## 山庫全幸

史部

欽定四庫全書 歴代名賢確論卷三十四至

總校官原任中名臣王熊緒 校對官學正臣常 循 騰録監生臣節以伊

詳校官國子監司業的蘇實

編修臣程嘉謨覆勘

大三四年八時 歷代名 賢確論 贾至

焚書坑儒 金牙上人人 劉 司空圖銘秦坑曰秦術戾儒厥民斯酷秦儒既坑厥 書為秦亡耳天下不用秦如聖人之道故秦不得 不用聖人之道所以亡也嗚呼秦亡自亡也安能焚 祀隨覆天復儒鄉儒祀而家秦坑儒即儒坑秦耶 , 蜕曰無有天下而不知春之焚書也無世而不 大夫松廖復 桃花源李 白 謂

必以秦之强暴非大敗無以叛其四海之心故先絕 故深法禁人之惡也則不當去法以禁人之善是則 道而用也當其時天下一家而尊已外無非心之人 之家先有其心矣故曰秦亡其自亡矣且聖人之道 其事君敬長之術而後從天下以亡其天下馬夫天 果習天下之離心而背已也宣泰區區之心數益天 且聖人官先自藏其書是秦未始有焚書之心聖人 與泰則書存不與泰則書焚而秦終無自焚之心也

次定四車全馬

歷代名賢雅論

索儒黨懷書捧檄者鮮集磨至然後罪九流之異論 而後民知事君敬長之術自秦之火前聖己遠後聖 也然矣陷唐氏之水前有聖人之化後有聖人之親 與天地合其久與鬼神合其微則不得毀置之在秦 賈至曰昔春減義軒之制廢唐虞之則大搜學徒竭 先絕其術欲有立而先立數令或怨秦之火不全其 道也不如秦火息矣 不作而其術不數世亦已成矣豈非天之欲有絕而

大正四年八子言 有若斯之盛也夫戡亂以武守武以文文以正業武 則唐軒盛矣湯武弘業不若也觀夫坑儒焚書之意 天下既定守正崇儒遵六經之談訓用三代之文質 以權勝秦皇知權之可以取不知正之可以守嚮使 泉草建官罷侯大權在己自軒轅以降平一宇宙未 帝以神武邁古并吞六合掃天下以一等芝奉雄如 流血染於泉壤蹈仁義而死者不可勝紀於戲秦皇 尤百氏之殊術無辜殺身有道併命冤骸積於坑谷 7 歷代名賢確論

長城 金厂上厂 典墳夫如是則泰不得不減儒不得不坑事使然也 秦則竭耗中國勞師四夷儒以宥過議賢秦則刻法 恭儉為宗泰則疲弊生人極力官室儒以道德柔遠 逞私欲於當代此儒之所思也秦之所志悲夫儒 乃欲益先王之能事竊作者之鴻名難衆耳以前 陸參賦曰干城絕長城列秦民竭秦君滅嗚呼悲夫 悄刑賊虐諫輔儒以述先好古泰則師心狗智播棄 閘

有力如虎亦不服努咫尺之間或什而伍離婁瞠瞠 馬而共沒太山巍巍將城馬而共高欲限華夷决安 之黨削胡之雖然後自于洮至於遼江漢湯湯將池 刑徒千里萬里雨縣而雲趙入胡之鄉卻胡之王比胡 危一世萬世有中原而稱大帝想其初也闢遐荒窮 不可知也疑是匈奴於是先蒙恬次扶蘇帥兵伍役 下土極九泉而深望九霄而樹干夫力彈目不暇睹 可得而說原大恣無道戮無辜帝謂其朕亡秦者胡

欠三日東へ子日

-

歷代名賢確論

生りし 栗寒兮不服病不暇休樂不暇沐基人之骸壓人之 賜是民惶惶憂春未亡民之既 酷載 僵載什饑分不 秦未找至若苦雪初霧陰風雨霜凍折髭鬢水寒腋 之雨駕肩而趨踵步而履紛紛囂囂如日中之市國 肉少者不遑老者不復秦民嗚嗚向城而哭邊雪夜 風熾烈川源盡竭枯肌外焚肉火中渴是民咿即憂 亦不暇數人氣氲氲成一方之雲灑汗蕭蕭成半空 不得而寧後不得而停伊朝繼夕自昏達明時若炎 1:1:

况於夷狄而况於臣妄其運輸也卷無居人田無稼 流縱横地祇業業終朝忽舊星辰悠悠畏其相接而 望也如大江流洋其呼號也怒風南割其鞭撲也 閣遠而聽也如長空散電蟄蟄而征沓沓而營遠而 明列雲鋒也白日畫黑揚塵沙也菜之登登約之閣 民牛首澈澈大車轉轉輪不服徒蹄不服奔其傷財 路亦不我顧其民吸吸面天而訴将以宏其基版其 也極民之賦虐民之貼糊口而供赤立而赴餓殍塞 血

文足四事八哥

(

歷代名 貨 唯論

金りゃ 勢侵西域殘陽不來未昏而夕其里如金其峻如淋 堵盡韓齊之上固其壁崇其飾竭億兆之力太華方 崇萬不可以日辨遠大不可以數尋爲飛不前其歸 城乃一卷之石既而发業崢嶸向泰而横如山之成 關塞蝸牛蟬聯回顧官闕北如微烟胡人縣連望之 掩映天漢勢不可莫丘陵我我不及其半影入沙磧 翩 如雲之平繚繞之際亘如長鯨豎亥汲汲步不可及 翻雲不得施其陰綿綿風不得馳其聲喧喧下視 ١٠-١٠

無殊不知意素者身冠素者臣喪素者嗣敵秦者民 定人家奈何敵不在遠 憂不在胡城未畢也而秦已 巍然如登青天如臨深淵不敢久視鳧趨而旋嗟乎 城即高大民惟艱難聞之者攘臂而切齒親之者泣 而怒秦者鬼神此可憂也而秦弗憂徒欲竭生民壘 涕而長歎夫如是刑不得不暴政不得不煩國不得 胡塵萬里而塗炭十年而苦辛然且喪其民亡殿身 不亂民不得不發謂其城可以固宗社謂其暴可以

次定四事全書

歷代名賢確論

其師不然者秦無得而殃城無得而荒本以為禦而 有是城也如潘垣之微如間閩之甲無以防其患行 也不可得而亂不可得而攻用秦之威布秦之非雖 腸不為湯之亡是以處堯之官行堯之風雖無是城 之可保則右彭蠡左洞庭不為堯之征面伊闕背羊 之根安得而為防安得而稱長嗚呼謂險之可恃城 反以為亡者哉 非城也去仁義積土石非城也是曰禍之門是曰滅 文三四年全与 阿房宫 冷袖風雨凄凄一日之内一宫之間而氣侯不齊妃 霽何 此高低 冥迷不知西東歌臺暖響春光融融舞殿 溶流入宫牆五步一樓十步一閣廊腰縵迴簷牙高 餘里隔離天日驪山北構而西折直走成陽二川溶 杜牧赋曰六王畢四海一蜀山兀阿房出覆壓三百 不知其幾千萬落長橋以波未雲何龍複道行空不 啄各抱地勢鉤心關角盤盤馬围風馬蜂房水温 直 歷代名賢確論

秦宫人明星熒熒開晓鏡也緑雲擾擾梳晓髮也渭 車過也轆轆遠聽者不知其所之也一肌一容盡態 嬪媵嫱王子皇孫辭樓下殿輦來于秦朝歌夜弦為 **塊珠礫棄擲邐追秦人視之亦不甚惜嗟乎一人之** 其人倚疊如山一旦不能有輸來其間問鐺玉石金 流張脈棄脂水也煙斜霧横焚椒蘭也雷霆乍驚官 趙之收藏韓魏之經營齊楚之精英幾世幾年收掠 極 妍縵立遠視而望幸馬有不得見者三十六年熊 と言 死三日車八百 盡錙銖用之如泥沙使負棟之柱多於南畝之農夫 楚人一炬可憐焦土嗟乎滅六國者六國也非泰也 族春者春也非天下也嗟乎使六國各愛其人則足 架梁之椽多於機上之工女釘頭磷磷多於在庾之 心干萬人之心也秦爱紛奢人亦念其家奈何取之 土之城郭管弦嘔啞多於市人之言語使天下之人 栗粒尾縫參差多於周身之帛縷直欄機檻多於九 不敢言而敢怒獨夫之心日益驕固戍卒叫函谷舉 歷代名 賢唯論

禁臺厭王氣 金万以及人二章 徳以奉之化失民心為妖作冷則必夕惕其躬以懼 為君誰得而族滅也泰人不暇自哀而後人哀之後 知政教之善惡尚理合天道垂体降禎則必日新其 王元之曰古之王者無靈臺視雲物察氣候之古凶 以拒秦使秦復愛六國之人則遇二世可至萬世而 之如是則變禍福而返災祥不為難矣烏有築髙臺 入衰之而不鑑之亦使後人而復衰後人也 V

腥雨膻六合教教上訴求主天将使民息有于炎漢 故望氣者云東南有天子之氣于是祖龍巡狩築臺 之刑則緒衣櫛比鯨鮑國政螻螘人命原膏野血風 仙之術但崇方士收大半之賦則點首豆分用三夷 牙虎噬萬方而擇肉終以多藏厚斂蠶食兆民而富 下也始以利衛長距難關六國而擅場復以鉤爪鋸 厭王氣行巫覡之事禦天地之災者乎嬴政之有天 國然后戍五嶺築阿房驅周孔之書盡赴回禄感神

次定四事全書

Ţ,

歷代名賢唯論

驪山墓 谷遷善樹德封六國之嗣復萬民之業薄賦愈省 徭 皇甫湜狠石銘曰狠石蒼蒼驪山之旁錢朴確瘕嶷 以厭之殊不知民厭秦也訴之于天天厭秦也授之 役銷戈融兵勗稼懋穑誅禹斯之暴政修唐虞之墜 典下從人望上答天意則王氣不厭而自銷矣劉項 于漢秦獨厭天厭民而自王乎向使築是臺告天 徒何由而與哉 引

又三日至八島 塵崎潼險阻不誾干戈倒鋒尸露于級燧婚于童達 毒其東神情其光請成一呼九州風從白挺荆棘指 葛於溝有新於野後聖有作縁情不忍為之棺槨其 錮三泉窮珍總奇力瘁財彈驅驅而前如刈草管天 在唐虞則維家木噫嘻暴秦虐用其人墳而象山下 石此山言礎于墳岩有憑依此住中達溫刑覧迫人 然四方昔秦皇帝謀之不藏七十萬人兹馬惶惶發 力無施故老相傅以很名之自昔太古不封不樹有 77 歷代名賢確論

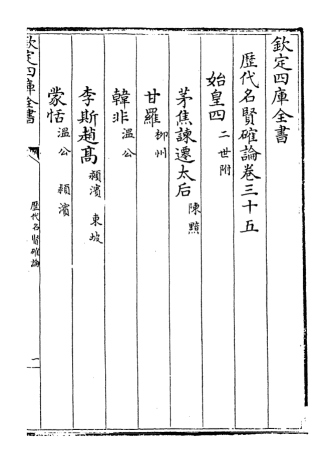
大夫松 金岁巴左右軍 響久長至于漢劉釋之而言中如可欲猶隙南山刻 颗無依不十年中禹整會稽不改其行聖德洋洋 厥 私其身以盡其人刻詞根石烱戒千春 時王以悟時和歲豐贏政肆虐并吞六雄虎視裁定 禹鑿九州櫛風沐雨隨山刊木民知攸處如穀如桑 廖復賦曰舜之與兮風雨弗迷松之生兮雖茂何為 共生于商太戊修德其邦乃昌周室方隆扶樹而風

火 臣四事人子言 幹不能止趙高之佞松之姿有准肥之形不能卻陳 葉誅戕殘賊兮絕其本根殊不知松之枝有軒墀之 鑾與遂東 謂蓬島可以立至謂太山可以升中 遇天 嗟乎秦之為君封其樹不封其臣松之為臣庇其君 非君之德天罰斯盈以警其身惟松所茂亂虐以振 既避于五株之下乃行乎一命之封是何馳騁之極 赫怒雷雨交攻羽葆莫能施其妙複陶何以効其蹤 不庇其民樹有爵位人遭斧斤委任姦邪兮言有枝 97 歷代名賢確論

桃花源 謂功高義皇國可萬世思欲凌雲氣求仙人登封泰 李白曰昔祖龍滅古道嚴威刑煎熬生人若墜大火 夫亭亭空守其名者也 山風雨暴作雖五松受職草木有知而萬象乖度禮 涉之兵項氏繼踵劉氏建旌望夷烹亥輕道繁嬰大 刑將弛則綺皓不得不適於商山會連不得不蹈於 三墳五典散寒灰築長城建阿房并諸侯殺豪俊自 ノニョ

| b-1     | 1 |             |                      |
|---------|---|-------------|----------------------|
| 大心口事人から |   | 連頸而同死非吾黨之謂乎 | 東海則桃西                |
| 7       |   | 允非吾         | 派之避                  |
| 歷代名贤確論  |   | 黨之謂子        | 東海則桃源之避世者可謂超升先覺夫指鹿之傳 |
| *=      |   |             | 覺夫指鹿之俸               |

| 歷代名賢確      |  |  | , |  |
|------------|--|--|---|--|
| 歷代名賢確論卷三十四 |  |  |   |  |
|            |  |  |   |  |
|            |  |  |   |  |



茅焦諫遷太后 誓凡諫者二十七人矣天下忠赤之士莫不囚氣鎖 無先故非必為而諫必拒當邊太后於雅有及泉之 為難矣昔嬴政吞噬犀雄以取天下 豪暴奢侈古初 欲其氣雄不獨以名之彰而欲其事立四者克備是 陳黯曰或問古之士能直諫不君之君者其誰為最 曰有諫者齊人茅焦曰夏無龍途耶殷無比干耶曰 不以之無而功德相遼耳夫諫者不獨以言之忠而

由是骨肉之恩斷而再續君臣之義捨而再交諫諍 發諤諤造廷折其四失伴暴主悔非遷善而從其言 詞是時焦能獨奮勇果不顧其威肉視虎狼水顧問 詞而又身不免事不立其足為茅先生之徒數問者 彰事立備矣豈若龍逢諫禁比干諫紂徒自柔聲婉 之職然死於二十七人之後不難乎其心哉進諫於 之路塞而再啓皆由焦之功也噫忘驅狗忠亦諫者 二十七人之後不難乎其詞哉斯可謂言忠氣雄名

大二日之人山町

100

歷代名賢確論

甘羅 金少世近人言 韓非 喜而退矣 温公論史記載韓王納地效璽於泰請為藩臣使韓 親已而反與趙合以致危於燕天下是以益知秦無 柳 禮不信視函谷關若虎豹之窟羅之徒實使然也 來聘非因上書說王曰令秦地方數千里師名百 州曰彼甘羅者左右返覆得利棄信使秦背熊之 £.

次定四事全書 成四鄰諸侯不朝大王斬臣以狗國以戒為王謀不 萬號令賞罰天下不如臣昧死願望見大王言所以 子也今欲并諸侯非終為韓不為秦也此人情也今 忠者也王悦之未任用李斯嫉之曰韓非韓之諸公 破趙不舉韓不亡荆魏不臣齊熊不親霸王之名不 破天下從之計大王誠聽臣說一舉而天下之從不 王不用人留而歸之此自遗患也不如以法誅之秦 王以為然下吏治非李斯使人遺非樂今自早殺韓 T 歷代名賢確論

子親其親以及人之親愛其國以及人之國是以 邪曰說不由道憂也由道而不合非憂也温公曰君 非欲自陳不得見秦王復悔使赦之非已死矣楊子 大名美而享有百福也令非為泰畫謀而欲反覆其 法言曰或問韓非作說難之書而卒死乎說難敢問 以義止合則進否則退確乎不憂其不合也夫說人 而憂其不合則亦無所不至矣或曰非說之不合非 何反也曰說難益所以死乎曰何也曰君子以禮動 功

大三日子八十日 四 李斯趙髙 乃欲力諫不亦晚乎至於國破家減非不幸也 世知趙高之姦復偷合取容使高勢已成天下已亂 賴濱曰始皇以詐力無天下志得意滿諱間過失李 宗國以售其言罪固不容於死矣為足愍哉 老太子在外履危亂之機而莫敢以一言合其父子 斯婚詩書誦功徳以成其氣至其晚節不可告語君 之親者雖始皇之暴非斯養之不至此也及其事二 歴代名賢 唯論

東坡曰始皇時趙髙有罪家毅按之當死始皇故而 矯 皇東游會稽並海走琅琊少子胡玄李斯蒙毅趙高 可謂客矣蒙恬將三十萬人威震地方扶蘇監其軍 從道病使蒙殺還禱山川未及還而上崩季斯趙高 用之長子扶蘇好直諫上怒使監蒙恬兵於上郡始 而蒙毅侍帷幄為謀臣雖有大姦賊敢睥睨其間哉 始皇制天下輕重之勢使內外相形以禁姦備亂者 認立胡亥殺扶蘇蒙恬蒙毅而卒以亡秦蘇子曰 g.

藥猛獸未有不裂肝碎首也自書契以來唯東漢品 成其謀始皇之遣毅毅見始皇病太子未立而去左 强後唐張承業二人號稱善良豈可望一二於干萬 右皆不可以言智然天之亡人國其禍敗必出於智 之道耳始皇致亂之道在用趙高夫閥尹之禍如毒 所不及聖人之治天下不恃智以防亂恃吾無致亂 不幸道病禱祠山川尚有人也而遣蒙毅故高斯得 以徼必亡之禍哉然世主皆甘心而不悔如漢桓靈

欠かりることか

TQ.

歷代名賢確論

金少じた人言 戒後世人主如始皇漢宣者或曰李斯佐始皇定天 為及其亡國亂朝乃與庸主不異吾故表而出之以 恭顯之禍彼自以為聪明人傑也奴黨熏腐之餘何能 唐肅代猶不足深怪始皇漢宣皆英主亦湛於趙高 其名猶足以亂天下而蒙恬持重兵在外使二人不 慮此何哉蘇子曰秦之失道有自來矣豈獨李斯之 即就誅而復請之則斯高無遺類矣以斯之智而不 下不可謂不智扶蘇始皇子泰人戴之久矣陳勝假

とこつら こま 莫之救者以秦法重故也李斯之立胡亥不復忌二 秦亦悔之矣荆軻之變持兵者熟視始皇環柱而走 敢復請亦知始皇暫悍而不可回也豈料其偽為也 求無不獲禁無不止鞅自謂軟堯舜駕湯武矣及其 臣狼顧脅息以得死為幸何暇復請方其法之行也 人者知秦法之素行而臣子之不敢復請也二人不 出亡而無所舍然後知其為法之與夫豈獨鞅悔之 罪自商鞅變法以誅死為輕典以夷三族為常法 TE S 歷代名 野雅論

金牙四月五三 哉周公曰平易近民民以歸之孔子曰有一言而可 之變無自發馬然其令行禁止益有不及商鞅者矣 而聖人終不以彼易此鞅立信於徙木立威於棄厌 以終身行之者其恕乎夫以忠恕為心平易為政則 刑其親戚師傅積威信之劇以及始皇秦人視其君 上易知而下易達雖有賣國之姦無所投其隙倉卒 如雷電鬼神之不可測者也古者公族有罪三宥然 後制刑令至使人矯殺太子而不忌太子亦不敢請 Į.

蒙恬 大足四年八子 世人主之果於殺者 則威信之過也故夫以法毒天下者未有不反中其 於無即也故為二君之子者寧死與反而已李斯之 身及其子孫也漢武與始皇皆果於殺者也故其子 智益足以知扶蘇必不反也吾又表而出之以戒後 而不訴知訴之必不察也戾太子豈欲反者哉計出 如扶蘇之仁則寧死而不請如戾太子之悍則寧反 思代名 賢確論

金罗巴尼 自 於琅琊使毅還橋山川至于沙丘而崩使毅尚從 偷合取容咎亞李斯此其所以不免者哉然始皇病 無罪戮死此天意也恬以長城之後竭民力斷地脉 賴濱曰蒙氏為泰吞滅諸侯其所以殘暴多矣子 天下而家恬為之使恬不仁可知矣然恬明於為人臣 之義雖無罪見誅能守死不貳斯亦足稱也 温公曰蒙恬為秦築長城二世因而誅之始皇方毒 知當死而殺以忠信事上自計無罪死而不厭 ノニー 送三十五 夫 孫

|               | <br>Territories and the second | Contract of the spirits | THE SPICE OF THE           |
|---------------|--------------------------------|-------------------------|----------------------------|
| 次江田和公司        |                                | ほ兵 戸行 記目                | 超高李斯岛                      |
| 1             |                                | 耳                       | 及<br>適之<br>課               |
| <b>雁代名贤砫論</b> |                                |                         | 司無斤夏屯下超高李斯廢道之謀殆不能發烏乎天之所廢人謀 |
|               |                                |                         | / 所廢人謀                     |

| 歷代名賢       |  |  | ない アンデノー 電 |
|------------|--|--|------------|
| 歷代名賢確論卷三十五 |  |  | 卷三十五       |
|            |  |  | 5.         |
|            |  |  |            |

クララー人はあ 欽定四庫全書 歷代名賢確論卷三十六 七國通論 蘇秦陸龜蒙 申不害商鞅韓非賴 戰國策曾子固 四公子潘存實 七國與亡溫公 歷代名賢確論 頛 老泉 劉敞 濱 濱 東坡 何去 非 頳濱

金ケビア 國興亡 温公曰從横之説反覆百端然大要合從者六國之 也昔先王建萬國親諸侯使之朝聘以相交饗宴 相樂會盟以相結者無它欲其同心戮力以保 扁鵲 曹沫專諸豫讓聶政荆軻 趙 優孟西門豹淳于影優旃賴 括王朝六 桐濵 頳 濱 濵 荆 公 國

欠已日う八十 形勢相資表裏相依故以三晉而攻齊楚者自絕 路者以路者喪益失強接不能獨完故曰樂在路泰 老泉曰六國破滅非兵不利戰不善與在路秦路秦 其藩蔽以媚盗曰盗將愛我而不攻豈不悖哉 根抵也以齊楚而攻三晉者自撒其藩敵也安有撒 亡之哉夫三晉者齊楚之藩敬齊楚者三晉之根抵 家也鄰使六國能以信義相親則秦雖強暴安得而 而 力虧破滅之道也或曰六國互喪率路秦耶曰不 T 歷代名賢確論

黄写にたること 與戰勝而得者其實百倍諸侯之所亡與戰敗而亡 也泰以攻取之外小則獲邑大則得城較秦之所得 子孫視之不甚惜舉以予人如棄草於今日割五城 在戰矣思厥先祖父暴霜露斬荆棘以有尺寸之地 者其實亦百倍則秦之所大欲諸侯之所大患固不 侵之愈急故不戰而強弱勝員已判至於顛覆理固 至矣然則諸侯之地有限暴秦之欲無厭奉之彌繁 明日割十城然後得一夕安寢起視四境而秦兵又 卷三十六

火三日車~三 牧以讒誅邯鄲為郡惜其用武而不終也且熊趙處 戰于泰二敗而三勝後秦擊趙者再李收連卻之泊 有遠畧能守其土義不路泰是故熊雖小國而後亡 而不助五國也五國既喪齊亦不免矣熊趙之君始 此言得之齊人未當縣秦終繼五國遷滅何哉與嬴 宜然古人云以地事素猶抱新殺火薪不盡火不減 秦華滅殆盡之際可謂智力孤危戰敗而亡誠不得 斯用兵之效也至丹以荆柳為計始速禍馬趙當五 E. 歷代名賢確論

勝之之勢苟以天下之大下而從六國破亡之故事 未易量嗚呼以路秦之地封天下之謀臣以事秦之 巴向使三國各爱其地韓也齊人勿附于秦刺客不 六國與秦皆諸侯其勢弱於泰而猶有可以不貼而 削 下咽也悲夫有如此之勢而為秦人積威之所却日 心禮天下之奇才并力西經則吾恐秦人食之不得 行良將猶在則勝員之數存亡之理當與秦相較或 月割以趨於亡為國者無使為積威之所知哉夫

六國十之一以五一之地十一之兵而常擅其雄强 東之國六馬計秦之地居六國五之一校秦之兵當 秦為工於斃六國耶其禍在乎六國之君自戰其所 是又在六國下矣 可親而忘其所可讎故也秦之為國一而已矣而關 可并六國有以拒秦之勢而秦遂至於不可拒者豈 何去非曰秦得所以弁天下之形而天下無至於必 以制天下之命者由其據形便之居俯扼天下之坑 歷代名賢確論

我は四屋人言 莫害於為衡從合則安衡成則危必然之勢也方其 得收其獎而終為所擒也益六國之勢莫利於為從 所以早朝而晏罷者皆其自相屠斃之謀此秦所以 誠巧於攻鬪則亦何能鞭笞六國使之騎首西總而 事秦哉又况得以一二而夷之也益其不知慮此凡 稷之實禍在秦而相與致誠締交戮力以嬪秦耶秦 而蹈其膺背於足股之下故也使六國之君知夫社 為從於蘇秦也秦人不敢窺兵函谷關者十五年已

大王口車 上書 弱有疑思齊楚之心而脅泰之威是以衡人得而 雌者秦人稍難食六國而升夷之則關東諸侯皆與 之利矣然而終敗於為衡之害者其禍在乎自戰其 事秦之惟卒至於地盡而安為墟六國固當收合從 已吞熊趙韓魏之志而緩秦之禍熊趙韓魏自懲其 國也宜情親勢合以謀抗秦然而齊楚自恃其强有 所可親而忘其所可讎故也所謂戰所可親忘所 而為衙於張儀而山東諸侯成被秦禍日割地以求 歷代名賢確論 L 因 可

我得以制其後此秦之所思也使齊楚熊趙審夫社 購秦唯恐其獨後之也曾不知齊楚雖强不足以致 侯之西敬也勢能限秦而使之無東秦尚有以越之 秦之畏而其所甚忌者獨在乎韓魏也韓魏者寔諸 親之固守從約併力一志以離虎狼之秦使其一下 稷之實禍在秦 而知韓魏之為 蔽於我委重 國而收 之散敗從約秦以氣恐而勢喝之故人人震迫爭 兵於六國則六國之師悉合而從之則秦甲不敢

及旦日与人子 之民裏糧荷戟以應秦敵者無虚歲也然終不能舒 魏則泰人固將疾攻而方愛之是使二國速被實禍 而齊楚燕趙返居齒寒之憂非至計也噫齊楚燕趙 則四國之乘徽者尚未及知也今徒執虚契以後韓 里之外韓魏之致秦兵近在乎一日之間而其待諸 之加韓魏也戰於百里之內其加於四國也戰於干 侯之救乃在乎三月之外秦攻韓魏既勝而歸休兵 越函谷而山東安矣或曰韓魏者秦之錯壤也秦兵 歷代名 賢確論

金少になべる 秦患於一日四國誠能歲各更其國之一軍命一 将提之以合成韓魏而佐其勢則是六國之師日幸 固不輕出而以腹背支敵矣夫蘇秦張儀雖其為附 於韓魏之郊仰關而何秦秦誠勇者雖曰辱而招之 足以為諸侯之利害而成敗之益蘇秦不獲終見信 生於揣摩辨說之巧人皆賤之然其策畫之所出皆 於春也嗟乎使屬東之國裂而為六者豈天所以終 於六國而張儀之志獨行於泰此六國之所以見升

九三日日 とこう 成以其為國者六是以秦人得以間其惟而離其文 遂并無趙楚能因其資而遂并韓魏則馬足之勢可 於滅亡常為之深思遠慮以為必有可以自安之計 地十倍之衆發憤西向以攻山西千里之秦而未免 終於一二而夷滅之悲夫 韓魏之郊則勝負之勢益未可知使齊能因其資而 頹濱曰當讀六國世家竊怪天下之諸侯以五倍之 相泰乎向使關東之地合而為一以與秦人決機於 歷代名賢確論

美好正在人言 盖未當不咎其當時之士慮患之跟而見利之淺且 者不在齊楚熊趙也而在韓魏之野秦之有韓魏等 齊楚無趙也而在韓魏之郊諸侯之所與秦爭天下 秦而收韓商鞅用於秦而以魏昭王未得韓魏之心 諸侯故天下之所重者莫如韓魏也昔者范睢用於 不知天下之勢也夫秦之所與諸侯爭天下者不在 而出兵以攻齊之綱毒范睢以為憂然則秦之所忌 如人之有腹心之疾也韓魏塞秦之衝而蔽山東之

にいるはしい 夫韓魏不能獨當秦而天下之諸侯籍之以散其西 然後秦人得通其兵於東諸侯而使天下福受其禍 狼之素彼安得不折而入於秦哉韓魏折而入於秦 其問此豈知天下之勢耶委區區之韓魏以當强虎 此危道也而泰之攻熊趙未當有韓魏之憂則韓魏 魏而攻人之國都無趙拒之於前而韓魏乘之於後 者可以見矣春之用兵於熊趙秦之危事也越韓過 之附秦故也夫韓魏諸侯之障而使秦人得出入於 Y 歷代名賢確論

金け四下ノ書 何為哉不知出此而乃貪疆場尺寸之利背盟敗約 息於內以陰助其急若此可以應夫無窮彼秦者將 憂而為天下出身以當泰兵以二國委秦而四國 矣以四無事之國佐當冠之韓魏使韓魏無東顧之 故莫如厚韓親魏以賓春春人不敢逾韓魏以窺齊 楚熊趙之國而齊楚熊趙之國因得以自完於其間 秦人得何其隙以取其國可不悲哉 自 相屠滅秦兵未出而天下諸侯已自因矣至使 -休

欲則守戰則天下莫能支守則天下莫能窺昔者秦 之利若不得已而後應故諸侯當欲和而秦當欲戰 而求和諸侯割地而求和於秦秦人未當急於割地 曾用此矣開 關出兵以攻諸侯則諸侯莫不願割地 兵無强弱有小國弱兵而見畏於天下者權在馬耳 之奮擲於山林此其故何也權在人也我欲則戰 干鈞之牛制於三尺之童拜耳而下之曾不如祖猿 又曰用兵有權權之所在其國乃勝是故國無小大

天三四年至一

歷代 名賢確論

重步 之欲為從皆使其自擇而審處之諸侯相顧而終莫 儀之計而散為横秦則不然横人之欲為横從 如此則 又曰蘇秦欲連諸侯以拒秦此一時良美也公孫行 惟能自必而諸侯不能是以天下百變而歸於秦 倭之利固在從也朝間陳較之說而合為從幕間 說蘇魏而蘇秦之約不能期年以壞衆志之不 自必則權之在泰不亦宜乎 13 1111 權固在泰矣且秦非能强於天下之諸侯秦 F 諸

火にりらんはり  ${\it 1}\!\!{
m L}$ 其欲不暇及遠而王建偷安自守僥倖秦之見容與 威宣方以其力攻伐諸侯不親湣王取宋破熊求逞 足時出而拯其急雖秦之暴亦安能遂滅諸侯乎然 戈日至勢不可矣如熊齊員海前有四國之限熊 者彼韓魏趙楚與秦壤地相接雖欲勉强抗秦而干 不足言如齊之强使與四國合從推其有餘以補 其勢固難成哉然天方相秦人謀雖善將有不能支 國 相隨而亡豈非天哉然吾觀六國之亡其君無 歷代名賢雅論 弱 不

蘇泰 金りじんと言 私怨始皇欲以刺客斃秦雖使春冠不作其勢亦不 陸龜蒙設寒泉子對秦惠王曰寒泉子奉處見秦惠 能久安矣而况泰乘其敞乎 簡爭立僅能自定而秦兵至趙王遷信讒以誅李收 魏景湣王用秦間以廢信陵韓王安制於韓比熊丹 王曰容有自趙來以約從連横事說太王者為誰惠 一人可以守國者楚考烈王死李園專國員弱與王 Į.

寡人非不知不破一領甲不折一隻 矢之為利也顔 辨矣安能以三寸古謀山東諸侯使西面朝春者乎 雷霆嬰兒不能抗鳥獲者響與力懸絕故也蘇子試 然則何上書之煩而用之頭乎恵王曰醯雞不能混 子曰然其道如何王耶霸耶曰默其霸以際王子曰 王曰東周人蘇秦也寒泉子曰書十上王弗聽有之 猶捕風耳諸侯不可一非一朝也齊桓晉文之霸也 始若膠附終若氷泮豈止連雞不能俱上於栖而已

处已日東公子

N

歷代名賢確論

+

金ケロア 哉寡人塞耳義弗聞也寒泉子曰不然夫齊荆三晉 反覆字大王不用秦詔一武士斷 其頸無令車輪帳 能吞諸侯秦休而强吾亦勇而奮矣設有辯口安能 朝與秦連衛篡得帖帖安以秦亦厭戰雖鼓牙頰未 出終匏聞之者悄感酸屑泣不自禁一旦有人謂曰 野草齊魂為熊氣趙骨化魏土其樓痛之聲入金石 澤之浦十九為幹一為箕楼父子兄弟之血前後濺 之人病於兵久矣方城之金十九為兵一為餺銚董 生主 卷三十六

えらりったから 君六國果奉教秦閉關十五年 帝而屬諸侯要之二者皆出於權調而從為愈數蘇 從者難為力然而從成則諸侯利而秦病横成則秦 賴濱曰秦强而諸侯弱遊談之士為横者易為功為 恵王卒弗用寒泉子耕於鄙趙即封蘇季子為武安 獨不念秦仲之業艱難乎春秋祀事何面目見宗廟 王出則奪氣入則包羞及其殆也披土地以奉雠 關下土使東諸侯聞其言從散衛敗東向以背秦大 - Total 歷代名賢確論 <u>+</u> 國

四公子 金岁正左右言 秦本説春為衡不合而激於熊趙甘心於其所難為 公信之過矣 秦人為之閉函谷者十五年此說客之浮語而太史 連鷄不能俱棲勢固然矣而太史公以為約書入秦 潘存實四公子贊曰四君當齊楚趙魏之盛門客三 犀首一出而齊趙背盟從約皆破益諸侯異心譬如 之期年歌血於洹水之上可不謂能乎然口血未乾 F

千人聞者孰不慕之有未達則孰不曰一朝富且貴 平有死可生豈彼威憑寔惟義爭嗟子人之家或財 之心不相負者愚則未見其及也贊曰四人為身萬 之貴也為人富貴皆知可及也而富貴之心與貧賤 活名耳三千之人何為哉悲夫人之貴也為身四**君** 二千人為耳目四人為梁萬二千人為猿桶有危可 無富於四君者而然者其誰既富貴則曰彼四子徒 必然嗚呼自四君沒干載之間豈無貴於四君者豈

次定四年全書

歷代名賢確論

重於齊平原背干里約趙與楚約從非毛遂幾不定 劉敞曰孟當平原信陵皆稱賢君善養士士至三干 干士懿哉恨目不観此 多養士亦失此三人此三人者非特百十之雄也乃 信陵最賢矣得侯嬴乃能成功士亦安在多哉然不 人然孟當以讒廢唯馬生從車一乘入秦使孟當復 不自與心不自是妻不睦夫父不慈子而况乎萬二 在三干之一也以彼之折節慕義貧賤無所遗平生 卷三十六

戰國策 たいしついった人にから 者乎其不困辱幸矣何功名之望哉 其說既美矣率以謂此書戰國之謀士度時君之所 曾子固序回劉向叙此書言周之先明教化修法度 也夫孔孟之時去周之初已數百歲其舊法已亡其 能行不得不然則可謂惑於流俗而不寫於自信者 所以大治及其後許謀用而仁義之路塞所以大亂 得其用者三千之一耳而况乎不善養士士無所歸 歴代名皆 雅論 古四

者豈將强天下之主以後世之所不可為哉亦將因 守此豈好為異論哉能勿尚而已矣可謂不惑於流 舊俗已熄久矣二子乃獨明先王之道以謂不可改 所以立本也不可不一此理之不易者也故二子者 之道如是而已益法者所以適變也不必盡同道者 而其為國家天下之意本未先後未當不同也二子 王之意而已也二帝三王之治其變固殊其法固異 其所遇之時所遭之變而為當世之法使不失乎先

金りじた合言

尺口りュ人子 為法不同而考之無疵用之無做故古之聖賢未有 而不勝其失也卒至蘇素商鞅孫順吳起李斯之徒 而已故論許之便而諱其敗言戰之善而敬其患其 以亡其身而諸侯及秦用之者亦滅其國其為世之 相率而為之者莫不有利馬而不勝其害也有得馬 可信而樂於說之易合其設心注意偷為一切之計 俗而為於自信者也戰國之游士則不然不知道之 福明矣而俗猶莫之寤也惟先王之道因時適變 歷代名賢確論

之至於此書之作則上繼春秋下至楚漢之起二百 四十五年之間載其行事固不得而廢也 之書有為神農之言者有為墨子之言者皆著而非 戒則明豈必滅其籍哉放而絕之莫善於是故孟子 此書之不很其可乎對曰君子之禁邪說也固將 以禁則齊使後世之人皆知其說之不可為然後以 其說於天下彼當世之人皆知其說之不可從然後 以此而易彼也或曰邪說之害正也宜放而絕之 明 則

金りでたノ言

F

申不害商鞅韓非 於官府刑罰必於民心賞存乎慎罰加乎好所謂法 之自然而無所復為此申韓所謂老子之道而實非 也因任而授官循名而責實操生殺之柄課羣臣之能 賴濱曰商鞅以法治秦而申不害以附治韓憲令者 不用也術之所操雖有父子不信也使人君據法 非之學並取申商而無用法術法之所止雖有聖智 所謂術也法者臣之所師而術者君之所執也及韓 衎

たこのかん

1

歷代名賢確論

金いにたと言 也彼申商各行其說耳然則韓秦之治行於一時而 其害見於久遠使非不幸獲用於世其害將有不可 載其說難於篇然古之君子循理而言言之利害不 勝言者矣太史公悲韓非知說之難而卒以說死故 存乎心故言出而必合要之無愧於中矣豈復立法 事不合於漢武終身廢辱是以深悲之數 而况非之所以說秦求禍之道乎太史公以李陵之 而求其必售耶令非先立法而後說人既已不知說矣

憂雖非聖人之道而其用意固亦無惡於天下自老 **耕之死百有餘年有商鞅韓非者書言治天下無岩** 老明莊周列禦冠之徒更為虚無淡泊之言而治其 分此不得志於天下高世遠舉之人所以放心而無 荡然莫得其當是以忘乎富貴之樂而齊乎死生之 猖狂浮游之說紛紅顛倒而卒歸於無有由其道者 端之能亂天下而天下之亂所由出也昔周之衰有 東坡曰聖人之所為惡大異端盡力而排之者非異

次定四事全書

•

歷代名 賢確論

中令老明莊周論君臣父子之間汎汎乎若萍浮於 敢夫不敢與不忍之心合而後聖人之道得存乎其 臣上下相忌之際相愛則有所不忍相忌則有所不 夫婦父子兄弟相愛之間而禮法刑政之原出於君 之罪而不知者明莊周之使然何者仁義之道起於 有餘秦以不祀而天下被其毒後世之學者知申韓 刑名之賢及秦用之終於勝廣之亂教化不足而法 湖而適相值也夫是以父不足愛而君不足思不

欠こつる ひむ 亂天下如此則舉天下唯吾之所為刀鋸斧鉞何施 而無疑今夫不忍殺人而不足以為仁而仁亦不足 得得其所以輕天下而齊萬物之術是以敢為殘忍 無有豈誠足以治天下哉商鞅韓非求為其說而不 忌其君不爱其父則仁不足以懷義不足以勸禮樂 而不可昔者夫子未嘗一日易其言雖天下之小物 不足以化此四者皆不足用而欲置天下於無有夫 以治民則是殺人不足以為不仁而不仁亦不足以 THE 歷代名問確論

趙括王翦 亦莫不有所畏令其視天下眇然若不足為者此其 為之所也 之道者其與固已多矣而愚未知其所終奈何其不 之意愚讀而思之事固有不相謀而相感者莊老之 後其禍為申韓由三代之衰至於今凡所以亂聖人 所以輕殺人數太史遷曰申子甲甲泥於名實韓子 絕墨切事情明是非其極慘髮少恩皆原於道德

元己の日人三丁 趙將有趙括者善言兵自謂天下莫能當其父者趙 功者此然後為聽言之難也請試舉其一二戰國時 是皆未足為難也若聽其言則可用然用之有賴敗 直言逆耳而觸怒此非聽言之難在聽者之賢愚也 此非聽言之難在聽者之明閣也說言順意而易悦 六一曰嗚呼用人之難難矣未若聴言之難也夫人 人之事者聽其言若不可用然非如其言不能以成 之言非一端也巧辯縱横而可喜忠言質樸而多的 歷代名贤確論 ナル

兵亦未有如括大敗者也此聽其言可 用用之賴敗 幾何信方年少而勇對曰不過二十萬足矣始皇大 趙王不聽使括将而攻秦括為秦軍射死趙兵大敗 之名将老於用兵者也每與括言亦不能屈然奢終 降泰者四十萬人坑於長平益當時未有如括善言 奢死趙遂以括為將其母自見趙王亦言括不可用 人事者趙括是也秦始皇欲伐荆問其將李信用兵 不以括為能也數曰趙若以括為將以敗趙事其後

六十萬而往遂以減荆夫初聽其言若不可用然非 萬使代荆王翦遂謝病退老於頻陽已而信大為荆 如何聽其言若可用用之宜矣賴敗事聽其言若不 如其言不能以成功者王翦是也且聽計於人者宜 因强起之前曰必欲用臣非六十萬不可於是卒與 曰將軍老矣何其怯也因以信為可用即與兵二十 喜又以問老將王翦翦曰非六十萬不可始皇不悦 人所敗亡七都尉而還始皇大慚自駕如頻陽謝前

大三日子 ハナラ

歷代名賢姓論

金与正居人言 成之人多持重此所以人主之好立功名者聽勇銳 趙 於趙曰春人所畏者趙括也岩趙以為將則秦懼矣 有說馬子略考史記所書是時趙方遣廉頗攻秦 忽棄老成此其所以敗也大抵新進之士喜勇銳 予又以謂春趙二主非徒失於聴言亦由樂用 可用拾之宜矣然必如其說則成功此所以為 名將也秦人畏頗而 語則易合間持重之言則難入也若趙括者則 矢口 括虚言易與也因行反 雞 新 間 頗 進 老 b

欠いついれたいする 曹沫專諸豫讓聶政荆軻 賴濱曰周袁禮義不明而小人奮身以犯上相夸以 實而不可用其父知之其母亦知之趙之諸臣趙 趙王不悟及間也遂用括為将以代頗簡相如力諫 如等亦知之外至敵國亦知之獨其主不悟爾大用 以為不可趙王不聽遂至於敗由是言之括虚談 大之患也前世之禍亂敗亡由此者不可勝數也 人之失天下之人皆知其不可而獨其主不知者莫 1 歷代名賢唯論 三 無 相

重ケレた人二 為賢孔子疾之齊豹以衛司冠殺衛侯之兄繁察公 年沫始以謀干莊公公用之敗齊於長勺自是魯未 法不可長也至曹沫之事予以左氏放之魯莊公十 報趙襄子有古復讎之義如荆軻刺秦始皇雖始皇 耳而其稱之不容口失春秋之意矣獨豫讓為舊君 孫翻以大夫就其君申春秋皆以盗書而不名所 求名而不得者也太史公傳刺客五人皆豹翻之 强暴失天下心聞者快之要以盗賊乘人主不意 類 謂

钦定四年全首 1 忠為可以一戰沫益知義者也而肯以其身為刺客 盟不書書平及會而已使沫信以七首叔桓公得非 之用乎春秋宋楚盟於城下齊魯盟于夾谷皆以要 嘗敗十三年而會齊侯于柯安得所謂三戰三敗沫 要盟乎而春秋書公會齊侯盟于柯是以知其非要 也莊公之禦齊沫問所以戰以小惠小信不足恃惟 事於春秋其後戰國游士多稱沫以為口實而實非 以七首好齊桓求侵地者哉始公羊高采異議載沫 歷代名賢確論 丰二

荆公曰曹沫將而亡人之城又却天下盟主管仲因 盟也是以削去曹沫而録其四人然亦非 以待世者何如哉 約之時自貴其身不妄願知亦曰有待馬彼挾道德 售於嚴仲子荆軻豢於無太子丹此兩人者污隐困 之亡一死區區尚足校哉其亦不欺其意者也歸政 勿 不用其策耶讓誠國士也曾不能逆策三晉救智伯 倍以市信一時可也予獨怪智伯國士豫讓豈顧 所謂賢也

ノニョ

扁鵲 尺つりえんごう 優孟西門豹淳于髡優旃 過料澤之 特以止河 有益於事故并録之然西門豹古循吏非滑稽者也 **頛濱曰予於趙世家削簡子之夢點扁鵲之說以為** 賴濱曰太史公得滑稽三人褚先生一人皆以優笑 稽而實非也 伯娶婦事發於惟故巧而捷是以載之滑 7 然太 · 優孟語稱 人史公以齊 歷代名賢准論 齊威 趙王 韓事 魏先 益戰國記事者楚莊今既正之 辛

金好四月在書 歷代名賢確論卷三十六 有是不足怪也益孔子作春秋非人事不知 為國不可以語怪及扁鵲列傳則具載其說曰世或 辩 所 此 記鬼神變怪 而次 耳 孟其之高 皆後事鵲 君或在見 稱疑春趙 世 薛其秋簡所 薛公安却是時無號公者哉其說之妄然戰國之際薛亡秋之初而超簡子在春秋之ま問子齊戚王而中有號公之事門共傳者録之無疑世有達去 而 本事當 左氏

欽定四庫全書 大人口与人公前 歷代名賢確論卷三十七 孟子 莊子 楊墨 孟子之道皮日休 莊子之道刑公 楊墨之道一昌黎 歷代名野班論 魯直 黄珀 昌黎 荆公 頳 魯直 濱 鄭獅 糆澗

金罗四月石三 荀子 尚卿之道荆公 孟子謂纸鼃温公 孟子將朝王温公 孟子言不嗜殺人 開楊墨昌黎 孟子養浩然之氣賴濱 以供道使民以生道殺民東坡 F 柯濱

莊子之道 欠こりったか 務試孔子以信其那說要焚其書廢其徒而後可其 荆公曰世之論莊子者不一而學儒者曰莊子之書 諸子通論 尚仰之失 東坡 前御之學六 孟揚尚昌黎 孟揚的言性其 歷代名野雅 湜川 荆公 荆昌 公黎 東坡 頹濱 皇

金少正左左 失後德德失後仁仁失後義義失後禮是知莊子非 曲直固不足論也學儒者之言如此而好莊子之道 知禮樂也以為禮樂薄而不足化天下故老子曰道 彼非不知仁義也以為仁義小而不足行已彼非不 之意也好莊子之言者因知讀莊子之書也然亦未 末也故簿之云耳夫儒者之言善也然未嘗求莊子 者曰莊子之他不以萬物干其愿而能信其道者也 不達於仁義禮樂之意也彼以為仁義禮樂者道之

たこりらいなから 為得此其所以矯天下之與者也既以其說矯與矣 不足以正之故同是非齊彼我一利害而以足乎心 漬陷溺以至乎不可救已莊子病之思其說以矯天 乎利害之際趨利而不以為辱殞身而不以為怨漸 知貴已賤物之道者也於是棄絕乎禮義之緒奪攘 下之俗誦詐大作質樸並散雖世之學士大夫未有 管求莊子之意也昔先王之澤至莊子之時竭矣天 下之弊而歸之於正也其心過慮以為仁義禮樂皆 歷代名 間 確論

金好四万八言 體也於是又傷其心於卒篇以自解故其篇曰詩以 徒俱為不該不獨一曲之士監欲明吾之言有為而 而不在此而亦自列其書於宋新慎到墨翟老聃之 皆有所長時有所用用是以明聖人之道其全在彼 秋以道名分由此觀之莊子豈不知聖人者哉 道志書以道事禮以道行樂以道和易以道陰陽春 又惟來世之遂實吾說而不見天地之純古人之大 曰譬如耳目臭口皆有所明不能相通猶百家衆投 卷三トと

決定四軍主書 非其為書之說則可謂善讀矣此亦莊子之所願於 心則是也墨子之行則非也推莊子之心以求其行 則獨何異於墨子哉後之讀莊子者善其為書之心 者欲其直也猶之過則歸於枉矣莊子亦曰墨子之 子之言不得不為邪說此者益其矯之過矣夫矯枉 於天下者也莊子用其心亦工聖人之徒矣然而莊 樊而存聖人之道乎伯夷之清柳下惠之和皆有矯 作非大道之全云耳然則莊子豈非有意於天下之 匹代名質確論

文害解不以解害意以意逆志是為得之讀其文而 不以意原之此為周者之所以訟也周曰上必無為 子余觀其書特有所寓而言耳孟子曰說詩者不以 莊子之道大哉非儒之所能及知也不知求其意而 後世之讀其書者也今之讀者挾莊子以謾吾儒曰 亂相之間故窮而無所見其材熟為周之言皆不可 而用天下下必有為而為天下用又自以為處昏上 以異於儒者為責悲夫 又曰學者託周非堯舜孔

哉益孔子所謂隱居放言者周始其人也然周之說 所及者聖人詳說而謹行之說之不詳行之不謹則天 其於道既反之宜其得罪於聖人之徒也夫中人之 不略而詳則天下感且夫諄諄而後喻読読而後服 之常人耳夫以周之才豈迷出處之方而專畏儀者 及其引太廟犧以辭楚之聘使彼益危言以懼衰世 措子君臣父子之間而遭世遇主終不可使有為也 下與中人之所不及者聖人藏乎其心而言之略矣

天三日車公島

歷代名實確論

生之厚動而之死地立於羿之殼中其中也因論以 有企尚而思齊道之不著論不明也故作齊物論生 敦殊聲吾是以見萬物之情狀俗學者心窺券之外 遥耳故作逍遥遊物之不齊物之情也大塊噫氣萬 之細均為有累於物而不能逍遙唯體道者乃能追 曾直曰莊周內書七篇法度甚嚴彼臨鵬之大鳩鷃 此也 者豈所謂可以語上者哉惜乎周之能言而不通乎

生之主幾乎無死也矣故作養生主上下四方古者 符族則有宗物則有師可以為衆父者不可以為衆 彼有者而我常以不材故作人間世有德者之驗如 世而我無所依彼推也故去彼挽也故來以德業與 謂之字往來不窮古者謂之宙以字觀人間以宙觀 為命其不中也因論以為智養生者謝養生而養其 印印泥射至百步力也射中百步巧也箭鋒相直豈 巧力之謂哉子得其母不取於人而自信故作德充

· 設定四事全書

歷代名賢確論

書洛沿以至今悲夫 求我以是與我此名彼俗學者因以塵埃料糠據見 言大抵率寓言也作漁父盗蹠胠篋以該訾孔子之 所不窥然其要本歸於老子之言故其者書十餘萬 頹濱曰按史記莊子與梁惠王齊宣王同時其學無 以來未見賞音者晚得向秀郭象陷莊周為齊物之 四子故作應帝王二十六篇者解剥斯文稱由莊周 父父故作大宗師堯舜出而應帝湯武出而應王彼

有倒行而逆施者以僕為不爱公子則不可以為事 田駢闢尹老聃之徒以至於其身皆以為一家而孔 不微見其意其定天下道術自墨程禽滑釐彭家慎到 擀而陰助之其正言也益無幾至於武訾孔子未當 公子之法亦不可故莊子之言皆實子而文不予陽 者難之其僕操藝而爲曰隸也不力門者出之事固 助孔子者要不可以為法耳楚公子微服出亡而門 徒以明老子之街此知莊子之粗者余以為莊子益

歌定四車全書 四

歷代名賢確論

篇曰列樂冠之齊中道而返曰吾驚馬吾食於十聚 陽子居處然變容其往也舍者將迎其家公執席妻 回师 矣去其讓王說納漁父盗跖四篇以合於列樂冠之 之得其寓言之終曰陽子居西遊於秦遇老子老子 該孔子者至於讓王說劍皆淺陋不入於道及復觀 子不與其尊之也至矣然余當疑漁父盗跖則若真 巾柳舍者避府場者避竈其返也舍者與之爭席 睢睢而盱盱而誰與居太白岩辱盛德岩不足

楊墨之道 昌黎曰儒談墨以尚同無爱尚賢明鬼而孔子畏大 世俗非莊子本意 未終而昧者勒之以入其說耳凡分章名篇皆出於 人居是邦不非其大夫春秋讓專臣不尚同哉孔子 而五聚先饋然後悟而笑曰是固一章也莊子之言

|改定四軍全書

四科進褒弟子疾沒世而名不稱不尚賢哉孔子祭

歷代名情確論

汎愛親仁以博施濟衆為聖不魚愛哉孔子賢賢以

仲尼賢賢惡惡褒貶是非尚同乎哉仲尼尊君甲臣 黄垍反讀墨曰墨以尚同兼爱右思非命尚儉為本 說非二師之道本然也孔子必用墨子墨子必用孔 不相悦如是哉余以為辯生於末學各務售其師之 坐父伏子内親外疎别遠近以歸一本無爱乎哉仲 同是堯舜同非桀紂同脩身正心以治天下國家奚 如在熊祭如不祭者曰我祭則受福不明鬼哉儒墨 不相用不足為孔墨

哉墨之道與儒者相戾甚矣使其人不為夷狄禽獸 非禁約雖童子婦人間克舜喜禁約罵自然之道也 難矣哉或曰韓子云墨與儒同是堯舜同非然約治 肩不掩豆又曰禮與其奢也寧儉益非中制尚儉乎 教人選善背惡曰性相近習相遠又曰因而不學民 心教人奚不相合如是何謂也對曰誰不克是堯舜 斯為下非命乎哉仲尼曰儉則固又譏晏子祭先豚 尼不語亂神又不對弟子問思神事右思乎哉仲尼

大三日事人子与

歷代名野雅論

為也夫禹之于天下九年之間三過其門聞呱呱之 泣而不一省其子此亦可謂為人矣顔回之於身**算** 人之道無楊墨而無可無不可者是也墨子之道摩 頂放踵以利天下而楊子之道利天下拔一毛而不 荆公曰楊墨之道得聖人之一而廢其百者是也聖 教人其能歸於正乎儒道之正者也墨子反是墨以 **顧其道何如爾小堯舜而大異端又云以非道治心** 戾儒儒必譏墨不誤不戾不可謂之儒墨

九日日華之書 一 學者之本也墨子之所學者為人為人學者之末也 以得罪則又有可論者也楊子之所執者為已為已 二子之失於仁義而不見天地之全則同矣及其所 之道無所遗而用之不失其所者其唯聖人之徒數 故由楊子之道則不義由墨子之道則不仁於仁義 亦可謂為已矣楊墨之道獨以為人為已得罪於聖 食熟飲以獨樂於陋巷之間視天下之亂若無者此 人者何哉此益所謂得聖人之一而廢其百者也是 歷代名賢確論

之志雖在於為人吾知其不能也嗚呼楊子知為已 道未足以為己而其志已在於為人也則亦可謂謬 之為務而不能達於大禹之道也則亦可謂感矣墨 是言之楊子之道雖不足以為人固知為已矣墨子 是以學者之事必先為已其為已有餘而天下之勢 不在於為人而卒所以能為人也今夫始學之時其 用其心矣謬用其心者雖有志於為人其能乎哉由 可以為人矣則不可以不為人矣故學者之學也始

金少正元

とこしも

乘之也儒何道也聖人道也等于義蔓于黄堯舜實 欲以利人者適所以為天下害患也豈不過甚哉故 鄭郷論儒墨使人得失曰天下鳥子治治於儒也天 得罪則宜有問也 揚子近於儒而墨子遠於道其異於聖人則同而其 下鳥乎亂亂於墨也亂之曰吾禦之不固盗其隙而 子者廢人物親跟之别而方以天下為已任是其所

歌定四年全書 题

之禹禹以實于周孔矣諸侯淫汙肆而相翦獵塗汙

歷代名野確論

義不忍其獨也拱觀禄伏必徐引而進之不遠以刑 然不遂於用也未俗人民百家始勝鬼墨唱其徒汨 迫也男女有合禮以婚聘飲食有熊禮以實餐哀也 寒渴饑擴于內適知鳥獸穴土巢木以養以處不相 吾夫子之築孟前懸惻追病此也夫孰海斯民也君 棘塞涅而不洗獨夫子大攘中截其肆流偃而築之 用則決然怒攫然關强者奪勇者殺君師者發於仁 師者司之也敢原乎古總總然而居侵侵然而越燠

災定四庫全書 於家絕於國衛於天下禮義明而情性定是吾道所 將搞然相與戾矣吸殺飲水易充哉禮義去則情性 顧律以已俾具君茅茨土階吸土銅既耕且治天下 和無愛無父上同漫等級籍鬼墨相天下戕滅禮樂 儉到於體非關也民拏而目爭非樂也民确而益不 措注一原於情性而閉以節奏無過也無不勉也矩 為之喪葵思也為之祠祭樂有金石威有鉄鉞凡所 以兩得之也彼墨者方且溝瞀固獎不特泥其說本 歷代名賢確論

孟子之道 於邪如炳禮義以晓之怪點處墨使之潛化佛然治 世而又决其流而漲之築無少完矣吾民于于日休 肆是墨者所以两失之也禮義中也大本也情性之 平之迹繇今日起是亦尚子之志也 楊子釋者無爱不幾於墨子是楊墨遺俗尚折折於 已嗚呼楊墨不作邪世今無有邪老者獨善不幾於 檢也儉愈則陋陋則性情有不能其說不較益可白

**政定四車全書** 者憚正而不舉嗜淺者鄙與而無稱耶益仲尼愛文 前其書汲汲於後得非道拘乎正文極乎與有好邪 孟子也捨是子者以戾乎經史又率于子者則聖人 皮日休謂孟子為學科曰聖人之道不過乎經經之 之盗也夫孟子之文粲岩經傳天惜其道不燼於秦 降者不過乎史史之降者不過乎子子不異乎道者 光子百氏真聖人之微旨也若然者何其道曄眸於 自漢氏得之常置博士以專其學故其文繼乎六籍 歷代名賢雅論

之士習之可以為鴻荒之民有能汲汲以救時補教 也未正夫莊列之文荒唐之文也讀之可以為方外 熟莊尚列子書者亦登于科其誘善也雖深而懸科 子矣嗚呼古之士以湯武為逆取者其不讀孟子子 功利於人亦不輕矣今有司除茂才明經外其次有 以楊墨為達智者其不讀孟子乎由是觀之孟子之 王皆昌歇以取味後之人將爱仲尼者其嗜在乎孟 松三十七 子思之學益出曾子自孔子沒犀弟子莫不有書獨 孔子子弓子弓之事業不傳惟太史公書弟子傅有 姓名字曰肝臂子弓子弓受易於商瞿孟軻師子思 分益子夏之學其後有田子方子方之後流為莊周 散分處諸侯之國又各以所能授弟子原遠而求益 偽觀而盡識也故學馬而皆得其性之所近其後離 昌黎曰吾常以為孔子之道大而能博門弟子不能 故周之書喜稱子方之為人首卿之書語聖人必曰

· 下記四年全書

歷代名賢確論

十四

其知者以為為無禮乃若孔子則欲以微罪行以微 歸潔其身者觀之孟子論孔子去魯不知以為為肉 孟軻氏之傳得其宗故余少而樂觀馬 合故云爾曾不知前聖後聖所謂若合符契者要於 子道性善言必稱堯舜義不見諸侯其迹與孔子不 **誠訾孟子以為畧法三王而不知其統益首仰見孟** 孟子一人孟子聖人也尚卿著書號為祖述孔氏而 魯直曰由孔子以來求其是非趣舍與孔子合者唯

次定日車全書 稱博極群書至如論伊尹百里奚皆不信孟子此所 雲之言行及覆考之足以發子雲之知言司馬遷號 之要知德之與非尚知之亦允蹈之言雖不多以子 過淳于見也揚子雲曰孟子勇於義而果於德知言 于髡以名實求孟子固不足以知之尚卿曾未能遠 然則首柳所謂知孔子者特未可信聖人無名而淳 孟子率以是觀之其智不足以知孟子安能知孔子 罪行此聖人之忠厚非孟子不足以知之學者欲知 胜代召賢確論

豈可不勉 賜爾以子為多學而識之者與非也子一以貫之天 有孟子由孟子以來力學者多矣而才有揚雄來者 是故堯舜禹湯文武周公之法度禮樂刑政與當世 下告其難而莫之能用也不知夫子之有以貫之也 禮三百曲禮三千終年不能完其說夫子謂子貢曰 賴濱曰昔者仲尼自衛反會網羅三代之舊聞益經 以得罪於子雲也由孔子以來力於學者多矣而才 孝矣天下固知有兄弟也兄弟不相奪而足以為悌 之易行天下固知有父子也父子不相賊而足以為 此益當求之於六經至於詩與春秋之際而後知聖 以博學而不亂深思而不惑非天下至精其孰能與於 列乎自中而有卓然不可亂者此固有以一之也是 之外九夷八蠻之事荒忽誕謾而不可考者雜然皆 人之道始終本末各有條理夫王化之本始於天下 之賢人君子百氏之書百工之技藝九州之內四海

淡定四事全書

歷代名賢雅論

易不觀於春秋無以知王政之難 自孔子沒諸子各 截然具有所必不可為也不觀於詩無以見王道之 道是故春秋力爭於毫釐之間而深明乎疑似之際 君臣之相攘上下之相殘天下大亂未當不始於此 要在於不失正馬而已矣雖然聖人固有所甚畏也 難行者也故詩之為教也使人歌舞供樂無所不至 矣孝悌足而王道備此固非有深遠而難見勤告而 失容者禮之所由廢也一失言者義之所由亡也

害人之心而仁不可勝用也人能充其無欲為穿窬 計至寬而不可犯至家而可樂此其中必有所守而 粗而極於至精充乎天地放乎四海而毫釐有所必 若孟子可謂深於詩而長於春秋者矣其道始於至 之也可以言而不言是以不言話之也是皆穿窬之 之心而義不可勝用也士未可以言而言是以言話 後世或未之見也且孟子當有言矣人能充其無欲 以其所聞著書而皆不得其源流故其言無有統要 歷代名賢雅論

次定四車全書

孟子養浩然之氣 觀孔孟者無觀之他亦觀諸此而已矣 海而毫釐有所必計嗚呼此其所以為孟子數後之 故曰其道始於至粗而極於至精充乎天地放平四 類也唯其不為穿窬也而義至於不可勝用唯其不 頻濱曰孟子學於子思子思言聖人之道出於天下 可以言而言可以言而不言也而其罪遂至於穿窬 之所能行而孟子言天下之人皆可以行聖人之道

次定四事全書 浩然之氣其次論心之所以不動其三論君子之所以 謂之浩然之氣一章而三說具馬其一論養心以致 子思舉其端而言之故曰誠孟子從其終而言之故 浩然無屈於天下此子思孟子之所以為師弟子也 然也心以為然則其行之也安是以心不動而其氣 之氣凡孟子之說皆所以求通於子思而已故不動 子思言至誠無敵於天下而孟 子言不動心與浩然 心與浩然之氣誠之異名也誠之為言心之所謂誠 歷代名賢確論

之氣也三者相須而不敢廢孟子曰我善養吾浩然 達於義達於義所以不動心也不動心所以致浩然 於中則無所不為而不自知於是有進而為勇有退 地之間是何氣也天下之人莫不有氣氣者心之發 福之可畏也然而是氣之不養者也不養之氣横行 而已行道之人一朝之忽而關馬以忘其身是亦氣 之氣其為氣也至大至剛以直養而無害則塞于天 也方其關也不知其身之為小也不知天地之大禍

莫禁也具退而為怯也非吾欲怯也不養之氣衰而 之聽故氣易致也而難在於養心孟子曰我四十不 氣壹則動志夫志意既修志盛奪氣則氣無能為而 在得一人之身而氣三變之故孟子曰志壹則動氣 惟志之從志意不修氣盛奪志則志無能為而惟氣 不敢也孔子曰人之少也血氣未定戒之在色及其 壮也血氣方剛戒之在關及其老也血氣既衰戒之 而為怯其進而為勇也非吾欲勇也不養之氣盛而

改定四事全書

匠代名野唯論

之所欲為則其氣勃然而應之心所不欲而疆為之 得於言勿求於心不可由是言之氣者心之使也心 求其有此氣夫言之不然而心則然者有矣未有心 得之於其言勿復求其有此心不得之於其心勿復 於言勿求於心不可何謂也告子以為有人於此不 心不得於心勿求於氣不得於心勿求於氣可不得 動心而告子先我不動心告子曰不得於言勿求於 不然而氣則然者也故曰不得於心勿求於氣可不

逆然後其氣塞于天地雖然心之所以不動者何也 臨天下言未發而衆先諭功未見而志先信力不及 之充也養志以致氣盛氣以充體體充而萬物莫敢 而勢與之者以有是氣而已故曰志氣之即也氣體 所至而氣從之故謂至昔之君子以其則然之身而 難然後臨事而其氣不屈故曰志至馬氣次馬志之 故君子養其義心以致其氣使氣與心相狎而不相 則其氣索然而不應人必先有是心也而後有是氣

没定四事全書 四

歷代名賢 確論

所以必勇也無懼而後能必勇故曰北宫熟之守氣 施舍之養勇也曰吾無懼於爾也無辱勇矣而未見 賜也女以予為多學而識之者數曰然非數曰非也 又損以至於不可損也而後能應故孔子謂子貢曰 學而無守之事至而有不應也是以落其枝葉損之 博學而識之種力而行之卒然而遇之有自失馬故 心必有所守而後能不動其心之所守不可多也多 以貫之北宫數之養勇也曰吾無辱於爾也孟

曾子之所以自守者曰自反而不縮雖褐寬博吾不 義與道無是餒也行有不慎於心則餒矣夫餒不充 置然為之而吾氣勃然應之矣孟子曰其為氣也配 临馬自反而縮雖干萬人吾往矣夫縮入也入受也 自反而心受之以為可為者無憾於吾心也則吾心 不如孟施舍之守約北宫點似子夏孟施舍似曾子

|沙之四車全書

歷代名賢確論

不能充體氣不能充體謂之餒矣故心不能不動也

之謂也有行於此而義不受則心不慎心不慎則氣

於道朝夕從事於其問待其自直而勿殭正也中心 子曰必有事馬而勿正心勿忘勿助長也夫君子之 之則勞苦而失其真放之而不求則終身而不獲孟 而有待於義君子之所由達於義者何也勉强而行 子夏曰百工居肆以成其事君子學以致其道待其 其正助之而望其長是非誠正而誠長也迫於外也 勿忘待其自生而勿助長也而後得其真殭之而求 自至而不確是學道之要也又曰新喻具若曰孟子

決定四事全書 嘗試考之彼何若此以浩然也哉今夫水無求於深 肆行而前遇木而木折觸石而石陷浩然莫能支予 觀於江乎秋雨時至溝會盈湍衆水既發合而為 勇不為險怯故其發也浩然放乎四海古之君子平 汪減淫溢充塞坑谷然後滂洋東流蔑洲渚乘丘陵 得其說請為我言其故予應之曰子居於江南亦當! 無意於行得高而停得下而流忘已而因物不為易 吾師也其稱曰我善養吾浩然之氣吾竊喜馬而不 789 歷代名賢確論

以佚道使民以生道殺民 東坡曰使民為農民曰是食我之道也使民為兵民 曰是衛我之道也使民為郭溝池民曰是域我之道 不懼益亦未始不浩然者也故曰其為氣也至大至 賤不能憂行乎夷狄患難而不屈臨乎死生得失而 終始止則物莫之測行則物莫之禦富貴不能淫貧 居以養其心足乎內無待於外其中演漾與天地 剛以直養而無害則塞乎天地之間 巻三十 七 相

**設定四車全書** 養勞費一出少府為是也孟子曰以供道使民雖勞 索約亟其乘屋其始播百穀可謂勞矣然民豈不思一 不怨以生道殺民雖死不怨殺者以佚道使民可也 衛少府天子之私藏大司農錢不以給共養勞費共 上之人所自為為之者君子益不以勞民也古之水 之曰上之人果誰為也哉若夫田獵之娱宴好之奉 而不可與應始益終於不怨也詩曰畫爾于茅官爾 也雖勞而不怨也曰盤與之民何以怨民可以樂成 歷代名詩確論 ÷

開楊墨 武而不殺季康子曰如殺無道以就有道何如孔子 **教禮樂崩而異端横幾何其不為禽獸也故曰能言** 而聖賢之道不明聖賢之道不明則三綱淪而九法 也孔子諱之然則殺者君子之所難言也 曰子為政馬用殺夫殺無道就有道先王之所不免 以生道殺民君子葢難言之易曰古之聰明唇知神 昌黎曰孟子有云今天下不之楊則之墨楊墨交亂

尚皆殘缺十亡二三故學士多老死新者不見全經 年以至於泰卒滅先王之法焼除經書坑殺學士天 孟子解而闢之廓如也夫楊墨行正道廢且將數百 不公二帝三王奉聖人之道於是大壞後之學者無 不能盡知先王之事各以所見為守分離乖隔不合 道其后始除挾書之律稍求亡書招學士經雖少得 距楊墨者皆聖人之徒也楊子雲曰古者楊墨塞路 下遂大亂及秦減漢興且百年尚未知修明先王之

· 決定四事全書

歷代名賢確論

孟子言不嗜殺人 禹下者為此也 服 所尋逐以至於今很很也其禍出於楊墨肆行而莫 存十一於干百安在其能原如也然向無孟氏則皆 然賴其言而今學者尚知宗孔氏崇仁義貴王賤霸 之禁故也孟子雖賢聖不得位空言無施雖切何補 而已其大經大法皆亡滅而不救壞爛而不收所 左衽而言体離矣故愈當推尊孟氏以為功不在 謂

決定四華全書 子觀戰國之後更始皇項籍殺人愈多而天下愈亂 時諸侯皆將以多殺人一天下誠有不嗜殺人之君 定于一曰孰能一之曰不嗜殺人者能一之當是之 莫以為然者梁襄王問孟子天下惡乎定孟子對曰 也然不深原其意而詳究其實未有不以為迁者矣 招而撫之天下必將歸之孟子之言非尚為大而已 游說諸侯諄諄言之冀其或信而諸侯皆習於鄙詐 賴濱曰孟子生於戰國知仁義可以化服暴强以此 Ų 歷代名賢確論 二十五

賊乙養屠戮生靈如恐不及數十年之間天下五 禪 宗始復不嗜殺人天下乃定其後五代之君出於盗 隋文帝又能合之矣而好殺不已至子而敗及唐太 略而以喜怒殺人故天下卒於三分司馬父子力能 及漢高祖雖以兵取天下而心不在殺人然後乃定 不嗜殺人收之及桓靈之禍曹公孫劉皆有益世之 子孫享國二百餘年王莽之亂盗賊蜂起光武復以 一之而殺心益熾故既一復散裂為劉石離為南北

孟子将朝王 淡定四軍全書 皆不能有天下之半及宋受命藝祖皇帝雖以神武 嗜殺人致之由此觀之孟子之言豈偶然而已哉 **誅組督偽而不嗜殺人之心神民信之未及十年而** 削平之功比於漢唐天下既定輕刑属禁凡所誅戮 死於兵亂益自孟予以來能一天下者四君皆以不 以百有餘年兵革不試户口充溢有死於痛疫而無 附於法匹夫匹婦無冤死之獄其仁過於前代是 100 歷代名野唯論 三

與事文武無異也宣得云彼有爵我有德齒可慢彼 周公輔之以朝諸侯及長而歸政北面稽首畏事之 德孰與周公其益之長孰與周公之於成王成王幼 者乎其道宣異乎夫君臣之義人之大倫也孟子之 孔子不俟駕而行過位色勃如也足躩如也過虚位 且不敢不恭况召之有不往而他適乎孟子學孔子 温公疑曰孔子聖人也定哀庸君也然定哀召孔子

首卿之道 一次定四車全書 孟子謂蛇鼃 所事而貪禄位者皆接孟子以自况故不得不疑 貧而仕耶則後車數十乘從者數百人仰食於齊非 所為百世之法也余懼後之人挾其有以驕其君無 抱關擊拆之比也詩曰彼君子兮不素食兮夫賢者 温公疑曰孟子居齊齊王師之夫師者導人以善而 救其惡者也豈得謂之無官守無言責乎若謂之為 歷代名野雅論

岩 荆公曰尚卿載孔子之言曰由智者若何仁者若何 矣是誠孔子之言數吾知其非也夫能近見而後能 者愛人子曰可謂士君子矣子曰回智者若何仁者 矣子曰賜智者若何仁者若何子貢曰智者知人仁 子路回智者使人知己仁者使人爱已子曰可謂士 知人者必先求知已欲爱人者必先求愛已此亦理 遠察能利狹而後能澤廣明天下之理也故古之欲 何顏淵曰智者知已仁者愛已子曰可謂明君子

阪定四事全書 雖天下之至愚知其不能以瞻足鄉黨也益不能利 天下之所共知者論之今有人於此不能見太山於 有人於此食不足以厭其腹衣不足以周其體者則 步之外者為不若見太山於咫尺之內者之明也今 首卿以謂知已者賢於知人者是猶能察秋毫於百 百步之外也益不能見於近則不能察於遠明矣而 咫尺之内者則雖天下之至愚知其不能察秋毫於| 之所必然而君子之所不能易者也請以事之近而 歷代名賢確論 主

今首御之言一切反之吾是以知其非孔子之言而為 愛人者是循以瞻足鄉黨為不若食足以厭腹衣足 人愛人者也能知人愛人者未有不能知已愛已者也 於挾則不能澤於廣明矣而尚卿以謂愛已者賢於 之端也可推以愛人也夫能盡智仁之道然後能使 甚矣故知已者智之端也可推以知人也爱已者仁 以周體者之富也由是言之首卿之言其不察理已 人知已愛已是故能使人知已愛已者未有不能知

首卿之學 六一曰三代之哀學廢而道不明然後諸子出自老 子厭周之亂用其小見以為聖人之附止於此非 古之人愛人不能愛已者有之矣然非吾所謂愛人 所謂知人矣 而墨翟之道也若夫能知人而不能知已者亦非吾 道則足以愛人耳非謂不能愛人而能愛已者也噫 首卿之妄矣楊子曰自愛人之至也益言能自愛之

· 政定四車全書

歷代名賢確論

芫

益其為說最近於聖人而然也榮陽鄭昊少為詩賦 盡出漢諸大儒賈生司馬遷之徒莫不盡用尚仰子 倭不用退居蘭陵楚人尊之及戰國平三代詩書未 書以非諸子尤以勸學為急尚柳楚人當以學干諸 幾乎其息最後首仰子獨用詩書之言貶異扶正著 而不反然後山淵齊高坚白異同之論與聖人之學 義而該聖智諸子因之益得肆其異說至於戰國湯 舉進士以中第遂棄之曰此不足學也始從先生長

設定四車全書 尚卿之失 孔子之門吾不知其先後也世之學者尚如尚卿可 謂學矣而又進馬則孰能禦哉 然自子思孟子已下意皆輕之使其與游夏並進於 者學問慨然有好古不及之意鄭君年尚少而性淳 其名數以請予使之自擇遂改曰尚於是又見其志 之果也夫首卿者未當親見聖人徒讀其書而得之 明輔以强力之志得其是者而師馬無不至也將更 歷代名賢唯論 丰

規矩不敢放言高論言必稱先王然後知聖人憂天 下之所謂難能而可貴者也然三子者每不為夫子 而已矣子路之勇子貢之辯冉有之智此三者皆天 能盡吾說者雖為聖人無難而不能者不失為寡過 行者聖人有所不能盡也嗚呼是亦足矣使後世有 東坡曰當讀孔子世家觀其言語文章循循莫不有 下之深也完乎不知其畔岸而非遠也治乎不知其 涯而非深也其所言者匹夫匹婦之所共知而 所

次定四事全書 李斯之所以事秦者皆出於首卿而不足怪也首卿 於其師之道不啻若冠雠及今觀首卿之書然後知 怪李斯事前卿既而焚滅其書大變古先聖王之法 而不敢為非常可喜之論要在於不可易也昔者常 之悦顏淵黙不見其所能若無以異於衆人者而夫 矣必有竊其說而為不義者矣是故其言平易正直 意之所響而已夫子以為後世必有不足行其說者 子亟稱之且夫學聖人者豈必其言之云哉亦觀其 Q. 歷代名賢確論

者喜為異說而不讓敢為高論而不顧者也其言愚 暴而先王之法度禮樂刑政猶未至於絕滅而不可 如此其眾也仁人義士如此其多也尚卿獨曰人性 之為不善猶必有所顧思是以夏商之亡禁紂之殘 惡禁紂性也免舜偽也由是觀之意其為人必也剛愎 君子也尚仰獨曰亂天下者子思孟軻也天下之人 人之所驚小人之所喜也子思孟軻世之所謂賢人 不遜而自許太過彼李斯者又特甚者耳今夫小人

沙芝四年全書 道述禮樂而李斯以其學亂天下其高談異論有以 激之也孔孟之論未當異也而天下卒無有及者首 至於此也其父殺人報仇其子必且行好首卿明王 者不知前鄉以快一時之論而尚鄉亦不知其禍之 壞周公之井田此亦必有所恃者矣彼見其師歷武 天下之賢人以自是其愚以為古先聖王皆無足法 能奮而不顧焚焼夫子之六經烹減三代之諸侯破 考者是禁紂猶有所存而不敢盡廢也彼李斯者獨 歷代名野確論 **‡** 

出入於道而已矣首卿之書備仁義忠信之道具禮 堯舜也然而孟子之所以疾之若是其至者益其言 堯舜周孔之道而乃以孟子雜於楊朱墨翟之間則 子之道也孟子之道亦堯舜周孔之道也首卿能知 樂刑政之紀上祖堯舜下法周孔豈不美哉然後世 荆公曰楊墨之道未當不稱堯舜也未當皆不合於 之名遂配孟子則非所宜矣夫堯舜周孔之道亦孟 天下果無有及者則尚安以求異為哉 歌定四庫全書 昭道德於天下而揭教化於後世爾豈可以託尊聖 於譽克舜而非禮樂者耶告者聖賢之著書也將以 賢之空名而信其邪謬之說哉今有人於此殺其兄 周孔之徒也乃以雜於楊朱墨程而并非之是豈典 首柳之尊堯舜周孔亦誠知所尊矣然孟子者堯舜 棄之然則徒能尊其空名商為能知其所以堯舜乎 何知彼而愚於此乎昔墨子之徒亦譽堯舜而非禁 約豈不至當哉然禮樂者堯舜之所尚也乃欲非而 歷代名賢確論 丰

為義非我其性而後可為故以告子之言為禍仁義 玄 矣尚御以為人之性惡則豈非所謂禍仁義者哉云 為栝楼是我其性而後可以為也益孟子以謂人之 乎是矣昔告子以為性猶把柳也義猶柘棧也孟子 曰率天下之人而禍仁義者必子之言矣夫犯柳之 得為孝人形尚御之尊堯舜周孔而非孟子則亦近 弟戮其子孫而能盡人子之道以事其父母則是豈

次定四事全書 孟揚茍 氏益尊則雄者亦聖人之徒數聖人之道不傳於世 者孟氏而已晚得楊雄書益尊信孟氏因雄書而孟 于漢其存而醇者孟軻氏而止耳楊雄氏而止耳及 周之衰好事者各以其說干時君紛紛籍籍相亂六 道易行王易王霸易霸也以為孔子之徒沒尊聖人 昌黎曰始吾讀孟軻書然後知孔子之道尊聖人之 經與百家之說錯雜然老師大儒猶在火于秦黃老 ख 歷代名皆唯論

孟揚前言性 籍亦孔子之志數孟氏醇乎醇者也首與楊大醇而 詩書春秋無疵余欲削荀氏之不合者附于聖人之 刑詩書筆削春秋合於道者著之雜於道者點之故 得尚氏書於是又知有尚氏者也考其辭時若不醇 樊川曰孟子言人性善尚子言人性惡揚子言人性 要其歸與孔子異者鮮矣抑猶在朝雄之間乎孔子

飲定四軍全書 世有禮法其有瑜者不敢恣其情世無禮法亦隨而 史與乳兒相雜而至於壯也君子之性愛怒淡然不 者隨而生馬或有或亡或厚或薄至於愛惡曾不 是爱與怒與兒俱生也夫豈知其五者馬既此而 出於道中人可以上下者有爱拘於禮有怒懼於法 情也情出於性也夫七情中愛怒二者生而自能是 善惡混曰喜曰哀曰懼曰惡曰欲曰爱曰怒夫七者 二者性之根惡之端也乳兒見乳必拏求不得即啼 rej 歷代名情雅論 三十五 頊 £

熾馬至於小人雖有禮法而不能制愛則求之不 善等耳天止一日月耳言光明者豈可引以為喻人 室親為父子然不能潤灼不能熟是其惡與堯舜之 舜子夫生於克舜之世被其化皆為善人况生於其 生相隨而至於壯也凡言情性言善者多引舜禹言 二君子者凡有幾人不可引以為喻丹朱商均為堯 不善者多引丹朱商均夫舜禹二君子生人以來如 即怒怒則亂故曰愛怒者性之本惡之端與乳兒俱 得

大三日子上町 上馬者之於五也主於一而行於四中馬者之於五 者善馬而已矣中馬者可導而上下也下馬者惡馬 而已矣其所以為性者五曰仁曰禮曰信曰義曰智 所以為情者七曰何也曰性之品有上中下三上馬 性之品有三而其所以為性者五情之品有三而其 之品類可與上下者衆可與上下之性爱怒居多愛 昌黎曰性也者與生俱生也情也者接於物而生也 怒者惡之端也尚言人之性惡比於二子尚得多矣 歷代召皆唯論 ニナホー

愛曰惡曰欲上馬者之於七也動而處其中中馬者 之於七也有所甚有所亡然而求合其中者也下馬 品孟子之言性曰人之性善尚子之言性曰人之性 者之於七也亡與甚直情而行者也情之於性視其 惡揚子之言性曰人之性善惡混夫始善而進惡與 上中下三其所以為情者七曰喜曰怒曰哀曰懼曰 五也反於一而悖於四性之於情視其品情之品有 也一不少有馬則少反馬其於四也混下馬者之於 大いりまれ 也母不憂既生也傳不勒既學也師不煩人之性果惡 若放氏之鬼不食也人之性果善乎后稷之生也其 始惡而進善與始也混而今也善惡皆舉其中而遺 乎克之朱舜之均文王之管察習非不善也而卒為 母無灾其始匍匐也則岐岐然嶷嶷然文王之在母 其號也知其必滅宗越椒之生也子文以為大成知 母視之知其必以賄死揚食我之生也叔向之母聞 其上下者也得其一而失其二者也叔魚之生也其 TO STATE OF THE PARTY OF THE PA 歷代名間雅論

東坡曰昔之為性論者多矣而不能定于一始孟子 其終不可移乎曰上之性就學而愈明下之性畏威 姦瞽瞍之舜縣之禹習非不惡也而卒為聖人之性 雜佛老而言也雜佛老而言也者奚言而不異 善惡果混乎故曰三子之言性也舉其中而遺其上 所謂不移也曰今之言性者異於此何也曰今之言者 而寡罪是故上者可教而下者可制也其品則孔子 下者也得其一而失其二者也曰然則性之上下者 送三十七 CALTURE LILLS 夫性與才相近而不同其别不啻若白黑之異也聖 皆出乎其中而遺其上下而天下之所是者於愈之 而其才固將有所不同今夫水得土而後生雨露風 人之所與小人共之而皆不能处馬是真所謂性也 說多馬嗟乎是未知乎所謂性者而以夫才者言之 品曰中人可以上下而上智與下愚不移以為三子 又取夫三子之說而折之以孔子之論離性以為三 以為善而尚子以為惡揚子以為善惡混而韓愈者 歷代名野碓鍋 丰八 00/

あけ四屋人書 於堅者為較柔者為輪大者為極小者為桶桶之不 相遠也而已韓愈之說則又有甚者離性以為情而 才也而至於言性則未當斷其善惡曰性相近也習 孔子之所謂中人可上下而智與下愚不移者論其 之言性者皆雜乎才而言之是以紛紛而不能一 可以為極輪之不可以為較是豈其性之罪耶天下 氣之所養暢然而遂茂者是木之所同也性也而至 合才以為性是故其論終莫能通彼以為性者果泊 

钦定四軍全書 是七者御之而之乎惡由此觀之則夫善惡者性之 所能之而非性之所能有也且夫言性者安以其善 以其喜怒哀懼愛惡欲七者御之而之乎善小人以 寒之患牝牡之欲今告乎人曰饑而食渴而飲男女 然而無為耶則不當復有善惡之說尚性而有善惡 人無是無由以為聖而小人無是無由以為惡聖人 之欲不出於人之性也可乎是天下知其不可也聖 也則夫所謂情者乃吾所謂性也人生而莫不有饑 歷代名賢雅論

安是以有善惡之辯而諸子之意將以善惡為聖人 樂者則名以為惡天下之人固將即其所樂而行之 之皆出乎性而已乎太古之初本非有善惡之論唯 異者唯其不知性之不能以有夫善惡而以為善惡 混脩其善則為善人脩其惡則為惡人此其所以為 惡為哉雖然揚雄之論則固以近之曰人之性善惡 孰知夫聖人唯其一人之獨樂不能勝天下之所同 天下之所同安者聖人指以為善而一人之所獨

歌定四車全書 四 老而不自知也 且其言曰今日言性者皆雜於佛老愈之說以為性 之事迹而折大三子之論區區乎以后稷之收嶷文 之無與乎情而喜怒哀樂皆非性者是愈流入於佛 以折天下之疑而韓愈欲以一人之才定天下之性 人之論性也將以盡萬物之理與衆人之所共知者 王之不動瞽瞍管察之迹而明之非聖人之論性也聖 之私說不已跟乎而韓愈又欲以書傳之所聞一 麼代名賢確論 四十

桐濱曰一陰一陽之謂道繼之者善也成之者性也 思得其說而漸失之則指善以為性至於首卿自任 習相遠也聖人之言性止於是而已矣孟子學於子 而好異因孟子而反之則曰人性惡夫善惡皆習也 見於物則所謂善亦所謂和也故孔子曰性相近也 則道也其在人為性及其發而中節仁義禮智之用 陽之未形也謂之道喜怒哀樂之未發也謂之中中 陰一陽陰陽之未形也猶喜怒哀樂之未發也陰

三下愚中人上智是也聖人言性之品亦有三可上 偽也是於聖人皆一偏之論也推而言之性之品有 指習以為性而不知其非二子之失一也然而性之 皇甫湜論孟尚曰孟子曰人之性善尚卿曰其善者 之所謂善則火之能熟者也是火之得其性者首卿 有習習之有善惡譬之火之能熱與其能焚也孟子 卿之失則遠矣 之所謂惡則火之能焚者也是火之失其性者也尚

大三日東主書 湯

歷代己皆統論

14

哉故曰孟子尚卿之言其於聖人皆一偏之說也窮 理盡性惟聖人能之宜乎微言絕而異端作大義乖 生而惡者得稱性善乎哉有生而善者得稱性惡乎 生熊虎之狀叔魚之生谿壑之心謂下愚矣是故有 出見紛華而悦入間仁義而樂之謂中人矣越椒之 矣齊桓公以管仲輔之則理以易牙輔之則亂子夏 不憂在師不煩后稷不坼不堪克岐克嶷之謂上智 可下不移是也黄帝生而神靈幻而狗齊文王在母 ことき とこうられたう 異門故持曲辯哉益思有所未至明有所不周耳即 水之趣下物誘於外情動於中然後惡之馬是勸人 而偏說行夫孟子大儒也首御亦大儒也是豈特開 於教然後知馬人之幻不知禮讓長習於教然後知 汰心源返天理者也首卿曰人之生不知尊親長習 隱之心人皆有之是非之心人皆有之性之生善由 殊趨而一致異派而同源也何以明之孟子以為惻 二子之說原其始而要其終其於輔教化尊仁義亦 歷代名皆確納 里二

金少匹だろう 矣尚卿之言以人之性皆如桀跖則不及者期殆矣 馬是勸人點皆欲求善良也一則舉本以推末一 言合經而多益故為尤乎 書曰惟人最靈記曰人生而靜感於物而動則軻之 性也賢而尊崇壽考不肖而厄窮死丧莫非命也 荆公論楊孟曰賢之所以賢不肖之所以不肖莫非 自葉而流根故曰二子之說殊趣而一致異派而同 源也雖然孟子之心以人性皆如堯舜未至者期 T 则 勉

とこうシー ハナラ 謂言豈一端而已各有所當者也故孟子之所謂性 者曰人之性善不肖之所以不肖者豈性也哉此學 之言性人之性善惡混孟子之言命莫非命也揚子 命而不知揚子之指也孟子之言性人之性善揚子 說非有異也其所以異者其所指者異耳此孔子所 之言命人為不為命也孟揚之道未當不同二子之 命也不肖而厄窮死丧豈命也哉此學乎揚子之言 乎孟子之言性而不知孟子之指也又曰人為不為 歷代名賢雅論 四十:

金厅四点一个三 者獨正性也揚子之所謂性者無性之不正者言之 命之不正者言之也夫人之生莫不有羞惡之性且 也揚子之所謂命者獨正命也孟子之所謂命者無 也熟禦哉此得乎性之正者而孟子之所謂性也有 善名之不立盡力乎善以充其羞惡之性則其為賢 惡之性則其為不肯也就禦哉此得乎性之不正而 人於此盖利之不厚思利之不多盡力乎利以充盖 以為惡之一端以明之有人於此羞善行之不修惡

てこりこう 盡利乎利而至乎不肖則揚子豈以為其人哉亦必 而揚子之所謂命也今夫羞利之不厚惡利之不多 德可以生而死是非人之所為也此得乎命之正者 孟子豈以謂其人之命而不以其人之罪哉亦必惡 惡其失性之正也才可以賤而賤罪可以死而死則 而孟子之所無謂命者也有人於此才可以貴而賤 可以死而死是人之所自為也此得乎命之不正者 揚子之魚所謂性者也有人於此才可以暖而賤罪 歷代名財確論 E+8

其失命之正也孟子曰口之於味也目之於色也耳 東坡曰昔者夫子之文章非有意於為文是以未當 文而不知求其指耳而曰我知性命之理誣哉 有性馬君子不謂命也然則孟楊之說果何異乎今 之於聲也鼻之於臭也四肢之於安逸也性也有命 學者是孟子則非揚子是揚子則非孟子益知讀其 之於實主也智之於賢者也聖人之於天道也命也 馬君子不謂性也仁之於父子也義之於君臣也禮

少之四事公司 欲為書以傳於後世者其意存乎為文汲汲乎唯恐 孟子之後至於首卿揚雄皆務為相政之說其餘不 足數者紛紛於天下嗟夫夫子之道不幸而有老明 其汨没而莫吾知也是故皆喜立論論立而爭起自 以與天下後世為仁義禮樂之主夫子既沒諸子之 其不爭為區區之論以開是非之端是以獨得不廢 而已矣夫子之道可由而不可知可言而不可議此 立論也所可得而言者唯其歸於至當斯以為聖人 THE STREET 歷代名賢確論 四五

金りもたべる 愈泉而夫子之道益晦而不明者由此之故數昔三 善是故省子不得不出於惡人之性有善惡而已二 子既已據之是以楊子不得出於善惡混也為論不 之性惡而揚子又曰人之性善惡混孟子既以據其 子之爭起於孟子孟子曰人之性善是以尚子曰人 何其弟子門人又內自相攻而不决干載之後學者 莊周楊朱墨翟田縣慎到申不害韓非之徒各持其 私說以攻乎其外天下方將感之而未知其所適從奈

次七四年全書 图 庭代名賢作論 其論者皆孟子之過也若夫子思之論則不然日夫 之大而概之以性善之論昭昭乎自以為的於天下 善用之能言其道而不知其所以為言之名舉天下 使天下之過者莫不欲援弓而射之故夫二子之為 之書子思之書皆聖人之微言篇論孟子得之而不 求其精而務以為異於人則紛紛之說未可以知其 必然之論也孟子之所謂性善者皆出於其師子思 **两止且夫夫子未當言性也盖亦當言之矣而未有** 里式

羞惡足以為義而義不止於羞惡此不亦孟子之 馬夫婦之不肖可以能行馬及其至也雖聖人亦有 聖人之所不能知造端乎夫婦之所能行是以天下 所不能馬聖人之道造端乎夫婦之所能行而極平 婦之愚可以與知馬及其至也雖聖人亦有所不 以為性善之論數子思論聖人之道出於天下之所 其所窮夫如是則惻隱足以為仁而仁不止於惻隱 無不可學而極乎聖人之所不能知是以學者不知 知

えるうこ 能行而孟子論天下之人皆可以行聖人之道此 之人故夫後世之異議皆出於孟子而子思之論天 以異者而子思取必於聖人之道孟子取必於天 下同是而莫或非馬然後知子思之善為論也 1.11 歷代名野雅論 叶相

| 歷代名野       |  |  | 多定四库全書 |
|------------|--|--|--------|
| 歷代名財確論卷三十七 |  |  | 卷三十七   |
|            |  |  |        |
|            |  |  |        |