## 庫全書

子部

欽定四庫

全書子部

圖書編卷九十九

主事臣祁韻士覆勘群校官中書臣孫 衛

繪圖監生L章 椿 縣 録監生L日 胡呈光校對官編修L素 瀛總校官進士日朱 鈴

は湯でき 剛書編 福當然享先王夫廟享 禮大宗伯曰以肆 何紛紛無別耶 明 摩主皆朝於太祖而 章潢 撰 献裸

多足四庫全書 言饋食如此而分格稀則非矣然有混稀於格者則 然鄭康成則謂廟祭有此六享以拾言肆獻裸以稀 有薦熟禮既肆而饋有饋食禮几稀拾四時之祭皆 祭園然稀則稀其祖之所出配以太祖而亦及羣廟 調神不合犀廟之主不知合犀主於太祖之廟在拾 之制始献有裸鬯禮既裸而献有薦腥禮既薦而肆 之主 稀主始祖给主太祖此稀之所以異於 給也又有 混 於郊者以用繭栗改也惟王肅謂稀用繭栗而非 東九十九

シーンフィ 每歲行於三時惟合未毀之主大給行於三年則軍 事之而郊稀亦判然不相淆矣但裕之名一也時於 事天盖祭天用縣續稀其所自出之帝故亦以天道 諸侯稀一植一格左氏謂稀然當於廟晉人謂寡君 陳己桃之主而給有二也明矣稀之名亦一也大傳 配之非大稀子祭義謂春稀秋當王制謂天子谷 調禮不王不稀王者稀其祖之所自出而以其始祖 未稀祀非時稀乎如此而謂稀亦有二可也尚非時 到書編

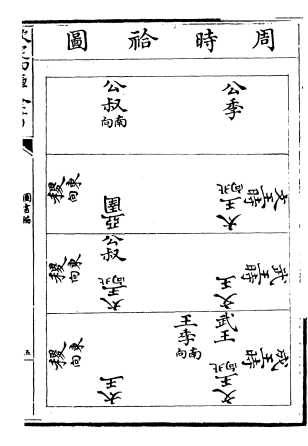
銀兵四庫全書! 說者之於天下則稀義之大可識矣或曰諸侯稀一 祭之時既曰皇祖后稷义曰赫赫姜娘所以孔子 謂曾為惜而耶識春秋何數曰周公魯太祖也后 而謂稀大於給非數孔子不答或人之問且云知 合升羣主而止於太祖禮則推本祖之所自出以此 祀矣三年一拾五年一稀 謂稀大於給何歌曰拾 稀益祭義王制左傳之皆謬耶或曰稀拾皆一名 乃周天子太祖之廟諸侯不得而祖之闕宫雖非 巻んそん 一袷植 雖

欠こりって ここう 識有在非謂給也後代遂緣此謂稀給相承沁定歲 魯之郊稀非禮其僧用大稀明矣况春秋所書稀 大袷且以躋僖公馬明年春又稀於太廟是春秋所 禮也或又曰拾祭通行於侯國文公二年大事於太 又不於太廟而於莊公之官正所謂失禮之中又失 月尤為無據雖然古禮經無明文已不能考其詳而 廟大事給也春秋又何識耶曰僖公之喪未畢而行 又不析其義莫若禮以義起凡王者之祀五年稀其 國書編

多江四月在書 祖之所自出配以太祖三年拾於太祖之廟合享毀 廟之主四時或給烝給當合享未毀之主皆可也否 則牽扯文義及悖壁經謂之古禮可乎

於 大足の車を 圖 周 不宜至宣王為昭皆南向 圖書編 太祖后獲東向 衛至過王為 移北向

金グロアノフ 祖傳報同梁 毀廟之主陳於太祖未毀廟之主皆升合食於太 大事者何大裕也大裕者何合祭也其裕祭奈何 春秋文公三年八月丁卯大事於太廟公羊傳曰 **表九十九** 



動分 於福口植必廟 迎補 四 春音场院 躍 六四 亦推年 朝系持特牌之 祭明於其惟之 止外 廟止 祖 哈時四日春祭裕春行當而行主於 則 则拾祭裕则為 人主性者 视 乙合|終廟|程衫| 出太 言祖 迎 諸本中祭 諸禮子而曾入祖疏迎廟 四 三也廟順日已子之廟胡四祭 格最祭 也故裕不問時 入木廟之 楊每合裕 廟主者天 子調庫 也物 植 從廟站合 **见又祖曾程四諸無** 杓 矣日 朝孫子 吉則則合 廟山主 祝祭 反出 迎祖 當 選朝 髙太 入謂 曽祖

ĩ 烝張||拾禮 哲 又不 **烝周不通** 來其 乃時若但 皆禮 秋植 犆 記祭前 吉 祭而 禮名 章维 祖别 曾裕 詩程只 者 福植 叉説 祭禮 1 之煩|誤謂 |特裕 줨犆 |也衞|官廟 秋日 故乃 日合 而遗橘 時髙 怠其 冬馬 恰祖按 備餘 又祖 殘釋 欗 公也廟 谷夏 而渠 先又恐難谷 植廟 力日 |阎此||禴亦||祫殩||改言|楊髙 烝云 秋有 之曾

**銀定匹庫全書** 圖 腣 周 稷 

とううえ 稀從帝從禮稀為帝之禮不待辨矣故惟天子得行 帝以后稷配之益昔有邵氏之女曰姜嫄為帝譬九 以后稷配之其餘神主未必皆不與也盖帝譽 她而生 稷唐虞之世稷播百穀以為 農師有功於民 廟以祀稷為主至五年一稀則以譽為自出之帝而 因封於部是后稷為始封之君也故周人祖之立大 列國諸侯皆不與也周大稀以帝 譽為所自出之 周稀總論 圖書編

多定四庫全書 皆不待辨而自明矣 者為之學大禮也稀必於四月益春夏之交萬物生 時之祭也五年 廟當祭之時則特設一神主於后稷之廟而稷配享 於旁稀畢則徹去學之神主而稷仍居東面以享四 樂獻則用九獻之儀此周禘之說也真知周禘其餘 長故祭其所自生也酒則用四齊樂則用四代 之 異治祭辨 一稀者益五年再閏天道大備故

7) . 17.2 皆在而又上及其高祖太祖故謂之給天子則于 趙伯循謂王者稀其始祖所自出之帝於始祖之廟 **心稀諸侯及其太祖大夫士及其萬祖是有廟無廟** 士有善有於君干給及其高祖此以稀與給對言則 以始祖郎之而不及羣廟之主盍觀諸大傳乎王者 稀拾皆合祭通上下文見之也盖諸侯之裕猶天子 及桃廟之上更及所自出之帝故謂之神也若 其祖之所自出以其祖配之諸侯及其太祖大夫 到多病

多定四库全書-矣故程子曰天子曰稀諸侯曰於其禮皆合然也 盖后稷有廟郊既配稷帝嚳雖自出而無廟不可以 釋口補者諦也審諦的穆也非合祭何以有昭穆乎 始祖之功德為尤甚也况后稷之廟凡太廟所已桃 以共享於魯所以使子孫得見其祖又次世久遠見 闕人鬼之事故五年一禄則后稷率有廟無廟之主 雅禘大祭也非大合昭穆何以謂之大祭子字書訓 稀其祖之所自出而及不及有廟無廟之主非人 情 阚

有給無稀天子之稀禮心無給雖其意不主合食而 率子孫以共享一帝自然當合食矣禮曰天子植初 所以相亂者由天子諸侯之制不明先儒或推天子 有虞氏稀黄帝 黄帝则所謂稀 禘祫當祫烝則是天子祫禘随時皆用也 之禮以說諸侯或推諸侯之禮以明天子不知諸侯之禮 之主皆藏馬豈可當享譽之時而并置之乎盖稀拾 禘祭考 **其顓** 祖顼 乙嗣 所頊 自出夏后

欠この申したら

多好四個 白書 及禰 諸意 不百 糸自 夫 亦 其矣 後其 侯也 稀世 之此 不: 有 祖大者君祭言 無不 £ 帝謂 大事省世及共 乙夫 為乃 及遊 腁 不 褅 疑及 諸 自學人科祖及 王者禘 侯 舜義 出士母祭亦於 松不言 及 也问 楊則|報及|有高 君干 吉速 其 殷 氏知 條萬 裕祖 裕祀| 大 其祖之 田寺子祖大山拾省之祖 + 按祖聂 夫 其 四所 循太 阶 高 時及日祖 大矣 傳儀 無楊 出殷 傳諸日禮裕氏 肾心諸始 自 自祖 狙 及侯都喪惟日 省有一祭不 侯受 璧契 出 也省 故言 有封 子及 巴服有思 周 而 及其之不大按干弱不不五君 ソス 言稀廟也 |傅太士秋切天者有 其 二祖則期他子选功裕者惟 租 章天|知章|見有|上德|也不|太趙 酉巳 暗子 尊為知裕之見 王廟伯 2 间遊

名こうな ここう 響而言靈威仰其說妖妄支離特甚先儒多改之盖 祖者后稷也祖之所自出者帝嚳也郊祀則及稷而 帝靈威仰也遂指稀以為亦祭天之禮混稀於郊舍 太微五帝之精以生祖者后稷也祖之所自出者着 按鄭氏注禘其祖之所自出以為王者之先祖甘感 郊以其所祀之祖最遠故耳於祀天無預也至楊 其祖之所自出所謂禮不五不大夫祭諸侯又上及其太祖惟 則上及響是宗廟之私莫大於稀故祭法先稀 图書編

多好四月全書 朱子曰序以此為大稀之詩盖祭其祖之所出而以 商之先君又及其卿士伊尹盖與祭於稀也商書曰 於商之世數今按大稀不及庫廟之主此宜為裕稀 兹予大享於先王爾祖其從與事之是禮也豈其肇 其祖配也蘇氏曰大禘之祭所及者遠故其時歷言 亦宗朝之祭也 爾雅 長發大帝也詩段為京朝之祭知此稀大祭長發大帝也詩段 帝大祭也人恭 釋又祭也此五大下云釋又祭也 引子夏傅以釋祖之所自出其說尤為明暢云 卷九十九

とううとこう 廟而以后稷配之所謂稀其祖之所自出以其祖配 之者也祭法又曰周祖文王而春秋家説三年喪畢 致新死者之主於廟亦謂之吉禘是祖一號而二廟 太祖之廟而七周之太祖即后稷也神響於后稷之 難稀太祖也周頌 朱子曰祭法周人稀罄又曰天子七朝三昭三穆及 詩然經無明文不可考也 名而二祭也今此序云稀太祖則宜為學於后 圖書編

多定四庫全書 陳氏曰趙伯循謂稀祭不無草廟之主為其疎遠不 敢褻此殆未當考之於經也詩頌長發大稀而歌玄 耳 稷之廟而其詩之詞無及於譬稷者若以為吉神於 太祖而歌廟考之武王烈考之文王則不真庫廟之 此詩但為武王祭文王而徽祖之詩其後用於他廟 王桓撥相土烈烈與大武王之湯中葉之太甲雖稀 文王則與序已不協而詩文亦無此意恐序之誤

者何大拾也毀廟之主陳於太祖未毀廟之主皆升 祭則稀不無库廟之主又明矣是以朱子疑長發為 主又云非裕祭則七廟五廟為虚主公羊傅云大事 楊氏曰思按稀祭不魚羣廟之主此非趙伯循之 説其足信哉 合食於太祖此皆指拾祭而言並無一言説稀為殷 **草廟之主明矣曽子問云拾祭其太廟祝迎四廟之** 7 也大傳云王者稀其所自出以其祖配之則不無 國書編

多定匹庫全書 按爾雅以禘為大祭祭法序禘先於郊大子答或人 解及其學稷而皆稱述文王武王則安得謂之稀詩 如指諸掌由是後之儒者以稀為祭中之至大者而 之問稀不敢易其對而以為知其說者於天下國家 乎詩序之不足信於此尤可見矣 玄王以下而上不及於所自出之帝雖 稀太祖無 理决之而不為詩序所感也且詩頌長發大稀但述 大裕之詩疑雖為武王祭文王而徹祖之詩是盖以 卷九十九

女子口に たこう 以此名時祭然不知拾亦大祭而亦有大祫時拾 趙二公獨不以為然其意亦必謂禘大祭也不當後 其意必謂郊明堂猶祀天禘大祭也豈止於祀祖而 之外復有時補則見於禮記左傳者具有明文而楊 此二說者趙伯循楊信齊諸公闢之善矣至於大稀 摩廟稀大祭也宜止於祀祖及祖之所自出而已乎 己乎又以稀為并祀羣廟之主其意必謂恰猶並祀 必推尊其所以大之説故或以祖之所自出為天帝 國書尚 †

金月四母全書 而純麦禮三年一拾五年一稀然則其説久矣盖此 誤後人然光武建武二十六年的問張純稀谷之禮 約想像而立為此說盖以魯僭亂之制定為周禮以 鄭原成因春秋文公二年有給僖公八年有稀遂依 按三年一拾五年一稀之說先儒林氏楊氏皆以為 欲推尊禘祭之所以大而不欲小之故耳 天以稀為合祀羣祖以稀為非時專其意皆本於 分则稀何害其為一名而二祭乎然則以稀為配 表九十九

其君干袷其高祖是天子稀諸侯大夫士拾之正文 也王制乃漢儒刺經為之出於孝文之世其言好 也終大傅一篇無外駁於聖王之教者此孔氏所傳 之所自出以其祖配之諸侯及其太祖大夫士省於 時國家典禮朝廷大事多取次馬故此制逐遵而行 致堂胡氏口禮記大傅口禮不王不禘王者禘其祖 語出於緯書緯書起於元成之間而光武深信之當 /康成盖以漢禮為周禮非魯禮也

久とりらいた

圖書編

金为四月在書 傳而折衷者也王制之文曰春初夏稀又曰天子拾 於太祖廟合澤廟之主而食此之謂給天子神諸侯 周公於是乎有稀所以春秋言稀不言給也此稽大 袷上下之殺也魯諸侯何以得稀成王追念周公有 尊其餘合食於前此之謂禘諸侯無所自出之帝則 於聖王之教多矣固非孔氏所傳也以義類考之稀 **给皆合食也故君子曰稀其所自出之帝為東向之** 熱勞於天下賜鲁以天子禮樂使用之太廟上祀

2.7.2 稀給當給然又口諸侯稀一植一給又口諸侯初則 给我之二也又曰天子先 拾而後時祭此惑於漢儒 於漢儒而不通稀義之一也又曰天子諸侯之喪畢 以禘為殷祭且王制所載六官之事皆周制也此惑 不稀稀則不當其言紛錯清亂莫可按據鄭氏不能 不通稀義之三也又曰魯禮三年丧畢而於於太祖明 合先君主於祖廟而祭之謂之秴此惑於漢儒不通 辨正人曲為之說春初夏稀乃夏殷祭名周則改之

副書編

多定四母全書 諸侯無稀而當給天子無給而有稀豈不明白而易 而未曾折衷於孔子孔子曰魯之郊禘非禮也則知 郊天也此又斷以己意不晓稀義之七也其失有七 知乎後世惟王制之信憑鄭氏所釋而不考祭法大 不晓稀義之六也其釋大傳稀給曰稀其所自出謂 曰稀殷祭也五年而再殷祭一袷一稀此又自 叛其 説 年春稀於羣廟此惑於漢儒不曉稀義之四也又 不晓稀 義之五也又曰諸侯拾處不稀下天子此又

久己口臣 小百 僭哉魯受成王之賜以臣僭君孔子已深非之况後 傳及孔子之言 唐遂至 夏稀冬治始知其數而瀆 則祝迎四廟之主王制曰天子拾書拾丞諸侯當拾 此則一言而決矣 楊氏曰愚聞之師曰拾祭有二曾子問曰拾祭於祖 世遵漢儒之謬以君用臣反不能知其失乎聖君監 不亦失之遠子天子諸侯之禮若一與二之辨豈可 稀拾辨 圖書編

融謂嚴裕及遭軍神及郊宗石室鄭玄謂給則毀主 漢儒之説又混稀裕而并言之何其紛紛多端耶馬 之主而祭之者也給祭惟有此二條此外無餘禮也 然格此時祭之給也公羊傅曰毀廟之主陳於太祖 廟昭之遷主則祭武王之廟何休謂拾祭不及功臣 祭於后稷之廟文武以下若穆之遷主則祭文王之 未毀主皆合祭於太祖禘則惟太王王季以上選主 未毀廟之主皆升合食於大祖此大給合毀廟未毀廟

金万四届台書

禘祭乎何有漢儒乃援此以證禘裕相因之說為鄭 年一袷五年再袷猶天道三年一閏五歲再閏也於 康成之説則曰三年而拾五年而禘為徐邈之説則 殷祭夫殷祭乃大祫之祭也謂五年而再殷祭謂三 再殷祭之説為據按祫祭年月經無明文惟公羊文 口相去合三十月三十月而祫三十月而禘唐自睿 稀则功臣皆祭及論祫禘之歳月則皆援公羊五年 年大事於太廟傅云大事者何大給也五年而再

次足四年全事

國書編

ナセ

祭三歲一拾以盖冬五年一稀以孟夏盖用鄭康成 二說纸語不可稿考慶歷初乃用徐邈之說每三十 之說其後有司又言三年喪畢遇給則拾遇稀則稀 比年頻合或同歲再序或一稀之後併為再洽或五 年之内縣有三段求於經禮頗為華失國朝宗廟之 太常議曰今太廟裕禘各自數年两岐俱下通計或 年凡五稀七袷其年夏禘凯冬又當秴而禘祫同崴 宗以後三年五年各自計年不相通数然至二十

金とりいろといる

息九十九

・・・・・・ 毀廟未毀廟之主皆合食於太祖矣又何煙蟬與郊 與拾異不容混矣知大給兼庫廟之主自太祖而 所以不同此所以紛紛多端而莫之一也知稀者稀 而皆以為合食於太祖也夫既混稀於拾皆以為 月而一神後又以二祭各不相因故熙寧八年既神 其祖之所自出不無羣廟之主而惟以祖配之則稀 食於太祖則稀裕無辨矣而又欲勉強穿鑿分別其 又拾竟無一定之論推原其所以然皆由混稀於拾 111. 題書編 \* ^\_ F 合

豹定四月全書 古者天子諸侯三年喪畢皆合先祖之神而享之以 生有慶集之惟死亦備合食之禮因天道之成而設 祭所謂祭於大丞是也誰謂合祭功臣不與享乎知 宗石室之分乎又何太王王李合食於后稷文武以 禘祫之不同則鄭康成徐邈之説皆非矣其間相因 不同之說皆無謂矣又何同異得失之及論乎 下分昭穆各祭於文武二祧之分乎祫烝則功臣皆 歷代袷禘

とこつき たたう 特稀夏特擒秋特當冬特然四年春特稀夏特擒秋 特然四年春特擒夏裕神秋裕當冬拾然每間皆然 裕稀之事皆合先祖之神而享之虞夏先王朔新王 给於太祖來年春稀於庫廟爾後五年再殷祭一稀 袷嘗冬拾然周制天子諸侯三年喪畢禪祭之後乃 以終其世商人先王崩新王二年喪畢而拾三年春 元年二年喪畢的給三年春持編夏特稀秋特當冬 袷稀以夏拾以秋袷祭之禮大宗伯出高祖以下 围首编

室中之與西壁下東面布太祖后稷之位尸在東北 康成稀拾志云太王王李以上遷主祭於后稷之廟 給祭所異者但祭毀廟以上不及親廟其神主按鄭 其尸各居木主之左凡七尸為九獻稀祭之禮一如 其座位拾祭同文武以下遷主若穆之遷主祭於文 方北面相對為穆以次而東孫與王父並列直至禰 而太祖之子於席前之北南面為昭次昭之子在 木主守挑出先王先公祧主皆入太祖后 稷朝中於 南

多好四月全書

長九十九

東而北面以下移王直至親盡之主以次繼而東皆 武二十六年詔問張純禘拾之禮不行幾年純奏舊 王之廟文王居室之與東面文王孫成王居文王之 廟中后稷尸一昭穆尸各一文王廟中文王尸 室之與東面其昭孫康王亦居武王之東北南面以 此面無昭主若昭之遷主祭於武王之廟武王亦居 次亦繼而東直至親盡之主無穆主也其尸位后稷 一武王廟中武王尸一昭尸共一後漢光武建

又 ... 口 ... / ...

圖言編

7

金月四百全書 始五年始行補禮父為昭南向子為穆北向父子不 制三年一拾毀廟之主合食馬廟存廟主未當合元 為穆惠景昭三帝非殷時不祭魏明帝太和四年六 謂之段祭太祖東南惠文武元四帝為昭景宣二帝 內合飲食令祖宗廟未定且合祭髙廟遂以為常後 故以正尊甲治以冬十月五穀成熟物備禮成故骨 並坐而孫從王父禘以夏四月 夏陽氣在上陰氣在下 以三年冬拾五年夏稀之時但就陳祭毀廟主而 卷九十九

2000 200 后庾氏前十月殷祭太元二十一年十月應殷祭其 四時之祭皆親行事今當計始除服日数當如禮須 去四年六月武宣皇后崩二十六日晚監除服即吉 經之中至二十五月大祥便稀不復禮故識其速也 與寧三年二月哀皇帝崩明年大和元年五月皇 至禪月乃禘東晉升平五年五月穆帝崩十月殷祭 王肅議曰按春秋魯閔公二年夏稀於莊公是時衰 月武宣皇后朝至六年三月有司以今年四月稀告

围背编

<u>=</u>

一部员四周全書 從領司徒王諡議及初四月為殷祠之始徐邀議拾 若計常限今當用冬若更起端則應四月時尚書奏 三時皆可者盖喪終則吉而拾服終無常故拾隨所 冬時安帝義熙三年當殷祭御史中丞范泰議以章 不以麽大禮往元與三年四月不得殷祀進用十月 后丧未一周不應殷祠時從太常劉瑾議小君之喪 年夏應殷祭太常博士徐乾等議應用孟秋進用孟 (月孝武崩至隆安二年國家大吉乃殷祭元興三 教九十九

ラン・シー・ノニー 稀五年一拾謂之殷祭稀以夏拾以冬後魏孝文帝 中未得用孟秋韶從之梁武帝初用謝廣議三年 吉乃行文帝元嘉六年祠部定十月三日殷祭十三 之主於太祖廟合而祭之禘則增及百官配食者審 廟大祭亦曰禘三年一拾五年一神拾則毀廟孝廟 <u>丞禮孝武大明七年二月有司奏四月應殷祠若事</u> 遇惟春不拾故曰特初非殷 祭常也宋制殷祭皆即 大和十三年詔曰鄭康成云天子祭團丘曰稀祭宗 刷旨品

一多定四年全書 祭同名鄭義亦為當今互取鄭王二義 稀秴并為一名 從 可知矣然以袷為一祭王義為長以圛丘為禘與宗廟大 合祭故稱裕稀而審誦之故稱稀非两祭之名三年一拾 宗廟非祭天之祭郊祀后稷不稱稀宗廟稱稀合一名也 大祭俱稱稀祭有兩禘明也王肅又云天子諸侯皆稀於 詩而祭之魯禮三年丧畢而拾明年而神園丘宗廟 王禘是祭園丘大祭之名上下同用從鄭永為定式北齊 五年一稀總而互舉故稱五年再股祭不言一稀一拾斷 卷九十九

博士史玄樂議曰按禮記正義列鄭康成裕稀志云春秋僖 前上元三年有司給享於太祖廟時議者以禮雄三年一拾 太祖明年春稀於厚廟又按杜元凯云卒哭而除三年喪軍 孤當時猶別寢室至於於祭宜存古典按禮三年喪畢於於 格祭於太祖太常卿崔亮上言曰今宣武皇帝主雖入廟然 延昌四年正月宣武帝崩孝明即位三月時議來秋七月應 而稀愚調來秋上月袷祭應停宜待年終乃行裕稀從之唐 五年一稀公羊傳云五年而再段祭兩義五文其能斷太學

一分定四庫全書 人 あれれれ 五年有事於裏官是也如上所云則稀後隔三年給以後 至十八年拾二十年 稀二十三年 拾二十五年稀昭公二 十 會冬公如齊至十四年給十五年稀傳云有事武官是也 大事者何給也是三年喪軍新君二年當給明年春稀於羣 公三十三年十二月薨文公二年八月丁卯大事於太廟公羊傳 年當稀又昭公十年齊歸薨至十三年喪畢當谷為平立之 新君二年拾三年禘自爾之後五年而再殷祭則六年當拾八 廟僖公宣公八年皆有禘則後禘去前禘五年以此定之則

父こつうとう 封之君而尊為始祖太祖實創業之主而失於昭穆 禮高宗紹典二年裕享太常丞王晉奏曰僖祖非始 議矢 隔二年稀此則有合禮經不達傳義自此稀拾之祭依 聚 位自順而下昭穆各以南北為序自今裕稀著為定 宋制三年一拾以孟冬五年一稀以孟夏神宗熙寧 正東向之位又言太廟稀祭神位已尊始祖居東向之 年太常禮院言已尊信祖為太廟祖孟夏稀祭當 围書編 千四四

金月四年全書 通典古者天子諸侯三年喪畢皆合先祖之神而享之以 英宗招宗北獨為移五年一帶則迎宣祖神主以太祖配馬 失自崇寧始臣愚乞定九廟之禮成一王之制自僖祖至於 宜奉太祖主第一室永為始祖每歲告朔薦新止七廟三 宣祖親盡之廟當遷自太宗至於哲宗昭穆之數已備是 年一治則太祖正東向位太宗仁宗神宗南向為昭真宗 其失自熙寧始宣祖當選而不選異祖既還而復科其 袷祭總考 卷九十九

たこつき ならう 喪畢而拾三年春特稀夏特稿秋特當冬持然四年春 持希夏谷衛秋谷當冬谷然春編日神又改神為福按郊特持衛人人 然其代高堂隆云夷以奇年畢則給亦常在偶年段先王崩新王二年 曾則敗於周制天子諸侯三年喪罪禪祭之後乃拾於太姓春稀秋周制天子諸侯三年喪罪 冬持然四年春持擒夏裕稀秋裕當冬拾然每間皆然以 新王元年二月丧畢而給三年春特論夏特稀秋特當 之成而設稀格之享皆合先祖之神而享之宴夏先王朔 生有慶集之散死亦應脩合食之禮緣生以事死因天道 風書編

多好四月全書 祖來年春希於庫廟但文武以下與主依昭移於祖恭以南北致廟時升於太祖待 於后稷朝祭之爾後五年再殷祭一祭之王李以上爾後五年再殷祭一 其禮 最大比较時萬物成熟大合而乃 祭之故務也者合食之明也尊里有序故大次第而祭之故稀者 諦也弟也拾以秋省以合罪羣生 明年之帝降之本、不少夏谷以秋序列專甲夏時陽在上陰在下也喪畢之裕谷之本帝以夏谷以秋在寶思云稀以及以審神昭穆 康成又約春秋所書為說大縣皆聽說是以先儒多 且不言裕祭之時盖以經無明文不敢臆說而通 右楊氏祭禮只分大袷時拾為二而不言四代之制 共則備言之盖通典取鄭康成所註禮記為說而

欠こりに から 私掘之以求購金皆約春秋為之見春秋稀於莊公 夫禮記諸篇或孔門之末流弟子所撰或漢初諸儒 稀為殷祭更名春祭曰祠郊特牲又註云稀當為稐 夏殷禮祭義春稀秋當註以為春稀者夏殷禮周以 趙氏曰王制春初夏稀鄭註以為夏時禮祭統註謂 廟之祭矣故具載通典所述而列諸儒之論于左 排之然自鄭註既行而後之有國者多本之以定宗 禘裕總論 圓書編 文

金月四月百十 **禘常是也何得云夏殷哉禮王制春秋諸侯礿則不** 稀稀則不嘗客則不蒸無則不為換此為者亦緣見 殷時禮也且祭統云成王追念周公賜之重祭郊社 神當為於祭義與郊特姓同於統及王制則云此 夏 相符會理可見也而鄭玄不遠其意故註郊特牲云 帝于太廟所以或謂之春祭或謂之夏祭各自著論不傳公八年所以或謂之春祭或謂之夏祭各自著論不 遂以為時於之名見春秋惟兩度書稀阅二年五 春秋中惟有稀烝當三禮謂曆惟行此三然故云耳 見れ ナル 吉稀于莊 月

CANDON PILIS 廟七廟有虚主門子問篇中何得不該盖儒者無以 **早今乃分昭移各於一廟有何理哉若信有此理五** 主夫太廟之有格於象生有族食之義列昭榜齒尊 若信如鄭註諸倭母歲皆朝即遠國往來須歷數時 則於太祖列羣廟之主禘則於文武廟各迎昭穆之 民乎鄭莊康夏之制結公年傳五年而再殷祭大宗 伯註曰五年再殷於一格一稀又云稀格俱殷於拾 何獨廢一時而已又須往來當在道路如何守國理 圖書編 ニャセー

金员四月全書 當稀於廟盖左氏見春秋經前後記祭惟有此私書 禘三種以為祭名盡于此但按經文不識經意所以 而說祭耳問者曰若謂稀非三年喪畢之殷祭則晉 廟舍每於故妄云稀於武宫僖宫襄宫皆妄泥稀文 人云以寡君之未稀於何也答曰此左氏之妄也左 定公時稀於僖公亦左氏見經書稀於莊公以為諸 云耳又昭公十五年稀于武宫二十五年稀于襄公 分別禘祫強生此義也僖公三十三年左氏傳曰烝 大九十九

於各所或謂一稀而二名禮無差隆罰此又或謂稀 悟其非者良可數也夫禘谷之說諸儒聚訟久矣論 林氏曰事有出於一時之陋見行之數千百載莫有 後三條辨於之小大則或給大於 稀縣 原或謂稀大 年之先後則謂之先三而後五鄭康成或謂先五而 **曾禮不可施於他國左氏亦自云魯有稀樂廣祭用** 氏見經文吉稀於在公以為喪畢當稀而不知此本 之即明諸國無稀可知是左氏自相違背亦可見矣

というほという

图言編

金岁四月百十 盛祭一稀一給周禮廢絕久矣鄭氏何據而云為之 皆置而勿辨其可深青者始為私見恆說召諸儒之 說者曰周禮盡在雷鄭氏據春秋曾禮則周禮可知 以夏不以春祫以秋不以冬矛盾相攻卒無定論此 矣僖公薨文公即位二年秋八月大事於太廟大事 而於於太祖明年春帶於草廟自爾以後五年而再 紛紛者其鄭氏之失樂鄭氏之說曰曾禮三年丧畢 袷也推此是三年丧畢而袷於太祖也明年春稀雖 巻ルナル

皆妄舉也諸侯而郊上帝禘始祖罪也大夫而放泰 山彝八佾罪也春秋常事不書其書者皆悖禮亂常 為所感也當春秋時諸侯借亂無復禮制魯之於祀 禘嗚呼鄭氏不知春秋固妄為此說後儒又不察因 禘四年三年六年秋裕是三年拾更加七年八年并 無正文約信公宣公八年皆有禘大可知盖以大公 前為五年稀故稀於羣廟也自後三年一拾五年一 二年袷則知僖宣二年亦皆可祫則明年是三年春

夕色日日 とよう

園古編

-1

金りせんとう 之事故書郊者九書禘者二與一大事一有事二然 躋僖公二惡也彼有二惡春秋殺之鄭氏乃謂三年 書矣據僖公以三十二 年冬十二月薨至文公二年 以為周禮而足法乎使魯之祭祀如周之禮則春秋不 年稀然之文何自知之徒約僖宣八年皆有稀而云愈 喪畢而給於太祖者果禮耶又曰明年春稀經無三 秋八月喪制未畢未可以拾也而乃大事馬一惡也 二喾之類無非記其非常俾後世以見其非奈何反

待三年與八年乎関有稀文而不之據宣無稀文而 春秋書夏月吉禘於莊公是魯常以二年即禘矣何 為稀何那該為稀祭經不得謂之有事且閔公二年 得約他公之年以足文公而見三年之帝與五年再 緣也曾之設於何常之有聖人於其常又不書之何 耶况宣公八年經書有事於大廟則是常祭也而以 使僖公八年不因用致夫人則春秋不書稀又何季 般祭乎使文公二年不因躋僖公則春秋不書大事

欠己可以 115 一人

倒占編

金只四月全書 區 成所遵用益可悲也夫其論禘祫之制既繆至其言 法乎取亂世之典為治世之制鄭氏豈知春秋哉 區 妄據之傳會可見也不然魯至僖公而始書三望豈 書閔公之禘於夏四月書僖公之禘於秋七月彼以 祭之時亦非矣春秋書有事於秋八月而彼以為冬 郊乎桓公一歳而再烝十二公而止一喾又何以為 他公告不望乎至成公而後書魯用郊豈他公皆不 鄭氏不足責後世諸儒波蕩而從之遂使祀典 をルナル

之說夫子答以不知畿魯信惜也春秋之法所幾在 不祥所可知者稀尊而給早矣禮不王不稀或問稀 妄說以感世况又效其尤那故求之聖經稀拾之文 之酷乎夫子曰多聞闕疑鄭氏惟不知闕疑之理乃 其非者稀拾之說是也雖然會禮誠非矣先王之制 故曰事有出於一時之陋見行之數千百歲莫有悟 可得闻乎曰孟子之時不聞周禮之詳矣矧加秦火

為夏既本魯禮以行祀典而又不用其時是自戾耶

Land Due Victor

倒書編

7

金岁四月日 偕也若夫給則合食而已毀廟未毀廟之主皆合食 后稷之所出也禘天子之祭名諸侯無禘禮魯用之 故曰大事而已何者神者稀其祖之所自出王者立 與望稀也若文公之給則識其短喪逆犯不在於於 祭則書具祭名不然則否書郊書望稀則所談在 以其祖嗣帝之所出也商人周人皆禘嚳以其祖契 之君而追祀之則謂之禘有虞氏夏后氏皆禘黄帝 始祖之廟未足以盡追遠專先之意故又推祖所自 卷九十九 郊

為之制可矣何必膠柱而不知變乎的徒以鄭氏之 誤說會人僣禮之典以為百代常行恐為後世知春 祭時之先後則經無所據者學者當闕其疑不可據漢 儒脆說也若世有聖君賢臣達禮之情觀時連變 而 於 棉是以諸侯之祭加天子之祭可乎考之經籍 稀 於大祖非惟天子有格諸侯亦得格也詳二祭之名 给文可知者此顾盖其禮之大者至於年數之久遠 則稀尊而於平可謂明矣先儒據鄭氏說率以於大

とこうらいたう

周書編

<u>:</u>

秋者笑也 公有大勲勞賜以禘郊重祭聖人已嘆其非禮然魯 而又兼以神為殷祭其説何從始乎盖自成王念周 祖之廟而設敗於所謂給也先儒皆知給為殷於 稀給之禮不同王者既立始祖之廟又推始祖所 楊氏目自漢以來宗廟之禮不合古制者其失有二混 出之帝而以始祖配之所謂稀也合羣廟之主於始 禘拾為一事一失也輕廟而重原廟二失也其一 白 曰

多好四母全書

廟之主於太祖之廟而祭之也天子有於諸侯亦有 踏僖公公羊傅日大事者何大給也 謂大合毀廟未致 信公雨稀者記失禮之始也文公二年大事於太廟 **禘禮始與格混淆而無別春秋常事不書特書閔公** 僖公八年用禘禮合先祖叙昭穆用致夫人於廟而 於周公之廟而行之於莊公之官而稀之禮始素自 之有稀特祭於周公之廟而上及於文王以文王者 周公之所出也其後閔公二年偕周禘禮行吉祭不

المردين المراهد المراد

圖書編

-+=

到京四月八十 祭此 裕然也閱公喪未畢納禘之風禮以行吉祭合 於李氏之庭此聖人之所深惡也況三年丧畢而吉 公之廟已非禮矣况借而行之於莊公之官又禘於 禘祫皆為魯禮太謂谷為魯禮也魯之有稀行於周 **袷於文公乎何幾幾其逆祀躋僖公也鄭康成乃** 以侈一時之美觀插周公廟有八佾其後竊而用之 惟希禮為臧觀明堂位之言可知関僖竊稀之風禮 太廟以致妄母可以謂之禮乎稀宗廟之大祭也故 张九十九 謂

先 皆為殷於三年一裕五年一 神二禮常相因並 神谷之混自此 爾以後五年而稱殷於一拾一稀愚始讀鄭氏三註 皆曰魯制三年丧畢而於太祖明年春稀於廟 多為說以文之按鄭註王制及春官大宗伯詩殷 秋之所深識者以明先王禘拾之正禮又妄稱禘 二禮之異正関傷竊神之罪以明春秋之意反取 祖叔昭移此裕禮也僖公竊稀之盛禮以致夫人 始也鄭氏不能推本尋源以辨給 行 春 绡 白 且

とこうし といたう

阅青編

声

金好四月百十二 意其必有昭然可據之實乃考其所自來則曰一拾 穿整傳會以文致其說而已夫於稀二禮其源各異 悟具非此鄭氏之蔽或不足責也謂出於春秋曾禮 子稀也今其說曰文公三年既有各則僖公二年亦 本不相因信公之稀未常因乎給文公之裕未當關 者並無事實可發乃專取信公之神文公之私二事 稀說出於春秋曾禮及緯書弱於緯書之偽而不 有給僖公八年既有禘則文公八年亦必有禘事 をカーカ

欠八日年 八十万 宣公八年有事於太廟未常有稀文乃鄭氏加虚詞 之本無既奉合影射以為有盖欲明僖公之補前有 袷猶天道三年一閏五年再閏也鄭氏乃引之以 為 再般於所謂五年而再股於者謂三年一格五年再 以多其證此其妄二也文公二年公羊傅云五年而 妄一也夫既取僖公之稀文公之裕為證也又增宣 格文公之給後有稀以盤一稀一給之說而已此其 公八年之稀以明之謂僖宣八年皆有稀考於春秋 阁書編

金成四月全十二 事於五年再殷於之前直欲以掩五年七年不合之 本明年之稀稀之本此其為說若巧矣情乎其似是 數爾說者知其不可通 則為之說曰喪畢之裕格之 可也明年春稀於羣廟何所據而為是說乎强添此 爾以後五年而再殷於夫謂三年喪畢而谷於太祖 三年一拾五年一禘之證此其妄三也二年至八年 日魯禮三年喪畢而於太祖明年春稀於羣廟自 相去凡之年與五年再殷祭之數不合也則為之 説

之說立混稀於給而稀之禮遂亡混給於稀而谷之 鄭氏之中未當以經而考其註之真偽也王肅最為 不信鄭氏亦以稀為五年殷祭之名不亦誤乎自鄭氏 不勝繁故觀者莫辨諸儒靡然而從之皆求其說於 註其說於經又以此說推演為稀拾志註疏盈滋文 其所據者春秋也而鄭氏所據乃是以無為有務虚 為實取関信格竊之禮以明先王稀給之正禮既三

而實非也此其妄四也且後世之所以信鄭氏者以

欠到日本人

陶書編

皆由 漢儒混禘於裕而遂至於不知有禘此禘禮之 所由亡也可不惜哉漢儒既以禘祫皆為魯禮又以 者所當講明而舉行也自漢以來世之儒者皆置之 禮亦紊夫禮不王不禘王者禘其祖之所自出見乎 而不為其故何哉盖後之言稀者皆求其說於三年 大傳見於小記見於丧服子夏傳非不甚明於法首 **述虞夏殷周四代已行之禮又信而有證固有國家 給五年一禘之中而不求之於禘其祖之所自** 出

金岁口居台電

卷九十九

7.10 .al ).15 禘同於殷於於禘裕之本原已失之矣又欲尋派逐 **格之禮亦從此而紊矣故曰混禘祫為一事其失一也** 末欲辨禘裕之名所以不同是故融謂裕大禘小 紛錯歳月先後拘牽纏繞而祫禮亦不可得其正是 紛紛異同得失不能相遠最是鄭氏多為之說附經 主未毁主合於太廟稀惟毀 而行其汨經為尤甚於是給祭為稀所混歷代以來東說 主合食未毀則合於於其廟 又曰愚按鄭氏註王制春官大宗伯及詩殷頌皆云 國書編 賈達劉歆謂一祭二名

鬯人廟用脩又云始禘自饋食始信如是言則丧 畢 魯禮三年喪畢而給於太祖明年春稀於草廟及註 此議謂之小禘後之儒者意在尊信聖經不知經 春有禘國朝治平二年同知太常禮院吕夏卿亦建 4t 禪時有此祭猶是喪於也喪畢則有吉祭未有喪畢 既有吉祭之袷袷前又有吉祭之禘也自鄭氏註有 而有給給前又有稀自饋食始也以喪禮考之大祥 說魏十后唐睿宗皆禪祭後有禘丧畢有給明年 無

金定四库全書

本九十九

袷五年一稀一也混稀拾為一事二也以稀為喪服 析詳明已無餘縊然其所抵訾者大點有四三年一 其文乃鄭氏說也若如疏家謂鄭氏用穀梁練為壞 鄭氏故先儒皆以為不然如趙氏林氏楊氏之言辨 各以意言之其說莫詳於鄭氏而其支離亦莫甚於 馬氏曰按禘祫之制禮經無明文而漢儒之釋經者 廟之說爾時本主新入廟禘之祭尤非也禘吉祭也 練而遷廟之時遽行吉祭尤無是禮

國富病

幸

金定四庫全書 於以稀為喪服即吉之於為非則愚以為王制言三 主特祀於主然常佈於廟然則喪服既除諸於盡舉 服未除宗廟之於盡廢非特禘拾也左傳言稍而作 年之丧不祭惟祭天地社稷為越綿而行事然則丧 即吉之祭三也以禘為時祭四也夫三年一拾五年 亦非特稀給也以是觀之則鄭註所謂魯禮三年丧 氏據魯之僣禮妄作而以為周禮先儒言之詳矣至 稀經無其文盖緯書之說若混稀拾為一事則鄭 九十九十九

畢而稀於太祖明年春稀於草廟恐只是泛指喪畢 有科祭之禮而經文無可考至魯之始以稀為科而 禮所云乃士禮若國家之禮則於稀時享之外必別 則可以吉祭而言未見其即以稀拾為丧畢之祭也 禮之失自此始矣先儒議康成之釋禘祫病其據魯 虞禮載祔祭祝文云云則祔亦有告祭於廟之禮虞 先儒註釋以為祀新主於寝則不及羣廟也儀禮士 如喪畢之祭則禮謂之祔然左氏所謂特祀於主者

No. 10 not letin

剛書編

氧

多兵四月全書 謂明年春稀於羣廟則自是吉於矣故愚以為康成 之失禮以為周禮然魯自以稀為初而康成自謂三 於舊主而祭之然則以給訓府祭亦未為不可而所 所謂三年丧畢拾於大祖明年稀於羣廟本非據曾 廟之主合於太祖而祭至於科則亦是以奉新主合 已毀廟之主合於太祖廟祭之時於則以未毀昭穆 稍實未當專以魯為據也蓋拾者合祭也大給則以 年喪畢給於太祖則其意乃以祔為給本不以禘為

春稀秋當王制所謂天子裕稀諸侯稀一植一拾是 運所謂魯之郊禘非禮也是也有時稀之稀祭義所謂 於廟之說所載晉人言寡君未稀祀之說皆拍時祭 禮而言未可深訾也特不當以春秋所書而選推 禮不王不禘王者禘其祖之所自出而以祖配之禮 而言無縁皆妄盖禘有二名有大禘之禘大傅所謂 禘谷之年則為無據而聽說耳若禘之又為時於則 王制天子裕禘諸侯禘一惟一裕之說左傳烝當禘

次包四年全島

國書編

9+

金シロノノア 雖左氏所言然其所載昭公十五年稀於武官又二 王制祭義亦禮記也今所本者大傳禮運所該者王 天子之大祀故不可以名時於然大傳禮運禮記也 亦是因不王不禘之說魯郊禘非禮之說見得禘為 稀之名義它不及經見惟禮記詳言之耳趙氏所言 **抵禮記左傳其意盖謂禘以是大禘無所謂時禘然** 制於法是據禮記攻禮記也至於稀然當於廟一 也趙伯循必以稀為非時於之名因不信鄭氏而升 塞九 十 九 語

廟晉人所謂寡君未稀祀則時於之通行於天子諸 **禘或為時稀亦未可懸定至於左傳所謂然當稀於** 國原無此祭晉人借為此言而鑿空妄說予盖魯伯 晉人曰家 君之未 禘祀則皆當時之事今趙氏皆以 禽常受郊稀之賜則魯國後來所行之稀其或為大 為左氏見經中書稀於莊公一事故於當時魯國及 十五年稀於襄公定公八年稀於僖公襄公十六年 他國之祭祀皆以為大禘則其說尤不通矣安有魯

欠己日年上日

阎言编.

P+ \_\_

金少口人 五始祖之廟又推始祖所自出之帝祀之於始祖 目之也 受命七年矣而稀於未舉宜命羣臣參酌古今而行 周祭太王為始祖推本后稷以為自出之帝今皇上 廟 洪武七年八月御史答禄與權言古之王天下者既 **俣者非止魯國行之而已 恐難儕之郊望而例以偕** 國朝大禘考 而以始祖配之故曰稀稀者大也王者之大於也 ノコー 2

嘉靖十年三月敕諭朕惟太祖肇創洪圖奠清宇宙 時所謂稀祭不過給祀祧主 序昭穆而祭之乃古之大 出者未有所考則於稀祭之禮似難舉行上是其義 禮不可行也今國家既已追尊四廟而始祖之所自 **裕非稀也宋神宗常曰稀諦也莫知祖之所自出稀** 虞夏商周世系明白其始所從出可得而推故神 之以成一代之典事下禮部太常寺翰林院議以為 可行漢唐以來世系無考莫能明其始祖所自出當

欠の日日という

國書編

罕二

金云口尼白言 著為成範欽哉親撰祝文定擬神牌冠服陳設圖儀 始自出之祖於太廟奉皇祖配每逢辛丙之年一舉 之積徳乃出開天之元聖顧追報之禮未舉而昧 幼 掃除僭亂復我文明克享天心君臨億兆必自上世 之懷罔遂朕躬承祖鑒恭行大禘禮今孟夏之吉祀 嘉靖十五年羣臣請稀德祖上不從或曰稀顓頊 凡祭書神牌於太廟曰皇初祖神南向太祖配位西向 大碎典禮 外九十九 欠八日日 11110 請安於御案前卓上陳設同谷皇初祖帝神正位南 午中書於太廟恭書皇初祖牌內府以紙匣盛之 文華殿上填御名記博士捧安於神庫供奉前一 寺光禄寺面奏省牲前一日太常寺博士棒祝版於 廟奉太祖配先一日中書官書皇初祖帝神牌位於 亦不從曰可稱皇初祖帝神勿主名五歲一稀於太 太廟至日設太廟殿中祭畢燎牌位齋戒同大谷前 三日上祭服於廟告祖行一獻禮用犯前二日太常 圖書編 1

金切口人人 記退是日上性板與由廟街門入至廟門西降與夢 向太祖配位西向太常寺卿捧皇初祖牌候上至安 奏就位典儀唱迎神奏樂內賛導上至皇初祖香案 制拜位典儀唱樂舞生就位執事官各司其事內賛 太祖匱由太廟後門入至太祖座前太常堂官受匮 引官導上由戟左門入由丹墀東至寢由左門入請 引官導上由廟左門入至戟門帷幙內具祭服出導 上安皇初祖牌退安太祖主託内赞對引官導上至 卷九十九

欠九日日上山 前晚奏指主奏上香記奏出主導上至太祖香案前 皇初祖前奏指主奏獻爵託奏出主導上至太祖前 奏措主獻爵託出主奏站讀祝位樂暫止跪傳替米 典儀唱奠吊行初獻禮奏樂內賛導上至皇初祖前 奏跪指主奏上香託奏出主復位樂止奏四拜傅 樂止典儀唱行亞獻禮行終獻禮奏樂內赞導上至 太祖前奏指主奏獻帛託奏獻爵託奏出主奏復位 賛讀祝記樂復作奏俯伏與平身 傳替內導替上至 Ð 官皆

國書編

早里

導引官導上至戦門惟模內易於服還官紀文孝玄 出中門奏禮畢上指太祖主捧至寝安託拜畢上出 褔 退拜位之東立太常卿捧皇初祖神牌同捧祝帛官 光禄卿捧福酒胙跪進於右內賛奏跪奏播主奏飲 1 奏復位樂止太常柳於中堂左西向立唱肠 典儀唱徹與奏樂樂止典儀唱送神奏樂內賛奏四 酒記奏受胙奏出主奏俯伏與平身奏四拜傳替 傳首典儀唱讀祝官捧祝進帛各請僚位奏樂上 福 同 胙

通好四月

717

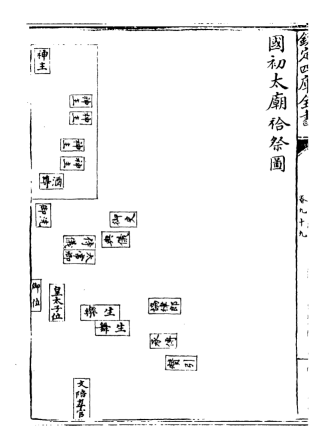
莫帛初獻梅 格斯奉太祖高皇帝配侑尚享 聚初發祥鍾靈啓我 列位追慕德源敬兹報祭願來 報徳兮禮莫光仰布鑒兮敢弗虔 稽首介我休禧 先之奄有萬方作之君師追報宜隆以仲孝思瞻望 樂章迎神元 孫嗣皇帝敢昭告於 皇初祖帝神曰仰惟先祖肇我 木有本分水有源人本祖 分物本 天思 於維皇祖肇創不基種祥有自日本

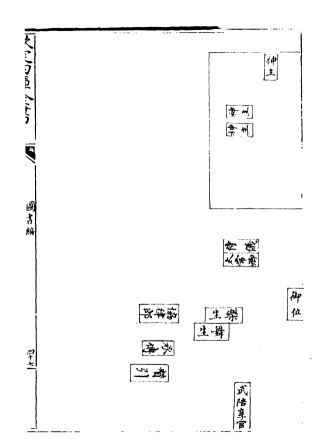
2.10 BL 1.11

圖書編

聖

金为四周月書 亞献和仁 徹似松 終献和他 樂舞在列底職在廷祖鑒孔昭錫佑攸亨 将 禮云告備以記陳辭永裕後人億世丕而 進分香醪 該通分萬載目於整佑分天下康仰源仁治德 稀祀分具張住氣分勢却皇靈錫納分喜 於維分先祖延慶分深高追報分曷能三 中鶴載升於此瑶就小孫奉前願歌其誠 芬兮豆選潔兮黍粱祖垂歌享徹乎敢建 卷九十九 たこりにいた 分曷以重小孫頓首分以望遙瞻冉冉分聖靈皇皇 周占输 四十六





金分四月石量 熙祖之上行拾祭之禮國朝宗廟前殿後寢殿後有 帝段皇后各神主叙列左右室皆南向桃廟藏德祖 香皇帝睿皇后敬皇帝敬皇后獻皇帝獻皇后殺皇 祭出主於殿軍歸主於寝殿殿制高皇帝高皇后 桃廟皆九楹各異兩無寝殿藏主如同堂異室之制 中宫文皇帝文皇后昭皇帝昭皇后章皇帝章皇后 及儀物於中每歲暮復奉懿祖神座於正殿之左居 國朝弘治元年始建桃廟於寢殿後奉藏懿祖神主 教九十九

太祖大臣八人祭諸帝内臣八人獻諸后立夏時谷 帝后恭仁康定景皇帝貞惠安和景皇后不得入宗 睿宗東叙西向宣宗憲宗武宗西叙東向成祖北向 太祖南向成祖北向上於七宗東西相向立秋時拾 懿祖照祖仁祖太祖其室南向成祖仁宗英宗孝宗 如夏禮立冬時袷亦如之季冬中旬擇日大祫德祖 廟孝潔陳皇后未祔廟別殿祀馬立春特享皇帝祭

**女皇帝后懿祖恒皇帝后熙祖裕皇帝后仁祖純皇** 

たこり見いまう

倒書編

2 1 1

金分四月百言 時享有特祭合享何也曰禮云君子以養處禮則祭 前期一日而省視祭之日禮交動乎上樂交動乎下 霜露之既濡此所以有四時之享也然四時之享皆 臣十二人獻諸后 不至於煩數以仁處禮則祭不至於疏怠悽愴發於 如時給皇帝獻德祖帝后大臣十二人分祭諸帝 自再裸以至九獻其禮非 時饗統論 舉自迎神以至送尸其

CALLY TOWN COLLINS 者亦莫善其事矣若日享一廟前祭視牲後祭又釋 樂非一奏以一日而歷七廟則力因不足而强有力 升祔之主當入故議桃馬吳澂曰述廟之主遷而藏 王者既立七世之廟矣自三昭三穆之數已盈而有 秋冬則合享固各有攸當矣漢唐以來四時之祭 則彌月之間亦莫既其事故天子之禮春則植祭夏 於合享何以言禮之中乎 桃廟世室

國書編

人的 员 巴 居 台 雪 之也周禮小宗伯辨廟桃之昭穆守桃掌守先王先 宗之殷有三宗周公舉之以勸成王推此義則鄭氏 公之廟桃惟此義則鄭氏以桃為超去之祕誤矣自 明堂位魯公武公之廟此文武世室者不毀之稱故 王之時稷為始祖武康穆為三昭文成昭為三穆猶 謂文武不遷之廟在七廟內誤矣又以歌說考周共 三昭移之数已盈而有功徳之主當崇故議世室馬 劉歆曰宗無數且曰宗不在七廟數中苟有功德則

ここういろ したり 桃者也禮也世室在七廟之外正以待有功德當桃 七廟也至懿王則共王升附而文王當被以有功德 及桃廟而備九廟十一室甚者于陵旁立廟以前 三遷主並還西储帝時皆不深考於禮矣 而不可被者初不限其數也義也自漢唐而下未有 懿王升而武王當桃亦有功德也立世室於三昭之 也乃立文世室於三移之上而八廟始增至孝王則 上而九廟始備盖七廟者天子宗廟之常數親盡則 副書編

金灰四库全書 穆之數已盡當議被然後升於世室如尚高宗問宣 按宗廟之制殷周詳矣太祖之廟居中左昭三右穆 数盡而桃則犯於文世室至武宗而絕世宗入承大 王是也我明太廟以奉太祖矣成祖而下列於昭穆 三上史立世室以待中與有功德之君不在祧列昭 肤帝一廟百世可以不 遷使以兄弟之義而於孝! 統則武世室宜祀世宗若與獻皇帝則固當別立與 桃廟世室總論

ス・ラー ノニ 唐立五廟王制云夏五廟 禮雜調虞 宗之廟則君臣之分不明而尊奉之心反失矣臣敢 親盡世達則精與沒疎於此而不為之節則汎而不 切故其分尚嚴嚴則有祧二者實相為用也禮緯云 遠其始本出於恩故其意尚遠遠則有給然服窮則 禮曰萬物本乎天人本乎祖宗廟之祭所以報本追 以鄙説附之 袷桃總論 国务场 小記曰王者四 4

分灰四厚全書 少况商書已云, 朱熹以劉歆之以 大嘉以劉歆之以 七章女成等之时 華皆因之質諸七廟觀德在商以前而宗無定數 武為世室不被乃在昭穆之外韓愈范祖禹陳祥道 廟鄭玄因之王肅云天子七廟降殺以 諸太甲以下則散之言是也 於三時者為時合惟合未毀之外別尚書已云七世之廟則自立親府四與太祖為五其典以教中尚有功德則宗之不可預收其人之以教中尚有功德則宗之不可預以其人幸立成等之說也七者其下封文王三分有二武王受命三封文王三分有二武王受命三 養九 之 自諸諸預正三之七 首侯儒為數廟以廟 有五之設可不七之 而於七廟說數常寶廟制 惟四廟何則劉數者有未時矣别王歆者親以此前者之宗廟知后所 两 劉歆謂 之為之 不說不四稷謂 過也在而始周

てこうえ とこう 中孝尊先於是遷獻懿給於廟後裴郁言其非李榮 漢之制京國為廟百七十餘東漢合九室為一堂其 張純以為冬揆之以物成享備之義則純之説似也 正位太祖遷獻懿二祖不得合食德宗時顏真卿請 可憾哉唐初之袷沿魏晋故習中虚而左右列代宗 繁簡殊絕至此漢儒去古未遠而禮從以失馬豈不 已毀之主合於於太祖之廟其大拾者毛氏以為秋三年則為大裕而未毀之主其大拾者毛氏以為秋 行於三年者為大給則桃主咸在於 圆萬编

多次四母全書 請職於夾室裝樞請建石室於寢園柳晃請建別廟 尊 遷而太祖東向二十年然後決而韓愈所謂祖以 而張薦則請悉入昭穆仍虚東向之位其後獻懿竟 事虚束向 典者矣 向位仁宗時趙良規請太祖東向王舉正等請依故 **凡盂盆之** 愈獻祖祖 孫以祖屈者竟不之用其禮不足言也 以孫尊孫以祖屈之言竟不之用甚至用 廟果柳等 則請建於别室其後獻祖竟遷祖屈者竟不之用其禮不足言也顏真鄉 則請依故事歷東向其後宋仁宗時趙良規請太祖 論禮之詳者莫如宋宋初昭穆未辨虚東 尊禄以 米カナカ 僖祖别廟 雖東 向王舉正

とこうう ここう 不行甚至用道家焚脩之典者矣神宗當治平之末朱功業孰大拙義伸恩之言終之神宗當治平之末 用張方平等議桃信祖及熙寧問張衛等議復之司 馬光革皆以為不可而王安石主之於是僖位始正 從穿鳖如安石者而不為比祧之説至於是而始定 此其為功業孰大鳥盖舍大賢如司馬者而不必同 四主當遷別室給則就享晏原復謂宜別廟異祭不 馬髙宗時董舜王普請太祖東向廖剛謂僖祖以下 程胸當論之曰世謂僖祖無功業天下基本皆出於 剥言編

金灰四月全書 太祖始立親廟之心践位行禮敬其所尊愛其所親 亂給祭雖不果行而傳廟已為之一城寧宗當紹 祖東向給則先四祖而後太廟而朱熹則有議曰原 熙之末用魯三復鄭僑等議始建別廟遷四主而太 存孝之 而後可以為孝中庸践其位行其禮奏其樂敬其所 東向然後為尊也故尊太祖以東向者為義奉僖祖 以東向者為思係祖以東向為恩斯道盡之矣義者 且太祖太宗自為世室以冠羣廟則亦不待 赛九十九

臣羣議而後定一上而遂决盖據程朱之說以德祖 廟祀始遷熙寧之正禮終失其後以度正彌災之言 義執若制義以伸恩故雖光宗楊前之命而詔不果 今日臣子之願恩者太祖當日之心與其拙恩以伸 比稷契以太祖太宗比湯與文武而配天之享其尊 而不能回理宗遂事之惑也豈不亦大可憾哉今日 下趙汝愚以宗室之賢相而義不肯從於是僖祖之 以至孝之心行莫大之禮集公卿侍從文學二諫之

週書編

五十四<u>一</u>

多安四库全書 固在每歲暮大袷於三年之禮亦有加馬夫制禮而 至於商周聖之至也論禮而至於程朱賢之大者也 始分而中合四廟先與而後同明堂肇於經我則郊 太祖勤民育物敬共明神博考經誼釐正祀典二丘 無窮之德而垂聖子神孫億萬年之法矣 而我朝實無有之真足以慰太祖在天之靈報德祖 馬而侑仁祖太公遺於漢寝我則廟馬而科宗人有 皇明郊社聖廟三禮總叙

其舉之至存佛老之官無可考矣寧缺稀嘗之義盖 其矯誣妖誕褻鄙侵黷竒衰巫覡諸不在祀典者莫 其酌今古通幽明絕地天和上下時因而因或沿於 詹同陶安崔亮件諒陶凱朱升樂鳳韶諸君子皆能 未必盡復古先聖王之傷而仰贊聖猷一洗污俗凡 尋則夷形取法萃海條品式以授祠官雖損之益之 設教不可以有加矣當是時議禮之臣李善長宋濂 七代時革而革可考於三殷秩秩乎撫世宜民神道

といり時によう

闹香编

金万巴居石里 重体治百神郊稀 廟祇社稷襟 零帝王聖師雲雨風 故之間而已世宗皇帝天徳高明聖學純邃孜孜三 不峻制而曲防之豈非永清之績烈於九黎 集常之 恩義固有不得不然也其他稍有注指不過微文細 生於百年迂遠而闊於事情矣列聖欽承式遵成憲 功艱於二正時與勢然乎必欲資三禮於四嶽俟兩 愿宗升祔有祧寝之議孝宗登饗有奉慈之議情文 建文撒仁祖而郊高皇仁宗因高皇而進成祖色至 巻ルナル

C. 17 2 2.1. 雷嶽鎮海灣農監醫牧老君仙子山公水伯司舟宗 也鳴呼威矣 災孰若世宗皇帝發九世之積德而垂萬祀之常經 匠雅神不舉商宗形日徒云豐昵周王雲漢僅爾獨 餘皆於太廟行之其祭品及日獻膳月薦新皆光禄 國家有太廟以泉外朝有奉先殿以泉內朝殿九室 如廟制凡祀方丘朝日夕月册封告祭及忌祭在馬 奉先殿未常 尚書獨 五十六

金定匹庫全書 帝后於永孝陵二十四年 仍於奉先殿隆慶元年祭 孝烈於弘孝殿孝恪皇太后孝懿皇后於神霄殿承 年罷中元祭十八年罷忌祭祭高帝后於景神殿列 可具其事嘉靖初聖旦中元冬至歲暮俱告祭十五 憲宗生母孝肅周太皇太后世宗生祖母孝惠邵太 太廟奉先殿孝宗即位初作慈奉殿别祀太后已而 左赤常奉先殿右孝宗生母孝穆紀太后也不得附 天又有隆慶殿奉獻皇帝后廟别立奉先殿奉慈殿

ここうる しいい 陵祀本不同奉慈三后主既不得祈廟又不祔陵殿 后皆祀殿中孝肅中室孝穆孝惠在右室主書皇太 諭禮官曰廟中帝配一后陵附 整乃有二三后廟祀 后太皇太后歲享薦如太廟奉先殿嘉靖十五年上 帝諡罷奉怒享薦禮 孝惠於茂陵殿上又曰皇太后太皇太后本子孫尊 近於點者非親之也禮官遂請奉孝肅於裕陵孝穆 稱稱客皇后純皇后又嫉於適改主題皇后不得書 周馬爾

金次四库全書 普濟陽武惠王曹彬而下距丞相葛郊凡二十四人 我高皇定馬念諸功臣之烈建太廟首以李韓公善 於具臣也然其制見於周而其議見於高堂隆任茂 洛語亦曰記功宗以功作元祀而後知先王之用情 距太尉李愬凡三十二人宋之可考者韓忠獻王趙 唐之可考者准安靖王神通梁文昭公房玄龄而下 尚監庚之語曰兹予大饗於先王爾祖其從饗之及 太廟從祀功臣 **巻んけん** 

祀太祖位六王下而以僧故斥廣孝使祀大興隆寺 祖徽號後上文皇帝祖號又米禮官言進誠意伯從 尋用翊國公勛請進其祖營國公英獨仁宣而後家 能寧國公真榮國公廣孝凡四王公至世宗首上太 長等六公及胡越公大海等從饗最後韓公坐嫌死 文皇祀者至洪熙而定文武 臣惟河間王玉東平王 王而下距永義侯世傑凡六王五公一侯十二人從 而六公亦間不得與遠永樂而始定自中山開平二 到多時

宣明治道章章著隆矣忍使萬世之後謂明有君而 寒忠義王忠肅王端殺馬端肅之賢於銓而不得從 李文達商文殺劉文清楊文忠之賢於輔而不得從 宣平永之八佩將印皆位太師握環衛為心替爪牙 寥無聞夫承平之世先文徳而後武功今列聖不承 于肅愍之賢於樞而不得從張定興輔之下南交朱 而不得從此朝廷所當博諮而精覆以進配列君者 無臣不得比於唐萬宋真之季耶論者謂如楊丈貞

**多定匹庫全書** 

我九千九

贈諡而録其後亦天下人心之公論敷 也髙帝諸功臣而下猶有説馬若李韓公之佐開創 而未有舉也縱不得從太廟祀亦宜別祀於鄉隆其 開滇南二百年之地惜其終於帝之末遠華除之變 公友徳之從大將軍取山東其平蜀功冠諸徹侯而 不下都侯雖以嫌死帝尚為之諱若馮宋公勝之佐 大將軍取中原下秦隴降納罕出二十萬之衆傅頓 1.1.1 宗廟祀典議 過言編 五九

多段四庫全書 桃祖有不桃之祖此七廟所由制而三代不能易也 時商始一再傳也而七廟之制已具因夏禮也官天 書曰七世之廟可以觀徳盖伊尹告太甲之言當其 夫天子七廟古未有也其起於三王之家天下乎記 於寢然乎曰其稱廟數是也謂大夫士以下不得祭 下者始祖與四親止五廟家天下者傳世既多則有 曰有虞氏五廟夏因之無所據也商七廟見商書也 然則祭法稱天子七廟諸侯五大夫三士一庶人祭 **表九十九** 

季上祀先公以天子之禮斯禮也達乎諸侯大夫及 其高祖非也孔子曰周公成文武之德追王太王王 士庶人此其彰彰著者也漢唐以來士大夫過信其 廟矣九廟之制三代之盛未之有也且聞親未盡則 鄭玄所解昭穆世室在七廟之内而王肅駁之謂七 廟及乎五世六世無服之祖就是乎曰玄之解是也 說歷數千年不敢祭其祖甚矣漢儒之誤人也然則 必如肅駁則世室不在三 昭三穆之中而周制有九

次已日東人王智

李

自クビルと言 定享禮未幾又建太廟為同堂具室之制此猶草創 世無服之祖不知春之丧已絕於諸侯豈天子而有 此其證也而說者謂天子有五服外之殤則當有五六 也孟子曰君子之澤五世而斬小人之澤五世而斬 祭雖士庶人不可不及也親盡則止雖天子不可過 之初也迨世宗皇帝做古禮創九廟始正太祖南面 大袷大稀之謂而非四親之謂也我太祖初建四廟 五服外之殇乎若謂天子之祭自當别於士庶則有 春九 十九

之位而定成祖世室之享歲時序昭移之分可謂大 更為太廟以尊太祖則可耳然則仁祖之祧亦非 徳祖乃大祖所立盖嘗正位南面矣即不得比稷契 不當在世室之外而襲唐宋之陋規也何以明其然 聖人之作為矣惜當時儒臣考禮未精不能無失其 為商周之始祖而亦未易以議被若曰仍其原廟而 已其失自此始也當太祖時郊祀當以仁祖 配天矣 日德祖當邊而被之名稍遽也其二曰三昭三移

次定四軍全書

過書編

寝殿後仍之而更其額為原廟可也太祖以後有應 桃之祖則當附於寢廟之夾室而不同於四祖四祖 者太祖所立也如何而可以下同於子孫耶然又不 不可挑也雖然業已祧矣将如之何曰今之桃廟在 之意也每祭必先原廟而後太祖禮有隆殺祭無遠 可別廟即以今廟改題亦猶今孔廟有啓聖先賢廟 通四祖之心安則太祖之心亦安也乃若九廟之是 謂配天之祖而可被也豈惟二祖即四親之廟皆 t していう ラーンショ 非則五世而斬之說已詳要之而昭廟不祧之主則 何以言昭穆之位未正也父子異昭穆兄弟昭穆同 昭三穆當在世室之内也然則今日同堂具室亦有 於七世哉書稱觀德之義舉其縣則然耳臣故曰三 太祖之廟不止於七世則太祖與三昭三穆亦宜止 歸之昭世室而穆廟不祧之主則歸之穆世室是即 可議者乎曰有昭穆之位未正也稀給之義無聞也 三昭三穆與太祖之廟而七也若謂總世室四親與 图言編 ÷

銀灰四庫全書 室為同堂異室則二廟一世者當同坐而異位此不 所言七廟則英廟亦在所祧之中是在皇上親裁而 睿二廟一世者也五世祖為英廟六世祖為宣廟必 禮也昭移以父同別而不以傳位為世禮也是故孝 可言也是故九廟七廟則二廟一世者當同廟而具 廟同堂具室之未定猶可言也昭移世次之未正不 獨断之徇乎情必違乎禮合乎古必遺乎今七廟九 如王肅所言七廟則宣廟尚在未祧之列若如鄭玄 卷九十九 Plust like 易之典即唐宋以來未有繆誤如今之甚者也是故 時給大禘大給大給三年諸侯所同也大禘五年 天子所 問一行而罷則無大補也大補不行猶以不得初祖 歲除則猶時給也大稀之祭擬於丙辛孟夏止嘉靖 有可通者至於舉大裕而棄之則何以示等威之別 獨也時補時給非所論於貴賤也今大給之祭行於 為解當宋時君臣嘗有譜系不明大稀可罷之說猶 不可不正也何以言禘祫之義無聞也曰禮有時禘 枫書編

子所謂知其說者之於天下其如示諸掌此之謂也 此非仁人孝子之至則未易知即知而未易行此 初祖而配之者止於太祖一位無幾屈伸之義適均 而幽明之情兩暢上可以存帝王之禮下可以立臣 臣在兩應各得配享至於大補則虛東向之位以居 而備一王之典此所未解也必也時給止於桃廟而 民之極近可以稱繼述之善遠可以垂典則之光然 以太祖居中成祖以下昭穆之次其親王在兩壁功

金贝四月在書

长九十九

「こう」 ここに 是故不可以不舉也或曰國朝有大禮至今遺論馬 建文君之遜國也誤以為自焚矣成祖問整禮于侍 塞忠義之口何也曰固然也是當時儒臣之失也方 日何者痛其非有亡國之罪也他日成祖人曰吾之 來效周公輔成王耳夫成王賢主也其生也有成王 講王景景對曰當整以天子之禮遣官致祭輟朝三 也其當日亦既詳乎其議矣而終無以服天下之心 建文君之革除也景皇帝之削號也獻皇帝之科廟 副書編

金灰四庫全書 成王則有一日之年號廟祀國史馬得而廢之今者 之賢其沒也享天子之经使當時廷臣執事以諍必 有以開悟聖心茲以天子則又祭以天子有一日之 憲宗皇帝明諭羣臣曰朕叔踐作戡難保邦奠安宗 奉華除景泰年號上曰朕心有所不忍仍舊書之至 明之治故曰儒臣之失也方英廟之復辟也欽天監 廟祀已矣世代祧矣可以無議矣惟是年號當復一 向因仍無以體成祖厚整不恐之心成國家一代光 卷九十九 20 7 . N. J. J. 其初也廷臣昧於繼嗣繼統之義執之太堅其終也 故曰儒臣之失也惟默皇帝祈廟之説則稍異於是 從者卒使戡難保邦之主曾不得享太廟一席之榮 也置之武廟之右不無臣先其君之頗則當時議禮 忽於源流本支之古說之未暢是故附廟未可言非 憲宗善承先徳使當時廷臣以廟祀為請宜無有不 懷悔恨以次抵法朕承大統用成先志遂上尊諡我 順言編 \*; † <u>A</u>

社亦既有年姦臣讒構請去帝號先帝尋知枉經深

多年四年全書 武宗而世宗有間也若睿 宗正當聯屬於父子兄弟 宗廟正得世次昭穆之倫以科廟既見其尊雖科享 與孝廟同坐而讓席在朝廷不失生前君臣之禮在 制則當與孝廟同堂而侍坐如同堂異室之制則當 稍有間格則無由感召自孝宗而武宗乃一體也自 之未精而諸臣有以激之也盖祭尚感通情貴聯属 不見其屈仁人孝子宜無有不安者矣乃迎合者但 之間而相與於一堂之上者也是故如九廟七廟之 巻ルナル 10. 7 ... J.L. 惑於世儒附會之言而不本聖人制禮之意故雖英 君誼辟殺然欲定典禮亦無從而取正也何則聖人 竊惟宗廟之制議者紛紅自漢以下迄無定見大抵 曰亦儒臣之失也去此三失以復古禮妥祖宗之靈 知順承而矯枉者又不免大過皆未深考於禮耳故 之制廟祀有三大義馬親親也尊尊也賢賢也古之 舒忠義之氣只在轉移之間耳 宗廟制義昭穆禘裕廟寢祭享總論 到占编 學区

其功德也自太祖以下親盡當被而有功德者為百 大享而以太祖配之則謂之稀稀者審諦之義盖審 祖之廟非為君者不得與馬所以尊尊也太祖以上 太祖而下嘗為君者不論世遠近皆歲一合食於太 與始祖為諸侯者則為百世不遷之祖而廟為獨尊 世代遼遠不能悉祀則擇其有功德者特存其廟至 有天下國家者皆特立四親廟以時祀高曾祖考之 親所以親親也五世之上親盡當桃而受命為天子

銀灰匹庫全書

老九十九!

Total Dunt Like 之地者事三世有三來之地者事二世持手而食者 情也又謂君子小人之澤皆五世而斬則萬曾祖考 世不遷之宗亦持廟以祀之所以賢賢也此一段發 之親人豈有異哉特以戰國諸儒附會古義穀梁則 為一篇綱領親親之恩無分於貴賤故孟子言三年賢賢三大義親親之恩無分於貴賤故孟子言三年 說則曰有天下者事七世有一國者事五世有五来 曰天子七廟諸侯五大夫三士二其徒荀况傳聞師 之喪棺椁之度皆曰自天子以至於庶人以其無異 河 商雪編

多好四月全書 去祖為壇去壇為學有禱馬祭之無禱乃止去壞為 考廟曰皇考廟皆月祭之顯考廟祖考廟享當乃止 昭二穆與太祖之廟而五有一單一壇曰考廟曰王 **墠有禱爲祭之無禱乃止去 墠為鬼諸侯立五廟二** 之遠廟為桃有二享當乃止去桃為項去項為環垣 廟曰王考廟曰皇考廟曰顧考廟曰祖考廟皆月祭 七廟三昭三穆與太祖之廟而七有一增一學曰考 不得立宗廟至漢儒孔安國撰次家語則曰天子立 

考廟曰王考廟享當乃止皇考無廟有禱馬為瓊於 考廟月祭王考廟皇考廟為始祖廟享當乃止廟考 鬼大夫立三廟一昭 桃者超然遠去之意遠祖皆謂之桃此言二桃者特 祖也皇考廟者曾祖也王考廟者祖也考廟者父也 之去壇為鬼官師一廟 曰考廟王考無廟而祭之庶 廟有禱馬為壇祭之去壇為鬼適士二廟有一壇曰 人無廟死曰鬼夫謂祖考廟者太祖也顯考廟者高 可書編 一穆與太祖之廟而三有一 壇

金年 库全書 樂高祖之父及祖以足三昭三穆與太祖而為七廟 士不能備厚廟則止一廟而為同堂異空之制可也 庶人所以别等威者惟在器物推牢裸獻樂舞之数 原其本意盖謂德厚者流光德薄者流甲名位不同 析而互載之人皆以為古禮矣而其傳寶自穀梁始 及戴記纂輯王制祭法二篇盖皆剽竊家語之文分 禮亦異數故自上以下降殺以兩殊不知天子至於 而已故天子諸侯能備羣廟則各專一廟可也大夫

則恩自降衰雖孝子慈禄於至情不能有所强而聖 得異之故曰自天子以至於庶人一也及澤窮親盡 祭於人心安乎春秋書震夷伯之廟觀其別立一廟 高祖過士之曾祖官師與庶人之父皆不得與於時 自有差豈必五世之上復有加親哉夫天親一本安 有始祖而義得立廟者則别立一廟可也庶人無廟 而祭於寝亦必為藏主之室可也此於貴賤之等亦 制禮不能不為之節度但謂降殺以兩則大夫之 圖書編

たこうほん

ハナル

多分四月全書 此意孔疏亦云夏無太祖宗禹而已則五廟殷人祖其 按禮輝云唐虞五廟親廟四始祖廟一夏四廟至子孫五 之說亦有所據丧服小記曰王者立四廟此其本旨也又 儒附會之言不合於禮矣其曰德厚流光德薄流甲 必大夫始基之祖非語所謂皇考也即此可以見世 殷五廟至子孫六周五廟至子孫七鄭玄註釋禮經悉本 薄美可哉故漢元帝時章玄成等之議皆主四親廟 止可為祖功宗德百世不遷者發耳乃以天親分厚

たこうしい 出於緯書然四親廟之云有合於喪服小記亦足以 大統羣臣請定选毀之次時劉歆據三昭三穆與太 而宗湯則六廟周尊后稷宗文王武王則七廟此雖 繼大統在昭帝晏駕之後與素養官中先定父子之 見古禮殘闕之餘猶有可考第緣哀帝以旁支入繼 数而其為說又不論高曾祖考一本之親止序為君 之次故史皇孫宣帝之父也而不列於考廟夫宣帝入 祖而七之文悉改章玄成之議乃以天子七廟為常 侧占編

多好四周至書 也哉自班固以飲説為是而王肅逐作聖證論以難 尚書有七世之廟可以觀德之一言故也然七世之 名者不同乃縣謂為人後者為之子而廢私親宣禮 者萬夫之長盖指湯也則七世之廟必指太甲以上 廟本對萬夫之長伊尹訓太甲以觀德政必非泛言 復致疑而四親情義若可略要其取證亦本聖經盖 以名世大儒折哀衆説有取於飲於是人皆尊信無 鄭玄然馬昭猶或非之未遽得為定論也至於朱子 九十九 2017 2 2.2. 七世有功德者之一君矣豈謂廟以七世為常數哉 兄弟之世未遽别為世數者也自外丙仲壬而上則 **丙方二歲仲壬方四歲則皆無服之殤何足紀列且** 年仲壬四年指其在位之年也程子之謂湯崩時外 甲之兄也以其嫡長故相繼先立趙氏以為皆太丁 今以太甲時世次計之外丙仲玉皆太丁之子而太 二歲者不應序於四歲者之上其為已成君明矣此 **弟则與子之世不應舍太甲而立之孟子曰外丙二** 圖書編

多坛四库全書 太丁者太甲之父一世也成湯者太甲之祖二世也 也自此以上世次皆止據世本史記所傳而二書又 舍相土而求七世之祖則惟可以語契矣然自契為 主努者太甲曾祖三世也主子者太甲之高祖四世 於經而有德可宗者惟相土耳當七世者其必謂相 存如魯之伯禽諸若然則諸侯百世不運之宗也茍 土敷盖五世六世既以親盡遠桃而此七世遠廟獨 互有詳略其間世及後先或難盡信然自湯以前見 卷九十九

かんこう これ とこと 繼兄者有以兄而繼弟者有以從子而繼伯父者有 諸侯時言之則六世之後皆當立五世之廟而止未 穀梁荀况及諸儒之言得以感世矣故親廟以四禮 宜有七世之名也自成湯為天子時言之則自湯距 之正也正統相傳父子為世復何議哉但有以弟而 曰七世之廟必指相土之一君也惟此義不明而後 契己十餘世亦不應七世止而況語於太甲時乎故 以從孫而繼叔祖者有以叔而繼從子者有以叔祖 到書編 ナナニ

**多定匹庫全書** 戾太子史皇孫當為四親廟而昭帝以叔祖為繼統 限如太甲之時太丁未立而死廟宜為考外丙仲玉 親未盡是亦四親之屬也知此則世之為廟議者可 之君廟亦宜列至其後世武帝之服未窮則昭帝之 為兄嘗君天下豈得無廟哉又如漢宣時景帝武帝 而繼從孫者所生私親固以高曾祖考為四廟矣其 以不勞餘辯矣夫漢之諸廟略於四親禮皆未合惟 餘正統之君苟未親盡亦當列於世次不以四廟為 巻九十九

うくこう ラー・ハー 盡也其親已盡則其廟當桃止可存有功徳者為宗 宣帝時親猶未盡而宣元成哀平在光武時則皆親 **具其餘不以禮節從何日為遞遷之期乎特廟雖毀** 論先帝當為昭帝立廟者義實不同何也盖昭帝在 為四親夫為宣元成哀平立廟固近於厚然與前所 都尉考南頓君立廟雒陽庶幾近之尋復奪於羣議 光武初為其萬祖春陵節侯曾祖鬱林太守祖鉅鹿 立廟就園不親奉祀而以宣元成哀平五帝四世代 國書編 ナナニー

多次四厚全書 廟則有丹朱以奉之舜不與馬禹之受舜禪也必自 廟饗之豈舍其父祖而不親哉故曰親廟以四禮之 後世有功德之祖宗而已然則天子以天下養而宗 與馬其所以繼正統明大宗者惟藝祖文祖神祖 大袷猶存何背於禮哉惟有後者則勿毀可也盖舜 鯀以至於宗祖而舜之親廟則有商均以奉之禹不 正也高祖祖考與太祖之廟而五數之常也其外繼 之受克禪也其親廟必自瞽瞍以至高祖而堯之親 教九十九

こくないり こく しここ 此但得其緊耳魯公諸侯之國伯禽而下尚有武公 統之君親未盡者亦屬四親親盡而有功徳者世世 **煬公桓公僖公四官此雖未盡合於祖功宗德之正** 十人馬則增十廟劉歆謂宗無數而舉殷三宗為證 不毀此其可以常數拘之哉有一人馬則增一廟有 亦足以見古制常廟之外無定數也諸侯且然况天 所謂殷之三宗也然殷以契為始祖如前所謂相上 子乎夫太甲為太宗太戊為中宗武丁為高宗此飲 到書稿 ¥+0

**多块匹庫全書** 者已必有廟及受命而王如成湯者其功德特盛其 餘書稱其德如祖乙盤唐祖甲皆賢聖之君亦宜不 論哉若鄭玄以周文武二桃為不毀猶歌說也夫周 子者如致治之成王不下於太甲中與之宣王不下 既祖后稷則自文王而上為諸侯如積功累仁之公 毀宣得以其稱宗之文不經見而遽以殷三宗為定 劉太王王季其功德不下於相上自武王而下為天 於武丁而謂不毀之廟止於文武二祧又惡得而盡 卷九十九

考之春秋武公赐公桓公僖公皆止稱官魯公伯禽 通乎且文武二桃當時但謂之廟如詩所謂於移清 亦不應獨有世室之稱也所謂世室屋壞者盖指礼 廟是也或以為文武二世室者亦禮家之附會耳盖 此以同堂異室為義非一人之稱故不曰某官某廟 主所藏之處也古者祧主未來之前雖其世在太祖 明堂位曰魯公之廟文世室也武公之廟武世室也 之上必别有一屋以安神主而世世藏之各一室馬 副与病

分左右也况魯之宫廟既有定名不應別出一世室 者非矣苟藏於此則祭有不及祧主之時其祝號笙 磬之聲豈不徹於一壁之外何以妥遠祖之靈乎周 慈孫本不欲擇其祖考而事之特以服窮親殺則義 而曰世室屋也禮家以為祧主藏於太廟左右夾室 亦宜宜止於文武哉大抵祖功宗德禮亦宜周孝子 而所壞者伯禽一室义不應不以世舉就如其說室 禮有先公之祧先王之祧是祧以世分先後不以室

欽定四庫全書

卷九十九

て、ラー ニー 祖宗而可略少此盖賢賢之義而說禮者或未盡也 有攸重耳人臣有勞於國猶當列其祀典況功德之 舂陵四世 君臣並 列以甲並 尊不合禮意正以明尊 所重在君道而私親不可混於君齊聖不可加於父 廟七廟及世室而互見賢賢之義惟當給祭而毀廟此一段明親親之義中間詳論五惟當給祭而毀廟 為失禮漢光武時張純等言稀拾髙廟陳叙昭移而 故魯文公時夏公弗忌升僖公問公之上君子以 未毁廟之主皆祫食於太祖之廟則尊序為君之次 副書編 大大

於國語盖亦戰國諸儒之臆見耳夫五帝與賢之世 指一人哉祭法曰虞夏稀黄帝殷周稀尝則其説本 審諦功德則祖所自出凡有德者皆不可廢豈但專 稀其祖之所自出以其祖配之此稀之本古也稀以 則有稀馬喪服小記及大傳皆曰禮不王不稀王者 尊之義而親親賢賢皆弗論矣此一段明於所不及 也國語乃謂虞夏皆祖顓頊而與堯同出於黃帝則 姓相傳事屬與子云稀黃帝以近於經矣殷周稀

多定四庫全書

老九十九

うてううしい 出之帝而湯武為受命之祖以配矣鄭玄但見稷契 嚳此何謂哉盖舜禹起自匹夫本有所受所謂藝祖 之生不因人道之感也又以章玄成有祭天祖配之 之統也世儒誤析黄帝與嚳為二稀耳而不知湯武 者意其祭必有合如後世祀古帝王然而立一配主 之與王業由於稷契以下累世積徳則又別有所自 也此即稀之所由起敷殷周時猶存此祭蓋繼帝王 文祖神宗盖即黄帝顓頊帝嚳及舜諸帝相繼傳賢 周書編

甲王肅亦謂稀給殷祭羣主皆合夫殷祭大祭也程 子因之遂謂天子曰禘諸侯曰於胡康侯又發明其 始祖所自出之帝則如前所謂周禘帝嚳者義非所 而於經無據趙伯循求其說而不得又謂王者追祭 祭感生帝也如天之外又有稀帝一祭則繆妄支離 説遂謂始祖感天神而生祭則以祖配之是以稀為 意口稀者所自出之帝為東向之尊其餘合食於前! 安皆未可以為定論也張純則以稀為諦誤昭移尊

多定四庫全書

参九十九

然以所自出者為帝則亦本於國語而言也又配不 祖其受命之主而遠祖之親盡者則已去為壇單有 此之謂稀諸侯無所出之帝則止於太祖廟合羣廟 方來朝者必於其廟故當湯武受命之初其祭稷契 節矣聖人制禮欲使萬世可行夫既受命而王則四 以下諸祖常如其舊未宜有所擇也王其子孫遂當 以受命之王而盡及其上世之為諸侯者則幾於無 之主而食此之謂給上下之殺也此與趙說雖小異

久三日里 二十

倒書納

**禱則祭斯已矣雖欲比於世王例享大祭則天下人** 心趨向已意理办安通行哉故夏祖大禹不聞其父 盖於所不及而有稀賢賢之義如此觀長發之詩小 絲及其曾祖昌意與大享於後世也惟其有功徳而 有取於此矣或以為大給之詩則語意全無及厚劇 不毀者則當稀於所世之祖廟而以受命之祖配之 序曰大禘也而述契及相土以至於湯是審諦其賢 君而以湯配也湯所自出之 祖皆賢君則稀之為義

多万四周石書

湯亦王稀之義也左傳誤信帝己為微子父乃曰宋 者信乎其為段稀也以段例周則自后稷以下持舉 帝配天可也而稀又安可略乎故稀者天子之大祭 後得以脩其禮物者亦宜有稀如宋祖微子則宜稀 也諸侯則不可以祖天子故曰不王不稀然先代之 為始祖自德及於遠而言則始祖之所自出雖以配 之義可推矣故自民所信從而言則當以受命之王 公劉太王王李文王合祀於后稷之廟而以武王配

100 17 in 1.1.

剛書編

於周公之廟見文王無廟也文王無廟其主何居藏 則亦鄭祖厲王之失也然魯祖周公寶無文王廟故 於世室也因此驗世室非不遭之宗而太廟之夾室 僖公禘於太廟禘文王也太廟周公廟也禘文王而 廟盖指文王廟也杜預註曰周公出文王魯得立廟 則祭以士之義而後世因存其廟數左氏於魯言局 祖帝乙此與鄭祖属王義同則非禮矣夫鄭之祖属 王也豈以鄭伯始封得祭四親如父為天子子為士

多次四库全書

张九十九

こううい こしき 朱子欲以僖祖為始祖居東向之位者非也獻僖二 世不遷之祖而韓愈欲以獻祖為始祖居東向之位 非藏祧主之處矣文王親盡已祧魯人未 當敢祖然 禘馬亦何不可不然則鯀及昌意親盡則毀夏后氏 者非也宋太祖始受天命當為宋百世不遷之祖而 徳所以賢賢也知此則唐萬祖始受天命 當為唐百 祖倘有功德足以啓里則如稷契之特廟以祀而大 而特舉以稀亦見魯之賢文王矣故稀者必審諦功 劍書編 ハナ

敏定四庫全書 -統於其私親禮不得合於祖廟尚有功德其後世亦 無所私馬孝子慈孫當以為法矣縱使旁支入繼大 我以起下文 是故奉廟之中各奉考此二主所以制祭事之明四是故奉廟之中各奉考此二主所以 享之時而後可以言禮矣此一段結上文而又發男 問詳論於稀親親也尊尊也賢賢也天下之大義也 制祭享之時四 此三者而又明於男女之聞昭穆之序寢廟之制祭 聖人未有不以此治人者又安能外此以事神乎本 可别為廟祀做稀行之則亦賢賢義起之禮也此 むれずれ

Dr. Trust Little 馬而當祭之廟祖如遷避於寢示男女不相雜是或 雖之詩專祀文王一廟故曰既右烈考亦右文母若 先王之桃當谷者惟男主附於武王廟女主皆不與 **疎略耳竊疑先公之祧當稀者惟男主附於后稷廟** 盖為此但以為此書者似皆不明稀拾之義故語亦 全其尊也古者吉祭男女共尸鋪庭同几神所安也 以此事死哉周禮大司樂有享先妣享先祖之别意 以施於稀給則翁婦偶座相臨非生時之所安而可 翻書編

治者附於先姚别為一祀如稀之禮視男雖略馬可 之南北向者當以西方為上昭之位次高祖西而就 而已年然則國母而賢將若之何曰擇其有功於內 為君而亦不及於國母可乎曰統治者男事主乎男 同廟盖尊文王而武王配馬亦稀之義也而其廟無 也朱子但有考妣同裕之説以為太祖東向則昭移 妣主断可識矣故曰稀為遠祖女主可以無與谷序 道也故周公管雖色持立文武廟以萃人心父子 卷九十九

都定四月至書

たいとりまたいか 帝之於景文者則婦似雜居非古者異宫之禮其失 享之臣馬而可如是哉後世有以兄弟同室如晉武 東而此西祖與孫婦並列者體雖稍順然婦翁終不 西向移在西東向室事之位太祖之位東向昭在北 柳又甚矣此所謂明於男女之閉也男女之閉古之 祭者有堂事有室事有堂事之位太祖南向昭在東 免於偶坐相臨非事死如生之禮也况大給又有與 東祖西而姚東祖母與孫並列比於余正父以高祖 問書編

金公巴居全電 子定禮時之屋制也盖自武王至於景王歷二十四 東西五間南北五架而室止一間在北架下必非 深速而謂之穆以朱子殷屋之説釋宫之文考之則 專主給在太廟室中而言盖太祖東向而南向者在 南向穆在南北向此禮家之說也朱子之論昭穆則 世成王以下皆為君而當合食者也禮器曰周旅酬 北牖下取其向明而謂之昭北向者在南牖下取其; 六尸并太祖一尸發爵已七尸矣此但言七廟若盡 农九十九

屬神皆可依故禮男女共尸則尸不必備者也非異 其不通而强為之解矣尸以假福可統於尊精靈所 給多主而惟云六尸毀廟無尸但有主也趙德本三 周哉每尸又有選豆耸到祖之設雖堂上之廣旁列 廟不具尸無羣聚一堂之禮鳥月旅酬之六昭移之 禮辨謂昭移各用一尸其實太祖廟三尸則固己知 數重猶慮其窄而况一室之小乎孔疏本王肅謂大 十四世則當為二十四尸禮數便養豈一日所能

12 mg 2.45

國書編

兰

**金点四月全書 窄雖止用一尸若以鋪延設几羣主盡運則禮儀亦** 矣然堂事主於禮尸事非人居之位也雖坐幣旅陳 其衛長不止一間如孟子所謂臣室者而足以有容 二哉且室之四壁廟主所藏即西南隅之與而東向 神在室接尸在堂饋酳在室肆將在堂禮各有所宜 敏夫交神之道或以幽靜之中或於 顧明之地故课 之尊也與逼於南牖下雖北牖下稍寬中間所餘甚 富詎能容乎竊意太室之内制必甚深不止二架而 巻れナル

得加於從子故周孝王不可以先懿而朱子則以其 昭哉故昭穆者亦非謂室中之位次也且大祫之禮 室之白向之者亦得其明豈獨向南牖者可以謂之 穆之義乃獨專於室中不為無見但此為北牖室中 為君世次分昭穆本劉歆意也然此但可以行天子 分居左右亦昭穆之虚位耳朱子以此不足以明昭 止列諸君兄不得加於弟故魯僖公不可先閔奴不 西北壁角有圓總即屋漏也故禮陽厭於此謂之當 國書編

欠足日華全售

金グロガベー 其會祖去齊於世次矣晉質循曰昭穆父子位也若 其曾祖祖辛於世次矣以諸侯之二昭二移者明之 諸侯而不可以行於士庶人豈天下之達道哉就以 吳壽夢沒而子諸樊立諸樊沒而弟 餘祭夷末皆相 天子三昭三穆明之殷祖丁沒而叔沃甲之子南庚 立則是兩世已周六廟而小己之子武丁遂不得列 立南庚没而祖丁之子陽甲盤庚小辛小己皆相繼 繼立則是兩世已周四廟而夷末之子僚遂不得列

祖左右自宜以尊卑為序時當昭主上遷明是以子 其為父則稱昭取其昭以明下也 方其為子則稱移 昭穆者父子之號昭以明下為義穆以恭上為義方 先父安得以為各不相見而無嫉乎故陸個非之曰 當兄弟旁潘椒毀上祖則祖位空懸世數不足正謂 歆之餘論而張璪革亦以為説夫既以昭移分居太 此也朱子又曰昭祔則穆不遷穆祔則昭不動皆劉

次定口車全部

.

4

1

取其穆以恭上也豈可膠哉墰立於右墠立於左以

為穆其後穆王入廟王季親盡而遭則文王宜居昭 為昭文王為穆武王為 昭成王為 穆康王為昭昭王 桃為昭皇考考廟右桃為穆又曰太祖之廟百世不 左桃而為蟬左右遷徙無嫌又曰顯考王考廟與左 居穆位所謂父昭子穆是也説者以昭常 為昭 穆常 位武王宜居穆位成王昭王宜居昭位康王穆王宜 遷三昭三移親直則选毀如周以后稷為太祖王李 周制言之則太王親盡去右壇而為墠王季親盡去 ほじじろ

ノニュ

考廟皇考廟王考廟考廟既有定名則親盡世邊廟 為穆則尊卑失序夫何以父子為昭穆其說良是顧 常為移之言則不察於先王定昭移之意矣盖昭移 移此列一定雖主於百世之久而不可以易所以孫 父為昭子為穆孫為昭曾孫為穆玄孫為昭來孫為 昭取陽明之義也列於右者為穆取陰晦之義也故 所以有常者本其生時之序列而言也列於左者為 以次進本自順序但租於此説而幷疑昭常為昭穆 副結論

**鉱定四庫全書** 必從祖稍必以班而武王謂文王為穆考成王稱武 王為昭考至其後世猶以管蔡鄉霍為文之昭和晉 穆與穆齒使不相亂盖自上古得姓以來未有改也 治者最嚴宗法故制為昭穆以睦族別生昭與昭萬 應韓為武之穆皆本其生時一定之列也盖古之為 昭穆之名所由起而又何足論哉今不欲使兄弟之 如以太祖而下始序昭穆則太祖以上有祖馬昭穆 又當何所始乎故廟或東或西主之或南或北皆非

えこうえ 昭右為穆也晉孫毓曰宗廟之制外為都宮內各有 考廟為穆乎故凡言昭穆者以人定廟則可以廟定 昭穆而不用矣於義何居而以顯考王考為昭皇考 世亂昭穆而序使父子得以迭 稱 充佃此説可以廢 **必同** 規模則誠宏遠然恐非人情之所便也盖四親廟祭 寝廟别有門垣太祖在北左昭右穆孟次而南其於 則不可由是知古之立廟不必太祖居中而左為 日禮必親行而中隔太廟左右相懸則殿奔之 1.1. 剧書編 **个** 

多定四庫全書 為一 或在其右但主各自為尊不必限於一處也羣廟之 行禮者不苦其難矣餘親之廟兄弟不可以同官則 問勢亦難及意其或從古人上右之制皆以南向第 情之便隨地勢之宜或在其前或在其後或在其左 立太祖獨尊盖為功徳非特為親意其為廟必近正 別一列世室諸親不係於近親則又別為一列酌人 朝以就臣庶是太祖之廟又宜在羣廟之四上矣太 列中有問門以通往來則順而易達通而易局

17 17 - 1.1. 當得非禮意之僅存者數苟如孫無所云則都宫之 其為左昭右穆之次置於四親之上耶抑各列於別 地有限而增立之廟無常使統適遇廟多之際亦何 所也漢代猶為近古而每帝建廟各在一所雖未盡 觀馬武煬典世而立者也桓僖同日而災者也不知 時而有加廟以類從位以義制此則所謂各全其尊 而不煩者美光以太祖居中而定尊早哉以魯諸廟 祖也四親也世室也一定而不易餘親也諸宗也隨 **4** 圖書編 **全** 

銀好四庫全書 睿宗之世不混而中宗終不失為兄故晉質循欲以 能通其變不尚空言則宋宣祖之主未遭而太祖已 藏於世室則必非周公之廟之上也父不與子順次 別廟處惠帝不為過也又如魯無文王廟而其桃主 不失為祖故晉武帝欲虚位以待宣皇不為過也唐 以自處哉蓋惟昭穆之義隐而後世儒之説拘於此 亦不為過矣禮取於從宜而已烏在其以昭移為列 而下為嫌則晉蔡謨欲為四府君毀主改築别室者

欠らしり日から 而 限賀循之說也太祖之廟所以拾羣廟祖所自出之 哉此所謂明於昭穆之序也此一段明廟以容主為 文斯可矣而其大者則亦度其稀裕祧主之所當容 四親餘親之廟與不遷之宗取於容考此二主而已 祖廟之祭非一選世室之藏非一代其制不得不大 廟所以禘聖賢而先公先王之二世室所以截祧主 則其制可小矣廟之小者如朱子殿屋之説釋宮之 加廣馬作太廟正寝十四間東西储各一問合 随書編

金なで屋る言 祖為祖乙當為四親沃甲為曾叔祖南與為從叔 明之其父為小乙其祖為祖丁其曾祖為祖辛其高 故可以備而不備是為簡簡則褻祖不必崇而崇是 六間宋脩太廟廣廟室為十八間亦取於容主馬耳 也始祖曰大寝此可見廟之有大小矣今即武丁時 為奢奢則傷民皆非權也故周禮祭僕言小喪服於 祖以下也始祖曰大廟又云小寝高祖以下廟之寝 小廟隷僕言大丧於小寝大寢鄭玄註云小廟高曽 卷九千九

S.17 ... 7.1. 公之二桃凡為廟者十有六夫二祖二桃其廟甘當 成湯為百世不運之祖太甲太戊為百世不運之宗 皆擴其規模緊窮肚魔以傷民力武丁宣恐為之故 陽甲盤庚小辛皆為伯父此五君者親盡亦當有廟 已此所謂明於廟寝之制也廟寢之制祭有二節曰 廟制不可以不備而亦不可以過崇惟在節於禮而 大矣其餘宗親之廟尚有十二無所用於大者也使 契為所自出之祖相土為所自出之宗又有先王先

團書編

書謂之無祭歲則凡祭之行於秋冬二時者雖於稀 禮記有大嘗之名於稀皆於冬無之月行故周禮有 皆得用時祭之名也元豊禮文曰祠為悉當之名春 大烝之名周公告祭文王廟於维邑亦稀禮也而周 當亦秋當也朝享者於也享當於不選之廟行之故 當追拿朝享是也春曰祠以其嗣嚴也夏曰擒以其 時祭曰間祀時祭有四祠稿然當是也問祀有三京 物薄也秋曰嘗以其黈成也冬曰烝以其物衆也享

多次四月全書

製九十九

スクンラー ノーニー 誤軟禮時為大節在其中矣故祭義日祭不欲數數 月大烝也世儒據以證古此祫禘之時説者所以多 非所以行大享也魯文公以給行於建未之月閔公 於烝嘗而時以秋冬為悉也若春夏二時百禮難洽 言禘嘗烝嘗而孔安 國亦以烝嘗為大享是祭莫大 夏則物未成而祭薄秋冬則物盛而祭備故經傳恒 以稀行於建辰之月僖公則行於建午之月皆非冬 煩煩則不敬祭不欲疏疏則怠怠則忘疎數得中 國害禍

必有四時之特祭故稿祠烝當於公先王謂近親也 可有所曠也家語於親廟有月祭以月祭為正祭則 既煩矣於四親有享當而無時祭則又怠矣遠祖之 親雖不能疎然亦不可太数故時祭之外不必有所 加也遠親雖不能數然亦不可太疏故一歲之中不 而止故雖周公皇祖不過秋而載當非以其速乎近 親之遠者處禮以義勢有所不能周則惟特一享當

弘定四库全書

卷九十九

祭之節也盖親之近者處禮以仁情有所不容已則

CA. 10 ... 1.1.17 當然之祭為廟禮煩故每年於四祭之中三祭合食 制有天子植的於稀給當給無諸侯的植稀一植 每月皆為此說必有自矣緯書乃曰三年一拾五年 格當格無格之文遂以此給為時格而曰諸侯祠擒 澤之存豈有一年而不得一享者哉又程子因見王 大與於袷稀者雖皆遠祖然或以世傳之及或以德 有裕稀尚有疏於一年一舉者乎皇氏曰虞夏裕祭 稀是本公羊五年 再段祭之説非理人之正論也 圖言編 华二

金灰四母全書 給乎豈以大傅有大夫士干給及其高祖士 虞禮有 者本為科發盖新主科則高曾祖考之位皆當進選 哀薦給事之言而遂比附其義數夫給言於大夫士 廟釋曰有事者時事則以為時給矣春秋之祀時祭 子不過緣文生義具至胡康侯於春秋宣公有事太 內的稀二字為尤差誤盖的當為祠稀當為禽也程 既别有烝嘗之書 則植不止於春也何為而又有時 於祖廟惟春則祭諸廟夫王制之言多不可晚而章 **张九十九** 

後致堂胡氏於王制植谷之説既辨其非信齋楊氏 皆相見如男女何彼春秋所謂有事者盖因事告祭 於緯書裕稀之期又關其妄理亦可以易晚矣而後 廟則四親不可以不特祭也時事而給逸則逸矣然主 親異室男女各室易常用給哉况天子諸侯既有特 時事則大夫士不能備羣廟雖禮尸止在一堂而四 其禮宜給然男祔不及女女祔不及男不相雜也若 乃禱祠之類耳而與烝嘗分為兩時事不亦贅乎其

POR DIE MILE

國言編

九十三

多次四月全書 常時者惟因事告祭而已每月則於祖廟有告朔於 當馬給稀太祖之廟以冬烝馬此祭之正也其餘無 是故特祭四親之廟以四時馬特享不遷之廟以秋 重也故孔子曰明乎稀當之義治國其如示諸掌乎 於祭享之時也終享之時夫祭禮之大者聖人之所 親廟有薦新其禮亦略皆不列於正祭矣此所謂 儒相沿平莫能辨非新舊習之雜移簡節之易溺歌 聖學不傳情文俱喪戰國諸儒務為跨誕或以國俗 本九十九 2. .... 節文具在安得盡謂先儒之說已有可據而不一致 疑哉不揣庸愚爰考斯義正以博求大雅君子一講 告知世主而其徒轉受遂至流傳宣獨漢儒之罪哉 淫威附為古義或以迁儒辟見著為成書各以其能 天理之在人心者自免舜至於途人一也不蔽於心 夫五帝不相沿樂三王不相襲禮雖其言果出於聖 之况世儒附會難通之論哉文獻不足祀宋無徵然 人苟於時宜不合有三重者猶當一斷以理而變通 羽ち病

**銀定匹庫全書** 聞古不差祭朝廷有上陵之禮始為可損令見其儀 明耳 宋又行於春秋以為常我朝上陵之禮歲凡三舉為 有天子上陵儀注又歲有清明設祭朔望時節之祀 察其本意乃知孝明帝至孝惻隐不可易唐開元禮 經見然自漢以後歷代相承率不敢廢非不敢也盖 不忍也光武凡三幸長安皆有事於十一陵茶邕曰 人按禮經無墓祭之文而上陵之禮三代以前雖不

100 17 11 1 1 1 京內外臣僚有事經過者必先拜謁否則有罪 按廟制者王制天子三昭三穆與太祖之廟而七其 明日亦或一行其藩王或來朝者亦許謁孝陵在南 制在中門之左外為都宮內有門垣太祖在北左昭 清明也中元也冬至也每遇行禮文武諸司各遣官 右穆以次而南则其大 略也漢承秦弊諸廟各建首 一員而以親王或駙馬主祀事天下無事天子於清 廟祀總論 副多病 7+6

欽定四庫全書 達古制明帝又欲遵儉自抑藏主先廟章帝承之遂 按稀給者禮王者既立始祖之廟又推始祖所自出 孝子順孫宜亦有所不安矣 廟之尊孝廟之神厭於祖考而不得自為一廟之祖 有所裁正至使太祖之廟下同子孫無以見其為七 於始祖之廟曰拾盖縣儀盛物莫備於稀拾而追本 之帝而以始祖配之曰稀合毀廟未毀廟之主而享 不敢加而同堂異室之制立更歷為晉唐宋皆不能 

不給不稀可也而或缺馬不舉或歲暮一行又豈不 不數之謂哉按桃廟世室者王者既立七世之廟 所由本 速亦莫深於稀袷天道小變於 如此漢唐而下或袷不及挑或稀非其祖雖謂之 四月則春 三年一谷、天道大備於再閏則五年一間天道小天道大備於再閏則五年 道大 ·熱之際: 備 夏 故月 之間生 以四月維時生長乃祭其所自生 反則 題書編 其所由本 袷以十月維時成熟乃原 **閏則三年** 稀給之祭其大

**敏定匹庫全書** 室於三移之上而八廟始增至孝王則懿王升初而 始祖武康穆為三昭文成昭為三穆猶七廟也至懿 室馬盖父昭子移而有常数者禮也祖功宗徳乃無 馬三昭三移之主當桃而有功德之主當崇乃議世 矣三昭三穆之數已盈而有升耐之主當入乃議桃 武王當桃亦有功徳也乃立武世室於三昭之上而 王則共王升稍而文王當被以有功德也乃立文世 定法者義也今以劉歆之説考之周共王之時稷為 老九十九

祠而出室 Ę 則各之太 衪 王不 太期伸行植自以祖 而 親 始 可挑 祖各其禮祭為為之 備 不 盡 自是而成王不 之於尊 + 可 則 祧 也 廟其而四秋海室居 祧 者 而廟不日 冬歲如中 73 世 初 室者 巴告厭遍則四割分 剛桃以於七哈於散為 不 書者時太室祭如之三 廟 限 在 可礼 不裕祖每如周説昭 其 馬 典之矣室特禮兄三 廟 孟 ナ 属意至各祭所弟穆 th\_ セ 廟者 外 則至於祭 一謂相其之故 主日夏則廟祠總中制周 止 廟 祭各 為 草前 為 者有 アス 者迎秋廟 待 子 甞 各功廟 馬自是而 不其書之日烝為德各廟 宗 有 勞主 冬主省者 一者 為都 功 廟 徳 而祫瓜各视春世别 宫

多次四月全書 者王制天子特的哈稀拾當拾烝解者曰春時特祀 孟合食自古则然矣盖物各有則禮貴得中專於特 世室也皆禮制之大者也三代相因莫之能改也至 不難矣漢而下有未及桃廟未正世室而備九廟十而行之漢而下有未及桃廟未正世室而備九廟十 享則不足以萃其離而合其異專於合享則不足以 各於其廟也稀當烝皆合食由是觀之春孟特祀三 如所謂特享出主初食者宗廟之禮其詳馬按特享 一室者皆不深考於禮者也夫廟制也稀於也桃廟 卷九十九

之禮設其裳衣而主固臨於上也惟漢作原廟月以 故為主以依之主之所在神之所在也中庸記宗廟 祝迎庫廟之主主出廟入廟必蹕是古者合享於太 享亦非禮之盡得也按出主者禮天子合祭於祖則 廟未有不主也夫體魄電罗之後神氣則無所不之 各有取義非無謂也而漢唐以來四時之祭一於合 縁時物有已成未成之時故時祭為特享合享之異 伸其敬而全其尊專特傷仁專合傷義况先王制禮

たとりまたいち

問書編

なハ

金少巴居石書 而科即從祖而毀亦理勢之自然宣有正享之祖已 短也從祖祔食各以班祔其勢不得不然耳既從祖 者祭於宗子之家伊川又曰鴉子無後者祭終兄弟 者禮殤與無後者祔食孔子告曾子亦曰殤與無 代主尤為無謂也哉非叔孫通之侮禮 桃而科食之孫乃尚歸然獨存也是宜停祀罷享不 之孫之身由是觀之正享之祭長配食之祀短故 衣冠出遊先儒謂漢惠飾非叔孫侮禮而况以衣 Ž 節按付食 非 冠

滞於上世之難推祧祀緩於七室之既盈大谷篤於 成暮之煩數特享已於同堂之歌祀出主重於神靈 更化善治不無望於今日也矣 究於初年囚革於累世祭諸歷代之載籍博米羣臣 也三代相因亦未之能改也我國家於宗廟之禮講 之妥安而祔食之位又以其因仍沿襲而莫之罷馬 之奏議固詳且備矣然廟制出於中年之改作稀祭 俟終日者矣特享也出主也初食也皆品節之詳者

欠にりをとき

閱書編

大ナ九

