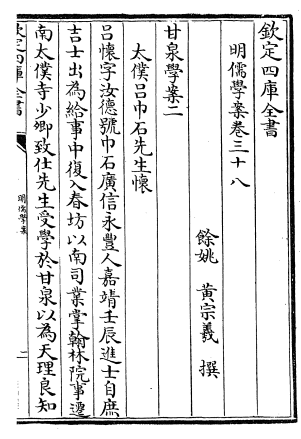
## 山庫全幸

史部



者求端於天不為氣質所局矣先生之論極為切實可 偏氣勝則心不能統之矣皆因心同形異是生等差故學 各居一方五十在中如輪之有心屋之有脊兼統四方 一多近四月全書 氣質由身而有不能無偏猶水大木金各以偏氣相勝 人之心是五十也陰陽合德兼統四端命曰人極至於 圖之理明之一六同宗二七同道三八為朋四九為友 本同宗吉學者工夫無有著落在自說同說異就中指 一通融樞要只在變化氣質故作心統圖說以河

大きのおいます! 故人之所禀不能無偏氣質雖偏而中正者未當不在 也蓋橫渠之失渾氣質於性先生之失離性於氣質總由 物矣孟子言陷溺其心者為歲未閒氣質之陷溺其心 華身以為心若氣質必持變化是心亦須變化也今日 此証氣質之善無待於變化理不能離氣以為理心不能 也猶天之寒暑雖過不及而盈虚消息卒歸於太和以 心之本来無病由身之氣質而病則身與心判然為二 以盡横渠之藴然尚有說夫氣之流行不能無過不及 明儒學案

臭味安佚之欲與心俱生人之性也然有本之天理而 天世之人但知以前五者為人性而不知節之以天理 中石論學語竊為天道流行命也與心俱生性也在天 看習不清楚耳先生所者有律品古義歷考廟議諸書 金月七元 有量 以節之於理也仁義禮智天道之懿一理流行天之命 以後五者為天命而不知求之於人心故盖子謂聲台 不可易者君子固不謂由於人性恣然自肆而不思所 日命在人口性實一本耳前後五者皆性於已而命於 巻三十八

所以亞聖也答見 無非中者然性本人心而有不出於理者是形氣之私 而不思所以性之於已也夫心即理理即心人心天理 也然有根於人心而不容偽者君子固不謂出於天命 とこう目 ここう 以集義為事此氣流行生生不息是吾之本心也義與 充塞天地一念苟失即墮落體屑是故盖子論養氣必 而非命之正性命合一天人不問知而行之此盖子之 而非性之真命出天理而有不根於心者是拘蔽之妄 氣之存亡間不容髮一念之得則 明儒學案

一識之 随處充足烟花林鳥異態同情從仰之間萬物 魚躍意同正謂是也解醉 一體不言而喻者只恁地操持恐不免只是義襲工夫到 必固我而生存之理息矣故君子戒謹恐懼常令惺惺 底得聖門所為難早詞 義集人欲水而天理流行矣程子謂勿忘勿助與寫雅 心俱何以待集蓋忘助問之耳忘助人也勿忘勿助則 一體無生無弗生無存無弗存尚有終毫人力便是意 不覩不聞即吾心本来中正 此理此心流行天地點而

金兵四月在書

冬三十八

たこうえ 貫此吾心本體也此心同此理同其為包貫亦無弗 滅息是故君子盡心知性知天存心養性事天皆所 沂 心俱生也循是出入是實有不得已而然者道之無內 便是生存之法蒂成 道仁身俟此命之流行也答應 為仁也毫髮與道不相入便是不仁便自不貫便屬 無終始也直立天也貫始終內外而一之者人之所 以流行而不已也聚散隐顯莫非仁體性之所以與 1 4.1 明儒學茶 天以生物為心生生不息命之 天命之中無不包 為 同

一些然如初畢竟不能譬如濁水昏溷之極雖澄清之久 則] 二氣分五行判交錯不齊而理之神有不能盡然者矣 知柔偏陽知剛其障淺薄者易化深長者難化及其化 非其本體之神有豊嗇厚薄也蓋陰陽五行適得其初 流行神理豈有豐冊厚薄哉惟其流行而既形馬於是 也淺薄者可盡而深長者雖功深力至欲其本體清 中中則心存心存則本體洞然而無所障蔽知微 知柔知剛其神固不改也陰陽稍偏皆屬障蔽偏陰 知 明

一多足四年全書

卷三十八

とこううこと 以氣質為惡性與性善待並出也詞 病有病乃有修是故格致誠正所以修身戒懼慎獨所 盖性統於心本来無病由有身乃有氣質有氣質乃有 其言偏仁偏義氣質等語緣只事指點病根之所從来 別之葵與特道 數不齊雖得理氣合而不分然不免墮於理氣混而無 畢竟不如泉流初出山下之體也謂繫於所專神理之 以修道身修道立則静虚動直天理得而至善存矣非 心統鄙說正為發明性善本於天理 明儒學案 静坐工夫正要

盡屬驅殼問有良心透露去處也自混過旋復埋沒故 禀氣不免有偏勝去處旦畫紛紛客氣浮動念應相 和之氣以生性道流行止於至善何動何静只為吾人 善成性乃是天則合下是個聖人之資禀天地至中至 隐之心盡屬動處何曾把定無念蓋一除一陽謂道繼 障且如平旦好惡與人相近與見孺子入井有怵惕則 多安四库全書 程子静坐之說正欲和靖於静中透露天機庶幾指點 天機流行若是把定無念即此是念室塞天機竟添一 を三十八 仍

之厭而飲之恍然而悟悠然而得方是實見此則所 来雖然天德不可强見須涵永從容不著一物優而游 今天下人才不相上下辟如倉公之笥藥食品類與今 莫見莫顯人所不知而已獨知之者只此意流行不塞 2.17 ... 7.1. 應正處識取亦得不必拘拘專任静坐間耳與楊 便是王道吾輩但得此意常在不令埋没即就日用感 天下之鑒之笥不甚相遠也而其生人殺人之功頓殊 手工夫方有著落其說實自孟子夜氣四端發揮出 明需學案 ๋ 古 謂

之事的使盡當天下之才挽四之勢當必有可觀未可 多定四庫全書 道以為便只如此則盡未也因而不能自信及求其故 諸賢之教作大公順應工夫日用應酬問中頗覺定静 遂謂今天下盡無人也與歐陽 察脉診病主方用樂有當有不當耳居今之時治天下 **氣質有蔽之心只持無念便作大公順應此其所以終** 又三十餘年始悟心同形異知愚賢不肖之所自生以 久久從容校勘雖有一二偶合去處然以揆之聖賢之 を三十八 不肖妄意聖學當從

シューシューニー **聞見氣質不能累性良知必籍聞見而後致愚不敢以** 天下一人上理會東西南北到處即家進退窮通何往 身由之而不可以底於道也答用 天之載於是乎存而何聞見之與有若或氣質偏勝 非我如此省却多少魔障答植 為然夫聞見者形氣之所感發也形氣不偏合下盡 聖人隨感而應此雖紛華波蕩之中猶自無聲無臭上 人而已蓋種種病痛都從自家驅殼上生試從 明陽學案 来諭性無氣質知有 昔人謂安土敦

學問思辨兀兀窮年終日終身只逐聞見上奔責良知 往自謂聲臭俱寂而不知其閉目静坐猶自堕落聞見 感應失中此其軀殼物而不化之氣暗著心體所以往 之致又将馬籍哉騙見古来聖賢求仁集義戒懼慎獨 格致誠正干言萬語除却變化氣質更無别勾當也黃 竟是有內有外有動有静欲一之不能若固儱侗不分 易言直内方外通書言静虚動直皆兼舉互言軍 則言静不必言動言內不必言外言動與外不

多定匹庫全書

を三十八

感應失中內外動静不得其理而一之道病是故君子 而求一於虚直直方之問題責支離於內外動静必求 隨分致力直之方之虚之直之理得心存氣變質化無 中也有無隐顯一以貫之理也孰非心者氣質偏駁則 告亦何病於致一哉世之學者不責支離之病於氣質 有無隐顯通一無二乃必有道矣心也者陰陽五行之 必又言静與內致一之功要有不在區區分上求同而 無動静統一不二而學之能事畢矣然則存省之

致之四車全書 一門

明佛學案

1

風之自知微之顯可與入德意可識矣醫辨 深研幾以求自得是以自謂物来順應而不知已離大 密而幾愈離也沒 庸卒章既言學者立心為已而必繼之以知遠之近 門来便以現成聖人認在身上却不去實反之身心 傑之才真切之士出於其間只為學術欠明往往一 公之體自謂感而遂通而不知非復天下之故所以 合於併於分以致一 溪黄 此其所以言愈神而道愈遠功愈 方今吾事學問不可謂盡無豪 近與 中 極 知 士;

出方是實學發 不如古人要之其清其慎其勤緣只是做官曷當有保 民之父母只今吾子但有好惡念頭須從父母心中流 心誠求之雖不中不遠矣今之為政者其當官未必盡 竟此學有年方令當自視對境何如大學曰如保亦子 學者詩云直須對境無差錯方是山中善讀書仲木究 赤子之心在此所以雖極力繃把支持而卒不免於散 也作木 詩曰民之所好好之民之所惡惡之此之謂 竊嘗以奕喻之義畫八卦是棋盤 明儒學案

設定四軍全書 一門

彼行雜卦傳却是發明周易卦變只是一個吉山消長 定局文王八卦又說出一個行路車是直行馬是日行 憂樂與求見雜起止盈衰之類種種不同而其為一 也有吉有凶有消有長有進而存有退而亡是故剛柔 進退存止之道是故六十四卦者三十二卦闔闢之謂 個棋勢變處是如此時要如此行是如彼時又要是如 **象是田行之類周易六十四卦如對局下棋又說出** 開一往一来無非道之變動夫子觀時察變其於易 闔

たこりう こう 之心不能不静之間是也故言易有太極陽為陰根陰 生陽之極極處便是生處此陰陽統會之中所謂天地 道 都向氣質上生德性用事百般病痛都消是故知者不 故言太極本無極也答案 為陽根一 也思過半矣香詹 惑仁者不憂勇者不懼直則直讓則讓只有面前一 理昌嘗有個直之不可讓之不可道理在昔日太王 理流行生生不息是則動靜無端陰陽無始 太極之極即下文陽極生陰陰極 明儒學集 種種計較利害得失之私 個

一一一一年 全書 較利害得失之私氣質所生也同 位而行干緒萬端物各付物不知有多少條理在反身 避狄何曾生著一個讓之不可之心世守勿去何須多 境界元不是一切去放度外只求一快活便了其日素 致誠正上得来恁他說何活潑潑地若去放得下便是 循理莫非天則流行之實活潑潑地有絲毫人力不得 而與馬者此之謂自得這個境界若不由戒懼慎獨格 個直之不可之心讓之不可直之不可畢竟是計 古人無入不自得

戒懼說求仁集義與夫致良知體認天理要之只是虚 福要只在變化氣質學問不從這上者脚恁說格致說 强自排遣同 繼之者善也成之者性也天則也天則流行陰陽未有 弄精神工夫都無者落詞 相通古人干門萬户安所適從今即使子良知天理之 干溪萬徑皆可入國徒徇意見不惟二先生之說不能 更立一方亦得然無用如此故但就中指點出一通 大理良知本同宗古誠得原因者脚則 繁群日一陰一陽之謂道 外 融

とこうし

). i ...

明儒學案

一多定四庫全書 晝夜而知者歸根復命之謂也雖謂之不死可也釋氏 之繼善成性不以生存不以死止生生化化通乎死生 而已矣天之生物使之一本父母全而生之子全而歸 崇頓令此身飄流散落弗獲歸根復命與草木同朽腐 既散積陰不化之氣不可及升於天依草附木為思為 陽交駁志以氣行而天道或幾於息矣以故一旦驅殼 偏勝闔闢往来本自生生不息形聚質成驅殼氣生陰 說法度人宗旨不過以蘊空之說為根本聲音之道為 卷三十八 僕時直宿隸告以夜中有鬼投石隷舎終夜不息隷舎 一鬱陰馆慢游魂如夢直以鏡鼓聲音散之是驅之速於 以故予曰噫嘻積陰聚而不散以聲音散之當止乃令 陰閒寂蓋人跡所不臨之地予問此何房有老隸密告 之西為亭池空地直統衙後予視之見有空房一直幽 滅亡而已豈有所為聖賢安身立命之道哉予昔為太 其為末法又不過窺見世俗積惡任氣死則物而不化 作用不落思道為法門今所傳心經字母其本教也而 八 明儒學素

言氣質變化而天載存矣執中之道也條從 精者不粗之名一者不二之名不粗不二更無聲臭可 直夜敲擊帮鈴呼噪其中旬日之間思不復投石子豈 **曹修齊念佛效法起度犯聲音散之已馬耳谷祝** 為怠忽粗率浮動百孔千瘡皆從此發危莫甚馬是故 心惟微上天之載無聲無臭也聲臭皆屬氣質為輕躁 平語録教人觀喜怒哀樂未發氣象予竊嘗試之積日 八九時切慕聖賢之學日涉蹊徑旋開旋塞一日讀延 をニナハ 道

學與異端枯寂蘊空毫釐十里之辨其曰喜怒哀樂未 致之形著動變誠斯立馬至誠之德著於四方悠遠博 樂未發豈真冥然無覺之謂也尚真冥然無覺則戒慎 閉存不知開存不可與語於飛懼此吾儒存省思誠之 故莫見乎隱莫顯乎微誠之不可掩也曲能有誠推而 恐懼孰其尸之白沙曰戒慎恐懼問邪存其誠而已是 累月稍覺氣質漸次清明問學漸次得力是故喜怒哀 厚高明而一本之道備矣是故不知反觀不可與語於

**阪定四車全書 一門** 

明儒學案

常常戒慎不離無分放感一以貫之此其為致良知而 皆病也氣質誘之也是故戒懼慎獨之慎從真學者只 所安固也非其所以不安之正而發也者非心之真也 固也非其所安之正而發也者非心之真也發於心之 者心之真知也天然自有之中也良知發於心之所安 發前氣象非可觀者幾何其不流而為虛無之續也 友曰予往於心之不安處求而得之東廓曰良知 序禁 友曰日用應事只從心之安處便是良知又 巻三十八 静李

たこりら たう 養純粹人以明道方之懷當調先生於家先生飲之其 時始是仁之句先生指謂懷日某平生問學只此二語 不亦可乎先生兩楹對語有天人一處須由敬內外忘 姓貞獻新釀林酒請為今先生時方督學山東英語懷 嚴毅終日終身出入準絕規矩夏東嚴則性度春和涵 與其徒論學饒陽永豐潘夏二先生遊馬潘德夫方正 已矣束原先生 曰某此去不能為新奇酒令但循古套行酒期於次治 廣信婁一齊先生受業康齊之門歸 明佛學案 占

金 员 四 好 全書 是用功最得力處東原文 静為陰為地動陽之陽一二為太陽陽之陰三四為少 天地之心陰陽所始實無始也陰陽所終實無終也一 易數也而天地聖人之道存為是故易有太極太極者 理動静兩儀肇分一二三四五水火木金土生馬六七 陰静陰之陰六七為太陰陰之陽八九為少陽中分二 天地天地之道見於陰陽陰陽之道者於易河圖之數 九十水火木金土成馬生者為動為陽為天成者為 巻三十八 聖人之道在心心之道在

成泉異天卦四地卦四一六同宗位北水二七同道位 陽七火成泉民少陽之陰八木成泉坎少陽之陽九金 陰之陰四金生泉震地太陰之陰六水成泉坤太陰之 南火三八為朋在東木四九為友居西金陽極於五陰 **桑乾太陽之陰二火生象兑少陰之陽三木生象離少** ペイン 一二 シュー 兼統四方有極無極土之所以成始成終太極之象也 極於十如輪之在心如屋之在眷合之有中分之無迹 儀橫列四象一變一合八卦相盪天太陽之隂一水生 明高学案

多定四庫全書 性是具心統性情道根天地乾道為性坤道為精是故 方其天道流行動而生陽一二三四陽動斯極太極生 金之性義少陰大之性禮太陰水之性智信兼四德五 純粹美是故心生形成萬物咸備少陽木之性仁太陽 六七八九四陰一氣地道終事陰極陽至天根動萌精 陰造化萬物陽變為感應隨陰合洪纖高下各肖形色 惡發强剛毅有執太陽金之應也禮之端恭敬齊非中 仁之端惻隱寬裕温柔有容少陽木之應也義之端羞 を三十八 段定四車全書 一一· 類也然陽奇陰耦天清地濁陽以陰成天從地作游氣 周流復始陰剥陽生虚含萬理此其形合神存靈通知 私已草木之無知識偏塞之極也人亦物也動静變合 有知覺亦有運動生同大原成襲偏氣除塞陽拘識心 柔有中三極一本原始要終心之則也是故禽獸蠢類 除水之應也剛柔之中陰陽合德兼統四端命曰人極 正有敬少陰大之應也智之端是非文理密察有別太 極者心也是故知覺運動不足以盡心陰陽有統剛 明儒學案

一般借天人同歸死生晝夜孟子言盡心知性知天存心 多偏柔多微者偏多甚者惡五性感動弗由於則人心 養性事天修身立命至矣哉心統 恒求其端於天正心正此修身修此擇善擇此固執執 妄天理塞此其所以去禽獸蠢類不遠也是故善學者 此理得心存氣質變化行此四德徹上徹下無餘欠無 木多偏仁金多偏義火多偏禮水多偏智陽多偏剛陰 因依互有純駁純者聖駁者愚心同形異是生等差故

巻三十八

跃定四車全書 一 講研幾而先生以止為幾更無走作也其疏通陽明之 生之學以知止為要止者此心感應之幾其明不假思 學於甘泉京師靈濟之會久虚先生入倡同志復之先 事歷官至南刑部侍郎萬歷甲戍卒年七十四先生從 天則不見此與江右主静歸寂之青大略相同湛門多 而其則不可亂非止則退藏不密藏不密則真幾不生 何選字益之號吉陽德安人嘉晴平及進士除户部主 侍郎何吉陽先生遷 明佛學案

氏以来未有臻斯旨者蓋孔門遺意也此義既明誦說 **總庶幾為天下利而空寂窠臼若将推而易之由孟軻** 望情哉 門種子亦中流之一壺也張鹵疏先生撫江右不淌人 吉陽論學語自釋氏出儒者襲之相率以虛為知而卒 すりロ 學謂含言行而別求一心外功力而專任本體皆非王 無以體物獎亦久矣近代致知格物之學復明學者類 知求諸應感之幾以順性命而成化育於是天聰明之

漸廣世之學者乃或不能完其微而高明之士又益過 物本旨哉子當遊而求之道有本末學有先後大學教 後知至也是故知止之義雖高明之士有不能舍之以 安愿者致知以格物也定静安愿而後能得者格物而 則往往球漏粗浮將使明明德於天下之學又復一晦 之承接依稀之見自信當下侈然以為流行而反之天 人以知止為先而後定静安慮由之知止而後能定静 而被空寂者流反将以其所獨至者掩之此豈致知格

POLOTO MENT

明儒學宗

之而欲以其知及之信其本無不止之體而究其有所 聖人之所為亟指也由是而定静安慮其為消融長裕 莊凝聚之地是則知止之義蓋致知格物者所必先而 也有所不止馬思以亂之非其本體也是故聖人亟指 之機其明不假思而其則不可亂善而無善所謂至善 徑趙者甚哉聖人為學者愿至深遠也止者此心應感 有則而不可亂者卓然見於澄汰廓清之餘而立於齊 不止之由即感應之間察流行之主使所謂不思而明

Let a little and the little and l 未有不至於漫馬以自誣者夫以告三及覆之體仍然 如是而日定静安慮皆誣而已學馬而不得其古其流 被高明之士苟能反身而累比之亦可自悟矣贈常守 於感應之間而欲責其當下流行之幾以充致知格物 抑熟從而竭之蓋不知止則其思不一其思不一則其 之量是索照於塵鑑而計溝灣之必江河也惡可得哉 主不藏其主不藏則其幾不生其幾不生則其則不見 雖甚敦篇精密思以效與能之才而不可廢然非知止 明儒學案 十九一

多定匹 後生不察遂謂言行不必根究而聖人之學不足達於 師心即聖不假學力內馳見於元漢而外逃失於躬行 亦以信其所不息而擴其所必燭彼舎言行而別求一 於自然者恍然澄定於廓清凝聚之餘而日見其祭立 心與夫外功力而任本體皆非其旨也嗣後一傳百訛 本關夫滿見聞而習度數者之非而究其知出於自然 用由是繼之以畔夫良知曰致蓋必舉其靈斯圓神出 陽明之學要於心悟而取撰於致知将以探言行所 全書 老三十八:

於竭才以幾渾合如是則所謂心悟者非百倍其功不 日由知止馬精之而已矣 其用馬爾儱侗似理一防檢似分殊達矣哉然則奈何 爾定静安應終係理也流行中精此主宰非離根也致 始係理也立主宰以統流行非遺外也先立乎其大者 於學哉龍內摘 於前而後養以長裕漸以銷融使其精微中庸皆将軍 可入而至於長裕銷融固未嘗忘所有事也此豈無假 理一而分殊知先後者其庶乎知止 知者行之主行者知之用

欠じの事と島一

明傷學案

Ē

已道而不齊謂之遺木二氏是已有始有卒聖學其幾 諸已而後求人無諸已而後非人奈何曰道有本木學 金岁口后白雪 物而性盡馬所以齊之也齊而不道謂之無本覇行是 有先後始也盡其性而物體馬所以道之也既也察諸 利其用君子務馬 成已即能成物非推也傳有之有 義非行也二之故也二之者離其體之謂也故立本以 使其明覺之幾歸於精實則知行一矣虚見非知也襲 良知良能其體一也致知格物其功夫亦一也學者能 巻三十八

文記の自 Amm 見不以默是神識也非性之明覺也學必有造造不以 為也非性之動以天也性者上天之載無聲無臭見而 深是襲取也非性之真養也學必有措措不以時是力 今之准也知此謂之知學信此謂之信道 而已故人也者天地之靈也萬物之命也往古之藏来 知之事也乃所性則不與馬些子頭杨全其為人之道 有根竅馬往古来今有宗統馬君子中天下定四海仁 周一已之善仁欺赞一世之化知欺天地萬物 明佛學案 學必有見

金百日月白書 故不信天則學無從不竭人則道不致知天馬盡矣 器而動大行即窮居也視求志何加馬 夫學性情而 得夫節緊名義熟庸藝文之迹此於其質不已化而趨 幾故習以學者不離乎節縣名義數庸藝文之間而不 已矣不怨不尤孔子所以學天也不遷不貳顏子所以 於中乎 無見是為真知造而無造是為實詩指而無措是為當 性天命也私之存乎人不應而知其誰命之 居仁由義弱居即大行也視達道何損馬成

一欲之心即惻隐羞惡之心只從不慮出来則為性從驅 則無本未然其主不藏則其幾不生退藏其至乎洗心 **譬能此乃謂求仁遺已急人非天所為爾故求仁莫先** 語悟以是為涵養末矣 生之謂性原無對待克伐怨 アノハンリー・シュー 日新不見其止造詩極矣涵養奚俟馬即見為守不可 人我立達天所為也性其仁乎然立達不先近無可取 造請涵養皆自見始忘見而修以身至之日虚 退藏於密神智出馬惟洗心得之乃見天則天 羽偶學案

**動定四库全書** 殿上起則為妄顏子不絕妄念只妙悟此性性生生 育也務絕念并本来生機一齊減熄遂使天地之化都 則雖習心未淨自無住脚處如此乃能立本經綸知化 無從發生安得為仁 明儒學案巻三十八 

欽定四庫全書 洪垣字峻之號覺山徽之婺源人嘉靖壬辰進士以永康 知縣入為御史轉温州知府閉住歸凡四十六年而後 甘泉學案三 卒年近九十先生為弟子時族叔嬉從學文成歸而述 明儒學案卷三十九 郡守洪覺山先生垣 月馬對天 餘姚 黄宗義

**敏定四庫全書** 念時之舊說也不知周子之所為幾者動而未形有無 有無接續之交此即不睹不聞為未動念時獨為初動 其工夫全在幾上用幾有可見未幾則無見也以幾為 生至南安聞甘泉計走其家哭之越两月而歸先生為 所得先生頗致疑與精一博約之說不似其後執贄甘 體認天理是不雜根之體認盖以救師門隨處之失故 泉甘泉曰是可傳吾釣墨風月者丁未秋偕同邑方雅 卒業東廣甘泉建二妙樓居之庚申甘泉約遊武夷先 卷三十九

欠日日東人生 學慮失却道心之微則倚之於顯者可謂得矣得無自 處體認恐求理於善惡是非之端未免倚之於顯是矣 不學不慮天載也帝則也以此知為不足特将必求之 以致良知似倚於微知以知此理以無心之知為真知 不原先天不順帝則致此空知何用夫知主無心所謂 則仍是離根之體認矣先生調停王湛二家之學以隨 之有是以有無合言不以有無分言也若自無而至有 之間以其湛然無物故謂之無以其烱然不昧故謂 明儒學案

局乎知則雖知亦未免為障耳白沙之見端倪於悦近之 父母根也根孝弟是不離根發生處故生生之謂仁舍 覺山理學聞言學者覺也夷惠謂之心安則可謂之悦 學為急遂不復仕 相矛盾乎方確字時素號明各初從世泉於南都世泉 則不可蓋悅重知不重行知通乎行故悦行亦悦也行 此便是無根之學仁義禮樂何實之有 君子去仁惡 即令其為諸生向導甘泉北上及歸家皆從之而往以

重人口屋 石里

然於命脉則一兩居處恭執事敬與人忠心一也在居 見之體則無可言有一言而可以終身行之者其怒乎 二之矣 忠是體恕是用否曰不分體用皆於感應上 該是貫處蓋一則內外兼該也若云以一理貫萬事是 乎成名非成君子之名也古人名即是實仁是體名是 行之即忠也 天道無名而忠恕有路故曰違道不遠 事安仁利仁是體處約處樂是事 萬殊一本是理理 分殊是功分殊即在理一中有感應無分合內外兼

炎巴口巨白馬

明儒學案

故人已形而好惡之意起馬是已與人流通之關鍵也 通即自無礙脚處 子張問行子貢問行夫子惟告以忠信與忠恕忠恕流 見之天人二途中間更無別路去人所以還天人所不 一豈人所可與知惟自知之惟天知之天知即於自知中 |更無空間間斷便得仁體流通 下學上達至淡至簡 知者即天知也一行不貫徹恐於事上著了脚故有礙 **處為恭在執事為敬在與人為忠日用只此三者中間** 設無此身何意之有為其有身也

金岁口月白量

巻三十九

ころこう ここ ここう 戒慎不睹不聞須從大志願上未接物而本體自在已 惡是格物如何日知善知惡真知也即真知一路致之 意有善惡知則惟有善而無惡知善知惡是知為善去 知者察好惡而開意之金鑰也知則覺而驅殺忌矣故 通則格不通則不格通則格乎天地不通則否塞消亡 接物而本體自如不涉覩聞乃戒懼也 戒懼不親不 以通格乎物若添為善去惡二字似又加一轉身致與 慎獨誠意皆喜怒哀樂上消磨不落虚見 明高擎紧

愈甚 聞猛然一爐真火自然點雪不容 倖無事故忽忽為之遂至於不可止不知害已在其中 天理上起念便踏安機機動之初自以為細微可以使 少離體便是遷便是出位遷對止而言觀於未發之中 智者只觀理欲於毫芒而利害不與利害展轉則昏塞 不但是怒時忘怒觀理 言顏行行顏言顏不在言行而在體認天理 經綸大經其大不在功業而在此心心無私 從人欲上起念便踏危機從 喜怒皆天性流行

一多定四库全書

卷三十九

起念 でこう きここう 是持志而志與氣二故曰志一則動氣氣一動即心動 内便非外不得勿求便彼長彼白一病也 得勿求是欲效廓然而實私也歸之內馬耳矣彼長我 纖翳故能無聲無臭 志在幾先工夫則於幾時原非 長彼白我白是欲效順應而實逆也成之外馬耳矣是 子不動心在集義有事上告子不動心在不動心上不 日用細微皆大經也 不能而教不言而信本體全功不分動静 明偶學案 無惡於志譬如日月著不得 勿求於氣

弱定四库全書 敬言集義言精一博約皆是渾流片段工夫不是逐事 義與道於天地網組時觀之無理氣分合處 孔孟言 矣志一動氣執舵而用之者非其人也 舵之舟運用伸縮只見舟不見有舵氣一動志斯無舵 是不動心之要缺也 不得勿求似不動心而實病心 矣孟子之養氣是忘至而氣與志一故曰持其志無暴 似物各付物而實外物 其氣氣安即心安矣蓋心志皆氣之所萃故不動氣者 卷三十九 志氣一舟也志至氣次是有 其為氣也配

九三日月 八十百 是不得已喚醒常人語若在賢者則真是生順死安論 清明無所好惡便是相近 舎生取義以生與義並論 是繼之者善善字上来忽然之間真情發見即繼之之 調集義工夫止於根上者力則雖奮迅勇果亦是生意 未與物接無好惡可見而何以曰與人 相近只是其氣 意若施之事為離幾已遠其情不可得而見矣 震發緊謂之助不可 逐時照管有時事者感應耳常寂常感 明儒學業 乃若其情則可以為善此情字 助者無根之 平旦

為牛馬自為馬而不以我與之是亦物各付物而實出 於意見故無情 生機精到神處 楊氏為我人自為人物自為物牛自 發育萬物故樂仁體也 行之著是生機露習之察是 萬物為體身之精靈萬物之根也反身而誠天機流行 心使心非矣 盡性無工夫工夫在盡心上 吾人與 之者心也致知之事也故曰欲誠其意者先致其知以 金万四月全書 義理不論生死豈有身與義對者放者意也非心也求 子莫執中是事上求中事上豈能有 卷三十九

定性日率性之謂道率性而行便不消言定定亦率也 非率而定雖定未免有病 心不入細微還從聲色利 如何可知執中自是無此理 個思不出其位故曰位當位不當古人身無間也 以言惡 道無不在隨位而在三百八十四交總是 而生生之本未嘗不在故剛柔純駁可以言偏而不可 来當記日淫野馬西田崔後張過朝廷香案一日下 日虚位講論未定其一日予一脚下馬一脚不下 明龍字案 命之流行有剛柔純駁 問

**鼓定匹庫全書** 思慮不定何在曰只為心中有物在爾吾人居常有思 起本體和平自在 名習見粗處蔽之 其所不知以為知其知猶有著處蓋退以為進也於寂 即是塞知此則知帥矣不必更見有塞體段 一截則元氣自復 天地之塞吾其體無欠缺處 禁止矜持雖非善學然亦有可用之時與截應 變化氣質亦須有造命手從天命上轉透 分殊在理一上流行如水各滿其 無知而無不知有無一體老子恃 卷三十九: 風波不

能礙天之大萬事不能礙心之虚 人處大運中吉內 問視聽為氣聰明為性何如日視聽氣也亦性也視聽 行有滞礙處必思有以通之其智益明 悔各無一息暫停聖人只隨地去看道理亦無停息所 做盗者否以其無此念也須廓然坦然強把著不得 天性非矣 思從意起則滯思從心體則通 萬物不 之聰明氣之粹而性之正者也以視聽為非性則形色 上路先須推到面前墻面前何墻墻在吾心耳心不敬 若要撥開頭

改定四車全書 一

明偽學案

物若云意之所在謂之物似有無知無物之時其為物 未應則此知渾然與物為體既應則此知粲然物各付 タショ 為障障之者意也 只能一心一路如九河就道滔滔中行更無泛思雜念 儒理與神識為一物而釋之神識恐理為之障耳理豈 不滅夫理因神識以發儒豈能外神識以自存者但我 則家國天下皆在吾格致中矣故物格意誠而心廣體 朱子謂儒以理為不生不減釋氏以神識為不生 人と言 體認天理是不離根之體認 卷三十九 大過夫子亦且不敢如此說故其變化直至七十不踰 之六月之水安得一照而遠融之五十以學易可以無 生質各有偏重如造形之器亦有志至而氣未從者譬 備所以純粹中和而能為四時之消息流行也有微著 不如致良知之直截何如曰是當下頓悟之說也人之 自為生克勝負謬矣蓋消息即是生克也 不二與萬物載馬只是一物 無彼此有偏全而無欠缺若謂春夏秋冬各以一物 五行相資相濟一時具 變化氣質

及至四事之事 一

明儒學案

篇學者問之日如今方會讀書一讀書去能不回頭尹 地步常使有餘間隨吾所往自然寬博有容平銷自在 先生日耳順心得如誦已言 吾人心地常使有餘格 道問學則未也一齊遂不與語 訪引解書相難一齊未答悦曰老先生德性工夫有之 存可惜 金子既不賣人又不受用不知放在何處只是花費無 東廓當云古人惜陰一刻千金一年之間有許多 妻一齊高冠佩劍所至傾仰至姑蘇桑悦来 陽明嘗朗誦孟子終

SACIONAL SILID 類不患其不備也 聖人亦何當有過人的念慮有過 精於此或暗於彼故聖學專從全體上不在聰明陽明 窄窄無展布處 大事小視之則可以見大變事常視 事變之来是非亦可照察不可竭盡心力彼此俱迫迫 云果是調美鼎解手段只将空手去應副鹽梅汁米之 之失而且有多事之害 人之聰明各有所從發之竅 之則可以處變若小而為大常而為變則不惟来叢脞 人的事功自耕樣陷漁以至為帝滿眼生意行頭木屑 明佛學案

須虚心細玩不可輕忽置去一擔黃連通喫了方說甜 謂之惡 道獵心原不成念故謂之過吾人有過便連心撥動故 為已之志 念從知轉則念正知從念轉則知忘 敖起念即一念天下歸仁 學者無天下之志即是無 物可止不動於欲天則自如止水無沒是也 皆家計也 動作猶文之表末耳故惟精惟幾為博文 先輩語言 此心流行之精而有條理可見者為文威儀 被事占地步多只是心狹 卷三十九 至善無形何 不以躯 明

金岁口母白書

ACCOUNT PLAN 者必用智 為偏全可知本體不足雖垂照廣偏終是偏也 自私 之時以扇作圖图承之其地影之图亦隨日體盈虧以 有物時起起則有生滅矣真知脱悟自然必照 之病百姓之善亦無根之善主宰未立學問未講故也 非惡動也 有起念處即便有斷念時 感應是有物時見不是 百姓與知何以謂之日用不知曰百姓之病無根 以公言仁不足以見仁體以惺與覺言仁 明道日性静者可以為學性静便近本體 明太學来 日食

多分四月全書 易之藏往知来俱在此中誠神幾也生幾須存誠為主 主宰在牛生牛而不生馬桃生桃而不生李要亦天地 生生變化只有此數而已 地萬物同流虚即性也然性無虚實 天地無心却有 之德爱之理 心之虚處是性否曰惟真虚斯能與天 仁仁之實理自在不必更說是仁之用又添出一個心 不足以見仁之全體惟夫子以爱人言仁周子以爱言 幾乃生幾寂體之流行不已者感而逐通妙在遂字 真知流行即是知行並進

たろううこう 一次立未發之中於未應之先以為應事主而應之者無 於天行乾乾主宰上論志非志則幾不神非志非幾而 于知幾先天之學今之學者止於意氣作為上論志不 機也善幾著察有不善未當不知知之未當復行此顏 事而真機自貫如大學所為如好好色如惡惡臭皆真 心馬非影響即虚見所謂體天理者豈是事物上推求 |蓋有訣竅馬志在幾先功在幾時言志則不分有事無 工夫不難於有事無事而難於有無接續之交於中

聲臭無可言處未至於此豈可便說無知恐不免於信 多片四库 全書 心妄用耳 天一生水地六成之之類天無偏而地氣 生不死底物事窮神知化過此以往未之或知是到無 皆是幾非則通體皆非蓋幾者性情之流行通乎知行 豈是意念上展轉只從生機上時時照察幾是則通體 有偏然天至於生時即已入地氣矣天氣須從未生時 而無息者也 學者每言無知知是虚靈開天闢地生 人之過各於其黨黨生於性之偏宣惟食色雖 卷三十九

ころううこ 然為至知其自然動不以我斯無事矣故學在知止不 默坐 澄心體認天理者各隨其資票方便以入其言静 枯寂強制之弊故古来無此法門然則如之何道以自 以養動者亦默坐澄心法也不善用之未免絕念減性 通無間原不在喧寂上故有用博約如有所立者有用 一突来物事無形安有影 道在求自得爾静體渾融虚 佛老楊墨皆於吾人虚體仁義上偏重之亦不是性外 1.1. 慎獨是静功是動功曰言静言動又恐學者 明儒學家

**銀定四庫全書** 来否曰非也猶之生物然濃淡華素色色各別者地氣 雞抱卵亦然 人之才智聰慧不同莫亦繼善原初带 透而行至渣滓融矣故日陽明勝則德性用乾道也如 變化有要否曰枯槁之發生以陽 氣質之變化以知知 有可見未幾則無見也夫其所可見即其所未見者耳 故致所見而其所未見者在矣動静無有一體 於動静時便生起減惟幾則無間一體故也 有起處如何日知無不在致之之功則在於幾時蓋幾 卷三十九 問致知 氣質

於天 實用功者從為魚成虚見此中正之道所以難也祭甘 耳天無形地氣有形人之質禀驅殼地氣也故學求端 論學書精粗一 非志之主軍不能也此處果無隱處亦無解時顧在 懼念處之功易而戒懼本體之功難夫戒懼乎本體者 不善學者從細漸成議論實用功者從日用察為魚不 The land Jelin 垣竊以為戒懼事迹之功易而戒懼念慮之功難戒 理顯微無二故善學者從粗淺入細微 明儒學案 壶

**郵定四库全書** 志不於天行乾乾主宰上論志所以終未有凑泊處練 不在合下工夫上論學只於學上論病痛不於已志真 自作之耳近時謝惟仁有書論令人只於義理上論學 切上論病痛又竊以為今之學者止於意氣作為上論 大發之而吾人猶以大人之體翻為童觀之窺乃遂謂 體乾體上無干也隱乾道之學如百年鮮有聞者自道 猶是掩善著惡地面縱饒此身全無破綻畢竟於仁 竊念此生真惟有此一念可以對越上帝細細條

體也惟其不睹不聞故能體物不遺體物不遺即率性 不聞另立見解尚與區區之意未合夫不睹不聞性之 之道也人惟有此不睹不聞體物不遺之體而或不能 工夫小物公謹則發心齊之為非執事而誰弟於不睹 之曰儒其自小也甚矣尊鄉 とこの 巨 とます 身修心養性云耳非謂必有一物而後可存養也今日 不以忘助失之故戒謹恐懼所以存於此身猶之曰修 心齊之學同志每以空疎為疑近得執事所論修道 明儒學案 格物即精一工夫東黃

所謂道者果知其為性道之本否乎果如此說非惟工 謂放逸者又何從而有之而又知之所謂率者又何事 多好四月 百量 守平時無事難以言功止合率性性本俱足不必語修 只是率性所行及時有放逸不睹不聞然後戒謹恐懼 則誠似矣然物交知誘非有戒懼存於其間則其所率 以修之夫既如明珠矣既無塵染矣不待戒懼矣其所 夫間斷不續待放逸不睹不聞而後修其幾亦緩矣知 如明珠原無塵染有何睹聞著何戒懼故遂謂平時 卷三十九

2005 July 論著力內省不疾無惡於志志者主宰也剛健純粹通 然也慎獨精一不容意見之為自然者自然之至也態 教吾人尚爾悠悠動輔見過若謂只任自然便謂之道 禮也君子終日乾乾忠信進德修詞之誠聖賢以此之 恐終涉於百姓日用不知區區為此說者非謂率非自 合下便是合一用功非謂有知及仁守而又有莊在動 及仁守莊莅動禮此夫子自內達外示人以性道全體 成懼不睹不聞只觀主字不論體段只求致虚不 明临學案

之者無心馬非影響即虚見山鄭汽溪諸友 非幾而影立未發之中於未應之先以為應事主而應 顏子惟好學又曰知幾其神乎非志則幾不神也非志 功在幾時志從好學有之幾從好學得之故夫子獨稱 別無可言惟有一真志在耳故鄙人嘗謂志在幾先而 非目非念何見乎此恐未易言也祭文清 未感之先 不免矣炯炯靈靈中中正正之何物乎在目乎在念乎 一身動静隱顯而運用之若云真有所見則影響其将 巻三十九 善學者

多定四年全書

しんこうう しょう ニー 故您憶賤惡皆氣之動此理欲所由分也令執事只當 是能立馬恐猶之意氣所發誠偽由分非可强者世緣 能也答謝特 吾人之心從事換只在內外實主之間非天然之勇不 仍仍機竅便熟道家所謂今之學道以天理為門庭以 人影為行徑斯亦對證之劑如何答報 仁上發故善善惡惡皆仁之用吾人之怒從已意上發 事從心生故天下之事從心轉不善學者心從事動故 非生機呈露條達而據為之真志且曰 州儒學家 聖賢之然從

吾人又當自知曾於二公異同處用功熟得孰失誠為 · 却復賜教云當知湛王二公之所以同又知其所以異 多足四库全書 力行為信師法古人猶謂有不得預聞於道者自二公 不必言此矣答謝 以所不睹不聞性之體發之學者曉然知天德王道真 確語愚固自審之矣慨自慎獨之吉不明於天下雖曾 怒時觀理蓋為未知用功者設此法門如知仁體則已 理會仁體理會自己分事則性静感寂相去不遠若於 昨還以甘泉翁集序上請蒙不見

從此心神化相生相感不復落於事功形迹之末其有 善其亦救偏補弊之過有以致之與陽明公之言曰獨 復此顯微之體此聖學工夫也夫方工夫本體講論大 明之時而猶異同明晦終有未盡合者固由於學之不 惡於志又進而敬信渾然至於上天之載無聲無臭以 之不可揜聖人之學脉也於微顯處用功內省不疾無 所異與吾人用功之有得失者亦在此何者微之顯誠 功於後學不淺此非其所同乎雖然其所同在此而其 明儒學案

所為任性而非循性者是過懲意識之故也故嘗謂陽 行上有功而知上無功蓋其所謂知自夫先天不雜於 知惡為良知因其所知而為善以去惡為致良知是於 以無心之知為真知不原先天不問順帝之則如尊教 起意為得聖學無聲臭命脉一時學者喜於徑便遂概 欲時言之是矣至復語人以不識不知及楊慈湖之不 知之知至静而神無不良者吾人順其自然之知知善 明公門弟之學似倚於微而無失之倚非良矣愚故尊

多定四年全書

之喜之取以為益雖當學馬而未得也甘泉公竊為此 たこうら かち 是乃致知在格物君子學以致其道之謂若謂學以致 達道也理也學者致良知也致知而學以求知此天理 知之理也幾知即有物物無內外知體乎物而不遺是 和末章上天之載是也中庸不云或學而知之乎之者 之謂理即上文所不睹不聞之所下文未發已發之中 其言曰獨者本體也全體也非但獨知之知為知乃獨 懼乃大揭竟舜授受執中心法惨惨補以中正之語故 明儒學集 九九

斯見矣擇斯得矣夫忘助俱無者非心之規矩乎雖云 由起而顯之失乃誠吾人之不善為擇也忘助俱無中 一個微之失則新入於放而 湯矣雖然微之失未必無所 之視以為法雖嘗學馬而未至也顯之失尚有規矩可 弟之學似又倚於顯而有失之倚非中矣愚實尊之信 思未免涉於安排而非性體之自然故嘗謂甘泉公門 應之際舎初念而逐善惡是非之端以求所謂中正者 此良知斯無謂矣後来學者因有執中之說亦感於感

金丘四庫全書

然而大公物来而順應能順應處即相關處矣以心應 致知擇中而為一身主宰者在心故竟舜開心學之源 事相關之處則已涉於起意未免反為心病明道日廓 訂證數言以俟百世答條存 二公之異同亦可得其一二矣其可併以支離病哉乞 正心本於誠意致知然良知不能為一身主军其所以 理非心不可然心者實天理良知之管攝也求之心則 日人心道心夫子曰其心三月不違仁謂仁與良知天 月馬學坐 必於未感之先而求心

一銀定四庫全書 妙用可見而無因所謂感物而動性之欲也答等明 為義理為隱若白衛 事猶是心小陈生 品級定四庫全書 人 龍侗不如還是未感寂然不動已感油然遂通寂然不 動静體用縁只是本體流行如春夏秋冬非謂必以静 動無時節內外感而遂通有時節而無內外無時節內 而静天之性也有時節而無內外故流行昭著變化之 外故流行昭著不已之本體不可見而有物所謂人生 卷三十九 時時未發時時已發之說似大 危大也人心為形器為費道心

之生意暢然矣盖有我與無我而路徑之有廣狹故也 僕云有聖學之省察有賢學之省察賢學省察猶去草 於地無由乾淨聖學之省察如去草於田草去而苗物 後若謂之黙以為語體當其黙時復何用語當其語時 之體而致用也語點感應運而不已何者為先何者為 有我者意見也知識也如原憲由張之類是也其他 以無欲本體决不為妄動累耳答葉生 何功惟不知周子之所謂主静云者實因無極示 泉翁當語 ž

知本寂本感本密本神既天命之性所不想聞之獨克 學是已張子曰大其心則能體天下之物大心者見大 倪安得不歸之以寂似 應由真志不由有我其為路也廣其轉動也易此顏 也見大則全體之真志在而意見知識廓然矣日 有有我在其為路也監其轉動也難及其成也修念之 種種者不論矣然以有我之心而去其礙我者終是 以為仁能由已聖學也復趙 非陽明公本古陽明云盖謂 卷三十九 云既知良知為入道 用 子 酬

|多定匹库全書

改定四車全書 斯天理自存豈有中在是而又有太過不及二者退於 孟子以後造端言良造詣言知今則自陽明公良知之 之中是此物過是此物不及亦是此物學者只致其中 但端倪而已又何寂之歸乎總之子思只言知不言良 用而知之德巨矣知心而後修德凝道之學時答張道 塞宇宙上下古今横飛直上入知出愚為道之全體不 赵好徑者不察而競趙之而後良知與知混樓而無 天理人欲從子思中庸看來只於中與太過不及別 明儒學案 Ť

來答鄉祝 雖云不視不聞依舊是有覩聞之戒懼故修道原從天 金りゅう 曰思日春意亦思類也如 其子列脾土當屬心而今論 未盡也識得只消言修己以敬言戒慎恐懼識不得則 流行而云戒懼以養不覩不聞之體自修道者言之義 自人則為之修道戒慎恐懼即是真心即是天命本體 五行者乃不屬心而屬之於意脾土之生意周貫於視 两旁之理故曰惡亦不可不謂 1. Juju 箕子以天道五行之土屬心然即不言心而 巻三十九 性 自天則謂之天命

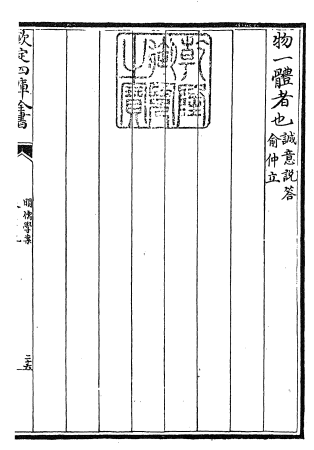
次定四車之書 來太極兩儀五行萬物一氣渾淪可以言有而不可 博意同故知崇如天禮早如地 約禮即承幾之實禮見 似純 職也官職盡而猶復求官位之事斯亦無可求矣等余 聖類子盖有官位有官職心官位也思意官之所以盡 聽言動心身家國天下而自以快足於已其不亦廢作 天表而不以有我之私小之是之謂傳與溥博如天之 於行者耳此區區博約之說也後汪 夫文幾也當幾之來點見聞忘資禀限意識由子 明儒學案 自有天地以 Ĭ

刻聚名實之辨驅殼一絲畦徑方大总則弗可見之矣 言無專言無生無減則其無也謂之空因其有生有息 金グロたる言 取之念起去取之念起而後天下之為學者日後事於 體渾然孰為之善孰為之惡自有善惡之説分而後去 而緣迹於無則其有也謂之虚虚者知之體仁之原也 毒師 序泉 七 陽余 非物無以發吾心之精謂心之理不在於物不 夫禮固不在物矣宇宙渾倫無問可破吾渾而 盈天地之間一氣也其為形色一體也一

又無以見斯理之用謂物之理非各心之理不可也舒此精 也理固在於心矣虚靈洞徹無罅可乘吾類而彰之非物 欠己の事とい 明者也心與事皆善矣外吾未形方形天然自有之 人思之分一知而已名橋嚴天 所以能善於幾而不奪於惡者皆知也知則人不知則思 吾心之天本無不正是故有不正之動而無不正之知動 有之幾審其止而出之勿失者其根本之學由善以為 而後有善惡而其幾之者皆善也幾而後有善惡而其 明儒學案 因吾未形方形天然自

斷以為惡起於意起於外而非起於心起於知也 宇宙 竟成於意耳所謂不移者其亦意之不肯移者耳故子 成於意成意故惡未成意故善夫子之所謂智者習於 合以能至於道斯亦衛火之明耳雪記 赤子之欲未 皆心也不爾将事事而比之隨吾子臣弟友之遇而求 苟得其明則衆心之弊皆天也苟得其善則萬事之察 以為明者也其事似是而心則非矣是故猶之天體然 幾審其肯於意見尺度而出之勿失者離根之學行善 とこうらした 者意也盖誠在意而未格於物者也是所謂以意誠意 展騎泰不恕不仁而不可解者意之蔽也盖塞於意而 其意小者也發馬既有所著著極而轉念馬乗之以食 物者也各得其正而猶不免有所著馬不可以化於物 之原者道也盖格於物而誠馬者也是所謂道吾知於 對物感而意發馬各得其正無所著於念而率乎純粹 耳有人斯有已有已斯有意已與人對意與天地萬物 之內軍然粹然而已軍然粹然而猶有所不可入者人 明儒學案

一惡臭如好好色真心内徹而意不足言矣是即所謂萬 子曰人皆有所不忍達之於其所忍充之足以保四海 |郵戶四月全書 親親敬長達之於天下皆言格也格則意化而仁如惡 决既瀹而所謂咽喉者沛然矣夫排决疏瀹者水之污 入門之功其要在意其本在知其用力之總會在格物孟 物而物在馬物與知無不善者是故在致而格之其排 無物者也是所謂以意起意者也夫物非真無也知在 而非水也去其不誠以歸於誠者物之意而非物也故 卷三十九



| 明儒學案卷三十九 |  |  |   |      |
|----------|--|--|---|------|
| 九        |  |  |   | 表三十九 |
|          |  |  | i | _    |

欽定四庫全書

史部

明儒學案卷四十

詳校官編修臣裴

謙

刑部即中臣許北椿覆勘

校對官原任編修臣勘守無 總校官進士臣楊懋珩 腾録監生臣杜文海 謄録監生 臣沈立銘

欠いのにいき 為李福達能歸講學者書雲四十年先生初 號一卷湖之歸安人嘉靖丙戌進士除刑 雅師事甘泉其後慕陽明之學而不及見 餘姚 黃宗義

真心之言不得已而立苟明得真心在我不二不雜王 港兩家之學俱無弊矣然真心即良知也討即致也於 尋討致良知其幾約矣而學者或失於直任靈明此討 所謂道心也曰討者學問思辨行之功即虞廷之所謂 精究之卒標討真心三字為的夫日真心者即虞廷之 王學尤近弟良知為自然之體從其自然者而致之則 也故於甘泉之隨處體認天理陽明之致良知兩存而 也隨處體認天理其古該矣而學者或昧於反身

一欲見聞之中從而討之則工夫在本體之先猶程子之識 藏縣而為此言以樂之欲令徹底掃淨然後可以致此 工夫在本體之後猶程子之以誠敬存之也真心蔽於物 仁也陽明常教人於静中搜尋病根蓋為學者胸中有所 從空中生非天地所生大哉乾元至哉坤元亦致一之 **欽定四庫全書** 貳則其生物不測夫太虚者致一之道故曰不貳人亦 良知云爾則計真心陽明己言之矣在先生不為創也 禮元剩語天地從空中生故生而不有其生其為物不 以儒學案

覆是以牽擾之生即其所在雖未當不生而終死於其 盡萬物而無邊際則空落一念著一物則靈為一隅所 為真假以存逐為空塞空則不塞不塞則萬物皆備故 生有其生亦生於真生初無相别要之萬靈一真一事 靈則萬事靈一也有致一之靈有只靈於一事以分合 牽擾者生於有其生未嘗滅者乃乾元坤元太虚之真 道天地包果其中空為萬靈聚所人氣質包果空藏於 心亦為萬靈聚所屈伸闔闢化機牽擾而其靈未嘗滅

飲之四車全書 一 者為主則隨應曲當諸假只是我一事孔子謂吾道一 終元機命之流行而不已也此實不變真體故以不變 真生之自然生無生者無逐物之生自然生者生虚空 生乃非所以生生故曰非真生古謂無思無為不識不 以貫之是一所貫滿不是一以貫萬 之生世人之思患在離虚而逐物迷中起悟則有轉向 知即真生之無生又謂心之官則思思者聖功之本即 入身来 感應之理外悅受而內止這止處乃成始成 明儒学案 理氣無彼此無

漢宋諸儒分理氣作二種不知性即理性亦即是氣故 為氣虛之極則不滯故靈通而為理不滯則所以為生 具同無偏全總是太虚影子虛之極則能生故流行而 裡有所存主便謂之德各中時措之宜便有五者名目 都是性氣亦無二氣五氣只有元氣流行隨在變化這 日仁者人也形色天性也性中無五德五德所發見處 化然有生之機即假終匱之化而見氣外別無情理處 生則得於有生所以為生立有生之機有生員終匱之 冬四

理風雨露雷山河大地俱不是神物若能超於人物 相 相不曾推見至理茍況於人相雖天地亦喚不得作全 **魇即是若处以能言能行衣冠禮樂為理即是泥於人** 或出此氣各有偏塞理亦即此而在蓋理無定體可通 人為萬物之靈於理氣不容毫髮分別雖禽獸草木誰 若在五者上覓性則非德矣天地有人如人腹內有心 處若真論到極全大備天地之道人猶有所憾只有人 外則禽獸之生化草木之榮瘁何等聲名文物各擅通 月點學長

**郵完四庫全書** 復有冊頭可據點化有恃也 者天地之心聖人成能知天地之化育中間純駁去處 是浩浩一物東不間之體而尸本全之化初未當重髮 引著人氣質之凝似有住際然神通在心故其氣也無 中間靈通神妙徹宇徹宙亦不見從何處舉起向何處 墮於有涯而太虚真機時每流行而不息乃舎此而他 添助亦未嘗毫髮假借界隔塵根妄施好惡遂使靈氣 涯其有涯惟有生耳舎其有生而能自主其所為氣總 **参四十** 浩浩太虚無有際住處

求學問之功其荒矣哉 由無墮幻則隨處妄有迷則隨處滞實性者得於天之 之所在這是命之流行然非命在於善陰陽所以各成 地萬物之主天地萬物有變性根不變在人則寄含心 乃性之所在這是心之流行然非心著於成性根為天 理有無空實之境物而不神合生而就死 ?謂道陰陽是氣道亦即是氣陰陽所以能繼乃善 **敦是為心地此生天生地生人生物元機豈容著** 月朝以子安 性無有無空實幻從空化迷 陰

習化機成天作每向自己方便中窩頓几日用親記討 論只培溉得此習中間有新得奇悟潤超峻立總不脫 惡體性即落意見以善惡觀心即落情欲情欲從性外 此習上發基方且自認從學術起家誤矣 本性各各 之習學者有學者之習古今有世習四方有土習真與 見心意見從命外竟性皆是緣物而起皆為有倚之學 得些子纔著些子便 是不能繼不能成的病根故以善 自生身以来通髓徹骨都是習心運用俗人有俗人

顧其勝不勝以别物欲德性從此則名此從彼則名彼 也陰之為獨也未始異為兩物其以互見而察之者也 覺甘心拾放矣 忽悟此意算得如此容易亦被如此錯過則到這裡不 博通今古口中歷歷意中了了總是傀儡在場上述中 具足只被信心擔閣一返即得一主即張一現前即意流 測陽明勝則德性用陰獨勝則物欲行陽之為明 一對境即智周萬物若不这不主一任觀察天地

112 T'S GE E

欽定四庫全書 或得乎全或據其偏之不同耳坤之先迷迷於陽也是! 識成智在致其思馬思之思之思神将通之識 夏假陽注而其虛不損太虛者無所有無所有則無所 陽也注而緣物陽自外流而內陰滯矣雲行雨施春舒 以謂之陰乾之知始始乎陰也是以謂之陽惟其迷則 雜故不損此以逐沒有緣之情散於無本所謂無本散 切皆知雖未嘗無所被寓莫非全體之為用也故轉 切皆迷其後之所得得其所就之偏而已惟其知則 卷四十四月 七情

變化各正性命以其偏者付物而物東於命物無立命 過如日月之食人見人仰猶天之恒與恒寒陽九百六 立見不遠之復不變乎其本則然耳不然天下之情如 於其本之有物聖門立方不治病治受病之源君子之 とこうる かち 澤駁愚能明柔能强故氣不軟於自立其大散馬於習 之性性無致命之才氣無造命之具人則異是雖組構 水能塞其委流不能保汨汨乎源之不已也齡 乃資其明用為姦資其強用為暴蓋不善用性也物氣 明儒學案 乾道

之二耶横渠曰合虚與氣有性之名群雖析意實相街 **動定四府全書** 相入空實相含於是盪冲漠而滋消息其為物無妄則 其生生也不匮故氣與命一物也氣不二於命又何性 天者虚之所在而命之所出也太虚不得不生氣有無 初也能為反者氣之終不能勝者也不能勝者氣之自 不得已之言也善及之則天地之性存及之云者復其 具其美不渐滅也明道曰二之則不是所謂論不論亦 氣非虚不生命非氣不行性非命不始虚非性不終

感則善惡分也夫氣質之性之說發於四先正然而其 一张也源溪性剛柔善惡中謂至其中為性真若五性雜 合古今而同之有所病於氣而氣負能反之具則近之 行得四先正所同然其近也非所以為兼也兼則二之 者於善之中相近未全墮於惡也有所別於今而氣負 指有在非致疑性善孔子以性為相近子思子三知三 矣其三也畢可以歸一也不能歸則二之矣性無不善 不得已之言也伊川曰形易則性易性非易也氣使之

アクショラ といれる

明儒學案

故居外萬物各得其偏惟至真至精者為人故居天地 為天地人受天地之中以生而心具中理天地無不包 定於志者非明之短也德不長於事者非理之衰也世 性而及氣質推其用之所至自其感物之動而追原本 能進之機則三之者乃追責其本未便定其品也蓋論 真談真心圖說云外一圈元氣之謂也次中一圈人身 始性固未當敏也故勇不决於力者非才之罪也辨不 之謂也最中一图人心之謂也元氣即太極也可見者

金好四月全書

卷四十

地包萬物心該天地是故人為萬物貴得天地之中也 抵亘古今不變不著一物是謂中者天下大本人熟無 者也著一物為塞為偏為私為驅殼之身是謂失其真 有無弗能容制萬物放諸四海而準與天地祭不容偽 居最中夫中無所著無所著則虚虚而生靈靈能通天 之正中維皇降東無少偏倚退藏於客心之為心也故 人為萬物靈心具天地之中也人即天天即心心無弗 真心是人實有之心實有之心乃天地生人之根

たこりる とはり

明儒學案

· 物之主必尋討精詳雜其真而用之不帮補外求亦不 習信而為當然執以運用戾人罔人不力考而深思之 索之元妙無影自然舉念天則擬議以成變化其怠緩 於過錯假為真便一齊倒塌醉生夢死此討之之功所 心只因隨情逐物生心非天地大中之本心不得為事 道自心傳則認不真縱而不檢者以為隨俗任情不 以不可廢也 今三尺童子知事由心作小生初學知 碳立身自除其神明之靈聚天違天淺識者以見聞所 林四十

多定四庫全書

でこう! こよう 所便安是謂識神小有才識神與良知小有才與良能 於所便安而用不得其正全體定是謂良知良能偏於 無二道無兩心私欲起知能為物念所蔽於是昏明強 為能又却停停當當增不得一些徹古徹今隨思隨聖 弱低昂淺深雜出然原生之知能與既壞之知能總是 不能人之為心亦是不學而知不慮而能其所為知所 何以进出原生本體 知一能原生者全體定而正用由此而發既壞者偏 天之生人原是無所不知無所 明儒學案 <u>+</u>

多好四月在書 乎其心之大耳目口鼻四肢百骸從其所令則為真心 真心也於其生而思所以主之者是討也心無雨心立 一 首不自為主深加精別則妄與真混 猶古也文物聲名衣冠居處令猶古也只一念朕兆乍 以耳目口鼻四肢百骸之所被以生心則心非其心矣 主其生不有氣則無以為生其為生心也而主之者其 呈下減飲作放改而不著不察乃其病根故有初發念 宇宙真光景自古流傳迄今風日雨雷山川草木今 参四十 不有命則無以

本是真機外感乗之而變竟迷故步以至愈感愈雜忘 たこりう ことう 张肇不知其所因很不知其所尼事非降心內非襲外! 之關轄而成運合而發之是為天靈妄以為動謂之變 漏過時人心豈牽補度日能一致留神則點而化在當 其所起亦有隨常應變原無關轄而中靈偶啓乘奏勃 也惟陽能活惟陰能機陽者虚之流行而不滯除者物 下為之者已真心即是良知良知是活機活機性之欲 其必賦界有係於天而梏蔽亦別於人故也天理不架 明儒學案

金分四月全書 |所化而言正是機之關轄而成運者若追求天命原始 舉動容易措手足云命從爱生爱因欲有此亦就所生 習加心於貨利之交嚴決取舍這關隘一透然後隨所 許此處毫釐千里學者不致辨其間總非活發真體所 則生生化化流行不滯之妙只在真實一念上雜别此 念倘轉動不来永被穢濁牽縛及至生盡化還方信 一動便涉私利善學者須懲根器所限又念末俗類 心一也易言乎真之與假也心得其心之

醫家十二經其一則心包絡又名心主經少陰為真心 欽定四軍全書 一 焦氣之父心包血之母君火不能自盈之神明之合凝 體相大一時用事之火一時用事雖未皆離體而有顧 |然而從其中以令五官百骸其為心則未始不為心也 體為真有所因而動則受病而為假體病則用必不當 未盡其體耳真心不病病者心包絡與三焦相表裏三 心主為相大二者其脈雖殊均為之心君火為火之全 經心包絡乃真心之別脈不與真心同經真心為君火 明儒學案

| 幾於廢乎日萬物皆備於我以方寸管攝物理約而精 之其道光明不能外也或又謂德以自然為宗庸心以 極書建其有極詩有物有則莫不有歸的故初學至聖 立天下之有其有也以其無所著也故謂之虚易有太 鬱病由以生此質主之義而養生繕性當各圖其本也 命而立則三焦之運如度而心包善輔否則大不炎則 人皆不可忘學或又謂道妙萬物泥討而盤桓於心不 或謂性本至虚執心而以討為務不幾於雜乎曰性

阪定四車全書 一 景行館論性無本然氣質之別天地之性即在形而後 能全察其幾已矣 為討不幾於撥乎曰討者天功也非有加於人力必因 全變其未全變處便是本性存馬此是能善反的丹頭 同其清與純本然不壞雖濁者駁者而清純之體未當 有之中天之所賦元是純粹至善氣質有清濁純駁不 天機之動而別其散於人者不盡人聰明則天聰明莫 凡人一言一行外面可見之迹都是糟粕彼我相 川儒學案

些尋見本體不走作緩是真功夫若以去人欲做存天 理工夫便如捕賊保家所謂克已復禮惟其禮故已克 與千人萬人打做得一戶總是心體逼真處一有凝置 通之機只在冥冥中不可得見這點意思令人只怪人 便是工夫未了當也為 不應我正不是反已之學直做到與物大同七尺之驅 下手處首伽性惡之說不曽教人從惡只要人反轉克 謂開邪存誠惟其誠故邪問故存天理是去人欲的 功夫就是本體不容添得一

欠こり目とき 用是不尋討之罪也論 之便是致若謂人無實有的心則非所以為人若謂實 者時於致之之義妄誠良知不足倚靠錯認工夫為太 治這便矯枉過正不在本體上做工夫却從外邊討取 容易殊不知人人自知乃實有的心雖被外面見聞牽 有的心不足用便是獵等妄想若謂實有的心棄而不 引實有的心常在這裡這便是良知即此真察而真行 不自信将誰以為據手為工 明福學案 聖人有心法無事法人見聖 陽明先生教致良知學 軒

學詩之法當想像詩人情性何等氣象務得其天生之 成其變化作易者無中立有學易者動裡索靜畫以立 脱然毀譽境外總可馳驟世途雖波濟擾攘中常得透 著格套要知聖人先得其心然後因其產而論之故能 金月四月百書 之占以索之論 之動而象其理象乃吾心中之象占是心占之擬議以 人亦曾指一事褒貶遂不免加情於人所見之地便泥 出頭来有本故也論應 詩之為經聖人專形容人本等性情 易不外象占聖人因人事幾

之意識 たいり回しいか 行之本在察其真而已辦春 而以禮記者何經主發明義禮禮記是推出所以為禮 惡綱常倫理於是滅絕聖學王献皆不外衆人能知能 人心之安綱常倫理於是取衷非則人欲之私人之所 褒貶人欲直指人心是非之實以部於世恐懸空話頭 人不解悟故借魯史所載發明甚是某非則天理之正 書亦是各代故實其以為經乃二帝三皇順 春秋是非之書不是賞野之書聖人不專意 明儒學案 禮不取儀禮周禮為經 主

時為治精要處其規模之大節目之詳整然包括宇宙 金万四月全書 心五官四肢失其職業乃歸咎天命不知此命自我心 之極不可以形氣求曰至一不二真有歸無極理不外 雜者崔後渠曰道一不可以二求意有不可以無求理 有足可行豈有不能自養之理只被人自墮落無所用 出足周所用有耳可聞有目可視有口可言有手可持 氣象法在則道在論 天之生人萬理畢備故萬化從

故心無心心之所以為心命於性性無性性之所以為 徹靈明之所具乎謂其方盈寸取其所涵不即其血肉 為未當有也前謂能通者神所通者理陰陽不測之謂 異之曰國中竅外而為心以其虚也虚而生神生精圓 限道與性與理生於虚心與精與神生於形胡為中那 也翁謂康欽齊作赫赫穆得同體則意意不落意乃其 氣新謂圓徹靈覺神明居之則雖欲二而有所不能岐 神神理曾有異義乎渠曰虚之所包無窮形之所納有

次巴马和 三

明備學案

金少四万石雪 氣得其平之謂虚平的其序之謂理理當其施之謂道 氣之徒也以是小其心可乎楊子折 現於心則密察而為精理不能以自昧背性而馳心暴 能主其施之謂心能發其的之謂性五者皆天也與 性現於心心命於性則清通而為神機不容以自滯性 談同 之生生而不容自己者道也故自性也無所有而立天 心之所以為心性之本體自然而無聲無臭者天也性 之所以為人主之以心而本之於性故性是 を四 天地間只一氣 王州

有體認不惟自信以致之又須好學以致之蓋良知只 即了手亦不敢問有帮補不曰無帮補有造就無作為 之功也同 率性之謂道言其體也修道而戒懼慎獨言其守邪廓 本道者性之體心者性之邪廟天命之謂性言其本也 伸摩證兼制日運而不滯故曰氣化温縣 寂然故曰太虚惟立天下之有是謂本然之則網縊屈 下之有惟無所有是為無極之真視不見聽不聞廓然 謂良知有聖愚古今固不敢謂良知下手 天者性之

炎巴日巨 白書

明備學界

7

為知先而行後其知非光迪之明以襲取强為為行者 則 行知即乾知大始行即坤作成物未有離乾以為坤亦 性之實 金岁口及 未有離坤以為乾者獨陽舍坤是落空想像孤陰舎乾 是個丹頭真須點化始得無客 遂謂行實而知虚其行非由東而出两者如形影除 養語録性者萬物之一源求盡人物之性纔是盡已 不知而作皆非真乾真坤故以考索記問為知者遂 白量 問知行何以合一日主宰處是知發用處是

大三切中上面 個不得 這感應從何来心虛則生靈曰知有物一觸其靈畢照 所宜勉力 知最活凝於德則為真知逐於物則為識 生之機滅減分數良知一指萬到本末具學致之之功 馳逐遂其利欲之私即落枯寂以求心性却将天地生 理的當以應之是為用世後世學問多端不向事物上 主宰然心太虚不能施力則感應處可以表見是為意 神故工夫在於止。齊治平乃修身之所在心則身之 儒者之學只在感應能将心性感處研窮事 明佛學案 大

揣摩又或於悟起病以儱侗標認大意於條理處不照 不足是認虚之學方可得真悟 問理一分殊曰一是 典禮推原病根畢竟是心不虛認得虚為悟體乃不落 但非寂然本體與觀會大法所以不能遂通不能行其 全體上呈露見却透得一路即此一路已謂通髓徹骨 實得其理而主宰者是正矣 於是因其物感以此靈照而應之則格致之功盡感應 **飯終墮潦草并無見解之用故悟亦靠不得學然後知** 悟與見毫釐十里悟從

金岁也后有量

大百百日 1 兩者當時同有 問合著本體方是工夫做得工夫方 |陆境當感如何互相下手有謂分雖殊而理惟一者專 之動隨處以時出之盖形見處是分殊主宰處是理一 重理上或墮儱侗虚見聖人心體純粹至善所以其幾 将何處作把柄去殊得有謂理則一分則殊者是兩重 倒置随在不停當有謂理雖一而分實殊者專重分上 假借增損若以私智穿鑿不立純體便厚簿寫下大小 理真真是一條路無雜二三所以分定不得不殊豈容 明佛學案 克

之所忍所為何如達日學者實落下手岩待推而達之 合又先有工夫複去見著一個本體 徹雖有浪講虛解本然之體亦漫乎無具故即人工夫 徹悟處便是若不用功本體即不呈露若践不實悟不 識本體如何曰兩言亦須善體天生人心性有善無惡 金与口及有量 所在這些幾可名本體這些豈得先有本體将工夫去 之日新深造所以本等體段原無一物可見只從實践 乃其大縣中間見在分量器局又各各不同能進而求 卷四十 問不忍不為達

一就事運誠隨事正感豈可因我明處豫先作念推到不 只有不殺倭子的心便可萬全衆笑其迂曰此却是實 生日今日所以久無成功者只少一段事衆問云何曰 若能處處不為私欲間隔如明處作為無有不能為者 非謂必待比擬推廣然後可能 倭患亟會城集議先 指點人身真機處處完具只被私欲間隔有能有不能 不幾於勞擾而綴憑之乎善學之法須直截發動真機 明上或因不明處追考原初明的来作樣子此是孟子

一致定四軍全書 一

明備學案

三先生曰富者籍人以為賈其求賈也甚於賈者之求 先生令其訪衆賈能自具本者幾何姪復命曰十無二 脱了大造生生做出来 先生之姪欲為賈困於無資 時得勝亦非仁義之師况不可必乎即如天之雷霆豈 纔不破綻若惟以殺為事乃是倚靠宇宙間戾氣縱一 須潔淨打疊心地一片不忍生民之意以為取勝根基 頭勾當初啓釁端原因國家德脈不貫通迄今出戰亦 理人生作事直須從造化算来今日種種設計都是無 次已四重白馬 此學問雖萬千也無用 |習熟見聞之知非德性之知畢竟為不知而作從早至 資也而買者每不稱富者之求以無信也子不必憂資 簡至易中庸其至矣子只是日用常行中而庸者便為 之知上打發将平肯與友朋深考力雜的放在一邊如 晚如作揖弊飯著衣七八都由罔昧舉動若真真肚子 憂不能信耳 凡人日用云為未必無知做出来只是 裡陷鑄無幾及干涉重務雖或經心一番却又從聞見 道理平平妥妥可知可行至

明儒學案

若種種心俱泯即是平平妥妥的即是察乎天地 耳 一為神所以運聰明睿知恭重為魂所以定視聽言動持 目口鼻四肢為形視聽言動持行為氣聰明春知恭重 起便索隐行怪巧心起便機械變詐所以中庸不可能 落而後侵心起便攘攘而右怯心起便委順而左奇心 各心起便甲墮而下躁心起便縱放而前怠心起便廓 殊不知這個天則陷然自在乃因驕性起便飛揚而上 金月口乃白量 極至道理人却不肯知不肯行看做天来大海樣深的

故陰者陽之所不足也女者男之所不足也惡者善之 之為恃乎以下太 哉即兩儀四象男女事物之類之謂也真至之理皆者 見於日用之間惟在人自悟人之所以能悟者其最靈 太極也亦未當言道為太極也則所謂太極者果何物 後能勝於用常人只是魄来載魂非魂之載魄也 行為魄魂屬陽魄屬陰孤陰易敢有陽魂以載陰魄然 理難以名状不得已而強名曰太極然而未當言理為 氣只有一氣陽氣是也陽息為陰 月需學案 Ĭ 道

多定四库全書 流行而不止息是動而無静止息而不流行是静而無 所不足也惡亞心也謂之失其本心造化凝締之機所 五而後其資始全五非土也即指五行而言之也謂雖 以明其意耳 太極生生之機無一息不流行無一息 以流行宇宙者五行實無後先多寡之異其各附之以 動動静一時俱有合而言之也 分定而不離乎本體也總非截然有此位次皆借是數 不停止流行者造化發育之妙停止者實體常住之真 老川十二 問幾為聖人所有如

故氣得其正之謂道不必氣外别尋道道所運化之為 為時陽時陰陽時則和而無戾是横渠之所謂道也 陽之謂道兩一字以言乎等均者也時陽而陽之時陰 言謂幾分善惡蓋有善而無惡也以下宋 然旁行不得又問如何為幾分善惡曰此對誠無為而 何又有惡幾日惡豈有幾如努然機發便其直如天自 於流行而無所主得為道耶不您不伏不横於流行則 而陰之不失其太虚之本則道之所在也怒陽伏陰横 月點學來 易一陰

發定四庫全書 漸減龍川不是論人品亦不是論治道乃直指化機流 漏牽補度時日豈惟漢祖唐宗縱到贏隋操本固未當 淺深即在三代其遞世傳業猶有不能盡齊者若謂架 包裹許多品果處纔能安於自享中間偏全純駁高下 踵而定豈能勉強得三四百年来這誠有協於人心可 一氣不必道上更生氣 領宏大開廣却擔當不去蓋雖智力欺假一時亦不旋 此是論道體逝者如斯夫意思渠謂天下大物不是本 問陳龍川論漢唐之治如何日

|蔡汝楠字子木號白石西浙之德清人八歲侍父聽講 隆污則三代漢唐不待智者而後以為異同也 行大塊淌眼皆本相呈露惟其知之便能體惟其體之 西布政使陛右副都御史巡撫河南名為戎政兵部侍 刑部員外郎守歸德衛州歷江西祭政山東按察使江 於甘泉座下輛有解悟年十八舉進士授行人轉南京 便是道至其出入大小生熟以分人品賢愚而別治道 侍郎蔡白石先生汝楠 明儒學案

改正四軍全書 一

盂

學之要內史過亦知敬是德之與若道如何是敬便有 養臨唱和為樂衡州始與諸生窮經於石鼓書院而趙 著落蓋先生師則甘泉而友則皆陽明之門下也 端居籍言舉天下講理講學俱不甚謬聖人並無以異 念養於是平生所授於甘泉隨處體認天理之學始有 郎改南京工部卒官先生初汎濫於詞章所至與友朋 人只到實體之際便生出支節有可請者即如敬為聖 大洲来遊又為之開拓其識見江西以後親証之東廓

大こうし これる 一從明聽睿人之所以體天者若必以為根塵則天何為 |将 迎都不知覺則只原是認得光影未曾知得真切聖 客客工夫一日之中是敬不是敬感應之際有将迎無 賢終身學問只是知之真體之客耳 從頭學聖人之 世公私之辨也 索講求別成伎俩 志道則問禮問官不妨漸學從頭便學問禮問官恐搜 與此垢累以戚人心乎象山先生曰儒者經世釋者出 言者人之發聲行者人之應亦聲從 貌言視聽思天之所以與人者恭 手五

得變化 是爾呈露便是日夜生息雨露滋順也 令人於事變 頭賢人却知有義便於命上自能分曉都不是影響說 此言聊自支撑其中實自搖惑聖人知命直是洞徹源 順逆亦每每委之天命只是朦朧不明知不分曉強将 人所不見處以攝凝定忽然不及奏泊不倚記誦天理 接響的然日亡亦是斧斤伐之牛羊又從而收之纔於 何處發还從何處應知得去處下得擬議工夫方能成 知誘物化之後又驚於口耳光影之學承虚

金月口月百十

言之意則殊老氏從自己驅殼中發此意儒者從天地 磐不如且尋求自己做聖賢一端之正此一端既精異 學令聖賢一端正未理會却據前賢見成言語附和末 ついしりこし ここう 端自不能雜復何難闢之有 因孟子見聖賢一端的確分明故灼然知異於聖賢之 太虚中發此意孟子辨告子關楊墨甲管晏斥鄉愿只 **虚無動搖故為至實然則儒老之辨曰其言雖合其發** 或疑程子取谷神不死之語予舉張横渠日太 月思學案 學問各有一處老氏 Ŧ

做入他岐而為二三 天地以生物為心而不能必物 多定四庫全書 地之化與時消息而無容心其間則老子毫釐千里之 之力量也老子退一著亦識得如此但質之聖學知天 此謙柔心佛氏一此空寂心楊氏一此為我心墨氏一 謬矣故知天理者能善用易 不獨老子有合於易恭 之成花之干葉者不實其最先發者早姜亦天地自然 此兼爱心彭錢一此養生心只是不明乎善不知所止 同陰符時契造化之機其用處便私已程子曰雖公天

銷市井富貴之習心易銷文章功名之習心難銷文章功 installation line 禹地下萬物散殊散殊之中必欲聯比湊泊是雕刻之 下之理以私心為之便是私 可精義入神 文章功名間見知解皆足羈縻豪傑故 化矣只流而不息合同而化是謂大同聖人十言萬語 不得而奏泊者則如之何曰正不欲其聯比奏泊也天 天地干變萬化異者以不盡同只要知同歸一致之處 聖賢地位非可想像只聖賢事合下做得洒掃應對 明佛學案 問比物聯類之學或有

託不得已以養自然豈若将感應為自不能已而任自 得聖人發蒙在亨行時中要之良知天理可亨之道也 然故老莊以為自然者聖人謂之矯強 方令人良知 金员四月全書 憧憧之心實有脏脏之仁何當如此 氏以物為外故有獨狗之喻聖人合內外以成仁本無 天理之學似說得太易故人往往作口耳知解全無實 不能羈絆只是能放下一切好地位都住不得也 名之習心易銷聞見知解之習心難聖人精進凡物 莊子将感應為 老

故謂之知命命不離乎氣也 定坐而入忘蓋茫然而不自知耳 者因莊生不知學問其言本出於老子香冥悅忽之意 必須童蒙求我初遊方告謂之時中不然非惟無益於 とこうう ここう 義朱子晚年深取其言可見朱子居敬窮理之說未當 齊也陰陽變化其機莫測聖人之心真知陰陽消長之 抑且有乖於道 程子曰坐忘便是坐馳所以坐馳 謂心齊乃齊其蕩然無主之心非明善之誠知止之 明鴻學案 胡五峯曰居敬所以精 五福六極氣之不 Ē

多定四庫全書 只從知見得及工夫未懇到處罅縫中不知不覺而發 要之一敬立而四德備矣 象山先生每令學者戒勝 心最切病痛驚湖之辨勝心又不知不覺發見出来後 分為二也孔門以主敬為求仁五峯又以居敬為精義 心之戒及發而復悔學者俱宜細看底有得力工夫蓋 乃每歎鶩湖之失因思天下學者種種病痛各各自明 功懇到雖未渾化念頭動處自如紅爐點雪象山粉 居既自知發後又能悔何故正當其時忽然發露若

經之言雖雖餅銷諸子百家則沾滞散亂之音作矣故 一得分毫何妨累之有若以物欲之 憂為憂威武之懼為 謂也脏脏鴝鴟為懼為哀皆真機也初非一朝之患加 懼悲哀相妨累否日樂者非踴躍歌喜之謂無不樂之 孟子知言非知言也知心聲也 一歌被之管經虚明之體合乎元聲凡言皆中律言也六 象山當時想亦如此用功也 懼及當懼當憂疑滞留者則不特哀懼好累而肆樂沉 古人聲律非止發之詠 問樂者心之本體恐

夷而學問家因之多事矣 謝上察以覺言仁未為不 聖人必狗偏智一隅之見自此本然是非之度幾於凌 從而是之聖人之言非滕瞽庶人得而非之若一有勝 安仁也故感發處無非愛人退之博愛謂仁止道其用 洒流而不節亦甚悖馳君子之樂矣 安土敦仁中心 増有一個是便有一個非消滅不得芻養之言是聖人 心則不特蜀養必增聖人已是之言一有狗心則不特 古人舉先民詢於智養蓋天下只有一個是更不可

多定匹庫全書

冬四十二

**交巴马车户** 必便是計功謀利产和靖日如潦則止如霽則行何期 覺得便是主静路上工夫 發智智之鳖處為知誘人生而静不容說正感發時常 然人要持危而入於自然只在存之而已本體常存私 是朱子病其說又言敬則自能覺愚意敬即覺也但敬 物性偏人心智無涯故反危殆物心智有限故反近自 覺工夫最精上蔡言儒之仁佛之覺則非 人性全而 制無自而生私智不生便不害性不害性是養性也神 明儒學案 天德天道天道無期必期