

# പ്രാചീന 20030 രണ്ടാം ഭാഗം ചട്ടമ്പിസ്വാമി

## പ്രാചീനമലയാളം രണ്ടാം പുസ്തകം

ചട്ടമ്പിസ്വാമികളുടെ *പ്രാചീന മലയാളം* നമ്മുടെ ചരിത്രഗവേഷണ രംഗത്തെ പെരുമീൻ ഉദ യമാണെന്ന് ഡോ ശുരനാട്ട കഞ്ഞൻ പിള്ള രേഖപ്പെട്ടത്തുന്നു. ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ ആറ്റ ഭാഗ ങ്ങളായി തയ്യാറാക്കിയ ഈ കൃതി ആദ്യ ഭാഗം 1913 ൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചു. മലയാളനാടിന്റെ ഉത്ഭവം, ആദിമ ജനസമൂഹം, സംസ്ലാരം, ഭാഷാരീതി, ബ്രാഹ്മണ കടിയേറ്റങ്ങൾ, അവരുടെ പക്ഷപാതപരമായ ചരിത്രരചനകൾ ഇവയുടെയൊക്കെ സത്യാവസ്ഥയെ പ്രാചീനരേഖക ളടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ പരിശോധിച്ച് ഈ കൃതി അന്നനിലവിലിരുന്ന ഉച്ചനീചര്വാധിഷ്ഠി തമായ സാമുദായികാധിപത്യ വാദങ്ങളെ സപ്രമാണം ഖണ്ഡിക്കുന്നു. അത് ഒരു യുഗപരിവർ തതനത്തിന്റെ ആരംഭം കറിച്ചു ശ്രീ വൈക്കം വിവേകാനന്ദൻ കണ്ടെടുത്ത *പ്രാചീന മല യാളം* രണ്ടാം ഭാഗത്തിന്റെ കയ്യെഴുത്ത പ്രതിയാണ്, ഒരു ന്ററാണ്ടിനു ശേഷം ആദ്യമായി പ്രസിദ്ധീകൃതമാറുന്നതു്. ഇതിൽ പ്രകടമാകന്ന അന്വേഷണ ബുദ്ധിയും, സത്യദർശന രീതിയും ചരിത്ര ഗവേഷകരെ അമ്പരപ്പിക്കുന്നതാണം.

Centre for South Indian Studies Kudappanakunnu, Trivandrum 695043, India indiastudies@gmail.com

**Rights Reserved** 

Cover: K. Devapalan

Typeset in Rachana Printed and bound in India by SB Press (P) Ltd., Trivandrum - 695001, Kerala

No part of this book may be reprinted or reproduced or utilized in any form or by any electronic, mechanical, or other means, now known or hereafter invented, including photocopying and recording, or in any information storage or retrieval system, without permission in writing from the publishers.

Cataloguing Data: Chattampi Swami Pracheena Malaylam / by Chattampi Swami Discovered in 2009 by Vaikkam Vivekanandan Foreword by Rajan Gurukkal Includes Illustrations, bibliographical references and index. 1. History, 2.Indian History, 3. Kerala History, 3. Castes of Kerala – Historical Treatment, I. Title Dewy Class No: 954.83

ISBN 978-81-905928-4-0

പ്രാചീനമലയാളം

രണ്ടാം പുസ്തകം

## ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

സമ്പാദകൻ വൈക്കം വിവേകാനന്ദൻ

അവതാരിക പ്രൊഫ. രാജൻഗ്രരുക്കൾ

Chattampi Swami Archive CENTRE FOR SOUTH INDIAN STUDIES

## ഉള്ളടക്കം

| അവതാരിക                     | 7  |
|-----------------------------|----|
| ഒരു നിരീക്ഷണക്കുറിപ്പ്      | 11 |
|                             |    |
| പ്രാചീനമലയാളം               |    |
| മലയാള ബ്രാഹ്മണരുടെ നാമങ്ങൾ  | 17 |
| കയ്യെട്ടത്തു പ്രതിയുടെ പേജ് | 20 |
| എമ്പ്രാൻ                    | 23 |
| നമ്പൂരി                     | 25 |
| പോറ്റി                      | 31 |
| മൂസ്സ്മ്                    | 38 |
| ശാസ്തനമ്പൂരി                | 40 |
| സാങ്കേതികൻ                  | 42 |
| എമ്പ്രാൻ                    | 45 |
| ശാപഗ്രസ്തൻ                  | 47 |
| ഇളയത്                       | 54 |
| മൂത്തത്                     | 65 |
| അന്തരാളൻ                    | 72 |
|                             |    |
| അന്തബന്ധങ്ങൾ                |    |
| സ്വാമികളുടെ കൃതികൾ          | 76 |
| ചട്ടമ്പിസ്വാമിഃ ഒരു കറിപ്പ് | 77 |
| ഡിജിറ്റൽ ആർക്കൈവ്           | 94 |
| സൂചിക്                      |    |

വൈക്കം വിവേകാനന്ദൻ 1933 ൽ മാത്തിൽ കൃഷ്ണപിളളയുടെയും ലക്ഷിക്കു ട്ടിയമ്മയുടെയും മകനായി വൈക്കത്ത് ജനിച്ചു. ഹിന്ദി അദ്ധ്യപകനായും വൈദ്യൂതി ബോർഡിൽ അക്കൗണ്ടന്റായും സേവനമന്മഷ്പിച്ചു. ചട്ടമ്പി സ്വാമി ആർക്കൈവിന്റെ ഉപദേശസമിതിയംഗം. *കട്ടികളുടെ ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ, കാ മായനി, മഹാപ്രഭ്ര, ഭാരതഹൃദയം, തിരുപ്പാവെ* എന്നിവ പ്രധാന കൃതി കൾ. ഗവേഷണപ്രവർത്തനങ്ങൾക്ക് ഹോമലതാ പുരസ്കാരം, കവനകൗത്രകം അവാർഡ്,് വിദ്യാധിരാജ പുരസ്കാരം തടങ്ങിയവ ലഭിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഭാര്യ മായ. മ ക്കൾ ഷാജി,ഷീജ,സുജ. വിലാസം– പുഷ്യരാഗം, ചക്കരക്കളം, ചേർത്തല -688524.

ചട്ടമ്പിസ്വാമികളുടെ *പ്രാചീനമലയാളം* ഒരു ചരിത്ര ഗ്രന്ഥമെന്ന നിലയിലല്ല ചരിത്ര രചനയെ സഹായിക്കുന്ന ഒരുപാദാനമെന്ന നിലയി ലാണിന്നു പ്രസക്തം. ഒരു കാലഘട്ടത്തിന്റെ ചരിത്രസമീക്ഷയുടെ ചരി ത്രം രചിക്കുമ്പോൾ പ്രാഥമിക ഉപാദാനം ഇത്തരം കൃതികളാണ്. അവ അവയുടെ കാലഘട്ടം ഉയർത്തിയ ചരിത്ര സംബന്ധിയായ ആവശ്യങ്ങളു ടെ സ്വഭാവം പഠിക്കാനം അപഗ്രഥിക്കാനം സഹായിക്കും. കേരളക്കരയു ടെ ഉത്ഭവം, ജനപദങ്ങളുടെ വികാസം, വിവിധ ജനവിഭാഗങ്ങളുടെ കടി യേറ്റം, വിഭിന്ന പരിഷ്കൃതികളുടെ ഉദയം, ഭ്രപ്രകൃതിയുടെ പരിവർത്തനം, സാമുദായിക മേധാവിത്വ പരിണാമം തുടങ്ങിയ വിഷയങ്ങളിൽ ഇപ്പോഴു ള്ള അറിവുമായി പ്രാചീന മലയാളം ഒത്തു പോവുകയില്ല. കാരണം നമ്മു ടെ കാലഘട്ടത്തിന്റെ ചരിത്രസമീക്ഷയനുസരിച്ചുള്ള ഗവേഷണ പഠനങ്ങ ളുടെ ഫലം വൃത്യസ്ഥമാണം.

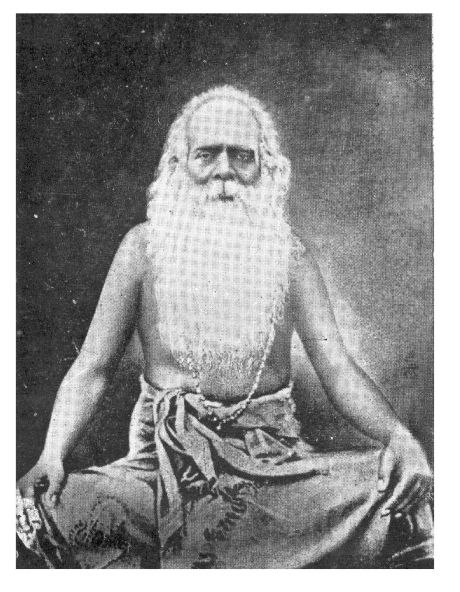
ഓരോ കാലഘട്ടത്തിന്ദം അതിന്റെ ചരിത്രസമീക്ഷയുണ്ടു്. അത തു കാലഘട്ടത്തിലെ സമൂഹത്തിൽ മേൽക്കൈയ്യണ്ടാായിരുന്നവർ അവ ഒടെ അധികാരം സാധൂകരിക്കാനം സ്ഥിരപ്പെട്ടത്താനം ചരിത്രമെഴ്ടതാം. ചരിത്രം അധികാരസാധൂകരണത്തിനുള്ള ഉപാധിയാണ്. സാമുദായിക മേധാവിത്വം മാറ്റമ്പോൾ ചരിത്രപാഠവും മാറ്റം. സാമുദായിക മേധാവിത്വ അമിനു വേണ്ടിയുളള മത്സരങ്ങളും പിടിവലികളും ചരിത്രപാഠങ്ങളുടെ വാ ദഗതി വിശകലനം ചെയ്താൽ മനസ്സിലാവും. ഓരോ ചരിത്രപാഠവും ശ്രമി ക്കുന്നതു് അവകാശ സ്ഥാപനമാണ്. അതു കൊണ്ടു തന്നെ ചരിത്രജ്ഞാ നത്തിന്റെ ആധികാരികത സാമുദായികാധികാരവുമായി ബന്ധപ്പെട്ട ത്തിയേ നമുക്ക പരിശോധിക്കാനാവൂ.

ചരിത്രം ഇങ്ങനെ ഓരോരോ സാമുദായങ്ങളുടെ അവകാശസാധ്യ കരണം സാധിക്കുന്ന ആത്മനിഷ്ഠപാഠം മാത്രമാണോ? വസ്തനിഷ്ഠവും ശാ സ്തീയവുമായ ചരിത്രമില്ലേ? ഇല്ലെന്നാണെന്റെ പക്ഷം. പാഠമാക്കപ്പെടുന്ന ഏതുചരിത്രവും ആത്മനിഷ്ഠമാണ്. പാഠരൂപത്തിലല്ലാതെ ചരിത്രം പ്രാ പ്യവുമല്ല. ഏതു ചരിത്രപാഠത്തിന്ദം വസ്തനിഷ്ഠചരിത്രം ഹേതുവും ലക്ഷ്യ വുമായിരിക്കും. എന്നാൽ എപ്പോഴും ലക്ഷ്യം അപ്രാപ്യവും ഹേതു അസ നിഹിതവും ആയി നിൽക്കും. ആധുനികതയുടെ കാഴ്ചപ്പാടിൽ നോക്കി യാൽ ചരിത്രപാഠങ്ങളോരോന്നം സത്യത്തോടേടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുകയാ ണെന്നു പറയാം.

## അവതാരിക

കേരളത്തിൽ ആധുനിക ചിന്തയുടെ ബീജാവാപം നടത്തിയ ഉ ത്പതിഷ്കക്കളിൽ പ്രാതസൂരണീയനായ ചട്ടമ്പിസ്വാമികളടെ *പ്രാചീനമ ലയാളം* രണ്ടാം ഭാഗം ആദ്യമായി പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പടുകയാണ്. അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ മറ്റ് പല കൃതികളെയും പേലെ ഈ ഗ്രന്ഥവും നഷ്ടപ്പെട്ടപോ യെന്നാണ് സ്വാമികളടെ ജീവചരിത്രകാരന്മാരെല്ലാം കരുതിയത്ര്. അത് തേടിപ്പിടിച്ച് പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയ ശ്രീ വൈക്കം വിവേകാനന്ദനോട്ട് ന മ്മളോരോരുത്തരും വിശേഷിച്ചം പ്രാദേശിക ചരിത്രഗവേഷകർ മുഴവ ന്തം അങ്ങേയറ്റം കടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. നൂറ്റ വർഷമെങ്കിലും പഴക്കമുള്ള അ തിന്റെ കയ്യെഴുത്തു പ്രതി കൂടൽമാണിക്യം ക്ഷേത്രത്തിലെ ഒട്ടവിലത്തെ തച്ചടയ കൈമളുടെ ഭാര്യവീടായ വെട്ടിയാട്ടിൽ തറവാട്ടിൽ നിന്നാണ് അദ്ദേഹം കണ്ടെടുത്തത്ര്. മഷി കൊണ്ടെഴുതിയതായിരുന്നു പ്രസ്തത ക യ്യെഴുത്തു പ്രതിയെന്ന് അദ്ദേഹം രേഖപ്പെടത്തന്നു. പെൻസിലുകൊണ്ടെഴു ത്രകയായിരുന്നു സ്വാമികളുടെ പതിവു്. മഷി കൊണ്ടെഴുതിയ കയ്യെഴുത്തു പ്രതിയിൽ അങ്ങിങ്ങു കാണന്ന പെൻസിലുകൊണ്ടുള്ള തിരുത്തലുകൾ മുൻനിർത്തി ശ്രീ വിവേകാനന്ദൻ ഊഹിക്കുന്നത് ഈ കയ്യെഴുത്തു പ്രതി സ്വാമികൾ നേരിട്ട പറഞ്ഞുകൊടുത്തെഴുതിച്ചതായിരിക്കണം എന്നാണു്.

*പ്രാചീനമലയാളം* ഒന്നാം ഭാഗം 1913 ലാണ് പ്രസിദ്ധീകരിക്ക പ്പട്ടത്. 1962 ൽ എൻ. ബി. എസ് അതു വീണ്ടം പ്രസിദ്ധീകരിക്കുകയു ണ്ടായി. എന്വ്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി എന്നീ മൂന്ന സംജ്ഞകളെക്കുറിച്ചുള്ള വിശദീകരണമാണ് രണ്ടാം ഭാഗത്തിന്റെ ഉളളടക്കം. അക്കാര്യം നേര ത്തേ പണ്ഡിതർക്കറിറുള്ളതാണ്. കാരണം ഒന്നാം ഭാഗത്തിലെ ആറാം അദ്ധ്യായം അവസാനിക്കുമ്പോൾ അതു സ്വാമികൾ തന്നെ പരാമർശിച്ചി ട്ടണ്ട്.



ചട്ടമ്പി സ്വാമികൾ (1853-1924)

പക്ഷേ ഓരോ കാലഘട്ടവും ഏറ്റവും സത്യസന്ധമെന്ന് കരുതി യഇ് അതിന്റെ ചരിത്ര പാഠമാണ്. അതുകൊണ്ടാണല്ലോ പൂർവ്വപാഠങ്ങ ളെ അതു തിരുത്തിയത്. ഈ തിരുത്തലുകളുടെ ചരിത്രമറിയാവുന്ന നാം ഇന്നെഴുതുന്ന ചരിത്രപാഠം നാളെ തിരുത്തപ്പെട്ടം എന്ന കാര്യം അംഗീ കരിക്കാതിരുന്നുള്ളാ. ഈ തിരിച്ചറിവിൽ നിന്നുണ്ടാവുന്ന ആത്മവിമർ ശം ചരിത്രപണ്ഡിതരെ കട്ടം പിടിത്തത്തിൽ നിന്നും ഒഴിഞ്ഞു നിൽ ക്കാൻ പ്രേരിപ്പിക്കും. പണ്ടെഴുതപ്പെട്ട ചരിത്രം വെറും ഭാവനയും ഇന്ന ഞെ ചരിത്രപാഠം പരമസത്യവും എന്ന ധാരണ മൗഢ്യമാണ്. ഇന്ന ഞെ ചരിത്രവും ഭാവന തന്നെയാണ്. പക്ഷേ അനിഷേധ്യമായ ഒരു വ്യ ത്യാസമുണ്ട്. ആത്മവിമർശം ഉൾപ്പെടെയുള്ള രീതിശാസ്ത്ര നിഷ്കർഷകളു ടെ കടിഞ്ഞാണിൽ കുതറിയോടുന്ന ഭാവനയാണെന്ന വ്യത്യാസം. എങ്കി ലും കാലാതിവർത്തിയായ സത്യമായി നിലനില്ലാൻ നമ്മുടെ ചരിത്രപാ ഠത്തിനും കഴിയില്ല.

ചട്ടമ്പിസ്വാമികളുടെ *പ്രാചീനമലയാളം* നമുക്ക പ്രധാനമാവുന്നഇ് മേൽപ്പറഞ്ഞ സംഗതികളുടെ പശ്ചാത്തലത്തിലാണ്. ഒരിക്കലും കിട്ടുക യില്ലെന്നു കരുതിയ അതിന്റെ രണ്ടാം ഭാഗം കണ്ടുകിട്ടിയഇം പ്രസിദ്ധ പ്പെടുത്തിയഇം പ്രസ്തത പശ്ചാത്തലത്തിൽ സുപ്രധാനം തന്നെ. ചരിത്രപ്ര ധാനമായ ആ ദൗത്യം നിർവഹിക്കാൻ നിയോഗമുണ്ടായ ശ്രീ വൈക്കം വിവേകാനന്ദനോട്ട് ഒരു ചരിത്ര ഗവേഷകൻ എന്ന നിലയിൽ ഞാൻ ക ടപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. സാധാരണവായനക്കാരെയും ഗവേഷകരെയും ഒരു പോ ലെ ആകർഷിക്കുന്ന ഈ ഗ്രന്ഥം അവതരിപ്പിക്കാൻ അവസരമുണ്ടായ തിൽ എനിയ്ക്ക് ഏറെ സന്തോഷമുണ്ട്. കൃതജ്ഞതയും. ഗ്രന്ഥത്തിന്റെ പ്ര യോജനവും പ്രാധാന്യവും വായനക്കാർക്കു കൂടി ബോദ്ധ്യപ്പെട്ടാൽ ഞാൻ കൃതാർത്ഥനായി.

## പ്രൊഫ. രാജൻഗ്മരുക്കൾ

വൈസ് ചാൻസലർ മഹാത്മാ ഗാന്ധി സർവകലാശാല

കോട്ടയം 28.05.2010 പ്രാചീനമലയാളം

ന്നു. ഏകാക്ഷരനിഘണ്ടുക്കൾ, ശ്രൂതി വചനങ്ങൾ എല്ലാം പരിശോധിക്കു ന്നു. ബ്രഹ്മവാചിയല്ല ഈ അക്ഷരമെന്നും എടുത്തകാട്ടുന്നു. പിന്നെ പോറ്റി നാമത്തിന്റെ ആഗമകഥപറയുന്നു.

ഭാരതത്തിൽ കേരളത്തിലൊഴിച്ച മറ്റൊരിടത്തം ബ്രാഹ്മണസ് മേൽപ്പറഞ്ഞ മൂന്ന നാമങ്ങളും ഇല്ല. അവർക്കിത്ക് അവരുടെ സ്വദേശത്തു നിന്ന കിട്ടിയതോ, മാർഗ്ഗമദ്ധ്യേകിട്ടിയതോ അല്ല. അവിടെയൊന്നം ഈ നാമങ്ങളില്ല. കാഞ്ഞിരോട്ട് പുഴ മുതൽ തെക്കോട്ട് മാത്രമാണ് ഈ നാമങ്ങളള്ളത്. അതുകൊണ്ടു് ഈ നാമങ്ങളുടെ ഉല്പത്തി മലയാള ഭൂമിത ന്നെ. ഇതൊന്നം വെറുതെ പറയുന്നതല്ല. പ്രബലമായതെളിവുകളടെ പിൻബലത്തിലാണ്. പണ്ടു മുതൽക്കുള്ള ആധാര പ്രമാണങ്ങൾ, പുരാണ ങ്ങൾ, ഗ്രന്ഥവരികൾ, മന്ത്രങ്ങൾ, ഇതിഹാസങ്ങൾ, പലവകപാട്ടകൾ, പ്രഭക്കൾ, മരങ്ങൾ, ശരീരാവയവങ്ങൾ എല്ലാം തമിഴ് ഭാഷയിലാണരേ ഖപ്പെട്ട കാണാന്നത്. തമിഴിലെ *നന്തൽ* എടുത്തുകാട്ടി ഈ മലയാളം ത മിഴ് നാടിന്റെ ഭാഗമായിരുന്ന എന്ന കാണിക്കുന്നു. മറ്റൊരിടത്തം ഇല്ലാ ത്തതും ഇവിടെ മാത്രം നിലനിൽക്കുന്നതുമായ എന്വ്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി ശബ്ദങ്ങൾക്ക് മലയാളത്തിൽ നിന്ന കിട്ടുന്ന അർത്ഥങ്ങളേ കൽപി ക്കാൻ പാടുള്ളൂ. അല്ലാതെ സംസ്കത ഭാഷയിലേതെന്നു നടിച്ചു തോന്ന്യാ സമായിട്ടു പ്രചരിപ്പിച്ചതിനു പിന്നിൽ മറ്റ വല്ല നീച ഉദ്ദേശ്യവുമായിരി ക്കാം.

ഈ മൂന്ന് നാമങ്ങൾക്കും തെറ്റായ അർത്ഥങ്ങളാണ് ബ്രാഹ്മണർ പ്രചരിപ്പിച്ചത് എന്ന് എടുത്തപറഞ്ഞുകൊണ്ട് ശബ്ദശാസ്തത്തിലും, ഈ നാട്ടു പാരമ്പര്യത്തിലും, പലേ രേഖകളിലും കൂടി സ്വാമികളുടെ തൂലിക ജൈത്രയാത്ര നടത്തുന്നു. ബ്രാഹ്മണ കൃത വികൃത കൃതികളെയും പാച്ചുമു ത്തതിന്റെ അശാസ്ത്രീയ നിഗമനങ്ങളെയും തള്ളിക്കളഞ്ഞിട്ട് ഈ പദങ്ങ ളുടെ ആഗമവഴികൾ വൃക്തമായി കാണിച്ചു തരുന്നു. സമാധാന നിഷേധ രൂപത്തിലുള്ള ഈ തർക്ക ശാസ്തരീതി സത്യത്തെ പുറത്തു കൊണ്ടുവരു ന്നു. ഈ വിശകലനരീതി ചരിത്രഗവേഷകർക്കെല്ലാം കിടയറ്റമാത്വകയാ കേണ്ടതാണ്.

എം, നം, തം, ചെം എന്ന അനുസ്വാര യുക്കാക്ഷരങ്ങളും എമ്പ്, നമ്പ്, തമ്പ് തുടങ്ങിയ സ്ഥാനവചനങ്ങളും വിശകലനം ചെയ്ത് ഇവയിൽ നിന്ന് ഉരുത്തിരിഞ്ഞു വന്നിരിക്കുന്ന നാമങ്ങളം അവയുടെ ക്രമാനംഗതമാ

# പ്രാചീനമലയാളം രണ്ടാം പുസ്തകം ഒരു നിരീക്ഷണക്കുറിപ്പ്

വൈക്കം വിവേകാനന്ദൻ

ആദ്യമേ പറഞ്ഞുവയ്ക്കട്ടെ, ഈ ചരിത്രഗവേഷണ ഗ്രന്ഥത്തിന്റെ കയ്യെഴുത്തു പ്രതിയുടെ ആദ്യത്തെ അൻപത്തിയൊൻപതു പുറങ്ങൾ മാത്ര മേ കണ്ടുകിട്ടിയിട്ടുള്ളൂ. അതിൽത്തന്നെ അവസാനത്തെ നാലു പുറങ്ങൾ അപൂർണ്ണവും.

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ ഈ രണ്ടാം പുസ്തകത്തിൽ ആദ്യമായി പഠന

വിധേയമാക്കുന്നത് എമ്പ്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി എന്നീ നാമങ്ങളെയാണ്. ബ്രാഹ്മണർക്ക് ഈ നാമങ്ങൾ എവിടെ നിന്ന്, എങ്ങനെ വന്നു ചേർന്നം? ഇവയുടെ ഉത്ഭവവും പൊരുളും ഏതുവിധം? ഈ നാമങ്ങളുടെ പിന്നിലെ സത്യമെന്ത് ? മൂസ്സത്, ഇളയത്, മൂത്തത് ഇവരൊക്കെ എങ്ങനെ അവാ ന്തരവിഭാഗങ്ങളായി? ഇത്യാദികാര്യങ്ങളെല്ലാം ശ്രുതി, സ്മൃതി, ശബ്ദശാ സ്തം, തർക്കശാസ്തം, പ്രാചീന വാമൊഴി വരമൊഴി തെളിവുകൾ, സർ ക്കാർ രേഖകൾ, ഇവയെ ചുറ്റിപ്പറ്റി ഗ്രാമ ഗ്രാമാന്തരങ്ങൾ തോറും നില നിൽക്കുന്ന യാഥാർത്ഥ്യങ്ങൾ ഇവയെ അടിസ്ഥാനമാക്കി സൂക്ഷ്മമായി പരിശോധിച്ച് സത്യമെന്തെന്നു സ്വാമികൾ രേഖപ്പെട്ടത്തുന്നു.

ഈ ചരിത്രഗവേഷണത്തിനു പിന്നിലെ അന്വേഷണ ബുദ്ധിയും, സത്യദർശനൗതുക്യവും ചരിത്ര ഗവേഷകരെ അമ്പരപ്പിക്കുന്ന ചട്ടലത യോടെയാണ് സ്വാമികൾ സ്വന്തം ശൈലിയിൽ രേഖകൾ ഏറെ ഉദ്ധരി ച്ച വെളിപ്പെടുത്തുന്നത്. ആ സത്യാന്വേഷണം ചെന്നെത്താത്ത മേഖല കൾ ചുരുക്കം. ആദ്യമായി എന്ദ്രാൻ എന്ന നാമത്തെ മാപ്പിളതിരുമുല്പാടി ന്റെ *കേരളാവകാശം, ജാതിനിർണ്ണയം,* വൈക്കം പാച്ച മൂത്തതിന്റെ *കേ രളോല്പത്തി* എന്നീ കൃതികളെ അടിസ്ഥാനമാക്കി വിശകലനം ചെയ്യുന്ന. തുടർന്ന് നമ്പൂരി നാമത്തെ ന എന്ന അക്ഷരം മുതൽ പഠനവിധേയമാക്ക

#### ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

#### പ്രാചീനമലയാളം

യ രൂപ പരിണാമങ്ങളും കാണിച്ചു തരുന്നു. ഇവിടെ അതിരസകരമായ ഒ ഒകാര്യം സ്വാമികൾ ചൂണ്ടികാണിക്കുന്നുണ്ടു്. തിരുവിതാംകൂറിൽ കൊടു ഇതവന്നിരുന്ന തമ്പി ചെമ്പകരാമൻ എന്ന ബിരുദത്തിന്റെ ഉത്ഭവചരിത്ര മാണഇ്. അഇപോലെ മാടമ്പു് എന്ന പദവും. ചെം + പിരാൻ ചെമ്പിരാ നം ഒടുവിൽ ചെമ്പകരാമനം ആയി. പ്രഭ്ര ഭവനമാണ് പണ്ടത്തെ മാടം. അതു മഠം ആയി. അതിനോട്ട് എമ്പ് ചേർന്ന് മാടമ്പ് (അനുസ്വാരവും എ കാരവും ലോപിച്ചു്) എന്നായി.

മലയാള ബ്രാഹ്മണർക്ക് എട്ടുവിഭാഗങ്ങളുണ്ട്. സമ്രാട്, ആഢ്യൻ, വിശിഷ്ടൻ, സാമാന്യൻ, ജാതിമാത്രകൻ, സാങ്കേതികൻ, ശാപഗ്രസ്തൻ, പാപി. ഇവരിൽ അഞ്ചാം തരക്കാരാണ് അഷ്ടവൈദ്യന്മാരായ മൂസ്തത ന്മാർ, ആലത്ളർ നമ്പി തുടങ്ങിയവർ, ആയുധം വാങ്ങിയ ശാസ്തനമ്പൂരി മാർ, വേദാദ്ധ്യയനം ഉപേക്ഷിച്ചവർ എല്ലാം. ഇവർക്കെല്ലാം കറച്ചിലിനു കാരണം വൈദ്യവ്വത്തിയോ, ആയുധവിദ്യയോ ഒന്നമല്ല എന്നു സ്വാമി കൾ വെളിപ്പെട്ടത്തുന്നു. തടർന്നുള്ള മൂന്ന് വിഭാഗങ്ങളെയും സ്വാമികൾ വിദദ്ധമായി വിശകലനം ചെയ്യുന്നു. തന്റെ നിഗമനങ്ങൾക്ക് ഉപോൽബ്ബ ലകമായി ഏറെ ഉദാഹരണങ്ങളും ഉദ്ധരിക്കുന്നു. ഈ ഏട്ടുക്കുട്ടൽം ബ്രാഹ്മ ണർ തന്നെ. ഓരോ നിസ്സാരകാരണങ്ങളെ ചൊല്ലി തരം തഴ്യപ്പെട്ടവർ. ഇവിടെയെല്ലാം അവ്യാഹ്തി, അതിവ്യാഹ്തി എന്ന ദോഷങ്ങൾ സ്വാമിദർ ശിക്കുന്നു.

മലയാളത്തിലെ ആദിവാസികൾ ഈ വരത്തരെ ആദ്യം ഓടിച്ചു വിട്ടതാണ്. അവർ വീണ്ടും വന്നു. ഇതിനെല്ലാം പരശുരാമനെ സാക്ഷി നിർത്തുന്നു. രണ്ടാമത്ര വന്നവർ പിൻകട്ടമ, മൻകട്ടമ ഇവ സൗകര്യം പോ ലെ അണിയുന്നു. പോറ്റി, നമ്പിതിരി, നമ്പൂതിരി, നമ്പൂരി ഇങ്ങനെയായി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇവരുടെ ചേഷ്ടകളൊന്നും പരശുരാമ കല്പിതമല്ലത നെ.

എന്ര്യാൻ നമ്പൂരിയായതും, പോറ്റിയായതും പിന്നീട്ട് നമ്പൂരിയാ യതും മറിച്ചും പതിനാറോളം ഉദാഹരണങ്ങളിലൂടെ കാണിച്ചുതരുന്നു. ശാ പഗ്രസ്തരേന്നും പാപികളെന്നും പറഞ്ഞു അധമന്മാരാക്കി മാറ്റിനിർത്തിയ വിഭാഗക്കാരെപ്പറ്റി നമ്പൂരിമാർതന്നെ കൃത്രിമമായി പടച്ചുവിട്ട *കേരളമാ* ഹാത്മ്യം, കേരളോല്പത്തി തുടങ്ങിയ ആദ്യകൃതികളിൽ നിന്നു ചൂണ്ടിക്കാ ണിച്ചകൊണ്ട് ഈ അധമവിഭാഗ വിഭജനം പച്ചക്കള്ളമെന്ന് സ്വാമി അ സന്നിദ്ധമായി പറയുന്നു. മലയാള ബ്രാഹ്മണർക്കിടയിലെ ഹീനചര്യക ളെയും കടില തന്ത്രങ്ങളെയും വരച്ചകാട്ടന്നു.

ദരിദ്രരായ ബ്രാഹ്മണരും, അവരിലെ തന്നെ ഇളയതുമാരും ശൂദ്ര രുടെ (നായരുടെ) ചാത്തമ്പണ്ണന്നതും, ദക്ഷിണ വാങ്ങുന്നതും സാധാരണ മായിരുന്നു. അവരെയൊക്കെ പാപികളോ ശാപഗ്രസ്തരോ ആക്കി. വെളി യിൽ പറയാൻകൊള്ളാത്തവിധം തകരാറുകൾ കാണിച്ച് കുറെപേരെ പാപികളായി മുദ്രകത്തി. ഇതിനെല്ലാം തെളിവുകളം നിരത്തുന്നു. അതേ സമയം പാപികളാക്കിയ ഇളയഇ്, മൃത്തഇ് ഇടങ്ങിയവരെ തങ്ങൾക്കു പ്ര യോജനമുണ്ടെന്ന കണ്ടാൽ യോഗ്യനമ്പൂരിമാരാക്കാന്രം ഇവർക്കു മടിയി ല്ല. നമ്പൂരി ഇളയതാകന്നത്രം മറിച്ചം പണിക്കർ നമ്പൂരിയാകന്നത്രം മറി ച്ചം പിന്നെ പോറ്റിയാകന്നതും എല്ലാം ധാരാളം സംഭവിച്ചിരുന്നു. ഉദാഹ രണങ്ങൾ സൂലഭം. വടക്കാക്കർ രാജാവിനു വേണ്ടി മന്ത്രി മുക്കുവരെ പിടി ച്ച നമ്പൂരിമാരാക്കി കാൽ കഴുകിച്ച് ഊട്ട നടത്തിയ സംഭവം സ്വാമി ഉദാ ഹരിക്കുന്നു. നായർ ഗ്ലഹങ്ങളിലും മാരാർ ഭവനങ്ങളിലും നിന്ന് തന്ത്രശാ സ്തഗ്രന്ഥങ്ങൾ കവർന്ന കഥകൾ തുടർന്ന വിവരിക്കുന്നാണ്ടു്. അതുപോലെ ഒരു തരണനല്ലർ നമ്പൂരി പിണങ്ങിപ്പിരിഞ്ഞു് ചെങ്ങന്നൂർ ചെന്ന് പോറ്റി മഠത്തിൽ വിവാഹം കഴിച്ച് താഴമൺ പോറ്റിയായി വിളികൊണ്ട കഥ യും സ്വാമിവിവരിക്കുന്നു. സ്വാമി ഇതെഴുതുന്നതിനും 60 വർഷം മുമ്പ് നട ന്ന സംഭവമാണിത്ര്. ഇന്നേക്ക് ഏതാണ്ട്ട് രണ്ട്ട് നൂറ്റാണ്ടുമുമ്പ്.

മൃത്തതന്മാർക്ക് ആഢ്യനന്വരിമാർ വിലക്ക് ഏർപ്പെട്ടത്തിയ കഥ വളരെ വിചിത്രമാണ്. മൃത്തതന്മാരെ ശിവദ്വിജന്മാരായാണ് നന്വരിമാർ കരുത്രക. ഒരു മൃത്തത് വ്യാജനാമത്തിൽ ഒരു നന്വരി സ്തീയെ വേളികഴി ച്ചു. തുടർന്ന് പര്ശുരാമൻ അവരെ മാറ്റിപാർപ്പിച്ചു ക്ഷേത്രസോപാനം കഴ കാൻ ഏർപ്പാടാക്കി. തുടർന്ന് മറ്റൊരു അശ്ലീല വിലക്കും കല്പിച്ചു. ആ മൃ ത്തത് ഭാര്യയുമായി സഹശയനം പാടില്ല. അതേസമയം ബ്രാഹ്മണർക്ക് യഥേഷ്യം അവളെ അനഭവിക്കാം, സന്തത്യുല്പാദനം നടത്താം. പാപമേത്ര മില്ല പോരേ പൃരം. ജാതി നിർണ്ണയം എന്ന കൃതിയിൽ നിന്ന് ഒരു ശ്ലോ കം ഉദ്ധരിച്ചു് സ്വാമി അർത്ഥം എഴുതന്നം. കൃതയുഗം മുതൽ കലിയുഗം വ രെ ബ്രാഹ്മണ ദമ്പതികളിൽ പാത്രത്തിനോ ബീജത്തിനോ വ്യഭിചാര ദോഷത്തിനെ മറ്റെയാൾ അറിയാതെ ഉല്പാദിച്ചുണ്ടാകുന്ന വംശം കൃതയു ഗത്തിൽ തന്ത്രി, ത്രേതയിൽ ഭാരത ഭട്ടാരകൻ, ദ്വാപരത്തിൽ അഗ്രിമൻ (മൂത്തത്ത്), കലിയിൽ ചാക്യാർ എന്നറിയപ്പെട്ടമത്രെ. പരശ്രമാമൻ മലയാ ളത്തെ സൃഷ്ടിച്ചതു് ത്രേതായുഗത്തിൽ എങ്കിൽ മുൻപ്രമാണമനുസരിച്ചു് ത ത്രിയും, ഭട്ടാരകന്ദം, മൂത്തതുമൊന്നും ഈ കലിയുഗത്തിൽ ഉണ്ടായിരി ക്കാൻ പാടില്ല. എന്നാൽ വാസ്തവം അതല്ലല്ലൊ. ഇവയെല്ലാം ശുദ്ധ അ സംബന്ധങ്ങളും അസത്യങ്ങളും തന്നെ. തീർത്തം വിചാരാർഹങ്ങളായ ഇത്തരം നിരവധി സമ്പ്രദായങ്ങൾ ചാതർവർണ്യത്തിന്റെ തലപ്പത്തിരി ക്കുന്നവരെന്ന് അഹങ്കരിച്ചുവാണ ഈകൂട്ടങ്കടെ ചരിത്രത്തിൽ ഉടനീളം ക ണ്ടെത്താം. ഈ അടുത്തകാലം വരെ ഇളയതെന്നറിയപ്പെട്ടിരുന്ന പല രും ഇന്ന നമ്പൂരിമാരാണ്. ഇവിടെ ശൂദ്രന്റെ (നായരുടെ) പുരോഹിതൻ ഇന്നും ഇളയതെന്നു പറയുന്നവരാണല്ലോ.

ഇത്രയും ഭാഗങ്ങളേ ഇപ്പോൾ കണ്ടുകിട്ടിയ രണ്ടാം പുസ്തക ത്തിൽ അവശേഷിച്ചിട്ടുള്ളൂ. ബാക്കി എത്രമാത്രം നഷ്ടപ്പെട്ടുപോയി എന്നു തിട്ടമില്ല. തീർച്ചയായും വിലപ്പെട്ട കറെ അധികം ഭാഗങ്ങൾ നഷ്ടപ്പെട്ടി രിക്കണം. സ്വാമികളുടെ *പ്രാചീനമലയാളം* ഒന്നാം പുസ്തകം, ഇപ്പോൾ ക ണ്ടെടുത്ത രണ്ടാം പുസ്തകം (അപൂർണ്ണം) *വേദാധികാരനിരൂപണം* ഇവ യിലെ കണ്ടെത്തലുകൾ അക്ഷരം പ്രതിശരിവയ്ക്കുന്നതും വിപ്പലമായി വി സ്തരിക്കുന്നതുമായ ദിവംഗതനായ ചരിത്രഗവേഷകൻ ശ്രീ. പി. ഭാസ്കരന ണ്ണിയുടെ *പത്തൊമ്പതാം നൂറ്റാണ്ടിലെ കേരളം* എന്ന മഹാചരിത്രഗവേ ഷണ ഗ്രന്ഥം, പ്രത്യേകിച്ചും അതിലെ അഞ്ചാം ഭാഗമായ ജാതികൾ എ ന്ന അദ്ധ്യായം ഞെട്ടിക്കുന്ന സത്യകഥനങ്ങൾകൊണ്ടു് വായനക്കാരനെ വീർപ്പമുട്ടിക്കാൻ പോന്നതാണു്.

ചട്ടമ്പിസ്വാമികളിൽ ബ്രാഹ്മണ വിദ്വേഷം ആരോപിക്കുന്നഇ് ആ മഹാമഹർഷിയുടെ ജീവിതദർശനങ്ങളെപ്പറ്റി മനസ്സിലാക്കാത്ത ക്ര പമണ്ടുകങ്ങൾ മാത്രമാണ്. ശുദ്ധ ഗവേഷണത്തിൽ, സത്യം കണ്ടെത്തു ന്നതിൽ മാത്രമായിരുന്നു അവിടത്തേക്കു താല്പര്യം. സദാ ആത്മാരാമ നം, അവധൂതന്രം, വീണേടം വിഷ്ണലോകം എന്നു കരുതി ജീവിച്ചവന്രമാ ത ആ അതിവർണ്ണാശ്രമിക്കുണ്ടോ വിദ്വേഷഭാവം. പ്രാപഞ്ചികരുടെ ഷ ഡ്രൈമി മേഖലകളെയെല്ലാം അതിക്രമിച്ചു് പരമവ്യോമത്തിൽ യോഗന യനങ്ങൾ നീട്ടി നിത്യസഞ്ചാരിയായിക്കഴിഞ്ഞിരുന്ന ആ സദ്ഗ്വരുവിന്റെ നിത്യഭാവങ്ങൾ പൂർണ്ണമായ അഹിംസയും സർവസാഹോദര്യവുമായിരു നമ്പോ.

15

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

പ്രാചീനമലയാളം

# പ്രാചീന മലയാളം

രണ്ടാം പുസ്തകം

## മലയാള ബ്രാഹ്മണരുടെ നാമങ്ങൾ

മലയാള ബ്രാഹ്മണർക്കുള്ള മൂന്ന് നാമങ്ങളും അതുകളുടെ അർത്ഥ ങ്ങളും: ന്റർ ഗ്രാമങ്ങളിലെ ബ്രാഹ്മണർക്കു എമ്പ്രാൻ എന്നും, നമ്പൂരിയെ ന്നും, പോറ്റിയെന്നും മൂന്ന് നാമങ്ങൾ ഉണ്ടു്. എന്നാൽ ആ മൂന്ന് നാമങ്ങ ളേയും പറ്റി *കേരള മാഹാത്മ്യ*ത്തിൽ ഒന്നും തന്നെ പറഞ്ഞു കാണുന്നില്ല. ഒരു *കേരളോല്പത്തി*യിൽ ആര്യാവർത്തത്തിൽ നിന്നും വന്നവരെ നമ്പൂരി യെന്നു പറയും എന്നു മാത്രം കാണുന്നു. മാപ്പിളത്തിങമുല്പാടിന്റെ *കേരളോ വകാശക്രമം* എന്ന ഗ്രന്ഥത്തില്പം *ജാതിനിർണ്ണയ*ത്തില്പം എന്വാൻ ശ ബ്ദത്തിനുമാത്രം അർത്ഥം പറഞ്ഞുകാണുന്നു. പാച്ചുമൂത്തതിന്റെ *കേരളോ ല്പത്തി*യിൽ ഈ മൂന്നം ശബ്ദങ്ങൾക്കും അർത്ഥം പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു്.

## 'ഹെബ്രാഹ്മണാർദ്ധനാമാനൊ' (*ജാതിനിർണ്ണയം*)

പരശ്രരാമൻ ഇവരെ 'ഹെബ്രാഹ്മണാ' എന്ന വിളിക്കുകയും അ തിൽ പകതി ഭാഗത്തെ ഇവരുടെ പേരാക്കി കല്പിച്ച് ഇവരെ 'ഹേബ്രാ' എന്ന പറഞ്ഞു വരികയും ആയഇ് എമ്പ്രാൻ ആയി എന്ന് മാപ്പിള തിരുമ ല്പാടിന്റെ *ജാതിനിർണ്ണയ*ത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

പാച്ചുമൂത്തതിന്റെ *കേരളോല്പത്തി*യിൽ എം. പെരുമാൻ എന്നാള്ള ഇ് ലോപിച്ച് എന്റെ രക്ഷിതാവ് എന്നർത്ഥമുള്ള എന്വ്രാൻ ആയിത്തീർ ന്ന എന്ന പറഞ്ഞിട്ടണ്ട്.

നമ്പൂരി എന്ന വാക്കിൽ ബ്രഹ്മപരമായിരിക്കുന്ന 'ന' ശബ്ദത്തിന് വേദം എന്നർത്ഥമാകയാൽ അതിന് 'നം-പൂരയതി ഇതി നമ്പൂരി' എന്നി ങ്ങനെ വേദത്തെ പൂരിപ്പിക്കുന്നവൻ അല്ലെങ്കിൽ വേദപാരായണപ്രധാ നൻ എന്ന അർത്ഥമാകന്ന എന്ന് മൃത്തതു് അഭിപ്രായപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ൻ

'പോറ്റി' ശബ്ദത്തിന് 'ഈശ്വരൻ' എന്നു അർത്ഥമാകന്നു എന്നും അതിൽ കാണന്നു.

'ഇതുകളിൽ എന്ത്രാൻ ശബ്ദം പെരുമ്പഴയ്ക്ക വടക്ക് മുപ്പത്തിരണ്ടു തള്ഗ്രാമത്തിലുള്ളവർക്കം, നമ്പൂരി ശബ്ദം പെരുഞ്ചല്ലുരു മുതൽ കാടമുറിവ രെയുള്ള എല്ലാ പേർക്കാ, തെക്ക അമ്പലപ്പുഴയും അരിപ്പാട്ടുവരെയും വട ക്ക നിന്നം വന്ന ചിലർക്കം പോറ്റി ശബ്ദം അതിന തെക്കുള്ളവർക്കാം ആകുന്ന' എന്നം അതിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നം.

മാപ്പിള തിരുമുല്പാട്ട് എന്പ്രാൻ എന്ന ശബ്ദത്തെ സംസ്തൃത വാക്കാ യിട്ടു ചേർത്ത്ത 'ഹെബ്രാഹ്മണാർദ്ധനാമാനൊ' എന്നുള്ള വ്യാഖ്യാനത്തെ സ്വീകരിച്ചിരിക്കുന്നു. പാച്ചുമൂത്താഇ് എന്പ്രാൻ ശബ്ദത്തെ തമിഴ് വാക്ക് അ ല്ലെങ്കിൽ മലയാളവാക്കായിട്ടു ചേർത്ത്ത് അഇ് 'എമ്പെരുമാൻ' എന്നുള്ളത് ലോപിച്ചത്രം 'എന്റെ രക്ഷിതാവ്' എന്നർത്ഥമുള്ളത്രം ആകന്ന എന്നും മാ പ്പിളതിരുമുല്പാടു പറഞ്ഞതിനു നേരേ വിപരീതമായിട്ടും മുപ്പത്തിരണ്ടു തുള ഗ്രാമക്കാർക്ക് മാത്രമുള്ളതാണെന്നും പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

പാച്ചു മൂത്തത്ത് 'നമ്പൂരി' ശബ്ദത്തെ സംസ്കൃത വാക്കായി ചേർത്ത് മുൻ കാണിച്ചപ്രകാരം വേദത്തെ പൂരിപ്പിക്കുന്നവൻ എന്ന് വ്യാഖ്യാനിച്ചി രിക്കുന്നു. മാപ്പിളതിരുമുല്പാട്ട് ഇങ്ങനെയുള്ള വിശേഷ കൃത്രിമ വ്യാഖ്യാന മൊന്നും അതിലില്ലെന്നു വിചാരിച്ചായിരിക്കാം സാധാരണ ശേഖര ത്തിൽ വിട്ട കളഞ്ഞത്ര്.

പാച്ചു മൂത്തത്ത് 'പോറ്റി' ശബ്ദത്തിനെ മലയാള വാക്കായിട്ടു കരു തി ആയതിന്നു ഈശ്വരനെന്ന് അർത്ഥം കല്പിച്ചു. തിരുമുല്പാടു് വിശേഷി ച്ചൊന്നം പറയാനില്ലെന്നും സാധാരണ എല്ലാപേർക്കും അറിയാവുന്നതാ ണെന്നും കരുതിയായിരിക്കാം അതിനെകറിച്ചു് ഒന്നും പറയാതെ വിട്ടുക ളഞ്ഞിരിക്കുന്നത്ക്.

ഈ മലയാള ബ്രാഹ്മണർ (എമ്പ്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി) എല്ലാപേ രും അന്യദേശങ്ങളിൽ നിന്ന് ഭാർഗ്ഗവനാൽ കൊണ്ടുവരപ്പെട്ടവരെന്ന് പ്ര മാണങ്ങളിൽ കാണന്നുവല്ലോ. എന്നാൽ അപ്രകാരം തന്നെ ചിന്തിച്ചു നോക്കാം. ആ സ്ഥിതിയ്ക്ക് മുമ്പറഞ്ഞ മൂന്ന് നാമങ്ങളം ഇവിടെ വരുന്നതി

17

2 2 2 Br 10 0 20 mrs (20 0) rd, mongh) mi con is as man of any and and sales as a non 6 200 m lasm mus 6 is and a mo 2 and 2 ans 2 allos m as or as 2 Gons 12 arros 6 m 38 201 is rom to minon in Red 202 0819 2 2005 200 6 2000 00 00 0 20 0 0 2 20 or Smilmo. Unstanto Deg coroz silro Bo ono 20min den 28 26292 mon and an man La ma s a foi anomimen m 21 2 as no mol of 8mm mang & parmen m e, Bost 2 aros aborns ATO O 24 5 0 100 om 0305 ML CB 1003 of Dal) 6 & me 25 25 2 ( ma) and and 25 n amb and Bram 3 2 m 2 m m, & Rug , 20 mo, 100, 10 200, Que no made up a nois a Bon suy rolling any ols and dries vorol) 2000 vor mee male 121613 (2010000 man as 2. 24, 2 0 as , 2 6 mm 63 9 23 2 n Bru O B 2

ന് മുമ്പ് ഇവർ ഇരുന്നിരുന്ന സ്വദേശങ്ങളിൽ ഉണ്ടായിരുന്നവയൊ ഇ ങ്ങോട്ടുവരുമ്പോൾ മാർഗ്ഗത്തിൽ നിന്നും സിദ്ധിച്ചവയൊ ഇവിടെ വന്നു ചേർന്നതിന്റെ ശേഷം ഇവിടെ നിന്നും ലഭിച്ചവയൊ ആയിരിക്കണം.

മുമ്പറഞ്ഞ *കേരളോല്പത്തി*യിൽ നമ്പൂരിമാങടെ പൂർവ്വ വാസ സ്ഥാാനമായി പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ആര്യാവർത്തത്തിലാകട്ടെ ഇവിടെകൊ ണ്ടുവരപ്പെട്ട ബ്രാഹ്മണങ്ങടെ സ്വദേശങ്ങളായി *കേരള മാഹാത്മ്യ*ത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്ന കൃഷ്ണാതീരം, മദ്ധ്യാർജ്ജനം, ശാലീവാഹം, മധ്യര (ഉത്ത രമധുരയൊ ദക്ഷിണ മധുരയൊ രണ്ടും കൂടി ആയാലും ശരി) മുതലായ സ്ഥലങ്ങളിലാവട്ടെ (എന്ത്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി) ഈവക ശബ്ദങ്ങൾ ഒങ കാലത്തം ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഇപ്പോഴുമില്ല. അഥവാ അങ്ങിനെ ഉള്ളപോ ലെതോന്നന്ന പക്ഷം ഈ ദ്രാവിഡവാക്ക് ഇവിടെ (ഗോകർണ്ണ)ത്തിന തെക്കു വശത്തുള്ള ദിക്കുകളിൽ നിന്ന് അങ്ങോട്ട്ട ചെന്നിട്ടുള്ളവയായിരി ക്കും. അത്ര തന്നെയുമല്ല, മലയാളത്തെ ഒഴിച്ചു് മറ്റ സ്ഥലങ്ങളിൽ ബ്രാഹ്മ ണരെല്ലാം ഈ നാമത്രയത്തെ നിസ്സാര സ്ഥിതിയിലും ചേരാത്തതായി ട്ടാണ് വച്ചിരിക്കുന്നതു്. അതിനാൽ ഈ നാമങ്ങൾ അവരുടെ സ്വദേശ ത്തു നിന്നും സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളവയല്ല.

മലയാള ഭൂമിയുടെ വടക്കേ അതിർത്തിയും തുളനാട്ടിന്റെ തെക്കേ അതിർത്തിയും കൂടിച്ചേർന്ന സ്ഥലമായ കാഞ്ഞിരോട്ട പുഴയുടെ വടക്കെ കരെ തൊട്ട് വടക്കോട്ട് അതായത് തുളഗ്രാമങ്ങളിലാകട്ടെ<sup>1</sup> മലയാളമൊഴി ചൂള്ള മറ്റെവിടെയെങ്കിലുമാകട്ടെ ഒരിടത്തും എമ്പ്രാൻ, നമ്പൂരി, പോറ്റി എ ന്നുള്ള ശബ്ദങ്ങളും ഇതുകളെകുറിച്ചുള്ള ബഹ്മമാനവും അല്പംപോലും ഇല്ലാ തെ തന്നെ ഇരിക്കകൊണ്ട് മാർഗ്ഗ മദ്ധ്യത്തിൽ വച്ചു സിദ്ധിച്ചിരിപ്പാനമിട യില്ല.

വിശേഷിച്ചും തുളഗ്രാമത്തിലുള്ളവർക്കു അയ്യൻ, പട്ടൻ മുതലായ വേറെ നാമങ്ങളല്ലാതെ എന്ത്രാനെന്ന നാമം ഒരു നാളം (ഇന്തവരെയും) അവരുടെ സ്വദേശത്ത് ഉണ്ടായിട്ടില്ലാത്തതുകൊണ്ടു്, മലയാളത്തിൽ കൊണ്ടിരുത്തിയശേഷം പോയേച്ചു രണ്ടാമതു വന്ന ബ്രാഹ്മണർക്കു എ സ്രാനെന്ന നാമവും കൊടുത്തു നവ ഗ്രാമങ്ങളിൽ ഭാഗ്യവൻ ഇരുത്തി എ ന്ന പറയുന്നതു ശരിയല്ല.

കൂടൽമാണികൃം ക്ഷേത്രത്തിലെ ഒടുവിലത്തെ തച്ചുടയ കൈമളുടെ ഭാര്യവീടായ വെട്ടി യാട്ടിൽ തറവാട്ടിൽ നിന്നും ലഭിച്ച പ്രാചീനമലയാളത്തിന്റെ ന്ററുവർഷമെങ്കിലും പഴ ക്കമുള്ള കയ്യെഴുത്തു പ്രതിയുടെ ഒരു പേജ്

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> മലയാളം തമിഴിന്റെ ഒരു വക ഭേദമാകയാൽ പ്രത്യേകം പറയാത്തതാണ്

എല്ലാം കൊണ്ടു് കാഞ്ഞിരോടുപുഴ മുതൽ തെക്കോട്ടുള്ള ദിക്കായ ഈ മ ലയാളത്ത് ഈ നാമങ്ങളും ഇതുകളെപറ്റിയുള്ള ബഹുമാനവും ധാരാളം ന ടപ്പായിരിക്കയാൽ ഈ നാമങ്ങളുടെ ജനനഭ്രമി ഇവിടം തന്നെയാണെ ന്നുളളത്ത സ്പഷ്ടമാകന്നം.

അത്രയുമല്ല, പൂർവകാലം തുടങ്ങി അടുത്തകാലം വരെയുള്ള ആ ധാരപ്രമാണങ്ങൾ, പുരാണങ്ങൾ, ഗ്രന്ഥവരികൾ മന്ത്രങ്ങൾ, ഇതിഹാസ ങ്ങൾ, പലവകപാട്ടുകൾ മതലായ സകല രേഖാപ്രമാണങ്ങൾ, പ്രഭ്രക്കൾ, മരങ്ങൾ, ശരീരാവയവങ്ങൾ എന്നു വേണ്ട സകല പദാർത്ഥങ്ങളുടേയും നാമങ്ങൾ ഇത്രകളെല്ലാം തമിഴ് ഭാഷയിൽ ഇരിക്കുന്നു. 'നന്നുൽ' എന്ന തമിഴ് വ്യാകരണ (ഇലക്കണ)ം.

> 'തെൻ പാണ്ടികട്ടം, കടം, കർക്താ, വെൺപൂഴി പന്റി, യരുപാ, വതൻവടക്കു നന്റായ ചീതം മലൈനാട്ടു, പുന്നാട്ടു, ചെന്തമിഴ് ചേർ, ഏതമിൽ പന്തിരുനാട്ടെൻ'

ഈ പ്രമാണം കൊണ്ടും ഇവിടം (ഈ മലയാള ദേശം) ആകട്ടെ തമിഴ് ദേശം<sup>2</sup> അല്ലെങ്കിൽ തമിഴ് ദേശങ്ങളിലൊന്നായ ഒരു ദേശമെന്ന ള്ളതു പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്നു.

ഒരു ദേശത്തെ പ്രഭ്ര, ഭ്രമിവിഭാഗം, ഭവനം, മുതലായതുകൾക്ക് ഓ രോരൊ സംഗതികളെ കാരണമാക്കി ആദേശത്തിലെ സ്വഭാഷയിൽ നാമം ഏർപ്പെട്ടിരിക്കുമെന്നുള്ളത് യുക്കൃന്ദഭവങ്ങൾക്കു ചേർന്നതാണ ല്ലോ.

ആ സ്ഥിതിക്ക് അതാതുദേശത്തെ ഭാഷയിലുള്ള നാമങ്ങൾക്ക് അതുകൾ ഏർപ്പെടുവാനള്ള കാരണങ്ങളെ അടിസ്ഥാനപ്പെടുത്തിയും വാ ക്കുകളെ ഭേദപ്പെടുത്താതേയും ശരിയായി അർത്ഥം കല്പിക്കേണ്ടതാണ്. അല്ലാതെ അതാതിന്റെ നാമമായ വചനത്തെ വികാരപ്പെടുത്തി അന്യ ഭാഷയിലെ വചനമെന്നാക്കി ആവശ്യത്തിനു തക്കതായ വിധ ത്തിൽ അതിലേക്ക് കൃത്രിമമായിട്ട് അർത്ഥം കല്പിക്കയൊ അല്ലെങ്കിൽ ആ വാക്കിനെ ഒരു മാതിരി ഭേദപ്പെടുത്തി ആ ഭാഷയിൽ തന്നെയുള്ള വേറൊരു വചനമെന്നാക്കി അതിന്നു ചേരുന്ന പടി വല്ല അർത്ഥത്തേയും കല്പിക്കയൊ, അല്ലാത്തപക്ഷം വചനമങ്ങനെ തന്നെയിരിക്കവെ അയ ഥാർത്ഥമായ അർത്ഥത്തെ കല്പിക്കയൊ ചെയ്താൽ ആയഇ് വാസ്തവ സം ഗതിയെ മറയ്ക്കുന്നതിന്നും വേറെ കൃത്രിമ സംഗതിയെ ഉണ്ടാക്കി ചേർക്കു ന്നതിനും വേണ്ടി മാത്രമാണെന്നു കരുതി ആയതിനെ തൃജിച്ചു കളയേ ണ്ടതാകുന്നു.

മലയാളത്തിലെ ദേശഭാഷ, മലയാളഭാഷ തന്നെ ആയിരിക്കാന ല്ലേ പാടൊള്ള? ആ മറയ്ക്ക് അന്യനാട്ടിൽ തീരെ ഇല്ലാത്തവയും ഈ നാ ട്ടിൽ ധാരാളം നടപ്പള്ളവയും ഇവിടെ നിന്നു സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളവയുമായ ഈ നാമങ്ങൾക്ക് ഇവിടുത്തെ ദേശഭാഷയായ മലയാളത്തിൽ നിന്നും കിട്ടു ന്ന അർത്ഥത്തെ മാത്രമേ കല്പിക്കാൻ പാടൊള്ള എന്നു ന്യായമായിൽ നിട്ടും അവ സംസ്കതഭാഷയിലുള്ളതുകളാണെന്നു നടിച്ചു് തോന്ന്യാസമാ യിട്ടു് അർത്ഥം ചെയ്തിട്ടുള്ളതു് അജ്ഞാനം കൊണ്ടൊ അന്യായമായ വല്ല ഉദ്ദേശം കൊണ്ടൊ തന്നെ ആയിരിക്കണം.

ഇനി ഇതുകളെല്ലാം തെറ്റായ അർത്ഥങ്ങളാണെന്ന് പ്രത്യേകം എടുത്തുകാണിക്കാം.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ഇവിടം തമിഴ് ദേശം ആകന്നു എന്നുള്ളത് ഇതിൽ ഇനി ഒരു സ്ഥലത്ത വിസ്താരമായി കാണിക്കും.

നിഷേധം :- 'എമ്പിരാനെ നീ നൊന്താൽ' എന്ന തമിഴ് രാമായണത്തി ലും 'എമ്പിരാൻ ചമ്പന്തടിയാർക്ക മടിയേൻ' എന്ന പെരിയപുരാണം, തി അത്താണ്ടപ്പതികത്തിലും ഇത്രപോലെ മറ്റ് അസംഖ്യം പ്രയോഗങ്ങളും തമിഴിൽ കാണുന്നല്ലൊ. പാണ്ടിക്കാരേയും ഭാർഗ്ഗവൻ അപ്രകാരം വിളി ച്ചിട്ടുണ്ടായിരിക്കുമൊ? അല്ലെങ്കിൽ നായന്മാർ അവിടങ്ങളിലും ചെന്ന് അവരെക്കൊണ്ടും അപ്രകാരം പറയിച്ചതായിരിക്കുമൊ? ഈ മുറയ്ക്ക് ത സ്വാക്കളെന്ന ശബ്ദത്തിന് ഭാർഗ്ഗവൻ അദ്ദേഹത്തെ സബ്രാഹ്മണഃ (ആ ബ്രാഹ്മണൻ) എന്നു പറഞ്ഞതായും ആയതിനെ മുൻപോലെ പാതിയാ ക്കി 'സബ്രാ' എന്നും അതു് പിന്നീട്ട് 'തമ്പ്രാ'ക്കളെന്നും ആയതായി പറ യാതെ സമ്രാഡേന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതും അസംബന്ധം തന്നെ.

പാച്ചൂ മുത്തതിന്റെ പുസ്തകത്തിൽ 'എം പെരുമാൻ' എന്നുള്ളത് ലോപിച്ച് 'എമ്പ്രാൻ' എന്നു വന്നതാണെന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഈ ശ ബൂം എം പെരുമാനെന്നുള്ളത് ലോപിച്ചതല്ല. ഇതിന്റെ രൂപം എമ്പിരാ നെന്നതന്നെയാണ്. ഇതിന് എന്റെ പെരിയവൻ എന്ന് അർത്ഥവ്വമാക ന്നു.

## എന്വ്രാൻ

ബ്രാഹ്മണർക്ക് ഏത്ര ദിക്കിലും പൊതുവെ ഉള്ള ബ്രാഹ്മണ ശബ്ദ ത്തിന പുറമെ, അവിടെ നടപ്പുള്ള ഒരു ഉപാധിനാമവും കൂടി ഇല്ലാതിരി ക്കയില്ല. അയ്യൻ, ഭട്ടൻ, അചാര്യൻ മുതലായവ ഉദാഹരണങ്ങളാകന്നം. ഈ എമ്പ്രാന്മാർക്ക് മാത്രം ആദ്യമെ അവരുടെ ദേശത്ത് ബ്രാഹ്മണരെ ന്ന മാത്രമല്ലാതെ വേറെ ഒരു ഉപാധി നാമവും ഉണ്ടായിരുന്നില്ലയൊ? എ തുകാരണത്താലാണ് ഈ വിളിമൊഴിയെ ഇത്ര പ്രയാസപ്പെട്ട് നാമമാ ക്കി തീർത്തത്ക്? പേരറിയാൻ പാടില്ലാത്തവർ ഒരു സമയം സാമാന്യമാ യുള്ള കലനാമത്തെച്ചൊല്ലി വിളിച്ചെന്ന വന്നേക്കാം. ഏതായാലും ആയ തിനെ തന്നെ നാമമാക്കുകയെന്നും ഇക്കുട്ടർക്ക് പൂർവകാലം തുടങ്ങി അ ന്ന വരെ യാതൊരു ഉപാധിനാമവും സ്ഥാനപ്പേരും ഇല്ലാതിരുന്നു എന്നം ഉള്ളത്നാധുവായിവരികയില്ല.

ഇനി ഒരു പക്ഷെ മുമ്പറഞ്ഞപോലെ ബ്രാഹ്മണശബൃത്തിനെ നാ മമാക്കി എന്ന തന്നെ ഇരിക്കട്ടെ. എന്നാലും ഇതിലേക്കു അവശ്യമില്ലാ ത്തതായ 'ഹെ' ശബ്ദം കൂടി ചേർക്കയും 'ഹ്മ' കാര 'ണ' കാരങ്ങളെ മുറിച്ചു തള്ളിക്കളകയും ചെയ്ത എന്നുള്ളതും മുൻപോലെ അസംബന്ധം തന്നെ.

നമ്പൂരിമാരേയും പോറ്റിമാരേയും ഭാർഗ്ഗവൻ 'ഹെബ്രാഹ്മണ' എ ന്ത് ഒരിക്കലും പറകയൊ വിളിക്കയൊ ചെയ്തിട്ടില്ലായിരിക്കുമൊ? ആട്ടെ ആയതു്മിരിക്കട്ടെ, പുലയർ മുതലായവർ മലയാളി നായന്മാരെ 'എമ്പി രാ'(ക്കൾ)നെന്നും നായർ സ്ത്രീകളെ 'എമ്പിട്ടിയാർ' (എമ്പിരാട്ടിയാർ) എ ന്നും വളിക്കുന്നതു നടപ്പാണല്ലൊ. ഇവരെയും ഭാർഗ്ഗവൻ 'ഹെബ്രാഹ്മണ' എന്നു വിളിച്ചിരിക്കുമൊ?

സമാധാനം :- ഈനാമം കേട്ടു കൊതിയിളകി നായന്മാർ പുലയരെക്കൊ ണ്ടു് വിളിപ്പിച്ചതായിരിക്കാം.

ഇപ്രകാരം 'ഉത് 'കം' 'ഖം' 'ഓം' 'തത് 'സത് 'അ' പിന്നെ 'ബ്ബ ഹത് 'മഹസ്സ് മുതലായ ശബ്ദങ്ങളുമല്ലാതെ മൂത്തത്ക് പറഞ്ഞിട്ടുള്ളപോലെ 'ന' ശബ്ദം ബ്രഹ്മപരമായിട്ടു കാണമെന്നു തോന്നന്നില്ല.

ഇനി 'കോടരീശക്തി സഹിതശ്ശിവോണകാരാർത്ഥ വാചകഃ' എ ന്ത് വിദ്യാരണ്യ സ്വാമികൾ പറഞ്ഞിരിക്കകൊണ്ട് 'ണ' ശബ്ദം ശിവപര മാകയാൽ ശിവബ്രഹ്മങ്ങൾക്ക് അഭേദത്തെ കല്പിച്ച് ശിവനെ ബ്രഹ്മായി ട്ടം 'പ്രകർഷേണ നവൊയസ്മാൽ പ്രണവസ്തേന കീർത്തിതഃ' എന്നുള്ള അഭിയുക്തവചന പ്രകാരവും ത്രി + നയനം ത്രിണയനം, പ്ര + നമിതം പ്ര ണമിതം എന്നിങ്ങനെ 'ന' ശബ്ദത്തിന് 'ണ' ശബ്ദം പ്രയോഗത്തിലിരിക്ക യാലും അതുകൾക്കും അഭേദത്തെകല്പിച്ച് 'ണ' ശബ്ദത്തെ 'ന' ശബ്ദമായി ട്ടം അതിനെ (ആ 'ന' ശബ്ദത്തെ) ബ്രഹ്മപരമായിട്ടം അർത്ഥം ചെയ്തതാ ണെങ്കിൽ ഈ പ്രയോഗങ്ങൾ നിമിത്തം 'ന' കാരംസവാനത്ത് 'ണ' കാര സിദ്ധിയേ ആയിട്ടുള്ള. 'ണ' കാരസ്ഥാനത്ത് 'ന' കാരം സിദ്ധിച്ചെങ്കിലേ ഇവിടെ ശരിയാകയൊള്ള. അതിലേക്കു ഈ പ്രയോഗം തീരെ മതിയാ കന്നമില്ല. മതിയാകുന്നവിധത്തിൽ പ്രമാണവും കാണുന്നില്ല.

അത്രതന്നെയല്ല, ത്രിണയനം, പ്രണമിതം ഇതുകളിലെ പൂർവഗ തങ്ങളായ 'ത്രി' 'പ്ര' ഇതിന്മണ്ണമുള്ള വർണ്ണങ്ങൾക്ക് പരമായിരിക്കുമ്പോഴ ല്ലാതെ ശബ്ദങ്ങളുടെ ആദ്യക്ഷരമായിരിക്കുമ്പോൾ 'ന' കാരം 'ണ' കാരമാ കയില്ല.

സമാധാനം:- 'എന്നാൽ 'ന' കാരരൂപായനമഃ ശിവായ' എന്നു കാണുക കൊണ്ടു 'ണ'കാരം വേണ്ടാ 'ന' കാരം തന്നെ ശരിയായിട്ടുണ്ടു്. ഇനി മുൻ പറഞ്ഞപോലെ ബ്രഹ്മപരവും വേദാർത്ഥകവും ആകാമല്ലോ.

നിഷേധം :- എന്നാൽ ഈ പറഞ്ഞവാക്യം പഞ്ചാക്ഷരസ്തോത്രത്തിലുള്ള തും ഈ സ്തോത്രം ശിവനെ പ ഞ്ചാക്ഷര സ്വരൂപിയായി കല്പിച്ചു് സ്തതി ച്ചിട്ടുള്ളതമാണ്. പഞ്ചാക്ഷരമെന്നാൽ അഞ്ചക്ഷരങ്ങളുടെ സമുദായമാക ന്നു. ഇങ്ങനെ പഞ്ചാക്ഷര സമുദായ സ്വരൂപനായ ശിവനെ ബ്രഹ്മമാക്ക മ്പോൾ അതിലെ അഞ്ചക്ഷരങ്ങളും ('ന' 'മ' 'ശി' 'വാ' 'യ') ബ്രഹ്മപരമായി ട്ടുള്ളവയെന്നാകം. അതു ശരിയാണെന്നു വരികയില്ല.

# നമ്പൂരി

നമ്പൂരി എന്ന വാക്കിലെ 'ന' ശബ്ദം ബ്രഹ്മപരവും വേദാർത്ഥക വും ആണ് എന്ന് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇത് അഷ്ടോത്തരശത (ന്ററ്റി എട്ട്) ഉപനിഷത്തുകളിലാകട്ടെ ഇതുകൾക്ക് ശങ്കരാനന്ദൻ, വിദ്യാരണ്യൻ, നാ രായണഭട്ടർ എന്നീ മഹാത്മാക്കൾ ചെയ്തിട്ടുള്ള ദീപികകളിലാകട്ടെ, പ്ര സ്ഥാനത്രയത്തിലാകട്ടെ, ശാരീരകഭാഷ്യടീക (ബ്രാഹ്മവിദ്യാഭരണം) യി ലാകട്ടെ, അദ്വൈതസിദ്ധി ഗൌഡബ്രഹ്മാനന്ദീയം, അദ്വൈത ബ്രഹ്മസി ദ്ധി, ചിത്സൂഖി (തത്വപ്രദീപിക) ഇത്യാദികളിലാകട്ടെ, മറ്റുള്ള അദ്വൈത പ്രകരണങ്ങളിലാകട്ടെ നിഘണ്ടു, വ്യാകരണം ഇതുകളിലാകട്ടെ, വാചസ്പ ത്യം, മഹാഭാഷ്യം ഇതുകളിൽ പോലൂം ആകട്ടെ സാധൂകരിക്കപ്പെട്ടിട്ടു ണ്ടെന്ന തോന്നന്നില്ല.

ഇനി ബ്രഹ്മത്തിനു നാമമായിട്ടു് ഏതെല്ലാം ശബ്ദങ്ങൾ പ്രധാനമാ യ് ഉണ്ടെന്നു നോക്കാം.

'തസ്യഉദിതിനാമ' (ശ്രതി)

അർത്ഥം :- അതിന് (ബ്രഹ്മത്തിന്) ഉത് എന്ന് നാമ(മാക്ടന്നാം.

'കം ബ്രഹ്മ ഖം ബ്രഹ്മ' (ശ്രുതി)

അർത്ഥം :- 'കം' ബ്രഹ്മ(മാകുന്നു) 'ഖം' ബ്രഹ്മ (മാകുന്നു)

'ഓം തൽസദിതി നിർദ്ദേശോ

ബ്രഹ്മനസ്തിവിധ: സൂതഃ' (സൂതി)

അർത്ഥം:- 'ഓം' 'തത്' 'സത്' എന്നിങ്ങനെ മൂന്ന് നാമം ബ്രഹ്മത്തിന് സ്മ രിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്ന.

'അക്ഷരാണാമകാരോസ്മി'

അർത്ഥം :- അക്ഷരങ്ങളിൽ വച്ച് അ കാരം ഞാൻ (ബ്രഹ്മ)മാകുന്നു.

ഇനി 'ന' കാരത്തെ മാത്രം സ്വീകരിക്കാമെന്നാൽ അക്ഷരസമുദാ യ സങ്കല്പത്തോട്ടുകൂടിയല്ലാതെ മറ്റെവ നാലക്ഷരങ്ങളേയും തള്ളിയേച്ച് 'ന' കാരം മാത്രം ശിവപരമാകയില്ല. എന്നതന്നെയല്ല 'ന' കാരം ശൂന്യപ രമെന്നവരും. ആയതും കുഴപ്പത്തിലാകും. എന്തായാലും ഈ പ്രക്രിയ അ ജ്ഞാനവിജുംഭിതതന്നെയാണ്.

ഇപ്രകാരം നമ്പൂരി എന്നതിലെ 'ന' ശബ്ദത്തിന്ന് ബ്രഹ്മപരത യാൽ വരുന്ന 'വേദം' എന്ന അർത്ഥസിദ്ധി ആമൂലപരാഹതയായിത്തീരു കയാൽ അത്ത് തേടി ഓടേണ്ട കാലമായിരിക്കുന്നു.

ഇനി 'ന' കാരത്തിന് ഏതെല്ലാം അർത്ഥങ്ങളുണ്ടെന്ന നോക്കാം

'ന' = നകാര തവർഗ്ഗ പഞ്ചമോ ദന്ത്യോ വർണ്ണാഃ ('ന' ഇപ്രകാരം കാമധേനു മന്ത്രം ആകന്നു എന്നും അതിന്റെ ജപധ്യാനാദികൾ നാനാ തന്ത്രശാസ്തത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതായും കാണുന്നു)

'ന' = അവൃയം അഭാവേനഹൃനാനാപി എന്ത് അമരം

'നം' = ശുകഃ നാശകഃ എന്ന രണ്ടുപേരിൽ കാണുന്ന

'നഃ' = സുഗതഃ ബന്ധഃ ഹിരണ്യഃ സ്തുതഃ ഇങ്ങനെ നാല് ഇതിനു മേദിനി നിഘണ്ടുവിലും ഏകാക്ഷര നിഘണ്ടുവിലും 'രത്നം' എന്ന് അർ ത്ഥമുണ്ടു്. ബ്രഹ്മം എന്ന് കാണുന്നില്ല.

ഇനി അങ്ങനെയുള്ള വേദത്തെ പൂരിപ്പിക്കുന്നവൻ പൂരയതീതി വൃല്പത്ത്യാ, 'പൂര'ന്മാരോ 'പൂരക'ന്മാരൊ എന്നാകന്നതല്ലാതെ ഗത്യന്തരമി ല്ലായ്കയാൽ 'പൂരി' എന്നാകന്നത് ദുർഘടം. 'പൂര' എന്ന അവയവ(അംശ) ത്തിന് പൂരണവും പൂര(ണം) വിദ്യ തെയസ്യസപൂരി = പൂരണമുള്ളവൻ പൂരി എന്ന അർത്ഥവും വരുത്തുന്നതായാലും 'ന' ശബ്ദത്തിന്മേൽ തൊട ങുന്ന ഇത്തം 'അധിഷ്യാനാനർത്ഥക്യാദാരോപാനർത്ഥക്യാം.....' (മടലേൽ പിടിച്ചവന്റെ കാലേൽ പിടിച്ചപോലെ) വന്ത് അചികിത്സ്യാത്രിദോഷ താ എന്ന ഖണ്ഡനഖണ്ഡകാര്യപ്പടി ഒഴിയാബാധയാകം.

ഇതിങ്കൽ (സ്വ) കപോലകല്പിത ഭ്രമം വരാതിരിപ്പാനായിട്ട് ഇദ്ദേ ഹത്തിനു വല്ല പ്രമാണവും കൂടി ക്രോഡീകരിക്കാമായിരുന്നു. അതും ചെ യ്യാത്തതിനാൽ വേണ്ടിവന്നതായ ഈ നമ്പൂരി ശബ്ദവിവരണം അതിശ ങ്കയാലെന്ന് മഹാന്മാർ വിചാരിക്കയില്ലെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു.

ഇനി 'ന' കാരം ബ്രഹ്മപരവും വേദാർത്ഥകവും തന്നെയെന്നും വേദത്തെ പൂരിപ്പിക്ക...... (പാരായണം ചെയ്യ) നിമിത്തമത്രേ നംപൂരി സംജ്ഞ സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ളതെന്നും തന്നെയാകട്ടെ. എന്നാലും ശരിയാകമൊ എന്ന നോക്കാം.

നമ്പൂരി ശബ്ദത്തിന്ത് വേദപാരായണം (വേദാധികാരം) തന്നെ യാണ് കാരണമെങ്കിൽ വേദപാരായണമുള്ളവർക്ക് എല്ലാപേർക്കം ഈ നമ്പൂരിപ്പട്ടമുണ്ടായും വേദ പാരായണമില്ലാത്തവർക്കൊരുത്തർക്കം നമ്പൂ രിപ്പട്ടമില്ലാതെയുമിരിക്കേണ്ടതാണെന്നുള്ള അമ്പയ വൃതിരേക യുക്കി കൾക്ക് അതു ശരിയായിട്ട വരേണ്ടതാണ്.

ഈ നമ്പൂരി ശബ്ദം സംസ്കൃത ഭാഷയിൽ ചേർന്നതും വേദപാരാ യണം ചെയ്യ നിമിത്തം സംഭവിച്ചിട്ടുള്ളതുമായിരിക്കുന്ന സ്ഥിതിയ്ക്ക് വേദ ങ്ങളം അധ്യയനവും ഉണ്ടായതായിപ്പറയുന്ന ബ്രഹ്മവർത്തം തുടങ്ങി ഭാര തഖണ്ഡം മുഴവനിലും ബഹ്മമാനപുരസ്സരം ധാരാളം പ്രസിദ്ധപ്പെട്ടം തന്നി വാസികളം വേദാധികാരികളമായ എല്ലാ ബ്രാഹ്മണരിലും (ത്രൈവർണ്ണ കന്മാരിൽ പോലും) ശരീരവും അതിന്റെ നിഴലും - വാക്കം അതിന്റെ അർ ത്ഥവും എന്ന പോലെ വേദപാരായണവും അതു നിമിത്തമുണ്ടായതായി പ്പറയുന്ന നമ്പൂരി സംജ്ഞയും തമ്മിൽ വിട്ടുപിരിയാതേയും ഇരിക്കേണ്ട താണം. അങ്ങനെ ഇരിക്കുന്നില്ല. അതുകൊണ്ടു് ഇതു തീരെ ശരിയല്ല. അ ന്വയ യൂക്തിക്കു തീരെ ശരിയിടുന്നില്ലെന്നു തെളിയുന്നു.

ഇനി വ്യതിരേക യുക്തിക്കു ശരിയായിട്ടുണ്ടൊ എന്നനോക്കാം.

ഇനി വേദപാരായണമില്ലാത്ത വകക്കാരിൽ (അതായത്ത് ജാതി മാത്രന്മാരില്പം ശാപഗ്രസ്തന്മാരില്പം) ഈ നാമമിരിക്കുന്നു.

സമാധാനം :- ജാതിമാത്രന്മാരിൽ ഒന്നം രണ്ടും തരക്കാർക്ക് ഒരു പ്രാവ ശ്യം വേദപാരായണം (മുതൽമുറ) ആകാമെന്നുണ്ട് എന്ന വാദിച്ചേക്കാം.

പക്ഷേ നമ്പൂരി ശബ്ദത്തിന് വേദപാരായണ പ്രധാനന്മാരെന്നു അർത്ഥം പറഞ്ഞ സ്ഥിതിക്ക് സ്വപ്നം പോലെ ഒരിക്കലെങ്ങാണ്ടൊ ആ കാമെന്നുള്ളത് മുൻപറഞ്ഞ അർത്ഥത്തോടു യോജിക്കുന്നില്ല.

27

#### ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

#### പ്രാചീനമലയാളം

വിചാരിക്കാഞ്ഞിട്ടാണ് എന്ന തർക്കിക്കുന്നു. എങ്കിൽ ആദ്യം വേദപാരാ യണം, നമ്പൂരിപ്പട്ടം ഇത്രകളോടുക്കടി കേമന്മാരായിരുന്ന താഴ്ചഭവിച്ച ഇള യത്ര്, മൂത്തത്ര്, പുഷ്പകൻ മുതലായ എല്ലാ പേർക്കും ഈ നമ്പൂരിപ്പട്ടത്തിന് വളരെ ഇച്ഛയുണ്ടായിരുന്നിട്ടും അവർക്ക് ആയത് ഇല്ലാതെ വന്നത് അവ രിൽ നിന്നും എടുത്തുകളകയാൽ തന്നെയാണെന്നും, അങ്ങനെ എടുത്ത കളഞ്ഞത്ത് അഭിമാനം നിമിത്തമാണെന്നും, അതിനാൽ ഈ നാമത്തെ കറിച്ച് അഭിമാനമില്ലെന്നു മുമ്പെ പറഞ്ഞത്ത് ശരിയല്ലെന്നും തെളിയുന്നു.

ഇപ്രകാരം വേദപാരായണമുള്ളവരായ എല്ലാ പേരിലും നമ്പൂരിപ്പ ട്ടം കാണാത്തതുകൊണ്ടു് അവ്യാപ്തി എന്ന ദോഷവും വേദപാരായണമി ല്ലാത്തവരിലും കാണംകകൊണ്ടു് അതിവ്യാപ്തി എന്ന ദോഷവും പറ്റിയിരി ക്കുന്നു.

ഇനി നമ്പൂരി ശബ്ദത്തിന്റെ നിർദ്ദോഷ (ശരിയായ) കാരണത്തെ ചിന്തിക്കാം.

എസ്രാൻ, പോറ്റി, വേദത്തിന് ഇവർ പൂർണ്ണാധികാരികളായിരു ന്നിട്ടം അവർക്ക് നമ്പൂരി ശബ്ദം ഇല്ലാതിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ആയവർ ത ന്നെ ഒരു വിധം സമ്പന്നന്മാരായും വേലക്കാർ മുതലായി ശൂദ്രരേന്നം പറ ഞ്ഞു വരുന്നവരെക്കൊണ്ട് 'അടിയൻ' 'ഇറാൻ' എന്നം പറയിക്കുന്നവരാ യും അടുക്കള ദോഷ ശങ്കയുണ്ടായാൽ സ്മാർത്ത വിചാരം നടത്തിക്കുന്ന തിന് അവകാശപ്പെട്ടം പെൺകൊട അന്യോന്യം ആകാമെന്നം വരുത്തി യും ഇരിക്കുന്നവരായും തീർന്നാൽ നമ്പൂരിയായി ഭവിക്കുന്നു. ഇത്രകൊണ്ട് നമ്പൂരി ശബ്ദത്തിന് പ്രധാന കാരണം തീർച്ചയായിട്ടം വേദപാരായണമ ല്ലെന്നം മേൽപറഞ്ഞ സംഗതികൾ മാത്രമാണെന്നും തെളിയുന്നു.

പ്രാധാന്യമില്ലാഞ്ഞിട്ടല്ല - അവർക്കു വേറെ തൊഴിൽ ഏർപ്പെട്ട പോയതുകൊണ്ടു് സൗകര്യം കറയുമെന്നു കണ്ടിട്ടു് വേദത്തിന്നധികാരമു ണ്ടെന്നുള്ളതിനെ സൂചിപ്പിക്കുന്നതിനമാത്രം ഇത്രയും വെച്ചിട്ടുള്ളതാണ് എന്നതിന് പ്രത്യൂത്തരം ഉണ്ടായേക്കാം. എന്നാൽ മുമ്പറഞ്ഞ തൊഴിലുക ളെ ചെയ്യുന്നതിനോടുക്കടി ചത്രർവേദങ്ങളേയും അധ്യയനം ചെയ്യുന്നതിന് സാമാന്യം ബുദ്ധിശാലിയായ ഒരു മനുഷ്യന് വല്യതായ പ്രയാസമൊന്ന മില്ലെന്നുള്ളതിലേക്ക് അനേകം പണ്ഡിതന്മാർ ഇക്കാലത്തം ദൃഷ്യാന്തമാ യിരിക്കയാൽ ആയത്ത് ശരിയാകുന്നില്ല.

അത്രയുമല്ല മൂന്നും നാലും തരക്കാർക്കു വേദാധ്യയനം തീരെ നി ഷേധിക്കപ്പെട്ടിരുന്നിട്ടം അവർക്കും ഈ നാമമിരിക്കുന്നു.

മഹാദാരിദ്ര്യം കൊണ്ടൊ മഹാരോഗം കൊണ്ടൊ വേദാധ്യയന ത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചതാണ് അല്ലാതെ അധികാരമില്ലാഞ്ഞിട്ടല്ല എന്നു പറയു ന്നു. എങ്കിൽ ജ്വരം പിടിപെട്ടതുകൊണ്ട് അധ്യയനം ഉപേക്ഷിച്ചാൽ അ തൃശമിക്കുന്ന കാലത്ത് ആകാമെന്നുവരും. ഇതങ്ങനെയല്ലല്ലോ. ആവക ക്കാരിൽ കാരണമാക്കി പറയപ്പെട്ട ദാരിദ്ര്യവും രോഗവും ഇല്ലാതെ ശക്ത ന്മാരായിരിക്കുന്നവർ അനേകം പേർ ഉണ്ടായിരുന്നിട്ടും അവർക്കും നി ഷേധിക്കപ്പെട്ടു തന്നെയിരിക്കയാൽ ഇപ്പറഞ്ഞത് യോജിക്കുന്നില്ല.

രാഗദ്വേഷാദികൾ കൊണ്ട് ദുഷിച്ച ഹൃദയം നിമിത്തം ഉപേക്ഷി ച്ചതാണെന്നോ ജീവരക്ഷാർത്ഥം ഏത്ര വൃത്തിയിലും പ്രവേശിക്കയും സ്വേച്ഛാപ്രകാരം ഓരോ വേഷങ്ങളെ അവലംബിക്കയും ചെയ്ത് ദ്രഷ്ട്ര ഭവി ച്ചവരാകയാൽ അധ്യയനം പാടില്ലെന്നു വെച്ചതാണെന്നൊ പറഞ്ഞാലും മേൽകാണിച്ചദോഷം നേരിടുന്നതുകൊണ്ട് ആയതും പാടില്ല. അത്രയുമല്ല ഉത്തമന്മാരോട്ട് ഏക ഘട്ടസ്താനം പംക്തി ഭോജനം, രംഗസ്ഥാനം, മഹാ നസം (അരങ്ങും അടുക്കളയും) ഇതുകളൊന്നും പാടില്ലാത്തവിധം താഴ്ച സംഭവിച്ച ശാപഗ്രസ്തന്മാർക്കപോലും ഈ നമ്പൂരിപ്പട്ടം ഇരിക്കുന്നു. അധ്യ യനം നിമിത്തം ഉണ്ടായ പേരാണെങ്കിൽ അധ്യയനം പാടില്ലെന്ന വരു മ്പോൾ ഈ പേരിനേയും മാറ്റേണ്ടതാണ്.

അധ്യയനം പോയൊഴിഞ്ഞിട്ടും നാമം ഒഴിയാതെ കിടന്നപോയ താണ് എന്നാണെങ്കിൽ മാറാതെ കിടക്കുന്നതിന്നും മാറ്റാതെ ഇട്ടിരിക്കു ന്നതിന്നും എന്തു കാരണം എന്നു കാണുന്നില്ല. അതു് യൂക്തിക്കും നടപ്പി നും യോജിച്ചമിരിക്കുന്നില്ലാ. ഈ നാമത്തെ കുറിച്ച് അത്ര ഗൗരവമായിട്ട

# പോറ്റി

പോറ്റി ശബ്ദം. ഇതിനു ദൈവം എന്ന അർത്ഥമില്ല. പോറ്റക = ര ക്ഷിക്കക, അതിനാൽ രക്ഷിതാവെന്ന അർത്ഥം ശിവാദി ദൈവപരമാ യിട്ട് പലടത്തും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അവിടെ എല്ലാം രക്ഷിതാവെന്നേ അർത്ഥമുള്ള.

ഇങ്ങനെ ഈ മൂന്ന് ശബ്ദങ്ങളും ബ്രാഹ്മണർക്ക് ഇവിടെ നിന്നം തന്നെ, സിദ്ധിപ്പാൻ മാർഗ്ഗമുള്ള എന്നായല്ലൊ. എന്നാൽ ഇവർക്ക് ഇവി ടെ നിന്നം കിട്ടിയിട്ടുള്ള ഈ ശബ്ദം ഇവരിവിടെ വരുന്നതിനു മുമ്പെ പാ രമ്പര്യമായി ഇവിടെ നടപ്പുണ്ടായിരുന്നതൊ അതല്ല ഇവരിവിടെ വന്ന തിന്റെ ശേഷം ഉണ്ടായതൊ?

വന്നതിൽ പിന്നെ ഇങ്ങനെ പേരുകൾ ഉണ്ടായി ഇവർക്ക് സി ദ്ധിച്ചതുകൊണ്ട് വിശേഷ പ്രയോജനം ഒന്നം ഇല്ലാത്തതിനാൽ പിന്നീട്ട ണ്ടായതല്ല. പുരാതനമായി ഇവിടെ നടപ്പുണ്ടായിരുന്നതുകൊണ്ട് ഇവർ ക്കം സിദ്ധിച്ചിരിക്കണം.

ഈ മലയാളത്തിൽ നായർ പ്രഭക്കന്മാർക്ക് സ്വതഃ സിദ്ധങ്ങളാ യി പണ്ടുപണ്ടേ വളരെ സ്ഥാനപ്പേരുകൾ ഉണ്ടു്. ഈ മൂന്ന് നാമങ്ങളും ഇ തുകളിൽ നമ്പൂരി ശബ്ദത്തോടു രൂപം കൊണ്ടും അർത്ഥം കൊണ്ടും സാ മൃമുള്ള 'നമ്പി' 'നമ്പിയാർ', 'നമ്പിയാതിരി', 'നമ്പിടി'<sup>3</sup> ഈ ശബ്ദങ്ങളും അവയിൽ ഉൾപ്പെട്ടവയാകന്നു. ഒട്ടേറെക്കാലമായിട്ട് ഇവർക്ക ഈ നാമ ങ്ങൾ ഇവിടെ ഇരിക്കുന്നുണ്ടെന്നല്ലാതെ ഈ മലയാളത്തിൽ തന്നെ എ വിടെ വച്ചു്, ആരിൽ നിന്നു്, ഏതുപ്രകാരം, ഏതുകാലത്തു്, എന്തിനായിട്ട് ലഭിച്ച എന്നുള്ളത് ഇവർക്കു സാധകമായി പറയുന്ന പ്രമാണങ്ങളിലൊ ന്നിലും കാണുന്നില്ല. എങ്കിലും ഇനി ഇതിലൊരു സ്ഥലത്ത് അതിനെപ്പ റ്റി നിരൂപിക്കാ.

ഈ സന്ദർഭത്തിൽ അത്യാവശ്യമെന്ന കാണുകയാൽ ഈ വാ ക്കുകൾക്ക് ശരിയായ ഒരു വിവരണം താഴെ കാണിക്കാം.

തമിഴു ഭൂമിയായ ഈ മലയാള<u>ത്തള്ളത</u>കളാകകൊണ്ടു് ഈ നാമ ങ്ങളും ഇവിടുത്തെ ദേശഭാഷയിൽ ഉള്ളവയായിത്തന്നെ ഇരിക്ക്ക എന്നു ള്ളത് പ്രത്യേകം പറയണമെന്നില്ലല്ലൊ. താഴെകാണിക്കുന്ന ഉദാഹരണ ങ്ങളിൽ നിന്ന് അതു വൃക്തപ്പെടുന്നതാണ്.

ഉദാഹരണം :- 'പിരാൻ' എന്ന് ഒരു വാക്ക് "വേലൈയിറ്റൂണൊട്ട ചൂഴൻ റ്റം 'പിരാൻ'ക്കുമെയ്യമ്പനെന്ന നടന്താം" *(സുബ്രഹ്മണ്യവിരുത്തം)* 

തമിഴിന്റെ വക ഭേദമായ ഈ മലയാളത്തിൽ ഈ തമിഴവാക്കി നെ 'പുരാൻ' എന്നു പറയും

ഉദാഹരണം :- 'അസ്ഥിയണിഞ്ഞപുരാനെ' ഞാനൊരു വസ്തവറിഞ്ഞവള ല്ലേ കീഴിൽ' (ഗർഭിണിയായ പാർവതി പരമശിവനോടു പറയുന്നത്)

> 'അന്ന നാന്മുഖനെന്നവൻ ശിര മൊന്നറുത്ത 'പുരാൻ' ടെ (*ഭദ്രകാളിപ്പാട്ട്)*

അനൽ മിഴിത്തടമതിലുൽത്തെഴ ന്നറുവരിത്തനിലിളയവൾ' (ഇത്യാദി)

'എം' = എമതു അല്ലെങ്കിൽ എമ്മുടയ, അല്ലെങ്കിൽ എങ്ങളുടെ

'നം' = നമതു അല്ലെങ്കിൽ നമ്മുടയ, അല്ലെങ്കിൽ നമ്മളുടെ

'തം' = തമതു അല്ലെങ്കിൽ തമ്മുടയ, അല്ലെങ്കിൽ തങ്ങളുടെ

'ചെം' = ചെമ്മയാന അല്ലെങ്കിൽ തക്കതായ

ഇങ്ങനെ നാലു ശബ്ദങ്ങളാണ്

<sup>3 (</sup>ശേഷമുള്ള സ്ഥാനപ്പേരുകൾ വേറൊരിടത്ത് വിശദമായി കാണിക്കം).

ഇതുകൾ മുൻ പറഞ്ഞ 'പിരാൻ' ശബ്ദത്തിന്റെ ആദ്യമായി (മ മ്പിൽ) ചേരും അപ്പോൾ ഒന്നാമത്

എം + പിരാൻ = എമ്പിരാൻ

ഉദാഹരണം:- 'എമ്പിരാൻ ചമ്പന്തനടിയാർക്ക മടിയേൻ'

(പെരിയപുരാണം തിരുകിയത്തൊണ്ടപ്പതികം)

'എമ്പിരാനെ നീനൊന്താൻ' ഇത്യാദി (രാമായണപ്പദം)

ഇത് സ്തീ ലിംഗത്തിലാകമ്പോൾ 'എംപിരാട്ടി' എന്നം, ഇതിനോ ടൂ 'ആര'ഔ (അവർ) എന്ന ബഹ്മമാന സൂചകമായ ബഹ്മവചന പ്രത്യയം ചേരുമ്പോൾ

എമ്പിരാട്ടി + ആർ = എമ്പിരാട്ടിയാർ

രണ്ടാമത്്:-' നം + പിരാൻ = നംപിരാൻ

ഉദാഹരണം:-

'നമ്പിരാനുടൈയതിരുപ്പാര് വൈയും, നമ്പിരാ ട്ടിയുടെ തിരുനോൻപം നയ<u>ന്</u>തറ്റവമ്പെഴുമൊരാൺ കഴന്തൈവടിവുടനെ പെറ്റെടുത്താൾ'

(ഒരു വട്ടെഴുത്തു ഗ്രന്ഥം)

ഇത് സ്തീലിംഗത്തിലാകുമ്പോൾ മുൻപറഞ്ഞപോലെ നമ്പിരാട്ടി (യാർ)

മൂന്നാമത്ര് :- തം + പിരാൻ = തമ്പിരാൻ (തമ്പുരാൻ)

ഉദാഹരണം:- 'വമ്പിച്ചുള്ള വിഘ്നങ്ങൾ വളരെ ദൂരവെനീക്കി തമ്പ രാൻ അടിയന്റെ തരക്കേടിന്നൊഴിക്കേണം' (സന്താന ഗോപാലം തുള്ള ക്കഥ). ഇതു സ്തീലിംഗത്തിലാകുമ്പോൾ തമ്പിരാട്ടി അല്ലെങ്കിൽ തമ്പുരാ

നാലാമത് :- ചെം + പിരാൻ = ചെമ്പിരാൻ (ചെമ്പിറാൻ)

ഉദാഹരണം:- 'ചെന്ത്രാപ്പിള്ള വീടും ചെന്ത്രാപ്പിള്ളപ്പട്ടം'

ഇവക്ടാതെ അരും = അരുമയാന പെരും= പെരുമയാന,6%<sup>4</sup>വാ ക്കുകളിലും 'പിരാൻ' ചേർത്ത് അരും + പിരാൻ = അരുമ്പിരാൻ, പെരും+ പിരാൻ = പെരുമ്പിരാൻ.

ഈ ശബ്ദങ്ങൾ കാലക്രമേണ ഉച്ചാരണദാർഢ്യത്താൽ വരാന്ത വ്രാന്ത എന്നായത്രപോലെ അരുമ്പ്രാൻ, പെരുമ്പ്രാൻ, എമ്പ്രാൻ, തമ്പ്രാൻ, ചെമ്പ്രാൻ എന്നായി. ഇതിലെ ചെമ്പ്രാൻ പിള്ള പട്ടത്തെയാണ് തെറ്റാ യി ചെമ്പകരാമൻ പിള്ള പട്ടമെന്നപയോഗിച്ചു വരുന്നതു്. ഇതാണ് എ മ്പ്രാൻ ശബ്ദത്തിന്റെ ആഗമം എന്ന വ്യക്തമായി.

ഇനി എമ്പ്, നമ്പ്, തമ്പ്, എന്ന മൂന്ത സ്ഥാനങ്ങൾ ഉണ്ടു്.

ഉദാഹരണം:-

ട്ടി

'നനു കൊണ്ടതാനിനാലായിരവും എനുകൊണ്ടതാനി എണ്ണായിരവും തമ്പുകൊണ്ടതാനി മല്ലഛേരിപിരാന്ദ'

എന്ന് ഒരു വട്ടെഴുത്തു ഗ്രന്ഥത്തിൽ കാണാന്നു. അവ പ്രഭ്ര ഭവന ത്തിനെകറിക്കുന്ന മാടം; മാടം എന്നുള്ളതിനോട്ടചേർന്ന് മാട്+എമ്പ് (അനുസ്വാരവും എകാരവും ലോപിച്ച്) മാടമ്പ് എന്നായി.

> ഉദാഹരണം:-'വാളുമാടനുള്ളോരെത്തി വേളി നാളെയെന്നും ചൊല്ലാം'

<sup>4</sup> പഴയമലയാളലിപിയിൽ ഈ 🔗 ഇങ്ങനെ എഴുതിയിരുന്നു - സമ്പാദകൻ.

ഇറൈ + എമ്പ് = ഇറൈയമ്പ് = ഏറമ്പ് = ആറമ്പ്. 'എമ്പ് സ്ഥാ നമുള്ളവൻ 'എമ്പി'

ഉദാഹരണം:- 'വെമ്പുങ്കാലൈ വെത്രമ്പി വിഴുഞ്ചിരം

ചെമ്പൻ കോടി വിലൈയനച്ചിന്തിത്താ ഉമ്പർനാടുമുലകെങ്കം തേടിന്രം 'എമ്പി' പോലെ മക്യാവഅരിയരെ'

(പാണ്ഡ്യരാജൻ പാടൽ)

ഈ 'എമ്പി' ശബ്ദം സ്തീലിംഗത്തിലാകമ്പോൾ 'എമ്പിട്ടി' ബഇ മാനപ്പെടുത്തിപറയുമ്പോൾ 'എമ്പിട്ടിയാർ'

ഉദാഹരണം:-

'പാടികൊൾവിൻ പാടികൊൾവിൻ എമ്പിട്ടിയാരൊ'

(തിരുവാതിര നോൻപിനു പാടുന്ന പുലപ്പാട്ട്)

ഈ 'എമ്പി' ശബ്ദത്തെ ചിലടത്ത് 'അമ്പി' എന്നം പറഞ്ഞുവരാറു

ണ്ടു്.

ഉദാഹരണം:- 'അമ്പിശാസ്തി', 'മാടമ്പി' മുതലായവ

ഇനിയും ഈ ഇത് 'എനു് എന്നൊരു സ്ഥാനപ്പേരുക്കടി ആയിട്ടു ണ്ടു്.

'മഠം' എന്ന ശബ്ദമാണ് ഈ മലയാളത്ത ചിലസ്ഥലങ്ങളിൽ (മാടം) ഭവനം എന്ന പറഞ്ഞുവരുന്നത്.

ഉദാഹരണം:- 'മാടഭ്രപൻ' 'മാടത്തിൻ കീഴാൾ' (കൊട്ടാരം)

ഇനി എറണാകളത്തു പരമ്പരാ കളങ്ങരെ ചേരാനെല്ലൂർ കർത്താ വിന്റെ ഭവനത്തിന് ഇന്നം മാടപാടെന്നു പറഞ്ഞുവരുന്നു. അല്ലാതേയും നമ്മുടെ പൊന്നതമ്പൂരാക്കന്മാരുടെ തിരുപ്പണന്തൽ കല്യാണത്തിന് തിരുമാടമ്പ് എന്ന പറക പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ.

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

'നമ്പി' ഇതസാധാരണ പ്രസിദ്ധമാണല്ലോ.

നമ്പി + ആർ (അവർ) ബഹ്മാന സൂചകമായ ബഹ്രവചന പ്രത്യ യം = 'നമ്പിയാർ'

നമ്പി + അടി (പാദം) ബഹ്മാന സൂചകം = 'നമ്പിയടി'

'യ' ലോപിച്ച്'നമ്പിടി'

നമ്പി + ആത്തൻ (ഏ) (അച്ഛൻ) ബഇമാനസൂചകമായ - അ ത്തർ എന്നതു ബഇവചനം - 'ർ' എന്നുള്ള രേഹത്തെ 'രി' എന്ന പോലെ ശബ്ദിക്കാ.

ഉദാഹരണം:- 'തലയാർ' എന്നുള്ളതിനെ 'തലയാരി' എന്നുവിളി ക്കുന്നു. ഇപ്പോഴും തമിഴുദേശങ്ങളിൽ ഇപ്രകാരം നടപ്പുണ്ടു്. ഇവിടേയും അപ്രകാരം തന്നെ.

ഉദാഹരണം:- 'തലൈ + ആത്തർ = 'തലിയാത്തർ' എന്നാം ർ, രി, ആയി തലയാതിരി എന്നും അനന്തരം 'തളിയാതിരി' എന്നായിട്ടുള്ള ത്ര *കേരളോല്പത്തി*യിൽ കാണംക.

'നനു' + ആതിരി = നമ്പ്വാതിരി, ക്രമേണ നമ്പൂതിരി, നമ്പൂരി എന്നായി പരിണമിച്ചു.

'നന്യ' ശബ്ദത്തിനു ദൈവമെന്നാം പ്രഭ്ര എന്നാം അർത്ഥമുണ്ടു്. ഈ നമ്പു ശബ്ദത്തെയാണ് ചിലപാട്ടുകളിലും കീർത്തനങ്ങളിലും 'ഹരിന മ്പൊ', 'നാരായണനമ്പൊ' എന്നെല്ലാം കാഞന്നത്ര്.

ഉദാഹരണം:-

'മണിക്കിരീടവും മകരകണ്ഡലം വനമാല പാദകമലവും മലർമാതുചേരും തിരുമാറ്റമെന്റെ മനസ്സിൽ തോന്നണം ഹരിനമ്പൊ'

ഇത്യാദി (*ഇരുപത്തിനാലുവൃത്തം*)<sup>></sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 24 വൃത്തത്തിലെ 4-ാം വൃത്തം

'തമ്പി' എന്നതു സ്ഥാനപ്പേത്. അനജനെന്ന അർത്ഥവുമുണ്ടു്.

മലയാളം വടക്കൻ പ്രദേശങ്ങളിൽ ക്ഷേത്രത്തിൽ ശാന്തിക്കാര ന്ത് 'നമ്പി'യെന്നം തമിഴ്ച (പാണ്ടി) ദേശങ്ങളിൽ അവരെ നമ്പ്യാനെന്നം പറയുന്നൊണ്ടു്. തെക്കൻ പ്രദേശങ്ങളിൽ (മുഖ്യമായി തിരുവിതാംക്ര റിൽ) ശാന്തിക്കരനേയും കുടുംബരക്ഷണം ചെയ്യുന്നകാരണവനേയും 'പോറ്റി' എന്ന പറയുന്നു. സന്ധ്യയ്ക്ക കൊളത്തി വച്ച വിളക്കിനെയും ഗുരു ക്കന്മാരൊ ഭക്തന്മാരൊ വന്നാൽ അവരേയും കുഞ്ഞുങ്ങളെ കൊണ്ടുകാ ണിച്ച് 'ഉമ്പോറ്റിയാണ് തൊഴുതൊ' എന്ന പറഞ്ഞു വന്ദിപ്പിക്കുക പതി വാണു്. ശുദ്ധതമിഴക്കാറനു് സാധാരണ വർത്തമാനം പറയുമ്പോൾ പോ ത്തി എന്ന് (റ്റി ക്ങ പകരം ത്തി ചേർത്തു) വിളിക്കുന്നണ്ടു്. മുഖ്യമായി മല യാളമായ നീലീശ്വരത്തനിന്നം ശാന്തിക്കാഗ്രഹിച്ച വരുന്നവരെയാണ് എസ്രാനെന്നു പറഞ്ഞു പോരുന്നതു്. ഈ പതിവിനെ അനുസരിച്ചു് അപ്പ റത്ത് (തളദേശത്ത്) നിന്നം വരുന്നവരേയും കൂടി എന്ത്രാൻ എന്നുവിളിച്ചു പോകന്ന എന്നേയുള്ള. ഇതിന്റെ ഭേദത്തെ അറിയാൻ പാടില്ലാ. അതു കൊണ്ടും മുൻ പഴക്കം കൊണ്ടും തുളനാട്ടിൽ നിന്നാണെന്നറിഞ്ഞാലും എസ്രാനെന്നതിനെ വിടാതെ ഇളഎസ്രാനെന്ന പറയുന്നു. പട്ടനെന്നോ മ റ്റേതെങ്കിലും പരദേശത്തു ബ്രാഹ്മണർക്കു പറയുന്ന നാമമൊ പറഞ്ഞാൽ ഇവിടെ (മലയാളത്ത്ര) ശാന്തികഴിക്കാൻ സമ്മതിക്കയില്ലെന്നുള്ളതു നി ശ്ചയമാകകൊണ്ടു് വരുന്നവരും അവരുടെ ഉപാധിനാമത്തെ വെളിപ്പെട്ട ത്താതെ തുള എമ്പ്രാനെന്നും പോറ്റിയെന്നും അജ്ഞതയിൽ ഇവിടെ വി ളിക്കുകയും അവർ അംഗീകരിക്കുകയും ചെയ്യന്നു. പട്ടർ എന്ന പറ ഞ്ഞാൽ ശാന്തി മുതലായതു കൊടുക്കയില്ലാത്തതിനാലും, എമ്പ്രാൻ, പോ റ്റി, നമ്പി ഇവർക്കേകൊടുള്ള എന്നിരിക്കകൊണ്ടും ഈ പേരുകൾ വാസ്ത വത്തിൽ മലയാളത്ത് നായർ ജാതിക്ക സ്വന്തമായിട്ടുള്ളവയാകകൊണ്ടും മുൻകാലങ്ങളിൽ നായന്മാർ തന്നെ പ്രതിഷ്ഠ, ശാന്തി മുതലായവ നടത്തി വന്ത എന്നം ധനേഛനിമിത്തം നായന്മാരോടു ചേർന്നം വിരോധമില്ലാ തെയിരിപ്പാൻ വേണ്ടിയും അവരുടെ പേരുകളെകൊണ്ടും പരദേശ ബ്രാ ഫണർ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ പ്രവേശിച്ചതാണെന്നം തെളിയുന്നു.



ഇനി ജാതിമാത്രന്മാരിൽ ഫ്രാം തരക്കാരയ മൂസ്സന്മാരുടെ കുറച്ചി ലിനു കാരണം ചികിത്സ അല്ലെന്നു കാണിക്കാം.

ധർമ്മത്തെ ആചരിക്കുന്നതിന്ദം അർത്ഥത്തെ സമ്പാദിക്കുന്നതി നം കാമത്തെ അനഭവിക്കുന്നതിന്ദം മോക്ഷത്തെ പ്രാപിക്കുന്നതിനമുള്ള സാധനമാകുന്ന ഈ ശരീരം. ഇങ്ങനെയുള്ള ഈ ശരീരത്തെ രോഗങ്ങ ളിൽ നിന്നം രക്ഷപ്പെടുത്തി വേണ്ടും പ്രകാരത്തിലാക്കിയിരുത്തുന്നതിലേ ക്കുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളെ അറിയിക്കുന്നതാകുന്ന വൈദ്യശാസ്തം.

> 'ബ്രാഹ്മാ സൂത്വായുഷൊ വേദം പ്രജാപതി മജിഗ്രഹൽ സൊശ്വിനൌ തൌ സഹസ്രാക്ഷം സൊത്രി പുത്രാദികാനൃഷീൽ'

ഈ വൈദ്യശാസ്തമായ ആയുർവ്വേദത്തെ ആദ്യം ബ്രഹ്മാവുണ്ടാ ക്കി ദക്ഷപ്രജാപതിയേയും അദ്ദേഹം അശ്വിനിദേവകളേയും അവർ ദേ വേന്ദ്രനേയും അദ്ദേഹം അത്രി പുത്രൻ, ആത്രേയൻ, ഭരദ്വാജൻ, അംഗിര സ്, ജമദഗ്നി, വസിഷ്യൻ, കാശ്യപൻ, ട്രഇ, ഗൌതമൻ, സാംഖ്യൻ, പല സ്ത്യൻ, നാരദൻ, അനന്തൻ, വാമദേവൻ, മാർക്കണ്ഡേയൻ, കപിഞ്ജലൻ, വിശ്വാമിത്രൻ, അശ്വാരണ്യൻ, ഭാർഗ്ഗവൻ, ച്യവനൻ, അഭിജിത്ത്, ഗാർ ഗ്ഗ്യൻ, ശാണ്ഡില്യൻ, കൌണ്ഡില്യൻ, ദെവലൻ, ശാലവൻ, സൌഹൃ ത്യൻ, കശികൻ, ബാദരായണൻ, കൈകസെയി, ധൌമൻ, മരീചി, ഹി രണ്യാക്ഷൻ, ലോകാക്ഷൻ, ശൌനകൻ, മുതലായ മഹർഷിമാരേയും പ ഠിപ്പിച്ചു. ഇപ്രകാരം മഹാന്മാരായ മഹർഷിമാർ പോലും പൂർവ്വകാലങ്ങ ളിൽ പഠിച്ചു വർത്തിച്ചു വന്നിരുന്നതാണ്. ഇക്കാലങ്ങളിലും കലീനന്മാർ പോലും അഭ്യസിച്ചു് പരോപകാരാർത്ഥം ചെയ്യ വരുന്നഇ് മുമ്പറഞ്ഞ മ ഹാർഷിമാർക്കാകട്ടെ ഇത്ര സംബന്ധമായി ഭ്രഷ്ട്ര സംഭവിക്കുകയും കറച്ചി ലുള്ളതാണെന്നും പ്രമാണങ്ങളിൽ പറകയും ചെയ്തിട്ടില്ല.

# ശാസ്തനമ്പൂരി

ഇനി ജാതിമാത്രന്മാരിൽ രണ്ടാം തരക്കാരായ ശാസ്ത നമ്പൂരിമാർ ക്ക് കുറവിന്ന കാരണം ആയുധ ഗ്രഹണമല്ലെന്ന കാണിക്കാം.

ശാസ്തകളിക്കാർക്ക ആയുധാഭ്യാസഗ്രഹണം നിമിത്തമാണ് കറ ച്ചിലെങ്കിൽ അശ്വത്ഥാമാവു്, ദ്രോണത്, കപത്, ഭീഷ്മർ മതലായവർക്കാ ആയുധ വിദ്യ ഉണ്ടായിരുന്ന എന്നുതന്നെയല്ല അവർ വളരെയുദ്ധം ചെ യ്തിട്ടുമുണ്ട് (ഭാരത പ്രമാണങ്ങൾ). ഭാർഗ്ഗവനാകട്ടെ അനേക മഹാന്മാർക്ക് ഈ വിദ്യയെ ഉപദേശിക്കുകയും യുദ്ധം ചെയ്ത് ലക്ഷോലക്ഷം ക്ഷത്രിയ രെ കൊല്ലകയും ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. പാഞ്ചാലീ സ്വയംവരത്തിൽ സുന്ദരബ്രാഹ്മ ണൻ (അർജ്ജനൻ) ലക്ഷ്യത്തെ എയ്ത മുറിച്ചതുകണ്ടിട്ട് അവിടെ കടിക്കട്ടി യിരുന്നതായ എല്ലാ ബ്രാഹ്മണരും സന്തോഷിച്ചു്, 'അല്ലെ കണ്ടില്ലെ എ യ്ത മുറിച്ചത്ത്. ബ്രാഹ്മണസ് തപോശക്തി കൊണ്ട് എന്തിനാ പ്രയാസം' എന്നിങ്ങനെ വർണ്ണിച്ചതല്ലാതെ നിന്ദിച്ചില്ല. ഈയിവർക്കുമാത്രം വലിയ കുറച്ചിൽ അതിലും വിശേഷം ഒരുനാളം ഒന്നുകൊണ്ടും തീരാത്ത കുറ ച്ചിൽ എന്നുകാണുന്നത് ആശ്ചര്യം തന്നെ.

അല്ലാതേയും ഈ മലയാളത്തിലേക്കു ബ്രാഹ്മണ ശുശ്രൂഷക്കും അവർക്കു വേണ്ടുന്ന കൃഷ്യാദികൾക്കും ശൂദ്രരേയും വിശേഷ ശുശ്രൂഷക്കു സ്വർഗ്ഗസ്ത്രീകളേയും രക്ഷയ്ക്കു ക്ഷത്രിയ രാജാവിനേയും കൊണ്ടുവന്നേർപ്പെ ടുത്തിയ ഭാർഗ്ഗവന് മലയാളത്തെ രക്ഷിക്കുന്നതിനുള്ള ഭടജനത്തെ ചേർ ക്കുവാൻ മാത്രം വേറെ ആളുകളെ കിട്ടുകയില്ലാഞ്ഞെ ഈ സ്വജനങ്ങളാ യ മഹാബ്രാഹ്മണരെ ഭ്രഷ്ടരാക്കണമെന്നുണ്ടൊ? ഇതും അസംബന്ധംത ന്നെ.

ഇനി ജാതിമാത്രന്മാരിൽ മൂന്നം നാലും തരക്കാരായവർക്ക കറ വിനുകാരണം.

എത്രയൊക്കെ പ്രയോജനമുള്ളതായാലും ഇതു നിമിത്തം ചില ഹിംസകൾക്കും ശസ്തക്രിയകൾക്കും കൂടി ഇടവന്നേക്കാമെന്നുള്ളതിനാൽ ന്യൂനതയും കറച്ചില്പുണ്ടു് എന്നു വാദിക്കുന്നു. എങ്കിൽ വേദസമ്മതമായും മന്ത്രാദികളേർപ്പെട്ടുമിരിക്കുന്ന ഒരു വല്യതായ കൃത്യമെന്നു വരികിലും യാ ഗകർമ്മമായത് ഹിംസയ്ക്കം ശസ്തക്രിയക്കും ഹേതുവായിരിക്കയാൽ നീച മായുള്ളതെന്നും തദനുഷ്യാതാക്കൾക്കും കറച്ചില്പണ്ടാക്കേണ്ടതാണെന്നും വരണം. അപ്രകാരമുള്ളതായി അറിയുന്നില്ല. മറ്റുള്ള സ്ഥലങ്ങളിലും യോ ഗ്യന്മാരെന്നു വേണ്ടാ സാമാന്യന്മാർക്കുപോലും അതി നിഷിദ്ധങ്ങളായ അനേകം സംഗതികളെ ഈ മലയാളത്തിൽ നിഷിദ്ധമല്ലെന്നു കല്പിച്ച ഭാർഗ്ഗവൻ അനിഷിദ്ധവും ഉപകാരവുമായ ഈ സംഗതിക്കു മനഃപൂർവ്വമാ യെന്ന പോലെ വിശേഷമായിട്ട് ഒരു നിഷിദ്ധത(യെ) കല്പിക്കുകയും ആ യതിനെ സൗ്വജനമായ ഇവരെക്കൊണ്ടു തന്നെ സ്വീകരിപ്പിക്കുകയും ചെ യ്യുന്നതിലേക്ക് ഒരിക്കലും തുനികയില്ല.

## സാങ്കേതികൻ

ഇനി സാങ്കേതികന്മാരെ കറിച്ച്. ഇവർ ആദ്യം ഭാർഗ്ഗവർ കൊ ണ്ടുവന്നിരുത്തിയ ശേഷം പൊയ്കളഞ്ഞവരും അനന്തരം പോകാതെ ഇ വിടെത്തന്നെ ഇരുന്നവർക്കു പുതിയ മലയാളാചാരം ഉണ്ടാക്കി ഏർപ്പെട്ട ത്തി സ്വർഗ്ഗത്തു ചെന്ന് ചില സാധനങ്ങളെ കൊണ്ടു വന്ന് രസകരമായ അതിവിശേഷ ഏർപ്പാട്ട ചെയ്ത് മലയാള ഭൂമിയെ ഇങ്ങനെയൊക്കെ സ്വർഗ്ഗമാക്കിയപ്പോൾ മറ്റപടിയും വന്ന് ഭാർഗ്ഗവനോടപേക്ഷിക്കയാൽ എമ്പ്രാനേന്നൊരു അതിശയ വ്യഖ്യാന നാമറും വേദാധ്യയനം, ക്ഷേത്ര ങ്ങളിൽ ശാന്തി, നമസ്കാര ഭക്ഷണം, പരികർമ്മം ഇങ്ങനെയുള്ള സ്ഥാന ങ്ങളും കൊടുത്ത് തുളഗ്രാമങ്ങളിൽ പാർപ്പിക്കപ്പെട്ടവരും അനന്തരം ഇവ രിൽ ചിലർ ചില രാജാക്കന്മാരാൽ ഈ മലയാളത്തിൽ കൊണ്ടുവരപ്പെട്ട വരും ആകന്നം എന്ന മുമ്പിനാൽ പറഞ്ഞിട്ടണ്ടെല്ലൊ.

എന്നാൽ ഭാർഗ്ഗവൻ ഇവരെ മലയാളാചാരത്തിൽ ഉൾപ്പെടുത്താ തേയും മലയാളത്തിലേക്കു കടത്തിവിടാതേയും ഇളഗ്രാമത്തിൽ തന്നെ യിരുത്തിയതിനാൽ ഇവർക്കായി കല്പിച്ച ശാന്തി, നമസ്കാരം മുതലായവ യുടെ അവകാശം ഇളക്ഷേത്രങ്ങളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം മാത്രമേ ഒ ള്ള എന്നം ഇങ്ങോട്ടീ വകക്കാരെ വരുത്തുന്നത് ഭാർഗ്ഗവന്ദം വിരോധമാ യിരുന്നു എന്നം ഊഹിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. എന്നാൽ ഈ കൂട്ടരിൽ ഇ വിടെ (മലയാളത്തിൽ) സ്ഥിരവാസികളായ അനേകം പേർ പൂർവ്വശിഖ യും വച്ച് ചിലർ മലയാളചാരം മുഴവന്ദം ചിലർ പക്തിയും ധരിച്ചും കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു. ഇവരുടെ സമ്പ്രദായം ശാങ്കര സ്തൃതി ഫ് -അ - നാം പാദം -ഫർ - മൂ - ഫവ് - ഗ്ലോ.

> 'കെശപ്രാരംഭതഃ ഫാലാ ദ്ദൂർദ്ധ്വന്തചത്രരംഗ്രലം തൃക്ത്വാദൈവീംശിഖാമാഹ ശ്വ തരംഗലവിസ്തതിം

ദാരിദ്ര്യം, മഹാരോഗം, രാഗദിദുഷ്ടബുദ്ധി ഇക്കാരണങ്ങളാലാക ന്ന വേദാധ്യയനാദി വിട്ടപോയതെങ്കിൽ, അപ്രകാരം വിട്ടപോയവരിൽ ആ വിട്ടിരിക്കുന്ന കാലത്തോളം മാത്രം വേദധ്യയനാദ്യഭാവമിരിക്കുമെന്ന ല്ലാതെ ആ വർഗ്ഗത്തിലുള്ള എല്ലാപേരേയുമെന്നല്ല മുൻപറയപ്പെട്ട കാരണ ങ്ങൾ വിട്ടു നീങ്ങിയാൽ ആയവരേയും ഒരിക്കലും ബാധിക്കുകയില്ല. ഇവി ടെ ഈ വർഗ്ഗത്തിൽ മുൻപറഞ്ഞ ദാരിദ്ര്യാദികാരണങ്ങളൊന്നമില്ലാത്ത വരിലും വേദാധ്യയനാദ്യഭാവം കാണുകകൊണ്ടും ഉപജീവനാർത്ഥം ഏ തപ്രവൃത്തിയും സ്വേച്ഛാസഞ്ചാരവും എന്ന പറഞ്ഞിരിക്കുകകാണ്ടും ഭാ രതം മോക്ഷധർമ്മം, ഹിംസാനൃതക്രിയാല്പബ്ബാ സർവ്വകർമ്മൊപജീവി നഃ തൃക്തസ്വധർമ്മ നിഷ്ഠാംഗാസ്തെദ്വിജാ ശൂര്താം ഗതാഃ) എന്ന പ്രകാര മെന്നോ ആയിരിക്കണം.

#### ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

ദിച്ചിട്ട് ഇവിടെത്തന്നെ വിശിഷ്ടന്മാരെപ്പോലെ സ്ഥിരവാസം ചെയ്യമാറ്റ സന്ദർഭം നേരിട്ടാൽ, ആദ്യം പൂർവ്വശിഖ (മൻകടമ), പിന്നെ ക്രമേണ പോറ്റി, നമ്പിതിരി, നമ്പൂതിരി, നമ്പൂരി ഇപ്രകാരം ആയിക്കൊണ്ടിരിക്കു ന്നു. പൂർവ്വനിയമം വിടുന്നതിനാൽ ഭാർഗ്ഗവ നിയമാനുസരണം ഭ്രഷ്ട്ര വിധി ച്ചൂ തള്ളാതെ ഇവരെ കൂട്ടിച്ചേർക്കുന്നതുകൊണ്ടു് നമ്പൂരിമാർക്കു ഇക്കാര്യ ത്തിൽ അഭിമാനമില്ലെന്നും അതിനാൽ ഇതൊന്നും ഭാർഗ്ഗവനിയമമല്ലെ ന്നും വിശിഷ്യന്മാരായ ബ്രാഹ്മണരെപ്പോലെ കറെ മുമ്പിൽ പലപ്പോഴായി ട്ടുവരികയും യഥാസൗകര്യം സ്വയമിപ്രകാരം ആയിക്കൊള്ളുകയും ചെയ്ത വരാണെന്നും ഊഹിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

താവതീമെവ പൈശാചീ മാസൂരീഞ്ചതതഃ ക്രമാൽ മാനുഷ്യെ ദ്വെലലാടസ്യ പ്രാന്തയൊരുഭയൊഃ ക്ലതെ

ദക്ഷിണെതു ശിഖാദൈവീ കേരളെതുനചെതരാഃ ഉത്തരേഷ്യതു പൈശാചി നെതരാ ഇതി ഭാർഗ്ഗവഃ

അപിധാനാൽ പരിത്യജ്യ സമ്പ്രദായാഗതാംശിഖാം വഹന്നപൃതഥാഭ്രതാ ദ്വിജഃ പാതിത്യമ്മച്ഛതി.'

നെറ്റിയിൽ രോമമുള്ളെടത്തനിന്ന് നാലംഗുലം മേല്പോട്ടുചെ ന്നാൽ അവിടെ നാലംഗുലം വിസ്താരത്തിൽ ദേവശിഖയുടെ സ്ഥാനമാക ന്ന. അവിടുന്ന് നാലംഗുലം ചെന്നാൽ ആസുരിയമായ ശിഖയുടെ സ്ഥാന മാണ്. മലയാളത്തിൽ ന്റർ ഗ്രാമങ്ങളുള്ളതിൽ തെക്കെ നഹ ൽ (തുളുരാ ജ്യത്തിൽ) പൈശാച ശിഖയുമാണ് ഭാർഗ്ഗവനാൽ വിധിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. സമ്പ്രദായപ്പടി വന്ന കുടുമ്മയെ വിധിപ്രകാരം അല്ലാതെ കളഞ്ഞാലും വേറ്റവിധം വച്ചാലും ദ്വിജൻ പാതിതൃമുള്ളവനാകം.

ഇപ്രകാരം ഭാർഗ്ഗവനിയമവിരുദ്ധവും പാതിത്യപ്രദവുമാകന്നം. എ ന്നിട്ടം അവരെ ദോഷം പറഞ്ഞു നീക്കി വയ്കാതേയും ഭാർഗ്ഗവാനുവാദമി ല്ലാതിരിക്കെ ഈ മലയാളരാജ്യത്താം ശാന്തി മുതലായവ കൊടുത്താം കൊടുക്കുന്നതിനെ അനുവദിച്ചുകൊണ്ടുമിരിക്കുന്നു. ഈ കൂട്ടരിൽ ഇവിടെ സ്ഥിരവാസമില്ലാത്തവർ സ്വദേശത്തേക്കു യഥേഛം പോവുകയും വരിക യും മുമ്പിലത്തെ പരദേശാചാരം തന്നെ വച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയും ചെയ്യു ന്നു. ഇനിയും ഇവർ ഇവിടെനിന്നും വല്ലവിധവും അധികം ദ്രവ്യം സമ്പാ

43

# എന്വ്രാൻ

എന്ദ്രാന്മാർ നമ്പൂരിമാരായികഴിഞ്ഞതും ആയിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന തും ദൃഷ്ടാന്തത്തിനു വേണ്ടി കറെ ഇവിടെ കാണിക്കാം.

- ഫ<sup>6</sup>. അമ്പലപ്പഴെ, പുളിങ്കന്നു പ്രവൃത്തിയിൽ മൺകൊമ്പു മറിയിൽ കള ങ്ങരെ എന്ദ്രാൻ ആയില്യം തിരുനാൾ തിരുമനസ്സിലെ കാലത്ത നമ്പൂരിയായി; വിശാഖം തിരുനാൾ തിരുമനസ്സിലെ കാലത്ത ആ തിരുമനസ്സുകൊണ്ടു ശകാരിക്കയാൽ വീണ്ടും എന്ദ്രാനായി. അന നരം മലം തിരുനാൾ തിരുമനസ്സിലേക്കു തിരുമൂപ്പു കിട്ടിയപ്പോൾ നമ്പൂരിയാകയും മറജപത്തിന ചാർത്തപ്പെടുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഇദ്ദേഹം ആലപ്പുഴെ മുൻസീപ്പു കോടതിയിൽ ഫറ്റ്റെൽ ർൻവ്വാം നമ്പരിൽ വാദിയായിരുന്നപ്പോൾ എന്ദ്രാൻ തന്നെയാണ്.
- വ. പുതുപ്പള്ളിയിൽ നെട്ടാകന്നാ മുറിയിൽ ഇടമരാ മഠത്തിൽ കേശ വൻ മാധവത് പോറ്റിയായിരുന്നു. തിരുവല്ലാ മുൻസിപ്പിൽ ഫഠന്തർ ൽ ഉഫ് ാംനമ്പർ വാദിയായിരുന്നപ്പോൾ പോറ്റി; ഇപ്പോൾ നമ്പൂരി.
- ന്ന. കോട്ടയത്ത് കാരാപ്പുഴെ ഈശ്വരമാമെന്നും പെരിയമനയെന്നും ഭ വനപ്പേരുള്ള എന്ദ്രാൻ (പോറ്റി) കോട്ടയം മുൻസിപ്പൽ ഫാറ്റർ ൽ സിവിൽ നന്ദ്ര വ്വമ പ്രതിയായപ്പോൾ മുതൽ നമ്പൂരി.
- c) ടികരയിൽ മേക്കാട്ടുമാത്തിൽ ശംഭ്രപോറ്റി 'ശംഭ്രവൽ' എന്ന് അടു ത്തകാലത്തിൽ നമ്പൂരിയായിരിക്കുന്നു.
- രു. മൂവാറ്റപുഴെ ഇലക്കാട്ടുനെടുവേലി എന്ത്രാൻ നമ്പൂരിയായി
- **ടെ**. അയ്യനം മഠം പോറ്റി നമ്പൂരിയായി

- വ്വ. കിടങ്ങൂർ കൊങ്ങൊപ്പള്ളി നമ്പൂരി പന്നിയൂർ ഗ്രാമക്കാർ അവിടെ ചെന്നപ്പോൾ കിടങ്ങൂർ ക്ഷേത്ര ഊരാണ്മസംബന്ധിച്ചു നമ്പൂരിയാ യി.
- ൻ. നെട്ടംശേരി വടക്കം മ്യാൽ നമ്പ്യാതിരി.
- **൧ഠ ഇളയിട**ത്ത നമ്പ്യാതിരി.
- ൧൧. കീരന്തിട്ട നമ്പ്യാതി (ഇനി ഒന്നുകൂടിഉണ്ട്) ഇവർ നാലുപേരും ക മാരനെല്ലർ ദേവസ്വം ഊരാണ്മ സംബന്ധിച്ചു നമ്പൂരാരായി.
- ഫര ക്രത്താട്ടുകളം സമീപം വെളിയത്തൂർ മഠത്തിൽ എന്ത്രാൻ നമ്പൂരി യായി.
- ൧൩. അവിടെ സമീപം താമരക്കാട്ടുമാത്തിൽ നമ്പൂരി എന്ദ്രാനായിൽ ന്നു. കൂടി വിവാഹം ഇയ്യിട നടത്തി തുടങ്ങിയിരിക്കുന്നു.
- ൧൴. തൊടുപുഴ കല്ലമ്പള്ളി വിഷ്ണ എന്വ്രാൻ മാറിമാറി ക്രമത്തിന് പോ റ്റി, നമ്പിതിരി, നമ്പൂരി എന്നായിരിക്കുന്നു. കോട്ടയം മലയാളമ നോരമ പത്രത്തിലെ ഭാഷാകവികളുടെ കൂട്ടത്തിൽ കാണാം.
- ൧൫ തൃക്കാരിയൂർ ഓതിക്കോൻ മഠം പോറ്റി നമ്പൂരിപ്പട്ടം ധരിച്ചിരിക്കു ന്നു. ഇതിനു മുമ്പിൽ സ്മാർത്ത വിചാരം ഇല്ലാതിരുന്നു. എന്നാൽ ഈയിടെ അതും സമ്പാദിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഒരു സാധു അന്തർജനത്തിന് ഇതു നിമിത്തം ഭ്രഷ്ട്രിനും ഇടയായി.

കാള്ളർ കാഞ്ഞിരപ്പള്ളി നമ്പൂരിപ്പാട്ടിന് ഒരിടത്തു പോറ്റി എന്നം പേരുണ്ട്.<sup>7</sup>

കന്നത്തനാട്ട് ഇരുങ്ങോൾ നാഗഞ്ചേരി നമ്പൂരിക്ക് തിരുവനന്തപുര ത്തു വഴുതക്കാട്ട് പോറ്റി എന്നിങ്ങനെ അനേകം നമ്പൂരിമാർക്കും ഇ പ്പോഴും പോറ്റി സ്ഥാനമുണ്ട്.

<sup>&</sup>lt;sup>o</sup> പഴയ മലയാള അക്കങ്ങളായ ൧,൨,൩,൴,൫,൬,൭,൮,ർ (1,2,3,4,5,6,7,8,9) ആണ് സ്വാമികൾ ഈ കയ്യെഴുത്തു ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഉപയോഗിച്ചിരിക്കുന്നത്. സമ്പാദകൻ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> നമ്പർ 5 നു ശേഷം 7 നമ്പറാണിട്ടിരിക്കുന്നത്. 15 നു ശേഷം രണ്ടു നമ്പർ ഇട്ടിട്ടില്ല. സമ്പാദകൻ

# ശാപഗ്രസ്തൻ

'ചിരകാലം ഗതെതസ്മിം ക്രീമൂലസ്ഥാന മണ്ഡപെ ചത്രഷ്ഷഷ്മിതമാഗ്രാമാ ബ്രാഹ്മണാനാമധിശ്ചരാഃ സമാഗത്യസ്ഥിതാസ്സർവെ ഭാർഗ്ഗവാഗമനം പ്രതി യത്നം ചക്ര ദ്വിജാസ്സർവെ ശ്രീമൂലസ്ഥാനമണ്ഡപെ ധ്യായന്തം പരശ്രരാമന്തം പരീക്ഷാർത്ഥം ദ്വിജോത്തമാഃ.'

(കേരള മഹാത്മ്യം)

തേഷാം ചിന്തനകാലെച പരഇപാണിസ്റ്റമാഗതഃ കിമർത്ഥം ചിന്തിതായുയം മമാഗമനകാരണം യുഷ്മാകഞ്ചത്ര കിംബാധാ തൽബാധാനാശയാമൃഹം തൽകാലെ ബ്രാഹ്മണാസ്സർവെ ത്രപായുക്താസ്ഥിതാസ്തദാ അഥരാമസ്ത്രകൊപെന ശശാപദ്വിജസത്തമാൻ മാംവിനാസവ്വകാർയ്യ്യാണി കരുദ്ധ്വം ചദ്വിജോത്തമാഃ കദാപിബ്രാഹ്മണാസ്സർവെ ശ്രീമൂലസ്ഥാനമണ്ഡപെ ചത്രഷ്ഷഷ്ടിതമാഗ്രാമാഃഭവിഷ്യന്തി നസംശയഃ യുയം നചസമാഗത്യ സ്ഥിതാശ്ചര്യകദാസ്ത്വസി പ്രഥ്രമഞ്ചസമാളയ തസ്മാച്ശാപം ദദാമൃഹം ആചാരാം ശ്വമയാ ദത്താൻ ഗ്രാമിണാഞ്ചദ്വിജോത്തമാൻ ചത്രഷ്ഷഷ്ടി തമാദീനാം ബ്രാഹ്മണാനാഞ്ച ശാശ്വതാൻ ശംഭ്രം രവാപതീർയ്യാഥ ഭവിഷ്യതികലൌയുഗെ ചത്രഷഷ്ടിതമാദീനാ മനാചാരാംശ്ച ദാസ്യതി ആചാരം ശ്വനിരാകൃത്യ അനാചാരാ ഭവന്ത്രവഃ ഏവമുക്കാദ്വിജാസ്സർവെ ബ്രാഹ്മണാനാമധീശ്വരാഃ അബ്ദവൻ ഭാർഗ്ഗവന്തത്ര തപ്യന്തഃ ഖിന്നമാനസാഃ തൽക്കാലെ ഭാർഗ്ഗവൊരാമസ്തേഷാമഭയജംപരം ശ്രാവണെ സംസ്ഥിതെഭാനെന മാസേശ്രവസ്ത്വിഹ ആഗമിഷ്യാമിതൽ ഭ്രമൌ കേരളേസ്മിൻ സുവാർഷികെ വൃഷാദ്രീപുരമാഗത്യ ശ്രീമുലസ്ഥാന മണ്ഡപെ ആഗച്ശാമ ദ്വിജാസ്സർവ്വെ തിഷ്യന്താം സുഖകേരളെ ഇത്യൂക്താന്തർദ്ദധെരാമൊ ഭാർഗ്ഗവഃ പ്രയയൌതദാ തസ്മിൻ ഹിമവതഃപാർശ്വെതപസ്തപ്പാസുഖാസ്ഥിതഃ

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

ഇങ്ങനെ എല്ലാപേരും കൂടി നിശ്ചയിച്ചു പരീക്ഷിച്ച സ്ഥിതിയ്ക്ക് എല്ലാവർക്കം ശാപം പറ്റെണ്ടതായിരിക്കുന്നു. ഇവിടെ അങ്ങനെയല്ലാ. ചിലർ മാത്രം ശാപഗ്രസ്തന്മാരായി എന്നു കാഞന്നു. ആയതു തീരെ ശരി യല്ലാ.

എതാന്ദം പേർ മാത്രമെ അതിലുൾപ്പെട്ടുള്ളൂ അവരാണ് ശാപഗ്ര സൂന്മാരായത്ക് എന്നാണെങ്കിൽ

> ചിരകാലം ഗത്തെസ്മിം ശ്രീമൂലസ്ഥാനമണ്ഡപെ ചത്രഷ്ഷഷ്ടിതമാഗ്രാമാ ബ്രാഹ്മണാനാമധിശ്വരാ സമാഗതൃസ്ഥിതാസ്സർവെ ഭാർഗ്ഗവാഗമനം പ്രതി യത്നം ചക്രു ദ്വിജാസ്സർവെ ധ്യായന്തഃ പരശ്രരാമന്തം പരീക്ഷാർത്ഥം ദ്വിജോത്തമാഃ

ഇപ്രകാരം എല്ലാപേരും ചേർന്നതായികാണുന്നതിനാൽ ഇപ്പറ ഞ്ഞതുശരിയല്ല. ഇതു നിരുപിക്കാതോറും അസംബന്ധവും അടിയുറപ്പി ല്ലെന്ന കാണാവുന്നതുമാണ്.

ഇനി പാപിയെക്കുറിച്ചു് *കേരളാവകാശക്രമ* മെന്ന പുസ്തകത്തിൽ താഴെപറയും പ്രകാരം കാണുന്നു.

'പണ്ടു് ചില ബ്രാഹ്മണരുടെ പ്രീതിക്കായി ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ഒരു പൊരുമാളിനെ ഹിംസിക്ക നിമിത്തം പാപം സംഭവിക്കുമെന്നുള്ള നമ്പി ന്ത് (വിശ്വാസത്തിന്ത്) ഇടിവു് വന്ത് നിഗ്രഹിക്ക നിമിത്തം വീരഹാത്യാ ാ പം കൊണ്ടു് ഭ്രഷ്ടനായ നമ്പിടിക്കു ദേശവും സ്ഥാനവും കൊടുത്തിരുത്തി'.

#### ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

#### പ്രാചീനമലയാളം

ഇതിൽ ഇവർ പറയും പ്രകാരം വീരഹത്യാപാപത്തിനു ഭ്രഷ്ട്രണ്ടാ യിരുന്നെങ്കിൽ വീരഹത്യാ ഓാഷാവശിഷ്ടമൊ മുഴവനുമൊ 6ം മലയാള ബ്രാഹ്മണരിൽ ചിലർ ഏറ്റവാങ്ങുന്നതുവരെ അതിന്റെ ഇരിപ്പിടമായിരു ന്ന ഭാർഗ്ഗവന്ദം ഈ ഭ്രഷ്ട് ഇരുന്നിരിക്കേണ്ടാതായിരുന്നു. അപ്രകാരമില്ലാ ത്തതു കൊണ്ടു വീരഹത്യാ നിമിത്തം ഭ്രഷ്ട്രണ്ടായി എന്നുള്ളത് അസംബ ന്ധം തന്നെ.

ഇനി പാച്ചമൂത്തതിന്റെയും വേറെയും *കേരളോല്പത്തി*കളിൽ ഈ വിധം കാഞന്ന. പിന്നെ പാണ്ടിയിൽ നിന്ന് ഭ്രതരായപ്പെരുമാൾ എന്ന ബ്രാഹ്മണൻ താനെ വന്നു. അദ്ദേഹം ഭൂതങ്ങളേയും ദുർദ്ദേവതമാരേയും ഉ പാസിച്ച് അവരുടെ ശക്തികൊണ്ട് ചിലരെ സ്വാധീനപ്പെടുത്തി മലയാള ത്തിൽ കുറെ ആക്രമിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിനെ ഉത്തമ ബ്രാഹ്മണരും ആയുധ പാണികളായിട്ടള്ള ബ്രാഹ്മണരും കൂടി ഭൂമിദാനം വാങ്ങിയതിൽ രണ്ടു ബ്രാഹ്മണരേക്കാണ്ടു ചതിവിൽ വധിപ്പിച്ച. അങ്ങിനെ വധിച്ചവർ ബ്രാ ഹ്മണ സഭയിൽ വന്നപ്പോൾ സന്തോഷിച്ച് ബ്രാഹ്മണർ കൂട്ടത്തിലിരി ക്കാൻ പറഞ്ഞു. അപ്പോൾ മഹാത്മാവിനെ വധിച്ചിട്ടള്ള പാപം കൊണ്ട് വേറെ ഇരിക്കാനായി 'നാം പടിയിൽ' എന്ന പറഞ്ഞു് വേറെ ഇരുന്നു. അന്ത മുതൽ അവരെ 'നാമ്പടി' എന്ന പേരു പറഞ്ഞു. ഹിംസാ ദോഷം കൊണ്ടു് ബ്രാഹ്മണ്യം പോയതിനാൽ അവരുടെ കുടുംബം ക്ഷത്രിയ മര്യാ ദയും മരുമക്കൾ വഴിയുമായി അവർക്കു വേണ്ടതൊക്കെയും ബ്രാഹ്മണാ ചാരമായി ബ്രാഹ്മണർ തന്നെ കഴിപ്പിച്ചകൊടുക്കുക എന്ന നിശ്ചയിച്ചു. വ ളരെ ഭ്രപ്രദേശങ്ങളൊക്കെയും കൊടുത്തു. അതിനാൽ അന്ന മുതൽ രണ്ടു നമ്പിടി രാജാക്കന്മാർ ഉണ്ടായി വന്നു. അതിൽ അന്ന വധിക്കാൻ കൂടി യിരുന്നവരിൽ ചിലർ ഭ്രമിദാനം വാങ്ങിയവരും ചിലർ ബ്രാഹ്മണരിൽ താണവരും ഉണ്ടു്. അതിനാൽ 'നാംപടി'യിലും രണ്ടു ജാതിയായിതീർ ന്നു. അവർക്ക നിത്യനൈമിത്തികാദി കർമ്മങ്ങൾ മിക്കത്മം ബ്രാഹ്മണാ ചാരം തന്നെ. ഇവരുടെ സ്തീകൾക്ക കണ്ടാഭരണം ചെറ്റതാലിക്കുട്ടം ആക ന്നു. ഇവർക്ക് സന്താനം ബ്രാഹ്മണരിൽ നിന്നു ലഭിക്കുന്നു.

നമ്പിന്ന് ഇടിവു വന്നത്കൊണ്ടു് 'നമ്പിടി' എന്നാ 'നാംപടി' മേൽ എന്നതുകൊണ്ടു് 'നാമ്പടി' എന്നാ രണ്ടു വിധാ. അതിരിക്കട്ടെ.

ഇപ്പറഞ്ഞ പ്രകാരം നമ്പടി ബ്രഹ്മഹത്തിയൊ വീരഹത്തിയൊ ചെയ്യിരുന്നവെങ്കിൽ അവിടെത്തന്നെ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ശുദ്രഭവനത്തിൽ പോയി ചാത്തം ഊണ്ടം കഴിഞ്ഞു് ശ്രീ മൂലസ്ഥാനത്തുവന്ന് ബ്രാഹ്മണൽ ടെ ഇടയിൽ ഇരുന്നു. യോഗാചാര്യൻ അയാളെ നോക്കി

> ഗഛത്വം പാപസംയുക്ത ശുദ്രശ്രാദ്ധേതു ഭക്തിതഃ ത ച്ശ്രത്വാതഞ്ചവിപ്രാസ്ത ബഹിഷ്ടാരം കൃതാസൂദാ

(ശുദ്രചാത്തമുണ്ട പാപമുള്ള താൻ പോയികൊള്ളക എന്നപറ ഞ്ഞു, ഇതുകേട്ട ബ്രാഹ്മണർ ഈയാളെ പുറത്തതള്ളി)

*കേരള മഹാത്മ്യം* – ർ - അ

ആദിയിൽ വൃദ്ധന്ദം മുർഖനമായ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ഉണ്ടായിരു ന്നു. അയാൾ യോഗക്കാരുടെ അടുത്തുചെന്ന് സ്വഭാര്യ വ്യഭിചാരിണി എ ന്നു പറയുകയും അയാൾ മരിച്ചു നരകത്തിൽ പോകയും ചെയ്തു. അനന്ത രം ബ്രാഹ്മണരോടാലോചിച്ച് ഭട്ടതിരി വന്നു വിചാരം നടത്തി.

> 'കനൃകായസ്ത ദോഷശ്ച ഭാന്തിനോനചഭാർഗ്ഗവ തഥാപിവിപ്രവാക്യേന കിഞ്ചിദ്യോഷൊ ഭവിഷ്യതി'

കന്യകക്ക വ്യഭിചാരദോഷം അറിയുന്നില്ല. ഇല്ലാതാന്മം എങ്കി ലും വിപ്രവാക്യ പ്രകാരം കറെ ദോഷമിരിക്കണമെന്ന വിധിച്ച് പുറത്താ ക്കി. *കേരള മഹാത്മ്യം–* ർ൭. അ.

അവിടെ ബ്രാഹ്മണവേഷക്കാരനായ ഒരു ശിവ ദ്വിജൻ ഒരു ബ്രാ ഹ്മണ പൃത്രിയെ വിവാഹം ചെയ്വാനിശ്ചിച്ച് ബ്രഹ്മചര്യം ധരിച്ച് അയാ ളുടെ ഭവനത്തിൽ ചെന്ന് കന്യകയെ കൊടുക്കണമെന്ന് അപേക്ഷിച്ച പ്പോൾ പരമാർത്ഥം ഗ്രഹിക്കാതെ കൊടുക്കയും അയാൾ വിവാഹം ചെ യ്ക് പാർക്കയും ചെയ്ത. എന്നിട്ട് എല്ലാപേരും കൂടി

> തല്ലാലെകല്പായാമാസ കന്യാകാഞ്ചശിവദ്വിജഃ

രും ദൃഷ്യരം ഈ ബ്രാഹ്മണർ തന്നെയെന്നും നമ്പിടിമാർക്ക് ഇവരെ ക്കാൾ വളരെ കറച്ചേ ഭ്രഷ്ട്രള്ള എന്നും അതുകൊണ്ടു നമ്പിടിമാർക്ക് ഭ്രഷ്ട കല്പിക്കുന്നതിന് ഇവർ യോഗ്യരല്ലെന്നും വിധിക്കുന്നതായാൽ തന്നെ ഒ നാമതായിട്ട് ബ്രാഹ്മണർക്ക്, രണ്ടാമത്ര നമ്പിടിമാർക്ക് ഇപ്രകാരം രണ്ടു വകക്കാർക്കും ഭ്രഷ്ട കൽപ്പിക്കേണ്ടതാണെന്നും അതിലേക്ക് ഭ്രഷ്ടനല്ലാ ത യോഗ്യനായ മൂന്നാമതൊരുവൻ വേണ്ടതാണെന്നും വരാം. എങ്ങനെ യെന്നാൽ, ഇവർക്ക് ഉപകാരം ചെയ്തതിനാലുണ്ടായ ദോഷത്തെ പരിഹ രിച്ച് ശുദ്ധിവരുത്തി ചേർത്തുകൊള്ളേണ്ടതായിരുന്നു. എന്നിട്ടും അപ്രകാ രം ചെയ്യാതിരുന്നത്ത് ഗ്രോഹവും കൃതഘ്ണതയും ചതിവും തന്നെയാണ്. ശു ദ്രാമായി ഇവരോടു ചേരുന്നതിന്ന് നമ്പിടിമാർക്ക് മനസ്സില്ലാഞ്ഞിട്ടാ യിരുന്നു എന്നാണ് സമാധാനം എങ്കിൽ, അവരുടെ വംശത്തിനെങ്കിലും ദോഷം ഭവിക്കാതിരിക്കുട്ടെ എന്നു കരുതി ആ ദോഷപ്പെട്ടവരെ മാത്രം ബഹിഷ്കരിച്ചാൽ പോരായിരുന്നൊ? അതുപോയിട്ട് എല്ലാം കൂടി ചേർ ഞ്ഞ് വംശം മുഴവൻ ഭ്രഷ്ട്രങ്കിയല്ലൊ.

എന്നാൽ ആ വംശക്കാർക്ക് അപ്രകാരം ഭ്രഷ്ടരോടു ചേർന്നിരി ക്കുന്നത് സമ്മതമായിരുന്ന എങ്കിൽ, ഇവർ ആയവരെ പറഞ്ഞു സമാധാ നപ്പെടുത്തിക്കൊള്ളേണ്ടതായിരുന്ന. അതുചെയ്തില്ലല്ലൊ.

എന്നാൽ അവർ (ആ വംശക്കാർ) ഇവർ പറഞ്ഞുവിലക്കിയിട്ടും അന്തസരിക്കാതെ ആയിക്കളഞ്ഞതാണെങ്കിൽ ദൃഷ്ടബ്ബദ്ധികളായ അവ രെ തൽക്ഷണം തന്നെ അതിദ്ദരെ ത്യജിക്കയും അവരോട്ടള്ള സംസർഗ്ഗ ത്തെ 'ശ്വവാന്ത്യശ' നാദിപോലെ ഏറ്റവും വർജ്ജിച്ചിരിക്കയും ചെയ്യേണ്ട തായിരുന്നു. ഇവർ അതിനു പകരം ആ വംശത്തെ ദൃഷിച്ച ആസ്ഥിതി യിൽ തന്നെ ഉത്തരോത്തരം വർദ്ധിക്കുമാറ്റ അതിലെ സ്തീ ജനത്തിനു വേറെയാരും ഭർത്താവാകാൻ പാടില്ലെന്നുള്ള നിയമസഹിതം അക്കാര്യ ത്തിലേക്ക് ഠെബ്രാഹ്മണർ തന്നെ കത്തകയേറ്റു. ഇതൊന്നമല്ല വിശേ ഷം, അവരുടെ കട്ടംബത്തിൽ ഉണ്ടായി വരുന്ന ദോഷം ഭവിച്ച പിത്രക്കള ടെ ചാത്തം മുതലായ സകലക്രിയകളും നടത്തുന്നതിന്നും ചാത്തമുണ്ണന്നേ തിന്നും കൂടി കത്തകയേറ്റു. ഇക്കാലത്തിപ്രകാരം ഭ്രഷ്ട ഭവിച്ച ബ്രാഹ്മണ കലത്തിലെ സ്തീകളോട്ട രമിക്കയും അവരുടെ ചാത്തമുണ്ണുകയും ചെയ്യുന്ന തിന്നിവർ തയ്യാറാകമോ ?

ആലയസ്യ ത്രസോപാന പ്രക്ഷാളനവിധാവഥ ഉത്സവെബിംബവാഹായ ഗൃഹം തസ്ലൈപ്പഥശദാം.

ആ ശിവദ്വിജനെയും കന്യകയെയും ക്ഷേത്രസോപാനം (നട) ക ഴൂകന്നതിനും ഉത്സവത്തിന് തെടമ്പ് എഴുന്നള്ളിക്കുന്നതിനും നിയമിച്ച് വെവ്വേറ്റ ഗൃഹം കൊടുത്തു പാർപ്പിച്ചു. (*കേരള മഹാത്മ്യം* –ർവ്വ-അ) ഇങ്ങ നെ വളരെ ഉണ്ട്. ഇപ്രകാരം ഇല്ലാത്ത സംഗതികളായാലും ശരി എങ്ങാ നം വല്ലവനും തുമ്മിപോയെങ്കിൽ ഭ്രഷ്ട്രകല്പിച്ചു തള്ളന്നതിന് ബദ്ധകംക ണരായ കൂട്ടർ അവർ (നമ്പിടികൾ) ബ്രാഹ്മഹത്തിചെയ്തിരുന്നു എങ്കിൽ അവരെ സമ്മഹത്തിലിരിക്കാൻ ഒരിക്കലും ക്ഷണിക്കയില്ലായിരുന്നു. വി ധികർത്താക്കന്മാരായ ഇവർ ക്ഷണിച്ചിരുന്നു എങ്കിൽ അവരായിട്ടു തനി യെ ഭ്രഷ്ടരായി കൊള്ളകയും ഇരിക്കാതെ മാറിക്കളകയും ചെയ്യയില്ലായി രുന്നു. ആയതിനാലിതൊന്നും സംഭവിച്ചിട്ടുള്ളതല്ല.

എന്നാൽ ബ്രാഹ്മണങ്കട അഭിപ്രായവും ഈ ഹന്താക്കളെ കൂട്ട ത്തിലിരുത്തികൂടാ എന്നുതന്നെ ആയിരുന്നു; അവരിരുത്തുകയ്യമില്ല. ക്ഷ ണിച്ചാലും അവരിരിക്കുകയില്ലെന്നാള്ളത് ബ്രാഹ്മണർ സ്വമഹിമകൊണ്ടു മുൻകൂട്ടി അറിഞ്ഞിരുന്നതിനാലും ഉപകാരം ചെയ്ത അവർക്ക പെട്ടെന്നു മ നസ്താപമുണ്ടാകാതിരിക്കുന്നതിനു മാത്രവ്വമാണ് ക്ഷണിച്ചത്ക് എങ്കിൽ; മ നസ്താപം വരുരുതെന്നു കൂടി ഉണ്ടായിരുന്നു. എന്നാവരികിൽ അതിലേ ക്കിങ്ങനെയല്ല വേണ്ടത്ത്. ഉപകാരം ചെയ്യ നിമിത്തം അവർക്കുണ്ടായ ദോഷത്തെ വിധിപ്രകാരം മാറ്റി കൂട്ടത്തിൽ ചേർത്ത് കൊള്ളേണ്ടത്ത ഇവ ഒടെ കടമയാകയാൽ തൽക്ഷണം അപ്രകാരം ചെയ്യേണ്ടതായിരുന്നു. അങ്ങനെ ചെയ്യാതിരുന്നതിനെ നോക്കുമ്പോൾ അവരുടെ മനസ്താപ ഞെപ്പറ്റി ഇവർക്കു കരുണയുണ്ടായിരുന്നു എന്നപറയുന്നതായാൽ ആയ ത്ര ക്രദ്ധമേ കള്ളം തന്നെയാണ്.

ഇനി ഈ ബ്രാഹ്മണർ പറയുന്ന പ്രകാരം അവർ (നമ്പിടിമാർ) ബ്രഹ്മഹത്തി ചെയ്തു. ചെയ്തേച്ചു വന്നപ്പോൾ ഇരിപ്പാനിവർ സൽക്കരിച്ചു. അവരിരിക്കാതെ നാം പടിമേലെന്ന പറഞ്ഞു. അല്ലെങ്കിൽ നമ്പിന്ന ഇടി റൂ വന്ന് ഭ്രഷ്ട്ര ഭവിച്ചു. ഇതുകൾ വാസ്തവത്തിൽ നടത്തിയിട്ടുള്ളവതന്നെ യെന്ന് വകവച്ചു നോക്കുന്നതായാൽ, ഈ സംഗതിയിൽ പ്രധാന ഭ്രഷ്ട മനസാഹിത ൧൧ അ

'ബ്രഹ്മഹത്യാസുരാപാനം സ്തേയം ഇർവംഗതാഗമഃ മഹാന്തിപാതകാന്യാഇസ്സംസർഗ്ഗാശ്ഛാപിതൈസ്സഹ സ്വർണ്ണസ്തെയീസുരാപായീ ബ്രഹ്മഹാഗുരുതല്പഗഃ മഹാപാതകിനസ്തെവെതത്സംസംസർഗ്ഗീച പഞ്ചമഃ'

ഠ്രപ്രമാണപ്രകാരവും വീരഹത്തിയാകട്ടേ അല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മഹ ത്തിയാകട്ടേ ഉള്ളവരായ പാതകരോടുള്ള ഏറ്റവും അടുത്ത സംസർഗ്ഗം നിമിത്തം ഇവരും (ബ്രാഹ്മണരും) പാതകികൾ തന്നെയെന്നു ന്യായം കൊണ്ടു സിദ്ധിക്കുന്നു. അത്രയുമല്ല, കലയ്ക്ക് ഉത്സാഹിപ്പിക്കുക, സഹായി ക്കുക, കലഭ്രഷ്ട്രവരുത്തുക, ഇതുകൾ നിമിത്തം മഹാദുഷ്ടരെന്നും കൂടി സി ദ്ധിക്കുന്നു. കാരയിതാവിനു ദോഷമുഭയ ലോക പ്രസിദ്ധമാണല്ലൊ.

ഇനിയും ബ്രാഹ്മണന്ത് വീരഹത്യ അല്ലെങ്കിൽ ബ്രഹ്മഹത്യാദോ ഷം സംഭവിച്ചാൽ ആയതു (ആ ബ്രഹ്മഹത്യാ ദോഷത്തിന്) അവന്തം അവന്റെ കലത്തിനും ക്ഷത്രിയ മര്യാദയും മരുമക്കത്തായവുമായിട്ടും അവ രോടു പല പ്രകാരത്തിൽ ചേരുന്നവരും ഏതദ്ദേ ാഷകാരയിതാക്കന്മാരും ആയ ബ്രാഹ്മണരെ സ്പർശിക്കാത്ത വിധത്തിലും പരണമിക്കുമെന്നുള്ളത് ആശ്ചര്യകരമാകാതിരിക്കയില്ല.

എന്നാൽ നിർബ്ബന്ധിച്ചാലും ബ്രാഹ്മണരിവരെ ശരിയാക്കി ചേർ ത്തകൊള്ളകയില്ലായെന്നുള്ളത്തകാണ്ടാണെങ്കിൽ, അപ്രകാരമുള്ള ദുഷ്ട ന്മാരുടെ സംസർഗ്ഗം ഇനിയും അധികമധികം ദോഷവർദ്ധനയ്ക്ക കാരണ മെന്നറിഞ്ഞാൽ പിന്നെയും ഇവരെ സ്വവംശ വർദ്ധകന്മാരാക്കുന്നതിന് അനുവദിക്കാനിടയില്ല.

ഇതെല്ലാം കൊണ്ടും ഇവർ പറയുന്ന പ്രകാരം ഒന്നമല്ലെന്നും ഗ്രീ ബ്രാഹ്മണർക്ക് വെളിയിൽ പറയാൻ പാടില്ലാത്ത വിധത്തിലുള്ള തകരാ റ്റകളിതിലുമുണ്ടെന്നും നിശ്ചയിക്കേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. ഇളയത്

ഇനി നൃന ജാതി രണ്ടു വകയുള്ളതിൽ ഇളയതിനെക്കറിച്ച്

'കശ്ചിദ്വിജസ്തത്തൈവ ശൂദ്രസ്യച ഭവനംയയൌ ശ്രാദ്ധം ഭക്ത്വസമാഗത്യ ശ്രീമൂലസ്ഥാനമണ്ഡപെ ബ്രാഹ്മണാനാത്ര മധ്യെ ച തസ്ഥൗചദ്വിജഭൂഷകഃ യോഗാചാര്യസ്തവീക്ഷ്യാഥ ബ്രാഹ്മണം വാകൃമബ്രവീൽ. ഗച്ശത്വം പാപസംയുക്ക ശൂദ്ര ശ്രാദ്ധേത്ര ഭക്തിനഃ തച്ശ്രത്വാതഞ്ച വിപ്രാസ്ത ബഹിഷ്കാരം കൃതാസ്തദാ തൽക്കാലെ ഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര ബ്രാഹ്മണാന്ന്വാകൃമബ്രവീൽ ശൂദ്രാണാം സതുനിത്യഞ്ചശ്രാദ്ധം ഭക്തം ച തിഷ്യത്ത അനുജ്ഞാപൃദ്വിജാസ്തന്വൈഗ്വഹഞ്ചപ്രദേദാതദാ പാതിവ്രത്യഗതാമാസ്ത തവഭാര്യാചപുത്രികാ തവഭാര്യാചപുത്രാർത്ഥം ബ്രാഹ്മണാൻ നിത്യമെവച തൈസ്താകഞ്ചരതിംകൃത്വാതിഷ്യന്താമവനീതലെ'

അർത്ഥം - അവിടെത്തന്നെ ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ശൂദ്രഭവനത്തിൽ പോയി ശ്രാദ്ധമുണ്ട് ശ്രീമൂലസ്ഥാനത്തുവന്ന് ബ്രാഹ്മണരുടെ ഇടയിലിരുന്നു.

യോഗാചാര്യൻ അയാളെനോക്കി <u>ശ</u>ദ്രച്ചാത്തമുണ്ടു് പാപമുള്ള താൻ പോയികൊൾക എന്ന പറഞ്ഞു. ഇതുകേട്ടബ്രാഹ്മണർ ഇയാളെ പുറന്തള്ളി. അപ്പോൾ ഭാർഗ്ഗവൻ വന്ന് ഇയാൾ എന്നം ശൂദ്രചാത്തമുണ്ട് പാർക്കട്ടെന്ന പറ ഞ്ഞു് ഒരുവീടും കൊടുത്തു. നിന്റെ ഭാര്യയ്ക്ക പാതിവ്രത്യ മരുതെന്നും പത്രാർത്ഥം ബ്രാഹ്മണരെ കൈക്കൊണ്ടവരോട്ട കൂടി രമിക്ക ട്ടേ എന്നം പറഞ്ഞു.

ഇതിൽ മുമ്പറഞ്ഞ പ്രകാരം ഒരു ബ്രാഹ്മണൻ ശുദ്രചാത്തമുണ്ടത് എന്തു കാരണത്താലായിരിക്കാം?

53

ദാരിദ്ര്യവും വിശപ്പം അധികപ്പെട്ടതിനാലൊ ചിത്തഭ്രമം കൊ ണ്ടൊ & ഊണ് അവർക്ക സർവസാധാരണമായിരുന്നതു കൊണ്ടോ ആയിരിക്കണം.

ദാരിദ്ര്യവും വിശപ്പം കൊണ്ടാണെങ്കിൽ ഭാർഗ്ഗവൻ

'കബേരസ്യ തു കോശാനിഗ്ഗഹീത്വാവി ളരാഗതഃ വൃഷമൂലെ തുനിക്ഷിപ്യ'

(കേരള മഹാത്മ്യാ).

അർത്ഥം - വൈശ്രവണന്റെ ഭണ്ഡാരം (ഖജനാവ്) കൊണ്ടുവന്ന വൃഷമൂല ത്തിങ്കൽ (വാഹനച്ചുവട്ടിൽ) സ്ഥാപിച്ചു.

പിന്നെ ചെന്ന് ഉത്തമകലീനന്മാരും വൈദികവൃത്തിയിലിരിക്കു ന്നവരുമായ ബ്രാഹ്മണരെക്കൊണ്ടു് വന്നിരുത്തി.

> ഗ്ഗഹെ ഗ്ഗഹെ ചതിഷൂന്തികബേരൈശ്ച സമന്വിതാ അഷ്ടെശ്വര്യം ദദൌതെഭ്യം.

(കേരള മഹാത്മ്യം - ഫറത്ത)

അർത്ഥം :-

'തേഷാംഗ്രാമാണിനിർമ്മായ തെഭ്യസ്തെട്യൊ ദദൌപ്രളഃ അഷ്ടെശ്വര്യം' (ഫറ അ)

അർത്ഥം :-

'അനന്തരം ദദൌതേഭ്യ അഷ്ടെശ്വര്യഞ്ച ശാശ്വതം'.

അർത്ഥം :-

ഇക്കാണിച്ച പ്രമാണങ്ങളാൽ 6°ം ബ്രാഹ്മണർ വേണ്ടതായ സക ല സർവസമ്പത്തം ഉണ്ടായിരുന്നെന്നു കാണാവുന്നതാണു്. 'സാമന്താനാം ദ്വിജാ തീനാം നായകഃപരിചാരകഃ'

(കേരള മഹാത്മ്യം)<sup>8</sup>

ഇപ്രകാരം ശ്രദ്ര് ബ്രാഹ്മണരെ അപേക്ഷിച്ച് നിക്കഷ്യമാരും ദാ സന്മാരും പരിചാരകന്മാരും ബ്രാഹ്മണർക്ക് തൊട്ടണ്ണാൻ പാടില്ലാത്തവ രും ആകന്നെന്ന കാണന്ന. ഒരു ചാത്തത്തിനു കൂടിയാൽ ഒരു നേരത്തെ ഭക്ഷണവും ഒരു മുണ്ടും രണ്ടോ മൂന്നോ പണവും കറെ പലകാരവും കിട്ടും. ഭാർഗവന്റെ ഏർപ്പാടും പതിയ മേളവും സർവാദികാരവും തകർത്തുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്ന അക്കാലത്ത് എല്ലാം കൊണ്ടും ഏഴയും (അഗതിയും) ദാസ നം ആയിരിക്കുന്ന ശൂദ്രൻ എല്ലാം കൊണ്ടും വലിയവനായ ബ്രാഹ്മണനെ നടപ്പിനു വിരോധമായിട്ട് ക്ഷണിക്കമോ? അപ്പോൾ അവന്റെനാക്കിനെ അറ്റക്കുകയില്ലയോ? 6്ന് നിസ്സാരമായ ആദായത്തിനുവേണ്ടി ആ കൂലീ നൻ ഇതിൽ പ്രവേശിച്ച് ഭ്രഷ്യനാവാൻ തുനിയുമോ? 6്ന് ബ്രാഹ്മണരുടെ പ്രതാപവും ശക്തിയും കറഞ്ഞിരിക്കുന്ന ഇക്കാലത്ത് ഒരു നമ്പൂരിയെ ഒരു ശൂദ്രൻ ക്ഷണിക്കുമോ? ആ ഉൽക്ടപ്പോലെ ചാടിക്കേറി ഇരുന്നാണ്ടുകളയുമൊ? ഇത്ര ശൂദ്ധ ഭോഷ്കതന്നെ. അതിനാൽ ദാരിവ്ര്യാദി നിമിത്തമെന്നു പറ യാൻ പാടില്ല.

ചിത്തഭ്രമം കൊണ്ടാണെങ്കിൽ, ചാത്തമുണെന്നത് ധർമ്മമെന്നമ ട്ടിൽ സാധാരണ ആർക്കാ കൊടുക്കത്തക്കതും കിട്ടത്തക്കത്രമല്ല. അതി ലേക്കുള്ള ആൾ (പുരുഷൻ) ഇണങ്ങനും മര്യാദക്കാരനും ആയിരിക്കണം. മുൻകൂട്ടി ക്ഷണിക്കപ്പെടണം. ചാത്തമുണ്ണന്ന ദിവസം അയാൾ വിധി പ്ര കാരമുള്ള വ്രതനിയമത്തിലിരിക്കണം. ഇങ്ങനെയുള്ളവനെ മാത്രമെ ക്ഷ ണിക്കയും ഊട്ടുകയും ചെയ്തയോള്ളൂ. ്രസ്ഥിതിക്കു ചിത്ത ഭ്രമക്കാരനെ വിളിക്കയില്ല. അവൻ സ്വയമേവ് വന്നാലും സ്വീകരിക്കയുമില്ല. ഇതി നാൽ ചിത്തഭ്രമം കൊണ്ടെന്ന പറയുന്നതിനും പാടില്ല.

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup> ഇതുക്കടാതെ ഇനിയും ശൂദ്രരെക്കറിച്ച് കേരളമാഹാത്മ്യം ശങ്കരസ്തതി മുതലായവയിൽ പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളതിനെ ഇനിയൊരു സ്ഥലത്തു വിസ്താരമായികാണിക്കും

സാധാരണമായിരുന്നതു കൊണ്ടുതന്നെയെന്നു സ്ഥിരപ്പെടുന്നു. അത്രയുമല്ല അഷ്ടെശ്വര്യവാനം കലീനനുമായിരുന്നിട്ടം ഠ്രൂനിർദ്ധനനും ദാസനുമായിരുന്നവന്റെ അടുക്കൽ പോയി ചാത്തമുണ്ടതിനെ കറിച്ച് ഊ ഹിക്കുമ്പോൾ ആദായത്തെയൊന്നം കരുതിയല്ലെന്നും അവൻ ചാത്ത ത്തിന ക്ഷണിച്ചാൽ ഉപേക്ഷിക്കാൻ പാടില്ല, നിശ്ചയമായിട്ടം പോയുണ്ണ കതന്നെ വേണം എന്ന സർവാത്മനാ നിർബ്ബന്ധവും ഉണ്ടായിരുന്നിരി ക്കണമെന്നും സിദ്ധിക്കുന്നു.

അല്ലെങ്കിൽ ആർത്തി തീരുമാറ്റ കഞ്ഞിപോലും കിട്ടാതേയും പ രമാർത്ഥ ഹൃദയന്മാരെ വിശ്വസിപ്പിക്കത്തക്കവണ്ണം സാധുക്കളുടെ വേഷ ത്തോടുക്കടിയും 6% മലയാളത്തിൽ വന്നപേർന്ന് അലഞ്ഞു നടന്നവരെ ന്നം ശൂദ്രൻ കേമമായി വാണിരുന്നവനെന്നും നിത്യവും സദ്യ കഴിക്കുന്ന വനെന്നും, ഇക്കട്ടർ സദ്യയുള്ളെടത്ത് അവിടവിടെ കേറി ഉണ്ടുവന്നവരാ കന്നു എന്നും ചാത്തത്തിന്നിരുന്നുന്നാൽ മുണ്ടും പണവും അത്താഴത്തേ ക്കു പലഹാരവും കിട്ടുമെന്നുള്ളത്കൊണ്ടു് അതിലേക്കു ശുപാർശ ചെയ്തി രിക്കുമെന്നും ഇവർ ബ്രാഹ്മണരും സദ്വ്വത്തന്മാരുമായിരിക്കുമെന്നും അ തിനാൽ ഇവരെ ചാത്തമ്മൂട്ടുന്നതുകൊണ്ടു് ദോഷമില്ലെന്നും കരുതി അതി ലേക്കനുവദിച്ചു് അപ്രകാരം നടന്നുവരവെ കാലക്രമാകൊണ്ടു് കാരണാന്ത രത്താൽ ആ നടപടികൾക്കു ചിലടത്തു ചിലഭേദങ്ങൾ സംഭവിച്ചിട്ടുള്ളതാ യിരിക്കുമെന്നും ഊഹിക്കേണ്ടതാണ്. അപ്രകാരമൊന്നമല്ല. ശൂദ്രചാത്തമ്മ ണ മുതലായവയെ കറിച്ചു നിഷേധവും,

'നള്ള്രസ്യ പൌരോഹിത്യമുപാശ്രയേൽ'

(ശാങ്കരസ്തരി വ്യമ അ)

അർത്ഥം: 'ബ്രാഹ്മണന് ശൂദ്രന്റെ ശ്രാദ്ധദക്ഷിണകളെ സ്വീകരിക്കാൻ പാ ടില്ല' എന്നിപ്രകാരം പ്രമാണവുമിരിക്കുന്നൊണ്ടു് എങ്കിൽ,

അരുതെന്നുള്ള നിഷേധം ചെയ്തകൊണ്ടിരിക്കുന്ന സംഗതിയെ അല്ലാതെ ഒരിക്കല്പം ചെയ്തിട്ടില്ലാത്തതായ സംഗതിയും ചേരുകയില്ലാ. ശൂദ്ര പൌരൊഹിത്യം (ചാത്തമൂണ്) അവർക്ക് മുമ്പിലുണ്ടായിരുന്നതി നാൽ തന്നെയായിരിക്കണം നിഷേധിച്ചതു്. എന്തെന്നാൽ മുമ്പ് ഉണ്ടായി ട്ടില്ലാത്തതായ ഒരു പലയന്റെ പൌരോഹിത്യ സ്വീകരണത്തെ നിഷേ ധിച്ചില്ലല്ലൊ. പലയനും ബ്രാഹ്മണനും അന്യോന്യം അടുത്ത പെരുമാറ്റമി ല്ലാത്തതിനാൽ 6%ശങ്കക്കെ അവസരമില്ല. അതിനാലത്രെ നിഷേധിക്കാ തിരുന്നത്മ്. അല്ലാതേയും ഒരു കൃത്യത്തെ നിഷേധിക്കുന്നതിന്ന് ഇപ്പറ ഞ്ഞ കാരണമല്ല വേറെയും കാരണമായിരിക്കും.

ഫ്ര-ാമത് എതെങ്കിലും ഒരു കാര്യത്തെ മുമ്പിനാലെ ചെയ്ത കൊ ണ്ടുവരവെ എന്തെങ്കിലും കാരണത്താൽ അതിൽ വെറുപ്പണ്ടാകുന്ന സമ യം ഇനി ഇതിനെ ചെയ്യരുത്ത് എന്നുള്ളത്. രണ്ടാമത് ഒരിക്കലും ചെ യ്യാൻ പാടില്ലാത്ത ഒരു സംഗതിയെ മുമ്പിൽ ഒരിക്കലും ചെയ്യിട്ടില്ലെങ്കി ലും വർത്തമാനത്തിലൊ ഭാവിയിലൊ വ്രീഹിനവഹന്തി എന്ന (നെല്ലക ത്ത്) വിധി പക്ഷെ പ്രാപ്തമായ നഖവിദലനാദിയെ നിഷേധിക്കും പോ ലെ ഒരു പക്ഷേ ചെയ്യാനിടയാകമെന്നു ശങ്കനേരിട്ടുക. ഇവയിൽ മുമ്പൊ രിക്കലും ചെയ്യിട്ടില്ലെങ്കിലും പ്രത്യേക നിഷേധം ഏർപ്പെടുത്താതിരു ന്നാൽ പിൽക്കാലത്തെങ്കിലും അഥവാ പറ്റിപ്പോയേക്കാമെന്ന വിധ ത്തിൽ ബ്രാഹ്മണരും ശൂദ്രരും തങ്ങളിൽ അടുത്തപെരുമാറ്റം ഉള്ളത്തകൊ ണ്ടുമാത്രം ഏർപ്പെടുത്തിയതാകയാൽ ഇതിലേക്കു രണ്ടാമതു പറഞ്ഞതാ കന്നു കാരണം. ബ്രാഹ്മണാലയത്തിൽ ശുശ്രൂഷയ്ക്കു ശൂദ്രനും ശൂദ്രാലയ ത്തിൽ സംബന്ധത്തിന ബ്രാഹ്മണന്ദം ഇങ്ങനെ രണ്ടുപേരുടെ ഭവനത്തി ലും രണ്ടുപേരും പോകും. ഇതാണ് അടുത്ത പെരുമാറ്റം. 😚 സ്ഥിതിക്കു ബ്രാഹ്മണൻ ശൂദ്രന്റെ ചാത്തമുണ്ടുപോകമൊ എന്ന സംശയിച്ച് ഇപ്രകാ രം നിഷേധം ഏർപ്പെടുത്തിയതുപോലെ ശുദ്രൻ ബ്രാഹ്മണന്റെ ചാത്തമു ണ്ടുപോക്യമാ എന്ന ശാകിച്ച് അതിലേക്കാ ഒരു നിഷേധം ഏർപ്പെടുത്തു ന്നതിന്നു ന്യായമുണ്ടായിരുന്നു. അതു ചെയ്യാത്തതെന്തുകൊണ്ടു്? അക്കാ ര്യത്തിലേക്കു ബ്രാഹ്മണർ ഒരിക്കലും സമ്മതിക്കയില്ലെന്നുള്ളത് നിശ്ചയ മാകയാൽ നീഷേധിച്ചില്ലാ.

എന്നാൽ അപ്പോൾ ശൂദ്രന്റെ ചാത്തം അവരുണ്ണരുതെന്ന് നിഷേ ധിക്കപ്പെട്ടതുകൊണ്ട് അവർക്ക് അതിലേക്ക പൂർണ്ണമനസ്സണ്ടെന്നുള്ളത് നിശ്ചയം തന്നെ എന്നു വരുന്നു. അല്ലാതേയും സകല ആവശ്യങ്ങൾക്കം കൂട്ടേണ്ടവരായ സ്വജനത്തെ (ഇണങ്ങരെ)യൊഴിച്ച് സാധാരണ തൊട്ട ണ്ണമെന്നുള്ള സ്വജാതിക്കാർ പോലും ചാത്തത്തിനു ക്ഷണിക്കപ്പെട്ടുകയും ഭക്ഷിക്കയുമില്ല. ഇവർ അതുപോയിട്ട് ചാത്തമൂട്ടിലുൾപ്പെട്ട് പോയതു കൊ ണ്ട് പണ്ട് അവർ ഇവരെ സാധാരണയുള്ള സ്വജാതിക്കാരിലും കൂടുതലാ യിട്ട് ഇണങ്ങരെപ്പോലെ തന്നെ, പന്തിഭോജനം, ശ്രാദ്ധഭോജനം മുതലാ യവയെ കൊടുത്ത് ചേർത്ത് നടത്തിയും ഇവർ അപ്രകാരം നടന്നും വ ന്നിരുന്നു എന്നു തെളിയുന്നു.

57

58

സമാധാനം:- അമേധ്യം ഭക്ഷിക്കാൻ പാടില്ലെന്ന നിശ്ചയിച്ചാൽ ആയതു പതിവായി ഭക്ഷിച്ച വരുന്നതിനാലൊ പ്രതിദിനം അതിനോടുള്ള അടു പ്പം നിമിത്തം ഒരു വേള ഭക്ഷിപ്പാനിടയായേക്കുമോ എന്ന ശങ്ക ജനിച്ചി ട്ടൊ ആയിരിക്കണമെന്ന വരികയില്ല. ഒരുവിധത്തില്പം അരുതാത്തതാക കൊണ്ടു് തന്നെയെന്നെ നിരുപിക്കേണ്ടത്തുള്ളൂ. എങ്കിൽ ഈ സമാധാനം അന്നവും അമേധ്യവും തുല്യമാകന്നു എന്നുള്ളടത്തെ സംഘടിക്കു. ഒരു ബ്രാഹ്മണന്റെ അന്നം മറ്റൊരു ബ്രാഹ്മണൻം ശൂദ്രനം ഭക്ഷിക്കും. ഒരു ബ്രാഹ്മണന്റെ ചാത്തം വേറൊരു ബ്രാഹ്മണൻ ഭക്ഷിക്കും. അമേധ്യവിഷ യത്തിലും ഇത്പോലെ ചെയ്യമോ? ഇത്രശിയായ ദൃഷ്ടാന്തവും പറയത്ത ക്കതും സ്വീകരിക്കത്തക്കത്രമല്ല. എന്തകൊണ്ടെന്നാൽ -

> 'ജീവിതാതൃയമാപന്നൊരയാന്നമർത്തീയതസ്തതഃ ആകാശമിവപങ്കേന ന സപാപേനലിപൃതെ'

(മനസ്തതി അ - ൧ഠ - ഹ്ലോ - ൧ഠർ)

അർത്ഥം: ബ്രാഹ്മണൻ പ്രാണസന്ദേഹമാംവണ്ണം വലഞ്ഞു് പ്രതിലോമ ജാതി മുതലായ ഏത്ര നിക്കഷ്ടന്റെ അന്നത്തെ ഭൂജിച്ചാലും ആകാശത്തെ പങ്കസമ്പർക്കം പോലെ അവനിൽ പാപസ്പർശമുണ്ടാകന്നതല്ലാ.

ഇതിന്നന്സരണമായി ബ്രഹ്മസൂത്രം - 'സർവ്വാന്നാന്മതിശ്ച പ്രാണാത്യ യെ തദ്ദർശനാൽ (അശനായാദിയാൽ) പ്രാണസംശയമായി വന്നാൽ സർവാന്ന ഭക്ഷണം വിഹിതമെന്ന് (പ്രമാണത്താൽ) സിദ്ധിക്കുന്നു. ഇ തെല്ലാം കൊണ്ടും ചാത്തമൂണ് സാധാരണമായിരുന്നു എന്നൊള്ളത് സ്പ ഷ്മമാകന്നാണ്ട്. വിശ്വാമിത്ര മഹർഷി വിശന്നു വലയുമ്പോൾ പട്ടിയുടെ ക റങ്ങും കൊണ്ടു പോകന്ന പറച്ചിയെ വളരെ ദൂരം പിന്തടർന്നു കടിലിൽ ചെന്നുകേറ്റകയും ഫലിക്കാതെ പോകയും ചെയ്ത എന്ന് (മനസൂതി). ഇ നി നായന്മാരിൽ കുറഞ്ഞവരായാലും മതി ധാരാളം സമ്പാദ്യവും തങ്ങൾ ക്ക് അധികം ആദായവുമുള്ള പ്രഭക്കളുടേയും രാജാക്കന്മാരുടേയും ഭവന ങ്ങളെയൊഴിച്ച് <sup>9</sup>മറ്റള്ള സ്ഥലങ്ങളിലെ ഊണെല്ലാം കാലക്രമേണ അ വർ ഉപേക്ഷിക്കുകയും അവരുണ്ടുവരുന്ന സ്ഥലങ്ങളിലുള്ളവരെ ബ്രാഹ്മ ണരെന്ന പറഞ്ഞാൽ അവരോടൊപ്പമായി പോകം. (അവരുടെ പലകാ രൃസാദ്ധ്യത്തിന് ആയത്ര് വിഘ്നമായിത്തീരും) അതിനാൽ ആയതു പാടി ല്ലെന്നും ശൂദ്രരെന്ന പറഞ്ഞാൽ അവർ ചാത്തമുണ്ണന്നതുകൊണ്ടു് ആയതും കുറച്ചു പോരായ്മയാണെന്നും കരുതി ക്ഷത്രിയനെന്നൊ വൈശ്യനെന്നൊ ദ്രവ്യപ്പഷ്ടി, അധികാരം ഇതുകൾക്കു തക്കതുപോലെ താരതമ്യപ്പെടുത്തി പറഞ്ഞു കൊള്ളുകയും ചെയ്യുക പതിവാകുന്നു. ദൃഷ്ടാന്തത്തിനു വേണ്ടി ചി ലത്തെല്ലാം കാണിക്കാം.

൧. കൊല്ലങ്കോട്ട് നമ്പിടി, കവളപ്പാറ നായർ മുതലായവരുടെ ഭവന ങ്ങളില്വം അനേക രാജമന്ദിരങ്ങളിലും ഇപ്പോഴും നമ്പൂരിമാർ ചാ ത്തമുണ്ണന്നുണ്ട്. അവരുടെ ചാത്തമൂണിനേയും പന്തിഭോജനത്തെ യും ജാതി മാറ്റലിനേയും കുറിച്ചു പലതും പറയാനുണ്ട്. അതുകളെ യഥാവസരം ഇതിൽ തന്നെ അവിടവിടെ കാണിക്കാം.

ഇനിയും നമ്പൂരിമാർക്ക് ആവശ്യങ്ങൾക്ക് ഉപയോഗപ്പെടുകയൊ പിടിപ്പതു ആദായമുണ്ടാകയൊ ചെയ്യമെങ്കിൽ ഈ ഇളയതന്മാരെത്ത ന്നെ അവരുടെ കൂട്ടത്തിൽ ചേർത്തു കൊള്ളുന്നതിലേയ്ക്ക് അല്പ വും വിരോധമില്ല.

കടുത്തുരുത്തി പ്രവൃത്തി തിരുവമ്പാടിൽ കാക്കാനപ്പള്ളി നമ്പൂരി ഇളയതായിരുന്നു. വെന്നങ്ങനാട്ടു ഗ്രാമത്തിലുള്ള നമ്പൂരിമാർ ഏറ്റമാന്ദർ പട്ടത്താനം കഴിഞ്ഞു വരുന്ന സമയം വിശപ്പ് അധികമായതുകൊണ്ടു് ആ ഇളയതിന്റെ ഭവനത്തിൽ കേറി ഊണുകഴിച്ചു് ആ ഇളയതിനോടു് താൻ കൊച്ചു നമ്പൂരിയാണെന്നു പറഞ്ഞു. അയാളെ അന്നു മുതൽ കൊച്ചു നമ്പൂരിയെന്നാണു വിളിച്ചു വരുന്നതു്. ഇന്തവരെയും ആ കുടുംബം ശരിയാ യി നമ്പൂരിക്കുടുംബമായിട്ട തന്നെ നടന്നു വരുന്നു.

വ. ഏറ്റമാന്തർ അയർക്കുന്നം, മാങ്ങാനം, പാലക്കാട്ട് മല ഇവർ സാ മന്ത്രന്മാരുടെ ഇളയന്മാരായിരുന്നു. മറജപക്കാലത്തിൽ നമ്പൂരി മാരുടെ കൂട്ടത്തിൽ ആരുമറിയാതെ കേറിചാർത്തിച്ചു. ൻഉ ൽ നാടുനീങ്ങിയ തമ്പൂരാൻ തിരുമനസ്സുകൊണ്ടു് ഉണ്ണിയായിട്ടറിയു മെന്നം, ചാർത്തിയതിരിക്കട്ടെ ഇനിമതിയെന്നം കല്പിച്ച. അടു

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> മറ്റള്ളവർ പ്രഭ്ടക്കളേയും രാജാക്കളേയും പോലെ സമ്പന്നരല്ലായ്കയാൽ വേറെ ആദായത്തിന്ന മാർഗ്ഗമില്ലാ. ഉണ്ടാൽ ഒരു വയറ്റിൽ കൊള്ളന്നതല്ലെ പാടുള്ള. ഉണ്ണകയില്ലെന്നു പറഞ്ഞാൽ അരിയും കോപ്പം കൊടുക്കും. അപ്പോൾ ഏതുവിധമായാലും രണ്ടു മൂന്ന് പേർക്കു മതിയാകം. ഇതു മുതലായ അനേക മാർഗ്ഗങ്ങളെകരുതിയാണ് അപ്പപ്പോൾ ഉള്ള അവരുടെ പുറപ്പാടുകൾ.

ത്ത മുറജപത്തിന് അവർ ധാരാളം പണം കൊടുത്ത് അധ്യയനം ചെയ്ത് ഓത്തന്മാരായി.

- ന. "അയർക്കുന്നഞ്ചമാങ്ങാനം പാലക്കാട്ടുമലയും തഥാ വാർപ്പിലെ ക്കവർ വിപ്രന്മാർ സാമന്ത്രർക്ക പുരോഹിതർ" എന്നൊരു ശ്ലോ കവും ഇതിനെപ്പറ്റി നടപ്പുണ്ടു്.
- ഭരണങ്ങാനം (൧ഠ) ഭവനക്കാർ നമ്പൂരിമാർ ഇളയതന്മാരായിൽ ന്നു. അവരിൽ പാങ്ങം, കരുമക്കാട്ട്, മരത്തശ്ശേരി വലയ്ക്കാമറ്റം, ക ല്ലെലി, കുടുമം ഇവർക്കിത്ര പേർക്കം ഓത്തം മറജപം തോറും ചാർത്തം പതിവുണ്ട്. അയ്യനക്കരെയും (൧ഠ) പത്തു ഭവനക്കാർ ഇളയതന്മാരായിരുന്നു. വലവൂർ നരമംഗലത്തു നമ്പൂരി ഇളയതാ യിരുന്നു. ഇലക്കാട്ടു പൊതി നമ്പൂരിയും കറവലങ്ങാട്ടു പൊതി ന മപ്പൂരിയും സാമന്ത്രരിടെ ഇളയതായിരുന്നു എന്നുള്ളത്, മുട്ടത്തു ന മപ്പൂരിയുടെ ഒരു കവിതയിലും പറഞ്ഞിട്ടണ്ടു്.

പുന്നത്തറകണ്ണശ്ശപണിക്കർ ചില നമ്പൂരിമാരെ യാത്രക്കളിക്ക് അഭ്യാസം പഠിപ്പിച്ചതിനാൽ അദ്ദേഹത്തെ കമാരനല്ലൂര ക്ഷേത്രത്തിൽ വെച്ച് നമ്പൂരിയാക്കിച്ചേർത്തു. ആ നമ്പൂരിയെ ഇന്തവരെയ്ക്കം കണ്ണനാട്ടു പ ണിക്കാരെന്നംകൂടിവിളിക്കുന്നാണ്ട്. ഫഠഫവ-ാമാണ്ടത്തെ കണക്കിൽ പ ണിക്കരെന്ന തന്നെയിരിക്കുന്നു.

വെക്കം ഗ്രാമക്കാർ വടക്കാക്കൂർ രാജാവിന്റെ നൈച്ചിയാർക്ക കാൽ കഴകിച്ചൂട്ടിന്ന് അയ്യൻ എന്ന മന്ത്രി മുക്കവരെപിടിച്ചു നമ്പൂരിമാരാ ക്കി. പട പേടിച്ചു വടക്കൻ ദിക്കിൽ നിന്നും വന്നവരാണെന്ന പറഞ്ഞു് ശ രിപ്പെടുത്തപ്പെട്ടവരാകന്ന എന്നും വെച്ചൂർ പൂവലത്ത്ര തച്ചു ശാസ്തക്കാരനാ യ ഒരു മൂത്തതിനെ വൈക്കത്തുവച്ചു് നമ്പൂരിമാർ മൂത്താശാരി എങ്ങോട്ടാ? എന്ന പരിഹാസമായി ചോദിച്ചതിന് വയ്ക്കം ഗ്രാമം മൂക്കൊപ്പരിഷ അഴി ച്ച ഐംകൊപ്പരിഷയായി പണിയുവാൻ പോകന്ന എന്ന് ഉത്തരം പറ ഞ്ഞതായും ജനശ്രൂതി. വയ്ക്കുത്തനിന്നും കന്നൂർ മുതലായ ചില നമ്പൂരിമാർ മീനച്ചൽ രാമപുരത്തേ പോയി താമസിച്ചു. അവർകേൾക്കുമാറ്റ് "രാമപുര ത്തു ശേഷിച്ചു" എന്നവാക്കു പറയുന്നത് അവർക്കു വളരെ വിരോധമാണ്. അല്ലാതേയും കാര്യസാദ്ധ്യത്തിനും ലാഭത്തിനും വേണ്ടി ഇവർ ശൂദ്രരോട് ആവശ്യമുള്ള വിദ്യപാിക്കുന്നതിനും, ശൂദ്രരേ ഗ്രത്വോക്കി ഭക്ഷണം കൊടു ക്ക, ശൂദ്രരോടു പന്തിഭോജനം കഴിക്ക, ശൂദ്രരെ അവരുടെ ജാതിയിൽ ചേർത്ത നമ്പൂരിയാക്കി നടത്തക, ശൂദ്രഭവനങ്ങളിൽ അവർക്ക കിട്ടാത്ത ഗ്രന്ഥം വല്ലതുമുണ്ടായിരുന്നാൽ അവിടത്തെ പ്രധാനപുരുഷനെ ആശ്രയി ച്ച വിശ്വാസിയെപ്പോലെ കാണിച്ച് സേവ പിടിച്ച് പുരുഷൻ അവിടെയി ല്ലാത്തപ്പോൾ ചതിച്ച് സ്തീകളോട് ആയത്ര തട്ടിച്ചുകൊണ്ടുപോക മുതലാ യ തൊഴിൽകളെല്ലാം ഈ നമ്പൂരിമാർക്കു പതിവായിരുന്നു. ഒന്നു രണ്ടു ദ ഷ്ടാന്തം കാണിക്കാം -

മുളക്കുളത്ത് അമ്പലത്തിൽ മണിയാട്ടു തുപ്പൻനമൂരി ഇകിയതിൽ പിഴച്ചതു കണ്ടിട്ടു തെറ്റപറകയാൽ പറഞ്ഞ നായർക്ക് വ്വ ചക്രം ദക്ഷിണ കൊടുത്ത് അയാളോടു ശരിയായി മനസ്സിലാക്കി. മുളക്കുളത്തു അവറ്റവാമ ങ്ങാടൻ എന്ന നായർ വീട്ടുകാർ മുമ്പിനാലെ സംസ്കത വിദ്വാന്മാരായിൽ ന്നൂ. (ഫഠഠ) സംവത്സരം മുമ്പ് ഇവരിൽ ഒരാൾ ഗുരുവായൂരിൽ വച്ച് ഒരു നമ്പൂരിയുമായി വാദിച്ചതിൽ നമ്പൂരി തോൽക്കയാൽ അയാൾ നായർക്കു ദക്ഷിണചെയ്തു. ആ ദിക്കിലുള്ള നായന്മാർ ബഹ്മാനപുരസ്സരം ഈ നാ യർക്കു മുണ്ടും പണവും കൊടത്തം.

അരിപ്പാട്ട്ടക്ഷേത്രത്തിൽ കലശത്തിന്ന് ബിംബം ഉറയ്കായ്കയാൽ നമ്പൂരിമാരുടെ അപേക്ഷപ്രകാരം ഒരു പണിക്കർ വന്ന് മന്ത്രതന്ത്രാദിക ളിലുള്ള സംശയം തീർത്ത് ശരിയാക്കി കൊടുത്തതിന്ന് പണിക്കർക്കു പ ന്തി ഭാജനത്തിന് മുമ്പു സ്ഥാനം കൊടുത്തു നടന്നു വരുന്നു.

തരണനല്ലൂർ നമ്പൂരിപ്പാട്ട് അനുജൻ ജ്യേഷ്യനോട്ട പിണങ്ങി ചെ ങ്ങന്നൂർ വന്ന് ഒരു പോറ്റി സ്തീയെ വേളികഴിച്ചു തമാസിച്ചു. ഇദ്ദേഹം ഓ രോ ദിക്കിൽ തന്ത്രത്തിനായി പോകമ്പോഴെല്ലാം അകത്തിൽ എന്ന മാ രാനോട് ചോദിച്ചു കൊണ്ടുപോകന്ന പതിവാണ്. മാരാന്റെ പക്കല്പള്ള ത ത്രഗ്രന്ഥം അപഹരിക്കുന്നതിന്ന് ഉപായത്തിൽകൂടി അയാളുടെ മരുമ കൾക്ക് സംബന്ധം ചെയ്ത് ഇരിക്കെ മാരാനില്ലാത്ത സമയം നോക്കി ആ പെണ്ണിനോട്ട ഗ്രന്ഥം കയ്ക്കലാക്കികൊണ്ടുപോയി. മാരാൻ വന്നപ്പോ ഴേയ്ക്ക് അത്രതന്നെ. ഗ്രന്ഥം തിരിയെ കൊടുത്തില്ലാ. ഇതാണ് താഴമൺ പോറ്റി. ഇത് ന്നഠ സംവത്സരം മുമ്പു്.

ഇനി

'ശൂദ്രാണ സത്രനിത്യ ഞ്ച ശ്രാദ്ധം ഭക്താചതിഷുത്ര'

അർത്ഥം:- ഇങ്ങനെ ഈ ഇളയതന്മാരെ ശൂദ്രരുടെ ചാത്തമൂണകാരനായി ട്ട ഭാർഗ്ഗവൻ നിശ്ചയിച്ചപ്രകാരം കേരളത്തിൽ തെക്കൻ ദിക്കുകളിലെ ങ്ങും (തുളനാട്ടിലും) കാഞന്നില്ല. അവിടെ പരദേശാചാരമായപ്പോൾ നി ന്നപോയെങ്കിൽ മലയാളാചാരമുള്ള കൊല്ലം ഡിവിഷൻ ഏതാന്രം ഭാഗം തുടങ്ങി കന്യാകമാരിവരെയും ഇല്ലാ. തിരുവനന്തപുരത്തിനു കിഴക്ക് ഇ പ്രകാരം ചാത്തത്തിന് അന്യജാതിക്കാരെക്കൂട്ടിത്തൊടുവിക്കുമെന്നുള്ള അറിവുപോലും വടക്കൻ ദിക്കിൽ സഞ്ചരിച്ചിട്ടുള്ളവരെയൊഴിച്ച ശേഷം മിക്ക ജനങ്ങൾക്കും ഒണ്ടായിരിക്കുമെന്നും തോന്നുന്നില്ലാ. വടക്കൻ ദിക്കു കളിൽ നിന്ന തെക്ക തിരുവനന്തപുരം മുതലായ ദിക്കുകളിൽ പോയി താമസിക്കുന്ന ഉദ്യോഗസ്ഥന്മാരിൽ ചിലർ അവരുടെ പിത്വശ്രാദ്ധത്തിന്ന് ഇളയന്മാരെ വരുത്തി നടത്തുന്നതിനെ കണ്ടു് അവരുടെ സംബന്ധത്തില്പ ള്ള തെക്കരിൽ ചിലർ (വളരെ കുറച്ചുപേർ) അരിവയ്പ് പിണ്ഡം വയ്യിന പറഞ്ഞുകൊടുക്കൽ മുതലായി ഇത്രസംബന്ധമായ എല്ലാ ജോലികളം ന ടത്തിക്കൊള്ളം. നമുക്കു തൊന്തരവു് ഒന്നമില്ലല്ലോ എന്നകരുതി എളപ്പ ത്തിനായിട്ടമാത്രം ഇവരെക്കൊണ്ടു് അതും തല്ലാലത്തേക്ക് ഇങ്ങനെ ക ഴിപ്പിക്കുന്നെന്നേയുള്ള. തെക്കൻ ദിക്കുകാർക്ക് ഇവരോടു പരിചയം ത ന്നെയില്ലാ. കർക്കടകമാസത്തിൽ കറുത്തവാവു മുതലായ പുണ്യദിവസ ങ്ങളിൽ തിരുവല്ലം, ശംഖ്യംമുഖം മുതലായ പുണുസ്ഥലങ്ങളിൽ പിത്തർ പ്പണത്തിന് അസംഖ്യം ജനക്കട്ടം വരും. ആ സന്ദർഭത്തിൽ ഈ ഇളയ തന്മാരും കൂട്ടം കൂട്ടമായി വന്നുചേരുകയും അതുകഴി ഞ്ഞാൽ നാലഞ്ചുദിവ സത്തേക്കു ഭവനങ്ങൾ തോറും നടന്ന് വല്ലതും യാചിച്ച കിട്ടന്നതിനെ ക്കൊണ്ടു് പോകയും ചെയ്യാ. ഒണ്ടെങ്കിലും ഇതിനിടയ്കള്ള പരിചയമെ ഒ ള്ള. കൊല്ലം ഇരവിപുരം മുതൽ തെക്കോട്ടുള്ള നല്ല ഇല്ലക്കാർ നായന്മാർ ഇളയതിനെ തൊട്ടണ്ണകയില്ലാ. അതിനു വടക്കുമൊക്കെ കാലക്രമത്തിൽ തൊട്ട തുടങ്ങിപോയതാണ്. ഇവർ നാൾക്കുനാൾ തെക്കോട്ട തെക്കോട്ട കടന്ത് ഈ വൃത്തികൊണ്ട് ഉപജീവിച്ച് ജനങ്ങളടെ സഹായം കൊണ്ട് അവിടവിടെ കുടിപാർത്തവരുന്ന എന്നല്ലാതെ ഇവർക്കീ ചാത്തമൂണ പ തിവായതിന്ന് കാരണം ഭാർഗ്ഗവന്റെ വിധിയും ഇവരുടെ ഭ്രഷ്ടിന്ദ കാര ണം ഈ വക ചാത്തമൂണമല്ലാ. ഇനി ഈ ഇളയന്മാരുടെ കൂട്ടത്തിലും മ റ്റം മറ്റജാതികൾ ചേരുന്ന വിഷയത്തിൽ അവർക്ക് ആന്തരമായിട്ട് യാ തൊരു വിരോധവുമില്ല.

### ദ്ദഷ്ടാന്തം-

തലവടിയിൽ പട്ടമന ഇളയത്ക് പണിക്കരായിരുന്നു. വിളങ്ങിപ്പേരു കണ ക്കിൽ പണിക്കര് എന്ന തന്നെയാണ്.

അമ്പലപ്പഴ മംഗലശ്ശേരി ഇളയതും പണിക്കരായിരുന്നു.

ചെങ്ങന്നൂർ വെണ്മണിദേശം കുതിര വട്ടത്തു പണിക്കർ അടുത്ത കാല ത്ത് ഇളയതായി.

തിരുവല്ലാ കിഴക്കൻ ഓതറ മാമ്പറ്റ പണിക്കരും ചെങ്ങന്നൂർ വനവാത ക്കര മാമ്പറ്റെ പണിക്കരും ഇളയതായി. ഇപ്രകാരം നോക്കിയാൽ അന വധികാണാം.

കന്യകാം പ്രദദാതസ്മൈ ശിവദ്വിജസുതായച മംഗല്യസൂത്രം തസ്യാസ്മ ധാരായി ത്വാദിജൊവസൽ തൽക്കാലെ ബ്രാഹ്മണാസ്സർവ ആഗത പ്രേക്ഷ്യതം ദ്വിജം അബ്രുവന്നാഹഭട്ടശ്ച ശിവദ്വിജസു തെരിതം തൽകാലെ ഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര അബ്രുവീൽ ബ്രാഹ്മണോത്തമാൻ ചതുഷ്ഷഷ്ടിതമാസ്സംഖ്യാ ബ്രാഹ്മണാന മധീശ്വരാഃ

'ശിവദ്വിജസ്തത ത്രൈവകശ്ചിൽ ബ്രാഹ്മണവേഷകഃകസ്യ വിപ്രസ്യ പുത്രീഞ്ചവിവാഹം കർത്ത്ര -മിശ്ചയാബ്രഹ്മചര്യാശ്രമം ധൃത്വാ ബ്രാഹ്മണസ്യഗ്ഗഹം ഗതഃ മഹൃന്ത കന്യകാ ദാനം ദാതവ്യം ബ്രാഹ്മണോത്തമഃ കന്യകാം പ്രദദാതസ്മൈ ശിവദ്വിജേനൈവമുക്ത അജ്ഞാത്വാചദ്വിജോത്തമഃ

ന്യനജാതി വൽ രണ്ടാമനായ മൂത്തതിനെക്കറിച്ച്

മൂത്തത്

ഉത്സവെബിംബവാഹായ ഗ്രഹംതസ്സൈപ്പഥശദൌ മംഗല്യസൂത്രമാത്രേണ സംഗദോഷനവിദ്യതെ ശിവദ്വിജശ്വണത്വം തു മദ്വാക്യം വംശവർദ്ധനം ശയനം ചതയാസാകം തവമാസ്ത ദ്വിജാധമ കണ്ടസൂത്രം തുതസ്യാസൂ ധാരയത്വം ശിവദ്വിജ ശ്ര്യനാരീം സമാലിംഗ്യാ രതൃർത്ഥം നിതൃമെവഹി അംഗീകുരുതയാസാകം രമയത്വം യഥ്രേഷ്ട്രം ബ്രാഹ്മണസ്യസുതാം നാരീം നസ്പശത്വം ശിവദ്വിജ ബ്രാഹ്മണീതിചലോകെസ്റ്റിൻ വദന്തദ്വിജസത്തമാഃ

ഏതൽ കർമ്മസ്യയുഷ്യാഭി-ർവക്തവ്യം തത്വമെവഹി അസ്മാകം വചനം രാമ പരിഹർത്തവ്യമെവച ശ്വണതത്വം യഥാതത്വം ജ്ഞാതു മർഹസി ഭാർഗ്ഗവ തല്ലാലെ കല്പയാമാസ കന്യകാംച ശിവദ്വിജം ആലയസ്യതുസൊപാന പ്രക്ഷാളനവിധാവഥ

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

പ്രാചീനമലയാളം

തൽഗ്ഗഹെബ്രാഹണാസ്സർവെ ഭൊക്താനശ്ചഭവന്തിഹി ബ്രാഹ്മണാനാംനിജാവാസ്യ ബ്രാഹ്മണ്യം സഹഭോജനം അംഗീകർവന്തു വിപ്രാശ്ച തയാസഹരിതിം കർത്താം യെശിവദ്വിജവംശജാം ഇച്ഛന്തിചെത്സദാതേഷാം മാത്രാസഹരതിർയ്യഥാ തദ്ദോഷസ്യത്തലൊകെസ്മിൻ പ്രായശ്ചിത്തം നചധ്രവം യാവൽക്കാലെ തയാസാകം രതിം കർവന്തി ശൈവജാഃ അരിഷ്ടയുക്താനിത്യ ഞ്ച ഭവിഷ്യന്തിന സംശയഃ

(*കേരള മാഹാ*ത്മ്യം 48 അ)

അർത്ഥം:- അവിടെ ബ്രാഹ്മണവേഷക്കാരനായ ഒരു ശിവദ്വിജൻ (മൃത്ത ത്ര്) ബ്രാഹ്മണപുത്രിയെ വിവാഹം ചെയ്യാൻ നിശ്ചയിച്ചു. ബ്രഹ്മചര്യം ധ രിച്ചു് അയാളുടെ ഗുഹത്തിൽ ചെന്ന് കന്യകയെകൊടുക്കണമെന്ന് അ പേക്ഷിച്ചപ്പോൾ പരമാർത്ഥം ഗ്രഹിക്കാതെ കൊടുക്കയും അയാൾ കെട്ടി പാർക്കുകയും ചെയ്തു. ആസമയം ബ്രാഹ്മണരോക്കെ വന്നിയാളെ കാണ കയും ബ്രാഹ്മണരും ഭട്ട(ാചാര്യന്ദം) തിരിയും ശിവദ്വിജൻ പറ ഞ്ഞതു പ റകയും ചെയ്തു. തത്സമയം ഭാർഗ്ഗവൻ ബ്രാഹ്മണരോട്ട് ത്രർ ഗ്രാമക്കാരായ നിങ്ങൾ ഇതിന്റെ യഥാർത്ഥം പറയണമെന്ന് ആജ്ഞാപിച്ചു. അതിന് ഞങ്ങളുടെ വാക്കം ചെയ്യേണ്ടതുമറിയേണ്ടതമെന്നു ധരിപ്പിച്ചു ശേഷം ഭാർ ഗ്ഗവൻ ആ ശിവദ്വിജനേയും കന്യകയേയും ക്ഷേത്രസൊപാനം കഴുകന്ന തിനം ഉത്സവത്തിനു തെടമ്പെ എഴ്നള്ളിക്കുന്നതിന്നും നിയമിച്ചു വെറെ വെറെ ഗ്വഹങ്ങൾ കൊടുത്ത് പാർപ്പിച്ചു. താലികെട്ടുമാത്രം കൊണ്ടു സം സർഗ്ഗദോഷമില്ലെന്നും വംശവർദ്ധനമായി ഞാൻ പറയുന്നത്ക് കേൾക്ക ണമെന്നും പറഞ്ഞു. മംഗല്യ സൂത്രമിരിക്കട്ടെ. എന്നാൽ അവളോടുക്കടി ശ യനാദി ഒരിക്കലും നിനക്കു വരുത്ത്. നീ ശൂദ്രസ്തീയെ പരിഗ്രഹിച്ച കൊ ള്ളണം. കെട്ടിയ ബ്രാഹ്മണകമാരിയെ നീ തൊടരുതു്. ഇവളെ ബ്രാഹ്മ ണി എന്നുവിളിക്കുകയും പത്രാർത്ഥം ഇവളിൽ ദ്വിജന്മാർപ്രവേശിക്കുക യും ചെയ്യട്ടെ. അവളുടെ ഗൃഹത്തിൽ ബ്രാഹ്മണരൂണുക്കടി കഴിക്കട്ടെ (ക്രീ ഡയും). ഏതൊരു ശിവദ്വിജകൂട്ടത്തിലുള്ളവരും ഇവളോടുകൂടി രതി ഇച്ഛി ക്കുന്നതായാൽ മാതുസംഗദോഷം ഭവിക്കും. അതിനു പ്രായശ്ചിത്തവുമി ല്ലാ. എപ്പോളിവളോടുകൂടി ശിവദ്വിജന്മാർ രതി ചെയ്യുന്നുവോ അന്ന് അ രിഷ്ടതകൾ (ആപത്തകൾ) ധാരാളം സംഭവിക്കുമെന്നും പറഞ്ഞു.

ഇനിവേറൊരുവിധം -

ഇനിജാതിനിർണ്ണയം-ശ്ലോ-

'തന്ത്രീഭാരതഭട്ടാര -കൊഗ്രിമഃ ശ്ലാഘ്യവാഗിതി കൃതാദാവെകതൊഭ്രഷ്ടാ -ശ്വത്വാരഃക്ഷേത്രവാസിനഃ'

അർത്ഥം: കൃതയുഗം മുതൽ കലിയുഗംവരെ ബ്രാഹ്മണരായ ദാപതിമാ രിൽ പാത്രത്തിന്നൊ ബീജത്തിന്നൊ ഒന്നിന് വൃഭിചാരമുള്ളതിനെ മ റ്റെ ആൾ അറിയാതെ ഉൽപാദിച്ചുണ്ടാകന്ന ആ വംശത്തെ കൃതയുഗ ത്തിൽ തന്ത്രി എന്നും ത്രേതാ യുഗത്തിൽ ഭാരതഭട്ടാരകനെന്നും ദ്വാപര ത്തിൽ അഗ്രിമൻ (മൂത്തഇ) എന്നും കലിയുഗത്തിൽ ചാക്യാരെന്നും പറ യും.

പരശ്രരാമൻ മലയാളത്തെ സൃഷ്ടിച്ചത്ത് ത്രേതായുഗത്തിലാണ്. മുൻപറഞ്ഞ പ്രമാണപ്രകാരം തന്ത്രിയും ഭാരത ഭട്ടാരകന്ദം മൂത്തതും ഈ കലിയുഗത്തിൽ ഉണ്ടായിരിക്കാൻ പാടില്ല. എന്നാൽ ഇതിൽ മൂത്തത ന്മാർ ഈക്കാലത്ത് ഒരു ജാതിയായി കാണപ്പെട്ടന്നു.

ഇനിശ്ലോ-

'യെ ദ്വാപരയുഗഭ്രഷ്ടാ അഗ്രിമാഃക്ഷേത്രവാസിനഃ സോപനാക്ഷാളകാസ്തെവൈ ബഹവസ്സന്തികേരളെ'

ചട്ടമ്പിസ്വാമികൾ

'യെപ്പനഃ ശൂലടങ്കാദി

തപ്പമുദ്രാപ്രസാധനാൽ

ഭ്രഷ്ടനിർമ്മാലൃ ഭക്ത്യാചഃ

ജാത്യാശിവദ്വിജാഖ്യാം സ്താൻ കൌതുകൊദ്വഹനാദികെ

(വ്യാഘ്രപുരമാഹാത്മ്യം വ്വ-ാംഅദ്ധ്യായം)

പരിചർയ്യൈക വൃത്തയഃ

പരിചര്യാവിധൌശംഭോഃ സ്ഥാപയാമാസഭാർഗവഃ'

ഇങ്ങനേയും വേറൊരുവിധം

ഇനി തപ്പമുദ്രാധാരണം ചെയ്ത പരദേശിയായ ഒരുകള്ട്ടം ശൈവരി ലുള്ള ആളാകന്ന ആദ്യത്തെ ശിവദ്വിജനെന്നം- ശ്ലോ-

ക്കുമാറുള്ള ദുഷ്ടത്യങ്ങൾക്ക് ഇടയാകാതെ ശരിയായ വിധത്തിൽ സ്ത്രീപുരു ഷന്മാർ അടക്കമൊതക്മായിരുന്നു കളയുന്നു എന്നുള്ള ഒരു ന്യനത അ വർക്കില്ലാതിരിക്കുന്നില്ലാ. ഈ മൂന്ന് പ്രാമണങ്ങളിലും ഇവരുടെ ജാത്യാ ഗമത്തെ മൂന്ന് വിധത്തിലാണ് പറയുന്നതു്. ആയതിനാൽ ഈ മൂന്നും വി ശ്വാസയോഗ്യങ്ങളല്ലാ. ഇനി ഇതിലേക്ക് ശരിയായ പ്രമാണം ഈ മൂന്നി ലേതെങ്കില്പമൊന്നതന്നെയാണോ, അതോ ഈ മൂന്നം അല്ലാതെ വേറൊ ന്നാണോ എന്നം ഇതിലേക്ക് പ്രമാണങ്ങൾ തന്നെ മൂന്നു വിധത്തിലുണ്ടാ കന്നതിന് ഹേതു എന്താണെന്നും ഒള്ളതിനെ പരിശോധന ചെയ്ത് ഇ തിൽ തന്നെ ഇനി ഒരിടത്ത് കാണിക്കം.

ജാതി നിർണ്ണയം ശ്ലോകം-

'അവാന്തരാവുഭൌ ന്യനാ-വാചാരൈ കർമ്മണാദ്വിജൌ തയൊശൈവദ്വിജൊവ്വത്തെ-രഗ്രിമ സ്ത്വപരോധമഃ'

അർത്ഥം - അവാന്തരന്മാരായവർ രണ്ടു ആചാരം കൊണ്ട് കിഴിഞ്ഞവ രും കർമ്മ മാത്രത്താൽ ദ്വിജരും ആകുന്നു. ഇവരിൽ വൃത്തികൊണ്ട് ശിവ ദ്വിജൻ മുൻപന്രം ഇളയത് കറഞ്ഞ ആളം ആകന്തു.

എന്താണാവൊ മൂത്തതിന് ഇളയതിനെക്കാൾ വൃത്തിയുള്ളത്. ആവാഹിക്കാത്ത തെടമ്പിനെ എന്നേള്ളിക്കലായിരിക്കുമോ? അതുകൊ ണ്ട് ഒരു വിശേഷവുമില്ലാ എന്നു വേണ്ടാ വെറുതെ വിസ്കരിക്കേണ്ട ഒന്നം തന്നെ ഇല്ലെന്നപറയാം. ഇളയതിന് അപ്രകാരമല്ല മൂത്തതിനെക്കാൾ വ ളരെ ശ്രേഷ്യതയുണ്ട്. നമ്പൂരിയെപോലെ ഇളയതിന്ദം പുണ്യാഹം ഉണ്ടു്. ഇളയത് സ്വന്തപുണ്യാഹം കൊണ്ടാണ് അശൌചാദികളിൽ നിന്ന് ശു ദ്ധനായി ക്ഷേത്രാദികളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നത്. ഇളയതിന്റെ പുണ്യാഹം കൊണ്ടു് ശുദ്ധനായ ശുദ്രനെ നമ്പൂരിമാർ വേണ്ടതായ സ്ഥാനങ്ങളിൽ സ്വീകരിക്കുന്നണ്ടു്. അമ്പലവാസികൾക്കും ഇളയതിന്റെ പുണ്യാഹം ത ന്നെയായിരുന്നു. അവരിൽ ഓരോ വർഗ്ഗക്കാരായിട്ട് കാലക്രമേണ ഡീ ക്കിനു വേണ്ടി ആയതിനെ ഉപേക്ഷിച്ച നമ്പൂരിയുടെ പുണ്യാഹത്തെ സ്വീ കരിച്ചു. വാര്യരും അടുത്ത കാലത്താണ് നമ്പൂരിയുടെ പുണ്യാഹത്തിനിട യാക്കിയത്. നമ്പൂരിക്കു തന്ത്രമുള്ള സർക്കാർ ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ഇളയതിന് ശാന്തിയുണ്ടു്. കരുനാഗപ്പള്ളിൽ തേവലക്കര സർക്കാർ വക അയ്യും

അർത്ഥം = (സഹ്യാദ്രിഖണ്ഡം)

'ജഘനൃജസൃക്ഷേത്രേത്ര യദിഭ്രമിസ്പശശ്ശിവഃ വിപ്രവര്യാശ്ചസംജാതൊ ഗോത്രപ്രവരപൂർവകം'

എന്നം. ഇപ്രകാരം മൂന്ന് വിധത്തിൽ മൂത്തതന്മാരെ സംബന്ധിച്ച പ്രമാ ണങ്ങൾ കാണാന്നു. ഈ മൂന്നിലും ഇവരുടെ പ്രവൃത്തിയെപ്പറ്റി ഒരുപോ ലെ തന്നെ പറയുന്നു. എങ്കിലും ആചാരത്തെപ്പറ്റി പറയുന്നതിൽ പ്രത്യേ കം *കേരളമാഹാത്മ്യ*ത്തിൽ മാത്രം. ഇവരുടെ സ്തീകളെ ബ്രാഹ്മണി എ ന്ന പറയുമെന്നം അവരെ സ്വജാതി പുരുഷർ സംബന്ധം ചെയ്യുക്കടാ, ആ പുരുഷരെല്ലാവരും ശുദ്രസ്തീകളെ യഥേഷ്ടം വച്ചകൊള്ളണം, മൃത്തതു സ്തീ കളോട്ട് ബ്രാഹ്മണരെ ചേരാവൂ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു. മറ്റ രണ്ട് പ്രമാണങ്ങ ളിലും ഇപ്രകാരം കാണുന്നില്ലാ. എന്നാൽ ഈ മൂത്ത്തുമാരുടെ ആചാര ത്തിൽ ഈ വകയൊന്നം അല്പം പോലും ഇല്ലതാനം. ഇവരുടെ സ്തീകളെ ബ്രാഹ്മണികളെന്നല്ലാ വിളിക്കുന്നത്. ഇവരുടെ ഇടയിൽ പാതിവ്വത്യപ രിപാലന വിഷയം ഉത്തമ ബ്രാഹ്മണരോട്ട് തുല്യമായിത്തന്നെയെന്നു വ രുന്നാണ്ടു്. പക്ഷേ സ്തീകളെ വിചാരം ചെയ്ത് സഹസ്തരാഡനം ബഹിഷ്ടരി

കോയിക്കൽ എന്ന ക്ഷേത്രത്തിൽ തോട്ടത്തിൽ നമ്പ്യാതി (ഇളയഇ്) ശാന്തി. നമ്പ പണ്ടാരത്തിൽ നിന്നും തന്ത്രി നീണ്ടകരെ പരിമണം ക്ഷേ ത്രത്തിൽ കോട്ടപ്പള്ളി നമ്പ്യാതി ശാന്തി. ചെറ്റപൊയ്യ ഭട്ടതിരി തന്ത്രി. കൊട്ടാരക്കരെ നെടുമൺകാവിൽ നമ്പ്യാതി ശാന്തി. പോറ്റി തന്ത്രി. എഴു തിപോക എന്നാൽ വളരെ കാണം. ഇളയതിന്റെ ഭവനത്തിൽ നമ്പൂരി അരി വച്ചുണ്ണന്നില്ല. മൂത്തതിന്റെ ഭവനത്തിൽ അരി വച്ചുണ്ണന്നാണ്ടെങ്കിൽ ആയഇ് മൂത്തതിന്റെ ശ്രേഷ്യതയെപ്പറ്റിയല്ലാ നമ്പൂരിയുടെ പുണ്യാഹമുണ്ടാ യിട്ടാണ്. നമ്പൂരി പുണ്യാഹമുള്ള വാര്യത്തം അതുപോലെ ചെയ്യുന്നുണ്ടു്.

#### അന്തരാളൻ

ഇനി അന്തരാള ജാതിയെക്കുറിച്ച്. ബ്രാഹ്മണരിൽ നിന്നും കുറഞ്ഞവരാ യും ശുദ്രരിൽ നിന്നും കയറിയവരായും ഇരിക്കയാൽ അന്തരാളജാതിയെ ന്ന പറയുന്നവർ മലയാളത്തിൽ അമ്പലവാസികളെന്ന് ക്ഷേത്രപ്രവൃത്തി മൂലം പേർ സിദ്ധിച്ചവരാകന്നു.

**ഥാ മത് അടികൾ** 

പരശ്രരാമൻ ഭദ്രകാളിക്ക് ഉഗ്രപ്പജ മുതലായതിന് ഏർപ്പെടുത്തി യവർ. ഇതു കൊണ്ട് ബ്രാഹ്മണ്യം പോയി അമ്പലവാസിത്വം പ്രാപിച്ചു.

വാ മത് പുഷ്പകൻ

'ശ്രീമൂലസ്ഥാന മാഗത്യ തസ്ഥൌചട്ടഇനന്ദനഃ തസ്മിൻ പുരവരെ രമ്യെകശ്ചിൽ ബ്രാഹ്മണ സത്തമഃ വ്വദ്ധൊ മൂർഖ സ്ഥിത സ്തസ്യ ഭാര്യാ ഭർത്ത്വ സമന്വിതാ പൂർണ്ണയൌവന സമ്പന്നാ പാതിവ്രത്യാഗ്നി സംഭവാ ഗർഭം ജാതാചസാ നാരീ തൽക്കാലെ വ്വദ്ധവിപ്രകാ വ്യഭിചാ രീതിമൽ ഭാര്യാ യോഗസ്ഥാന ബ്രവീദ്വിജാ അനന്തരം യയൌരാജൻ മമാര നരകാലയം ഗർഭീണീം വ്വദ്ധഭാര്യാന്താം ബഹിഷ്കത്യ ദ്വിജോത്തമാഃ തൽക്കാലെ ഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര കല്പയിത്വാഗ്വഹാന്തരം തൽഗ്ഗഹെ വിനിവേശ്യാഥ വ്വക്ഷാദ്രീശ്വര സന്നിെഗ്നെ പ്രസൂതാ കന്യകാതത്ര കി ഞ്ചി ദ്ദൂഖ സമന്വിതാ കസകായാഃ കഥം തത്വം വക്തവ്യം ബ്രാഹ്മണോത്തമൈഃ ഭട്ടാചാര്യസ്ത്വാഥാഗത്യയൊഗപട്ടദ്വിജേശ്വരഃ കന്യകായസ്തയോഷശ്വ ഭാന്തിനൊന്വമഭാർഗ്ഗവഃ

തഥാപിവിപ്രവാക്യേനകിഞ്ചിദ്ദോഷം ഭവിഷ്യതി ഇത്യൂക്ത്വാ ഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര പ്രഥക്തിഷ്ഠതി കന്യകാം ദ്വാദശെവയസിപ്രാപ്ലെ കന്യകാശൂഭലക്ഷണാ ആരാമാൽ കസ്യമാൽ ധൃത്വാ മാലാംബധ്വാസ്ഥിതാഭവൽ

ഏകദാഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര ശംകരസ്യാലയെഗതഃ തൽക്കാലേ ശിതികണ്ടേച മാലാ ദൃഷ്ടാഥവിസ്മിതഃ കെനദത്തമിദംമാലൃ...... കവദദ്വിജയോ നഗ്ഗഹൃതെ മാലാശംക..... നെ ദൃശൃതെനമയാരാമ ന ജാനാമൃഹമെവച

കന്യകാഗ്ഗഹമാഗത്യ ദൃഷ്ടാമാലാം സുശോഭനാം കന്യകാം ഭാർഗ്ഗവസ്തത്ര കല്പയാമാസനിത്യശഃ ശിവാലയെ ചനിത്യന്ത്വം മാലാനാം ശോഭനം കരു ശിവാലയന്യാശൂശ്രൂഷക്തവാത്വം വസകന്യകെ പുത്രാർത്ഥം ബ്രാഹ്മണാന്നിത്യ മംഗീഗ്രര്യഥേഷ്ടകാൻ

(കേരള മഹാത്മ്യം - ർട്ര-അ)

അർത്ഥം : ഭാർഗ്ഗവൻ ശ്രീ മലസ്ഥാനത്ത വന്നിരുന്നു. ആ ദിക്കിൽ വ്വദ്ധ നം മുർഖനമായ ഒരു ബ്രാഹ്മണനുണ്ടായിരുന്നു. ഇയ്യാളുടെ ഭാര്യ സ്വനാഥ സമേതം പൂർണ്ണ യൌവനത്തോട്ട കൂടിയും പാതിവ്രത്യാഗ്നിയ്ക്കിരിപ്പിടമാ യും ഇരുന്നു. അവൾ ഗർഭിണിയായി തീർന്നകാലം ആ വ്വദ്ധൻ (എന്റെ) ഭാര്യ വ്യഭിചാരിണിയാണെന്നു യോഗക്കാരോടു പറഞ്ഞു. പിന്നീട്ട് അ യാൾ മരിച്ചു നരകം പ്രാപിച്ചു. ഭർത്തഹീനയും ഗർഭിണിയുമായ ആ സ്തീ യെ ഗ്രാമക്കാർ ബഹിഷ്ടരിച്ചു. ആ സമയം പരശ്രരാമൻ ത്രിശ്ശിവപേര്രർ ക്ഷേത്രത്തിനു സമീപത്ത് ഒരു വീട്ടകൊടുത്ത പാർപ്പിച്ചു. ആ കന്യക കട്ട ഞ ദു:ഖം ഉടയവളായി പ്രസവിച്ചു. ബ്രാഹ്മണരോട്ട് ആലോചിച്ചു് ഭട്ടതി രിവന്നു കന്യകയെക്കുറിച്ചു് വിചാരം നടത്തി. വ്യഭിചാര ദോഷം അറിയു ന്നില്ലെന്നും ഇല്ലെന്നും രാമനോട്ട പറഞ്ഞു. എങ്കിലും ആ വിപ്രവാക്യ പ്ര കാരം ഏതാണ്ടുക്കറ ദോഷമിരിക്കുമെന്നും വിധിച്ചു. ഇങ്ങിനെ വേറെ പാർത്തു. കന്യകക്ക് പന്ത്രണ്ടു വയസ്സായസമയം കാട്ടിൽ നിന്നു പൂക്കൾ പറിച്ചു് മാലകെട്ടി അമ്പലത്തിൽ ചാർത്തിയതിനെ രാമൻ വന്നു കണ്ട് ശാന്തിക്കാരനോട്ട് ഈ മാല ആരു തന്നതെന്നു ചോദിച്ചതിന് ഞാൻ ഇ ടുന്നില്ല അറിയുന്നമില്ലെന്നു പറഞ്ഞു. പിന്നെ കന്യകാ ഗൃഹത്തിൽ മാല കണ്ടു് ശിവക്ഷേത്രത്തിൽ ദിവസം പ്രതി മാലകെട്ടുവാൻ ഏൾപ്പിച്ചാക്കി ക്ഷേത്രപരിചര്യയും ഏൽപ്പിച്ചു് സന്തത്യർത്ഥം ഇഷ്ടം പോലെ ബ്രാഹ്മണ രെ പരിഗ്രഹിപ്പാന്രം പറഞ്ഞു.

#### ഇനി ഇതിനെപ്പറ്റി ആലോചിക്കാം

ഭാര്യ വ്യഭിചാരിണി എന്നിങ്ങനെ പറഞ്ഞ വാക്കിൽ നിന്ന് മറ്റ ള്ളവർക്ക് ആസ്തീ..... ഉണ്ടായഇ് ദോഷനിശ്ചയബ്ബദ്ധിയൊ ദോഷ.....ധി യൊ ദോഷഭാവബ്ബദ്ധിയൊ ആസ്തീക്ക് പാതിവ്രത്യഗ്നിസംഭവാ എന്നം പുരുഷന വ്വദ്ധൻ മൂർഖൻ എന്നമുള്ള വിശേഷണം ചേർത്തും അനന്തരം "മമാരനരകാലയംയയൌ"എന്ന് അയാളുടെ ഗതിയെപ്പറ്റി പറഞ്ഞും ഇ രിക്കകൊണ്ട് സ്തീയെപ്പറ്റി ദോഷനിശ്ചയവും ദോഷശംകയും ഇല്ലാതെ യും നിർദ്ദോഷനിശ്ചയമുണ്ടായും ഇരുന്നു എന്നു തെളിയുന്നു. ആസ്ഥിതി ക്ക് ബഹിഷ്കരിക്കാൻ വിചാരം നടത്തിയത് അന്യായമാണ്.

സമാധാനം: ദോഷമില്ലെന്നുള്ള യാഥാർത്ഥ്യം അവർക്കറിയാമായിരുന്നു. എങ്കിലും ഇപ്രകാരം ഒരു വാക്കു പുറപ്പെട്ടുപോയതുകൊണ്ടു് ബഹിരംഗമാ യിട്ടു് അതിലേക്കു് ഒരു സമാധാനത്തിന്നു വേണ്ടിമാത്രം വിചാരണനട ത്തിയതാണെന്നു പറയുന്നു. എങ്കിൽ ഇരിക്കട്ടെ. അപ്രകാരം വിചാരണ നടത്തിയതിൽ ഏതു പ്രകാരം തെളിവുകിട്ടി? കന്യാകായാസ്ത ദോഷശ്ച ഭാന്തിനൊനച = കന്യകയ്ക്കു ദോഷമൊന്നം കാണുന്നില്ല ദോഷം ഇല്ലത നെ എന്നു പറയാം

ആസ്ഥിതിക്കു ശങ്കരസൂതി വ്വ അ ഫ്രാംപാദം മവ - ശ്ലോ -

'സന്നിദ്ധാർത്ഥസൃശ്മന്യത്വെ ദാസീ പ്രശ്നേനറിശ്ചിതെ സമാനാദിജനാബ്രൂയുഃ ശ്രഷ്ടസംശയനിഷ്ടതി.'

അർത്ഥം:- ദോഷവതിയാണ തന്റെ ഭാര്യ എന്ന ഗൃഹസ്ഥനു വൃഥാ ദോ ഷശംകയുത്ഭവിക്കുകയും അതുകേവലം ഇല്ലാത്തതാണെന്ന് ദാസീവിചാ രത്താൽ തീർച്ചപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്ന പക്ഷം ഈ ശൂഷ്യസംശയം ഉണ്ടായി തീർന്നതിന്ന് അയ്യാളെക്കൊണ്ടു പ്രായശ്ചിത്തം ചെയ്യിക്കണം. ഈ പ്ര

മാണം കൊണ്ടു് സ്ത്രീ നിർദ്ദോഷവതിയാണെന്നു കണ്ടാൽ യഥാസ്ഥാന ത്തിരുത്തുകയെന്നു തന്നെയല്ല വ്വഥാ ശങ്കയുണ്ടായതിന് അയാളെ ശി ക്ഷിക്കണമെന്നും കൂടികാണുന്നു. അയാൾ മരിച്ചു നരകത്തിലായതുകൊ ണ്ടു് ഇവിടെയൊന്നും ശിക്ഷിപ്പാനൊക്കില്ലെങ്കിലും ആ സ്ത്രീയെ ഉടൻ ത ന്നെ യഥാസ്ഥാനത്തിരുത്തുവാനുള്ളതിനു പകരം പുറത്താക്കുകയല്ലെ ചെയ്യതു്. കഷ്ടം!

> 'തഥാപിവിപ്രവാക്യേന കിഞ്ചിദ്ദോഷാഭവിഷ്യതി'

അപ്രകാരം തന്നെ (ദോഷമില്ല) എങ്കിലും ആയാ..... കൊണ്ട് എ ന്തൊ ദോഷമുണ്ടായിരിക്കും എന്നം.... അയാൾ പറ ഞ്ഞഇ് അസതൃമെ ന്നം വിചാ...... തെളിഞ്ഞ സ്ഥിതിക്ക് ഇതൊ..... തൃക മെന്തോന്നാ ഇരി ക്കുന്നത്.... ടാരം കഴിച്ച് നിർദ്ദോഷവതി..... താൻ എങ്കിലും ഭർത്താവ് ...... നിമിത്തം ഏതാണ്ട് അല്പ... പോലെ ചെയ്യമൊ... യൗവനസമ്പന്നയാ ണെന്നം .... വിശേഷകാമ ...... ഭാവികമായി തന്നെകാണം..... മല്ലാ, അ പ്പോൾ അവൾ ഗ..... .... (അപൂർണ്ണം)

# ചട്ടമ്പി സ്വാമികളുടെ കൃതികൾ

പ്രാചീനമലയാളം വേദാന്തസാരം വേദാധികാരനിരൂപണം, ക്രിസൂമതസാരം ക്രിസൂമതനിരൂപണം ജീവകാരുണ്യനിരൂപണം അദ്വെതചിന്താപദ്ധതി ആദിഭാഷ ചിദാകാശലയം അദ്വെതപഞ്ചരം ബ്രഹ്മതത്ത്വനിർഭാസം ഷണ്മത നിരൂപണം സർവ്വമതസമാരസ്യം നിജാന്ദവിലാസം പ്രണവവും സാംഖ്യദർശനവും ശ്രീചക്രപ്പജാകല്പം പ്രപഞ്ചത്തിൽ സ്തീപുരുഷന്മാർക്കുള്ള സ്ഥാനം കേരളത്തിലെ ദേശനാമങ്ങൾ മലയാളത്തിലെ സ്ഥാനനാമങ്ങൾ തമിഴകം തർക്കരഹസ്യരത്നം ഭ്രഗോളശാസ്തം സൂവരത്നഹാരാവലി ദേവീമാനസപൂജാസ്കോത്രം വ്യഖ്യാനം ഭാഷാപദ്മപുരാണാഭിപ്രായം ഒഴിവിലൊടുക്കം (തർജ്ജമ) മോക്ഷപ്രദീപഖണ്ഡനം

സുഹദ്ഭവനത്തിൽ സ്വാമി എത്തമ്പോൾ ഒരു സമീപവാസികളൊക്കെ അവിടെ ഒത്തക്കട്ടുകയായി. സ്വാമി പോയിക്കഴിഞ്ഞാലും ദിനവും അവർ അവിടെ ഒത്തുകൂട്ടുകയും ചർച്ചകൾ സൂഹൃദ് ചെയ്യാ. തടര്ദകയും ഇങ്ങനെയുള്ള സംഘങ്ങളടെ അഭിപ്രായരൂപീകരണത്തിന്ദം വേണ്ടി സംവാദത്തിന്ദം അവരുടെ തയ്യാറാക്കിയ കറിപ്പകളടെ ശേഖരങ്ങളാണ് സ്വാമിയുടെ കൃതികൾ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ക്കതികളുടെ ഭ്രരിഭാഗവും മിക്കവയും. നമുക്ക് നഷ്ടമായിക്കഴിഞ്ഞു. വളരെ കറച്ച് മാത്രമാണ് അച്ചടിച്ചിട്ടള്ളത്. അവയിൽത്തന്നെ പൂർണ്ണമെന്ന് കരുതിയിരുന്ന, ഒരു നൂറ്റാണ്ടിന് മുൻപ്പ് പ്രസിദ്ധീകരിച്ച പ്രാചീനമലയാളം തുടങ്ങിയ കൃതികളുടെ അപ്രകാശിത ഭാഗങ്ങൾ ഈയട്ടത്ത കാലത്തുവരെ കണ്ടെത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന എന്ന് അറിയുമ്പോൾ സ്വാമിയെക്കുറിച്ചുള്ള നമ്മുടെ അറിവ് വളരെ പരിമിതമാണെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവം.

സ്വാമിയുടെ കൃതികൾ കേരളീയ സമ്മഹത്തിന്റെ ആകമാന വികാസത്തിനുവേണ്ട മനോഭാവവും അഭിപ്രായവും രൂപപ്പെടുത്തുക ലക്ഷ്യമാക്കിക്കൊണ്ടുള്ളവയാണ്. പഞ്ഞാമ്പതാം നൂറ്റാണ്ടിലും സാമൂഹികവും സാമ്പത്തികവും രാഷ്ട്രിയവും ആയ എല്ലാ കാര്യങ്ങളം മതത്തെ ച്ചഴ്ഛ തന്നെയാണ് നിന്നത്. അതുകൊണ്ടു് ഈ മേഖലകളിലെ തിന്മകൾക്ക് ശക്തി നൽകിയിരുന്ന മതത്തിന്റെ ഘടകങ്ങൾക്കെതിരെ സ്വാമിയുടെ ശബ്ദം ആദ്യം ഉയർന്നത് സ്വാഭാവികം മാത്രമാണ്. ആത്മജ്ഞാനം നേടിയ ഒരു യോഗവര്യൻ, അള്ളതസിദ്ധികൾ ഉള്ളവൻ, വിദ്യാനിധി, അധികാരം കെയ്യാളന്ന പലർക്കാം സാമൂഹ്യ വ്യവസ്ഥയിലെ ഒരു മധ്യ ബഹമാന്യൻ, അന്നത്തെ വർഗത്തിൽ പിറന്നവൻ ഇങ്ങനെ പല കാര്യങ്ങളം സന്ദർഭവശാൽ സ്വാമിയുടെ പ്രവർത്തനങ്ങൾക്ക് സഹായകമായി ഭവിക്കകയും ചെയ്ത.

മനുഷ്യരാശിയെ കൂടുതൽ കൂടുതൽ മാനിവികതയിലേക്കാ, സ്വാതന്ത്ര്യത്തിലേക്കാം, പുരോഗതിയിലേക്കാം നയിക്കുന്ന നവോത്ഥാന ത്തിന്റെ ഘടകങ്ങൾ ഇന്ത്യയിലും പത്തൊമ്പതാം ന്ററ്റാണ്ടിൽ പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടു. ബംഗാളിലും കേരളത്തിലുമൊക്കെ ഈ പ്രവണതകൾ ഒരേ സമയത്ത്ത തന്നെ ദൃശ്യമായി. ഇരുപതാം ന്ററ്റാണ്ടിന്റെ ആദ്യപകതി കഴിയും മുന്വ് മതപരമായ കാര്യങ്ങളിലെന്നല്ല, സാമൂഹിക, സാമ്പത്തിക രാഷ്ട്രീയ മണ്ഡലങ്ങളിലും വിപ്ലവകരമായ പരിവർത്ത

## ചട്ടമ്പി സ്വാമികൾ (1853–1924)

കേരളത്തിലെ നവോത്ഥാനത്തിന്റെ തുടക്കം കുറിച്ചത് ചട്ടമ്പി സ്വാമികളാണ്. കേരളത്തിന്റെ രാഷ്ട്രീയ സാമുഹിക മേഖലകളിലെ കാതലായ മാറ്റങ്ങളിൽ സ്വാമിയുടെ സിദ്ധാന്തങ്ങൾ സൃപ്രധാന പങ്ക് സ്വാമിയെക്കുറിച്ചള്ള വഹിച്ചിട്ടണ്ടു്. എന്നാൽ കൃതികളാ, പ്രാധാന്യം നൽകന്നത്, ആത്മജ്ഞാനത്തിലൂടെ അഭിപ്രായങ്ങളം പ്രപഞ്ചരഹസ്യങ്ങൾ സാക്ഷാത്കരിച്ച ഒരു യോഗി ആയിരുന്ന അദ്ദേഹം എന്ന വസ്തത്ത് മാത്രമാണ്. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജീവിതവും കൃതികളം വിശദമായി പഠിക്കുന്ന ഏതൊരാൾക്കും അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചിന്തയ്യം പ്രവൃർത്തിയും പ്രധാനമായും സാമൂഹ്യ പരിഷ്രണം തന്നെയാണ് ലക്ഷ്യമാക്കിയിരുന്നതെന്ന് ബോദ്ധ്യമാവും.

പണ്ഡിതനായിരുന്നു. സംഗീതം, സ്വാമി ഒരു നത്തം, ചിത്രമെഴ്യത്ത് തടങ്ങി സകല കലകളിലും നിപ്പണനായിരുന്നു. പഠനവും ഗവേഷണവും അദ്ദേഹത്തിന് ഒരു നിരന്തര തപസ്യയായിരുന്നു. എന്നാൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ തന്റെ പാണ്ഡിത്യം സാഹിത്യത്തിലും പ്രകടിപ്പിക്കാനോ, ഗ്രന്ഥരചനയില്പം ഉള്ള രചിച്ചവയല്ല. താൽപര്യം കൊണ്ടോ ഒരു പക്ഷേ അച്ചടിച്ച പ്രസിദ്ധീകരിക്കാൻ കൂടി ഉദ്ദേശിച്ചള്ളവയല്ല. അദ്ദേഹം തന്റെ അലഞ്ഞു തിരിയലുകളിൽ കേരളത്തിലങ്ങോളമിങ്ങോളം ചെറിയ ചെറിയ സൂഹൃദ് സംഘങ്ങൾ സൃഷ്ടിച്ചിരുന്നു. അതിലെ അംഗങ്ങൾ സമൂഹത്തിലെ വ്യത്യസ്ത തലങ്ങളില്പം, വിവിധ പ്രവർത്തന മേഖലകളില്പം നിന്നുള്ളവരായിരുന്നു. ഇത്തരാ ചെറ്റ സംഘ ങ്ങളിലൂടെയുള്ള പ്രവർത്തനങ്ങളായിരുന്ന സ്വാമിയുടേത്. ഒരു ഗ്വഹനാഥന്റെ, ഗ്ലഹനായികയുടെ, ഒരു വ്യക്തിയുടെ വികസനത്തിലൂടെ കട്ടാബത്തിന്റെ വികാസം ഒരു സമഗ്ര സാദ്ധ്യമാക്കുകയും ഈ പുരോഗതി ചുറ്റമുള്ള കുടുംബങ്ങളിലേക്കും സ്വയം വ്യാപിക്കാൻ അനവദിക്കുകയും ചെയ്യന്ന ഒരു രീതിയായിരുന്നു സ്വാമിയുടേത്ത്. വളരെ പരിമിതമായ തോതിലാണെങ്കിലും സ്വാമി തുടങ്ങിവച്ച ഈ പ്രക്രിയ ദേശങ്ങളിലൂടെ കാലങ്ങളിലൂടെ കടന്നവരുന്നെന്നതിന് പല ഉദാഹരണങ്ങളം നമുക്ക് ചൂണ്ടിക്കാട്ടാനണ്ട്.

ജീവിത വിജയത്തിന് വേണ്ട അറിവ്പ് താഴെത്തട്ടിലുള്ളവരിലും എത്തണമെങ്കിൽ അത്തരം അറിവുകൾ പകർന്ന കൊടുക്കേണ്ടത് അവരുടെ ഭാഷയിൽ തന്നെ ആയിരിക്കണം എന്ന സതൃവും സ്വാമി അറിഞ്ഞിരുന്നു. ആദ്ധ്യാത്മിക കാര്യങ്ങളെക്കറിച്ചം, അന്നത്തെ വൃവസ്ഥയെക്കറിച്ചം ജനങ്ങളെ ജീർണിച്ച സാമൂഹ്യ ബോധ പ്രയോജന പ്രദമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ആദൃമായി വൽക്കരിക്കാൻ മലയാളത്തിൽ ലഭ്യാമാക്കുന്നതും സ്വാമിയാണ്. സംസ്കതത്തിൽ മാത്രം അന്നേവരെ ലഭ്യമായിരുന്ന പല അറിവുകളം സാധാരണക്കാരന്റെ ഭാഷയിൽ പകർന്ന തരുന്നു സ്വാമിയുടെ കൃതികൾ, സംസ്ത മഹത്വ വാദം അസംബന്ധമാണെന്ന് ആദിഭാഷയിൽ സ്വാമി സ്ഥാപി ക്കന്നാണ്ട്.

അദ്വെത ദർശനത്തിന്റെ പിൻബലത്തോടെ ജാതി വ്യവസ്ഥയുടെ അർത്ഥ ശൂന്യതയെ വ്യക്തമാക്കുന്ന മലയാളത്തിലെ ആദ്യത്തെ കൃതികളാണ് വേദാധികാര നിരൂപണവും മറ്റം. അവ ക്രരതകൾക്കെതിരെ പേരിലുള്ള മതത്തിന്റെയും ജാതിയുടെയും അന്നണ്ടായിരുന്ന ജനങ്ങളെ ബോധവാന്മാരാക്കുന്നു. ചരിത്ര ഗ്രന്ഥങ്ങളിലെ പക്ഷപാതപരമായ സമീപനങ്ങളെ ത്രന്തകാട്ടി, ജാതി ചവുട്ടിതാഴ്ത്തപ്പെട്ട വിഭാഗങ്ങൾ വൃവസ്ഥയിൽ ഒരിക്കൽ സാംസ്റ്റാരികവും സാമ്പത്തികവുമായ വികസനത്തിൽ വഹിച്ച പങ്ക് വ്യക്തമാക്കി അവർക്ക് സ്വാഭിമാനമുണ്ടാക്കി മറ്റള്ളവരോടൊപ്പം നിൽക്കാനുള്ള കരുത്ത് നൽകന്ന സ്വാമിയുടെ കൃതികൾ. മതത്തെയും ദർശനങ്ങളെയും കുറിച്ച് അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ട കാര്യങ്ങൾ സാധാര ണക്കാർക്ക് അവരുടെ ഭാഷയിൽ, ലളിതമായി വൃക്തമായി അവ വിശദീകരിച്ച കൊടുക്കുന്നു.

ഇങ്ങനെ സാമൂഹിക രാഷ്ട്രീയ സാമ്പത്തിക കാര്യങ്ങളെ ക്കുറിച്ച് സാധാരണക്കാർക്ക് വേണ്ട വിജ്ഞാനം പകർന്ത് നൽകാനം അവരുടെ അഭിപ്രായം രൂപപ്പെടുത്താനം സ്വാമികൾ തന്റെ കൃതികളും സൂഹൃദ് ബന്ധങ്ങളം തന്ത്രപ്പർവ്വം ഉപയോഗപ്പെടുത്തി.

പ്രാചീനമലയാളം, വേദാധികാര നിരൂപണം, ക്രിസ്തമതസാരം, ജീവ കാരുണ്യ നിരൂപണം, അദ്വൈതചിന്താപദ്ധതി തുടങ്ങിയവ യാണ് കേരളത്തിലെ അന്നത്തെ സാമൂഹ്യപരിഷ്കരണത്തെ അതിയായി സ്വാധീനിച്ചിട്ടണ്ട്. ഇവ കൂടാതെ സ്വാമിയുടേതായി

നങ്ങൾ ഉണ്ടായി. ബംഗാളിലെ ശ്രീ രാമക്ഷ്ണനെയും, സ്വാമി വിവേകാനന്ദനെയും, ഈശ്വര ചന്ദ്ര വിദ്യസാഗറെയും പോലെ കേരളത്തിൽ ചട്ടമ്പി സ്വാമികളും, തുടർന്ന് നാരയണഗ്രങ്പാം, ശൂഭാനന്ദ സ്വാമികളും, വാഗ്ഭടാനന്ദന്ദം നവോത്ഥാന സംരഭംങ്ങൾക്ക് നേതൃത്വം നൽകി. മത വിശ്വാസങ്ങളിലും ആചാരങ്ങളിലും നൂറ്റാണ്ടുകളായി അടിഞ്ഞുകൂടിയ അനാചാരങ്ങളെ അവർ തുടച്ചുമാറ്റി അവയിൽ ഏറ്റവും ശക്തവും ക്രൂരവുമായിരുന്ന ജാതിയെ ആധാരമാക്കിയുള്ള ഉച്ച നീചത്വങ്ങൾക്കെതിരെയാണ് ഇവരുടെ ശബ്ദം തീപ്പൊരികളായി ചെന്ന് വീണതു്.

പ്രാചീന മലയാളം

എവിടെയും നവോത്ഥാനത്തിന്റെ ചരിത്രം ദേശീയ ഭാഷകളടെ വികസനത്തിന്റെയും ചരിത്രമാണ്. പ്രാദേശിക ഭാഷയുടെ വികസനവും വിദ്യാഭ്യാസത്തിന്റെ ലഭ്യതയും കേരളത്തിലെയും നവേത്ഥാനത്തിന്റെ പ്രധാന സ്വഭാവവിശേഷങ്ങളായിരുന്നു. അന്നവരെ മതഗ്രന്ഥങ്ങൾ, ശാസ്തഗ്രന്ഥങ്ങൾ ഒക്കെ സംസ്തത്തിൽ മാത്രമാണ് എഴുത്തച്ചൻ സാധാരണക്കാരന്റെ ലഭ്യമായിരുന്നത്. ഭാഷയിൽ രാമായണവും മഹാഭാരതവുമൊക്കെ രചിച്ചത്ക് ഭാഷയുടെ വികാസ ത്തിന്റെയും സാമ്ലഹ്യ പരിവർത്തനത്തിന്റെയും തുടക്കമാണ്. എന്നാൽ സ്വാമിയുടെ ശ്രമങ്ങൾക്ക് മുമ്പ് സാധാരണക്കാരന് നിയമം മൂലം നിഷേധിച്ചിരുന്ന വൈദികശാസ്തങ്ങളിലും അറിവുകൾ മറ്റമുള്ള അവരുടെ ഭാഷയിൽ തന്നെ ലഭ്യമാവുമെന്ന് ആർക്കം സ്വപ്പം കാണാൻ കൂടി കഴിഞ്ഞിരുന്നില്ല.

പത്തൊമ്പതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ തുടക്കത്തിൽ താഴ്ല ജാതിക്കാർ പൂർണ്ണമായും വിദ്യാഭ്യാസ സംവിധാനങ്ങൾക്കു പറത്തായിരുന്നു. മിഷനറി പ്രവർത്തകരാണ് വിദ്യാഭ്യാസം കീഴ്ജാതിക്കാരിലേക്ക് വ്യാപിപ്പിക്കാനുള്ള ആദ്യത്തെ സംരംഭങ്ങൾ നടത്തിയതു്. ജാതി വ്യവസ്ഥയുടെ ക്രൂരമായ വിവേചനങ്ങളിൽ പെട്ടു്, മന്മഷ്യാവകാശങ്ങൾ നിഷേധിക്കപ്പെട്ടു് കഴിഞ്ഞിരുന്ന അവർണ്ണരെ, അറിവിന്റെയും സംസ്കാരത്തിന്റെയും തലങ്ങളിലേക്ക് ഉയർത്താൻ ആവണമെങ്കിൽ അവർക്ക് വേണ്ടി വിദ്യാഭ്യാസ സൗകര്യങ്ങൾ തുറന്ന് കൊടുക്ക ണമെന്ന് സ്വാമിക്ക് ബോദ്ധ്യമുണ്ടായിരുന്നു. സ്വാമിയുടെ കൃതികളിലും പ്രവർത്തനങ്ങളിലും ഈ ഉദ്ദേശ്യം വൃക്തമായി കാണാൻ കഴിയും.

79

പ്രകാശിതങ്ങളും അപ്രകാശിതങ്ങളുമായ നിരവധി കൃതികൾ വേറെയുമുണ്ടു്.

സാമൂഹികവും സാമ്പത്തികവും നീചത്വങ്ങ ആയ ളോട്ട് കുട്ടിക്കാലം മുതൽ തന്നെ സ്വാമിക്ക് ശക്തമായ എതിർപ്പണ്ടായി. സ്വാമിയുടെ അമ്മ ഒരു നമ്പൂതിരി ഭവനത്തിൽ വീട്ടജോലിക്ക് പോയാണ് കട്ടാബാ പുലർത്തിയിരുന്നതു്. അച്ഛൻ ഒരു കൊച്ച ക്ഷേത്രത്തിലെ പ്പജാരിയായ ബ്രാഹ്മണനായിരുന്നു. സംബന്ധം രീതിയിലെ വിവാഹമായതിനാൽ ഉത്തരവാദിത്വങ്ങളൊന്നമില്ലാത്ത, ജാതിയിൽ നിന്നമായതിനാൽ ഉയർന്ന മക്കൾക്ക്, താട്ട തീണ്ടാൻ പാടില്ലാത്ത സ്വന്തം പിതാവു് തന്നെ, ജാതി വൃവസ്ഥയുടെ ഉച്ചനീചത്വങ്ങൾക്കെതിരായ ഒരു മാനസികാ വസ്ഥ കുട്ടിക്കാലം മുതൽ സ്വാമിയില്പണ്ടാക്കാൻ കാരണമായി.

സ്വമിയുടെ ബാല്യകാല സുഎത്തുക്കളൊക്കെയും താഴ്ന ജാതികളിൽ ഉള്ളവരും ദരിദ്രതമായിരുന്നു. അവരുടെ ദൈന്യ സ്ഥിതിയും സ്വന്തം ഭവനത്തിലെ തന്നെ അനുഭവവും സ്വാമിയുടെ അഭിപ്രായം രൂപപ്പെടുത്തുന്നതിൽ ഒരു പ്രധാന പങ്കു വഹിച്ചിട്ടുണ്ടു്. വളരെ ദരിദ്ര കട്ടംബ സാഹചര്യമായതിനാൽ സ്വാമിക്ക് ഔപചാരിക വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗമൊന്നമുണ്ടായിരുന്നില്ല. അയൽ വീട്ട കളിലെ കട്ടികളുടെ സഹായത്തോടെ സ്വാമി അക്ഷരാഭ്യാസം നടത്തി. സംസ്കതത്തിലേയും തമിഴിലേയുംപ്രാഥമിക പാഠങ്ങൾ എദിസ്ഥമാക്കി..

പന്നീട്ട് പേട്ടയിലെ രാമൻപിള്ള അദ്ദേഹാ ആശാന്റെ ഗ്രങ്കലത്തിൽ എത്തി. ആശാന്റെ സുഹൃദ്വലയത്തിലുണ്ടായി രന്ന പണ്ഡിതന്മാരുമായും സാമ്ലഹൃ രാഷ്ട്രീയ പ്രവർത്തകരുമായും ബന്ധപ്പെടാന്രം തന്റെ അറിവു് വിപുലമാക്കാന്രം അങ്ങനെ അദ്ദേഹ ത്തിന് അവസരം കിട്ടി. ആശാന്റെ നേത്തത്വത്തിലുള്ള 'ജ്ഞാന പ്രജാഗരം' എന്ന സാംസ്കാരിക സംഘത്തിലെ സജീവ അംഗമായി. തുടർന്ന് പെരുന്നല്ലിയുമൊത്തമുള്ള 'സഹദയ സമാജ'ത്തിൽ നിന്നു തടങ്ങി, സാഹിത്യവും മതവും താഴെത്തട്ടിലെ ജനങ്ങൾക്കം കൈകാര്യം ചെയ്യാനം ഉപയോഗപ്രദമാക്കാനം വേണ്ടിയുള്ള കേരള ത്തിലങ്ങോളമിങ്ങോളമുള്ള നിരവധി അനൗപചാരിക സംഘങ്ങളടെ യ്രപീകരത്തിന് സ്വാമി കാരണമായിത്തീർന്നു. അത്തരം പ്രവർത്തന ങ്ങളടെ പ്രചോദനവും ശക്തിയുമായി നിന്നു. ഓരോ പ്രദേശത്തമുള്ള

ഇത്തരം സുഹൃദ് സംഘങ്ങളും കുടുംബ സദസ്സകളും സ്വാമി എത്തുമ്പോൾ സജീവമായി. സ്വാമിയുടെ കുറിപ്പകളം കൃതികളം ആദ്യമായി ഇത്തരം സദസ്സകളിൽ വിശദമായി ചർച്ച ചെയ്യപ്പെട്ടു. പിൽക്കാലത്ത് കേരള്ത്തിലെ ആദ്ധ്യാത്മിക, സാമൂഹിക, രാഷ്ട്രീയ, സാമ്പത്തിക മേഖലകളിൽ പ്രധാന പങ്ക് വഹിച്ച പലരും ഇത്തരം സദസ്തകളിൽ തങ്ങളടെ നിന്നം ചെറുപ്പകാലത്ത് ലഭിച്ച പ്രചോദനം രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ടു്. സദസ്സകളിൽ ഈ പങ്കെടുത്തവരിൽ സമൂഹത്തിലെ വിവിധ മേഖലകളിൽ സ്വാധീനമുള്ള വൃക്തികളം, സാഹിതൃകാരൻമാര്ദം പ്രാസംഗികരും ഭരണകർത്താക്കളം ഉണ്ടായി രുന്നു. ഇവർ ഈ സദസ്സകളിൽ പങ്കെടുത്ത യുവാക്കൾക്ക് മാതൃകയും പ്രചോദനവുമായി. ലേഖനങ്ങളായി, പ്രസംഗങ്ങളായി, പല പുരോഗമന പ്രവർത്തനങ്ങൾക്കുമുള്ള മാർഗ്ഗ നിർദ്ദേശങ്ങളായി, അഭിപ്രായങ്ങളായി, ജനങ്ങളിലെത്താനുള്ള കാര്യങ്ങൾ രൂപപ്പെടുത്തുന്ന വിവിധ പ്രവർത്ത നങ്ങൾക്ക് വേണ്ട അറിവും പരിശീലനവും നേടാൻ സഹായകമാകന്ന ചെറിയ ചെറിയ പണിശാലകളായിരുന്ന സ്വാമിയുടെ സൂഹൃദ് സംഘങ്ങൾ.

ചരിത്രത്തെ സംബന്ധിച്ച് കേരള അന്നവരെ നിലനിന്നിരുന്ന സിദ്ധാന്തങ്ങളെയും 'പ്രാചീന പല സ്വാമി മലയാള'ത്തിൽ സപ്രമാണം ചോദ്യം ചെയ്യന്നു. ജാതി വ്യവസ്ഥയുടെ വിവേചനങ്ങൾക്കടിമപ്പെട്ട്, മനഷ്യാവകാശങ്ങൾ ക്രരമായ നിഷേധിക്കപ്പെട്ട് സമൂഹത്തിന്റെ അടിത്തട്ടിൽ കിടന്ന അവർണ വിഭാഗങ്ങൾക്ക്, തങ്ങൾ മഹത്തായ ഒരു പാരമ്പര്യത്തിനുടമക ളാണെന്നും സമൂഹത്തിൽ തുല്യസ്ഥാനവും അവസരങ്ങളം തങ്ങളടെയും അവകാശമാണെന്നം ഉള്ള ഒരു ബോധമുണ്ടാക്കാൻ വേണ്ടിത്തന്നെ യാണ് 'പ്രാചീന മലയാളം' രചിച്ചിട്ടുള്ളത്. നായർ മാഹാത്മ്യം ഘോഷിക്കുന്ന ഒരു കൃതിയാണിതെന്ന തെറ്റായ ധാരണ ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടു്. കാര്യങ്ങൾ വിശദീകരിക്കാൻ എന്നാൽ സ്വാമി നായന്മാരെ ഒരുദാഹരണമായി ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്ന എന്നേ ഉള്ള. ഈ ഉദാഹരണത്തിലൂടെ, നായന്മാർ, ഈഴവർ മറ്റ താഴ്ന്ന ജാതിക്കാർ തുടങ്ങിയവർക്ക് സമൂഹത്തിൽ ഒരിക്കൽ ഉണ്ടായിരുന്ന സ്ഥാനവും നിഷേധിക്കപ്പെട്ട അവർക്ക് പിൽക്കാലത്ത് അവകാശങ്ങളം തന്നെയാണ് സ്വാമി ചർച്ചാവിഷയമാക്കുന്നത്.

81

പ്രാചീന കേരളത്തിൽ ജാതിവ്യവസ്ഥ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. ഉത്തരേന്ത്യയിൽ നിന്നാം കേരളത്തലേക്ക് കടിയേറ്റകയും എട്ടാം ന്ററ്റാണ്ടു മുതൽ ഇവിടെ ശക്തിപ്രാപിക്കുകയും ചെയ്ത ബ്രാഹ്മണരാണ് ഉറപ്പാക്കുന്നതിനായി തങ്ങളടെ മേധാവിത്വം താഴിലിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ സാമൂഹ്യ വിഭജനം കർക്കശമാക്കിയത്. അങ്ങനെ നിരവധി ജാതികളം ഉപജാതികളം നിലവിൽ വന്നു. ഉയർന്ന ജാതികൾ സവർണർ എന്ന കീഴ് ജാതികൾ അവർണർ എന്നം അറിയപ്പെട്ട. അവർണരുടെ മേൽ സവർണർക്കുണ്ടായിരുന്ന ആധിപത്യമാണ് ജാതിവ്യവസ്ഥയുടെ കാതൽ. സാമൂഹ്യ സാമ്പത്തിക രാഷ്ട്രീയ മണ്ഡലങ്ങളിൽ ഉയർന്ന ജാതിക്കാരായ ബ്രാഹ്മണർ അധികാരം കൈവശപ്പെടുത്തി. ഭൗതിക ജീവത മണ്ഡലങ്ങളിലും ആത്മീയ മേഖലകളിലും ഇവരുടെ ആധിപത്യം ശക്തമായിത്തീർന്നു.

ഭാഷ, വസ്തധാരണം, ആഹാരാ തടങ്ങിയവയിലൊ പരിഷ്ടത അവർണസ് രീതികൾ നിഷേധിക്കപ്പെട്ട. ക്കെ വിവിധ ജാതികളിലെ ആളകൾ തമ്മിൽ സമ്പർക്കത്തിൽ ഏർപ്പെട്ട മ്പോൾ സൂക്ഷതയോടെ ഉയർന്നജാതിക്കാരുമായി പ്രത്യേക ദൂരം, നായർ 4 അടി, ഈഴവർ 28 അടി പലയർ 96 അടി തുടങ്ങി നിശ്ചയിച്ചിരുന്നു. ക്ഷേത്രത്തിലൊ ക്ഷേത്രത്തിനു ചുറ്റമുള്ള വഴികളിലൊ അവർണർക്ക് പ്രവേശനമുണ്ടായിരുന്നില്ല. അവർ തൊട്ട വസ്തക്കൾ, അവരിൽ തട്ടിയ കാറ്റ് ഒക്കെ മലിനമെന്ന് കണക്കാക്കിയിരുന്നു. അവർക്ക് പള്ളിക്കടങ്ങളിൽ പ്രവേശനമുണ്ടായിരുന്നില്ല. ഇതൊ ക്കെ അധികാരവും സ്വാധീനവും നേടിയ ബ്രാഹ്മണർ രൂപപ്പെടുത്തിയ നിയമങ്ങളടെയും ആചാരങ്ങളടെയും ഫലമായിരുന്നു. അതിന് അവർ ദൈവികമായ പരിവേഷവും നൽകി.

ജാതിവ്യവസ്ഥ കേരളത്തെ നിരവധി തട്ടുകളായി വിഭജിച്ചു. ന്യൂന പക്ഷമായ നമ്പൂതിരിമാരും, ക്ഷത്രിയരുമായിരുന്ന ജാതിവ്യവസ്ഥയുടെ മുകൾത്തട്ടിൽ അവർ ബഇ ഭ്രരിപക്ഷമായിരുന്ന താഴ്ല ജാതിക്കാരുടെ സാമൂഹിക, രാഷ്ട്രീയ സാമ്പത്തിക പ്രവർത്ത നങ്ങളെ നിയന്ത്രിച്ചു. ജാതി പരമ്പരാഗതമാണ്, ഓരോ ജാതിക്കാ പ്രത്യേക തൊഴിലുകൾ നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ കീഴ് ജാതിക്കാർക്ക് ഉയർന്ന ജോലികൾ സ്വീകരിക്കാനാവുമായിരുന്നില്ല. സമൂഹത്തിലെ ഒരു വ്യക്തിയുടെ സ്ഥാനം ജാതിയെ ആശ്രയിച്ചാ ണിരിക്കുന്നതു്. കീഴ് ജാതിക്കാർക്ക് ഭൂമി കൈവശം വയ്ക്കാനം അവകാശമുണ്ടായിരുന്നില്ല. സമ്പത്തിന്റെ കത്തകാവകാശം മേൽ ജാതിക്കാരിൽ ഒതുങ്ങി നിന്നു.

പ്രാചീന മലയാളം ഉൾക്കൊള്ളന്ന സിദ്ധാന്തങ്ങൾ തന്നെയാണ് ഇരുപതാം നുറ്റാണ്ടിന്റെ ത്രടക്കം മുതൽ കേരളത്തിലെ പല സാമൂഹിക, സാമ്പത്തിക രാഷ്ട്രീയ പരിഷ്ടാര ങ്ങൾക്കും വികസന പ്രവർത്തനങ്ങൾക്കും കാരണമായിത്തീർന്നത്. കോളനി വാഴ്യയെയും ജന്മികടിയാൻ വ്യവസ്ഥിതിയെയും എതിർക്ക ന്നതിനുള്ള താത്വികമായ ആയുധങ്ങൾ പ്രാചീന മലയാളത്തിൽ ഈ മണ്ണ് ഇവിടത്തെ ആദിവാസികളടേയും അടങ്ങിയിട്ടണ്ടു്. അവർണരായി മൃദ്ദ കത്തപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവരുടേയും ആണെന്നം, ഫലഭ്രയിഷ്ടമാക്കിയത്, വാസ അതിനെ യോഗ് മാക്കിയത് ഒക്കെ അവരാണെന്നം, അവരായിരുന്ന അതിന്റെ ഉടമസ്ഥര്ദം ഭരണകർത്താക്കളം എന്നം 1890 കളിൽ രചിച്ച പ്രാചീന മലയാളം പ്രഖ്യാപിക്കുമ്പോൾ ആ സമ്പത്തുകൾ അവർക്ക് തിരികെ നൽകണമെന്നാം അവർക്ക് പ്രധാന പങ്കുള്ള ഒരു ഭരണ സാവിധാനം തന്നെയാണ് ഇവിടെ ഉണ്ടാവേണ്ടതെന്നാം അസന്ദിദ്ധമായി പ്രഖ്യാപിക്കുക തന്നെയാണ് സ്വാമി. ഒരു ആദ്ധ്യാത്മികാചാര്യൻ എന്ന അംഗീകാരവും അസാധാരണമായ സിദ്ധികളള്ള ഒരു അവധുതൻ എന്ന വിശ്വാസവ്വമായിരിക്കണം സ്വാമിയെ അന്നത്തെ ഭരണകർത്താക്കൾ നാടുകടത്തുകയോ തടങ്കലിലടയ്കകയോ ചെയ്യാതിരുന്നതിന്റെ കാരണം.

അന്നത്തെ എല്ലാ ചരിത്രകൃതികൾക്കാ ആര്യവംശപക്ഷപാതം ഉണ്ടായിരുന്നു. ഇതിനെതിരെയുള്ള ഒരു ദ്രാവിഡ പക്ഷപാതമാണ് സ്വാമിയുടെ പ്രാചീന മലയാളത്തിലും മറ്റ് ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും പ്രകടമാവു ന്നതെന്ന് മിക്ക ചരിത്രകാരന്മാരും അവകാശപ്പെടുന്നു. ആര്യവംശ അല്ലെങ്കിൽ ബ്രാഹ്മണ പക്ഷപാതപരമായ സിദ്ധാന്തങ്ങളെ പ്രാചീന മലയാളം, വേദാധികാര നിരൂപണം ഇടങ്ങിയ കൃതികൾ യുക്തിയുക്കം ഖണ്ഡിക്കുകയും സ്വതന്ത്രവും വസ്തനിഷ്ഠവുമായ ഒരു ചരിത്രരചനയ്ക്ക് കേരളത്തിൽ ഇടക്കം കുറിക്കുകയും ചെയ്ത എന്നതിൽ സംശയമില്ല.

ബ്രാഹ്മണരാണ് ഈ നാടിന്റെ അവകാശികൾ എന്ന സ്ഥാപിക്കാൻ വേണ്ടി ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയിരുന്ന, പരശ്ശരാമൻ മഴുവെറിഞ്ഞു് കടൽ കരയാക്കി കേരളം സൃഷ്ടിച്ച് ബ്രാഹ്മണർക്ക് ദാനം

83

വേദം പഠിക്കരുതെന്ന് പറയുമ്പോൾ സംസകൃതം പഠിക്കരുതെന്നം അത് ഉദ്ദേശിക്കുന്നണ്ടു്. അന്ന് ജീവിതത്തിന്റെ വിവിധ മേഖലകളിൽ പ്രവൃത്തിക്കാന്ദം പുരോഗമിക്കാനമുള്ള അറിവുകൾ, വൈദ്യം, നിയമം, വാസ്ത ശാസ്തം തുടങ്ങി എല്ലാം സംസ്കൃതത്തിലാണ് ഉണ്ടായിരുന്നതു്. ഇത്തരം അറിവുകൾ രേഖപ്പെടുത്തി പ്രാദേശിക ഭാഷകളിൽ തുടങ്ങിയിരുന്നില്ല. അപ്പോൾ സംസ്കൃതവും പഠിക്കരുതെന്നാവുമ്പോൾ വിദ്യകളൊന്നം അവർണർ സ്വായത്തമാക്കരുതെന്ന് പ്രധാന തന്നെയാണ് ഉദ്ദേശിക്കപ്പെട്ടതു്. അതായതു് അവർക്കു് വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിക്കാതിരിക്കാൻ വേണ്ട കാര്യങ്ങൾ മതത്തിന്റെ പേരുപറഞ്ഞു് ഉറപ്പാക്കിയിരുന്നു. പ്രയോജനപ്രദമായ വിദ്യകൾ സവർണർ മാത്രമേ അഭ്യസിക്കാവൂ. ജ്ഞാനത്തിന്റെ സ്വകാര്യവൽക്കരണവും അതു വഴിയുള്ള ച്ചഷണവുമാണ് ഇത്. എല്ലാം നേടാനതകന്ന വിദ്യയെ കുത്തകാവകാശമാക്കി വയ്കന്നതിലൂടെ ഭൗതിക വസ്തക്കളുടെ അവകാശം തന്നെയാണ് സവർണർ തങ്ങളുടെ അധീനതയിൽ ഒതുക്കി നിർത്തിയത്. സമ്പത്തം, പ്രശസ്തിയും, പ്രതാപവും ഒക്കെ ജ്ഞാന ത്തിന്റെ ഉടമക്ക് അധീനമായി നിൽക്കം. വേദം പഠിക്കാൻ ബ്രാഹ്മണേതരർക്കാ അവകാശമുണ്ടെന്ന് തെളിഞ്ഞാൽ പിന്നെ മറ്റ് വിജ്ഞാന ശാഖകൾ, വിദൃകൾ, അഭൃസിക്കുക ആർക്കം സാദ്ധ്യ മാവുമല്ലോ?

ശ്രതികൾ, സ്മ്പതികൾ, ഉപനിഷത്തുകൾ, പുരാണങ്ങൾ തുടങ്ങിയവയിൽ നിന്നമുള്ള തെളിവുകൾ നിരത്തി വേദം പഠിക്കാൻ ആർക്കം അവകാശമുണ്ടെന്ന് സ്വാമി വേദാധികാര നിരൂപണത്തിൽ ഉപനിഷത്തുകളിൽ നിന്നമുള്ള യുക്തിപൂർവ്വം സമർത്ഥിക്കുന്നു. ഉദാഹരണങ്ങളായി; ക്ഷത്രിയരിൽ നിന്നും വേദം അഭൃസിച്ച ഗാർഗൃൻ, ഉദ്ദാലകൻ, ശ്വേതകേത്ര, ശ്രീ ശുകൻ തുടങ്ങിയ ബ്രാഹ്മണരേയും, വേദം അഭ്യസിച്ച ജാനശ്രതി, ജാബാലൻ തുടങ്ങിയ ശൂദ്രരെയും ചൂണ്ടിക്കാട്ടന്നു. വേദം പഠിക്കാന്മം പഠിപ്പിക്കാന്മം മറ്റള്ളവർക്കും അവകാശമുണ്ടെ ന്നതിന് ഇതിൽ പരം ഒരു തെളിവും ആവശ്യമില്ല. അപ്പോൾ കേരളത്തിൽ നിലവിലിരുന്ന നിയന്ത്രണങ്ങൾ സ്വാർത്ഥ താൽപര്യ ങ്ങൾ സംരക്ഷിക്കാൻ വേണ്ടിയുള്ളവയാണ്; അധർമ്മമാണ്. സ്വയം തയ്യാറാവുന്ന ഏത്ര ജാതിക്കാരന്തം, വേദ പഠനത്തിന്തം, വൈദിക കർമ്മങ്ങൾക്ക് നേത്ത്വം നൽകുന്നതിന്രം അധികാരമുണ്ടെന്ന് തന്നെയാണ് 1880 കളിൽ രചിച്ച വേദാധികാര നിരൂപണം

ചെയ്യ എന്ന കേരളോൽപത്തി തുടങ്ങിയ ചരിത്ര ഗ്രന്ഥങ്ങളിലെ ജന്മിത്ത ന്യായീകരണ വാദത്തെ പ്രാചീന മലയാളത്തിൽ സ്വാമി ഖണ്ഡിക്കുന്നു. ഈ കഥക്ക് ചരിത്രപരമായോ ഭൂമിശാസ്തപരമായോ ഉള്ള പിൻബലമില്ലെന്ന് സ്വാമി ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുന്നു. പ്രകൃതിക്ഷോഭ ത്തിലോ മറ്റോ കടൽ പിൻവാങ്ങി രൂപപ്പെട്ട കരയാണ് കേരളം. അവിടെ ആദ്യം വസിച്ചിരുന്നവർ ദ്രാവിഡൻമാരായിരുന്നു. വർണ വിവേചനങ്ങളം അസമത്വങ്ങളം അവർക്കിടയിൽ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. തമിഴ്, സംസ്കത കൃതികളിൽ നിന്നും ഒട്ടേറെ തെളിവുകൾ നിരത്തി മഹത്വത്തെ അദ്ദേഹം സ്ഥാപിക്കുന്ന. അവരുടെ പിൽക്കാല ത്തു് കടിയേറ്റക്കാരായി വന്ന ബ്രാഹ്മണർ എങ്ങനെ അവരെ വളരെ തന്ത്രപൂർവം കീഴടക്കി ആധിപതൃം സ്ഥാപിച്ചവെന്ത് ഈ കൃതി വിശദമാക്കുന്നു. അവർ ജാതിവ്യവസ്ഥയുണ്ടാക്കി, ഭ്രമിയുടെ ഉടമസ്ഥരായിരുന്നവരെ അധഃസ്ഥിതരാക്കി അവർക്ക് വിദ്യ നിഷേധിച്ച. ഇക്കാര്യങ്ങളെക്കുറിച്ച് അവർണർ എന്ന മുദ്രകത്തപ്പെട്ട വിഭാഗങ്ങളെ ബോധവൽക്കരിക്കാൻ ഉദ്ദേശിച്ചളള ഒരു കൃതിയാണ് സപ്രാചീന മലയാളം'. വർഷം 1110ൽ സ്വാമിയുടെ ആദ്യ കാല്ല ജീവചരിത്രകാരനായ ശ്രീ പറവൂർ കെ ഗോപാലപിളള പറയുന്നു. 'പ്രാചീന മലയാളത്തിന്റെ ഒന്നാം ഭാഗം മാത്രമാണ് നമൂക്ക ലഭിച്ചിട്ടള്ളത്. ഭാഗങ്ങൾ ക്ടി രണ്ടും മന്തം സ്വാമി എഴുതിത്തീർന്നിട്ടണ്ടെന്നം അത്ത് അദ്ദേഹത്തിന്റെ സഞ്ചാരകാല ങ്ങളിൽ എവിടെയങ്കില്പം നിക്ഷേപിക്കുകയൊ ആരുടെ യെങ്കില്പം കൈവശം ഏൾപിയ്ക്കക്കൊ ചെയ്യിട്ടുണ്ടെന്നം അറിയുന്ന. ഈ ചരിത്രത്തിന്റെ കയ്യെഴുത്തപ്രതികൾ കൈവശമുള്ളവർ അതു കഴിയും വേഗം പ്രസിദ്ധീകരിക്കേണ്ടതാണെന്നം, അങ്ങനെ ചെയ്യാൽ അത് തങ്ങളടെ യഥാർത്ഥ സ്ഥാനത്തെക്കറിച്ച ബോധവാന്മാരല്ലാത്ത മലയാളികളെ ഉദ്ധരിപ്പാൻ ഉകാരപ്രദമാവും'. പ്രസ്തത പുസ്തകത്തിന്റെ രണ്ടാം ഭാഗമാണ് ഒരു നൂറ്റാണ്ടിന ശേഷം ശ്രീ വൈക്കം വിവേകാനന്ദൻ കണ്ടെടുത്ത് ഇപ്പോൾ പ്രസിദ്ധീകൃതമാവുന്നത്

മതത്തിന്റെയും വിദ്യയുടെയും മേഖലകളിൽ അന്ന് നില നിന്നിരുന്ന ബ്രാഹ്മണാധിപത്യത്തിനെതിരെയുള്ള ഒരു പാ ശുപതാസ്തമാണ് 'വേദാധികാര നിരൂപണം'. വേദം പഠിക്കാ നം, പഠിപ്പിക്കാനം, ചൊല്ലാനം ബ്രാഹ്മണർക്ക് മാത്രമേ അവകാശമുള്ള എന്ന സിദ്ധാന്തം മാത്രമല്ല ഇതിൽ ഖണ്ഡിക്കപ്പെടുന്നത്.

പത്തൊൻപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ രണ്ടാം പകതി, ആധുനിക കേരളത്തെ രൂപപ്പെടുത്തിയ സാമുദായിക പരിഷ്ടരണ പ്രസ്ഥാന ങ്ങളടെയും കാലമായിരുന്നു. സ്വാമിയുടെ ആശയങ്ങളം വീക്ഷണങ്ങളം കേരളത്തിലെ എല്ലാ സാമൂഹ്യ പരിഷ്ടരണ പ്രവർത്തനങ്ങൾക്കം ശക്തി പകർന്നിട്ടണ്ടു്. പത്തൊൻപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ അവസാന ദശകങ്ങളിൽ ജാതി വൃവസ്ഥ, അവർണർ മര്മക്കത്തായം, വിദ്യാഭ്യാസ സ്ഥാപനങ്ങൾ ഉപയോഗപ്പെട്ടത്തുന്നതിന് തടസ്തമായ നിയമങ്ങൾ, ക്ഷേത്ര പ്രവേശന നിരോധനം, വസ്തധാരണ രീതി, നാമകരണം, സഞ്ചാര സ്വാതന്ത്ര്യം തുടങ്ങിയവയിലെ നിയന്ത്രണങ്ങൾ മുതലായവക്കെതിരെയുണ്ടായ ആദ്യ പ്രക്ഷോഭങ്ങൾക്കാ പരിശ്രമ ങ്ങൾക്കും സ്വാമിയുടെ ഗവേഷണ പ്രവർത്തനവും സ്വാധീന ശക്തിയും തീർച്ചയായും പ്രയോജനപ്പെട്ടിട്ടണ്ടു്. സ്വാമിയുടെ പ്രഥമ ശിഷ്യന്മം സഹകാരിയുമായ ശ്രീ നാരായണ ഗ്രരവും മത, സാമൂഹിക, സാമ്പത്തിക പരിഷ്യരണങ്ങൾ സംബബന്ധിച്ച് അദ്ദേഹത്തിന്റെ അതേ അഭിപ്രായക്കാരനായിരുന്നു. ഇവരുടെ സ്വാധീനം കേരള സമ്പഹത്തിൽ പ്രത്യേകിച്ച് നായർ ഈഴവ സമുദായങ്ങളിൽ വരുത്തിയ പരിഷ്ടാര ങ്ങൾക്ക് സമാനമായി ച്ചണ്ടിക്കാണിക്കാൻ കേരള ചരിത്രത്തിൽ മത്രമല്ല ഭാരതചരിത്രത്തിൽ തന്നെ മറ്റൊരു ഉദാഹരണവുമില്ല.

ജന്മി-ബ്രാഹ്മണ മേധാവിത്വത്താൽ അടിച്ചമർത്തപ്പെട്ടിരുന്ന ജാതി വിഭാഗങ്ങളിൽ സ്വാമിയുടെയും സഹപ്രവർത്തകങ്കടയും സ്വാധീനത്താൽ ഉയർത്തെഴുന്നേൽപാണ് ഉണ്ടായ ഇരുപതാം ന്റ്റാണ്ടിന്റെ ആദ്യ പക്തിയെ ദക്ഷിണേന്ത്യയിൽ ആവേശോജ്വല മാക്കുന്നത്. ഈഴവ സമ്പദായത്തിന്റെ പരിവർത്തനം ലക്ഷ്യമാക്കി ശ്രീ എസ്.എൻ.ഡി.പി നാരായണഗ്രങ ത്രപാ കൊടുത്ത യോഗം (1903), പലയ മഹാജനങ്ങളടെ ഉയർത്തെഴുന്നേൽപ്പിനായി അയ്യങ്കാളി സ്ഥാപിച്ച സാധ്യജന പരിപാലന സംഘംന(1905), കത്തോലിക്കാ കോൺഗ്രസ് (1905), കേരളീയ നായർ സമാജം (1907), നമ്പതിരി യോഗക്ഷേമ സഭ (1909), മുസ്ലീം ഐക്യസംഘം (1922) തടങ്ങിയ നിരവധി സമ്പദായ പരിഷ്യരണ പ്രസ്ഥാനങ്ങൾ മലയാളിയുടെ നിതൃജീവിതത്തെ മാറ്റിമറിച്ച.

ജാതി വൃത്യാസങ്ങൾ എന്നതു പോലെ തന്നെ പ്രധാനമാണ് ജാതിക്കുള്ളിലെ ഉപ വിഭാഗങ്ങൾ തമ്മിലുള്ള വൃത്യാസങ്ങൾ,

വൈദിക കർമ്മങ്ങൾ വ്യക്തമാക്കുന്നത്. നടത്താൻ ഭവണ്ട അധികാരമുള്ള കീഴ്ജാതിക്കാർക്ക് ക്ഷേത്ര പ്രവേശനത്തിന് അവകാശ പ്രത്യേകിച്ച് പറയേണ്ടതില്ലല്ലോ. മുണ്ടെന്ന് സ്വാമിയുടെ ഈ സിദ്ധാന്തം തന്നെയാണ് ഗുരുവിന്റെ ക്ഷേത്ര നിർമ്മാണങ്ങൾക്ക് ശക്തി പകർന്നതും ജനങ്ങളെ വൈക്കം, ഗുരുവായൂർ സത്യാഗ്രഹങ്ങളി ലേക്ക് നയിച്ചതും. എങ്കിൽ കൂടി സ്വാമി 1880 കളിൽ വൈദിക കർമ്മങ്ങൾ നടത്താനുള്ള അവകാശം കീഴ്ജാതിക്കാരന് ഉണ്ടെന്ന് പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടം 1930 കളിൽ പോലും നാം ക്ഷേത്രത്തിനു സമീപത്ത കടിയുള്ള റോഡുകൾ ഉപയോഗിക്കാൻ വേണ്ട സമരങ്ങൾക്ക് മാത്രമേ ധൈര്യപ്പെട്ടള്ള. അന്നത്തെ സാമൂഹിക രാഷ്ട്രീയ പരിതസ്ഥിതികളിൽ

ബ്രാഹ്മണ മേധാവിത്വത്തെ ഇങ്ങനെ നിർഭയം വിമർശിച്ച വേദാധികാര നിരൂപണത്തിന്റെ കടലാസ്സകൾക്ക് തീ പിടിക്കാത്ത താണ് അള്ളതം എന്നാണ് നടരാജ ഗുരു അഭിപ്രായപ്പെട്ടത്.

വേദപഠനത്തിനം, വൈദികകർമ്മങ്ങൾ അനഷ്ടിക്കുന്നതിനം എല്ലാ ജാതിക്കാർക്കമുള്ള അർഹത തന്റെ കൃതികളിലൂടെ സ്ഥാപിക്കുന്ന സ്വാമി ആദ്ധ്യാത്മിക തത്വങ്ങളം മതാചാരങ്ങളം ഒക്കെ സാധാ രണക്കാർക്ക് മനസ്സിലാവുന്ന രീതിയിൽ ലഭ്യമാവാൻ വേണ്ടി പല കൃതികൾക്കം, വ്യാഖ്യാനങ്ങളം വിവർത്തനങ്ങളം തയ്യാറാക്കിയിട്ടണ്ടു്. ചിന്താപദ്ധതി, ചിദാകാശലയം, അദ്വെത വേദാന്തസാരം. സർവ്വമതസാമരസ്യം, നിജാനന്ദലഹരി എന്നിവ സാധാരണക്കാർക്ക വേണ്ടി മലയാളത്തിൽ അദ്ദേഹം തയ്യാറാക്കിയവയാണ്. ദുർഗ്രഹ ആദ്ധ്യാത്മിക തത്വങ്ങൾ വളരെ ലളിതമായി ങ്ങളായ ഇവ സ്വാമിയുടെ അഭിപ്രായത്തിൽ വിശദീകരിക്കുന്നു. ബ്രാഹ്മണൻ എന്ന പദം ഒരു ജീവിത രീതിയെയാണ് സൂചിപ്പിക്കുന്നത്. അത് ജന്മനാ നേടിയെടുക്കാനാവുന്നതല്ല. ആ ചിട്ടകൾ പിന്തുടരുന്ന ആരും ബ്രാഹ്മണൻ തന്നെ. അങ്ങനെ അല്ലാത്തവൻ ബ്രാഹ്മണകലത്തിൽ ജനിച്ചാലും ബ്രാഹ്മണനല്ല. പൂജാ കർമ്മങ്ങൾ ലളിതമായ രീതിയിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു കൃതിയാണ് 'ശ്രീ ചക്രപ്പജാകൽപം' അത് പഠിച്ച് ആർക്കം ബന്ധപ്പെട്ട താന്ത്രിക കർമ്മങ്ങൾ അനഷ്പിക്കാം. മനഷ്യൻ അഹിംസ പാലിക്കേണ്ടുന്നതിന്റെ പ്രാധാന്യം ഉദ്ബോധി പ്പിക്കുന്ന കൃതിയാണ് 'ജീവകാരുണ്യ നിരൂപണം'.

അന്ധവിശ്വാസങ്ങൾ, കെട്ടു കല്യാണം തുടങ്ങിയ നിരവധി അനാചാരങ്ങൾ, സ്വത്തവകാശം സംബന്ധിച്ച അന്യായമായ നിയമങ്ങൾ സ്ത്രീകൾക്ക് അസമത്വം ഉണ്ടാക്കുന്ന ആചാരങ്ങളും നിയമങ്ങളും, ദുർദേവതാ പൂജകൾ മുതലായവ. ഇത്തരം നിരവധി അന്ധവിശ്വാസങ്ങൾ ഇല്ലാതാക്കാൻ സ്വാമിയിൽ നിന്നം തുടങ്ങുന്ന സന്യാസി വര്യന്മാർക്കായി.

കേരളത്തിൽ സ്തീ സമത്വത്തിന വേണ്ടി ആദ്യമായി വാദിക്കുന്നത് സ്വാമിയാണ്. പ്രപഞ്ചത്തിൽ സ്തീ പുരുഷമ്മാർക്കുള്ള സ്ഥാനം എന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ പ്രബന്ധം മത ദർശനങ്ങളെയും യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളെയും അടിസ്ഥാനമാക്കി സാമഹ്യ സ്തികൾക്ക് സമൂഹത്തിലുള്ള സ്ഥാനം നിർവചിക്കുന്നു. ജന്മി നാട്ട വാഴി പാരമ്പര്യത്തിന്റെ താൽപര്യങ്ങൾ സംരക്ഷിച്ച നിലനിർത്തി യിരുന്ന മരുമക്കത്തായത്തിൽ സ്തീയുടെ സ്വാതന്ത്ര്യവും സ്വയം നിർണയാവകാശവും കുട്ടംബഭരണം കൈയ്യാളന്ന കാരണവരുടെ അധികാരത്തിന് വിധേയമായിട്ടാണ് നിലനിന്നത്ര്. ബ്രാഹ്മണ ജീവിതത്തിന് കൽപ്പിക്കപ്പെട്ട മഹത്വവും ജാതിമേൽക്കോയൂയും ഭ്രപ്ര <u>ഭത്വവും</u> കൊണ്ടു് നായർ തറവാടുകളിലെ സംബന്ധരീതിയെ പരമാ വധി ചൂഷണം ചെയ്യാന്രം അരാജകമായ ഒരു ലൈംഗികാവസ്ഥ നിലനിർത്താന്ദം ബ്രാഹ്മണ പുരുഷമേധാവിത്വത്തിന് കഴിഞ്ഞു. നായർ തറവാടുകളിലെ നമ്പൂതിരി സംബന്ധം തറവാടിന്റെ അന്തസ്സയുർത്തുന്ന ഘടകമായിത്തീർന്നത്രം, തീരുമാനമെട്ടക്കുന്നതിൽ കാരണവർക്കു പലപ്പോഴാ ണ്ടായിരുന്ന അധികാരവും സ്തീകളുടെ ഇച്ചയോ അനവാദമോ ഇല്ലാത്ത സംബന്ധങ്ങൾക്കം, സംബന്ധം വേർപെടുത്ത ലകൾക്കം അവരെ നിർബന്ധിതരാക്കി. തറവാടിന്റെ അന്തസ്സം ഭ്രസ്വ ത്തടക്കമുള്ള സാമ്പത്തിക ലാഭങ്ങളം ലാക്കാക്കി നമ്പൂതിരിമാരെ സ്വീകരിപ്പാൻ കാരണവർ സ്വന്തം സഹോദരീ സഹോദരൻമാരെയും മരുമക്കളെയും നിർബന്ധിക്കുന്ന സമ്പ്രദായത്തിൻ കീഴിൽ' സംബന്ധ ഏർപ്പാട്ട് തികച്ചം സ്തീ വിരുദ്ധമായിത്തീർന്നു. ഇത് എത്രമാത്രം നിന്ദ്യമാണെന്ന് സ്വാമി ച്ചണ്ടിക്കാട്ടന്നണ്ടു്. പാഞ്ചാലിക്ക് അഞ്ചു ഭർത്താക്കന്മാരുണ്ടെന്ന് പറയുമ്പോലെയാണ് മദ്ധ്യതിരുവിതാംകൂറിലെ സ്ഥിതി. മൂന്ന് നാല്പ് പേർക്ക് കൂടി ഒരു ഭാര്യ. ഈ ഏർപ്പാട് ശരിയാണോ?.

സ്തീക്ക് മതപരമായ കർമ്മങ്ങളിൽ, സാമൂഹിക രംഗങ്ങളിൽ, സാംസ്കാരിക വികസനത്തിൽ, കടുംബത്തിന്റെ ശ്രേയസ്സിൽ പുരു ഷന്റെതുപോലെ തന്നെ പങ്ക് നിർവ്വഹിക്കാനുണ്ടെന്ന് സ്വാമിയുടെ ബന്ധപ്പെട്ട ലേഖനങ്ങൾ വൃക്തമാക്കുന്നം.

സവർണ അവർണ പ്രത്യയശാസ്തങ്ങളുടെ സംഘർഷത്തെ കണക്കിലെടുക്കാതെയുള്ള ചരിത്രപഠനം അസാദ്ധ്യമാണെന്നത് ഇന്ത് ശക്തമായിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഭിപ്രായമാണ്. ഒരു അവർണ മുന്നേറ്റത്തിന് ഉപയോഗപ്പെടുത്താവുന്ന സെദ്ധാന്തികവും പ്രായോഗികവ്വമായ ഒരു സംവിധാനം കേരളത്തിൽ ആദ്യമായി രൂപപ്പെടുത്തുന്നത് സ്വാമിയാണ്. സവർണരുടെ ആയുധമായിരുന്ന മതത്തിന് വിരുദ്ധമായ ഒരു സൈദ്ധാന്തിക പ്രസ്ഥാനം രൂപപ്പെട്ട ത്തുന്നതിനല്ല, സാമൂഹിക പ്രശ്നങ്ങളെ മതത്തിന്റെയും ദർശനങ്ങളടെയും യഥാർത്ഥ അർത്ഥത്തിൽ സമീപിക്കുന്നതിനാണ് സ്വാമിയും മറ്റ് ആത്മീയ നേതാക്കളം ശ്രമിച്ചത്ര്. സ്വാമി ബ്രാഹ്മണരുടെ വേദാധികാര ത്തെയും, ഭരണത്തിലും സമ്പത്തിന്റെ ഉടമസ്ഥത യിലുമുള്ള കത്തക യെയും, സംസകൃതമേൽക്കോയുയെയും സൈദ്ധാന്തി കമായി വെല്ല വിളിച്ചത് ബ്രാഹ്മണേതര സമുദായങ്ങളിൽ ഒരു പുതിയ ഉണർവ്വണ്ടാക്കി. എന്നാൽ ബ്രഹ്മണരുടെ വേദാധികാരത്തിനെതിരെ അദ്ദേഹം നടത്തി യ വിമർശനം ഒരിക്കലും വേദത്തിന്റെ നിരാകരണമായിരുന്നില്ല.

പൗരാണിക ഭാരത സംസ്കാരത്തെ അതിന്റെ ശരിയായ അർത്ഥത്തിൽ വ്യാഖ്യാനിച്ച സ്വമിയെപ്പോലുള്ള ആദ്ധ്യാത്മികാ ചാര്യൻമാർ തന്നെയാണ് സ്വാതന്ത്ര്യ സമരത്തിന് ദാർശനികമായ ഒരടിത്തറരൂപപ്പെടുത്തിയത്. അന്നത്തെ ചരിത്രം പഠിക്കുന്നത് വസ്ത സ്വാമിയെപ്പോലുള്ളവരുടെ നിഷ്ടമാകണമെങ്കിൽ സംഭാവനകൾ ഈ ആത്മീയാചാര്യന്മാർക്ക് അധികാര വിലയിരുത്തേണ്ടത്വങ്ങ്. കൈമാറ്റത്തിൽ ആയിരുന്നില്ല, സാമൂഹ്യ നീതികൈവരിക്കുന്ന തിലായിരുന്നു ശ്രദ്ധ. തികഞ്ഞ മതബോധത്തോടെ, ആദ്ധ്യാത്മികമായ ഉണർവോടെ, ജാതിവൃത്യാസങ്ങൾക്കം മറ്റ് താൽപര്യങ്ങൾക്കാ അതീതരായി അവർ സാമൂഹിക പ്രശ്നങ്ങളിൽ ഇടപെട്ട. അനാചാര ങ്ങൾക്കാ അനീതിക്കുമെതിരായി പ്രവർത്തിച്ച. കേരളത്തിൽ ഇത്തര മൊരു പരമ്പര ചട്ടമ്പി സ്വാമികളിൽ നിന്നാരംഭിക്കുന്നു. ഇവരിൽ ചട്ടമ്പിസ്വാമി, നീലകണ്ടതീർത്ഥപാദർ തുടങ്ങിയവർ ജ്ഞാനഗമാർഗ

ഏറെ സാമൂഹ്യ നവോത്ഥാന പ്രസ്ഥാനങ്ങൾ ഉണ്ടായ, ശ്രീരാമക്ഷ്ഷന്രം, സ്വാമി വിവേകാനന്ദനം ജന്മം കൊടുത്ത ബംഗാളിലും, അതേപോലെ ചട്ടമ്പിസ്വാമിയും നാരായണ ഗ്രങ്വും പ്രവർത്തിച്ച കേരളത്തിലുമാഞ് കമ്യണിസ്റ്റ് പ്രസ്ഥാനം വളർന്ന വികസിച്ചത്. രണ്ടിടത്തം ഒരിക്കൽ ഈ പ്രസ്ഥാനത്തിന് ശക്തമായ താത്വിക അടിത്തറയും ലോക നമ എന്ന ലക്ഷ്യവും ഉണ്ടായിരുന്ന. കേരളത്തിനെയും ബംഗാളിനെയുംകാൾ ക്രരമായ ജാതി വ്യവസ്ഥയും നീചത്വങ്ങളം അന്ന് നിലനിന്ന ഇന്നും നിലനിൽക്കുന്ന ബീഹാർ പോലുള്ള പ്രദേശങ്ങളിൽ കമ്യണിസ്റ്റ് പ്രസ്ഥാനങ്ങൾക്ക് കഴിയാത്തത് അവിടത്തെനിലം പാകപ്പെടുത്തി വേരുറപ്പിക്കാൻ ക്കൊടുക്കാൻ ഒരു രാമക്പഷ്കുനോ, ചട്ടമ്പിയോ ഉണ്ടായിരുന്നില്ലെന്നതു തന്നെയാണ്.

(ആർ. രാമൻ നായർ, എൽ. സൂലോചനാ ദേവി എന്നിവൽടെ Chattampi Swami : An Intellectual Biography എന്ന ഗ്രന്ഥത്തോട്ട് കടപ്പാട്ട്)

മാണ് സ്വീകരിച്ചത്. എന്നാൽ നാരായണഗ്ഗങ്, തീർത്ഥപാദപരമ ഹംസർ, വാഗ്ഭടാനന്ദൻ തുടങ്ങിയവർ കർമ്മ യോഗത്തിന്റെ മാർഗ്ഗം സ്വീകരിച്ച. നിലനിന്ന അനാചാരങ്ങളെ തുടച്ച മാറ്റാൻ അവർ സമൂഹത്തിൽ ക്രിയാത്മകമായി ഇടപെട്ട. മതാചാരങ്ങളെയും ജീർണിച്ച സാമുഹ്യ വ്യവസ്ഥകളെയും അവർ കാലാനസ്തതമായി പരിഷ്ടരിച്ച. ക്ഷേത്രങ്ങൾ ആരാധനാകേന്ദ്രങ്ങൾ കൂടിയാകണം എന്ന് അവർ നിർദ്ദേശിച്ച. ഉത്സവങ്ങൾക്കാം അടിയന്തരങ്ങൾക്കാം വേണ്ടി ധൂർത്തടിക്കുന്ന പണം ദരിദ്രർക്ക് നൽകവാൻ അവർ അഭ്യർത്ഥിച്ച. ജ്ഞാനവും കർമ്മവും അന്ന് കേരളത്തിനാവശ്യമായിരുന്നു. നവോത്ഥാ നത്തിന് നേതൃത്വം നൽകിയ ആചാര്യന്മാരിൽ അവ സമജ്ഞസമായി സമ്മേളിച്ച. ജീവിതത്തിലും ചിന്തയിലും ലാളിത്യമാണ് സാമൂഹ്യ പ്രവർത്തനങ്ങൾക്ക് നേതൃത്വം നൽകുന്നവർക്ക് ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ട തെന്നു്, അത്തന്നെയാണ് ഈശ്വരസാക്ഷാത്കാരത്തിനുള്ള മാർഗ്ഗവും എന്ന് അവർ കാട്ടിക്കൊടുത്തു. വിദ്യകൊണ്ടും അദ്ധ്വാനം കൊണ്ടും തേജസ്വികളം കരുത്തരും ആവാൻ അവർ നിന്ദിതരെയും പീഡി തരെയും ഉദ്ബോധിപ്പിച്ച.

അധികാരത്തിൽ ആഗ്രഹം ഇല്ലാതിരുന്നതിനാൽ അതിൽ നിന്നം ആവുന്നത്ര അകന്നം നിൽക്കുക ഈ ആചാര്യന്മാരുടെ വ്രതമായിരുന്നു. അതുകൊണ്ട് സ്വാമിക്കം മറ്റ് ആചാര്യന്മാർക്കം സത്യം നിർഭയം തുറന്നു പറയാനായി. രാഷ്ട്രീയ സാംസ്കാരിക നേതൃത്വ ത്തിനു പിന്നിലെ ശുദ്ധീകരണ ശക്തിയായി ഇപ്രകാരം ഒരു സന്യാസി പാരമ്പര്യം ഉണ്ടായിരുന്നതിനാൽ ആ നേതൃത്വത്തിന്റെ മൃഖമൃദ്ര ധീരതയുമായി.

കേരളത്തിൽ നവോത്ഥാന കാലത്തണ്ടായ സാമൂഹികമായ ഉണർവ്വം അന്നയർന്ന വന്ന സിദ്ധാന്തങ്ങളം, നിലനിർത്താനും ഉപയോഗപ്പെട്ടത്താനും വേണ്ടത്ര ശക്തരായ പിൻഗാമികൾ സ്വാമിക്കും ഗ്രജവിനുമുണ്ടായില്ല. അവരുടെ സിദ്ധാന്തങ്ങളിലും പ്രവർത്തനങ്ങളിലും ആക്ടപ്പൂരായിരുന്ന ഒരു വലിയ ജനസമൂഹം ഈ ആചാര്യന്മാരുടെ കാലശേഷവും അവരുടേതിന് സമാനമായ ആദർശങ്ങളും അഭിപ്രായ ങ്ങളുമുള്ള പ്രസ്ഥാനങ്ങൾ തിരഞ്ഞു കണ്ടെത്തുകയും ചെയ്ത. ഇതാണ് നായർ ഈഴവ സമുദായങ്ങളിൽ നിന്നും ഇടതുപക്ഷ പ്രസ്ഥാന ത്തിലേക്കുള്ള നിലക്കാത്ത പ്രവാഹത്തിന് കാരണമായിത്തീർന്നത്.

91

ട്ട കാലപ്പഴക്കം കൊണ്ടു് ജീർണ്ണിച്ചു് നശിച്ചു് പോകാവുന്ന രേഖകൾ ക മ്പ്യൂട്ടർ സാങ്കേതിക വിദ്യയുടെ സഹായത്തോടെ പിൽക്കാല ഗവേഷ കർക്കു വേണ്ടി സംരക്ഷിക്കുകയാണ് ഈ ഡിജിറ്റൽ ആർക്കൈവിന്റെ ഉദ്ദേശം. ഇത് ഇന്റർനെറ്റിലൂടെ ലോകമെങ്ങുമുള്ള ഉപയോഗത്തിനായി സൗജന്യമായി ലഭ്യമാക്കാം.

ഈ ഡിജിറ്റൽ ആർക്കൈവിൽ ഉൾക്കൊള്ളിക്കാനാവുന്ന രേഖ കൾ കൈവശമുള്ളവർ കംപ്യൂട്ടറിലേക്ക് പകർത്താൻ അവ നൽകി ഈ സമാരംഭവ്വമായി സഹകരിക്കണമെന്ന് അഭ്യർത്ഥിക്കുന്നു. ഡിജിറ്റൈസ് ചെയ്തതിനു ശേഷം ഈ രേഖകൾ കേട്ട കൂടാതെ തിരികെ നൽകുന്നതാ ൺ. ഒപ്പം അവയുടെ ഒരു ഡിജിറ്റൽ പകർപ്പം കൂടി നൽകുന്നതാണ്. രേ ഖകളം വിവരങ്ങളം നൽകിയവരുടെ പേരും വിശദാംശങ്ങളം ഇന്റർനെ റ്റിലെ ആർക്കൈവിൽ രേഖപ്പെട്ടത്തുന്നതാണ്. കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾക്ക് souparnika.org എന്ന വെബ് സൈറ്റ് കാണംക, അല്ലെങ്കിൽ സെന്റർ ഫോർ സൗത്ത് ഇൻഡ്യൻ സ്റ്റഡീസ്, തിരുവനന്തപുരം 695043, കേര ളം. ഈ-മെയിൽഃ indiastudies@gmail.com എന്ന വിലാസത്തിൽ അ ന്വേഷിക്കുക.

## ചട്ടമ്പിസ്വാമി ആർക്കൈവ്

കർമം കൊണ്ടും ദർശനം കൊണ്ടും കേരളീയ സമൂഹത്തിൽ ന വോത്ഥാനത്തിന്റെ തീപ്പൊരികൾ വിതറിയ ആദ്ധ്യാത്മികാചാര്യനായ ചട്ടമ്പിസ്വാമികളേടെ കൃതികളും ബന്ധപ്പെട്ട രേഖകളും കേരളത്തിലങ്ങോ ളമിങ്ങോളമായി ചിതറിക്കിടക്കുകയാണ്. പ്രചീന മലയാളം പോലുള്ള ചില കൃതികൾ സ്വാമിയുടെ സമാധിക്കു ശേഷം എൺപത്ര വർഷം കഴി ഞ്ഞാണ് കണ്ടെടുത്തു പ്രസിദ്ധീകരിക്കുകയും ചർച്ചാ വിഷയമാകകയും ചെയ്യത്ത് എന്നതു തന്നെ നമുക്കു വന്നിരിക്കാറുന്ന നഷ്യത്തിന്റെ സ്വഭാവം വ്യക്തമാക്കുന്നു. ഇനിയും ശേഷിക്കുന്ന രേഖകളും വിവരങ്ങളും സംരക്ഷി ക്കേയാണു് ചട്ടമ്പിസ്വാമി ഡിജിറ്റൽ ആർക്കൈവിന്റെ ഉദ്ദേശം.

ദക്ഷിണേന്ത്യാ പഠന കേന്ദ്രത്തിന്റെ ആഭിമുഖ്യത്തിലാണ് ചട്ട മ്പിസ്വാമിയെക്കറിച്ചുള്ള വിവരശേഖരം നിർമ്മിക്കകയും ഡിജിറ്റൽ ആർക്കൈവ് രൂപപ്പെടുത്തുകയും ചെയ്യുന്നതു്. ആംഗല ഭാഷയിൽ ചട്ടമ്പി സ്വാമിയൂടെ ഒരു വിശദമായ ജീവചരിത്ര ഗ്രന്ഥവും, നാരായണ ഗുരു, നീ ലകണ്ഠതീർത്ഥപാദർ, തീർത്ഥപാദപരമഹംസർ തുടങ്ങിയവരുടെ ജീവ ചരിത്രഗ്രന്ഥങ്ങളും, അവരെക്കുറിച്ചുള്ള വിവര ശേഖരവും ആർക്കൈവ് പ്രോജക്ടിന്റെ ഭാഗമാണ്.

സ്വാമിയുടെ അപ്രകാശിത ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, കറിപ്പുകൾ, കത്തകൾ, കയ്യെഴ്ടത്ത് രേഖകൾ, പ്രസിദ്ധീകരിച്ച പ്പസ്തകങ്ങളടെ വിവിധ പതിപ്പ കൾ, മറ്റ് പ്പസ്തകങ്ങളിലും ആനകാലിക പ്രസിദ്ധീകരണങ്ങളിലും വന്നിട്ട ള്ള സ്വാമിയുടേതോ അദ്ദേഹത്തെക്കറിച്ചുള്ളതോ ആയ ലേഖനങ്ങളും ക തികളും, രേഖാചിത്രങ്ങൾ, ഫോട്ടോഗ്രാഹുകൾ, കത്തകൾ, സ്വാമിയെ സ്പർശിക്കുന്ന ഡയറിക്കുറിപ്പുകൾ, നൂരണകൾ, ബന്ധപ്പെട്ട വൃക്തികളുമാ യുള്ള അഭിമുഖ സംഭാഷണങ്ങളുടെ കറിപ്പുകൾ, ആഡിയോ വീഡിയോ ടേപ്പുകൾ തുടങ്ങിയവയും ഉൾക്കൊള്ളന്നതായിരിക്കും ചട്ടമ്പി സ്വാമി ഡി ജിറ്റൽ ആർക്കൈവ്. സ്വാമിയെക്കറിച്ചുള്ള പ്രധാനപ്പെട്ട കാര്യങ്ങൾ അ റിയാവുന്നവർ അതു രേഖപ്പെടുത്തി ആരിൽ നിന്നാണ് ലഭിച്ചത്ത് തുടങ്ങി യവ വിശദമായി കറിച്ചയക്കുകയാണെങ്കിൽ അവയും പ്രാധാന്യമനുസരി ച്ച് ആർക്കൈവിൽ ഉൾക്കൊള്ളിക്കുന്നതാണ്. സ്വാമിയുമായി ബന്ധപ്പെ

#### സൂചിക

| അധികാരസാധൂകരണം 9                      | ഏറ്റുമാനൂർ 65                          | ക്രിസ്തമതസാരം 81                                  |
|---------------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------------------|
| അവ്യാഹ്ലി 14, 33                      | ഒാതിക്കോൻ മഠം 51                       | ക്ഷത്രിയൻ 44,                                     |
| അദ്വൈതബ്രഹ്മസിദ്ധി 28                 | കന്യാകമാരി 67                          | 65                                                |
| അദ്വൈത ദർശനം 81                       | കമ്യൂണിസ്റ്റ് പ്രസ്ഥാനം 9:             |                                                   |
| അദ്വൈതചിന്താപദ്ധതി 8                  |                                        |                                                   |
| അന്തരാളൻ 77                           | കയ്യെട്ടത്ത പ്രതി 21                   |                                                   |
| അമ്പലപ്പുഴ 19, 50, 67                 | കണ്ണനാട്ട് 66                          |                                                   |
| അമ്പലവാസി 77                          | കണ്ണശ്ശപണിക്കർ 66                      | ഗവേഷണം 9                                          |
| അയർക്കുന്നം 65, 68                    |                                        | ഗോകർണ്ണ 21                                        |
|                                       | കരുനാഗപ്പള്ളി 73<br>കരുമക്കാട്ട്, 66   | ഗൌഡബ്രഹ്മാനന്ദീയം 28                              |
| അയ്യനംമഠം 50<br>അസർ 21                | -                                      | ഗ്രന്ഥവരികൾ 12                                    |
| അയ്യൻ 21<br>അമിപാട 19                 | കല്ലമ്പള്ളി 51<br>പെറ്റം പറഞ്ഞൽ 65     | ചട്ടമ്പിസ്വാമി കൃതികൾ 81                          |
| അരിപ്പാട്ടു 19<br>അറിപാടും വേത്തം 67  | കവളപ്പാറനായർ 65<br>ചെറ്റെ 51           | ചരിത്രസമീക്ഷ 9                                    |
| അരിപ്പാട്ടക്ഷേത്രം 67<br>ചാനത്തില് 25 | കാക്കൂർ 51                             |                                                   |
| അരുമ്പ്രാൻ 35                         | കാക്കാനപ്പള്ളി 65<br>പോണ്ടിപോടി 51     | ചരിത്രഗവേഷണം 10                                   |
| അഷ്ടവെദ്യർ, 14, 33                    | കാഞ്ഞിരപ്പള്ളി 51<br>പറഞ്ഞിരപ്പള്ളി 51 | ചരിത്രമചന 9<br>പ്രാത്രംഘന 9                       |
| ആഢ്യൻ 14                              | കാഞ്ഞിരോടുപുഴ 12                       | ചരിത്രം ശാസ്തീയ 9<br>ചെറ്റ് 55, 58, 64            |
| ആദിവാസികൾ 14                          | കാരാപ്പഴ 50                            | ചാത്തമൂണ് 15, 55, 58, 64                          |
| ആദിഭാഷ. 80                            | കിടങ്ങൂർ 51                            | ചിത്സുഖി 28                                       |
| ആധാരങ്ങൾ 12                           | കീരന്തിട്ട നമ്പ്യാതി  51               | ചികിത്സ 42                                        |
| ആയുധവിദ്യ 14, 44                      | കന്നത്തനാട്ട് 51                       | ചമ്പകരാമൻ 14, 35                                  |
| ആയുർവ്വേദം 42                         | കന്നൂർ 67                              | ചെമ്പ്രാൻ 35                                      |
| ആയില്യംതിരുനാൾ 50                     | കമാരനെല്ലൂർ 51                         | ചെങ്ങന്നൂർ 15, 61                                 |
| ആലപ്പഴ 50                             | <u>ക</u> ടൽമാണിക്യംക്ഷേത്രം 8          | , ചേരാനെല്ലൂർ ർത്താവ് 39                          |
| ആലത്തൂർ നമ്പി 14                      | 21                                     | ജാതി ിർണ്ണയം 10, 15,20,                           |
| ഇതിഹാസങ്ങൾ 12                         | ക്രത്താട്ടുകളം 51                      | 73, 81                                            |
| <i>ഇരുപത്തിനാല്പവ്വത്തം</i> 39        | കേരള മഹാത്മ്യം 15, 52,                 | ສະຫັງລະຫຼາຍ 14, 32, 44<br>ສາດ ແລະ ເພື່ອງ ແລະ ເພາະ |
| ഇരവിപുരം 67                           | 55, 56, 58, 60, 72, 77                 | ജീവകാരുണ്യ നിരൂപണം<br>81                          |
| ഇരുങ്ങോൾ 51                           | കേരള ചരിത്രം. 84                       | തച്ചടയ കൈമൾ 8, 21                                 |
| ഇലക്കാട്ടനെടുവേലി 10, 1               | $5^{(64)}_{, (64)}$                    | എടയകൈമൾ 21                                        |
| 16, 50, 59, 65                        |                                        | തത്വപ്രദീപിക 28                                   |
| ഇളയിടത്ത നമ്പ്യാതിരി.<br>ച            | 52<br>കേരളം നവോത്ഥാനം 78               | 15.00                                             |
| 51<br>ഈശ്വരമഠം 50                     |                                        | തന്ത്രശാസ്തം <i>15, 30</i><br>തന്ത്രി 15          |
| ഈശ്വരചന്ദ്രവിദ്യസാഗർ                  | കേരളോല്പത്തി 10, 15, 20,<br>21, 39, 54 | തന്വരാൻ, തന്വരാട്ടി 35                            |
| 80                                    | ചെട്ടാരക്കരെ 73                        |                                                   |
| ഉപനിഷത്തകൾ                            | കൊല്ലങ്കോട്ടുനമ്പിടി 65                | തമ്പി 14, 35<br>തമ്പ്രാൻ 35                       |
| ഉപാധിനാമം 26                          | കൊങ്ങൊപ്പള്ളി 51                       |                                                   |
| എഴുത്തച്ഛൻ 80                         | കോട്ടയം 21, 51                         | ຫຼຼາງ<br>ສາຍແລະອານາກາະ 36                         |
| എറണാകളം 39                            | ക്ഷ്യാതീരം 21                          | തമിഴ്രാമായണം 26                                   |
|                                       | -2 m - 0 100 - 1                       | തരണനല്ലൂർ നമ്പൂരി 15                              |

തരണനല്ലർനമ്പൂരി 67 പഞ്ചാക്ഷരസ്കോത്രം 29 ബ്രഹ്മസൂത്രം 61 പട്ടത്താനം 65 ബ്രഹത്യ 55, 58 തർക്കശാസ്തം 10 പട്ടർ 21, 39, 67 തലവടി 67 ബ്രഹ്മാവ് 42 തളിയാതിരി 39 പന്നിയൂർ 51 ഭദ്രകാളിപ്പാട്ട് 35 പന്തിഭോജനം 60, 65 താമരക്കാട്ടമഠം 51 ഭരണങ്ങാനം 66 തിരുപ്പണാനൂൽകല്യാണം പരമ്പരാ കളങ്ങര 39 ഭാസൂരനുണ്ണി പി. 15 39 പരമശിവൻ 35 ഭാരതഭട്ടാരകൻ 73 തിരുവനന്തപുരം 51, 67 പരശുരാമൻ 14, 19, 52, 73ഭ്രഷ്ട് 54 തിരുവമ്പാടിൽ 65 77 ഭപ്രകൃതി 9 തിരുവല്ലാ 50,67, പലവകപാട്ടകൾ 11, 23 മധുര 21 പററൂർ കെ ഗോപാലപിള്ള മദ്ധ്യാർജ്ജനം 21 തിരുവല്ലം 67 84 തിരുവാതിരപ്പാട്ട് 39 മംഗലശ്ശേരി 67 പാർവതി 35 തിരുവിതാംകൂർ 14, 39 മന്ദസംഹിത 58 പാച്ചമൂത്തത്ത് 11, 20, 26, തേവലക്കര 73 മനുസൂതി 61 54, തൊട്ടപുഴ 51 . ഇളുനാട്ട് 19, 21, 39, 47, 67<sup>പാണ്ഡ്യരാജൻപാടൽ</sup> 39 മരത്തശ്ശേരി 66 മലയാളമനോരമ 51 പാലക്കാട്ട് 65, 68 ത്രക്കാരിയൂർ 51 പാഞ്ചാലീ സ്വയംവരം 44 മാടമ്പ് 14 ത്രൈവർണ്ണകന്മാർ 31 മന്ത്രങ്ങൾ 11, 23, 34, 38 പാങ്ങം, 66 ദക്ഷപ്രജാപതി 42 മഹാഭാഷ്യം 28 പതപ്പള്ളി 50 ദുർദ്ദേവതോപാസന് 54 മാപ്പിളത്തിരുമുല്പാട്ട് 19 പന്നത്തറ 66 ദേവേന്ദ്രൻ 42 മാങ്ങാനം 65 പുരാണങ്ങൾ 11, 22 നടരാജ ഗുരു 83 മീനച്ചൽ 67 പുഷ്പകൻ 77 നനൂരി 14, 20, 21 26, 28, 30, 31, 33, 34, 35, 50, 65 வெരിയപുരാണം 26 മുളക്കുളം 67 മറജപം 65 പെരിയമന 50 നമ്പി 39 മത്താല് 10, 16, 71 പെരുമ്പുഴ 19 നമ്പിയാർ 35 മലംതിരുനാൾ 50 പെരുമ്പ്രാൻ 35 നമ്പിയാതിരി 35 പേട്ടയിലെ രാമൻപിള്ള മുവാറ്റപുഴ 50 നമ്പിടി 35, 52, 54 ആശാൻ 81 മസ്സത് 11, 42 നമ്പിടി 52 പോറ്റി 7, 9, 19, 20, 25, 34,മേക്കാട്ടമഠം 50 നന്നൂൽ 11, 23 38.46 യാത്രക്കളി 66 നാഗഞ്ചേരി 51 പ്രട്രക്കൾ, 11, 35 രാമപുരം 67 നായർ 15, 35, 39 പ്രസ്ഥാനത്രയം 28 രാമായം 35 നാരായണഗ്രര്യ 80 ബംഗാൾ 80 രീതിശാസ്തം 10 നാരായണഭട്ടർ 28 ബ്രഹ്മം 19, 30 വടക്കംക്കൂർരാജാവ് 66 നിഘണ്ടുക്കൾ 10, 28 ബ്രഹ്മവിദ്യാഭരണം 28 വട്ടെഴുത്തു 35 നിജാനന്ദലഹരി 81 ബ്രാഹ്മണർ നാമങ്ങൾ 11, വരമൊഴി 10 നീലീശ്വരം 39 20 വഴതക്കാട്ട് പോറ്റി 51 നെട്ടമൺകാവ് 73 ബ്രാഹ്മണർ പരദേശ 39 വാഗ്ഭടാനന്ദൻ 80 നെട്ടംശേരി 51 ബ്രാഹ്മണൻ 26, 54

```
വാചസ്പത്യം 28
                       ശ്രാദ്ധഭോജനം 60
വിശ്വാമിത്രൻ 61
                       ശ്രീ ചക്രപ്പജാകൽപം 81
വിശകലനരീതി 10
                      ശ്രീരാമകൃഷ്ണൻ 80
വിശിഷ്ടൻ 14
                      സംസ്തരം 25, 31
വിവേകാനന്ദൻ 80
                      സത്രാട് 14
                       സന്താനഗോപാലംതുള്ളക്ക
വിദ്യാരണ്യൻ 28
                      ம 35
വിദ്യാഭ്യാസം 80
                      സർക്കാർ രേഖകൾ 10
വെണ്മണി 67
                      സർവ്വമതസാമരസ്യം 81
വെന്നങ്ങനാട്ട 65
                      സാങ്കേതികൻ 14, 46
വെളിയത്തൂർ 51
                      സാമന്ത്രൻ 65
വീരഹത്യ 58
                      സാമാന്യൻ 14
വ്യാഘ്രപുരമാഹാത്മ്യം 73
                       സാമ്പദായിക മേധാവിതം 9
വ്യാകരണം 28
                      സാമൂഹ്യപരിഷ്മരണം 81
വൃതിരേകയുക്തി 31
                       സൂബ്രഹ്മണ്യവിരുത്തം 35
വേദം 19
                      സ്മാർത്ത വിചാരം 33, 51
വേദപാരായണം 15, 31,
                      സൂതി 10
33, 80
വേദാധികാരം 31
വേദാധ്യയനം 14, 32, 45,
46
വെക്കം 11,66
വൈശ്യൻ 65
വൈദൃവ്വത്തി 14, 42
ശങ്കരസൂതി 77
ശങ്കരാനന്ദൻ 28
ശബൃശാസ്കം 10
ശംഖ്യംമുഖം 67
ശസ്തക്രിയ 43
ശാപഗ്രസ്തർ 14, 15, 32, 33,
52
ശാങ്കര സൂതി 47, 59
ശാരീരകഭാഷ്യടീക 28
ശാലീവാഹം 21
ശാസ്തനമൂരി 14, 44
ശിവബ്രഹ്മങ്ങൾ 29
ശിവദ്വിജൻ 14, 20, 21, 26,
35, 39, 45, 49, 71
ശൂഭാനന്ദ സ്വാമി 80
<u>ശ</u>ന്ദ്രർ 15, 33, 58
```