المسترفع (هميلا)

لِقَاءُ العَشْرِ الأَوَاخِرِ بِالمَسْجِدِ الْحَكَرَامِ (۷۲)

ۗ مَا لِيثِفُ ٱلكَّا كَلِي بَنِ سُلُطَان مُحَكَّداً لَقَارِيٍّا لَهَرَوِيٍّ الزؤسنة ١٠١٨ معه الله نباع

تَحقِیٰق محر*خسیر رمضان یوسف* 

أَسْمَ بَطِبْعِهِ بَعْضُ أَهْلِ لِخَرِمِ لِمَمَيْنِ لِشَرِيفِيْنِ وَمُحِيِّبِهِم

خَالِلْشَغُلِ الْمُنْكِلَامُنَيْتُ



جَمِيْعُ الْحُقُوقِ عَخَفُوظَةٌ الطَّلْبُعَةُ الْأُولَىٰ ١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م

> مشركة وارالبش نرالات اميّة الطباعة وَالنَّيْفِ رِوَالتَّوْنِعِ مِن مِنْ

أستها إشيخ رمزي دمشقية رحمه الله تعالى سنة ١٤٠٣ هـ ١٩٨٣ م ٠٠٢٨٥٧: هـ القت ١٤/٥٩٥٠ هـ القت ١٤/٥٩٥٠ هـ و-mail: bashaer@cyberia.net.lb ... ١٩٦١١/٧٠٤٩٦٣:



## مق بركة التحقيق

# بسر الله الخزالي

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسلامُ على نبيِّنا محمَّد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

قال ربُّنا جلَّتْ قدرتهُ وعظُمتْ حكمته:

﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَآ أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكُهُ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ أَوْيَأْقِكَ بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكُ يَوْمَ يَأْتِي بَعْشُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً قُلِ انظِرُواْ إِنَّا مُنفَظِرُونَ﴾ [الأنعام: ١٥٨].

وهذ الكتابُ تعليقٌ لطيفٌ، وبيانٌ نفيسٌ، لما فسَّرَ به العلَّامةُ الكبيرُ القاضي البيضاويُ هذه الآية الكريمةَ في تفسيرهِ المشهور، الذي اجتمعَ له من التعليقاتِ والشروحِ والحواشي ما لم يجتمعُ لتفسيرِ آخر!

ولعلَّ اختيارَ العلَّامةِ المُلَّ علي القاري هذه الآيةَ للشرح والتعليقِ من بين ما فسَّرَهُ البيضاويُّ رحمهُ الله، هو لما وردَ في تفسيرها من إجمالٍ وإيجازِ واجتهاد، ثم ما كان معتركاً لأصحابِ الحواشي في بيان كلماتهِ وتقريبِ فحواه.. حتى قال المفسِّرُ العالمُ إسماعيل القنوي في حاشيته عليه (٣/ ١٤٣):

«لمّا كان كلامُ الشيخ البيضاويِّ في تفسيرِ قولِه تعالى: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ اللّه الله الله من معاركِ الآراءِ ومشتبهِ الأعلام، بحيثُ يعجزُ عن توضيحهِ فحولُ الفهّامِ الكرام، أردتُ بعونِ اللَّهِ تعالى تبيينَ مرامهِ ورفعَ حجابه، معتصماً بالملكِ العلّام»!

وكانت المكانة العلمية والحاسّة الذهنية لدى الإمام القاري دافعاً لأنْ يخوضَ في غمارِ هذا المعترك، فدخل فيه بسلاحِ العلم والحكمةِ، فكان مفسِّراً شارحاً، ومعلِّقاً ناقداً، فاستدرك على القاضي أشياء لعلَّ الآخرين لم يتنبَّهوا إليها، وبيَّنَ في موضع مخالفته لجمهورِ المفسِّرين لعله لم يقصده، أو أنه دِقَّة فهم من المؤلفِ لعبارته، مع بيان ما أجمله في مواضع، أو خفي على القارىء مراده.

لكن بيتَ القصيدِ في تعليقهِ هذا هو ما يتعلَّقُ بمفهومِ العنوانِ الذي اختارَهُ لكتابه، وهو «البينات في بيان بعض الآيات». فالمقصودُ بالآياتِ هنا علاماتُ القيامةِ الكبرى، وليس «آياتِ» القرآن الكريم، فإن ما علق عليه المؤلفُ هنا هو تفسيرُ آيةٍ واحدةٍ من سورة الأنعام، وليس آيات!

وحقاً لمّا وصلَ إلى موضعهِ أثارَ موضوعاتِ دقيقة، لعله لم يشفِ غليلَ القارىء في كلِّيته! وخاصةً في بيانِ الوقتِ الذي لا يُقبلُ فيه إيمانُ المرءِ ولا توبتُهُ ممن لم يؤمنْ أو لم يتبْ من قبل، عند ظهورِ الآياتِ الكبرى للساعة، وحول مدى عموميتها وظروفها. لكن «الشهاب» في حاشيته على التفسيرِ حسمَ هذا الأمرَ كما بيَّنتهُ في الهامش.

ثم أوردَ المؤلِّفُ مسائلَ عقديةً في آخرِ كتابه، وختمها بسؤالٍ لم يجبُ عليه، مما يثيرُ همَّةَ بعضِ العلماءِ للإِجابةِ والبيانِ والتفصيلِ في مؤلَّفِ مستقل!



والمؤلِّفُ عالمٌ جهبذ، هو نور الدين مُلَّا علي بن سلطان محمد القاري الهروي الحنفي.

ولد بهراة، ثم رحلَ إلى مكةَ واستقرَّ بها، وتضلَّعَ من السنَّةِ النبوية، وجمعَ بين العلومِ النقليةِ والعقلية. وأقسم ابن عابدين أنه كان مجدِّدَ أهلِ زمانه! وله اجتهاداتٌ وردودٌ اشتُهرَ بها.

والمتتبِّعُ لمؤلفاتِه يدركُ أنه واحدٌ من صدورِ العلم، وأنه كان فردَ عصرهِ في التحقيقِ والتنقيح. وبلغتْ شهرتهُ الآفاق، وانتشرتْ مؤلفاتهُ في الأقطار والبلدان.

وقد عددتُ له أكثر من (١٣٠) مؤلَّفاً في مقدمةِ كتاب «الحذر في أمر الخضر» الذي وفَّقني اللَّهُ لتحقيقه، مع زيادةٍ في ترجمتهِ وبيانِ مكانتهِ العلمية.

وكانتْ وفاتهُ بمكة المكرمة عام ١٠١٤هـ، رحمنا اللَّـهُ وإيَّاه، وأسكننا فسيحَ جناته.

\* \* \*

ولهذا الكتابِ نسخٌ مخطوطة كثيرة، اعتمدتُ من بينها على اثنتين، هما: النسخة (أ) من مكتبة عارف حكمت بالمدينة المنورة، صورتها بالجامعة الإسلامية رقم ٧٣٠٧، وتقع في (٧) ورقات، في كلِّ وجه (٢١) سطراً. وليس فيها بيانٌ بتاريخ النسخ، ولعل السبب أنها في مجموع، حيث إنها محصورةٌ بين الورقات (٥٩ ــ ٥٠). وفي آخر الرسالة التي قبلها بيان بتاريخ (١٠٧٨هـ) فلعله تاريخها أيضاً.

والنسخة (ب) من المكتبة الأحمدية بحلب، صورتها كذلك بالجامعة



الإسلامية في المدينة المنورة رقم ٣٣٧٥، وتقع في (٨) ورقات (١٠٨ ــ ١٠٨)، في كل وجه (١٥) سطراً. ولا تاريخ لنسخها أيضاً.

أدعو الله تعالى أن ينفع بهذه الرسالة المفيدة، وأن يجعلني من المشتغلين بكتابه الكريم، ويتقبل مني عملي خالصاً لوجهه الكريم، إنه هو البَرُّ الرحيم.

١٤٢٥هـ

والحمدُ للَّهِ ربِّ العالمين.

الدايم في وكايرا

وكقابيل قاتلها بيلين ابغأدم عيرال يوم فادكاز بابتناق عاا

الكافين للؤمن كابن ندح عيدال للام فاذكافر باجاع ايدكهلا

عواليولعب الآلمية السبحانية وللمذبات الربابية العموانية | كما اشارالكهاد المعذاللعن فدوذكك للبخبيتول يفيقي

يرالاحواله سيره

منالليها وينبحاللها منالج فاخرج الملجاز للؤس مزاعه

الكسيخ وعواً له وامحاب واشباعه واسبابه النابسين عوائته المستعبغ والقيمين عوائط يو المشيخ ا حابعس و يتول المستعبغ والقيمين عوائته المستعبغ والقيامين عود ذيبه اوستوعيو بعمان للنزالع كمن والعرافية لمن عيو المتيسين وزيدة المسازين من ادباب السمول وللذي موان النين قال ويتسدين ولم انام الكوت وانوا والتري

اذريوم الدين قال فانتسديقول مقاحر بيفارون اعداينظون اشاوا والديو بالستنهام الايجار والنظريف العنا درآ تما الميود عوالتو راست الما التي والبن واتما دراً تما مهود عوالتو يراستيم العن بالاستناء الآت والبن واتتا مهد الما العبام الايجار عوالته بيوي المساور العبام المديم العنام المتيوعية الاستغهام المتيوم الما اليدم بيوا التديية أعريلن الايدبي المياد بالمتيوم المياب كان الميدبون عن ايا يناسوا المدوان بيما دالي بيول تاليد بيول تالي

المعلام ولما دا معليدال سلام عرب بما اجبود بدو المسلام قراء المنطق الماد الا عالما المنطق المن المساحم قراء المنطق المن المنطق المن المنطق المن المنطق المن المنطق المناطق المنطق المنطق المناطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المنطق المناطق المنطق الم

-----مهمة القن الطيع وب ذون تمايا يكوي ظرة المئ اظهوالمايت الواضات في كلاسرالة يمه وابزالعلها 18 يعات فأفات مريكا اقليم والمانف بالمتايوس إعابوت في استنقوع والمبتارة والدسية عودي ضاق بالمتاتة المتلقة وببيل بالقلب

الآيز ولايبروا وكيون المتيرليج للتلاين لزيادة التلايل لإيلا

ليرمكل التطبط الامتشاعان طما جنوان مشارفتا بويناءن ابن

ليج الكغاوللوجودين وين بدوهم ليدتول لشاهوين الآيات

العبؤ بعن الانظا جنسوم اكتبب فالتنسية فكون ألمتر

THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO IS NOT THE OWNER.

Ę

أول المخطوطة ( أ )

المكاؤف المفرقونة يكون قبل خروج المذجال ومن للغرران حيسي عييد الاسكام ولمكين الاالسيذ اوالاسلام قلت الفكايدان المراد اكتلاح يقتله والجيان خانعاندمعتبول مق يرتفع للزية من باولاتا يات الايام الستهاوية من استهود ينطام الافلاك وكلوكة منظومان فاذا انقطع السلك تيع بعنها بعذا وعزاوه يرا وخواهمدالايات كلهاؤ فائيته المهروعرا والعالية وستداخه وعى قتادة الكلااية فيستترواهراعل فالدقلت فلوروية حديث بعلج ثلاث اذاخبن لايفع نفسااعا كالمكن احنت من قبل المتبأل والمكابة وطلوع الشمس من مغربها قلت جواعو وامثالها ويوين ماودد فحاحديث متعدن لمكالمات نزنة علاوم النظام ويوره ما وردعم الديرية وموافدعن مرنوعاس الاحكايتين اوليسالايات وابتهن جاءت لايفع نفساايا بنع الوبرولد كان وبدااا مرمماعن عليال الاملم بين بؤيق ستواشة العيزان جبوطلوع المدتش حمامغريها لايقسوا يبان معمافيس البعيا والتهوط وييقوب الذورد فيعويث متعلع اليعوعالعوكل فرداذئبت بطرق مشعروة كادت الناتكون منتوآ ولمهل فيعزيث ميكان جوخرج المكبال عضومته وألمابة والتمذيك موست البنعطع المتوبرسي تطلع الشمسي منوجا شكوع النقسوص سفزيها والدجال ويأجوج وحاجوج والدفاق وآلمالجة عماعبواللهماحريف الاعنها كالعفظست ممادسوللامواهر ولسراح فاعرائته فيابه مهاا مربتواريوم ياق بدعن ايات ديك

15. 4.

آخر المخطوطة (أ)

على مغريها وجفت الاقلام وطويت العقعف للمتقبوص أحوتية

ببعث اظروابتمناالامين ولالميشؤن الاقليلة حتمتطلخشمر

ان يكون الراد بالمائيين جدوالالغداك ايع لكن حوالمرادبالة أ

ء ملکا سب الایات بعد للائمین

هان اغراط الساعة اوالايات للتتابعة الذيمون مبدؤوا تهريز كرملوج الشدون مضربه الكتبجاز يريق يتوسيوم جعقيقها فلج جدالة

ابماعاج ولملاكم وعصلك الكيميق تعقبص ابوقتان قالثال رسولاهدوالأعليكة الميات جوالناتي والمثل بروالاءصرة

لتكالاطسن كالذوبونين التوبذكا لعذ لهواب اخع

بجعهج وطاجوج فيوجون ويغسسادون وليستغييث التاس وكاجئز

المسترخ بهميل

اعترائكتب واخن اولهماخ وجاملوع السنمسوح مغريها وغلمج

عرابن مسعود دخوا وعذاء قال معنت الايات غيراديج المعلج

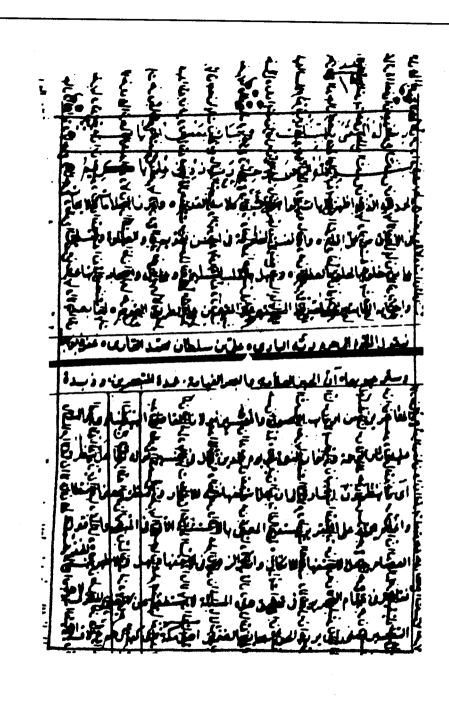
والمابة ويليوج وماجوج وطلوع الشمسص معفرية واناية الخذيفة جاالاجاليطلوع الشعمص معزيا عجقراديوم يأبئ بعض ايات دبك

الايدقال نهوطلوج الشعسين سغربها وآضيج لملكم وصحيين برجرني ان وابرالادش عضرج ثم الماتبال وإن ألتؤيدً لمضوحرنم تقليل ضم

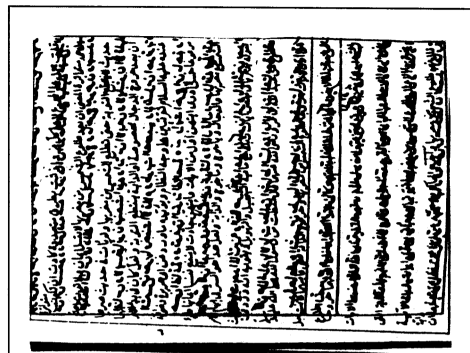
حمامنها وقلالادعمابي مسعودديني الدعذيرنوعا المالجال

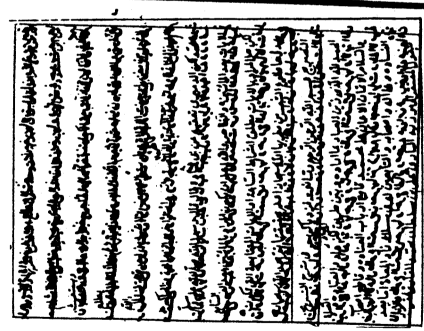
منع فبقتدع بمعيزال يدم نبكث المتاسر وذكال متركيت

عبريط ان اول الميات خروبا ملادع التحسيص حضها وضعجا الجاز حيح نابيته كائت قبل مساجبتها فالاخرع عواغرها قال صيرانة وكان



أول المخطوطة (ب)





آخر المخطوطة (ب)



مَا لِيْفِثُ الْكَرَّجِلِ بْنِ سُلَطَان مُحَكَّلًا لْقَارِجِيًّا لَهَارِجِيًّا لَهَارِجِيًّا لَهَارِجِيًّا النرف سنة ١٠١٥ معه الله نبالا

تَحقِيْق مح*رِخب برمضان يوسف* 

# بِشِيْ إِلَيْكِ الْحَجْزِ الْحَجْزِ الْحَجْمِزُ عَلَيْ الْحَجْمِزُ عَلَيْ الْحَجْزِ الْحَجْمِزُ عَلَيْ الْحَجْرِ الْحَجْمِزُ عَلَيْهِ الْحَرِيمِ وَلَما يَا كريم

الحمدُ للَّهِ الذي أظهرَ الآياتِ الواضحاتِ في كلامهِ القديم، وأبرزَ العلاماتِ اللائحاتِ في الآفاقِ من كلِّ إقليم، والأنفسَ المخلوقةَ في أحسنِ تقويم.

والصلاةُ والتسليمُ على من خُلِّقَ بالخُلُقِ العظيم، وجُبِلَ بالقلبِ السليم، وعلى آلهِ وأصحابهِ وأتباعهِ وأحبابهِ الثابتينَ على الصراطِ المستقيم، والمقيمينَ على الطريقِ القويم، أما بعد:

فيقولُ الملتجيءُ إلى حرمِ ربِّهِ الباري علي بن سلطان محمد القاري، غَفَرَ ذنو بَهما وَسَتَرَ عيو بَهما:

إن الحَبْرَ العللامة، والبحرَ الفهّامة، عمدة المتبحّرين، وزبدة المتأخرين من أربابِ الأصولِ والمفسّرين، مولانا القاضي البيضاوي (١)، توالتُ عليه آثارُ الرحمةِ وأنوارُ النعمةِ إلى يوم الدين، قال في تفسير

<sup>(</sup>۱) العلاَّمة عبد الله بن عمر بن محمد البيضاوي، ناصر الدين، أبو الخير. كان إماماً علاَّمة عارفاً بالفقه والتفسير والأصلين والعربية والمنطق، نظاراً، صالحاً، متعبداً، شافعياً. صنف كتباً عديدة. ت ٦٨٥هـ. وقال السبكي: ٦٩١هـ. بغية الوعاة (٢/ ٥٠).

### قولهِ تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ (١):

«أي ما ينظرون»(۲)؟ إشارةً إلى أن «هل» استفهامٌ<sup>(۳)</sup> للإِنكار. والنظرُ بمعنى الانتظار.

وإنما لم يحملُهُ على التقريرِ ليستقيمَ المعنىٰ بالاستثناءِ الآتي في المبنى. وأما قولُ العصام (٤): جعلَ الاستفهامَ للإنكار، وأنكرَ الرضيُّ (٥) في الاستفهامِ بـ «هـل»، والأظهرُ أنه للتقرير: فقاصرٌ في مقام التحرير (٢)، وفي تحقيقِ هذه المسألةِ لا يستغنىٰ عن المعنى المقوِّي لأهل التفسير، يعني: أي يريدُ الحقُّ سبحانَهُ بالضميرِ «أهلَ مكة» (٧)،



<sup>(</sup>١) قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ أَوْ يَأْتِى َرَبُّكَ أَوْ يَأْقِى بَعْضُ اَيَتِ رَبِّكَ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ اَيَتِ رَبِّكَ لَا يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيكُمْ اَلْمَلَتَهِكَةً أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ أَوْ يَكُنْ اَيْتُكُنْ اَلَا تَكُنْ اَلَمْ يَكُنْ اَلَمْ يَكُنْ اَلَمْ يَكُنْ اَلَا يَكُنْ اَلَا يَكُنْ اَلَا يَكُنْ اَلَا يَكُنْ اللَّهُ الل

 <sup>(</sup>۲) هكذا ورد في النسختين، ولعله كذلك في بعض نسخ البيضاوي، وقد ورد في تفسيره: «أي ما ينتظرون»؟ حاشية محيي الدين زاده (۲۲۳/۲).

<sup>(</sup>٣) في ب: استفهامية.

<sup>(</sup>٤) يعني الفاضل المحقق عصام الدين إبراهيم بن محمد بن عربشاه الإسفراييني. ت ٩٤٣هـ. في حاشيته على تفسيسر البيضاوي، وهي من أول القرآن إلى آخر سورة الأعراف، ومن أول سورة النبأ إلى آخر القرآن.

<sup>(</sup>٥) محمد بن الحسن الرضي الأستراباذي، نجم الدين. عالم بالعربية. من أهل استراباذ. اشتهر بكتابيه شرحي الكافية والشافية لابن الحاجب. ت نحو ٦٨٦هـ. الأعلام (٦/ ٨٦).

<sup>(</sup>٦) وقال الشيخ إسماعيل القنوي في حاشيته على تفسير البيضاوي (ج ٣ تكملته ص ١٤١): وضعفه لا يخفى، إذ الاستثناء لا يلائم لكونه للتقرير على ما لا يخفى للمنصف النحرير.

<sup>(</sup>٧) مـن تفسيـر البيضاوي، حاشيـة محيـي الدين زاده (٢/٣٢٣). وهكـذا مـا يـأتي =

أي كفَّارَهم؛ لأن الَّايةَ من جملةِ السورةِ التي بأسرها مكية.

والأظهرُ (١) أن الضمير لمن ذُكِر قبل هذه الآية ، بقوله تعالى: ﴿ سَنَجْزِى ٱلَّذِينَ يَصَّدِفُونَ عَنَّ ءَايَئِنَا سُوَءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ (٢) ، فكأنَّهُ قال: هل ينظرُ المُعْرِضون عن الآياتِ البيِّناتِ المقرونةِ بالمعجزاتِ والعلاماتِ الدالآتِ ، المكنوناتِ (٣) في الآفاقِ والأنفس من الكائنات ؟

وقد يقال: العبرةُ بعمومِ اللفظِ لا بخصوصِ السببِ في القضيَّة، فيكونُ الضميرُ لجميعِ الكفارِ الموجودينَ ومن بعدهم، ليشتملَ المشاهدينَ (٤) للزيات الآتية (٥).

ولا يبعدُ أَنْ يكونَ الضميرُ لجميع الخلائقِ لزيادةِ التهويل، ويشيرُ إليه: ﴿ قُلِ ٱنظِرُواْ إِنَّا مُنظِرُونَ ﷺ (٦٠).

ثم لا يخفى أن قولَهُ تعالى: ﴿ هَلَ يَنظُرُونَ ﴾ ، أبلغُ من أن يُقال: «ما ينتظرون» ، لزيادة دلالة «هل للإنكار على مجرّد النفي في الإخبار، وللمبالغة المفهومة من النظر، الذي هو أقربُ من المترقّب في مقام العَبْر، فعبّر عن الانتظار بالنظر، نظراً لكمالِ تحقّقه، وقربِ وقوعه.

«وهم ما كانوا منتظرين»: أي في الحقيقة.

بين علامتي التنصيص مما يشرحه المؤلف.

<sup>(</sup>١) في ب: ويظهر.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ١٥٧.

<sup>(</sup>٣) في ب: المكنونة.

<sup>(</sup>٤) في ب: الشاهدين.

<sup>(</sup>٥) في أ: الآية.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام: الَّاية ١٥٨.

«لذلك»: أي لما سيأتي من إتيانِ الملائكةِ وغيره. بل منكرين لما هنالك.

والعجيبُ من الخطيب<sup>(۱)</sup> في قوله: يُعْلَمُ من كلامه<sup>(۲)</sup> أنه غيرُ باقِ على معناهُ الحقيقي، لكن لم يظهرُ أن معناهُ المجازيَّ<sup>(۳)</sup> المستعملُ منه أيُّ شيء. وكأنه نظرَ إلى قوله<sup>(٤)</sup>: «ولكن لما كان يلحقهم \_ أي العذاب \_ لحوق المنتظر» في هذا الباب: «شُبِّهوا بالمنتظرينَ» لما يأتيهم من ربِّ الأرباب.

والمعنى: أقمنا حجج الوحدانية، وأدلَّةَ صحةِ الرسالة، وأبطلنا ما يعتقدون من الضلالةِ. فما<sup>(ه)</sup> ينتظرون بعد إنكار القرآن، وتكذيب رسولِ آخرِ الزمان شيئاً من الأهوالِ حالاً من الأحوال<sup>(٢)</sup>.

﴿ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكُةُ ﴾ «ملائكةُ الموت»، أي: لقبضِ أرواحهم «أو العذاب»(٧).

<sup>(</sup>۱) لعله يعني: أبا الفضل نور الدين أحمد بن محمد بن خضر العمري القرشي الصديقي الخطيب، المشهور بالكازروني، المتوفى في حدود ٩٤٠هـ، أو بعد ٩٢٠هـ. فله حاشية على تفسير البيضاوي، كما ذكره في كشف الظنون (١/ ١٨٩)، أو في كتابه «الصراط المستقيم في تبيان القرآن الكريم»، ذكره له صاحب الأعلام (١/ ٢٣٢)، وقدم جزء منه رسالة دكتوراه في جامعة الإمام بالرياض سنة ١٤١٣هـ.

<sup>(</sup>٢) في ب: مكامه، أو قريب من هذا الرسم.

<sup>(</sup>٣) في ب: المجاز.

<sup>(</sup>٤) أي: البيضاوي، حاشية محيى الدين زاده (٢/٣٢٣).

<sup>(</sup>٥) في النسختين: مما.

<sup>(</sup>٦) في ب: أحوال.

 <sup>(</sup>٧) قال الشيخ محيي الدين زاده في حاشيته على تفسير البيضاوي (٢٢٣/٢):
 وتقدير الآية أنهم لا يؤمنون بك إلا إذا جاءهم أحد هذه الأمور الثلاثة، وهي:=

ولا منعَ من الجمع، بل هو أقربُ إلى الصواب، لأن الموتَ لا يشكُّ أحدٌ في إتيانه، بل كلُّ أحدٍ ينتظرُ حلولَ زمانه.

ولعلَّ الفرقَ مبنيٌّ على أن التخويفَ إما بالعذابِ في العقبى، وإما بالعذاب النازل في الدنيا.

والمعنى أنه لا بدُّ من أحدهما، ولا منعَ من اجتماعهما.

«وقرأ حمزة (١)، والكسائي (٢) بالياء» (٣)، يعني بالتذكير. وكان حقُّهُ أن يبيِّنَهُ بالتحتيَّة لئلا يشتبهَ بالفوقية.

والحاصلُ أن الجمهورَ قرأوا بتأنيثِ «تأتيهم» نظراً إلى لفظِ فاعله. ومن قرأ بتذكيرهِ نظراً إلى أن فاعلَهُ غيرُ مذكَّر.

وأما ما ذكرَهُ الجعبريُّ (٤) من أن فاعلَهُ مذكَّرٌ فغيرُ مستقيم، لأن

مجيء الملائكة، أو مجيء الرب، أو مجيء الآيات القاهرة من الرب. كأنه
 قيل: إني أقمت عليهم الحجة وأنزلت عليهم الكتاب فلم يؤمنوا، فما ينتظرون
 إلا أحد هذه الأمور.

<sup>(</sup>۱) حمزة بن حبيب الزيات الزاهد. أحد القراء السبعة. قرأ على التابعين وتصدَّر للإقراء، فقرأ عليه جلُّ أهل الكوفة. وكان رأساً في القرآن والفرائض، قدوة في الورع. ت ١٥٦هـ. العبر (١٧٤/١).

<sup>(</sup>٢) علي بن حمزة الكسائي الكوفي، شيخ القراءات والنحو، أحد السبعة. قرأ على حمزة وأدَّب الرشيد وولده الأمين. ت ١٨٩هـ. المصدر السابق (١/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٣) تتمته في تفسير البيضاوي: هنا وفي النحل.

<sup>(</sup>٤) شيخ بلد الخليل العلامة برهان الدين إبراهيم بن عمر الجعبري الشافعي، صاحب التصانيف. أجاز له ابن خليل، وتلا على الوجوهي وغيره، ورحل إليه القراء. ت ٧٣٧هـ. العبر (٤/٤).

قلت: وله كتب عديدة في القراءات، فلعله ذكره في بعضها.

الملائكةَ لا يوصفونَ بالذكورةِ والأنوثة.

﴿ أَوْ يَأْتِى رَبُّكَ ﴾: إتيانُ الربِّ من الآيات المتشابهاتِ المتعلِّقةِ بصفاتِ الذات، نؤمنُ به، وننزِّههُ عن ظاهره.

وحملَ بعضُهم هذه الآية ونحوَها من سائرِ الآياتِ والأحاديثِ المتشابهاتِ(١) على أن لله(٢) سبحانه تجلّياً صورياً، وهو بذاتهِ على أكملِ صفاته، أزليّاً وأبديّاً.

«أي: أَمْرُهُ بالعذاب»: إشارة إلى مضاف مقدَّر في المقام، ليستقيم معنى الكلام. والمرادُ به عذابُ يوم القيامة، لئلا تتكرَّرَ العبارة (٣).

«أو كلُّ آياته»: بتقديرِ مضافٍ ومضافٍ إليه.

«يعني آياتِ القيامة»، أي: الآياتِ الواقعة في يوم القيامة.

و «الهلاك الكلِّي»(٤)، أي: العقوبة الكاملة لأربابِ الندامةِ وأصحاب الملامة.

وهذا أقربُ وأنسب، «لقوله: ﴿ أَوْيَأْتِكَ بَعْضُ ءَايَنْتِ رَبِّكُ ﴾ ». قال البغوي: يعني طلوعَ الشمس من مغربِها. عليه أكثرُ المفسّرين.

<sup>(</sup>۱) الصحيح أن هذه الآية وغيرَها من آيات الصفات هي من المحْكَمات لا من المتشابهات، ولذلك لم يختلف السلف رحمهم الله تعالى في تفسيرها، وأن المراد منها حقيقتُها على ما يليق به سبحانه، دون تشبيه أو تكييف ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَلَى المَّرْفِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُعْمُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّه

<sup>(</sup>٢) في النسختين: الله!

<sup>(</sup>٣) في النسختين: يتكرر العبادة.

<sup>(</sup>٤) في تفسير البيضاوي: يعني آيات القيامة والعذاب والهلاك الكلي.

ورواهُ أبو سعيد الخدري رضي الله عنه حديثاً مرفوعاً (١).

فالمصنّف خالفَ الجمهورَ بقوله: «يعني أشراطَ الساعة»، يعني الآياتِ الخاصَّةَ التي هي مقدِّمةُ القيامةِ الصغرى، وهي النفخةُ الأولى، قبلَ النفخةِ الثانية، التي هي حقيقةُ القيامةِ الكبرى(٢).

وقد وردَ أن ما بين النفختينِ أربعونَ سنة (٣).

ويـقـولُ الـحـقُ سـبـحـانَهُ: ﴿ لِمَنِ الْمُلُكُ الْيَوْمُ ﴾؟ ويجيبُ بنفسه: ﴿ لِلَّهِ الْوَالْوَالِحِدِ الْقَهَّادِ ﴿ لِلَّهِ الْوَالْوَالِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

«وعن حذيفة» أي ابنَ أسيد (٥) رضي الله عنه ، كما في حديثِ مسلم وغيرِ هِ .

<sup>(</sup>۱) قوله ﷺ في الآية: «طلوعُ الشمس من مغربها». سنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الأنعام (٥/ ٢٦٤) رقم (٣٠٧١) وقال: حديث حسن غريب، وقد رواه بعضهم ولم يرفعه.

ورواه أحمد مرفوعاً في المسند (٩٨/٣). وانظر تخريجه في روايات أخرى: الدر المنثور (١٠٨/٣) فما بعد.

<sup>(</sup>٢) يحسن في هذا مراجعة حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي (٤/ ١٤٠ ــ ١٤١).

 <sup>(</sup>٣) عن أبي هريرة عن النبي على قال: (بين النفختين أربعون)، قالوا: يا أبا هريرة، أربعون يوماً؟ قال: أبيتُ [أي امتنعتُ عن تعيين ذلك]، قال: أربعون شهراً؟ قال: أبيتُ.

صحيح البخاري، كتاب التفسير، تفسير سورة الزمر (٦/ ٣٤)، وسورة النبأ (٦/ ٧٩)، وأوله هنا: «ما بين النفختين أربعون»، ومثله في صحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب ما بين النفختين (٤/ ١٧٩٦) رقم (٢٩٥٥).

<sup>(</sup>٤) سورة غافر: الَّاية ١٦.

وأما قوله: «والبراء بن عازب رضي الله عنهما»، فلم يعرف مخرجٌ عنه.

«كنا»: أي معشرَ الصحابة.

«نتذاكرُ الساعةَ»، أي: ساعةَ القيامة، وما فيها من الأحوالِ والأهوال، وما ينفعُ حينئذٍ من الأقوالِ والأعمال.

«إذْ أشرفَ علينا رسولُ الله ﷺ أي ظهرَ، وطلع، وبرز، ولمع، من عُليته، كما في رواية.

«فقال: «ما تَذَاكرون؟ ».

وفي رواية: «ماذا تَذَاكرون».

ف «ما» استفهامية، و «ذا» زائدة. وهو بفتح أوله على أنَّهُ حُذِفَ منه إحدى التائين.

«قلنا: نتذاكرُ الساعة»، أي: لعلَّ ذكرُها يُعينُنَا على الطاعة.

قال: «إنها»، أي القيامة الكبرى.

«لا تقومُ حتى تَرَوا»، أي تشاهدوا أيها الأمة.

«قَبْلَها»، أي قبلَ مشاهدتها.

«الدخان». قال تعالى في الدخان: ﴿ فَٱرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانِ مُعْنَى ٱلنَّاسُ هَاذَا عَذَا أَبُ أَلِيمُ ﴿ فَأَرْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلنَّاسُ هَاذَا عَذَا أَبُ أَلِيمُ ﴿ (١).

<sup>=</sup> زيد بن أرقم. تهذيب الكمال (٥/ ٤٩٣).

<sup>(</sup>١) سورة الدخان: الآيتان ١٠، ١١. ويأتي تخريجه بعد الرواية التالية.

وورد في حديث أخرجه الحاكم وصححه عن ابن عمر رضي الله عنهما: «ثم يخرجُ الدُّخَانُ<sup>(١)</sup>، فيأخذُ المؤمنَ منه كهيئةِ الزكمة، ويدخلُ في مسامع الكافرِ والمنافقِ حتى يكونَ كالشيء الحنيذ» (٢).

«ودابَّةَ الأرض». وفي الحديث أيضاً: «يبيتُ الناسُ يسيرونَ إلى جمع، وتبيتُ الأرضِ تسري إليهم، فيُصبحونَ وقد جَعَلَتْهُم بين رأسِها وذَنبِها. فما من مؤمنِ (٣) إلاَّ تمسحهُ، ولا منافقِ ولا كافرٍ إلاَّ تخطمه (٤).

«وخسفاً بالمشرقِ وخسفاً بالمغرب» لكفارِ أهلهما، لا على وجهِ الاستئصال، فلا يَرِدُ فيه نوعٌ من الإشكال.

«وخسفاً بجزيرةِ العربِ» وحدَها. معروفة. وسُمَّيتُ جزيرةً لإِحاطةِ بحرِ فارس وبحرِ السودان ونهرِ دجلةَ والفراتِ بها.

«والدجالَ، وطلوعَ الشمسِ من مغربها، ويأجوجَ ومأجوج» بالهمزِ فيهما، ويبدَّل.

«ونزولَ عيسى عليه السلام، وناراً تخرجُ من عَدَن $(^{(a)})$ .

<sup>(</sup>١) في المستدرك «الدجال»! وهو خطأ مطبعي.

<sup>(</sup>٢) جزء من الحديث التالي. انظر تخريجه في هامشه.

<sup>(</sup>٣) في المستدرك: «فما مؤمنٌ». وما يليه من المعطوف عليه مرفوع.

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم في المستدرك (٤/ ٤٨٥) وقال: حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، تعقبه الذهبي بقوله: ابن البيلماني ضعيف، وكذا الوليد. وورد الحديث ناقصاً في أ.

<sup>(</sup>ه) صحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في الآيات التي تكون قبل الساعة (١٧٦٣/٤) رقم (٢٩٠١) والذي يليه، مسند أحمد (١٧٦٣، ٧) شرح مشكل الآثار للطحاوي (١٨/١) رقم (٩٥٩)، وقال محققه: إسناده صحيح على شرط مسلم.

الواو العاطفةُ فيها بمجرَّدِ الجمعيةِ لا لترتيبِ وقوعِ أفراد القضيَّة. فإنه ثبتَ في الأحاديثِ النبويَّةِ أن الدجال يحصرُ المهديَّ في حصنِ بيتِ المقدس، فينزلُ عيسى عليه السلام ويقتلُ الدجال، ثم يكونُ يأجوجُ ومأجوجُ وطلوعُ الشمس من مغربها آخرَ الآيات (١).

= قلت: وهكذا وردت «الآيات» منصوبة حسب السياق، وفي المصادر المثبتة وردت مرفوعة، وفيه سقط بعض الكلمات.

ولفظه في صحيح مسلم: «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات». فذكر الدخان، والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم على، ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم.

ولفظه التالي: «إن الساعة لا تكون حتى تكون عشر أيات: خسف بالمشرق...» إلخ.

والرواية التي ذكرها المؤلف: «ماذا تذكرون»، أوردها السيوطي لعدة في الدر المنثور (٣/١٣)، ولعلها لأحدهم.

(۱) حديث نزول عيسى عليه السلام وقتله الدجال وخروج يأجوج ومأجوج في مصادر حديثية عديدة، منها صحيح مسلم، كتاب الفتن، باب ذكر الدجال (٤/ ١٧٨٢) رقم (٢٩٣٧)، وليس فيه حصار المهدي.

ولعله يعني «إمام العرب» الذي أورده ابن ماجه:

فعندما سألت أم شريك رسول الله على عن العرب يومئذ قال عليه الصلاة والسلام: «هم يومئذ قليل، وجلَّهم ببيت المقدس، وإمامهم رجلٌ صالح. فبينما إمامهم قد تقدَّم يصلي بهم الصبح إذ نزل عليهم عيسى بن مريم الصبح...». سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب طلوع الشمس من مغربها (٢/ ١٣٦١) رقم (٤٠٧٧). وانظر: مجمع الزوائد (٧/ ٣١٦ ــ ٣١٧)، ففيه إشارة إلى ذلك دون ذكر المهدى.



وعند ظهورِ غيرهِ بابُ التوبةِ مفتوح، والدخولُ في الإسلام مفسوح.

وكذا الروايات الحديثيةُ مختلفةٌ في نظم هذه الآياتِ المؤتلفة. وتفاصيلُها يحتاجُ إلى مجلَّداتٍ مؤَلَّفة.

﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ ﴾: لم يتعرَّضِ المصنَّفُ لتفسيرِ هذا «البعض»، وكأنَّهُ فهمَ أنه من بابِ وضع الظاهر موضعَ المضمر.

لكن الذي يُحصر هو عيسى عليه السلام وأصحابه من قبل يأجوج ومأجوج.
 ففي صحيح مسلم: «... ويحصر نبيُّ الله عيسى وأصحابه حتى يكون رأس
 الثور لأحدهم خيراً من مائة دينار لأحدكم اليوم». كتاب الفتن، باب ذكر الدجال
 (۲۹۳۷).

أما قوله: إن طلوع الشمس من مغربها آخر الآيات، فقد ورد في الصحيح خلافه.

روى مسلم عن عبد الله بن عمرو قال: حفظت من رسول الله على حديثاً لم أنسه بعد. سمعت رسول الله على يقول: «إن أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربها، وخروج الدابة على الناس ضحى، وأيهما ما كانت قبل صاحبتها، فالأخرى على إثرِها قريباً». صحيح مسلم، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب في خروج الدجال ومكثه في الأرض (٤/١٧٨٧) رقم (٢٩٤١)، مجمع الزوائد (٨/٨ ـ ٩)، سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب طلوع الشمس من مغربها (١٣٥٣) رقم (٢٠٦٩) رون أن يسبقه لفظ إن) صحيح الجامع الصغير (٢/٣٥٣).

وآخر الآيات هي «نارٌ تخرجُ من اليمن تطرد الناسَ إلى محشرهم» كما في صحيح مسلم، كتاب الفتن، باب في الآيات التي تكون قبل الساعة (١٧٦٣/٤) رقم (٢٩٠١). وانظر تأويل المؤلف لما ذكره هنا في (ص ٣٥).

قلت: ولعل صحيح عبارته الأخيرة هو: «إلى آخر الآيات».



وقال السيد معين الدين الصفوي (١٠): أي الآياتُ التي تضطرُّهم إلى الإيمان.

وكلاهما مخالفٌ لنصِّ من أُنْزِلَ عليه القرآن، وفُوِّضَ إليه البيانُ في هذا الميدان؛ حيثُ ثبتَ بطرقِ متظافرةِ كادتْ أن تكونَ متواترة، أن المرادَ بها طلوعُ الشمسِ من مغربها (٢). ولأن هذه الآيةَ من بين الآياتِ هي التي يترتَّبُ عليها قولُه سبحانه:

﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُا ﴾، «كالمُحتضر» \_ بفتح الضاد \_ أي مَنْ حضَرَهُ علاماتُ الموت. فقد وَرَدَ أن اللَّهَ يقبلُ توبة العبدِ ما لم يغرغر (٣).

وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (٣٤٣٠).

<sup>(</sup>۱) محمد بن عبد الرحمن الصفوي الإيجي الشافعي، ويعرف بلقبه معين الدين. ولد بإيج من نواحي شيراز. طلب العلم في كرمان وخراسان، تصدى للإفتاء في بلده، وقطن مكة أكثر من عشر سنين متوالية. عمل تفسيراً في مجلد ضخم هو جامع البيان في تفسير القرآن، وغيره. أقرأ وأفاد. ت ٩٠٥هـ. الضوء اللامع (٣٨/٨)، الأعلام (٦/ ١٩٥).

<sup>(</sup>۲) قد استوفی ذکر روایاتها الإمام السیوطی فی الدر المنثور عند تفسیر الآیة الکریمة (۲) قد استوفی ذکر روایاتها الإمام السیوطی فی الدر المنثور عند تفسیرة رضی الله عنه أن رسول الله علی قال: «لا تقوم الساعة حتی تطلع الشمس من مغربها. فإذا طلعت من مغربها آمن الناس کلهم أجمعون، فیومئذ ﴿ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾. صحیح مسلم، کتاب الإیمان، باب بیان الزمن الذی لا یقبل فیه الإیمان (۱/۱۲۶) رقم (۲۶۸).

<sup>(</sup>٣) قوله هي من حديث ابن عمر: "إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر". رواه الترمذي وابن ماجه وغيرهما. سنن الترمذي، كتاب الدعوات، باب في فضل التوبة والاستغفار (٥/٧٤) رقم (٣٥٣٧). وقال: حديث حسن غريب، سنن ابن ماجه، كتاب الزهد، باب ذكر التوبة (٢/ ١٤٢٠) رقم (٤٢٥٣).

وقد قال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ حَقَّةَ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّ تُبْتُ ٱلْكَنَ﴾ (١).

«إذا صار الأمرُ عياناً»: أي ولو بعضَ العيان.

«والإيمانُ برهانيُّ»: جملةٌ حالية. والمعنى: أن المطلوبَ من الإنسانِ هو الإيمانُ الغيبيُّ الناشيءُ عن دليلِ محقَّق، أو تقليدُ نبيُّ مصدَّق.

والحاصلُ أن الشارعَ جعلَ هذه الآيةَ أعظمَ الآيات، وما بعد ظهورها من جملةِ إيمانِ اليأسِ وتوبةِ البأسِ في الحالات، وإلاَّ فهي آيةٌ كسائرِ خوارقِ العادات. والإيمانُ نافع، والتوبةُ مقبولةٌ عند رؤية المعجزات.

«وقُرِيءَ»، أي: في الشواذّ.

«تنفع» «بالتاء» أي التأنيث.

«لإضافة الإيمانِ إلى ضمير المؤنث»، أي: واكتسابه التأنيثَ بمجاورةِ النفس.

وفيه إشارةٌ صوفيةٌ أن الميلَ إلى النفسِ يُخرِجُ الشخصَ عن مقامِ الرجالِ الكُمَّلِ الأحوالِ.

وجُوِّزَ أَن يكونَ التأنيثُ باعتبارِ معنى الإِيمان، وهو المعرفة، أو العقيدة.

﴿ لَرْ تَكُنُّ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ ﴾ ، أي: من قبلِ ظهورِ هذه الآية . والجملةُ «صفةُ نفساً» ، أي: صفةُ احترازية .

ورواه الحاكم بلفظ: «من تاب إلى الله قبل أن يغرغر قبل الله منه». المستدرك
 (۲۰۷/٤).

<sup>(</sup>١) سورة النساء: الآية ١٨.

﴿ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ (عطفٌ على ﴿ ءَامَنَتْ ﴾ ، أي: أو لم تكنْ كسبتْ في إيمانها خيراً ، أي توبةً ، فإنها منبعُ الخيرات ، ومعدنُ المبرّات . فتنوينهُ للتعظيم لا للتعميم .

وحاصلهُ أنه من بابِ اللفِّ التقديري، أي: لا ينفعُ نفساً إيمانُها ولا كسبُها في إيمانها إن لم تكنْ آمنتْ من قبل، أو لم تكنْ كسبتْ فيه خيراً.

والمعنى أنه حينئذِ لا ينفعهم تلهُّفهم على تركِ الإِيمان، ولا تأسُّفهم على تركِ الإِيمان، ولا تأسُّفهم على ترك التوبة عن العصيان.

وهذا هو الموافقُ للآياتِ الواردة، والأحاديث الشاهدة، على أن مجرَّدَ الإيمانِ نافعٌ مع ارتكابِ العصيان، وهو المطابقُ لسياق الآية، وسباقِها ولحاقِها، حيث وردتْ تحسُّراً لمن تركَ الإيمانَ وأخَّرَ التوبةَ عن العصيان، إلى أن أغلقَ بابَ التوبةِ وفتح أبوابَ النعمة.

قال البغوي: يريد: لا يُقبلُ إيمانُ كافرِ ولا توبةُ فاجر.

وصاحبُ المداركِ<sup>(۱)</sup> فسَّرَ «خيراً» بـ «إخلاصاً»<sup>(۲)</sup>، وقال: أي: كما لا يُقبلُ إيمانُ الكافرِ بعد طلوعِ الشمسِ من مغربها، لا يُقبلَ إخلاصُ المنافق أيضاً.

قلت: وفي معنى المنافق: المرائي الموافق.

ثم قال: أو توبة، وتقديرُه: لا ينفعُ إيمانُ مَنْ لم يؤمن، ولا توبةُ من لم يتب قبلُ. انتهى.

<sup>(</sup>۱) يعني الإمام النسفي عبد الله بن أحمد. ت ٧٠١هـ. رحمه الله، وعنوان تفسيره: «مدارك التنزيل وحقائق التأويل».

<sup>(</sup>٢) في ب: بإخلاص.

والحاصلُ أنه إذا لم يؤمنْ أحدٌ قبل طلوع الشمس وآمنَ بعدَهُ، لم يقبلْ إيمانه، وإذا آمنَ قبلَهُ إلا أنه لم يُخلصه، أو فسقَ فيه ولم يتب منه، أو لم يعملُ عملًا صالحاً ثم أخلصَ بعدَهُ، أو تاب من معصيته، أو زادَ في طاعته: لم يقبل.

فتأمَّلْ، فإنه موضعُ زللٍ ومحلُّ خَطَل.

ولا يبعدُ أن يكونَ المرادُ: لا ينفعُ نفساً إيمانُها تحصيلًا، وإتيانُها تكميلًا.

أو التقدير: لا ينفعُ نفساً إيمانُها نفعاً مطلقاً، أو نفعاً كاملاً ما لم تكنْ آمنتْ من قبل، أو لم تكنْ كسبتْ في إيمانها خيراً.

على أنه من باب اللفّ من غيرِ تقديرِ «ولا كسبها» كما اختارَهُ ابن الحاجب<sup>(١)</sup> والطيِّسي<sup>(٢)</sup>، وسائرُ أربابِ التحقيقِ وأصحابِ التدقيق، واللَّهُ وليُّ التوفيق.

«والمعنى»، أي: بحسبِ الفحوى.

<sup>(</sup>۱) هو عثمان بن عمر، جمال الدين، فقيه مالكي، من كبار العلماء بالعربية، كردي الأصل. أصله من مصر وسكن دمشق، ومات بالإسكندرية. كان أبوه حاجباً فعرف به. له مؤلفات عديدة، واشتهر بكتابيه الكافية في النحو، والشافية في الصرف. ت ٢٤٦هـ. الأعلام (٢١١/٤).

<sup>(</sup>۲) لعله إبراهيم بن محمد الطيبي الشاغوري الحنفي، برهان الدين أبو إسحاق. فهو فقيه نحوي، شرح المقدمة الآجرومية في النحو، وجمع بعضهم فتاويه. ت ٩١٦هـ. معجم المؤلفين (١/ ٩٥)، وآخر فقيه نحوي يعرف بالطيبي، هو أحمد بن أحمد الصالحي الدمشقي الحنفي. ت ٩٧٩هـ. المصدر السابق (١٤٦/١).

«أنه لا ينفعُ الإِيمانُ حينتذ»، أي: وقتَ ظهورِ طلائع الإِيقان.

«نفساً»، أي: شخصاً.

«غيرَ مقدِّمةٍ»، أي: هي.

«إيمانَها»، أي: في زمانِها على ذلك اليوم، مع بقائها على حالها وفي شأنها.

«أو مقدِّمةً إيمانَها غيرَ كاسبةٍ في إيمانِها خيراً»، أي: عملاً من أعمالِ الخيرِ مطلقاً.

«وهو دليل»، أي: بحسب الظاهر.

«لمن لم يعتبرِ الإيمانَ المجرَّدَ عن العمل»، وهم المعتزلةُ وبعضُ المبتدعة، لأنه سوَّى بين عدم الإيمانِ والإيمانِ الذي لم تكسبُ فيه خيراً من الأركان.

وقد رُدَّتْ أُدلَّتُهم بالكتاب والسنَّة، كما في عقائدِ علماءِ الأمة، من أهلِ السنَّةِ والجماعة.

«وللمعتبر»، أي: للإيمانِ المجرَّد، وهو المعتبرُ عند الأكثر.

«تخصيصُ هذا الحكم»، وهو اعتبارُ العملِ السابق.

«بذلك اليوم» بقرينةِ تخصيصِ حكمِ الإِيمانِ السابقِ بذلك اليوم، باتفاقِ القوم.

ولا يلزمُ من عدمِ نفع الإيمانِ المجرَّدِ، أو مع عدمِ الكسبِ الحادثِ في ذلك الزمانِ أن لا ينفعَ في الآخرةِ ما سبقَ منهما قبل ذلك من الأحيان.

«وحملُ الترديدِ»، أي: وللمعتبِرِ أيضاً حملُ الترديدِ المفهوم من «أو»:

«على اشتراطِ النفعِ بأحدِ الأمرين»، وهما: الإِيمان، وكسبُ الخير. على أن «أو» لعدم الخلع.

"على معنى: لا ينفعُ نفساً \_خلا(١) عنهما \_ إيمانُها". غايتهُ أن الإيمانَ معتبرٌ بدون العمل، بخلافِ العكس. فتأمَّل.

«والعطفُ»، أي: وله عطف «كسبت».

على «لم تكن»، أي: لا على «آمنت» كما سبق، وأن «أو» بمعنى الواو.

«بمعنى: لا ينفعُ نفساً إيمانُها الذي أحدثَتُهُ حينتُذ»، أي: بعد مشاهدةِ هذه الآيةِ الواضحة.

«وإنْ كسبتْ فيه خيراً»، بكسر إنْ على أنها وصلية، أو بفتحها على أنها مصدرية، عطفاً على «إيمانها»، أي: ولا ينفعُ نفساً كسبُها فيه خيراً مما أحدثَتُهُ حينئذ.

وللعصام هنا من الكلام ما يوافقُ المرام، بل يردُّ الملام، وهو قولُه: يريدُ أن المرادَ أنهم ينتظرون في الإيمانِ وقتَ إتيانِ ملائكةِ الموت، أو العذابِ، أو أمرِ الربِّ بالعذاب، أو كلِّ آياته. يعني آياتِ القيامةِ والهلاك الكلِّي، أو بعضِ آياتِ القيامة، ولا ينفعُ إيمانُهم في شيءٍ من هذهِ الأوقات.

ويأباهُ أنه لم يبيِّن عدم نفع الإِيمانِ إلَّا وقتَ إتيان بعضِ الآيات، إلَّا أن يقال: بيانُ عدمِ النفعِ عند إتيان البعضِ يُغني (٢) عن بيانِ عدمِ نفعِ عند إتيان الكلِّ. انتهى.



<sup>(</sup>١) في تفسير البيضاوي احاشية محيي الدين شيخ زاده؛ (٢/ ٢٢٤: خلت).

<sup>(</sup>٢) في أ: يعني.

ولا يخفى أن هذا ممنوعٌ عند أربابِ العقول، ومدفوعٌ عند أصحابِ النقول؛ لأن الإيمانَ بعد ظهورِ الدجالِ ــ الذي من جملةِ الآيات ــ مقبولٌ بلا خلافٍ منقول، وكذا في سائرِ الآيات.

وإنما يختصُّ عدمُ النفعِ بسطوعِ طلوعِ الشمسِ من مغربها، كما جاءً بالتصريحِ في الأحاديثِ الواردةِ في الصحيح، منها ما أخرجَهُ عبد الرزاق وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه وابن المنذر وأبو الشيخ وابن مردويه والبيهقي في البعث عن أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عنه الله عنه قال:

«لا تقومُ الساعةُ حتى تطلعَ الشمسُ من مغربها، فإذا طلعتْ ورآها الناسُ آمنوا أجمعون، فذلك حين لا ينفعُ نفساً إيمانها»، ثم قرأ الآية (١٠).

ومنها ما أخرجه الطيالسيُّ وسعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والترمذي وصححه، والنسائي وابن ماجه وابن المنذر والطبراني وأبو الشيخ وابن مردويه والبيهقيُّ عن صفوان بن عسّال، عن النبيِّ ﷺ قال:

«إن اللَّهَ جعلَ بالمغربِ باباً عَرْضُهُ سبعونَ عاماً مفتوحاً للتوبة، لا يغلقُ ما لم تطلع الشمسُ من قِبَلِهِ، فذلك ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَمْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينَنُهَا ﴾ (٢).



<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، باب حدثنا أبو اليمان (۷/ ١٩١)، وكتاب الفتن، باب حدثنا مسدد (۸/ ۱۰۱)، صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب بيان الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان (۱/ ۱۲٤) رقم (۱۵۷).

<sup>(</sup>٢) سنــن الترمذي، كتــاب الدعوات، بــاب في فضل التوبــة والاستغفار (٥٤٦/٥) وقم (٣٥٣٦).

ولفظُ ابن ماجه: «فإذا طلعتْ من نحوه ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنُهَا﴾ (١).

ومنها ما أخرجَهُ عبد الرزاق وأحمد وعبد بن حميد ومسلم والبيهقي في البعث عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه:

«من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها تاب اللَّهُ عليه» (٢).

ومنها ما أخرجَهُ أحمد وعبد بن حميد وأبو داود والنسائي مرفوعاً:

«لا تنقطعُ الهجرةُ حتى تنقطعَ التوبة، ولا تنقطعُ التوبةُ حتى تطلعَ الشمسُ [من مغربها] »(٣).

ومنها ما أخرجه ابن أبي شيبة ومسلم والنسائي وأبو الشيخ في «العظمة»، والبيهقي في «الأسماء والصفات»، عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ:

<sup>=</sup> وقال: حديث حسن صحيح، مسند أبي داود الطيالسي (١/ ١٦٠ ــ ١٦١) (وهو بألفاظ متقاربة، وأقربه عند أحمد في مسنده ٤/ ٢٤١).

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب طلوع الشمس من مغربها (۱۳۰۳/۲) رقم (۲۰۷۰)، وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (۳۲۸۹)، وكذا في صحيح الجامع الصغير (۲۲۲۹).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء، باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه (١٦٤٩/٤) رقم (٢٧٠٣).

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود، كتاب الجهاد، باب ما جاء في الهجرة (٣/٣) رقم (٢٤٧٩)، مسند أحمد (٩ / ٤٩) عن معاوية رفعه، وعن عدة من الصحابة بينهم معاوية رضي الله عنهم عند أحمد أيضاً (١٩٢/١)، وقال فيه الحافظ الهيثمي في مجمع الزوائد (٥/ ٢٥١): ... رجال أحمد ثقات. وصححه الألباني في صحيح الجامع الصغير (٢٤١٩). وما بين المعقوفتين من المصادر المثبتة، لم يرد في النسختين.

«إن اللَّنَهَ يبسطُ يدَهُ بالليلِ ليتوبَ مسيءُ النهار، ويبسطُ يدَهُ بالنهارِ ليتوبَ مسيءُ الليل، حتى تطلعَ الشمسُ من مغرِبها»(١).

والأحاديثُ المرفوعةُ والموقوفةُ في هذا المعنى كثيرةٌ شهيرة، كما في «الدر المنثور في التفسير المأثور»(٢).

ومما يستعانُ به في تفسيرِ الآيةِ ما أخرجَهُ أبو الشيخ وابنُ مردويه عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسولُ الله ﷺ:

«صبيحة تطلعُ الشمسُ من مغربها يصيرُ في هذه الأمةِ قِرَدةٌ وخنازير، وتُطوىٰ الدواوين، وتجفُ الأقلام، لا يُزادُ في حسنةٍ، ولا يُنقَصُ في سيئة» فقرأ الآية (٣).

وفيه دلالةٌ على أن إحداثَ الإيمان وزيادةَ عملِ الأركانِ لا يُقبلُ في ذلك الزمان، لمن كان قبلُه من أهلِ الكفر والكفران، أو من أرباب الفسقِ والعصيان، أو من أصحابِ التقصير والتوان.

ويؤيدُه ما أخرجَهُ ابن المنذر عن ابن جريج في تفسير الآية: لا ينفعُها الإيمانُ إن آمنت، ولا أن تزدادَ في عملٍ لم تكنْ عملتْهُ (٤).

وما أخرجَهُ ابنُ أبي حاتم وأبو الشيخ عن مقاتل في قوله: ﴿ أَوْ كُسَبَتْ فِي إِيمَانِهِ خيراً ،

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم، کتاب التوبة، باب قبول التوبة من الذنوب (۱۹۷۸/٤) رقم (۲۷۵۹).

<sup>(</sup>٢) الدر المنثور (٣/ ١١١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (٣/ ١١٢).

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق (٣/ ١١٠).

وكان قبلَ الآيةِ مقيماً على الكبائر(١).

وما أخرجه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن السُّدِّي في قوله: ﴿ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً ﴾ يقول: كسبتْ في تصديقها عملاً صالحاً (٢)، وإن كانت مصدِّقة لم تعملْ قبل ذلك خيراً فعملتْ بعد أن رأتِ الآية لم يُقْبَل منها، وإن عملتْ قبل الآيةِ خيراً ثم عملتْ بعد الآيةِ خيراً قُبِلَ منها (٣).

فهذا وأمثالهُ من كلام السلفِ ما يظهرُ فيه خلافُ ما عليه بعضُ الخلفِ، والسابقونَ الأولونَ أولى بالاعتبارِ عند أولي الأبصار، فإن نقولَهم صدر عن منابع الأسرارِ وبدائع الأنوار.

﴿ قُلِ ٱنْنَظِرُوٓ أَ ﴾ ، أي: ما تقدَّم من ظهور الأسباب.

﴿ إِنَّا مُنكَظِرُونَ ﴾ لكمُ العذابَ المضاعفَ بالحجاب.

«وعيدٌ لهم»، أي: أمرُ تهديد.

«أي انتظروا إتيانَ أحدِ الثلاثـة»، هـي قـولـه: ﴿ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمُلَتَهِكُمُ الْمُلَتَهِكُمُ الْمُلَتَهِكُمُ الْمُلَتَهِكُمُ الْمُلَتَهِكُمُ اللهِ . . . إلخ .

«فإنا منتظرون له»، أي: لأحدها.

«وحينئذِ لنا الفوزُ»، أي: الظفرُ الجميل.

«وعليكم الويل»، أي: الهلاكُ الوبيل، كما قامَ به الدليل، ووردَ به التنزيل.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في الدر زيادة: هؤلاء أهل القبلة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

وفي هذا إقناطٌ لهم عن إيمانهم، وإشعارٌ بإصرارهم على كفرانهم. فختمَ اللَّـٰهُ لنا بالحسنى، وبلَّغَنا المقامَ الأسنى.

#### \* \* \*

بقيَ في تحقيقِ هذا المقام، مباحثُ منقولةٌ عن علماءِ الأعلام:

ا \_ منها ما نُقِلَ عن الإمامِ أبي الليث السمرقندي (١) \_ منا والحليمي (٢) \_ من ألشافعية \_ أن عدمَ نفع الإيمانِ الحادثِ في ذلك الزمان، وكذا نفيُ فائدةِ كسبِ الإحسانِ في تلك الأحيان، إنما هو بالنسبة إلى من آمنَ وماتَ عقيبَ إيمانِهِ وقتَ المعاينة.

وأما من امتدَّ أجلهُ، وعاشَ واستمرَّ على ذلك الإِيمان، فإن توبتهُ مقبولة، وإيمانهُ مقبول: ففيه نظرٌ ظاهر؛ لأنه خلافُ ظاهرِ الآية، وما وردَ من الأحاديث في السنَّة، حيث وقع الإطلاقُ من غيرِ تفصيلٍ في المسألة. فلا بدَّ من روايةِ نقلِ صريح أو دلالةِ عقلِ صحيح.

٢ ــ ومنها قولُ بعضهم: إن بعد مشاهدة هذه الآية لا تقبلُ التوبةُ إلى
 قيام الساعة، وهو ظاهرُ الآية.

ويؤيده حديث: «من تاب قبل أن تطلع الشمس من مغربها تاب اللَّهُ عليه»(٣).



<sup>(</sup>۱) العلامة المتصوف الزاهد نصر بن محمد السمرقندي، الملقب بإمام الهدى، من أثمة الحنفية. له تصانيف نفيسة، واشتهر بكتابه: «تنبيه الغافلين». ت ٣٧٣هـ. الأعلام (٨/ ٢٧).

<sup>(</sup>٢) العالم الجليل، الفقيه الشافعي الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم البخاري الجرجاني. كان رئيس أهل الحديث في ما وراء النهر. وكان قاضياً. له «المنهاج» في شعب الإيمان. ت ٤٠٣هـ. الأعلام (٢/ ٢٣٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم. سبق تخريجه.

وكذا حديث: «لا تنقطعُ التوبةُ حتى تطلعَ الشمسُ من مغربها» (١). إذ لا بدَّ في هذا التخصيص من فائدة.

وقد صُرِّحَ في حديثِ أنه إذا أُغْلِقَ بابُ التوبةِ لا يُقْبَلُ لعبدٍ بعد ذلك توبة، ولم تنفعهُ حسنةٌ يعملها بعد ذلك (٢).

٣ \_ ومنها قولُ بعضهم: إن هذا الحكم \_ وهو عدمُ صحةِ التوبةِ \_ خاصٌ بمن شاهدَ تلك الآية، وأما من وُلِدَ بعدها ولم يشاهدُها فإيمانُه مقبول، وتوبتهُ صحيحة، وكذا من لم يكنْ من أهل التمييز حالَ رؤيةِ الآية.

وهذا هو الموافقُ للأصولِ الدينيةِ والقواعدِ الشرعية؛ لأنه سبحانَهُ دعا الخلق إلى التوحيدِ وتصديقِ النبوة، فإذا كان الإيمانُ أو التوبةُ وُجِدَ غيرَ اضطراريّة (٣)، يكونُ مقبولًا بالضرورة.

إِلَّا أَنه يحتملُ أَن لا يمتدَّ قَدْرُ هذه المدةِ قبل قيامِ الساعة. فقد وردَ أنه:

لو نتج رجلٌ مُهراً لم يركبه حتى تقوم الساعة، من لدن طلوع الشمسِ من مغربها إلى يومِ يُنْفَخُ في الصُّور<sup>(٤)</sup>.

<sup>(</sup>١) حديث صحيح. سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أورده من مفهوم حديث سبق تخريجه في (ص ٢٤).

<sup>(</sup>٣) في أ: اضطرادية.

<sup>(3)</sup> قوله الله المحديفة: «لو أنتجت فرساً لم تركب فلوّها حتى تقوم الساعة»، و «ثم ينتج المهر فلا يُركب حتى تقوم الساعة»، كلا اللفظين في مسند أحمد (٥/٣٠٤). وهو جزء من حديث طويل، روى أوله أبو داود والحاكم أيضاً دون ذكر خبر الفرس أو المُهر. سنن أبي داود، كتاب الفتن، باب ذكر الفتن ودلائلها (٤/٥٥)، المستدرك (٤/٤٣٤، ٣٣٣) وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

لكنه معارضٌ لحديث: «لا تقومُ الساعةُ حتى يلتقيَ الشيخانِ الكبيرانِ، فيقولُ أحدُهما لصاحبهِ: متى ولدت؟ فيقول: زمنَ طلعتِ الشمسُ من مغربها»(١).

إِلَّا أَنَ الحديثَ الأُولَ أُصحٍّ ، واللَّـٰهُ أعلم .

٤ ــ فإن قلت: قد ورد أن أوَّل الآياتِ خروجاً طلوعُ الشمسِ من مغربها (٢). وإذا كان أولُ الآياتِ مشاهدة هذا الحال، فبالضرورة يكونُ قبل خروجِ الدجال، ومن المقرَّرِ أن عيسى عليه السلام يقتلهُ، والإيمانُ في زمانهِ مقبول، حتى ترتفعَ الجزيةُ من الأحكام، ولم يكنْ إلاَّ السيفُ أو الإسلام؟

قلت: الظاهرُ أن المرادَ بأولِ الآياتِ الآياتُ السماوية، من اختلالِ نظام الأفلاكِ والكواكب وأمثالها.

ويؤيدهُ ما وردَ في أحاديثَ متعدِّدة أن ال**آياتِ خ**رزاتٌ منظومات، فإذا انقطع السلكُ تبعَ بعضُها بعضاً (٣).



<sup>(</sup>۱) أورده في الدر المنثور (۳/ ۱۱۲) لعبد بن حميد، ورواه ابن عدي في الكامل في الضعفاء (۱/ ۱۱۷ ــ ۱۱۸) في ترجمة محمد بن السائب الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس رفعه، وقال في آخر ترجمته: . . . وأما في الحديث فخاصة إذا روى عن أبي صالح عن ابن عباس ففيه مناكير، واشتهر به فيما بين الضعفاء. يكتب حديثه.

وأورده في المطالب العالية رقم (٤٥٥٧) للحارث. وفي هامشه أن البوصيري قال: فيه محمد بن السائب الكلبي، وهو ضعيف.

<sup>(</sup>٢) في حديث رواه مسلم، سبق تخريجه في هامش (ص ٢٣).

 <sup>(</sup>٣) حديث عبد الله بن عمرو المرفوع: «الآيات خرزات منظومات في سلك، فإن يقطع السلك يتبع بعضها بعضاً»، رواه أحمد في المسند (٢١٩/٢). قال في مجمع الزوائد (٧/ ٣٢١): رواه أحمد وفيه علي بن زيد وهو حسن الحديث. قال: وعن =

وعن أبي هريرة رضي الله عنه: الآياتُ كلُها في ثمانية أشهر (١). وعن أبي العالية (٢): في ستةِ أشهر (٣).

وعن قتادة: أن كلَّ آية في سنة (٤). واللَّــُهُ أعلم.

٥ \_ فإن قلت: قد ورد في حديثٍ صحيح:

«ثلاثٌ إذا خرجْنَ لا ينفعُ نفساً إيمانُها لم تكنْ آمنتْ من قبل: الدجَّال، والدابَّةُ، وطلوعُ الشمس من مغربها» (٥٠)؟

- (١) الدر المنثور (٣/ ١١١).
- (۲) هو رفيع بن مهران الرياحي رحمه الله. أدرك الجاهلية وأسلم بعد موت النبي على السنتين. قال أبو بكر بن أبي داود: ليس أحد بعد الصحابة أعلم بالقرآن من أبي العالية، وبعده سعيد بن جبير، وبعده السدي، وبعده سفيان الثوري. تهديب الكمال (۹/ ۲۱٤).
  - (٣) الدر المنثور (٣/ ١١١).
- (٤) قوله رحمه الله: كنا نُحدَّث أن الآيات يتابعن تتابع النظام في الخيط عاماً فعاماً. المصدر السابق (٣/١١٢).
- (٥) صحيح مسلم كتاب الإيمان، باب الزمن الذي لا يقبل فيه الإيمان (١/ ١٢٥) رقم (١٥٨) ولفظه: «ثلاث إذا خرجن لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل وكسبت في إيمانها خيراً: طلوعُ الشمس من مغربها، والدجال، ودابة الأرض». =



أبي هريرة عن النبي علم قال: «خروج الآيات بعضها على أثر بعض تتابعن كما تتابع الخرز في النظام». رواه الطبراني في الأوسط [رقم ٤٢٨٣] ورجاله رجال الصحيح غير عبد الله بن أحمد بن حنبل وداود الزهراني وكلاهما ثقة. اهـ. وحديث أنس المرفوع: «الأمارات خرزات منظومات بسلك، فإذا انقطع السلك تبع بعضه بعضاً» رواه الحاكم في المستدرك (٤/ ٤٤٥) وقال: حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وصححه في صحيح الجامع الصغير (٢٧٥٥).

قلت: يُحْمَلُ على المجموع لا على كلِّ فرد، إذ ثبتَ بطرقٍ متعدِّدةٍ كادتْ أن تكون متواترة ــ بل هي متواترة لــ المعنى أن بعد طلوعِ الشمسِ من مغربِها لا يُقْبَلُ إيمان، ولا توبة (١).

بل صحَّ حديث: «لا تنقطعُ التوبةُ حتى تطلعَ الشمسُ من مغربها»(٢).

ولم يـأتِ في حديثٍ صريحاً أن بعـد خروجِ الدجالِ ــ مخصوصة ـــ أو الدابةِ تنقطعُ (٣) التوبة.

ولعلَّ كان في بدءِ الأمرِ مبهماً عنده عليه السلام، ثم تبيَّنَ على وجهِ النظام. ويؤيدهُ ما وردَ عن أبي هريرة رضي الله عنه مرفوعاً:

«خمسٌ لا أدري أيتهنَّ أولُ من الآياتِ، وأيتهنَّ جاءتْ لا ينفعُ نفساً إيمانُها: طلوعُ الشمسِ من مغربها، والدجَّال، ويأجوج ومأجوج، والدخان، والدابَّة»(٤).

ولعلَّ هذا هو السرُّ في إبهام الأمرِ بقوله: ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَتِ رَبِّكَ ﴾ مع ما فيه من التبجيل والتهويل.



وسنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن، باب ومن سورة الأنعام (٧٦٤/) رقم
 (٣٠٧٧) ولفظه: «ثلاث إذا خرجن ﴿ لَا يَنفُعُ نَفْسًا إِينَائُهَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتَ مِن قَبْلُ ﴾ الآية:
 الدجال، والدابة، وطلوع الشمس من المغرب، أو من مغربها».

<sup>(</sup>١) سبق بيانه في (ص ٢٤ ــ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح سبق تخريجه في (ص ٣٥).

<sup>(</sup>٣) في أ: ينفع.

<sup>(</sup>٤) رواه إسحاق بن راهویه في مسنده رقم (١٣٥) وأوله: «خمس سنن إنهن أول من الآیات...».

ويقوِّيهِ أنه وردَ في حديث صحيح، عن عبد الله بن عمرو<sup>(١)</sup> رضي الله عنهما قال: حفظتُ من رسولِ الله ﷺ أن:

«أول الآياتِ خروجاً طلوعُ الشمسِ من مغربِها، وخروجُ الدابَّة ضحى، فأيتهما كانت قبل صاحبتها فالأخرى على إثرها»(٢).

قال عبد الله \_وكان يقرأ الكتب\_: وأظنُّ أولهما خروجاً طلوعَ الشمس من مغربها (٣).

وقد صحَّ عن ابن مسعود رضي الله عنه أنه قال: مضتِ الآياتُ غيرَ أربع: الدجَّال، والدابَّة، ويأجوج ومأجوج، وطلوعُ الشمسِ من مغربها. والآيةُ التي يختمُ بها الأعمالُ طلوعُ الشمس من مغربها(٤). ثمَ قرأ: ﴿ يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ ءَاينتِ رَبِّكَ ﴾ الآية. قال: فهي طلوعُ الشمسِ من مغربها(٥).

وأخرجَ الحاكمُ وصحَّحهُ عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_ : أن دابَّةَ الأرض تخرج، ثم الدخان (٢) . وأن التوبة لمفتوحة حتى (٧) تطلعَ الشمسُ من مغربها .





<sup>(</sup>١) في أ: عمر، والصحيح كما في ب.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم، سبق تخريجه في هامش (ص ٢٢ ــ ٢٣).

<sup>(</sup>٣) قوله رضي الله عنه في سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب طلوع الشمس من مغربها (٢/ ١٣٥٣) رقم (٤٠٦٩).

<sup>(</sup>٤) لفظه في المستدرك: والآية التي يختم الله بها الشمس. ثم قرأ...

<sup>(</sup>٥) الدر المنشور (٣/ ١١٢). (أخرجه ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن مردويه والحاكم وصححه). المستدرك (٤/ ٥٤٥) وقال: حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وليس في آخره: قال: فهي طلوع الشمس من مغربها.

<sup>(</sup>٦) في أ: الدجال.

<sup>(</sup>٧) في أ: ثم.

وقد وردَ عن ابن مسعود ــرضي الله عنه ــمرفوعاً:

«أن الدَّجَال يخرجُ ، فيقتلهُ عيسى عليه السلام ، فيمكثُ الناسُ في ذلك حتى يُكْسَرَ سدُّ يأجوج ومأجوج ، فيموجونَ ويُفسدون ، ويستغيثُ الناسُ ولا يستجابون ، فيبعثُ اللهُ دابَّةً من الأرض ، ولا يلبثونَ إلاَّ قليلاً حتى تطلعَ الشمسُ من مغربها ، وجفَّتِ الأقلامُ وطويتِ الصحف ، ولا تُقبلُ من أحد توبة »(١).

فنسألُ اللَّـٰهَ حسنَ الخاتمة، وتوفيقَ التوبةِ الخالصة.

ثم رأيتُ: أخرجَ ابنُ ماجه والحاكمُ وصحَّحهُ لكن الدميري<sup>(٢)</sup> تعقبه \_ عن أبي قتادة (٣) قال: قال رسولُ الله ﷺ:

الآياتُ بعد المائتين»(٤).

<sup>(</sup>١) قال في الدر المنثور (٣/١١٥): أخرجه نعيم بن حماد في الفتن والحاكم في المستدرك وضعفه.

قال الشهاب الخفاجي رحمه الله: الآية المانعة من قبول الإيمان والتوبة إنما هي طلوع الشمس من مغربها، وهو الصحيح عند المفسرين والمحدّثين، والأحاديث الأخر غير منافية لها. راجع هذا وما قبله تفصيلاً في حاشية الشهاب على تفسير البيضاوي (٤/ ١٤٢).

<sup>(</sup>۲) يعني محمد بن موسى الدميري الأصل، القاهري الشافعي، كمال الدين أبو البقاء، صاحب حياة الحيوان الكبرى، وهو مفسّر، فقيه، أصولي، نحوي، ناظم. أخذ عن بهاء الدين السبكي وآخرين. درَّس في الأزهر ومكة المكرمة، وتوفى بالقاهرة سنة ۸۰۸هـ. معجم المؤلفين (۱۲/ ۲۵).

<sup>(</sup>٣) الصحابي الجليل أبو قتادة الأنصاري رضي الله عنه. اختلف في اسمه. شهد أحداً والخندق وما بعد ذلك من المشاهد مع رسول الله على تنهذيب الكمال (٣٤/ ١٩٤).

<sup>(</sup>٤) حديث موضوع.

والظاهرُ \_واللَّهُ أعلم\_ أن يكونَ المرادُ بالمائتينِ بعد الألفِ<sup>(۱)</sup> السابع.

لكن هل المرادُ بالآيات مطلقُ أشراطِ الساعة؟ أو الآياتُ المتتابعةُ التي يكونُ مبدأها طلوعَ الشمس من مغربها؟

اللَّكُ سبحانَهُ أعلمُ بحقيقتها.

تمَّ بحمدِ اللَّهِ سبحانه (٢)



سنن ابن ماجه، كتاب الفتن، باب الآيات (١٣٤٨/٢) رقم (٤٠٥٧)، وقال بوضعه في ضعيف سنن ابن ماجه (٨٧٩)، والحاكم في المستدرك (٤٢٨/٤) وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، قال الذهبي: أحسبه موضوعاً، وعون ضعّفوه. وقال ابن الجوزي: حديث لا يصح، العلل المتناهية (٢/ ٣٧١ \_ ٣٧٢). وقال في الموضوعات (٣/ ١٩٨): حديث موضوع. كما ذكر الألباني أنه موضوع في ضعيف الجامع الصغير (٢٢٦٤).

(١) في ب: ألف.

(٢) بسم الله الرحمن الرحيم.

الحمدالله:

تمّت مقابلته بنسخة (ب) نيابة عن محققه وذلك بيني وبين الدكتور الأديب عبدالله المحارب الكويتي، وبحضور المشايخ والإخوة الكرام: نظام محمد صالح يعقوبي، ومحمد بن ناصر العجمي، وداود بن يوسف الحرازي، والبراء بن حسن الوراكلي، ومهدي الحرازي، ليلة ٢٣ رمضان المبارك ١٤٢٥هـ.

الفقير إلى الله *العسر*بي *الدائز لفسرياطي* 



## ولفهاكش

- \* فهرس الأحاديث.
- \* فهرس الموضوعات.

## فَهُ رَسُ الأَحَادِيث

| <u></u><br>فحة | الصة                                    | الحديث                                                             |  |
|----------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--|
| ٤٠             |                                         | «الآيات بعد الماثتين»                                              |  |
| ٣٦             |                                         | «الآيات خرزات منظومات في سلك»                                      |  |
| ٣٧             |                                         | «الأمارات خرزات منظومات في سلك»                                    |  |
| ۳.             |                                         | ﴿إِنَّ اللهُ جَعَلَ بِالمَعْرِبِ بِاباً عَرْضَهُ سَبَعُونَ عَامَاً |  |
| 44             |                                         | "إن الله يبسط يده بالليل ليتوب مسيء النهار»                        |  |
| 7 £            |                                         | «إن الله يقبل توبة العبد ما لم يغرغر»                              |  |
| 74             |                                         | «إن أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغ                             |  |
| ٤٠             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | "إن الدجال يخرج فيقتله عيسى عليه السلام"                           |  |
| 77             |                                         | «إن الساعة لا تكون حتى تكون عشر آيات»                              |  |
| ۲.             |                                         | «إنها لا تقوم حتى تروا قبلها الدخان»                               |  |
| 44             |                                         | «إنها لن تقوم حتى ترون قبلها عشر آيات» .                           |  |
| 44             |                                         | «أول الآيات خروجاً طلوع الشمس من مغربه                             |  |
| 19             |                                         | «بين النفختين أربعون»                                              |  |
| ٣٧             |                                         | «ثلاث إذا خرجن لا ينفع نفساً إيمانها»                              |  |
| ٣٧             |                                         | «خروج الآيات بعضها على أثر بعض»                                    |  |
| 44             |                                         | «خمس سنن إنهن أول من الآيات»                                       |  |
| ٣٨             |                                         | «خمس لا أدري أيتهن أول الآيات»                                     |  |

| الصفحة    | الحديث                                                                       |  |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------|--|
| ٣٢        | السيحة تطلع الشمس من مغربها يصير»                                            |  |
| 14        | «طلوع الشمس من مغربها»                                                       |  |
|           | «لا تقوم الساعة حتى تطلع الشمس من مغربه                                      |  |
|           | <ul> <li>لا تقوم الساعة حتى يلتقي الشيخان الكبيران</li> </ul>                |  |
|           | <ul> <li>لا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربه</li> </ul>                  |  |
|           | <ul><li>لا تنقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة،</li></ul>                          |  |
|           | الو أنتجت فرساً لم تركب فلوها حتى تقوم ال                                    |  |
|           | «ما بين النفختين أربعون»                                                     |  |
|           | «ما تذاکرون»                                                                 |  |
|           | رو<br>«ماذا تذاکرون»                                                         |  |
|           | رو-<br>المن تاب إلى الله قبل أن يغرغر»                                       |  |
| ۳٤،٣١     |                                                                              |  |
| ۲۳        | انار تخرج من اليمن تطرد الناس،                                               |  |
|           | هم يومئذ قليل» (العرب)                                                       |  |
|           | البيت الناس يسيرون إلى جمع»                                                  |  |
| <b>ξ.</b> |                                                                              |  |
| ٣٥        | البخرج الدجال فيقتله عيسى عليه السلام» المنتج المه فلا يركب حتى تقوم الساعة» |  |





## فهرس الأعلام

الحسين بن مسعود البغوي: ١٨، ٢٦ إبراهيم بن عمر الجعبري: (١٧) الحليمي = الحسين بن الحسن إبراهيم بن محمد الطيبي: (٢٧) حمزة بن حبيب الزيات: (١٧) إبراهيم بن محمد بن عربشاه، عصام الخدري = سعد بن مالك، أبو سعيد الدين: (١٤)، ٢٩ الخطيب = أحمد بن محمد أحمد بن أحمد الطيبي: (٢٧) الدجال: ۲۱، ۲۲، ۳۸، ۳۹، ۶۰ أحمد بن محمد الخطيب الكازروني: (١٦) الدميري = محمد بن موسى إسماعيل بن عبد الرحمن السدي: ٣٣ الرضى الأستراباذي = محمد بن الحسن أنس بن مالك: ٣٢ رفيع بن مهران الرياحي، أبو العالية: الإيجى = محمد بن عبد الرحمن **(**TV) البراء بن عازب: ٢٠ الزيات = حمزة بن حبيب البغوي = الحسين بن مسعود أبو سريحة = حذيفة بن أسيد البيضاوي = عبد الله بن عمر السدي = إسماعيل بن عبد الرحمن ابن جريج = عبد الملك بن عبد العزيز سعد بن مالك الخدري، أبو سعيد: ١٩ الجعبري = إبراهيم بن عمر أبو سعيد = سعد بن مالك الخدري ابن الحاجب = عثمان بن عمر السمرقندي = نصر بن محمد الحاكم = ٣٩

حذيفة بن أسيد الغفاري، أبو سريحة:

الحسين بن الحسن الحليمي: (٣٤)

(19)

صفوان بن عسال: ۳۰

الطيبى = إبراهيم بن محمد

الطيبي = أحمد بن أحمد

قتادة بن دعامة السدوسي: ٣٧ الكازروني = أحمد بن محمد الخطيب الكسائي = على بن حمزة أبو الليث = نصر بن محمد السمرقندي محمد بن الحسن الرضى الأستراباذي: (11) محمد بن عبد الرحمن الإيجى، معين الدين: (٢٣) محمد بن موسى الدميري، كمال الدين ((1) معين الدين = محمد بن عبد الرحمن الإيجى مقاتل بن سليمان الأزدي: ٣٢ المهدي عليه السلام: ٢٢ أبو موسى = عبد الله بن قيس الأشعري النسفى = عبد الله بن أحمد نصر بن محمد السمرقندي، أبو الليث:

أبو العالية = رفيع بن مهران عبد الرحمين بن صخر الدوسي، أبو هريرة: ۳۰، ۳۱، ۳۷، ۳۸ عبد الله بن أحمد النسفي: ٢٦ عبد الله بن عمر البيضاوي: (١٣) عبد الله بن عمر بن الخطاب: ۲۰، ۳۹ عبد الله بن عمرو: ٣٦، ٣٩ عبد الله بن قيس الأشعري، أبو موسى: 31 عبد الله بن مسعود: ۳۹، ۶۰ عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج: ٣٢ عثمان بن عمر بن الحاجب: (۲۷) ابن عربشاه = إبراهيم بن محمد عصام الدين = إبراهيم بن محمد بن عربشاه على بن حمزة الكسائي: (١٧) عيسى بن مريم (عليه السلام): ٢١،

27, 77, +3 أبو قتادة الأنصاري: (٤٠)

(YE)

أبو هريرة = عبد الرحمن بن صخر

## فه رسُ المُوَضُوعَ اتِ

| الصفحة      |                                         | الموضوع                                                                    |  |  |  |
|-------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ٣           |                                         | مقدمة التحقيق                                                              |  |  |  |
| ٧           | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | صور المخطوط                                                                |  |  |  |
| النص محققاً |                                         |                                                                            |  |  |  |
| ۱۳          |                                         | * مقدمة المؤلف                                                             |  |  |  |
| ١٤          | لَا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ ﴾  | * ذكره تفسير قول الله تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِ                         |  |  |  |
| ۱۸          |                                         | * القول في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَأْتِيَ رَبُّكَ ﴾ .                         |  |  |  |
| ۱۸          | <u></u>                                 | <ul> <li>تفسير قوله تعالى: ﴿ أَوْيَأْتِكَ بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّ</li> </ul> |  |  |  |
| ۲.          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | ~                                                                          |  |  |  |
| 4 £         | ﴾ إلخ                                   | <ul> <li>تفسير قوله تعالى: ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِينَائُهَا</li> </ul>    |  |  |  |
| ٣.          | _                                       | <ul><li>* الأحاديث في ذلك</li></ul>                                        |  |  |  |
| ٣٤          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <ul> <li>پ</li> <li>مباحث منقولة عن العلماء في ذلك</li> </ul>              |  |  |  |
| ٤٤          |                                         | * فهرس الأحاديث                                                            |  |  |  |
| ٤٦          |                                         | <ul><li>* فهرس الأعلام</li></ul>                                           |  |  |  |

• • •