# MAHĀKARMAVIBHAŅGA

(LA GRANDE CLASSIFICATION DES ACTES)

ET

# KARMAVIBHANGOPADEŚA

(DISCUSSION SUR LE MAHĀ KARMAVIBHANGA)

TEXTES SANSCRITS RAPPORTÉS DU NÉPAL,
ÉDITÉS ET TRADUITS

AVEC LES TEXTES PARALLÈLES EN SANSCRIT, EN PALI, EN TIBÉTAIN,
EN CHINOIS ET EN KOUTCHÉEN

Ouvrage illustré de quatre planches : LE KARMAVIBHANGA SUR LES BAS-RELIEFS DE BORO-BUDUR, A JAVA

PAR

## SYLVAIN LÉVI

Professeur au Collège de France. Directeur d'Études à l'École des Hautes-Études.

PARIS
LIBRAIRIE ERNEST LEROUX
28, RUE BONAPARTE, 28

1932

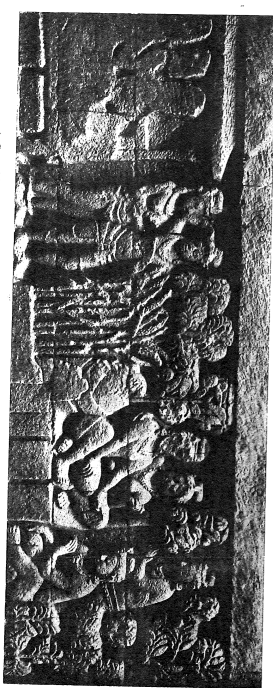
# **ABRÉVIATIONS**

(Mahā) Karmavibhanga: Kv.
Karmavibhanga Upadeśa: Up.
Cūļa Kammavibhanga: P.
Madhyama Āgama (Śukasūtra du): Chs.
Tsing yi ou po sai so wen king: Chc.
Teou t'iao king: Cha.
Ying wou king: Chb.
Ye pao tch'a pie king: Chg.
Fan pie chan ngo pao ying king: Cht.
Las rnam par 'byed pa: T.
Las kyi rnam par 'gyur ba: T².
Karmavibhanga (Fragments d'un) en langue de Koutcha: K
Boro-Budur: Bb.

# LE KARMAVIBHANGA SUR LES BAS-RELIEFS DU BORO-BOUDOUR, A JAVA

Quatre spécimens.

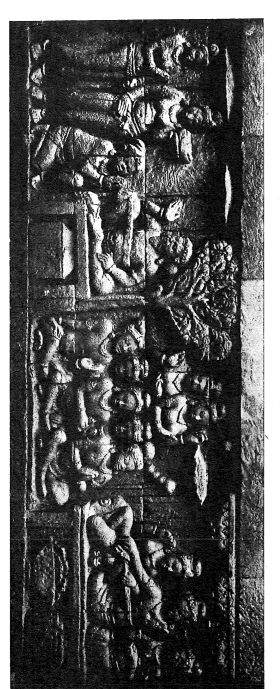
I (PANNEAU 121)



a) Convoitise  $(abhidhy\bar{a}) = \S LXIX.$ 

b) Violence  $(vy\bar{a}p\bar{a}da) = \S LXX.$ 

# III (Panneau 127)

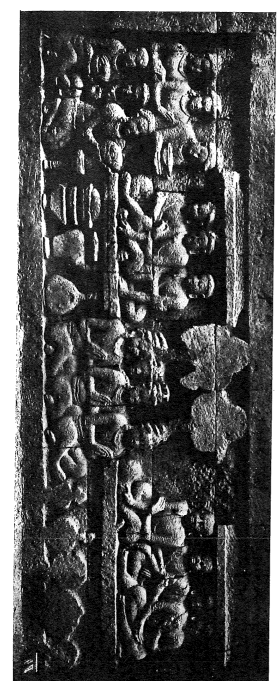


a) Don d'un parasol. (chattradāna).

= § LXIV

b) Le corps et l'esprit sans brûlure. (nirupataptakāyacitta).

# IV (PANNEAU 138)



a) Don de vaisselle. ([bhājana]dāna).

b) Le vase des bonnes Essences.
 (kuśaladharmabhājana).

Clichés gracieusement mis à la disposition de l'éditeur par le Comité de l'Institut Kern à Leyde.

### INTRODUCTION

C'est en juillet 1922, pendant la dernière semaine de mon séjour - le second - au Népal, que j'ai eu l'occasion de découvrir le Karma-Vibhanga. Le général Kaisar Sham Shere, un des fils du maharaja Chandra Sham Shere, esprit cultivé autant que tireur infaillible, s'était pris d'intérêt pour la chasse aux manuscrits; ses rabatteurs lui soumettaient des manuscrits recueillis au hasard, et il avait la bonté de me les communiquer. Dans un des lots que j'examinais, j'aperçus un manuscrit d'aspect singulier, tracé sur une sorte de carton très foncé, de petit format, et plié en paravent, comme c'est le cas assez fréquemment pour certains manuscrits bouddhiques. L'écriture indiquait le xive-xve siècle. Je m'empressai d'examiner le colophon; il donnait la date de 531 (ère Névare de 880 J.-C.) soit 1410-11 J.-C., et le titre révélait un ouvrage inconnu. Je le parcourus avidement; je sus frappé des citations et des rappels dont il sourmillait. J'exprimai le désir d'en avoir une copie. Le Rajguru (conseiller spirituel, préposé aux questions religieuses) Hemraj Sarman, dont je ne louerai jamais assez la science et l'obligeance, eut la bonté de surveiller et de reviser lui-même le travail du copiste. Un peu plus tard, tandis que j'étais au Japon, une lettre de lui - écrite dans ce sanscrit élégant qu'il manie avec une aisance magistrale, m'annonçait la découverte d'un nouveau manuscrit du même texte, et bientôt après j'en recevais la copie. Les deux manuscrits, tout à fait indépendants, se complétaient et se contrôlaient. L'original du premier (A) comportait 78 seuillets de paravent, mais le feuillet 49, recto et verso, était effacé. Au feuillet 610, une stance de bénédiction indiquait scule qu'un nouvel ouvrage commençait sans aucune

interruption, sans solution de continuité; c'était une sorte de dissertation plutôt qu'un commentaire du texte précédent, une sorte de sastra du type upadesa (je le désignerai désormais sous le titre de Karmavibhanga-upadesa (abréviation: Up.); un feuillet entier, le 69, manquait. En outre le texte était beaucoup moins bien conservé que celui du premier ouvrage (Kv.) coupé de lacunes étendues et peu intelligible à force d'incorrections.

L'original du second (B) comportait, sous sa forme primitive, 35 feuillets, mais les feuillets 1-3, 9-10, 16-17 avaient disparu; dans l'intérieur des feuillets, les lacunes sont nombreuses, souvent étendues. Le texte est en général plus correct que celui de A, et il en est indépendant. Des différences significatives, vocabulaire, style, table des matières, séparent les deux rédactions. Le ms. B ne contient que le premier ouvrage, que le colophon désigne comme le Karmavibhanga sūtra (Le colophon de A, placé à la fin du second ouvrage (Up.), dit simplement: MahāKarmavibhango nāma samāptah).

L'ouvrage en effet se présente comme un sûtra (qualifié de dharmaparyāya dans B, fin de l'uddesa); il consiste essentiellement en un long discours adressé par le Bouddha à un maître de maison de Śrāvastī, Śuka, fils de Taudeya. Mais d'une part, en titre de l'ouvrage, avant la formule sacramentelle « Evam mayā śrutam », on lit une stance liminaire, dans un mètre fort savant, de facture très littéraire, qui est une adoration au Bouddha; d'autre part le sūtra s'arrête de manière abrupte sur la définition des vaisaradyani, sans la conclusion également sacramentelle qui termine tous les sūtras. En outre la plupart des paragraphes du sūtra ont été grossis d'annotations, parfois très développées, qui ontfini par faire corps avec le texte primitif. Le thème et le cadre sont les mêmes que dans un sūtra bien connu du Majjhima nikāya, nº 135, le Cūļa Kammavibhanga [désigné ici par P], dont le correspondant se retrouve (en version chinoise, l'original est perdu) dans le Madhyama āgama, nº 170 (traduit par Gautama Saighadeva sous les Tsin orientaux, en 397-398 [désigné ici par Chg]). Mais le pali et les sutras correspondants introduisent le discours du Bouddha par une mise en scène réduite au minimum, l'énoncé du lieu et des personnages du dialogue; Kv au contraire commence par un récit développé, la visite du Bouddha chez Śuka absent, et sa rencontre avec le chien dans lequel l'avare Taudeya, père de Suka, s'est réincarné après sa mort. Le même épisode est raconté tout au long, en tête du commentaire sur le Subha sutta du Majjhima, dans la

Papañcasūdanī, le commentaire classique sur le Majjhima Nikāya, et en tête du Subhasutta du Dīgha, dans la Sumangalavilāsinī, le commentaire classique du Dīghanikāya1; les deux récits présentent des traits surprenants de ressemblance avec celui de Kv, et une fois de plus se pose la question — encore à peine soupçonnée et que l'avenir ne manquera pas d'éclaireir — des rapports entre l'œuvre de Buddhaghosa et son groupe et les textes canoniques des écoles autres que les Theravadins; pour moi il n'est guère douteux que le grand docteur du bouddhisme singhalais a largement emprunté aux écoles rivales. Le sūtra du Madhyama Āgama commence aussi par le même récit; Che hou des Song, 980-1000 J.-C., qui a donné une nouvelle version du sūtra de l'Agama isolément sous le titre de Tsing yi ou pó sai so wen king « sūtra de la question posée par un upāsaka d'esprit pur » Nj. 943 (qui n'a pas reconnu sous ce titre le Suka sūtra) et Tok. XIV, 6, 75 [désigné ici par Chc], a laissé de côté cet épisode ; mais deux anciens traducteurs, qui avaient donné beaucoup plus tôt une traduction isolée de ce même sūtra ont reproduit tout le récit de l'Agama: Teou t'iao king « sūtra de Taudeya» Nj. 611 (où Nanjio propose par erreur la restitution Devadatta pour Teou-t'iao), Tōk. XII, 8, 71 traduction due à un anonyme du temps des Tsin Occidentaux (265-316 J. C.), [désigné ici par Cha]; et Ying wou king « sūtra de Perroquet = (Śuka) » Nj. 610, Tok. XII, 8, 72, traduit par Gunabhadra des premiers Song, entre 435 et 468 [désigné ici par Chb]. C'était donc là une espèce d'avadana qui pouvait être à volonté attaché au sūtra ou détaché. Le récit existait aussi en sogdien, sans doute placé en tête d'une version perdue du sūtra; M. Rosenberg en a publié un fragment dans les Izvestia de l'Académie de Russie 1920, p. 399. Enfin il subsiste un fragment en sanscrit du Sukasūtra provenant de l'Asie Centrale, et qui a été publié dans Hoernle, Mss. Remains of Buddhist Literature in Eastern Turkestan; p. 48, le fragment répond aux § VII (fin), VIII et IX de Kv., mais en offre une rédaction particulière (qui se rapproche plus particulièrement de l'ouvrage tibétain désigné par T2).

La collection tibétaine du Kandjour a recueilli deux ouvrages qui portent l'un et l'autre le titre sanscrit de Karmavibhanga (ou °vibhāga)²; ils sont placés tous les deux à la fin du volume XXVI de la

<sup>1.</sup> Je ne crois pas inutile de donner ce texte en appendice à la fin de l'ouvrage.

<sup>2.</sup> En dehors du Kandjour, le Tandjour tibétain contient aussi, et même répété dans deux volumes différents, un ouvrage qui porte le titre sanscrit de Karmavibhanga, en

section Mdo, constitué de petits textes; l'un, Las rnam par 'byed pa, (désigné ici par T1) va de la page 431 à la page 464; l'autre, Las kyi rnam par 'gyur ba, qualifié de dharmagrantha, tib. čhos kyi gzun (désigné par T2), plus court, termine le volume, pp. 464-481. Feer a donné une traduction de T2 dans les Annales du Musée Guimet, vol. V, p. 252 (et il a traduit aussi à la suite, les deux Kammavibhanga sutta, Cūlao et Mahāo, du Majjhima Nikāya); malheureusement la traduction de Feer est parsemée de graves erreurs qui en rendent l'emploi assez fallacieux. T' se trouve être le correspondant exact de Kv; mais l'interprète tibétain a, comme Che hou en Chine, supprimé tout le récit de l'épisode initial; l'original qu'il suit contenait les mêmes rubriques et les mêmes développements que Kv, mais l'agencement des paragraphes n'est pas toujours le même que dans Kv (cf. la table des recensions); de plus, les notes insérées dans le texte en guise de commentaire explicatif sont traitées librement: tantôt elles sont intégralement reproduites, tantôt elles sont en partie omises, tantôt même entièrement supprimées. Néanmoins la merveilleuse fidélité des traducteurs tibétains fait de T' un instrument précieux pour la critique de l'original sanscrit. T2 représente un remaniement abrégé d'une recension particulière de Kv, assez différente de Kv, mais pourtant apparentée à notre texte.

Le canon chinois contient un ouvrage traduit sur un original sanscrit qui, à en croire le Yue tsang tche tsing (daté de 1654), porterait, lui aussi, le titre de Karmavibhāga, et qualifié de dharmagrantha: c'est le Fan pie chen ngo so k'i king « sūtra sur la répartition des conséquences du bien et du mal » Nj. 685; Tōk. XIV, 6, 82; la traduction est attribuée, comme tant d'autres traductions apocryphes, au fameux An Che Kao, prince iranien devenu moine et apôtre, arrivé en Chine en 148 J.-C. Le sūtra porte sur le même thème que le Karmavibhaṅga, mais n'a rien de commun avec lui que ce thème luimême; Ānanda y est interlocuteur du Bouddha; à la liste des actes de bien et de mal et de leurs conséquences respectives (énoncées au nombre de cinq pour chacun des cas) vient s'ajouter une liste des 36 fautes qui naissent de l'alcoolisme; c'est la liste classique donnée par le fameux Nandika sūtra (cf. inf. note sur § XIV de Kv), si connue que le Kv se contente de la rappeler (§ XIV), mais que le traduc-

tibétain: Las stan par 'byed pa: Mdo 'grel XXXI, nº 22, p. 358 à 364, et XXXIII, nº 20, p. 41-46; mais c'est là un ouvrage tout à fait indépendant, dù au grand docteur de l'église tibétaine Atisa Dipankarasrijñāna.

teur de T<sup>1</sup> a cru utile cependant d'introduire tout entière dans la version tibétaine de Kv § LXXVII; puis la leçon est reprise longuement en vers.

Le canon chinois possède un grand nombre d'ouvrages sur ce thème que le bouddhisme ne s'est jamais lassé de traiter; nous pouvons laisser de côté tous ceux dans lesquels le Bouddha s'adresse à Ānanda, et qui se rattachent par un lien plus ou moins lâche au second Kammavibhanga pali, le Mahākammavibhanga. Un texte mérite tout au moins d'être signalé, à cause du nom de l'auteur qu'on lui attribue ; c'est un poème sur la rétribution du bien et du mal, le Fan pie ye pao leao king ou plus completement: Ta young p'ou sa fan pie ye pao leao king « sūtra où le Bodhisattva Grand Héros explique en abrégé la rémunération des actes » Nj. 1349 ; Tōk, XXIV, 8, 94 ; traduit par Sanghavarman en 434. Ta young « grand héros » est la traduction du sanscrit Śūra; on aurait donc ici, qualifiée à tort de sūtra, une œuvre du poète qui a composé la Jātaka mālā, et qui recevrait ici le titre de Bodhisattva. Je n'y ai relevé aucun indice qui pourrait le rattacher à notre Karmavibhanga plutôt qu'à tout autre. Mais deux textes frappent dès l'abord par leur ressemblance avec Kv. L'un est le Ye pao tch'a pie king « sūtra sur la différence de rétribution des actes » traduit par Gautama Dharmaprajña en 582, Nj. 739; Tōk. XIV, 6, 63 [désigné ici par Chg]; l'autre est le Fan pie chan ngo pao ying king « sūtra sur la répartition en correspondance des rétributions du bien et du mal » traduit par T'ien Sitsai entre 980 et 1001, Nj. 783: Tōk. XII, 8, 66 [désigné ici par Cht]. Un simple coup d'œil jeté sur le tableau comparatif des recensions (p. 14-19) suffit à montrer que Chg, entre tous les textes parallèles, est celui qui ressemble le plus à Kv; cependant, tout comme le traducteur de Ti, Gautama Dharmaprajña a éliminé le récit initial. Cht, au contraire, apparaît nettement comme apparenté de très près à T1, et cependant il a conservé le récit initial que T1 avait éliminé. Chacun de ces deux textes nous met en présence d'une recension particulière de Kv, caractérisée par des modifications dans le nombre et l'agencement des rubriques; tous les deux n'ont conservé de l'original que le sūtra proprement dit; cependant de brefs rappels jetés çà et là dans le texte prouvent qu'ils avaient connaissance aussi du commentaire explicatif conservé dans Kv.

Les fragments en langue koutchéenne découverts en Asie Centrale par la Mission Pelliot contiennent de la façon la plus imprévue plu-

sieurs feuillets d'un poème [désigné ici par K] qui se trouve être une version à la koutchéenne, c'est-à-dire libre et fidèle à la fois, de notre Karmavibhanga. Ici encore le poète de Koutcha s'est contenté, comme Gautama Dharmaprajña et T'ien si tsai en Chine, de reproduire le sūtra proprement dit; mais comme eux il a maintenu quelques indications qui suffisent à prouver qu'il connaissait aussi le commentaire, notamment la mention de Maitrajña (pour Maitrayajña, substitut de Maitrakanyaka), d'Ajātaśatru et de la stance prononcée à l'occasion des crimes et des remords de ce roi. L'agencement des rubriques assirme une ressemblance toute spéciale avec le texte suivi par Gautama Dharmaprajña, ressemblance qui confine à l'identité. Il ne serait pas surprenant que le traducteur chinois ait utilisé la recension de l'ouvrage qui circulait à Koutcha et sans doute dans l'Asie Centrale tout entière. Gautama Dharmaprajña (ou Dharmajñāna, en chinois K'iu t'an ta mo pan jo' aussi — po jo, ou encore jo na) était un Indien sinisé; il était le fils aîné d'un brahmane de Bénarès, Gautama Prajñāruci, qui était venu en Chine en 538 et y avait traduit 14 ou 18 ouvrages, sous la dynastie des Wei Orientaux. En 550, les Tsi Septentrionaux prirent la place des Wei; mais ils furent à leur tour remplacés par les Tcheou Septentrionaux en 557; Gautama était sans doute en faveur à la cour des Tcheou, car il fut, lui Indien de naissance, nommé gouverneur d'un district (celui de Yang sen). L'avènement de la dynastie Souei, qui chassa les Tcheou en 581, ne gâta nullement les affaires de Gautama; l'empereur Wen le manda près de lui, à sa capitale Tchang an, et c'est alors qu'il traduisit le sutra sur la rémunération des actes ; l'original dont il disposait était donc de provenance septentrionale plutôt que de provenance indienne.

Par un contraste qui met bien en lumière la popularité prodigieuse du Karmavibhanga, c'est l'extrémité opposée du monde indien qui apporte à ce texte une illustration inattendue. Le magnifique monument du Boro-Budur [désigné ici par Bb], à Java, qui traduit en images, aux yeux des fidèles, une suite d'ouvrages sacrés disposés en gradation ascendante sur le monument comme dans l'étude de la doctrine, consacre les 160 panneaux de la galerie inférieure à la représentation du Karmavibhanga. J'ai raconté ailleurs (Bibliography of Indian Archæology, published by the Kern Institute, Leyden 1931, Introd., p. 1-6), comment, en juillet 1928, au pied du stūpa, invité à chercher l'interprétation des reliefs encore inexpliqués de

cette galerie, enterrée depuis des siècles, depuis la fondation sans doute, pour parer à la poussée des matériaux trop lourds, j'avais pu, au premier examen des photographies prises pendant une exhumation de courte durée, reconnaître dans les sujets traités et jusque dans le libellé des inscriptions l'inspiration de ce Karmavibhanga que j'avais découvert sept ans auparavant, au Népal; minute incomparable où j'ai compris et senti toute la grandeur de l'œuvre accomplie par la civilisation indienne. La menace d'un écroulement précipité avait arrêté par bonheur les imagiers en plein travail; s'il restait quelques morceaux à dégrossir ou à parachever, on n'avait pas eu le temps aussi d'effacer sur chacun des panneaux les inscriptions grossièrement entaillées comme de vulgaires grassiti pour indiquer aux sculpteurs le sujet proposé. En face de données qui semblaient défier, à force d'aridité ou de monotonie, l'imagination et le ciseau, les artistes javanais se sont rabattus sur les à-côté du texte ; ils se sont amusés à des compositions de fantaisie, assurés que les moines sauraient donner aux pèlerins les explications nécessaires. Les moines se sont tus depuis des siècles, mais le texte qu'ils récitaient, disparu lui aussi, a ressuscité. Je me suis toutefois contenté prudemment de limiter mes références aux panneaux inscrits: je laisse à d'autres, plus compétents que moi et mieux doués pour la lecture des images, le soin d'établir une relation continue entre les 160 panneaux de Boro-Budur et les rubriques du Karmavibhanga. M. Krom, qui a prouvé sa maîtrise par les descriptions qu'il a données de tous les basreliefs par son magnifique ouvrage sur le Boro-Budur, voudra sans doute compléter son œuvre. La tâche ne va pas sans difficultés, car au témoignage incontestable des inscriptions subsistantes, la recension du Karmavibhanga qu'on lisait au Boro-Budur ne concorde ni avec notre original sanscrit, ni avec aucune des versions tibétaines, chinoises ou koutchéenne.

Le Karmavibhanga, autrement dit le Śuka sūtra sanscrit, marque, par rapport au Cūla Kammavibhanga pali et à la littérature qui en dérive, un soi-disant progrès dans l'application pratique de la loi du karman. La formule courante : « A chacun selon ses œuvres » résume tout ce chapitre fondamental de la doctrine bouddhique; mais ici les œuvres ne sont pas, comme dans la morale chrétienne, restreintes à la durée d'une seule existence, et leur conséquence n'est pas une éternité à peu près immuable de béatitude ou de damnation. Le karman est la résultante d'une série innombrable d'existences, et

ses effets s'exercent aussi sur une série innombrable d'existences à venir, à moins que la conquête du Nirvāṇa ne détruise à tout jamais la perspective de nouvelles transmigrations (c'est pour éviter la confusion entre des croyances si différentes que je n'ai pas traduit karman par « œuvre », et que j'ai préféré le terme d' « acte » moins susceptible d'égarer le lecteur). Le sūtra du Nikāya et de l'Āgama se bornait à une liste de 14 rubriques, celles-là même qui sont restées en tête de Kv et de toutes les rédactions parallèles ; encore faut-il observer que, si Kv et toutes les rédactions parallèles suivent un ordre uniforme dans l'agencement de ces 14 rubriques, le sūtra du Nikāya et celui de l'Agama placent au 9e rang la « petite situation », et au 10e la « grande situation » qui occupent respectivement le 11° et le 12° rang dans Kv et les parallèles, comme si chaque groupe voulait affirmer sa liberté de classement. Mais Nikāyas et Āgamas possèdent nombre d'autres sūtras, du type du Kimdada, qui enseignent les rapports nécessaires entre tel ou tel acte donné et ses conséquences d'outrevie<sup>1</sup>; l'Ekottara Āgama en particulier a une longue série de sūtras de ce genre aux chapitres xlin, xliv et xlv. La littérature inépuisable des Avadanas est une application du principe du karman à d'innombrables cas particuliers; actes « blancs » et actes « noirs », actes de mérite et de démérite amènent toujours le maître à démontrer par de nouveaux exemples la rigueur des lois du karman dans le détail minutieux de leur jeu. Les Vinayas qui ont incorporé les Avadanas, comme le Mahāvastu des Mahāsānghikas ou l'immense compilation des Mūla Sarvāstivadins, abondent en matériaux qui devaient fatalement provoquer des tentatives de classification si chères au goût indien. Le cadre consacré du Suka sūtra se prêtait sans effort à l'extension 2.

A quel moment cette édition amplifiée du Suka sūtra qui constitue le sūtra du Karmavibhanga a-t-elle pu être publiée ? La traduction chinoise de Gautama Dharmaprajña montre qu'à la fin du vie siècle l'ouvrage était admis comme canonique bien au delà des frontières de l'Inde. Il n'est guère douteux que, environ deux siècles plus tôt, le grand docteur du bouddhisme, Vasubandhu, tenait déjà le même ouvrage pour une autorité canonique. Dans son Abhidharma kośa, IV, 119, Vasubandhu s'exprime ainsi: « Le sūtra dit qu'il y a deux sortes d'actes, l'acte fait (kṛta) et l'acte aggravé (upacita) ». L'annotateur japonais Saeki (Kiokuga), héritier authentique d'une tradition continue qui remonte jusqu'à Hiuan tsang, indique ici que le sūtra visé est le Ye pao tch'a pie king « sūtra sur la dissérence de rétribution des actes ». C'est là exactement le titre chinois de la traduction du Kv due à Gautama Dharmaprajña; et c'est là en effet qu'un lecteur chinois ou japonais peut trouver cette division des actes. Nous qui disposons de l'original sanscrit, nous pouvons conclure que Vasubandhu se réfère au Karmavibhanga. Mais jusqu'ici nous ne pouvons pas remonter plus haut. J'ai cherché dans la vaste étendue du commentaire sur la Prajñāpāramitā composé par Nāgārjuna — et conservé seulement dans sa version chinoise, le Ta tche tou louen, — sans réussir à y trouver parmi tant de textes cités une référence au Karmavibhanga; le seul passage que j'aie pu relever où Nāgārjuna marque les rapports entre certains actes de péché et leurs conséquences dans une vie ultérieure (au milieu du chap. xxvII, éd. Taisho, vol. XXI, p. 233 b) se rattache à une autre tradition, peut-être celle qu'a suivie aussi le poète Śūra.

Il convient de noter au surplus que la Mahāvyutpatti (sorte de vocabulaire sanscrit-chinois-tibétain compilé au ixº siècle), dans une sorte de revue générale de la littérature canonique sous la rubrique: Saddharmanāmāni, § LXV éd. Sakaki, classe sous le nº 47 (entre l'Avaivartika sūtra et la Prajñā pāramitā Pañcaśatikā) le Karmavibhanga, et donne comme équivalents, en chinois A A Karmavibhanga, et, en tibétain, Las rnam par 'byed pa. L'équivalent tibétain est bien le titre que porte la version tibétaine du Karmavibhanga (cf. sup. p. 4); l'équivalent chinois ne correspond exactement à aucune des versions du Karmavibhanga, ni à aucun des textes traitant du même sujet.

Quant au commentaire inséré dans le texte, rien ne permet d'en

<sup>1.</sup> Il peut être intéressant de noter ici que, parmi les documents en écriture kharosthi recueillis par Stein à Niya et publiés en collaboration par Rapson-Senart-Boyer, (Kharosthi Inscriptions) se trouve sous le nº 511, p. 321, un fragment curieux sur ce thème.

<sup>2.</sup> On peut même affirmer que le sūtra du Nikāya et de l'Āgama contient en germe, ou peut-être en résumé, une partie des développements que le Karmavibhanga et les ouvrages du même type doivent amplifier. A propos de l'appabhoga (§ IX = § XI Kv.) et du mahābhoga (§ X = § XII Kv.) il mentionne une série de dons: anna « nourriture », pāna « boisson », vatha « vêtoment », yāna « véhicule », mālā « guirlande », gandha « parfum », vilepana « onguent », seyyā « couche », avasatha « logoment », padīpeyya « éclairage », āsana « siège », qui sont devenus presque tous des rubriques particulières dans Kv.: nourriture Kv. LXIX; boisson LXXII; vêtement LXVI; véhicule LXX; guirlande LXXIII; parfum LXXVI; logement LXXI; éclairage LXXV; siège LXVII.

préciser la date, mais aucun des nombreux textes qu'il cite n'implique une époque tardive. L'auteur dispose d'une littérature extraordinairement étendue, mais rigoureusement restreinte au Hinayana. Rien ne donne mieux l'idée de notre ignorance en matière d'écoles bouddhiques que la simple liste des références, contenues dans le commentaire. Le traité ajouté au texte du Kv (Up.) n'est pas moins riche que le commentaire lui-même et couvre à peu près la même littérature (Les chiffres romains sont ceux des § de Kv; les chiffres arabes ceux des pages de Up).

Āgama. — Śatavarga Āg., Karmavibhangasūtra, XVII. — Śatavarga Āg., Prasenajitsamyuktesu, Rājopakīrņake XXXVII. — Āg. Brāhmaņanipāte 156. — Ekottarika 153. — Ekottarikāgratāsūtra 157. — Ekottarika sūtra (sur les trois qui circulent masqués) 167. — Satavarga, Tāpasasūtra 157.

Nipāta. — Ŗddhipādaº 161. — Brāhmaņaº 155 (Koţu et Śela). Abhidharma. — Cakravartisūtra LXX, LXXXVI. — Cakravartisūtravibhanga LXXV. — Abh. Bālakānda sūtra 155. — Gotrāntarīyāņām Abhidharmasamyuktesu 167.

Vinaya. — XXXII (le maître et le disciple). — XXXV (Vinayāvadāna). — XXXVIII (id.) — Mahīśāsakā gotrāntarīya Vinaye XXXII. **—** 158.

Sūtra. — Agratāº 155, 161 (cf. Etadagraº). — Adhyardhasataka (Pūrna à Śūrpāraka) XXXII. — Ekottarika 153. — Ekottarikāgratāº 157. — Etadagraº 156. — Ugraº 162. — Upasthāpanakaº 161. — Karmavibhangaº XVII (du Śatavarga Āgama, adressé à Ānanda, l'équivalent du Mahāk<sup>o</sup> pali); — 154 (atraiva Karmavibhange); 163. — Kālika<sup>o</sup> I. — Govindaº 157 (Le Bouddha et Indra). — Catusparsadaº 161. — Cakravarti<sup>o</sup> XXXII (2 fois); LXX (Abhidharme C<sup>o</sup>) LXXVI (id.); Abhidharme Cakravartisūtravibhange LXXV. — Tāpasa (Śatavarge) 157. — Daksināº 163; Daksināvibhangaº XXXII. — Daksināvibhange sūtre 156. — Devatā LXVI. — Devāvatāra 150. — Dhanamjaya XXXII. — Nandika I; XIII; XIV. — Parinirvāņādio 156. — Pūrvāparāntakao VII; XXXIV. — Bakapratyekabrahma<sup>o</sup> II. — Bodhimūla<sup>o</sup> 160. — Brāhmaṇa<sup>o</sup> 155. — Mahādeva<sup>o</sup> 161. — Mahāparinirvāņa<sup>o</sup> 158; 159. — Mahāprātihārya<sup>o</sup> 157. — Mahasamājīya<sup>o</sup> 156. — Romaharşanīya<sup>o</sup> 158. — Velāma<sup>o</sup> 163. — Śākya<sup>o</sup> XIII. — Śivālaka<sup>o</sup> XXXII. — Śrāmaṇyaphala<sup>o</sup> XXIX. — Simha<sup>o</sup> LXIX; LXX. — Sūtra X; XII; XIII; XXXII (5 fois); LXII. Jātaka — Maitrāyajña XXXII. — Simha XVI. — Śyāmāka XXXII.

Śyāma XXXII (2 fois).

Gāthā. — XVI (= Udānavarga I, 17); — XXXII (= Ango. et Ekott<sup>o</sup>); XXXII (= Udānav<sup>o</sup> XXXI, 24-25). — XLVI (= Ud. XXVI, 6). - LXIV don de parasol (2 stances). - LXIX don de nourriture (3 stances). — LXXI go de Sumedhā. — LXXII don de boisson. — LXXIII don de guirlande. — LXXIV go de Karnesumana. — LXXV don de lampe. — 160 (= Dhammap. 178). — 161 (2 stances). — 166 (śāstra?).

Bouddhas autres que Śākyamuni. — Konāgamuni LXXI. — Dīpankara LXXV.

Autres personnages (généralement personnages d'Avadanas). — Ajātašatru XXIX; XXXII. — Anāthapiņdada XXXIX; 157. — Aniruddha XXXIV; XLVI; 154. — Arhat Λρυηγα (?) XLV. — Λέοκα 154. — Īśvara, de Campā XXXIII. — Utpalavarņā 159. — Upārista pratyekabuddha XXIV. — Uruvilvā Kāśyapa 157. — Sthavira Karņesumana LXXIII; LXXIX; 154. — Kātyāyana XXXII. — Kālodayin LIV. - Kotu 155. - Gavāmpati XXXII. - Gopaka XXXIII. - Ghoșila 157. — Cūdā Panthaka XIII. — Janghā Kāśyapa XLV. — Tagarasikhin pratyekabuddha XXXV; XXXVII. — Dharmadinnā LXXI. — Nandaka 161. — Padāśva rājaputra LXI. — Piņdola XXXII. — Pūrna XXXII. — Prasenajit XXXIX; XLIII; 157. — Bakula XLVI. — Bimbisāra 157. — Brahmāyu 157. — Bhāradvāja 157. — Mālinī de Campā LXXIII. — Mindhaka XXXV. — Maudgalyāyana XXXIV; XL; 157. — Vasistha 157. — Visākhā LXV; LXXI. — Śāriputra XXXIV; 157. — Sonottara XLV. — Śela 155. — Śrutasomă 153. — Śvabhrapada LIV. — Subhūti XXXIV. — Sumedhā LXXI. — Hillisāla XXXVII; XLIII.

Avadānas sans noms de personnages. Le pauvre de Śrāvastī [et Prasenajit] XXXIV. — Le pauvre garçon de Śrāvasti XXXVI. — Le tisserand de Śrāvastī XXXVIII. — Le pauvre de Śrāvastī qui renaît ver d'un taureau XLV. - Le fils de marchand à Śrāvastī gui tombe d'un arbre asoka XLII.

J'ai indiqué, quand je l'ai pu, dans les notes afférentes aux passages cités, les sources probables ou les textes apparentés. En dépit de ces recherches qui m'ont coûté de longs efforts, il est impossible de déterminer l'école à laquelle appartient le commentateur. Si des ressemblances assez fréquentes s'établissent entre le commentaire et les textes de l'école Mūla Sarvāstivādin, deux données décisives suffisent à exclure celle-ci. La mention d'un Satavarga Āgama, qui semble représenter ou contenir le Samyukta des autres écoles puisqu'il est

subdivisé en Samyuktas parmi lesquels figure un Prasenajitsamyukta, classé lui-même dans les Rois Divers (Rajopakirnaka) et où figure aussi d'autre part le Karmavibhanga lui-même, classé pourtant dans le Majjhima Nikāya en pali comme dans le Madhyama Āgama en chinois, - pose une énigme actuellement insoluble. Est-ce l'ensemble des Āgamas qui serait désigné comme « l'Āgama aux cent sections »? En tout cas ce nombre de sections qui serait attribué à l'Agama tout entier est inconnu par ailleurs, et ne répond pas aux divisions des Nikāyas ou des Āgamas. La légende de Maitrāyajña, qui est le morceau capital du commentaire et que malgré sa longueur le traducteur tibétain a reproduite tout entière, contre ses habitudes, nous éloigne également de toutes les écoles connues. Maitrayajña n'est autre que le personnage connu, célèbre même sous le nom de Maitrakanyaka dans les textes sanscrits, de Mittavindaka dans les textes palis. Le nom de Maitrāyajña, garanti, s'il en est besoin, par le tibétain et par le koutchéen, ne s'est jamais rencontré encore, et combien de rédactions nous possédons cependant de cette histoire édifiante racontée de plus en images sur les panneaux de Boro-Budur! Le nom de Konāgamuni, donné ici au Bouddha que les textes sanscrits appellent Kanakamuni (je ne l'y ai retrouvé que dans le Lankāvatāra sūtra), est encore une étrangeté qui déconcerte. Le commentateur cite une fois les Mahīśāsakas comme des gens « d'un autre nom de famille » (gotrāntarīya); la même expression est reprise par l'auteur du traité annexe à la dernière ligne de son ouvrage dans un passage obscur qui semble indiquer que le Karmavibhanga était classé par d'autres écoles dans les Abhidharmasamyuktas, genre de division dont nous ne savons rien non plus. Les lents progrès de nos connaissances permettront peut-être un jour de résoudre ces problèmes; tant de questions laissées en suspens nous donnent du moins une leçon d'humilité qui n'est point inutile en face des hypothèses hâtives et des constructions ambitieuses.

Il m'est agréable d'exprimer ici publiquement à mes éditeurs ma reconnaissance pour l'accueil qu'ils ont dès l'abord accordé à ce travail de science austère. La Caisse des recherches, au Ministère de l'Instruction publique, a bien voulu accorder à cette publication une subvention généreuse et soulager ainsi les Presses universitaires d'une partie d'un fardeau déjà pesant. Enfin l'Institut Kern, de Leyde, et le directeur de cet Institut, mon collègue et ami le Pr Vogel, ont

mis gracieusement à la disposition de mes éditeurs les clichés des quatre panneaux de Boro-Budur reproduits dans ce volume, et qui avaient été établis par la maison Van Leer & C°, d'Amsterdam. Je désire ajouter à ce relevé de mes obligations l'Imprimerie Durand, qui avait imprimé ma thèse de doctorat sur le Théâtre indien en 1890 et où j'ai retrouvé après un intervalle de quarante-deux années le même zèle et le même soin.

TABLEAU COMPARATIF

DES RECENSIONS DU Karmavibhanga ET DES PANNEAUX DE BORO-BUDUR

| Introdu      | Sanscrit Kv. S (Mss. A et B).<br>Introduction ; le Bouddha et Suka ; récit développé. |                                    | Introduction:   |              | Tibétain T <sup>2</sup> Kandjour Mdo XXVI, 464-481 [traduit par Feer] Introduction: simple indication, sans récit |                         | Fa tche (Tok. XIV, 6, 63)  Introduction: |         | (Tok. XII, 8, 66) Introduction: |                                   | K<br>Fragments d'un poème<br>en Koutchéen. |         | Pann | Bb.<br>caux de Boro-Budur- |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------|---------|---------------------------------|-----------------------------------|--------------------------------------------|---------|------|----------------------------|
|              |                                                                                       |                                    | I= Kv. S. 1     |              | I = Kv. S. 1                                                                                                      |                         | I≡ Kv. S I                               |         | dix                             |                                   |                                            |         |      |                            |
| 91           | vie courte.                                                                           | 1                                  | Kv. S. I<br>II  |              | kv. s. i                                                                                                          | 1=<br>II=               |                                          | 1       | actes ==                        | Kv. S. I                          |                                            |         |      |                            |
|              | · ·                                                                                   | II=                                |                 | III =        | H                                                                                                                 |                         |                                          | II      |                                 | II                                |                                            |         |      |                            |
| III          | abondance de maladies.                                                                |                                    | III<br>IV       | IV=          | 17                                                                                                                | III = 1V = 1            |                                          | III     |                                 | III                               |                                            |         |      |                            |
| IV           | peu de maladies.                                                                      |                                    | V B             | V =          | v                                                                                                                 | V = V =                 |                                          | v       | =                               | IV                                |                                            |         |      |                            |
| V            | disgracieux [A faiblesse]                                                             | V =                                |                 | V1=          | VI                                                                                                                | V = VI = VI             |                                          | 1 '     | ==                              | , <b>V</b>                        |                                            |         | 21   | Kv. S. V et VI             |
| VI           | gracieux.                                                                             | VI=                                | VI              | VII=         | VII                                                                                                               | VI = VII =              |                                          | VI      | ==                              | VI                                |                                            |         |      |                            |
| VII          | chétif personnage.                                                                    | VII =                              | VII             | VIII =       | VIII                                                                                                              | VII ==                  |                                          | VII     | =,                              | VII                               |                                            |         | 1    |                            |
| VIII         | grand personnage.                                                                     | VIII =                             | VIII            | IX =         | JX                                                                                                                | IX =                    |                                          | VIII    | =                               | VIII                              |                                            |         | 43   | VIII                       |
| IX           | basse naissance.                                                                      | IX =                               | IX              | X =          | X                                                                                                                 | X = X                   | IX                                       | IX      | ==                              | IX                                |                                            |         |      |                            |
| X            | haute naissance.                                                                      | X =                                | X               | X1=          | X<br>XI                                                                                                           | XI=                     | X<br>XI                                  | X       | =                               | X                                 |                                            |         |      |                            |
| XI           | petite situation.                                                                     | XI=                                | Χt              |              | X11                                                                                                               |                         |                                          | XI      | ===                             | XI                                |                                            |         |      |                            |
| XII          | grande situation.                                                                     | XII =                              | XII             |              | XIII                                                                                                              |                         | XII                                      | XII     | -                               | XII                               |                                            |         |      |                            |
| XIII         | mauvaise sapience.                                                                    | XIII =                             | XIII            | XIII = XIV = | XIV                                                                                                               | XIII =                  | XIII                                     | XIII    | =                               | XIIII                             |                                            |         |      |                            |
| XIV          | grande sapience.                                                                      | XIV =                              | XIV             |              |                                                                                                                   |                         | XIV                                      | XIV     | ==                              | XIV                               |                                            |         |      |                            |
| XV           | naissance infernale.                                                                  | XV =                               | ΧV              | XV=          | XV                                                                                                                | XV=                     | XV                                       | XV      | ==                              | XV                                |                                            |         |      |                            |
| XVI          | naissance animale.                                                                    | XVI =                              | XVI             | = IVX        | XVI<br>XVII                                                                                                       | XVI=                    | XVI                                      | XVI     | =                               | XVI                               |                                            |         |      |                            |
| <b>!</b>   . | — au monde des Trépassés.                                                             | 3/ 3/11                            | V 1711 A        | XVII ==      | AVII                                                                                                              | X VII ==                | XVII                                     | XVII    | -                               | XVII                              |                                            |         |      |                            |
| A            |                                                                                       | XVII=                              | XVII A<br>XVIII | XVIII=       | XVIII                                                                                                             | XVIII =                 | XVIII                                    | xvIII   |                                 | 37.137                            |                                            |         |      |                            |
| XVIII        | — des Asuras.                                                                         | XVIII ==                           |                 | X1X =        | XIX                                                                                                               | = XIX =                 | XIX                                      | XIX     | ==                              | XIX                               |                                            |         |      |                            |
| XIX          | — des hommes.                                                                         | XIX =                              | XIX             | XX =         | XX                                                                                                                | = XX                    | XX                                       |         | =                               | XX                                | début des fi                               | U       |      |                            |
| XX           | — chcz les dieux de la sphère du désir.                                               | XX=                                | XX              | XXI=         | XXI                                                                                                               | =12.7                   | XXI                                      | XX      |                                 | XXI                               |                                            | Kv.S XX |      |                            |
| XXI          | de la Forme.                                                                          | XXI=                               | XXI             | XXII=        | XXII                                                                                                              |                         | XXII                                     | 1       | =                               | XXII                              | II ==                                      | XXI     |      |                            |
| XXII         | Sans-Forme.                                                                           | XXII=                              | XXII            | XXII —       | AAII                                                                                                              |                         | AAH                                      | les and | ntaryas,                        | aissance dans<br>équivaut à<br>I. | III=                                       | XXII    |      |                            |
| XXIII        | acte fait, non aggravé.                                                               | =111XX                             | XXIII           | xxuu =       | XXX                                                                                                               | /XIII=                  | $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{X}$         | XXIII   | ==                              | XXXII                             | IV ==                                      | XXX     |      |                            |
| XXIV         | — aggravé, non fait.                                                                  | xxiv =                             | XXIV            | XXIV =       | $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{M}$                                                                        | XXIV=                   | XXXI                                     | XXIV    | ===                             | XXIII                             | V ==                                       | XXXI    |      |                            |
| XXV          | — fait et aggravé.                                                                    | XXV =                              | XXV             | XXV ===      | XXXII.                                                                                                            | =VXV=                   | XXXII                                    | XXV     |                                 | XXIV                              |                                            | XXXII   |      |                            |
| XXVI         | — ni fait ni aggravé.                                                                 | XXVI =                             | XXVI            | XXVI =       | XXIII                                                                                                             | AXVI co<br>dans le pays | du milieu.                               | XXVI    | =                               | XXV                               |                                            | XXVII   |      |                            |
| XXVII        | existence intégrale aux enfers, puis renais-<br>sance [B aux enfers].                 | XXVII ==                           | XXVII           | XXVII ==     | XXIV                                                                                                              | y / vii =               |                                          | XXVII   | =                               | XXVI                              | VIII =                                     | XXVIII  |      |                            |
| XXVIII       | existence de demi-durée aux enfers, puis<br>renaissance.                              | XXVIII =                           | XXVIII          | xxviii=      | XXV                                                                                                               | 77/III=                 |                                          | XXVIII  | =                               | XXVII                             | IX =                                       | XXIX    |      |                            |
| XXIX         | simple passage aux enfers, et renaissance immédiate.                                  | XXIX =                             | XXIX            | XXIX =       | XXVI                                                                                                              | 7/1X=                   |                                          | XXIX    | =                               | XXVIII                            | X ==                                       | XXIII   |      |                            |
| XXX          | naissance déterminée.                                                                 | $\mathbf{x}\mathbf{x}\mathbf{x} =$ | XXX             | XXX =        |                                                                                                                   | ZZZ =                   | XXIII                                    | XXX     | -                               | XXIX                              | XI =                                       | XXIV    |      |                            |
| XXXI         | naissance indéterminée.                                                               | XXX1 ===                           | XXXI            | XXXI =       | XXVIII                                                                                                            | $\chi \chi \chi \chi =$ | XXIV                                     | XXXI    | =                               | XXXIII                            | XII =                                      | XXV     |      |                            |
|              |                                                                                       |                                    | ļ               |              |                                                                                                                   |                         |                                          |         |                                 | 1                                 |                                            | 1       |      | )                          |

| Sansorit Kv. S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 'Tibétain T'<br>Kandjour Mdo XXVI, 434 464           | Tibétain T <sup>a</sup> Kandjour Mdo XXVI, 464-{5,  [traduit par Feer] | Chg. Trad. chinoise par Gautama Fatche (Tok. XIV, 6, 63).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cht.<br>Trad. chinoise par T'ien Si tsai<br>(Tok. XII, 8, 66)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | K<br>Fragments d'un poème<br>en Koutchéen. | Bb<br>Panneaux de Boro-Budur,                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| XXXII Concoction en pays étranger.  XXXIII d'abord malheureux, ensuite malheureux.  XXXVI d'abord malheureux, ensuite heureux.  XXXVI malheureux d'abord et ensuite.  XXXVII riche et avare [XXXVIII B].  XXXVIII pauvre et généreux [XXXVII B].  XXXVIII pauvre et avare [seulement dans la table de A; le § correspondant manque].  XXXIX riche et généreux.  XL vie épuisée, acte non épuisée. (ordre inverse XLI acte épuisé, vie non épuisée. (dans B, tables. XLII acte épuisé, vie non épuisée. (dans B, tables. XLII acte épuisé, vie non épuisée [le § correspondant manque dans le texte; cl. XLIIIbis ni acte épuisée, mérites épuisée [m. B].  XLIII vie épuisée, mérites épuisés [m. B].  XLIII vie épuisée, mérites épuisés [m. B].  XLIII vie épuisée, mérites épuisés [m. A].  XLVI — d'esprit, non de corps.  XLVI — de corps et d'esprit; [m. A].  XLVII — ni de corps, ni d'esprit.  XLVIII misérable, mais gracieux.  XLIX misérable, mais gracieux.  XLIX misérable, puant, estropié.  LI dix sentiers d'acte mauvais et croissance correspondante de dix états externes.  LIbis dix sentiers d'acte mauvais et croissance correspondante de dix états externes.  LIDis dix sentiers d'acte bons, et disparition correspondante de dix états externes [en A, pas de § correspondant].  LII attentat à la vie.  LIII prendre ce qui n'est pas donné.  LIV mensonge.  LVII grossièreté des paroles.  LVIII grossièreté des paroles.  LVIII grossièreté des paroles.  LVIII incohérence des propos.  LIX conviction.  LX violence.  LXII dix avantages à faire afijali aux caityas.  LXIII — adorer les caityas. | $\begin{array}{cccccccccccccccccccccccccccccccccccc$ | LXIV = LXIII                                                           | XXXII = Kv. S XXV XXXIII = XXVI XXXIV = XXXIII XXXV = XXXIV XXXVI = XXXVI XXXVII = XXXVIII XXXVII = XXXVIII XXXIX = XXXVIII XXXIX = XXXVIII XXXIX = XXXVIII XXXIX = XXXVIII XLII = XLIV XLIII = XLIV XLIII = XLIV XLIV = XLIII XLIV = XLIII XLIX = XLIIII XLIX = XLIIII I = XLIX LIII = L LIII = LI LIII = LI LIII = LI LIII = LV LVIII = LV LX = LVIII LX = LVIII LX = LVIII LX = LVIII LX = LXIII = LX LXI | XXXII = Kv. S XXXIV XXXII = XXXV XXXIV = XXXVII XXXV = XXXVII XXXVI = XXXVIII XXXVII = XXXVIII XXXVII = XXXVIII XXXVIII = XXXVIII XXXVIII bien fait de cœur et d'esprit, donne.  XXXIX id. ne donne pas. XL heureux de corps et d'esprit avec des mérites cf. XLVI Kv. XLI id. mais « sans mérites » cf. XLIII Kv. XLIII malheureux de corps et d'esprit, sans mérites. = XLVII XLIII vie courte, Passions longues, renaissance dans les mauvaises destinations. XLIV Passions courtes et vie longue. XLV Passions et vie courtes. XLVI Passions et vie épuisées; cf. Kv. XLII. XLVII Passions épuisées, vie épuisée; cf. Kv. XLII. XLVIII = XLVIII XLIX = XLIX + L L = LI LII = LIII LIII = LIII LIII = LIII LIII = LIII LIII = LIV LIV = LV LV = LV LV = LVI LVIII = LVIII LVIII = LVIII LVIII = LVIII LVIII = LIX LIX = LX LX = LX LXI = LX LXI = LX LXI = LX LXI = LXI LXI | XIII = Kv. S XXVI                          | 121 Kv. S LIX-LX<br>122 LXI<br>123 LIbis<br>124-126 LXIII |

| Sanscrit Kv. S (Mss. A et B).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Tibétain Ti<br>Kan Jjour Mdo XXVI, 434 464.                                                                                                                                                                                                                                                 | Tibétain T <sup>2</sup> Kandjour Mdo XXVI, 464-481 [traduit par Feer].                                                                                                                                                                                                                      | Chg. Trad. chinoise par Gautama Fa tche (Tok. XIV, 6, 63)                                                                  | Ght. Trad. chinoise par T'ien Si tsai (Tok. XII, 8, 66).                                                                                                                                                                                                                                     | K<br>Fragments d'un poème<br>en Koutchéen.                                           | Bb Panneaux de Boro-Budur,                                                                                                  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | LXXIII dix mauvais résultats de l'attentat à la vie.  LXXIV dix mauvais résultats du vol.  LXXV dix mauvais résultats de l'amour irrégulier.  LXXVI dix mauvais résultats du mensonge.  LXXVII trente-six maux résultant de l'alcool.  LXXVIII = Kv. S LXII                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                            | LXII — LXXI reprise sous forme négative de LI- LX pour définir les consé- quences des dix sentiers-d'actes bons; cf. T¹ LXIII-LXX.  LXXII - LXXVI = T¹ LXXIII- LXXVII = T¹ LXXVII  LXXVII = T¹ LXXVII                                                                                        |                                                                                      |                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | LXXIX = LXXIII  LXXX dix avantages à balayer le caitya.                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                            | $\begin{array}{c cc} LXXIX = & LXIII \\ LXXX = & T_1 LXXX \end{array}$                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                      |                                                                                                                             |
| LXIV dix avantages à l'offrande d'un parasol.  LXV — d'une cloche.  LXVI — d'un vêtement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | LXXXI = LXIV  LXXXII = LXV  LXXXIII dix avantages                                                                                                                                                                                                                                           | LXV = Kv. S LXIV $LXVI = LXV$ $LXVII = LXVI$                                                                                                                                                                                                                                                | LXVI = Kv. S LXIV LXVII bannière ef. T <sup>1</sup> LXXXIII.                                                               | LXXXI = LXIV<br>LXXXII = LXV                                                                                                                                                                                                                                                                 | XXVII = Kv. S LXVI                                                                   | 127-130 Kv. S LXIV<br>131-134 LXV                                                                                           |
| LXVII — d'un siège.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | à donner une bannière.<br>LXXXIV douze avantages                                                                                                                                                                                                                                            | LXVIII= LXXIV                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                            | LXXXIII = T <sup>1</sup> LXXXIII  LXXXIV douze avantages                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                      | 135-137 LXVI                                                                                                                |
| LXVIII d'un récipient.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | = LXVI $LXXXV = LXXIV$ $LXXXVI = LXXIII$                                                                                                                                                                                                                                                    | LXIX = LXXIII                                                                                                                                                                                                                                                                               | LXVIII= LXV                                                                                                                | $ \begin{array}{ccc} \text{comme } \mathbf{T}^{\mathbf{i}} = & \mathbf{L}\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{V}\mathbf{I} \\ \mathbf{L}\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{V} = & \mathbf{L}\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{I}\mathbf{V} \end{array} $                                                 | XXVIII = LXVIII                                                                      | 138-140 LXVIII                                                                                                              |
| LXIX — — de nourriture.  LXX — — d'un moyen de transport [A de sandales].                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | LXXXVII = LXXV LXXXVIII = LVXVI LXXXIX dix avantages à donner de la musique. XC dix-huit avan-                                                                                                                                                                                              | LXX = LXXV  LXXI = LXXVI  LXXII tambour  cf. T¹ LXXXIX.                                                                                                                                                                                                                                     | LXIX = LXVIII                                                                                                              | $\begin{array}{lll} LXXXVI = & LXXIII \\ LXXXVII = & LXXV \\ LXXXVIII = & LXXVI \\ LXXXIX = & T^1 LXXXIX \end{array}$                                                                                                                                                                        | XXIX = LXIX  XXX sandales cf. T <sup>1</sup> XCII; T <sup>2</sup> LXXV; Ghg LXXII.   | 141-143 patākā Kv. S. om.<br>mais cf. Tł LXXXIII, Chg.<br>LXVII, Cht. LXXXIII.                                              |
| LXXII dix avantages à l'offrande d'un abri.  LXXII — — de boisson.  LXXIII — — d'un fruit [A om.:  pas de § correspondant].  LXXIII dix avantages à l'offrande d'une guirlande.  LXXIV — — d'une fleur.  LXXV — — d'une lampe.  LXXVI — — de parfums.  LXXVII dix qualités de l'entrée en religion.  LXXVIII — de la résidence dans la forèt.  LXXIX — à vivre d'aumônes.  LXXX dix assurances. | tages à faire un caitya.  XCI = LXVII  XCII dix avantages à donner des sandales [cf. LXX A].  XCIII = LXVIII  XCIV = LXIX  XCV = LXX  XGVI = LXXI  mais ici « avantages nombreux » au lieu de « dix ».  XCVII = LXXII  XCVIII = LXXVIII  CC = LXXVIII  CC = LXXX  puis conclusion du sūtra. | LXXIII faire un caitya cf. T¹ XC.  LXXIV = LXVII LXXV sandales cf. T¹ XCII.  LXXVI = LXVIII LXXVII = LXIX  LXXVII = LXXI  LXXVIII = LXXI  LXXXX = LXXVII  LXXXX = LXXII  LXXXI = LXX  LXXXII = LXXVIII  LXXXII = LXXVIII  LXXXII = LXXVIII  LXXXII = LXXVIII  LXXXII = LXXIX  LXXXIV = LXXX | LXXI = LXIX LXXII sandales cf. T¹ XCII.  LXXIII fleur parfumée LXXIV + LXXVI LXXIV = LXXV LXXV = LXII Conclusion du sūtra. | XC dix-huit avantages à célébrer un sanctuaire à reliques.  XCI = LXVII XCII = T¹ XCII XCIII = LXVIII XCIV = LXIX XCV = LXX XCVI = LXXI mais « avantages nombreux » comme T¹ XCVI.  XCVII = LXXII XCVIII = LXXII XCVIII = LXXVIII C = LXXVIII C = LXXXIX CI = LXXX puis conclusion du sūtra. | Fin des fragments.  Autre fragment.  y == LXXIV  un autre ouvrage  commence ensuite. | 144-147 LXIX 150-151 LXX B + A cf. T¹ XCH, T² LXXV, Chg. LXXII, K. XXX.  152 LXXIV 154 LXXIII 156 LXVII 157 (ct 158 P) LXII |

### MAHĀKARMAVIBHANGA

OM NAMO BHAGAVATE MAÑJUŚRIYE KUMĀRABHŪTĀYA

Sankhakṣirendukundasphaṭikahimadalakṣaumasubhrābhragaurais ¹ cañcatspaṣṭāṭṭahāsair gaganatalagatais chattrapankty [ātapatraiḥ] stavyair bhūr bhāti yasya tridasanaragarutsiddhagandharvajuṣṭaiḥ prahvās tam sarva eva praṇamata satatam Buddham Ādityabandhum.

divyais candanacūrņamisranikarair mandānilodbhāsitair vīṇāveṇumṛdaṅgadundubhiravair gandharvagītisvaraiḥ yo jātaḥ kṣitipālakaḥ pracalayan kṛtsnaṁ trilokālayaṁ sarvajñāya niruddhasarvagataye Buddhāya tasmai namaḥ.

Bhagavatā sūtram bhāṣitam.

Evam mayā śrutam ekasmin samaye Bhagavān Śrāvastyām viharati sma. Jetavane Anāthapindadasyārāme. atha Bhagavān pūrvāhņe nivāsya pātracīvaram ādāya Śrāvastyām pindāya prāvikṣat. ²sāvadānam Śrāvastyām pindopacaraṇam. yena Śukasya ³Māṇavasya Taudeyapu-

1. Le texte de la première stance est défectueux. A la 2º ligne, A. lit :  $ca\bar{n}caspaṣt\bar{a}$   $ih\bar{a}sair$  et indique une lacune après  $pankty^o$ ; à la 3º ligne, ms.  $bh\bar{u}bhr\bar{a}tri$ .

2. Sāvadānam est l'équivalent sanscrit du pali sāpadānam. La Mhvy. 8567 traduit sāvadānam en tibétain par mthar éhags et en chinois par 以 太 « dans l'ordre de succession ». La forme et la signification restent obscures, en sanscrit comme en pali.

3. A écrit toujours manava et Todeya. Le nom de Śuka est, dans les textes palis, Subha. Les deux formes dérivent sans doute d'un original ardhamāgadhī Sua. développé en Suva, et par la permutation constante du v et du b, Suba; pour l'alternance bh pali — b sanscrit, cf. p. ex. bhusa et busa, bhisa et bisa, et patisambhidā en face de pratisamvid. Pour Suka comme nom de personne, il suffit de rappeler le Suka du MahāBhārata, fils de Vyāsa (né de sa semence à la vue de Ghṛtācī transformée en perruche (en pracrit jaina Suya; cf. p. ex. Jñātadharma°, 1, 5).

Quant à l'appellation de Taudeya (Taudeyya), elle comporte deux interprétations. D'après le commentaire pali sur Dhammapada 195-196, Todeyyagāma est une étape sur la route qui va de Sāvatthi à Bénarès; on y montrait un caitya de pierre qui avait

trasya niveśanam tenopasamkrāntah . tena khalu punah samayena Śukasya Māṇavasya Taudeyaputrasya niveśane Śaṅkhakuñjaro goṇi-kāstṛte paryaṅke niṣaṇṇaḥ. ¹aśmantakopadhānāyām kāmsyapātryām śālimāmsodanam bhuṅkte. Bhagavān adrākṣīt Śaṅkhakuñjaram goṇikāstṛte paryaṅke niṣaṇṇam aśmantakopādhānāyām kāmsyapātryām paribhuñjānam. adrākṣīt Śaṅkhakuñjaro Bhagavantaṁ dvāramūle gatvā² ca punar bukkati. atha Bhagavān Śaṅkhakuñjaram etad avocat. etad api te Śaṅkha [cittaṁ]³ na damayati yad asi bhokārād bukkāram āgataḥ⁴. evam ukte Śaṅkhakuñjaro 'tiśayitaroṣaś caṇḍibhūto 'nāttamanā goṇikāstṛtāt paryaṅkād avatīryādhastāt paryaṅkasya dārusyandanikāyām ⁵niṣaṇṇaḥ. tena khalu punaḥ samayena Śuko Māṇavas

remplacé un caitya d'or que le Bouddha avait fait apparaître et qui s'était maintenu sept jours dans l'air. C'est à Todeyyagama et à cette occasion que le Bouddha avait prononcé le Ghațikāra sutta du Majjhima. Pāṇini IV, 3, 94 enseigne: TūdiŚalātura-VarmatiKūcavārād dhak chan dhanyakah; c'est-à-dire que les dérivés de ces quatre noms de lieu sont Taudeya, Śālāturīya, Vārmateya, Kaucavārya. Et de fait les commentateurs palis sont d'accord (Papañcasudani sur Subhasutta de Majjhima nº 99, éd. du Siam II, 405 : Todeyyaputto ti Tudigāmanivāsino, et sur Cūlakammavibhangasutta (aussi Subhasutta) de Majjhima nº 135, éd. de Siam III, 648: so kira Sāvatthiyā avidūre Tudigāmo nāma atthi . tassa adhipatittā Todeyyo ti sankham gato; glose exactement identique dans Sumangala vilāsinī sur Subhasutta de Dīgha no 10, éd. de Siam I, 437; Manorathapūranī sur Anguttara II, 180: Tudigāmavāsikassa) pour considérer ce nom comme dérivé d'un nom de lieu. — Mais le Ganapatha sur P. IV, 1, 123 connaît un nom de personne Tuda (Śubhrādi, nº 52) dont, en vertu de cette règle même, le dérivé patronymique est Taudeya. — Le nom d'un brahmane Todeyya reparaît dans plusieurs récits canoniques, p. ex. Samyutta IV, p. 121 (à Kāmaṇḍā), Majjhima nº 98 = Sūtranipāta, prose du Vāsetthasutta (à Icchānankala), Dīgha XIII introd. (à Manasākata), et Pārāyana vers 1088-1091 où Todeyya est un des disciples du brahmane Baveri et intervient le neuvième pour interroger le Bouddha. — L'Anagatavamsa pali, dérivé d'ailleurs de sources sanskrites, dans sa recension B (cf. Minayev dans Journ. Pali Text Soc. 1886, p. 37), nomme dans une liste curieuse des Bouddhas à venir Subha Todeyyabrāhmaņa au huitième rang.

- 1. A. asmattaropo et de même deux lignes plus bas (cf. inf. note sur syandanikā).
- 2. A. omūlesvāgatvā.
- 3. Il faut sans aucun doute rétablir ici cittam; cf. inf. VIII et pass.
- 4. Le texte pali de la Sumangala vilāsinī (comm. ad Subhasutta du Dīgha N., Introd., éd. de Bangkok) éclaircit cette phrase: Tato nam Bhagavā avoca: Todeyya tvam pubbe pi mam bho bho ti paribhavitvā sunakho jāto idāni pi bhukkāram katvā avūcim gamissasī ti. « Et le Très Saint lui dit: Todeyya, dans le temps tu me faisais: bho! bho! pour m'insulter; te voilà né chien, et maintenant tu me fais bhuk! bhuk! Tu iras en enfer! ». Bhuk représente l'aboiement du chien comme le hou! hou! de chez nous.
- Chs. traduit bien: « De rudoyer 氏 tu en es venu à aboyer 床 ».
- 5. Le mot syandanikā paraît avoir embarrassé les interprètes. Chb traduit : « Il

Taudeyaputro bahir gato 'bhūt kenacid eva karaṇīyena. athāgacchac Chuko Māṇavas Taudeyaputraḥ. adrākṣīt Śuko Māṇavas Taudeya-

descendit du matelas de son lit et alla en bas du seuil de la porte » 📙 🗒 🔭 . — Cht « Il quitta la place où il était et s'en alla sous un siège de santal » 描 檀 座 下, ce qui suppose une lecture candanikāyām. — La traduction du Sukasutra dans le Madhyama Agama Tok. XII, 7, 16, a: « Il descendit de sa litière et s'en alla près du tas de bois » 🛣 . Pourtant le mot syandanikā est connu par ailleurs: PW l'enregistre avec une référence au Rāmāyana III, 53, 56 (de l'éd. Gorresio = 47, 45 de l'éd. Bombay). Sītā menace son ravisseur de la vengeance que Rāma saura tirer et compare dédaigneusement Rāvana avec son époux: « Il y a entre toi et lui autant de différence qu'entre un ruisseau et l'Océan » (yad antaram syandanikāsamudrayoh); syandanikā doit donc désigner un tout petit cours d'eau. La trad. donnée par Cht « un siège de santal » atteste que certains mss. avaient substitué à ce mot la forme candanikā que l'interprète n'a pas su comment traduire, mais ce mot candanikā, ignoré en sanscrit, est bien connu en pali. Le Dict. pali de la P. T. S. le rend par: « a pool at the entrance of the village (usually, but not necessarily, dirty) » et donne une longue série de références qui sont insuffisantes pour préciser le sens. Le mot est en général accolé à un autre mot, oligalla, qui est également obscur. Pourtant un passage du Visuddhimagga p. 343 est nettement en contradiction avec la trad. du Dict. pali; le texte énumère toutes les saletés et les ordures qui encombrent la porte de la maison : tam tam qehadvaram patva macchadhovana — mamsadhovana — tanduladhovana — khelasimahānika — sunakhasūkaravaccādīhi sammisāni kimikulāni nīlamakkhikaparikinnāni oliqallāni ceva candanikatthānāni ca datthabbāni honti: « En arrivant à la porte d'une maison ou d'une autre, la vue tombe fatalement sur les oliquella et les emplacements du candanik $\bar{a}$ où les vers et les mouches se mêlent aux eaux de lavage du poisson, de la viande, du riz, avec les crachats et les morves, avec les crottes des chiens, des porcs, etc. ».

On peut serrer davantage le sens. Et cependant par une étrange fatalité la plupart des textes palis donnés en référence n'ont pas de correspondants connus en chinois, et dans le cas bien rare où le texte correspondant existe en chinois les interprètes embarrassés semblent avoir laissé de côté le mot. Dans le sūtra Madhyama Āgama Tok. XII, 7, 46ª col. 16 qui correspond au Latukikopama sutta du Majjhima Nikāya I, 448, et où reparaît une énumération analogue à celle du Visuddhimagga ci-dessus, il semble bien que les caractères keou tou 溝 濱 correspondent à candanikā, keou 溝 signifie « fosse, rigole »; la Mhvy. 5126 et 6530 l'emploie pour traduire parikhā « fossé d'enceinte » ; tou l'édésigne un canal destiné à l'arrosage des champs. — Dans le sūtra du Samyukta Agama XIII, 3, 76ª qui répond au Brāhmanasutta de Samyutta V, 361, au cours d'une énumération analogue (« va droit devant toi ; n'évite ni humeurs, ni précipice, ni troncs d'arbre, ni épines, ni candanikā, ni oligalla ») le chinois a 🎁 kien en regard de candanikā; kien ill désigne un cours d'eau resserré, un ruisseau Dans le Vacchagotta sutta de l'Anguttara I, 161, candanikā et oliqalla sont les endroits où on déverse les eaux de vaisselle et où grouille la vermine; le sutra correspondant se trouve dans les deux versions du Samyukta Tok. XIII, 2, 21ª et 5, 84b, mais les deux traducteurs se

MAHĀKARMAVIBHANGA

putras Śankhakuñjaram adhastād dārusyandanikāyām prapatitam. dṛṣtvā — janam āmantrayate. Kena vo yuṣmākam Śankhakuñjaraḥ

contentent de dire: « la où l'on jette les eaux de lavage de la vaisselle et les résidus de nourriture ».

Il ressort de tous ces exemples que candanikā est exactement ce que nous appelons « le ruisseau », la rigole plus ou moins profonde par où s'écoulent les eaux ménagères au-devant de la maison. Le mot est donc une simple déformation du sanscrit syandanikā, déformation voulue, consciente, d'intention ironique : les puanteurs du ruisseau évoquaient par antiphrase le parfum du santal.

Quant à l'expression composée  $d\bar{a}$ ru-syandani $k\bar{a}$  « le ruisseau (la rigole) en bois », on en a le parallèle dans le Vinaya pali, Cullavogga V, 17, où sont réunies les prescriptions relatives au bain des moines. « Les Mendiants se baignaient partout dans le jardin et le jardin était tout fangeux. On en fit rapport au Très Saint. « Je vous permets, Mendiants, la candanikā », dit-il. La candanikā était à ciel ouvert; les Mendiants étaient gênés pour se baigner. « Je vous permets, Mendiants, dit-il, trois sortes de murs à l'entour: mur en briques, mur en pierre, mur en bois  $(d\bar{a}ru)$  ». Suit une prescription relative au pavage du fond (santhāra), qui peut être fait également en briques, en pierre, ou en bois. La syandanikā (pali candanikā) était donc 1º la rigole d'évacuation des eaux ménagères qui partait de la cuisine pour rejoindre le ruisseau; 2º le ruisseau lui-même, c'est-à-dire la tranchée creusée dans la rue au long des maisons. La rigole domestique pouvait être tout entière en bois, creusée dans du bois plein ou formée de lattes assemblées, ou être revêtue de boisage pour empêcher les terres d'être entraînées par l'eau; le Japon contemporain montre encore partout, dans les grandes cités comme dans les villages, ces tranchées boisées, tantôt à ciel ouvert, tantôt couvertes avec des dalles de pierre. Leur existence dans l'Inde ancienne est attestée par la Sukranīti I, 352:

### kuryān mārgān pārśvakhātān nirgamārtham jalasya ca

« Il faut faire, pour l'écoulement des eaux, des conduites creusées sur les côtés (de la rue) ». M. Binode Behari Dutt, à qui j'emprunte cette citation, rapporte en outre dans son livre vraiment remarquable: Town Planning in Ancient India, Calcutta, 1925 — un des meilleurs travaux publiés dans l'Inde au cours de ces dernières années — un passage d'un livre récent que je n'ai pas pu consulter directement, Town Planning in Ancient Deccan, par M. Venkataram Ayyar, passage qui semble écrit à dessein pour éclairer la question de la syandanikā-candanikā. « As in other cities so also in Vanji the ditch encircled the walls of the city. The water from the palace, public halls, and private residences fell into this ditch by means of a conduit sluice known as Tumbu. The conduit-pipe discharged the water of the city into the ditch near the entrance gate where it was covered over with a stone culvert. By such a drainage system, the water used in private homes for domestic and bathing purposes, was conducted by pipes into the main conduct which poured its contents into the ditch. Those who could afford the expense had separate baths specially constructed for them in such a manner that water might be filled in or let out of such baths at their pleasure. When they had finished bathing, they opened the outlet of the baths which emptied water into the drain which led to the ditch outside ».

Observons encore que dans le récit correspondant en pali, Sumangala vilāsinī, éd.

kimcid uktaḥ. Ko 'smākam madhye madīyaputram Śankhakuñjaram kimcid vakṣyati. api tv āgato 'bhūt śramaṇo Gautamaḥ. dvāramūle

siamoise I, 437 (récit très étroitement apparenté à notre texte) le chien mécontent va se coucher dans les cendres à l'intérieur du fourneau (uddhanantare chārikāya nipanno); ici encore l'obscurité du terme candanikā paraît avoir décidé le narrateur à lui substituer un autre mot, et une autre chose, plus facilement intelligibles.

Le mot syandanikā avait déjà attiré l'attention du Rév. Richard Morris; dans la série des Notes and Queries où se rencontrent tant d'indications importantes, à propos du mot ekodibhāva (Journ. Pali Text. Soc. 1885, p. 35), dont il propose d'ailleurs une interprétation fausse, il est amené à citer le mot oligalla, et oligalla attire candanikā dont il est presque inséparable. Il signale l'usage du mot syandanikā dans un passage du Saddharma Puṇḍarīka (chap. vī, éd. Kern-Nanjio, p. 144, l. 10) que d'ailleurs il connaît seulement par la traduction de Kern (Sacr. Books, vol. XXI), et il écrit: « A very good instance of this Sanskritizing process [la marotte des Palisants de cette époque!] in the Saddharma Puṇḍarīka (pp. 142, 146, 395) which has escaped the keen eye of Prof, Kern, is seen in syandanika [corr. °kā, que donne bien le texte sanscrit imprimé] -qūthodilla (var lect. -odigilla, odigalla) translated by « gutters and dirty pools\* ».

Prof. Kern acknowledges his rendering of gūthodilla is conjectural. Here we may call in Pali to throw some light upon the whole compound syandanika. Not seldom we find the Pali terms candanikā and oligalla occurring together (see Anguttara Nikāya, III, vi, 8; Milinda Pañha, p. 220; Sabbāsava Sutta), the former meaning, according to the Abhidhānappadīpikā, 'a dirty pool at the entrance of a village', the latter 'a dirty pool near a village'. The Pali candanikā is probably to be referred to a more original candanikā, from the root cand, and signifies a turbid pool, or one liable to become so on account of not being inclosed (see Thera Gāthā, l. 567; Cullavagga, V, 17, 1). Buddhaghosa defines it as asucikalalakūpo. The sanskrit syandanikā, according to the lexicographers, does not mean a tank, well, or pool, but 'a drop of saliva', and the meaning 'gutter' given to it by Prof. Kern is deduced by him from the root syand (cf. syandana, oozing water). It is one of those words that may be restored to its primitive form since it is in fact a clever Sanskritizing of Pali candanikā.

Morris discute ensuite le terme gūthodilla associé à syandanikā dans le texte du Saddharmapundarīka. Udilla serait une « sanscritisation » [une de plus] faite sur le pali oligalla, qui pourrait être une altération de allagalla, « from alla ' wet ' = ulla, olla, well-known prakrit forms, sanskrit ārdra) 'swampy, marshy 'and galla = sanskrit garta, prakrit

\*Burnouf qui n'avait pas rencontré le mot dans le premier des mss. sur lequel il traduisait et où il est omis, n'a rien naturellement qui puisse y correspondre dans sa traduction; mais dans ses notes sur le chapitre vi (p. 385), il observe que « les deux mss. de Hodgson, qu'il a pu consulter depuis », lisent syandanikā devant gūthodillam « ce qui ajoute à la précision de l'idée, car syandanikā peut répondre au sanskrit syandinī et signifier « salive ». — Aucune des trois traductions chinoises du Saddharma puṇḍarīka n'apporte d'éclaircissement sur ce passage; elles se contentent toutes trois d'écrire : « sans ordures ».

P. S. — M. Grierson, à qui cette note a été communiquée en manuscrit, me signale que syandanikā survit encore en hindi comme mot tatsama, et qu'il est enregistré dans le dictionnaire de la Nāgarī Prachārinī Sabhā, le Hindī Śabda Sāgara, p, 3736, avec le sens de « salive », « petit ruisseau » et « conduite d'eau, rigole (nahar) »,

La syandanikā est sans doute le terme original dont l'équivalent chinois est rendu par « aqueduc » dans Chavannes, 500 Contes, nº 409 (Avadāna d'Āmrapālī).

'vasthitam tam ittham bukkati. tam enam śramano Gautama evam āha. etad api te Śankha na damayati yad asi bhokārād bukkāram āgatah. evam ukte Śankhakuñjaro 'tiśayitakupitaś candībhūto 'nāttamanā gonikāstrtāt paryankād avatīryādhastāt paryankasya dārusyandanikāyām nisannah. atha Sukah (kro)dhābhisaktah kupitas caṇḍībhūto 'nāttamanā goṇikān 1 niṣkramya yena Jetavanam Anāthapindadasyārāmas tenopasamkrāntah, tena khalu punah samayena Bhagavān anekasatāyām bhiksuparsadi purastān nisanņo dharmam deśayati. adrākṣīd Bhagavān Śukam Māṇavakam Taudeyaputram dūrād evāgacchantam. dṛṣṭvā ca punar bhikṣūn āmantrayate sma. paśyata yūyam bhiksavah Śukam Māṇavam Taudeyaputram ita evagacchantam. Evam bhadanta. Sacec Chuko Manavas Taudeyaputro 'smin samaye kālam kuryāt. yathā bhallo niksiptah<sup>2</sup> evam kāyasya bhedāt param maranād apāyadurgativinipāte 'vicau narakesūpapadyeta. tathā hy anena mamāntike cittam pradūsitam. cittapradūsanād dhetor evam iha [ke] satvāh kāyasya bhedāt param maraṇād apāyadurgatyavīcau narakeṣūpapadyante. Athānyatamo bhikṣus tasyām velāyām gāthām bhāsate sma.

pradustacittam dṛṣṭvaiva ekatyam iha pudgalam etam artham vyākārṣīc Chāstā bhikṣugaṇāntike. idānīm batāvikṣepam kālam kurvīta māṇavaḥ narakeṣūpapadyeta cittam hy etena dūṣitam. yathā hy ucitam ³ nikṣiptam evam eva Tathāgate cittapradūṣaṇād dhetoḥ satvā gacchanti durgatim.

adhiksepya Māṇavas Taudeyaputro yena Bhagavān tenopasamkrān-

gadda 'well, pit'». Et il ajoute sagement: « But all this is by way of conjecture ». Pour ajouter une conjecture de plus, je signale que, d'après un informateur hindou venu de Madras (M. Venkatachalpati), le télougou a odagalavādu pour désigner « le nettoyeur, le boueux » (où vādu est un simple suffixe d'emploi analogue à wāla de l'hindoustani). Le tamoul possède aussi le mot odugāl pour désigner une « conduite d'eau », comme me l'indique mon collègue Jules Bloch.

Enfin la substitution de  $ch\bar{a}rik\bar{a}$  « les cendres » dans le récit pali à  $syandanik\bar{a}$  de la rédaction sanscrite peut remonter à une confusion entre  $ks\bar{a}ra$  « caustique » et ksara « coulant ».

- 1. Sic ms.; Cht et Chb ont: « il sortit de Che wei (= Śrāvasti) », texte qui s'impose.
- 2. Cht de même. Chs et Chb emploient la comparaison classique du bras ployé qui se détend.
- 3. Ucita correspond ici à durita de la stance symétrique inf. p. 29. Cht qui a ces deux groupes de stances n'a pas traduit ici la comparaison; mais il l'a conservée dans la stance symétrique. Chb n'a pas ces stances.

tah<sup>4</sup>. upasamkramya Bhagavatā sārdham sukhasambhāvanāyām <sup>2</sup> samrajanīyām vividhām kathām vyatisāryaikānte nisanņah Śuko Māņavas Taudeyaputro Bhagavantam idam evāvocat. āgato Bhagavān Gautamo 'smākam niveśanam. āgamane Bhagavatā Gautamena Śankhakuñjaraḥ kimcid uktah. Ihāham Māṇava pūrvāhņe nivāsya pātracīvaram ādāya Śrāvastyām piņdāya prāvikṣat3. sāvadānam Śrāvastyām piņdopacaranam. yena bhavato 4 'tra nivesanam tenopasamkrāntah. upasamkramya dvāramūle 'vasthitah. tena khalu punah samayena Sankhakuñjaro gonikāstrtamañcake 'dhirūdho 'smantakopadhānāyām 5 kāmsyapātryām śālimāmsodanam paribhunkte. adrākṣīt Śankhakunjaro mām dvāramule 'vasthitam drstvā ca punar bukkati. tam enam evam vadā[mi. etad api te6] Śankha na damayati yad asi bhokārād bukkāram āgatah. evam ukte Śankhakuñjaro 'bhisaktah kupitas caņdībhūto 'nāttamanā goņikāstṛtāt paryaṅkād avatīryādhastāt paryankasya dārusyandanikāyām nisannah, kim punar Bhagavān Gautamah Śankhakuñjarasyāsmākam pūrvasyām jātam jānīte. Alam Māṇava tiṣṭha mā etam artham pariprākṣīt7. mā te bhaviṣyati āghātaś cākṣāntiś ca cetaso daurmanasyam. dvir api trir api Śuko Māṇavas Taudeyaputro Bhagavantam etad avocat. kim8 punar Bhagavan Gautamo 'smākam Śankhakunjaram pūrvikāyām jātam samjānīte. Alam Māṇava tiṣṭha mā mām etam artham pariprākṣīt. mā ihaiva ca te bhavisyaty āghātas cākṣāntis ca cetaso daurmanasyam. anātha 9 tvam Māṇava yāvad dvir api trir apy etam artham nā..... Māṇava śṛṇu sādhu ca suṣṭhu ca manasi kuru. bhāṣiṣye. yas te Māṇava pitā Taudeyah sa esa kāyasya bhedād dhīnāyām śvayonāv upapannah. Tad bho Gautama evam bhavisyati.asmākam pitā ya10 istayajña āhitāgnir ucchritayupah sanniyate 11 kayasya bhedat subhre brahmaloke upapanno bhavisyaty. anenaiva te Manava manabhimanena pita Taudeyo mahadānapatih śvayonāv upapannah, pitur Māṇava yadi me bhāṣitam na

- 1. A bhavantopasamkrāntah.
- 2. Sic A. Probablement sammodanīyām.
- 3. Sic A.
- 4. A bhagavato.
- 5. A asmattaropo, ut sup.
- 6. Lacune dans A.
- 7. Sic A, et de même infra.
- 8. A om.
- 9. Le passage est corrompu; j'ai suivi dans ma traduction le texte de Cht.
- Io. A yonau.
- 11. Sic A. Peut-être il faut rétablir samjñāyate.

śraddadhāsi tena hi tvam Māṇava yena te niveśanam tenopasamkrama. upasamkramya Śańkhakuñjaram evam vada. saced bhavāñ Chańkhakuñjaro 'smākam pūrvikāyām jātaḥ pitābhūt Taudeyo 'dhiroha goṇikāstṛtam paryaṅkam. adhirokṣyati. adhirūḍham caivam vada. saced bhavāñ Chaṅkhakuñjaro 'smākam pūrvikāyām jātaḥ pitābhūt Taudeyaḥ paribhuñjīta bhavān. aśmantakopadhānāyām kāmsyapātryām śālimāmsodanam paribhokṣyate. bhuktavantam enam vada. saced bhavāñ Chaṅkhakuñjaro 'smākam pūrvikāyām jātaḥ pitābhūt Taudeyaḥ yat te 'smākam maraṇasamaye mama santam svāpateyam nopadarśitam tad upadarśaya. upadarśayiṣyati.

Atha Śuko Māṇavas Taudeyaputro Bhagavatā bhāṣitam udgṛhya paryavāpya yena svakam niveśanam tenopasamkrāntah. upasamkramya Śankhakunjaram etad avocat. saced bhavān Chankhakunjaro 'smākam pūrvikāyām jātah pitābhūt Taudeyah adhiroha. goņikāstṛtaparyanke 'dhirūdham cainam evam āha. saced bhavāñ Chankhakuñjaro 'smākam pūrvikāyām jātah pitābhūt Taudeyah paribhuñjīta bhavān¹ asmantakopadhānāyām kāmsyapātryām śālimāmsodanam. paribhuktavān. bhuktavantam cainam evam āha. saced bhavāñ 2 Chankhakuñjaro 'smākam pūrvikāyām jātah pitābhūt Taudeyah yat te 'smākam maranasamaye mama santam svāpateyam nopadaršitam 3 tad upadaršaya. atha Šankhakunjaro gonikastrtaparyankad avatirya yenanyatamapuranavasagrham tenopasamkrāntah. upasamkramya caturah 4 paryankapādukān pāda-<sup>5</sup> nakharikābhir avalikhitamadhyam ca mukhatundakenopajighrati. yatah sa Śuko Māṇavas Taudeyaputrah kṛtākṛtasya hiraṇyasuvarṇasya caturo lohasamghāṭān 6 adhigatavān madhyāc ca sauvarṇakamanḍalum. Atha Śuko Māṇavas Taudeyaputras tat suvarṇam gopayitvā hṛṣṭatustodagraprītisaumanasyajātah Śrāvastyā niskramya yena Bhagavāms tenopasamkrāntah, tena khalu punah samayena Bhagavān anekaśatāyām bhikṣuparṣadi purastān niṣaṇṇo dharmam deśayati7. adrākṣīd

- 1. A paribhuñjantam bhagavān.
- 2. A bhagavantam.
- 3. B commence ici.
- 4. A caturupary. Cht traduit: « au-dessous d'un lit de santal » (donc candanapary.). Chs: « avec son museau et ses pieds, il fouille au-dessous des quatre pieds d'un lit » (donc comme B).
- 5. A  $p\bar{a}dukapodanakha^o$ . Le mot  $nakharik\bar{a}$  manque à PW. mukhatunda n'est attesté que dans la langue bouddhique, comme  $paryav\bar{a}p^o$  sup.
- 6. A sainghātā. Cht traduit (jarre ». Ni sainghāta, ni sainghātā n'est connu dans ce sens. Le mot ghata « cruche » doit se trouver à la base du terme employé ici.
  - 7. A samdeśayate.

Bhagavāñ ¹ Chukam Māṇavam Taudeyaputram dūrata evāgacchantam dṛṣṭvā ca punar bhikṣūn āmantrayate sma. paśyatha yūyam bhikṣavaḥ Śukam Māṇavam Taudeyaputram dūrata evāgacchantam. Evam bhadanta². Sacec Chuko Māṇavas Taudeyaputro 'smin samaye kālam kuryād yathā bhallo nikṣiptaḥ evam kāyasya bhedāt sugatau svargalokeṣūpapadyeta. tathā hy anena mamāntike cittam prasāditam. cittaprasādanahetor bhikṣavaḥ evam ihaike satvā kāyasya bhedāt sugatau svargalokeṣūpapadyante³. athānyatamo bhikṣus⁴ tasyām velāyām gāthām bhāṣate.

prasannacittam dṛṣṭvaiva ekatyam iha pudgalam etam artham vyākārṣīc Chāstā bhikṣugaṇāntike. idānīm gatadoṣo 'yam kālam kurvīta mānavaḥ upapadyeta deveṣu cittam asya prasāditam. yathā duritam nikṣiptam evam eva Tathāgate cittaprasādanād dhetoḥ satvā gacchanti sadgatim.

Atha Śuko Māṇavas Taudeyaputro yena Bhagavān tenopasamkrāntaḥ. upasamkramya Bhagavatā sārdham sammukham sammodanīm samraŭjanīm vividhām kathām vyatisāryaikānte niṣaṇṇaḥ. evam niṣaṇṇam Śukam Māṇavam Taudeyaputram Bhagavān idam avocat. Kaccin Māṇava tathaiva yathā mayā <sup>5</sup> Śaṅkhakuñjaro vyākṛtaḥ. bho Gautama tat tathaiva yathā Bhagavatā Gautamena Śaṅkhakuñjaro vyākṛtaḥ. Anyad api tāvad vayam Bhagavantam Gautamam pṛcchema kamcid eva pradeśam saced avakāśam kuryāt praśnavyākaraṇāya. Pṛccha Māṇava yady evam kāṅkṣasi. Ko bho Gautama hetuḥ kaḥ pratyayaḥ yenehaike satvā alpāyuṣo 'pi dirghāyuṣo 'pi bahvābādhā api alpābādhā api durvarṇā api suvarṇā api alpeśākhyā api maheśākhyā api nīcakulīnā api uccakulīnā api anādeyavākyā api ādeyavākyā api alpabhogā api mahābhogā api duṣprajñā api mahāprajñā api. kasya nu bho Gautama karmaṇo vipākenedam satvānām nānātvam prajñāyate.

<sup>6</sup> Tatra Bhagavāñ Chukam Māṇavakaṁ Taudeyaputram idam avocat. Karmavibhaṅgaṁ te Māṇavaka dharmaparyāyaṁ deśayiṣyami. tena hi

- 1. Deest B.
- 2. B bhagavan.
- 3. Toute cette phrase, depuis tathā hy manque à A.
- 4. B om.  $ath\bar{a}...$
- 5. A a brouillé la question et la réponse. Après mayā il écrit : Bhagavatā Gautamena et omet bho Gautama etc...
- 6. Ti reprend ici. A omet tout le passage depuis Tatra Bhagavān jusqu'à tena hi.

śrnu sadhu susthu ca manasi kuru. bhasisye. Evam Bhagavann iti Śuko Māṇavakas Taudeyaputro Bhagavataḥ pratyaśrauṣīt. Bhagavān idam avocat<sup>1</sup>. Karmasvakān aham Māṇava satvān vadāmi karmadāyādān <sup>2</sup> karmayonīn karmapratisaraņān. karma Māṇava satvān vibhajati. yad idam hinotkṛṣṭamadhyamatāyām 3. tad yathā 4. asti karma alpāyuḥsamvartanīyam. asti karma dīrghāyuḥsamvartanīyam. asti karma bahvābādhāsamvartanīyam. asti karma alpābādhāsamo. a. k. durvarnas<sup>o 5</sup>. a. k. prāsādikas<sup>o</sup>. a. k. alpeśākhyas<sup>o</sup>. a. k. maheśākhyas<sup>o</sup>. a. k. nīcākulopapattis<sup>o</sup><sup>6</sup>. a. k. uccakulopapattis<sup>o</sup><sup>7</sup>. a. k. alpabhogasº. a. k. mahābhogasº. a. k. dusprajñasº. a. k. mahāprajñasº. a. k. narakopapattisº. a. k. tiryagyonyupapattisº. a. k. pretalokopapattis8. a. k. asuralokopapattis0. a. k. manusyalokopapattiso. a. k. kāmāvacara devopapattiso. a. k. rūpāvacaradevopapattiso. a. k. ārūpyāvacaradevopapattiso. a. k. kṛtam nopacitam. a. k. upacitam na krtam. a. k. krtam upacitam ca. a. k. naiva krtam nopacitam. a. k. yena samanvāgatah pudgalo narakesūpapannah paripūrņam nairayikam āyuh kṣapayitvā cyavati 10. a. k. yena samanvāgatah pudgalo narakesūpapannah sārdhanairayikam āyuh kṣapayitvā cyavati 11. a. k. y. s. p. narakesūpapannamātra eva cyavati 12. a. k. niyatopapattis. a. k. aniyatopapattis. a. k. deśantaravipakṣam. a. k. y. s. p. pūrvam sukhito bhūtvā paścād duḥkhito bhavati. a. k. y. s. p. pūrvam duḥkhito bhūtvā paścād api sukhito bhavati. a. k. y. s. p. pūrvam sukhito bhūtvā paścāt sukhito bhayati. a. k. y. s. p. pūrvam duḥkhito bhūtvā paścād api duḥkhito bhavati. a. k.

1. A omet: Evam Bhagavan.... idam avocat, et remplace ce passage par: vicitrakarmā suvicitrakleśā vicitracitrā suvicitradeśanā yathoktam Bhagavatā Śukasya Mānavasya Todeyaputrasyāsvalāpanasya Mānavasya.

2. B dāyadāḥ oyonayaḥ puis lacune de quelques mots. — Même énumération Mhvy. CXXI, 2313-2316. — Le pali insère kammabandhū après kammayonī.

3. A omadhyamottamatāyām.

4. Deest A. — Ni T, ni P, ni Chs n'ont la table des matières; Cht en a une, mais qui diffère de celle-ci. Chg seul a une liste à peu près identique.

5. A daurbalyaso.

6. A nīcakulaso.

7. A uccakulaso.

8. A Yamalokopo. V. note sur § xvi-xvii, inf.

o. A om. kāmāvacara.

10. B narakesv āyuh ksapayitvā narakesv evopapadyate.

11. B om.

12. B omātra e... tiryaggatopapattiso.

13. Bom.

v. s. p. ādhyo bhavati matsarī. a. k. y. s. p. daridro bhavati tyāgavān. a. k. y. s. p. ādhyo bhavati tyāgavān 1. a. k. y. s. p. [sic] asti pudgalo vasya karma ksinam bhavati nāyuh 2. asti pudgalo yasyāyuh ksinam na karma. a. p. y. āyuh karmāņi ca kṣiṇāni3. a. p. y. āyuh kṣiṇam punyāni ca4. a. p. yasya nāyuh kṣīṇam bhavati na karma. api tu kleśāh kṣiṇāḥ <sup>5</sup>. a. p. kāyena sukhi na cittena. a. p. cittena sukhi na kāyena. a. p. kāyena ca sukhī cittena ca 6. a. p. naiva kāyena sukhī na cittena. a. k. y. s. pudgalo 'pāyesūpapanno' 'bhirūpo bhavati snigdhakāyah snigdhacchavir nayanābhirāmo darśanīyah. a. k. y. s. pudgalo 'pāyeṣūpapanno durvarņo bhavati rūkṣakāyo ghoradarśanah pratikuladarśanah a. k. y. s. p. apayesupapanno durgandho bhavati jihmendriyo bhavaty avyaktendriyaḥ. daśānām akuśalānām karmapathānām vipākena daśānām bāhyānām bhāvānām abhivṛddhiḥ prajñāyate 8. daśānām kuśalānām karmapathānām vipākena daśānām bāhyānām bhāvānām vipattih prajñāyate 9. daśānuśamsās Tathāgatacaityāñjalikarmaņah. daśānuśamsās Tathāgatacaityavandanāyāḥ 10. daśānuśamsāś chattrapradānasya 11. daśānuśamsā ghantāpradānasya. daśānuśamsā vastrapradānasya 12. daśānuśamsā āsanapradānasya. daśānuśamśā bhājanapradānasya. daśānuśamsā bhojanapradānasya. daśānūśamsā yānapradāne 13. dasānuśamsāh pratiśrayapradanasya. daśanuśamsah panakapradane 14. daśanuśamsah phalapradāne 15. dasānusamsā mālāpradānasya. dasānusamsā muktapuspapradānasya. daśānuśamsāḥ pradīpapradānasya 16. daśānuśamsā gan-

1. B a d'abord :  $a. k. y. s. p. daridro bhavati tyāgavān ; puis : <math>a. k. y. s. p. \bar{a}dhyo$  bhavati matsar $\bar{\imath}$ ; puis :  $a. k. y. s. p. \bar{a}dhyo$  bhavati tyāgavān.

2. B asti.... karma ksīnam nāyuh.

3. B a. p. y. nāyuḥ kṣīṇaṁ na karmāṇi ca . api tu kleśāḥ kṣīṇā bhavanti.

4. B om.

5. Cf. B sup.

6. A om.

7. B pudgalah pāpeṣūpo, et de même au suivant; ensuite apāyeṣūpo.

8. A daśākuśalānām — bhavati.

9. A om. toute cette phrase.

10. A om.

11. B opradane et de même dans toute la suite.

12. B om.

13. A daśānuśamsopānatpradānasya [sic].

14. A pālakaprahvapradānasya (évidemment pānakaphala°. Cf. le suivant).

15. A om. (cf. le précédent).

16. B dīpapradāne.

dhapradānasya 1. daśānuśamsāḥ pravrajyāyāḥ. daśānuśamsā araṇyavāse. dasānuśamsāḥ paiṇḍapātikatve 2. daśa vaiśāradyāni.

uddeśah Karmavibhangasya dharmaparyayasya 3.

- I. Tatra katamat karma alpāyuḥsamvartanīyam? ucyate. prāṇātipātaḥ c. prāṇātipātasya anumodanam r. prāṇātipātasya varṇavāditā. amitramaraṇābhinandanam amitramaraṇasya varṇavāditā. garbhaśātanam. garbhaśātanasya varṇavāditā. sthaṇḍilapratiṣṭhāpanam yatra bahavaḥ prāṇino ghātyante mahiṣapaśuśūkarakukkuṭādayaḥ tasya yajñapravartakasya putrāḥ pautrāś cānye ca janāḥ phalārthino bhayabhītāś cānuvṛttim kurvāṇāḥ sattvān nirghātayanti.
- a) yathā Kāśmīrāyām <sup>11</sup> mahānagaryām bhikṣuḥ kilārhann anyatarasmin gṛhadvāre tiṣṭhati <sup>12</sup>. tasya gṛhasya pārśvena rājapathas tena paśū ravamāṇo nīyate. sa bhikṣus tam dṛṣṭvā hāhā dhik kaṣṭam iti vadati. puruṣās tam pṛcchanti <sup>13</sup>. ārya kim ayam hādhikkaṣṭam iti śabdaḥ. sa āha. na vaktavyam etad aśrāddhānām. kāryārtham tu bravīmi. ya eṣa paśū ravamāṇo nīyate. anena purā <sup>14</sup> vaṇigīśvareṇa bhūtvā sthaṇḍilam pratiṣṭhāpitam. sāmvatsarikaś ca paśuyajñaḥ pravartitaḥ. tatrānena bahavaḥ paśavo ghātitāḥ. maraṇakāle ca putrān āhūya prāha. putrāḥ. yady asti mayi sneho ya eṣa mayā sāmvatsarikaḥ paśuyajñaḥ pravartitaḥ. eṣa mayi kālagate 'nupravartayitavya iti. putrais tathāstv iti pratiśrutam. sa kālagatas tena mohajena prāṇā-
  - 1. B add. daśānuśainsā dhūpapradāne.
  - 2. A pindapātrīkarane.
  - 3. A om. dharmaparyāyasya.
  - 4. A omet régulièrement tatra au début de chaque rubrique.
  - 5. B insère yad.
  - 6. B °pātikaḥ.
  - 7. B samanumodanāt.
  - 8. Bo opāte.
  - q. T om.
- 10. Cht et Chg ont une énumération analogue des dix méfaits qui font la vie courte.

Mais Chg seul a comme ici: 9° installer un temple des dieux 達立天寺 où on fait une boucherie 居 d'êtres vivants; 10° instruire les hommes à se livrer bataille pour qu'ils se fassent mutuellement du mal. — Pour cette dernière rubrique, voir notre texte inf. après l'exemple donné immédiatement.

- 11. A karmārāyām mahānagare. T gron khyer kas marya na.
- 12. B sthitah.
- 13. A purușas... oti. T a le pluriel.
- 14. A om. vanigo. T confirme B.

tipātena samanvāgatah svagrhe pasuh pratyājātah. sa tatra jātau jātau ghātyate. adhunā ekaṣaṣṭitamaṃ vāraṁ nīyate tatha sa bhikṣus tam pasuṁ karuṇāyamāṇa āha. svayam eva te sthaṇḍilaṁ kṛtam svayam eva yajāaḥ pravartitaḥ bahavaḥ pasavas ca ghātitāḥ. kiṁ ravase. sarvam idaṁ nirarthakam.

- b) yathaivamvidham sthandilapratisthāpanam. tathā yuddhadar-sanam. yatra bahavah sattvā ghātyante hastyasvamanuṣyādayah. yuddhapratibaddhānām ca sastrānām abhinandanam.
- c) yathā coktam Bhagavatā Vaisālyām Kālikasūtre <sup>6</sup>. prāṇātipāta Ānanda sevito bahulīkṛto niraya <sup>7</sup> samvartanīyo bhavati. tiryagyoni- <sup>8</sup> samvartanīyo 'pi bhavati. pretaviṣayasamvartanīyo 'pi bhavati <sup>9</sup>. yasmād alpaprāṇātipātasya vipāko manuṣyabhūtasya sato <sup>10</sup> alpāyuḥsamvartanīyo 'pi bhavati.
  - d) <sup>11</sup> tathā daśādīnavā Nandikasūtra <sup>12</sup> uktāḥ prāṇātipātasya. idam karma alpāyuḥsamvartanīyam.

II. tatra katamat karma dīrghāyuḥsamvartanīyam. ucyate. prāṇā-tipātān nivṛttiḥ. prāṇātipātanivṛttau 13 varṇavāditā. tatra 14 samādā-panam. tadvarṇavāditā. vadhyaprāptānām manuṣyapaśusūkarakukkuṭādīnām parimocanam 15. bhītānām sattvānām abhayapradānam

- 1. B paśusu.
- 2. Bom.
- 3. B idam tu.
- 4. B upanīyate.
- 5. A sthandilah krtah.
- 6. A samkalikāsūtra. T nag po yod pa'i mdo « le sūtra de celui qui est noir ». Le Kālaka sūtra, de l'Anguttara V, 164 et son correspondant chinois, le sūtra du bhiksu Noir fa dans le Madhyamāgama 94 (Tok. XII, 6, 13 b) dont la scène est à Śrāvastī n'ont rien d'analogue. Mais en fait le passage exactement correspondant se retrouve dans l'Anguttara IV, 247 & 1.
- 7. A narakao.
- 8. B tiryaggati.
- 9. B om. pretao... bhavati. T = A.
- 10. B om.
- 11. Tom. ce paragraphe.
- 12. Ge sütra, cité à diverses reprises dans notre texte, n'existe pas en sanscrit, et je ne le connais pas en chinois. Il est traduit en tibétain dans le Kandjour, Mdo XXVI, p. 421-425, d'où M. Feer l'a traduit en français: Fragments extraits du Kandjour (Ann. du Musée Guimet V) p. 243-249. Les dix dommages causés par le meurtre sont énumérés au premier paragraphe. Cf. aussi inf. note sur § XIII a.
- 13. A tadvarnavo.
- 14. A tatsamādo.
- 15. A om.

anāthānām sattvānām <sup>1</sup> madhye kāruṇyacittatā. glānānām sattvānām madhye maitracittatā. anyeṣām ca bālavṛddhānām. teṣām eva bhojanapradānam. pratigrāhakeṣu ca maitracittatā. <sup>2</sup> yat pūrvoktam kuśalapakṣeṇa yuddhadarśanādi. tathā stūpacaityavihārāṇām śīrṇānām <sup>3</sup> pratisamskaraṇam <sup>4</sup>. ata evoktam <sup>5</sup>.

<sup>6</sup> akālamṛtyur na bhavet tasya yo bhagnaśīrṇam pratisaṁskaroti.

a) <sup>7</sup> tathā Bakapratyekabrahmasūtram varņayanti sma. <sup>8</sup> tena kila rṣibhūtena pañcābhijñena tṛṣṇārtasya sārthasya pathabhraṣṭasya upari rddhyā varṣam pātitam. tadartham ca Bhagavatā gāthā bhāṣitā.

tat te purāṇam vrataśīlavṛttam svapnād vibuddho 'ham iha smarāmi'.

10 tatra ca sārthe Bodhisattvaḥ sārthavāho 'bhūt.

ya Eņīkūle janatām gṛhītām.

Eņī nāma nadī yasyā anukūle rājā kaścid gṛhītaḥ pratyamitreņa

1. B arthe.

- 2. B tad eva pūrvoktam satvam kuśala. A ata evam pūrvoktam kuśala. T dmag la sogs pa snar smos pa thams čad bzlog ste dge ba'i phyogs byas pa: « tout ce qui a été dit antérieurement, bataille etc... est à retourner en le mettant du côté du bien ». Probablement il faut rétablir: yad eva pūrvoktam yuddhadarśanādi tadviparītam kṛtvā.
- 3. A vibhinnānām.
- 4. B pratisamskārakaranam. T passe de là directement au § III (bahvābādhā).
- 5. B eva coktam.
- 6. Mètre upajāti. Au 1er pāda il manque une brève après bhavet.
- 7. A tathā śrāvakapraty°. B yathā ca praty°. Toutefois la restitution est certaine, Il s'agit du sūtra intitulé Bakabrahmā dans le Samyutta Nikāya I, 142, sūtra qui se retrouve tout entier dans le Jātaka, n° 405 : Bakabrahmajātaka. Le même sūtra se retrouve dans les deux traductions chinoises du Samyukta Āgama, Tok. XIII, 4, 58° et ib. 5, 36°; ces deux textes ont une rédaction abrégée de l'introduction. Pour Baka, sa longévité et sa félicité, cf. MahāBhārata III, 193, le dialogue entre Baka et Indra, qui résonne de nombreux échos bouddhiques : Apriyaih saha samvāsah priyais cāpi vinābhavah etc.
  - 8. A trşnārtah sārthah pathād apabhraṣṭah tasyopari ṛddhyā varṣaṇam pālitam.
- 9. Mètre upajāti. Pāda b, A: vibuddho 'nusmarāmi, contre le mètre; et de même dans les deux vers suivants; ce qui se rapproche du pali: suttappabuddho va anussarāmi.

   L'Atthakathā du Jātaka a un récit analogue; mais le rsi, au lieu de procurer la pluie, amène le Gange à la caravane altérée. Tok. XIII, 5 omet ce premier épisode.
- 10. B tatra ca sārthe... puis lacune de 3 feuillets. A tatra pārthivauṣadhisattvaḥ sārthavāho 'bhūt.

Himavantam anupravisya sa nīyamāna eva vadhyam prāptah sabalavāhanah, tena rsibhūtena rddhyā vātavarṣam muktam, sa copāyena pratyamitrajanakāyo vibhrāmitah, sa rājā mokṣitaḥ.

tat te dvitīyam vratasīlavrttam svapnād vibuddho 'nusmarāmi'.

<sup>3</sup> sa ca rājā Bodhisattvo babhūva.

Gangāsrotasi nāvā gṛhītā nāgena ghoreņa ṛddhikena 4.

sa ca tadā ṛṣir Gaṅgākūle maharddhikaḥ pañcābhijñaḥ pratiśarati. tena ca kāyaḥ krandamāno jīvitena nirāśas tato mokṣitah.

tat te tṛtīyam vrataśīlavṛttam svapnād vibuddho 'nusmarāmi'.

tasyām ca nāvāyām nausvāmī Bodhisattvas tena kālenābhūt. evamvidham te trividham karma kṛtam, tato 'tīva dīrghāyuḥ.

- b) yathā kecid ācāryāḥ kathayanti<sup>8</sup>. Bhagavān āha. bhūtapūrvam bhikṣavo Jambudvīpe sarvajanapadamārī vartate sma. athānyatareṇa sattvenānyalokadhātau sthitena ṛddhimataḥ sakāśāc chrutam. yathā Jambudvīpe sarvamārī pātiteti. tena kṛtapuṇyena pranidhānam
- 1. A insère sabalavāhanah répété à la phrase suivante.
- 2. Sic A. Cf. sup.
- 3. L'Atthakathā du Jātaka a sur ce second vers un récit différent. Il s'y agit d'un village pillé par des bandits qui emmènent les habitants comme captifs; le rsi fait apparaître une armée royale et les bandits se sauvent. Les deux versions chinoises du Samyukta supposent le même épisode que le pali.
- 4. A mardhikena et add. entre parenthèses rsikena. Les deux traductions chinoises du Samyukta disent, chacune en termes différents: « ce Nāga voulait les tuer ».
- 5. Il y a évidemment ici une lacune. D'après l'Atthakathā du Jātaka, les hommes montés dans la barque ont jeté dans le Gange les restes d'un repas trop copieux; le Nāga furieux de cette souillure veut retrouver la barque; mais le rṣi se transforme en oiseau Suparṇa, et le Nāga épouvanté disparaît.
- 6. Baka, qui avait obtenu, en récompense de ses actes méritoires, de naître successivement parmi des catégories de dieux qui mesurent leur vie en millions d'années (500 kalpas chez les Brhatphalas, 64 kalpas chez les Subhakrtsnas, 8 kalpas chez les Ābhāsvaras) avait fini par oublier l'idée de mort et de naissance, et se croyait en possession de l'éternité. L'intervention salutaire du Bouddha, qui vint lui donner une leçon dans son ciel de Brahmā, guérit Baka de sa folie, et avec lui des milliers d'autres Brahmās.
  - 7. Sic A. Cf. sup.
  - 8. Je n'ai pas réussi à retrouver ailleurs cette histoire de Sarvausadha.

kṛtam. Jambudvīpe upapadyāham i sarvasattvānām vyādhipraṇāśāya jāyeyeti. sa tatropapannaḥ. ye ca sattvās tṛṣitās teṣām pānīyena vyādhim nāśayati. ye ca bubhukṣitās i teṣām bhaktena vyādhim nāśayati. evam yena yasyārthas tenaiva tasya vyādhim nāśayati. na nāma tasya kimcid apy anauṣadham. yad yad eva gṛhya prayacchati tat tad evauṣadham. tasya Jambudvīpakair manuṣyaiḥ Sarvauṣadhir ekanāma kṛtam. atha bhikṣavaḥ Sarvauṣadhivaidyarājo bahūnām sattvasahasrāṇām jīvitāni dattvā kālagataḥ. kālāntareṇa Mithilāyām rājakule upapannaḥ. tato'pi tena Mahādevabhūtena asītikṣatriyasahasrāṇi dharmadeśanayā pravrajitāni. Jambudvīpe 'sītivarṣasahasrāṇi manuṣyāṇām āyur na parikṣīṇam. tataś cyutaḥ kālāntareṇa Kusīnagaryām Māndhātā samvṛttaḥ. bhūyaś ca Saptasūryopadeśe 3

1. A apapadyāyām... prāmānyājjāyeti.

2. A bhūșitās.

3. A saptasūryopame deśe. — L'histoire de Sunetra est, en effet, racontée tout au long par le Bouddha dans le fameux sūtra des Sept Soleils (sattasuriyasutta) qui fait partie de l'Anguttara Nikāya IV; 103. Sunetra y est représenté comme un maître (satthā), un « faiseur de traversée » (titthakara = un fondateur d'école) qui prétendait assurer à ses disciples le monde de Brahmā; si tous n'y parvenaient pas, tous y gagnaient du moins des naissances dans les rangs les plus élevés de la hiérarchie des êtres, depuis les chefs de familles nobles jusqu'aux dieux Paranirmitavaśavartins. Puis, se vouant à la charité (mettā) il l'exerça pendant sept ans, et grâce à cette pratique, il eut une longue série de renaissances parmi les dieux Ābhāsvaras, les Brahmās, puis comme Śakra (36 fois), puis comme roi cakravartin (plusieurs centaines de fois). Il est un des types les plus éclatants de la longévité (so hi Sunetto satthā evamdūghāyuko samāno). Aśvaghosa rappelle son histoire dans un vers du Saundarananda que l'éditeur, M. Johnston, condamne comme interpolé, faute d'avoir saisi l'allusion (X1, 57):

maitrayā saptavārsikyā brahmalokam ito gataḥ Sunetraḥ punarāvṛtto garbhavāsam upeyivān

« sa charité de sept années l'avait fait aller d'ici au monde de Brahmā, et pourtant Sunetra dut revenir en ce monde et reprendre la vie fétale ».

Vasubandu dans le traité qu'il a annexé à son Abhidharmakosa et qui en constitue le IXº livre, rappelle Sunetra en ces termes (La Vallée, p. 271; Stcherbatsky, p. 851): « Comment le maître peut-il avoir déclaré : En ce temps-là, j'étais le maître Sunetra [si vous n'admettez pas l'identité fondamentale de la personne à travers les renaissances]? » Et le commentaire de Yasomitra précise bien : « [Le texte dit :] Le maître Sunetra, en effet, c'est le Très Saint qui a été jadis le Voyant nommé Sunetra dont il est question dans le sūtra du Lever des sept soleils ». Et de fait Sunetra figure dans le Lankāvatāra sūtra, p. 141, parmi les naissances antérieures (jātakopapatti) du Bouddha, en compagnie du roi Māndhātar (comme ici), d'Indra, de Vyāsa; il figure également dans une liste analogue de la Rāṣṭrapālapariprcchā (p. 23, t. 16 où Sunetra paraît jouer un rôle identique à celui du cheval Balāha dans l'histoire des marchands et des Rākṣasis). M. de La Vallée Poussin a bien observé (ad loc.) que l'indication donnée par Vasu-

Sunetro nāma mānavo vijneyaḥ. aham sa bhikṣavas tena kālena Sarvauṣadhivaidyarājo 'bhūt. tasya karmaņo vipākena Mahādevasyā-yuḥpramāṇam yojayitavyam. MāndhātṛSunetrābhyām apy evāyuḥpramāṇam yojayitavyam. idam karma dīrghāyuḥsamvartanīyam.

III. katamat karma bahvābādhāsamvartanīyam. ucyate. khaṭa ¹-capeṭapradānam. khaṭacapeṭapradānasyānumodanam. khaṭacapeṭapradānasya varṇavāditā. teṣām pradānena tuṣṭiḥ. mātāpitroś cittaśarīre pīḍākaraṇam tathānyeṣām pravrajitānām śīlavatām cittasamkleśaḥ. amitravyādhinā tuṣṭiḥ. amitravyādhivyutthānenātuṣṭiḥ. vyādhitānām abhaiṣajyapradānam. tathāparijīrṇabhojanam. idam karma bahvābādhāsamvartanīyam.

IV. katamat karma alpābādhāsamvartanīyam. ucyate. khaṭacapeṭapradānān nivṛttiḥ. tatra samādāpanam. tadvarṇavāditā. tadabhyanumodanam. glānānām mātāpitṛṇām upasthānakaraṇam. tad apy
anyeṣām gṛhasthapravrajitānām. amitravyādhinānāttamanaskatā. tasya
vyutthānena cāttamanaskatā. bhaiṣajyapradānam. parijīrṇabhojanam
ca. idam karma alpābādhāsamvartanīyam.

V. katamat karma durvarņasamvartanīyam. ucyate. krodhaḥ. upanāhaḥ mrakṣaḥ. pradāśaḥ ². mātāpitror avarṇavāditā. anyeṣām ca

bandhu ne cadre pas avec la donnée du sutta pali où le Bouddha parle de Sunetra comme d'un personnage qui n'a aucun lien avec lui. Il en est de même dans le sūtra correspondant du Madhyama Āgama, nº 8 (Tok. XII, 5, 11ª) qui se rapproche beaucoup de la rédaction palie : « Jadis il y avait un grand maître the proposition donnait l'enseignement aux Voyants hérétiques (= titthakara) ». L'épisode de Sunetra est omis dans la rédaction très originale du même sūtra incorporée à l'Ekottara Āgama, ch. 34 (Tok. XII, 2, 66). Mais il existe une version isolée de ce même sūtra, due à Fa hien des Song 982-1001, sous le titre de Sa po to sou li yu nai ya king = Saptasūryodaya (et non pas Saptasūryanaya comme Nanjio restitue à tort), Nj. 870 = Tok. XII, 8, 3; et dans cette version on retrouve la citation donnée par Vasubandhu : « Jadis il y avait un Bouddha nommé Sunetra Tathāgata... » et le récit s'achève par ces mots (3º col. 3) : « Ce Sunetra Tathāgata de jadis était un Bouddha exactement identique (littér. : sans aucune différence) et c'est moi-même ».

1. A śatacapeṭa. Et de même inf. T donne: khu chur dan thal mos rdeg pa « frapper du poing fermé et du plat de la main ». Cf. Mhvy. 3984 khaṭaka; 3985 capeṭa.

2. A paridāghah. — C'est à ce § que correspond, à Bb., le panneau 21, sur lequel est inscrit le mot virūpa. VIRŪPA M. Krom dit, à propos de ce panneau (Boro-Budur, I, p. 51; cf. aussi 55 et 82): « Ce relief représente des gens extrêmement laids; il est donc probable que le mot virūpa est employé ici dans son sens général plutôt que comme un nom propre ». Le mot virūpa a été remplacé au § V par durvarṇa, qui a la même signification et qui figure dans l'en-tête du §, dans le pali comme dans le sanscrit; mais il s'est maintenu dans la proposition correspondante du § suivant: virūpāṇām sattvānām

gṛhasthapravrajitānām bālavṛddhānām. stūpāngaṇacaityagṛhavihārāṇām ca bhūmer avisodhanam. stūpānām pratimāṇām ca dīpavyucchedaḥ. durvarṇānām sattvānām avahasanam. tathācaukṣasamudācāratā. idam karma durvarṇasamvartanīyam.

VI. katamat karma prāsādikasamvartaniyam. ucyate. akrodhah. anupanāhah. amrakṣaḥ¹. vastrapradānam. stūpacaityagṛheṣu ca sudhādānam. suvarṇapātra²dānam. gandhalepapradānam. alamkārapradānam. mātāpitror varṇavāditā. āryāṇām śīlavatām varṇavāditā stūpāṅgaṇavihārāṇām sammārjanam. satatam gṛhasammārjanam. virūpāṇām sattvānām anavahasanam tathānyeṣām bālavṛddhānām. tathā cauksasamudācāratā.

a) ³ yathā āryaSundaranandena kila Krakucchande samyaksambuddhe bhikṣusamghe jentākasnānam kṛtam. tāmś ca dṛṣṭvā cittam prasāditam. bhūyaś ca suvarṇena haritālena pratyekabuddhastūpe lepo dattaḥ. idam api dṛṣṭvā cittam prasāditam. abhirūpatāyām ca pariṇāmitam. bhūyaś ca stūpe kriyamāṇe prathamam chattram kāritam. yathā paścimabhave sa eva vyākaroti.

jentākasya ca snānena haritālasya lepanena ca ekacchattrapradānāc ca prāptā me suvarņavarņatā4.

tathaivāyam sobhitavān. idam karma prāsādikasamvartanīyam.

anavahasanam (tandis que le § V porte : durvarnānām sattvānām avahasanam). Et de fait le panneau 21 représente bien des gens laids et difformes qui sont tournés en dérision.

1. T insère mi chig pa = apradāśah omis par A.

2. A  $^{o}pattra^{o}$ : mais T a snod  $spyad = p\bar{a}tra$ .

3. Tom. tout ce paragraphe jusqu'au début de VII.

4. Ce vers est tiré d'une collection fort curieuse et peu étudiée jusqu'ici (Chavannes et moi nous avons négligé de l'utiliser dans notre travail sur les Seize Arhats protecteurs de la Loi, Journ. As. 1916, II, à propos de Piṇḍola Bhāradvāja), le « Sūtra où les Cinq Cents Disciples du Bouddha racontent chacun son propre avadāna 佛五百弟

子自說本起經, Nj. 729; Tok. XIV, 6, 13a, traduit par Tchou Fa hou (F) en 3o3 A. D., et de plus incorporé dans le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, section des Remèdes, Tok. XVII, 4, 73a (= Dulva II, 5o8 sqq.) traduit par Yi tsing (Y). Nanda (Nant'i F) raconte qu'au temps du Bouddha Vipasyin il avait donné au samgha une « maison de bains chauds » (授浴室 F; « des bains d'eau chaude parfumée »

香湯洗浴Y) en prononçant le vœu pour lui-même et pour la Communauté d'être toujours purs et propres, sans souillures ni écoulements, d'une tenue irréprochable, avec un teint de lotus. Ensuite il naquit chez les dieux, puis chez les hommes, et toujours sa beauté était merveilleuse. Et dans la suite voyant le stūpa d'un Bouddha-pour-soi, il l'a réparé (F; reblanchi Y) et l'a revêtu d'un enduit parfumé et il l'a recouvert encore

VII. katamat karma alpeśākhyasamvartanīyam. ucyate. īrṣyā. mātsaryam¹. parasya lābhenātuṣṭiḥ. parasya varṇavāditāyā atuṣṭiḥ. mātāpitroḥ paribhavaḥ. āryāṇām śīlavatām paribhavaḥ. tathānyeṣām vyādhitabālavṛddhānām. hīne dharmahīne 'kuśalamūle varṇavāditā. bodhicittotpādasya² nivāraṇam. tadabhyanumodanam. idam karma alpeśākhyasamvartanīyam.

VIII. katamat karma maheśākhyasamvartaniyam. ucyate. anīrṣyā. amātsaryam. paralābhena tuṣṭiḥ. parasya yaśovarṇaśabdaślokaśravaṇena tuṣṭiḥ. parasya varṇavāditāyā āttamanaskatā. Bhagavataś caityastūpakārāpaṇam. hīne dharmahīne 'kuśalamūle nivāraṇam. maheśākhyakuśalamūle samādāpanam. bodhicittotpādanam <sup>3</sup>. sarvamaheśākhyakuśalamūle bodhicittotpādanam <sup>4</sup>.

a) <sup>5</sup> yathoktam Bhagavatā Vārāṇasyām Pūrvāparāntake <sup>6</sup> sūtre

de couleur jaune d'or, et il a prononcé ce vœu: Je souhaite que mes organes soient toujours au complet, que mon corps soit couleur d'or. Et il est né à Bénarès, le second fils du roi Kia-t'o 近 以 Y ou Tchi wei ni 用 作 F; voyant le stūpa du Bouddha Kāśyapa, il y a suspendu un parasol. Et il résume dans cette stance qui est celle de notre texte même:

« Pour avoir baigné la Communauté, enduit un stūpa de plàtre coloré en jaune, donné au stūpa un parasol, j'ai obtenu des bonheurs innombrables ». 受福不可量 F; 多獲 諾安樂 Y (au lieu du terme suvarṇavarṇatā de l'original sanskrit).

Jentāka, déjà connu par Caraka I, 14 et par Mhvy. 9289 est le correspondant du pali jantāghara « étuve ».

I. A om. mais T ser sna et cf. § VIII.

2. A ocittapodasya. Mais T: byan chub kyi sems las zlog pa.

3. A °cittāpodanam, ut sup.

4. A bodhicittāpodanam. Mais T: dge ba'i rca ba thams ćad kyis mthu čhen por sems bskyed pa. — C'est à ce § que correspond le panneau 43 de Bb qui porte l'inscription MAHEŚĀKHYA et qui présente l'image des félicités d'une vie riche.

5. T om. le § a et passe directement à IX.

6. A °rātuke. Le Pūrvāparāntaka sūtra est encore cité inf. p. 20 du ms. pour l'avadāna d'Aniruddha. C'est sans aucun doute le sūtra 66 du Madhyama Āgama ; il y

MAHĀKARMAVIBHANGA

39

VII. katamat karma alpeśākhyasamvartanīyam. ucyate. īrṣyā. mātsaryam 1. parasya lābhenātuṣṭiḥ. parasya varṇavāditāyā atuṣṭiḥ. mātāpitroņ paribhavah. āryāṇām śīlavatām paribhavaņ. tathānyeṣām vyādhitabālavīddhānām. hine dharmahine 'kuśalamūle varnavāditā. bodhicittotpādasya 2 nivāraņam. tadabhyanumodanam. idam karma alpeśākhyasamvartanīyam.

VIII. katamat karma maheśākhyasamvartanīyam. ucyate. anīrṣyā. amātsaryam. paralābhena tustih. parasya yaśovarņaśabdaślokaśravaņena tuṣṭiḥ. parasya varṇavāditāyā āttamanaskatā. Bhagavataś caityastūpakārāpaņam. hine dharmahine 'kuśalamūle nivāraņam. maheśākhyakuśalamūle samādāpanam. bodhicittotpādanam 3. sarvamahesākhyakusalamūle bodhicittotpādanam 4.

a) <sup>5</sup> yathoktam Bhagavatā Vārāṇasyām Pūrvāparāntake <sup>6</sup> sūtre

de couleur jaune d'or, et il a prononcé ce vœu : Je souhaite que mes organes soient toujours au complet, que mon corps soit couleur d'or. Et il est né à Bénarès, le second fils du roi Kia-t'o 迦 陀 Y ou Tchi wei ni 脂 惟 尼F; voyant le stūpa du Bouddha Kāśyapa, il y a suspendu un parasol. Et il résume dans cette stance qui est celle de notre texte même :

« Pour avoir baigné la Communauté, enduit un stūpa de platre coloré en jaune, donné au stūpa un parasol, j'ai obtenu des bonheurs innombrables ». 受福不 可量F;多獲諸安樂Y (au lieu du terme savarṇavarṇatā de l'original sanskrit).

La même histoire est aussi racontée dans le Fo pen hing tsi king (l'ouvrage que Beal a analysé et résumé sous le titre de The Romantic Legend of Sakya Buddha), Nj. 680; Tok. XIII, 7-9, au chap. 57 (Tok. XIII, 9, 61ª sq.). Le premier épisode se place au temps de Vipasyin, à Pandumati où règne le roi Pandu; plus tard, au temps de Kāśyapa Buddha, le roi de Bénarès y est appelé Ki li chi 古 利 尸, nom glosé par 🎉 🛍 yu si « maigre à mourir de faim » donc Kṛśi. Le second fils de ce roi, en donnant un parasol d'or au stūpa de Kāśyapa, fait également vœu de renaître « avec un corps couleur d'or » (62ª, col. 17).

Jentāka, déjà connu par Caraka I, 14 et par Mhvy. 9289 est le correspondant du pali jantāghara « étuve ».

- I. A om. mais T ser sna et cf. § VIII.
- 2. A ocittapodasya. Mais T: byan chub kyi sems las zlog pa.
- 3. A ocittapodanam, ut sup.
- 4. A bodhicittapodanam. Mais T: dge bu'i rea ba thams éad kyis mthu éhen por sems bskyed pa. — C'est à ce § que correspond le panneau 43 de Bb qui porte l'inscription MAHESĀKHYA et qui présente l'image des félicités d'une vie riche.
- 5. T om. le § a et passe directement à IX.
- 6. A °rātuke. Le Pūrvāparāntaka sūtra est encore cité inf. p. 20 du ms. pour l'avadāna d'Aniruddha. C'est sans aucun doute le sūtra 66 du Madhyama Āgama ; il y

grhasthapravrajitanam balavrddhanam. stupanganacaityagrhaviharaņām ca bhūmer avisodhanam. stūpānām pratimāņām ca dīpavyucchedaḥ. durvarṇānām sattvānām avahasanam. tathācaukṣasamudācāratā. idam karma durvarnasamvartaniyam.

VI. katamat karma prāsādikasamvartanīyam. ucyate. akrodhah. anupanāhaḥ. amrakṣaḥ¹. vastrapradānam. stūpacaityagṛheṣu ca sudhādānam. suvarņapātra 2 dānam. gandhalepapradānam. alamkārapradānam. mātāpitror varņavāditā. āryāņām sīlavatām varņavāditā stūpāngaņavihārāņām sammārjanam. satatam gṛhasammārjanam. virūpāņām sattvānām anavahasanam tathānyeṣām bālavṛddhānām. tathā caukṣasamudācāratā.

a) <sup>3</sup> yathā āryaSundaranandena kila Krakucchande samyaksambuddhe bhiksusamghe jentākasnānam kṛtam. tāms ca dṛṣṭvā cittam prasāditam. bhūyaś ca suvarņena haritālena pratyekabuddhastūpe lepo dattah. idam api dṛṣṭvā cittam prasāditam. abhirūpatāyām ca pariņāmitam. bhūyas ca stūpe kriyamāņe prathamam chattram kāritam. yatha paścimabhave sa eva vyakaroti.

jentākasya ca snānena haritālasya lepanena ca ekacchattrapradānāc ca prāptā me suvarņavarņatā4.

tathaivāyam sobhitavān. idam karma prāsādikasamvartanīyam.

anavahasanam (tandis que le § V porte : durvarṇānām sattvānām avahasanam). Et de fait le panneau 21 représente bien des gens laids et difformes qui sont tournés en dérision.

- 1. T insère mi chig pa = apradāśah omis par A.
- 2. A opattrao: mais T a snod spyad = patra.
- 3. Tom. tout ce paragraphe jusqu'au début de VII.
- 4. Ce vers est tiré d'une collection fort curieuse et peu étudiée jusqu'ici (Chavannes et moi nous avons négligé de l'utiliser dans notre travail sur les Seize Arhats protecteurs de la Loi, Journ. As. 1916, II, à propos de Piṇdola Bhāradvāja), le « Sūtra où les Cinq Cents Disciples du Bouddha racontent chacun son propre avadāna 佛 五 百 弟 子自說本起經, Nj. 729; Tok. XIV, 6, 13a, traduit par Tchou Fa hou (F) en 303 A.D., et de plus incorporé dans le Vinaya des Mula Sarvastivadins, section des Remèdes, Tok. XVII, 4, 73ª (= Dulva II, 508 sqq.) traduit par Yi tsing (Y). Nanda (Nant'i F) raconte qu'au temps du Bouddha Vipasyin il avait donné au samgha une « maison de bains chauds » ( 煖 浴 室 F; « des bains d'eau chaude parfumée » 香湯洗浴Y) en prononçant le vœu pour lui-même et pour la Communauté d'être toujours purs et propres, sans souillures ni écoulements, d'une tenue irréprochable, avec un teint de lotus. Ensuite il naquit chez les dieux, puis chez les hommes, et tou-

jours sa beauté était merveilleuse. Et dans la suite voyant le stupa d'un Bouddha-pour-soi, il l'a réparé (F; reblanchi Y) et l'a revêtu d'un enduit parfumé et il l'a recouvert encore 'jitasya Bodhisattvasya samuttejanam krtam. mahate khalu te 'jita autsukyāya cittam damayati. yad idam samghaparihāpanāya 1. vaksyate hi.

Maitreyas tusitasurālayādhivāsī prāptavyā divi bhuvi ceha yena pūjā sa śrīmān daśabalatām avāpya śīghram lokānām bhavatu śaśīva nityapūjyah.

idam karma maheśākhyasamvartanīyam.

IX. katamat karma nīcakulasamvartanīyam. ucyate. stabdhatā. abhimānitā ca. amātāpitrjñatā². aśrāmaņyatā. abrāhmaņyatā. akulajyeṣṭhāpacāyitā. mātāpitror apratyupasthānam. āryāṇām śīlavatām apratyupasthānam. anyeṣām ca gurusthānīyānām ācāryopādhyāyānām apratyupasthānam. nīcakulānām satvānām paribhavah. idam karma nīcakulasamvartanīyam.

X. katamat karma uccakulasamvartaniyam. ucyate. astabdhatā. anabhimānitā. mātāpitrjñatā. śrāmaņyatā. brāhmaņyatā. kulajyeṣṭhāpacāyitā. mātāpitroh pratyupasthānam. āryāṇām śīlavatām pratyupasthānam. anyesām ca gurusthānīyānām ācāryopādhyāyānām pratyupasthanam. nicakulanam satvanam aparibhavah.

a) yathā ca Bhagavatā sūtra 3 uktam. Yato bhikṣavaḥ kuśalaśīlavanto brahmacārinah kalyāṇadharmāṇah pravrajitā upasamkramanti paŭca tasmin kule 'nuśamsāh pratyanuśamsitavyāh. katame pañca. iha bhikṣavaḥ upasamkrānteṣu śīlavatsu cittāni prasādayanti svargasam-

porte le titre de Chouo pen king 說 本 « le sūtra qui énonce l'origine » Tok. XII, 5, 75<sup>b</sup>; il en existe une version détachée, anonyme, datée des Tsin Orientaux (317-420), qui porte le titre de Kou lai che che king 古 來 世 時 « sūtra du temps passé et du temps à venir » traduction exacte du titre sanskrit : Nj. 562; Tok. XII, 8, 16. Le Purvaparantaka sutra est un des textes fondamentaux de la doctrine maitréyenne; il suffira de renvoyer à l'article du BEFEO, XI, 439-457 où Péri a analysé l'ouvrage de B. Matsumoto sur la Terre Pure de Maitreya, et à l'excellent article ib. XX, 1v, 158 sqq. où M. Demiéville, à propos de la Maitreyasamiti publiée par Leumann, a repris l'étude de ce sutra. Le passage cité dans notre texte ne se retrouve pas dans les deux versions chinoises du Purvaparantaka, quoique le Bouddha s'y adresse bien en effet à Ajita.

1. Ms. parihāpayam. L'observation du Bouddha à propos d'Ajita qui veut devenir cakravartin est naturellement ironique.

2. T phar mi 'jin pa dan mar mi 'jin pa dan dge sbyon du mi 'jin pa dan bram zer mi 'jin pa « ne pas tenir pour père, pour mère, pour sramane, pour brahmane (ceux qui le sont) ». - Et de même, sauf la négation, au § suivant.

3. Le sutta pali correspondant se trouve Anguttara III, 244, § 2 et 3. Je n'ai pas réussi à retrouver le texte correspondant dans les Agamas chinois.

vartanīyam tad bhiķṣavaḥ kulam tasmin samaye pratipadam pratipannam bhavati. punar aparam bhikṣavaḥ upasamkrānteṣu śilavatsu abhivādayanti pratyuttisthanti. uccakulasamvartanīyam bhiksavah. tasmin samaye pratipadam pratipannam bhavati. evam sarvasūtram yojyam. idam karma uccakulasamvartaniyam.

XI. katamat karma alpabhogasamvartanīyam. ucyate. adattādānam. adattādānasamādāpanam. cauryavarņavāditā. tadabhyanumodanam. mātāpitror vrttyupacchedah t. tathānyeṣām vyādhitabālavṛddhakṛpaṇānām vṛttyupacchedah. parasya lābhenātuṣṭiḥ. paralābhāntarāyakriyā durbhikṣābhinandanam² ca. idam karma alpa-

bhogasamvartaniyam.

XII. tatra katamat karma mahābhogasamvartanīyam. ucyate. adattādānān nivṛttiḥ pareṣām cādattādānān nivāraṇam. pareṣām adattādānanivṛttānām samanumodanam. mātāpitror vṛttipradānam. āryāṇām³ ca śīlavatām vṛttipradānam. tathānyeṣām vyādhitabālavṛddhakṛpaṇānām vṛttipradānam. paralābhena tustih. parasyālābhenātuṣṭiḥ. paralābhasamanumodanam. subhikṣābhinandanam.

a) tad eva sūtram yojyam. punar aparam bhikṣavaḥ upasamkrānteṣu sīlavatsu4 dānāni dadanti puņyāni ca kurvanti. mahābhogasamvartanīyam bhikṣavas tat kulam tasmin samaye pratipadam pratipannam

bhavati. idam karma mahābhogasamvartanīyam 5.

XIII. tatra katamat karma dusprajñasamvartaniyam. ucyate. il aikatyo na parān prechati. panditān. śramaņān. brāhmaņān. ko dharmah kim dharmam kurvatah śreyaskaram iti. api tu duṣprajñān 6 sevati. panditān parivarjayati. asaddharmam dīpayati. saddharmam vigarhati 7. saddharmabhāṇakānām vaiśāradyopacchedam karoti. saddharmabhāṇakānām 8 abhinivesena na sādhukāram dadāti. asad-

1. La lacune de B cesse ici.

2. B onandanā.

3. A ācāryānām.

6. B dasprajñam.

7. B vigarhayati. Et de même inf.

<sup>4.</sup> A šīlavastradānāni. — B répète ici après šīlavatsu : abhivādayanti pratvuttisthanti... pratipannam bhavati qui a déjà été cité au § X. — La citation ici répond au § 5 du sutta pali de l'Anguttara, mais le pali a (au lieu de danāni... kurvanti) yathāsattim yathābalam samvibhajanti.

<sup>5.</sup> Pour une rédaction sanscrite parallèle aux §§ VII-XII, mais légèrement différente, v. le fragment publié par Hörnle, Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan, p. 48-50.

<sup>8.</sup> A obhāṣiṇām. Au lieu d'abhinivesena, B a anā...

MAHĀKARMAVIBHANGA

dharmabhāṇakānām sādhukāram dadāti. mithyādṛṣṭim varṇayati. samyagdṛṣṭim vigarhati. tathā pustakalekhakavācakānām vṛttyu-pacchedam karoti.

- a) sūtre <sup>2</sup> coktam. unmattakasamvartanīyam <sup>3</sup>... karoti. sammūdhakas ca <sup>4</sup> kālam karoti. dusprajūas ca bhavati. yathoktam Nandikasūtre <sup>5</sup>. pañcatrimsad <sup>6</sup> ādīnavāh surāmaireyamadyapramādasthāne <sup>7</sup> yojayitavyāh. Buddhe cāgauravo bhavati. dharme samghe <sup>8</sup> cāgauravo bhavati. atah <sup>9</sup> Sākyasūtram yojayitavyam. yadā <sup>10</sup> ca Bhagavān Kapilavastum āgatah sa madyapānadoṣān <sup>11</sup> na kadācid <sup>12</sup> Bhagavantam upasamkrāntah. caturbhih sthavirair Bhagavatā preṣitair <sup>13</sup> gatvā vinītah kālagatas ca. Sākyah pṛcchati <sup>14</sup>. Bhagavan. tasya kā gatir iti. Bhagavān āha <sup>15</sup>. ime 'pi ca <sup>16</sup> me Sākya bhāṣitasyārtham ājānīyur iti sūtram
  - 1. A opāthakānām.
- 2. Le sūtra visé ici sans autre indication est sans doute le Kālaka sūtra qui a été déjà cité plus haut sur p. 11, et qui semble correspondre à Anguttara IV, 247; en effet le dernier § de ce sūtra traite du péché d'alcoolisme et s'achève par ces mots: ummattaka-samvattaniko hoti.
- 3. A et B ont après ce mot ca suivi d'une lacune. T omet la suite jusqu'à la dernière phrase du §.
  - 4. A samṛddham ca.
- 5. Le Nandikasūtra est cité comme l'autorité classique sur la question de l'alcool dans le Kośa de Vasubandhu IV, 34, et la Vyākhyā de Yaśomitra en reproduit un passage ad loc. Cf. La Vallée, p. 85. Le sūtra est cité plus tôt encore dans le grand commentaire sur la Prajñāpāramitā qui est l'œuvre de Nāgārjuna: Ta tche tou louen Nj. 1169; Tok. XX, 1, 87ª (ch. 13); Nāgārjuna y transcrit tout entière la liste des trente-cinq péchés causés par l'alcool, telle que le Bouddha l'a énoncée à l'upāsaka Nandika. La liste est d'accord pour l'ensemble avec celle que donne le texte du Nandikasūtra tibétain traduit par Feer (Ann. Musée Guimet V, 246), autant que la traduction défectueuse de Feer permet d'en juger, mais l'ordre des rubriques est différent. Et cf. sup. § XIII a) et inf. note sur § LXI, ad fin.
- 6. A catvārimsad. La présence de cette variante en A est singulière, car le chiffre de trente-cinq est classique.
- 7. B °madyapāne. Mais pramādasthāna est garanti par le texte même du Nandikasūtra cité par la Vyākhyā du Kośa: surāmaireyamadyapramādasthānenāsevitena bhāvitena bahu-līkṛtena kāyasya bhedān narakeṣūpapadyate.
- 8. B a une lacune de deux mots ici.
- 9. B tathā.
- 10. A yathā.
- II. B om. sa.
- 12. B na kaścid bhagavata uktam samkrāntah.
- 13. B insère rātrau devant gatvā.
- 14. A śākyāh precchanti.
- 15. B om. ces deux mots.
- 16. B au lieu de me śākya donne gāthā.

yojayitavyam¹. yathā Cūḍā²Panthako nāma bhikṣus tasya Rājagṛhe prativasato Bhagavatā gāthoddiṣṭā. sā ca varṣātyayena³ na śakitā⁴ grahītum. bhikṣavo vismayam prāptāḥ pṛcchanti. Bhagavan kasyaiṣa karmaņo vipākena duṣprajñaḥ. Bhagavān āha. Kāśyape samyaksambuddhe parinirvṛte eṣa āraṇyako bhikṣus tripiṭakas tatkālam abhūt ⁵. bhikṣūṇām ca buddhapūjām akurvatām buddhavacanam antarhitam. te bhikṣavas tasya samīpam gatāḥ asmākam buddhavacanam antarhitam. asmākam apy upadeśam kuruṣvety anena mātsaryadoṣāt teṣām upadeśo na kṛtaḥ. evam tacchāsanam antarhitam. tasya karmaņo vipākenaiṣa duṣprajñah ⁶. idam karma duṣprajñasamvartanīyam.

XIV. tatra katamat karma mahāprajñasamvartanīyam. ucyate.

1. Je n'ai pas pu retrouver le sutra dont il s'agit. Le personnage en question est peut-être l'énigmatique Sarakāni ou Saranāni qui donne son nom à deux sūtras du Samyutta V, 375 et 378. Bhagavat est à Kapilavatthu; le Sākya Sarakāni (Saraṇāni) vient à mourir; Bhagavat déclare que c'est un srotapanna, qu'à ce titre il ne peut déchoir, et qu'il est en route pour la Sambodhi. Les Śākyas s'indignent: Eh quoi! il avait si peu d'instruction i et il buvait tant d'alcool! (sikkhādubbalyam āpādi majjapānam apāyi). Mahānāman se fait l'interprète de leur surprise; le Bouddha lui adresse une leçon dont la phrase finale débute comme le texte cité ici : ime ce pi Mahānāma mahāsālā subhāsitam ājāneyum... (Peut-être faudrait-il aussi corriger en cet le ca du texte sanskrit correspondant). Le Samyukta Āgama contient le même sūtra, ch. 33, Tok. Y.III, 3, 96b; le nom du Śākya y est «Cent-mains» 百 手 qui semble ramener à un original Satapāṇi. L'autre version du Samyukta (Nj. 546) donne aussi ce sūtra au chap. 8, Tok. XIII, 5, 55a, mais le nom du Śākya y est « Rude-main » 手 (Sthūlapāṇi l' Lūhapāṇi l'). Ce même « Rude-main » figure au sūtra précédent qui correspond au Godhāsutta du Samyutta, où ce Godhāsutta précède immédiatement le Sarakanisutta; le texte parallèle de l'autre version chinoise (Nj. 544) donne ici à l'interlocuteur le nom de Sata 沙 р 沈; Sata est évidemment la transcription du mot Sata qui constitue le premier élément du composé Satapāni. Mais, dans les deux textes chinois, la discussion entre les Śākyas est provoquée par une prophétie du Bouddha au sujet de Śata (= Lūha?) pāṇi; le Bouddha a prédit qu'il viendrait encore naître sept fois chez les dieux et chez les hommes et qu'ensuite il atteindrait la fin de la douleur; mais il n'est pas question de sa mort comme d'un événement déjà accompli, à la différence du texte pali.

- 2. A vrddha Pantho.
- 3. A varṣārātreņa.
- 4. A na śiksitā.
- 5. B āsīt.
- 6. Le récit se retrouve dans le Divyāvadāna XXXV, qui est un extrait du Mūla Sarvāstivāda Vinaya Tok. XVI, 9, 25b-33a = Dulva VII, 96b (commentaire sur le 21e pātayantika).

MAHĀKARMAVIBHANGA

ihaikatyah paripṛcchaka <sup>1</sup>jātīyo bhavati paṇḍitāñ chramaṇān brāhmaṇān sevate <sup>2</sup> duṣprajñān <sup>3</sup> parivarjayati. saddharmam dīpayati. asaddharmam vigarhati <sup>4</sup> dharmabhāṇakānām vaiśāradyam varṇayati <sup>5</sup>. sahitabhāṣiṇām <sup>6</sup> sādhukāram dadāti. ahitabhāṣiṇam pariharati. samyagdṛṣṭim varṇayati. mithyādṛṣṭim vigarhati. masīpustakalekhanīpradānāni dadāti. na ca madyam pibati. yathoktam ca Nandikasūtre. pañcatrimśad <sup>7</sup> madyapānadoṣā akuśalapakṣeṇa <sup>8</sup> yojayitavyāḥ. idam karma mahāprajñasamvartanīyam.

XV. tatra katamat karma narakopapattisamvartaniyam. ucyate. tīvram pradustacittasya kāyavāmmanoduscaritam. ucchedadrstih. sāsvatadrstih. nāstikadrstih. akriyādrstih. matsarivādah. akrtajñatā. ānantaryam. āryāṇām sīlavatām abhūtābhyākhyānadānam. idam karma narakopapattisamvartanīyam.

XVI. tatra katamat karma tiryagyonyupapattisamvartanīyam. ucyate. madhyamam kāyavāmmanoduścaritam vicitram rāgasamutthitam karma vicitram dveṣasamutthitam karma vicitram mohasamutthitam karma. mātāpitroh pravrajitānām cākalpikapradānam. tiryagyonigatānām satvānām avahasanam. tathā praṇidhānakarma yathā govratikakukkuravratikaprabhṛtīnām 10 praṇidhānam atropapadyeyam 11 iti.

a) yathā ca Bodhisatvasya Simha 12 jātake 'vadānam vaktavyam. yathā ca Varṣākārasya brāhmanasya markatopapattih 13. tad yathā

- 1. B prechanajāto.
- 2. B sevati.
- 3. A insère brāhmaṇān. T. om. cette proposition.
- 4. B vigarhayati. Et aussi inf.
- 5. A vardhayati. T ñe bar sgrub pa.
- 6. A samhitabhasitanam.
- 7. A ici encore a: catvārimsad ādīnavāh.
- 8. B opathe. T. phyogs « côté ».
- 9. B ajoute  $asatkriy\bar{a}v\bar{a}do$ . T = A-H.
- 10. Pour ces pratiques, cf. Majjhima nº 57: kukkuravatika (manque en chinois); Sikṣāsamuccaya p. 332 et n. 5; Abh. Kośa trad. La Vallée, chap. IV, p. 147 n. et Mhvy. CLXXIX, 3534 sqq. Au lieu de kukkura « chien » T a bya « oiseau » == kukkuṭa « coq ».
- 11. A amutropapo. T de llar skye bar sog dig « puissé-je naître tel! ».
- 12. A Siddhajāt<sup>o</sup>. Le Simhajātaka du recueil pali, no 157 (= Guṇajātaka) ne contient rien qui soit applicable ici ; c'est une variante de la fable du Lion et du Rat. Cf. à la fin de ce  $\S$ :  $\gamma$ athā cittapradūsanena simhesūpapannah.
- 13. Je n'ai pas réussi à retrouver l'original de cette histoire, que je crois pourtant avoir déjà lue.

Varṣākāreṇa brāhmaṇena sthaviraMahākāśyapo¹ bhikṣū Rājagṛhasyoparimeṇa² Gṛdhrakūṭāt parvatād Rṣigiripārśvam³ vihāyasā⁴ gacchan dṛṣṭaḥ⁵. tena praduṣṭacittena Devadattājātaśatrusamsargād vāgduścaritam kṛtam⁶. eṣa śramaṇo vihāyasā¹ gacchan parvatāt parvatam gacchati. tad yathā markaṭo vṛkṣād vṛkṣam eva. Bhagavataḥ kathitam. Varṣākāreṇa brāhmaṇena krodhajātena⁶ vāgduścaritam kṛtam. tasya ko vipākaḥ. Bhagavān āha. asya vāgduścaritasya vipākato⁶ Varṣākāro brāhmaṇaḥ pañca janmāntaraśatāni markaṭo lo bhaviṣyatīti. tatas tena Varṣākāreṇa śrutam Bhagavatā nirdiṣṭatvam kila pañca janmāntaraśatāni markaṭo bhaviṣyatīti¹¹¹. sa samvignacittam prasāditavān. tena Bhagavān parinirvāṇakāle pṛṣṭaḥ. tasya karmaṇaḥ¹² kadā parikṣaya iti. Bhagavān āha. tāny eva pañca janmāntaraśatāni kim tu Rājagṛhe utpatsyase¹³ yathā la jambvā la Jambudvīpe jāyate¹⁶. yatroṣṭrikāmātrāṇi la phalāni. yathā kṣaudramadhv aneḍakam la eva-

- 1. A mahākālasyayo.
- 2. A ooparena.
- 3. B ...rmakaparvatam.
- 4. A vihāyasam. B vaihā...
- 5. B insère : dṛṣṭvā.
- 6. B cyuta.
- 7. A vihāyasam.
- 8. A krodharājātena.
- 9. B vipāko.
- 10. A karmato. B lacune.
- 11. B om. toute la phrase tatas tena... Peut-être convient-il de corriger A et de lier:...nirdiştas tvam... bhavişyasīti.
- 12. B insère vipākaķ.
- 13. B osatāni... grha utpatsyati.
- 14. B yayā.
- 15. A jambā.
- 16. B jāyati. A jñāyate. L'explication de ce passage est fort embarrassante, d'autant plus que les textes parallèles font défaut. M. Finot propose de lire: yathā y yā jambvā Jambudvīpo jñāyate... en rapportant cette phrase à ce qui suit: « des fruits grands comme des uṣṭrikās, comme ceux du jambū qui donne son nom au Jambudvīpa». La peine est atténuée, puisqu'il aura comme singe d'excellents fruits à manger. B n'a conservé qu'une partie du nom, ogrha. Les cruches auṣṭrikā sont de grandes jarres, en forme de chamelles (uṣṭrikākṛti), assez grandes pour servir de logis à des moines de l'ordre Ājīvaka, selon le témoignage des textes jainas. Cf. Abhidhāna Rājendra, s. v. uṭṭḥiyā et uṭṭḥiyā-samanā.
- 17. A yatra austrikāº. B tatrostrº.
- 18. B anetrakam. A om. Le mot anedaka manque à PW<sup>2</sup>. Il est cependant donné et expliqué par Mhvy. 5729, en tib. sbran rtsi ma skol ba ou bkol ba « miel non bouilli »;

māsvādāni. tatropapattir bhavisyati. tato vyutthitasya te 1 sugatir bhavişyati. yathā 2 cittapradūṣaṇena 3 simheṣūpapannaḥ. tadartham ca Bhagavatā gāthā bhāṣitā4.

> dīrghā jāgarato rātrir dīrgham śrāntasya yojanam dīrgho bālasya samsārah saddharmam avijānatah 5.

idam karma tiryagyonyupapattisamvartaniyam.

XVII. tatra katamat karma Yamalokopapattisamvartaniyam. ucyate. kruddhasya pratihatacittasya kāyavānmanoduścaritam. lobho visamalobho mithyājīvo jighāmsitapipāsitasya kruddhasya kālakriyā. vastusv abhisaktacittasya 8 kālakriyā.

a) yathā coktam Bhagavatā Šatavarge Āgame Karmavibhangasūtre 9.

et de même en chinois « miel vierge ». Le mot vient aussitôt après kṣaudram madhu, 5728, traduit en tib. par sbun bu'i (= bun ba'i) sbran rsti « miel d'abeilles ». Et cf. pali anelaka « pur » Et pour la locution entière, cf. Mahāvastu I, 339. 8 : sayyathāpi nāma kṣudram madhv anedakam evamāsvādo, et la note de Senart, ib. p. 572; aussi Avad. Śat. I, 187, 243 (comparé au dharma).

- 1. Bom.
- 2. A add. ca.
- 3. A opradosanena.
- 4. A gāthoktā.

5. A °svapato rātrī. C'est le vers de l'Udānavarga I 17 (19) = Dhammapada 60. Ni le commentaire pali, ni celui du Tchou yao king Nj. 1321, Tok. XXIV, 5, 40b n'établissent de lien entre ce vers et l'histoire de Varsākāra.

6. B insère ici : tatra katamat karma pretalokopapattisamvartanīyam, ucyale. La même rubrique figure dans la table des matières de B; mais cette table ne contient pas la rubrique suivante : yamalokopapatti que B place pourtant, comme A, immédiatement après le pretaloka. — T comme A n'a que la rubrique yamalokop°; la rubrique pretalokopo figure seule au contraire dans Chg et Cht. Manifestement l'une des deux n'est que le doublet de l'autre.

7. T rend lobho viṣamalobho par 'dod chags dan mi rigs par 'dod pa « la convoitise et le désir irrégulier ». Chg compte 1, 2, 3 les trois méfaits; 4 la convoitise de beaucoup; 5 la convoitise du mauvais; 6 l'envie; 7 la fausse vue; 8 mourir en état d'attachement aux biens et aux personnes; 9 mourir de faim; 10 mourir de soif.

8. A et B répètent ici kruddhasya, mais T om.

9. Le passage correspondant se retrouve dans le Mahākammavibhanga pali p. 214: pubbe vāssa tam katam hoti pāpakammam dukkhavedanīyam pacchā vā — maranakāle vāssa hoti micchāditthi. — Le sūtra se retrouve dans le Madhyama Āgama Tok. XII, 7, 18-20; le passage cité s'y rencontre 19<sup>b</sup> col. 16-17. — Il semblerait donc que l'Agama désigné comme le Satavarga est le Madhyama; mais la traduction chinoise ne porte aucun indice d'une pareille division; elle forme 5 adhyāyas et 18 vargas (Nj. 542). De plus la référence au Satavarga Agama donnée inf. § XXXVII se rapporte sans aucun doute au Samyukta Āgama. — Cf. Introd. sup. p. 11 sq.

tasya khalu punar Ānanda pudgalasyānyajātikṛtam vā karma pratyupasthitam bhavati. maraṇakāle vā mithyādṛṣtiḥ. idam karma Yamalokopapattisamvartanīyam.

XVIII. tatra katamat karmāsuralokopapattisamvartanīyam. ucyate. sarvamṛdukāyavānmanoduscaritam. mānah. abhimānah adhimānah. asmimānaņ. mithyāmānaņ. sukṛta² kuśalamūlam Asuralokopapattipariņāmitam. sarvo 3 tkrstarāgasamutthitam 4 dauhsīlyam prajūāmukhena. idam karmāsuralokopapattisamvartanīyam.

XIX. tatra katamat karma manusyalokopapattisamvartaniyam. ucyate. subhāvitā mandabhāvitās ca dasa kusalāh karmapathāh. katame daśa. trividham kāyakarma. caturvidham vākkarma. trividham manahkarma. idam karma manusyalokopapattisamvartaniyam.

XX. tatra katamat karma kāmāvacaradevopapattisamvartanīyam. ucyate. susamāptā daśa kuśalāḥ karmapathāḥ. idam karma kāmāvacaradevopapattisamvartaniyam.

XXI. tatra katamat karma rūpāvacaradevopapattisamvartanīyam. ucyate. susamāptāh susamāhitās tato visistatarāh paripūrņā dasa kuśalāḥ karmapathāḥ. idam karma rūpāvacaradevopapattisamvartaniyam.

XXII. tatra katamat karmārūpyāvacaradevopapattisamvartanīyam. ucyate. catasra ārūpyasamāpattayah 6. ākāsānantyāyatanam. vijūānānantyāyatanam. ākimcanyānantyāyatanam. naivasamjñānāsamjñāyatanam. etāh samāpattayo bhāvitā bahulīkrtās ca bhavanti. idam karmārūpyāvacaradevopapattisamvartanīyam.

XXIII. <sup>7</sup>tatra katamat karma kṛtaṁ nopacitam. ucyate. yat kṛtvā karma āstīryati 8 jihreti vigarhati vijugupsati desayati ācaste vyaktī-

2. B insère oduskrtao.

3. B samotkro; mais T'dod chags kun gyi rab las byun ba'i.

4. A oragam anusamuttho.

5. B abhāvitamanda. T, Chg, Cht disent simplement: « les dix bonnes voies de l'acte » et en donnent l'énumération détaillée.

6. T substitue à la simple énumération des quatre ayatanas les définitions qu'en donne la Mhvy. 1492-1495. Chg et Cht de même.

7. Chg et Cht inserent, entre le XXIII et le XXIII de notre texte, la niyatopapatti, l'aniyatopapatti, et le desantara etc., que A, B, T, K, reportent plus bas, au XXX, XXXI et XXXII.

8. B om. ucyate... āstīryati. — āstīryati deest PW et Mhvy.; c'est manifestement le correspondant du pali attivati (graphie incertaine) qui va de même en compagnie de

<sup>1.</sup> B āpamānah. Mais T chun ba'i na rgyal « petit orgueil » donc alpamānah. Sur ces diverses formes de l'orgueil, cf. Trimsikā v. 12 a, comm.

karoti. āyatyām samvaram āpadyate. na punah karoti. idam karma krtam nopacitam.

XXIV. tatra katamat karmopacitam na krtam. ucyate. yat karma kāyena 1 paripūrayitavyam. tatra pradustacitto vācam bhāsate 2 evam te karişyāmīti. idam karmopacitam na kṛtam.

XXV. tatra katamat karma kṛtam copacitam ca. ucyate. yat karma sāmcetanikam.

a) yathoktam Bhagavatā<sup>3</sup>.

manahpūrvangamā dharmā manahśresthā manojavāh manasā cet pradustena bhāsate vā karoti vā tatas tam duhkham anveti cakram vā vahatah padam manahpūrvangamā dharmā manahsresthā manojavāh manasā cet prasannena bhāṣate vā karoti vā tatas tam sukham anveti chāyā vā anuyāyinī.

idam karma krtam copacitam ca.

XXVI. tatra katamat karma naiva kṛtam naivopacitam. ucyate. yat karma \* sāmcetanikam svapnāntare kṛtam kāritam vā. idam karma naiva krtam naivopacitam.

XXVII. tatra katamat karma yena samanvagatah pudgalo narakesupapannah paripurnam nairayikam ayuh ksapayitva cyavati. ucyate.

harāyati (= jihreti) et jigucchati (= jugupsati). — Pour jihreti, B a jihrīyati. — A om. vigarhati (B écrit par erreur vitarati); mais T a smod pa « il blàme ». — A écrit ici ācakṣati, mais ācaṣṭe partout ailleurs.

Pour l'acte « aggravé » (upacita), cf. Kośa IV, v. 120, avec une excellente note du traducteur. Vasubandhu classe comme notre texte (auquel il semble se référer; c'est aussi l'avis de l'annotateur japonais Saeki Kiokuga) les actes en krta et upacita; l'acte upacita est celui qui est aggravé par une série de circonstances: intention, exécution intégrale, absence de remords, conséquences inexpiables.

- I. Bom. pari.
- 2. B bhāsati idam te.
- 3. Ce sont les vers célèbres qui ouvrent le Dhammapada pali, et que l'Udanavarga a classés dans le Cittavarga XXXI, 24-25. — 1 c) B lit ca, A hi; cet est à rétablir comme au 2. e) A tato na. f) A vahutāpadam; B vahatušire, leçons qui semblent ramener au texte courant. - 2 c) B écrit bien cet ici; A hi. e) A tato na. - T substitue à la définition du texte sanscrit un développement : « C'est l'acte que, après l'avoir fait, on ne regrette pas, sur lequel on ne revient pas, dont on ne se repent pas, qu'on ne blame pas, qu'on ne confesse pas, qu'on n'aime pas, qu'on ne publie pas, qu'on ne rejette pas, à propos duquel on ne s'engage pas à se garder pour l'avenir ». Cf. inf. XXVII.
- 4. A samcetaniyam. B om. svapnantare (que T confirme cependant) et écrit na kṛtain na kāritam; Chg est d'accord avec B.

ihaikatyena narakiyam karma kṛtam bhavaty upacitam. sa tat karma kṛtvā nāstīryati. na jihrīyati 1 na vigarhati na jugupsati na deśayati nācaste na vyaktīkaroti nāyatyām samvaram āpadyate bhūyasyā mātrayā hṛṣyati. prītim utpādayati. yathā DevadattaKokālikādayah 2. idam karma yena samanvagatah pudgalo narakesupapannah paripurņanairayikam āyuh ksapayitvā cyavati.

XXVIII. tatra katamat karma yena samanvāgatah pudgalo narakeşūpapanno 'rdhanairayikam āyuh ksapayitvā cyavati. ucyate. ihaikatyena nārakīyam karma kṛtam bhavaty upacitam. sa tat³ kṛtvā nāstīryati na jihrīyati na vigarhati 4 na jugupsate na deśayati nācaste na vyaktīkaroti. nāyatyām samvaram āpadyate. api tu na bhūyasyā mātrayā hṛṣyati. na prītim utpādayati<sup>5</sup>. idam karma yena samanvāgatah pudgalo narakeşūpapanno 'rdhanairayikam āyuh ksapayitvā cyavati.

XXIX. tatra katamat karma yena samanvagatah pudgalo narakesupapannamātra eva cyavati. ucyate. ihaikatyena nārakīyam karma kṛtam bhavaty upacitam 6 ca. sa tat kṛtvāstīryati. jihrīyati 7. vigarhati vijugupsati ācaste. dešayati. vyaktīkaroti. āyatyām samvaram āpadyate. na punah kurute. sa cen 8 narakesupapadyate upapannamatra eva cyavati.

- a) yathā rājājātaśatruḥ. tena Devadattasahāyenānantaryakarma kṛtam. pitṛvadhaḥ. samghabhedah. Dhanapālamoksanam. śilāyantramoksanam 9 Devadattasyādeśena, tasmād avīcinarakagamanam śrutva tena samvignena Bhagavati cittam prasaditam. Śramanya- 🐰 phalasūtre 'tyayadeśanam kṛtam 10. pratisamdadhāti kuśalamūlāni. tena maranakale cittam prasaditam. asthibhir api "Buddham Bhaga-
  - 1. A naiva hriyati na vijugupsati. B na vitarati na jugupsate.
  - 2. B devadattakālikaprabhrtayah.
- 3. A satatain. B śatam. T, Chg, Cht suppriment la négation devant tous ces verbes. A na vijihreti.
- 4. Corr. B vitarati. A om. et a ensuite vijugupsati.
- 5. A insère: sa narakeṣūpapannaḥ. ardhanaivayikam āyuḥ kṣapayitvā cyavati.
- 6. B upacitam, śatam krtvā.
- 7. A jihrīyate, om. vigarhati.
- 8. A om. cen.
- 9. A devadattasyāvīcigamo.
- 10. A odeśanā.
- 11. A astabhir iti. T rus pa = ossement. Le Śrāmanyaphalasūtra auguel le texte se réfère est le sutra fameux qui figure en pali dans le Digha, nº 2, et dans le Dirgha chinois nº 27. Le chinois en a incorporé une autre rédaction, très abrégée, dans l'Ekottara, ch. 39, Tok. XII, 8, 13. Enfin il en existe une version isolée, due à Tan wou lan (381-395), le Tsi tchö kouo king, Nj. 593; Tok. XII, 10. — En outre un curieux

vantam saranam gacchāmi. sa upapannamātra eva cyavati. idam karma yena samanvāgatah pudgalo narakesūpapannamātra eva cyavati.

XXX. tatra katamat karma niyatopapattisamvartanīyam. ucyate. yat kṛtvā kvacid upapattau¹ pariṇāmayati amutropapadyeyam iti. sa tatropapadyate.

yathā Bhagavato jātake Śyāmākajātakaprabhṛtiṣu² praṇidhānavaśād upapattir varṇyate. idam karma niyatopapattisamvartanīyam.

XXXI. tatra katamat karmāniyatopapattisamvartanīyam. ucyate. yat kṛtvā na kvacid upapattau pariṇāmayati amutropapadyeyam iti. yathā <sup>3</sup> satvāḥ karmavasād upapadyante. idam karmāniyatopapattisamvartanīyam.

XXXII. tatra katamat karma deśāntaravipākam <sup>4</sup> ucyate. yat karma tasminn eva janmāntare vā <sup>5</sup> deśāntaragatasya vipacyate śubham aśubham vā. tat karma deśāntaravipākam <sup>6</sup>. yathā Bhagavān kathayati <sup>7</sup>. bhūtapūrvam bhikṣavo Jambudvīpe manuṣyāṇam aparimāṇam <sup>8</sup> āyur bhavati. yathā rājño Māndhātuḥ <sup>9</sup>. athānyatarasmin <sup>10</sup> nagare Maitrāyajño

sūtra, traduit par Chi Fa kiu (début du 1ve siècle), le sūtra des cinq péchés originaux d'Ajātaśatru, A chö che wang wen wou ni king, Nj. 713; Tok. XIV, 7, 16, prophétise les existences futures d'Ajātaśatru qui doit s'élever graduellement au faîte du Plan du Désir pour redescendre graduellement à la condition d'homme, et cela pour une période de 20 kalpas au terme desquels il doit entrer en religion et devenir Bouddha pour soi, car la production de la pensée (d'Illumination) = [bodhi|cittotpāda rend impossible la chute aux enfers; on ne peut plus dès lors être que dieu ou homme. — Le récit des complots tramés par Devadatta et Ajātaśatru forme une portion considérable du chapitre sur les schismes dans le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, Tok. XVIII, 3 = Dulva IV, 341-470.

1. B krtvopapatlau.

- 2. A yathā bhagavatātītesu syāmākajñātakaprabhṛtisu. B syāmājāto. T dper na béom ldan 'das kyis kar sam gyi skyes pa'i rabs la: « par exemple, par Bhagavat, dans le jātaka du Kar sam ». Syāmāka est la forme que prend, dans l'Avadānakalpalatā (101) le nom qui est écrit partout ailleurs Syāma et Syāmaka. Mais dans aucune des recensions connues de ce jātaka, qui va être cité un peu plus loin (cf. inf. p. 55) on ne trouve la mention d'un praṇidhāna.
- 3. A ye satvāh.
- 4. A B vipakṣam. T rnam par smin par 'gyur pa = ovipāka.
- 5. A B om.  $v\bar{a}$ . Mais T che 'di  $\tilde{n}id$  dam che  $g \not z an$  la « dans cette existence ou dans une autre existence ».
  - 6. A B vipaksam.
- 7. A om. yathā... kathayati. T = B.
- 8. A aparimitam.
- 9. Bom. yathā... Māndhātuḥ. T rgyal po Mandha ltar gyur pa'i che « une vie comme celle du roi Māndhātar ».
- 10. B yathānyatarasminn asti Jambudvīpe Mahākośalā nāma nagaram tatra Maitrā...
  T = A. D'ailleurs, à la fin du récit, Maitrāyajña déclare qu'il est de Tāmalipta. Mahā-

nāma sārthavāhaputro babhūva. sa paūcaśatasahāyaparivṛta udyānam gatah. taiś ca sahāyair uktah. asmin nagare baṇijas tava pitaram pūrvaṅgamaṁ kṛtvā mahāsamudram avatīrya Suvarṇa¹bhūmiprabhṛtīni désāntarāṇi gatvā dvīpāntarāṇi² ca paśyanti. dravyopārjanaṁ ca kurvanti. vayam api tvām pūrvaṅgamaṁ kṛtvā samudram avatīrya dravyopārjanaṁ kariṣyāmo dvīpāntarāṇi³ ca drakṣyāmaḥ. tatas tena evam iti pratiśrutam. sa rātrau gatvā mātaram āpṛcchati. amba Suvarṇabhūmiṁ gamiṣyāmaḥ⁴. tasya mātāha. aparimāṇam putra dravyaṁ gṛhe tiṣṭhati. na gantavyam iti. sa mātur vacanena nivṛttaḥ. sa bhūya udyānaṁ gataḥ sahāyair uktaḥ. tam arthaṁ vijñāpayāmaḥ. tena tathāstv iti pratiśrutam. sa bhūyo mātaraṁ gatvāpṛcchati. bhūyaś ca mātrā pādapatanān nivartitah. evaṁ trtīyam api. sa kālāntarena bhūya

kośali est le berceau de l'homme infernal dont il va prendre la place. - Le nom de Maitrāyajña désigne ici le personnage bien connu que la tradition palie appelle Mittavindaka, et que les textes sanscrits connus jusqu'ici nomment Maitrakanyaka. Le Jātaka pali lui consacre quatre récits, nos 82, 104, 369, 439, auxquels il faut encore ajouter le nº 41, Losakajātaka, dans lequel est insérée l'histoire de Mittavindaka. En sanscrit, le Divyāvavadāna lui consacre un long récit, no XXXVIII; l'Avadānašataka de même, nº 36; l'Avadānakalpalatā, nº 24; la Romantic Life traduite du chinois par Beal, p. 342 (Beal avait antérieurement publié la traduction de cet épisode dans l'Indian Antiquary 1880, 224-226: The merchant's son who struck his mother). Chavannes dans ses Ging Cents Contes a recueilli deux récits I, 131 (Mi-lan) et III, 10 (Tseu t'ong niu). Démarquée, l'histoire avait passé dans la Brhatkathā: Kathāsaritsāgara IX, 56, v. 140-168 (le marchand Çakra) = B. K. Mañjarī XV, 314 sq. L'aventure est racontée par une série de reliefs à Boro-Budur même, 1re galerie, mur principal, série inférieure, nºs 106-112; cf. Krom I, 304-311, et Foucher (qui les a identifiés le premier) BEFEO, IX, 1. — Le King liu yi siang (Tok. XXXVI, 4, 54a-55b) a recueilli un récit aberrant, extrait d'un sutra perdu, le Mi lien hing et aussi d'un autre ouvrage perdu, le Fou pao king; les auteurs du remaniement avaient voulu pallier, pour le lecteur chinois, le crime commis par le futur Bouddha contre la piété filiale; au lieu d'un coup de pied donné par colère, le héros en sortant du bain, tandis qu'il passe son vêtement, heurte du pied par mégarde la tête de sa mère. — La forme Maitrāyajña (écrite aussi Maitrăyajña et Maitreyajña), réduite à Maitrajña dans l'imitation koutchéenne (K), si on la compare à Maitrakanyaka, laisse transparaître un original pracrit Metteyañña (avec la ya-śruti). M. Helmer Smith propose ingénieusement d'expliquer ce nom par metteva (= matteyya par analogie avec petteyya) —  $\tilde{n}\tilde{n}a$  (=  $j\tilde{n}a$ ) « celui qui sait [par expérience] ce qu'on doit à sa mère » ; cf. mātāpitrjñatā sup. § IX. ovindaka serait dans cette hypothèse un simple synonyme de ojña, tiré de vindo = vido « savoir ».

- 1. A samudrabhūmi. T = B.
- 2. deśāntarāni. T = B.
- 3. B dvīpāni. T om.
- 4. A obhūmim gatvā dravyopārjanam ca karisyāmi. T = B.
- 5. B mātā... nipatitā.
- 6. B om. T = A.

cf. 1984:70f.

udyānam gatvā sahāyair uktah 1. tava dosād vayam api na gacchāmah. prcchāmo vayam. trayodasyām gamisyāma iti. tena mātur aviditam eva bahir bahu bhandam nirgamitam2. tasya gamanakale prasthitasya mātā dvāre pādapatanam krtvā sthitvā. putra na gantavyam iti. sa kruddho mātuh pādam mastake dattvātikrāntah samudrakūlam ca gatah. tena sahāyā uktāh. samudram avalaratām na jñāyate jīvitam maraṇam ca. vayam sarva evāṣṭāngasamanvāgatam poṣadham gṛhṇāmah. tais tathastv iti pratipannam. posadham ca grhitam. te samudram avatīrņāh. samudramadhyagatānām ca teṣām viṣamavātādyāhatah poto vinastas tena sarve kālagatāh. Maitrāyajñas ca ma. pra. ṭamukhyān ³ avabaddham tāmraghaṭam ca gṛhya samudrakūla uttīrṇaḥ sa paryaṭamānaḥ sauvarṇaprākāram nagaram pasyati. ārāmasampannam vanasampannam. puṣkarinīsampannam. dhūpitadhūpanam muktapuspāvakīrņam avasaktapaṭṭadāmakalāpam. tataś catasro 'psaraso nirgatāḥ. sa tābhir gṛhya nagaram praveśitaḥ. sa tābhih sārdham bahūni varsani krīditavan. bahūni varsasatani. bahūni varsasahasrani bahūni varsasatasahasrāni kriditavān. sa tābhir uktah. āryaputra tavāyam pṛthivīpradeśo 'pūrvaḥ. asmākam aviditam na nirgantavyam. yadi nirgacchasi sarvathottarābhimukhena na gantavyam. iti. sa tasmāt kālāntarena nirgatah. sa bhūyo gacchan nagaram pasyati. rūpyamayena prākārena. ārāmasampannam vanasampannam. pūrvavad yāvat. tasmād apy aṣṭāv Apsaraso nirgatāḥ. tābhir apy asau gṛhya pravesitah. sa tābhih sārdham bahūni varṣāṇi krīditavān. bahūni varsasatāni. bahūni varsasahasrāņi bahūni varsasatasahasrāņi kriditavān. pūrvavat. tato'pi kālāntareņa nirgatah. bhūyas ca paryatan nagaram paśyati. vaidūryamayena prākāreņa ārāmasampannam vanasampannam. puṣkariṇīsampannam. dhūpitadhūpanam. muktapuṣpāvakīrņam avasaktapaṭṭadāmakalāpam. tasmād api sodaśāpsaraso nirgatāḥ. tābhir api sārdham bahūni varṣāṇi krīḍitavān. pūrvavat. sa tābhir uktaḥ. āryaputra tavāyam pṛthivīpradeśo 'pūrvaḥ. asmād vihārāt tena na nirgantavyam. atha nirgacchasi. sarvathottarāmukhena na gantavyam iti. sa tasmāt kālāntareņa nirgatah. bhūyah paryaṭamānah

1. B a une lacune de deux feuillets à partir d'ici.

2. A tena mataram viditam eva bahubhir bhanda nirgamitam. T des ma la ma byas par rgya rjas thams cad phyir bton nas de lam du 'jug par byas pa « sans en rien dire à sa mère il fait déposer au dehors toutes les marchandises et les fait placer dans la rue ». — Et pour la construction, cf. asmākam aviditam « à notre insu », inf. même page.

3. Sic A. T: méhod sbyin ni zans kyi ril čhen kha bskya 'dar gyis bčad pa źig la 'Ju nas... « Maitrāyajňa, se prenant à une grande fiole de cuivre qui avait l'embouchure fermée par une étoffe. » M. Finot propose de restituer: mahāpaṭamukhāvabaddham.

sphatikaprākāreņa nagaram. tathaivārāmasampannam. vanasampannam. puşkarinisampannam. dhūpitadhūpanam muktapuspāvakīrņam avasaktapattadāmakalāpam. tasmād api dvātrimšad Apsaraso nirgatāh. tābhir api sārdham bahūni varṣāṇi bahūni varṣaśatāni bahūni varṣaśatasahasrāni krīditavān. sa tābhir apy uktah. āryaputra tavāyam pṛthivīpradeśo'pūrvah. asmād vihārāt tena na nirgantavyam. atha nirgacchasi. uttarāmukhena na gantavyam iti. sa tāsām pramādād ratikhinno nirgataḥ. uttarābhimukhena gacchan kanṭakāṭavīm prapannaḥ. atha kṛṣṇāyasena prākāreņa nagaram pašyati. sa tatra pravistah, pravistamātrasya ca nagaradvāram pihitam. ūrdhvam pašyati. prākāro vardhate bhairavam ca śabdam śrnoti. tatrasthaś ca cintayati. kim etad iti. sa tatra gatah. atha paśyati purusasyāsidharam cakram śiraś chinatti. sa bhītaḥ prechati. kim etad bho purusa. nairayikapurusah praha. esa pratyekanarakah. Maitrāyajña āha¹. kim tvayā pāpakarma kṛtam iti. sa kathayati, asmin Jambudvīpe Mahākośalī² nāma nagaram, tatrāham mahāsārthavāhaputro 'bhūvam. sa pañcabhih sahāyasataih sahodyānam gatah, te kathayanti, tava pitā sārthavāho 'smākam pūrvapurușo' sti. pūrvangamam kṛtvā deśāntarāni gatvā dravyopārjanāni kurvanti. Suvarņabhūmim Simhaladvīpam ca prabhṛtīni ca dvīpāntarāṇi paśyanti. vayam api tvayā pūrvangamena deśāntaram paśyāma iti. vayam api gacchāma iti pratisrutam. so' ham grham gatvā mātaram āprstavān. aham evam dešāntaram gamisyāmīti. mātā ma āha. putra tava pitā samudram avatīrņo deśāntaram gata eva kālagatah. tvam ekaputrakah. prabhūtam grhe dravyam tisthati. na gantavyam. iti. mayā na gacchāmīti pratisrutam. evam dvitīyam trtīyam caturtham apy āpādapatanam nivartitah. kālāntarenāham bhūyo 'py udyānam gatah sahāyair uktah. avasyam gantavyam iti. gamisyāmīti mayā pratiśrutam, atha mama prasthitasya mātā dvāre pādapatanam kṛtvā sthitā. putra nārhasi mām parityaktum iti. tasyāham mastake pādam dattvā prakrāntah. so' ham pañcabhih sahāyasataih sārdham samudrakūlam gatah. aṣṭāngasamanvāgatam poṣadham gṛhya samudram avatīrņah. Suvarņabhūmiprasthitānām asmākam visamavātādyāhatah poto vinastah, te sarve kālagatāh, aham tu bahubhir divasaih kathamcana samudrād uttīrņo 'tha prapīdyamānah sauvarņena prākāreņa nagaram. ārāmasampannam. vanasampannam. puṣkariṇīsampannam. dhūpitadhūpanam. muktapuspāvakīrņam. avasaktapaṭṭadāmakalāpam. tasmāc catasro 'psaraso nirgatāḥ. tābhiḥ pravesito 'smi. yāvat.

<sup>1.</sup> A Maitrāyajño 'ham. T indique la correction.

<sup>2.</sup> T Kośalī.

evam cintayitvā sarveņa bhāvena mātāpitror namaskāram kṛtvā praṇipātam ca praṇidhānam ca kṛtavān. yatra yatropapadyāmi mātāpitroḥ śuśrūṣām kuryām aham iti. ye ca kecana satvā pratyekanarake upapadyante teṣām sarveṣām arthāyāham atrāvasthitaḥ. ye ca kecana loke yuktās ca muktāś ca teṣām namaḥ. te mām pālayantu. idam uktvā tasmin nairayikapuruṣaḥ kāle sthitaḥ. punaś ca praṇidhānam kṛtvā punar apy āha.

kṛtvādau narakam avīcim ābhavāgrād <sup>4</sup> ye satvās cyutigatibandhanāvabaddhāḥ te sarve sukham atināpya <sup>5</sup> dharmayuktam nirvāṇam yad ajaram <sup>6</sup> acyutam spṛśantu.

atha tac cakram aspṛśamānam śirasi nityakālam evopari vihāyasi sthitam. nityam ca kila tasya mātāśiṣam prayunkte. yady asti mama kimcit puṇyaphalam pradānena vā śīlena vā brahmacaryeṇa vā pativratatvena vā tena puṇyaphalena mama putrasya yatra tatra sthitasya mā kimcit pāpam bhavatu. tena ca tasya śivam āsīt.

b) <sup>8</sup> yathā Šyāmajātake saviseņa śareņa... Śyāmakumārasya mātāpitror āśīrvacanena śalyaś ca nirgato viṣam ca naṣṭam mṛtaś ca samjīvitas tadvat tasyāpi śivam <sup>9</sup> āsīt. yathā VajraRājagṛhe Dhanamjayasūtre āryaŚāradvatīputrenoktam <sup>10</sup>. tam enam brāhmaṇam mātāpitarau samam mānitau samyak pūjitau kalyāṇena manasānu-

1. A śuśrūsāyām.

2. A insère kāmās devant teṣām.

3. A loke muktāķ svamuktāś ca. T jig rten na rigs pa dan ldan pa dan grol bar gyur pa « qui dans le monde ont de la convenance et sont sauvés ».

4. A avīcim ābhād. T srid rce man čad na « jusqu'au bhavāgra ».

5. Sic A. Corr. atilabhya?

6. A padacaram. T rgan med « sans vicillesse ».

7. B reprend ici.

8. T om. tout le § b.

9. A āśir āsīt. — Après āsīt B omet toute la suite du § b. — Le Śyāma jātaka visé ici est sans aucun doute le nº 540 du Jātaka pali (Sāma), le Śyāmaj. du Mahāvastu II, 210 sqq., d'Avadānakalpalatā nº 101 (Śyāmaka), de Cariyāpiṭaka III, 13, de Chavannes, Cinq cents Contes I, 156 (Chan), de Hiuan tsang Mém. I, 121 (où Julien rétablit à tort Cammouka, corrigé également à tort dans l'Index II, 503 en « Chanmoûka P »; lire Śyāmaka); de Rāṣṭrapālaparipṛcchā p. 12, l. 1 (Śyāmaku).

10. J'ignore entièrement de quel texte il s'agit ici. Ni B ni T ne permettent de contrôler le texte, tout au moins singulier, de A avec la mention énigmatique de Vajra Rājagṛha placée devant le nom du sūtra! Le Dhanainjaya de ce sūtra serait-il le fils du « multilionnaire » Meṇḍhaka et le père de la célèbre upāsikā Visākhā?

tābhir api sārdham bahūni varsāņi. bahūni varsasatāni. bahūni varsasatasahasrāņi krīditam. tatah kālāntareņa nirgacchan pa... pūrvavat. tasmād apsaraso nirgatāh. tābhih pravešito 'smi. yāvat. tābhir api sārdham bahūni varsaņi bahūni varsasatāni bahūni varsaśatasahasrāni krīditam. evam vaidūryamayam. tasmād api șodaśāpsaraso nirgatāh.... tasmād api nirgatah. sphatikamayam nagaram paśyāmi. pūrvavat. tasmād dvātrimšad Apsaraso nirgatāh. tābhir api saha tathaiva krīditam..... kaṇṭakāṭavīm prapannaḥ. yāvad. āyasanagaram paśyāmi. so 'ham atra pravistah. pravistasya me dvāram pihitam. atra ca pūrvavat...... asidharam cakram sirasi parivartamānam paśyāmi. tatra ca mamāvasthitasya śirasi asidharam cakram samkrāntam. yad aham mātu 1... nivrttah. astāngasamanvāgatam ca posadham grhītam. tasya karmano vipākena catursu mahānagaresu pratyekasvargasva<sup>2</sup>.... mātuh śirasi pādam dattvā gatah. tasya karmaņo vipākena mamāsidharam cakram siras chinatti. Maitrāyajñas cintayati. mayāpy etad eva karma krtam. upasthito mamāpi karmavipāka iti. nairayikapurusah prāha. kutas tvam. Maitrāyajñah kathayati. asti Jambudvīpe Tāmaliptam 3 nāma mahānagaram, tato' ham. mayāpi caitat sarvam anustheyam. nairayikapurusah prāha. asti 4 mayādyāntarikse ghosah śrutah. ksinas tava karmavipākah. Maitrāyajño nāma sārthavāhaputrah adyāgamisyati. etad eva karma krtveti. Maitrāyajña āha. kim bhojanam. sa āha. ata eva mastakāc chidyamānād yat pūyaśoņitam sravati. evam uktvā sa puruṣaḥ kālagataḥ patitaḥ. Maitrāyajño bhītah samvignah. sarveņa bhāvena mātāpitroh pranipātam kṛtvāha.

ūrdhvam bhavāgravitatān adharād avīcim <sup>8</sup> tiryakprathān <sup>6</sup> agaņitān api lokadhātūn ātmansva <sup>7</sup> surāsuranaroragabhūtakāye satvāni yāni upagatāni <sup>8</sup> sukhino bhavantu

- 1. Lacune, comblée à l'aide de T dans la traduction.
- 2. Id.
- 3. T tamalipati.
- 4. A mepāthyā $^{o}$ . T bdag gis kyan bar snan las sgra thos nas « après que j'ai entendu une voix venant de l'espace ».
- 5. A bhavāgre vitatām adharasya vīcim. T srid ree man cad mnar med yan cad na « jusqu'au bhavāgra en haut et jusqu'à l'avīci en bas ».
  - 6. A opradhān. Tom.
- 7. Sic A. Au lieu de onaroragao T lit mahoraga (llo 'phya chen po).
- 8. Sic A. Contraire au mètre comme à la grammaire et au sens. T bde bar gyur éig sdug bshal bdag gis blah « qu'ils soient heureux; la douleur, c'est moi qui la prends » duḥkham mayā hy upagatam ? M. Finot propose: satvāni yāny upagatāni sukhe bhavantu.

kampete. adhosī vatana putro dhārmikena karmagunena na ca kimcit pāpam karma karoti. sarvam sūtram yojyam. yathā ca Siyālakasūtre Bhagavatoktam. tam evam gṛhapatiputra mātāpitarau pañcasu sthāneṣu pratyupasthitau pañcasu sthāneṣu pratiṣṭhāpayatah 3. tasya punar gṛhapatiputra 4 mātāpitṛbhyām anukampitasya purusapudgalasya vrddhir evam pratyāsamsitavyā.

c) sa <sup>5</sup>tatra prītyāhārah sthitvā paripūrņesu sastivarsasahasresu

kālagatah.

d)  $^6$  yathā rāj Ājātaśatrur aparipūrņa eva nairayikā yuḥpramāņe cyutah. abandhyatvāt karmanām kadācid atīva sirorujā bhavati.

e) <sup>7</sup> atra kṛtapraṇidhānasya Maitrāyajñasya mātāpitṛśuśrūṣā vaktavyā. yathā Śyāmajātake 8 'ndhau mātāpitarau hastibhūtena 9 paripā-

litau. anyeşu jātakasateşu ca.

f) 10 atha Bhagavān prāptakālam bhikṣūn āmantrayate. syād evam bhikṣavo yuṣmākam anyaḥ sa tena kālena tena samayena Maitrāyajño nāma sarthavāhaputro babhūveti. naivam drastavyam. aham sa tena kālena tena samayena Maitrāyajūo nāma sārthavāhaputra āsīt. tasmāt tarhi bhiksavo mama vacanam śraddadhānair buddhe sagauravair bhavitavyam dharme samghe sagauravair bhavitavyam. mātāpitṛṣu 11 ācāryopādhyāyesu sagauravair bhavitavyam. evam 12 vo bhiksavah sikṣitavyam. ya evam deśāntaragatah sukham duḥkham pratyanu-

r. Sic A.

2. Le Śivālakasūtra cité doit être le Singālovāda (Sigāla, Sigālaka) du pali, sūtra 31 du DighaNikāya; le passage cité correspond au § 28. Ce sūtra paraît avoir eu un succès considérable; il fait partie du Dirgha Agama, chap. 11, Tok. XII, 9, et aussi du Madhyama, chap. 33, Tok. XII, 6; en outre il a été traduit à part par An Che kao au 11º siècle, XII, 10, 82, et par Tche Fa hou entre 266 et 317, XII, 8, 53. J'en ai trouvé au Népal un fragment que je me propose de publier bientôt. — Dans toutes les versions chinoises, l'interlocuteur du Bouddha est désigné comme « le fils de

# Bien-né » 善生子.

- 3. A osthāpayati.
- 4. A oputrasya.
- 5. Cette phrase se rattache à l'histoire de Maitrāyajña, qu'elle conclut et qu'elle relie à l'explication du temps présent donnée par le Bouddha inf. § f.
  - 6. Le texte B reprend ici; T de même.
  - 7. T om. le § e.
  - 8. B insère tathā.
  - 9. Sic A et B. Faut-il rétablir hastebhūta par analogie avec hastegṛhya, hastebandha  $\mathfrak P$
- 10. T reprend ici. En fait le  $\S f$  fait immédiatement suite au  $\S c$ .
- 11. B mātāpitror. 12. B om. vo. T = A.

bhavati. 1 yathā Maitrāyajñena deśāntaragatena tasminn eva janmani pratyekasvargam pratyekanarakam cānubhūtam. ya evam deśāntaragatah 2 sukham duhkham pratyanubhavati. idam karma desantaravipākam 8.

g) etad darśayati Bhagavān. yathā mayi tathā mātāpitṛṣu. ācāryopādhyāyesu vacanakārinām samo vipākah iha loke paraloke ca. katham4 iha loke samah karmavipāko bhavati. yathā Śrāvastyām daridrapuruṣo Bhagavantam saśrāvakasamgham bhuñjānam dṛṣṭvā cittam prasāditavān. tena mahāpuņyasambhāra upārjitah rājyasamvartanīyam karma kṛtam. tad eva ca mokṣabījam. tac ca jñātvā Bhagavatā gāthā bhāṣitā 5.

> ye tatrābhyanumodante vaiyāvṛtyakarāś ca ye anunā daksiņā tesām te 'pi puņyasya bhāginah.

etad eva gāthā samutthānam.

manaḥpūrvangamā dharmā manaḥśreṣṭhā manojavāḥ manas $\bar{a}^7$  cet prasannena bh $\bar{a}$ șate v $\bar{a}$  karoti v $\bar{a}$ tatas tam 8 sukham anveti chāyā vā anuyāyinī 9.

tatas cyutas 10 ca devesupapannah. 11 yatha ca Tagarasikhi nama pratyekabuddhah. durbhikse daridrapurusena sūpah 12 pratipāditah. sa ca tadahar eva tasmin nagare rājābhisiktah. tatah kālāntareṇa pratyekabuddhaḥ samvṛttaḥ. ya eṣa sūtrāntare paripaṭhitaḥ pratyekabuddhas

- 1. B om. toute cette phrase jusqu'à : idam karma.
- 2. A add. sugatah.
- 3. A B vipakṣam.
- 4. B atha.
- 5. A bhagavān gāthām bhāsate. La même stance se refrouve dans Anguttara III, 41 = Ekottara ch. 32 fin; Tok. XII, 2, 23a. - Pour la stance suivante, cf. sup. § XXV. Mais ni l'une ni l'autre stance n'est mise en rapport avec l'épisode que rapporte notre texte.
  - 6. A gāthāyāh.
  - 7. B vā. A ca.
  - 8. A tato na. B tam.
  - 9. B anugāminī.
- 10. A om.
- 11. A tathā. L'histoire du don fait à Tagarasikhin est un thème fréquent. Cf. inf. XXXVII; — et pour une histoire très analogue à celle du texte, mais dont Mahākāsyapa est le héros, Beal, Romantic Life, p. 319.
- 12. A yūpah. B yūpam... Mais T brod snoms = pindapūta, aumone de nourriture.

Tagarasikhī nāma¹. evam tāvad Bhagavati sāmdṛṣṭikas cittaprasādasya phalavipākaḥ.

h) katham mātāpitṛṣu. yathā Maitrāyajñaḥ sārthavāhaputraḥ ācaturtham pratinivṛtto mātur vacanena caturṣu mahānagareṣu pratyekasvargasukham anubhūtavān. tat tu tasya mokṣabījam evam mātāpitṛṣv api sāmdṛṣṭikaḥ phalavipākaḥ.

i) katham Bhagavati mātāpitṛṣu ca cittapradoṣeṇa <sup>8</sup> narakagamanam bhavati. ucyate. Devadatto Bhagavati cittam pra...to <sup>6</sup>'vīcau mahānarake patitaḥ. tathā Sindhu <sup>7</sup> viṣaye Raurukam nāma nagaram. tatra Sikhaṇḍī rājaputraḥ pitaram ghātayitvā narake patitaḥ. evam Bhagavati mātāpitṛṣu ca cittapradūṣaṇena narakagamanam bhavati <sup>8</sup>.

j) tena kāraņena kim nāsti <sup>9</sup> nānākaraņam. ucyate. mahāntam <sup>10</sup> nānākaraņam. Bhagavān anekakalpaśatasahasropārjitakuśalamūlasambhūtasambhāraḥ anutpannasya mārgasyotpādayitā buddho <sup>11</sup> bodhāya mārgam deśayati. tasmin kṛtaḥ prasādo 'prameyaphalavipākaḥ ante ca nirvāṇam. mātāpitror mokṣamārgo 'viditaḥ. api ca na sarvam mātāpitror vacanam kāryam. santi kecin mithyādarśanopahatacittāḥ putrān bruvanti. ehi mām avasanam <sup>12</sup> naya. tava ca <sup>13</sup> bhaviṣyati hitāya

1. En regard du sanscrit, T porte: de'i mdo sde dag las gsuns pa gron khyer geug pud ées bya ba. « Les sütrāntas disent de lui: le dénommé Nagarasikhin ». Le traducteur a lu nagara pour tagara. Les deux caractères na et ta sont souvent presque identiques.

2. B ācaturthyām.

3. A na tu tasya suivi d'une lacune. B lacune, puis  $k ext{s} a b ilde{b} i a m$ . Mais cf. sup.  $\S g$ ). T de'i thar pa'i sa bon du gyur pa « ce fut le germe du salut pour lui ».

4. B add. iti.

5. A opradoso narakāya bhavatī..

6. Sic B. A Devadatta.... to. Sans doute: cittapradosato.

7. A siddha. Raurukā. C'est l'histoire bien connue que le Divyāvadāna XXXVII\(\) raconte tout au long (= Mūlasarv. Vinaya Tok. XVI, 9, 92-99 sur le pātayantika 83); cf. Huber BEFEO, VII, 14. Autre rédaction dans Chavannes, Cinq Cents Contes, nº 420, vol. III, p. 131; tiré du Tsa pao tsang king (le roi y est appelé Udrasena). Cf. aussi l'histoire d'Udāyaṇa chez les Jainas qui en est l'exacte répétition, jusqu'à la pluie de cendres finale. — Cf. Lüders, Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ostturkestan, Sitzber. Preuss. Ak. Wiss. 1930, I, p. 29 (33) sqq., où le savant auteur accumule un luxe de preuves superflu pour établir que Rauruka est une ville du Sindhu, ce qui ne l'empêche pas d'avoir été reportée ultérieurement en Asie Centrale.

8. A cittapradoșa narakāya bhavati.

9. A na kimcin nāsti.

10. Sic B. A om.

II. B om.

12. B anasanam. T bu ned kha 'che... gnas du khrid éig « fils, conduis-moi en un lieu... ».

13. B tad vo.

sukhāya mama ca. [prapāte mām pā] 1 tayāgnau vā pravesayeti. tan naiva kartavyam. kim kāraṇam. mātāpitarau ghātayitvāvasyam narakagamanam. ata eva Bhagavatā pratisiddho na mātāpitrghātakah pravrājayitavyah nāsti tasya pravrajyā nopasampadā. nāsti phalaprāptih. evamvidham varjayitvānyathā samasamā mātāpitara ācāryopādhyāyāh. katham ca samasamā. nanu Bhagavatoktam3. mātāpitroh putrasneho yāvad asthimajjām āśritya tisthaty ata eva mātāpitṛbhyām ananujñātasya nāsti pravrajyā. yathāryaRāṣṭrapālaŚoṇa 4 prabhṛtayo Bhagavatā mātāpitarāv ananujñāpya na pravrājitāh. adyāpi tān ananujñātān na pravrājayanti. yathā ca 6 Bhagavati pravrajite Suddhodanasya putrasokena cakṣuṣī antarhite. ucyate 7. mātāpitarah pañca sthānāni pratyāsamsamānāh putram icchanti. samvardhito no vrddhībhūtān pālayisyati kāryam ca karisyati dravyasvāmī ca bhaviṣyati. kālagatānām ca pitṛpiṇḍam dāsyati. kulavamśaś ca cirasthitiko bhavisyati. imāni pañca sthānāni pratyāsamsamānā mātāpitarah putram icchanti. naivam ācāryopādhyāyāh. Kevalam eva kārunyam puraskrtya katham asyā 8 nādikālapravrttasya samsāracakrasya paryantam kuryād iti. yathā Bhagavatā <u>Vinaya</u> <sup>9</sup> uktam. upādhyāyasya siṣye putrasamjñā bhavati 10. siṣyasyāpy upādhyāye pitṛsamjñā bhavati. evam anyonyaniśritāh sukhino 11 bhaviṣyanti. evam ācāryopādhyāyāḥ samasamā mātāpitṛbhiḥ. yathā Cakravartisūtra 12

1. A pānīyah suivi d'une lacune jusqu'à piti (=[pravesa]yati. — B yā suivi d'une lacune jusqu'à tayāgnau. T ned gyan[s] du thon źig « jette-moi dans un précipice »; donc prapāte mām pātaya.

2. A tat tena.

3. Cf. Vinaya pali, I, p. 82: puttapemain... atthimiñjain āhacca tiṭṭḥati.

4. A ośastrapāla śonitao.

5. A mātāpitror ananujñayā.

6. Je n'ai pas rencontré ailleurs ce détail. Selon le Mahāvastu III, 117-132 c'est Gautamī qui a perdu la vue à force de pleurer Bhagavat, et elle recouvre la vue en le retrouvant.

7. A api ca. — Le passage correspondant se rencontre en pali dans l'Anguttara III, 43, Pañcaka nº XXXIX.

8. A kathayāmi yasyā $^{o}$ .

9. Cf. Vinaya pali, I, p. 45 : upajjhāyo saddhivihārikamhi puttacittain utthāpessati.

10. B bhavişyati. Et de même inf.

11. A sukhitā.

12. Le Cakravartisūtra est encore cité à plusieurs reprises, v. inf. § LXX, LXXV et LXXXVI; dans ces trois passages, il est désigné comme un sūtra de l'Abhidharma: Abhidharme Cakravartisūtre; Abhidharmasūtre A = Cakravartisūtravibhange B; et Abhidharme Cakravartisūtre A = Cakravartisūtravibhange B. Les diverses citations

3-1/1984:62

1984:2X

uktam Bhagavatā. kasya karmaņo vipākena rājā cakravartī hastiratnāny asvaratnāni ca pratilabhate 2. dīrgharātram rājā cakravartī mātaram pitaram vā svayam vā skandhe svahati vā rathādibhir vāhayati vā. ācāryopādhyāyān svayam vahati vāhayati vā. tasya karmaņo vipākena rājā cakravartī hastyaśvaratnāni pratilabhate 4. anenāpi kāraņena samasamā mātāpitara ācāryopādhyāyāś ca. api tv asty anyatra <sup>5</sup> nānākaraṇam. gṛhasthānām mātāpitṛ <sup>6</sup> pravrajitāḥ pūjyāḥ. pravrajitānām ācāryopādhyāyā eva pūjanīyāh 7. yathā Mahīsasakā gotrāntarīyā Vinaye 'rthotpattim dhārayanti's. yathāha Bhagavān. na bhikṣavaḥ ācāryopādhyāyān anāpṛṣṭvā deśāntaram gantavyam 9. kasmād. bhavati 10 bhikṣavo 11 jīvitāntarāyo bhavati brahmacaryāntarāyo bhavati pātracīvarāntarāyah 12. bhūtapūrvam bhiksavo Maitrāyajño nāma sārthavāhaputra āsīd iti. etad evāvadānam yathāvasthitam 13 vaktavyam. evam 14 eva samasamā ācāryopādhyāyā mātāpitaras ca. yathā coktam Bhagavatā 15. yo bhiksavo mātāpitarau skandhena grhya Jambudvīpam paryateta yogodvahanam ca kuryāt 16 catursu

montrent clairement qu'il s'agit dans ce sutra des acles qui amènent comme rétribution une naissance de Cakravartin.

- 1. A vipākato.
- 2. B olabhatīti.
- 3. A om. svayam vā skandhe et rathādibhir.
- 4. B olabhati.
- 5. A atra.
- 6. A mātāpitarah.
- 7. Tom. tout le développement suivant.
- 8. Mahīšāsakā est une correction que j'introduis dans le texte. T om. tout ce développement depuis yathā Mahī... jusqu'à yathā coktam, inf. A écrit: yathā mahisṭhāsākā gotrāntarīppārinaye 'thopapattiin dhārayanti. — B: yathā... ścāsa gotrāntarīyā vinaye 'thotpattiin dhārayanti. La correction que je propose est très vraisemblable, car le Vinaya des Mahīsāsakas (Wou fan liu), dans la section qui traite précisément la question discutée ici, chap. 18; Tok. XVI, 2, 12b et 13b, énumère les trois obstacles (= antarāya), de la vie, du froc et de la sébile, de la conduite brahmique, tels qu'ils sont énoncés ici, tandis que le Vinaya pali ne connaît qu'une liste de 10 antarāya (p. ex. I, 112, 169 etc.), et le patracivara ne figure pas dans cette énumération.
  - 9. La règle correspondante se trouve dans le Vinaya pali, Mahāvagga II, 21.
- 10. A kasya hi bhavati.
- 11. A bhikṣā.
- 12. Bom. pātra. Mais le texte des Mahīśāsakas confirme la lecture de A.
- 13. B om. et lit kartavyam (au lieu de vakto).
- 14. T reprend ici.
- 15. A add. sūtre.
- 16. T en regard de yogodvo donne: 'cho ba thams éad sbyar ba « et qui combinerait toutes les ressources vitales ». — A entre kuryāt et caturşu insère par dittographie yac ca.

dvīpeṣu¹ hiraṇyasuvarṇam ca dadyāt. evam api mātāpitroḥ pratyupakāro na kṛto bhavati. yaś ca punar buddhe prasādayet. dharme. samghe. pañcasu sikṣāpadeṣu āryakānteṣu sīleṣu pratiṣṭhāpayet. evam mātāpitīṇām putraiḥ pratyupakāraḥ kṛto² bhavati. tac ca sarvam ācāryopādhyāyāḥ kurvanti. yathāha Bhagavān Dakṣiṇāvibhaṅgasūtre 3. N yathananda pudgalah pudgalam agamya Buddham saranam gacchati dharmam samgham saranam gacchati yathoktāni ca sikṣāpadāni vaktavyāni. tenānanda pudgalena tasya pudgalasya na sakyam pratikartum. yad idam abhivādanapratyutthānamātrenaivam api prativisistatarā ācāryopādhyāyā mātāpitrbhyām 4. yathā ca Mahākātyāyanenāvantiprabhṛtayah paścimajanapadā abhiprasāditāh. yathā cāryaMadhyandinena Kāśmīrāyām bañca nāgaśatani vinīya deśo 'bhiprasāditaḥ

1. B jambudvīpesu.

2. A putrah... ºkārakrto.

3. Le Daksiņāvibhangasūtra fait partie en pali du Majjhima nº 142, et en chinois (sanscrit) du Madhyama nº 180. Le passage cité ici se retrouve en pali Majjh. III, 254 : yam h' Ananda puggalo puggalam agamma etc..., et en chinois XII, 7, 30h col. 11. — Il existe en outre une traduction séparée de ce sutra, due à Che hou, fin du xe siècle, Tok. XII, 8, 76; le passage s'y trouve 76<sup>h</sup> col. 2. — Dans cette citation les variantes sont nombreuses: A a au début: yain Ananda pudgalam agamya... - B om. dharmain sangham śaranam gacchati; A écrit gacchāmi. Les mots yathoktāni ca šiksāpadāni vaktavyāni résument le développement donné par le pali dans tout un paragraphe, ct aussi par le chinois qui, tout en abrégeant, énonce pourtant les sikṣāpudas un à un. — Pour śakyam, B a śaktam; — pour yad idam, B a yad uta. — Après abhivadana, B add. "vandana". — T a curieusement brouillé tout ce passage : il commence avec yathā coktam Bhagavatā: yo bhikṣavo mātāpitarau... etc. jusqu'à āryakānteṣu šīleṣu pratiṣṭḥāpayet ct poursuit: « A cet individu on ne peut pas payer de retour avec des appellations respectueuses (gus par smras pa = abhivādana), ni avec un accueil poli (bsu ba = pratyutthāna), ni en joignant les mains (thal mo sbyar ba = añjalikarma), ni avec des politesses (blun ba. corr. 'dun pa = sāmīcī), ni avec des frocs (thos gos = cīvara), ni avec des aumônes de nourriture (bsod ñams = pindapāta), ni avec une couche et un siège (mal cha = saya $n\bar{a}sana$ ), ni avec des dons de remèdes contre les maladies (na ba'i sman byin  $pa=gl\bar{a}na$ pratyayabhaişajya) tout simplement (cam gyi = mātrena) ». C'est l'énumération que donne le texte pali, et aussi, quoique plus brièvement, le Madhyama, énumération dont A et B ne portent pas la trace.

4. T omet tout le développement d'exemples qui suit.

5. A utlarapathe Kāsīgayā. Kātyāyana est en effet l'apôtre de l'Avanti comme Madhyandina du Cachemire. V. pour le premier le Vinaya des Mīla Sarvāstivādins, trad. chinoise Tok. XVII, 4, 104-109 = Divyāvadāna I = Dulva I, 378-405 et les versions parallèles citées dans mon article sur la Récitation primitive des Textes Bouddhiques, J. As. 1915, I, 402 sqq.; — pour le second, même Vinaya, trad. chinoise XVII, 2, 95 (Iraduit par Przyluski: Le Nord-Ouest de l'Inde dans le Vinaya des Mūla-Sarvāstivādin etc..., J. As. 1914, II, 533 sqq.) = Dulva XI, 684 sqq. (traduit par Feer: Fragments extraits du Kandjour, Ann. du Musée Guimet, t. V, 82 sqq.).

Anavataptasarasas ca kunkumam ānīya Kasmīrāyām pratisthāpitam. tac cādyāpi lokopabhuktam 1. vihāras ca kārito 'dyāpi ca tatraiva prativasanti. yathā āryaGavāmpatinā 2 Suvarņabhūmyām yojanasatam janapado 'bhiprasāditah. yathā ca Pūrvavidehā ārya 3-PiņdolaBhāradvājenābhiprasāditā (vihārās ca kāritā adyāpi tatraiva

1. A loko 'yam śākyam; et omet la phrase: vihāras ca... prativasanti.

2. Ge voyage de Gavāmpati en Suvarnabhūmi est aussi raconté dans le Sāsanavamsa, p. 36. M. Przyluski qui a consacré au « mythe » de Gavāmpati une longue discussion (Le Concile de Rājagrha, p. 239 sqq.), a ignoré ce voyage. Il signale cependant plusieurs faits qui s'accordent avec cette tradition: « Dans le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, dit-il, Gavāmpati réside, non dans l'espace, mais hors du Madhyadeśa, dans une zone élevée de la frontière. Cette localisation, qui fait songer aux plateaux himalayens, semble également indiquer que le saint Gavāmpati était vénéré par les populations non-aryennes, car déclare le Bouddha dans le même texte: « de tous ceux qui habitent dans la région frontière, Gavāmpati est le premier » (p. 243). Et: « M. Duroiselle a signalé que Gavāmpati est devenu... l'un des saints les plus populaires des Mons ou Talaings de Birmanie » (p. 241).

M. Przyluski s'est abstenu ici, contre son habitude, d'indiquer par une référence précise le passage du Vinaya qu'il cite. J'ai fini par le retrouver, non sans peine, dans la vaste étendue de cet ouvrage, au chap. 5 du Ksudraka vastu (Tok. XVII, 1, 19h); je n'y rencontre aucune mention de la « zone élevée ». Le Bouddha dit à Gavampati : Désormais tu n'habiteras plus le pays du Milieu; tu devras t'établir dans les pays frontières 邊 方... Et il partit et s'en alla dans de nombreuses forêts 多 林, et ensuite il alla s'installer au palais Che li chö (Sirīsa) et il y resta. Le Bouddha dit aux Mendiants: « Parmi mes disciples, de ceux qui habitent les pays frontières, Gavampati est le premier ». Je dois constater en outre que, dans le récit du Concile que donne ce Vinaya (chap. xxxiv; Tok. XVII, 2, 88b-89a) Gavampati est déjà installé au vimana de Sirīsa. Cette localisation que M. Przyluski déclare « troublante » parce que « le nom n'est pas même relevé dans l'ouvrage de M. Kirfel [Die Kosmographie der Inder] » est pourtant fort banale; M. Przyluski l'aurait rencontré dans l'Ekottara Agama, qu'il a cité à plusieurs reprises, au chap. xxxiv, Tok. XII, 2, 66b col. 19: les Sirisadevas y demeurent dans la Ville d'Argent construite sur le mont Sumeru. Je signale tout particulièrement un récit très intéressant pour l'histoire du Serīsaka Vimāna dans l'Atthakathā du Vimānavatthu p. 331, récit auquel se trouve mêlé Gavāmpati. — D'autre part, la liste des primautés (Etadagga) de l'Ekottara Agama, chap III, Tok. XII, I, 9ª donne à Gavampati le premier rang parmi « les Mendiants qui habitent le Ciel de Joie # 7 et qui ne demeurent pas chez les hommes ».

A omet toute la phrase relative à Gavampati et aussi la phrase suivante relative à Pindola.

3. Pour Pindola, il me suffit de renvoyer à la monographie que nous en avons donnée, Chavannes et moi, dans: Les Seize Arhat Protecteurs de la Loi, J. As. 1916, II, et spécialement à la p. 251 pour le séjour au Pūrva Videha.

La fin de la phrase: vihārāś ca... prativasanti semble être reprise par erreur au § relatif à Madhyandina. prativasanti). yathā cāryaMahendreṇa 1 Simhaladvīpe Vibhīṣaṇa prabhṛtayo rākṣasāḥ samaye sthāpitā deśaś cābhiprasāditaḥ. yathā cādhyardhaśatake 2 sūtra āryaPūrṇena Śūrpārake nagare pañco-

r. La Conversion de l'île de Ceylan par Mahendra est un fait notoire; mais je ne connais pas de texte qui fasse de Vibhīṣaṇa et des Rākṣaṣas les convertis de Mahendra.

2. A divardhasatake... Sorpyārake. — B om. nagare. Qu'est-ce que le Sūtra du (des ?) Cent cinquante? Nous avons déjà rencontré l'Agama en Cent Sections (Satavarga 'Agama, sup. § XVII), nous le retrouverons un peu plus bas § XXXVII, et encore dans le commentaire qui suit le Karmavibhāga; mais c'est ici la seule mention de l'Adhyardhasataka sūtra (sūtra, et non pas Āgama) Faut-il prendre ici śataka au sens de « centième », ce qui n'est pas impossible, et traduire : le sutra numéro 150? Et alors, de quelle collection P Le sutra de la leçon à Purpa est placé, dans la collection palie, au Majihima Nikāya où il occupe le nº 145, et aussi au Samyutta, dans le Salāyatanasamyutta XXXV, 88. Pour le canon chinois, il ne paraît que dans le Samyutta Agama varga I, nº 86 (Tok. XIII, 2, 44); mais il n'est pas question dans ces textes de la visite du Bouddha à Supāraka ni de la construction du vihāra. Au contraire, tous les traits de ce récit paraissent dans le Pūrna du Divyāvadāna (II), que la traduction donnée par Burnouf a rendu justement célèbre (Introd. à l'Histoire du Buddhisme Indien, p. 235-275); mais ce texte lui-même est un simple extrait du Vinaya des Mūla Sarvāstivādins (Oṣadhivastu, chap. 11; Tok. XVII, 4, 6-14 = Dulva II, 40 sqq.). Il est difficile d'admettre que la citation du Adhyardhasataka sutra puisse se rapporter à ce texte du Vinava.

Le terme de Candanamālaprāsāda dans le Divya (p. 43) a été rendu par Burnouf (p. 258): « un palais orné de guirlandes de bois de santal ». Il ne peut s'agir en ce cas que d'une décoration des parois ; on aurait sculpté des guirlandes dans le bois de santal. Csoma, qui a rencontré la même légende dans un autre texte du Kandjour, Mdo III: Āryanisthā Bhagavanjňāna vipulano sūtraratna Anantanāma mahāyānasūtra (1 sic), parle dans son analyse d' « une belle maison (khan bzan =  $pr\bar{a}s\bar{a}da$ ; cf. Mhyy. 5512) avec une galerie en bois de santal ». Mme Rhys Davids, analysant l'Apadana à propos des vers des Theragathas attribués à Isidinna thera (187 et 188), dit que ce Mendiant né dans le Sunāparanta, avait assisté au double miracle lorsqu'avait été présenté au Bouddha « the Sandalwood Pavilion » et elle ajoute cette note plutôt inattendue : « I cannot trace this legendary event elsewhere ». La Paramatthajotikā sur le Suttanipāta, Pūralā sutta, cite le Candanamala parmi les résidences (nivasagara) de Bhagavat : Jetavana-MahāGandhakuţi-Karerimaṇḍalamāļa-Kosambakuţi-Candanamāļādi. Le pali dit régulièrement omāla que M. Stede (Pali Dict. s. v.) rend, d'après des commentataires, par « a sort of pavilion, a hall ». Le Mahavastu II, 367 mentionne le nom d'un malavihara dans une longue liste des dons et des récompenses. Le Siksasamuccaya p. 300 reproduit cette liste; la traduction tibétaine donne, en regard du sanscrit mālāvihāra, phren ba'i khan, simple équivalent mot à mot; Bendall observe: « apparently some kind of booth of garlands », mais une baraque de guirlandes n'a manifestement rien à faire ici. Le Divyāv. de même (Indranāmabrāhmaņāvad. p. 79, et Sudhanakumārāv, p. 467). Yi tsing dans les passages correspondants (XVII, 4, 44h) a résumé le texte et sauté ce terme. Le terme paraît encore dans un texte sanscrit de Koutcha publié par M. Lüders (Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ost-Turkestan, Sber.: Pr. Ak.

pāsakasatāni abhiprasāditāni. candanamālas ca vihārah kāritah. yathā ca Bhagavān pañcabhir bhikṣusataih sārdham vihāyasā tatra gato janakāyas cābhiprasāditah. api ca kim ekaikasya bhikṣor nāmagrahaṇena kṛtena yato Bhagavān¹ parinirva ...ntar yaḥ kascid vinīto bhikṣur vā bhikṣuṇī vopāsako vopāsikā vā sarve te bhikṣubhir eva vinītāh. yas ca yenābhiprasāditah sa tasyācāryopādhyāyās ca eta ....ta Bhagavān² mātāpitaraḥ pañca sthānāni pratyanusamsamānāḥ putram icchanti. ācāryopādhyāyās tu kāruṇyān nirvāṇam dharmam desayanti. anenāpi kāraṇena mātāpitṛbhya ācāryopādhyāyāḥ prativisiṣṭatarā iti. ata evam āha Bhagavān. mama bhikṣavo vacanam śraddadhānair Bhagavati paraḥ prasādaḥ kāryaḥ dharme saṃghe mātāpitṛṣv ācāryopādhyāyeṣu paraḥ prasādaḥ kāryaḥ. tad vo bhaviṣyati dīrgharātram hitāya sukhāyeti. idam karma desāntaravipākam³.

Wiss., 1930, I, p. 23: Rückseite 2-3: yo buddhacaityesu prasannacitto malāviharam [sic] prakarovi tidvam [corr.  $m\bar{a}l\bar{a}vih\bar{a}ram$  prakaroti vidvān]. M. Lüders se contente de mettre un point d'interrogation à la suite du mot  $m\bar{a}l\bar{a}vih\bar{a}ram$ . On est en face d'un terme technique, donc d'interprétation difficile. Le précieux Dictionnaire d'architecture Hindoue de P.-K. Acharya ne donne pas le mot  $m\bar{a}l\bar{a}'$  mais il a un article étendu sur le dérivé  $m\bar{a}lik\bar{a}'$  « a class of buildings, a type of pavilion »; les définitions qu'il en cite exigeraient pour les comprendre exactement, la compétence d'un architecte. Toutefois le Kāmikāgama, auquel il emprunte plusieurs passages, connaît, à défaut du terme  $m\bar{a}l\bar{a}pr\bar{a}s\bar{a}da$  (donné par le Pūrṇāvadāna sup.), le terme formé par une autre combinaison des mêmes éléments,  $pr\bar{a}s\bar{a}dam\bar{a}lik\bar{a}$  qui y est défini ainsi:

yathestadisi sainyuktā bhogabhūmisamanvitā prāsādavyāsadīrghoccā proktā prāsādamālikā

« Une construction établie dans une orientation choisie à plaisir, pourvue d'un terrain de plaisance, et qui a les dimensions d'un prāsāda (palais à étages) en large, en long, et en hauteur, est appelée prāsādamālikā ». Il semble donc bien qu'il faut traduire candanamāla vihāra (ou prāsāda) par : couvent (ou palais à étages) à pavillon de santal.

C'est sans aucun doute possible cette construction fameuse qu'il faut reconnaître dans la miniature étudiée par M. Foucher dans ses Etudes d'Iconographie bouddhique et reproduite pl. I, nº 6. Le nom de ville que M. Foucher a lu supāca est certainement supāra (on sait combien les deux signes du ra et du ca se ressemblent); au lieu de vulbhuka, je lis sur la photographie vandraka qui me semble être une copie déformée de pūrnņaka; l'ensemble serait donc: supāranagare pūrnṇakavītarāgakṛta candanavihāra.

1. A om. ici plusieurs lignes. B a une lacune de peu d'étendue après parinirva..., T qui reprend justement ici permet de la combler, au moins quant au sens; il faut certainement lire Bhagavatah pari° au lieu de Bhagavan que donne B.

2. A reprend ici ; il a sauté du mot bhagavān [parinirvo...] au bhagavān d'ici. La courte lacune qui précède immédiatement est facile à combler, quant au sens. Tom. toute cette phrase et passe directement à : ata evam  $\bar{a}ha$ . — A a encore une lacune entre  $k\bar{a}runy\bar{a}[n]$  et  $[k\bar{a}]ranena$ , puis entre bhikṣavo et dharme.

3. A om. idam.,. B écrit ici encore ovipakṣam.

XXXIII. katamat karma yena samanvāgatah pudgalah pūrvam sukhito bhūtvā paścād duhkhito bhavati. ucyate. ihaikatyo dānam yācitah samānah pūrvam prahṛṣṭaḥ¹ pratijānīte² pramudito dadāti. dattvā ca khalu pratisārī³ bhavati. sa yadā manuṣyeṣūpapadyate. āḍhyeṣu⁴ mahādhaneṣu mahābhogeṣu kuleṣūpapadyate. paścāt tasya te bhogāh parikṣayam paryādānam gacchanti. sa paścād daridro bhavati. yathāryaGopakaḥ⁵, tena kila Kakucchande⁶ samyaksambuddhe bhikṣusamghasya godhenur dattā. sa paścāt parair garhito¹ na sādhukṛteyam datteti. tena cittam pradūṣitam. sa yatra yatropapadyate tatra tatra mahādhano bhavati. paścāt tena cittapradoṣeṇa daridro bhavati. paścime bhave 'pi Rājagṛhe nagare

- 1. A prakrstam.
- 2. B prajānīte.
- 3. A ripuņisārī.

4. A āḍhyakuleṣūpapadyate mahādhaneṣu mahābhogeṣūpapadyate. T = B.

- 5. T l'appelle : khye'u grags pa « l'enfant Gloire ». L'erreur, car c'en est certainement une, tient à une faute de lecture, qui provient de la confusion facile dans l'écriture du type Gupta entre le ga et le śa. Le traducteur tibétain a lu yathāyaśo — (A écrit yathāyagopakah). Je ne connais pas par ailleurs l'ārya Gopaka. Un brahmane nommé Gopaka Moggallāna donne son nom au sutta 108 du Majjhima, qui a son correspondant dans le Madhyama chinois, nº 145; c'est un dialogue de doctrine entre ce brahmane et Ananda, après la mort du Bouddha ; le commentaire pali du Majjhima n'a rien à raconter sur ce personnage. Quant à l'histoire elle-même, c'est celle que M. Foucher a étudiée à propos de ses représentations iconographiques dans Journ. As. 1917, I, 260: Le Nourrisson de la Morte; cf. aussi ib. p. 280 sq. Il y a une parenté manifeste entre les textes traduits par Chavannes et insérés par M. Foucher dans son article d'une part et notre texte d'autre part. Des deux côtés le personnage doit son salut miraculeux à un don de lait dans le passé lointain: laitage dans le sutra du roi Tchan t'o yue et dans le Tchou to fou t'ien king, vache à lait dans le Karmavibhanga. Le héros de l'histoire est appelé dans les deux récits. chinois Siu t'o et Siu t'o ye; il ne s'agit pas là d'un personnage de fantaisie, mais bien d'un des moines du Canon; le « vénérable Siu t'o ye » figure dans la liste des grands religieux auxquels le Bouddha adresse un sūtra du Madhyama (nº 32 Adbhutadharma sutra = Majjh. 123 Acchariyabbhutadhamma); le pali se contente d'indiquer la présence de « nombreux bhikkhus » (sambahulānain bhikkhūnain) sans les mentionner un à un. M. Foucher a restitué hypothétiquement le nom sanskrit sous la forme Sudāya; je pencherais plutôt pour une restitution Sudhāya, de la racine dhai « téter ». En tout cas il n'y a pas lieu de chercher hors de l'Inde l'origine de ce conte, ni de s'étonner que les représentations en soient fréquentes; il s'agit d'un des saints que l'ancienne tradition plaçait autour du Bouddha. Le nom de Gopaka est peut-être un simple surnom qui rappelait l'ancienne profession du moine au temps de son offrande de lait.
  - 6. Sic A; B Kakutsande.
  - 7. B grāhito. A om. parair. B na sādhukṛtain datte-ti.

'nyatarasmin gṛhe pratyājātaḥ 1. tasya jāyamānasya mātā kālagatā. anena mātā māritā jāyamānena mūlanaksatre jāto 'yam mā nirmūlam kulam karisyaty amangalo 'yam iti mātrā sārdham smasāne utsṛṣṭaḥ. tatrāpi ca mātur ekastanāt kṣīram pragharati 2 tenaiva puṇyānubhāvena. vivrddhas ca Bhagavatāgatya a pravrājitah. etac ca sarvam anupūrveņa Bhagavatā bhikṣūṇām kathitam. evam anena pūrvam kṣīradhenuḥ 4 prasādajātena dattā paścād vipratisārī samvṛttaḥ. tasyedam karmaphalam. yas tv asau pūrvakas cittaprasādas tad evāsya moksabījam. yathā 6 ca Campāyām mahānagaryām 7 Isvaro gṛhapatiputrah. tena bhṛtyānām haste sarvam dhanam caturdisam bāṇijyāya 8 presitam. tac ca sarvam deśāntaragatam 9 vinastam. sa ca parakarmakarah 10 samvittah. 11 idam karma yena samanvagatah pudgalah purvam sukhito bhutva pascad duhkhito bhavati.

XXXIV. katamat karma yena samanvāgatah pudgalah pūrvain duḥkhito bhūtvā paścāt sukhito bhavati. ucyate. ihaikatyo dānam samādāya yācitah samānah pratijānīte 12. krcchreņa dadāti. dattvā tu dānam paścāt prītim utpādayati 13. sa yadā manusyesūtpadyate daridreşu kuleşūtpadyate. tasya paścāt te bhogā abhivṛddhim gacchanti. 14 atra cĀniruddhasyāvadānam vaktavyam. tena kila Rājagṛhe

- 2. A pravartate. Mais cf. Avadana Sataka I, 282; Divyav. 57, 409 et pali paggharati.
- 3. B ogatvā.
- 4. A godhenuh.

5. A pürvam kaścit prasadah.

- 6. T om. cet exemple et reprend à idam karma. Je ne connais pas l'histoire de cet Isvara.
  - 7. A onagare.
  - 8. A bānijyena.
  - 9. A diśigalam.
  - 10. A karmakşetra.
- II. T reprend ici. 12. Ex conj. A ihaikatyo danam samapitam . matrsomanah . krechrena dadati. B ihaikatyo dānam samādāyina.,... pratijānīte. T cig sbyin pa byed du beug na kha na ba las khas len čin kha sra bžin du sbyin pa byed la: « quelqu'un qui s'est mis à faire des dons promet péniblement et donne péniblement ». Chg et Cht n'apportent pas d'éclaircissement. J'ai rétabli le passage d'après la fin du §.

13. A adatvā tu dānam yascāpnoti . samutpādayanti.

14. T om. tous les exemples donnés ici. A atrayonirodhasyāvadānam. Le sūtra Pūrvāparantaka, qui a déjà été cité sup. § VIII (voir la note ad loc.) s'ouvre en effet par l'avadana d'Aniruddha; le Pratyckabuddha porte dans la version chinoise du Madhyama

śyāmākataņdulabhaktam Uparisthasya pratyekabuddhasya piņdapāto dattah, taddivasam eva rājñā tuṣṭenāṣṭau mahāgrāmā dattāh, tac ca paścimakam dāridryam 1. yathā tasyaiva vyākaraṇam 2 Pūrvāparāntake sūtre, yathā 3 ca Śrāvastyām daridrapurusena svajanaphalāni yācitvā kṣetram nītāni karṣaṇārthe. tasya patnyā paragṛhe bhājanam ādhāya vrīhim ānīya bhaktam siddham. atha Bhagavatā Śāriputra-Maudgalyāyana-Mahākāśyapa-Subhūtiprabhṛtayaḥ ete uktāḥ. amukasya 5 grhapater grhe prathamam bhaikṣyain 6 grahītavyam iti. te ca sarve yathānupūrvam tatra gatāh. sarvais ca tasmād bhaikṣyam labdham. atha paścād Bhagavān api gatah, tayā striyā jātaprasādayā pariśistam bhaktam 7 sarvam Bhagavato dattam 8 pranidhānam ca karoti. anena Bhagavan kusalamulena mā me 9 bhuyah kadācid dāridryam syād iti. tathāstv iti Bhagavatā pratiśrutam. tadahar 10 eva tasya mahānidhānam prādurbhūtam. tac chrutvā rājā 11 Prasenajit tasmin grhe gataḥ. tenoktam. asmākam pūrvarājabhis te dīnārāh sthāpitā iti. gṛhapatinā tasya tato gṛḥyānjalipuro dattaḥ. angāraḥ samvṛttaḥ. rājnā bhūyo gṛhapater dattāḥ. suvarnam samvṛttam. athā rājā Prasenajid vismayajātah 12. gatvā Bhagavato nivedayati. Bhagavān āha. puņyanirjātā gṛhapater na grāhyā 13. sarvam ca tadānupūrveņa kathitam. evam eṣa yadā dātā bhavati duḥkhena yācitaḥ samānaḥ pratijānīte 14. duḥkhena

l'équivalent d'un sanscrit Arista ; il faudrait donc lire avec B Upārista (upa + arista). Le récit pali contenu dans les Theragathas, et développé dans l'Atthakatha du Dhammapada, sur le vers 382, donne au vers 910 le nom d'Uparittha au samana qu'Aniruddha a servi dans une naissance antérieure. Dans le récit que donne le Hien yu king Tok. XIV, 9, 71-72, Arista est le nom du pauvre homme. Ailleurs, par exemple Sphuțărtha sur Kośa IV, v. 95, le don décisif a été fait par Aniruddha à Tagarasikhin que nous retrouverons inf. — Au lieu d'Uparisthasya, A lit apaci. tasya.

- 1. A tac ca paścimam daridram. B tatra paścimakadaridryam.
- 2. A karanam.
- 3. J'ignore l'origine de cette histoire. Pour une histoire analogue, cf. Chavannes, Ging Cents Contes, no 467.
- 4. Ex conj. B ādhayya. A āvadhya,
- 5.  $\Lambda$  atra grha.
- 6. A prathamato bhiksam.
- 7. B om. bhaktam.
- 8. A dattvā pranidhānain ca kṛtam.
- q. B om. me.
- 10. A tadahany eva.
- 11. B om. rājā et remplace tasmin gṛhe par tadahar.
- 12. B vismayo jātah.
- 13. A om. bhagavān āha et porte: punyanirjātās te gṛhapatinā grāhya.iti.
- 14. B yathā,.. pratijānāti. T reprend avec evam eşa...

MAHĀKARMAVIBHANGA

dadāti dattvā ca cittam prasādayati. tena hetunā pūrvam daridro bhūtvā paścān mahādhano bhavati. idam karma yena samanvāgatah pudgalah pūrvam duhkhito bhūtvā paścāt sukhito bhavati.

XXXV. katamat karma yena samanvāgatah pudgalah pūrvam ca paścāc ca sukhito bhavati. ucyate. ihaikatyo dānam yācitah sa prahṛṣṭaḥ¹ pratijānīte prahṛṣṭo dadāti. dattvāpi ca prītimān bhavati. sa yadā manusyesūpapadyate. ādhyesu kulesūpapadyate mahādhanesu mahābhogesu. atra 2 Bhadrike nagare Miṇdhakaprabhṛtīnām caturnām dānapatīnām vipāko vaktavyah. taih kila Tagarasikhī 3 pratyekabuddhah pindapātena pratipāditah. atra Vinayāvadānam vaktavyam. idam karma yena samanvāgatah pudgalah pūrvam ca paścāc ca sukhito bhavati.

XXXVI. katamat karma yena samanvāgataḥ pudgalaḥ pūrvaṁ ca paścāc ca duḥkhito bhavati. ucyate. ihaikatyah kalyāṇamitra \* virahito bhavati. sa dānam na dadāti. na ca tena kimcit pāpakam karma kṛtam bhavati. sa yadā manuṣyeṣūpapadyate daridreṣu kuleṣūpapadyate. alpānna pāna bhojanesu. yathā Śrāvastyām daridradārakasyāvadānam varņayanti. Šrāvastyām kila Bhagavān piņdapātam paryaṭati 7. tadā ca Śrāvastyām ikṣudvādaśī 8 nāma bhavati. Bhagavatā ceksūņi labdhāni. anyatarasmin grhadvāre daridradārakas tişthati. sa Bhagavantam ikşūni 10 yācati. Bhagavataikam dattam. sa

1. A prakrstah... prakrsto.

2. Tom. à partir d'ici jusqu'à idain karma. — A adrabhadvīpe. L'avadāna de Mindhaka (Menº) a été conservé dans la collection du Divyāv. IX et X ; comme je l'ai déjà indiqué [Toung Pao 1907, VIII, p. 113, n.] la traduction chinoise du Vinaya des Mula Sarvastivādins n'a pas ce récit, mais il se retrouve dans la traduction tibétaine Dulva III, fin de l'Osadhivastu. Burnouf en a traduit une partie dans son Introduction... p. 190-194. Le texte sanscrit donne à la ville le nom de Bhadrainkara. Le récit parallèle du Vinaya des Sarvāstivādins en chinois l'appelle P'o t'i 婆 提=Bhadrikā (Tok. XVI, 4, 67ª).

3. A tannagarasikhī, Le texte sanscrit du Divya dit simplement: anyatamah pratyekabuddho « un d'entre les Pratyckabuddhas ». Pour Tagarasikhin, cf. sup. § XXXIV, note sur Aniruddha.

4. B om. mitra qui est garanti par T.

6. A om. °pāna°. T. om. yathā... et reprend à la fin du  $\S = idain\ karma$ . J'ignore la source de cet avadana.

7. A prayati.

8. A bhikşudvādaśī.

o. B ceksubhaiksyain labdhvā. 10. B ikṣūn. Cependant B écrit comme Λ ...ekain dattam, et inf. sarvāni. bhūyo yācati Bhagavān āha. vatsa. ucyatām. necchāmīti te bhūyo dāsyāmīti. sa prāha. mayā Bhagavan na kadācin necchāmīty uktam pūrvam. Bhagavān āha. vatsa. ucyatām necchāmi Bhagavan sarvāņi dāsyāmīti. tenekṣulobhān necchāmīty uktam. Bhagavatā sarvāņi dattāni. athāryānandaḥ pṛcchati. Bhagavan kim idam. Bhagavān āha. na kadācid eşa 2 Ānanda rūparasagandhasparsādīnām tṛptapūrvo 'bhavat necchāmīti vā na kadācid uktapūrvam. tad etasya vacanam 3 tasya necchāmīti hetubhūtam bhavişyati. āha ca.

necchāmīty eşa vyāhāro 4 na kadācid udīritah kuto rūpāņi śabdāś ca gandhāh sparšāś ca vai kutah. ity evam prārthayann esa nityam bhramati bālisah necchāmīti praharseņa 5 yaisā vāk samudīritā hetur alpecchatā yaiṣā 6 sa evāsya 7 bhaviṣyati.

idam karma yena samanvāgatah pūrvam ca paścāc ca duḥkhito bhavati. XXXVII. katamat karma yena samanvāgatah pudgala ādhyo bhavati matsarī. ucyate. ihaikatyenālpamātram dānam dattam bhavati śīlavati pātrabhūte na tu punas 8 tyāgacittam abhyastam bhavati. yadā manusyesūpapadyate. āḍhyesu kulesūpapadyate mahādhanesu mahābhogesu, tena dānavisesena yat tena punas tyāgacittam abhyastam na bhavati sa tena karmanā matsarī bhavati. yathā Śrāvastyām 10

1. B necchāmi to. A om. deux lignes et saute à : necchāmi Bhagavan.

2. A eṣām.,. tṛptapūrvam. bhavat tavāgamanam necchāmīti vā na kadācid vaktavyam. pūrvain tad etasya vacanam.

3. B om. vacanam... B hetupūrvam.

4. A vyavahāro.

5. A prakrstena.

6. A yeha.

7. A sa evāha (eveha).

8. A punal punas, de même inf.

9. A ovisayena.

10. T s'arrête avant yathā... et reprend à la fin du §; ayam pudgalah. - B a une lacune de Śrāvastyām à ter avadānam. Le nom de Hilliśāla ne m'est pas connu par ailleurs. Le Jātaka 78 présente un nom très analogue ; Illisa, le héros du jātaka, est lui aussi un type de gros marchand riche et avaricieux, et son histoire est rapportée à propos d'un autre marchand du même genre (maccharisetthi); mais aucun des détails donnés de part et d'autre n'est commun aux deux histoires. L'histoire rapportée ici et les stances qui la terminent, se retrouvent dans le Sainyutta, Kosalasainyutta, III, 2, 10: Aputtaka; mais le marchand est anonyme. Le texte correspondant, stances comprises, figure dans le Sainyukta Āgama chap. 46, Tok. XIII, 4, 69a-b; et aussi dans la seconde version de ce recueil XIII, 5, 20a-b; mais dans ces deux rédactions du Samyukta, le nom du marchand est Mahānāma (Mo ho nan). Une autre rédaction, un

Hillisalagrhapater avadanam. sa kila purvajanmani matsari bhavati. atha tasya grhadvāre Tagarasikhī nāma pratyekabuddha āgatah. tasya bhikṣā dattā, tena dṛṣṭvādīyamānā tena kṣavaṇaye na ca bhikṣā dattā 1. sa ca pravrājitah paribhrastah. sa tena karmaņā divyamānusyakāh sampattayo 'nubhūya Śrāvastyām agra 2 kulikaputrah pratyājāto matsarī kālagatah. tasya dravyam rājñā Prasenajitāputrakam grhītvā Satavarge agame Prasenajitsamyukteşu 3 Rajopakirnakam nāma sūtram. Prasenajid Bhagavatah kathayati. iha Bhagavann agrakulikah kalagatah. tasya mayaputrakam svapateyam grhitam. Bhagavān āha. katīyam 4 mahārāja gṛhapater dravyam gṛhītam. sa āha <sup>8</sup>. śatam Bhagavan śatasahasrāṇām yad āhatam <sup>6</sup> pariśiṣṭam dravyam aparimitam anāhatam. Bhagavān āha. idam tasya mahārāja saptamam aputrakam dravyagrahanam, yat tena Tagarasikhi nāma pratyekabuddhah pindapātena pratipāditah. tad asya karma pariksīṇam. anyac ca kuśalamūlam na kṛtam. tenādya 8 prathamāyām rātryām Mahāraurave narake pacyate. tatra Bhagavān gāthā bhāsate.

dhanam dhanyam jatarupam gavasvamanikundalam dasakarmakara bhṛtya ye canye anujivinah mriyamanasya nanveti napi adaya gacchati. yat tena kṛtam bhavati kalyanam atha papakam tad dhi tasya svakam bhavati tac ca adaya gacchati. tasmat kuruta puṇyanam nicayam samparayikam

peu différente et sans les stances, se rencontre dans l'Ekottara Āgama chinois, chap. 13, Tok. XIII, 1, 55a; le marchand y est appelé P'o t'i 上 (Bhadrika?). — La mention du (ou des) Prasenajitsamyukta ajoutée à celle de Satavarga prouve que le Satavarga Āgama est identique au Samyukta ou le contient; la division du Samyukta chinois est en 50 sections.

- 1. Sic A. B tena dṛṣṭā dīyamānā tena kru sa ca pravrājitaḥ paribhraṣṭaḥ. Il y a évidemment une lacune ici; pour la compléter, on peut se reporter au récit du Saṃyukta ou encore à l'Atthakathā du Dhammapada, vers 355 qui reprend et complète le récit du sutta.
  - 2. B āryakulikaº... prajāto.
- 3. A °samyukte rājāvallakam nāma. B marque une lacune entre Prasenajitāpu— et °tavarge, lacune que la construction décèle. Le sutta pali porte le titre de Aputtaka.
- 4. B kevatī.
- 5. A om.
- 6. B ya āhatam. A jahy upāhatam.
- 7. B pindakena.
- 8. A prathamāin rātriin Raurave mahānarake.
- 9. A sukham.
- 10. A tasmāt puņyāni kurvīta nirayam.

puṇyāni paraloke 'smin pratiṣṭhā prāṇinām smṛtā ' gṛhe tiṣṭhati kāyo 'yam śmaśāne priya 'bāndhavāḥ sukṛtam duṣkṛtam caiva gacchantam anugacchati.

ayam pudgala āḍhyo 3 bhavati matsarī.

XXXVIII. katamat karma yena samanvāgataḥ pudgalo daridro bhavati tyāgavān. ucyate. ihaikatyena pudgalena bahu dānam dattam bhavati. tiryaggateṣu <sup>4</sup> manuṣyeṣu ca <sup>5</sup> duḥśīleṣv abrahmacāriṣu. punaḥ punas tyāgacittam abhyastam <sup>6</sup>. sa yadā manuṣyeṣūpapadyate daridro bhavati tyāgavān tena dānābhyāsena. yat tu tenāpātrabhūteṣu dānam dattam tena daridraḥ <sup>7</sup>. yathā Śrāvastyām tatra Vinaye tantravāyasya nidānam varṇayanti <sup>8</sup>. sa tyāgavān <sup>9</sup> daridraś ca. punaḥ punas tyāgacittam abhyastam. idam karma yena samanvāgataḥ pudgalo daridro bhavati tyāgavān.

XXXIX. katamat karma yena samanvāgatah pudgala ādhyo bhavati tyāgavān. ucyate. ihaikatyena pudgalena bahu dānam dattam bhavati sīlavatsu pātrabhūteṣu. punah punas tyāgacittam abhyastam bhavati. sa tena karmaṇā yadā manuṣyeṣūpapadyate. āḍhyeṣu kuleṣūpapadyate mahādhaneṣu mahābhogeṣu. yat tu tena punah punas tyāgacittam abhyastam tena tyāgavān bhavati. yathānāthapiṇḍadena kila Krakucchande 10 samyaksambuddhe Jetavanam niryātitam. vihāraś ca kāritah. evam Kanakamunau samyaksambuddhe Kāśyape Sarvārthasiddhe ca. bhūyaś ca Maitreyasya 11 suvarṇāstīrṇam niryātayiṣyati. idam karma yena samanvāgatah pudgala āḍhyo bhavati tyāgavān.

XL. katamasya pudgalasyāyuh kṣīṇam na karma. ucyate. yaḥ pudgalo narakāc cyuto narakeṣūpapadyate. tiryagbhyaś 12 cyutas

- 1. A pralisthā bhavati dehinām.
- 2. A 'pi ca.
- 3. A mahādhano.
- 4. A add. ca.
- 5. B om. ca.
- 6. B om. punah punar abhyastam.
- 7. A om. yat tu... daridrah.
- 8. A yathā Śrāvastyām vinaye tantravatyā avadānam varmyate. T om. J'ignore où est cet avadāna dans le Vinaya. Il s'agit peut-être de l'avadāna de Soma, le tisserand de Śrāvastī, Avad. Śataka, nº 5.
  - 9. A danavan, et om. punal... abhyastam.
- 10. Sic A. B krakutsande.
- 11. B add. samyaksambuddhasya. T om. C'est ici l'application de la théorie du Retour Eternel, que le Mahāyāna surtout a mise en relief; mais je ne connais pas de texte de ce genre relatif à Anāthapiṇḍada. Ici T a conservé l'exemple donné à l'appui.
- 12. A tiryagyonyās.

tiryaksūpapadyate. yamalokāc cyuto yamaloke upapadyate. devebhyaś cyuto deveşūpapadyate. yathā Varṣākārasya brāhmaṇasya punah punah kālagatasya markatopapattih 1. yathā Kāsmīrāyām pūrvoktasya grhapateh punah punah pasūpapattih 2. yathā ca Śrāvastyām kaścid daridrah kutumbi kalagatah. tasya grhadvare balivardo vranibhutena skandhena tisthati. sa grha āsaktacittah kutumbī tasya balīvardasya skandhe kṛmih pratyājātah. upapannamātras ca kākena bhakṣitah. punas tatraiva kṛmiḥ pratyājātaḥ. sa evam saptakṛtva ekadivasena kālagataḥ. upapannamātraś ca kākena bhakṣitaḥ ³. yathā cārya-Mahāmaudgalyāyano Magadhesu bhaiksyam paryatamāno 'nyatamagrhadvāram anuprāptah. tasmims ca grhe grhapatih patnīsahito matsyamāmsaprakāreņa bhojanam bhunkte. putreņa paryankagatena kṛṣṇā cāsya kukkurī puraḥ sthitā. sa tasya matsyā 6 sthīni kṣipati. atha sa grhapatir Mahāmaudgalyāyanam dṛṣṭvāha. gamyatām ārya nāsti kaścid atra yo bhikṣām dāsyati. sa khalu samprasthitah. taśmimś ca grhadvāre deśāntarābhyāgatāh puruṣā vidvāmsah pūrvasthitāh te tam dṛṣṭvā vismayam prāptāh. aho āścaryam ayam 7 nāma rddhimatām agryah yena Nandopanandau nāgarājānau vinītau 8 Vaijayantas ca prāsādo vāma pādāngusthena kampitah Śakro vismāpitah 10 trisāhasram lokadhātum nimeṣāntaracārī sa nāma bhikṣām adattvā visarjitah. atha sthaviras tesām samvejanārtham 11 āha. vatsa. naitad āścaryam. puruṣā ūcuh 12. atha kim anyad āścaryam vismayakāraņam. sa uvāca. ya esa grhapatir matsyamāmsaprakārair bhojanam

- 1. A karmatopo. Pour cette histoire, cf. sup. § XVI.
- 2. B paśusūpo. Pour cette histoire, cf. sup. § I.
- 3. A cerit seulement: upapannas ca. T = A.
- 4. A bhaisajyam. Je n'ai pu retrouver l'origine de ce récit que T a aussi conservé tout entier.
- 5. A om. T = B. T traduit matsyamāmsaprakāreņa par ña śa'i byan bċas pa'i kha zas « un mets accompagné de jus de chair de poisson »; et de môme inf. Il s'agirait d'un condiment tel que celui dont on se sert dans tout l'Extrême-Orient.
  - 6. B māmsāsthīni.
  - 7. B mahāms tāvat.
  - 8. A damitro.
- 9. A om.  $v\bar{a}ma$ . T=. Le texte de A forme un demi-śloka qui répond exactement à Theragāthā, vers 1194 :

yo vejayantapāsādain pādaingutthena kampayi.

- 10. A śakraś ca devānām indraļ vismayam utpāditaļ. T = B.
- 11. A samuedanāº. T skyob par bya ba'i phyir « pour le devoir de protection ».
- 12. A purusah prāha.

bhunkte leşa matsyah asya grhapateh pitā, tena yā eşāsya grhasya prethatah puskarini atah prabhūtamatsyan uddhrtyoddhrtya bhakșităh2. sa kālagato 'traiva matsyah pratyājātah. sa eşo 'nekaśa uddhrtyoddhrtya bhaksyate. atraiva ca bhūyo bhūya upapadyate. yāpy esā kukkurī asyaiva grhapater mātā, etayā lobhadosena na kimcid dānam dattam, na ca šīlam sevitam, kevalam kulavamšārtham dravyam paripālitam. sātraiva grhe āsaktacittā kālagatā kukkurīsu pratyājātā. kālagatā bhūyo bhūyo 'traivopapadyate. sarvām ca rātrīm grham samantāt paryaṭati. mātra kaścit praviśed iti. atha yas tv eṣa putrah paryanke kṛtaḥ eṣo 'syā eva striyāḥ pracchanna bhartā anena ca grhapatinā śrutam. esā te patnī parapurusavyāsaktā jāteti. sa esa gṛhapatir grāmāntara 4 gamanavyapadesena gṛhān niṣkrāntaḥ. eṣāpi strī parapuruseņa saha sayitā, anena grhapatinā rātrāv āgamya puruso ghātitah. so' syām eva striyām āraktacittas tenaiva snehānubandhena kukṣav upapannah. paśya vatsa yah pitā caiva 5 tasya sa mamsāni bhakşayati. yā 6 mātā janitrī tasyā matsyakantakāsthikāni 7 dadāti. yaś ca śatruh kruddhena māritah 8 pāradārikah tam paryankena dhārayati. eşa samsāradoşo nirvedah 9 kāryah. idam atrāścaryakāranam. atha sa bhikṣur 10 Mahāmaudgalyāyana etad 11 evārtham sarvam paścimajanatāsamvejanārtham ślokena samgrhītavān. yathāha 12.

pitur mamsāni khādate 13 mātuh ksipati kaṇṭakān bhāryā jāram ca poṣeti 14 loko 15 mohatamovṛtah ayam pudgalo yasyāyuh kṣīṇam na karma.

1. A eka<sup>o</sup> B lacune. T ña de ni « ce poisson ».

- 2. B bhaksitāni.
- 3. A prathamam. T byi bo « l'amant adultère.
- 4. A  $qr\bar{a}m\bar{a}ntargam^o$ . T = B.
- 5. B devatam.
- 6. B yā mātur janitrī. A yā mātā yamatī. T ma gan yin pa « colle qui est la mère ».
- 7. Bom. matsyaº et donne ºāsthimāinsāni. T ña'i rus pa dan gra ma « les os et les arêtes du poisson ».
  - 8. A yaś ca śatruh kṣaṇārdhena ghātitah. B om. śatruh ; mais T dgra bo « l'ennemi ».
- 9. A nirvedhah; mais T skyo ba = B.
- 10. atha cārya $^{o}$  T  $\Longrightarrow$  B. B mandgalyāyanasagotrah; T  $\Longrightarrow$  A.
- 11. Sie A et B. B om. sarvam. B <sup>o</sup>janatāyāḥ sainvedanārtham. T skyob bar bya ba'i phyir, ut sup.
- 12. B add. sah.
- 13. A khādante. B khādeta.
- 14. A pușnāti.
- 15. A loke. B lobha. T gti mug dan ni éhags par bsgribs « obscurci par l'égarement (moha) et la convoitise (lobha).

XLI. katamasya pudgalasya karma kṣiṇam nāyuḥ. ucyate. yaḥ pūrvam sukhito bhūtvā paścād duḥkhito bhavati. pūrvam yo duḥkhito bhūtvā paścāt sukhito bhavati. asya pudgalasya karma kṣiṇam nāyuḥ.

XLII. katamasya pudgalasya karma ksinam āyuś ca. ucyate. yah pudgalo narakāc cyutas tiryaksūpapadyate. tiryagbhyaś cyuto yamaloke upapadyate. yamalokāc cyuto manusyesūpapadyate. tataś cyuto devesupapadyate<sup>2</sup>. yathā Śrāvastyām vanikputra<sup>3</sup> udyānam gatah puspahetoh patnivacanenāsokavṛkṣam ārūdhah. sā ca vṛkṣasākhā visīrņā 4. sa pāṣāṇasilāyām patitah kālagatah. tatra mahājanakāyo rudati <sup>6</sup>. atha bhikṣavo divāvihāram <sup>6</sup> gatāḥ. tam dṛṣṭvā samvignā Bhagavato nivedayanti. Bhagavann 7 aho anityatā. atrodyāne grhapatiputro bālo 'bhuktabhogo 'sokavrksāt patitah kālagatah. tatra mahājanakāyah samnipatitah Rauravasadrsas ca sabdah srūyate 8. Bhagavān āha. esa eva bhikṣavaḥ gṛhapatiputraḥ pūrvam mahāsamudre 'nyatarasmim Nāgakule upapannah. sa tatra jātamātra eva strīsahitah krīdamāno Garudenoddhṛtya bhakṣitaḥ. tatra Nāgakanyā rudanti iha striyo rudanti. sa ca yasyah striya vacanenasokavrksam arudhas tasyopary āghātam kṛtavān. asyā doṣeṇāham vṛkṣam ārūḍhaḥ. kruddhaḥ kālagato narakeṣūpapannaḥ. asya pudgalasya karma kṣīṇam āyuś ca 10.

XLIII. 11 katamasya pudgalasya punyāni ca kṣiṇāni āyuś ca.

1. B tatra katamat karma yena samanvägatah pudgalah karma ksinam näyuh: omet la suite du § et passe à yah pudgalo narakäc § XLII, en omettant le début du XLII.

2. T substitue au Yamaloka les Pretas (yi dags), et à la suite des Pretas, insère la naissance chez les Asuras (Lha ma yin). En outre T om. l'exemple donné yathā Śrāvastyām etc... J'ignore d'où est tirée cette histoire.

- 3. B vanikpurusa, et om. puspahetoh.
- 4. A vistīrnā.
- 5. B ruditah.
- 6. B $div\bar{a}vih\bar{a}r\bar{a}ya.$
- 7. A om.
- 8. A intercale naraka après Raurava. B samutthitah (au lieu de śrūyate).
- o. A om. sa ca.
- 10. B nāyuḥ. Ainsi B considère ce § comme le développement du thème du XLI. C'es une erreur évidente, comme l'atteste aussi T.

11. A seul donne ce §. J'ai reproduit sans essayer de le corriger le texte très fautif de A; j'ai traduit en m'aidant du récit que le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins donne de la mort de Prasenajit (Tok. XVII, 1, 28<sup>b</sup>; Ksudraka vastu, chap. 8 = Dulva X, 146. Feer a traduit cet épisode sur le tibétain dans ses Fragments du Kandjour (Annales du Musée Guimet V), p. 64 sqq.; malheureusement la traduction est, de son aveu même, remplie d'erreurs et presque inutilisable. Le texte chinois est beaucoup plus développé. Prasenajit y meurt 口 爺 未 u a bouche pleine de bois et de

ucyate. yathā sa eva Hillisālī gṛhapatiḥ. yathā Bhagavān āha. tasya punar mahārāja gṛhapates tac ca kuśalam karma parikṣīṇam anyac ca na kṛtam. so 'dya prathamarātrīm Raurave pacyate. yathā rājā Prasenajid rājyād bhraṣṭo Rājagṛham anuprāptaḥ. sa tatra purāṇamūlakapattrāṇi mukhe prakṣipya khādan puruṣeṇākṣiptaḥ. śyāsupūrṇena mukhenātha maranam mṛtaḥ. pratyekabuddhapūrvas tasya [pūrvasya?] piṇḍapātasya vipākena. ayam pudgalo yasyāyuś ca kṣīṇam puṇyāni ca.

XLIII bis. katamasya pudgalasya nāyuḥ kṣiṇam [na] karma. api tu kleśāḥ kṣiṇāḥ. ucyate. śrotaāpannasya. sakṛdāgāminaḥ. anāgāminaḥ. pratyekabuddhasya. ayam pudgalo yasya nāyuḥ kṣiṇam [na] karma. api tu kleśāḥ kṣiṇāḫ.

XLIV. katamah pudgalah käyena sukhi na cittena. ucyate. kṛtapuṇyah pṛthagjanah käyena sukhi na cittena. yathā mahādhana-brāhmaṇagṛhapatayo² rājā ca Māndhātā. ayam pudgalah käyena sukhi na cittena.

XLV. katamah pudgalas cittena sukhī na kāyena. ucyate. yathārhann apuņyah 3 cittena sukhī na kāyena. yathārya 4 Soņottaras tena kila pūrvajanmani pratyekabuddhasya snāyato 5 gomayapiņḍakah kapikacchumiśrah 6 snānārtham dattah. tena karma vipākena kuṣṭhena śarīram viśīryati. tathā hi 8 gāthā bhāṣitā.

terre ». Dans une existence antérieure, il s'était mis en colère contre sa mère parce qu'elle avait donné à un Pratyekabouddha de passage des radis qu'il comptait manger. Peut-être il faut corriger syāsuo du ms. en pāinsuo. — Pour Hillisāli, ef sup. § XXXVII où son nom est écrit osāla.

- 1. A et B écrivent au début et à la fin du § : yasya nāyuḥ kṣṇṇaṁ karma api tu (B karmāpi tu) kleśāḥ kṣṇṇāḥ. Mais T´porte les deux fois : che 'aṅ ma zad ciù las kyaṅ ma zad la de'i ñon mons pa zad pa yod. C'est ce texte que j'ai adopté dans ma traduction. D'ailleurs K confirme T.
- 2. Sic B. A mahādhano brāhmaṇagṛhapatiḥ. Mais T dper na yul magadha'i bram ze dan khyim bdag; c'est ce texte que j'ai suivi dans ma traduction.
- 3. B alpapuṇyaḥ cittena... A yathāpuṇyaḥ sa. Chg. 如 無 福 凝 《comme PArhat sans méritos » T dper na dgra béom pa kar ma śa lla bu « comme par exemple l'Arhat Karmaśa ». J'ignore si Apuṇya doit être pris ici comme un nom propre; mais cf. inf. XLVI.
- 4. A yathā ca śono. Je n'ai pas retrouvé cet avadāna ni le vers qui le conclut.
- 5. A srapato.
- 6. A kapikaccha. B kapindakacchu. T kapita sukara. Le kapikacchu est le mucuna pruritus des botanistes.
- 7. B karmano.
- 8. A om. tathā hi.

karmāṇi nūnam balavattarāṇi karmabhyo vajrakalpebhyaḥ yatra vasībhūto 'ham anubhavāmi duḥkhāni karmāṇi.

yathā ca Janghākāsyapaḥ. tena kila Vārāṇasyām pratyekabuddhasya pratisrutam. bhaktam dāsyāmīti. sa tasya mahatā parisrameṇa kālāti-kramaṇe āsanne bhaktam dattavān. sa tena karmaṇā paścime janmani vītarāgo 'pi bhūtvā būrvāhṇe piṇḍapātam paryaṭati. kālāti-kramaṇe āsanne kathamcid bhaktam labhate. tathāsya Janghākā-śyapa eva nāma. ayam pudgalaś cittena sukhī na kāyena.

XLVI. katamaḥ pudgalaḥ kāyena sukhī cittena ca. ucyate. arhan kṣīṇāsravaḥ kṛtapuṇyaḥ. yathā Kaśmīrarājā Dharmayaśaḥputro Bakulaḥ ħ. tathā hy asya simhanādaḥ. aśītir me āyuṣmanto Ā varṣāṇi pravrajitasya na kadācid vyādhir bhūtapūrvaḥ. antataḥ śiro'rtimātram api Ā. tena kila Vārāṇasyām gāndhikabaṇijā bhūtvā Kakucchandaḥ samyaksambuddhaḥ saśrāvakasamgho glāna bhaiṣajyenopanimantrito bhikṣuṇā cārhatā ekā harītakī gṛhītā. sa tasya karmaṇo vipākena nirābādhaḥ. ārogyaparamā lābhā uktā Bhagavatā to yathā cāryĀniruddhaḥ kathayati. tasya khalv āyuṣmantaḥ piṇḍapātasya vipākena saptakṛtvaḥ praṇīte Trayastrimśadevanikāye upapannaḥ saptakṛtvo manuṣyeṣu rājyam kāritam. tasyaiva ca piṇḍa-

- 1. Stance. A a) balikatarāṇi; b) dharmeṣu vajrakalpatareṣu; c) obhūtā api; d) anubha-vāmo. T = B. Il semble bien que la stance est une āryā, soit défectueuse, soit irrégulière; elle devient régulière si on lit a) nūna et b) kalpakebhyah,
- 2. B om. āsanne. T introduit une négation devant dattavān: zas ma byin « il ne donne pas la nourriture (promise) ».
- 3. A vītarāgo' pi pūrvahņapiņdahetoh.
- 4. A yathā cottarāpathe kasmīrāyām rājā dharmāyanaputro. T dper na rgyal po chos grags kyi bu ba kula lta bu « comme le fils du roi Loi-gloire, Bakula ». Selon l'Apadāna, Bakula est nó à Kauśāmbī. Son avadāna, tel qu'il est contó ici, est entièrement d'accord avec le récit qu'en fait Bakula lui-même dans la collection des Avadānas des grands disciples que j'ai déjà citée ad § VI (Tok. XVII, 4, 69<sup>b</sup>; Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, Osadhivastu, chap. Lxx); et Tok. XIV, 6, 16<sup>a</sup> (trad. à part).
- 5. A asmatto.
- 6. A śirovarti. Le siinhanāda rapporté ici est conforme à la série des déclarations de Bakula dans le Bakulasutta du Majjhima 124 = Madhyama 34 : asīti me āvuso vassāni pabbajitassa nābhijānāmi...
- 7. B gāvakabaņijā. A obaņijena. T et le chinois confirment gāndhika.
- 8. A kukucchandah. B kakutsandah.
- 9. A  $gr\bar{a}ma^o$ . B lac.  $+ na^o$ . T na  $ba'i = gl\bar{a}na$ .
- to. C'est le début du vers 6 du varga XXVI de l'Udānavarga = Dhammapada 204. T s'arrête après cette citation et conclut le §. L'avadāna d'Aniruddha qui suit est d'accord avec le récit fait par Aniruddha dans le même recueil que je viens de citer, Tok. XVII, 4, 72<sup>b</sup> et XIV, 6, 19<sup>b</sup>.

pātasya vipākenārhatvaphalalābhī ¹ cīvarapiņḍapātaśayanāsanaglāna-pratyayabhaiṣajyapariṣkārāṇāṁ ² lābhī. tathā hi tasya Bhagavatā ³ durbhikṣe pañca bhikṣuśatāni dattāni. tasya puṇyānubhāvena sarveṣām divyam ananta ⁴bhaktam prādurbhavati. ayam pudgalaḥ kāyena sukhī cittena ca.

XLVII. katamaḥ pudgalo na kāyena sukhī na cittena ca. akṛta-puṇyāḥ pṛthagjanā utsannakulavamśā vastrānnapānavirahitāḥ para-gṛheṣu hiṇḍanti. tathā vyādhibhiḥ kuṣṭhakṣayakāsajvarapāṇḍu-rogadadrupāmādibhiḥ parigatā hastapādavikalāś cakṣurvihīnāś ca. ayam pudgalo na kāyena sukhī na cittena.

XLVIII. katamat karma yena samanvāgataḥ pudgalo 'pāyeṣūpa-panno 'bhirūpo bhavati prāsādikaḥ snigdhakāyaḥ snigdhacchavir nayanābhirāmo darśanīyaḥ. ucyate. yaḥ pudgalo rāgasamutthitena dauḥśīlyena samanvāgataḥ apāyeṣūpapadyate. yathā mayūraśuka-6 sārikākāraṇḍavacakravākaprabhṛtayaḥ. idam karma yena samanvāgataḥ pudgalo 'pāyeṣūpapanno 'bhirūpo bhavati prāsādikaḥ snigdhakāyaḥ snigdhacchavir nayanābhirāmo darśanīyaḥ.

XLIX. tatra katamat karma yena samanvāgatah pudgalo 'pāyeṣū-papanno durvarņo bhavati rūkṣakāyo ghoradarśanah ' ucyate. yah pudgalo dveṣasamutthitena dauḥśīlyena samanvāgato 'pāyeṣūpapadyate. yathā simhavyāghrakākaśṛgālakṛṣṇasarpapretapiśācādayaḥ. idam karma yena apāyeṣūpapanno durvarņo bhavati rūkṣakāyo ghoradarśanah.

L. tatra katamat karma yena samanvāgataḥ pudgalo 'pāyeṣūpapanno durgandho bhavati jihmendriyo<sup>8</sup> 'vyaktendriyaḥ. ueyate. yaḥ pudgalo mohasamutthitena dauḥśilyena samanvāgataḥ apāyeṣūpapa-

- 1. A vipākenaitarhy apy ahain lābhī.
- 2. B parīkṣāṇām. A om. lābhī.
- 3. Sic A et B.
- 4. A divyānantaryabhaktam.
- 5. A om. ce §. B écrit akrtapunyah prthagjana suivi d'une lacune et met ensuite tous les mots au pluriel. T indique bien le pluriel pour prthagjana par l'addition du terme dag. J'ai rectifié le texte en conséquence. J'ai maintenu le simple hindanti que T rend par rgyu ba « circuler ».
- 6. A partir d'ici, lacune d'un feuillet dans A.
- 7. B insère ici apratikūladaršanah (sic), qui ne reparaît pas dans la phrase finale du § et que T n'a pas.
- 8. B jihvendriya et de même à la fin du §. T a lu de même et traduit lée'i dban po littéralement. La correction jihmendriya me semble cependant certaine; d'ailleurs K avait lu ainsi (yușe [et yușona] yndrinta).

MAHÄKARMAVIBHANGA

dyate. yathā chuchundarīkṛmyajagarayūkāmakṣikādayo¹ yathā śarīre vimśatikṛmijātayaḥ. idam karma yena samanvāgataḥ pudgalo 'pāyeṣūpapanno durgandho bhavati jihmendriyo 'vyaktendriyaḥ.

LI. dasākusalāḥ karmapathāḥ. katame dasa. trividham kāyakarma. caturvidham vākkarma. trividham manaskarma. eṣām dasānām akusalānām karmapathānām vipākena dasānām bāhyānām bhāvānām abhivyddhir bhavati.

LII. prānātipātasyākuśalakarmapathasya vipākena pṛthivyā <sup>2</sup> ojaś ca tejaś cāntardhīyate. tasyaiva ca karmaņo vipākenālpāyur bhavati.

LIII. adattādānasyākuśalasya karmapathasya vipākena pṛthivyām aśaniśukaśalabhamūṣikakīṭaprabhṛtayaḥ³ [sasyaghāsakā utpadya]nte. tasyaiva karmano vipākena bhogavyasanam adhigacchati.

LIV. kāmamithyācārasyākuśalasya karmapathasya vipākena pṛthivyām tṛṇadarbhādīni durgandhīni prādurbhavanti <sup>4</sup>. tasyaiva karmaņo vipākena sampannagṛhāvāsam praviśanti <sup>5</sup>. atrāvadānam Śvabhrapadasya Susudhī dārikā Kāsirājñaḥ patnī Devāvataraṇe Kālodayinaḥ pūrvajanmany avadānam vaktavyam.

LV. mṛṣāvādasyākuśalasya karmapathasya vipākena mukharoga-

1. T ajoute à la liste « les punaises ».

2. B a une lacune entre prithivyā et ...yate. J'ai essayé de la combler au moyen de T sa'i mdans dan qzi byin nub par qyuro.

3. B a une lacune entre °prabhṛtayaḥ et ...nte. J'ai essayé ici aussi de la combler au moyen de T: sa la ser ba dan pa lan dan phyi ba dan srin bu la sogs pa lo thog la za ba rnams 'byun no. — La lacune de A cesse devant bhogaº.

4. Ce § est déplorablement corrompu. A om. pṛthivyām et écrit tṛṇardarbhādīni prādur-bhavanti; B tṛṇakuśavanadurgasarvadurgādīni prādo; T sa la rewa dri na ba dan nags chal dri na ba dag skye bar 'gyuro « sur le sol il pousse des herbes malodorantes et des bosquets malodorants ». C'est la traduction que j'ai adoptée; probablement darbhādīni de A et durgasarvadurgādīni de B sont des altérations de durgandhīni. Chg, Cht, K, différent entièrement.

5. B prativasanti. — Au lieu de śvabhrao, A a sūtrao; au lieu de susudhī A a kaušāmbī. J'ignore tout de Śvabhra (Sūtra)pada; Susudhī pourrait faire penser à Sussondi, femme du roi de Bénarès dans Jātaka 360, mais l'histoire n'a rien qui se rapporte au sujet de ce §. L'avadāna de Kālodayin, tel qu'il est raconté tout au long dans le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, à propos du pātayantika 80 (Tok. XVI, 9, ch. xlii, p. 85) ne se rattache pas davantage au sujet traité ici. T est, pour comble d'infortune, manifestement défectueux: los de ñid kyi rnam par smin pas lo legs pa'i khyim na gnas pa'i rtog(s) pa brjod pa ka śi rgyal po dga' bas lha 'ons pa la nag po 'éhar ldan gyi che rabs sha ma'i rtogs pa brjod pas smos pa rnams bya'o « par la maturation de cet acte même, l'avadāna de (celui qui est) placé dans une maison où la récolte de l'année a été bonne, à l'arrivée des dieux (devāvataraṇa) par le roi heureux de Kāšī, le jātaka de Levan, noir (Kālodayin), l'avadāna d'une existence antérieure doivent être énoncés ».

dantaroga <sup>1</sup> galarogamukhadaurgandhyādīni prādurbhavanti. tasyaiva karmaņo vipākenābhūtākhyānam pratilabhate.

LVI. piśunavacanasyākuśalasya karmapathasya vipākena pṛthivyām <sup>2</sup> śarkarakaṭhallyādīni duḥkhasamsparśādīni prādurbhavanti. tasyaiva karmaṇo vipākena jātivyasanā mitravyasanā bhavanti bhedyaḥ parivāraś ca bhavati <sup>3</sup>.

LVII. paruṣavacaso 'kuśalakarmapathasya vipākena pāmśurajo-dhūlivātavṛṣtyādīni prādurbhavanti. tasyaiva karmaņo vipākenāma-nojñaśabdaśravaṇadarśanāny anubhavanti.

LVIII. sambhinnapralāpasyākuśalasya karmapathasya vipākena... kandaraśvabhrādīni prādurbhavanti. tasyaiva karmaņo vipākenānādeyavacanā bhavanti.

LIX. abhidhyāyā <sup>5</sup> akuśalasya karmapathasya vipākena vrīhiyava-godhūmādīnām sasyānām tuṣapalālā <sup>6</sup> dīni prādurbhavanti. tasyaiva karmaņo vipākena paraprārthanīyabhogā bhavanti.

LX. vyāpādasyākuśalakarmapathasya vipākena prabhūte upte <sup>7</sup> niṣphalaṁ sasyam bhavati. tasyaiva karmaṇo vipākena pratikūladar-śano bhavati.

LXI. mithyādṛṣṭer akuśalasya karmapathasya vipākena tiktakaṭu-

1. B om. dantaroga ; T = B. — B durgandhādīni. — B oākhyānāni olabhati.

2. A om. pṛthivyām; écrit sakalakaṭḥillakād<sup>o</sup>. B om. duḥkhasaṅsparśādīni et toute la fin du § après prādurbhavanti. T om. jātivyasanā mitravyasanā bhavanti et porte: gyog 'khor dbyer run bar 'gyuro que j'ai adopté dans ma traduction. J'ai en conséquence corrigé le texte de A tebhyaḥ en bhedyaḥ (ta et bha se confondant facilement en écriture du type Gupta).

3. B paruṣavacanasyā°. — B vipākataḥ. T sa la rdul dan ñal ñil gyi rlun ldan źin čhar čhen po la sogs pa 'babo « sur terre des vents de poussière et de ... s'élèvent et de grandes pluies tombent ».

4. A om. tout le §. La lacune de B est comblée par T: sa mtho dman dan sman ljons dan nam grog dan gyans la sogs pa 'gyuro.

5. Les panneaux inscrits, à Boro-Budur, reprennent à partir d'ici. Le panneau 121 (cf. pl. nº 1), moitié droite, porte l'inscription ABIIIDHYĀ et montre « deux personnages, un homme et une femme, en route vers un champ de maïs; à droite, des personnages à peine dégrossis sont assis sous un pěndâpâ » (Cf. Annual Bibliography of Indian Archæology for 1929, p. 3.)

6. A palajādo. B mala... T gra ma dan spu bu « des barbes et de la balle ».

7. A cyute. T semble brouiller ce § avec le suivant: « des moissons et des fruits et des semences chauds (usua) et àcres (tikta) apparaissent ». Cf. inf. LXI. K semble être d'accord avec T. La moitié gauche du panneau 121 à Bb (Cf. pl., n° 2) est l'illustration de ce §, comme l'indique l'inscription  $VY\bar{\Lambda}P\bar{\Lambda}D\Lambda$ ; elle représente simplement quatre personnages en conversation dans un bois.

kabhāvāny api¹ picumandakoṣātakīviṣatiktālābuprabhṛtīni phalāni² prādurbhavanti. mithyādrster akuśalasya karmapathasya vipākena nāstikyavādī bhavati. ucchedadṛṣṭiḥ lokāyatādiṣu ca śāstreṣu prasādo bhavati. 3 yathā Padāśvasya rājaputrasya yaḥ KumāraKāśyapena Śvetikāyām vinīto lokāyatikah. yathā yathā sattvā imān dasākusalān karmapathan bhavayanti tathaisam dasanam bahyanam bhavanam atīva prādurbhāvo bhavati. anenaiva ca kāraņena mahāsamvartakalpe 4 bhavisyati samayo 'nāgate 'dhvani yat tilā bhavisyanti tilapistam' b bhavisyati tailam na bhavisyati iksur bhavisyati iksuraso na bhavisyati gudo na bhavisyati. na khandam6 bhavisyati na sarkarā bhavisyanti. gāvo<sup>7</sup> bhaviṣyanti kṣīram bhaviṣyati dadhi bhaviṣyati navanītam na bhavişyati na ghṛtam na gḥrtamaṇḍo bhaviṣyati. evam anupūrveṇa sarveņa sarve 8 rasā antardhāsyanti.

1. B obhavany api cumandao; A tiktakatuka bhavanti | picumardao. T bras bu med pa dan čhun ba dan dug dan rku ba la sogs pa 'byun bar 'gyuro « fruits absents et tout petits, et poison et vol apparaissent ». Au lieu de répéter ensuite, comme font A et B, la formule entière: mithyādrster akuśalasya karmapathasya vipākena, T se contente de dire, comme A et B font dans les § précédents : las de ñid kyi rnam par smin pas « par la maturation spéciale de cet acte-là ».

2. B om. phalāni.

- 3. T om. l'exemple de Padāśva. Le rājaputra Padāśva est sans aucun doute identique au rājañňa Pāyāsi qui est le héros du Pāyāsi suttanta, Dīgha XXIII. Le texte chinois correspondant à ce suttanta se trouve dans le Dirgha VII; le personnage y est appelé Pi (Pai)-siu, nom qui se rapproche de la forme palie et qui est irréductible à Padāśva. La ville de Śvetikā est en pali Setavyā. A écrit, évidemment par distraction: Śvetavipākāblyām.
- 4. B porte: mahāsamva.... bhaviṣyati. Sans doute il faut rétablir mahāsamvarta, d'accord avec T rnam par 'jig pa'i che « au temps de la destruction spéciale ». Cf. Mhvy. 8279. - A écrit tout différemment : abhidharma ukto bhavişyati.
  - 5. A opistam na bhavisyati.
  - 6. A khāndo.

7. A om. gāvo... jusqu'à : na ghṛtam.

8. B anupurvena purve rasa. T traite ce développement d'une autre façon : « Il y aura du sésame, il n'y aura pas d'huile de sésame; il y aura de la canne, il n'y aura pas de sucre ; s'il y a du sucre, il n'y aura ni sucre en morecaux ni sucre en brisures ; il y aura des vaches, il n'y aura pas de lait; s'il y a du lait, il n'y aura pas de beurre ». — T d'accord avec Chg insère à la suite du § LXI une liste des dix Sentiers-d'Actes bons (kusala karmapalha) et des dix états d'ordre externe qui s'accroissent en conséquence. D'ailleurs B dans sa table des matières annonce une rubrique de ce genre qui ne se retrouve pas dans le développement: [LI bis] dasānām kusalānām karmapathānām vipākena daśānām bāhyānām bhāvānām vipattih prajūāyate « Il y a dix bons sentiers-d'acte qui ont pour conséquence la suppression de ces dix choses d'ordre externe ». A om. cette rubrique dans sa table des matières.

Il peut être utile de donner ici la traduction de ce développement qui sert de contre-

épreuve aux § LII-LXI. J'indique les § de cette liste en répétant les numéros correspondants de la première liste ci-dessus, suivis de la lettre b.

LIb Par le fait d'assumer l'observance de dix Sentiers-d'Actes bons les objets extérieurs deviennent tout à fait abondants. Quels sont ces dix?

LII Si on renonce à l'atlentat contre la vie, grace à la maturation de cela, la force et l'énergie de la terre ne viennent pas à disparaître.

LIIIP Si on renonce à prendre ce qui ne vous est pas donné, grâce à la maturation de cela, la grêle, les rats, les insectes, la famine etc., ne viennent pas à paraître.

LIV<sup>b</sup> Si on renonce à la pratique de l'amour irrégulier, grâce à la maturation de cela, les croûtes salines du sol et la poussière et le vent et la pluie violente ne viennent pas à tomber.

LVb Si on renonce au mensonge, grâce à la maturation de cet acte, une odeur déplaisante ne vient pas à se produire.

LVI Si on renonce à la calomnie, grace à la maturation de cet acle, des gorges et des précipices, et des moiteurs ou des vapeurs qui font vomir ne viennent pas à se produire.

LVIII Si on renonce à la grossièreté des paroles, grâce à la maturation de cet acte, cailloux, graviers. tessons ne viennent pas à se produire en contact (pénible).

LVIII<sup>b</sup> Si on renonce à l'incohérence des propos, grace à la maturation de cet acte, fourrés d'herbes, jungles forestières, jungles épineuses ne viennent pas à se produire.

LIX<sup>b</sup> Si on renonce à la convoitise, grace à la maturation de cet acte, les moissons, etc., viennent à se produire ayant des fruits.

LXh Si on renonce à la violence, grâce à la maturation de cet acte, la récolte est bonne, les fruits et les semences ne viennent pas à se produire amers ni chauds.

LXI<sup>b</sup> Si on renonce à la Vue-fausse, grâce à la maturation de cet acte, les semences ne viennent pas à se produire sans donner de fruits ou avec des fruits tout petits.

Tels sont les Dix-Sentiers-d'Actes bons qui, si on en assume l'observance, font que dix objets extérieurs deviennent tout à fait abondants.

Ainsi donc, même dans l'intérieur de T, les § symétriques ne correspondent pas toujours entre eux. LIVb répond à LVII, LVIb à LVIII, LVIIb à LVI. T2 est en général d'accord avec la série LII-LXI de T; cependant le nº 3 correspond non à LIV, mais à LIV<sup>b</sup>, et 7 correspond non à LVII, mais à LVIII<sup>b</sup>. On voit combien la répartition des articles était flottante dans la tradition.

T ajoute encore une liste des dix fautes propres à chacun des quatre péchés capitaux (T² offre un développement parallèle; cf. Feer p. 272 = Mdo XXVI, 475b). Je traduis aussi cette liste:

Dans l'attentat à la vie, il y a dix idées de mal, qu'on le sache! Quelles sont ces dix? On a beaucoup d'ennemis; on n'est pas séduisant à voir; on pense aux péchés; par là on effraie les êtres vivants; après un mauvais sommeil on a un mauvais réveil; on a des rêves de péché; on fait sa transmigration en état de torpeur; on a des remords; on fait et on accumule les actes qui rendent la vie courte, et quand le corps se détruit, après la mort on tombe dans de mauvaises destinations et on naît dans les enfers.

Dans l'acte de prendre ce qui n'est pas donné, il y a dix idées de mal, qu'on le sache! Quelles sont les dix? On devient querelleur; on s'agite hors temps; on est un rôdeur de nuit; les mauvais amis vous épuisent; les bons amis vous rejettent; on n'obéit pas aux règles; on est frappé par le roi; on est atteint par le châtiment ; on accumule les acles qui aboutissent à vous priver des biens de la vie; et quand le corps se détruit, après la mort, on tombe dans de mauvaises destinations et on naît dans les enfers.

Dans l'amour irrégulier, il y a dix idées de mal, qu'on le sache! Quelles sont les dix?

LXII. katame daśānuśamsā ¹ Madhyadeśe ² caturmahācaityaLumbinī-Mahābodhiprabhṛtiṣu ³ Tathāgatacaityānjalikarmapraṇipāte. ucyate. Madhyadeśe janma pratilabhate. udārāṇi ca vastrāni pratilabhate. udāram kulam pratilabhate. udāram vayaḥ ⁴ pratilabhate. udāram svaram pratilabhate. udārām pratilabhate. udāram śraddhām pratilabhate. udāram śrlam pratilabhate. udāram śrutam ⁶ pratilabhate. udāram tyāgam pratilabhate. udārām smṛtim pratilabhate. udārām prajnām pratilabhate. udārām smṛtim pratilabhate. udārām prajnām pratilabhate. asyoddānam. deśavastrakularūpasvarapratibhānatāśraddhāśīlaśrutatyāgān ⁿ smṛtimān bhavati prajnāvān tathāgatasya buddha ⁶ prasādam kṛtvānjalim ఄ labhate dhīraḥ ¹0 labhate dhīraḥ ²0 labhat

Celui qui fait l'amour avec la femme d'un autre se met à guetter les occasions, à se quereller avec elle, à développer ses mauvais dharmas. à obstruer et à épuiser ses bons dharmas; ne se cachant pas, il ne se garde pas; ne cachant pas ses fils, sa femme, ses richesses, il ne les garde pas; il se met à être inquiet, il n'a plus confiance en amis, conseillers, proches, parents; il accumule les actes d'adultère, et quand le corps... (ut sup.).

Dans le mensonge il y a diw idées de mal, qu'on le sache! Quelles sont les diw? Sa bouche se met à sentir; il chasse les dieux de son corps et donne aux êtres inhumains l'occasion d'y entrer; même quand il dit la vérité, personne ne le croit; il devient un menteur; dans les occasions où il faut croire, on ne pense pas à l'interroger; il n'a ni éloge, ni honneur, ni réputation, ni renom (śloka), sa parole n'est pas acceptable; il accumule les actes qui affectent le corps, et quand le corps,.. (ut sup.).

T (d'accord avec T<sup>2</sup>) ajoute la liste des trente-six défauts qui viennent de l'alcool. Cf. sup. la note sur § XIV, au sujet du Nandika sūtra.

K n'a aucun de ces développements spéciaux à T; il rappelle toutefois par un vers le thème des avantages des dasa kusalakarmapathāh.

L'imagier de Bb suivait, lui aussi, un texte où les « bons sentiers d'actes » étaient énoncés après la vue fausse; le panneau 122 porte l'inscription MITHYADRSTI et le 123 KUŚALA.

- 1. Le texte ici est très incertain. La place même du § varie. Chg le rejette tout à la fin et l'imagier de Bb fait de même. Au lieu de daça, A a dvādaça; mais tous les textes parallèles confirment B.
  - 2. B a une lacune au lieu de Madhyadese.
  - 3. A oLimbinīo.
- 4. A payah mais T et les Ch. « forme », et l'uddāna inf. substitue  $r\bar{u}pa$ . B om. cette rubrique et la précédente que l'uddāna garantit. A écrit tantôt pratilabhate, tantôt °labhati ou °labhanti.
- 5. B a ici pratibhānām, mais rétablit pratibhānatā dans l'uddāna. A pratilābham..
- 6. A śubham par confusion du t et du bh dans les écritures du type Gupta.
- 7. B tyāga, et om. svara dans la liste.
- 8. A dudupat.
- 9. B prasādam udāravān añjalim.
- 10. A vīrah saprajītā, B udāra āśrava. L'uddāna semble être de forme métrique, mais je ne puis réussir à reconstituer le vers.

saprajūa udāram āśravakṣayam. uktam ca sūtre ¹. ye kecid Ānanda caityacaryām caramāṇāḥ prasannacittāḥ kālam kariṣyanti. yathā bhallo ² nikṣiptaḥ pṛthivyām tiṣṭhate evam kāyasya bhedāt svargeṣūpapatsyanti ³.

- 1. A om. sūtre.
- 2. A bhoge pṛthivyām pratisthita ity evam.
- 3. B upapadyante. T dit dans le § correspondant : « Il y a dix avantages à joindre les mains devant les caityas du Tathāgata. Lesquels ? On obtient de naître dans une maison en plein développement; on a un corps en plein développement et un ... en plein développement, des respects et des hommages en plein développement, des richesses en plein développement, une audition (de leçons = śruta) en plein développement, une foi en plein développement, une mémoire en plein développement, une science en plein développement, une raison en plein développement. Tels sont les dix avantages qu'il y a à joindre les mains en adoration devant les caityas du Tathāgata ». T² doone la liste : famille, forme, amis, père et mère, richesses, renommée, foi, mémoire, sapience, ciel. Chg : mérite, famille, teint, son, parasol, éloquence, foi, moralité, érudition, savoir. Cht : famille, teint, traits, affaires, richesses, réputation, foi, mémoire, savoir, beaux-arts (= kalā).

Bb relègue l'anjali à la fin de la galerie, comme fait Chg. Le panneau 157 porte en esset l'inscription AÑJALI — et non pas caityānjali comme écrit ici Kv; et d'ailleurs le sujet traité n'est certainement pas l'anjali devant un caitya. M. Krom le décrit comme « un hommage en sembah (= anjali) à un homme debout qui tient en main un lotus rouge et qui est suivi par un porteur de parasol ». Je m'étonne que M. Krom n'ait pas signalé la taille extraordinaire du personnage au lotus, qui dépasse de beaucoup celle des autres personnages représentés en grand nombre sur ce relief; ses dimensions sont encore plus clairement indiquées par le contraste avec le porteur de parasol qui semble être un nain auprès de lui. Sur le panneau suivant, on retrouve encore cette disproportion, et M. Krom la note: « Sur le 158, demi-panneau de droite, une maison entourée d'une palissade, bâtie à la façon d'un grenier à riz, avec un porche sur le côté; deux personnes sont assises au-dessous [de la maison, sous le porche] une troisième grimpe à une échelle vers l'étage du haut ; trois autres, de grande taille - ils sont aussi grands que la maison — sont figurés à droite en dehors du bâtiment » Ici la disproportion entre ce groupe et les autres personnages est plus accentuée encore. « Le demipanneau de gauche, inachevé et en mauvais état, montre une fois de plus un homme en grand apparat avec sa femme et de la compagnie. » On lui apporte des présents dont il est difficile de préciser la nature. Le 157 que M. Krom n'a pas décrit complètement (tout au moins dans l'édition anglaise qui est seule à ma disposition) est un triptyque dont deux tableaux, celui du milieu et celui de gauche, montrent aussi des scènes de vie luxueuse : personnages assis en compagnie et recevant des présents. Dans le tableau du milieu, deux des personnages assis à l'arrière-plan ont manifestement la face plus grande que tous les autres. Le sculpteur a interprété au sens le plus concret l'épithète udara, caractéristique des avantages conférés par l'anjali ; udura désigne généralement la grandeur morale, mais il a aussi le sens de « grand » au témoignage des lexicographes, et en esset T le traduit ici par rgya chen po et rgya che ba qui ont tous les deux le sens de « ólendu, volumineux »; Cht le rend par 廣 大 « grand en étendue » (Chg

MAHAKARMAVIBHANGA

LXIII. katame daśānuśamsās Tathāgatacaityavandanāyām. ucyate. abhirūpo bhavati. susvaraḥ. ādeyavākyaḥ. pariṣadam upasamkrāntaḥ i pariṣadam āvarjayati priyo bhavati devamanuṣyāṇām. maheśākhyo bhavati. maheśākhyaiḥ samāgamo sattvaiḥ bhavati. buddhair buddhaśrāvakaiś ca samāgamo bhavati i mahābhogo bhavati. svargeṣūpapadyate i kṣipram ca parinirvāti. ime daśānuśāmsās Tathāgatacaityavandanāyāḥ.

dit 肢 似 « supérieurement excellent »). Nous avons donc ici sous les yeux, transcrits en valeur plastique, la « grande taille » (udāram vayas) de Kv, la « grande maison » (rgya chen po'i khyim) de T et sans doute quelques autres rubriques « grandes » comme la « grande libéralité » (udāra tyāga), la « grande éloquence » (udāra pratibhāna) etc.

Quant aux deux derniers panneaux de la série, 159 et 160, ils sont indépendants de l'anjali. Le 159 est une représentation du cakravartin indiqué par les attributs : roue, cheval, éléphant, etc.; le 160 est pour les trois quarts une scène du cicl, comme le montrent les deux kinnaris sous le kalpavrksa. Or dans aucun des textes parallèles ne paraît parmi les récompenses de l'anjali la dignité de cakravartin, si fréquemment promise par ailleurs; et le « ciel » ne paraît pour cette rubrique que dans T², à l'exclusion de tous les autres.

1. B parisamkrāntah. A écrit les deux fois parsad.

2. B om. cette phrase. T insère les Bodhisattvas entre les Bouddhas et les Śrāvakas.

3. B svarge copapadyate. — T énumère ainsi les dix avantages: belle forme — teint couleur d'or (mdog gser gyi mdog lta bu) — charme, aspect séduisant — voix harmonieuse — parole prenante — pas de timidité à entrer dans l'assemblée — être aimé des dieux et des hommes — avoir un grand prestige. Avoir un grand prestige consiste en ceci: faire société avec les Bouddhas Bhagavats, et les Bodhisattvas, et les auditeurs des Bouddhas, et avoir de grandes ressources, et naître au ciel et être bientôt en Parinirvāṇa. — Bb est curieusement en accord avec T; le panneau qui illustre la caityavandanā (nº 124) est une sorte de diptyque (cf. pl., nº 2) dont la partie droite porte l'inscription CAITYAVANDANA et la partie gauche SUVARNAVARNA; Brandes et Kern avaient pensé qu'il s'agissait d'un personnage de ce nom. K dont la liste se développe en parallèle exact avec notre texte a malheureusement ici une lacune de six syllabes; nous ne pouvons donc savoir si elle contenait l'équivalent de suvarnavarna: bel-air (kartse ere), belle voix (kartse weśeññi), parole à prendre (enkalle reki) — lacune de 6 syllabes — entrée dans l'assemblée, etc.

Les panneaux 125 et 126 de Bb sont une illustration de la suite du §. Le panneau 125 est divisé en deux scènes; sur l'une on voit « un personnage assis sur un banc avec des femmes; des serviteurs apportent des plats, des musiciens jouent sur des instruments à corde; l'inscription au-dessus porte susvara. Brandes et Kern après lui étaient tentés d'interpréter ce mot comme un nom propre, le nom du héros de la scène; M. Krom, qui a recueilli cette interprétation a pourtant bien vu que le terme de susvara pouvait se justifier par la représentation des musiciens « aux beaux sons »; il a voulu surtout, dit-il, mettre en garde contre une confiance excessive dans l'interprétation de Brandes. Il a bien fait. L'autre moitié du panneau 125 figure « des hommes d'importance dans un pěndåpå »

LXIV. katame daśānuśamsāś chattrapradānasya 1. ucyate. chattrabhūto bhavati lokasya. anavatapto bhavati kāyena anavatapto bhavati cittena 2. ādhipatyasamvartanīyam cānena karma kṛtam bhavaty upacitam 3. punaḥ punaś ca rājā bhavati cakravartī. maheśākhyo bhavati. maheśākhyaiḥ sattvaiḥ samāgamo bhavati buddhair buddhaśrāvakaiś ca samāgamo bhavati. mahābhogo bhavati. svargeṣūpapadyate. kṣipram ca parinirvāti.

a) atra Gangāsamtāre Bhagavatah pratyekabuddhasya stūpe dattasya chattrasya <sup>4</sup> vipāko varnyate. yathā cāryaSundaranando vyākaroti.

jentākasya ca snānena tālasyālepanena ac ca ekacchattrapradānāc ca prāptā me suvarņavarņatā.

evamādi chattrapradānasya vipāko vaktavyaḥ. āha ca 6.

(une construction ouverte de toutes parts). L'inscription porte: MAHAUJASKASAMA-VADHĀNA. C'est la peut-être l'équivalent terme à terme de maheśākhyaih samāgamah de Kv. La Mhvy. met à la suite les deux mots mahaujaska nº 6410 et maheśākhya nº 6411. Toutefois comme mahaujaska est plus spécialement une épithète des Bodhisattvas (cf. entre autres Mhvy. 727), il se peut que les personnages représentés soient les Bodhisattvas mentionnés par T, Chg, Cht, et que Kv. seul a omis entre les Bouddhas et les érāvakas. Samavadhāna est un synonyme exact de samāgama « rencontre, réunion ». Le panneau 126 est aussi en deux scènes; l'une montre un homme en grande toilette assis sur un banc en compagnie de femmes, et qui parle à des personnages, les uns debout, les autres agenouillés devant lui; l'inscription, lue d'abord gosthā, est certainement BHOGĪ comme a rectifié M. Krom; c'est le mahābhogo du Kv. L'autre scène qui porte clairement l'inscription svarga montre en effet la jouissance du ciel caractérisée par un kalpavrksa et des kinnarīs.

Chg a la même liste que Kv., sauf qu'il introduit, comme T, les Bodhisattvas entre les Bouddhas et les Śrāvakas. — Cht donne: parole souple — intelligence dominant la foule — être aimé des hommes et des dieux — mérites étendus — société avec les sages — honneur et souveraineté — service perpétuel des Bouddhas — voisinage des Bodhisattvas — ciel — Parinirvāṇa.

T2 est d'accord avec Kv.

Entre LXIII et LXIV, T insère un § (que j'indique par LXIIIb) sur les mérites qu'il y a à balayer le caitya. Ce sont : belle forme, aspect séduisant — charme — voix harmonieuse — évanouissement de la passion, de la haine, de l'égarement — ni paille, ni gravier, ni ..... sur les chemins où on passe — naissance dans une famille distinguée — grande situation — naissance au ciel — Parinirvāṇa.

- 1. A daśa guṇāḥ sūtrapradāne, et om. ucyate.
- 2. A anavataptacitto bhavati cittena.
- A uparatas ca.
- 4. B bhagavati pratyekabuddhe.., puis lacune.
- 5. B alasyālepo, A asyālepo. Mais cf. sup. § VI où le même vers est cité.
- 6. Ces deux vers ont été mal transmis. Le premier est en mètre vasantatilakā. Au

MAHĀKARMAVIBHANGA

pāda b) B écrit kaurandadāmaracitam pratibhaktasobham; au pāda d) satkā.... nena ca jagaddharasya. Le second vers est en mètre upajāti; au pāda a) B écrit śrīcihnabhūtapratimanditahemadandam qui va contre le mètre; au pāda b) bahūjjvalam; au pāda c) narādhipānām.

Le premier exemple cité a trait à la scène fameuse où le Bouddha en route du Magadha vers Vaiśālī, visite sur son passage la ville naissante de Pāṭaliputra et traverse miraculeusement le Gange. Dans le récit donné par le Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, Oṣadhivastu, chap. 5 fin (Tok. XVII, 4, 18b-19b = Dulva II, 100 sqq.), dieux, nāgas, etc., se disputent l'honneur de porter un parasol au-dessus de la tète du Bouddha; le Maître expose à ses disciples l'acte passé qui lui vaut cette récompense. Quand il était jadis le roi cakravartin Mahā Sudarśana (le héros du XVIIe sutta du Dīgha = Dīrgha II b où ce sūtra fait corps avec le Mahāparinirvāṇa sūtra, le XVIe du Dīgha), il a comblé d'honneurs un Pratyekabuddha et sur ses restes, après sa mort, il a élevé un stūpa qu'il a couronné d'un parasol. « Pour avoir jadis honoré d'un parasol le stūpa d'un Pratyekabuddha, j'ai obtenu d'être deux mille cinq cents fois un cakravartin et encore par suite de cet acte, maintenant que j'ai attesté l'anuttara-samyak-sambodhi, j'ai au-dessus de ma tête deux mille cinq cents parasols divins à cent rais » (19b, col. 8-9).

Pour l'histoire de Sundarananda et le vers cité ici, cf. § VI sup. et note. T ne donne pas les exemples ni les vers; la liste qu'il donne des dix avantages correspond avec Kv, mais entre le 4 (cittena) et le 5 (ādhipatya") de Kv. il insére: « on devient l'appui du monde » ('jig rten gyi rten du 'gyur ba), mais d'autre part il omet le maheśākhyo bhavati de Kv.

T² est d'accord avec T. K concorde avec Kv, mais il remplace les buddhaśrāvakas de Kv par les Bodhisattvas (cf. sup. note sur le § précédent). — Chg suit de près Kv. et se rapproche encore davantage de K. — Cht s'en écarte au contraire; sa liste porte: plus de brûlures irritantes — plus de dispersion de l'esprit — domination du monde — œuvres d'art étendues — mérites innombrables — cakravartin — signes du corps au complet — délivrance des trois poisons (kleśa) — ciel — Parinirvāṇa.

Bb illustre ce § du panneau 127 au panneau 130. Le 127 est divisé (cf. pl., nº 3) en deux compartiments; à droite présentation d'un parasol à un personnage qui a l'air d'un brahmane; l'inscription porte chatradāna « don d'un parasol ». Mais ici il ne s'agit pas d'un parasol donné à un caitya, comme le veut le texte de Kv. Le personnage agenouillé qui fait l'offrande est accompagné d'une femme debout au-dessus de laquelle est étendu un parasol dont le long manche est soutenu par une autre femme; il doit donc s'agir d'un couple royal. Or le Pratyekabuddha au-dessus du stūpa duquel le roi Mahā Sudarsana avait érigé un parasol était le propre fils de ce roi, le dernier de ses mille fils, qui avait demandé et obtenu d'entrer dans les ordres : devenu Pratyekabuddha, les reines le prient de rester dans le parc pour y recevoir ses leçons et pour lui présenter leurs hommages. C'est sur l'emplacement où il résidait que plus tard le roi et les reines élèvent un stūpa qu'ils décorent de bannières, de parasols, etc. C'est probablement l'ensemble de ce récit que l'imagier a essayé de résumer dans sa scène du chatradāna.

Le demi-panneau de gauche montre un personnage d'importance assis entre deux femmes tandis que d'autres personnages plus humbles, debout ou accroupis, lui rendent hommage. L'inscription avait été lue par Kern: vinayadharmakāyacitta; M. Krom a rectifié la lecture et reconnu: NIRUPATAPTAKĀYACITTA qui répond bien à Kv anavatapto... kāyena anavatapto... cittena.

Le panneau 128 montre « une conversation entre deux personnages de grande situa-

yad dhāryate pravaradaṇḍam udārarūpam kodaṇḍadāmaparimaṇḍitavastikośam chattram viśālam amalam śaśimaṇḍalābham chattrapradānajanitena jagaddharasya. śrīcihnabhūtam maṇihemadaṇḍam paṭojjvalam kāñcanam ātapatram yad dhāryate mūrdhni narādhipasya chattrapradānena jagaddharasya

ime daśānuśaṁsaś chattrapradānasya.

LXV. katame dasānusamsā 1 ghaņṭāpradānasya. ucyate. abhirūpo bhavati. susvaro bhavati. manojňabhāṣī bhavati. kalaviṅkarutabhāṣī bhavati 2. ādeyavākyo bhavati. nityam samprahāryajāto bhavati 3. punaḥ punar ānandam śabdam 4 śṛṇoti. svargeṣūpapadyate. mahābhogas ca bhavati. kṣipram ca parinirvāti.

a) yathā Viśākhayā <sup>8</sup> Mṛgāramātrā Bhagavān pṛṣṭaḥ. katham mama prāsāde nityam kālam <sup>6</sup> pañcāngikam tūryam sadaiva vadet. Bhagavān

tion avec chacun deux épouses qui se font pendant par couples, installés dans un pëndåpå »; d'autres personnages sont de part et d'autre accroupis plus has, sur le sol. L'inscription porte: MAHEŚĀKHYASAMAVADHĀNA qui correspond au maheśākhyaiḥ-samāgama de Kv (cf. sup. § LXIII, note: l'emploi de maheśākhya ici confirme la supposition que, au panneau 125, le terme mahaujaska se réfère aux Bodhisattvas).

Le panneau 129 illustre la mention du cakravartin: « un monarque universel est assis, une auréole autour de la tête; il a à côté de lui son « joyau de femme » (strīratna), aussi avec une auréole; des autres joyaux du cakravartin il a l'éléphant et le cheval à droite, et au-dessus d'eux le cintāmaṇi et le cakra; parmi les sujets qui l'entourent rien ne permet de distinguer le « joyau de ministre », le « joyau de général » et le « joyau de père de famille ». L'inscription porte: CAKRAVARTTI.

Le panneau 130, avec l'inscription SVARGGA, est une représentation banale des joies du ciel, caractérisé par le kalpavṛkṣa, les vases à joyaux, les Kinnaras, et aussi des Gandharvas, des Apsaras, des saints.

- 1. A daśa guṇāḥ. Cf. fin du §.
- 2. B om. kalavo bhavati.
- 3. B om. nityam bhavati.
- 4. B om. śabdam.
- 5. B ins. kila.
- 6. Bom. nityain kālam. A écrit ici pañcarddhikam, mais rétablit plus loin pañcān-gikam comme B. Bom. vadet à la fin de la phrase. Ta la même liste que A; mais, en regard de samprahāryajāto, il porte: rab tu dga' bar 'gyur ba « il est extrêmement content » traduction qui suppose la lecture sampraharsa. Il faut reconnaître que samprahārya est embarrassant; le verbe signifie surtout « combattre »: mais l'idée première est « battre »; prahara désigne « une veille, une durée de trois heures » (marquée par le battement (praharo) de la cloche ou du gong). J'ai traduit, dubitativement, le mot

āha. sarvasvaropetām ghaņṭām āropaya. evam te nityam kālam prāsāde pañcāngikatūryaśabdo bhaviṣyati. anavadyaś ca. ime daśa guṇā ghaṇṭāpradānasya.

avec cette signification. Entre *śrnoti* et *svarge* de Kv., T introduit *lons spyod éhe bar 'gyar ba* =  $mah\bar{a}bhogo\ bhavati$ . Enfin T om. l'exemple de Viśākhā; je n'ai pas retrouvé la source correspondante.

T<sup>2</sup> est d'accord avec T.

Chg donne: voix brahmique — grande réputation — connaissance de ses propres naissances antérieures — parole convaincante — trésors et parasols toujours disponibles — colliers magnifiques pour la parure — traits du visage réguliers qui ravissent les regards — ciel — grandes jouissances — Parinirvāṇa.

Cht: beauté incomparable — timbre de voix délicieux — voix de kalavinka — parole convaincante — tous ceux qui nous voient se réjouissent d'obtenir [comme ?]

Ananda qui a beaucoup entendu (! 得 河 難 多 聞) — honneurs et dignité — réputation étendue — ciel — Parinirvāṇa. Le traducteur avait sous les yeux la liste même du texte sanscrit; on est stupéfait d'y voir ce qu'est devenue la phrase : ānanda(m)-śabdam śrnoti.

K est d'accord avec Kv. dans l'ensemble, mais introduit comme T l'équivalent de mahābhogo bhavati.

Bb a une série de quatre panneaux pour illustrer ce §. Au 131 « on voit une grande cloche fixée à un support et, au-dessous, des personnages agenouillés font hommage à un temple couronné de lotus qui occupe le centre du panneau ». L'inscription porte : GHANTA. La partie gauche du même panneau montre « deux personnages importants en conversation dans un pěndåpå, avec l'inscription MAHEŚĀKHYASAMAVADHĀNA (cf. sup. LXIV et panneau 128); aucune des nombreuses listes dont nous disposons ne comporte cette rubrique. Il en est de même pour le panneau qui suit, le 132, où l'on voit un roi cakravartin assis dans un cercle de femmes où on ne distingue pas la reine ; à droite des hommes assis où sont évidemment les trois « perles », ministre, général, chef de famille sans que rien les distingue non plus ; au-dessus, le cheval et l'éléphant ; à gauche les femmes de la cour sont à genoux ; le disque et le joyau sont au-dessus d'elles, placés sur des coussins ». L'inscription porte: CAKRAVARTI. Gependant, comme pour le demipanneau précédent, aucune des listes ne mentionne cette rubrique à propos de la cloche. Il semble que l'imagier a simplement repris les sujets des deux panneaux 128 et 129. Le 133 est divisé en deux scènes qu'un arbre sépare ; à droite « conversation entre des personnages importants »; cette fois sous des arbres, avec des personnages inférieurs, assis plus bas, qui semblent écouter avec ravissement, à gauche un personnage en grande toilette, la tête auréolée, est assis sous un abri; devant lui un personnage agenouillé lui présente un pot recouvert; d'autres, assis sur le sol, semblent être en conversation. L'inscription tracée sur le panneau de gauche est en partie oblitérée; les dernières syllabes sont clairement SABDASRAVANA que Kern avait bien déchiffré, rappel évident de la rubrique (ananda) sabdam senoti de Kv; Kern avait renoncé à déchiffrer le reste; M. Krom, par une analyse minutieuse des traits, arrive à lire (PŪ)RVA(SAM)JÑĀ où deux des quatre syllabes sont certaines. La formule évoque curieusement une rubrique qui est spéciale à Chg 自 識 宿 命=pūrvanivāsajñāna « on connaît ses propres LXVI. katame daśa guṇā vastrapradānasya. ucyate. ślakṣṇa ¹ chavir bhavati. snigdhacchavir bhavati ². na ca rajaś cailaṁ ³ kāye śliṣyati. hrīrapatrāpyasampanno bhavati priyadarśano bhavati ⁴ prabhūtavastro bhavati lābhī ca bhavati sūkṣmāṇāṁ ⁵ vastrāṇām āstaraṇānām ⁶. mahābhogo bhavati. svargeṣūpapadyate ħ kṣipraṁ ca parinirvāti. Yathoktaṁ Bhagavatā Devatā ⁵ sūtre. vastraprado bhavati varṇavān. ime daśa guṇānuśaṁsā vastrapradānasya ⁶.

naissances antérieures »; il se peut que le personnage parlant du panneau de droite soit censé rapporter ses existences passées, à la grande surprise de ses auditeurs. Au lieu de PŪRVASAMJÑĀ, je serais tenté de lire PŪRVĀBHIJÑĀ, puisque le souvenir des pūrvanivāsa constitue une des six abhijñā « super-savoir ». Le panneau 134 est lui aussi divisé en deux scènes; à droite « un grand personnage avec une auréole, accroupi sous un abri, reçoit les hommages de ses sujets ou ses visiteurs; l'inscription très fruste avait été lue d'abord par Kern BHOGĪ, qu'il a plus tard corrigé en gosthī, à tort sans aucun doute; c'est l'équivalent du mahābhoga de T, Chg, et K. Sur le panneau de gauche « un homme et une femme sont assis dos à dos sur un banc au-dessous d'un arbre » à peine dégrossi, destiné sans doute à figurer un kalpavṛkṣa, puisque l'inscription indique: SVARGA « le ciel » (cf. le 126 qui offre les deux mêmes scènes avec les mêmes inscriptions).

- A śukla<sup>o</sup>.
- 2. Bom.
- 3. B cailī. T de'i lus la rdul dan dri ma mi chags pa « à son corps poussière et saleté n'adhèrent pas ».
  - 4. A om.
- 5. A insère ca.
- 6. B add. pratyāstaranānām.
- 7. B svarge copao, comme partout.
- 8. A om. devatā. Pour ce sūtra et cette citation, vid. inf. ad § LXX.
- a. B om. cette conclusion.

T avant ce § insère une rubrique sur « le don d'une bannière »  $(pat\bar{a}k\bar{a})$  dont j'aurai l'occasion de parler ci-dessous § LXIX, note. Pour le vêtement  $(na\ bza')$  T énumère 12 avantages dont 10 sont identiques à Kv.; il y ajoute une 3° qualité de peau: « la peau unie »  $(pags\ pa\ sran\ pa)$  et il dédouble (cf. inf.) le priyadarsana du texte: « on est charmant à voir »  $(mjes\ sin\ lta\ na\ sdug\ par\ 'gyur\ ba)$  et « on est content de le regarder »  $(mthon\ na\ dga'\ bar\ 'gyur\ ba)$ .

Chg.: visage et yeux bien faits — chair délicate et douce — la poussière n'adhère pas — abondance de vêtements excellents — literie exquise pour couvrir le corps — pudeur et honneur servent de vêtements — qui voit, aime — grandes richesses — ciel — Pariniryāṇa (donc = Kv).

Cht: corps bien bâti — qui vous voit se réjouit — mérites éclatants — teint délicat — teint et traits incomparables — corps exempt de poussière — vêtements bien propres — literie fine — grande situation (donc = Kv).

K est aussi d'accord avec Kv.

Bb a 3 panneaux pour le vastradana, 135-137. Le 135 « est, d'après l'inscription :

LXVII. katame daśānuśamsā i āsanapradānasya. ucyate. gurusthānīyo bhavati lokasya. priyadarśano bhavati. prāsādiko bhavati. paņdita i janābhigamyo bhavati. yaśaḥ kīrtiś cāsya loke prathitā bhavati. sukhasaumanasyabahulo bhavati. svadeśe bhiramati. āsanair avaikalyam bhavati. upasthāyakair avaikalyam bhavati. mahābhogaś ca bhavati svargeṣūpapadyate kṣipram ca parinirvāti. ime daśa guṇā āsanapradānasya s.

VASTRADĀNA, un brahmane à qui est offerte une étoffe à vêture »; l'autre moitié du panneau n'a pas été travaillée; la pierre est restée à l'état brut; mais l'inscription tracée indique le sujet que le sculpteur devait traiter. Kern, suivi par M. Krom, lit prasādika « favorisé »; mais la lecture est clairement PRĀSĀDIKA « beau »; le terme ne paraît pas dans le texte sanscrit du LXVI; mais il se lit au § suivant, LXVII; T l'avait certainement dans l'original qu'il suivait (cf. sup.): « on est content de vous regarder »; aussi Chg: « qui voit, aime », et Cht: « qui vous voit, se réjouit »; mais c'est le texte koutchéen qui garantit la certitude de la lecture prāsādika dans l'original sanscrit; K porte en effet p. xla, l. 2, v. XIX: takarṣkaññe arṣeñca masketr kartse lkātsi ne = « il est provoquant (erṣeñca) le prasāda (dont takarṣkaññe est l'équivalent constant), bon (kartse) à voir (lkātsi ne), donc: prāsādika, priyadarśana sont les deux premiers avantages assurés pour le don du wāssi = vastra. — Au surplus, sup. § XLVIII, prāsādika de Kv est rendu en koutchéen (K p. xxxvııb, l. 2) par takarkṣñ-erṣeñca.

Le panneau 136 « aussi en partie inachevé, montre de nouveau un personnage éminent assis parmi ses femmes et recevant les hommages de gens assis sur le sol, sous des arbres. C'est la représentation régulière du mahābhoga « le personnage de grande situation » de Ky.

Le 137 inscrit: SVARGGA « le ciel » est en effet « une scène paradisiaque, avec le personnage principal assis au centre, entouré de femmes et de personnages inférieurs ; de chaque côté se dresse un kalpavṛkṣa avec ses Kinnaras et ses pots à joyaux ».

- I. A gunā.
- 2. A pindajanão.
- 3. A om. loke prathitā.
- 4. A osaumanasye pudgalo.
- 5. A bhavişyati. Et de même dans la phrase suivante.
- 6. A om. cette phrase.
- 7. B svarge copo comme partout.
- 8. B om, cette phrase.

A partir de cette rubrique, l'ordre des rubriques change considérablement d'un texte à l'autre. T intercale six autres rubriques entre vastra et  $\bar{a}sana$ ; K semble ignorer cette rubrique; Chg l'ignore; Cht suit le même ordre que T.

La liste des dix avantages est dans T en grande partie identique à Kv; 1 = Kv r; 2 = 2; 3 = 4 + 5 Kv « chez un grand nombre d'hommes sa réputation, sa notoriété, son bruit, son vers (chigs su béad pas = śloka [altération pour loke de Kv 5] sont manifestés en abondance [ainsi T lit pindajana comme A]; 4 = 6 Kv; 5 = 9 (āsanaih) + 10 (upasthāpakaih + béon pa, véhicule (=  $v\bar{a}hana$ , absent dans Kv); 6 : « les mondes so réunissent en cercle autour de lui »; cf. Kv 5; 7 = 11 Kv (mahābhoga, 8 = grande puissance); 9 - 10 = les 2 derniers de Kv.

LXVIII. katame dasānusamsā bhājanapradānasya 1. ucyate. bhājanabhūto bhavati guņānām snigdhasamtatir bhavati. na ca tṛṣābahulo bhavati 2. tṛṣārtasya pānīyam prādurbhavati. na ca preteṣūpapadyate. bhājanair avaikalyam bhavati. mahābhogas 3 ca bhavati. svargeṣūpapadyate. kṣipram ca parinirvāti. ime dasānusamsā bhājanapradānasya 4.

T2 (Feer p. 276, II, § 1: tapis) est identique à Kv., mais il omet 9 et 10 Kv.

Cht: vertus et actions de poids (= gurusthānīya): — louanges dans le monde; — membres vigoureux; — réputation étendue; — vertus célébrées; — concorde et contentement; — trône de cakravartin et nombreux serviteurs; — qui voit, est heureux — ciel — Parinirvāna.

Bh illustre cette rubrique beaucoup plus loin, au panneau 156, après la série,  $m\bar{a}l\bar{a}$ , puspa, gandha, dipa. C'est à la même place, ou du moins après la même série, que le don du siège ( $\bar{a}sana$ ) figure dans T, T² (Feer: tapis) et Cht. Le nº 156 ne porte pas d'inscription, mais M. Krom a bien reconnu qu'il s'agit de « la présentation d'un siège à un brahmane » dans le premier tiers du panneau; le reste du triptyque montre les félicités qui en dérivent.

- 1. B a ici une formule spéciale : daśānuśainsā bhājanapradānasya . katame daśa.
- 2. A om. cet article, et écrit ensuite tṛṣṇāro.
- 3. B sabhogas ca et ensuite svarge copo comme partout.
- 4. B om. ime etc.

Dans T aussi,  $bh\bar{a}jana$  (snod spyad) suit immédiatement  $\bar{a}sana$ . La liste de Kv y reparaît tout entière, sauf  $bh\bar{a}janair$  avaikalyam qui est remplacé par : « il plaît aux dieux et aux hommes » (lha dan mi rnams dga' bar 'gyur ba) et de plus T insère entre  $gun\bar{a}n\bar{a}m$  et snigdhasamtati. : le teint lisse (mdog snom pa = snigdhaschavis).

 $T^2 = T$ .

Chg: vase (d'élection) du monde — bonnes lois toutes lisses (=kuśaladharmāḥ snigdhāḥ) — pas d'envie de boire — en cas de soif, eau à volonté — pas de renaissance chez les Pretas — vases merveilleux à la disposition — pas de mauvais amis — grande fortune — ciel — Parinirvāna.

Cht: traits et teint d'un lisse éclalant — vases nombreux à volonté — pas de soif — richesses abondantes — pas de mauvaise destination — joie des dieux et des hommes — grande fortune — autorité et situation — ciel — Pariniryāṇa.

K, compte tenu des lacunes, est d'accord avec Kv.

Bb a trois panneaux, 138, 139, 140. Le 138 (cf. pl., nº 4) montre « une présentation à trois personnages », mais il convient d'ajouter que les objets présentés aux trois grands personnages assis sous un toit par des gens assis et debout sont de la vaisselle ; la pierre porte une inscription qui a échappé à Kern, et que M. Krom a bien lue ; on reconnaît aisément DĀNA; ce qui précède semble pris dans un éclat de la pierre, mais aucun doute n'est possible ; il faut ici bhājana dāna. La moitié gauche du même panneau représente « quatre moines assis sous un auvent, tournés vers quatre personnages du commun [assis sur le sol] et qui les écoutent respectueusement. L'inscription, remarquablement nette, indique : KUŚALADHARMABHĀJANA. C'est l'équivalent du bhājanabhūto guṇānām de Kv; mais kuśaladharma devait figurer, au lieu de guṇa, dans certaines recensions, puisque

Chg donne 得 善 法 津 澤 « obtenir de bonnes lois bien lisses » où 善 法

LXIX. katame daśānuśamsā bhojanapradānasya. ucyate. balavān bhavati. varnavān bhavati. sukhito bhavati. pratibhānavān 2 bhavati. dīrghāyur bhavati. mahājanābhigamyo bhavati. priyadarsano bhavati. mahābhogas ca bhavati. svargeṣūpapadyate 3. kṣipram ca parinirvāti.

a) yathoktam Bhagavatā Vaisālyām Simhasya rājaputrasya. dadan Simha priyo bhavati. santo janā bhajanti. kalyānasabdo bhavati. visāradah parṣadam <sup>8</sup> avagāhati. kālagato deveṣūpapadyate.

gāthā coktā 6.

= kuśaladharma; et K xL vº 1 confirme curieusement cette lecture: lwāke tatākau ş... su cmela ne kreint pelaiknen tse « il est devenu dans ses naissances le vase de la bonne loi » (kreint-pelaikne = kuśala-dharma).

- 1. A om. varno bho.
- 2. A pratibhāvān.
- 3. B svarge copo.

4. A janain; B. om. Mais pali: santo sappurisā bhajanti.

5. B parișa..... deveșū°. Pour avagāhati, cf. pali (dans les vers): parisam vigāhati visārado.

6. B yathā coktam. Le texte correspondant, y compris le vers suivant, se retrouve en pali dans l'Anguttara IV, 38 (Pañcaka, nº XXXIV), sūtra adressé en effet à Siha senāpati; chacune des rubriques mentionnées ici y est le thème d'un développement spécial. A et B divergent sur le texte de la stance, et il est difficile d'y rétablir une indravamsā régulière, comme l'a le pali, sauf au pāda c où le pali présente comme le sanscrit une brève dans  $v\bar{a}ky\check{a}m$  au lieu de la longue que la métrique exigerait à cette place. D'autre part A et B sont d'accord pour accepter la curieuse lecture amitasya en face du pali asitassa. S'agit-il d'une confusion, possible dans des alphabets du type gupta, entre m et s? Ou bien le rapprochement Amitasya tāyino est-il un acheminement vers le personnage du Bouddha Amita (°ābha, °āyus)? Le chinois n'apporte pas ici de clarté. Le texte correspondant s'y retrouve dans la traduction de l'Ekottara, ch. 24 (Tok. XII, 2, 22b), mais les vers y sont plutôt résumés que traduits.

Au pada a, B lit: tatra ca nandati ramanti modanti. Le pali a modare qui convient au mètre; — au pāda b: pañca, — au pāda c: śrutvā (A kṛtvā est d'accord avec le pali katvāna); — au pāda d, B om. te nécessaire au mètre. La seconde longue du 2e groupe a été résolue en deux brèves (sugaº).

Je n'ai pas retrouvé l'origine des autres vers cités à la suite; le mètre en est correct, B lit dans le premier, au pāda a: ovyanjaneṣu paṇītam; — au b: guḍam (pour śubham); - et au second vers, pāda b : yaśaś ca (au lieu de sukham ca).

En outre B om. la formule de conclusion : ime etc.

T d'accord avec Kv place la nourriture (kha zas = bhojana) aussitôt après le vase (snod spyad = bhājana) et donne la liste : longue vie - beau teint - force - solidité de la mémoire (dran + spobs = pratibhāna) — pas de timidité à entrer dans les cercles sympathie des cercles - plaire aux dieux et aux hommes - grandes jouissances - ciel - Parinirvāna.

 $T^3$  (aussi après : vase) = T. — Chg (aussi après : vase) = T. — Cht (aussi après : vase) = T. - K (aussi après: vase) = T.

Bb n'a pas cette rubrique après bhājana; il insère ici trois panneaux (141-143) dont

te tatra nandanti ramanti ca modayanti samarpitāķ kāmaguņesu pañcasu kṛtvā hi vākyam Amitasya tāyino modanti te Sugatavarasya śrāvakāh.

etad dānasya phalam Bhagavatoktam. svargeṣūpapadyate kṣipram ca parinirvāti. āha ca.

nānārasavyañjanasupraņītam kāle śubham gandharasopapannam dadāti yaḥ pātram avekṣya dānam sadāryasamghasya guņān vicintya āyuś ca varņam ca yaśo balam ca samprāpya bhogān pratibhām sukham ca divīha caiva prathitottamaśrīḥ sukhāt sukham yāti vimokṣam ante.

ime daśa guṇā bhojanapradānasya.

le sujet est clairement indiqué par l'inscription du nº 141: PATĀKĀ « bannière ». Et en effet le 141 montre « un petit temple avec des gens assis ou debout auprès de lui et tenant des bannières ». Des deux panneaux suivants, l'un (142) « montre, comme on l'a vu si souvent déjà, un personnage important au milieu de femmes et de suivants »; l'inscription, fort nette, porte : ADHYABHOGI; l'autre (143) est une scène paradisiaque, caractérisée comme toujours par un kalpavrksa, des Kinnaras, des pots de joyaux; dans l'arbre, un parasol abrite une tiare ». La rubrique  $pat\bar{a}k\bar{a}$  manque à Kv, mais c'est là sans doute l'effet d'une omission de copistes, puisqu'elle paraît dans tous les textes parallèles.

T la place plus haut, entre  $dril\ bu=ghant\bar{a}$  (la cloche), et na bza'= vastra l'étoffe. « Si on offre à un temple une bannière (ba dan = patākā), il y a dix avantages. On est comme un drapeau (rgyal mchan = dhvaja) du monde; amis, connaissances, conseillers, proches, parents vous honorent, vous respectent, vous servent, vous vénèrent; dans toutes les directions, gloire, honneur, réputation, renom se manifestent; on est beau; on est charmant; on a dans les autres naissances longue vie; on a la réputation d'être puissant; on naît dans une famille noble; on a de grandes jouissances; on naît au ciel; on arrive vite au Parinirvana. Tels sont les dix avantages si on offre une bannière à un temple ».

Pour T<sup>2</sup> cf. II, II, I (Feer: tapis). — Chg place la bannière entre le parasol et la cloche; la liste des avantages, sauf des variations insignifiantes, = T. - Cht place la bannière au même rang que T et Chg; ici encore la liste des avantages, avec quelques menues variations et un ordre différent, = T.

La rubrique bhojana est certainement le sujet traité dans les panneaux 144-147 de Bb. M. Krom décrit ainsi la scène du panneau 144, moitié droite : « on y sert un repas, cette fois sans poisson ». Il y a une trace d'inscription, où M. Krom croit reconnaître une syllabe sa; je crois lire assez bien jana et le signe effacé qui précède doit être la syllabe bho qui n'a peut-être pas entièrement disparu. Le demi-panneau gauche, le 145 et

MAHÄKARMAVIBHANGA

LXX. katame daśa guṇā yānapradānasya. ucyate. sukumāracaraṇo bhavati. supratiṣṭhitacaraṇo bhavati. mārgaklamatho na bhavati. na ca bahvamitro bhavati. punaḥ punaḥ rddhipādān pratilabhate. hastyaśvādibhir yānair avaikalyam bhavati. mahābhogaś ca bhavati. svargeṣūpapadyate kṣipram ca parinirvāti.

a) yathā coktam Devatāsūtre <sup>5</sup>. yānadaḥ sukhito bhavati. yo dadāty upānahau. yathā coktam Abhidharme Cakravartisūtre. katamasya <sup>6</sup>karmaņo vipākena rājā cakravartī hastyaśvādīni vāhanāni pratilabhate. dīrgharātram rājā cakravartī mātaram vā pitaram vopādhyāyam vā skandhena vahati vā vāhayati vā <sup>7</sup>. hastyaśvādibhiḥ śivikāyānair vā vahati vā <sup>8</sup>. durgasamkramam vā karoti. setubandham <sup>9</sup> karoti. upānahapradānāni vā dadāti. kāruņyena mahāṭavyām sārtham <sup>10</sup> atikrāmayati. tasya karmaņo vipākena rājā cakravartī hastyaśvādīni pratilabhate. tatrārūḍhaḥ <sup>11</sup> samudraparyantām pṛthivīm divasacaturbhāgena paryatati. ime daśa guṇā yānapradānasya.

le 146 sont des scènes de béatitude; rien n'y est assez caractérisé pour y reconnaître des avantages spéciaux : au 144<sup>b</sup>, « un personnage important est assis avec une nombreuse compagnie de femmes et de serviteurs; le 145 est une conversation entre des gens d'importance; au 146 un homme est assis sur un banc au-dessous d'un auvent en compagnie de plusieurs femmes. Le 147 est bien le ciel, comme l'inscription l'indique: SVARGGA. Nous avons le kalpavṛkṣa régulier, un dieu qui marche vers la gauche en compagnie de plusieurs femmes, un temple dans une ligne de nuages, et un étang de lotus bordé d'arbres ».

- 1. A vacano.
- 2. A susamsthitavacano.
- 3. B oklamo. A oklamathane ca bahvamitro bhavati.
- 4. B svarqe copapo.
- 5. Le Devatāsūtra a déja été cité sup. § LXVI. C'est en pali le Kimdada sutta du Samyutta, Devatāsamyutta 1, 5, 2 p. 32 = en chinois Samyukta Āgama, ch. xxxvi, XIII, 4, 3°. A la citation donnée § LXVI répond le pali : vatthado hoti vannado et en chinois : « Qui donne un vêtement obtient un beau teint ». Et pour le passage cité ici, le pali a : yānado sukhado hoti « qui donne un véhicule donne le bonheur » ; mais

le chinois, d'accord avec Kv, porte 施 乘 得 安 樂 « qui donne un char obtient le bonheur ». Le membre de phrase qui suit : yo dadāty upānahau, n'est qu'une glose introduite par Kv et n'appartient pas à la citation. — Pour le Cakravartisūtra, cf. sup. ad § XXXIII où le même passage se trouve déjà cité en partie. B om. abhidharme devant cakravartisūtre.

- 6. A tasya; om. rājā; om. vāhanāni.
- 7. B skandhena vāhāpayati vā.
- 8. B śivikāyām vāhāpayati vā.
- 9. A durgasainkramain vā karoti saintārya eva vā karoti.
- 10. A sārtham vātio.
- 11. A yatra rucih samudaro.

Ky confond et mêle sous une seule rubrique deux dons distincts qu'il semble tenir

pour identiques: yāna, le véhicule, le moyen de transport, et upānah « la chaussure ». Après avoir cité le texte du Devatāsūtra où il n'est question que du don de yāna, Kv ajoute comme une sorte de glose: « (le yānada), c'est celui qui donne une paire de chaussures ». Et la citation du Cakravarti sūtra réunit aussi et met aussi sur la même ligne les deux catégories de dons. T², Chg font de même; la liste qu'ils donnent des dixavantages afférents est très voisine de Kv, et de plus ils sont d'accord pour introduire « la multitude des serviteurs » (comme au § suivant de Kv).

T et Cht constituent un groupe à part; ils ont, au lieu de la rubrique unique, deux rubriques différentes pour le « véhicule » et pour la « chaussure ». Ils sont aussi d'accord pour la disposition de ces deux rubriques dans l'ensemble : ils intercalent après la « bannière » et le « vêtement » les trois dons de « fleur », « guirlande », « lampe », « parfum » — que Kv place plus bas § LXXIII sqq. — ajoutent deux rubriques qui manquent à Kv : « musique instrumentale » « édification de stūpa » — puis ont : siège (Kv LXVII) — chaussure — vase (Kv LXVIII), nourriture (Kv LXIX) — véhicule — suivi comme dans Kv par « résidence » et « breuvage ». Dans T la liste d'avantages pour le don de chaussures est : jamais les montures (béon — yāna, vāhana) ne manquent ; — les pieds sont bien d'aplomb ; — en route, on est solide à la marche ; — le corps ne fatigue pas ; — en marche, ni épine, ni gravier, ni tesson ne blessent le pied ; on obtient les pouvoirs magiques (rju 'phrul — rddhipāda) ; — on a les honneurs ; — on a de grandes jouissances ; on arrive vite au Parinirvāṇa.

Cht a en regard: on a le prestige, on est un modèle; — éléphants et chevaux ne manquent pas; — on est solide à la marche; — le corps n'a pas de fatigue; — on marche sans se faire de mal; — pas d'épines ni de cailloux; — pouvoirs magiques au complet; — serviteurs en abondance (= T² et Chg); — ciel; — Parinirvāṇa.

Pour l'autre rubrique, T béon = yāna et vāhana; Cht: si on fait un don d'éléphant, de cheval, de char, de véhicule au Bouddha et à la communauté; T donne comme liste d'avantages: pieds mignons; — pieds bien plantés; — en marche, pas de fatigue; — plaisir; — pas d'ennemis nombreux; — pouvoirs magiques; — jamais aucun manque de véhicules (montures); — honneurs; — ciel; — Parinirvāṇa. Cht a parallèlement: pieds souples; — prestige total; — corps sans fatigue; — bien-être sans maladie; — absence d'inimitiés; — pouvoirs magiques; — serviteurs nombreux (cf. alinéa précédent); — aspect qui ravit hommes et dieux; — ciel; — Parinirvāṇa.

Le poème koutchéen K s'interrompt au début de la rubrique  $pann\bar{a}\underline{k}$  (=  $up\bar{a}nah$ , chaussure).

Pour le mérite particulier attaché au don de chaussures, cf. entre autres le jātaka de Sankha (nº 142 du Jātaka pali).

Bb a, comme Kv et son groupe, réuni les deux rubriques dans un seul développement auquel il consacre deux panneaux, 150 et 151. Au 150, sur le demi-panneau de droite, Kern avait cru lire l'inscription CHATRADĀNA, et sur celui de gauche, il n'avait pu déchiffrer que les trois syllabes MAHĀNA. M Krom a démontré l'inexactitude de ces lectures sans leur substituer rien de positif. « Il semble improbable, dit-il, que cette inscription soit chatradāna, puisque sur le relief qui l'accompagne on ne voit pas de parasol. » Des quatre caractères, seul le second, t, est net; ce qui est au-dessous semble être un u plutôt qu'un r. Le troisième ressemble à un n, le quatrième à un s avec un virāma (ou un  $\bar{a}$ ). L'ensemble reste obscur. Pour la formule de gauche, je préfère garder la première lecture de Kern,  $mah\bar{a}r\bar{a}ja$ , plutôt que la seconde  $[mah\bar{a}na]$ . Mais ce n'est pas la fin de l'inscription; trois ou quatre lettres indistinctes suivent, suivies à la

LXXI. katame dasa guṇāḥ pratisrayapradānasya. ucyate. rājā bhavati prādesikaḥ. rājā bhavati māṇḍalikaḥ. rājā bhavati Jambudvī-pādhipatiḥ. rājā bhavati dvīpadvayādhipatiḥ. rājā bhavati dvīpatrayādhipatiḥ. rājā bhavati caturdvīpādhipatis cakravartī. mahābhogas ca bhavati. svargeṣūpapadyate ¹. kṣipram ca parinirvāti.

yathā 2 Sumedhāyā bhikşuņyā gāthā.

fin par kalya. L'ensemble serait donc mahārāja...kalya « un grand roi prêt à....» D'après le traitement de l'image, nous pouvons imaginer quelque chose comme « prêt à partir en voyage » ou « prêt pour une visite ». Et M. Krom décrit ainsi le 150 : « à droite une offrande à un couple de brahmanes; à gauche, un roi en palanquin, précédé par un cheval et un éléphant, et, chose bizarre, le cheval est plus grand que l'éléphant ». Mais la nature du cadeau fait aux brahmanes devient évidente dès qu'on a le texte : c'est manifestement une paire de chaussures, plus précisément de socques en bois, telles qu'aujourd'hui encore les brahmanes dans l'Inde entière les portent pour circulor dans les temples ; elles consistent en une semelle de bois retenue au pied par un lacet et surtout par une cheville de bois finissant en champignon qui s'insère entre le gros orteil et le second doigt : le nom sanscrit en est pādukā; le nom hindi est khadāŭ. Au Japon, on les porte dans l'usage courant; ce sont les geta que l'estampe a rendues familières au public occidental. Les images gréco-bouddhiques les représentent souvent; cf. Foucher, Art gréco-bouddhique, II, p. 182 et fig. 419. Le personnage en palanquin, l'éléphant, le cheval illustrent à la manière javanaise les mots : śivikā, hasti, aśva de Kv. Sur l'inscription de droite je lis sans hésitation UPANAT; sur celle de gauche, en combinant Kern et Krom: VĀHANĀVAIKALYA équivalent au yānair avaikalyam de Kv. Le 151, inscrit SVARGA, est une fois de plus une scène de béatitude : « un homme en grande toilette avec deux femmes près d'un édifice qui est resté fruste, et à gauche le paradis avec un arbre, mais sans pots ni Kinnaras; les êtres célestes, dont quelques-uns font de la musique, ont un aspect terrestre ».

- B svarge copap<sup>o</sup>.
- 2. A add. ca.

Dans cette stance, B lit en a : kanakamunau; en b : na ca niveśe; en c : vaiśākhyas et om. sa devant vihūram. C'est, aux variantes près, la stance qui se lit en pali dans les Therīgāthās, v. 518, section de Sumedhā, la dernière du recueil.

bhagavati koṇāgamane saṃghārāmamhi navanivesamhi sakhiyo tīṇi janiyo vihāradānam adāsimhā.

Le vers de Kv semble être une āryā mutilée; le premier hémistiche devient régulier si on lit, en s'appuyant sur le pali et la lecture de B: nave ca niveśane. Le second hémistiche est plus embarrassant; il y manque 3 mores. Les masculins trayo et sa, qui semblent garantis par le mètre, sont surprenants. Doit-on supposer un mot tel que janās qui aurait disparu? Le neutre tīṇi du pali n'est pas moins étrange. La forme konāgamuni est aussi tout à fait exceptionnelle; B lui a substitué la forme normale kanakamuni; mais konāgamuni reparaît dans le Lankāvatāra, p. 29, v. 56 b. Le commentaire des Therīgāthās désigne comme les trois amies: Dhanañjānī, Khemā, et Sumedhā. Le pali et son commentaire ignorent le détail de l'histoire tel qu'il est rapporté ici.

bhagavati Konāgamunau samghārāme ca niveše sakhyas trayo vayam sa vihāram dadau pūrvam 1.

etā gāthā Sumedhāyāḥ. Dharmadinnā ca bhikṣuṇī Viśākhyā <sup>2</sup> ca Mṛgāramātā. tābhiḥ³ pūrvam daridrastrībhiś catvāri kāṣṭhāni nikhanya kāśakaṭakam <sup>4</sup> upari dattvā Bhagavān Konāgamunir <sup>5</sup> Buddho nimantritaḥ. sa tatra bhikṣubhiḥ sārdham muhūrtam viśrāntaḥ. tābhiś <sup>6</sup> cittāni prasāditāni. tena karmaṇā śatasahasram vārān <sup>7</sup> deveṣūpapannāḥ. aparimitāni cakravartirāṣṭrāny anubhūtāni <sup>8</sup>. Sumedhāgāthāś cāsminn arthe sarvā vistareṇa pratyekam avagantavyāḥ <sup>9</sup>. ime daśa guṇāḥ pratiśrayapradānasya.

LXXII. katame daśa guṇāḥ pānakapradānasya. ucyate. sarven-driyasampanno bhavati. prasannavadano 10. viśuddhalalāṭaḥ. snig-dhacchaviḥ. saṁgatabhāṣī 11 bhavati. na ca tṛṣābahulo bhavati. tṛṣi-

- 1. B marque une lacune entre dadau pūrvam et sumedhāyā.
- 2. A et B lisent ainsi.
- 3. A et B omātābhih.
- 4. A nikhānya kāśaśakaṭam. B hāśakiṭakam. La correction  $kaṭak^o$  s'impose car l'herbe  $k\bar{a}$ śa est spécialement employée à faire des lits de gazon; il suffit de renvoyer à l'article  $k\bar{a}$ śa de PW où les citations abondent.
- 5. B lit encore ici kanakamunir, et om. buddho.
- 6. B tāni.
- 7. A satasahasrain samvatsaram. B satasahasranām vārām. Le pali a dasakkhattuin sata-kkhattuin dasasatakkhattuin satāni ca satakkhattuin.
- 8. A aparimāņāni cakravartirājyānuo.
- 9. B marque une lacune entre sumedhāyā... et °tyavagantavyā. Le texte renvoie à un recueil de stances de Sumedhā parallèle à celui des Therīgāthās.

Le mot pratisraya désigne un abri pour voyageurs, un bengalow, un caravansérail (cf. Acharya, Dictionary of Hindu Architecture, s. v.). T le rend par gnas « place où l'on se tient (= sthāna); Cht par 房 室 屋 宇 = une maison, un abri. Chg om. cette rubrique. T² = Kv. Mais T et Cht ont l'un et l'autre un développement beaucoup plus étendu, dont Kv ne forme qu'une partie. Les avantages qu'on gagne sont, d'après ces deux textes: tapis de vêtements moelleux; naissance au gré du désir soit chez les hommes soit chez les dieux, à volonté dans une grande famille royale, ou brahmanique, ou bourgeoise, ou chef de village, de ville, de faubourg, de bourg, ou roi vassal, ou roi souverain, ou monarque d'un dvipa, de deux, de trois, ou cakravartin monarque de quatre dvipas, ou de différentes classes de dieux (dont énumération

= Mhvy. 3078-3106), ou srotāpanna, sakrdāgāmin, anāgāmin, arhat, pratyckabuddha,

Bb ne paraît pas illustrer cette rubrique.

L'histoire de Sumedhā ne se rencontre que dans Kv.

- 10. A sampūrnavadānyo. T = B.
- 11. A sadbhūtabhūsī.

samyaksambuddha.

MAHÄKARMAVIBHANGA

tasya pānīyam prādurbhavati. na ca preteṣūpapadyate. mahābhogaś ca bhavati. svargeṣūpapadyate 1. kṣipram ca parinirvāti. yathā cāha.

manojñavarṇam rasagandhayuktam sarvendriyaprītivivardhanam ca akālikam satpuruṣapraśastam dadāti samghāya tu pānakam yaḥ sakṛtpipāsāvigato visoko rasān pradhānān caturo 'nubhūya jagac ca saddharmarasena tarpya tṛṣākṣayam yāti sukham sukhena.

ime daśa guṇāḥ pānakapradānasya.

LXXIII. katame dasa guṇā mālāpradānasya. ucyate. mālābhūto <sup>2</sup> bhavati lokasya. kāyād daurgandhyam apaiti saugandhyam prādurbhavati. nityasugandho <sup>3</sup> nityālamkṛto bhavati. abhedyaparivāro bhavati. sarvajanapriyo bhavati. mahābhogas ca bhavati. svargeṣūpapadyate <sup>4</sup>. kṣipram ca parinirvāti.

1. B svarge copo.

J'ignore l'origine de ce vers. Au pāda a) A samājñāvarnam; lac. dans B. manojña ex. conj. b) A et B prītivardho; ovivardho ex conj. metri causa. c) A sa paurusaprasastam. — Au second vers, a) B sakṣuto, b) A rasapradānāc. Si la lecture est exacte, j'ignore quelles sont les quatre saveurs principales. L'onumération régulière comporte 6 rasas: madhura, āmla, lavaṇa, kaṭuka, tikta, kaṣāya (cf. Mhvy. 1898-1903 et Abhidharma Kośa I, 10). d) A tuṣṭā sukham jātio; B yānti.

T, T², Cht ont tous trois des listes en partie identiques à Kv; T et T² substituent snigdhasamtati (ut sup.  $bh\bar{a}jana$  LXVIII) à snigdhaechavis de Kv. En face de samgatabhāṣī, T² a « un langage qui fait plaisir »; Cht : « traits éclatants » semble supposer  ${}^obh\bar{a}s\bar{\imath}$ . — Kv seul donne les stances.

Bb a deux panneaux, 148 et 149, pour illustrer cette rubrique. Le sujet de 148 est bien clair. « On voit d'abord verser de l'eau dans un bol pour un couple de pauvres respectables, et à côté [panneau de gauche] une répétition du personnage distingué avec femmes et serviteurs ». L'inscription du demi-panneau droit a trompé Kern et M. Krom; ils ont lu tous deux tana; la forme du pā, ici comme au nº 150, l'a fait confondre avec un ta. Il faut lire pāna, et rétablir PĀNAKA, le dernier caractère étant illisible. L'inscription du demi-panneau gauche est certainement BHOGĪ comme l'a supposé M. Krom. Le panneau suivant, nº 149, qui porte l'inscription SVARGGA, montre « le paradis avec un temple, l'arbre-à-souhaits, et entre les deux, une danse pareille aux danses terrestres, la danseuse sur une petite plate-forme, auprès d'elle des femmes debout agitant des clochettes, des musiciens avec un tambour et des cymbales assis sur le sol ».

- 2. A mālībhūto.
- 3. B om.
- 4. B svarje copo.

a) āha ca.

mālyam vicitram pravaram sugandham praharsaņam prītikaram narāņām prasannacitto munidhātugarbhe Tathāgatebhyas ca dadāti yo vai sa divyamālyābharaņojjvalāngaḥ srīmat sukham prāpya divīha caiva bodhyangadāmapratibhūsitātmā moksam param yāti guņāgragandhaḥ¹.

b) tathānyatarasya ² daridragṛhapater duhitā. sā khalu dvāre ³ sthitā janapadam sarvālamkārabhūṣitam paśyati. utsave ramamāṇam. sā pitaram āha ⁴. mām apy alamkuruṣveti. pitāha ⁶. kuto ʾsmākam daridrāṇām alamkāraḥ. eṣa janapadaḥ kṛtapuṇyo ʾnekaśo Buddhe Bhagavati kṛtādhikāraḥ. tena ca karmaṇā Karṇesumanasya sthavirasyāvadānam vistaraśas tasyoktam ⁶. evam alpo ʾpi Bhagavati kṛtaḥ praṣādo mahāphalo bhavati. tayā pitātīvoparodhitaḥ prayaccha mama kimeid eṣo ʾgrato vihāraḥ ˀ atra bhagavataḥ pūjām upacariṣyāmīti ⁶. teṇa duḥkhārtena vibhave ʾvidyamāne palālamayīm mālām kṛtvā dattā. sā tām ⁶ palālamayīm mālām gṛhya Buddhapratimāyāḥ śirasi dattvā pādayoḥ praṇipatya āha ¹⁰. Bhagavann anena kuśalamūlena samsāre samsaratyā mā bhūyaḥ ¹¹ dāridryam syād iti. tasyāḥ praṣādajātāyās tad ahar eva mānuṣyam strībhāvam atikrāntam ¹² divyam rūpam prādurbhūtam. tadviṣayaprativāsinā ca rājñāgradevī sthāpitā. kālagatā deveṣūpapannā. paścime ʾpi ¹³ ca bhave Campāyām agraku-

- 1. La source de ces stances m'échappe. Au pāda a) B lit kusumain sugandhi; b) naraḥ sa mālyā; c) °pravibhūsitā°; d) A °āgrasattvaḥ.
- 2. A tathā cānyaº.
- 3. A sthāne.
- 4. A prāha. B mamāpy alami.
- 5. A om. et écrit yato.
- 6. A lit karņa. B a une lacune entre vistara. et esyoktam. Pour Karņesumana, cf inf. § LXXIV.
  - 7. B prayaccha mangabhir viveśāgrato vistāraļ.
  - 8. B karisyāmi.
  - 9. B dattvā tāsām..
- 10. A kṛtvā et om. pado paṇio. B om. āha.
- 11. B mā bhūt kadācid et om. syāt.
- 12. A tad aha eva manusyakam stribhavavyatikrantam. B om. rūpam.
- 13. A om. 'pi.

likasya duhitā pratyājātā paramakalyāņī sauvarņā cāsyā mālā sarvaratnamanditā sirasi sahasaiva prādurbhūtā1. mātāpitrbhyām vismayajātābhyām Mālinīty evāsyā nāma kṛtam. yadā ca Bhagavān abhisambuddho Rājagrhāc² Campām anuprāptah. sā copasamkrāntā. tasyāś ca Bhagavatā dharmadeśanā kṛtā pravrajitā cārhantī samvṛttā. sāha cittotpādād evāsyā mā me bhūyo mālā bhavatv ity antarhitā. tām ca dṛṣṭvā vismayaprāptā devatā gāthām anugāyate yathāha 3.

dattvā tu palālamayīm mālām sā Mālinī Sugatasya caitye varakanakaratnamālām lebhe bodhyangamālām ca.

ime daśa guṇā mālāpradānasya 4.

LXXIV. katame daśa gunā muktapuspapradānasya. ucyate. puspabhūto bhavati lokasya. ghrāṇendriyam visudhyati. kāyadaurgandhyam samapaiti 5. saugandhyam prādurbhavati. daśa diśah śīlagandhah khyātim gacehati 6. abhigamanīyas ca bhavati. lābhī ca bhavati

1. A prāduskṛtā. B a une lacune d'ici à nāma.

2. B Rājagrhe et om. la suite jusqu'à bhagavatā.

3. A ślokam anugāyanti āha ca.

4. Bom. ime etc.

T et T<sup>2</sup> = Kv, mais T introduit en outre la rubrique du « parfum de vertus répandu dans les dix régions » qui paraît dans Kv au  $\S$  suivant. Cht, qui insère  $m\overline{a}l\overline{a}$  entre puspa et dīpa, à la suite de vastra, introduit aussi cette rubrique dans ce §; en outre il mentionne deux avantages particuliers: « on naît dans les terres des Bouddhas des 10 régions [cf. le dasadisah au § suivant] » et « on n'entend [sic] que de beaux parfums ». Chg n'a pas ce §.

La stance et l'histoire de Malini ne se retrouvent pas en dehors de Kv. Pour l'histoire

de Mālinī, je n'ai pas réussi à en découvrir la source.

Bb n'a qu'un seul panneau pour cette rubrique, le nº 154, en triptyque; chacune des trois scènes a son inscription propre. La scène de gauche montre « une présentation de cadeau » ; l'objet présenté semble être une sorte de bol dont le contenu n'est pas visible. L'inscription avait été luc par Kern vāsodāna « don de vêtement »; mais la même rubrique, vastradāna a été déjà illustrée au panneau 135. M. Krom a bien rectifié la lecture: MALADANA « don de guirlande »; il y a d'autant plus de mérite que « sur ce relief on ne voit pas de guirlandes (pas plus que de vêtements) quoique les sculpteurs aient bien su représenter ces objets sur d'autres panneaux ». Mais l'accord de cette lecture avec le texte de Kv tranche la question. La scène du milieu avec l'inscription BHOGI montre une fois de plus le grand personnage idéal, et la dernière scène, qui porte l'inscription SVARGGA, représente une fois de plus les félicités célestes.

5. B jahāti.

istānām dharmānām. mahābhogas ca bhavati. svargesūpapadyate 1. ksipram ca parinirvāti.

a) Atra Karnesumanasya 2 pürvajanmani prasade jate ekaikapuspapradānasya vipāko vaktavyah. yathā sa eva āha 3.

ekapuspapradānena ašītikalpakotayah durgatim nābhijānāmi buddhapūjāya 4 tat phalam.

ime daśa guṇā muktapuṣpapradānasya.

LXXV. katame daśa gunā b dīpapradānasya. ucyate. pradīpabhūto bhavati lokasya. māmsacaksur 6 nasyati. divyacaksuh prādurbhavati. avidyāndhakāram vidhamati 7. jūānāloka utpadyate. kuśalākuśalān dharmān kṣipram prajñayā pratividhyati. samsāre samsarato 'vidyāndhakāro na bhavati. mahābhogas ca bhavati, svargesūpapadyate 8, ksipram ca parinirvāti.

1. B svarge copao.

2. A atra svamanasya pūrvo prasādajāte naikapo. B prasādo jāyale.

3. A yathā sārthavāhah.

4. A °pūjāyā, B ° pūjasya. B om. la formule finale ime etc. Karņesumana raconte luimême son avadana dans le recueil que j'ai déjà cité plusieurs fois et qui est incorporé dans le Vinaya des Mūlasarvāstivādins, Tok. XVII, 4, 67b et trad. à part XIV, 6, 14a. Lors d'une fête de stupa, quand la foule faisait des offrandes, il n'avait, lui, qu'une fleur à l'oreille ; il la prit, la posa sur le stupa et fit le vœu de devenir Bouddha. « Pour avoir donné une fleur, pendant cent koțis d'années (Fa hou: cent mille années), j'ai eu le bonheur complet chez les dieux, et le restant de mérite m'a valu le Nirvana. » On voit que le vers de Kv ne répond pas exactement aux deux versions chinoises; il semble que l'une et l'autre avaient lu satao au lieu de 'sītio.

Toutes les versions sont à peu près d'accord sur cette rubrique (T, T2, Chg, K). Cht introduit ici : « il est sans pareil dans le monde ; ....il va naître dans les dix directions dans les terres pures et voir les Bouddhas ». Il semble qu'on retrouve dans cette version le kṣāntijātim gacchati de Kv A (p. 100, n. 6), transformé en kṣetrajātim sans doute.

Bh a un panneau pour ce §, le no 152; l'inscription de la scène à droite avait été mal bie par Kern: dharmajavāda. M. Krom, une fois de plus, a rectifié: PUSPADĀNA; le relief montre en effet « un hommage de fleurs à un temple »; le demi-panneau de gauche est le ciel, comme le marque l'inscription SVARGA. Mais, comme l'observe VI. Krom, il n'y a rien de céleste dans les personnages représentés; ils ont l'air de imples habitants de la terre ». Il semble que le sculpteur, sans tenir compte de Unscription, a illustré une fois de plus le mahābhoga (= bhogī) du texte, car c'en est bien l'image stéréotypée.

- 5. B daśānuśainśa.
- 6. A om. našyati et divyacaksuh.
- 7. B vigacchati.
- 8. B syarge copo.

 $<sup>6.\,</sup>$  A  $^o$ gandha $\acute{s}$ īlak $\acute{s}$ āntijātim gacchati. B a une lacune de da $\acute{s}$ a  $\acute{s}$ īla $^o$  et entre khy $\~a$ tim  $^{o}$ l gacchati. T phyogs dan phyogs mchams rnams su de'i chul khrims kyi dro'i nad ldan bar 'gyur ba « la honne odeur de ses vertus monte à tous les points de l'horizon ».

a) yathā coktam Abhidharme Cakravartisūtravibhange<sup>1</sup>. kasya karmaņo vipākena rājā cakravartī maņiratnam pratilabhate. dīrgharātram rājñā cakravartinā dīpapradānāni pradattāni. pradīpaikadānāni ca<sup>2</sup>. andhakāre ratna <sup>3</sup> pradīpā dhāritā <sup>4</sup>. ye cakṣuṣmantas te samaviṣamāṇi rūpāṇi paśyantu. āha ca<sup>5</sup>.

buddhaprasastam labhate ca cakṣus cakṣus tu yasyottamahetubhūtam lokāvabhāsam bhavatīha rūpam pradīpadānena jagaddharasya. tejo'dhiko nārtham udīkṣaṇīyaḥ atīva tuṣṭaḥ subhakarmadarsī samprāpya saukhyam divi ceha caiva visuddhacakṣuḥ prasamam paraiti.

atrāryāniruddhasya dīpe divyacakṣur ṛṣiṇām ca cakṣūtpāṭana-mokṣāyaṇe <sup>6</sup> vaktavyam. yathā dīpamālāpradānena <sup>7</sup> Dīpankareṇa buddhatvam prāptam. yā ca Śrāvastyām cakṣuvikalena <sup>8</sup> pradīpamālā kāritā. saprasādo jātaḥ. praṇidhānam kṛtavān. utthitasya <sup>9</sup> cāsya yathā paurāṇam <sup>10</sup> cakṣuḥ samvṛttam. ime daśa guṇā dīpapradānasya.

1. A abhidharmasūtra. Pour le Cakravartisūtra, cf. sup. § XXXII b). La comparaison des autres passages prouve qu'il faut combiner A et B (qui omet ici abho) et rétablir Abhidharma Cakravartisūtro.

- 2. B pradīpapra... dattāni ca.
- 3. B tailaprado.
- 4. A dhārayitā.
- 5. J'ignore la provenance de ces deux stances. Dans la 1<sup>re</sup> en a) A lit 'pranastam; b) A cakṣustrayam śrautram ahetubhūtam. Dans la 2<sup>e</sup>, en a) A lit 'dhikā ye 'tha sud'; b) pare rasṭabhyah śubhao; c) fin A cāgrya; B a une lacune; la correction caiva me semble s'imposer; d) A pārayati; B a une lacune; le mètre semble imposer paraiti.
- 6. Sic B (A écrit caksurūpodanam moksāyanas ca). Faut-il supposer que nous avons ici un duel neutre dont le second terme serait moksāyana dérivé du dénominatif moksāy alternant avec moksayo? mais le singulier vaktavyam placé à la suite est pour le moins embarrassant. Quant aux deux épisodes auxquels il est fait allusion, je ne les connais pas. Anuruddha (Anio) dans les vers des Theragāthās, 916 dit bien: dibbacakkhum visujjhi me. mais sans explication. Et le don de la lampe n'est pas rapporté dans l'avadāna d'Anuruddha auquel j'ai déjà eu l'occasion de me référer, sup. § XXXIV, n. 14.

7. A om. dīpamālapr<sup>o</sup>. Le don de lampe fait par Dīpankara et qui fut l'origine de son nom est raconté dans Der Weise und der Thor, trad. Schmidt, p. 332.

- 8. A rakṣāvikaleva. B a une lacune après yā ca.
- 9. A sthitasya. B om. cāsya.
- 10. B insère bhavati.

 $T^2 = K$ v. Observer que Feer a, par une fàcheuse confusion, substitué dans sa traduc-

LXXVI. katame daśa guṇā gandhapradānasya. ucyate. gandhabhūto bhavati lokasya. ghrāṇendriyam viśudhyati. kāyadaurgandhyam apaiti. saugandhyam prādurbhavati. daśa diśaḥ i śīlagandhaḥ pravāti. abhigamanīyo bhavati. lābhī ca bhavati iṣṭānām dharmāṇām. mahābhogas ća bhavati. svargeṣūpapadyate 2. kṣipram ca parinirvāti.

a) yathoktam Abhidharme Cakravartisūtre 3. kasya karmaņo vipākena rājñaś cakravartinaḥ 4 strīratnasya romakūpebhyaḥ śarīrād gandho nirgacchati. tad yathā gandhasamudgakasya 5. dīrgharātram tayā striyā caityagarbhagṭheṣu 6 gandhopalepanāni dattāni. surabhīṇi ca puṣpāṇi 7 dhūpaś ca dattāḥ. stūpeṣu ca gandhasnāpanāni kṛtāni. tasya karmaņo vipākena rājñaś cakravartinaḥ strīratnasya śarīrād evamrūpo gandho nirgacchati 8. tad yathā gandhakaraṇḍasya. ime daśa guṇā gandhapradānasya 9.

tion l'offrande de « beurre » (! mar) à l'offrande de lampe (mar me). T, Chg, Cht = Kv, mais disposés dans des ordres différents; de plus tous trois ont, au lieu de « l'œil de chair disparaît » (nasyati), « l'œil de chair est pur » (probablement visudhyati).

Bb illustre ce § par le panneau 155; le sujet en est évident, malgré l'absence d'inscription: un candélabre monumental est dressé à côté d'un grand sanctuaire; à la droite, des personnages assis et debout en adoration; la partie gauche du panneau montre de nouveau le bonheur du paradis.

- 1. B diši diśi.
- 2. B svarge copa°.
- 3. B om. abhidharmao, et ajoute vibhange après sutre.
- 4. A rājā cakravartī. Pour ce sūtra, cf. sup. XXXII (b) et LXXV.
- 5. A śrīrāngāni nirgacchanti tadyogārthasamudgatsya.
- 6. A caityagandhakagrhesu.
- 7. B om. suro ca puso.
- 8. A evamrūpā gandhā niścaranti.
- 9. B om, la clausule finale ime.....

Chg a fondu ce § avec LXXIV (puṣpa) qui est identique, sauf la substitution de gandha et puṣpa respectivement. T, T², Cht sont d'accord avec Kv; mais au lieu de šīlagandhaḥ pravāti tous trois ont: « il a une belle forme ». Kv seul a le § a).

Bb illustre ce § au panneau 153. Kern avait renoncé à lire l'inscription; M. Krom proposait vrddha ou vrddhi; « la fin du mot me semble être, écrit-il, ndha ou ddha; la première lettre est plus difficile à distinguer; il se peut que ce soit vr.». La lecture GANDHA est certaine. La recension de Bb « place donc ce § immédiatement après la fleur (puṣpa 152), ce qui est sa place régulière puisque le texte, comme nous venons de le voir, n'est guère qu'une répétition intégrale du développement sur la fleur. « Le panneau montre une présentation de dons » (Krom), mais rien ne permet de préciser la nature du don, pour nous du moins, car les objets présentés par les trois personnages ont une forme particulière, identique dans les trois cas, et qui évoque assez bien une pièce d'étoffe épaisse repliée sur elle-même. La partie gauche, avec l'inscription SVARGGA est encore une scène de félicité paradisiaque.

LXXVII. katame daśa guṇāḥ pravrajyāyāḥ. ucyate. putrabhāryaduhitṛdhanatṛṣṇāsya na bhavati. kāmasya parigraho na bhavati ¹. araṇyavāse prītim pratilabhate². buddhagocaram sevate. bālagocaram vivarjayati³. durgatigamanīyān dharmān vivarjayati. sugatigamanīyān dharmān sevate. devā asya spṛhayanti. nityam sugatavacane pravrajyām pratilabhate⁴. ime daśa guṇāḥ pravrajyāyā bhavanti.

LXXVIII. katame daśa guṇā araṇyavāsasya. ucyate. saṁgaṇikā vivarjayati <sup>8</sup>. pravivekaṁ <sup>6</sup> sevate. dhyānālambanaṁ cittam bhavati. na ca bahukarmakṛtyatām <sup>7</sup> prāpnoti. buddhānāṁ smṛtiṁ yāti <sup>8</sup>. prītisukhasaumanasyaṁ <sup>9</sup> kāyo na jahāti. antarāyāś ca na bhavanti <sup>10</sup>. brahmacaryasya alpāyāsena samādhim adhigacchati <sup>11</sup>. uddiṣṭaṁ cāsya padavyaũjanaṁ na naśyati <sup>12</sup>. yathāśrutānāṁ dharmāṇāṁ vistareṇārtham ājānati. ime daśa guṇā araṇyavāsasya.

LXXIX. katame daśa gunāh paindapātikatve. ucyate. cankramo 'sya upārjito bhavati. gocaro'sya prahato 13 bhavati. māno 'sya nihato

1. Ex corr. A om. B lit: kāmasya pari... (une seconde main a suppléé średho et proposé en marge śraddhā na bhavati. T porte de 'dod pa'i yons su 'jin par mi 'gyur ba: il n'y a pas prise totale (yons su = pari; 'jin pa graha) de ce(s) désir(s). Cht 染 欲 承 貪 il n'a pas de passion pour les désirs souillés.

2. B prītiin labhate probablement par haplographie.

3. B varjayati, et dans la phrase suivante vivarjayate. — Au lieu de balaº, T, T² et Cht ont : māra que j'ai adopté dans ma traduction.

4. T, T2, Cht ajoutent à cette liste incomplète la naissance au ciel et le Parinirvana

qui parfont le chiffre de dix annoncé.

- 5. A sanganikāyān; B sadmanikām; T 'du 'ji « les kermesses ». Les deux copistes ont été surpris par le terme sanganikā, étranger au sanscrit classique, mais en usage dans le sanscrit bouddhique comme dans le pali, et qui signifie « la compagnie, la société ». B varjayati; mais T rnam par spon pa =  $viv^o$  comme A.
  - 6. B om. et a pratisevate.

7. A om. bahuo.

8. B spṛhayati; T sans rgyas bỏom ldan 'das rnams la smon pa « il adresse sa prière aux Bouddhas Bhagavats »; Cht 諸 佛 歡 念 « les Bouddhas aiment à penser à lui ».

9. B om. osukhao. T = A. — A osaumanasyakāyāñ jahāti.

- 10. B om. de brahmacaryasya... à yathāśruta. T passe immédiatement à yathāśruta (ji ltar thos pa'i...).
- rı. Ex corr. A samādhimadhye gacchati. T thag mthoù thob pa « il obtient une vue extrème (= vipaśyanā) ». Cht « il a parfait le śamatha et la vipaśyanā ».

12. Cht seul a l'équivalent: « Il a beaucoup appris et retient bien ».

13. Sic A et B; mais T de spyod yul la goms par 'gyur ba « il a la pratique de son domaine » (upārjila dans la phrase précédente est rendu aussi dans T par goms par 'gyur ba); Cht « il devient expert en êtres vivants ».

bhavati. ātmānam lābhena yojayati. parān puņye pratiṣṭhāpayati. śāstuḥ śāsanam dīpayati paścimāyā janatāyā ālokaḥ kṛto bhavati. sabrahmacāriṇām upaghātaḥ kṛto na bhavati. nīcacittam upasthāpitam bhavati. piṇḍapātaparacittasya bhikṣoḥ sarvā diśo 'pratikūlā bhavanti gamanāya. ime daśa guṇāḥ piṇḍapātikatve.

LXXX. daśa vaiśāradyāni. katamāni daśa. ucyate. visārado grāmam pravisati. visārado grāmān niṣkrāmati. visāradaḥ piṇḍapātam paribhuṅkte. visāradaḥ pariṣadi bharmaṁ deśayati. visāradaḥ saṃghamadhyam avatarati. visārada ācāryopādhyāyān upasaṅkrāmati. visārado maitracittaḥ siṣyān anusāsti. visāradas cīvarapiṇḍapātasayanāsanaglānapratyayabhaiṣajyapariṣkārān paribhuṅkte siṣyām cāsya vaco bhavati. imāni daśa vaisāradyāni.

## karmavibhangasūtram samāptam.

- 1. A śāstra. T = B.
- 2. A dīptam bhavati.
- 3. B sadbrahmao. T = A.
- 4. B anusamsā.

Cht a une liste assez différente: prestige intégral — mûrir les êtres — pas de négligence — pas de désir de gloire — chant de mérite universel — félicitations des Bouddhas — exaltation des Trois Joyaux — conduite brahmique intégrale, pas de basse pensée; — ciel — Parinirvana.

- 5. A parşadi.
- 6. A maitracittas ca sisyāň chāsti.
- 7. A insère snāna devant glāna; Cht de même : T = B. A om. le colophon.

Une liste de dix vaisāradyas ne m'est pas connue par ailleurs; les textes chinois connaissent des groupes de 4, de 6, de 14 vaisāradyas (cf. p. ex. les références données par Rozenberg, p. 309 col. 3). La liste ordinaire en sanscrit et en pali est de 4; cf. pour le sanscrit Mhvy. VIII pour les 4 vaisāradyas des Bouddhas (131-134) et XXVIII pour ceux des Bodhisattvas (782-785); cf. aussi le vaisāradya (M. Tucci a restitué à tort abhūrutva pour le chinois te et le tihétain mi 'jigs pa) parmi les « parures de la discussion » dans Tucci, J. R. A. S. 1929, 456 sq.

Les deux mss. sanscrits s'arrêtent brusquement après cette liste; mais T, T<sup>2</sup> et Cht donnent la fin du sutra que l'introduction laissait entendre:

« Fils de brahmane, îl en est ainsi. Les êtres ont à eux leurs actes ; ils naissent des actes comme cause ; ils sont les héritiers des actes ; ils sont installés dans les actes ; c'est par les actes que les êtres sont distingués, moyens, ou tout à fait grands. Tout ce que je t'ai dit, c'est en visant l'acte que je l'ai dit. Par l'exposé de ce thème de la Loi, Suka le fils de brahmane eut une pensée de piété pour Bhagavat. Ensuite le fils de brahmane s'adressa ainsi à Bhagavat: Gautama, si tu as l'intention de visiter d'autres maisons d'upāsakas à Śrāvastī, veuille aussi visiter la maison du brahmane Taudeya mon père ; et ainsi il y aura pour longtemps, dans la maison du brahmane Taudeya, bonheur et

profit. Il se félicita de ce que Bhagavat avait dit, et avec un sentiment de joie consécutive il se retira du voisinage de Bhagavat. »

Le dernier panneau de la galerie inférieure à Boro-Boudour montre après l'achèvement des scènes de béatitude qui en occupe la partie droite et le centre, un groupement inattendu et singulier : « Quatre hommes sont assis, avec des arbres à l'arrière-plan; ils ont la chevelure nattée en chignon au sommet de la tête, à la façon des ascètes, mais ils ne peuvent pas être des ascètes ordinaires, en raison des pendants d'oreille, du collier et de la ceinture qu'ils portent. Deux d'entre eux ont les mains contre le sein, en méditation. Il est impossible (ajoute M. Krom), de deviner ce qu'ils signifient, mais ce n'est certainement pas par hasard que, après tout cet étalage de gloire céleste et terrestre, la série entière s'achève sur ces calmes figures sorties du monde et perdues

dans la méditation ».

Une fois de plus M. Krom a fait preuve de sa finesse et de son sens artistique. Les sculpteurs de Boro-Boudour ont tiré parti des quatre rubriques qui dans l'original sanscrit aussi bien que dans les rédactions tibétaines et chinoises servent de conclusion à l'étude des Actes et de leurs conséquences, pour les employer comme une sorte de transition entre les activités ordinaires de la vie humaine et la vie du Bouddha qui décore la galerie du premier étage. On peut même se demander si l'invention des sculpteurs javanais est entièrement originale, ou s'ils ont seulement transcrit en pierre un agencement graduel de textes constitué en grand ensemble, comme l'Avatamsaka par exemple, et dont le Karmavibhanga aurait formé le point de départ, et si les quatre paragraphes placés à la fin du Karmavibhanga n'étaient pas destinés à amorcer la lecture du Lalitavistara.

## LA GRANDE CLASSIFICATION DES ACTES

HOMMAGE AU TRÈS SAINT MAÑJUŚRĪ QUI A ÉTÉ PRINCE

Conque? lait? lune? jasmin? cristal? tranche de neige? tissu de lin? nuage pâle? ò blancheur! ò éclats de rire qui fusent! montée dans les nues d'ombrelles enfilées! ses parasòls adorables éclairent le monde; dieux en trois dizaines, hommes, oiseaux merveilleux, Bienheureux, chantres du paradis s'y plaisent. Inclinez-vous tous pour l'adorer sans répit, le Bouddha, parent du Soleil!

Dans les cieux, mêlés à la poudre du santal, embellis par un doux zéphyre, sons des luths et des flûtes, des tambourins et des tambours, musiques et mélodies des chantres du paradis, quand il naquit pour protéger la terre, en ébranlant les trois mondes! à l'omniscient, qui a barré la route à toute Destination, au Bouddha, hommage!

Sūtra prononcé par le Bouddha.

C'est ainsi que j'ai entendu — une fois — le Très Saint était à Śrāvastī, au jardin d'Anāthapiṇḍada. Et alors le Très Saint au matin s'habilla, prit son bol et son froc, et il entra dans Śrāvastī pour mendier sa nourriture. Il fit sa tournée dans Śrāvastī selon l'ordre régulier, et il atteignit la maison de Śuka Māṇava, le fils de Taudeya. Or, à ce moment-là dans la maison de Śuka Māṇava, fils de Taudeya, [le chien] Conque-Éléphant, couché sur une litière recouverte d'un matelas, mange une bouillie de riz et de viande dans une écuelle de cuivre posée sur le fourneau. Le Très Saint vit Conque-Éléphant couché sur une litière recouverte d'un matelas, qui mangeait dans une écuelle de cuivre posée sur un fourneau. Et Conque-Éléphant vit le Très Saint sur le seuil, et sans se déranger, il se mit à aboyer. Et le Très Saint s'adressa ainsi à Conque-Eléphant: Ce n'est pas assez pour te dresser, Conque, que tu en sois venu de faire

bho! à faire buk! (= à aboyer)? A ces mots, Conque-Éléphant, furieux, enragé, malcontent, descend de la litière recouverte d'un matelas, et se couche au-dessous de la litière, dans la rigole de bois.

Or à ce moment-là Suka Māṇava fils de Taudeya était sorti pour quelque affaire. Et Suka Māṇava fils de Taudeya survint. Et Suka Māṇava vit Conque-Éléphant précipité en bas dans la rigole de bois. Et l'ayant vu... il interpelle ses gens: Qui d'entre vous a dit quelque chose à Conque-Éléphant? — Qui d'entre nous dirait quelque chose à Conque-Éléphant qui est notre fils? mais il est venu le sramane Gautama, et comme il se tenait sur le seuil de la porte, le voilà qui s'est mis à aboyer comme cela! Et alors le sramane Gautama lui a dit: Ce n'est pas assez pour te dresser que tu en sois venu, de faire bho à faire buk? A ces mots, Conque-Éléphant, furieux, enragé, malcontent, descend de la litière recouverte d'un matelas, et se couche au-dessous dé la litière dans la rigole de bois. — Alors Suka pris de colère, irrité, furieux, malcontent, sortit de (Śrāvastī), et il se rendit au parc de Jeta, au jardin d'Anāthapiṇḍada.

Or à ce moment-là le Très Saint était assis dans une assemblée de Mendiants, et il y en avait plusieurs centaines, et il leur prêchait la Loi. Et le Très Saint vit de loin venir Suka Māṇava fils de Taudeya, et l'ayant vu, il s'adressa aux Mendiants: Vous voyez, Mendiants, Suka Māṇava fils de Taudeya, qui arrive par ici? — Oui, la paix sur toi! — Si Suka Māṇava fils de Taudeya venait à trépasser en ce moment, tout comme un trait décoché, il irait tout droit, après la dispersion de ses éléments, après la mort, renaître aux enfers, dans l'Avīci, où il serait précipité pour y subir une Destination misérable. Car à mon égard il a eu une pensée impie, et une pensée impie à mon égard fait que les êtres, après la dispersion de leurs éléments, après la mort, vont renaître aux enfers, dans l'Avīci, misérable Destination.

Et alors un des Mendiants prononça sur l'heure cette stance :

En voyant un homme ici qui avait une pensée impie, le Maître a prononcé sur ce sujet une prophétie en présence de la réunion des Mendiants.

Si cet homme venait à trépasser maintenant, sans retard il s'en irait naître aux enfers, car sa pensée a été impie.

Comme si tout leur mérite était déchargé, par le fait d'une pensée impie à l'égard du Tathāgata, les êtres vont à la mauvaise Destination.

Après avoir gourmandé [son personnel], [Śuka] Māṇava fils de Taudeya se rendit auprès du Très Saint. S'y étant rendu, il échangea avec le Très Saint une conversation intéressante, variée, dans une intention d'amabilité respectueuse; assis à quelque distance, Suka Māṇava le fils de Taudeya, parla ainsi au Très Saint: Le Très Saint Gautama est venu à notre maison; à son arrivée, le Très Saint Gautama a dit quelque chose à Conque-Éléphant. — Oui, Māṇava, moi que voici le matin je me suis habillé, j'ai pris mon bol et mon froc et je suis entré dans Śrāvastī pour mendier la nourriture. J'ai fait ma tournée dans l'ordre régulier; je suis arrivé à ta maison; quand j'y fus arrivé, je me tins au seuil de la porte. Or à ce moment-là Conque-Éléphant était monté sur une couchette couverte d'un matelas, et il mangeait une bouillie de riz et de viande dans une écuelle de cuivre posée sur le fourneau. Conque-Éléphant m'a vu arrêté sur le seuil et quand il m'a vu, il se met à aboyer. Et je lui dis : Ce n'est pas assez pour te dresser, Conque, que tu en sois venu, de faire bho, à faire buk? A ces mots, Conque-Éléphant furieux, enragé, malcontent, descend de la litière couverte d'un matelas et se couche au-dessous de la litière, dans la rigole de bois. — Mais qu'est-ce que le Très Saint Gautama connaît de la naissance antérieure de notre Conque-Éléphant? — Assez, Māṇava! arrête là! ne m'interroge pas sur ce sujet, pour que tu n'aies pas un coup de colère, d'impatience, de mauvaise humeur. Par deux fois, par trois fois, Suka Mānava fils de Taudeya répéta les mêmes paroles au Très Saint : Mais qu'est-ce que le Très Saint Gautama connaît de la naissance antérieure de notre Conque-Éléphant? — Assez, Māṇava! arrête là; ne m'interroge pas sur ce sujet! pour que tu n'aies pas là-dessus un coup de colère, d'impatience, de mauvaise humeur [Et Śuka lui dit par trois fois : Je désire seulement que tu m'exposes cette affaire ; nous serons heureux de l'entendre. Et le Très Saint lui dit] : Manava, écoute et fais bien attention. Je vais te le dire. Manava; ton père Taudeya après la dispersion de ses éléments, est allé renaître dans une misérable portée de chienne. - Non, Gautama, voici comment il en sera! Mon père, qui est connu pour avoir offert des sacrifices, entretenu le feu sacré, dressé des poteaux rituels, quand ses éléments se sont dispersés, sera allé naître dans le monde brillant de Brahma. — Tu as beau le croire, Māṇava, et t'en faire vanité; ton père Taudeya, le grand Bienfaiteur, est allé renaître dans une portée de chienne. Si tu ne crois pas, Māṇava, à ce que je te dis de ton père, ch bien!

Māṇava, retourne chez toi. Et rentré chez toi, dis ceci à Conque-Éléphant: Si c'est toi qui as été dans ton existence antérieure mon père Taudeya, Conque-Éléphant, monte sur la litière recouverte d'un matelas! Il y montera. Quand il y sera monté, dis-lui: Si c'est toi, Conque-Éléphant, qui as été dans ton existence antérieure notre père Taudeya, mange maintenant! Et il mangera la bouillie de riz et de viande dans son écuelle de cuivre posée sur le fourneau. Quand il aura mangé, dis-lui: Conque-Éléphant, si tu as été dans ton existence antérieure notre père Taudeya, la fortune qui me revenait au moment de ta mort et que tu ne m'avais pas montrée, montre-la moi! Et il te la montrera.

Et Śuka Māṇava le fils de Taudeya recueillit les paroles du Très Saint, il les retint, et il retourna chez lui. De retour, il parla ainsi à Conque-Éléphant: Si c'est toi, Conque-Éléphant, qui as été dans ton existence antérieure mon père Taudeya, monte là-dessus! Il monta sur la litière recouverte d'un matelas. Alors il lui dit: Si c'est toi, Conque-Éléphant, qui as été dans ton existence antérieure notre père Taudeya, mange donc! Et il se mit à manger la bouillie de riz et de viande dans l'écuelle de cuivre posée sur le fourneau. Et quand il eut mangé, il lui dit: Si c'est toi, Conque-Éléphant, qui as été dans ton existence extérieure mon père Taudeya, la fortune qui me revenait au moment de ta mort et que tu ne m'avais pas montrée, montre-la moi! Et alors Conque-Éléphant descend de la litière tapissée de laine, s'en va vers un vieux bâtiment d'habitation, flaire de son museau pointu les quatre pieds d'une couchette et aussi la place au milieu qu'il gratte avec ses ongles. Et de là Suka Manava le fils de Taudeya tira quatre jarres en fer d'or tant brut que travaillé, et du milieu il tira une cruche d'or. Et alors Suka Manava le fils de Taudeya, ayant mis cet or en sûreté, ravi, content, enthousiasmé, satisfait, de belle humeur, sortit de Śrāvastī et se rendit là où était le Très Saint. Or à ce moment-là le Très Saint assis en avant d'une assemblée de Mendiants, plusieurs centaines, leur prêche la Loi. Le Très Saint vit de loin venir Śuka Māṇava fils de Taudeya, et l'ayant vu, il s'adressa aux Mendiants: Vous voyez, Mendiants, de loin venir Śuka Māṇava, fils de Taudeya. - Oui, la paix sur toi! - Si Śuka Māṇava fils de Taudeya venait à trépasser en ce moment, tout comme un trait décoché, il irait tout droit après la dispersion de ses éléments, renaître dans les mondes célestes. Car à mon égard il a eu une pensée de piété; une pensée de piété à mon égard fait que les êtres,

ô Mendiants, après la dispersion de leurs éléments, après la mort, vont renaître dans les mondes célestes.

Et alors un des Mendiants prononça sur l'heure cette stance:

En voyant un homme ici qui avait une pensée de piété, le Maître a prononcé sur ce sujet une prophétie en présence de la réunion des Mendiants.

Si cet homme venait à trépasser maintenant, quand ses péchés sont partis, il s'en irait renaître chez les dieux, car sa pensée est devenue pieuse.

Comme si tout leur péché était déchargé, par le fait d'une pensée pieuse à l'égard du Tathāgata, les êtres vont à une bonne Destination.

Et alors Śuka Māṇava fils de Taudeya se rendit auprès du Très Saint; s'y étant rendu, il échangea avec le Très Saint une conversation aimable, intéressante, variée, face à face, assis à quelque distance. Et, quand Śuka Māṇava fils de Taudeya fut assis, le Très Saint lui dit: Eh bien! Māṇava; est-ce que c'est comme je l'avais prédit à propos de Conque-Éléphant? — Oui, Gautama; c'est tout comme le Très Saint Gautama l'avait prédit à propos de Conque-Éléphant. Nous aurions bien encore autre chose à te demander, une question particulière, si toutefois tu avais le temps de répondre à une question. — Demande, Māṇava, si tu le désires. — Quelle cause y a-t-il, Gautama, quel facteur pour que ici-bas il y ait des êtres qui vivent peu, ou qui vivent longtemps, qui ont beaucoup de maladies ou peu de maladies, qui ont bonne réputation ou mauvaise réputation, qui sont pauvres ou riches, qui sont de haute naissance ou de basse naissance, qui ont la parole antipathique ou sympathique, qui sont infortunés ou fortunés, qui sont peu sages ou très sages ? Quel est l'Acte, o Gautama, dont la Concoction produit la diversité des êtres?

Alors le Très Saint parla ainsi à Śuka Māṇavaka fils de Taudeya. Je vais te prêcher, Māṇavaka, la Classification des Actes qui est un Thème de la Loi. Écoute et fais bien attention; je vais parler. — Ainsi soit-il, Très Saint, répliqua Śuka Māṇava fils de Taudeya. Et le Très Saint dit: Je déclare, Māṇava, que les êtres sont propriétaires de l'Acte, héritiers de l'Acte, nés du sein de l'Acte, ont pour retraite l'Acte. C'est l'Acte, ô Māṇava, qui classe les êtres, en inférieurs, en supérieurs, en moyens.

[Suit une table des rubriques qu'il est superflu de traduire; on en retrouvera tout le contenu au Tableau comparatif des recensions, Introd., pp. 14 à 19.] I. Là-dedans, quel est l'Acte qui aboutit à une vie courte? Réponse. C'est l'attentat contre la vie; c'est l'approbation donnée à un attentat contre la vie; c'est l'éloge d'un attentat contre la vie; c'est les félicitations à propos de la mort d'un ennemi; c'est l'encouragement à la mort d'un ennemi; c'est l'éloge de la mort d'un ennemi; c'est l'avortement; c'est l'éloge de l'avortement; c'est l'installation d'un emplacement où nombre d'êtres vivants sont mis à mort: buffles, gros et petit bétail, porcs, coqs, etc..., et où, en outre du sacrifiant, ses fils, ses petits-fils, d'autres gens encore, soit par espoir de profit, soit par peur, l'imitent et mettent à mort des êtres vivants.

Ainsi, par exemple, dans Kāśmīrā, la grande ville, un Mendiant qui était Arhat se tient à la porte d'une maison; à côté de la maison, il y a la grand'rue. Un bœuf y passe, qui mugissait d'être mené. Le Mendiant à cette vue s'écria : Ah! misère! Les gens lui demandent : Saint homme, pourquoi dis-tu : Ah! misère! Il répond. Ce n'est pas chose à dire à ceux qui n'ont pas la foi, mais dans le cas qui sc présente, je parlerai. Ce bœuf qu'on mène et qui mugit, c'était auparavant un prince des marchands qui fit installer un terrain pour y célébrer un sacrifice pendant une année entière; là on mit à mort quantité de bestiaux. A l'heure de la mort, il manda ses fils et leur dit: Mes fils, si vous avez pour moi quelque tendresse, ce sacrifice de bétail que j'ai commencé à célébrer et qui doit durer un an, quand je ne serai plus là, vous devrez le continuer. Ses fils lui promirent de le faire. Après sa mort, en raison de cet attentat à la vie engendré par l'erreur, il revint naître dans sa propre maison comme une tête de bétail. Il y est déjà né ainsi plusieurs fois, et chaque fois il finit par être mis à mort. Maintenant c'est la soixante et unième fois qu'on le mène à la boucherie. Et alors le Mendiant pris de pitié pour cette bête lui dit: C'est toi-même qui as fait installer un terrain, c'est toi-même qui as mis en train ce sacrifice où tant de bétail a été immolé. Pourquoi grognes-tu? tout cela ne sert à rien.

Comme fait l'installation d'un terrain, ainsi fait le spectacle d'une bataille où quantité d'êtres vivants sont tués, éléphants, chevaux, hommes, etc., et aussi les félicitations à propos des armes, adressées à des gens en train de se battre.

Et comme le Très Saint l'a dit à Vaisālī dans le Kālikasūtra: L'attentat à la vie, ô Ānanda, pratiqué, répété, aboutit à l'enfer, aboutit à une naissance animale, aboutit au Domaine des Trépassés. La Concoction d'un attentat, même petit, à la vie aboutit, quand on est dans la condition humaine, à une vie courte.

De même les dix dommages énoncés dans le Nandikasūtra pour l'attentat à la vie. Cet Acte aboutit à une vie courte.

II. Et quel est l'acte qui aboutit à une grande longévité? C'est la renonciation aux attentats contre la vie; c'est l'éloge de la renonciation aux attentats contre la vie; c'est l'encouragement qu'on donne en ce sens; c'est l'éloge qu'on donne à cet (encouragement); c'est la mise en liberté des êtres qui vont être mis à mort, hommes, bestiaux, porcs, coqs, etc...; c'est la sécurité donnée aux créatures en danger; c'est, quand on est au milieu des êtres à l'abandon, une pensée de pitié; c'est, quand on est au milieu des êtres souffrants, une pensée de charité, et encore pour les autres, vieillards et enfants; c'est la nourriture qu'on leur distribue; c'est, à l'égard de ceux qui reçoivent le don, une pensée de charité. Tout ce qui a été dit au paragraphe précédent, à propos du spectacle d'une bataille, etc., est à retourner dans le sens du bien. Et encore, la restauration des monuments à reliques, des monuments commémoratifs, des couvents délabrés. C'est pourquoi il est dit:

Il n'y a pas de mort précoce — Pour qui répare des ruines.

Et on raconte en illustration le sūtra de Baka devenu un des Brahmas. Donc ce Baka était devenu Voyant; il avait les cinq Super-savoirs; une caravane égarée souffrait de la soif; il fit tomber la pluie sur elle, grâce à son pouvoir magique. A ce sujet le Très Saint a prononcé une stance:

Cet acte vertueux et moral d'autrefois, — je m'en souviens ici comme au sortir d'un rêve.

Et cette caravane avait pour chef le Bodhisattva.

Sur le bord de l'Eṇī la foule prisonnière...

L'Enī est une rivière; au bord de cette rivière un roi avait été fait prisonnier; son adversaire l'avait emmené dans l'Himālaya, et il allait être massacré avec ses soldats et ses équipages. Baka, qui était devenu Voyant, déchaîna par sa puissance magique le vent et la pluie; la multitude des ennemis se dispersa; le roi se trouva délivré.

Cet acte vertueux et moral, le second, — je m'en souviens ici comme au sortir d'un rêve.

Le Bodhisattva était alors ce roi.

Sur le courant du Gange une barque saisie — par un Dragon féroce... Or en ce temps-là il était un Voyant sur le bord du Gange, en possession d'une grande force magique et des cinq Super-savoirs, et il accourut à l'aide. Et l'équipage qui poussait des cris de désespoir (fut

sauvé). C'est pourquoi (le Très Saint) a dit:

Cet acte vertueux et moral, le troisième, — je m'en souviens ici comme au sortir d'un rêve.

Et sur ce bateau le patron était alors le Bodhisattva. Voilà les trois actes que tu as faits, et c'est pourquoi ta vie est extrêmement longue.

Et, par exemple, il y a des maîtres qui racontent ceci : Le Très Saint a dit: Jadis, au temps passé, ô Mendiants, il y avait une épidémie universelle dans le Jambudvipa. Et alors un être entre les êtres qui demeurait dans un autre Univers l'apprit d'un personnage doué de pouvoirs magiques ; il entendit qu'une épidémie était tombée sur le Jambudvīpa. Or il avait accompli des actes méritoires; il prononça donc ce vœu: Que j'aille naître dans le Jambudvipa pour y abolir la maladie qui frappe tous les êtres? Il y alla naître; et les êtres qui étaient altérés, il leur donne à boire et abolit leur souffrance, et ceux qui étaient affamés, il leur donne à manger et abolit leur souffrance. Il donne ainsi à chacun ce qui lui manquait et abolit la souffrance de chacun. Pour lui il n'y a rien qui ne soit un remède; tout ce qu'il prend et donne devient un remède. Les hommes du Jambudvīpa lui donnèrent le nom de « Tout-Remède ». Et puis, ô Mendiants, ce Tout-Remède, prince des médecins, qui avait rendu la vie à de nombreux milliers d'êtres, vint à trépasser. Et une autre fois il naquit dans la famille royale de Mithilā. Et ensuite il fut Mahādeva, prêcha la Loi, et ordonna quatre-vingts milliers de gens de caste noble. Et dans ce temps-là, la vie des hommes dans le Jambudvipa ne s'abaissait pas au-dessous de quatre-vingt mille ans. Dans une autre naissance il fut plus tard le roi Mandhatar à Kusinagari. Et il faut encore le reconnaître dans le personnage nommé Sunetra du texte sur la Comparaison des sept soleils. C'est moi, ò Mendiants, qui étais dans ce temps-là Tout-Remède prince des médecins. Il faut rattacher à la Concoction de cet acte la longueur de la vie de Mahādeva; il faut aussi combiner de la même manière avec Mandhatar et Sunetra cette longueur de vie. Tel est l'Acte qui aboutit à une longue vie.

III. Quel est l'Acte qui aboutit à beaucoup de maladies? Réponse: Donner des coups de poing ou des soufflets; approuver celui qui donne des coups de poing ou des soufflets; faire l'éloge des coups de poing et des soufflets; être content du fait qu'on en donne; faire souffrir son père et sa mère dans leur corps et leur esprit, et de même à l'égard d'autres, religieux, hommes de vertu, troubler leur esprit; être content de la maladie d'un ennemi; être mécontent du rétablissement d'un ennemi; donner à des malades ce qui n'est pas un remède ou leur donner des aliments indigestes. Tel est l'acte qui aboutit à beaucoup de maladies.

IV. Quel est l'Acte qui aboutit à peu de maladies? Réponse. C'est renoncer à donner des coups de poing ou des gifles; encourager à y renoncer; louer ceux qui y renoncent; les approuver avec joie; servir son père et sa mère quand ils sont souffrants, et aussi d'autres encore, chefs de famille et religieux dans les ordres; n'être pas content de la maladie d'un ennemi; être content de son rétablissement; donner des remèdes et aussi des aliments digestibles. Tel est l'Acte qui aboutit à peu de maladies.

V. Quel est l'Acte qui aboutit à être disgracieux? Réponse: La colère; la rancune; la dissimulation; le mordant; dire du mal de son père et de sa mère et d'autres encore, chefs de familles, religieux dans les ordres, enfants, vieillards; ne pas tenir propre le sol des cours de stūpa, des maisons à caitya, des monastères; détruire les lampes des stūpas et des images saintes, tourner en dérision les êtres disgraciés; avoir un comportement déshonnête. Tel est l'Acte qui aboutit à être disgracieux.

VI. Quel est l'Acte qui aboutit à être gracieux? Réponse: L'absence de colère, de rancune, de dissimulation, de mordant; donner des étoffes; donner du plâtre pour les stūpas, les maisons à caitya; donner des vases d'or; donner de l'enduit parfumé; donner des ornements; dire du bien de son père et de sa mère; dire du bien des saints vertueux; balayer les cours de stūpas et les monastères; balayer constamment les maisons [à caitya]; ne pas tourner en dérision les êtres disgraciés et d'autres encore, enfants, vieillards; avoir un comportement honnête.

a) Ainsi le saint Sundara Nanda avait, au temps de Krakucchanda le Bouddha complètement illuminé, donné à la communauté des Mendiants un bain de vapeur; et, en les voyant, il avait eu une pensée de piété. Et de plus il avait donné au stūpa d'un Bouddha-poursoi une couche d'orpiment; et, en le voyant, il avait eu encore une pensée de piété. Et de plus, pendant qu'on faisait un stūpa, il avait

117

fait faire le premier parasol. Comme il le proclame lui-même dans sa dernière existence:

Par un bain de vapeur, un enduit d'orpiment — un don de parasol, j'ai ce teint d'or charmant.

C'est ainsi qu'il était devenu beau. Tel est l'Acte qui aboutit à être

gracieux.

VII. Quel est l'Acte qui aboutit à être un chétif personnage? Réponse: L'avarice; la jalousie; être mécontent du profit d'autrui; être mécontent du panégyrique d'autrui; manquer de respect à son père et à sa mère; manquer de respect aux saints vertueux, et aussi à d'autres, malades, enfants, vieillards; faire le panégyrique d'un homme vil, d'un homme sans foi ni Loi, d'un homme sans Racinesde-bien; détourner de la Production de la pensée d'Illumination; approuver cet (acte). Tel est l'Acte qui aboutit à être un chétif personnage.

VIII. Quel est l'Acte qui aboutit à être un grand personnage? Réponse: L'absence d'avarice; l'absence de jalousie; être content du profit d'autrui; être content d'entendre vanter, glorifier, louer autrui; prendre plaisir au panégyrique d'autrui; faire bâtir des caityas et des stupas du Très Saint; écarter les gens vils, les gens sans foi ni Loi, les gens sans Racines-de-bien; encourager aux Racines-debien qui font les grands personnages ; produire la Pensée d'Illumination; produire la Pensée de toutes les Racines-de-bien qui font les grands personnages.

a) Ainsi il est dit que le Très Saint à Bénares a piqué au vif le Bodhisattva Ajita dans le Sūtra Pūrvāparāntaka: En vérité, Ajita cela te dresse l'esprit pour une noble ambition, qui est de déserter la

Communauté! Car il sera dit:

Maitreya qui réside au ciel des dieux Tușitas — lui qui doit recevoir au ciel et sur terre les hommages - puisse-t-il bientôt acquérir les Dix Forces (d'un Bouddha) — et devenir, comme la lune, l'éternel objet des hommages du monde!

Tel est l'Acte qui aboutit à être un grand personnage.

IX. Quel est l'Acte qui aboutit à une basse naissance? Réponse : La raideur; s'en croire; ne pas connaître père ni mère; manquer à l'état de sramane; manquer à l'état de brahmane : manquer d'égards envers les aînés de la famille; ne pas servir son père et sa mère; ne pas servir les saints vertueux ; ne pas servir d'autres qui sont des substituts de gurus, directeurs d'études et professeurs; humilier les gens de basse naissance. Tel est l'Acte qui aboutit à une basse naissance.

X. Quel est l'Acte qui aboutit à une haute naissance? Réponse : L'absence de raideur; ne pas s'en croire; connaître père et mère; l'état de sramane; l'état de brahmane; avoir des égards pour les aînés de la famille; servir son père et sa mère; servir les saints vertueux; servir les autres qui sont des substituts de gurus, directeurs d'études et professeurs; ne pas humilier les gens de basse naissance.

a) Comme le Très Saint l'a dit dans le Sūtra: « Là où des Mendiants de bonnes mœurs, de conduite brahmique, d'Essences bonnes, entrés dans l'ordre, viennent à passer, dans cette famille, il y a cinq avantages à célébrer. Quels sont les cinq? Ici, Mendiants, quand, à l'occasion des gens de vertu qui viennent à passer, les pensées sont pieuses, pareille famille aboutit au ciel ; elle est engagée dans le bon chemin. Et puis encore, ô Mendiants, quand les gens de vertu viennent à passer, si on les salue de la voix, si on se lève pour aller au-devant d'eux, pareille famille aboutit à une bonne naissance, elle est à ce moment-là engagée dans le bon chemin. » Le Sutra tout entier est à appliquer ainsi.

Tel est l'Acte qui aboutit à une haute naissance.

XI. Quel est l'Acte qui aboutit à une petite situation? Réponse : Prendre ce qui n'est pas donné; encourager à prendre ce qui n'est pas donné; dire du bien à propos de vol; y donner son approbation; couper à son père et à sa mère leur subsistance; couper leur subsistance à d'autres encore, malades, enfants, vieillards, misérables; être mécontent du profit fait par autrui; faire obstacle au profit d'autrui; se féliciter de la disette. Tel est l'Acte qui aboutit à une petite situation,

XII. Quel est l'Acte qui aboutit à une grande situation? Réponse : s'abstenir de prendre ce qui n'est pas donné; détourner les autres de prendre ce qui n'est pas donné; donner son approbation aux autres quand ils s'abstiennent de prendre ce qui n'est pas donné; donner à son père et à sa mère leur subsistance; et aussi donner aux saints vertueux leur subsistance; être content du profit fait par autrui; être mécontent du manque de profit d'autrui; approuver le profit d'autrui ; se féliciter d'une bonne récolte.

Il faut appliquer ici le même Sūtra que ci-dessus: « Et puis encore, ô Mendiants, si, à l'occasion des gens de vertu qui viennent à passer, on donne des dons, on fait des actes méritoires, pareille famille aboutit à une grande situation, elle est à ce moment-là engagée dans un bon chemin ».

Tel est l'Acte qui aboutit à une grande situation.

XIII. Quel est l'Acte qui aboutit à une mauvaise Sapience? Réponse: Ici-bas on n'interroge pas les autres, pandits, sramanes, brahmanes, pour savoir quelle est la Loi, qu'est-ce qui fait le bonheur pour celui qui pratique la Loi; mais on fréquente des gens de mauvaise Sapience; on évite les docteurs; on éclaircit la fausse loi; on critique la vraie Loi; on détruit l'Assurance des récitants de la vraie Loi; on ne donne pas un « Bravo! » aux récitants de la vraie Loi; on donne un « Bravo! » aux récitants de la fausse Loi; on vante la fausse Vue; on critique la vraie Vue; on coupe la subsistance aussi à ceux qui écrivent ou lisent les manuscrits.

a) Et il est dit dans le Sūtra: « Cela aboutit à la folie... et il meurt en état de démence. Et de plus il a une mauvaise Sapience. Comme il est dit dans le Nandikasūtra: Il ya trente-cinq péchés qui se combinent avec cet état de négligence qui consiste à boire l'alcool de riz ou l'alcool de fruits. On n'a pas de respect pour le Bouddha; on n'a pas de respect pour la Loi, pour la Communauté. Et il faut appliquer ici le Śākyasūtra. Quand le Très Saint était venu à Kapilavastu, ce Śākya qui commettait le péché d'ivresse alcoolique, n'était jamais allé voir le Très Saint. Quatre Anciens que le Très Saint avait envoyés vinrent le convertir et [dans cette même nuit] il mourut. Un Śākya demande: Très Saint, quelle est sa Destination? Le Très Saint dit: O Śākya, il faut que ceux-ci aussi connaissent le sens de ma parole, etc. Le Sūtra est à appliquer ici.

Et encore comme le Mendiant nommé Cūdā Panthaka; tandis qu'il demeurait à Rājagṛha, le Très Saint lui donna une stance à apprendre; à la fin de la saison des pluies, il ne pouvait pas encore la retenir. Les Mendiants surpris demandent: Très Saint, quel est l'Acte dont la Concoction lui fait une mauvaise Sapience? Le Très Saint dit: Quand Kāśyapa, le Parfait Illuminé, était en état de Parinirvāṇa, celui-ci était un Mendiant silvestre qui possédait les trois Corbeilles. Or les Mendiants n'allant plus rendre hommage au Très Saint, la Parole du Bouddha disparut. Les Mendiants allèrent le trouver: Nous avons perdu la Parole du Bouddha; donne-nous l'enseignement, lui dirent-ils. Mais par péché d'avarice, il ne leur donna pas l'enseignement. Et c'est ainsi que la doctrine disparut. C'est par la Concoction de cet Acte qu'il a une mauvaise Sapience.

Tel est l'Acte qui aboutit à la Mauvaise Sapience.

XIV. Quel est l'Acte qui aboutit à une Grande Sapience? Réponse : lei un homme a le goût de poser des questions ; il recherche les docteurs, les sramanes, les brahmanes ; il évite les gens de mauvaise Sapience ; il éclaireit la bonne Loi ; il critique la Loi fausse ; il loue l'Assurance des récitants de la Loi ; il donne un « Bravo! » aux propos raisonnables ; il évite celui qui tient des propos déraisonnables : il loue la Vue exacte ; il critique la Vue fausse ; il donne en cadeau de l'encre, des livres, des calames ; il ne boit pas d'alcool.

Comme il est dit dans le Nandikasūtra: Les trente-cinq péchés qu'il y a à boire de l'alcool doivent être reportés du côté du mal.

Tel est l'Acte qui aboutit à une grande Sapience.

XV. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance infernale? Réponse: Le méfait grave de corps, de parole, de pensée chez un homme qui a l'esprit impie; la Vue de l'arrêt définitif; la Vue de l'éternité; la Vue négative; la Vue de l'Inaction; la doctrine de l'avarice, l'ingratitude, les péchés inexpiables; les accusations calomnieuses contre les saints vertueux.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance infernale.

XVI. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance animale? Réponse: Le méfait moyen de corps, de parole, de pensée, l'Acte de toute sorte qui vient de l'Attraction, l'Acte de toute sorte qui vient de la haine, l'Acte de toute sorte qui vient de l'erreur; donner à son père, à sa mère, aux religieux une chose qui ne convient pas; se moquer des êtres passés à une naissance animale; faire un Vœu comme le font ceux qui pratiquent des observances à la manière d'un taureau, d'un chien, en se disant: Puissé-je reprendre naissance parmi eux!

a) Il faut réciter ici l'Avadāna du Bodhisattva tel qu'il se trouve dans le Jātaka du Lion. Et aussi l'histoire du brahmane Varṣākāra. Celui-ci vit un jour le Mendiant, l'Ancien, Kāsyapa le Grand, qui allait par la voie des airs du mont du Pic du Vautour au mont de la Forêt du Voyant, et qui passait au-dessus de Rājagṛha. Sa pensée était impie, parce qu'il vivait en compagnie de Devadatta et d'Ajāta-satru; il commit ainsi un mépris de parole: Tiens! dit-il, voilà un brahmane qui va par les airs d'une montagne à l'autre, comme un singe fait d'un arbre à l'autre. On le dit au Très Saint: Le brahmane Varṣākāra, dans un accès de colère, a commis un méfait de parole! Quelle en est la Concoction? Le Très Saint dit: En vertu de la Concoction de cet Acte, le brahmane Varṣākāra sera un singe dans

cinq cents naissances. Et ensuite Varṣākāra apprit l'indication qu'avait donnée le Très Saint: Il sera un singe dans cinq cents naissances. La piété rentra dans son esprit agité; au moment du Parinirvana, il demanda au Très Saint: Cet Acte, quand sera-t-il entièrement épuisé? Le Très Saint dit : Pendant cinq cents naissances, tu naîtras à Rājagṛha, comme le jambū ne naît que dans le Jambudvīpa; là où les fruits ont la taille d'une cruche ustrika, et que leur saveur est comme celle du miel d'abeilles clarifié, c'est là que tu naîtras. Ensuite tu te relèveras et tu auras une bonne Destination [C'est ainsi que l'impiété de la pensée fait naître parmi les lions.] Et c'est à ce sujet que le Très Saint a prononcé cette stance:

A qui veille la nuit est longue ; — à qui peine la lieue est longue : - longue est la renaissance au fou - qui ne connaît pas la loi vraie.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance animale.

XVII. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde de Yama (= des Trépassés)? Réponse : Un méfait de corps, de parole, d'esprit commis en état de colère, quand l'esprit est en état de Répulsion; la convoitise; la convoitise du mal; une profession condamnable; mourir de faim, mourir de soif, mourir en colère; mourir en état d'attachement aux biens matériels.

a) Comme le Très Saint a dit dans l'Agama des Cent Sections, dans le Sūtra du Karmavibhanga: « Pour cet individu-là, o Ānanda, ou c'est un Acte commis dans quelque vie antérieure qui est là présent, ou bien une Vue fausse à l'heure de la mort. »

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde de Yama

(= des Trépassés).

XVIII. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde des Asuras? Réponse: Tout méfait ténu de corps, de parole, d'esprit; l'orgueil; l'orgueil manifeste; l'orgueil du surplus; l'orgueil du : Je suis; l'orgueil à faux; la Racine-de-bien [venant] d'une bonne action et qui a été infléchie vers le monde des Asuras ; les mauvaises mœurs provoquées par toute Attraction élevée au moyen de la Sapience.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde des Asuras. XIX. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde

des hommes? Réponse : Les dix bonnes voies de l'Acte bien exercées ou faiblement exercées. Quelles sont les dix? Les trois actes de corps; les quatre actes de parole; les trois actes d'esprit.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans le monde des hommes.

XX. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance chez les dieux de la sphère du désir? Réponse: Les dix bonnes voies de l'Acte bien complètes.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance chez les dieux de la

sphère du désir.

XXI. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance chez les dieux de la sphère de la forme? Réponse : Les dix bonnes voies de l'Acte bien complètes, bien concentrées, entièrement accomplies à un degré supérieur.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance chez les dieux de la

sphère de la forme.

XXII. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance chez les dieux de la sphère du Sans-forme ? Réponse : Les quatre Mises-au-point du Sans-forme : Lieu d'infinité de l'espace, Lieu d'infinité de la Notation, Lieu d'Infinité du Zéro, Lieu du ni-Connotation ni-Non-Connotation. Ces quatre Mises-au-point sont exercées, multipliées.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance dans la sphère du Sans-

forme.

XXIII. Quel est l'Acte qui, étant fait, n'est pas aggravé? Réponse : L'Acte dont, après qu'il a été fait, on est gêné, honteux, dégoûté, qu'on confesse, qu'on déclare, qu'on publie, et on se promet d'être sur ses gardes à l'avenir; on ne le fait plus.

Tel est l'Acte qui, étant fait, n'est pas aggravé.

XXIV. Quel est l'Acte qui, n'étant pas fait, est aggravé? Réponse : L'Acte qui reste à compléter par le corps. On prononce une parole avec un esprit d'impiété, et on dit : Voilà comment je vais te faire! Tel est l'Acte qui, n'étant pas fait, est aggravé.

XXV. Quel est l'Acte qui est à la fois fait et aggravé? Réponse :

L'Acte intentionnel. Comme l'a dit le Très Saint :

« L'Esprit va en tête des Essences; leur mieux, c'est l'Esprit; leur rapidité, c'est celle de l'Esprit. Si dans un esprit d'impiété on parle ou on agit, alors la douleur vous suit, comme la roue suit l'attelage.

« L'Esprit va en tête des Essences; leur mieux, c'est l'Esprit; leur rapidité, c'est celle de l'Esprit. Si dans un esprit de piété on parle ou on agit, alors le bonheur vous suit, comme l'ombre par-

derrière. »

Tel est l'Acte qui est à la fois fait et aggravé.

XXVI. Quel est l'Acte qui n'est ni fait ni aggravé? Réponse: L'Acte intentionnel qui a été fait ou fait faire pendant le sommeil. Tel est l'Acte qui n'est ni fait ni aggravé.

XXVII. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui en est affecté naît aux Enfers et après y avoir passé une longue vie infernale y renaît? Réponse: L'Acte infernal fait par quelqu'un et qui est aggravé; cet acte fait, il n'en est pas gêné, ni honteux, ni dégoûté; il ne le confesse pas, ne le déclare pas, ne le publie pas; il ne s'engage pas à se garder dans l'avenir; il en est excessivement joyeux et content. Tels Devadatta, Kokālika, etc.

Tel est l'acte qui fait que l'individu qui en est affecté naît aux Enfers et après y avoir passé une longue vie infernale, y renaît.

XXVIII. Quel est l'acte qui fait que l'individu qui en est affecté naît aux Enfers et change de naissance après n'y avoir passé qu'une demi-longévité infernale? Réponse: L'Acte infernal fait par quel-qu'un et qui est aggravé; cet acte fait, il n'en est pas gêné, pas honteux, il ne le blâme pas, il n'en est pas dégoûté, il ne le confesse pas, ne le déclare pas, ne le publie pas; il ne s'engage pas à se garder dans l'avenir; toutefois, il n'en est pas excessivement joyeux ni content.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui en est affecté naît aux Enfers, mais n'y passe qu'une demi-longévité infernale avant de reprendre une autre naissance.

XXIX. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui en est affecté, à peine passé par la naissance aux enfers, reprend aussitôt une autre naissance? Réponse: Si un Acte infernal a été fait ici-bas par quel-qu'un et a été aggravé; mais, après l'avoir fait, il en est gêné, honteux, il le blâme; il en a le dégoût, il le déclare, il le confesse, il le publie. Il prend l'engagement de s'en garder dans l'avenir. S'il va renaître aux Enfers, aussitôt qu'il y est né, il passe à une autre naissance.

a) Comme le roi Ajātaśatru. En compagnie de Devadatta, il avait commis ces péchés capitaux: parricide, schisme de la Communauté; il avait lancé [l'éléphant] Dhanapāla [contre le Bouddha]; il avait lancé au moyen d'une machine un rocher [sur le Bouddha], tout cela à l'instigation de Devadatta. Mais quand il apprit que Devadatta était tombé en conséquence dans l'enfer Avīci, il fut bouleversé; sa pensée à l'égard du Très Saint devint pieuse. Dans le Sūtra sur le Fruit de l'Etat de Sramane, il confesse ses péchés, il rassemble des Racines

de-bien. A l'heure de la mort, sa pensée fut pieuse encore : Même avec mes ossements, dit-il, je vais prendre mon refuge dans le Bouddha le Très Saint. Et à peine né [dans l'enfer], il prend une autre naissance.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui en est affecté, à peine passé par la naissance aux Enfers, reprend aussitôt une autre naissance.

XXX. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance déterminée? Réponse: L'Acte qu'on défléchit, après l'avoir fait, vers une naissance en un certain lieu, en disant: Puissé-je naître en tel ou tel lieu! Et alors on y naît. Comme on raconte dans le Jātaka la naissance du Très Saint, par l'effet d'un vœu, dans le Jātaka de Śyāmāka, etc.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance déterminée.

XXXI. Quel est l'Acte qui aboutit à une naissance indéterminée? Réponse: L'Acte qu'on ne défléchit pas, après l'avoir fait, vers une naissance déterminée, en disant: Puissé-je naître en tel ou tel lieu! Comme les êtres naissent par l'effet de l'Acte.

Tel est l'Acte qui aboutit à une naissance indéterminée.

XXXII. Quel est l'Acte qui a sa Concoction à l'étranger? Réponse: L'Acte qui dans cette naissance-ci ou dans une autre a sa Concoction quand on est à l'étranger, acte bon ou mauvais, cet Acte a sa Concoction à l'étranger. Comme le Très Saint raconte:

Autrefois, ô Mendiants, dans le Jambudvīpa, la vie des hommes est immensément longue, comme c'est le cas pour le roi Māndhātar. Dans une d'entre les villes il y avait un chef de corporation appelé Maitrāyajña. Escorté de cinq cents camarades, il se rendit au parc. Et ses amis lui dirent alors: Dans cette ville-ci les marchands prenaient ton père pour leur chef, et ils descendaient au grand Océan, ils allaient à la Terre de l'Or et à d'autres pays, et ils visitaient l'Archipel et ils faisaient fortune. Nous aussi nous te prenons pour chef; nous descendrons à la mer, nous ferons fortune et nous visiterons l'Archipel. Soit, leur dit-il, et il accepta. Le soir il s'en retourne et dit adieu à sa mère: Maman, nous allons partir pour la Terre de l'Or! Sa mère lui dit: Nous avons, mon fils, à la maison d'immenses richesses. Il ne faut pas partir. Il y renonça sur la demande de sa mère.

Il alla encore une fois au parc; ses camarades lui dirent: Nous te soumettons encore la même requête. Soit, dit-il, et il consentit. Il retourna chez sa mère et lui dit adieu. Sa mère tombant à ses pieds le retint encore. Une troisième fois il retourna au parc; ses camarades lui dirent: C'est ta faute si nous ne partons pas. Nous te le deman-

dons encore. Nous, le treize, nous partirons. Alors, à l'insu de sa mère il fit transporter en dehors de la maison toute une cargaison. Au moment où il s'en allait, sa mère tomba à ses pieds près de la porte, et sans en bouger, elle lui dit: Mon fils, il ne faut pas partir! Dans sa colère, il donna un coup de pied à sa mère sur la tête, passa outre, et s'en alla jusqu'à la plage. Il dit à ses camarades: Quand on va sur mer, on ne sait qui vit ou qui meurt. Faisons vœu d'observer le jour-sabbatique avec les huit Commandements. Ainsi soit-il, et ils acquiescèrent. Et ils firent le vœu. Ils descendirent à la mer. Ils étaient au beau milieu de la mer quand leur navire, battu par des vents capricieux se perdit, et ils périrent tous. Maitrāyajña, lui, s'accrochant à un grand vase de cuivre qui avait le col fermé par une étoffe, put atteindre le rivage. Continuant d'avancer, il voit une ville avec des murailles d'or, des jardins, des bosquets, des étangs de lotus; l'encens y fumait ; le sol était jonché de fleurs ; des bouquets de banderoles étaient attachés partout. De cette ville sortirent quatre Nymphes-célestes (Apsaras). Elles le prirent et le firent entrer dans la ville. Il passa avec elles de longues années à s'amuser, bien des centaines d'années, bien des milliers d'années, bien des centaines de milliers d'années à s'amuser. Elles lui dirent: Notre beau sire, tu ne connais pas ce pays-ci; n'en sors pas sans nous avertir. Si tu sors, en tout cas, ne va pas au Nord. Or une autre fois il en sortit. Il alla plus loin, et voici qu'il aperçoit une ville avec des murailles d'argent, des jardins, des bosquets, etc. comme ci-dessus. De cette ville sortent encore huit Nymphes du ciel. Elles le prirent et le firent entrer en ville. Il passa avec elles de longues années à s'amuser, bien des centaines d'années, bien des milliers d'années, bien des centaines de milliers d'années à s'amuser... comme plus haut... Une autre fois il en sortit. Il alla plus loin et voici qu'il aperçoit une ville avec des murailles de béryl, des jardins, des bosquets, des étangs de lotus; l'encens y fumait ; le sol était jonché de fleurs ; des bouquets de banderoles étaient attachés partout. Et il sortit de cette ville encore seize Nymphes-célestes. Avec elles encore il passa de longues années à s'amuser,... comme ci-dessus... Elles lui dirent : Notre beau sire, tu ne connais pas ce pays-ci. Il ne faut pas en sortir sans nous avertir. Et si tu en sors, en tout cas, ne va pas au Nord. Une autre fois, il en sortit. Il alla plus loin, et voici qu'il aperçut une ville avec des murailles de cristal, des jardins, des bosquets, des étangs; l'encens y fumait ; le sol était jonché de fleurs ; des bouquets de banderoles etaient attachés partout. Et de cette ville encore sortirent trente deux Nymphes célestes. Avec elles aussi il passa de longues années à s'amuser, bien des centaines d'années, bien des milliers d'années, bien des centaines de milliers d'années à s'amuser... Elles lui dirent : Notre beau sire, tu ne connais pas ce pays-ci. Il ne faut pas en sortir sans nous avertir. Et si tu en sors, en tout cas, ne va pas au Nord. Il finit par se lasser de la volupté, et grâce à leur négligence, il sortit. Il marcha vers le Nord et il arriva à une forêt épineuse. Et voici qu'il aperçoit une ville avec des murailles de fer. Il y entra. A peine entré, la porte de la ville se referma. Il regarde en l'air, la muraille s'élève et il entend uu bruit terrible. Il s'arrête et se demande: Qu'est-ce que cela? Il s'approche, et il regarde. Un homme, et une roue armée de glaives lui tranche la tête. Effrayé, il demande: Qu'est-ce que cela, hé! l'homme? L'homme infernal lui dit: C'est un enfer personnel. Maitrāyajña lui dit: Quel péché as-tu commis? Il lui raconte: Dans ce Jambudvīpa il y a une ville appelée Mahākośalā. C'est là que j'étais fils d'un chef de corporation. En compagnie de cinq cents camarades, j'étais allé au parc. Voilà qu'ils me disent: Ton père était chef de corporation, le premier entre nous tous. Sous sa direction, on allait à l'étranger, on y faisait fortune. On visitait la Terre de l'Or, l'île de Ceylan et le reste de l'Archipel. Nous irons, nous aussi, sous ta direction visiter les pays étrangers. - Bon! allons-y, nous aussi. Et je consentis. Je retournai à la maison et je dis adieu à ma mère : Ainsi, je m'en vais à l'étranger. Ma mère me dit: Mon fils! ton père voyageait sur mer, il allait à l'étranger, ct maintenant il a fait son temps. Tu es mon fils unique. Nous avons des richesses en abondance à la maison. Ne t'en va pas. — Bien, je n'irai pas; et j'acquiesçai à sa demande. Deux fois, trois fois, quatre fois il en fut ainsi, et tombant à mes pieds elle me retint. Une autre fois j'étais encore allé au parc; mes camarades me dirent : Il faut absolument aller là-bas. J'irai, je vous le promets. Comme je me mettais en route, ma mère tomba à mes pieds sur le seuil de sa maison et n'en bougea plus : Mon fils, tu ne dois pas me quitter. Je lui donnai un coup de pied à la tête et je partis. Avec mes cinq cents camarades je me rendis sur la plage. Je fis vœu d'observer le Jour sabbatique avec les huit Commandements et je partis sur mer. Comme nous faisions route vers la Terre de l'Or, notre navire battu par des vents capricieux se perdit. Tout le monde périt. Moi seul, après bien des journées, tant bien que mal, je m'en tirai. Je sors de l'eau, épuisé de fatigue, et voilà que j'aperçois une ville avec des murailles d'or, des jardins, des bosquets, des étangs de lotus; l'encens y fumait; le sol était jonché de fleurs; des bouquets de banderoles étaient attachés partout. De cette ville sortirent quatre Nymphes célestes. Elles me firent entrer en ville... etc... Avec elles je passai de longues années à m'amuser, des centaines d'années, (des milliers d'années), des centaines de milliers d'années à m'amuser. Une autre fois, en sortant... etc... Et de cette ville sortirent (huit) Nymphes du ciel. Elles me firent entrer en ville... etc... Avec elles aussi je passai de longues années à m'amuser, bien des centaines d'années, (bien des milliers d'années), bien des centaines de milliers d'années à m'amuser... De même pour la ville de béryl. De cette ville aussi sortirent seize Nymphes-du ciel... Et de là encore je sortis. Et j'aperçois une ville de cristal... comme ci-dessus... De cette ville encore sortent trente-deux Nymphes-du ciel. Et avec elles encore je m'amusai... J'arrivai à une forêt épineuse... etc... Et voilà que j'aperçois une ville avec des murailles de fer. J'y entre. A peine entré, la porte se ferme... etc... comme ci-dessus... Je vois une roue armée de glaives qui tourne sur sa tête. Et voilà que la roue armée de glaives vient se poser sur ma tête à moi. Parce que je m'étais rétracté quatre fois sur la demande de ma mère, et parce que j'avais fait le vœu d'observer le Jour-sabbatique avec les huit Commandements, par la Concoction de cet acte, j'ai goûté dans quatre grandes villes les félicités du Paradis. Et parce que j'ai donné, en partant, un coup de pied sur la tête à ma mère, par la Concoction de cet acte, une roue armée de glaives me tranche la tête. Maitrayajña se dit : Moi aussi, j'ai agi exactement de même; et voici que la Concoction de mon Acte est présente.

L'homme infernal lui dit : Qui es-tu? Maitrāyajña lui raconte : Il y a dans le Jambudvīpa une grande ville appelée Tāmalipta ; c'est de là que je suis. Et c'est à mon tour de faire tout cela. L'homme infernal lui dit : (C'est vrai). J'ai entendu aujourd'hui une voix dans l'espace qui disait : La Concoction de ton Acte est épuisée. Maitrāyajña, fils d'un chef de corporation, arrivera ici aujourd'hui, car il a commis le même acte. Maitrāyajña dit : Qu'y a-t-il à manger? L'autre répondit : Le pus sanglant qui coule de la tête tranchée. Et sur ces paroles l'homme qui avait fait son temps tomba mort. Maitrāyajña effrayé, bouleversé, fit de tout son être adoration à son père et à sa mère, et il dit:

Jusqu'au Faite de l'Existence en haut, en bas jusqu'à l'enfer Avīci, en travers... innombrables sont les Plans du Monde; dans l'ensemble des dieux, des Asuras, des hommes, des Serpents, des Fantômes qui le remplissent, leurs douleurs, je les prends pour moi, et qu'ils soient heureux!

Sur cette pensée, il fit de tout son être adoration à son père et à sa mère, il se prosterna et prononça un Vœu: Partout où je viendrai à naître, puissé-je pratiquer l'obéissance à mes parents! Et tous les êtres, quels qu'ils soient, qui reviennent naître dans un enser personnel, pour leur bien à tous je reste ici. Et tous ceux qui dans le monde sont en Union et délivrés, hommage à eux! Qu'ils me protègent! Et ayant ainsi parlé, il demeura la comme homme infernal. Et il prononça encore un autre vœu:

Que, à partir de l'enfer Avici jusqu'au Faîte de l'Existence, les êtres qui sont liés par les chaînes des transmigrations et des Destinations, goûtent tous au bonheur conforme à la Loi, et touchent ensuite au Nirvana qui n'a ni vieillesse ni déchéance!

Et dès lors la roue resta tout le temps en l'air sans lui toucher la tête. Et pendant tout ce temps sa mère bénit son fils: Si j'ai quelque fruit de mérite pour avoir donné l'aumône, ou pratiqué la morale, ou exercé la continence, ou m'être dévouée à mon époux, que, par ce fruit de mérite, mon fils, quelque part qu'il soit, n'ait pas de mal? Et grâce à cela il fut en paix.

b) Comme dans le Syāma jātaka, le jeune Syāma percé d'une slèche empoisonnée; la bénédiction prononcée par son père et sa mère sait que le trait sort de la plaie, que le poison est aboli, et que le mort ressuscite. Ici encore (grâce à cette bénédiction) tout finit bien. — Comme Sāriputra le déclare dans le Dhanamjayasūtra, à (Vajra?) Rājagrha: Le brahmane, son père et sa mère, également honorés, régulièrement vénérés, ont pour lui un sentiment attendri dans leur cœur bienveillant. Leur sils (les sert) vertueusement, selon la Loi; il ne sait jamais un acte mauvais. Tout le Sūtra est à citer. — Et encore comme le Très Saint a dit dans le Sivālaka sūtra: O sils d'un ches de samèlle! le père et la mère, qui ont reçu (de leur sils) cinq sortes de services, lui rendent cinq services en retour. Et, ô sils d'un ches de samèlle! quand un être humain est tendrement aimé de son père et de sa mère, on peut lui prédire la fortune.

c) Ainsi (Maitrāyajña), alimenté de tendresse, finit son temps avant l'achèvement des soixante mille années.

d) C'est comme le roi Ajātaśatru qui changea de condition avant d'avoir épuisé toute la longue durée de la vie aux enfers. Mais comme les Actes ne peuvent être stériles, il a parfois de violents maux de tête.

e) Il faut parler ici de la docilité de Maitrayajña à l'égard de son père et de sa mère après qu'il eut fait son vœu; et dire aussi comment dans le Śyāma jātaka (Śyāma) gardait son père et sa mère aveugles en restant (sous leur main?), et encore dans des centaines d'autres

jātakas.

f) Et ensuite le Très Saint, quand le moment en fut venu, s'adressa aux Mendiants: Il se pourrait, ò Mendiants, qu'un d'entre vous pense que c'était lui, dans ce temps-là, à cette époque-là, qui a été Maitrāyajña, fils d'un chef de corporation. N'allez pas croire cela. C'est moi qui dans ce temps-là, à cette époque-là, étais Maitrāyajña, fils d'un chef de corporation. Ainsi donc, ò Mendiants, vous devez avoir foi dans ma parole et avoir du respect pour le Bouddha, avoir du respect pour la Loi, pour la Communauté, avoir du respect pour votre père, votre mère, votre maître, votre professeur. Il faut que vous soyez instruits ainsi, ô Mendiants. Celui qui, ainsi parti à l'étranger, éprouve respectivement du plaisir ou de la peine, comme c'est le cas de Maitrāyajña qui, parti à l'étranger, a dès cette naissance même éprouvé un paradis personnel et un enfer personnel, - celui qui, parti à l'étranger, y éprouve plaisir ou peine, c'est là l'Acte qui a sa Concoction à l'étranger.

g) Voici ce que le Très Saint indique : M'obéir, ou obéir à son père. à sa mère, à ses directeurs, à ses maîtres, la Concoction en est la même, en ce monde et dans l'autre. Comment la Concoction est-elle la même en ce monde? Par exemple, à Śrāvastī, il y avait un pauvre homme qui en voyant le Très Saint, avec la Communauté des Auditeurs, prendre de la nourriture, eut une pensée de piété. Par là il acquit une grande provision de mérites, l'Acte qu'il avait fait devait aboutir à la dignité royale, et en même temps c'était le germe de son salut. Connaissant cela, le Très Saint prononça cette stance:

Ceux qui se plaisent en cela — et qui font aussi leur service, rien ne manque à leur salaire, - ils ont aussi part au mérite.

C'est là même l'origine de la stance.

L'Esprit va en tête des Essences; — leur mieux, c'est l'Esprit; leur rapidité, c'est celle de l'Esprit. — Si dans un esprit de piété on parle ou on agit - alors le bonheur vous suit, - comme l'ombre suit par derrière.

Après cela, (ce pauvre homme) passa naître chez les dieux. — Ou encore, par exemple, le Bouddha-pour-soi nommé Tagarasikhin, dans un temps de famine, reçut du brouet en don d'un pauvre homme. Or ce jour-là même (ce pauvre) fut sacré roi dans cette même ville, puis, plus tard, il devint Bouddha-pour-soi; c'est celui-là qui est mentionné dans un autre Sūtra sous le nom de Tagarasikhin. Ainsi un esprit de piété à l'égard du Très Saint a une Concoction de fruit dès la vie présente.

h) Et quand il s'agit (de la piété) envers le père et la mère, comment est-ce? Par exemple, Maitrāyajña, le fils d'un chef de corporation, qui était revenu jusqu'à quatre fois sur sa décision pour obéir à sa mère, a obtenu en retour le paradis personnel dans quatre grandes villes. Et de plus ce fut pour lui le germe de son salut. Ainsi, quand il s'agit du père et de la mère, la Concoction du fruit se fait aussi dans la vie présente.

i) Et comment une pensée impie à l'égard du Très Saint comme à l'égard du père et de la mère fait-elle qu'on va en enfer ? Réponse : Devadatta qui avait un esprit d'impiété à l'égard du Très Saint est tombé dans le grand enfer Avīci. Et de même le roi Śikhandin, qui régnait au pays de Sindhu, dans la ville de Rauruka, est tombé en enfer pour avoir tué son père. Ainsi un esprit d'impiété à l'égard du Très Saint comme à l'égard du père et de la mère fait qu'on va en enfer.

j) Alors il n'y a donc pas de différence? Réponse : Il y en a une, et elle est grande. Le Très Saint a pendant des centaines de milliers d'Eons acquis des Racines-de-bien qui lui ont fait une Provision abondante; c'est lui qui a fait naître la Voie quand elle n'était pas née; Illuminé, il montre le Chemin qui mène à l'Illumination. Si on a de la piété pour lui, la Concoction de fruit en est sans mesure, et au bout c'est le Nirvana. Le père et la mère ne connaissent pas le chemin du Salut. Et de plus, il ne faut pas obéir en tout au père et à la mère. Il y a des parents qui ont l'esprit affecté par de fausses Vues et qui disent à leur fils : Allons! conduis-moi dans un lieu inhabité; ce sera pour ton bien et aussi pour mon bonheur. Ou : Jette-moi dans un précipice. Ou : Fais-moi entrer dans le seu. Et cela, il ne faut pas le faire. Pourquoi? C'est que, si on a tué son père ou sa mère, on va fatalement en enser. Et c'est pourquoi le Très Saint a interdit d'admettre dans les ordres un parricide ou un matricide. Pour lui, ni entrée dans les ordres, ni ordination, ni accès au fruit. A part ce point, père et

mère, maître et professeur sont absolument égaux, Identiques? Comment cela? N'est-ce pas le Très Saint qui l'a dit : « Le père et la mère ont pour leur fils un amour qui pénètre jusqu'aux moelles; il ne faut donc pas conférer l'ordination à qui n'est pas autorisé par son père et sa mère »? C'est ainsi que Rāstrapāla, Soņa et autres n'ont pas été ordonnés par le Très Saint tant que leur père et leur mère ne les avaient pas autorisés. Et aujourd'hui encore on ne confère pas l'ordination sans une autorisation (des parents). Ainsi quand le Très Saint quitta le monde, son père Suddhodana en eut tant de chagrin qu'il en perdit les yeux. Il est dit: « Le père et la mère ont cinq choses en vue quand ils souhaitent un fils: Quand il sera grand et que nous serons vieux, il nous gardera, il fera tout ce qu'il faudra faire; il sera le maître de notre fortune; quand nous n'y serons plus, il nous donnera les offrandes funéraires; la durée de la famille sera assurée. Voilà les cinq raisons que les parents ont en vue quand ils souhaitent un fils.

Le cas n'est pas le même pour les maîtres et les professeurs. Eux, ils n'agissent que par compassion: Comment pourrait-il en finir avec le cercle des transmigrations qui tourne de temps immémorial? se disent-ils. Comme le Très Saint l'a dit dans le Vinaya: Le professeur considère l'élève comme un fils; l'élève considère le professeur comme un père. Ainsi en s'appuyant l'un sur l'autre ils seront heureux. Donc maître et professeur sont absolument égaux avec père et mère. Comme le Très Saint l'a dit dans le Sūtra du Cakravartin: Quel est l'Acte dont la Concoction fait que le roi Cakravartin obtient une perle d'éléphant, une perle de cheval? C'est que pendant longtemps le roi Cakravartin transporte lui-même sur ses épaules son père et sa mère, ou bien les fait transporter en char, etc. Il transporte lui-même ou fait transporter ses maîtres et ses professeurs. C'est par la Concoction de cet acte que le roi Cakravartin obtient une perle d'éléphant, une perle de cheval. Pour cette raison encore, maîtres et professeurs sont absolument égaux avec père et mère.

Et il y a encore une différence sur un autre point. Les chess de famille doivent honorer leur père, leur mère et les religieux. Mais les religieux eux-mêmes doivent honorer maîtres et professeurs. Comme les Mahīsāsakas qui appartiennent à une famille différente rapportent l'explication dans leur Vinaya: « Ainsi que l'a déclaré le Très Saint, il ne faut pas, ò Mendiants, partir à l'étranger sans avoir demandé congé

aux maîtres et aux professeurs. Pourquoi cela? O Mendiants, il y a obstacle à la vie, obstacle à la conduite brahmique, obstacle à la sébile et au froc. Jadis, o Mendiants, il y avait un fils de chef de corporation appelé Maitrāyajña ». Et il faut réciter ici, tel qu'il est, cet avadāna. Ainsi donc maîtres et professeurs sont absolument égaux avec père et mère. Et comme l'a dit le Très Saint: Celui, ô Mendiants, qui prenant sur ses épaules son père et sa mère, ferait le tour du Jambudvīpa et qui s'attellerait au joug (pour les véhiculer) dans les quatre continents, et qui donnerait de l'or et de l'or, il n'aurait pas ainsi rendu à son père et à sa mère les services qu'il avait reçus d'eux. Mais celui qui les rendrait pieux à l'égard du Bouddha, de la Loi, de la Communauté, qui les affermirait dans les Cinq Préceptes, dans les vertus chères aux Saints, c'est ainsi que le fils rend à son père et à sa mère les services qu'il a reçus d'eux. Or, tout cela, maîtres et professeurs le font tout cela. Comme le Très Saint l'a dit dans le Sūtra du Dakṣiṇāvibhanga: Par exemple l'homme qui à cause d'un autre homme prend son refuge dans le Bouddha, prend refuge dans la Loi et la communauté..., il faut énoncer ici les cinq Préceptes dans leur énoncé régulier..., cet homme-là ne pourra jamais le rendre à l'autre simplement par des appellations respectueuses, les politesses de l'accueil, etc. Ainsi les maîtres et les professeurs l'emportent encore sur le père et la mère.

Et encore comme Kātyāyana le Grand a converti les populations de l'Occident, à commencer par l'Avanti. Et aussi comme le saint Madhyandina, soumettant à la discipline cinq cents Dragons dans le Cachemire, a converti le pays; puis apportant le grand safran du lac Anavatapta, il l'a installé au Cachemire; les gens en font usage encore aujourd'hui; et il y fonda un monastère qui est encore habité. Et aussi comme le Saint Gavāmpati a, dans la Terre de l'Or, converti les gens sur une centaine de lieues. Et encore comme le Pūrva Videha a été converti par le saint Piṇḍola Bhāradvāja. Et aussi comme le saint Mahendra a, dans l'île de Ceylan, amené à la foi les Rākṣasas, Vibhīṣana en tête, et converti le pays. Et aussi comme le saint Pūrņa (témoin le sutra des Cent Cinquante) a converti dans la ville de Śurpāraka cinq cents laïcs et y a fait construire un couvent avec une frise de santal; et aussi comme le Très Saint s'y rendit par la voie des airs avec cinq cents Mendiants, et la multitude qui était venue là fut convertie. Mais à quoi bon mentionner un à un le nom de chaque Mendiant? En fait depuis que le Très Saint est arrivé au Parinirvāṇa, tous ceux qui sont entrés dans la Discipline, que ce soit Mendiant ou Mendiante, ou laïc, ou laïque, c'est toujours par des Mendiants qu'ils y sont entrés. Et celui qui a converti devient pour lui un maître et un professeur. [Comme l'a dit?] le Très Saint: Le père et la mère ont cinq choses en vue quand ils souhaitent un fils; les maîtres et les professeurs, eux, c'est par compassion qu'ils préchent le Nirvāṇa, la Loi: et pour cette raison encore, les maîtres et les professeurs sont d'une excellence supérieure au père et à la mère. C'est pourquoi le Très Saint a dit: O Mendiants, si on croit en mes paroles, il faut avoir une piété absolue envers le Très Saint, il faut avoir une piété absolue envers la Loi, la Communauté, le père et la mère, le maître et le professeur. Il en résultera pour vous du bien et du bonheur de longue durée.

Voilà l'Acte qui a sa Concoction en pays étranger.

XXXIII. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est d'acord heureux et devient ensuite malheureux? Réponse: Quelqu'un ici-bas, étant sollicité de donner, tout d'abord promet dans un élan de joie et il donne dans un élan de contentement; mais, quand il a donné, il en a du regret. Celui-là, quand il revient naître parmi les hommes, il revient naître dans des familles riches, de grande fortune; dans la suite, sa fortune s'épuise, se perd; et ensuite il devient pauvre.

C'est comme le saint Gopaka. Au temps où Kakutsanda était Parfaitement Illuminé, il avait donné à la Communauté des Mendiants une vache laitière. Dans la suite, d'autres le réprouvèrent et dirent: Tu n'as pas bien fait de la donner. Il en conçut une pensée d'impiété. Et alors, partout où il va renaître, il est d'abord très riche, puis à cause de cette pensée d'impiété il devient pauvre. Et, dans sa dernière existence, il était revenu naître à Rājagrha dans une des familles de la ville. Au moment de sa naissance sa mère trépassa. « Il a tué sa mère en naissant, il est né sous le signe de l'astérisme Mūla (Racine)! Il ne faudrait pas qu'il rende sa famille déracinée! C'est un porte-malheur! » Et on le déposa avec sa mère au cimetière. Et là, par l'influence du mérite qu'il avait acquis, voilà le lait qui coule d'un des seins de la mère. Il grandit, et le Très Saint étant survenu l'ordonna. Le Très Saint raconta au long toute cette histoire aux Mendiants. Ainsi donc il avait d'abord donné par piété une vache laitière, et ensuite il l'avait regretté, et tel fut le fruit de son Acte. Le mouvement de piété qu'il avait eu d'abord devint la racine de son salut.

Et c'est aussi comme Isvara, le fils de famille, à Campa la grande ville. Il avait remis toute sa richesse à ses employés et l'avait expédiée dans toutes les directions; et partout où il l'avait envoyée, elle fut perdue. Et il dut s'employer au service des autres.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est d'abord

heureux et devient ensuite malheureux.

XXXIV. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est d'abord malheureux, puis devient heureux? Réponse: Quelqu'un ici-bas s'étant engagé à donner, se trouve sollicité et promet; mais il donne difficilement; puis, le don une fois accompli, il en éprouve de la satisfaction. Celui-là, quand il revient naître parmi les hommes, il revient naître dans des familles pauvres; puis dans la suite sa fortune va en croissant. A ce sujet il faut réciter l'avadāna d'Aniruddha. Or, celui-ci à Rājagṛha avait préparé un plat de millet et de riz; il le donna en aumône au Bouddha-pour-soi Upāriṣṭa. Le même jour, le roi, content de lui, lui donna huit grands villages. Et jamais plus il ne fut pauvre. Comme [en fait foi] la prophétic qui le concerne dans le sūtra Pūrvāparāntaka.

Et encore comme à Śrāvastī ce pauvre homme qui avait demandé des fruits aux gens de sa famille et qui les avait emportés aux champs pour les planter. Sa femme, ayant mis en gage de la vaisselle, rapporta du riz et le mit à cuire. Là-dessus le Très Saint s'adressant à Śāriputra, Maudgalyāyana, Mahākāśyapa, Subhūti et autres, leur dit: Vous irez quêter la première aumône chez tel chef de famille. Ils y allèrent donc à tour de rôle, et ils reçurent tous une aumône de cet homme. Et ensuite le Très Saint aussi y alla ; la femme, prise d'un sentiment de piété, lui donna tout ce qui restait du plat, et elle fit un vœu: O Très Saint! Que, grâce à cette Racine-de-Bien, nous ne soyons plus jamais pauvres! — Qu'il en soit ainsi, répondit le Très Saint. Ce jour-là même, l'homme trouva un grand trésor. Le roi Prasenajit vint à le savoir; il se rendit le même jour chez lui, et lui dit: Ces deniers, ce sont les rois mes ancêtres qui les ont déposés là. Le chef de famille en prit donc une poignée et la lui remit; ils se changèrent en charbon. Le roi les rendit au chef de famille et ils redevinrent de l'or. Le roi Prasenajit, surpris, se rendit auprès du Très Saint et l'informa. Le Très Saint lui dit : Cette fortune est venue de ses mérites à ce chef de famille; tu ne peux la lui prendre. Et il raconta toute l'histoire. Ainsi cet homme, qui donnait, promettait avec peine quand on le sollicitait, et il donnait avec peine; puis, le

don fait, sa pensée se faisait pieuse. Pour cette raison il avait été pauvre d'abord, puis il devint riche.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est d'abord

malheureux et devient ensuite heureux.

XXXV. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est heureux d'abord et ensuite? Réponse : Quelqu'un ici-bas étant sollicité de donner promet dans un élan de joie, donne dans un élan de joie, et quand il a donné, il est encore satisfait. Cet individu, quand il vient renaître chez les hommes, vient naître dans des familles riches, opulentes, fortunées. Ici il faut réciter l'histoire des quatre personnages charitables Mindhaka, etc., de la ville de Bhadrika, comment leur Acte avait mûri. On sait qu'ils avaient donné une aumône de quête au Bouddha-pour-soi Tagarasikhin ; il y a à ce sujet dans le Vinaya un Avadāna qu'il faut réciter ici.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est heureux

d'abord et ensuite.

XXXVI. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est malheureux d'abord et ensuite? Réponse : Quelqu'un ici-bas est dépourvu d'Amis-de-bien; il ne fait pas de dons, mais il ne commet pas d'Acte de mal. Celui-là, quand il vient renaître parmi les hommes, il vient naître dans des familles pauvres où il n'y a guère à boire et à

manger.

Comme on raconte l'avadana du petit garçon pauvre de Śrāvasti. Or le Très Saint circulait dans Śrāvastī pour quêter sa nourriture. C'était alors le jour qu'on appelle « le douze des cannes à sucre ». Le Très Saint avait reçu des cannes à sucre. Et un petit garçon qui se trouvait à la porte d'une maison demanda de la canne à sucre au Très Saint. Le Très Saint lui en donna une. Il en demanda encore. Le Très Saint lui dit: Mon chéri, dis-moi seulement: Je n'en désire pas! et je t'en donnerai encore. Il répondit : Très Saint, jamais jusqu'ici je n'ai dit: Je n'en désire pas! Le Très Saint lui dit: Mon chéri, dis-moi que tu n'en désires pas, et je te les donnerai toutes. Par gourmandise, l'enfant lui dit: Je n'en désire pas! Et le Très Saint les lui donna. Alors le saint Ananda demanda: Très Saint, qu'est-ce que cela? Le Très Saint répondit : O Ananda, cet enfant n'a jamais jusqu'ici eu assez des formes, des sons, des saveurs, des odeurs, des contacts, etc. Il n'a jamais jusqu'ici prononcé ces mots : Je ne désire pas! Ces mots même : Je ne désire pas! seront pour lui la cause initiale de son salut. Et il dit:

Je ne désire pas! Ces mots-là, il ne les a jamais prononcés! Qu'est-ce à dire des formes, des sons, des odeurs, des contacts? Ainsi va demandant le stupide, pris dans le tourbillon. Mais maintenant qu'il a dit dans un éclat de joie : Je ne désire pas !, il n'a plus de grands désirs et ce sera la cause de son salut.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est malheu-

reux d'abord et ensuite.

XXXVII. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est riche et avare ? Réponse : Quelqu'un ici-bas ne donne qu'en petite quantité, mais à une personne vertueuse et digne de recevoir; mais sa disposition à la générosité ne se répète pas, ne se renouvelle pas. Celui-là, quand il revient naître parmi les hommes, il vient renaître dans des familles riches, opulentes, fortunées, à cause de la haute valeur du don qu'il a fait. Mais comme sa disposition à la générosité ne s'est pas répétée, pas renouvelée, par cet Acte il devient avare.

C'est comme l'histoire du chef de famille Hillisala à Śravastī. Déjà dans une existence antérieure il était avare. Un jour le Bouddhapour-soi nommé Tagarasikhin vint se présenter à sa porte. Il lui donna une aumône de nourriture ; puis en la lui voyant prendre..... il ne lui donna pas d'aumône, et le religieux disparut. Par cet Acte, il jouit de la plus haute fortune tant d'ordre divin que d'ordre humain, puis il revint naître à Śrāvastī comme le fils d'une des grandes familles; il vécut en avare, puis mourut. Comme il n'avait pas de fils, le roi Prasenajit prit sa fortune, (comme raconte) le Sūtra intitulé Rājopakīrnaka dans la collection des récits sur Prasenajit qui fait partie de l'Agama en Cent sections. Le roi Prasenajit dit au Bouddha: Très Saint, un homme de grande famille est mort ; il n'a pas de fils, je prends donc sa fortune. Le Très Saint lui dit: A combien se monte la fortune du chef de famille que tu as prise, grand roi? Il répondit: En espèces frappées, ô Très Saint, il y a une centaine de centaines de mille ; le reste de sa fortune, qui n'est pas en espèces frappées, ne peut se compter. Le Très Saint dit : C'est maintenant la septième fois que sa fortune est confisquée, faute de fils. Le mérite qu'il avait acquis en donnant l'aumône au Bouddha-pour-soi nommé Tagarasikhin s'est épuisé, et il ne s'est pas acquis d'autre Racine-de-bien. Aussi il passe aujourd'hui sa première nuit dans l'enfer Mahā Raurava à y être cuit. Et alors le Très Saint dit des stances :

Fortune, grains, or, vaches, chevaux, pendeloques de pierreries, esclaves, ouvriers, serviteurs, et tous ceux qui vivent de lui, quand

137

il meurt, tout cela ne le suit pas, et il ne l'emporte pas avec lui. Ce qu'il a fait de bien ou de mal, c'est là ce qu'il possède, et il l'emporte avec lui.

Qu'il se fasse donc une provision de mérites pour l'autre monde; les mérites, c'est le point d'appui des êtres vivants dans l'autre monde.

Il quitte son corps dans sa maison, ses amis et ses parents au cimetière; ses actions bonnes ou mauvaises le suivent sur sa route.

C'est cet individu qui est riche et avare.

XXXVIII. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est pauvre et généreux? Réponse: Un individu ici-bas a donné beaucoup de charités aux animaux, à des hommes de mauvaises mœurs, sans conduite brahmique; il a à maintes reprises pratiqué la pensée de générosité. Celui-là quand il revient naître chez les hommes, il est pauvre et généreux. Comme est rapportée la donnée antérieure du tisserand de Śrāvastī dans ce même Vinaya: il était généreux et pauvre; il avait à maintes reprises pratiqué la pensée de générosité.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est pauvre et généreux.

XXXIX. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est riche et généreux? Réponse: Un individu ici-bas a donné beaucoup de charités à des gens vertueux, dignes de recevoir; il a à maintes reprises pratiqué la pensée de générosité. Celui-là, par l'effet de cet Acte, quand il revient naître chez les hommes, il vient renaître dans des familles riches, opulentes; mais de ce qu'il a pratiqué à maintes reprises la pensée de générosité, il est généreux.

C'est comme Anāthapindada qui avait fait don du Jetavana quand Krakutsanda était le Parfait-Illuminé, et qui y avait construit un monastère. Et de même quand Kanakamuni était le Parfait-Illuminé, et Kāśyapa, et Sarvārthasiddha. Et il en fera don encore à Maitreya en couvrant le terrain de pièces d'or.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé est riche et généreux.

XL. Quel est l'individu dont la durée de vie est épuisée sans que son Acte le soit? Réponse: L'individu qui, en sortant de l'Enfer, revient naître en Enfer; qui, en sortant d'une existence animale, revient naître parmi les animaux; qui, en sortant du monde de Yama, revient naître dans le monde de Yama; qui, en sortant d'une existence de dieu, revient naître parmi les dieux. C'est comme Varṣākāra le

brahmane qui, après des morts et des morts, revient naître comme singe. C'est encore comme ce chef de famille au Cachemire dont il a été question ci-dessus (§ I) qui revenait encore et encore naître dans les bestiaux. Et c'est encore comme le pauvre père de famille à Śrāvastī, devant la porte duquel, au moment où il trépassait, se trouvait un taureau qui avait une plaie à l'épaule. Ce père de famille, qui avait sa pensée attachée à sa maison, revint naître comme ver sur l'épaule du taureau; il venait de naître qu'un corbeau le mangea; il revint naître comme ver au même endroit, et il périt sept fois de suite ainsi dans la même journée; chaque fois qu'il venait renaître, il était mangé par un corbeau.

Et c'est encore comme le saint Maudgalyāyana-le-Grand qui en faisant sa tournée de quête au Magadha arriva à la porte d'une maison où le chef de famille, en compagnie de sa femme, prenait son repas ; il mangeait un plat accommodé avec de la chair de poisson; il tenait son fils dans son giron et une chienne noire se tenait devant lui à qui il jetait les arêtes du poisson. Le père de famille en voyant Maudgalyāyana-le-Grand, lui dit: Va-t'en, saint homme; personne ici ne te donnera l'aumône. Le saint s'en alla. Or à la porte de cette maison survinrent des hommes instruits qui arrivaient d'un autre pays ; ils furent frappés de surprise. Oh! quelle chose extraordinaire! celui qui est le premier des maîtres de pouvoirs magiques, qui a dompté les deux rois des Dragons Nanda et Upananda, qui de son orteil gauche a ébranlé le palais divin de Vaijayanta à la stupéfaction de Śakra, l'Indra des dieux, qui parcourt en un clin d'œil l'univers avec ses trois mille mondes, c'est lui qu'on renvoie sans lui donner l'aumône! Alors l'Ancien, en vue de leur édification, leur dit : Mes amis, ce n'est pas là qu'est l'extraordinaire. Ces hommes lui dirent : Alors qu'y a-t-il encore d'extraordinaire pour nous surprendre? Il leur dit: Ce père de famille qui mange pour son repas un plat accommodé à la chair de poisson, le poisson qu'il mange est son père. Vous voyez cet étang par-derrière sa maison; il en tirait et en tirait des poissons pour les manger. Une fois trépassé, il revint naître poisson dans cet étang; à son tour d'en être tiré et d'être mangé. Et chaque fois, c'est là qu'il revient naître. Et la chienne que vous voyez, c'est la mère de ce maître de maison; elle était si avaricieuse qu'elle ne donnait jamais l'aumone, qu'elle ne respectait pas la morale; elle ne pensait qu'à garder son argent pour sa famille et sa race. Sa pensée était attachée à sa maison quand elle trépassa; elle vint y

renaître chienne; et chaque fois qu'elle trépasse, elle y revient prendre naissance. Et toute la nuit elle tourne tout autour de la maison pour empêcher que personne y entre. Et le fils que l'homme porte dans son giron, c'était le galant de cette femme. Or ce maître de maison apprit que sa femme s'était éprise d'un galant; donc il prétexta un voyage, s'éloigna de la maison, et la nuit, quand elle était couchée avec l'autre, il survint et tua l'homme. Ce galant avait l'esprit attaché à cette femme quand il trépassa; enchaîné par cet amour, il alla naître dans son sein. Regardez, mes amis : c'est son père de qui maintenant cet homme mange la chair; c'est sa mère, la mère qui l'a enfanté, à qui il jette les arêtes du poisson; c'est son ennemi, celui qu'il a tué par fureur, le galant de sa femme qu'il porte maintenant dans son giron. La voilà, la vilenie de la transmigration; prenez-en le dégoût. Ce qu'il y a d'extraordinaire là-dedans, c'est cela! Et alors, le saint Maudgalyāyana-le-Grand, pour l'édification des générations à venir, résuma toute l'histoire en une stance :

Son père, il lui mange la chair; — sa mère, il lui jette les arêtes; — l'amant de sa semme, il le dorlote; — la solie aveugle le monde!

Tel est l'individu dont la durée de vie est épuisée sans que son Acte le soit.

XLI. Quel est l'individu dont l'Acte est épuisé sans que sa durée de vie le soit ? Réponse: Celui qui, ayant été heureux d'abord, devient malheureux ensuite. Celui qui, ayant été malheureux d'abord, devient heureux ensuite. C'est cet individu de qui l'Acte est épuisé sans que sa durée de vie le soit.

XLII. Quel est l'individu de qui l'Acte est épuisé et aussi la durée de vie? Réponse: L'individu qui, au sortir de l'Enfer, passe renaître chez les animaux; qui, au sortir d'une existence animale, passe renaître dans le monde de Yama; qui, au sortir du monde de Yama, passe renaître chez les hommes; qui ensuite passe renaître chez les dieux. Comme ce fils de marchand, à Śrāvastī, qui était allé au parc et qui, à la demande de sa femme, monta sur un arbre asoka pour cueillir des fleurs. La branche cassa; il tomba sur une grosse pierre, et trépassa. La foule se mit à verser des larmes. Les Mendiants qui étaient sortis pour leur promenade de la journée, tout bouleversés de ce spectacle, en firent rapport au Très Saint: O Très Saint! comme tout passe! Dans le parc un fils de famille encore tout jeune, qui n'avait pas encore joui de sa fortune, est tombé d'un arbre asoka, et

il est mort. La foule est accourue et a poussé des cris à se croire dans l'enfer Raurava. Le Très Saint dit: O Mendiants! ce même fils de famille était né autrefois au sein de l'Océan dans une des familles de Dragons. Il venait d'y naître et jouait en compagnie des femmes quand un Garuda l'enleva et le dévora. Les filles des Dragons se mirent à pleurer; ce sont ici ces femmes qui pleurent. Et ce jeune homme qui à la prière de sa femme est monté sur un arbre asoka a eu là-dessus un coup de colère: « C'est sa faute si je suis monté sur l'arbre! » Il a trépassé en état de colère et il est allé naître en enfer.

Tel est l'individu de qui l'Acte est épuisé, et aussi la durée de vie. XLIII. Quel est l'individu de qui les mérites sont épuisés et aussi la durée de vie? Réponse: Comme c'est le cas du chef de famille Hillisāli. Comme l'a dit le Très Saint: De ce chef de famille, ô grand roi, l'Acte de bien est épuisé et il n'en a pas fait d'autre. Cette nuit-ci est la première qu'il passe à cuire dans l'enfer Raurava. Et comme le roi Prasenajit, déchu de la royauté, qui s'était enfui jusqu'à Rājagṛha; là il se fourra dans la bouche des feuilles de radis trop vieux qu'un homme lui avait jetées en pitance. La bouche pleine de terre menue, il mourut alors. C'était la conséquence d'un acte antérieur lors d'une aumône faite à un Bouddha-pour-soi.

Tel est l'individu dont la durée de vie est épuisée et aussi les mérites.

XLIII bis. Quel est l'individu de qui ni la durée de vie n'est épuisée, ni l'Acte, mais de qui les Passions sont épuisées? Réponse : Celui qui est entré dans le Courant : celui qui a une fois à revenir ; celui qui ne reviendra pas ; le Bouddha-pour-soi.

Tel est l'individu dont la durée de vie n'est pas épuisée, ni l'Acte, mais de qui les Passions sont épuisées.

XLIV. Quel est l'individu qui est heureux de corps et non d'esprit? Réponse: Le Profane qui a accompli des actes méritoires est heureux de corps et non d'esprit. Comme les brahmanes et les chefs de famille (du Magadha) et comme le roi Māndhātar.

Tel est l'individu qui est heureux de corps et non d'esprit.

XLV. Quel est l'individu qui est heureux d'esprit et non de corps? Réponse: C'est comme, par exemple, l'Arhat qui n'a pas de Mérites (ou: Apunya); il est heureux d'esprit, non de corps. Et aussi comme le saint Sonottara; il avait dans une existence antérieure donné à un Bouddha-pour-soi qui prenait son bain une boule de bouse de vache où il avait mêlé de la plante à démangeaisons pour son bain.

En conséquence de cet Acte, son corps était ravagé par la lèpre. Et la stance le dit bien :

LA GRANDE CLASSIFICATION DES ACTES

« Les Actes, en vérité, sont les plus forts; — du fait des Actes pareils au diamant — qui m'ont soumis à leur empire — je recueille des Actes douloureux.

Et encore comme Kāśyapa-la-Jambe. Il avait, à Bénarès, promis à un Bouddha-pour-soi de lui donner à manger; mais il tarda jusqu'à la limite du temps permis, et c'est à grand peine qu'il lui donna la nourriture promise. Par l'effet de cet Acte, devenu Affranchi-depassions dans une existence ultérieure, il passe la matinée à quêter l'aumône de nourriture; puis, quand la limite du temps permis est toute proche, il obtient à manger tant bien que mal. De là son surnom de Kāśyapa-la-Jambe.

Tel est l'individu qui est heureux d'esprit et non de corps.

XLVI. Quel est l'individu qui est heureux de corps et d'esprit? Réponse : L'Arhat qui a épuisé les Ecoulements et qui a fait des actes méritoires. Comme Bakula, fils du roi Dharmayasas du Cachemire. Son Rugissement-de-Lion le dit bien : Depuis quatre-vingts ans je suis entré dans l'ordre monastique, et je n'ai jamais été malade, pas même d'un mal de tête. Jadis il avait été marchand de parfums à Bénarès, et il avait invité Kakutsanda, le Parfaitement-Illuminé, avec la Communauté de ses Auditeurs pour leur distribuer des remèdes en cas de maladie, et un des Mendiants avait reçu alors un myrobalan. En conséquence de cet Acte, Bakula n'était jamais malade. Le Très Saint l'a bien dit : Le premier des bénéfices, c'est la santé. Et comme le saint Aniruddha le raconte aussi : En conséquence, longue vie à vous!, de l'aumône qu'il avait faite, sept fois il est allé renaître dans la classe éminente des Trente-trois dieux, sept fois il a exercé la royauté chez les hommes; et encore en conséquence de cet Acte, il a obtenu le fruit de l'état d'Arhat; froc, aumône, lit, siège, remèdes pour combattre la maladie, vaisselle, tout cela il l'a obtenu, parce qu'en temps de détresse il avait fait ces dons à cinq cents Mendiants. Par la vertu de ce Mérite, tous ils voient se manifester pour eux une nourriture merveilleuse sans fin.

Cet individu-là est heureux et de corps et d'esprit.

XLVII. Quel est l'individu qui n'est heureux ni de corps ni d'esprit? [Réponse]: Les Profanes qui n'ont pas fait d'actes de mérite, qui ont anéanti la perpétuité de leur famille et de leur race, qui sont dépourvus de vêtements, de nourriture, de boisson, qui vont

d'une maison à l'autre, atteints de maladies comme la lèpre, la consomption, la toux, la fièvre, la lèpre blanche, l'éruption d'abcès, la gale, mutilés des mains et des pieds, privés de la vue.

Cet individu-là n'est heureux ni de corps ni d'esprit.

XLVIII. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, mais avec de la grâce, avec un corps bien fait, un teint charmant, des yeux séduisants, un régal des yeux? Réponse: L'individu qui, par l'effet d'une conduite immorale provoquée par l'Attraction, naît dans des conditions misérables, comme paon, perroquet, geai, canard sauvage, canard rouge, etc.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, mais avec de la grâce, avec un corps bien fait, un teint charmant, des yeux séduisants, un régal pour les yeux.

XLIX. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, laid, le corps grossier, effrayant à voir ? Réponse: L'individu qui par l'esset d'une conduite immorale provoquée par la Répulsion, naît dans des conditions misérables, comme lion, tigre, corbeau, chacal, serpent noir, Trépassé, Démon carnassier, etc.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, laid, le corps grossier, effrayant à voir.

L. Quel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, avec une mauvaise odeur, les sens obtus, les organes indistincts? Réponse: L'individu qui, par l'effet d'une conduite immorale provoquée par l'Egarement, naît dans des conditions misérables, comme rat musqué, ver, boa, pou, mouche, etc., comme les vingt espèces de vers qui sont dans le corps.

Tel est l'Acte qui fait que l'individu qui lui est associé naît dans des conditions misérables, avec une mauvaise odeur, les sens obtus, les organes indistincts.

LI. Il y a dix Sentiers-d'Actes mauvais. Quels sont les dix? Trois actes du corps, quatre actes de la parole, trois actes du Mental. Par la Concoction de ces dix Sentiers-d'Actes mauvais, dix états d'ordre externe viennent à s'accroître.

LII. L'attentat à la vie est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence que [la force et l'énergie] de la terre disparaissent, et en conséquence de cet Acte on a une durée de vie courte.

LIII. Prendre ce qui ne vous est pas donné est un Sentier-d'Acte

mauvais qui a pour conséquence qu'il naît sur le sol des destructeurs de moissons, tels que grêle, perroquets, sauterelles, rats, insectes, et en conséquence de cet Acte la vie devient difficile.

LIV. La pratique d'un amour irrégulier est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence que sur le sol les herbes et les bois deviennent malodorants, et qu'en conséquence on entre dans une maison où la nourriture est abondante. Ici l'Avadāna de Śvabhrapada; la jeune Susudhī épouse du roi de Kāśī; l'avadāna de Kālodayin à Devāvataraṇa, dans une existence antérieure, doit être récité.

LV. Le mensonge est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence les maladies de la bouche, les maux de dents, les maux de gorge, la mauvaise haleine, etc., et en conséquence de cet Acte on se plaît à des propos qui sont contraires à la vérité.

LVI. La calomnie est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence l'apparition sur le sol de cailloux, de gravier, etc., de matières qui font mal quand on les touche; et en conséquence de cet Acte on a des dissentiments avec les amis, des dissentiments avec les parents, et tout l'entourage est disposé à la désunion

LVII. La grossièreté des paroles est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence l'apparition de poussières, de poudroiements, de tourbillons et de pluies de poussière; et en conséquence de cet Acte on perçoit des sons et des spectacles déplaisants.

LVIII. L'incohérence des propos est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence l'apparition de hauteurs et de dépressions, de gorges et de précipices; et en conséquence de cet Acte on n'a pas la parole sympathique.

LIX. La convoitise est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence l'apparition de balles et de barbes pour les moissons de riz, d'orge, de blé, etc., et en conséquence de cet Acte on doit aller demander aux autres de quoi vivre.

LX. La violence est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence la stérilité des moissons même si on a semé en abondance; et en conséquence de cet Acte on a un aspect repoussant.

LXI. La Vue-fausse est un Sentier-d'Acte mauvais qui a pour conséquence l'apparition de fruits amers et piquants tels que picumanda (= melia azadirachta), koṣātakī (= luffa echinata), viṣatiktālābu (concombre piquant et vénéneux). En conséquence de la Vue-fausse, qui est un Sentier-d'Acte mauvais, on devient un tenant du nihilisme, on croit que tout est tranché avec la mort; on a de la piété pour les

traités des matérialistes, p. ex. Comme c'est le cas de Padāśva, le fils du roi, qui avait été instruit par KumāraKāśyapa à Śvetikā et qui était matérialiste.

Selon que les êtres exercent ces dix Sentiers-d'Actes mauvais, ces dix états d'ordre externe viennent se manifester en conformité. Et c'est pour ce motif qu'il y aura dans l'avenir, à la Période de la Grande Destruction, un temps où il y aura du sésame, il y aura de la farine de sésame, il n'y aura pas d'huile de sésame; il y aura de la canne à sucre, il n'y aura pas de jus de canne, il n'y aura pas de sucre, il n'y aura pas de morceaux de sucre, il n'y aura pas de brisures de sucre; il y aura des vaches, il y aura du lait, il y aura du petit-lait, il n'y aura pas de beurre, pas de beurre fondu, pas de crème de beurre fondu. Ainsi tous les sucs disparaîtront l'un après l'autre.

LXII. Quels sont les dix avantages qu'on a en joignant les mains et en se prosternant devant les monuments du Tathāgata, Lumbinī, Mahābodhi et les autres grands monuments, quatre en tout, dans le Pays du milieu? Réponse: On obtient de naître dans le Pays du milieu; on obtient des étoffes excellentes; on obtient une famille excellente; on obtient un corps excellent; on obtient un timbre de voix excellent; on obtient une génie excellent; on obtient une foi excellente; on obtient une moralité excellente; on obtient une érudition excellente; on obtient une libéralité excellente; on obtient une mémoire excellente; on obtient une sapience excellente.

En voici la table résumée: Pays-étoffe-famille-forme-ton de voixgénie-foi-moralité-érudition-libéralité; on a de la mémoire; on a la sapience. Quand on a joint les mains en adoration devant les monuments du Tathāgata, l'esprit pieux, on a la noblesse d'esprit, la sapience, et l'épuisement des Ecoulements.

Et il est dit dans le Sūtra: O Ānanda! tous ceux qui font la tournée des monuments sacrés avec un esprit pieux, quand ils mourront, droit comme une flèche lancée qui se fixe à terre, après la dispersion de leur corps, ils passeront naître dans les cieux.

LXIII. Quels sont les dix avantages qu'on a en adorant les monuments du Tathāgata? Réponse: On est beau; on a un beau timbre de voix; on a la parole persuasive; quand on entre dans une assemblée, on gagne les sympathies de l'assemblée; on est aimé des dieux et des hommes; on est un grand personnage; on fait société avec des gens qui sont de grands personnages; on fait société avec

les Bouddhas et les Auditeurs des Bouddhas; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Tels sont les dix avantages qu'on a en adorant les monuments du Tathagata.

LXIV. Quels sont les dix avantages qu'on a pour l'offrande d'un parasol? Réponse: On devient un parasol pour le monde; on n'a pas de brûlure du corps; on n'a pas de brûlure de l'esprit; tous les actes qu'on fait pour aboutir à la souveraineté croissent en importance; on est maintes et maintes fois roi cakravartin; on est un grand personnage; on fait société avec des gens qui sont de grands personnages; on fait société avec les Bouddhas et les auditeurs des Bouddhas; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

A ce propos on raconte la récompense qu'obtint le Très Saint, lors de la traversée du Gange, pour avoir offert un parasol au stūpa d'un Bouddha-pour soi. Et c'est aussi comme l'énonce la prophétie du saint SundaraNanda:

« Par un bain de vapeur, un enduit d'orpiment — un don de parasol, j'ai ce teint d'or charmant. »

Et ainsi de suite pour illustrer la Concoction d'une offrande de parasol. Et il est dit encore :

« Si on porte sur votre tête un parasol au manche magnifique, de toute beauté, qui a ses franges et sa gaine ornées d'une guirlande d'arcs (baguettes arquées), étendu, immaculé, pareil au disque de la lune, c'est qu'on a offert un parasol à Celui qui porte le monde.

« Si on porte sur la tête du prince le parasol d'or, qui est le signe du pouvoir, qui a un manche de joyaux et d'or, qui resplendit de soie, c'est parce qu'on a offert un parasol à Celui qui porte le monde. »

Tels sont les dix avantages qu'on a pour l'offrande d'un parasol.

LXV. Quels sont les dix avantages qu'on a pour l'offrande d'une cloche? Réponse: On est beau; on a un beau timbre de voix; on a la voix comme le chant de l'oiseau Kalavinka; on a la parole persuasive; on est toujours prêt au baltement (?); on entend et on entend encore des sons délicieux; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Ainsi, p. ex. quand Visākhā, la mère de Mṛgāra, demanda au Très Saint: Comment faire pour qu'en tout temps dans mon palais résonne perpétuellement la musique d'un orchestre aux cinq parties?, le Très Saint lui répondit: Suspends une cloche qui rende tous les

timbres. Tu auras ainsi en tout temps dans ton palais la musique d'un orchestre aux cinq parties, et une musique sans nul défaut.

Tels sont les dix avantages qu'on a pour l'offrande d'une cloche.

LXVI. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne un vêtement? Réponse: On a la peau délicate; on a la peau douce; la poussière des vêtements ne colle pas au corps; on a pudeur et honneur; on est charmant à voir; on a de l'étoffe à vêture en abondance; on reçoit des étoffes à vêture et des couvertures fines; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Comme le Très Saint l'a dit dans le Devatāsūtra : Qui donne un vêtement a beau teint.

Tels sont les dix avantages de qualités qu'on a si on donne un vêtement.

LXVII. Quels sont les dix avantages qu'on a si on donne un siège? Réponse: On fait fonction de directeur spirituel pour le monde; on est aimable à voir; on est gracieux; on est recherché des savants; on a gloire et réputation étendues dans le monde; on abonde en plaisir et en belle humeur; on plaît dans son propre pays; on n'est jamais privé de sièges; on n'est jamais privé de sous-ordres; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne un siège.

LXVIII. Quels sont les dix avantages qu'on a si on donne un récipient? Réponse: On devient en ce monde le récipient des vertus; les moments de la pensée ont un glissement tout uni; on n'a pas grand soif; si on a soif, l'eau apparaît; on ne naît pas chez les Trépassés; on ne manque jamais de récipients; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Tels sont les dix avantages qu'on a si on donne un récipient.

LXIX. Quels sont les dix avantages qu'on a si on donne de la nourriture? Réponse: On a de la force; on a du teint; on a du bonheur; on a du talent; on a une longue vie; on est recherché par les grands personnages; on a un air aimable; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Comme le Très Saint l'a dit dans la ville de Vaisālī à Simha le fils de roi : « En donnant, Simha, on est aimable ; les honnêtes gens vous recherchent ; on a une bonne réputation ; on pénètre avec assurance dans les assemblées ; après le décès on va renaître parmi les dieux. » Et une stance à ce propos :

« Là ils se plaisent, ils s'amusent, ils se réjouissent — pourvus qu'ils sont des cinq modes du désir; — ayant accompli la parole du Parfait Illuminé, — ils se réjouissent, ces auditeurs de l'excellent Sugata. »

Tel est le fruit du don énoncé par le Très Saint.

On va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvana.

Et il a dit encore:

« Bien savoureux, bien assaisonné, bien préparé, — servi à temps, parfumé et savoureux, — celui qui fait don d'un bol en considérant le don, — en réfléchissant aux vertus de la Sainte Communauté, —

« Il a longue vie, teint, réputation, force, — grande situation, talent, plaisir; — au ciel et ici-bas il jouit de la grandeur, — il va de plaisir en plaisir et, pour finir, à la Délivrance. »

Tels sont les dix avantages qu'on a si on donne de la nourriture.

LXX. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne un moyen de transport? Réponse: On a des pieds mignons; on est bien planté sur ses pieds; le chemin ne fatigue pas et on n'a pas beaucoup d'ennemis; on obtient maintes et maintes fois les Pieds-de-Magie (facultés magiques); il n'y a jamais manque de moyens de transport, éléphants, chevaux, etc.; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Et comme il est dit dans le Devatāsūtra: « Qui donne des moyens de transport est heureux. » C'est celui qui donne une paire de chaussures.

Et aussi comme il est dit dans l'Abhidharma, au Sūtra du Cakravartin: Quel est l'acte dont la Concoction fait qu'on devient roi Cakravartin, qu'on obtient des éléphants, des chevaux et autres montures? C'est que longtemps le roi Cakravartin transporte sur son épaule ou fait transporter sa mère, ou son père, ou son précepteur; il les transporte ou les fait transporter sur des éléphants, des chevaux, etc., ou dans des litières; à un passage difficile on fait un pont, on fait une digue, ou bien on donne des chaussures comme cadeau; par compassion on aide une caravane à passer une grande forêt. Par la Concoction de cet acte on est roi Cakravartin et on obtient des éléphants, des chevaux, etc.; sur ces montures on fait le tour de la terre jusqu'à l'Océan qui le borde, dans le quart d'une journée.

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne un moyen de transport.

LXXI. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne un abri? Réponse: on devient un prince local; on devient un roi vassal; on devient un roi souverain du Jambudvīpa; on devient roi souverain de deux continents; on devient roi souverain de trois continents; on devient roi souverain de quatre continents, Cakravartin; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on atteint vite le Parinirvāṇa.

Témoin la stance de la Mendiante Sumedhā:

Sous le très saint Konāgamuni, — en fait de couvent et de nouveau bâtiment, — nous étions alors trois amies; — et... a donné d'abord un vihāra.

Et autres stances de Sumedhā. Elle, et la Mendiante Dharmadinnā, et Viśākhā la mère de Mṛgāra, elles étaient jadis de pauvres femmes; un jour elles plantèrent en terre quatre morceaux de bois, mirent par-dessus un lit d'herbe Kāśa, et elles invitèrent le Très Saint Konāgamuni Bouddha. Là il se reposa un instant avec ses Mendiants. Elles en conçurent une pensée de piété. Et par cet Acte elles allèrent renaître cent mille fois chez les dieux; elles furent des rois Cakravartins sans nombre. Les stances de Sumedhā sont à interpréter toutes dans cet esprit.

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne un abri.

LXXII. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne à boire? Réponse: On a tous les organes au grand complet; on a un visage serein; on a le front pur; on a le teint velouté; on a des propos qui se tiennent bien; on n'a pas beaucoup soif; si on a soif, de l'eau apparaît: on ne renaît pas chez les Trépassés; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on arrive vite au Parinirvāṇa.

Comme il [le Maître | l'a dit :

« De couleur séduisante, savoureux, — parfumé, délicieux pour tous les organes, — sans demander du temps, apprécié des honnêtes gens, — qui donne à la Communanté pareil breuvage, —

Il est pour toujours exempt de soif, sans souci, — il goûte les quatre saveurs principales, — et pour avoir abreuvé le monde du suc de la bonne Loi, — il va, libre de soif, de plaisir en plaisir.

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne à boire.

LXXIII. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne une guirlande? Réponse: On devient la guirlande du monde; le corps n'a plus de mauvaise odeur, on répand un parfum suave; on est constamment parfumé, constamment paré; on a un personnel que

rien ne peut entamer; on est chéri de tout le monde; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on arrive vite au Parinir-vāṇa.

Et il l'a dit:

« Guirlande diaprée, exquise, odorante, qui ragaillardit, qui charme les gens, — qui la donne en esprit de piété au reliquaire du Saint et aux Tathāgatas, — il a le corps étincelant de guirlandes et de parures divines, il a un bonheur splendide au ciel et ici-bas, — les festons des Membres de l'Illumination ornent sa personne, et il arrive à la Libération Suprême avec un parfum de vertus incomparables.

C'est comme cette fille d'un pauvre homme qui, à la porte de la maison, regardait les gens du pays ornés de toutes sortes de parures qui s'amusaient à la fête. Elle dit à son père : Fais-moi faire toilette, moi aussi! Le père lui dit : Nous sommes de pauvres gens ; où prendre des parures? Les gens du pays ont gagné des mérites; c'est qu'ils ont rempli bien des fois leur devoir envers le Bouddha, le Très Saint. Et il raconta tout au long l'histoire du sthavira Karnesumanas [Fleur-à-l'oreille]. C'est ainsi qu'un acte de piété, même tout petit, produit de grands fruits. Elle insista près de son père: Donne-moi n'importe quoi ; il y a ici en face un monastère ; j'irai y faire un hommage au Très Saint. L'homme, attristé, sans ressources, fabriqua une guirlande en paille et la lui remit. Elle prit la guirlande de paille, la plaça en don sur la tête d'une statue du Bouddha, et se prosternant elle dit: O Très Saint! Par l'effet de cette Racinede-bien, puissé-je, tant que je tournerai dans les Transmigrations, n'être plus jamais pauvre! La piété lui était venue. Ce jour-là même, elle dépassa l'état d'une femme humaine; il lui survint une beauté divine. Un roi voisin la prit pour femme et la fit reine. Elle mourut plus tard et alla renaître chez les dieux. Dans sa dernière existence, elle vint à naître à Campā, fille d'un personnage de haute noblesse; elle avait une beauté souveraine, et une guirlande d'or, garnie de toutes sortes de pierreries, apparut soudain sur sa tête. Son père et sa mère stupéfaits lui donnèrent le nom de Mālinī « l'Enguirlandée ». Quand le Très Saint, après avoir obtenu l'Illumination Parfaite, se rendit par étapes à Campa, elle alla le trouver et le Très Saint fit pour elle une prédication de la Loi; elle entra en religion et devint une Arhatī. Et elle dit: La pensée du salut est née ; que désormais je n'aie plus de guirlande! et la guirlande disparut.

Une divinité qui regardait fut frappée de surprise et prononça ensuite ce vers tel qu'on le rapporte:

« Elle a donné une guirlande de paille, cette Mālinī, au monument du Sugata, — et elle a gagné la meilleure des guirlandes d'or et de pierreries, la guirlande des Membres de l'Illumination, »

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne une guirlande.

LXXIV. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne une simple fleur? Réponse: On devient la fleur du monde; on a l'organe de l'odorat tout pur; le corps n'a plus de mauvaise odeur; on répand un parfum suave; le parfum de vos vertus devient fameux dans les dix directions: on est recherché des gens; on gagne toutes les Essences désirées; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on arrive vite au Parinirvāṇa.

Il faut rapporter ici comment Karnesumana, étant devenu pieux dans une vie antérieure, fit don d'une simple sleur, et quelles conséquences il en eut. Comme lui-même l'a dit:

« Par le don d'une seule fleur, pendant quatre-vingts dizaines de millions d'Eons — je n'ai pas connu de mauvaise Destination ; tel est le fruit du culte du Bouddha. »

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne une simple fleur. LXXV. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne une lampe? Réponse: On devient la lampe du monde; l'œil de chair disparaît, l'œil divin apparaît; on disperse les ténèbres de l'ignorance; la clarté du savoir se produit; on pénètre rapidement, grâce à la Sapience, les Essences bonnes et mauvaises; tant qu'on tourne dans les transmigrations on n'a pas l'obscurité de l'ignorance; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on arrive vite au Parinirvāna.

Comme il est dit dans l'Abhidharma, dans l'explication du Sūtra sur le Cakravartin: Quel est l'Acte dont la Concoction fait que, roi cakravartin, on obtient le joyau de pierrerie? C'est que longtemps, roi cakravartin, on a donné des dons de lampe et des dons de luminaires; on a dans l'obscurité fait porter des lampes de pierreries, pour que ceux qui ont des yeux voient les formes, régulières ou irrégulières.

Et il est dit:

« Il obtient l'œil célébré par les Bouddhas, — celui qui a l'œil comme facteur principal; — toute forme ici-bas devient lumineuse — par le don d'un luminaire au Porteur du monde.

Suprême en éclat,... homme en vue, — pleinement satisfait, montrant des actes honnêtes, — il obtient le bonheur dans le ciel et icibas, — l'œil parfaitement pur, il passe dans la Paix ».

LA GRANDE CLASSIFICATION DES ACTES

Ici il faut parler d'Aniruddha qui a eu l'œil divin à l'occasion d'une lampe, et des Voyants qui avaient eu les yeux arrachés et qui les ont recouvrés. C'est comme Dīpankara qui est parvenu au degré de Bouddha par le don d'une guirlande de luminaires. Et aussi cet homme, infirme de la vue, qui avait à Śrāvāstī fait faire une guirlande de luminaires. La piété lui vint et il forma le Vœu [de devenir un Bouddha]. Quand il se releva, sa vue était redevenue telle qu'autrefois.

Telles sont les dix qualités qu'on a si on donne une lampe.

LXXVI. Quelles sont les dix qualités qu'on a si on donne des parfums? Réponse: On devient le parfum du monde; on a l'organe de l'odorat tout pur; le corps n'a plus de mauvaise odeur; on répand un parfum suave; le parfum de vos vertus se répand dans les dix directions; on est recherché des gens; on gagne toutes les Essences désirées; on a une grande situation; on va renaître au ciel; on arrive vite au Parinirvāṇa.

Comme il est dit dans l'Abhidharma au Sūtra sur le Cakravartin. Quel est l'acte dont la Concoction fait que chez la femme d'un roi cakravartin, laquelle est un de ses joyaux, un parfum se dégage de son corps par tous les pores, tout comme d'une boîte à parfums? C'est que longtemps cette femme a fait enduire les reliquaires des caityas avec du parfum; elle leur a donné des fleurs parfumées et aussi de l'encens; elle a donné aux stūpas des bains parfumés. Par la Concoction de cet acte la femme du roi cakravartin, qui est un de ses joyaux, dégage un pareil parfum de son corps, comme si c'était une corbeille à parfums.

Tels sont les dix qualités qu'on a si on donne des parfums.

LXXVII. Quelles sont les dix qualités de l'entrée en religion? Réponse: On ne désire plus fils, femme, fille, fortune; pareil désir n'a plus prise sur vous; on goûte son plaisir à demeurer dans la forêt; on fréquente le domaine de(s) Bouddha(s); on évite le domaine de Māra (ou: des Puérils); on évite les Essences qui doivent mener à une mauvaise Destination; on recherche les Essences qui doivent mener à une bonne Destination; les dieux vous envient; on reçoit perpétuellement l'ordination dans la prédication de(s) Sugata(s).

Telles sont les dix qualités de l'entrée en religion.

LXXVIII. Quelles sont les dix qualités de la résidence dans la forêt? Réponse: On évite la compagnie; on goûte l'isolement; la pensée a pour objectif la contemplation; on va à la mémoire des Bouddhas; la joie, le bonheur, la belle humeur ne quittent pas le corps; on n'a pas d'obstacles; sans grande tension de continence on arrive à la concentration; tout mot, toute lettre apprise ne se perd plus; on connaît tout au long le sens des Essences telles qu'on les a entendues.

Telles sont les dix qualités de la résidence dans la forêt.

LXXIX. Quelles sont les dix qualités qu'on a en vivant d'aumônes? Réponse: On acquiert l'entraînement à la marche; on a la pratique de sa tournée; l'amour-propre est détruit; on y gagne personnellement et on fait gagner du mérite aux autres; on éclaire la doctrine du Maître; on prépare la clarté pour la génération à venir; on ne fait pas de tort à des compagnons de vie brahmique; on consolide la pensée d'humilité; si un Mendiant ne pense qu'à vivre d'aumônes, toutes les directions de l'espace lui donnent libre passage.

Telles sont les dix qualités qu'on a en vivant d'aumônes.

LXXX. Dix Assurances. Quelles sont les dix? Réponse: Avec assurance ou entre dans le village; avec assurance on sort du village; avec assurance on mange les aumônes de nourriture; avec assurance on prêche la Loi dans l'assemblée; avec assurance on paraît au milieu de la Communauté; avec assurance on approche les directeurs et les maîtres; avec assurance, dans un esprit de charité, on instruit les élèves; avec assurance on fait usage du froc, de l'aumône, du lit, du siège, des fortifiants, des remèdes, des ustensiles; on a la parole sympathique.

Telles sont les dix Assurances.

# [KARMAVIBHANGOPADEŚA.]

Sankhakṣīramṛṇālakundakumudaprasmerahāraprabhaiḥ suvarṇāgurudhūpadurdinatalaiś cañcatpatākādharaiḥ ślāghyair dhātuvarair vanandharanibhair [bhūr yasya] sambhūṣitā tam vande suranāgayakṣamukuṭāvyāghṛṣṭapādam munim.

jayatu saddharma. ity āha bhikṣā śrutasomā2.

asti karmālpāyuḥsamvartanīyam. asti karmālpāyuḥsamvartanīyam iti karmagatir yathānyāyam vistareṇa vibhaktā. daśānuśamsāḥ pravrajyāraṇyakatve bhaikṣyacaryāyām. daśa vaiśāradyānīti. sarve kāmaguṇā yathānyāyam yuktāḥ. daśānuśamśās Tathāgatacaityāñjalikarmagandhapuṣpacchattrāṇam. katham daśānuśamsāḥ. nanu Bhagavatā sūtram uktam Ekottarike. yāvanto³ bhikṣavaḥ satvā apadā vā dvipadā vā catuṣpadā vā bahupadā vā Tathāgatas teṣām satvānām agrata ākhyāyate. yadidam arhan samyaksambuddha iti vistaraḥ. gāthā coktā⁴.

evam acintiyo buddho buddhadharmo' py acintiyaḥ yadi dharmo nv acintyo buddho 'py acintyo acintyaprasannasya vipāko 'pi acintiyaḥ.

- r. A dhātudharair... bhayambhūṣitā; mais le mètre exige au lieu des deux brèves de bhaya trois syllabes, deux longues suivies d'une brève; j'ai rétabli, par hypothèse bhūr yasya. Le mot vanandhara m'est inconnu; j'ignore si c'est un mot nouveau ou une erreur de scribe.
  - 2. Sic A. Peut-être bhikṣuḥ śrutasomaḥ.
- 3. A ekottarikayāvastrā Le passage correspondant en pali se trouve Angutt. II, 34 (34, § 1): yāvatā bhikkhave sattā... Le sūtra parallèle dans l'Ekottara chinois est Tok. XII, 1, 46° (et aussi Samyukta, ibid. XIII, 3, 83°).
  - 4. A evam acintanīyā buddhadharmo 'py acinteyam yadi tava nu · acintyo buddho 'py acintyo 'cinte prasannasya vipāko 'py acintyaļ: ||

Il me semble impossible d'établir une stance avec le texte donné par A. Mais la

katham dasa guṇāḥ puṣpacchattrādīnām. ucyate. evam etad yathā sūtram uktam. tathaiva tan nānyathā ye buddhe¹ śraddadhanti. dharme cāpi samghe ca pratipannāh. tesām acintyaprasannasya vipāko 'py acintyah. ye tu mithyādarśanopahatacittāh. yathā. buddhasya parinirvrtasya stūpe dattasya phalam kutah. yasmān nāsti pratigrāha iti teşām viparītadṛṣṭīnām Bhagavān āha. daseme 2 guṇās chattrādīnām. anenāpi tāvat sukhena punyāni kurvantu tat teṣām bhaviṣyati dīrgharātram hitāya sukhāya. api ca sarve 'pi guņā eteşv evāntargatā ucyante. katham punar Bhagavati kṛtaḥ prasādo 'cintya iti. ucyate. yathātraiva Karmavibhanga uktam evam anyesu sūtrāntesu 3. api tu mandabuddhīnām arthāya punaruktam kriyate. yathā Karņesumanaḥprabhṛtīnām sthavirāṇām 4

### ekapuspapradānena asītikalpakotayah.

idam (saddharm)aśraddhānīyam <sup>8</sup>. evam acintyo vipākaḥ. tathĀśokaprabhṛtinām pāmsudānena cakravartirājyam śrotāpattiphalam [ca]. idam acintyam asraddheyam ca. tathā cAniruddhaprabhṛtīnām caikapindapātapradānena cakravartirājyam sapta devarājyāni paścime ca bhave 'rhatvam ca prāptam 6 evamādīni ca bahūni vaktavyāni. api ca.

comparaison du Divyāv. en sanscrit et du Mahāvamsa en pali permet de corriger ce texte. Le Divyav. cite deux fois ce vers, p. 79 et p. 469 sous cette forme :

evam hy acintiyā buddhā buddhadharmā py acintiyāh acintiye prasannanam vipakas capy ('ko pi) acintiyah

Et le Mahāvamsa XVII, 56 et XXXI, 125:

evam acintiyā buddhā buddhadhammā acintiyā acintiye pasannānam vipāko hoti acintiyo

Un ms. sanscrit de Koutcha publié par M. Lüders (Weitere Beiträge zur Geschichte und Geographie von Ost-Turkestan, Sitz. Ber. Pr. Ak. Wiss. Phil. Hist. Kl. 1930, I, p. 23), donne encore une autre rédaction [je reproduis le texte sans correction]:

evam hy acittitä buddhä buddhadharmasya cittitä acittite prasadycha vipakah syad acittita

Evidemment le vers appartient à une tradition commune qui doit remonter assez haut; l'original s'en retrouvera sans doute dans les Āgamas. L'Up., comme le Divyav., a conservé une rédaction pracrite (l'éd. du Divyāv., p. 79, sous l'influence du préjugé d'alors, dit: une rédaction palie). L'incise: yadi tava... est probablement une réflexion ajoutée par le commentateur de Kv.

- 1. A ye buddh $ar{a}$  bodhiin śraddadhanti dharmaś c $ar{a}$ py . sanghamapratipatti $ar{h}$ .
- 2. A buddhapario.... kasmān nāsti..... drstīni... daša ma.
- 3. A sūtrāntareșu.
- 4. A sthavirenaikap°. Pour Karnesumanas et la stance rappelée ici, cf. sup. § LXXIV.
- 5. A saddharmaśraddadhānīyam. Peut-ètre aśraddhair aśrado. Cf. inf.
- 6. A devarājā... 'rhatvam cāgratah.

ekenācintanīyena sarvam ākrāmyati. yathoktam BhagavatĀbhidharme Bālakāṇḍasūtre 1. ekacittaprasādasya vipāko varņitah. yadi Ānanda samsāre samsaratah ekacittaprasādasya vipākena saptakrtvah parinirmitavasavartisu devaputro rājyam kārayati saptakrtvo nirmāņaratisu. saptakṛtvaḥ sukhiteşu. saptakṛtvo yāmeşu deveşu devaputro bhūtvā rājyam kārayati saṭtrimsad indrarājyāni kārayati dvāsaptati mahārājikeşu deveşu rājyam kārayati cakravartirājyānām kotikotīnām rājyāni kārayati. yadi na rājyam tata idam ekacittaprasādasya phalam. api ca sarvaśrāvakabuddhenāpi bhūyate. yathā Dīpankarena buddhena dīpamäläyäh pradanena buddhatvam praptam. idam apy aśraddhanam aśraddhānīyam². evamrūpāṇi karmāṇi. yāni loke na praśraddadhati³. teṣām aśraddhānām hīnādhimuktikānām Bhagavān āha. daśeme guṇāś caityavandanāyāś ca vistaraḥ. guṇapūrṇānāṁ tu buddhamāhātmyaṁ na kevalam Agratāsūtra uktam ca yathā Brāhmaṇasūtre 4. agro 'ham hi brāhmaņa śreṣṭho loke. iti sūtram yojyam. yathā ca Bhagavān Kotusya maharseh Selasya ca tapasasya vinayartham asramam gatah tābhyām ca bhaktena nimantritah. tābhyām ca Bhagavān jñātvedam udānam udānitavān 5.

- 1. Référence inconnue. La doctrine illustrée ici a joué un rôle capital dans le développement du bouddhisme en Extrême-Orient. Cf. particulièrement la note sur la Pensée Unique (ekacitta) que M. Demiéville a donnée à la suite de sa traduction du Milindapañha chinois. Bull. de l'Ecole Française d'Extrême-Orient, t. XXIV (1924), p. 231-246. Il est bien surprenant que ce texte d'Abhidharma n'ait pas servi d'arme dans la longue controverse sur l'ekacitta. - Le texte de la citation semble fort corrompu; A écrit partout kārayatah (que j'ai corrigé en kārayati).
- 2. A ici encore écrit aśraddadhānīyam.
- 3. Sic A.

4. L'Agratāsūtra est probablement un des sūtras du premier vagga de l'Auguttara, dans la série où figure l'Etadagga sutta, et qui ont leur correspondant dans l'Ekottara cf. inf. p. 157, n. 2. — Quant au Brāhmaṇa sūtra, c'est sans doute le Veranjabrāhmaṇa sutta de l'Anguttara IV, 176, § 10 (aham hi brāhmana [ jettho omis par Mg] settho lokassa. Le sūtra correspondant en sanscrit se retrouve dans le Madhyama Agama (version chinoise), nº 157: il y est rangé dans la section des Brahmanes 梵 志 串 qui comprend 10 sūtras (parmi lesquels le sūtra de Śuka māṇavaka 🖚 Karmavibhanga) ; le Bouddha y prononce les mêmes paroles : « Parmi les êtres, je suis le tout premier 我 於 衆

牛 為 最 一 第 » (Taishō 26; I, p. 679°, col. 4). 5. Les détails de l'épisode ainsi que les vers cités ramenent au fameux entretien du Bouddha avec Keniya le jatila et Sela (Saila) le brahmane qui forme un sutta (le 92) du Majjhima = Sutta nipāta, Mahāvagga, 7 = Vinaya, Mahāvagga VI, 35; de même aussi Dharmaguptavinaya, Taishō XXII, 873, et Mahīśāsaka vinaya ib. 151 (mais tous les deux sans les vers), et Dulva III, 59 (manque à la version chinoise du Vinaya des agnihotramukhā vedā gāyatrī chandasām mukham rājā mukham manuṣyāṇām nadīnām sāgaro mukham nakṣatrāṇām mukham candra ādityas tapatām mukham puṇyam ākāṅkṣamāṇānām sambuddho yatatām mukham.

etad darśayati Bhagavān. yathā sarveṣām yajñānām jāyamānānām agnihotram mukham. vedānām gāyatrī mukham. sarveṣām puruṣāṇām rājā mukham. nadīnām sāgaraḥ śreṣṭhaḥ. nakṣatrāṇām candramā agryaḥ. tapatām ādityaḥ pradhānaḥ. sāhasrāṇām lokadhātūnām avabhāsayati¹. evam yaś cintayati. asminn ekapuruṣe dattam mahāphalam iti Bhagavān āha. sambuddho dākṣiṇeyāṇām agrya iti. anenāpi kāraṇena Bhagavān agryaḥ. etat sūtram apy Āgame Brāhmaṇanipāte²vistareṇa pratyavagantavyam. yathā ca Bhagavataitadagre Dakṣiṇāvibhange³sūtra uktam. etad agram Ānanda pratipudgalikānām dakṣiṇānām yad idam Tathāgato 'rhan samyaksambuddhaḥ. evam agryatā Bhagavato vaktavyā. yathā ca Mahāsamājīye⁴ Parinirvāṇādi-

Mūla Sarvāstivādins). Le pali substitue de façon significative le samgha (samgho ve) au sambuddha de la stance sanscrite. — J'ai maintenu la forme kotusya pour le nom du maharsi, tel que le ms. le donne; mais je ne doute pas qu'il faut lire kottasya. Il s'agit en tout cas du personnage appelé en pali Keṇiya. Le Mahīsāsaka Vinaya l'appelle Ki-na; le Dharmagupta Vinaya ne lui donne pas de nom.

1. A sahasrānām lokadhātum avabhāsayati.

2. Le Brāhmana Nipāta dans l'Āgama doit très probablement indiquer la section du Madhyama Āgama que la version chinoise désigne d'un nom correspondant :

3. Le Etadagra sūtra est sans doute le texte correspondant à Ang. IV, 15 (II, 17) sur les catasso aggapaññattiyo: Etadaggam... tathāgato aggam akkhāyati... (Je n'ai pas su retrouver le correspondant dans l'Āgama chinois). — Quant au Dakṣiṇāvibhanga sūtra, c'est évidemment le texte qui répond au Dakkhiṇāvibhanga du Majjhima (n° 142), lequel traite des pāṭipuggalikā dakkhiṇā; le sūtra correspondant se retrouve dans le Madhyama (n° 180); le terme pāṭipuggalika = pratipudgalika y est rendu par

« privé [opposé à public], individuel ».

4. Le Mahāsamājiya est le correspondant du Mahāsamaya sutta de Dīgh. (20) = Dīrghāg. 19 (on sait que le Kandjour tibétain a recueilli une version tibétaine de ce sūtra sur le texte pali, Mdo XXVI, 19). — Le (Mahā) Parinirvāṇa est le 16 du Dīgh. = Dīrgh. 2. — Du Mahāprātihārya, nous avons une rédaction sanscrite dans le Divyāvad. XII; c'est un extrait du Vinaya des Mūla Sarvāstivādins, Ksudraka vastu (en chinois Tok. XVII, 2, 24-28).

sūtreșu dvādaśayojaniko devānām samnipātah. yathā Mahāprātihārye 'kanişthikādibhir devaih pūjitah mahāprātihāryam ca dṛṣṭvānekāni tīrthakarasatāni pravrajitāni. yathā ca tāpasā UruvilvāKāsyapaprabhrtayah pravrajitāh. parivrājakāś ca ŚāriputraMaudgalyāyanaprabhṛtayah pravrajitāh brāhmaṇāś ca Brahmāyu(pūraśāyino)1 VasisthaBhāradvājaprabhṛtayo 'bhiprasannās tathā rājānah PrasenajidBimbasāraprabhṛtayah gṛhapatayah AnāthapindadaGhosilaprabhṛtayah. evam devānām ye 'gryā manusyāṇām ca te 'bhiprasannā Bhagavati. anenāpi kāraņena Bhagavān agryah. api ca. yathaikottarikĀgratāsūtra uktam². agradharmasamanvāgato devabhūtamanusyāgryah prāptah pramoditah. etad uktam bhavati. nirvāņagāmī dharmo 'dhigatah, tena kāraņenāgryah, kim kāraņam pūrvam api bodhisatvabhūtam devā upasamkrāntāḥ. yathā Govindasūtre Śatavarge ca Tāpasasūtra Indra upasamkrāntah3. nanu tadāgradharmasamanvāgatah sāmpra tam nirvāņagāmī mārgo'dhigatah. tenāgryah. evamapi deśitā dharmāh. kecid āhuh. buddhah parinirvrto moksam prāptah, tasya yat stūpe dattam pratimāyām vā dhūpapuspādikam kah pratigrhņāti. yadā buddhah parinirvṛta evocyate. aśraddhaitadvākyam purato vā pāpataram yeşām buddhaśāsanasiddhānto na viditah. ya eşa dharmo Bhagavatā dešitah etad Bhagavatah śarīram sa cādya tiṣṭhati. tasminn antarhite buddhah parinirvyto bhavisyati. yavad dharmas tisthati tāvad buddho na parinirvāpayati. kim kāraņam (hi). dharmasarīram Bhagavatah sariram pāramārthikam, tena dharmena yadā desitena srotāpattiphalam prāpsyate. sakṛdāgāmiphalam. anāgāmiphalam cārhatvam [ca] etadartham cāsmākam pravrajyā phalaprāptinimittam. buddhas tisthati. phalani prapsyante na parinirvytah. tatrayam dosah syād, asmākam tv adyāpi phalāni prāpyante, ārabdhavīryāṇām na kimcid duşkaram. buddhe tişthamane kartavyam etat sarvam

1. Sic A. Peut-être Puskarasārin ?

2. Pour l'Agratāsūtra, cf. sup. p. 155, n. 4; je n'ai pas retrouvé le texte correspondant. A écrit : devabhūto manuașyo 'gryaḥ... nirvāṇagāminaḥ dharmo.

<sup>3.</sup> Le Govindasūtra est probablement le Mahā Govinda du Dīgha (19) = Dīrgha (3); Indra y exalte le Bouddha, mais ne lui rend pas exactement visite. Il y a donc là une difficulté. — Quant au Tāpasasūtra, je ne connais pas de sūtra ainsi intitulé dans le pali ni dans le chinois. Le Śatavarga [Āgama] désigne peut-ètre, comme nous l'avons vu plus haut (p. 11 sq.) la collection des Āgamas, ou tout au moins du Saniyukta et du Madhyama réunis. Le Majjhima a un sutta où Indra vient bien visiter le Bouddha et l'interroge sur une question apparentée au tapas; c'est le Cūļataṇhāsaṅkhaya (37); mais ce sūtra manque au Madhyama chinois, tandis qu'il se retrouve dans le Saniyukta (Tok. XIII, 3, 6<sup>b</sup>) et dans l'Ekottara (XII, 1, 39<sup>b</sup>).

kriyate. anenāpi kāraņena jñeyam dharmaśarīras tathāgata iti. Yathā Mahāparinirvāņasūtre uktam 1. syād evam Ānanda yusmākam parinirvrto Bhagavān. adyādagre 2 nāsti śāsteti. naitad evam drastavyam. adyāgre 3 va Ānanda sūtrāntah śāstā. evam Bhagavatā Sūtrābhidharmavinayā dattāḥ. adyādagre caisa buddhaḥ. etad darśayati Bhagavān. tathā na kimcin mātāpitṛsambhavena śarīreṇa kāryam kriyate. etad darśayati 4. yadāham grha āvāsavasitah. na tadā mayā kaścid dharmo 'bhisambuddhah. tasman na matapitṛsambhavam sarīram buddhah. yadā tv aham ekonatrimsadvarsād grhān nirgato ye duḥkhena dharmam icchanti te duşkaracaryayā vismāpitāh. na ca me kaścid duḥkhena dharmo 'dhigatah. yathā Romaharṣaṇīya 5 sūtra uktā tathā pratyavagantavyā. sadvarsāņi duskaram krtam na ca tena kaścid dharmo 'dhigataḥ. paścān mayā bhojanam bhuktam śarīrabalam ca prāpya vaiśākhamāsapūrņapañcadaśyām Bodhimūle niṣaṇṇenānuttarā samyaksambodhiḥ prāptā. Vārāṇasyām gatvā dharmacakram pravartitam. tena dharmena phalādhigamah kriyate. sa cā....ti. anenāpi kāraņena dharmakāyās tathāgatāḥ. yathā Vinaye pāṭhaḥ 6. Bhagavantam Bhagavato mātṛṣvasāha. jīvantu bhavantaḥ. Bhaga..... yat tu Bhagavatoktam. na te 'ham Gautami pureva vaktavyah. sāha. atha katham Bhagavān vaktavyah. Bhagavān āha. evam vaktavyam. dī(rgharātram Bhagava<sup>7</sup>)to dharmas tisthatu. etad darsayati. na mama mātāpitṛsambhavena śarīreņa kimcin niṣṭhā. ato dharmaśarīram me dīrgharātram tisthatu..... yāni mayā śamsāre duskarasahasrāni kṛtāni tāny atīva

1. Le passage correspondant dans le Mahāparinibhāna pali, tout au début du chap. v1; et en chinois, dans la trad. de Fa hien (XII, 10, 32b, col. 16).

2. Adyādagre est le correspondant sanscrit du pracrit ajjatagge (ajjadagge) (cf. Pali Dictionary de D. Andersen et Helmer Smith, s. v.).

3. Sic ms. ici.

4. Je n'ai pas retrouvé le texte cité ici, quoique les passages analogues soient naturellement nombreux.

5. Ms. romaharṣaṇīyadāpisūtra. Le sūtra de ce nom figure dans le Majjhima nº 12 sous le titre de Mahāsīhanāda; mais la conclusion du sūtra pali n'indique pas d'autro désignation que celle employée ici : api ca me bhante imam dhammapariyayam sutva lomani hatthani. Konamo ayam bhante dhammapariyayo ti. — tasmatiha tvam... imam dhammapariyayam Lomahamsanapariyayo t' eva nam dharehi. La traduction chinoise due à Wei tsing (x1e siècle); Nj. 954; Tok, XIV, 7, 66 a) porte aussi le titre de « sūtra qui fait dresser joyeusement les poils du corps ». C'est un des textes classiques sur les pratiques difficiles (duşkaracaryā, dukkarakārikā).

6. Je n'ai pas réussi à retrouver cette citation.

7. Ms. dī.... to dharmas tisthatu. J'ai complété la lacune au moyen de ce qui suit. — Cf. Mhvy. 6354: saddharmas va cirasthitiko bhavati sma.

dharmasyārthāya. anenāpi kāraņena ya eva Bhagavataḥ śarīram...... Mahāparinirvāṇāsūtre tuktam. āgātā Ānanda devā divyāni ca candanacūrņāni grhya divyāni ca māndāravāni puspāni divyāni...... nanda evam Tathāgatah satkrto bhavati gurukrto mānito vā pūjito vā. yah punah kaścid Ānanda mama śāsane 'pramatto viharati. ā... kurute dharmam dharayati. tenaham satkṛto gurukṛto manitah pūjito bhavāmi. etad darśayati. Kāśyapasya samyaksambuddha(sya bhiksu)bhikṣuṇībhir upāsakopāsikābhiḥ [tamca 2] śarīrapūjā kṛtā na dharmo dhāritaḥ. yāvad dharmo 'ntarhitaḥ. evam āpūryam apy evam kari.... (apa) cayitavyah. etan mama śarīram. etad darśayati. mayi parinirvṛte yat kartavyam. dharmam satkarisyata evoktam. dharmakāyās ta(thāgatāḥ). Mahāparinirvāņe 3 āryĀnandaḥ pṛcchati. katham asmābhir Bhagavati parinirvrte Bhagavaccharīrapratipattih kāryā. Bhagavān āha. alpotsukair yusmābhir bhavitavyam. upāsakāh sarīram yathā jñāsyanti4 tathā karisyanti. etad darśayati. yad etad dharmaśarīram etad yuşmābhih paripālitavyam. upāsakā bahuvyagrā. asamarthā dharmadhāraṇam kartum. anena cirasthitenāham cirasthitiko bhaviṣyāmīti. yathā ca Devāvatārasūtre. <sup>8</sup> Utpalavarņābhikṣuṇyā cakravartirūpam

1. Le passage correspondant en pali se trouve Mahāparinº sº du Dīgha, ch. v, § 3, et dans le chinois, trad. Fa hien XII, 10, 28a.

2. Sic ms.

3. Passage parallèle en pali Mahāparino so ch. vi, § 10, et en chinois, trad. Fa hien, XII, 10, 29ª.

4. Sic ms.

5. L'histoire de la mendiante Utpalavarna qui se transforme en roi cakravartin pour être la première à saluer le Bouddha lors de sa descente du ciel se rencontre dans de nombreux textes. Cf. Rockhill, Life of the Buddha p. 81 qui renvoie à Dulva XI, 308-315; Hiuan tsang Mém. I 240 et Watters, Notes I, 337 qui renvoie à Ta tche tou louen, ch. x et à Nanj. 288 = Tok. XX, 1, 70b. L'Ekottara Agama contient un long sutra sur la Descente du Ciel à la fin du chap. xxvIII; mais aucun de ces textes ne répond aux indications données par notre auteur; le seul texte qui y réponde exactement est l'Utpalavarnāsūtra qui fait partie du Yi tsou king = Arthapadasūtra (Tok. XIV, 5, 64h-66a), qui est la recension sanscrite de l'Atthakavagga du Suttanipata. Dans ce récit, pendant qu'Utpalavarna magiquement déguisée s'empresse vers le Bouddha, un bhiksu anonyme (celui que Hiuan tsang appelle Subhūti) reste assis, indifférent, la pensée arrêtée dans une méditation sur les Défenses; le spectacle des dieux et des hommes en fète n'évoque en lui que l'idée de l'impermanence universelle, et il obtient la voie « du port dans le fossé » 溝 港 道. Le Bouddha à son sujet prononce la stance: Il est avantageux

d'obtenir la forme humaine etc. = manusyapratilo de notre texte.

Il y a donc évidemment une lacune par omission dans notre ms. à la suite de tasyās ca; l'épisode du bhiksu devait y être brièvement rappelé.

Le vers manusyapratilo se retrouve dans le Dhammapada 178 (avec une légère variante); l'Atthakatha en rapporte l'origine à un tout autre événement.

nirmāya Bhagavān devalokāvatīrņah prathamam vanditah. sā tuṣṭā. mayā Bhagavān prathamam vanditah. tasyāś ca [......] tam jñātvā srotāpattiphalam prāptam. etad darśayati. na mātāpitṛsambhavena śarīreṇa varṇitena¹ vandito bhavāmi. yena phalam prāptam tenāham vanditah. etadartham eva ca tatra gāthoktā.

manusyapratilābhena svargāṇām gamanena ca pṛthivyām ekarājyam ca srotāpattiphalam param

anenāpi kāranena dharma eva Bhagavatah śarīram. yathā ca Bodhimūlasūtre<sup>2</sup> Bhagavān Ayodhyāyām viharati. atha paścimeșu janapadeșu dvau bhiksū prativasatah sakhāyau. tau Bhagavaddarśanāya prasthitau mahāṭavyām prapannau. tṛṣārtābhyām tābhyām pāniyam prāptam. ekena tṛṣitena pītam. dvitīya āha. nāham Bhagavataḥ sikṣām atikramisyāmi. aparisrāvam saprāņakam etat pānīyam iti dharmas ca Bhagavatah śarīram tam anupālayatā dṛṣṭa eva mayā Bhagavān 3. sa trsārto Bhagavantam namaskurvan kālagatah, prasannacittas ca devesūpapannah. dvitīyo bhiksuh saprāņakam pānīyam pītvānupūrvyeņa bahubhir divasair Bhagavatah samipam gatah. sa ca devesupapanno bhikşuh pürvam gatah. yena saprānakam pāniyam pitam tasya bhikşor Bhagavatā mātāpitṛsambhavam śarīram darśitam. etan mama śarīram paśya. sa ca devalokopapanno bhikṣur Bhagavatoktaḥ. darśaya śarīram te. devaputraśarīram divyam darśitam. sa bhikṣuḥ samvignaḥ prechati. Bhagavan. kim idam. Bhagavan aha. ya esa devaputro 'nena tṛṣṇārtena saprāṇakam udakam na pītam. mayā yathoktā śikṣā rakṣitā. eṣa dvitīyo mātāpitṛsambhavam śarīram draṣṭukāmaḥ saprāṇakam pānīyam pītvaitasya mayā mātāpitrsambhavam sarīram darsitam. etac charīram pasya. yady anena kascid guņo na dṛṣṭas 4 tena ca mātāpitṛsambhavam etac charīram dṛṣṭam na tenāham dṛṣṭah. etadartham eva gāthoktā.

- I. Corr. vanditena.
- 2. Le texte visé ici a un parallèle tout à fait exact dans un récit du Vinaya des Mūla Sarvāstivadins, Kṣudrakavastu, ch. v (Tok. XVII, 1, 16<sup>b</sup>-17<sup>a</sup>), auquel Yi tsing fait allusion dans le Nan hai ki koei, trad. Takakusu, A Record... p. 32. Les deux bhikṣus de ce récit viennent « des pays du Sud » et se rendent à Śrāvastī; les vers qui terminent le récit distinguent comme ici les deux corps pour exalter le corps de Loi. Pour une autre utilisation du même thème, cf. Jātaka 31, introduction, et aussi Cullavagga V, 13, 2.
- 3. Ex corr. ms. : dharmas ca bhagavatah sarīratarā 'nupālayantam dṛṣṭvaiva mayā bhagavān.
- 4. Sic ms.

cīvarakarṇakam cen niśrāya ākramanti pade pade aparādhena tiṣṭhanti na te buddhasya sāntike. yojanānām sahasreṣu ye śrutvāna subhāṣitam tadartham pratipadyanti te vai buddhasya sāntike.

yathā ca Bhagavān dharmaprītyartham Nandakasya bhikṣādharma-śrāvaṇāyopasamkrāntaḥ². yathā copasthāpanakasūtre³ uktam. paryeṣata bhikṣavaḥ. upasthāpayati dharmam ca me dhārayiṣyati. sūtram geyam vyākaraṇam itivṛttam gāthodānam. evam navāṅgaśā-sanam yo mama dhārayati tam mārgata. na mātāpitṛsambhavasya śarīsasya upasthāpakam mārgayata. kim kāraṇam. yathoktam Rddhipādanipāte Mṛgāramātuḥ prāsāde⁴. evam bhāviteṣu bhikṣavas Tathāgataś caturṣu ṛddhipādeṣu kalpam vā tiṣṭhet kalpāvaśeṣam vā. etad darśayati. na yūyam samarthā mama śarīrm kalpam⁵ vā dhārayitum eṣa tu dharmo dhārayitavyaḥ. etan mama śarīram. yathā ca Mahādevasūtre⁶ uktam. mā mama bhaviṣyatha paścima

#### [Lacune d'une feuille.]

tmanām yad idam Kauṇḍinyo. mahāprajñānām Śāriputraḥ. ṛddhima-tām Maudgalyāyanaḥ. yāvad dākṣiṇeyānām Subhūtiḥ kulaputraḥ. evam sarvasūtram vaktavyam. bhikṣuṇīnām Agratāsūtre uktam evam upāsa-kānām upāsikānām Agratāsūtre uktam. tathā Catuṣparṣadasūtram 7.

- 1. Ces stances ne se retrouvent pas dans le récit du Vinaya. Stance 1, a, niśrāya est sans doute l'équivalent du pali nissāya; le pāda est hypermètre. Stance 2, b, j'ai rétabli śrutvāna à la manière du pali; le ms. a śrotanna.
- 2. Il s'agit ici sans doute du « beau Nanda » Sundara Nanda, le héros du poème d'Aśvaghosa. Le ms. a: bhikṣādharmaśramanīyopaº.
- 3. Je n'ai pas retrouvé cette citation. Le Madhyama Āgama contient un sūtra, nº 33, dont le titre 侍 者 經 semble bien correspondre à Upasthāpanaka sūtra, mais il ne présente pas le passage cité ici.
- 4. Le passage cité se rencontre dans le Dīgha, au Mahāparinibbāna sutta, § 40 et dans les récits parallèles, Ang. IV, 309 et Udāna 62; mais la mention du palais de Mrgāramātā exclut ces textes.
  - 5. Il faut sans doute insérer ici kalpāvasesain vā « ou un reste de kalpa ».
  - 6. Référence inconnue.
- 7. Nous avons déjà rencontré ci-dessus l'Agratāsūtra de l'Ekottara = Etadaggasutta de l'Anguttara. Kaundinya, Śāriputra, Maudgalyāyana sont aussi les trois premiers de la liste palie, tandis que dans l'Ekottara, si Kaundinya ouvre la liste, Śāriputra est au 12° rang et Maudgalyāyana au 13°. La rédaction du même sūtra traduite isolément par Fa hien des Song (Tok. XII, 4, 1) suit pour les trois premiers le même ordre que le pali

bhikşavah. vyakto vinītah visāradah 1. bahusrutah. dharmakathikah. dharmārthapratipannah samgham sobhayati. bhikṣuṇī. upāsakah. upāsikā. bhiksavah. vyaktā vinītā visāradā bahusrutā dhārmikāh dharmārthapratipannāh samgham sobhayanti. tad api sūtram vaktavyam. api ca. ekapudgale 'pi tāvac cāsmākam vītarāge 'prameyā daksinā. yathoktam Ugrasūtre<sup>2</sup>. paśyogra bhikṣuh cīvareṇa prāvrtenāpramānam samādhim upasampadya viharati. aprameyas tasya punyasya punyābhişyandah kuśalābhişyandah sukhasyāhārah. tathā pindapātaśayanāsanaglānapratyayabhaisajyam paribhuktvāpramānam samādhim upasampadya viharati. tad yathogra grhapate sambahulā mahānadya ekībhāvam gacchanti. na sakyam te udakam parisamkhyātum, atha ca punar aprameyo 'samkhyeyo mahān udakaskandha iti samkhyām gacchanti. katamā mahānadyah. Gangā Yamunā Sarayū Āryavatī Mahī. na śakyaṁ tadudakam parisaṁkhyātum. atha ca punar aprameyo 'samkhyeyo mahān udakaskandhah samkhyām gacchanti. evam evogra paśya bhiksuh cīvaram paribhuñjann apramāņam samādhim upasampadya viharati. evam piņdapātasayanāsanaglānabhaisajyam paribhuñjann apramānam samādhim upasampadya viharati. apramāņas tasya puņyasya puņyābhisyandah kuśalābhisyandah sukhasyāhārah. evam eva pudgale 'pi tāvac chīlavaty asmākam dattam aprameyaphalam bhavati. tathārāmadānavihāradānāni.

et que notre texte, mais Subhūti n'y termine pas la liste, ni dans le pali; Subhūti est au 14° et au 15° rang dans le pali; il est suivi de dix autres noms dans la liste de Fa hien, et de dix-sept noms dans la liste de l'Ekottara (XII, 1, 9°). Le classement variait donc d'école à école.

1. Le passage cité prouve qu'il s'agit sous ce titre du sūtra de l'Anguttara II, 8 (4, 7) et de l'Ekottara ch. 19 (Tok. XII, 1, 81°). Le ms. omet višāradah entre vinītah et bahusrutah, mais le rétablit à la phrase suivante, et le chinois l'atteste. Il écrit dharmah kathitah, j'ai rétabli dharmakathikah; le pali a dhammadharo. — dharmārthapratipannah devient dans la seconde phrase dharmāddharmam pratipannāh; le pali dit: dhammānudhammapaṭipanno; le chinois résume brièvement tout le sūtra.

2. Les sūtras adressés à Ugra Ang. IV, 208 sqq (VIII, 21-22) = Madhyama 38 ne contiennent rien de pareil; ce développement se trouve ailleurs dans l'Anguttara, III, 51 (5, 45), lequel suit immédiatement un sūtra adressé à Ugga, et aussi II, 54 (4, 51), qui est à peu près identique. Le sanscrit a prāvrtena au lieu de paribhuñjamāno du pali, et sukhasya dvārah qui est clairement une faute de copie; j'ai restitué āhārah que le texte, du reste, donne un peu plus bas et que le pali garantit. J'ai laissé paribhuktvā, remplacé plus bas par paribhuñjan. — Le développement qui suit, sur les rivières et l'Océan, paraît aussi dans les deux suttas palis Ang. III, 51 et II, 54, mais la rédaction en est légèrement différente; les « grandes rivières » (mahānadyah) n'y sont pas nommées; la liste en est donnée ailleurs dans l'Anguttara, IV, 198 (8, 19) etc. Le nom de l'Āryavatī remplace celui de l'Aciravatī (= Ajo; = Hiranyavatī); je ne l'ai pas rencontré ailleurs.

Velāmasūtre. Daksināsūtre 1 vistarah pratyavagantavyah. tathā parinirvṛtasya Bhagavatah stūpe kṛtāyāh pūjāyā aprameyo vipākah. yathoktam Karmavibhange. daśānuśamsās Tathāgatapūjāyāh. kim kāraņam, yah kaścid dānapatih sa mahābhogavattām vā prārthayan danam dadati. svargasukham va cintayan. moksanimittam va. tac ca sarvam uktam. yathā mahābhogas ca bhavati. svargesūpapadyate. kşipram ca parinirvāti. evam aprameyah stūpe kṛtādhikārasya vipākah. na yathānyeṣām vākyānām devadattam anena grhnanti. a. ka. 2 smākam yah stūpe dattam apaharati. tasyāparimāṇam pāpam. tesām upamānam na tesām pramānam krivate. yat kimcid asmin pṛthivīmaṇḍale sarvasatvānām hiraṇyasuvarṇam dhanadhānyam vastrālamkārādis tasya sarvasya yah kaścid apahāram karoti tasmāt pāpāt prabhūtataram pāpam yah stūpe dattam apaharati. eso 'smākam siddhantah, yat stupe dattam tat stupe eva yojyam, yat samghe tat samghe evopayojyam. esa svasiddhāntah pratisthāpitah. yathāsmākam Bhagavān tisthati tasmims ca kṛto 'dhikāro 'prameyavipākah. katham punar bāhyā ye devās teṣām datte kim punyam phalate. evam sampratipannāḥ. buddhaḥ parinirvṛtaḥ. asmākam devās tisthanti. evam ca brūmah. yas tisthati yad eva bhaktā vā dhūpam vā puṣpam vā gandham vā dīpam vā bhojanam vā vastram vālamkāram vā hiraņyam vā suvarņam vā prayacchanti kim ayam hastena hastam na pratigṛḥṇāti. atha na pratigṛḥṇāti. buddhasya teṣām ca kah prativisesah, atha matam, devānām vārcās tesām pratikṛtayah pūjyante. asmākam api buddhasya dharmaśarīram tiṣṭhati. guṇāś ca pūjyante. pratimāsu yac ca3 dhūpam gandham puspam pratiyacchanti. evam kṛte 'smākam eva datte stūpesu punyam asti. pūjyante. yasmān na pratigrhņanti. tasmān nāsti devāh. athāsti devāh. kasmān na pratigrhņanti. kim kāraņam uktam Bhagavatā 4. trayāṇām samavāyena dakṣiṇā mahāphalā bhavati. yadi tāvad dātā bhavati. yac ca dravyam dātavyam hiranyasuvarņādi tac ca bhavati. ye daksinīyāh pratigrāhakāh devā manusyā vā evam tesām trayānām api samavāyair na

<sup>1.</sup> Le Velāmasūtra se trouve en pali dans l'Anguttara IV, 393 (9, 20), et en chinois dans l'Ekottara, ch. xxvii (Tok. XII, 1, 80) et dans le Madhyama, nº 155 (XII, 6, 95). Le Daksiṇāsūtra est probablement le Daksiṇāvibhangasūtra, nº 142 du Majjhima, nº 180 du Madhyama, et aussi traduit à part par Che hou (Nj. 930; Tok. XII, 8, 76).

<sup>2.</sup> Sic ms.

<sup>3.</sup> Ms. pratimāstūpāyāśca.

<sup>4.</sup> Cette référence m'échappe encore. A partir d'ici le texte est déplorablement corrompu et la traduction est très douteuse.

danapratidanam hastena hastam dattam mahaphalam bhavati. yady asty eva kim ca na pratigrhnanti tad bhaktānām. atha pratigrhnanti tad bhaktānām. atha na pratigrhņanti. kim krtvā. atha yuktam ca bhaktānām evam krodhah kāraṇam. atha teṣām satyam nāsmākam devah kruddha iti. ucyate. yadi na kruddhah kim atha na pratigrhņanti. tasmān nāsti sah. idam tṛtīyam kāraṇam. yac ca tesām devānām devabhaktāh suvarnam hiranyam vā pādamūle prayacchanti evam devasya ko bandho va iti tad yadi tasya dhūpesu puspesu gandheşu vā mālyakare vopajyujyate. yena tu dattam tasya puņyaphalam asti. atha tad drayam anyair eva gṛhītam. yo dātā tasya punyaphalam nästi. ye ca grhnanti vayam devabhaktā devapādopajīvinah. devo vayam caikam iti. teṣām adattadevaiśvarye devadravyāpahāre kim kāraṇam devadravyam anyena grāhyam. iha devasya samo vā dravyam grhyet prativišisto vā na ca devasya kaścit tulyah prāg eva visistataras ca. te prativisistatarāh. kim kāraņam. yasmāt te tasya pranipātam kurvanti. devapāde ca svapanti. yadā te visistatarāh kimartham devah prasādyate. atha tatra devadravyagrahane pāpam nāsti. anyeṣām api taskarāṇām ye cauryeṇa jīvanti. taddravyaparasvāpahāram ca kurvanti. teṣām api pāpam nāsti. atha mātā pitā putro rājā bhṛtyas ca yathā dravyam yathā paitryam dravyam putro grhņāti. bhṛtyo vā rājño dravyam gṛhṇāti. tathā vayam api. evam apy ayuktam. kim kāraņam. putrasya tu pitur dravyam gṛḥṇato mahān pātakaḥ. atha matam. rājabhṛtyavad dravyam iti. ucyate. rājādattānām gṛḥṇamāṇam putram ca pitā ca dadyāt pitā prāg eva bhrtyam. tasmād asmadartham so 'yam drstāntah. yac caivam sampratipannā vayam devabhaktās tatpādopajīvinas ca tasmād grhņīma iti tac cāyuktam. kim kāraņam. na ca devabhaktās te devadravyam grhnanti. atha grhnanti na te tadbhaktā bhavanti. na kaścid bhaktimān devadravyam gṛḥṇāti. na teṣām devabhaktir bhavati. devadravye tesām bhaktih. na tesām kimcid pāpam na vidyate ye 'dattam grhnanti. kim kāranam. pūrvarsibhir mūle chinne tapovrksaśākhāyām 1 yasya luptapitrsnehas tasyetaro janah. etad uktam bhavati. yo 'dattam devadravyam grhnāti na tasya kimcid akaraṇiyam. kim kāraṇam. na te bhaktimantah. atha te bhaktimantah. śatravah ke khyāpitā devasya. atha matam. yathāmamās tena teṣām dravyam na prayojanam. ucyate. asti keṣāmcid devānām śrutir yathā devayajñavidhvamsanam pṛthivyā apahāraś ca kṛta iti. kasmāt te 'mamā na bhavanti. asmād asmākam eva dattam na devasya. ucyate. dānapatinā kimartham. asmākam eva dattam. yasmād utsrjya devasya tasmān na yusmākam dattam. atha matam. devasyaiva tustir yad vayam grhnimah. kimartham devena sa dātā noktaḥ eṣām prayaccha eṣām datto .... bhaviṣyāmīti. yasmād dātā devena noktas taiś ca gṛhītam tasmād dātuh punyaphalam nāsti ye ca gṛḥṇanti teṣām adattādānam. atha matam. devasya punye ca .... tac cāyuktam. kim kāranam. yasmād devena tad dravyam svayam eva gṛhya hastena hastam teṣām na pratipāditam. yathoktam Bhagavatā. trayāṇāṁ samavāyena dakṣiṇā mahāphalā bhavaty eveti. evam kim na dattam. evam caite visistāh samānād eva. ucyate. paradravyāpahāram api karisyati. asti ca ke ... nānāpi jīvanti. tat paradravyam asaktito na grhņanti. kecid rājādattabhayāt. etāni devānām ca devabhaktānām ca devadharmasya pa .... kāni. adyāpi cātra bhūtam vaktavyam etat tāvad devasya tīrthayātrām api teṣām kah pratigrhņāti. tāsām ca nadīnām ca kūlāni višālāmi pā ...... kālagatāh. yat tīrthesu śrāvayanti kas tīrthayātrām tesām pratigṛhṇāti. atha matam. nadyām snāyāmas tīrtham uddiśyāsyā nadyās tasmāt tīrtha .....yate. siddho 'smatpakṣaḥ. kim kāraṇam. asmākam buddhasya śarīram tişthati. guņāh pūjyante stūpāni ca dhūpam puspam pratigṛhṇanti ..... tā nadyah paurāṇamārgam utsṛjyānena pṛthivipradesena vahanti. te ca ṛṣayah kālagatāh. tasmāt teṣām na kaścit tīrthayātrām pratigṛḥṇāti. evamvidham eva ye ṛṣiṇām te brahmarsiņām pūjāprabhṛtayaḥ. kim kāraṇam. kecit tatra sampratipannāḥ. brahmāsya jātiḥ. kecid ākāsyapīyam pūjāḥ keṣāmcid Īśvaraḥ kartā, apare tv āhuḥ. Prajāpatinā sṛṣṭāḥ prajās tasya brāhmaṇo mukham. bāhus tu kṣatriyāḥ. urubhyām vaisyāḥ. padbhyām sūdrāḥ. evam te sampratipannāh. vayam brūmah. pūrvakālato devaparīkṣāta idam pāpataram aśrotavyam ca. kim kāraņam. ye kecana satvā dvipadā catuspadā va teṣām yonimukhān nirgamaḥ. kim prāptam. Prajāpatiyonicatustayam ca prathamatah. na bhagacatustayam. manasā vicintyaiva nirmitāh. evam ca ... sarve mukhata eva jātāh. katham ekapurusena varnacatustayam jātam. yadi ca cāturvarnyam Prajāpatinā jātam. ete varņāś CaṇḍālaMleccha ... yaś ca kutaḥ prādurbhūtāḥ. tathā hastigavāśvādayaḥ. kim kāraṇam eṣām atra nāmagrahaņam na kṛtam. kimartham noktam. murdhātas ca ...

<sup>1.</sup> Evidemment il y a ici une lacune que le ms. ne marque pas. Il s'agit sans doute de l'histoire des deux anciens rsis Sankha et Likhita qui se lit dans le Mahā Bhārata XII, 23. En l'absence de son frère Sankha, Likhita a cueilli des fruits qu'il a mangés. Sankha de retour lui reproche ce vol commis au détriment du roi, et le roi lui fait couper les mains.

pādatalān Mlecchāh. striyah prethatah hastigavāsvādīni pādānguethāj jātāni. atha vā kim noktam. mūrdhād Asurā jātāh hastatah ....ti. yasmād etesām ca nāmagrahaņam na kṛtam. tena prabhūtatarā mṛgapakṣiprabhṛtayah. yasmād idam pūrvāparaviruddham. yad idam ca brāhmaṇāh ... samā. brāhmaṇasya prathamah putro brāhmaṇah. dvitīyah kṣatriyah. tṛtīyo vaisyah. caturthah sūdrah. pañcamas cāṇdalah ... tato nyūnatarah. kim kāraņam Prajāpateh putracatustayam, tesām aparimitāh putrāh, evam ksatriyasyaiva vaisyasya śūdrasya prathamah putro brāhmaņah, dvitīyah kṣatriyah, tṛtīyo vaisyah. caturthah sūdrah. pañcamas candālah. sesā nyūnatarāh. kim kāranam. bijasadrsam phalam. yathā Prajāpates caturvarnam evam tasya putrāṇām gotrāṇām ca caturvarṇam bhaviṣyati. atha brāhmanānām putrāh sarve brāhmanāh tasmāt Prajāpates te tu visistatarāh. yadi ca te prativisistatarāh Prajāpatinā kim pravojanam. atha matam. Prajāpatinā brāhmaņā nyūnatarā iti. tasmād brāḥmaņasya prathamaputrah śūdrah śeṣā nyūnatarāh. yāvad bṛāhmaṇaputrī brāhmanī yady asya mukhato jātā. tasmād agamyā. atha padbhyām jātāḥ śūdrāḥ. evam teṣām Prajāpatiparīkṣāyā aparimāṇā doṣāh. atha matam. Prajāpatih srastā Īśvareņa kim prayojanam. atheśvarah kartā. kim kāraņam. yasmād uktam. Brahmaņedam jagat sṛṣṭam Lokeśvaranirmitam Prajāpatikṛtam ceti. sa kah satyam bhavet. evam te 'hyonyaviruddhās tīrthakarā vivadanti. atha matam. sahitā bhūtvā prajā nirmiņanti. tad apy ayuktam. kim kāraņam. te pratisāmantarājāno yathānyonyāhamkārāh. aham kartā aham karteti. yathoktam.

karmadveṣābhibhūtāś ca traya evam yadā ime aśāśvatasya cittasya te nirmāyuḥ katham prajāḥ.

evam te sahitā bhūtvāsamarthāḥ prajānirmāņe. evam teṣām mātāpi mahādoṣaḥ karmaṇā na kimcin mātraiva pradarsitam. atha matam. adyāpi sāvakāśam. yasmān nāmagrahaṇam na kṛtam. ucyate. adya niravakāśam yasmān nāmagrahaṇam na kṛtam. kim kāraṇam. ekasya doṣe datte seṣā doṣā bhavanti. etad uktam bhavati. yadi tava brāhmaṇārtham sahakathām kuryāt. sa tasya doṣo dātavyaḥ. yadi kṣatriyeṇa yadi vaisyena yadi śūdreṇa sahakathā kriyate. yad evam āsṛtya śūdraḥ kathām kuryāt saha vaktavyam. tasmād ayam doṣa ity evam niravakāśam kṛtam bhavati. ya evam pratipannāḥ buddhaḥ parinirvṛtaḥ kas tāḥ pūjāḥ parigṛhṇātīti teṣām eva svasiddhāntadoṣo vaktavyaḥ. tasmāt teṣām eva pratisvam svasiddhāntānām doṣo dātavyaḥ. kim kāraṇam. na hy abhiyuktasya paścāt prabhrtiyogah.

tasmād anekaprakāreņa teṣām pūrvābhiyogaḥ kārya iti. na caitad anartham uktam. atraikottarikāsūtram pratyavagantavyam trīnīmāni bhikṣavaḥ pracchannavāhīnīti. katamāni trīni. mātṛgrāmaḥ kūṭakārṣāpaṇo brāhmaṇānām siddhāntaḥ. trīnīmāni bhikṣavaḥ vivṛtāni śobhanti. iti. katamāni trīni. candramaṇḍalam sūryamaṇḍalam buddhavacanam. imāni trīni vivṛtāni śobhanti. yāny etāni parīkṣākāraṇāni devapūjāprajāpatiprabhṛtīnām sadā kāryam adhikṛtya Bhagavatoktam brāhmaṇānām siddhāntaḥ pracchannavāhī. Mahā-Karmavibhaṅga ucyate. mahānti karmāṇi atra vistareṇa vibhaktāni. tasmān Mahākarmavibhaṅgaḥ. saṃgrahasārakarmavibhaṅgasarvasārakarmaṇām hīnotkṛṣṭamadhyamāni vistareṇa kathāmukhāni darsitāni. tasmād api Mahākarmavibhaṅgaḥ. gotrāntarīyāṇām Abhidharmasaṃyukteṣu.

Mahākarmavibhango nāma samāptah.

ye dharmā hetuprabhavā hetum teṣām Tathāgato hy avadat teṣām ca yo nirodha evamvādī mahāśramaṇaḥ. syād rājā dhārmikaś ca pracuraguṇadhṛto dharmayuktāś ca sarve kāle varṣantu meghāḥ sakalabhayaharā raudrasamsāraduḥkhāt.

udakānalacaurebhyo mūṣikebhyas tathaiva ca rakṣitavyam prayatnena mayā kaṣṭena lekhitam. yādṛśam pustakam dṛṣṭvā tādṛśam likhitam mayā yadi śuddham aśuddham vā mama doṣo na vidyate. bhagnapṛṣṭhakaṭigrīvas taptadṛṣṭir adhomukhaḥ rakṣitavyam prayatnena jīvam iva pratijñāya ("jñayā). śreyo 'stu. samvat 531 mārgaśiromāse śuklapakṣe trayodaśyām tithau. rohiṇīnakṣatre śubhaghaṭi 2 sukarmayoge 'ṅgāravāsare'.

tva. anurādhāphalaprāptam bhavatu. śrīśrīrājādhirājaparameśvara paramabhaṭṭārakaja

vijayarājyāh. yajamānaśriyam brūmo yā śrīgāṅgalage śrīśrī ṣadakṣarīmahāvihāre śākyabhikṣuśrī mama likhyate.

1. C'est le sutta 129 de l'Anguttara, Tikanipata, et dans l'Ekottara chinois, chap. XIII (Tok. XII, 1, 50b).

2. Calculée à l'aide des Tables de Sewell et Dikshit, la date indiquée correspond, pour l'année courante, au mardi 9 décembre 1410. C'est alors l'époque troublée qui suit la mort de Jaya Sthiti Malla; le scribe s'est trouvé sans doute embarrassé au moment d'écrire le nom du roi régnant, et il a préféré laisser le nom en blanc.

# [KARMAVIBHANGOPADEŚA.]

Conque, lait, fibre du lotus, jasmin, nymphéa semblent rire dans les feux de ses colliers; or, bois d'aigle, encens font des nuages à la surface; des bannières frissonnantes le décorent; des reliques dignes d'être chantées, pareilles à des..... ornent (la place où il se tient). J'adore ce Sage, à qui les dieux, les dragons, les Yaksas frôlent les pieds avec leurs diadèmes.

Vive la Bonne Loi! Ainsi parle (le Mendiant Śrutasoma?).

« Il y a l'Acte qui aboutit à une vie courte (1); il y a l'Acte qui aboutit à une grande longévité (II). » Ainsi la Destination des Actes est classifiée tout au long selon la règle. — « Il y a dix avantages à l'entrée en religion (LXXVII), à la résidence dans la forêt (LXXVIII), à vivre d'aumônes (LXXIX); il y a dix Assurances (LXXX). » Ainsi la vie de la sphère du désir est tout entière pratiquée selon la règle. « Il y a dix avantages à joindre les mains en hommage devant les monuments du Tathāgata (LXII), à leur présenter des parfums (LXXVI), des fleurs (LXXIV), un parasol (LXIV). » Comment cela, dix avantages ? Mais le Très Saint n'a-t-il pas énoncé un sūtra dans l'Ekottarika, où il dit : Tout ce qu'il y a, ò Mendiants, d'êtres sans pied, à deux pieds, à quatre pieds, à pieds multiples, de tous ces êtres, c'est le Tathāgata qui est compté le premier, c'est à savoir qu'il est l'Arhat, le Samyaksambuddha... etc. Et une stance dit :

« Ainsi inconcevable est le Bouddha, inconcevable aussi la Loi du Bouddha; si la Loi est inconcevable, si le Bouddha aussi est inconcevable, celui qui a foi dans l'inconcevable a aussi une Concoction inconcevable. »

Comment y a-t-il dix qualités pour des fleurs, des parasols, etc...?

Réponse: C'est comme le sūtra le dit; exactement ainsi, et non pas autrement. Ceux qui ont foi dans le Bouddha, dans la Loi, qui sont entrés dans la Communauté, ils auront la Concoction inconcevable qui récompense la foi dans l'inconcevable. Mais ceux qui ont l'esprit atteint par les fausses vues, qui disent, par exemple: Le Bouddha est en Parinirvāṇa: d'où viendrait le fruit d'un don à son stūpa, puisque (le Bouddha) ne le reçoit pas? — pour ces gens qui voient de travers, le Très Saint a dit: Voici les dix qualités qu'on a en donnant un parasol, etc. Donc qu'on fasse des actes méritoires avec plaisir; on en aura pour longtemps du profit, du plaisir. Et même, en fait, toutes les qualités se trouvent contenues dans ces (dons).

Et comment un acte de piété envers le Très Saint est-il inconcevable? Réponse: Ce que le Karmavibhanga dit est énoncé de même dans d'autres sūtras; mais c'est répété pour les intelligences lentes. Ainsi l'histoire de Karmesumanas et d'autres Anciens:

« Le don d'une seule fleur a pendant huit cent millions d'Eons... » Voilà qui est incroyable. Une pareille Concoction est inconcevable. Et l'histoire d'Asoka et des autres qui pour une offrande de poussière ont eu un trône de cakravartin et le fruit d'entrée dans le Courant. Voilà qui est inconcevable et incroyable. Et aussi l'histoire d'Aniruddha, par exemple, qui pour avoir donné une seule aumône de quête a gagné un trône de cakravartin, sept fois la royauté des dieux, et dans sa dernière existence la dignité d'Arhat. Il y a beaucoup de cas pareils à citer.

Et de plus, au moyen d'un seul inconcevable, on envahit tout. Comme dit le Très Saint dans l'Abhidharma, au Bālakāṇḍasūtra. La Concoction d'une seule pensée de piété y est décrite: Si un être qui transmigre, ô Ānanda, dans la transmigration a une seule pensée de piété, grâce à la Concoction, il exerce sept fois la royauté comme fils d'un dieu chez les Parinirmitavasavartins, sept fois chez les Nirmāṇaratis, sept fois chez les Sukhitas, sept fois chez les Yāmas, trente-six fois il règne en qualité d'Indra; soixante-dix fois chez les Mahārājikas; il a par dizaines de millions de dizaines de millions des royautés de cakravartin; et si ce n'est pas la royauté qui est le fruit de cette unique pensée de piété, on devient un Bouddha (entre tous les Auditeurs?). Ainsi le Bouddha Dīpankara a obtenu d'être un Bouddha par l'offrande d'une guirlande de lampes. Cela encore est incroyable pour les gens sans foi. Pour les incrédules qui ne croient pas à de tels Actes, pour ceux qui ont une conviction faible,

le Très Saint dit : « Voilà les dix qualités qu'il y a à adorer les caityas », etc... Mais pour ceux qui sont pleins de qualités, la grandeur du Bouddha n'est pas énoncée seulement dans l'Agratāsūtra, mais encere, dans le Brāhmaṇasūtra où il est dit : « Je suis le premier dans le monde, ò brahmane! au premier rang... » Tout le sūtra est à rapporter ici. Ou encore quand le Bouddha vient visiter le grand Voyant Koṭu et l'ascète Sela dans leur ermitage et qu'il est invité par eux à prendre un repas. Le Très Saint, sachant cela, prononça alors un Apophtegme :

« L'agnihotra est en tête des Vedas ; la gāyatrī est en tête des mètres ; le roi est en tête des hommes ; l'Océan est en tête des rivières.

« La lune est en tête des mansions, le soleil est en tête des luminaires ; en tête de ceux qui travaillent dans l'attente du mérite est le Bouddha. »

Voici ce qu'indique le Très Saint : Comme entre tous les sacrifices qui existent l'agnihotra est en tête, et la gayatri en tête des Vedas, et le roi en tête de tous les hommes, et l'Océan est le plus excellent des cours d'eau, et la lune est la première entre les mansions, et le soleil est le principal des luminaires, car il éclaire des milliers d'univers ; de même celui qui pense : Le don fait au Héros unique a de grands fruits. Le Très Saint a dit: Le Sambuddha est le premier de ceux qui méritent l'offrande pieuse. Pour cette raison encore le Très Saint est le premier. Il faut se reporter au sūtra tout entier dans l'Agama, au Brāhmaṇanipāta. Et c'est encore ce que dit le Très Saint dans l'Etadagra sūtra et le Daksināvibhanga sūtra: « En tête des offrandes pieuses d'ordre individuel, il y a le Tathagata, Arhat, Samyaksambuddha. » C'est ainsi que doit être énoncée la primauté du Bouddha. Et ainsi encore dans le Mahāsamājīya, le Parinirvana et autres sutras, il y a une assemblée des dieux qui occupe un espace de douze lieues. Et encore dans le Mahāprātihārya, il reçoit les hommages des dieux Akanisthikas et autres, et au spectacle des grands miracles, des hérétiques par centaines entrent en religion. Et des moines errants comme Śāriputra, Maudgalyāyana, etc..., sont entrés en religion. Et des brahmanes comme Brahmāyu..... Vasistha, Bhāradvāja, etc..., sont devenus pieux, et aussi des rois comme Prasenajit, Bimbisāra, etc..., et des pères de famille comme Anāthapindada, Ghoṣila, etc... Ainsi les premiers d'entre les dieux et d'entre les hommes sont devenus pieux envers le Très Saint. Et

pour cette raison encore le Très Saint est le premier en tête. Comme il est dit dans l'Agratā sūtra de l'Ekottara: « En possession de toutes les Essences Capitales, celui qui est le premier des dieux, des démons, des hommes, arrive l'air joyeux »; ce qui veut dire qu'il a trouvé la Loi pour arriver au Nirvāṇa; et pour cette raison, il est le premier en tête. Pour quelle raison, antérieurement même, quand il n'était que Bodhisattva, les dieux sont-ils venus respectueusement vers lui? Ainsi dans le Govinda sūtra, et dans le Tāpasasūtra du Śatavarga, Indra s'approche respectueusement de lui. N'est-ce pas qu'il avait dès ce temps-là les Essences Capitales, et que maintenant il possède la Loi pour aller au Nirvāṇa? Et par là il est le premier en tête; et il a prêché les Essences Capitales.

Certains disent: Le Bouddha est en Parinirvana, il est arrivé à la Libération. Ce qu'on offre à son stūpa, à son image, qui le reçoit? Quand on dit que le Bouddha est en Parinirvana, c'est parler en incrédule, ou ce qui est pis encore, c'est qu'on ne connaît pas la doctrine que le Bouddha a enseignée. La Loi qui a été prêchée par le Très Saint, elle est le corps du Très Saint, et ce corps est encore aujourd'hui debout. Quand il aura disparu, alors le Bouddha sera en Parinirvāņa; tant que la Loi est debout, le Bouddha n'introduit pas au Parinirvana. Pour quelle raison? Le Corps de Loi est le corps transcendant du Très Saint. Grâce à cette Loi, tant qu'elle sera prêchée, le fruit d'Entrée dans le Courant pourra être obtenu, et le Fruit d'Unique Retour, et le Fruit de Sans-Retour et l'état d'Arhat. Et c'est pourquoi l'entrée en religion est pour nous l'occasion d'atteindre ces fruits. Tant que le Bouddha est debout, les fruits peuvent être atteints; il n'est pas en Parinirvana. Quand il y sera, alors l'objection vaudra. Mais nous, nous obtenons encore maintenant les fruits; pour les hommes de bonne volonté, il n'y a aucune difficulté; le Bouddha est debout, on sait tout ce qui est à faire. Et pour cette raison encore il faut reconnaître que le Tathagata a pour corps la Loi. Comme le Très Saint l'a dit dans le Mahā Parinirvāņa sūtra: Il se pourrait, ò Ānanda, qu'un d'entre vous vienne à penser : Le Très Saint est en Parinirvana; à partir d'aujourd'hui, il n'y a plus de Maître pour enseigner. Non, il ne faut pas considérer ainsi. A partir d'aujourd'hui, ò Ānanda, le Sūtra est le Maître pour vous enseigner. C'est ainsi que le Sūtra, l'Abhidharma et le Vinaya ont été donnés par le Très Saint; à partir d'aujourd'hui, c'est là le Bouddha. Voilà ce que montre le Très Saint. Et ainsi, rien de ce qui doit être

fait ne se fait au moyen du corps qui vient du père et de la mère. Il le montre : Quand je demeurais dans la maison de famille, dit-il. je ne m'étais pas encore Illuminé à une seule Loi. - Donc ce n'est pas le corps né du père et de la mère qui est le Bouddha. - Mais quand, à l'âge de vingt-neuf ans, je suis sorti de la maison de famille. ceux qui recherchent la Loi par la peine ont été amenés à la stupéfaction par ma pratique des actes pénibles. Et pourtant je n'ai pas acquis par cette peine une seule Loi. Il faut se reporter au Romaharsaniya sutra pour se faire une idée de cette pratique des actes pénibles. - Six ans j'ai pratiqué les actes pénibles, et je n'ai pas acquis par là une seule Loi. Et ensuite j'ai pris un repas, mon corps a retrouvé de la force, et alors, le quinzième jour du mois de Vaisākha, qui est la pleine lune, assis au pied de l'arbre de l'Illumination, j'ai obtenu l'Illumination intégrale et sans supérieure. Et j'allai à Bénarès, et j'y mis en branle la Roue de la Loi. C'est cette loi qui donne la possession du fruit..... Pour cette raison encore, le corps du Tathāgata, c'est la Loi.

Comme on lit dans le Vinaya: La tante du Très Saint s'adressa au Très Saint en disant : Vivez longtemps !... Le Très Saint lui dit : Tu ne devras plus, Gautamī, me parler ainsi. Elle lui dit: Alors comment faut-il s'adresser au Très Saint? Le Très Saint lui dit: Il faut dire: Que la Loi du Très Saint dure longtemps! Il montre ceci : Il n'y a rien de définitif au moyen de ce corps qui naît du père et de la mère ; donc que mon corps de Loi vive longtemps..... Les milliers d'actes pénibles que j'ai accomplis au cours de la Transmigration, c'était en vue de la Loi absolument. Pour cette raison encore le corps du Très Saint..... Il est dit dans le MahāParinirvāņasūtra: Les dieux sont arrivés, ô Ānanda, prenant des poudres de santal célestes et des fleurs célestes de māndārava..... O Ānanda, c'est ainsi que le Tathāgata est honoré, respecté, vénéré, adoré. Celui qui se comporte sans négligence, ò Ānanda, dans ma doctrine, qui fait..., qui maintient la Loi, c'est celui-là qui m'honore, me respecte, me vénère, m'adore. Par là il montre: Les Mendiants et les Mendiantes, les laïcs et les laïques de Kāśyapa le Parfait Illuminé ont honoré ses reliques corporelles, mais n'ont pas maintenu sa Loi, et à la fin sa Loi a disparu. Il faut compléter de même... [ma Loi] doit être honorée ; elle est mon corps. Il montre: Après mon Parinirvana, ce que vous devrez faire, ce sera d'honorer la Loi ; La Loi est le corps des Tathagatas. Et dans le Mahā Parinirvāņa le Saint Ānanda demanda : Quand le

Très Saint sera en Parinirvana, comment devrons-nous nous conduire à l'égard du corps du Très Saint? Le Très Saint dit : Vous devez avoir peu de désirs; quant aux laïcs, ils traiteront mon corps comme ils (sauront). Il montre ceci : C'est le corps de Loi que vous devez protéger; les laïcs sont très dispersés et ne peuvent pas assurer le maintien de la Loi. Si elle dure longtemps, je dure longtemps. Comme le dit le Devavatara sutra. Utpalavarna la Mendiante avait pris magiquement l'aspect d'un cakravartin pour être la première à adorer le Très Saint quand il descendait du monde des dieux. Elle se disait avec satisfaction: C'est moi qui ai la première adoré le Très Saint. [Mais elle n'eut du Bouddha qu'un blâme; un homme qui n'avait pas bougé et qui était resté en méditation obtint au contraire le fruit de l'Entrée dans le Courant]. Par cela il montre : Ce n'est pas par des hommages rendus à mon corps né ici-bas de mes parents que j'ai été réellement honoré; celui qui a obtenu le fruit, c'est celui-là qui m'a honoré. Et c'est dans ce sens qu'il prononça à cette occasion cette stance:

« Obtenir un corps d'homme, — monter au ciel, — régner seul sur la terre, — le fruit de l'Entrée dans le Courant vaut bien mieux. »

Pour cette raison encore c'est la Loi qui est le corps du Très Saint. Et comme on lit dans le Bodhimūla sūtra : Le Très Saint se trouvait à Ayodhyā; or dans les pays de l'Occident demeuraient deux Mendiants liés d'amitié; ils se mirent en route pour aller voir le Très Saint; ils arrivèrent à une grande forêt; ils avaient soif; de l'eau se présente; l'un en boit; l'autre dit: Non, je ne violerai pas la règle du Très Saint; je ne boirai pas de l'eau qui n'est pas filtrée et qui contient de la vie. La loi du Très Saint est son corps même; si je défends la Loi, j'aurai vu le Très Saint lui-même. Accablé de soif, il trépassa en rendant hommage au Très Saint. Comme il avait l'esprit de piété, il passa renaître chez les dieux. L'autre Mendiant, celui qui avait bu de l'eau où il y avait de la vie, arriva par étapes, après bien des journées, auprès du Très Saint. Le Mendiant qui avait passé naître chez les dieux était arrivé là avant lui. Celui qui avait bu de l'eau où il y avait de la vie, le Très Saint lui montra le corps qu'il avait reçu de ses parents et lui dit: Regarde ce corps qui est le mien. Mais celui qui était passé naître chez les dieux, le Très Saint lui dit: Toi, montre voir ton corps! Et il laissa voir son corps céleste, son corps de dieu. Le Mendiant bouleversé demanda: Très Saint,

qu'est-ce là? Le Très Saint lui dit: Ce dieu que tu vois, c'est celui qui, malgré les souffrances de la soif, n'a pas bu d'eau où il y avait de la vie. Il a observé la règle que j'avais énoncée. L'autre, le second, qui tenait à voir le corps qui m'est venu de mes parents, et qui a bu de l'eau où il y avait de la vie, il a vu le corps qui me venait de mes parents quand je lui ai dit: Regarde ce corps! Si..... il a vu ce corps qui m'est venu de mes parents, il ne m'a pas vu, moi. Et à ce sujet il prononça une stance:

A cause du pan de leur froc ils marchent pas à pas, mais ils demeurent dans la transgression; ceux-là ne sont pas en présence du Bouddha.

Ceux qui, à des milliers de lieues, ayant écouté une bonne parole [du Bouddha], en comprennent le sens, ceux-là sont en présence du Bouddha.

Et encore comme le Très Saint alla trouver Nandaka, par amour de la Loi, pour lui faire entendre la Loi de l'état de Mendiant. — Et encore dans l'Upasthāpanakasūtra il est dit: Cherchez, Mendiants, qui sert [la Loi], qui maintiendra ma Loi, Sūtra, Geya, Vyākaraṇa, Itivṛtta, Gāthā, Udāna, etc..., ces neuf membres de ma doctrine, qui les maintient, cherchez-le à la piste; ne cherchez pas celui qui sert le corps qui est venu des parents. Et comme il est dit dans le Rddhipādanipāta, au palais de Mṛgāramātā: O Mendiants, en pratiquant ainsi les quatre Pieds-de-Magie, le Tathāgata durerait un Kalpa ou le restant d'un Kalpa. Il montre ceci: Vous n'êtes pas capables de maintenir mon corps un Kalpa; mais vous avez le devoir de maintenir cette Loi; c'est elle qui est mon corps. Et encore dans le Mahādevasūtra: Vous ne serez pas...

#### [Lacune d'une feuille.]

...[le premier des Mendiants qui...], c'est Kaundinya; — qui ont la grande Sapience, c'est Śāriputra; — qui ont les pouvoirs magiques, c'est Maudgalyāyana; etc... jusqu'à: — de ceux qui méritent les dons pieux, c'est Subhūti le fils de famille. Le Sūtra entier est à réciter, et aussi ce qui est dit dans le Sūtra de la Primauté des Mendiantes, dans le Sūtra de la Primauté des Laïces, des Laïques. Et aussi le Catuṣparṣada sūtra: O Mendiants, un Mendiant clair, discipliné, bien assuré, instruit, qui se conforme à la Loi, qui réalise le sens de la Loi, il est la parure de la Communauté; de même une

Mendiante, un laïc, une laïque, clairs, disciplinés, bien assurés, instruits, qui se conforment à la Loi, qui réalisent le sens de la Loi sont la parure de la Communauté. Ce sūtra-là est aussi à réciter ici.

Et encore : Même à propos d'un seul d'entre nous, s'il s'est émancipé des Attractions, la récompense est sans mesure. Comme il est dit dans l'Ugrasutra: Vois, Ugra; un Mendiant qui avec son froc pour manteau s'est consacré à une Concentration Sans-mesure. Sans-mesure est pour lui le mérite qui découle de ce mérite, le bien qui en découle, l'alimentation de bonheur. Et de même pour la tournée de quête, la couche, le siège, les secours contre la maladie, les remèdes; une fois qu'il en a pleinement joui et qu'il s'est consacré à la Concentration Sans-mesure. C'est comme les grandes rivières, à Ugra, chef de famille, quand elles se réunissent; et on ne peut plus en désigner les eaux une à une ; leur désignation, c'est alors une grande masse d'eau sans mesure, incalculable. Quelles grandes rivières? La Gangā, la Yamunā, la Sarayū, l'Āryavatī, la Mahī; on ne peut plus en compter l'eau une à une; on les désigne alors comme une grande masse d'eau sans mesure, incalculable. Ainsi, vois, Ugra, un Mendiant qui jouit d'un froc et qui s'est consacré à une Concentration Sans-mesure, sans-mesure est pour lui le mérite qui découle de ce mérite, le bien qui en découle, l'alimentation de bonheur. Exactement de même ce qui est donné à un seul d'entre nous, s'il est vertueux, a un fruit sans mesure. De même le don d'un jardin de couvent, le don d'un monastère. Pour le détail on le trouvera dans le Velāmasūtra, le Daksināsūtra.

De même le culte rendu au stūpa du Très Saint entré dans le Parinirvāṇa a une Concoction sans mesure. Comme il est dit dans le Karmavibhanga [§ LXIII]: Il y a dix avantages à honorer le Tathāgata. Pourquoi donc? Un bienfaiteur qui fait un don le fait soit parce qu'il demande d'arriver à une grande situation, soit parce qu'il a en vue le bonheur du ciel, ou bien pour la Libération. Tout cela est énoncé dans le texte qui dit: Il a une grande situation; il va renaître au ciel; il atteint vite le Parinirvāṇa. Tant est hors mesure la Concoction du devoir rendu à un stūpa.

Et ce n'est pas comme dans les autres doctrines, quand on y parle ainsi des dons faits aux dieux... Chez nous, celui qui enlève à un stūpa ce qui lui avait été donné, son péché n'a pas de mesure; chez eux, ce n'est que comparaison, ce n'est pas mesure absolue. Tout ce qui sur cette terre appartient aux êtres, or façonné ou monnayé, fortune,

grain, étoffes, parures, etc., quiconque prend cela pour lui commet un péché par rapport auquel le péché d'enlever à un stūpa ce qui lui a été donné est pire encore. Telle est notre doctrine : Ce qui a été donné à un stūpa doit être employé à ce stūpa ; ce qui a été donné à la Communauté doit servir à la Communauté. Voilà notre doctrine, telle qu'elle a été bien établie, puisque le Très Saint continue à durer pour nous et que le devoir qui lui est rendu a une Concoction sans mesure. Mais pour les dieux en dehors de notre Eglise, comment un don qui leur est fait peut-il fructifier en mérite? Eux, ils croient que le Bouddha est en Parinirvana, tandis que leurs dieux, à eux, continuent à durer. Et nous leur disons : Si vous faites don par dévotion à un [dieu] qui continue à durer, d'encens, de fleurs, de parfums, de lampes, de nourriture, d'étoffes, de parures, d'or façonné ou monnayé, est-ce que ce [dieu] ne le reçoit pas de la main à la main ? S'il ne le reçoit pas ainsi, quelle différence spéciale y a-t-il entre le Bouddha et vos dieux? Ou bien encore vous pensez que vous adorez les statues des dieux, qui sont leurs images? Mais nous aussi, nous avons la Loi qui est le corps du Bouddha encore debout, et nous adorons ses vertus. Les offrandes que vous présentez à leurs images, encens, parsums, fleurs, nous les présentons aux stūpas et nous en attendons des mérites. Vous leur rendez un culte, et ils ne reçoivent pas vos offrandes? Alors il n'y a pas de dieux. Ou bien il y en a, et alors pourquoi ne reçoivent-ils pas? Pourquoi donc le Très Saint a-t-il dit: Il faut une combinaison de trois termes pour qu'un don pieux ait un grand fruit. Il faut un donateur, une chose à donner : or façonné, monnayé, etc., et des personnages dignes du don, des récipients, dieux ou hommes? C'est par des combinaisons de ces trois termes qu'un don obtient un grand fruit, et ce n'est pas par un échange de dons de la main à la main. S'il y a [des dieux pour recevoir], pourquoi donc ne reçoivent-ils pas ce que les dévots leur donnent? Ou bien ils le reçoivent, ou ils ne le reçoivent pas. S'ils ne le reçoivent pas, quelle en est la raison? Leurs dévots peuvent bien dire: C'est parce qu'ils sont en colère. Mais c'est eux qui parlent de dieux en colère; ce n'est pas nous. Mais quand ils ne sont pas en colère, pourquoi alors ne reçoivent-ils pas? Donc il n'y a pas de dieux. Troisième raison. Et puis encore, si les dévots des dieux offrent à leurs pieds de l'or façonné ou monnayé, alors quel rapport entre le dieu et vous, si cet or est dépensé à de l'encens, des fleurs, des parfums, des guirlandes ? - Oui, mais celui qui en a fait don a aussi le fruit de mérite qui en sort? — Mais cet or, il a été pris par des tiers. Celui qui l'a donné n'en a pas le fruit de mérite. — Oui, mais ceux qui le prennent, c'est nous, les dévots des dieux, qui vivons des dieux. Les dieux et nous, cela ne fait qu'un. Quelle raison ont-ils donc, sans avoir reçu la souveraineté au-dessus des dieux, de prendre le bien des dieux? Si le bien des dieux peut être pris par un autre, il faudra au moins un égal des dieux pour le prendre, ou mieux un supérieur. Or les dieux n'ont pas d'égaux, moins encore de supérieurs. Et eux leur seraient supérieurs? Pourquoi? Parce qu'ils se prosternent aux pieds des dieux ? parce qu'ils (dorment?) aux pieds des dieux. Mais s'ils sont supérieurs aux dieux, pourquoi demandent-ils aux dieux leur faveur? Ou bien encore il n'y a pas de péché pour eux à prendre le bien des dieux? Mais alors les autres voleurs qui vivent de larcins, qui prennent le bien d'autrui, ne commettent pas de péché eux non plus. ()u bien encore c'est comme le cas du fils et de ses parents, du fonctionnaire et du roi, en fait de possessions ; c'est comme un fils qui prend le bien de son père, comme un fonctionnaire qui prend le bien du roi. C'est exactement notre cas. — Mais alors vous avez tort aussi. Pourquoi? Un fils qui prend le bien de son père commet un péché mortel. Ou bien encore vous dites que c'est le cas du roi et du fonction naire. Si le fils prend à son père ce que son père ne lui a pas donné. c'est comme si son père le lui avait donné; à plus forte raison le fonctionnaire qui prend au roi; c'est comme si le roi le lui donnait Cet exemple vaut exactement pour nous, nous croyons aux dieux. nous sommes les dévots des dieux, nous vivons des faveurs des dieux. et c'est pourquoi nous prenons [leur bien]. — Ici encore vous avez tort. Les vrais dévots ne prennent pas aux dieux leur bien ; s'ils le prennent ils ne sont pas de vrais dévots. Un vrai dévot ne prend pas aux dieux leur bien. Ceux qui le prennent n'ont de dévotion que pour le bien des dieux. Et qui prend ce qu'on ne lui a pas donne commet tous les péchés. Pourquoi? Les anciens Voyants, à propod'une simple branche coupée à un arbre de l'ermitage... Qui a perde l'amour de son père, les autres ont perdu toute affection pour lui ( Il est dit: Qui prend le bien des dieux sans l'avoir reçu en don. n'y a rien qu'il ne soit capable de faire. Pourquoi? Pareilles gens sont pas des dévots; ou, s'ils sont des dévots, qui appellera-t " ennemis des dieux? Ou bien vous pensez : Les dieux n'ont pas bien personnel; donc toute propriété est sans utilité pour eux. No car on raconte de certains d'eux qu'ils ont eu leur sacrifice dette

que la terre leur a été enlevée, etc. Comment pouvez-vous donc dire qu'ils n'ont pas de bien personnel? Donc ce n'est pas à eux, c'est à nous qu'on donne. Mais alors à quoi bon le pieux donateur?... ce n'est pas à vous qu'il donne. Ou bien vous pensez: Le dieu est content quand nous prenons. Alors pourquoi le dieu ne dit-il pas au donateur: Donne-leur donc à eux; je serai content de ce que tu leur auras donné? Puisque le dieu ne le dit pas au donateur, et que c'est les autres qui prennent pour eux le don, il n'y a pas de fruit du mérite pour le donateur, et ceux qui prennent le don prennent ce qui ne leur est pas donné. Ou bien vous pensez :... Vous avez encore tort. Pourquoi ? Parce que le dieu n'a pas pris lui-même ce bien pour vous le remettre de la main à la main. Comme le Très Saint l'a dit : C'est la combinaison de trois termes qui fait qu'un don piéux a un grand fruit... [Le texte est trop corrompuici pour permettre une traduction; l'auteur passe à la question des pèlerinages aux eaux sacrées]... Vous pensez : nous prenons un bain dans la rivière à cause de la vertu sacrée de l'eau... Nous avons donc raison. Et pourquoi donc ? Nous autres, nous avons le corps du Bouddha qui subsiste; ce sont ses vertus que nous adorons, et les monuments sacrés reçoivent l'encens et les fleurs.,. mais les rivières, elles ont déserté leur ancien lit et elles coulent sur un nouveau terrain; et les Voyants (qui les sanctifiaient) ont trépassé; il n'y en a plus qui soit là pour recevoir le pèlerinage. Comme il en va des Voyants, il en va aussi des Voyants brahmaniques. Pourquoi? Il y en a qui croient ainsi : Brahma est l'origine du brahmane, ou qui remontent jusqu'à Kāsyapa, ou qui tiennent Isvara pour l'auteur. D'autres disent: C'est Prajapati qui a émis les créatures; le brahmane est sa bouche, le kṣatriya son bras, le vaisya sa cuisse, le sūdra son pied. Telle est leur croyance. Mais nous disons :... Tout ce qu'il y a d'êtres à deux pieds ou à quatre pieds, tous sortent d'une matrice. Voulez-vous dire que Prajapati a quatre matrices... mais il n'a pas quatre organes sexuels. Il aurait créé les êtres après réflexion, avec son esprit ? Alors... ils sont tous nés de sa bouche. Comment expliquez-vous les quatre castes avec un seul mâle engendreur? Et même si les quatre castes sont nées de Prajāpati, les Candālas, les Mlecchas..., etc., d'où tirent-ils leur origine ? Et les éléphants, les bœufs, les chevaux, etc. ? Pourquoi n'en pas faire mention? Pourquoi ne pas dire: De sa tête sont nés..., et du plat de son pied les Mlecchas; les femmes, les..., les éléphants, les bœufs, les chevaux sont nés de son orteil? Et pourquoi ne pas

dire: Les Asuras sont nés de sa tête,... de sa main, puisque vous ne faites pas mention d'eux non plus? Et les bêtes des bois, les oiseaux, etc., qui sont bien plus nombreux? Parce qu'il y a contradiction entre les termes... Le brahmane a eu pour premier fils un brahmane, pour second fils un kṣatriya, pour troisième un vaisya, pour quatrième un sudra, pour cinquième un candala... par suite ils sont inférieurs. Pourquoi Prajāpati aurait-il eu quatre fils? Leurs fils à eux sont innombrables. De même pour le kṣatriya, le vaiśya, le śūdra. Le premier fils serait un brahmane, le second un ksatriya, le troisième un vaisya, le quatrième un sūdra, le cinquième un candāla; les autres sont inférieurs. Pourquoi cela? Le fruit est pareil à la graine. Si Prajapatia eu pour fils les quatre castes, ses fils et leurs descendants doivent avoir pour enfants les quatre castes. Mais les fils d'un brahmane sont tous des brahmanes. Les brahmanes sont donc supérieurs à Prajāpati? mais s'ils l'emportent sur Prajāpati, quel besoin y a-t-il des Prajāpatis? Ou bien vous pensez: Les brahmanes sont inférieurs à Prajāpati? Alors le premier fils d'un brahmane doit être un sūdra et les autres encore plus bas. Et la fille du brahmane, la brāhmaṇi, si elle est née de sa bouche, alors impossible de l'épouser. Et les sudras, s'ils sont nés de ses deux pieds. Ainsi si on examine la question de Prājapati, les critiques à faire sont innombrables. Ou bien vous pensez : Prājapati a émis le monde? Alors à quoi sert Isvara? ou bien c'est Isvara qui est l'auteur du monde? Pourquoi? Puisqu'il dit: C'est Brahma qui a émis ce monde, Lokesvara qui l'a construit, Prajāpati qui l'a fait. Où est la vérité? Car il y a désaccord entre les hérétiques qui disputent entre eux. Ou bien vous pensez: Ils se mettent ensemble pour fabriquer les créatures? Cela ne va pas non plus. Pourquoi? seraient alors comme des rois rivaux l'un de l'autre, tirant chacun soi et criant: c'est moi l'auteur! c'est moi l'auteur! Comme il est dit

S'ils étaient tous les trois dominés par l'Acte et la Haine, dans un état d'esprit inconstant, comment pourraient-ils fabriquer (le monde)

Ainsi en association ils seraient incapables de fabriquer les créatures..... Et si vous pensez: Aujourd'hui encore il y a de la place libre, puisque le nom n'est pas mentionné, je réponds: Non, il n'a pas de place libre puisque le nom n'est pas mentionné. Pourquoi Si vous montrez l'erreur sur un point, tout le reste est erroné. Et dest dit: Si un brahmane discute avec toi, montre-lui son erreur c'est un kṣatriya, un vaisya, un sūdra qui discute, quoi qu'il discute il faut parler avec lui, et alors il ne trouve pas de place pour te montre.

trer ton erreur. S'il y en a qui croient: Le Bouddha est en Parinir-vāṇa, qui donc reçoit les hommages? — montre-lui les erreurs de sa propre doctrine. Il faut montrer à chacun l'erreur de sa doctrine. Pourquoi? Si on se met sur la défensive, on perd l'initiative. Il faut donc prendre l'offensive dans la controverse. Et il n'est pas inutile de le dire. Il faut citer l'Ekottarikā sūtra: Il ya trois choses, ô Mendiants, qui circulent à couvert. Quelles sont ces trois choses? Le sexe féminin, la fausse monnaie, la doctrine des brahmanes. Il y a trois choses, ô Mendiants, qui valent à découvert. Quelles sont ces trois choses? Le disque de la lune, le disque du soleil, la parole du Bouddha. Ces trois choses-là valent à découvert. C'est à propos des arguments touchant le culte des dieux, les Prajāpatis, etc., que le Très Saint a dit: La doctrine des brahmanes circule à couvert.

On appelle l'ouvrage Mahā-Karma-vibhaṅga parce que les Actes (karma) qui sont grands (mahā) s'y trouvent classés (vibhakta). Tous les Actes essentiels qui sont énoncés dans le compendium du Karma-vibhaṅga sont ici montrés en détail avec des récits d'introduction, inférieurs, supérieurs, ou moyens. Pour cette raison encore, c'est le Mahā Karmavibhaṅga. D'autres écoles (le placent) dans les Abhidharmasaṁyuktas.

#### LAS RNAM PAR 'BYED PA

TRADUCTION TIBÉTAINE DU
KARMA VIBHĀGA 1

Rgya gar skad du. Karmavibhāga. Bod skad du. Las rnam par

'byed pa. — Bam po dan po.

Sans rgyas dan byan chub sems dpa' thams cad la phyag 'chal lo. 'di skad bdag gis thos pa dus gcig na. bcom ldan' das Mñan yod na rgyal bu rgyal byed kyi chal mgon med zas sbyin gyi kun dga' ra ba na bzugs te. der bcom ldan' das kyis bram ze'i bye'u Suka la bka' scal pa. bram ze'i bu khyod la las rnam par 'byed pa bstan gyis. de legs par sin tu ñon la yid la zun zig dan nas bsad kyis. bcom ldan 'das de ltar bgyi'o zes nas bram zei bu Suka. bcom ldan 'das la phyir nan pa dan bcom ldan 'das kyis de la 'di skad ces [434b] bka' scal to. Bram ze'i bu nas ni sems can rnams bdag gi las su gyur pa las kyi rgyu las skyes pa las kyi skal ba la spyod pa. las la brten par gsuns te. bram ze'i bu las ni 'di lta ste. sems can rnams rab dan 'brin dan tha mar rnam par 'byedo.

I. de ni 'di ltar che thun bar 'gyur pa'i las yod de. de la che thun bar 'gyur ba'i las gan ze na de ni srog gčod pa dan srog gčod pa la rjes su dga' ba dan srog gčod pa'i legs brjod pa dan mi mja' ba che 'pho bar skul ba dan mi mja' la che 'phos na legs par rjod pa dan mnal nas che 'pho bar byed pa dan mnal nas che 'pho

1. Le texte imprimé ici n'est point une édition au sens scientifique du mot. J'ai voulu seulement donner à ceux qui lisent le tibétain le moyen de contrôler le texte sanscrit, et peut-être de l'améliorer à leur tour. J'ai reproduit le texte donné dans l'édition du Kandjour de Narthang, en le corrigeant dans les parties manifestement fautives ou illisibles à l'aide de l'édition de l'ékin. J'ai conservé aussi la ponctuation, malgré ses étrangetés, telle qu'elle est fournie par l'édition de Narthang. La division en alinéas et la numérotation des paragraphes sont les seules additions dont je sois responsable.

ba'i legs brjod pa dan mahe dan ba lan dan phag dan bya la sogs pa bsad pa 'gyur ba'i rten 'čha' zin mčhod sbyin de beugs pas bu cha dan skye bo gzan la phan par 'dod pa rnams dan 'jigs pas ñen pa rnams kyi lugs su gyur čin sems čan gsod par 'gyur ba ste. dper na gron khyer kas marya na dge slon dgra bčom pa gčig khyim zig gi sgo na 'dug na. khyim de'i thad ka lam po che nas phyugs śig sgra 'byin čin 'khrid pa dge slon des mthon nas kyi hud e ma ga la srid čes byas pa dan mi dag gis dge slon de la. slob dpon či zig de skad du kyi hud e ma ga la srid čes bya ba'i sgra rjod čes dris na. des smras pa. de ni ma dad pa rnams la smra bar yan mi bya ba [435 a] zig ste sgos kyis smra'o zes nas. des smras pa. phyugs pha bi ltar sgra 'byin čin khrid pa pha bis snon chon pa phyug po zig tu rin pai'che. rten beugs te lo dus kyi měhod sbyin byas nas. des der phyugs man po dag kyan bsad che 'pho kar yan bu la bos te smras pa. bu khyod na la byams se na. phyugs kyi měhod sbyin lo dus su bya ba 'di na che 'phos nas kyan rtag par gyis sig čes bsgo nas. bus kyan de ltar bgyi'o zes te de bzin du mñan to. de nas mi de che 'phos pa dan gti mug las byun pa'i srog géod pa dan ldan pas bdag gi khyim du phyug su skyes nas de der yan dan yan skyes sin bsad bsad pa las lan 'di dan drug ste da yan khrid pa yino zés nas. dge slon nes phyugs de la sñin bree bas 'di skad čes smraso. rten kyan khyod bdag gis beugs. měhod sbyin yan khyod bdag gis byas. phyugs man po 'an khyod bdag gis bsad na. de de skad du don med pa bos pas či la phan žes rjod pa lta bu ste. de lta bu'i rten breugs pa dan dmag lta bu mi dan rta la sogs pa sems čan man po dnog pa la lta dan 'thab mo'i cha byad la dga' ba lta bu ste. Nag po yod pa'i mdo las. bčom ldan 'das kyis gsuns pa. Kun dga' bo srog gčod pa la bsten čiń goms par byas pa dań mań du byas pa ni sems čan [435 b] dmyal bar skye ba'i rgyur'gyuro. dud gro'i skye gnas su skye ba'i rgyur'gyuro. yi dags su skye ba'i rgyur 'gyuro zes gsuns te. srog gčod pa ni nun zin chun yan rnam par smin pa che thun bar 'gyuro de la che rin bar 'gyuro.

II. de la che rin bar gyur ba'i las yod de de gan ze na de ni srog gčod pa spans pa dan srog gčod pa spans pa'i legs pa rjod pa dan de la skul ba dan de'i legs pa rjod pa dan gsad par bya ba'i mi dan ba lan dan phag dan bya la sogs pa srog 'byin pa dan sems čan 'jigs pas ñen pa rnams la mi 'jigs pa sybin pa dan sems čan mgon med pas rnams la sñin rje'i sems bskyed pa dan nad pa dan byis pa dan rgan pa rnams la byams pa'i sems

bskyed pa dag de dag la zas kyi sbyin pas byed pa dan slon ba la byams pa'i sems bskyed pa 'dan dmag la sogs pa snar smon pa thams čad bzlog ste. dge ba'i phyogs byas pa dan. de bźin du mčhod rten dan geug lag khan źig pa dag bčos legs byas pa ste. mdo de ñid las. źig čin ral pa sus bčos pa. de la ye 'gag bdud mi 'gyur. źes gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni che rin bar 'gyur ba'o.

III. de la nad man bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na de ni khro ba dan khu chur dan thal mos rdeg pa dan khu chur dan thal mos rdeg pa la rjes su dga' ba dan khu chur dan thal mos rdeg pa'i yon tan rjod pa dan de la skul [436 a] ba dan pha ma'i sems dan lus mi bde bar byas pa dan rab tu byun bchul khrims dan ldan pa dag gi sems mi bde bar byas pa dan mi mja' ba nad kyis btab pa la dga' bar sems pa dan mi mja' nad sos na mi dga' bar sems pa dan nad pa la sman ma yin pa byin pa dan zas ma zu bar bstabs pa de las de lta bu ni nad man bar 'gyuro.

IV. de la nad ñun bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni thal mo dan khu chur gyis rdeg pa spans pa dan thal mo dan. khu chur gyis rdeg pa spon bar skul ba dan de'i yon tan rjod pa dan de la rjes su dga' ba dan pha ma na ba'i rim gro byed pa dan khyim pa dan rab tu byun ba dan rgan nam gzon yan run ste. na na rim gro byed pa dan mi mja' ba na'n mi dga' bar sems pa dan de'i nad sos na dga' bar sems pa dan sman gyi sbyin pas byed pa dan kha zas zu nas stobs pa ste. las de lta bu ni nad ñun bar 'gyuro.

V. de la kha dog mi sdug par 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na de ni khro ba dan 'khon du 'jin pa dan 'čhab pa dan 'chig pa dan pha ma la nan tu brjod pa dan khyim pa dan rab tu byun ba rgan gzon la nan du brjod pa dan. měhod rten dan geug lag khan dan mehod rten gyi sa gzi mi sdug par byas pa dan měhod rten dan sku gzugs kyi mar me bsad pa dan. sems čan kha dog [436 b] mi sdug pa rnams la phyas 'dogs pa dan gean spra čhun ba ste. las de lta bu ni kha dog mi sdug par 'gyur ba'o.

VI. de la mjes par 'gyur pa'i las yod de de gan ze na. de ni ma khro ba dan 'khon du mi 'jin pa dan mi čhab pa dan mi 'chig pa dan gos kyi sybin pa byed pa dan mčhod rten dan geug lag khan dag la rdo thal gyis rgyan nul byed pa dan snod spyad sdug gu'i sbyin pa byed pa dan. spos dan byug pa dan gos dan rygan gyi sbyin pa byed pa dan. pha ma'i legs pa rjod pa dan 'phags pa dan 'chul khrims dan ldan pa dag gi legs pa rjod pa dan mčhod rten gyi gzi dan

geug lag khan dan khyim gyi phyag rtag tu byed pa dan sems čan mi sdug pa rnams la phyas mi byed pa dan de bźin du rgan ma'am gźon pa gźan dag la phyas mi byed pa dan gcan spra čhe ba ste las de

lta bu ni mjes par 'gyur ba'o.

VII. de la mthu chun bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni ser sna byed pa dan phrag dog čhe ba dan gzan gyis thob na mi dga' ba dan gzan la mi sñan par rjod na dga' ba dan pha ma la brñas pa dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa la brñas pa dan nad pa dan rgan pa dan gzon pa la brñas pa dan chos nan mi dge ba'i rca ba'i legs pa rjod pa dan byan čhub kyi sems las zlog pa ste. las de lta bu ni mthu chun bar 'gyur ba'o.

VIII. de la mthu čhe bar 'gyur ba'i las [437 a] yod de de gan ze na. de ni phrag dog med pa dan ser sna med pa dan gzan gyis thob na dga' ba dan gyis ma thob na mi dga' ba dan gzan gyi grags pa dan sgra dan čhigs su bead pa sñan pa thos na dga' ba dan gzan gyi legs pa rjod pa la dga' ba dan. bčom ldan 'das kyi mčhod rten dan geug lag khan breig pa dan čhos nan pa dan mi dge ba'i rea ba las zlog pa dan mthu čhe bar 'gyur ba'i dge ba'i rea ba la skul ba dan byan čhub du sems bskyed pa dan dge ba'i rea ba thams čad kyis mthu čhen por sems bskyed pa ste. las de lta bu ni mthu čhe bar 'gyur ba'o.

IX. de la rigs dma' bar 'gyur ba'i las yod de de gan ze na de ni pho čhe ba dan na rgyal byed pa dan phar mi 'jin pa dan mar mi 'jin pa dan dge sbyon du mi 'jin pa dan bram zer mi 'jin pa dan rigs kyi gco bo la rim gro mi byed pa dan pha ma la rim gro mi byed pa dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa rnams la rim gro mi byed pa dan bla mar gyur pa gzan dan mkhan po dan slob dpon la rim gro mi byed pa dan sems čan rig dma' ba rnams la brñas pa ste.

las de lta bu ni rigs dma' bar 'gyur ba'o.

X. de la rigs mtho bar 'gyur ba'i las yod de de gan ze na. de ni pho čhun ba dan na rgyal med pa dan phar 'jin pa dan mar 'jin pa dan dge sbyon du [437 b] 'jin pa dan bram zer 'jin pa dan rigs kyi gco bo rnams la rim gro byed pa dan pha ma la rim gro byed pa dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa rnams lo rim gro byed pa dan mkhan po dan slob dpon la rim gro byed pa dan bla mar gyur pa gzan dag la rim gro byed pa dan sems čan rigs dma' ba rnams la mi brñas pa ste. dper na bčom ldan 'das kyis mdo las gsuns pa. dge slon dag gron gan du rab tu byun ba chul khrims dan ldan zin chans par spyod pa. dge ba'i čhos čan rnams 'on ba'i gron der legs pa lna 'byun bar rig bya ste lna gan ze na. de ni chul

khrims dan ldan pa 'ons pa rnams la sems dad par 'gyuro. dge slon dag gźan yan de'i che. rigs de mtho ris su skye ba'i lam du źugs pa (yin). dge slon dag gźan yan chul khrims dan ldan pa dag 'ons na gus par smra ba dan bsu ba'i las byed de. de'i che rigs de dag rigs mtho bar 'gyur ba'i lam du źugs pa (yin) źes gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni rigs mtho bar 'gyur ba'o.

XI. de la lons spyod čhun bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni ma byin par len pa dan ma byin par len par skul ba dan ma byin par len pa'i legs pa brjod pa dan de la rjes su dga' ba dan ma byin par blans pas dga' ba pha ma'i 'cho ba 'phrog pa dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa'i [438 A] 'cho ba 'phrog pa dan rab tu 'byun pa rnams dan byis pa dan rkan pa dan phons pa dan nad pa rnams kyi 'cho ba 'phrogs pa dan gzan gyis ma thob na dga' ba dan gzan gyis thob par 'gyur ba la bgegs byed pa dan lo nes su dga' ba ste. las de lta bu ni 'ons spyod čhun bar 'gyur ba'o.

XII. de la lons spyod čhe bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni ma byin par len pa spans pa dan gzan gyis ma byin par len pa spans na rjes sa dga' ba dan tha ma la 'cho ba 'bul dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa rnams la 'cho ba 'bul ba dan nad pa dan byis pa dan rgan pa dan phons pa gzan la'an 'cho ba'i sbyin pa byed pa dan gzan gyis thob na dga' ba dan lo legs par dga' ba ste. mdo de ñid las dge slon dag gzan yan chul khrims dan ldan pa rnams 'ons pa dag la sbyin pa byed čin. bsod nams byed pa'i rigs pa'i rigs de dag de'i che lons spyod čhe bar 'gyur ba'i lam du zugs pa yin o zes gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni lons spyod čhe bar 'gyur ba'o.

XIII. de la ses rab čhuň bar 'gyur ba'i las yod de. de gaň ze na. de ni 'di la la zig dge sbyoň ňam bram ze gžan dag čhos ni gaň yin. bdag gis ci žig byas na legs par 'gyur žes mi 'dri'i. ses rab 'čhal ba la sten čiň mkhas pa rnams sboň ba daň dam pa'i čhos ma yin [438] yoňs su ston čiň čhos smra ba rnams kyis legs par brjod par ses kyaň 'juňs pa'i sems yod pas legs o žes mi rjod čiň. dam pa'i čhos ma yin pa smra ba rnams la legs o žes rjod čiň log par lta ba'i sňags brjod pa daň. yaň dag pa'i lta ba la ñes par smod pa daň glegs bam 'dri ba daň glog pa la ňan du rjod pa daň. de dag gi 'cho ba 'phrog pa ste. las de lta bu ni žes rab čhuň bar 'gyur ba'o.

XIV. de la ses rab che bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni 'di la yons su 'dri phod pa'i nan chul can la la zig dge slon dan bram ze mkhas pa la 'dri ba dan. ses rab 'chal la yons su spyod pa

dan. dam pa'i chos ston cin gsal bar byed pa dan. dam pa'i chos ma yin pa la rnam par smod pa dan. chos smra ba rnams la mi 'jigs pa ne bar sgrub pa dan. rigs pa la legs o zes zer ba dan. mi rigs pa yons su spon ba dan. yan dag par lta ba'i legs pa rjod pa dan. log par lta ba la nes par dmod pa dan. glegs bam dan snag chad dan myu gu la sogs pa'i sbyin pa byed pa dan chan mi 'thun ba ste. dper na dga' bo'i mdo las. chan gi nes pa sum cu rca lna gsuns pa dge ba'i phyogs su sbyar ba lta bu ste. las de lta bu ni ses rab che bar 'gyur ba'o.

XV. de la sems can dmyal bar skye bar 'gyur ba'i yod de. de sin [439 a] tu ze sdan ba'i sems kyis lus dan nag dan yid kyi ñes pa cher byas pa dan chad par lta ba dan rnag par lta ba dan med par lta ba dan ser sna che ba dan drin du mi gzo ba dan mchams med pa'i las byed pa dan 'phags pa dan chul khrims dan ldan pa rnams la skur pa 'debs pa ste. las de lta bu ni sems can dmyal bar skye bar 'gyur o.

XVI. de la dud 'gro'i skye gnas su skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. lus dan nag dan yid kyis nes pa 'brin du byas pa dan. 'dod čhags las byun ba'i las sna chogs dan ze sdan las byun ba'i las sna čhogs dan. gti mug las byun ba'i las sna chogs dan. pha ma dan rab tu byun ba rnams la chul dan mi 'dra ba'i sbyin pa byed pa dan. dud 'gro'i skye gnas su skyes pa'i sems čan rnams la phyas byed pa dan de dan de ltar smon pa ste. dper na ba lan gi brtul zugs čan dan. bya'i brtul zugs čan la sogs pa de ltar skye bar sog čig čes smon pa rnams dan. byan čhub sems dpa'i čhed du brjod pa sen ge'i skyes ba'i rabs las byun ba dan. bram ze čhar 'bebs spre'ur skyes par gyur pa ste. dper na bram ze char 'bebs kyi gnas brtan 'od srun čhen po bya rgod 'phuns pa'i ri la. rgyal po'i khyab kyi sten nas nam mkha' la 'gro bar mthon nas. las sbyin dan ma skyes dgra'i sten las že sdan ba'i sems [439 b] gyur te. dge slon 'di ni ri las rir. nam mkha' las nam mkhar. spre'u śiń las śiń gi steń du 'jeg pa dań 'dra bar 'gro'o zes mi sñan pa'i chig tu brjod pa de bcom ldan 'das la gsol te. bram ze čhar 'bebs pa 'dis khros pa'i sems kyis mi sñan pa de skad du brjod na. beun pa beom ldan 'das de'i rnam par smin pa čir 'gyur zes zus pa dan. bčom ldan 'das bka' scal pa. nan du brjod pa de'i rnam par smin pas bram ze čhar 'bebs 'di. che rabs lňa brgya'i bar du spre'ur 'gyuro žes bka' scal pa daň. de mi dga 'ba'i sems kyis dad pa'i sems bskye de. des bčom ldan 'das mya nan las 'da' kar. bčom ldan 'das sug las de gan du bas par 'gyur zes zus pa dan. bčom ldan 'das kyis bka' bcal pa. che rabs lna brgya po de dag gis zad par 'gyur bar zad de čhun zad du na jambu'i glin gi śin jambu śes bya ba śin tog lna brgya cam yod pa. śin tog de dag kyan sbran rci ltar mnar żin gtan ma bra bar żim pa dan ldan pa de'i drun du skyes te. de nas rgyal po khab tu skyes nas che 'phos te thar pa dan mtho ris su skye bar 'gyuro żes gsuns pa lta bu dan. dper na że sdan gis sems kyis se nge'i nan du skyes nas de'i don du bčom ldan 'das kyis chigs su bčad pa gsuns pa.

mel che byed na nam yan rin nal ba dag la dpag chad rin dam pa'i chos na ses gyur [440 a] kyan byis pa rnams la 'khor ba rin

zes gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni dud 'gro'i skye gnas su skye bar 'gyur ba'o.

XVII. de la gśin rje'i 'jig rten du skye bar 'gyur ba'i las yod de. de ni khro ziń ze sdan ba'i sems kyis lus dań nag dań yid kyis nan du spyad pa dań. 'dod čhags dań. mi rigs par 'dod pas log par 'cho ba dań bkres śiń skom pa dań khros bziń du che 'phos pa dań nor la mnon par chags pa'i sems kyis che 'phos pa ste. dper na brgya bsdus pa'i mdo las. bčom ldan 'das kyis kun dga' bo la bka' scal pa. kun dga' bo gań zag la la che rabs sna ma la byas pa'i las ñe bar gnas par gyur tam. che 'pho ba'i che log par lta bar gyur pa bčan o zes gsuńs pa lta bu ste. las de lta bu ni. gśin rje'i 'jig rten du skye bar 'gyur ba'o.

XVIII. de la lha ma yin gyi 'jig rten du skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni lus dan nag dan yid kyis ñes pa čhun nu spyod pa dan na rgyal dan mnon pa'i na rgyal dan na'o zes pa'i na rgyal dan čhun ba'i na rgyal dan legs pa spyad pa'i dge ba'i rea ba der bsnos pa dan ses rab kyi sgo nas 'dod čhags kun gyi rab las byun ba'i chul khrims nan pa spyad pa ste. las de lta bu ni lha ma yin gyi 'jig rten du skye bar 'gyur ba'o.

XIX. de la mir skye bar 'gyur ba'i las yod de [440 b] gan źe na. de ni dge ba běu'i las kyi lam goms par byas pa ste běu gan źe na. srog god pa pa dan ma byin par len pa dan 'dod pas log par gyem pa ste lus kyi las gsum dan brjun du smra ba dan phra ma dan nag reub pa dan čhig kyal ba ste nag gi las bźi dan gźan gyi dan nor la čhags su byed pa dan gnod sems dan log par lta ba ste yid kyi las gsum dan mi dge ba'i las bču po de dag spon pa ste. las de lta bu ni mir skye bar 'gyur ba'o.

190

XX. de la 'dod pa'i khams na spyod pa'i lhar skye bar 'gyur ba'i las vod de de gan ze na. de ni dge ba bču'i las kyi lam yons su rjogs sin legs par sbyans pa ste. las de lta bu ni 'dod pa'i khams na spyod pa'i lhar skye bar 'gyur ba'o.

XXI. de la gzugs kyi khams na spyod pa'i Ihar skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. dge ba bču'i las kyi lam rnams legs par sbyans sin sin tu mñam par bzag pa dan khyad par du sin tu 'phags pa dan yons su rjogs par byas pa ste. las de lta bu ni gzugs kyi

khams na spyod pa'i lhar skye bar 'gyur ba'o.

XXII. de la gzugs med pa'i khams na spyod pa'i lhar skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. gzugs med par sñoms par 'jug pa bźi ste. gzugs kyi 'du śes rnams las rnam pa thams čad du van dag par 'das te. thogs pa'i 'du ses rnams med par 'gyur čin sna chogs kyi 'du ses rnams yid la mi byed pas [441 a] nam mkha' mtha' yas o sñam nas rnam mkha' mtha'yas skye mčhed rjogs par byas te gnas pa dan. rnam pa tham čad du nam mkha' mtha'yas skye mčhed las van dag par 'das te. rnam par ses pa mtha' yas o sñam nas rnam ses mtha' yas skye mehed rjogs par byas te gnas pa dan. rnam pa thams čad du rnam ses mtha' yas skye mčhed las yan dag par 'das te. či 'an med o sñam nas či 'an med pa'i skye měhed rjogs par byas te gnas pa dan. rnam pa thams čad du či 'an med pa'i skye mčhed las van dag par 'das te. 'du ses med 'du ses med min skye mčhed rjogs par byas te gnas pa te ste. las de lta bu ni gzugs med pa'i gzugs med pa'i khams la spyod pa'i lhar skye bar 'gyur ba'o.

XXIII. de la byas la ma bsags pa'i las yod de. de gan ze na. byas nas no (m)cha bar 'jin pa dan 'gyod pa dan smod pa dan 'čhags pa dan 'thol ba dan spons pa dan phyin čad mi byed par sdom pa ste.

las de lta bu ni byas la ma bsags pa'o.

XXIV. de la bsags la ma byas pa'i las yod de de gan ze na. las gan lus kyis yons su rjogs par byas pa de. sems kyis yons su rjogs par byas śiń chig tu yań las 'di bya'o źes smras la de ma byas pa ste. las de lta bu ni bsags la ma byas pa'o.

XXV. de la byas kyan byas la bsags kyan bsags pa'i las yod de de gan ze na. las gan byas [441 b] nas mi 'jem pa mi ldog pa dan mi 'gyod pa dan mi smod pa dan mi 'chags pa dan mi 'thol ba dan mi 'dor ba dan mi spon ba dan phyin čad mi sdom par byed pa ste. las de lta bu ni byas kyan byas la bsags kyan bsags o.

XXVI. de la byas kyan ma byas la bsags kyan ma bsags pa'i las yod de. de gan ze na. las gan c'hed du bsams par byas pa rmi lam na

byas pa'am byed bčug pa lta bu ste. las de lta bu ni byas kyan ma byas la bsags kyan ma bsags pa'o.

LAS RNAM PAR 'BYED PA

XXVII. las gan dan ldan na gan zag sems čan dmyal bar skyes nas sems čan dmal ba'i che yons su rjogs par zad par byas nas che 'pho bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. 'di ni la la zig gis sems čan dmyal ba'i las byas śin bsags kyan las de byas pas no char mi 'jem mi 'gyod mi smod pa dan mi 'chags mi 'thol zin phyin cad mi sdom la phyir zin dga' ba dan ñams bde ba skyed pa ste. dper na lhas sbyin dan dus min la sogs pa lta bu ste. las de lta bu dan ldan na gan zag de sems čan dmyal ba'i che yons su rjogs nas che 'pho bar 'gyur pa'o.

XXVIII. de la las gan dan ldan na gan zag sems čan dmyal bar skyes nas. sems čan dmyal ba'i che phyed zag de che 'pho bar 'gyur ba'i las yod de, de gan ze na, de ni 'di la la sems can dmyal bar 'gyur pa'i byas nas 'jem pa dan 'dog pa dan smod pa dan 'chags pa [442 a] dan 'thol ba dan 'dor ba dan spon ba dan phyin čad sdom par byed pa ste. 'di ni las kyan dan ldan na gan zag sems čan dmyal bar skye ste sems čan dmyal ba'i che phyed zad par byas nas che 'pho bar 'gyur ba'o.

XXIX. de la las gan dan ldan na gan zag sems čan dmyal bar skyes ma thag tu che 'pho bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni 'di la gan zag la las sems čan dmyal ba'i las byas śin bsags par na. las de byas pas no cha bar 'jin la 'gyod čin smod pa dan 'čhags śiń mthol na phyin čad mi bya'o zes sdom par byed pas. rgyal sems čan dmyal bar skyes na 'an skyes ma thag tu che 'pho bar 'gyur ba ste. dper na rgyal po ma skyes dgras. mchams med pa'i las pha bsad pa dan dge 'dun phye ba dan. glan po che bkye ba dan. rdo'i 'khor lo 'phans pa lta bu ste. las des mnar med pa'i sems čan dmyal bar 'gro bar thos nas. de mi dga' ste. sems myos par byas pa dan dge sbyon gyi 'bras bu'i mdo las sdig bsags te. dge ba'i rca ba bsags pa dan che 'pho kar rus pa yan čad kyan sans rgyas la skyabs su měhi'o žes gsol ba lta bu ste. de skad du šin tu mi bzad las rnams byas pa ni. bdag la smod dan rab tu bsags pa dan. sdom par byed pas de dag srabs 'gyur gyis. sin tu rca nas phyin čes mi smra'o. zes gsuńs [442 b] pa lta bu ste. las de lta bu dań ldan na gan zag sems čan dmyal bar skyes ma thag tu che 'pho bar 'gyur ba'o.

XXX. de la nes par skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni las byas nas cha ge mo zig tu skye bar śog čig čes yons su bsdos pas der skyes par 'gyur ba ste. dper na bčom ldan 'das kyis (d)kar sam gyi skyes pa'i rabs la smon la smon lam gyi dban gi skye bar gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni' nes par skye bar 'gyur ba'o.

XXXI. de la ma nes par skye bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. de ni las byas nas cha ge mo zig tu śog čig čes yons su mi bsdo

ba ste. las de lta bu ni ma nes par skye bar 'gyur ba'o.

XXXII. de la yul gzan du rnam par smin par 'gyur pa'i las yod de. de gan ze na. de ni che 'di ñid dam che gzan la yul gzan du bde ba 'am. mi bde ba rnam par smin pa ste. dper na bčom ldan 'das kyis bka' scal pa. dge slon dag snon 'das pa'i dus na jambu glin gi mi'i che dpag tu med de. rgyal po mandhaltar [sic] gyur pa'i che. gron khyer čig čig na der dpon gyi bu byams pa měhod sbyin zes bya ba zig yod pa grogs lna brgya cam gyis bskor te. bza' sin gi ra bar phyin pa dan. grogs po de dag gis smras pa. gron 'di na khyod kyi pha la sogs pa chan pa rnams rgya mcho las rgyu zin. gser gnas la sogs pa yul [443 a] gźan dag du 'an 'dod. glin gźan dag kyan lta zin nor la sogs pa 'an byed na. khyod la sogs pa bdag čag kyan rgya meho las rgyus te nor bseg par bya'o zes smras pa dan. des de ltar bya'o zes mñan te. rgons ma'i gan du son nas. ma gser gnas su 'gro'o žes ma la 'dris pa dan. de'i mas smras pa. bu nor lta zig khyim na dmag tu med pa yod kyis ma 'gro zig čes smras pa dan. des ma'i nag mñan te. mi 'gro bar byas nas de'i 'og tu bza' sin gi ra bar phyin pa dan grogs po rnams kyis don de ñid la da dun yan gsol ba 'debs o zes smras pa dan. des de ltar bya'o zes nas de dag gi nag mñan te. yan son nas ma la dris pa dan mas rkan pa nas bzun ste 'dug par gyur nas. de ltar lan gsum byas pa'i 'og tu bza' śiń gi. ra ba der phyin pa dan. grogs po rnams kyis nes par mi 'dod du mi run no zes bsgo nas. des yan ma la yul gźan du 'gro'o źes źus pa dan. mas 'dog pa thams čad bsogs nas rkan pa yan čan nas bzun ste mi 'gro bar byas pa las. dus gzan zig na khye'u de bza' śiń gi ra ba der phyin pa dań grogs po dag gis smras pa. khyod kyis ñes pas bdag čag kyan da dun ma don ste. da ni ches bču gsum la 'don no zes smras pa dan. des ma la ma byas par [443 b] rgya rjas thams čad phyir bton nas de lam du 'jug par byas pa dan de'i mas bsgo bar bsdad de. rkan pa nas bzun ba dan bu ma 'gro zig čes byas pa dan, de khros nas ma'i mgo bo la 'goms te. son nas rgya mcho'i dogs su phyin pa dan des grogs po rnams la bsgo ba. rgya mchor 'jug par ni bya na 'cho 'am. mi 'chor yan gtol med kyis. bdag čag kun gyis khrims brgyad mnod par bya'o. zes smras nas. de dag gis kyan de'i nag mñan te. khrims mnos so.

de ltar de dag rgya mchor zugs te don don ba las dbus su phyin pa dan rlun čhen pro lans nas gru bub ste. gžan thams čad ni che 'phos. byams pa měhod sbyin ni zans kyi ril čhen kha bskya 'dar gyis bčad pa zig la 'ju 'ju nas rgya mcho mthar phyin te 'phyan čiń soń soń na, gron khyer gser kyi ra ba čan bza' sin gi ra ba dan ldan pa rjin bu dan ldan pa bdug spos kyis bdugs. me tog sil mas gtor ba dar gyi lda ldi man po bris pa zig mthon nas. de'i nan na lha mo bzi zig mthon te de dag gis lag nas bzun ste nan du khrid do. de nas de dag lo man po lo brgya phrag man po lo ston phrag man po lo brgya ston phrag man por ree ree nas lha mo de dag gis bsgo ba. 'phags pa'i bu 'di ni snan čad khyod la med pa'i chul yin gyis 'di nas phyi rol du byun ta re. brgya la 'byin na yan kha byan phyogs [444 a] su bltas te byun zig čes smras o. de dus gzan zig na de nas phyi rol tu byun ste yan phyan čin son son ba dan. gron khyer dnul gyi ra ba čan bza' sin gi ra ba dan ldan pa rjid bu dan ldan pa bdug spos kyis bdugs pa me tog sil mas gtor ba dar gyi lda ldi man po bris pa zig mthon no. de'i nan nas lha mo brgyad 'thon te sna ma bźin du rce rce nas de nas kyan dus gźan źig na phyir byun ste. 'khyam 'khyam pa las gron khyer baiduri ra ba čan nas. dar gyi lda ldi man po bres pa sna ma bzin du mthon nas. de'i nan nas lha mo beu drug 'thon de dag gis kyan de'i lag nas bzun ste nan du khrid do. de dag dan yan lo brgya phrag man po rce rce nas. de nas kyas du gźan żig nas. phyir byuń ste 'khyam 'khyam pa las. gron khyer sel gyi ra ba čan nas dar gyi lda ldi man po bres pa'i bar du sna ma bzin du mthon nas. de'i nan nas lha mo sum ču rca gñis 'thon te de dag gis kyan lag nas bzun ste nan du khrid do. de dag dan yan sna ma bźin du rce rce ba las de dag gis bsgo pa. 'phags pa'i bu 'di ni khyod la med pa'i sa phyogs yin gyis. gnas 'di nas phyi rol tu byun na re. brgya la 'byun na yan kha byan phyogs su ltos te byun zig čes smras [443 b] pa'i 'og tu. de khyad pa de nas byun ste. kha byan phyogs su bltas nas son son bas. ched pa'i nags chal zig tu phyin pa dan. gron khyer lčags kyi ra ba nag po čan zig mthon ste. de la son son ba dan nan du phyin ma thag tu gron khyer gyi sgo 'gegs nas. ra ba'i gon du bltas na 'an mtho bar gyur te mthar sgra 'jigs pa zig kyan thos nas. de na gnas bzin du 'di či zig sñam du bsams pa nan. ral gri'i khor lo mgo la 'khor zin gcan pa'i mi zig mthon nas sdans te. kye ma 'di či zig čes dris pa dan. sems čan dmyal ba pa'i mi des 'di ni ñi che ba'i sems čan dmyal ba'o zes smras pa dan. byams pa měhod sbyin gyis khyod kyis sdig pa'i las či zig

byas zes smras o. des smras pa. jambu'i glin na gron khyer ko sa li źes bya ba źig yod de. bdag kyań de na dad dpon gyi bu źig tu gyur čin 'dug 'dug pa las. bdag grogs lna brgyas bskor te bza' śin gi ra ba čhen por phyin pa dan. grogs po de dag gis smras pa. khyod kyi pha ni dad dpon yin te. de dag la sogs pa bdag čag gi pha rnams yul gźan du doń źiń nor la sogs pa 'ań byed. gser gnas dań singhala'i glin la sogs pa glin gzan dag kyan lta na bdag čag kyan khyed kyis gčo bo byas te yul gźan du 'dan no źes smras pa dan. de dag gis mñan [445 a] te khyim du phyin nas ma la bdag grur zugs te yul gźan du 'gro'o źes dris pa dań. bdag gi mas smras pa. bu khyod kyi pha yan rgya mcho la grur zugs te. yul gzan du son son ba las che 'phos te. bu 'an khyod gčig bur zad la. khyim yan nor gyis gan par yod kyis ma 'gro zig čes nas bdag gis kyan mi 'gro'o zes ma'i nag mñan te. de ltar lan gsum 'am bzir mas rkan pa nas bzun ste bsgo nas 'dug 'dug pa nas. dus gźan źig na bdag bza' śiń gi ra bar phyin pa dan grogs po rnams kyis nes par 'don no. zes smras nas. 'on 'don bar bya'o zes bdag gis khas blans te 'gro bar byas pa dan. bdag gi mas sgo kar rkan pa nas bzun ste bu na 'dor ba'i mi rigs so zes smras pa dan. bdag gi ma'i mgo la 'goms te son nas grogs po lna brgya dan bdag čag rgya mcho'i dogs su phyin te. khrims brgyar mnos nas rgya mchor zugs te gser gnas su don don ba las rlun chen po 'das nas gru bub ste gros po de dag ni che 'phos bar gyur. bdag ni ñi ma du ma zig na rgya mcho'i mthar phyin te. 'kyam zin son son ba las. gron khyer gser gyi ra ba čan. bza' śin gi ra ba dan ldan pa rjin bu dan ldan pa. bdug spos kyis bdugs pa. me tog sil mas gtor ba. dar gyi lda ldi man po bres [445 b] pa zig mthon no. de'i nan nas lha mo bzi zig'thon pa nas. lha mo sum ču gñis 'thon pa dan gron khyer lcags kyi ra bas bskor ba zig mthon ba'i bar du sna ma bzin te. bdag de'i nan du phyin pa dan. de ma thag tu sgo 'an 'gags. de ni mi zig kyan ral gra'i khor lo mgo la 'khor zin 'dug pa mthon nas. bdag 'di na 'dug 'dug pa'i mgo la 'khor lo 'phos par gyur to. bdag ma'i chig gis lan bzi phyir log pa dan. khrims brgyad mnos pa'i las kyi rnam par smin pas. gron khyer bzir ñi čha ba'i mtho ris ñams su myon par gyur to. bdag gis ma'i mgo la 'goms te son ba'i las kyi rnam par smin pas ni. ral gri 'khor lo mgo la 'khor zin gčod pa 'di yin no zes byas pa dan. byams pa měhod sbyin gyis bsams pa. bdag gis kyan snon las de kho na dan 'dra bar byas kyis. bdag gi las rnam par smin pa 'an ñe bar gnas par gyur pa lta'i sñam pa dan. sems čan dmyal ba'i mi des byams pa mčhod sbyin khyod gan nas 'ons zes smras pa dan. byams pa měhod sbyin gis jambu'i glin na gron khyer ta ma li ba ti žes bya ba žig yod de. bdag ni de nas 'ons te. bdag gis kyan las de dag thams čad byas o. sems čan dmyal ba pa'i mi des smras pa. de bden pa lta ste. bdag gis kyan bar snan las sgra thos [446 a] nas. khyod kyi las rnam par smin pa zad de. dad dpon gyi bu byams pa měhod sbyin žes bya ba. las de dan 'dra bar bya ba žig 'on no žes thos o. byams pa měhod sbyin gyis zas su či za žes smras pa dan. des mgo 'di ñid kyi sa ril ba las. sa dan khrag 'on ba za'o žes nas. mi de 'an der che 'phos par gyur to. byams pa měhod sbyin 'jigs sin mi dga'ba. ma'i don du smon lam btan ste. 'di skad čes smras o.

'jig rten bgran du med pa thams čad kyi srid rce man čad mnar med yan čad na lha dan lha min lto 'phye čhen po'i chogs bde bar gyur čig sdug bsnal bdag gis blan.

de skad čes smras nas. bsam pa thag pas pha ma la phyag 'chal te smon lam btab o. gar skyes gar skyes kyan pha ma'i rim gro bya'o. ñi che ba'i sems čan dmyal ba 'dir skye ba de dag gi don du bdag 'di na gnas o. 'jig rten na rigs pa dan ldan pa dan. grol bar gyur pa su bźugs pa de dag la phag 'chal o, de dag gis kyan bdag bskyab tu gsol źes smras nas. sems čan dmyal ba'i 'dug 'dug pa der 'dug nas. yan tha ma'i don du smon lam btab pa.

sems čan dmyal ba mnar med mtha'nas srid rce man čad na sems čan che 'po'i rnam pa 'čhin bas ji sñed bčins pa dag thams čad ma lus čhos dan ldan zin bde [446 b] bar 'cho 'gyur te rkan med che 'pho med pa'i mya nan 'das pa thor gyur čig.

de skad čes brjod de bsdad pa dan. 'khor lo de mgo la ma rag par sten gi nam mkha' la 'khor bar gyur to. de'i mas kyan gal te bdag gi sbyin pa 'am chul khrims sam bdag gis khyim thab kyi brdul źugs byas pa'i bsod nams kyi 'bras bu zig yod na. bsod nams kyi 'bras bu des bdag gi bu gan dan gan na gnas kyan bde bar gyur čig čes rtag par smon lam btab pas de ltar zi bar gyur to. de 'an ni che ba'i sems čan dmyal ba de na 'dug 'dug nas. lo drug ču 'an ma lon par che 'phos par gyur te. dper na rgyal po ma skyes dgra sems čan dmyal ba'i che yons su ma rjogs par che 'phos pa lta bu ste. las kyi 'bras bu čhud za ba med pa'i phyir. bar bar glad pa na bar gyur to. de

nas skabs su bab nas. bčom ldan 'das kyis dge slon rnams la bka' scal pa. dge slon dag de'i che de'i dus na ded dpon gyi bu byams pa mčhod sbyin žes bya ba da gžan žig yin par sems na de ni de ltar mi lta ste. na ñid de'i che de'i dus na ded dpon gyi bu byams pa mčhod rten zes bya bar gyur to. dge slon dag de lta bas na na'i chig la yid čhes par byas te sans rgyas bčom ldan 'das la rim gro yod par bya'o. čhos dan dge 'dun la rim gro yod par bya'o. pha ma dan mkhan po dan slob dpon la rim gro yod [447 a] par bya'o. dge slon dag khyed kyis 'di ltar ses par bya ste. gan yul gzan du son zin bde ba dan sdug bsnal ñams su myon ba yod de. dper na byams pa měhod sbyin yul gzan du son nas che de ñid la ñi che ba'i mtho dan. ñi che ba'i sems can dmyal ba myon bar gyur pa lta bu ste. de ltar yul gzan du bde ba dan sdug bsnal ñams su myon bar gyur pa'i las de lta bu ni yul gźan du rnam par smin par 'gyur ba'o. de la yan bčom ldan 'das kyis de skad čes gsuns te. na la či byas pa dan pha ma dan mkhan po dan slob dpon la či byas pa de dag ni bye brag med čiň mchuńs te che 'di dań phyi ma la 'ań rnam par smin pa mchuns śin mñam pa yin ze na. dper na mñan du yod pa na bčom ldan 'das dan ñan thos kyi dge 'dun bsos gsol ba mi 'phons ba gzig čag gis mthon nas sems mos par byas pas des bsod nams kyi chogs čhen po'an bsags bar gyur. rgyal por 'gyur ba'i las kyan byas. de ñid thar pa'i sa bon du gyur pa de thugs su čhud nas. bčom ldan 'das kyis chigs su bčad de gsuńs pa.

de lo rjes yi ran su byed pa dan de'i las ni ñams su su len pa.

źes bya ba la sogs pa gsuns pa dan.

čhos rnams snon du yid 'gro ste.

yid kyis čhos 'gyur yid [447 b] kyis 'gro
yid ni legs par mos 'gyur na.

smra ba'am byed pa kun tu 'gyur.

grib ma rjes su 'bran ba bźin.

de las bde ba 'thob par 'gyur.

źes gsuns pa dan. de nas che 'phos pa'i 'og tu lhar skyes pa lta bu dan. dper na gron khyer gcug bud źes bya ba'i ran sans rgyas lta bu ste. de la lo ñes pa źig gi che mi dbul po źig gis bsod sñoms źig phul bas. de de ñid kyi che rgyal por dban bskur nas. dus gźan źig na ran sans rgyas su gyur pa lta bu'o. de'i mdo sde dag las gsuns pa. gron khyer gcug pud čes bya ba de dan 'dra bar sems mos pa'i

'bras bu che 'di ñid la rnam par smin par 'gyur o zes gsuns pa dan. pha ma la rim gro byas na. ded dpon gyi bu byams pa mčhod sbyin gyis ma'i nag mñan te lan bzi phyir log pas gron khyer čhen po bzir ñi che ba'i mtho ris myon bar 'gyur čin de'i thar pa'i sa bon du gyur pa ltar. che 'di la 'bras bu rnam par smin par 'gyur o źes gsuńs ba Îta bu'o. ji ltar na bčom ldan 'das dan pha ma la ze sdan bar byas pa'i sems kyis. sems can dmyal bar 'gro bar 'gyur ze na. de ni dper na lhas sbyin gyis bčom ldan 'das la źe sdan ba'i sems bskyed nas che'i 'phos pa'i 'og tu mnar med pa'i sems čan dmyal bar lhun ba lta bu dan. dper na yul sindhu na 'dod čan zes bya ba'i gron khyer źig yod par rgyal po'i bu utra [448 a] ka źes bya bas pha bsad de sems čan dmyal bar lhun ba lta bu ste. de ltar na bčom ldan 'das dan pha ma la źe sdań bar byas pa'i sems kyis ni dmyal bar 'gro bar 'gyur o. de dag la bye brag med pa yin nam ze na bye brag med pa 'an ma yin te. bčom ldan 'das ni bskal pa brgya ston du mar dge ba'i rca ba bskyed pa chogs bsags pa lam ma skyes pa rnams la čhos ston čin byan čhub tu stobs ste. de la mos pa bskyed na 'bras bu rnam par smin pa chad med par 'gyur te. de mya nan las 'da' ba'i che 'an yab yum thar pa'i lam la bkod do. de lta yin yan pha ma'i chig ni thams čad mñan par bya ba ma yin no. de či'i phyir ze na. la la log par lta ba dan ldan pa dag bu la 'di skad čes zer te. bu der kha 'cho ba'i gnas su khrid čig dan. khyod la phan pa dan bde bar 'gyuro zes zer ba dan, ned gyan du thon zig, mer chug sig ces zer yan de lta bu ni mi bya'o. de či'i phyir ze na. pha ma bsad pas ni gdon mi za bar sems čan dmyal bar 'gro'o. de lta bas na bčom ldan 'das kyis kyan pha ma gsod pa ni rab tu 'byun bar mi bya ste. de la rab tu 'byun ba'i rgyu med bsñen pa rjogs par bya ba'i rgyu med de. de lta bas ni de dag span bar bya'o zes gsuns o. ji ltar na pha ma dan mkhan po dan slob dpon dag tu mñam źin mchuns pa yin o źe na, de ni bčom [448 b] Idan 'das kyis pha ma bu la byams pa ni rkan dan. rus pa'i khon nas byams so. zes gsuns te. de lta bas na pha mas ma gnań na rab tu mi 'byuń no. de 'ań dper na 'phags pa pho brań 'khor skyon la sogs pa pha mas ma bkyen. bčom ldan 'das kyis kyan rab tu ma 'byun ba lta bu ste. na chun yan pha mas ma gnan na. rab tu mi dbyun ste. dper na. bčom ldan 'das rab tu byun ba la. rgyal po zas gcan ma sras kyi mya nan gyis mig rub par gyur ba lta bu'o. pha ma ni bu 'di bdag čag gis bskyed bskyed kyis. skyes na rim gror byed par 'gyur ro. bdag čag gi dgos pa bsgrub par 'gyur ro. nor kyi bdag por 'gyur ro. che 'phos na 'an gtor ma byed par 'gyur ro. rigs

kyi rgyud 'che ba l'ar 'gyur ro. zes gnas lna po de dag la re zin pha ma la bu yod do. mkhan po dan. slob dpon ni sñin rje'i sems snon du btan zin. ji ltar na thog ma med pa nas. 'khyam 'khyam pa 'di. da dun pha mas ma gnan na. rab tu mi 'byun kyi bar du byin par bya sñam sems te. dper na. bčom ldan 'das kyis. 'dul ba las gsuns pa. mkhan po ni. slob ma la bu'i 'du ses 'jog go. slob ma ni. mkhan po la pha'i 'du [449 a] ses 'jog go. de bzin du phan chun pha ma dan bu'i 'du ses 'jogo zes gsuns pa lta bu ste. de ltar na mkhan po dan slob dpon ni pha ma dan mchuns śin mñamo. de 'an bčom ldan 'das kyis 'khor lo sgyur ba'i mdo las gsuns pa. las kyi rnam par smin pa gan gis 'khor lo sgyur ba'i rgyal po glan po rin po čhe dan rta rin po čhe 'thob če na. de ni pha ma khur du khyer khyer ba dan. glan po dan rta dan sin rta la sogs pa la bskyon pa dan. mkhan po dan slob dpon dag gis bkur ba dan. gzan la bskyon pa'i las kyi rnam par smin pas. 'khor los sgyur ba'i rgyal po glan po dan rta rin po čhe 'thobo zes gsuns pa lta bu ste. rgyu des kyan pha ma dan mkhan po dan slob dpon dag tu mchuns sin mñam o. de la 'an khyim bdag la ni pha ma mčhod pa'i gnas yin o. rab tu byun ba rnams la ni mkhan po dan slob dpon méhod pa'i gnas yin o. de ltar na mkhan po dan slob dpon dan pha mar mchuns śin mñam pa yin o. zes gsuns pa lta bu'o. dper na bčom ldan 'das kyis dge slon dag la bka' scal pa. dge slon dag la la zig gis pha ma phrag pa la blans te jambu'i glin bskor ba dan 'cho ba thams čad sbyar ba dan glin bzi thams čad nor dbyig dan gser gyis bkan ste byin yan pha ma la phan pa'i lan lon par mi 'gyur gyi. la la zig gis sans rgyas la dad pa bskyed pa dan čhos [449 b] dan dge 'dun la dad pa bskyed pa dan. bslab pa lna la gzag pa dan. 'phags pas bsnags pa'i lam la skyabs su gton ba'i gan zag de la ni. gus par smras pa dan bsu ba dan thal mo sbyar ba dan btun ba dan chos gos dan bsod ñams dan mal cha dan na ba'i sman byin pa cam gyi phan pa'i lan lon par mi nus o zes gsuns pa lta bu ste. de ltar na pha ma bas kyan mkhan po dan slob dpon khyad par du 'phags o. mdor na bčom ldan 'das mya nan las 'das phyin čad dge slon nam dge slon ma 'am dge bsñen nam dge bsñen ma ji sñed čig mnon par mos pa dan dul bar gyur pa de dag thams čad kyan. mkhan po dan slob dpon gyis mnon par mos sin dul bar byas o. de'i phyir bčom ldan 'das kyis gsuns pa. dge slon dag na'i chig la yid čhes pa rnams kyis sans rgyas bčom ldan 'das la dad pa mčhog bskyed par bya'o. čhos dan dge 'dun dan. pha ma dan mkhan po dan slob dpon la dad pa měhog bskyed par bya'o. de ni khyod la yun rin por phan pa dan bde ba'i rgyur 'gyur o zes gsuns pa lta bu ste. las de lta bu ni yul gzan du rnam par smin par 'gyur o.

XXXIII. de la las gan ldan na gan zag snar bde bar gyur la phyis sdug bsnal bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na bsad par bya ste. 'di la la la zig shyin pa bslans na rab tu dga' ste. khas lan čin rab tu dga' bas byin la byin nas de'i 'og tu 'gyod pa yin te [450 a] de nas mir skyes na an phyug čin lons spyod čhe ba'i rigs su skye ste. spyod dag phyis zad čin dens par 'gyur o. de phyis dbul por 'gyur ba ni khye'u grags pa žes bya ba bžin te. des yan dag par rjogs pa'i sans rgyas log par dad sel dan. dge slon gi dge 'dun la ba bzon gčig phul nas. de phyis gźan dag gis kyań btab pa dań. de ltar byin ba ni ma legs pa zig byaso sñam nas. de sems la 'gyod pa de skyes pas de gar skyes kyan thog ma phyug por ni gyur na. phyis sems 'gyod pa skyes pa des tha mar dbul por gyur to. de phyis rgyal po'i khab tu skyes te. skye ba na de'i che 'phos par gyur pa dan 'di skyes pas ma' an che 'phos te. 'di ni skar ma snrubs la skyes pas rigs phun bar byed par 'gyur te. 'di ni bkra mi śis o źes na ma dań lhan čig tu dur khrod du bor ro. de na yan de'i bsod nams kyi mthus ma'i num ya čig nas 'o ma byun ste. des gsos nas čher skyes pa dan. bčom ldan 'das kyi gan du son ste rab tu byun no. de ltar des snar dad pa skyes te ba bźon phul la phyis 'gyod par gyur pa las de'i 'bras bus snar sems dad pas phul bas ni de ñid de'i thar ba'i sa bon du gyur to. phyis 'gyod pas ni tha ma dbul por gyur pa lta bu ste. 'di ni las gan dan ldan na gan zag snar bde la phyis sdug bsnal bar 'gyur ba'o.

XXXIV. de la las gan dan ldan na gan zag snar sdug [450 b] bsnal la phyis bde bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. bsad pa bya ste. 'di la kha čig sybin pa byed du bčug na kha sra ba las khas len čin. kha sra bzin du sbyin pa byed la. sbyin pa byin pa'i 'og tu sems dga' bskyed de. de ni mi'i nan du skyes na dbul po'i rigs su skyes te phyis lons spyod de dag 'phel bar 'gyur o, de bslans na kha sra bar khas len pa dan. kha sra bzin du sbyin pa byed nas. phyis dga' bar 'gyur pa de'i rgyus. snon dbul bar gyur la phyis nor man por gyur pa yin o. 'di ni gan zag las gan dan ldan na snar sdug bsnal bar gyur la phyis bde ba yin no.

XXXV. de la gan zag las gan ldan na. snar yan bde la phyis kyan bde bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. kha čig bslans ma thag tu dga' zin khas len dga' bzin du sbyin pa byin nas kyan dga' bar 'gyur o. de nas mi'i nan du skyes na phyug čin lons spyod čhe ba'i

200

rigs su skye'o. 'di ni gan zag las gan dan ldan na snar yan bde la phyis kyan bde bar 'gyur ba'o.

XXXVI. de las gan dan ldan na gan zag snar yan sdug bsnal bar gyur la phyis kyan sdug bsnal bar 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. 'di la gan zag la la dge ba'i bses gnen dan brel bar gyur te. de gus kyan sbyin pa byed du mi beug des kyan sbyin pa ei' an ma byin. des snag pa'i las kyan ei' an ma byas sin. ma bsags pa yin te. gan zag de gan gi che mi rnams kyi nan du skyes [451 a] na. dbul po bza' ba dan btun ba nun pa sdug bsnal bas' cho ba'i rigs su skye bar gyur te. de der skyes nas chogs ehen pos bza' ba dan bgo ba rned par 'gyur la. de'i lons spyod dag phyis kyan mi 'phel ba ste. 'di la gan zag las gan dan ldan na snar yan sdug bsnal la phyis kyan sdug bsnal bar 'gyur ba'o.

XXXVII. de la gan zag las gan dan ldan na phyug čin ser sna čan tu 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. 'di la gan zag la las chul khrims dan ldan pa sbyon gnas su gyur pa dag la sybin pa čun zad cam yan byin pa yin te yan sbyin pa la sems goms pa ni ma yin no. de nam mi'i nan du skye ba na. sbyin pa de'i mthus phyun čin lons spyod čhe ba'i rigs su skye ste. yan gton ba la sems goms pa ma yin pa ste. las des phyug la ser sna čan du 'gyuro. gan zag 'di ni las gan dan ldan na phyug čin ser sna čan du 'gyur ba'o.

XXXVIII. de la gan zag las gan dan ldan na dbul zin gton phod par 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. 'di la gan zag kha čig dud 'gro dan mi log pa'i dan chul čan la sbyin pa man du byin pa yin te. de nam mi'i nan du skyes na 'an dbul zin gton phod par 'gyur ba ni snon sbyin pa la sogs pa dbul yan gton phod par 'gyuro. 'di ni gan zag las gan dan ldan na dbul zin gton phod par 'gyur ba'o.

XXXIX. de la gan zag las gan dan ldan phyug čin gton [451 b] phod par 'gyur ba'i las yod de. de gan ze na. 'di de gan zag kha čig gis chul krims dan ldan pa sbyin gnas su gyur pa dag la sbyin pa man du byas pa yin. sbyin pa la sems goms par yin te. de la des mi'i nan du skyes na 'an phyug čin lons spyod čhe bar 'gyur te. dper na khyim bdag mgon med pa la zas byin pa lta bu'o. des yan dag par rjogs pa'i sans rgyas log par dad sel la rgyal bu rgyal byed kyi chal geug lag khan breigs. de bzin du yan dag par rjogs pa'i sans rgyas gser thub dan 'od srun dan don thams čad grub ba dan byams pa la gser gyi yag mag btin ba phul ba lta bu ste. 'di ni gan zag las gan dan ldan pa phyug čin gton phod par 'gyur ba'o.

XL. de la gan zag la la che zad la las ma zad pa yod de. de gan

ze na. gan zag gan sems čan dmyal ba las che 'phos te sems čan dmyal ba ñid skye ba dan. dud 'gro las che 'phos te dud 'gro ñid du skye ba dan. gśin rje'i 'jig rten las che 'phos te gśin rje'i 'jig rten ñid du skye ba dan. lha las che 'phos te lha ñid du skye ba dan. bram ze besyakara yan dan yan che 'phos sin spre'ur skyes pa dan. sňar smos pa'i khyim bdag yan dan gan phyugs su skyes pa bźin no. mñan du yod pa na khyim bdag dbul po géig che 'phos pa nas. de'i khyim sgo na glan sgal ba čan zig yod do. khyim bdag de sems khyim la čhags pas che 'phos nas [452 a] glan de'i sgal ba'i srin bur skyes te. skyes ma thag tu bya rog gis zas pa dan yan de ñid du srin bur skyes o. de ltar de ñid ñin géig la lan bdun che 'phos śin skyes pa lta bu dan. phags pa modgala gyi bu čhen po yul magadhar bsod sñoms la son son ba las khyim zig gi sgo'i nan du phyin pa dań. khyim de na khyim bdag bud med dań bčas pa zig pań na bu thogs te. ña śa'i byan beas pa'i kha zas za zin mdun na khyi nag mo zig 'dug pa de la ña'i rus pa 'dor ro. de nas khyim bdag des modgala gyi bu čhen po mthon nas. 'phags pa 'di na slon ba la sbyin pa su'an ma měhis kyis slar bzud čig čes smras te slar log pa dan. khyim de'i sgo na yul gźan nas 'ons pa'i skye bu mkhas pa źig sna na 'dug 'dug pa des des de mthon nas no mehar du gyur te. kye ma beun pa 'di ni rju 'phrul čan gyi mchog ste. klu'i rgyal po dga' bo dan ñe dga' bo ni btul. lha'i pho bran rnam par rgyal ba' an phyag gyon pa'i mthe bos bsgul te. brgya byin yan no mchar du ston gsum gyi ston čhen po'i 'jig rten gyi khams kyan mig beums pa cam gyis bskor ba lags na. bsod sñams ma gsol par slar btan ba ni no mchar čhe'o źes byas pa dań. de nas gnas brtan gyis de dag skyob par bya ba'i phyir smras pa. khye'u no mchar mi che'o. mi des smras pa'o na no mchar čhen [452 b] po či mčhis. des smras pa. 'di na khyim bdag ña śa'i bya na dan beas pa'i kha zas za ba de. ña de ni khyim bdag de'i pha yin te. 'di ni khyim gyi rgyab na rjin ña man po zig yod pa nas ña rnams bčus śiń bčus śiń zos te. mi de che 'phos pa dań ña de dag ñid kyi nan du skyes o. de'i bu 'dis kyan lan brgya phrag du mar na bčus śin bčus śin zos te. 'di nid du yan dan yan du lan du mar skyes o. khyi mo'di ni khyim bdag de'i ma yin te. 'di'an chags pa'i zil gyis non pa su la 'an sbyin pa' an ma byin. chul khrims kyan ma bsruns par gyi nar rigs dan rgyud kyi don du rjas rnams bsuns te. de 'an khyim 'di nid la sems chags bzin du che 'phos nas khyi mo der skyes te. de nas che 'phos nas kyan yan dan yan du 'di ñid du skyes te. khyim'di mi gźan gzugs su dogs nas mchan thog thag kyan khyim phyi skoro. mi de'i phan na 'dug pa'i bu de yan de'i chun ma'i byi bo yin te. khyim bdag gis chun ma mi gzan dan nal bar thos nas. khyim bdag de gron gzan du 'gro ba ltar byas te khyim nas phyir byun ba dan bud med' an mi gzan dan nal ba la. khyim bdag 'di slar ldog ste mi de bsado. de 'an bud med la chags sin sdug pa'i rgyus bud med di'i rum du skyes o. khye'u ltos. pha gan yin pa de'i sa ni za ma gan yin pa de la ni na'i rus pa dan gra ma 'dor. byi bo byed byed pa'i dgra bo. khros pas bsad pa gan yin pa de ni pan du blanso. de lta bas na 'khor ba'i nes pa' di la skyo bar bya ba'i [453 a] no mchar ni 'di che'o. de nas dge slon modgala gyi bu dei phi ma'i skye bo phal po che rnams skyo bar bya phyir don 'di nid chigs su bead pas bstan pa.

de yi pha yi sa za zin | ma la rus pa gra ma 'dor |

čhun ma'i byi bo gso byed pa | gti mug dan ni chags pas bsgribs |

gan zag 'di ni che zad la las ma zad pa'o.

XLI. de la gan zag la la las zad la che ma zad pa yod de. de gan ze na. gan zag snar bde bar gyur la phyis sdug bsnal bar gyur pa dan. snar sdug bsnal bar gyur la phyis bde bar gyur pa ste. gan zag de ni las zad la che ma zad pa'o.

XLII. de la gan zag las kyan zad la che 'an zad pa yod de. de gan ze na. gan zag gan sems čan dmyal ba nas che phos te dud 'gror skyes pa dan. dud 'gro las che 'phos te yi dags su skye ba dan. yi dags las che 'phos te lha ma yin du skye ba dan. lha ma yin las mi'i nan du skye ba dan. mi las che 'phos te lha'i nan du skye ba lta bu ste. gan zag de ni che 'an zad pa las kyan zad pa'o.

XLIII. de la gan zag gan che 'an zad čin las kyan ma zad la de'i non mons pa zad pa yod de. de gan ze na. rgyun du zugs pa dan lan cig phyir 'on ba dan phyir mi on ba dan dgra bčom pa lta ste. gan zag de ni che 'an ma zad čin las kyan ma zad la de'i non mons pa zad pa yin o.

XLIV. de la gan zag lus bde la sems mi bde ba yod de. de gan ze na. so so'i skye bo phal pa bsod nams byas pa ni lus [453 b] bde la sems mi bde ste. dper na yul magadha'i bram ze dan khyim bdag dan rgyal po man [dha] ta la sogs pa lta bu ste. gan zag 'di ni lus bde la sems mi bde ba'o.

XLV. de la gań zag la la sems bde la lus mi bde ba yod de. de gań źe na. dper na dgra bčom pa kar ma śa lta ba ni. sems bde la lus mi bde ba yin no. 'di lta ste śonotaras che rabs sňa ma la sańs rgyas khrus byed pa la ba lań gi lci ba dań kapita suka ra bsres te

bkru ba'i phyir byin pas de'i las kyi rnam par smin pas lus mjes gan bar mthon o. 'di ltar chigs su bčad pas smras pa.

> las ni śin tu stobs che ste. rdo rdje lta bu'i las rnams las. gan la bdag gi dban byas kyan. sdug bsnal ba'i las rnams myon.

zes bya ba lta bu lta bu dan. 'janga kaśas. ran sans rgyas zig yul bāranāsīr byon pa la. zan spyad byin o sñam nas. de la rin zig lon te dus yol bar zas ma byin. de' an las des che phyi ma la 'phags par gyur kyan sna dro bsod bsñoms bslans na. dus yol la thug na zan rñed pa lta bu ste. gan zag de lta bu ni sems bde las lus mi bde ba'o.

XLVI. gan zag la la lus kyan bde la sems kyan bde ba yod de. de gan ze na. de la dgra bčom pa zag pa zad pa bsod nams byas pa yin te. 'di lta ste. dper na rgyal po čhos grags kyi bu ba ku la lta bu senge'i sgra sgrag na. na ni rab tu byun nas lo brgyad ču Ion te. nam yan čhu du na glad pa na beam yan ma byono žes zer ba lta bu ste. de' an snon [454 a] yul ba na sir spos 'chon zig tu gyur pa na. sans rgyas logs par dad sel ñan thos kyi dge 'dun dan bčas pa la ba'i gsos sman phul ba dan dgra bčom pa la arura phul ba'i las kyi rnam par smin pa des nad med ba'i mčhog thobo žes gsuns pa lta bu ste. gan zag de ni lus kyan bde la sems kyan bde ba'o.

XLVII. las gan dan ldan na. gan zag lus kyan mi bde la sems kyan mi bde ba yod de. de gan ze na. 'di la so so'i skye bo bsod nams ma byas pa dag rigs dan rgyud kyi gos dan zas skom dan bral ba gzan gyi khyim rgyu ba dag yod de. 'di lta ste nad mje dan lud pa dan rims dan su ba dan gyan pa la sogs pa'i nad rnams kyis yons su gzir čin rkan lag med pa mig dan bral ba dag yod de. gan zag 'di ni lus kyan mi bde la sems kyan mi bde ba yin o.

XLVIII. de la gan zag gan las ldan na nan son rnams su skyes kyan gzugs bzan źin mjes la lus snum źin mdog 'cher la mig tu sdug čin blta na dga' bar 'gyur ba'i las yod de. de gan źe na. gan zag gan 'dod čhags las byun ba'i nan chul nan pa dan ldan pa de ni nan son rnams su skye ste. dper na rma bya dan ne co dan bya śarika dan bya karan 'da 'ba dan nur pa la sogs pa lta bu ste. 'di ni gan zag las gan dan ldan na. nan son rnams su skyes kyan gzugs bzan źin mjes la lus snum źin mdog 'cher ba mig tu sdug čin blta na dga' bar 'gyur ba'o.

XLIX. de [454 b] la gan zag las gan dan ldan na. nan son du

LAS RNAM PAR 'BYED PA

skyes la mdog mi bzań źiń lus rcub la blta na mi sdug par 'gyur ba'i las yod de. de gań źe na. gań zag de ni źe sdań las byuń ba'i nań chul nan pa dań ldan nan soń rnams su skyes pa ste. 'di lta ste senge dań stag dań bya rog dań lwa dań dad mo dań sbrul nag po dan yi dags dań śa za la sogs pa lta bu'o. di ni gań zag las gań dań ldan na. nan sog rnams du skyes nas mdog mi bzań źiń lus rcub la blta na mi sdug pa' la yin o.

L. gan zag las gan dan ldan na. nan son rnams du skyes nas lče'i dban po dri na bar 'gyur pa yod de. de gan ze na. gan zag de ni gti mug las byun ba'i nan chul nan pa dan ldan pas nan son rnams su skyes pa ste. 'di lta ste srog čhags chuchundari dan srin bu dan sbrul dan śig dan sbran ma dan mankuna la sogs pa dan lus la srin bu'i rigs ñi śu yod pa lta bu ste. 'di ni gan zag las gan dan ldan na. nan son rnams su skyes nas lče'i dban po dri na zin dban po mi gsal bar 'gyur ba'i las o.

LI. mi dge ba'i las kyi lam bču ste. bču gan že na. lus kyi las rnam gsum dan nag gi las rnam bži dan. yid kyi la rnam gsum ste. mi dge ba'i las kyi lam bču po 'di dag gi rnam par smin pas phyi rol gyi dnos po bču rgud par 'gyur te.

LII. srog gčod pa mi dge ba'i las kyi rnam par smin pa sa'i mdans dan gzi byin nub par 'gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas che thun bar 'gyuro.

LIII. ma byin par len pa mi dge ba'i [455 a] las kyi rnam par smin pas. sa la ser ba bya dan pa lan dan phyi ba dan srin bu la sogs pa lo thog le za ba rnams 'byun no. las de ñid kyi rnam par smin pa las lons spyod la bar 'gyuro.

LIV. 'dod pa la log par gyem pa mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas sa la rcwa dri na ba dan nags chal dri na ba dag skye bar gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas lo legs pa'i khyim na gnas pa'i rtog pa brjod pa kaśi rgyal po dga' bas lha 'ons pa la nag po 'čhar ldan gyis che rabs sna ma'i rtogs pa brjod pa smos pa rnams bya'o.

LV. brjun smra ba mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas kha na ba dan lkog ma na ba dan kha mnam pa la sogs par 'gyuro. las de nid kyi rnam par smin pas par 'gyur mi bden pas bslus ba'o.

LVI. phra ma zer ba'i mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas sa la gseg ma dan gyo mo la sogs pa reg na mi bde ba rnams 'byuno. las de nid kyi rnam par smin pas gyog 'khor dbyer run bar 'gyuro.

LVII. chig reub po mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas sa la rdul dan nal nil gyi rlun ldan zin char chen po la sogs pa 'babo. las

de ñid kyi rnam par smin pas yid de ma 'on ba'i sgra thos ba na yid du mi 'on ba mthon bar 'gyuro.

LVIII. chig kyal par smra ba mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas. sa mtho dman dan sman ljons dan nam grog dan gyans la sogs pa 'gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas. chig mi bcun ba [455 b] 'gyuro.

LIX. čhags zems mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas 'bras dan nas dan gro la sogs pa'i 'bras bu ñun zin gra ma dan spu bu la sogs pa'i skyon man bar 'gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas lons spyod gzan gyis khyer bar 'gyuro.

LX. gnod sems pa mi dga ba'i las kyi rnam par smin pas lo gtag dan 'bras bu dan sa bon cha ba dan kha ba 'byun bar 'gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas mthon na mi sdug par 'gyuro.

LXI. log par lta ba mi dge ba'i las kyi rnam par smin pas 'bras bu med pa dan chun ba dan dug dan rku ba la sogs pa 'byun bar 'gyuro. las de ñid kyi rnam par smin pas med par smra ba dan chad par lta zin 'jig rten rgyan pan pa'i gcug lag la sogs pa la dad par 'gyuro.

mi dge ba'i las kyi lam 'di bču ji ltar bsgoms pa de lta de ltar rab tu 'phel bar 'gyur te. de'i phyir rnam par 'jig pa'i che. til yod kyan til mar mi 'byun bar ram sin yod kyan bu ram mi 'byun bu ram yod kyan hwags dan khar mi 'byun yod kyan 'o ma mi 'byun. 'o ma yod kyan mar mi byun. de ltar mi dge ba bču'i las kyi rnam par smin pas. phyi rol gyi dnos po rnams rkud par 'gyuro.

LXII. — (LIb). dge ba bču'i las kyi lam rnams yam par blans ba'i rgyus, phyi rol gyi dnos po rnams phun sum čhogs par 'gyur te. bču gan že na.

LXIII. — (LII<sup>b</sup>). srog gčod pa spaňs pa'i rnam par smin pas ni sa'i mthu daň gzi byin med par mi 'gyur [456 a] ro.

LXIV. — (LIII<sup>b</sup>). ma byin par len pa spans pa'i rnam par smin pas ni ser ba dan byi ba dan srin dan mu ge la sogs pa 'byun bar mi gyuro.

LXV. — (LIV<sup>b</sup>). 'dod pa la log par gyem pa spans pa'i rnam par smin pas ni ba chwa dan sa 'bab pa dan rdul dan rlun dan char grags po 'bab par mi 'gyuro.

LXVI. — (LVb). brjun du smra ba spans pa'i rnam par smin pas ni dri mi zim pa 'byun bar mi 'gyuro.

LXVII. — (LVI<sup>b</sup>). phra ma spańs pa'i rnam par smin pas ni nam grog dań gyańs dań 'dam rjab dań nan skyugs kyi ljan ljin dań nad la sogs par 'byuń bar mi 'gyuro.

LAS RNAM PAR 'BYED PA

LXVIII. — (LVIIb). nag rcub po spans pa'i rnam par smin pas ni gseg ma dan gyo mo dan gyo dum gyis regs pa 'byun bar mi 'gyuro.

LIX. — (LVIIIb). chig kyal ba spans pa'i rnam par smin pas ni rca chan chin dan nags thibs po dan cher ma chan chin rnams 'byun bar mi 'gyuro.

LXX. — (LlXb). čhags sems spans pa'i rnam par smin pas ni lo

thog la sogs pa 'bras bu dan bčas pa 'byun bar 'gyuro.

LXXI. — (LXb). gnod sems spans pa'i rnam par smin pas ni lo legs pa dan 'bras bu dan sa bon mi kha ba dan mi cha ba rnams

'byun bar 'gyuro.

LXXII. — (LXIb). log par lta ba spans pa'i rnam par smin pas ni 'bras bu med pa dan 'bras bu chun ba ma yin pa'i sa bon rnams 'byun bar 'gyur te. dge ba bču'i las kyi lam bču po 'di dag yan dag par blans pa'i rgyus phyi rol gyi dnos po bču phun sum čhogs par

LXXIII. — (LII°). de la srog gčod pa la [456 b] ñes dmigs bču po 'di dag 'byun bar rig par bya ste. bču gan ze na. dgra man ba dan mthon na yid du ma 'on ba dan sdig ma rnams sems pa dan des sems can rnams 'jig par 'gyur ba dan mi bde zin ñal zin mi bde bzid sad pa dan sdig pa čan gyi rmi lam rmi ba dan rmugs ñe che 'pho ba'i dus byed pa dan 'gyod par 'gyur ba dan che thun bar 'gyur ba'i las byed čin bsogs pa dan lus zig ste che 'phos pa'i 'og tu nan son nan 'gro log par ltun ba sems čan dmyal ba rnams su skye bar gyur ro.

LXXIV. — (LIIIº). ma byin par len pa la ñes dmigs beur rig pa bya ste. bču gan ze na. 'khon bčugs su 'gyur ba dan dogs par 'gyur ba dan dus ma yin pa gyu ba dan mchan mo rgyu ba dan sdig pa'i grogs nos yons su zin pa dan dge ba'i bses gñen gyis rnam par spans pa dan chul khrims 'chal bar 'gyur ba dan rgyal po'i gnod pa dan chad pa'i gnod pa 'byun ba dan lons spyod kyis phons par 'gyur ba'i las skyed čin pa dan lus zig nas che' phos pa'i 'og tu nan son nan 'gro log par ltun ba sems čan dmyal ba rnams su skye bar 'gyur ba'o.

LXXV. — (LIVe). 'dod pa la log par gyem pa la ñes dmigs beur rig par bya ste. bču gan ze na. gan dag gi čhun ma la ñal po byed pa de dag de la glags chol bar 'gyur ba dan de čhun ma dan rood par 'gyur ba dan de la mi dge ba'i čhos 'phel bar 'gyur ba dan de'i dge ba'i čhos yons su 'grib čin yons su zad par 'gyur ba dan bdag ma sbas śiń [457 a] ma bsruńs pa dań de'i bu dań chuń ma dań nor rnams ma sbas śiń ma bsruńs pa dań dogs par 'gyur ba dań mja' bśes dan blon po dan ne du dan snag gi gnen mchams rnams yid mi rton pa dan byi bo byed pa dan bčas par 'gyur ba'i las byed čin sog pa dan lus zig nas che 'phos pa'i 'og tu log par ltun ba sems can dmyal ba rnams su skye bar 'gyur ba'o.

LXXVI. — (LV°). brjun du smra ba la ñes dmigs bču rig par bya ste. bču gan že na. de kha mnam par 'gyur ba dan de'i lus las lha 'phan ba dan mi ma yin pa rnams kyi de la glags rñed par 'gyur ba dan bden pa smras kyan de la su'an yid ches par mi 'gyur ba dan brjun smra bar 'gyur ba dan yid ches par bya ba'i gnas rnams su de la dri bar bya bar mi sems pa dań de'i bden pa ma yin pa bsnags pa dan brjod pa dan sgra dan chigs su bčad pa ma yin par 'gyur ba dan gzun ba'i chig tu mi 'gyur ba dan sku rab 'debs pa'i las byed čiń sogs pa dań lus zig nas che 'phos pa'i 'og tu nan son nan 'gro

log par ltuń ba sems čan dmyal ba rnams su skye ba'o.

LXXVII. — (LId). 'bru'i čhan dan shyar ba'i čhan bag med pa'i gnas la ñes dmigs sum cu rca drug tu rig par bya ste. sum ču rca drug gan ze na. che' di la nor zad pa dan nad kyi gzir 'gyur ba dan 'thab pa dan mchan 'bru ba dan reod pa 'phel ba dan spa ba'i gnas ston pa dań [457 b] mi sñan ba rñed pa dań śes rab ñams par byed pa dan mthon ba'i lons spyod rnams ma 'thob pa dan lons spyod thob pa rnams las yons su ñams par 'gyur ba dan gsan ba rnams smra ba dan las su byun rnams yons su ñams pa dan mya nan gyi rca bar 'gyur ba dan nam chun bar 'gyur ba dan mar mi 'jin par 'gyur ba dan phar mi 'jin par 'gyur ba dan dge slon mi 'jin par 'gyur ba dan bram ze mi 'jin par 'gyur ba. dan rigs kyi gco bo la rim gro med par 'gyur ba dan sans rgyas la gus par mi 'gyur ba dan čhos la gus par mi 'gyur ba dan dge 'dun la gus par mi 'gyur pa dan sdig pa'i grogs pos yons su zin par 'gyur ba dan dge ba'i bses gñen gyis rnam par spans pa dan no cha med par 'gyur ba dan 'jem pa med par 'gyur ba dan dban po'i sgo ma bsdams par 'gyur ba dan bud med rnams la śin tu bag med par 'gyur ba dań skye bo mań po'i yid du mi 'on bar 'gyur pa dan skye bo man po dan mi mthun pa dan ñe du dan snag gi mñen mchams beun pa rnams kyis smad par 'gyur ba dan dam pa'i čhos ma yin pa yons su 'jin pa dan dam pa'i čhos yons su spon ba dan mkhas pa rnams de la yid mi 'jog pa'i sems pa dan bag bya ba la gyel ba dan de mya nan las 'das pa las rin du 'gyur ba dan myos par 'gyur ba'i las byed čin sogs pa dan lus zig nas che 'phos pa'i 'og tu ltun nas [458 a] nan son nan 'gro sems čan dmyal ba rnams su skye ba'o.

LXXVIII. de bzin gśegs pa'i mčhod rten la thal mo sbyor ba'i

phan yon ni bču yod de. bču gan že na. rgya čhen po'i khyim du skyes 'thob pa dan rgya čhe ba'i gzugs dan rgya čhe ba'i yi gal bor dan rgya čhe ba'i mčhod pa dan bkur sti dan nor rgya čhe ba dan thos pa rgya čhe ba dan dad pa rgya čhe ba dan dran rgya čhe ba dan ses rgya čhe ba dan rtogs pa rgya čhe ba 'thob pa ste. bču po de dag ni de bžin gsegs pa'i mčhod rten la thal mo sbyor ba'i phan yono.

LXXIX. de bzin gsegs pa'i mčhod rten la phyag 'chal ba'i phan yon bču yod de bču gan ze na. gzugs bzan zin mdog gser gyi mdog lta bur 'gyur ba dan mjes sin mig tu sdug par 'gyur ba dan skad sñan čin gzun ba'i chig tu 'gyur ba dan bag cha ba med par 'khor gyi nan du 'gro ba dan lha dan mi rnams dga' bar 'gyur ba dan gzi byin čhen por 'gyur ba dan gzi byin čhen po'i gan zag 'di lta ste. sans rgyas bčom ldan 'das rnams dan byan čhub sems dpa' rnams dan sans rgyas kyi ñan thos rnams dan 'grogs par 'gyur ba dan lon spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris skye ba dan myur du yons mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni de bzin gsegs pa'i mčhod rten la phya 'chal ba'i phan yon no.

LXXX. de bźin gśegs pa'i mčhod rten la phyag dar byas pa'i phan yon bču yod de. [458 b] bču gan źe na. gzugs bzan ba dan lta na sdug pa dan mjes pa dan skad sñan pa dan de'i 'dod čhags dan źe sdan dan gti mug bsrabs par 'gyur ba dan lam du 'gro na rewa dan gyo mo dan gsen ma rnams med par 'gyur ba dan beun pa'i rigs su skye bar 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni de bźin gśegs pa'i mčhod rten la phyag dar byas pa'i phan yon o.

LXXXI. de bzin gśegs pa'i mčhod rten la gdugs dbul ba'i. phan yon bču yod de. bču gan że na. 'jig rten na gdugs lta bur 'gyur ba dan lus la cha bas gdun ba med par 'gyur ba dan sems la gdun ba med par 'gyur ba dan 'jig rten gyi rten du 'gyur ba dan bdag par 'gyur ba'i las byed čin sog pa dan 'khor los sgyur ba'i rgyal srid yan dag par 'thob pa dan dban čhe bar grags par 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni de bzin gšegs pa'i mčhod rten la gdugs phul ba'i phan yon o.

LXXXII. de bzin gśegs pa'i mčhod rten la dril bu dbul ba'i phan yon bču yod de. bču gań ze na gzugs bzan bar 'gyur ba dan skad sñan par 'gyur ba dan yid du 'on ba smra ba dan ldan par 'gyur ba dan ka la pinka'i sgra lta bu smra ba dan ldan par 'gyur ba dan gzun ba'i chig tu 'gyur ba dan rab tu dga 'bar 'gyur ba dan kun tu dga' ba rgya čhen po'i sgra thos pa dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar [459 a] 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni de bźin gśegs pa'i mčhod rten la dril bu phul ba'i phan yon o.

LXXXIII. de bźin gśegs pa'i mčhod rten la ba dan dpul ba'i phan yon bču yod de. 'jig rten na rgyal mchan lta bur 'gyur ba dań 'ja'ań śes dań slon (blon) pa dań ñe du dań snag gi gñen mchams rnams sti stań byed bla mar byed rim gro byed mčhod par byed pa dań. phyogs dań phyogs mchams rnams su de'i grags pa dań brjod pa dań sgra dań chigs su bčad pa mňon du 'byuń ba dań gzugs bzań źiń lta na sdug la mjes par 'gyur ba dań skye ba gźan rnams su che riń źiń riń du gnas par 'gyur ba dań dbań čhe bar grags par 'gyur ba dań rigs bcun par skye bar 'gyur ba dań lońs spyod čhen por 'gyur ba dań mtho ris su skye bar 'gyur ba dań myur du yońs su mya ńan las 'da' bar 'gyur ba ste. bču po de dag ni de bźin gśegs pa'i mčhod rten la ba dan phul ba'i phan yon o.

LXXXIV. de bźin gśegs pa'i mčhod rten la na bźa dpul ba'i phan yon bču gñis yod de. bču gñis gań źe na. mjes śiń lta na sdug par 'gyur ba dań pags pa 'jam pa dań pags pa snum pa dań pags pa srań pa dań de'i lus la rdul dań dri ma mi čhags pa dań de'i gos bźań por 'gyur ba dań gdiń ba dań bgo ba phra mo rñed par 'gyur ba dań no cha śes pa dań khrel yod pa phun sum chog par 'gyur ba dań mthoń [459 b] na dga' bar 'gyur ba dań lońs spyod čhe bar 'gyur ba dań mtho ris su skye bar 'gyur ba dań yońs su mya nan las 'da' ba ste. bču gñis po de dag ni de bźin gśegs pa'i mčhod rten la na mza' phul ba'i phan yon o.

LXXXV. de bźin gśegs pa'i mčhod rten la me tog dbul ba'i phan yon bču yod de bču gan źe na. 'jig rten na me tog lta bur 'gyur ba dan de'i sna'i' dban po yan ñams par mi 'gyur ba dan lus la dri na ba med par 'gyur ba dan lus la dri źim po 'byun bar 'gyur ba dan phyogs dan phyogs mchams rnams su de'i chul khrims kyi dro'i nad ldan bar 'gyur ba dan 'jig rten pa rnams 'khor źin 'du 'bar gyur ba dan yid du 'on ba'i čhos rnams 'thob par 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. čhos bču po de dag ni de bźin gśegs pa'i mčhod rten la me tog phul ba'i phan yon o.

LXXXVI. de bzin gśegs pa'i měhod rten la phren ba dbul ba'i

phan yon beu yod de. beu gan ze na. 'jig rten na phren ba lta bur 'gyur ba dan lus kyi dri na ba med par 'gyur ba dan phyogs dan phyogs mchams rnams su chul khrims kyi dri zim po'i nad ldan ba dan rtag tu dri zim par 'gyur ba dan brgyan par 'gyur ba dan gsog 'khor mi phyed par 'gyur ba dan skyes pa dan bud med rnams kyi yid du 'on bar 'gyur ba dan lons spyod ehe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan [460 a] las 'da' ba ste. beu po de dag ni de bein gsegs pa'i mehod rten la phren ba phul ba'i phan yon o.

LXXXVII. de bzin gśegs pa'i mčhod rten la mar me dbul ba'i phan yon bču yod de. bču gan ze na. 'Jig rten na mar me lta bur 'gyur ba dan śa'i mig rnam par dag par 'gyur ba dan lha'i mig 'thob par 'gyur ba dan dge ba dan mi dge ba'i čhos rnams la śes rab 'byun bar 'gyur ba dan ma rig ba dan gti mug gi mun pa sel ba dan śes rab kyi snan ba 'thob par 'gyur ba dan de 'khor na de 'khor ba'i che nam yan mun pa na gnas par mi 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni de bzin gśegs pa'i mčhod rten la mar me phul ba'i phan yon o.

LXXXVIII. de bzin gśegs pa'i mčhod rten la byug spos dbul ba'i phan yon bču yod de. bču gan ze na. 'jig rten na byug spos lta bur 'gyur ba dan sna'i dban po rnam par dag par 'gyur ba dan. lus la dri mi zim pa med par 'gyur ba dan rtag tu dri zim par 'gyur ba dan gzugs bzan bar 'gyur ba dan 'jig rten pa rnams 'khor zin 'du bar 'gyur ba dan yid du 'on ba'i čhos rnams 'thob par 'gyur ba dan lon spyod čhen por 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. čhos bču po de dag ni de bzin gśegs pa'i mčhod rten la byug [460 b] spos phul ba'i phan yon o.

LXXXIX. de bzin gsegs ba'i mčhod rten la rol mo sil sñan dbul ba'i phan yon bču gan ze na. gzugs bzan zin lta na sdug par 'gyur ba dan skad sñan par 'gyur ba dan yid du 'on ba smra ba dan ldan par 'gyur ba dan grags pa dan ldan par 'gyur ba dan gzun ba'i chig tu 'gyur ba dan rtag tu dga 'bar 'gyur ba dan thams čad dga' ba'i sgra rgya chen po 'thob par 'gyur ba dan lon spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur pa dan (myur du) yons su mya nan las 'da' bar 'gyur ba ste. bču po de dag ni de bzin gsegs pa'i mčhod rten la rol mo sil sñan phul ba'i phan yon no.

XC. de bzin gśegs pa'i měhod rten byed pa'i phan yon bčo brgyad yod de. bčo brgyad gan ze na rgya čhen po'i rigs su skyc bar 'gyur ba dan gzugs bzan bar 'gyur ba dan mjes sin mig tu sdug par 'gyur ba dan c'he bar grags bar 'gyur ba dan gyog 'khor rgya c'hen por 'gyur ba dan gyog 'khor mi phyed par 'gyur ba dan lons spyod c'he bar 'gyur ba dan 'jig rten pa rnams 'khor zin 'du bar 'gyur ba dan kun gyi rten du 'gyur ba dan phyogs beur brjod pa dan sgra dan chigs su bead par rgya c'hen po mnon du 'byun bar 'gyur ba dan lha dan mis mehod par 'gyur ba dan phyug ein nor man po dan ldan par 'gyur ba dan 'khor los sgyur ba'i rgyal srid 'thob par 'gyur ba dan che rin bar 'gyur ba dan lus rdo rje ltar la bregs par 'gyur ba dan lus mehan dan [461 a] dpe byad dan ldan par 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. beo brgyad po de dag ni de bzin gsegs pa'i mehod rten byed pa'i phan yon o.

XCI. khri stan byin pa'i phan yon beu yod de. beu gan ze na. 'jig rten gyi bla ma'i gnas su 'gyur ba dan bsnags par 'gyur ba dan skye bo man po la grags pa dan brjod pa dan sgra dan chigs su bead pa man po mnon du 'byun bar 'gyur ba dan bde ba dan yid bde ba man bar 'gyur ba dan beon pa dan khri stan dan rim gro byed pa dan ldan par 'gyur ba dan 'jig rten pa rnams la 'khor zin 'du bar 'gyur ba dan lons spyod ehe bar 'gyur ba dan dban ehe bar grags par 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. beu po de dag de dag ni khri stan byin pa'i phan yon o.

XCII. khyim [corr. lham] byin pa'i phan yon beu yod. beu gan ze na. de beon pa rnams kyis brel bar mi 'gyur ba dan rkan pa legs par gnas par 'gyur ba dan lam du gro na stobs dan ldan par 'gyur ba dan de'i lus nal bar mi 'gyur ba dan de 'gro na cher ma dan gseg ma dan gyo mo rnams kyis rkan pa snud par mi 'gyur ba dan rju phrul thob par 'gyur ba dan de la rim gro byed pa dan ldan par 'gyur ba dan lons spyod ehe bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. beu po de dag ni lham byin pa'i phan yon no.

XCIII. snod spyad byin pa'i phan yon beu yod de. [461 b] beu gan ze na. 'Jig rten gyi yon tan kyi snod lta bar 'gyur ba dan mdog snom par 'gyur ba dan sems kyi rgyud mñen par 'gyur ba dan skom par mi 'gyur ba dan skom na 'an ehu 'byun bar 'gyur ba dan yi dags su skye bar mi 'gyur ba dan lha dan mi rnams dga' bar 'gyur ba dan lons spyod ehe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. beu po de dag ni snod spyad byin pa'i phan yon o.

XCIV. kha zas sbyin pa'i phan yon bču yod de. bču gan ze na. che rin bar 'gyur ba dan mdog bzan bar 'gyur ba dan stobs dan ldan par 'gyur ba dan dran pa dan ldan zin spobs pa dan pa ldan par 'gyur ba dan bag cha ba med par 'khor gyi nan du 'gro ba dan 'khor 'dun par 'gyur ba dan lha dan mi rnams dga' bar 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni zas byin pa'i phan yon o.

XCV. bzon pa byin pa'i phan yon bču yod de. bču po gan ze na. rkan pa sin tu gzon sa chags par 'gyur ba dan rkan pa sin tu gnas par 'gyur ba dan rkan pas 'gro ba na lam nal bar mi 'gyur ba dan bde bar 'gyur ba dan mi mza' ba man bar mi 'gyur ba dan rju 'phrul gyi rkan pa rgya čhen po 'thob par 'gyur ba dan bzon pa rnams kyis brel bar mi 'gyur ba dan rim gro nan ba dan ldan par 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mye nan las [462 a] 'da' ba ste. bču po de dag ni bzon pa byin pa'i phan yon o.

XCVI. gnas byin pa'i phan yon mi rab tu man ste. man po gan źe na. de la 'jigs pa mi 'byuń o. gdiń ba dań bgo bar śin tu 'ji po rñed par 'gyur o. lha dan mi rnams kyi 'dod pa'i yon tan lha rñed par 'gyuro, gal te'dod de rgyal rigs čhe zin mtho ba'i rigs su skye bar gyur čig če 'am bram ze'i rigs čhe źiń mtho ba'i rigs su skye bar gyur čig če 'am khyim bdag čhe zin mtho bai rigs su skye bar čig če na. de'i smon pa de 'gyur bar 'gyuro. gal te 'dod de bdag gron gyi gco bor gyur čig če 'am gron khyer gyi gco bor gyur čig če 'am gron rdal rdal gyi geo bor gyur čig če 'am ri brags kyi rgyal por gyur čig če 'am rgyal phran du gyur čig če 'am rgyal po bcan par 'gyur čig če na. de'i smon lam de bzin du 'grub par 'gyur ba. gal te 'dod de glin gčig pa'i rgyal por gyur čig če 'am glin gñis kyi rgyal por gyur čig če 'am glin gsum gyi rgyal por gyur čig če 'am 'khor lo sgyur ba'i rgyal por gyur čig če na. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro, gal te 'dod de rgyal čhen bźi'i ris kyi lha rnams dan skal ba mñam par skye bar gyur čig če na' an. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. sum ču rca gsum dan 'thab bral dan dga' ldan dan 'phrul dga' dan gzan 'phrul dban byed kyi lha rnams dan skal pa mñam par skye bar 'gyur čig če na 'an de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. gal te 'dod de chans ris (rigs) kyi lha [462 b] rnams dan skal ba du mñam par skye bar gyur čig če na 'an. de de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. chans ba'i 'dun na 'don dan chans chen dan 'od chun dan chad med 'od dan 'od gsal dan dge čhun dan chad med dge dan

dge rgyas dan sprin med dan bsod nams skyes dan 'bras su čhe ba dan mi che ba dan mi gdun ba dan gya nom snad dan sin tu mthon dan 'og min gyi lha rnams dan skal ba mñam par skye bar gyur èig ce na 'an. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. gal te 'dod de nam kha'i mtha' yas skye mčhed dan rnam ses mtha 'yas skye mčhed dan čhun zad med pa'i skye mčhed dan 'du ses med 'du ses med min gyi skye mčhed kyi lha rnams dan skal pa mñam par skye bar gyur čig če na 'an. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. gal te 'dod de. rgyun du żugs pa'i 'bras bu mnom sum du bya'o że na 'an. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. gal te 'dod de. lan čig phyir 'on ba'i 'bras bu dan phyir ma 'on ba'i bras bu dan dgra bčom pa'i 'bras bu dan ran byan čhub mnon du bya'o ze na 'an. de'i smon pa de 'grub par 'gyuro. gal te 'dod de. bla na med pa yan dag par rjogs pa'i byan čhub mnon par rjogs par byan čhub par gyur čig če na 'an. de'i smon pa de 'grub par 'gyur te. man po de dag ni gnas byin pa'i phan yon o.

XCVII. btun ba byin pa'i phan yon bču yod de. bču gan źe na. dban po thams čad yons su chan bar 'gyur ba dan dpral ba dag čin 'jum ba'i bźin du 'gyur ba dan [463 a] yon tan dan ldan par 'gyur ba dan sems kyi rgyud mñen par 'gyur ba dan skom par mi 'gyur ba dan skom na 'an čhu 'byun bar 'gyur ba dan yi dags su skye bar mi 'gyur ba dan lons spyod čhe bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'da' ba ste. bču po de dag ni btun ba byin pa'i phan yon no.

XCVIII. rab tu byun ba'i phan yon beu yod de. beu gan ze na. de bu dan ehun ma dan nor la sred par mi 'gyur ba dan de 'dod pa'i yons su 'jin par mi 'gyur ba dan dgon par gnas pa la dga' ba dan sans rgyas la gus par 'gyur ba dan bdud kyi spyod yul rnam par spon ba dan bde 'gro 'thob par byed pa'i ehos rnams yons su ehol ba dan nan 'gro 'thob par byed 'pa'i ehos rnams spon ba dan lha dan mir sman pa med pa dan rtag tu de bzin gsegs pa'i gsuns rab la rab tu 'byun bar 'gyur ba dan mtho ris su skye bar 'gyur ba dan myur du yons su mya nan las 'de' ba ste. ehos beu po de dag ni rab tu byun ba'i phan yon o.

IC. dgon pa la gnas pa'i phan yon beu yod de. beu gan ze (na). 'du 'ji rnam par spon pa dan rab tu dban la sten pa dan de'i sems bsam gtan la dmigs par 'gyur ba dan sans rgyas beom ldan 'das rnams la smon pa dan dga' ba dan bde ba dan yid bde ba lus la skyed pa dan de la bar du geod par mi 'gyur |463 b| ba dan ji ltar thos pa'i

čhos rnams kyi don rgya čher ses par 'gyur ba dan zi gnas 'thob pa dan lhag mthon thob pa ste. bču po de dag ni dgon pa la gnas pa' phan yon no.

C. bsod sñoms len pa'i phan yon bču yod de. bču gan že na. de 'groi ba la goms par 'gyur ba dan de spyod yul la goms par 'gyur ba dan rgyal gčag par 'gyur ba dan bdag rñed pa la sbyor ba dan gžan dag kyi bsod nams la rab tu 'god pa dan ston pa'i stan pa yons su ston pa dan phyi ma'i skye bo la snan bar byas par 'gyur ba dan chans pa mchuns bar spyod pa rnams la ñam na ba med par byas par 'gyur ba dan dma' ba'i sems ñe bar gžag par 'gyur ba dan bsod sñoms kyis yons su dul ba'i dge sbyon gi phyogs la mun pa med par snan ba'o.

CI. 'jigs pa med pa'i phan yon bču yod de. bču gan že na. 'jigs pa med par gron du 'jug pa dan 'jigs pa med par gron nas 'byun ba dan 'jigs pa med par khyim rnams su 'gro ba dan 'jigs pa med par 'khor rnams la čhos ston pa dan 'jigs med par dge 'dun gyi nan du 'jug pa dan 'jigs pa med par slob dpon dan mkhan po'i dun du 'gro ba dan 'jigs pa med par byams pa'i sems kyis slob ma'i gan du 'gro ba dan 'jigs med par gas dan zas dan mal čha dan na ba'i gsos sman dan yo byad rnams yons su spyod pa dan 'jigs pa med par kha ton 'don pa dan 'jigs pa med par čhe 'pho gźan du [464 a] byad pa'o.

bram ze'i khye'u de ltar na. sems čan rnams ni bdag gis las las gyur pa las kyi rgyu las skyes pa las kyi skal pa la spyod pa las la rten pa yin te. sems čan rnams ni las kyis rab dan 'brin dan tha mar rnam par čhe ba'o žes nas gan smras pa de ni 'di las dgons te smraso. čhos kyi rnam grans 'di bśad pa na bram ze'i khye'u Śuka bčom ldan 'das la sems mnon par dad do de nas bram ze'i khye'us bčom ldan 'das la 'di skad čes gsol to. Gau ta ma kyod mñan du yod par dge bsñen gźan dag gi khyim du gśegs par dgons na. bdag gi pha bram ze To'u de ya'i khyim du yan gśegs par dgons su gsol. de ni bram ze To'u de yi khyim du yun rin po'i don du bde ba dan phan par 'gyuro. bčom ldan 'das khyis gsuns pa la mnon par dga' ste. rjes su yi ran nas bčom ldan 'das kyi gan nas son no.

las rnam par 'byed pa rjogso.

## [Chg.] — FO WEI CHEOU KIA TCHANG TCHO CHOUO YE PAO TCH'A PIE KING

Traduit par Gautama Dharmaprajña en 582.

樹給 有業能令 個面質 者 言·隋 首洋 善

人 能表·不 者者正慧·邪說見 日起身法·沙見·惡世 者 業·者 能 障 盗 養 賢 沙 生 溢·聖 終·惡衆行於行八門五法·飢業·令他三所·四輕仰·能九業·生中無重者婆者三饉·六衆得者尊者蔑大令

名十 八喜·端 香四正 五得 殺·敦喜·謂 憂諸 者 生·他見 修 大譽·一九 者是一者於人 令 華 者·復已·衆得 有 七喜心 毀者 三生佛 者 業·已 者教 三者 以是七 是七 曉悟 及 毁 習愛病心他治喜十者 敬報生不樂五業・見 見 宿 奉者報·聖他因·塗諸敬報·生不樂 迎·於復所·失以飾恶心·復歡打士 者得恐

若道·不業·是阿苦·獄·福得能放·得時還名苦·初有身喜以名修苦畜羅身行資隨富貧初復樂 盡·樂·苦·後有業 樂·初若有 有 樂·生·導·施· 若離晚施 殘復 令 復 田·行不 缺•有 衆陀生·不 生·含·及盡· 衆慳以一 遇 以 復業容 力・有 能 醜 因 阿 以 十 今 陋·欲 那 餓 膚 煩 含·鬼·衆 獄心 業能 果 巨 福 體龘 生 乃生·死·俱 至樂還樂· 傗 田·報 在時還 外生 樂·令 饒 以微 業 養 潔 菸 澀 破 漢 人 盡 生 如 放 業 故 報 思 人 戒 等 天 受 地 有 衆財·田 生而勝 劣·間·苦 勝隨

法所心及有得欲僧·不作持處無天 造 而 清 舌·業·三 ·色報·七者 如 業能令 得 阿 報•謂不 修羅 衆 一具 王殺父 者過一 口·報·惡 八復業 一殺父等日 者 + 能 令 Ŧī. 順·生 十 於空處的 見•一 善業. 報•缺 漏 不 不 大定發願求生物後有業能令職業後有業能令職業後有業能令職 空處定人 全以 三者不邪 愧·願 而 求 信於 十 \*能令衆生 不 識 +. 慙 獄·地 厭 中 衆 若 愧 後 獄·離·國·生 業 慙 獄·地 處 善。得 定•與 者 定 相 報•妄 迴 應 Ŧi. 復 有 有 生歡 聞 若持者·若識四作戒若人處業 業·不·向 正作戒 業。能 修 壽·喜·法·業人·業 若又受時·及非 於定·能 佛入令 懺不 令 六趣·行 於大增法無衆生者以微上佛衆上僧所生得不是恶 更其有不不壽•衆懺

數不有 造·作·業 若 亦 若 作 人 八造重世 而不集里 心。集里 心人·生自不 音不 作衆巳 業·生·深 亦 身 自 責 П 造悔 更不 諸 已怖畏· 能拔根 ·愧本業 不復遠 業·業市深自 不作悔 教亦 責・ 他·集·更不 "記業等是名不你 有衆生造諸業" 「重造是名作而」 業一流不 心集 不 集•無復 改 有 復 悔・業 有 業而集

主字姿提城到我父所切提出 恭敬合掌得十種功德爾時間 恐涅槃是名奉施燈明得十種 發理樂是名奉施燈明得十種 佛為首迦長者恐 恭敬合掌得十五 恭敬合掌得十五 衆歸 功 石有衆生奉施燈R 著身常香潔七来 頂禮而退 七者愛樂正 世尊說此法D ·蓋六者得勝 ·種功德若有 · 者得 明得十種 者家願令我父及 是 過長者於 程 者 得 勝 合掌·間·常 ·如燈二者隨至八者具大福報 香 信·不在於黑闇之 十種功德一考 得 •淨 九 · E處內眼 者命終 信粉心·妙 ·勝妙戒· 一者得 · 內眼不同 章 為時首迦頭 及九者得勝 日 N福報二者: 八者具大福報 首迦頭面禮佛作如是言我今瑟者得勝妙多聞十者得勝妙智見唱報二者生於上族三者得勝妙智見明大福報九者命終生天十老本與三者得於天眼四者於善惡 者 日速證涅槃是名奉於王處鼻根不壞五者以 面禮 爾時首迦 超 香 妙色·速 悪 花 世 聞 法。得間。

迦長者說 業報差 别

果實世國一者與大國報九者命終生天十者速證涅槃是名奉施飲食得十種功德若有衆生奉施報閱得十種功德一者與此如經一者得於一種以為是大國報九者命終生天十者速證涅槃是名奉施發為得十種功德者有衆生不為則變之人。 医神经 人名 医克里氏 医皮肤 人名 医皮肤 者具足 妙 見業故·條 二者 ·外勝報若有 · 以貪業 九者命 生•不 %生天· 者遠涉輕 令 涅槃·五 ·妙色好聲二者有歌報復有十業得外歌 不 有 令 信伏三

緣墮此類中復告長者吾今所說恐汝難信當自還家問於商佉是時長受大富樂何故復墮畜類之中此事難信佛告長者言汝父兜儞野由是今犬商佉是長者父迦輸長者復白世尊我父兜儞野在生之日常行布汝分別演說此犬汝父兜儞野身於過去生妄計此身無我計我慳貪族矣輸迦長者如是三請白佛言世尊唯願爲我演說斯專我等樂聞爾時別處是時長者白世尊言此犬商佉過去宿因不知云何願佛演說佛言 是兜 

發心見我喜 命終往 生天 如捨於重擔 若於說法師 如來及比丘 暫時 心歡喜

輸迦言此商佉犬實是汝父長者白言唯然世尊如佛所說眞實不虛所有疑惑皆悉除斷爾時世尊說此偈已於是輸迦長者往詣佛所頭面禮足歡喜無量種種稱讚歎未曾有說是語已在 m輸迦長者白世 一面立於是世

— FEN PIE [Cht.]CHAN NGO YE PAO YING KING

> Traduit par T'ien Si tsai (980-1001).

分別善悪報應經卷上

犬見世尊瞋恚 当 到 已 沙 長 者

輕 ·善意業四恒起身日本一番場正見離諸四 慢婆羅 集三 寶•利•壞 門·如 五 ·勝輕報·毀 十 賢 R善六輕慢型度報豪貴復 業·非報·五 一法·有恒 業 芸 輕 慢親 云 三九種・七種・七 業 二不獲 人 間 村上廣村 一正法·業一部 一正法·半一部 不法·正 法·法· ·師法七求! 7惠施八不以 云母. , 姪欲邪 報·師 有十 ·干 斷 謂 施 法·滅 此 八 善 種 重 他 補 父 行·種 德·母·獲 有六人 沙 誇讀勝 四信 不 信三寳如1 業·聖賢·七 報復云 ·報復云 賢十 業四起 壊滅正 十障 慢 彻 門・是 種·礙 業 Ŧi. 父 他獲護施·報護 種 Ξ 獲 **貪是** 貧·劫· 大 治 治 族 · 族 孤 親 業獲 尊報·門·

勸

補特伽羅有業多病少病端有情造種種業起種種整戒 病·五 不 鬼九施僧·安治·是十種獲見 樂·十·宿 一衆生業有 恒 不 一施藥飲 不損有 食·情·行藥·費 一個業獲 分 報乃分善恶黑業三塗受報白義甚深是時長者重白佛言願 九 朱 少病報復云 四 業定 闇・天・時或 又佛 •種業何 有分 云 ・ルガリー行非梵行等為十一恒起順名を選三隨喜壞四點で選三條之一一個是順名を表して、 命 業不 微等為·有補定·伽· 食·為·有補定·伽· 十十·六情特或羅·自 生三悪 業獲 告 次 長報 歎

而於未來施! 後無快 業有 悉 棄 不 困苦不 其施度 於 斷·而 族 %寶廣 過去世 友 復云 11% 補 至 不 樂·絕故施 樂布 微分 特 滿 何 流信心復云 人象馬奴 向三寶處 業有 ¬施復云何業得身☆¬不修故此補特伽羅一生發来有補特伽羅一生發 心不斷。 此 纖 亳 ・ 先 無 補特 庫藏 有情 可伽羅一生貧苦又復屬命終之後生在人工 **婦牛** 此 曾行 何業有補特伽羅一 伽 快樂後無 珍寶象馬 命終之後 远羅先受苦惱後 远補特伽羅若生 羊田宅亦皆廣大受用自在於其財布施不曾發願於當來世更修施行,先受苦惱後無苦惱復云何業有補 一生貧苦又復慳貪不 IE 羅命終之後生在 生在人間 心快樂譬如輪王又樂作 樂常受苦惱此 (天受福往· 至園 入中 生貧苦 處下種 L來彼後福盡又生力愛樂布施此一補 問題在於其財物慳憐 宅 快樂常愛惠施復云何 工何業有補特伽羅得b僅族貧窮困苦財寶飲食 補特 少施 間 不 伽羅 具足 福•族 福盡又生人間貧窮愛施故此補特伽羅貧施此一補特伽羅於過去世三寶勝處曾修其財物慳惜愛護不行惠施故此補特伽羅施行故此補特伽羅命終已後若生人間得 貧苦 補特 發勝願故 羅於過去世 飲貪田業 羅於過去世修不 有 云何 中 資具 富 不 一切乏少 羅身 貴家 殺戒 特伽羅貧窮 (復愚闇) 修布 羅·得富大 中·先 補 間不信因果·於 所愛施信心不 優發願· 養實多財愛護 畏·特 又 母 樂復云 樂後 復發願 家務 羅貧 伽羅樂 實從 吏民 何

別善恶報應經卷上

處地獄生圓滿壽命而非中玉養業亦然復云何業得身心圓養業亦然復云何業得身心圓羅作彼業已而不悔恨亦不嫌と不可難。 得復云何· 自毀省 想處·彼 作 中 -生即便命 彼 等 障 為 得 父罪已 復 生 處地 悟前 然復云何業得身心圓滿修習忍辱得身相圓何業而不得果所修惡業迴心發露省悟前非可愛果若造惡業感非愛果若遠離此善不善復欢修習何業不生無間修諸善業迴向所求 八 前事滿 復修彼定後生彼 特 天•飲 羅生在人物中即便命 終此 遠離 食肉 修 + 業不生無間, 切 何 彼 ----業而 色作 ·補 特 而不躁撓行 一天復云何歌 一天復云何歌 伽羅 不 生色界修士 **鴻空想復** 悔 云 而不得果修無記業不 亦不嫌厭而非擾 必修習忍辱得身相同 種族業 亦不 作 離無所有處 **業應當自受對** :彼業已悔 業有補 云 如 是行 派心不擾惱不恐 經無記業不得 定 對佛懺悔解說前非佛愍彼王令嫌躁擾說言撥無解除遠離煩惱 此特 障 u補特伽羅作彼業已始 特伽羅處地獄中壽量不 三寶修 染•伏 在 《馬車乘悉皆具足公姓先受快樂後受苦》 善業愛非愛果終不可得譬如慈來決定得生諸善趣中不入無間。復修彼定後生彼天遠離彼障復 修何 是等 命終之後 天·生 地 食 獄 珍寶悉皆乏少 高 本 此 業 修 習 注 重 其 重 重 空無 中 山一補特伽 行如此行天 行如此行天 行如此行天 生不 鋒利 •滿 慈女商主 色界修習三摩 ·習必定得果你 上重重懺悔此業 一次商主遠行 修 ·性·不可 復次修習何業感得 後 健 健 健 に 最 識 細 に 初 次修習何 行布施 緣幻有了不 愛樂我更不 作如是行此業修習作如是行此業修習作如是行此業修習 作如是行此業修習 在•由 業雖作 之後得 識現前 鉢底 業·已而 缺·愛 乃樂 久不歸家子 歌喜施 可得故 生 生非 特嫌 何 如 業·而 果 故·阿 此 闇 天 伽 不 受無果由 若修 邊想 修十 想非 生彼 羅 七 亦 E 豧 世 地

善法消滅五男女縱逸六資財密縱像逸八恒時憂惱九不自在十一 友眷屬皆悉廣大六美名稱讚七色相端嚴入見者歡喜九富貴上族自在生天十速證圓寂如是功德施佛幢旛獲復有人於如來塔布施幢旛有十功德何等爲十一形容鵬直長壽圓滿二世間慇重三信根堅固四孝養父母五親 慮八 失二現多疾病三因興鬪諍四增長殺害五增長忠言不信六智慧尠少七稱揚不實八誠語不發善友九親族不信十命終三塗復次妄語報有十 何等

# 分別善悪報應經卷下

四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 四天中印度惹爛馱囉國密林寺三藏明教大師賜紫沙門臣天息災奉 詔譯 冤家轉多二見者不喜三有情驚怖四恒受苦惱五常思殺業·六夢見憂苦七臨終悔恨八壽命短促九心識愚諸根無缺因無邪見信心不斷最上果實香美具足修十善業感果如是復次十恶獲果有十何等爲十殺生十惡果味甘美遠離硬澀因無雜穢林木園苑遠離叢刺皆悉滋潤因無貪愛倉庫果實充滿具足因無瞋恚身相等災悉皆遠離因無邪欲美聲流播遠離塵垢因無妄語口常香潔因無離間眷屬和順遠離高下霹靂霜雹因. 獄復次偸盗 報有十種何等爲十 一結宿寃二恒疑慮三惡友隨逐四善友遠離五 破佛 霹靂霜雹因無龘 六王法謫罰 心識愚昧 殺生十者 ・圓滿

遠離慢心四字 家如是功德立 忘 五 林 開佛歡悅七紹 於六多聞總持 天自 功 持鉢乞食有 在·有福 ·皆歡喜九~ -云何爲十 ·種功德云 心尾鉢含那 下 圓 種·惱 二不 ·無缺二成熟 一一遠離屬鬧 功 八十速證圓 所得臥 有速 情·證 乏·及僧

東如是功徳施佛は多力四名稱遠聞五年 丘 乏·床 五 損六離 報若復 次大安和 施佛及僧院七獲神足 等爲十·命終生 花二世間光皆愛敬十 無比三鼻根子 意

自他無 場播塞 ·愛用臥 哉•切 有 法 知·了

樂長夜言·時佛告

# FRAGMENT D'UN ŚUKASŪTRA

## EN SANSCRIT

PROVENANT DE L'ASIE CENTRALE

Ed. Hoernle, Manuscript Remains of Buddhist Literature found in Eastern Turkestan, p. 48-50<sup>4</sup>.

Fol. 56 (1) [VII] śakyāt kuśalamūlād vicchandanam alpaśakyānām pudgalānām paribhavah ime daśa dharmā alpaśakya(2) samvartanīyāḥ. [VIII] daśa dharmā mahāśakyasamvartanīyāḥ katame daśa. anīrsyukah parasya lābhasatkāra (3) slokair āttamanatā parasya kīrtiśabdaślokair āttamanatā ryatra [sic] pradānam bodhicittotpādah (4) tathāgatabimbakaraņam mātāpitīnām pratyudgamanam āryāņām pratyudagamanam alpasakyāt kusa (5) lamūlād vicchandanam mahāsakye kusalamule samadapanam ime dasa dharma mahasakyasamvartani-(1') yāḥ. [IX] daśa dharmā nīcakulasamvartanīyāḥ. katame daśa. amātrjīnatā. apitrjīnatā. aśrāmaņyatā (2') abrāhmaņyatā. kule na jyeșthänupälakatvam asanad na pratyutthanam asane na nimantranam (3') mātāpitror aśuśrūṣā āryāṇām aśuśrūṣā nīcakulajātānāṁ pudgalānām antike pari (4') bhavaḥ ime dasa dharmā nīcakulasamvartanīyāḥ [X] daśa dharmā uccakulasamvartanīyāḥ katame daśa. (5') mātrjñatā pitrjñatā. śrāmanyatā. brāhmanyatā. kule jyesthānupālakatvam āsanāt pratyutthā-

Fol. 57 (1) nam āsanenābhinimamtraņam mātāpitroḥ śuśrūṣā. āryāṇām śuśrūṣā nīcakulajātānām pu(2) dgalānām aparibhavaḥ ime daśa dharmā uccakulasamvartanīyāḥ. [XI] daśa dharmā alpabhogasamva-(3) rtanīyāḥ katame daśa. adattādānam. adattādānasamādānapam. adattādānasya (4) ca varṇavāditā. adattādānena āttamanatā mātāpitṛṇām vṛttyupa(5) cchedaḥ parasya alābhena āttamanatā parasya lābhena nāttamanatā. parasya lābhantarā(1') yo durbhikṣāyācanā ca.

<sup>1.</sup> Cf. Kandjour, Mdo XXVI, 468 a; texte très voisin, mais différent.

ime daśa dharmā alpabhogasamvartanīyāḥ. [XII] daśa dharmā mahābhogasamvarta (2') nīyāḥ katame daśa. dānam adattādānavairamaṇam. adattādānavairamaṇasya varṇavāditā (3') adattādānavairamaṇena āttamanatā. parasya alābhena anāttamanatā. parasya (4') lābhena āttāmanatā parasya lābhodyogaḥ dānasyābhyanumodanam dānādhimuktānām pudga (5') lānām sampraharṣaṇam subhikṣāyācanā ca. ime daśa dharmā mahābhogasamvartanīyāḥ.

I

# CŪLAKAMMAVIBHANGASUTTA

(Majjhima Nikāya, nº 135.)

Evam me sutam. ekam samayam Bhagavā Sāvatthiyam viharati Jetavane Anāthapiņdikassa ārāme. atha kho Subho māṇavo Todeyyaputto yena Bhagavā ten-upasamkami upasamkamitvā Bhagavatā saddhim sammodi sammodaniyam katham sārāniyam vītisāretvā ekamantam nisidi. ekamantam nisinno kho Subho manavo Todeyyaputto Bhagavantam etad avoca: Ko nu kho bho Gotama hetu ko paccayo yena manussanam yeva satam manussabhūtānam dissati hīnappanītatā. dissanti hi bho Gotama manussā appāyukā dissanti dīghāyukā dissanti bahvābādhā dissanti appābādhā dissanti dubbannā dissanti vannavanto dissanti appesakkhā dissanti mahesakkhā dissanti appabhogā dissanti mahābhogā dissanti nīcakulīnā dissanti uccakulīnā dissanti duppaññā dissanti paññāvanto. ko nu kho bho Gotama hetu ko paccayo yena manussanam yeva satam manussabhūtānam dissati hinappaņītatā ti. — Kammassakā māņava sattā kammadāyadā kammayoni kammabandhū kammapatisaraņā. kammain satte vibhajati yadidam hīnappanītatāyā ti. — Na kho aham imassa bhoto Gotamassa samkhittena bhāsitassa vitthāreņa attham avibhattassa vitthārena attham ājānami. sādhu me bhavam Gotamo tathā dhammam desetu yathāhain imassa bhoto Gotamassa sainkhittena bhāsitassa vittharena attham avibhattassa vittharena attham ajaneyyan ti. -Tena hi māṇava suṇāhi sādhukam manasikarohi bhāsissāmī ti. — Evam bho ti kho Subho māṇavo Todeyyaputto Bhagavato paccassosi. Bhagavā etad avoca.

Idha māṇava ekacco itthī vā puriso vā pāṇātipātī hoti luddo lohitapāṇī hatapahate niviṭṭho adayāpanno pāṇabhūtesu. so tena kammena evam samattena evam samādiṇṇena kāyassa bhedā param

maraṇā apāyam duggatim vinipātam nirayam uppajjatti. no ce kāyassa bhedā param maraṇā apāyam duggatim vinipātam nirayam uppajjati sace manussatam āgacchati yattha yattha paccājāyati appāyuko hoti. appāyukasamvattanikā esā māṇava paṭipadā yadidam pāṇātipātī hoti luddho lohitapāṇī hatapatahaniviṭṭho adayāpanno pāṇabhūtesu.

Idha pana māṇava ekacco itthi vā puriso vā pāṇātipātam pahāya pāṇātipātā paṭivirato hoti nihitadaṇḍo nihitasattho lajjī dayāpanno sabbapāṇabhūtahitānukampī viharati. so tena kammena evam samattena evam samādiṇṇena kāyassa bhedā param maraṇa sugatim saggam lokam uppajjati. no ce kāyassa bhedā param maraṇā sugatim saggam lokam uppajjati sace manussattam āgacchati yattha yattha paccājāyati dīghāyuko hoti. dīghāyukasamvattanikā esā māṇava paṭipadā yadidam pāṇātipātam pahāya pāṇātipātā paṭivirato hoti nihitadaṇḍo nihitasattho lajjī dayāpanno sabbapāṇabhūtahitānukampī viharati.

Idha māṇava ekacco itthī vā puriso vā sattānam viheṭhakajātiko hoti pāṇinā vā leḍḍunā vā daṇḍena vā satthena vā. so tena kammena evam samattena evam samādiṇṇena kāyassa bhedā param maraṇā apāyam duggatim vinipātam nirayam uppajjati. no ce kāyassa bhedā..... paccājāyati bahvābādho hoti. bahvābādhasamvattanikā...... daṇḍena vā satthena vā.

Idha pana māṇava ekacco.... sattānam aviheṭhakajātiko hoti..... satthena vā. so tena kammena.... sugatim.... appābādho hoti. appābādhasamvattanikā....... satthena vā.

ldha māṇava ekacco..... kodhano hoti upāyāsabahulo appam pi vutto samāno abhisajjati kuppati byāpajjati patitthīyati kopañ ca dosañ ca appaccayañ ca pātukaroti. so tena kammena... apāyam.... dubbaṇṇo hoti. dubbaṇṇasamvattanikā...... appaccayañ ca pātukaroti.

Idha pana...... akkodhano hoti anupāyāsabahulo bahum pi vutto samāno nābhisajjati na kuppati na..... pātukaroti. so tena kammena..... sugatim..... pāsādiko hoti. pāsādikasamvattanikā..... pātukaroti.

Idha māṇava ekacco.... issāmanako hoti paralābhasakkāragarukāramānanavandanapūjanāsu issati upadussati issam bandhati. so tena kammena.... apāyam.... appesakkho hoti. appesakkhasamvattanikā..... na issam bandhati.

Idha pana.... anissāmanako hoti para.... na issati na upadussati. na issam bandhati. so tena kammena.... sugatim.... mahesakkho hoti. mahesakkhasamvattanikā.... na issam bandhati.

Idha māṇava..... na dātā hoti samaṇassa vā brāhmaṇassa vā

annam pānam vattham yānam mālāgandhavilepanam seyyāvasathapadīpeyyam. so tena kammena... apāyam.... appabhogo hoti. appabhogasamvattanikā...... padīpeyyam.

Idha pana...... dātā hoti....... padīpeyyam. so tena kammena... sugatim.. mahābhogo hoti mahābhogasamvattanikā...... padīpeyyam.

Idha māṇava.... thaddho hoti atimānī abhivādetabbam na abhivādeti paccuṭṭhātabbam na paccuṭṭheti āsanārahassa āsanam na deti maggārahassa na maggam deti sakkātabbam na sakkaroti garukātabbam na garukaroti mānetabbam na māneti pūjetabbam na pūjeti. so tena kammena... apāyam... nīcakulīno hoti nīcakulīnasamvattanikā...... na pūjeti.

Idha pana..... atthaddho hoti anatimānī abhivādetabbam abhivādeti.... pūjetabbam pūjeti. so tena kammena.... sugatim..... uccakulīno hoti. uccakulīnasamvattanikā... pūjeti.

Idha māṇava..... samaṇam vā brāhmaṇam vā upasamkamitvā na paripucchitā hoti kim bhante kusalam kim akusalam kim sāvajjam kim anavajjam kim sevitabbam kim na sevitabbam kim me kayiramānam dīgharattam ahitāya dukkhāya hoti kim vā pana me kayiramānam dīgharattam hitāya sukhāya hotī ti so tena kammena.... apāyam..... duppañño hoti. duppaññasamvattanikā.... hitāya sukhāya hotīti.

Idha pana māṇava...... paripucchitā hoti kim kusalam...... sukhāya hotī ti. so tena kammena.... sugatim.... mahāpañño hoti. mahāpaññasamvattanikā...... sukhāya hotī ti.

Iti kho māṇava appāyusamvattanikā paṭipadā appāyukattam upaneti..... (et de même pour chacune des rubriques jusqu'à:)....... mahāpañnattam upaneti.

(Puis reprise de la formule initiale:) kammassakā...... hītappaņītatāyā ti.

Et conclusion stéréotypée du sutta.

II

## PAPAÑCASŪDANĪ

sur Cūlakammavibhangasutta (ou Subhasutla), d'après l'édition du Siam III, 648.

Tattha Subho ti so kira dassanīyo ahosi pāsādiko. ten-assa angasubhatāya Subho tv eva nāmam akamsu. Māṇavo ti pana tam taruṇakāle voharimsu. so mahallakakāle pi ten-eva vohāreṇa vohāriyatī ti. Todeyyaputto ti Todeyyassa nāma Pasenadirañño purohitabrāhmaṇassa putto. so kira Sāvatthiyā avidūre Tudigāmo nāma atthi. tassa adhipatittā Todeyyo ti sankham gato, mahājano pana hoti sattāsītikoļivibhavo paramamaccharī. dadato bhogānam aparikkhayo nāma natthī ti kassaci kiñci na deti. vuttam pi c-etam

añjanānam khayam disvā vammikānañ ca sañcayam <sup>1</sup> madhunañ ca samāhāram paṇḍito gharam āvase

ti. evam addhānam eva saññāpesí. dhūravihāre vasato sammāsambuddhassa yāguullunkamattam vā bhattakaṭacchumattam vā adatvā dhanalobhena kālam katvā tasmim yeva ghare sunakho hutvā nibbatto. Subho tam sunakham ativiya pīyāyati attano bhuñjanakabhattam yeva bhojeti ukkhipitvā varasayane sayāpeti.

Atha bhagavā ekadivasam paccūsasamaye lokam olokento tam sunakham disvā Toddeyyabrāhmaņo dhanalobhena attano va ghare sunakho hutvā nibbatto ajja mayi Subhassa gharam gate mam disvā sunakho bhukkāram karissati ath-assāham ekavacanam vakkhāmi so jānāti mam samaņo Gotamo ti gantvā uddhanaṭṭhāne nipajjissati tatonidānam Subhhassa mayā saddhim eko kathāsallāpo bhavissati so dhammam

1. Le premier hémistiche de cette stance se retrouve dans le Hitopadesa etc... Voir Ind. Sprüche<sup>2</sup>, nº 115.

sutvā saraņesu patitthahissati sunakho pana kālam katvā niraye nibattissatī ti. imam māṇavassa saraṇesu patiṭṭhānakāram ñatvā Bhagavā tam divasam sarīrapatijagganam katvā ekato va gāmam pavisitvā nikkante māṇave tam gharam pāvisi. sunakho Bhagavantam disvā bhukkāram karonto Bhagavato samīpam gato. tato nam Bhagavā etad avoca. Todeyya tvam pubbe pi mam bho bho ti paribhāvitvā sunakho jāto idāni pi bhukkāram katvā avicim gamissasī ti. sunakho tam sutvā jānāti mam samaņo Gotamo ti vippaṭisārī hutvā gīvam onāmetvā uddhanantare chārikāya nipanno. manussā ukkhipitvā varasayane sayāpetum nāsakkhimsu. Subho āgantvā kenāyam sunakho sayanā oropito ti āha. manussā na kenacī ti vatvā tam pavuttim ārocesum. Māṇavo sutvā mama pitā brahmaloke nibbatto Todeyyo nāma sunakho natthi samaņo pana Gotamo pitaram sunakham karoti yam kimci esa mukhārūdham bhāsatī ti kujjhitvā Bhagavantam musāvādena niggāhetukāmo vihāram gantvā tam pavattim pucchi.

Bhagavā pi-ssa tatheva vatvā avisamvādanattham āha. atthi pana te Māṇava pitarā anakkhātam dhanan ti. atthi bho Gotama satasahassagghanikā suvannamālā satasahassagghanikā suvannapādukā satasahassagghanikā suvannacātī satasahassañ ca kahāpanāṇan ti. gaccha tam sunakham appodakapayāsām bhojāpetvā sayane āropetvā īsakam niddam okkantakale puccha. sabban te acikkhissati atha nam janeyasi pitā me eso ti. Mānavo sace saccam bhavissati dhanam lacchāmi no ce samaṇaṁ Gotamaṁ musāvādena nigaṇhissāmī ti dvīhi pi kāraṇehi tuttho gantvā tathā akāsi. sunakho ñāto mhi iminā ti ñatvā hum hun ti karonto dhananidhanatthanam gantva padena pathavim khanitva saññam akāsi. Māṇavo dhanam gahetvā bhavapaṭicchannam nāma etam sukhumam patisandhiantaram pākatam samaņassa Gotamassa addhā esa sabbaññū ti Bhagavati pasannacitto cuddasa panhe abhisankhari. angavijjāpāṭhako kir-esa. ten-assa etad ahosi idam dhammapaññākāram gahetvā samaņam Gotamam paņham pucchissāmī ti. dutiyagamanena yena Bhagavā ten-upasankami tena putthe panhe pana Bhagavā ekappahāreneva te visajjento kammassakā ti ādim aha.

Le texte de la Sumangalavilāsinī sur le Subhasutta du Dīgha Nikāya est pratiquement identique à celui de la Papañcasūdanī.

## FRAGMENTS D'UN KARMAVIBHANGA

## EN KOUTCHÉEN

On trouvera des indications sur la provenance de ces fragments et aussi la traduction française du texte koutchéen dans un des « Cahiers de la Société Asiatique » à paraître prochainement.

## 882.

- ı (lya)ssi 'ket śaul klyomo ku + e
- 2 + i naus kwri wencer mā emprem
- 3 + m.ñca śāte + e pācerṣai na
- 4 + ñsew auna tom mant we + i - kauna
- 5 m + ate oksaim ne sū tallāwo | lya
- 6 te emprem ne lost smemane
- ı yolai yāmor yamastrı sank.
- 2  $(ks. + o + i\underline{s}am)$  xx.iv sanattse ra
- 3 + iś = warñai nrainta ne i yolaim [wa]smomts
- 4 r+ïyem ne krenta—loke kyaka
- $5 + \tilde{n} t$ .  $pw(\bar{a})kaso | wassi śpālmein$
- 6 ksem xx.viii ly.(ś.) lamoya a

## M 500 3' + DA cour.

Feuillet marqué en marge XXX.II

#### Recto.

## || arāļen tsa ||

weñau no kyaknam yāmornta(ts) twā paklyauṣso | [[5]] krenta yolainamts (te)trīwaitsānamts rano | te keklyauṣor mem — pastyaññe yänmacer yāmornta yāmtsi mā ṣpa triścer makāykne | 1 neṣam sū yāmor nemcek cmetsiś sportotr | kuce te mä[[6]]nt wñāwa tu nke weñau anaiśai: makcew yāmornta yama[sk]e[ntr o]nolmi | cm[e]laś cyuwäskem ce mant akāl kñäskentr | 11 ce ñäś yāmor sa cew cewä kca īke ne | cmetsi kalloyma krent yāmo

#### Verso.

intsu no yamor ma nemcek tatmasseñca | iñcew yāmor sa mā spa cmetsi cyu[[2']]wässam l emel. (cyu)wästr yāmtr krenta yāmornta | cew yamor sa sū ma nemcek spa tatmastr ıv kuse no sū yāmor alyek īke ne yāmtr l alyek i [ke omis] ne pkelñe tuntse yanmaşşam | [[3']] makewi yāmor ntse śaktalye ālam (kto)wä [lomis] alyek ike ne ykuw eşe pi pakstar ne v krence pi wat no yolo pi wat yamornt sa l taikne sa nesam yakne okopkelñen tse l ma[[4']]kte Maitrajñe karyornta + e (n)aus tāka []] (mra)dṛṣ+ā-ne karsanalle aurtse sa vi maksū no yāmor makcew sa tne onolmi | nrainta ne cmentr solmem omne saul s.yem |  $m\bar{\mathbf{a}}[[5']] = -\sin(\mathbf{k} t \mathbf{a} \mathbf{i}) \text{ nta } \mathbf{l}(\mathbf{y}) \bar{\mathbf{a}} \underline{\mathbf{l}} \mathbf{a} \tilde{\mathbf{n}} \tilde{\mathbf{n}} \mathbf{e} \text{ y} \tilde{\mathbf{a}} \mathbf{n} \mathbf{m} \bar{\mathbf{a}} [\mathbf{s} \mathbf{s} \mathbf{a}] \tilde{\mathbf{m}} [\mathbf{l}]$ -- par ++ e -- -  $\tilde{n}$  nesan me vn tane ksa semi onolmi nraiy ne cmetsiśca l yamantr yamor kraup. - r spa poykne sa | cey cew yā [[6']] — mā parskam mā ykāmnnentr | mā kwipeñnentr mā ---- vm kātkem plontontr (spa)kka maiyya (twa)msen ne l makte yāmṣa te — + e yāmornta | nraiy ne ke temos nraiy t -

> 882 + DA cour + M 500.2'. Feuillet marqué en marge XXX.III.

#### Recto.

[[1]] [suite du vers viii c, supra] — kne sa onolmi | solmem śaul śāyem taka + (t.) kca tsalpentr ix maksu no yāmor makcew sa tne onolmi | nraiynta ne cmentr ywārtsa omne śaul ś.y. | tsalpentre nauṣak (la)klenta mem nrai[[2]]yṣanna | mā solme lakle klinaṣṣan me warpatsi x ṣemi ksa wnolmi yolain yāmor yamantr | kraupentar ne ṣpa makte yāmor kraupalle | cey cew yā — r sa ṣñike(k) parskam ykāṣñentr []]

[[3]] yamaskentr onmim kwipeññentr āñm ne ka x.1 mā no de sīt pest yamaskentr mā ra no tarkanam artte ma ra rintsi campen ne cment<u>r</u> nrey ne cey cpī yāmor ntse oko sa | ywār[[4]]tse śaul śāyem tu mem + ai mem laitontr x.11 maksu no yamor makcew sa tne onolmi | cmentr nraiynta ne istak entwe laitontr: tane semi ksa onolmi yāmor yāmos [[5]] nraiy ne cmele sa k. – po spa tākan me x.iii cey cew yamor sa parskam onmim yamantr | kwipeññentr spa ykāmsamññentr mrauskantr | ratkware spa cemts nno nno olypo tākam kwri I [[6]] mā no yāmor ceu a — — nautassi x.iv ma(kte) -- (n)a(uṣ) Ajātaśatruñ lānte | kowsa ra pātr pelaiknesse lānt wrocce | empele rano yāmuşey ne yāmor su l onmin no

Verso.

[[I']] postam yamasate mrau — x.v weña pudñikt. --- ntw. s. I brahmasvar wek sa weñentan ne po sa śpālmem l walo rṣākemtsa tanwaññeñca po śaiṣṣe l śaisse tanwattsiśä ślok ne serpsa ce arthä [x.vi] [[2']] empelona ra yāmwa tākain yāmornta | ānm — nakalne sa nuttsāna pest klautkontr [ pākri yāmor sa wlāwalñe sa tumem spa l emsketse witskai – + s. lne [[3']] tuntse weskau x.vii (s). - yäkne sa yāmor yāmu ket tākam | cmetar ra nraiy ne ramer no pesta tsalpetr | tusā ksa aikte sañ yolaina yāmornta l nāktsy aiśaumy. s. pu + kalñe [[4']] tumem yāmtsi x.vm intsu no yāmor yāmu mā no kakraupau | cew rano weñau semepalsko paklyausso l tane ksa wnolme kektsen tsa yolo yāmam l reki palsko sa yāmtar yāmor yo[]5']]lainā x.ix sū cew yāmor sa prāskam māka kwipentr | onmim yamaskem ykāmsantr pest tarkanam | se yāmor yāmu mā kakraupau masketr l

ktow ramt śaktalye mā postam aiśai yāmu xx
— [[6']] no sū yāmor kakraupau mā no yāmu [l]
makte yäkne sa karsanalle tū weñau |
tane kuse w[n omis]olme mamāntas cew palsko sa |
reki kca weṣṣam yolo yāmtsi ñewetr xx.1
mā no yamaṣam — tu

### DA cour.

Feuillet marqué en marge XXX.IV. Seule l'extrémité gauche du feuillet a été retrouvée.

| Recto.                                   |
|------------------------------------------|
| [[1]] yāmtsi ppū(d)                      |
| [[2]] palsko śpā                         |
| [[3]] cāķar ķars                         |
| [[4]] mor ne päls(k)o(rs)                |
| [[5]] kuse su ai                         |
| [[6]] tākar mem                          |
| Verso.                                   |
| , -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, -, |
| [[ɪ']] ññe enka                          |
| [[2']] <u>t</u> atmaske                  |
| [[3']] ci maskentr                       |
| [[4']] r meṁ postaṁ                      |
| [[5']] campeṁ ṣñi                        |
| [[6']] ntr ekñiññ                        |
|                                          |
| 406                                      |

## 496.

Feuillet marqué en marge XXX.V. L'extrémité droite du feuillet manque.

#### Recto.

|       | ekñi – nta sk. sū se yāmor – + e – onolme nauş la(kle)- |
|-------|---------------------------------------------------------|
|       | ssoñe tatākar mem postam skw.ss.ñe m                    |
| [[2]] | nauṣak̯ skw. ssoñc tākaṁ skw. — postaṁ masketr l        |
|       | șemi ksa wnolmi aiskemanāyor katkemane enkaske(ntr      |
|       | āy.)                                                    |
|       | - m spa kātkem tus. — ssonc maskentr l                  |

| 248    | FRAGMENTS KOUTCHÉENS                                                                                                                        | FRAGMENTS KOUTCHÉENS                                                                                                                                        |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | snai ruw(e) āstre āyor se taisa āstre oko yanmātsiśco<br>tusa wno —————                                                                     | șeñ cäñcan me rilñecci no maskent <u>r</u> x<br>(kātssi) no șemi ksa                                                                                        |
|        | -ś. nem nma (e)kñiññe sa kekenos tākam orocci<br>ktsaitsaññe śmanmets mem (t)arnam ka waipeccenta                                           | [[2]] ts sasweñ. entse a(tsai) keś ne wawālas<br>me āyor aitsi olypotse śateñ no                                                                            |
| [[5]]  | — kw. — ñe parwe tatākar mem skwass. postam masketr: tusa ket ānme skwassu — k nessi aiṣṣall. yo[r] k. + k.mane se                          | kuse sa tne wnolmi (mnokine) kastn<br>[[3]] mā(ka) lykwarwa mā rano ṣe — k mā āyo<br>mom mpa āklyi yāmu cmela ne x.1                                        |
| [[6]]  | nolmi (m)aiwaññe (s)ā(k wa)rñai ek. wewn. k lelyakāñ<br>rano ktsaitsñai preściyai ne manta —— sa — aily                                     | sū cpī yāmor ntse oko sa wnolme ekñii<br>[[4]] — <u>sṣ</u> . we—+ e—+ kātsñe sa no— ntse lā<br>māyor aitsi cäñcan ne                                        |
|        | Verso.                                                                                                                                      | te sarm tsa wnolmi śateñ maskentr —— s                                                                                                                      |
| [[1']] | menki tākam rittassenca mā tākam me kartse ne  <br>m. ————————————————————————————————————                                                  | [[5]] șle palsko warașșalle āyor i<br>mpa х.н<br>kāttsi no wnolme śāte masketr căñcan i                                                                     |
| [[2']] | —— m+e— mā ra kātkem āyor sa   cai kinta ysāmna cmentr onolmi snaic. os ne tatma- skentr ekñiññe sa menkīce   tā                            | [[6]] onolmem dakşinākents āyd<br>nano tom yärponta yāmon<br>nta māka yäkne yänmāṣṣ                                                                         |
| [[3′]] | șș. mu — k. — – re po ykne. — [l] se yāmor ste kuce<br>sa tne wnolmi nau <u>ș</u> laklessoñc pos <u>t</u> am rano laklessoñc                | Verso.                                                                                                                                                      |
| [[4']] | sek mas. — [ ]<br>r. — nesamane aisseñca no masketr  <br>semi ksa wnolmi cmela ne nausa mākāyornta                                          | [[1']] — ṣpa masketar su nauscmelasse āklyi s<br>sn. tse masketr entsesse ṣpa mā cañcar<br>alye                                                             |
| [[5′]] | āyoş tākam nano nano + e — -  <br>şkemke mā lwāke kartsauñem tse tatākaş  <br>āyor no aitsi lāre tatākar entsesñeşşesananā mpa<br>mā — kauş | [[2']] —— yo —— ntaṣṣeñca tākan ne  <br>māketranta kca aiṣṣ. kuse āyor wāsa sn<br>su mā yāmor sa yārpontaintsa  <br>mā ā(k)lyi (āyor mpa)                   |
| [[6′]] | — str — nt. rm. — — ññana yāmuwa  <br>palsko no yyairu ailñe ne āyor nano nano āklyi<br>yāmu māka cmela cmela ne  <br>teña                  | [[3']] s—ntsess. masketr. x.iv kāts(i) no wnolme kektsen tsa skwassu mā palsko sa kuce ṣarmwā ne tu weñau yā(m)u yārponta [[4']] ra skwassu mā no palsko sa |
|        | 496.                                                                                                                                        | kuse no sū wnolme palsko sa skwassu n<br>makāyākne mā no skwassu kektseñ. :                                                                                 |
|        | Feuillet marqué en marge XXX.VI.<br>L'extrémité droite du feuillet manque.                                                                  | yärpo (a)<br>[[5']] palsko sa skwassu mā no keksen tsa                                                                                                      |
|        | Recto.                                                                                                                                      | intsu no wnolme kektsen tsa skwassu<br>taisāk rano palsko sa sak wärpnātr                                                                                   |
| [[1]]  | waraṣalñe sa āklyi sa āñman tse āyor aitsi                                                                                                  | yāmu yarpo                                                                                                                                                  |

|                 | șeñ cäñcan me rilñecci no maskentr x                                                                                                            |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | (kātssi) no semi ksa                                                                                                                            |
| [[2]]           | ts sasweñ, entse a(tsai) keś ne wawālasā mā cancan                                                                                              |
|                 | me āyor aitsi olypotse śateñ no                                                                                                                 |
|                 | kuse sa tne wnolmi (mnokine) kastn                                                                                                              |
| [[3]]           | mā(ka) lykwarwa mā rano se — k mā āyorsse kremt was-                                                                                            |
|                 | mom mpa aklyi yamu cmela ne x.1                                                                                                                 |
|                 | sũ cpĩ yāmor ntse oko sa wnolme ekñiññ                                                                                                          |
| [[4]]           | $-\underline{s}\underline{s}$ . we $-+e-+k\overline{a}ts\widetilde{n}e$ sa no $-$ ntse l $\overline{a}re$ $\underline{m}aske\underline{t}ar$ ne |
|                 | māyor aitsi cancan ne                                                                                                                           |
|                 | te sarm tsa wnolmi śateñ maskentr ssi no pr.                                                                                                    |
| [[5]]           | ṣle palsko waraṣṣalle āyor ne ṣekַ ākূlaṣṣalle āyor                                                                                             |
|                 | тра х.п                                                                                                                                         |
|                 | kāttsi no wnolme śāte masketr cäñcan ne spa                                                                                                     |
| [[6]]           | onolmem dakṣiṇākents āyornt aiṣṣam nano                                                                                                         |
|                 | nanotom yarponta yamor sa śate ekñiññe-                                                                                                         |
|                 | nta māka yākne yānmāṣṣ.                                                                                                                         |
|                 |                                                                                                                                                 |
|                 | Verso.                                                                                                                                          |
| [[1/]]          | — spa masketar su nausemelasse āklyi sa x.m                                                                                                     |
| [[ , ]]         | sn. tse masketr entsesse spa mā cañcan ne āyor aitsi                                                                                            |
|                 | alye                                                                                                                                            |
| [[_7]]          | — yo — ntasseñca tākan ne                                                                                                                       |
| II. 11          | māketranta kea aiṣṣ. kuse āyor wāsa snaitse masketr                                                                                             |
|                 | su mā yāmor sa yārpontamt <u>s</u> a                                                                                                            |
|                 | mā ā(k)lyi (āyor mpa)                                                                                                                           |
| [[2/]]          |                                                                                                                                                 |
| [[3']]          | kāts(i) no wnolme kektsen tsa skwassu masketar nne                                                                                              |
| ,               | mā palsko sa kuce ṣarmwā ne tu weñau $\approx$                                                                                                  |
|                 | yā(m)u yārponta                                                                                                                                 |
| FF <b>/</b> /11 |                                                                                                                                                 |
| [[4']           | kuse no sū wnolme palsko sa skwassu masketar nne                                                                                                |
|                 | makāyākne mā no skwassu kektseñ.:                                                                                                               |
|                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                           |
| FF#/3           | yärpo (a)                                                                                                                                       |
| [[5,]           | palsko sa skwassu mā no keksen tsa x.v                                                                                                          |
|                 | intsu no wnolme kektsen tsa skwassu masketar nne                                                                                                |
|                 | taisāk rano palsko sa sak wärpnātr                                                                                                              |
|                 | yāmu yarpo                                                                                                                                      |

| [[6']](cm)ela mem                              | []] | LEEKS     |         |      |    |
|------------------------------------------------|-----|-----------|---------|------|----|
| kuse no su wnolme mā<br>kca sak wärpnātr palsk |     | se sakuśa | skwassu | mara | nc |
| pernenkalpatte                                 |     |           |         |      |    |
|                                                |     |           |         |      |    |

# 496.

Feuillet marqué en marge XXX.VII. L'extrémité droite du feuillet manque en partie.

|         | Recto.                                                                     |
|---------|----------------------------------------------------------------------------|
| . [[1]] | kuse no su wnolme ket saul nanautau yāmornta no                            |
|         | ykāk nesa(m) ne mā wk nautan ne po ykne sa                                 |
| [[2]]   | yāmorntat <u>s</u> [[                                                      |
|         | mandra lwāsa mem preten mem laitam sāmnā mem                               |
|         | wat laitam wtentse tatmaskentr nnokt śamna                                 |
|         | $\tilde{n}$ äkte mem wat no laitam $+ o - \tilde{n}$ . ktam tatmaskentr x. |
| [[3]]   | vii. șemi ksa wnolmi skwassoñc parweșșe – tākar mem                        |
| [[_]]   | tū ompostam laklessoñe no maskentr                                         |
|         | naus laklessoñco tākam parwesse tumem (postam) semi                        |
|         | no ksa skwass. pāke maskentr[[]                                            |
| [[4]]   | mor nanautau —— lle ce klau(t)ke sa śaul no ykāk mā                        |
| [[4]]   | nanautau x.vin                                                             |
|         | kuse no cey wnolmi ket śaul nanautau yāmor rano                            |
|         |                                                                            |
| [[2]]   | pest nanautau kuce klautke sa aiśa — [1]                                   |
| [[5]]   |                                                                            |
|         | nrai mem laitontr lwāsa ne wat no pret.n ne wat tatma-                     |
|         | skentr epe yñaktä Yām. wat [1]                                             |
| [[6]]   | + e - yäkne sa                                                             |
| [[6]]   |                                                                            |
|         | kuse — — — wnolmy aiśalyī kete yāmor mā nanautau                           |
|         | mara no saul nanautau                                                      |
|         | kleś                                                                       |

## Verso.

| [[I']]          | (makte) k. + om karsalyi                                                |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------|
|                 | srotāpann epe sakṛdāg. ———— arhante wat nanautauw-                      |
|                 | was kleśanma                                                            |
|                 | cents onolmemts mā yā — nautau mā                                       |
| [[ <b>2</b> ']] | ———— yāmor iňcew sa wnolmi cmen <u>t</u> ar rano ente                   |
|                 | ymain ne kreñc no lkātsi maskentr                                       |
|                 | takarkṣñ erṣeñcañ + eśnai gañ wī+ tse                                   |
| [[3']]          | c. — no + m — — l tsat <u>s</u> ankos duśśilñe sa trīko <u>s</u> parkem |
|                 | ente cmel ne tmaskent <u>r</u>                                          |
| ,               | kreñc no maskentr lkātsi ta — ññe eśanai śañä sakw-                     |
|                 | eṣṣe[l]                                                                 |
| [[4']]          | intsu no yāmor makcew sa wnolmi ente cmel ne tat-                       |
|                 | maskent <u>r</u> lkātsi yolai tmäskent <u>r</u>                         |
|                 | ścireń kektseñ tsa lkātsi – mpilyi pilko palsko kramtsem                |
| [[5]]           | nkāmts [                                                                |
| rr 11           | tane şemi ksa wnolmi maskent <u>r</u> śconaiy parwe duśśï-              |
|                 | lñe sa yolain yāmor yāmos                                               |
|                 | tūsa yolaiñ ceñ + sa maskentr lkātsi empelyi ścire ke(ktse)             |
| [[6']]          | mor ma + + e - wnolmi ente ymain ne te(t)emoşa                          |
|                 | yolo were maskentr mā wätkāltsana yuşona yndrinta                       |
|                 | maskentar me                                                            |
|                 | •                                                                       |
|                 |                                                                         |

# 496.

Feuillet marqué en marge XXX.VIII L'extrémité droite du feuillet manque.

## Recto.

| [[1]] ————kt. ———mtsa triksem duśśīlañe yamaskem               |
|----------------------------------------------------------------|
| cment <u>r</u> (k)wr. yśāmna karpi maskentr yuṣeyndrinta yolo- |
| were                                                           |
| [[2]] pūdñäktents. weweñauṣaṁ sutarma meṁ salkāmai             |
| șe sa șñașșem mpa po señyekita yamașare ce po(sta)kaś-         |
| cä paiykatsi ñiś pā                                            |
| [[3]] śpāl(m)em kalloyem cai po pūdñākti tākau spa [           |

|       | kuce no te wñawa yamornts okonta te memmante                     |
|-------|------------------------------------------------------------------|
| [[4]] | kuce no weñau tu nke pklyausso po an xx.iv                       |
| LL-11 |                                                                  |
|       | yāmi speltke po āñm tsa āñme ket tsalpātsi tākoyā  <br>ś.l (ts)e |
| [[5]] | - sk sak knonto wananta                                          |
| LL JJ | māntalñe sa śak krenta yāmorntats sparkṣalñe sa                  |
|       | śak yolaina yāmo                                                 |
| [[6]] | ś. ssem (k)sa nemcek po karep masketr                            |
| LL JJ | parnāñāanś.m tsa sasparkālñe westr n                             |
|       | kausentañ krui onolmi māka — + l                                 |
|       | and one of the original make -+1.                                |
|       |                                                                  |
|       |                                                                  |
|       | Verso.                                                           |
| [1']] | ćavoj alvojt ana alu.                                            |
|       | ścyai alyaik spa wnolmi<br>lyśī no māka krui tākam o — — śalāpa  |
|       | magaitai ano masali daisas and an and a                          |
| To/77 |                                                                  |
| [2']] | ——(sa)                                                           |
|       | atāmo taur tweye masketr pākri                                   |
|       | (sn)ai preke yenti tsenkantr snai preke suwam spa swesi          |
| [2/]] | śäktalyenta onolme                                               |
| [0]]  | - tāk. (on)olmi tuntse no sarm tsa                               |
|       | koyna mem yolo were onolments aunastr wrātsi                     |
| [4']] | wase reki no lāre yamantr ksa ono ———                            |
| [4]]  | nma spa kotaiñ maskentr v.                                       |
|       | ścire reki onolmi māka krui aunantr nessi                        |
| [5′]] | karweñi yare tarskañ salañc. maske [1]                           |
| [0]]  | knerwanta atstsenta                                              |
|       | ścironātyañ tsakātstse kaumi spa maskentr pākri vi               |
|       | ketaraşañ ne wnolmi entseşşi krui māka tākam                     |
| [6']] | tusa                                                             |
| ٦٠]]  | no+omāka krui aunantr netsi                                      |
|       | raskarona matrona stāna spa maskentr tūsa vii                    |
|       | aṅkaiṃ s. pi + ko no onolmi                                      |

# 496.

Feuillet marqué en marge XXX.IX L'extrémité droite du feuillet manque.

## Recto.

|                 | $\operatorname{tr}(\operatorname{sa})$ manates. $\widetilde{\operatorname{n}}.$ —— $\operatorname{n}.$ |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | śak yolaina — — enkor mem tuntse sarm tsa tom                                                          |
|                 | śak wäntarwamts sparkalñe kal. —— (pa) + iññanan tso vm                                                |
|                 | śak no weñ.                                                                                            |
| [[2]]           | lmem weñenta l                                                                                         |
|                 | näktemts nakte kassin tse poysin ts. pat winaslne mem                                                  |
|                 | cmela ne kartse ere masketr kartse weścũñi l                                                           |
|                 | enkalle masketar ne reki[ıx]—                                                                          |
| [[3]]           | rtsiy. n. krui yopam wertsya cpi yamaşşam yarke                                                        |
|                 | läre no spa masket <u>r</u> śāmnan tso ślek ra ñäkten tso l                                            |
|                 | oro — cpī masketr cāmpaññ.                                                                             |
| [[4]]           | $-ma(s)$ onolm. mpa katmast $\underline{r}$ se sa x                                                    |
|                 | pūdňäkte mpa kalpāṣṣam ṣe śamtsi bodhisātve mpa                                                        |
|                 | wrotsana ekñiññenta yänmäṣṣain ne                                                                      |
| [[5]]           | tatmas(tr) samsär mem ramer tsalpetr                                                                   |
|                 | śak parkāwnta tom maskentr kuse pat wināṣṣam x.1                                                       |
|                 | śak parkawanta kṣatre ailñe sa yanmaṣṣam wnolme l                                                      |
| FE077           | cmela + e                                                                                              |
| [[6]]           | ttre tatākau                                                                                           |
|                 | snai palśalñe masket <u>r</u> kektseñ s. ——— l(sk)o sa                                                 |
|                 | pos omsap sū masketr mā cew sa masketr ausap ksa x.11                                                  |
|                 | oro — masketar ne                                                                                      |
|                 |                                                                                                        |
|                 | Verso.                                                                                                 |
| [[1']]          | campmñeccem oroccem wnolme mpa rittetr eșe                                                             |
|                 | pūdñäktem poysim mpa bodhisatve mpa                                                                    |
|                 | șe sa śmalñe kalpāṣṣain wnolme sū — t yāmo — [x.m]                                                     |
|                 |                                                                                                        |
| [[ <b>2</b> ']] | ññ. īk. —— kalpāṣṣam nno nno                                                                           |
|                 | kamartsaññesse ike entsisc sap yamastr yāmor                                                           |
|                 | kakraupau spa masketr yāmor cpī kṣatr aiṣṣeñcan tse [l]                                                |

x.v

| [[3']] ekñiññenta cpi x.iv                                                                                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| inaktem sū talmastr nemcek sa cew krent vāmor sa l                                                                                                |
| ramer no spa samsār mem tsalpamtr yakte skeyen tsa  <br>tom                                                                                       |
| [[4']] y. ssu wnolme                                                                                                                              |
| kaşşin tse püdñäkten tse pat stsa kuse yamaşam kşāttre<br>śak parkāwänta kulan tse āyor sa poyśin tse pat ne  <br>tu nke                          |
| $[[5']]$ śceśc. $\underline{s}$ palsko sa                                                                                                         |
| kartse reki masketr wnolme sū kartse weśeññai                                                                                                     |
| palskonta kātkassenca weśenna masketar ne spa x.vi<br>cancarya cpi maske                                                                          |
| [[6']]                                                                                                                                            |
| katkauñai māka — — maskentar + e (la)ra wnolme l                                                                                                  |
| katkauñaṣṣana plātam rekauna su ṣek ṣek klauṣam                                                                                                   |
| amiśkaŭñe erseñcai reki sū mā nemcek klyausam [x.v11]                                                                                             |
|                                                                                                                                                   |
| 496.                                                                                                                                              |
| Feuillet marqué en marge XL.<br>L'extrémité droite du feuillet manque.                                                                            |
| Recto.                                                                                                                                            |
| [[1]] $\underline{s}\underline{s}$ am wrotsana $\underline{t}$ atmast $\underline{r}+\widetilde{n}- $                                             |
| ramer no — — lp. t <u>r</u> samsār mem nervām vānmāssam l                                                                                         |
| tom parkāwnta śak maskentr cpī kuse śkamaiyyan tse  <br>pūdñäkten tse                                                                             |
| [[2]] şam yarke x.viii                                                                                                                            |
| śak parkāwänta wässi aiṣṣeñca kalpāṣṣam wnolme  <br>takarṣkaññe erṣeñca masketr kartse lkātsi ne  <br>takalñe ne ṣpa wlaiśke yetse                |
| [[3]] yets ekñiññe wnolmen tse şek cpī masketr x.ıx<br>mā cpī taura mā (kle)ye kektseñścä ma wat swetar nn.  <br>wässanma ṣpa arkuye maskentar nc |
| [[4]] spa masketr po yk(ne sa) krenta wässanma   yase kwipe sa sek masketar su kekenu wnolme xx                                                   |

|        | lare șek căñcre lkātsi masketr wrotse ekñeññe [1]                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| [[5]]  | rame — kk. ner — y. nmāṣṣam   tom te ykne sa parkāwnta wrotsana yānmāṣṣam wnolme   kuse alyeke pi wassi aiṣṣeñca cmel. ne tākam xx.ı       (n)i(ṣkra)ma(n ne) yārpontaṣṣem klautkem anaiśai   yarpo kwālypelle kre — — (m)e palsko klyauṣtsi cpy ai(k)te ne śak parkāwānta maskentr cpy onolmen tse lwāke kuse aiṣṣam [ |
|        | Verso.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| [[1′]] | nkan tse wat (dakṣi)ṇākemts wat 1<br>lwāke tatākau ṣ——— su cmela ne kremt pelaiknen tse  <br>(ṣ)mare mallarṣke masketar ne palskoṣṣ. wlaiske+au                                                                                                                                                                         |
| [[2′]] | tașk. — w yoko kā(sa) <u>ș</u> am șeķ   tākam yokaitse krui pākri masketar ne yoktsi enepre п preten ne mā su tatmastr срī yāmor ntse oko sa krenta   (lwā)                                                                                                                                                             |
| [[3′]] | n tūsa cmel. (ne)  <br>— kt. nīken tsa snai menkī maskentar spa wrotse ekñiññe [ ]<br>+ ñāktem tatmastr ramer spa samsār mem<br>pest lkassam tsalp. —                                                                                                                                                                   |
| [[4′]] | kāwā[nta] rano ko— ai maskemtr:<br>śaul parkem yānmāṣṣam ere ne kartse ṣpa ṣek ṣek<br>masketr []]                                                                                                                                                                                                                       |
|        | (l)e — nta stantai(tsa) spa pra + i<br>ññe ts. kor + otr katkemane ponta wertsyan ne ıv<br>lāre masketar spa māka onolmemts sck wrotse ekñiññe  <br>yñ. ktem tatmastr ramer samsār mem pe                                                                                                                               |
|        | śak parkāw. y.nmāṣṣam onolme su————ṣṣam:<br>ñäkcye nervāmṣe ṣpa sak warpatsy āñme k + eta<br>—+ w.tsi v                                                                                                                                                                                                                 |
|        | ——(rkāw. t. pannāķa—                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

## FM 6 a 1.

En partie doublé ou complété par le fragment (désigné ici par D.) marqué: D. Aq. Angle cour O. 30, 7, qui appartient à un manuscrit tout différent d'écriture et de format.

#### Recto.

|   | tu — t mel(a)ṣṣ. indri cpi mā kauṣtr ^                                                                                                                           |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I | haktaan mam cni                                                                                                                                                  |
| 2 | kektsen mem opi  ——— kektsen mem opi yolo ma warsam ne ^  kalymi kalymi sap opi papassornese were kektsen. —  kalymi kalymi sap opi papassornese were kektsen. — |
| 3 | kalymi kalymi şap epi papaşşorneşe were zazı<br>———————————————————————————————————                                                                              |
| U | yñakte tatmastr ramer spa kestr l                                                                                                                                |
|   | ( N1                                                                                                                                                             |
| 4 | (sa)k pa<br>rkawanta pyapyai ailyñe tse tuk yakne sa we <u>ṣṣ</u> alle ^                                                                                         |
| • | vāmor kre wärpalñye mem ramre kestr                                                                                                                              |
| 5 | niskraman ne                                                                                                                                                     |
| 5 | taka rano anaiwatse srukalŭesse ime onolmens                                                                                                                     |
|   | kes no tatar mem olypotse lare ñi                                                                                                                                |
| 6 | srukalyñessime                                                                                                                                                   |
|   | yolo añman tse kektseñ reki palsko sa yamtsi paknant <u>r</u>                                                                                                    |
|   | r r m = leag no                                                                                                                                                  |
| 7 | -+ ol. s. ñi - s. lare s kca olmī lo sa yamaskem                                                                                                                 |
| 1 | volo wasmo $ma(n)e + i -$                                                                                                                                        |

#### Verso.

| 5 | nausa — ts wrotse ṣap: tusa ¹ lāre star ñi 🤿               |
|---|------------------------------------------------------------|
|   | te teka srukalyñessīme onolments nesale 2 masai seme       |
| 6 | nkeṣem weṣa tusa lāre star ñ(ä) ɪv                         |
|   | srukalyñessīme wasamo naus tākam wāwässeñca 3 sek 🥎        |
|   | kektseñ reki pälsko wāyatsiś (te) katkemane yamcau mparkau |

# D. A. Angle cour O. 30,7.

Fragment qui commence avec les mots : sa lāre star ñi = 1. 5 v° du seuillet précédent, marqué FM 6 a 1.

### Recto.

| 1        | (sa) lāre sta(r) ñ(i) ∧ te taka srukalyñess ime onolmemts nesall.    |
|----------|----------------------------------------------------------------------|
| <b>2</b> | wārwäṣṣeñca ṣek ှ (sā)lam yamastr kektseñ reki (p)älskoṣṣe ā(str)em  |
|          | r ñi srukalyñeṣṣīme v tu mpa (kc)e srukalyñe – ntak no ṣemi kne      |
|          | yā(ma)cci srukalyi nke sem (ce) rano wäntr. sa lāre masketa          |
|          | + aisa   jāmadagniñe su rāme śampāsse po ne (k)s. (ndatr)i           |
| 6        | n mas(k)ā <u>ll</u> aññe karsor meṁ ma k <b>c</b> a mrauskātar 🖍 kau |
|          |                                                                      |
|          |                                                                      |

#### Verso.

| I | śconaitsai skwassu no klantsoī ost ne t <u>s</u> akse                 |
|---|-----------------------------------------------------------------------|
| 2 | - yn. mrauskalye preke ıx kante pikula śaul śāmnamts. l $+$ .         |
| 3 | tatākaşa yselmemscai co(ly)e ~ laksramim sātskawāñ nakṣam (l.)        |
|   | sse tetrenkosa nrai ne tsaksentr bram wek sa (w)e                     |
| · | weñenlantsa śpā                                                       |
| 5 | + s. cew laklenta śtwara (trai)y epe wi kete no kca mask. tar se lare |
|   | ntr x nāṭak ne samsārṣṣe wrocce sporttomane myāskate wega             |

- 1. D. A. prend ici.
- 2. D. A. nesall.; fin de la 1<sup>re</sup> ligne de D.
- 3. D. A. a wārwässenca et fournit la suite.

# INDEX ALPHABÉTIQUE

du Mahā Karmavibhanga, du Karmavibhangopadesa et de l'Introduction. Pour les mots autres que les noms propres, on s'est borné à une seule référence.

abhaisajya, 37. Abhāsvaras, 35, 36. Abhidhānappadīpikā, 25. Abhidhāna Rājendra, 45. Abhidharma, 10, 59, 155. Abhidharma kośa, 9, 36, 42, 44, 48, 67, Abhidharma Cakravartisutra, 59, 94. Abhidharmasamyukta (ºesu), 10, 12, 167. abhiprasādita, 61. abhisambuddha, 100, 158. abhyākhyāna, 44. abliyanumodana, 37. abrāhmanyatā, 40. acauksa, 38. Acchariyabbhutadhamma, 65. Acharya (P.-K.), 64, 97. aciutiya, 153. A chö che wang wen wou ni king, 5o. Adbhutadharma sūtra, 65. ādeya, 29. adhiksepya, 26. adhimāna, 47. ādhimuktika, 155. adhosī vatana ?, 56. Adhyardhasataka sutra, 10, 63. ādīnava, 33. Adityabandhu, 21. adyādagre, 158. Āgama, 12 (Śatavarga), 63, 154, 156. āgamya, 61. agradharma, 157. agrakulika, 70.

Agratasutra, 10, 155, 157, 161. āhata, 70. aikatya, 41. Ajātaśatru, 6, 11, 50. Ajita, 40. Ājīvaka, 45. akalpika, 44. ākāśyapīyam, 165. aksāntī, 27. akuśalamūla, 30. alpeśākhya, 29. amama, 165. Amita, 92 sq. Āmrapālī, 25. anāgāmiphala, 157. Anagatavamsa, 22. Ananda, 4, 33, 47, 61, 65, 69, 83, 155, 156, 158 sq. ānantarya, 44. Anāthapiņdada, 11, 21, 26, 71, 157. anāttamanas, 22. anausadha, 36. Anavataptasaras, 62. An Che kao, 4, 56. anedaka, 45. Andersen (D.), 158. Anguttara Nikāya, 22, 23, 25, 33, 36, 40, 41, 42, 57, 59, 92, 153, 155, 156, 161, 162, 163, 167. Aniruddha, 11, 39, 66 sq., 76, 102. anupravarto, 32. anusainsa, 31. Apadāna, 63, 76.

aparisrāva, 160. apatrāpya, 89. apratyupasthāna, 40. Apsaras, 87. Apunya, 11, 75. āpūrva, 150. Aputtaka (sutta), 69. āranyakatva, 153. Arhat, 75. arhatva, 77. Arista (cf. Uparistha), 67. Arthapada sutra, 159. ārūpyasamāpatti, 30, 47. Arvavati (Aciravati = Ajo; = Hiranyavati), 162. Asie Centrale, 58. aśmantaka, 22. asmimāna, 47. Aśoka, 11. aśrāmanyatā, 40. āsrava, 76. āsrtya, 166. astāngasamanvāgata, 52. āstīryati, 47. Asuras, 74, 166. Asuraloka, 47. Aśvaghosa, 36. Atīśa Dīpankaraśrijñāna, 4. āttamanaskatā, 37. Atthakatha, 67, 70, 159. Atthakavagga, 159. oavacara, 3o. Avadana, 8, 10, 25, 60, 66, 68, 71, 76, Avādānakalpalatā, 50, 51, 55. Avadāna Sataka, 46, 51, 66. avagāhati, 92. Avaivartika sūtra, q. Avanti, 61. avasana, 58. Avatamsaka, 106. Ayodhyā, 160. Baka, 34, 35. Bakapratyekabrahma sutra, 10.34. Bakula, 11, 76. Bakula sutta, 76. bāla, 104. Balāha, 36. Bālakānda sūtra (Abhidharmao), 10, 155. Baveri, 22. Beal (S.), 39, 51, 57. Bénarès, 6, 21, 39, 78.

Bendall (C.), 63. Bhadramkara (voir Bhadrika). Bhadrika, 68, 70. bhaiksya, 153. bhanaka, 41. Bhāradvāja, 11, 38, 157. bhavāgra, 54. bhedya, 79. bhiksā, 153. bhokārād bukkāram, 22. bhūvasvā mātravā, 40. Bibliography of Indian Archæology (Kern Institute), 6. Bimbisāra, 11, 157. Birmanie, 62. Bloch (Jules), 26. bodha, 58. bodhicittotpāda, 39. Bodhimūla, 158. Bodhimula sutra, 10, 160. bodhyanga, oq. Boro-Budur, 6, 7, 12, 37, 39, 51, 79, 82, 83 sq., 86, 8a sq. Bouddha-pour-soi (voir pratyeka buddha), 38. Boyer (A.-M.), 8. Brahma, 36, 166. Brāhmananipāta, 10, 156. Brāhmana sūtra, 10, 155. Brāhmana sutta, 23. Brahmāyu, 11. Brandes, 84. Brhatkathā (Kathāsaritsāgara), 51. Brhatkathā (Mañjarī), 51. Brhatphalas, 35. Buddhaghosa, 3, 25. bukkati, 22. Burnouf (Eug.), 25, 63, 68. Cachemire, 61 sq. Cakra, 51. Cakravartisutra (Abhidharmao), 10, 59, Cakravartisūtravibhanga (Abhidharmao), 10, 50, 102 sq. Cammouka, 55. Campa, 11, 99 sq. Candāla, 165. Candanamāla, 63, 64. candanikā, 23. cankrama, 104. Caraka, 30. Cariyāpiţaka, 55.

Catusparsada sutra, 10, 161. (apa)cayitavya, 159. Ceylan, 63. Chan, 55. Chanmouka, 55. Chavannes (Ed.) (500 contes), 25, 51, 55, 58, 65, 67. Chavannes (S. Lévi et) (Les Seize Arhats), 38, 62. Che Fa kiu, 50. Che hou, 3, 4, 61, 163. Che li chö, 62. čhos kyi gzuň, 4. cirasthitika, 50. Cittavarga, 48. Csoma de Körös, 63. Cūdā Panthaka, 11, 43. Cūlakammavibhanga, 2, 4, 7. Cūlatanhāsankhaya, 157. Cullavagga, 24, 25, 160. Chouo pen king, 40. cyuo, cyavo, 3o. Daksinā sūtra, 10, 94. Daksināvibhanga sūtra (Dakkhināo), 10; 61, 156, 163. dāksineva, 156. dasabalata, 40. Demiéville (P.), 40, 155. Devadatta, 3, 45, 49 sq., 58. Devatāsamyutta, 94. Devatā sūtra, 10, 89, 94 sq Devāvatāra, 78. Devāvatāra sūtra, 10, 159. Dhammapada, 11, 21, 46, 48, 67, 70, 76. Dhanamjaya sūtra, 10, 55. Dhanañjani, 96. Dhanapāla, 40. dharmacakra, 158. Dharmadinnā, 11, 97. dharmagrantha, 4. Dharmagupta vinaya, 155 sq. dharmakathika, 162. dharmaparyaya, 2. dharmasarīra, 157. Dharmayasas, 76. dhātu, 153. Dīgha nikāya, 3, 22, 49, 56, 80, 86, 156, 157, 159, 161. Dikshit (S.), 167. Dipankara, 11, 102, 155. Dirgha Agama, 49, 56, 80, 86, 156, 157. divāvihāra, 74.

Divyāvadāna, 43, 51, 58, 61, 63, 66, 68, 154, 156. Dulva, 38, 43, 50, 61, 63, 68, 74, 86, 155, 150. durita, 29. Duroiselle, 62. Dutt (Binode Behari), 24. dvipāntara, 51. Ekottara Agama, 8, 10, 11, 37, 49, 57, 62, 70, 92, 153, 155, 157, 159, 161, 162, 163, 167. Ekottarika sutra, 10. Ekottarikāgratā sūtra, 10. Eni (nadi), 34. Etadagra sutra, 10, 156 (Etadagga sutta), 155, 161, Fa hien, 37, 158, 159, 161. Fan pie chan ngo pao ying king, 5, 23, 26, 27, 28, 32, 46, 47, 49, 66, 78, 83, Fan pie chen ngo so k'i king, 4. Fan pie ve pao leao king, 5. Fan pie vin vuan king, o. Feer (L.), 4, 33, 42, 61, 74, 81, 91, 93, 102. Finot (L.), 45, 52, 54. Fo pen hing tsi king, 30. Foucher (A.), 51, 64 sq., 96. Fou pao king, 51. Ganapātha, 22. Gandharvas, 87. Ganga, osamtara, 35, 85, 162. Garuda, 74. Gāthā, 11. Gautama, 25, 26, 27 sqq. Gautama Dharmaprajña, 5, 6, 9. Gautama Prajñāruci, 6. Gautama Sanghadeva, 2. Gautami, 50, 158. Gavāmpati, 11, 62. Ghatikāra sutta, 22. Ghosila, 11, 157. Ghrtāci, 21. Godhā sutta, 43. Gopaka, 11, 65. Gopaka Moggallana, 65. gotrantariva, 10, 12, 60. Govinda sūtra, 10, 157. govratika, 44. Grdhrakūta, 45. grhya (absol.), 52, 67. Grierson (G.), 25.

Gunabhadra, 3. Gunajātaka, 44. gurukrta, 150. Hien yu king, 67. Hillisala; Illīsa, 11, 69, 75. Himavat, 35. Hinayana, 10. hindanti, 77. Hindī Sabda Sāgara, 25. hiranyasuvarna, 28. Hiuan tsang, q, 55, 15q. Hodgson (B.-H.), 25. Hoernle (R.), 3, 41. hrīrapatrāpyao, 89. Huber (E.), 58. iksudvādašī, 68. iksūni, 68. Indian Antiquary, 51. Indra, 157. Indranamabrahmanavadana, 63. Isidinna thera, 63. Īśvara, 11, 66, 166. Jainas, 58. Jambudvipa, 35, 36, 45, 53 sq., 60, 96. Janghākāśvapa, 11, 76. Jātaka, 10, 34, 35, 78, 95, 160. Jātaka mālā, 5. Java, 6. Jaya Sthiti Malla, 167. ientāka, 38. Jetavana, 71. jihriyati, 49. Jñātadharma kathās, 21. Johnston (E.-H.), 35. Julien (Stan.), 55. Kaisar Sham Shere, 1. Kakutsanda (voir Krakucchanda, et Krakutsanda). kālaṁ karo, 29. kālakriyā, 46. Kālika sūtra (Kālaka sūtra), 10, 33, 42. Kālodāvin, 11, 78. Kammavibhanga sutta, 4, 5. Kāmikāgama, 64. Kanakamuni, 12, 71. Kandjour, 3, 4, 61, 63, 74, 81, 156. kantakāsthikāni, 73. kapikacchu, 75. Kapilavastu (Kapilavatthu), 42, 43. kārāpana, 30. karman, 7, 8. Karmaśa (Arhat), 75.

Karmavibhanga, 29, 83 sqq. Karmavibhanga sutra, 2, 4, 10, 46. Karmavibhanga-upadeśa, 2, 10. karnaka, 161. Karnasumana(s) (Karneo), 11, 99, 101, 154. kar sam, 50. karunāvamāna, 33. Kāśī, 78. Kāsirāja, 78. Kāśmīrā (ora), 32, 62, 72, 76. Kāsyapa, 76, 80 (voir Janghāo, Kumārao, Mahāº, Uruvilvāº). Kāsyapabuddha, 39, 43, 71, 159. kathalli, 79. katiya, 70. Kātyāyana, 11, 61. Kaundinya, 161. hastibhūta ?, 56. Hemraj Sarman, 1. hetubhuta, 60. Kauśāmbī, 76. Keniya (Ki-na), 155. Kern (H.), 25, 86, 88 sqq. kharosthi, 8. Khemā, 96. Kia-t'o, 3q. Ki li chi, 3q. Kimdada sutta, 8, 94. kim krtvā, 164. Ki-na (voir Keniya). King liu yi siang, 51. Kinnara, 87. Kirfel, 62. K'iu t'an ta mo pan jo (ou po jo, ou jo na), 6. klamatha, 94. Konagamuni, 11, 12, 97. Kosalasamyutta, 60. kosātakī, 80. Kotu (Kotta), 10, 11, 155. Kou lai che che king, 40. Koutcha, 6, 63, 154. Krakucchanda (otsanda), 38, 65, 71. Krom(N.-J.), 7, 51, 83, 84, 85 sq., 88 sqq. Krśin, 3g. krtākrta, 28. ksaudra, 45. ksavanaye (?), 70. ksīna, 31. Ksudraka vastu, 74, 156, 160. kukkuravratika, 44.

Kumārakāsyapa, 80. Kuśinagari, 36. Lalitavistara, 106. Lankāvatāra sūtra, 12, 36, 06. Las kyi rnam par' gyur ba, 4. Las rnam par 'byed pa, 4, 5, 9. Latukikorama sutta, 23. La Vallée-Poussin (de), 36. Leumann (E.), 40. Likhita, 164. lokadhātu, 54. Lokeśvara, 166. Losakajātaka, 51. Lüders (H.), 58, 63 sq., 154 Lühapāni, 43. Madhyadeśa, 62, 82. Madhyama Āgama, 2, 3, 5, 8, 12, 23, 26, 28, 33, 37, 39 sq., 46, 56, 61, 65, 66, 76, 155, 157, 161, 163. Madhyandina, 61, 62. Magadha, 72, 86. Mahābhārata, 21, 34, 164. Mahābodhi, 82. Mahādeva, 37. Mahādeva sūtra, 10, 161. Mahagovinda, 157. Mahajanaka, 74. Mahākammavibhanga, 4, 5, 10, 46. Mahakarmavibhanga, 167. Mahakasyapa, 45, 57, 67. Mahākātyāyana, 61. Mahākośala, 50, 53. Mahāmaudgalyāyana, 72 sq. Mahānāman (marchand), 60. Mahānāman (Śākya), 43. Mahāparinibbāna, 158, 159, 161. Mahāparinirvāna sūtra, 10, 86, 156 sqq., 159. Mahāprātihārya sūtra, 10, 156 sq. Mahāraurava, 70. maharddhika, 35. Mahāsamājīya sūtra, 10, 156 Mahāsamaya sutta, 156. Mahāsamvarta, 80. Mahāsānghikas, 8. Mahäsihanäda, 158. Mahāsudarsana, 86. Mahavagga, 60, 155. Mahāvamsa, 154. Mahāvastu, 8, 46, 55, 59. Mahavyutpatti, 9, 21, 23, 30, 37, 39, 44, 45, 47, 63, 80, 85, 97, 98, 105, 158.

Mahāyāna, 71. Mahendra, 63. maheśākhya, 20. Mahī, 162. Mahiśāsaka (Vinaya), 12, 60, 155 sq. Maitrajña, 6. Maitrakanyaka, 6, 12, 51. Maitrāyajña (Maitrăyajña - Maitreyajña Maitrajña), 6, 12, 50 sqq., 56 sqq. Maitrāyajña jātaka, 10. Maitreya, 40, 71. Majihima Nikāya, 2, 3, 4, 8, 12, 22, 23, 44, 61, 63, 65, 76, 155, 157, 158, 163. Mālinī, 11, 100. Mānava (Māno), 21, 23, 26, 27 sqq. māndalika, 06. mändärava, 150. Māndhātar, 36, 37, 50, 75 Manorathapurani, 22. maranani mrta, 75. mātrgrāma, 167. Matsumoto (B.), 40. Maudgalyāyana, 11, 67, 157, 161. Mendhaka (Mindhaka), 11, 55, 68. \*Mettayañña, 51. Mi-lan, 51. Mi lien king, 51. Milinda pañha, 25, 155. Mindhaka, v. Mendhaka. Mithilā, 36. Mittavindaka, 12, 51. Mleccha, 165. Mo ho nan, 60. moksāvana (?), 102. Mons (ou Talaings), 62. Morris (Richard), 25. mūrdha (mūrdhād), 166. Mrgāramātr, 87, 97, 161. mraksa, 37. mukhatunda, 28. Mūla Sarvāstivādins (Vinaya des), 8, 11, 38, 43, 50, 58, 61, 62, 63, 68, 74, 76, 78, 86, 101, 156, 160. Nāga, 35. Nāgakanyā, 74. Nãgakula, 74. Nagarasikhin, 58. Nāgārjuna, 9, 42. nairavikas, 30. nakharikā, 28. Nanda, 38, 72. Nanda (Sundara), 38, 86, 161.

Nandaka, 11. Nandika, 42. Nandika sūtra, 4, 10, 33, 42, 82. Nan hai ki koei...., 160. Nanjio (B.), 3. narakiya, 49. nāvā, 35. Népal, 7, 56. nidāna, 71. Nipāta, 10. Nikāya, 12. Nirvana, 8, 58. niryātayisyati, 71. Niya, 8. oligalla, 23. Osadhivastu, 63, 68, 76, 86. Padāśva rājaputra, 11, 80. paindapātikatva, 32. pañcābhijña, 34. Pańcaka, 59, 92. pañcāngika, 87. Pandu, 39. Pāndumatī, 39. Pāṇini, 22. Papañcasudani, 3, 22. pāradārika, 73. Paramatthajotikā, 63. Pārāvana, 22. parihāpana, 40. parijīrņa, 37. pariksaya, 45. parinamayati, 50. parinamita, 38. Parinirvāna, 45. Parinirvana sutra, 10. parinirvāpayati, 157. parinirvāti, 84. parinirvrta, 43. pariskāra, 77: paryadana, 65. paryavāpya, 28. Pātaliputra, 86. Pāyāsi, 8o. Pelliot (P.), 5. Péri (N.), 40. Perroquet, 3. picumanda, 80. Pindola Bhāradvāja, 11, 38, 62. Pi (Pai) siu, 80. posadha, 52. poseti, 73. P'o t'i, 68, 78.

pracchannabharta, 73. pradāśa, 37. pradesika, o6. pradusta, 44. prāg eva, 164. pragharati, 66. prahata, 104. Prajāpati, 165 sq. Praiñāpāramitā, 9, 42. Prajnāpāramitā Pancasatikā, q. pranidhāna, 35. prasadajata, 66. prasādana, 29. prasadayo, 40. prāsādika, 3o. prasadita, 29. prasanna, 29. Prasenajit, 11, 67, 70, 74 sq., 157. Prasenajitsamyukta, 10, 11, 70. prasmera, 153. pratibhānatā, 82. pratibhanavant, 92. pratigrāhaka, 163. pratipadam, 41. pratipudgalika, 156. pratisamskarana, 34. pratisvam, 166. pratividhyati, 101. pratyājāta, 33. pratyanubhayati, 56. pratyanuśainsitavya, 40. pratyāśamsitavya, 56. pratyavagantavya, 156. pratyekabuddha, 66, 68, 75, 86. pratyekanaraka, 53. pratyekasvarga, 57. pravrājavitavya, 59. Pretas, 74. prthagjana, 75. Przyluski (J.), 61 sq. Pūralā sutta, 63. puratas, 157. Pūrna, 10, 11, 63. Pūrnāvadāna, 64. Pūrvāparāntaka sūtra, 10, 39 sq., 66 sq. Pūrvavideha, 62. Puskarasārin, 157. Rājagrha, 43, 45, 55, 62, 66, 100. Rājopakīrnaka, 10, 12, 70. Rāksasas, 63. Rāmāyana, 23. Rapson (E.-J.), 8.

Rāstrapālaparipṛcchā, 36. Raurava, 74 sq. Rauruka, 58. rddhika, 35. rddhipāda, 94. Rddhipāda-nipāta, 10, 161. rddhyā, 34. Mme Rhys Davids, 63. Rockhill, 159. Romaharsanīya sūtra, 10, 158. Rozenberg (O.), 3, 105. Rsigiri, 45. Sabbāsava Sutta, 25. Saddharmanāmāni, 9. Saddharma Pundarika, 25. Saeki (Kiokuga), 9, 48. Śakra, 36, 72. Sakrdāgāmiphala, 157. Śākva, 43. Śākya sūtra, 10, 42. Salavatanasamyutta, 63. samādāpana, 32. samāna; 65. samanumodana, 41. samanyāgata, 30. samasama, 59. sambhavaniya (sammodaniya?), 27. sāmcetanika, 48. sāmdrstika, 58. samganikā, 104. samghātā, 28. sammodanī, 29. samprahārya, 87. samrajaniya, 27. samrañjani, 29. samtati, 91. samvartaniya, 30. samvejana, 72. samyaksambodhi, 158. samyaksambuddha, 43. Samyukta Agama, 11, 23, 34, 35, 43, 46, 63, 69, 70, 94, 153, 157. Samyutta Nikāya, 22, 23, 34, 43, 63, 69, 94. Sanghavarman, 5. Śankha, 164. Sankha jataka, 95. Sankhakunjara, 22, 24, 27, 28. sannivate (samjñāyate?), 27. santike, 161. Saptasūryopadeśa, Saptasūryodaya, 36. Śāradvatīputra, 55.

Sarakāni (Saraņāni), 43. Sarakāni sutta, 43. Sarayū, 162. Sariputra, 11, 67, 157, 161. sarvamārī, 35 Sarvārthasiddha, 71. Sarvausadha, 35, 36, 37. Sāsanavamsa, 62. Śatapāni, 43. Satavarga Agama, 10, 11, 46, 63, 70, 157. Saundarananda, 36. sāvadānam, 21. Sāvatthī, 21. Schmidt (J.), 102. Sela, 10, 11, 155. Senart (E.), 8, 46. Serisaka Vimāna, 62. Setavyā, 80. Sewell (R.), 167. Sikhandin, 58. Siksāsamuccaya, 44, 63. Siksāpada, 61. Simha (Siha), 44, 92. Simha jātaka, 10, 44. Simhaladvīpa, 53, 63. simhanāda, 76. Simha sutra, 10. Sindhu, 58. Singālovāda (Sigāla, Sigālaka), 56. Śirisa (Che li chö) — (devas), 62. Siu t'o, Siu t'o ye, 65. Sivālaka sūtra, 10, 56. Smith (Helmer), 51, 158. sobhitavant, 38. Soma, 71. Song, 3, 37. Sonottara, 11, 75. Souei, 6. Sphulartha, 67. Śrāmanyaphala sūtra, 10, 49. śrāvaka, 57, 84, 85. Śrāvastī, 2, 11, 21, 26, 27 sqq., 33, 57, 67 sqq., 102, 105, 160. Śrotaāpanna, 75. Śrutasomā (?), 11, 153. śrutyana, 161. Stcherbatsky (Th.), 36. Stede (W.), 63. Stein (A.), 8. sthavira, 72. sthitva, 56.

Sthūlapani, 43. Subhakrtsnas, 35. Subha sutta, 2, 3, 22. Subha Todevyabrāhmana, 22. Subhūti, 67, 159, 161. Sudhāya, Sudāya, 65. Sudhanakumāra avadāna, 63. Sugata, 100. Suka (Subha-Sua-Suva-Suba-Suwa), 2, 3, 21, 22, 26 sqq., 105. Suka sūtra, 3, 4, 7, 8, 9, 23, 82, 85, 91, 93, 15**5**. Śukraniti, 24. Sumangalavilāsinī, 3, 22, 24. Sumedhā, 11, 96 sq. Sumeru, 62. Sunāparanta, 63. Sundara Nanda, v. Nanda (Sundara). Sunetra, 36 sq. Suparna, 35. Śūra, 9. Śūrpāraka, 10, 63. Sussondi, 78. Susudhi, 78. Sūtra, 10. Suttanipāta, 63, 155, 159. Sūtranipāta, 22. Sūtrānta, 158. Suvarnabhūmi, 51, 53, 62. Śvabhrapada, 11, 78. Śvetikā, 80. Syāma jātaka, 10, 50, 55, 56. Śyāmāka (Syāmaku) jātaka, 10, 50, 55. Śvāmakumāra, 55. svandanikā, 22. śyāsu P, 75. Tagarasikhin pratyekabuddha, 11, 57, 67 sq., 70. Takakusu (J.), 160. Talaings, 62. Tāmalipta, 50, 54. Tandjour, 3. Tan wou lan, 49. Tāpasasūtra, 10, 157. Ta tche tou louen, 9, 42, 159. Taudeya (Taudeyya-Todeya), 2, 3, 21, 22, 23, 26, 27 sqq., 105. tāyin, 93. Ta young p'ou sa fan pie ye pao leao king, 5. Tch'ang an, 6. Tchan t'o vue, 65.

Tche Fa hou, 56. Tcheou Septentrionaux, 6. Tchi wei ni, 39. Tchou Fa hou, 38. Tchou to fou t'ien king, 65. Tch'ou yao king, 46. Teou-t'iao, 3. Teou t'iao king, 3. Theragathas, 25, 63, 67, 72, 102. Theravadins, 3. Therigathas, of sq. T'ien Si tsai, 5, 6. Tikanipāta, 167. tirthakara, 157. Todeyya, 22. Todeyyagāma, 21, 22. Trayastrimsas, 76. Trimsikā, 47. Tripitaka, 43. T'sa pao tsang king, 58. Tseu t'ong niu, 51. Tsi tchö kouo king, 49. Tsi Septentrionaux, 6. Tsin occidentaux, 3. Tsin orientaux, 2, 40. Tsing yi ou po sai so wen king, 3. Tucci (G.), 105. Tuda, 22. tyāgavant, 31. uccheda, 44. udāna, 155. Udānavarga, 11, 46, 48, 76. udānitavant, 155. Udāyana, 58. uddana, 82. uddiśva, 165. udilla, 25. Udrasena, 58. Ugra sūtra, 10, 162. upacita, 30. upanāha, 37. Upananda, 72. uparima, 45. Uparistha (Upārista, Uparittha) pratyekabuddha, 11, 67. upasamkrānta, 22. upasampad, 59. upasthāpaka, 161. Upasthapanaka sutra, 10, 161. upasthāyaka, go. Uruvilvākāśyapa, 11, 157. ustrikā, 45.

Utpalavarnā, 11, 159. Utpalavarna sutra, 159. Vacchagotta, 23. ovāditā, 32. Vaijavanta, 72. Vaisālī, 33, 86, 92. vaiśāradya, 32. vaivāvrtvakara, 57. Vaira Rajagrha, 55. vanandhara (?), 153. Vārānasī, 30, 76. Varsākāra, 44 sq., 46, 72. Vāsetthasutta, 22. Vasistha, 11, 157. vasti, 87. Vasubandhu, 9, 36, 42, 48. vatsa (en parlant à plusieurs personnes), Velāma sūtra, 10, 163. Venkatachalpati, 26. Venkataram Avyar, 24. Veranjabrāhmaņa sutta, 155. Vibhisana, 63. Vimānavatthu, 62. Vinaya, 8, 10, 38, 59, 60, 63, 71, 155. Vinaya pali, 24, 60. Vinayāvadāna, 10, 68. vinīta, 42.

vipāka, 29. vipratisārin, 66. Vipasyin, 38, 39. Viśākhā, 11, 55, 87 sq., 97. Visuddhimagga, 23. vyāghṛṣṭa, 153. vyākaro, 29. vyākarana, 67. Vyākhyā, 42. Vyāsa, 21. vyatisārya, 27. Watters (T.), 159, Wei orientaux, 6. Wei tsing, 158. Wou fan liu, 60. Wou hoan, 66. Yamaloka, 46, 74. Yamunā, 162. Yang sen, 6. Yasomitra, 36, 42. yathāvasthita, 60. Ye pao tch'a pie king, 5, 9, 32, 46, 47, 48, 49, 66, 75, 78, 80, 82, 83, 85 sqq. Ying wou king, 3, 26. Yi tsing, 38, 63, 160. Yi tsou king, 159. Yue tsang tche tsing, 4.

# ADDITIONS ET CORRECTIONS

P. 2, 8º ligne en remontant du bas: au lieu de « Chg » (traduction du Madhyama Agama), lire « Chs ».

P. 21, n. 5. La découverte d'un système considérable de drainage domestique et public à Mohenjo Daro donne une importance inattendue aux témoignages dravidiens, en contraste avec la pauvreté des données fournies par l'Inde aryenne, et suggère la possi-

bilité d'un rapport historique.

On m'excusera donc de reprendre ici la question sur un autre point. En analysant l'avadana de Makandika dans la traduction chinoise de Yi tsing, Ed. Huber avait observé (BEFEO, VI, 25) que, dans le récit de l'incendie du palais royal, Yi tsing disait: « Quand à Kubjottara, elle s'enfuit par une conduite d'eau », tandis que le texte sanskrit original, conservé dans le Divyāvadāna, p. 538, l. 10, porte: Kubjottarānukramena nispalāyitā. texte en fait rétabli par les éditeurs ; les mss. ont : obhramena. Et Huber avait fort à propos rappelé le passage de Mahavastu II, 167: udakabhramena Vārānasim... pravišitvā. Or ce mot udakabhrama se rencontre dans la Mahāvyutpatti, 9290 éd. Sakaki; le mot sanskrit y est interprété en tibétain par gtor khun et stor khun, en chinois par

陰 溝 yin keou. S. C Das, Tibetan-English Dict.. s. v. khun (= hole, pit, hollow) donne gtor khun, rendu par « gutter, sink », tuyau et fosse d'écoulement, et s. v. stor. « stor khun = 1. udakabhrama, a mirage. 2. defined as boog chu thams cad dor sa, lwa kha, or dbo mehu, a ditch where all impurities are deposited, also a gutter or drain ». La traduction de udakabhrama par « mirage » est un pur effet de mirage. S. C. Das n'a pas compris le mot sanskrit donné comme équivalent et en a fourni une interprétation fantaisiste. En fait, le sens nº 2 est l'explication exacte du sanskrit udakabhrama. Le correspondant chinois yin keou est traduit par Giles (s. v. yin): « a covered drain », un égout couvert. Le mot bhrama est donné par les lexiques sanscrits avec le sens de « source, fontaine »; cf. P. W., s. v. Il convient désormais d'y ajouter la signification de « égout,

P. 28, n. 6. A propos du mot sainghāṭa, M. Renou me signale que ce mot est donné dans les Nachträge du P. W.2 avec le sens de « coffre P », d'après le Divyāv. (14, 25;

P. 51, n. 2. Sur dvīpāntara dans le sens de «l'Archipel (Indien) », cf. maintenant mon article: Kouen Louen et Dvīpāntara dans les Bijdr. T. L. c. Volkenkunde van Nederl. Indië, deel 88, afl. IV, 1931, p. 621-627.

P. 55, n. 5. Sur alināpya. M. Renou m'indique que le thème nāpayati est possible

pour le causal de nī d'aprèz Weber, Pañcadandachattraprabandha, n. 179.

P. 115, l. ult. Après: « une pensée de piété », ajouter: « et il en avait orienté la Déflexion vers la beauté ».

P. 117, § XII, après: « . .donner aux saints vertueux leur subsistance », ajouter: « et aussi donner la subsistance à d'autres, malades, enfants, vieillards, pauvres ».

P. 119, ligne 2 du § XVI a, après: « l'histoire du brahmane Varsakara », ajouter:

« qui vint renaître singe ».

- P. 124, 5 lignes avant la fin, et p. 125, ligne 5, corriger : « Il ne faut pas sortir de ce lieu de résidence ».
- P. 140, ligne 9 du § XLVII, après : « un des Mendiants », ajouter : « qui était Arhat » P. 141, ligne 2 du § XLVIII, avant : « de la grace », insérer : « de la beauté ».
- P. 162, 4 lignes avant la fin, il faut probablement après « glāna » rétablir « pratyaya ».
- P. 171, 6 lignes avant la fin, insérer : « Et ainsi encore des ascètes comme Uruvil-

vākāsyapa etc... sont entrés en religion ».

P. 176, l. 19, après: « une Concentration sans mesure », insérer: « et un qui jouit de l'aumône de nourriture, d'une couche, d'un siège, des toniques, des remèdes, et qui s'est consacré à une Concentration sans mesure ».

J'ai reproduit en général les anomalies graphiques de mes manuscrits et aussi les flottements dans l'usage des scribes; la norme du sanskrit bouddhique est encore loin d'être déterminée, et à suivre trop fidèlement les prescriptions de la grammaire classique, on risque de fausser la physionomie de ces textes.

En achevant ce livre, j'ai encore une dernière dette de reconnaissance à acquitter envers M. Louis Finot et M. Louis Renou qui ont eu la bonté de relire les épreuves du texte sanscrit et de la traduction, et qui m'ont épargné bien des fautes.

## TABLE DES MATIÈRES

| Pages                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------|
| Abréviations                                                              |
| Introduction                                                              |
| Tableau comparatif des recensions du Karmavibhanga et des panneaux de     |
| Boro-Budur                                                                |
| Mahā Karmavibhanga, texte sanscrit                                        |
| Traduction (La grande classification des actes) 107-151                   |
| Karmavibhangopadeśa                                                       |
| Traduction                                                                |
| Las rnam par 'byed pa, traduction tibétaine du Karmavibhaga               |
| Fo wei Cheou kia tchang tchö chouo ye pao tch'a pie king, traduction chi- |
| noise d'une recension du Mahā Karmavibhanga                               |
| Fen pie chan ngo ye pao ying king, traduction chinoise d'une autre recen- |
| sion du même texte                                                        |
| Fragment d'un Sukasutra en sanscrit provenant de l'Asie centrale          |
| Gula Kammavibhangasutta du Majjhima Nikāya, texte pali                    |
| Papañcasūdanī, commentaire en pali sur le texte précédent                 |
| Fragments d'un Karmavibhanga en koutchéen                                 |
| Index alphabétique                                                        |
| Additions et corrections                                                  |
| Le Karmavibhanga sur les bas-reliefs de Boro-Budur, à Java; quatre spé-   |
| cimens: panneaux 121, 124, 127, 138 en tête du volume.                    |