

# Einige Predigten

zur

christlichen Belehrung über verschiedene

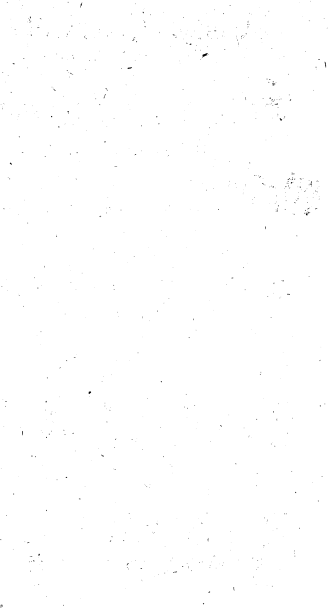
# Wahrheiten der Religion

noo

D. Johann Christoph Döderkin der Theologie Professor zu Altdorf.



Ben Joh. Jacob Curt, 1777.



Reichsfrenhochwohlgebohrnen herrn,

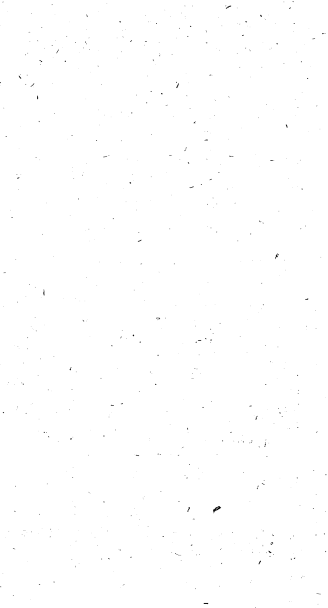
# Serrn Paul Carl Welser,

von und zu Neuhof auf Rötenbach

ben St. Wolfgang, ben der illustern Republik Rurnberg des ältern geheimen Raths, Rirchen : und vorder. stem Ober = Allmoß: Pflegern, obristem Bormund der Wittwen und Waisen, vorderstem Rurator der Universität Altdorf und Protos Scholarchen, vorderstem Kanzlen- Gericht und Magg herrn: Seiner reichofrenherrlichen Ramilie Senior und derselben und der Schlussels felderischen Stiftungen Aldministrator

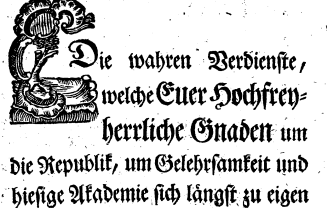
u. a. m.

Meinem anådigen Herrn



## Neichsfren - Hochwohlgebohrner

Gnädiger Herr!



ge=

gemacht und die besonders gnädis gen Gesinnungen, deren Sochdie= selben mich gewürdigt, geben mir die stärkste Aufforderung und das gegründeteste Recht, Euer Sochwohlgebohrn Herrlichkeit meine achteste Ehrfurcht öffentlich zu bezeugen und eine Probe meiner of= fentlichen Vorträge ehrfurchtsvoll zu übergeben.

Vor einer Sammlung von Predigten erwarten Euer reichsfreyherrliche Gnaden kein Denkmal
Dero erhabnen Verdienste und keine Versichrungen von der Grösse
mei-

meiner Chrfurcht. Jene, Dero Berdienste, haben schon dauerhaf= tere Denkmale und würdigere Zeugen, da sich der preißwürdige Eifer Cuer Hochwohlgebohrn Herrlichkeit um das gemeine Beste, um Beforderung der Wissenschaften und Religion, auch seitdem Hoch= dieselben die ansehnliche Würde eines Septemvirs und Kirchenpflegers übernommen, in neuen würdis gen Thaten gezeigt und besonders dieser Akademie und ihren Lehrern die Hofnung gemacht hat, unter der vortreflichen Aufsicht eines groß

sen

son und edlen Freundes und Kenners der Wissenschaften eine neue glückliche Periode anzufangen. Diese aber, die Grosse meiner Ehrfurcht, winschte ich lieber durch Thaten, durch das Bestreben, ben der treuesten Ausübung meiner Pflichten den Menschen nüßlich und hierdurch Euer Hochwohlgebohrn Gna= den gefällig zu werden, als durch Worte zu beweisen.

Aber christliche und aufrichtige Wünsche werden hier ihren Plaß sinden, daß die ganze vaterländi= sche sche Kirche unter der Aufsicht Euer Hochfrenherrlichen Gnaden den glucklichsten Zeitpunkt haben und bis auf die spätesten Zeiten Euer Herrlichk. als den preißwurdigsten Aufseher verehren könne: daß die Vorsehung die erhabne Person, das Hochadeliche Geschlecht und jede für Religion und Gelehrsamkeit zu ma= chende Anstalt Euer Hochwohl= gebohrn durch ihren Seegen auszeichnen wolle.

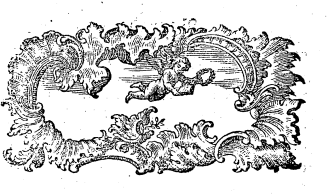
Ich werdees für das wünschens= wertheste Glück halten, wenn diese Bogen von Euer Herrlichkeit gelesen und Dero Gesinnungen gegen mich fortgesetzt werden.

Mit dieser Bitte und mit jenem Wunsch verharre ich ehrfurchtsvoll Euer Hochfrenherrlichen Snaden

Altborf ben 1 Aug. 1776.

unterthäniger und eifrigster Verehrer

D. Joh. Chr. Doberlein.



### Vorrede.

Ich überzeuge mich, daß die Leser gegenwärtiger Sammlung nicht sowol nach den Ursachen ihrer Bestanntmachung fragen, sondern dieselbe vielmehr nach ihrem Inhalt deurtheilen werden. Finden sie darinnen manches zu einer christlichen Belehrung und Besserung, so wird daburch mein Entschluß, diese wenigen Predigten ans Licht zu stellen weit besser gerechtstertigt senn, als durch die Versichrung daß die meisten unter ihnen von einigen meiner Juhörer sind verlangt worden. Blos jene Brauchs

#### Borrede.

Brauchbarkeit zur Förderung und Unterhaltung christlicher Erkenntnisse und Gesinnungen wird ihren Werth bestimmen. Findet irgend ein Christ in diesen Blattern hiezu Nahrung, so ist meine Absicht weit genauer erreicht, als wenn ein andrer etwan einen Aufwand von Gelehrsamkeit, obwol vergebens darinnen suchen wollte. So sehr ich die so genannte theologische Gelehrsamkeit schäße: so fest habe ich mich gleichwol überzeugt, daß die Ranzel der unschicklichste Ort ist, sie anzubringen und so sehr warne ich jeden, der sich zum Predigtamt vorbereitet, nur ben dem offentlichen Vortrag der Religionswahrheiten nicht gelehrt scheinen zu wollen. Wenn nichts gut ist, was nicht nüßet und keine Belehrung nüßet, wenn sie nicht verstanden werden kann, so giebt es Ursachen genug an der Brauchbarkeit und folglich auch an dem Werth einer eigentlich gelehrten Predigt zu zweifeln und nur denen Predigern Gute benjulegen, die durch eine geflissentliche Entfer= nung von der Schulsprache und durch eine edle Simplicität des Vortrages sich empfeh-Ien, ohne jedoch sich unter die Wurde eines Religions . Lehrers durch nachläßige und pobelhafte Borstellungen zu erniedrigen. Wer diese

### Vorrede.

diese Art des Vortrages für etwas sehr leich= tes halt, das ohne Muhe, Bildung und Vor= bereitung durch mancherlen Wissenschaften er= reicht werden konnte, der hat vielleicht noch nie die Probe davon gemacht und den würde ein Berfuch hieruber gewiß eben so beschamend belehren als viele mißlungene Versuche mich von den Schwierigkeiten ben der nüglichsten Art ju predigen überzeugt haben. Wer in feinen Beschreibungen deutlich, in Beweisen faglich und strenge ist, ben angeführten Schriftstellen auslandische Ausdrücke mit guten einheimi= schen verwechselt und ben der Wahl der christlichen Wahrheiten aus dem ganzen Umfang der Lehre Jesu mit Borsichtigkeit und Klugheit zu Werke geht: den wurde ich kein Bedenfen tragen, für einen gelehrten Prediger zu hale ten. Diese Vorsicht besonders wird sich aber darinnen auffern, daß er alles, was die Al-ficht der Religion Jesu, Ruhe und Besserung der Menschen, ftort, hinwegzuraumen, im Gegentheil aber ihren göttlichen Werth durch die Würkungen ihrer Wahrheiten vorzustellen bemuht sen. Un unzähligen Mißdeutungen, Worurtheilen, unrichtigen Borftellungen und gewaltsamen Mißbrauch der heilsamen Lehre fehlt es leider! nicht: sollten wir nicht sorgfältig und muthia

#### Vorrede.

muthig darauf ausgehen, ihnen die achte liebenswürdige Wahrheit um so mehr entgegen zu stellen, je eingewurzelter sie ben so vielen unssere Mitchristen sind? Sollten wir nicht mit Fleiß die Wohlthätigkeit und den Nußen einer Lehre, welche durch ihre richtig verstandnen Würkungen ihren göttlichen Ursprung so kenntlich machet, beschreiben, um ihr viele Genossen zu machen? und was könnte nüßlicher seyn, als wenn wir unsre Kräfte und unsre Erkenntnisse hierauf lenken und den Menschen Irrthümer benehmen, welche ihre ausgebreiteten traurigen Folgen haben.

Dies sind die Grundsähe, nach welchen gegenwärtige Predigten ausgearbeitet und größtentheils eben so wie sie im Druck erscheinen geshalten worden. Ich habe gesucht, nicht alltägliche, aber auch nicht erkünstelte Materien zu wählen: und meine Leser werden urtheilen, ob sie wichtig sind. Der Ausdruck würde mir vielleicht leichter geworden, vielleicht mehr nach dem Geschmack mancher Leser senn, wenn eine blühendere Beredsamkeit ihn erheben würde; allein ich denke über den Ranzel-Ausdruck ganz anders, seitdem ich las, was einer unser größten und würdigsten Kanzelredner, den ich nie genug

genug studieren kann, in einem bekannten Buch schrieb. Man könnte das eigentliche charakteristische Merkmal einer guten und ihrem Zweck gesmäsen Predigt darein seßen, daß der erste das durch erregte lebhaste Gedanke ganz vom Herzen gefühlt, der seyn müßte; wie wahr ist das! und nachher — vielleicht je später nachher, desto besser — könnte die zwente Empsindung sich äussern, wie schön ist das gesagt. Der Prediger, der die Umkehrung dieser Ordnung, die Versehung dieser beiden Eindrücke veranlaßt, — kann ein tresliches Werk der Kunst gemacht, eine schöne Rede gehalten haben, aber er hat sicherlich schlecht gepredigt.

Die meisten dieser Vorträge sind an den Fengertagen gehalten. Ich hoffe, sie werden sich auch ausser den Fengertagen mit Nußen lesen lassen, und vielleicht wünscht sich noch manche redliche Seele in denen Orten, wo die Fenertäge abgeschaft sind, zur Privatandacht eine Vetrachtung zu sinden, die für sie nußlich ist.

Gott lasse meine redlichen Absichten erreicht und durch diese wenigen Bogen die Ehre seiner Religion befördert werden. Altdorf den isten Aug. 1776.

### Inhalt.

|                                                                      | Seite  |
|----------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. Von der Gefahr der Einbildung, 2c. Opr. Gal. 20, 2                | 25. 1  |
| H. Bon der Undacht, mit welcher, 2c. Luc. 1, 57 , 80.                | 23     |
| III. Daß die Entfernung von der Gesellschaft der Gunt                | er 20. |
| Matth. 9, 9:13.                                                      | 49     |
| IV. Wom Ruhrenden an Jefu. Joh. 20, 24 , 31.                         | 67     |
| V. Bom Glud des ehel Lebens. Spr. Sal. 18, 22.                       | 83     |
| VI. Bon den Borth. daß Chriften ic. Joh. 15, 17 , 21.                | 115    |
| VII. Wieferne wir dem glucklichen Ausgang ic.                        | _      |
| Matth. 2, 1 : 12.                                                    | 137    |
| VIII. Bon der Bereitwilligfeit zusterben, Luc. 2, 22:32              | . 163  |
| IX. Die lette wohlthatige Handlung Jesu.                             | /      |
| Luc. 23, 39: 42.                                                     | 187    |
| X. Bon der Frende über die Auferstehung Jesu.                        |        |
| Euc. 24, 13:35. — — —                                                | 207    |
| XI. Gott, ein vielfältiger Wohlthater, wenn er ic. Spr. Sal. 10, 22. | 225    |
| XII. Wie Eltern die Beforgung des zeitlichen                         | >      |
| und geigtlichen Wohls 2c. Matth. 4, 18: 22.                          | 245    |
| XIII. Wie gefährl. es fen, in Sachen der Religionec.                 |        |
| Matth. 16, 13:20. —                                                  | 265    |
| XIV. Wie unficher und gefahrl. es fen, den Urtheilen :               | ç.     |
| der vorige Tert. — —                                                 | 291    |
| XV. Die Nacht der Liebe bey den Fehlern zc.                          |        |
| Spr. Sal. 10, 11. — —                                                | 315    |
| XVI. Die willige Unnehmung der Bestrafungen 2c. Spr. Sal. 12, 1.     | 331    |
| XVII On molder Berlinhung his Veiten auf Grhan                       |        |



Matth. 20, 20: 24.

### Erste Predigt.

Von der

## Gefahr der Einbildung,

daß

Sünden leicht können versöhnt werden.





Spruche Salom. 20, 25.

Es ist dem Menschen ein Strick, das Heilige lästern und darnach Gelübde süchen.

en allen den Warnungen, womit wir nach den Anweisungen des Evangelii die Merschen vom Dienst der Laster abschrecken wollen; ben allen Vorstellungen von dem Verslust der Gnade Gottes, den die Sünde unversmidlich nach sich vieht; ben allen dringenden Erge

lust der Gnade Gottes, den die Sünde unversmeidlich nach sicht; ben allen dringenden Ersmahnungen, an die Gefahr zu denken in welche sich der Sünder stürzt; ben den lauten Ueberzeusgungen des Gewissens, das Gott unmöglich die Uebertretung seiner Gesetze mit Gleichgültigkeit ansehen könne, ist es uns bennahe unbegreissich,

### 4 I. Pr. Von der Gefahr der Einbildung,

wie Menschen es gleichwol wagen konnen zu fündigen, den Eindruck jener Vorstellungen auszulöschen, und so sicher, so ruhig dahin zu wan-Deln, als ob sie nichts zu befürchten hatten. QBas haben sie Denn, mussen wir billig fragen, für Hofnungen, mas für Grunde, wodurch sie sich über jene so billige Furcht hinwegsetzen? Was für Aussichten, ben denen sie jene traurigen Ers wartungen aus den Augen verlieren? Unfehlbar ist hieben immer die Hofnung der leichten Bersohnung eines von den hauptsächlichsten, was sie troftet und die Aengstlichkeit ihres Gewissens, Die Ahndungen der kunftigen Strafen ihrer Aussichweifungen schwächen soll. Das Evangelium predige einen versöhnlichen Gott und der Schade aller ihrer Missethaten könne durch viele leichte Mittel wieder gut gemacht werden denken sie, und schlagen mit Dieser eingebildeten Hofnung ihre rechtmäßigen und billigen Besorgnisse darnieder.

Wenn man zwar nach den Uebereilungen der Sünde, ben der Betrübniß darüber und ben der Furcht vor den Folgen derfelben, sich der Verschnlichkeit Gottes freuen und die Mittel, die uns Gott zur Ueberzeugung und Versichrung dieses verschnlichen Sinnes gegeben hat, begierig suchen und sorgfältig gebrauchen wollte, so würden wir so wenig dies zu tadeln sinden, daß wir es vielmehr zur Ehre des Evangelii wünschen müßeten. Denn dies zeigt uns eben hierdurch Gott so anbetungswerth, macht uns den Inhalt der Lehre

Lehre Jesu so schähbar, daß wir nun wissen, wie wir unser Herz ben den Berdammungen unseres Gewissens vor Gott stillen und beruhigen können. Daß aber der Mensch vor jenen trohigen Unternehmungen und in den nemlichen Augenblicken, in welchen er sich zur Sünde entschließt, schon zum voraus gegen die Vorwürse eines verlehten Gewissens sich durch die Hosnung schühet, es wären wol mancherlen Mitztel in seinen Händen, wodurch er die Schuld seiner Handlungen wieder auslöschen könnte: daß er sich diese Mittel selbst sesssehen, wie es ihm am leichztesten und bequemsten wird: daß der Gedanke an die Barmherzigkeit Gottes ihn dreiste genug macht, Gott selbst zu beleidigen, dies ist ein unverantwortlischer Frevel und ein Mißbrauch jener trostvollen Lehze, der nothwendig allen wahren Trost, welchen sie giebt, vom Menschen am Ende entsernen muß.

testen und bequemsten wird: daß der Gedanke an die Barmherzigkeit Gottes ihn dreiste genug macht, Gott selbst zu beleidigen, dies ist ein unverantwortlischer Frevel und ein Mißbrauch jener trostvollen Lehsre, der nothwendig allen wahren Trost, welchen sie giebt, vom Menschen am Ende entsernen muß.

Salomo sagt uns in den vorhin gelesenen Worsten eine Wahrheit, die ganz hieher gehört: Es ist dem Menschen ein Strick, das Zeilige lassstern und darnach Gelübde suchen. Die nachdenkliche Kürze, darinn diese Worte abgesasst sind, hat zwar Gelegenheit zu mancherlen Erklärungen von seinem Ausspruch gegeben, in der Hauptsache aber treffen sie doch alle darinnen der Hauptsache aber treffen sie doch alle darinnen zusammen, daß er die Gefahr derer beschreiben wollen, welche sich zu unbedachtsamen Handlungen hinreiffen laffen und, wenn dies geschehen, mit eben so viel Leichtigkeit und Gile ihre sundlichen Uebereilungen gut zu machen gedenken. Sie las stern das Zeilige und betragen sich so, als ob 213 es

### 6 I. Pr. Vonder Gefahr der Einbildung,

es ihnen um Gott und Religion nicht zu thun ware: bald hernach aber suchen sie Gelübde, und sind bemüht, durch Opfer, durch Sebete und mancherlen erzwungene Entschliesungen die Strafen ihres vorigen Vetragens abzuwenden. Diese Gedenkungsart aber ist für sie ein Strick und so gefahrvoll, daß sie leicht daben ihren Unstergang sinden können. Dieser Aussphuch wird uns zu einigen Erläuterungen Gelegenheit geben können, die zur Verwahrung unserer Seele ges gen einen nicht ungewöhnlichen und doch so igesfährlichen Wahn viel Nußen haben werden. Wir reden nemlich

Von der Gefahr der Einbildung, daß sündliche Handlungen leicht zu versöhnen sepen.

Es wird nothig senn, zuerst von den mans cherley Arten dieser Linbildung, hernach von der Gefahr, die daben ist, zu handeln.

Gine geringe Aufmerksamkeit auf die menschliche Gedenkungsart und auf die Gründe ihrer Handlungen wird uns bald überführen, daß die Zahl der Menschen, welche Salomo beschreibt, nicht geringe ist. Lästerungen und Gelübde, Sünden und Gebete, offenbare Ausschweifungen und geheime stüchtige Seusser, Verschmähung des heiligen und unschähderen Evangelii und die zuver-

zuversichtlichste Erwartung der Glückseeligkeit nach demselben werden oft genug mit einander verbunden und wer leicht gefundigt hat, schmeichelt fich eben so leichtsinnig mit der Hofnung einer leichsten Bersohnung. In diesem Augenblick sprichter, ohne zu errothen oder zu zittern, von der Masjestät Gottes auf eine Art, mit der er kaum von eis nem Menschen zu reden magen durfte. nem Menchen zu reden wagen durfte. In dies fem Augenblick entweihet er durch die unwürdigs sten Spöttereyen die Religion, zu welcher er sich bekennet, und ärgert durch seine wißigen Einfälle die bessern Gemüther, denen ihr Glaube theuer und heilig ist. In diesem Augenblick beleidigt er ben einer unerheblichen Veranlassung seinen Bruder und hat kein Bedenken Fluch und Lästes rung gegen ihn auszustossen. Allein diesen versschiedenen Arten von Lästerung solgt in eben dem Augenblick aus eben dem unreinen und bestekten Wunde mit einer eben so aleichabltigen und gelak-Munde mit einer eben so gleichgültigen und gelassenen Mine die gewöhnliche Wiederruss. Formel: verzeih mirs Gott! nach. Geschieht dies nicht in der Erwartung, es würden hierdurch sogleich jene gesammte Verschuldungen aufgehoben, der Missbrauch des Namens Gottes unschädlich, die Aersamisse gehammte werden die Alieieren gernisse gehemmt und die Beleidigungen gegen den Nächsten versöhnt werden? Hoft man nicht, der eilfertig nachgejagte Seuszer werde den schnell auszessossen Fluch unterdrücken, wie etwan ein unanständiges Wort durch den Bensak, mit Erslaubnik, das anstößige verlieren soll? Jenes alles ist Lästerung: der Seuszer ist Gelübde, das gesucht

#### 8 I. Pr. Von der Gefahr der Linbildung,

sucht wird und schon dies überzeugt uns, daß es noch jest nicht an Menschen fehle von der Gesinsnung, welche Salomo tadelt.

Indessen werden noch mancherlen Arten von dieser Verirrung angetroffen, welche nicht minder gefährlich und noch häufiger sind als die vors hin genannte. Leider! ist es so weit mit-der christlichen Lehre gekommen, daß es einige sogar für nothwendig angesehen haben. Die unschätbare Wahrheit von der Verschnung Jesu Christi zu verschweigen, weil nach ihrer Meinung der got= teslästerliche Mißbrauch dieser heiligen Lehre auf keine andere Weise zu verhüten sep, und weil hierdurch nach der offenbaren Erfahrung ben so vielen die Einbildung gewöhnlich gemacht jund gestårkt werde, daß sie ohne eigne Besserung leicht zur Verschnung gelangen konnten. Jesus Chris stus, denkt man, sen dazu da, um sich als Bersöhner gebrauchen zu lassen und seine Unschuld für alle Bosheiten in Bereitschaft zu halten. Diesem frevelhaften Wahn fündigen so viele und verschmähen zuerst sein Evangelium, welches sie anweiset, sich zu bessern und zu verläugnen das ungöttliche Wesen und die weltlichen Luste. Zuerst lästern sie die heilige Lehre durch ihren Ungehorsam, und den allerheiligsten Erloser, deffen Chre sie durch ihre Thaten entweihen: zuerst mas chen sie, daß die Religion Jesu ben den Ungläubis gen verlästert und der Christen. Name geschändet wird; und dann suchen sie den Bestrasungen ihres Her:

Herzens durch Gelübde zu begegnen. Ein Seufzer, zu Jesu abgeschieft, oft blos die Entschliessung, sich ihm, wenn sie des Sündendienstes müde sind, zu widmen, soll nach ihrer Meinung hinreischend senn, sie in kurzem mit ihm auszusähnen und ihr Gemüth von aller Furcht zu befrenen. Ist wol dieser Leichtsinn selten? ist jenes gotteslässterliche Betragen unerhört? Und dies dünkt uns eine neue Gattung von Menschen zu senn, welche das Heilige lästern und darnach Gelübde suchen.

Endlich können wir noch einige hieher rechnen, welche nach begangener Miffethat eigentlich Gelübde suchen und fich entschlieffen, jur Bersohnung mit Gott etwas aufzuopfern. Der eine bereichert sich durch Ungerechtigkeit, durch Wus der, durch Partheylichkeit und andere betrügeris sche Runstgriffe, an deren Erfindung der menschliche Big so fruchtbar ist. Es dunkt ihm zu schwer, sein geraubtes Gut dem Eigenthumer wies der zu erstatten und er kann sich noch nicht ent= schliessen seinen gewohnten Betrügerenen zu entsagen, ob er gleich die Gefahr entdeckt, die ihm drohet. Nun um seine Bosheiten gut zu machen, thut er ein Gelubde, widmet einen Theil von feis nem Raub der Armuth, macht milde Stiftungen und bedenkt etwa in seinem Testamente eine Wittme von fremden den Wittmen und Maisen entzogenen Gute. Zuerst befleckt er sein Gewissen, und, wenn es etwan zu laut fpricht, fo ift fein Eroft, daß er ein wenig Selbstverläugnung geübt hat: 21 5 und

### 10 I. Pr. Von der Gefahr der Linbildung,

und die Sunde ift, wie er glaubt, vergeffen. Der andere hat sein Gewissen mit einer Ausschweifung des Zorns, des Stolzes, der Unreis niakeit beschwert. Um diesernagenden Vorwürse logzuwerden, legt er fich felbst Buffungen auf, fastet, geht in Trauerfleidern, oder fest gemiffe Lage zum Bibellesen und Gebet aus. Solche und ahnliche Gelübde, die frenlich leichter zu hals ten find, als der Entschluß fich zu beffern, die weit wes niger Ueberwindung kosten als die wirkliche busfers tige Sinnesanderung, werden wol haufig genug gethan, und es ist am Tage, daß es selbster dachte Mitstel sind, die das, was an innerlicher Gute des Herzens sehlt, ersetzen sollen. Selbst mit dem Gebete, dieser vortreflichen Uebung des Christenthums, wird oft in dieser Absicht ein Gespotte getrieben. Ein Seufzer in der Roth foll alle begangene Sunden verguten und ein hergelesener Abendsegen für alle Miffethaten des verfloffenen Lages Berzeihung verdienen, so wenig er auch mit Andacht, mit einem buffertigen und gegenwärtigem Geiste ausgesprochen wird. Und wür= de auch hieben etwas versehen oder noch ein Zweis fel übrig gelassen, so wurde das Erscheinen im Beichtstuhl ein neues Rettungs Mittel gegen alle Furcht senn muffen. Dier werden die Gunden bekannt: und dies ist genug zur Hofnung, daß sie vergeben werden. Eine so traurige Bewandniß hat es mit dem Christenthum und den Erwarstungen so vieler, denen die Sunde lieber ift, als die Bewahrung ihrer Unschuld. Dies ist die mahre

wahre Gestalt des Herzens so vieler unter den Christen: und so zeigt es sich genugsam, daß es noch immer Menschen giebt, die das Zeilige lässtern und darnach Gelübde suchen.

Diesen wünschten wir denn lebhaft auch die Gefahr ihres Zustandes und das eitle, das verssihrerische dieser Einbildungen zu Gemüthe zu sühren. Salomo sagt, diese Gedenkungsart sew ein Strick, wie auch Paulus die Begierde reich zu werden einen Strick nennt, weil sie die Menschen sesselle, zur Sünde verleitet und von der Sünde ins Verderben zieht. Er erkläret sie hiermit sür eine Gesinnung, welche uns in Gessahr seht zu sallen, in schwere Sünden verwieselt zu werlieren.

Ver ben der Begehung seiner Sünden immer noch etwas hat, welches er den Gedanken an Gottes Heiligkeit und dessen Aenligseit und dessen Alhndungen

noch etwas hat, welches er den Gedanken an Gottes Heiligkeit und dessen gerechten Ahndungen entgegen seinen kann, der wird leicht von der Sünde hingerissen, daß er sich gewöhnt, mit Leichtsinn und Vorsatz die gröbsten Verbrechen zu begehen. Die Sünde hat an sich schon selbst viel blendendes und betrügerisches. Sie verbirgt eine Zeitlang, und besonders beym ersten Anfall ihrer Reitzungen, die traurigen Folgen, womit sie lohnt. Das Gewissen mit seinen Antrieben und Warnungen wird übertäubt und zurück gewiesen oder eingesschläsert: und in Absicht auf Gott und Ewigkeit bleibt etwas so entserntes, daß es selten mit dem gehörigen Eindruck bedacht wird. Wenn nun aber ausser diesem allen der Mensch noch einen aber ausser diesem allen der Mensch noch einen Hinter:

### 12 I. Pr. Von der Gefahr der Linbildung,

Hinterhalt zu haben glaubt, wohin er sich fluche ten könne; wenn er sich beredet, daß es mit seis nen Ausschweifungen so wenig auf sich habe, und es ihm nicht mehr als ein gutes Wort koste, mit Gott versöhnt zu werden: so ists noch weniger zu verwundern, daß er sich der Sunde überläßt. Das Kind ist gewiß schon so gut als verlohren, Das sich ben allen seinen Boshriten mit der Bersicherung trostet, daß es einen guten Bater habe, welcher sich durch eine demuthige Geberde, oder ein erzwungenes Handgelöbniß oder etliche Worte wieder gewinnen laffe: und ein Bater, der Schwachheit genug hatte, sich so mißbrauchen zu lassen, wurde es durch seine Berzärtelung gewiß in seinen Ausschweifungen dreister und unbandis ger machen. Die Unwendung hievon auf den gegenwärtigen Fall ist leicht zu finden. 2Bo die Furcht vor den Strafen Gottes verschwindet, weil man schon, wenn ich so sagen darf, den Win-kel weiß, wo man sicher ist: da bekommen die verkehrten Reigungen einen desto fregern Lauf, da wird die Sunde genahrt, die Bosheit dreifter, Der Widerstand gegen sie gemäßigter und schwächer und der Unglückliche immer mehr in die Gunde verstrickt. Der freche Bosewicht stärkt sich in seinem Tros, weil er denkt, daß er die Mittel ju seiner Sicherheit schon ben sich trage. Ja! selbst Der Fromme und Nechtschaffne stehet in Gefahr, feinen Abscheu gegen die Sunde ben jenem verkehrten Wahn zu mäßigen und sich nach und nach wieder zu den Sundern zu gesellen. Die Bedenf:

Bedenklichkeiten seines Gewissens verlieren sich allmählig, und auf diese Urt geräth er wieder in die Verstrickungen der Sünde, weil er unbesonnener Weise hoft, so bald es ihm gefällt, auf den ersten slüchtigen Unfall wieder von Gott aufgenommen zu werden. Eine Einbildung, die uns so weit versühren, so unselig verderben kann, ist ein Strick für den Menschen, gefahrvoll und tödlich.

Moch mehr wird sie es durch die falsche Beruhigung, welche sie denen giebt, deren Ges muth damit behastet ist. Denn gemeiniglich thut man jene Gelübde, Seufzer und Zusagen, ehe man noch ernsthaft die Frage aufgeworfen, und noch weniger beantwortet hat, was uns denn zu folden Hofnungen berechtige, nach welchen Grunben, nach welchen Erklarungen Gottes man es sich versprechen könne, daß man auf diesem kurzen Beg einen wersohnlichen Gott finden werde. Sats ten wir auch deutliche Versicherungen des Evangelii vor une, daß die Seufzer eines buffertigen Christen schon hinreichend waren, Gott zu versohnen: so wurden doch niemals Gebete oder Gelubde vor ihm einen Werth haben, wo fie nicht mit einer aufrichtigen Theilnehmung des Herzens und Gewissens zu ihm empor geschickt werden und Die noch so fromme Sprache einer Zunge, Die furz zuvor, wie Jacobus sagt, von der Zölle entzüns det dem Menschen fluchte, welcher nach Gottes Bild gemacht ist, wurde mit allem de-muthigen Anschein den nie täuschen, der Herzen und Nieren pruft und Aufrichtigkeit sucht. Allein

### 14 I. Pr. Von der Gefahr der Einbildung,

man kann nicht einmal eine Erklarung Gottes aufbringen, darinnen auch den besten Gebeten und Sesinnungen eine Würkung zu unserer Beanadigung zugestanden wurde. Sie ist und bleibt allezeit das Werk der fregen Erbarmung Gottes. der uns mit sich versöhnen ließ durch den Todseines Sohnes da wir noch seine Feinde was ren, und blos durch den Geliebten, unserm himmlischen Mittler uns sich angenehm gemacht bat. Es verriethe mahrhaftig Unzufriedenheit mit dieser preifwurdigen Beranstaltung Gottes und Undank gegen seine unschätbare Gnade, wenn man mit Vorbengehung der gottlichen Mittel un= frer Wiederherstellung einen leichtern und beffern Weg dazu ausfindig machen und sogleich betreten mollte.

Aus eben diesem Grunde konnen wir auch in den Gelübden und Buffungen nichts finden, wodurch die Hofnung, durch sie versöhnt zu wer= Den, Unterstüßung erhielte. Bas ist Denn Gott Damit gedient, wenn ich mir selbst eine Last aufs burde, die ich schwerlich tragen kann? wird auch der Schade, den meine Sunden angerichtet. durch meine Raftenungen, Betaubung meines Leibes oder Stiftungen genugsam ersett? Ifts auch Bergutung für den beraubten Nachsten, wenn ich den zwanzigsten Theil des Betrugs einem Durf. tigen zudenke, welcher kaum die Halfte davon bes Konimt? und hore ich auf ein Storer der allges meinen menschlichen Wohlfahrt zu senn, wenn meine Wohlthätigkeit aus Eigennuß sich an wes nigen

nigen geschäftig beweiset? Mich dunkt, es liegt hieben allemal der Aberglaube zum Grund, daß es Gott an und für sich schon gestallen musse, wenn man etwas thut, das er nicht geboten hat. Hies von weiß die Lehre Jesu nichts, deren ganze Ab-sicht auf würkliche Besserung der Menschen ge-richtet ist. Ueberhaupt wird man niemals in ihr die Forderung sinden, daß ein Sünder selbst seine Sünden vergüten, aber desto häusiger, daß er sie laffen foll. Fur das erstere hat Gott schon wohltha tig genug gesorgt; und foll das lettere gehorig gesche= hen, so hat der Mensch seine ganze Lebenszeit hindurch genug zu thun übrig, um seinen Gelübden und Berpflichtungen zu den göttlichen Borschriften eifrig nachzukommen, daß er nicht erst gezwungen ist, als ob alles schon geleistet ware, neue auszudenken. Wollte aber jemand dieses in der Absicht thun, um eben dieser göttlichen Anweisungen sich desto freper entschlagen zu können, so würde er eben so ungereimt handeln, als ein Kind, wenn es, um seinen beleidigten Vater zu gewinnen, versspräche, alles zu thun, nur das nicht, was ihm hauptsächlich besohlen ist. Abollte man endlich blos aus Hosnung auf künstige Gebete und Geslübde sündigen, so vergäse man ganz die Ungewißsheit in den menschlichen Dingen. Wir machen Rechnungen auf die Zukunst, die so wenig in unssern Handen ist. Wir versprechen uns viel von unsern solgenden Seuszern, Gebeten und Gesinsnungen: allein, meine christliche Zuhdrer! aufgesschobene Entschliessungen werden selten und mit grösses um eben dieser göttlichen Anweisungen sich desto gröffes

### 16 I. Pr. Von der Gefahr der Einbildung,

grofferer Muhe wieder vor die Sand genommen, und so manche Benspiele von unsern Mitbrudern. Die eben so hoften, eben so zuverläßig am Ende ihres Lebens vor dem Hingang zum Richter noch Gebete weihen zu konnen dachten, und ohne Bewustfenn, ohne Gebet dahin starben, oder ben den lauten Verdammungen ihres Gewissens ben einer ernstlichen Erwägung ihres Zustandes ihre ehemaligen Hofnungen aufgaben und wie perzweis felnd in die Ewigkeit hinüber schauten, was sind das nicht für eine nachdrückliche Lehre für alle, Die in dem nemlichen Wahn stehen; eben sowol Menschen sind als jene, so leicht, so schnell hinges raft werden können und nach ihren damaligen Se sinnungen gerichtet werden! Uch! wie gar nichts find alle Menschen, die doch so sicher leben! In einer so wichtigen Sache, als die Versöhnung mit Gott ift, bleibt es unbesonnen und gefährlich feine Hofnungen auf verdachtige, und zum wenige sten höchstungewisse Grunde zu stüßen, die, wenn fie und am nothigsten sind, unter und finken, mit uns zusammenstürzen, und unser Herz zu unserm Desto gewissern Untergang sicher machten.

Eine noch gefährlichere Bewandniß hat es mit der Einbildung, daß nach der erbarmungsvollen Beranstaltung unster Versöhnung mit Gott wes nige Augenblicke dazu gehörten, mit der göttlischen Gerechtigkeit fertig zu werden, und daß es blos darauf ankomme, Jesu Christo seine Suns den, wenn ich so sagen darf, zu übergeben: denn es ist

ift nicht nur ungegrundeter Wahn, sondern zugleich Mißbrauch dertröftlichen Lehre und Berspottung des heiligenMittlers. Nichts in der Welt kann beruhis gender für uns fenn, als die Ordnung, daß unfre Missethaten nicht durch unfre eigne Werke und Buffungen, sondern durch den Tod des Sohnes Gottes versöhnet werden sollten: aber nichts in der Welt kann uns auch stärker zum Gehorsam gegen Gott antreiben, als diese Beranstaltung. Bende Würkungen, Beruhigung und Antrieb zur Gottseligkeit mussen sich auch so unzertrennt bensammen antreffen lassen, als ben einem Kranken die Hofnung der Genesung und die Folgsamkeit gegen seinen Arzt. Jene macht ihn willig zum Gehorsam, und dieser stärkt seine Erwartungen. In welche Aengstlichkeit müßte uns nicht die Nothwendigkeit, Gott selbst zu versöhnen, ben der so fühlbaren Schwache unfrer Kräfte und den unvermeidlichen Mängeln unsers Gehorsams verseten: und welche Zufries Denheit gewährt und im Gegentheil die Aufopfe-rung Jesu an unsver statt, da sie von Gott selbst veranstaltet und daher um so ungezweifelter von ihm als gultig ift angenommen worden! Allein. sollten wir über diesem Trost die grosse Verpflichstung vergessen dürsen, und ihm unser Lebenlang zu weihen, und die Varmherzigkeit Gottes, die sich hierinn offenbart, so viel höher und dankbarer zu schähen, so viel brünstiger und thätiger zu preisen? Wie undankbar! und welch ein Spott für unsern Retter! Würde nicht der Kranke Den

### 18 I. Pr. Von der Gefahr der Einbild.

Den Arzt verspotten, welcher alle Regeln zur Erhaltung seiner Gesundheit muthwillig übertreten, Die geordneten Besserungsmittel von sich werfen, oder, wenn er sie auch gebraucht, doch neben dem, auch alles andre, was ihm unterfagt ift, geniesen wollte: daben aber gelassen versicherte, daß er dies ohne Gefahr thun konne, weil doch noch eine Arzney in der Welt fep, die sein Leben erhalte. Auf Diese Urt ift die Gesinnung aller derer zu beurtheilen, Welche sich den Unweisungen Jest zur Genefung ihrer Seele und der Wiederherstellung ihrer ersten Gute verächtlich entziehen in der Erwartung, daß alle ihre noch so sehr beförderten Unordnungen am Ende doch noch gehoben wers den können. Der Christ, welcher sich der Ver-söhnung durch Jesum mit Gott nach der wahren Absicht Gottes freuen will, durste nur allemal zu sich felbst sagen: ich habe einen verschnlichen erbarmungsvollen Gott, der mir in seinem Sohne die Begnadigung anbietet. Sch soll sie nicht selbst bewürken: ich kann es auch nicht: aber ich soll sie annehmen, und, indem ich mich hier gang feiner Gnas de überlasse, auch mich seinem Willen und Vorschriften ergeben. Das Evangelium Jesu Christi ift mir so werth, so schähbar, weil er mir Versöhnung prediget: allein deswegen will ich auch alle übrigen Unweisungen desselben allezeit vor Augen behalten. Dann erst wird meine Zufriedenheit und meine Hofnung zu Gott vest und unwidersprechlich, wenn ich ein gutes Gewissen behalte und nachdem ich langft durch Jefum verfohnt bin, durch

durch den freudigsten Dank, durch die standhafteste Ergebung meiner ganzen Seele an ihn, durch die Gestinnungen, die sein Geist in mir würket, genugsam versichert werde, daß ich ihm angehöre. So lange es an solchen Gelübden und Entschließsungen sehlt: so lange uns jede Lust eine Hindersniß macht, sie zu halten und auszuführen: so lange ist wahrhaftig alle Ruhe, die wir bep Jesu suchen oder zu sinden glauben, ein gessahrvoller Schlummer, ein Strick, verderblich und tödlich.

Entfernet, meine driftliche Buhorer, von dem Evangelio, dieser seligmachenden gottlichen Lehre, die Schmach, daß sie euer Berderben befordere, und entweihet sie nicht durch den offenbarsten Wisbrauch ihrer heiligen Wahrheit. Diese wird zwar allemal köstlich und theuer bleiben und ihren eignen unschäsbaren Werth behalten, so sehr sie auch durch Berachtung und Migbrauch herabgefest wird: allein, um diejenigen ift uns bange, Die etwas, das sie so heilsam gebrauchen sollten, so übel anwenden, und sorgloß rusen: Friede, Fries de, wo doch kein Friede ist. Vielleicht werden sie durch unste Betrachtungen in ihrem tödlichen Schlummer gestört, und merken benm Erwaschen den Strick, der ihrem Leben droht, entges hen ihm eilends, und suchen ihre bessere Ruhe bep Gott durch Jesum Christum. Sie sollten besdenken, daß es ihrem Erretter nicht leicht gewesen, sie

#### 20 I.pr. Von der Gefahr der Einbild. 2c.

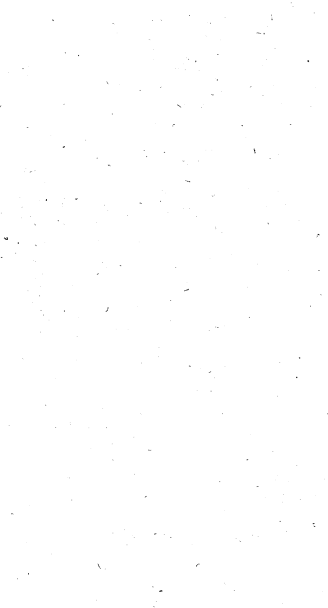
sie zu versöhnen, aber seine Liebe machte ihm das durch Leiden und Martern so schwere Geschäfte seicht. Dann ists billig, daß wir nicht suchen, auf eine Art, die uns gar keine Mühe kosten soll, in die Gemeinschaft seiner Versöhnung zu treten, und daß uns die Liebe zu ihm die Beschwerden der Busse und des Hasses gegen die Sünden nicht achten lasse. Aus diese Art, in dieser Ordnung erhalten wir gewiß das höchste Glück dieses Lebens, das uns auch ben dem Eintritt in die Ewigkeit begleitet. Suchet es, meine Theuerste, auf die angezeigte Art, so kann es euch nicht entgehen: denn Gott ist treu, der euch dazu berusen hat. Amen.



# Zwente Predigt.

# Von der Andacht,

mit welcher man ausserliche Ausserliche Meligionshandlungen ansehen soll.





Se ist sehr billig, andåchtige Zuhörer, daß man Handlungen, welche zum aufferlichen Gottesdienst gehören, oder ben denen sonst Die Religion ihr Geschäfte hat, von den alltäglichen zu unterscheiden sucht. Die Menschen sind eine mal gewohnt, was mit einigem Auffehen geschieht, für eine Sache von mehrerer Wichtigkeit anzusehen; und alle Handlungen, welche mit offents lichen Reperlichkeiten verbunden sind, bedachtsas mer zu betrachten und starker im Gedachtniß zur behalten. Daber tadeln wir es auch an fich nicht, daß man einigen Handlungen, welche für den Christen so wichtig sind, durch die Ginführung und Bengefellung aufferlicher Fenerlichkeiten Das Geprage der Wichtigkeit zu geben und Aufmerksamkeit zu verschaffen bemüht war. 3ch will hier nicht von Gebräuchen, von kostbaren Zuruftungen, von einem Aufwand abgemeffener Worte und Formeln und Gebete reden, über deren Menge und Besorgung man so oft in Gefahr gerath, das wichtigste zu übersehen und zu vergessen, weil es sich gerade unter dem Gedrange des übrigen Putes verlieren mußte: sondern ich will blos das von reden, daß man einige unter jenen Hands lungen auch durch die Menge der Zuschauer aus zuzeichnen suchte. Bald bat man Freunde, Vertraute und Nachbarn, in der edlen Absicht, sie als Zeugen seiner Gesinnungen und Gelübbe ben 25. 4

sich zu haben, oder durch ihre gottselige Kürbitte unterftütt zu werden, oder sie an dem Dank, den man Gott für genossene Wohlthaten weihete, eben sowol Untheil nehmen zu lassen, als sie zuvor an der Freude über diese Wohlthaten Theil ges nommen hatten, oder durch ein frommes Bens wiel sie ju ahnlichen Gefinnungen anzuseuern. Diese gebetenen Zuschauer sollten die Andacht ben solchen Religionshandlungen vermehren, und dem, der sie eigentlich vornahm, einen bleibenden rührenden Eindruck davon verschaffen. Sie ers weckten daben durch ihre Gegenwart sehr natürs lich die Empfindungen der Menschenliebe: denn wie hatte man nicht diejenigen lieben sollen, Die mit und neben uns einem Gott dienen, die vielleicht um unsertwillen mit uns zu einer gemeinschaftlis den Unbetung sich vereinigten und sich öffentlich als Zeugen und Beförderer unfrer Wohlfarth aufstellen? Allein ausser Diesen gebetenen Zuschauern stellen sich meist auch genug ungebetene ein. Man eilt von allen Winkeln herben, um diese Fenerlichkeiten zu sehen. Der Träge entsagt seiner Bequemlichkeit, der Weichliche seiner Furcht vor Dige, Luft und Ralte, der Geschäftige seinen Urbeiten, der Taglohner und die Magd ihren Pflichten, nur um folche Handlungen nicht unbemerkt zu lassen. Strassen, Fenfter und Sale werden beseit und selbst die Gotteshäuser, darinn meist jene Handlungen gehalten werden, sind nie jahle reicher besucht, als ben solchen Gelegenheiten.

#### ausserliche Religionshandl. ansehen soll. 25

Wozu sind nun alle diese Zuschauer da? Warum werden sie gebeten? Worzu erscheinen sie? Bielleicht, weil sie gebeten sind, weil man sie unter die Anverwandten zählet, weil sie den Zug vergröffern sollen; vielleicht, damit sie durch ihre Rleider, oder durch ihre Wurde, oder durch ihr Gefolg der Handlung Glanz verschaffen. Und Die ungebetenen? um ihre Neubegierde zu befries Digen, um Stoff zu ihren Erzählungen zu haben. um ihrem Nachbar sagen zu können, was sie von den anwesenden Saupkpersonen je Boses gewust oder gehöret, wie der eine ihrer Meinung nach zu kostbar, der andre zu niedrig gekleidet war, oder was es sonst für Kleinigkeiten seyn mogen, auf welche der kleine Geist seine ganze Seele ju heften gewohnt ift. Aber ernsthaft, drifts lich betrachtet: wozu sind sie da? Was wollen Diese Zuschauer? Was haben sie zu thun? Diese Frage verdient sehr ernstlich erwogen zu werden. Wielleicht habt ihr sie nie gethan? Wielleicht euch nie beantwortet? — Um so erwünschter ist uns die Veranlassung, welche uns unser Tert giebt. euch heute hierüber einen kurzen und brauchbaren Unterricht zu ertheilen,

#### Luc. 1, 57 : 80.

Und Elisabeth kam ihre Zeit, daß sie ge-bahren sollte, und sie gebahr einen Sohn, und ihre Machbarn und Gefreundten horten, daß der Herr groffe Barmherzig. feic

keit an ihr gethan hatte und freueten sich mit ihr. Und es begab sich, am achten Tage kamen sie zu beschneiden das Kind-lein: und hiessen ihn, nach seinem Vater, Zacharias. Aber seine Mutter antwor-tete; mit nichten, sondern er soll Johannes heissen. Und sie sprachen zu ihr: Ift doch niemand in deiner Freundschaft, der also heisse. Und sie winkten seinem Bater, wie er ihn wollte heissen lassen. Und er forderte ein Taflein, schrieb und sprach: Er heistet Johannes. Und sie verwun-derten sich alle. Und alsbald ward sein Mund und seine Junge aufgethan, und redete und lobete Gott. Und es kam eine Kurcht über alle Nachbarn: und diß Geschicht ward alles ruchtbar auf dem ganzen judischen Geburge. Und alle, die es horten, nahmens zu Herzen und spras chen: was meinest du will aus dem Kind-lein werden? denn die Hand des Herrn war mit ihm. Und sein Vater Jacharias ward des heiligen Geistes voll, weiß sagte und sprach: Gelobet sen der Herr, der Gott Israel, denn er hat besucht und erlöset sein Volk. Und hat uns aufgerichtet ein Horn des Heils in dem Hause seines Dieners Davids, als er vor Zeiten gere,

ausserliche Religionshandl. ansehen soll. 27

geredet hat durch den Mund seiner heiligen Propheten: daß er uns errettete von unsern Keinden und von der Hand aller, die uns hassen, und die Barmherzigkeit erzeigete unsern Vätern und gedächte an seinen heiligen Bund; und an den Eid, den er geschworen hat unserm Vater Abraham, uns zu geben, daß wir, erloset aus der Hand unsver Feinde, ihm dieneten ohne Kurcht unser Lebenlang in Heiligkeit und Gerechtigkeit, die ihm gefällig ist. Und du, Kindlein, wirst ein Prophet des Höchsten heissen; du wiest vor dem Herrn hergehen, daß du seinen Weg bereitest und Erkenntniß des Heils gebest seinem Bolk, die da ist in Vergebung der Sunden; durch die herzliche Barmherzigkeit unsers Gottes, durch welche uns besucht hat der Aufgang aus der Höhe; auf daß er erscheine denen, die da sitzen in Finsterniß und Schatten des Todes und riche te unsre Fusse auf den Weg des Frie-Und das Kindlein wuchs und ward stark am Geist: und war in der Wüsten, bis daß er sollte hervortreten vor das Volk Israel.

Wir reden aus Veranlassung dieser Worte

Von der Andacht, mit welcher man ausserliche Religionshandlungen ansehen soll.

Einige Bemerkungen von diesen äusserlie chen Religionshandlungen werden wir vorausschicken: hernach aber aussührlicher die Andacht beschreiben, welche die Zuschauer ben denselben zu erweisen haben.

Sottes Wensch von den Bollkommenheiten Gottes Waft gerührt ift, und die Erfenntniß, die er davon hat, mit allen ihren Wur-Eungen auch auf seine Rebenmenschen zu verbreis ten sucht: so werden ihm jede Gelegenheiten, wo er jene Empfindungen ben sich und andern unterhalten und stärken kann, heilig und wichtig senn: so werden auch alle ausserlichen Handlungen, die ihm hiezu Beranlassung geben, ben allen ihrem so häufigen Mißbrauch von ihm geschätzt und forgfältig gebraucht werden. Denn, obgleich unfer Gottesdienst ein Dienst im Geift senn foll, und so lange ganz ohne Werth ist, so lange nicht unse re Seele von den Gebanken an Gott durchdruns gen, mit Chrfurcht belebt und durch die Betrachtung seiner Groffe und unsrer Abhängigkeit von ihm lebhaft gerührt ift; so bedarf doch unser Beift, deffen Geschäfte meist nach ausserlichen Eindrücken gebildet werden, einer Benhulfe durch finnliche Em,

## ausserliche Religionshandl. ansehen soll. 29

Empfindungen und Feverlichkeiten, wodurch er an die gottliche Wahrheit erinnert und zur bedachtsamen Betrachtung derselben erweckt wird. Wenn nur hieben alles entfernt bleibt, mas feine Gedanken zerstreuen und ihn von der stillen Erwagung der Wahrheit auf Nebensachen abziehen kann: wenn es nur nicht solche Handlungen sind, Die zu sehr seine Ausmerksamkeit überraschen und feine Chrerbietung gegen die Religion schwächen: so finde ich in ihnen nichts, das mit Grunde getadelt werden könnte. Hiernach hat zwar das rauschende, das blendende ben Religionshandluns gen wenig empfehlendes. Denn es fesselt die Sinnen, betäubt den Beift, erhift die Einbils dung, ftort die ftillen Betrachtungen, erregt nur übergehende Bewunderung und hat felten seine vernunftigen Wurkungen auf das Herz. Allein, wo ohne prachtigen Larm, ohne Aufwand von Schmuck und Kunst, ohne eitles Geräusch Auge und Ohr des Christen sanst gerührt wird, um hierdurch zugleich an seine Seele zu kommen: da kann ich nichts unanständiges oders gefährliches, sondern vieles finden, das der Gottheit wurdig ist, weil es den Menschen nübet. Gott bedarf solcher Handlungen an sich nicht: er wird nicht dadurch mehr geehrt oder wurdiger angebetet: aber der Christ gewinnt daben, weil ibn hiers durch manches, das er zu seiner Nuhe, zu seiner Ermunt erung, zur Unterhaltung gottseliger Empfindungen wiffen foll, ins Gedachtniß gebracht und tiefer eingedruckt wird. Diese Absicht und Die

die Uebereinstimmung mit dieser Absicht macht den Werth jener aussertlichen Handlungen aus.

Wir trauen es hieben eurer christlichen Ers kenntniß zu, daß ihr zwischen solchen Handlungen, welche von Gott selbst für den christlichen Gottesdienst geordnet sind, und den übrigen, Die einen menschlichen Ursprung haben, einen genauen Unterschied machet. Jene, welche wir-unter dem Mamen der Sacramente begreifen, verdienen ein vorzügliches Unsehen und eine eigne Aufmerksam= Sie sind nicht nur zum beständigen Gebrauch für alle christliche Zeitalter bestimmt: sondern Gott hat auch zugleich mit ihnen seine Wür-Kungen verbunden und sie zu sichtbaren Mitteln gemacht, wodurch er den Genuß seiner ABohlthas ten den Menschen anbietet und versiegelt. Wir erkennen auch in Diesen ausserlichen Unstalten Die Wurde der christlichen Religion und die Absicht ihres groffen Stifters, eine beffere und vernunftis ge Urt des Gottesdienstes auf der Welt auszus breiten, da er nur wenige und nichts weniger als rauschende Gebräuche seinen fünftigen Verehrern anbefohlen, deren Absicht genau mit seiner Lehre verbunden ist und deren Beobachtung zugleich be-Deutend und nutlich ist: bedeutend, weil sie aes schieft ad, und sehr nahe und lebhaft die wich. tigsten Bahrheiten der driftlichen Lehre ins 2/n= Denken zu bringen: und nublich, weil nach seinen Verheisungen zugleich eine Menge von Wohlthas ten durch sie den Menschen mitgetheilt wird. Durch

#### ausserliche Religionsbandl. ansehen soll. 31

Durch die Taufe werden wir und unsere Rinder, wie in den alttestamentlichen Zeiten durch die Beschneidung. Glieder der mahren Kirche. Ben ihr wiederholt Gott jedem unter uns die groffen Busagen, Die er seinem Wolf von jeher ertheilt, uns es zu verschaffen, daß wir erlöset von unsern Feinden, der Sünde und dem Cod, ihm dieneten ohne gurcht unser Lebenlang in Zeiligkeit und Gerechtigkeit die ihm gefallig ist: durch sie versett er und in die sichtbare Gemeinschaft mit allen Glaubigen und in den Bes fit seiner Kindschaft mit allen ihren Vorrechten. Bu gleichen Bortheil fur uns ordnete er auch die fenerliche Haltung seines Abendmals, ben welcher uns alles an die Erlösung Jesu Christi, Den einzigen Grund unfrer Ruhe und Hofnungen, erinnert, die Ueberzeugung von seinem Tod allezeit neue Bestättigung erhält und aufs deutlichste bewiesen wird, daß er bis ans Ende der Welt feis ner Rirche und seinen Bekennern benftehen werde. Diese Sandlungen sind nun so nothwendig als Die driftliche Religion selbst, und so vortheilhaft, als die ganze Einrichtung der Lehre Jesu wohltha tig ist. Allein, wenn sie auch an Werth alle ans dern Gebräuche weit übertreffen, so benehmen fie doch den übrigen wenigen Religionshandlungen, welche der beffere Theil der Chriftenheit beobach tet, nicht ihr ganzes Ansehen. Diese sind, wenn ich so sagen darf, von niedrigem Range, weil sie sich von menschlichen Anordnungen herschreiben und entbehrt werden konnen: allein, nicht ihr 211s tera

terthum allein, sondern auch ihre Nusbarkeit zur Beförderung der Ordnung und zur Erweckung driftlicher Gesinnungen, ihr Gebrauch zur großfern Aufmerksamkeit auf wichtige Vorfallenheiten in der driftlichen Kirche verschaft ihnen mit Recht Empfehlung und eine Art des ehrwürdigen und driftlichen. Die Ginweihungen angehender Leh. rer, Die Ginsegnungen driftlicher Cheleute, und Die Leichenbegangnisse will ich nur als die gemeinsten und besten anführen, welche offenbar blos auf Ordnung abzielen und sehr geschickt sind, das Undenken unbekannter und doch wichtiger Wohlthaten Gottes ju unterhalten. Bas kann ben Den fast allgemeinen Bestürmungen der christlichen Lehre, die uns so oft in Furcht seten, sie werde am Ende gang vom Erdboden verdranget werden, uns mehr ftarten ale Der Gedanke, daß Jefus, Der groffe Schusherr seiner Gemeine, sie nicht werde unterdrücken lassen: und wenn sollte eben der Eroft lebhafter empfunden werden, als zu der Zeit, wenn neue Arbeiter in den Weinberg des Berrn sich senden lassen? und das öffentliche Lehrs amt übernehmen. Welch eine unbegreifliche Weisheit Gottes offenbart sich nicht in der Korts pflanzung des menschlichen Geschlechtes und der Berbindung der verschiedenen Geschlechter zu Dies ser Absicht? Welche Spuren seiner Vorsehung werden hier sichtbar und wo ist die Hosnung auf seine Vorsorge und Seegen nothiger, als benm Eintritt in den Cheftand? Jene zu bedenken und Diese zu starken, finden wir Beranlassung genug ben

## ausserliche Religionshandl, ansehen soll. 33

ben der Einweihung christlicher Cheleute, und mas kann unserm Gedachtniß Die Glückseligkeiten Des ewigen Lebens, den Troft der Unsterblichkeit, die Hofnungen, mit welchen wir das Grab bes trachten können, näher bringen, als die Gewohns heit, die Leichnameunserer Geliebten zu ihrer Ruhe fratte ju begleiten? Hierwird uns die Betrachtung Des Todes gleichsam aufgedrungen: hier sehen wir uns genothigt, uns aus der Lehre Jesu mit Ruhe zu mafnen: hier fühlen wir am leichteften die Starke und Wohlthätigkeit ihrer Verkundigungen. Wenn es nun ein wurdiges Geschäfte des Chris ften ift, Wohlthaten von diefer Urt oft ju bes denken; so ist der Werth jener Fenerlichkeiten hinlanglich entschieden; denn durch sie soll unfre Aufmerksamkeit hierauf gelenket werden.

Es ist leicht zu begreifen, daß diesenigen, welche jene Religions. Handlungen vornehmen, in Absicht auf dieselben ihre eignen Pflichten zu bes obachten haben: und es ist auch schon in manchen gedruckten Unweisungen für sie gesorgt. Sie kennen die Vorbereitungen, die Gesinnungen, die Absichten, die daben gefordert werden, wenn ihre Handlungen Gottesdienst senn sollen. Allein die Zuschauer haben auch daben eigne Pflichten: und, wenn es gut und isblich ist, senen fenerlichen Handlungen benzuwohnen, so wird es auch nüßelich senn, die Gesinnungen genauer zu kennen, womit man bey ihnen erscheinen soll. Die allge-

allgemeine Sprache weiß zwar schon, daß hiezu Andacht gehore: allein diese ganze vermeinte Andacht bestehr nach dem Urtheil der meisten nur in einem gezwungenen Stillschweigen oder in dem eilsertigen Herabrollen eines Bater Unsers beym Ansang und Schluß der Handlung, oder in der Sorgsalt alle Worte und Formeln, welche vom Religionslehrer daben gesprochen werden, nachzuisagen. Mehreres, denkt man, werde gar nicht gesordert. Dieser Unwissenheit zu steuren, wers den wir im zweyten Theil unseres Bortrags näshere Anweisung von der wahren Beschaffenheit zuener Andacht ertheilen.

Nach der Erzählung unseres Tertes erschienen am Tage, da Johannes beschnitten wurde, eine Menge von Freunden und Nachbarn des frommen Priesters Zacharias (denn der Freund Gotztes und der Gottseligkeit wird zugleich der Liebling und die Zuslucht seiner ganzen Nachbarschaft seine) mit einer lebhasten Theilnehmung an dem Glück und der Freude der ehrwürdigen Familie, und, wie dieser Zug ihrer Gedenkungsart leicht vermuthen läßt, mit eben so redlichen Wünschen sur den neugebohrnen Johannes und mit Freude über die Barmherzigkeit, die ihm Gott in der Beschneidung durch die Aufnahme unter die Zahl der Israeliten erwies. Dies war ein Stück der Unsdacht: aber daß sie die eigentliche Absicht iener Resligions. Handlung eine Zeitlang vergasen und sich

# näusseiliche Religionshandl. ansehen soll. 35

sich jeht den Namen des Kindes jum hauptsäche lichsten Rummer machten: daß sie mit so viel Eis fer und Hise um die Gewohnheit und das Hers kommen fochten: Daß sie durch ihre unzeitige Uns hanglichkeit an das Alte, durch manche unerhebs liche Bedenklichkeiten den Glauben der frommen Eltern Johannis forten: Dies verrath doch einen Mangel der andächtigen Erwägung Dieses fenerlis chen Gebrauches; dies war die weit straffichere Gewohnheit, da man seine ganze Aufmerksamkeit auf unerhebliche Rleinigkeiten, auf Rebensachen heftet und das wichtigere darüber hintansest. Um besten mag es uns der rechtschaffene Isvaelite, Zacharias, lehren, welche Gesinnungen und Ems pfindungen vom Zuschauer solcher Feperlichkeiten unterhalten werden muffen. Die Rührungen feis nes Geiftes, Die lauten Lobgefange jur Berfundi= gung und Erhebung der gottlichen Barmberzigkeit. welche sich jest offenbarte; die Empfindung Des Untheils, den er und andere an diesen ABohlthas ten Gottes nehmen; gottselige eifrige Bunsche für den Neugebornen, die sich aus seiner Seele hervordrängen, sind Beweise seiner Andacht, und Muster für alle. Daß es hier ein Nater war. der ben der Beschneidung seines Sohnes so viel empfand, so dachte, so sprach und segnete, macht awar seine Gesinnung viel lebhafter und lehrt vornehmlich Eltern ihre Pfliche: allein find denn jene Empfindungen und Beschäfte Deswegen zu vernachläßigen, weil etwa die Personen, an denen Derglei-

dergleichen Handlungen vorgenommen werden, uns fremd sind? oder können uns Menschen fremd senn, die mit uns in Verwandschaft stehen, an einem Orte leben, zu einem Volk gehören oder andere sehr nahe angehen, welche wir als Wohlsthater und Freunde schäsen und lieben mussenschen fremd senn, die mit uns unter einem Gott stehen, mit uns einen Erlöser haben und bekennen, und durch einen Geist geheitigt werden? Können uns unsere Brüder fremd senn? und sind es nicht unsere Brüder, unsere Kinder, unsere Vinter beken und sind es nicht unsere Vrüder, unsere Kinder, unsere Vater, denen diese Wohlthaten Gottes zu Theil werden? Unter solchen Umständen wird uns also das Erempel des Zacharias zu einer allgemeinen Belehrung dienen

Juvorderst wünschte ich besonders ben der fenerlichen Begehung der Sacramenten einem jes den Zuschauer die Empfindung des Glückes in der christlichen Kirche zu leben: denn ihre noch sortdauernde Begehung ist als ein Beweis anzusehen, daß Jesus Christus seine Lehre noch unter uns erz halte und die Glückseligkeiten seines Reiches anz biete und Dertheile: Hier sollten wir mit stillen ernsthaften Nachdenken untersuchen, was es sür Wohlthaten seinen, welche hierdurch unsern Brüsdern und zum Pheilauch uns mitgetheilt und abgebildet werden. Hier, indem wir leibliche Handlung sehen, sollten wir allemal mit Ernst überdenken, was der Geist daben gewinne, welche Tröstungen, welche

#### ausserliche Religionshandl. ansehen soll. 37

welche Starkungen dem Chriften verschaft, welche Berheissungen ihm gegeben und versiegelt werden. Wenn ich mir einen Menschen denke, der durch jeden Täufling die Zahl der Gläubigen vermehrt fieht — einen Menschen, welcher durch so viele Bes kenner Jesu Christi ben seinem Abendmal es bestätigt findet, daß sich eben dieser Jesus eine Gemeine auf Erden erhalten werde, bis daß er kommit — einen Menschen, der zwar mit Betrub. niß auch Unwürdige, auch Abtrünnige unter jenen vermuthet, aber doch überzeugt ift, daß Gott hier Seligkeit verheisse und schenke, daß jest eis nem Kinde die theuersten Zusagen der Kindschaft Gottes gegeben werden, ohne welche die Ruhe des gegenwärtigen Lebens und die Erwartung des kunftigen keine Bestigkeit hat, oder daß jest durch die Verkundigung des Todes Jesu benm Genuß feines Leibes und Blutes ein Troftlofer Erquickung erhalt - einen Menschen, Der das Glück und Die Ruhe seiner Bruder so sehr schätzt, als seis ne eigne und hieruber gerührt mit den dankbare sten Gefinnungen in der Stille oder offentlich spricht: Gelobet sey Gott, der noch immer Barmherzigkeit thut an seinem Volk und gedenkt an seinen Bund, an die Verheissung, uns es zu verleihen, daß wir errettet von der Sunde und ihren Murkungen als Christen ohne gurcht ihm dieneten unser Lebenlang: wenn ich mir einen solchen Menschen denke, so habe ich das Bild eines Andachtigen. Er bedenkt, C 3 was

was nun geschieht, und wozu es geschieht, und dies läst ihn nicht leer an Freude, nicht trägezur Danksaung. Keine Wohlthat Gottes, welche das Evangelium Jesu verschaft; kann von dem Bekenner des Christenthums nut Gleichgültigkeit ans geschen werden. Er empfindet für alle seine Mitschristen so sehr als für sich selbst und je gewöhnlischer es ist, daß diese Jandlungen durch Unwürzdige, durch Leichtsinnige entweihet werden, desto angelegener ist ihm die Sorge, daß Er sie im Geiste heiligen und Gott dadurch preissen möge.

Tierzu gesellen sich noch die besondern Vorzstellungen von dem Antheil, den auch er an diesen Zandlungen haben kann, oder die Erinnerung an den Nußen, wodurch sie ihm wichtig geworden. So oft wir, M. Z. Kinder zur Taufe bringen sehen, so oft sollte dies zugleich sür uns eine rührende und gesegnete Anerinnerung werden, an jene seperliche Wiedergeburt durch das Wasser des Lebens, womit Gott schon die ersten Tage unseres irrdischen Ausenthalts beglücket hat. Was diesem Kinde sollte jeder denken, was diesem Kinde wiedersährt, was Gott ihm verheissen, was es Gott sür Gelübde gethan; dies wiedersuhr auch dir, ist auch dir versprochen. Sehen die Zusagen der Liebe, des Benstandes, der Vorsorge, der Begnadigung und Regierung, eben die Verheissungen der Seeligkeit, die dieses Kind

## aufferliche Religionshandl, ansehen soll. 39

Rind von Gott erhalt, sind auch dir gegeben, und Gottes Gaben und Berufung mögen ihn nicht gereinen. Zu eben den Bersicheruns gen; Die Der Laufling giebt, mit einer ganzlichen Entschlagung von allen Gunden Gott und seinem Heilande vest ergeben zu seyn, seinen Benstand anzunehmen, als Burger des Reiches Jesu Chris sti in Zeiligkeit und Gerechtigkeit zu leben, die ihm gefällig ist, und sich unbesteckt zu bewahe ren, ju eben diesen Gelübden haft auch du dich verpflichtet und wie heilig sind sie? wie vest gehalten? wie oft übertreten? Go murde ben jeder öffentlichen Haltung des Abendmals der erwachs fene Chrift fich freuen, daß es auch ihm vergonnt ift, sich dem Altar des Herrn zu nahen und die Ruhe seines Gewissens zu bevestigen. Meine -Bruder, spricht er zu sich selbst, verkundigen hier den Tod ihres Heilandes, und ich, der ich wie sie durch seinen Cod errettet bin, soll ihn nicht bekennen, nicht preisen, ferne vom Altar, ein Berächter seines Todes bleiben? Sie vereinigen sich hier, indem sie alle von einem Brod effen und aus einem Releh trinken, jum ges meinschaftlichen Bekenntniß des Christenthums: warum eile ich nicht, es öffentlich zu bezeugen, daß ich ein Christ bin, und meine Liebe gegen fie au ftarken. Ein Unwurdiger entweiht das Deis ligthum: seine leichtsinnige Mine, sein flatterhafs ter Dut, Die Geschichte seines gestrigen Lebens verkundigt mir den Leichtsinn und die noch herrs C 4 schende

schende Sitelkeit seines Herzens, welche keinen bedachtsamen Ernst aufkommen läßt: Gottlob! Daß ich nie mit solchen Gefinnungen hintrat. Ein würdiger fühlt seinen Glauben an Jesum und seis ne Sofnungen genährt: wie seelig waren für mich diese Stunden der Vertraulichkeit mit Jesu! wie ruhrend sein Undenfen! wie startend der Genuß seines Leibes und Blutes! - Auf ahnliche Art werden ben der öffentlichen Confirmation der Kinder dem Zuschauer sehr natürlich die Gedanken kommen: wie war dir zu Muthe, als du an der Stelle dieser Kinder dich befandest? wie bewegt dein Geist? wie kindlich deine Gesinnungen? wie reich deine Erkenntniß? wie vaterlich und eindringend die Ermahnungen, Die du horz test? wie theuer deine Zusagen? wie vest deine Entschliessungen? und wie dein jehiger Zustand? bist du noch so unschuldsvoll in deinem Berrai gen? fo eingedenk Deiner Damaligen Belübbe? so treu, sie zu halten? so dankbar gegen die Ers mahnungen Deines Lehrers, als du damals senn wolltest? — Lasset auf solche Art benm Unblick der übrigen Religions. Handlungen jeden Zu-Schauer die Univendung auf sich machen und sie allemal in Beziehung auf sich betrachten: so wird er ben Wheverlöhniffen die Stunde segnen, Dars in Gott ihm einen Chegatten jugeführt, und Gott gerührt banken, ober den Anfang seines Cheftans Des eben so mit Ordnung und Zucht zu machen und mit Gebet zu heiligen wünschen. Ben den 但ins

#### ausserliche Religionshandl ansehen soll. 41

Einweihungen eines neuen Lehrers wird er den Bortheil und Segen berechnen, den die grosse Schaar von Evangelisten dem Christens thum, und besonders seiner Seele geschaft, wie auch ihm durch seine lehrer Erkenneniß des Zeils, das da ist in Vergebung der Suns den, gegeben, wie auch seine gusse auf den Weg des Friedes gerichtet und durch ihre Belehrung ihm die Unweisung zur Glückseligkeit ertheilt worden. Ben den Leichenbenangniffen wird er den Gedanken von sich nicht zurücke weis sen können: vielleicht ist auch über dich das Urs theil des Todes schon gefällt; und wie ist dir zu Muthe ben der Porstellung, daß die Ruffe Derer, welche jenen hintragen, auch auf dich wars ten? Erschröckt dich dieser Gedanke? oder freuest du dich auf deinen Abschied? wird man auch zu Deinem Ruhm oder zu deiner Schande das von dir sagen, was man jest von diesem Lodten sagt. dessen Bahre du siehst und begleitest? wirst du eben fo von den Deinen und von Fremden als Men-Schenfreund beweinet, ober mit Dank gegen Gott. daß er die Welt von einem Wütrich befrevet habe. hingetragen werden? Was urtheilest du darüber? was wünschest du? - Solche und andere abnliche Betrachtungen werden uns ben diesen Borfallenheiten sehr nahe gelegt, und wer nur einen von diesen Gedanken in sich empfande und lebhaft unterhielte, den murde ich fein Bedenken tragen, einen andächtigen Zuschauer zu nennen, weil sich in

in ihm die Neigung findet, alles, was ihm vors kommt, auf seinen eignen Seelenzustand anzuwens den und es zur Entdeckung und Verbesserung seis ner Gesinnungen zu nühen.

Aufrichtige Gebete und Wünsche für dies jenigen, mit welchen folche Sandlungen vorgenommen werden, sind das dritte Geschäfte, das wir zur Andacht des Zuschauers rechnen können. Bald haben die Handlungen selbst, bald die Fols gen davon einen sehr groffen Einfluß auf die Ruhe unster Brüder hier und auf ihre Wohlfarth in Der funftigen Welt, und fie felbst überschauen wohl nicht einmal die Menge von Gefahren, Die ihnen hieben aufstoffen. Wir werden immer Leichtsfinnige sich dem Altar des Herrn nahern sehen, Die nicht bedenken, daß, wer unwürdig iset und trinket, sich selbst das Gericht esse. Wir werden ofters bemerken, daß neuangehende Sheleute, geblendet von den ersten Unnehmlichkeis ten des Chestandes, kaum daran gedenken, daß ihre Verbindung der Anfang eines elenden und traurigen Lebens werden konne. Undre zittern benm Untritt des Chestandes vor Furcht der Zutunft und sind um ihre Ruhe, um ihr Gluck bes forgt, aber in Ungewißheit: sollten jene nicht unsre Fürbitte und diese nicht unfre Wünsche verdies nen? Was kann wichtiger gedacht werden, als der Augenblick, da der Taufbund geschlossen und bestätigt oder öffentlich erneuert wird: sollten wir bier

#### ausseliche Religionshandlansehen soll. 43

hier nicht an die Seite solcher Kinder mit dem Wunsch treten: Gott bewahre deine Seele! — Es wird ein Lehrer eingeweihet: in welcher Gefahr ist nicht seine Seele, wenn es ihm an Treue fehlt, in welcher Gefahr so viele Seelen, die durch ihn errettet oder verderbt werden konnen! Ach! wie zittern wir, wenn wir ihm die Sande auflegen! mit wels chen Bewegungen muffen wir, mit welchen der nach-Denkende Zuschauer für ihn, für die Geelen, Die ihm anvertrauet sind, flehen? - Sollten wir nicht ben so wichtigen Vorfallenheiten unser Ges bet mit den Gebeten jener Personen vereinigen, und sie der wachsamen Vorsehung, der Gnade, der Unterstühung, der Bewahrung Gottes tempfehlen? nicht darum beten, daß unser Gott sie würdig mache des Berufs und erfülle als les Wohlgefallen der Güte, seinen gnädigen Willen, und das Werk des Glaubens in der Kraft, auf daß an ihnen gepreiset werde der Mame unsers Zeren Jesu Christi und sie an ihm nach der Gnade unsres Gottes und des-Term Jesu Christi (2 Thesf. 1, 11.12). Sollsten wir nicht mit unserm Derzen aufrichtigen Uns theil an ihrem jesigen und kunftigen Gluck nehmen, es ihnen wunschen und von Gott, dem Geber aller guten Gaben, erflehen? Dies leidet feis ne mußigen, feine unruhigen Zuschauer, fein neugieriges Auge, keine vertraulichen Gespräche mit den Nachbarn, nicht Lärm, nicht Gefallen an Lärm. Und solche fromme Wünsche, die in 339.4. stille

stille Gebete übergehen, sind das eigne Geschäfte der Andacht des gottseligen Zuschauers.

Aber wo werden sie angetroffen, diese Uns dachtigen? Wo zeigt sich diese driftliche Gefin-nung derer, die, gebeten und ungebeten, sich zum Ansehen solcher Sandlungen herzudrängen? Wie mischt sich meist unter die wenigen Redlichen Die Menge derer, Die mit gewohnten Leichtsinn und Frechheit auch die fenerlichsten Gebrauche entweis hen. O! bleibet doch vom Heiligthum zurücke, und störet wenigstens die Andacht derer nicht, die sich dem Herrn heiligen! Ach! was sollen wir Denken, wenn wir fatt des Geiftes der Undacht, Der Menschenliebe, des Christenthums, den Geift Des Larms und der Unordnung, Den Geift Des Spottes und der Neubegierde durchaus geschäftig fehen, wo die Sandlung ehrwürdige Stille und Ord-nung, wo die Bedürfnisse unster Brüder unste Für-bitte forderten. Welche ungläckselige Weschäftigkeit auf die unerheblichften Rleinigkeiten und welche Bergessenheit der Religion und Bruderliebe! daß sich Der andere so oder so geberdet, daß er seinen Rang nicht bevbachtet, Daß er durch Dut sich ausges zeichnet, daß er etwa in Nebensachen ein Verses hen gemacht und von der Gewohnheit abgewichen; Das wird weit häufiger und strenger beurtheilt als Die Handlung selbst. Was er gesagt, was er für Minen gemacht, welche Geschenke er gegeben, vielleicht auch momit die Wollust und die Beaierde

#### äusseliebe Religionshandle ansehen soll: 45

gierde zu effen und zu trinken genahrt worden: das sind die groffen Fragen, die meist ben solchen Handlungen, ben Taufen, ben Leichenbegangnis fen und Ginfegnungen zur Che aufgeworfen wer Den muffen : und dann muß das Herkommen ims mer der Richter fenn. Aber was die Sandlung auf sich habe, ihre Absicht, the Werth, thre Wohl thatigkeit, ihr Gebrauch für uns; das scheint so wenig Aufmerksamkeit zu verdienen, daß vielmehe diesenigen, welche noch mit Anstand und Ernst daben erscheinen wollen, sich auf ein widriges Ur-theil ju bereiten haben. Wenne wollen wir dent Gott geben, was Gott gehört, und unsern Brüdern, was sie von unfrer christlichen Liebe fordern Eonnen? Wenn wollen wir denn lernen, Daß Larm und Neugierde ben fenerlichen Religionssgebrauchen nicht nur unzeitig, denn dies werden fie allemal senn, nicht nur schadlich, denn wie viele werden geargert, geftort und an ihren Gebeten gehindere? fondern auch für uns felbst schändlich sepen? Belche eitle Gedenkungsart verrath es nicht, nur zu kommen, damit man schaue, und Stoff zu Gewäschen oder zur Lästerung habe! Welche Entweihung für unfre Tempel ist es, wenn sie, die Bethäuser senn sollen, als öffents liche Plage gebraucht werden, die man etwan, wie die Komodie, besucht! und wie sehr werden nicht unfre Herzen selbst entweiht, wenn wir den bessern Empfindungen der christlichen Wahrheit, die uns hier so nahe gelegt werden, durch Achts 

samkeit auf nichtsbedeutende Kleinigkeiten und Flatterhaftigkeit, den Zugang verschliessen? Dies gebe ich euch, christliche Zuhörer, zu bedenken, damit ihr auch in diesem Stück alles zur Ordenung und Besterung geschehen lasset und Sott durch eure Andacht auch hieben gepreiset werde. Sorget dasür, daß durch euer Betragen diese Handlungen, denen ihr bedgewohnt, ein eingentlicher Gottesdienst werden. Einen erbaue den andern, Einer bete für den andern und erfülle die Worschrift: Alles was ihr thur, das thut im Mamen Jesu und danket Gott und dem Varter durch ihn. Amen.



Dritte

# Dritte Predigt.

# Daß die Entfernung

von der Gesellschaft der Sünder

fein sichres

Merkmal des Gnadenskandes

Amount for Baid Gove ulibe ii qualiqu), **es** pro

die de la dient

Secretary by Charles and Company

# 

#### Matthai 9, 9: 13.

Und da Jesus von dannen gieng, sahe er einen Menschen am Zoll sitzen, der hieß Matthaus und sprach zu ihm: folge mir. Und er stund auf und folgte ihm. Und es begab sich da er zu Tische saß im Hause: siehe da kamen viel Zöllner und Gunder und sassen zu Tische mit Jesu und seinen Jungern. Da das die Pharister sa-hen, sprachen sie zu seinen Jungern: warum iffet euer Meister mit den Zollnern und Sündern? Da das Jesus hörte, sprach er zu ihnen: die Starken dürfen des Arztes nicht, sondern die Kranken. Gehet aber hin, und lernet, was das sen: Ich habe Wohlgefallen an Barmherziakeit und nicht am Opfer. Ich bin kommen die Sunder zur Busse zu rufen und nicht die Gerechten.

Es ist offenbar die Anweisung des Evangelii Jest Christi, Andächtige, daß wir uns von den Bosen entfernen und die Gemeinschaft mit ihr nen trennen sollen. Aber darüber ist schon öfter gestritten worden, ob diese Befehle von einer Meis Dung

## 50 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

dung des Umgangs mit den Sundern oder von der Entfernung in Gefinnungen und Sitten von ihnen zu verstehen sen. Derjenige, der das leiche tere zu wählen gewohnt ist, behauptet es, daß er genug gethan habe, wenn er nur der Person nach von ihnen getrennt bleibt und hat Eitelkeit genug, sich nicht für einen Menschen von der Welt zu hals ten, so bald er in einer stillen Eingezogenheit lebet, und nicht figet, wo die Spotter figen. Der Chrift hingegen, welcher es für seinen Beruf halt, keis nen zu verachten, tragt fein Bedenken, auch mits ten unter den Sundern aufzutreten und sucht durch die Bewahrung seiner Unschuld sich genuge sam von jenen zu entfernen. Ohnfehlbar wählt auch dieser lettere die bessere Meinung, weil, im Kall daß uns der Umgang mit den bosen unters faat ware, wir uns so oft in dem Urtheil über andere irren könnten und, wie Daulus sagt, die Welt von uns muste geräumt werden. Selbst die Erläuterungen der heiligen Schrift bes ståtigen es, daß in jenem Befehl nur die Sitter der bosen Menschen gemeint senn, deren sich der Berehrer Gottes enischlägt, indem er sich von allen Befleckungen des fleisches und Geis stes reiniget und fortfährt in der gurcht Gottes. Dies ist auch das sicherste Merkmal unserer guten Gesinnung: nicht aber jene pharis faische Absonderung, welche nach der Erzählung unsves Tertes von den Pharisäern gefordert und empfolen wurde. Dies veranlagt uns, es ausführlicher zu beweisen.

Daß die Entfernung von der Gesellschaft der Sünder kein sichres Merkmal des Gnadenstandes fet).

Mir werden zuerst'zeigen mussen, daß diese Einbildung würtlich bey manchen Menschen angetroffen werde: und dann sie durch Gründe zu widerlegen haben.

Die Pharisäer tadeln unsern Erlöser, daß er sich in die Versammlung berüchtigter Suns der, der Zöllner, gemenget hatte. Warunt iffet euer Meister mit den Zöllnern und Sins Dern? fragen sie mit Befremden, und sie wurden fich gewiß hierüber nicht verwundert haben, wenn fie jenen Umgang nicht als eine Sache angesehen hate ten, die fich mit dem Ruf seiner Beiligkeit und mit der leuchtenden Unschuld seines Wandels nicht vers einigen liesse. So lange sie sich aber hievon, es fen aus Neid oder wegen einer irrigen Vorstellung von einer wahren Heiligkeit, nicht überzeugen wollten, so lange fie mit seiner Absicht ben Diesem Berfahren unbekannt waren und nicht bedachten. daß er Sunder suche, um sie zu bessern: so lange hatten sie allerdings einigen Schein, einen so vertrauten Umgang mit den Gundern zu mißbilligen. Denn Die Gesellschaft mit den Bosen kann leicht auch

#### 52 III. pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

auch gegen das beste Gemuth einigen Verdacht erwecken, weil man aus dem Umgang eines Menschen immer muthmäßlich auf seine Gesinnung und aus seinen freundschaftlichen Verbindungen mit andern auf seine eigene Neigungen schlieffen kann.

Ausserdem aber muß es zugestanden werden, daß an das unschuldige Herz unvermerkt aus der Wahrnehmung und den Gesprachen seiner Gesellschafter viele Reihungen und lasterhafte Entschließ sungen gelangen können, welche anfänglich blos durch die Gefälligkeit gegen den Freund sich empfehlen und durch die Reigung, ihm ahnlich zu fenn, in der unverwahrten Seele fich bevestigen. Wer nun, um diesen Gefahren ju entgehen, sich Der Gesellschaft der bosen frenwillig entzieht und von ihnen fleucht, um nicht mit ihrem schleichenden Sift selbst sein Sewissen anzustecken; wer'in einer bedachtsamen Entfernung von ihrem Umgang bleibt, weil er sich es nicht zutraut, ihren Sadel oder Spott großmuthig verachten zu können. und zu gemissenhaft ift, sich zu ihren Willen zu bequemen: Der verrath in Der That eine chriftliche Gedenkungkart und verdient gewiß um! Diefer Porsicht willen nicht den Vorwurf, womit die Gegenparthen so willfährig ist, den Namen eines Menschenfeindes und Sonderlings. Sollte man es ihm verargen, wenn er sich in einen Lazareth von Rranken, Deren jeder ein ansteckendes Gift von sich hauchet, nicht wagen will, weil er zu ihrer. Ret.

Rettung sich untuchtig und gegen die Unsteckung fich nicht gemäsigt genug findet? Sollte man nicht vielmehr seine Treue in der Bewahrung seines Gemiffens schägen, Die ihn von den Belegenheiten, wo ihm nur eine Gefahr ahndet, abschreckt und aurucke halt?

Diese gewiffenhafte Entsernung von der Menge der Sunder, wird dadurch schon weniger unschuls dia, wenn sie, wie die pharisaische mit einem lieblosen Tadel gegen diejenigen begleitet wird, die sich hierinnen mehr Frenheit gestatten, wenn aus Dieser heiligen Ginsiedelen ein Kennzeichen gemacht wird, woran ganz sicher zu erkennen ware, ob jemand Gott fürchte oder nicht, wenn sie ein Beweis von einem so viel hohern Grade der Heiligkeit senn soll. Das ist gerade die Gesinnung, welche die Pharisaer ben der Beurtheilung Jesu verrathen, da sie um so viel heiliger senn wollten, je weniger sie mit Menschen wollten zu thun haben, welche der Ruf zu den größten Bosewichtern machte. Nach ihrem Urtheil konnte Jesus es nicht verantworten, daß er hierinnen von ihrem Exempel abwich, und ohne auf seinen übrigen unsträflichen Wandel zu sehen, ohne zu überlegen, zu welcher Absicht er die Freundschaft jener Menschen suche, sind sie bemühr hierdurch den Ruhm seiner Heiligkeit zu verkleinern. Menschen von solchen Gesinnungen finden sich noch immer in der Welt, welche zuerst vor andern den Schein der Frommigkeit haben wollen und diese Absicht .\_ durch

## 54 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

durch die Entschlagung von aller Gesellschaft der Bosen, durch die Gewohnheit, einsam zu senn, oder durch den Umgang mit Kindern Gottes am leichtesten zu erreichen suchen. Aft ihnen eine solche Eingezogenheit, vielleicht auch die Rlas gen über die bose Welt und eine verächtliche Mine gegen andre, welche für Gunder ausgeschrien find, geläufig geworden: so ist davon der Uebergang leicht zu der gefährlichen Ginbildung baß fie mahrhafe tig fromm sepen, ihr Gewissen unbefleckt erhalten, oder, nach dem Ausdruck der Schrift, von der Welt ausgegangen. Nun glauben sie es selbst, Daß sie nichts boses an sich haben, weil sie in feis ner sichtbaren Gemeinschaft mit bosen Menschen stehen, obgleich von ihnen an keine würkliche Veränderung des Herzens, an keine strenge Wahrs nehmung des Gewissens gedacht wird; obgleich zu eben der Zeit, da sie vom Geruch ihrer eignen Beiligkeit wie betäubt find, die heftigften Regungen des Stolzes, der Eigenliebe, der Ralschheit und Lieblosigkeit von ihnen gehegt und unterhalten werden, und einer der ersten Grundfate der Res Ligion, daß Barmberzigkeit, das ist: Menschens Tiebe und thatiges Wohlwollen, besser sey als Opfer und ausserlicher Gottesdienst, ben ihnen fremd und vergeffen, Ware hieben keine Gefahr zu besorgen, so mochten sie immer auf der Einbildung ihrer Beiligkeit beharren und dem, der weis ter sieht, es überlassen, was er von ihnen denke und zu welcher Classe von Menschen er sie zählen wolle. Allein es ist aus der Erfahrung augens fcheins Ingino.

scheinlich, was für ein groffer Schade der mah. ren Religion dadurch verursachet worden und noch beständig jugefüget wird, und wenn wir auch diesen Nachtheil nicht in Unschlag bringen, fo ist doch schon nach der Einrichtung des Chris stenthums fein Brrthum gefährlicher, als den wir ben der Beurtheilung der richtigen Berfas fung unfrer Seele begehen. 2lus diesem Grunde verdient es gewiß die aufmerksamste Ueberlegung, ob denn jene geflissentliche Entfernung von der Gesellschaft der Bosen, ein so untrugliches Rennzeichen des Snadenstandes und einer wahren Seis ligkeit sen, daß man sich daben vollkommen beruhigen konne. Sollten wir einige durch unfre Belehrungen hierüber in ihrer vermeinten Ruhe ftos ren, so wurden sie es uns eher verdanken als verargen muffen, weil ich nichts traurigers den= fen kann, als eine Ruhe, darüber unfre Glück. seligkeit verscherzt wird, und woben man einem Schlummernden gleicht, dessen Schlaf so lange gefund zu fenn scheint, bis man die letten rochelnden Züge gehört hat.

Vor allen Dingen stunde es erst zu erwarten, ob diejenigen, deren Umgang ihnen so verdächtig und verwerslich zu seyn scheint, auch würklich die bosen Menschen sind, wofür sie angesehen und ausges geben werden. Ich weis wohl und wer weis es nicht ju seinem Rummer? daß die Parthen der Gun-Der allezeit die zahlreiche ist: allein so wie es unzählige mal geschieht, daß der geheime Bosewicht sich **D** 4 durch

### 56 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

durch einige blendende Thaten und heuchlerische Minen das Lob des rechtschafnen Mannes eine Zeitlang erkauft: so werden sich auch gegenseitige Falle wahrnehmen laffen, da der für gotts los gehalten wird, der es doch nicht ift. In jenem Fall sind oft einige zwendeutige und raus schende Handlungen hinreichend, die Menge bis jur Bewunderung des feltenen Beiligen zu betäus ben. Gleicherweise geben nicht selten auch einige zwendeutige Handlungen den ganzen Grund ab, warum man den, der sie begeht, sogleich für eis nen Sunder erklart. Man verfehlt die Absichten seiner Handlungen, die doch ben der Beurtheis lung ihres innerlichen Werthes am ersten in Uns schlag kommen muffen. Man ist gegen ihn feinde felig, weil er fich nicht zu uns halt, unfer Unfeben zu vermehren. Man beurtheilt sein Berfahren nach der Gedenkungsart, die man selbst hat und glaubt, was man sich felbst nicht gestattet, fen auch für jeden andern Gunde. Man wagt, weil er sich zuweilen behutsam verbirgt, Muthmassungen über das, was er etwa thun möchte und diese Einbildungen werden am Ende, weil man sie oft wiederholt, als die entschiedenste Wahrheit angenommen. Man wird Richter über sein Gewissen, und so oft er die Granzen, die man ihm ben seinen Gesellschaften und Bergnus gungen, ben Speisen, benm Lachen, ben Rleis dungen und Aufzug und ben seiner ganzen Les bensart strenge genug sehet, zu überschreiten magt, muß er der Gewissenlose heisen. Weil er uns nicht

## der Sünder kein sichres Merkmal zc. 57

nicht um Rath fragt, weil er unser Erempelnicht zum Muster mahlt, weil er unste Strenge nicht billigt, so wird er verwerflich. In allen diesen Källen geschieht Die feindselige Erklarung daß er Sunder sen, so wenig er auch diesen Vorwurf verdient oder durch sein Betragen unterhalt. So oft kann an dem ganzen Manne nichts ausgesetzt werden, als sein Stand und seine burgerliche Lebensart. Er ift von einem Gewerbe, ben melchem die Beranlaffungen jum Berrug, jur Uns gerechtigkeit, jur Bernachläßigung der eignen Seelforge, zur Krankung seines Gewissens zahle reich und die Reizungen dazu heftiger sind: er befindet sich in einem Stande, darinn man felten gewissenhafte und ehrliche Leute antrift: sogleich wird, als ob das Lafter von seinem Stand unzertrennlich ware, seine Gesinnung für verdächtig und sein Umgang für gefährlich gehalten. Der Menfch darf nur ein Zöllner oder Pachter fenn, so giebt ihm, schon seine Bedienung Das Merkmal eines Betrügers. Er darf nur unter der Zahl Derer leben, Die den Wiffenschaften auf Akademien obliegen sollen, oder die sich den Kriegsdiensten gewidmet haben: so muß er schon unbandig wild und ausschweifend heissen: Er darf nur ledig fenn, fo wird sein Umgang als verführerisch verurtheilt; und so wird sehr häufig der Mensch ohne wei. tern Grund zum Sünder gebrandmarkt und verdammet, blos weil ihn die Vorsehung in einen verrufenen Stand gesekt hat.

Es ist zwar immer traurig, daß die gröffere Zahl von Menschen in manchen Ständen und Les

## 58 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

bensarten durch ihr Betragen einem ganzen Stande diesen Verdacht zuzieht, daß ein Borsichtiger bennahe in alle Glieder Desselben Mißtrauen setzen muß, wenn die Gerechten aus den Ungerechten, die Junglinge von Tugend aus den rohen und ungesitteten, Der gottseelige Soldat aus den wilden und dreiften, die ehrlichen Burger aus den Betrügern, die Gewissenhaften aus den Berführern der jungen Unschuld herausgesucht werden sollen, daß alsdann die einzelnen Guten unter dem Schwarm von Sundern Giner Classe sich vers lieren: Ach! theuerste! ach! Dies ist traurig, wenn es auch seltner ware. Allein die Uebereis lungen ben solchen Urtheilen sind eben so sehr zu beklagen. Denn die Unschuld zu Franken, ist in meinen Augen Die abscheulichste Grausamkeit. Der, den du vielleicht blos aus Muthmassung, blos nach einem ungewissen Gerucht unter die Bosen zählest, oder mit den übris gen seiner Urt in eine Classe wirfst, bat vielleicht Durch die gewaltsamsten Ueberwindungen sich von Den übrigen losgeriffen — er fleht vielleicht eben iebt, da du ihn Sunder nennest, seinen Schopfer um neue Starte jum Buten, und da du dich stolk seiner Gemeinschaft aufferst, um einen Freund an, Deffen Gesellschaft ihn ermuntern konnte. Er hat ben den heftigsten Reizungen seines Herzens und seines Standes, ben aller andringenden Gewalt der Benspiele sich den Kampf um seine Tugend fauer werten laffen, um fein Gewiffen zu bewahe ren und den Adel seines Christenberufe zu behaup-

ten: und diesem sollte ich seinen Adel noch rauben, ihn dadurch Eranken und niederschlagen, daß ich ihn unbemerkt lasse? und seine muhsam errungne Unschuld mißkenne? Wie ungerecht! Ihn, der mitten unter dem unartigen und ars gen Geschlechte als ein Licht scheint und es Dulten muß, daß man seinen guten chriftl. Wandel schmäht, ihn sollte ich selbst als Uebelthäter zu schmähen magen: ihn, der vielleicht frommer ist als ich, muhsamer seine Unschuld bewachet und durch weit mehr Hindernisse durchdringen muß, noch einen Sunder nennen? wie unbillig? ihm meinen Umgang, der ihm lehrreich, starkend, ermunternd fenn kann, darum entziehen und das gute vernichten, das er sucht? wie unchristlich! und wer bist du, mochte ich auch in diesem Fall fagen, det du einen fremden Knecht richtest und über feine Gefinnungen und Absichten urtheis lest? Solche Vorstellungen mussen uns in der That behutsam machen, daß wir diejenigen nicht sogleich als Bosewichter fliehen, die uns so scheis nen und so beurtheilt werden.

Sollten wir aber aus überzeugenden Merkmasten wahrnehmen, daß Menschen würklich noch nicht die Gesinnung haben, welche die Religion fordert und der rechtschafne Christ sucht und schätz zet; so giebt, wie mich dunkt, auch dies nieman-den ein Recht, blos um deswillen ihre Gesellschaft zu fliehen. Dielmehr wurde ich es in diesem Fall fur Pflicht des Chriftenthums halten, sich zu ihnen zu gesellen, um sie zu gewinnen. Ets was

## 60 HI. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

was anders wurde es frenlich fenn, wenn wir noch forunbevestigt und wankend im Guten waren, daß wir vom vertraulichen Umgang mit den Sun-Dern Verführung zu beforgen hatten. Denn, wo wir und leichtsinnig und muthwillig in diese Gefahr fturzten, fo wurde der Berluft unseres guten Gewiffens unfre eigne Schuld fenn. Aber von dieser unüberlegten Dreistigkeit ist die Gesinnung weit unterschieden, welche uns das Benspiel Jesu im Text empsiehlt. Ich bin kommen die Sunder zur Zusse zu rufen und nicht die Gereche ten: Dies war fein Beruf; und wer ihm angehort, haben eben denfelben. Der mahre gottes, fürchtige wünscht nicht eitles Aufsehen zu erregen, sondern seine Gesinnungen, sein Glück allgemeiner zu machen, und die Seelen zu gewinnen. Die Menschenliebe, zu welcher ihn das Evangelium auffordert, macht ihn willig und geschickt hiezu. Wenn euer Nachbar in Krankheit liegt, welche oft unzeitige Geschäftigkeit drangt euch nicht hin an fein Krankenbette! 3hr fend vielleicht mit eben Dieser Krankheit behaftet gewesen, ihr habt ben 'andern dienliche Mittel dagegen mit gutem Erfolg gebraucht gefunden: ihr achtet es jest für Beruf der Menschenliebe, ihm zu rathen; und so viel der Freunde kommen, so viel scheinen Merzte vorhanden zu senn, die sich bereden, daß die Freundschaft sie hiezu verpflichte und berechtige. weit hohern und billigen Rechten, mit mehr Bes ruf, mit mehr Erfolg konnet ihr an den Seelen einer Bruder Bersuche machen. Als lasterhafte liegen

#### der Sünder kein sichres Merkmal zc. 61.

liegen sie an gefährlichen Krankheiren darnieder und bedürfen, je weniger ihnen ihre Schwachheir merklich wird, Erinnerung und Belehrungen. Abwesend können wir für sie beten: anwesend wers den wir sie vielleicht durch unsere Benspiele, durch eine liebreiche Vorstellung, durch einen geprüften Rath warnen und retten konnen. Und wenn sie noch dazu ehehin von uns geärgert worden, wenn wir sie als unsere Gesellschafter zur Sunde einst verführten, wenn wir selbst ihre Seele ansteckten: ware es zu verantworten, wenn wir nun nach unstrer Genestung nicht darauf bedacht maren, sie wieder zu heilen und den Schaden, so viel an uns liegt, wieder gut zu machen? Nicht daß wir mit Ungestüm unter ihnen als Bußprediger auftres ten, sondern daß wir neben und unter ihnen einen guten Wandel fuhren. Wer weiß ob nicht unfer gefälliger Umgang, unfre ruhrenden Unterredung gen, Die chriftlichen Meufferungen, Die sie von uns boren, unser sanftes fluges Betragen fie einnehmen und sie zur Busse rusen kann? Wie muß ein christlich Herz sich freuen, ein Retter einer Seel zu seyn? wie begierig muß es jeden Gelegensheiten dazu nachgehen und durch den liebreichen Umgang mit den Sundern wenigstens den Bors wurf zu widerlegen suchen, daß der Gottesfürchs tige zugleich ein Menschenfeind senn musse. Ders jenige hat noch immer Urfache an seinem Gnadenstand ju zweifeln, der sich einen Bormand erdenken muß, unter welchem er das gute unterlassen fonne.

### 62 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellschaft

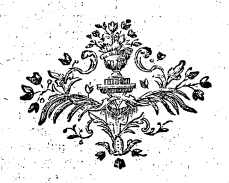
Endlich die ganze Hosnung seines Snaden: standes darauf bauen, daß man die öffentlichen Sunder gestohen und nicht in ihren Versammlung gen erschienen, ist um so viel verkehrter, je leichter das Herz daben ungebessert und von der christlis chen Gefinnung entfernt bleiben kann. Gben jesne, die mit einer verstellten Hengstlichkeit sich vor allen Gesellschaften der Sunder scheuen, stehen gleichwol in Gefahr, auch in die engste Eingezo. genheit eine sehr verderbliche Gesellschaft; Die Gesellschaft ihrer bosen Begierden hinein zu bringen. Sie sind oft eben so groffe Bofewichter für sich als jene ben ihren Zusammenkunften und überlaffen sich ihren lasterhaften. Reigungen um fo frener, weil sie nicht leicht fürchten durfen, verrathen zu werden. Durch bose Gesellschaften wollen sie zwartihre Tugend nicht bestecken: aber, find sie deswegen auf ihr Gewissen aufmerksamer? für fich demuthig und bescheiden? in Beurtheis lung anderer nicht lieblos? reich an Barmberzigs keit und nachsichtiger Menschenliebe, die bester ift als Opfer: und erhalt sich ben ihnen die unge Storte Empfindung von Gott und dem Christens thum? Das ist und bleibt nach den Belehrungen Jest allemal die Hauptsache und der einzige entscheidende Beweis, daß wir Gottes Wohlges fallen erhalten haben und begnadigt worden. Als folche werden wir zwar weit genug von der Gedens: Fungsart der Bosen und ihren unordentlichen Sitz ten entfernt bleiben: aber wir werden uns selbst und

und andre aus sichrern Brunden von unsrer ges trennten Gemeinschaft mit den Gundern überzeus gen fonnen, als durch eine korperliche Entziehung von ihnen, ben welcher man im Grunde doch zu ihrer Parthen gehort. Wir werden, nach dem Ausdruck Jesu, zwar nach den Willen Gottes in der Welt bleiben, aber nicht von der Welt seyn: nicht unsern Brüdern uns eigensinnig ents giehen, sondern, indem wir ihnen nugen, vor Dem Uebel durch Gottes Gnade bewahrt merden.

Alsdann werden wir zwar stets behutsam unter den Menschen wandeln, die Fallstricke, die uns im Wege liegen, sorgkältig vermeiden und trachten, immer mit genugsamen Betrachtungen versehen zu senn, um uns über den Strom von Sundern, der und mit fich hinreif. sen will, muthig hinwegzusehen. Wir wers den einen so gesährlichen Ort stets mistrauisch betreten und die Gemeinschaft mit den Werken der lasterhaften wie eine Schlange sliehen: allein eben diese Gesinnung wird uns auch antreiben, besonders wo und der Beruf unsers gegenwär-tigen Lebens den Umgang mit den Bosen uns vermeidlich macht, zu bessern, wo wir konnen, und feine Gelegenheir jur Zurechtbringung jes ner Unglücklichen zu versaumen. Selbst unfre Seele wird durch den Anblick ihres Unglucks und der Unruhe, mit welcher sie leben, 311111

#### 64 III. Pr. Daß die Entf. v. der Gesellsch. zc.

zum Guten gestärkt und geschickt werden, die Glückseligkeit eines gebesserten Zustandes lebs hafter zu empsinden und sorgkältiger zu bewahren. Um so viel tröstlicher aber wird uns die Hospaung auf den Tag werden, da Jesus Christus selbst die Sünder von den Gerechten trennen und am deutlichsten entscheiden wird, welche hier seine Gnade gefunden und genossen haben. Gott gebe uns dies alles zu bedensten, und führe uns auf den Weg, auf welchem wir ihm gefallen und selig werden. Immen.

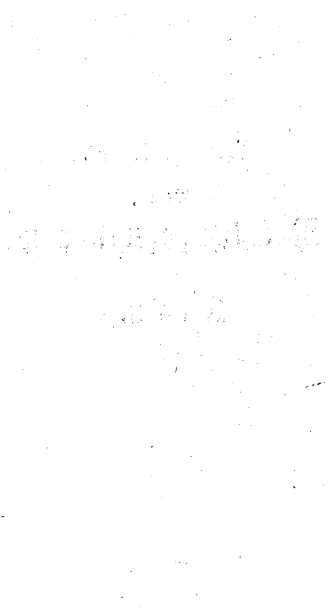


# Vierte Predigt.

Vom

Nührenden

Tefu.





Thomas aber, der Zwölfen einer, der da heisset Zwilling, war nicht ben ihnen, da Jesus kam. Da sagten die andern Junger zu ihm, wir haben den Herrn gesehen. Er aber sprach zu ihnen: Es sen denn, daß ich in seinen Händen sehe die Nägelmal und lege meinen Finger in die Nagelmal, und lege meine Band in feine Seite will ichs nicht glauben. Und über acht Tage waren abermals seine Junger drinnen und Thomas mit ihnen. Kommt Jesus, da die Thuren verschlossen waren und trit mitten ein und spricht: Friede sen mit euch. Darnach spricht er zu Thoma: Reiche deinen Finger her und siehe meine Hande; und reiche deine Hand her und lege sie in meine Seite; und sen nicht unglaubig sondern glaubig. Thomas antwortete und sprach zu ihm: Mein Herr und mein Gott! Spricht Jesus zu ihm: dieweil du mich gesehen hast, Thoma, so glaubest du. Seelig sind, die nicht sehen und doch glauben.

Wir hoffen über diese Worte viel lehrreiches zu sagen, wenn wir daraus

## Von dem Rührenden an Jesu

einiges zu reden Gelegenheit nehmen.

Es wird vornehmlich zu untersuchen seyn, was uns an ihm rühren musse: hernach, was aus diesen Rührungen entstehe.

(Sin Chrift, welcher in stillen Betrachtungen mit seinem Erlöser umgeht, und dem Anden ken seines Freundes so manche seelige Stunde weihet, wird hierinnen immer viel rührendes wahrnehmen und mancherlen Empfindungen in sich erregt finden, welche ben andern Betrachts ungen in ihm nicht wurden entstanden senn. Als les was die Tugend einnehmendes, was die Liebe rührendes, mas die Freundschaft reißendes hat, das alles vereinigt sich in unserm Erlöser und wird ben einem aufmerkfamen und ofnen Bergen nie ohne die innigsten Bewegungen erkannt oder erwogen werden konnen. In diesem Kall, wo sich die stärkern Bewegungen unfres Herzens von richtiger Erkenntniß herleiten und aus wahren ernstlichen Betrachtungen ihren Ursprung nehmen, wurde es fehr unbedachtsam und dreiste senn, sie sogleich für schwärmerische Aufwallungen einer frommen Einbildung etwan blos um deswillen zu erklären, weil es leichter ist, sie zu empfinden als sie zu beschreiben und andern mitzutheilen. Der Unblick eines feinen Gemähldes, einer Noth, einer

einer großmuthigen wohlthätigen Handlung; die Vorstellung von dem Zustand oder der Zuneigung eines abwesenden Freundes kann unfre Geele zu sehr heftigen Empfindungen hinreissen, ob es uns gleich unmöglich fällt, zu sagen, wie uns eigentlich du Muthe sen: und wer dies sofort als Schwars meren verlachen wollte, wurde gewiß auf eine Art urtheilen, die seinem Herzen keine Shre mas chet. Go bald es sich begreiflich machen laßt, was unfre Seele in Bewegung sete, so bald werden auch unfre Rührungen von jedem Kenner Des menschlichen Herzens für vernünftig zu halten seyn. Dies geschieht zwar alsdann nicht, wann man in dem bloffen Namen unfres Erlofers eine Urt von geistlichen Sufigkeiten finden oder sich blos durch einige sinnliche Beschreibungen seines Lebens und Todes ruhren lassen will. ' Leider! find so oft die sonst lehrreichen Benennungen Jesu Chrifti, Lamm Gottes, hoher Priester, Brautigam und andre biblische Namen, welche uns an sein Umt erinnern sollen, blosse Tone, die man für belustigend und rührend halt, weil die Einvildung ihre Geschäfte und ihre Nahrung daben findet. Eben so oft wurde es andern, wels che so viel vom Blute Jesu, von seinen ofnen Wunden und Rägelmalen zu sprechen gewohnt find, ungemein schwer fallen, anzuzeigen, was in diesen bildlichen Belehrungen der heiligen Schrift, welche nicht selten durch einen unvorsichtigen Gebrauch verunstaltet werden, zu einer wahren vernünftigen Bewegung erweckliches liege. Hieran mogen wir denn einen sichern Beweis nehmen

nehmen, daß jene Gefühle, die meist aus sinnlighen Betrachtungen und Einbildungen entstehen und so wenig vernünstige Absicht haben, nahe an die Schwärmeren gränzen. Aber die Betrachtung, was Jesus sen und was er für uns gethant habe, und nur diese wird in unste Seele heilige Rührungen bringen können, welche eben so edel

als bleibend senn werden.

Wenn wir die Gefinnung und die Gemuthes verfassung Thomá im Text ansehen, so sinden wir seine Seele innigst gerührt. Millein ich kann nicht glauben, daß blos das Betasten der durche bohrten Sande und die Berührung der ofnen Seite Jesu in ihm Diejenige Bewegung gewurkt, die ihn hinreisset und in die kurzen Worte ausbricht: Mein Zerr und mein Gott. Er hats te gehört, daß sein ehemaliger Lehrer, den er für verloren hielt, sich wieder lebendig dargestellt habe, und da er in die Zeugnisse seiner Mitapostel Mißtrauen sette, so würdigte ihn sein Freund einer besondern Erscheinung. Jeht sahe er ihn um sich und wurde von der erfreulichen Gegenwart dessels ben unvermuthet überrascht: zugleich aber erführ er auch die Nachsicht, die Freundlichkeit, die vers sonliche Liebe, die unveränderliche Treue seines himmlischen Lehrers. Er hörte aus seinem Munde die sansteste Belehrung und die liebreichste Zurechtweisung ben allen begangenen Rehlern. Untreue und Unglaube hatte ihn der Freundschaft Sefu ur würdig gemacht und jest siehter, daßer vor dem auferstandnen Jefu so wenig zittern durfe, als ehehin, da derselbe noch Mitgenosse des menschlichen Elens Des

des war. In den Empfindungen dieser Liebe eilt er, sich ihm in die Arme zu werfen: und sein abgelegtes Bekenntniß zeiget augenscheinlich, wie ausnehmend sein Gemüth durch dies Betragen Jesu mit den edelsten Empfindungen erfüllt worden. Meine Zerr und mein Gott! dies ist die Sprache eines Herzens, welches seinen Ueberzeugungen nicht widerstreben kann, und durch die Kraft der Wahrheit erschüttert wird. So bringt es auch die Beschaffenheit der Sache selbst mit sich, daß eine ernsthafte Betrachtung der Liebe und der Freundschaft Jesu gegen uns unstre Seele nie Ieer von heiligen Rührungen lassen wird.

Indem wir einmal ihn als denjenigen ansei hen können, durch weichen unfre ganze Glückse-ligkeit gestiftet worden, so würkt dies schon sehr hinreissende Bewegungen ben dem Undenken an ihn. Wer ist so unempfindlich, daß er an einen Freund, dem er ein wichtiges Gluck zu danken bat, ohne Rührung denken kann? Und so sollte ich glauben, muffe jeder Mensch, so oft er über Die hohen und ungählbaren Glückseligkeiten, deren Besit ihm durch Jesum Christen verschaft und bestätigt wird, ernstliche Betrachtungen anstellt, von dem innigsten Gefühl der Liebe und der Dankbarkeit hingerissen werden. Vom Abgrund des Berderbens zurücke gezogen, dem Sod entrissen, gegen die Strafen Gottes gesichert, ben unserm Unvermögen gestärkt, ben unsern Schwachheiten unterstütt, in unserm Gewissen beruhigt, jum Guten ermuntert, an allen Stucken reich gemacht und mit unserm Richter versont sepn: Dies alles

£ 4

ist grosse, unaussprechlich grosse Seeligkeit: und bon wem haben wir fie andere, ale von Jefu, dem Mittler zwischen Gott und den Menschen? Wenn ich mich an einem gefährlichen Ort in unvermeidlicher Todesgefahr befunden hatte, und mare aledann von einem mitleidigen Menschen meinem Untergang entrissen worden: so murde ich, so oft ich Diesen Ort sehe oder mir nur vorstelle, mich auf meine Knie niederwerfen und meinem Gott und meinem Retter danken, so wurde mir das Undenken an meinen Befrever immer gegenwärtig und fenerlich, immer heilig und ruhrend fenn. Ift es aber eine geringere Gefahr, gegen welche und Jesus ge--fchust, der für unfre Sunden starb, um uns Snade zu erwerben, und wieder auferstund, um uns vom Sod ins leben zu verseten, der eine Urfache neworden der ewigen Seligteit allen, Die ihm gehorsam sind! (Debr. 5, 9).

Wir können diese Betrachtungen nicht anstels len, ohne zugleich daran zu gedenken, daß er durch den schnierzlichsten Cod diese Seeligkeit uns erworben hat: und auch hierinnen liegt besonders viel rührendes sür ein christliches Herz. An den Bewegungen, welche bey den Beschreibungen seiner Marter und so manchen rednevischen Schilderungen der einzelnen Umstände seines Todes entsstehen, mag ordentlich die natürliche Weichlicher seines menschlichen Herzens den meisten Anstheil haben, welches ben ähnlichen Leiden eines jeden andern guten Odenschen zu ähnlichen Empsindungen geveizt würde und besonders die Leiden der gelassenen Unschuld mit mitleidigen Ihränen beklar

beklaget. Allein diese so natürlichen Regungen, welche nichts ausservedentliches an sich haben, werden durch den Gedanken verstärkt und christe lich, daß es die Liebe zu uns fen, welche ihn bewegt, allen jenen Plagen sich willig und gelassen zu unterwerfen. Daß er leidet, istischon ems pfindlich: gefeht aber, er litte um feiner Derbres chen willen, so wurde ich ihn kaltsinniger anses ben. Daß er unter den heftigsten Qualen so viel Standhaftigkeit, eine fo erhabne Menschenliebe, so edle Gesinnungen gegen Gott und Menschen bezeigt, ist noch ruhrender: allein auch dies wur-De nicht fo tief in meine Seele dringen, menn er des Lodes schuldig ware. Allein nun denke ich an seine Schmerzen, an seine Wunden und an seinen schauervollen Sod, zu dessen Erduldung ihn blos die Sorge für meine Seeligkeit bewegt; ich erkenne, daß ich diese Strafen verdient, die Er auf sich nimmt: ich fühle, wie hoch der Preiß war, den er um meiner Geele willen dahin gab: mein ganges Berg gerath nun in Bewegung, und mas kann ich, voll Bewunderung über Diefe Liebe erstaunt ben dem Andenken an sie, und erfüllt mit allen Eroft, Den sie gewährt, weiter sagen, als die Worte des Thomas: O! Mein Zerr und mein Bott!

Endlich muß auch das Betragen Jesu ges gen unste Jrethumer und Schwachheiten unfre Seelen in die lebhasteste Bewegung sehen. Die Erfahrung, welche der irrende und schwachglaus bige Junger im Evangelio machte, ist nicht ihm allein eigen, sondern es bestätigt sich noch immer

in ähnlichen Fällen, daß der Menschenfreund das zerstossene Robr nicht zerbreche und den glimmenden Docht nicht auslösche, sons dern nit den Schwachen Nachsicht und Gedult habe. Die gesammten Belehrungen des Evansgelii können als Unterredungen Jesu mit uns angesehen werden und die Erzählungen von seinem Betragen gegen die Menschen zur Zeit seines irrdisschen Wandels als eben so viele Denkmale seiner settagen gegen die Rengchen zur Zeit seines irroisschen Bandels als eben so viele Denkmale seiner unveränderlichen Gesinnung. Aber welchen Sifer sinden wir hier, uns sanft zu belehren, uns zurechte zu weisen, uns ohne Borwürse unste Irrthümer zu benehmen und ohne Heftigkeit unste Seele auß Gute zu lenken? Welche Bereitwilligkeit uns zu vergeben, unste Fehler zu bessern, unsern schwachen Geist zu stärken und keinem an Trost, an Josinung es sehlen zu lassen? In dieser Gessenung gesio geschildert wird, ist alles bensammen, wodurch eine Seele, welche noch nicht gegen alle bessere Empfindungen sühllos geworden, gerührt werden kann. Je mehr wir die christliche Lehre erkennen und in derselben die Menschenliebe, die Freundslichkeit, die wohlthätige Barmherzigkeit ihres Urshebers wahrnehmen werden; je mehr wir ben unsserm Glauben in der Ruhe unsres Geistes, in der erfreulichen Annäherung zu Gott, in jeder Zuverssicht unsver Gebete gleichsam schmecken und seshen, wie freundlich der Zerr ist, desto lebhasster werden auch die Empsindungen der Liebe zu ihm senn, welche die treueste Ergebenheit würkert. mirten.

Die Rührungen unseres Herzens lassen sich zwar niemals vollständig beschreiben, und es wurs de eben so thörigt senn, zu fordern, daß wir ans zeigen follen, wie und ben jenen Betrachtungen über die Liebe Jesu und ben den mannigfaltigen Erfahrungen von dem Werth seines Verdienstes und seiner Lehre an unfrer Seele ju Muthe sen, so unverståndig derjenige handeln würde, der eine Erklarung von der eigentlichen Beschaffenheit des Schmerzes oder des Geruches erwarten oder ges ben wollte. Für das was nur empfunden were den muß, haben wir keine Sprache: allein wie es sich, wo anders unste Rührungen wahr und ordentlich senn sollen, muß anzeigen lassen, woher sie entstehen, so muß es auch zu erkennen senn, worauf sie abzielen und was sie für Würkungen haben. Wenn sich auch Thomas im Tert nicht voliständig erklärt, sondern nur in die abgebroches nen Worte ausbricht: Mein Zerr und mein Gott! so läßt sich schon aus dieser kurzen Erkläs rung von seinem Glauben und von seiner vestesten Ergebenheit an seinen Freund schliessen, was in seiner Seele vorgegangen. Es ist nicht die gotte liche Hoheit seines Heilandes allein, die ihn erhebt, zur Bewunderung hinreisset, und von ihm bekennet wird, sondern es ist vornehmlich das Recht und die Herrschaft Jest über seine Seele, von welcher er das Bekenntniß ablegt, mit dem Entschluß sich ihm ganz zu überlassen und in seiner Liebe unveranderlich getreu zu bleiben; es sind die feurigsten Gelübde, die durch jene Rühruns gen in ihm erzeugt und jest unter den entzückens Den

den Umarmungen seines Freundes ihm feperlich

geweihet merden.

Eben so wenig bleiben die Ruhrungen Des Christen in dem engen Bezirk seiner Geele verborgen und eingeschlossen. Sie drangen sich gleichsam hervor, lassen sich in Worten hören, werden in Thaten sichtbar und rechtfertigen sich durch ihre edlen Würkungen, durch Liebe, durch Ergebenheit an Jesum. 3ch kann ihn nie als den Wohlthater des menschlichen Geschlechtes and sehen, ohne mich zugleich auch seiner zu freuen und seine Wohlthaten für mich zu suchen und wenn ich Eine fand, sie alle zu suchen und alle zu hoffen. 3ch kann nie an ihn, der sich um meinet willen ganz dahingab, gedenken, ohne ihn zus gleich für meinen Herrn und meinen Gott zu erskennen und ihm ganz zu leben. Eine Seele, welche durch seine Wohlthaten gerührt ist, wie wird sie ihn schähen, die Wohlthat bewahren, dem Mohlthater danken und sich ihm mit allen Krafsten zu weihen munschen! Alles was ihn nicht preif t, nicht erhebt, nicht auf ihn und sein Andenken leistet, wie ode, und wie verächtlicht und wie gesucht, wie werth alles, was unfre Empfindung von seisner Liebe unterhalt! Seine Belehrungen sind alle so sanft, so sehr durch sein Benspiel und durch seinen zärtlichen Sifer um uns unterstützt und empfolen: mit welcher Begierde mussen wir also seinen Unterricht hören und annehmen? Bestraft er, so hat er die Mine, den wohlthätigen Wils-len eines Freundes: wer konnte so empfindungslos seyn, daß er ihm widerstreben wollte? In den permirr=

verwirrtesten Angelegenheiten unfres gangen Les bens und vornehmlich unfres Geiftes sind uns die Trossungen seines Evangelii die einzige und sicherste Beruhigung: wer wollte sie nicht zu gestiessen suchen, und, damit er sie geniessen könne, ihn mit der völligsten Ergebenheit verehren? — oder, wenn er sie geniesset, und nun erfährt, wie sehr menschliche und göttliche Erquickungen an Starke und Würkung unterschieden sind, voll freudis ger Dankbarkeit ihm dies alles zuschreiben t Mein Zerr und mein Gott! Mit solchen Rühs rungen gesteht Paulus, daß er zwar noch in der Welt lebe, aber Christus lebe in ihm und et bringe seine Lebenszeit mit so unverbrüchlicher Ers gebenheit an den Sohn Gottes bin, welchet ihn geliebet und sich um seinerwillen aufges opfert, daß es das Ansehen gewinne, als ob er keine andere Neigungen, keine Freuden, keinen Rathgeber, kein höheres Gesetz kenne, als Jesum und seine Liebe. Durch solche Empsindungen belebt achtet jeder Christ alles sür heilig, was ihm seinen Lehrer genauer zu erkennen giebt, jede Uebung im Sehorsam gegen ihn für erwünscht, jede Gelegenheit seine Ergebenheit zu beweisen für erfreulich, jedes Gespräch von ihm für Wonne und jede Sorgfalt, nie durch eine Sünde jene Ems pfindungen ju entweihen oder ju storen, für Psticht: Denn er sagt es sich immer lebhaft vor't lasset uns ihn lieben, weil er uns zuerst ges liebet bat.

Hiervon hat er auch noch den Vorzug zu erwarten, daß diese Rührungen dauerhaft bleiben

und sich nicht leicht vermindern, noch vielweniger aber verlieren. Diejenigen Bewegungen, welche aus blos sinnlichen Borstellungen und Erwartungen entstehen, laffen nicht nur allemal etwas leeres in der Seele zurück, sondern geheit auch mit eben der Geschwindigkeit, mit welcher sie das Semuth erschütterten, wieder vorüber. Die Einbildung wird allmählig gemäßigter und schwächer oder die Seele wird mehr an jene Vorstellungen gewöhnt, und daher verlieren sie sich bald wieder, ohne eine bleibende Unnehmlichkeit und ohne eine Wurfung von Dauer im Bergen zu hinterlaffen. Wer fich aber durch vernunftige Neberlegungen zu jener Liebe erwecken läßt; wer durch Die Betrachtung wahrer und zuverläßiger Wohlthaten Diese Regungen gegen ihn nahrt und bestärkt, der wird sie zwar weniger heftig und rauschend, aber gewiß weit dauerhafter in seiner Seele antressen. Er sindet die Quelle dazu immer in sich selbst, sein Glück, das er durch Jesum geniesset, und daß er von Jesu er. wartet: und diese wahren wesentlichen Guter unterhalten auch in seiner Seele Die ruhigen Vergnügungen, welche durch ihren sanften Bug schon den Verdacht entfernen, daß sie erträumt oder betrügerisch sind. So lange er Christ bleibt (und Dies wird er bis an sein Ende senn) so oft er ers kennet, welche Seeligkeit es sen Jesu anzugehos ren (und diese Erfahrungen wird er zu allen Zeis ten und unter allen Umständen machen können): fo oft und so lange werden sich in ihm iene Rühruns gen erhalten : und eben Dies wird auch ein Merkmal fenn, daß sie acht und christlich sind. Diese

Diese bieherigen Unweisungen, M. A. werden euch wenigstens dazu nüten, daß ihr nach den anges gebenen Merkmalen den Unterschied zwischen Ralt. finn, achten Ruhrungen und schwarmerischen Un. fällen werdet bestimmen fonnen. Dem Kaltfinnigen ist die ganze Geschichte von Jesu nicht mehr als jede andre Hiftorie, die er unempfindlich ergahlen hort, glaubt, vielleicht vergift, und hochstens ohs ne Ruben im Gedachtniß behalt. Seine Betrachts ungen sind trocken und man nimmt an ihm nichts von jenen beschriebenen Wurkungen gewahr, in welche sonst eine warme Empfindung auszubrechen pflegt. Eben so wenig ruhige und gelaffene Untersuchung, eben so wenig vernünftige Betrachts ung trift man ben der Schwarmeren an. find Bilder, Einbildungen, Borftellungen, welche die Sinne belustigen von dene sein Kopf und fein Herz voll wird, und von diesem in Wallung gefest und herumgetrieben weis er felbst nicht, was ihn ruhren und an Jesu gefallen soll. Wir konnen zwar die redliche Gesinnung solcher Seelen felten in Zweifel ziehen, allein eine andre Frage mochte es senn, ob sie die vorzüglichen Christen Deswegen sind die sie sich zu senn bereden, weil ihre Rührungen mehrere Lebhaftigkeit haben, weil sie bald unter dem Andenken an Jesu in Thras nen zerfliessen, bald mit einer bewundernswürdis gen Heiterkeit ihrer Minen von ihm sprechen kons nen. Wenn nur derjenige Gottesdienst Gott gefällt, der sich auf richtige Erkenntnisse grundet und daraus entspringt, 6 wurde ich immer lieber dem Chriften einen Vorzug zugestehen, deffen **Empfins** 

#### 80 IIII. Pr. Dom Kührenden an Jesu.

Empfindungen gemäßigter aber bedachtsamer find, und jwar nicht so lebhafte sichtbare Wurkungen in Worten und Geberden haben, aber defto Dauerhaftere in Thaten, im Gehorfam gegen Je

fum hervorbringen.

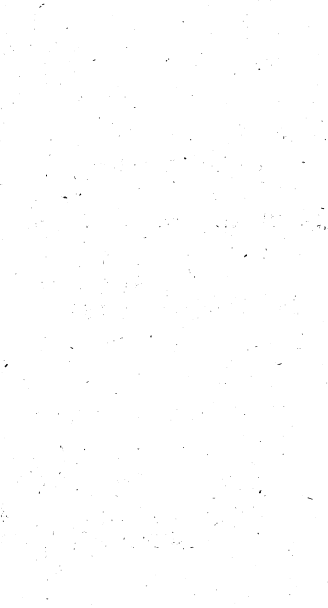
Wünschet ihr, so driftlich, so vernünstig aes rührt zu werden, so betrachtet nur öfters in Ernst und Einfalt, was uns die Schrift von Jesu sagt, seine Liebe gegen euch und seine unaussprechlich groffen Berdienste um eure Glückseeligkeit. Ershebet daben euer Herz oftere in einem verständlithem Gesange oder im Gebet ju ihn; benn auch Dieses wird eure Seele in eine sanfte Wallung ses Ben und die Freudigkeit, womit ihr zu ihn, den Bermittler eurer Seeligkeit treten konnet, ober Die Zufriedenheit, mit welcher ihr der Erhörung eurer Gebete entgegen schauet, wird jene christlis chen Bewegungen unterhalten. Betrachtet endlich bftere im Geiste Die Ewigkeit, Die euch bevorsteht. Wenn die Aussichten in jene reihenden Kreuden des Himmels, die nahen Hosnungen, den zu fes ben, an welchen ihr hier glauber, ob ihr ihn gleich nicht sabet, und die ganze unvollkommne Betrachtung der glücklichen Zukunft euer Herz empfindlich ruhrt und entzückt, so rühre euch zus gleich sein Andenken. Denn er ist es, der euch Diese Herrlichkeit erworben und bereitet hat und am Ende eurer Tage euch zu derselben einführen wird. 21ch! wenn werde ich dahin komi men, daß ich dich, o Jefu! sehaue! Amen!

Funfte Predigt.

Bom Glück

ehelichen Lebens.

des



## ڰؠڔڰڰؠڔڰ؞ڰ؞\*؞ڔڰ؞ڰؠڔڰڰؠڔڰ

Sprüche Salom. 18, 22.

Wer eine Chefrau findet, der findet etwas gutes und bekommt Wohlgefallen vom Herrn.

ng Salomo es hier als ein eigenthumliches Gluck eines Mannes beschreibt, wenn et eine Ehefrau gefinden, das schließt eben so-wol auch die gegenseitige Behauptung in sich, daß auch das Weib die Erhaltung eines Chemannes für Wohlthat und Seegen zu halten habe. Er gedenkt hier aber des erstern Falles, nicht als ob es schwerer und seltner ware eine gute Chefran als einen guten Chemann zu finden, sondern weil nach morgenlandischer Urt derjenige, welcher in Die Che treten wollte, fich erft eine Gehulfin fuchen mußte, die er wegen der sehr eingeschränkten Zucht der judischen Jungfrauen selten vor dem Eintritt in die Che zu sehen bekam, noch vielwent. ger aber nach ihrer Gemuthsbeschaffenheit kennen lernte. Inzwischen, da das Glück des einen Ches gatten jugleich das Gluck des andern ift, fo wird dies Zeugniß ohne Zwang als ein Beweis von dem Glück

Glück des ehelichen Lebens anzusehen senn, wie der Bensat, er bekommt Wohlgefallen vom Herrn, uns den Seegen dieses Standes beschreiben kann. Es ist nicht leicht ein Stand des menschlichen Lebens, der so wichtig, so nüglich und so reich an Beranlassungen zum Dank und zur Beswunderung der göttlichen Vorsehung wäre: aber auch nicht leicht einer, dessen so manscher Erfahrungen des Gegentheils in Zweisel gezogen wird, als der eheliche. Wir werden das her bemüht senn, jenes zu zeigen: und dieser Versacheit und Zweiseln zu begegnen. Ihr habt also ben der Erklärung der obigen Worte eine Belehrung

## Nom Gluck des ehelichen Lebens

au erwarten: welcher wir die Untersuchung, warum es nicht allgemein ist, bensugen wollen.

Salomo lehrt uns eigentlich eine gedoppelte Wahrheit in seinem Ausspruch. Es ist ein Glück, will er sagen, etwas vortheilhastes und wünschenswerthes, einen Ehegatten zu sinden: noch ein grösseres Glück aber ist es und ein Vorzug, wodurch jener Stand einen neuen Aberth erhält, daß Gott den Seleuten Wohlgefallen schenkt und sich an ihnen besonders gutig beweisset. Das eine zeigt uns die Annehmlichkeit und das andere den Seegen des Shessandes

Billig

Billig rechnen wir es unter die Unnehmlich. keiten des menschlichen Lebens, wenn der Mann eine Frau und die Frau einen Mann nach ihrem Herzen findet. Es ift etwas gutes, ein mahres Stuck des irrdischen Bohlstandes und ein fehr beträchtlicher Theil der gesellschaftlichen Freuden, welche uns Gott auf dieser Erde verschaffen will. Ein so hulfloses und armseliges Geschopf, wie der Mensch ift, bedarf zu allen Zeiten der freundschaftlichen Benhülfe andrer, und die unzählichen Bes schwerden eines einsamen Zustandes, würden uns bald genug fühlen lassen, wie wahr es sen, was der Schöpfer spricht: es ist nicht gut, daß der Mensch alleine sey. Je weniger wir uns im Stande sinden, nur die nothwendigen Bedurs niffe unfree Lebens ohne fremden Benftand zu erhalten, je entfernter von unster Natur die murris sche Wildheit ift, die den Umgang scheut, je zahlreicher die Freuden der Gesellschaft werden: desto mehr werden wir den Freund, der seine Sorgen mit ben unfrigen theilt und feine Gefchafe tigkeit mit der unsrigen vereinigt, um ein vielfaches Glück zu befördern, für eine sehr schätzbare Wohlthat halten müssen. Diesen Freund sinden wir in dem Shegatten. Er reißt sich von allen übrigen angenehmen und oft vortheilhaften Versbindungen los, lebt für uns, ist für unste Nühe geschäftig, zerstreut die Unannehmlichkeiten der Sinkanskie und leihet uns sie Nehmanskie Einfamkeit und leihet uns fein Leben und feine Rrafte, um Dies auszurichten, wozu einzelne Krafte zu durftig oder zu schwach sind. Wahe

rend daß der eine Chegatte durch Arbeit für Verdienst sorgt, sorgt der andre für Speise und Erquichung für den ermudeten. Der eine erwirbt: der ans Dre bewahrt das erworbene und vergutet den Rleiß des andern durch Freundlichkeit und Dank. Auf Diese Urt findet er nach der Ermudung Bequemliche keit, in der Krankheit die liebreichste Pflege, gegen die Berfolgungen einen Befchüber, benm Rume mer des Herzens vielleicht einen Trofter, kurz den engsten und den edelsten Freund, der es senn muß, wenn er Freund von sich selbst ist: Denn sie sind Ein fleisch. Miemand aber hat je sein eigen fleisch sich selbst gehasset sondern er nahrt es und pfleget sein, gleichwie auch der Zerr die Gemeine. Was für ein wonnes volles Paradies ist nicht die Wohnung christlicher Cheleure! der Mann arbeitsam und offenherzig, seine Sehülfin nicht weniger nach ihrer Art ges schäftig und dienstfertig: beyde willig, den Wunschen des andern Theils zuvorzukommen: bende gleich besorgt einander zu dienen und sich die Beschwerden des Lebens zu erleichtern; bende nachsichtig ben den menschlichen Fehlern und eben so bereit sie abzulegen, sobali sie dem andern Berdruß erregen könnten. — Wer schätzt ihr Glück? wer wünscht es nicht? wenn sie auch nicht durch ein reichliches zusammengebrachtes Gut sich in den Ruf glücklicher Umstände gesett, in der Thataber eine desto grössere Last von Sorgen aufgeburdet haben: wenn sie auch durftig, aber redlich, vertraut, arbeitsam, verträglich sind: so werden sie faum

Kaum ihre Armuch fühlen oder beklagen; weil Die Empfindungen ihres Glückes, der Zufrieden. heit und Freundschaft, den Gedanken an ihr Elend nicht aufkommen laffen, und die Beschwerden der Armuth durch ihre gemeinschaftliche Unterstüs hung erleichtert werden. Wer einen Chegatten von dieser Art findet, hat etwas gutes und schätzbares. Nie vereinigen sich Absichten, Wunsche, Arbeiten, Ungemach und Freuden ben der Freunds schaft so genau, wie ben der ehelichen Liebe. Auch Die engsten Freunde bleiben in ihren Absichten oftmals getrennt oder werden durch allerlen Zufälle von einander geriffen und in ihren liebreichen Berbindungen mit uns gestort: der Freund behalt fein Bermogen meift fur fich: feine Arbeiten muß er sich widmen und es ist Gefälligkeit genug, wenn er nur manche Stunde mir seine Sorgen weihet. Aber die Freundschaft der Chegatten hat nur Einen Zweck, nur Ein Leben, einerlen Sorgen, nur Ginen, der sie trennet, den Tod. Wohl dem, so genau beschreibt Strach dies Glück, wohl dem, der ein tugendsam Weib hat, des lebet et noch eins so lange. Ein häußlich Weib ist ihrem Mann eine Freude, und machet ihm ein fein ruhig Leben. Ein tugendsam Weib ist eine edle Gabe und wird gegeben dem der Gott fürchtet. Er sey reich oder arm, so ists ihm ein Trost und machet ihn allezeit frolich. Wer einen Ehegatten findet, findet etwas gutes, eine wunschenswerthe An. nehmlichkeit des irrdischen Lebens.

Noch weit schäpbarer aber wird das eheliche Leben durch seine Verbindung mit der Gottselige keit und mit der Bewahrung unster Seele. Alle Ausbrüche einer unordentlichen Leidenschaft, alle Triebe, ben deren Befolgung man nicht seines Murhs Zerr ist, werden sür unsern Geist gefährlich und nachtheilig, und selbst die billigsten Begierden gerathen in Streit gegen die Seele, wenn wir ihren Antrieben mit blinder knechtischer Unterwerfung folgen. Sie haben daher auch alle eine vernünftige Einschränkung nothig. damit sie unter der Zucht eines weisen Führers so wohlthas tig werden, als sie nach der Anlage unsrer. Nas tur seyn sollen. Rein Trieb in der Welt aber bedarf dieser Zucht mehr, als der natürliche Trieb der Liebe, wenn er nicht ausarten und Herz und Berstand und den Korper selbst zerrütten soll. Wer kennet nicht den Schaden, den die Weich-lichkeit und Wolluft unter den Menschen anrichtet? wie augenscheinlich mächtig sind nicht die uns ruhigen Auswallungen der Leidenschaft und die Reizungen des erhitzten Herzens, die Ordnung Gottes und der Natur zu übertreten und die verbotne Frucht zu geniessen? wie unruhig die Seele des Wolluftlings, um seinen Begierden Gattis gung zu verschaffen und, wenn er sie sättigte, um verborgen zu senn? wie traurig endlich der Erfolg dieser Ausschweifungen, wenn er seine Uns Schuld aufgeopfert, seine Krafte verzehrt, und sich des edlern Vergnügens ganz unfähig gemacht hat, darinn unser Geist sein Glück finden soll. Sollte

es nicht für uns etwas gutes senn, dassenige zu sinden, was uns gegen so viele Gefahren von uns sern natürlichen Reihungen sicher setzt und unste Liebe nach der Absicht Gottes zu lenken Gelegens heit giebt? der Mensch hat alles als wahre Wohlsthat anzusehen, was seine Reigungen in ihrer Ordnung und Richtung erhält: und wenn nun durch die She so manche Ausschweisungen verhüstet, so manche hinreissende Begierden zurücke ges seitet werden; so ist es gewiß, daß, wer einen Ehegatten sindet, auch sür seine Seele etwas gutes sindet.

Man laffe bernach mit driftlichen Gefinnuns gen die Che fortgeführt werden: man laffe ben der gemeinschaftlichen Liebe den Gedanken herrs schend werden, daß die Liebe auch bessere und Dann die edelste sen, wenn sie ihrem Mitgenossen das Wohlgefallen Gottes, das edle Bewuftsenn von Relchthum und von den Erwartungen des bessern Lebens verschaft, so wird der Chegatte noch mehr gewinnen. Es ist schon für ein mahres Gluck zu achten; wenn sich uns nur der Freund zeigt, der unfre Fehler mit Mäßigung und Kluas heit und bekannt macht; von wem läßt sich aber Diese Belehrung eher erwarten und leichter annehmen als von dem Chegatten, der fo viele Gelegen. heit hat, den andern kennen zu lernen, und so viele Aufforderungen, ihn liebreich zu strafen? Liebe ohne Aufrichtigkeit ist nie eine achte Liebe: aber sie wird auch nie beleidigend, weil sie unter Der der Leitung einer vorsichtigen Bescheidenheit steher. Sie entdeckt die Fehler freymüthig, aber
es ist die Sprache der Wehmuch und des Mitleis
dens, es sind die Vitten eines Freundes, womit
diese sonst unangenehmen Geschäfte begleitet wers
den. Dann aber gehörte ein sehr rohes Gemüth
dazu, welches sich hierdurch in Jorn wollte sehen
lassen. Warum, würde alsdann der bestrafte
Theil gedenken, warum wolltest du in Gährung
über jene Zurechtweisung gerathen? Ist es nicht
dein bester Freund, der sie dir ohne Zeugen in der
Stille giebt? Du weist nicht, wie schmerzlich es
ihm ist, dir dies unangenehme zu sagen, wie
schwer er sich hiezu entschliessen, wie wenig er den
zudringlichen Ausstorderungen seines Gewissens und
keiner Liebe widerstehen können. Daß er es gut
meine, dasur ist dir seine Redlichkeit Bürge:
willst du ihm noch mehr Schmerzen machen? seine
Liebe tadeln? seinen Rath verschmähen? Man
lasse solche Borstellungen nur lebhaft werden:
wie leicht und wie glücklich wird alsdann ein See,
gatte den andern bessen? Hat nicht oft der vers
nünstige Mann die Sitten seiner Gattin durch
Liebe und Besspiele umgebildet? Hat nicht eben
so oft die bescheidene Frau durch gute Borstelluns
gen, durch Nachsicht, durch anhaltende Ges
duld den Shemann von der Bölleren, vom Müssigang, vom Jorn zurückgebracht? Hat nicht
oft das Gebet des einen den andern erschüttert?
und die Eingezogenheit des einen dem andern Ermunterungen gegeben? Weist du auch, ob du
nicht nicht

nicht durch deinen Mann oder durch deine grau seelig werden tanst: mochte ich hier fras gen und dann die glücklich preisen, die vereinigt sich auf dem Weg zum Himmel unterstüßen und ihre gemeinschaftliche Liebe durch die Aufforderungen und Ernunterungen jum Gottesdienst beves stigen. Denn das Bestreben eines jeden, immer tugendhafter und gottseeliger zu werden, eifert sie untereinander auf: und jeben dies erhöhet auch wieder das Wohlgefallen, daß fie aneinander finden; weil jedes dem andern seine Gesinnungen verdanket. Dies verbreitet über ihre Tage Das reinste Vergnügen und giebt ihrer Ruhe und den übrigen Unnehmlichkeiten ihres Zustandes den würdigsten und schägbarsten Zusaß. Wer einen christlichen Ehegatten sindet: sindet etwas gutes
— und bekommt Wohlgefallen vom Zerrn.

Ein Stand, welcher der ganzen Natur so angemessen, so wichtig ist, eine Verbindung, daben uns ser Leben so viel Annehmlichkeit, so viel würkliche Vortheile geniesset, hat auch seinen besondern Seegen von Gott und gefällt ihm nicht nur wohl, sondern ist auch nicht leer von Beweisen einer besondern Aussicht und gütigen Vorsehung Gottes. Dies will ohnsehlbar Salomo sagen, wenn er im Text sich erklärt; wer einen Segatten sindet, bekonnt Wohlgefallen vom Zerrn. Ich kann die Erklärung dieser Worte nicht natürlicher geben, als ich sie in einer unsver öffentlichen Schrifs

Schriften finde, darinn sie angehenden Cheleuten zur Beherzigung ertheilt wird: Gott giebt den Eheleuten seine Gnade, daß sie Lust und Liebe zusammen haben und gerne in Lieb und Leid bey einander sind, wohnen und mit einander hausen und wissen, daß es Gott auch wohlgefällt. In dieser Erläuterung sinde ich sast alles erschöpft, was hieher gehört und, wem es etwa zu altväterisch klingt, diese Worte zu wiederholen, den verweise ich auf die Urtheile und Ersahrungen aller, welche den Wegen der Vorsehung nachgespürt haben. Diese mögen den Ausspruch thun, ob sich etwas richtigers zum Veweis des göttl. Wohlgefallens am Ehestande erdenken oder sagen, ob etwas bessers oder tröstlichers bem Eintritt in die Ehe sich ersinden lasse, als dieser Seegen des ehelichen Lebens?

In Wahrheit, wir finden auch hierinn ein unbegreisliches Geheimniß der göttlichen Regierung, wenn wir nachdenken, wie es zugehe, daß Menschen den natürlichen Trieb der Liebe zu den Eltern, die Neigung zu ihrer Anverwandschaft und zur Freyheit verläugnen, um eines Fremden willen, den sie oft wenig kannten, daß sie ihre gewohnten Verbindungen, deren Werth und Nuchen sie schon wußten, willig verlassen, und in neue eintreten, ben denen sie den Erfolg nur zweiselhaft und ungewiß, sehr sicher aber mancherlen Lasten und Beschwerden vorhersehen. Ein Mann verläst Vater und Mutter, und hangt sein

nem Weibe an. Er giebt gerne eine Menge irrdischer Vortheile um einen Shegatten Dahin: er will gerne nicht mehr der einzige Herr über sein Bermogen senn, nicht mehr der einzige Regent seiner Handlungen, nicht mehr der frege Besitzer von Saufern und Feldern und der Gebieter über feine Vergnügungen. Er übernimmt willig ungähliche Beschwerden, die er ausser der Che nicht fühlen wurde. Nun werden seine Sorgen verdoppelt; er hat jest nicht seinen eignen Rummer, sondern der Rummer, die Krankheiten, die Schmerzen des einen Shegatten sind auch die seinigen, storen auch feine Zufriedenheit, rauben auch ihm die Ruhe: und gleichwol wägert er sich nicht, alle diese Lasten zu tragen. Die Unvollkommenheit unfrer Natur läßt es ihn erwarten, daß er mans che Fehler zu dulden, manche Thorheiten zu übersehen, manche Reigungen zu verläugnen habe: und auch dies schreckt seinen Muth nicht von dem Chestand ab. Und das ist der Mensch, der so gerne seinen Vergnügungen nachgeht, sein eigner Berr fenn will und fur feine Gewohnheiten fo viel zärtliche Neigung hat. Dies bleibt mir alles zeit ein Rathsel, dessen Aufschluß wir in der Ord= nung und Veranstaltung Gottes finden, der den Eheleuten seine Gnade giebt.

Wie vieles wurden wir ausserdem noch zur Ehre der Vorsehung und als thätigen Beweis ih, res Wohlgefallens am Chestand sinden, wenn wir uns auf einzelne Fälle einlassen wollten?

Nicht so, ihr hattet ehehin eure Neigung auf ans Dre Personen gerichtet und glaubtet, mit ihnen bef. fer berathen zu senn: ihr waret vielleicht gegen euren jehigen Gatten eingenommen : aber ihr gewannet ihn unvermerkt lieb, und je långer ihr um ihn fend, desto zärtlicher und standhafter wird eure Liebe? Ihr fandet Fehler, welche euch um eure kunftige Eintracht besorgt machten: ihr waret gegen euch selbst mistrauisch, ob ihr nicht etwa in der Liebe ermuden, oder durch die Unvollkommenheiten des Chegatten zum Kaltsinn gereißt, oder ben einer unbeständigen und wankelmuthigen Gesinnung gleichgultig, oder durch die Menge von Sorgen und Storungen der Ruhe verdroffen wurdet: und alle diese Besorgnisse hat eure Erfahrung viels leicht widerlegt. Ihr gewohntet bald zusammen. Eine liebreiche Unterstützung machte euch feuriger in Der Liebe. Ihr lerntet Machficht gebrauchen, und selbst die Gorgen verbanden euch genauer, menn ihr in der Stille vertraulich überlegtet, wie ihnen abzuhelfen. Un Beranlassungen zur Ungestult, zur Störung des christlichen einträchtigen Sinnes, jun Ueberdruß und jum Berdacht fehls te es zwar nicht, aber eben diese mußten dienen, euch die edlen Gefinnungen eures Chegatten zu ents Decken und eure Liebe zu stärken. Eure Freuden wolltet ihr nie allein genieffen: und den, der ben euren Schmerken so oft mit weinte, auch nicht alleine leiden laffen. Unter Diefen Abwechselungen giengen Jahre vergnügt dahin: ihr sehet mit Freuden auf das Ungemach, das ihr trugt und nun

nun überstanden habt, auf die Negungen der Zwiestracht, die in ihren ersten Funken erstickt worden, auf die stillen Abende, die euch schnell verstrichen, auf eure Kinder, die ihr erzogen, zurücke — und nur Ein Gedanke scheint euch qualend — der Gestanke der künstigen Trennung. Wahrhastig! dies ist Seegen der Vorsehung, ein Werk Gottes, — der den Eheleuten seine Gnade giebt, daß sie Lustzu einander gewinnen und gerne in Lieb und Leid bez einander sind, wohnen und mit einander hausen — und wissen, daß es Gott auch wohlgefällt.

Dies giebt erst ihrem Glück und ihrer Zufriedenheit den hochsten Zuwachs und einen christlichen Werth. Gott hat mich in Diesen Zu= stand gebracht, denken sie, und ich gefalle ihm darinnen. Es ist seine Fügung, sein Wille, daß ich in diese Berbindungen trat und, so lange sie dauren, so lange sieht er gnadig auf mich herab, billigt meine Geschäfte und Sorgen, und wird mich nicht ungeseegnet lassen. Hieben lagt sich viel Rummer entfernen: hieben verlieret sich der Unmuth unter den druckenden Gorgen; hieben heitert sich die Seele aus ihren geheimen Rummers nissen auf und fühlt ihre Ruhe und Glückfeeligs feit in Gott. Und was konnte auch diese so ans genehme und trostvolle Ueberzeugung schwächen oder unterbrechen? Ihr Stand ift zur Erhaltung der Ordnung in der Welt so unentbehrlich und wird hierdurch wie durch die ganze Einrichtung Des

des Schöpfers, welche wir in den verschiednen Geschlechten bewundern, empfolen. Sie selbst geben sich, indem sie einander zärtlich ihre Bes dürfnisse klagen, täglich Ermunterungen zum Ges bet und treten einträchtig vor den Thron Gottes, um ben ihm Benstand zu suchen. Sie unterhalten einen einträchtigen liebreichen Sinn, welcher dem Vater der Liebe unmöglich mißfallen kann. Sie geniessen endlich sichtbar genug seinen Seesgen, womit er ihre Arbeit unterstügt, ihrer Nahrung Gedeihen giebt, ben kummervollen Zeiten forthilft und durch die ehelichen Freuden erquicke. Wo sich die Güte Gottes in so zahlreichen und augenscheinlichen Erweisungen thätig zeigt; da wird die Ueberzeugung, daß er Wohlgefallen an uns habe, veft und ungezweifelt fenn. Wurde hieran noch etwas fehlen, so versammlet, christliche Eltern, eure Rinder um euch, den Seegen und Die Freude des ehelichen Lebens. Jeder Anblick eurer blühenden Jugend, jede Empfindung eines elterlichen Herzens ben der Geburt eines Erben, oder wenn ihr sie zum erstenmal den Ramen Bater! stammlen horet, und durch die verschies dene Auftritte ihres Lebens hindurch wenn sie heranwachsen, wenn ihr sie zum Abendmal oder an den Traualtar begleitet, oder mit Enkeln von ih: nen erfreut werdet: jedes Vergnügen, wenn ihr eure Sauglinge und Enkel umarmet, jede Ruh. rung ben Den Diensten, Die sie euch dankbar erweis sen, jede Hofnung, die sie versprechen, ja selbst die letten Ehranen, womit ihr fie, nach einer guten aemeins

gemeinschaftlichen Erziehung, benn Abschiede von der Welt seegnet: jede ist ein Beweis, daß der, der einen Shegatten erhält, Wohlgefallen vom Zerrn bekommt und mit unzähligen eigenthümslichen Freuden beglückt wird. Dies ist das Glück des ehelichen Lebens. So groß, so wünschensswerth ist es; nur daß es nicht allgemein ist.

Denn ich sehe voraus, daß die Wahrheit uns stres Terres aus der täglichen Erfahrung sehr scheinsbar bestritten werden könne. Für ein christliches Gemüth ist es auch in der That eine sehr traurige Vorstellung, daß ein Stand, der den Menschen so viel gutes verspricht, eine Ursache von so viel Klagen und Slend auf dem Erdboden werden soll. Sollen denn Menschen ihr Glück zerstören und sich das zur Plage machen, was Wohlthat senn soll? Ein schrecklicher Gedanke! Aber woher kommt dieser Verfall und die zum Theil gerechten Klagen, daß nicht alle, die einen Shegatten sanz den, etwas gutes gefunden? Es ist nothwendig, die Quellen dieser Unordnung auszusuchen, um sie desto besser verstopfen zu können.

Wie überhaupt das Verderben aller Stände, die Klagen über so viel boses und die Zerstörung der gesellschaftlichen Ruhe unter den Menschen nicht nur ein Beweis ist, wie selten ächtes Christenthum angetroffen werde, sondern auch vornehmlich daher rührt, weil so wenig christliche Gesinnung unter den Menschen herrschet: so ist auch

auch eben dieser Mangel an chrisslicher Liebe, welche das Evangelium fordert und einstösset, die allgemeine Ursache aller fürchterlichen Zerrüttungen des Hausstandes, so vieler Erbitterungen und Kriege unter Seleeuten, so unzähliger Klasgen über ein unglückliches Leben. Sie würden alle wegsallen, wenn unter den Shegatten christlicher Sinn regierte, der nur gutes liebt und sucht, aufrichtig und nachgebend macht, und von Gott mit Friede belohnt wird.

Der Geist des Christenthums ist die Liebe: aber weil man jenen nicht achtet, so ist diese gar nicht vorhanden, oder so schwach im Gemuthe, daß sie ben jeder Empdrung der Leidenschaft ents flieht und ihre Stelle dem Haß und der Grausamkeit einräumt. Raum läst es sich zwar denken, daß eine She ohne die liebreiche Zuneis gung zweiser Personen gegen einander gestistet oder fortgesest werden könne: allein wie viel fehlt oft an dem driftlichen Ursprung dieser Liebe! Gine oft an dem christlichen Ursprung dieser Liebe! Eine reihende Gestalt, eine gefällige Mine, eine Les bensart nach der Mode, ein reiches Erbtheil und gar oft ein ganz blinder Anfall ist der ganze Grund der sogenannten Liebe; und ben einer so wenig vernünstigen Ursache sehlet allerdings noch sehr viel, bis die Neigung ächt, vernünstig und dauerhaft wird. Eine christliche Liebe beruht nicht auf vergänglichen Vorzügen, sondern siellt sich den Shegatten als einen Mitterben der Gnas de des Lebens vor, wie ihn Petrus nennt.

Der oder die, die ich mir jum freundschaftlichen Gesellschafter ausersehen, dachte der Christ, ist mit mir von Ginem Erloser erkauft, eilt mit mir Einem himmel entgegen, wo wir uns erft bestans dig und edler, als es hier geschehen kann, geniessen werden, und wird durch meine beständige Gegen. wart so viel Ermunterungen zu guten Werken haben. Mein Chegenoffe ist schon ale Mensch, schon als Christ meiner Liebe werth, und wird es noch mehr durch die Freundschaft die ich mir von ihm versprechen, und noch mehr durch den Seegen, Den Gott unfern gesellschaftlichen Bemubungen und Gebeten schenken wird. 2Bas muß ein Mensch ben solchen Vorstellungen fühlen? wie vorzüglich werth muß ihm sein genauester Ges fährte auf dem Weg zur Ewigkeit seyn? aber frenlich ist dieser Sinn selten und die Gemeinschaft der Cheleute wird von den wenigsten auf Dieser Seite betrachtet. Daraus entspringt frus her Ueberdruß und eine Menge von Unheil, das die Chen traurig macht. Wo man sie als noth. wendige Diener der Wollust ansieht, wo man ihren Werth nach ihrer Gesichtsbildung oder ihs rer Mitgabe schäßet, da verfliegt die Liebe bald. wenn jene verschlimmert und diese verschwendet ist. Dein Chegatte wird nicht allezeit durch seine reis zende Gestalt gefallen: aber er wird allezeit ein Miterbe des ewigen Lebens senn: und dies wird ihm in den Augen des Chriften den höchsten Werth geben.

Ben so christlicher Liebe wird unmöglich eine Che gefunden werden, welche durch Verschuldung der Chegatten unglücklich ift. Denn an sich wird Dieser Stand durch aussere Zufalle und ganz eigne Plagen nicht selten beschwerlich. Die Gesundheit des einen leidet, und der andre leidet mit. Der Wunsch, Kinder umarmen zu können, wird nicht gestillt oder die kurzen Freuden ihres Genusses durch ihren frühzeitigen Tod unterbrochen. Die Erziehung hat ihre eignen Sorgen: auch die beste Arbeitsamkeit entfernt nicht allemal Mangel und Durftigfeit: und wer kann alle Unfalle gabe len, wodurch auch in diesem Stande die Unvolls kommenheit des gegenwärtigen Lebens sichtbar wird. Allein dies alles wird so wenig auf die Rechnung der Chegatten selbst zu schreiben fenn, daß sie vielmehr durch ihre Liebe und gemeinschafts liche Eragung jener Unfälle sich ihre Lasten erleiche tern. Es ist Ungluck, das ihnen von einer weis sen Vorsehung auferlegt wird und welches daher immer zu ihren Besten Dienen muß. Gigentlich aber verdienen nur die Chen unglücklich genennt zu werden, die man mit Zwietracht, Haß und Widerwillen fortführt, daben die Eine Parthey wenigstens Verdruß und Plagen verursachet. In diesem Fall werden sich alle Veranlassungen dur Unzufriedenheit und zu noch beklagense würdigern Ausschweisungen des Zorns blos vom Mangel Des Christenthums herleiten lassen.

Der Christ ist aufrichtig. Dies verbannt alle Tucke aus seinem Herzen und bringt ihn zum freymitchigen Geständniß seiner Fehler. Mit Unwahrheiten und Betrug umgehen, sich anders stellen als er ist, und dem, der so viel Recht hat, sein ganzes Herz zu wissen, sich nicht ganz entsdecken, wäre sehr unredlich und unchristlich ges handelt. Allein urtheilt selbst, meine Zuhörer, welche Kunstgriffe werden gebraucht, welche Bestrügerenen gespielt, welche Lügen vorgewendet, bis sich eine Person gewinnen läßt? Wie häusig werden die Fehler des Gemüths und die wahre Beschaffenheit der irrdischen Umstände verheimslicht und was kann, wenn sie nun offenbar wersden, anders daraus entstehen als Mistrauen, aus dem Mistrauen Kaltsinn und Vorwürse, welsche endlich zum bittersten Haß leiten.

Der Christ ist nachgebend: denn die Lies be ist langmuthig, sie eisert nicht, sie träs get alles, sie duldet alles. Der Mangel hier an ist die gewöhnlichste Ursache von Zwietracht und Unglück der Ehen. Es sind Benspiele genug, daß Menschen, welche sich selbst und andern alle Fehler nachsehen, am wenigsten solche an ihren Ehegenossen tragen wollen. Und wenn nur dann auch die Bestrasung mit Liebe und Sanstmuth geschähe, und brüderlich ausgenommen würde! allein auf der einen Seite ist sie nicht gemäßigt, und auf der andern nicht gürlich beurtheilt. Auf der einen wird die Leidenschaft durch Worte und Gi 3 beleis

beleidigende Borwürse verstärkt: auf der andern zur Beherrschung des Zorns und der niedrigen Nachsucht keine Unstalten gemacht. Keines sucht den Frieden durch das so würksame Schweigen der Zunge: keines überlegt, daß ben den Gährungen eines auswallenden Gemüths vernünstige Vorskellungen gekährlich warden kannen. Keines ist gen eines aufwallenden Gemüths vernünftige Vorsstellungen gefährlich werden können: keines besdenkt, daß jeder neue Ausbruch von Uneinigkeit die Liebe mehr dämpse: und hierinn liegt die Urssache so vieler Verwirrungen, durch welche der heilsamste und angenehmste Stand in Plage und Elend übergeht. Warum wollten wir unste Lage in Rummer und Ueberdruß verzehren und das Paradies, welches uns die Religion auf Erden wieder hergestellt, in einen Schauplaß des Jammers verwandeln? Warum wollen wir nicht unter der Leitung des Evangelii besser auf unste Rushe denken und glauben, daß Gott Wohlgefallen hat an denen die ihn fürchten, und an denen, die ihn nicht sürchten, keinen Gefallen.

Ach! wer übersieht alsdann die traurigen Folgen, wenn Gott mit seinem Seegen von dem Hause weichet, darinn sein Name so oft entweihet wird und aus welchem so viele Lästerungen gegen seine Seschöpfe, so viele Schmachreden, so viele Verswünschungen gegen die, denen wir die unverbrüchslichste Treue zugesagt, so viel Seuszer der bes drängten Shegatten, so viel stumme Klagen, so viele Thränen zu ihm, zu ihm emporsteigen! Ich wundre mich nicht, wenn Shen unglücklich wersden.

den, wo die Sorge für irrdisches Auskommen und Vergnügen immer die wichtigste ist und den Geist zu seinern Betrachtungen untüchtig gemacht, wo man am Morgen klagt, und am Abend slucht, wo statt der Gebete um die Erhaltung des einträchtigen Sinnes und der Benhülfe seines Schegenoffen der baldige Tod desselben erwartet und gewunsschen wird. Ich begreise nicht, wie man unter diesen Umständen Gedeihen. Gnade und Wohlsgefallen eines heiligen und für seine Geschöpfe bessorgten Gottes hossen, oder seinem Seegen entzgegen sehen könne, da seine Ordnung offenbar zerssidrt und die Stimme der Natur, des Gewissens und der Religion so wenig geachtet wird. Ben solchen Gesinnungen hat man es sich selbst zuzuschreiben wenn man zwar einen Shegatten, aber nicht einen erwünschten Zustand gesunden hat.

Ausser diesen ganz allgemeinen Ursachen, wars um das Glück des ehelichen Lebens nicht allgemein ist, wird es nicht schwer, noch einige besondre zu entdecken. Nicht selten werden schon beym Einstritt in die Ehe die Vorbereitungen zu dem künstigen Misvergnügen gemacht, welches gemeiniglich auf Unvorsichtigkeit und Sünde solgt. Ein guter Ehegatte wird gefunden, aber er muß gesucht werden. Werden wir hier von der Klugheit verslassen, womit wir das gute und anständige sür und ausspähen, und ist es die letzte Frage, die wir ben dem Entschluß in eheliche Verbindungen

zu treten, aufwersen, ob die gewählte Person driftlich sen, ob ihre Gemuthebeschaffenheit mit der unfrigen einstimme, ob wir uns entschliessen können, ihre Kehler zu dulten, ob wir sie auch aledenn schäßen und mablen murden, wenn sie weniger reich, im mindern Grad schon und nicht so angesehen aber mit Frommigkeit begabt ware? werden diese Fragen vernachläßiget, so ists bes greiflich, daß die Ehe nicht gerath. Nicht wenis ger traurig kann der Ausgang senn, wenn der Ches gatte ohne Gebet und auf verbotnen Wegen gefunden wird. - Eine jede Neigung wird gefährs lich, wenn sie nicht mit Bedachtsamkeit gelenkt, oder erzwungen oder durch die Reigung zur Gunde erzeugt wird. Hieraus läßt sich leicht urtheilen, welches Unheil entstehen musse, wenn benm Eintritt in die She Personen einander gefallen, weil fie etwan sich ehehin ihren Wollusten preiß gegeben und in sündlichen Reigungen zwischen sich eine Einstimmung gefunden. Gine gluckliche Che ift der Preiß eines frommen ledigen Standes, eine Vergeltung für die unter so vielen und starken Versuchungen bewahrte Unschuld, der Seegen eines keuschen Herzens. D! Junglinge, beraubet euch dieses Glückes und der Hofnung zu dems selben nicht, indem ihr Räuber der Unschuld merdet!

Von den Uebereilungen, womit die She ge-schlossen wird, rührt es auch gemeiniglich her, daß man sich, nach dem gemeinen Ausdruck, betrosgen

gen findet. Man glaubt einen sittsamen, arbeits samen, verträglichen Gatten zu bekommen und er erscheint nachher mit ganz andern Sitten und hins tergeht die bessern Hofnungen von ihm. Go sehr aledann ein jeder Die Bormurfe tragen muß, daß er nicht bedachtsam genug verfahren, so sehr wunschre ich doch, daß auch christliche Eltern es beherzigen möchten, wie sie ben der Vernachläßis gung einer guten Erziehung alle die Seuszer und Sunden auch an ihrem Theil zu verantworten haben, welche die Che mit ihren verzärtelten und jur Gitelfeit, jum Mußiggang oder Beiz erzoges nen Kindern hervorbringt. Wer wunscht sich nicht, seine Kinder wohl anzubringen und den Dank ju geniessen, den ihr Chegatte gerührt für jede Freude seines Standes auch den Eltern weis het? Diese Freude zu erleben, muffen die Rinder auch für die Che erzogen und ihnen die Mitgabe eines fleißigen und stillen Gemuths, welche das sicherste Unterpfand einer glücklichen Ehe ift, zeitig versichaffet werden. Der Eintritt in jeden Stand, mit dessen Bestimmung und Pflichten man nicht bekannt ift, bleibt allemal bedenklich, führt zur frühen Reue und stiftet Unheil.

Selbst, wenn die Ehe bereits geschlossen ist, werden diese Vetrachtungen über die Vessims mung des chelichen Lebens versäumt und die Abssichten desselben nicht genugsam bedacht. Auch diese Vergessenheit hindert das Glück, das wir hierinn sinden sollen. Wie beglückt mußten wir

und in diesem Stande dunken, wenn es erwogen würde, daß eine gemeinschaftliche Hulfe, die Erleichterung der beschwerlichen Lebenszeit, Die Bermehrung des menschlichen Geschlechtes und Des Reiches Jesu Christi die Absicht dieser ehrwürdigen Berbindung sen? daß uns unser Bater dadurch wohlthun wolle, und, wenn wir es annehmen, wurflich wohlthue. Wenn ich ermudet bin, wer wird mich erquicken? wenn ich frank bin, wer wird mich pflegen? wenn ich sterbe, wer wird am gewissesten mir in den letten Augenblicken benftehen, meinem Beift die letten Geuf. zer zurufen, meine Augen sanft zudrücken und mein Undenken erhalten? Bielleicht ein Freund: allein, wenn ich diesen nicht finden nicht rufen kann, fo wird es mein Chegenoffe fenn. Den gab mir Gott, damit mein Leben nicht einsam verstriche, die Mühseligkeiten der Erde mich nicht alleine druckten und mein Tod einen Zeugen hatte, der ihn beweint. Dies vergessen heißt die ganze Ordnung Gottes storen: und Dies bringt Unalucf.

Dazu kommt endlich noch die unterlassene Betrachtung, wie wichtig die Zusagen sind, wodurch sich Sheleute verbinden. Sie alle leisten zwar einander das Versprechen der Treue und unzerstörbaren Liebe freywillig: allein nach so sepertlichen Zusagen, ben denen Gott und so viele seiner Vekenner als Zeugen gegenwärtig sind, wird Treue und Liebe Pflicht. Reines gehört nun sich selbst

selbst zu: keines kann, ohne bundbruchig und von Gott und Menschen gehaft zu werden, sich Reindfeligkeiten oder Gleichgültigkeit gestatten. gehören nun zusammen und jede Trennung ihrer Gemüther wird eine muthwillige Trennung der heiligsten Bande, Die Gott selbst geknupft hat. Wer als ein Christ noch einige Ehrfurcht gegen Den Allwissenden hat, oder auch nur als Mensch noch einige Achtung für seine Mitbruder, dem muß es als das schandlichste Verbrechen vorkoms men, Zusagen zu verläugnen, um welche Gott und seine Bruder wissen. Das stete Undenken an Gott, in Deffen Namen Die ehelichen Verbindungen geschlossen und bestätigt werden, die Schaam, so viele zu beleidigen, welche unser Bers sprechen öffentlich hörten, und das eigne Gewissen eines jeden, das Unbestand und Untreue verdains met, mußte nothwendig jede lieblose Regung dam= pfen und die Herzen in beständiger Zuneigung erhalten.

Aus dem allen, meine christliche Zuhörer, könnet ihr euch überzeugen, daß die Hauptursache, warum das Glück des ehelichen Lebens nicht allgemein ist, in den Fehlern der Menschen liege, wodurch sie sich ihrer eignen Zufriedenheit und des reinen Vergnügens, das aus Eintracht und Liebe entspringt, muthwillig berauben. Uch! warum ist doch das Haus, das ein Sis der Freude, eine beneidenswerthe Wohnung des besten menschtlichen Glückes senn kann, ein Schauplaß des Jasses

Hasses, der Zwietracht und der schröcklichsten Zwenkampfe, wodurch sich Menschen zerstoren! Ach! mochteich zu folchen sagen: die, so von euch beleidigt werden, sind eure Mitgeschöpfe, eure Blutsverwandten, euer ander 3ch, und durch die fenerlichsten Zusagen auf eure Liebe angewiesen. Die, die ihr verschonen, retten, schuben, vertheidigen solltet, werden von euch als Feinde behandelt, und ihre Zufriedenheit, ihre Ruhe, ihr Leben, welches sie euch widmeten, ist ben cuch in Gefahr. Wie wollt ihr mit einem Gemuth voll Widerwillen noch heilige Hande im Gebet aufheben? warum das kurze Leben durch gehabige Begegnungen fummervoller machen? warum eure Kinder ins Ungluck fturgen, welche ben jenen Trennungen nie recht besorgt und durch häusliche Unruhen geärgert werden? Schonet doch wenigstens der Unschuld von diesen und erniedrigt euch nicht selbst vor ihnen, wenn sie die Mißhandlungen sehen, die von euch euren Shegatzten widerfahren, und vor denen die Menschheit als vor ihrer größten Schmach erzittert. Wenn ihr dies bedenket, so werdet ihr einander mit Ehrs erbietung zuvorkommen und in einer wohlthatigen Unterstügung, in Nachsicht und Sanftmuth ein weit wurdigeres Bergnügen empfinden als ben aller Rache eines beleidigten und feindseeligen Herrens.

Diese Nachsicht und Sanstmuth wird auch denen besonders empsehlungswerth seyn, die mit Recht Recht über die Harte und Gleichgültigkeit ihrer Chegatten Rlage erheben. Gine Liebe, Die fich durch feine Feindfeligkeiten ermuden laßt, wird am Ende auch das kaltsinnigste Berg gewinnen, da im Gegentheil ein heftiger Widerstand die Gemuther erbitterter und unversöhnlicher macht. Er klags dem Zeren, wurde ich dem unschuldig bedruckten Theil sagen, und schätze das Bewusts senn, daß er seine Rrankungen nicht veranlaßt oder verdient, für reinere Freuden, als alle seine Leiden sind. Wenn jemandes Wette dem Zerrn wohlgefallen und ein gewissenhaftes und gottges fälliges Betragen den Menschen in den Augen Gottes werth macht: so macht Gott auch seine Seinde mit ihm zufrieden, wie vielmehr Diejes nigen, die einander schon einmal liebten und nach Dem Willen seiner Vorsehung sich als unzertrenns liche Gefährten zur Ewigkeit begleiten follen.

Ausser dem muß ich allerdings befürchten, daß die Klagen über unglückliche Shen unzähligemal übertrieben werden. Wie eine zu hestige Liebe die Fehler des andern nicht wahrnehmen läßt, so übersieht ein von Haß eingenommenes Gemüth meist das gute, das ben der Beurtheilung des Shegarten in Anschlag kommen soll. Er hat viele Fehler, begegnet dir zuweilen hart, ist nicht wie du ihn haben willt: allein sorderst du nicht zu viel, wennt du einen ganz untadelhaften Menschen suchest; und sollte er nicht auch seine gute Seite haben, auf welcher er dir gesallen kann? Er ist auffahrend: aber

22.20

aber sein Zorn wird bald gemäßiget senn, wenn er nicht gereizt wird. Er ist eigensinnig: aber er ist auch aufrichtig und um dich besorgt. Er ist unvorsichtig in Reden: aber auch geschäftig in seisnen Arbeiten: murrisch; vielleicht ist es Krankheit, die ihn murrisch macht: deinen Kindern scharf; aber eine scharse Zucht ist sür sie heilsam und er sucht ihr bestes. Allein wo man sich nur mit Bertrachtung der Fehler unterhält, die Vorzüge aber geringe schäft und verbirgt: da kann man leicht sein Unglück vergrößern. Schon oft haben diesenigen, die den Ledzeiten ihres Ehegatten beständige Klagen führten, erst nach dessen soch seinen Werth erkannt, und nun, nachdem sie ihn vermißten, ihn bedauert, ihre Klagen zurücke gesnommen, und das Gute, das sie besassen, zu spät geschäft.

Für die glücklichen, die es aus eigner Erfahrung wissen, daß sie in ihren Shegatten etwas
gutes gefunden haben, würde vermuthlich die Ausforderung zum Preiß der Vorsehung Gottes sehr unnöthig senn. Jede Empfindung ihres Wohlstandes, die täglichen Freuden unter sich und anzihren Nachkommen, die zufriedne Stille ihres Lebens wird, wie ich hoffe, ohnehin von ihnen durch den großen und erquickenden Gedanken geheiligt werden, daß es Gott ist, der sie zur She berusen, ihre Gemüther von Ewigkeit sür einander bestimmt und ihnen den einträchtigen zusriednen Sinn erhalten hat. Dies macht unsere Wohlfarth uns erst schähbar, wenn wir sie mit Dank auf Gott den Urheber; aller Beranderungen unfres Lebens, zurucke leiten. Dies wurft alsdann auch die Entschliesfung, ihm, unserm wohlthatigen Schos pfer, uns ganz zu ergeben und mit dem anhaltens den Bestreben, alles zu thun, was in jedem Stand, in jeder Lage unfres Lebens zu thun ift, von seiner Gite die Erhaltung unfres Wohlstans des, der Ruhe und Eintracht zu erwarten. Dies läßt und endlich ben jenen traurigen Auftritten, wenn die Bande der zärtlichsten Liebe im Tode ges trennt werden, wenn und ein verwaister einsamer Zustand droht und wir die angenehmen Genossen Unfres Lebens vermissen, auch Trost sinden. Denn eben der Gott, der uns verband, trennt nach seinen Willen diese Verbindungen wieder und wenn es gut war, hier auf kurze Zeit einen Freund zu sinden: so ist es noch besser, ihn einst auf ewig zu finden.

Die wenigen endlich, welche weder das Glück noch die Beschwerden des ehelichen Lebens aus eigner Ersahrung kennen, werden sich hüten müßsen, einen so wohlthätigen Stand nicht zu verachsten. Es sind ihre Brüder, denen die Annehmslichkeiten und der Seegen der She zu Theil wersden. Es ist eine göttliche Ordnung, wodurch die menschliche Gesellschaft erhalten und bevessigt wird. Mehr hat der Christ zu wissen nicht nothig, um sich darüber zu freuen und in sich die Ermunterung zum Gebet zu sühlen, das

#### 112 V. pr. Vom Gluck des ehel. Lebens.

daß die Shen in Friede und Glück erhalten, die kaltsinnigen auf bessere Wege zurücke ges bracht und die Freuden auf Erden gemehret werden. Je leichter auch das beste Herz vom Geist der Zwietracht geblendet werden kann, je mehr sich Feinde und Hindernisse der menschlichen Glückseligkeit zeigen, desto brünstiger wird das Gebet für uns und für unse Mitchristen seyn müssen, damit sie, gestärkt und geseegnet von dem Gott der Liebe, alle Versuchungen besiegen und in jedem Stande suchen, was gut ist. Er selbst aber mache uns fertig zu allem guten Werk, zu thun seinen Willen in Christo Jesu! Amen.



## Sedfte Predigt.

Von

# den Vortheilen,

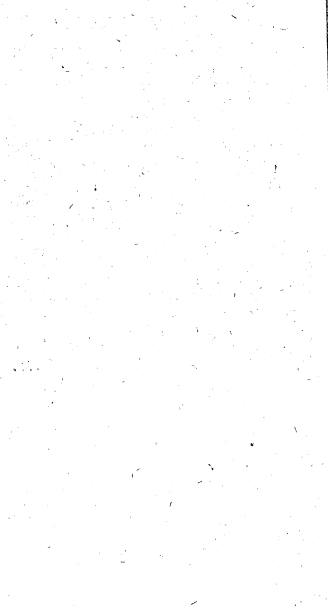
daß

Glaubige vorherwissen

maß

ihnen als Christen begegnen werde.

S



### 

#### Johann. 15, 17 + 21.

der liebet. So euch die Welt hasset, so wisset, daß sie mich vor euch gehasset hat. Wärret ihr von der Welt, so hatte die Welt das ihre lieb: dieweil ihr aber nicht von der Welt sepo, sondern ich habe euch von der Welt erwählet; darum hasset euch die Welt. Gedenket an mein Wort, das ich euch gesagt habe: der Knecht ist nicht grösser denn sein Herr. Haben sie mein Wort gehalten, so werden sie euers auch halten. Aber das alles werden sie euch thun um meines Namens willen, denn sie kennen den nicht, der mich gesandt hat.

Der Aufenthalt in einer Welt, wo nichts als Ungewißhelt herrschet und wo der kunftige Augensblick in eine undurchdringliche Dunkelheit gehüllt zu seyn scheinet, ist für ein neugieriges Gemüth sehr qualend und beunruhigend. Warum, sagt man, sollen wir denn nicht wissen, was zukunftig ist? Warum ist es uns nicht vergönnt, die Veränderungen und Schickfale, die uns bevorsstehen, vorher zu entdecken, unsers Glücks uns desto länger zu freuen und unser Unglück desto leichter abzuwenden? Ben diesen ungedultigen

Kragen dunkt sich der Mensch so oft noch gerecht zu senn und steht in Gefahr, in Murren und Rlagen über Diese Berfügung Gottes auszubres chen und auffer der Ruhe seines Gemuths zugleich Die Ruhe seines Gewissens zu verlieren. Allein man sollte sich nur selbst vorsichtig und aufmerke sam fragen, ob denn jene Klagen auf eine ruhige und weise Ueberlegung und auf Wahrheit gegrüns det senen: so würden sie zum wenigsten bescheidner und gemäßigter werden, vielleicht einen groffen

Theil nach ganz wegfallen.

Zuerst, wenn jene Beschwerden über die Dunkelheit der Zukunft auch in ihrem ganzen Ums fang mahr waren, so wurden sie doch nie als gerecht konnen gebilligt werden. Sobald es entschieden ift, daß diese Ungewißheit unste kommenden Verandes rungen von der weisesten Anordnung Gottes berrührt: daß wir dadurch gezwungen werden, Gott zu suchen und unfre Seelen durche Vertrauen auf ihn zu beruhigen: daß eine unerwartete Rreus de viel grösser ift, als eine vorhergesehene; daß ein kunftiges Ungluck uns weit schröcklicher senn wurde, wenn wir es lange vor seinem Einbruch auf uns losgehen sehen: sobald dies entschieden ift, sobald wird es offenbare Ungerechtigkeit senn, über eine Unftalt Gottes Rlage zu erheben, Darinnen er so weise und wohlthatig für unfre Ruhe in dem gegenwärtigen Leben gesorgt und uns zu unster bessern Bestimmung vorbereitet hat. Doch ich finde sogar, daß das Vorgeben selbst, als ob alles so umwölkt-und unfre ganze Aussicht in die

3u=

Zukunft so fürchterlich dunkel sen, einer Berich tigung bedürfe. Bielleicht werden diese Finsters nisse dichter und schauerischer beschrieben, als sie würflich sind. Bielleicht will man nur das Licht nicht wahrnehmen, das sie zwar nicht ganz aufflårt, aber doch einigermaassen mildern und wes niger schröcklich machen kann. Unser Bater hat in der That auch hierinn sehr liebreich für uns geforgt. Wir wissen wenig zukunftiges: aber doch einiges; wenig mit Zuverläßigkeit: aber doch so viel gewiß, als wir wissen mussen, um ruhig und gottseelig zu werden. Wer sich der Gunde überlåßt, kann wol sehr sicher vorherbestimmen, was feine Sefinnung für einen Ausgang nehmen werde: und wer fich im Gegentheil in chriftlichen Gefinnungen übet, wird, ohne sich zu irren, manche Greignisse vorhersehen konnen, die ihn betreffen und deren Renntniß ihm sehr vortheilhaft ist. Lasset uns diese

Vortheile berechnen, welche die Er= fenntniß von dem schaffet, was dem Christen begegnen wird.

Es ist natürlich, daß wir zuerst zeigen, der Christ wisse dies vorher: hernach daß wir beweisen: es sen ihm vortheilhaft, dies zu wissen.

o sehr das meiste, was wir vorherwissen, ur Vermuthung, nur hofnungsvolle Erwartung ift, so zuverläßig siehet gleichwol der Christ

#### 118 VI. Pr. Von den Vortheilen,

Chrift einen groffen Theil seiner Freuden und seis nes Ungemachs vorher, dessen er sich als Verehrer seines Heilandes zu versehen hat. Zwar soll und kann er nie alle seine Seeligkeiten zum voraus wahrnehmen und fühlen: denn sie wurden sonst ihre sansten Erquickungen zu sehr verlieren. Quch seine Beschwerden nicht alle: weil ein unerwartes ter Zufall weit mehr prufendes hat, als ein vorhergesehener. Eben so wenig soll ihm das Maas, die Stärke, die Dauer, die Abwechslung seiner guten und bofen Ereigniffe genau bekannt fepn, Damit er ben allen seine Ergebung an Gott, Hof. nung, Bertrauen und Gelbstverläugnung üben könne, seinen glücklichen Umständen nicht zu viel traue und seine Unfälle getroster ertrage. Im all gemeinen aber weis er doch, daß er auch als Christ eigne Plagen und eigne Vortheile habe und kann ihnen mit untrüglichen Erwartungen entgegen schauen.

Es würde hieben, aufs gelindeste zu reden, sehr unbedachtsam versahren werden, wenn wir jede unser ängstlichen Besorgnisse allezeit für Ahnsdungen einer bevorstehenden Widerwärtigkeit hielsten oder auf der andern Seite durch unste Wünssche oder durch die Schmeichelenen der Einbildung und zu großen Hofnungen erheben liessen, ohne weitere Gründe ju haben, als Furcht oder Verslangen. Bende Leidenschaften, welche dem zuskünstigen sich nähern, sind zugleich sehr betrügslich und versührerisch. Sie schildern selten gestreu,

treu, und stellen gemeiniglich das kleine und unerhebliche als groß und wichtig vor. Bende,
Furcht und Johnung, mussen daher, wenn von
ihnen weniger Verblendung zu befürchten senn
foll, gewisse und zuverläßige Gründe haben, wors
nach sie gelenkt werden mussen. Und diese sind
in dem Fall, von welchem wir reden, keine ans
dern als göttliche Zeugnisse und Erfahrungen.
In diesen zwey Stücken ist alle Gewissheit: und
hierdurch wird es auch dem Christen entdeckt,
was er als Christ zu erwarten habe.

Verkundigungen dieser Urt enthält unser Tert zur Belehrung der Junger Jesu. Ihr Inhalt ift leicht zu fassen; denn man kann es ohne Schwierigkeit mahrnehmen, daß unser Erloser seinen Schülern freymuthig entdecke, wie sehr sie sich des Hasses und der Gewaltthätigkeiten von Seiten des judischen Volkes und der Heiden verssehen müßten. Die Welt, die das ihre lieb hat und mit ihren Genossen einträchtig der Sünde dienet, wurde Menschen von der entgegengesetzen Denkungsart anseinden und ihren Saß durch Bitterkeit und offenbare Feindseeligkeiten offenbas ren. Solche Verkundigungen sind flar, bent Chriften zu belehren, mozu er fich gefaßt halten muffe. Ben dem herrschenden liebreichen Ginn, von dem ein aufrichtiger Christ helebt wird, ben der Sanftmuth, die er beweiset, ben der geschäfs tigen Wohlthatigkeit, an welcher jeder feiner Mitmenschen Untheil nehmen fann, ware Dies 5 4 mar

#### 120 VI. Pr. Von den Vortheilen,

zwar so leicht nicht zu erwarten, weil die Liebe das beste hoffet und stärker als der Haß ist. Wenn aber hier gegen alle Erwartungen in der Gesinnung der Weltkinder sich der Widerspruch äussert, daß sie diesenigen hassen, von denen sie geliebt werden: so kann dies den Christen nicht besrenden, weil es ihm vorhergesagt ist: die Welt hasset euch.

So ift es auch mit vielen andern Besorgnissen, Die sich der Christ machen kann. Ob ihm die Ausübung des guten leicht werden wirds ob er nach glücklich erhaltenen Sieg über eine fündliche Regung und Leidenschaft ganz frey von neuen, Uns fallen senn werde: ob er es erwarten durfe, daß ihm keine Hindernisse der Gottseligkeit, keine Gefahren, keine Beranlassungen zu Untreue vorkommen: diese und ähnliche Zweifel wegen seines Künstigen Zustandes sind ben ihm entschieden durch so viele zwar nicht angenehme aber doch heilsame Belehrungen, daß unser ganzes Leben eine Zeit des Streites und des Kampfes fen, daß jeder Tag seine eigne Plage habe und daß jeder, der seine Seeligkeit sucht, sie mit gurcht und Zittern mit anhaltender Gorgfalt suchen musse. Auswendig Furcht, inwendig Streit, bald sehr hinreissende Anfalle der Sunde, welche muhsam überwunden werden, bald Krankungen von auß sen durch lieblose Urtheile, bald sehr traurige Ausbruche eines ungebändigten Saffes gegen Wahrheit und Gottseeligkeit stehen gegen ihn in Bereits schaft schaft; er sieht sie von ferne und kann nichts anders erwarten.

Damit aber Diese Ungemächlichkeiten, Deren er sich vermoge der gottlichen Verkundigungen zu versehen hat, um so weniger ihn in Unruhe und Aengstlichkeit setzen möchten, so werden ihm zugleich die Vorzüge und Glückseeligkeiten ents Deckt, zu deren Besits er als Christ gelangen kann. Wie es allgemeine Beschwerden ben dem Beruf des Christen giebt: so finden sich auch allgemeine Portheile, welche keinem ermangeln werden: und dieser Seegen der christlichen Gesinnung wird eben so aufrichtig und zuvor beschrieben und verssprochen, als die Widerwartigleit daben. Es wurde in der That eine sehr unvollständige Erkenntniß unfers Chriftenstandes senn, wenn uns nur die eine rauhere und unangenehmere Seite uns ferd Berufs gezeigt, die andre vortheilhafte und reigende aber mit dunklen Schatten bedeckt murde. Aber wie erfreuliche Aussichten werden uns hier gedfnet! wie viel seeliges auf die Zukunft versprochen! Eben diesenigen, die sich des Hasses der Welt versehen mussen, die sich ver Jasse der Welt versehen mussen, bie sonnen sich: zugleich der Freundschaft Gottes versehen. Seben diesenis gen, die von jener als beschwerliche Glieder versstoffen werden, sind von der Welt erwählt und zu einem herrlichern Zustand bestimmt, und wissen, daß den Frommen kein Gutes ben allen Leiden, keine Hussen die Rersuchungen kein Krast denen die Rersuchungen kein Krast den Kraft gegen die Versuchungen, kein Trost ben ihren

#### 122 VI. pr. Von den Vortheilen,

ihren mannigfaltigen Beschwerden, keine Erleichterung ben jeder Art von Ungemach, kein Sieg ben jedem muthigen Widerstand gegen die Sünde sehlen wird. Hierauf können sie sich zum vorauß Rechnung machen und ihre bessern Erwartungen nicht auf die Welt und ihre Zuneigung, nicht auf ein hinfälliges irrdisches Glück sondern auf Gott und seinen Himmel, auf bleibende und würdige Güter richten: denn Gott sagt es ihnen.

Man kann nicht läugnen, meine Undachtigen, daß die Freuden und Beschwerden des Christens thums mit einer gleichen Berschiedenheit und Mis schung vertheilt sind, als die erfreulichen und wis drigen Zufälle unsers irrdischen Lebens. Nicht alle haben einerlen Plage: nicht alle konnen erwarten, Bu gleich groffen Seeligkeiten erhoben zu werden: und ein bedachtsamer Beobachter findet es auch in diesem Stucke bestätigt, daß Gott seine Heilie gen wunderlich, auf eine ganz eigne Weise ihrer Bestimmung entgegen führt. Ben dem allen aber lassen sich doch auch allgemeine Erfahrungen machen, aus denen der Christ den sichern Schluß herleitet, es werde ihm nicht anders erges hen. Warum glaubt denn ein jeder, daß er von dem allgemeinen Gesets der Sterblichkeit nicht ausgeschlossen senn merde? Nicht um deswillen, weil er sieht, daß einer seiner Bruder nach dem ans dern ohne Unterschied des Standes und Alters von dieser Welt abtritt? Aus einem ähnlichen Grunde

Grunde erwartet der Glaubige auch fürsich, was er ben allen aufrichtigen Verehrern Jesu wahrnimmt. Die herrschende Sitte der Weltkinder zeigt ben jeder Beranlaffung Reindseeligkeit und Saß gegen alle, welche ihren Werken entsagt haben: so nach wurde es zu viel Hofnung und eine unwahrscheinliche Bermuthung eines Chriften senn, daß fie ben ihm eine Ausnahme machen follten. Der beste Christ findet am meisten Ursache, sich über die Schwäche und Unvollkommenheit seiner Tugend ju beklagen; er trift immer Steine an, Die wege zuräumen, Dornen, die auszurotten, Keinde seiner Gottseeligkeit, Die zu überwinden sind: wie könnte ich es erwarten, daß ich in Gemächlichkeit und ohne Zwang der Selbstverläugnung besser werden folle? Im Gegentheil kann jeder Chrift, welcher mit standhafter Treue an Jesium, sein Berdienst und seine Lehre sich ergiebt, zugleich die Barmherzigkeit, den Benftand, den Troft und die stärksten Erquickungen von seinem Freunde rubmen, und in den Glückseeligkeiten eines ruhis gen Geistes und einer lebendigen hofnung, schmecken und sehen wie freundlich der Zerr fey: was hatten wir für Grund, zu fürchten, daß uns hiezu der Zugang werde verschlossen bleis ben? Was für Bedenklichkeiten konnten wir gegen solche Erwartungen machen, in welchen uns die beständige Ersahrung unterstützt? Und hat ten wir auch diese nicht: so lage in dem Benspiel und in den Schicksalen unsers Erlofers schon genug Belehrung für jeden, der ihm angehört. Zas bent

#### 124 VI. Pr. Von den Vortheilen,

ben sie mich verfolget, so werden sie euch auch verfolgen. Zaben sie mein Wort geshalten, so werden sie eures auch halten, spricht er zu seinen Jüngern: und ob er sie gleich hier zunächst als Lehrer seines Evangelii betrachtet so gilt doch jene gedoppelte Bersichrung gewissemaasen für alle Bekenner desselben. Ungemach und Seegen theilen sie mit ihm. Die Bahn, die er betrat, ist auch die ihrige: und wo sie ihren Erlöser sehen, es sen unter Beschwerden oder Freuden, es sen in niedrigem Zustande, da er als Unwerthester unter den Menschen erscheint, oder in dem bessern, da ihm die Herrlichkeit gegeben ist, da versehen sie sich auch im Geiste hin, als solche, die berusen sind ihm ähnlich zu senn, und hier mit ihm zu dulten, um einst mit ihm zu leben.

Dies sind die Erwartungen und Aussichten des Christen: dies sind die zuverläßigen Gründe davon. So viel hat ihm Gott vorhergesagt: und eine ausmerksame Betrachtung der Vortheile hiervon entdeckt ihm auch hierinnen, wie gut es Gott mit dem Christen meine und wie wohlthätig auch dieses Licht sey, daß ihm aus der Dunkelzheit der Zukunst entgegen scheint.

Lasset und setzen, Meine Zuhörer, ein Mensch, welcher mit vester Entschlossenheit in das Reich Jest übergieng und sich ihm ganz zu ergeben sucht, wüste von allen diesen Ereignissen und Berhinder rungen nichts, bis er sie fühlt: wie groß würde

aledann seine Gefahr, wie schnell in ihm der Ges danke rege werden, daß er getäuscht sen? Jeder unerwartete Umstand wurde ihn überraschen und niederschlagen: und um diesen Beschwerden zu entgehen, wurde er bald auf seine vorigen Wege zurücke kehren, auf denen er gegen jene sicher war. Dies ift gar nicht eine leere Muthmassung, eine unsichre Vermuthung. Wir sehen jest schon Menschen, welche die geringen Unannehmlichkeis ten des Christenthums nicht ertragen konnen, und aus Furcht, sich dem Haß der Welt auszusehen oder ihre langgewohnten Sunden zu bekampfen, nicht selten den besten Entschliessungen zur Treue gegen Jesum entsagen, ob sie es gleich vorher wissen konnten, daß die Hofnung auf stete Vergnügungen übereilt sen. Daraus ist es leicht bes greiflich, was sie thun wurden, wenn ihnen noch weniger davon entdeckt mare.

Aber nein! könnte man sagen, dann würden sie eher Christen werden. Je mehr ihnen die Beschwerden zuwor bekannt sind, zu deren Erdultung sie sich entschliessen sollen, desto schwerer wird ihnen der Entschluß, freymüthige Bekenner Jesu Chrissi zu seyn: je weniger sie dies wüsten, desto wenisger würden sie abgeschröckt werden, desto mehr würden sie Muth haben, nach der Belehrung ihres Erlösers zu handeln — Allein sind es denn blos traurige Stunden des Grams und des Ungemachs, deren Zukunst ihnen verkündiget wird? Sind es nicht höhere, jenes alles weit übermies gende

#### 126 VI. Pr. Von den Vortheilen,

gende Seeligkeiten, welche sie vor sich sehen, nas he sehen und schon im Borschmack geniessen konnen? Auf der einen Seite ist nichts, als Die Berachtung und Haß von Menschen, denen wir es nicht recht machen, weil wir nicht von ihrer Weise sind: Spott, durch den wir im Grunde mehr geehrt als beschämt werden: rauhe Begeg. nungen, welche bald vorüber gehen: ein immerwährender Kampf gegen Reihungen von eiteln und hinfälligen Gutern, die ohnehin nach kurzer Zeit entbehrt werden muffen. Auf der andern Seite aber haben wir die unschätbare Kreundschaft Gottes, der Die Seinen kennet und ermah. let hat: Die Aehnlichkeit mit Jefu, unserm theuern Erloser, welcher uns voranwandelt: die unges ftorte Zufriedenheit eines bewahrten Gemiffens, und von ferne, nach dem Genuß so vieler Gluckseeligkeiten diesseites des Grabes, die Aussichten einer Ewigkeit voll Vergeltung. Gewiß, wenn jene Widerwärtigkeiten abschröckend sind: so ist dieser Gewinn des Christenthums unendlich reis zender. Und wer sich durch Furcht der Zukunft ichon abhalten läßt, ein Chrift zu werden, der wird ben einem unerwarteten Ueberfall noch weniger ausdauren.

Nielmehr hat es Gott für gut befunden, und schon ben dem Sintritt auf die Bahn des Christensthums mit einem Blick die verschiednen Abwechslungen derselben zu zeigen, damit wir lernen möchten, daß er ausrichtig mit und umgehe, damit und

das unangenehme nicht befremde, damit wir uns wafnen konnten durch die Hofnung, es sen nicht umsonst, daß man ihm diene, damit unser Bertrauen auf ihn desto vester und standhaf ter murde.

Wenn in der Welt freundschaftliche Verbindungen gestiftet oder andre zu einen wichtigen Schritt beredet werden sollen, so ist es wol oft Sitte, nur die vortheilhafte Seite zu zeigen, die Beschwerden aber mit tucklicher Sorgfalt au verbergen, die, wie man fagt, ohnehin bald genug mahrgenommen werden. Daher ift es auch nicht zu wundern, wenn solche Verbinduns gen übel ausschlagen und von furzer Dauer find, weil sich die Gemuther nur halb kennen und den Betrug zu fruhzeitig merken. Aber für Gott ware es gang unwurdig, wenn er durch blendende Vorspieglungen, durch List und tauschende 216sichten uns zu seinem Dienst einladen wollte. Er. Dem Aufrichtigkeit so angenehm ist, er, der in seinem ganzen Betragen gegen die Menschen bes weiset, er sep getreu und kein gehl keine Tucke in ihm, geht auch in diesem Stuck redlich mit und um, will und nicht burch groffe Berbeiffungen überraschen, nicht hintergehen, indem er nur Das, was uns eine christliche Gefinnung empfehlen foll, unferm Gemuth vorstellte, sondern nach getreuer Unzeige der Grunde und Gegengrunde, der wunschenswerthen und widrigen Greigniffe benm Christenthum einem jedem die 2Bahl überlassen.

#### 128 VI. Pr. Von den Vortheilen,

lassen. Er verheelet es daher nicht, daß seine Verehrer nicht sogleich den Beschwerden einer sündigen Welt entrückt, sondern durch sie gesprüft und zur Vollkommenheit gebracht werden. Welche Stärkung muß unser Vertrauen auf ihn durch diese Offenherzigkeit erhalten? welche Ueberzeugung von seiner Freundschaft, welche Gewißheit von seiner redlichen Gesinnung gegen uns inuß sie uns verschaffen und welche Ermunterung geben, auf dem betretnen Wege getrost fortzusahren, als auf den, der uns zuvor gezeigt ist!

Wenn einem Reisenden ben dem Untritt feis ner Reise blos die Annehmlichkeiten geschildert und alles versprochen ware, was seine Gemachlichkeit nicht stort, und seinen Sinnen Vergnügung schaft: aber es kamen nun eben diesem Klippen und Berge vor, ben denen seine Bequemlichkeit leis Det; und seine Hofnung getäuschet wird: er fande ganze Walder von Dornen, wo er die angenehmsten Befilde erwartete: oder Gefahren von Raubern, wo er sich sicher dachte, oder wilde unfreundliche Menschen, wo er höfliche und gesittete anzutreffen hoste: mußte ihn dies nicht befremden und irre machen, ob er auch auf der richtigen Straffe mandle; wurde er nicht bald seinem Rathgeber Die gerechtesten Vorwurfe machen, bald zurücke zu kehren sich entschliessen? aber lasset es ihn vorher wissen, wie sein Weg bes schaffen senn werde, beschreibt ihm die rauhen Geburge und einfamen Balder, Die er durch mans

wandern wird, sager ihm jum voraus, er wurde Sturme und Ungewitter auszustehen haben: fo wird er diese Gesahren und Beschwerden mit desto feurigerm Muth erdulten und besiegen, weil er vorher wuste, daß er sich ihnen unterwerfen musse. Auf Die nehmliche Art wird ein Chrift, welcher der Ewigkeit entgegen reiset, von jenen Aussichten wenigstens Diefen Northeil haben, daß ihn nichts befremdet, nichts feltsam dunket, nichts in der rubis gen Entschlossenheit feines Gemuths zu storen im Stande ift. Jede unerwartete Erschütterung unfrer Seele, jeder unversehene Angriff auf unfre Ruhe ist weit empfindlicher und gefährlicher, als der erwartete und vorhergesehene, wogegen wir uns waffnen konnten. Beil wir nun wissen, was uns als, Christen begegnen werde, so muß uns dies ermuntern, zeitig Gegenanstalten zu machen, und uns in die Verfassung zu setzen, wodurch jene Gefahren uns erträglicher und unschädlicher werden. Man wird mich anfeinden, wenn ich als Christ lebe. Dies ist traurig für den Menschenfreund; aber er weis juvor, warum es geschehen Richt Ungerechtigfeit, nicht Bosheit, nicht Laster ist es, das an ihm gehaßt wird, sondern sein Bestreben Gott zu gefallen, sein leuch. tender Wandel, dessen Bestrafungen die Welt nicht ertragen will. Gollte mich Haß ohne Ursache und Reindseligkeit um des guten willen noch franken? Ich werde in manchem stillen Kummer seufzen muffen: aber ich werde Gedult üben und beten und Gott vertrauen lernen, und am Ende Den

#### 130 VI. Pr. Von den Vortheilen,

den mit desto mehr Monne sinden, welcher sein Antliz eine Zeitlang vor mir verborgen hatte. Meine Tugend wird mich viel beschwerliche Uebers windungen kosten: aber ich werde um so ungehinderter alsdam sortwandeld. Sowerden wir imster, weil wir wissen, was unstanstrossen wird, auch die Gegenversassung suchen, durch welche wir unste Plagen erleichtern, wie Mosephoer viel lieber erwählte mit dem Volk Gottes Ungemach zu leiden, als die Zeitliche Ergöz zung der Sünde zu haben und die Schmach Christi für grössen Reichthum achtete als die Schäge Egypti; denn er sahe an die Zes lohnung und die bessern Aussichten, die ihm Gott geösnet hatte.

Wahrhaftig! meine Undachtige, Diese gluckfeeligen Erwartungen muffen uns gegonnet feyn, damit nicht unser Herz auf den so gefährlichen Wahn gerathe, es sey umsonst, daß man Bott diene. So manche Seeligkeiten sehen wir nahe vor uns, für jede Plage eine eigne Vergel= tung, neben jeder beunruhigenden Erscheinung eis ne erfreuliche: und dies, wenn es noch so wenig ware, hat doch so viel grosses und würdiges, so viel einladendes zur Treue gegen Jesum, daß, wenn wir es geringe schätten, wir unser ganges Heil verkennen mußten. Aber da es noch kein Auge gesehen und tein Ohr gehört, und teines Menschen Zerz zu fassen im Stande ist, was Gott in der Zukunft bereitet hat, donen die ibn

ihn lieben: wie viel, wie hohe Seekigkeit mussen wir nicht hoffen können? Wie viel wird nach jesnen Verheisfungen von uns gehoffet und erwartet werden können, das uns jest noch unbekannt ist! Wie viel versprechend sind seine Zusagen: Seyd getrost, es wird euch im Zimmel alles wohl belohnt werden. Nichts kann unsern Muth mehr stärken, nichts uns zu einen getreuen Viensk Gottes eistiger machen, als dies, daß wir wissen, was es mit unserm Christenthum für einen erfreuslichen Ausgang nehmen werde.

Endlich woher weist du dies alles, mein Christ! dein Gott hat es dir vorhergesagt. Wisse dies: aber so hat ers auch vorher gewust, bestimmt, und abgemessen, so hat er es gewollt, daß dich jest diese Beschwerden und jest diese Freu-Den treffen, so ist jede veranderte Aussicht seine Veranstaltung und Ordnung. Ich kann nichts finden, welches unfre Geele mehr in einer ruhigen Berfassung erhalten konnte, als wenn sie sich immer zu dem Gott erhebt, der alles regiert und weis, und gleichsam an seiner Seite den Veranderungen der Zukunft entgegen sieht. In dieser Betrachtung wird alles heiter und erfreulich, wo sonst alles uns schrecklich und beangstigend war. Sben diese Starke des Vertrauens und der Hofs nungen giebt uns auch die Betrachtung, daß Das Benspiel unsers Erlosers uns dies alles erwarten lasse. Denn nun haben wir an ihm ben jedem Schritt durch die Welt einen freundschaftlichen

#### 132 VI. pr. Von den Vortheilen,

Borgangerkuf unster Bahn ist er uns schon voransgewandelt, und wir, seine Bekenner und Erlösesten, eilen ihm getrost nach. Wie er durch ein mühsseeliges, unruhvolles und verachtetes Leben zu einer unvergänglichen Herrlichkeit und Ruhe erhaben worden; so ösnet er auch uns, wenn dieser Schauplaß sich schließt, neben sich Ruhe und Freuden. Wie viel erhebendes liegt nicht in der Verheisfung: dulten wir mit, so werden wir mit herrschen; sterben wir mit ihm, so werden wir mit leben.

Seniesset diesen Seegen, diese Vortheile, ihr redlichen Gemuther, Die ihr dem Evangelio gehorfam geworden und bestärket euch dadurch in der glaus bigen Gesinnung, welche ihr angenommen habt. Alle Angriffe auf eure Ruhe, alles Mißvergnus gen, welches ihr in einer verderbten und reitungs-vollen Welt findet, wird nie ganz abzuwehren seyn: es kommt aber lediglich darauf an, daß ihr es grosmuthig und standhaft ertraget. Wie Kann Dies leichter geschehen, als wenn sich eure Blicke nicht auf das gegenwärtige allein, sondern auch auf das zukunftige heften, welches euch die Religion Jesu so nahe und mit einer so einnehe menden Klarheit vorhalt. Bey einer unparthenis schen Abwägung eures Ungemachs und eurer Seeligkeit, werdet ihr doch nichts anders finden, als daß die Leiden dieser Zeit, von welcher Art sie sind, nicht werth sind, mit der Zerrliche keit der Kinder Gottes in diesem und in jenem Leben

Leben verglichen zu werden. Je mehr ihr dies ers wäget, je mehr ihr zugleich auf die Erfahrungen merket, welchen traurigen Ausgang der Weg der Sunder hat, je mehr ihr den Leichtsinn und Die Blindheit beseuszer, womit diese ihre furchtbaren Aussichten vor sich verbergen und nicht die nahe Unruhe ihrer Seele, die Beangstigungen ihres einst erwachenden Gewissens, die Schrecken des Gerichtes zu ihrer Besserung bedenken; desto sorgfältiger werdet ihr auf der ebenen Bahn bleis ben und nie an die Reigungen der Gunde gurucke denken. Um so viel reicher werden alsdann die Erfahrungen fenn, daß eure Erwartungen nicht trugen : um fo viel groffer eure Freude, wenn eine Kurcht nach der andern verschwindet und eine Sofnung nach der andern in Erfüllung gehet. Ein-mal kommt die Zeit, da, was wir ganz von ferne sahen, unser Baterland, nun nahe erscheint und betreten wird: und da werdet ihr überschwängs liche Wonne haben, wenn ihr jenes Leben nicht mehr im Schattenriß sondern mit euren Augen fehet und genieffet.

Ben dem allen aber ertraget auch die Dunselheit und Ungewißheit in Ansehung eurer übrigen Umstände mit Gelassenheit und Nuhe. Besgehret, zufrieden mit dem, was euch Gott bekannt gemacht hat, nicht mehr zu wissen, als er euch offenbaret. Ihr würdet in diesem Fall mehr Bessorgnisse bekommen, die eure Leiden vermehren: aber wollen wir uns Plagen ausbürden, womit uns Gott verschonen will? oder ihr würdet euch I 3

# 134 VI. Pr. Von den Vortheilen, daß 1c.

mehrere Hofnungen machen: allein was liegt bes ruhigendes in Hofnungen, welche unsicher und betrügerisch sind? Ware es uns heilfam, deutlis chere Aufklärungen der Zukunft zu haben, so konnten wir es Gott zutrauen, daß er fie uns ges gonnt hatte. Mehr als diesen Gedanken brauchen wir nicht, um uns Diesen Berfügungen zu unterwerfen. Lasset uns nur allezeit daran halten, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum bes sten dienen mussen, und uns damit begnügen, daß das beste und wünschenswertheste für uns das gewisseste ist. Ich bin gewiß, daß weder Tod, noch Leben, weder Engel noch fürs stenthum noch Gewalt, weder gegenwars tiges noch zukunftiges mich scheiden mag von der Liebe Gottes, die da ist in Christo Jesu unserm Zeren. Gelobt sen Gott, der Diese Hofnung giebt! Amen.



Siebente

## Siebente Predigt.

Wieferne wir

dem

glucklichen Ausgange

Erwartungen

entgegen sehen konnen?

edulik and dan per Matthai 2, 1 8 12.

Da Jesus geboren war zu Bethlehem im judischen Lande, zur Zeit des Königs Herodis, siehe, da kamen die Weisen vom Morgensande gen Jerusalem, und sprachen: wo ist der neugeborne Konig der Juden? Wir haben seinen Stern gesehen im Morgenlande, und sind kom, men ihn anzubeten. Da das der Konia Berodes horete: erschrack er, und mit ihm das ganze Jerusalem; und ließ versamm. len alle Hohepriester und Schriftgelehrten unter dem Volk; und erforschete von ih nen, wo Christus sollte geboren werden. Und sie sagten ihm: zu Bethlehem im judischen Lande. Denn also stehet geschrie ben durch den Propheten: Und du Bethlehem im judischen Lande, bist mit nichten die kleineste unter den Fürsten Juda; denn aus dir soll mir kommen der Herzog, der über mein Volk Israel ein Herr sen. Da berief Herodes die Weisen heimlich: und erlernete mit Fleiß von ihnen, wenn der Stern erschienen ware. Und weisete 3.5

#### 138 VII. Pr. Wieferne wir dem glückl.

sie gen Bethlehem, und sprach: ziehet hin, und forschet fleißig nach dem Kind-lein; und wenn ihrs findet, so saget mirs wieder; daß ich auch komme und es anbete. Alls sie nun den König gehöret hat ten, zogen sie hin. Und siehe, der Stern, den sie im Morgenlande gesehen hatten, gieng vor ihnen hin: bis daß er kam und stund oben über, da das Kind-lein war. Da sie den Stern sahen, wurden sie hoch erfreuet. Und giengen in das Haus, und funden das Kindlein mit Maria, seiner Mutter: und fielen nieder, und beteten es an: und thaten ihre Schape auf, und schenkten ihm Gold, Weihrauch und Myrrhen. Und Gott befahl ihnen im Traum, daß sie sich nicht follten wieder zu Herodes lenken. Und zogen durch einen andern Weg wieder in ihr Land.

o viel erfreuliches an sich selbst die Hofnung hat, so viel erhebender und rührender wird sie, wenn sie in Erwartung, und die Erwartung in Genuß übergeht. Zwar auch sodenn, wenn sie sehlschlägt, gehört sie gleichwol zu der Untersstügung unsres Geistes ben den Anfällen der Trausrigkeit und des Elendes. Allein in diesem Fall läst

läßt sie um so mehr traurige Empfindung in der Seele zurücke, je lebhafter sie war, und setz uns in eine unangenehme Verwirrung, wenn wir Gluck hoffen, und an deffen Statt neues Ungluck erscheint. QBo sie aber durch keine zweiselsvolle Aengstlich keit geschwächt, wo unserm Gemuthe die freudige Aussicht, die es sich vorstellte, immer naher gebracht und die gehofte Glückseeligkeit so gewiß wird, daß ihr Anblick und gleichsam zu ihren nas hen Genuß einladet: da heitert sich ben der vollen Wonne der Hofnung die Seele auf, richtet sich nach dem, das vor ihr ist und entbehrt gerne noch einige Augenblicke den völligen Genuß. Und nun, wenn wir erst nach langen Erwartungen das Ziel erreichen, nach welchen wir ausgegangen, wenn wir sinden, was wir gehoft und mit Mühe gesucht haben: was sehlt alsdenn noch unsrer Zustriedenheit? was wird uns hindern, uns der Freude unfres Geiffes ganz zu überlaffen?

Solche Betrachtungen werden uns das Zeuge niß Salomons im zehenten Capitel der Spruchs worte sehr wichtig und rührend machen: das Warten der Gerechten wird Freude werden. Möchte ich nur im Stande senn, das wahre und glückliche in diesem Zeugniß einem jeden lebhaft abzuschildern! Möchte ich die Empfindungen der Beruhigung des Trostes und der Glückseligkeit, die ich ben jeder Betrachtung dieser Worte fühle, in eure Herzen übertragen und die Grösse und Würde derselben jedem deutlich und nahe vorlegen kön= ٠. . . nen!

#### 140 VII. Pr. Wieferne wir dem glackl.

nen! Alles, was wir als Gerechte erwarten, fo groß so herrlich und mannigfaltig es senn mag; Das foll uns zu Theil werden; das foll, wenn eine geheime Sehnsücht darnach unser Gemuth in Une rube geseht, wenn über unserm stillen Verlans gen ein Tag nach dem andern verstrichen, wenn unfre Gedult lange genug durch Aufschub und Berjögerung unster Hofnungen geprüft ist, für uns nichts als Freude werden. Wo ist eine Berfichrung, die uns ben so vielen Erwartungen, welche wir für das jungst angefangene Jahr und unfre kunftige Lebenszeit haben, ben so vieler Unrube darüber, erwünschter und tröstlicher senn könns te als Diese, daß unfre guten driftlichen Hofnungen auch einen erfreulichen Ausgang gewinnen werden? und diese Versichrung wünschte ich euch jest ben der Veranlassung unseres Tertes zu geben. Laffet es uns also untersuchen:

#### Wieferne wir dem glücklichen Ausgang unster Erwartungen entgegen sehen können?

Es kommt hierben erstlich auf die Beschaffens heit unser Erwartungen, zwezs tens auf die Gründe an, welche uns ihren erfreulichen Ausgang versichern.

o lange wir Absichten und Bedürsnisse, Begierden und Wünsche haben, so lange muß es uns eine sehr angelegne Sorge senn, wessen wir wir uns daben versehen können. Daß unfre Arbeiten Fortgang gewinnen, daß unfre Sorgen gelingen, daß unfre Kummernisse sich endigen und unfre Seufzer sich in Loblieder verwandeln werden: diese und ähnliche Erwartungen sind unfret Natur ganz gemäß und wir mußten entweder ganz öhne Gefühl sein, wenn sie unserm Gemuthe fremde waren, oder in einer sorglosen Unthätigkeit unsre Lage durchleben, wenn und nie eine heitre Aussicht in die Zukunft einige Ermunterungen verschafte.

Das menschliche Leben ist nie leer an Bedurfs nissen. Es kann auch niemals der Ermunteruns gen entbehren, welche es aus der Hofnung erhalt und ben der Unordnung und Eitelkeit unfrer Begierden werden auch unfre Wunsche oft unermes lich und verkehrt. So viel Stande und Lebensarten, so viel Arten der Guter, deren Besit unfer Gluck ausmachen soll, so viel Geschäfte und Absichten ben den Menschen angetroffen werden: so vielerley Hosnungen giebt es auch und ein jedes hat hier seine eignen ungählichen Erwartungen. Dier verstreuet der Arbeiter seinen Samen und fieht schon im Geifte den Freuden der Erndte ents gegen. Dort achtet ein guter Bater feine Gors gen, feine Beschwerden Der Erziehung, feinen Aufwand: denn die Erwartung, seine Kinder jum Gluck zu führen, erleichtert sie ihm. Da find Lehrer, welche Seegen stiften, Obrigkeiten, Die Frieden erhalten, Christen welche das bessere Gluck der Ewigkeit gewinnen wollen, dort geminn\*

#### 142 VII pr. Wieferne wir dem glückl.

winnsüchtige, die ihren kunftigen Vorrath berechnen; Stolze, die schon im Geiste von der Höhe, nach welcher sie streben, großmuthig herabsehen; Boshafte, die den Untergang ihrer Brüder erwarten. Und auf diese Art treffen wir nicht leicht einen Menschen an ohne Erwartung, deren Ersfüllung er sich verspricht und nach welcher er arbeitet.

Aber sie gelingen nicht alle und werden häussig im Erfolg traurig und fürchterlich, weil sie nicht alle aufs Gute gerichtet sind, nicht ben als Ien durch den gehörigen Fleiß unterstüßt, nicht allemal mit dem Vertrauen auf Gott verbunden werden. Denn dies ist das eigentliche Gepräge frommer und gottgefälliger Erwartungen, ben denen sich ein erfreulicher Ausgang versprechen läßt. Es kommt daben, daß ich es kurz sage, das, was koir erwarten, die Art wie wir es suchen und die Gesimming womit es gesucht wird, in Betrachtung.

Unser Text stellt uns einige rechtschafne Manner vor Augen, welche von ihrem Baterlande auszogen in der Erwartung, den König der Juden,
dessen Geburt man damals in ganz Morgenland
hofte, und auf welche sie durch einen ausservordents
lichen Stern ausmerksam gemacht waren, zu finden. Vermuthlich wollten sie dem, den sie nach
der fast allgemeinen Sage im Morgenlande als
ihren kunftigen Beherrscher ansahen, schon in

Der

der zartesten Kindheit ihre Ehrfurcht bezeugen: und wer wird hierinnen etwas unanståndiges oder tadelhaftes finden? Vielleicht aber waren fie mit der höhern Bestimmung dieses Königes,. ben Die Juden erwarteten, bekannter und wusten, daß er der Erretter der sündigen Menschen senn sollte: und in diesem Fall war die Begierde, ihn zu sehen und zu verehren, noch billiger und würdiger. Sie zu erfüllen, wie geschäftig, wie eifrig waren sie? wie sorgfältig gebrauchten sie alle Mittel um ihre Bunsche zu erreichen? wie unverdroffen übernahmen sie die Beschwerden der Reise? wie genauf fragten sie nach dem Ort, der ihnen die Erfüllung ihrer Erwartungen versprach? Mit wellster Standhaftigkeit suchten sie ihn und wie groß, untheilet selbst, wie groß muß nicht das Berfrausen auf Gott, dessen Leitung sie folgten, gewesen fenn, da sie keine Schwierigkeiten scheueten und sich durch keine Bedenklichkeiten abhalten liessen, Den groffen Ronig auch in einem niedrigen Ort zu fus den und in einer armseeligen Gestalt anzubeten? Was sie erwarteten, war gut; Die Urt, wie sie es suchten, die beste: und ihre Hofnung durch Wers trauen auf Gott unterstüßt. Daher wurde auch ihr Warten Freude und sie genossen das Vers gnügen, den neugebornen König der Juden ans zutreffen. Hieran mogen wir ein Mufter has ben, wie unfre Erwartungen beschaffen senn mussen, wenn sie sich in Freude endigen sollen.

#### 144' VII. pr. Wieferne wir dem glückl.

Che wir einen Munsch magen, sollten wir es Buf orderst vor unserm Gewissen entscheiden, ob Sas But, welches wir begehren, auch ohne Gefahr unfrer Seele gesucht werden konne. Eine Erwartung, welche auf Schaden bedacht ist und nicht ohne Nachtheil unsres wahren Glückes oder infrer Mitmenschen gestillt werden kann, eine Hofming auf den Fortgang sündlicher und eitler Unternehmungen kann niemals gelingen und jum wenigsten nie mit der Zuverläßigkeit begleitet senn, welche unsern Erwartungen das freudige und Schätzbare verschaft. Man mußte es Gott zutraus en können, daß er verkehrte Unschläge befördere und aufhöre sündlichen Unternehmungen ju wis Derstehen, wenn man sich ben unrichtigen Absichten Den Trost gebeh wollte, daß sie gelingen werden: und wie verwegen wurde dieser Gedanke senn! Erwarten, daß er ungestört die Ordnung seines Reiches, die gluckliche Eintracht und den gemeinschaftlichen Wohlstand der Menschen verwirren laffe: erwarten, daß er ohne Widerstand Den Bosheiten der Menschen zusehe und die für ihren Geift so gefährliche Eitelkeit ihres Sinnes unterhalte und nahre: erwarten, daß er durch die Freu-De eines gehoften Ausganges den Gunder noch bestärke und ihm Muth mache, auf neues Ungluck auszugehen: erwarten, daß er uns in einen Zus stand fete, der offenbar zu unserm Schaden gereis chet, und unfre Meigungen befriedige, die doch niemals gesättiget werden; ist thörigt und gotteslästerlich: thorigt; denn eine ges ringe Erfahrung in der Welt zeigt uns Benspiele

spiele genug, wie der Betrüger seine Umstände nicht verbessert, wie der Lästerer den, welchen er zu unterdrücken suchte, nur erhoben, wie der Rachs suchtige keine Freude am Schaden seines Nachsten erlebt, wie die gestillte Hofnung auf Reichs thum dem Gemuth nur groffere Unruhe gemacht, und wie überhaupt die Borfehung unbillige und boshafte Erwartungen, übel ausschlagen laffen. Die Geschichte in unserm Terte leitet uns auf ein augenscheinliches Erempel hiervon. Berodes hofte feinen Thron fehr ficher ju feben, wenn er den neus gebornen König der Juden schon in seiner Kindheit auszurotten beschloß und, um dies desto sichrer zu thun, den graufamften Unschlag faßte, alle Rinder zu ermorden, die von dessen Alter waren: und gleichwol gelang es seiner Wut nicht, diesen bessern König der Welt zu entziehen. Solcher Geschich, ten zeigen sich dem Beobachter der Begebenheiten auf dem Erdboden viele und vielleicht können vies le unter und in ihrer eigenen Lebensgeschichte Den Beweis finden, daß sie den Widerstand Gottes gegen ungerechte Erwartungen erfahren, daß, wenn dieselben auch gelungen sind, die Freuden daran durch weit qualendere Unruhen des Gewissens gesstört worden, daß sie nie in einer furchtsrenen Zufriedenheit ihres Zustandes gelebt, daß sie oft geswunschen, das nicht erhalten zu haben, was sie ängstlich zuvor suchten, daß es also thörigt sen, sich solchen Hossiungen zuversichtlich zu überlassen, war von ihrem Ausgang sich Freude zu verspreschen chen. Altein Diese Hofnungen sind sogar gottess laster=

#### 146 VII. pr. Wieferne wir dem glückl.

lasterlich, weil man nichts geringers damit for dert als daß Gott die Sunden begunstige und sich nicht mehr als den allgemeinen Vater aller seiner Geschöpfe, d. i. nicht als Gott beweise. Dies semnach fordert eine jede unsrer Erwartungen eine genaue Beurtheilung, ob sie erlaubt und rechts måßig ist. So lange unfre Wunsche und Neis gungen von einer ernsthaften Achtung gegen den göttlichen Willen geleitet und geordnet werden, so lange wir etwas zu erhalten und auszurichten begehren, das nütlich und wohlthätig ist, das nach unserm Beruf geschehen soll, wozu uns die Anweisungen Gottes in der Natur und in der heiligen Schrift und das redlich befragte Gewissen berechtigen, so lange sind wir auch sicher, daß wir es beaehren dürsen und dann können wir ohne Bedenken unfre Hofnungen darauf richten. Dies erwarte ich nun. Darf ich wol hoffen, daß es Gott gefällt? Dies wunsche ich jest: Ift es die Liebe zur Sitelfeit oder Die Liebe zu meiner Pflicht, welche diesen Wunsch erzeugt? dies möchte ich hoffen: aber wenn ichs erhielte, wurde ich dann noch ein gutes Gewissen haben? dann noch zus frieden senn? und mich meine Bemühungen dars nach nicht gereuen lassen? Solche Fragen sollten wir ben unsern Erwartungen vorausschicken, um ihren Werth nach dem Wohlgefallen Gottes ju untersuchen. Wir wurden zwar aledann wenis, ger Hofnungen aber Desto mehr Ruhe und Freus digkeit daben haben. લી સમૃત્રાને કેમણે અને કેમણે. જુ

Jedoch selbst die billigsten und rechtmäßigsten Erwartungen können jur Sunde werden, wo sie nicht eingeschränkt sind, und es wird daher viel Behutsamkeit nothig senn, auch die Mäßigung zu lernen, ben welcher unsre Hosnungen christlich und gottgefällig bleiben. Daß Gott unfern irrdis schen Beruf seegne und unserm Fleiß Fortgang schenke; daß er uns ben unser Arbeit ein reichlisches Auskommen, ben der Mäßigkeit einen gesuns den Leib, ben der Aufmerksamkeit auf unfre Kinder Freude an ihrem Wachsthum geber: das darf, Das kann jeder erwarten, selbst nach den offenbaren Berheisfungen Gottes. Wenn wir aber hieraus die Hauptsache machen, wenn wir ben un= fern Entwurfen und Unternehmungen es blos auf irrdisches Glück hingusrechnen und darüber vers gessen, daß wir hohere Guter zu wunschen und noch eine andre Zufunft haben, als die irrdische: so überschreiten wir offenbar das Ziel, in welschem wir uns einschränken sollten und eine an sich rechtmäßige Erwartung wird unerlaubt, weil sie zu heftig wird und die wichtigere verdrängt. So oft wird von dem eitlen Menschen mit Ungeftum gesucht, was er mit Mäßigung hoffen sollte. So oft werden Guter, denen er nur zweifelhaft entgegen sehen sollte, weil fie ungewiß und hinfallig find, weit sehnlicher und zuverläßiger erwartet, als ihr Unbestand es erlaubt. Und eben so oft se hen wir, daß die Menschen Glückseeligkeiten, Deren Werth unfer ganges Bestreben auffordert und berdient, die Gnade Gottes, Die Ehre der Uns schuld,

#### 148 VII. Pr. Wieferne wir dem glückl.

schuld, die freudige Erwartung des künftigen Richters, mit einer Gleichgultigkeit, Die eine of fenbare Verachtung anzeigt, ich will nicht sagen, hoffen, sondern mit dem unverantwortlichsten Leichte sinn sich versprechen. Da nun aber unsre Bestimmung uns weit naher auf den Wohlstand unfres Geiftes leitet, Da Die Ungewißheit aller menschlichen Dinge und ein so nachdrücklicher Prediger ift, das gewissere zu begehren, da ends lich keine Erwartung für uns mehr Wichtigkeit und mehr Gewißheit hat, als die Erwartung Der Ewigkeit; so fehlen wir weit, wenn wir mit uns sern irrdischen Hofnungen so oft und mit unserm bessern Beruf fo sparfam umgehen. Alles sollte daher nach seiner Verbindung mit unsrer mahren Glückseeligkeit berechnet, und alsdann in dem Maas, in welchem es damit in Verbindung stehet, begehrt werden: der Himmel eher als die Erde; Gottseeligkeit mehr als Reichthum; Gottes Wohlgefallen mehr als Leben; Gesundheit eifriger als Vergrügen und der zeitliche Wohlstand nicht mit so viel Reigung als die Bedürfnisse unsrer Seele. Es ist sehr billig, daß unfre vornehmste Bestimmung auch in unsern Augen die wichs tiaste ist.

Alsdann aber wird es auch auf die Mittel ankommen, die wir gebrauchen, um unfre Erswartungen zu stillen und unfre Hofnungen zu ihrer Erfüllung zu lenken. Unser Warten darf kein fauler Wügige, keine unthätige Neigung des Müßige

Mußiggangers senn, der die Saatzeit verschlaft und doch ernoten will. So unläugbar die Erfahrung ift, daß es ben vielen unfrer irrdifchen Erwartungen nicht auf jemandes Laufen und Bes streben sondern auf den Willen und Seegen Gots tes ankommt, der uns oft unerwartet gutes thut und die Weisheit, womit mancher alle Unstalten für Berbefferung seines leiblichen Wohlstandes ausgedacht hat, eben so unerwartet mißlingen laßt: so gewiß ist es auch, daß die Vorsehung Gottes nicht mehr Wunder thut. Es find uns schon aus der Natur die Ordnungen bekannt, in welchen wir unste gerechten Absichten erreichen sollen. Die Mittel, unste guten Erwartungen für das gegenwärtige Leben zu bestiedigen, stehen meist in unsern Händen und die sehlgeschlagenen Hosnungen so mancher, die sich viel versprachen aber keine Mittel, keinen Fleiß gebrauchten, müßsen uns eine fruchtbare Warnung sepn, daß wir nicht über saulen Wünschen sterben und unser Glück verlieren. Die Hosnung der Jugend auf Beförsderung und Ansehen wird vergebens sepn, wo sie sich nicht auf Fleiß gründet. Die Erwartung aller Freude an Kindern muß sehl schlagen, wo es an Zucht sehlt. Der Müßiggänger, der sich Reichsthum und Bequemlichkeit verspricht, wird von der Armush übereilt. Der Kranke, der die Arznep verschmäht, wird immer in Krankheit seußen. Wissenschaften werden nicht durch blosse Wünsche erlernt und überhaupt wird keine Hosse schon aus der Natur die Ordnungen bekannt, in nung

#### 150 VII. Pr. Wieferne wir dem glückl.

nung erfüllt werden, die uns feine Muhe oder

Beschwerden kosten soll.

hierinn lieget leider! auch der Grund, warum Die Menschen selbst für ihre Seele sich so vieles pergeblich und betrüglich versprechen. Man glaubt nemlich, man habe alles gethan, wenn man nur Gott die Ehre giebt, von seiner Milde die Bes Durfnisse unfred Geistes zu erwarten. Mehr als Diese Hosnung auf ihn sen nicht nothig und es verrathe eine Schwäche des Vertrauens, wenn man ihn gleichsam ben der Verbesserung unfrer Seele unterftußen wolle. Dit Diefem Frethum fieht ein beträchtlicher Theil der Christen der Erhörung seiner Gebete fruchtlos entgegen, weil er selbst keine Anstalten macht, sich das, was er im Ges bet suchte, durch die ordentlichen Mittel zu vers schaffen. Man betet um Frommigkeit, um Des muth und Renschheit, um Sieg über Neiguns gen und Leidenschaften; und es geschieht dies auch wol mit dem aufrichtigsten Ernst, mit der besten Gefinnung. Um so mehr wundert man sich, wenn man auch nach den andachtigsten Gebeten von jenen Tugenden abgeleitet wird und gerath am Ende in Gefahr, auf Gott felbst die Schuld Der fortdaurenden Unordnungen des Herzens zu schieben: als ob die einzige Uebung des Christenthums im Gebet bestunde und fein weiterer Ges brauch unster Krafte, keine Achtsamkeit auf die Mittel, welche uns das erbetene Gut verschaffen follen, nothig mare. Wie der Mensch, der durch Unmäßigkeit seine Gesundheit bestürmt, sie seiner tagli:

täglichen Gebete ohngeachtet, bald genug verlieren wird; so! kann ich auch dem Christen, der nur beten, aber aus Trägheit nicht sich selbst bewas chen, nicht von den Gelegenheiten zur Unkeusch= heit entziehen, nicht durch Selbsterkenntniß seine Neigung zum Stolz demuthigen, nicht thun will, was er thun soll, um seine Unschuld zu bewaheren, diesem, sage ich, kann ich nie Fortgang ben feiner Befferung versprechen. Dit eben Dies fem Brrthum warten Taufende auf ihre Befehrung, auf Starkungen ihrer guten Gefinnungen, auf Rrafte jum Guten, als ob Gott in dem allen Wunder thun und die Ordnung, die er festsette, durch die Lehe re Jefu Chrifti und deren Betrachtung fie zu beffern, um ihretwillen ftoren mußte. Wahrhaftig, fo wenig die rechtschafnen Manner aus Morgenland blos durch Bunfche ohne Befchwerden Gerufalem erreich ten, so wenig Fortgang werden auch jene guten und tröstlichen Hofnungen gewinnen, wo wir nicht selbst Unstalten dazu machen. Riemand wird bes Fehrt, ermuntert, gestärkt, der es ohne Gebrauch des gottlichen Wortes, ohne Wachsamkeit über sein eigen Herz, ohne gewaltsame Lobreissung von der Sunde und ihrem Dienst werden will. man aber aus Gemächlichkeit sich dieser Mittel entschlägt, da iste nicht zu wundern, wenn Wuns sche fruchtlos, Gebete vergebens und Erwartuns gen betrüglich find. Selbst in Unsehung der funf. tigen Seeligkeit wird Dieser Kehler oft begangen. Raum wird jemand so sorglos fenn, daß er nicht wenigstens, wenn er benm Ende feines Lebens um sich alles verschwinden sieht, eine bessere Welt hofe R A

#### 152 VII. Pr. Wieferne wir bem gluckl.

hoffen wollte, die ihn aufnimmt und würdigere Güter verspricht. Aber was thun wir um diese Erwartungen zu befestigen? Wir hoffen: allein wir wollen nicht glaubig, nicht gottseelig werden, verschmähen Jesum Christum, durch welchen und der Zugang dahin gedsnet ist, wollen sein Verzdienst, aber seine Lehre nicht haben, scheuen die Hindernisse, liegen ben der geringsten Versuchung unter: Mein Gott! wie ist es möglich, daß wir erwarten können, unse Reise glücklich zu vollens den, wenn jeder Abweg und an sich socken kann?

Ein andres wurde es frenlich senn, wenn wie unfre geistliche Wohlfarth allein und ohne Gott bewürken wollten: Dies ware eine Bermeffenheit, deren Ausgang allemal traurig wird. Ein ans dres aber ist es offenbar, wenn wir unter dem Benstand Gottes und mit der Unterstützung seines Geistes thun, was wir zur Erreichung unster Wünsche thun mussen. Diese Geschäftigkeit, diese gewissenhafte Benugung der Mittel zu unfrer Befserung ist deutlich eine Ordnung Gottes, welche uns durch mancherlen Uebungen zu unserm Glück vorbereitet, um unfre Freude desto grösser zu machen, wenn sie nun überstanden und gelungen find. Warum hatte er sonst seine Geschafte zu unfrer Bekehrung und Besserung an Diese Mittel gebunden, wenn es nicht fein weiser Wille ware, daß wir sie gebrauchen? und warum wollten wir auf eine aufferordentliche Weise Befriedigung für die Wunsche unstres Geistes erwarten, da wir doch sonst kein Erempel haben, daß jemand mit Gemächlichkeit gut geworden ist? an:

Indem aber der Gerechte thut, was er foll, fo überläßter alles der Vorsehung Gottes im Vers trauen und Ergebenheit. Hatte er nicht den Eroft, daß er unter der Regierung eines Gottes stehe, der sein Gluck und seine Absichten kennet, feinen Eifer unterflußt, feine redlichen und ernfts lichen Bemühungen seegnet und selbst bedacht ift, und dem Ziel unsver gottseeligen Erwartungen entgegen zu führen: fo wurde er oft durch hins dernisse seiner Hofnungen muthlos gemacht oder durch ihre Verzögerung ermüdet werden. Aber er fpricht hier zu fich selbst : Mein Gott hat mich dazu berufen. Was ich suche und wünsche, wird mir von ihm gegonnet und gefällt ihm wohl. Es ist meine Bestimmung: er wird meine redlichen Erwartungen auch mit dem besten Erfolg bekronen Eonnen, wenn er nur will. Will er nicht: fo habe ich mich geirrt, und etwas erwartet, Davon ich hatte Befahr und Schaden befürchten sollen. Will er aber, so wird mich nichts storen, keine Hinderniß zu groß werden, und kein Feind meiner Wohlfarth mich von meinen Erwartungen verdrängen. Diese Vorstellung halt den Christen aufrecht und läßt ihn ben dem Wirbel, der seine Hofnungen mit fich fortzureissen scheint, standhaft und feste. Dies macht ihn entschlossen, auch seine angenehmsten Hofnungen um Gottes willen aufzugeben. Dies bringt ihn allmählig auch der Freude nahe, die ihm der Ausgang seiner Erwartungen Darbies tet und verspricht.

Wie die Vorsehung in der Natur schon die Einrichtung gemacht, daß der Ackermann nach allen

#### 154 VIII pr. Wieferne wir dem glückl.

allen Schweiß, mit dem er fein Feld gebauet, nach tausenderlen Sorgen, womit er seine Saat betrachtet, doch am Ende kommt und mit Freuden seine Garben heimträgt: so erfolgt es ben als len redlichen und gottseeligen Erwartungen. Die Rechtschaffenen, von denen unser Tert redet, hats ten ihre Reise glücklich zurückgelegt, und die vie-len Bedenklichkeiten, durch welche ihre Hofnung sich durchzukampfen hatte, standhaft besiegt: nun verwandeln sich ihre oft unterbrochnen Hofnungen in die Freude des Genusses. Die Erzählung des Evangelisten zeigt es zur Gnüge, welche Em pfindungen in ihnen rege geworden, da sie Jesum sehen, umarmen und anbeten konnten und wie sie ben diesem glücklichen Ausgange ihrer Erwartungen die vorigen Beschwerden zufrieden verschmers zet haben. Ihre Erwartung wurde Freude, Die ihnen um so mehr willkommen war, je reger ihre Erwartungen durch die Verzögerung wurden. So fieht ein driftlicher Vater unter seiner Bucht mit Freude seine Rinder aufwachsen: so sieht sich der Jungling nach anhaltendem Fleiß eine Thur ju feinem Glück geofnet. Go genießt mit Bers gnügen der treue Arbeiter den Ueberfluß, den er sich sammlete. So erblickt der Lehrer hier und Da die Früchte seiner Arbeit. So finder der Gerechte, Der sein Unliegen Gott empfolen und gedultig auf die Hulfe des Herrn gewartet hat, Erleichterung und Beil. Auf allen den mubsamen Kampf gegen unfre Widersacher, auf alle die Beschwerden, die wir zur Vollendung unfrer Eugend übernahmen, auf alle die angstliche Furcht mies

wieder hingerissen und von Gott entfernt zu werden, zeigt sich in unsern Gewissen Ruhe und gebesserte Reigungen und wir überschauen nun freur dig die Siege; die wir unter Gottes Beystand erhölten. Wir haben gebetet, wir haben unsere Wünsche vor ihm niedergelegt, wir haben es ihm überlassen, was er und geben wolle. Unste Umstände verschlimmerten sich vielleicht und jekt geniessen wir doch, was wir suchten und freuen uns im Besis unser Josiungen. So wird es auch ben unsern übrigen Erwartungen gehen. Sie, die uns jeht zuweilen unruhig machen, werden in die reinste Freude sich verwandeln.

Sind es Hostungen auf die Güter und Freueden in die reinste Freude sich verwandeln.

Sind es Hostungen auf die Güter und Freueden in die sirrdischen Lebens, so sind se denkehn mit Gott und mit einer solchen Ergebenheit an ihn gessassen, bass selbst an ihn gessassen, bass selbst wird mie ganz zuverläßig von dem Christen erwartet, und eben diese Berläugnung der vers gänglichen Güter dieser Welt gefällt Gott so wohl, daß er in den Erweisungen seiner Güte auch in diesem Stück mehr thut, als seine Verehrer zu bitten oder zu hossen wagen. Sind es aber Ers wartungen, die sür unsern Geist gehören, so kann ihr erfreulicher Ausgang noch weniger einem Zweissel unterworfen sepp. Unse irrdischen Hossunsgen läst Gott um deswillen so oft mißlingen, weil er uns lehren will, daß sie nicht eigentlich für uns gehören: allein unser geistlichen Erwartungen has den eine ganz entgegengesetze Veschaffenheit. Jene sühren ben eine ganz entgegengesetzte Beschaffenheit. Jene führen

#### 156 VII. Pr. Wieferne wir dem glückl.

führen uns leicht zur Vereitelung unfres Gemuths: Diese erheben dasselbe zu seiner ursprünglichen Bur-De. Jene leiten und leicht von unfrer Bestims mung ab: diese führen uns dahin, wohin wir nach Sottes Willen gebracht werden follen. Jene såttigen uns nie, wenn sie noch so reichlich erfüllt werden: Diese aber gewähren uns die sicherste und heiterste Ruhe, sie gehören für unser eigentliches und bestes Gluck, für unsern Geist, und je mehr wir aus der ganzen Einrichtung Gottes auf dem Erdboden und aus den unschäßbaren Belehrungen des Evangelii überzeugt werden muffen, wie sehr Gott das Wohl unfrer Seele am Bergen liege, Desto mehr wird es ihm gefallen, wenn wir mit Ernst uns darnach sehnen. Wenn wir uns nur nicht selbst von diesem Ziel entfernen, so konnen wir unmöglich dasselbe verfehlen: denn Gott unterstüßt uns.

Die Erwartungen der Gerechten gründen sich zugleich auf die Verheissungen Gottes: und nach denselben kann ihnen nichts sehlen, was sie sich versprechen. Wo nur einmal eine richtige Erskenntniss der getreuen und milden Zusagen Gottes gefasset ist, wo wir ihren Inhalt, ihre Bedingungen und ihren Umfang kennen, wo wir es entschieden haben, daß sie auch uns angehen und daß wir uns in der Versassung befinden, die zur Theilnehmung an ihnen gehört: wo wir endlich dies alles unserm Gewissen vorhalten; da können wir mit Zuversicht uns auf die Wahrhaftigkeit Gottes verlassen, der nicht mehr Gott wäre, wenn

wenn Eine feiner Berheiffungen unerfullt bliebe. Um so weniger wird alsdann die Verzögerung, welche unfre Erwartungen aufhält, uns wankend oder mude machen: nicht wankend; denn feine Wahrheit ist fester als unser Glaube: nicht mude; denn der Aufschub unfrer Hofnungen ist nicht sogleich als eine Versagung derselben anzusehen und je långer unfre Erwartungen fich an den Berheife sungen Gottes erhalten, desto erfreulicher wird der Erfolg davon werden. Die hieher gehörigen Zusagen unsres Gottes sind so deutlich und so zahlreich, daß es scheint, es sen ihm darum zu thun gewesen, unfre mankenden Sosnungen gegen alle Angriffe zu-bevestigen und alle Zweifel von ihnen wegzuräumen. Der Zerr ist Schirm und Schild: er wird kein gutes mangeln lassen den Frommen. Er wird den Gerechten nicht ewiglich in Unruhe lassen. Er wird dir geben was dein Zerz wünschet. Wer kennet nicht diese und ahnliche Verheissungen? wem wird es schwer, sie anzuwenden? und wer wird nach ihnen nicht Muth genug haben, alles von Gott zu erwarten? In der Berficherung eis nes wohlthatigen Baters liegt Grund genug, dem erfreulichen Ausgang aller Erwartungen ents gegen zu sehen.

Dies ist auch der Erost, meine Theuerste, den ich ben allen meinen billigen und redlichen Erwarstungen habe, womit ich in dieses Jahr gerreten bin. Es sind deren viele für mich und für Euch, deren Ersüllung ich im Bertrauen auf Gott, in

#### 158 VII. pr. Wieferne wir dem glückl.

der Neberzeugung, daß sie ihm gefallen, in der Entschlossenheit, für mich im Namen und mit dem Beystand Gottes alles zu thun, was gescheshen soll, und in der Hofnung, daß auch ihr nichts unterlassen werdet, was euch euren christlichen Erwartungen nahe bringt, gerührt, freudig und gelassen entgegen sehe. Wir wollen das beste thun und unser Herz mit allen seinen Wünschen und Hofnungen vor Gott unsern Vater ausschützten und dann ben der Ueberzeugung, daß sie in der bessten Besorgung stehen, freudig und zufrieden seyn.

Kur mich, mein Bater! erwarte ich es, Daß du mir die frene und gewissenhafte Untersuchung der Wahrheit und die Absicht, die wahre Nelis gion Jesu Christi ju lehren, noch ferner gelingen laffest, daß mein Vortrag nie ohne Belehrung und Eindruck sen, daß durch mich wie durch die Arbeiten der übrigen Diener deines Wortes die driftliche Wahrheit bevestiget und ausgebreitet werde und ich die Freude geniesse, viele unterrichtet, getroftet, im guten geftarkt und jur Ewigs Keite zu welcher wir geschaffen sind, vorbereitet zu haben. Dies alles, o Gott! ift dein Werk, von dir befohlen, von dir gebilligt: durch deinen Geist unterflüßt wird dies Warten Freude fenn. Und was foll ich für meine Brüder von dir ers warten? Ihre Bunsche sind die meinigen: ihre Freude ist die meinige. Deine ganze Christen. heit erwartet von dir Schuß, Verbreitung und Geegen. Erfreue fie Dadurch, Dag Du ihr gnadig senst, und sie durch die Siege deines Evanaelii

gelii unter bem Schut Deines Gefalbten, unfers Raisers immer herrlicher machest. Erhalte uns Dein Bort, welches die Freude unfrer Seele ift. Erhalte ihn, Den groffen Fürsten, in den erhas benen Gesinnungen der Liebe jur Gerechtigkeit, zur Wohlthatigkeit und jum Frieden, und laß unste Erwartungen von ihm, daß er bis auf die spätesten Zeiten Die Ehre der Fürsten fenn moge, überschwänglich erfüllt werden. Für unfre Obrigkeit, besonders für die Bater der Akademie und des Landes, erwarten wir deinen Benstand zur ihren Rathschlägen, deine Erleuchtung zur gottfeeligen und gerechten Regierung unfres Vaterlans landes, Gedeihen ihrer Gorgen, und die Freude zu sehen, was sie und wir wunschen, daß in uns ferm Lande Chre und Friede wohne, Wissensichaften und Gewerbe bluben und die, die darauf bedacht sind, noch spat den Seegen davon geniessen +).

Und was werdet ihr sonst erwarten? Geliebte Zuhörer! Ich kann es nicht wissen, nicht sagen; aber wünschen will ich: Gott gebe euch viel Gnade und lasse eure Erwartungen nach seinem Willen nicht sehlschlagen. Ihr werdet ben allen das eurige thun. Erwartet ihr Gesundheit, so sorget ihr das für: Freude an eurer Jugend, so erziehet sie christlich; euer Auskommen, so send fleißig und sparsam; im Leisden Julse, so betet; Erhaltung eurer guten Umstände, so danket Gott dafür und wendet sie gewissenhaft an.

<sup>?).</sup> Einige gang lokale Bunfche habe ich hier ausgelaffen' Auswartige Lefer werden biefelben gerne vermiffen.

### 160 VII.P.Wieferne wir dem glückl. Ausg.ze.

Doch alles dies hoffet nach Gottes Willen. Er wird und er wolle es euch niemals an Freude fehlen laffen. Sott laft mich alles, was euch gut ift, für euch erwarten und meine Liebe ju euch, meine Bruder, laft es mich euch von ganzer Seele wünschen und von unserm Bater erflehen. Er, Der weis, was ein jedes unter uns haben muß, der uns schon so viele Kreuden gegonner, der uns zu unferm beständigen Glück leiten und tuchtig machen will, wird auch mir die Freude schenken, euch in dem Besit des besten Glückes zu sehen, welches ich für euch hoffe, eure Chen friedlich, eure Rinder glucklich, eure Nahrungen vom Gewerb oder vom Keldbau geseegnet, eure Sorgen belohnt, eure Leiden erträglich und, was das meiste ift, euer Christenthum, und das aufrichtige Bestreben, Gott. und Jesu Christo eurem Heilande zu dienen und Durch ihn eine glückliche Ewigkeit zu gewinnen, tage lich verbeffert. Und wenn ihr nun für die Welt wenig, für Die Ewigkeit alles zu erwarten habt, wenn ihr unter dem Druck der Leiden, im Schmerz der Krankheit, ja ben der nach seinen Willen hereinbrechenden Todesnoth woll Vertrauen sprechet: Zerrich wars te auf dein Zeil! so schenke er euch den Besit seiner

ewigen Freuden.
Dieses alles und alle Erwartungen meiner Brüsder, meine geheimen Bunsche, ihr stilles Unliegen, unser aller Leben und Schicksale empfehle ich dir Allswissender. Erbarmungsvoller! dein Wille geschehe. Ich lasse dich nicht, du seegnest uns denn! Amen.

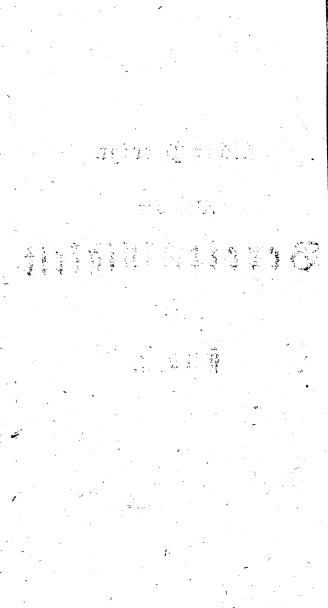
## Achte Predigt.

Von der

# Bereitwilligkeit

111

sterben.



163

#### Luca 2, 22 - 33.

Und da die Tage ihrer Reinigung nach dem Gesetz Most kamen: brach, ten sie ihn gen Jerusalem, auf daß sie ihn darstelleten dem Herrn; (Wie denn geschrieben stehet in dem Gesetz des Herrn: Allerlen Männlein, das zum ersten die Mutter bricht, soll dem Herrn geheiliget heissen) Und daß sie gaben das Opfer, nach dem gesagt ist im Gesetz des Herrn, ein Paar Turteltauben, oder zwo junge Tauben. Und siehe, ein Mensch war zu Ferusalem, mit Namen Simeon: und derselbe Mensch war fromm und gottesfürchtig, und ware tete auf den Trost Jsrael, und der heis lige Geist war in ihm. Und ihm war eine Antwort worden von dem heiligen Geist: er sollte den Tod nicht sehen, er hatte denn zuvor den Christ des Herrn gesehen. Und kam aus Anres £ 2 aen

gen des Geistes in den Tempel. Und da die Eltern das Kind Jesum in den Tempel brachten, daß sie für ihn thäten, wie man pfleget nach dem Geset; Da nahm er ihn auf seine Arme, und sobete Gott, und sprach: Herr, nun lässest du deinen Dies ner im Friede fahren, wie du ge-saget hast; Denn meine Augen haben deinen Beiland gesehen, welschen du bereitet hast vor allen Vols kern, Lin Licht zu erleuchten die Beiden, und zum Preiß deines Volks Israel. Und sein Vater und Mutter wunderten sich des, das von ihm geredt ward.

je übermäßige Liebe zum Leben ist ohne Zweisfel eine eben so starke Hinderniß der chrisslichen Frömmigkeit, als der Ueberdruß und Ekel an demselben. Wenn dieser uns zurücke hält, uns in unserm Beruf brauchbar zu machen und unstre Lebenszeit mit Dank gegen Gott und durch eine sorgkältige Unwendung unster Kräfte zu nusen: so hält uns jene eben so sehr von unser besen:

fern Bestimmung und den so heilfamen Betrachs tungen des Lodes und der Ewigkeit zurücke, ohne welche es kaum möglich ift, ein rechtschafner Christ ju fenn. Denn ein Menfch, welcher es für Die größte Glückseeligkeit halt, Diese Erde zu bewoh. nen und sich mit ihren Bergnügungen und Spiels werken eine Ewigkeit hindurch ju fattigen, wenn es ihm nur vergonnt ware, wird sicherlich den Gedanken an den Tod aufs weiteste von sich ents fernen und eine Veranderung; die ihn von seinen Goken wegreisset, nie ohne Widerwillen, ohne Zwang betrachten konnen. Dann hat er aber auch nichts, was ihn von seiner Liebe zur Welt heilen und auf Gott und dessen Wohlgefallen auf. merksam machen kann, nichts, wodurch er von der Gefahr, sein Gemuth in das irrdische in gerstreuen und wegen der Hinfalligkeit unfres zeitlie chen Lebens selbst gegen den Urheber desselben zu Flagen, kann zurücke gebracht und zu den nothis gen Vorbereitungen auf Gericht und Emigkeit ermuntert werden. Daher sollte ein jeder Chrift, mit eben der Gesinnung, mit welcher Simeon sich im Tert gelaffen und freudig erklart: Zerr! nun lassest du deinen Diener in Friede fahren und glücklich sterben, die Anhänglichkeit un dieses Lee ben verläugnen und sich willig finden lassen, sein Ende mit Freude zu erwarten. 3ch fürchte nicht, daß diese Anweisung befremdlich senn werde, als ob sie der natürlichen Liebe zum Leben wis Dersprache, da es sich ganz leicht zeigen läßt, daß nicht

nicht gefordert werde, diese auszurotten sondern nur sie zu mäßigen und dem Willen Gottes zu unterwerfen. Dazu werden unsre jegigen Vorstellungen

# Von der Bereitwilligkeit zu sterben

dienen, woben wir zuerst ihre Beschaffens heit erdriern und daraus zeigen werden, wie sie mit der Liebe zum Leben wohl bestehen konne.

theilhaftes ansehen können, wenn in uns eine Bereitwilligkeit zu dieser Beränderung anzutressen sepn soll. Alles demnach, was wir hier vortrasen, gilt nur von solchen Menschen, welche die fromme Sesimung des Simeon haben, die sich durch das Evangelium zu der grossen Hofnung der Unsterdichkeit erheben lassen und die sichte Erwartung der Ewigkeit sür sich dadurch ersteulich machen, daß siein derselben Slück und Sees ligkeit vor sich sehen. Wo diese Hofnung nie entstanden oder durch Sünde verloren gegangen, wo der Mensch mit einer kummerlosen Gleichgülstigkeit alle Ueberlegungen jenes so ernsthaften Schrittes von sich entsernt hat und Güter der Erde und Besriedigung seiner Sinne zu seiner Erde und Besriedigung seiner Sinne zu seiner

Glückseeligkeit für hinlanglich halt, wo er über dem Gefallen an diesen allen Geschmack und alles Berlangen nach einem beffern Buftand verloren, mo Ueberdruß des gegenwärtigen Lebens mehr als Die Hofnung des kunftigen eine Bereitwilligkeit austerben erwecket und nicht sowol die Sehnsucht nach gröfferer Bollkommenheit unfres Geiftes als Die Einbildung, daß die irrdische Welt zu undank-Lar fen, die Entschliesfung hervorbringet, von ihr zu scheiden: da fehlt es wahrhaftig an den ere ften Empfindungen, mit welchen wir den letten Augenblicken unsves irrdischen Aufenthalts willig entgegen sehen konnen. Alle Bereitwilligkeit ju sterben ware gefährlich, verriethe ben der wichtigs ffen Sache einen sträflichen Leichtsinn und würde einen traurigen Ausgang nehmen, so lange es an Bereitschaft und an der Gesinnung fehlt, welche uns ju dieser Beranderung Muth und Gelassen. beit verschaffen muß.

Dies ist denn zusörderst von einem seden zu suchen, der sich rühmen will, daß er mit gelasse ner Willigkeit sein Ende herbennahen sehe. Wer will es gerne mit einem Feind ausuchmen, ehe er gerüstet ist, oder eine Reise willig übernehmen, wenn er noch nicht mit den nothwendigen Bedürfsnissen zu Vollendung derselben sich versehen hat? Auf die nehmliche Art wäre alle Entschlossenheit nach Gottes Willen sein Leben zu beschließen, ohne jene Vereitschaft, ohne die Ueberzeugung,

daß wir dazu geschieft sind, ohne die beruhigenden und einladenden Aussichten in die Ewigkeit, eine sehr sträfliche Verwegenheit. Das ist sie aber als dann nicht, wenn sie sich auf das frohe Bewustseyn grundet, daß die Borbereitungen auf den Tod von uns gemacht sind, und daß wir ben dems selben nichts ju fürchten haben. In dieser glücke seeligen Berfassung befindet sich der, der zu sich selbst mit Aufrichtigkeit und nach der Wahrheit sagen kann: Meine Augen haben meinen Beyland gesehen, ich kenne ihn, als den Erlos fer, durch welchen mir Begnadigung ben Gott und Errettung erworben und zugesagt ist und der auch, weil ich mich ihm in völligem Gehorsam übergab, meine Sunden hinweggenommen. 3ch kenne ihn als den besten und treuesten Freund, der machtig genug ift, meine Seele zu bewahren, wenn er sie in seine Hande aufgenommen hat, und der, wenn ich auch durch den Tod vor ihn als vor meinen Richter geführt werde, barmhers zig genug ist, mich um seines Todes willen zu verschonen. Mit dieser Zuversicht habe ich hier gelebt und ihm, meinem Erretter, ju gefallen ges 3ch habe nach den Belehrungen seines. Evangelii in dieser Prüfungszeit auch mein Gewissen sorgfältig unter den Leitungen seines Geistes bewahret und die Tage meines kurzen Lebens nicht den Eitelkeiten und thörigten Reigungen der Welt sondern meiner bessern Bestimmung aufgeopfert, zu welcher euch Gott berufen hat. Eine Menge

Menge frommer Thaten, die ich in der Stille geubt, werden mir in die bessere Welt nachfolgen, wo sie mehr geschäft und von meinem Gott aus Gnaden belohnt werden. Und die gang fürchterlich scheinende Veränderung verliert das schaueris fche, wenn fie als ein Uebergang von der Schwachheit zur Vollkommenheit, vom Glauben zunt Schauen betrachtet wird. Denn meine Augen werden meinen Henland sehen, ihn, nach dessen nahern Umgang ich mich so oft gesehnt, ihn, der auch entfernt so wurdig war geliebt zu werden, nun nahe sehen und ungestort geniessen. Auf fols den Sofnungen, auf folden Ueberzeugungen muß die Willigkeit zu sterben beruhen und ben solchen wird sichs auch nicht fehlen, daß man mit Paulo Lust hat abzuscheiden und diesen so fremden Aufenthalt zu verlassen, weil man weis, daß man bey Christo seyn und aus einer muhseeligen Pillgrimmschaft in die Heimath, in sein Baters land ben dem Herrn gelangen werde.

Wenn ich die Gesinnungen der Menschen nach der Erfahrung beurtheile, so sinde ich, daß der Wunsch zu sterben noch kein zwerläßiger Beweis von der Bereitwilligkeit zum Tode ist. Estressen hier mancherlen Ursachen zusammen, die den Tod zuweilen wünschenswerth machen oder vielmehr das Verlangen nach denselben erzwingen. Der eine ist seines Lebens überdrüßig, weil er seine Rechnung nicht auf Erden sindet, und von ihren Ls

Gutern und Freuden, an benen er hieng, wider Vermuthen hintergangen worden. Der andre wünscht sich schnell den Tod, um seinem Ungemach zu entgehen und nichts mehr von der Last der Wis derwärtigkeiten zu fühlen, unter welcher er eben jest senfzet. Sobald ihm aber diese erleichtert ist und eine Stunde der Erholung kommt, sobald seine Schmerzen gelinder werden, oder die Rinder um ihn zu schregen aufhören, oder der Schuldner nicht mehr fordert und die Stimme des Drangers nicht mehr gehört wird, sobato er sich aus der Verlegenheit, aus welcher ihn der Tod am ersten befreyet hatte, nach seinem Wunsche losgewickelt hat: sobald ist in ihm die Furcht vor dem Tod eben so ängstlich, als vorhin der Wunsch nach Demselben lebhaft war. Es ist blos Ungedult, Migveranugen und Ungufriedenheit mit fich felbft, woraus jene Sehnsucht entsteht, und aufs höchste ein schneller, nicht genug entwickelter Gedanke von der Verbesserung seines Zustandes. Das ist aber ben weitem nicht die Gehnsucht der Christen, daheim bey dem Zeren zu seyn, nicht das Berlangen, ju welchen uns die Liebe gegen Jefum hinreiffet, nicht Billigkeit zu fterben. Denn es ist hierben am wenigsten zu vermuthen, daß man in den Augenblicken der Leidenschaft und des Unmuthe jenen entscheidenden Schritt mit einer ruhigen Ueberlegung betrachten werde. Blinder übergehender Anfall ist nicht sanfte Sehnsucht und Heftigkeit im Unfall ist weit von einer willigen Gelassenheit unterschieden. Suche den Tod nicht, aber

aber ertrage ihn, wenn er kommt. Seufze nicht darnach, allein brich eben so wenig ben seiner nashen Gegenwart in Seufzer und Klagen aus. Dies ist Willigkeit.

Auf ausserliche Bezeugungen und mündliche Erklärungen, daß man gerne sterben wolle, wird es hieben am wenigsten ankommen, da sie ohnes hin selten frenwillig und redlich sind. Denn indem so viele durch das Bekenntniß von ihrer Wils ligkeit zum Tode zugleich am sichersten zu beweisen glauben, daß sie fromm sterben werden, so wird man nicht leicht einen Menschen finden, der nicht auf die Frage hierüber eine beiahende Untwort ers theilen, sollte. Ich gehe mit Freuden aus der Welt, find die einstimmigen Erklarungen auch derer, die ihre ganze Kassung ben dem Gedanken an ihr Ende verlieren und durch Thranen und Behflagen daffelbe weit entfernen mochten. Ents weder dunkt ihnen das Geständniß, daß sie ihr Leben lieben, bedenklich zu senn, als ob Liebe des Lebens und Liebe der Welt einerlen wäre. Oder sie wissen nun nicht anders und können weiter nichts als ihren baldigen Tod erwarten. nun die Ihrigen nicht zu betrüben, um nicht in den Berdacht zu kommen, als ob die Welt ihre Neigung noch an sich zöge, um nicht den Vorwurf zu haben daß sie gewaltsam weggerissen werd den, thun fie sich Gewalt an, verbergen ihren Widerwillen und geben fich das Unsehen Der Rus he und Gelassenheit. ABas sollen wir aber sols

den erzwungenen Erklarungen für einen Werth beplegen, die, wenn sie auch redlich sind, sich blos auf den Gedanken von einem unvermeidlis chen Schicksal, von Nothwendigkeit und von der Thorheit des Unmuths grunden, die aber, wenn wir genau urtheilen wollen, selten von Bergen gehen und mit Widerspruch der Geele abgelegt haben. Man fann es oft bemerken, daß Diejenis gen, die ihrer Versichrung nach mit der edelsten Gelaffenheit die Welt verlaffen wollten, ben der geringsten Hofnung jum Leben eine ungewöhns liche Beiterkeit blicken laffen, welche eben sowohl als die angstliche Beobachtung des Arztes und Die Ungedult, wenn die Arznens Mittel keine Burkung thun, sehr wahrscheinlich verrath, daß der Bunfch, Diese Welt langer zu geniessen, weit lebhafter sey, als das Verlangen, sie nach Gots tes Willen zu verlassen. Um so weniger rathsam ift es aber, den Gnadenstand eines Sterbenden blos nach der Freudigkeit oder der Traurigkeit zu beurtheilen, womit er den Tod kommen fieht. So wenig derjenige sogleich ein unheiliger Mensch ist, der sich wunscht, langer zu leben, und sein Leben liebet, das ihm Gott gab und zu deffen Erhaltung wir von der Natur so stark getrieben werden, so wenig gehören auch andre sogleich unter die Classe der heiligen, weil sie freudiger und un-erschrockner als die übrigen Menschen die letzten Augenblicke erwarten. Wir suchen auch hier nicht Worte sondern Thaten: und wenn der Christ in den Tagen, da er seinen Tod für entfernt hielt,

sich durch die Betrachtung desselben gegen die Sunde gewasnet, wenn sein voriges Leben ein Beweis seines Glaubens an Jesum und reich an guten Gesinnungen war, wenn wir ihn zufrieden mit den Führungen Gottes, in seinen Leiden gelassen, berm Andenken an seine vorigen Sunden demuthig unter seinen Schmerzen gedultig sinden so haben wir weit sichrere Merkmale seines Sinadenstandes, als alle Versichrungen seiner Sehnsucht nach dem Lode sein können.

Eben Diefe Zufriedenheit mit jedem Berhang. nif, eben diese ganze Ubergabe seines Lebens an Gott und die gelassene bescheidene Freude auf die Zeit, da wir ihn besser geniessen werden, ist die achte Eigenschaft bes Christen, der willig stirbt. Ich gab mir mein Leben nicht selbst. Mein Schopfer hat es mir gegeben und er hat zugleich aus Das vollkommenfte Eigenthums Recht über meine Tage. Meine Zeit steht ben ihm und ihm muß es überlassen senn, wie lange Dauer er meinem irrdischen Aufenthalt gonnen will. Will er mein Leben mir wieder nehmen, so nehme er es hin: denn jeder Augenblick ist ohnehin ein unverdientes Geschenk. Und nimmt er es, so ist auch dies nicht Schade, nicht Verlust und Unglück; denn mein Gott kann mich nicht unglücklich machen. Mein Tod ist, er breche bald oder spät hereis, allemal Seegen sür mich. Ben einer solchen Art zu denken sehe ich nicht, was unser Willigkeit zu sterben noch mangeln oder was sie verhindern fůnn:

könnte. Wie unendlich viel wird demnach auch in diesen entscheidenden Stunden die Ueberzeugung werth seyn, daß unser Tod uns nicht ohne Gottes Willen treffen wird, und daß es Pflicht, doch nicht Pflicht allein, daß es Glücksey, sich seinem Willen zu unterwersen und Ungehorsam und Empörung und Unglück, in Rlagen gegen ihn auszubrechen?

Unser keiner lebt ihm selber; unser keiner stirbt ihm selber. Leben wir so leben wir dem Beren. Sterben wir fo fterben wir dem Beren, darum wir leben oder fferben, so sind wir des Zeren, und dies zu allen Zeis ten unter allen Umstånden, in jedem Alter, in je-Der Lage unfres Lebens. Daher fliesset es von felbst, daß die Ueberlassung unsres Lebens an Sott durch nichts eingeschränkt oder aufgehalten werden durfe. Was konnten auch für scheinbare Grunde zu den Wunsch nach Verlängerung des Lebens gedacht werden, welche wichtiger waren, als die Pflicht mit allen Führungen Gottes zufrie-Den zu senn und dem Schöpfer allezeit sein Leben zurücke zu geben? was der vereitelte, in die Ge-Schäfte der Welt ganz zerstreute und den Sunden ergebne Mensch für Hinderniffe ben seiner Billig. Beit ju fterben findet, ift leicht zu begreifen. ist noch nicht satt von den Vergnügungen dieser Erde. Seine Begierde, Schape zu sammlen, ist noch nicht genug befriedigt. Er hat sein Haus noch nicht bestellt, seine Rechnungen noch nicht in Ordnung, sein Testament noch nicht gemacht, das Erbgut für seine Kinder und Enkel noch nicht bensammen. Noch hat er einen Entwurf. den er aussuhren, ein Buch, das er schreiben, einen Proces, den er gewinnen, einen Feind, deffen Unfall er erleben mochte. Er will einft gerne sterben, wenn er der Welt überdrußig ift, mehres re Jahre hat, und Zeit gefunden, an feine Bes kehrung zu gedenken. Go fest er sich immer Bes Dingungen fest, unter welchen er den Lod gelaß fen erwarten wollte, die er aber nie zu erfullen gedens ket und wenn auch diese erfüllt sind, so hat er schon neue in Bereitschaft, ben welchen ihm sein Lebensende immer noch ju fruhe, immer zur Uns zeit kommt. Ich will es euch selbst überlassen, aus euren eignen Erfahrungen mehrere Erempel von Menschen hinzuzusetzen, Die sich den Tod gerne wollten gefallen laffen, wenn sie nur weiter nichts für die Erde und ihre Gitelkeiten zu wunichen hatten, und welche Gott gerne fein Recht auf ihr Leben zugestehen wollten, wenn er nur ben seinen Rathschlussen über dasselbe für gut fan-De, sie um ihre Einwilligung zu befragen und ihre gegenwärtigen Bedenklichkeiten wegzuräumen. Bugleich aber möget ihr auch urtheilen, ob dies Gelaf senheit und eine zufriedne Unterwerfung unter Gott beiffen konne, wenn man nicht eher sich feine Schlusse will gefallen lassen, als bis sie uns ans ståndig find: und ob nicht diese ganze gepriesene Bereitwilligkeit ju sterben eine fehr merkliche Ems porung gegen seine Unstalten genennt zu werden verdiene. Wir sind immerdar Gottes, immers Day

dar ihm gehorsam, auch bis jum Tod schuldig. Als Sünder, welche unter dem Urtheil des Todes liegen, sollten wir uns es nie herausnehmen, zu bestimmen, wenn unser Richter das Urtheil an uns vollziehen soll: und ben der Ueberzeugung, daß uns nichts widerfährt, was nicht unter allen Umständen das beste ist, wäre es ohnehin Thorheit, etwas zu wünschen, das gegen Gottes Willen, und demnach nicht das beste wäre. Es ist auch mit Rücksicht auf den Tod eine sehr eble Sprache: Hat Gott es dann beschlossen, so will ich unversdrossen an mein Verhängniß gehn.

Aber was wird, konnte man sagen, aus der Liebe jum Leben, wenn der Mensch so willig dem Grab entgegen gehen foll? was wird aus der gangen Natur, welche ben dem allgemeinen Wunsch zu sterben, zu Grunde gehen mußte? was wird aus den gottlichen Unweisungen selbst, welche uns Die Sorge für unfre Erhaltung empfelen und aufs legen? Diefer Einwendung, welche vielleicht scheinbarer lautet als sie ist, zu begegnen, will ich nur mit wenigen zeigen, daß eine gelaffene Bereitwilligkeit zu fterben, sich mit der Liebe zum Leben gar wohl vereinigen laffe. Niemand foll hieben auf Die Gedanken verfallen, daß der Christ sich der Mittel zur Erhaltung feines Lebens entschlagen und mit einer ganglichen Unempfindlichkeit den Zag erwarten solle, der ihn von diesem Schaus plat abfordert. Es ist vielmehr die flare Ordnung Gottes, daß wir auch dem Zerrn leben, unfre Tage

Tage so viel möglich verlängen und unsern Aufenthalt auf der Erde nach seinen Willen auch mit Freuden sühren sollen. Der so starke Trieb zur Erhaltung unser selbst kann mit Recht als eine Erklärung seines Willens von uns angesehen werden, daß der Wunsch zu leben, ihm nicht schlechten, wisselbst and wir wisselbst. hin miffallig fen: und wir mußten die so deutlis chen Unweisungen von der Bestimmung unfres jehigen Lebens nicht haben, wenn das Verlangen zu leben etwas unerlaubtes senn sollte. Auf einen so wichtigen Schritt, wie der Uebergang aus der Zeit in die Swigkeit ift, auf eine fo erhabne Berrs lichkeit, die uns Gott schenken will, konnen wir uns nicht zu muhsam, nicht zu lange vorbereiten; was kann also unrechtmäßiges in dem Wunsch liegen, daß uns lange Zeit gegönnt seyn möchte, mit Ernst an das Heil unster Seele zu denken, nnt Ernft an das Jeil unfer Seele zu beiten, daß wir nicht in der Hälfte unser Tage, ehe wir genug gesaßt sind, ehe wir unsern Brüdern genüßt haben, über unsern unvollendeten aber nühlichen Entwürfen hinweggenommen werden. Es wird also lediglich darauf ankommen, daß wir bendes, den Willen zu sterben und den Wunsch zu leben, gehörig mit einander verbinden, um benden Pslichten weise und christlich Genüge zu leisten.

Niemals sollte uns der Wunsch zu sterben das gegenwärtige Leben verhaßt machen und uns zur Klage gegen Gott zu bringen vermögen, daß er uns länger leben läßt. Eine unmäßige Furcht vor dem Ende unster Pillgrimmschaft ist gewiß ein M

geheimer Unwille gegen unsern Schopfer: aber nichts besser ist eine unmäßige Furcht vor dem Leben und die Unzufriedenheit mit einer langern Dauer deffelben. Man follte doch benm Genuß seines Lebens nie den würdigen Gedanken verlies ren, daß jeder Zag ein Geschenk Gottes sen, daß wir es als Wohlthat anzusehen haben, wenn er uns viel Zeit jum Wachsthum im guten schenkt, daß es sein Beruf ist, unsern Mitbrudern nach allen Bermögen zu nuben, daß es fein Wille fen, wenn wir den beschwerlichen Kampf der Tugend und die muhseelige Wanderschaft fortsetzen, daß er endlich jedes Ungemach uns durch abwechselnde Freuden zu erleichtern wissen werde. wurde gewiß die Sehnsucht nach den Tod nicht in Ungedult ausarten und wir wurden das Leben. Schäßen und nugen, den Tod aber nicht scheuen, sondern vielmehr durch die Liebe zum Leben Das Berlangen nach den Tod bestärken und ers höhen.

Wenn der Aufenthalt auf dieser Welt so viel anziehendes und reißendes hat, daß wir ungerne von ihr wegziehen: so wäre billig zu wundern, wenn die Vorstellung von dem bessern Leben, dahin uns die Veränderung im Tode bringt, nicht jene Liebe schwächen sollte. Wir bleiben gerne hier, weil es uns wohlgeht, weil wir mancherlen Freuden geniessen, welche gleichwol bald zum Verdruß bald zum Eckel werden. Noch besser wird alles nach dem Tode seyn. Die Bite terkeit

terkeit und das Elend unster Tage, die Beschwers den und Unruhen der jezigen Lebenszeit bleiben ben jener Veränderung zurücke; wir kommen zum Frieden, zum Besis der glücklichern und dauers hastern Frenden: sollten wir nicht lieber dort leben? Wahrhaftig, wer wahre und vernünstige Liebe zum Leben hat, den wird die Ewigkeit mehr reizen, als die Vergnügungen der Zeit, und den wird eben diese Liebe ermuntern, jener Verändes rung sreudig entgegen zu schauen, ben welcher er erst recht zu leben ansängt.

So sollte auch unsre Begierde zu leben sich allemal in den Schranken der Ergebung an Gott halten und jeder Wunsch, die Bitterkeit des To-Des erst spat zu fühlen, nach dem erhabnen Musster unfres Heilandes durch die aufrichtige Erklarung gemäßigt werden; dein Wille geschehe. Er, der und Leben und Odem gab, behält alles zeit auch das Eigenthumsrecht über dasselbe: Das Recht, und unser Ziel zu bestimmen und abzumes sen und den Vorzug, daß er am sichersten ents scheiden kann, wie lange wir der Welt brauchbar seyn können. Ihm sind wir also unser Leben schuls Dig und es langer erhalten wollen, als er es für gut sindet, ist eben sowol Vergessenheit seiner Herrschaft, als die Bosheit derer, die sich ihre Tage verfürzen und aus Unzufriedenheit ihr Ende beschleunigen. Indem wir nun an jedem Morsgen Gott für die Berlängerung unfrer Pilgrims Schaft preisen, indem wir benm Genuß unfrer M 2 Lebens:

Lebensmittel, benin Gebrauch der Arznen in Krankheit, ben jeder Achtsamkeit auf die Gesundheit unfres Körpers seine wohlthätige Ordnung verehren; so sind wir gleichwol entschlossen, es ihm zuüberlassen, wie er diese unfre Sorgsalt seegnen wolle und um seinetwillen auch kürzer zu leben, als wir oder die Unsrigen es wünschen möchten.

Ben einer vernünftigen Liebe zum Leben ift einer der ersten und natürlichsten Gründe unfre Brauchbarkeit unter den Menschen. Wir haben Chegatten und Rinder, die unfrer Benhulfe bedurfen und denen mit une alles abzusterben scheint. Wir leben in einer Gesellschaft, in welcher wir noch viel Gutes durch unsve Kenntnisse oder durch uns fer Unsehen stiften konnten. Wir stehen in so manchen freundschaftlichen Verbindungen und es manchen freundschaftlichen Verbindungen und es dunkt uns, als ob es uns unmöglich wäre, die, welche uns so werth sind, einsam und trostlos zurücke zu lassen. Ihre Wünsche, uns zu behalten, sessen uns, ben ihnen zu bleiben: und ihre Uns sprücke auf unse Brauchbarkeit, ihre Thränen, wenn uns Gefahr drohet, ihre Aengstlichkeit, die schon ben dem Gedanken, daß wir sterblich sind, rege wird, bereden uns am Ende selbst, daß sie mit uns ihr Glück und ihren Wohlstand verlieren würden. Dies ists auch gemeiniglich, was die letzte Trennung so traurig, und das Herz des Baters, des Chegatten, des Freundes und Bruders, des treuen Lehrers und gottseligen Regenten des treuen Lehrers und gottseeligen Regenten schwer macht. Wie wird es meinen Geliebten gehen.

gehen, wenn ich ihnen entriffen bin? Wo wers den sie hinkommen? Wer wird sich ihrer anneh-men? wer sie schüßen? wer so redlich für sie forgen? Wie viel mögen ben solchen Besorgnis sen noch in den letten Stunden sich des unruhigen Wunsches erwehren, der Welt noch langer gesschenkt zu senn? Allein vielleicht denken wir ben folden Mengstlichkeiten zu stolz von uns selbst, und zum wenigsten mißtrauisch gegen Gott. Uns gesniessen die unstrigen freylich nicht mehr nach unsern Tod: allein gehörte denn zu ihrem Glück wohl nichts weiter als unser Leben und unfre Vors forge für sie? wird ihnen mit uns die ganze Welt abgestorben senn, daß sie ohne Vorsorge, ohne Freude und Freund elend herum irren? wird Gott sterben? oder wird er nicht unsern Verlust ihnen leicht zu ersetzen im Stande senn? Dem frommen Waisen ist schon sein Vater, dem Freund ein neuer Freund bestimmt, der die Erennung des erstern verschmerzlich macht. Unsre guten Ent-würfe, die wir unvollendet lassen, werden auch ohne uns ausgeführt werden können und so wers den wir es nie zu bedauren haben, wenn der Zod unfre Absichten und Entwürfe stort. Alle jene billigen Wünsche, Deren Erfüllung unser jetziges Leben vergnüglich machen wurde, alle gerechte Liebe zu den unfrigen wird daher dem weit beffern und sichrern Willen Gottes zu unterwerfen senn. Mein Gott! nicht wie ich will, sondern wie du willt.

Man kann oft die Bemerkung machen, daß der Abschied von der Welt ben denen am schwer-

sten ist, welche auf die Erhaltung ihres Lebens am wenigsten bedacht gewesen und sich Gewalt ans gethan, Die Anlage zu einem langen Leben zu zers storen. Ach! wenn alsdann der durch Unmäßige feit der Wolluste und der Getranke, durch Gors gen und gewaltsame Arbeiten zerrüttete Korper seine Schwäche fühlt, wenn die durchaus vers derbten Safte ihr Gift durch alle Glieder verbreis ten, wenn sich die Todesgestalt in den besten Jahren auf das verfallene Angesicht zeichnet: welche Rlagen werden dann erhoben! wie sehr die Thors heit beklagt, mit der man gegen sich felbst wutete! wie angstlich die vorige Starke der Natur zurücke gewunschen! wie heilig dem Arzt versprochen, man wolle, wenn man wieder gesund wurde, Die gewohnte Lebensart verlassen. Aber zu spate. Die Kräfte sind dahin, das Gift zu lange genossen, der Tod bricht herein und ist gedoppelt schröcklich, einmal, weil er noch frühe ist und dann, weil wir miffen, daß wir ihn felbst beschleunigt. Benn Die Liebe zum Leben nicht eher thätig ift, als benm Ende desselben, so ist sie verwerflich. Was wollen wir nun thun um Liebe jum Leben und Bereits willigkeit zu sterben christlich zu verbinden? Unser Leben erhalten, fo lange wir konnen: aber-es auch ohne Murren hingeben, wenn es Gott gefällt: es wunschen, aber unsern Wunsch durch den Zusat mäßigen: nicht wie ich will, sondern wie Gott will: es lieben, aber nicht mehr lieben als Gott. - Wie ruhig werden wir fters ben, wenn wir so zu denken gelernt haben! Laffet

Laffet uns demnach, meine Theuersten, auch hierinn unsern Pflichten Genuge leiften und mit Gelaffenheit unferm Schopfer Die Bestimmung unstres Todes überlassen. Unser Nuke, unfre Glückfeeligkeit fordert es. Wer den Gedanken des Todes als lastig und schröcklich fliehen wollte, handelte offenbar fehr thorigt, weil es ben feis nem Einbruch nicht auf unsern guten Willen ans fommt, und weil er sich weder durch unfre Rlagen noch durch unfre Beschwerden wird zurucks halten laffen. Was gewinnen wir denn, wenn wir mit Widerwillen ihn herben eilen sehen und in einer schröcklichen Alengstlichkeit von ihm den letten Streich erwarten? Was gewinnen wire wenn uns schon die blosse Vorstellung seiner Ges genwart ausser Fassung sett? Unfre Wünsche ent. fernen ihn nicht: Klagen werden und nicht retten, und ein Schickfal, das uns wider Willen trift. führt allemal mehr empfindliches ben sich. Aber wie viel werden wir gewinnen, wenn wir uns jes ne gelassene Kassung auf unser Lebensende zu eigen machen. Mit Widerwillen fterben, hieffe Gote noch in feinen letten Stunden tadeln und zu der Beit, Da man vor sein Gericht treten will, ihn einer Unges rechtigkeit beschuldigen. Ben diesem Gerichte, vor welches uns der Tod bringer, muffen wir uns lediglich feiner Gnade überlaffen: warum nicht auch, ehe wir dahin verfett werden, seinem Willen? Ben Diesem Gerichte hoffen wir von ihm Barmbergigkeit : fonnten wir sie hoffen, wenn wir glauben wollten, daß er ben der Verhängung unsres Todes unbarmherzig mit uns verfahre? Ach! wenn uns in unsern letse M 4 ten

# 184 VIII. Pr. Von der Bereitwill. zu sterben.

ten Stunden die Ueberzeugung fehlt, daßes Gott gut mit uns meine: woran wollen wir uns noch halten? Eine stete Vereitwilligkeit zum Tode hingegen wird unser Gemuth stärken, daß wir in steter Vereitschaft stehen, allezeit in glaubigen und gottseeligen Gesins nungen uns gesaßt erhalten und ruhig sterben. Zu keiner Zeitist unser Seele ihre ganze Fassung nöthiger, zu keiner Zeit haben wir mehr Ursache, unste gesammten Kräste auszubieten, als in den entscheiden den Augenblicken des Todes. Wenn wir sie jeht aber durch unser Klagen noch mehr schwächen, zerstreuen und entehren wollten, wie wenig würden wir unser Glück kennen und auf unstre Sicherheit bedacht senn. Ruhe muß unser Gemuth haben: aber der hat sie geswis am wenigsten, der nicht willig sterben kann.

Je mehr wir thalich die wahre Gestalt des gegenwärtigen Lebens betrachten: je sorgfältiger wir und auf das künftige bereiten und uns die Gesinnungen eigen machen, welche Simeon hatte, die Freude an Jesu, dem Erloser unstrer Seele und die daraus ents stehende Gottesfurcht; je mehr wir den Werth der Ewigkeit mit den nichtswürdigen Gütern und vergånglichen Vorzügen unfrer jetigen Lage in genaue Bergleichung seten und daben lernen, daß diese auch ben dem langsten Genuß nie fattigen : defto mehr wird in und die Lust entstehen, abzuscheiden und ben dem Herrn, unferm Beilande, zu fenn: defto getrofter were Den wir aledann unfre nahe Bollendung, das Baters land, erblicken und sprechen: Nun, nachdem ich den guten Kanipf gekainpfet, den Lauf vollendet und Glauben gehalten : Nun laffeft du Deinen Diener in Kriede fahren! Amen.

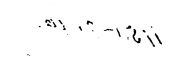
Meunte

# Reunte Predigt.

Ueber die lette

wohlthätige Handlung

Jesu.



1/5 1-3, 16. 2.11ca 23, 39 143.

Uber der Uebelthäter einer, die da geschenkt waren, lästerte ihn, und sprach: bist du Christus, so hilf dir selbst und uns. Da antwortete der andre, strafste ihn, und sprach: Und du fürchtest dich auch nicht vor Gott, der du doch in gleicher Verdammnis bist? Und zwar, wir sind billig drinnen, denn wir empfashen, was unsere Thaten werth sind: diezser aber hat nichts ungeschicktes gehandelt. Und sprach zu Jesu: Herr, geschenke an mich, wenn du in dein Reich

Micht leicht betrachten wir die Handlungen und Worte unstrer Geliebten mit mehr Ausmerks samkeit, als in den Stunden, da sie der Lod von uns trennen wird. Hier heftet sich unste ganze

kommst. Und Jesus sprach zu ihm: Warlich, ich sage dir, heute wirst du

mit mir im Paradies senn.

#### 184 VIII. Pr. Von der Bereitwill. zu sterben.

ten Stunden die Ueberzeigung fehlt, daßes Gott gut mit uns meine: woran wollen wir uns noch halten? Eine stete Bereitwilligkeit zum Tode hingegen wird uner Semuth stärken, daß wir in steter Bereitschaft stehen, allezeit in glaubigen und gottseeligen Gesind nungen uns gesaßt erhalten und ruhig sterben. Zu keiner Zeit ist unsere Seele ihre ganze Fassung nöthiger, zu keiner Zeit haben wir mehr Ursache, unste gesammten Kräste auszubieten, als in den entscheidenden Augenblicken des Todes. Wenn wir sie jeht aber durch unter Klagen noch mehr schwächen, zerstreuen und entehren wollten, wie wenig würden wir unser Gläck kennen und auf unste Sicherheit bedacht seyn. Ruhe muß unser Gemüth haben: aber der hat sie geswis am wenigsten, der nicht willig sterben kann.

Je mehr wir taglich die wahre Gestalt des gegenwärtigen Lebens betrachten: je forgfältiger wir uns auf das künftige bereiten und uns die Gesinnungen eigen machen, welche Simeon hatte, die Freude an Jelu, dem Erloser unster Seele und die daraus entfichende Gottesfurcht; je mehr wir den Werth der Ewigkeit mit den nichtswürdigen Gütern und vergånglichen Borzügen unfrer jekigen Tage in genaue Rergleichung seten und daben lernen, daß diese auch ben Dem langsten Genuf nie fattigen : Defto mehr wird in und die Lust entstehen, abzuscheiden und ben dem Derrn, unferin Seilande, ju fenn: defto getrofter were Den wir aledann unfre nahe Bollendung, das Baters land, erblicken und sprechen: Nun, nachdem ich den guten Kanipf gekampfet, den Lauf vollendet und Glauben gehalten : Run laffest du Deinen Diener in Kriede fahren! Amen. Meunte

# Neunte Predigt.

Ueber die lette

wohlthätige Handlung

Jesu.

1151-2,12.

1/5 1-3, (6. Luca 23, 39143.

Aber der Uebelthäter einer, die da ges henkt waren, lästerte ihn, und sprach: bist du Christus, so hilf dir selbst und uns. Da antwortete der andre, straf. te ihn, und sprach: Und du fürchtest dich auch nicht vor Gott, der du doch in gleicher Verdammniß bist? Und zwar, wir find billig drinnen, denn wir empfahen, was unsere Thaten werth sind: diez fer aber hat nichts ungeschicktes gehans delt. Und sprach zu Jesu: Berr, gedenke an mich, wenn du in dein Reich fommst. Und Jesus sprach zu ihm: Warlich, ich sage dir, heute wirst du mit mir im Paradies senn.

Micht leicht betrachten wir die Handlungen und Worte unstrer Geliebten mit mehr Aufmerke samteit, als in den Stunden, da sie der Lod von uns trennen wird. Hier heftet sich unstre ganze

# 188 IX. Pr. Ueber die legtewohlthätige

ganze Seele auf ihre Blicke und Geberden. Hier haschen wir jede Unterredung, jeden Seufzer von ihnen begierig auf, und pragen sie tief unserm Bergen ein, um nach der Trennung von ihnen noch etwas gegenwärtig zu haben, daß uns ihre driftlichen Gefinnungen zu erkennen giebt, ihre Liebe gegen uns beweiset und ihr Undenken heilig und unvergesiich macht. Wie rührend ist es als dann, wenn wir sie auch nach langen Jahren noch immer gleichsam vor uns sterben sehen, wenn ihre Worte unaufhörlich vor unsern Ohren erschallen, wenn wir noch den sanften Druck fuh. Ten, womit ihre kalten Hande und den letten Dank für alle Liebe erstatteten. Wenn ihre lets ten Handlungen uns immer gegenwärtig bleiben, wenn die Versicherung von ihrer Liebe oder von ihren Hofnungen, wenn der Geegen, womit sie uns entliessen, wenn der Eroft, womit sie selbst unfre bekunnerten Seelen aufzurichten suchten, uns lebhaft im Gedächtniß schwebet. Wie ruhrend ist das für uns und mit welcher angenehmen Melancholie überlassen wir und den Betrachtungen darüber! Fühlen wir erst alsdenn noch die Begierde, ihrem Erempel nachzufolgen, um eben so erbaulich und lehrreich zu sterben und in unsten letten Stunden auf eine ahnliche Weise Gott durch christliche Gefinnungen zu preisen: so wer-Den jene so naturlichen Empfindungen weit erhöhet, driftlich und gottgefällig. Mit welchen Augen werden wir nun die letten Stunden unfres Beis landes

landes betrachten mussen, andächtige Zuhörer! Er, der in seinem ganzen irrdischen Wandel so viel reißendes und rührendes zeigt: Er, dessen erhabne Gesinnung wir so oft ben dem Vortrag seiner Lehre und ben seinen Wunderthaten erkanns ten: Er, dessen jedesmaliges Verhalten der großen Person, die er vorzustellen hatte, angemessen gewesen: Er, der überall seine Würde und Unsschuld behauptet und so viele unerwartete Gelegensheiten nütze, um sich als den Menschenfreund, und nach seiner höhern Bestimmung als den Erstöser der Welt zu zeigen, er wird sich auch hier in den lesten schröcklichen Austritten seines Lebensnicht verläuspen und sie edlest mahlehötiges nicht verläugnen und sein edles, wohlthätiges, ers bauliches Leben mit einem wohlthätigen Tod bes schliessen. Dies ist zwar sein Tod hauptsächlich schon um deswillen, weil er für unsre Sünden starb und ben der Uebernahme aller seiner Leiden und Qualen keine geringere Absicht hatte als unfre Errettung von den Strafen der Sunde. Daß er diese um unsertwillen erdultet, daß er, besorgt um unsre Begnadigung ben Gott, unsre Strasen übernimnt und sich selbst darstellt, um durch die freywillige Ausopferung seines Lebens eine ewige Erlösung für alle zu sinden: dies macht seinen Tod zum wohlthätigsten und ihn zum erhabensten Menschenfreund, dessen Liebe mehr bewundert als vollständig erkannt werden kann. Ausserdem aber treffen wir auch ben den letzten Leiden Jesu noch eine Menge andrer Umftande an, Die uns seine

190 IX. Pr. Ueber die legte wohlthätige

seine liebevolle Geschäftigkeit, bis an den letten Hauch seines Lebens wohlzuthun und fich als Den erbarinungsvollen Mittler zu beweisen, Der mit unfrer Schwachheit Mitleiden hatte, deutlich zu erkennen geben. Eben da sie ihn an das Krenk mit aller Unmenschlichkeit anhesten, ofnet er seinen Mund zur Bitte für seine Morder: Vater vers gib ihnen! ist versöhnlich und vergist seine Schmergen gleichsam, um ihre Sunden zu versohnen, weil er weis, daß sie ihn nicht kennen, und in der Heftigkeit ihrer Leidenschaft Die Groffe ihres Verbrechens nicht überlegen. So forgfam ift er für die Geelen der Gunder, seiner Reinde: so bereit auch seinen Mordern gutes zu thun! Eben so wohlthätig sorgt er für die Sicherheit und den Unterhalt seiner Mutter und verschaft ihr den Freund, der sich ihrer annehmen wurde. Indessen nahert sich sein Ende, Schmerz und Qual nimmt überhand, die Zuschauer erwarten bald neue Wunder, bald seinen Tod - und er - er ist noch nicht mude wohlthätig zu senn. Sterbend troffet und rettet er noch einen fterbenden, Den Mitgenoffen seines Todes. Die Beschreibung, Die unser Tert hievon macht, ist so edel und die Handlung so ruhrend und wichtig, daß wir sie in einer genauern Betrachtung beherzigen wollen.

Wir beschreiben euch also

# Die letzte wohlthätige Handlung Jesu als eine der wichtigsten in seinem ganzen Leben.

Ihre Erwegung wird uns Veranlassung geben, sowol zur Ehre Jesu als zu uns ster Belehrung einiges benzusügen.

👫s wurde mir unbegreiflich seyn, wie der Ungluckliche, mit dem sich Jesus hier unterres Det, so viel Vertrauen auf unsern Erloser setzen und eine so erhabne Meinung von ihm fassen können, wenn er nicht schon zuvor ihn gekannt und Dadurch sich zu den Gesinnungen vorbereitet hatte, Die er jest so edel und heldenmuthig an den Tag Bermuthlich war er schon von der Ehre und Unfchuld Jefu langst überzeugt : vielleicht konnte er auch vor dem Gerichte felbst das gewalts fame Berfahren Des Richters gegen ihn ansehen, und daraus den Schluß machen, daß er nichts ungeschicktes und gesehwidriges begangen habe. Und jest, da er die Gedult Jesu unter allen Beschimpfungen und Martern, Die Freymuthigkeit. womit er zu seinem Bater flehte, Die Sanftmuth und die gelaffene Freudigkeit seines Beiftes so nabe zu betrachten Gelegenheit hatte, da er unter den Berspottungen seiner Morder auch diese horte, daß er sich für den Christ oder Megias ausgeges ben, da er durch die ausserordentlichen Umstände feines

#### 192 IX. Pr. Heber die legte wohlthätige

seines Todes gerührt worden, jest erwachten in ihm jene geheimen Ueberzeugungen, daß der Mitgenoffe seines Leidens ein ganz andrer Mensch senn muffe. Er erkennt in ihm den kunftigen Ronig von Mael, findet Erost darinn und ist mit dem festesten Glauben entschlossen, von ihm Erbarmung ju suchen. Welch ein Glaube ift es, von einem ges Freußigten, der selbst sich nicht half, noch Gnade noch Rettung sich zu versprechen, und zu der Zeit, als alles seinen Muthwillen an ihm ausübt, zu der Zeit, als er der verworfene und unwertheste uns ter den Menschen ist, teine Gestalt, teine Schone bat und jum Sport Konig genennt wird, ihn noch fur den Mefias und König in Ifrael zu erkennen! Daß wir ihn jetzt ehren und anbeten, daß wir jest von ihm Wohlthat und Seeligkeit hoffen, ist so schwer nicht, denn wir kennen ihn nicht allein als den gekreußigten, sondern auch als den, der erhöhet ist zur Rechten der Majestät und Macht hat über alles fleisch. Aber daß jener Jesum noch im Todeskampf als Herrn verehrt und die Unrichtung eines bessern Reiches von ihm erwartet, Dies übertrift alle Benspiele Des Glaubens.

Die Jünger Jesu, welche so viele seiner Thaten gesehen und ihn ehehin für den König in Israel erkannt, waren jest aus Furcht oder Scham entstohen und gaben ihre Hofnung auf, da sie ihn leiden sahen: dieser aber stärkt selbst durch den Anblick seiner Leiden sich in seinem Glauben und wiebt

nes

giebt, während daß alle seiner Qualen spotten, ihm das unverdächtigfte Zeugniß der Unschuld und Die Ehre der Anbetung. Welch ein Gebet! Zerr! gedenke an mich, wenn du in dein Reich 3ch sterbe jest, spricht er gleichsam, und habe für die Welt nichts mehr zu hoffen. Mein Tod ist eine gerechte Folge meiner Verbres chen. Das, was mir feine Schrecken erleichtern wird, ist die Hofnung, ein besseres Leben wieder zu finden, und dies erwarte ich von dir, o Jefu! Du ftirbst zwar mit mir: allein du eilest in Dein Reich, wo du herrlicher als jest erscheinen wirst: und dann gedenke an mich und rette meine Seele. Dies ift der Inhalt seines Gebetes; und nun welch eine Antwort darauf: Zeute wiest du mit mir im Paradies seyn!

Eine Seele erquicken, in der letten Noth ihr Trofter seyn, ihre schwachen Hofnungen starsken, ihre Aussichten ausheitern und, wenn sie am Rande des Grabes, an den Pforten des surchtbaren Gerichts zittert und bebt, ihr Muth und Freudigkeit einstössen: Mein Gott! wo mag eine grössere Wohlthat gesunden werden? Wenn ihr einen Hungrigen mit einem Bissen Brod erquickt, wenn ihr einen Verschunachtenden gelabet, wenn ihr einem Furchtsamen Muth zugesprochen, einen Irrenden zurecht gewiesen, einem Kranken seine Schmerzen erleichtert oder einem Verzweiselnden für seine kunstige Lebenszeit eine gute Aussicht gezeigt habt: dann glaubt ihr den Namen der Wohlthäter zu verdiehen, und fühlet die sansten Wallungen ein

#### 192 IX. Pr. Ueber die lette wohlthätige

seines Todes gerührt worden, jest erwachten in ihm jene geheimen Ueberzeugungen, daß der Mitgenosse seines Leidens ein ganz andrer Mensch senn musse. Er erkennt in ihm den kunftigen König von Ifrael, findet Erost darinn und ist mit dem festesten Glauben entschlossen, von ihm Erbarmung zu suchen. Belch ein Glaube ift es, von einem ge-Freußigten, der selbst sich nicht half, noch Gnade noch Rettung sich zu versprechen, und zu der Zeit, als alles seinen Muthwillen an ihm ausübt, zu der Zeit, als er der verworfene und unwertheste uns ter den Menschen ist, keine Gestalt, keine Schone hat und jum Sport Konig genennt wird, ihn noch für den Mefias und König in Ifrael u erkennen! Daß wir ihn jest ehren und anbeten, daß wir jest von ihm Wohlthat und Seeligkeit hoffen, ist so schwer nicht, denn wir kennen ihn nicht allein als den gekreußigten, sondern auch als den, der erhöhet ist zur Kechten der Majestät und Macht hat über alles Fleisch. Aber daß jener Jestun noch im Todeskampf als Herrn verehrt und die Unrichtung eines besfern Reiches von ihm erwartet, Dies übertrift alle Benspiele Des Glaubens.

Die Jünger Jesu, welche so viele seiner Thaten gesehen und ihn ehehin für den König in Israel erkannt, waren jest aus Furcht oder Scham entstohen und gaben ihre Hofnung auf, da sie ihn leiden sahen: dieser aber stärkt selbst durch den Anblick seiner Leiden sich in seinem Glauben und giebt

giebt, während daß alle seiner Qualen spotten, ihm das unverdächtigste Zeugniß der Unschuld und die Shre der Anbetung. Welch ein Gebet! Zerr! gedenke an mich, wenn du in dein Reich kommst. Ich sterbe jest, spricht er gleichsam, und habe sur die Welt nichts mehr zu hoffen. Mein Tod ist eine gerechte Folge meiner Verbreschen. Das, was mir seine Schrecken erleichtern wird, ist die Josnung, ein besseres Leben wieder zu sinden, und dies erwarte ich von dir, o Jesu! Du stirbst zwar mit-mir: allein du eilest in dein Reich, wo du herrlicher als jest erscheinen wirst: und dann gedenke an mich und rerte meine Seele. Dies ist der Inhalt seines Gebetes; und nun welch eine Antwort darauf: Zeute wirst du mit mir im Daradies seyn!

Eine Seele erquicken, in der letten Noth ihr Trofter sen, ihre schwachen Hofnungen starsken, ihre Aussichten ausheitern und, wenn sie am Rande des Grabes, an den Pforten des surchtbaren Gerichts zittert und bebt, ihr Muth und Freudigkeit einstossen: Mein Gott! wo mag eine grössere Wohlthat gesunden werden? Wenn ihr einen Hungrigen mit einem Bissen Prod erquickt, wenn ihr einen Berschmachtenden gelabet, wenn ihr einem Furchtsamen Muthzugesprochen, einen Irrenden zurecht gewiesen, einem Kranken seine Schmerzen erleichtert oder einem Berzweiselnden sur seine künftige Lebenszeit eine gute Aussicht gezeigt habt: dann glaubt ihr den Namen der Wohlthäter zu verdienen, und sühlet die sansten Wallungen ein nes

#### 194 IX. Pr. Ueber die lette wohlthätige

nes herzens, das es für sein Glück achtet, Menschen zu erfreuen: Ihr verdient auch jenen ehr wurdigen Namen: und je schrecklicher der Zustand Des Elendon ist, dem ihr bepftehet, desto mehr verdient ihr ihn. Allein, was ift Hunger, Durft, Blose, Krankheit, was ist dies gegen den Zustand des Sterbenden, dem alles unter feinen Suffen sinkt, den Qual und Erwartung der Zukunft, Schrecken und Lodesangst umringen, betäuben und verwirren, der, um seine Qualen vollkoms men zu machen, noch das Gericht in seinem Ses wissen über sich halt, hinter sich Miffethaten und Berbrechen, um sich Schauer und Grab und vor sich die Verdammung von seinem Richter fürchtet. Denket selbst nach, wie schauerisch und fürchterlich es um ein solches Herr aussehen muß! und mit folchen Schrecken hatte die Geele des Schächers zu kämpfen. Auf der einen Seite war ihm das Andenken an seine Missethaten empfindlicher als alle Die Schmerzen der Kreutigung: auf Der andern Seite naherte sich ihm der Lod, der ihm erfreulich wurde gewesen senn, wenn er nicht Sunder gewesen ware. Ueberall ift Sinfterniß und Unruhe in seiner Seele und nur eine Hofe nung, die Hofnung auf Jesum den gekreuhigten. Er fieht zu ihm und dieser, der nie einen Glenden trostlos ließ, bringt Ruhe in seine Seele. Beute wirst du mit mir im Paradiese sepn. Wer ist im Stande, das trostvolle und göttliche in dieser Versicherung zu beschreiben? Zeute, wenn er Jefum wurde fterben gefehen, feine Bebete gehort und

und damit die seinigen vereinigt haben, beute, wenn der Jesus, deffen Unschuld er erkannte, in Die Hande seines Baters wurde aufgenommen und in das ewige Reich verfett fenn, - noch heute, ehe die wenigen Augenblicke des schrecklichen Lages wurden verstrichen senn, sollte er sterben und ein Genosse der Herrlichkeit Jesu im Paras Dies werden, wie er auf Golgatha ein Genoffe seines Todes war. Diese Versicherung zeuget Deutlich von einer Seele, Die gerne allenthalben Ruhe und Troft verbreitet. Aber fur den Bohlthater ift es nicht genug, den Nothleidenden mit Gulfe und Benftand ju unterftugen; Er veredelt seine Erweisungen der Liebe auch dadurch, daß er fie willig und wo möglich auch gröffer giebt, als der Elende erwarten konnte. Und diese Gesins nung, welche Zesus in allen seinen Sandlungen offenbarte, verläßt ihn auch am Kreuße nicht. Raum hatte Der Schächer mit Demuth fein Bers trauen auf ihn und sein Verlangen nach Rettung zu erkennen gegeben: so folgt schon die Erhörung seines Gebetes. Ohne Vorwürse, ohne Verszögerung, ohne Unmuth eilt er dem Wunsch des Elenden entgegen und verspricht ihm mehr, als jener gesucht hatte. Jener erbittet sich nur Ans denken und Jesus verheißt ihm den Aufenthalt im Paradies. Er sucht dies Glück einst, wenn Zesus in sein Reich kommen wurde und dieser verspricht es ihm noch heute. Er bittet, und Jesus bestättigt ihm die Ueberzeugung von seinen Zusagen mit einem Eide: warlich ich sage dir: du wirst mit mir im Paradies seyn.

#### 196 IX. Pr. Ueber die lette wohlthätige

Thr, die ihr jemals gefühlt, was in der Hofnung der funftigen Seeligkeit für Eroft liege, Die ihr ench selbst durch die lebhafte Vorstellung der bevorstehenden Freuden des Himmels zur Gedult, jum Muth in Erubfalen, jur standhaften Erdultung alles Elendes ermuntert — Ihr, die ihr jemals Sterbende gesehen, welche sich blos durch den groffen Gedanken der Unsterblichkeit und der bessern Welt und durch die Versicherung von ihe rem nahen Untheil an derfelben erhielten, daß sie nicht versanken in des bittern Todes Moth, welche hierdurch im Schmery Freudigkeit, unter al-1en Qualen die bewundernswurdigste Gelassenheit, benm Anblick des Grabes, ohne zu zittern, noch Much behaupteten: 3hr werdet erkennen, mas die Ueberzeugung von diesen Hofnungen, welche uns das Evangelium verschaffet, für Eroft gewähre. Und wie glücklich dunket ihr euch, wenn ihr etwan euren Geliebten oder Nachbarn ein Wort zur Bestättigung dieser Hofnungen verkundigen konntet? Wie beruhigt giengen wir von Dem Sterbebette der Eurigen hinmeg, wenn wir faben, daß wir sie in ihren letten Stunden mit dem unschähbaren Trost der Lehre Jesu erquicken und starten konnten? Eben dies that Resus an jenem Elenden. Wer troftet ihn felbst? Wer beruhigt seine Seele? wer steht ihm ben? Und Dieser kummervolle verlagne Sesus ift es, der dem Elenden ein Wort voll Barmberzigkeit zuruft und ihn rettet. Bielleicht mare der Schächer ohne diesen Erost versunken, vielleicht in Rlagen gegen gegen Gott ausgebrochen, vielleicht durch seine steis wachsenden Qualen niedergeschlagen worden: allein er hort die Verheisfung, daß sein Tod eine Versetzung ins Paradies seyn werde, wird erhalten, wird errettet, stirbt sanst, und ist, wenn ich so sagen darf, die erste Seele, welche der Heiland der Welt Jesiss ben seinem Singang in den Himmel nach vollendeter Verschnung dem Vater darstellt. Ist dies nicht mehr, als wenn ihn Jessus gegen alle Schmerken unempfindlich gemacht hätte oder durch ein Wunder vom Kreuze herabssteigen lassen? Leben im Paradies mehr als äuf Erzden? Ausenhalt im himmlischen Reiche ben Jesumehr als Lusenthalt im kande des Kampses und des Selendes? der Stand der Vollendung höheres Glück als der Stand der Vollendung höheres Glück als der Stand der Vollendung höheres Glück als der Stand der Prüfung? Das bessere erhält jener: Zeute wirst du mit mir im Paradies seyn. So spricht Jesis und verssiegelt sein wohlthätiges Leben mit einem wohlthätigen Tod: Denn als er das gesagt hatte, besahl er seine Seele Gott und starb. So mußte das Ende dessen seine mür gegen Gott ausgebrochen, vielleicht durch seine Ende dessen, der, so lange er lebte, nie mus de war gutes zu erweisen. So nuste er bis an den letzen Hauch seines irrdischen Lebens sich als den Zohenpriester bezeigen, der Micleiden hätte mit dem menschlichen Blende. So muste er sich auch jest die Ehre des Menschen-freundes erwerben und seine Ehre, daß er der Mesfias fen, noch sterbend bestättigen.

#### 198 IX. Pr. Ueber die lette wohlthätige

Zu einer Zeit, wo man seine ungählichen Wunderthaten vergaß, wo die erbitterten Zuschauer frech genug waren, das trostvolle seiner Lehre und die wohlthätigen Handlungen seines Lebens, nicht nur zu verkennen, sondern sogar zu laftern, wo ihm die willige Gelaffenheit, mit der er litte, den Vorwurf der Ohnmacht zuwege brachte und wo die Sprache: Er hat andern geholfen und tann sich selbst nicht helfen, laut gehört wurde, als ob er sich seiner ehemalis gen Bulfeleistungen nun ju schämen hatte, ju einer solchen Zeit kann nichts ruhmvoller für unsern Erloser gedacht werden, als eine neue wohlthätige Handlung, die zwar weniger Geräusch und Auf. fehen machte, aber ihrem Werthe nach alle forperliche Seilungen übertraf. Gie ist ein deutlis cher Beweis wie standhaft er seine liebreichen Gesinnungen bis ans Ende behauptete und wie wenig ihn die Feindseeligkeiten der Menschen von der Liebe zu ihnen abzuschröcken vermögend gewesen. Seine Hande; die sich so oft mit dem Hulfsbes durftigen zu ihrer Erleichterung beschäftigten, sind ans Rreut gefesselt und erstarrt maber er kann noch seinen Mund ofnen, noch beten, noch trosten und wenn ihn seine ganze Kraft verlassen zu haben scheint, so ermannet er sich wieder benm Geschrey des Elenden, um ihn nicht hulflos zu las sen. Wer bewundert, wer verehrt nicht auch hier den würdigsten Menschenfreund, der sich immer, er sen unter dem Freudengeschrep oder Den

den Spotterenen des Volkes, in Frenheit oder in Jammer seiner Seele, gleich bleibt, wohls thatig, mitleidsvoll, zu helfen bereit, heiter, wenn er helfen kann, ein Muster der Lugend bis ins Grab.

Es wurde aber unser Erlofer nicht weniger auch in der Absicht durch jenen Borgang verherrs licht, daß derfelbe gewissermassen ein Beweis feis ner Burde und des groffen Geschäftes war, zu Dessen Ausrichtung er lebte und starb. Zwar ist es nur das Zeugniß eines verächtlichen Miffethas ters, daß er der grosse König in Israel sen: allein es muß uns doch schon um deswillen ausmerksam machen, weil jener Elende in der ausserlichen Gesstalt Jeste gar keine Veranlassung zu einer solchen Meinung sinden konnte. Wenn es solchen Meinung sinden konnte. Wenn es aber auch in dem Munde des Schächers gar keisnen Werth hätte, so würde es doch durch die Art, wie es von Jesu aufgenommen worden, ein vorzügliches Gewicht erhalten. Der grosse Lehser aller Dennuth nahm niemals Shrenbezeuguns gen an, die ihm nicht gebührten und sehnte sonst alle salsche Hofnungen, welche sich einige von ihm machten, sorgsältig und bescheiden von sich ab. Um so wichtiger muß es für unsern Glauben senn, daß er hier öffentlich jene Vekenntnisse billigt und jene Hofnung bestätigt. Wie würde auch sein Lod der Lod eines standhaften Verehrers Gottes Weisen N 4 heisfen

### 200 IX. Pr. Ueber die lette wohlthätige

heissen können, wenn er grausam genug gewesen ware, einen Unglücklichen zu täuschen und, was noch mehr ift, stolz genug, die Anbetungen eines Sterbenden anzunehmen? Wie murde er fo zuversichtlich und freudig von seinem Aufenthalt im Pas radies, vom Eingang in die bessere Welt zu reden gewagt haben, wenn er am Rande des Grabes nicht das Bewustsenn seiner Unschuld und der Wahrheit seiner Lehre gehabt, wenn er nicht in sich selbst noch jest die Ueberzeugung gefunden hats te, daß er die erhabne Person sen, die zur Anrichs tung eines neuen Reichs bestimmt und bevollmächtigt war, das ewige Leben zu geben, allen die an ihn glauben würden. Dies bekennt er hier selbst öffentlich und fenerlich genug und die über alles erhabne Unichuld feiner Befinnung lagt uns in diesem Bekenntniß einen groffen Beweis seiner Wurde finden. Es ist sehr ruhrend auch in den geringsten Umständen des Leidens Jest mahrzunehmen, wie sehr er die Menschen auf seine wahre Bestimmung aufmerksam machen und belehren wollte, daß die Glückseeligkeiten seines Reiches vollständig jenseits des Grabes gefunden wurden, daß er Gebieter in einer beffern Welt fen, wollnschuld und ungestörte Kreuden, ohne Tod, ohne Sunde wohnen und daß keine glaubige Hofnung, welche auf ihn gerichtet ist, unerfüllt bleis ben solle.

Wie werth muß uns der senn, Theuerste, der, wenn uns die Schrecknisse des Gewissens, des

Sodes und des Gerichts ergreifen, unfre Zuflucht und unfer Netter fenn will! Wie berth Der, Der auch in jenen traurigen Stunden, wenn die ganze Belt uns jum Eckel wird, wenn um uns das irrdische verschwindet, wenn unfre Lieben und Freunde ferne treten und umfonst und retten wol. len, wenn das Grab fich unter unsern Fuffen binet und unfer Geift ben den Dunkelheiten feis nes kunftigen Schicksals muthlos wird, an uns gedenken und unfre Herzen noch mit der Versiches rung erquicken wird: heute wirst du mit mir im Paradies fenn. Mach den kurzen Kampfe des Glaubens und des Leidens will er uns in die Wohnungen seines unvergänglichen Reichs verses Ben, wo er nach seinen Tode hingegangen ist um uns die Statte neben sich zu bereiten und nun Macht hat, als der vollendete Zerzog und Urheber unfrer Seeligkeit, und in feiner feeligen Gemeinschaft zu bewahren so daß niemand uns aus seiner Sand reiffen fann. Da er mitten uns ter den Schmerzen und Schrecken des Lodes noch sein erbarmendes Auge auf den Unglücklichen richtete, der fich feiner Gnade überließ: mas wird er nicht jest im Stande seiner Ruhe und Berrlichkeit fur und thun wollen? Darinn er gelitten hat und versucht ist, kann er helsen denen, die versucht werden, als auch da, wo fich die Schrecken des Todes auffern. viel Beruhigung werden wir nicht in der Borftellung finden, daß Jefus auch uns in das Paradies, in N s Die

202 IX. Pr. Ueber die legte wohlthätige

die freudenvollen Wohnungen des Himmels aufs nehmen werde, wozu er uns die Hofnung und den Eingang durch seinen Tod verschaft hat!

Alber dann wurde es unverantwortlich senn, wenn wir ihn erst in den legten entscheidenden Augenblicken suchen und achten wollten: und bis dahin so kalt und gleichgultig gegen ihn waren, als ob wir ihn nie nothig hatten. Ach! wenn dann unfre Natur sich vor ihrer nahen Zerrüttung emporet, wenn Furcht der Zukunft, Qualen des Leibes, Sorgen für das irrdische, und Klagen der Unsrigen unser Gemuth empfindlich angreifen und zerftreuen: wenn und der Berluft der Dinge, an denen unser ganzes Leben hindurch die eitle Seele hieng, Eranket und auffer gaffung feget: werden wir aledann noch Ueberlegung genug has ben, ihn zu suchen, den wir ehehin nicht ichanten? Wird uns alles andre auf einmal so unwerth, so geschmacklos werden, daß uns die Glückseeligkeis ten seines Reiches wichtig und wunschenswerth vorkommen? Werden wir dann für ihn noch Empfindungen der Liebe und der Schnsucht has ben konnen, nachdem wir sie nie zu unterhalten begierig waren? Ach! was wir nicht in der Zeit der Rube und der Ueberlegung geworden find, das werden wir schwerlich in der Zeit der Ungst und der Zerftreumg werden. Satte nicht der Schäs

Schächer schon ehehin eine bessere Meinung von Sefu gefaffet, minicht den Adel feiner Gefinnungen fo nahe gefehen, nicht die Erschutterungen aus dem Anblick der ausserordentlichen Umstände des Todes Jesu gehabt: so wurde er nicht sich an Jefum gewendet, er murde ihn vielleicht, wie der andre Mitgenoffe seines Lodes, gelästert haben. Bie wollten wir, die wir nie solche Aufforderungen haben, nicht wissen ob unser Tod langsam oder schnell hereinbricht, wie wollten wir , ihm leicht ahnlich zu senn , ers warten. D! laffet uns doch mehr für unfre Sicherheit forgen, und die Gannungen, Die wir im Tode zu haben wunschen, ben Zeiten annehmen. So schwer es ist, dann erst glaubig werden, wann wir uns lange vom Unglauben und Leichtsinn beherrschen liese sen: so schwer wird es auch seyn, die bese sere Gedenkungsart zu verlieren, die wir lange zuvor angenommen und in uns befestigt haben. Bie Jesus Christus wohlthätig und standhaft bis and Ende blieb, weil er sich hierinn sein ganzes irrdisches Leben hindurch geubt hatte: so werden auch wir unser Chris stenthum noch als sterbende behaupten. Ges wohnt zur Gelassenheit und Gedult, bekannt mit der bessern Welt, geubt in der Ergebung an Jesim und in der Liebe gegen unfre Brus der werden wir auch unser Sterbebette erhaus lich und wohlthätig machen, und auch im Tode

204 IX. Pr. Ueber die letzte wohlth. Zandl. 20.
Tode bekennen, wie überschwenglich glücklich sich diesenigen sinden, die Jesum geschäft und verehrt haben. Darum, meine Brüder, thut desto mehr fleiß, euren Beruf und Erwählung vest zu machen. Denn woihr solches thut, werdet ihr nicht straucheln. Und also wird euch reichlich darz gereichet und gestattet werden der Linzung zu dem ewigen Zeich unsers Zeien

und Zeilandes Jesu Christi. 21men.



# Zehnte Predigt.

Von der

Freude

über die

Auferstehung Jesu.



## ಹಿಳು ಹಿಳುತ್ತ ಹಿಳು \* \* \*ಎ. ಹುಳ್ನು ಹಾಳು

#### Luck 24, 136 35.

Und siehe, zween aus ihnen giengen an demselbigen Tage in einen Flecken, der war von Jerusalem sechzig Feld Weges weit, des Name heistet Emmahus. Und fie rede ten mit einander von allen diesen Geschichten. Und es geschahe, da sie so redeten, und befragten sich mit einander, nahete Jesus zu ihnen, und wandelte mit ihnen. Aber ihre Augen wurden gehalten, daß sie ihn nicht kannten. Er sprach aber zu ihnen: Was find das für Reden, die ihr zwischen euch handelt unterwegen, und send traurig? Da antwortete einer mit Namen Cleophas, und sprach zu ihm: bist du allein unter den Fremdlinden zu Jerusalem, der nicht wisse, was in diesen Tagen drinnen geschehen ist? Und er sprach zu ihnen: Welches? Gie aber sprachen zu ihm: Das von Jest von Nazareth, welcher war ein Prophet, machtig von Thaten und Worten, vor Gott und allem Bolf; Wie ihn unfere Hohenpriester und Obersten überantwortet haben zum Berdammniß des Todes,

und gefreußiget; Wir aber hoffeten, er sollte Israel erlosen; Und über das alles ist heute der dritte Tag, das solches geschehen ist; Auch haben uns erschreckt

etliche Weiber der unsern, die sind frühe ben dem Grabe gewesen, haben seinen Leib nicht funden, kommen und sagen, sie haben ein Gesichte der Engel gesehen, weiche sagen, er lebe. Und etliche unter uns giengen hin zum Grabe, und fundens also, wie die Weiber sagten, aber ihn funden sie nicht. Und er sprach zu ihnen: Dihr Thoren und träges Bergens, zu glauben alle dem, das die Propheten geredt haben. Mußte nicht Chriftus folches leiden, und zu seiner Gerrlichkeit eingehen? Und fieng an von Mose und ale len Propheten, und legte ihnen alle Schrift aus, die von ihm gesagt waren. Und sie kamen nahe zum Flecken, da sie hingiengen: und er stellete sich als wollte er fürder gehen. Und sie nothigten ihn und sprachen: Bleibe ben uns, denn es will Abend werden, und der Tag hat sich geneiget. Und er gieng hinein, ben ihnen zu bleiben. Und es geschah, da er mit ihnen zu Tische saß, nahm er das das Brodt, danckete, brachs und gabs ihnen. Da wurden ihre Augen geofnet, und erkenneten ihn. Und er verschwand vor ihnen. Und sie sprachen untereinander: Brannte nicht unser Herz in uns, da er mit uns redete auf dem Bege, als er uns die Schrift ösnete? Und sie stunden auf zu derselbigen Stunde, kehreten wieder gen Jerusalem, und sunden die eilse versammlet, und die ben ihnen waren. Welche sprachen: Der Herr ist wahrhaftig auferstanden, und Simoni erschienen. Und sie erzähleten ihnen, was auf dem Wege geschehen war: und wie er von ihnen ersannt ware an dem, da er das Brod brach.

Dein Zustand unsres Erlösers, meine christlischen Zuhörer, kann uns gleichgültig sepn, so bald wir ihn als Freund und als unsern Wohlschäter kennen. Es verriethe ein sehr sorgloses und unempfindliches Herz, wenn wir nicht in seine Leiden unsre Klagen und in seine Freuden unsre Glückwünsche mischten, so wie es allezeit Zärtlichskeit und Liebe zu thun gewohnt ist. Sein jesdesmaliger Zustand geht uns allemal so nahe an, daß es eine eigne Angelegenheit unsres Herzens seine muß, ihn durch die verschiednen Lustritte

#### 10 X. Pr. Von der Freude über die

seines Lebens zu verfolgen und nicht seine Weschiche te allein, sondern vielmehr das Berhaltnif aller einzelnen Veranderungen feines Zustandes gegen seine Bestimmung zu untersuchen und zu beträch Da er den groffen Auftrag hatte, uns nit Gott zu versöhnen und zu den Genuß aller Gees ligkeiten des Himmels zu bringen und da sonderlich die letten Begebenheiten feines sichtbaren Wandels auf Erden mit dieser Absicht so genau verbunden sind, so ware es, aufs gelindeste zu urtheilen, eine unverantwortliche Gleichgultigkeit, wenn wir ju Betrachtung feiner fo wichtigen Ges schichte trage und um die Wahrnehmung ihrer Murkungen für ihn und für uns unbekummert blieben. Aber wir haben seine Leiden gesehen: wir haben seine Gebete gehort, seine Tugend bes wundert und seinen Lod um so viel mehr beweint, je mehr wir überzeugt waren, daß es Strafen für unfre Sünden sind die ihn treffen und daß er als unser höchster Wohlthater leidet. So ists ges recht, meine Andachtigen, daß wir auch seine Freuden mit ihm theilen und feinen Gieg fenern. Siegreich steht er nach glücklich überstandenen Leis den des Todes auf seinem Grab und geniesset die Freude, die er sich schon nach den sechszehnten Psalm versprach: Mein Geist freuer sich und meine Ehre, mein edlerer Theil, ist frolicht auch mein fleisch, mein Leib, wird sicher und ungestört im Grabe wohnen. Denn du wirst meine Seele nicht in der Zölle im Stand der Trennung vom Leibe lassen und nicht zuges ben,

ben, daß dein Zeiliger verwese. Und was werden die Empfindungen gewesen senn, mit wels chen ihn seine ehemaligen Freunde wieder gefun-Den und umarmt haben? Mit welcher geschäftis gen Freude eilen nicht die Junger nach der Erzählung unfres Evangelii zu ihren Freunden, um eine so wichtige und herrliche Begebenheit einstimmia ju fepern? — und ist sie für uns etwan wenis ger wichtig, weniger ruhrend und freudenvoll? Wir kennen gwar Jestim allezeit als einen Lebenden, allein ist eben dies wieder angenommene und fortdauernde Leben für uns so erfreulich, so muß es auch der erste Augenblick, der Lag seiner Auferstehung senn, an welchem er zu seinem besfern Zustand gleichsam neu geboren wird. Ich werde suchen, Diese so wurdigen Empfindungen in eurer Seele zu erwecken und zu unterhalten durch die Belehruna:

Wie viel Ursache wir haben, uns über die Auferstehung Jesu zu zu freuen.

Sie wird uns als höchst erfreulich vorkommen, wenn wir betrachten, theils, wie herrlich sie für ihn, theils wie nüglich sie für uns sey.

Juvorderst muß uns jene grosse Begebenheit, deren Andenken diese Tage gewidmet sind, die so glückliche Veränderung des Zustandes Jesu, in

#### 212 X. Pr. Vonder Freude über die

in dem Grad erfreulich sepn, in welchem sie für ihn herrlich ist, und dies ist sie, wir mögen sie entweder als das Ende seiner Leiden, oder als den höchsten Beweis, daß er der Sohn Gottes sep, oder als den Ansang seines vollkommnen Zusstandes ansehen.

- Mit derselben haben alle seine Leiden, seine Berspottungen, seine ganze Niedrigkeit ein Ende. Bis dahin und nicht weiter mar er der Geplagte und Unwerthe unter den Menschen: bis dahin und nicht weiter ein Spott der Leute und eine Verachtung des Volkes; bis dahin sterblich, weil er Mensch war und den Leiden des Todes ausges fest, weil er Mittler senn sollte. Nun aber ift er über die Schrecken des Todes, über die ungerechte Berdammung der Menschen, über allen Spott seiner Reinde weit erhaben. Wir wissen, daß Jesus von den Todten erweckt hinfort nicht stirbt: der Tod wird hinfori nicht mehr über ihn herrschen, sondern ist vielmehr, wie alle Reinde, ihm unterworfen. Wie werden nicht jest die Anklagen seiner Feinde, wie ihre Versuche ihn auch nach seinem Lode zu kränken und seinen Sieg zu vereiteln, auf einmal zu Schanden! Die werden die Zweifel feiner Freunde beschämt und seine Hoheit vor allen gerechtsertigt! Wenn unfre Geliebten einem Ungluck entronnen oder von einer schmerzvollen Krankheit genesen find, oder nach einem mubseeligen Leben einen glücklichen Zeitpunkt antreten, wer bleibt alsdann noch

noch mit seinen Freudensbezeugungen zurücke? und wer sollte die Freude seiner Seele noch zurücke halten, wenn er den, der um unsertwillen so viele Plagen erdultet, nun ihnen allen entrissen sieht.

Noch weit herrlicher aber ist für Jesum der Tag seiner Auferstehung, weil sie eine fenerliche Erklärung ist, daß er der Sohn Gottes sen. Alle die Shre, die er sich durch seine Thaten und Wunder erworben; alle die bewundernswürdigen Siege über die Herzen der Menschen durch seine göttliche Lehre; alle die Zeugnisse, welche nicht die Junger in unserm Tert allein sondern ein beträchtlicher Theil Des judischen Volkes ablegte: Jesus von Mazareth war groß von Rath, und mächtig von That vor Gott und allem Volk; alle so sichtbare Vorzüge, wodurch ihn Gott vor allen andern Propheten auszeichnete, wurden nicht im Stande fenn, uns feine uber alles erhabne Sobeit zu bestättigen, wenn er sich nicht dem Tod entriffen hatte. Es murde mir mar immer unmöglich fallen, einen Menschen, des fen Leben so heilig, dessen Shaten so aussevordents lich und dessen Tod so feverlich war, für einen Betrüger zu erklaren. Ich wurde immer, wenn ich seine Geschichte mit der Geschichte eines Moses oder Elias vergleiche, erstaunt ausrufen: Dier ift mehr denn Diese, Die Doch sichtbar genug sich als göttliche Boten gezeigt haben: allein ich wurde doch nicht die Ehre Jesu retten können, wenn ihn D 3 das

## 214 X. Pr. Ponder Freude über die

das Grab noch jest in seiner Dunkelheit gefangen hielte. Nicht als ob seine Auferweckung ein an sich nothiger Beweis seiner erhabnen Sendung ware, sondern weil er sie einmal verheissen hatte. Wenn eine einzige seiner Zusagen unerfüllt bliebe, so erregte dies gerechten Verdacht gegen seine Wahrhaftigkeit und gegen sein Unsehen: und Das her mußte die ganze Ehrfurcht, die ihm der uns parthenische und billige Richter seiner Lehre und seines Wandels weihen wird, viel vermindert werden, wenn er ihn am dritten Tage ausser dem Grabe suchte, aber seine Erwartungen hintergans gen fande. Bas nothigte ihn denn, eine so ause ferordentliche Berheiffung seinen Jungern zu ges ben, wenn er nur das Unsehen eines Propheten haben wollte? So viele Gesandten Gottes haben ihre Würde bewiesen, und hinlanglich bestätigt, ob sie gleich wie andre Menschen starben und die Berwesung sahen. Und die Erfahrung hat es auch gezeigt, daß, wer nicht durch die Wunder Jesu und durch die Gewalt seiner Lehre von seis ner Sendung überzeugt worden, selbst durch seine Auferstehung sich nicht bewegen laffen, sein Jung ger ju werden. Da er aber gleichwol so bestimmt und zuverläßig von seiner Wiederherstellung aus dem Grabe redet, obgleich kein hoheres Wunder kann gedacht werden, als dieses: so mussen wir ihm wenigstens viel Ueberzeugung von der Wahrs heit seiner Sache und von dem Benstand Gottes zutrauen. Es mag immerhin leicht sepn, den unwissenden leichtglaubigen Haufen durch Blend. werfe werke einzuhehmen und in Erstaunen zu sehen: allein wenn der Leichnam aufersteht, wenn die Stele in ihren porigen Aufenthalt nach einer dreptägigen gewaltsamen Trennung zurücke kehrt, wenn der gekreusigte sich gesund zeigt, wenn der Jodte seinen verwaisten Freunden unvermuchet les beidig erscheine, mit ihnen umgeht, und isset und spricht: dann miß jeder mit Erstaunen ausrusen, das ist Gottes Finger und eine Würkung, die von keinem erwarter, von keinem andern als Gotte hervorgebracht werden kann.

Auf ein so unbetrügliches Zeugniß des göttlichen Benstandes hatte sich Jesus öfter als einmal berusen. Als viele Zuschauer einst ein Zeichen verlangten, so verwies er ihnen ihre Unachtsamkeit auf seine bisherigen Würkungen und verspricht ihnen das Zeichen Jona. Wie Jonas drey Tage und drey Stachte in des Wallsisches Bauch wat, so wird des Menschen Sohn drey Tage in der Erde seyn. Seen so deutlich erklärt er sich gegen seine Jünger: Es ist noch um ein kleines, so wird mich die Welt nicht ses dem Ihr aber sollt mich seben; denn ich lede und ihr söllt auch leben; an demselbigen Tage werdet ihr erkennen, daß ich in meinem Vater bin, in der genauesten Jeresnigung mit ihm stehe und durch ihn unterstüßt werde. Selbst seinen Feines irrdischen Lebens diesen Beweis seiner göttlichen Sendung vor, in der Erkläuung: Ich Bin D 4

#### 216 X. Pr. Von der Freude über die

bin der Sohn des lebendigen Gottes: und von nun an werder ihr sehen des Menschen Sohn sigen zur Rechten der Kraft und Majeståt Gottes und wahrnehmen können, daß der, den ihr nun als Menschen zum Tode verurs theilt, zum Besits aller gottlichen Sobeit gelan-gen wird. Dies sollte benn ber feperlichste Bee weiß seiner Grosse senn, den kein andrer Prophet aufweisen konnte. Und indem er ihn nun nach seiner Zusage erhält, so ist dies eine sichtbare Ers flarung Gottes, daß er derjenige sen, für den er fich bekannte, der Erlofer des menschlichen Geschlechtes, der Sohn Gottes. Hier benm leeren Grab sinden wir, daß Jesus ist traftiglich bes weiset als der Sohn Gottes und in dem Augenblick, da er hervortritt, dunkt mich hore ich den erneuerten Ausspruch: du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezenget. hier, indem er den zerftorten Leib wieder erbauet, zeigt er, daß er Macht habe sein Leben wieder zu nehmen und daß auch in diesem Betracht seine Vorzuge und Rrafte Die Rrafte Gottes find.

Endlich steng sich auch mit seiner Auferstehung der bessere Zustand an, in welchen er als Mensch versett werden sollte. UTuste nicht Christiszuerst leiden und hernach in seine Zerrlichteite eingehen : sagt er selbst zu seinen Freunden in unserm Tert, um sie gegen das Aergernis an seinem Tode zu verwahren und sie zu überzeugen, was es jest mit ihm nach vollenderen Leiden des

Todes für eine Bewandniß habe. Eben dies bezeuger Paulus: Gott hat Jesum von den Tode ten auferwecket und geseigt zu seiner Rechs ten im Zimmel und hat ihm alles unter seine gusse gethan und hat ihn gesetzt zum Zaupt der Gemeine. Und auf ahnliche Art perbindet Petrus bendes; wir glauben an Gott, der Jesum von den Todten auferwes cket und ihm die Zerrlichkeit gegeben hat, damit wir glauben und Zofnung zu Gott haben konnten. Einen so herrlichen Ausgang hatten die Leiden, die er um unsertwillen übernahm: und wenn wir nun seine ehemalige Niedrigkeit mit seiner jetigen über alles erhabnen Groffe, seine Knechtsgestalt mit der Hoheit, Die felbst Engeln anbetenswurdig ist, seinen schmache vollen Tod mit der herrlichkeit vergleichen, in der er jest über alles herrschet: so mussen wir, wenn wir ihn lieben, Antheil daran nehmen und eine für ihn so herrliche Begebenheit kann uns nicht anders als erfreulich senn.

Wir können sie aber auch nach ihrer Wich= tigkeit für uns betrachten, und dann wird sich unfre Freude darüber noch mehr bestärken und unterhalten. Denn hierdurch ift es auf einmal und auf ewig entschieden, daß seine Lehre mahr ist und der Trost, den sie uns giebt, die Hofnuns gen, die Aussichten die sie uns schenkt, konnen und nicht mehr zweiselhaft seyn. Bir Tolland Tolland

#### 218 X. Pr. Don der Frende über die

Mun, nachdem Jefus auferstanden, ist die Wahrheit seiner ganzen Lehre vollkommen ent-Schieden. Ein jedes redliches Gemuth, welches noch nicht gang vom Unglauben und Lasterliebe verblendet ift, wird es wenigstens wünschen, daß eine Lehre, welche uns fo gerade zu auf unfte Bestimmung leitet und alles enthalt, was nur zur Rube und zum Gluck unfred Lebens erwartet wers den kann, welche so geschickt ift, dem Elende abzuhelsen, darein uns die Sunde stürzet, und in welcher nichts angetroffen wird, das nicht mit der grossen Absicht die Menschen von der Suns Denliebe zu befrehen zusammenhienge, ungezweis felt mahr senn mochte. Aber wer konnte jest an ihrer Richtigkeit zweifeln, da ihr erhabner Urhes ber im Geift gerechtfertigt und durch die Ers weckung zu einem bessern Leben als der Sohn Gottes bestätigt ift. Wenn ihm Gott das fepers liche Zeugniß giebt, daß er ihn unterftuse und erhoht habe: wie wollen wir entstiehen, wie Entschuldigung sinden, wenn wir eine solche Lehre nicht achten? Und wie gerecht muß nicht unfre Freude fenn, wenn das, was wir als Wahrs beit zu tennen wunschen, nun eine fo unumftoff liche Bestätigung erhält!

Alsdann haben wir zugleich auch die vollkoms menste Versichrung, daß wir unste Begnadigung durch Jesum Christum ungezweifelt höffen können. Er starb und dies mußte geschehen, wenn er den Willen Gottes erfüllen und die Menschen erlösen sollte.

follte. Er leht: und dies mußte senn, wenn wir aus seiner Erlösung Beruhigung und Trost solls ten schöpfen können. Go lange ihn noch die Strafe der Sunde und der Fluch druckte, so lange mußten wir guch immer in Hengftlichkeit bleiben, ob Gott mit seiner Versohnung vollkommen zufries Den sey. Aber wir sehen ihn jest nicht blos aus dem Gerichte genommen, und dem Tod ents rissen, sondern auch für die Arbeit seiner Geele belohnt und mit Preif und Ehre, mit der hochs sten Herrlichkeit bekrönt: was sollen wir daher noch fürchten? warum noch an dem Wohlgefallen Gottes mit seinem glucklich vollendeten Geschäfte zweiseln ? Ist noch eine Sunde übrig, die nicht versähnt ist; ist noch eine Anforderung an. Die Sunder, die nicht befriedigt worden: so kann der , der eine vollkommene Erlösung zu stife ten übernahm, jum wenigsten, weil er nicht als les geleistet, feine Belohnung erwarten. Aber Das herrliche Leben, das er nach seinem Tode ans fieng, ist Beweis, daß für die Menschen nichts mehr zu erdulten, daß das ganze Geschäfte ihnen Begnadigung zu verschaffen vollendet ist. So wir mit Gott versöhnt sind durch den Tod seines Sohnes; wie viel mehr werden wir gerecht und von unser Begnadigung versichert werden durch sein Leben? Aber welche Freude fließe alsdann aus der Empfindung, die wir mit Paus lo haben können : wer will verdammen : Christus ist bier, der gestorben ist; ja viels, mehr, der auch auferwecket ift, jur Rechten Oots.

#### 220 X. Pr. Von der Freude über die

Gottes siget und im Besit aller gottlichen Herrs lichkeit sich unser annimmt.

Und wie zuverläßig werden wir nicht von ihm die Erfüllung aller seiner Zusagen erwarten konnen, da die größte derselben einen so sichern und ungezweis felten Erfolg gehabt hat? Der Benftand, ben er uns versprochen, um hier unfre Begierden einzus schränken und die Gewalt der Sunde dampfen zu können, wird uns nicht fehlen: denn der, der Jesum von den Zodten auferwecken konnte, wird auch Kraft haben, unfre zum guten erstorbene Leis ber zu beleben. Die Feinde unfrer Bluckfeelige keit werden durch ihre Bemühungen uns nicht mehr fürchterlich senn können, weil sie von ihm so glucklich und fenerlich besiegt worden. Die Freuden der Ewigkeit, ju welchen er uns eine so heitre Aussicht ösnet, werden nicht vergebens von uns gehoffet werden, nachdem er, der Bergog und Stifter unfrer Seeligkeit selbst vollendet ist und durch die Zusage: Ich lebe und ihr sollt auch leben, die Versichrung gegeben, uns zu sich zu bringen. Endlich selbst die grosse Hofnung unster Wiederbelebung nach dem Tode, sie, Die uns ohne Kurcht in die Dunkelheiten des Grabes hinein gehen läßt und unfre Seele mit fo viel Freu-De erfüllt, selbst diese erhalt ben dem leeren Grabe Jest ihre Bestätigung. Ist Chriftus nicht auferstanden, so sind auch die, die als Christen entsschlasen sind, verloren. So wir aber glauben, daß ihn Gott vom Grabe jur Herrlichkeit erweckte, 10

so wird er auch uns seine Getreuen einst nach übersstandnen Schlaf des Todes, durch Jesum zu sich führen und uns den Tag seyern lassen, an dem wir freudig rusen: Tod! wo ist dein Stackel? Zolle, wo ist dein Sieg! Eine Begebenheit, die uns so viel erfreuliches hossen läßt, muß für uns selbst erfreulichkänd der Tag der uns dies besstätigt, muß uns rühren, einander auszusordern; dies ist der Tag, den der Herr machet. Lasset uns freuen und frölich seyn!

Dies werden denn die Empfindungen seyn, meine Andachtigen, die ihr heute besonders lebhaft sühlet und als Verehrer Jesu sühlen könnet. Die Unglaubigen und gleichgültigen Verächter seiner Lehre werden zwar desto mehr Schrecken und Unzruhe sühlen, je mehr der Sieg, den er erhält, und die Würde in der er sich zeigt, zu ihrer Besschämung und zu ihrem Verderben gereichen muß. Sie wegern sich, einen Jesum zu ehren, der sich als den Sohn Gottes so seperlich zeigt und zun alle Macht erhalten hat, über seine Feinde zuskerzsschen. Sie gehorchen dem nicht, der ihnen doch so viele Seeligkeit verheisset und ohnsehlbar es ahnden wird, wenn seine Güte verkannt, seine Zusagen nicht geachter und seine unaussprechlich grossen Werdenste um das menschliche Geschlecht von ihnen selbst mit Gleichgültigkeit angesehen werden. Uch! wollten wir ben der freudigsten Begebenheit trauren und voll Furcht zittern? seine Freude ihm nicht gönnen? nicht mit ihm theis theis

222 X. pr. V. der Freude über die Auferst. 2c.

theilen? So waren wir nicht werth, ihn zum Freund, zum Erlöser zu haben: wir genössen seine Seeligkeiten nicht: wir lebten ohne Hosnungen. Lasset, meine Brüder, die Empsindung, welche ihr jeht an Jesu habt, die Freude, ihn zu kennen, nicht eine übergehende, bald verdrängte, sondern eine stille, sich über unser ganzes Leben vers breitende Freude, lasset sie für euch Ermunterung senn, ihn und seine Lehre werthzuschässen und in dem Bekenntniß: Ich weis an wen ich glaus be, euer Vertrauen, eure Liebe und Ergebensheit zu ihm bestärkt werden. Um Ende wird eure Freude über seinen Sieg auch euer Sieg werden und diese Freude wird niemand von euch nehmen.

Er ist wurdig zu nehmen, Preiß und Ehre und Dank und Anbetung in Ewigkeit. Amen.



# Eilfte Predigt.

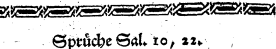
Gott,

ein

vielfältiger Wohlthäter

wenn er seegnet.





Der Seegen des Herrn machet reich ohne Muhe.

Se ist allemal eine sehr rührende Beschäfti. gung, wenn wir die Spuren der Gute Gottes, wie sie sich in unserm ganzen Leben offens baret, aufsuchen, um uns dadurch zur ehrfurchtsvollen Dankbarkeit und zur Zufriedenheit mit ihm zu ermuntern. Sie sind auch nicht so selten oder so verdeckt, daß diese Untersuchungen sehr muhsam oder vergeblich senn sollten. Nur zuweilen scheis nen sie uns verborgen zu seyn, wenn entweder seine Wohlthaten von uns täglich genossen werden, oder wenn wir manche seiner Guter für sehr groß halten und ben ihrer Ertheilung uns vorzügs lich glücklich dunken. Im erstern Fall macht uns die Gewohnheit unaufmerksam und leichtsinnig : und im lettern Fall geht es uns wie denen, die ben einem ansehnlichen Geschenke nur das betrach. ten, was ihnen am meisten in die Augen fällt, und darüber die Zusähe, die nicht minder erheblich find, vergessen. Dieser Fall auffert sich besonders ben den Reichen. Der Seegen, den sie erhalten, reigt sie so sehr, daß sie bennahe kein gröfferes Gluck-sich wunschen. Aber Gott giebt auch hier oft bey der Vertheilung des Reichthums neue Bemeise

weise seiner Gute, von denen Salomo im Tert sagt, nach dessen Beranlassung wir zeigen werden, daß

Gott ein vielfältiger Wohlthäter sen, wenn er seegnet.

Unser Text sagt eigentlich zweperlen: zuerst, daß sein Seegen reich machet: hernach, daß er ohne Mühe reich machet. Bendes wird mancher Erläuterungen bedürfen, welsche wir benzubringen haben.

ederman ist wohl darinn einig, daß Neichthum ein Seegen Gottes sep und daß Uebers
fluß an irrdischen Gütern unter die vorzüglichen Bohlthaten dieses Lebens gehören. Allein so viel Richtigkeit auch in dieser Meinung angetrosfen wird, so viel Einschränkung und Behutsamkeit ist doch daben nothig, um lallen Misseutungen vorzubeugen und das wahre hierinn vom falschen zu unterscheiden.

Wir wollen es zuförderst zugestehen, daß Reichsthum ein Seegen Gottes ist, so serne er einen Theil unstes irrdischen Wohlstandes ausmacht. Denn, warum sollten wir es nicht für eine wahre Wohlsthat erkennen, wenn uns Gott in die Umsstände sehet, die für unste Ruhe so vortheilhaft sind, darinn wir uns leicht und ohne Llengstlichskeit die Bedürsnisse des Lebens verschaffen, vieles Rummers entbehren und so viele unster Brüder mit

mit Bulfe und Erquickung erfreuen konnen? Wer mußte es nicht mit Dank annehmen, wenn er die Gelegenheiten in Handen hat, sich thätig als einen Freund der Menschen zu beweisen, vielem Elend abzuhelsen und den Namen eines Wohl-thaters zu verdienen? Daher konnte nicht nur Jacob einst von den Geschenken, welche er seinem Bruder bestimmte, sagen: Mimm diefen Sees gen von mir: denn Gott hat mirs beschert, sondern wir finden es auch, daß Gott selbst dem Salomo jum Beweis, wie zufrieden er mit seiner edlen Bitte um Weisheit war, versprochen: ich habe dir ein weises Zerz gegeben und dazu habe ich dir gegeben Ehre und Reichthum. Aus eben diesem Grunde wird es nicht so gerade hin gelten, daß man den Ueberfluß an Gutern dieser Welt für etwas gefährliches und der Seele nachtheiliges ansiehet. Es scheinet ohnehin, daß an einer solchen Meinung Unzufriedenheit und Mißgunst den größe ten Antheil habe und ich bin versichert, daß dies jenigen, welche Reichthum und Frommigkeit für etwas unvereinbares halten, ganz andere urtheis len wurden, wenn sie felbst in beffern Umftanden waren. Und wenn Abraham, David und fo viele andre rechtschafne Menschen ben allen Sees gen an irrdischen Glück erkannt haben, daß sie hierinnen von Gott sepn ausgezeichnet worden, ohne die Ruhe und Reinigkeit ihrer Seele zu verlieren, so ist dies ein deutlicher Beweis, daß ihr guter Zustand für einen wahren Seegen ju halten fen. N 2 Ausser.

Ausserdem werden wir es auch nicht laugnen können, daß Reichthum als ein Seegen Gottes anzusehen, so ferne er von Gott und ertheilt wird. Auf unste Wünsche und Bemühungen , auf Sorgfalt und Arbeit kommt es offenbar nicht an, um Guter der Welt zu erhalten, sondern auf Gottes Willen, der seine Guter fren austheilet, wie er will. Gesetzt auch, daß es an unserm eis gnen Bestreben und Fleiß liege, bis wir in gessegnete, irrdische Umstände gesetzt werden, so wurs de es doch allemal Gott senn, der uns Gesundheit und Rrafte dazu verleihet, der uns Luft und Aufmunterung jum Bleiß giebt, Der uns Die Belegen. heiten verschaft etwas zu verdienen und von welschem das Gedeihen herkommt. Unser Erwerb und Gewinn murde fein Seegen fenn, weil ohne seine Aufsicht und Mitwurkung uns alle Krafte dazu fehlen mußten. Da es aber in so vielen sichtbaren Erfahrungen vor uns kund wird, daß durch den anhaltendesten Fleiß und die Verschwens dung der gesundesten Rrafte unfre Glucksumftants de nicht nothwendig verbessert werden, daß die muhsamste Sorgfalt so oft vergebens sen, daß auch ein würklich erworbner Gewinn auf taufenderlep Art entrissen werden kann: so wird niemand zweis feln, daß Gott den Reichen neben dem Its-men gemacht habe. Bon einem blinden Glück, vom Zufall und Ohngefähr, dem man es nicht selten zuschreibt, wenn einem Menschen unerwartet und ohne seine Hofnung Reichthum zufällt, werden wir nie eine Begebenheit in der Welt herleis

herleiten können, und am allerwenigsten in dies sem Fall, in welchem das ganze Ohngefähr dars inn liegt, daß man die Verbindung nicht sähe, in welcher dieser oder jener lebte, oder die Versänderungen nicht erwartete, ben welchen nach den Verbindungen der Menschen untereinander der Ueberstuß des einen dem andern zu Theil wurde. Wo es sich aus der Lage der Umstände, aus der vroentlichen Weise der Menschen zu handeln, und aus andern Gründen begreislich machen läßt, wie etwas geschehen sen: da fällt der Gedanke an ein Ohngesähr weg. Und ben Christen, welche eine Regierung aller Begebenheiten in der Welte durch eine weise Vorsehung glauben, iste mir in der That unerwartet, noch von einem blinden Glück zu hören. Wie weit klärer ist das Zeugniß des ersahrnen Mannes: Eskommt alles von Gott: Urmuth und Reichthum, Leben und Tod.

Nicht weniger werden wir auch den Reichthum als einen Seegen betrachten nuffen, so fern er ein Gut ist, worauf wir kein Recht haben. Was sollte denn in dem Reichen vorzügliches senn, das ihn berechtigte, vor andern seiner Nebenmenschen gegründete Ansprüche auf die Güter diefer Erdezu machen? was ist er besser als andre, die er in Dürstigkeit und Mangel neben sich sieht? Woher kann er fordern, an der Welt mehr Antheil zu haben als andrezibie eben sowol auf der Welt leben, eben so arbeiten, eben so sorgen, eben so sündigen und vielleicht nicht so schlimm sind als er? Alle Menschen sind als Geschöpfe Gottes einander gleich. Sie haben alle gemeinschaftliche Bedürsnisse und in dieser Absicht kann sich keiner rühmen, etwas vor den andern voraus zu haben. Daher gilt auch hier, was dort von Jacob gessagt wird: Gott habe ihn geliebet und durch irrdische Vorzüge ausgezeichnet, den Kau aber gehasset und zu einen niedrigern Schicksal bestimmet, nicht aus Verdienst der Werke, sons dern aus Gnade des Berusers, der nach sein ner Frenheit jedem sein irrdisches Glück bestimmt und zuerkannt hat. Wenn es nun Gottes Bessimmung und frene Austheilung ist, was einer vor dem andern besisset: so ist es Gottes Seegen, wenn er jemanden reich machet.

Hieraus aber wird noch nicht folgen, daß wir den Besit des vergänglichen Reichthums bep allen ohne Unterschied als eine Würfung des Seegens Gottes anzusehen haben. Vielmehr wird es daben auf die Gesinnungen der Menschen benm Besit des Ueberflusses und auf die Art der Erwerbung ankommen.

Wenn die Gesinnungen benm Besitz irrdisscher Guter nicht richtig und wohlgeordnet sind: wenn wir nicht daben die Mäßigung behaupten, welche im Glück so schwer zu behalten ist, wenn es uns an der Wachsamkeit fehlt, den Versuchungen zum Uebermuth, zur Habsucht, zur Hatte und Gottesvergessenheit zu widerstehen:

so wurde auch das Eigenthum einer halben Welt so wenig Gluck heissen konnen, so wenig ein Diffe. thater es für Wohlthat halten wird, wenn ihm ein seidener Strick das Leben raubte. Rein vernunftiger wird das als Wohlthat ansehen, was hm Beranlaffung jum Berderben wird : aber biefe traurige Bewandniß hat es mit dem Reich. thum des Gottlosen. Seine weit aussehenden irrdischen Bunsche werden erfüllt : aber seine Seele gerath auf viele schadliche Bersuchungen zur Ungerechtigkeit. Ben der Gorge für fein zeitliches But wird die Achtsamkeit auf seine Seele und ihre bessern Sutern hintangesett; er kennet keinen andern Gott als seine Schape, verliert den, der ihn seegnete, so leicht aus den Augen und ist nach fo viel Erfahrungen ein Beweis, daß am Ende, was die Gottlosen gelüstet, sie tödtet. Was ware es nun für Seegen, wenn der Mensch die ganze Welt gewonne, aber dabey Schaden an seiner Seele nahme :

Noch weit mehr aber wird die Art der Ersterbung in Betrachtung kommen, wenn Reichsthum Seegen Gottes heissen soll. Ein Mensch, der durch Känke und Betrügerenen sein Bermdsen anhäuft, und dann, wenn er den ungerechsten Gewinn von allen unnennbaren Arten der Versvortheilungen des Nächsten berechnet, mit gefaltnen Händen gen Himmel schauet und Gott dansket, daß er seinen Diebstahl gelingen lassen, seine Betrügerenen nicht entdeckt und ihm so viel Versuch

stand gegeben, ein solcher Mensch sollte kaum auf dem Erdboden gefucht werden, wenn man nicht würklich Erfahrungen hatte, daß ein so ausschweis fender Frevel gleichwohl getrieben werde; als ob Gott den Sundern benftunde und dazu bels fen konnte, daß seine liebreichen Absichten auf els ne allgemeine Glückseeligkeit der Menschen muthwis lig gestört werden. O! spottet doch nicht Gottes, wenn ihr ihn beleidigt habt: und nehmt ihn we nigstens nicht jum Gehülfen eurer Bosheit, went seine Unweisungen euch nicht von Ungerechtigkeb ten abschröcken. Sein Seegen machet auf eine rechtmäßige Urt reich, durch gewissenhafte Urbeit, jum wenigsten ohne sündliche Mittel: und wen es auf andre Art wird, der mag in seinem Herzen fich seegnen, seine Eucke bewundern und bewur dern lassen, sein Gluck für groß halten; nur Gott schreibe er es nicht zu, was auf Rechnung seiner Sunde gehört, nur für Seegen werde ichles nicht halten, weil die Ernote davon Verderben und Une gluck wird.

Unter solchen Sinschränkungen werden wir es nun verstehen, wieserne der Besis des zeitlichen Glückes dem Seegen Gottes zuzuschreiben sen und nach diesen Erläuterungen wird auch zweytens zu zeigen senn, wieserne er ohne Mühe reich machet. Salomo redet hier entweder von der Erwerbung des Reichthums, oder vom Besis desselben. Im erstern Fall würde er sagen: Gott könne dem Menschen Uebersuß zuwenden, ohne daß er viele Mühe

Mühe darauf zu wenden hat oder die Beschwers den daben fühlt. Im lettern Fall aber würde die eben so wichtige Behauptung angetroffen wers den, daß, wenn Reichthum ein Seegen Gottes sey, alsdann die Lengstlichkeit und Unruhe wegfalle, welche sonst vom Uebersluß ein unzertrenns licher Gefährte ist.

Buerft: wenn Gott jenianden reich machen will, so bedarf er unser Arbeit und Mühe nicht, er kann es auch ohne dieselbe thun. Vergebens ist es, daß ihr frühe aufstehet, euer Brod mit Sorgen verzehret, jeden Biffen gleichsam abmesset, und durch anhaltende Geschäftigkeit eure Umstände zu verbessern sucht. Seinen Freunden giebt Gott das, was sie wünschen und bedürfen, im Schlafe, ben ruhigen Stuns den Ich weis nicht, ob es mehr Ladel oder Mitleiden verdient, wenn so manche ihr Gluck selbst erzwingen wollen und ungedultig werden. wenn diese Wersuche sehlschlagen. Ihre Tage schenken sie der Arbeit, und ihre Nächte den feinsten Entwürfen zu ihrem Wohlstand. Jeder Gewinn ist ihnen erwunscht. Reine Gorge, feis ne Gefahr ju groß, feine Beschwerniß ju drückend. die sie nicht unternehmen auf die Hofnung, etwaszu erübrigen. Und ben dem allen darben sie, haben nie Borrath und verlieren ihr übriges. So mes nig diese mit aller Muhe erreichen, so vieles ers langen andre ohne Muhe, ohne Aengstlichkeit. Sie thun nach ihrem Beruf redlich und genau. was

was ihnen obliegt: aber sie geniessen daben die Rube der Nacht unabgekurgt, bleiben gelassen und so zufrieden, daß man den Wunsch nach Heberfluß ihnen nicht zutrauen, nicht bemerken Ben dem allen, ben jener Mäßigung ihrer Sorgen und Geschäfte haben sie genug, ihr Bers mogen wachst, ihre Nahrung bleibt im Klor und es ist wie ein Wunder, wenn man am Ende ihre Umstånde so blubend findet. Bir durfen deswes gen nicht befürchten, daß etwan hierdurch dem Müßiggang Vorschub geschehe, oder der Träge in der Hofnung, ohne seine Dube und Unstrengung versorgt zu werden, einigen Schut finde. Kalle, darinn die Vorsehung sich gegen einige so vorzüglich mild beweiset, sind nicht nur überaus felten und so ungewöhnlich, daß wenige mit Grun-De ähnliche Erweisungen ihrer Gute erwarten konnen, sondern es wurde auch jeden, der es etwan auf Reichwerden im Mußiggang antruge, Die schnell hereindringende Armuth überführen, wie gefährlich es sen, die Ordnungen Gottes ju verschmähen und das ausserordentliche zu erwarten. Budem wird allemal das, was Gott thun kann, von dem, was Gott würklich thut, zu unterscheis Den senn, und alsdann wurde der Schluß sehr übereilt und verwegen werden: Beil es Gott leicht ift, den Armen reich zu machen und ohne fein Denken ihn in Ueberfluß zu verseten, so mer-De ich, wenn ich dies hoffe, mich nicht mit leeren Erwartungen taufchen. Und endlich wurde alles was Salomo sagen will, sich darauf beziehen, daß man

man mit ängstlichen Sorgen wenig ausrichte, aber desto mehr Seegen ben einem gesehten und ernstlichen Fleiß sinde. Was im Vertrauen auf Gott, was mit ihm und in seinem Namen unternommen wird, was wir in der Vorstellung thun, daß es unser Veruf sen, Gott wohlgefalle, unter seinem Seegen gedeihen werde, das wird nicht mit Aengstlichkeit verrichtet, das läßt keiner zere streuenden Sægen aufkommen, und wird und so erleichtert, daß wir das muhsame und beschwers liche unfrer Arbeit bennahe gar nicht fuhlen und am Ende, wenn sie und gelungen, es selbst nicht zu sagen wissen, wie es mit dem Fortgang unsrer Arbeit zugegangen. Der Schweis unsres Anges fichtes, in dem wir unfer Brod effen, dunft uns nicht Strafe ju fenn; er wird von der heitern Stirn abgewischt und nun, benin Lohn der Arbeit achtet man so wenig der vorigen Muhe, als eine Mutter benm Anblick ihres Neugebornen Die Schmerzen der Geburt achtet. Gottes Seegen macht ohne Muhe reich.

Inwischen können wir nicht bergen, daß es uns sehr wahrscheinlich vorkommt, Salomo rede gar nicht von den Arten der Erwerbung des Reichsthums sondern vielmehr vom Bestig desselben. Er will sagen: wenn ein Mensch durch Gottes Seegen Suter dieser Welt besiset, so kann er sie ohne die Plage und Unruhe geniessen, welche sonst die gewöhnlichen Sesährten des Reichthums sind. Eine sehr fruchtbare Wahrheit, wir nich

gen sie als eine Beschreibung betrachten von einem neuen Seegen Gottes benm Reichthum oder als ein Merkmal, wodurch sich ein von Gott geschenkter Reichthum von unrechtmäßig erworbenen Güstern unterscheidet.

Ben allen dem blendenden Unsehen, welches Ueberfluß an Gutern Diefer Erde verschaft, ben allen den Reigungen, womit er fast alle Menschen jur Begierde nach mehrern anlockt, ben allen Den Hofnungen, Die man sich daben auf Rube und Zufriedenheit machen konnte, ift gleichwohl eine Menge von Beschwerden und Zerstreuungen und Sorgen, wenn ich so sagen darf, die Mits gift irrdischer Schape. Sorge, sie anzuwenden, Rummer, sie zu bewahren, Muhe, sie zu vermalten, Aengstlichkeit, nichts davon zu verlieren, ein beständiges Gewirre von Geschäftigkeit aller Art, Zittern ben jeder Nacht, Furcht ben jedem Geräusch, ben jedem aufsteigenden Gewitter Schrecken, Unzufriedenheit ben einem drohenden Berluft, Gram, wenn der Schuldner nicht gabe Jen kann, wenn die Abgaben erhoht werden, wenn man Kapitalien sicher anlegen will, wenn sich das Gerücht von Raubern nabert; wer weis nicht, daß dies alles gewöhnliche Gefährten der Reichen sind, Begleiter am Tag, Rauber der Machtruhe? Solcher Aengstlichkeiten konnen sich selbst diejenigen nicht allemal erwehren, welche überzeugt find, daß fein unrecht erworbenes Gut ihnen ihre Schätze verunreinige, Daß, was sie haben, ihnen von Gott geschenkt sep. In diesem Fall wird es nun ein neuer Seegen, eine groffere Wohlthat fenn, wenn Gott einem Menschen Reichthum zuwendet, aber mit jener Muhe, mit jenen unangenehmen Beforgniffen ihn verschont, wenn jene Unruhe, jene Qual von Sorgen und Gesschäften sich nicht in den Genuß seiner Güter menget, wenn er dem Menschen daben ein heitres zufriednes Berg schenket. Denn wie Das Lebenüberhaupt erst recht glücklich ist, wo man es in Ruhe geniesset: so wird das Glück des Reiche thums erst dadurch ein wahres Glück, wenn es Die sanfte und heitre Stille des Gemuthes nicht entreisset oder unterbricht. Dies ift Seegen Gots tes, Seegen der Frommigkeit. Diese lehrt uns unfre Schake gewissenhaft verwalten, im Vertrauen auf Gott alle angstigende Besorgnisse entfernen, unter feinem Schut fein Uebel fürchten und Selbstverläugnung üben, ohne welche nie Die Zufriedenheit des Herzens behauptet werdenkann. Diese schränkt unfre Zerstreuungen durch Die Betrachtung ein, daß hinfallige Guter ben weiten nicht die Achtsamkeit verdienen, womit die dauerhaftern zu bewahren sind. Diese mäßigt jede Furcht des Verlustes durch die Ueberzeugung, daß derfelbe, so groß er auch senn mag, reichlich genug von Gott ersest wird. Belch ein Seegen, Die Freuden und das Glück des Reichthums ohne Die Beschwerden desselben zu geniessen!

Sben diese Ruhe, diese Entschlagung von Mühe und Aengstlichkeit aber wird zugleich ein Merkmal senn, wornach wir ofters beurtheilen konnen ob unfer Reichthum ein Seegen Gottes Ift er es nicht, so wird freylich die traurige ste Unruhe nicht abzuwehren senn, welche ein verlettes Gewissen in den Menschen erzeugt. Scham, wenn der Nachbar-seinem Vertrauten ins Ohr erzählt, wie theuer er einen ungerechten Ausspruch erkauft, die Furcht, seine Betrügerens en entdeckt zu finden, der bestrafende Unblick eines Betrogenen, der den Betrüger mit Seufzen ans sieht und einen stillen wehmuthigen Blick von ihm gen himmel schickt, der Unblick eines Durftigen, Der einen Theil des ihm entriffenen Gutes nun als Allmosen fordert, die Stimme der Religion, Das unrechte Gut gewissenhaft zu erstatten, wenn man Vergebung finden will, der Gedanke an das Todtbette, wo alle diese Schäße zuruckbleiben und nur die Sunden, mit denen sie gehäuft worden, in die Ewigkeit nachfolgen, die Ahnduns gen, noch hier das übel erworbene Gut wieder zu verlieren, die Besorgniß, uns das entrissen zu feben, mas wir uns gegen Gottes Willen juges eignet und jede Unluft daben giebt uns Merkmale genug, daß unser Reichthum uns nicht von Gott geschenkt ift. Im Gegentheil aber werden den Christen, der durch Gottes Seegen in bessern Umfanden lebt, folche Befummerniffe nicht anfechten. Er weis, Gott hat mirs beschert, es ift sein Seegen,

es ist Güte seiner Vorsehung, die mich hervorges zogen Er kann mirs auch erhalten, er wird mich nicht mit seinen Geschenken tauschen, wenn ihr Besit mein wahrer Vortheil ist. Jest geniesse ich sie: mein Bruder, der Arme, geniesset sie mit. Wie freut es mich, sür ihn zu sorgen, sür ihn Shake zu sammlen. Berliere ich sie: so ists nur Erde, so ists Glück, wenn Gott sie mir entzieht. Solche Vorstellungen lassen kaum eine Aengstelichseit aufkommen: aber sie seinen alle das freudichteit aufkommen: aber sie seinen alle das freudige Vewustehm voraus, daß unser Reichthum ein Seegen von Gott sep. Wenn diese Quelle der Zustriedenheit nicht verunreinigt oder zerrüttet wird, so wird sich aus ihr über unser ganzes Leben Verzgnügen und Ruhe verbreiten, und so wird nicht sowohl der Reichthum und das äusserliche Glück uns blenden, als vielmehr ben sedem Gebrauch unses Uebersusses unser Verliessen der Wohlthätigkeit empfinden und in Vank gegen den zerstiessen, der uns zu Werkzeuzgen seiner Güte gemacht hat.

Diese Betrachtungen werden nicht nur für die Reichen sehr nühlich werden können, meine christlichen Zuhörer, sondern auch von den übrisgen erwogen zu werden verdienen, welche ihrenr Mangel durch eine angstliche Geschäftigkeit abzushelsen trachten und welche zum Theil daben Missvergnügen und Unmuth empfinden. Für die Besgüterten, die sich im Schoos ihres vermeinten Glüssteren, die sich im Schoos ihres vermeinten cfes

ckes mit unfähligen Beschwerden umgeben sehen, wünsche ich besonders die ernsthafte Untersuchung: Wie fie zu ihren Gluck gekommen? auf welche Art fie Schabe gesammlet? und wem fie die Berbefferung ihrer Umftande ju danken haben ? Nicht eher wird der Reiche glücklich heisen konnen, als bis er es entschieden, daß ihn Gott gefeegnet habe, wenn man anders in ungewissen, binfalligen Gutern noch eine Glückfeeligkeit suchen darf. Aber alsdann ware es auch sehr traurig, wenn er sich aus einer Wohlthat Plage bereiten und seine glückliche Lage zu seinem Unglück miß-brauchen wollte. Unser Bater hat ben seinen Gaben Die Absicht uns zu erfreuen: laffet sie uns auch mit freudigem Dank und mit Zufriedenheit geniessen, besiten ohne Stolk, gebrauchen in Gotstessurcht, und daben hoffen auf den lebendie gen Gott, der uns dargiebt allerley Gutes reichlich zu geniessen. Das wird unfre Seele gegen die Gefahren des Reichthums und gegen Die Plagen, Die mit Ueberfluß verknupft find, in Sicherheit setzen. Das aber wird auch die Ar-men gegen die Mühe und Sorgen verwahren, ju benen ihr Zuftand sie ju berechtigen scheint. Wenn sie nur auch die geheime Unlust und Mühe, die das Gemuth des Reichen zerstreuet, genugsam kennten, so wurden sie gewiß auch ihren durftigen Zustand für beneidenswerth halten. Sie haben nicht die Muhe des Beguterten, nicht feine Verantwortung, nicht seine Mengftlichkeiten.

Sie.

Sie zittern weniger ben einem Unfall, weil er ihnen nichts entreissen kann. Sie erhalten die Zufriedenheit ihrer Seele weit leichter und konnen ihr Gemissen mit weniger Schwierigkeit bes wahren: und wie viel Werth hat nicht die Hofwahren: und wie viel Aberth hat nicht die Josnung auf die gewissern Güter, die ihnen in einem bessern Leben ausbewahrt und verheissen
sind, ben deren Besit sich keine Mühe, kein
Kummer mehr einschleichen darf, und welche Ersat genug sind für alle Mängel, deren Ers
dultung hier ihre Prüfung sehn sollte? Gott
würde est nicht schwer fallen, durch seine Bors
sehung ihnen auch im gegenwärtigen Leben
mehr zuzuwenden, ihren Fleiß noch mehr zu
segnen und auch ohneihre Geschäftigkeit ihnen irrs
disches Gilick zu errheilen: aber da er est disches Gluck zu ertheilen: aber da er es nicht thun will, so ist das ein sicherer Beweis, daß es kein Gluck für sie sen, unter die Reichen zu gehören. Vielleicht wollen sie durch ihre Sorgen es erzwingen, vielleicht durch eine gewaltsame Anstrengung ihrer Kräfte sich eine gewaltsame Antrengung incer Acrase stand Vorrath schaffen: und dann mögen sie es sich selbst benmessen, wenn das nicht gedeiht, was ohne Gott gesucht wirde Es ist, dies wollen wir zu allen Zeiten und in jedem Stande bedenken, es ist ein Gut, das wir alle zu suchen haben. Zwar wird es nicht ohne Mühe gesunden und erhalten, aber es vergilt auch durch seine Grösse und Würde jede Mühe, die wir darauf verwendet haben. Ω Dies

Dies ist Gott und die Seeligkeit, der größte, sicherste, unschätzbarste Seegen, welchen unser Vater in Christo Jesu allen ohne Ausnahme bestimmt hat. Wir wollen, um sie zu ergreisen, allen Fleiß anwenden, auf sie unser Verlangen, unsre Hosnungen richten und uns freuen, daß dieses Gut für alle ist, wenn irrdisches Glück nur wenigen zu Theil werden kann.

242 XI. Pr. Gott, ein vielfältig. Wohlth. 2c.

Mas sind dieses Lebens Guter? Eine Hand voller Sand; Kummer der Gemüther. Dort, dort sind die edlen Gaben, da mein Hirt, Christus, mich wird ohn' Ende laben.



### Zwölfte Predigt.

Wie

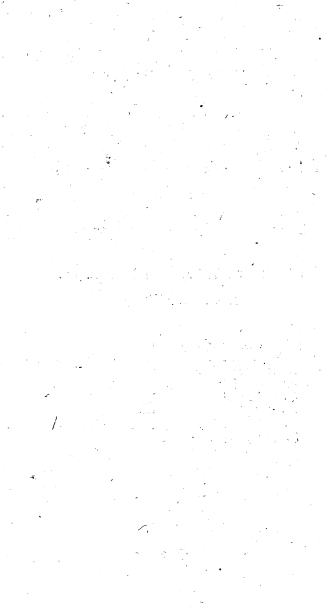
## Eltern die Besorgung

des

zeitlichen und geistlichen Wohls

Rinder sorgfältig und christlich verbinden sollen \*).

\*) Meine leser werben zwischen ben vorigen und ber folgenden Predigt einen merklichen Unterschied wahrnehmen. Daher finde ich für nöthig zu erins nern, daß sie viel lokales hat. Neues über diese Sache habe ich wol nicht viel sagen können: und nur das wiederholte Verlangen einiger meiner Zuhörer hat mich gedrungen, sie hier als einen Uns hang benzusügen.



## BUCA BUCA \* BUX \* 4 CE \* BUCA BUCA

#### Matth. 4, 18 6 22.

Us nun Jesus an dem galilaischen Meer gieng, sahe er zween Brüder, Simon, der da heistet Petrus, und Andräam, seinen Bruder; die wurfen ihre Netze ins Meer, denn sie waren Fischer. Und er sprach zu ihnen: Folget mir nach; ich will euch zu Menschenssschern machen. Bald verliessen sie ihre Netze, und folgeten ihm nach. Und da er von dannen sürbaß gieng: sahe er zween andere Brüder, Jacobum den Sohn Zebedäi, und Johannem, seinen Bruder, im Schiff, mit ihrem Bater Zebedäo, daß sie ihre Netze slicssen; und er rief ihnen. Bald verliessen sie das Schiff und ihren Bater, und folgeten ihm nach).

Teberall, meine Andachtigen, zeigt sich die Neigung unster Zeiten die Jugend zu bilden und den kunftigen Zeiten eine bessere Nachwelt zu verschaffen. Niemals sind mehrere Schriften sür die Jugend erschienen, niemals so viele Vorschläge gewagt, so viele Plane zu ihrer Erziehung ent-Q 3 worsen

#### 246 XII. pr. Wie Eltern die Besorgung

worfen, so viele Unstalten gemacht und angepries fen worden, als jest. In allen Gegenden sehe ich Menschen beschäftigt, den Kindern nühlich zu werden und ihrem Geiste eine anständige Bildung zu verschaffen: Gelehrte und Ungelehrte, Glaubige und Unglaubige, die auf nichts anders sinnen, als in diesem Felde neue Entdeckungen zu machen, Schulen für alle Urten von Menschen und Ge-Schäften anzulegen oder zu beffern, die bisherige Erziehungkart zu tadeln, über die Menschen und Beiten zu klagen, wenn ihre Unstalten nicht gebilligt werden, Menschenfreunde aus allen Weltgegenden zu ihrer Unterstühung aufzufordern und hierdurch, wie sie sagen, sich das größte Ver-Dienst um Die Menschheit zu machen. Raum fann man ben dieser ausgebreiteten Geschäftigkeit ein zuhiger Zuschauer bleiben. Wer wollte nicht den Mamen Des Menschenfreundes verdienen und dem Berderben der Jugend zuerst abzuhelfen su den, deren beffere Erkenntniffe und Sitten allein Den Batern kunftiger Familien Die beste Aussicht geben? Wer follte nicht überzeugt fenn, daß nach fo vielen Aufklarungen unfrer Zeiten Die Erziehungs. art nicht mehr Diejenige senn durfe, Die aus Den Zeiten der Dunkelheit von den Urvatern auf die Enkel vererbt ift? Wer follte nicht ben dem Berfall der Schulen in so vielen Ländern und Dörfern, ben der Unwissenheit und Sorglofigkeit so vieler Eltern, von Mitleiden gerührt, Bersuche gur Berbefferung magen, empfelen, rathen und unterstüßen? Allein, wenn man diese Versuche

nach ihrem Werth abwäger, so ist 'es schwer, sich ben allen die Beforgniß zu erwehren, ob sie allezeit thinlich und nüglich sind, ob sie würklich die Absicht haben, Glick unter die Menschen zu bringen und ihre Besserung zu befordern, ob Dies fe Bitte an Menschenfreunde nicht zum Theil auf Eigennut, und Befriedigung niedriger Begierden beruhen und ob jene empfolnen Anstalten, ben allen bem Eifer, womit sie angepriesen werben, nicht die Glückseelinkeiten Der Menschheit durch ihre Einrichtungen mehr stören als befördern, oder ihre Absichten, wenn sie auch redlich sind, öfters verfehlen als jetreichen. Und wenn man hernach erst Chaten sucht, wenn man fragt, wo Denn die Jugend gebessert, wo durch eine allges meinere gute Beschaffenheit Die Gute jener Bors Schläge bewiesen worden: so muß uns allerdings: die Erfahrung vorsichtig machen, nicht blindlings jedem Geschren zu folgen. Wenn man endlich unter uns, meine Andachtigen, Untersüchungen anstellt, wie es um unfre Jugend, um Erziehung und Bildung imfer Kinder stehe, wie weit wir hier, ich will nicht sagen, von der Vollkommens heir sondern von unsern Pflichten entfernt sind, wie wenig geschieht, wo doch viel geschehen sollte und wie wir uns ben dem Eifer der übrigen Länder für Erziehungsanstalten verhalten: dann muß und der Anblick unsver aufwachsenden Jugend, Der Same der kunftigen Geschlechter, Thranen des Mitfeidens, und tiefen unbeschreiblichen Kummer erwecken. Sestattet mir, Theuerste, diesmal meine 24 Rlas

248 XII. Pr. Wie Eltern die Besorgung

Klagen, und Belehrungen, die ihr schon wisset, aber nie zu oft hören könnet, und Bitten, zu des nen mich meine Liebe zu euch; zu den eurigen dringet und berechtiget. Sie find

Eine Unweisung, wie Eltern die Besorgung des leiblichen und geistlichen Wohls ihrer Kinder sorgfältig und christlich verbinden sollen.

Einmal, sie erziehen solche zu brauchbaren Menschen: hernach: sie hindern dies selben auch nicht an der bessern Bestims mung als Christen zu leben.

er Mensch hat gewissermassen einen gedoppelten Beruf von Gott erhalten. Der eine weiset ihn an, für seine Nebenmenschen, und der andere sür sich zu leben. Es würde eben so unnatürlich senn, wenn wir blos andrer Benhülfe suchten, ohne ihnen einige zu geben, als es senn würde, wenn wir über der Besorgung einer fremden Glückseeligkeit unste eigne vernachläßigten. Die ganze Ordnung Gottes unter den Menschen leitet uns vielmehr auf diese gemeinschaftliche Verbindung, die uns aussordert und dringet, zum Vortheil und zum Dienst unster Mitbrüder zu leben. Aber hierzu müssen schon frühzeitig die

Pir.

Vorbereitungen gemacht, hierauf schon der zarten beugsamen Seele ihre Richtung gegeben und der Mensch noch in der Kindheit angewiesen werden, sich in einem bestimmten Beruf brauchbar zu machen.

auf Die Ergahlung unfrest Lertes zeiget uns einen fleißigen Bafer , Der feinen berdifchen Gefchaften nachgeht und in der Gesellschaft seiner Rinder Die Metze ausbessert; um sich zur Fischeren zubereisten. Diese um ihn versammlet feben ihm bep und werden von ihm, der ihre kunftige edlere Bestimmung nicht kannte, sorgfaltig angewiesen, ein nügliches Geschäfte zu erlernen. Und von welchen Vater ift nicht dies zu fordern? zu ers warten? Hulffos und hulfsbedurftig kommt das Rind auf Die Welt, fleht schon mit seinen ersten Thranen den Benftand der Menschen an, und lehrt ben seinem elenden Auftritt, was ein Mensch ohne die Benhulfe andrer Menschen seyn wurde. Wie viele Sande muffen sich nicht beschäftigen, um es nur so weit zu bringen, daß es sich bemes gen, seine Krafte gebrauchen und andern dienen fann: und eben diesen Menschen, den andre mit Muhe gespeiset, gekleidet, genahrt, gebildet has ben, wollten wir jest zu einer Last der Welt erzies hen? Wir sind doch wahrhaftig nicht da, um ju leben und uns dienen ju laffen, sondern um zu dienen und die Bedurfniffe unfrer Bruder eben so zu stillen, wie sie den unfrigen abhelfen muffen. Diezu hat jeder die Anlage, jeder seinen Beruf: nur

#### 250 XII. Pr. Wie Eltern die Besorgung

nur muß dieser bestimmt und jene ausgebildet wers Den. Aber von wem sollte das eher geschehen, als von Eltern, welche die Natur schon ju Ges fährten und Freunden ihrer Kinder geordert hat? Die Welt bevolkern, ift noch kein Verdienst, wenn wir ihr nur Müßiggänger und Ungeheuer geben, welche sich vom Raub nahren: aber aus unsern Kindern nubliche Burger machen, sie zu einem nühlichen Geschäfte, ju einer Runft, zu Keldbau, jedes nach seiner Neigung und nach seis nen Rraften anhalten, daß siergute, treue, ges schickte fleißige Arbeiter werden: Dies ist das Ber-Dienst der Erziehung. Nehmet sie also immerhin frühzeitig in eure Werkstätte, auf eure Felder, in Ruchen und Garten mit, wenn sie Luft dazu haben. Muntert sie durch Benfpiele, durch liebe reiches Zureden, durch Lob und Belohnungen auf. Vertrauet ihnen zuweilen etwas geringeres zu besorgen an und zeigt ihnen, wie zufrieden ihr mit ihnen send. Gewohnt sie zu euren häusli» chen Geschäften oder sucht für sie gute Lehrmeister aus, ben denen sie etwas tuchtiges lernen konnen und scheuer die Rosten nicht, die ihr auswenden könnet, um sie nach ihrer Neigung unterrichten zu lassen. Sollen sie eine Lebensart erwählen. wozu sie nicht Lust haben, so ists gefährlich, sie Dazu zu zwingen, denn es gerath nicht: und wols len sie eine andre wählen, wozu ihnen Geschick und Krafte fehlen, so ists bedenklich es ihnen zu erlauben, denn sie werden alsdann mehr schaden als nugen, sich selbst nicht ernahren, verdroffen arbeis

arbeiten und am Ende auch wider ihren Willen Betrüger werden. Huch wenn ihr glaubt, daß fie Beschick haben etwas bessers zu werden, als sie werden wollen, so hindert sie doch nicht an eis ner Profesion oder Lebensart, Die sie zu lernen geneigt find. Denn man bedarf in allen Stans Den aufgeklarte und geschickte Leute und jede Les benfart wird ehrevoll und vortheilhaft senn, wenn man fie mit guten Gaben des Berftandes etlerne und treibet. Ueberall kann man brauchbar und achtungswerth werden. Und wer wird alsdann Die Freude den Dank und den Seegen Davon eher haben als Die Eltern, welche so viel Gorge falt auf ihre Rinder gewendet haben? Man denkt ben dem Betragen des Menschen allemal auch an seine Erziehung. Der wilde, ber unfreundliche, Der Kaule, Der Mußigganger wird nicht für fich allein gehaffet, fondern man schreibt seine Unordnungen und verwerflichen Sitten auch feinen Eltern zu. Aber wenn der nügliche Mann, der fleißige bescheidne Burger, der arbeitsame Lands mann, die hausliche Chefrau, der stille forgfaltis ge Dienstbote geschätzt wird, dann preiset man auch seinen Bater oder seine Mutter, unter des ren Aufficht er aufgewachsen, durch deren Worforge er arbeiten gelernt, durch deren Unweisung er der gute brauchbare Mensch geworden ift: Und wer hat die Freude davon? wer den Dank?

Wenn Eltern aus Zartlichkeit aus Gemach lichkeit oder Leichtsinn ihre Kinder zu nichts anges halten, als etwa die Stroffen zu besehen, Reis

#### 252 XII. pr. Wie Eltern die Besorgung

igkeiten zu forschen und auszühreiten zu betteln oder zu stehlen oder mit jeder halbguten Arbeit jufrieden ju fenn: und es kommt Die Zeit, da Die Rinder darben, verachtet sind, feine Nahrung, keinen Chegatten bekommen und ins Ungluck gerathen; wer muß alsdann ihre Klagen anhören? wer wird angelaufen? wer soll helfen? Sind es nicht die Eltern, auf welche man mit Diesen unans genehmen Klagen am ersten und am billigsten zueilt? Und wenn es nur Klagen waren! aber wie schröcklich find nicht alsdann oft zugleich die Borwürfe, wie marterno die Beschuldigungen, welche Eltern horen muffen und wie qualend dies für ihre Seele, wenn ihr Gewissen ihnen fagt, daß sie diese Vorwürse verdient, wenn die Nachbarschaft Dies lange vorher verkundigt, wenn man ju fpat wünschen muß, die Kinder besser versorgt zu haben!

Alber ihr habt das eurige gethan. Ihr habt durch Unterricht, durch Ermahnungen, durch Lob und Zwang, durch Benspiele sie gebildet; ihr entlasset sie jest in die Fremde, oder in ihr eignes Haushalten, mit wie viel Hofnung werdet ihr sie entlassen weil ihr wisset, daß sie überall fortkommen. Ihr seegnet sie dann mit euren Thränen, gebt ihnen gute Empsehlungsbriese mit, und betet sir sie: aber die beste Empsehlung, der beste Seegen, den ihr ihnen mitgebet, ist ihr Fleiß und ihre gute, ehrliche, dienstsertige Gessinnung. Wo sie hinkommen, sind sie beliebt, man

man zieht sie hervor, jedermann will sie zu Arbeie tern und Gesellschaftern, zu Dienstboten, zu Rachbarn und Freunden. Gesetzt ihr hattet fie nicht erzogen, nicht selbst gebildet, so wurdet ihr euch doch über ihr Gluck freuen, denn es sind eure Kinder, Fleisch von eurem Fleisch: aber nun habt ihr felbst so viel Antheil an ihrer Brauchs barkeit: eure Ermahnungen haben gefruchtet, eure Unterweisungen haben jene so weit gebracht: wie viel gerechter wird alsdann eure Freude senn? und der Dank dafür? Zu wenig ists, daß eure Kinder euch für die Erziehung danken, Die ihr ihnen ertheilt, ju wenig, daß sie die Ehre, der Stab und Trost eures Alters sind, zu wenig, daß fie um euer Sterbebette gerührt fich verfamm. len und oft in der Stille zu eurem Grab eilen werden, um eure Afche ju feegnen; ju wenig, daß ihr Chegatte euch öfters unter Händedrücken und Thranen danket, weil ihr ihm einen Mann oder eine Frau gegeben, in dessen Gesellschaft er sein ehrliches Auskommen und tausend Beranus gen hat. Jedermann, der eure Kinder nust, dankt auch euch. Ihr habt sie der Welt gegeben; Ihr habt sie nugbar gemacht. Euer ist ihr Ver-Dienst, euer der Seegen, den eure Rinder mit euch theilen: und dies verbreitet sich bis auf die spatesten Nachkommen. Denn die Art der Erzies hung ift meift von Geschlecht zu Geschlecht einerlen. Der emfige Water wird auch emfige Rin. der haben wollen, der ehrliche wiedet ehrliche zies hen, der bescheidne und dienstfertige wieder beschei. Dene "

#### 254 XII. Pr. Wie Eltern die Besorgung

Dene und dienstfertige; von diesen werden die Enkel eine gleiche Gesinnung erben und auf diese Urt. wird im kurzen eine ganze Familie arbeitsam, munter, thatig, erfinderisch und wohlthätig. ist alsdann die vornehmste im Ort, sie wird vor allen um Rath gefragt, sie ju Bulfe erbeten, fie am ersten vermißt und am langsten in einem geseegneten Undenken erhalten. Bon einem sols chen Vater, von einer solchen Mutter redet man lange, wenn sie gestorben sind, die Kinder pflanzen ihre Kenntnisse fort und der ehrwürdige Urheber Davon wird allezeit mit Dank genennt. Sie behalten das Gewerbe und den Fleiß des Baters, wohnen auf dessen Hause, das noch zum Ruhm Des Vaters den alten Namen behålt und der Enkel erhålt es als ein Denkmal seiner würdigen Vorfahren. Die Kamilie zieht hinweg, oder stirbt aus: wie oft seufzt man alsdann, wenn statt Des guten Urbeiters ein Stumper, statt des recht= schaffnen Dienstboten ein störriger, diebischer, leichts sinniger sich eingedrungen, nach dem vorigen, schäft ihn jest noch höher als zuvor und bestätigt Die Wahrheit, daß das Andenken des guten Mannes in Seegen bleibt.

Ben solchen Betrachtungen und Erfahrungen sollte uns, Andachtige Zuhörer, die Pflicht heilig seyn, unste Kinder auch für die Welt nüslich zu machen, aber sie sollte uns auch nicht hindern, sie zu ihrer bessern Bestimmung, zum Christensthum, zu bereiten.

Mitten

Bille Mitten unter den Geschäften, denen Zebedaus und seine benden Sohne nach der Erzählung unfres Tertes abwarten, beruft Jesus Diese zu seinen Schülern und fordert sie zu heilfamern Geschäf ten, zur Berbreitung seiner Lehre, auf. Sogleich entläßt sie ihr Vater und halt sie nicht durch eine zu zärtliche Liebe, durch ein Teitiges eigennütiges Dringen auf ihren irrdischen Beruf von einem bessern Gluck zurücke. Zesus will sie nun auch für seine Rirche erziehen und fogleich werden sie von ihrem Bater Dieser hohern Bestimmung mit Freuden überlassen. Eben dieser Jesus ist es, driftliche Eltern, der auch eure Kinder zu sich in seine Rirche als treue Bekenner seiner Lehre ruft. Dieser Jesus, der ihre unschuldigen Seelen durch den hochsten Preiß sich erkauft, dieser Jesus, von dem sie durch die Taufe in das Reich Gottes verset worden, und der ihnen mit euch das Recht zum himmel erworben hat, überläßt ihre Gees len, damit er sie euch nicht ganz entziehe, eurer Besorgung. Sie sind nicht Menschen allein, sie follen auch Christen heissen, und je mehr sie das find, desto mehr werden sie auch die Pflichten der Menschen erfüllen. Ihre Bestimmung für die Welt ist zwar sichtbar genug, aber nicht die einzige: aber ihr höherer Beruf ist ihnen in der andern Welt angewiesen, zu welcher hier die Bors bereitungen zu machen sind. Angewöhnt zur Urbeit werden sie angesehen, wohlhabend, reich, glücklich: aber wie weit treuer und gewissenhafter werden sie als Christen arbeiten? und ist denn Reich.

#### 256 XII. pr. Wie Eltern die Besorgung

Neichthum, Unsehen, Shre, und Sitelkeit alles was sie nicht für die Welt allein, sondern für die Ewigkeit wünschen können? Bedürsen sie keiner Erkenntniß Jesu Christi, keines Trostes ben ihren Bedürsnissen, keiner Besserung ben der Anlage zum Bösen? dazu werden sie durch das Evangelium berusen und ich kann mir nichts schröcklichers denken als sie an dieser Bestimmung zur Gottseeligkeit verwahrlosen, aber auch nichts erfreulichers und tröstlichers, als Kinder von Jugend auf durch Zucht und Vermahnung zum Herrn, zum Himmel zu leiten.

Bor allen follte man hieben auf den Religions

Unterricht bedacht senn und die Gelegenheiten nu Ben, ben Denen die Jugend mit der christlichen Bahrheit nach ihren Kähigkeiten bekannt mer den kann. Wie sollen sie an den glauben, von dem sie nichts gehört haben? Und sehrt es nicht die Erfahrung, daß Unwissenheit, die Quelle aller rohen Sitten sen? darüber wird sich wohl niemand unter euch beschweren, daß diese Belegenheiten fehlen: sie werden euch offentlich in Schulen und Catechisationen angeboten. Hier sollen sie frühzeitig erkennen, was sie an Zesupt haben; hier Gebete nach ihren Sabigkeiten, hier Renntniffe auf ihre ganze Lebenszeit erlernen und bier erscheinen sie am seltensten und spätesten. Hier sollen ihre zarten und beugsamen Seelen die ersten Eindrücke der Religion erhalten: und hier fieht man fie selten eher, als bis Wildheit und

Unbane

Umbandigkeit ihre Seele fcon verhartet hat. Wenn ihre Seele mit finnlichen Gitelfeiten gang umlagert, wenn the Herz durch Tragheit und bo. se Benspiele langft verdorben ift: dann foll ihnen die Wahrheit des Christenthums erst weir muh. famer eingefloffet; Dann ihr Geschmack so leicht auft fanftere Lehren geleitet iverden ? Eine mittels mäßige Profesion zu erlernen , bestimmt man wenigstens ver Jahre und der Lehrling, welcher früher seine Lehrjahre vollenden wollte, wurde Kaum Sals Tunftig gelten : aber Chriftenthum, Diese ganze unerschöpfliche Lehre des Heils, wels eines glucklichen Lebens fenn foll, verspricht man fich in etlichen Wintern vollständig zu fassen. Wie verkehrt! Renntniffe, welche uns die Natur ben geringen Uebungen lehrte, laffen wir muhfam und lange lernen: und ju der Wiffenschaft gut gu leben und feelig ju fterben, ju einer Wiffenschaft, welche gar nicht nach dem Geschmack une frer Natur ist, nicht leicht gesaßt, nicht leicht be-halten wird, sollen unste Kinder, ben aller Flüch-tigkeit ihres Geistes, etwan in einigen Stunden tuchtig gemacht werden? Welche Unordnung! Fur die irrdische Nahrung werden alle Unstalten gemacht, daß der Sohn ein Gewerbe, Die Toche ter ein ansehnlich Henrathsgut bekomme: für Den Himmel bennahe keine. Welche Vergeffenheit unfres Berufs! zu Kleidern, zu Put und Pracht, gu Spielwerken, ju ihren und unfern Erquickuns gen, auch wo die Nothdurft sie nicht heischet, fin-Den

den wir immer Vermögenz aber da sparen wir. da sind wir arm, da klagen wir über Dürstigkeit, wenn wir den Lehrer fur die sauerste und nüblichste Arbeit seinen Lohn geben sollen und wir wollen lieber unfre Rinder dem öffentlichen Unters richt Jahre lang entziehen als ein Weidungestuck entbehren, oder am heiligen Chrift'ihm den schad. lichen Zucker und die gebrechlichen Spielmerke verlagen, oder unfre Speisen einschränken. 2Bie kärglich! zu Haus nüßen wir unfre Kinder, um in unfrer Abwesenheit über unfre Suter Auflicht ju haben, oder ihrer fleinern Seschwifterten gu warten, oder aufs Feld zu gehen; aber wur vells geffen darüber die Wartung ihrer Seele und den Benstand, den sie von uns forderna D! eine unverzeihliche Verwirrung! Soll uns nicht die geiftliche Wohlfarth unfrer Kinder so fehr am Bere zen liegen, als ihre leibliche? Ift nicht die Seele mehr als die Nahrung? Gottes QBohlgefallen besser als Menschengunft? Christenthum besser als eine Welt voll Gitelkeit? Jesus Christus gab sie und als theure Pfander, die er von und fordern wird: und wir weihten fie ihm, da wir fie zur Saufe brachten , als Bekenner feiner Lehre. Aber gesett, wir hatten ihn getäuscht, wir hate ten sie ihm entzogen; wir hatten sie nie an ihren Eigenthumsheren, an ihren Bater, erinnert, wir hatten alles, was sie mit ibm bekannt mas chen konnte, entfernt, wir hatten vielleicht ihre Begierde jur Schule, jur Erlernung der driftlis den Mahrheit, erstickt und geschwächt; wie wurde er es ansehen, wie schröcklich ahnden mussen!

Aber wozu alle Erbauung durch Unterricht im Chriftenthum, wenn wir auch Erempel wieder zerstören? wozu alles Unhalten zu Kirchen und Schulen, wenn nicht der Ernft vorhanden ift, ihnen auch mit der Erkennniß gute Gefins nungen einzuflossen und ihre jugendlichen Krafte schon für die Gottseeligkeit zu üben? Unterftubet alfo den Religions - Unterricht durch euer Benfviel. Wenn fie in der Schule beten lernen, fo lagt fie que ben euren Gebeten Bubore fenn. Benn fie Den Willen Gottes erkennen, fo laffet euch nie von ihnen auf einem Wege findn ber von jener unwandelbaren Richtschnur abneichet, so gestats tet ihnen nie Frenheiten, die ihrer Tugend nachtheilig find, so warnet sie für aller Gefahren und bildet fie, unter Gottes Benftaid, ju freundlis chen, wohlthätigen, versöhnlichen, gottesfürchtigen, dankbaren Menschen, daß ie Christum erkennen und Christi Sinn haben und so, wie sie gelehrt sind, auch wandeln. Ihr wurdet euch ohnsehlbar freuen, wenn ihr aus euren Rins dern angesehene Männer gemacht hättet, wenn ihr sie am Hof, auf den Kanzeln, ider auf Richs terstühlen als wurdige Menschen erslicktet, aber womit foll ich die Freude vergleichen, wenn ihr fie als Chriften erzogen habt und einst zur Reche ten Gottes und ihres Heilandes findet, und von Gott und in euch das Zeugniß habt, daß unter N 2 - Francisco

seinem Benstand ihr sie durch Sorgfalt, Unter: richt und Benspiel dahin gebracht habt, wenn ihr alsdann benn Erscheinen vor jenen Richters ftuhl mit den Eurigen sagen werdet, Siehe hier bin ich und die Rinder die du mir gegeben hast: Ich habe deren keines verloren; wenn sie euch endlich alsdann auch dafür danken, daß ihr sie christlich gebildet und zu einer bleibenden Seeligkeit angewisen habt! Ihr gehet endlich ruhig und getroft aus der Welt, wenn ihr sie zeitlich versorgt sehet. Ihr wisset, wie sie sich nahren, mohin sie kommen, wie sie leben werden und dies erleichterreuch jene schmerzliche Trennung von ihnen : aber mch einer christlichen Erziehung wisser ihr, daß se euch auch in die Freuden und Glückseeligkeiten mchfolgen, ju denen ihr eingeht. Wie viel gröfferist dieser Erost? wie viel starkender diese Honung im Tode? wie beruhigend die Bersicherung: Siehe ich sterbe, aber Gott wird mit euch seyn.

Diese ganzi Betrachtung gebe ich ohne weistere Anwendung den Eltern unter und zu beherzigen. Wenn is mir weniger um eure Ruhe und um eure Seeligkeit zu thun ware, so würde ich dem Berderben und der Verwilderung der Jusgend gedultig zusehen. Aber nicht die Religion allein, deren Lehrer ich bin, sondern euer Wohlsstad, euer Gewissen, Theuerste, das daben Gestahr leidet, dies nöthigt mich, euch um unster Liebe, um unstes Heilandes willen zu bitten und zu ermahnen, daß ihr an diese sehr einfältigen Vorstellungen gedenket. Der redliche jammert lan-

lange schon, in der Stille, seufzt, finnt auf Bors schläge zur Verbesserung und klagt noch mehr, weil sie fruchtlos ju seyn scheinen. Ich, Das Ber-Derben der Menschen ist groß: aber Die Nachwelt wird es noch gröffer finden, wenn der Unwiffenheit und Unbandigkeit in Sitten nicht gesteuert wird. Berschonet doch eure Lehrer mit Vorwurfen. Wo ihr selbst nicht bessert, nicht sorget, nicht Aufficht habt, wo ihr die Bemühungen treuer Lehrer nicht unterstüßet, wo ihr sie ohne Dank laffet und vielleicht noch in ihrer Bucht storet: wo ihr eure Kinder mußig gehen, das ist, verwildern lasset, bis sie der Trägheit gewohnt sind: wo ihr ihnen selbst die Schule verschliesset, wo euch jede geringe Arbeit eine rechtmäßige Entschuldigung abgeben muß, sie dem offentlichen Unterricht zu entziehen, wo ihr sie an der Kunst zu lügen, zu stehlen, zu verläumden, Wäscherepen anzurichten, eber unterweiset als zur Wahrheit und Ordnung: Wer hat dann die Schuld an ihren Unordnungen? wer hats zu verantworten? und wer kanns verantworten, diese gaster, und die Laster ihrer noch schlimmern Nachkömmen und das Glück das sie stören und das Unsglück das sie anstisten bis auf die entsernteste Ziekunst: wer kanns ersegen? und von euch wird mans fordern. Boret Doch einmal die Stimme der Natur und wenn euch diese nicht mehr rührt, das Flehen eurer Lehrer, eurer Kinder selbst, die eure Gorge um ihre Wohlfarth auffordern, das Bitten der Nachwelt, Die aus euren Sanden gu-N 3

262 XII. pr. Wie Eltern d. Besorg. S. zeitl. 2c.

te Menschen, und des Himmels seibst, der durch euch viele Einwohner erhalten will.

Und eben dies bestärke auch euren Muth, christliche Eltern, die ihr bisher das eurige gerhan. Die Sorgen sind vielsach und drückend, aber die Hosnungen auf ihre Bergeltung sind auch groß. Die Beschwerden der Erziehung sind zahlreich, aber es ist auch viel Verdienst, viel Lohn und Freude daben, darum treibet das Werk des Zerrn muthig und getrost fort; es wird euch am Ende wohl belohnt werden.

Endlich wünsche ich, daß diejenigen, denen Gott keine Kinder gegeben hat, sich der Sorge Der Erziehung nicht ganz entschlagen mochten. Sie sollten wie Jesus sagen; wer sind denn meine Kinder, meine Bruder? und diese wurs den sie bald finden konnen. Es sind die Rinder ihrer Bruder, ihrer Mitchriften, welche von ihe nen Benfpiele, Ermahnungen und Unterfrühung Was konnten sie wohl rühmlichers ermarten. und heilsamers thun als sich der Rinder der Armen anzunehmen, nicht sie blos zu kleiden, zu speisen, oder in ihrer Profesion zu unterrichten, sondern auch zur Schule anzuhalten. Vielleicht wurden sie zwar aledann weniger Dank von eiteln und eigensinnigen Eltern aber gewiß mehr Segen von Gott, mehr Berdienft um die Belt und um die Rirche, und vor ihrem Gewissen mehr freudigen Ruhm haben. Gott lehre uns alle thun nach feinem Wohlgefallen! Umen.

Dren-

#### Drenzehnte Predigt.

# Wie gefährlich es sen,

Sachen der Religion

ben

Urtheilen der Menschen zu trauen,

was als Wahrheit zu glauben ift.



## Matth. 16, 13, 20.

Da kam Jesus in die Gegend der Stadt Chlarea Philippi und fragte seine Junger und sprach: Wer sagen die Leute, daß des Menschen Sohn sen? Sie sprachen; Etliche sagen, du sepest Johannes der Taufer, die andern, du sepest Elias; etliche, du senest Jeremias oder der Propheten einer. Er sprach zu ihnen: Wer sa-get denn Ihr, daß ich sen? Da antwortete Simon Petrus und sprach: du bist Christus, des lebendigen Gottes Sohn. Und Jesus antwortete und sprach zu ihm: Seelig bist du, Simon, Jonas Sohn; denn Fleisch und Blut hat dir das nicht offenbaret, sondern mein Vater im himmel. Und ich sage dir auch: du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeine und die Pforten der Hole len sollen sie nicht überwältigen. Und will dir des himmelreichs Schlüssel aeben. Alles, was du auf Erden binden wirft, soll auch im Himmel gebunden senn: und alles, was du auf Erden lé-N 5

266 XIII. pr. Wie gefährlich es sey,

sen wirst, soll auch im Himmel los senn. Da verbot er seinen Jungern, daß sie niemand sagen sollten, daß er Jesus, der Christ, ware.

Re wichtiger alles ist, was die Religion betrift, Desto mehr wird auch Aufmerksamkeit und Sorgfalt erfordert, nichts darinnen anzunehmen, was wir nicht nach einer genauen Prufung gle wahr gefunden haben. Die Begierde nach Mahr heit, welche niemals mehr Pflicht ift, als ben der Erforschung des Inhalts unsers Glaubens, sollte uns ju einem ernftlichen Bestreben anfeuren, ihr nachzugehen, und zu einer vorsichtigen Bedachts samkeit, die Fallstricke zu vermeiden, welche auf dem Wege zu ihr vorkommen. Daber sollten wir auch zum Theil selbst auf Diesenigen Dinge mistrauisch werden, welche uns zur Erkennniß der menschlichen Bahrheiten behülflich und gewis sermassen unentbehrlich sind. Wer wird sich nicht gerne von den Ginsichten eines verständigen Mannes leiten lassen, und in seinen Meinungen blos auf dessen Ausspruch eine Art der Zuverläßigkeit finden? Wer wird fich wegern, den Berficherungen folder Menschen zu trauen, deren Verstand durch Nachdenken und Erfahrung zu einer festen Ueberzeugung gelangt ist, und wer wird es nicht für eine unnothige Grübelen oder für einen eigenstunigen Argwohn ansehen, wenn man in allen Stacken felbst urtheilen, von den Meinungen andrer

drer abgehen und die Urtheile, die das Unsehen des groffern Haufens vor sich haben, hintansegen wollte? Es ist dies die beständige und fast allgemeine Gewohnheit gewesen, durch welche Wahrs beit und Frrthum neben einander fortgepflanzt worden, daß der Schuler die Grundsate seines Lehrers angenommen, Daß die Urtheile Der Rinder sich nach den Urtheilen der Eltern gebildet, und daß der Theil, der für den vernünftigften gehalten wird, allemal ein fahlreiches Gefolg von Unbangern hatte, Die seine Worte als untrugliche Quepruche angenommen haben. Diese Gewohnheit mag in den übrigen menschlichen Renntnissen uns schädlich, vielleicht auch von groffen Rußen senn: aber nachdem sie sich auch in die Sachen der Res ligion gemischet, so brachte sie der Wahrheit die größte Gefahr, für ben Christen wurde sie vers Derblich und Die driftliche Rirche zerrüttete fie Durch ihre betrübten Folgen. Eine blinde 21n= hänglichkeit an die Meinungen und Urtheile Der Menschen in Sachen der Religion gehört demnach unter die Rallstricke, wodurch schon viele in Gefahr und Schaden gebracht worden. Wir werden daher dem Wahrheitsliebenden einen willkoms menen Dienst thun, wenn wir dagegen warnen und darthun

Wie verkehrt und gefährlich es sen, in Sachen der Religion den Urtheilen der Menschen blindlings 268 XIII. Pr. Wie gefährlich es sey,

zu trauen, besonders in dem, was man als Wahrheit glauben soll.

Unste Behauptung wird sich rechtsertigen, wenn wir beweisen, Einmal, daß es thörigt und gefährlich sey, etwas aufs unge wisse zu glauben:

Zernach: daß wir in den Urtheilen det Menschen nie einen sichern Grund für die Wahrheit sinden können.

Jus der Antwort, welche Petrus im Tert unsern Heiland, auf die Frage, wosür er angesehen werde? ertheilt, ternen wir wie weinig Einigkeit und Uebereinstimmung, wie wenig gewisse Ueberzeugung unter denen zu sinden war, welche damals über die Person und das Amt Jesu ihr Urtheil sälleten. Das Bekenntnis Petri aber mag uns ein Beweis senn, wie klug zuweilen derjenige handle, welcher sich die gewöhnlichen Gesinnungen der Menschen nicht zum Geseitz macht, wie glücklich und sicher ost der sahre, der ben der Untersuchung der Wahrheit kein Beschen hat, anders zu denken, als der grosse Hausse denkt.

Der Anblick der groffen Thaten, welche Jes fus verrichtete und die hinreissende Starke seines Bortrags gab zwar allen zu erkennen, daß er

eine ausservordentliche Person sen; allein man konn-te sich nicht darüber vereinigen, wosur man ihn halten follte. Ginige erklarten ihn für Johannem Den Taufer, Der nach ihrer Meinung von den Todten auferstanden war: andre hielten ihn für den Elias, Deffen Wiedererscheinung man vor der Geburt Des Defias erwartete, andre urtheilten, er sen einer von den vorigen Propheten, der aufs neue an die Ifraeliten von Gott gesendet sey: aber es sehlte auch nicht an solchen, in deren Augen er ein Betrüger mar. Ginige leiten seine Thaten von einer gottlichen Kraft her: andre schreiben sie der Würkung des Teufels zu, und eine ganz unbeträchtliche Anzahl von Menschen urtheilt von ihm nach der Wahrheit, wie Petrus: du bist Christus, des lebendigen Gottes Sohn. Wollen wir uns nach den Gesinnungen des größ sern Haufens richten, so ist Jesus nur ein Prophet, aber nicht der Heiland der Menschen ifragen wir die Weisen und Gelehrten des Volkes, to werden sie uns verfluchen, wenn wir ihn für etwas anders als für einen Abgefandten der Solle halten: Seine Apostel hingegen versichern uns er sen der wahrhaftige Sohn Gottes und verspres chen sich und uns durch ihn das ewige Leben.

Bermuthlich glaubte jede dieser Parthepen die Wahrheit auf ihrer Seite zu haben und in ihrem Urtheil sich weder zu übereilen noch zu bestrügen. Gleichwohl aber sind sie einander so entsgegen, so widersprechend, daß man eben so leicht Licht

Licht und Kinfterniß vereinigen, als zwischen bled fen Gedanken und Zeugnissen eine Uebereinstims mung mahrnehmen, ich will nicht sagen, stiften könnte. Auf welches Zeugniß unter Diesen wollen wir bauen, um die Wahrheit nicht zu verfehlen? und welches wollen wir verwerfen , ohne eine ges heime Furcht, zugleich den Frethum zu wählen und die Wahrheit ju verwerfen? Glauben wir Dem Wolf und der herrschenden Meinung, so ste= hen wir in Gefahr, dem die gottliche Ehre zurauben, dem wir sie schuldig sind: und verlässen wir uns auf das Zeugniß Petri, als eines Menschen, ohne es gepruft zu haben, so werden wir uns der gleich groffen Gefahr aussegen, Den als Gott zu verehrent, Der nur einer der erhabenften Mensthen ware.

Sieran, geliebte Zuhörer, mögen wir eine Probe haben, wie unsicher es sen in Sachen der Religion die Aussprüche der Menschen zur Richtschnur der Wahrheit zu machen und irgend einem unter ihnen die Austheilung dessen, was man glauben oder nicht glauben soll, zuzugestehen: und was dies Erempel beweist, das bringt auch die Matur der Religion und die Erwegung, wie die Menschen gewöhnlich zu urtheilen pflegen, mit fich.

Wir mussen von dem, was wir als Wahr: heit glauben sollen, auch eine zuverläßige Gewiße heit haben. Denn etwas ohne Grund oder mit Zweifeln glauben, ift thorigt und gefährlich. ganz Unglaubige, Der geradezu Die Religion verwirft:

wirft, ift gewissermaassen noch glücklicher daran, als ein Menfch, der in seinem Glauben irre ift, fich gegen die Zweifel an der Wahrheit nicht festgeset hat und seine Ruhe fest ju grunden verab. faumt. Bener geht feinem Untergang mit Leichts sing und Wildheit entgegen, ohne ihn zu fürchten und schmäht die Wahrheit, weil er ihren Erost nicht kennet: dieser aber, der ohne Ueberzeugung glaubt und von jedem ächte Wahrheit zu kausen glaubt, gleicht einem Menschen, welcher heus ten seine Schabenach Tausenden, zählt und bielleicht, nehe, der Abend kommt, in der hittersten Armuth perzweifelt. Der Unglaubige meis, baß, er nichts zu hoffen hat, und daher mird der, Beg zu feinem Bergen leichter: Diefer aber vereitelt ben der Einbildung von feiner Einficht und Befestigung eine bessere Belehrung. Ein grmfeliges Gefchopf! denn in eben den Stunden, Da er am meisten Beruhigung fur seine Seele von der Religion hoft, da er sie am meisten nothig hat finkt er und seine Ruhe verschwindet. will er in den legten entscheidenden, angstvollen Stunden seines Lebens noch seinen Muth behaus pten, wenn er auf ein ungewisses vielleicht das host, was ihm die driftliche Lehre verspricht, aber in seinem Berzen mit Widerspruch und dem angstlichen Gedanken, vielleicht tauscht dich dein Glaube! kampfen muß? Wie wird er sich seines Glaubens ruhmen, noch Hofnungen haben, der Berzweiflung erwehren können, wenn ben jeder erfreulichen Aussicht in die Ewigkeit, welche ihm das Evangelium Jesu Christi ofnet, so viele Bes Denf.

## 272 XIII. Pr. Wie gefährlich es sey,

denklichkeiten in ihm auffleigen, ob es mit dieser Lehre auch seine Nichtigkeit habe? und wenn er ben dem Hintritt vor dem Stuhl des Gottes, der Wahrheit so sehr liebt und so sehr ben seinen Berehrern sucht als Gottseeligkeit, unentschieden lassen muß, ob es der Weg des Irrthums oder der Wahrheit gewesen, den er gewählt hat?

one on the Umsonst hat Gott nicht das Wort, welches er verkündigen lassen, durch die zuverläßigsten Grunde bestätigt: umsonft hat er nicht die Mittel au einer veften Gewißheit zu gelangen, so vielfal tig uns vorgelegt und so zuverläßig gemacht: um fonft hat er nicht den Geift zu senden versprochen, welcher durch sein Zeugniß die Wahrheit in uns frer Geele versiegelt. Konnte er mit unfrer Treite zufrieden fenn, wenn wir unbedachtsam mabiten, nachdem er uns zu einer forgfältigen Prufung angewiesen und die Merkmale bekannt gemacht, wo durch sich die Wahrheit vom Frrthum auszeich net? Indem er fordert, daß jeder seines eignen Blaubens leben soll, so kann er es wie mich dunkt, nie billigen, nie dulten, daß man sich nur mit eigner Ertenntniß beruhige, ohne eigne Gewißheit zu haben: und man wird es allemal für eine muthwillige und gefährliche Verschmähung feiner Gnade halten muffen, nach welcher er uns gesagt hat, was wir glauben sollen, und was er fagte, fo feperlich bestätigen laffen, wenn Christen sich nicht auch in ihren Religions - Erkenntnissen fest grunden und nicht bereit sind, Rechenschaft

zu geben, jedem, der Grund fordert der Zosinung, die in ihnen ist. Um Ende dünkt mich ists allemal einerlen, nichts glauben oder nicht wissen, ob unser Glaube Gottes oder Menschen. Werk ist nichts glauben, oder auch ben der Erskennins der Wahrheit es unentschieden lassen, ob wir die lautere Milch des Evangelii oder Jresthümer eingesogen haben, so wie es einerlen ist, ob ein Schiff im Sturm gar keinen Unker hat, oder mit einem mangelhaften versehen ist, der benn Ungewitter reißt, oder die Tiese nicht erreicht.

Allein diesen sichern Grund der Wahrheit fins den wir nie in den Urtheilen der Menschen und es ist daher eben so thorigt als gefährlich, sich und seinen Glauben ihrem Ausspruch preis zu geben. Die Betrachtung, wie der Verstand ber meiften beschaffen sen, die in Religions . Sachen urtheis sen: Die Erwegung, wie sie ben ihren Urtheilen verfahren und die Bergleichung ihrer Urtheile untereinander, werden uns leicht und fark überzeugen, daß ihren noch so gepriesenen Einsichten nicht schlechthin zu trauen, daß da nicht allemal Ueberzeugung angetroffen wird, wo man sie sus chen follte, und daß es wahrhaftig Vergeffenheit der menschlichen Schwäche ist, wenn man von irgend einem Menschen Untruglichkeit in seinen Worten erwarten will.

Nicht allemal sindet sich ben denen, welche über die Wahrheit des Glaubens urtheilen, eine aufrichtige Wahrheitsliebe, dieser nothwendige Kühr

## 274 XIII. pr. Wie gefährlich es sey,

Führer, wenn sich die Wahrheit auf unste Ersforschungen entdecken soll: allein auch wo sie angestrossen wird, verwahrt sie nicht gegen allen Jrethum. Schon in unsern menschlichen Erkenntnissen machen wir täglich die Erfahrung, daß unser Wissen Stückwerk ist und daß unste Einssichten, mit so viel Mühe wir sie auch erworben, gebessert und ausgebreitet haben, nicht fren von Fehlern sind.

Es ist für den weisen Mann immer eine des muthigende Wahrnehmung, daß er in diesem oder ienem Rall geirret und sich blenden laffen, Muth massungen für gewisse Wahrheit und die Einbile dungen, die er sich machte, für zuverläßige Grunde zu halten. Wenn man mit einem ernstlichen und unparthenischen Gemuthe Die Behauptungen fo mancher, Deren Gahigkeiten und Ginfichten überall bewundert worden, anhört und überlegt: fo gerath man oft in die Versuchung, sich über Die Schwäche jener gepriesenen Weisen selbst zu schämen, die ben allen dem Geift, den sie in einer Art der Wiffenschaft bewiesen, in einer andern Art Dinge geglaubt und gelehrt haben, die ein inittelmäßiger Verstand schon als Thorheiten verwerfen wird. Dies läßt uns schon zum Vordus vermuthen, es werde dem Menschen ben der Beurtheilung der gottlichen Wahrheit nicht beffer gelingen als es gewöhnlicher Weise auch den flugften in irrdischen Ginsichten gelungen ift. Um fo weiter die Wahrheit der driftlichen Religion sich über 1/1

Aber die Gränzen der natürlichen Erkenntniß ausbreitet: so viel leichter ist es auch, in dem Urs theil über jene Lehren ben einigem Bertrauen auf seine Klugheit zu fehlen. Denn der natürliche und durch Sinnlichkeit verdorbene Mensch vers nimmt nichts vom Geiste Gottes und findet keinen Geschmack an den geistigen Lehren Des Evangelii, sie sind ihm eine Thorheit, und er kann sie nicht erkennen, weil sie geiftlich gerichtet feyn, und mit hohern Ginfichten beurtheilt werden muffen. Ifts aber vernünftig, in feinem Glauben sich folchen Fürern zu überlaffen, von denen es noch ungewiß ist, ob sie auch im Stand waren, ben fo vielen Ginfchrankungen ih. res Verstandes in das Innre der Wahrheit eins zudringen und ben den so leichten Taufchungen Der menschlichen Ginbildung unverführt zu bleiben, oder ob sie nicht morgen laugnen werden, was sie heute mit aller Dreistigkeit behauptet und bis zum Aberglauben verfochten haben? Ift es vernünftig, die Wahrheit von denen als Bermachtniß anzunehmen, die in der Folge der Zeit fo oft ihre eignen Ginsichten geandert, ihre voris gen Behauptungen verworfen und durch Unbes frand und Widerspruch mit sich selbst, deutlich genug verrathen, daß sie nicht von denen ausgen "schlossen sind, welche David in eine Klasse wirft: Alle Menschen sind Lügner, und gehen nicht allezeit mit Wahrheit um. Grosse Leute sehlen auch. Es bleibe also, daß Gott als lein wahrhaftig ist.

2lus

## 276 XIII. Pr. Wiegefährlich es sey,

Ausser der natürlichen Schwäche unses Verstandes, wodurch wir so oft von der Wahrheit zurückgehalten und zu mancherlen Verkehrtheiten auch
ohne unsre Schuld gebracht werden, muß uns
auch die Art und Weise, wie die Menschen
in Sachen der Religion ihre Urtheile fällen, gegen sie mißtrauisch machen und ihr ganzes Betragen ben ihren Untersuchungen wird uns leicht überführen, daß sie niemals blindlings unsern Benfall verdienen.

Es ist schändlich und betrübt, aber nur allzusehr durch die Erfahrung bewiesen, daß der größ sere Theil die Wahrheiten der Religion aus Vor urtheil ohne Machdenken, ohne Prufung glaubt und mit gemächlicher Zweisellosigkeit Das nachruft, was seine Lehrer ihm vortragen. er nie anders gehört, als daß sein Glaube der wahre sen; weil von Jugend auf ihm die Sage feiner Parthen sind vorgetragen worden: so bei redet er sich leicht, es konne sich nicht anders mit der Wahrheit verhalten, so will er lieber nach dem für zesten Weg es mit dem halten, mas die Rirche lehrt, als weit umfragen, ob Diese Lehre auch ans dre Grunde habe, als die Zeugnisse und Versiche. rungen der Lehrer: oder sich der Gefahr aussehen, ben der geringsten Abweichung von den herrschens den Meinungen als Jerglaubiger verdächtig gemacht und angefeindet, gelästert und verfolgt zu werden. Diese Meigung der Menschen, welche von stolzen und unbilligen Lehrern zu allen Zeiten

in

in der Christenheit unterhalten worden, hat zwar in der wahren Religion die Zahl der auffern Bekenner sehr vergröffert, aber die Zahl ihrer: wahren Berehrer, die es nicht aus Glauben sons dern aus Untersuchung waren, vermindert. Sie hat die Wahrheit in vieler Mund gebracht, aber neben der Wahrheit Frethum und Aberglauben durch ganze Lander verbreitet und durch ihre Herrs schaft so manchen den Muth benommen, sich dem Unglauben und der Gewalt menschlicher Ersindungen zu widerseisen. Sieist endlich Beweis genug, daß die Menge der Menschen, die eine Meinung bekennen, so wenig ein untrügliches Merkmalder Wahrheit sen, so wenig es ein zwerläßiger Beweis von einer falschen Lehre ist, wenn der Haufe ihrer Bekenner nicht durch seine Menge, Aussehen machet. Alle diese so zahlreichen Urtheis le haben nicht mehr Kraft als das trügliche Urtheis le haben nicht mehr Kraft als das trügliche Urtheis sieil des einzigen ihren sie als ihrem Einer kalann theil des einzigen , dem sie als ihrem Fürer folgen und von dessen Behauptungen ihre Sprache blos der Widerhalt ift, weil sie selbst nie geprüft haben. Glaubt auch, heißt es so oft, wenn man nach Grunden fragt, glaubt auch irgend ein Obere ster oder Pharisaer, ein angesehener Lehrer des Allterthums, eine rechtgtaubige Kirchenversammlung, oder ein Prediger von Ansehen und Alter dies zum der darf es nur gesagt oder nicht gesagt haben, so ift von seinem ganzen Unhang sein Wort als Evanges lium angenommen, jeder Widerspruch verdächtig und, als ob Wahrheit, Wahrheiteliebe und Forschungsgeist jedesmal das Eigenthum von jenen aemes

gewesen ware, eine andre Meinung als irrglaus big verurtheilt. Ift es vernünftig, fich von eis nem solchen Hausen blenden und hinreissen zu lassen?

Diejenigen, welche wirklich sich die Muhe nehmen zu forschen und das Unsehen haben wollen, daß sie nach Grunden urtheilen, machen eben so Daß sie nach Gründen urtheilen, machen eben so beträchtliche Fehler, wodurch ihr Urtheil unsicher und demnach das Vertrauen darauf verkehrt wird. Sinige urtheilen nach den Sinnen, andere blos nach ihrer Vernunft, noch andere nach Leidensschaften. Jeder dieser Wege ist, wie mich dünkt, betrüglich und so irrsam, daß man die Wahrheit leicht versehlen kann. Die Sinnen betrügen: die Vernunft hat ihre sehr sühlbare Schwäche und wo und Leidenschaften regieren, da ist ohnes dem alle Kraft des Verstandes betäubt.

Line herrschende Sinnlichkeit darf mit Recht unter Die Quellen gezählt werden, dars aus sich viele unrichtige Urtheile und Meinungen in der Religion herleiten. Der Mensch ist nur allzugewohnt, seinen Sinnen zu folgen und auch ausserliche Empfindungen zu erwarten. Bep eis nem unbefangenen Gemuth giebt auch wol das Zeugniß der Sinnen eine völlige Gewisheit und so viel Zuverläßigkeit, daß Johannes die Richtigskeit seiner Belehrungen von Jesu nicht stärker bes weisen zu können glaubt, als durch die Versicher rung; Was wir gesehen und gehört und mit unsern Zänden gefühlt haben, das vers **F**ům

kundigen wir euch. Allein diese so sichre Quels le unster Erkenntnisse, wird dadurch von vielen verderbt, daß sie so oft benm Gebrauch ihrer Sinnen fich mit ihren Schluffen übereilen und ihre Urtheile an Die Stelle ihrer Erfahrungen segen. Eine ungahlige Mengevon aberglaubischen Meinungen und Ginbildungen, die das achte Christensthum verunstaltet und in den Augen der Unglaus bigen leider! mit viel Schein lächerlich gemacht haben, findet blos hierinn seinen Ursprung. Bald glaubt man Erscheinungen Gottes oder der hös hern Seifter zu haben: bald leitet man heftige Bewegungen des Körpers, davon die Ursache blos Krankheit und Unordnung im Geblut oder Nerven ift, von dem Geiste Gottes her: bald beredet man sich, in die hohern Gegenden des Himmels entzückt zu senn. Und kaum hat jemand gewagt, dies von sich vorzugeben, so kann er Uns hanger finden, die ihm Glauben beymeffen. So verirrt sich der Mensch, wenn er seine Urtheile mit seinen Erfahrungen vermenger: und wie viele sind so scharssichtig, so achtsam auf sich, daß sie sich gewöhnen, gegen jenen Betrug ihrer Ginbildungen sich sicher zu seken?

Ausserdem aber zeigt sich diese Liebe zum sinns lichen ben dem Menschen besonders auch darinnen, daß sie immer mehr für ihre Augen und Ohren zu thun haben wollen, als für ihren Berstand und Geist. Ich will nicht von denen reden, wels che ben aller gerühmten Stärke ihres Geistes chwach genug find, noch immer Zeichen und Wuns

## 280 XIII. pr. Die gefährliches sey, au

der zur Bestättigung der driftlichen Lehre zu for dern und durch ihre Sinnen die Ueberzeugungen von der Wahrheit zu erwarten, die sich ihrem Geiste ben einem geringen Nachdenken durch ihre Würde und Vortreflichkeit schon als wünschens. werth und annehmungswürdig vorstellen würde. Es sind auch unter den Christen noch solche Gemu ther, denen es ungemein schwer fallt, das unsicht bare zu fassen, zu begehren und vorzuziehen. Wie niedrig mögen nicht ben dem meisten Theil die Worstellungen von den Geschäften und Freuden des ewigen Lebens senn? und wie roh nicht ihre Begriffe von den Strafen, welche die Ewigkeit dem Sunder zum Lohn aufhält? Ben jenen denkt man sich so oft tägliches Wohlleben, Vergnügun gen des Gehörs und Geschmackes und Befriedi gungen der eitlen Begierden, welche die Erde nie såttigen wird: und vielleicht wurde man sich wenig Benfall versprechen durfen, wenn man jene Glückfeeligkeiten der kunftigen Welt in die Be trachtung Gottes, in Nechtthun und Zufrieden heit setzen wollte. Eben dies mochte auch von der ewigen Qual gelten, ben der man wohl sich die fürchterlichsten Martern des Körpers zu den fen gewohnt ist, aber vielleicht nie die weit schrecks lichern Unruhen aus den Vorwürfen eines bes schwerten Gewissens und aus einer tasterhaften Selbst ben den Geele bedenket oder fürchtet. Erklarungen der Wahrheit, welche uns das gott liche Wort vorträgt, ist so oft die Neigung zur Sinnlichkeit der ganze Grund, worauf die Aluslegungen beruhen. Die Sinnen finden ihre Geschäfte schäfte und Befriedigungen in so manchen Beschreis bungen des Leidens Jesu oder der Herrlichkeit seines Reiches: wie leicht haftet nicht der Mensch an Diefen deficht, sichtbare Groffe, mo er unsichts barel Bortreflichkeit suchen follte und erwartet ierdischen Glang Da er schon Gelegenheit genug hatte, ein der menschlichen Maeur gemässeres Glück, Wahrheit zu bewundern. Die Das ifegelicischer Bolfiblos durch das niedrige Unsehen Seft verleitet wurde, seine mahre Bestimmung zu miskennen fo entfpringt noch immer ben manchen Bemuthern ihre Gleichgultigkeit gegen Die christliche Lehre daher, weil sie zu wenig ausserlis ches Aufsehen macht; und so gewinnen ben verschiedenen Parthenen auch die augenscheinlichsten Arrthumer thre Vertheidiger, weil man urtheilt, wo viel Geprange, viel Geräusch und Pracht ist, da muffe auch die QBahrheit angetroffen werden. Wenn freylich nichts anders wahr ware, als was wir mit unsern Augen seben und mit unsern Ohren horen: wenn es nicht mehr die Weise der Menschen ware, sinnliche Eindrücke und übereilte Urtheile zu vermengen; dann möchten unfre Sinnen die Richter senn, die in der Bestimmung der Wahrheit die einzige entscheidende Stimme hatten. Aber so lange der innerliche Werth einer Sache weit hoher fenn kann, als es ausserlich scheint, so lange ist man in Gefahr von denen betros gen zu werden, welche blos nach dem ausserlichen urtheilen. Ueberhaupt erniedrigen alle Diese bis. her beschriebenen Klassen von Menschen durch ib. re Urtheile eine Religion, die vor allen andern den <u>څ.</u>۲ Norma Vorzug hat, daß sie zunächt für den Geist gehört und beständig auf das unsichtbare leitet; daß sie uns immer vom irrdischen und sichtbaren abziehet und uns so viel Nahrung sür unsern Geist, Wahrheit und Weisheit, anbietet Gollten wir noch denen solgen, die so geneigt sind, der Religion diese Würde zurauben, undsich selbst dem Berrug ihrer Einbildungen zu überlassen?

Es finden sich unter denen, welche in Sachen der Religion urtheilen, bessere, welche ihre Dete nunft daben gebrauchen: und wer wollte auch den Menschen Diesen gottlichen Vorzug dadurch entreiffen, daß er ihm den Gebrauch feines Ber: standes zu untersagen wagte? Die Wormurfe, welche man in altern und neuern Zeiten dem Chris stenthum deswegen gemacht, daß es nur Glauben, aber nicht Bernunft fordere, verdienen um so viel mehr den Mamen einer unbescheidnen Lafterung und um so viel weniger Widerlegung, je allgemeiner die Unweisungen Jesu, seiner Apostel und aller verständigen Lehrer der Kirche find, alles 311 prufen, mit dem Geiste, also auch mit der Vernunft, durch einen rechtmäßigen und treuen Gebrauch Gott zu preisen und, Grund zu suchen von der Zofnung, die in uns ist. Selbst die Benspiele so vieler murdigen Bertheis Diger des Christenthums sind ein augenscheinlicher Beweis, wie wenig es ihnen in den Sinn kam, den Gebrauch ihrer Vernunft zu unterlassen und ben einem bloffen Glauben sich zu beruhigen. Aber man kann auch hierinn offenbar zu weit gehen: und nach der Erfahrung ist würklich ben Den

den Urtheilen über die Religion diese göttliche Gas be der Vernunft häufig gemißbraucht worden. Eine Lehre für falich erklaren, weil sich unser Berstand nicht sogleich darein finden kann: eine Wahrheit verwerfen , weil fie uns nicht durch Die Natur schon bekannt gemacht ist oder mit uns fern Grundfagen nicht übereinstimmt: Die gottlis chen Belehrungen nur sodann für wahr halten, wann wir fie begreifen konnen, aber dann mit Mißtrauen, zuweilen auch mit Larm, fie bestreis ten, wenn sie Geheimnisse enthalten: ist die Sitte so vieler Unglaubigen, Die sich ruhmen, der Wahrs heit treu zu senn und dem Menschen feine Groffe, Durch Den Gebrauch Der Bernunft, ju zeigen. Allein sollte diese Art zu urtheilen nicht eben so viel Vergessenheit unfrer Schwäche verrathen, als die Urtheile nach den Sinnen Erniedrigung uns frer Wurde find? Rann man fich wol auf jene Urtheile verlassen, wenn man bedenkt, daß da fein Glaube sen, wo alles eine einleuchtende Deutlichkeit hat? Einmal ist es doch unläugbar, daß es sehr viel Dinge geben kann, Deren Natur uns nicht so offenbar vor Augen liegt, daß wir im Stande find, fie ju begreifen oder ju erklaren, sondern vielmehr die Schwäche und Granzen uns feres Verstandes aufrichtig gestehen mussen. Wenn uns nun in der Religion manches als fremd oder anstösig vorkommt, und es ist alsdann vor uns entschieden, daß es uns Gott in seinem Worte wahrhaftig bezeugt, eben der Gott, der uns die Bernunft gab, und dem es unmöglich ift, Die Unwahrheit zu sagen: so ist es eine gefährliche Ber-

#### 284 XIII. Pr. Wiegefährlich essey,

Berirung der Vernunft, dam noch zweiseln oder die göttlichen Aussprüche nach ihrem Urtheil bequemer und faßlicher machen zu wollen. Das Zewniß Gottes sollte uns allemal von mehr Wichtigkeit seyn als das Urtheil unsres eingesschränkten Verstandes, das wir so oft auch in unwichtigen Dingen den Zeugnissen eines Mensschen unterwersen: und eben darum sollten wir nie den zu unsern Führer wählen, der zum Nachstheil der göttlichen Whenkelt blos nach seiner Vernunft urtheilt.

Endlich mischen sich in die Urtheile der Menschen in Religionssachen nicht selten auch die Leis denschaften und nichts kann sie unsichrer machen als diese. Es ist eine Behauptung, die sie etwa selbst ausgedacht, daben sie ihren Bortheil sinden, die sie einmal dissentlich bekannt und gegen Widdlich derspruch um ihrer Ehre willen zu vertheidigen haben. Sie sinden beim Bortrag derselben ihr Brod, erwerben sich Ansehen und verschaffen sich den Benfall derer, die eben so denken. Sie sind eisersichtig und neidisch auf das Ansehen andrer, und dies ist schon genug, ihnen die Meinungen derselben verhaßt zu machen. Die Person, welche eine Wahrheit bekennt, ist nicht nach ihrem Geschmack: daher sinden sie Beranlassung auch an der Wahrheit keinen Geschmackzu sinden: und wer magwol alle die geheimen Ursachen aussuchen, die Stelle der Beweise und Gegengründe vertreten? Wie stelle der Beweise und Gegengründe vertreten? Wie leicht bemächtigt sich die Leidenschaft, Eigenliebe, Stolz auf seine Einsichten, Eigennuß und Neid, unversmerkt denschaften und nichts kann sie unsichrer machen -merft

merkt eines Gemuthe, das nicht forgfaltig genug Die Bucke Des menschlichen Bergens untersucht und aufdeckt? Blos aus Leidenschaft nannten Die Juden den wohlthätigen Jesun einen Menschenfeind und sein Evangelium eine Teufelslehre. Aus Leidenschaft schmaht der Unglaubige den Jefum, der fein Berg beffern will. 2lus Leiden= schaft vertheidigt ein groffer Theil die Parthen, Die ihn ernährt und bestreitet Die, Die ihn verfolgt: und wenn es nothig ware, noch mehrere Beweise hievon zu geben, fo murde die Geschichte der meis ften Uneinigkeiten und Zankerenen in der Chris stenheit in einzelnen Erempeln estzeigen, daß Dies jenigen, die zuerst durch Stolz und Neid von einander getrennt waren, bald durch die Verschies denheit in ihrem Urtheil über christliche Lehren sich offentlich entzwenten. Ift es vernünftig, benen au folgen, die fich durch so gefährliche Führer ben ihren Urtheilen lenken laffen?

Wenn wir hieben noch diese Verschiedens beit der menschlichen Binsichten in driftliche Lehren, die Widersprüche zwischen den verschies Denen Parthenen, den Gifer, womit jeder seine Meinung vertheidiget, in der Stille erwegen: so muß uns in der That bange werden, wenn wir feine andre Entscheidung finden konnen als von Menschen. Die Behauptung, daß Jefus nur ein Mensch sen, hat eben so wohl Bertheidis ger und Martyrer, als die Bahrheit, daß er der Sohn des lebendigen Gottes ift. Der eine kann es glauben, daß Gott nur einige Menschen

and the control of th

zur Seeligkeit geschaffen habe: der andre erzittert por diefer Lehre, die nach seiner Ginsicht Gott zum Eprannen macht. Man wird überhaupt niemals zwen Menschen antreffen, die in Unsehung der Religion vollkommen einstimmig denken. Ungleichheit der Fähigkeiten, Die verschiedene Bil dung, und mancherlen andere Umstände bringen ungleiche und von einander abgehende Gedanken und Urtheile hervor und lassen oft den einen ganz unbesorgt und sicher auf einer Straffe mandeln, wofür der andre als für einer gefährlichen Bahn mit eben so guter Meinung warnete. Sind es Menschen, von denen unser Glaube abhängt, so faget es doch, auf welcher Seite die Mahrheit ift: und wollet ihr das nicht, so gebet es zu, daß es thorigt fen, sich auf Menschen zu verlassen, deren wi-Dersprechendes Geschren den Forscher verwirrt und in eine weit groffere Ungewißheit fest, als von eige nem Nachdenken jemals zu befürchten senn wird.

Bir, Theuerste, Die wir es mit Recht als einen Vorzug unfrer Religion ansehen, daß sie und nicht auf menschliches Unsehen verweiser, noch Die Urtheile Derer, Die so leicht irren konnen, als eine unveränderliche Nichtschnur unsres Glaubens und aufdränget, wir werden diesen Borgug alse Dann erft auf die gehörige Weise schäen, wenn wir ihn gebrauchen. Nie sollten wir uns von Dem gemachlichen und tragen Gedanken einnehe men laffen, daß wir ohne weiteres Nachdenken, ohne angestellte Prufung nur das annehmen dur-fen, was uns gepredigt wird. Wenn wir, Un-Dåchtige, wenn wir, eure Lehrer, auch nichts ans Ders

ders lehren, als was wir nach einer redlichen Uns tersuchung als Wahrheit gefunden haben, so sind wir doch Menschen, die irren können: und ihr erweiset uns eine schlechte Chre, wenn ihr euren Lehrern oder Buchern ju gefallen, etwas für mahr achtet. Behe uns, wenn wir euch mit Vorsas oder aus Trägheit auf den Weg des Jrrthums führeten; aber dies wurde euch nicht erretten, wenn ihr euch blindlings leiten liesset. Wir würden alsdann unfre Schuld tragen, aber ihr würdet sie nicht weniger tragen, weilihr eure Pflicht vergessen und die Quelle der Wahrheit, die euch geösnet ist, selbst leichtsinnig verschmaht hattet. Ihr werdet also unfre Belehrungen blos dazu nuten, daß fie euch eine Unleitung werden, felbst über Die Religion nachaus Anleitung werden, selbst über die Reugion nachzus denken, ihre Gründe einzusehen und zu beurtheilen, und die Gewißheit zu erhalten, mit welcher dort edle Samariter sagten: Wir glauben dir hinfort nicht mehr um des Wortes willen, sondern wir haben selbst nach eigner Prüfung erkannt und erfahren, daß dein Wort wahrhaftig ist.

Niemand wird sagen können, daß dies Geschäfte für ihn zu schwer sen, daß seine Kräfte es ihm nicht erlauben, selbst zu urtheilen oder daß er wohl selbst in

Niemand wird sagen können, daß dies Geschäfte sur ihn zu schwer sen, daß seine Kräfte es ihm nicht erlauben, selbst zu urtheilen oder daß er wohl selbst in Gesahr der Zweiselsucht und des Irrhums kommen werde, wenn er sich so wenig an die Urtheile der Menschen bindet und in ihre Zeugnisse so viel Mißtrauen sest. Die göttliche Wahrheit, die geglaubt werden soll, liegt offen vor unsern Augen. Die Heil. Schrift, diese sichre Quelle aller Erkenntnis und Gewissheit ist kein verschlossenes Buch und die Schwierigkeiten, die wir ben manchen Stellen sinden werden, werden entwee

entweder ein Beweis senn, daß die daring enthale tenen Sachen nicht zur Religion gehören, oder sie werden sich durch anderweitige Belehrungen heben laffen oder sie werden ein redliches Gemuth nicht hindern, das als die entscheidenste Wahrheit anzunehmen, was und Gott gelehrt hat. Kanden wir unfre Krafte auch zu eignen Urtheilen zu schwach: so werden wir sie durch einen treuen und achtsamen Gebrauch verbessern und ben der redlichen Begierde nach Wahrheit auch auf Die Erleuchtung Des hell Geiftes rechnen können, der und in die Bahrs heit leitet und unfre Erkenntniffe aufklaret, berichtigt und bevestiget. Gesett endlich, wir waren in Befahr, ben eigner Untersuchung der Bahrheit, und ben dem furchtsamen Mistrauen in die Urtheile andrer Men. schen irre oder unruhig zuwerden, so ist doch diese Gefahr nicht unvermeidlich und der höchst billige Gott murde uns, weil er unfre Redlichkeit fennet, auch unfre Zweifel nicht zum Verbrechen machen. Endlich wird diese Unruhe ben unstrer Ungewißheit und natürlicher Weise begieriger in unsern Untersudungen machen und und antreiben, Die Ueberzeus gung und Festigfeit zu suchen, ben der wir, unbefunmert um Urtheile der Menschen, mit Freudigkeit im Leben und Lode sagen können: Jch weis, an wem ich glaube, und bin gewiß daß er mir meine Beylage, die aus seinem Worte erlangte Ueberzens gung und Beruhigung, bewahren wird bis an je nen Tag. Er aber, deffen Wort Wahrheit ift, wolle uns alle erfullen mit aller Erkenntnig und Weisheit und uns ftarfen, grunden und erhalten in Christo Seft, welchem fen Chrein Ewigkeit! Amen. Vier?

## Vierzehnte Predigt.

Wie

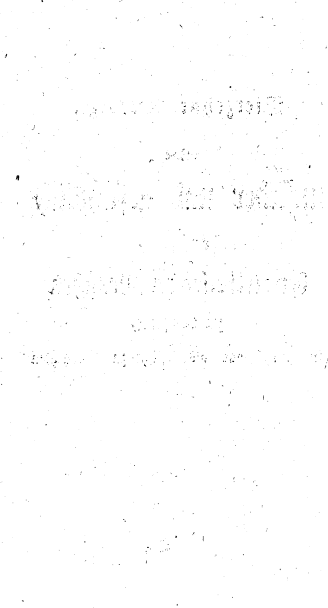
# unsicher und gefährlich

es sen,

den Urtheilen der Menschen

zu trauen,

in dem, was als Pflicht zu beobachten ist.



#### Matth. 16, 13, 20.

Da kam Jesus in die Gegend der Stadt Cafarea Philippi und fragte seine Junger und sprach: Wer sagen die Leute, daß des Menschen Sohn sen? Sie sprachen; Etliche sagen, du sevest Johannes der Taufer, die andern, du senest Glias; etliche, du senest Jeremias oder der Propheten einer. Er sprach zu ihnen: Wer saget denn Ihr, daß ich sen? Da antwortete Simon Petrus und sprach: du bist Christus, des lebendigen Gottes Sohn. Und Jesus antwortete und sprach zu ihm: Seelig bist du, Simon, Jonas Sohn; denn Fleisch und Blut hat dir das nicht offenbaret, sondern mein Vater im himmel. Und ich sage dir auch: du bist Detrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeine und die Pforten der Sollen sollen sie nicht überwältigen. Und will dir des himmelreichs Schluffel geben. Alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden seyn: und alles, was du auf Erden losen 292 XIV. Pr. Wieunsich. u. gefährl. es sey,

sen wirst, soll auch im Himmel los senn. Da verbot er seinen Jüngern, daß sie niemand sagen sollten, daß er Jesus der Christ ware.

an follte glauben, eine so wichtige Wahr heit, wie Diejenige war, welche Petrus im Evangelio bekannte und Jesus bestätigte, Die Wahrheit, daß er Christus der Sohn Gottes sey, sen vor allen würdig, allgemein bekannt ge-macht zu werden. Wer hatte es nicht sur Pflicht halten sollen, den damals lebenden Menschen Belehrungen von einer Erscheinung zu geben, auf welche fie und ihre Bater ihre Begierde und ihre Hofnungen richteten? Wer hatte es nicht für Verdienst halten sollen, die Ueberzeugung: Wir haben den Megias gefunden, auch andern mitzu theilen und dadurch die Bekenner seiner Lehre Bahlreicher zu machen? Wer hatte nicht vermu then follen, diese nabere Renntnif der Verson Des Welt . Erlofers und feines wurflichen Muftritts unter den Menschen gebe jedem, der sie erhalten hat, auch den Beruf, die übrigen Menschen aus ihrer Ungewißheit in dieser wichtigen Sache ju reissen und sie zur Verehrung dieses grossen und langsterwarteten Koniges anzuleiten? Gleichwol sehen wir, daß unser Erloser für jest die Bekannt machung Dieser Wahrheit untersagt. Er verbot seinen Jüngern, daß sie niemand sagen solle ten, daß er, Jesus, der Christ ware. Man hat

hat mancherlen Muthmassungen über die Ursache Dieses Berbotes gewagt. Bielleicht that er es, weil die Juden nicht aus fremden Zeugnissen sons durch eignes Nachdenken zur Erkenntniß Dieser so wichtigen Wahrheit gebracht werden sollten. Bielleicht weil er nicht im Sinn hatte zu regieren sondern zu lehren und daher allen Schein der Herrschaft vermied. Bielleicht weil er vorhersahe, daß eine unzeitige Bekanntmachung seis ner wahren Bestimmung für ihn und für seine Lehre eine ganz nachtheilige Würfung gehabt und viele gereizt hatte, ihn für ihren irrdischen Ronia zu erklaren. Um wahrscheinlichsten aber, weil die Gemuther zur Unnehmung dieser Lehre noch nicht genug vorbereitet waren. Sie hatten noch zu wenig von der gottlichen Lehre gehort, sie maren noch mit zu viel Vorurtheilen von der Absicht des Mefias verblendet, sie hatten noch zu wenig Wunder gesehen, um mit Ueberzeugung es zu glauben, daß dieser niedrige Jesus der Sohn des lebendigen Gottes sen. Daher verbietet Jesus feinen Jungern Die Bekanntmachung Diefer Wahrs beit, fo viel scheinbare Grunde fich auch mochten erdenken laffen, ihre Ausbreitung für Pflicht zu halten.

Dies veranlaßt uns, zur Fortsehung unster vorigen Betrachtung zu zeigen:

Wie thörigt und gefährlich es sen, den Urtheilen der Menschen E3 blinds 294 XIV. Pr. Wie unsich. u. gefährl. es sey,

blindlings zu trauen, in dem, was als Pflicht zu beobach ten ist.

Die Klugheit und unfre eigene Sicherheit fors
dert es zwar, daß wir genau und sicher
nach einer unveränderlichen Nichtschnur
wissen, was wir in Absicht auf die Relis
gion zu thun haben. Aber nichts ist wenis
ger geschickt, zu einer Richtschnur hierinn
zu dienen, als die Urtheile der Menschen.
In diesen zwey Sähen liegt der Inhalt
unsver ganzen Betrachtung.

Ssift uns, wenn wir sicher und zufrieden wandeln wollen, allerdings sehr viel daran gelegen, daß wir mit Zuverläßigkeir es vor unserm Zerzen entschieden haben, was erlaubt oder unerlaubt; geboten oder untersagt sev. Wir mogen entweder gang ohne eine festgesette Richtschnur handeln, oder es mag uns nur an der Ueberzeugung von der Rechtmas figkeit unster Handlungen fehlen: so ist in benden Rallen groffe Gefahr zu befürchten. Ein Zustand, ben welchem wir ganz von keinen Gefet wuften und durch keine Borschriften eingeschränkt wurs den, hat gewiß nicht die Unnehmlichkeiten, welche manche aledenn zu geniessen glauben, wenn ihren Lusten keine Granzen gesetzt und ihre Reigungen durch kein Geset gelenkt wurden. Sie wurden auf

auf der einen Seite wol so viel gewinnen, daß sie ihren Zustand für freper und gemächlicher hiels ten, aber auf der andern Seite murde die harteste: Sklaveren ihres unbandigen Herzens sie in ein sehr suhlbares Elend sturzen. Und wenn auch dies nicht zu besorgen ware, wie es doch unfehle bar ju fürchten ift, so kann es doch ben einer geringen Aufmerksamkeit niemanden gleichgultig fenn. was er in Absicht auf Religion thun oder nicht thun wolle. Benn wir es hier mit einem unveranderlich heiligem Sott zu thun haben, unter dem wir stehen und dem es nicht einerken ist, ob seine Geschöpfe ihre Wohlfarth und seine Absichten auf dieselbe befördern oder zerstören: wenn eben Dieser Gott einen Unterschied zwischen auten und bosen machet, aber ihn nicht machen wurde, wofern er auf das Thun der Unterthanen seines Reis ches nicht achtete oder von ihnen nicht Wesinnungen forderte, welche mit seiner Seiligkeit einstims mig find: so ist es eine sehr bedenkliche Gorglosia keit, auf gradewohl dahin zu wandeln, ohne jes mals den so groffen und wurdigen Gedanken zu unterhalten: Gefalle ich Gott? oder gefalle ich ihm nicht? ! Auf welchem Wege werde ich am bes fen und sichersten zu ihm zu meiner wahren Bes stimmung gelangen? und welches ist der sicherste Rathgeber, dem ich mich hierinnen anvertrauen kann? Wer eine wichtige Reise unternimmt, fragt allemal nach dem besten 2Beg, und wenn ihm derfelbe als fehr irrsam und verführerisch vorgestellt wird, so wird ihm eine halbe Vernunft Tathen.

## 296 XIV. Pr. Wie unsicht in gefährt, es sey,

rathen, es nicht darauf ankommen zu lassen / daß er überall nach seiner Einsicht mable, oder grades au fortgebe. Er sucht einen Freund, der ihm den 2Beg vorzeichnet, die Abwege kenntlich macht, und jum voraus die ganze Straffe entwirft, Die ihn glucklich zu seiner Bestimmung führt: Diesem Freund dankt er, wenn er ihn fand, und folgt ihm, wenn er flugist. Sollten wir, Die wir. Pillgrimme zur Ewigkeit sind, Die wir die mans nigfaltigen Abwege kennen, wodurch dies Leben so gefährlich wird, ihr auf gradewohl entgegen gehen? nie nach dem bessern Weg fragen? und mit einer Sorglosigkeit handeln, als ob alles gut, loblich, gottgefällig, Weg jum Gluck mare? nie fragen, wo Tugend oder Laster sen? nie uns darüber sicher sehen, daß unser Betragen Gott, unserm Bater und Nichter, gefalle? Nichts kann ja der Seele mehr Festigkeit, mehr Muth ben hindernissen, mehr Gedult ben dem Rampf der Tugend geben ball die Ueberzeugung: Es ist Gottes Wille, daß ich dies thue under sieht es mit Wohlgefallen an? Wo wird denn aber diese Ueberzeugung und die so edle Stands haftigkeit im guten herkommen, wenn wir keine Richtschnur habeng nachtwelcher es entschieden werden kann, was gut sep und was diesen Mas men nicht verdiene ? Ohne eine genaue Borschrift und eine genaue Kenntniß von ihrer Richtigkeit werden wir einem Frrenden gleichen, dem jeder Weg verdachtig ist, wenn er einmal seine Straffe verloren hat: Der alsdann eine Zeitlang fortlauft, hernach stille steht, zurůcke

rücke kehrt; einen andern Weg wählt, und ein Spiel seiner Einbildungen zur Marter seines eigenen Herzens wird. Auf ähnliche Art wird der Kummer, ob wir Gott gefallen, uns in die außerster Verlegenheit sehen, wenn es uns an der Uex berjeugung fehlt, daß wir nach seiner Regel eine hergehen. Bald werden wir und mit dem Geimp seines Wohlgefallens schmeicheln, bald bars an zweiseln und unruhig werden, es wieder hofe fengund unfre Hofmungen aufs neue gestort finden. Berwirrung in unsern Handlungen, Berwirs rung in unserni Herzen, ABidersprüche gegen unz ser eigen Benspiel, Unentschlossenheit ben unsern Borsätzen, Furcht ben ihrer Aussuhrung, Zweizsel ben den besten Unternehmungen und eine spätz Reue über Dinge, welche wir ehemals für löbe lichteilten. Dies werden die unausbleiblichen Folgen fenn, wenn wir nicht nach zuverläßigen Grundsätzen unserm Gewissen die Entschridung über die Gute unfrer Sandlungen gegeben haben, Was uns heute gesiel: wird morgen verworfen werden. Was uns heute Zustriedenheit versprach: wird morgen ein trauriges Andenken für uns werden: und wie wenig werden wir mit Freus digkeit, mit der Freymuthigkeit eines ächten Bekens ners der Religion recht thun, wenn wir nicht mit Ueberzeugung wiffen, daß der Zeuge im Simmel es auch für recht erklart hat. Und ift hieben teine Wefahr gu beforgen? feine Verantwortung?

Ich getraue es mir zu behaupten, daß ein Mensch, der sich um den Willen Gottes und E. 5. Rennts

## 298 XIV. Pr. Wieunsich. u. gefährl. es sey,

Kenntniß seiner Pflicht gar nicht bekummert, nicht beklagenswurdiger sen, als derjenige, ben welchem diese Kenntniß zwar vorhanden , aber: weifelhaft und ohne Ueberzeugung ist. indem er blos seinen Reigungen folgt, steht in beståndiger Gefahr, durch mancherlen Ausschweis fungen seine Seele zu bestecken: dieser hat eben so viel Gefahr, sein Herz mit Sunde zu veruns reinigen. Alle Handlungen, ben deren Ausübungen wir noch zweifeln, ob sie erlaubt oder verboten sind, gehören unter die sundlichen, selbst nach der deutlichen Belehrung Gottes: was nicht aus dem Glauben geht, nicht mit ruhis ger Ueberzeugung von seiner Nechtmäßigkeit uns ternommen wird, ift Sunde. Boher aber foll dieser Glaube dieses befestigte Urtheil unfres Heriens ben unsern Handlungen entstehen, wenn wir sie nicht nach einer untrüglichen Regel prüfen konnen? wie wollen wir hoffen, den unvermeidlichen Gefahren der Verstindigung zu entgehen, wenn wir nach ungewissen Grundsätzen in der Religion verfahren? Wie wollen wir endlich Freudigkeit au Gott bekommen, wenn unfer Gewiffen uns perdammen will?

Diesen innern Richter, vor dem unste Sandlungen beurtheilt werden, haben wir alle. Seine Seinme kann zwar überhört, betäubt, eine Zeitlang zum Stilleschweigen gebracht werden: aber nur wenige sind so verhartet, daß sie niemals dadurch gerührt werden konnten. Frühe oder spät tritt tritt er auf, pricht laut, tadelt, fordert Rechensi schaft, verdammier, selbst solche Handlungen, dies wir langst vergessen hatten, ben Denen wir feinen Tadel beforaten sondern vielmehr das lob der ABelt begierig erwarteten und mir Aufriedenheio annalmen. So sicher wir uns gegen allen Cazi del zu senn dunkten, so empfindlich ist nun die Reue darüber. Die vorigen Grundläße wanken der Benfall der Welt verschwinder: die Benspiele der Menschen stellen sich uns in einem andern Liche te dar: unfre ehemaligen Einsichten werden verst worfen: und die Zufriedenheit unsves Herzerled entflieht. Geschieht dies so oft selbst da, wo wir doch mit Ueberlegung und Nachdenken zu hans deln dachten; wie weit ofter werden wir dieser empfindlichen Vorwürfen unfres Gewiffens ausz gesetzt fenn, wenn wir nicht dadurch auf unfre Sis cherheit denken, daß wir es vor unserm Herzen bedachtsam entscheiden, was gut und daher ausz junben ift, und daß wir uns diese Entscheidung nach der sichersten und untrüglichsten Richtschnur zu geben suchen. Handeln wir anders: so find wir des gottlichen Wohlgefallens ungewiß; und was wird alsdann aus der Zufriedenheit im gegens wartigen Leben? so ist in unsern Wandel feine Nebereinstimmung: und dies ift der nachste Weg jum lacherlichen: so-sind wir endlich der Qual unfres Gewissens ausgeseht: und wer schähr dies nicht für ein Unglück? Es ist uns demnach viel daran gelegen, daß wir mig 300s XIV. Pr. Wie unsicht üt gefährl. es sey,

mit-Buverläßigkeit wiffen, was wir in Absicht auf Gott und Religion zu thun haben.

20 Wher dann muß und billig auch die Frage wichtigswerden ; woher diese Entscheidung ju nehmen und ben welchen Unweisungen hieruber dies ienige Sicherheit anzutreffen sen die und ben unsern Sandlungen Much und Freudigkeit verschaffet. Und bier wird es leicht wahrzunehmen senn, daß nicht alles, wornach die Menschen so gern ihr Verhals ten bestimmen und bilden, ohne Gefahr hierzu gebraucht werden konne. Bie diejenigen, Die blos den Anweisungen ihres Herzens folgen, nicht selten die Antriebe einer verkehrten Gigenliebe für Erklärungen des gottlichen Willens halten und ein Spiel ihrer Leidenschaft werden: so sind die übrigen, die hierüber nicht selbst zu urtheilen wagen, in einer eben so bedenklichen Lage. Sie folgen den Urtheilen andrer, lassen durch diese bestims men was sie thun sollen, oder glauben, es sep durch diese bestimmt. Gie fragen nach ihren Lob und fürchten ihren Tadel. . Rury: das Urtheil der übrigen Menschen ist immer das groffe Wort, um welches sich ein beträchtlicher Theil weit ernstlicher bekümmert, als um das, was Gott und Gewissen sagt. Es kann hieben eine faule Einfalt jum Grund liegen, oder es kann Furchtsams keit senn, welche uns die Urtheile andrer so wich tig macht. Ben dem allen aber läßt sich es leicht beweisen, daß niemand thörigter handelt, als der Mensch, welcher sein Thun blos nach mensche

menschlichen Urtheilen richter und daben sich am besten zu rathen glaubt. Die Wahrnehmung, daß sich ihre Urtheile selten auf richtige Einsichten, desto öster aber auf Leidenschaft gründen, daß sie selbst ben bestern Urtheilen, über das was gesschehen soll, gegen ihre Einsichten handeln, und daß endlich ben der Verschiedenheit ihrer Grundsste und Vorschriften nichts sichers herauszubrungen, diese Wahrnehmung muß in uns gegen ihre Urtheile viel Mistrauen erwecken.

Ben einem bedenklichen Wege fragt man billig den am ersten, welcher desselben fundig ist: und auf die nehmliche Art wird der Christ, der seinem Gewissen zu rathen gedenkt, sich nur sols chen Anweisungen anvertrauen, bey denen eine richtige Einsicht in den Willen Gottes jum Grund liegt. 2Bo mogen aber die genauen, gewissens haften Beobachter ihres Bergens angetroffen wer-Den, die mit Bedachtsamkeit und Fortgang nach jenen Erkenntnissen streben? 3ch weiß zwar, daß es nicht fo gar schwer ift, den Willen unfres Ochos pfere ju finden. Sein Befet ift gewiffermaaffen schon in unser Herz geschrieben und wird nicht leicht aus demselben ausgeloscht. Selbst die Lasterhaftesten bewundern oft in der Stille die edlen Erweisungen der christlichen Tugend und muffen feine Wohlthatigkeit, feine Friedfertigkeit, feine Gedult, seine Menschenliebe, Die sie offentlich tas deln, insgeheim hochachten. Nur in wenigen mag vielleicht die Natur so verdorben senn, daß

sie fein Gefühl mehr jum Guten, feine Regung beum Anblick des Lasters haben. Und ware dies auch nicht deutlich vorhanden, so haben wir die sichtbaren Erklärungen des görtlichen Willens in unserer Bestimmung und in den Folgen unsrer Handlungen zu suchen. Unfre Bestimmung auf Dieser Welt ist keine geringere, als Gott ahnlich ju fenn und unfere Glückseeligkeit darinn zu fühlen, daß wir, wie Gott, Beforderer der allgemeinen Wohlfarth find. Jede Handlung, Die zerstort, ben rechtschafnen betrubt, Das Gluck Des geringsten unter den Menschen hindert, und den groffen Plan des Wohlstandes, des Friedens und gemeinschaftlichen Wohlmollens ben ihnen fort, trägt das Merkmal des unrechten und sundlichen. Aber mas ihr thut, Freunde, wenn es eure Bruder erfreut, ein Ungluck hindert und Heil verbreitet, das ist gut, vollkommen, gottgefällig, Gottes Bille: Denn Dazu sind wir berufen. Eben Dies laßt sich auch aus den Folgen unfrer Handlungen schlieffen. Wenn alle glücklich seyn sollen, so sollen wir es nach den vaterlichen Absichten Gottes auch seyn. So oft wir demnach die stille Zufriedenheit unfres Beiftes, die ruhige Fassung unfrer Seele durch eine Handlung oder Gesinnung unterbrochen fin-Den, so oft muffen wir diese Gesinnung für fehlerhaft halten, wenn sich auch noch so viel zu ihrer Entschuldigung sagen liesse. Die Nachsucht, der Stoli, das Bergnügen der Bolluft bereitet uns offenbar ungählige Kränkungen und Plagen: Liebe jum Krieden, Gedult und Maßigung mindert im Gegentheil unfre Widerwartigkeiten. Hus Dies

Diesem Erfolgist es Deutlich zu feben, daß Gott jene Leidenschaften nicht billige, weil er die Reis gung ju ihnen durch Strafen einschränkt, daß er aber Diefe besfern Gesinnungen in uns befordern wolle, weil er fie zu einer Quelle fo vieler Unnehm. lichkeiten für und gemacht hat. Ben so vielfaltie gen Mitteln, Den Willen Gottes zu erkennen, follte man kaum glauben, daß die Ginsichten der Menschen in denselben noch so schwach und fels Ierhaft senn Eonnten. Und gleichwol muffen wir über viele Unrichtigkeiten und Fehler in diesem Stücke gerechte Rlagen führen. Sie, die so verschieden von Gott denken; sie, denen ein irrdisches Glück ordentlich weit willkommner ist, als das, so für Den Geift gehört; sie, Die sich so selten in Die Une tersuchung einlassen, was für alle gut sen? sie, denen endlich jeder Trieb ein Gesetz wird, ehe sie über seine Richtung ein Urtheil gefällt und erkannt haben, ob es Gute der Natur oder blinder Uns fall der Leidenschaft gewesen, woraus er entspruns gen: fie konnen keine Richter unfrer Handlungen, feine Gesegeber in der Religion senn. Rehlers hafte Einfichten; unrichtige und feichte Urtheile des Verstandes, Brethumer in Absicht auf Gott und unfre Bestimmung sind eben so gewiß die Ursache von den traurigsten Ausschweifungen uns frer Neigungen und dem Berderben unfres Bils lens, so gewiß ein gebessertes Her; die Frucht eis nes aufgeklarten Verstandes ift. Man gehe nur Die verschiednen Partheyen durch, so wird man finden, daß die Menschen so viele verkehrte Arten, Gott zu verehren, ju ihrer eignen Schande ausge-Dacht,

## 304 XIV. pr. Wieunsich. u gefährl. es sey,

dacht, beobachtet und empfolen haben, so viele Fehler sie in ihren Meinungen von Gott hegten. Wie die Die Juden nach dem Zeugniß unstre Erlössers meinten, sie wurden Gott mit dem Blut der Apostel das angenehmste Opfer bringen und einen sehr gefälligen Dienst leisten, weil sie weder Jesum noch Gott kannten: so haben auch andre uns

wurdige Vorstellungen von Gott Die Menschen verleitet, ihn als einen irrdischen König anzuse hen, der durch ausserliche Ehrenbezeugungen, durch Geschenke und Beugungen konnte gewonnen werden, ohne daß es nothig fen, auf die ftrengste Beobachtung seiner Gebote zu dringen. Sie haben die ganze Religion in die Besuchung des Tempels als der vermeinten Wohnung Gottes, in Hochachtung gegen Priester als seine Diener, in Gebete und Danksagungen und, was noch trauriger ist, in aberglaubische Gebrauche gesetzt, und darüber vergeffen, daß er Beift fen, und im Geift und Wahrheit, mit einem rechtschaf nen Gehorsam mit Geborsam verehrt wers Den muffe. Sie haben, als wenn nur gewisse Arten von Handlungen für Gott gehörten, ben der Genaugkeit auf dieselben nicht bedacht, daß jede Handlung durch Religion geleitet und geheisligt werden musse. Sie haben, weil sie nur an seine Gute dachten, mit der Beobachtung seiner Gefeke es nicht so genau genommen, oder weil sie nur feine Gerechtigfeit fich porftellten, Die Gewifs fen mit Mengitlichkeit beffrickt. Bas kann aus mangelhaften Einfichten in den Willen Gottes ans Ders

ders als eine fehlerhafte Sittenlehre entstehen? Was kann nach jenen Ersahrungen noch gegen das Zeugniß eingewendet werden; der natürliche, sich selbst und seinen Neigungen überlassene Mensch wermimmt nichts vom Geiste Gottes und der bessern Kenntniß seines Willens? Wie will aber ein Blinder dem andern den Weg weisen, und der unwissende irrsame Nensch noch in einer so wichtigen Sache den unwissenden belehren? Werden sie nicht beyde in die Grube fallen, und der, der sich leiten läßt, mit seinem verkehrzten Ansührer zu Grunde gehen?

Wenn es den Menschen hieben nur redlich um eine gehörige Kenntniß des gottlichen Willens zu thun ware, fo mochten ihre Berirrungen in Diesem Punkte doch noch zu entschuldigen und wes niger tadelhaft fenn. Allein gewöhnlich machen sie ben den Urtheilen über die Forderungen der Religion und über die Sandlungen ihrer Bruder, sich selbst, ihre Eigenliebe, ihre Neigung, ihre Gemächlichkeit, ihre Leidenschaft, zum ersten Richter: Gott und Evangelium mag alsdann das ju sagen, was sie wollen. Was ihren Neiguns gen gemåß ist, was ihrer Eitelkeit schmeichelt. was sie an sich selbst leichtsinnig genug dulten und billigen, das werden sie selten an andern zu tadeln wagen, weil ihre Eigenliebe daben nicht geschont wurde. Im Gegentheil was ihren Absichten entgegen steht oder sich mit ihren Reigungen nicht vereinigen läßt, das ist nach ihrem Urtheil vermerfs

#### 306 XIV. Pr. Wieunsich. u. gefährl. es sey,

werslich, so nothig, so lovenswerth es auch immerhin senn mag. Der Mann, der ihnen auf Kosten der Shre seiner Mitbruder, und leider! auch oft auf Kosten der Religion su lachen giebt, wird ben diesen Vergehungen leicht als ein feiner Gefelischafter entschuldigt. Der andre, der sich ein Bedenken macht, die Gesellschaft durch üble Rachreden zu unterhalten, oder zu den strafbaren Spotteregen über die Religion ju lachen, wird als ein Mensch getadelt, der zu gewissenhaft ist. Der eitle dem Put ergebne wird nach dem Urtheil des geitigen ein boser Mensch seyn: und der spars same von dem, der seinem Vermögen wehe thut, um es zu verschleudern, eben so gescholten wers ben. Wir klagen über den Dußligganger, über Den treulosen Nater, Der seine Rinder versaumt, über den Ungerechten, Der seinen Diebstal unter Den Namen Handwerksvortheile verbirgt: Der, der sich gleicher Gunden bewust ist, wird bald mit der Rechtfertigung bereit sepn; was ist doch an folchen Kleinigkeiten gelegen? Auf Diese Art wird jeder Sunder in seinen Urtheilen die Sunde schonen, die ihm sonft die gewöhnlichste ift. Die Bigenliebe verwirrt ihn, und macht sein Urtheil über Pflicht oder Unrecht parthenisch, Das ist, unrichtig.

Ein andermal ist es Gemächlichkeit, die sich in die Urtheile über die Forderungen der Nesligion mischt: und hieraus entstehen neue Berirs rungen und Unrichtigkeiten. Das leichte, das bes queme

queme im Geset ist uns erwünscht: aber wir sollen alle unfre Begierden einschränken, unfer Berg beständig beobachten und züchtigen, wo es ausschweifen will, jede Regung prufen und die un. ordentlichen Aufwallungen des Gemuths unterdrus cken, an den hohern Freuden, an Gott und Eugend Geschmack finden, und uns von der Uns hänglichkeit an die Welt heilen lassen. Diese Forderungen der Religion sind sehr deutlich und mit unfrer Glückseeligkeit sehr nahe verwandt: allein fo viel Laften, denkt man, kann uns die Religion nicht aufburden, so viel Beschwerden kann uns Gott nicht zumuthen. Bald wählt man das gemächlichere, versagt sich einiges, gestattet sich dreift, was man am ernstlichsten verläugnen sollte und ist doch nach seinem Urtheil der Mann von Christenthum. Gollte das Urtheil des Mußig. gangers als Richtschnur fur den gelten, Der zur Arbeit berufen ist?

Auch der Gigennung macht die Menschen benm Urtheil über Recht und Unrecht parthenisch, blind und unsicher in ihren Entscheidungen. Ihr fraget, was ihr thun follt, um eurem Gewissen zu rathen. Aber euer Rathgeber muß sich vor euch fürchten: er hat vielleicht von euch Vortheile zu erwarten, die er verlieren konnte, wenn er nicht nach eurem Geschmack entscheidet: er kann kunf. tige Geschenke und Gefälligkeiten hoffen, wenn er spricht, wie ihr es gerne horet: was werdet ihr von ihm für eine Entscheidung zu gewarten baben?

308 XIV. pr. Wieunsich. u. gefährl. es sey,

haben? Wahrhaftig, es giebt auch ben denen, die mit den niedrigern Menschen umgehen, niederträchtige Schmeichler, die um ihres Gewinns willen auch die schlimmste Handlung für zuläßig erklaren, weil die Leute die Erlaubniß dazu zu baben munichten, und von der Ausübung der heis ligsten Pflichten loßsprechen, weil sie merkten, daß der andre dazu keine Lust habe. Und wie dreiste wagt man es nicht oft, Erfindungen der Menschen, Sagungen Des Aberglaubens für Den zuverläßigsten Willen Gottes nur um deswillen auszugeben; weil es einträglich mar, daß darus ber gehalten wurde? Man hat Buffungen aufgelegt um sie abkaufen zu lassen: man hat Geelmessen angeordnet: man hat die Sheverbote wider die Natur ausgedehnt und gehäuft, weil man seine Rechnung daben fand. Sollen wir durch Gewinnsuchtige noch unfre Pflicht bestimmen lass sen und über Recht oder Unrecht den Richter fras gen, der sich bestechen läßt?

Selbst da wo ihre Urtheile über gutes und boses richtig sind, gehört viel Muth dazu, dasselbe als gültig anzunehmen, wenn wir ihr Urtheil und ihr Exempel mit einander vergleichen. Du leh, rest andre, muß man so oft von ihnen sagen, und lehrest dich selbst nicht. Du sprichst, man soll nicht stehlen und bist selbst ein Dieb. Nach ihren Einsichten eisern sie gegen die Sünde und predigen Tugend: aber wenn man ben ihnen zuerst Thaten sucht und mit Necht erwartet, daß sie

sie ihren Ueberzeugungen gemäß handeln: so verwirrt uns ihr Benspiel wieder und erregt billig in uns den Zweifel, ob denn auch ihren Einsichten zu folgen sen, daß sie selbst so wenig Anstalt maschen, darnach zu leben. Ein jeder wird doch thun was er für das beste halt, denken wir, und dann mußten wir Unmaßigkeit, Geig, Lieblofigkeit und wollustige Ausschweifungen für erlaubt halten, da, nach ihren Lehren zu urtheilen, Maßigkeit, Freundlichfeit, Erbarmen, Reuschheit der schönfte Schmuck Des Chriftenift. Es ift, wie mich dunkt, allezeit tho. rigt, einem Führer zu folgen, der den Weg felbst ver- laßt, welchen er uns als den sichersten anpreist.

Endlich welchen Verwirrungen werden wir uns ben dem Bertrauen auf die Urtheile der übris gen Menschen und ben der Folgsamkeit gegen dies selben aussehen, da sie sich in ihren Grunds sähen und Vorschriften unzähligemal widerspres Chen die Berschiedenheit der Meinungen, eben die Bitterkeit womit der eine die Behauptuns gen des andern für Frethum erklart, eben die Uneinigkeit, die wir in Glaubenssachen beklagen muffen, nehmen wir in den Unweisungen gewahr, welche uns gegeben werden um Gottes Bohlges fallen zu erhalten. Der eine sucht in einer ganzlichen Absonderung von der menschlichen Gesellschaft das lob der Heiligkeit und wird von andern darüber für einen Thoren erklart. Der andre geht den Vergnügungen nach, welche ihm Gott gur Erleichterung des muhfeeligen Les bens gerne gonnet: aber er entgeht ben aller Bors sicht nicht den lieblosen Verdammungen andrer.

## 310 XIV. pr. Wie unsich. u. gefährl. es sey,

Fasten, Enthaltung von gewissen Speisen, Gelübde, verabredete Gebete und Andachten haben, wenn wir einige befragen, einen großen Werth: die übrigen schäßen sie geringe, weil es leibliche Uebung ist, die wes nig nüßet. Welcher unter diesen mag nunrecht haben, wenn Urtheil der Menschen Gesetz für uns ist? und wer wird es allen recht machen, da siemir so verschiedne Bahn vorschreiben, die der Christ betreten soll? Gegen die Empsehlungen des einen wird der andre warnen: benm Lob des einen der andre murs ren, und wenn wir von einem Hausen wegen uns sies Betragens getadelt worden, so wird der andre uns wieder entschuldigen. In dem allen ist denn keine Gewissheit und so ist es thörigt, nach den Urtheilen der Menschen zu handeln.

Um so weniger, Andachtige Zuhörer, sollten wir es fordern, daß unste Brüder sich nach unsern Meis nungen richten und sie etwan sogleich unter die Klasse der Sünder sehen, wenn ihre Handlungen nicht so sind, wie wir sie haben wollen. Dies wäre eine sehr gefährliche Bestrickung der Gewissen und eine Bersehung der Christenrechte, welche die Religion jedem giebt, besonders des Nechtes, nach seiner eignen Sinsseht, besonders des Nechtes, nach seiner eignen Sinsseht, besonders des Nechtes, nach seiner eignen Sinsseht, handeln. Wer bist du, daß du einen siensseht zu handeln. Wer bist du, daß du einen Grenz den Knecht richtest und den, der nicht dir, sondern neben dir Jesu Christo unterworfen ist, deinen Borsschriften unterwerfen will? Er hat vielleicht sein Gewissen befragt und nun steht oder fällt er seinem Zerrn und wird, er mag recht oder unrecht thun, es vor ihm zu verantworten haben. Wir mögen zwar unste Ueberzeugungen andern mittheile

und sie über das, was uns Pflicht zu senn scheint, mit Bescheidenheit belehren: aber so. bald wir ohne Grunde, ohne Beweise aus dem göttlichen Worte, unser Erempel zur Nachahmung, unsre Uebungen als die christlichsten, unsre Urtheile als die gültigsten empfehlen: so bald vergessen wir unfre Schwäche und das Unsehen des einzigen Gesengebers, der seelig machen und verdammen kann. Die sollten wir doch den tadeln der nicht einerlen Gedenkungsart hat, noch viel weniger ihm es zum Berbrechen machen, daß er Die Schranken, Die wir ihm oft enge genug gefest haben, übertritt. Wenn einmal ein jeder von sich selbst Gott Rechenschaft geben wird, dann wird sichs offenbar genug zeigen, daß über viele gepriesene Uebungen der Religion, über viele Handlungen, die wir uns ohne Bedenken erlaubten, ein ganz andres Urtheil gefällt wird.

Desto mehr aber wollen wir unfre Rechte gebrauchen, oder vielmehr unfre Pflicht beobachten, alles zu prufen und das beste zu behalten. Das mit Ernft befragte Gewiffen wird uns aus den göttlichen Belehrungen die zuverläßigste Uns weisung über Recht und Unrecht geben: und wenn wir nach demselben handeln, so muß uns Lob und Tadel der Welt etwas sehr gleichgültiges und unwichtiges senn. Es ist doch nur ein furzes seichtes Lob, das tausendmal an unwürdige kommt, und ein übergehender Sadel, der im Gruns 11 4

312 XIV. pr. Wieunsich. u. gefährl. es sey, 2c.

Grunde mehr Ehre als Schande ift. Wenn wir auch dem groffern Saufen nicht recht thun, so werden wir doch die edlere Parthen der Gottesfürchtigen auf unsrer Seite haben: und ware auch dies nicht, so bleibt uns das weit wichs tigere Wohlgefallen unsers Gottes und Richters gewiß. Sein Urtheil, seine Vorschrif. ten und Entscheidungen lasset uns ernstlich und oft fragen. Diese sind allein die untruglichste Richtschnur und der gewisseste Wegweiser uns fers Lebens. Der Jungling und der Greiß wird seinen Weg unstraflich gehen wenn er sich an diese Belehrungen halt, deren Richtigkeit durch kein Urtheil der Welt je erschüttert oder aufgehoben wird. Wie viele nach dieser Regel einhergehen, über die sey friede und Barmherzigkeit. Wer dars auf achtet, wird wohl bleiben. Amen.



## Funfzehnte Predigt.

Die

# Macht der Liebe

bey den Fehlern

unster

Rebenmenschen



## 

#### Sprüche Salom. 10, 11.

Daß erreget Hader: aber Liebe decket zu alle Uebertretungen.

Sie sanfte Gewalt der Liebe, welche der Ruhm und das ächte Merkmal eines christlichen Herzens ist, aussert sich ben allen Källen und zeigt ben jeder gegebenen oder gesuchten Berans lassung sich in Thaten, wie ein stilles Feuer sich auf verschiedne Weise verrath und bald starker bald schwächer ausbricht. Allein sie erscheint in einer vorzüglichen Geschäftigkeit und in einem eben so vorzüglichem Glanze alsdann, wenn die Fehler und Bergehungen unfrer Nebenmenschen ihr Einhalt thun und bittre Gesinnungen des Hasses und der Feindseeligkeit sogar zu rechtfertigen scheinen. Die sundlichen Vergehungen unster Mitbruder, Die kein Freund Gottes und der Tugend je billis gen wird, fordern unsern Unwillen auf und oft bereden wir uns, wir konnten diejenigen, die sich dergleichen gestatten, nicht anders als mit Ralt sinn und Widerwillen ansehen, wenn wir einer guten Gesinnung noch treu bleiben wollten. dunkt uns gut und untadelhaft zu senn, daß wir den Saß gegen das Laster auch auf die Versonen übertragen, die sich des Lasters schuldig machen; und

#### 316 XV. Pr. Die Macht der Liebe,

und man glaubt wohl alsdann desto eifriger in Der Gottseeligkeit zu senn, je weniger Der Geist der Dultung, der Schonung und der Sanftmuth ben dem Unblick der Rehler andrer gehört wird. Daher sind die Mufter der Verträglich. feit und der Enthaltsamkeit ben Bestrafungen fo felten; daher fein Sag bitterer, als der, wozu Die Liebe ju Gott uns zu berechtigen scheint; daher viele gerechte Gerechter Rlagen über Mangel der Lies be von Seiten derer, die doch Christenthum, das ift. Menschenliebe empfehlen. Um so viel geschäftiger aber ift der achte christliche Sinn, sein Licht reiner und wohlthätiger leuchten zu lassen. Um so viel edler ift seine Gedenkungsart, daß er Bergehun. aen dultet, entschuldigt und zwar nach seinem Beruf in dem gehörigen Maasse und unter Der Leitung Der christlichen Klugheit bestrafet, aber sich zuvor gleichsam in das Gewand der Liebe einhüllt und in der Stille mit Sanftmuth strafet.

Jenes gehäßige und dieses sanfte Gemuth versgleicht Salomo im Tert mit einander. Bende sehen die Blose, welche etwan die Unvorsichtige keit eines ihrer Brüder zeigt. Bende sind Zeusgen von seinen Fehlern, deren er sich vielleicht bosshaft, vielleicht aus Uebereilung schuldig macht. Aber ihr Verhalten daben unterscheidet sich auf eine merkliche Weise. Der eine deckt diese Schande mit Gewalt auf und macht sie der Welt mit Ungestüm kund. Er zieht mit einer gehäßigen Gesunung das hervor, was er in der Dunkelsbeit

## bey den Sehlern unster Mebenmensch. at. 317

heit und Tiefe lassen sollte und larmt mit Jader und Jank, wo Stillschweigen und Bescheidenheit weit würksamer wäre. Der andre sieht die Uesbertretungen, die sündlichen Fehler seines Bruders eben so wenig mit Wohlgefallen, allein er nähert sich ihnen mit Liebe und verhält sich daben, als wenn er etwas scheußliches und unlustiges sähe, worüber er mit Sorgsalt eine Decke wirst, daß nicht mehrere sich daran ärgern. Er verbirgt an seinem Theil lieber die Vergehungen andrer, als daß er sie hervorzieht und wenn er sie ja sehen und zeigen muß, so thut er dies so in der Stille, so wenig vor Zuschauern, daß er sie eben hierdurch am ersten der Vergessenheit übergiebt. Die Lies be deckt zu alle Uebertretungen. Dies ist

Die Macht der Liebe ben den Fehlern unsver Nebenmenschen, wovon wir reden wollen.

Wir werden uns daben von ihren Aeusserund gen zuerst unterrichten und dann die Eins wendungen beantworten, welche man das gegen machen kann.

Sch rechne die gelassene Erdultung der Bes leidigungen zuerst zu den Aeusserungen der Liebe, welche alle Uebertretungen bedecket, weil Salomo sie besonders vor Augen hat und weil sich hieben der christliche liebreiche Sinn in zeiner größten Starke zeigt. Nie ist der Christ

## 318 WV. Pr. Die Macht der Liebe,

gegen mancherlen Kränkungen und Feindseeligkeis ten sicher; denn er hat es gar oft mit Menschen zu thun, welche sich es zur Freude rechnen, wenn sie seine Sanftmuth auf die Probe stellen und durch eine Menge von Reizungen, durch Worte und Thatlichkeiten, durch Beschuldigungen und fortgesetzte Beleidigung sein Gemuth in Harnisch au bringen versuchen. Ein feindseeliges Gemuth erregt ben dergleichen Verfahren Sader, fordert für jede Krankung gewaltsame Genugthuung und ift bemuht, den Feind wieder ju franken und die Bosheit des Gegners mit allen Arten der Rache zu ahnden. Die Gemuther gerathen heftig an einander und welche Feindschaften, welche Ungerechtigkeiten, welches Elend entsteht nicht aus einer folden Sährung, wenn sie von der Gegenparthen durch eine vermeinte Wiedervergeltung unterhalten wird. Was wird aber in diesem Fall der Christ thun? Statt daß er der unruhigen Leidenschaft. den Ausbruch gestattet und durch Zaß eben so leicht Zader erzeugte, als aus einer schwefelreis chen Wolke der Blis entsteht, statt deffen wirft er die Decke der Liebe über folche Beleidigungen. Stille und gelaffen hort und erträgt er Die Bes gegnungen eines unwissenden Reindes, dem seine Leidenschaft schon Marter genug ist, und verhält sich wie ein vorsichtiger Hausvater, der ein geringes Fener ben feinem erften Ausbruch eilfertia zudeckt und erstickt, ehe es weiter um sich greift, und indem es mehr Rahrung erhålt, mit gröfferer Mube zu dampfen ift. Allerdings gehört hiezu vict

## beyden Sehlern unsver Mebenmensch. 2c. 319

viel Gewalt über sich selbst und die unordentlichen Reigungen des Bergens, die sich jum Sag und jur Rache lenken: viel Zwang und Ginschrankung Der aufwallenden wilden Begierden, die mit der Heftigkeit eines wilden Stromes auf Untergang und Schaden des Gegners ausgehen: viel Selbstverläugnung, bis wir den, der die Schändliche Keit seiner Seele durch lieblose Urtheile und Thas ten fo fehr in ihrer Bloffe zeigt, mitleidig als einen Mackenden bekleiden und zudecken, damit man nicht seine Bloffe fabe, bis wir ihn schonen, wenn er droht, und wohlthun, wenn er beleidigt. Allein dies ist eben die bewundernswurdige Stars ke der christlichen Liebe, daß sie uns auch das schwerste erleichtert und und in den Stand sett, ein Betragen zu zeigen, welches jeder als groß und edel bewundern muß. Sie fordert viele Ueberwindungen: aber sie giebt uns auch Muth dazu und reisset uns, zwar allemal sanft, aber machtig genug, durch die Betrachtung der christlis chen Wahrheit vom Weg der Feindseeligkeit, jum WBohlthun, vom Hader zur Freundlichkeit, vom Zorn über den Gegner jum Mitleiden mit seiner Schwäche, zur Nachsicht gegen seine Fehler und zu der Klugheit, mit der wir die Kränkungen ans drer gleichsam vor uns selbst verbergen, vergessen und vergeben.

Sollte ich, spricht der Christ von einer solchen Gesinnung, sollte-ich von meinem Bruder nicht manches ertragen, worüber er in den Stunden der Ueberlegung sich selbst schämen, sich selbst, wenn

fein .

### 320 XV. Pr. Die Macht der Liebe,

sein Vergeben vor seinem Gewissen offenbar wird. empfindlich genug bestrafen muß? Sollte ich nicht. weil er Mensch, und noch mehr, weil er Christ ist, seine Blosse zu verbergen suchen, damit der christliche Name nicht gelästert werde? Sollte ich da Gott ihn und mich ben so vielen Beleidigungen liebreich und verschonend trägt und seine und meine Missethaten zugleich bedecken und vergeben will, sollte ich seine Unanständigkeiten offenbaren und mich dem unedlen bittern Veranugen der Rache überlassen? Bielleicht läßt er sich seine Reindseeligkeiten schon gereuen, vielleicht hat er sie im Herzen schon widerrufen: vielleicht weis nies mand davon als er und ich: follte ich sie jest aus der Dunkelheit ans Licht bringen und mich der Gefahr, neue Beleidigungen zu verdienen, dadurch aussehen, daß ich ihm gehäßige Gefinnungen beweife, Hader errege und seinem lieblosen Sinn Rahrung gebe ? Sie ruhen, sie sepen in der Stille vergessen, und Jegraben, wie ein Leichnam, ben dem man froh ist, wenn man ihn nicht mehr sehen darf. So denkt die Liebe und duldet alles und hort als horte sie nicht, und leidet, als litte fie nicht und deckt die Beleidigungen.

Um so viel leichter, und mit desto mehr Pflicht wird eben dies bey den übrigen Zehlern und Gebrechen der Menschen geschehen, welche ihn nicht so nahe angehen. Es mag wohl die durcht gängige Weise, die gewöhnliche Unterhaltung des Umgangs senn, daß man die Fehler seiner Brüder auf

#### bey den Zehlern unster Mebenmensch. 2c. 321

auffucht und mit aller Beredsamkeit des Berlaumders bekannt macht, aber der Geift der Liebe führe diese Sprache gewiß nicht. Diejenigen, Die fo aufmerksam und scharssichtig sind, die verborgnen Unarten und Bergehungen ihres Rachsten auszusspähen, und dann auf den Gassen oder in ihren Gesellschaften mit Freude ihre verläumderischen Reuigkeiten wieder an Den Mann bringen; Deren ganze Runft, fich im Umgang gefällig zu machen, dars inn besteht, daß sie von jedem Menschen etwas tadele haftes wissen, so unerheblich es an sich ware und so bekannt es allgemein ist, daß jeder seine Fehler habe, diese werden allemal, auch unter der Hulle der schen Grömmigkeit, ein liebloses Herz verrathen. Denn wenn die Liebe sanft in ihren Urtheilen, gelinde, vertragsam und nachsichtig ist: so trift man da mahrhaftig keinen Bemeis von ihr an, wo man allezeit die schwache Seite des Nächsten zeigt und begierig erzählt, was man mit eben so viel Vortheil verschweigen konnte, oder mit Bitterkeit tadelt, was sich ohne Rachs theil der Wahrheit entschuldigen liesse. Sollten Diese Fehler, Die man von ihm bekannt macht, ihm ohne Grund aufgeburdet werden: so wurde dies eine nicht geringere Grausamkeit senn, als ein Straffenrauber begeht, wenn er zuerst dem Man-Derer seine besten Kleider auszieht, hernach ihn zum Krüppel macht. Sollte man aber auch Grund genug haben, an seinen Vergehungen nicht zu zweiseln, so hielte ich es für eben so ungerecht, wenn man blos mit diesen sich beschäftigt, und

fein Vergeben vor feinem Gewiffen offenbar wird. empfindlich genug bestrafen muß? Gollte ich nicht, weil er Mensch, und noch mehr, weil er Chrift ist, seine Blosse zu verbergen suchen, damit der christliche Name nicht gelästert werde? Sollte ich Da Gott ihn und mich ben so vielen Beleidigungen liebreich und verschonend trägt und seine und meine Miffetharen zugleich bedecken und vergeben will, sollte ich seine Unanständigkeiten offenbaren und mich dem unedlen bittern Bergnugen Der Rache überlassen? Bielleicht lagt er sich seine Reindseeliakeiten schon gereuen, vielleicht hat er sie im Bergen schon widerrufen: vielleicht weis nie mand davon als er und ich: follte ich sie jest aus Der Dunkelheit ans Licht bringen und mich der Gefahr, neue Beleidigungen ju verdienen, dadurch aussehen, daß ich ihm gehäßige Gefinnungen beweife, Saber errege und feinem lieblofen Sinn Rabrung gebe ? Sie ruhen, sie sepen in Der Stille vergessen, und Segraben, wie ein Leichnam, ben dem man froh ist, wenn man ihn nicht mehr sehen darf. Go denkt die Liebe und duldet alles und hort als horte sie nicht, und leider, als litte fie nicht und deckt die Beleidigungen.

Um so viel leichter, und mit desto mehr Pflicht wird eben dies bey den übrigen Fehlern und Gebrechen der Menschen geschehen, welche ihn nicht so nahe angehen. Es mag wohl die durchigangige Weise, die gewöhnliche Unterhaltung des Umgangs senn, daß man die Fehlerseiner Brüder auf

## bey den Sehlern unsver Mebenmensch. 2c. 321

auffucht und mit aller Beredfamkeit des Berlaumders bekannt macht, aber der Geift der Liebe führe Diese Sprache gewiß nicht. Diejerigen, Die fo aufmerksam und scharfsichtig sind, die verborgnen Unarten und Bergehungen ihres Nachsten auszus spahen, und dann auf den Gaffen oder in ihren Gesellschaften mit Freude ihre verlaumderischen Reuigkeiten wieder an den Mann bringen; deren ganze Runft, fich im Umgang gefällig zu machen, dars inn besteht, daß sie von jedem Menschen etwas tadele haftes wissen, so unerheblich es an sich ware und fo bekannt es allgemein ift, daß jeder seine Fehler habe, diese werden allemal, auch unter der Hulle der scheinbarsten Frommigkeit, ein liebloses Derz verrathen. Denn wenn die Liebe fanft in ihren Urtheilen, gelinde, vertragsam und nachsichtig ist: so trift man da wahrhaftig keinen Beweis von ihr an, wo man allezeit die schwache Seite des Nächsten zeigt und begierig erzählt, was man mit eben so viel Vortheil verschweigen konnte, oder mit Bitterkeit tadelt, was sich ohne Nache theil der Wahrheit entschuldigen liesse. Sollten Diese Rehler, Die man von ihm bekannt macht, ihm ohne Grund aufgeburdet merden: fo murde dies eine nicht geringere Grausamkeit senn, als ein Straffenrauber begeht, wenn er zuerst dem Wans derer seine besten Kleider auszieht, hernach ihn zum Kruppel macht. Sollte man aber auch Grund genug haben, an seinen Vergehungen nicht zu zweifeln, so hielte ich es für eben so ungerecht, wenn man blos mit diesen sich beschäftigt, und

#### 322 XV. Pr. Die Macht der Liebe,

und darüber seine gute Seite, seine Verdienste, von denen nicht leicht ein Mensch ganz leer ift, aus Neid und Bosheit vergift. Und ware am aanzen Mann nichts ruhmwurdiges, so ist schon Dies Bestrafung genug, wenn man nichts gutes von ihm sagt und schweigt. Die Liebe hat nie Mohlgefallen, wenn es übel jugeht; fie freuet fich aber der Wahrheit, der Gottseeligkeit. Bas Die Liebe zu uns selbst, die Liebe zu unsern Kins dern und Freunden würft, daß wir unfre Fehler forafältig verbergen und ben unsern Geliebten ihre Schande nicht aufdecken, um nicht felbst beschimpft zu werden; das ist die Würkung des christlichen Sinnes gegen alle, welche uns das Evangelium als unfre Bruder und Unverwandten zeigt. Wir haben jeden Unglücklichen, der sich und seis ne Religion durch Sunde schändet, als einen Elenden von unster Unverwandtschaft anzusehen, Der seines Schmuckes und seiner Kleider beraubt ist. Auf einen solchen werfen wir, so gut wir können, eine Decke oder bringen ihn mit aller Sorgfalt in die Dunkelheit, um ihn nicht den Mißhandlungen und Verspottungen jeder Borubers gehenden auszuseten. Wir entschuldigen ihn so weit es die Wahrheit erlaubt: und können wir ihn nicht gegen bose Nachreden retten, so schweigt wenigstens der liebreiche Chrift, in der Betrachtung, daß ein feindseeliges Gemuth, welches Die Nebertretungen andrer aufdeckt, nur Hader ers regt, selten gutes stiftet, Wohlgefallen am bosen verråth und würklich boses thut, indem es zum bås

bey den Sehlern unster Mebenmensch. 2c. 323

bosen, ju ungleichen Urtheilen, ju vielfacher

Mergerniß, Gelegenheit giebt.

Endlich selbst wo es Beruf und Pflicht ift, die Unarten und Vergehungen andrer zu sehen und zu entdecken, wird die Liebe, welche die Uebertretungen bedeckt, geschäftig und edel sich erweisen, durch geheime, durch sanfte Bestras fung. Der Haß verfährt ungestum und auffah. rend: seine Ahndungen sind laut und heftig: seine Stimme erfüllt, wenn er straft, Häuser und Straffen und zieht eine Menge von Zuschauern herben. Ober er ist bitter und beleis bigend und reift zur Rache, statt Besserung zu befordern. Die Liebe im Gegentheil ist voll Mits leid und Wehmuth. Gelbst ben Bestrafuns gen der Unarten wird fie von Sanftmuth geleitet und mildert das unangenehme der Strafe durch . Die Stille, in welcher fie ftraft. hier ift fein tus rannisches Larmen und Poltern, fein Gerausch. welches die Nachbarschaft herbenlockt; fein ofs fentlicher Hader, Der Die Gemuther noch mehr verbittert : feine Ausgelassenheit in Schmahungen und Schimpfworten, welche das sicherste Merkmal eines feindseeligen Herzens sind. Es ist dem Christen genug insgeheim mit Kreundliche keit seinem Bruder seine Vergehungen vorzustellen. genug, ihm, der es allein wissen muß, wie et beschaffen sen, ohne Zeugen seine Blose zu entdes cen und feine Unarten ju verweifen, gening, oh. ne Bitterkeit durch einen mitleidigen Blick, oder mit einer sanften Sprache ihn von seinen Sunden Æ 2 111

### 324 XV. Pr. Die Macht der Liebe,

zu überzeugen, ohne daß er vorher den ohnehin unglücklichen Sünder zur Schau und Beschimpfung ausstellt und durch seine Vorwürse demüthigt. Welche Verbitterungen unter den Christen würs den unterblieben und wie oft weit mehr Besserung gestistet worden senn, wenn die Liebe die Sünden bedeckt hätte, die der Haß, der selten klug handelt, hervorgezogen und ausgebreitet hat!

Damit sagen wir nicht, daß jeder die Fehler des andern ungeahndet lassen musse, wenn er dem Borwurf der Lieblosigkeit entgehen wolle. Eine Liebe, die bis zur Gleichgültigkeit gegen die Unarten unfrer Rebenmenschen herabsinkt, artet auch wider ihre Neigung in den unverantworts lichsten Haß aus. Hiemit fällt der gewöhnlichste Mißbrauch der Unweisung Salomons von selbst weg und mit demselben auch die stärkste Einwens dunt, welche man mit einigem Schein dagegen machen konnte. Sollen wir denn, spricht man, Die Rehler andrer bemänteln, ihre Miffethaten vers heimlichen und uns dadurch fremder Sunden theilhaftig machen? Sollte die übertriebene Zarts lichkeit, womit Eltern die Ausschweifungen ihrer Rinder bemanteln und dulten, noch eine Ents schuldigung haben? Sollten Lehrer es verantwors ten konnen, wenn sie ben den Unarten ihrer Untergebenen schweigen? Wird nicht durch diese Nache ficht, durch die Entschuldigungen und das beständige Zudecken der Uebertretungen das Laster noch genährt und der Boshafte bestärkt? Wozu alfo eine Liebe empfohlen, die gefährlich wird? Ben allen

#### bey den Sehlern unfrer Mebenmensch. 2c. 325

allen diesen und ahnlichen Einwürfen liegt offens bar der Gedanke jum Grund, als ob die ganze Pflicht, von der wir reden, blos in der Berheimlis dung der Sunden andrer und in der uneingeschrantten Machficht ben ihren Sehlern bestehe. wir haben schon gesagt, daß die Liebe sich auch mit Bestrafung der Fehler beschäftigt, daß sie ahn-Det, aber in der Stille: Daß sie gegen Uebertretungen zeugt, aber mit der Absicht zu besfern, ohne Leidens schaft; u. daß sie Die Granzen ihres Berufes genau abmiffet. Bird eines von allen Diesen vergeffen, fo hort die Liebe auf. Denn fie zerftort aledann das Bute, das fie befordern sollte und wird schädlich. Solltet ihr wohl glauben, eure Kinder werden es euch in der Kolge danken, wenn ihr zu allen ihren Ber brechen geschwiegen, wenn ihr den, der sie euch anzeigte, schnode von euch gewiesen, und ihre Bosheiten als Jugendfehler, als Uebereilungen und unüberlegte Schritte gedultet habt? Best Kommt ihr ben dieser Nachsicht gut ohne Hader, ohne Verdruß mit ihnen aus. Aber wenn sie dadurch euch selbst fürchterlich geworden, wenn ihre Bosheiten sich verstärft, wenn fie zu ihrem Ungluck reif geworden: Wolltet ihr alsdann noch euch bereden, daß es Liebe sen, die euch so nachsichtig gemacht? Euch, euch hat die Natur schon den nachsten lauten Beruf gegeben, an ibrer Besserung eigentlich zu arbeiten: Daben moch tet ihr immer das beste hoffen, aber nicht gegen die Wahrheit, und alles dulten, nur daß der Dultungegeist am Ende nicht Zerstorung anrich-X 3

#### 326 XV.Pr. Die Macht der Liebe

te. Gleiche Bewandniß mag es auch mit dem Lehrer und Richter haben. Wie gerne wollten wir, Freunde, eure Blofe bedecken und eurer Bers gehungen schonen! Gott weiß es, mit welchem Widerwillen wir gegen Laster zeugen oder in der Stille dem Sunder seine Schande entdecken! mit welcher Freude wir, wenn wir konnten, den Nachläßigen entschuldigen, die Aergernisse verschweigen, eure Gesinnungen loben wollten! 216lein ihr habt uns dazu berufen, daß wir über eure Seelen wachen follen und Gott fordert Res chenschaft dafür. Aber was waren wir für Bache ter, wenn wir das Feuer, das euch selbst zu verzehren droht, in der Stille lodern lieffen, bis feis ne Rettung mehr ift? und mas wurden wir Gott, unserm Richter, anemorten, wenn wir aus Menschenfurcht, aus Eigennut, aus Gemächlichkeit nur bedeckt, Eroft verheissen, entschuldigt und gegen das laute Zeugniß der Wahrheit die Vergehungen nie geglaubt, nie geahndet hatten? Lasset auf ähnliche Urt den Richter durch Liebe partheys isch werden; lasset ben ihm das Laster einen Fren. ort finden, wo es nicht verrathen wird: lasset an den Statten der Gerechtigkeit, wo Wahrheit wohnen sollte, falsche Unschuldsbriefe ausgestellt werden: laffer ihn schonen, schweigen, gelassen Die Tyrannen der Laster ansehen: o wenn dies Liebe ist, die das Christenthum fordert, so wird Die Religion, die von ihren Keinden selbst für eine Bohlthaterinn der Gefellichaft erkannt wird, Die Welt zerstoren.

## bey den Jehlern unster Mebenmensch. 20. 327

Es bleibet also nach dem besondern Beruf, der Les bensart, dem Stand und der jedesmaligen Lage eins gelner Menfchen nothwendig, ihre Liebe hierinn gu mäßigen, um nicht mehr-zu schaden, als zu nus gen. Und ben dem Chriften wird es überhaupt eine Regel senn, unverbrüchlich nach der Wahr heit zu urtheilen. Da noch laugnen, noch ents schuldigen und Kehler verhehlen wollen, wo es vor unserm Gewissen entschieden ift, daß wir nicht mit Grunde es thun können, da noch gutes glaus ben, wo wir boses sehen; da noch alles hoffen, wo wir Thaten vor une haben, die une viel fürche ten lassen: da gutes reden, wo wir es erst durch gewaltsame Erdichtungen scheinbar machen muffen : Das gut nennen, loben, anpreisen, was unser Herz als fehlerhaft verdammen muß: dies ware viels leicht Liebe zu Menschen, aber nicht Liebe zur Wahrheit, die uns theurer als Menschen senn muß. Nehmet hier auch den evangelischen Muth an, mit dem Paulus sagt: wir konnen nicht wider die Wahrheit: und die Liebe Christi dringer uns dazu. Sie die uns verzeihen lehrt, lehrt auch nicht verwahrlosen; Sie, die Nachsicht empfiehlt, dultet nicht Gleichgultigkeit gegen das Laster: und lehrt uns auch, wenn wir Missethaten mit Kurcht und Widerwillen ausdecken muß sen, des Fehlenden mitleidig schonen.

Wir wissen, Theuerste Zuhörer, daß uns das Evangelium die Liebe als das erste Merkmal eines Christen empsiehlt und uns alles vorhält,

X 4 was

was unfre Seelen mit einer so edlen, starken, über Beleidigung und Beschwerden siegreichen Liebe erfüllen kann. Wir hoffen von Gott durch Resum Christum unste Glückseeligkeit. Aber was erwarten wir? was geniessen wir? Seine Liebe deckt unfre Uebertretungen: er hat Gedult mit uns und handelt nicht mit uns nach unsern Misse. thaten. 2113 ob wir nie gestindigt, nie ihn beleis digt hatten, erweiset er uns Wohlthaten, verschont, begnadigt gerne und straft uns durch die geheimen stillen Urtheile unsers Gewiffens. Sabt ihr nie eine Sunde begangen, von der ihr wunschet, daß sie nie einem Menschen bekannt wers De? - nie eine Gesinnung geheget, Die ihr auf immer verbergen mochtet? Euer Water, Dem es leicht gewesen ware, euch zu verrathen und eure Schande aufzudecken, hat sie bisher im verborg. nen gelassen. Aber was er euch that, das thut auch euren Brudern. Send bereit zu vergeben, Rebler zu verschweigen, eure Blutsverwandte nicht zu schanden zu machen und statt ihrer lebertretungen und Sunden gutes ju reden. Ihr werdet gewiß auch der auten Handlungen mehrere ans treffen als ihr vermuthet, wenn ihr sie so begierig auffuchet, als Kehler: und ich bin versichert, daß das Lob der Tugend mehr Tugend hervorbringen wird, als der Ladel des Verlaumders, und sanfte Dultung mehr als Ungestum und Daß. Bersuchet es nur, hierdurch gutes ju stiften: ihr werdet erfahren, daß mein Rath gut mar. Dies sen Geist der Liebe aber gebe uns Gott um Jesu Christi willen! Amen. Sectis,

## Sechszehnte Predigt.

Die

# willige Annehmung

roc

Bestrafungen

als ein Mittel

zur Klugheit.



## Spruch: Sal. 12, 1.

Wer sich gerne lässet strafen, der wird klug werden: wer aber ungestraft senn will, der bleibet ein Narr.

der Name des Thoren ist so verächtlich und Der Name eines weisen und klugen Mans nes so ehrwürdig, daß sich wenig Menschen fins den werden, die nicht den lettern verdienen und den erstern von sich entfernen wollen. Aber wer ist der Beise? wem gebührt die Ehre des klus gen Mannes? Bir wollen sie denen nicht streitig machen, welche die Krafte ihres Verstandes mulb fam gebildet, heilfame Entdeckungen gemacht, Die verborgne Wahrheit- ausgespäht und Unstalten entworfen haben, Deren Ausführung ihnen selbst und andern ansehnliche Vortheile versprach und gewährte: aber wir konnen und daben der Unweisung nicht entschlagen, die uns David giebt: Die gurcht des Zerrn ist der Weisheit Uns fang: das ist eine feine Klugheit, wer darnach thut, defi Lob bleibet ewiglich. (Pfalmi I, 10). In Wahrheit, wenn dem der Name des Beisen gebührt, der für seine Glückseeligkeit auf die beste und sicherste Urt sorgt: wenn der klug handelt, der sich gegen Elend und Unruhe weit hinaus

#### 332 XVI. Pr. Die willige Annehmung

aus sicher sest: so weis ich niemand als den Gots tessürchtigen, der grössers Recht zu jener ehres vollen Benennung hätte. Das Glück, das er sucht, ist nicht errödumt, nicht hinfällig: und die Art, wie er es sucht, ist so gut, daß er es nie persehlt sondern auf eine ganze Ewigkeit geniessen wird. Dann aber ist der Sünder gewiß ein Share dann über den Art Arte der Thor; denn über der Unhänglichkeit an eitle und hinfallige Guter vergift er Gottes, feiner mah-ren Bestimmung, feines ewigen Glückes. Er arbeitet nach einen Schatten, Der am Ende vers schwindet und verscherzt muthwillig seine bessere Wohlfarth. Daher ist nach der Sprache der heiligen Schrift ofters Sunder und Narr einer-len, selbst in unserm Texte, wo Salomo eigentlich sagen will: alle Hofnung zur Besserung ist an Dem Menschen verloren, der ungestraft senn will. Aber der wird wahrhastig weise und gottessürchtig werden, der sich nicht wegert, auch Bestrassungen willig und dankbar anzunehmen. Es ist dies laberen comissioner Grand Constitution Dies lettere gewissermassen schon ein Merkmal Der Weisheit, da es ohne einen ziemlichen Grad von Berblendung nicht möglich ist, sich für sehlersren zu halten und da der weise Mann sich eben so genau um die Entdeckung seiner Schwachheiten bekünsmert, als der eitle Mensch forgfältig ist, die Fles cken an seinem Gesichte und an seinem Kleid wahrzunehmen. Aber es ist auch Mittel zur Klugheit und verschaft uns die achte Weisheit, die der Schmuck und das Glück unfres Lebens ist. Dierder Bestrafungen als ein Mittel 2c. 333

über werden wir in gegenwärtiger Betrachtung urtheilen und

Die willige Annehmung der Bestrafung als ein Mittel zur Klugheit

beschreiben. Wir mussen zuerst zeigen, wie die Strase anzunehmen sey, hernach ihre Verbindung mit der wahren Weisheit untersüchen.

Menn wir Bestrafungen nennen, so denken wir nicht zuerst an Ruthe und Stab, an empfindliche Zuchrigungen des Korpers, die man nach der gemeinen Sprache als eigentliche Strase ansieht. Es ist zwar betrübt genug, daß auch dieses äusserste Hülfsmittel zur Besserung der Menschen so ost nuß vor die Hand genommen werden, um sie einzuschränken: aber es kränkt uns eben so sehr, daß man von so mancher Seite glaubt, die Versehen der Menschen könnten nicht anders und nicht besser bestraft werden, als durch ein unvernünftiges Wüten gegen den Körper und durch eine thierische Zucht, welche gar oft die gänzliche Verwilderung und Unempsindlichkeit des Fehlenden zur Folge hat. Ich glaube, wer nur durch solche gewaltsame Mittel zur Ordnung und Meiskeit aussen werden Weisheit gezogen werden muß, an dem ist fast alle Hofnung auszugeben: und wer auf der ans dern

## 334 XVI. Pr. Die willige Innehmung

den Weise keine andre Art der Strafe zu gebrauschen weis als Faust und Geisel, der mag eher ges schaffen senn, unvernünstige Thiere abzurichten, als mit vernünstigen Menschen umzugehen, weil er zwischen Menschen und Vieh keinen Unterschied machet. Diese vorläusigen Aeusserungen werden es genugsam zu erkennen geben, daß wir auf dies se Art der Bestrafung keinen sonderlichen Werthsehen, so bald man sie als ein gewöhnliches Mitstell zur Verbesserung ansieht. Wir mussen daher zuerst untersuchen, welches denn die übrigen Arten der Bestrafungen spen, deren willige Annahme Weisheit und Besserung befördert.

Für einen vernünftigen Menschen ift es gewiß fermaffen schon Strafe, wenn man ihm nur feine Fehler entdeckt und ihn merken laßt, daß man feis ne Unarten wisse. Da ein jedes gerne vollkoms men senn will und gunftige Urtheile fur sich zu has ben wünscht: da uns wenigstens das Urtheil und Die Gunft Des weisen Mannes, unfres Lehrers, unfres Regenten, unfrer Aufseher und Freunde wichtig ist; so wird man nicht leicht jemand ans treffen, Der es nicht ungerne erfahre, daß feine Bergehungen andern bekannt find. Daher hat Diese Anzeige unsver Gebrechen schon viel frankendes und unangenehmes für uns und kann als eine Bestrafung angesehen werden, weil wir immer lieber von und mehr gutes als boses wissen wollen. Sobald wir aber aufferdem bemerken, daß Arafen in der heiligen Schrift öfters so viel heisse als unterrichten, überzeugen, belehe ren:

## der Bestrasimgen als ein Mittel 22. 335

ren: sobald werden wir noch weniger Bes denken tragen, hier an die Entdeckung unfrer Fehe ler ju gedenken, welche ohnehin ben feder Buche vorausgehen muß, wenn sie vernunftig senn und eine beilfame Burfung haben foll. Bas wird jum Erempel, alle Tyrannen an Kindern und Untergebenen nuten, wenn ihnen ben Der Borkehe rung harterer Strafen nicht zugleich angezeige wird, warum folche über sie verhängt werden? Und was wird für eine Berbesserung zu hoffen fenn, wenn der Grimm über den Fehlenden hers fallt ehe man ihm die Ursache davon bekannt gemacht und die Ueberzeugung verschaft hat, daß er eine Bucht verdiene und nothig habe? Reine Absicht kann je durch ein gutes Mittel glücklich erreicht werden, wenn man nicht Diese Albsicht fennet : und wenn Strafen beffern follen, fo fragt sich allezeit merst, was ist denn eigentlich für eine Unart abzulegen? welcher Fehler zu vermeis den? was geschehen, daß eine Züchtigung nothig macht? Ohne diese Renntniß stiften auch gute Mittel Berbitterung; Borftellungen erregen Miße trauen: gewaltsame Vorkehrungen machen wild und scheu: und das lenksame Gemuth wird zu. lest verstockt werden. So wenig ist ohne Belehrung von Strafen eine Frucht zu hoffen. Belehrungen allein ohne Strafen können doch zu weilen gutes stiften. Wenn ein verständiger Mann uns unfre Blose zeigt, so kann man von sich selbst auf den Cadel schliessen, den er aus Beisheit verbirgt und und im Zeugniß unfred Gemiffens su fühlen überläßt. Und wir brauchen demnach

## 336 XVI. Pr. Die willige Unnehmung

zu unster Bestrafung zuerst nicht mehr als die Bekanntschaft mit unsern Unarren. Wer diese uns zeigt, der straft uns.

Leider! aber verhindert die Unempfindlichkeit und der Leichtsinn der Menschen häufig genug die beilfame Murkung Diefer erften bescheidnen Art der Bestrafung und nothigt uns die Anzeige ihrer Fehler zu erweitern und mit Cadel, mit Bezeus gung unfres Miffallens, mit einer lebhaften Borstellung der Thorheit und beforglichen Folgen der Vergehungen zu verbinden. Ob dies sanft oder mit Vitterkeit, mit mäßiger Bescheidenheit oder harten Vorwürsen geschieht, andert die Sache an sich selbst nicht, so wenig als das Unsehen oder die Niedrigkeit des Tadlers dem Tadel an sich mehr oder weniger Rechtmäßigkeit geben kann. Dier ist ein Freund, der den Fehlenden erwan in einen Winkel ruft und ihm feine unanftandis gen Handlungen vertraulich verweiset: dort ein Spotter, der den Fehler lächerlich vorstellt; Dier ein Bescheidner, der in liebreichen Borstels lungen unfre Mangel schildert: dort ein Troßis ger, der mit Ungestum wie ein wild Wasser her-fährt; hier ein Freund, der auch ben den Vor-wurfen seine sanste Gedenkungsart herrschen läßt, Meister über seinen Zorn ist und in der Sprache Des Mitleidens mit uns redet, der seufst, weint, und die Seele erweichen will: dort nicht weniger ein Freund, der mit aufwallender Hice spricht, und mit Heftigkeit und murren seine Unjufrieden. heit

### der Bestrafungen als ein Mittel 2c. 337

heit mit unsern Handlungen an den Tag legt. Im Grunde treffen doch bende darinn zusammen, daß sie uns strafen. Bende, indem sie unser Bestragen beurtheilen, zeigen uns dasselbe als sehlerhaft.

Diese Art der Bestrafung, ein freundschaftlis cher Sadel, ein warnender Rath, ein mißbillis gender Blick, eine Mine, die Widerwillen ver? rath, ein ernsthaftes Stilleschweigen, wo der ans Dre sich nach Benfall umfieht, eine Fluge Entfers nung, wo der Freund uns gerne ben sich hatte, eine ernstliche ungeheuchelte Verweisung der begans genen Fehler, besonders zur Zeit, wenn die Leis Denschaft gemäßiget ist, und die unangenehmen Folgen von der Sunde sich aussern, die Eriah. lung, wie sehr wir und wegen Dieser Fehler, Die wir auch ehehin liebten, wie sie jest unfer Rebens mensch liebt, jest ben ruhiger Ueberlegung schas men: Diese und ahnliche Urten der Bestrafung sind ohnsehlbar die anståndigsten und vortheithas testen und machen am stärksten Eindruck, wenn die blosse Anzeige der Fehler zu schwach und im Gegentheil beständige Zuchtigung zu gewaltsam ist. Diese lettern, Strafen für den Körper sollten nur sodenn gebraucht werden, wenn die vorigen Versuche fruchtloß gewesen, wenn die Gute feine Würkung bat, wenn Warnungen verschmabt werden, und der getadelte Mensch muthwillig und mit Vorsat seine Fehler fortsett. Alsdann konnen vielleicht Schläge auf des Narren Rücken eine gute

#### 338 XVI. Pr. Die willige Innehmung

hervorbringen werden.

gute Wurkung haben, um ihn abzuschrecken. Alsdann können Züchtigungen ihn wenigstens einschränken und ihm Gelegenheit geben, sich an die bestern Vorstellungen zu erinnern, seine Thorheit zu beseussen und seine Unarten zu verabscheuen, ob sie gleich selten wahre Besserung, Eiser aufs Gute,

Aus diesen Beschreibungen ist flar, daß wir gewissermassen Bestrafungen von Gott, von uns selbst und von andern anzunehmen haben. Von Gott. Ihr horet seine Anweisungen in seinem Worte, seine Warnungen, seine Bitten an euch, feine Berheissungen, wenn ihr Fehler ablegen wollt, seine Drohungen, wenn ihr sie an euch dulder. Sind das nicht eben so viele Zeugnisse feines Mißfallens, an der Sunde? nicht eben fo viele Bestrafungen für eure Unarten? Mein Gott hat mir gesagt, was ihm wohlgefällt und mich glücklich macht. Ich thue es oder nicht, so ist er allemal Zeuge meiner Handlungen, und Richter meiner Gesinnungen. Ich habe es nicht gethan, meine Pflicht vernachläßigt, nach dem verbotenen gestrebt, und mein hochstes Glück, sein Wohlgefallen, verscherzt. Wie viel habe ich verloren? wie feindseelig gegen mich, wie ungerecht gegen ihn gehandelt? oder ich wurde den Reis gungen folgen, die mich vom Gutenablenfen wollen; so ware es um seine Gnade geschehen und die Verordnung des scharfsichtigen Beobachters meines ganzen Lebens hintangesett: sollte ich den Bersuchungen noch nachgeben? Es

ist unveränderliches Geset, sein Befehl ernstlich, der Uebertreter wird nicht übersehen, die Strafe nicht durch Läugnen abgewendet. Sollten nicht solche Betrachtungen als Bestrasungen anzusehen senn, die und das Geset vorlegt, wie und etwan ein Spiegel bestraft, wenn wir in demselben uns fre zornige Mine sehen. Hernach so viel Ungluck uns Gott zusendet, so viel sind das Folgen unster Vergehungen, die uns an unste Unordnungen erins nern. Es sind Züchtigungen, die uns mit dem Ausspruch treffen; das ist deiner Bosheit Schuld, daß du so gestäupet wirst und deines Ungehors sams, daß du so geschlagen wirst: eine heilsame Zucht, zu der er aber meist erst sodenn schreitet, wenn Gute und Liebe zu unsver Besserung nichts ausrichten könnte.

Selbst diejenigen Bestrafungen, die wir uns selbst ertheilen oder von andern finden, konnen als Bestrasungen von Gott angesehen werden, weil er diese Mittel ju unfrer Klugheit durch seine Vorsehung veranstaltet und unserm Herzen so nahe legt. Die Stimme unfred Gemife sens, das uns an unfre Chaten erinnert, fie verurtheilt, uns angstiget, wenn wir boses ge= than haben, une furchtsam macht, wenn wir boses thun wollen — Sie ist die Stimme Gottes, der in unserm Innersten redet, damit wir nie uns gewarnt sundigen mochten. Wollte Gott! wir achteten nur hierauf mit dem Ernfte, mit welchem jener Freund der Gottseeligkeit wunscht: O! daß ich konnte meine Gedanken in Jaum halten, und

#### 340 XVI. pr. Die willige Annehmung

und mein Zerz züchtigen! daß ich mein nicht schonte, wo ich fehlte! So oft wir, Andachtige, unfre Unarten entdecken, so oft wir Reue oder Scham wegen unfrer Vergehungen fühlen, so oft uns die besorglichen Rolgen unstrer Sunden bange machen, so oft wir Ursache finden, mit uns unzufrieden zu fenn, fo oft wir vor einer Handlung zittern oder, wenn sie vollbracht ist, une fre Ruhe vermiffen; so oft sind dies geheime, em pfindliche Bestrafungen für unfre Gebrechen. Wie viel wurde nicht unfre Gottseeligkeit gewinnen, wenn wir darauf achten und sie ohne Eigenliebe, ohne Partheylichkeit in der Stille suchen wollten. Wie vielen Bestrafungen andrer wurden wir nicht zuvorkommen, wenn wir uns selbst richteten und unser Herk zuerst hörten!

Eigentlich aber mag Salomo von den Besstrafungen durch andre reden, wenn er sie als Mittel zur Weisheit beschreibt. Und glücklich ist der, dem Gott einen treuen Freund beschert, welscher aus Freundschaft straft. Wahrhaftig Gott muß ihn geben. Denn wenn er nicht Muthschenkt, die Beschwerden zu überwinden, welche damit verbunden sind, wenn wir andern ihre Vergehungen vorhalten; wer wird sie noch ertragen? Für ein christliches Gemüth ist es allezeit etwas niederschlagendes, wenn es Fehler sehen und von ihn reden muß. Hernach urtheilet selbst, welchen Gesahren sich auch der sansteste Menschenfreund ben der brüderlichen Bestrafung aussetz, wie ost

das Gemüth des Bestraften keinen Widerspruch, keine Zurechtweisung vertragen kann, wie wild es zuweilen in Haß und Vorwürfe und Thatliche keiten ausbreche, wie schnode es den bessern Rath verwirft: sollte es leicht senn, dies alles erwarten zu muffen und es doch nicht zu achten? Und wenn Gott nicht den Bestrafenden Liebe und Sanfts muth lehrt, wenn er den Bestraften nicht in Die Umstånde sett, darinn er Warnungen hören fann: was wird alsdann anders erfolgen als Verwilderung! Alles was zu unfrer Besferung wurft, ist göttliche Beranstaltung, Wohlthat, die Dank verdient. Ich kann daher nie die Stimme des Strafenden horen, ohne auch meinem Gott zu danken, der mich für dem Laster, für meinem Berderben warnte. Ich kann den mit Recht einen glucklichen nennen, dem die Borfehung eis nen folchen Freund zugefellt hat. Diefer wurde uns genau beobachten muffen, er murde mit uns fern Handlungen und Reigungen vertraut senn; er wurde, was er nur tadelnswerth findet, zus erst bescheiden anzeigen, hernach in der Stille beschämen. Bitten wurden seine driftlichen Vorstellungen unterstüßen; Liebe murde seinen Zadel sanft machen: Klugheit wurde allezeit die beste Beit mahlen, nicht die, wenn er im Born ift, nicht die, wenn wir selbst noch durch die Leidenschaft auffer Stand geseht find, vernünftige Ueberleguns gen anzustellen sondern die, wenn sich die Aufwallungen des Geblütes gelegt haben und die gahe renden Gemuther zur Ruhe gekommen find. Un einem

#### 342 XVI. Pr. Die willige Annehmung

einem solchen Freund wurden wir einen Gefährten haben, der uns vor allem warnte, was uns frer Seele Gefahr und Schaden bringt. Was wurde dann aus unsern menschlichen Berbindungen werden, wenn dies das erste Geschäfte der Freunde gegen einander ware, wie es gewiß das nuslichste ist und eine unbetrügliche Probe einer achten Liebe abgiebt. Alls folche Freunde hattet: ihr eure Lehrer anzusehen, denen ihr die Wach. samkeit über eure Seelen anvertrauet. Als solche Freunde hat die Natur schon euch, ihr Eltern, Den Kindern zugesellt, die eben deswegen so lange eures Unterhalts und eurer Pflege bedürfen, das mit ihr desto sichrer ihre Unarten benm frühesten Ausbruch entdecken, ahnden und unterdrücken konnet, und was wurden nicht unfre Ehen für glückliche Muster seyn, wenn jeder Chegatte an dem andern einen solchen gartlichen, mitleidigen, bes strafenden Freund fånde, der sanften Tadel für Pflicht hielte und weil er die Fehler des Chegateten am leichtesten übersehen kann, auch in den bequemsten Stunden mit einer edlen Offenherzigfeit sie ihm vernünftig vorhielte. Glücklicher Mensch! Der einen solchen Freund hat!

Gewissermassen kann jeder Mensch diese Stelle vertreten. Wenn wir ein gutes Bepspiel, eine rührende Handlung sehen, die wir noch nie gethan: wenn wir die traurige wehmuthsvolle Mine des Frommen, der unser Betragen sieht, wahrnehmen: wenn wir einen allgemeinen Tadel

gegen das Laster oder vom weisen Manne einen Sittenspruch horen, den wir auf uns anwenden konnen: wenn uns der Feind im Hader bittre Borwurfe macht; wenn wir in einer Gesellschaft über die leisen Unterredungen anderer Argwohn schös pfen: wenn-wir merken, daß unsere Aufführung unfre Rinder befremdet oder daß sie mit der unans genehmen Entschuldigung; thuts ja der Bater auch! unfre Strafen fur ihre Unarten abmenden wollen: fo find das lauter Zeugniffe gegen unfere Reh= ler. Und auf diese Art ist kein Mensch so unbetråchtlich oder so schädlich, der uns nicht auf eine erlaubte und vortheilhafte Weise bestrafen konns te. Nur kommt es darauf an, daß man sich gerne strafen lasse.

Diese willige Unnehmung der Bestrafung ist nicht eine gleichgultige Unenspfindlichkeit ben Zuch. tigungen und Borwürfen, nicht der Leichtsinn, dem Lob und Sadel einerlen ift: nicht das hohnis sche Gelächter, womit man seine Empfindlichkeit über die Strafe zu verbergen sucht, auch nicht der lachende Ton, den man so oft den Warnungen des Freundes entgegensett und womit die Bitterkeit der Verweise und ihre Würkung soll vertrieben werden. Wer einmal gegen die Urtheile Gottes und der Menschen unempfindlich geworden, wer einen gerechten Tadel mit der zwendeutigen Mine aufnimmt, die es unentschieden läßt, ob er Diesen Sadel fühle oder seine Vergehungen sich dur Chre rechne: für den habe ich wenig Sofnung 7) 4 HIL

#### 344 XVI. Pr. Die willige Unnehmung

zur Besserven. Denn wenn der stärkste Zügel unser Begierden und Leidenschaften ihn nicht mehr aushält: wodurch wird er wieder zurecht gebracht. werden? Das Kind wenigstens, das nach einem angehörten Verweis dem Vater den Rücken zuskehret, als ob es nichts versehen hätte, und das über Ruthe und Zucht spottet, ist so gut als verlos ren und zu seinem Unglück verwildert. Aber es ist auf einem guten Wege, wenn es den Vorwürfen nicht ausweichet und sich durch die erste Bestrafung warnen läßt, nicht das zwentemal sie zu verdienen.

Zuerst ist also willige Unterwürfigkeit uns ter der Bestrafung ein Beweis, daß man sich gerne strafen lasse. Man sollte sich doch nicht so ängstlich den Gelegenheiten entziehen, wo Bor, würfe, Warnungen und Tadel auf uns warten. Für den Menschen voll Eigenliebe, voll guter-Meinung von sich selbst ist zwar dies kein anständiger Nath. Er sieht sich in der Gesellschaft und unter den Lobreden der Schmeichler weit mehr befriedigt: seine Ruhe wird dort gestort, da fie hier neue Nahrung erhalt, und er erfährt auch hier weit eher die Kunft, sich zu täuschen und seine Vergehungen zu übertunchen. hier mo die Stimme Des Lobes ihn betäubt, glaubt er am er sten seine Groffe zu fühlen, Die er ein andermal dem entgegengeset, der ihm noch einen Rehler gu zeigen magen wollte. Hier sammlet er sich, was ju seiner Vertheidigung gegen Verweise gehört. Bald Bald vergilt er den Sadel mit Sadel und glaubet von Fehlern fren zu senn, weil er dem bestrafenden Freund eben sowohl Fehler zeigen kann. Bald beschreibt er seine Thaten und nun sollen über der Bewunderung an ihnen seine Unarten vergessen werden. Auf diese Art ist ihm jede Ausflucht, so nichtswürdig sie auch senn mag, erwünscht, wenn sie nur die Würkung hat, daß er nie ernsthaft an seine Kehler erinnert wird. O! Kliebe nicht vor den Warnungen des Freundes, die eine Wohlthat sind, weil sie dich weise machen! Weis che nicht aus Zärtlichkeit gegen dein Herz den ernsthaftern Unterweisungen aus. Ein Kranker, der die Arznen verschmaht, weil sie bitter ist, wird nie genesen: Die Safte verderben unbeilbas rer und sein Untergang ist unvermeidlich: was konnen wir von dem Bergen hoffen, welches nie harr will angegriffen senn, ob es gleich durchaus verdorben ist?

Allsdann aber wenn in uns Entschlossenheit, Bestrafungen anzuhören, wenn Dankbarkeit ges gen den, der uns liebreich ju unserer Befferung führt, wenn eine liebreiche Dultung des Strafenden vorhanden ist, werden wir auch darauf denken mussen, daß wir die Unarten ablegen und die Bestrafungen nicht weiter verdienen. Es kann Furcht seyn, daß wir uns gegen den Jadler nicht zu setzen wagen: es kann Heuchelen senn, daß wir vor ihm unsere Fehler gestehen und seine freymuthigen gerechten Bestrafungen mit Lob und

#### 346 XVI. Pr. Die willige Annehmung

mit allen Versicherungen der Dankbarkeit aufnehmen: aber soll er nichts als dies Lob erhalten? nicht für den Verdruß, unste Unarten zu ahnden, die Freude geniesen, daß er sie nicht mehr ahnden darf? soll er zustrieden seyn, wenn wir ihn für seine Freundschaft nur nicht anseinden, aber seine Hosnungen, seine Wünsche, seine Besmühung um unsere Besserung täuschen? Soll er nur das Verdienst haben, daß er unsere Fehler entdeckt und seine Seele errettet hat, aber nicht dies, daß wir ihm folgen und unse Seele erretzten? Nie straft ein Gerechter ohne Absicht auf Vesserung: wer wollte es wagen, diese redliche Absicht zu zerstören und seinen Kummer dadurch größer zu machen? wer seine Vestrasung nicht willig annehmen und gewissenhaft gebrauchen, um king zu werden? Man kann den eigentlich klug nennen, der mit seinem eigenen Herzen und den Mitteln zu seiner Glückseeligkeit bekannt ist und hernach diese Mittel in der That zu seinem Verheil nüßer. Zu benden nüßt die Aufnahme der Vessersfungen und daher bringt sie zur wahren Klugheit.

Jeder aufmerksame Beobachter seines eignen Herzens wird die Erfahrung gemacht haben, daß es nicht leicht sey, sich selbst zu erforschen. Unser Herzichung, bei welcher es für seine Eitelkeit wesnig gewinnet, so bald, daß es nur wenigen gelinget, dasselbe intseine geheimen Winkel zu verstollen und aller Empörungen der Eigenliebe ohns geachtet.

geachtet, es zu diesem wichtigen Geschäfte zu zwingen. Niemand kann genauer wissen, was im Menschen ist, als der Mensch selbst: und doch sind unzählige ganz fremd in dieser Wissenschaft. Was sie ben einer stüchtigen Betrachtung wahrenehmen können, ihre täglichen Handlungen, ihre gewöhnlichen Neigungen und Laster, das wird ihenen wohl offenbar: aber die seltnern Unordnungen, die geringern Unarten, ihre schleichenden Tehler bleiben ihnen eben so verborgen. gen, die geringern Unarten, ihre schleichenden Fehler bleiben ihnen eben so verborgen, als die sündlichen Gewohnheiten, die ihnen gleichsam zur andern Natur geworden. Gleichwohl ist ohne diese Selbsterkenntniß keine Besterung möglich. Nie wird der nach den Arzt fragen, der nicht glaubt, daß er krank sep: und nie der Mensch von seinen Unordnungen zurücke kehren wollen, so lange das sehlerhafte und gefährliche seiner Lebensart ihm unbekannt bleibt, so lange Einfalt und Unwissenheit ihn wegen seines Zustandes in Nuhe lassen. Er soll seine Fehler ablegen: aber wo soll er ansangen, wenn er nicht seine Flecken sieht? Er soll sich besser aussühren: aber alle Ersmahnungen dazu sind gewiß ohne Frucht, wenn er nicht zuerst zur Ueberzeugung gebracht worden, daß er Ursache habe, mit sich unzustrieden daß er Ursache habe, mit sich unzusvieden zu senn?

Wir könnten zwar ohne fremde Anzeige uns unserm Gewissen in unser wahren Gestalt zeigen : und, ehe wir mit unserm Zustand zufrieden sind, follten wir billig uns ernsthaft am Schluß

#### 348 XVI. Pr. Die willige Annehmung

eines jeden Tages die Frage beantworten: welche Begierden haben heute in meiner Seele gesiegt? welche habe ich überwunden? welchen Ordnungen Gottes habe ich Gehör gegeben? ben welchen eine Ausnahme gemacht? welches Glück habe ich heute befördert? welches verhindert? welches befördern können und unterlassen? Nach solchen Fragen wurde unfre Seele uns bald Lob oder Tadel sprechen. Allein wenn wir selbst zu gemächlich sind, so zu fragen, oder zu unachtsam, die Bes antwortungen darüber zu hören und abzuwarten: so ist uns in der That ein Rathgeber nothia, der uns dies saat, was wir uns nicht selbst sagen wollen. Die Urtheile andrer haben wenigstens in Dies sem Kall mehr Schein der Unpartheplichkeit als unstre eignen. Wären sie aber auch parthenisch, so würden sie allemal unfre Selbsterkenntniß bes fordern. Sute Urtheile sagen uns, wie wir senn sollen, wie man uns zu haben wünscht: und liessen sie sich auch von ihrer Leidenschaft hinreissen, uns Fehler vorzuwerfen, die wir nicht begangen, so ist uns dies wenigstens Veranlassung zur Untersuchung für uns, ob wir denn nichts gethan haben, was zu solchen Verdacht, zu so harten Urtheilen Gelegenheit gegeben. Manche Unarten sind uns so geläufig geworden, daß wir sie auch ben einer strengen Achtsamkeit nicht bemerken: andre haben unfre Reigung so eingenommen, daß wir ihnen mit Schonung begegnen. Auf Diese Art bleibt uns immer eine Une terstühung nothig, um unsre Fehler aufzusuchen, ein

ein treuer Gefahrte, der, wo er Gefahr merkt, fie entdeckt. Alle übrige Erkenntniß, Die rieffte Einsicht in die Geheimnisse der Natur, die ges naueste Bekanntschaft mit dem gangen Bau des himmels und der Erde und ihrer Kraften, die feinste Bemerkung der menschlichen Entwurfe, Die Kunft, die Gesinnung aller andern Menschen auszusprechen und alles was man Weisheit eines grossen Geistes nennt, verliert allemal viel von ihren Werth, wenn man ben sich zu Haus, fo zu reden, ein Fremdling ist. Sie ist alsdann Der Rengierde eines Menschen abnlich, Der Die Bermogensumstånde feines Nachbarn, Einkunfte und Rechnungen aufs punktlichste weiß, aber um die seinigen sich nie bekummert hat. Die wahre Beisheit fångt in allen Stücken von sich selbst an: und daher strebt sie auch am ersten nach der Bekanntschaft mit sich felbst. Würde sie hier nur das vortheilhafte und preiswurdige aufsuchen, nach Lob begierig und, wenn sie es erhält, zufrieden und dankbar senn: so ware dies wieder nur halbe Weisheit, weil die Erkenntniß sich nur auf die eine Salfte der Gesinnungen und Hands lungen erstreckt und den Menschen leicht zum Stolz und zur Einbildung bringt, daß sich kein Fehl in allem seinem Thun finde. Der ganze Mensch muß, wie er ift, erkannt werden, wenn er an feis ner Besserung arbeiten soll. Er hat eine helle Seite. Sie foll ihm nur ohne erborgten Glang. gezeigt werden. Er hat aber auch eine dunkle: und dann mag er wohl sehen, ob der Glanz seis ner

#### 350 XVI. Pr. Die willige Unnehmung

ner Tugend den Schatten, oder vielmehr die Nacht seiner Untugenden verdrängt. Es kommt ein Tadel, wo er Lob erwartete: Warnungen, wo er keine Gesahr besürchtete: Worwürse, die ihn beschämen. Er hört, was der vernünstige Wann von ihm denkt, was das Wort Gottes über ihn für ein Urtheil fällt. Dann wird er überzeugt werden, daß das wahrer Fehler sen, was er aus Unwissenheit oder Verrug der Sünde gering geschäßt hat, und dann wird er um so viel redlicher bemüht senn, sie abzulegen, je grösser seine Schande und je verdienter die Vestrasung war. Schon derjenige hat es in der Klugheit sehr weit gebracht, der gutes und böses genau zu unterscheiden weiß: aber der beweist sie noch mehr, der auch den bessern Belehrungen mit Rechtschaffenheit und Eiser solget.

Wie die Fehler der Menschen allemal Thorheit verrathen, so ist hingegen die Freyheit davon ein Kennzeichen der Weisheit. Selbst im irrdischen sind wir so zu urtheilen gewohnt. Wir sprechen dem Werkmeister, an dessen Werken wir viel zu tadeln sinden, gute Sinsichten ab: und je wes niger wir sehlerhaftes entdecken, mit desto mehr Necht kommt ihm nach unserm Urtheil das Lob eines verständigen und erfahrnen Mannes zu. Mit weit höhern Recht verliert der Mensch in dem Maas das Lob der Weisheit, in welchem er Fehler an sich dultet, und erhält es, je mehr er sich von Unarten zu reinigen sucht. Denn jene Keh-

Fehler in Werken der Kunst haben doch auf die wahre Wohlfarth der Menschen selten eine grosse Beziehung. Diese aber, die Unordnungen der Leidenschaften und Begierden sind für die ganze Ewigkeit gefährlich. Sie, die unste Ruhe stören, und Gottes Wohlgefallen rauben, der Sees le ihre Würde entreissen und uns zu unster künstis gen Bestimmung, der vollkomnern Reinigkeit des Herzens, so unsähig machen; sie zu bändigen, wenn sie geherrschthaben und bez ihren Empörungen sie standhaft zurückweisen: dies verräth die kluge Worsicht, die auss künstige die besten Anstalten machet. Aber zu einem solchen Geschäfte hat der Christ nie mehr Ermunterung als wenn er gestraft wird. Der Zadel macht ihm seine Unarten vers Christ nie mehr Ermunterung als wenn er gestraft wird. Der Tadel macht ihm seine Unarten vershaßt: Wer wollte sich mit Wohlgefallen seine Blösse zeigen lassen? die kränkenden Vorwürse beunruhigen ihn und nagen insgeheim seine Seele bis er das sicherste Mittel ihrer sozuwerden ergreift, und die Fehler ablegt. Vor ihn steht sein Freund, sein Shegatte, sein Lehrer und sleht, daß er seiner Seele schonen möchte: sollte er ihn vergebens bitten, vergebens weinen lassen? Wie grausam! Sein Gewissen weinen lassen? Wie grausam! Sein Gewissen bestraft ihn und spricht Furcht und Schrecken: sollte er nicht, wenn er daben empfindlich ist, sich erklären: Ich will mich hüten vor solcher Angst meiner Seele. Ein erhister Feind begegnet ihm mit Veschuldigungen und bösen Nachreden: er soll hinsort nicht mehr die Wahrheit reden, wenn er mich zum Lasterhaften nachen will, spricht er, und verläßt Lasterhaften machen will, spricht er, und verläßt Die

#### 352 XVI. Pr. Die willige Innehmung

Die Sunde, deren Frucht ihm so bitter war, so viel Schaam und Unruhe und Kummer machte. Die Strafe warnt ihn: er sündigt hinsort nicht mehr.

Dierdurch entgeht er endlich auch dem Uns gluck, das er über sich durch seine Beharrung in der Sunde wurde gehäuft haben. Auf Sunden muffen, bald oder fpåt, Strafen folgen, wodurch ihrer Herrschaft Einhalt geschieht und die Liebe zu ihnen geschwächt wird. Es ist auch sehr begreiflich, daß diese Strafen um so heftiger werden mussen, je weniger die erstern gelindern Mits tel zur Besserung gefruchtet haben. Daher offen bart sich hierinn eine wahre Klugheit, wenn man die erstern Bestrafungen zu Herzen nimmt und dadurch sich gegen kunftige Ausschweifung und alles damit verbundene Unglück verwahrt. Das Rind handelt gewiß weise, welches sich durch die ernstliche Mine seines Vaters schon abschrecken läßt, auf seinem Eigenfinn zu beharren: aber fehr unverständig verfährt es, wenn es dagegen gleichgultig bleibt und ihn nothigt zur Ruthe zu greifen. In dem nehmlichen Kall befinden sich die Menschen die sich gerne strafen laffen, um weitern Strafen auszu weichen. Ihr hattet in der Stille gesündigt, Bes trügerenen begangen, oder Schaden angerichtet: Wie fürchtet ihr entdeckt zu werden! Ihr wollt diese Unruhe nicht langer ertragen, handelt gerecht und tretet heiter unter den Menschen auf. Aber ihr achtetet dieser Furcht nicht, und setztet eure Untreue

Untreue fort : so wurdet ihr bald reif wer-Den zu eurem Ungluck. Rein Gunder fundigt uns gewarnt, aber ben vergeblichen Warnungen beschleunigt sich auch sein Berderben. Go ist es mit dem Unkeuschen, dem gesagt wurde: Meide jene Gesellschaften, jene verführerischen Orte und Gelegenheiten, sonft ifts um deine Chre und Unschuld geschehen: er thats nicht. Nun geniesset er Die Frucht seiner Werke, wird vor der Welt zu schanden und wünsche zu spat: o! daß ich meinem Kreund, meinem Gewissen gefolgt hatte. So ift es mit dem Zornigen, mit dem Berlaumder, mit Dem Mußigganger: von allen Seiten, wenn Ungluck über fie kommt, erheben fie die Rlagen: 2sch! wie habe ich die Zucht gehasset! wie hat mein Zerz die Strafe verschmäht! dann vergröffert sich ihr Unglück, durch die Empfindung, daß sie es hatten abwenden konnen. Dann erscheinen sie, die sich selbst fur weise hielten, vor ihrem eigenen Herzen als Thoren, die ihr Heil von sich gestossen. Und wenn sie dann erst am Ende ihres Lebens in Die Welt gurucke feben, wenn alsdann alle Ermunterungen zur Lugend, alle Bitten und Thranen der Gerechten, alle Warnungen von Freunden und Feinden, alle Zeugnisse ihres Gewissens, die sie alle, alle, ver= schmaht, schwer, schwer auf ihre Seele fallen; wenn ihr ungeheffertes Berg ihnen die Strafen der Ewig-teit droht und ichon fublen lagt; wenn fie erkennen, daß es gerecht vor Gott fen, nach so viel Mitteln ju ihrer Besserung, die sie nicht genüßt, schwerer ALL

#### 354 XVI. Pr. Die willige Annehmung

zu strasen und seine Gnade, die sie gemisbraucht, zu rächen: dann mag jeder sagen: ob sie weise geshandelt: und ob nicht der weit mehr Klugheit gesteiget, dem jede Bestrasung willkommen war, weil sie ihn gegen die Sicherheit ben seinen Sünden verwahrte, soer eben hierdurch sich glücklich den Gesahren des Lasters entris und nun gebessert in die Ewigkeit hinein schauet, der ven Strasen durch Jesum Chrisum abgewendet, deren Lohn aber seiner Treue unsehlbar ausbewahrt ist. So rechtsertigt sich durch die Ersahrung der Ausspruch: wer sich gerne strasen läst: der

wird tlug werden.

Solche Ueberzeugungen, meine driftlichen Buhorer, muffen und willig machen, alle Beftrafungen von jedem anzunehmen. Aber von wem wollten wir sie cher erwarten und williger erdulten, als von uns selbst? Wir würden bald erfahren, welch einen schnellen Fortgang unser Christenthum und unfre Ruhe gewonnen, wenn wir ofters, und besonders an jedem Abend unfres Lebens nach einem reifen Nachdenken über unfere Gefins nungen und Handlungen, unbemerkt und unges stort, und mit der eigentlichen Absicht, boses in und zu entdecken und zu ahnden, über uns selbst urtheilten: und dann den Sadel und Das ernfte Missallen der Vernunft und unsres Gewissens ohne Nachsicht horen wollten. 2Bo wir frenlich ben Diesen Untersuchungen eilfertig abbrechen, so bald sie ernsthaft werden, wo wir sie nie anstellen, aus Kurcht, uns schlechter zu finden, als wir senn wollen, wo wir die Gelegenheit fliehen, Die uns

die Geheimnisse unsres Herzens ohne Schonung otie Gehemmisse unjes Jerzens ohne Schonung entdeckt: da ist nichts von Besserung zu hossen. Allein nicht alles, was uns jetz kränkt, wird allezeit für uns qualend bleiben. Für die Bitterskeit unser Borwürse, für das unangenehme, das jede Bestrasung hat, wird uns die angenehme Empfindung einer darauf folgenden Besserung genugsam schadloß halten. Lasset es uns nur ernstslich überlegen, was sür uns besser senn möchte, hier in der Stille sich Verweise geben und Zucht annehmen aber en jewem entscheidenden Tag. der annehmen, oder an jenem entscheidenden Tag, der alles offenbart, vor einem allwissenden Gott Vorwürfe und Urtheile hören? hier vor sich selbst, oder einst vor Engeln und Menschen zu Schanzen werden? Hier durch guten Nath zur Weiss heit geleitet werden? oder es erwarten mussen, was Gott sagt: darum daß sie hasseten die Lehre und wollten des Zerrn Zurcht nicht haben, wollten meines Raths nicht und las sterten alle meine Strafe, so sollen sie essen von den Früchten ihres Wesens, ihres Raths satt werden, und erhalten, was ihre Thaten werth sind.

Hieraus werden wir uns auch leicht überzeus gen können, daß dersenige, der uns straft, nicht unser Feind ist und die feindseeligen Begegnungen gewiß nicht verdient, womit so oft seine freymüsthige Liebe aufgenommen wird. Nie berechtigt uns auch die boshafteste Gesinnung zu Haß und Feindseeligkeit: aber wenn das Betragen unsres Carr. Meben-

#### 356 XVI. Pr. Die willige Unnehmung

Rebenmenschen so viel Mitleiden, so viel freund: schaftliche Zuneigung, so viel Bestreben, uns auch mit seiner Beschwerde wohl zu thun, an den Lag leat; wenn wir aus den liebreichen Ahndungen unster Fehler auf ein Berg schliessen konnen, Das unfre Wohlfarth und Wurde zu erhalten sucht: dann ists nicht nur unchristlich, sondern würklich unbesonnen, wenn man gegen einen solchen Menschen noch in Harnisch und Wuth gerath und feine Wohlthat fur Beleidigung halt, Die gerochen werden mußte. Ich follte den anfeinden, Der mir die Selbsterkenntniß so sehr erleichtert? ich sollte den nicht willig anhören, der, wer weiß mit wie viel geheimen Rummer, mich durch seine Belehrungen gegen den Betrug der Gunde verwahrt? Ich follte unzufrieden senn mit dem, der mich weise machen will? Ich sollte den Freund fogleich als Feind wegweisen, sobald er mahre Rreundschaft mir beweiset? "Seine Bestrafungen sind euch unangenehm:, aber es ist auch für ihn nicht angenehm, wenn er euch eure Unarten fagen muß. "Sie find nicht allezeit liebreich: " aber wer denkt so kindisch, daß er den Arzt ans feindet, aus deffen Sanden er eine murksame, aber bittre Urinen erhalt? "Sie beschimpfen euch , Dein! Freunde, die Unarten beschimpfen, nicht Der, Der fie uns zeigt und uns zur Tugend, zur wahren Burde des Menschen bringen will. "Er hat den Beruf nicht. " Er ift Chrift: und feine Liebe zu euch und Gott und sein Gewissen giebt ihm den Beruf zu strafen. Heberhaupt sollte man nie

#### der Bestrafungen als ein Mittel 20. 357

nie fragen: woher der Zadel kommt, ob uns der Mann anståndig sen, von dem er herrührt; oder die Art, wie er vorgetragen wird: sondern ob er gegründet und verdient sen? Jeder ist mir willkommen, von dem ich Weisheit lernen kann.

Auf diese Art wird auch der Feind uns vorstheilhaft und der Widersacher auch gegen seine Absicht unser Wohlthater werden. Wir lernen aus seinen Urtheilen weit eher, was man von uns denke, als aus den Zeugnissen des Freundes, der uns nicht betrüben will, oder aus Furcht, unfre Zuneigung zu verlieren, rückhaltig und bescheiden ist, oder auch aus zu grosser Zärtlichkeit unste Fehler nicht bemerkt. Indem aber ein Gegner mit der boshaftesten Gesinnung und in der Absicht, uns empfindlich zu kränken, in heftige Vorwürse gegen und ausbricht, so ist das eine fehr frens muthige Belehrung von unsern Untugenden und wir durfen es ihm danken, daß er uns zur Aufs merkfamkeit auf uns selbst durch feine Bosheiten gebracht hat. In dieser Absicht durften wir uns wohl zuweilen Feinde wunschen, die uns angreis fen und die Stelle des nachsichtigen und furchtsa-men Freundes vertreten. In dieser Rücksiche würden wir auch die unangenehmsten Vorfallens heiten des menschlichen Lebens, Zwietracht und feindseelige Begegnungen für und zu nüßen wiffen, Die Wahrheit annehmen und den, der sie uns zu unferm Vortheil fagt, als unfern Bruder lieben. Eine solche Erwegung wird allen Berbitterungen Ein.

#### 358 XVI. Pr. Die willige Unnehmung

Einhalt thun und uns überzeugen, daß uns Worwürfe nicht beleidigen dürfen, weil die wahre Bestalt unsves Herzens durch sie erkannt wird. Unser Gegner kann hierinn vielleicht zu weit gehen und uns unschuldig strafen: aber wie viel mußuns nicht alse dann das Bewuftsenn der Unschuld an Tadel und Strafe werth senn! 3ch wurde mir wahrhaftig einen unverdienten Zadel eben so sehr zur Ehre rechnen als ein verdientes Lob. 3ch wurde, wenn ich ohne meine Schuld bestraft werde, mich genugsam mit dem Zeug. niß meines Sewiffenstroften und Gott danken, daß er mich für den Unarten bewahrt hat, die mir aus Uns wissenheit oder Bosheit angedichtet werden. wurde um so viel vorsichtiger wandeln, damit auch nicht ein Berdacht gegen meine Rechtschaffenheit ents ftehe. 3ch wurde auch ben Lafterungen mit der De muth Pauli sagen: ich bin mir wohl nichts bes wust, aber darum bin ich nicht gerechtfertigt. Eine unverdiente Strafe, so empfindlich sie auch was re, hat ben weiten das qualende nicht, das eine ver-Diente Bestrafung hat. Sie wird demuthigen, aber nicht beschämen. Das bessere Zeugniß unsres Berzens und unfred Gottes giebt uns unfre Ruhe und unfre Chre wieder.

In diesen bisherigen Betrachtungen lieget zugleich die Ermahnung für alle, welche durch Bestrasungen an der Besserung anderer arbeiten sollen und können. Un Muth dazuwird es ihnen nicht fehlen, wenn sie an ihren Beruf und an die Vortheile gedenken, die von einer weisen und sorgfältigen Beobachtung dieser Pflicht zu hoffen stehen. Daß sie darum ange-

feins

feindet, mit Undank belohnt und auf mancherlen Urt gefrankt werden: das wird sie nichtabschrecken, gutes zu stiften und der Wahrheit treu zu bleiben. Ein driftlicher Sinn weiß sich im redlichen Bewustseyn feiner Treue weit über Undank und Beschwerden hinwegzusehen und sich in Diesem Fall besonders durch Die Hofnung zu ftarken, daß eben derjenige, der ihn jest für seine Bestrafungen haffet, am Ende ihn doch rechtfertigen wird, wenn er wünscht, ihnen gefolgt zu haben. Aber defto mehr wird diefer Muth zu einem freymuthigen und weisen Sadel machsen, je weniger wir in uns felbst Unarten und Mangel mahrnehmen, je mehr wir selbst uns auf dem Wege der Eugend an-treffen laffen, zu welchem wir unfre Freunde ziehen wollen. hierdurch werden zugleich unfre liebreichen Bestrafungen einen desto tiefern Gindruck machen, je weniger man an dem Mann auszusegen weiß, von Dem fie herrühren und je deutlicher man bemerkt, daß er fich mit eben der Strenge und Unparthenlichkeit lehrt und straft, mit welcher er andre lehrt. Alsdann wurde auch die Weisheit desto glücklicher den Sadeln-den leiten, daß er mit Mäßigung und Ueberlegung stra-fet. Glaubet es, meine Freunde, auch die heilsamsten Warnungen werden oft blos deswegen übel aufgenommen werden und haben entweder ganz feine oder wohl eine widrige Wurfung, weil in der Urt gefehlt ist, womit man die Vergehungen anzeigt und ahndet. Lasset euch wo euch euer Beruf zu Tadel berechtigt, vor allen die Vorsicht empsohlen senn, daß ihr selbst zwischen Fehlern einen Unterschied machet und geringere Vergehungen, Uebereilungen, Versehen, ben Denen

denen sich keine Bosheit zeigt, an euren Rindern, Untergebenen und Freunden ja nicht so gewaltsam und heftig ahndet, als Bosheiten und würklich lafterhafte Reigungen. Wenn ihr jene mit Liebe dulten, Diese aber eifriger einschranken werdet, so habt ihr ges wiß am meiften für mahre Befferung gearbeitet. Bers nach muffe es nie eine niedrige Leidenschaft fenn, Die euch Worte oder Ruthe in die Hand giebt. Der Zorn braucht nie das rechte Maas und thut nicht was recht ist. So ist es auch mit dem Eigennuß. Strafet nicht nur das was euch entgegen ist und Nachtheil bringt, sondern alles, was fur eure Nebens menschen, für das gemeine Wohl zerstörend und hinderlich wird. Endlich lasset euch auch hier vom Geist Christi, bom Beifte Der Sanftmuth und Liebe regies ren. Dieser maßige eure Bestrafungen. Denn bes ftandiger Ladel, tägliche Vorwürfe und die immer mahrende Bezeugung der Unzufriedenheit mit allen, mas geschieht, macht den Bestraften niedergeschlagen oder erbittert. Weiler und nichts recht machen kann. fo wird er ganz mißtrauisch in seine Kraften und verliert den Muth sich zu bessern. Bitterkeit aber, Spott, Sathre und andre minder ernfthafte Arten, dem ans dern seine Fehler vorzuhalten, werden nur ben wenis gen Gemuthern Eindruck gewinnen, wenn Ernft, wie ihn die Religion fordert und einflösset, überall den weisen Mann kenntlich machen wird, von dem man gerne Belehrung annimmt. Laffet aber alles ge-Schehen zur Besserung, daß Jesus Christus in allen Stücken gepreiset werde, welchem sen Ehre in Ewige feit! Umen.

Cieben,

Siebenzehnte Predigt.

# In welcher Verbindung

die

Leiden auf Erden

und

die kunftige Seeligkeit mit einander fteben.



# ٣٠٠٩ ٣٠٩٤ \* ٢٠٠٠ \* ٢٠٠٠ ٣٠٩٤ ٢٠٠٩ ٢٠٠٩

#### Matth. 20, 20124.

Da trat zu ihm die Mutter der Kinder Zebedai, mit ihren Sohnen, fiel vor ihm nieder, und bat etwas von ihm. Und er sprach zu ihr: Was wilst du? Sie sprach zu ihm: Laß diese meine zween Sohne sigen in deinem Reich, einen zu deiner Rechten, und den andern zu deiner Linken. Aber Jesus antwortete, und sprach: Ihr wisset nicht, was ihr bittet. Ronnet ihr den Kelch trinden, den ich trincken werde, und euch taufen lassen mit der Taufe, da ich mit getauft werde? Sie sprachen zu ihm: Ja wohl: Und er sprach zu ihnen: Meinen Kelch follt ihr zwar trinden, und mit der Taufe, da ich mit getaufet werde, sollt ihr ge-tauft werden: Aber das Sißen zu mei-ner Nechten und Linken zu geben, stehet inir nicht zu, sondern denen es bereitet ist von meinem Vater. Da das die zehen höreten, wurden sie unwillig über die zween Brüder.



# 

#### Matth. 20, 20124.

Da trat zu ihm die Mutter der Kinder Zebedai, mit ihren Sohnen, fiel vor ihm nieder, und bat etwas von ihm. Und er sprach zu ihr: Was wilst du? Sie sprach zu ihm: Laß diese meine zween Sohne sigen in deinem Reich, einen zu deiner Rechten, und den andern zu deiner Linken. Aber Jesus antwortete, und sprach: Ihr wisset nicht, was ihr bittet. Ronnet ihr den Kelch trincken, den ich trincken werde, und euch taufen lassen mit der Taufe, da ich mit getauft werde? Sie sprachen zu ihm: Ja wohl: Und er sprach zu ihnen: Meinen Kelch sollt ihr zwar trinden, und mit der Taufe, da ich mit getaufet werde, sollt ihr getauft werden: Aber das Gigen zu meis ner Rechten und Linken zu geben, stehet mir nicht zu, sondern denen es bereitet ist von meinem Vater. Da das die ze-hen horeten, wurden sie unwillig über die zween Bruder.

Michts kann je für den Christen erhebender gedacht werden als die Hosnung einer Fünftigen Glückseeligkeit im himmel, wenn wir lange genug hier in Niedrigkeit und mancherlen Elend geseuszt haben. Sie allein ist auch geschickt, das Gemuth unter dem Druck der Leiden noch aufrecht zu erhalten und wenn aller menschliche Erost zusammenstürzt, unsere Ruhe und Zufries Denheit zu bevestigen. Aber entschieden, nach Grunden entschieden muß es senn, daß wir für uns diefe Sofnung haben konnen, daß es ein beffes rer Zustand sep, der auf uns wartet, und daß wir wurklich in der Verfassung stehen, in wel cher wir gegrundete Unspruche auf die Seeligkeit Des Himmels haben. Gott hat uns hierinn es ungemein leicht gemacht, zu einer ungezweifelten Gewißheit zu gelangen. Er, Der uns durch Jes sum die ewige Herrlichkeit erwerben ließ; er, Der sie uns durch den Eingang unfres Mittlers in iene Herrlichkeit noch versichert, hat uns auch den Beg deutlich gezeigt, auf dem wir dahin gelangen könenen. Er hat Preiß und Whre und unvers gängliches Wesen denen verheissen, die mit Gedult in guten Werken, mit einer standhaften Ausübung der Gottseeligkeit trachten nach dem ewigen Leben und weil sie die Hofnung haben, um Jesu willen in die Herrlichkeit aufgenommen zu werden, sich auch reinigen, wie er rein ist.

Um so viel mehr ist es zu beklagen, daß so viele in einer so wichtigen Angelegenheit, gerad

# die Leiden auf Erden u. die kunftigezc. 365

als wann sie jene Ordnung Gottes nicht hatten, nicht muften, fich andre Stugen für ihre Dofnungen suchen, und bald in ihren Glauben ohne Merke, bald in ihren Thaten ohne Glauben, bald in ihren Leiden ohne eine gute Befinnung, einen fichern Grund zur Erwartung eines beffern Lebens zu finden fich einbilden. Den erfternhat unfer Erlofer schon alles gesagt, was ihre Einbildung zerstort: Le wers den nicht alle, die zu mir sagen: Berr, Zerr, in das Zimmelreich kommen, sone dern die den Willen thun meines Vaters im Zimmel. Denen, die durch ihre Berke fich Die Seeligkeit erworben ju haben glauben, mochte ich zu bedenken geben, ob fie es für vernunftig halten, um weniger guter Thaten willen, Die alle Schuldigkeit sind und noch dazu durch so viele falsche Absichten, und so viel würklich bose Handlungen entstellt und befleckt werden, einen Lohn zu fordern. Endlich sind auch einige, Die blos um ihrer Leiden willen hoffen feelig zu werden. Beil fie hier mancherlen Erubfalen auss stehen, es in der Welt sich sauer werden lassen, viele Freuden entbehren, und durch eine Reihe von Plagen und Ungemach durchdrängen muffen, so rechnen sie mit Zuverläßigkeit darauf, daß sie der Seeligkeit vor andern wurdig sepen und auf Diesem war nicht gemächlichen aber doch weit sicherern Wege ihre Erquickung vor Gott zu hoffen hatten. Sie zählen daher ihre Thranen und Seufzer, ihre langwierigen Krankheiten, ihre schlaflosen Nachte, ihre Bedrückungen und Berfolgungen, ihre kummerliche Lebensart, jede Urbeit. 366 XVII. pr. In welcher Verbindung

Arbeit, jeden Schmerzen, und berechnen hiernach die Grösse des Lohns, den sie verdienet, und
die Würdigkeit, vor allen die weniger gedultet
haben, in die Herrlichkeit aufgenommen zu werden. Ohnsehlbar giebt es auch Menschen von solcher Gedenkungsart unter uns und diesen werden
wir besonders jeht die Nichtigkeit ihrer Josnungen zeigen. Wenn es ihnen um Ruhe und Sicherheit zu thun ist, so werden sie es uns danken,
wenn wir diese so seichte Stüke ihrer Josnung
niederreissen, und zu bestimmen suchen:

In welcher Verbindung die Leiden auf Erden und die kunftige Seeligkeit mit einander stehen.

Wir werden hierben drey Puncte auszusühren haben. Erstlich, daß die, welche zur Seeligkeit gelangen wollen, sich zu mancherley Leiden gefaßt halcen müßfen. Leiden gehören zu den Vorbereitungen auss ewige Leben;

hernach: daß die Erdultung dieser Leis den kein Verdienst der Seeligkeit giebt.

Endlich: daß die künftige Zerrlichkeit eine Belohnung für ihre gegenwärtis gen Trübsalen und die christische Ers dultung derselben seyn werde.

#### die Leiden auf Erden u. die kunftigere. 367

Mir, die wir der Ewigkeit entgegen wandeln und als Bekenner des Evangelii nach dem ewigen Leben trachten, werden und allezeit zu manchers len Leiden gefaßt machen, viel widriges erfahren, viel unangenehmes erdulten muffen. Dies ver-Fundigt unfer Erlofer in unferm Tert einer gartlis chen Mutter und ihren Sohnen als etwas unaus. bleibliches und von seiner Gemeinschaft untrennsbares. Statt ihnen auf die dreifte und stolze Bitte um die Erhebung zu der vorderften Bur-De seines Reichs eine Antwort zu ertheilen, unterrichtet er sie durch eine vorgelegte Frage von der eigentlichen Beschaffenheit seines Reiches und von Den Schicksalen , zu welchen sie sich gefaßt halten mußten. Es fen feine irrdifche Doheit: Es habe keine für den sinnlichen Menschen erfreuliche Bestalt, wie sie sich einbildeten, und die Bebarrung ben ihm habe nicht nur nichts für eitle Menschen schmeichelhaftes, sondern koste auch offenbar viel Ueberwindung sein selbst und den Entschluß viel beschwerliches zu ertragen. Rönnet ihr den Releh trincken, den ich trincken werde, und euch taufen lassen mit der Taufe, da ich mit getauft werde? Es ist keinem Zweisel uns terworsen, daß Jesus mit diesen Fragen die Besteitwilligkeit der Jünger prüsen wolle, mit ihm und um seinetwillen Beschwerden und Slend zu erdulten. Der Relch, den er tranck, ist sein bestimmtes Maaß von Leiden, sein martervoller Tod, wie er felbft in feinem Gebet am Delberg ju erkennen giebt; Ists möglich so gehe dieser Relch,

## 368 XVII. Pr. Inwelcher Verbindung

Relch, dies schreckliche Leiden, vorüber. Und eben diese Qualen versteht er auch unter der Taufe, womit er sich mußte taufen lassen, weil hier gleichsam die Fluten der Angst über seinem Haupte zusammen schlugen und Elend wie ein Strom ihn bedeckte, ein Zustand von dem er nicht ohne Bangigkeit reden konnte, wenn er an einem andern Ort spricht: Ich muß mich taufen lassen mit einer Taufe, und wie ist mir so bange, bis sie vollens det werde! Von eben diesem Kelch sollten nun auch seine Nachfolger sich zu trincken entschliessen, jeder seinen bescheidenen Theil von Ungemach finden und sich zu gleichen Beschwer-Den, ju gleichen Gefahren bereit halten. Und wie konnten wir ihm auch ahnlich senn, wann wir nicht mit ihm litten? Wie konnten wir auf einem andern Weg in die Seeligkeit zu Kommen hoffen, als auf der Bahn auf welcher der Ansührer und Zerzog unserer Seeligkeit vorangegangen, der durchs Leiden vollens det und zu seiner jesigen Hoheit gebracht wors den: Wie wollten wir, da er sich entschloß, um unsertwillen so viel Plage zu übernehmen, uns ruhmen, ihm anzugehören, wann sich nicht in une die Entschloffenheit fande, auch in feinem Dienste gedultig und standhaft so viel bes schwerliches zu ertragen, als er uns auslegt? Ich mag es daher als eine sichere Bedingung ben der Aufnahme in sein Reich ansehen, Meis nen Relch sollt ihr trinken. So jemand nicht

die Leiden auf Erden u. die kunfrigen. 369

nicht sein Kreuz auf sich nimmt und Trübssalen gedultig erträgt, der ist mein nicht werth.

Die Belehrungen der Apostel Jesu versichern dies eben so deutlich. Sie machen uns die Hof. nung auf das Erbtheil des ewigen Lebens, fo wir anders mit leiden. Sie rechnen es gang eigentlich ju den Beruf der Christen, daß er leide und sich de Trubsalen, die ihm widerfahren. nicht als etwas seltsames und ungewöhnliches bei fremden laffe. Sie fundigen es den Bekennern Sefu als erwas ganz allgemeines an, daß alle, die als Chriften gottseelig leben wollten, Berfolgung leiden mussen. Ich will es gerne zugestehen, daß diese Erklärungen ihre Absicht besonders auf die damaligen Zeiten haben, wo sich alles gegen Jestum und seine Lehren verschworen hatte, und wo tägliche Todesgefahr, Beleidigungen die nicht gerachet wurden, Martern und Gefangniffe, Schwerd und Scheiterhaufen bennahe das fichere Loos des Christen waren: Allein ich kann mich nicht überreden, daß jene häufigen und sehr allgemeinen Erklärungen nur von jenen unruhigen Zeis ten gelten follen. Bon jeher haben die Rinder Der Welt widrige Gefinnungen gegen die Rechtglaubigen gehabt, von jeher ihnen den Weg der Gottseeligkeit durch Hinderniffe, Lafterungen und Plagen erschwert, und es nicht bergen konnen, wie unerträglich es ihnen sen, Menschen von beferen Gesinnungen zur täglichen Bestrafung ihres 21a TRans

Wandels um sich zu sehen. Zur Zeit Josephs war kein heidnischer Versolger, aber durch wie viele Leiden wird seine Lugend bedrückt? ZurZeit Davids war keine ausserliche Gefahr von Unsglaubigen und Wütrichen zu besorgen: Aber ihr habt vielleicht alle schon seine Klag-Lieder gelesen und die Seuszer, welche ihm die Menge seiner Leiden mitten unter seinem Volk, das eine Lehre mit ihm hatte und einen Gott mit ihm anbetete, auspreste. So bringt es die Gesung und die Bestimmung des Lugendhasten mit sich, daß seine Vorbereitungen auf ein besseres Leben nicht ohne Leiden gemacht und vollendet werden können.

3ch will nicht sagen, daß er als Mensch als len widrigen Zufällen des menschlichen Lebens unterworfen bleibt. Urmuth, Berluft, Rrankheit, Schmerzen, bose Machbarn, Sorgen, Die fehlschlagen, Hofnungen die vereitelt werden und tausenderlen anderes Ungemach, das ein Gefährte unseres Lebens ist, wird er eben so wohl erfahren, als der Gottlose und Sunder erfahret; denn als Mensch soll er hier noch nicht den Zufällen des menschlichen Lebens entruckt fenn. Aber er hat auch eigne Plagen die ihm seine Gesinnuns gen zuziehen. Je weiter sich Glaubige von der gewöhnlichen fundigen Weise absondern, je ernste hafter sie die Thorheiten, an denen der Unglaube feinen Gefallen findet, verabscheuen, je weniger fie Gemeinschaft haben mit den Werken der Finsterniß,

sterniß, desto mehr offenbaret sich der Ausspruch Christi: waret ihr von der Welt, so hatte die Welt das ihre lieb; nun ihr aber nicht von der Welt seyd, so hasset euch die Welt. Ein Menfich der fur die Ewigkeit lebet muß ganz anders gesinnet seyn, als ein Mensch der blos für Die Zeit lebet, und die Ewigkeit vergift. Der Unterschied der Gesinnungen erregt zwischen bens den unaufhörlich Streit, und Die Würkungen Davon sind auf der Parthen wo die Bosheit kampft Die empfindlichsten Krankungen, Die fo lange dauren, bis der Aufenthalt auf Dieser Erde mit dem Eingang in die ruhigen Freuden des Sim. mels verwechselt wird. Aufferdem wiffen wir auch in menschlichen Dingen, daß wer zu Ehren kommen will, muß zuvor leiden, der Weg zum Glück hat allemal seine Beschwerden und erst durch viel Unruhe muß man sich zu einer stetigen Ruhe durchkampfen. Go finden wir es in diesein Leben, nach einer weisen Ordnung Gottes: und eben so hat er Die Bahn zu den Glückseeligkeiten und zu der Wonne des ewigen Lebens eingerichtet. Er reicht uns die Krone dar, wenn wir uns den Kampf darum haben sauer werden lassen. Eben bier= durch aber wird das bessere Christenthum gebildet und die Seele zu ihrer hohern Bestimmung geschickt gemacht. Unsere Gottseeligkeit erscheinet alsdann in ihrer erhabenen Burde, mann fie unerschüttert durch alle Bestürmungen von Trubs fal sich erhält, und Gedult und Sanftmuth und edle Feindesliebe und eine freudige gelassene Zu-210 2 frie:

friedenheit mit Gott zeigt. Und wo lernen wir unsere Hofnungen auf Die Ewigkeit mehr üben, mehr schähen und bewahren, als zu der Zeit, wann es uns in der Welt widrig geht? Hier wann wir seufzen und trauren, bestärft fich unsere Sehnsucht nach einer bessern Welt, wo keine Plage mehr ist. Hier, wo so viel une angenehme Aussichten und umgeben, werden wir von dem Werth des Evangelii erst recht überzeugt, das uns eine erfreulichere Lage zeigt, inicht auf der Erde sondern ben Gott und Jesu Christo unserm Beilande. Und wann diese Hofnungen, Diese Tugenden zu den Vorbereitungen des Chriften aufs ewige Leben gehoren: so ist leicht einzusehen, daß er sich auch zu allen gefaßt halten muß, was sie zu üben ihm Gelegenheit giebt. Er leidet um Christ zu senn, aber dies giebt ihm noch kein Recht, die Seeligkeit als Berdienst zu fordern.

Mit so viel Zuverläßigkeit Jesus im Tert den benden Jüngern schwere Leiden ankündigt; mit so viel Gewisheit er voraus sieht, wie willig und entschlossen sie sich bezeugen würden, für ihn Ruhe, Glück, Reichthümer, das Leben selbst aufzuospsern: so verheisset er ihnen doch deswegen nicht das Sisen zu seiner Nechten, die erhabenen Hertslichkeiten des bessern Lebens. Meinen Kelch sollt ihr zwar trinken, im Leiden mir ähnlich seyn — Aber das Sizen zu meiner Rechten zu geben, stehet mir nicht zu. Hierinn liegt, wie mich dünkt, eine deutliche Erklärung, das Trübsalen nicht

#### die Leiden auf Erden u. die kunftige 2c. 373

nicht unsehlbare Mittel zur Seeligkeit sind. Auch Diesenigen, die unter einer schweren Last von Elend sich beugen, ihr Leben in Unruhe durchseußen und mit Ungemach wie mit einer Flut bedeckt sind; können von den Vorzügen der Einwohner des Himmels ausgeschlossen bleiben, und vielkeicht haben hunderte, welche Bande, Hunger, Blose, Rerker, den Tod der Martyrer erdultet, doch die Krone nicht erhalten, welche der Treue des Chris sten verheissen ist. Es ist eine alte, aber sehr richtige Bemerkung, daß es nicht auf die Menge und Grosse unserer Leiden ankommt, wann sie ein Ruhm senn sollen. Mit der Frage: wie viel man erdultet? wie elend man gelebt? wie sauer man sichs werden sollen? sollte man die welt wich= tigere Untersuchung verbinden: woher diese Plagen ruhren? warum man so viel widriges erfahren? in welcher Absicht man sich so viel von Elend des Lebens aufgeburdet? und wie man sich Daben verhalten? mit welchen Gefinnungen, mit welchem Rugen für seine Seele man das Unges mach trug? So lange wir nur benm Leiden ste-ben bleiben, ohne die Ursachen davon, die oft in uns selbst und unsern Gunden liegen, aufzusuchen, fo lange stehen wir immer in Gefahr, unfern Widermartigkeiten mehr Werth benjulegen als fie verdienen.

Alsdann wurde man bald finden, daß es nicht allemal Leiden der Christen sind, die man dafür halt, sondern verschuldete Widerwärtigkeiten, 21 g 3

Strasen unserer Vergehungen, unvermeidliche Folgen unserer Thorheit und Nachläßigkeit: Sollten wir dadurch den Himmel verdienen können? O! so möchte auch der Missethäter, wann er seine Strase ausgestanden hat, auf eine grosse Belohnung gerechte Unsprüche haben, so können eure Kinder, weil ihr sie wegen ihrer Unarten gezüchtigt habt, Wohlthaten sordern; und ihr handelt ungerecht, wann ihr ihnen dieselben versagt, so ist der Verbrecher in einer ewigen Gesangenschaft, des Himmels eben so würdig, als der Unschuldige im Kerker.

Es ist nicht zu glauben, wie häusig die Unsvednung begangen wird, daß man an seinem Chrisstenthum nicht zweiselt, weil man viel aussteht, und im Gegentheil sogleich seine Plagen für chrissliche Leiden hält, weil man aus ihnen den Besweis sür seinen Gnadenstand hergenommen. Es bricht eine Widerwärtigkeit nach der andern hersein; dies ist sür manchen schon genug, sich für ein geliebtes Kind Gottes zu halten. Ihr voriges Leben ist ihrem Gewissen wohl offenbar: und aus der Gesschichte desselben könnten sie leicht schliessen, daß sie nur leiden was ihre Thaten werth sind, daß sie sich selbst Feinde zugezogen, Verachtung verzdient, ihr Unglick beschleunigt, und von dem traurigen Gesolg des Lasters überfallen werden. Selbst ihre jezigen Gesinnungen, ihre Ungedult, ihre Nachbegierde, ihr Aberglauben, mit dem sie süch retten

## die Leiden auf Erden u. die kunftige zc. 375

retten wollen, ihr Murren gegen Gott und Menschen, ihre unbandigen Rlagen, ihre Entfernung von Gelassenheit und Menschenliebe, konnte es ihnen beweisen, daß sie den chriftlichen Sinn noch nicht haben, der unsern Widerwarigkeiten einen Werth giebt: Wollten, konnten fie fich ben dem allen noch bereden, daß die Leiden die fie tragen Verdienste vor Gott find? wo man selbst Ursache pon seiner Plage ist, und sich zurufen muß: das ist deiner Boßheit Schuld, daß du so ges straft wirst, da ists wahrhaftig Vermessenheit fich seiner Leiden vor Gott ruhmen zu wollen. Selbst alsdann, wann schon eine besfere Gesinnung in uns angerichtet ist, kann man noch nicht auf einen groffen Werth unserer Plagen schlieffen, weil wir im Grunde sie uns selbst zugezogen has Wer auf das Fleisch gesäet, erndtet oft spät einen Theil von dem Verderben, das die Sunde ihren Genoffen bereitet. Ein durch Unordnung der Lebensart-zerrütteter Korper verurs sacht noch mancherlen Plage, wann wir auch dies se Unordnung nicht mehr fortsetzen. Bergärtelte Kinder ziehen uns viel Herzeleid zu, wann wir auch jest unsere ehemalige Nachläßigkeit beseuszen und mit Ernst sie einschränken wollen. Stolz, Eigenliebe, Reigung zum Sonderlichen und manderlen Unlauterkeiten, Die in Der Bekehrung richt auf einmal abgeleget werden, Mangel an Weisheit, Eifer aus Unverstand, geistliche Praleren und erzwungene Andachteleven machen auch den 21a 4 auts

gutdenkenden nicht selten zu einen Gegenstand des Gelächters und der Berspottungen und ziehen ihm mancherlen unangenehme Kränkungen zu. Allein in dem allen ist nichts, das sie berechtigte, sich für besser als andere zu halten. Indem sie die Ursache davon allemal in sich selbst sinden, so haben alle jene Beschwerden nichts verdienstliches. Sollte es Gott noch belohnen, daß wir die Folzen unserer Thorheiten erdusten? oder wie mag man glauben daß es Verdienst sen, sich frenwistig Plagen auszubürden, mit denen uns Gott gern verschonen wollte?

Geseht endlich, daß dem Christen auch ben seiner Rechtschaffenheit schwere Schickale tressen, die er nicht veranlaßt, nicht sich selbst zugezogen, daß seine Pilgrimschaft durch viele rauhe und widrige Wege sortgeseht werde und daß er mit der standhaftesten Gedult sich allen Leiden unterwerse: so sinde ich in dem allen doch keinen bes greislichen Grund, sich die Ertheilung der künstigen Herrlichkeit mit Recht anzumassen. Sobald etwas in der Welt angetrossen wird, das uns der rechtigt, das ewige Leben als einen Lohn zu sort den, es sen Tugend oder Leiden, sobald verliert das Evangelium eine seiner deutlichsten Lehren, daß uns Gott aus Gnaden seeligt machen wolle. Ista aber aus Gnaden, so ists nicht aus Versdienst, sohst würde Gnade nicht Gnade seyn. Hernach sollten wir, wie mich dünkt, nie glauben

ben, der geringste Theil unserer Leiden ser verstient. Unste Sunden, die wir täglich fortsehen und die Menge von Unordnungen, die wir in ind ausser uns anrichten sind wahrhaftig harterer Streiche werth als alle Plagen dieses Lebens sind, so empfindlich, so groß und anhalztend sie auch wären. Und wann wir auch in einzelnen Fällen nicht wissen, womit wir grad diese Urt von Leiden verschulder, so muß doch ein Mensch seine Unarten ziemlich vergessen oder gesting schähen wenn er sich allen Einschränkungen durch Strasen entziehen will.

Um so viel weniger aber werden alle erdultete · Mlagen des menschlichen Lebens die Seeligkeit uns hoffen lassen, je ofter es geschieht, daß unter ihrem Druck das Herz gleichwol ungebeffert bleibt. Die Regungen des geheimen Widerwillens gegen Gott und die Urheber unserer Leiden, die Zaghaf. tiakeit wenn sie hereinbrechen, die Lohnsucht mit der sie erdultet werden, der Stolz des Herzens, welcher fich daben nahrt, die Einbildung nun bef fer als andre zu fenn, der Neid und die Beschwers ben benm Unblick der glucklichern, die Vergeffen heit der gottlichen Wohlthaten und der Undank dafür, und viele andere verkehrten Reigungen konnen immer die Seele noch beherrschen, wenn auch die Trubsalen noch so zahlreich und drückend sind Und was ist denn alsdann aller Unspruch auf die Kreuden des himmels, in den nichts unreines eingehen wird?

Ausserdem sollte man doch nie vergessen, daß Die widrigen Ereignisse, Die und Traurigkeit zu fenn schienen, an sich schon für uns den wichtige sten Nugen haben, und unter Die Wohlthaten gehoren, die unsern Dank auffordern. Die Sprache Davids: ich danke dir daß du mich durch Leiden gedemüthiget haft, wird uns nicht mehr befremden, wenn wir berechnen, wie wahrs haftig aus den Leiden eben so wohl ihr Lohn hervor-Keimt, als aus der Uebung jeder Tugend. Be-treffen sie und: so haben wir Gelegenheit unsern Glauben zu stärken, unfre Liebe vom sichte baren zum unfichtbaren zu lenken, und unfere Aussichten in die Ewigkeit uns defto ruhe render zu machen. Dulten wir fie, so giebt uns . Die Gedult Erleichterung und Rrafte, sie abzus wenden. Allemal wird der Vortheil, den Wider. wartigkeiten schaffen, auf unfrer Seite fenn. Unfere Burde, unfere Seele, unfer Chriftenthum gewinnt dadurch. Aber dann, dunkt mich, ists würklich dreifte, ausser jenen Vortheilen noch eine Bergeltung zu fordern. Als Geschöpfe Gots tes sind wir ohnehin schuldig, uns allen seinen Verhängnissen zu unterwerfen: und als Nachfols ger Jest werden wir uns nicht der Berpflichtung entschlagen, auch die bitterften Zufalle um feinets willen und zum Preiß seines Evangelii gedultig anzunehmen. Ber feine Bestimmung kennet, wird allemal zu sich selbst sagen: 3ch stehe unter Gott, feine Fügungen sind ein heilfames Gefet für mich. Murren mare Berfundigung: Gehore sam .

die Leidenauf Erden u. die kunftige zc. 379

sam gegen-ihn auch bis zum Tod ist Pflicht. Woaber Pflicht ist da ist kein Verdienst.

Wo Berdienst senn soll, da muß auch Ursbeit und Lohn einander gemäß senn. Aber urtheis let, was sind alle Leiden dieser Zeit, verglichen mit der Herrlichkeit des Himmels? Die Pauer von jenen ein Augenblick: die Dauer von Dieser eine Ewigkeit. Jene, so schwer auch sind, sind doch nie unerträglich, durch viele Erquickungen von Gott erleichtert und durch mans che Kreuden unterbrochen: und diese Glücks feeligkeit über alle Maassen wichtig und nicht ausjusprechen. Jene meist Leiden des Rorpers, Werlust des sichtbaren und vergänglichen, ben denen Die Seele ihre Heiterkeit meist erhalten kann: Dier Frenden des Geiftes, beständiger Fortgang an Wollkommenheit, ewiger Genuß Gottes, unaussprechliche Monne! Mich dunkt, es gehort eine hochst ausschweisende Eigenliebe dazu, wenn man seine Leiden eines so groffen Lohns für würdig halt. Ein irrdisches übergehendes Leiden kann keine Ursache senn von einer Seeligkeit, die an Groffe und Dauer unermeflich ift.

Inzwischen können wir die Herrlichkeit und Ruhe des Himmels als eine Belohnung ansehen, die Gott dem Christen nach glücklich überstandenen Leiden ben sich bereitet und uns um seiner Gerechtigkeit und Wahrheit willen hoffen läßt. Wer

30.18

als Christ hier den Kampf des Glaubens gekams pfet und in allem, was Gott von ihm forderte, gegen alle Bersuchungen getreu blieb: Ber Die Freuden der Welt um Jesu willen gerne mit dem Elend vertauschte, wozu ihm Gott zu berufen für gut fand: der kann sicher darauf rechnen, daß für gut fand: der kann sicher darauf rechnen, daß für ihn eine Zeit der Ruhe und Erquickung kommen werde. Hier ist so wenig Bestand ben unsern Freuden, so wenig eigentliches Glück zu erwarten, daß der Verehver Gottes allen Muth verlieren müßte, wenn er nicht eine Zeit wüßte, wo keine Plagen mehr sind. Er konnte mit dem Sünder sein gutes hier empfangen: Aber die Ruhe und Neinigkeit seines Gewissens, das Wohlgefallen Gottes ist ihm weit theurer. Er entbehrt dieser hinsälligen Vorzüge, die er sich durch Sünde erskausen müßte, scheuet keine Widerwärtigkeit, murrt ben keinem Verhängniß, verläugnet so viel, dultet so viel, um sich als Christ zu beweisen: solls murrt bey keinem Verhängniß, verläugnet so viel, dultet so viel, um sich als Christ zu beweisen: sollte Gott ihm sein künstiges Schicksal nicht erfreus licher machen? Er hat Ruhe gehosset, er hat es Sott zugetrauet, er werde ihm sein Wohlgefallen schenken, er hat um der Hofnung willen, daß Jessus ihn seelig machen werde, seinem Erlöser ges dient: was müßten wir vor Vegrisse von Gotthaben, wann wir glaubten, daß er sich umsonst dienen lasse. Diese Gedult, diese in allen Trübssalen bewiesene Treue, zeigt an, daß Gott recht richten wird und sie gewürdigt werden des Reiches Gottes, über welchen sie leiden, nachs nach

nachdem es recht ist bey Gott, zu geben denen, die Trübsal leiden, Ruhe, wenn oenen, die Erwsal leiden, Kube, wenn nun Jesus vom Zimmel wird offenbaret werden. (1 Thessal. 1, 4; 7.) Und indem Gott diese Belohnungen noch der Gedult seiner getreuen Diener ausgesetzt hat, so erhebt sich uns see Hosnung über allen Zweisels, daß der Wensch seelig sen, der die Ansechtung ers dultet und wenn er bewahrt ist, die Krone und Belohnung, das ewige Leben, erhalten werde. Wir hoffen sie: aber aus Gnaden. Nachdem sie von Jesu Christo uns erwors ben ist, so sehen wir als solche, die Jesu ans gehören und ihm treu sind, mit Zuversicht ihr entgegen: und wenn wir auf der einen Seite dulten nach Gottes Willen, ohne die Eitelkeit, uns vor Gott deswegen ruhmen zu wollen, so giebt uns auf der andern Seite die Festigkeit unster Hosmungen Muth, unsern Lauf auch durch rauhe Wege fortzusehen. Was kann und mehr farken als ein Blick in das land, das uns auf immerdar aufnimmt und auf immerdar gegen alle Plagen schütt! Was kann uns selbst im Tode, zur Zeit wenn wir auf so viel Prüsungen, auf so viel widrige Zufälle, die wir erdultet, auf die Menge von Leiden, die unser Leben verbittert, und die nun alle glücklich überstanden sind, was kann uns dann, wenn unfre Plagen sich vielleicht vergrössern und der Wuth sinken will, noch

382 XVII. Pr. In welch. Verbind. die Leid. 20.

noch freudig machen, als das Bewustseyn; ich habe den guten Rampf gekämpft, ich habe den Lauf vollendet, ich habe Glauben und Treue gehalten. Infort ist mir beygelegt die Krone der Gerechtigkeit, die bessere vollkommene Belohnung, welche mir der Zerr der gerechte Richter an jes nem Tag geben wird, nicht mir aber allein, sondern allen die seine Erscheinung lieb haben. Amen!

