Hist.

## The University of Chicago Libraries





# Cehrsystem Michael Fervet's,

## genetisch dargestellt

pon

5. Coffin, Lic. theol., Prediger zu Magdeburg.

> Cavillationibus rejectis, syncero pectore verum Christum et eum totum divinitate plenum agnoscimus.

De Trinitatis erroribus fol. 11 a.

Erfter Band.

Die vier ersten Lehrphasen.

Gütersloh.

Drud und Berlag von C. Bertelemann.

1 8 7 6.

### 605350

Seinem theuren, in Gott ruhenden Lehrer

dem

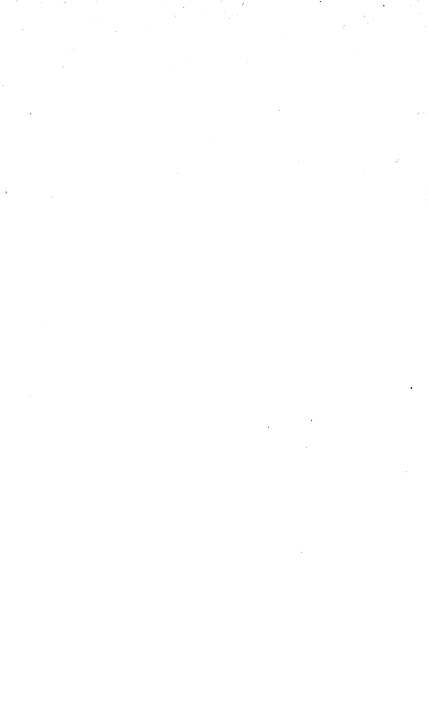
General-Superintendenten Professor Doktor der Theologie

# J. G. Sehnerdt

dem Nachfolger Neander's

widmet diesen Versuch in dankbarem Andenken

der Verfasser.



## Vorwort.

Quid quantumque sit Christo tribuendum, judicabit ecclesia. Servet: de trin. error. fol. 2 a.

Se mehr man hent zu Tage sich barauf besinnt, daß eine Paftoren-Rirche untergehen milite, wenn fie feine Burgeln hat in ber Laienwelt: um so mehr wird man sich baran gewöhnen muffen, wie in kirchlichen so in theologischen Fragen auf das Urtheil von Laien zu hören. Im Gemeinde-Kirchenrath und in der Gemeinde-Vertretung, auf den Synoden der Kreise, Provinzen und ganzer Landichaften find die gesundesten, zutreffendften und durchgreifendften Vorschläge nicht selten von firchlich gebildeten Laien ausgegangen. Und es kann sich auch die theologische Wissenschaft nicht länger gegen ben Einfluß wiffenschaftlich gebildeter Laien verschließen. Richt bloß Fürsten und Rirchenrechtslehrer haben, bald zum Guten bald zum Schlimmen, die Tendenzen der Theologenmehrheit umgebogen und seitwärts gelenkt auf neue Ziele und in freiere Bahnen, sondern auch die Riesen im Gebiet des Denkens haben der Theologie neue Wege gezeigt, gleichviel ob fie von Beruf Theologen waren oder Laien. Jedem Kenner der Glaubenslehre ift zur Genüge bekannt, welch' einen tief durchgreifenden Ginfluß auf die Theologie der Kirche Laien gelibt haben wie Plato, Ariftoteles, Descartes, Spinoza, Leibnitz, Kaut, Fichte, Schelling, Hegel, und bann wieder Kopernikus, Galilei, Leffing, Boltaire, Renan, Jul. hamberger u. a. Haben sich in den ersten driftlichen Jahrhunderten die Gläubigen nicht geschämt, von Seiden Goldkörner aufzusammeln und die heidnischen Ideenkeime durch Befruchtung mit Bibelwahrheit für ben Garten Gottes zu weihen und aus cananitischem Tels eine Segensquelle hervorzuloden für spätere Geschlechter; haben die alten Rirchenväter fich oft und gern berufen auf ben burch bie Welt zerstrenten Samen des Gotteswortes (λόγος σπερματικός), den fie bas Recht hätten, von allen Feldern, wo er aufgegangen wäre, zu

ernten: wie sollten da wir Theologen heute uns weigern, niederzufiten zu ben Füßen von Chriften, nur weil es driftliche Laien find, nachdem das allgemeine driftliche Weltostern der Reformationszeit felbst unter Beiden und Juden Gottessamen hat aufgeben laffen, häufiger, reiner und fruchtbarer, benn je? Und wenn nun gar ein Laie getrieben wird durch den Geist Gottes und die Liebe zu Jefu, daß er in jungen oder alten Tagen, mit mehr oder minder Geschick, fich an das Studium der biblischen Urfprachen macht: Theologe wird er freilich immer baburch noch nicht. Aber wenn er um betend, feufgend, dankend bie Bibel lieft und wieder durchlieft, zehn, zwanzig, fünfzig, hundert Mal, und er fagt uns, was er in der Bibel gefunden hat, wollen wir ihm dann ben Mund ftopfen mit den Worten: "On bift ein Laie, was verftehft Du bom Glauben, was will Saul unter ben Propheten?" Nein, foll das allgemeine Briefterthum nicht verblaffen zur bloken Bhrase - und webe ber Kirche, wenn ihr das geschieht so sind wir gehalten ben oder die Laienbrüder anzuhören, um von ihnen zu lernen und anzunehmen, was fie aus ben Schätzen ber Wahrheit zur Gottfeligkeit uns bieten.

Solch ein Laie war Servet, ber, vom Geiste Gottes und der Liebe zu Jesu getrieben, hundert Mal unter Gebet und Flehen im hebräischen und griechischen Urtert die Schrift burchlas; ber, als der Entdecker des Blutumlaufs,1) auf ber Höhe feines Jahr= hunderts frand; ber, als ihn Calvin über alle seine Zeitgenossen auf die oberfte Stufe des Scheiterhaufens erhob, nichts fein wollte, als ein vom Eifer zur Wahrheit beseelter und sich eines chriftlichen Le= bens befleißigender Bibelftudent. Solch ein Laie hat das Recht, von uns angehört zu werden, wenn er all seine Bibelerfahrungen uns anbietet in einer wohl überlegten Schrift. Und wenn nun biefer Laie aus dem Lande stammt, das, mehr wie irgend ein anderes der Welt, mit Blut getränkt und mit Afche aus verbrannten Menschenleibern gedüngt ift, dank dem allerheiligsten Tribunal der allerhei= ligsten apostolischerömischen Inquisition; wenn nun bieser Laie von feinem Anabenalter her bis an fein Ende, wo er ging und ftand. in Spanien, Italien, Schweiz, Deutschland, Savoyen immer zwi-

<sup>1)</sup> Bergl. "Servet ber Entbecker des Blutumlaufs" in Preher's physiologischer Zeitschrift. 1876. Jena, bei Dufft.

ichen Scheiterhaufen mandelte; und obwohl bon Freund und Keind gerne Belehrung annehmend, ftets weiter forschend und fünf Mal von Grund aus sein Denksustem umarbeitend, bennoch im Wesentlich je und je, auch in Noth und Schmach, in Rerker und Tod feinem Glauben treu geblieben ift: dann fragt es sich, ob wir, wie die verflossenen drei Jahrhunderte, diese edle mit Blut so reich getränkte Pflanze bloß ignoriren, fürchten oder berwerfen sollen als ein gefährliches Gift? Oder ob wir nicht prüfen follen, wie biefes Gift officinell wirken konne und Beilkraft üben gegen gewisse Krankheiten unseres Jahrhunderts? Ich weiß wohl, daß mir Biele zurufen, für so starke Medicin sei auch unser Jahrhundert nicht fräftig und ausgewachsen genug. Ich weiß wohl, daß uns von der Schöpfung her bis heute die Weltgeschichte lehrt, daß bor ber Zeit vom Baum ber Erkenntnif effen nichts anders bringen kann, als Weh und Tod. Ich weiß wohl, daß auch in die modernsten Predigten sich der Grundsatz der icholastischen Trinitätslehrer Bahn gebrochen hat: "Nichts könne ichwereres ausgesonnen, nirgend gefährlicher geirrt, nichts so angenehmes erfunden werden, als jener Artikel von der heiligen Dreifaltigkeit, ber von allen Gottesfürchtigen geglaubet, aber von keinem je verstanden worden sei"1) . . . .

Allein es geht durchaus nicht länger an, daß die deutschen Theologen unserer Zeit nur nachsprechen den griechischen Theologen²) von Nicaea, Sphesus, Chalcedon und Konstantinopel, und daß dann hin-wiederum die Laien nur nachsprechen den Theologen. Sonst hält man den Namen fest, gar fest, fest mit Faust und Zähnen, und was man hält ist ein Leichnam, ein Nichts, eine Karrikatur.

Die pfälzische General=Synobe, welche vom 26. November bis 5. Dezember 1869 tagte, giebt zu benken. Es war zu Speier, in der Bronnen-Stadt des Protestantismus. Es wurde abgestimmt über den Glauben an die Trinität, ob ihn mit den Theologen die Laien auch bekennen wollten wie ehedem?

<sup>1)</sup> cf. Valerius Berberger, Epistelpredigten. ed. Berlin 1852 S. 373.

<sup>2)</sup> Selbst die griechisch en Laien damals waren so in der dogmatischen Terminologie bewandert, daß, als ein Basilius der Große in Bezeichnung des Trinitäts-Verhältnisses nur Eine Shlbe änderte, ein förmlicher Ausstaach. S. z. B. Paniel. Gesch. d. Predigt S. 346.

Und es stimmten für die Dreieinigkeit von der den Aussichlag gebenden Mittelpartei alle dreizehn Glieder. Für den ewigen Bater stimmten von den 13 nur 11, für die Wesensgleichsheit Christi 9, für die Gottheit Christi 4, für die Erbsünde 4, sür die biblische Lehre vom Sbenbild Gottes 3.1) — Demnach des kannten auf der höchsten Synode in der alten Reichsstadt Speier, neun Synodalen eine Dreieinigkeit ohne Gottheit Christi, vier eine Dreieinigkeit ohne Wesensgleichheit Christi, zwei eine Dreieinigkeit ohne wigen Bater, fünfeine Wesensgleichheit Christi, zwei eine Dreieinigkeit ohne Gottheit Christi!...

Das sind die Trinitäts-Bekenner des XIX. Jahrhunderts. Und solden gegenüber umß Michael Servet, der mit seinem letzten Blutstropfen noch den ewigen Bater, die Wesensgleichheit und Gottsheit Christi, die Empfängniß vom heiligen Geist, seine Gedurt von der Jungfrau Maria, alle Wunder seines Lebens, alle Heilkraft seines Todes, alle Herrlichkeit seiner Anferstehung und Himmelsahrt bekennt, der muß ein Ketzer heißen, ein Gotteslästerer, ein Antistrinitarier, ein unsittlicher Narr,2) der wenn nicht des Todes, so doch der Berachtung aller Ebelen werth sei!

Ach es ist hier eine große Sühne abzutragen gegen den Märstyrer von Genf, es ist eine Schuld von drei Jahrhunderten zu büßen.

Selten wohl ift ein theologisches Buch in der Zeit, wo es erschien, so gründlich misverstanden worden, als Michael Servet's sieden Bücher von den Irrungen der Dreieinigkeit im Jahre 1531. Nicht daß man ihm in der theologischen Welt damals das Recht bestritt die Irrungen bloß zu stellen, denen die unendlich frivole Behandlung durch die Sholastiker die Bibellehre der Dreieinigkeit ausgesetzt hatte. In dieser Beziehung war man 1531 vielleicht gerechter wie heute. Nicht Zwingli, nicht Decolampad, nicht Butzer, nicht Melanchthon damals, noch Luther, noch Bullinger oder gar Capito verargen es dem Aragonier, daß er es versucht, die für alle Kirchenlehren gesorderte Revision an der Bibel auch auf das erste und hauptsächlichste Lehrgebiet, das trinita-

<sup>1)</sup> S. Mehner: Neue Evangelische Kirchenzeitung 1870. 26. Febr. S. 132.

<sup>2)</sup> S. Dag. die Schrift ilber "Servet's Charakterbild" bei Habel. Berlin 1876.

rifche, zu übertragen. Reiner ber Reformatoren bamals hat bem spanischen Bibelforscher einen Vorwurf baraus gemacht, daß er das trinitarifche Zerrbild, welches die Scholaftifer auf den Schild erhoben hatten, herunterriß.1) Aber, wohl ahnend ichon damals, daß das Centrum des gesammten trinitarischen Glaubens, Wiffens und Lehrens die Person Jesu Christi sei, haben alle evangelischen, alle katholischen Zeitgenossen Servet's die spanische Schrift verdammt, bald als arianisch, bald als ebionitisch, bald als samosatenisch, balb als sabellianisch; immer aber als eine ketzerische, frevle, gotteslästerliche, satanische Schrift. Und, was das allermerkwürdigste, Servet's Frennde und sogenannten Gesinnungsgenossen haben den Mann, der an geiftiger Begabung allen größten seines großen Jahrhunderts ebenbürtig zur Seite fteht,2) faft noch weniger verstanden als seine Widersacher. So geschah es, daß er mit seinen durchweg originalen, bahnbrechenden Ideen bei seinen Lebzeiten nicht nur feine Schule ftiftete; fonbern bag bie beiben einzigen Männer, welche nach seinem Tobe Servet's Lehre zur Settenstiftung migbrauchten,3) bie beiben Socine, fie ihrer heiligen Mustik beraubten, in faden Rationalismus verflachten und alle genialen Züge mühsam ihr abzuftreifen unternahmen.

Servet's Jahrhundert war nicht reif für solchen Geift. Er hat den Blutumlauf entdeckt und erft Harvey hat ihn verwerthet. Er hat die vergleichende Erdkunde gegründet, und erft Ritter hat sie in ihr Recht gesetzt. Er hat dem Butzer zu seiner Lehre von den Kindern Gottes, dem Melanchthon zu seiner spnergistischen An-

<sup>1)</sup> Auch dachte man 1531/32 noch nicht baran, wie 1553, an Eifer für die Trinität die katholische Kirche übertreffen zu wollen. Man hatte noch im Gesächtniß Alexanders III. päpstlichen Ansspruch auf dem Lateran-Concil von 1179: "Es sei ebenso unnöthig, ein besonderes Fest der Trinität als ein Fest der Unität zu seiern". Die orientalische Kirche hat das neue Fest ignorirt, die römische es zu den eigentlichen Festen nie gerechnet: sie zählt die Sonntage nach Pfingsten, die protestantische nach dem festum trinitatis. Bgs. Abt: Der christl. Kultus. Berlin 1857. II. 38.

<sup>2)</sup> Stähelin. Leben Calvin's I. 428.

<sup>3)</sup> Es war das sitr Servet ein grimmer Schlag in's Angesicht. Servet's letzte Tendenz geht auf Einheit des Glaubens: ja seine höchste Höhe ist die religions-conciliatorische, wie das schon 1554 Alex. Alesius erkannt hat in seiner Disputatio I. contra horrendas Serveti blasphemias.

<sup>4)</sup> S. Koner's Zeitschrift für Erbfunde, 1875. S. 182 ff.

thropologie, dem Calvin zu seiner Lehre vom heiligen Abendmahl verholsen; und dasiir hat ihn Butzer auf der Kanzel in Stücke zerzissen, Melanchthon als den Abschaum der Menschheit verworsen und Calvin ihm den Pechkranz um seine Locken gewunden. Nur in einem Punkte wurde von den Zeitgenossen sein Verdienst anerkannt: de Syruporum ratione erlebte in 11 Jahren fünf Anslagen!

Die Gegenwart hat es nicht zu thun mit dem Geschrei, das die Blinden erhoben, als der [den Boden, auf dem sie standen, erschütternde] Riese an ihnen vorüberging. Die Gegenwart muß das Kind des XIX. Jahrhunderts in die Reihen der Männer der Zeit aufnehmen, der es geistig angehört. Was Michael Servet der Spanier in der Einsamkeit seines Studirzimmers, ja zuletzt im Bewußtsein, von aller Welt verlassen und mißverstanden zu sein, niedersschrieb, einer glücklicheren Zukunft Prophet — cessadit Trinitatis oeconomia!): das ist heute wissenschaftliches Gemeingut geworden desselben deutschen Volken, wie Zwingli befahl; Gemeingut in gewissem Sinne selbst der Wissenschaftlichen unter den Romanen, deren Vorsahren ihm den Scheiterhausen zugerichtet haben.

Servet bezeichnet sein Jahrhundert als das philosophische Zeitalter.2) Er sieht alle seine Zeitgenossen als inficirt an mit der Aristotelischen Pest.3)

Dennoch war auch Servet ein Sohn seiner Zeit. Ueberall in ihren Strudel hineingestellt, überall von ihrer Luft ungeben, überall von ihrer Sprache umbrauft, ist er selber ein anderer geworden im Lauf der Jahre. Er hat gelernt, er hat vergessen. Er hat nachgegeben in den Formen, in allen Ansdrücken. Er hat sich so sehr im Lauf der Jahre dem kirchlich hergebrachten Dogma anbequemt, dass es in seinem letzten Lebensjahre (1553) auf trinitarischriftologischem Gebiete kaum noch eine kirchliche Satung giebt, die er nicht in gewissem Sinne acceptirt und sich angeeignet hätte.

In der Sache selber aber hat er nicht nachgegeben. Niemals. Keinen Finger breit.

<sup>1)</sup> De Trinitatis erroribus fol. 82a.

<sup>2)</sup> Dialogorum de Trinitate II. 19b.

<sup>3)</sup> fol. 111 b. De Trin. errorib.

<sup>4)</sup> S. Band II bes Lehrfuftems.

Um daher Michael Servet's theologische Sonder stellung recht zu würdigen; um bas zu marfiren, was den Servet 3um Servet macht, hat man nicht auf seine neoplatoniftische, driftopantheistische Spekulation1) zu recurriren, nicht auf seinen zum Suftem erhobenen Fanatismus gegen die Rindertaufe, nicht auf Die Heraufschraubung seiner Berson zu einer apokalyptischen Propheten-Höhe, die zu ersteigen er sich um so angelegener sein läßt, als ihn seine Zeitgenoffen in den Stanb zu treten wetteifern: bergleichen Erscheinungen hat man oft wiedergefunden vor Servet und nach Servet: und fie werden periodifch wiederkehren, fo lange bie dem Meniden immanenten pfychologischen Gesetze dieselben sind. nicht das hat den Servet zum Servet gemacht, daß er gegen die landläufige Trinitätslehre der Kirche polemisirte. Das haben vor ihm viele Reter gethan und nach ihm ganze Religions-Barteien, wie 3. B. die Unitarier, und ju feiner Zeit ein Denck, Beger, Campanus, Blandrata, Ochino, Gribaldo, Gentile und viele andere verbrannte, gehenkte und verbannte Denker.

Was ben Servet zum Servet machte, ist seine Lehre von Chrifto.

Und diese Lehre hat er klar und bibelwahr hingestellt in allen seinen theologischen Schriften: am klarsten aber gleich im ersten Buch seiner ersten Schrift von den Irrungen.

Daß Servet ein Antitrinitarier wurde, hat einen zufälzligen Grund, für den er nicht verantwortlich gemacht werden kann. Er war Spanier. Für Spanien war das XVI. das philosophische Jahrhundert. Hispani sophisticen plus satis amant, sagt er in seinem Ptolemaeus. Die Spanien völlig neue Scholaftik, über die das ganze Mittelalter in Spanien angesichts seiner Cortes- und Mauren-Kämpfe zur Tagesordnung übergegangen war, sie seierte in Spanien gerade jetzt unerhörte Triumphe: sie war die Beherrscherin aller edelsten Geisler geworden. Und der Scholaftik Haupt- und Grundlehre, ihr Erstling, ihre ganze Liebe, ihr Berzug war die Lehre von der Dreieinigkeit. Diese Lehre hat Servet, der unendlich reich begabte Geist, zum anhaltenden Studium gemacht durch Tage und Nächte von seinem vierzehnten Lebensjahre

<sup>1)</sup> Bgl. Silgenfelb's Zeitschrift 1876, II. S. 241 ff.

an. Dank bem umfassenden Studium der Scholaftik hat er sich in gewiffem Sinne, geschult durch fein philosophisches Jahrhundert, zum bedeutendsten Scholastiker feines Volkes aufgeschwungen. Aber er kounte nicht die Scholaftik so von Grund aus studiren,1) gründlicher als irgend einer der Reformatoren; gründlicher als die scholaftischen Epigonen seiner Zeit, ein Franciscus de Vittoria, ein Alphons de Cordova, ein Johann Majoris, ein Eck, Wimpina, Cochlaeus: ohne daß die Scholaftik zugleich bei ihm wie bei jedem flaren, ehrlichen Denker die eigene Selbstauflösung vollzog. Die Sholastif hat ben Servet zum Antitrinitarier gemacht. Und weil Michael ein Mann von Berg mar, ber ebenfo leidenschaftlich haßte wie er leidenschaftlich liebte, darum konnte er nicht borübergeben an diesen scholaftischen Chimaren-, Cerberus- und Gernouen-Gestalten, ohne daß ihm das Berg blutete, ohne daß die Luft erdröhnte von seinem ingemisco, contremisco, perhorresco, proh dolor, res flebilis orbi, viscera penetrantur. Er fonnte Die icholaftische Lehre nicht negiren, ohne fie zugleich zu bekampfen als aller Gottesläfterungen schlimmfte,2) und ben Michael's Schlachtruf auszustoken: Deo dante exterminabimus. Diese Gegnerschaft war zufällig. In Deutschland oder in einer andern Gegend geboren, wo er von seiner Wiege her das Grab der Scholaftik vor sich fah, hätte er der Todten nicht geachtet und ihr ihre einstigen maflosen Frivolitäten, weil fie eben todt war, verziehen. Gin Spanier im philosophischen Jahrhundert, durfte er bas nicht.

Aber der Blick, der seinem Adlerauge Ehre macht; der Fund, den er entdeckt haben würde, wo er auch immer eine Bibel gestunden, das Dogma, was den Jahrhunderten unter dem Bust der Philosopheme verloren gegangen, das war Servets Christologie. Nur durch seine Lehre von Christo unterscheidet sich Servet von jedermann in seiner Zeit. Er hatte nur Eine Passion, Iesum. Pro quo dico. Ille me solus defendat. Unicum magistrum eligo. Christi verba me solent usque ad viscera penetrare.

<sup>1)</sup> Quod in me ipso ex corum doctrinis satis sum expertus caet, (De Trinit, errorib. fol. 60 a)

<sup>2)</sup> De Trinit. error. fol. 108 b. Sed dabit his nugis Deus aliquando finem! Miseret me, quod non modo sit mathematica imaginative delusio sed etiam horribilis in Christi doctrinam blasphemia. — al. saep.

Aber dieser Christus, den Servet liebte, den er verehrte, den er anbetete: war eben nicht der Christus der theologischen Schule: es war der Christus der Bibel und des Ge-wissens.1)

Servet ist ein eminent positiver Geist: in seiner Zeit ber begabteste Apologet des Christeuthums gegen Mauren, Inden und Marranos?): und für die Nachwelt der Gründer der biblischen Lehre von Gott, der biblischen Christologie.

An drei Zügen erkennt man überall heraus Servet's Christusbild. Und diese drei Züge von seinem Christusbilde entwirft er auf biblischem Goldgrund gleich zu Ansang seines ersten Buches von der Oreieinigkeit.

"Bisher, wenn man von Christo handelte, hat man angefangen vor Grundlegung der Welt, mit der mittelsten Person in der Gottheit. Ich will anfangen bei dem Menschen Tesus, der unter Pontio Pilato zerschlagen und gegeißelt ist (verberibus caesum et flagellatum) und von diesem Menschen Jesus beweise ich aus der Bibel dreierlei, indem ich auf ihn hinweise mit meinem Finger: der ist der Messias, der ist Gottes Sohn, der ist Gotte.

An diesen ewigen Positionen hat Michael Servet festgehalten durch seine fünf Lehrphasen.

Es wird sich später<sup>3</sup>) zeigen, wie die christo-centrische Weltanschauung Servet's ethisch centralisirend und resormirend einwirst und zurückgewirst hat auf Servet's und dann auch seiner Gegner,<sup>4</sup>) insbesondere der Resormatoren Lehre vom Glauben, vom Heil, von der Rechtsertigung, von der Liebe, von den guten Werken, vom Gesetz und Evangelium, vom Reiche

<sup>1)</sup> Ich vermag nicht mein Gewissen in Gegensatz zu ftellen zur Bibel, und weiß nicht, wie bas ein protestantischer Theologe fertig kriegt. Beiber Resultate sind für mich durchaus identisch.

<sup>2)</sup> Ein Schiller des Paul Burgenfis, über den f. Böckler. Beweis des Glanbens, 1874 S. 241 ff.

<sup>8)</sup> Band II.

<sup>4)</sup> In dem Werk: Servet und die Reformatoren, dessen Abhandlung I u. II 1875 und 1876 in Berlin, bei Mecklenburg, 38 Aloster-Straße erschienen ist.

Gottes, von der Taufe, vom Priesterthum, von der christlichen Freiheit, vom heiligen Abendmahl. Ueberall werden wir sehen, daß Servet nur so weit niederreißt, als er zwischen Lüge, Menschensagung, Inquisition, Concilien und Unglauben sich die Wege bahnen muß für die erkannte biblische Wahrheit. Aber seine Tendenz allüberall ist positiver Christus Glauben und Herstellung des reinen ursprünglichen durch und durch menschlichen, und boch so durchaus göttlichen Christenthums.

Calvin, Melanchthon, Alefins haben zugegeben, daß Servet's Lehre der Bernunft schmeichelt. Prüfen wir, ob sie der Bibel widerspricht? Lernen wir von ihm, deutsche Theologen und deutsche Laien, so lange es Zeit ist. Es liegt ein surchtbarer Fluch auf dem "Zu spät!"

Servet's Unftern freilich war es, daß er drei Jahrhundert Rach ber spartanisch barbarischen Weise des au früh erschien. Mittelalters wurde die unzeitige Geburt verbrannt. Er war ein homunculus, ein Embryo einer späteren Welt. Er hat kein Recht auf selbstständiges Leben. Er fand keinen Leib bor, der seine Gedanken getragen und durchgeführt hätte. Servet hat sich Zeitlebens biefe ihm mangeluden Organe gesucht, und für seine großen Plane waren die größten Organe seinem unruhigen Geiste nur gerade groß Inquietus et semper magna moliens Hispanorum ani-Er hat angefragt, bittend, flebend, ringend bei Melandithon, mus. Luther, Decolampad, Buter, Viret, Farel, Bullinger, Calvin. Allen graute vor bem rebenden Embryo. Sie schauderten zurück wie vor einem Dämon.

Aber in seiner Welteinsamkeit — ber aragonische Geisterbanner sürchtet sich nicht. Er sieht andere Zeiten kommen, wo es nicht verboten sein wird, das für nichts zu erklären, was nicht existirt. Declarare nullum, id quod nihil est, non est blasphemia.\(^1\)) Er sieht andere Geschlechter auswachsen, die tief beklagen werden den Schaden Jesu unter dem Alp der trinitarischen Sophismen — Quis non lachrymabitur tantam Christi jacturam.\(^2\)) — Er hört den Fußtritt der Generationen, die sich mit Esel abwenden werden von den scholastischen Verzerrungen Gottes — Futurae generationes

¹) fol. 59 a.

<sup>2)</sup> fol. 10 a.

stupenda haec judicabunt. Et vere sunt stupenda.¹) Und nachdem er für Ruhm und Ehre seines Heilandes bis an seinem Lebensabend gestritten, setzt er sich nieder auf dem Holzstoß seines Scheiterhaufens, das Urtheil der Geschichte erwartend. Die Kirche mag richten, was Christo gebührt. Quid quantumque sit Christo tribuendum, judicabit ecclesia.²) Und sein setzten Aufschrei, ehe ihn der Rauch erstickt, ist ein Bekenntniß zu Christo bem Sohne Gottes: Jesu, sill Dei, miserere mei!

Unser Sahrhundert trägt noch immer ein trinitarisches Geprage; und von Gottes und Rechtswegen ichreitet ber Dberstaatsanwalt ein, wenn jemand sich herausnimmt, über die Trinität zu spotten; nicht darum weil die Trinität die Wahrheit sei, sondern weil es die Lehre ift, welche die gesammte Chriftenheit bekennt. Diese selbe Christenheit leugnet auf ihren Synoden den ewigen Vater, die Gottheit Chrifti, seine Wesensgleichheit, Chrifti jungfräuliche Geburt, Auferstehung und Simmelfahrt, leugnet Gott und die eigene Seele. Ware es nicht ein Fortschritt im positiven Glauben, wenn alle Parteien ber alten Chriftenheit, die Socialdemokraten mit den Jesuiten, die Conservativen mit den Darwinianern, die Freimaurer mit den Pietisten, die Protestanten mit den Ratholiken, die Sektirer mit den Orthodogen übereinstimmten aus tiefstem Herzensgrunde, Tag für Tag, im Leben und im Sterben in Servet's ersten und letten Ruf: Jesu, Du Sohn bes ewigen Gottes, erbarme Dich meiner! Gin Birt und Gine Beerde, Gin Berr, Gin Glaube, Eine Taufe, Ein Gott und Bater, der da ist über uns allen und in uns allen und burch uns alle . . . Und fann unfer Buchlein zu diesem Bau ein Steinchen beitragen, so hat es seinen Zweck erfüllt. Es find Handlangerdienste für den Tempel Chrifti. Darum bitte ich um Nachsicht.

Magdeburg. Am Tage der Kreuzerhöhung.

Der Verkusser.

<sup>1)</sup> fol. 42 b.

<sup>2)</sup> fol. 2a. De Trinit. error.

## Inhalt.

|                                           |   |  |  | Seite |
|-------------------------------------------|---|--|--|-------|
| Einleitung                                |   |  |  | 1     |
| Erftes Buch.                              |   |  |  |       |
| Die erste Lehrphase Michael Servet's .    |   |  |  | 4     |
| Zweites Budj.                             |   |  |  |       |
| Die zweite Lehrphase Servet's             | • |  |  | 66    |
| L. III. De trinitatis erroribus .         |   |  |  | 107   |
| Drittes Buch.                             |   |  |  |       |
| Die dritte Lehrphase Servet's             |   |  |  | 143   |
| Viertes Buch.                             |   |  |  |       |
| Die vierte Lehrphase Servet's, Theil I .  |   |  |  | 166   |
| The whomas Colombials Sentently Office IT |   |  |  | 00#   |

#### Einleitung.

"Mehr Glauben ist ber Einen Wahrheit beizumessen, welche ber Feind bekennt, als hundert Lügen der Unseren!" So dachte Servet, als er den Koran las, (De Trinit. errorib. f. 42 b.) und so muß noch heute jeder benken, der den Gegner würdigen will.

Alle Reformatoren stellten den gleichen Grundsatz auf, daß die Kirche nichts zu glauben habe, was nicht bewiesen sei aus der Schrift oder mit hellen Gründen der Vernunft. Dies Prinzip nahm Servet an. Insofern stand er auf der Seite der Reformatoren.

Indes die Reformatoren schlossen einzelne bestimmte Lehren von diesem Grundsatz aus: vor allem die Haupt-, Grundsund Kern-Lehre der alten Kirche, die Lehre von der Dreieinigkeit. Ieder von den Reformatoren hatte Zeiten erlebt, in denen ihm klar geworden war, daß auch diese Lehre ein gleiches Anrecht habe auf Revision aus der Bibel, wie die andern Lehren alle. Und dieses Recht lag als reformatorische Pflicht Manchen von ihnen bisweilen schwer auf dem Herzen. Allein die Consequenz zu ziehen und die Arbeit zu übernehmen, wagte Niemand. 1)

Was Melanchthon, Luther, Zwingli, Decolampad, Calvin, Bullinger nicht wagten, das unternahm der Spanier. Der alten Schule Trinitätslehre an Bibel und Bernunft zu prüfen, machte er zur Aufgabe seines Lebens. Gine Herztulesarbeit: schwierig, umfangreich, auch lohnend und ehrenvoll für ben, dessen Auge im Stande ist, über den Scheiterhausen hinaus

<sup>1)</sup> Ich gebenke das geschichtlich darzuthun in einem Werke: "Servet und die Reformatoren", dessen erste Lieferung: Luther und Servet 1875 bei Mecklenburg in Berlin erschienen, und die zweite: Melanchthon und Servet ebenda unter der Presse ist.

Tollin, Lehrfuftem Servets. 1.

zu sehen. Und zugleich war sie so unerläßlich, daß wäre Michael Servet nicht von selber aufgetreten, die Reformation sich genöthigt gesehen hätte, einen Michael Servet zu erfinden.

Sohn bes Landes, das in achthundertjährigem, fiegreich fort= fchreitenden Rampfe bie Feinde bes Rreuzes übermunden; vom Ruhme Bruft gehoben; begeistert von ber Ibee, ohne Baffengeräusch dem Gefreuzigten den Erdfreis zu unterwerfen und burch bie Bunderfraft bes Evangeliums bie Bergen unter ben Gehorfam Chrifti gefangen zu nehmen (l. l. f. 78 a), war fich ber Jüngling, als er fein erstes Werk schrieb, feiner bloben Rebe (f. 104 b), seiner kindischen Erfahrung (Praef. in Dialog.) und ber unerreichbaren Hoheit seines Gegenstandes (De tr. err. 2 a) wohl bewußt. Inden, ba er vor Gott bezeugen konnte, bag in allem, mas er geschrieben, fein Bemiffen rein fei und er feine andere Absicht hegte, als Gott in feinen Werken gu preisen, Chrifto bie verlorene Ehre wieber zurud zu geben, in bie mumienhaft verichloffene Rirche einen Geruch bes Lebens gum Leben gu bringen (Restit. p. 47) und bie völlige Berfteinerung bes trinitarifden Glaubens unter ariftotelische Formeln zu verhüten: fo fürchtete er fich nicht, ftanbe er auch in biefem Rampfe allein ba gegen eine Denn Chriftus, beffen Sache er führte, hatte berfprochen, ihn zu vertheibigen. Und um fich ber Beilsgemeinschaft und Gnabennahe beffen täglich zu verfichern, ber feine einzige Baffion war, hörte er nicht auf, bei all feinem Forschen in ber Schrift und beim Riederschreiben feiner Stubien gu beten, gu bet en bei Tag und bei Nacht. Es möchte nicht viel theologische Abhandlungen im XVI. Jahrhundert geben, die von Gebeten fo burch= wirkt find, als die Michael Gervet's. Demuthig und vertrauensvoll überläßt er fich in allem der Leitung des heiligen Geiftes. Im einfältigen Lauschen auf bie Onabe Gottes und im Glaubensgehorfam fand er feine Beruhigung; Berg an Berg mit Chrifto seine Seligkeit (Restitut. p. 428. 51. al. De Trin. err. f. 21 a 43 a 82 b 59 b). Die Aber ber prophetischen Intuition, welche später anschwoll, war auch jett schon mit heißem Blut gefüllt. Er lebte mit Chrifto wie mit feinem fichtbaren, hörbaren, ftets leib: lich-geistlich gegenwärtigen Bruder; und Blick und Berg hielt er unverwandt auf Ihn. 1) So erfuhr er, daß wir die göttliche Wahrheit nur stückweise und ganz allmälig erkennen. Eine Phase nach der andern ging vor ihm auf. Und als er an's Ende gekommen war, stand er still und schaute hinaus in unaussprechlich herrlichere Welten. Alle aber hatten ihr Centrum in seinem Liebling, Christo.

<sup>1)</sup> Näheres bei Hilgenfeld (Zeitschrift 1875, I.: Servet und die Bibel; 1876, II.: Servet's Panthersmus; III.: Servet's Teufelssehre) und Hase (Jahrb. f. protest. Theologie 1876, II.: Servet's Lehre von der Gotteskindschaft.) Bgl. Theolog. Studien und Kritiken 1875, p. 711 sq. und v. Holhendorssis Sammsung gemeinverständlicher wissensch. Borträge 1876: Charakterbild Michael Servet's. — Ueber Servet's Leben s. außer den von Nippold (Jenaer Literat. Beitg. 1876 II, 16), Nauwenhof (Theolog. Tijdschr. Leiden 1876, 10, 3. p. 383 sq.) und Sepp (Studien en Bijdragen. Amstd. 1876. p. 438 sq.) angesikrten Ausstätzen die im Magazin des Aussandes 1876: Martin Butzer und Michael Servet; Thesemann: Ev. Reform. Kirchenztg. Detmold 1876. Nr. 17—24; Preher: Physiolog. Bierteljahrsschrift 1876, III.: Servet, der Entdecker des Blutumlaufs.

#### Erstes Buch.

#### Die erste Lehrphase Michael Servet's.

De Trinitatis erroribus. Lib. I.

Nunc sic sumus assuefacti; sed futurae generationes stupenda haec judicabunt. De Trinit, error, fol, 42 b.

Die erste Phase bes selbständigen Denkens beginnt bei bem Sprößling des alkkatholischen<sup>1</sup>) Juristenhauses mit seiner Bibelsindung<sup>2</sup>) in dem durch Franziskaner mit Bußerweckung begnabigten Toulouse.<sup>3</sup>) Die in Spanien jetzt erst recht Mode gewordene Scholastik hatte unsern Michael gelehrt, daß in der Bibel jede Seite, jedes Wort, jeder Buchstabe von der Trinität und den drei Personen der Gottheit und von der Sohnschaft des Wortes und den beiden Katuren in Christo und der Communicatio idiomatum rede.<sup>4</sup>) In Toulouse nun liest Servet die Bibel. Er liest sie wieder wohl taussend Mal:<sup>5</sup>) er hat dabei Auge, Ohr und Herz geheftet auf jede

<sup>1)</sup> qu'ils sont Chrétiens d'ancienne race, vivants noblement qu. 3 bes 23. Aug. 1553.

<sup>2)</sup> qu. 4 l. l. à Tholose il prit connoissance avec quelques Ecoliers de lire à la S. Ecriture et évangile, ce qu'il n'avait jamais fait auparavant.

<sup>3)</sup> cf. meinen Auffaty: Toulouser Studentenleben in v. Raumer's Histor. Taschenbuch 1874. III.

<sup>4)</sup> So Petrus Lombardus u. v. a. (De trin. err. f. 27 b.)

<sup>5)</sup> Lege obsecro millies Bibliam: Nam si eam legendo gustum non capias, eo est quia perdidisti clavem scientiae — Christum, quam sine intermissione pulsando recuperabis (f. 78 b.).

Bewegung, jedes Wort, jeden Athemaug Jesu.1) Doch von all ber icholaftischen Weisheit findet er in der Bibel nicht 8.2) Bibeltreue, aus schlechthinniger Unterwerfung unter bas Geoffenbarte wurde er zum "Antitrinitarier".3) Alle Philosophie gibt Ueber Gott bulbet er keine andere Weisheit als bie ber Bibel.4) Des Juriften größte Chre ift, ein Bibel=Student gu werden.5) Die ganze Heilswahrheit ist ihm in der Bibel beschloffen.6) Die Bibel ift bas Buch vom Simmel,7) beffen Geift nicht blog, beffen Urfprache, Worte und Buchftaben für bie Erkenntnif Gottes von höchster Bedeutung sind.8) Was uns von Gott redet, die Bibelgrenze überschreitend, ift Lug und Wahn.9) Der Stern der Bibel, bas Centrum ber Beilsmahrheit ift ber Menfch Chriftus. Ihn als Gottes mahrhaftigen Sohn, unfern Seiland, gläubig anzuneh= men, ift bas eine neue Bebot, welches Gott in feiner Liebe an bie Stelle aller alten geftellt hat;10) ift bas unverrudbare Funbament bes Beile. 11) Für alle Rufunft erwählt er Jefum als feinen alleinigen Meifter, für ben er in's Feld zieht12), und

<sup>1)</sup> Verba Christi cum tanta emphasi prolata, me solent usque ad viscera penetrare (f. 27 b cf. 25 a 24 b al. s.).

<sup>2)</sup> fol. 20 b 35 b 37 a 42 b 47 b 79 b 85 a 93 b al.

<sup>3)</sup> Sed voce scripturis extranea uti nollem, ne forte in futurum sit philosophis occasio errandi fol. 64 b.

<sup>4)</sup> Omnem philosophiam et sapientiam ego in Biblia reperio fol. 78 b.

<sup>5)</sup> étudieux de la Ste Ecriture, ayant Zèle de vérité; qu. 19 bes 23. Mug. 1553. — Ego enim ea quae de Deo in Bibliis habentur, ut discam laboro (De trin. f. 107 b.).

<sup>6)</sup> Omnia quae Deum spectant, si Scripturis non probentur, sunt mendacia (f. 40b.)

<sup>7)</sup> Datus est de coelo liber, ut in eo Deum investigemus, adjuvante ad hoc fide (f. 107b — cf. 78b al.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) fol. 5 a 8 b 23 b 27 b 47 b 56 b 107 b 114 b al.

<sup>9)</sup> Figmenta enim sunt imaginaria, quae scripturae limites transgrediuntur (fol. 81 b cf. 42 b 52 a 63 a 70 b 72 b 75 a.).

<sup>10)</sup> Imo sic dilexit Deus filium suum, ut hoc unicum de fide in Christum praeceptum sit loco universae legis subrogatum et longe major in ejus observatione utilitas (f. 82 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Fundamentum nostrae salutis et fundamentum ecclesiae est cum fiducia credere, hunc Jesum Christum esse filium Dei, salvatorem nostrum (Restitut. p. 23 — cf. De trin. f. 26 a 43 a 58 b 83 al.).

<sup>12)</sup> Pro quo dico (fol. 86 b.).

ber ihn gegen alle Welt schüßen solle. 1) Des Jünglings Seufzen (ingemisco), Zittern (contremisco), Thränen (quis non lacrymabitur), das Erschüttern seiner Eingeweide (viscora concutiuntur), die ganze Leidenschaft seines spanischen Wesens ist einzig darauf gerichtet, den geschichtlichen, wahrhaftigen, lebendigen, den ganzen Christus vor sich zu schauen, ihn zu halten, zu behalten, wie ihn die einfachsten Leute von der Gasse<sup>2</sup>) als ihren Herrn und Gott, als ihr Fleisch und ihren Heiland erkennen und andeten können. Wer außer Christo Gott andeten will, der fällt zurück in Türken- und Sarazenen-Lüge. 3)

Soviel vom Geist Servet's.4) Wenn er daher im Sommer 1531 an Decolampad schreibt: "Gott wisse, daß er in allem, was er geschrieben, sich ein gutes Gewissen bewahrt",5) so wird man das ebensowenig bezweiseln dürsen, wie, wenn Servet vor dem Vienner Gericht anssagt, die 7 Bücher über die Irrlehren auf dem Gediet der biblischen Trinität — L. VII. de trinitatis erroribus — erschienen ihm als "das Beste, was bisher über den Gegenstand geschrieben sein";6) oder wenn er zu Genf behauptet, er habe mit seinen Büchern die Absicht gehabt, "dem christlichen Glauben zu nützen."7)

Es ist nicht zu verwundern daß der schroffe Contrast zwischen dem Erwarteten und dem wirklich in der Bibel Vorhandenen zu Tou-

<sup>1)</sup> Hic propono solum Christum futurum mihi magistrum, ut solus ille me defendat (f. 12 b.).

<sup>2)</sup> Christus non loquebatur philosophis, sed populo, infantibus et mulieribus (fol. 57 a.) — Pro nunc simplicissime volo, quod vetulae, lippi, tonsores Christum esse filium Dei agnoscant, et hoc sit radix et fundamentum — Respice, obsecro, quomodo vetula filium illum metaphysicum intelliget (fol. 8 a.).

<sup>3)</sup> Extra Christum non magis tu Deum adoras, quam adoraret unus Turca (Dialog I. 7.) — Alias quam per Christum de Deo visiones nolint nugari nam etiamsi omnes angelos coeli viderent, tamen Deus adhuc profundius latet, angelico indutus vestimento (De trin. error. f. 108 b.) al.

<sup>4)</sup> cf. übrigens Meinen Auffat in Hilgenfelb's Zeitschrift 1875.

<sup>5)</sup> Deus enim novit, conscientiam meam in omnibus quae scripsi, fuisse sanam (bei Mosheim. Anderweitiger Versuch p. 392 sq.)

o) il luy sembla que (Michel Servet) disoit bien ou mieulx que les aultres, 6. April 1553 zu Bienne bei Artigny. Mémoir. II. 106.)

<sup>7)</sup> pas l'intention de nuire aucunément à la foi Chrétienne, mais plutôt pour lui aider (qu. 21. des 23. Aug. 1553 cf. qu. 10 u. 13).

loufe in dem Kirchenglauben Servet's einen so gewaltigen Riß machte, daß irgend eine Bermittelung für immer unmöglich schien. In den späteren Phasen ist das anders.

Das erfte ber fieben Bücher von ben Irrungen bilbet eine felbständige Abhandlung, die fogleich bei bem plöplichen Bufammenbrechen feines alten Glaubens unter bem erfrischenden Touloufer Bibelfturm entstanden ift. Die eigene positive Ansicht von den Beilsgeheimniffen tritt auf der ersten Lehrstufe meniger hervor, bei einem 17 jährigen1) nicht anders erwartet werden kann. ameiten Theil des Werkes bilden dann die brei folgenden Bücher (B. II, III, IV), bei benen Decolampad's Ginflug2) unverfennbar zu Tage liegt. Der britte Theil tritt uns in ben brei letten Buchern (V, VI, VII), entgegen, die Manches in den vorangegangenen Behauptete zurudnehmen, ober boch in wesentlichen Bunkten modifiziren; Dank ben Strafburger Unterredungen mit Butger und Capito.3) Die letten brei Bucher ftellen uns überhaupt ben erften Unfatz einer Brude nach ber Rirchenlehre zu, ben Weg zu ber vierten Lehrphase bes Spaniers bar, wie sie in ben Dialogen Der unversöhnliche Touloufer Standpunkt ift verlaffen und bie Annäherung an bie hergebrachten Dogmen wird versucht, vermittelft einer biblifch fein follenden, in der That aber rabbini= ftifchen Bhilosophie.

Gleich beim Eingang zur ersten Lehrstufe schlägt Servet seinen besonderen Weg ein. Er hat gesehen, daß die Mehrzahl der Lehrer, ohne in dem historischen Christus ihr Fundament zu legen, gleich auswärts steigen zu den Speculationen des Logos.<sup>4</sup>) Dadurch gesichah es, daß sie dem Menschen Jesus bald zu wenig, bald garnichts zuschrieben und den wahrhaftigen Christus der völligen Vers

<sup>1)</sup> S. Kahnis. Hiftorische Zeitschrift 1875: meine Abhandlung über Servet's Jugend.

<sup>2)</sup> Interrogé qu'il nomme ceux de son opinion, il nomme Capito de Strasbourg et Oecolampade au commencement, et depuis il se changea (qu. 9. bes 23. Mug. 1553.) — Grynaeus Bucero 30. Dec. 1531: Semper Oecolampadium interrogarat, saepe Capitonem; ex quibus si nihil accepit aliud, non est mirum si ista scribit (Baum: Corp. Reformator. XXXVI. p. 872.)

<sup>8)</sup> Butger's Briefwechsel mit Servet liefert dafür ben beutlichen Beweis.

<sup>4)</sup> ad Verbi speculationem, sine fundamento Christi ascendentes, quam plurimos cerno (f. 2 a.)

gessenheit überlieserten. 1) Diesen Irrlehrern nahm Servet sich vor in's Gedächtniß zurückzurusen, wer jener Christus ist. 2) Darum hat er es für gut gehalten, bei der Erforschung der hohen Geheim=nisse der heiligen Dreiheit mit dem Menschen zu beginnen. 3) Was und wie viel dem Menschen Christus zuzuschreiben ist, dar- über mag die Kirche das Urtheil sprechen. 4)

Indem ich nun auf diesen Menschen, dessen uns die Evangelisten erzählen, gleichsam mit dem Finger hinweise, behaupte ich, sagt er, von ihm breierlei:

- 1) dieser da ift Jesus Chriftus!
- 2) diefer ba ift Gottes Sohn!
- 3) biefer ba ift Gott.5)

Daß biefer Mensch ba Tesus sei ist bas erste Postulat, bas als sesstehend angenommen wird. Der Name Jesus ist dem Knaben auf Besehl des Engels am Tage der Beschneidung gegeben, wie dir der Name Johannes und dem dort der Name Petrus (Luc. 1 und 2). Die Juden alle gaben zu, daß es Jesus sei. Sie leugneten nur, daß der Mensch da Christus sei. Siehe nun zu, in welchem Sinne Paulus den Juden beweist, dieser Jesus sei der Christ? (Act. 9, 27. 18). Bon welchem Zesus meinst du wohl, daß das geschehen sei? Glaubest du, Paulus und Apollos hätten von der Hypostasis disputirt? Auch Matth. 1, 16 sagt: von welcher geboren ist jener Tesus, der genannt wird Christus. Demerke wohl den Artikel und bemerke den Beinamen. Den Menschen Zesus beschreibt Luc. 3., und der Täuser Johannes sagt: Glaubet nicht, ich sei Christus, was gerade zu lächerlich wäre, wenn das Wort

<sup>1)</sup> Qui parum aut nihil homini tribuunt, et verum Christum oblivioni penitus tradunt (l. l.)

<sup>2)</sup> Quis sit ille Christus, nicht wer er war. Der historische Christus ist ihm noch jetzt lebendig.

s) In scrutandis divinae Triadis sanctis arcanis, ab homine exordiendum eo duxi (l. l.)

<sup>4)</sup> Caeterum, quid quantumque sit Christo tribuendum, judicabit ecclesia (!) — l. l. —

<sup>5)</sup> Concedam haec tria: Primo: hic est Jesus Christus; Secundo: hic est filius Dei; Tertio: hic est Deus.

<sup>0)</sup> Ueber die Hoheit des Moments, in dem Jesus zum ersten Mal vor seinen Jungern sich "Christus" nennt. S. Godet. Comm. sur l'Ev. de St. Jean. Par. 1865 II. 544.

<sup>7)</sup> Cum et terrenus rex dicatur Christus (fol. 3 b.) — Die Menschen aber sind zu meiden, qui se dicerent Christos (fol. 4 a.)

Chriftus von einem Menschen1) nicht könnte gebraucht werben. Frivol wäre die Frage Christi und Betri Antwort Matth. 16, wenn Chriffus fragt: Wer fagen bie Leute, baf ich fei? und Betrus ant= mortet: Du bift "Chriftus".2) Denn ba er zum Menfchen fpricht, hatte er sonst sagen muffen: Chriftus ist in bir, nicht aber: "Du bist es." Am klarsten ist bas Zeugniß Christi, wo er sich felber einen Menfchen nennt, Joh. 8, 40 : "Ihr fucht mich zu töbten, einen Menschen,3) ber euch die Wahrheit gesagt hat". Und 1 Timoth. 2, 5: Ein Mittler awischen Gott und ben Menschen, nämlich ber Mensch<sup>4</sup>) Chriftus Jefus. Nimm hingu bas Wort "Mann" und höre Betrum Act. 2, 22, wie er fagt: Chriftus fei ber Mann gewesen, ber erwiesen worden sei u. f. f. Und Luc. 24, 19: von Jesus bem Nazarener, ber ein prophetischer Mann war, mächtig; und Joh. 1, 30: Rach mir wird kommen ein Mann, und Act. 17, 31: Gott wird richten burch jenen Mann, nämlich Christum. Lag bich alfo nicht irre führen burch bas griechische Wort Chriftos, fonbern nimm bas Hebräische "Maschiach" ober bas Lateinische: Unctus.5) Achte ferner auf die Natur bes Pronomen demonstrativum und bu wirst erkennen, daß jenes die Original-Bedeutung des Wortes ift. Denn nur zu oft mahrend er vor Augen gezeigt wird, beißt es: Diefer ift Chriftus; bu bift Jefus ter Chrift. Und baff er fprach, fragte, antwortete, hungerte: und dag fie ihn faben auf bem Waffer manbeln. Wen suchet ihr? Jesum ben Nazarener. "Ich

<sup>1)</sup> Nonne Christum magnum sophistam et sophistarum faciunt magistrum, dicentes, quod illa dictio Christus: sit a Prophetis, Apostolis et Evangelistis imposita, ad significandum secundam personam, connotando quod sustentet naturam humanam (f. 11a).

<sup>2)</sup> Si ergo ungi corporis passio est, quis negare potest, hominem esse unctum (fol. 3 a).

<sup>3)</sup> Potestne esse major calumnia, quam si me loquente neges me esse, aut mihi convenire neges id quod ego mihi tribuo? (fol. 57a).

<sup>4)</sup> Si cognoscere vis, an super scripturis se fundent, vide, si vox homo: suam imposturam in Biblia sonet, an in graeco vel Hebraico, loco vocis latinae ponatur illud totum: sustentans naturam humanam (fol. 10b).

<sup>5)</sup> Sed quid dicerent, si loco vocis Christus in omnibus Bibliis poneretur illa vox Unctus? (Bekanttid) ruht Seb. Castalio's Bibliisrichung auf diesem Prinzip.) An simplicissime loquendo, secundam personam unctam esse dicerent, et eam accepisse Spiritum sanctum et virtutem, ut de vero Christo dicitur Act. 10, 38 (fol. 11 a).

bin es. 1) Wen ich küffen werbe, ber ist es, haltet ihn. — Ich bin es selbst, greifet mich und sehet. — Und Uct. 2, spricht Petrus zu ben Juden: Diesen Jesus, ben ihr getöbtet habet, den Gott auserweckt, deß sind wir alle Zeugen. Was willst du mit solchen Pronomen beweisen? Und von welchem Menschen verstehst du jenes Aposstels Wort: "Wie durch eines Menschen Sünde, so durch die Gnade Sines Menschen Jesu Christi: Wie durch eines Menschen Tod, so durch einen Menschen die Auserstehung von den Todten." Und nicht nur einen Menschen nennt sie ihn, sondern auch einen Adam I Cor. 15, 45. Die heilige Schrift, das ist klar, braucht das Wort "Mensch" nicht connotativ. Und wenn Paulus im Hebräerbrief 1 u. 2 beweist, das Christus über die Engel erhöht worden sei, so würde er einen höchst frivolen Beweis sühren, so er daran gedacht hätte, daß jene zweite Natur Gottes über die Engel erhoben worden sei.<sup>2</sup>

Zweitens. Dieser Jesus Christus da ist Gottes Sohn. Auch das erhellt aus der heiligen Schrift. Ruft sie uns doch nichts häusiger zu, als daß Jesus Christus Gottes Sohn sei.3) Manche dünken sich so großmächtig, daß sie sich nicht herabwürdigen wollen zum Anblick eines Menschen sich niederzubeugen. Sie halten es für eine verworsene und lächerliche Ansicht, daß ein Mensch Gottes Sohn genannt werde. Und doch giebt es nichts Erhaben ercs.4) Nach der Bibel wird immer der Mensch Jesus, niemals jenes unbekannte zweite Ding Gottes Sohn genannt.5) Und wie sollte es auch anders sein? Nach dem Evangelium hatte nämlich der Mensch Jesus keinen menschlichen Bater.

Weil nun Gott ihm die Vaterstelle ersett,6) und statt des männ= lichen Samens die übermächtige Kraft bes Wortes Gottes Mariam

<sup>1)</sup> Novum et ineptum nomen et apostolis inauditum ei imponis, humanitatem tantum eum vocans (fol. 4a) . . . tamen hominem connotativum et sophisticum volumus esse. Tolle, obsecro has sophisticas technas (fol. 5a).

<sup>2)</sup> Quod secunda illa Dei natura sit plus quam angeli exaltata, multum frivole probaret (fol. 5 a).

<sup>3)</sup> Cum scriptura nihil aliud clamet, nisi Jesum Christum esse filium Dei (f. 5 a).

<sup>4)</sup> Sed quid aliud sublimius est? (fol. 37b.)

<sup>5)</sup> Numquam secunda illa ignota res (fol. 5a).

<sup>6)</sup> Eo vicem humani patris supplente (fol. 5a).

überschattete und ber Geist Gottes in ihr wirkte: barum1) wird Gott "Jefu Bater". Jefus "Gottes Cohn" genannt. Darum fagt ber Engel zur Maria: "ber Sohn, ben bu empfangen wirft, wird groß und ein Sohn bes Sochsten genannt werben, und Gott ber Berr wird ihm ben Stuhl feines Baters David geben". Luc. 1, 32. Batten die Sophiften2) recht, fo wurde hier die zweite Berfon ber Gottheit groß gemacht werben und ben Thron ihres Baters David empfangen follen. Warum fagt denn ber Engel nicht: Er wird ber Sohn ber erften Perfon genannt werben und die erfte Berson wird ihm ben Thron geben?3) Und wenn ber Engel bei Lucas fortfährt (1, 35.): "Der heilige Geift wird über bich kommen, und die Rraft des Bochsten wird dich überschatten", fo wird da nicht gefagt, jene Rraft foll ber Sohn Gottes genannt werben, fonbern bas Heilige, bas burch biefe Rraft geboren wird, wird Gottes Sohn genannt werben," Diefe Geburt Chrifti ift nicht ohne Analogie: Denn wie Jefus burch bas Wort Gottes gezeugt und geboren ift, fo werden wir burch bas Wort Gottes wiedergeboren4) (1 Betri 1, 23.) Auch die Natur bes Wortes "Gohn" weift fchon auf einen Menfchen hin. Denn gerade fo wie es ein eigenthumlicher Auftand bes Leibes ift, gefalbt zu werden, fo ift es ein eigenthumliches Leiden des Fleifches gebo= ren zu werden.5) War nun Chriftus ein Menfch,6) fo muß er auch gezeugt und geboren fein, und fo ift ber, ber ihn gezeuget hat, sein Bater. Run sag' an, von wem er gezeugt worden ift: Du wirst niemand anders finden, als Gott, und so ist er Gottes Sohn.7) Du mußtest benn ihn ein Phantafiegebilde nennen wollen, und nicht

<sup>1) &</sup>quot;Quapropter". Pondera verbum: quapropter; nota illationem, nota rationem, quare filius Dei vocetur (fol. 6 a).

<sup>2)</sup> Sophistae siud hier, wie bei Melanchthon die Scholastiser: Sophistae praeter parva logicalia aliud non didicerunt (Loci theologici 1521 p. 35 ed. Augusti 1821.) al. s.

<sup>3)</sup> Fol. 6 b.

<sup>4)</sup> Sicut verbo Dei genitus et natus est, ita verbo Dei nos renascimur (fol. 7 a).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) sicut propria passio corporis est ungi: ita propria passio carnis est nasci. (f. 7.a)

<sup>6)</sup> Item dic mihi, an ille quem tu humanitatem appellas, erat jumentum aut homo; nam si homo, et genitus et natus, caet. (f. 7.a)

<sup>7)</sup> Nec alium patrem reperies nisi Deum. (l. l.)

Fleisch und Blut: benn wenn er Fleisch ift, so muß er auch einen Bater haben. Da wollen sich nun die Sophisten damit helfen, daß fie zwei Gotte8=Söhne annehmen und beide verquicken.1) Allein bie heilige Schrift weiß nichts von zwei Sohnen Gottes, fontern fpricht gang einfältiglich von bem einzigen Sohne, Jefu, und fennt feine andere Ratur, Die gezeugt und geboren mare, als allein ben Menfchen.2) Dabei stellt fie ben Glauben an ben Sohn Gottes als unentbehrlich bin für bie Seligkeit. Run bebenke einmal, ich beschwöre bich, wie will eine alte Frau aus bem Bolte euren metaphyfifchen Sohn3) verfteben, zu beffen Berftandnig bie meiften und auch bie allergewitzigteften Irrlehrer es nicht haben bringen können? Als Jefus gefragt wird: Welcher ist ber Sohn Gottes, auf bag ich an ihn glaube, antwortet Jefus: Du haft ihn gesehen, und ber mit bir rebet, ber ift es." (Joh. 9, 35-37.) Rann etwas klarer gefagt werben? Martha spricht ebenfalls zu Befus: Berr, ja, ich glaube, baf Du bift Chriftus ber Sohn Gottes. Joh. 11, 27. Rur Sophiften konnen biefe fo einfach flaren, beutlichen Worte verdreben. Und kann man es migversteben, wenn zum Täufer Johannes gefagt wird: "Ueber welchen Du feben wirft, ben Beift herabfahren, und auf ihm bleiben, berfelbige ift es." Dber wenn fein Junger erklärt: "Und ich fahe es, und zeugete, daß biefer ift Gottes Sohn" Joh. 1, 33. 34. Hat nun Johannes bezeugt, baf ber Menich (Jefus), ben er gefehen hat, Gottes Sohn fei, jo ift er nach Deiner Meinung im Brrthum gewesen:4) Dann mußte aber auch die Stimme von himmel ihn betrogen haben, indem fie mit dem Fürwort "berselbige" nicht etwas wirklich sichtbares bezeich= net hatte, fondern ein befonderes unfichtbares Wefen 5) über ben Wolken. Auch ber Hauptmann ichant ihn an und indem er auf ben gekreuzigten Menschen Jesus hinweift, fagt er: Wahrlich, biefer

<sup>1)</sup> Nec credo te hic evadere posse, nisi ex duobus filiis unum filium facias, aut imaginarias filiationes, Christo ipsi ignatos philosopheris (fol. 7.b) — "Duas duarum rerum nativitates et longe diversas, similiter duas duarum rerum generationes concedimus: ergo duos genitos et duos natos negare non possumus." (l. l.)

<sup>2)</sup> nullam aliam naturam, nihil praeter hominem natum aut genitum scriptura meminit. (f. 7b.)

<sup>3)</sup> filium illum metaphysicum.

<sup>4)</sup> nec est credibile ipsum de re illa separata excogitasse. (fol. 8a.)

<sup>5)</sup> rem aliam latentem.

ift Gottes Sohn gewesen. Matth. 27. 54. Und ich kann mir nicht benten, bak auch ber hauptmann ein Sophift gewesen fei. Dber hat etwa ber Hohepriester an die zweite Spostase gebacht, wenn er faat: "Bist Du Christus, ber Sohn bes Hochgelobten?" Jesus aber sprach: "Ich bin's" (Marc. 14, 60. 61.). 1) Und wie bie Zeugung burch bas Wort, fo ift auch bie Gottessohnschaft bes Menschen Jefus nicht ohne Analogie. Wir find alle Gottes Rinder. burch ben Glauben Gal. 3, 26. Aber, merke wohl auf: Wo Chriftus ermähnt wirb, ba wird ber Artitel gefett und gefagt: "Diefer ift jener Sohn Gottes," um zu bezeichnen, daß er nicht im allgemeinen Sinne Sohn Gottes genannt wirb, wie wir, fonbern auf besondere und gang einzige Weise. Denn Er ift Gotte 8 natürlicher Sohn: Die andern werben erft Gottes Rinder: fie find nicht als Rinder Gottes geboren, sondern werden burch ein Gefchenk und eine in Ihm uns wiberfahrene Gnabe Göhne genannt.2) (Joh. 1, 12.) So heißt benn Gott in gerade so eigentlichem 3) Voll-Sinne Jesu Chrifti Bater, wie die irbischen Bater Bater ihrer Sohne genannt werben.4) Und wirkt Gott ichon bei aller blok menschlichen Baterschaft mit (Eph. 3, 15) und ift er so auch für bie Menschen ber Bater, muß nicht ba, wo er ber eigentliche Bater heißt,5) ber Sohn im allereigenthümlichsten Sinne "fein Sohn" heißen über alle anbern Sohne hinaus?6) Und muß ber nicht in einem einzigen Sinne Gottes Sohn fein, welcher aller andern Gottessohnschaft Urheber ift?7) Es gilt

<sup>1)</sup> fol. 9 a. — Beiter unten führt er fort: An secunda illa res dicere posset: Omnia mihi tradita sunt a patre meo? Sophistice etiam locutus esset de ipsa pater dicendo: Ecce puer meus, quem elegi, dilectus meus; pon am spiritum meum super illum: Jesaj. 42, 1. cf. Matth. 12, 18. (l. l. fol. 11 a.)

<sup>2)</sup> peculiari quadam et insigni ratione: est enim ipse naturalis filius: . . . alii filii dicimur dono et gratia per ipsum nobis facta. (fol. 9a.)

<sup>3)</sup> aeque proprie.

<sup>4) . . .</sup> alias Deus non posset dici: causa peculiariter efficiens et productiva alicujus certi effectus. (fol. 9a.)

<sup>5)</sup> Nam si prolem aliquam sibi singulariter eligat, et se solo tantum operetur ad generationem illius caet. (fol. 9b.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ergo si proprius dicitur ipse pater, propriissime ultra alios Christus dicetur esse filius. (fol. 9b.)

<sup>7)</sup> ipse hujus nostrae filiationis author . . . allii non sunt filii originis. (fol. 9a.)

hier, Christo bie ihm erb= und eigenthümliche Ehre und Berrlichkeit bewahren.1) Die Schriftworte find ba fo einfach und klar, daß Riemand baran herumzudenteln braucht. Bom Men= ichen ift die Rebe, und nicht vom Logos.2) Schon David bewundert jene große herrlichkeit Chrifti, daß ob er gleich ein Menfch ift, alle Dinge find unter feine Fufe gethan. Bf. 8, 7. Mur bie Sophisten find es, die bem Menfchen Jefus die Gottessohnschaft absprechen. Ronnen fie ihn boch nicht genug erniedrigen, indem fie auch in Abrede stellen, daß biefer Mensch ber gottgesalbte Ronig ber Juden, ber Berföhner, ber Mittler fei. Ja fie lengnen, bag er Marien Sohn, leugnen zulett noch, daß er ein Mensch ift. Wer follte nicht weinen über biefen Schaben Jefu?3) Ich aber halte mich mit ber größten Ginfalt an ben flaren Worten Chrifti und bulbe nicht, daß man ihnen Gewalt anthut.4) Nicht will ich baf Du Die heilige Schrift zur Befestigung Deiner Trugbilber hinter Dir herzerrft, fondern bag fie, unverfehrt erhalten, Dich ziehe. 5) 3ch will nicht, baf Du bie fo offenbare Gewifiheit bes Evangeliums burch Deine ungewissen Einbildungen zweifelhaft machst. 6)

Drittens: "Der Mensch Jesus ist Gott." Er ist Gott 1) weil er in göttlicher Gestalt") war; 2) er ist Gott ersunden worden nach seiner Bunderkraft, 8) wie er Mensch ersunden worden ist nach dem Fleische, 3) dem frommen Geiste nach 9) ist er Gott, weil was vom Geiste geboren ist, das ist Geist und weil Gott selbst Geist ist; 4) durch seine Auferstehung ift er

<sup>1)</sup> pro nunc proprium honorem et gloriam Jesu Christo servemus. (fol. 5a.)

<sup>2)</sup> Ein Mißgriff war es, sagt Schleiermacher, baß man nicht gehörig be achtet hat, Sohn Gottes in der Schrift heiße nicht die zweite Person in der Gottheit, welche vielmehr Wort heißt, sondern bezeichne den andern Christus (bei Schweizer, Glaubenslehre. Zürich 1847. II. 155.) — Servet war der erste, der auf den rechten Weg wies.

s) Quis non lachrymabitur tantam Christi jacturam? f. 10a. — cf. Dorner, Person Christi, II. 817. al. s.

<sup>4)</sup> Nec aliquam vim eis inferri permitto. (fol. 8b.)

<sup>5)</sup> Sed quod ipsa intacta servata te trahat. (l. 1.)

<sup>6)</sup> Nolo quod tam patentem Evangelii certitudinem incertis imaginationibus reddas dubiosam. (fol. 8b.)

<sup>7)</sup> specie Deus vel in forma Dei fol. 9b.

<sup>8)</sup> per virtutem. (l. 1.)

<sup>9)</sup> spiritu. (l. l.)

Gott, wie Thomas zu ihm fpricht: "Mein Berr und mein Gott." 5) um feiner Demuth millen ift er Gott, wie ihn Gott barum erhöhet hat und ihm einen Namen gegeben, vor dem alle Geschöpfe ihre Kniee beugen muffen.1) - Dber ift Gott ber Berr etwa nicht im Stande, ber Gottheit Fulle einem Menschen mitzutheilen, und ihm einen Namen zu geben, ber über alle Ramen ift? 2) Und muß man es nach ber Bibel zugeben,3) bag Mofes gemacht worden ift zum Gotte Bharao's (2 Mof. 4, 16. 2 Mof. 7, 1.), in wie viel ftarkerem und ausgezeichneterem Mage4) ift nicht Chriftus, unfer herr und Meister, gemacht worben jum Gotte Thoma und unfer aller.5) In Chrifto mohnen alle unerforschlichen Reichthumer ber göttlichen Gnabe, weil Gott fie alle bem Menschen Jefus mitgetheilt hat.6) Aber thöricht mare es ju glauben, bag ber Mensch irgend eine Eigenschaft, die Gott nicht hatte, Gott geben fonnte. Denn mas fann ber Menfch Gott neues geben? 7) Bit boch eine folche Gigenschaft entweber etwas Frivoles, Gleichgültiges; ober fie ift eine Bolltommenheit, und bann hatte Gott biefer Bolltommenheit früher entbehrt; ober aber fie ift eine Un vollkommenheit, und bu würdest fagen, daß eine Weise ber Unvollkommenheit für Gott fortan sich schicke. Und beides mare entfeslich.8) Dag hingegen Gott bem Men= ichen etwas gebe, bas ift tein Schaben für Gott, fon= bern nur eine Erhöhung bes Menfchen: auch bringt es feine Beranderung in Gott hervor, fondern im Menfchen.9) Reigt bas Fürwort auf Christum bin, fo gestehe ich freudig zu: "Das

<sup>1)</sup> fol. 10a.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Sed quia haec ejus divinitas ex verbi sacramento pendet, grosso modo dicamus, Deum posse homini deitatis plenitudinem communicare caet. (fol. 11b.)

s) cf. Hermann Schult, Alttestamentliche Theologie. Frankfurt a/M. 1869. I. p. 287. II. p. 240. al. saep.

<sup>4)</sup> multo fortius et excellentiori longe modo.

<sup>5)</sup> factus est Thomae et omnium nostrorum Deus.

<sup>6)</sup> quae omnia sunt praedicata, quae Deus homini communicat.

<sup>7)</sup> Sed homo Deo nullum praedicatum de novo dat; quid enim potest homo Deo de novo tribuere. (fol. 11b.)

<sup>8)</sup> quae horribilia sunt. (l. l.)

<sup>9)</sup> quod autem Deus homini aliquid det, hoc non est detrimentum Dei, sed exaltatio hominis: nec est multatio in Deo, sed in homine. (fol. 12a.)

ift unfer Gott, ber hochgelobte Gott, ber ftarte Gott." Reigt aber bas Fürwort auf bie unfichtbare Gottheit, bann zittere ich zu behaupten, das ist todt, das ift ein Mensch, bas ba bürftet und hungert, wie bie unverschämten Sophisten mit ihren ungeweihten Lippen behaupten.1) Durch Die Erfindung bes gegen= feitigen Austaufches ber Gigenichaften zwischen Menich und Gott2) übertragen bie Sophisten alles, was nach ber Bibel vom Menfchen Jefus ausgefagt wird, auf Die emige Gottheit. Es folle fich für ben Menschen nicht ziemen ein Mittler, Erlofer, Gefalbter zu fein.3) Dem Mofes, einem irbifchen Menfchen, fchreiben fie breift bie Mittlerschaft zwischen Gott und bem Bolle zu; während ber Menfch vom himmel, Jefus, als himmlischer Mittler fchnöbe verleugnet wird.4) Aber fo hartnädig find bie Sophiften in Festhaltung ihrer antibiblifchen Neuerung, bag wenn bu im Namen Gottes gegen fie losichreien und himmel und Erbe bewegen wolltest, so werden sie bir boch mit eiserner Stirn in's Angesicht behaupten, ihre Lehre sei Gottes Wort wie es im Feuer geläutert ift.5) Wir aber achten ihrer windigen Rebe nicht. Denn wir wiffen, hat Gott uns bas Borrecht gegeben, Gottes Söhne zu heißen, Joh. 3, 1., fo muß boch Chriftus bas größere Borrecht haben,6) bag er nicht nur Sohn Gottes heißt, fonbern auch heißt und ift unfer Gott. Ja bas Lamm, das erwürget ift, ift würdig zu nehmen Rraft und Reichthum und Weisheit und Stärke und Ehre und Preis und Lob, mit

<sup>1)..</sup> perhorresco concedere, hoc est mortuum, hoc est homo, sitiens, esuriens, hoc est asinus, hoc habet longas aures, sicut impudicissimi Sophistae incircumcisis labiis concedunt. (fol. 12a.)

<sup>2)</sup> Ad quod figmentum communis schola sophisma quoddam communicationes idiomatum adinvenit, scil. quod natura humana sua praedicata Deo communicat. (fol. 10b.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Omnia haec praedicata volunt calumniatores esse illius secundae rei nomina. (fol. 10a.)

<sup>4)</sup> l. l. — Potest esse major calumnia quam si me loquente dicas, me non esse? aut si mihi convenire neges ea, quae mihi palam tribuuntur. (l. l.)

<sup>5) . . .</sup> ferrea fronte, haec esse eloquia Dei tanquam ignis (sic! purgata dicent. (fol. 12a.)

<sup>6)</sup> cum Christo latius erit privilegium, ut non modo filius Dei, sed etiam dicatur et sit Deus noster. (fol. 11 b.)

Einem Wort: Die Gottheit.<sup>1</sup>) Apoc. 5, 12. — D daß doch endlich vor dieser erhabenen Bibelwahrheit die elenden Scherze der Sophisten, von denen der gesammte katholische Glaube abhängen soll,<sup>2</sup>) verworfen würden. Daß doch endlich statt über die Spitssindigsteiten der Kommunikation der Idiome herumzustreiten, wir mit treuer Brust den wahrhaftigen Christus umarmten, den umarmten, der ganz ausgefüllt ist mit der Gottheit.<sup>3</sup>) Erkennen wir Christum wirklich als unsern Meister an, wie er uns zu thun besiehlt, dann müssen wir auch für jede Heilsfrage die Antwort nur aus seinem Munde nehmen:<sup>4</sup>) und in der That giebt es kein Käthsel im Reiche Gottes, was sein Mund nicht zu lösen im Stande wäre.<sup>5</sup>) Wer aber Seinen Aussprüchen widerspricht, der verfällt unter das strenge Gericht, das die Apostel über die windigen Schwätzer aussprechen 1 Tim. 6, 5. 2 Tim. 1, 13. 1 Pet. 4, 11.<sup>6</sup>)

Der Bibel Sätze stehen unverrückbar fest.

II. Aber um ber Schwachen willen thut es Noth, die axiomata<sup>7</sup>) der Bibel nunmehr gegen die Angriffe der Feinde Christi zu vertheidigen. Gegen die Wahrheit, daß Jesus der Christ, daß er Gottes Sohn sei, bringen die Pharisäer drei Argumente vor.

Erstens: "It Christus Gott, so würden mehrere Götter sein." Der Meister tritt für mich ein, und antwortet den Pharisäern: "Stehet nicht geschrieben in eurem Gesetz (Ps. 82, 6): Ich habe gesagt: "Ihr seid Götter." So er denn die "Götter" nennet, zu welchen das Wort Gottes geschahe, wie sprechet ihr denn zu dem, den der Bater geheiligt und in die Welt gesandt hat: "Du lästerst Gott?" Joh. 14, 34—36. hier erklärt Tesus,

<sup>1)</sup> Nam dignus est agnus qui occisus est accipere divinitatem, scil. accipere potentiam caet. (fol. 11 b.)

<sup>2)</sup> Cogita si Christus aut ejus discipulus Paulus nobis denuo praedicaret, an tolerare posset talia hominum figmenta et placitas vocum imposturas, et quod ab illis universalis et catholica fides pendeat. (f. 10 b.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) His cavillationibus rejectis syncero pectore verum Christum, et eum totum divinitate plenum agnoscimus. (f. 11 a.)

<sup>4)</sup> Postquam Christus se magistrum nostrum vocari jussit, ab ejus oraculo esset responsum expectandum. (f. 10b.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) nam ex ejus dictis omnia possunt resolvi. (f. 12 b.)

<sup>6)</sup> fol. 12 a.

<sup>7)</sup> Post tria de Christo axiomata Tria pharisaeorum argumenta diluere superest fol. 12 b. sq. (cf. Restitut. p. 16.)

Tollin, Lehrsuftem Servets. I.

baß er nicht von Ratur Gott fei, sondern von Art, nicht burch bie Ratur habe er bie Gottheit erlangt, fonbern burch bie heiligende Gnabe.1) Als ein Borrecht ift es ihm verliehen worben, Gott zu fein, weil ihn ber Bater geheiligt hat: "Aus Gnaben ift er gesalbt und erhöht worden, weil er fich er= niedrigt hat":2) Dag "von Ratur ber Bater allein "Gott" genannt werbe, erhellt3) fattfam aus ber Schrift, bie ba fagt: Gott und Chriftus, Chriftus und Gott, und beibe fo verbindet, als ob Chriftus etwas von "Gott" verschiedenes sei. 4) Desaleichen wenn gesagt wird: Gott ift ber Bater Jefu Chrifti, fo wird ein Unterschied gemacht zwischen Gott und Chriftus, gerade fo wie zwischen bem Bater und bem Sohne. Ebenso wenn gesagt wird: ber Chriftus (Gefalbte) Gottes, ber Gott unseres herrn Jesu Chrifti, bas haupt Chrifti ift Gott. Und Chriftus felber fagt zu Gott: Mein Gott, mein Gott! Und nach bem gewöhnlichen Sprachgebrauch ber Schrift wird ber Bater als folder Gott gennannt; Chriftus aber heißt ber Berr und Meifter. Und Jefus betet Joh. 17, 3: baf fie Dich, ber Du allein mahrer Gott bift und ben Du gefandt haft, Jefum Christum erkennen." Go ift Jesus mabrer Gott, aber im Berhältnif zum Vater abgeleiteter Weise,5) Go wird auch Christus .. aut" genannt, und fchreibt boch ben Grund aller Gute bem Bater allein zu Matth. 19, 17."6)

Bergleicht man die Aeugerung, daß Chriftus Gott fei nicht von Natur, sondern von Art, nicht durch Ratur, sondern durch

<sup>1)</sup> Declarat ibi Christus se Deum non natura, sed specie; non per naturam, sed per gratiam. (fol. 12 b.)

<sup>2)</sup> Ex privilegio ei datum est, ut sit Deus, quia pater eum sanctificat; per gratiam unctus est, exaltatus, quia se humiliavit. (l. l.)

<sup>3)</sup> Auch Delitzsch sieht sich gezwungen in seiner Apologetik Lyz. 1869 eins zugestehen: "Ueherhaupt liegt der Schwerpunkt der alttestamentlichen Seilsers wartung nicht im Messias, sondern in Jahve" (p. 420.): ein vielumfassendes Eingeständniß, da ja keine Sigenthiimsichkeit dem Sohne so eignet wie die Erssperichaft.

<sup>4) . .</sup> quasi Christus sit res a Deo distincta. (l. 1.)

<sup>5)</sup> fol. 12 b. — Nehnlich Hoffmann, Schriftbeweis II a. p. 19: "Aus bem Berhältnisse Gottes bes urbitblichen Weltzieles zu Gotte, dem iberweltlichen Schöpfer ist ein Berhältniß des Menschen Jesus zu Gott seinem Gott und Bater geworden."

<sup>6)</sup> fol. 12 b.

Gnabe; mit der Aeußerung 1) Christus sei Sohn Gottes von Natur, wir Söhne Gottes aus Gnaben," so scheint das eine Inconsequenz zu enthalten. Indes die (scheinbare) Inconsequenz ist auf Seiten der Bibel. In der That löst sie sich folgendermaßen: Den Menschen gegenüber, die noch einer Wiedergeburt bedürfen, ist Christus der eingeborene, der natürliche Gottes Sohn. Gott gegenüber ist Christus der gewordene, wegen seines Glaubensgehorsams mit der Gottheit selber aus Gnaden gekrönte Gottessohn.

"Hier darf sich nun niemand wundern, sagt Servet, daß ich Schriftstellen citire, die einst die Ketzer für sich angeführt haben. Denn wenn sie ihrer gemißbraucht haben, so haben die Stellen darum nichts von ihrer ursprünglichen Einfalt versloren, so daß man sie in Ewigkeit nicht mehr brauchen dürfte.<sup>3</sup>) Ober wenn ich mit Jesajas Christum einen "starken Gott" nenne und ansühre, daß er selbst gesagt hat: "der Bater ist größer denn ich" (Joh. 14, 28): bin ich darum etwa Arianer? Arius, als er die Berschiedenheit zwischen dem Bater und dem Sohne gewahrte, führte, höchst thöricht wie er war und ohne das geringste Berständniß für die Herrlichkeit Christi, eine neue Kreatur ein, die vorzüglicher sein sollte als der Mensch;<sup>4</sup>) und indem er mit seiner Philosophie eine Mehrheit getrennter Wesen aufrichten wollte, ist er höchst schmachvoll gefallen." <sup>5</sup>)

Wenn man hier von Gott rebet, muß man aber wohl bebenken, baß alles, was von Christo geschrieben ist, sich in Inda zugetragen hat. In Judaa sprach man Hebräisch und die hebräische Sprache ist an Gottesnamen reicher als irgend eine andre. Micht dabei dürsen wir uns also beruhigen, ob von Jesu im Griechischen Beog, im Lateinischen Deus steht. Es kommt darauf an, welches

<sup>1)</sup> fol. 9 a.

<sup>2)</sup> cf. Dorner l. 1. II. 818.

<sup>8) 1. 1.</sup> 

<sup>4)</sup> Arrius, . . . Christi gloriae incapacissimus, novam creaturam homine excellentiorem indroduxit. (fol. 13 a.)

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Sed separatarum rerum pluralitatem philosophari volens, foedissime lapsus est. (fol. 13 a.)

<sup>6)</sup> qua exepta in omnibus aliis est penuria nominum divinitatis (fol. 13 b.)

<sup>7)</sup> Die Griechen fühlen bisweilen selber biesen Mangel ihrer Sprache. Um ihm abzuhelfen, neunt z B. Gregor von Nyssa den Bater xvoiws &cdv cf. bei Friedr. Nitzsch, christ. Dogmengeschichte. Berl. 1870 p. 301.

Wort: "Gott" von Chrifto gebraucht wirb. 1) Denn wenn wir mit bem Worte Elohim ihn "unferen Gott" nennen, fo befagt bas nicht mehr, als bag er gu unferm Berrn ertoren ift, au unferm Richter und unferem König, nachbem ihm vom Roter gegeben ist das Reich und alles Gericht und alle Ge= Den Rönig Cyrus nennt Jesaias Clohim, einen Gott malt. Firaels (Cap. 45, 15.) und Mofes ift bestellt zum Clohim, zum Gott Bharao's (Erob. 7, 1.)2) Wird benn auch fonft bie Menfch= heit burch Gottes Onabe fo erhoben, dag man bie Grenze nicht absieht3) wie sollte Gott nicht den Menschen Jesus über alle Erhabenheit empor heben konnen und ihn feten zu feiner Rechten.4) Un und für sich also wurde bas Pradikat Elohim Jesum nicht über die Engel noch über die anderen Vornehmen 5) erheben, die in ber Schrift Götter genannt werben. 6) Chrifto fommt aber bas Brabifat Clobim in einem borguglichen Sinne gu, und barum wird er nicht nur Elohim genannt, sondern ber Elohim ber gangen Erbe, ein großer ftarter Clohim u. f. f.7) Die Griechen nun welche fo viele Gottesnamen nicht befitzen, bruden jeden hebräi= ichen Gottes = Namen. mag ba Jehovah ober Elohim ober Abonah ober El 2c. fteben, immer mit bem Ginen Worte Theos aus. Sätten bie Griechen alle Bebräifch verftanben, fo murben uns

<sup>1)</sup> Scruteris quae vox hebraica ponatur, quando Christus Deus vocatur. (fol. 14 a.) Cujus rei ignorantia graecos philosophos mire decepit. (l. 1.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Imo Salomon juxta historiam dicitur Elohim Ps. 44. Et angeli vocantur Elohim.

<sup>3)</sup> Servet schließt sich hier stillschweigend dem Frenaeus an: Gloria enim hominis Deus, operationes vero Dei et omnis sapientiae ejus et virtutis receptaculum, homo (bei Dorner I. 469).

<sup>4)</sup> Dum ita indigne de humanitate sentis, nec reponis in corde tuo, Deum posse, ultra quam enarrari posset, hominem extollere et supra omnem sublimitatem ad dexteram suam collocare. (I. l.)

<sup>5)</sup> Res magnae apud Hebraeos nomine Deorum et angelorum vocantur (fol. 14b.). — Die neuere Christologie pflichtet dem durchaus bei of. Herm. Schult A. T. Theologie. Frankfurt a/M. 1869. I. 283—295. — Hoffmann Schriftbew. Nördl. 1852 I. 75 sq. 275 sq. — Delihich, Apologetik. Lyz. 1869. p. 408 sq. — al.

<sup>6)</sup> fol. 14 a.

<sup>7)</sup> Illa divinitatis nomina non rejicio, sed per excellentiam Christo convenire dico. (l. l.)

bie griechischen Kirchen väter burch ihre Mißverständnisse nicht so viel Mühe bereitet haben. 1) Der Borwurf der Bielgötterei kommt den biblischen Theologen nur von solchen, welche die Bibellehre nicht verstehen. Auch kann er den Gegnern zurückgegeben werden, indem man sie zwingt, zugestehen, daß ihre drei Stwas drei Götter sind, und von Natur Götter, 2) während es uns genügt, mit dem Apostel Paulus Einen Gott anzunehmen, der der Bater ist, und Einen Herrn Jesum Christum, der der Sohn ist. 1 Cor. 8, 6. So bleiben wir dabei, Christus ist Gott, indem ihm die Weise der Gottheit mitgetheilt worden ist: und es giebt zwischen ihm und dem Vater nur eine einzige Weise der Gottheit, und Christus ist mit dem Vater ein und berselbe Gott. 3)

2) Der zweite Einwurf<sup>4</sup>) der Pharifäer giebt Servet Gelegenheit, von der Ursprungsseite in das Geheimniß der Gottheit Christi tieser einzudringen: "Wie darf der Mensch Christus von sich sagen, daß er aus dem Himmel herabgestiegen, und, vom Bater gesandt, in die Welt gekommen sei?" Schlossen doch die Pharisäer so: "Ist dies nicht Ioseph's Sohn, dessen Bater und Mutter wir kennen: wie spricht er denn, er sei vom Himmel herabgekommen? (Joh. 6, 42.)" Die Antwort lautet: "Das Gesandtwerden vom Bater eignet allen besonders begnadigten Menschen: so Mosi, den Propheten, Iohannes dem Täuser. Das "in diese Welt kommen" sagt Iohannes aber von jedwedem Menschen aus. (Joh. 1, 9.)6) Daß er aber us dem Himmel

<sup>1)</sup> nec tantum nobis fecissent negotii, si Hebraïca Graeci didicissent. (f. 14 b.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ergo contra eos argumentum pugnat. Si dii sunt eo modo quo filius est deus, et fingant quotcunque sibi velint per naturam deos. (f. 15 b.)

<sup>3)</sup> Christus est Deus, communicata sibi a patre deitatis ratione: ideo una et eadem est deitatis ratio, et simul cum patre est unus Deus. (f. 15 b.)

<sup>4)</sup> fol. 16 a seq.

<sup>5)</sup> In has comparationes incidere cogor, non quia sit omnimoda similitudo, sed ut tibi persuadeam, hominem esse missum, quod tu tua seductus philosophia, renegare niteris. Est enim magnus abusus, quod illa secunda res dicatur passive mitti, cum sit ipsamet Dei natura. (fol. 17 a.)

<sup>6)</sup> qui spiritu Dei aguntur, extra mundum sunt (30h. 17, 11) et di-

herabgestiegen ist, wird gesagt, weil er in Gottes Geiste allen Zeiten vorangegangen ist und im himmel war, wie er auch in unferm Geiste bei uns bleiben wird alle Tage bis an der Welt Ende. 1)

3) Der britte Ginwurf ber Pharifaer veranlagt ben Servet die berühmte Stelle Phil. 2, 6 zu erläutern.2) Sie ver= folgten Jefum, weil er fich felbft Gott gleich machte (Joh. 5, 18): Da antwortete Jefus, bas leugne er nicht: benn mas ber Bater thut, das thut gleich auch ber Sohn. (v. 19.) Siehe! wie die göttliche Gestalt aus ihm hervorleuchtete, da er fo große Wunder that.3) Dag er in göttlicher Gestalt mar, nöthigt uns keinesweges ben Menfchen Jefus zu einem Scheinwefen gu verflüchtigen. Denn von einer zweiten Berfon ber Gottheit konnte man nicht fagen, daß fie in göttlicher Geftalt war, ba fie boch vielmehr die Gottheit und die göttliche Natur felber wäre.4) Ebenfo wenig konnte man fagen, daß fie, die ewig hohe, erft erhöht worden fei, weil und feitdem fie fich erniedrigt habe. Auch hat es keinen Sinn, zu fagen: Gine Natur erniedrigt fich. 5) Roch mehr aber beweift für bie Kaffung von bem wirklichen, perfonlichen gefchicht= lichen Menschen Jesus, und gegen ben Doketismus ber Scholaftiter, bag er es nicht für einen Raub hielt, Gott gleich fein. Denn einmal ift bas Wort: "er bielt, er meinte, er glaubte" burchaus menfchlich.6) Sobann achte auf bas Wort Raub. Wie könnte die zweite Person der Gottheit, welche ganz dasselbe

cuntur intrare mundum (1 Soh. 2, 15 n. 19) sicut domum publicanorum caet. (fol. 17 a.)

<sup>1)</sup> Christus in spiritu Dei praecessit omnia tempora et erat in coelo, sicut et manet nobiscum ad consummationem seculi, (f. 16 b.) — Auch fönnte man de coelo verstehen de supernis, wie Jesus Joh. 8, 23: Ihr seid von unten her, Ich bin von oben herad; "asso ethisch. (l. 1.)

<sup>2)</sup> fol. 17 a sq. Phil. 2 interpretantur quidam quod secunda illa persona absque latrocinio arbitrabatur se esse aequalem primae. Iterumque hanc prophanem expositionem ad philosophicas naturas detorquent, dicentes, quod non arbitratus est esse rapinae id quod erat naturae.

s) fol. 18 a. — cf. 20 a.

<sup>4)</sup> qualiter dixisset, secundam personam habere speciem Deitatis, si est ipsamet deitas et natura, si aeque proprie omnino et aeque per naturam est Deus, sicut prima persona? (f. 19 a.)

<sup>5)</sup> Ridiculum enim puto dicere, quod Dei natura se humiliet.

<sup>6)</sup> quis non videt, vocabulum: arbitrabatur: esse penitus humanum.

und von berfelben Ratur ift wie ber Bater, jemals bei irgendwem in ben Berbacht bes Raubes kommen?1) Und warum hätte bann Baulus nicht lieber gefagt, bie zweite Berfon hielt es nicht für einen Raub, der erften gleich zu fein, ba er boch fagt: "Gott gleich?"2) Merke weiter auf bas Wort: gleich. 3m Giechifchen liefeft bu bas Umftanbewort auf gleiche Beife: bas fann bod unmöglich bie Ratur bezeichnen, fonbern eben nur bie Um = ftanbe. 3) Die Umftanbe aber, unter benen ber geschichtlich perfonliche Menfch Jefus, ber Chrift, es nicht für einen Raub hielt, Gott gleich fein, waren boppelter Art. Das eine Mal empfing er ben Raub4) nicht Joh. 6, 15, ba fie kamen und ihn rauben 5) wollten, baß fie ihn gum Rönige machten: und an biefe Auseinander= fetung Joh. 5 und 6 bentt Baulus in ber Philipperftelle. 6) Das andere Mal nahm er sich ben Raub nicht, als er nicht barauf eingeht zu seiner Selbstwertheibigung gegen die mordlustigen Buben ben Bater um mehr als zwölf Legionen Engel zu bitten. (Matth. 26, 53.)7) Dag er aber "Rnechtsgeftalt annahm und ward gleich wie ein anderer Menich und an Gebehrben als ein Menfch erfunden" fann ebenfalls für eine bloge Scheinmenfch= heit nichts beweisen. Denn gang nach berfelben Analogie heißt es im Pf. 82 v. 6 n. 7 von ber menschlichen Obrigkeit: "Ich habe wohl gefagt: Ihr feib Götter und allzumal Kinder bes Söchsten; aber ihr werdet fterben wie Meniden." Und Simfon, weil er fo fehr ftark mar, als mare er fein Menfch, fondern mehr als ein Menfch, fagt: bann würbe ich schwach fein, und mare wie ein Unberer, ein Menfch." (Richt. 16, 7. cf. 17.)8) Ferner, wäre mit bem Gottgleichsein eine metaphhfifche Gleichheit gemeint,

<sup>1)</sup> quae potuit esse rapinae suspicio in eo, qui est eadem res, eadem natura: frivole namque locutus esset Paulus.

<sup>2) . . .</sup> aequalem eam esse primae personae, et non Deo. (fol. 19 a.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Capias ibi  $l\sigma\alpha$  graece loco adverbii aequaliter: nam dictio aequaliter non naturam, sed dispositionem notat. (fol. 19 b.)

<sup>4)</sup> άρπαγμὸν.

<sup>5)</sup> άρπάζειν.

<sup>6)</sup> et ad hunc discursum capitis 5 et 6 respicit Paulus.

<sup>7)</sup> ut raptis sibi duodecim legionibus angelorum, se contra Judaeos violenter defenderet. (fol. 18 a.)

s) fol. 30 a. Servet betont ben Artifel oggin angl.

Wort: "Gott" von Christo gebraucht wird. 1) Denn wenn wir mit bem Worte Elohim ihn "unferen Gott" nennen, fo befagt bas nicht mehr, ale bag er zu unferm Berrn ertoren ift, gu unferm Richter und unferem Ronig, nachbem ihm vom Bater gegeben ift bas Reich und alles Gericht und alle Ge= walt. Den Rönig Cyrus nennt Jefaias Clobim, einen Gott Ifraels (Cap. 45, 15.) und Mofes ift bestellt zum Clohim, zum Gott Pharao's (Crob. 7, 1.)2) Wirb benn auch fonft bie Menich= heit burch Gottes Onabe fo erhoben, daß man die Grenze nicht absieht 3) wie follte Gott nicht ben Menschen Jesus über alle Erhabenheit empor heben können und ihn feten zu feiner Rechten.4) Un und für sich also würde bas Prädikat Elohim Jesum nicht über bie Engel noch über bie anderen Vornehmen 5) erheben, bie in der Schrift Götter genannt werden. 6) Chrifto fommt aber das Brädikat Clohim in einem porzüglichen Sinne zu, und barum wird er nicht nur Elohim genannt, sondern ber Elohim ber gangen Erbe, ein großer ftarter Clobim u. f. f.7) Die Griechen nun welche fo viele Gottesnamen nicht besitzen, drücken jeden hebräi= schen Gottes=Namen, mag da Jehovah oder Clohim oder Abonah ober El 2c. fteben, immer mit bem Ginen Worte Theos aus. Satten bie Griechen alle Bebräifch verstanden, fo murben uns

<sup>1)</sup> Scruteris quae vox hebraica ponatur, quando Christus Deus vocatur. (fol. 14 a.) Cujus rei ignorantia graecos philosophos mire decepit. (l. 1.)

<sup>2)</sup> Imo Salomon juxta historiam dicitur Elohim Ps. 44. Et angeli vocantur Elohim.

<sup>3)</sup> Servet schließt sich hier stillschweigend dem Frenaens an: Gloria enim hominis Deus, operationes vero Dei et omnis sapientiae ejus et virtutis receptaculum, homo (bei Dorner I. 469).

<sup>4)</sup> Dum ita indigne de humanitate sentis, nec reponis in corde tuo, Deum posse, ultra quam enarrari posset, hominem extollere et supra omnem sublimitatem ad dexteram suam collocare. (l. 1.)

<sup>5)</sup> Res magnae apud Hebraeos nomine Deorum et angelorum vocantur (fol. 14b.). — Die neuere Christologie psichtet dem durchaus bei cf. Herm. Schultz A. T. Theologie. Frankfurt a/M. 1869. I. 283—295. — Hoffmann Schristbew. Nördl. 1852 I. 75 sq. 275 sq. — Deligsch, Apologetik. Lp3. 1869. p. 408 sq. — al.

<sup>6)</sup> fol. 14 a.

<sup>7)</sup> Illa divinitatis nomina non rejicio, sed per excellentiam Christo convenire dico. (l. l.)

die griechischen Kirchenväter durch ihre Mißverständ nisse nicht so viel Mühe bereitet haben. 1) Der Borwurf der Vielgötterei kommt den biblischen Theologen nur von solchen, welche die Bibellehre nicht verstehen. Auch kann er den Gegnern zurückgegeben werden, indem man sie zwingt, zugestehen, daß ihre drei Etwas drei Götter sind, und von Natur Götter, 2) während es uns genügt, mit dem Apostel Paulus Einen Gott anzunehmen, der der Vater ist, und Einen Herrn Jesum Christum, der der Sohn ist. 1 Cor. 8, 6. So bleiben wir dabei, Christus ist Gott, indem ihm die Weise der Gottheit mitgetheilt worden ist: und es giebt zwischen ihm und dem Vater nur eine einzige Weise der Gottheit, und Christus ist mit dem Vater ein und berselbe Gott. 3)

2) Der zweite Einwurf<sup>4</sup>) ber Pharifäer giebt Servet Gelegenheit, von der Ursprungsseite in das Geheimnis der Gottheit Christi tieser einzudringen: "Wie darf der Mensch Christus von sich sagen, daß er aus dem Himmel herabgestiegen, und, vom Bater gesandt, in die Welt gekommen sei?" Schlossen doch die Pharifäer so: "Ist dies nicht Joseph's Sohn, dessen Bater und Mutter wir kennen: wie spricht er denn, er sei vom Himmel heradgekommen? (Joh. 6, 42.)" Die Antwort lautet: "Das Gesandtwerden vom Bater eignet allen besonders begnadigten Menschen: so Mosi, den Propheten, Iohannes dem Täuser. Das "in diese Welt kommen" sagt Iohannes aber von jedwedem Menschen aus. (Joh. 1, 9.)6) Daß er aber us dem Himmel

<sup>1)</sup> nec tantum nobis fecissent negotii, si Hebraïca Graeci didicissent. (f. 14b.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ergo contra eos argumentum pugnat. Si dii sunt eo modo quo filius est deus, et fingant quotcunque sibi velint per naturam deos. (f. 15 b.)

<sup>3)</sup> Christus est Deus, communicata sibi a patre deitatis ratione: ideo una et eadem est deitatis ratio, et simul cum patre est unus Deus. (f. 15b.)

<sup>4)</sup> fol, 16 a seq.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> In has comparationes incidere cogor, non quia sit omnimoda similitudo, sed ut tibi persuadeam, hominem esse missum, quod tu tua seductus philosophia, renegare niteris. Est enim magnus abusus, quod illa secunda res dicatur passive mitti, cum sit ipsamet Dei natura. (fol. 17 a.)

<sup>6)</sup> qui spiritu Dei aguntur, extra mundum sunt (30h. 17, 11) et di-

herabgestiegen ist, wird gesagt, weil er in Gottes Geiste allen Zeiten vorangegangen ist und im himmel war, wie er auch in unferm Geiste bei uns bleiben wird alle Tage bis an ber Welt Ende. 1)

3) Der britte Ginwurf ber Pharifaer veranlagt ben Servet die berühmte Stelle Phil. 2, 6 zu erläutern.2) Sie verfolgten Jefum, weil er fich felbft Gott gleich machte (Joh. 5, 18): Da antwortete Jefus, bas leugne er nicht: benn mas ber Bater thut, bas thut gleich auch ber Sohn. (v. 19.) Siehe! wie die göttliche Geftalt aus ihm hervorleuchtete, ba er fo große Bunber that.3) Dag er in göttlicher Geftalt war, nöthigt uns teinesmeges ben Menfchen Jefus zu einem Scheinwefen gu verflüchtigen. Denn von einer zweiten Perfon der Gottheit konnte man nicht fagen, daß fie in göttlicher Geftalt war, ba fie boch vielmehr die Gottheit und die göttliche Ratur felber wäre.4) Cbenfo wenig könnte man fagen, daß fie, die ewig hohe, erft erhöht worden fei, weil und feitdem fie fich erniedrigt habe. Auch hat es keinen Sinn, ju fagen: Gine Ratur erniedrigt fich. 5) Roch mehr aber beweist für bie Fassung von bem wirklichen, perfonlichen gefchicht= lichen Menfchen Jefus, und gegen ben Doketismus ber Scholaftiter, dag er es nicht für einen Raub hielt, Gott gleich fein. Denn einmal ift bas Wort: "er hielt, er meinte, er glaubte" burchaus menfchlich. 6) Sodann achte auf bas Wort Raub. Wie konnte die zweite Berjon ber Gottheit, welche gang baffelbe

cuntur intrare mundum (1 Joh. 2, 15 n. 19) sicut domum publicanorum caet. (fol. 17 a.)

<sup>1)</sup> Christus in spiritu Dei praecessit omnia tempora et erat in coelo, sicut et manet nobiscum ad consummationem seculi, (f. 16 b.) — Auch könnte man de coelo verstehen de supernis, wie Jesus Joh. 8, 23: Ihr seid von unten her, Ich bin von oben herab; "asso ethisch. (l. 1.)

<sup>2)</sup> fol. 17 a sq. Phil. 2 interpretantur quidam quod secunda illa persona absque latrocinio arbitrabatur se esse aequalem primae. Iterumque hanc prophanem expositionem ad philosophicas naturas detorquent, dicentes, quod non arbitratus est esse rapinae id quod erat naturae.

<sup>3)</sup> fol. 18 a. — cf. 20 a.

<sup>4)</sup> qualiter dixisset, secundam personam habere speciem Deitatis, si est ipsamet deitas et natura, si aeque proprie omnino et aeque per naturam est Deus, sicut prima persona? (f. 19 a.)

<sup>5)</sup> Ridiculum enim puto dicere, quod Dei natura se humiliet.

<sup>6)</sup> quis non videt, vocabulum: arbitrabatur: esse penitus humanum.

und von berfelben Natur ift wie ber Bater, jemals bei irgendwem in ben Berbacht bes Raubes kommen?1) Und warum hatte bann Paulus nicht lieber gefagt, die zweite Berfon hielt es nicht für einen Raub, Der erften gleich zu fein, ba er boch fagt: "Gott aleich?"2) Merke weiter auf bas Wort: gleich. Im Giechischen liefest bu bas Umstandswort auf gleiche Beife: bas fann bod unmöglich die Ratur bezeichnen, fondern eben nur bie Umftanbe.3) Die Umftanbe aber, unter benen ber geschichtlich perfonliche Menfch Jefus, ber Chrift, es nicht für einen Raub hielt, Gott gleich fein, waren boppelter Art. Das eine Mal empfing er ben Raub4) nicht Joh. 6, 15, ba fie kamen und ihn rauben 5) wollten, baf fie ihn zum Rönige machten: und an biefe Auseinander= fetung Joh. 5 und 6 benkt Paulus in ber Philipperftelle. 6) Das andere Mal nahm er sich ben Raub nicht, als er nicht barauf eingeht, zu feiner Selbftvertheibigung gegen die mordluftigen Juben ben Bater um mehr als zwölf Legionen Engel zu bitten. (Matth. 26, 53.)7) Dag er aber "Rnechtegestalt annahm und ward gleich wie ein anderer Menfch und an Gebehrden als ein Menfch erfunden" tann ebenfalls für eine bloge Scheinmenfch= heit nichts beweisen. Denn gang nach berfelben Analogie beift es im Bf. 82 v. 6 u. 7 von ber menschlichen Obrigfeit: "Ich habe wohl gefagt: Ihr feib Götter und allzumal Rinder bes Söchsten; aber ihr werbet fterben wie Meniden." Und Simfon, weil er so fehr ftart war, als ware er kein Mensch, sondern mehr als ein Menfch, fagt: bann würde ich schwach fein, und wäre wie ein Unberer, ein Menfch." (Richt. 16, 7. cf. 17.)8) Ferner, mare mit bem Bottgleichsein eine metaphyfifche Bleichheit gemeint,

<sup>1)</sup> quae potuit esse rapinae suspicio in eo, qui est eadem res, eadem natura: frivole namque locutus esset Paulus.

<sup>2) . . .</sup> aequalem eam esse primae personae, et non Deo. (fol. 19 a.)

<sup>°)</sup> Capias ibi  $l\sigma\alpha$  graece loco adverbii aequaliter: nam dictio aequaliter non naturam, sed dispositionem notat. (fol. 19 b.)

<sup>4)</sup> άρπαγμόν.

<sup>5)</sup> άρπάζειν.

<sup>6)</sup> et ad hunc discursum capitis 5 et 6 respicit Paulus.

<sup>7)</sup> ut raptis sibi duodecim legionibus angelorum, se contra Judaeos violenter defenderet. (fol. 18 a.)

s) fol. 30 a. Servet betont den Artifel בָּאַחֶר הָאָרָס.

und nicht wie der Zusammenhang der Stelle will, eine ethische, durch die Demuth erwordene Gleichheit, 1) so müßte man ebenfogut sagen können, Gott der Bater hielt es nicht für einen Naub, dem Sohne gleich zu sein, 2) was doch der heiligen Schrift gründlich zu-wider ist. 3) Endlich müßte Christus gelogen haben, wenn er aus-brücklich bekennt: "Der Vater ist größer denn ich." Joh. 14, 28.4)

Bekanntlich ift die Auslegung der berühmten Philipper Stelle noch immer nicht zum Abschluß gelangt. Aber es machen sich doch schon Stimmen geltend, die da behaupten, Servet sei der erste gewesen, der mit echt nüchternem, wissenschaftlichem Verständniß die tief=sittliche Vedeutung der Stelle für die menschliche Persönlichkeit erkannt, und sie aus dem scholastischen Jenseits dem geschichtlichen Diesseits wiedergegeben habe.

Zum Schluß wirft Servet noch ein Streislicht auf ben Tri=
nitäts=Beweis6) aus Pf. 110, 1: "Der Herr sprach zu
meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten." Da sei
ja die Gleichheit der Natur deutlich ausgesprochen, sagen die
Gegner. Servet will ihrer schonen, weil sie aus Unkenntniß der
heiligen Schriftsprache nicht wissen, was sie sagen. Im
Urtert steht nämlich Jehovah sprach zu Adonaj. Wo ist da
von einer Gleichheit die Rede? Auch lehrt uns Hebr. 10, 12 daß
bie Weissaung: "Setze dich zu meiner Rechten" nicht ein
Stück Ewigkeit uns vorsühre, wie es im Himmel ausgesehen habe
vor Erschaffung der Welt, sondern in der geschichtlichen That=
sache auf Erden erfüllt sei, die uns Marc. 16, 19 berichtet wird:
"Und der Herr, nachdem er mit ihnen geredet hatte, ward er

<sup>1)</sup> cf. Gef, Lehre von der Person Christ. p. 80: "Der Apostel ermaßnt in den vorhergehenden Versen nicht das eigene, namentlich nicht die eigene Ehre zu suchen" cast.

<sup>2)</sup> sicut e converso.

<sup>3)</sup> scriptura abhorret.

<sup>4)</sup> fol. 19 a.

<sup>5)</sup> Heberle: Servet's Trinität und Christologie in der Tübinger Zeitschrift 1840 H. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Quidam aequalitatem naturae philosophantur, quia dictum est caet. (fol. 20 b.)

<sup>7)</sup> nam originalem scripturae sanctae linguam ignorantes se ipsos ignorant, (fol. 20 b.)

aufgehoben gen himmel und fitet zur rechten hand Gottes."1)

Damit glaubt nun Servet nachgewiesen zu haben, daß alle Stellen der Bibel, welche von Christo handeln — der Johanneische Prolog rede von dem was war, nicht von dem, was ist — den geschichtlichen, persönlichen Menschen Jesus im Auge haben, und nicht in dunkele metaphysische Gebiete abschweisen. <sup>2</sup>) Ja es gebe in den Evangelien nicht einen Buchstaben, der von jenem mathematischen Sohne <sup>3</sup>) spreche. In den gesammten Schriften spricht der Mensch Christus, und auf ihn mußt du deine Gedanken richten. <sup>4</sup>)

Da nun aber die Philosophen, um sich eine metaphysische Dreieinigkeit zu schaffen, ein brittes Absolutes von den beiden andern wahrhaft und wirklich verschiedenes Etwas hinzuersonnen haben, 5) das sie die dritte Person oder den heiligen Geist nennen, so müssen wir, sagt Servet, nachsorschen, was denn die Bibel den heiligen Geist nennt. Ueber den heiligen Geist ist der Sprachzgebrauch der Bibel auf den ersten Anblick wunderlich genug und unverständlich. 6) Denn bald bezeichnet sie Gott selber so, bald einen Engel, bald den Geist des Menschen, dann einen gewissen Instinkt, dann wieder ein Wehen der göttlichen Gestinnung, einen Drang des Gemüthes oder einen Hauch. Bisweilen wird auch ausdrücklich zwischen Geist und Hauch unter-

<sup>1)</sup> fol. 20 b. — Philosophi tamen alios in saeculorum aeonibus sessiones effingunt.

<sup>2)</sup> Summa summarum, ut quo tendat animus meus — excepto illo Johannis verbo — dico, universas scripturas a prima usque ad ultimam loqui de homine ipso Christo; et verbum illud Joannis non loquitur de eo quod est, sed de eo quod erat. (f. 20 b.)

<sup>3)</sup> de mathematico illo filio.

<sup>4)</sup> In universis scripturis homo ipse Christus loquitur, et in illum dirigantur cogitationes tuae. (f. 20 b.)

<sup>5)</sup> tertiam rem absolutam ab aliis duabus vere et realiter distinctam adinvenerunt philosophi. (f. 21 a.)

<sup>6)</sup> Wenn 3. B. in der Bibel die Persönlichkeit des heiligen Geisftes eine solche centrale und fundamentale Stellung einnähme, wie die Kirchenslehre will, welch' ein furchtbarer Verstoß wäre es dann, in einer zweibändigen Monographie über den heiligen Geist die Persönlichkeit desselben im biblischen Theile getrost bei Seite zu lassen, wie es z. B. Kahnis ihnt (Lehre vom heiligen Geiste. Halle 1847 I p. 93.).

schieben. Die Ruach im Sebräischen ist zunächst nichts als Hauch und Wehen; Pneuma im Griechischen wird für jedes Geisteswehen gebraucht und für jeden Gemüthsbrang. Auch giebt es ihm noch keine Einzigartigkeit, daß dieser Geist der heilige genannt wird. Denn alle jene Bewegungen der Seele, welche Christi Meligion angehen, heißen heilige und Gott geweihte: weil niemand Jesum einen Herren heißen kann ohne den heiligen Geist. 1 Cor. 12, 3. 1) Demnach läßt sich aus dem Worte "heiliger Geist" nicht beweisen, daß damit eine dritte Person einer vorweltlichen Oreieinigkeit gemeint sein muß.

III. Hat so nun Servet zuerst die drei biblischen Axiome von Christo aufgestellt, darauf die drei Einwürse der Pharisaer gegen die Bibellehre zurückgewiesen, so geht er nun dazu über, die aus der Schrift angesührten Gründe der modernen Sophisten sür eine metaphhsische Dreieinigkeit zu widerlegen.2)

Die von den Sophisten aus ber Bibel angeführten Stellen find wesentlich fünf.

1) Da noch kein Griesbach die Unechtheit von 1 Joh. 5, 7 erwiesen hatte, 3) so ist es den "Sophisten" nicht zu verdenken, daß sie ihren Trinitäts=Beweis auf diese Stelle gründeten. 4) Drei sind die da zeugen im Himmel. Was für drei? fragen die Sophisten, und antworten drei Dinge (tres res), 5) welche die Kirche personae nennt, und die wenn man es richtig versteht, drei Gottheiten sind (tres dii).6)

Um die Sophisten zu widerlegen, muß Servet also diese

<sup>1)</sup> fol. 22 a.: omnes illi animi motus dum Christi religionem concernunt, sancti dicuntur et Deo sacrati, quia nemo potest dicere Dominum Jesum nisi in Spiritu sancto.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Superest ad aliquos scripturae locos respondere, ex quibus moderni tres illas res philosophari posse putant. (f. 22 b.) — Sophistarum rationes refutat. (l. l.)

 $<sup>^3)</sup>$  Diatribe in locum 1  $\mathfrak{Ioh},\ 5,\ 7.\ 8.$  ats Appendix bes N. T. graece. Hal. 1806.

<sup>4)</sup> Bekannt ist was die Stelle schon beim Petr. Lombardus für eine Rolle spielt.

<sup>5)</sup> Richt-Kenner der Scholastif sehen es als einen Spott Servet's an, daß er pon tres res redet. Die Scholastifer reden selten anders.

<sup>6)</sup> Scruet neunt die "Sophisten" deßhalb Trinitarii, Tritheitae, auch mit einem Druckfehler Tritoitae.

Stelle zunächst erläutern. Das Ginsfein ber brei erinnert ihn an bas Einssein Jesu und feines Baters. 1) Die bunklere Stelle muß aus ben helleren erflart werden, nicht umgefehrt. Wenn nun Jefus Joh. 10, 30 fagt: "Ich und ber Bater find eins:" fo fagt er find, weil Gott und ber Denfch gemeint find; er fagt aber eines und nicht einer, benn einer wurde bie Ibentität bezeichnen; 2) "eines" hingegen, das Reutrum, bezeichnet nicht die Ibentität, fonbern bie Ginmnthigkeit und bie Gintracht, fo baf zweie eine find in der Rraft. 3) Ift es boch ein und bie= felbe Gewalt, Die vom Bater bem Sohne übergeben worden ift. 4) Und bas haben bie Alten gemeint, wenn fie von Giner Usia fprachen. 5) Die Neueren hingegen haben das Wort Homoousios sowie auch die Worte Hypostasis und Persona schmählich ausgehöhnt, 6) indem sie aus ber Usia eine Natura machten, gang gegen ben eigentlichen Sinn bes Wortes, 7) und zugleich gegen alle bie Schriftstellen, mo es sich findet. Denn Joh. 17, 2: "Wie bu ihm gegeben haft bie Exusia über alles Fleisch" und Matth. 28, 18: "Mir ift gegeben alle Exusia im Simmel und auf Erben" und fonft, fpricht Chriftus von der Bewalt, die ihm der Bater gegeben.8) Auch die klaffifche Gracitat weiß nichts bavon, bag Henn (eines) für "Eine Natur" gebraucht werde. Du fragft: Wie find aber bie griechischen Rirchenväter barauf gekommen? Bafilius ber Große antwortet bir bar=

<sup>1)</sup> Inducit Augustinus contra Arrium, quia dixit Unum, et contra Sabellium, quia dixit sumus. (f. 22b.)

<sup>2)</sup> nam: unus: singularis numeri significatio videtur, quasi singularitatem unius et ejusdem rei notans. (f. 22 b.)

<sup>3)</sup> ad unanimitatem et concordiam pertinet, ut duo crederentur in una virtute.

<sup>4)</sup> est una potestas a patre filio tradita.

<sup>5)</sup> fol. 22 b.

<sup>6)</sup> pessime subsannarunt.

<sup>7)</sup> Übique de potestate sibi a patre tradita loquitur Christus, ponitur dictio Usia, quae Graecis non significat naturam, sed facultates, opes, fortunas, divitias et potestatem. (f. 23 a.) — Daß beim Aristoteles bas Wort Usia schon im Sinne von "Besen, Substanz, Natur" vorkommt (cf. Friedr. Nitsch, Dogmengesch. Berl. 1870 Th. I. p. 300.) will Servet nicht in Abrede stellen, vielmehr nennt er die Sophisten immer Aristotelister, weil sie statt des biblischen den Aristotelischen Sprachgebrauch beobachten.

<sup>8)</sup> fol. 23 a.

auf, 1) bas liege nicht in der eigenthümlichen Bedeutung des Wortes, sondern in einer philosophischen Schlußfolge. Auch erklärt der treue Lehrmeister Christuß seine Worte selber, indem er Joh. 17, 21 und 22 betet: "daß sie alle Henn (eins) seien gleich= wie du Vater in mir und ich in dir; daß auch sie in uns Henn seien; daß sie Henn seien, gleichwie wir Henn sind." 2) Und daß diese Einigkeit eine sittliche sei, eine Eintracht und Einmüthigkeit, orhellt auch aus Gal. 3, 28, wo Paulus aus der Einheit des Glaudens schließt: Hein Knecht noch Freier; hier ist kein Wann noch Weid: denn ihr seid allzumal einer in Christo Jesu" und 1 Cor. 6, 17: "Wer aber dem Hern anhanget, der ist Ein Geist mit ihm." An die Einheit der Natur hat Paulus nie gedacht. 4)

Desgkeichen spricht Teremias 32, 39: Ich will ihnen Ein Herz geben und Einen Wandel, mich zu fürchten allezeit; und Lucas in der Erfüllung, Apostelgesch. 4, 32: die Menge der Gläubigen war Ein Herz und Eine Seele". Immer wieder ist es die dynamisch= ethische Einheit, das die gedrungen wird. Allein selbst wenn Christus gesagt hätte: "Ich und der Bater sind nicht zwei, sondern eins" so würde auch daraus für die Metaphysiter nichts solgen: denn Mann und Weib sind nicht zwei, sondern Ein Fleisch Matth. 19, 6: dennoch zieht man daraus nicht die Schlußsolge: also sind sied und daher seine durchgängige Aehnlichseit zwischen der Einheit Christi mit dem Vater und der Einheit der Jünger unter

<sup>1)</sup> contra Eunomium libro 4: ubi non ex propria significatione id esse dicit, sed philosophando syllogizat (f. 23 a.)

<sup>2)</sup> Er beruft sich auf Origenes, contra Celsum VIII: duas res esse substantia, unam vero consensu convenientia que et voluntatis identitate; auf Cyprian: Ep. ad Magnum und auf Erasmus: Annotationes.

<sup>3)</sup> Repetita saepe voce, eos unum esse orat. An propterea sequatur, quod nos constituamus unam naturam? Certe unum sumus, quia sumus unanimes, servantes unitatem spiritus in vinculo pacis. (f. 23 b.)

<sup>4)</sup> fol. 23 b.

<sup>5)</sup> Aus diesen und manchen ähnlichen unten folgenden Stellen ist zu corrigiren, was über Servet's mittelalterlichen Naturalismus gejagt wird bei Schenkel, Besen des Protestantismus 1. 1. p. 223, und von Servet's änßerlichem Standpunkt und seinem Ausschie des Christenthums in ein System der Naturphilosophie bei Trechsel I. p. 93 seg. 109 seg.

<sup>6)</sup> F. 24 a.

einander, fo gebe ich bir bas gu. Aber bu nimmft gar feine Mehn= Lichkeit an, mahrend boch eine vorhanden ift. Dag fie nicht durch= gängig ift, fteht zweifellos fest. Denn er allein ift in bem Schoofe bes Baters, mit bem Bater zugleich, dieselbe Tugend, Diefelbe Gott= heit und bieselbe Gewalt.1) Also in weit vorzüglicherem Sinne ift er felber eins mit bem Bater. Doch folgt baraus nicht jene mathematische Natureinheit.2) Bare gar feine Aehnlichkeit zwischen beiben Verhältniffen vorhanden, so wäre es ungeschickt und ungehörig, einen Bergleich anzustellen:3) "Daß fie eins feien, gleichwie wir eine find", und fie maren felber eine von Ratur, wir hingegen im Herzen einträchtig.4) — Die andere Stelle, aus der 1 Joh. 5. 7 erläutert werben fann, ift Joh. 14, 10. 11. "Glaubet mir, bag ich im Bater und ber Bater in mir ift. Und B. 20 wird hingu= gefügt: Ihr werbet erkennen, daß Ich in meinem Bater bin und ihr in mir und ich in euch". Dennoch find die Apostel nicht mit Chrifto, gleichsam wie etwas Eingeschobenes5) in Einer Natur. 3m folgenden Rapitel (15, 10) erklart er fich babin, bag Er in uns ift burch unferen Glaubens gehorfam: "So ihr meine Bebote haltet, so bleibet ihr in meiner Liebe, gleichwie ich meines Baters Gebote halte, und bleibe in feiner Liebe."6) Roch ftarter brudt er biesen Gebanken Joh. 10, 37. 38 aus: "Thue ich bie Werke meines Baters nicht, so glaubet mir nicht. Thue ich sie aber, fo glaubet boch ben Werken, wollet ihr mir nicht glauben, auf bag ihr erkennet und glaubet, bag ber Bater in mir ift und ich Alfo in demfelben Mage als er die Werke Gottes vollbringt, ift er in Gott und Gott in ihm.7) Und an diesem

<sup>1)</sup> Nam ipse solus est in sinu patris, simul cum patre est una virtus, eadem deitas et potestas (f. 24 a).

<sup>2)</sup> Mathematicam illam naturae unitatem f. 24 a.

<sup>3)</sup> Inepta et disparata esset Christi assimilatio f. 24 a.

<sup>4)</sup> Ut ipsi sint una natura et nos concordes (f. 24 a).

<sup>5)</sup> Inculcative.

o) Quod est in nobis dum verba ejus observamus, et ipse est in patre, quia praecepta ejus servat et diligit (fol. 24 a).

<sup>7)</sup> Bortreffid ift hier die Erstärung von Gedet Comm. sur l'Ev. de St. Jean. Paris. 1865. II. p. 315: En disant: "Le Père en moi" Jésus exprime la pleine communication de la richesse divine à l'être humain qui en est l'organe sur la terre. En disant: "Moi dans le Père", il désigne le sacrifice complet de son être propre et une vie puisée uniquement dans la plénitude du Père et de ses dons.

Sein in Gott burch die Liebe follen auch alle Gläubigen Theil neh= men, wie Jefus Joh. 17, 21 und 26 betet: "Gleichwie bu Bater in mir und ich in bir, lag auch fie alle in uns eins fein; auf bag bie Liebe, bamit bu mich liebeft, fei in ihnen und ich in ihnen". Und bemgemäß fagt er Joh. 6, 56: "Wer mein Fleifch iffet und trinket mein Blut, ber bleibet in mir und ich in ihm".1) Aber auch Baulus halt an Diefer ethischen Gin= wohnung feft, wenn er bas In-Jefufein aus dem Glauben und ber Liebe fchließt,2) indem er fagt Eph. 3, 17: "Gott gebe euch Chriftum zu wohnen in euren Bergen, und burch bie Liebe eingewurzelt und gegründet zu werben". Und Johannes felber leitet aus ber Liebe her, daß wir in Chrifto find, wenn er fagt 1 Joh. 2, 5: "Wer aber fein Wort halt, in foldem ift mahrlich bie Liebe Gottes vollkommen. Daran erkennen wir, baf wir in ihm find". Und im folgenden Kapitel 1 Joh. 3, 24: "Wer feine Gebote halt, ber bleibet in 3hm und Er in ihm".3) Go ift Servet zu jenem erften Johannes-Brief zurudgekommen, um beffen fiebenten Bers im fünften Rapitel es fich handelte. "Diefe brei findeins" muß also nach dem Sprachgebrauch des Johannes felbft und ber gangen beiligen Schrift, fatt von einer ausgeblaften, abstracten, metaphyfifchen ober mathematischen Ginheit, vielmehr tiefer gefaßt werden von ber lebensvollen fittlichen, burch Glauben und Liebe erworbenen Ginigkeit und Innigheit. Das erfordert bas Gelbstzeugnif Jefu4) und aller feiner Apostel. -

Aber was heißt es nun, "drei find, die da zeugen?" Der erste, der da Zeugniß gibt, ist der Bater, der mich gesandt hat. Der zeuget von mir, indem er spricht: "Dies ist mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe". Der zweite, der da Zeugniß gibt, ist das Wort, da ja das Wort Jesu zur Genüge erklärt, daß er von Gott sei, wie er von sich selbst bezeugt.<sup>5</sup>) Der dritte, der da Zeugniß

<sup>1)</sup> fol. 24 b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ex fide et charitate concludit, Christum in nobis esse. Et Joh. 2, 15 ex charitate infert, quod in ipso sumus (f. 25 a).

<sup>8)</sup> fol. 25 a.

<sup>4)</sup> Ex verbis Christi potissimum quantus sit ille cognoscitur, licet mundus hodie frivola et inefficacia verba Christi faciat. Sed dato spiritu cognoscentur esse viva (fol. 25 a).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Quia ipse Christi sermo satis declarat, eum ex Deo esse, ut ipse de se ipso testatur. (fol. 25 a).

gibt, ift ber heilige Beift, ber im "Gemiffen" und in ber "Glaubenserfahrung ber Junger" ben göttlichen Urfprung Chrifti bezeugt. Und fo gewiß ist bas Zeugnig von ber Gottessohnschaft Chrifti, bag brei Reugen bafür auffteben und alle brei in vollfter Ginmuthig= feit baffelbe Beugniß ablegen. Diefe brei find eine, heißt alfo, nach bem Busammenhang, "fie find im Beugnif eine: fie bezeugen ein ftimmig und einmuthig ein und baffelbe".1) Diefe unfere Auslegung wird bestätigt burch bie Erklärung unferes Meifters, ber felber Joh. 5, 31 seq. brei Zeugniffe anführt: zuerft bas Beugnig bes Beiftes, weil unter bem Berabkommen bes Beiftes Johannes ber Täufer gezeugt, bag Gott Jefum gefandt habe; bas zweite Zeugniß ift fein eigenes: benn bie Werke, Die ich thue, biefelbigen zengen von mir, bag mich ber Bater gefandt habe (v. 36); und bas britte ift Gottes Zeugniß: benn ber Bater, ber mich gefandt hat, berfelbige hat von mir gezeuget. Und biefe brei Beug= niffe stimmen überein". Go konnen wir alfo nunmehr bas Argument ber Wegner wiber fie fehren, indem wir zeigen, bag es gegen Blan und Abficht bes Johannes ift 1 30h. 5, 7 von der "Natur" jener "brei philosophischen Dinge" zu reben, ba Johannes erwiesenermagen von ber Glaubwürdigkeit und Ginftimmigkeit bes Zeugniffes fpricht.2) Dem Junger Jesu ift es nicht barum zu thun, eine erfte Ibee aus einer zweiten Ibee herzulciten, noch ju beweisen, daß bas zweite Etwas bie Tochter bes erften Etwas fei;3) fondern er will beweisen, daß jener Jesus von Nazareth, ben feine Augen gefehen und feine Sande betaftet haben, Gottes Cohn sei, nicht Joseph's Sohn. Und daß wir das glauben, dazu ermahnt er uns. Und wer bas nicht glaubet, ber ift fein Chrift."4)

2. Nunmehr geht Servet zur zweiten Beweisftelle5) über, auf welche bie Scholaftiker6) und modernen Sophiften ihre

<sup>1)</sup> Mens enim Johannis est, ex conformitate testium efficaciam veritatis ostendere, quia non vacillant seu variant eorum testimonia, ut exceptione aliqua recusari possint, sicut in testibus variis fieri jure solet (fol. 25 b).

<sup>2)</sup> De fide et unitate testimonii. (fol. 26 a).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Non enim intendit probatio Johannis, Ideam ex Idea derivare, seu probare, quod secunda illa res sit filia primae.

<sup>4)</sup> fol. 26 a. Et qui non ita credit, non est Christianus.

<sup>5)</sup> Secunda authoritas.

<sup>6)</sup> Er führt Betrus Lombardus an I. sent. dist. 2.

Irrthumer in ber Trinitätslehre haben ftuten wollen. Es ift Rom. 11, 36: "Von ihm und durch ihn und in ihm find alle Dinge." Baulus hat an biefer Stelle feine andere Abficht, als bie Verfchiebenartigkeit ber Wege Gottes und bie Größe feiner Macht1) zu preifen. Das lehrt ber Zusammenhang. ware ungehörig,2) wollte er, wie Augustinus thut, bei biefer Gelegen= heit von jenen brei metaphyfischen Dingen handeln. Aehnlich ift es Ephef. 4, 6, wo er bie Eintracht empfiehlt, und als Borbild ben Einen Gott und Vater, ber ba ift über Alle, und burch Alle und in Allen". Und das ist um so mehr zu bedenken, als berselbe Apostel 1 Cor. 8, 6 mit eben jener Dreitheilung ber Worte3) Die britte Berfon nicht einbegreift, indem er fagt: "Wir haben Einen Gott ben Bater, von welchem alle Dinge find und wir in ihm; und Ginen Beren, Befum Chriftum, burch welchen alle Dinge find, und wir burch ihn". Merke wohl auf bas breierlei, von ihm, burch ihn, in ihm, ohne daß er von der britten Berfon etwas ermähnt. Und berfelbe Apostel fchreibt an bie Kolosser, wo er Jesum preist (1, 16): "es ist Alles burch ihn und in ihm geschaffen". Da ift vom Sohne allein die Rebe. allen Episteln fagt Baulus: Gott ber Bater und ber Berr Jejus Chriftus; von Gott bem Bater und unferm Beren Jeju Chrifto. Aber vom heiligen Geist erwähnt er ba nichts.4)

Die Apostel folgen barin treulich bem Selbstzeugniß ihres himmlischen Meisters. Als Jesus angeben will, worin die zum Heil nothwendige Erkenntniß besteht, da sagt er Joh. 17, 3: "Das ist aber das ewige Leben, daß sie dich, daß du allein wahrer Gott bist, und den du gesandt hast, Jesum Christum erstennen". Er verordnet nicht, daß wir zugleich ein drittes Etwas<sup>5</sup>) anbeten sollen, sondern den Vater und ihn, den Vater in seinem Namen.<sup>6</sup>) Und als er den Grund seiner fröhlichen Zuvers

<sup>1)</sup> Multiformes Dei dispositiones et magnitudinem potentiae ejus commendare.

<sup>2)</sup> Impertinenter ageret.

<sup>3)</sup> In illa vocum triplicatione.

<sup>4)</sup> fol. 28 b. — dormiebat illa tertia res. fol. 27 b.

<sup>5)</sup> Tertiam rem.

<sup>6)</sup> Godet: Comm. sur l'Ev. de St. Jean sagt hierbei sehr wahr: Plût à Dieu, que toutes les confessions de foi, dans l'Église, eussent toujours

sicht unter allen Verfolgungen, die ihn bedrohen, nennt, sagt er nichts vom heiligen Geist, sondern spricht Joh. 8, 29: "Der mich gesandt hat, ist mit mir. Der Vater läßt mich nicht allein." Das sind tief ergreifende Worte, welche auch mir Mark und Bein zu erschüttern pflegen.1)

Wenn also auch noch so oft in der Bibel vom Dasein des Baters und des Sohnes, von ihrer Erscheinung und Anbetung gesprochen wird, so wird doch der heilige Geist immer nur da erwähnt, wo die Rede vom Handeln ist,<sup>2</sup>) gleich als obder heilige Geist nicht etwas für sich Bestehendes bezeichnen sollte, sondern nur Gottes Bewegung, eine gewisse Energie oder Einhauchung der Tugendkraft Gottes." Ist aber nach der Bibel der Geist nur eine göttliche Bewegung, so gibt es kein Wesen, das man an und für sich Geist oder heiliger Geist nennen könnte, also auch in der Gottheit keine dritte Person, welche an und für sich der "heilige Geist" wäre.

3. Die dritte Stelle nun, welche die Sophisten für eine innergöttliche Trinität anführen, ist Matth. 28, 19: "Taufet sie im Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes". Hier ebenso wenig wie Joh. 5, 7 kennt Servet die geringsten kritischen Zweisel. Aber auch keine Schwierigkeit in der Auslegung. Wir sollen taufen im Namen des Vaters, weil Gott aller Gaben erster, ursprünglicher und wahrhaftiger Urquell ist (Jac. 1. 17); wir sollen taufen im Namen Jesu Christi, weil wir durch ihn die Versöhnung haben<sup>4</sup>) und kein anderer Name unter dem Himmel ist, darin wir könnten selig werden (Act. 4, 12 cf. 2, 21); wir sollen taufen im Namen des heiligen Geistes, weil alle in diesem Namen Getausten die Gabe des heiligen Geistes empfangen. Nicht als ob in Gott selbst sich eine Unterscheidung fände, sondern drei sind es nach den

été aussi sobres que celle-ci et se fussent toujours, comme elle, produites sous la forme de l'adoration, II. p. 544 seq.

<sup>1)</sup> Me solent usque ad viscera penetrare (fol. 27b).

<sup>2)</sup> Nisi ubi est sermo de agendo (fol. 27 b).

<sup>3)</sup> Quasi Spiritus sanctus non rem aliquam separatam, sed Dei agitationem, energiam quandam seu inspirationem virtutis Dei designet (fol. 28 b). Die Nothwendigkeit der Personsichtet des heisigen Geistes haben bekanntlich auch Neuere, wie z. B. Liebner und Peip in Abrede gestellt (cf. p. 277 Desitzsch. Aposogetik. Leipzig 1869).

<sup>4)</sup> Habemus reconciliationem doni hujus.

Tollin, Lehrinftem Servet's. I.

verschiedenen im Saushalt Gottes beschlossenen Offenbarungsformen ber Gottheit.1) Denn eben bieselbe Gottheit, die im Bater ift, theilt fich auch mit bem Sohne und unserem Geifte, ber ein Tempel Gottes bes Lebenbigen2) ist. Sind boch ber Sohn und unfer geheiligter Beift Genoffen bes gottlichen Wefens, feine Glieber, Unterpfänder und Wertzeuge, wenn gleich in ihnen verschieden ift ber Gottheit Art.3) Und barum werben fie unterschiebene "Berfonen" genannt, will fagen verschiedenartige auf einander geschichtlich fich folgende Un= fichten, Gefichter und Antlite bes Ginen untheilbaren Gottes.4) Es ift ein successives Dreigesicht, um bas es fich handelt, nicht etwa ein gleichzeitiges. Um aber bei bem gemeinen Mann burch bie brei Gefichter Gottes nicht ein Rerberusbild mach zu rufen; auch biblifch reinlicher zu verfahren, zieht Servet, in der ersten Phase feiner Trinitätslehre, es entichieben vor, ftatt von Angesichtern von brei Dispositionen zu sprechen. Nacheinander find brei mun= berbare Willensverfügungen Gottes in ber Gefchichte feines Reiches kund geworben, in beren jeder die Gottheit aufseuchtet.5) Wenn bu bas festhältst, fo tannft bu es verfteben, wie man auf gang gefunde Weife von einer Dreieinigfeit reben barf.6) Denn ber Bater ift bie gange Gottessubstang und ber Gine Gott, von bem die gottlichen Rrafte in verschiebenen Abftufungen und Bevollmächtigungen auf die Erde herabsteigen.7)

<sup>1)</sup> Tres sunt non aliqua rerum in Deo distinctione, sed per Dei ολχονομίαν variis Deitatis formis (f. 29a).

<sup>2)</sup> Nam eadem divinitas, quae est in patre, communicatur filio Jesu Christo et spiritui nostro, qui est templum Dei viventis (l. l.).

<sup>3)</sup> Sunt enim filius et sanctificatus spiritus noster consortes substantiae patris, membra, pignora et instrumenta, licet varia sit in eis deitatis species (f. 29 a).

<sup>4)</sup> Et hoc est quod distinctae personae dicuntur i. e. multiformes deitatis aspectus, diversae facies et species (f. 29 a). — Bekanntlich braucht Sabellius, der das Wort πρόςωπον, persona erst der Kirche übergeben hat, dasselste auch nur von den Erscheinungsphasen der Gottheit cf. Fr. Ritzich. Dogmen-Gesch. Berlin, 1870 p. 300 cf. 196 sq. 206 sq. — Neuerdings hat die biblische Theologie auf die drei Ansichten Gottes wieder zurückgegriffen. So de Wette cf. Twesten. Dogmatif II, 303.

<sup>5)</sup> Quia tres sunt admirandae Dei dispositiones, in quarum qualibet divinitas relucet (f. 28b).

<sup>6)</sup> Ex quo sanissime trinitatem (!!!) intelligere posses (fol. 28 b).

<sup>7)</sup> Nam pater est tota substantia et unus Deus, ex quo gradus isti et personatus descendunt (f. 28 b).

Man sieht, Servet glaubt selber an eine Dreieinigsteit Gottes: er bekennt sich bazu in dieser ersten Schrift, die sich am weitesten von der philosophischen Construction des Gottesbegriffes entfernt hält; aber die Dreieinigkeit, die er in der Bibel zu sinden glaubt, ist Offenbarungs=Dreieinigkeit, nicht Wesens=Dreieinigkeit. Er bleibt auf dem Boden der Geschichte) stehen, um nicht in ungewissen Speculationen einer sich metaphysisch träumenden Phantasie den einfältigen Bibelglauben zu verlieren.

Servet geht nun über zu ben heute fast allgemein aufge= gebenen Trinitäts=Beweisen ber Sophisten aus bem A. T. Die beliebte Herleitung einer Wefens-Dreieinigkeit ans ben Worten "Gott Abrahams, Ifaaks und Jakobs" führt er, mit rich= tigem Tatt, auf ihre geschichtliche Entstehung gurud.2) Gott zu Jatob fpricht, fagt er: "Ich bin ber Gott beines Baters Abraham und Ifaat" Ben. 28, 13 und 32, 9; ohne dag Du baraus auf zwei philosophisch e W efen ichliegen burfteft.3) Und als Gott zu Isaak spricht, fagt er allein: "Ich bin ber Gott beines Baters Abraham Ben. 26, 24. Ferner, wenn barunter jene brei Dinge verstanden murben, wie konnte bann Act. 3, 13 ber Gott Abrahams, Ifaats und Jatobs ber Bater Jefu Chrifti genannt merben?7) Bielmehr fteht die Sache fo: die Juben, gerade wie mir felbft noch heute, waren geneigt zur Bielgötterei (Berem. 2, und 11, 10 al.). Damit fie nun nicht, je nach ber Bahl ber Länder ober ber Geschlechter, ihre Gottheiten vervielfältigten, glaubten ein anderer fei ber Gott Abrahams gewesen, und ein anderer Der Gott Ffaats. und ein anderer der Gott Jakobs, nennt er fich in feiner vorsehungs= vollen Weisheit ben Gott Abrahams, Isaafs und Jakobs, benfelben Bott, und fügt fpater, Die Beilegeschichte weiter auskaufend hingu. berfelbe ber euch aus Egyptenland, aus bem Dienfthause geführt hat

<sup>1)</sup> Daß die Geschichts-Trinität in der heiligen Schrift klar ausgesprochen, die Wesens-Trinität hingegen "nicht unmittelbar und zunächst gelehrt", sondern nur "vorausgesett" (?) wird, gesteht selbst Hospinann zu (Schriftbeweis. Nörds. 1852. I. p. 85).

<sup>2)</sup> Fol. 29 a.

<sup>3)</sup> Tamen ex hoc non potes inferre duas philosophias.

<sup>4)</sup> An illa imaginaria trinitas dicatur pater Jesu Christi. Nam sicut prima hunc hominem genuit, ita et secunda, et sic concedemus, quod filius Dei est pater Jesu Christi (fol. 29 a).

u. f. f. 1) Zugleich wollte Gott bamit erweisen, bag er nicht nur ber Gegenwärtigen, sonbern auch ber Abgeschiebenen Richter, Wohlthäter und Gott sei: benn Ihm leben sie alle, Lucas 20, 37. 38.2)

5. Läft fich bemnach für eine felbftftanbige Parität bes heiligen Beiftes3) aus ben fogenannten trinitarifchen Stellen nichts beweisen, fo fragt es sich nunmehr, ob nicht etwa andere Stellen bem heiligen Beifte bei Gleichheit mit Gott perfonliche Selbstthätigkeit zuschreiben? Bu Gunften eines befonderen Dinges führt man an: Die Inspiration fei bas besondere Werk bes heiligen Beiftes. Damit ftimmt auch 2 Betr. 1, 21 und Act. Allein Act. 3, 18 ift es Gott, ber burch ben Mund 28, 25. feiner Propheten Chrifti Leiben zuvor verkundigt, und wieder Bebr. 1, 1 ift es Gott, ber manchmal und auf mancherlei Beife zu ben Bätern gerebet hat burch bie Propheten. Man fagt: ber heilige Geift ift allein ber Tröfter Joh. 14, 26 (16, 17), ber Baraklet. In= beffen 1 Joh. 2, 1 ift Chriftus unfer Paraklet bei bem Bater und wenn er einen ander en Tröfter fenden will (Joh. 14, 16), fo ift Er ja ber eine Tröfter.4) Man fagt: bie Salbung ber Bläu= bigen geschieht nur burch ben beiligen Geift (Luc. 4, 18). Allein 2 Cor. 1, 21 ift es Gott felbft, ber uns gefalbet hat (cf. Sef. 61, 1 al.). Man fagt: ber heilige Beift bleibet bei une, mah= rend Gott im himmel wohnt und Chriftus von ber Erbe aufgefahren ift (3oh. 14, 17). Allein 1 3oh. 4, 12-16 ift es Gott felbft, ber in une bleibet, fo wie wir ihn lieben. Und 1 Joh. 2, 27 ift es bie Salbung, bie ihr empfangen habt, welche bei euch bleibet, und bürfet nicht, daß euch jemand lehre. Und Matth. 28, 20 ift es Chriftus, ber bei uns bleibet alle Tage bis an ber Welt Ende. Man fagt: ber beilige Beift ift allein bie Babe, bie empfangen wird Act. 2, 38. 10, 45 al. Indeff auch Chriftus ift Gottes Gabe Joh. 3, 16. 4, 10. Bebr. 6, 4 und ben heiligen Geift empfangen

<sup>1)</sup> Eundem se Deum omnium illorum dixit caet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fol. 29 b.

s) Der Artikel vom heiligen Geist erscheint hier ebenso abrupt wie oben. Es liegt heut nicht mehr zu Tage, warum er so verschoben und zerstückelt worden ift.

<sup>4)</sup> Postea vero non ab ipsa verbi praesentia, sed spiritus patrocinium habebunt, et spiritu consolabuntur, veritate eis revelata. (fol. 30 a).

ift nichts anderes als angethan werden mit Rraft aus ber Bohe (Luc. 24, 49) ober bie Rraft bon oben empfangen (Act. 1, 8). Und baf biefe Rraft nicht ein Ding für fich ift,1) erhellt aus Marc. 5, 30, wo Jefus an fich felber fühlte die Rraft, die von ihm ausgegangen war (cf. Luc. 8, 46).2) Daß ber heilige Geist nicht ein bestimmtes drittes Ding3) bezeichne, fondern eine That ober einen Zustand, ber einem Andern gukommt,4) geht baraus hervor, bag eine Mehrung und eine Minberung von ihm ausgefagt Mum. 11, 17 fagt Gott zu Mofe: "Ich will beines Beiftes, ber auf bir ift, nehmen und auf fie legen". Und im v. 25: "Da nahm der herr bes Geiftes, ber auf ihm war, und legte ihn auf bie fiebenzig alteften Manner". 2 Ron. 2, 9 bittet Elifa, baf "Clias Beift bei ihm fei zwiefältig". Daniels Beift übertraf Die Fürsten und Landvögte alle (6, 3). Joh. 3, 34 heißt es von Chrifto: "Gott gibt ben Beift nicht nach bem Maag". Act. 2, 4 werben bie Apostel "voll bes heiligen Geiftes", und Act. 4, 31 heißt es von benfelben Aposteln: "Da sie gebetet hatten, murben alle be 8 heiligen Beiftes voll". Ift ba etwa jenes britte Etwas zu mehreren Malen<sup>5</sup>) über sie gekommen, um sich fleischlich mit ihnen zu vereinigen? Und wenn gefagt wird, ber Täufer Johannes fei mit bem heiligen Beift erfüllt worden von Mutterleibe an (Luc. 1, 41), fo kann man hieraus unmöglich schließen, Die britte Berfon ber Gottheit fei mit ihm auf biefe Beife vereinigt worben. Müßtest bu boch bann ebenfo wohl behaupten, ber Beift bes Elias fei mit Johannes vereinigt worden, ba von ihm gefagt wird, er fei gekommen im Beift und in der Rraft des Elias (Luc. 1, 17): eine Auslegung die boch mehr als fleischlich und profan ware.6) Dag ber heilige Geift nicht "ein Ding für fich" fei, zeigt weiter ber Sprachgebrauch: Beift Chrifti, und Beift bes Sohnes. 1 Betr. 1, 11: "Die Bro-

<sup>1)</sup> Res separata.

<sup>2)</sup> Dic si potes, quae est entitas illa, seu res, quae ab ipso prodiisse dicitur? (fol. 30 b.)

<sup>3)</sup> Absolute rem tertiam.

<sup>4)</sup> Secundum accidens (fol. 30 b). — Diese Auschauung hat ihre Berstreter in der alten orthodoxen Kirche. Die Gottheit ist da die usia oder die Substanz; die Hypostasen τὰ συμβεβηκότα oder accidentia. So z. B. Gregor von Nηssa dei Friedr. Nitzsch. Dogmengeschichte. Berlin 1870 p. 300.

b) Item, Quid est, quod Apostoli totiens replebantur spiritu sancto caet.

<sup>6)</sup> Hoc enim plus quam carnale et prophanum.

pheten haben geforschet, auf welche Zeit beutete ber Beift Chrifti, ber in ihnen war." Und Gal. 4, 6: "Weil ihr benn Rinder feib, hat Gott gefandt ben Beift feines Sohnes in eure Bergen". Desgleichen nennt ihn barum die Schrift ben Beift Gottes, wie Rom. 8, 14: "Welche ber Beift Gottes treibet, Die find Gottes Rinder."1) Rurz, alles, was in ber Bibel vom heiligen Geift aus= gefagt wird, bezieht fich nicht auf einabgefondertes Ding, fondern auf Gott felbft, bem bas Ausgesagte unter gewiffen Umftanben zukommt, weil Gott Beift ift.2) Go ist es eigenthümlich und kommt Ihm zu,3) daß er der Weise ist, gerade wie er ber Starke ift, ber Gerechte, ber Barmbergige. Gott une biefe Gaben mit, fo beift es, er habe une feinen Beift Denn aus bem Grunde pflegen jene Tugenden vorbild= liche4) genannt zu werben, weil ihr Urbilb5) in Gott wiederstrahlt. Strahlen fie nun auf uns gurud, fo beift es, baf bas Chenbilb Gottes ober fein heiliger Geift in uns fei."6) - Es ift beutlich, wie bei Gervet immer wieber bie ethische Tenbeng in ben Vordergrund tritt. Der heilige Geift ift ihm vor allem ber Beift unferer fittlichen Beiligung nach bem Urbilbe bes tugenbreichen Gottes. Doch hindert ihn biefer eihische Stand= puntt nicht, anzuerkennen, bag es auch bann ichon heißt, Gott habe uns feinen Beift gegeben, wenn er uns ben Lebenshauch ein= blaft, wie Befet. 37, 14: "Ich will meinen Beift in euch geben, baft ihr wieder leben follt".7)

IV. Nachdem Servet durch die Widerlegung der pharifäischen und sophistischen Einwendungen die biblische Unhaltbarkeit der scholastischen Trinität erwiesen zu haben glaubt, macht er sich nunmehr an die philosophische Widerlegung der Theorie einer immanenten göttlichen Trinität.8) Er erklärt die scholastischen Auseinandersetzungen

<sup>1)</sup> Fol. 31 b.

<sup>2)</sup> Non ergo distinctae rei, sed ipsi Deo ea, quae sunt rationis Spiritus sancti, possunt accidentaliter attribui, quia Deus spiritus est (fol. 30 a).

<sup>3)</sup> Per antonomasian.

<sup>4)</sup> Exemplares.

<sup>5)</sup> Earum ἰδέα in Deo relucet.

<sup>6)</sup> Fol. 31 a.

<sup>7)</sup> Fol. 31 b.

s) Superest, ut aliquibus rationibus et authoritatibus tres istas res in uno Deo stare non posse ostendamus (fol. 32 a).

für ein leeres Wortgezäuk,1) und erinnert baran, wie ernftlich ber Apostel Baulus den Timotheus abmahnt, daß er nicht benen gleiche, die von der Liebe gefehlet haben und find umgewandt zu un= nütem Geschwät; wollen der Schrift Meister sein und verfteben nicht, was sie sagen ober was sie feten (I. 1, 6 und 7); daß er fich ber ungeiftlichen und altvettelischen Fabeln entschlüge (I. 4, 7) und nicht Acht hatte auf ber Geschlechter Register (I. 1, 4); und baß er fich thun follte von bem Schulgezante folder Menfchen, Die zerrüttete Sinne haben und ber Wahrheit beraubt find (I. 6, 5): bie ba verbuftert find und nichts wiffen, fondern feuchtig find in Fragen und Wortfriegen, aus welchen entspringet Neid, Saber, Lafterung,2) bofer Argwohn (I. 6, 4). Bezeuge vor bem Berrn, baf fie nicht um Worte ganten, welches nichts nute ift, benn zu verkehren bie ba zuhören (II. 2, 14. cf. v. 16. - v. 23 al.).3) Wie treffend bie Unwendung biefer paulinischen Stellen auf die scholaftischen Abhandlungen über bie Trinität ift, bavon wird fich jeber Renner auf auf ben erften Blid überzeugen.4) Etwas Bergloferes fann es faum geben. Auch hat wohl feit bem Mittelalter noch Niemand behauptet. baf bie ftarke Seite ber altkirchlichen Trinitätslehre bie logische sei.

Aristotelis Sat: Nihil est in sensu, quod non fuerit in intellectu,<sup>5</sup>) war bamals allgemein zugestanden. Servet, um den Aristoteles durch den Aristoteles zu bekämpfen, wendet diesen Satz auf die scholastische Beweissührung an.<sup>6</sup>) Sollen wir logisch die Trinität begreisen, so müssen wir uns eine Borstellung von der Trinität machen können. Jede Borstellung des dreieinigen Gottes zerstört nun aber immer entweder die Dreiheit oder die Einheit, und löst daher die Personen-Trinität philosophisch entweder in eine todte Bierheit auf oder aber in nichts.<sup>7</sup>) Des Spaniers oft wiederkehrende ebenso

<sup>1)</sup> Logomachiae et Cenophoniae.

<sup>2)</sup> Miseret me, sagt Scruet weiter unten (fol. 108), quod non modo sit mathematica imaginative (sic!) delusio, sed etiam horribilis in Christi doctrinam blasphemia. Sufficiat eis per speciem habere in capite imaginationes, non quaerendo in calcaneo noticias.

<sup>8)</sup> Fol. 35 b.

<sup>4)</sup> Sed quod verbalis sit eorum defensio, ex dictis jam patet, caet. (l. 1.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Fol. 33 b.

<sup>6)</sup> Schon Baur: Trinitätssehre III. 58 seukt darauf mit Recht die Aufsmerksamkeit.

<sup>7)</sup> Fol. 33 a sq.

scharffinnige wie biffige Polemik können wir hier, wo es sich um ben kleibenden positiven Werth seiner Lehre handelt, übergeben. 1)

V. Damit man nun aber ihn nicht beschulbige, daß er allein, ein kann zwanzigjähriger Jüngling, sich gegen die gesammte nach=nicanische Kirche auslehne, sieht Michael Servet sich nunmehr nach Gewährsmännern um, die gleichfalls vor der Mehrheit der Götter warnen.2)

A. Die chriftlichen Zeugnisse führt er zuerst an, und beginnt dabei mit dem Selbstzeugnisse Christi: dann geht er weiter zu Christi Aposteln, nunmehr zum Zeugniß der ältesten, vornicänischen Bäter, und endlich zu den jüdischen Autoritäten aus dem A. T.

Chriftus felber fagt Matth. 18, 10: Die Engel ichanen allezeit bas Angeficht meines Baters im himmel; andere Beranftaltungen (machinas) feben fie also nicht. Ingleichen fah Chriftus in fich nichts anderes als ben Bater, noch fieht er jetzt etwas anderes im Simmel. Ober wollte wer in die Seele Chrifti und die Engel die Renntniffe (noticias) von jenen brei Dingen legen?3) Und Matth. 19, 17 fagt Jefus: Niemand ift gut, benn ber einige Gott. Ebenfo Marc. 10, 18. Ift es aber ber Sohn felber, ber alfo fpricht, fo fteht feft, daß aller göttlichen Ginheit Grund allein im Bater liegt.4) Die Philosophen hingegen find mit einem bloken leeren Namen ber Einheit zufrieden, ba fie boch in ber That und Wahrheit ben Ginen nicht anerkennen, und von ihrer erbichteten Wort-Cffeng fich fofort zur Mehrheit ber Dinge wenden.5) Und bag es nur Einen Gott gibt und Ginen Gottesfohn, Jefus, bafur zeugt mächtig bie Stelle 1 Cor. 8, 6: "So haben wir boch nur Ginen Gott, ben Bater, und Ginen Beren, Jefum Chrift;" und Eph. 4, 6: "Gin Gott und Bater unfer aller;" und 1 Tim. 2, 5; "Es ift ein Gott und Ein Mittler zwifchen Gott und ben Menfchen, nämlich ber Menfch Chriftus Jefus". Ebenfo lehren Ignatius, Frenaeus, Tertullian

<sup>1)</sup> Einiges bei Hilgenselb. Zeitschrift 1875, I: "Servet und die Bibel"; Kahnis: Zeitschrift 1875, ult.: "Servet's Kindheit und Jugend" u. a. m.

<sup>2)</sup> Non solum rationibus, sed authoritatibus innumeris pluralitatem hanc evitare docemur (fol. 34 a).

<sup>3)</sup> Fol. 33 a.

<sup>4)</sup> Ex quo omnem unitatis Dei rationem in solo patre esse constat (fol. 34a).

<sup>5)</sup> Factitia sua vocali essentia ad rerum pluralitatem se divertunt (l. l.)

und die Recognitiones Clementis<sup>1</sup>) daß jener allmächtige Gott des Gesetzes und der Propheten, auch der Gott des N. T.'s sei, und eben derselbe sei der Vater Jesu Christi. Soll man das so verstehen, daß sie drei besondere für sich bestehende Dinge predigten?<sup>2</sup>) Das ganze Buch des Iren a en s ist von dieser Materie voll, und dennoch erwähnt er niemals die Possen jener. Diese Thatsache allein wiegt schwer.<sup>3</sup>) Wie kommt es denn nun, daß die patristischen Rederweisen bei unsern Trinitariern nicht gefunden werden?<sup>4</sup>)

B. Und wie oft wird nun erst im A. T. bas Gebot ein= geschärft, daß wir uns nicht zu einer Mehrheit, sondern zu einer Einheit bekennen follen.5) Go Er. 20, 2, 3: "Ich bin ber Berr" bein Gott! bu follft keine anderen Götter haben neben mir;" Deut. 6, 4: "Bore, Ifrael, ber Berr unfer Gott, ift ein einiger Berr" und Cap. 4, 39: "Go follft bu nun heutiges Tages wiffen, und ju Bergen nehmen, daß ber Berr ein Gott ift oben im Simmel und unten auf Erben, und keiner mehr". (cf. v. 35. Deut. 32. 2 Kon. 19, Bf. 85, Jef. 37. Und bamit ftinimt bie Auslegung im N. T.; benn als ein Schriftgelehrter Jefum fragt: Welches ift bas vornehmifte Gebot von allen? antwortete er: bas vornehmifte Gebot von allen Geboten ift bas: "Bore, Ifrael, ber Berr, unfer Gott, ift ein einiger Gott". Und in Jef. 43, 11 wird auch alle Erlöfungefraft urfprünglich von Gott allein hergeleitet, wenn er fpricht: "Ich, Ich bin ber Berr, und ift außer mir tein Beiland und Jef. 45, 5 heißt es: "Ich bin ber Herr, und sonst keiner mehr; fein Gott ift ohne Ich. Ich bin ber Berr, und feiner mehr (v. 6). Sabe ich es nicht gethan, ber Berr? und ift fonft fein Gott, ohne Ich, ein gerechter Gott und Beiland; und feiner ift, ohne Ich

<sup>1)</sup> Licet liber sit apocryphus, est tamen antiquus (fol. 34 b).

<sup>2)</sup> Fol. 34 b.

<sup>3)</sup> Sie wird bestätigt burch die neuere Forschung. Frenaens hat keine Lehre von einem persönlichen Geist, und überhaupt nichts von drei Personen. cf.. Dorner l. l. I. 465—496. — Fr. Nitzsch l. l. I. 193 sq.

<sup>4)</sup> Fol. 35 a.

<sup>5)</sup> Delitzsch, Apologetik. Leipzig, 1869 sagt p. 264 sehr richtig: "Das Christenthum wäre Kikksall ins Heibenthum, wenn es durch seinen Dreieinigskeitsglauben jenem Symbol aller Symbole Abbruch thäte, welches Woses in den Mund des Volkes der alttestamentlichen Offenbarung gelegt hat."

(v. 21). — Wie kommt es benn nun, bag bie Tritheiten biesem einigen Gott immer zwei ober brei Genossen geben?1)

VI. Endlich zeigt Servet zum Schluß, was für Ung esheuer die schulmäßige Trinitätslehre geboren habe. 2) Einem gebildeten Aragonier, wie Michael Servet, mußte, angesichts der von Maurens und Judenblut überreich getränkten Felder seines spanischen Baterlandes, es als ein himmelschreiender Jammer<sup>3</sup>) erscheinen, daß nur der von den Scholastikern ersonnene "trinitarische Gott"<sup>4</sup>) es gewesen sein, welcher die Christo freundlichen, strengen Monotheisten absgehalten hat, aufrichtige Christen zu werden.

1. Wundern sich boch die Juden<sup>5</sup>) mit Recht, gestützt auf die unzähligen Stellen von der Einheit Gottes, wie es nur habe geschehen können, daß durch das N. T. zwischen ihren und unsern Völkern eine solche Zwietracht der Gottheiten<sup>6</sup>) hat eingesührt werz den können, und halten unser Testament für einen Absall von der Wahrheit, da sie uns vor ihrem Gotte zurückschrecken sehen.<sup>7</sup>) Wenn du also mit einem Juden zu disputiren hast,<sup>8</sup>) so sollst du die ap ozstolische Lehrweise innehalten, indem du ihnen vor Augen stellst, daß dieser Jesus sei der Christ, der Sohn Gottes. So hat es Jesus selbst gemacht Joh. 8, 54, wenn er bekennt: "Es ist aber der Jesus

<sup>1)</sup> Fol. 35 a. — Sa selbst die gebiseten Heinen die Tritheiten beschämen: Nisi delirus forte viderer, omnia gentilitium, philosophorum, poëtarum et Sybillarum testimonia, a Lactantio Firmiano citata, in medium abducerem, ut inde cognosceres, quantum ludibrio esses, si eis tres tuas res pro uno Deo venderes (fol. 34 a).

<sup>2)</sup> Portenta quae peperit Trinitatis concertatio haec. fol. 37a seq.
— Servet schließt sich hier wieder dem Sprachgebrauch Melanchthon's an:
Der schreibt in den Locis von 1521: Jam et fidem infusam et acquisitam, ac generalem et specialem, et nescio quae portenta verborum finxerunt (p. 88 ed. Augusti 1821.)

<sup>3)</sup> Res miserabilis et orbi tristissima (Restitutio p. 36).

<sup>4)</sup> Wie vorsichtig barum mit der Trinität der geschickteste Judenmissionar Spaniens verfährt, barilber s. meinen Auffatz "Paulus Burgensis" in Zöckler's "Beweis des Glaubens" Jahrg. 1874, p. 1 sq.

<sup>5) &</sup>quot;Man wird die gauze jübische Literatur, sagt Delitzsch, vergeblich nach einem Ansspruche durchstöbern, welcher den Messias Incarnation der mittleren Hypostase der Gottheit betrachtet" (Apologetik, Leipzig, 1869 p. 439).

<sup>6)</sup> Tantum deorum dissidium.

<sup>7)</sup> Fol. 37 a.

<sup>8)</sup> Ut Judaei tales, quales eos hodie Messiam expectantes vides, persuaderentur, fagt er weiter unten.

hovah mein Bater, welchen ihr fprechet, er fei euer Gott: barum trachten ihm die Juden nach bem Leben, baf er fagte, Jehovah fei fein Bater Joh. 5. 18. Und vor bem Richtstuhl fragen ihn bie Hohenpriefter: "Bift bu benn Jehovah's Sohn?" Er fprach ju ihnen: "Ihr faget es, benn ich bin es" Luc. 22, 70. Und bag er babei fich felbft, ben Menfchen Jefus meint, erhellt aus feinem Selbstzeugniß Joh. 10, 35. 36: "So Jehovah in eurem Gefetz bie Menfchen Götter1) nennet, zu welchen bas Wort Gottes geichah, wie sprechet ihr benn zu mir: bu lästerft Gott, barum baf ich fage: Ich bin Gottes Cohn?" Und von bem Menfchen reben all' bie unzähligen A.-T.'lichen Stellen, welche vom Ronig Meffias aussagen, Jehovah habe ihn verklärt, gefchmuckt, gekrönt, ober er sei ruhmreich, schon gezieret, gepriesen und ebel, ober ihm komme zu Lob, Ruhm, Zierbe, Schönheit, Berrlichkeit und Ehre. Mögen bie "Trinitarier" boch bas Alte und bas R. T. in Ginklang bringen,2) ba fie nichts von allebem bem Menschen zuschreiben, ja sich um ben A.=T.'lichen Meffias nicht fümmern.3)

2. Das zweite Ungeheuer, welches aus den Irrthümern der Dreieinigkeitslehre geboren wurde, sei jene Fluth von Ketzereien, welche diese Lehre mit sich gezogen hat. Denn sobald einmal das Fundament durch die Philosophie von den drei Dingen verrückt<sup>4</sup>) und die Dreigötterei von den Tritheiten aufgestellt worden war,<sup>5</sup>) da wurden auch jene höchst verworfenen Menschen<sup>6</sup>) auf die Höhe des Meeres getragen, indem sie sich angelegen sein ließen, jeder mit einem anderen, neu ersundenen Gott<sup>7</sup>) hervorzutreten. So fügten sie Gotteslästerung auf Gotteslästerung, durch die Phantasien der Trinitarier versührt. Oder war es nicht die Lehre der immanenten Trinität, welche den Arrianern, dem Macedonius, den Aetianern und Eunomianern, den

<sup>1)</sup> Gobet l. l. sagt hier tressent: Toute fonction théocratique, exercée au nom de Jéhovah, qui l'avait conférée, mettait son dépositaire en relation vivante avec le Très-Haut, le faisait participer à son soufse et le constituait son organe, II, p. 311.

<sup>2)</sup> Concordent V. T. cum Novo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Omnia per communicationem idiomatum secundae rei adscribunt (fol. 38 a).

<sup>4)</sup> Errato semel fundamento.

<sup>5)</sup> Licet ore negent, re ipsa nostri fatentur.

<sup>6)</sup> Perditissimi homines agitantur in altum pelagus.

<sup>7)</sup> Quilibet novum excogitans deum.

Drigenianern, bem Maximinus, ben Metangismoniten, ben Meftoria= nern, ben Gutychianern, ben Monarchianern, ben Sabellianern, ben Mogern, und wie fie alle heißen, jenen infernalen Muth gaben, zu ben geringeren Fragen immer neue, immer gewaltigere hinzuzuthun.1) - Die Monarchianer 3. B., wie Prageas und Victorinus, behaup= teten Gott ber allmächtige Bater fei Jefus Chriftus felbst, und bag er fich felber zu feiner eigenen Rechten fige. Rach ihnen haben bie Sabel= lianer die Ramen und die Berson Christi mit der des Baters ver= wechselt und behauptet, Gott ber Bater habe am Rreng gelitten.2) Neuerdings hat Joachim gegen ben Betrus Combardus3) eine "Biereinigkeit" gelehrt, ba bas ben brei Personen gemeinsame Grundwesen ebenfalls eine Erfcheinung für fich4), gleichfam bas Urbild ber Gott= heit fei.5) Joachim gab zu, bag bie brei Dinge an und für sich weber Substang, noch Effeng, noch Ratur feien, fonbern nur eben ein Collektivbegriff, etwa wie "bas Bolk". Aber er zog baraus eine falsche Confequenz.6) Ich beschwöre bich, bebenke boch, ruft Servet ben Lefer an, wie foll eine alte einfache Frau, bie boch auch felig werden möchte, fich aus ben metaphyfischen Berwickelungen berausfinden, in benen die meiften und bie aller icharffinnigften Barefiarchen gestrauchelt find?7)

3. Eine britte Classe von Ungeheuerlichkeiten ist "in unserer Kirche selbst") entsprungen, die unzähligen, zweifelshaften, verwickelten und unauflöslichen, ja oft höchst närrischen Fragen, welche die Scholastik über die Trinität auswirft, dem Sate des Meisters getreu: "Wer in Finsterniß wandelt, der weiß nicht, wohin er geht".9)

"Die erste bieser ungeheuerlichen Fragen war die nach dem

<sup>1)</sup> Quaestioni minori quaestionem majorem adjicientes.

<sup>2)</sup> Qui et Patripasiani dicti sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Eo quod illa essentia secundum Lombardum est natura quaedam non generans, ut est pater; nec genita, ut est filius: neque procedens, ut est Spiritus sanctus.

<sup>4)</sup> Quartum quoddam simulacherum.

<sup>5)</sup> Est quaedam summa res.

<sup>6)</sup> Recte equidem quartum simulachrum arguebat. Sed stulte conclusionem intulit. (fol. 39 a).

<sup>7)</sup> Fol. 8 a.

<sup>8)</sup> Non solum apud haereticos, sed in ecclesia nostra.

<sup>9)</sup> Fol. 39 a.

Unterschiebe zwischen "hervorgehen" und "geboren werben".1) Augustin, Joh. Damascenus und alle anderen schrecken vor dieser Frage zurück. Die Lösung ist einfach:2) Es eignet von Natur dem Fleische geboren zu werden, keinesweges aber dem Geist. Denn die Behauptung, daß das Wort Gottes "geboren werde", ist eine bloße Träumerei und ein arger Mißbranch.3)

Gine andere berartige Frage war bie nach bem "Befen aus bem Wefen." Die Rirchenlehre verfallt hier in Gnofticismus. Man fönnte fie wörtlich mit Valentini'ichen Ausbrücken barftellen.4) Und boch ware es noch vorzuziehen, mit Valentinus hundert Mal acht Beifter hervorzulocken,5) als bie Natur bes besten und größten Gottes fo mit Gugen zu treten, zu gerbrechen und in brei verschiebenartige Dinge nach allen Seiten bin zu zerschneiben,6) wie es bie "Trini= tarier" thun. Wenn man nicht gewohnt mare, über biefe Dinge mit fo großer Unbacht zu fprechen, fo murbe, wer nur bie Augen aufthut, leicht einfehen, baf Gott ben Berrn fo icheuglich verunftalten, von allen Gottesläfterungen bie größte Gottesläfterung ift.7) Rach ber Analogie von Wefen aus Wefen fcmatt Augustinus, ber Sohn fei im Stande, vermöge feiner Wortnatur einen andern Sohn und bem Bater einen Entel zu erzeugen;8) und ber heilige Beift fei im Stanbe, vermöge feiner Sauchnatur auch feinerseits einen Sohn zu erzeugen.9) Dennoch feben bie Anhänger ber immanenten Dreieinigkeitslehre barin feine Gottesläfferungen, eben weil ihnen die Augen gehalten find. "10)

<sup>1)</sup> Lombardus: Sent. I. qu. 13: quare Spiritus sanctus cum sit de substantia patris, non dicatur genitus vel filius; sed tantum procedens.

<sup>2) . . .</sup> Sed ego paucissimis rem absolvo, et dico quod caet. (fol. 39a).

<sup>3)</sup> Est merum somnium et abusio magna (l. l.). Jebenfalls sollte eine gesunde biblische Theologie sich so gefährlicher, underständlicher oder doch höchst misverständlicher Aeußerungen enthalten, wie die "das Wort ist ein Sohn".

<sup>4)</sup> Quia inter istos et illos nullum est, nisi verbale discrimen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Refringere.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Quam Dei Optimi Maximi naturam ita conculcare, infringere et in tres difformes res varie secare.

<sup>7)</sup> Nisi consuetudinem haberes de his rebus tanta pietate loquendi, facile, si oculos aperias, judicabis, quod Deum ita difformem reddere, est omnium blasphemiarum maxima blasphemia. (fol. 39 a.)

<sup>8)</sup> Effutire, auszuschwaten!

<sup>9)</sup> Chymeram impregnare et prolem sufflare (fol. 40 b.)

<sup>10)</sup> Jene närrischen Phantaftereien Augustin's und ber Scholaftiker knupfen

Ferner sagen sie, die dritte Person gehöre uns an, die zweite Person aber gehörenicht uns an, sondern dem Bater. Und daß die zweite Person mit der Menschheit hypostatisch<sup>1</sup>) verzeinigt worden sei. Daraus sind wieder unzählige hohle Reden geflossen, z. B. wenn die zweite Person, wie sie ja, nach Meinung der Trinitarier, jedes Geschöpf annehmen und mit sich hypostatisch verzeinigen konnte, die Gestalt der Maria angenommen hätte,<sup>2</sup>) dann würde, nach der Meinung der Trinitarier, Ehristus, d. h. Gottes Sohn die Maria gewesen sein, Christus selber den Sohn Gottes geboren haben, Christus seine eigene Mutter gewesen sein, ein Mann-Weid.<sup>3</sup>) Indem sie sich mit solchen und ähnlichen Behauptungen lächerlich machen, haben die "Trinitarier", fagt Servet, die eiserene Stirne, daß sie nicht einmal vor Scham dabei erröthen.<sup>4</sup>)

Defigleichen, wie sie in Christo ein zeitliches und ein ewiges Geborenwerden annehmen, so behaupten sie auch in der dritten Person ein doppeltes Hervorgehen: ein innerlicheunsichtbares und ein äußerlichezeitliches. Denn die zweite und die dritte Person würden tagtäglich hervorgebracht. Man sie zweite und die dritte Person würden tagtäglich hervorgebracht. Man sie gänge ersinnen, die Tag sür Tag hervorgebracht, erzeugt, geboren werden und entstehen; und alle diese sich hin und her bewegenden Mächte?) werden dann zusammensbefanntlich an die nur sür sie nicht widerliche Frage, ob der Sohn und der heitige Geist impotent seien, da nur der Bater zeugt?

<sup>1)</sup> Hypostatice i. e. asinaliter; b. h. hat Gott eine andere Natur, und der Mensch Jesus eine andere Natur, so ist die Berbindung ebenso willkürlich und nunatskriich, wie die Berbindung Gottes mit einem Stein, einem Löwen oder einem Esel. — Negant hominem esse hominem, et concedunt, Deum esse asinum (fol. 10 a).

<sup>2)</sup> Die zufällige, unorganische Berbindung, welche in der Airchenlehre zwischen Gott und Mensch stattsand, konnte nicht schürfer gegeißelt werden, als Serbet hier thut.

<sup>8)</sup> Vir et foemina.

<sup>4) . . .</sup> Cum hoc ferreas habent frontes, ut erubescere nesciant. (fol. 41 a).

<sup>5)</sup> Primo chymeria quadam et portentosa derivatione, a duabus primis intrinsice fluit. Secundo dicunt eam mutatione alia extrinsice et temporaliter ab aliis duabus sufflari.

<sup>6) 1. 1.</sup> 

<sup>7)</sup> Bekanntlich begreift man bei vielen trinitarischen Evolutionen der Kirchenlehrer nicht, warum der innergöttliche Prozeß sich in dre i Personen erschöpfen soll. Die angegebene Grenze erscheint als unmotivirte, zufällige, willfürliche.

gefchloffen bu einer nicht zeugenden noch erzeugten, nicht aushauchen= ben noch ausgehauchten, burchaus einfältigen, mußigen Natur.1)

Ebenso haben sich die Anhänger der irrigen Dreieinigkeitslehre tüchtig herumgestritten, welche Namen "der Menschheit" zustommen und welche der zweiten Person der Gottheit? Die "Sohnschaft", der "Jesus" und der "Christus"-Name, der Ausdruckt "des Menschen Sohn"<sup>2</sup>) eigene sich nicht für den Menschen Jesus, sons dern nur für jenes zweite Etwas in der Gottheit. Ja sie leugnen sogar, daß der Mensch ein Mensch sei, und so blieb nichts übrig als "eine Menschheit ohne Namen".<sup>3</sup>)

Und mit welcher Wuth hat man nicht die Frage durchgesprochen, ob der heilige Geift vom Bater und vom Sohne oder vom Bater allein ausgehe, wie die Griechen sagen.4) Mich wundert nur, daß sie nicht streiten, ob nicht auch die zweite Person aus der dritten hervorgeht, wie die dritte aus der zweiten.5) Denn Jes. 48, 16 heißt es: "Bon der Zeit an, da es geredet wird, bin ich da; und nun sendet mich der Herr und sein Geist..."6) Soll nun, wenn man mit den Occidentalen stimmt, Bater und Sohn collektive der Eine Aushaucher des Geistes genannt werden, oder ist es nur Ein aushauchendes Prinzip, und dies Prinzip das göttliche Wesen selbst, oder ist das göttliche Wesen in allem unbetheiligt, wie die Neueren wollen:7) das ist wieder eine undurchdringliche Frage.8)

Ach! und wie sehr kommt es barauf an, ob die Begriffe gemeinsame oder für die Personen constitutive sind! Ob

<sup>1)</sup> Miraculose illud quartum simulachrum simplicissimum volunt, ut his in ejus ventre deformitatibus non obstantibus, duae illae productae res cum alia re generante non genita constituant unam ociosam naturam caet. (fol. 41 a).

<sup>2)</sup> In dieser Frage stehen heute fast sämmtliche wissenschaftliche Exegeten auf Servet's Seite.

<sup>3)</sup> Hominem ipsum negant esse hominem, et sic remansit humanitas sine nomine. (fol. 41 a.)

<sup>4)</sup> Fol. 41b.

<sup>5)</sup> Ut causae sint sibi invicem.

<sup>6)</sup> Ergo filius ab Spiritu mittitur, et dicitur a Spiritu sancto conceptus et dicitur Spiritus Domini esse super eum. (fol. 41b.)

<sup>7)</sup> Illud quartum simulachrum in omnibus ociosum esse volunt saltem moderni.

<sup>8)</sup> Fol. 42 a. — Und gewiß für die Sittlichkeit, Beiligung und Seligkeit bon feinem Belang.

etwas Subject ift ober nicht, davon hängt das ganze Himmelreich ab.1) Alle Grundlagen unseres allerheiligsten Glaubens werden auf Begriffe, Berhältnisse, Formalitäten, Duidditäten und Sohnschaften gestellt, an die der Apostel Paulus meiner Treu! niemals gedacht hat. Sie haben auf den Sand gebaut, und nicht auf den unverzückbaren Felsen, Christus, und da sie die Majestät unsers Glausbens nicht hoch genug achten, wenden sie sich auf Possen.2)

Was foll ich hier all' die grauenhaften Fragen aufzählen,3) welche aus ber ariftotelischen Trinitätslehre entsprungen find? Jämmerlich ift es anzusehen, wie ber arme Lombardus4) fich abnuht, zu entscheiben, warum ber Bater mit ber Liebt, Die aus ihm hervorgeht: warum er aber nicht mit ber Weisheit weife ift, die aus ihm hervorgeht: ober woher es kommt, dan die Eigen= thumlidsteiten in ben Berfonen nicht fein können, ohne fie gu beftimmen, da sie doch in dem Wefen find, ohne es zu bestimmen? Ich bitte bich,5) bedenke boch, sind biefe Fragen im Sinne ber Apostel gehalten; siehezu, ob bas bie Lehre unferes Meisters ift? Jett freilich find wir baran gewöhnt. Aber bie gutunftigen Geidledter werben bas für staunensmerthe Dinge halten.6) 3a bas ift auch weit mehr stannenswerth, als bas was Frenaeus über Balentin erzählt; und in ber gangen Bibel gibt es nicht Gin Wort, welches auf jene Phantafieen abzielte.7) Wir aber halten baran feft, bag alles, mas Gott angeht, wenn es nicht in ben heiligen Schriften bemiefen mirb, Lugen finb.8) benn

<sup>1)</sup> In tantum interest, ut ex eo totum pendeat regnum coelorum. Nam hominem Jesum Christum suppositum esse negant.

<sup>2)</sup> Fol. 42 a.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Singula persequi superfluum hic esset, licet multa alia sint inter eos circa materiam incarnationis horribilia figmenta, et a terminis legis multum remota et peregrina.

<sup>4)</sup> Longobardus Rabinus.

<sup>5)</sup> Hoc solum tecum cogita an istae quaestiones redoleant apostolicum sensum; vide si sit haec magistri nostri Christi doctrina? (fol. 42b).

<sup>6)</sup> Nunc sic sumus assuefacti. Sed futurae generationes stupenda haec judicabunt. (fol. 42 b.

<sup>7)</sup> Nec est in tota Biblia una litera quae ad has imaginationes tendat. (fol. 42 b.)

s) Omnia quae Deum spectant, si scripturis non probentur, sunt mendacia, quia omnis homo mendax, qui a se ipso loquitur (Joh. 8, 44.) seq. fol. 40 b.

es stehet geschrieben: Alle Menschen sind Lügner, (Psalm 116, 11) Gott aber ist die Wahrheit (Dan. 4, 34).

"Die größte Ungeheuerlichkeit".1) welche jene Ueberlieferung von ber Dreifaltigfeit hervorgebracht, ift ber furchtbare Spott, welchen bie Muhamebaner, es fei Gott geklagt, biefer Lehre wegen über bie Chriften ausgeschüttet haben. Jeber Türke, 1a.) Schte und Barbare macht fich über unfer abergläubisches Wortgezank luftig.2) Ift es nicht entfetich, bag ber Lügenprophet, Mahomed, von unferm Seiland Jefu Chrifto eine biblifdere Un: ichaunna hat, ale unfere driftlichen Lügner?3) . . . Doch nein, was fage ich: nicht nur bie Mahomebaner und bie Juben. auch die Thiere bes Felbes würden uns verspotten, wenn fie unsere phantaftische Gottesibee mahrnähmen;4) benn alle Werke Gottes preisen ben Einen herrn (Bf. 103, 22, cf. 19, 2 al.)5) Lombar= bus fagt, bak fast alle Sylben bes R. T. einmuthig bie immanente Dreieinigkeit einscharfen: mir aber rufen nicht blog bie Shiben sondern alle Buchstaben ber Bibel zu, und ber Mund ber Säuglinge, ja auch die Steine Schreien mir entgegen: Es ift Gin Gott und esift Gin herr, Jejusber Chrift. 1 Tim. 2, 5.6) Sollte baber wer auftreten?) und zu mir fagen: bu greifft bie Rirche an, fo murbe ich antworten: Die Rirche greift Chriftum an, weil fie eine Pfeudo-Rirche geworden ift.8) Richt von einer beliebigen Rirche hat Chriftus gefagt, daß fie die Pforten ber Solle nicht follen überwältigen, sondern von ber Rirche bie auf ben Felfen gebaut ift.

<sup>1)</sup> Quod omnibus his acrius est (fol. 42 b.)

<sup>1</sup> a) Welch eine Rolle damals die Türken spielten S. Luther's Werke ed. Wittenberg 1588. II. 417 b—429. Seb. Franck: Chroniken der Türkei 1530. (cf. Alfr. Hase. Leipzig, 69 p. 5.) Hutten: Vadiscus ed. Stäkel 69. p. 9 al.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quis obsecro Turca, Scytha, Barbarus posset istas, quas Paulus logomachias appellat, sine risu tolerare? (fol. 42 b.)

<sup>3)</sup> fol. 42 b. cf. Koner's Zeitschr. Bb. X. S. als Geograph.

<sup>4)</sup> Bestiae agri nobis illuderent, si phantasmaticam nostram sententiam perciperent. (fol. 43 b.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) fol. 43 b.

<sup>6)</sup> fol. 27 b. cf. Kahnis Zeitschr. 1875 ult.

<sup>7)</sup> Piaculum forte putabunt aliqui, si eos errare potuisse concedam caet. (fol. 43 a.)

<sup>8)</sup> Potest manere ecclesia non manendo ecclesia Dei. Potest in ea manere Petrus, non manente Petra (fol. 43 a.)

Tollin, Lehrinftem Gerbet's I.

Der Welfen aber ift bas Bekenntnig Betri, bu bift bes leben= bigen Gottes Sohn."1) "Lehret fie halten alles, mas Ich euch befohlen habe. Und fiehe ich bin bei euch!" Unter biefer Bebingung werben alle Verheifungen bes Gefetes gegeben.2) Freilich werden jene Rirchenmanner es als ein unfühnbares Berbrechen anfeben, wenn ich behaupte, daß fie irren können.3) Aber bas beweise ich nicht anders, als indem ich zeige, daß fie bie Schriftstellen nie verstanden haben, die fie anziehen. Wenn fie die einstige Rlarheit von ben ihren Beift umringenden biden Finfterniffen unterscheiben fönnten,4) so würden sie verstehen konnen warum nach Paulus Säule und Grundveste ber Wahrheit nur bie Rirche ift, bie ben Menschen Jesus Christus als ben Gottes-Sohn begrüßt. Nur wer bei feiner Lehre bleibt, bei bem bleibt Jefus bis an ber Welt Ende. Aber von ber Lehre Jesu und ber Seinen hat unfer Geschlecht sich loggefagt.5) Wo find benn heute, die Chriftum prebigen? Wo find bie welche fein Gebot vom Glauben, daß er der Gottes Sohn fei, bewahren? Sie glauben, die Gemeinde (congregationem) sei ein mathematischer Leib. ber ben Geift Gottes bei ben Saaren gefesselt halte, felbit wenn keiner bon ihnen Chriftum ober feinen Geift kennen follte.6) Wie oft, spricht er, feib ihr versammelt gewesen in meinem Namen? Aber wie follen fich versammeln im Namen Chrifti, Die ba nicht wiffen, wer biefer Chriftus fei? Wie kann in ber Berfammlung ber Beift Gottes regieren, wenn jeder Einzelne von ihnen mit bem Geift der Hurerei und bes Raubes erfüllt ift ?7) Darum hüte bich wohl, daß du nicht durch die bloge Sartnäckigkeit, mit der du an ber Rebensart festhälft, daß bie Rirche nicht irren könne, ber Erkenntnig Chrifti miberftrebeft und bem Brrthum bich hingiebft, als brauchtest bu Ihn nicht erft fennen zu lernen.8)

<sup>1)</sup> fol. 43 a.

<sup>2)</sup> Sub hac conditione fiunt omnes legis repromissiones fol. 43 a. Die ethische Nichtung Servet's tritt immer wieder deutlich hervor.

<sup>3)</sup> Eos errare potuisse. fol. 43 a.

<sup>4)</sup> Si claritatem quae tunc erat a suis confusissimis tenebris distinguerent c. (l. 1.)

<sup>5\</sup> Sed nos non sumus ex illis (fol. 43 a.)

<sup>6)</sup> Credunt congregationem esse quoddam mathematicum corpus tenens spiritum Dei per capillos ligatum, etiam si nullus illorum Christum nec ejus spiritum noverit (fol. 43 a.)

<sup>7)</sup> Si in singulis eorum sit spiritus fornicationis et rapinae plenus (l. l.)

<sup>8)</sup> Et errorem ignorantiae ejus defendas (l. l.)

"Der herr aber gebe bir, so schließt Servet sein Buch, bas Berftändniß, daß du dich ber biblischen Einfalt anbequemft.1)

Denn wenn bein ganzer Sinn barauf hinaus will, Christum zu erforschen, so wird er unfehlbar bir auch gnäbig sein".2) —

Damit ift bas erste Buch Servet's von ben Irrungen in der Schullehre über die Dreieinigkeit abgeschlossen. Allem Anschein nach schon in Toulouse unter dem frischen Sindruck des wiederaufgesundenen Evangeliums entstanden, bildet es ein für sich selbstständiges, in sich abgerundetes Ganze. Ist es auch vorwiegend polemisch gehalten, wie das die Umstände des siedzehnjährigen Bersfasser rechtsertigen, so zeigt es sich doch keinesweges daar an postitivem Gehalt. Nicht ein muthwilliger Zerstörer der edelsten Kirchenwahrsheit redet darin zu uns, sondern ein ernster kindlich gländiger Bibelsfors sieher und unbesangener Mitarbeiter auf christologischem Gebiet.

Um die Bedeutung ber Servetianischen Arbeit zu murdigen, mufften wir erftens zeigen, wie jammerlich es um die biblifche Chriftologie ftand von Betrus Combardus bis Johann Majoris, und wie zaghaft driftologifch die Reformatoren zurücktraten, von Melanchthon, Luther, Rhegius, Buggenhagen bis Zwingli, Decolampad, Capito, Buter,3) Bullinger. Unfer Refultat4) ift bies: Die Scholaftit erkennt brei Götter an: fie nennt fie brei gottliche Substanzen, brei gottliche Effenzen, brei göttliche Sypostafen, brei göttliche Berfonen, brei Ewige, brei Allmächtige, brei Beilige und nur begwegen öffentlich nicht brei Götter, weil bie heilige Schrift - zufällig! - biefen Und weil bas Bolf ben Ausbruck Ausdruck nicht braucht. migverfteben konnte: barum muß biefe Lehre von ben brei Göttern eine scholaftische Geheimlehre bleiben. — Die Reformatoren fummern fich zum Theil um bie trabirten pfeudo = athanafianischen Formeln nicht und vermeiden fie, in biblifcher Einfalt; zum Theil nehmen fie bie gedachten Formeln ausbrudlich an, um bie Continuität

<sup>1)</sup> Det tibi Dominus intellectum, ut scripturarum simplicitati te accomodes (fol. 43.)

<sup>2)</sup> Si totus tibi fuerit Christum inquirendi animus, infallibiliter erit ipse propitius (l. l.)

<sup>3)</sup> Butter war der einzige, der eine refutatio der Schrift de trinit. err. wenigs stens versuchte, aber sie nie in Druck gab. S. "Theosogische Studien und Kritiken" Jahrg. 1875. S. 711 ss. und Kahnis Zeitschr. 1875 ult.

<sup>4)</sup> Bgl. "Servet und die Reformatoren. Berlin bei Meklenburg 1875/76.

mit der alten Kirche zu wahren; zum Theil endlich sehen sie die biblische Unhaltbarkeit der schulmäßigen Trinitätslehre ein, wagen aber nicht die durch Jahrhunderte so furchtbaren christologischen Streitigsteten von neuem über die Kirche heraufzubeschwören.

Wir müßen zweitens zeigen, was von den Servetianischen Ergebnissen ihm selbst gehört, was Anderen, und auch da wiederum wird sich herausstellen, wie frei und selbstständig Servet verfährt. Der junge spanische Gelehrte pflegt, von seinem Stolz getragen, die Feinde wohl mit Namen zu nennen, die er in seinen Dienst genommen hat; die Freunde aber, an die er sich anlehnt, zu verschweigen. Dazu hatte er insofern ein Recht, als ihm die Freunde weniger den Beg wiesen oder das Geleit gaben, als vielmehr den Ausgangspunkt markirten, wo er sich von ihnen trennte. Im ersten Buch de trinitatis erroribus hat er, in seiner positiven Ausgestaltung der biblischen Trinitätssehre an drei Freunde einen Augenblick sich angelehnt, um ihnen dann schnell voraus zu eilen. Das sind Tertullian, Irenaeus und Melanchthon.

Aus dem Briefwechsel Decolompad's mit Servet wissen wir, wie hoch im Jahre 1531 ihm Tertullian's Ansehen galt.2) Dem Tertullian entlehnt er die Dispositionen, Dispensationen, Dekonomieen der göttlichen Trinität.3) Und doch wie viel biblischer gründet er seine Lehre als der Africaner! Rächst Tertullian liebte er am meisten damals den Irenaeus,4) seine keusche Zurückhaltung in der Personenlehre und in der Lehre vom Geisteb) nachahmend. Und doch wie viel sicherer schreitet seine Christologie voran. Endlich bleibt ihm Muster Melanchthon's Schristeweis formell und materiell. Wie Melanchthon, nennt Servet seine schrischolastischen Gegner Pharisaei, Sophistaes) führt ihre phantasmata und portenta<sup>7</sup>) auf, redet ihm nach von den umbrae veritatis, um-

<sup>1)</sup> cf. Birchow's Archiv für pathologische Anatomie und Physiologie. Bb. 61. p. 1 sq. — Preher: Physiolog. Quartschr. 1876.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tertulliani major est honor apud te, quam totius ecclesiae (bei Mosheim. Anderweitiger Versuch p. 389).

<sup>3)</sup> Oeconomiae sacramentum unitatem in trinitatem disponit, tres non statu, sed gradu. Unus Deus, ex quo et gradus isti et formae et species in nomine Patris, Filii et Spiritus sancti deputantur (cf. Dorner, Berson Christi I. 594. 485. 597. 468.)

<sup>4)</sup> Decolampad's zweites Schreiben (l. 1. p. 392).

<sup>5)</sup> cf. Fr. Nitssch. l. l. p. 193 al.

<sup>6)</sup> Loci ed. 1521 Augusti. Berlin. p. 17. 72. 74. 20. 35. 75. 88.

<sup>7)</sup> p. 88. - cf. Melanchthon und Servet. Berlin 1876.

brae virtutis caet.,1) streut in die wissenschaftliche Abhandlung sittliche Borhaltungen, Mahnungen, Warnungen für ben Lefer ein:2) entlehnt ihm, ohne Melanchthon zu nennen, die Beobachtung, baß bie griechische Philosophie bie biblische Beilsmahrheit verdunkelt und erschüttert habe,3) das Axiom.4) daß mas außerhalb der heiligen Schrift fich halt, nicht Artifel bes Glaubens fein fann; bie Erfahrung, baß auf bem Concil von Nicaea nicht ber Beift bes reinen Evange= lium's die Bater beherrschte,5) ben Gebanken, daß ber Geift bes Men= schen eigentlich tein Theil ber natur fei, fondern eine göttliche Bewegung,6) und daß auch der heilige Geift nichts anderes fei als Gottes lebenbiger Wille und Bewegung. 6a) Aber mahrend Melanch= thon fich wohl hütet,7) im Schriftbeweis von 1521 fich bes Weiteren auszulaffen über "jene höchften Lehren von Gott, von ber Gin= heit, von ber Dreiheit Gottes, von ber Fleischwerdung;" mahrend Melanchthon wohl weiß, 8) daß, wenn er wollte, er leicht alles umwerfen tonnte, mas die Scholaftiter zur Bertheibigung jener Dogmen auf= geftellt haben, und es nicht thut;9) und dag bie Scholaftiker nichts gethan haben, als uns mit ihren Wahngebilden bas Evangelium und bie Wohlthaten Christi zu verdunkeln:10) und doch die Christologie biblisch zu

<sup>1)</sup> Virtutum p. 22. 75. adumbrata mysteria p. 54. 66. 76.

<sup>2)</sup> p. 89. cf. v. Holtzendorff's Sammlung 1876: S.'s Charakterbild.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) p. 10. 39. 42. 86. 119.

<sup>4)</sup> Sed simpliciter ad praescriptum sacrarum literarum exigendi sunt articuli fidei. Nec habendum est pro articulo fidei, quod citra scripturam proditum est (p. 56. cf. 60 al.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) l. l. p. 63 sq.

<sup>6)</sup> Die Trichotomie berührend, sagt Mesanchthon: quod non damno. Modo permittant mihi quod res est, spiritum proprie non naturae partem esse, sed agitationem divinam (l. l. p. 139).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> a) Nec aliud Spiritus sanctus est, nisi viva Dei voluntas et agitatio (l. l. p. 128).

<sup>7)</sup> Non est cur multum operae ponamus in locis illis supremis de... trinitate Dei caet. (l. l. p. 8.)

<sup>8)</sup> Quaeso te, quid adsecuti sunt jam tot saeculis scholastici Theologistae, cum in his locis solis versarentur? Nonne in disceptationibus suis vani facti sunt, dum tota vita nugantur de universalibus, formalitatibus, connotatis c. (I. 1.)

<sup>9)</sup> Jam, si libeat ingenioso mihi esse in re non necessaria (!), facile queam evertere, quaecunque pro fidei dogmatis argumenta produxerunt (p. 9).

<sup>10)</sup> Et dissimulari eorum stulticia posset, nisi Evangelium in-

fäubern und herzustellen nicht wagt: da stürzt sich der Spanier muthig in's Schlachtgewühl und dringt von Position zu Position weiter, ohne sich umzusehen, noch um die tragoediae<sup>1</sup>) des Schlachtselbes zu bekümmern. War es Michael Ruhm=voll, den Sieg davon zu tragen über die scholastischen Abirrungen in antibiblische Oreigötterei (de trinitatis erroribus):<sup>2</sup>) so bringt es ihm zweisellos eine neue Ehre, wenn die Dogmengeschichte herausstellt, daß er seinen Sieg so gut wie ohne fremde Hülse erworben hat.

Es fragt sich nun zuletzt, wie weit die Wissenschaft sich die Resultate des er sten Buchs von Servet de trinitatis erroribus, die von denen der anderen sechs Bücher mehrsach abweichen,3) angeeignet hat? Wir unterscheiden eine directe und eine indirecte Aneignung, und hinwiederum die Stellung der Kirchenshistoriker, der Exegeten und der Dogmatiker.

Direct ist die Toulouser Abhandlung über die Trinität — wie wir L. I. trinit. error. nennen möchten — nur zwei Mal wissenschaftlich behandelt worden, durch Mosheim und durch Trechsel.

Mosheim<sup>4</sup>) macht bei bieser Gelegenheit bem Servet drei Borwürse: 1) seinem Character; 2) seiner Methode; 3) seiner Beweißz kraft. Was Servet's Character betrifft, so wird aus dem ersten Buche von den Irrungen der Trinitätslehre kein unbefangener Historiker entnehmen, daß Servet "von einem unruhigen und unaufzgeräumten Geiste geleitet worden" sei.<sup>5</sup>) Für einen so jungen Spanier, wie der Verf. dieses ersten Buches war, ist es vielmehr zu verwundern, daß sein "Feuer"6) nicht ungestümer prasselt, und der

terim et beneficia Christi obscurassent nobis illae stultae disputationes (p. 8 sq.)

<sup>1)</sup> Bone Deus, quales tragoedias excitabit haec quaestio ad posteros, εἴ ἐστιν ὑπόστασις ὁ λόγος caet. Μαίαπιψήμα απ Camerar. p. 200.

<sup>2)</sup> Et haec philosophica pestis est nobis a graecis illata, fol. 43 b. — Tritoïtae, postquam haec de tribus rebus philosophia intravit in mundum, tres deos dixere: quod licet ore negent, re ipsa nostri fatentur fol. 38 b. Bgl. Melanchthou und Servet. Berlin 1876.

<sup>3)</sup> Die Abweichungen bei ber Analyse ber späteren Bilcher.

<sup>4)</sup> Anderweitiger Versuch einer unparteilschen Ketzergeschichte. Helmst. 1748 p. 316—320. — Die früheren Behandlungen (s. bei Mosheim p. 316) sind kaum wissenschied zu nennen. — Mosheim's nene Nachrichten 1750 gehen auf die Dogmatif nicht ein.

<sup>5)</sup> Mosheim p. 316.

<sup>6) 1. 1.</sup> Ueber f. Charafter S. v. Holtzendorff. 1. 1.

"witige Ropf"1) nicht wilder gegen die ihm entgegenstehenden hin= bernisse anläuft. —

Seiner Methobe macht Mosheim ben Vorwurf, sie sei "ein Muster ber Unordnung".2) Es wird Niemand behaupten wollen, daß des Anaben Methode die bestdenkbare gewesen sei. Allein so musterhaft unordentlich geht es doch da nicht zu. Servet beginnt mit der diblischen Position (axiomata scripturae.) Sie ist eine dreisache: Jesus ist der Christ, Jesus ist Gottes Sohn, Jesus ist Gott. Darauf vertheidigt er die biblische Christologie gegen die Angrisse, die dagegen gemacht worden sind (Pharisaeorum argumenta resutantur). Auf die Position solgt nun die Negation, auf die echte Bibelsehre die Pseudo-Bibelsehre. Sie wird zurückgewiesen (Sophistarum argumenta resutantur) auf viersache Weise a) aus der Bibel, d) aus den hellen Gründen der Vernunst, c) aus den alten Autoritäten, d) aus ihren ungeheuerlichen Wirkungen (portenta). Wer will sagen, daß dieser Gedankengang so unmethodisch sei?

Der Beweiskraft macht Mosheim ben Borwurf baß sie nichtig sei,3) da Servet bald ben Worten "einen neuen und ungesbräuchlichen Berstand gebe"4) — während er die Worte "Gott", "Berson" u. s. w. gerade in dem uralten, biblischen und altpatrisstischen Sinne braucht —; bald durch "Spöttereien"5) über die Gegner seine Worte abschwächt — während in seiner Zeit solche allsemein übliche "Spöttereien" den literarischen Angrissen erst die rechte Würze gaben —; bald sich in undurchdringliches "Dunkel" hüllt,6) — während die Dunkelheit, wo sie nicht in der Sache selber liegt, dadurch hineingetragen wird, daß man den Ausbrücken Servet's den landläusigen, von Servet ausdrücklich perhorrescirten salschen Sinn unterschiebt. Bei der ganzen Beurtheilung, die Mosheim dem Servet angedeihen läßt, blickt zu sehr der "Unwille") des Orthos

¹) p. 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 316.

³) p. 320.

<sup>4)</sup> p. 317.

<sup>5)</sup> p. 317. — Auch Schenkel verurtheilt (l. l. p. 221 seg.) mit Necht Servet's "boshaften Spott". Er war nicht schön. Aber ebensowenig der gleiche im Munde Luther's, Melanchthon's, Zwingsi's oder Calvin's: nm des Erasmus, Dolet, Morus und gar der Ultramontanen zu geschweigen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) p. 318.

<sup>7)</sup> p. 319.

doren hindurch, als daß man auf "Unpartheilichkeit" in Behandlung bes "Retzers" rechnen könnte.

Der andere Historiker, der sich direkt mit einer Analyse von L. I. de trinitatis erroribus befaßt, F. Trechsel') verfährt weit objektiver. Er rühmt des Vers.'s Belesenheit, kritischen Scharssinn, Originalität in den Ansichten, des Servetianischen Scharssinn, Originalität in den Ansichten, des Servetianischen Systems nach der Orthodoxie-wärts hin.4) Es ist nach allen Richtungen dei Trechsel ein Fortschritt über Mosheim unverkenndar. Nur hat sich Trechsel durch die Orucker-Uederschrift De spiritu sancto irre führen lassen und sich dadurch behindert, den wohlgeordneten Beweisgang Servet's im rechten Licht zu erkennen. Die ethische Richtung Servet's überssieht er. Auch tritt der biblische Gewinn, den die Kirchenlehre aus der Servetianischen Correctur ihrer "Frrungen" ziehen konnte, bei Trechsel noch nicht hervor.

Ein weiterer Fortschritt macht sich in der trefflichen Schrift Heberle's6) geltend. Heberle gesteht offen zu, wie hier und da Servet die kirchliche Exegese und Dogmatik erst in die rechte Bahn gewiesen habe. Die historische Analyse liegt ihm fern.

Emile Saisset<sup>7</sup>) endlich, der erste, der dem Servet die ihm gebührende Stellung in der Wissenschaft zu geben unternahm, läßt sich auch auf eine Analyse der beiden ersten Schriften Servet's nicht ein, weil sie sein ganzes philosophisches und religiöses System nur erst im Keime enthielten,<sup>8</sup>) und es dem Pariser Philosophen nicht um die Entwickelung, sondern um den Abschluß des Servetianischen Denkens zu thun war.

<sup>1)</sup> Die protestantischen Antitrinitarier. I. Heidelberg 1839. p. 68—77. — Im Aufsatz der Herzog'schen Real-Encyklopädie. Gotha, 1861 T. XIV. p. 288 sehlt diese Analyse.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) p. 68.

<sup>3)</sup> p. 77 no. 1.

<sup>4)</sup> p. 71 no. 2, no. 4; p. 73, no. 5. — cf. p. 77 no. 1 unb 2.

<sup>5)</sup> p. 72.

<sup>0)</sup> M. Servet's Trinitätssehre und Chriftologie, in der Tübinger Zeitschrift f. Theologie 1840 Heft 2. p. 1—56.

<sup>7)</sup> Mélanges d'histoire caet. Par. 1859 p. 117-227.

<sup>8)</sup> p. 126. — Bünjer: de M. S. doctrina. Jen. 1876 p. 7.

Die andern Gelehrten, die Servet direkt behandeln, wie Henry, 1) Rilliet, 2) Stähelin, 3) Pünjer, Baur, 4) Meier, 5) Dorner, 6) Schenkel, 7) haben über Servet's Lehre keine Quellen-Studien gemacht oder berückfichtigen doch nicht die Lehrphase, welche uns mit L. I. De trinitatis erroribus entgegentritt. 8)

Indirekt aber, d. h. ohne seinen Namen zu nennen und von ber Uebereinstimmung zu wiffen, wird ben Servetianischen Resultaten, wie sie im L. I. de trin. vorliegen, von der Wissenschaft unserer Tage die gerechte Hulbigung gebracht.

Was zunächst die Methode betrifft, so ist die die zu Servet herrschende, die mit den vorweltlichen Zeiten im Urhimmel begann, heutzutage allgemein aufgegeben. Servet beginnt mit dem historischen Christus, mit der dreisachen Thatsache, die uns die Evangelien constatiren. Und heut zu Tage ist es anerkannt, daß die biblische Theologie den Glaubens-Inhalt geschichtlich darzustellen hat. 3) "Der Mensch Christus ist der Ausgangspunkt aller wahren Theologie". 10) Auch "die sustentische Thätigkeit ist die Entsaltung des einsachen Thatbestandes, welcher den Christen zum Christen macht". 11) Und die ganze Mannichsaltigkeit des Schristinhalts stellt sich uns in eine Neihe von Thatsachen Theologie "zeigt sich heute eine erfreuliche Nebereinstimmung" in dem, worauf es Servet ankam, "in der allgemeinen Hervorkehrung der wahren Menscheit Christi, die

<sup>1)</sup> Leben Calvin's III. p. 118.

<sup>2)</sup> Relation du procès. Genève 1855. cf. Brunnemann.

<sup>3)</sup> Joh. Calvin. Elberfeld 1863. I. 427.

<sup>4)</sup> Lehre von der Dreieinigkeit III. 54 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) dito II. p. 5 sq.

<sup>6)</sup> Person Christi II. 649 sq.

<sup>7)</sup> Schaffhausen 1862. I. p. 221 sq.

<sup>8)</sup> Eine große Anzahl älterer und nenerer Specialschriften über Servet in beutscher, französischer, englischer und lateinischer Sprache übergehe ich hier abssichtlich, weil sie das L. I. de Trinit. err. nicht berücksichtigen.

<sup>9)</sup> Kahnis: Lutherische Dogmatik. Leipzig, 1861 I. p. VII.

<sup>10)</sup> Schenkel. Wesen des Protestantismus. Schaffhausen, 1862 p. 215.

<sup>11)</sup> v. Hofmann. Schriftbeweis. Nördling, 1852. I. p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) p. 28.

so lange verkannt",1) ja zu Servets Zeiten völlig in Bergessenheit gerathen (phantasma sine nomine) war.2)

Inbeff fehr wurde man irren, wollte man meinen, Gervet ware es mehr auf die Menschheit, als auf die Gottheit Chrifti angekom= men. Bon bem Sat: "ber Mittelpunkt unferes Beile ift ber Menfch Jefus Chriftus" fommt er gang von felbst auf ben andern: "Und biefer Mensch Jefus ist Gottes Sohn, ift Gott". Denn "foll bie Selbstthätigkeit bes neuen Gefammtlebens urfprünglich in bem Erlöfer fein, und von ihm allein ausgehen, fo muß er als geschichtliches Ginzelwesen zugleich urbilblich sein".3) Servet, wie Schleiermacher, kennt aar teine andere perfonlich-lebendige Gottheit als die uns in Chrifto gegebene. Der ewige Gott ift ihm fo fehr nur in Chrifto erkennbar und anschaulich (in intellectu, quia in sensu), daß er jeben, ber Gott außerhalb Chrifto anbetet, als einen Turken und Saragenen verlacht.4) Das ift feiner Meinung nach bie Tendenz aller biblifchen Schriften, das (an die gegenwärtige Menschheit) Gottes einziges Bebot, baf wir in Chrifto ben lebenbigen Gottesfohn, bie gange Fulle ber Gottheit leibhaftig gemiffermagen hören, fuhlen, feben und betaften und burch gläubigen Gehorfam auf bem Wege fittlicher Bei= ligung in unser eigen Fleisch und Blut aufnehmen.5) Darum bringt Servet, wie fpater in machsenbem Mage, fo auch ichon in feiner Toulouser Abhandlung von ber rechten und falschen Dreieinigkeit auf bie völlige Einigung von Gott und Mensch in ber Berson Jefu Chrifti. Das Ginsfein Jefu mit Gott aber fagte er als ein gegebenes, gefchichtlich geworbenes und ethifch errungenes ber erlösenden Berfon. Damit hat er wieber einen großen Schritt gethan über die vorreformatorifche Theologie hinaus. "Eine leblofe Theologie hat eine innere Nothwendigkeit, Gottes Wefen als bem Menichen fremb zu feten:6) nur fieht fie nicht,

<sup>1)</sup> Dorner. Lehre von der Person Christi. Berlin, 1853. II. p. 1224 sq.

<sup>2)</sup> Nonne erubescis dicere, quod erat Christus sine nomine, et quod Apostoli tanto tempore ipsum praedicassent, absque hoc quod proprio nomine eum vocassent. (De trin. f. 4 a.)

<sup>3)</sup> Schleiermacher. Der driftliche Glaube 1842 p. 29. § 93.

<sup>4)</sup> Dialog. I. 7. - De trinit. errorib. fol. 108 b.

<sup>5)</sup> Vere enim est obedientia et summe Deo grata, dum ita captivamus intellectum nostrum in obsequium Christi caet. (De trinit. err. fol. 82 b.)

<sup>6)</sup> Servet brildt biesen Gebaufen etwas starf so aus: Negant hominem esse hominem, et concedunt Deum esse asinum (fol. 10 a.)

bag fie es ift, bie biefe Rluft befestigt, zwischen Gott und fich, aber nicht Gott. Danit ergiebt fich aber bas fonber= bare Schaufpiel, daß während auf's eifrigste, in ererbter Polemit auf ber Mittheilung ber gangen göttlichen Majestät an bie Menschheit1) bestanden wird, die Menschheit doch nie das ihr Mitgetheilte foll zu eigen haben, die Mittheilung also doch nicht bei ihrem Ziele ankommt.2) "Auch barin nahm bas Dogma" nach Servet "wieber vorreformatorifche (b. h. alfo die icholaftische) Gestalt an, dag bie göttliche Seite wieber in bas alte Uebergewicht über bie menfchliche trat und bie lettere boketisch3) verflüchtigte. Mit ben Rategorieen bes göttlichen und menfchlichen Wefens, Die ber Refor= mation bas Leben gegeben hatten, wurde faft garnicht gearbeitet. Noch in ber "Ibiomensehre" bes XVII. saec. fallen bie tiefften Eigenschaften, Die ethischen, burch welche fich bie menschliche und die göttliche Ratur am meisten in ein= ander neigen,4) aus, als ob nicht in bem Ethischen ber mahre Sits aller Majeftat lage".5) "Man erkannte noch nicht, wie auch barin Christi Berrlichkeit sich offenbart, bag er nicht innerlich fertig von Unfang an burch ein Allmachtswunder baftanb. wie ein ebles Naturgewächs, fondern es unternahm, im ernften fitt= lichen Rampfe um uns zu werben als Genoffe unferes Ge= fchlechts".6) "Es fehlte also mit Ginem Worte immer noch bie Erkenntniß bavon, was zum Wefen mahrer Menichheit,7) alfo

<sup>1)</sup> Quandam novam impositionem, sagt Servet, in illo termino homo fingunt, ut aequipolleat huic orationi: sustentans naturam humanam. (fol. 10 b.)

<sup>2)</sup> Dorner. 1. 1. II. 815 sq.

<sup>3)</sup> Nonne Christum, sagt Servet, magnum sophistam et sophistarum faciunt magistrum, dicentes quod illa dictio: Christus: sit a Prophetis, Apostolis et Evangelistis imposita, ad significandum secundam personam, connotando quod sustentet naturam humanam? (fol. 11 a.)

<sup>4)</sup> Aliqui tamen sibi ipsis videntur ita magnifici, ut non dignentur oculos ad hominem respiciendum inclinare. Rem abjectam et ridiculam putant, hominem dici filium Dei. Sed quid aliud sublimius est? fagt schon Servet. (l. 1. fol. 37 b.)

<sup>5)</sup> Dorner. 1. 1. II. 808. Das stimmt völlig zu dem: Sed quid sublimius? des Sernet.

<sup>6)</sup> Dorner. 1. 1. II. 818.

<sup>7)</sup> Si cognoscere vis, an super scripturis se fundent, jagt Scruet, vide, si vox: homo: suam imposturam in Biblia sonet, an in Graeco vel He-

auch der Menschwerdung gehört".1) "Die frohe, hoffnungsvolle Arbeit am Werk der Christologie verwandelte sich (jetzt) in eine mühselige, spinöse, scholastische Vertheidigung der aufgestellten Sätze und machte bald der Berusung auf die Unerforschlichkeit und das Geheimniß Platz, das doch seine Existenz nur ihren Spekuslationen²) und nicht dem schriftmäßigen Vilde von Christus verdankte".3) Man wäre nicht wieder so zurückgeschritten, wenn man4) auf Servet's Kritik der Lehre von der Communicatio idiomatum gehört hätte. "Man wolle sich nur nicht so gebehrden, als komme es auf bloße Erklärung der kirchlichen Formeln an: denn ein gutes Theil derselben ganz fallen lassen, das ist jeden Fortschrittes Bedingung."5) Gerade wie Servet shat, so wird jetzt verlangt, daß "bei den vornicänisschen Denkern angeknüpft werde. Da ist noch viel zu arbeiten: diese Dogmatik ist noch jung und zart".6)

Doch nicht nur die Dogmatik und die biblische Theologie, auch die Exegese unserer Tage kommt, meist ohne es zu wissen, unwillkührlich bei den wissenschaftlichen Resultaten der Servetianischen Theologie wieder an. Schon bei der kleinen Toulouser Abhandlung Servet's können wir mehr als einmal wahrnehmen, wie einige der tiefsinnigsten Exegeten unserer Tage, ein J. Chr. K. v. Hofmann, ein Geß, 7) ein Godet, 8) ein Behschlag, 9) ein Herm. Schultz 10) u. a. m. gerade darin mit Servet zusammentressen, was Servet am meisten

braïco, loco vocis latinae, ponatur illud totum: sustentans naturam humanam (fol. 10 b.)

<sup>1)</sup> Dorner l. l. II. 818.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cogita, si Christus ipse esset interrogandus, an imaginatio tam sophistica esset reperibilis in ore ejus. Cogita, si Christus aut ejus discipulus Paulus nobis denuo praedicaret, an tolerare posset talia hominum figmenta et placitas vocum imposturas, et quod ab illis universalis et catholica fides pendeat. (De trin. errorib. fol. 10 b.)

<sup>3)</sup> Dorner l. l. II. 807.

<sup>4)</sup> cf. Restitutio Christianismi p. 47, odorem illum coelestem sequuti.

<sup>5)</sup> Imm. Nitgid, Shiftem ber driftl. Lehre. Bonn 1851. p. 262.

<sup>6)</sup> l. l. p. 263 cf. p. 188 seq.

<sup>7)</sup> Lehre von der Person Chrifti. Basel 1856 p. 213 sq.

<sup>8)</sup> Comm. sur St. Jean und St. Luc. I u. II. Paris 1863 seqq.

<sup>9)</sup> Welchen Gewinn hat die ev. Kirche aus den neuesten Berhandlungen über das Leben Jesu zu ziehen. Berlin 1861 p. 12 sq.

<sup>10)</sup> A. T. Theologie. Frankf. a/M. 1869. I.

betont, ich meine bas ethische Moment in ber Person und im Alles im Reiche Gottes führt Servet von ber Natur auf bie Ethit jurud. Spricht er von ber Beburt Jefu, fo zeigt er wie in der Wiedergeburt aus Gottes Wort auch wir in der Beili= aung Sohne und Töchter Gottes werben follen.1) Spricht er von ber Ginheit Chrifti mit Gott, fo findet er fie begründet in ber völligen Uebereinstimmung bes geheiligten Billens Jefu mit feinem Bater.2) Spricht er vom heiligen Beift, fo begruft er ihn in uns als jene fittliche Bewegung,3) die dahin tendirt, uns zu Tempeln Gottes zu machen. Spricht er von uns Menschen, fo zielt ihm alles babin, baff wir im Glaubensgehorfam Chrifti bie Genoffen, Organe und Glieber Gottes 4) werben. Darum ift ihm auch die Rirche Chrifti 5) nur soweit unfehlbar, göttlich und ber Gnabennähe Jesu gewiß, als fle feinen Willen erfüllt. 6) Man fieht, ber göttliche Jefus, an ben Servet glaubt, ift ihm gang und gar unfer eigen Fleisch und Blut. 7) "Die Phantafie eines jugendlichen Chriftenthums erbichtet fich wohl einen über ben Rampf erhabenen Jefus. Die mannliche Erfahrung bes ernsten eigenen Rampfens begreift, bag ein Jefus ohne Rampf tein wirtlicher Menfch und fein Erlöfer war."8) 3a, "aus bem Gelbstzeugniß Jesu wiffen wir heut, bag er auf bem Wege ber Opferung allmälig feinen Billen ganz mit bem bes Baters geeinigt hat, 9) und dag fo feine Lebensentwicklung eine ununterbrochene und volle Beiligung gewesen ift." 10) Servet ift eben alles ethisch. Er gerath in eine formliche Buth, wenn man irgend ein Ding im Reiche Gottes blok phyfifch, meta-

<sup>1)</sup> De trinitat. errorib. f. 7a. f. 9a. cf. Restitutio p. 14.

<sup>2)</sup> De trin. err. fol. 12 b.

<sup>3)</sup> Spiritus sanctus non rem aliquam separatam, sed Dei agitationem, energiam quandam seu inspirationem virtutis Dei designet. (De trin. err. f. 28 b. — cf. 22 a.)

<sup>4)</sup> Sunt enim filius et sanctificatus Spiritus noster consortes substantiae patris, membra, pignora et instrumenta. (De trin. err. f. 29 a.)

b) cf. fol. 25 a.

<sup>6)</sup> Sub hac conditione fiunt omnes legis repromissiones. (fol. 43 a.)

<sup>7)</sup> cf. auch Restitutio p. 14. al. s.

<sup>8)</sup> Geß I. l. p. 213.

<sup>9)</sup> p. 214.

<sup>10)</sup> p. 215.

phhsisch ober mathematisch fassen will. 1) Quid scripturae cum naturis, ruft er da ganz indignirt aus, und seugnet, daß auch nur eine Sylbe der Bibel von dem kalten mathematischen Connotativs Christins rede. 2) Quid quantumque Christo tribuendum, das ist für Servet die Wurzelfrage der Trinität. Servet antwortet: der Lohn der Gottessohnschaft und der Gottheit: aber nicht als physische Gabe, sondern als ethische Errungenschaft. Judicabit ecclesia. 3)

Ecclesia judicavit. Niemand mehr hält es für eine Erniedrigung Gottes, wenn er dem frömmsten Menschen aus Gnaden
die Krone göttlicher Hoheit auf's Haupt sett. 4) Und kaum ein
nennenswerther Theologe wagt es noch, dem Menschen Christus die eigene Persönlichkeit abzusprechen. Soll die Genugthung Christi nicht zu einem dramatischen Schein sich verslüchtigen (phantasma), so ist es unerläßlich für das ganze Bersöhnungswerf zu wissen, daß Christi Opfer ein Werk des persönlichen Menschen Jesus ist. Die lebendige, sittliche Persönlichkeit dem Menschen Christus gerettet zu haben, 6) als die Kirche
brohte, sie über Bord zu wersen, das ist Servet's Verdienst. Diese
geschichtliche Persönlichkeit des Menschen Jesus hat Servet aber nie
wieder so präcis gezeichnet, als in dem ersten Buch von den
Irrungen der kirchlichen Dreieinigkeitslehre. 7)

Ist dies die starke Seite der kleinen Toulouser Broschüre, so liegt ihre Schwäche im Artikel vom heiligen Geist. Servet scheint das selbst gefühlt zu haben. Darum hat er den Artikel nirgend recht unterbringen mögen. Er beginnt<sup>8</sup>) und wird unterbrochen und wieder aufgenommen, aber nicht beendet. Die Verlegenheit des Forschers ist hier unverkennbar.

<sup>1)</sup> De trinit. error. fol. 96 b. — cf. fol. 36 a: Apparitionum namque modos consyderat scriptura, et non metaphysicas rerum naturas.

<sup>2)</sup> fol. 2 a. 4 a. 5 a. 37 b. al. s.

<sup>3)</sup> fol. 2 a.

<sup>4)</sup> Quod autem Dens homini aliquid det, hoc non est detrimentum, sed exaltatio hominis: nec est mutatio in Deo, sed in homine. fol. 12 a.

— fol. 11 b. al. s.

<sup>5)</sup> cf. Dorner l. l. p. 1225.

<sup>6)</sup> Denique negant esse hominem. Quis non lachrymabitur tantam Christi jacturam! (fol. 10 a.)

<sup>7)</sup> De verbo postea dicam: pro nunc proprium honorem et gloriam Jesu Christo servemus. (fol. 7 a.)

<sup>8)</sup> fol. 21 a.

Doch wir fragen: Liegt Diese Verlegenheit im Forscher selbst ober in ber Natur ber Sache? Fragen wir die wiffenschaftlich un= befangenen Bibelforscher unserer Tage. Die einen leugnen auf Grund ber Bibel, baf es ein für fich beftehendes Etwas im himmel ober auf Erben gebe, bas man "ben heiligen Geift" nennen könnte. Go gläubige Theologen wie Lücke, 1) Bunfen, 2) Rahnis, Liebner, Beip. Nach Rothe3) ift Christus felber burch feine Auferstehung ber heilige Geift geworben. Rach Rabnis hat "in Christo ber heilige Beist feine Berson gefunden und wird burch ihn bundesökonomisch vermittelt." 4) Wo Rahnis biblisch vorgeht, da läft er die Lehre von der Perfönlichkeit des heiligen Beiftes völlig bei Seite, und erft im bogmengeschichtlichen Theile holt er sie nach." 5) Wo aber kein sonderpersönlicher heiliger Beift ift, ba ift auch feine Trinitat im firchlich = athana= fi anifchen Sinn. Für bas A. T. gefteht felbft ein Delitich au. bak bies unfere Trinität nicht kennt:6) hofmann aber begreift auch bas R. T. mit ein, und behauptet, baf mir einen folden Andern in ber Schrift nicht fanben.7) Rur bie Bfingstthatfache habe es gelehrt und verstehen gelehrt. 8) Wie uns aber die Pfingstthatsache die Existenz einer von Chrifto verschie= benen himmlifden Berfon gelehrt, Die auf Die Bunger - .. ausgegoffen" fei, fagt uns Sofmann nicht.

Indeg selbst bei denjenigen biblischen Theologen, die durch scholastische Uebertragung der Personisitationen in selbstständige Realitäten ein besonderes Ich des heiligen Geistes in der Bibel sinden, kommt die Persönlichkeit des heiligen Geistes nie zu einer scharfen und klaren Scheidung von der Persönlichkeit Christi. ) Nachdem z. B. Geß bemerkt hat, die sieben Geister Apoc. 1, 4

<sup>1)</sup> Bei Hofmann l. l. 172.

<sup>2)</sup> Bei Dorner II. 1217.

<sup>3)</sup> Theologische Ethik. Withg. 1845. II. 294. seq.

<sup>4)</sup> Glaubenslehre. Leipz. 1861 T. I. 404.

<sup>5)</sup> Lehre vom heiligen Geift. Halle 1847 p. 93, 240. 257 sq. 265, 355.

<sup>6)</sup> Apologetif. Lpz. 1869. p. 411.

<sup>7)</sup> Schriftbeweis I. 171.

<sup>8) 1. 1.</sup> Wen gelehrt, wenn die Apostel felber nicht?

<sup>9)</sup> W. Fr. Gefi, Die Lehre von der Person Christi. Basel, 1856. — Achulich schon mein Bater, Sduard Tollin, Lehre von Jesu Christo als dem Erlöser. 1834. p. 104. 108. 111.

seg, feien ber fiebenfach mirtenbe heilige Beift, und befonbere ein= leuchtend fei "bie eigene Berfonlichkeit bes heiligen Geiftes" in Apoc. 22. 17: "ber Beift und bie Braut fprachen: tomm"1) bamit ift mohl auch bie Braut ein befonderes Ich, die Rirche auch eine besondere (vierte?) reale Perfonlichkeit? 2) - gesteht auch Bef auf Grund von Joh. 7, 39, verglichen mit 1 Cor. 15. 45. 2 Cor. 3, 17 sq. u. a. St. zu, "wir haben allerbings an Jefu einen uns lebendig machenden, von Berrlichkeit zu Berrlichkeit in fein Bilb umgestaltenden heiligen Geift."3) "Der verklärte Bei= land felbft fällt unter bie Bezeichnung, heiliger Beift;" feineswegs aber wird gefagt, bag nur ber verklärte Jefus beiliger Beift fei.4) Demnach fcheint für Gef ber verklärte Jefus eine Species zu fein von bem Benus "beiliger Beift", mas bas ichon fo complicirte innergöttliche trinitarifche Berhältnif mahrlich nur noch mehr compliciren muß und an das inculcative5) Servets erinnert. Führt bas nicht etwa boch noch wieber auf ben Melanchthon-Gervetianischen Satz zurud, daß ber heilige Beift in ber Bibel nichts anderes fei, als bie in bem Gottesreiche schöpferische und täglich neu schaffenbe Bewegung Gottes (Ruach, Bneuma, Spiritus), burch welche er Tugenbfreube, Tugenbmuth, Tugenbfraft Chrifto und ben Seinen einzuhauchen pflegt ?6)

Jebenfalls soll man über bie Achillesferse 7) Servet's nicht spotten, so lange man selber verwundbar und sterblich ist: Ebenso

<sup>1)</sup> l. l. p. 154.

<sup>2)</sup> Natürlich ist nach berselben Analogie dann auch Die Tochter Zion, Jerusalem, Capernaum u. a. v. eine eigene wirkliche für sich seiende besondere Berson cf. Servet: Restitutio p. 39.

<sup>8)</sup> l. l. p. 155.

<sup>4)</sup> l. l. p. 156.

<sup>5)</sup> De trinitatis error. f. 24a. — Bei der Inculcativ-Trinität beruhigt sich auch Deligich, Apologetik. Lpz. 1869. p. 279.

<sup>6)</sup> Proprium Dei est esse sapientem, sicut esse fortem, justum, misericordem. Ideo Deus communicando nobis illa dona, dicitur dare nobis spiritum sanctum. Ea enim ratione illae virtutes solent exemplares vocari, quia sicut earum  $i\partial \delta \alpha$  in Deo relucet, ita eis in nobis relucentibus, dicitur exemplar Dei seu spiritus ejus sanctus in nobis esse. (fol. 31 b.)

<sup>7)</sup> Argumentum hoc quod contra me Achilleum putabant, factum est eis gladius Goliae. (fol. 106 a.) Er jagt bas bort von bem character hypostaseos.

wenig aber bilbete Servet sich ein, mit seinem Erstlingsversuche die ganze christologisch-trinitarische Frage entschieden zu haben. Je weiter er forschte, je brünstiger er betete, je aufrichtiger er Christum liebte, je einfältiger und gewissenhafter er an die Bibelwahrheit glaubte, je gründlicher er sich mit andern Bibelforschern über die fraglichen Punkte besprach, um so mehr wurde ihm klar, wie viel seinem System noch sehlte. Ja es war gewissermaßen erst die erste Zelle, aus der Baum erwachsen sollte. So schwillt die kleine Toulouser Abbandlung in Basel zu 4 Büchern, in Straßburg zu 7 Büchern an.

## Zweites Buch.

## Die zweite Lehrphase Servet's.

De trinitatis erroribus. L. II. III. IV.

Parum aut nihil homini tribuunt, et verum Christum oblivioni penitus tradunt.

(fol. 2 a. De trinit. error.)

Im Umgang mit ben ichriftgelehrten Brotestanten in Augeburg und Bafel fah Servet bald ein, bag bas Suftem feines erften Buches von ben Irrungen in ber Trinitätslehre mannig= fache Luden biete. Seine Toulouser Abhandlung über bie biblische Chriftologie war keineswegs erschöpfend. Darum machte er fich in Bafel an neue Stubien, die er in ber Form von lofen Seften, als zweites, brittes Buch 2c. an die erfte Studie anreiht. Rufammenhang ber einzelnen Bucher ift baber mehr ein hifto= rischer, als ein fachlicher. Chriftologische 1) Beitrage wollte er Die Lehre vom Logos aber war im ersten Buche gar furz abgefertigt, oder vielmehr als befondere Lehre ignorirt worden.2) Seitbem Servet aber merkt, wie er mit feinem Sate, Johannes handle im Brolog von bem, was war, nicht von bem, was ift,3) bei Decolampad, wie uns fein Briefwechsel zeigt,4) nicht burchkam, seitbem wibmet er bem Logos ein neues, fein zweites Buch. Ebenfo balb war ihm zum Bewußtsein gekommen, daß feine Lehre vom heiligen Beift erst in ben ersten Anfängen begriffen mar. Go sucht er im zweiten Buche bas Verfäumte nachzuholen. Daran schloß sich, wie von

<sup>1)</sup> Quid quantumque Christo tribuendum sit, judicabit ecclesia. (De trinitatis erroribus L. I. f. 2a.)

<sup>2)</sup> De verbo postea dicam, pro nunc proprium honorem et gloriam Jesu Christo servemus. (De trinitatis erroribus fol. 7a.)

<sup>3)</sup> Excepto illo unico Joannis verbo . . . et verbum illud Joannis non loquitur de eo quod est, sed de eo quod erat. (fol. 20 b.)

<sup>4)</sup> Bei Mosheim. Anderweitiger Berfuch, p. 389-396.

selbst, 1) die dritte Studie über das Verhältniß des geschicht = lichen Jesus zum ewigen Logos. Damit war aber eine neue Erörterung des gesammten innergöttlichen Lebens, eine Revision des Verhältnisses der Wesens = Dreieinigkeit zur Offenbarungs = Dreieinigkeit geboten. Dieser Frage widmet er die vierte Studie. 2) Mit diesen vier Büchern glaubte er in Basel sein System abschließen zu können. Das Büchlein hatte damit etwa hundert Druckseiten erreicht. Die mochten dem Neunzehnjährigen für eine Erstlingsschrift genügen.

Da kam er nach Straßburg. Der humane, scharfsin=
nige, ideale Capito nit seiner tiesen Kenntniß der hebräischen
Sprache ninmt ihn so hin, 3) daß er sich nicht entschlagen kann, eine
Revision der Gottesnamen anzustellen unter einem, wie er
meint biblisch=spekulativen Gesichtspunkt. Diesem Gegenstande bestimmt er ein fünstes Buch. Da es aber dadurch nicht ganz
ausgefüllt wird, so fügt er zum Schluß einige Seiten über die
wissenschaftlichen Modefragen des Jahrhunderts hinzu.
Vielleicht that er das auf Anrathen seines Verlegers. Auch mochte
er glauben durch einen solchen Excurs gegen die Rechtferti=
gung allein aus dem Glauben sich seines Meisters, Juan de
Quintana Gunst,4) wieder zu erwerben oder zu erhalten. So war
mit diesen fünf Büchern für sein Werk ein Ende gewonnen,
allerdings aber ein schlechterer Abschluß als hinter Studie eins oder
Studie vier.

Während bes Druckes5) aber wurde ihm von Decolampad, Buter,

<sup>1)</sup> L. III. De trinit. error.

<sup>2)</sup> L. IV. De trinit. errorib.

<sup>3)</sup> Qu'il nomme ceux de son opinion. Je nomme Capito de Strasbourg et Oecolampade au commencement, et que depuis il se changea (qu. 9. Berhör nom 23. August 1553 zu Genf.). — Semper Oecolampadium interrogarat, saepe Capitonem: ex quibus si nihil aecepit aliud, non est mirum si ita scribit. (Grynaeus Bucero 30. Dec. 1531 bei Baum, Corpus Reformatorum. T. XXXVI p. 872.) al. — cf. auch sein Bekenntniß an Farel auf dem Wege zum Scheiterhausen.

<sup>4)</sup> Kaiser Karl V. Beichtvater J. quintana. (S. Magazin des Auslandes 1874 p. 231 seq.) galt ihm als Repräsentant der liberal-katholischen Partei, der er statt der volksauswühlenden Rechtsertigungs = Resormation eine stillere Trinistäts-Resormation bieten mochte.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Decuerat me ante editionem libri consulere. Buctil Serveto. p. 868 T. XXXVI. Corpus Reformatorum ed. Baum.

Zwingli, Bullinger immer wieber ber Vorwurf in's Gesicht geschleubert: er trete ber Ehre Jesu zu nahe, verletze 1) seine himm= lische Majestät. Lag nun auch Michael nichts ferner, so wollte er doch dem Vorwurf die Spitze abbrechen. Deßhalb schrieb er ein sech stes Buch: Christus als die Quelle aller wahren Gotte versenntniß. In einem siebenten Buche endlich widerlegt er drei andre Einwürse, die seiner Lehre von Decolampad?) und Butzer gemacht worden waren?) und kommt so zum dritten Male4) auf den Johanneischen Prolog, den er einer neuen gründlichen Erörterung unterzieht. In dieser Reihenfolge entstanden, sind die sieden Bücher ein Stück innerer Leben sgeschichte Servet's, die uns sein Ringen nach Wahrheit vergegenwärtigen und zeigen, wie ihm nichts fremder war, als die den sog. "Retzern" eigen=thümliche hartnäckige Versessselsten meinungen.4a)

Man sieht, im strengen Sinne des Wortes ist nur das er ste Buch ein Buch. Es wird von einer methodischen Ordnung beherrscht. DEs ist exegetisch unbefangen, logisch durchdacht. Unbekümmert um Katholicismus und Protestantismus, auf Bibel und Vernunft gestellt, giebt es biblische Theologie, und wirft im Namen Jesu alle Einwendungen der Tradition zu Boden. Es bezeichnet einen großen Fortschritt über die auf trinitarischem Gebiet so höchst mangelhafte Kirchensehre. Wäre Servet nur auf diesem Wege weiter gegangen. Aber sein Jahrhundert schlägt ihn in Fesseln. Und die Wasse war die Lehre vom Logos.

Servet, nach Art eines aufrichtigen Bibelforschers, der lieber Unrecht haben, als der Wahrheit das geringste vergeben will, beginnt sein "zweites Buch von den Frungen in der schulmäßisgen Trinitätslehre") damit, daß er die von Joh. 3, 13. im

<sup>1)</sup> Daß darauf zuscht jedwebe Regerei zurücklaufe, war Luther'n unumstößlich gewiß. (cf. Twesten, Dogmatik. II. 293. seq. die Note.)

<sup>2)</sup> Bei Mosheim, Anderw. Berf. p. 391.

<sup>3)</sup> cf. Bann: Corpus Reformatorum T. XXXVI. p. 866 seq.

<sup>4)</sup> De trinit. error, f. 47a, sq. 67b, sq. 117a,

<sup>4</sup>a) cf. p. Holtendorff's Sammlung 1876: S.'s Charafter.

<sup>5)</sup> Gegen Mosheim: Anderw. Bersuch. p. 316: "Die sieben Bilcher sind nichts als sieben Absätze, die in keiner Berbindung untereinanderstehen. Und ein jedwedes derselben ift ein Muster der Unordnung."

<sup>6)</sup> fol. 44 b.

ersten Buche 1) aufgestellte Erklärung wieder aufnimmt, modificirt und vervollständigt. 2)

"Es wundern fich einige bier, fagt er, wer bas boch fein mag, jener Menfchenfohn, ber, mahrend er ein Menfch mit Menfchen rebet (tunc), im Simmel ift. Auch betrachten fie nicht, bag ber himmel überall da ift, wo Chriftus ift. 3) Sonft würden fie fich auch wundern, wenn Chriftus zu ihnen fagte: "Das himmelreich ift inwendig in euch."4) Auch murben fie Baulo nicht glauben, ber ba fagt: unfer Umgang ift in ben Simmeln 5) Phil. 3 und Eph. 2, 6 Gott hat uns auferweckt mit Chrifto und mit ihm uns nieber= fiten laffen in ben himmlischen Reichen. 6) 3m Simmel find wir,7) wenn wir uns Schäte sammeln im Simmel. Desgleichen, wenn gesagt wird: "Der kleiner ift im Reich ber himmel ist größer als Johannes ber Täufer," fo ift bas nichts anderes, als bag jeber von benen, die unter bem Evangelium stehen, größer ift als ber, ber gang unter bem Gefete ftanb. Daher find auch wir, die wir bie geringsten 8) find im Reich ber Simmel, größer als jener, ber boch vom Simmelreich nicht weit entfernt war. Und der Apostel Baulus Rom. 10, 6. 8: "Sprich nicht in beinem Bergen, wer will hinauf gen himmel fahren? Denn bas wäre nichts anderes, als wenn bu bitten wolltest: Wer will Christum vom himmel herabholen?" als ob Paulus fagte: Bergebens entichulbigft bu bich mit ber Schwierig=

<sup>1)</sup> fol. 16 b.

<sup>2)</sup> Gewiß unabhängig von Servet, aber in der Sache völlig mit ihm überseinkommend ist die schöne Erklärung der Stelle bei Godet: Comm. sur St. Jean. Paris 1863. Tom. I. p. 425 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Nec consyderant, quod coelum illic est, ubicunque Christus est.
— Eine Buter'n sehr ausprechende Erstärung, die in der Abendmahlslehre (ubiquitas) eine große Rolle spielen sollte.

<sup>4)</sup> Die ethische Richtung Servets tritt überall hervor.

<sup>5)</sup> Conversatio nostra in coelis est.

<sup>6)</sup> Et cum eo sedere nos fecit in coelestibus.

<sup>7)</sup> Bicher ethisch, nicht physisch. — Le ciel est un état, avant d'être un lieu; c'est essentiellement la communion avec Dieu, la vue de Dieu et de toutes choses en Dieu. Godet. Comm. sur l'Ev. de St. Jean. Par. 1863. I. 426.

<sup>8)</sup> Ergo nos etiam minimi in regno coelorum sumus caet. — Solche Demuth ziemt sich ebenso wohl für einen Bibelsorscher, wie der wirkliche Servet war, als sie zu einem "Retzer" schlecht paßt, wie der landläufige Psendo = Servet.

keit ber Unternehmung: 1) vergebens bittest bu, was bu in bir haft. Denn alle Schwierigkeit ift burch Chriftum ichon gehoben. Er ift aus ber Böhe herabgeführt2) und von ben Tobten zuruckgeführt, damit ichon jett ber Simmel in une fei. Siehe, hier ift ber Simmel. Dicht bei bir ift bas Wort, in beinem eigenen Munbe. 3) Sobalb du glaubst, daß Chriftus Gottes Sohn ift, bift bu gen Himmel gefahren. Und achte ferner4) barauf, bag Chriftus fagt, er fei schon aufgefahren gen himmel. Denn αναβέβημεν ift das praeteritum.5) Much tann bas nicht von einem andern himmel verstanden werben. 6) Noch kann auch behauptet werben, daß bamals jenes zweite Ding gen himmel aufgefahren fei. Der Menich Jefus darf fagen, als er mit feinen Jungern rebet, bag er jum Schoof bee Batere ichon aufgefahren fei, weil ihm ber himmel jenes unnahbare Licht war, bas ber Bater bewohnt. 7) Und bag er jum Simmel aufgefahren fei und im himmel fei, ift nichts anderes bort, als in ber Fulle bes Beiftes bie geiftlichen Dinge behandeln.8) Und barum war er im Himmel, weil er himmlische Worte fprach.9)

Zweitens, sagt Servet, werbe ich gefragt 10) über ben Bersftand ber Worte Joh. 14, 9: Wer mich siehet, siehet ben Bater." Auch hierüber hatte er schon Lib. I. sich geäußert. 11) Indem er die Frage noch einmal 12) aufnimmt, gesteht er zu, daß seine erste Erklärung der Stelle nicht Genüge that. "Wer die Macht des Holosernes einsah, der sah leicht ein, sagt Servet, wie groß Nebucadnezar

<sup>1)</sup> Der Seiligung von Berg und Leben.

<sup>2)</sup> Ille est ex alto deductus.

<sup>3)</sup> Prope te est verbum in ore tuo.

<sup>4)</sup> fol. 45 a.

<sup>5)</sup> Was Luther nicht beachtet "Niemand fährt."

<sup>6)</sup> Als dem geistig-ethischen. — Il est évident, sagt Godet, que cette présence est purement spirituelle et nullement locale; autrement elle serait inconciliable avec l'idée précédente: qui est descendu du ciel. (I. 427.)

<sup>7)</sup> Erat ei coelum lux inaccessa quam pater inhabitat.

<sup>8)</sup> Plenitudine spiritus spiritualia tractare.

<sup>9)</sup> Et ideo in coelo erat dum loquebatur coelestia: asso wieder ethis.

<sup>10)</sup> Secundo quaeritur: ein loserer Zusammenhang läßt fich kanm benken.

<sup>11)</sup> fol. 24 a.

<sup>12)</sup> fol. 46 a.

war, ber ihn sandte. Denn wer eines Andern Gesandten sieht und annimmt, der sieht auch den, der ihn gesandt hat. Joh. 12 und 13. Gesehen wird durch den Strahl die Sonne. Indem man sieht des Baters Glanz, sieht man den Bater. ) Sodald der Sohn verklärt ist, ist verkläret Gott in ihm. Aber weder die Apostel noch die Engel der Himmel sahen eine andere Klarheit, als die Klarheit des Menschensohnes. ) Rurz, Christum sehen heißt ersahren, daß Er das Wort des Baters ist, und ersahren, welche Tugendkraft in ihm wohnt, ) und ersahren, wo sie herstammt. Durch Ihn werden wir zur Erkenntniß des Baters geführt. Aber wie soll uns jenes Ding zur Erkenntniß sihren, das unbekannter ist als der Vater selbst? 4)

Die britte Stelle, die dem Servet, insbesondere von Decolampad <sup>5</sup>) vorgehalten wurde, ist der Johanneische Brolog. "Im Anfang war das Wort, d. h., sagt Servet, der Ausspruch oder der Ruf Gottes. <sup>6</sup>) Denn im Ansang sprach Gott, "es werde!" und "es ward". Und dieser Ausspruch wurde wahrhaftes Licht. <sup>7</sup>) Sben dies Licht<sup>8</sup>) ist der Mensch Christus, der das Licht der Welt ist, das wahrhafte Licht, das seden Menschen erleuchtet, der in diese Welt kommt. Muß man sich doch sehr wohl hüten, die heilige Schrift in eine Richtung zu zerren, mit der die Eigenthümlichkeit des Schriftausbruckes keine Berührung duldet. <sup>9</sup>) Denn dóyog lautet nicht auf senes philosophische Ding, sondern auf einen Ausspruch, Ruf, Rede, Aeußerung Gottes. <sup>10</sup>) Denn es es kommt vom verdum déya, d. h. ich sage. Um nämlich eines

<sup>1)</sup> Videtur per radium sol. Videndo patris splendorem videtur pater. fol. 46 a.

<sup>2)</sup> Nisi clarificationem filii hominis.

<sup>3)</sup> Cognoscere quae est in eo virtus. Das Ethische wird immer wieder betont.

— Achulich Godet, Comment. sur l'Evang. de St. Jean. Par. 1863. II. 422.

<sup>4)</sup> Sed qualiter res illa, quae est magis ignota quam pater ipse, ducet nos ad cognitionem patris? fol. 47 a.

<sup>5)</sup> cf. Mosheim: Anderweit. Berfuch p. 390. 391. 391.

<sup>6)</sup> i. e. eloquium seu vox Dei.

<sup>7)</sup> Et verbum illud factum est Lux vera.

<sup>8)</sup> Illa eadem lux est homo Christus.

<sup>9)</sup> Quis enim tolerabitur scripturam alio trahere, nisi usque quo vocabuli proprietas patitur. fol. 47 a.

<sup>10)</sup> Nam λόγος non philosophicam illam rem, sed oraculum, vocem, sermonem, eloquium Dei sonat.

Ausbrucks Bebeutung zu erforschen, muß man bie Stellen ber Bibel erforschen, in benen ber beilige Beift beffelben Ausbrucks fich bedient Run aber ift in ber gangen Bibel nicht Gin Buchstabe, ber jene ihre eingebildete Wort = Bebeutung erwiefe. 2) Daher find fie Bermegene, und noch weit verwegener ift es aus ber Rebe einen Sohn zu machen.3) Bas ift benn für ein Unterschieb, ich beichwöre euch, amifchen jener Lehre und ben Ginbilbungen ber Beiben, bie ba melben, Mercur fei bas Wort, burch welches bie Lehre bem Sinne vermittelt wird. Weiß man sich boch große Stude barauf, ge= trennte Dinge fich burch Bervielfältigung zu platonifiren. 4) 3mietracht und Wiberfpruche auf bem Gebiet ber heiligen Schriften au faen, ift ihre Bemühung. 5) Sie legen aus (Joh. 1, 1): "Im Anfang b. h. im Bater" und Gen. 1, 1: "Im Anfang b. h. im Sohne." Was höre ich ba? Meinst du wirklich, daß ber Sohn bes Zebedäus eine fo fubtile Philosophie gekannt habe? Ich für mein Theil ziehe es vor, unbekannt zu fein als bekannt zu fein mit einer folden zwieträchtigen Eintracht ber Schriften. 6) 3m Anfang b. h. vielmehr: vor allen Dingen. Und vor allen Dingen, heißt es, ift geschaffen worden die Weisheit. Brov. 8, 22 sq. ber Mensch spricht, wird zuvor erforbert bas Nachsinnen bes Herzens. 7) Ift es aber Gottes Wort, fo ift es bie Weisheit felbft: benn Gott tann nicht unweise reben. Und so erklärt sich Jefus Sirach8) Cap. 1. Denn nachbem er gesagt hat v. 4: zuerst von allen Dingen ift bie Weisheit geschaffen worben, fügt er sofort hinzu: Quelle ber Beis-

<sup>1)</sup> Nam ad inquirendam significationem vocabuli, inquirendi sunt loci, quibus spiritus Sanctus (!) idem vocabulum protulit. (fol. 47 b.)

<sup>2)</sup> Nec est in tota Biblia una litera, quae suam illam imaginariam verbi significationem comprobet, fol. 47 b.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Et multo magis est temerarium, de sermone facere filium fol. 47 b.

<sup>4)</sup> Magna est eis gloria, res separatas multiplicando Platonizare.

<sup>5)</sup> Dissidia et discordias in scripturis seminare est eorum studium.

o) Ego malo ignorare quam scire hanc scripturarum discordantem concordiam. f. 47 b.

<sup>7)</sup> Wieder bie geistig ethische Fassung ber Logoslehre bei Servet.

<sup>8)</sup> fol. 48 a. — Man achte bei ber Umsetzung ber Bibel in Speinlation auf ben Ginfluß ber Apokryphen! Die ansgewiesene Weisheit ber Griechen kommt burch biese Hinterthur immer wieder herein. Hier bei Servet ber erfte Ansang.

heit ift bas Wort Gottes v. 5. Das Wort Gottes ift ba nicht etwas außer Gott ober neben Gott, bas ein anderes, zweites Ding ware für fich allein, fondern indem Gott bas Wort hervorbringt, ift bas Wort Gott felber ber ba fpricht. 1) Ehe bas Wort Rleisch wurde, verstand man barunter ben Ausspruch Gottes felbit wie er ertonte aus bem Nebel ber Wolke, Niemand noch offenbar:2) benn Gott mar jene Rebe. Es war ein heiliges Weheimnif, 3) von Anfang in bem göttlichen Geifte verborgen, bas in ber Fülle ber Zeit offenbar murbe burch bie Rleifcmerbung. 4) Seitbem aber verstehen wir unter bem Wort Chriftum felber, ber bas Wort Gottes und die Stimme Gottes ift. Denn er ift es ja ben, sitend auf bem weißen Pferbe geschaut hat ber Seher Johannes (Apoc. 19, 13) und fein Rame heißt: Wort Gottes. Sobald alfo ber Uebergang stattgefunden hat vom Wort in's Rleifch, heift bas Rleisch Wort.5) Ich rede getroft vom Fleifche nach bem Sprachgebrauch bes Johannes ftatt vom Menfchen Chriftus felber. Und bedeutend ift biefer Johanneische Sprachgebrauch, weil er mehr und mehr ben Menichen Christus bamit ausbruden wollte,6) bamit nicht etwa jemand behauptete, Chriftus fei ein Phantaftegebilbe, bas vom Simmel gefallen ware, 6a) auf profane und fleischliche Weife mit bem Fleisch vereint; mahrend boch Johannes nicht fagt, mit dem Fleisch vereint, sondern das Wort ift Fleisch geworden. Alles das nun, was vorbem Gott burch fein Wort ober mit eigener Stimme bewirkte. bas bewirkt nun bas Fleisch Chriftus, 7) bem gegeben ift bas Reich und alle Gewalt, die alles in ihm verföhnt, ausgleicht, in fich fammelt, einverleibt und erneuert. 8)

<sup>1)</sup> Verbum ergo in Deo proferente est ipsemet Deus loquens fol. 48a.

<sup>2)</sup> Antequam sermo ille caro fieret, intelligebatur ipsum Dei oraculum intra nubis caliginem nondum manifestatum.

<sup>3)</sup> Sacramentum verbi fol. 50a.

<sup>4)</sup> Reconditum in mente divina, donec venit plenitudo temporis, et tunc manifestatum est, quando verbum caro factum est fol. 50. a.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Facto igitur transitu de Verbo in carnem, caro dicitur Verbum (fol. 48b.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Et signanter Johannes eo vocabulo  $(\sigma\alpha\varrho\xi)$  usus est, ut magis et magis hominem Christum exprimeret (fol. 49 a.)

<sup>6</sup>a) Phantasma de coelo lapsum.

<sup>7)</sup> Caro Christus nunc operatur.

<sup>8)</sup> Recapitulans omnia in semetipso; bekauntlich mit Anlehnung an den

Servet bemüht sich hier offenbar um eine solche Erklärung bes Johanneischen Prologes, die mit den andern Stellen von dem Menschen Jesus verträglich wäre. Wie er schon hier das Gefühl hat, seine Erklärung genüge nicht, erhellt u. a. daraus, daß er noch drei andere mögliche Erklärungen des Prologes anfügt. 1)

Für unmöglich aber hält er bie ichulmäßige. "Borausgesehen hat Johannes jene Philosophen, Die also schliegen: "Jenes Wort war bei Gott. Also war es ein besonderes Ding." Um nun diese Berleumdung aufzuheben, fügt er fofort hinzu: Und Gott war bas Bort,2) b. h. wie Frenaeus bemerkt, ber rebende Bater felber heißt Logos. Wie faft: und fraftlos find baber jene unschmadhaften3) Worte: bies zweite Ding war bei bem erften. Und wenn fie bann fortfahren zu erklären: Alle Dinge find burch Daffelbige gemacht, bas beife: jenes erfte Ding wirkte burch bas zweite!4) Forsche nach, ich beschwöre bich, setze in Ginklang bie Schriften und fiehe zu, ob man klarer fagen konnte: "Alles fei burch Gottes Wort gemacht", als es im erften Buche Mofes erklärt ift: "Gott fprach: Es werde! und es ward!" und wie ber Pfalmist fagt: "Durch bas Wort des Herrn sind die himmel gemacht worden: weil er sprach und es geschah." Pf. 33, 6. Go bleibt ber allein hanbelnbe Gott, und Chriftus heißt Wort ober Stimme, wie in geringerem Sinne ber Täufer fich eine Stimme Gottes nennt. (Matth. 3, 3.)

Die vierte Stelle, die man dem Servet vorhielt, war Col. 1, 15: "Der Erstgeborene vor aller Creatur." Diese Erstgeburt schreiben die Philosophen jenem zweiten Dinge zu, indem sie sagen: generationem ejus quis enarradit. Servet zeigt hier zunächst, daß die angesührte Bulgata-Uebersetzung von Iesaj. 53, 8 falsch ist, und sodann, daß der ganze Zusammenhang der Iesajanischen Stelle auf den Menschen Christus Messias geht, wie sie auch vom Apostel Philippus dem Eunuchen von dem Menschen Iesus erklärt wird. (Act. 8, 33 35.) Auch bemerke wohl, daß, wenn

Sprachgebrauch bes Frenceus. Trechsel I. 79 ilbersetz es nicht ungeschickt: "in sich zu sammeln".

<sup>1)</sup> fol. 49 b.

<sup>2)</sup> fol. 50a.

<sup>3)</sup> Insulsissima verba.

<sup>4)</sup> Manu capiebat illam tanquam beluam, vel tanquam securim, et cum ea scindebat et portabat ligna (fol. 50b).

<sup>5)</sup> fol. 51a.

Jefus ber Erftgeborene unter ben Creaturen heißt, er eben bamit eine Creatur genannt wird, 1) gerade wie 1a) er der Erftgeborene von ben Tobten heißt v. 18, weil er auch tobt war. Die Sophisten freilich nehmen auch baran wieder Anstoft. Aber ich ziehe es vor, innerhalb ber Schriftgrengen auf menschliche Beife zu reben, als jenfeits berfeiben albern zu philosophiren.2) Und so sagen benn auch Baulus und Johannes, baf Jefus gemacht worden fei: Bemacht worden3) aus einem Weibe (Gal. 4, 4), gemacht worden4) au Rleifch (3oh. 1, 14) und Rom. 1, 3 heißt es: er fei ge macht worben5) aus bem Samen David's. Und hinzugefügt wird; nach bem Meifch, um die fleischliche Geburt aus ber Mutter zu unter= scheiben von der Beburt, die durch ben Beift und die Rraft Gottes in Emigkeit6) ift. Es geschieht bies nach Anglogie von Eph. 6, 5, wo Gehorsam gegen die Berren nach bem Aleifch?) ben Rnechten eingeprägt wird, weil nach bem Beift in Chrifto weber Rnecht noch Freier ift, fondern alle eins find (cf. Col. 3, 22): und nach Rom. 9, 5 wo die Bater nach bem Fleifch genannt werben, weil nach bem Beift biejenigen Bater, Bruber und Schwestern find, die ben Willen thun bes Baters im himmel (Matth. 12, 50)7a) So ift benn bie Beburt Chrifti unferen Beburten gleich geworden8). Gott bem Berrn aber schreibt bie heilige Schrift weber Rebe noch Sohnschaft noch andere Rufälligkeiten zu, es fei benn, fo weit es bazu bienen foul, Gottes Art ber Gewohnheit ber Menschen anzupaffen. Wenn ich Jefum ein Gefchopf nenne, fo hat mich bas ber Meister felbst gelehrt; und nicht Er allein, sonbern alle

<sup>1)</sup> Et ipse creatura esse notatur fol. 51b.

<sup>1</sup>a) cf. selbst Olshausen, IV. 334.

<sup>2)</sup> Malo ego, scripturam non transgrediendo humano more loqui, quam stulte philosophari fol. 52 a.

<sup>3)</sup> yerómeror éx yvraixós. Luther übersetzt: geboren von.

<sup>4)</sup> σάοξ έγένετο. Luther: ward.

<sup>5)</sup> του γενομένου έχ caet.

<sup>6)</sup> a generatione paterna, quae per spiritum et virtutem Dei ab aeterno est. — Da hat er asso bie ewige Zeugung zugegeben! —

<sup>7)</sup> κατὰ σάρκα.

<sup>7</sup>a) Wieder die Richtung auf das Ethische.

<sup>8)</sup> assimilata est; nec sermonem, nec filiationem, nec alia accidentia scriptura Deo tribuit, nisi quatenus consuetudini hominum aptantur (fol. 52 a.)

heiligen Schriften.<sup>1</sup>) Auch sind Jesu Worte so vertraulicher Art,<sup>1</sup>) daß es ein höchst wahnwitziges Unternehmen wäre,<sup>2</sup>) ihre Keuschheit durch jene Ungeheuerlichkeiten zu verletzen. Ueberdies gestehen die der Quelle nahen, vor=nicäischen Väter<sup>3</sup>) zu, daß der Sohn Gottes eine Creatur und geschaffen sei.<sup>4</sup>)

Aber in welchem Sinne wird der geschaffene Jesus der Erstzgeborene vor allen Creaturen genannt? Irenaeus antwortet, daß die Weise dieser Erstgeburt weder die Propheten noch die Engel im Himmel wissen. Auch ich weiß sie nicht,5) so daß ich sie erklären könnte. Dennoch will ich versuchen, in irgend einem Maße mich davon zu übersühren. 116)

Es ist charakteristisch 6a) für den Wahrheitsforscher und wissenschaftlichen Mitarbeiter auf dem Gebiet der Christologie, daß er, statt nach Ketzerart ex cathedra unsehlbare Dogmen zu proclamiren, seine eigene Unwissenheit offen eingesteht; aber immer weiter ringt und forscht, und seine Forschungen als Bibel-Studien, als Schriftversuche (tentabo, aliquantulum) dem Urtheil der Kirche<sup>7</sup>) unterbreitet. Auch, wo er den Tertullian, den Irenaeus, den Clemens citirt, geschieht es nicht, um sich mit patristischem Wissen zu spreizen; sondern um die Continuität mit der vornicänischen Lehrweise zu wahren.<sup>8</sup>) Er hat es kein Hehl und beklagt es offen, daß er von jenen alten Vätern garzuwenig auch nur gesehen, geschweige gelesen habe.<sup>9</sup>) — Doch wir fahren in Servet's Auslegung von Col. 1, 15 fort.

"Das mußt du gleich von vornherein festhalten, wie es für uns die gefährlichste Quelle des Irrthum's wird,10) daß wir fleischlich

<sup>1)</sup> Omnes scripturae hunc modum loquendi prae se ferunt (fol. 52b.)

¹a) ita familiaria.

<sup>2)</sup> res insanissima.

<sup>3)</sup> antiquiores. Die Verwandtschaft mit den apostolischen Bätern constatirt Trechsell I. p. 80 no. 2.

<sup>4)</sup> fol. 52 esse Dei creaturam.

<sup>5)</sup> Nec ego scio. fol. 52 b.

<sup>6)</sup> Tentabo tamen, aliquantulum hoc persuadere.

<sup>6</sup>a) cf. v. Holtzendorff's Sammling 1876.

<sup>7)</sup> Quid quantumque Christo tribuendum sit, judicabit ecclesia. (fol. 2 a.)

<sup>5)</sup> Cum antiquioribus nihil mihi quaestionis est (fol. 63 a).

<sup>9)</sup> Scripta omnium qui ante Arrianum schisma scripserunt, utinam vidissem fol. 52 a.

<sup>10)</sup> Maximam nobis esse causam erroris.

von bem zeitlichen Vorher und Nachher in ben Handlungen Gottes urtheilen, die boch keiner Zeit unterworfen sind. Dei Gott sindet sich kein: War, sondern immer sindet sich ein: Ist. Wie er auch sagt, der da ist, hat mich zu euch gesandt. Ich bin ber ich bin. Exod. 3, 14.

Nichts ist vor Ihm vergangen<sup>1</sup>): alles ist Ihm gegenwärtig. Ihm leben sie alle. Luc. 20, 38. Es ist alles bloß und entbeckt vor seinen Augen: Hebr. 4, 13. Er ruft dem was nicht ist, gleich wie dem, das da ist: Nöm. 4, 17. Tausend Jahre sind vor Ihm wie Ein Tag, und Ein Tag wie tausend Jahr: Pfalm 90, 4 (cf. 2 Pet. 3, 8). Und darum heißt es vor Gott: Ich habe dich heute gezeuget (Ps. 2, 7), weil von Anfang der Welt bis zu Christum nur eineinziger Tag ist, an dem es sich um Christi Zeugung handelt."<sup>3</sup>) Gewiß ein großartiger Gedanke, der wohl werth ist, herausgehoben zu werden.<sup>4</sup>)

Dazu kommt der eigenthümliche Sprachgebrauch der Propheten. bei Sie verkünden das Zukünftige als längst vergangenes, und bisweilen umgekehrt, das längst Vergangene als in der Zukunft von neuem bevorstehend. Eine Zeit setzen sie für die andere: nicht nur, weil ihnen das, was sie schauen, im Schauen sest und dauernd ist; so sondern auch, um damit zu bezeichnen, das es in Gott zene drei Zeit=Unterschiede nicht gäbe, die wir Gegenwart, Verganzgenheit und Zukunft nennen. Denn Gott hat sich der Zeitschranken icht unterworsen mit der Schöpfung der Welt. Wenn du nun den Schleier der mittleren Zeit zurückwirsste) und so die Stunde der Geburt oder

<sup>1)</sup> Quod carnaliter de prioritate et posterioritate temporis in Dei actionibus, quae nulli tempori subjacent, judicamus. fol. 52 b.

<sup>2)</sup> Nihil est ei praeteritum.

<sup>3)</sup> Ab initio mundi usque ad Christum est una dies, qua Christi generatio agitur (fol. 52 b.)

<sup>4)</sup> Sowohl Mosheim l. l. p. 321 als auch Trechfel l. l. p. 80 übergehen ihn mit Stillschweigen. — Die Berührung mit Schleiermacher's Ewigkeitsbegriff springt in die Angen. (Der christliche Glaube I. 268 sq. al. s.)

<sup>5)</sup> Proprietas seu consuetudo eloquii prophetici. Servet halt das Ange offen für die biblischen Sprachtypen, und ist auch darin seiner Zeit voraus.

<sup>6)</sup> Ea quae videntur, videnti jam sunt firma et perpetua.

<sup>7)</sup> Nec Deus se tempori subjecit mundum creando. fol. 52 b.

<sup>8)</sup> Rejecto velamine temporis medii, d. h. doch wohl: die Gegenwart von ihrer einschränkenden Verhüllung durch Vergangenheit und Zukunft befreit, als Allgegenwart betrachtet.

Erzeugung Chrifti1) betrachteft, fo wirft bu zugeben, bag biefe Geburtestunde im Anfang ber Welt Gott gegenwärtig ift ober mar,2) und daß Gott, indem er fprach und das Wort hervorgebracht hat, ben Sohn Gottes gezeugt habe, benjenigen nämlich, ber in ben letten Tagen offenbar geworden ift.3) In Rudficht auf Diefe schöpferische Lichtthat 4) im Unfang heifit Chriftus felber ber Unfang ber Dinge,42) und aus berfelben Rudficht muß man ihn ben Erft= geborenen neunen.5) Rurz, Christus ist weltgeschichtlich eben fo wenig vor feiner Zeugung gezeugt worben, als fonft ein Mensch vor feiner Geburt geboren: ibeal aber und reichsgeschichtlich (oeconomice), por bem zeitlofen ewigen Gott, war die höchste Lichtblüthe ber Schöpfung, Jefus, mitgefett und mitinbegriffen,6) als Gott im Anfang sprach: "Es werde Licht"!7) Aber auch in einem anderen (ethischen) Sinne wird Jefus, nicht bas zweite Ding, in ber Schrift ber Erftgeborene genannt, nämlich ber Erftgeborene unter ben Anserwählten Rom. 8, 29; weil er ber eigentliche Auserwählte Gottes und ber Inbegriff aller göttlichen Berufung ift.8) So ift benn eitel und leer die Philosophie berjenigen, welche ein zweites Ding erbichten, bas nach und nach in alle Ewigkeit gezeugt murbe.9)

Mit Unrecht berufen sie sich fünftens auf Bs. 2, 7: "Heute habe ich Dich gezeuget". Denn daß diese Stelle nicht auf die Geburt Christi, sondern auf seine Auserstehung sich bezieht,10)

<sup>1)</sup> Horam nativitatis seu generationis Christi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Horam esse seu fuisse in ipso mundi initio Deo praesentem, facile concedes.

<sup>3)</sup> Verbum proferendo filium genuisse, hunc scil. qui novissimis diebus manifestatus est. fol. 53 a. Die beabsichtigte Annäherung an die Kirchenlehre bringt unwillführlich Dunkelheit in die Sache.

<sup>4)</sup> Ratione igitur istius prolationis in principio.

<sup>4</sup>a) Principium.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) fol. 53 b.

<sup>6)</sup> Prototypus imago illa seu prima mundi figura, Christus (fol. 119.) Achulid Schleiermacher zu Col. 1, 15. Theol. Stud. und Krit. 1832. 497 seq.

<sup>7)</sup> Aehnlich be Wette. II. 4. p. 25.

<sup>8)</sup> Omnis vocationis specimen primo omnium vocatus et genitus est.

<sup>9)</sup> Quasi filius sit quaedam res successiva fol. 54a — indies et continua successione generari, produci et emanare a prima.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Locus ille non ad generationem, sed ad regenerationem facit. (Restit. p. 57.)

zeigt Baulus Act. 13, 33. Da behauptet er ausbrücklich, Gott habe bie Berheigung ber Bfalmftelle erfüllt, indem, bag er Jefum auf= ermedet hat.1) Und bas erklart Baulus Rom. 1. 4 babin. bak Jefus nach bem Geift ber Beiligung,2) ber in David war, fraftiglich erwiesen3) fei als ein Sohn Gottes, feit ber Zeit er auf= erstanden ift von ben Tobten. (cf. 2 Sam. 23, 1-3 und 22, 47-51.) In feiner Auferstehung ift Chriftus als Sohn Gottes verkläret3a) Joh. 7, 39. Dann erft find ihm die Beiden jum Erbe gegeben und ber Welt Ende jum Gigenthum Bf. 2, 8, wie ber Auferftandene bei feiner Simmelfahrt bezeugt: Mir ift gegeben alle Gewalt im himmel und auf Erben Matth. 28, 18.4) Bare Jefus nicht auferstanden, fo mare es nicht paffend, ihn für Gottes Sohn zu halten5) 1 Cor. 15, 17. Seute an bem Auferstehungstage5a) ift er aus ber Geburt eines sterblichen Leibes in die unverwesliche Geburt erhoben worben.6) Er wird bamals geboren genannt, weil er damals wiedergeboren7) worden ift, wie auch wir bann wiedergeboren werden, wenn unfer Reifch durch die Taufe7a) in den Tob begraben und wir durch bie Macht bes heiligen Geiftes auf= erweckt werden zu Söhnen und Töchtern Gottes Rom. 6, 4.8) Un= zweifelhaft wird es aber, baf bie Bfalm-Stelle von ber Auferftehung ju verstehen sei, wenn man in Betracht zieht ihren geschichtlichen Ru-

<sup>1)</sup> Paulus non ad aliud propositum illo dicto Psalmistae uti solet, nisi, ut novo modo ostendat Christi gloriosam post resurrectionem potentiam. (fol. 56 a.)

<sup>2)</sup> Per spiritum Excovirns schreibt Servet, durch die griechischen Lettern bas ethische Moment wieder hervorkehrend.

<sup>3)</sup> Definitus est.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>a) Hororificatus.

<sup>4)</sup> fol. 54b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nisi enim resurrexisset, non fuisset dignum, eum credi filium Dei. fol. 55 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>a) De illo mathematico filio intelligi dicebant hodie i. e. ante saecula genui te. Stultissimi ex hodie aeonem faciunt, cum hebraïce ponatur pronomen demonstrativum: hanc diem demonstrans (fol. 56b).

<sup>6)</sup> Transivit in generationem incorruptibilem.

<sup>7)</sup> Renatus novus homo, de novo creatus rex.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>a) fol. 55 b. In die nostri baptismi nobis dicit Deus: Filius meus es tu, ego hodie genui te (Rest. p. 59).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Haec filiationis declaratio validissime probat, non rem illam, sed hominem esse filium (fol. 54b.)

fammenhang.1) Denn biefer Bf. 2 fowie auch ber folgende find geschrieben worden, als ber König David von ben unter Absalon gegen ihn verschworenen jubischen Großen verfolgt murbe, gerabe wie später ber Davids-Sohn, Chriffus Act. 4, 10. Aus Noth und Gefahren errettet, ja wie vom Tobe erstanden,2) wurde er an bem Tage mit neuen Ehren geschmudt, ja gewissermaßen erft recht in bas Königthum eingesett. Da ift keine Rebe von einem mathema= tischen Sohne und einer Zeugung von Ewigkeit,3) fondern im Bebräischen steht bas pronomen demonstrativum, bas auf biesen Tag hinweift. Darum wird auch in ber Erfüllung bie Erwedung Jefu von den Todten hervorgehoben, wie auch Bf. 3, 4 der göttliche Nothretter ben David zu Ehren fetzet, indem er fein Saupt auf= richtet aus bem Tobe. Und von eben biefem Tage fagt David 2 Sam. 19, 22: "Ich weiß, daß ich heute ein Rönig geworben bin über Ifrael. Ift nun David Typus auf Chriftus, fo muß bas: "Beute habe ich bich gezeuget" bei Chrifto eben von der Errettung aus bem Tobe und Erhebung jum Ronigthum verftanden werben.4) Und steht ebenda vom Menschen David: "Du bift mein Sohn! fo wird auch unter bem Thpus eines Menschen ein Mensch Sohn Gottes genannt.5) Für ben, ber hiftorifchen Sinn hat, ift biefer Beweis von ber größten Rraft.6) Laut auffeufzen aber muß ich,7) wenn ich Die Antworten febe, mit benen im Commentar zu Diesen Bfalmen Rabbi Rimchi ben Chriften entgegentritt; weinen muß ich,8) febe ich bie blinden Grunde, mit benen biefe ihn in die Enge treiben wollen, wie fie aus bem Worte Hodie Aeonen machen u. bgl. Bon bem Kundament des Buchstabens abweichend, wiffen weder er noch jene.

<sup>1)</sup> Item ex historia hic sensus redditur indubitabilis. Nam caet. In dieser Methode, bei Interpretation A. T.'cher Stellen den grammatisch-sischen Sinn und die ökonomisch-thypische Bedeutung auseinander zu halten, solgte Servet dem Paulus Burgensis. Ueber seine Methode s. meinen Aussatz in Böckler: Beweis des Glaubens 1874 p. 1 seq.

<sup>2)</sup> Quia a periculis resuscitatus.

<sup>3)</sup> De illo mathematico filio intelligi dicebant, hodie i. e. ante saecula genui te. Stultissime ex hodie aeonem faciunt.

<sup>4)</sup> fol. 56a.

<sup>5)</sup> Vides hic clare hominis typo hominem dici filium.

<sup>6)</sup> Haec ratio est fortissima, si historiae habeas intellectum fol. 56b.

<sup>7)</sup> Non possum hic continere a gemitu.

<sup>8)</sup> ut non possim non flere.

wo ber Geift hintreibt.1) Bene leugneten, bag ber Buchftabe auf David geht: er hinwiederum leugnet, baf ber prophetische Geift von Chrifto redet: mahrend boch eins ohne bas andere nicht bestehen kann.2) Und tann man wohl fo blind fein, in Abrede stellen zu wollen, baf es von Sa-Tomo heifit: 3ch will ihm ein Vater fein und er foll mir ein Sohn fein.3) Der Text ist so klar von ihm 1 Cron. 23, 10. cf. 19, 10 seg. Bon jenen Königen wird das ausgesagt, aber auf eine ausgezeichnetere Weise als ihnen zukommen kann, damit bu baraus klar feben kannst, baf ber Geift anderswohin ziele,4) um fo mehr, als Worte einge= mifcht werben, die ihnen nimmermehr gutommen konnen, wie g. B. von ber Ewigkeit ihres Thrones.5) Zu Salomo wird bas zwar gefagt, aber nicht um feinetwillen. Es wird von ihm gefagt,6) in= fofern er die Rolle Christi führt,7) da siehst du klar, wie unter eines Menschen Thous ein Mensch Sohn Gottes genannt wird. eines Menschen Typus aber Die Sohnschaft jenes zweiten Dinges fchließen zu wollen, beruht auf blinder Ginbilbung".8)

Indeß nicht bloß die eben angebeuten Schriftstellen hatten die Gegner gegen Servet's Christologie angeführt, sondern sie hatten ihm auch, Decolampad<sup>9</sup>) an der Spitze, für sein ganzes christologisches Shstem, den in sich identischen Vorwurf des Judaismus, Muhame- danismus und Ebionitismus gemacht. Ehe er daher auf die Lehre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Deficientes a fundamento literae nec ipse nec illi sciebant quo tendat Spiritus.

<sup>2)</sup> Illi negabant ei literam de David, ipse negabat eis propheticum spiritum de Christo: cum tamen unum sine alio stare non possit. fol 56 b.

<sup>3)</sup> Ero ei in patrem et ipse erit mihi in filium. Servet folgt ber vulgata.

<sup>4)</sup> Dicitur de eis, sed excellentiori modo quam eis convenire possit, ut hoc facile appareat, spiritum alio tendere.

<sup>5)</sup> Servet beobachtet hier genau die hermeneutische Induktion seines Lehrers Vanl Burgenfis.

<sup>6)</sup> De ipso, non propter ipsum.

<sup>7)</sup> In quantum est persona Christi fol. 56 b.

s) Ex hominis type inferre filiationem illius secundae rei, est caeca imaginatio fol. 57 a.

o) Magis Judaisas, quam gloriam Christi praedicas: Oecolampad an Servet bei Mosheim. And. Berf. p. 391. — Luther neunt ihn geradezu Maurum: Wicelius nobis cras Campanum Mauro obstetricante ostendet, et plura monstra parere ardet a. 1532, 1 Juli. (de Wette IV. p. 386.)

vom heiligen Geist übergeht, ist er jenem Vorwurf gebührende Ant-

"Judaismus ober Muhamebanismus", sagt Servet, werfen mir die Gegner vor, und nehmen baran Anstoß, 1) daß ich Christum einen Propheten nenne, da das doch ihre Weise nicht ist. 2) Darum kümmern sie sich nicht, ob das so der Sprachgebrauch der Bibel und der älteren Bäter<sup>3</sup>) sei. Und doch nennen die heiligen Schriften Jesum einen Propheten Deut. 18, 15. 18. 19. Uct. 3, 22, 23. 7, 37. Luc. 7, 16. 39. 9, 8. 13, 33. 24, 19. Joh. 4, 9. 6, 14. 7, 40 u. a. m., um des Clemens, Frenaeus, Tertullian zu geschweigen.

"Aber nimmft bu benn, werfen mir bie Wegner ein, in Chrifto zwei Naturen an bei hypostatischer Bereinigung ?4) Dber hältst bu es nicht vielmehr mit ben Cbioniten, und fagft Chriftus fei nichts als ein einfacher Brophet, ein bloger Menich, gleich wie jeder bon uns.5) Um fich von ben Cbioniten zu unterscheiben, haben jene nöthig, ein gemiffes fleischgewordenes Ding6) einzuführen, bas, burch eine fleifchliche und höchft profane Bereinigung, mit ber gangen Menschheit") in Fleisch und Bein und Nerven berartig verbunden ift, daß baraus die sonderbarften Fragen immer wieder von neuem aufschießen. Ja bie Worte, bie Chriftus gesprochen hat, versteben fie nicht mehr von dem, der da spricht, sondern aller Ruhm wird auf jenes zweite Ding übertragen, wie Balentinus fie auf feine Aeonen übertrug.8) Als ob Chriftus gelogen hätte ober unter einer gewiffen trügerifchen Sulle9) über ein gewiffes abgefonbertes Ding gesprochen hatte. Giebt es eine größere Berleumbung, als wenn bu, während ich rebe, leugnest, daß ich existire, ober leugnest, daß mir

<sup>1)</sup> Scandalizantur quidam fol. 57 a.

<sup>2)</sup> Postquam ipsi non habent hanc consuetudinem.

<sup>3)</sup> Nec curant ipsi, si scriptura et antiquiores prophetam eum appellent.

<sup>4)</sup> Quaerunt a me, an duas naturas in Christo hypostatice unitas ponam fol. 57 a.

<sup>5)</sup> Videtur eis nos dicere Christum quendam simplicem prophetam seu purum hominem, sicut quemlibet nostrum.

<sup>6)</sup> Incarnatam quandam rem.

<sup>7)</sup> Carnali et plus quam phrophana unione toti humanitati.

<sup>8)</sup> Das gnoftische Clement ber Kirchenlehre stellt Servet immer in Gegenf als jur Ginfalt ber Bibel.

<sup>9)</sup> Sub fraudulento quodam velamine. Der unüberwundene Doketismus der Kirchenlehre ist für die Bibelsorschung ein gerechter Anlaß die Fragen immer wieder auszunehmen cf. den Schluß von Dorner's Christologie.

bas zukomme, was ich mir felber zuschreibe.1) Sprach boch Chriftus nicht zu Philosophen, die über die Hnpoftase fcon unterrichtet waren, fondern zum Bolt, zu den Kindern und zu den Frauen.2) also mit Ausschluß ber Philosophen-Schwärmereien eine Renntniß vom wirklichen Chriftus zu gewinnen, merke auf, wie jene, fchlimmer als Ebioniten,3) ben mahren Chriftus bis auf bie bloke Menschheit ausplündern und ihre Augen nicht aufheben, um feine unaussprechliche uranfängliche Zeugung aus ber Substanz Gottes zu betrachten und wie er fo gang erfüllt ift mit ber Gottheit bes Baters, fo rings um fich strahlend von göttlichem Licht.4) Dh, dag bu boch biefes Men= ichen Majestät gesehen hattest auf bem Berge, als feine Rleiber weiß waren wie bas Licht und fein Antlitz leuchtete wie bie Sonne; baff bu beobachtet hättest auf dem See Genezareth, wie Wind und Meer ihm Gehorfam find; daß bu von ihm felbst gehört hättest, daß Alles, was ber Bater hat, fein ift; wie er bie Macht hat feine Seele bar= zugeben oder fie zu behalten;5) wie der Bater ihn zu feiner Rechten erhoben und ihm alle Gewalt gegeben hat im himmel und auf Erben : Du würdest6) feine Schwierigkeiten haben, Diesen Menschen Jefus thpisch wiederzufinden in jener unerklärlichen") Stimme Gottes. Die mit Abraham fprach, mit Mofes und ben Andern, ja ichon in jenem Worte, bas Abam Befehle vorschrieb; und einsehen, bag eben bies Gottes Wort, gegen welches Abam fündigte, nachher allen Glaubigen ihre Sünden vergiebt.8) Er war es allein, bem Gott nicht nach bem Mage seinen Geift gab. Und baburch ist seines Geiftes Rraft fo groß, daß alles, was von ihm ausgefagt wird, bie Menich entraft übersteigt.9) Darum liebe ich es. mit ben Alten10) zu

<sup>1)</sup> Potestne esse major calumnia, quam si me loquente neges me esse, aut mihi convenire neges, id quod ego mihi tribuo.

<sup>2)</sup> Sed populo, infantibus et mulieribus.

<sup>3)</sup> Isti plus quam Ebionitae.

<sup>4)</sup> Inenarrabilem ejus de Dei substantia ab initio factam generationem nec eum totum patris divinitate plenum, totum divino lumine circumfulgentem.

<sup>5)</sup> Quia verbum Dei non moritur.

<sup>6)</sup> Diceres cum Johanne, vidimus gloriam ejus.

<sup>7)</sup> Inenarrabilis illa vox Dei.

<sup>9)</sup> Et illud idem verbum, in quod peccavit Adam, remittit post peccata credentibus.

<sup>9)</sup> Supra hominem sint.

<sup>10)</sup> Cum antiquioribus.

fagen: Chriftus mar Menich und Gott zugleich: als Menich aeboren. als Gott ungeboren; als Menfch Fleisch, als Gott Beift; als Mensch schwach, als Gott viel-gewaltig; als Mensch sterbend, als Gott lebend. 1) Indek, was martere ich mich ab2), ba boch niemand weiß, wer ber Sohn fei, außer bem Bater? Seine Erkenntnift ift Weisheit in Beheimniß eingehüllt.3) Sätten sie ihn gekannt, nimmermehr hätten sie ben Beren ber Berrlichkeit gekrenzigt 1 Cor. 2, 8.4) Es gilt hier bem gott= feligen Geheimnigs) nachsinnen, dag Chriftus ber Sohn und bie Spoftase bes Schöpferg6) im Geiste ein's ift mit Gott7) und bak Gott Mensch geboren ift, ber Emanuel.8) Und beghalb sage ich mit ben Alten: ber Mensch sei mit Gott vermischt.9) Aber barum bin ich boch weit entfernt, mit ben Sophisten von einer Mittheilung ber Ibiome10) zu reben. Nein, Gott ftirbt nicht, fonbern ber Menfch; bie Seele ftirbt nicht, sondern bas Fleisch. Alle Worte aber, bie Christum betreffen, die find alle Geift und find Leben. bu ja festhalten als beines Meisters Lehre. 11) Geiftlich ift es also zu verstehen, daß Chriftus Gott ift. 12) Denn wie Niemand ein Mensch heißt ohne Fleisch, so heißt auch Niemand Gott ohne Gottes Beift. 18) Und wie du zugiebst, dag ber Menfch Jesus Theil hat an ber menichlichen und an bergöttlichen Substanz,

<sup>1)</sup> Et demum hominem Deo mixtum concedunt antiquiores, quoniam Deus homo natus est Emanuel. (fol. 58 a.) — Ipse filius et hypostasis creatoris, cum spiritu sit Deus (l. l.).

<sup>2)</sup> Quid hic discrutior?

<sup>3)</sup> Cognitio ejus est sapientia in mysterio recondita.

<sup>4)</sup> Wieder die ethische Seite.

<sup>5)</sup> Mysterium.

<sup>6)</sup> Et ipse filius et hypostasis creatoris.

<sup>7)</sup> Cum spiritu sit Deus fol. 57a.

<sup>8)</sup> Quoniam Deus homo natus est Emanuel fol. 58 a.

<sup>9)</sup> Die Mystifer würden fagen: vergottet.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Quae facit me credere angelos Dei posse mori. Hoc ipsi concedunt, si corpus asininum angeli induant, et tunc angeli erunt asini fol. 58 b.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Nota hanc unam doctrinam magistri, quod omnia quotquot de Christo sunt verba spiritus et vita sunt.

<sup>12)</sup> Spiritualiter igitur intelligendum, Christum esse Deum fol. 58b.

<sup>18)</sup> Nam sicut non dicitur homo sine carne, ita non dicitur Deus sine spiritu Dei.

ba bas, mas vom Beift geboren ift, Beift ift und ber Beift ift Gott:1) fo mußt bu nun, wenn bu es recht verftehft, auch zugeben, baß Gott an beiben Substanzen Theil nimmt.2) Und weil fein Beift gang Gott war, fo heißt er felber Gott, wie er feinem Fleische nach Mensch heißt.3) Du barfft bich aber nicht wundern. wenn ich ben, welchen bu die Menschheit nennft, als Gott anbete.4) Denn bu pflegst die Menschheit gerade fo zu behandeln, als mare fie bes Beiftes baar.5) Auf bas Meifch achteft bu und fleischlich urtheilft bu, und tannft nicht verfteben, welcherlei Art jener Geift Chrifti ift, ber ber Sache bas Sein giebt.6) Und er ift es. ber ba lebenbig macht, während das Fleisch tein nütze ift. Doch das alles foll nur als Vorfpiel bienen,7) um jur unaussprechlichen Gottheit Chrifti,8) von der wir unten reden werben, zu gelangen. Für jett mag bas genügen, daß bu jene als bie rechten Chioniten erkennft, welche ben Menschen ober die Menschheit nacht machen und alles, was dem wirklichen Chriftus jugeschrieben werben mußte, von ihm entfernen, bamit sie nach ihrem Sinne philosophiren können. Das allein versteht ihre schulmeisterliche Metaphysik,9) daß Christus ober der Sohn von der Natur Gottes nicht zu trennen ift. 10) Bon welchem Chriftus ober Sohne reben fie benn da? Den, welchen fie fich als Sohn ober Christus erfunden haben, den trenne Ich nicht, da er ja nicht eriftirt.11) Das für nichtig erklären, mas nicht existirt,

<sup>1)</sup> Eine Concessio an Decolampad: Non enim solius carnis est nasci. an non legis: quod natum est ex Spiritu, Spiritus est (Decolampad wie Servet bei Mosheim. Anderw. Berf. p. 391.)

<sup>2)</sup> Utriusque substantiae participem esse.

<sup>3)</sup> Et quia spiritus ejus erat totus Deus, denominatur ipse Deus, sicut a carne denominatur homo.

<sup>4)</sup> Quod illum, quem tu humanitatem vocas, ego ut Deum adorem fol. 59 a.

<sup>5)</sup> Nam tu humanitatem sic quasi spiritus expertem tractare soles. Daß der Christis der Kirchensehre menschlich unpersönlich ist, war sein Hauptsfehler s. Dorner, Nitssch, Liebener, Gaß 2c.

<sup>6)</sup> Ille Christi spiritus, qui dat esse rei: Der personbilbende, wilrben wir hente sagen.

<sup>7)</sup> Tanquam praeludia.

<sup>8)</sup> Inenarrabilem Christi divinitatem.

<sup>9)</sup> Sua magistralis metaphysica.

<sup>10)</sup> Christus seu filius non est a Dei natura separandus.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Nam illum quem ipsi sive filium sive Christum effingunt, ego non separo, quia nihil est. cf. Dorner II. 815 seq. 1259 al. s.

das ist keine Blasphemie. 1) Dem wirklichen, leibhaftigen Christus, dem Christus der Geschichte gegenüber, zu dem ich mich halte, 2) sind jene die Gotteslästerer, weil sie in ihrer Christusseindsschaft<sup>3</sup>) leugnen, daß der Mensch dort Christus sei und ihn verwersen als einen bloßen Menschen, der vom Bater gar weit entsernt bleibt. 4) Ich hingegen trenne den Menschen Christus nicht weiter von Gott, als ich die Stimme trenne von dem Nedenden oder den Strahl trenne von der Sonne. 5) Denn Christus ist im Bater wie die Stimme im Nedenden, und er und der Bater sind eins, wie Strahl und Sonne Ein Licht sind. Der Christus der Geschichte ist nicht ein Tummelplatz sür logische und dialektische Turniere. Ein wundervolles Geheimniß ist es, 7) welches Gott und Mensch, Mensch und Gott also verbindet, 8) daß auf wunderbare Weise Gott selber durch jene geschichtliche That sich Christi Leib zu eigen gemacht und zum Stiftszelt seiner Wohnung sich ausgesondert hat. 9)

Die "Ebioniten" sind nichts weniger als Mystiker. Indem Servet hier hinweist auf die tief ethische Mystik seines Glaubens, will er die Frage nach den zwei Naturen Christi hier nicht entscheiden, sondern nur Winke geben (tanquam praeludia), in welchem Sinne er die volle geschichtliche Menschheit Christi mit seiner "unaussprechlich herrlichen Gottheit" zugleich sestzuhalten gedenkt. In Hinsicht auf den Iohanneischen Prolog bleibt er, wie in dem ersten Buch von den Irrthümern, auch hier noch dabei, "das Wort des Johannes war

<sup>1)</sup> Declarare igitur nullum id quod nihil est, non est blasphemia.
— Gegen Occosampad, der ihm summa blasphemia vorwarf (bet Mosheim Anderw. Berf. p. 390 al.).

<sup>2)</sup> Quem ego Christum dico.

<sup>3)</sup> Christomachi facti.

<sup>4)</sup> Hominem nudum, tanquam longe a Patre distantem.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Non separo eum a Deo magis quam vocem a proferente, radium a sole (fol. 59 a).

<sup>°)</sup> fol. 11 a. 21 a. 32 b. 62 b. verba magistri doctrinam exhibent potius quam philosophicas pugnas.

<sup>7)</sup> Mirabile sacramentum f. 59a.

<sup>8)</sup> Deum homini et hominem Deo ita conjungit.

<sup>9)</sup> Miro modo Deus Christi corpus sibi appropriavit, ut esset peculiare suae habitationis tabernaculum (fol. 59 a). — An diese mystisch-weltzgeschickliche Bedeutung des Leibes Christi kullpst er weitere Untersuchungen in den Diologen.

einstmals:1) jetzt aber existirt ein solches nicht mehr".2) Das beutet Johannes klar an, indem er von diesem Worte³) immer sagt "es war", niemals "es ist." Bei dieser gewiß oberslächlichen Auslegung, die ihm bald selbst nicht mehr genügte, beruhigte sich Servet damals wohl um so lieber, als sein Hauptgegner, oder besser Mitarbeiter in der Erforschung des Geheimnisses der Gottessohnschaft,4) Decolampad, ihm immer wieder das Erat des Johanneischen Prologes vorhielt.5) Servet nahm sich vor, die Sache gründlicher zu untersuchen. Was das Resultat seiner neuen Studien sein werde, wußte er jetzt, wo er das zweite Buch schrieb, selber noch nicht.

Allein an der unmittelbaren Weiterdurchforschung jener christoslogisch wichtigen Fragen hindert ihn hier wieder, wie im ersten Buche, doß er noch nichts gesagt vom heiligen Geist. Durch den Entschluß nicht eine Christologie, sondern biblische Trinitätslehre zu geben, wird immer wieder der geregelte ordnungsmäßige Fortschritt gestört. Statt an dem angesangenen Ban weiter zu arbeiten, läßt er ihn ruhen, und bant anderswo an einem Nebenbau. Wie im L. I. "der Artikel vom heiligen Geist" als Nebenwert" erschien, so auch L. II. Und wie der erste Abschnitt des zweiten Buches sich als Nachtrag zu den

<sup>1)</sup> Erat olim.

<sup>2)</sup> Sed nunc non est tale verbum.

<sup>3)</sup> De hac re.

<sup>4)</sup> Filr Servet lag bas Geheinmiß in ber Sohnschaft, die Thatsache in der Menschwerdung: sitr Decolampad stand die Sohnschaft klar von Ewigkeit gesoffenbaret da: nur daß der Sohn einst Fleisch werden sollte, war lange Geheinniß: siehe die Einseitung Decolampad's in Ep. II. ad Servetum (bei Mosshim. A. Verf. p. 391.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Incarnatio quidem arcanum erat aliquando, et nondum res; filiatio autem vere erat. Verbum enim Deo Patri coaeternum est: nam in principio erat, et erat apud Deum. Non erat autem tunc solum in mysterio verbi, absque significatione naturali. quod enim Deus erat, perfectissime erat. Erat autem in ipsomet Deo et ita apud Deum (l. l. p. 391).

o) In der Restitutio Christianismi, in welche de trinit. errorib. und Dialogi de trinit. — umgearbeitet — wieder aufgenommen sind, fühlt Servet die Störung des christologischen Fortbaues selbst und führt deshalb ruhig die Untersuchung über Christi Präexistenz weiter, den locus über den heitigen Geist von L. I. und II. auf L. V. verweisend. Im Sahre 1531 haben wir es hingegen noch mit keinem System, sondern mit lose aneinandergereihten, in dieser geschähtlichen Folge entstandenen Studien zu thun.

Schriftstellen giebt, die bis fol. 20 des L. I. behandelt werden: so knüpft die nun folgende Erörterung vom heiligen Geist ausdrücklich gerade da an, wo er sie L. I. fol. 31 b hatte fallen lassen. Hesesiel 37, 14 war dort die letzte Stelle gewesen, die er besprach. Und Heses. 37, 14 ist wieder die erste, die hier erörtert wird. Moer sogleich tritt nun gerade hier, wo er sie L. I. vermissen ließ, seine et his die Tendenz mächtig hervor, der es immer darum zu thun ist, die von der Scholastik zwischen Gott und Mensch gerissene Klust durch Gnade und Heiligung zu überbrücken.

"In uns felber, fagt Gervet und in unferer Ratur finden mir keinen Lebens quell: ber muß aufgeschloffen werben burch die Gnade2) und aus dem Anhauch Gottes auf einen Erdenkloß wird ber Menfch zu einer lebenbigen Seele Gen. 2, 7. Philosophen nun glauben, Gott habe ben Elementen und Geftirnen feine Rraft mitgetheilt, gleichsam als ob er fich beren entkleibet hätte:3) und fo glauben fie auch, bag, indem wir Wind einathmen, wir erhalten werben in Rraft ber Eigenthumlichkeit unferer Natur, ohne Rücksicht auf Gottes Gnade.4) Das ift aber eine höchst gott= lofe Luge.5) Bielmehr muß man fagen, bag in bem Stoff, ber uns anweht und ben wir einathmen, ber Gottheit urfraftiger und leben= bringender Geift webt.6) Gott felber mit feinem eigenen Geifte unterftütt unfern Lebenshauch,7) indem er allem Bolke, bas auf Erben ift, ben Dbem giebt und feinen Geift, benen bie fie betreten.8) Er bewegt bie Simmel allein. Er führt bie Winde aus feinen Schatztammern. Er bindet bas Waffer in ben Wolfen bes Simmels. Er

<sup>1)</sup> Jam dixi, Deum dare nobis Spiritum suum eo solo quia dat flatum vitae. Ezech. 37 (fol. 59 b).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Non enim ex nobis neque ex nostra natura vita est, sed secundum gratiam Dei datur (l. l.)

<sup>3)</sup> Quasi ipse se exspoliaverit.

<sup>4)</sup> Non consyderata gratia Dei.

<sup>5)</sup> Ingratissimum mendacium.

<sup>6)</sup> In illa quae aspiratur et respiratur materia esse Deitatis energicum et vivisicantem Spiritum. — Hieran knüpft später bas an, was man Servet's Pantheïsmus genannt hat.

<sup>7)</sup> Nobis sustinet.

<sup>8)</sup> Gott ift also nicht etwas Anderes als sein Geist, und daher Gottes Geist nicht eine für sich bestehende individuelle Berson.

giebt Regen zu seiner Zeit. Er ist es ber alles allein thut, ber alle Wunderwerke<sup>1a</sup>) allein vollbringt. In den Flügeln des Windes<sup>1</sup>) stürmt die handelnde Gottheit vorwärts. In deines Mundes Hauch, in dem Lebensodem deines Geistes, innen und außen<sup>2</sup>) ist Gott selber gegenwärtig, gleich als ob du ihn mit der Hand berühren könntest.<sup>3a</sup>) Er ist nicht ferne von einem jeglichen unter uns: denn in ihm leben, weben und sind wir Act. 17, 27. 28." Von diesem allgemeinen Gottesgeist geht Servet diesmal über zum heiligen Geist;<sup>3</sup>) gleichsam den umgekehrten Weg einschlagend wie im ersten Buch.

"Der heilige Geift, sagt er, ist nämlich nicht etwa eine neue philosophische Größe.4) Es ist der eine und gleiche Gotteszgeist, mag er innerlich oder äußerlich wirken. Wirkt er äußerlich, so nennt ihn das A. T.5a) Windhauch;5) wirkt er innerlich, so heißt er heiliger Geist, weil es seine Art ist,6) den Geist des Menschen zu erleuchten und zu heiligen. Erkennbar ist nämlich der Geist der Gotteskraft nicht ohne die Wertzeuge, in die seine Wirksamkeit gleichsam eingehüllt ist.7) Wohl zu beachten ist ferner in der Schrift die Verbindung des Feuers mit dem heiligen Geist. Der Messas soll mit dem heiligen Geist und mit Feuer taufen. Matth. 3, 11. Christus ist gekommen, um mit seinem Geiste ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>a) Mirabilia.

<sup>1)</sup> Intra ipsam venti substantiam est ipsemet Deus agens fol. 60 a. — Bon seinen scholastischen Studien her hängt der Servet an phisosophischen Aussbrücken. Vetula, lippi, tonsores versianden das wohl nicht.

<sup>2)</sup> Intra et extra! — ein gewaltiges Wort. Gott ist allgegenwärtig, also quch in bir!

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>a) Sicut si manu tangeres illum.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Haec de spiritu Dei ad Spiritum sanctum sunt praeludia fol. 60 b. — Rudi Minerva, ut ad Spiritum sanctum perveniamus, a Spiritu Dei incipimus. fol. 60a.

<sup>4)</sup> Nihil philosophicum importat.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>a) Ex his materia de Spiritu, prout ad V. T. attinet, multum aperitur.

<sup>5)</sup> Flatus.

<sup>6)</sup> Sanctitatis ratio — wieder das ethische Element! — nihil philosophicum importat: sanctificatur quod interius est.

<sup>7)</sup> Non enim cognosci potest spiritus virtutis Dei sine instrumentis, quibus ejus actio est involuta. (fol. 60 a.)

Veuer anzuzünden auf Erden. Luc. 12, 49. Zu Pfingsten wird unter Windesbrausen und Feuerslammen der heilige Geist ausgegossen über die Jünger. Act. 2, 3. Feuer-Erscheinungen sind etwas dem heiligen Geiste eigenthümliches. 1)

Nun aber werben in ber Schrift biefelben Reuererich einungen ben Engeln zugefchrieben.2) Der brennenbe Bufch Cr. 3, 2 wird Act. 7, 30 gurudgeführt anf ben Engel bes Berrn. Als fich bei ber Taufe ber Simmel geöffnet und ber heilige Geist auf Jesum herniedergekommen war, fagt er zu Nathanael: Bon nun an werbet ihr ben himmel offen sehen und bie Engel Gottes hinauf und herabfahren auf des Menschen Sohn. Joh. 1, 51. Und weil nun ber heilige Beift von Gott gefandt ift, ein Bote, Gottes Wort auszurichten au die Menschen, und weil Joh. 16, 13. 14. 15 breimal von ihm gefagt wird, daß er, wie ein Berold, das Bufünftige verkundigen wird,3) fo haben mehrere Rirchenväter4) geschloffen, ber heilige Geist sei nur ein englischer Bote, ba ja äyyedog ein Bote bedeutet.5) Rimm hingu, daß alle Engel Beifter, Dienstbare Beifter genannt Bebr. 1, 14 und von Gott gefagt wird, bag er feine Engel zu Windgeistern 5a) mache und feine Diener zu Feuerflammen (Pf. 104, 4), Hebr. 1, 7. 2 Sam. 22, 9. 11. 2 Cron. 18, 20 seg. Infofern muß auch ber Beift ber Wahrheit und ber heilige Beift ein Gottes-Bote ober Engel genannt werben.6) Und das ift ihm feine Schande. Wird boch Chriftus felber Gottes=Bote7) und Engel genannt Mal. 3, 1. Sach. 1, 12. Apoc. 10, 1-8. 3, 14. 18 al.8) Inbeffen läft fich nicht leugnen, bag bie Schrift benn boch auch

<sup>1)</sup> Apparitiones ignis dicunt esse quid proprium Spiritus sancti.

<sup>2)</sup> Quae tamen per angelos fiunt. fol. 60 a.

<sup>8)</sup> ἀν — ἀγγελεῖ.

<sup>4)</sup> Serbet neunt hier nur den Psidor († 633). Bekanntlich knüpft dieser aber an Lactantius (cf. Kahnis. Lehre vom h. Geiste I. 312 sq.), und Lactantius wieder an Justin an (l. l. p. 240 sq.).

<sup>5)</sup> Quia angelus interpretatur muntius.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>a) Spiritus.

<sup>6)</sup> Ita angelus dicendus est spiritus veritatis et spiritus sanctus.

η) ἀπόστολος.

<sup>8)</sup> Darum sieht Instituns Martyr in bem Engel bes Herrn ben Logos (cf. Kahnis 1. 1. p. 243.) Und Delitzsch, Apologetik. Leipzig 1869 sagt p. 411: "Jahre und sein Engel und sein Geist, das ist die Trinität der alttestamentlichen Schrist".

wieber bie Engel und ben heiligen Beift neben einander ermähnt, 2. B. 1 Tim. 3, 16. Um fichersten 1a) ift befihalb, bag man fagt: was burch aufere Erfaffung, Rebe ober Offenbarung gefchieht, gefchieht burch ben Engel,1) als ob es burch einen Mann geschehe; was innerlich ober hauchweise,2) geschieht burch ben heiligen Geift.3) Daß es aber keine Berabwürdigung ist für den heiligen Geift,4) ihn einen Gottesboten ober Engel zu nennen, erhellt aus Ben. 31, 13, wo ein Engel von fich felbst fagt: "Ich bin ber Gott zu Bethel, ba bu, Jakob, ben Stein gefalbet haft und mir bafelbst ein Gelübbe gethan". Und zum Bolke Ifrael fpricht Gott: "Siehe ich fende einen Engel vor dir her, ber bich behüte. Darum gehorche seiner Stimme und erbittere ihn nicht, benn er wird euer Uebertreten nicht vergeben, und mein Name ist in ihm". Ex. 23, 20 seg. Und dann hin= wiederum ift ber Engel nichts anderes, als Gottes Windhauch Bf. 104. 4. Immer aber erscheint ber Engel nur als Gottes Stellvertreter, ber die Rolle seines herrn übernimmt.5) Demnach kommt seinem Ursprunge nach biefe Beise bes lebendigen Anhauchs und ber Beiligung Gott alleine zu; wenn man aber auf bas Wertgeug fieht, fo wird die Unhauchung und Beiligung bem zugeschrieben, beffen Gott fich gerade bebient,6) fei es nun ein Wind, ein Dbem, ein Engel, ein Beift, ober ber heilige Beift felbft.

Wenn bie bisher festgehaltene Lesart bes Briefes an Decolampab<sup>7</sup>) stehen bleibt, so hätte Servet bem Baseler Antistes vorgehalten, er, Decolampab, halte ben heiligen Geist für einen Engel. Servet würde also in diesem Punkte eine Absonderlichkeit von Deco-

<sup>1</sup>a) Servet will hier wieder kein unumftögliches Dogma aufftellen, sondern zu Bibelftubien anregen.

<sup>1)</sup> Quasi fieret ab aliquo viro.

<sup>2)</sup> Seu per modum columbae, quasi flatus volantis.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) fol. 61 b.

<sup>4)</sup> Ne alicujus animus exasperetur, si angelum, sicut et exteriorem flatum, Spiritum sanctum appello.

<sup>5)</sup> Deitatis personam. Servet braucht bas Wort persona, gerade wie Tertullian, immer im klassischen, nicht im später kirchlichen Sinn.

<sup>6)</sup> Originaliter ergo soli Deo convenit spirantis et sanctitatis ratio: sed intrumentaliter attribuitur flatui, quo ipse pro nuntio utitur (fol. 62 a.)

<sup>7)</sup> Bei Mosheim. Anderw. Verf. p. 393: Tibi non magnum visum est, quod angelum intellexeris Spiritum sanctum.

lampad in sein Lehrsystem aufgenommen haben. Allein eine solche Lehre sindet sich bei Decolampad nirgends. Ja vielmehr nimmt er schre sindet sich bei Decolampad nirgends. Ja vielmehr nimmt er schre sinden ersten Wriefe daran Anstoß, daß der heilige Geist durch den Dienst der Engel gegeben werden soll. Der heilige Geist sehe in den Engeln nicht seines Gleichen, sondern sei Herr der Engel und regiere sie. Da nun nicht Decolampad, wohl aber Servet die Lehre hat, der heilige Geist sei ein Engel, so liegt nahe, im Briefe Servet's statt des Buchstaben s ein m zu setzen, wud zu lesen: Dir ist es nichts außerordentliches Berbrechen anrechnen, daß ich unter dem heiligen Geist einen Engel verstehe; und ich sollte es als außerordentliches Verbrechen anrechnen, daß ich den Sohn Gottes einen Menschen nenne.

Nunnehr geht Servet auf die Frage ein, die er im ersten Buche auf sehr einfache Weise zu lösen versprach, b nämlich, wie der heilige Geist vom Bater und vom Sohne ausgehe. Die Gegner machen sich die Frage so schwer, indem sie ihre Beweisgründe aus der Metaphysik entnehmen, und nicht aus der heiligen Schrift. To oft in der Bibel Boten gesandt werden von Gott, heißt es, daß sie ausgehen von Gottes Angesicht oder hervorgehen oder ihren Ausgang nehmen. Und wenn ein Mensch irgend wohin reist, so braucht die Bibel das Wort: er geht aus. Der heilige Geist geht aus vom Bater, ist also dasselbe, wie er wird gesandt vom Bater. Die Gegner aber sind in ihrem dogmatischen Sprachgebrauch so verstock, das sie an der geringsten

<sup>1)</sup> Porro quod per ministerium angelorum Spiritus sanctus concedatur nobis, etiam ipsum sapit nescio quid (l. l. p. 391.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Spiritum sanctum nos Dominum dicimus angelorum et angelos regere.

<sup>3)</sup> Nicht intellexeris, sondern intellexerim.

<sup>4)</sup> Sapit nescio quid, hatte der sonst im Briefe so guruende Decolampad gesagt.

<sup>5)</sup> Decolompad hatte ihm vorgeworfen: magis Judaisas quam gloriam Christi praedicas (l. l. p. 391.).

<sup>6)</sup> Acerrima, ventosa et antiqua quaestio, quam ego facillime postea dissolvam (fol. 41 b.).

<sup>7)</sup> Interpretationem ex aliis locis scripturae non petunt, sed a metaphysicis (fol. 62 a.).

<sup>8)</sup> fol. 62 b.

<sup>9)</sup> Duritiem consuetudinis suae ita servant, ut vocula una mutata

Wortanderung ein Aergerniß nehmen. So behandeln fie ben Ausdruck: "heiliger Geift", als ob es ein einziges Wort1) mare, und ver= geffen, daß im Griechifchen balb ber heilige Geift, balb ber Geift, ber heilige fteht, im Bebräifchen aber: ber Beift ber Beiligfeit. Der heilige Geift geht aus von Chriftus, weil Chriftus ihn feinen Jüngern giebt. Er fliegt aus feinen Worten.2) Joh. 6, 65. "Die Worte, Die ihm der Bater gegeben hat, und Die barum Geift und Leben find, die habe ich ihnen, fagt er, gegeben, und fie haben erkannt, daß ich von dir ausgegangen bin und glauben, daß bu mich gefandt haft." Joh. 17, 8. Und weil Simmelsgeift in biefen Worten ift, fo heifit es weiter: wer in biefen Worten bleibt, von bef Leibe werben Ströme bes lebenbigen Waffers fliegen (Joh. 7, 38).3) Darum fagt der Berr: von dem Meinen wird der Geift es nehmen und euch verfündigen (Joh. 16, 14). Genden thut Chriftus ben beiligen Beift nicht anders, als wenn ich ein Stud vom Bergen meines Baters nehmen wollte und meinen Brübern geben.4) Denn alles wird uns vom Vater gegeben, immer aber burch Jefum.5) Darum fagt auch Chriftus vom Tröfter, bag er ihn fenden wird vom Bater Joh. 15, 26; bamit will er fagen, es ift kein Beift ber Luge, fonbern ein Geift aus Gott, wie Johannes ichreibt: Prufet die Geifter, ob fie aus Gott find 1 Ep. 4, 1. Er geht aus vom Bater, heißt: ber Bater giebt ihn,6) und bies Geben ober Genben gefcah, als er unter fichtbaren Anzeichen von Chrifto feinen Aposteln mit=

scandalizentur fol. 63 b. — In biefer burch die ganze Dogmengeschichte bewiesenen Starrheit liegt das Gericht über ben Dogmatismus. Treffender konnte man den Standpunkt der Gegner nicht geißeln, als Secvet hier thut.

<sup>1)</sup> Nec est unica dictio, sed duae, sanctus et spiritus.

<sup>2)</sup> Nam ex verbo est spiritus.

<sup>3)</sup> Nec alii scripturae loci metaphysicas illas et interiores rerum emissiones tibi indicabunt. — Immer ethifdh, nie physifd noch metaphysific.

<sup>4)</sup> Et Christus mittit haud secus quam si ego de visceribus patris mei aliquid extrahens, fratribus meis impartirer (fol. 63 a.). — Ein häßeliches Bilb, das aber nach dem Zusammenhang nur ethisch verstanden werden fann.

<sup>5)</sup> fol. 63 a. Omnia enim nobis a patre dantur, per Jesum Christum tamen.

<sup>6)</sup> In summa sic expone qui a patre proficiscitur, i. e. quem pater dat (fol. 63 a.).

getheilt wurde.1) Man sieht, daß jene innerlichen Ausgänge2) und Meonen-Brogeffionen, von benen bie Gegner fabeln, ber heiligen Schrift völlig fremd und ihr erft aus ber Rabbaliftif's) aufgebrängt find. D bag boch bie Wegner ihre metaphyfifche Rebensweise ablegen und ben himmlifden Geiftern in's Auge ichauen wollten, nicht um über ihre Ratur zu fvekuliren, von ber bie heilige Schrift nie etwas erwähnt, fondern um ben Ausbruck ber Gottheit, wie er in ihnen wiederstrahlt, ju betrachten, bamit am Ende alles gu Gottes Ruhme biene.4) Denn barum werden bie Engel hauche Gotte85) ober Geifter Gottes genannt, und berartige Ramen ihnen gegeben, damit wir durch sie nichts anderes mahrnehmen sollen als: "Rraft Gottes", "Seilmittel Gottes", "wer wie Gott fei?" Auch tragen fie nichts zur Schau als ben Abglang bes göttlichen Wefens,6) ob fie gleich zu unferen Diensten bestimmt find. Beil nun unter biefen heiligen Botengeistern ber Bfingstgeist ber höchste ift, fo fällt es mir nicht schwer, 74) ihn einen andern Tröfter zu nennen und ihm eine Sonder-Erifteng7) zuzuschreiben. Denn Jesus fagt ichlechthin8) von einem besonderen Etwas: "von dem meinen wird er es nehmen" und wird von Chrifto "ein anderer" und "etwas anderes" genannt.9)

<sup>1)</sup> Sed visibili persona a patre proficiscens, Christo mittente, ad apostolos tibi venit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nec alii scripturae loci metaphysicas illas et interiores rerum emissiones indicabunt.

<sup>3)</sup> Stultissima res est, aeternales aeonum processiones ex illis verbis inferre, et in Cabalistica illa metaphysica insanire (fol. 63 b.). Beldje Rolle die Kabbala noch in den hentigen Orthodoxen Commentaren spielt, darilber ließen sich viele Beispiele aussikern.

<sup>4)</sup> Et vellem, ut suam metaphysicam loquendi consuetudinem deponerent; quod coelestes spiritus consyderarent non secundum rei naturam, quia de hoc nunquam meminit scriptura, sed in quantum in eis character divinitatis relucet, ut omnia tandem ad gloriam Dei tendant (fol. 63 a.).

<sup>5)</sup> Animae Dei, fagt Serbet.

<sup>6)</sup> Nihil aliud nisi splendorem hypostasis Dei prae se ferunt.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>a) Mihi facillimum est.

<sup>7)</sup> Vere alietatem rei dico.

s) Absolute de re distincta dixit. — Hier tritt wieder recht beutlich hervor, daß sich Servet nicht die Schrift, nach Art der Retzer oder Orthodoxisten zurecht macht, sondern ihr folgt, wohin sie ihn leitet.

<sup>9)</sup> fol. 64 a.

Demnach läßt sich bas Ergebniß ber Bibelftubie in folgende vier Sätze zufammenfaffen1):

- 1. Der heilige Geist ist eine Disposition,2) Kraft und Gabe Gottes.
- 2. Das was (zu Pfingsten) herabkam, ist berjenige Bote Gottes ober Beistands-Geist3) (Tröster), den Christus gefandt hat.
- 3. In Diefem Boten ift tas Wefen felbft und ber Charafter ber Gottheit ausgeprägt.4)
  - 4. Dies alles zielt auf unfere Beiligung ab.4a)

So sind es also brei, von benen uns die Schrift melbet: ber ewige Gott, ber Mensch Jesus Christus und Gottes Pfingstbote, ber Tröster-Geist, und diese drei sind eins 1 Ioh. 5, 7, weil sie übereinstimmen und mit den Wahrzeichen dersselben Einen Gottheit geziert sind; ) ja sie sind in einem ganz einzigen Sinne<sup>6</sup>) eins, weil in den dreien die eine und selbige Gottheit ist. Und so gebe ich zu, daß das persönliche Angesicht des Baters ein anderes, und das des Sohnes ein anderes und das des heiligen Geistes ein anderes ist: und in diesem Sinne gebe ich zu, daß der Bater, der Sohn und der heilige Geist drei "Personen" in Einer Gottheit sind: und das ist die wirkliche Dreieinigkeit. Dabes wünschte ich, daß man sich eines der heiligen Schrift fremden Ausdrucks

<sup>1)</sup> Haec res absolvitur.

<sup>2)</sup> Dispositio, virtus et donum a Deo.

<sup>8)</sup> Administratorius spiritus παράκλητος. — Ein άγγελος, der ein πνεθμα ift, und zwar ein άγιον πνεθμα.

 <sup>4)</sup> Hypostasis ipsa seu character divinitatis. Er denkt wohl an Hebr.
 1, 3: χαρακτήρ τῆς ὑποστάσεως.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>a) Ad spiritus nostri sanctificationem haec omnia tendunt (fol. 63 a.).

<sup>5)</sup> Ecce singulare illud unum, quod quaerebas.

<sup>6)</sup> Singularissimo modo.

<sup>7)</sup> In tribus una et eadem deitas.

s) Et sic concedo, aliam personam patris, aliam personam filii, aliam personam spiritus sancti (fol. 64 b.).

o) Tres in una deitate personas (concedo), et haec est vera trinitas.
 — Unum sunt quia unius et ejusdem divinitatis insigniis decorati.
 fol. 64 b.

nicht bediente, 1) damit nicht etwa die Philosophen daran Anlaß nähmen zu neuen Irrsalen. 1a) Mit den alten Kirchenvätern, 2) welche diesen Ausbruck allerdings auch gebraucht haben, will ich mich nicht über den Sinn herumstreiten, wenn nur erst jene gottes läster-liche und rein-philosophische Unterscheidung von drei Dingen in dem einigen Gott aus den Geistern der Menschen ausgerottet wären. 3)

So tritt denn Servet erklärtermaßen nicht gegen den "dreiein is gen" Gott auf: sein Vorhaben hat kein anderes Ziel als Gottes Ruhm.4) Nicht gegen die Dreieinigkeitslehre überhaupt richtet er seine Kritik, sondern gegen die athanasianischseschaupt zich en Ausbeutung derselben.5) Ihr wirft er vor die Hineintragung eines Zeitzbegriffs, eines Vorher und Nachher, einer Kräezistenz in den ewig unwandelbaren Gott, eine Reconstruction von gewissen ZeitzEntsaltungen auf vorzeitlichem metaphysischen Grunde. Für Servet ist nur Ein Gott, der verschieden von der Welt,6) dennoch in all' seinen Geschöpfen lebt und webt und ist: und die beiden vollsten heilsgeschichtlichen Offenbarungen Gottes sind ihm der Mensch Jesus und der englische Pfingsttröster, beide gleich ewig in Gott beschlossen, erwählt und geschaffen, beide ethische Mächte<sup>7</sup>) im Reich der Gnaden, beide einzigartig; jener als göttlicher Heiland, dieser als göttlicher Beisand (Paraklet).

<sup>1)</sup> Sed voce scripturis extranea uti nollem (fol. 64 b.).

ia) Ne forte in futurum sit philosophis occasio errandi.

<sup>2)</sup> Cum antiquioribus nihil mihi quaestionis est. — An der Continuität mit der alten Kirche ist dem Servet viel gelegen; anders dem Campanus mit seinem Contra totum post apostolos mundum!

<sup>3)</sup> Modo haec trium rerum in uno Deo blasphema et philosophica distinctio a mentibus hominum eradicetur.

<sup>4)</sup> Ut omnia tandem ad gloriam Dei tendant (fol. 63a.).

<sup>5)</sup> Obtrudis mihi, quicquid de Trinitate Sorbonna ineptiit, sagt Oecolampad Ep. 1 (p. 389 bei Mosheim l. l.). — "In der hergebrachten Trinitätslehre erkannte er nicht den wirklichen und lebendigen Gott . . . Er rang nach vollem Besitze des lebendigen Gottes, welcher der Welt durch reale Selbstoffenbarung innewohnend geworden ist" (Schenkel l. l. p. 223 seq.)

<sup>6)</sup> Der Panthersmus töbtet ben persönlichen Gott. Filr Servet bleibt Gott burchaus ein anderer als die Welt, die er schafft. Bon Pantheismus darf daher auf dieser Stufe des Servetianischen Denkens keine Nede sein.

<sup>7)</sup> Rein Verständiger wird behaupten, daß die ethische Trinität weniger innig fei, als die physikh-metaphysikhe.

Aber ist nicht der im N. T. so viel häufiger als im A. T. norkommende heilige Geift ein neuer Gott.1) Allerdings wiffen bie Juben nicht, bag ein heiliger Geift fei Act. 19. 2. Allein wir haben teinen andern Gott als unfere Bater, Jehovah, und dieser ist der Bater Jesu Christi. Der Grund jener Berschie= benheit ift vielmehr ber, baf bie Juben, nur auf materielle Beiligung gerichtet,2) burch äußere Bafchungen und Berührungen beilig werben wollten Erob. 29 und Lev. 6, fich aber um die Beiligung bes Geiftes, welche die chriftliche Aufgabe ift, nicht kummerten.3) Wir hingegen fummern uns um die innerliche Salbung und um die Beiligung im Beift und burch ben Beift; barum nennen wir ben Beift heilig, und find allesammt heilig, und werben im Namen bes heiligen Beiftes getauft, und fterben bem Befet ab, um ewig eingebenk zu fein ber Beiligung bes Beiftes.4) Selbst wenn bie Juden an einen Beift ber Beiligung gedachten, fo gedachten fie an einen Beift, ber bon außen über fie tam. Wir aber, wenn wir barum bitten, verstehen barunter eine Erleuchtung unseres eigenen Geistes.5) Daraus erhellt, daß ber Geist ber Beiligung nicht ein besonderes, für sich bestehendes Ding6) ift, sondern aller heilige Geift wird auf ben Menfchen bezogen; 7a) und wenn man jenen Pfingst= boten ausnimmt, 7b) ber bei feiner Berabkunft ber beilige Geift genannt wird, fo fage ich, bag fonft nichts heiliger Beift genannt wird, bas nicht im Menschen ware. 70) Infofern fagt Johannes richtig 7, 39:

<sup>1)</sup> Quare usus vocis Spiritus sanctus est frequentior in N. To quam in veteri? illud non ideo est, quia in N. To advenerit Deus recens (fol. 64 b.). Er antwortet: nec vox spiritus, nex vox sanctus sunt novae. Sed alia erat olim spiritus consyderatio (fol. 65 b.).

<sup>2)</sup> Apud eos agebatur solum de materiali quadam sanctificatione fol. 65 a.

<sup>3)</sup> Caro tunc sanctificabatur, nunc vero spiritus est sanctus (fol. 65 b.). Immer wieber tritt Servet's ethische Richtung hervor.

<sup>4)</sup> fol. 65 a.

<sup>5)</sup> Spiritum sanctum, prout in nobis est, et non prout ab extra venit, consyderamus. fol. 65 a. — mentis illustrationem intelligimus (l. l.).

<sup>6)</sup> Non esse rem separatam.

 $<sup>^{7}\</sup>mathrm{a})$  Omnis sanctitas spiritus ad hominem refertur: wieder die ethifdje Nichtung!

<sup>7</sup>b) Nuncio excepto, qui descendens dicitur spiritus sanctus.

<sup>7</sup>c) Nihil aliud extra hominem dicitur spiritus sanctus (fol. 65 b.). Tollin, Lehrinstem Servets, 1.

Es war noch tein heiliger Geift. Denn erft indem er gegeben wird,1) wird ber Geift heilig genannt, und es wird gefagt, baff heiliger Beift nicht fei, ehe er nicht gegeben wirb. Auch barf bich nicht ftoren, bag mit hinzufügung bes Artifels gefagt wird: jener Denn wenn ich zu einer bestimmten Zeit einen meiner Boten2) ju bir zu fenden beschloffen habe, fo werbe ich bir fagen, jener Bote, welchen ich schicken werbe aus bem Saufe meines Baters, ift ein mahrhaftiger Menfch und wird bies ober bas thun. Wenn bu es alfo auf bas vorhergehende zurudbeziehft, fo ift ber Sinn ber Worte Jefu burchaus flar. 3a) Denn nachbem Jefus an feiner Statt einen andern Tröfter verheißen, fagt er, jener Tröfter, von dem ich euch gerebet, ift nicht ein bestimmter Mensch, 3b) sonbern er ift ein bom Bater besonders ausgefandter Beift, ber euch alles lehren foll. 3c) Much aab es ja zu Pfingften ein befonderes Botenamt (appederv) und einen besonderen Anblid ober Ausbrud ber Gottheit.4) Darum tonnte er ja mit besonderem Artikel und besonderem Rennzeichen bezeichnet werden, weil niemals weber in ben Bropheten noch fonstwo etwas Aehnliches5) gefehen worden war. — Wollen wir nun fchließ= lich6) ben Beift mit bem Wort vergleichen, fo fagen wir, baf gleichwie bas Wort Gottes aus Menschenleib und Menschen= herzen ausgeht, fo geht unfer Beift aus bem innerften Bergen Gottes hervor.7) Und von Gott heißt es: er giebt uns feinen Beift, gleich

<sup>1)</sup> In ipso actu dationis dicitur spiritus sanctus (fol. 65 b.) Wieder ethi[ch, als πνεθμα άγιοσύνης. Wo er keine Heiligung wirkt, wird er nicht "heilig, heiligend" genannt.

<sup>2)</sup> Aliquem de meis nunciis.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>a) Iste sensus est ita familiaris, ut a puro grammatico intelligi possit (fol. 66 a.).

<sup>3</sup>b) Non est homo aliquis.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>c) Est a patre segregatus spiritus ad vos omnia docendum mittendus.

<sup>4)</sup> Item ibi fuit singulare nuncii officium et singularis divinitatis aspectus seu persona (fol. 66 a.) Wind und Feuer find die persona des ἀγγελος oder ἄγιον πνεῦμα.

<sup>5)</sup> Simile. Nicht in der Art — Wind und Feuer auch schon in prophetis visum est — aber in der Weise und im Grade: feurige Zungen caet.

<sup>6)</sup> Finaliter.

<sup>7)</sup> Ita spiritus noster e penetrabilibus cordis sui nobis a Deo datus dicendus est (fol. 66 a.).

als ob ich sagen wollte, ich gebe bir meine Eingeweibe<sup>1</sup>): was die Kraft der größten Liebe gegen uns ausdrückt Röm. 5, 5 und 1 Joh. 2, 27. — 3, 1.<sup>2</sup>) Ferner wie Gott ganz und gar Wort ist, so ist er auch ganz und gar Geist<sup>2a</sup>): und wie er spricht, wenn er benkt, also haucht er aus, wenn er spricht. Und darum heißt es, daß durch sein Wort und durch seinen Geist alles gemacht ist, weil er selber sprach und durch die Kraft seines Geistes besahl, daß es werde. Denn es ist das eigenthümliche des Geistes Gottes zu besleben und zu stärken<sup>3</sup>: und wie kein Ding ohne sein Wort entsteht, so giebt es kein Ding, weder Stein noch Gras, das irgend eine Kraft hat, ohne Gott.<sup>4</sup>)

Servet erwartet hier ben Einwurf, daß seine Lehre ben Schein werse, als ob die Heiligung uns vermittelt würde durch den Pfingstengel, gerade wie die Erlösung uns vermittelt wird burch den Menschen Jesus. Er antwortet, daß bei den Juden allerzdings Engel an Gottes Stelle traten,<sup>5</sup>) und daß nach dem Buchstaben des Gesetzes<sup>6</sup>) Gott ohne Unterschied von sich und den Engeln sage: Laßt uns Menschen machen; ein Bild, das uns gleich seizsche, Abam ist geworden wie unser einer. Auch spricht ein Engel: Ich, die Gott, weil der unsichtbare Gott, der sich uns durch Christum offenbart, dinnen durch die Engel offenbar wurde. Auch heißt es vom Engel zur Zeit des Gesetzes, daß er in den Menschen hineinzgehe und aus dem Menschen aussahre, dund in den Propheten wohne. Hes. 2 und 3. Sach. 1 und 2. Uns hingegen wohnt Gott selbst inne durch Emanuel. Ba) Gott selber ist unser

<sup>1)</sup> Do tibi viscera mea.

<sup>2)</sup> Wieder durchaus ethisch, statt wie in der Kirchenlehre physisch-metasphysich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>a) Sicut Deus est totus λόγος, ita est totus Spiritus.

<sup>3)</sup> Proprium enim spiritus Dei est vivificare et roborare.

<sup>4)</sup> Sicut nulla res sine verbo ejus fit, ita est nulla res, nec lapis nec herba, quae sine spiritu Dei virtutem aliquam habeat (fol. 66 b.). Das ist nur die Consequenz der biblischen Mystik: von Pantheïsmus ist diese Lehre joweit ab, wie die Bibel selbst.

<sup>5)</sup> Judaeis angeli erant pro Deo, Gottes Stellvertreter.

<sup>6)</sup> Secundum literam legis.

<sup>7)</sup> Invisibilis Deus per Christum nobis manifestatur.

<sup>8)</sup> Ingredi et egredi hominem.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>a) Nobis per Emanuelem ipsemet Deus inhabitat.

Beift.1) ber in uns wohnt 1 Cor. 3, 16 und 6, 19; und bag bies in uns ber beilige Geift fei, bas zeigt ber Apostel Baulus, inbem er aus bem prophetifchen Wort: "Ich will in ihnen wohnen" fchlieft: "Ihr aber seid ber Tempel bes lebenbigen Gottes". 1 Cor. 6, 16. Und 1 Theff. 4, 8: "Wer euch verachtet, ber verachtet nicht Menichen, fondern Gott, ber feinen beiligen Geift gegeben hat in euch". Und Act. 5, 4 fpricht Betrus zu benen, bie ihn belogen haben: "Du hast nicht Menschen, sondern Gott gelogen". Und baraus2a) erhalten wir bas Zeugnif, bag in unferem Beifte eine gewiffe wirkfame und verborgene Energieift, ein gewiffer himmlifcher Ginn und eine ge= wiffe verborgene Gottheit.2) So ift benn ber Pfingftengel bei Servet feineswegs bauernber Trager bes heiligen Beiftes, wie es einen Augenblick fcheint, fonbern nur ber munberbare, im Sturm und ben feurigen Zungen erscheinenbe einmalige Ueberbringer ber Gotte8= botschaft an die bis bahin noch jubifch-gefinnten, und barum unmittel= baren Berfehr mit Gott bis zur Stunde nicht gewohnten Apostel.3) Der Pfingstengel ift fo einzigartig, wie ber Ofterengel, welcher unter arokem Erdbeben ben Stein vom Grabe Jefu malgt (Matth. 28, 2.). Burudführung munderbarer Begebenheiten, hier insbesondere ber pfingstlichen Feuer- und Sturm-Erscheinungen auf ben Engel bes Berrn ift ficher nicht gegen die biblifche Analogie. Auch hatte fich ber spanische Bibelftubent in biese biblische Anschauung so hinein= gelebt, bag er ichon in feinem ersten offiziellen Glaubensbekenntnig fagt: Sanctus spiritus per ministerium angelorum nobis impartitur.4)

So schließt bas zweite Buch von ben Irrungen in ber Trinitätslehre mit einer Hypothese, welche viele Schwierigkeiten in ber Lehre vom heiligen Geiste heben würde, die aber, so lange sie Hypothese bleibt, die Frage offen hält. Einen Fortschritt gegen bas erste

<sup>1)</sup> Ipsemet Deus est spiritus noster (fol. 67 a.).

<sup>2</sup>a) In hoc. Der ethische Zusammenhang tritt wieder hervor.

<sup>2)</sup> fol. 67 a.: in spiritu nostro est efficax quaedam et latens energia, quidam coelestis sensus et divinum quid latens.

<sup>3)</sup> Bekanntlich schließt sich Servet hierin dem Justinus Marthr an, den er besser verstanden zu haben scheint, als manche seiner neueren Interpreten (conf. Kahnis. Lehre vom heiligen Geist. Half. p. 240 seq. al.).

<sup>4)</sup> Bei Decolampad Ep. I. Serveto Hispano (p. 390 bei Mosheim Ansberm. Versuch).

Buch enthält dies zweite unbedingt. Denn bort wurde die Lehre vom heiligen Beift eben nur erft eingeleitet und in Mitten ber von allen Seiten auftauchenben Schwierigkeiten ftille gehalten.1) wenigstens bas tief ethische Wefen bes heiligen Beiftes hervorgekehrt, ber Ausgang bes Beiftes ber Beiligung aus bem Leben und ben Worten Jefu betont, Die mefenhafte Mittheilung bes Gottesgeiftes an und in ben Menschengeist bargelegt und boch babei ber Geift als belebender Sauch und heiligende Rraft Gottes feftgehalten. Bon all' feinen Ausgängen ift bie phyfifch-metaphyfifche Umbeutung ber Spekulation entfernt, Die beilegefchichtlichen Erscheinungen bee Beiftes in bie Analogie mit andern Gotteserscheinungen und Gesandtschaften geftellt, insbefondere auf ben Sprachgebrauch ber Bibel über Winde, Flammen und Engel verwiesen, babei aber boch bie Ginzigartigfeit bes von Jesu zuvor verfündigten Pfingftboten mit aller Entichieben= heit behauptet. Sonach wird man ber heiligen Geift-Lehre bes II. Buche an feiner Stelle absprechen konnen, bag fie bie biblifche Bublung zu halten weiß.

Dennoch liegt auch beim II. Buch von ben Irrungen bas Saupt= gewicht auf ber Chriftologie. Die Fortichritte bes II. Buchs gegen das I. in der Christologie, sind zunächst exegetischer Art. Es waren eben fo gefunde als in feiner Zeit feltene hermeneutische Grundfate, die Servet im L. II ausspricht und befolgt. In der Exegese gilt es nicht Ibee burch Ibee, sonbern bas Bibelmort einer Stelle burch bas gleiche Bibelwort einer anbern Stelle erklären, unter jebesmaliger Berücksichtigung bes Zusammenhanges. Beim Grie= chischen bes N. T. ist immer bas Hebräische bes A. T. zu be= rudfichtigen, da die Apostel Juden waren und judisch bachten. Bei ben messianischen Stellen bes A. T. ift jebesmal ber weltgeichichtliche Sinn von ber heilsgeschichtlichen Bebeutung, ber gramma= tifche Buchstabe von bem typifchen Beifte gu unterscheiben. Dicitur de illis, sed non propter illos. Es ist erfreulich zu sehen, beut zu Tage nicht bloß bie besten Hermeneutiker2) biese Grundfate als unbedingt richtig anerkennen, sondern felbst die orthodoreften Exegeten3) eben biefe Grunbfate treu zu befolgen fich angelegen fein

<sup>1)</sup> fol. 22 b.

<sup>2)</sup> cf. 3. B. Schleiermacher. Hermeneutit und Rritit ed. Lude, Berlin 1838.

<sup>3)</sup> cf. 3. B. Hengstenberg. Christologie des A. T. Berlin, 1854 sq. T. I. nub II.

laffen. Noch erfreulicher aber ift es zu sehen, wie auch in bem, was Servet giebt, die neueren Exegeten, 1) wenn auch ohne es zu ahnen, immer wieder mit Servet übereinstimmen.

So ift es geschehen, daß auch die biblische Theologie und die wiffenschaftliche Dogmatik bie neuen Resultate bes L. II. freudig Weiß die Jettzeit, wie wir oben faben, ihm Dank, wenn im Buch I. Gervet bie Meffianität, Die Gottessohnschaft und Die Gottheit Chrifti zunächst nur von ihrer geschichtlichen Seite, nach welcher fie zu einer bestimmten Zeit bem Menschen Jesus übertragen wurden, refp. eigneten, betrachtet, fo bankt es ihm die biblische Theologie nicht minder, daß er im zweiten Buch fich baran macht, Die ewige Ruckseite Jesu barzulegen. Und bas thut er nicht burch einen Rüdfall in bas Physisch-Metaphysische ber icholaftisch-tirchlichen Spetulation, fondern die Ethifirung bes innergöttlichen Berhältniffes, bas feine Analogie hat in unferm innergöttlichen Berhältniß burch ben heiligen Beift, bleibt ihm die Hauptsache. Durch ben in Gottes Willen gläubig fich immermehr einlebenden Menschengeist gewinnt Befus nach Gervet jene völlige Ginheit mit Gott, Die feinen Beift im höchsten Mage jum Organ und Träger bes beiligen Gottes Beiftes macht. Aber fcon jest ahnt Servet, dag ber perfonlich fromme Beift Jesu nicht für fich allein ber Träger ber ewigen Gott= heit fein tann, fondern bag, wenn bie Ethifirung bes Berhaltniffes vollkommen fein foll, auch ber Leib Jesu absolute in allen feinen Gliebern, Gaften und Rraften ber heiligenben Gottheit fich unter= werfen und hingeben muß. Darum nennt er ichon L. II. den Leib Chrifti die leibhaftige Einwohnung Gottes, Gottes reinften Tempel und Gezelt. In biefem Sinne ethifirt er nun auch Chrifti gange Umgebung: wo Chriftus ift, ba ist ber Himmel; wohin er kommt, bringt er ben himmel mit. Und indem Chriftus einerseits bas höchste Offenbarungs-Organ Gottes ift und alles wirkt, was Gott fonft durch fein Wort gewirft hatte, und andererseits bie ganze glau= bige Menfchheit in sich auffammelt und sich als bem Haupte ein= verleibt und nach bem Schöpfungs-Ibeale herstellt (recapitulat in se omnia): gewinnt Gervet auf ethifdem Wege die vollständigfte Ausföhnung ber Gottes- und ber Menfchen-Natur, ohne noch auf biefer Stufe seines Denkens bem Bantheismus Ginlaß zu geftatten.

<sup>1)</sup> Wie De Wette, Meier, Godet, v. Hofmann, ja selbst Olshausen, wo er nicht der Kabbala folgt, u. A.

Diefer Fortschritt wird benn auch in ber Jetztzeit mehr ober minber bewufit anerkannt. "Indem Servet nachbrücklichst hervorhob, daß Gott in ber Perfon Chrifti ber Menfchheit fich felbft wefentlich mit= theile, folgte er bem urfprünglichen Buge bes proteftantischen Beiftes. Infofern ift fein Suftem von einem protestantischen Grundgebanken beherricht".1) Gervet's Gegner behaupteten bie absolute Berichieben= heit von Gott- und Menschen-Natur. Heut zu Tage ift biefer Irrthum überwunden. Es ift Servet's Berdienft im II. Buch "von ben Brrungen", daß er aus ber Bibel gezeigt hat, wie "die Naturen Gottes und bes Menfchen nicht wefentlich von einander verschieben, fondern vielmehr innerlich auf einander gerade burch bas bezogen find, worin fie fich unterscheiben. - Das Göttliche und bas Menfch= liche find ber neueren Theologie keine fich ausschließenbe, sonbern zusammengehörige, innerlich auf einander bezogene und fich gegen= feitig beftätigende Größen, wodurch eine Trennung, fo Bereinerleihung ausgeschloffen ift".2) "Es ift nothwendig, daß die Folge ber unauflöslichen Ginheit zwifchen Gott und bem Menfchen bie wird, baf biefer Mensch, indem er fich felbst weiß und will, fich als die centrale Empfänglichkeit weiß, die ihrer absoluten Erfüllung als ihrer eigenen theilhaftig geworben ift".3)

Der britte Fortschritt, den Servet's L. II. macht, liegt in der Lehre von Gott. Wie viel Wirrwarr war in der scholastisch-kirch-lichen Lehre daraus entstanden, daß man Begriffe wie Präeristenz Christi, Prädestination aller Gläubigen, Präscienz Gottes in die ewige Gottheit hineintrug, und dadurch das allerhöchste Wesen in die Fesseln der Zeitgrenze einzuschmieden suchte. Servet zeigt, daß es in Gott kein Borher und Nachher, keine Bergangenheit, Gegenwart und Zukunft gebe, sondern daß alles je in die Geschichte Tretende es in Gott allgegenwärtig ist. Die Zeitgrenze ist es, welche vor uns Menschen die Gegenwart beschränkt und sie dort durch eine dunkel und dunkler werdende Bergangenheit, dadurch eine ungewisse Zukunft vershüllt. Vor Gott ist der Schleier der mittleren Zeit zurückgeschlagen. Die Zeitenfülle, wo das Wort Fleisch wird, ist Gott ewig gegenwärtig. Und vom Gesichtspunkt der Ewigkeit ist die ganze Welt-

<sup>1)</sup> Schenkel, Wefen des Protestantismus. 1. 1. p. 223.

<sup>2)</sup> Dorner, Lehre von der Person Christi II. 1227.

<sup>8)</sup> l. l. II. 1260. al. s.

geschichte Ein Tag, an bem es fich handelt (agitur) von der Fleisch= werbung bes Wortes, anders ausgebrückt von ber Erlösung ber Welt. So ift ihm die Ewigkeit nicht eine Art Zeit, etwa die Zeit ohne Anfang und ohne Ende: nein bas Gegentheil ber Zeit. Nicht bloß pon ben Schranken ber Zeit ift Gott ihm frei: fonbern überhaupt pon ber Zeit. Und andererseits ist ihm bie Ewigkeit nicht eine ruhende Eigenschaft, sondern fie fteht ihm in engster Berbindung mit ber Allmacht. Sie ift ausgefüllt und bewegt burch bie Sandlungen Gottes (Dei actionibus): und baber überhaupt keine Eigenschaft ber blogen abstrakten Natur Gottes, fonbern ethisch beftimmt, mit Beils= bestimmungen Gottes burchwirkt. Servet erinnert hier an Schleier= macher1): nur baf Gervet's Gott nicht erft am Gegenfat ber Gunbe heilig, gerecht und barmbergig, man möchte fagen, ein ethisches Wefen wird: fonbern auch ohne eine ewige Gunbe es ewig mare und bleibt. Bon ber ethischen Aussaugung bes Gottesbegriffs burch ben Chriftus= begriff findet sich im L. II. de Trinitat. error. keine Spur.2)

haben wir in obigem einige wesentliche Fortschritte gezeichnet, bie Servet's theologisches Denken im zweiten Buch aufweift, fo muffen wir leiber auch einiger Rudichritte gebenken. Gervet war es nicht nur barum zu thun gegen bie Irrthumer ber Schule bie reine Bibellehre von Chrifto wiederherzustellen, sondern auch in fortwähren= ber Fühlung und Continuität mit ben alteren Rirchenvätern gu Da er nun nicht leugnen konnte, bag ber Ausbruck Trias und Trinitas, ber ber Bibel fremb ift, in ben alten Rirchenvätern vorkommt, fo giebt er ohne Bebenken eine Trinität ber Gottheit, ja fogar Gin Wefen in brei Perfonen zu. Rur baf er Berfon in bem Sinne jener Bater faßt als Angeficht, Rolle, Darftellung. auch zwei Naturen in Chrifto, die völlige Menschheit und die Fulle ber Gottheit giebt er feinen Gegnern, insbesonbere bem Decolampad,3) in gewiffem Sinne zu. Rur leugnet er, bag biefe Naturen gegen= seitig sich ausschließen und erst burch eine wunderbare und einzig= artige Zusammenschweißung verlöthet werben und in einander über=

<sup>1)</sup> Glaubenslehre. I. p. 268 sq. 271.

<sup>2)</sup> Unders fpater.

<sup>3)</sup> Tu negas, schriebt ihm jener, in una persona duas naturas... At negari nequit, aliam esse naturam verbi, aliam carnis, neque natura carnis est natura verbi (p. 390 bei Mosheim l. l.)

fließen können. Die göttliche Natur ist ihm eben die natürlichste, von Urbeginn im Menschen angelegte Ersüllung seines echt menschslichen Wesens. Auch giebt er aus Vorliebe für die alten Kirchensäter und ihre Ausbrucksweise in Christo eine sog. "innige Mischung von Gott und Mensch" zu. Durch solche und ähnliche Compromisse trübt er die Sauberkeit der Bibellehre, wie sie uns aus seinem ersten Buche entgegentrat. Die geschichtlichen Erscheinungen versieren ihre scharfen Umrisse und fangen an in kirchlichem Nebel zu verschwimmen. "Wan wolle sich nur nicht gebehrden, als komme es auf bloße Erklärung der kirchlichen Formeln an; ein gut Theil dersselben ganz fallen lassen, das ist jeden Fortschritts Bedingung." <sup>1</sup>) Daß Servet daran nicht festhielt, war ein großer Fehler. Und dieser Fehler hat ihm das Leben gekostet.

Aber warum blieb er nicht fest? Warum ließ er sich in Unterhandlungen ein mit ben mobernen Bertretern ber errores de Trinitate? Wer Servet kennt, ber weiß, bag er es nicht that aus Furcht vor dem Gegner, noch aus Gefälligkeit für befreundete Machthaber, fondern weil, wie er glaubte, die heilige Schrift felber ihn bazu Leider bachte bamals noch Niemand an die gefunde, echt historische, "allernächst liegende" Auffassung des Johanneischen Brologes, "ber zufolge o loyog Bezeichnung bes verkundigten Chriftus, und nicht eines vorweltlichen und überweltlichen Wefens ift. "2) "Das Wort ift bas Evangelium von Chrifto: die Religion Jesu ift im Anfang bei Gott gewefen," alter ale Judenthum und Beiben= thum; "fie ift felber göttlich, und barum ewig." Batte Gervet biefe Erklarung gekannt, er hatte L. I. ben Prolog nicht auszunehmen brauchen, als die einzige Stelle ber Bibel, die nicht vom Menschen Jefus redet. Nun aber mußte auch er jenen "burch nichts ver= mittelten großen Sprung" wagen "von ber ebangelischen Erzählung zum Prolog." Das geschichtliche Leben Jesu hatte bie Spekulations= geifter vor Servet in die Flucht gefchlagen. Alles platonifche Wefen3) schien ihn anzuekeln, als schriftwidrig und schriftfeindlich.

<sup>1)</sup> Nitzsch, Shftem p. 262.

<sup>2)</sup> v. Hoffmann, Schriftbeweis, Nördlingen 1852 I. 102 sp.

<sup>3)</sup> Valde frivolum est, et quid Platonicum sapit fol. 27a. — res separatas multiplicando Platonizare, dissidia et discordias in scripturis seminare f. 47b. al. s.

Bett, burch bie Thur bes Prologes, fehren bie Flüchtigen jurud. Der Prolog wurde auch für Servet, wie für fo viele Bibelforscher bor ihm und nach ihm, "ber in ber Schrift gegebene Reim einer driftlichen Gnofis."1) Und an ber Sand bes Brologes gelangt er au ben Salomonischen Schriften und von biefen zu ben falomonisch= fpekulativen Apokryphen.2) Und als er zum Bewuftfein kam über bie vollzogene Wandelung feiner Seele, mar er Platoniker geworben über Racht. So "durchfreugen fich in Servet noch zwei Vorftellungsweisen, beren eine ber mittelalterlichen Bergangenheit angehört".3) Mur bag er L. I. mit biefer mittelalterlichen Bergangenheit gebrochen hatte, und L. II. ju ihr gurudkehrt. Mit L. II. ift bie Brude nach ber Rirchenlehre wiederhergestellt: und bie biblifche Ginfalt wird burch neue Spekulationen überwältigt. Ja mit jedem Jahre, mit jeder neuen Entwickelungs=Phafe brangt bie neue Inoftif, bald mehr, bald minder kirchlich gefarbt, die biblifche Einfalt weiter in ben hintergrund. Das zweite Buch über die Dreieinigkeit ift Gervet's erfter Compromif mit ber Rirchenlehre: Die Restitutio ift ber lette, ber fchlimmfte: Und merkwürdig, fo schnell ging bie Entwidelung bes Broteftantismus von der evangelischen Freiheit des Jahres 1521 in ben Positivismus ber veralteten Tradition gurud,4) bag Servet wegen feiner freiesten Schrift, ber erften, trot ihrer weiten Berbreitung wenig angefochten;5) wegen feiner positivften

<sup>1)</sup> So nennt ihn Twesten sehr bezeichnend. Dogmatik II. 288.

<sup>2)</sup> Und von da zur Kabbala! — Wie "die Weisheit" im selben Grade einseitiger personificirt erscheint, "als die Messianische Hoffnung aufgegeben wird" (Nitzich System p. 167 Anm. 2): so tritt auch bei Servet der geschichtliche Messian in dem Grade zurück, als der gnostische sich ihm aufdrängt.

<sup>3)</sup> Schenkel, Wesen bes Protestantismus 1.1. p. 223. Der es freilich etwas anders fast.

<sup>4)</sup> cf. Gaß, Geschichte bes Brotestantismus. Dogmatik I. 25. 33. 37 al.

<sup>5)</sup> Mit beißender Satire auf den bekannten Trinitäts-Passus in Melanchethon's Locis von 1521 schreibt Grynacus Buccro: Sed ex me facio conjecturam: id genus argumenti nostri nunc theologi nihil ad se pertinere putant. Ita locus temerariis istis fit (p. 872 T. XXXVI. in Bann's Corpus Reformat.). — Achulich Bucer in seinem ungedruckten Rundschreiben an die Evangelischen der Schweiz.

aber, ber letten, auf Monate eingekerkert und schließlich verbrannt wurde.1)

## L. III. De trinitatis erroribus.

Servet hatte sich mehr als einmal überführt, daß die Evangelisschen unter einander über manche Glaubensbegriffe nicht einig waren. Anders hatte er in Augsburg den Melanchthon, anders den Decolampad in Basel, anders Luther, wieder anders Decolampad's Baseler Collegen, den Prediger und Professor Dr. Paul Phrygio, zum Beisspiel, über die christliche Liebe und ihre Werke reden hören.<sup>2</sup>) Daß nichtsdestominder diese Alle gegen ihn unverabredetermaßen und ganz von selbst ein und dieselbe Sprache führten, machte ihm Eindruck, um so mehr, als er eine große Bibelkenntniß diesen Männern nicht absprechen konnte. Seine Bibelsorschungen dursten mit dem L. II. De trinitatis erroridus nicht abgeschlossen werden. Auf viele tiesgehende Fragen war er seinen öffentlichen Gegnern eine öffentliche Antwort schuldig. So entschloß er sich zum dritten Buch.

In dem Streit mit den evangelischen Schriftgelehrten — die katholischen Sophisten brauchte er in Basel nicht zu berücksichtigen — spitzte sich alles immer mehr zu auf die sog. Präexistenz Christi.

Decolampab hatte bem Servet gleich in feinem ersten ber noch vorhandenen Briefe — frühere find verloren — vorgeworfen, Servet's Chriftus finge erst in der Zeit an, gerade wie die Welt.3) Auf welche Weife ift er benn vom Bater ausgegangen? Auf welche

<sup>1)</sup> Ein Borgefühl für den Scheiterhaufen hatte Servet freilich schon damals. Schreibt er doch schon der Ostern 1531 an Occolampad: etiamsi in uno errantem noveris, non propterea deduisses in caeteris damnare: nam secundum hoc nemo est mortalium, qui non esset millies comburendus (p. 393 bei Mosheim l. l.).

<sup>2)</sup> Aliter enim propriis auribus a Te declarari audivi, et aliter a Doctore Paulo et aliter a Luthero et aliter a Melanchthone (Servet au Decolampad p. 393 bei Mosheim. Anderweit. Berjuch.).

<sup>3)</sup> Coepit enim in tempore, ut mundus ipse (bei Mosheim p. 390.).

Weise ist er, ehe benn Abraham ward?<sup>1</sup>) Und am Ende des zweiten Briefs ermahnt Oecolampad den Servet, daß er doch Christum wegen seiner Einheit mit dem Worte als gleiches Wesens und gleicher Ewigkeit mit Gott<sup>2</sup>) anerkennen möchte. Sonst könne er ihn nicht für einen Christen halten.<sup>3</sup>)

Um nun diesen Einwürfen Decolampad's zu begegnen, beginnt Servet sein L. III. mit der Stelle Joh. 8, 58. "Ehe denn Abrasham ward bin ich" und setzt damit die (L. II. fol. 57a durch die Episode vom heiligen Geist unterbrochenen) Studien über die sogen. Präexistenz Jesu sort.

Ich bin nämlich, will Jesus Joh. 8, 58 sagen, behauptet Servet, jenes Gottes Wort (oraculum), das schon vor Abraham, ja selbst vor Adam nicht nur hervorgebracht sondern auch offenbart, d von Abraham selbst nicht nur gehört, sondern auch gesehen worden ist. Denn Christus schreitet von Urbeginn aus dem Munde Gottes; d und über diesen Ausgang der Ewigkeit ) redet Mich. 5, 1. Christi Sein hängt wesentlich von jenem im Anfang geschehenen Ausspruch des Baters ab. Und so sagt Iohannes 1 Cap. 2, 13 daß er selber von Ansang war, und Paulus Col. 1, 17: er war vor allen. Gottes Sohn, Iesus, heißt in der Schrift geboren und gezeugt von dem Tage des ausgesprochenen Wortes an, von dem er wesentlich alle Weise des Sein's hat, und Gottes Sohn ist Menschen Sohn geworden, 10) weil Iesus auf ewige Weise aus Gott geboren, auf

<sup>1)</sup> Quo tendit sermo ille, quam, filium Dei non fuisse ante incarnationem? Quomodo igitur exiit a Patre? Quomodo est antequam Abraham fieret (l. l.).

<sup>2)</sup> Consubstantialem et coaeternum (l. l. p. 392).

<sup>3)</sup> Ut pro Christiano te habere possimus (l. 1. p. 392).

<sup>4)</sup> Prolatum et manifestatum. fol. 67 b.

<sup>5)</sup> Auditum et visum. Er sahe meinen Tag!

<sup>6)</sup> Christus jam ab initio egreditur ex ore Dei fol. 67 b. Eine müchtige Concession an die Orthodoxen, weit ab vom Standpunkte der Toulouser Studie (L. I. de trin. error.).

<sup>7)</sup> De quo aeternitatis exitu.

 $<sup>^{8})</sup>$  Suum esse ex paterna prolatione in principio facta essentialiter dependet (fol. 67 b).

<sup>9)</sup> Dei filius Jesus dicitur natus et genitus a die prolati verbi, a quo omnem essendi modum essentialitér habet (fol. 68 a).

<sup>10)</sup> Filius Dei factus est filius hominis.

zeitliche Weise hernach aus einem Menschen geboren, bennoch ein und berfelbe ift und bleibt.1) Ja noch mehr, ohne bas geringste von bem zurudzunehmen, was ich von bem geschichklichen Menschen Jesus gefagt habe, gebe ich bir fogar zu, baf ber Gohn Gottes bas Reifch anziehe ober, hörst bu bas lieber, eingefleischt worden sei.2) Denn auch Paulus braucht von feiner irdifchen Behaufung bie Ausbrucke "ausgezogen und überkleidet werden" 2 Cor. 5, 2-5. Das gilt in Kraft bes Geistes.3) So nach bem inwendigen Menschen spricht Baulus, gleichsam als ob er ein gewiffes anderes Ding 4) fei, bas Fleisch wie ein Rleid anlegt und ablegt (cf. B. 8). Und ahnlich fagt Siob: Du haft mir Saut und Rleifch angezogen 10, 11. Der Beift ift es, ber ba rebet. 5) Gilt bas nun ichon von benen, welchen der Geist nur nach Maß gegeben ist, wie viel herrlicher, und ganz maglos leichter6) hat sich bas in Christo bewahrheitet,7) in bem ber Beift ohne Mag ift. Ift baber, gefchichtlich verftanden (actu et realiter), Jefus im Bollfinne Sohn Gottes auch erst geworden durch seine Auferstehung, so ist er es doch dem Bermögen nach (potentia) schon seit bem ersten Schöpfungswort. Wenn mir die Macht (potentia) gegeben wurde, um ein Beispiel zu brauchen,8) statt burch männlichen Samen burch ben Unhauch bes Munbes in einem Weibe einen Sohn zu erzeugen, so konnte ich, nach ausgehauchtem Athem (emisso flatu), zurüdtreten und zum Weibe fagen: Einen Sohn habe ich gezeugt, einen Sohn hinterlaffe ich bir, ber in der Fulle ber Reit Menfch geworben, aus bir geboren werben

<sup>1)</sup> Aeternaliter ex Deo natus, temporaliter post ex homine nascitur, licet non sit nisi una res (fol. 68 a.) — res braucht Servet immer im Sinne der Scholastif = "etwas".

<sup>2)</sup> Filium Dei induere carnem aut si velis incarnatum (fol. 68 a). Wie weiß Servet in seiner 2. Lehrphase "die altkirchlichen Formeln als Conservatoren des Lehrschatzes (Nitzsch, System p. 263) zu schätzen!

<sup>3)</sup> In virtute spiritus.

<sup>4) &</sup>quot;Ding" hier im Sinne ber alten Mystiker, die von Gott wie von sich immer reben unter bem Begriff "Ding".

<sup>5)</sup> Nam Spiritus est, qui loquitur.

<sup>6)</sup> Longe clarius et sine proportione facilius.

<sup>7)</sup> Verificatur.

<sup>8)</sup> Hanc similitudinem accipe.

foll.1) In Bezug auf die Lebenstraft bes Samens2) fagen wir, ber Sohn fei damale erzeugt worben. Darum fagt ber Täufer Johannes (Joh. 1, 27.): Er ift es von bem ich fagte, ber nach mir kommt, ift por mir gemacht worben:3) benn er war vor mir und aus Seiner Külle haben wir alle empfangen. Bemerke hier wohl die beiden Worte: Factus und Olim.4) Oftmale habe ich bich aus biefem flaren Zeugnig bes Johannes ermahnt, bu folleft nicht leugnen, bag Jefus Chriftus Gottes Gohn fei. Wie fehr thöricht ift baber ber Arianer und ber Andern Streit über biese Stelle. Indem fie jeber ein anberes Ding ersinnen (philosophantes), verwirren sie sich selber. Nicht philosophirt Johannes über bie Zeugung bes zweiten Dinges,5) fondern er eröffnet uns bie verborgene Erzeugung bes Menfchen Jefus.6) Und Joh. 8, 25 antwortet Jefus auf die Frage: wer bift bu, wen machst bu aus bir felber? την αρχήν ότι και λαλώ υμίν, b. h. von Anfang bin ich, wie ich auch immer mit euch reben mag.7) Meifterlich fpricht hier ber Berr zu ihnen, um ihre roben Gemüther aufzuweden: Verftummet alfo und verwundert euch, will er fagen, benn ber mit euch rebet, ift von Anfang.8) Darum wird Befus nicht mube zu erklaren, bor allen fei er fchon gemefen, bon oben stamme er, bom Bater fei er gefandt, und an unferer Stelle: "Che benn Abraham mard bin ich."9)

Nunmehr geht Servet über zu 1 Petr. 3, 18 sq.: Christus ist getöbtet nach bem Fleisch, aber lebendig gemacht nach bem Geist: in demselbigen ist er auch hingegangen, und hat geprediget ben Geistern im Gefängniß." Servet versteht die Stelle nicht von einem Ereigniß nach Christi Kreuzigung, sondern von einem Ereigniß vor Christi Geburt. Was Betrus hier melbet, kann er

<sup>1)</sup> fol. 68 a.

<sup>2)</sup> Ratione seminalis virtutis tunc genitum filium dicimus.

<sup>3)</sup> Γέγονεν ante me Factus est: Vulgata.

<sup>4)</sup> fol. 69 a.

<sup>5)</sup> De generatione secundae rei.

<sup>6)</sup> Generationem hominis, quae occulta erat, nobis aperit.

<sup>7)</sup> A principio sum, utcunque et loquor vobis (fol. 69 b).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Obstupescite igitur et miramini, quia ille qui loquitur, ab initio est.

<sup>9)</sup> Clarum est quod de se, et non de secunda illa re loquebatur (fol. 69 b).

von niemand anders haben, als von Jefu: ba nun Jefus im Evangelium die Zeiten Noae mit der Zukunft des Menschensohnes vergleicht Matth. 24, 37 sg. und ba bas Buch ber Weisheit Salomo's bie Rettung ber Gerechten burch ein geringes Solz ber Sulfe ber "Weisheit" zuschreibt (Sap. 16, 4.), fo erkennt Betrus, bag, wie Jefus jest burch bie Taufe rette (l. l. B. 20. 21.), Jefus auch ichon bamals ben Noah und bie Seinen burch's Baffer behalten Bur Beit Roa fei Gott nämlich mitten burch bie Welt geschritten, und, auf biefer Reife, 1) habe er jene emporten Bolfer2) angetroffen, bie feinen Bufibefehlen nicht nachkommen wollten,3) und bas Strafurtheil über fie gefällt. Diefe Strafreise aber habe Gott burch fein Wort gemacht,4) indem er an ihnen erfüllte, mas er ihnen angebroht hatte. Und so verkündigte er wie ein Herold, 5) d. h. er machte tund und offenbar feine Macht. Diefer ben Rrieg anfagenbe Berold ber Gerechtigkeit Gottes 2 Bet. 25. war unter bem Typus bes Noah Chriftus.6) Ja alle jene Bewegungen Jehovah's, wenn fprach, ging, tam, vorüberging, herniebertam wirkte, es waren Bewegungen ber Elohim, es waren Thaten, in benen Chriftus die Rolle Gottes übernommen hatte, perfonliche Handlungen Chrifti: benn bamals war Chriftus bei Gott."7)

Wir begegnen hier Servet auf der Höhe des spekulativen Fahrwassers, weil er sich überzeugt hat, daß die Apostel ihrem Meister auch die Weltgeschichte vor Christo zu Füßen schauen, wie ihm seit seiner Auferstehung der Erdkreis zu Füßen liegt. Gern nimmt Servet jedwedes kirchliche Dogma an, sobald er sich seines biblischen Grundes vergewissert hat: wahrlich nicht die Art eines in seinem Eigensinn kindischen Kepers!

<sup>1)</sup> Πορευθείς.

<sup>2)</sup> Άπειθήσασί ποτε.

<sup>3)</sup> Servet beruft sich bei bieser Deutung auch auf ben Rabbi Moyses Aegyptius.

<sup>4)</sup> Oraculo suo.

<sup>5)</sup> Ἐκήρυξεν.

<sup>6)</sup> fol. 71 a. — Er giebt, um allen etwas zu bringen, bann noch brei anbere Ertfürungen ber ichwierigen Stelle.

<sup>7)</sup> Erant Christi in Deo personales actiones, quia tunc Christus erat apud Deum (fol. 71 b).

Damit gelangt er zur Erklärung bes apostolischen Zeugniffes. Gott hat burch Jefum Chriftum feinen Sohn bas Welt= all gefchaffen. Cph. 3. Col. 1. 1 Cor. 8. Sebr. 1 u. 2.1) Der Apostel will jagen, burch Christi Kraft fei die Welt geschaffen. Denn bas ift baffelbe, wenn ich fage: bas ift burch mich geschehen, ober wenn ich fage: bas ift burch meine Rraft geschehen.2) Run ift biefelbe Schöpferkraft, welche einft bem Schöpfungeworte innewohnte, gang und gar Chrifto eigen geworben.3) fo baff er fagen konnte: Alles was ber Bater hat, ift mein. In bemfelben Bollfinn,4) wie bas Wort Fleifch geworden ift, in bemfelben Bollfinn ift auch bes Wortes Gewalt bie Gewalt bes Fleisches geworben. Da Chri= ftus im Beifte Gottes allen Zeiten vorangegangen ift, fo brachte er feine Worte fo vor, wie er fie in feinem Beifte als ewig bei Gott seiend angeschaut hatte und erfah in feinem Gottes= bewußtfein alle Dinge geschaffen burch biefelbe Macht bes göttlichen Beiftes, die in ihm war.5) Rraft ber bem Menfchen Jefus innewohnenden Gottheit,6) ift ihm vom Bater gegeben, das Leben gu haben in ihm felber; und weil die Rraft, die ihn von den Todten auferweckt, ihm zu eigen gehört, so fagt er Joh. 10, 18: Ich habe Macht, bas Leben zu laffen, und habe Macht, es wieder zu nehmen. Dennoch fagt er nirgend: Wenn ich tobt fein werbe, werde ich mich felber aufermeden, fondern: Der Bater wird mich auferweden. Darum heißt es immer wieder in ber heiligen Schrift: ber Bater hat ihn auferweckt.7) Diefe Reufchheit ber Schriftsprache follte man achten.8)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Tortuosissima est eorum interpretatio, qui per secundam illam rem facta esse saecula intelligi volunt, cum universus Pauli sermo de homine Jesu Christo loquatur (fol. 73 a).

<sup>2)</sup> fol. 73 b.

<sup>3)</sup> Illa eadem et tanta virtus est nunc in Christo propria ipsius facta.

<sup>4)</sup> Aeque pure.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Omnes res ea virtute, quae in se est, factas conspiciebat (fol. 74 b).

<sup>6)</sup> Cum divinitas sit homini immixta.

<sup>7)</sup> Unde illa propositio: ille resuscitavit seipsum, sophistica est et extra sanctas scripturas (fol. 75a).

<sup>8)</sup> Ergo intra limites scripturae me contineo.

Servet befolgt nun hier wieder die seit Ansang von ihm beobachtete Methode, die darin besteht, daß sobald er eine Strecke vorswärts gegangen ist, positiv aufbauend, durch Schrift=Erklärung, er dann wieder stille steht, negativ sich haltend und wegräumend, was ihm in der letzten Zeit von den Gegnern in den Weg geworsen worden ist. Bom zweiten Buche an hängen diese Widerlegungen selten mit dem eng zusammen, was exegetisch gerade eben erörtert worden ist. Es nimmt den Tagbuch=Charakter an. Er schreibt am Abend nieder, was den Tag über seine Seele bewegte. Und da er meist unter dem Disputiren seine Resultate gewann, so sammelte sich auch immer bald wieder eine Reihe von berücksichtigungswerthen Einwendungen auf.

Die Gegner sahen ein, daß Servet's ganze Beweisstührung in dem Satze wurzele, Gottes ewige Geisteskraft wohne im Sohne, der Bater sei in dem Menschen Jesus. Darum warsen sie ihm vor, er behaupte der Bater habe in Christo gelitten und sein Christo gestorden; Servet sei Patripassianer.¹) Das leugnet Servet:²) ich sage nicht, der Bater, der im Sohne war, hat gelitten, sondern der Sohn hat gelitten. Denn wie es ein dem Fleische eigenthümlicher Justand³) ist, geboren zu werden, so ist es auch ein dem Fleische eigenthümlicher Zustand, zu leiden, gegeiselt, gekreuzigt zu werden, zu sterben und aufzuerstehen: der Tod geht die Seele nichts an, sondern er trist das Fleisch. Wer hingegen behauptet, die zweite Person der Gottheit sei gestorben, der behauptet etwas eben so närrisches, als wenn jemand sagen wollte, der Stein da hat das Gesühl zu sterben. So sind es die Gegner eigentlich, die Gott sterben lassen.

<sup>1)</sup> Servet neunt bas eine vanissima imaginatio, und erffürt: si sophistica illa communicatio idiomatum esset a mentibus hominum abolita, facile hic scrupulus cessaret (fol. 76a).

<sup>2)</sup> Nam cum dico filium, carnem noto.

<sup>3)</sup> Propria passio carnis est nasci.

<sup>4)</sup> Eos ego voco Dei passianos, quia Dei naturam mortuam, seu rem illam, quam Dei naturam esse dicunt, mortuam concedunt. Sed ego nunquam concedam aliquid mori, quod mortis dolores non patitur. (fol. 76 a.) — cf. aud ben Sat anima enim non moritur, sed caro (fol. 76 b).

Sie werfen aber weiter ein, von einem Menfchen tonne man nie fagen, was in ber Schrift von Chrifto gefagt wirb, er fei felber bie Weisheit Gottes, bie Rraft Gottes, ber Abglang feiner Berrlichkeit. Dem Renner bes Bebräifchen, fagt Gervet. fann biefer Ginwand feine Schwierigkeiten machen.1) Giebt es boch unzählige Namen, die auf el und jah endigen, und die in den andern Sprachen in ber Weise wie oben übersetzt worben. Dazu fommt. bag nach hebräischer Denkweise2) berjenige, welchem eine Eigenschaft ober eine Bereitschaft zukommt, als biefe Gigenschaft felber begrüßt wird, also etwas Starkes als: Die Stärke Gottes, etwas Beises als: bie Weisheit Gottes, bas Beilmittel Gottes, bas Beil Gottes: gerade wie ein hober Berg; ein Berg Gottes; erhabene Cebern: Cebern Gottes; etwas Schones und Beiliges: Die Schonheit ber Beiligkeit und ber Abglang ber Beiligkeit und ber Ruhm ber Beilig= keit genannt wird.3) Warum sollte nicht das alles in einem aus= gezeichneten Ginne Chrifto zukommen; mahrend es boch lacherlich ware mit folden rein menfchlichen Titeln4) bie Ratur Gottes zieren zu wollen. Go ift benn Chriftus unfer Friebe, unfere Berechtigkeit und unsere Beiligung. Go ist Chriftus bas Licht und Die Seele ber Welt:5) ja mehr als bie Seele, benn burch ihn leben wir im zeitlichen und im ewigen Leben. Das zeitliche Leben hat er uns im Schöpfungswort gegeben, bas ewige hat er uns bei feiner Fleischwerdung gefchenkt.6)

Hier zeigt sich die erste Spur von dem, was man später Servet's Pantheismus genannt hat. Doch wenn man genauer zufsieht, ist es eben kein Pantheismus, sondern viel eher ein PansChristismus. Gott bleibt für Michael so transscendent und unabhängig von der Welt, wie er nur je in orthodoxen Shstemen

<sup>1)</sup> Haec de nominibus abstractis quaestio Scotistis forte faciet difficultatem, sed Hebraeis nulla est. (fol. 77 a.)

<sup>2)</sup> Est etiam Hebraïsmus caet.

s) Unum alium hominem saepe vocamus insignem patriae decorem et splendorem. Immo per excellentiam Christo haec conveniunt.

<sup>4)</sup> Quod haec sint hominis accidentia. cf. Act. 8, 10. al.

b) Ipse est anima mundi. fol. 77b.

<sup>6)</sup> Temporalem (vitam) nobis in verbo dedit, et aeternam in carrie lucrifecit.

erschienen ist. 1) Aber Christus wird der Welt ganz imma= nent. Christus wird ihm zur Weltsele, ja gewissermaßen zum Herzen und inneren Wesen des himmlischen Leibes der Menschheit. Unser physisches Leben haben wir nur durch das schaffende und erleuchtende Wort und in diesem Worte Gottes (To. 1, 9.): und in viel höherem Sinne haben wir unser göttliches, neues, ewiges Leben nur durch Christum und in Christo, dem Auserstandenen. Köm. 14, 7. 8: und was uns dieses andere Leben verdürgt, ist nichts anderes als Christi himmlisches Fleisch. Die Lehre vom himmlischen Leibe ist hier noch mehr geahnt, als ausgesprochen. Erst in den Dialogen tritt sie gewissermaßen in den Mittelpunkt.

Aber wie er niemals fich unterstanden hat, die tief ethischen Grundlehren ber Bibel nach Weife ber Scholastik zu blog metaphysischen zu verflüchtigen, so kommt ihm auch jett nicht in ben Sinn, Die L. I. fol. 16 a. ausbrudlich überfprungene Lehre von Jefu Ausgang vom Bater mit Bulfe feiner neu gewonnenen Bibel-Refultate in ihrer alten Rahlheit herzustellen. Bielmehr leugnet er ab, bak ein metaphysischer, und so ortloser Ausgang überhaupt eigentlich Aus= gang genannt werden burfe.2) Auch tenne Jefus felber teinen andern als einen ethisch = religiofen Ausgang von Gott. Go läft er Joh. 16, 30 aus seinem fürsorgenden Wiffen aller Dinge bie Junger ben Schluß finden, daß er vom himmel ausgegangen fei; fo schließt er felber, Joh. 17, 8 (cf. v. 4. 6.) aus ben gläubig aufgenommenen Bunderwerken, mit benen er ben Bater verkläret hat: fie haben er= kannt wahrhaftig, daß ich von dir ausgegangen bin, so erkläret er. Joh. 8, 42. feinen liebenswerthen Ausgang bamit, "bag ihn als Herold ber befeligenden Wahrheit ber Bater gefandt habe" und bies hinwiederum in bemuthiger Gelbsterkenntnig baburd: "benn ich bin nicht von mir felber gekommen, fondern Er hat mich gefandt." Joh. 8, 42.

<sup>1)</sup> Bon der ersten und zweiten Periode im Denken Servet's gist durchaus nicht, was Schenkel als einen "erheblichen Irrthum" Servet's bezeichnet, daß er näunlich "die tritherstischen Boraussetzungen der altkirchlichen Trinitätssehre verwerse, um zu pantherstischen überzuspringen" ("Wesen des Protestantismus." Schafshausen 1862, p. 222). Wie weit es von seiner setzen Periode gist. Spilgenfeld's Zeitschr. XIX. 2 S. 241 ff.

<sup>2)</sup> Metaphysicus exitus, qui nec proprie dici potest exitus.

Servet murbe ferner von den Gegnern gefragt, ob er zugebe, dak bas Wort einst der Sohn gewesen sei?"1) Dann munte also icon zur Zeit ber Propheten ber Gohn Gottes bagewefen fein, als Wort. Das leugnet aber Servet, und zwar aus bem Grunde, weil ber Sohn Gottes in ben Propheten ftets geweiffagt wird als einer, ber noch tommen foll, niemals als einer ber ichon ift.2) Mal. 4. Jef. 45 und 11. Jer. 30. Num. 24. 1 Cron. 17 und 2 Sam. 7. Luc. 1. Und follte bas eine bloß menschliche Willführ fein,3) bag Johannes im Prologe vom Worte rebet, und nicht fagt: Im Anfang war ber Sohn, und ber Sohn mar bei Gott, und Gott mar ber Sohn? Auch nicht ein Bota in ber heiligen Schrift fannft bu nachweisen, mo bie Bibel bas Wort ben Sohn Gottes nennt;4) mahrend Johannes vom Worte im Evangelium und in der Spiftel immer faat: es mar. Diese unterschiedlichen Sprachweisen 5) find wohl zu beachten." Wir sehen überall macht sich bei Servet die Tendenz geltend, an bie Stelle einer icholaftischen Menichensatung, Die fich kirchliche Dogmatik nennt, eine biblifche Theologie zu feten.

Mehr als einmal wurde Servet gefragt nach bem Anfang und ber Ewigkeit bes Wortes. <sup>6</sup>) Der Ausgang des Wortes ist von Ansang der Welt her Mich. 5, 1. Vorher — wenn bei Gott von einem Vorher die Rede sein kann — ehe Gott nicht gesprochen hat (Es werde Licht!), kann auch von einem Wort nicht die Rede sein. <sup>7</sup>) Ein nach innen gewandter innerer Begriff des Verstandes<sup>8</sup>) könnte nur von Sprachverdrehern ein Wort genannt werden. <sup>9</sup>)

Der so gearteten Belt wie die jetige ift, konnte Gott fich eben nur im Borte mittheilen. Bare bie Belt eine andere ge=

<sup>1)</sup> Verbum olim fuisse filium.

<sup>2)</sup> Sed de eo nunquam legitur, est.

<sup>3)</sup> Credis tu, quod voluntate humana locutus caet.

<sup>4)</sup> Nec ostendere potes unum iota quo verbum illud filium appellarit scriptura. (fol. 79b.)

<sup>5)</sup> Differentiam et modum loquendi.

<sup>6)</sup> De verbi aeternitate et initio.

<sup>7)</sup> Non potuit dici logos, quod est: dicendi ratio.

s) Interiorem ad intra in intellectu noticiam.

<sup>9)</sup> Quod figmentum esse falsum, ostendam infra.

wesen, so würde vielleicht weber vom Worte noch vom Geisthauch etwas erwähnt worden sein: dott hätte neuer Mittheilungs-Wege und Organe sich bedienen können. Die Wort-Offenbarung ist nur gewählt in Rücksicht auf die Beschaffenheit der jetzigen Welt. Das bestätigt auch Tertulian, während die Gegner behaupten, jene drei Dinge müßten so bleiben selbst gegen den Willen Gottes. Anders begabten Geschöpfen gegenüber, die sich anderer Mittheilungs-Organe des bedienten, würde auch Gott die ihnen wiederum eigenthümlichen Mittheilungs-Organe gewählt haben, sh freisich auf die Gesahr hin, daß die Philosophen jener Welt aus jenen Offenbarungs-Organen wiederum drei Dinge in Gott sabricirten, so daß zuletz jede Welt ihre besondere Trinität, Ouarternität 2c. als Gottheit versehren würde.

Nunmehr folgt die beliebte Frage, ob denn Gott ein sam und müßig war, bevor er die Welt schuf?<sup>7</sup>) Die Gegner nehmen mancherlei Vorher und Nachher in Gott an und mancherlei Beränderung zeitlicher Art.<sup>8</sup>) Darauf erwiedere ich: In Gott wird die Vorherbestimmung nicht unterschieden von dem was da ist.<sup>9</sup>) Auch sindet sich in Gott kein: er wollte, er wird wollen:<sup>10</sup>) keine Zukunst, noch Vergangenheit; sondern Er will, daß dies geschehe und daß so des Dinges Ende sei. Darum behaupte ich nicht etwa, das Vorherwissen Gottes sei nichtig: denn ich weiß, daß die Schrift zu den Menschen spricht. Und sür uns der Zeit unterworsene Menschen ist das wirklich etwas. Auch ist es nicht anders

<sup>1)</sup> Si fuisset alius mundus, forte nec de sermone, nec de spiritu fuisset mentio. (fol. 80 a.)

<sup>2)</sup> Haec verbi dispositio est mundi oeconomia. (fol. 80a.)

<sup>3)</sup> Etiam invito Deo, de necessitate naturae.

<sup>4)</sup> Cum aliis potentiis a nostris penitus diversis.

<sup>5)</sup> Secundum earum exigentias.

<sup>6)</sup> Et sic quilibet mundus in sua nova Trinitate novas res pro Deo colerent. (fol. 80 a.)

<sup>7)</sup> Fol. 80 b. — Dicunt quod non, sed cum illis tribus rebus spaciabatur.

<sup>8)</sup> Ex tempore mutationem.

<sup>9)</sup> In Deo praedestinatio non distinguitur ab eo quod est.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Wie die Geguer arguunt: antequam haec res esset, volebat eam futuram, et post nollet eam futuram.

möglich, uns Gottes Tiefe 1) verständlich zu machen; damit nicht etwa jemand auf den Einfall komme, Gott kenne das Zukünftige nicht, während es doch für ihn eigentlich nichts Zukünftiges giebt. Nicht, daß ich Gott etwas entzöge; sondern das, was ich von Gott aussage, steht höher als das bloße Vorherwissen, nämlich alle Dinge zugleich sind ihm vollkommen gegenwärtig.<sup>2</sup>)

Diese Auffassung der Allwissenheit, Borhersehung und Ewigkeit Gottes, wie sie oben<sup>3</sup>) schon anklang, hier aber weiter ausgeführt wird, begründet einen entschiedenen Fortschritt gegenüber der Kirchenlehre. "Die bisherige Theorie dieser göttlichen Eigenschaften übertrug alle Unvollkommenheiten unseres Bewußtseins auf das höchste Wesen."<sup>4</sup>) Bekanntlich war es erst Schleiermacher, der der Servetianischen Erklärung zu ihrem Recht verhalf, indem er ernstlich jede Veränderung von Gott ausschloß, und die These aufstellte und begründete: "Unter der göttlichen Allwissenheit ist zu denken die schlechthinnige Geistigkeit der göttlichen Allmacht;<sup>5</sup>) und die andere: "Unter der Ewigkeit Gottes verstehen wir die mit allem zeitlichen auch die Zeit selbst bedingende schlechthin zeitlose Ursächlichkeit Gottes."<sup>6</sup>)

Doch Servet geht nun consequent weiter. Die Frage, was Gott vor der Schöpfung der Welt gethan habe, schneibet er nicht wie Luther, mit den Ruthen für die unnüten Fragen, sons dern mit dem Secirmesser der Logik ab. Die Zeit ist die Bedingungskorm für die Welt. Die Welt ist also mit der Zeit zugleich entstanden. Da nun die Begriffe Vorher und Nachher Zeitbegriffe sind, so giebt es kein vor der Welt. Gott hingegen bei seinem ewigen Leben lebt nie durch Zeit Intervalle. Und darum war auch weder Gott noch sein Wort durch einen bestimmten Zeit-Intervall vor der Welt. Auf eine andere Weise gingen sie der Welt

<sup>1)</sup> Dei profunditatem.

<sup>2)</sup> Quod apud Deum dico plus est quam praescientia, scil. omnium rerum summa praesentia. (cf. 3efqi. 66. 22 al.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) fol. 52 b.

<sup>4)</sup> Schleiermacher, Der driftl. Glaube. 1. 1. p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) l. l. p. 291. (cf. p. 272.)

<sup>6)</sup> l. l. p. 268.

<sup>7)</sup> Dico igitur, quod nec Deus nec verbum ejus per temporis intervallum ante mundum fuerunt. (fol. 81 b.)

voran, als durch ein Vorangehen in der Zeit. 1) Sie gingen der Welt voran, wie die Ursache der Wirkung vorangeht. 2) Und das ift ein natürliches, wahrhaftiges und für Gott weit mehr geeignetes Vorangehen, als das Zeitliche, 3) da es bei ihm keine Zeit giebt.

Bon biefer realen Emigkeit bes unveränderlichen Gottes, welche die heilige Schrift öfter beschreibt, ohne doch ein einzelnes Wort bafür zu brauchen, muß man unterscheiben bie fog. Emigkeit, welche ber Welt und weltlichen Dingen zugeschrieben wird. Unter Olam, was die Vulgata mit ewig übersett, verstehen die Bebraer nichts anderes als die Welt und die Tage diefer Welt. Und von Aufang, von Emigkeit, von den Tagen der Welt her, von den Tagen der Emigkeit wird in ber Schrift als identisch gebraucht, wie man auch aus ber Beifügung ber Tage erfieht. In biefem Sinne ift ewig, mas burch eine beftimmte Dauer von Tagen nicht eingeschloffen wirb.4) Wenn ber Täufer Johannes von Chrifto fagt, er ift vor mir gewesen, so bentt er an ben Anfang ber Welt, gerabe fo wie ber Apostel Johannes, wenn er fagt: "Im Anfang war bas Wort." In biesem Sinne heifit es taufendmal Christi Reich ift ewig, obgleich er boch, ber alles wohl verwaltet und bem Bater unterworfen hat, am Ende ber Welt, wie ber triumphirenbe Dberfelbherr feinem Raifer bie Balme bes Sieges, alles bem Bater überantworten mirb 1 Cor. 15, 24-28.5) Act. 3, 21. Aber auch bes heiligen Beiftes Dienstleiftungen merben bann aufhören.

<sup>1)</sup> Aliter quam temporis anterioritate.

<sup>2)</sup> Sicut causa ante effectum.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Et haec est anterioritas naturalis, vera et magis Deo appropriata quam anterioritas temporis. (fol. 82 a.)

<sup>4)</sup> Nec est intelligibile, qualiter cum suis aeonum aeternitatibus res dicatur coepisse esse, et ab aeterno dicatur filius genitus et productus. Figmenta enim sunt imaginaria, quae scripturae limites transgrediuntur. (fol. 81 b.)

<sup>5)</sup> Sicut universi exercitus dux imperatori victoriae palmam offert. (l. l.) — Eine zweite Person der Gottheit, gleich allmächtig mit der ersten, kann nicht, ohne der ersten ungleich zu werden, der ersten alle ihre Macht zurückgeben. Wohl aber kann der auserstandene Jesus (non quod aliquid gloriae Christo detrahetur), alle Macht, die er als Central - Mensch hat, d. h. die gesammte durch ihn ersösse Wenschheit, dem Bater, Gotte, zurückgeben, auf daß Gott set alles in Allem.

Denn wir werben keines Beistanbes ober Trösters mehr bedürfen, sondern Gott wird sein Alles in Allen. Und dann wird die trinitarische Welt=Verwaltung aufhören.¹) Demnach nimmt die Welt wie alle für diese Welt getrossenen Einrichtungen²) mit dem Ansang der Zeit ihren Ansang, und wird erst am Ende der Zeit ihr Ende erreichen.³) Dabei "ist nicht zu besorgen, daß deßhalb der Unterschied zwischen der göttlichen Ursächlichkeit und der innershalb des Natur= Zusammenhanges aufgehoben werde, und die Welt dann "ewig" wäre wie Gott. Bielmehr bleibt die Ewigkeit und Ewigkeit und Ewigkeit auch durch die unendliche Länge der Zeit nicht im mindesten verringert wird."

Merkwürdigerweise berührt sich auch hier wieder Servet's Aufsassung sehr nahe nach vorn mit Augustin5) und nach hinten mit Schleiermacher.

Diese Spisobe am Schluß bes L. III. über bie Ewigkeit und den Ursprung bes Wortes Gottes, hinter den Schriftsstellen über Christus, hindert ihn ebenso wenig, wie L. II. die ähnsliche Episode über den heiligen Geist, sofort wieder in die Christologie einzulenken.

Dies Mal nimmt er eine paränetische Wendung. Er möchte ben damals so zahlreichen Gegnern des Gott=Menschen Jesus in's Gewissen reben. D so bedenke doch, rebet er ben Gegner an, welche furchtbare Berantwortung du übernimmst, wenn du leugnest, daß Jesus sei der Christ. Zitterst du denn nicht am ganzen

<sup>1)</sup> Et sic tunc cessabit trinitatis oeconomia. (fol. 82 a.) Er beruft sich auf eine eben bahin gehende Behauptung Tertusian's.

<sup>2)</sup> Dispositiones.

<sup>3)</sup> Man sieht Decosampab hat ihn wohl verstanden, wenn er ihm gleich im ersten Briese vorwirft: Verbum non aliter dicis fuisse ab aeterno quam mundum. Nur darin schiebt er ihm etwas unter, was Servet nie beshaupten wird, wenn er unten sortsährt: silio Dei tribuit ut coaeternus sit Patri sicut mundus ipse. (Mosheim l. l. p. 390.) Der Begriff der Coüternität mit Gott eristirt filr Servet nicht.

<sup>4)</sup> Schleiermacher, Der driftl. Glaube. 1. 1. p. 270.

<sup>5)</sup> Non enim coaevum Deo mundum istum dicimus, quia non ejus aeternitatis est hic mundus, cujus aeternitatis est Deus (de Gen. c. Man. I. 4), bei Schleiermacher 1. 1. no. 3.

Leibe. 1) wenn bu gewahrft, mit welchem Nachbruck, mit welcher Beftigkeit ber Rebe2) bie Apoftel Beil und Seligkeit und alle Gottes= findichaft an bas Bekenntnift bes Gottesfohnes knupfen. Sagt bir nicht Johannes: Welcher bekennet, baf Jesus Gottes Gohn ift, in bem bleibet Gott und er in Gott. (1 Ep. 4. 15.) Und ein jeglicher Beift, ber ba bekennet, baft Jefus Chriftus ift in bas Fleifch ge= tommen, ber ift von Gott. (4, 2.) Wer ift aber, ber bie Welt überwindet, ohne ber ba glaubet, bag Jefus Gottes Gohn ift (5, 5.). Und wenn ihr glaubet an ben Gohn Gottes, fo habt ihr bas ewige Leben in seinem Namen. (5, 11-13.) Und wie viele Jefum im Glauben aufnehmen als ben Gohn Gottes, benen giebt ber Bater Macht, Gottes Rinder zu werben. (Eb. Joh. 1, 12. Gal. 3. 26.) Und aus biefem Glauben an Chriftus empfängt man bie Gabe bes heiligen Geiftes. Joh. 7, 38. 39. Eph. 1, 5. Gal. 3, 2. Act. 11, 15. 24. 19, 4-6. Das genügt jur Seligkeit nicht, 3) baf ihr fagt, wie heut zu Tage fo viele: Ich glaube an bas Evangelium. Glaubet boch, bag Jefus Chriftus ber Gohn Gottes fei. bann werbet ihr auf ber Stelle4) merten, bag euch ber beilige Beift gegeben ift, ber euch bas Schriftverftandnig eröffnet. Das Evangelium, auf das du beinen Glauben verpflichten willft, ift nichts anderes als eine Geschichts=Erzählung, 5) bie nur ben alleinigen Zweck hat, 6) bag wir glauben follen, Jefus fei ber Chrift, ber Gohn Gottes, wie Joh. 20, 31. ausbrudlich angegeben ift. Gleichermaßen find bie Briefe Bauli nichts anderes als Geschichts-Urkunden 7) zur Erbauung ber Gemeinde auf biefem Grunde. Mündlich hatte er ihnen ichon gepredigt, daß Jefus ber Meffias und Gottes Sohn fei. 8) 218 die Evangelien geschrieben wurden, war die Rirche

<sup>1)</sup> Volo ut contremiscas.

<sup>2)</sup> Qua efficacia, quo verborum impetu.

<sup>3)</sup> Nec mihi satisfacis, librum hunc a quatuor Evangelistis conscriptum demonstrans, (fol. 83 a.)

<sup>4)</sup> Illico.

<sup>5)</sup> Enarratio historiae.

<sup>6)</sup> Ad hoc solum tendens.

<sup>7)</sup> Documenta.

<sup>8)</sup> Antequam apostoli scriberent, jam erat a Christo praedicatum Evangelium, quando fausta et regnum Dei, ipsum credentibus esse filium Dei, annuntiabat.

ichon auf biefem Glaubensartitel gegründet 1) war Chriftus auf biefen Artikel geftorben, weil er fagte, baff Gottes Sohn fei; war die himmlische Stimme ichon zu zweien Malen erklungen, bag er ber liebe Sohn fei, an bem Gott Bohl= gefallen hat; war burch ihn bas Gefetz bes Glaubens ichon gegeben, und bas Teftament mit feinem Blute befräftigt. Also nicht bas Evangelium ift bas erfte, wo nach fich ber Chrift-nennen foll, fonbern biefer Glaube an Jefum, baf er ber Chrift fei.2) Bergleiche boch ben alten und ben neuen Bund (Er. 24. 8.). Erfiehst bu ba nicht, bag alle chriftliche Religion barin besteht, bag wir glauben, Jefus fei Chriftus, ber Cohn Gottes unfer Beiland,3) bann haft bu weber einen Bund mit Gott, noch Frieden. Ja wer nicht glaubt, bag ber Menfch Jefus Gottes Sohn fei, ber weiß nicht, was das ift, das Evangelium, und hat fein Recht fich banach ju nennen. Der landläufige Glaube unferer Tage ift fein Glaube bon Berfon zu Berfon, fein Berkehr mit einem fagbaren, ertennbaren Wefen: fondern ein Gegenüberfteben einem großen Unbekannten, bor bem wir uns ebenfo fürchten, als wir ihn lieben möchten. Die Apostel fingen bamit an4) ben Mann Jefum von Ragareth por bie Augen hinzustellen und mit Fingern auf ihn gu meifen. Danach erft ermahnen fie, bag mir glauben follen, biefer Jefus fei ber Meffias, ber Sohn Gottes. Wir hingegen fehren die Ordnung um: wir begnügen uns zu fagen: wir glauben an Gottes Sohn! und fummern uns nicht barum, nachzuforschen, wer benn biefer Chriftus fei.5) Die einen benennen mit bem Namen Jefus Chriftus ein Aggregat von zwei Gottesföhnen, beren

<sup>1)</sup> Jam erat super hoc articulo ecclesia fundata.

<sup>2)</sup> Die Evangelischen stellten das Evangelium als den Mittelpunkt der Kirche hin: Servet und die Bibel-Radikalen wollen keinen andern Mittelpunkt als Christum. Mißverständlich blieb es immer, wenn Melanchthon in den Locis noch 1559 schreibt: Tantum die populus est Ecclesia, qui dunc librum amplectitur, audit, discit et retinet caet. (ed. Berol. 1856. p. 85.)

<sup>3)</sup> Salvatorem.

<sup>4)</sup> Nota etiam ordinem apostolicae praedicationis in eorum actis. Nam primo caet. (fol. 84a.)

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Nec cum caeco illo illuminato curamus inquirere, quis sit ille filius Dei, sed credimus in filium Dei.

einer vom andern abhängt; 1) die Andern fagen Jesus Christus sei ein Ausbruck, der die menschliche Natur bezeichne, und der Sohn habe eine andere Natur als Jesus und vereinige sich mit Jesu. 2) Ich hingegen glaube lauter und bedingungslos, 3) daß dieser Mensch Jesus sei der Ehrist, Gottes Sohn; und wer das nicht glaubt, der ist schon gerichtet. Schlage die vier Evangelien auf, und du wirst nicht Einen Buchstaben sinden, der von einem andern Glauben redet. 4)

Daß ber von Servet angestrebte, bewußte und gewollte, persönliche Verkehr mit der lebendigen Person Jesu Christi eine größere Glaubens= und Heiligungskraft hat, und der biblischen Forderung näher kommt, als die magische Zurechnung eines ohne unser Zuthun rechtsertigenden Verdienstes einer zweiten Person in der Gottheit, bas liegt jedem Unbesangenen auf der Hand. So lange die Lutheraner den Glauben an die geschichteliche Person Zesu doketisch verslächtigten, so lange war auch sein Verdienst, sein Vordisch und seine Vermittelung eine nur doketische. Und insosern hat Servet Recht, daß die Lutheraner, abgewichen vom biblischen Glaubensgrunde, nie hätten verstehen können, was Rechtsertigung sei. Werst Spener brachte das Correktiv. Damit soll nicht geleugnet werden, daß alle bei der Rechtsertigung in Vetracht kommenden praktischen Momente von Luther beigebracht worden sind, und nicht von Servet. D——

<sup>1)</sup> Jesum dependenter dici filium et conjunctim cum alio invisibili filio. — cf. Dorner. l. l. II. 817: Besonders aber verfällt die lutherische Christologie u. s. f.

<sup>2)</sup> Ut Valentinus dicebat.

<sup>3)</sup> Pure et syncere concedo et credo.

<sup>4)</sup> Volve quatuor Evangelia, quia non reperies unam literam, quae de hac fide non loquatur. (fol. 84b.)

<sup>5)</sup> Dorner, l. l. II. 807 seq. — "Die lutherische Christologie hielt ben Dualismus zweier in einander geschobener Menschheiten aus, weil sie nicht sowohl von der Person Christi an und für sich selbst ein vollsständiges Bild, als vielmehr in ihr das zum Heilsamt Ersorderliche suchte (l. l. p. 817).

<sup>6)</sup> fol. 82 seq.

<sup>7)</sup> Dorner, 1. 1. II. 515 seq. — cf. Albr. Ritschl.

Es galt nun, aus feinen neuen Bibel-Studien bas trini= tarifche Refultat zusammenzustellen. Dem wibmet er bas vierte Buch. Da es bem ewig unveränderlichen Gott barauf ankam, fich ber fo und nicht anders gearteten Erben-Welt verständlich zu machen,1) fo mählte er auch ichon im alten Bunde zu verschiebenen Malen als Offenbarungs=Organ balb bie Gestalt bes Sauches, balb bie Bertretung bes Wortes,2) um baburch schon vorweg eine Dreieinigkeit anzudeuten. Und fo find benn auch fpater bie perfonlichen Mitthei= lungsweisen3) Gottes babin verschieben gewesen, baf Gott unter ber Geftalt bes Menfchen und unter ber Geftalt bes Geiftes auftrat. Um bis in bas Berftanbnig ber Welt burchzutonen, traf er gleich am erften Schöpfungstage biefe Borrichtungen,4) und fcuf bie himmel mit feinem Wort und alle ihre Rrafte burch ben Geift feines Munbes. Aber fo oft fein Wort fchuf und fein Geift wirkte, waren boch beibe nicht äußerlich greifbare Dinge, fonbern immer nur unfichtbare Borrichtungen Gottes.5) In Chrifto erft ift Gottes Geheimniß offenbar geworben. Nunmehr ist Gott äußerlich sichtbar erichienen,6) fo bag man bie Berfonen wirklich unterichei= ben fann,7) in abgeschloffenen und von einander gesonderten Wefen.8) Wenn wir die Gottheit anbliden,9) fo gewahren wir Gott als Bater, den Menschen als Sohn und ben Engel als heiligen Geift.10) Und wie Jesus von Ragareth, ber in Judaea predigende, ber Meffias ift und Gottes Sohn, fo ift jene Feuerflamme, welche Uct. 2 erschien, ber Engel bes Berrn und ber heiligende Beift. Und wie wenn ich Chriftum Jefum einen Menfchen nenne, ich von ihm die Gottheit bes Baters nicht trenne, fo trenne ich, wenn ich vom Gottesboten ober bem bienftbaren Beifte

<sup>1)</sup> Seipsum olim personando.

<sup>2)</sup> Nunc sub specie flatus, nunc sub verbi persona (fol. 85 a.).

<sup>3)</sup> Personae, eigentlich "bie Durchtoner", Bermittler ber Stimme und fo bes Gebantens.

<sup>4)</sup> Dispositiones.

<sup>5)</sup> Erant tunc dispositione tantum.

<sup>6)</sup> Nunc in diversis rebus est vere facta apparitio.

<sup>7)</sup> Personarum realis facta distinctio.

<sup>8)</sup> Res absolutae et distinctae.

<sup>9)</sup> Deitatis aspectu.

<sup>10)</sup> Deus pater, homo filius et angelus Spiritus sanctus.

rebe, von ihm auch nicht den göttlichen Charakter.<sup>1</sup>) Demnach stellt sich nur die Eine Gottheit des Vaters in seinen persönlichen Organen dar.<sup>2</sup>) Und nur über diese Erscheinungsweisen Gottes haben wir ein Urtheil: denn die Schrift betrachtet niemals die Naturen, sondern die Erscheinungen und die Einzrichtungen.<sup>3</sup>) Von einer Mehrheit von Dingen derselben Natur ist da keine Rede".

Auch biese Sätze Servet's sind heute wissenschaftliches Gemeingut geworden. Selbst Anhänger einer immanenten Trinität gestehen zu: "Die Schrift lehrt nur, wie sich Gott zu erkennen gegeben habe und zu erkennen geben werde. Aus der Schrift "erfahren wir, welches das Verhalten dessen, der dott ist, gegen uns sei". Much "wo die heilige Schrift Gott eigenschaftlich benennt, faßt sie das jenige, was sie von seinem Verhalten lehrt, in eigenschaftliche Verennungen des wahrhaftigen Gottes". Mas in Jesu Christo vermittelte Verhältniß Gottes und des Menschen ist in der Schrift ein thatsächliches. Die Mannigsaltigkeit des Schriftinhaltes stellt sich uns in eine Reihe von Thatsachen zusammen". Mur Thatsächliches als solches wird man durch den Schriftbeweis bekräftigen können".

Auch auf dem Gebiet des heiligen Geistes kümmert sich Servet nur um die geschichtlichen Thatsachen. Auch hier muß man die vorübergehende Erscheinung beim Herabkommen des Geistes wohl unterscheiden von seiner dauernden Einrichtung in uns. 9) Jene dienet dieser als Mittel zum Zweck. So lange der göttliche Geist noch nicht in dem Menschen ist, hat er seinen Heiligungszweck

<sup>1)</sup> Wie die Selbstdarstellung Gottes in seinem Knecht Messias die Ursache der ihm übertragenen göttlichen Prädikate ift, blickt selbst bei Delitzsch durch (Apologetik l. l. p. 421 seq.).

<sup>2)</sup> Ut sit una patris divinitas in illis personis.

<sup>3)</sup> Nam scriptura nunquam naturas considerat, sed apparitiones et dispositiones (fol. 85 b.).

<sup>4)</sup> Hofmann. Schriftbeweis. 1. 1. I. p. 63.

<sup>5)</sup> Hofmann 1. 1. I. p. 69.

<sup>6) 1.</sup> l. p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) l. l. p. 28.

<sup>8)</sup> l. l. p. 30.

<sup>9)</sup> Apparitionem dico ex descendente spiritu, dispositionem vero in nobis. Et illa ad istam terminatur (fol. 85 b.).

nicht erreicht. Darum heißt er außerhalb bes Menschen nur unseigentlich<sup>1</sup>) heiliger Geist. Und beghalb sage ich stets, daß der heilige Geist eine bestimmte Bewegung im Menschengeiste ist.<sup>2</sup>) Ueberhaupt ist der Geist nach der heiligen Schrift vielmehr etwas Ethisches als etwas Physisches oder Metaphysisches.

Wenn es heißt 2 Cor. 3, 17. 18: "Der Berr ift ber Geift",3) so lehrt ber Zusammenhang von Ifrael, bas sich bekehren foll zum herrn, und von ben Chriften, die verkläret merben in bie Rlarheit bes Berrn, ber ber Geift ift, baf hier bie Schrift an nichts weniger benkt als an Philosopheme.4) Wolltest bu die Stelle auf Gotte & Natur giehen, fo mußtest bu auch fagen, Gottes Natur ift feuerhaltig, weil in ber Schrift gesagt wird Deut. 4, 24: Gott ift ein Feuer. Bielmehr, wenn gesagt wird: Gott ift ein Geift Joh. 4, 24: fo wird damit Gottes geistige Disposition bezeichnet5); er bezweckt bas Geiftige, er liebt bas Geiftige. Denn aus bem baß Gott ein Geift ift, beweift Jefus, bag bie ihn anbeten, muffen ihn im Geift und in ber Wahrheit anbeten; und aus bem, bag ber Herr der Geist ist, beweist Raulus: daß wo der Geist des Herren ift, Freiheit wohnt. Aehnlich fteht es mit ber Beweisführung bes Johannes (1 Ep. 4, 8:) "Wer nicht lieb hat, ber kennet Gott nicht: benn Gott ift bie Liebe." Rach berfelben Analogie konnte man fagen: "Weffen Berg fein Sehnen und Verlangen nach bem Beistigen hat, ber hat ben heiligen Beist nicht: benn: Gott ift Beift". - Man barf hier nicht überfeben, bag in ber Sprache bes A. und bes R. T. gerabe wie in ber Vulgata bas Wort Beift mit bem Wort: "Wind, Hauch, Weben" identisch ift (cf. Joh. 3, 8). Darum mohl fagt Gervet: es giebt kein Ding in ber Schrift, was feiner Natur nach Geift (Sauch) genannt murbe: fonbern es wirb von anderen Befen ausgefagt, baf fie Beift (Sauch) feien, in fo weit ihnen gerabe eine geistartige Be=

<sup>1)</sup> Non proprie.

<sup>2)</sup> Spiritus sanctus est in hominis spiritu agitatio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Arbitrantur multi, nihil aliud esse quam dicere, Dei natura est incorporea.

<sup>4)</sup> Scriptura nihil minus curat quam illas philosophias.

<sup>5)</sup> Spiritualis Dei dispositio notatur.

wegung eignet.1) Beift ift ihm bemnach feine Substanz, fondern ein Accideng. Gott und Geift find ihm nicht zwei fich bedenbe Begriffe. Darum fahrt er fort: "Es hat eine andere Bebeutung, wenn man fagt: "Gott ift in ihm ober mit ihm" und eine andere, wenn man fagt: "ber Beift Gottes ift in ihm ober über ihm", letteres bezeichnet eine Erleuchtung feines Sinnes;2) erfteres jugleich eine Befchirmung feines Leibes und eine Leitung aller feiner Sandlungen, auch in ihren Folgen.3) Es wird mir baber nie einfallen, ben Engel bes Berrn an und für fich ben heiligen Beift zu nennen, sondern der beilige Beift wird nur barum in dem flammenden Bfingst=Engel geschaut, weil bie Engeledienste von bem in Sandlung gefetten geistigen Willen Gottes unab= trennbar find.4) Auch nennt die Schrift andere Engel, Die eben= falls bem göttlichen Beisteswehen bienen, nicht etwa auch beilige Beifter; benn alle Beiligung geht von Ginem aus, und biefer Gine ift ber Beift Gottes, ber bies in allen wirkt.5) Der Bfingftengel, gerade wie alle andern Engeln, war ausgefandt zum Dienfte berer bie ererben follen die Seligkeit. Beor. 1, 14. Alfo ift ber Bfingst= engel im vorzüglichen Sinne Chrifti Diener. Bor biefer fchrift= magigen Behauptung ichrecke ich nicht gurud megen ber Rnechtschaft, in welche die Macedonianer jenes britte Ding bringen.6) Denn was geht bas mich an, ber ich lehre, bag es Gott frei ftebe, jum Dienfte ber Dinge, welche er burch bie eine Ginrichtung bewirtt, eine bestimmte andere Ginrichtung zu verwen= ben;7) und niemand barf auf eine Rnechtschaft in Gott fcliegen, wenn ich fage: es gefiel Gott, jum alleinigen Dienst feines Wortes die "Berson" seines heiligen Geistes besonders und aus=

<sup>1)</sup> Nulla res ex sui natura dicitur spiritus, sed in quantum est spiritalis motio (fol. 86 a.).

<sup>2)</sup> Illustrationem mentis.

<sup>3)</sup> Cujuscunque actionis directionem.

<sup>4)</sup> Propter inseparabilem ab angelorum ministerio spiritus Dei dispositionem.

<sup>5)</sup> fol. 86 a.

<sup>6)</sup> Bekanntlich nannten sie den heiligen Geist διάχονον και δπηρέτην. S. bei Hagenbach. Dogmen-Geschichte I. p. 296.

<sup>7)</sup> Deus una sui dispositione ad ministerium eorum, quae per aliam efficit, peculiariter uti vult.

brücklich abzuordnen. Warum soll nicht eine Erscheinung ber andern bienen, und eine Anordnung die andere fördern? Mun, in demfelben Verhältniß, wie die Engel zu Christo, in demfelben Verhältniß steht der Geist zum Wort. Der heilige Geist³) (Hauch) ist ein Diener des (auszusprechenden) Wortes, gerade wie die Engel Christi Diener sind. Wozu soll man⁴) hier erst mit Aëtius und Eunomius über Gleichheit oder Ungleichheit der Personen disputiren, da es doch nur ein einziges Etwas⁵) ist, um das es sich handelt, nämlich der Eine Gott, der, um sich der Welt mitzutheilen, sie geistig anhaucht und zu ihr Worte redet.

Um nun die von Gott bem Worte zugewiesene Rolle6) noch weiter zu erforschen, muß man Christi Person studiren. Da wird man ersehen, daß gleich im Anfang das Wort von Gott dazu hers vorgebracht, bereitet und bestimmt war, daß es Fleisch werden sollte. 7) Und in dem Worte (Licht) lag für Gott die Vorstellung und das Urbild des zukünftigen (Lichtbringers, des) Menschen. 8) Und dieses Menschen-Angesicht, diese Gebehrde, diese Anschauung, diese Menschen-Vorstellung in Gott<sup>9</sup>) liegt geheimnisvoll all' den Schriststellen unter, 10) die von dem Vilde, Angesicht, Gebehrden oder der Person Gottes reden. Das herrliche Antlitz Issu strahlte gleich im Ansang (der Schöpfung) in Gott wieder. 11) Willst du Christi Klarheit versstehen, dann steige zu den Cherubinen auf, betrachte die Feuerräder und die Thiere des Hessell . . . 12) Ueberall wirst du Strahlen sinden

<sup>1)</sup> Spiritus sui personam ad solum verbi ministerium distincte segregat.

<sup>2)</sup> Ut sacramenta (die heiligen Anordnungen) rebus optime consonent.

<sup>3)</sup> Spiritum sanctum Verbi ministrum dico, angeli sunt ministri Christi.

<sup>4)</sup> Est pascere ventos.

<sup>5)</sup> Quia non est nisi una res.

<sup>6)</sup> Personam Verbi.

<sup>7)</sup> Ad hoc tendit praedicatio Joannis.

<sup>8)</sup> Et jam in illo erat apud Deum futuri hominis repraesentatio et effigies (fol. 87 a.)

<sup>9)</sup> Et  $\tau \delta$   $\pi \varrho \delta \sigma \omega \tau \sigma \nu$ , haec persona, hic vultus, haec facies, haec hominis in Deo repraesentatio.

<sup>10)</sup> Sacramentaliter latet.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Gloriosa illa Christi facies jam ab initio in Deo, relucebat (fol. 88 b.).

<sup>12)</sup> Tam cherubim quam seraphim sunt gloriae Christi praecones (fol. 89 a.).

biefes feligen Lichtes. Ja ber Rörper Chrifti mirft vor fich her feine Schatten,1) und alles, was unter bem Gefete fteht, ift ein Schatten bes Rörpers Chrifti. Der Vorblick auf bas urbilbliche Weltziel, Chriftus, ift es, welcher alle Gefchöpfe Gottes fo fcon macht. Und boch ift bies urbilbliche Weltziel nichts als eine ewige Bor= stellung Gotte 82); und alle Die Strahlen göttlicher Herrlichkeit find nichts an und für fich, fondern es ift ber Gine und gleiche Gott, ber geiftig in feinen Beiftern erscheint. Denn Gott, weil er eine himmlische Wohnung hat, wohnt nirgend mahrhaftiger als in ben Beiftern.3) Ja die Beifter fteben fo weit offen4) por Gott, wie unfere Wohnungen für und. Und bas ift jenes Licht, ba niemand zukommen kann; bas ift ber himmel und Gottes Wohnung. Diese himmel breitet er aus, wie einen Teppich5) Bf. 104, 2 und behnet sie aus wie ein bunn Fell, und wie eine Sutte, ba man innen wohnet Jef. 40, 22: mit biefem Lichte bedeckt er fich wie mit einem Gewand Bf. 104, 2. Dieses Gottes-Licht wimmelt von geistigen Wesenheiten und von himmlischen Geschöpfen,6) von Engeln und Beiftern. Ich nenne alle himmlischen Beschöpfe Engel und Beifter, obgleich fie für uns eigentlich namenlos find und Engel (Befanbte) und Beifter (Sauche) erft bann genannt wer= ben, wenn Gott fie fendet.7) Engel und Beift find auch teine Bezeichnungen für eine bestimmte Natur,8) fonbern Aemter und Eigenschaften. Aber wir allesammt nennen fie fo, weil wir fie erft gewahren,9) fobalb fie ausgehaucht und gefandt find. fie an fich find, barum kummert fich bie beilige Schrift eben fo

<sup>1)</sup> Omnia quae sunt in lege, sunt um bra corporis Christi (fol. 89 b.).

<sup>2)</sup> Hominis in Deo repraesentatio (fol. 91 a.). Achnlich neunt Mestanchthon, der 1533 von sich schrieb: Servetum nultum lego, in seiner 1535. Ausgabe der loci den Sohn imago cogitatione patris genita (cf. Gaß, Gesch. der protest. Dogmatik T. I. p. 38).

s) Dei enim habitatio est coelestis, ut nullibi verius quam in spiritibus habitet (fol. 90 a.).

<sup>4)</sup> Ita late patent.

<sup>5)</sup> Sicut pellem.

<sup>6)</sup> Illa Dei lux essentia est et coelestes creaturae.

<sup>7)</sup> Quando mittuntur.

<sup>8)</sup> Nec angelus nec spiritus sunt nomina naturae.

<sup>9)</sup> Quia non aliter eos percipimus.

Tollin, Lehrspftem Gervet's. I.

wenig, wie um all' die andern metaphhsischen Dinge. Auch bem Servet kommen die Engel und Geister hier nur in Betracht als Abbilder des leuchtenden Urbildes in Gott, welches das Wort ist.

Und da erscheint ihm ferner merkwürdig, baf nirgend in ber Bibel gefagt wird, ber Menich fei nach Jehovah's Bilbe geschaffen, fonbern es heifit: Laffet uns Menfchen machen, ein Bilb, bas uns gleich fei (Gen. 1, 26) und Gott fchuf ben Menfchen nach bem Gleichnif und jum Cbenbilbe Elohim's (Gen. 5, 1. cf. Sirach 17, 3. Sap. 2, 23). Das mahrhaftige und urfprüngliche Gleichniß, bem ber Mensch nachgebilbet wurde, ift also die Menschen= Borftellung, die in Gott war, und die war Jefus Chriftus felbft,1) fo bag ber Apostel Baulus mit Recht fagt Rom. 8, 29: "Gott hat verordnet, daß wir gleich fein follten bem Cbenbilbe feines Sohnes". Und in bem Schöpfungs-Entschluß fagt Gott zu ben Engeln nicht barum: "Lagt uns, unfer Gleichniß, unfer einer", weil fie etwa mit ihm eins waren,2) fondern weil bes Sohnes Stimme in ihnen vortonte und des Sohnes Geftalt in ihnen abgeschattet mar.3) Rur ber Sohn ift wahrhaft mit bem Bater eins, und barum muß man bas "uns, unser" vom Sohne verstehen. Denn ber Sohn war ehemals eine mit Gott in Giner Ratur,4) wie bie Borftellung, ber Entichluf, bas Ibeal eine find mit bem, ber bie Borftellung fafit5): jest aber ift ber Sohn eine mit bem Bater in Rraft feiner fittlichen Tüchtigkeit und feiner geiftigen Macht.6) Rurz, fo groß ift Chrifti Berrlichkeit, bag Chrifti Berfon vorgebilbet murbe7) in Gott, in ben Engeln, in ben Menfchen, in ben Relfen und in andern Dingen.8) Das find bie unfagbaren Bebeimniffe Chrifti".9)

<sup>1)</sup> Vera et primaria similitudo est hominis in Deo repraesentatio, quae est ipse Christus Jesus, ad cujus imaginem nos facti sumus (fol. 91a.).

<sup>2)</sup> Ut quasi unum sint.

<sup>3)</sup> Quia filii persona in eis adumbratur (fol. 91 a.).

<sup>4)</sup> Filius enim antea erat unum cum eo in una natura (fol. 91 b.).

<sup>5)</sup> Personaliter.

<sup>6)</sup> Virtute et potentia.

<sup>7)</sup> Figurabatur.

<sup>8)</sup> In petris et aliis.

<sup>9)</sup> Ista sunt inenarrabilia Christi arcana.

Niemand wird hier ben großen Unterschieb verkennen zwisch en ber Anschauung bes L. I. und ber bes L. IV. Dort icharf umriffene ftreng-gefchichtliche Größen : hier in's Unendliche zerfahrene Salbwefen, die Jahrtaufende mit ber Erifteng fampfen und in taufend verschiedenen Geftalten bie Beltgeschichte mit Erscheinungs-Berfuchen ober Erscheinungs-Stufen ausfüllen. Dort alles exegetisch = fri= tisch, hier fortmährend spekulativ und theosophisch.1) Beides: repräfentirt zwei verschiedene Entwickelungephasen im Geiftesleben Servet's: jenes bie Touloufer, biefes bie Bafeler. Die Brude zwifchen beiben ift ber Johanneische Brolog; und ber menschliche Selfer ist Decolampab. Es war keine Phrafe, wenn Servet ihm mündlich und schriftlich wiederholt, er sei zu ihm gekommen, um sich von ihm belehren zu laffen.2) Er fühlte sich entschieben zu ihm hingezogen.3) Und er ließ fich von ihm ziehen und lehren. Decolampad hatte ihm ben Brolog so ausgelegt: Im Anfang war ein ausgeprägtes Bilb ba von Gottes Wefen: daher war auch der Sohn da, der da ist bas Cbenbild bes unsichtbaren Gottes (Bebr. 1, 3).4) Das fchlug wie ein Blit ein in Servet's exegetisches Gemiffen: und biefer Fener= same trug viele Frucht. ලා lange er es für fchriftwidrig. hielt, ftraubte er fich mit Sanden und Fugen, juzugestehen: im Un= fang war ber Sohn. Sobalb er burch ben Schriftbeweis fich bavon überführt hat, ift es ihm gang natürlich, im Anfang auch ben Sohn bei Gott zu ichauen. Ift bas bie Beife eines Baretikers?

In ber Hauptsache stimmt ja bie zweite Entwickelungs= Phase Servet's mit ber ersten überein. Er hat sich fichtbar ber Rirchenlehre genähert, und ist ihr in manchen Punkten

<sup>1)</sup> Im Glaubensleben Servet's spiegelt sich im Aleinen wieber, was die Kirche vor ihm im Großen durchlebt hat. Und zwar in derselben Reihenfolge-Bom kahlen Ebionitismus versiel sie zunächst in gnostische Ueberschwänglichkeit. Die dritte Stuse ist gerade wie dei Servet die der Consubstantialität: und auf der vierten huldigen beide einem scholastischen Mysticismus, resp. mystischen Scholastischung. Wir kommen später daranf zurück.

<sup>2)</sup> Ego a Te doceri petebam (bei Mosheim l. l. p. 393).

<sup>3)</sup> Vehementer Te adire timui, etiamsi hoc summe desiderem; et adibo, modo patiaris (bei Mosheim p. 392).

<sup>4)</sup> In principio erat Verbum, hoc est, In principio erat expressa imago substantiae Dei: ergo et Filius, qui est illa imago invisibilis Dei, tum erat (bei Mosheim p. 390).

auffallend nabe gekommen. Dennoch geht er überall ba feinen eigenen Weg weiter, wo die Kirchenlehre ihm noch immer von ber ihn allein perpflichtenden Bibellehre abzuweichen scheint. Go ift er weit entfernt, wie fpater ber Rationalismus that, die Menschen-Formen (Un= thropomorphismen) von Gott gebraucht zu erklären, weil ber Menich fich Gott nur nach feinem eigenen Bilbe ichaffen und benten könne: fonbern er fagt, Gott felber braucht in feinem Worte von fich felber Die Menichen-Formen, weil ber Menich ihn fonft nicht murbe benten und berfteben konnen. Beim Rationalismus find bie Anthropomorphismen ein Menschenwahn, bei Gervet find sie eine göttliche Berablaffung. Beim Rationalismus ift alles rein subjektiv: bei Servet ist es objektiv. Allein weiter geht er nun nicht. icholastische Rirchenlehre macht bas historisch=objektive burch Recon= ftruttion im Jenfeits zu etwas metaphyfifch = Realen. behauptet, daß es gefchichtliche, objektiv-fagbare Offenbarungs-Formen Gottes feien, feinesweges aber reelle Berfonen im göttlichen Wefen ober irgendwelche nothwendige, und von Gottes Wefen unabtrennbare Modulationen. Es ift alles Gnabe, gnäbige Berablaffung bes über biefen Formen und Geftalten unendlich erhabenen, emig unveränderlichen Gottes, ber an und für fich felber weber Gott noch Beift ift, fon= bern in seiner Gnabe sich bereit halt, bauernd als Lichtwort und Beifthauch zu erscheinen, weil ihn gerade biefe im Menschen centri= rende Welt mit feiner Wahrheit und Gnabe fonft nicht verfteben Anders, es ift bies alles fein Natur-Gefetz bes göttlichen würde. Wefens, fonbern eine beilfame Berordnung für ben Saus= halt und bie Liebesverwaltung gerabe biefer Welt.1) Servet fteht alfo gewiffermagen in ber Mitte gwischen bem Alles in's Subjektive verflüchtigenden Rationalismus und ber auf die absolute Berschiebenheit der Gottes= und der Menschen=Natur gebauten imma= nenten Trinität's=Orthodoxie.

Er felber ahnte das wohl. Darum greift er nun auch frendigen Muthes die landläufige Meinung von den beiden Naturen in Christo als die Wurzel alles Uebels an.2) Hier konnte

<sup>1)</sup> Dispositio oeconomiae.

<sup>2)</sup> Ex his detegitur veritas illius vulgatae sententiae, qua dicunt, duas naturas in Christo unitas facere unam personam et unum filium fol. 92 b.).

er bem Decolampad nicht beiftimmen. Der hatte ihm gefagt: bas Wort ward Fleisch. Also wird Wort und Fleisch ein und berselben Berfon zugeschrieben. Nun aber kann man nicht leugnen, bag bie Wort-Natur eine andere ist als die Fleisch-Natur.1) Also sind zwei Naturen in Einer Berson. Servet entgegnet: In dieser Behauptung find eben fo viel Irrthumer als Worte.2) Bersteht ihr boch nicht ben biblifchen Begriff von Berfon. Auch exiftirt nirgen b eine besondere Wort= Natur. Das ganze Sein bes Wortes ift nichts als eine bestimmte perfonliche Meußerung ber göttlichen Natur, die fich barin wiederspiegelt.3) Auch läßt es uns fehr übel an, eine Natur4) Gottes, Die wir boch gar nicht kennen, vor Gericht zu citiren,5) und bamit bie Schriftgrenzen hochmuthig zu überfchreiten. Soll man burchaus bas Wort Natur auch von Gott brauchen, fo wurde ich es nur als Umschreibung brauchen, für bas mas Gott wirklich ift.6) Auch fagt Johannes nicht: bas Wort, ober bie Wort= Natur, habe fich mit bem Fleisch, ober ber Fleisch=Natur vereinigt,7). fondern bas Wort ward Fleisch; es ift es wirklich geworben; es hat ein Uebergang stattgefunden vom Wort zum Fleisch;8) Uebergang von einer blogen Darftellung gur Sache felbft.9) was früher nur bes Sohnes Geftalt und Gebehrbe hatte, 10) bas ist nunmehr, feit bas Wort Fleisch mard, ber Mensch Chriftus felber, ber ba ber mahrhaftige, wirkliche und natürliche Sohn Gottes ift. 11) Much giebt es jett in Gott feine andere Spoftase ober Angesicht,

<sup>1)</sup> Neque natura verbi est natura Carnis, neque natura Carnis est natura verbi (bei Mosheim l. l. p. 390).

<sup>2)</sup> In qua sententia tot sunt errores quot verba (fol. 92 b.).

<sup>3)</sup> Esse Verbi est persona, in Dei natura personata (fol. 92 b.). — Mehulidi fol. 93 a: Tunc erat verbum i. e. non erat res ipsa, sed de ipsa verbum, tanquam de re absente sermo, quae eo verbo tunc praesentabatur.

<sup>4)</sup> Natur von nasci.

<sup>5)</sup> In jus vocare.

<sup>6)</sup> Pro re ipsa quae est Deus.

<sup>7)</sup> Unitum.

<sup>8)</sup> Transitus de verbo ad carnem.

<sup>9)</sup> Transitus de persona ad rem.

<sup>10)</sup> Quod erat persona filii.

<sup>11)</sup> Verus realis et naturalis filius Dei.

als ber Mensch Jesus Chriftus.1) Denn sobald bie Sache felbft kommt, hört die Stellvertretung 8 = Rolle2) auf. Gehr merk= würdig ift es und geheimnigvoll, daß bie heilige Schrift A. T.'s Gott fo oft menichliches zuschreibt, wie Banbe, Ringer, Augen, Untlit und Fuge, mabrend bavon im N. T. fich nichts findet, fonbern gesagt wird: Gott ift Geift. Der Grund ift klar". Der Rationalismus wurde hier fagen, weil bas N. T. aufgeklarter ift. Der bibelgläubige Gervet aber antwortet: "Das gefchieht, weil bamals Chriftus noch bei Gott"4) war, nämlich als Wort. "Jest aber ift Chriftus als Mensch eben so wirklich und wahrhaftig in Gott, wie vorher bas Wort bei Gott mar.5) Das Wort war unter bem Gefetz ber Thpus6) Chrifti. Das Wort mar ber Schat= tenrig und Chriftus ift bie lichtvolle Wirklichkeit.7) Früher war bas Wort, wie Johannes im Evangelium und in ber Epistel fagt.8) Best nach ber Offenbarung giebt es ein folches Wort nicht mehr: Die Wirklichkeit ber gefchichtlichen Berfon Jefu ift an feine Stelle getreten.9) Sest hat man feine gange Aufmerkfamkeit allein auf Chri= ftum ju richten und auf Gott ben Bater, und es ift gar tein Wort Gottes (im beregten Sinne) mehr übrig. 10) Wenn bu mir Gin Jota zeigen wolltest, wo bas Wort ber Sohn genannt wird, so will ich mich für überführt bekennen. Jesus fagt: so jemand mein Wort wird halten, ber wird ben Tob nicht feben ewiglich Joh. 8, 51. Dazu gehört auch, bag wir nichts zusegen noch bavon= thun noch baran andern, b. h. alfo bag wir fagen Wort, wo bie

<sup>1)</sup> Nec est nunc in Deo alia hypostasis seu facies, nisi homo ipse Christus.

<sup>2)</sup> Cessat personalis repraesentatio. — fol. 93 a.

<sup>8)</sup> fol. 91 b.

<sup>4)</sup> Quia tunc Christus erat apud Deum (fol. 91 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Aeque proprie Christus nunc est in Deo, sicut antea Verbum erat apud Deum (fol. 92b.).

<sup>6)</sup> Praefiguratio.

<sup>7)</sup> Verbum illud erat umbra, et Christus est veritas (fol. 93 a.).

<sup>8)</sup> Nunquam de verbo illo legimus: est, sed erat.

<sup>9)</sup> Nunc autem post manifestationem non est tale verbum, sed res ipsa. — Persona facta est res, umbra facta est lux. (fol. 93 a.).

<sup>10)</sup> Nec superest nunc aliud verbum.

heilige Schrift fagt Wort und Sohn, wo sie Sohn fagt, nämlich einstmals das Wort, jetzt aber ber Sohn." -1)

Es ist oft, als ob Servet voraussette, feine erfte antitrinita= rifche Studie (L. I.) fei verloren gegangen; fo fehr bilbet bie zweite Studie (L. II. III. IV.) ein für fich abgefchloffenes Bange, bas auf die erste keine Rudficht nimmt. Bielleicht hat er fich bie erfte als Brief an Juan de Quintana gebacht, bie zweite als Brief an Decolampab, bie britte (L. V. VI. VII.) als Brief an Martin Buter. Jebenfalls giebt es fast teine im L. I. berührte Frage, Die er nicht in L. II-IV. wieber aufnahme, und zwar immer mit einem andern Refultat, als in L. I.; mit einem Refultat, bas fich ben Worten berrecipirten Rirchenlehre nach Rraften anschließt, unter ihnen aber einen gang anbern Sinn, im wefentlichen, ben von L. I. verbirgt. Es ift als ob er die Ueberzeugung ge= wonnen hatte, "ber Glaube ber Rirche habe zu allen Zeiten bie wefentliche und ganze chriftliche Wahrheit in fich",2) nur bag biefe Wahrheit oft unter fehr ungefchidten Ausbruden und Formeln verborgen fei. Undererfeits fcheint es oft, ale fei ihm in biesem zweiten Complex barum zu thun, zu zeigen, baf er tein gantifder, verbammungefüchtiger Menfch fei, fonbern gerne alles zugebe, was "bem Glauben ber Rirche wie altbekannt und aus bem Bergen gerebet" klinge: nur muffe man ihm bie alt= fa= tholifche Freiheit gestatten, Die Worte auf feine Beife gu inter= pretiren. So sucht er fich jett einen Sinn zurecht zu machen, nach welchem man fagen konnte: in Chrifto fei bas Wort und ber Menfch vereinigt zu Giner Berfon; ja nach welchem er fogar zuge= ftehen burfte "bas Wort ift ber Sohn".3) Er plagt fich babei fo ab, bag man feinen guten Willen zur Berfohnlichfeit und zum Frieden unmöglich anzweifeln fann. Er verfährt folgenbermagen:

<sup>1)</sup> Ubi scriptura dicit Verbum dicet et ipse Verbum, ubi filius: filius, scil. olim Verbum, nunc vero filius (fol. 93 b.).

<sup>2)</sup> Dorner l. l. II. p. 1199.

<sup>3)</sup> Das Anlehnen an die bogmatischen Formesn der Kirche nach Unterlegung ganz neuer Begriffe giebt den Memoirs of literature ein gewisses Necht zur Behanptung: der posemische Theil seines Buches sei verständlich: dut when he comes to explain his notions concerning the Person of our Saviour, he is hardly intelligible.

Er geht bavon aus, baf bas Wort Berfon zu verschiebenen Beiten und in ben verschiebenen Lagern einen gang verschiebenen Sinn gehabt habe. Go verftehen bie ich olaftifchen Philosophen bis berab auf die Sorbonne feiner Tage unter Berfon ein "Aggregat von amei Dingen ober zwei in Ginen Saufen vereinigten Naturen".1) Melanchthon versteht unter Berson balb Naturen.2) balb Leiber.3) Daf die Bibel bas Angeficht barunter verftehe, wie es bei Mann und Beib, bei Rind und Greis, bei Bornehm und Gering verschieden ift, hat Servet ichon oben gezeigt. Welchen Begriff man heut zu Toge gemeinhin mit bem Wort "Person" verbindet, war ihm wieder völlig unbekannt. In biefem Wirrmarr,4) ber über ben Begriff Berfon herrichte, und ber von feinem Sachkundigen geleugnet werden kann,5) hält Servet, mit philologischem Takt fich an die ethmologische, urfprüngliche Bedeutung bes Wortes,6) um fo lieber ale er auch bie ältesten lateinischen Rirchenväter auf diesem Wege trifft.7)

Bekanntlich ist persona zunächst jenes großartige Munbstück, welsches die Schauspieler vornahmen, um die Stimme zu erhöhen (eigentlich der Durchtöner), und das, weil es allein keinen Halt hatte, auch dieser Mundvorbau sehr entstellt hätte, sehr bald mit einer Maske verbunsen wurde. Aus diesem Sinn der Maske's) leitet sich dann von selber

<sup>1)</sup> Aggregatum ex duabus rebus aut duabus naturis in unum cumulum unitis. (fol. 93 b.).

<sup>2)</sup> Melandthon und Servet. Berlin 1876.

<sup>3) &</sup>quot;Der Logos wohne persönlich in Christo. Das werde Col. 2, 9 mit σωματικώς bezeichnet; denn σώματα bedeute den Alten Personen" (bei Dorner. Person Christi II. p. 614.).

<sup>4)</sup> Magna est vocabuli abusio (fol. 93 b.).

<sup>5)</sup> cf. Dorner l. l. II. p. 188 seq. p. 236, p. 251 al. saepe. — besonders auch Schleiermacher l. l. II. p. 51 seq.

<sup>6)</sup> Proprie loquendo.

<sup>7)</sup> Dieser alt-klassische Begriff von persona bei Servet ist leider von all' seinen Biographen übersehen worden, und baher besonders erscheint bei ihnen der Servetianische Lehrbegriff so consus. Ebenso der Tertullianeische (cf. z. B. Kahnis. Lehre vom heil. Geiste. Halle 1847. I. 265.)

<sup>8)</sup> Ganz ähnlich braucht es Mesanchthon. Loci p. 14: Deus non respirit opera externa, sed internos cordis motus... qui externa et personata quadam civilitate mores fingunt, hujusmodi libertatem docent. (al. s.).

ber ber Rolle, bes Charakters, beffen, mas jeber einzelne im Leben porstellt ab. Darum fagt Servet fehr richtig, basjenige beißt persona was ein anderes (zweites) Ding vorstellt.1) Go übernehmen bie Freunde des Siob die Rolle Gottes2): und wollten reben und ur= theilen, als ob fie felber Götter maren (Siob 13, 2. 3); die Lugen= Apostel sprechen unter ber Rolle3) ber Apostel Christi (2 Cor. 11, 13), Satanas fpricht unter ber Rolle eines guten Engels, wenn er fich verftellt in einen Engel bes Lichts (2 Cor. 11, 14); bie Beis= heit fpricht unter ber Rolle Chrifti (Sap. 10); David und die Propheten sprechen unter ber Rolle Chrifti und Chriftus nicht felten unter ber Rolle ber Kirche.4) Das gehört alles zur Thpik und Zeichensprache bes Wortes.5) In Diesem Sinne können wir ja nun auch fagen, daß bas Wort unter ber Rolle Chrifti und als fein Stell= vertreter der Sohn gewesen sei,6) gerade so wie Chriftus unter der Rolle und Stellvertretung bes Wortes?) von Anfang beim Bater gewesen ift, und fo ift Chriftus ber Stellvertreter bes Wortes (feit Die Zeit erfüllt ift), und das Wort der Stellvertreter Chrifti (bis er Fleisch ward).8) Und boch ift nur Gine Perfon und Gin Angeficht - vom etymologisch-patriftischen Sinne geht er alfo jest wieder auf ben biblischen zurud - "weil gerade das was (einst) in dem Worte wieder= ftrahlte, (jest) Chriftus felber ift.9) Und fo kannft bu ebenfowohl auf Chriftum als auf bas ewige Wort hinzeigen, und fagen: bas war von Anfang ber Sohn;10) weil bas, auf bas bu hinzeigst, nur die Sohnes-Rolle hatte und nicht ber ewige Sohn felbst mar. 11) Rur fo lange bie wirklichen Dinge abmefend find, finden Stellver=

<sup>1)</sup> Una res dicitur persona alterius (fol. 93 b.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sumpta Dei persona.

<sup>8)</sup> Μετασχηματιζόμενοι.

<sup>4)</sup> Christus in persona ecclesiae.

b) Quae omnia reconditi verbi erant typi seu signa.

<sup>6)</sup> Simili enim omnino modo, Verbum in persona Christi olim fuisse filium dicimus (!) (fol. 94a.).

<sup>7)</sup> Christum in persona Verbi.

<sup>8)</sup> Christus persona Verbi et Verbum persona Christi.

<sup>9)</sup> fol. 94 a.

<sup>10)</sup> Hoc ab initio fuit filius.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Quia quidquid demonstres, ab initio fuit personaliter filius, non realiter.

tretungen ftatt, und ber Stellverireter und bas wirkliche Ding felbft find einander widersprechende Begriffe.1) Damit hatte Gervet ben alt=flaffifchen Sinn von Berfon, ben er bei ben erften Rirchenvätern fand, recht klar gelegt.2) Aber bas mufite er fich ge= fteben, bag biefer Begriff von bem feiner Beit bergebrachten unendlich weit abwich. Es ift baber nie rathfam und immer finnberwirrend, wenn man, was fast alle seine Biographen thun, bas Wort persona bei ihm mit Berson übersett. Das sind völlig bisparate Begriffe. Die Scheinnäherung an die Rirchenlehre hindert ihn feineswegs, im Unichluß an ben nun auch von ihm gebulbeten Sat: "bas Wort ift ber Sohn" auf bie viehische und höchst verberbliche Philosophie"3) au schelten, welche, narrischer Weife4) aus jenem Sate auf eine wirkliche Zeugung fchliegen will, bie ba oben im Simmel unter ben Göttern vor sich gehe.5) Andererseits glaubt er aber boch burch seine Darlegung benen ben Mund geftopft zu haben, welche ihm vorwarfen, fein Jefus fei nicht anders vom Bater gefandt worden, als irgend einer ber Propheten: benn ber gefandt und offenbaret wurde, bas ift berfelbe von dem es Jef. 45, 5 heißt : Fürmahr, du bift ein ver= borgener Gott, bu Gott Ifraels, ber Beiland.6)

Sehr verständig wieder war es von Servet, daß er die Begriffe persona und hypostasis nicht, wie leider schon die späteren Kirchenväter thaten, ineinander wirrte, sondern mit biblisch seinem Takt auseinanderhielt. Es kam da besonders Hebr. 1, 3 in Betracht, wo Jesus der Charakter der Hypostase oder Substanz Gottes genannt wird. Was soll man da unter Hypostase oder Substanz verstehen?

<sup>1)</sup> Imo ex rerum absentia dicuntur personae et rebus personae repugnant (fol. 94 a.)

<sup>2)</sup> Er ist in diese Erksärung ganz närrisch versieht: Ex his, si dicta intelligas, habebis solutionem ad omnia argumenta mundi: imo nullum erit contra te argumentum. Bon welchem scholastischen Charlatan mag er diese Phrase ausgeschnappt haben?

<sup>3)</sup> Bestialis multum et perniciosa philosophia.

<sup>4)</sup> Tanta derisione digna caet.

<sup>5)</sup> Inter Deos illud sursum realis generatio.

<sup>6)</sup> fol. 94 b. — Ille enim, de coelo veniens, mundum intrat, carnem assumit et induit. Sed iste intellectus, licet in se sit verus, mihi tamen hoc loco quid aliud simul cum hoc importare videtur (fol. 95 a.).

<sup>7)</sup> S. Dorner 1. 1.

Unter Spoftafe ober Substang einer Angelegenheit verfteht man fonft bas, um was es fich eigentlich hanbelt, ihr Mart und Rern, bas, worin ber eigentliche Knoten ber Frage liegt.1) Wir muffen alfo zusehen, ob auch ber Bebräerbrief baffelbe barunter verfteht. Zwei Mal noch, außer ber beregten Stelle, braucht er bas Wort Sy= poftase Cap. 3, 14 und Cap. 11, 1. 3m britten Cap. ermahnt er die Bebraer, mahrzunehmen des Apostels und Sohenpriefters, ben wir bekennen, Chrifti Jefu, und nicht wieber in argem, ungläubigen Berzen sich zu verftoden burch Betrug ber Gunde (v. 13). Denn, fährt er fort (v. 14) wir find Christi theilhaftig geworben, fo wir anders ben Anfang ber Spoftafe2) ober Substang bis an bas Ende gründlich3) erwägen, b. h. fo wir anders mit lebenbigem Geifte bie Substang ber Sache in Erwägung gieben.4) Run aber hatte er ichon vorher nachgewiesen, daß Rern und Stern, Wefen und Mark ber vorliegenden Frage bas ware, baf bie gefammte Ordnung bes jüdischen Gesetzes auf Christum hinweise, als auf ihr eigentliches Ende und Biel.5) Dazu alfo ermahnt er bie Bebraer, damit fie Chrifti theilhaftig blieben. Aehnlich an ber andern Stelle (Cap. 11, 1) erklärt er ben Glauben als bie Spoftafe ober Substang ber Dinge, die man hoffet.6) Denn die Dinge die man hoffet ift bas Der Glaube heißt Rern und Wurzel, Wefen und ewige Heil. Mart7) bes ewigen Beils, weil ber Glaube ber untrügliche Weg ift, zum ewigen Beil zu gelangen.8) Die Spoftafe ober Subftang bes ewigen Seils ift zu glauben, bag Jefus Chriftus Gottes Sohn fei. Gerade fo also wie wir unsere Guter ober Reichthumer unsere

<sup>1)</sup> In primis substantia causae dicitur thema, medulla seu id in quo potissimum consistit quaestionis nodus (fol. 95 b.).

<sup>2)</sup> Την ἀρχην της ὑποστάσεως.

<sup>3)</sup> Behalar — subtiliter übersett Servet.

<sup>4)</sup> Vivo spiritu consideremus medullam negotii.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Universum legis ordinem ad Christum tanquam ad scopum ipsum reducere.

<sup>6) &#</sup>x27;Ελπιζομένων ὑπόστασις.

<sup>7)</sup> Potissima radix, medulla.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In fide consistit . . . infallibilis via perveniendi ad hanc salutem (fol. 96 a.).

Subsistenzmittel oder unsere Substanz nennen, 1) so ist der Glaube unser Subsistenzmittel für das Himmelreich. Hypostasis ist also eigentlich<sup>2</sup>) Subsistenz. Das was ursprünglicherweise in jedem Ding subsistent, ist sein Wesen, seine Substanz oder Hippostase des Vaters versteht also der Hobrief die Subsistenzweise und das Sein des Vaters. 4) Christus nun wird der Charakter, das Prägedild, der Abdruck und Ausdruck der Substanz des Vaters genannt, 5) weil diese im Worte wiederstrahlt, und der Mensch Jesus Christus das Fleisch gewordene Wort selber ist. Christus ist Gottes Mark und Kern. Man sieht also, daß die heilige Schrift die Lehre von den zwei Naturen in Christo nicht kennt". 6) — —

Servet's biblisch-exegetische Warnungen wurden leider von seinen Zeitgenossen in den Wind geschlagen. Hätte man sie schon damals besser beachtet, und mit Michael biblische Theologie ausgebaut, es würde nicht noch heute, drei Jahrhunderte später, so hoch-nöthig sein, daß alle wissenschaftlichen Theologen, selbst die orthodoren Lutheraner) darauf dringen, die Lehre von den beiden Naturen endlich aufzugeben. Bei Männern aus Schleiermacher's Schule, wie Nitzsch und seinen Genossen schweren und jene energischen Aeußerungen über die Bedingung jedweden Fortschritts in dieser noch so "jungen und zarten" Dogmatik) nur als ein natürlicher Ausssusschlasseischlasseilschaftlicher Unbefangenheit und christlicher Gerechtigkeit. Aber daß sie auch biblisch sind, zeigt der harmonische Wiederhall, den sie Wännern fanden wie Hofmann. "Man wird allerdings", so

<sup>1)</sup> Sicut divitias, in quibus humani tractus fundantur, substantiam nostram dicimus caet. (fol. 96 a.).

<sup>2)</sup> Proprie.

<sup>3)</sup> Id quod principaliter in unaquaque re subsistit, est essentia et hypostasis.

<sup>4)</sup> Modum subsistendi et esse patris.

<sup>5)</sup> Homo ipse Christus Jesus est hujus rei character.

<sup>6)</sup> Nihil scripturae cum naturis (fol. 96 b.).

<sup>7)</sup> cf. z. B. Kahnis. Lehre vom heiligen Geiste. Halle, 1847 I. p. 57: "Die menschliche Natur forbert burchaus eine menschliche Berson. Da nun ein göttlich Ich nicht minder sessiblet, so scheint der einzige Ausweg, zu den zwei Naturen zwei Personen anzunehmen" caet.

<sup>8)</sup> Syftem 1. 1. p. 262.

fchreibt er, "alle die Formeln aufgeben muffen, welche aus ber Bezeichnung ber Menschwerdung als einer Bereinigung göttlicher und menschlicher Natur hergeleitet find, will man anders eine Bezeichnung beffen, mas in ber Menfchwerdung gefchehen ift, gewinnen, welche eben bas leiftet, mas jene Formeln haben leiften follen, ohne bag fie an berfelben Unangemeffenheit zur Schrift leibet, von welcher jene nicht freizusprechen find".1) - Es muß auch "ber lette Schein" verschwinden, als habe Jefus "in einer Doppelheit gefchichtlichen Lebens gestanden".2) Denn "nicht theilweise, sondern völlig hat fich Chriftus in feiner Menfchwerbung aller überweltlichen Selbsterweifung begeben, ohne barum aufzuhören, ber ewige Gott zu fein".3) Wir fteben "im Gegenfatte zu benen, welche fich bie Bereinigung göttlicher und menschlicher Ratur in ber Berfon Chrifti fo vorgeftellt haben, als habe ber Menschgewordene im Berhältniffe zur Welt göttliche Mumacht, Allwissenheit, Allgegenwart sowohl feiner menschlichen als feiner göttlichen Natur nach, nur verborgener Beife, geübt".4) Ger= vet's Gebanken treten uns heute, gewiß meift unbewußt, aus ben bogmatischen Compendien unferer beften Zeitgenoffen entgegen, nur oft schärfer präcifirt und philosophischer burchgebilbet. Ich könnte hier viele nennen. Ich erinnere nur an ben fpekulativften Ropf unferer Man lese Rothe's Sate wie biese: "Das Mag ber Ent= widelung ber Perfonlichkeit bes zweiten Abam ift wefentlich auch bas Mag ber Cinwohnung Gottes in ihm"5) ober "ber vollendete Sefus ift Gott felbst seinem attuellen Sein nach; er ift gang und schlechthin Gott b. h. extenfiv und intenfiv vollftandig erfullt von Gott. Reinesweges aber ift auch umgekehrt Gott gang und schlechthin ber zweite Denn auch nur nach seinem aktuellen Gein geht Gott nicht Abam. schlechthin in bem zweiten Abam auf, noch ift er vollständig in ber absoluten Explicirtheit seiner besonderen Bestimmtheiten in ihn ein= gegangen".6) Solche und bergleichen heute fast allgemein zugestan= benen Sate entsprechen fo fehr bem innerften Webantengehalt

<sup>1)</sup> l. l. II. 1 p. 21 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. l. II. 1 p. 22,

<sup>8)</sup> l. l. II. 1 p. 23.

<sup>4)</sup> l. l. II. 1 p. 20.

<sup>5)</sup> Theol. Ethik. Withg, 1845. T. II. p. 282.

<sup>6)</sup> l. l. p. 291.

Servet's und sind ihm so aus tiesster Seele gesprochen, daß, wenn sie damals vor ihm gelegen hätten, er sie noch in den Flammen mit seinem Blute unterzeichnet haben würde. Servet's Scheiterhausen ist längst verkohlt, aber seine Lehre lebt weiter, und ist, mehr oder minder bewußt, das Eigenthum der Besten unter uns geworden, wenn auch biblisch weiter vertieft und logisch völliger aufgeklärt.

## Drittes Buch.

## Die dritte Lehrphase Servet's.

De trinitatis erroribus. L. V. VI. VII.

Nihil scripturae cum naturis. De trin, fol, 96 b.

Mit dem Exfurs über die beiden Naturen war die zweite Studie Servet's abgeschlossen, jene Arbeit, die, aus Basel stammend, uns die Baseler Gegner vor die Augen stellt. Es solgt die dritte Studie, welche L. V. VI. VII. umfaßt und uns Capito's Huste und Buter's Angriffe vergegenwärtigt. Das in Basel gleichsam fertige Werk wird in Straßburg zum dritten Mal wieder aufgenommen und umgearbeitet. Beil aber die ersten Bücher nunmehr schon gedruckt waren, so tritt die Umarbeitung wiederum nicht an die Stelle der zweiten, sondern folgt ihr als Fortsetzung nach.

Wir erinnern uns, wie Servet L. I. fol. 13 b zum ersten Mal auf die hohe Bedeutung der Gottes namen für die Christologie hingewiesen hatte. Dehovah war ihm da der absolute, in sich selbst genugsame und darum allmächtige Gott. Elohim war ihm die Gottsheit, welche maßweise und gabenweise auch Geschöpfen mitgetheilt

<sup>1)</sup> of. Herrmann Schultz. Alttestamentliche Theologie. Frankf. a/M. 1869: "Der Name ist für die Hebräer keine gleichgültige, nur dem Gebrauch dienende Bezeichnung. Er soll einen Glaubenssatz, eine Hoffnung versinnsichen, welche sich für den Namengebenden an den Benannten schließt. p. 283. — Die Gottessnamen des Mosassmus sind für den Menschen bestimmte Offenbarungen des Wesens Gottes p. 285.

werben konnte, wie z. B. den Engeln, ben Königen, ben Richtern; ohne Maß Chrifto.1)

Darauf war er in L. IV. fol. 91a seq. bei Gelegenheit bes ewigen Wortes Gottes auf die Gottes-Namen zurückgekommen, und hatte gefunden, daß das Wort von Anfang der Schöpfung die Tendenz der Menschwerdung hatte und daß die Anthropomorphismen gleichsam Uebungsversuche Gottes waren, wie weit die dam alige Welt die volle Gottmenschheit tragen und verstehen könne. Das Wort war ihm hier wesenklich "das urbildliche Weltziel".<sup>2</sup>) Elohim ist ihm jest nicht mehr die Gottheit im allgemeinen,<sup>3</sup>) sondern es schließt ausdrücklich das Menschen-Ideal mit ein. Und so erklärt er Elohim als "Gott und sein Wort".<sup>4</sup>) Daher der Plural der hebräischen Form.

Im fünften Buch geht er nun noch einen Schritt weiter. Capito mit seinem Wohlwollen, seinem Hebräisch und seinen Spekulationen wirkte sehr anregend auf ihn ein. Anch hatte Servet mittlerweile das hebräische A. T. gründlicher durchforscht. "Die Hauptnamen der Gottheit, sagt er, sind Elohim und Jehovah. Elohim ist der Name Christi, Jehovah der Name des Vaters.<sup>5</sup>) Elohim war seiner Rolle nach Mensch, seiner Natur nach Gott.<sup>6</sup>) Das ist der Grund, weswegen die Magnaten<sup>7</sup>) und berühmten Personen Elohim genannt werden. So ist Christus jetzt Elohim, dem Fleische nach ein Mensch, dem Geiste und der Kraft nach Gott.<sup>8</sup>)

<sup>1) &</sup>quot;Cohim ist für Andre, wer eine Würde besitzt, welcher sie sich in unbestingtem Gehorsam und höchster Berehrung fügen". (Herrm. Schultz. 1. 1. p. 287.)

<sup>2)</sup> Servet trifft hierin ganz mit Hofmann zusammen Cap. II. § 4. Nur in ber Art, die Ewigkeit dieses mit der Schöpfung anfangenden Zieles zu denken differiren beibe.

<sup>3)</sup> herrmann Schultz: "Als Clohim ist er Gottheit, Inhaber einer Natur, welcher schlechthinnige Erhabenheit eignet, welcher von den Sterblichen Gehorsam und Anbetung zukommt". (l. l. p. 287).

<sup>4)</sup> Interpretatus sum Elohim i. e. Deus et Verbum ejus (fol. 96 b.).

<sup>5)</sup> Nomina divinitatis insigniora sunt Elohim et Jehovah: alterum Christi, alterum patris nomen (fol. 96 b.).

<sup>6)</sup> Elohim erat in persona homo et in natura Deus.

<sup>7)</sup> Magnates. cf. Herrm. Schult. l. l. I. p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ita nunc Elohim Christus est, secundum carnem homo, spiritu et virtute deus (fol. 97 a.).

Aber Servet gesteht jett1) fogar zu, daß Chriftus Jehovah ge-"Infofern er bei Gott war, heißt Chriftus unter= nannt werbe. schiedslos Jehovah und Elohim.2) Denn berfelbe, welcher Elohim war, war auch Jehovah, weil Gott bas Wort war. Der Elohim= Chriftus war damals felbst bie Quelle ber Wefenheit, aus ber alle Dinge ber Welt entsprangen.3) Insofern aber bie Weiffagung auf ben erft tommenben Chriftus fchaut, wird ihm niemals ber Behovah-Name zugefchrieben". Eine fehr mertwürdige Beobachtuna. bie burch die biblifche Theologie unferer Zeit fich erhartet.4) Sind es boch niemals die Propheten, die in Jehovah-Stellen ben Messias vorausschauten und vorausverfündigten; sondern es find bie Apostel, welche, mit ber Erfahrung ber Gottheit Chrifti ausgerüftet, in Jehovah-Stellen des alten Bundes ihren herrn und Meifter begruffen. Und boch find auch folche von ben Aposteln im R. T. auf Christum gebeutete Jehovah-Stellen gar wenige vorhanden.5) 3m Grunde gehört nach dem Sprachgebrauch der Schrift nicht Jehovah. fondern Clohim und Chriftus zufammen.6) Alle Pfalmstellen, welche in ben evangelischen Berichten von Chrifto gedeutet werben, und alle Stellen fonft, die dem geschichtlichen Chriftus den Ramen der Gott= heit aufdreiben, gebrauchen bie Ausbrude El, Elohim ober Abonai, besonders aber Elohim. Und wo Jeschua, d. h. Beil und Beilung, Jesus7) mit bem Namen Gottes zusammengestellt wird, ba finden

<sup>1)</sup> Daß er das früher nicht wußte und daher leugnete, sahen wir oben. Jetzt fiel er erst auf die bei Hosmann: Schriftbew. I. p. 147 seq. erläuterten Stellen.

<sup>2)</sup> Christus, prout erat apud Deum, indifferenter Jehovah et Elohim dicitur (fol. 97a.)

<sup>3)</sup> Christus ipse Elohim erat essentiae fons, a quo omnes res mundi emanarunt.

<sup>4)</sup> herrmann Schultz. Alttestamentliche Theologie. Frankf. a/M. 1869 T. I. p. 240 seq. "Der Netter, den Jesajah verheißt, ist nichts weniger als ein Gott im metaphysischen Sinne des Wortes". — al. s.

<sup>5)</sup> Delitzsch. Apologetik. Leipzig 1869 p. 440 behauptet zwar: Diese Gleischung: Jesus-Jahve ist eine Grundvoranssetzung aller N. C.'den Schriftsteller. Indeh Hosmann 1. 1. führt sür jene Lehre aus der ganzen Bibel doch nur et wa se che Setellen an, und man kann kann mehr finden.

<sup>6)</sup> Quod vox Elohim ad Christum pertineat, est, ratio quae me summe movet (fol. 97 b.).

<sup>7)</sup> Im Text steht "Christus", was natürlich nur ein Versehen ist.

Tollin, Lehrinftem Gerbet's. I.

wir nie Jehovah, sondern stets Elohim (cf. Habet. 3. Ps. 17. Ps. 23. Jes. 12. Mich. 7 u. a. m.). Und obwohl von Jehovah auszgesagt wird, daß er heile und Heilt bringe, weil er durch Christum heilt, 1) so wird doch niemals Jeschua mit Jehovah verbunden.

Bedeutungsvoll icheint bem Gervet, daß bei ber Zusammenstellung von Clohim und Jehovah es immer heißt Jehovah Clohim und nie umgekehrt. Er faft es prabitativ: Gott ber bas Wort ift. Ja er erklart es fogar folgenbermagen: Jehovah, ber Wefenbe, giebt fein Wefen bem Globim Chriftus felbft.2) Als britten Grund bafur, baf Chriftus Clobim fei, führt er an bie biblifche Thatfache, baf, ba Chriftus boch bas Wort ift, niemals bas Wort Clohim's erwähnt wirb; noch erweckt ober fendet Clohim fein Wort, weil Clohim nicht fich felber weckt ober fendet. Da aber Jehovah ber Bater ift, fo heißt es mit Recht: bas Wort bes Jehovah felbft,3) und von Jehovah's Wort und Jehopah's eigenem Wort ift oft die Rebe. Und obwohl niemals Elohim's Wort erwähnt wird, fo wird boch mit vollem Recht Clobim's Beift ermähnt. Denn bas mar Chrifti eigener Beift (Ben. 1, 2.) wie er auch heut' noch feinen Geift vom Bater fenbet.4) großartig find bem Servet biefe Geheimniffe ber heiligen Schrift,5) baß Jehovah sein judisches Bolt selbst burch feinen eigenen Jehovah-Namen auf bas urbilbliche Weltziel, auf Chriftum hinwies. Jehovah ift ihm nämlich bas Gut. Biel, bas immer eine aktive Bedeutung hat, vom Stamme Savah ober vielmehr Sajah, und heißt beghalb: ber Sein Machenbe,6) ber Wefenbe, bie Urfach ber Wefenheiten, bie Quelle bes Wefens, ber Erzeuger ber Wefen. Das fieht auf Chriftum ab,7) weil Jehovah vor allem der ift der Chrifto bas Wefen giebt und bas Sein.8) als bem von allen am meiften Leben in fich Sa-

<sup>1)</sup> Quia per Christum salvat (fol. 98 a.).

<sup>2)</sup> Essentians seu essentiam daturus ipsi Elohim Christo (fol. 98 b.).

<sup>3)</sup> Verbum ipsius Jehovah.

<sup>4)</sup> fol. 98 b.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Nota magnitudinem arcanorum, quod etiam in ipso Dei nomine fuisset futuri Christi nota (fol. 100 a.).

<sup>6) &</sup>quot;Der Lebensspenber" Herrmann Schultz. Alttestamentliche Theologie. Fankf. a/M. 1869. Tom. I. p. 292, II. 95.

<sup>7)</sup> Quod ad Christum melius dirigitur.

<sup>8)</sup> Quasi Christum esse faciet (fol. 100 a.).

benben, ber ben andern von seinem Leben mittheilt. So gelangt die Monarchie Jehovah's zu uns durch die Dekonomie Elohim's. 1)

Es ift sehr merkwirdig, wie Servet durch die Bibel von der ihm einst so heiligen Philosophie völlig abgeführt und durch diesselbe Bibel, besonders den johanneischen Prolog und den Anfang des Hedräerbrieses wiederum mehr und mehr zur Spekulation, die er bald eine göttliche Philosophie<sup>2</sup>) nennen wird, zurückgeführt wurde. Wir haben jetzt schon in seiner Exegese Sätze angetrossen, die so abstrakt waren, wie sie die Scholastik sich nur wünschen kann. Und doch sind es noch immer biblische Ausbrücke, in denen er sich bewegt. Man hätte nun glauben sollen, auf Grund seiner neuen Bibelersahrungen würde er zugestehen, daß die Bibel also doch Metaphysik treibe. Das thut er aber keinesweges. Denn alle bloß abstrakt scheinenden Bibelbegriffe weiß er sofort mit dem ihnen eignenden ethischen Heilsgehalt so auszusüllen, daß für bloße gesschichtslose Begriffe dennoch kein Raum übrig bleibt.

Aber ebenso merkwürdig ist, daß so nahe ihn seine fortgesetzten Bibelsorschungen auch der Kirchenlehre brachten, er doch in der Hauptsache auch jetzt noch sich treu geblieben ist. Wenn Gott in sich den Plan zur Weltschöpfung entwirft und das letzte und doch wieder erste Weltziel als Urbild vor sich hinstellt, so mag er ja der Welt wegen mit allen seinen Namen und Offenbarungen auf dies urbildliche Weltziel hinweisen: aber am letzten Ende ist es doch immer nur der Eine, ewige, aller einsachste und untheilbare Gott, der da denkt, plant, sich vorstellt, haucht, redet und schafft.

Und gerade so steht es nun auch mit Servet's vermeintlichen Pantheismus.4) Seitdem auch der Jehovah-Name für die ethische Lebenssülle Christi erschlossen ist, seitdem dringt auch der vermeintliche Pantheismus dis in den Jehovah-Namen herein: nur daß

<sup>1)</sup> Monarchia Jehovah per oeconomiam Elohim ad nos venit (fol. 97 b.).

<sup>2)</sup> Divinam philosophiam. So oft in der Restitutio.

<sup>3)</sup> Nihil scripturae cum naturis (fol. 96 b.).

<sup>4)</sup> Baur. Lehre von der Dreieinigkeit Tom. III. p. 86 sagt: "Es giebt kaum ein anderes System, das so sehr wie das Servet's als ein pantherstissches bezeichnet zu werden verdient in dem gewöhnlich mit diesem Wort verdundenen Sinn". — Daß dies von dem Servet der ersten Perioden nicht gilt, s. oben; inwiesern von dem der letzten, darilber s. Hilgensetd's Zeitschr. XIX. 2 S. 248—263.

in der That der ewige Gott noch ein Stück weiter abrückt von der Welt, causal und modal unendlich erhaben über seinen hochebelsten Schöpfungen, an deren Spitze Jesus steht, der Ansfänger einer unendlichen Reihe von Gotteskindern. 1)

Doch laffen wir ben vermeintlichen Bantheisten felber reben. "Gleichwie Gott, fagt er, bie Quelle ber Wefen genannt wirb"2) also bas causale prius, nicht ihr gleichzeitiger Inbegriff — "gerabe fo heifit Er auch bie Quelle bes Lichts, ber Bater ber Geifter und ber Bater ber Lichter": alfo die für fich bestehende, felbstständige Urfache von bem allen. Go wenig aber foll bamit etwas ausgefagt werben von einer besonderen Licht-Eigenschaft Gottes, daß Servet es für nöthig halt, fich gegen biefe Bumuthung, als fei Gott etwa nur bie Lichtseele und die oberfte Lichtnatur, und nicht vielmehr etwas gang anderes ausbrudlich verwahrt.3) Bielmehr fteht bie Sache fo: "Aus Gott fliegen wefentliche Strahlen, geben ftrahlende Engelsboten,4) aus feinen Schätzen von feinem väterlichen Bergen her wefentliche Lebens= hauche aus, etwa wie Rinder aus bem Schoofe bes Baters;5) gehen hervor verschiedenartige Strahlen ber Gottheit".6) Da wäre es nun gang wiber ben Sinn Servet's, wollte man bies Ausfliefen, Ausgeben, Bervorgeben als einen Att innerer Rothwendigkeit faffen, bem Gott unterworfen fei ohne feinen Willen burch ben Selbstzwang feiner Natur. Gott ift nach Gervet burchaus unabhängig bon feinen allerhöchsten Ausflüffen, bem Wort und bem Geift, wie vielmehr von ben mannichfachen Lichtgeftalten, Die feine Wege begleiten. "Alle biefe Beifter, Lichter und Lichterscheinungen find göttlichen Wefens (Act. 17, 28. 29.) und er felbst ift in ihnen".7) In ihnen allen aber ift Gott nicht als transscendenter, ewig unfagbarer, sondern als geoffenbarter: es ift also Christus eigentlich. ber in ihnen ift, als ihre Seele und ihre Lebenstraft. "Auch giebt es nichts in ber Welt, bas mit mehr Wahrheit Wefen genannt werben

<sup>1)</sup> cf. Jahrbücher f. prot. Theol. II. 421 seq.

<sup>2)</sup> fol. 102 a: Sicut essentiae fons dicitur Deus, ita etiam fons lucis, pater spirituum et pater luminum dicitur.

<sup>3)</sup> Nec lucem hic de praedicamento qualitatis intelligo (l. l.).

<sup>4)</sup> Sed quia a Deo fluunt essentiales radii et radiantes angeli (l. 1.).

<sup>5)</sup> De ejus thesauris a paterno pectore essentiales flatus tanquam filii ex utero patris egrediuntur (l. l.).

<sup>6)</sup> Multiplices proficiscuntur divinitatis radii (l. 1).

<sup>7)</sup> Quae omnia sunt Dei essentiae et ipse est in eis.

konnte, als bas, was Gott burch feinen Selbstausbrud gum Dasein bisponirt hat".1) "Denn Gottes Rebenfachen find wesent= licher als unfere Sauptfachen"2): will fagen, Die, Gottes Wege begleitenden Erscheinungen haben mehr Wahrheit und Lebenskraft in fich, in ihrer heiligen Geistigkeit, als die in biefer fichtbaren Welt für uns allerwesentlichsten Erscheinungen. "Auch wird niemals ein himmlifcher Bote zu uns gefandt, in bem nicht Gottes Wefen fei: fein Licht fendet er zu uns, und biefer Bote ift (fur uns) Gott felber: benn immer ift barin ein Abbrud ber Subftan 3 Gottes".3) Man fieht, wie geneigt Servet ichon 1531 jum Platonismus war, und nur seiner bemüthigen Unterwerfung unter die der ftolzen Weltweisheit feindliche Bibel haben wir es zu banken, baf Gervet nicht ichon bamals uns ein Platonifches Chriftenthum vorführte. Seine geistige Anlage lockt ihn zur Spekulation: Die Energie feines driftlichen Willens aber giebt ihm bie Rraft, ben Berfuchungen feines philosophischen Jahrhunderts zu widerftehen. boch, ehe er fich's verfehen, trifft er fich immer wieber auf philosophischem Gebiete. "Du siehst hier, jagt er bald nach ber eben an= geführten Stelle, bag Gott verichiebene Wefenheiten hat4): benn man fann nicht reben von verschiedenen Dingen in Ginem Wefen, wohl aber von verschiebenen Wefenheiten in Ginem Dinge5): ja ich fage, bag aller Dinge Wefenheiten Gott felber ift und alle Dinge find in ihm6) (Eph. 4, 6. 1 Cor. 12, 6. al.). Gervet's Tenbeng mitten in biefen anscheinenb gang pantheistischen Gaten ift eine burchaus fupranaturaliftische. Wie er Gott hat frei machen wollen von einer inneren Gebundenheit burch Wort und Geift, und

<sup>1)</sup> Nec est aliquid in mundo, quod verius dici possit essentia, quam id quod Deus suo charactere subsistere disponit. (l. l.).

<sup>2)</sup> Ejus enim accidentalia sunt magis essentialia quam nostrae quiditates (I. 1.).

<sup>3)</sup> Nec mittitur unquam ad nos coelestis nuncius, in quo non sit ejus essentia: lucem suam ad nos mittit, et hoc ipsum est ipsemet Deus: semper enim ibi est character hypostasis Dei (l. l.).

<sup>4)</sup> fol. 102 b: Vides hic plures Deum habere essentias.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Non enim possunt dici plures res in una essentia, sed bene e converso (1, 1.).

<sup>6)</sup> Imo dico quod omnium rerum essentiae est ipse Deus et omnia sunt in ipso (1, 1.).

beßhalb behauptet hat, an und für sich ist Gott nicht Wort noch Geist; und wie er gesagt hat, eigentlich habe Gott keine natur (von nasci) und keine Substanz, so will er hier auch ben Wesensbegriff als zu schwach ablehnen von dem durchaus einzigen Gott, der, als "das höchste Wesen", mit etwelchen andern hohen Wesen in Eine Reihe gestellt würde, wenn auch an ihre Spitze: während in der That die allergöttlichsten Wesen sür Gott selber nur Accidenzen sind. ) . . .

Un bas fünfte Buch ichlieft fich bas kleine fechste eng an. Es zieht bas Facit, welches aus bem bisher Gefagten für bie Gottes= Erkenntnig gewonnen ift. Gott an und für fich ift unbegreiflich, und tann weber vorgestellt noch verstanden noch ausgebacht werben. Aber Gott fann bestimmte Gefichtszüge annehmen, um fich ber Welt verständlich zu machen. Nur wenn wir biefe Gefichtszüge betrachten,2) verstehen wir ihn. Darum stellt Gott fich uns vor unter bem Driginalbilde Chrifti und unter bem Charafter bes Wortes.3) Diefer Gotte 8= fpruch, welcher in ber Berfon Chrifti burchtont,4) mar bei Gott und Gott felbft, und es gab in Gott feine andere Meugerung als biefe. Alle Gotte8-Begriffe und Vorstellungen von Gott, beren bie Sophisten fich rühmen, find nichtig und trügerischer Wahn.5) Ronnen wir boch von keinem Dinge einen Begriff haben, ohne Anschauung eines Bilbes.6) Run, fo mogen fie mir boch angeben, was für Geftalt ober Gleichniß die Borffellung") hat, die fie in bem Augenblic an= ichauen, wo fie von Gott einen Begriff gewinnen. Denn auch von Gott find fie nicht im Stande etwas zu begreifen, ohne burch Bermittelung finnlicher Borftellungen.8) Ja, wenn Gott fich mir ohne Sulle mit eben ben Gefichtszügen offenbarte, wie er fich Mofi von Angeficht

<sup>1)</sup> Man sieht, daß kein Vorwurf ungerechter ist gegen Servet als der, er wolle in rationalistischem Interesse sich des Geheimnisses in der Gottheit entstebigen, oder in trotzigem Hochmuth das Unbegreisliche begreifen.

<sup>2)</sup> Nisi vultum aliquem in eo consideres (fol. 102b.).

<sup>3)</sup> Christi effigies et verbi persona.

<sup>4)</sup> Oraculum illud Christi persona personatum.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) A suis phantasmatibus et simulacris sunt dementati, ut alibi Deo dante probabo (fol. 102 b.).

<sup>6)</sup> Nisi aspectum seu faciem aliquam in ea speculemur (fol. 103 a.).

<sup>7)</sup> Phantasma quod speculantur.

<sup>8)</sup> Visibilium phantasmatum transpositio.

zu Angesicht gezeigt, und wenn er mir klar und beutlich das Antlitz zeigte, was Moses nicht gesehen hat, so würde ich anderes nichts sehen, als das Antlitz Jesu Christi. So offenbart sich uns der sicht= bare Gott durch das in seinen Wirkungen sichtbare Wort.\(^1\) Schließt man diese Kundgebungen aus, so ist Gott durch und durch\(^2\) unssichtbar und unvorstellbar, allen Philosophen der Welt zum Troz. Uch! daß sie aufhören wollten Christum zu lästern, der da sagt: Wer mich siehet, siehet den Vater, und niemand hat Gott se gesehen. Joh. 1. 5. 6. 8. 12 u. 14.\(^3\) Denn daß Christus hier nicht an das Sehen mit dem Leibesauge gedacht habe,\(^4\) liegt auf der Hand. Es ist vom Gottesbegriff, von der Vorstellung Gottes, von der Gottes-Ertenntniß die Rede. Diese war vorhanden in dem Worte Gottes, soweit es unter der Person Christi in die Erscheinung trat. Sie ist aber auf eine neue und weit herrlichere Weise\(^5\)) vorhanden in dem Menschen Jesus Christus.\(^6\)

Wenn wir nun hier und öfter mit der Schrift von Sicht barkeit des Wortes Gottes reben, so geschieht das, weil Gottes Worte nicht sind wie der Menschen Worte. Gott redet nicht artitulirte Laute, 1) unsichtbare Stimmen, die keine Lebenskraft und kein Bestehen haben. Gottes Sprüche sind That-Worte. Sonst würde auch Iohannes nicht sagen: Im Ansang war das Wort, sondern: es geschah. Indem er aber sagt: "es war" zeigt er an, daß es ein Bestehen für sich und durch sich selber hatte. Darum konnte es auch den Patriarchen und Propheten sichtbar werden und erscheinen. So oft nun das Wort Gottes kam, (1 Kön. 17, 2. 8. 1 Kön. 19, 9. 13. al. saep.) schien nichts anderes zu bestehen als dieser Gottesspruch, 9) gerade wie, wenn ein Gesandter eines Königs erscheint, der König selbst sich nicht zeigt: sondern das einzige, was man sehen

<sup>1)</sup> Per visibile Verbum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Penitus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) fol. 103 b.

<sup>4)</sup> Wie die maledicti philosophi putant.

<sup>5)</sup> Novo modo, clarius.

<sup>6)</sup> Gen. 21, 11. Hefek. 1. Obabj. 1. Habak. 1, 1.

<sup>7)</sup> Non erat vox articulata, nullam habens subsistentiam (fol. 104 b.).

<sup>8)</sup> Per se subsistens apparebat.

<sup>9)</sup> Nihil aliud nisi oraculum illud subsistere videbatur, quasi invisibilis Deus in eo lateret.

kann, der Gesandte ist. Der unsichtbare Gott blieb in seinem Worte verborgen. Daraus erhellt, daß nur im uneigentlichen Sinne Christus Gottes Bild genannt werden kann, 1) ebenso wie der Gesandte nicht ein bloßes Bild des Königs ist, so daß man sagen könnte, das Bild sieht dem König ähnlich und der König sieht dem Bilde ähnlich. 2) Nein, wie der Gesandte des Königs bevollmächtigter Wortsührer und der persönlichsledendige Ausdruck und Vertreter seines Willens ist, so ist Christus, Gottes Wortsührer, der ausgeprägte, redende Abdruck Gottes, der das göttliche Wesen repräsentirt; 3) und in diesem Sinne sagen wir, er hatte Gottes Ausdruck und Züge; war Gott selbst; er war eine bestimmte Form, in welcher das Sein Gottes selber enthalten war".4) —

Wir sehen, wie Servet hier mit ber Sprache ringt.<sup>5</sup>) Im vierten Buche fol. 95 b. hatte er verheißen, auf die Stelle Hebr. 1, 3 wieder zurücksommen zu wollen. Seine Auslegung hatte ihm selber den Eindruck des Ungenügenden gemacht. Es war ihm allerdings überraschend gekommen, wie die Schrift nun also doch von so abstrakten Dinge rede, wie von Hypostasis, Substanz, Wesen. Er hatte versucht, der Analogie der Schrift gemäß, auch diesen Ausdruck in das praktische, concrete, warme Leben umzusetzen; aber es war ihm nicht recht gelungen. Die Gegner Servet's frohlockten: Die Achilles-Verse sein gefunden.<sup>6</sup>) Das sei Hebr. 1, 3. Denn habe der Bater eine Hypostasis für sich, so habe auch der Sohn eine Hypostasis sür sich : und die Hypostasis des Sohnes sei das Bild der Hypostasis des Baters.<sup>7</sup>) Darum nimmt denn Servet hier einen zweiten Ansatz

<sup>1)</sup> Ex his nota, quod improprie dicitur Christus imago Dei (fol. 105 b.).

<sup>2)</sup> Nam imago est quando duae res sunt simili modo figuratae et quaelibet dicitur imago alterius.

<sup>3)</sup> Character, repraesentans imo continens hypostasin ejus. — sculptura, in qua ipsamet res tanquam propria facie relucet.

<sup>4)</sup> Erat ipsamet facies Dei et ipsemet Deus, erat effigies seu forma quaedam ipsummet esse Dei continens (fol. 105 b.). Im Text ist das Komma hinter Deus vergessen, was den Sinn sehr erschwert.

<sup>5)</sup> Beim Worte effigies "Originalbilb, Ebenbilb, Ibealbilb" bleibt er am liebsten stehen, vielleicht auch, weil schon Cicero sagte: deus effigies hominis et imago. Servet fügt die Kehrseite hinzu.

<sup>6)</sup> Argumentum hoc contra me Achilleum putabant.

<sup>7)</sup> fol. 106 b.

aber er kommt auch hier mit seiner Erklärung über ben apostolischen Ausbruck Character Hypostaseos nicht hinaus: und er gesteht freimüthig zu, daß seine blöde Sprache nicht im Stande sei, klarer zu reden, wie Paulus.<sup>1</sup>) Auch wir leugnen nicht, daß dies sechste Buch vom ganzen Werke das unklarste ist: darum strott auch keines so von philosophischen Begriffen. Denn wo die praktisch-klaren Gedanken sehlen, da stellte sich aus alter scholastischer Erinnerung das philosophische Wort ihm gern als Nothhelser ein. Aber wir sinden in diesem Ringen mit der Sprache keinen Grund, uns über Servet lustig zu machen.<sup>2</sup>) Die Schwierigkeit liegt in der Sache selbst, und sie ist wahrlich durch die orthodox-trinitarische Erklärung nicht besser überwunden worden.<sup>3</sup>)

Auch Servet, so unzufrieden er auch mit seinem zweiten Erklärungsversuche war, so glaubt er doch gezeigt zu haben, daß
in der Hebräerstelle von drei Personen in der Gottheit keine Rede
ist. 3a es will ihn fast bedünken, als sei das, was jene seine Achilles-Ferse nannten, nunmehr gegen sie zum Goliathschwert geworden. 5) Sie wären wohl besser gefahren, wenn sie mehr auf den
Schriftgebrauch geachtet hätten. Denn weder hier noch sonstwo
im evangelischen wie im alttestamentlichen Sprachgebrauch wird jemals
von einem Bilde Gottes des Baters ger set, 7) sondern all überall
von einem Bilde Gottes, 8) So beharren wir denn dabei, daß
Jesus nicht deswegen das Ebenbild des göttlichen Wesens heißt, weil
der Bater die erste Berson, und der Sohn die zweite Berson

<sup>1)</sup> Christus est plus quam imago, licet verba me deficiant, ut mea barda lingua id possim explicare, nec clarius dicere possum quam Paulus dixit.

<sup>2)</sup> Wie z. B. Mosheim l. l. p. 326 et al. saepe.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nec ipsi unquam verificare potuerunt, quomodo filius dicatur character hypostasis Dei (fol. 106 a.).

<sup>4)</sup> Ex his patet, philosophos hujus characteris inquisitione longe aberrare.

<sup>5)</sup> Factum est eis gladius goliae (fol. 106 a.).

<sup>6)</sup> Ipsi tamen modos loquendi Scripturae subterfugiunt, omnia subsannando.

<sup>7)</sup> Patris imaginem quasi alterius rei metaphysicae (im Text Druckfehler: metaphysicum) similitudinem dicunt.

<sup>8)</sup> fol. 106 a.

ber Gottheit sei, sondern weil Christus der Anblick, das Angesicht, ber Ausbruck, das Zeichen, der Charakter, das Siegel, das vorzügliche Kennzeichen, das Gepräge der Hpostase d. h. der Existenz Gottes ist; weil in ihm allein Gott Subsistenz für die Welt hat und die Welt durch niemand sonst Gott erkennen kann.<sup>1</sup>) In diesem Sinne ist in Christo Gottes Kraft, Reichsplan und Haus-halt<sup>2</sup>) offendar geworden; in Christo aufgeschlossen die Höhe und Tiefe der Erkenntniß Gottes; und durch Christum alle Dinge geschaffen, durch Christum in Kraft Gottes, durch Christum im Wort Gottes, durch Christum in Bort Gottes, durch Christum in Bort

Aber was bleibt da nun für eine Stelle dem heiligen Geist? Richt die einer besonderen Person: denn die kommt ihm nach der Schrift nicht zu; fährt Servet fort. Wohl aber ist der Geist, welcher gestern vom Munde Gottes ausging und von seinem Wort, derselbe Geist, der heute aus dem Munde des Menschen Ehristus ausgeht und aus den Sprüchen der heiligen Schrift. Und besteht alle Energie und heilige Lebenskraft des göttlichen Wortes eben in diesem ewigen Geiste Christi. Und wenn ich hier so manches habe lallen dürsen von dem ewig undegreislichen Gott, so trieb mich derselbe Geist, der auch die Tiesen der Gottheit erforschet; tried Gott selber, der durch seinen, in den heiligen Schristen verdorgenen Geist uns das Unsichtbare offenbart. Und nur in dieser freudigen Zuversicht, arbeite ich mich ab zu ersorschen, was in der Bibel von Gott enthalten ist. Und darum sage ich, ich habe eine Kenntnis von Gott, und diese Kenntnis ist die Anschau=

<sup>1)</sup> In eo solo subsistit Deus, nec est Deus per aliquem alium cognoscibilis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haec est illa Dei virtus, dispositio et oeconomia, quae omnia in mundo operabatur.

<sup>3)</sup> Omnia per Christum facta sunt in virtute, omnia per Christum facta sunt in verbo, omnia per Christum facta sunt in persona (fol. 107 a.).

<sup>4)</sup> Et haec ipsa oraculi energia et virtus est spiritus Christi aeternus (fol. 107b.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Et ea quae invisibilia sunt Deus revelat nobis per spiritum suum, qui in sanctis scripturis latet (fol. 107 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ego enim ea quae de Deo in Bibliis habentur ut discam laboro (l. l.).

ung seines lebendigen Wortes. Und wer außer durch Christum zur Renntniß Gottes gelangen will, der geräth in die Gefahr der Retzerei. Denn alle Retzereien der Welt sind aus der Unkenntniß Christi entstanden. Alles hängt davon ab, ob wir Christum recht erkennen, und wenn wir den nicht kennen, so kennen wir nichts. 2)

Aus biefer nur burch Chriftum zu gewinnenben Gottes-Ertenntnig fällt nun aber auch neues Licht auf bas Wefen bes Beiftes Gottes und bes heiligen Geiftes.3) Gemeinhin freilich nimmt man an, baf es in Gott brei Spoftafen ober Ber= fonen gebe. Richtiger4) aber würde man fagen, in Gott gab e 85) zwei Dispositionen, nämlich bas Wort und ben Beift,6) b. h. Gott erfchlof fein unfichtbares Wefen auf biefen beiben Wegen. Aber wenn er auch vernehmbar war in feinem Beift, ein ficht= bares Wefen war er boch einzig und allein in ben Erfcheinungen bes Wortes.7) Und es gab nur eine einzige Sy= poftafe, nur Gin wirkliches, geschichtlich dafeiendes Befen, nämlich bas Gottes Stelle vertretende Wort.8) Denn bem, was bie Form bes Beiftes hat, schreibt man nicht irgend eine Sichtbarkeit gu9): auch hat ber Beift feine außere Geftalt wie bie fich gleich bleibenden Dinge; 10) wie bas Wort in feinen Erfcheinungen bie Menschengestalt hat. Auch heißt es von bem Geiste nicht, bag er etwas geworben fei, wie es von bem Worte heißt: es ward Fleifch. Und bennoch tennen wir ben Geift: nicht etwa, weil wir ben Sauch

<sup>1)</sup> Omnes mundi haereses ex Christi ignorantia ortae (fol. 109 a.).

<sup>2)</sup> Nam omnia ex Christi cognitione pendent, et eo ignorato omnia ignoramus.

s) Si hunc planissimum videndi Deum modum admittant, intelligent melius, quid sit spiritus Dei, et Spiritus sanctus (fol. 109 a.).

<sup>4)</sup> Proprius loquendo.

<sup>5)</sup> Erant.

<sup>6)</sup> In Deo erant duae dispositiones, scil. oraculum et spiritus (fol. 109 a.).

<sup>7)</sup> In solo oraculo erat visibilis hypostasis (fol. 109 a.).

<sup>8)</sup> Non erat nisi una hypostasis, scil. persona verbi (l. l.).

<sup>9)</sup> Videndi ratio non proprie attribuitur ei quod est in forma spiritus.

<sup>10)</sup> Nec in eo est facies rei permanentis.

sehen, sondern weil wir ihn innerlich wahrnehmen Joh. 14, 17. 26. Damit wir aber eine größere Gewißheit hätten über dieses göttliche Reichs-Organ, 1) so gefiel es Gott, 2) den Geist zu Pfingsten in sicht-barer Gestalt<sup>3</sup>) auszugießen, indem daß man feurige Zungen sah und ein heftiges Brausen hörte. 4)

So find benn Wort und Geift zwei inner-göttliche Dispofitionen, bie ihren Anfang entnehmen bon ber Schöpfung ber Belt. Run aber scheint es, bag fie, wenigstens als innergöttliche Dispositionen aufhören bor Ende der Welt. Innergöttlich scheinen sie nämlich von da an nicht mehr zu sein, wo sie in der Fulle ber Zeit fichtbar erscheinen, bas Wort, als es Fleisch ward, ber Beift als er unter Sturm und Flammen ausge= goffen wurde. Bon da an scheinen fie nicht mehr bei Gott zu fein,5) fondern bei ben Menschen auf ber Erbe. Allein bem ift in ber That nicht so". Hier nun macht Servet wieder eine bedeutende Concession an Martin Buter, ber, wie wir oben saben, großen Anftog nahm an Servet's Ausspruch: bas Wort fand ein Ende und hörte auf. "In der That, fährt Servet fort, ift bas Wort nicht aus Gottes Simmel gewichen,6) fonbern ber Menfch Chriftus ift gen himmel gefahren,7) und hat von ba in feiner Berfon ben himmel zu uns berniebergebracht. Gerabefo ift ber Beift mit ber Ausgiegung von Gott nicht gewichen: fondern wir find gen Simmel gefahren, und ber Beift hat uns einen Blat angewiesen bei Chrifto in bem Simmelreich,8) Go ift benn ber heilige Beift nicht ein Ding ober eine Berfon für fich, fonbern eine gott= liche Wirkung ober Bewegung.9) Und zwar ift ber heilige

<sup>1)</sup> De hac divina dispositione.

<sup>2)</sup> Placuit Deo.

<sup>3)</sup> Visibili persona.

<sup>4)</sup> Videbantur quasi linguae ignis et vehemens sonitus audiebatur (fol. 109 a.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Quasi oraculum illud recesserit a Deo, quando caro factum. — quasi spiritus recessit a Deo, dum ad apostolos missus est Act. 2.

<sup>6)</sup> Vere tamen non recessit.

<sup>7)</sup> Et inde coelum secum ad nos adduxit.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Nos ascendimus ad Deum, et cum Christo sedere nos fecit in coelestibus (fol. 109 b.).

<sup>9)</sup> Nec exigitur hic definitio quidditativa: Nam de genere motus est vox spiritus, quasi motio, impetus et halitus (fol. 109 b.).

Geist näher die göttliche Bewegung in dem Menschengeist, 1) durch welche Gott den Menschengeist erleuchtet und heiligt. 2) Also nicht durch ein besonderes Wesen, sondern durch die eben beschriebene Bewegung heiligt Gott die, welche an Christum glauben. 3) Darum heißt Gottes Geist, sofern er im Menschen wohnt und aus dem Glauben an Christum fließt, heiliger Geist. 4) Damit schließt Servet das sechste Buch ab.

Als nun Servet seine verschiedenen biblisch=theologischen Studien, wie er sie in sechs Büchern niedergelegt, prüfend noch einmal durch=ging, und sich daran der verschiedenen Phasen, in denen sein System sich entfaltet hatte, bewußt wurde, aber zugleich auch der Einheit und Consequenz des Systems: da empfand er es als ein Bedürfniß, nunntehr in einem siebenten Buche seine Grundlehren, soweit es anging, in These n= Form noch einmal kurz zusammenfassen, und dabei noch diezenigen Einwürse zu widerlegen, die ihm seit Abschluß bes sechsten Buches zu Ohren gekommen waren.

Er giebt zunächst bie Antwort auf brei Fragen.

Die erste Frage lautet: Giebtes eine Zeugung in Gott?<sup>5</sup>) Servet bejaht es. Aber die Zeugung in der Gottheit ist keine wirkliche, reale, sondern nur eine potentielle, geplante, ideale.<sup>6</sup>) Diese besteht von Ansang.<sup>7</sup>) Das Wort war Gottes Sohn, aber nicht ein wirklicher Sohn, sondern nur ein idealer Sohn, sosern es Christi

<sup>1)</sup> Spiritus sanctus est divina in hominis spiritu agitatio (fol. 109 b.).

<sup>2)</sup> Agitando illustrat Deus, et illustrando sanctificat (fol. 109 b.). Der Anschlüß an Mesandython ist hier sehr merkwürdig, der da erksärt spiritum proprie non naturae partem esse, sed agitationem divinam. (Loci theologici a. 1521: ed. Augusti 1821 p. 139.) — Nec aliud spiritus sanctus est, nisi viva Dei voluntas et agitatio (l. l. p. 128 seq.).

<sup>3)</sup> Sic movendo, Christo credentes sanctificat Deus.

<sup>4)</sup> Ideo dicitur Spiritus in homine sanctus et ex fide Christi (fol. 110 a.).

<sup>5)</sup> De filiatione in divinis.

<sup>6)</sup> Ab initio fuisse dico filiationem in divinis non realem, sed personalem (fol. 110 a.).

<sup>7)</sup> Ab initio (scil. mundi).

Stellvertreter und Urbild mar.1) Darum mirb auch in ber heiligen Schrift bas Wort niemals Sohn genannt.2) Chrifto hingegen wird eine Art ewiger Zeugung augeschrieben;3) und alles was unter bem Gefetz erfchien, war nur ein Schatten bes Körpers Chrifti.4) Die innergöttlichen Ausgänge und Aussluffe von mathematischer Feinheit sind sowohl ber beiligen Schrift unbekannt, als auch philosophisch unhaltbar, weil fie in Gott etwas hinein= tragen, mas mit feiner Natur unverträglich ift.5) Inner göttliche Ausgänge ober Ausflüsse hat es nie gegeben.6) Christus war im Sinne Gottes?) vorausgebilbet.8) Es mar eine gemiffe Ber= haltungsart, zu ber Gott fich freiwillig bestimmte und einrichtete,9) nicht aus innerer Nothwendigfeit feines emigen Wefens, fonbern nur. um fich uns kund zu geben, indem Gott bas Idealbild Jefu Chrifti in fich felbft befchrieb. 10) Da es nun für Gott feine Butunft giebt, fonbern bas für uns zukunftige ihm ewig gegenwärtig ift, 11) fo war ihm jenes Wort, welches als Abbrud feines Wefens und als Stell= vertreter Chrifti vor ihm ftand, eben berfelbe Gotte8-Gedanke, 12) den wir, in Chrifto verwirklicht, als Gottes Sohn verehren: aber Ihm allein war das Wort der Sohn, 13) fo lange das Wort bei ihm allein war: für uns blieb es nichts als Wort, bis bie Zeit erfüllet warb. Streng genommen giebt es alfo feine reale Zeugung in Gott: benn bie Reugung Jesu geschah in ber Welt.

<sup>1)</sup> Verbum erat filius, non realis, sed personalis erat filius, quatenus erat Christi persona.

<sup>2)</sup> Nec unquam in Scriptura filius vocatur.

<sup>3)</sup> Sed Christo attribuitur aeterna generationis ratio.

<sup>4)</sup> Ea quae erant in lege, erant umbra corporis Christi.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Emanationis vocabulum quid philosophicum sapit, quod intra Dei naturam cadere non potest.

<sup>6)</sup> In Deo ad intra nulli sunt exitus nec emanationes (fol. 110 b.).

<sup>7)</sup> In mente divina.

<sup>8)</sup> Praeformatus.

<sup>9)</sup> Quidam modus se habendi, quem in seipso Deus disposuit.

<sup>10)</sup> Jesu Christi effigiem in se ipso describendo.

<sup>11)</sup> Res erat nobis futura, sed Deo nihil est futurum (fol. 111 a.).

<sup>12)</sup> Numen illud.

<sup>18)</sup> Ipsi soli Deo erat filius.

Die zweite Frage lautet: In welchem Sinne ift Chriftus Gott? Richt burch Bereinigung eines metaphysischen Sohnes mit ber menschlichen Ratur. Baulus fpricht fo oft von ber Gott= beit Chrifti, ja er fchreibt ihm eine größere Fulle von Gottheit gu, als man es ausbenten fann. 1) Warum benn muht er fich fo ab, und fagt nicht lieber einfach : jenes zweite Ding hat fich fleischlich mit Chrifto vereint?2) Gine folche Lehre ift unerhört in ber Bibel. Der Urfprung biefer Erfindung ift folgender: Roch vor ber Beit ber Arianischen Philosophen und ber Trinitarier trat ber eitle fpri= iche Bifchof Baulus von Samofatha, ein ber im hebraifchen Teftament verborgenen Geheimniffe von Chrifto völlig unkundiger Mann, mit ber Lehre auf, Chriftus fei fein Gott, sondern ein einfacher Menich3) gewesen, ber nur bamals gelebt, vorher aber nie existirt habe. Da= burch ärgerte ber Sprer bie griechischen Philosophen, bie ebenfalls fein Bebräifch verstanden, wohl aber ichon von ber Aristotelischen Beft angestedt waren,4) bermagen, bag er fie zwang, ohne Flügel gen himmel zu fahren, wo nun ein jeber nach Belieben auf Gottheiten Jagb machte. 5) Auf ber Stelle wurde eine unzählige Menge von Retzern geboren.6) Auch sehe ich es als ein göttliches Strafurtheil an, daß gerade zur felben Zeit, wo bie Dreifaltigkeit 8= Lehre auftauchte, ber Pabst zum König gemacht wurde: und bamals haben wir Chriftum verloren. 7) Um bies Gottesurtheil gu wenden, muffen wir zur Bibelmahrheit. Und hier wird Christus burch bes Baters Gegenwart8) fconer geschmuckt, als

<sup>1)</sup> Deitatem in Christo et majori plenitudine quam excogitari possit, semper nititur Paulus nobis aperire. (fol. 111 a.)

<sup>2)</sup> Quid tantis opus fuisset, nisi dicere quod illa secunda res erat Christo carnaliter unita? (fol. 111b.)

<sup>3)</sup> Simplicem hominem, non Deum.

<sup>4)</sup> Philosophos graecos, hehraïcae etiam ignaros et Aristotelica contagione infectos.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In coelum sine alis ascendere coëgit, ubi divinitates venari quilibet suo sensu coepit. (fol. 111 b.)

<sup>6)</sup> Innumera haereticorum turba.

<sup>7)</sup> Et puto fuisse divinae punitionis judicium, ut eodem tempore Papa efficeretur rex, quo est trinitas orta: Et tunc Christum perdidimus.

<sup>8)</sup> Ex patris praesentia.

fie ihn durch ihre Mctaphyfit schmuden konnten. Die Metaphyfiker fchreiben bem Menichen Chriftus nur einen Theil1) ber Gottheit zu: ich finde mit ber Bibel bie gange Ratur Gottes 2) in 3hm wieber: in 3hm bes Baters gange Gottheit.3) Bene hingegen, bei ihrer Mifachtung ber Menichen = Natur, trauen bem Menichen Chrifto nichts von alle bem zu.4) Siehe, hier hast bu auch zwei Naturen in Christo: benn die gange Gottes= Natur und Gewalt wohnt in bem Menschen.5) Die Alten sagten lieber, Gott habe fich mit dem Men= schen vermischt als mit ihm vereinigt. Aber es scheint mir nicht verwerflich, will man fagen, ber Menfch habe fich mit Gott ober Gott mit bem Menschen vereinigt. Nur muß man bei biefer Bereinigung den Begriff der Gottessohnschaft ganz außer Acht laffen.6) Mit einem Gott bem Sohne hat biefe Bereinigung nichts zu thun. Die Gottessohnschaft ift eine Eigenthümlichkeit,7) welche nur bem Menschen zukommt. Auch bem Worte kommt streng genommen bie Eigenthümlichkeit ber Gottessohnschaft nicht zu. Man barf fie von ihm nur ausfagen, fofern es bas Pragbild bes Menfchen ift.8) Man barf nie vergeffen, bag Clobim nur feiner ibeglen Abzweckung nach Mensch, seiner Natur nach aber Gott ift. 9) Da nun alles bas, was bem stellvertretenben Worte zukam, 10) nunmehr Christo eignet, fo ift Chriftus gerade fo gut Clohim wie bas Wort. Nur bag Chriftus im Bater real ift, mahrend bas Wort in ihm nur ibeal war. 11) Rurg, ber Mensch Jesus ift gang Gott, weil Er gang in Gott lebt und Gott gang in Ihm.

<sup>1)</sup> Unam portionem. cf. Melanchthon und Serbet Cap. V.

<sup>2)</sup> Totam Dei naturam in eo.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In eo est tota patris Deitas.

<sup>4)</sup> Licet ipsi nihil horum homini tribuant.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ecce duas in Christo naturas: tota Dei natura et potestas et in homine.

<sup>6)</sup> Hoc tamen non sub filiationis ratione.

<sup>7)</sup> Nam haec ἰδιότης seu filiationis ratio in solo homine est.

s) In quantum est hominis caelatura, mit Berufung auf Sach. 3, 9. (fol. 113 a.)

<sup>9)</sup> Elohim in persona homo et in natura Deus: quod perpetuo tene menti. (fol. 113b.)

<sup>10)</sup> fol. 112 b.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Nunc Christus est in patre realiter, sicut antea erat in eo personaliter. (fol. 112a.)

Die britte Frage lautet: Ift bas Wort nur eine Stimme, wie kann es für fich eine Sppostafe ober Subststenz haben? biefe Stimme Gottes hat eine gang eigenthumliche Rraft. 218 bu geboren wurdest, ba hat man teine Stimme vom Simmel gehört: und wir andern Menschen verdanken unser Dafein keiner besonderen Stimme Gottes. Wohl aber Chriftus. Der ift nicht in bemfelben Sinne von Gott zuvor erwählt und ausgesondert, wie wir Chriften alle es ohne Unterschied find.1) Das ware eine Thorheit, fo etwas zu glauben. Rein Chriftus ift burch eine befondere und ausbrückliche Stimme Gottes als fein Sohn erzeugt worben, und gerabe fo wirklich und mahrhaftig erzeugt, wie die Welt erschaffen worben ift.2) Infofern ift er anders prabestinirt von Gott, als fonft ein Menich. Und eine folche Thatkraft hat biefe Stimme Gottes, daß durch eben biefelbe, welche Chriftum erzeugt hat, auch die Welt erschaffen und bas Licht gemacht und ben Dingen bas Leben gegeben worden ift.3) Diefe lebenschaffenbe Rraft beffen mas wir eine Stimme nennen, werden wir beffer verstehen, wenn wir barauf achten, was ber Bebraer Johannes und alle Bebraer eine Stimme, Davar, Logos ju nennen pflegten.4) Bei ben Bebraern ift ein jedes Ding bas ba ift und jebe Sandlung bie ba gefchieht, ein Wort ober eine Stimme.5) Wenn bie Bebraer mit jemand ein Geschäft haben, fo fagen fie: 3ch habe ein Wort an bich; hat jemand einen Befehl ertheilt, bag etwas geschehen foll, fo fagen fie: Er fandte fein Wort. Es ging bas Wort aus von bem Angeficht bes Ronigs. Wenn man fagen will, bag bas eintreffen wirb, was jemand gesprochen hat, fo fagen fie: fein Wort wird tommen. Wenn jemand einen Entschluf faft,

<sup>1)</sup> Sophistae tamen nescient hic aliud sine distinctione dicere, nisi quod Christus tanquam unus de nobis erat praedestinatus. Sed absit a me tanta stultitia. (fol. 114 a.)

<sup>2)</sup> Expressa et speciali voce est filius a Deo genitus, aeque vere genitus, sicut mundus creatus. (fol. 114a.)

<sup>3)</sup> Immo per illam prolationis efficaciam, per quam eum genuit, per illam eandem mundum creavit, lucem fecit et rebus vitam dedit. (fol. 114a.)

<sup>4)</sup> Res longe facilior evadet, si Hebraïsmos hic non negligamus, postquam (= puisque) Joannes Hebraeus erat. (fol. 117 a.)

<sup>5)</sup> Omne quod est qualecunque sit et cujuscunque negotii actio Hebraeis Verbum dicitur. (l. l.)

so sagt er: Ich werbe mein Wort herbeiführen u. bgl. m. (cf. Richt. 13. 2 Sam. 15. Jer. 28. Luc. 2, 15.¹) In diesem Sinne war das Wort von dem zukünftigen Christus, also der auszufüh=rende Vorsatz und Reichsplan, schon gleich am Anfang bei Gott, als Gott in seinem geheimen Rathschluß darüber verhandelte.²) Und in diesem Sinne kam das Wort, welches schon im Ansang bei Gott war, d. h. sein ewiger Entschluß ging zeitlich in Erfüllung. Wir gewinnen demnach aus der Bibelsprache ein Recht zu sagen, weil Gott es so einrichtete und ausstührte: das Wort ging, das Wort kam, das Wort wurde gesandt. Und das Geheimnis der heiligen Schrift ist wohl zu beachten, nach welchem das Wort als eine göttliche Handlung und Einrichtung³) dasteht: und barum heißt es eine Stimme, und hat doch die volle Subsistenz, welche den göttlichen Thaten innewohnt.⁴)

Damit war Servet's Werk eigentlich abgeschlossen. Um nun aber nicht dem Vorwurf sich bloßzustellen, daß er dabei von Bor= aussetzungen ausgegangen sei, die er entweder selbst nicht kenne, oder absichtlich verschwiegen habe, oder die notorisch falsch sind, so stellt er hier zum Schluß die beiden Sätze auf, die sein System hervorgerusen haben. Er hält sie für unumstößlich. Die beiden Regeln lauten:

- 1. Gottes Ratur ift an sich einig und untheilbar.6)
- 2. Was dieser Natur widerfährt, ist ihre eigene Disposition.")

Aber auch seine bogmatische Methobe will er niemand versheimlichen. Er faßt sie zum Schluß in vier Säte zusammen, da-

<sup>1) &</sup>quot;Ιδωμεν τὸ ξῆμα τοῦτο τὸ γεγονός.

<sup>2)</sup> Quia jam de eo in divinis secretis tractabatur. (fol. 117a.)

<sup>3)</sup> Vides ergo, quod phrasis linguae sanctae, in qua sunt haec omnia mysteria fundata, nos cogit, ut propter divinam actionem et dispositionem dicamus: verbum ibat, veniebat et mittebatur. (fol. 118a.)

<sup>4)</sup> Sic isti hebraismi non parum nobis conducunt, hypostasi verbi nihil praejudicantes. (fol. 117 a.)

<sup>5)</sup> Istae duae regulae sunt infallibiles. (fol. 118 a.)

<sup>6)</sup> Naturam Dei dividere non possumus.

<sup>7)</sup> Quod naturae accidit, dispositio est.

mit jeber wisse, wie er zu Chrifto gelangen konne, und, indem er Ihn fieht, ben Bater febe. 1)

- 1. An und für sich ist Gott auf jegliche Weise unfaßbar, unvorstellbar und unbegreislich. Wird er begriffen, so geschieht es nur, so weit er sich zu unserer beschränkten Fassungsgabe gnädig hersabläßt, Joh. 1, 5. 10, 11. und unter einer bestimmten Gestalt erscheint.2)
- 2. Nun hat Gott aus freiem Belieben seines Willens 3) besichlossen, sich der Welt durch sein Wort zu offenbaren. Dem gesammten Volk zur Zeit des Gesetzes wurde er offenbar durch die Stimme seines Wortes: es hörte ihn, aber Ihn sah es nicht, gleichsam als wenn jemand4) aus dem Verborgenen diejenigen anrufen wollte, die ihn nicht sehen.
- 3. Aber Gott ließ sich noch weiter herab. Seinen auserwählten Propheten zeigte er sich ausbrücklich<sup>5</sup>) unter der Gestalt eines gewissen Musterbildes. Es war dasselbe Bild, nach dessen Gleichniß Adam gebildet worden war. Es war das urbildliche Weltziel,<sup>6</sup>) was in Gottes Wort und Vorsatz wiederstrahlte, Christus selbst, aber noch im Nebel und in der Dunkelheit.
- 4. Endlich erschloß Gott sich ganz. Ohne Nebel und sonnen= klar<sup>7</sup>) offenbarte er sich in Christo Jesu. Denn das Wort ward Fleisch und wir sahen seine Herrlichkeit.

Hieraus scheinen nun wieber zwei Fragen aufzutauchen; bie eine: War benn Gott ein Körper, ba er Fleisch ward? Die andere: War benn Christus ein Phantastegebilbe, ba er bas Wort war?

Auf beibe antwortet Johannes im Prolog: damit man Gott nicht körperliche Formen zuschreibe, erklärt er, das Wort sei es gewesen, das da Fleisch wurde: benn so oft Gott sich vorstellt, muß

<sup>1)</sup> Finaliter praxin et modum perveniendi ad Christum tibi ante oculos describo, ut videndo ipsum videas patrem. (fol. 119 a.)

<sup>2)</sup> Nisi ille sub specie aliqua nostrae capacitati se nobis accomodet.

<sup>3)</sup> Ex mero voluntatis suae beneplacito.

<sup>4)</sup> Ac si ego.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Expressius.

<sup>6)</sup> Caliginoso tamen sub specie cujusdam exemplaris, ad cujus similitudinem formatus est Adam, quia in ejus oraculo relucebat prototypus imago illa, seu prima mundi figura, Christus. (fol. 119.)

<sup>7)</sup> Sine caligine et lucide.

er ein That=Wort sein: und in Gottes Weise selbst war die Feste setzung dieses Geheimnisses mit inbegriffen. 1) Damit er aber auch das Phantasie-Gebilde aus dem Wege räume, sagt er: das Wort ward Fleisch, d. h. daß jener göttliche Vorsatz) Fleisch geworden ist, und wir haben Ihn gesehen, und er hat uns den Sinn gegeben, daß wir ihn erkennen können, und den Vater durch Ihn. Dem sei Nuhm und Neich in Ewigkeit. Amen, Amen; ohne Ende, immer=während. Selah." —

So war benn Servet's erstes theologisches Werk vollbracht. Sett, wo es äußerlich abgefchloffen vor ihm lag, fühlte niemand fo schmerzlich die Unfertigkeit beffelben als ber eigene Berfaffer. An allen Eden und Enden zeigten fich Luden und Mängel.8) Und in ber That nicht blog ber blinde Reterrichter, bem alles Alte für gut, alle Neuerung aber für fluchwürdig galt, nein auch ber wohlwollende Rrititer unserer Tage wird hier mancherlei zu rugen haben. Servet's Begriff von ber Allmacht Gottes blieb auf ber scholaftischen Borftufe fteben und folog fich in gefetlofer Willführ von allem Organischen, Ethischen, Soteriologischen ängstlich ab. Servet's Chriftus=Begriff hatte noch nicht jene abfolute Gottesfülle erreicht, beren er fähig ift: Chrifti Leib war noch nicht organisch in die ethische Gottmenschheit hineingezogen; feine Gottesfohn= fchaft noch nicht burch bie Welterlöserschaft bestimmt und ethisch geadelt worden. Gerbet's heiliger Beiftbegriff war noch ein gespensterähnlich bin und ber schwebendes Ding, deffen Berhaltnig zu Chrifto fich nicht geklart hatte. Bon ber bibli= fchen Reichstrinität mar jene philosophisch=spekulative Trinität, für bie Servet, bei aller Betonung ihres Gegen= fates gegen ben "firchlichen" Bolytheismus, fich in machfenbem Mage empfänglich zeigte, nicht fauber genug in ihren Sonbergebieten au 8= einanbergehalten; Die blogen Theosopheme nicht in ihrer bog= matifchen Unverbindlichfeit anerkannt. Endlich, um Unberes zu verschweigen, hatte Gervet bie unzertrennliche organische Berbindung bes

<sup>1)</sup> In ipsa Dei ratione consistebat dispositio sacramenti hujus: qualitercunque enim se Deus personasset, necessario debuit esse logos.

<sup>2)</sup> Numen illud.

<sup>3)</sup> Es wimmelt von Andeutungen zu neuen Brojekten und Erganzungsschriften, bie icon bamals in Servet's Geifte auftauchen.

Gefchlechts ber Gottesfinder mit bem lebenbigen Saupte Chriftus, bem geborenen Beiland, von bem bie Wiebergeborenen in alle Gerechtigkeit und Wahrheit geleitet werben, noch völlig bei Seite gelaffen, und baburch bas hauptmittel eingebuft, um ben bis bahin hergebrachten Doketismus nieberzuschlagen. 11ոծ beffen ungeachtet, ift biefe Erftlings = Arbeit nicht blog ber fromme Erguß eines unter Gebet und blutigen Thränen nach Wahrheit rin= genben, für bie Gottessohnschaft bes Menschen Jefus in heiliger Liebe begeifterten Bergens; fonbern es ift zugleich auch eine boch= wichtige bogmatisch=exegetische Leiftung, Die in ber bibli= ichen Chriftologie einen bedeutenden Fortichritt befundet. Die Reinigung bes Gottesbegriffs von ben unbiblifchen Buthaten ber Philosophen, die volle Serstellung ber unbedingten ethisch=wahren Menfcheit Jefu, bie Unregung einer biblifchen Rabital=Revifion auf bem centralen bogmatischen Gebiet, Die exegetische Fluffigmachung ber ftarren, eingefrorenen scholaftisch-trinitarischen Formeln, bas war ber hohe Gewinn, ben bie fieben Bucher von ben Irrungen in ber Dreieinigkeitelehre für bie Biffenichaft und bie Rirche barbrachten. —

## Viertes Buch.

## Die vierte Sehrphase Servet's.

Dialogor. II. de Trinitate.

## Der erfte Dialog.

Deus Christi corpus sibi appropriavit, ut esset peculiare suae habitationis tabernaculum.

Servetus: De trinitatis erroribus fol. 59 a.

Servet's Zeitgenossen hatten sein System nicht verstanden. Darum forderten sie von ihm das Leben oder den Widerruf. Wäre Oecolampad ein Calvin gewesen, der Widerruf hätte dem Servet wenig genützt. Er hätte ihn immer wieder in die Enge getrieben und ihn zuletzt als erwiesenen Ketzer sich selbst verdammen lassen. Aber dem Decolampad war unendlich mehr an Bekehrung als an Verdammung des Irrigen gelegen. 1) Darum drang er auf den Widerruf. Und er erreichte ihn.

Der Titel lautet Dialogorum de trinitate Libri duo. De justicia regni Christi, capitula quatuor.<sup>2</sup>) Per Michaelem Serveto, alias Reues, ab Aragonia Hispanum. Anno MDXXXII. Der Drudort fehlt. Es sind 48 Folien.

<sup>1)</sup> Sein Gutachten an den Senat zu Basel, lateinisch bei Mosheim: Anderweitiger Bersuch p. 394 seq.; deutsch bei Baum: Corpus Reformatorum T. XXXVI. p. 863 seq.

<sup>2)</sup> Dieser vier Capitel vorläufige Würdigung s. in meinem Melanchthon und Servet. Berlin 1876 bei Mecklenburg.

Der Mangel der Paginirung ist für die Dialoge insofern ein großer Uebelstand, als die Gelehrten sich über die Methode nicht haben einigen können. Mosheim zählte, wider die sonstige Gewohnsheit, das Titelblatt nicht mit:¹) sonst paginirt er fortlausend das Werk durch. Trechsel hingegen zählt zwar das Titelblatt mit, aber rechnet jeden Theil besonders.²) Wir haben die einsachste Weise befolgt und lassen, den Titel mitzählend, die Paginirung dis zu Ende lausen.

Der formelle Wiberruf auf ber Rückseite des Titelblatts ift be= kannt genug8) und hat bogmatisch kein Interesse.

In der Einleitung wird dann der Stand des Streites dargelegt. Keine Gottessschnschaft des Christen ohne Theilnahme an der Natur Christi.<sup>4</sup>) Das ist Servet's Princip. Genesis 1 und Inhannes 1 zu vergleichen: das ist seine Methode. Elohim, Logos und Phos sind identisch: das ist seine Kesultat. Denn da bei der Schöpfung nichts war als allein Gott, und doch Wort war und Licht: so ist Wort und Licht Gott. Die Scenerie des Dialogs ist Folgende:

Michael, in großer Aufregung wegen ber Chriftus-Entfrembung seines Zeitalters <sup>5</sup>) meditirt laut über den Schriftbeweis von der Gottessohnschaft Jesu. Er stellt den Satz von der Identität von Logos, Elohim und Christus <sup>6</sup>) eben vor sich hin, <sup>7</sup>) als sein Betrucius dazukommt, und da letzterer unsern Michael gerade

<sup>1)</sup> Sein Dialog. f. 2 a. ist also bei uns f. 3 a.; sein f. 3 b. bei uns f. 4 b. u. s. f. f.

<sup>2)</sup> Mso Dialogor. II. fol. 1 b. De justicia fol. 1 a. u. s. f.

<sup>3)</sup> Siehe 3. B. bei Mosheim A. Bers. (Lectori salutem) p. 44. Ansmerkung.

<sup>4)</sup> Participatio naturalis cum Christo.

<sup>5)</sup> Ingens me tenet animi cruciatus, quum video, Christianorum animos ita esse a filii Dei cognitione alienatos. (fol. 2 a.)

<sup>6)...</sup> si Deus manifestatus est in carne, necessarium est, quod videndo illam carnem videas Deum; et cum visio sit eadem, necessarium est quod sub eadem persona olim visus fuerit; et cum olim per verbum visus fuerit, et id quod videbatur erat Elohim, necessario sequitur, quod unum et idem fuerit Logos et Elohim et Christus. (f. 3 b.)

<sup>7)</sup> Nam omnino est necessarium, utrumque illorum principiorum per alterum declarari, et inde Christum cognosci. (f. 4b.)

aufsuchen wollte, so geht er auf die Meditationen des Spaniers bereitwillig, billigend und anregend, ein. Gleich im ersten Moment sind beide einig, daß Servet voreilig und ungerecht ver= urtheilt, und noch immer nicht widerlegt worden sei aus der heiligen Schrift oder mit hellen Gründen der Bernunft. Ja Einiger Blindheit erscheint dem Michael so groß, daß wenn Christus selber wieder auftreten und sich für den Sohn Gottes erskären wollte, er einer neuen Kreuzigung ausgesetzt sein würde. 1)

Der Sienenser<sup>1a</sup>) giebt ihm recht. Indes in einigen Punkten kann doch auch Petrucius dem Freunde nicht beistim men.<sup>2</sup>) Servet bittet ihm dieselben zu nennen. Genannt werden jene beiden Aeußerungen, an denen Martin Buter, wie wir sahen, wiedersholt so großen Anstoß nahm: daß nämlich "das Wort" auf zehört habe zu sein, und daß es ein Schatten wäre.<sup>3</sup>) Butern waren diese Aeußerungen ganz abscheulich erschienen<sup>4</sup>) selbst noch in der milberen Form, welche ihnen Servet in den letzten Büchern "von den Irrthümern" gegeben hatte.<sup>5</sup>) Servet nimmt bei des jetzt zurück. Er habe das so nicht gemeint.<sup>6</sup>) "Ich will gerne eingestehen, daß die Substanz des Wortes noch heute im Fleische ganz dieselbe ist, wie sie es jemals war;<sup>7</sup>) und daß das Wort auch nach der Fleischwerdung Wort bleidt.<sup>8</sup>) Uebersührt hat ihn der Umstand, daß noch der Mensch Sesus selber in der Offenbarung Johannes "das Wort" genannt wird (Apoc. 19, 13.).

<sup>1)</sup> Quorundam caecitas est ita profunda, ut si Christus iterum praedicaret, se esse filium Dei, iterum eum crucifigerent. (fol. 2 a.)

¹a) Ueber die Person des Petrucius werden wir uns anderswo aussassen.

<sup>2)</sup> Videris et tu quaedam asserere quae non probas. (fol. 2 b.) — nümiid nunc non esse tale verbum quale olim fuit; olim umbra fuit.

<sup>8)</sup> Quod verbum esse desierit aut quod fuerit umbra.

<sup>4)</sup> Indicavi tibi nuper, mihi horrendum sonare, dicere: verbum umbra Christi fuit et verbum desiit (an Scruet 1531).

<sup>5)</sup> S. Magazin bes Auslandes 1876, p. 335.

<sup>6)</sup> Nunquam concessi, quod verbum esse desierit. (fol. 2 b.) Nun nicht tale quam olim.

<sup>7)</sup> Imo concessurus sum, eandem esse hodie in carne verbi substantiam. (fol. 2 b.)

<sup>8)</sup> Etiam post incarnationem manet verbum . . . sicut homo ipse Jesus in Apocalypsi vocatur verbum Dei. (Apoc. 19.)

Damit hat Servet seine frühere Auffaffung von Joh. 1, 14 zurückgenommen, bei ber er sich auf bas Wörtlein "war" im Sinne von "ift nicht mehr" fo viel zu gut gethan hatte. "War" fteht ihm jetzt in bem Sinne von "war fchon bamals gerabe wie noch jest ober wie jett wieder". Und damit hat er hier die alt-orthodore Auslegung zu ber feinigen gemacht. Natürlich konnte ihm nicht baran gelegen fein ben Wiberspruch zwischen feiner früheren und feiner ietigen Auffaffung grell hervortreten zu laffen. Und barum fügt er, gleichsam entschulbigend, hinzu: "Mit Recht habe ich alfo gefagt. baf bas Wort jest nicht mehr berartig ift, wie es früher mar, weil es nicht mehr unter benfelben Anordnungen erscheint wie ehemals jenes Spruchwort in bem Nebel ber Wolke, zur Zeit Mofis. Denn wenn jest bas Wort noch fo geartet ware, wie es einstmals mar, wo ware bann bas Drakel geblieben, wo bie Stiftshütte, wo bie Wolfe, wo ber Rebel, wo bie Cherubim, auf benen bie Berrlich= feit Gottes thronte?"1) Alfo nicht bas fortbauernbe Sein felber wird mehr beftritten, fondern nur noch bas Cbenfofein wie bor ber Fleischwerdung.

Das führt Michael zum Wiberruf bes zweiten anstößisgen Ausbrucks. "Nur burch die Nothwendigkeit bin ich dazu gedrängt worden, das Wort einen Schatten zu nennen,2) weil ich keinen andern Ausbruck fand, dies göttliche Geheimniß zu bezeichnen. Auch will ich nicht behaupten, daß das Wort ein Schatten gewesen sei,3) der vorübergegangen wäre und nicht mehr bliebe. Bielmehr ist die Substanz des Leibes Christi heut zu Tage dieselbe, welche früher die Substanz des Wortes war.4)

<sup>1)</sup> Recte ergo dixi, quod nunc non est tale verbum, quia non est nunc secundum illam dispensationem, secundum quam erat oraculum illud, in caligine nubis, tempore Moysi. Item si nunc est tale Verbum, quale olim fuit, ubi oraculum illud, ubi tabernaculum, ubi nubis, ubi caligo, ubi Cherubim, ubi gloria domini quae ibi apparebat. (fol. 3 a.)

<sup>2)</sup> Necessitate coactus, umbram vocavi, non aliter hoc mysterium explicare valens. (fol. 2 b.)

<sup>3)</sup> Nec volo sic dicere, quod verbum fuerit umbra. (fol. 2b.)

<sup>4)</sup> fol. 2b.: eadem est nunc hujus corporis quae olim fuit verbi substantia. . . . fol. 2b. — licet moderni nostrates hypostasis vocabulo abutantur; quia non intelligunt, substantiam verbi et substantiam carnis esse unam substantiam. (fol. 9a.).

Dennoch habe ich aus guten Gründen mit Paulus das Gefetz und alles, mas unter bem Gefete mar, und alfo auch bas Wort unter bem Gefete und ben Geift und bie Engel und Jehovah felber 1) einen Schatten bes Zukunftigen genannt (Col. 2. 17. Bebr. 8, 5. Bebr. 10, 1.) Denn in allen Dingen, die unter bem Gefetse waren, ist Chriftus abgeschattet2) und vorgebilbet. Sie find bie heiligen Sullen und Inpen ber zukunftigen Guter.3) Darum habe ich alles im Gefete einen Schatten nennen wollen, bamit der Körper (Col. 2, 17), d. h. die Wahrheit felber, in Chrifto gefunden werbe."4) Denn "in jebem Schatten ift gleichsam ein Bilb".5) Go ift in bem Schatten bes alt= teftamentlichen Gottegreichs ichon bas Schattenbild Chrifti umriffen. "Auch ift ber Schatten (nicht abfolute Finfterniß, fondern nur) ein verminbertes Licht."6) So ift auch bas Drakel = Wort Gottes nicht die Dunkelheit felber, fondern es ift wie ein Licht, bas ohne Rraft bas Gange zu erleuchten, matter fcheinet am bunklen Orte. "Gott felber ift bas Licht, "7) bie ewige Sonne. Nun tritt gewiffer= magen ber ibeale gottgleiche Menfch, Chriftus, zwischen Sonne und Erbe hin, indem er fich anschickt, von Gott ausgehend, auf bie Erbe herabzukommen. Daher wirft er einen Schatten vor fich ber: und biefe, bie Figur Chrifti auf ber Erbe wieberfpiegelnbe Schatten find bie altteftamentlichen Typen. Gott felber ift burch ben Rörper des tommenden Chriftus gleichsam verbedt und für bie Erde unfichtbar, bis Chriftus, bas Licht vom Lichte, auf ber Erbe felber er= fcheint: ba ift bie Sonnenfinsterniß vorüber, ber Blid zur Sonne wirb

<sup>1)</sup> Et sic Deus ipse et verbum ejus et Spiritus ejus et angeli ejus Christum adumbrarunt (fol. 5 a) — Deus in ipsa lucis et verbi substantia Christum adumbravit,

<sup>2)</sup> Adumbratus.

<sup>3)</sup> Futurorum sacramenta et typi.

<sup>4)</sup> Volui cum Paulo quidquid in lege visum est, umbram vocare, ut corpus, id est, veritas ipsa sit Christi. (fol. 2 b.)

<sup>5)</sup> In quavis umbra est velut imago quaedam (Restitutio p. 202).

<sup>6)</sup> Umbra est lumen diminutum (Restitutio p. 202). Bir erlauben uns diese beiden Glossen der Restitutio schon hier auszuheben, weil sie zur Erkstrung des Bilbes dienen, dogmatisch aber nichts neues enthalten.

<sup>7)</sup> Deus lux est, qui in ipsa lucis et verbi substantia Christum adumbravit. (Dialog. I. fol. 2 b.)

wieber frei. Schon burch ben Schatten wird hingewiesen auf bas Licht, weil ber Schatten nur geworfen werben tann, wenn Licht hinter bem Körper fteht. Go weist auch bas noch fo buntle Drakelwort schon auf Gott bin; aber feben konnen wir Gott nur in bem fleischgeworbenen Wort, in bem vollen Abglang feiner Berr= lichkeit, Chrifto. — Später, in feiner Restitutio, beruft fich Servet für feine Lehre vom Wort als einem Schatten bes Meffias auf ben Bhilo.1) Best aber, in feiner vierten Lehrphafe, icheint Michael ben Philo noch nicht gelesen zu haben. Wenigstens findet fich von biefer Lekture in ben urfprünglichen Dialogen bavon fonft keine Spur. Servet wurde zu jenem Schatten-Ausspruch beibe Mal vermocht burch Spruche wie Col. 2, 16. 17: So laffet nun Riemand euch Gemiffen machen über Speife ober Trank ober über beftimmte Feiertage ober Neumonden ober Sabbather; welches ift ber Schatten von bem, bas zufünftig war, aber ber Rörper felbst ift in Christo";2) andrerseits freilich auch, burch bas richtige Gefühl, daß in bem Menfchen Jefu bas eigentlich Berfon-Bilbenbe nicht ber ichattenhaft-abstratte Logos fei, fonbern Jefu eigener, con= creter, menschlich individueller Geift.3) Best aber in ben Dialogen kommt es ihm barauf an, Butern klar zu machen, bag ihm, Servet, ber Logos weber eine bloß vorübergehende, noch gar etwa eine blofe Schatten=Erifteng fei.

Allein nun fragt es sich, werben mit biefer Concession nicht Die brei Götter ber Rirchenlehre hergestellt? Servet antwortet: nein! und knüpft nun an feine frühere Lehre folgenbermagen an: "Der unfichtbare Gott, fo wie er war vor ber Schöpfung ber Belt, ift er für uns burchaus unverständlich und unvorftellbar.4) Und fo hat er nun aus reinem Wohlgefallen feines

<sup>1)</sup> Philoni verbum erat umbra (Restitutio p. 202.).

<sup>2)</sup> Daß auch Melanchthon's Sprachgebrauch in den Locis von 1521 mitgewirkt, dariiber f. Melandthon und Gerbet, p. 25 und Thelemann. Kirch. Zeitg. 1876, Mr. 17 seq.

<sup>3)</sup> Ein Gedanke der bekanntlich erst neuerdings durch Dorner, Schenkel, Geß, Hoffmann u. a. zur rechten Geltung gebracht worden ist. 4) Invisibilis Deus, qualis ante creationem mundi fuerit, est omnino

nobis inintelligibile et inimaginabile (fol. 3 a.).

Willens1) befchloffen, bie Welt zu erschaffen und fich uns gu offenbaren. Sonft mare bie Schönfung unnut. wenn Gott un= bekannt bliebe".2) Man fieht, Servet hat fich auch in feinen Dialogen3) ben ftreng monotheiftischen Gott ber Bibel bewahrt; aber leiber auch ben rein metaphpfifchen, herglofen Gott ber Schola-Für unsere schlechthinnige Abhängigkeit von Gott und für Gottes fchlechthinnige metaphyfifche Freiheit ift in ben Dialogen nach Art bes Thomas Aquin und bes Duns Scotus,4) jur Genüge ge= forgt. Aber fittliche Gefchopfe bedürfen nicht fo fehr eines met a= phyfifch = großen Gottes, vor bem fie in ihr Richts gufammen= finken, als vielmehr eines fittlich : großen, fittlich reinen, fittlich= freien Gottes,5) ben sie lieben konnen, mit bem fie Gemeinschaft pflegen können, beffen Rachfolger fie werben konnen, weil bas Menschenleben Liebe ift und Gott ift bie Liebe, Daf Gervet mit feinem Gottesbegriff uns immer auf bie Willführ weift, ftatt auf Die Liebe, bas blieb auch noch in ber vierten Lehrphafe feines Suftems bie mittelalterliche und barum die fcmächfte Seite.

Doch wenn Gott bis zur Schöpfung mit seiner Wilkühr allein ist, wie kommt er nun zum Wort? "Am Schöpfungstage, sagt Servet, sprach Gott: es werde. Siehe, schon schäfft er durch das Wort.<sup>6</sup>) An dem Schöpfungstage wird Christi Reich gegründet, und am Schöpfungstage, also "vor Grundlegung der Welt", wird uns, gemäß der Berordnung des Geheimnisses Christi, jene Gnade erwiesen, die bis zur Fülle der Zeiten in Gott verdorgen lag".<sup>7</sup>) Die Willführ und die Prädestination sind die Correlatbegriffe auch bei Luther und Melanchthon, bei Zwingli, Buter und Calvin. Nur das bei all' den Resormatoren damals noch die

<sup>1)</sup> Ex mero suae voluntatis beneplacito . . . decrevit (l. l.).

<sup>2)</sup> Gotteserkenntniß ift Zwed aller Erkenntniß.

<sup>3)</sup> Daß er in den "Irrungen" fein Pantheist ift, f. oben.

<sup>4)</sup> cf. Dorner. Lehre von ber Berson Christi. E. II. p. 368. 371.

<sup>5)</sup> cf. Die mancherlei schönen Bemerkungen über Gottes sittliche Freiheit, in Jul. Hamberger: Physica sacra. Stuttg. 1869 p. 179 seq.

<sup>6)</sup> Ecce hic Logon et Elohim et Christum (fol. 3 a.).

<sup>7)</sup> Tunc regnum Christi instituitur, et tunc nobis gratia confertur ante tempora aeterna, secundum illam mysterii Christi dispensationem, usque ad plenitudinem temporum in Deo latentem (l. l.).

Brabestination eine boppelte mar, jum Beil und jur Berbammnig,1) und bag fie infofern noch mehr auf bloger Willführ beruhte, als in ihr von Chrifto abgesehen murbe. Dag Gervet nur Gine Bradeftination fennt, Die jum Beile, und baf er an ber Brabestination ber Glaubigen, nur in Chrifto gefchehen, festhält, bas ift ein sichtbarer Fortschritt in ber Erfüllung bes mittelalter= lichen Gottesbegriffs mit sittlichem Gehalt. Allein mahrend Gott nach bem Syftem ber Scholaftit, bas bis in bie Reformation bineinreicht, ausgeschloffen bleibt von allem fittlichen Leben und Wirken, fo ift nach Servet Gott nur bor ber Schöpfung ohne Liebe, ohne Gnabe, ohne sittliche Motive.2) "In dem Moment aber, wo Gott spricht, bisponirt er sich auf eine gewisse Weise.3) Er vollbringt etwas in fich felbst gerabe baburch, bag er fich" - ber bis bahin nur Gott war - "Bum Schöpfer macht.4) Denn gewiffermagen verhält er fich jett fo, wie er vorher fich nicht verhielt".5) Bis zur Schöpfung mar er finstere Willführ. "Indem er aber fpricht: Es werbe Licht! tritt er aus ber Finfterniß ber Aeonen an's Licht und ftellt fich, bas Lichtwefen, in einer beftimmten erlauchten Geftalt (persona) ben Gefchöpfen vernehm= lich bar.6) Diese, Gottes Stelle vertretenbe, Geftalt ober Perfon nennt Johannes bas Wort (Logos) und Mofes Gott ben Herrn (Clohim) und eben baffelbe mar Chriftus bei Gott,7) und Gott war jenes Wort". Alfo Gott, fofern er fpricht und fich im Worte offenbart, ift Chriftus: und indem Gervet bas aufstellt, glaubt er auf bem Grunde ber Bibel zu fteben.

Aber mo fam nun bas Licht her? "Gott felber, ant=

<sup>1)</sup> cf. Al. Schweizer. Centralbogmen der reformirten Kirche. Bb. I.

<sup>2)</sup> Auch im Augustin finden sich oft Anklänge an diesen Gedanken. Ohne Welt ist Gott nicht Schöpfer, nicht Erlöser, nicht Richter, nicht barmberzig, gnäbig, gerecht u. f. f.

<sup>8)</sup> Eo ipso quod loquitur Deus certo modo se disponit (l. l.).

<sup>4)</sup> Aliquid in se ipso agit eo ipso quod se creatorem facit (l. l.).

o) Aliqualiter enim tam se habet qualiter antea non se habebat (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Dicendo: fit lux! ex ignotis illis aeonum tenebris se in lucem prodit et se illustri aliqua persona perceptibilem exhibet (fol. 3 a.).

<sup>7)</sup> Et hoc ipsum erat Christus apud Deum (fol. 3 a.).

wortet Servet, ift bas wesentliche Licht. 1) Diefes Licht, unter ben Gebilben ber Engel angebeutet, blieb nach jener Anordnung2) berborgen, bis es erschien im Angesichte Chrifti". Und in ber That. wenn Gott die Welt aus Nichts Schafft, fo Schafft er fie aus fich felbst. Ift nichts da, als Gott, wenn er fpricht: Es werde Licht! fo ift das licht, das nun ward, nichts anderes als eine neue Geftalt ober Disposition beffelben allein seienden und bafeienden Gottes. Doch, fonnte man hier fragen, mas hat bas Belt-gestaltenbe Schöpfungs-Licht, biefe Bedingung alles fosmischen Gein's, zu thun mit bem Jahrtaufende fpater geborenen Menfchen Jefus? "Den Philosophen, fagt Servet, wird bas alles thöricht erscheinen3): allein fie haben nicht genug erwogen, welch' eine Rraft jenen Worten Chrifti einwohnt: "Wer mich fieht, ber fiehet ben Bater".4) .. Cbenfo wenn Gott geoffenbaret ift im Fleisch, so ift nothwendig, dag du, indem bu bies Fleisch fieheft, Gott fieheft. Und ba Gottes Angeficht immer daffelbe bleibt,5) fo ift nothwendig, baf (auch fonft fcon wer Gott fab, Chriftum fab, bag alfo) auch fcon zur Reit ber Weltschöpfung Gott in berfelben Geftalt (persona) sich gezeigt Damals nun, als Gott burch das Wort (per verbum) fichtbar murbe, mar bas, mas erichien, Gott ber Berr (Clohim). Folgte nun nothwendig, daß das Wort (Logos) und Gott (Clohim) und Chriftus ibentisch find,7) fo muß bie Schlußfolgerung von diesen drei Ibentitäten zur vierten übergeben: jum bem Licht. Seine Licht=Theorie entnimmt Serbet aus ber erften Epistel bes Johannes (Cap. 1. 5 Gott ift ein Licht v. 7. 2, 8. Das mahre Licht scheint jetzt v. 8. 9. 10. 11. al. Ev. Joh. 1, 4, 12, 46). "Denn wenn Johannes (1, 4) fagt, bas Wort war bas Licht, fo fett er nicht voraus, bag bas Licht ein bom

<sup>1)</sup> Deus ipse erat ipsamet lux (fol. 3 b.). Ein Satz, der sich bei allen Mystifern wiederholt, und mit dem Jakob Böhme Wunder thut.

<sup>2)</sup> Secundum illam dispensationem.

<sup>3)</sup> Haec omnia philosophis stulta videbuntur: sed ipsi non satis expenderunt, quantum sit vis in illis verbis Christi: Qui videt me, vidit Patrem (fol. 3 b.).

<sup>4)</sup> l. l. fol. 3b.

<sup>5)</sup> Et cum visio sit eadem.

<sup>6)</sup> Necessarium est quod sub eadem persona olim visus fuerit (l. l.).

<sup>7)</sup> Necessario sequitur, quod unum et idem fuerit Logos et Elohim et Christus.

Bater sachlich geschiedener Strahl gewesen sei1): sondern weil bas "Wort Licht ift, fo heißt es: "Gott felbst war das Wort, und biefes Licht war bei Gott".2) Bor ber Schöpfung war Gott weber Licht noch Wort noch Geifthauch, fonbern etwas anderes unaussprech= liches, und alle biefe Ausbrücke find nicht Ausbrücke bes Seins, fondern der Bermaltung".3) Denn ehe es nicht aufleuchtet, kann von keinem Licht; ehe Gott bas Werbe fprach, von feinem Worte Gottes; ehe er nicht hineinhauchte in bas Bufte und Leere von keinem Beifte bie Rebe fein. Gervet ftellt bier einen Sat auf, in dem er übereinkommt mit den tiefften Philosophen und Theosophen4) der altkatholischen Zeit, des Mittelalters und der Neuzeit. Servet's Fehler ware alfo wieber nur ber, bag er nicht ichon bor ber Schöpfung uns Gott als bie Liebe vorführt. Thate er bas, fo würden wir — wenn auch feinen Begriff noch Borftellung von bem Unaussprechlichen, fo boch - einen prattifchen Sinn und ein marmes Berg für Gott haben konnen, noch ehe er Wort, Licht, Beift, Bater, Schöpfer, Erlöfer ober fonft etwas Concretes ift: es murbe fich Berg und Sinn an Gott erlaben konnen, eben weil er die Liebe ift.

Nachbem Servet festgestellt, daß auch der Lichtbegriff, auf Gott angewandt, nur ein Berwaltungsbegriff ist, und beshalb in Gott keine Zahl constituirt, sondern seine Identität weiter definirt, sährt er sort: "Seit der Schöpfung war Gott **Licht** und leuchtete in der Finsterniß (2 Cor. 4, 6. cf. Ioh. 1, 4. 5. 9.); weil unsere Augen aber blöde waren und die Klarheit Gottes nicht vertrugen, so hat uns Gott jenen Propheten Christus erweckt. Jett aber schauen wir mit aufgedecktem Angesicht und ohne Schrecken jene Herrlichkeit Gottes in dem Antlitz Iesu Christi. (2 Cor. 3, 18.) Ienes Gotteslicht leuchtete sigürlich schon im Antlitze Mosis<sup>5</sup>) (2 Cor.

<sup>1)</sup> Non praesupponit, fuisse radium realiter a patre distinctum (fol. 4 a.).

<sup>2)</sup> Sed quia lux est, ipsemet Deus erat verbum, et lux illa erat apud Deum (l. l.).

s) Deus ante creationem non erat lux, nec sermo, nec spiritus, sed quid aliud ineffabile et illa omnia sunt dispensationis vocabula (fol. 4 a. Giosse.).

<sup>4)</sup> Jeber Renner wird sich vielsacher Anklänge aus Augustin, Dionystus Areopagita, Scotus Erigena u. a. erinnern.

<sup>5)</sup> In facie Moysis figurata superius erat coruscans et fulgurans Christi facies et facies Elohim (l. l.).

3, 7 seq.). Es war also auch das Licht identisch mit dem Worte (Logos) und Gott dem Herrn (Elohim) und mit Christus, der das Licht der Welt ist (Joh. 8, 12), das wahrhaftige Licht, welches alle Menschen erleuchtet, die in diese Welt kommen (Joh. 1, 9)."\dagged) So steht es denn sest. Auf Grund des Wortes "es werde Licht!" hat Gott durch göttliche Anordnung (dispensatione divina) in sich selber das Licht erschaffen und sich selbst zu Licht gemacht;\dagged) und darauf hat er auch das wesentliche Licht, Christum, in englischen Gebilden abgebildet,\dagged) und endlich hat er auch eben dasselbste Licht ausleuchten lassen in unsern Herzen, damit wir erleuchtet würden, ihn selbst zu erstennen und jenes Licht schaueten im Angesichte Jesu Ehristi (2 Cor. 4, 4. 6).\dagged) Hier siehst du, sagt Michael zu Petrucius, des Lichtes Geheimnissed) und seine Offenbarung im Antlitz Christi, wie sie Paulus uns so wunderdar lehrt.

Doch wie er aus dem Vergleich des Anfangs des ersten Buchs Mosis mit dem Ansang des Evangeliums Johannis ersehen hat, daß beide Schöpfungs-Berichte sich nothwendig ergänzen und daß aus dem Vergleich die Macht und Bedeutung Christi erkannt werden kann<sup>6</sup>): so schöpft er nun aus demselben Vergleiche noch eine fünfte Identität. Daraus nämlich, daß Moses sagt, der Geist Gottes (Spiritum Elohim) habe über den Wassern geschwebt, 7) erhellt, auf welche Weise Gott in der Schöpfung Geist geworden ist. 8) Gott konnte nicht Geisthauch sein, ehe er nicht sprach: denn erst im Sprechen hauchte Gott. 9) Da Gott die Welt schuf und beschloß, sich durch

<sup>1)</sup> In der Restitutio wird die Lichttheorie ausgeführt.

<sup>2)</sup> Quod dixit Deus: sit lux! dispensatione divina lucem in se ipso creavit et se ipsum lucem esse fecit (l. l.).

<sup>3)</sup> Et etiam lucem ipsam, Christum, in angelorum figuris figuravit (fol. 4 b.).

<sup>4)</sup> Bgl. Charafterbilb Servets. Berlin 1876 p. 9 seg.

<sup>5)</sup> Lucis arcana.

<sup>6)</sup> Te igitur per Jesum Christum oro, ut in conferendo principium Genesis cum principio evangelii Joannis aliquamdiu mediteris; nam omnino est necessarium utrumque illorum principiorum per alterum declarari et inde Christum cognosci (fol. 4b.).

<sup>7)</sup> Super aquas insufflantem.

<sup>6)</sup> Intelligere licet, qualiter Deus sit ibi factus Spiritus (fol. 4 b.).

<sup>9)</sup> Nec potuit esse spiritus antequam loqueretur, quoniam Deus loquendo flavit (l. l.).

bas Wort zu offenbaren, hat er zugleich auch feinen Geist ber Welt mitgetheilt.1) Als nun aber Christus offenbar geworben mar, murbe uns fein Geift gegeben, b. h. eben ber Beift, ber ba einst ber Geist Gottes bes herrn (Spiritus Elohim) war.2) Daher konnen wir fagen, bag auch im heiligen Beifte ihrer Tage bie Juben nur einen Schatten gehabt haben vom Bufunftigen,3) einen äußerlichen Schattenriß von ber concreten Wahrheit".4) Es konnte bebenklich erscheinen, baf Gervet hier auch ben Geift=Begriff nicht als einen Wefens-Begriff gelten laffen will, ber fabig ware neben bem Wefen bes ichaffenben Gottes ein anderes Gottesmefen ju constituiren. Allein man muß fich wohl ben Unterschied zwifchen bem geiftigen Sauch, ben uns bie Ruach bes A. und bas Bneuma, (Spiritus) bes R. T.'s vorführt, einerfeits und bem "Geifteten" bes beutschen Wort's Geift andrerfeits wohl gegenwärtig halten. Handelt es fich um den biblischen Geiftbegriff, so erklärt auch bie wissenschaftliche Eregese unserer Tage in ber Person Hofmann'8.5) "Daß Gott Geift ift, befagt feineswegs, was Gott an fich, fonbern nur, was er im Begenfate gur Welt ift. Man fann im Sinne ber Schrift, Gott und Beift teineswege mit einander vertauschen". Alfo an und für fich felber ift Gott nicht Geift, fondern erft muß Die Welt da fein, damit er fich im Gegenfate zu ihr durch eine besondere Dispensation jum Geift bestimmen könne. Und bem schließt fich die Theosophie unserer Tage in der Person des Julius Samberger an, ber ba behauptet "ber Zusammenhang (ber Bibel), in welchem biefes Wort (Geift) vorkommt, giebt flar genug zu er= tennen, daß mit ihm nichts anderes gemeint fei, als daß man fich Gott erhaben zu benten habe über alle irbifden Semmungen und Schranken".6) Es ift alfo feine Dualität, fonbern eine Ibentität, wenn vom Geifte Gottes in ber Bibel bie Rebe ift. Und

<sup>1)</sup> Simul et spiritum suum mundo communicavit.

<sup>2)</sup> Manifestato Christo datus est spiritus ejus, qui erat olim spiritus Elohim (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Etiam in Spiritu sancto dicere possumus, eos habuisse umbram, quia externam et adumbrantem figuram ibi habuerunt (fol. 4 b.).

<sup>4)</sup> cf. Melanchthon und Servet. S. 28 ff.

<sup>5)</sup> Schriftbeweis zu Joh. 4, 24. Band I. p. 172.

<sup>6)</sup> Physica sacra. Suttg. 1869 p. 177.

Tollin, Lebrinftem Servets. I.

wie Chriftus und Gott ber Berr, Chriftus und bas Wort, Chriftus und bas Licht, fo gehören auch Chriftus und ber Beift zu= fammen. "Denn, fagt Servet, gleichwie auger Chrifto Gott nicht gefehen werben tann, jo tann er außer Chrifto auch nicht angebetet werben. Denn die Anbetung fett ein Sehen voraus, 1) und mas im Beifte angebetet wird, eben bas muß zuvor im Beifte gefeben werben."2) Darum gehört zur typischen, vorbereitenden Erkenntnift Gottes, bag ber Beift Gottes bes Berrn über ben Waffern gefchwebt habe; zur vollen Erkenntnig Gottes, aber bag ber Beift Chrifti über bie Junger ausgegoffen worben fei. Go oft baber bas Befet uns Gott jur (anbetenben und liebenben) Ertenntnig vorhalt, fo ftellt es ihn uns bar unter irgend einer ftellvertretenben Beftalt ober Berfon (personatum), die, welchen Ramen fie auch führen mochte, immerhin nichts anderes war, als Chriftus."3) Gewiß eine echt paulinische Auffassung! "Und gleicherweise lehrt Chriftus, bag in feiner Berfon Gott gefeben werbe. Defhalb beten jene alle. bie außer Chrifto einem Unschauen ober einer Anbetung Gottes nach= jagen, Gott nach Saracenen = Beife an, um Chriftum in ben Rubeftand zu verfeten.4) Ich hingegen betheure, bag Gott in Chrifto allein gefehen und angebetet werben tann, und bag es überhaupt feinen andern Weg zu Gott giebt, als burch Chriftum." 5) Man wird nicht vertennen, daß der vielbeleumdete Reger bier wenigftens nichts als biblische Theologie treibt.

Aber nun kommt aus ben Büchern Mosis, ben Psalmen und ben Propheten eine sechste und siebente Identität hinzu. Es fragt sich, wie ist es geschehen, daß jenes Licht verborgen blieb und doch offenbar wurde durch die Engel?6) Servet erwiedert:

<sup>1)</sup> Nam adoratio visionem praesupponit. (l. l.)

<sup>2)</sup> Et videri debet in Spiritu id quod Spiritu adoratur.

<sup>3)</sup> Semper quod lex cognoscendum Deum nobis proponit, personatum eum nobis exhibet, quod nihil aliud erat nisi Christus. (fol. 5b.)

<sup>4)</sup> Omnes qui extra Christum venantur Dei visionem aut adorationem, more Saracenorum adorant, ut faciant Christum nobis ociosum. (fol. 5 a.)

<sup>5)</sup> Ego autem Deum in solo Christo videri et adorari adfirmo, et generaliter, omnem viam perveniendi ad Deum, in Christo esse. (l. l.)

<sup>6)</sup> Quomodo lux illa latuit et manifestata fuit per angelos? (fol. 5 b.)

"Durch die Engel wurde es offenbar als im Schattenbilbe ber zu= fünftigen mahren Offenbarung."1) "Denn jenes Licht und jenes Bort hatten eine eigenthumliche Subftang."2) Sonft konnten fie nicht fichtbar erscheinen. "Aber biefe Gubstang murbe von ber Welt nie (mahrhaft) erkannt, bis Chriftus offenbar wurde und feine Substanz betaftet wurde und mit ben Banden befühlt (1 Joh. 1, 1.)3) In den Engeln (insbesondere in dem Engel des Herrn) war ein Geheimniß bes zufünftigen Chriftus enthalten. Es mar Gottes Rame, ber in bem Engel wohnte4) (Erob. 23, 20, 21.), b. h. es war Gott felber, ber fich unter ber Berfon Chrifti burch Engel bamale offenbarte, und zwar, wie in einer Wolfe. 5) Un und für fich ift Gott weber Engel noch Substanz. Denn kein menschlicher Berftand fann Gott felber irgend etwas von Subftang ober ben Namen irgend einer Matur zuschreiben. 6) Er felbft ift außerhalb aller Substang und Natur. 7) Aber um bie Welt zu ichaffen. hat er, nach Art ber Dinge biefer Welt, eine Substanz in fich gefchaffen, bie bas Wort war und bas Licht und bie Urfache ber gefammten Ratur."8) Diefe Gubftang ober Ur= Natur Gottes, aus ber alle anbern Naturen entspringen, ift Gervet's fechste Ibentität. Wir erkennen barin wieber einen für bie fpekulative Theologie und Theolophie höchst fruchtbaren Gebanken, ber bei Jacob Böhme eine große Rolle spielt, aber auch in unferen Tagen von Rich. Rothe, Jul. Samberger und vielen Andern verwerthet worden

12\*

<sup>1)</sup> In figura et umbra futurae verae manifestationis. (l. l.)

<sup>2)</sup> Nam lux illa et verbum illud propriam habuit substantiam. (fol. 5 b.)

<sup>3)...</sup> nunquam mundo cognitam, donec Christus revelatus est et substantia ejus est palpata et manibus contrectata. (l. 1.)

<sup>4)</sup> In angelis erat sacramentum futuri Christi; erat nomen Dei, quod habitabat in angelo Ex. 23. (l. l.)

<sup>5)</sup> i. e. erat ipsemet Deus, qui se sub Christi persona per angelos tunc manifestavit, et caliginose. (l. 1.).

<sup>6)</sup> Nulla humana ratio Deo tribuere potest aliquod substantiae aut naturae nomen. (1, 1,)

<sup>7)</sup> Est enim ipse extra omnem substantiam et naturam. (l. 1.)

e) Sed mundum creaturus, ad instar rerum hujus mundi substantiam in seipso creavit, quae erat verbum et lux et causa universae naturae. (fol. 5 b.)

ift. Servet felber führt biefen Gebanken fpater aus.1) hier aber tommt es ihm mehr barauf an, ju zeigen, bag bei ber Schöpfung ber fichtbaren Welt, ber Begriff "Gott" nicht eine ungeheure Leere, einen blogen Abgrund umfagte, wie mit ber Gnofis bie Muftiter lehrten, fonbern immerhin ichon, traft ber inner-göttlichen Dispofi= tion, fraft bes Schöpfungs-Entschluffes: eine Fulle von Berrschaft (Elohim), von Redemeisheit (oraculum), von Licht, von Geift, von werdefroher Substanz (causa universae naturae) und von himmels= boten (angeli). Aber wie boch in biefen inner-göttlichen Schöpfungen eine Reihenfolge mahrnehmbar ift, wie Gott ber Berr vor dem Wort war und bas Wort vor bem Geift, und ber Geift vor ber Natur: fo war auch die Urfubstang ober Mutter-Natur vor ben Engeln ba. "Denn bas Amt ber Engel fing ba an, als Gott fprach: "Laffet uns Menfchen machen."2) Die Engel nun in ihrer Gesammtheit wie in ihrer Besonderheit find wieder nichts anderes als Gott, find nur eine neue, bie fiebente Ibentität. geht Servet nun bie EngelBericheinungen burch,3) beobachtet forgfältig "ben Engel bes Berrn", und fommt endlich zu bem Refultat, ber welcher ben Kindern Ifrael voranging, war zugleich und in einer Berfon: Gott felber (Deut. 1, 30.) und ber Engel (Erob. 23, 20. 21.) und Chriftus (1 Cor. 10, 4. 9.); und bann wieder heißt bies Gange: "bas Angeficht Gottes" (Erob. 33, 14. 15.)4)

Nun aber tritt zum Wort und Licht, zum Geift und Engel, zu Gott bem Herrn und ber Urnatur noch eine neue inner-göttliche Willensschöpfung, gleichsam eine achte Ibentität hinzu, bas ist ber Mensch. "Denn wenn bu glaubst, baß die Gottheit irgendwo einwohnt, wo meinst du wohl, daß sie sicherer wohne, als im Men-

<sup>1)</sup> In der Restitutio Christianismi. (Viennae) 1553.

<sup>2)</sup> Angelorum officium tunc coepit, quando dixit Deus: faciamus hominem (l. l. fol. 6a.). — Das Amt fängt an wo die Sonder Existenz ansängt. Denn Gott hatte nicht Boten um zu ruhen, sondern um zu sausen. Darum ist es gewiß im Sinne Servet's, anzunehmen, daß auch die Engel selber an jenem Tage erst geschaffen worden sind.

<sup>3)</sup> Elohim apparuit Moysi et erat angelus et Christus. (fol. 6 a.)

<sup>4) 1. 1.</sup> fol. 6 b. Wie sehr bie Besens - Ibentität Gottes und bes Engels in ber Schrift betont wirb, bas erkennen auch die Exegeten unserer Tage an. cf. z. B. Hengstenberg. Christologie bes alten Testaments. Berl. 1854. Bb. I. p. 125—143.

schen?1) Im Menschen ist wahrhaftig vorhanden alle jene Gottes= fulle, ja eine größere, als es bie Welt jemals eingefehen hat."2) Richt ber Menfch ift um ber Engel willen gemacht, fonbern bie Engel um ber Menfchen millen.3) Die Engel find ber Menfchen bienftbare Geifter, ausgefandt um beren willen, bie ererben follen bie Seligkeit (Bebr. 1, 14.). Die guten wie bie bofen Engel werben um bes Menschen willen abgeordnet, bie guten um ihn ju behüten, die bofen um ihn ju versuchen. Dag ber Engel Dienst bem Menschen nöthig sein werbe, beutet Gott schon bei ber Schöpfung an. Alles hatte Gott allein gefchaffen. Bur Schöpfung bes Menfchen rief er bie Engel hinzu. 4) Darum ift ber Menfch viel beffer geworben benn bie Engel, und hat fo gar einen viel höheren Namen vor ihnen ererbet (Bebr. 1. 4.). Bum Menichen, nicht zum Engel fpricht er: "Du bift mein Sohn, heute habe ich bich gezeuget;" vom Menichen, nicht vom Engel erklart er: "Ich werbe fein Bater fein, und er wird mein Gohn fein." (Bebr. 1. 5.) Den Menschen, nicht ben Engel forbert er auf: "Setze bich zu meiner Rechten." (Bebr. 1, 13.) Darum heißt es: Du haft ihn zwar eine kleine Zeit ber Engel mangeln laffen (Hebr. 2. 7), aber mit Preis und Ehre haft bu ihn gefront und haft alles untergethan ju feinen Fugen (v. 8) und es follen ihn alle Engel Gottes an= beten" (Bebr. 1. 6.).

Servet hat sich damit auf seine höchste Höhe erhoben. Denn — "allerdings ist die Einsicht in die absolute sittlich=religiöse Einheit des menschlichen Dasein's mit dem göttlichen, die höchste Erkenntniß, welche der Mensch erschwingen kann. Sie ist vor Jesu nirgends vorhanden gewesen: sie ist ja auch seit seiner Zeit, man möchte sagen, die auf diesen Tag, wenigstens in der profanen Erkenntniß, wieder so gut als ausgerottet und verloren.

<sup>1)</sup> Si divinitatem alicubi inhabitare credas, an putes eam alibi quam in homine habitare. (fol. 6 b.)

<sup>2)</sup> Est profecto in homine plenitudo illa omnis et major quam unquam intellexit mundus. (fol. 6 b.)

<sup>8)</sup> Et angelorum ministerium in homine coepit. (fol. 6 a.)

 $<sup>^4)</sup>$  . . . significans eorum ministerium figmento illi (homini) fore opus. (fol. 6 a.)

Jefus hat fie offenbar gehabt."1) - Es liegt auf ber hand, bak weber Paulus noch auch Servet bei ber Beschreibung ber Göttlichkeit ber menfchlichen Natur baran gebacht haben, als entfprachen fie felber biefem Urbilbe, ober als fei ein kommender Fichte, Begel, Feuerbach noch fonst ein fündiger Mensch ber Gottgeborene, ber Mensch wie ihn Gott haben will, ber angebetet werben burfe ober gar, narrifch genug, fich felber anbeten. Anbetung kommt nach Servet zu, nicht ber Macht als folcher, noch ber Majestät als folcher, fondern eben nur ber absoluten sittlichen Reinheit, und die ist ihm nur in Christo gegeben. Nicht barum aber ift ihm Christus ber Gottmenfch, weil er zufällig ober verfügungsmäßig baneben auch ein "Gott ber Sohn" ware, fondern eben nur, weil er gang und gar ber Menfch ift, wie Gott ben Menschen haben will. Die Fulle ber Gottheit und die extensive, intensive und protensive Erfüllung bes Gefetes find bei Servet Correlatbegriffe. Diese fittliche Majestät sieht er nur in Jesu, unserm Haupt und Herrn. "Der Gottheit Fülle, fagt er, zugleich mit ber Erfüllung bes Befetes ist in Christo vollkommen und leibhaftig (corporaliter). 2) Ober vielmehr gerade ber Leib Christi ift die Fulle selbst; er ift es, in bem alles vollendet wird, und fich zusammenschließt, wiederaufgenom= men und verföhnt wird, nämlich Gott und ber Menfch, ber Simmel und bie Erbe, die Beschneibung und die Vorhaut u. f. f.8) Der Leib Chrifti felber ift ber Leib ber Gottheit, fo baf von ihm burchaus bezeugt wird, bag bie Gottheit in ihm leibhaftig fei.4) Der Leib Chrifti felber ift göttlich und von ber Substang ber Gotts

<sup>1)</sup> Joh. Gottlieb Fichte: Die Anweisung zum seligen Leben. Berl. 1806. p. 170. — Bekanntlich legt die neuere Theologie auf diese Erkenntniß das größte Gewicht. Bgl. die Werke von Rothe, Dorner, Nitsich, Schenkel, Hoffsmann al.

<sup>2)</sup> Divinitas simul cum plenitudine legis plene in Christo est et corporaliter. (fol. 7 a.) Wieder durch und durch ethifch!

s) Immo corpus ipsum Christi est ipsissima plenitudo, in quo omnia complentur, concurrunt, recapitulantur et reconciliantur, scilicet Deus et homo, coelum et terra, circumcisio et praeputium etc. (fol. 7a.)

<sup>4)</sup> Corpus ipsum Christi est corpus divinitatis, ut plane dicatur, esse in eo deitas corporaliter. (fol. 7a.)

heit. 1) Ja bie Gottheit hat gar keinen anderen Leib, als ben gottmenfclichen Leib Chrifti.2) Darum heißt in ber Bibel Chrifti Fleisch und Blut, Gottes eigen Fleisch und Blut. Act. 20. 28.3) Und zwar ift Chrifti Leib nicht etwa bloß soweit göttlich, als er Theil hat an feinem göttlichen Beifte, fonbern an und für fich felbft ift Chrifti Leib gottmenschlich und baber ebenfo wohl menschlich als göttlich.4) Was es aber heißt, Chrifto komme bie Gottheit zu, bas beutet uns Paulus an, indem er fagt, bie Gottheit wohne in Chrifto (Col. 2, 9.). Denn Baulus mar ein Schrift= gelehrter. Die Rabbinen aber nennen noch heute bie Gottheit Schechina vom Zeitwort Schachan,5) bas ba "wohnen" bebeutet. Demgemäß nennt bie Schrift "Gottheit" bas Ginwohnen Gotte 8.6) Deghalb hieß auch bie Stiftshütte, in ber Gott wohnte, Mischechan.7) Und die Herrlichkeit des herrn erfullete die Wohnung 2 Mof. 40, 35. Der Gottheit ber Stiftshutte und ber Gottheit ber Engel, als bem Schattenbilbe, wollte nun Baulus (Bebr. 13 und 1 und 2) gegenüberftellen bie volle Wahrheit;8) bem Schatten von bem, bas zufünftig mar, ben Rorper felber (Col. 2, 17.); bie Berrlichkeit bes letten Saufes ber Berrlichkeit bes erften (Bag. 2, 10.); die typischen Borbilber bem Abglang ber Berrlichkeit Gottes und bem Cbenbilb feines Wefens, Chrifto. (Bebr. 1, 3.) Darum brauchst bu nur recht anbächtig zu beobachten, mas bas auf fich hat, daß Chriftus bas leibhaftige und ausbrüdliche Bepräge (characterem) ber Gottheit beift, um ju verfteben, baß bie Gottheit im Leibe Christiburchaus substantiell

<sup>1)</sup> Ipsissimum corpus Christi est divinum et de substantia deitatis. (l. l.) cf. Melanchthon und Servet. 167. 188. 100 ff.

<sup>2)</sup> Deus tamen in seipso nullam habet naturam. (fol. 14b.)

<sup>3)</sup> Cujus tamen caro et sanguis sunt caro Dei et sanguis Dei (fol. 16a.)

<sup>4)</sup> Non secundum partes diversarum rationum, sed secundum se et quodlibet sui, Dei et hominis participationem habens. (fol. 14 a.)

<sup>5)</sup> שכו a verbo שכן (fol. 7a.)

<sup>6)</sup> Ergo divinitas est inhabitatio Dei. (l. l.)

י) Vocabatur כושכן. (l. l.)

<sup>8)</sup> Tabernaculi et angelorum divinitatem fuisse umbram et quod veritas sit in Christo. (fol. 7a.)

ist,<sup>1</sup>) und daß er in Wahrheit gleiches Wesens (homousios) und gleicher Substanz mit dem Vater sei,<sup>2</sup>) Aus allem vorher Gesagten ergiebt sich also, "daß Christus sowohl seinem Fleische nach als nach seinem Geist eben in der Natur oder Substanz sei, in der ehemals Gott der Herr im Worte und im Geiste Gottes gewesen ist." <sup>3</sup>)

Erinnern wir uns hier, wie Johannis Decolampad's 4) letztes Wort an den, seiner Meinung nach arianistrenden, Servet: "Ich ermahne dich, daß du bekennest, Gottes Sohn sei desselben Wesens (consubstantialem) und derselben Ewigkeit (coaeternum) wie der Bater: sonst kann ich dich nicht für einen Christen halten" 5) gewesen ist. Und Christsein galt bei dem Spanier sür den höchsten Abel.

Wie auffallend nun diese Umwandlung Servet's! Schon der oberflächlichste Bergleich lehrt, wir haben in den Dialogen einen ganz andern Dogmatiker vor uns, als in den Irrungen. Die gesammte Tendenz ist neu und fast entgegengesetzt. Der Servet von 1531 ging vom concreten Menschen Iesus mitten in der Fülle der Zeiten aus, um durch die göttliche Begeisterung dieses Menschen auf den ewig unwandelbaren allereinsachsten Gottesgeist, wie er schon vor der Schöpfung war, zurückzuweisen. Der Servet von 1532 geht von der Gottheit aus mit ihren freien Dispositionen behufs der Schöpfung einer Menschenwelt und kommt so auf das concrete Weltziel, Christius zurück. Der Servet der Irrungen erweist Christi

<sup>1)</sup> Immo, si efficacius notes, quanta res est, corporalem et expressum characterem divinitatis esse Christum, cognosces, plane substantialem in corpore Christi esse divinitatem. (fol. 7b.) — Mosheim: And. Bers. p. 46 citixt diese Stelle so, daß sie nicht zu finden ist. Das immo läßt er ans, und neunt Dial. I. fol. 11b statt fol. 6b (VIb) nach seiner, fol. 7b nach unsere Zählung.

<sup>2)</sup> Quod vere sit ipse Patris homusios (sic!) et consubstantialis. (fol. 7b.)

<sup>3)</sup> Christum tam juxta carnem quam juxta spiritum esse in ea natura sive substantia, in qua Elohim in verbo et Spiritu Dei olim fuit, quaestio decidetur apertissime. (fol. 7 b.)

<sup>4)</sup> Decolampad's Einfluß auf Servet schilbert Symon Grynaeus 30. Dec. 1531 bem M. Butzer.

<sup>5)</sup> Den Brief und die Stelle S. bei Mosheim p. 392.

Gottheit aus Chrifti willensmäßig mit Gott absolut vereintem Geift und zeigt baf biefe Gottheit Die volle Menfchheit Chrifti nicht hindere. Chrifti Leib tommt babei taum in Betracht, ja ber menfchliche Leib Christi hindert Servet, aus ber Consubstantialität Ernst zu machen. Der Servet ber Dialoge, ein Borfampfer Frang von Baa= ber's, fieht Leiblich feit als bas Enbe ber Wege Gottes an, betont bie volle Gottheit bes menfchlichen Leibes Jefu, und fucht zu zeigen, bag bie himmlische Menschheit Chrifti1) feine abfolute Gottheit nicht hindere. Mitgewirkt zu Diesem machtigen Um= schwung hat Decolompad, beffen Worte bem Spanier in ben Ohren gellten. Mitgewirkt Melanchthon ber in ben Locis unfere Anbacht abgelenkt von ber Majestät bes Sohnes Gottes auf sein Fleisch,2) Mitgewirkt vielleicht in noch höherem Maake hat Martin Buter, ber bem Bafler Antiftes fekundirend, ben Spanier in bie Enge trieb und ihm, in ber Confutatio,3) ben Weg zur Rudfehr ebnete. Mit= gewirkt hat endlich, und vielleicht am meiften Capito, Melchior Bofmann und bie Strafburger Wiebertäufer, bie nach Art ber Gnoftiker unter ber Firma vollerer Anbetung, Die himmlische Leiblichkeit bis zur boketifchen Abweichung von ber biblifchen Bahrheit4) betonten. Dennoch muffen wir die fpekulative Ruhnheit, Die biblifche Freiheit und bie entschiedene Confequeng bewundern, mit ber ber Jüngling in feiner vierten Phafe bis zur geistig=leiblichen Consubstantialität bes Menschen mit Gott, aufgestiegen ift: gefchickt sich mitten binburchwindend durch die Lehrsufteme ber Gnoftiker, Täufer und Orthodoren. Denn foviele innergöttliche Schöpfungen er auch vorgeführt hat, bis er jum Menschen gelangte, - und ihre Bahl ift noch immer nicht

<sup>1)</sup> Erst neuerdings wird die Fruchtbarkeit dieser Lehre mehr anerkannt. cf. Jacob Böhme, Detinger, Fr. von Baader, Inlins Hamberger; besonders des letzteren Physica sacra. Stuttg. 1869. cf. p. 213—221, and 172—178. — Böckler, Beweis des Glaubens. Gilterssoh 1869. Dec. p. 567. — A. von Harles, Jacob Böhme, Bers. 1870, p. 60 seq. al.

<sup>2)</sup> Loci ed. Augusti. p. 8. cf. Melanchthon und Servet. 20.

<sup>8)</sup> S. Theologische Studien und Kritiken. 1875. p. 711—736.

<sup>4)</sup> cf. Urbani Rhegii. Biberlegung ber Münsterischen neuen Basentinianer (Anther's Werke, Wittenberg 1588. T. II f. 341 b. seq.).

abaeschlossen — so ist boch bei ihm keine Rebe von jenen willenlos aus bem göttlichen Wefen herfliefenden Emanationen ber Gnoftifer: er weiß nur von freien Schöpfungen bes feinem Gefete unterworfenen allmächtigen Gottes. Ebenso frei halt er sich aber auch von ben Phantaftereien Melchior hofmanns und ber Wiebertäufer. bie, ohne Schriftgrund, willführlichem Belieben ober fogenannten prophetischen Träumen und Gingebungen folgend, nicht bem Menichen bie Gottheit vindiciren, fondern einem britten Scheinmefen, Chrifto, ber als Mensch unperfonlich fei.1) Endlich aber halt er fich auch unabhängig von ber unbiblischen Weise ber orthoboren chalcebonifchen Lehre. "Denn, fagt er, jene univerfelle Wahr= heit von ber gangen Gottesfülle läßt fich nicht, wie bie Philosophen fich einbilben, in ber Beife auf bie Menschheit Chrifti übertragen, baß jenes zweite Ding fich irgendwie mit biefer Menschheit ver= einigt hatte; 2) fonbern bie gange Fulle Gottes, ber gange Gott ber Bater mit bem gefammten Bollgehalt all' feiner Gigenthumlichkeiten und allem, was Gott hat, wohnt gleich von vornherein in biefem Menschen vollkommen." 3) Servet ift fich bewufit, einerseits bie q e= schichtlich=personliche Menschheit, andrerseite bie consubstantielle Gottheit Chrifti biblifch reiner zu erhalten und zu wahrerer Durchführung zu bringen, als es bie mit bem Deus ex machina operirenden "Trinitarier" thun.

So hat er benn ehrlich widerrufen, widerrufen, wo es und soweit es nur irgend sein Gewissen gestattete.4) Er hat allen gerechten Anforderungen der Gegner entsprochen,5) so sehr, daß sein ganzes Denk- und Glaubens - Shstem badurch zu einer neuen

<sup>1)</sup> cf. Urbani Rhegii II. 347b seq. — Schenkel, Wesen des Protestanstismus. Schaffh. 1862. p. 210. — Doch nimmt Schwenkselb in seine Christoslogie auch Servetianische Csemente auf. Näheres anderswo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Universalis ista veritas de omni deitatis plenitudine, non potest juxta philosophorum imaginationem in humanitate Christi verificari, eo quod illa secunda res sit illi (humanitati) unita. (fol. 7 ab.)

<sup>3)</sup> Sed tota Dei plenitudo, totus Deus pater cum universa suarum proprietatum plenitudine, quidquid Deus habet: illud plene inhabitat in hoc homine. (fol. 7 b.)

<sup>4)</sup> Gegen Mosheim p. 44 sq. und gegen Trechfel I p. 103.

<sup>5)</sup> Den ethischen Rudichritt ber Restit. S. Band II.

Phase erhoben wurde. Aber indem er neue Wege geht, macht er neue Entbedungen; inbem er auf ber einen Seite fich gurudzieht, fteht er schon auf ber andern im vordersten Treffen. Seine Bibelfaffung bient ihm nicht nur zur Bertheibigung ber erkannten Wahr= heit, sondern ebenso auch zur Operationsbafis gegen alte und neue Reinde. "Bon hier aus, spricht er, wird bie Gottesläfterung jener auruckgewiesen, die da uns nicht zugeben wollen, daß biefer Chri= ftus vom Simmel herabgeftiegen fei, fondern behaupten, ein an= beres Ding fei vom himmel herabgeftiegen, die Menfcheit aber feineswegs."1) Wer biefe Gottesläfterer find? Aus ber Gefchichte geht hervor, daß er unter bem namen "Bhilosophen" hier nicht bloß bie Scholaftiter verfteht, fondern gerade fo Luther und Delanch= thon, 3mingli und Decolampab, Buter und wer fonft feine Sache trinitarisch nicht fonbern wollte von ber Sache ber bem Bericht verfallenen römischen Rirche. Es ift gegen bie noble fpani= fche Fechtart, Berfonen zu zerfleischen und Ramen zu befudeln, wenn man für die Wahrheit kampfen will. Gervet nennt keinen Namen. Aber er schilbert ben Lehrstandpunkt ber Gegner, um Schritt für Schritt uns zu erkennen zu geben, gegen wen er ficht. So ift benn ber Wiberruf feine bloge Apologie. Serbet ftreitet gegen bie pfeudo-athanafianifche Lehre in allen Geftalten, unter welchen fie ihm bor's Angeficht tritt, am meiften aber gegen biejenige driftologische Lehrform, welche bie verbreitetste war in feiner nächsten Umgebung, bie Zwingli'fche. Gervet's Dialoge find ein burch niemand anders als bie Zwinglianer erzwungener Widerruf, eine bemuthigende Nachgiebigkeit gegen bie Zwingli'fchen Dranger; aber ber Burudgefchlagene ift nicht befiegt, fonbern mit ber gangen Scharfe seines Angriffs sturzt er sich gegen die 1531 in ihrem andern Flügel gefchlagenen Sieger. Servet kampft im Ruckzuge, und feine Pfeile verwunden icharf, nachhaltiger noch wie auf bem rechten Mlugel bie Pfeile ber Ratholiten. 2)

<sup>1)</sup> Ex his illorum blasphemia repellitur, qui nolunt nobis concedere, hunc Christum de coelo descendisse, sed rem aliam dicunt e coelo esse, humanitatem vero nequaquam. (fol. 9 a.)

<sup>2)</sup> Aus Furcht vor bem stärkeren Feinde, den Antitrinitariern, machen die Lutheraner und Zwingliauer mit den Katholiken einen Bund. Ich werde das anderswo darthun.

Bunächst recognoscirt Servet die feindliche Stellung. Während wir an bem Einen perfonlich = lebendigen Gott festhalten, ber felber und tein anderer in Chrifto wohnt; was von biefem Gotte ausgeht (fei's Wort, fei's Bleifch, fei's Beift) für göttlichen Wefens ansehen; und bie innerfte Subftang bes Wortes und bie innerfte Substanz bes Fleisches für ein und baffelbe achten: 1) "ba feben unfere Begner" - Gervet bentt an Zwingli - "weber Jefum als bas Saupt ber göttlichen Menschheit an, noch halten fle fich felbst für feine Glieber.2) Dabei bringen fie" bie Schola= ftiker, Luther, Zwingli - "auf jegliche Beise barauf, bag es noch einen andern Gottesfohn gebe, einen metaphyfifchen "Gott ber Sohn", ber boch mit unferem Beil gar nichts zu ichaffen hat.3) Und boch wieber behaupten bie Gegner, bag es nicht bie Gottheit ift, welche erft empfinge Ruhm und Ehre und Breis und Macht. und dag ber Gottheit nicht erft gegeben zu werben brauche alle Gewalt, im himmel und auf Erben. Go bleibt benn nichts übrig, als baf nach allen ben Bibelftellen, wo vom Geben an Chriftum und vom Empfangen feitens Chrifti bie Rebe ift, bie Menfchheit gleich= gestellt worden ift mit Gott, und bak, fcon ihrer Bestimmung nach, bie Menfcheit, vor Erschaffung ber Welt, Berrlichkeit hatte bei Gott.4) (Phil. 2. 6. Joh. 17. 5. al.) Doch nicht blok mit ber Bibel in ber Sand brangen wir unfere Gegner gurud. fondern auch im Ramen unferes Bewiffens, im Ramen unferer Beilsbedürftigkeit fagen wir uns von ihnen los. Und insbefondere, fagt Gervet, verabicheuen wir hier und immerdar bas eine, bag bie Philosophen une nicht erlauben wollen, bag bas Wort Fleifch werde; 5) fondern bag fie verlangen, bas Wort folle mit bem

<sup>1)</sup> Substantiam verbi et substantiam carnis esse unam substantiam. (fol. 9 a.)

<sup>2)</sup> Sicut non vident, ipsum esse caput, ita non agnoscunt se esse membra. (fol. 2a.)

<sup>3)</sup> Ipsi tamen omnibus modis alium esse filium volunt, quod nunquam probabunt, nec facit ad propositum nostrae salutis. (fol. 2b.)

<sup>4)</sup> Qua ratione adversarios sic possumus urgere: nam secundum eos divinitas non accipit gloriam: ergo humanitas est facta aequalis Deo et illa ante conditum mundum habuit gloriam apud Deum. (fol. 16 b.)

<sup>5)</sup> Hoc unum hic et semper detestamur, quod philosophi non permittunt nobis verbum fieri carnem, sed caet. (fol. 7 b.)

Fleisch nur so vereinigt werben,1) und lassen nun sich angelegen sein burch Alloeosis und Metaphern und Communikation ber Ibiome alles (Heilige) zu verhöhnen."2)

Servet's Gegner ift hier junachst Zwingli, ber ba erklärte: "Der Spruch: bas Wort ward Kleisch, bebeutet nichts anderes, als: Gottes Sohn hat menichliche Natur angenommen. Rehme man folche Redefigur nicht an, fo murbe Joh. 1, 14. von einer Bermanb= lung bes Wortes in einen Menfchen reben."8) Zwingli hatte zur Rettung ber Zwei = Naturen = Lehre Die Alloeofis ober Rebe im Gegenwech fel aufgebracht, "ba man bie eine Natur nennet und die andere verstehet, ober bas nennet, mas fie beibe find und boch nur bie eine verftehet."4) Die Schriftstellen, in benen bem Menfchen Chriftus göttliche Gigenschaften ober Thätigkeit beigelegt zu werden ich einen, faßte Zwingli als Metaphern ober Rebefiguren.5) Luther hingegen blieb bei ber alten Communi= fation ber Ibiome stehen, fraft welcher alle göttlichen Bollfommen= heiten bem Menichen mitgetheilt und alle Schwächen ber Menichennatur auf die ewige Gottheit übertragen werben.6) Auch will er wohl eine Sonnekboche gulaffen, wonach bas Gange (Chriftus) für ben Theil gesetzt werbe (ift gestorben b. h. nach feiner Menschheit); aber fo bag burch bie Ginheit ber Perfon auch jedem Theil real zukomme, was dem Ganzen oder einem Theil zukommt.7) Alle biefe Bulfelehren zum chalcebonifden Dogma verwirft Gervet,8)

<sup>1)</sup> Sed volunt verbum carni uniri. (l. l.)

<sup>2)</sup> Et per alloeosim et metaphoras et idiomatum communicationes omnia subsannare. (l. 1.)

<sup>3)</sup> Dorner, l. l. II p. 604. — Und in der That, das war Servet's Fassung in seiner ersten Lehrphase, wie sie uns zu Anfang der Irrungen vorliegt. Wie er das jetzt modificirt, wird sich bald zeigen.

<sup>4)</sup> cf. Al. Schweizer: Glaubenslehre II. 321 sq.

<sup>5)</sup> Schenkel l. l. p. 199.

<sup>6)</sup> Dorner l. l. p. 610 seq., urspriinglich redet er von einer praedicatio identica.

<sup>7)</sup> Dorner I. 1. p. 609.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Iuxta ipsos est sine uno Christo vera Babylonia et confusio. Nam naturarum i. e. rerum pluralitatem in uno Christo sic distinguunt, ut eas iterum cum sua alloeosi confundant, notiones de una re in aliam transvolare facientes. (fol. 15 a.)

weil er bas Dogma felbst verwirft. Chriftus, Gott und Mensch nach Servet, hat nicht zwei Naturen, weil es eine göttliche Natur im eigentlichen Sinne garnicht giebt. Chriftus bleibt gang Menfch, indem er "vergottet", weil bas geschichtliche Individuum für Gott eine ewige Bebeutung hat; und er wird gang Gott, obgleich er Mensch ift, weil ber innerste Rern bes sittlich reinen Menschen bie Einwohnung Gottes, bie "Gottheit" ift. Seine Seele ift gang menfchlich in allen ihren Bebanken, obwohl fie göttlich, und fein Leib ift gang göttlich in allen feinen Trieben, ob= wohl er menfchlich ift. "Nach ber heiligen Schrift, fagt Servet, ift bie Gottheit (b. h. also bie Einwohnung Gottes) in ber Substang Chrifti fo burchaus leibhaftig, bag fie mit leibhaftigem Muge und mit leibhaftiger Sand von Johannes gefehen und betaftet worben ift; eine Thatfache, die Johannes im ersten Briefe (Cap. 1. v. 1) mit gang merkwürdigem Rachdrud hervorhebt.1) Jenes "Ding" ber Philosophen hingegen, "Gott ber Gohn," fann weber gesehen noch betaftet werben, noch tann traft beffelben in Chrifto eine leib= haftige Gottheit fein.2) Wer bie paulinischen Stellen von bem leibhaftigen Wohnen ber Rulle ber Gottheit in bem Menschen Jefus, als bem Abglang ber herrlichkeit Gottes und bem Ebenbild feines Wefens erwägt, und babei bebenkt, welch' einen Glauben bas Bolf aus folden Predigten Pauli gewinnen mußte, der wird bald völlig einsehen, daß in unsern Jahrhunderten, fagt Gerbet, ein folder Glaube nicht gepredigt werde.3) Ich wünschte mahrlich, bag bie Menfchen gewohnt wären zu glauben und zu bekennen, baß Jesus Christus Gottes Sohn sei;4) benn ba bies bie Be= tenntniffe ber heiligen Schrift find, fo ift bas ber allein

<sup>1)</sup> Talis est corporalis in substantia Christi divinitas, ut corporali oculo et corporali manu a Johanne videretur et palparetur, quod Johannes ipse non sine notabili significatione in Epistola sua annotavit 1 Joh. 1. (fol. 7 b.)

<sup>2)</sup> Illa tamen philosophorum res nec videri potest, nec palpari, nec per eam corporalis divinitas ibi esse potest. (fol. 7b.)

<sup>3)</sup> Vellem cogitares, qualem fidem ex his (Pauli) praedicationibus acquirebat populus, et omnino videres, nostris saeculis eam non praedicari. (fol. 10 a.)

<sup>4)</sup> Desyderarem saltem, ut essent homines assuefacti ad credendum et confitendum Jesum Christum esse filium Dei; (l. l.)

rechte Glaube. Auch tonnen die Bekenntniffe ber heiligen Schrift fo lange man nur baran festhält, feine fchabliche Bewohnheit erzeugen; vielmehr wurde bas vollste Licht und nichts anderes biefer Gewohnheit auf bem Fufe folgen.1) Darum ift es zu verwundern, marum bie theologischen Schulen bis beute nicht geglaubt haben, ber Menfch Jefus fei ber Chrift Gottes und Gottes Sohn;2) haben fie fich boch ftatt bes einen zwei halbe Sohne ersonnen, ben einen Salbsohn aus bem Bater allein, und ben andern Salbsohn allein aus ber Mutter.3) Die perfonliche Ginheit bes ge= fdichtlichen Individuum's Jefus Chriftus geht ihnen völlig verloren.4) Und wenn bie Schultheologen felbst einmal eingestehen, baf ber Menfch Jefus ber Berr ber Simmel fei, fo glauben fie boch nicht, bag bie in ber Schrift gegebenen göttlichen Brabikate von vornherein auf ben Menfchen Jefus hinzielen, fonbern meinen, gezeigt würde auf jenes zweite mathematische Ding.5) Ginige ieboch" - Servet benkt an Martin Luther, Martin Buter, Martin Frecht u. a. - "gefteben schon, wenn auch gezwungen ein, fie glaubten, baf biefer Menich Gottes Cohn fei; aber nicht etwa, weil ber Menfch felber aus Gott geboren mare, fondern burch einen gemiffen Tropus, weil ber anbere Sohn Gottes fich mit biefem Menfchen vereinigt habe.6) Andere" - wie 3. B. Zwingli - "fagen, daß jenem Menfchen bie göttliche Sohnschaft in keiner

<sup>1)</sup> Nam, cum istae sint confessiones scripturae, non possunt generare consuetudinem pravam, imo ipsissima lux consuetudinem sequeretur. (fol. 10 a.)

<sup>2)</sup> Miror quod scholae hactenus non crediderint, hunc Jesum esse Christum et Dei filium. (fol. 10b.)

<sup>3)</sup> Vere ipsi non habent aliquem unum filium, sed duos dimidios, unum ex solo patre, alterum ex sola matre. (fol. 10 b.) Auch Luther warf ben Zwinglianern mit einem gewissen Recht vor, sie vertheisten Christum in zwei Bersonen. cf. Schenkel, Wesen des Protestantismus. p. 201.

<sup>4)</sup> cf. Al. Schweizer, Glaubenstehre II. 325 ff.

<sup>5)</sup> Et in concedenda illa propositione non credunt ipsi per scripturas demonstrari hominem, sed rem illam secundam. (l. 1.)

<sup>6)</sup> Aliqui tamen jam coacti dicunt, se credere hunc hominem esse filium Dei, non quia ipse sit ex Deo natus, sed per tropum quendam, quia filius alter est huic homini unitus (gebruckt ist in Einem Wort hominitus). (fol. 10 b.) Wie gerecht dieser Borwurf gegen Luther's Christologie. S. Schenkel p. 188 seq. cf. Studien und Arit. 1875. S. 727.

Beise zukommt;1) sie geben zu, daß Jesus ber Christ fei und ber Sohn Gottes, boch fo, baf bas Subjekt einstehe für jenes ameite Ding,2) In biefer Form wird jener Bibelfat in ben Schulen confervirt.3) Denn burch bie Communitation ber Ibiome wird eben jenes zweite Ding, welches fie ben Gohn heißen, Menfch genannt.4) Dag man aber ben Menfchen felber, ober, wie fie bas nennen, die Menfcheit, follte Gottes Sohn nennen: bas halten fie für ein schweres Verbrechen,5) weil fie baraus beweisen würben, es gebe zwei Sohne, ober, wie einige bichten, zwei Sohnschafts = Weisen, die natürliche und die adoptive.6) Indem fie bie menschlichen Poffen und Erfindungen7) aus allen Rraften anpreisen,8) fummern fie fich nicht um ben Sprachge= brauch ber heiligen Schrift. Sie brangen uns bie Befichte auf, die fie von Gott gehabt haben, und ftatt bes einigen mahr= haftigen Gottes melben fie uns brei Chimaren an, bie fie in ihm erblickt haben wollen.9) Mit pharifaifchem Gifer werfen fie fich auf, als Bertheibiger bes Ruhmes Gottes, und laftern feinen

<sup>1)</sup> Alii nullatenus illi homini tribuunt filiationis rationem; (l. l.) — "Zwingli ist überzeugt, baß Gottes Eigenschaften niemals Eigenschaften bes Menschen, und Eigenschaften bes Menschen niemals Eigenschaften Gottes werden können. cf. Schenkel p. 199. — Schweizer p. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sed concedunt, Jesum esse Christum et filium Dei, ut subjectum pro illa secunda re supponat. (fol. 11 a.)

<sup>3)</sup> Ita in scholis servatur, (l. 1.) Auch bei ben Zwingsianern.

<sup>4)</sup> Nam per communicationem idiomatum secunda illa res, quam vocant filium, dicitur homo. (l. l.) And bei ben Lutheranern.

<sup>5)</sup> Quod autem homo ipse, sive, ut vocant humanitas, dicatur filius Dei, magnum facinus reputarent. (l. 1.)

<sup>6)</sup> Quia ex hoc probarent ipsi, esse duos filios, sive ut quidam fingunt, duas filiationis rationes, naturalem et adoptivam. (l. l.) — cf. bei Shenkel (p. 193) Luther's Aushruch vom schlecken Heiland.

<sup>7) &</sup>quot;Die Formein der altkirchlichen Dreieinigkeitslehre sind eben so gut Menschenfahungen als Klostergelübbe und Meficanon." Schenkel p. 217 gegen Luther. cf. Schweizer 183. Rothe, Ethik I. 77 al. s.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Sed quid in his nugis et hominum commentis recitandis moramur. (fol. 11a.)

<sup>9)</sup> Philosophi tamen alias de Deo visiones nobis obtrudunt et non modo unum Deum, sed tres in eo chimaeras intelligere se dicunt. (fol. 5 b.)

Sohn, 1) indem fie dem Menfchen Jefus allerlei absprechen, mas ihm nach ber Schrift zufommt. Und boch wollen fie nicht einsehen, wie fehr fie bas Geheimnig ber Berfohnung auslofden, fo bag wir nicht als Glieber befolgen konnen die Befehle unferes Sauptes. bem wir boch folgen follen, wie ber Apostel lehrt 2) Bhil. 3. 1 Cor. 15 und 1 Joh. 3. Wenn wir bie Schriftlehre vortragen, fo fagen die scholastischen Philosophen, das sei eine Berwirrung der Naturen, indem darin bie Natur Gottes mit ber Natur bes Menschen verwirrt und verwechselt werde.3) Dabei verwirren sie selber bie Lehre ber heiligen Schrift burch ihre Spothefe von ber Com= munikation ber Ibiome, mahrend bie fo lautere Bibeleinfalt nichts weiß von jenen zweideutigen und verberblichen Auseinander= reißungen und Anhäufungen, wie sie erst bie in Gottes Werken unerfahrene Menfchen weisheit fich erfunden hat.4) D bag boch nicht über Gottes Geheimniffe bie Menschen aburtheilen wollten, welche bie Macht ber Auferstehung Jesu nicht geschmedet noch bie Geburt von oben erfahren haben, so baf fie wiffen konnten, mas bas heißt, mit Chrifto in ben Simmeln fiten.5) Die Salbung ift es, welche bas Schriftverftanb= niß ben Wiebergeborenen eröffnet, bie mit Chrifto auferstanden find und mit ihm im Reiche Gottes siten als Christi Miterben und Brüber. 6)

<sup>1)</sup> Simili pharisaeorum zelo, Dei gloriam se defendere existimantes, in filium ejus blasphemant. (fol. 19a.)

<sup>2)</sup> Non vident isti, qualiter redemptionis mysterium extinguunt, ut nos tanquam membra sequi non possimus capitis nostri imitationem, quam tamen sequemur, ut docet Apostolus. (fol. 14a.)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Dicunt praeterea philosophi, hoc esse naturarum confusionem, quia Dei natura cum hominis natura ibi confunditur. (fol. 14a.)

<sup>4)</sup> Philosophi nefandis aequivocationibus scripturas simplicissimas corrumpentes, cum in sacris literis non sit locus, qui talem rerum separationem et aggregationem exprimat; sed philosophia humana, ignara operum Dei nos ad id coegit (fol. 15 b.)

<sup>5)</sup> Non gustaverunt potentiam resurrectionis Christi, nec nativitatem e supernis ut scire possint, quid sit cum Christo in coelestibus sedere. (fol. 30 a.)

<sup>6)</sup> Sed unctio aliud docet in iis qui renati sunt et cum Christo resurrexerunt, qui et in regno Dei sedent, tanquam Christi cohaeredes et fratres. (fol. 30a.)

Es ift klar auch auf biefer Stufe feines Glaubenslebens ift Servet biblifcher Theologe und will nichts anderes fein. Er unterwirft feinen Glauben boll und gang ben Gebanten, Lehren und Befehlen ber heiligen Schrift. Weil Chriftus fagt: Wer mich, biefen Menichen fieht, mit ben Augen feines Fleifches fieht, mich ben nur im Fleifche fichtbaren Menfchen, ber fiehet ben Bater, ben fonft unfichtbaren, emigen, wahrhaftigen Gott;1) barum ift Chriftus, ber Menich, Gott burch und burch, fein Geift gottlich und fein Fleifch gottlich; benn ihrer innerften Substang nach find fein heiligenber Beift und fein Lebenbringendes Fleisch ibentifch, göttlich ber eine wie bas anbere.2) Servet fannte jene "fchrecklich greuliche" Gottesläfterung, baf Chriftus bas Fleifch nicht habe angenommen bon bem Fleifch ber Mutter Maria ber Jungfrauen:" eine Narrheit, an ber Melanchthon merket, "bag bie Wiebertäufer von bem Sohne Gottes (Chrifto) noch andere Lafterung und Gift bei fich bergen;"3) wie benn ichon Balentinus lehre. "baf Chriftus nichts von Maria ber Jungfrauen an fich genommen habe, fonbern fei burch fie hingegangen, wie ein Waffer burch einen Canal ober Rohr fleußet, welches boch vom Canal nichts an fich nimmt, weber Bolg noch Rupfer noch Blei."4) Gervet wufte, baf feine Strafburger Freunde fürgaben, als wollten fie mit ihrer Lehre ber Welt viel Troft und Muth's machen, und meineten, es ware wohl ausgericht, wenn Chriftus tein mahres Fleifch von (fünb= lichen) Menfchen hatt. Aber wie Jefus zu Betro, fo fagte Servet ju ben Wiebertäufern, mit Dr. Urban Rhegius: "Guer Teufel, ber euch befeffen hat, ber hat eben bamit im Sinn, ber Welt allen Trost und Muth gang und gar zu nehmen und auszulöschen. "5)

<sup>1)</sup> cf. Jul. Hamberger. Physica sacra, Stuttgart. 1869. p. 213 sq. al.

<sup>2)</sup> Non intelligunt, substantiam verbi et substantiam carnis esse unam substantiam. (fol. 9a) cf. darüber Rothe's Lehre in seiner Ethik. Wittbg. 1845. Bb. II. p. 292 sq. al.

<sup>3)</sup> Luthers Werke. Wittenberg 1588. fol. 240 b: Mesanchthon: "Etsiche Propositiones wider die Lehre der Wiedertäuser." 1528. — cf. Urban Rhegius: Widerlegung der Münsterischen Neu Valentinaner 1535 (Werke l. l. T. II. fol. 341 b).

<sup>4)</sup> Urban Rhegius 1. 1. fol. 343 a.

<sup>5)</sup> l. l. fol. 344 a.

Servet's feiner biblischer Takt hielt ihn, bei Aufstellung der Göttslichkeit des wirklichen und wahrhaftigen Menschenleibes Jesu, von jener verhängnisvollen Negative zurück, welche die Lehre der Münsterischen und des Valentin zu einer so gefährlichen Regerei machte. Darum fährt auch mit seiner vollsten Zustimmung Dr. Urban Rhegius, den er wohl aus Augsburg kannte, 1) fort: Soll Maria Christi wahre Mutter sein, so muß er nicht ein Gespenst oder Fantasei, sondern ihres Leibes und Geblütes sein. 112)

Christi Reifch ift burchaus bom Leib und Geblut ber Maria und boch burchaus himmlisch: an dieser Lehre, die er 1530 nicht gekannt noch zugegeben, halt Servet jest unverrückbar fest, ja fie ift schon seinem Bergen unbeschreiblich werth geworben. "Wenn ich, fagt er, nicht biefe Ueberzeugung hatte von bem Fleifche Chrifti, fo hatte ich gar teine hoffnung auf Chriftum."3) 3a für biefe Lehre von ber abfoluten Confubstancialität fucht er jest ichon Bropaganda zu machen. "Bebenke boch, fagt er zu benen, welche noch in feiner eigenen früheren Meinung befangen waren, bebenke boch, bag niemand Sohn genannt werben fann, wenn er nicht aus ber Substang bes Baters hervorgegangen ift.4) So ist Chriftus auch nicht Gottes Sohn, wenn er nicht aus ber Substanz bes Baters erzeugt ift.5) Soll er nicht, ba er im Meische war, ein neuer Gott sein, so muß er in Gott nicht nur unter einem Bilde vorgebildet,6) fondern fubstantiell in Gott gewesen fein."7) Darum hängen von biefer Zeugung alle Dinge ab, bag man bekennt, er fei fubftantiell in bie Welt ge tommen und herabgeftiegen." 8) Es ift bie Confubstantialität

<sup>1)</sup> Vilmar, Die Augsburgische Confession. Glitersloh 1870. p. 11.

<sup>2)</sup> Luther's Werke 1. 1. fol. 343 b. 345 a.

s) Nisi hoc de carne Christi, esset mihi persuasum, non haberem in eo spem ullam. (fol. 14a.)

<sup>4)</sup> Cogita quod non potest dici filius, qui ex genitoris substantia non prodierit. (fol. 12 b.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Intelliges quidem, si agnoveris, Christum ex Dei substantia genitum, nec enim aliter eum esse filium Dei credere potes. (fol. 8 b.)

<sup>9)</sup> Wie Servet felbft urfpriinglich lehrte.

<sup>7)...</sup> Haec ratio probat ipum non solum in figura, sed substantialiter fuisse in Deo: alias vere esset Deus recens. (fol. 8 a.)

<sup>8)</sup> Ex ea generatione omnia pendent, ut dicatur substantialiter a Deo in mundum venisse et descendisse. (fol. 8 b.)
13\*

Christi, welche Servet's zweite Schrift vertritt, aber nicht die Pseudo-Athanasianische, sondern die praktisch greisbare "biblische". Man sieht, der spanische Bibelsorscher scheut sich durchaus nicht, in den Dialogen das, was er in den "Irrungen" gelehrt hat, zu wider= rusen, sobald ihm das biblisch Ungenügende oder sittlich Gefährliche seiner früheren Lehre nachgewiesen ist. Aber nun scheint sich aus seiner neuen Lehrweise eine nicht minder große Gefahr zu ergeben. Die Consubstantialität Christi mit Gott ist gewahrt, der Doketismus der Wiedertäuser vermieden.

Allein Die Einzigartigkeit Chrifti icheint burch Servet's Lehre von ber Göttlichkeit ber reinen Menschen=Natur beeintrachtigt.1) Waren wir boch, wirft Betrucius ein, wie bu felber aussaaft. alle bei Gott." Dem entgegnet Servet nun: "bie Ginzigartigkeit Chrifti und bie befondere Rudficht, die Gott auf ihn genommen, erhelle aus folgenden Gründen:2) 1) in allen heiligen Schriften wird auf biefen einen Menschen hingewiesen, auf bag in biefem einen Menschen bes göttlichen Runftwerks Bunber angeschaut werben fönne.3) 2) Die bem Menschen einwohnende göttlich wirkende Rraft und Jugend strahlt in Chrifto allein vollständig wieber. 4) 3) Das ewige Wort Gottes ift in vollem Sinne Fleisch geworben nur in Chrifto Jesu.5) 4) Wer ba zugiebt, wie er es nach ber Bibel muß, bag biefer Menfch Chriftus Gott fei, ben fragen wir, ob Er benn ein neuer frifcher Gott fei? Geben fie aber zu, baf er bas nicht ift, fo folgt nothwendig, bag er bor Grundlegung ber Welt fubstantiell in Gott gewesen fei.6) 5) Allerbings ift es mahr, baf auch wir (bamals) bei Gott gewesen find: aber mir

<sup>1)</sup> Dicunt ipsi, te non satis probare, quod solus hic Christus fuerit ille Elohim et Logos: nam omnes eramus apud Deum. (fol. 7b.)

<sup>2)</sup> Singularem Christi in Deo fuisse respectum, probari clarius non potest, quam ostendendo caet. (fol. 8 a.)

<sup>3)</sup> In omnibus scripturis hunc respectum, ut singulare hic appareat divini artificii miraculum. (fol. 8a.)

<sup>4)</sup> Item per eam efficaciam et virtutem, quae in solo Christo omnis relucet. (l. 1.)

<sup>5)</sup> Weil er allein bes Gesetzes Erfüller war.

<sup>6)</sup> Item si hunc Christum concedant esse Deum, quaeramus ab eis: an sit Deus recens: nam si non est Deus recens, necessario oportet, ipsum ante saecula omnia substantialiter fuisse in Deo. (fol. 8 a.)

waren (bamals) in bem Geheimniß Christi verborgen (Eph. 2, 10. 3, 9. Phil. 3, 20. 1, 21. Col. 1, 5. 15—20. 26—28. 3, 3. 4. al.)<sup>1</sup>) Damals wurde uns die Gnade beigelegt burch Christum, als Christi Reich, das jest in uns ist (Luc. 17, 21), errichtet wurde; darum heißt es, daß ehe der Welt Grund gelegt ward, die selbe Gnade uns zuvor bestimmt ist, welche bei der Ankunst Christi ist offenbar geworden. (Eph. 1, 4. 5. 2 Tim. 1, 9. 10. al.)<sup>2</sup>)

Nachbem Servet so Christum begrüßt als ben lang verheißenen Messias und David's Sohn, ihn als ben herrlichen Wunderthäter, als das Weltziel (Joh. 1, 14), ben Welterhalter (Hebr. 1, 3) und das Weltcentrum (Nöm. 5, 18) hingestellt, und damit seine Einzig artigkeit in ihrem biblischen Rechte gewahrt hat, sucht er zu zeigen, daß alle von dem Gottessohne durch die heiligen Schriftsteller oder die ältesten Kirchenväter gemachten Aussagen sich eben so gut und besser, als auf eine "zweite Person in der Gottheit", auf einen geschichtlich individuellen, persönlich lebendigen Menschen und Gottes=Sohn anwenden lassen. Zunächst gilt dies von seiner Gottessohnschaft, seiner Fleischwerdung und seinem Heradkommen vom Himmel.

Es ist nicht möglich, sagt Michael, baß bu auf andere Weise von einem Menschen glaubst, baß er Gottes Sohn sei, wenn du nicht zugestehst, baß dieser ganze Mensch nach Leib und nach Seele aus der Substanz Gottes geboren sei. Denn Sohn sein heißt, aus der Substanz des Baters sein. Und der, zu dem Gott gesprochen, du dist mein Sohn, heute habe ich dich gezeuget (Hebr. 1, 5 seq.), das ist eben berselbe, welcher mußte allerdinge seinen Brüdern gleich werden, auf daß er barmherzig würde, und ein treuer Hoherpriester vor Gott, zu vers

<sup>1)</sup> Quod dicunt, nos fuisse apud Deum, verum est, eramus tamen in mysterio Christi. (fol. 8 a.)

<sup>2)</sup> Et sicut antequam jacerentur fundamenta mundi, Christi regnum, quod nunc intra nos est, fuit institutum, ita ex tunc dicitur, gratia haec dicitur praedestinata quae est in adventu Christi patefacta. (ad Eph. et Col.) [fol. 8 a.]

<sup>3)</sup> Agnoveris, Christum ex Dei substantia genitum: nec enim aliter eum esse filium Dei credere potes. (fol. 8 b.)

föhnen die Sünde des Volks: benn barinnen er gelitten hat und versuchet ift, kann er helfen denen, die versuchet werden. (Hebr. 2, 17. 18.) Bon diefer Geburt aus Gott bei dem, der unseres Fleisches und Blutes gleichermaßen theilhaftig ist (Hebr. 2, 14.), hängt unsere eigene Gotteskindschaft ab und unser ganzes Heil.1)

"Weiter heifit es bei ben alten Batern, ber Menfch Jefus Chriftus habe unfer Reifch angenommen, infofern er bie Gub= stang unferes Fleisches theilhaftig gemacht hat ber Substang Gottes, bamit ein und berfelbe Mensch zugleich ber göttlichen und ber menichlichen Substanz theilhaftig fei.2) Auf biefe Weise ift bas Wort "Aleischwerbung" gebraucht worben von jenen Alten, die von ber Bereinigung einer fogen. Menfcheit mit einer fog. "zweiten Berfon in ber Gottheit" noch nichts wußten.3) Auch vom Embryo fagt man, daß er Fleisch werde (incarnari) und Fleisch annehme, weil er Milch und Blut war, bevor er Fleisch murbe. 4) In biesem Sinne braucht Irenaeus bas Wort Fleifchwerdung L. III. c. 29, wo er fagt, daß der Fleifch= (Schlange) =gewordene Stab (Exod. 4 v. 3 und 7 v. 10) ein Typus sei auf bie Fleischwerdung Chrifti.5) Auch nachdem fie zu Fleisch geworben war, wird die Schlange noch Stab genannt (Er. 4, 4, 7, 12): gerabe fo wie ber Menfch Jefus Chriftus felber, unfer eigen Rleifch und Blut, in ber Apoc. 19, 13 noch "bas Wort Gottes" genannt wird." Go lebt gemiffermagen bas Wort Gottes, aus bem ber Menich Jefus hervorgegangen ift, embryonisch in bem Menschen fort, wird in bem Menschen Fleisch, und "bleibt boch Wort auch nach ber Fleischwerdung". 6)

<sup>1)</sup> Ex ea generatione omnia pendent. Hebr. 2. (l. l.)

<sup>2)</sup> Et carnem assumpsit, qui substantiam carnis substantiae divinae participem fecit, ut sit unus homo [utriusque particeps substantiae. (fol. 8 b.)

<sup>3)</sup> Hoc modo incarnationis vocabulo usi sunt antiqui, qui unionem illam non noverunt. (l. l.)

<sup>4)</sup> Embrio etiam dicitur incarnari et carnem accipere, qui erat lac et sanguis antequam caro fieret. (fol. 8 b.)

<sup>5)</sup> Virgam incarnatam dicit esse incarnationis Christi typum. (l. 1.)

<sup>6)</sup> Etiam post incarnationem manet verbum . . . sicut homo ipse Jesus in Apocalypsi vocatur verbum Dei Apoc. 19. (fol. 8b.)

Raum aber ift biefer Bebante bon bem organischen Berausmachsen bes Menichen Jejus aus bem Borte Gottes, wie aus feinem Embryo, ahnungsartig burch bes Spaniers Seele gegangen, als ihn auch ichon fein Gewiffen und bas Borurtheil feiner Zeit mahnt, bas Angebeutete wieber gurudgunehmen; um= fo schleuniger als man ihm bei biefer Lehre eine Art Transfub= stantiation vorwerfen konnte; und boch ist ihm vor allem baran gelegen, baf in Chrifto ber Menfch Menfch und Gott Gott bleibt, mährend die Transsubstantiation mindestens einen ber beiden Faktoren gefährden wurde. "Man barf fich baber nicht einbilben, fahrt Servet fort, bag bas Wort Gottes durch Beranberung feiner Elemente fich in Fleifch vermanbelt habe, fonbern ber Gubftang bes Wortes ift hin zugefitgt worben bie Theilhaftigfeit bes Rleifches fo bak beibes nur Gine Sypoftafe bilbet."1) Bier fällt Gervet aus ber organischen Durchbringung von Wort Gottes und Menschen=Natur, aus Furcht vor bem Spott über feine "Transfubstantiations = Lehre" in jenes mechanifche Rebeneinanber von Gott und Meufch gurud, an bem bie chalcebonenfifchen Bater, bie Scholaftiter und bie Reformatoren fich ohne jeden Nuten abgearbeitet haben. 2)

Indes er kehrt bald wieder zu seiner weit biblischeren und rationelleren Lehre zurück, und, gleichsam als wollte er seine augenblickliche Herablassung zum christologischen Borurtheil des Jahrhunderts
entschuldigen, fährt er fort: "Unsere modernen Dogmatiker verstehen
nicht, daß die Substanz des Wortes und die Substanz
des Fleisches ein und dieselbe Substanz sind": so daß
sie sich also beden, und nicht fremd neben einander hergehen. "Das
Wort ward Fleisch, d. h. jenes göttliche Wort ward", also ohne
seine Substanz zu verändern, "dieses Fleisch da".4) Ist nun aber
das Wort Gottes schon an und für sich von derselben Substanz wie
das Fleisch des sündlosreinen Menschen — eine Wahrheit, die ein
tieses Eindringen in Joh. 6 (v. 54 und 63 al.) bekundet — fo

<sup>1)</sup> Non est imaginandum, quod Dei verbum sit per transelementationem in carnem conversum, sed substantiae verbi addita est carnis participatio in unam hypostasin. (fol. 8b.)

<sup>2)</sup> cf. Schenkel, Wefen bes Protestantismus. p. 179-224.

s) Moderni nostrates . . . non intelligunt, substantiam verbi et substantiam carnis esse unam substantiam (fol. 9a.).

<sup>4)</sup> Verbum caro factum, verbum illud factum caro ista (l. 1.).

wäre es fo unnut wie finnlos, wollte man annehmen, bas Wort habe, um Fleifch zu werben, erft feine Elemente umfeten und verändern muffen. Gine Transelementation hat in bem Gervetianischen Denken feine Stelle, weber beim Abendmahl noch bei ber Menschwerdung Jefu Chrifti: "Willft bu ein Chrift fein, fagt Servet, fo mußt bu nothwendigerweise zugeben, bag bies Fleisch vom Simmel herniebergekommen fei.1) Denn es find Chrifti eigne Worte, die von niemand verläumdet werden burfen, menn er Joh. 6 erklart, baf er felbst und sein Fleisch vom himmel gekommen fei,2) indem er fpricht; "Ich bin bas lebendige Brot vom Simmel getommen. Und bas Brot, bas ich geben werbe, ift mein Fleifch, welches ich geben merbe für das Leben ber Welt" v. 51. Ebenfo erklart Paulus 1 Cor. 15, daß ber zweite Menich,3) ber Berr Chriftus, tam aus bem Simmel,4) himmlifch"5) (v. 45-48). "Und in Wahrheit tam ber vom himmel, ber in ber Gubftang ber= felben Natur, in ber er jett Fleifch, vorher bas Wort im Simmel war.6) In berfelben Substang, in ber er jest ift, (bem Fleische nach, wie nach bem Geift) ift er vorher im himmel ber Schüpfer gewesen".7) So lehrt bie Schrift.

Man sieht, Servet will nichts sein als biblischer Theologe. Mit einem Muth, ben ihm nur das Bertrauen auf Gott giebt und auf sein Wort, fragt er nicht nach Vater und Mutter, nicht nach Kaiser und Philosophie, nicht nach seinem eigenen Berstand und individuellen Gemissen, sondern er fragt nur: was lehrt die Schrift? Und hat er irgend etwas als Schriftlehre erkannt, so bekennt er es vor aller Welt und gegen

<sup>1)</sup> Si Christianus sis, necessario te oportet concedere, hanc carnem de coelo descendisse (fol. 9 a.).

<sup>2)</sup> Sunt enim verba Christi, quae a nemine possunt calumniari, quibus se et carnem suam de coelo descendisse clamat Joh. 6: nam panem illum qui de coelo descendit, carnem suam esse dicit (fol. 9 a.).

<sup>3)</sup> Secundus homo, Christus, venit de coelo coelestis (l. l.).

<sup>4)</sup> Έξ οὐρανοῦ.

<sup>5) &#</sup>x27;Ο ἐπουράνιος.

<sup>6)</sup> Vere descendit de coelo, qui in ejusdem naturae substantia, in qua nunc est caro, fuit antea verbum in coelo (fol. 9a.).

<sup>7)</sup> In eadem substantia, in qua tam juxta carnem quam juxta spiritum nunc est, fuit antea in coelo creator (l., l.).

alle Welt als die ewige göttliche Wahrheit. Und wer anders glaubt, der "kennt nicht den Sprachgebrauch der Apostel", der "macht Christum zum Lügner", der "verscherzt seiner Seelen Seligkeit". Und so ernst ist es ihm mit dieser Bibelforschung, daß wenn er die erkannte Wahrheit giebt, so giebt er ein Stück von seinem eigensten Hen Herzen: und ist bereit sein Hab und Gut, sein Amt, sein frühercs eigenes System, ja sein Leben hinzugeden für die erkannte biblische Wahrheit. Man sagt von der Negerrace, daß sie, wenn sie bekehrt ist, mit tropisch leidenschaftscher Gluth sich der erkannten Wahrheit bemächtigt. Auch der Spanier Michael Servet war mit solcher Leidenschaft der Bibel zugethan, nicht als dem todten Buchstaben, der vor dem Ungläubigen schweigt, sondern Kleisch, der zu gleicher Zeit ist Gottes Fleisch und Blut (Uct. 20, 28.).

"Darum ist es nöthig, sagt Servet, daß wir den Gegnern den Mund stopfen mit der einzigen Frage: ob, wenn wir hinzeigen auf diesen Menschen Christus, sie selber zugeben, daß dieser vom Himmel herabgestiegen sei und von Gott ausgegangen und gekommen.<sup>1</sup>) Ob sie zugeben, daß dieser Mensch der erstgeborene Mensch sei, daß er vor allen andern sei und vom Anfang her?<sup>2</sup>) Auch halte ich die nicht für Christen, welche das leugnen.<sup>3</sup>) Geben sie uns das aber zu, dann werden wir uns nicht weiter bemühen; mit derartigen Aussagen der Apostel auf die Jagd nach Chimären zu gehen".<sup>4</sup>) "Wir werden es ruhig abwarten, daß sie selber andere Schriftsellen vorsühren, die uns die Existenz eines andern Gottessohn's beweisen und die sür den von uns angebetenen Christus nicht passen.<sup>5</sup>) So lange aber

<sup>1)</sup> Oportet igitur, ut adversariis os obturemus hac unica ratione, quaerentes ab eis, an demonstrando hominem Christum, concedant ipsi, hunc de coelo descendisse et a Deo exiisse et venisse (l. l.).

<sup>2)</sup> An concedant, hunc hominem esse hominem primogenitum, ante omnes esse et ab initio esse (l. l.).

<sup>3)</sup> Nec credo fore Christianos, qui hoc negent (fol. 9 b.).

<sup>4)</sup> Quod si hoc nobis concedant, non curabimus ultra per hujusmodi apostolorum dicta chimaeras venari (fol. 9 b.).

<sup>5)</sup> Expectabimus autem, ut ipsi alias scripturas producant, quae alium filium probent, et Christo nostro non conveniant (l. l.).

werben wir nicht "jenes zweite Ding im Himmel" für Gottes Sohn anerkennen, sondern wollen bei dem Gottes Sohne bleiben, der uns zum Heiland gegeben ist und zu ihm aufblickend wollen wir beten, daß unser Glaube fest sei".1)

Um nun aber ben etwa noch Zweifelhaften zu zeigen, daß der Mensch Jesus Gottes Fleisch und Blut sei, geht er jetzt die paulinischen und die andern N. T.'lichen Stellen durch, die man fälschlich für eine zweite trinitarische Person anzusühren gewohnt war. Sein Resultat ist, daß all' diese wohl bekannten Schrifteaussagen auf einen metaphhsischen "Gott den Sohn" durchaus nicht passen, und man daher aus diesen Stellen nun und nimmermehr auf die Pseudo-Athanasianische Trinität gekommen wäre, wenn sie nicht den Orthodoxen, noch ehe sie an die Bibel gingen,2) aus gnostisch aristotelischen Traditionen schon vorher sestgestanden hätte.

Indeß konnte es nicht fehlen, daß die Orthodoxen, angesichts der Betonung der durchaus menschlichen Person des Gottessschnes, Servet den Vorwurf machten, du scheinst durchaus zu verslangen, daß wir an einen Menschen glauben sollen. Diesem von Zwingli, Decolampad und Butzer erhobenen Vorwurf leiht er Worte durch die Person des Petrucius. Michael antwortet: "Fast will es mich bedünken, als sprächst du von dem Menschen als solchen mit Verachtung<sup>4</sup>): ich für mein Theil erkläre, daß der Mensch wort seit und der Schöpfer aller Dinge, daß der Mensch wenn du glaubst, daß er Gottes Sohn sei, für dein Heil gegeben und zur Sühne für deine Sünden gelitten. Und mögen noch so

<sup>1)</sup> Nos enim non illum, sed istum volumus esse filium Dei datum nobis salvatorem, et, respicientem in ipsum fidem nostram firmam esse precamur (fol. 9 b.).

<sup>2)</sup> Wer die Geschichte ber Hermenentik kennt, der weiß wie während der ersten driftlichen Jahrhnuderte die Bibel im Occident unter der Tradition, im Orient unter dem allegorischen Leichentuche begraben war. Eine gesunde Bibel-Auslegung ist die zu Luther's Zeiten die Ausnahme.

<sup>3)</sup> Omnino vis nos hominis fidem habere (fol. 9 b.).

<sup>4)</sup> Hominem videris per contemptum vocare (l. 1.)

<sup>5)</sup> Ego autem Deum et creatorem omnium esse dico (fol. 9 b.).

<sup>6)</sup> Et praedico, te non posse in alia fide salvum fieri, nisi credas

wenige diese Ueberzeugung theilen, so ift es boch ein großes Ding, wenn du das wahrhaft glauben kannst. 1) Siehe deßhalb zu, und glaube, und wundere dich nicht, wenn ich diesen Glauben betone". 2)

So schreibt Michael Servet y Reves, ein Spanier aus Aragonien im Anfang bes Jahres 1532. Es macht einen merkwürdigen Eindruck, wenn in unferen Tagen, drei hundert und fieben und dreiffig Jahre fpater, ein Doktor ber Theologie erklart: "Die bisherige Bernachläffigung ber Lehre von ber himmlischen Leiblichkeit hat ber Theologie, ber Rirche, bem chriftlichen Leben ben empfindlichften Schaben zugefügt. . . . Fortan wußte man fich in ben eigent= lichen Sinn ber beiligen Bücher nicht mehr zu finden, und befand fich nun zu ihnen in einem ganz eigenthümlichen Ruftand ber Entfrembung. Bon ihrem großen Realismus fühlte man fich geradezu abgestoßen, und was man von ihrent reichen Inhalt noch festzuhalten für gut hielt, war nur ein schwacher, burftiger Auszug . . . 3) Selbst bas mit bem Ansehen ber vollsten Recht= gläubigkeit bekleidete theologische System leidet einerseits an einer entschiedenen Tendeng zum blogen Spiritualismus und andererfeits läßt es fo vielfach ftatt ber himmlifchen Leiblichkeit eine nur mehr ober weniger sublimirte irbische Materialität gelten. tann man fich benn freilich nicht wundern, wenn die Theologie mit ber profanen Wiffenschaft in einen hochst bedenklichen Rufam= menftog gerath, wenn fie namentlich von ber mehr und mehr fich ausbreitenden Naturkunde immer tiefer in ben Winkel zurückgedrängt wird, mahrend fie an fich felbst in einer, folden Angriffen und Beeinträchtigungen folechthin unzugänglichen Sohe thronen follte. Die ihr zustehende Würde und Sobeit wirklich zu erreichen, giebt es für sie keinen andern Rath und keine andere Sulfe, als mit bem Bebanken ber himmlischen Leiblichkeit eigentlichen Ernft zu machen, rein und lauter ihn zu erfassen, rein und lauter ihn zu bewahren und allenthalben in feine vollen Rechte ihn einzusetzen".4)

ipsum esse filium Dei, pro tui salute donatum et pro expiandis tuis peccatis passum (l. l.).

<sup>1)</sup> Licet paucis sit haec res persuasa, magna tamen res est, si vere credas (l. 1.).

<sup>2)</sup> Vide igitur, et crede, et noli mirari si hanc fidem urgeo (l. l.).

<sup>3)</sup> Hamberger: Physica sacra. Stuttg. 1869 p. 5.

<sup>4)</sup> l. l. p. 7 seq.

So spricht 1869 ein Mann, bem "vor mehr als breißig Jahren die große, unermeßliche Bedeutung des Gedankens der himmlischen Leibzlichkeit für die Theologie klar vor die Seele getreten" ist, und der "seitdem es sich stets angelegen sein ließ, eben diesen Gedanken einer ernstlichen Beachtung und Würdigung dringendst zu empfehlen".1)

MIS Servet in feinen Dialogen bem Gebanken ber bimm= lifchen Leiblichkeit feine driftologische Bebeutung ju fichern bemüht war, bachte Servet, in Strafburg Zeitgenoffe bes beutichen Rürschners Meldjior Soffmann und Freund bes muftischen Brobftes Capito, weber an ben Scotus Erigena2) und Baracelfus3) vor ihm, noch an Schwenkfelb,4) Wilhelm Bostell5) und Jatob Böhme,6) bie ihm folgen follten; fondern er bachte nur an bie Bibel. Geine Lehr= meister find Bibelfpruche wie Act. 20, 28. Col. 2, 9. Sebr. 1, 13. Röm, 8, 23. Matth. 19, 28. 26, 19 und die verwandten aus Joh. 6 und 1 Cor. 15. Auch hat Servet eins voraus vor allen feinen Nachfolgern bis auf Julius Samberger, bag mahrend jene bie chalcedonischen und pfeudo-athanasianischen Lehren, fo unbiblisch und augerbiblisch fie auch fein mögen, mit ber biblifchen Lehre von ber himmlischen Leiblichkeit versetzen und verquicken.7) Servet allein fie von diefer unheilvollen Mischung burchaus frei und daher in bem Gewande erhalt, wie fie uns burch Chrifti geschichtlich perfonliches Wirken nahe gelegt ift. Alle andern Unhänger jener Lehre unter= ftuten fie burch willführliche Phantafieen, Gervet allein fucht und findet ihren Grund und ausreichende Beweiskraft in der biblifchen Exegefe. Und auch in ber Exegefe begegnet fich ber Spanier bes XVI. saec. mit ber neuesten Spekulation. So erklärt Julius Samberger, ber zeitgenössische Prophet "ber himmlischen Leiblichkeit": "AUgemein wird zwar angenommen, daß Joh. 1, 1 unter dem "Worte" einfach nur bie zweite Perfon ber heiligen Dreieinigkeit zu ver=

<sup>1)</sup> l. l. p. 8.

<sup>2)</sup> l. l. p. 46 seq.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) p. 60.

<sup>4)</sup> Ueber ihn näheres anderswo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I. s. l. p. 62.

<sup>6)</sup> p. 64.

<sup>7)</sup> Und daher bem Glauben neben ber ichon unbegreiflichen Trinitätslehre nur noch ein neues Unbegreifliches aufbürden.

stehen sei. Doch ist das nicht zulässig, theils darum nicht, weil "im Ansang" hier doch gerade so wenig wie 1 Mos. 1, 1 "von Ewigkeit" bedeuten kann,1) theils auch deswegen nicht, weil es viel zu wenig wäre, vom Sohne Gottes als solchem zu sagen, daß er "bei Gott" war. Nur vom Gottmenschen gilt es, daß er "bei Gott", ebenso aber auch, daß er "Gott" selbst war und ist".2) "Bon der him mlischen Leiblichkeit Jesu aus breitet sich nun nach Hamberger das helleste Licht aus über Joh. 1, 3. Col. 1, 15—17. Phil. 2, 6 u. 7. Joh. 3, 6. 1 Cor. 10, 4. 1 Petri 1, 11"3) d. h. über eben die Sprüche, welche Servet in seiner vierten Lehrphase immer [nicht, wie hergebracht war, auf die zweite Person der Oreieinigkeit, sondern] auf den nach Geist und Leib himmlischen Menschen Jesus bezogen hat. "Jene Unendlichkeit des Herrn läßt sich allerdings nur unter der Boraussetzung benken, daß seine Leibelichkeit eine himmlische war".4)

So ift es bem Michael Servet ernftlich zu thun, eine jebe bib= lifthe Bofition, mochte fie auch noch fo widerfinnig ericheinen. zur vollen Geltung zu bringen und gläubig festzuhalten. Und in ber That eine nicht metaphysisch=physische, nicht perfonlich=magische, sondern ideale und barum lebenbige, ewig mahre Präexisten ; nicht bes Beiftes ober ber Seele Jefu ober eines befonderen Sohnes Gottes noch gar eines "Gott bes Sohnes", fonbern bes gangen Menfchen Jefus nach Leib, Seel' und Beift, nach feiner gött= lichen und menschlichen Seite bei Gott und in Gott, schon bor Grundlegung ber Welt, bas möchte, fo fremb es uns auch noch immer klingen mag, bie ber biblifden Chriftologie am meiften ent= sprechende Bosttion sein; boch nur fo, daß babei bie ibeal-wahrhaftige Braerifteng aller Gottestinder bei Gott in Chrifto und burch Chriftum als reichsgeschichtliches Correlat mit aller Schärfe, aber auch in ber gegebenen biblifden Schrante festgehalten wirb.5) Darum auch Servet, auf die Frage, wie er es verstehe, daß wir nach

<sup>1)</sup> Das hat Servet auch immer eingesehen und betont.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. l. p. 268.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) 1. 1. p. 269 seq.

<sup>4)</sup> l. l. p. 270.

<sup>5)</sup> cf. u, a. Zöckler: Beweis bes Glaubens. Gilterssoh. 1869. December. p. 567.

bem Bilbe Christi') einst und jetzt von neuem geschaffen seien, antwortet: "Nach Paulus (Röm. 8, 29) sind wir dazu verordnet, daß wir gleich sein sollten dem Sbenbilde seines Sohnes, auf daß derselbe der Erstgeborne sei unter vielen Brüdern; und da wir mit Christo auferstanden sind, soll auch unser Leben verborgen sein mit Christo in Gott (Col. 3, 1—3) und sollen den neuen Menschen anziehen, der da erneuert wird zu der Erkenntnis, nach dem Sbenbilde deß, der ihn geschaffen hat (Col. 3, 10 cf. Eph. 4, 24), auf daß Christus sei Alles in Allem (Col. 3, 11).2)— Damit schließt Servet seinen ersten Dialog zwischen Betrucius und Michael ab.

Bliden wir noch einmal zurück. So bunt burcheinander bie Fragen zu folgen scheinen, so haben wir doch eine bestimmt fagbare Ordnung barin mahrgenommen. Aeugerlich follen bie Fragen bes Interlokutor Betrucci unferm Michael nur Gelegenheit bieten, alle einzelnen im weiten Gebiete feiner Glaubens-Lehre angefeindeten Stellungen zu beleuchten, auszubauen ober in Bertheibigungszustanb ju verfeten. Und in ber That halt man bie Lehre ber Dialoge mit ber Lehre ber Brrungen jufammen, fo ift fast burchweg eine Reubilbung und Ausbauung auf biblifchem Grunde bemerkbar, und ber auf ber Rudfeite bes erften Blattes verzeichnete, ift nicht ber einzige formliche Wiberruf, ben bas Wert enthält. nität, welche in ben Irrungen eine fo große Rolle fpielte, findet fich hier eigentlich nur noch auf bem Titel wieber. Sonst wird fie völlig ignorirt. Alle hier aufgeworfenen theologischen Fragen find driftologisch burchwirkt, wie benn überhaupt fich bie Lehre von Gott in ben Dialogen fast gang in die Lehre von Chrifto auflöft. trinitarifche Streit, bas merfte Gervet balb, tann nur auf chrift o= logifdem Gebiete entschieden werben. Rur weil fie eine bestimmte

<sup>1)</sup> Der Gebanke, daß, auch wenn die Siinde nicht zwischeneingekommen wäre, das Wort bennoch Fleisch werben mußte, liegt auch auf der vierten Entwicklungsphase des Servetianischen Spftem's un ausgesprochen im hintergrund. cf. Jul. Müller. Dogmatische Abhandlungen. Bremen 1870 p. 73 na 1.

<sup>2)</sup> Qualiter intelligis nos ad imaginem Christi olim et nuper conditos esse . . . declarat Paulus Rom. 8 et Col. 3. Ad imaginem enim Christi renovamur et renascimur, sicut ad imaginem illius conditi sumus (fol. 11 a.).

christologische Fassung von außen in die Bibel hineintrugen, mußten die Gegner, um ihre Christologie zu halten, über die Bibel hinweg in den Wolfen die Nothbrücke der immanenten Trinität erbauen.

## Die vierte Sehrphase Servet's, Theil II.

## Der zweite Dialog.

Der zweite Dialog Servet's bringt im Wesentlichen wieber nichts als Christologie. Auch bogmatisch konnte Michael von sich sagen: Christus ist mein Leben. Und das, meinen wir, ist ein Beweis der kernigen Gesundheit des Servetianischen Denskens und Glaubens, daß er jedes Dogma darauf ansieht, ob und wie weit es ihm Christum bringt, ihm näher und näher rückt den Gottessohn, seinen inniggeliebten Heiland. Aber während der erste Dialog sich mit der Natur Christi beschäftigte, so giebt uns der zweite Dialog eine Art Leben Jesu, doch so, daß er nicht nur das kleine Bruchstück Leben Jesu giebt, das auf Erden spielt, sondern nach Art der alten Dogmatiker, das Leben Jesu, das im Himmel anfängt und im Himmel endet.

Aeußerlich knüpft ber zweite Dialog zwischen Michael und Petrucius eng an den ersten an. Der erste hatte damit geschlossen, daß wir allesammt nach dem Bilde Christi, des Idealmenschen, geschaffen seien, und allesammt nach dem Bilde des Gottmenschen neugeschaffen und wiedergeboren werden sollen. Aber ist denn nicht der Gottmensch selber auch geschaffen? Hat das Leben Jesu nicht gerade so in der Zeit seinen Ansang genommen, wie unser Aller Leben? Und, wendet Petrucius ein, "wenn dein Mensch, von dem du sagst, er sei Christus, ein Geschöpf ist, und zwar ein endzliches Geschöpf, so wäre es ja gegen Pslicht und Gewissen, wollten wir ihn, den Menschen, andeten".

<sup>1)</sup> Die Zwischenfragen des Petrucius traten im zweiten Dialog mit Petrucius mehr zuruch. Servet giebt hier eine fast ununterbrochene Darlegung seines Shstems.

Man erinnert sich, daß Servet 1530 gegen die Coäter nität Jesu sich noch mehr gesträubt hatte, als gegen seine Consubstan=tialität mit Gott. So lange der biblische Beweis nicht beigebracht war, mußte die Lehre, daß ein Mensch, Jesus von Nazareth, gleich ewig sei mit Gott, noch widervernünstiger erscheinen, als die Lehre von der **Wesensgleichheit** zwischen Gott und dem sittlich reinen, im Glauben dis in den Tod gehorsamen Menschen. Dennoch hatten Decolampad und Butzer<sup>1</sup>) auch dieses Zugeständniß an die orthodoxe Lehre in dem Widerruf gesordert, damit sie den Spanier sür einen Christen halten könnten. Hinderlich bei diesem Anerkenntniß war besonders Servet's Ausspruch, Christus sei ein Geschöpf. Ift er ein Geschöpf, dann folgerten die Gegner mit Recht, dann dürsen wir ihn auch nicht anbeten.<sup>2</sup>)

Dem tritt nun Servet mit einem neuen, unumwundenen Wisberruf entgegen.3) "Nur aus pädagogischen Gründen, sagt er, habe ich früher Jesum ein Geschöpf genannt, wie es vor mir einige der ältesten Kirchenväter gethan haben. Mir war daran gelegen, die Gemüther der Schwachen kräftig abzulenken von jenem magischen Phantasiegebilde4) auf den geschichtlichen, personslichen Menschen Jesus hin. Reineswegs aber habe ich behaupten wollen, daß der aus der Substanz des Vaters geborene ein Geschöpfsei gleichwie wir, noch auch daß er nur in dem Sinne bei Gott präexistire, wie wir alle in Gottes Nathschluß und Vorsatz vor Grundlegung der Welt berufen sind und vorherbestimmt.

"Bielmehr ift mein Gottmensch kein anderer als ber geschicht= Liche Christus, und ber hat mehr als einmal gestattet, daß man ihn anbeten dürse.<sup>5</sup>) Und daß er nicht ein Geschöpf, sondern der Schöpfer sei, werde ich dir leicht beweisen, wenn du mit gewissem Glauben die ganze Reihenfolge der Anordnung des Reiches Christ festhältst,

<sup>1)</sup> Fateri tamen necesse est, quod hoc verbum sit res aeterna et plane deus (Confutatio Buceri: Th. St. und Krit.).

<sup>2)</sup> Dicunt ipsi, quod ille tuus homo creatura est et finita, ergo non debemus eum adorare (fol. 12 a.).

<sup>3)</sup> Errant toto coelo (fol. 12 a.).

<sup>4) . . .</sup> illud concessi, ut ab imaginatione illa magica infirmorum animos facerem declinare, sicut eadem de causa quaedam alia rudius quam vellem tractavi (fol. 13 b.).

<sup>5)</sup> Imo iste meus Christus se adorari pluries permisit (fol. 12 a.).

und die drei Stufen im Leben Jesu beachtest.): 1) wie er als Wort war bei Gott, 2) wie er durch die Fleisch werdung ausging in die Welt, und 3) wie er durch die Auferstehung zurückstehrte zum Vater...2)

"Was zuerst die Stufe des Lebens Jesu anbetrifft, auf der er felber das Wort war bei Gott, fo kann ba gar nicht bie Frage geftellt werden, ob er ein Gefchöpf war, benn jenes Wort war Gott felbft.3) Was nun aber bie zweite Stufe, ben welt= geschichtlichen Anfang seines Lebens betrifft, fo ift er wiederum nicht nach Creaturen-Beife in bie Welt ausgegangen, fonbern empfangen vom heiligen Beifte, nicht etwa aus nichts, fonbern, bag ich fo fage, aus Gottes eigenem Grundwesen erzeugt.4) gang aus Gottes Sppoftafe gefchah auf unaussprechliche Weife.5) Befaias, ber um Berufalem willen nicht fdmeigen will, vergleicht biefen Ausgang mit bem Aufgeben eines Glanges und bem Entbrennen einer Fadel (Cap. 62, 1). Darum heißt Jefus felber bie Leuchte ber Beiben (Luc. 2, 32) und ber Abglang ber Berrlichkeit Gottes (Hebr. 1, 3). Gerade fo wie Gott, baburch, bag er fpricht: Es werbe Licht! nicht bas Licht ober jenes Wort erft ich afft,6) fonbern bas Licht und bas Wort burch bie Allmacht Gottes aus fich felber herausführt,7) gerabe fo wird, wenn er Licht und Wort zu

<sup>1)</sup> Glosse: Tres dispensationis gradus in Christo considerandi (fol. 12 a.). Der Sprachgebrauch ist wieder Tertullianeisch cf. z. B. Kahnis. Lehre vom heil. Geist. I. 264.

<sup>2)</sup> Ipsum esse creatorem facile tibi persuadebo, si totum ordinem dispensationis regni Christi firma fide teneas, scil. a) verbum apud Deum et b) egressum in mundum per incarnationem, et c) reditum ad patrem per resurrectionem (fol. 12 a.).

s) Primo, secundum illam dispensationem, secundum quam erat ipse Verbum apud Deum, nulla est de creatura quaestio, quia verbum illud erat ipse Deus (l. 1.).

<sup>4)</sup> Praeterea egressus est Christus in mundum, non more creaturarum, sed conceptus de spiritu sancto, non ex nihilo, sed ex ips a Dei hypostasi eductus (fol. 12 a.).

<sup>5)</sup> O si intelligere posses ineffabilem illum modum, per quam illa caro exivit a Deo (l. l.).

<sup>6)</sup> Non creat lucem vel sermonem (fol. 12 b.).

<sup>7)</sup> Et lucem et logon ex se ipso educit (l. l.). — Post creationem autem lux illa (bas idon norder war) in tenebris lucebat. Erat ergo lux illa Logos et Elohim et Christus (fol. 4 a.).

Fleifch macht, bas Bleifch nicht aus nichts gezeugt, fonbern aus Gott herausgeführt,1) und besteht2) in jener Subftang, Die ba Bort und Licht war. Es ift ein unaussprechliches Geheim= nif, baf Gott einen Sohn hat, und baf biefer Sohn aus bem Beibe geboren ift und nun Theil an ber Subftang beiber hat, von Vater und Mutter;3) gerade so wie du felber alles, was du haft, zugleich von Bater und Mutter haft.4) An Diefes Gleichnift mußt bu immer benten, wenn bu wahrhaft glauben willft, bag biefer fei Gottes Sohn, ber aus ber Maria geboren ift. Denn nicht nur ift es möglich, bag bie Substang Gottes mit ber Substang bes Menfchen fich mifcht, fondern es ift wirklich und thatfachlich in Chrifto.5) Darum muß man bis an feinen Tob rufen, baf biefes Aleifch Chrifti, bas aus Gott geboren ift, eine göttliche "Natur" habe.6) Zweifelsohne ift in bem Fleische Chrifti ein großes Beheimniß verborgen, und bie nicht zugeben, bag bas Fleifch Chrifti gleichen Wefens mit Gott ift,7) bie wurden unnüterweise vorgeben, baf fie bie Gottheit Chrifti vertheibigen, ba fie boch in ber That Chimaren vertheibigen und nicht Chriftum.8) 11m aber biefes Geheimniß zu einiger Rlarheit zu bringen, muß man ben Unterfcieb zwifden Gefchaffenwerben und Erzeugtwerben bebenten.9) Geschaffen wird irgend ein Stoff aus nichts: erzeugt wird nur bie gleiche Subftang aus bem Bater. Alle

<sup>1)</sup> Educitur ex Deo et fit caro (fol. 12 b.).

<sup>2)</sup> Consistit. Es ist dies wieder ein enger Anschluß an die Lehrsorm der Confutatio, s. Theol. Stud. und Aritik. 1875 S. 721 ff.

s) . . . quod patris et matris communicationem habeat, et utriusque substantiae consortium (fol. 14 a.).

<sup>4)</sup> Sicut et tu, quicquid habes, simul habes a patre et matre (fol. 14 a.).

<sup>5)</sup> Dicunt quod non potest Dei substantia hominis substantiae misceri. O caecitatem miserandam. Quid aliud est incarnationis mysterium quam hominem Deo miscere (fol. 14 a.).

<sup>6)</sup> Unde hanc Christi carnem, quia ex Deo nata est, naturam habere divinam, usque ad mortem oportet clamare (fol. 14 b.).

<sup>7)</sup> Qui non concedunt, carnem Christi esse consubstantialem Deo (fol. 14 b.).

<sup>8)</sup> Inutiliter se Christi divinitatem defendere nugantur: chimaeras enim defendunt, et non Christum (fol. 14 b.).

<sup>9)</sup> Oportet meditari et differentiam inter creari et generari (fol. 12 b.).

Schriftaussprüche über Jesum Chriftum wurben nicht verftanben werben, wenn Chriftus nicht bie Subftang ber Gottheit hatte.1) So ift benn bei feiner Fleifchwerdung ber Rorper bes Wortes nichts anderes als ber Körper bes Fleifches Chrifti, und bie eigene Substanz Gottes ift geworben bie Substanz bes Fleisches, in dem jenes Wort murbe biefes Fleifch.2) Daher ift in bem Fleifche Chrifti, nach ber beiligen Schrift, feine Bufammenlöthung meh= rerer Dinge ober Confusion ber Naturen,3) sonbern ein einziges Ding, eine einzige Spooftafe ober Subftang. Und wie aus bem Thau bes himmels und bem Stoff bes Erbbobens ein einziger Schöfling aufsprießt, so ift auch Chriftus eine ein= zige Bflange aus himmlischem Samen in bie Erbe gepflanzt und zusammenwachsend zu einer Substang.4) Jef. 4; 45, 53, 55; Befek. 17; Ber. 23, 33; Sach. 6. Die babylonifche Naturen= Bermirrung aber, welche hier bie Philosophen aufstellen,5) tennt bie heilige Schrift nicht. Willft Du meinem Rathe folgen, fo lag bich hier nicht mit ber menschlichen Philosophie ein, welche bie Werke Gottes nicht tennt,6) fonbern beuge Dich mit Furcht und Bittern bor biefem Geheimnif und erkenne hier getroft Deine Ohnmacht an.7) Ware boch fonft in jeber Zeugung eine Confusion, wenn Du Confusion nennen willst bie Bermifchung ber Samen.8) Da bu nun aber nicht einmal im Stande bift, in Dir felbft zu wiffen, auf welche Weise es geschah, baf Du alles, was Du haft, zugleich von Bater

<sup>1)</sup> Nisi substantiam deitatis haberet Christus (fol. 12 b.).

<sup>2)</sup> Corpus illud verbi est corpus carnis Christi, et Dei substantia facta est carnis substantia: quia verbum illud factum est caro ista (fol. 13 a.).

<sup>3)</sup> Nec est in hoc aliqua rerum confusio aut pluralitas, sed una sola res, una hypostasis sive substantia (fol. 15 a.).

<sup>4)</sup> Unum plasma ex coelesti semine in terra plantato in unam substantiam coalescens (fol. 15a.).

<sup>5)</sup> Philosophi tamen hoc germen, de qua illarum naturarum dicatur, nunquam noverunt: imo juxta ipsos est, sine uno Christo, vera Babylonia et confusio (fol. 15 a. seq.).

<sup>6)</sup> Philosophia humana ignara operum Dei (fol. 15 b.).

<sup>7)</sup> Juxta autem meum consilium cum timore et tremore hoc mysterium revereri te volo, ut in hoc solo infirmitatem tuam agnoscas (fol. 15 b.).

<sup>8)</sup> Nam illo modo in omni generatione erit confusio, si confusionem vocas seminum permixtionem (fol. 15 b.).

und Mutter hast, um so viel weniger wirst Du im Stande sein, beim Sohne Gottes das zu unterscheiden, bessen Erzeugung selbst den Engeln unbekannt ist. Dhristus ist keinesweges ein neues Mischwesen zwischen Gott und den Menschen: und von einer Confusion der Naturen kann da keine Rede sein, da in Christo die Natur Gottes bleibt und auch die Natur des Menschen bleibt in einer Substanz. 2)

Wegen dieser exemptiven Betheiligung Gottes kann Christus nicht ein Geschöpfe im absoluten Sinne genannt werden, wohl aber theilhaftig der Geschöpfe) Hebr. 2, 14. Daß aber irgend einem Geschöpfe, um so zu sagen, von seinem natürlichen Ursprung an und seit seiner Gedurtsstunde geschenkt werde und einwohne das, was Gottes ist, das sollte doch, meine ich, uns nicht zur Klage über Gottes lästerung, sondern vielmehr zur Bewunderung der Werke Gottes antreiben. Bielmehr ist das eine arge Gottes-lästerung, wollte jemand leugnen, daß dieser Mensch da Gottes Sohn sei. Ja der Antichrist selber könnte die Gottheit Christi nicht völliger zerstören, als die Gegner es thun, indem sie nichts von alle dem, das der Gottheit gehört, jenem Menschen Christus zuschreiben".5)

Hier nun greift Servet ohne Namen zu nennen den an, welcher ber geistige Urheber seiner ersten Berurtheilung war, Ulrich Zwingli. Zwingli huldigte der Ueberzeugung, daß Gottes Eigenschaften niemals Eigenschaften des Menschen, und Eigenschaften des Menschen niemals Eigenschaften Gottes werden können. Darum hatte er

<sup>1)</sup> Nam si in te ipso scire nequeas per quem modum fiat, ut quicquid habes, simul habeas a patre et a matre (fol. 15b.).

<sup>2)</sup> Item mixtibilium naturae dicuntur confundi, quando neutrum manet, sed in terciam naturam transeunt: in Christo autem manet natura Dei et manet natura hominis in una substantia (fol. 15 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Ex his apparet, quod Christus, Dei et hominis participationem habet, ut non possit absolute dici creatura, sed bene particeps creaturarum (fol. 15 b.).

<sup>4)</sup> Quod autem creaturae cuipiam, ut ita dicam, a naturali origine et nativitate donentur et insint ea quae Dei sunt, nullam blasphemiam, sed operum Dei admirationem deberet in nobis causare (fol. 14 a.).

<sup>5)</sup> Imo non potuisset antichristus divinitatem Christi plus destruere, quam ipsi faciunt, qui nihil eorum quae divinitatis sunt, homini Christo tribuunt (fol. 15 a.).

<sup>6)</sup> Bei Schenfel l. l. p. 199.

feine Alloofis und feine tropifchen Rebeweifen aufgebracht, burch bie er vermeinte, alle Schwierigkeiten zu heben. Opposition ift teine blinde. Er ftimmte Zwingli'n bei im Broteft gegen die Communifation ber Idiome, und die Uebertragung ber menfchlichen Unvollkommenheiten auf Gott. ftimmte aber Luther'n bei in ber Behauptung ber reellen Dit= theilung göttlicher Eigenschaften anben fünblo8=reinen Menfchen und in Betreff ber mpftischen Realgemeinschaft ber Gläubigen mit Christo. Denn baburch, sagt Servet, daß Christus Theil hat an unferer Men fchen = Natur, gewinnen wir Antheil an feiner Gotte8 = Ratur. Chriftus felber, ber ba heiligt, und wir, bie geheiligt werden, find aus bemfelben Stoff gebilbet;1) barum nennt er uns feine Bruder, was wohl zu beherzigen ift.2) Sat ber boch Theil an unserem Fleisch und Blut, bessen Fleisch und Blut Gottes Fleifch und Blut ift Act. 20, 28. Und wie auch fonft ber erftgeborne Sohn als aus bem Eingeweibe und ber Substang bes Batere erzeugt, bie Rraft und ber Un= fang ber väterlichen Stärke genannt wirb, fo heißt Gottes Sohn Jefus als aus bem Eingeweibe und ber Substang bes Baters erzeugt, feine Rraft und Macht, und ber Unfang ber Gefchöpfe Gottes,3) Denn auch uns foll es zu Theil wer= ben, bag wir ber Substang Gottes theilhaftig werben. felbst im Fleische, wie wir jetzt schon im Geiste burch bie Beiligung theilhaftig werden ber göttlichen Natur 2 Betr. 1, 4.4)

Den Modus unserer geheimnißvollen Erhebung zur Gottmenschheit<sup>5</sup>) überläßt Servet dem zweiten Theil des Widerzufs; der Abhandlung von der Gerechtigkeit. In den Dialogen bringt er die Christologie. Da er die volle Consubstantialität

<sup>1)</sup> Ipse Christus qui sanctificat et nos qui sanctificamur ex eodem plasmate sumus (fol. 16 a.).

<sup>2)</sup> Quod nota perpetuo (l. l.).

<sup>3)</sup> cf. Luther und Servet. Cap. VI. S. 54 ff.

<sup>4)</sup> Nam et de nobis futurum est, ut substantiae Dei participes efficiamur, etiam in carne, sicut et nunc in spiritu sumus Divinae consortes naturae (fol. 14 a.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Magnum est et ineffabile mysterium, quod caro illa Christi sit eadem cum nostra, et quod a natura sua divinam habeat substantiam (fol. 13 b.).

mit Gott gewahrt hat, handelt es fich nun barum, Christi volle geschichtliche Menschheit ebenso zu mahren.1) Giebt er boch nirgend ben Sauptgebanten feines er ften Wertes auf, bag ein Menfch als folder in traft feiner Menfchennatur befähigt fei, Gottes Sohn zu werben.2) Aller Dofetismus ift Servet je und je gerade fo verhafit, wie feit ber Münfterfchen Ratastrophe ber täuferische Dotetismus Luthern und ben Seinen. "Denn, fagt Servet, Gottes Einwohnen im Menfchen, ober, wie es bie Schrift ausbrudt "bie Gottheit" widerftrebt so wenig ber Menschennatur, daß vielmehr ber von Gott gewollte Urmensch gleich anfangs als ein Gottmenich von Gott gewollt und vorge= ftellt worden ift.3) Und nach bem Bilbe biefes Gottmenfchen ift ber Menich gefchaffen; und barum ift ber Menich erft in bemfelben Mafie voller Menfch, als er Gottmenfch ift. Dan Gott fähig fei, ben Menfchen zu vergotten, wird niemand bezweifeln, ber wirklich an Gottes Allmacht glaubt. Wenn Gott gewollt hatte, fo hatte er, um unklug zu reben, einen jeben Stein mit Gottes Rraft ausruften und uns burch ihn heilen und retten tonnen4): wie ichon Johannes ber Täufer fagt, Gott bermag bem Abraham aus biefen Steinen Rinder zu erwecken Matth. 3, 9. Doch aus vielen Gründen, befonders wegen der geiftigen Natur, frommte es. ben Menichen einen Menichen zum Erlöfer zu geben.5) So konnte in Wahrheit niemand ein Mittler werben zwischen Gott und bem Menichen, ber nicht zu gleicher Beit Gott und Menich ware. Und unfer Seil grundet fich nicht auf Chimaren, fondern

<sup>1)</sup> Nam omnino est necessarium, utrumque illorum principiorum per alterum declarari, et inde Christum cognosci (fol. 4 b.).

<sup>2) &</sup>quot;Indem er die persönliche Präexistenz Christi entschieden bestreitet, legt er ein um so größeres Gewicht auf die Thatsache, daß Christus eine wesentliche Selbstoffenbarung Gottes in der Menschheit und aus der "Substanz Gottes" hervorgegangen ist." (Schenkel. Wesen des Protestantismus 1. 1, p. 222.)

<sup>3)</sup> In verbo illo quod erat ipsemet Deus, erat creaturae sive hominis dispensatio quaedam (fol. 20 b.).

<sup>4)</sup> Non solum carnem Christi, sed lapidem unum, ut desipiens loquar, potuisset Deus de sua substantia educere, ac per ejus operationem nos salvare (fol. 15a.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) . . . Sed decuit hominibus hominem dare salvatorem, signanter propter spiritum (fol. 15 a.).

auf bas Fleisch und Blut Jesu Christi, und auf sein Leiben und seine Wunden und Striemen.1)

Wenn nun Michael Servet auch bisweilen sich ber Melchior Hoffmann'schen<sup>2</sup>) und der wiedertäuferischen Stichworte, soweit sie biblischen Anhalt haben, bedient, so fällt es ihm doch nicht in den Sinn, mit ihnen die Narrheit zu theilen, als sei am Tage der Empfängniß der fertige Gottmensch dem Leibe der Maria anvertraut, dort neun Monat beherbergt und dann an's Licht der Welt gestellt worden.<sup>3</sup>) Er gab vielmehr dem Tertullian recht: "Ist er denn zuvor volltommen Mensch gewesen, was bedurft er denn des jungfräulichen Leibes Mariae? Welcher schon ein Mensch ist, mit Leib und mit Seel, der bedarf je keiner Mutter. Denn wozu wollt er ihr? Hat er doch zuvor Leib und Seele und ist ein Mensch".<sup>4</sup>)

Man sieht die Rollen haben sich umgekehrt. Michael Servet und die Täufer betonen die volle Gottheit Christi, Luther und die Orthosboxen die volle Menschheit. Ja, wir müssen offen gestehen, daß auf der vierten Entwickelungsstuse des Servetianischen Dogma's das Menschsein Christi nicht zu jener durchsichtigen Klarheit, zu jenem vollen unversehrten Nechte kommt, wie auf der ersten. Damas hielt Servet allen Doketen vor: Geboren werden ist ein Leiden des Fleisches ist. Damas führte Servet jene körnige, markige Sprache, die (1535) vier Jahre später Luther führte, wenn er Melchior Hofmann vorhielt:6) "Aber spei" und mum", Teusel, was du kannst; das einige Wörtlein "Geboren" stoft solchs alles um. Denn alle Welt in

<sup>1)</sup> Considerent quis possit esse mediator verus, nisi Dei et hominis particeps. Considerent quod salus nostra non est in chymeris sita, sed in carne et sanguine Jesu Christi, et in ejus passione, cujus livore et vibice sanati sumus (fol. 14b.).

<sup>2)</sup> Näheres anderswo.

<sup>3)</sup> Bei Urban Rhegius. Wiberlegung ber Münsterischen Neuen Valentis nianer (Luther's Werke. Witbg. 1588. T. II. fol. 347 b. seq. al. s.).

<sup>4)</sup> Luther's Werte 1. 1. fol. 347 b.

<sup>5)</sup> Nasci est passio carnis caet.

o) Die Wiedertünferischen Ren-Balentinianer, bas heißt Melchior Soffmann und seine Gesimmungsgenossen thaten ber evangelischen Kirche ben großen Dienst, baß sie bieselbe auf ben Schriftbeweis sitr bie wahre Menschheit Jesu hinsbrängten, vom Doketismus ab.

allen Sprachen, beift bas "Geboren", bas Rleifch unb Blut, burch weiblichen Leib als ein Rind tommet, und heißt nicht geboren, ohne was von Mutter Leib und Blut gewachfen, gur Welt gebracht wird".1) - Und biefelbe Sprache führte 1535 auch Urban Rhegius, wenn er betonte: "bie Frucht bes weiblichen Leib's ift einer Natur mit feiner Mutter, eines Geblut's und Fleifd's".2) Gervet ift es, ber jene fächsischen Männer biese anti = boketische Sprache gelehrt hat. Er ift es, ber ihnen in ber energischen Opposition gegen ben hergebrachten, (bei den Münsterschen nur in greller Form hervor= tretenden und barum fich felbst überstürzenden) Dotetismus ber Rirchenlehre vorangegangen ift.3) Gervet's "Irrungen" von 1531 waren bie erfte Schrift, in ber ein glänbiger Bekenner ber Gottesfohnichaft Sefu, beffen volle geschichtliche individuell-perfönliche Menfcheit erwiefen, vertheidigt und behauptet hat. biefer klaren biblifchen Bosition bes Jahres 1531 war Servet abgebrangt worden burch die philosophisch=mnftische, ober beffer magifche Strömung feines ber Bibel noch fo fernstehenden Jahrhunderts. Diefe Trübung bes driftologifden Bewußtfeins war Decolampab's und Buter's Schuld. Sie konnten und wollten bas nicht hören, bag Geborenwerben ein Leiben bes Fleisches fei. Sie lehrten ben Sranier, Beborenwerben fei bas Bervor= gehen aus ber Substanz bes Baters. Das Fleifch habe bamit nichts zu thun. Die Münfter'ichen gingen einen Schritt weiter und beseitigten bas Fleisch. Servet aber, während er in bem Begriff bes Geborenwerbens zu Gunften ber Orthodoxen nachgiebt, halt an bem wirklichen, echt=menfchlichen Fleische Jesu unverrudbar fest, zu einer Zeit, wo Luther und Urban Rhegius noch gang im boketifchen Fahrwaffer ber icholaftischen Chriftologie umtrieben. Somit ist Servet's driftologisches minus an Wahrheitserkenntniß gegen 1531, so beutlich es auch in ben Dialogen vorliegt, immer noch ein plus gegen die damalige magifche Faffung ber Wittenberger. ift Servet, um jett ber Gottheit Jefu vollere Rechnung zu tragen,

<sup>1)</sup> Borrebe D. Martin Luther's auf die neue Zeitung von Münfter 1535. (Werke. Withg. 1588, T. II, fol. 332 b.).

<sup>2)</sup> Bei Luther. Werke. 1. 1. fol. 354 a. (Widerlegung ber Münfterischen.)

<sup>3)</sup> Nasci est passio carnis, wurde er nicht milde, gegen Decolompad zu wiederholen.

als früher, auch mit ber vollen geschichtlich-personlichen Menschheit Jesu in einigen Conflikt gerathen, so wird die biblische Theologie es ihm boch Dank wissen, baß er, an ber Gränze seines biblischen Forschens angekommen, es vorzieht, jene zwei großen Thesen in ihrem geheimnißvollen Nebeneinander sest zu halten, als voreilig unter der Firma einer Menschensatung, sei es auch des orthodoxen Dogma's, allen Gläubigen eine Synthese aufzudrängen, die nichts als eine gewagte, biblisch unbegründbare Hypothese blieb.

Indes wenn nun auch mit seinem Widerruf Servet selber durch die Macht der Umstände mehr in das orthodoge Fahrwasser hinüber getrieben wurde, so war er doch von der Wichtigkeit der vollen geschichtlich-persönlichen Menschheit Jesu und von der supremen geschöpstichen Würde des Menschengeschlecht in Ihm, dem Meister, so durchaus überzeugt, daß er nie den "Wiedertäusern" zugestanden hätte, Christus sei ein aus allem menschlichen Zusammenhang herausgenommenes überwenschliches, neues Geschöpst.") Auch jetzt noch kennt er keinen andern Christus als den Christus der Geschichte. Und jeder Vorwurf des Doketismus gegen sein Lehrsystem in dieser Phase wäre ebenso ungerecht, wie gegen die heiligen Schriftseller, deren Lehre er sich zu eigen gemacht, nicht um sie nachzubeten, sondern um sie auch zu durchleben und weiter fortzubilden im selben Geiste, im Geist der innigsten Liebe, Dankbarkeit und Hingebung an den Erretter.

Nach der Lehre von der Empfängniß und Geburt Chrifti würsten wir nun das erwarten, was man heut zu Tage im eigentlichen Sinne "das Leben Jesu" nennt. Indeß das war damals noch nicht streitig. Auf die Dispensationsstuse des sleischgewordenen Wortes solgte darum sogleich jene bewundernswerthe neue, die dritte Stufe, in der Auferstehung, da Jesus jenes gesichöpsliche Sein, das er durch die Fleischwerdung annahm, wieder ablegte. Jest ist in Christo nichts was sinnlich wäre; durch die Auferstehung ist er völlig vollendet und verherrlicht, um zu dem ursprünglichen Zustand zurückzukehren, um Gott zu sein und in Gott, wie zuvor?) Joh. 6, 16, 17. Nun sagt er nicht mehr:

<sup>1)</sup> Deus recens.

<sup>2)</sup> Hanc incarnationis dispensationem secuta est admiranda alia in resurrectione, ubi illud esse creaturae, quod per incarnationem acqui-

"ber Bater ist größer benn ich".1) Seitbem er die Herrlichkeit bes Baters wieder erreicht hat, die sein war vor Grundlegung der Welt, hört jenes ursächliche Verhältniß auf,2) und es ist keine andere Macht Gottes mehr, außer dem Sohne selbst, den Paulus beshalb die Macht Gottes nennt.3)

Der einzige also, welchen Gott aus feiner Substanzerzengt hat und dem da alles gehört, was Gott hat, ist kein endliches Ding, sondern auf jegliche Weise unbegrenzt<sup>4</sup>) sowohl nach seiner Machtweite als nach seiner Kraft und Dauer.<sup>5</sup>) Auch fast ihn nicht Ein Ort,<sup>6</sup>) sondern er erfüllet alles mit seiner Külle, die Höhen und die Tiesen Eph. 4. Jer. 23. Ps. 103. 67. Jes. 40. Phil. 4. Jer. 23. Er hat nicht einen bestimmten Himmel zum Kerker, aus dem er nicht herausdürste, wie einige glauben; und sein Sitzen zur Rechten Gottes entreist ihn nicht aus der Nähe derer, denen er stets nahe sein will. Ist doch Christus nicht ein animaler Mensch mehr, noch die Rechte Gottes eine Festnagelung irgendwo, noch das Fleisch Christi im Himmel bloß zur Schau gestellt".8) Auch hierin tritt Servet Luthern, gegen Zwingli, bei.

Um wenigsten aber, fährt ber Spanier in ber Polemit gegen

sivit, ita ac si esset res accidentalis, omissum est. Nihil est nunc in Christo, quod sit animale; est per resurrectionem Christus omnino consummatus et glorificatus, ut ad pristinum verbi statum redierit, et sit ibi Deus et in Deo sicut antea (fol. 16 a.).

<sup>1)</sup> Anders in der erften Lehrphafe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cessat illa causalis. Nec ipse est minor, nec pater major (fol. 16 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Nec est alia potentia Dei, nisi filius ipse, quem Paulus ideo vocat Dei potentiam (fol. 16 b.).

<sup>4)</sup> Non est res finita, imo omni modo infinita (fol. 16 b.).

<sup>5)</sup> Et potentia et virtute et duratione (fol. 17 a.).

<sup>6)</sup> Gegen Zwingli.

<sup>7)</sup> Non est ergo Christus in aliquo certo loco, tanquam perpetuo carcere circumscriptus, ut quidam putant (fol. 17 a.).

<sup>6)</sup> Carnalem habent sensum, qui, argumento situs dexterae patris, Christum a nobis eripiunt, quae res potius probaret, ipsum non esse ad dexteram patris. Sed ipsi forte imaginantur quod Christus sit animalis homo, et quod dextera Dei sit affix um aliquod, aut certe putant, quod caro Christi sit in coelo posita, solummodo ut sit spectaculum (fol. 17 a.).

Zwingli fort, am wenigsten barf man für eine lotale Abwesenheit Jefu ben Umftand anführen, bag Chrifti Beift nur anwesend fei.1) Denn Gottes und Chrifti Geift find jest ibentifch; und Chriftus ift ba, wo ber Geift feines Mundes wirkt.2) Und wie ber Beift Gottes nicht ohne Gott fein kann, fo kann auch ber Beift Chrifti nicht ohne Chriftum3) fein. Servet giebt fich nun viele Mühe au bestimmen, woran die Anwesenheit Chrifti als Person von ber Unwefenheit Chrifti als Geift unterschieben werben fann. Bei Ermangelung biblifch flarer Aussprüche über biefen Buntt. fann auch er ihn nicht zur Rlarheit bringen. Berfonlich gegen= wärtig, fagt Servet, ift Chriftus, wenn er uns im beiligen Abendmahl feinen Leib mahrhaft zu effen barbietet.4) Doch ent= fernt er fich nachher nicht etwa wieder auf lokale Weife,5) noch giebt es überhaupt babei irgend eine lokale Bewegung,6) fon= bern ber überall Gegenwärtige schließt fich im heiligen Abendmahle nur burd eine gewiffe Ginrichtung in rein geiftigem Sinne uns an, und in bem muftifchen Brote wird auf myftifche Weise ber Leib Chrifti gegeffen.7)

Auffallend ift hier wieber ber Anschluß an Luther und bie Lossagung von Zwingli.8) Zwar bestreitet Zwingli nicht bie Allgegenwart ber Berson Chrifti, nicht bag Chriftus in ben Herzen

<sup>1)</sup> Nec recte probant quidam, Christum abesse localiter, eo quod adsit Spiritus ejus, imo contra probatur (fol. 17 b.).

<sup>2)</sup> Nec Deus se nobis per spiritum suum aliter quam Christus communicat, nam spiritus ille est spiritus Christi, et Christus ibi est et agit flatu oris sui (fol. 17 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nam sicut non potest esse spiritus Dei sine Deo, ita non potest esse spiritus Christi sine Christo (fol. 17b.).

<sup>4)</sup> Item ad nos intrat, quando corpus suum in coena manducandum vere nobis exhibet (fol. 18 a.). Den Ausbruck aboptivt 1540 die Confessio Augustana variata: corpus et sanguis Christi vere adsint et exhibeantur vescentibus (Art. X.). cf. Melanchthon und Servet, Cap. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Nec localiter postea recedit (l. l.).

<sup>6)</sup> Nec est in hoc aliquis motus localis (fol. 18 a.).

<sup>7)</sup> Sed sola, per dispensationem quandam, ejus ad nos applicatio, quae solo spiritu fit, et in mystico pane corpus Christi mystice manducatur (fol. 18a.).

<sup>8)</sup> Zwingli fagt: "Nach seiner göttlichen Natur hat Christus bie Rechte bes Baters niemals verlassen" (bei Schenkel 1. 1. p. 203).

ber Menschen wohne, nur die Allgegenwart seines Leibes".1) Aber gerade auf die leibhaftige Gegenwart Christi im heiligen Abendmahl fam es Luther'n, Melanchthon und Gervet an. Darum hatte die Augsburger Confession im zehnten Artikel der Erklärung abgegeben "daß mahrer Leib und Blut Chrifti mahrhaftiglich unter ber Geftalt bes Brots und Weins im Abendmahl gegenwärtig fei und da ausgeiheilt und genommen wird". Und in der von De= lanchthon 1540 veränderten Confession findet sich bekanntlich eine ber Servetianischen fast wortlich nabe tommende Fassung. Und babei beuft auch Luther nicht an eine elementare Gegenwart, sondern an eine mufftifch= caufale, bynamifche. Denn, fagt er, "Gott ift nicht ein fold, ausgeredt, lang, breit Wefen, fondern ein übernatürlich, uner= forfchlich Wefen, bas zugleich in jeglichem Körnlein ganz und gar, und bennoch in allen und über allen und außer allen Rreaturen ift; barum bebarf es keines Einzäumens".2) "Zwingli benke auch bei Chrifti Menfchheit nur an eine lotale, finnlich grobe Gegenwart. Er feffle bie Menfcheit Christi und schneibe fie von uns ab, indem er fie in den himmel einschließen wolle als in einen befonderen Ort. Aber ber Simmel fei fein besonderer Ort, sondern fei ba, wo Gott fei; wie benn nicht bloß Chriftus auf Erben ichon habe können im Simmel fein, fondern auch wir können und follen es. Wenn nun wir, bie wir auf Erben find, auch können im himmel fein, warum foll er, ber im Simmel ift, nicht auch können auf Erben fein? Freilich find wir jest im Simmel nur geiftig; aber wenn wir einst auch leiblich bafein werden, wird uns ber himmel nicht feffeln".3) So fpricht fich Luther aus im großen Befenntniß vom Abendmahl, vom Jahre 1528.

Der Anschluß bes Servetianischen Denkens an Luther liegt hier auf ber Hand, und wird sich bald noch beutlicher herausstellen. Es ist dabei von keinem Belang, ob Servet die Schrift Luthers selber gelesen hat oder ob er durch Butzer in Straßburg mit den Gedanken Luther's bekannt und vertraut geworden ist. Gleich als wäre er ganz und gar Anhänger Luther's, fährt Servet nun in ber Polemis gegen Zwingli fort: "Wer aber bennoch darauf bestehen

<sup>1)</sup> Schenkel 1. 1. p. 200.

<sup>2)</sup> Bei Dorner II. p. 606.

<sup>3)</sup> Bei Dorner II. p. 606. 607.

wollte, daß Christus in den himmel eingeschlossen ist, der würde damit Christum nicht als das haupt der Kirche anerstennen,1) indem er Christi Vereinigung mit seinen Gliedern verhinderte. Denn durch die wirkliche Gegenwart seines Leibes wird er mit uns verbunden, insofern als wir seine Glieder genannt werden aus seinem Fleisch und Bein.2) Der Leib Christi und der Leib der Kirche sind Ein Fleisch, wie das Fleisch des Mannes und das Fleisch des Weibes Ein Fleisch sind Sph. 5.3)

"Man braucht also nur festzuhalten, daß Christus jetzt wieder ganz dieselbe Macht hat, die er einst besaß, um einzusehen, daß er in keiner Weise endlich ist.<sup>4</sup>) Ist er aber weder ein Geschöpf noch endlich, so ist seine Menschheit kein hinderniß, ihn anzubeten. Denn wollte man leugnen, daß man ihn anbeten darf, so müßte man aus demselben gesetzlichen Grunde leugnen, daß er Sünden tilgen darf.<sup>5</sup>) Nun aber ist er verordnet von Gott zum eigentlichen Sündentilger. Wer das leugnen wollte, würde an seine Ehre rühren.<sup>6</sup>) Wir aber beten ihn an, wie ihn die Apostel angebetet haben, ja wie ihn alle Engel andeten Hebr. 1, 6. Auch würde ich sein Fleisch nicht essen ihn es nicht anbeten könnte.<sup>7</sup>) Wir beten den an, welcher jene Herrlichseit empfangen und alles geschaffen hat Apoc. 4, 10. 11. Wir beten den an, der lebendig ist und tobt war und nun lebt von Jahrhundert zu Jahrhundert Apoc. 1, 17. 18. Aller Ehre, mit der der Vater geehrt

<sup>1)</sup> Item, non cognoscit, Christum esse caput ecclesiae, qui eum suis membris conjungi prohibet (fol. 18 a.).

<sup>2)</sup> Nam per realem sui ipsius corporis praesentiam nobis conjungitur, in tantum quod nos ex carne et ex ossibus ejus membra dicamur (fol. 18 a.).

<sup>3)</sup> Corpus Christi et corpus ecclesiae sunt una caro, caet (fol. 18 a.).

<sup>4)</sup> Fol. 18b. — in eadem substantia, in qua tam juxta carnem quam juxta spiritum nunc est, fuit antea in coelo creator (fol. 9a.).

<sup>5)</sup> Sed qui negant, ipsum esse adorandum, ex eadem legis ratione negabunt, ipsum posse delere peccata (fol. 18 b.).

<sup>°)</sup> Fol. 19a. — Vides jam satis istorum maledicta, de finito, de creatura et de non adorando Christo (l. l.).

<sup>7)</sup> Nec carnem ejus manducarem, nisi illam adorarem (l. l.). Darum eben betet Servet das Abendunahlsbrot nicht au, weil für ihn das Brot nicht das Fleisch Jesu selbst ist.

werben kann, halten wir biefen Menschen werth Joh. 5, 23,1) ja ber Bater kann nicht geehrt werben, ohne burch ihn (1. 1.).

In biefer Anbetung bes vergotteten Menschen, bes Sündentilgers, kämpst Michael noch immer gegen Zwingli. "Christus war für Zwingli Gott, jedoch lediglich nach seiner göttzlichen Natur. Nur nach seiner Gottheit, sagte Zwingli, nicht nach seiner Menschheit darf Christus angebetet werden, die Andetung der menschlichen Natur ist nach Zwingli ein Vergehen gegen die göttzliche Majestät. Christo vertrauen, heißt seiner Gottheit vertrauen. Als wahrer Gott ist er der Grund alles Glaubens; seine Menschheit ist nicht Glaubensgrund, nur Glaubenspfand".2) Zwingli hat offendar das Interesse die menschliche Persönlichkeit Christi in ihrem Sonderz Dasein Gott gegenüber zu bewahren, aber er zerreißt die Person Christi, so daß sie in zwei sich fremdartige Stücke zerfällt. Doch Servet geht im zweiten Dialoge weiter.

Petrucius fragt: "Wie kommt es aber, daß Jesus die volle Herrlichkeit erst empfangen hat mit der Auferstehung, wenn ihm doch alle Herrlichkeit natürlich war? Auf diesen Einwand ant-wortet Servet: Es ist nicht natürlich, daß der Sohn sofort alles besitze, was der Bater hat, wenn auch alle Erbschaft und Herrlichkeit ihm gedührt.<sup>3</sup>) Diese Herrlichkeit nun hat Christus durch eine göttliche Willensverfügung nicht eher im Bollmaß erhalten, bis er durch den Tod vollendet sein würde".<sup>4</sup>) Eine göttliche Willensverfügung ohne besonderes sittliches Motiv schmeckt ja nun freilich mehr nach dem Willsühr-Gott des Thomas Aquinas, als nach dem Gott der Liebe (Joh. 3, 16) des Neuen Testaments. Jener Deus ex machina erklärt nichts, sondern verdeckt nur die Lücke im System durch ein gewisses metaphysisches Etwas. Ueberhaupt sieht es kast wie Willsühr aus, warum Christus, der voller

<sup>1)</sup> Omni honore, quo pater honoratur, dicimus hunc hominem esse honorandum (l. 1.).

<sup>2)</sup> Schenkel 1. 1. p. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Non est naturale, quod filius omnia quae patris sunt, mox possideat, sed naturaliter debetur filio omnis haereditas et gloria patris (fol. 19 a.).

<sup>4)</sup> Quam gloriam dispensatione divina non plene obtinuit Christus, donec per mortem consummaretur (fol. 19a.).

Gott war und voller Gott wieder wird, erst durch die Erde hins durchgeht, um wieder zu dem zurückzukommen, was er war. Die Initiative der geschichtlichen Person Jesus von Nazareth, die in den Irrungen so schön hetworgehoben war, sie tritt hier wieder in den Hintergrund. Und daß nur durch das geschichtliche Leben und Sterben Jesu die Menschheit mit Gott versöhnt, die himmlische Wahrheit auf die Erde gebracht, der heilige Geist in die Herzen gepslanzt und das Borbild eines göttlichen Wandels gegeben werden kann, das wird hier mehr vorausgesetzt und beiläusig angedeutet, als biblisch dargelegt und bewiesen. Allerdings wollte ja Servet im ersten Theil des Widerrus's, den Dialogen, nur Trinitätslehre geben und Christologie, nicht die für die Abhandlung reservirte Soteriologie. Aber er hätte doch hier schon die hauptsächlichsten Nerven und Abern bezeichnen können, durch welche die Christologie mit der Soteriologie einen Leib bilbet.

Zulett antwortet Servet noch auf ben Einwurf, er selber habe ja einst gesagt, Christus sei durch Gottes Gnade Gott und nicht von Natur; jetzt aber schreibe er Iesu alles von Natur zu.1) Servet entschuldigt auch hier seine frühere Aeußerung. an der Butzer so großen Anstoß nahm, nur aus pädagogischen Nücksichten. Früher habe er für die Säuglinge Milch darreichen müssen,2) damit, wenn diese von Natur hören, sie nicht vergessen, daß sie hier auf dem Gebiet der Gnade stehen, das nichts zu thun hat mit jenen phisosophischen Träumen, nach welchen ein ewiges Ding ein anderes ewiges Ding ewiglich hervordringt.3) Um nun diese magischen Naturen und Erzeugungen, welche die Bibel nicht kennt, in Abrede zu stellen, habe ich, sagt Servet, die Erhöhung und Herrelichteit dessen, der täglich an Gnade bei Gott zugenommen hat, mit der heiligen Schrift als ein freiwilliges Geschenk der Gnade seines Vaters erklärt,4) ohne darum leugnen zu wollen, daß

<sup>1)</sup> Dixeras alibi, Christum esse Deum per gratiam, non per naturam, nunc autem omnia sibi naturaliter tribuis (fol. 19 a.).

<sup>2)</sup> Tanquam prima rudimenta lactantibus dedi (fol. 19 b.).

<sup>3)</sup> Nam philosophi nil per gratiam ibi esse volunt, nec generationis filii causam Dei voluntatem esse dicunt, sed mere naturaliter fieri, ut una illarum rerum alteram tunc produceret et nunc indies producat. Huic somnio contraire volens caet. (fol. 19b.)

<sup>4)</sup> Gratiam et voluntarium patris donum, exaltationem et glorifica-

fraft feiner Sohnschaft ihm bas alles von Natur zukomme. 1) Gehort boch biefe natürliche Erhabenheit Jefu, biefe angeborene Beiland= ichaft unzweifelhaft zu feiner befonderen Berrlichkeit Quc. 1. 35. 2, 11. 30.2) Denn wer auf unaussprechliche Weise aus ber S ub= ftang bes Baters geboren ift, ber ift auch ein natürlicher Sohn.3) Er ist nicht anderswoher geboren worden, und nachher aboptirt; fondern aus Gott ift er geboren worden und burch ursprüngliche Zeugung ein natürlicher Sohn.4) Sohn, alfo Erbe, bas ift eine natürliche Regel5) (Nom. 8, 17. Gal. 4, 7 al.). Es giebt eine biblifche Art, von zwei Naturen in Christo zu fprechen, und es giebt eine unbiblifche Art von zwei Naturen in Chrifto zu fprechen. Bor allem muß man nur festhalten, bag bas Wort "Natur" nur burch Miftbrauch Gott felber augefchrieben wirb.6) Denn bas, was einem jeben Dinge von ber Geburt an eingeboren und eigen ift, nennt man feine Natur.7) Dag alfo bies Fleifch Chrifti, weil es aus Gott geboren ift, eine gottliche Natur an fich habe, das muß man nicht mude werben bis in ben Tob auszurufen.8) Gott aber in fich felber hat keine Natur noch Urfprung, wie ihn boch fein Sohn hat.9) Von ben Raturen ber Mifchlinge fagt man, daß fie vermischt werben, wenn keines von beiben Dingen bleibt, fondern beibe übergehen in eine britte Matur. 10)

tionem per omnes scripturas affirmavi, suas (= istorum) magicas naturas et generationes negans (fol. 19b.).

<sup>1)</sup> Ut ex filiationis ratione omnia sibi naturaliter conveniant (fol. 19 b.).

<sup>2)</sup> Quoniam pertinet ad gloriam Christi (fol. 19 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Naturalis filius, quia ex substantia patris ineffabiliter genitus (fol. 19 b.).

<sup>4)</sup> Non aliunde natus et post adoptatus; sed ex Deo natus et per originalem generationem natus filius (l. l.).

<sup>5)</sup> Quia naturalis est regula: filius ergo haeres (l. l.).

c) Primo hoc notandum, abusive Deo tribui naturae nomen (fol. 14 b.).

<sup>7)</sup> Nam id quod cuique rei a nativitate innatum est et proprium, dicitur ejus natura (l. l.).

<sup>8)</sup> Unde hanc Christi carnem, quia ex Deo nata est, naturam habere divinam, usque ad mortem oportet clamare (fol. 14 b.).

<sup>9)</sup> Deus tamen in seipso nullam habet naturam nec originem, qualem habet ejus filius (fol. 14b.).

<sup>10)</sup> Mixtibilium naturae dicuntur confundi, quando neutrum manet, sed in tertiam naturam transcunt (fol. 15 b.).

Chriftus ift tein Mifchling. Denn in Chrifto bleibt Die "Matur" Gottes und bleibt bie Natur bes Menschen in ein und berfelben Substang.1) Braucht man alfo, wie es geschehen muß, bas Wort Natur von ber natürlichen, mit ber Beburt gegebenen Gigen= thumlichteit, fo fannst du fehr wohl in Chrifto zwei Raturen unterscheiben".2) Gervet giebt also jest ben Decolampabifchen Sat zu, gegen ben er fich noch bas Jahr zuvor fo fehr gestränbt hatte: "Gine andere ift die Ratur bes Wortes und eine andere ift Die Natur bes Fleisches".3) Nunmehr tannft bu aber auch, fahrt Servet fort, und bleibt babei in ber Rachfolge Decolampab's, alle feine Eigenthümlichkeiten unterscheiben.4) Denn von Gott und vom Menschen hat Chriftus Substanz angenommen.5) Da Christus von feiner natürlichen Geburt an Gottes und bes Menschen theilhaftig ift, fo hat er nothwendig auch boppelte Gigenthumlichkeiten und verschiedene Betrachtungsseiten und feine Gigenfchaften werben andre sein je nachdem sie ihm aus Gott fommen ober aus bem Bleifche.6) Denn obgleich auch Chrifti Fleifch fcon aus bem Samen Gottes und bes Menfchen ftammt, fo bezeichnen wir hier boch mit bem Worte "Fleisch" bie Theilhaftigkeit an ber Menschennatur.7) Der gute Wille Gervet's, fich, soweit es nur irgend fein Semiffen erlaubt, ber Rirchenlehre anzunähern, tritt bier ichon beutlicher, als irgendwo anders bervor. Es macht Servet teine Freude, in Regerart nach Neuerungen auszuspähen und an

<sup>1)</sup> In Christo autem manet natura Dei et manet natura hominis in una substantia (fol. 15 b.).

<sup>2)</sup> Si etiam naturae vocabulum pro ipsa naturali proprietate accipiendum noveris, facile duas in Christo naturas discernes (fol. 19 b.).

<sup>3)</sup> Tu negas in una persona duas naturas, scribet er an Scruet: ego juxta Joannem dico: verbum caro factum est. Utique verbum et caro uni tribuuntur personae: et negari nequit, aliam esse naturam verbi, aliam carnis: neque natura verbi est natura carnis, neque natura carnis est natura verbi (bei Mosheim p. 390.).

<sup>4)</sup> Et omnes ejus proprietates distingues et discernes (fol. 19 b.).

<sup>5)</sup> Nam a Deo et a homine Christus substantiam accepit (l. 1.).

e) Cum Christus a natura sua sit Dei et hominis particeps, necessario habet proprietates duplices et considerationes diversas, et alia praedicata quatenus ex Deo et alia quatenus ex carne (fol. 20 a.).

<sup>7)</sup> Licet enim caro Christi ex Dei et hominis semine sit, tamen carnis vocabulo hominis participationem hoc loco significamus (1, 1,).

Tollin, Lehrsuftem Servet's. I.

eigenen Erfindungen fich zu weiben. Er möchte gern mit ber großen allgemeinen Rirche geben; aber bie Bibel erlaubt es ihm nicht, noch So hat benn Servet 1532 eine 3 weinaturen= fein Gewiffen. lehre, aber es ift nicht bie chalcebonifche: auch hat fie mit einer Dreieinigfeit Gottes nichts ju thun, sonbern auf ber einen Seite fteht ber eine einzige und ungetheilte lebenbige Gott, auf ber andern Seite ber Menfch Jefus Chriftus. Und boch ift bas für Servet mehr eine formelle Unterfcheibung als ein fachlicher Gegenfat. Denn Gott und Chriftus, Chriftus und Gott find im Servetianifchen Denten fo eins. baß bie Rebe immer faft unbemerkt bon einem gum andern übergeht. Durch ben geschichtlichen Chriftus auf ben vorgeschichtlichen, burch bie Chriftologie auf bie Theologie im engeren Ginne, bas ift Servet's gewöhnlicher Weg. Nicht um nach Art ber Bibel- und Glaubenslosen Orthodoxie ber Scholaftit in Wundern zu schweigen und photographisch treu zu befiniren, wie es in Gott ausgesehen habe vor Erschaffung ber Welt; fonbern, in Demuth fich beugend vor bem undurchdringlichen Gebeimnif bes Ewigen, fragt Servet nach Gottes Substanz, Ratur und Wefen nur, weil er an bem geschichtlichen Menschen Jesus Gottes Substanz, Ratur und Wesen mit seinen Augen gesehen und beschaut und mit seinen Sänden im Glauben betaftet hat (1 Joh. 1, 1.). Richt irgend einer Menschensatzung zu Liebe, noch getrieben burch etwelche muftische ober theosophische Spekulationen ober Ariftotelische Rategorieen, sonbern um Chrifti Befen genauer zu ftubiren, läßt fich Gerbet in bie Lehre von Gottes Wefen ein. Erhoffte er nicht von diesem Gin= blid Aufschluffe über bas Wefen feines theuren himmlischen Freundes, und hatte er nicht bie Dialoge ale Fortsetzung, Erganzung und Burechtstellung ber "Irrungen in ber Trinität" geben muffen: er wurde von Gott bem Bater, bem heiligen Geift und ber Dreieinig= feit zu fprechen feine Beranlaffung gefunden haben, es fei benn, um gu wiederholen, daß die Berfonen-Dreiheit Gottes eine unbiblifche Erfindung sei, ber Bater ben Sohn fende und ber Sohn feinen Tröfter-Beift. Und bennoch führen bie "Dialoge über Dreieinigkeit" ihren Namen mit Recht; ja wir werben gleich feben, daß sie trinitarisch einen wesentlichen Fortschritt repräsentiren gegenüber ben "Brrungen".

Schon oben ergab fich nämlich, baß alle Ansbrude, bie wir von

Gott brauchen, nur göttliche Anordnungen bezeichnen, niemals aber fein Wefen.1) Alle Ibentitäten, Die wir bei bem jum Schaffen fich bisponirenden Gott antrafen, bezeichneten nur fein Berhältnift gur Welt, fei es ale Licht gegenüber ber Finfternif, fei es als Wort gegenüber bem Schweigen, sei es als Beift gegenüber ber Materie u. f. f. Ja in keiner Menschensprache findet fich irgend ein Ausbrud ber für Gott frommte, wie er an und für fich ift, ohne Schöpfung und vor ber Schöpfung. Auch ift bas nicht zu Denn alle Menschenworte haben einen ger vermunbern. ichopflichen Urfprung und find von Gefchöpfen entlehnt. Sagen wir "Gott" folechthin, fo betrachten wir ihn, wie er loggetrennt ift von allen Creaturen, über bie Welt erhaben und braufen2); ale folder hat er aber keinen Theil an irgend einer Substang ber Creaturen, sondern ift unbegreiflich, un= aussprechlich,3) ein undurchbringliches Geheimnif",4) Servet's Dialoge erinnern hier und öfter an die Confutation Buter's. Lasen wir boch ba: "bem Berten unbegriffelich, noch vol mehr bem Mund unesprechelich", sei Gottes "einig, ewig, göttlich Wefen".5)

Man sieht, so wenig ist Gott ibentisch mit der Welt, daß Servet ihn vielmehr als das absolute Anderssein und Abzgesondertsein von der Welt betrachtet. Servet ist so entschiedener Theist und Supranaturalist, wie es je einen gegeben<sup>6</sup>) hat. Auch liegt ihm auf dieser Stufe seiner Lehrentwicklung nichts ferner als der Pantheismus. Pantheismus im eigentlichen Sinne ist ausschung Gottes in die Welt. Mystik dagegen ist Aushebung der Welt in Gott. Die Mystik hat es zu thun mit der "Verwelztung") Gottes und der "Vergottung" des Menschen. Diese Verze

<sup>1)</sup> cf. fol. 4a. dispensationis vocabula.

<sup>2)</sup> Itaque quum dicimus Deum, consideramus eum separatim extra omnem creaturam et ineffabilem (fol. 21 a.).

<sup>3)</sup> Nam sicut Deus in seipso inintelligibilis est, ita ab omnium creaturarum substantia est separatus (fol. 21 a.).

<sup>4)</sup> Magnum et ineffabile mysterium caet. (l. s. l.)

<sup>5)</sup> S. Theologische Studien und Kritiken 1875, 711—736.

<sup>6)</sup> Gegen Baur. Dreieinigfeit III. 86.

<sup>7)</sup> Bgl. Luther und Servet. Berlin 1875. Man verzeihe dieses Wort. Es ift des Gegensatzes wegen gewählt. Bergottung hat auch erst in der Mystis und Eheosophie sein Bürgerrecht erlangt. Berweltligung wäre etwas ganz anderes.

weltung Gottes, refp. Bergottung ber Welt (im Menichen) geht immer Sand in Sand. Beibe aber haben zur nothwendigen Borausfetzung, bag Gott Urfprung und Biel bes Alles augleich ift, anders ausgebrüdt, baf Gott auch ohne Belt ichon Gott ift, und baft Er nur burch bie fittliche Nothwendigfeit feines freien Willens mehr und mehr in ber Welt und burch bie Welt Geftalt gewinne, Fleisch werbe. Rad bem Bantheismus ift Gott nie volltommen, fondern fucht es zu werden durch einen unendlichen Prozeg. 1) Und jemehr ber unbewußte Gott feiner felber bewußt wird, um fo mehr löft er als Gott fich auf und ber Menfch tritt an Gottes Stelle. Nach ber My ftit2) ift Gott in feiner Liebesfülle ewig fich felber genug mit feiner Welt ibealer Liebesgebanken. Aber ohne bas geringfte zu verlieren, theilt er fich ber Welt in wachsenbem Mage mit, indem er in ben Geiftern ber Gerechten immer vollere Geftalt gewinnt, bis in Chrifto ber Gottmensch geboren und burch Tod und Auferstehung vollendet ift: und bamit für bie Bermeltung Gottes und bie Bergottung ber Welt bie Epoche ber Erfüllung angebrochen ift. Servet kannte bie Mystik aus ber Scholaftik.3) Alle Scholaftiker gaben ja bie Bermel= tung Gottes und bie Bergottung bes Menschen in gewiffem Sinne ju. Ja fie maren oft bicht an ben Grenzen bes Bantheismus borübergegangen.

Mitten in seiner Büchereinsamkeit erinnerte sich Servet sehr wohl bei seinem guten Gedächtniß, wie Petrus Lombardus über biese Frage sich ausgelassen hatte. Ausgehend von dem Satz, den er durch die Autorität des Augustin, Hilarius, Isidor und Boëtius stützte, daß Gott, das allereinsachste Wesen, durchaus das selber sei, was er in sich habe, behauptet er, daß alles, was Gott gemacht

<sup>1)</sup> Nach bem Neo-Pantheismus "wird zuletzt ber Weltgeist fertig, nachdem er lauge Zeit Todtengrüber gewesen; ein seiendes Geister- oder Geist-Au ersteht aus bem Geister-Grab ber Welt". Niedner, Kirchengeschichte, Leipz. 1846. p. 25.

<sup>2)</sup> Ich unterscheibe Myfitf und Myfitcismus. Rur ber lettere vernichtet bie Berfonlichfeit, bie erftere berkfart fie.

s) Der Gegensatz zwischen Mustik und Scholastik ist so groß nicht, als man oft benkt. Er ist ein mehr formeller als materieller.

<sup>4)</sup> Cum de simplicitate deitatis supra dissereremus, auctoritatibus sanctorum, scil Augustini, Hilarii, Isidori necnon et Boëtii evidenter monstravimus, deum hoc esse omnino quod in se habet (Lombard. L. I.

hat, fein Leben in Gott hat, nicht etwa in bem Sinne, als ware Geschöpf und Schöpfer ibentisch, noch in bem Sinne, bag jene Zeit= erfcheinungen ihrem Wefen nach in Gott fich wiederfinden1): fondern weil fie immer existiren in Gottes Wiffen, bas felber Leben ift.2) Man pflegt hier, fagt ichon Lombarbus, ju fragen, ob es erlaubt fei. auf Grund ber Behauptung, "bag alles in ber Erfenntnig ober in ber Gegenwart Gottes ober in Gott ift burch feine Erfenntnig, und baß Gottes Erkenntnig ober Gegenwart felber wieder bas göttliche Wefen find", ichließen und zugeben burfe, bag alles im göttlichen Wefen fei ober in Gott fei bem Wefen nach ?3) Lombarbus ant= wortet: "biefe Schluffolgerung ju ziehen fei nicht erlaubt. Denn wenn man alfo reben wolle, fo wurde man bas leicht in bem Sinne verstehen, als feien alle Dinge mit Gott beffelben Befens.4) Denn nur von bem fagt man, bag es feinem Wefen nach in Gott fei, was Gottes Wefen felber ift, b. h. was Gott ift. Demnach hat Gott bei fich gegenwärtig, was er in feiner Ratur felbft nicht vor= findet.5) Man konnte einwenden, bag boch Gottes Gegenwart wieberum mit Gottes Wesen ibentisch sei.6) Dennoch um bes naheliegenben (pantheistischen) Migverftandes willen erlaubt bie Rirde nicht. fagt Lombardus, baf man behaupte, alle Dinge feien in Gott ihrem Wesen nach, fonbern fie find nur in Gott burch bie Erkenntnik, bie fein Wiffen von ihnen hat.7)

Dist. 32). — cf. Dist. 34: Hilarius aperte docet, non aliud esse deum et quae sua sunt, ita ut insint illi.

<sup>1)</sup> Omne quod factum est dicitur vita esse in ipso (Deo): non ideo quod creatura sit creator: vel quia ista temporalia essentialiter sint in Deo (Dist. 35.).

<sup>2)</sup> Sed quod in ejus scientia semper sunt, quae vita est (l. l.).

<sup>3)</sup> Solet hic quaeri, cum omnia dicantur esse in Dei cognitione seu praesentia vel in Deo per cognitionem: et ejus cognitio vel praesentia sit divina essentia: utrum concedendum sit, omnia esse in divina essentia vel in Deo per essentiam (L. I. Dist. 36.).

<sup>4)</sup> Si enim hoc diceretur, intelligerentur esse ejusdem cum eo essentiae (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In Deo enim dicitur esse per essentiam, quod est divina essentia, quod est Deus (l. l.).

<sup>6)</sup> Cum tamen ejus praesentia non aliud sit quam ejus natura (l. l.).

<sup>7)</sup> Omnia esse in Deo non per essentiam naturae, sed per cognitionem scientiae (l. 1.).

Nach Bermerfung bes pantheistischen Sates: "alle Dinge find ihrem Wefen nach in Gott, ging Lombardus, Gervet erinnerte fich wohl, zu bem muftifchen Sate über, ben er aufrecht erhalt: Gott ift in allen Dingen.1) "hier muß man wiffen, fagt Lombardus, ban berfelbe Gott, ber unwandelbar in fich exiftirt, feiner Gegenmart, feiner Macht und feinem Wefen nach in jeder Natur und in jedem Wefen ift ohne daß er verendlicht wird, und in jedem Orte ohne daß er eingefchränkt wird, und in jeder Zeit ohne daß er verwandelt wird.2) Augerbem aber ift er in ben beiligen Beiftern und Seelen auf eine vorzüglichere Weise und in bem Menichen Chriftus am vorzüglichsten.3) Und nachbem er biefen Sat burch Aussprüche aus Gregor, Augustin, Silarius und Umbrofius4) als firchlich mahr begründet hat, fahrt Lombardus fort: "In ben Berechten ift Gott auf eine eigenthum= lichere Weife als in den andern Dingen, obwohl er in ihnen allen ganz ift, gleich als ihre Seele.5) Die Gerechten find ichon auf Erben mit ihm ftudweife, aber in ber Seligkeit vollkommen.6) Denn Gott ist nicht bloß in den Beiligen, sondern er wohnt in ihnen.7) Allein bie Art und Weife, wie Gott überall ift feinem Wefen, feiner Macht und feiner Wegenwart nach, ift und ein Weheimnif. Ginige freilich haben es unternommen, auch biefes Wie zu erklären. Bähnend, Die Unendlichkeiten mit ihrem Geiste ermessen zu können. haben fie gelehrt, bas wesentliche Ueberallfein Gottes fei fo zu verftehen8): nicht

<sup>1)</sup> Quibus modis dicatur Deus esse in rebus (L. I. Dist. 37.).

<sup>2)</sup> Sciendum ergo est quod Deus incommutabiliter semper in se existens, praesentialiter, potentialiter, essentialiter est in omni natura sive essentia sine sui diffinitione, et in omni loco sine circumscriptione et in omni tempore sine mutabilitate (1. 1.).

<sup>3)</sup> Et praeterea in sanctis spiritibus et animabus est excellentius... et in homine Christo excellentissime (l. l.).

<sup>4)</sup> Ex his aliisque pluribus auctoritatibus aperte monstratur, quod Deus ubique et in omni creatura essentialiter, praesentialiter et potentialiter est (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In justis specialius est quam in aliis rebus: in quibus tamen omnibus totus est, quemadmodum anima (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Et hi tales cum eo sunt jam ex parte, sed in beatitudine perfecte (l. l.).

<sup>7)</sup> In sanctis Deus non modo est, sed etiam habitat (l. 1.).

<sup>8)</sup> Quidam tamen immenso ingenio suo metiri praesumentes: hoc

etwa als ob Gottes Wesen eigentlicher Weise in jedem Orte und in jedem Geschöpfe sei: sondern weil jede Natur und alles was auf natürliche Weise ist, in welchem Orte es sich auch besinden mag, durch Gott sein Wesen hat, und deßgleichen ein jeder Ort, an dem es sich befindet. daße aber Gott seiner Gegenwart und seiner Macht nach überall sei, lasse sich badurch verstehen, daß alle Orte, und was darinnen ist, ihm gegenwärtig sind, und er nicht aufhört, etwas in ihnen zu wirken. Denn auch die Orte selbst und alles, was darinnen ist, kann nicht bestehen, wenn Er sie nicht erhält. Inssofern also könne man sagen, daß Gott in ihnen sei seiner Substanz nach, als er durch die heilige Kraft seiner eigenen Substanz macht, daß sowohl die Orte seien als auch alles was darinnen ist". Wenn man das nun auch nicht bestreiten kann, sagt Petrus Lombardus, so muß man doch glauben, daß in den Worten: "Gott ist seinem Wesen nach überall" mehr enthalten sei, als der Wenschen aus Erden zu sassen un fassen.

Solche vorschnelle Frager pflegen benn aber auch hier die Frage aufzuwerfen, wie es möglich wäre, daß Gott in allen Dingen sei, und bennoch durch die Besubelung der schmutzigen Körper nicht berührt werde; 6) eine Frage, sagt Petrus Lombardus, die so frivol ist, daß man sie keiner Antwort werth halten sollte, 7) da doch auch

ita fore intelligendum tradiderunt, quod Deus ubique per essentiam esse dicitur (l. l. Dist. 37.).

<sup>1)</sup> Non quod Dei essentia proprie sit in omni loco et omni creatura: sed quia omnis natura atque omne quod naturaliter est, in quocunque loco sit, per eum habet esse: et omnis locus in quo illud est (l. l.).

<sup>2)</sup> Ideo Deum ubique dici esse per praesentiam vel per potentiam, quia cuncta loca sunt ei praesentia, et quae in eis sunt; nec in eis aliquid operari cessat (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Nam et ipsa loca, et quicquid in eis est, nisi ipse conservet, manere non possunt (l. l.).

<sup>4)</sup> In eis ergo per substantiam Deus esse dicitur, ut ajunt, quod per virtutem propriae substantiae suae facit, ut etiam loca sint et omnia quae in eis sunt (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In illis tamen verbis, quibus dicitur Deus ubique esse per essentiam, plus contineri credendum est, quod homo vivens capere non valet (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Quomodo Deus substantialiter insit omnibus rebus, et corporalium sordium inquinationibus non contingatur (l. l. Dist. 37.).

<sup>7)</sup> Quod tam frivolum est, ut nec responsione dignum (l. l.).

ber geschaffene Geist durch ben schmutzigen Körper selbst bes Aussätzigen ober irgend eines andern Unreinen nicht berührt werden den kann.<sup>1</sup>) Auch die Sonne gießt, ohne eine Besudelung zu fürchten, ihre Strahlen aus über alle Orte und Körper, nicht bloß über die Reinen, sondern auch über die Unreinen.<sup>2</sup>) Man kann sich also nicht verwundern, wenn das göttliche Wesen, durchaus eine sach und unwandelbar wie es ist, alle Orte erfüllt und in allen Geschnutz irgend eines Dinges besudelt oder berührt wird.<sup>4</sup>)

Servet, als er das zum eisten Male las und auch jetzt, wo es wieder so lebendig vor seinem Geiste auftauchte, hatte keine Ahnung, daß einst sein Todseind, Johann Calvin, sich nicht entblöden würde, diese "frivole" Frage über seine Lippen zu bringen und mit solchen Mitteln einen entscheidenden Effekt beim gemeinen Bolke zu erzielen.<sup>5</sup>) Desto mehr Eindruck aber hatte es in dem Spanier gemacht, was Lombardus zum Schluß über das Geheimniß der wesentlichen Gegenwart Gottes in allen Dingen andeutete. "Obgleich nämlich die göttliche Natur wahrhaftig und wesentlich, sagt der Lombarde, an jedem Ort und in jeder Zeit ist: dennoch wird sie nicht bewegt durch Orte und Zeiten: noch ist sie selber zeitlich ober örtlich.<sup>6</sup>) Es bleibt also nichts übrig anzunehmen, als daß geschaffene Geister am Orte vorhanden sind und von Ort zu Ort übergehen: und gewissermaßen örtlich und umgrenzt

<sup>1)</sup> Cum etiam spiritus creatus sordibus corporeis etiam leprosi vel quantumcunque polluti inquinari non possit (l. l.).

<sup>2)</sup> Sol quoque radios suos sine sui pollutione effundit super loca et corpora, non solum munda, sed etiam immunda (l. l.).

<sup>3)</sup> Non est ergo mirandum: si essentia divina omnino simplex et incommutabilis omnia replet loca et omnibus creaturis essentialiter inest (l. l.).

<sup>4)</sup> Nec tamen cujuscunque rei sordibus contaminatur vel contingitur (l. 1.).

<sup>5)</sup> Die bekannte Spisobe ist in viele Bolksbilcher übergegangen 3. B. Stähelin: Calvin. Elbf. 1863 T. I. p. 442. -- Kaiber. Svangelische Volksbibliothek. Stuttg. 1868 T. I. p. 592.

<sup>6)</sup> Cumque divina natura veraciter et essentialiter sit in omni loco et in omni tempore: non tamen movetur per loca vel per tempora: nec temporalis vel localis est (l. l.).

find: aber nicht auf die Weise, wie die körperlichen Geschöpfe:1) ber ungeschaffene Geist aber, der da Gott ist, ist zwar an einem Orte und an jedem Orte, aber er ist durchaus undrtlich und unbes grenzt".2)

Michael Servet hatte nun wohl, angelehnt an ben Meifter von hoben Sinnen, die muftifchen Bfabe ber Berweltung Gottes und ber Bergottung bes Menschen burchschreiten können, bis an bie äuferfte Grenze bes Banthelsmus. Er hatte auch bei bem Licht bes reinen Evangeliums neue Aufschlüffe fuchen können über bie Art und Weise ber wesentlichen Allgegenwart Gottes in ben Dingen. Er hatte fich, ohne ein Pantheist gescholten zu werben, auch auf Dr. Martin Luther berufen konnen, in beffen Schrift vom knechtischen Willen (1525) er ichon früher ben Ausspruch gelesen hatte, ber ebenfalls an bie frivole Seite ber Fragen über Gottes Allgegenwart anknupft: "Darum icheuet fich, fagt Luther, ein driftliches Bertz garnichts, ju boren. bak Gott bei ben Seinen im Tobe, in ber Solle, in Waffern, in Schlamm fei, welche je als unrein find und unfauber, benn anderer Unflath. Ja, Dieweil Die Schrift fagt. Gott fei an allen Orten und erfülle alle Creaturen, fo ift's Noth su wiffen, bag er auch an ben Orten fei. Es wollte benn einer fagen, bag, wenn ich von einem Tyrannen in Thurm ober unflätige Gruben geworfen wurde, wie vielen Beiligen geschehen ift, daß ich ba Gott nicht burft anruffen ober gläuben, bag er bei mir mare, bis fo lange ich wieber in eine geschmudte, gemalte Rirche kame".3)

Servet war das viel zu "pantheistisch".4) Während Luther so berb und unfläthig in die Welt hinein schreibt, sagt sich der vornehme Spanier ausdrücklich von dem allen loß. "Gott", erklärt der Spanier 1532 in den Dialogen, "Gott ist nicht in allen Dingen, ist nicht in den Cloaken und Steinen und anderem, wie das Pöbelvolk

<sup>1)</sup> Sunt ergo spiritus creati in loco et transeunt de loco ad locum: et quodam modo locales et circumscriptibiles, sed non omni eo modo quo creaturae corporeae (l. l.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Spiritus autem increatus qui Deus est, in loco quidem est, et in omni loco, sed omnino illocalis et incircumscriptibilis (l. l.).

<sup>3)</sup> Luther's Werke ed. Leipzig 1733. T. XIX. p. 18.

<sup>4)</sup> Wie fich sein "Banthersmus" auf der setzten Lehrstufe, in der Restitutio gestaltete, darüber s. meinen Aussatz in Hilgenfeld's Zeitschrift 1876. I.

wähnt.1) Gott ift nach ber Schrift eben nirgend anbers als in Chrifto.2) Nothwendig muß er Ginen Ort haben, wo er mit (bem Menichen) Chriftus fei, gleichwie fie beibe eins find.3) Durch biesen "Banchriftismus" Gervet's wird ber gemeine, lifche Pantheismus geläutert und auf fein befonnenes Maaß zuruckgeführt. Auch bezeichnet Servet geradezu mit ber Bibel ben Ort Chrifti und Gottes. Der Ort, ba Chriftus ift, ift nicht zu suchen unter ben Clementen noch unter ben Sternen, fonbern im britten Simmel, wie Bauli Offenbarung lehrt;4) in jenem Simmel, an welchen die Engel nicht reichen.5) Dort oben und von bort aus erfüllt er die Welt.6) Richt erfüllt er, fagt Gervet, die Defen und bie Cloaken, fonbern bie geistigen Dinge und bas, mas feiner Ginwohnung fähig ift, fei es im Simmel, ober auf Erben".7) Da ihm Chriftus immer jene ethifch = religiofe Licht=, Lebens= und Wahrheits-Macht ift, bie in bem Menfchen Jesus geschichtlich leibhaftig erschien, fo wird von Servet's "Banchriftismus" alles blog phyfifche ober metaphyfifche fern gehalten8): und fo ift ihm auch ber britte himmel, wie fich an vielen Stellen zeigt, nicht physisch ober metaphysisch lokal, sonbern vielmehr geistig caufal. Darum ift auch, fagt Servet, weber Gott noch auch Chriftus irgendwo örtlich ober elementarisch abwefend".9) Man sieht auch hier, wie in ben Irrungen, ift ihm "Gottes Immaneng" wefentlich nur bie "Im= maneng Chrifti", an ber ber Bater nur foweit Theil nimmt, als er in Christo wohnt. Das ift die Christo zukommende unaussprechliche Sobeit. An fich bleibt Gott transfcenbent, fo febr auch alle

<sup>1)</sup> Nec Deus ipse est in cloacis et lapidibus et aliis rebus, sicut vulgus imaginatur (l. l. fol. 17 b.).

<sup>2)</sup> Nec alicubi est Deus nisi in Christo. — nec scripturae aliter de loco Dei quam Christi loquuntur (fol. 17 b.).

<sup>3)</sup> Unus necessario debet esse locus, sicut ipsi unum sunt (l. 1.).

<sup>4)</sup> Imo locus ejus non est quaerendus inter elementa nec inter stellas, sed in tertio coelo, ut Pauli revelatio docet (fol. 17 a.).

<sup>5)</sup> In eo coelo, ad quod angeli non pertingunt (l. l.).

<sup>6)</sup> Est Christus in tertio coelo ubi et unde omnia implet (l. l.).

<sup>7)</sup> Non furnos et cloacas, sed spiritualia et suae habitationis capacia, sive in coelo sint sive in terra (l. l.).

<sup>8)</sup> Quid scripturae cum naturis? (l. 1.)

<sup>9)</sup> Sicut nec Deus ita nec Christus est localiter absens (fol. 17 b.).

Dinge causal in ihm effentiiren und substantiiren. Wer anbere spricht, ist ihm ein Gotteslästerer.1)

Sodann wird hier zum erften Male bemerklich ein Fortfchritt von ber modalen Zweiheit2) in bem Ginen Gott, wie fie in ben "Brrungen" gelehrt wird, zu einer wirklichen modalen Dreiheit und Dreieinigkeit. Nur bag Gervet fich auch hier bescheibet, ben Mobus bes Sein's "Gottes an und für fich" namenlos zu belaffen: ba auch in ber Schrift, bie boch fo beutlich uns Gottes Willen fundgiebt, Gottes Name ein wunderbares, unergründliches Beheimnif bleibt, und, feit ber R. T. lichen Erfüllung ber A. T.'lichen Weiffagungen, auch ber Jehovah= Name nicht aus= folieflich bem Bater angehörig bleibt. "Und felbft wenn bu, fagt Servet, einen befonberen Ramen faffen konnteft, ber ba bem unfichtbaren Gotte allein zukame, wie er allein ber Bater beißt: bennoch tommt ber gemeinfame Name, ber bie Berrlichkeit (1 Cor. 2, 8) ober, bie Macht uns gegenüber (Act. 3, 15) bezeichnet, burch= aus bem Sohne zu, gerabe wie bem Bater, ja bem Bater wird fie nur zugeschrieben burch ben Sohn".3) So fehr nun auch hier und sonft alles nur irgendwie göttlich Große und Wahre Chrifto zugefchrieben und ber Menfch Jefus für bie Menfchenwelt als bas einzige Offenbarungemedium bes lebenbigen Gottes festgehalten wirb4): fo bleibt boch, nach bem Servetianischen System, Gott' die volltommene Freiheit, andern Welten gegenüber, in benen nicht ber Menich ber Mittelpunkt ift, fonbern etwa ber Engel ober foust ein Geschöpf, alle feine Berrlichkeit nicht in einem Gottmenfchen, fonbern in einem Gottengel ober einem anbern

<sup>1)</sup> Christum quantus sit cognosces, si firmiter credas esse maximam blasphemiam dicentium Deum extra Christum alicubi esse aut agere... Pater in me est, et pater in me manens facit opera. Joh. 14, 10 (fol. 18 b.).

<sup>2)</sup> Verbum et spiritus.

s) Licet capere posses singulare nomen, quod soli invisibili Deo conveniret, sicut solus ille dicitur pater: tamen nomen commune, quod gloriae sit aut potentiae erga nos, omnino filio convenit sicut patri, imo patri attribuitur per filium (l. l. fol. 20 a.).

<sup>4)</sup> And Schenkel, der nur von der letten Lehrphase Servet's redet (Restitutio 1533), sagt "Realität hat ihm die göttliche Selbstossenung lediglich in der Person Christi". (Wesen des Protestantismus. Schafshausen 1862 p. 222).

vergotteten Central-Beschöpf zusammenzufassen. Denn nach Gervet ift bas ichöpferische Wort Gottes ober ber ibeell-reale Chriftus nicht etwa ein neuer, zweiter Gott,1) ein "Gott ber Sohn", ein zweiter perfonlicher Schöpfer neben bem alten Gott, ber als ein "Gott ber Bater" ihm gegenüberftande, fondern Chrifti Gottheit ift eben nur bie Ginmohnung bes einzigen, mahren, lebenbigen Gottes, im Menfchen Jefus, oder, von ber Seite ihres Urfprungs, eine völlig freie, innergöttliche Schöpfung ober Billensverfügung.2) Denn allerdings fcuf ber in fich fubstanglose Gott, als er biese Welt ichaffen wollte, zuerft in fich felbft eine Substang ober Natur, aus ber alle anderen Dinge ihr Wefen entnehmen könnten".3) Aber daß er diese Ursubstanz ober göttliche Natur als Wort schuf,4) geschah aus heilsgeschichtlicher (ökonomischer) Rüchsichtnahme auf biefe im Menschen centrirende Welt. "Um eine Welt zu schaffen, war Gott teineswegs auf die Gubftang bes Wortes und Chrifti angewiefen, fondern burch eine jebe andere, wenn auch noch fo nebenfächliche Willensverfügung, zu ber er fich entichloß, und mare fie fo gering gemefen wie ein Senfforn, hatte Gott unenb= liche Welten schaffen, und burch biefe Willens-Berfügung ihnen verleihen können, Wefen und Leib und Leben und Licht.5) Und wenn ich bas Wort eine (göttliche Berfügung6) nannte, fo trete ich bamit keinesweges ber Würbe Chrifti zu nahe, und leugne barum feineswegs, daß bie Berfügung biefes Gnabenmittels unaus=

<sup>1)</sup> Deus recens.

<sup>2)</sup> Licet autem eam fuisse verbi substantiam concedam, non tamen propterea nego fuisse dispositionem (fol., 13 a.).

<sup>3)</sup> Deus in seipso nulla corporis aut substantiae ratione definiri potest, sed in seipso ea (sic!) creavit mundum creaturus, ut esset essentia alias res essentians (fol. 13 a.). Zu lesen ist eam.

<sup>4)</sup> Quod est creatio nominis tetragrammaton (l. l.).

<sup>5)</sup> Nec solum per illam Verbi et Christi substantiam, sed per quamcunque aliam, quantumcunque accidentalem dispositionem, quam in seipso disponeret, etiamsi esset ad instar grani synapis, posset Deus infinitos mundos creare, et per eam eis dare essentiam et corpus et vitam et lucem (fol. 13 b.).

<sup>6)</sup> Dispositio wechselt im Dialog mit dispensatio ab, ganz wie bei Terstulian,

fprechlich fei, bergeftalt bag zu ihrer Beschreibung bie menschlichen Worte versagen".1)

Man sieht auch hier, Servet hatte ben ernstlichen Willen, seinen Irrthum einzusehen und zu widerrusen.2) Sein Bersprechen war das eines Arragoniers, eines Ehrenmannes. Er hat mit Aufrichtigkeit, Demuth und regem Fleiß das alte und besonders das neue Testament durchstudirt, um jeder Stelle zu ihrem Necht zu verhelsen, die etwa im orthodoxen Sinne ausgelegt werden kann und muß. Unwahr und lügnerisch wäre es gewesen, hätte er seine früheren Meinungen als verruchte Gottlosigkeiten bereuen wollen, an benen nichts Gutes blieb. Nein es waren Irrthümer eines redelichen Forschers, und darum beckt er im Irrthum immer die gewollte Wahrheit auf. Nur daß die biblische Wahrheit bei ihm auf der ersten Stuse mehr mit kritisch shistorischem Blicke, auf der zweiten mehr mit der spekulativen Vernunft aufgefaßt wurde, gemäß dem philossophischen Zuge seines Jahrhunderts.

Wie nun aber solche theosophischen Wahrheiten überall wo die biblische Schranke nicht treu gewahrt wird, einen ganzen Troß unbändiger Phantasmen nach sich zu ziehen pslegen, welche die gesunde Vernunft gar leicht umstricken, so beginnt auch Servet seine biblischen Theosopheme nach Anleitung des geliebten Capito schon jett mit rabbinischen Spekulationen zu verquicken. Jenes ideale, und doch wenn irgend ein anderes effentielle Urgeschöpf, aus dem alle anderen Geschöpfe ihr Wesen haben, ist nämlich nach Servet identisch mit dem geheimen, vierbuch stadigen Jehovahs Namen. Gottes erste Offenbarungsthat ist die Schöpfung dieses

<sup>1)</sup> Recte tamen intelligenti nil gloriae Christi eo derogatur: dispensatio namque hujus sacramenti est ineffabilis, ut in ea enarranda non sufficiant humana verba (fol. 13 b.).

<sup>2)</sup> Gegen Trechsel I. p. 103. "Ist die Bermuthung begründet, daß diese Schrift sitr den in Basel versprochenen Versuch habe gelten sollen, so hat er mit denen, die ihm ein solches Versprechen abnahmen, ein sehr unwilrdiges Spiel (?) getrieben". — Aehnl. Mosheim. Anderer Vers. p. 45: "Allein sobald als man nur einige Seiten gelesen hat, wird man überzeuget (?), daß die Vorrede ein abgeredetes Stilck sei, das sich zu dem Buche gar nicht schiecket, und das nur die Leser blenden soll". — So scheint es doch nur, so lange man auf der Obersküche bleibt.

für menschen-Lippen unaussprechlichen Wortes.<sup>1</sup>) "Ich bin ber ich bin", ein Wort Gottes ohne Zeit und vor aller Zeit, es ist ihm wie ein leibhaftiges Stück Ewigkeit. Und weil mit diesem Urworte ber Grundstoff und die Grund-Substanz jeglichen Wortes Gottes, mit diesem himmlischen Leib das Wesen aller Leiber geschaffen war,<sup>2</sup>) so haben auch einige Alte in guter Meinung zugegeben, daß das Wort geschaffen worden sei.<sup>3</sup>)

Merkwürdig ist hier einmal, daß der Jehovah=Name, den Michael in der ersten Lehrphase Gott allein reservirt hat, nun= mehr auf das Wort übertragen wird. Dodann, daß hier das Wort Gottes nicht als Welt-Wort gesast wird, das mit der Welt entsteht, lebt und vergeht, sondern als ein vorweltliches und vorzeitz liches Wort, das im Anfang der Welt nicht erst wurde, wie es in den Irrungen hieß, sondern schon war. Michaels Gott schuserst, entstand dies Wort, sondern als Gott schaffen wollte ein nergöttliche Schöpfung ) ging der sichtbaren voran. Nach dem Gleichniß der Dinge dieser Welt schus Gott die Gub= stanz in sich, die das Wort war und das Licht und die Ursach

<sup>1)</sup> Quod est creatio nominis tetragrammaton fol. 13. — cf. Herrm. Schultz: Die alttestamentliche Theologie l. l. p. 290 seq. — Sebastian Franck bei Alfr. Has l. l. p. 160.

<sup>2)</sup> Imo, nulla alia erat Dei substantia, nisi verbum illud, quod erat essentia vera et causa universorum entium (fol. 13 a.).

<sup>3)</sup> Deum in se creasse nomen tetragrammaton et illam Verbi substantiam dico, sicut et aliqui antiquorum in bono sensu concesserunt, Christum esse creatum (fol. 13b.).

<sup>4)</sup> Nomen tetragrammaton suum est, quamvis dix erim, quod prophetae in prophetiis, quae per expressa verba de futuro ipsum in terra futurum hominem annunciant, nomen illud non sibi tribuant. Nam hoc non ideo est, quia sibi non conveniat, sed aliis nominibus tunc utuntur, ut dispensationem, qua futurus erat in terra mortalis homo, clarius exprimerent (fol. 20 a.).

<sup>5)</sup> Item, si hunc Christum concedant esse Deum, quaeramus ab eis an sit Deus recens: nam si non est Deus recens, necessario oportet ipsum ante saecula omnia fuisse (fol. 8 a.).

<sup>6)</sup> Sed mundum creaturus caet. (fol. 5 b.)

<sup>7)</sup> Et verbum a Deo fuisse creatum concedere quis potest, licet non fuerit res aliqua extra Deum creata (fol. 20 b.).

ber gesammten Natur. Diese Ursubstanz haben einige ben Leib bes Bortes genannt.1)

Man fieht burch Bibel, Gefchichte und ben Ginfluf feines philo= sophischen Jahrhunderts2) hat fich auch in Servet bie Tenbeng herausgebilbet, "bas Wort möglichft felbftftanbig zu faffen.3) War es ihm erft nichts anderes als bas einmalige Schöpfungswort: "Es werbe Licht", bas ba fortwirkte und fichtbar wurde in einer langen Reihe von Lichtwirkungen,4) bis es in ber vollen Lichtgestalt, bem Menfchen Chriftus,5) fein Ziel erreichte: war es ihm ba= male nur urfächlich früher ale bie Welt, aber zeitlich fo zu fagen gleichzeitig, ba in bemfelben Augenblick Licht warb, wo Gott Licht fprach: fo ift jett burch bie Berbindung bes Logos aus 30= hannes mit der Sppostase des Bebräerbriefs, dem Somatikos6) von Coloffer 2, 9, und bem Ibion Saima von Act. 20. 28. fast ohne bag er's merkte, bor ihm eine biblifche Philosophie entstanden, bie, obgleich Philosophie und Metaphysik, gläubig von ihm angenommen wird, weil fie ihm Bibellehre zu fein icheint. Die Bräeristeng und bie Substantialität") bes Wortes ift nun gewahrt, und baburch bie Consubstantialität und Coaternität bes Menfchen8) Chriftus mit Gott. Ein Menfch gleich ewig und gleiches Wefens mit Gott: Servet fühlt die unendliche Tragweite Diefes Bibelfates: aber er treunt barum Chriftum nicht von feinen

<sup>1)</sup> Ad instar rerum hujus mundi substantiam in seipso creavit, quae erat verbum et lux et causa universae naturae. Imo substantiam hanc aliqui vocarunt corpus verbi (f. 5b.).

<sup>2)</sup> Hoc philosophicum saeculum, sagt er selbst an ber oft citirten Stelle ber Dialoge (fol. 19).

<sup>3)</sup> In summa, corpus illud verbi est corpus carnis Christi (fol. 13 a.).

<sup>4)</sup> De trinit. error. — cf. Dial. fol. 13 a. Dei enim accidentalia sunt magis essentialia quam nostrae quidditates.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In angelis erat sacramentum futuri Christi (fol. 5 b.) — ille qui praecedebat filios Israel crat idem Deus et angelus et Christus (fol. 6 b.).

<sup>6)</sup> Substantialem esse in carne Dei characterem et corporalem divinitatem — Dei substantia facta est carnis substantia (fol. 13 a.).

<sup>7)</sup> Nam lux illa et Verbum illud propriam habuit substantiam nunquam mundo cognitam, donec Christus revelatus est, et substantia ejus est palpata et manibus contrectata (fol. 5 b.).

<sup>8)</sup> In verbo illo, quod erat ipsemet Deus, erat creaturae sive hominis dispensatio quaedam (fol. 20 b.).

Brübern, noch nimmt er seiner Natur bas geringste von ihrer Ibentität mit unserer Natur: sondern er beugt sich, im Staube anbetend, vor dem größten Geheimniß Gottes. 1) Er begnügt sich für jetzt die biblischen Thesen und Antithesen in ihrer unverrückbaren Erhabenheit hinzustellen, und überläßt es getrost der Zukunft, ob sie jemals die Synthese sinden, den Schleier von diesem Geheimniß lüsten wird.

Dag er mit bem Theosophem vom himmlischen Leibe gar leicht die biblifche Granze überschreiten fonnte, baf er mit bem Philosophem ber Urfubftang in die icholaftischen Unberechenbar= keiten zurückstürzte, daß durch die Thür des nomen tetragrammaton bie gange Sünbfluth ber Rabbaliftit über ihn hereinbrechen tonnte, bavon hatte Michael Servet noch 1532 teine Ahnung.2) Capito hatte es ihm angethan: er hatte feinen fpanifchen Liebling, ben forglofen, ber Orthoborie ein gut Stud naber gerudt, aber auch ihn bicht vor einen Abgrund gestellt, einen im Rebel ver= Nur bisweilen mertt Gervet, baf ber Boben unter ihm zu glühen anfängt, bag er bas beilige Land ber Bibelmahrheit überschritten hat. Dann aber troftet er fich, bag, mas er vorträgt, ja nicht gegen bie Bibel ftreitet, jugleich aber nur bagu bienen folle, ben Ruhm und bie Berrlichkeit Chrifti zu vermehren.3) Damit hulbigt Michael unbewußt bem ichon 1532 furchtbar graffi= renden Grundfat bes Neu-Protestantismus, bag man nämlich für Leben, Sitte und Glauben, bes Schriftbeweises allenfalls fich ent= fclagen tonne, wenn man nur nichts Schriftwibriges annehme: ein Grundfat, ber in Buter's refutatio4) fich mächtig

<sup>1)</sup> Magnum est et ineffabile mysterium, quod caro illa sit eadem cum nostra et quod a natura sua divinam habeat substantiam; quod in virginis utero sit concepta atque de Dei substantia genita, quod sit ad nostri similitudinem producta et ab aeterno ex Deo egrediens (fol. 13 b.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Jahr vorher 1531 hatte er noch erkfärt: Malo ego scripturam non transgrediendo humano more loqui, quam stulte philosophari (De trinit. error. L. II. fol. 52 b).

<sup>3)</sup> Addo, quoniam pertinet ad gloriam Christi caet. Nec juxta scripturae veritatem est pugnantia (fol. 19b).

<sup>4)</sup> Bgl. Theolog. Studien und Rritifen. 1875. 711-736.

genug gezeigt hatte, ben ganzen unbiblischen Bust der scholaftischen Trinitätslehre bem biblischen Theologen zur Duldung zu empfehlen.

Es blieb eigentlich nur noch übrig, fich zu rechtfertigen, warum er ben heiligen Geift einen Engel genannt habe.1) Er antwortet: Christi Sandlungen hatten einen inneren geheimen Sinn und ein äuferes Symbol. Me er zu Bfingften ben Büngern innerlich ben heiligen Beift gegeben, ba habe er diese Senbung äußerlich burch ben Dienst bes Engels fundgethan in ben Mammen an ihren Säuptern und Zungen.2) An und für sich aber ift ber heilige Beift feineswegs ein Engel,3) fonbern nach Engel Art ift er gesehen worben unter einem äußeren Symbol ber= absteigend; und indem wir das außere Shmbol feben, fagen wir, bas ift ber heilige Beift, nämlich tropifch, gerade wie wir im heiligen Abendmahl zugeben, dies Brot ift ber Leib Chrifti.4) Wenn alfo gleich im alten Bunde burch bie Engel viel ahnliche Dinge ausgeführt worden find, als heute vollbracht werden burch ben bei= ligen Beift, fo wirkt ber beilige Beift boch jetzt in uns nicht mehr burch Engel,5) wie zur Zeit ber Schatten und ift bas Beheimniß feines Wirkens überhaupt ein anderes geworben, als es jur Zeit feiner augenscheinlichen Gegenwart gewesen ift.6) Ja, wenn man bie Gefchichte ber Offenbarungen bes göttlichen Beiftes

<sup>1)</sup> Decolampad hatte ihm geschrieben Ep. 1: Parro quod per ministerium angelorum Spiritus sanctus concedatur nobis, etiam ipsum sapit nescio quid (bei Mosheim p. 391).

<sup>2)</sup> Quia Christi acta cum interno mysterio habent externum symbolum, atque ita fuit illa missio per angeli ministerium designata. (fol. 20b.)

<sup>3)</sup> Apparet ex praedictis, quod spiritus sanctus non est angelus. (p. 22a.)

<sup>4)</sup> Sed ejus (angeli) ratione tanquam externo symbolo dicimus, visum esse spiritum sanctum descendentem, et concedimus, hoc est spiritus sanctus, per tropum quendam, sicut concedimus, hunc panem esse corpus Christi. (fol. 22 a.)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Non est ergo intelligendum, quod in nobis per angelos agat spiritus sanctus, licet in lege hujus modi multa per angelos facta legamus, quae sunt umbra futurorum. (fol. 22 a.)

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Secundum, internam mysterii veritatem, alietatem constat esse aliam et aliam nunc in spiritu, quam tunc in oculari praesentia. (fol. 20 b.)

aufmerksam durchgeht, so wird man gerade wie im Worte drei Dispensations=Stufen gewahren. Die erste Stufe ist die von der Schöpfung bis zu Christo, die andere umfaßt das Leben Jesu und schließt mit Pfingsten, die letzte Stufe bezeichnet die Wirkssamkeit des Geistes innerhalb der christlichen Kirche.

Rum Geiftes=Dasein bisponirte fich Gott erst mit ber Schöpfung. Ehe Gott nicht hauchte, war kein Geifthauch ba;1) es konnte eher keinen "Geift" geben, weil Gott erft im Sprechen hauchte. Denn erft als Gott die Welt erschaffen wollte und burch bas Wort sich zu offenbaren beschloß, erst ba theilte er ber Welt auch seinen Geift mit.2) Und biefer Geift Gottes blieb etwas Befonderes für fich auch auf feiner zweiten Dispenfationsftufe. Denn gleichwie Chrifto, als einer gefchichtlichen Berfonlichkeit, eine besondere Erifteng gutommt Gott gegenüber, gerade fo auch seinem Beift, beffen Unterscheibung von Gott aus Chrifti Unterscheidung von Gott herfließt.3) Denn jener Geist ift ber Beift Chrifti.4) Und wie bas Wort Fleifch geworben ift, fo ift ber Beift bes Wortes ber Beift bes Fleisches Chrifti geworben.5) Im heiligen Geift, gerade wie auch in Chrifto ift eine göttliche Substang und zugleich bamit eine gewiffe Affimi= lation mit bem Geschöpf ober mit bem menfchlichen Beifte.6) Aber nicht nur im Fleische und im Beifte Chrifti, fon= bern auch in jenem Worte, bas Gott felber mar, mar eine gemiffe Anbahnung bes Gefchöpfes ober bes Menfchen.7) Frei=

<sup>1)</sup> Intelligere licet, qualiter Deus ibi in creatione sit factus spiritus: nam antea quam Deus inspiraret, non erat spiritus, nec potuit esse spiritus antequam Deus loqueretur. (fol. 4b.)

<sup>2)</sup> cf. Melandthon und Servet, S. 28 ff.

<sup>3)</sup> Nam sicut Christus a Deo discretionem certam habet, ita et ejus spiritus, cujus distinctio ex Christi distinctione nascitur. (fol. 20 b.)

<sup>4)</sup> Quia spiritus ille est spiritus Christi. (l. l.)

<sup>5)</sup> Et sicut verbum factum est caro, ita spiritus Verbi factus est spiritus carnis Christi (fol. 20 b). Eine verwandte Auffassung des heisigen Geistes. S. in Nothe's Ethik.

<sup>6)</sup> In spiritu sancto, sicut et in Christo, est divina substantia, simul et cum hoc creaturae sive humani spiritus assimilatio quaedam. (fol. 20 b.)

<sup>7)</sup> Non solum in carne et spiritu Christi, sed in Verbo illo, quod erat ipsemet Deus, erat creaturae sive hominis dispensatio quaedam. (fol. 20 b.)

lich bie blinde Bhilosophie versteht biefes Geheimnif nicht."1) Man fieht, fcon auf ben erften Entwicklungsftufen bes Servetiani= ichen Denkens pulfirt etwas von jener hellsehenden biblifch nach Rraften gefättigten fogenannten göttlichen Philosophie, bie, auf zuberläffige Raturgefete gegründet, an die Stelle ber lügne= rifden, blinden, ich olaftischen Philosophie zu treten habe. Diefe Bermifchung von Philosophie und Bibel war eine unheilvolle, wenn auch nicht verschulbete. Denn für eine freimuthige, auf eigenen Füffen ftehende, und barum von ber Beit-Dogmatit gerade wie von jeder bibellofen Zeit-Philosophie unabhängige biblische Theologie zeigte sich jenes philosophische Jahrhundert2) gar wenig angethan. Bei Luther und Melanchthon, bei Zwingli und Decolampad, bei Buter und Bullinger, bei Farel und Calvin treffen wir ja gu Unfang auch auf eine biblifche Theologie, fo einfach und praktifch, fo gefund und fraftig wie man fie bamals nur wünschen konnte. Und doch wie mußte fie in Balbe zu jenem außerbiblifchen philoso= phischen System verknöchern, bas bem gläubigen Gemüthe philosophi= fche Menschenfatungen als ewige Gottesoffenbarungen aufzubrängen fich bemüht. Und eben bemfelben Gefetze verfiel auch bas Servetianische Denken. Die Dialoge bezeichnen bie erste wichtige Etappe nach biesem Ziele bin. Der Mann, ber seit Touloufe alle feine Weisheit und all' feine Philosophie in der Bibel suchte, Michael Servet will 1532 auch ichon wieber Philosoph fein. Dennoch wird auf biefer Stufe bas philosophische Erkennen und bas theosophi= fche Gelüften noch von bem Geift bes Wortes Gottes und bem biblifchen Sprachgebrauch völlig niebergehalten, beherricht und in Die "heilige Philosophie" soll noch keine Er= Rucht genommen. gangung ber Bibel fein, fonbern gleichfam ber eigene philosophifche ober theosophische Hintergrund, die Denk- und Lebens-Boraussetzung ber heiligen Schriftsteller alten und neuen Testaments.

"Darum, fährt Servet fort, kann man auch nicht sagen, daß ber heilige Beist geschaffen werde, es sei denn insofern du zugiebst, daß Gott in sich selber eine neue Disposition schaffe,

<sup>1)</sup> Coeca tamen philosophia non capit hoc mysterium. (l. l.)

<sup>2)</sup> Nostrum philosophicum saeculum a scripturis abhorrens, sagt Servet an dem oft angeführten Orte.

bie Beift ift.1) Und wie bas Wort Gottes felber bes Heifches theilhaftig geworden ist, als es substantiell Fleisch wurde,2) gerade so hat bes Wortes Geift eine gewiffe fubstantielle Geftalt bes menichlichen Geiftes fich erworben.3) Begen biefes Reuerwerbs bes Beiftes auf feiner zweiten Dispenfationsstufe muß man fagen, daß jener Unterschied, ber ba stattfand zwischen bem Borte und feinem Geift, ehemals nicht fo real und substantiell war, wie er es jetzt auf ber zweiten Stufe ift.4) Go lange er nur innergöttlich mar, mar ber heilige Beift ebenfo menig perfonlich wie das Wort. Jest aber ift er perfonlich, mas man in berfelben Beife unter bem Gefete nicht fagen fonnte.5) Gine "Berfon" awar im eigentlichen Sinne ober ein für fich feiendes Angesicht barf man ben heiligen Beift nicht nennen.6) Dennoch nenne ich hier ben heiligen Beift eine Person in bem Sinne, bag er eine befon= bere göttliche Sppoftafe ift ober eine Substang, Die Chrifto allein eingehaucht worben ift bei feinem natürlichen Urfprung und barauf burch Chriftum auf une überfließt.7)

Seitbem ber Geift nun auf die britte Dispensations= ftufe gestiegen ist, wo der Engel Geschäfte aufhören, eignet ihm nicht mehr irgend ein Gesicht.8) Der heilige Geist ist nun in= wendig in den Gläubigen. Er ist die heilige Gesinnung

<sup>1)</sup> Nec Spiritus sanctus dici potest creari, nisi quatenus Deum in seipso novam dispositionem creare concedas. (fol. 20b.)

<sup>2)</sup> Sicut verbum Dei participationem carnis accepit, factus (sic!) substantialiter caro, ita caet. (fol. 21 a.) Zu lesen ist factum.

<sup>3)</sup> Ita ejus Spiritus substantialem quandam humani spiritus speciem acquisivit. (fol. 21 a.)

<sup>4)</sup> Unde discretio illa, quae erat inter Verbum et Spiritum ejus, non erat olim ita realis sive substantialis sicut nunc. (1. l.)

<sup>5)</sup> Spiritus sanctus est nunc persona, et in lege non ita erat persona (fol. 21a.).

<sup>6)</sup> Proprie tamen non dicimus in Spiritu esse personam aut faciem, licet in eo flatu semper fuerit divina substantia juxta dispensationem spirantis Dei (l. l.)

<sup>7)</sup> Personam voco; quia est hypostasis divina sive substantia in solum Christum naturaliter suspirata et deinde per Christum in nos diffluens. (fol. 21 a.)

<sup>8)</sup> Persona aut facies.

Chrifti, 1) burch welche wir ein Leben Jesu führen in seinem Sinne. Infofern ift ber Geift ber Ausbruck und bas Abbild Chrifti,2) ben er verherrlicht, und ba er ber Beift bes Sohnes ift, so brudt er bas Siegel ber Sohnichaft auch unserem inwendigen Menschen auf. Diefer Geift ber göttlichen Rindschaft war noch nicht (30h. 7, 39) vor Chrifti Auferstehung.3) Darum nennt ihn ber noch nicht verkläre Christus einen anbern (Joh. 14, 16)4) als er felber ift. Und ba wir erst burch die Auferstehung Jesu die Macht erlangen himmlische Menschen,5) Söhne und Töchter Gottes zu werben, fo heißt uns Chriftus erft nach feiner Auferftehung, feine, bes Gottmenschen, Brüber Matth. 28, 10. Joh. 20, 17.6) eine Ehre, bie nie auvor irgend einem Menfchen zu Theil geworden ift. Beifte ber Auferstehung effen wir nunmehr Chrifti Fleifch und trinken sein Blut und werden durch die Nahrung von dieser himmlischen Substanz mehr und mehr nach Chrifti Gleichniß umgebilbet.7) -Fragt man nun endlich, wie ber heilige Beift tommt, fo unterscheibet die heilige Schrift eine boppelte Sendung: bie äußerlich fichtbate, augenblickliche, accidentelle, und die innerliche, wahrhaftige, göttliche. Reine von beiben fann mahrgenommen werben ohne Glauben: aber die eigentliche Sendung bes heiligen Beiftes ift auch für ben Gläubigen Geheimniß, weil uns keine Einschau möglich ift in ben metaphysischen, augerweltlichen Gott. "Ja wenn bu Gott völlig lostrennen könntest von ben Creaturen, fo wurdest bu leicht einsehen konnen, auf welche Beise er fein Wort fandte gleichsam in eine neue Gegend; auf welche Weife Chriftus

<sup>1)</sup> Spiritus sanctus est sensus Christi, per quem nos sensum ipsum Christi ita tenemus, ut vita ipsa Christi vivamus. (fol. 21a.)

<sup>2)</sup> Spiritus sanctus imago quaedam filii, quia quodammodo Christi characterem prae se fert. (fol. 21 b.)

<sup>3)</sup> Hofmann, Schriftbeweis II. 168 sq.

<sup>4)</sup> Imo spiritus ille filiorum Dei, glorificans et coelestem hominem faciens, non fuit ante resurrectionem Christi. Ea propter eum a se fecit alienum. (fol. 21 a.)

<sup>5)</sup> cf. Luther und Servet. S. 54 ff.

<sup>6)</sup> Christus post resurrectionem nos fratres vocat. Matth. 28 et Joh. 20. (fol. 21 b G[6]).

<sup>7)</sup> Per quem (spiritum) carne Christi et ejus sanguine cibamur et potamur caet. (fol. 21 b.)

von Gott ausging und kam in die Welt; auf welche Weise sein Geist von ihm zu uns herüberkommt.<sup>1</sup>) Streng genommen gab es bei den vorerwähnten Sendungen des Wortes, des Geistes und Christi selber keine lokale Bewegung;<sup>2</sup>) und obwohl das Herabkommen des heiligen Geistes unter dem Symbol einer gewissen örtlichen Bewegung in der Taufe äußerlich angedeutet wurde, so geschieht doch die eigentliche Sendung und der wahrhaftige Ausgang von Gott innerlich."<sup>3</sup>)

Der faltmetaphysischen Dialektik ber Scholaftiker, bem magisch unnahbaren Dogma ber Lutheraner, und bem äußerlich ge= schichtlichen, fritisch-trockenen Bericht ber "Rationaliften" gegenüber macht Gervet immer wieder die innerlich = bynamische Auf= faffung geltend, welche ber Schriftlehre mahrhaft entspricht. Wort Gottes und ber heilige Geift find ihm feine metaphufifche Sache, die in allerlei logischen und biglettischen Unmöglichkeiten fich Bege zu bahnen verfteht; fie find ihm feine volltommen unberechen= bare, allem natürlich Menschlichen ferne und fremde Bersonen; fie find ihm aber auch nicht bloge außerorbentliche Geschichtserscheinun= gen, die zwar ökonomifch vorbereitet waren, aber keine Wurzel hatten in Gott: fonbern Beift, Wort, Licht, Fleifch, Engel, Meufch find ihm göttliche lebendige ibeale Rrafte, die burch eine besondere Willensverfügung Gottes junachft in ihm felber lebendig werben, bis ihre Zeit erfüllet ift, wo biefe ewigen Mächte in bas Reich ber Er= scheinungen treten, und bort so wirklich und wahrhaftig werben, wie je eine geschichtliche Thatsache unter ber bynamisch-okonomischen Leitung Gottes geworben ift.

Man fieht, auch in ber Lehre vom heiligen Geift hat Servet als biblifcher Theologe Fortschritte gemacht gegen 1531.

<sup>1)</sup> Si posses Deum omnino a creaturis separare, facile intelligeres, quomodo quasi ad novam regionem verbum suum misit: quomodo Christus exivit a Deo et venit in mundum: quomodo spiritus ejus ab eo ad nos proficiscatur. (fol. 21b.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nec in praedictis missionibus verbi, spiritus et Christi fuit aliquis localis motus. (fol. 22 a.)

<sup>\*)</sup> Licet descensus spiritus sancti per symbolum localis cujusdam motus fuit in columba externe designatus: vera tamen missio et a Deo processio interne fit. (fol. 22 a.)

Der Geift Gottes im alten Teftament, ber Beift Jesu und ber Beift ber gläubigen Chriften ift beffer unterschieben, ber Berfonenbegriff icharfer befinirt und bas Berhaltnig zur Engelwelt klarer beleuchtet, als es in ben "Frrungen" ber Kall war. Dennoch leidet auch jetzt noch Servet's Beisteslehre an mancherlei Unklarheiten. Die Frage, wie fich ber heilige Geift jum Gemiffen bes gläubigen Chriften verhält, wird zwar angebeutet, aber nicht gelöft. Anderes wird gang übergangen. Besonders schwer aber fällt es Michael, den heiligen Beift bes auferstandenen Jefu und ben geiftig verklärten beiligen Chrift felber gehörig auseinander zu halten: ein Mangel, ben ihm freilich jeber biblifche Theologe um fo cher verzeihen wird, als dar= über bis auf biefen Tag tein ficheres Bibel=Resultat gewonnen ift. Servet's Reigung geht beutlich auf Identificirung beiber, bamit bem Anfang bas Enbe entspreche. Und "fofern ber gottliche Sauch ebenfo wie die göttliche Rede die Borftellung ber göttlichen Rraft= äußerung, Wirkung und Wirkfamteit ift, giebt es ja zwifchen Logos und Beift nur ben Unterschied ber Borftellung".1)

Aber was ist nun bei Servet das trinitarische Ergebniß seiner neuen Lehrphase? Er faßt es selber zusammen: "Gieb dir Mühe, in streng the istischer Weise Gott von der Welt zu trennen, wie er, ein unaussprechliches Geheimniß, über dem Himmel der Geister thront, erhaben über jede geschöpfliche Substanz.<sup>2</sup>) Dieser unbegreisliche Gott sendet von seinem höchsten Himmel aus sein Wort und seinen Geist." "Sodald wir also "Gott" sagen, so betrachten wir ihn an und für sich allein, loßgetrennt von allen Ereaturen, und unaussprechlich. Sodald wir aber "das Wort" sagen, so betrachten wir seine in dieser Welt hervorgetretene Gegen=wart. Und wenn wir "der Geist" sagen, so betrachten wir seine die Welt durchhauchende Kraft."3) — Run aber ist jene Substanz

<sup>1)</sup> Nitzsch, Shstem l. l. p. 196 seq. — Hofmann, Schriftbeweis I. p. 164 seq. — Rahnis, Die Lehre vom heiligen Geiste. Halle 1847. 2 Tom. — Nothe, Theologische Ethik. saep.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nam sicut Deus in se ipso inintelligibilis est, ita ab omnium creaturarum substantia est separatus. (fol. 21 b.)

s) Itaque quum dicimus Deum, consyderamus eum separatim extra omnem creaturam et ineffabilem. Quum vero dicimus verbum, consideramus prolatam ejus in hoc muudo praesentiam. Et quum dicimus spiritum, consyderamus spirantem ejus in mundo virtutem. (fol. 21 b und 22 a.)

bes Wortes die Substanz des Fleisches Christi geworden, die Substanz des Geistes Gottes die Substanz des Geistes Christi; der Geist des Wortes der Geist des Fleisches Christi, oder Geist des Wortes der Geist des Fleisches Christi, oder alles, was uns im Reiche Gottes zu Theil wird, Gaben Christi sind, weil Christus beides, uns durch sein Fleisch und Blut erlöst und durch seinen Geist das Leben giebt."2)

Salten wir bies trinitarische Ergebnig ber Dialoge mit ber trinitarifden Faffung jener Buter'ichen Confutatio aufammen, die für die vierte Entwickelungsphase des Servetianischen Denkens von fo burchgreifendem Ginflug war, fo ergiebt fich Folgendes. Nach ber Confutatio "eröffnet sich bas einig ewig göttlich wesen mit brenerlan ansehen." Rach ben Dialogen Gervet's ent= ichlieft es fich bazu. Die Trinität ber Confutatio entsteht aus Gott wie bas Ergebnif eines blinden Naturgefetes: fie eröffnet fich, wie fich ein unergrundlicher Abgrund eröffnet. Die Trinität ber Dialoge ift bas Resultat bes freien Entichlusses eines fittlichen Willen's, der fich felber allein Gefetz ift. Die drei, welche in Gott geschaut werden, find nach ber Confutatio brei ewig fich gleichbleibenbe, unveränderliche, ftarre Ungefichter; nach ben Dialogen brei raftlos thatige, immer mirtende himmlifch = irbifche Leben 8 mächte. Nach ber Confutatio ift Gott, feinem Angeficht nach, ein breifaches, breifaltiges Wefen; nach ben Dialogen ift Gott burch und burch einfach und untheilbar; Wort und Beift find nur Entichliegungen, Ginrichtungen, Beranftaltungen, Werke, Schöpfungen3) dieses Einen Gottes; aber es sind nicht bie einzigen, noch absolut nothwenbigen inner=göttlichen Schöpfungen, fondern nur biejenigen, in benen fich Gottes Wefen am vollsten, beutlichsten und flarsten vor uns ausgesprochen hat.

Der Fortschritt in ber trinitarischen Lehre gegenüber ben Irrungen ist ein vierfacher. I. Die Trinität ist keine bloß innerweltliche mehr, sondern es ist eine vorweltliche Trinität

<sup>1)</sup> fol. 22 a.

<sup>2)</sup> Ut utroque modo sint dona Christi, non solum per carnem et sanguinem nos redimentis, sed etiam per ipsum spiritum suum nos vivificantis. (fol. 22 a.) cf. Stub. nub Rrit. 1, 1, 720 ff.

<sup>3)</sup> Er menut fie dispositiones, dispensationes, oeconomiae, opera, creaturae.

ba.1) Das Wort und ber Geift find zwar noch immer feine Ber= fonen, noch auch unvermeidlichenothwendige Ergebniffe und Bedingungen bes göttlichen Wefens; fonbern es find und bleiben freie Dispositionen bes göttlichen Willens, eingegeben burch ökono= mische Rücksichten auf die zu schaffende Welt. Aber fie entstehen nicht erft mit bem Tage ber Schöpfung, fie find nicht gleichaltrig nur mit ber Belt,2) fonbern Wort und Beift find vorweltliche, innergöttliche Schöpfungen. - II. Gott ber Bater wird in feinem Andersfein bem Sohn und Geist gegenüber beschrieben und vor allem Gefchöpflichen, auch bem Inner-Gefchöpflichen ftrena abgesondert und unterschieden, freilich ohne über die Negation alles Gefchöpflichen hinaus in bas ethische Wefen bes unaussprechlich geheim= nikvollen Gottes einbringen zu können. - III. Der "Gohn" entsteht nicht mehr erft bann, als ber Menich Jesus geboren wird,3) sondern die "Sohnschaft" wird auf das Hervorgehen aus der Subftanz bes Baters bezogen: bas Wort, als identisch mit Elohim und Chriftus, ift ber Sohn ichon bor ber Erichaffung ber Welt und hat Menschennatur an sich, ehe noch Gott anfing die Welt zu ichaffen.4) Andererseits hat ber Mensch Jesus Gottes = Natur an fich gerade fo fehr nach ber Seite feines Leibes als nach Seiten bes Beiftes: ber gange Jesus ift Gott und ber gange Jesus ift Menfch, weil er ber Gott-Menfch ift b. h. ber Erftling ber Gott-Menfcheit, ber himmlischen Menschheit, Die geboren wird burch ben Glauben. Auch ift die Unterscheidung der drei Dispenfations=Stufen im Reben bes Wortes ein entschiedener biblifch = theologischer Geminn. - IV.

<sup>1)</sup> Er "nimmt eine breifache innergöttliche "Dekonomic", eine dreifache ewige Bestimmtheit Gottes, drei innergöttliche Unterschiede an". (Schenkel, Wesen des Protestantismus 1. 1. p. 222.)

<sup>2)</sup> Noch 1530 warf Decolampad dem Servet vor filium non aliter dicis fuisse ab acterno quam mundum: egregium scil. filium Dei dadis, si verbum non aliter fuit filius: quae est mens tua (bei Mosheim l. l. p. 390.)

<sup>3)</sup> Passio carnis est nasci.

<sup>4) &</sup>quot;Er verschmäßt für diese drei innergöttlichen Unterschiede sogar den Ausschruck "Hoppostasen" oder "Bersonen" nicht, worunter er jedoch lediglich substanzartige göttliche Ideen sich vorstellte, welche in der zeitlichen Erscheinung Christi und des heiligen Geistes ihre Berwirklichung gefunden haben." (Schenkel, Das Besen des Protestantismus. Schafs. 1862. p. 222 seq.

Der heilige Geist wird in der Zusammengehörigkeit mit dem Worte, und seiner Folgeschaft hinter dem Worte, trefflich geschilbert, und in seinen Dispensations=Stusen begleitet, wenn auch sein Besonderssein noch nicht zur gehörigen Geltung und die Nothwendigkeit eines dritten göttlichen Seins=Modus überhaupt nicht zur Klarheit kommt.

Servet erkannte bald das Unvollkommene seiner vierten Lehrphase. Aber erst nach einundzwanzig Jahren ging die fünfte Phase auf, wenn sie auch schon zwei Jahr nach den Dialogen<sup>1</sup>) ihr erstes Morgenroth verkündet hatte.

<sup>1)</sup> Die "Abhandlung von der Gerechtigkeit des Reiches Christi" ist im Auszug wiedergegeben S. 49—69 des Melanchthon und Servet, Berlin 1876 bei Mecklenburg. Im vollerem Zusammenhang wird sie im zweiten Band des "Lehrspftem's" erscheinen, der sich mit der Restitutio Christianismi beschäftigt.

- Don bemfelben Berfaffer find ferner über Serbet erschienen :
- 1. M. Luther und M. Servet. Eine Quellen-Studie. Berlin, Mecklenburg 1875. 61 S. 8°.
- 2. Ph. Melandthon und M. Servet. Eine Quellen-Studie. Berlin, Mecklenburg 1876. 198 S. 80.
- 3. Charafterbild M. Servet's. Berlin, Carl Habel. 1876. 48 S. 8°. [Sammlung gemein-verständlicher wissenschaftlicher Borträge, herausgegeben von And. Virchow und Fr. v. Holtzenborsf. Hest 254. Ser. XI.] 537—584. 8°.
- 4. Servet's Kindheit und Jugend. [Zeitschrift für die historische Theologie, herausgegeben von K. Fr. A. Kahnis. Bd. 45. Jahrg. 1875. Gotha, F. A. Perthes 1875.] 545—616 S. 8°.
- 5. Die Beichtbäter Kaiser Karl's V. [Magazin für die Literatur des Aussandes, 43. Jahrg. Berlin, F. Ditmunser's Berl. 1874.] 201—204, 230—233, 259—262. S. 4°.
- 6. Touloufer Studentenleben im Anfang des 16. Jahrhunderts. [Historisches Taschenbuch, begründet von Fr. v. Raumer, herausgegeben von W. H. Riehl. Fünste Folge, 4. Jahrg. Leipzig, Brochaus. 1874.] 77—98 S. 8°.
- 7. Servet und die Bibel. [Zeitschrift silr wissenschaftliche Theologie, herausgegeben von A. Hilgenfeld. 18. Jahrg. Leipzig, Fues's Verlag. 1875.] 75—116 S. 8°.
- 8. Des Paulus Burgensis Schriftbeweis gegen die Juden. [Beweis bes Glaubens. Monatsschrift, herausgegeben von D. Andreae und E. Brachmann. 10. Bb. Jahrg. 1874. Gittersloh, Bertelsmann.] 241—246 S. 8°.
- 9. Servet auf dem Reichstag zu Augsburg. [Evangelischereformirte Kirchenseitung, herausgegeben von C. R. O. Thelemann in Detmold, C. Schenk. 26. Jahrg. Nr. 17—24. 1876.] 138—176. 185—192 S. 8°.
- Straßburger tirchliche Zustände zu Anfang der Reformationszeit. Eine Episobe aus dem Leben Servet's. [Magazin für die Literatur des Auslandes, 44. Jahrg. Berlin, Dimmier's Berlagsb. 1875.] 99—101. S. 4°.
- 11. Michael Serbet und Martin Buher. [Ebenbaselbst. 45. Jahrg. 1876.] 333—336 S. 4°.
- 12. Butzer's Confutatio der Libri VII. de trinitatis erroribus. [Theo-logische Studien und Kritifen, herausgegeben von E. Riehm und J. Kösstin. Jahrg. 1875. Gotha, Fr. A. Perthes.] 711—736 S. 8°.
- 13. Die Toleranz im Zeitalter der Resormation. [Historisches Taschenbuch, begründet von Fr. v. Nanmer, herausgegeben von W. H. Richt. Fünste Folge. 5. Jahrg. Leipzig, Brockhaus. 1875.] 107—137 S. 8°.
- 14. Michael Servet als Geograph. [Zeitschrift ber Gesellschaft für Erdkunde zu Berlin, herausgegeben von W. Koner. 10. Band. Berlin, Dietr. Reimer. 1875.] .182—222 S. 8°.
- 15. Wie Michael Servet ein Mediciner wurde. Mit "Rachtrag" von A. Göschen. [Deutsche Minik, herausgegeben von M. Göschen. Jahrg. 1875. Stuttgart, F. Enke.] 57—59. 65—68. S. 4°.

16. Des Arztes Michael Servet L [Archiv filr pathologische Anator dicin, herausgegeben von Rud.

1874.] 377—382. S. 8º. Buchdruder:Strife in Lhon 17.

[Magazin für die Literatur des Berlagsb. 1875.] 99—101. S.

Servet's Lehre von der Gott 1876.] 421-450. S. 8°.

Theologie, herausgegeben von D

Serbet's Pantheismus. [Beit gegeben von A. Silgenfeld. 241-263. 80. 20. Michael Servet's TenfelBlehr

371-388.

19

Unter ber B: M. Servet, ber Entbeder beg Abhandlungen, herausgegeben v 1876.] S. 293 ff.

Serbet Lehrer in Lyon, Dr. Symphorien Champter. iche Anatomie und Physiologie und für klinische Mebon Rud. Birchow. 61. Bb. Berlin, Georg Reimer

5. 8º. in Chon in der Mitte des XVI. Jahrhunderts.

eratur des Auslandes. 44. Jahrg. Berlin, Dümmler's -101. S. 4°. ber Gotteskindigaft. [Jahrbücher für protestantische

ben von Hase, Lipsins caet. Leipzig, Barth. 2. Jahrg. . 80. us. [Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie, heraus-

enfeld. 19. Jahrg. 2. Leipzig, Fues's Berlag 1876.] Cenfelslehre. [Ebendaselbst. 19. Jahrg. 3. 1876.]

er der Preffe befindet fich: tdeder des Blutumlaufs. Sammlung physiologischer sgegeben von W. Preher. Jena, H. Dufft. 1. Jahrg.