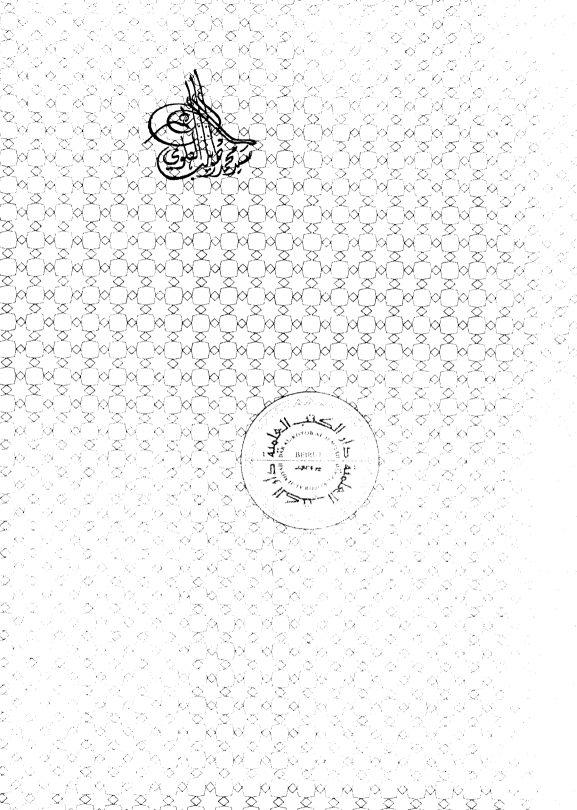


الماريدي

اُوَّل غافِرُ ایخرالصّف

9

دار الكتب الهلمية اليروت







تأليفت الإمامالجيمَنْ فَيُورُجِ مَنْ الْمَامِرُجُ مِنْ مُحْدِرُ مُحْدِرُ مُحْدُمُورُ ٱلمَارُّرِيَدِي المتوفِق ٢٣٣هـ نه

> تحقیقہ الدکتوڑ مجدیت باسلومر

> > ألحجتم التأسين

المحتُوَجث: مِيداُوُّل سُوهُ عَافِرُ ۔ إِلَىٰ آخِرسُوُهُ الصَّف

منشورات لحس رقعلي بيفون دار الكفب العلمية بيستان

# الكتاب: تأويلات أهل السنة TA<sup>a</sup>WĪLĀT AHL AS-SUNNAH المؤلف: أبو منصور الماتريدي

المحقق: د. مجدي باسلّوم الناشر: دار الكتب العلميـــة ـ بيروت

عدد الصفحات: 6230

سنة الطباعة: 2005 م

بلد الطباعة: لبنان

الطبعة: الأولى



#### مَدَ المُشْوَرَاتُ مُحَمِّى رَجَعَلِي مُعْرِينَ



#### جميع الحقـوق محفوظـــة Copyright

All rights reserved Tous droits réservés

جميسع حقسوق الملكيسة الادبيسة والفنيسسة محفوظسسة

#### Exclusive rights by ©

#### Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

# Tous droits exclusivement réservés à © Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Beyrouth - Libar

Toute représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, faite sans autorisation préalable signé par l'éditeur est illicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciares.

الطبعة الأولى ٢٠٠٥ خ. ١٤٢٦ هـ

### سننورات مخترقايت بينوت دارالكنب العلمية

كروت - لئے

Mohamad Ali Baydoun Publications Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah

الإدارة ؛ رمل الظريف، شـــارع البحتري، بنايـــة ملكارت Ramel Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg., 1st Floor ماتف وفــاكس: معتدده ( ١٩٥١ ) ( ١٩٥١ )

فسرع عرميون، القيسسة، ميسستى دار الكتب العلميسسسة Aramoun Branch - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg.

ص.ب: ۹۱۲۶ ۱۱ بیروت لیتان ریاض الصلح - بیروت ۲۲۹ ۱۱۰۸ هاتف:۲۱ / ۸۲۱ ماتف:۸۹۱ م ۸۹۱۱ فساکس:۸۶۱۸ م ۸۹۶۸

http://www.al-ilmiyah.com e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun-ilmiyah.com



# سورة حم المؤمن وهي مكية

## بِنْ اللَّهِ ٱلنَّفِينِ الرَّحِيدِ

قوله - عز وجل -: ﴿حَمَّ﴾.

قال بعضهم: هو هجاء أسماء الرب جل وعلا؛ وهو قول ابن عباس<sup>(۱)</sup>، رضي الله عنهما.

وقال بعضهم: فواتح السور كلها، وكذلك قال في سائر الحروف المقطعة.

وقال بعضهم(٢): أصله ﴿حَمَّ﴾ أي: قضى، كقول الشاعر:

ألست ترى أن الذي حم كائن

أي: الذي قضى كائن، إلا أنه ذكره بالهجاء كمن ذكر زيدا بالهجاء.

وقد قلنا نحن: إن تفسير الحروف المقطعة ما ذكر على أثرها، وقد ذكرنا أقاويل الناس واختلافهم فيها في غير موضع ما أغنانا عن ذكرها في هذا الموضع، والله أعلم.

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾.

قد ذكرنا قوله: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ في سورة الزمر، غير أنه ذكر العزيز الحكيم وهاهنا ذكر العزيز العليم وهما واحد، والله أعلم.

وقوله: ﴿غَافِرِ ٱلذَّنْبِ﴾، يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿غَافِرِ ٱلذَّئْبِ﴾ أي: متجاوز الذنب، وهو في حق المؤمنين خاصة.

والثاني: ﴿غَافِرِ اَلدَّنُ اِيَ أَي: ساتر الذنب، وهو يحتمل للكافر والمؤمن جميعًا؛ فإنه يستر كثيرًا على المؤمن والكافر جميعًا الذنب في الدنيا، ولم يفضحهما، ويتجاوز عن المؤمن خاصة في الآخرة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَقَابِلِ ٱلتَّوْبِ﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۰۲٦٥).

<sup>(</sup>٢) قاله الضحاك والنسائي كما في تفسير البغوي (٤/ ٩٠).

يخبر أنه يقبل التوبة وإن عظمت المعصية، وجلت الذنوب وكثرت، والله أعلم. قال أبو عوسجة: التوب: جماعة التوبة.

وقوله: ﴿شَدِيدِ ٱلْعِقَابِ﴾.

أي: لمن لم يتب.

وقوله: ﴿ذِي ٱلطَّوْلِّ﴾.

قال أبو عوسجة <sup>(١)</sup>: أي: ذي القدرة.

وقال القتبي: ذي التفضل، يقال: طُلُ عليَّ برحمتك، أي: تفضل.

وقيل<sup>(٢)</sup>: ذي السعة والغناء.

وقيل<sup>(٣)</sup>: ذي النعم؛ وكله قريب بعضه من بعض.

وقوله: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوُّ إِلَيْهِ ٱلْمُصِيرُ ﴾.

وحَّد نفسه، وأخبر أن مصير الخلق إليه في الآخرة فيجزيهم بأعمالهم، والله أعلم. وقوله: ﴿مَا يُجُدِلُ فِي ءَايَتِ اللّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا﴾.

أي: يجادل في دفع آيات الله والطعن في آيات الله الذين كفروا بالله أو كفروا بآيات الله، وكانت مجادلتهم ما ذكر حيث قال: ﴿ لِيُدْحِضُواْ بِهِ ٱلْحَقِّ ﴾ أي: يبطلوا به الحق، أهل الكفر هم الذين كانوا يجادلون في دفع آيات الله والطعن فيها، فأما أهل الإيمان بها كانوا يفرحون بنزولها ويزدادون بذلك إيمانًا؛ كما قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اَلْيَنَاهُمُ ٱلْكِتَبَ يَفْرَحُونَ يَمْ أَنُولُ إِلَيْكُ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَلُم ﴾ [الرعد: ٣٦] وكقوله: ﴿ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنُهُ وَالَّذِينَ الْعَلْمُ والتبجيل، وبالله التوفيق.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَا يَغُرُرُكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي ٱلْمِلَادِ ﴾. معلوم أن رسول الله ﷺ لا بغره تقلبهم في البلاد، لكنه ذكر الخطاب له، وأراد به غيره؛ لما يحتمل أن يظن قوم أن أهل الكفر لما كانوا فيه من التقلب في البلاد والسعة في عيشهم وأن أهل الإيمان في ضيق وشدة وخوف - أن أولئك على الحق وهؤلاء على الباطل، فجائز أن يظن ظان ما ذكرنا، فأخبر الله - عز وجل - أن الأمن والسعة، ليس بدليل على كون صاحبه على الحق، ولا الضيق والشدة بدليل على كون صاحبه على الباطل، ولكن محنة: امتحنهم مرة بالسعة

<sup>(</sup>١) وهو قول ابن زيد أيضًا أخرجه ابن جرير (٣٠٢٧٤).

 <sup>(</sup>۲) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٠٢٧٢) وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في الأسماء والصفات كما في الدر المنثور (٥/ ٦٤٥)، وهو قول مجاهد أيضًا.

<sup>(</sup>٣) قاله قتادة أخرجه أبن جرير (٣٠٢٧٣) وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٥/ ٦٤٥).

والأمن، ومرة بالضيق والخوف؛ دليل ذلك: وجود الحالين جميعاً في كل فريق مع اختلاف مذاهبهم، وتضاد أقاويلهم.

ويحتمل أن يكون المراد منه أهل مكة، أي: لا يغررهم تقلبهم في البلاد وأمنهم وسعتهم بعد ما نزل بأهل الآفاق والنواحي أنهم على الحق، وأن ذلك إنما يدفع عنهم لمكانهم، وإنما يدفع ذلك عنهم، ويكونون على أمن؛ لمكان كونهم بقرب من البيت؛ لحرمته وشرفه.

وقوله - عز وجل-: ﴿كَذَّبَتْ فَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَٱلْأَخْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمٍّ ﴾.

ذكر هذا لتصبير رسوله على تكذيب قومه إياه بالباطل؛ يقول: لست أنت بأول من كذبه قومه، ولا بأول من جادله قومه بباطل، لم يزل الأمم المتقدمة يكذبون رسلهم، ويجادلونهم بالباطل؛ فصبروا على ذلك؛ فاصبر أنت على تكذيب قومك، ومجادلتهم إياك بالباطل كما صبر أولئك كقوله: ﴿فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٥٣]، وهو ما ذكر في قوله - عز وجل-: ﴿وَهَمَتْ كُلُّ أُتَيْمَ بِرَسُولِمِمَ لِيَأْخُذُوهُ وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِسُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ همت كل أمة برسولهم ما ذكر، لكن الله تعالى بفضله عصم رسله عما هم أولئك الكفرة بهم من القتل والمجادلة بالباطل، وفي ذلك آية من آيات الرسالة لهم حيث حفظهم عما هموا بهم وكادوا بلا أعوان وأنصار كانوا للرسل مع كثرة أولئك الكفرة، والله أعلم.

وقوله -- عز وجل-: ﴿فَأَخَذُّهُمُّ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ﴾.

أي: كيف وجدوا عقابى، أليس وجدوه حقا على ما وعد الرسل – عليهم السلام – أنه نازل؟! بهم أو يقول: أليس وجدوه أليمًا شديدًا؟ والله أعلم.

 وقوله - عز وجَّل-: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجِلُونَ ٱلْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيِّحُونَ بِحَمَّدِ رَبَّهُمْ ﴾.

قد ذكرنا في غير موضع أن التسبيح بحمد ربهم هو الثناء عليه، والحمد له بالتبرئة والتنزيه عن جميع أوصاف الخلق ومعانيهم، [و] عن جميع ما قال الملاحدة فيه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوآ ﴾.

هذه أرجى آية للمؤمنين، والآيات التي فيها استغفار الرسل للمؤمنين من نحو قول نوح - عليه السلام - حيث قال: ﴿ رَبِّ آغَفِرُ لِي وَلِوَلِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِينَ وَالْمُؤْمِينَ وَالْمؤمنين وَلَمُؤْمِناتُ إنها هو في الذنوب التي ليس له أن يعذبهم عليها، وهي الصغائر، وليس له أن يغفر الكبائر، ويستدل على ذلك بقوله: ﴿ فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَمِيكَ ﴾، إنها أمره أن يستغفر للذي تاب، فأما من لم يتب، ولم يأمره بالاستغفار، فيجب القول بما قلنا؛ عملا بالآيتين.

لكن نقول نحن: إنه لو كان استغفاره لمن ذكر خاصة لأصحاب الصغائر على ما قالوا، يصير كأنه أمر النبي - عليه السلام - أن يستغفر لهم، ولا يحزن عليهم؛ إذ هم مغفور ذنبهم؛ فيحصل قولهم على ما ذكرنا، وذلك وخش من القول، والله أعلم.

ثم يجيء أن يكون المعتزلة والخوارج في الظاهر أبعد الخلائق من المعاصي وأقربهم إلى الطاعات، ونحن أقرب الخلائق إلى المعاصي وأبعدهم عن الطاعات؛ لأنهم لا يرون النجاة إلا بأعمالهم ولا يرون برحمة الله، ولا بشفاعة أحد، ولكن بأعمالهم؛ فيجب أن يكونوا أبداً متكلين ملازمين على الطاعات في كل وقت وساعة، لا يعصون الله طرفة عين، ونحن لم نر النجاة بالأعمال، ولكن إنما نرى ذلك برحمة الله تعالى، وبشفاعة من ارتضى بشفاعته؛ فيجب أن نكون معتمدين على رحمة الله وفضله غير مشتغلين بشيء من الطاعات.

ثم في الحقيقة يجب أن يكونوا هم أقرب الخلائق إلى المعاصي وأبعدهم من الطاعات، ونحن ألزم الخلائق بالطاعات وأبعدهم من المعاصى؛ لأنا نرى عند الله

لطائف وفواضل باقية، لم يعطنا ما لو أعطانا لم يصدر منا إلا الخير والطاعات؛ وسلمنا عن المعاصي وأنواع الشرور، وعصمنا؛ فيجب أن نكون متكلين على الطاعات؛ لنصل إلى تلك اللطائف، وهم لا يرون بقي عنده شيء من اللطائف، بل يقولون: قد أعطانا كل شيء حتى لم يبق عنده شيء من مصالح الدين؛ فيجب أن يكونوا ما ذكرنا، والله أعلم. ثم قولنا: إن الله تعالى ينجينا برحمته وبشفاعة من جعل له الشفاعة لا بأعمالنا، وعلى ذلك روي في الخبر عن النبي على قال: «لن يدخل أحد الجنة إلا برحمة الله»، قيل: ولا أنت يا رسول الله؟! قال: «ولا أنا، إلا أن يتغمدني الله برحمته»، والمعتزلة يقولون: لا، بل ندخل بأعمالنا، وكذلك قول الخوارج.

وأصل قولنا: إن لله - عز وجل - أن يعذب عباده على جميع المعاصي: على الصغائر والكبائر جميعاً، وله أن يغفر جميع المعاصي سوى الشرك والكفر، على ما ذكرنا من دلائل الآيات وغيرها.

وقوله: ﴿رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّخْمَةً وَعِلْمًا﴾.

قوله: ﴿وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً﴾ فرحمة الدنيا يدخل فيها الكافر والمؤمن جميعًا، فأما رحمة الآخرة، فهي للمؤمنين خاصة، هو كما ذكر في قصة موسى - عليه السلام - حيث قال: ﴿وَاَكْتُبُ لَنَا فِي هَانِهِ الدُّنِيَا حَسَنَةٌ وَفِي الْآخِرَةِ . . ﴾ إلى قوله: ﴿وَرَحْمَتِي حَيثَ قال: ﴿وَاَكْتُبُ لِلَّافِينَ يَلَقُونَ . . ﴾ الآية [الأعراف: ٢٥٦]، وكقوله: ﴿قُلْ مَن وَسِعَت كُلُّ شَيْءً فَسَأَكُتُبُ لِلَّذِينَ يَلَقُونَ . . ﴾ الآية [الأعراف: ٢٥٦]، وكقوله: ﴿قُلْ مَن الرِّزَقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ اَمْنُوا فِي الْحَيَوةِ الدُّنِيَا خَالِصَةً يَوْمَ القِيامَة وَالطَّيِبَتِ مِن الرِّزَقِ قُلْ هِي لِللّذِينَ آمنوا، والذين لم يؤمنوا، ثم هي القيامة والمعلى ذلك قوله: ﴿وَسِعْتَ صَكُلَ شَيْءٍ رَحْمَةً ﴾ خالصة للذين آمنوا يوم القيامة؛ فعلى ذلك قوله: ﴿وَسِعْتَ صَكُلَ شَيْءٍ رَحْمَةً ﴾ [غافر: ٧] هي رحمة الدنيا: المؤمن والكافر جميعا في تلك، فأما رحمة الآخرة ليست إلا للذين آمنوا، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَعِلْمًا﴾ أي: علم ما فيها.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ﴾ يحتمل وجوهًا:

أحدها: ﴿فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾ من الشرك، ﴿وَأَتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ﴾ أي: دينك، [و] هو الإسلام.

والثاني: أي: فاغفر للذين تابوا عن الكبائر والفواحش ﴿وَٱتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ﴾ أي: طاعتك.

والثالث: ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾ عن جميع المعاصي صغائر أو كبائر واتبعوا طاعتك،

والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَقِهِمْ عَذَابَ ٱلْجِيمِ ﴾ ظاهر.

ثم قوله: ﴿رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا﴾.

لا يمكن العمل بها على قول المعتزلة؛ لأن رحمة الله عندهم لا تسع لذنب واحد، فإنه ليس له أن يعفو عنه؛ فإن عندهم أن من ارتكب كبيرة، ليس له أن يرحمه، ولكن يعاقبه - على زعمهم - خالدا مخلدا، وإذا كان [هذا] قولهم ومذهبهم، فليست رحمته بواسعة بزعمهم.

ثم يقولون - أيضاً -: إن الله تعالى قد هدى كل كافر وأعطاه ما يهتدي به، لكنه لم يهتد به، وأنه لم يبق عنده ما يهديه به؛ فعلى هذا القول رحمته لا تتسع لهداية الكافر، فإذن رحمة الله بزعمهم على خلاف ما ذكر الله تعالى ووصفها بالسعة، والله الموفق. وأما عندنا فهو ما ذكرنا من جمع الكل في ذلك؛ لما ذكرنا أن تلك الرحمة هي الرحمة الدنبوية، أو ما ذكرنا من كون اللطائف عنده من أعطاها اهتدى، والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّتِ عَدْنِ الَّتِى وَعَدَثَّهُمْ ﴾ هذا يخرج على وجوه: أحدها: أن الوعد كان منه لجملة المؤمنين، فسألوا أن يدخل قوم على الإشارة والتيقين في جملة ذلك الوعد؛ لاحتمال خصوص في الجملة، والله أعلم.

والثاني: سألوه أن يجيبهم على الأسباب والأعمال التي يستوجبون ذلك، والله أعلم. والثالث: يجوز أن يكون الوعد لهم بشرط الذي سألوه، والله تعالى عالم في الأزل: أنه يوجد ذلك الشرط وهو سؤالهم؛ فيكون لهم ذلك الوعد، ومثل ذلك جائز، قال الله تعالى: ﴿كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتَمًا مَقْضِيًا﴾ [مريم ٧١] إنما يعذبهم بسؤال هؤلاء على ذلك كان: إنما تقديره: أنه لا يعذبهم إذا سألوا، وعلم أنهم سألوا؛ وعلى ذلك الحديث الوارد: أن الصدقة تزيد في العمر، جرى تقديره [في] الأزل أنه يوجد منه الصدقة، فيكون عمره زائدًا؛ على ما لو علم أنه لا يتصدق، وإنما لا يجوز التعليق بالشرط في حق الله تعالى على نحو ما يكون في حق العباد أن يوجد عند وجود الشرط، ولا يوجد عند عدمه، ولا علم بعاقبة ذلك، والله تعالى عالم بالعواقب، فمتى علق بشرط كان ذلك منه في علمه أنه لو لم يكن ذلك الشرط لا محالة، لما علم وجود ذلك الشرط مع علمه أنه لو لم يكن ذلك الشرط كيف كان، والله الموفق.

أما ظاهر الآية أنه إذا وعدها لهم، لأدخلها لا محالة فيها؛ فلا معنى للسؤال في ذلك لما يخرج السؤال في مثله مخرج السؤال في تصديق الوعد والامتناع عن الخلف، ولكن

الآية تخرج على الوجوه التي ذكرنا.

وقوله: ﴿ وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَأَنْوَجِهِمْ وَذُرِّيَّتِهِمٌّ . . . ﴾ الآية .

سألوه أيضًا إدخال هؤلاء في ذلك الوعد أيضًا على ما ذكرنا.

وقوله: ﴿وَقِهِمُ ٱلسَّكِيِّنَاتُّ﴾.

هذا يحتمل أنهم سألوا أن يقيهم في الآخرة أمورًا تسوءهم من الأهوال والأفزاع، وغير ذلك من العذاب.

ويحتمل في الدنيا أمر الشرك وغيره؛ يدل عليه قوله: ﴿ وَمَن تَقِ ٱلسَّكِيَّاتِ يَوْمَهِذِ فَقَدَّ وَيَحْمَلُ فَي الدنيا، فقد رحمته يومئذ ﴿ وَذَلِكَ هُو ٱلْفَوْرُ ٱلْمَطْيِدُ ﴾.

وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُمُ اَنفُسَكُمْ . . . ﴾ الآية .

ذكر أن أهل النار إذا دخلوا النار وعاينوا ما أنكروا من البعث والعذاب، فجعل كل إنسان منهم يمقت نفسه، ويلومها، فينادون: لمقت الله إياكم أكبر مما أوجب عليكم من اللعن، والنقمة أكبر مما تمقتون به أنفسكم وأشد؛ هذا وجه، [ووجه] آخر: جائز أن يقال لهم: إن الواجب عليكم أن تروا مقت الله إياكم وقت ارتكابكم العصيان وعند تعاطيكم ما تعاطيتم أكبر وأشد من مقتكم العذاب ودخولكم النار؛ لأنكم إن رأيتم مقت الله إياكم عند ارتكابكم ما ارتكبتم أنه ينزل بكم، لزجركم ومنعكم عن ارتكاب ذلك وتعاطيه، وحملكم على إيثار ما دعيتم إليه. من التوحيد لله تعالى والإيمان به، والله تعالى أعلم.

وعلى هذين التأولين يرجع تأويل قوله: ﴿وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَكَبُّ ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

أحدهما: أن ذكر الله إياكم بالرحمة والمغفرة أكبر وأعظم من ذكركم إياه، وصلواتكم وعبادتكم له.

والثاني: أن ذكر نفس نهي الله تعالى إياكم عن المعاصي وقت ارتكابها أكبر – في الرهبة عنها والمنع – من الصلاة نفسها، إن كانت الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، ﴿وَلَذِكْرُ ٱللَّهِ أَكَبُرُ ﴾؛ لما أن الصلاة فيها أعمال تشغل عن ذكر النهي، والله أعلم.

ثم قوله تعالى: ﴿ مَقْتِكُمْ أَنفُسَكُمْ ۗ .

يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: مقت بعضكم بعضًا كقوله: ﴿يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَغْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا﴾ [العنكبوت: ٢٥].

ويحتمل ذلك كقوله: ﴿إِنَ ٱلصَّكَانُوةَ تَنْهَىٰ﴾ أي: يمقت كل إنسان نفسه؛ لما كان

من العصيان والكفر، وإنما احتمل هذين الوجهين؛ لأن المنع لهم من طاعة الله تعالى واتباع أمره ونهيه، يكون بأنفسهم، ويكون من بعضهم بعضًا؛ فيكون محتملا لكلا الوجهين، وهو كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا دَخَلْتُم بُيُوتًا فَسَلِمُوا عَلَىٰ اَنفُسِكُمْ تَجِيَّةً مِّنْ عِندِ اللّهِ الله النور: ٦١] وقوله: ﴿وَلَا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُو إِلَى التَّهُكُمُ ﴾ [البقرة: ١٩٥]: ولا تهلكوا بعضكم ببعض؛ إذ الظاهر أن المرء مع قيام عقله لا يهلك نفسه، ولا يلقيها في التهلكة، وكذا لا يسلم على نفسه.

ويحتمل الظاهر أيضًا أن يسلم على نفسه إذا دخل البيت، ولم يكن معه غيره؛ ولذلك نهي عن إهلاك نفسه عند شدة الغضب، ونحو ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿قَالُواْ رَبَّنَا ٓ أَمْتَنَا ٱلْثَنَيْنِ وَأَحْيَلْتَنَا ٱلْنَكَيْنِ﴾.

قال بعض أِهل التأويل: كانوا أمواتا في أصلاب آبائهم، فأحياهم الله تعالى في الدنيا، ثم أماتهم الموتة التي لا بد منها، ثم أحياهم للبعث يوم القيامة، فهما حياتان وموتتان، وهو قول ابن عباس وابن مسعود فيما أرى، ويقولون [هو] كقوله تعالى: ﴿وَكُنتُمُ أَمْوَتُنا فَأَخْيَاكُمُ ثُمَّ يُحْيِيكُمُ . . . ﴾ الآية [البقرة: ٢٨].

وقال بعضهم: قوله: ﴿رَبِّنَا أَمَّنَنَا أَشَنَيْنِ وَأَجْيَلْتَنَا أَثْلَتَيْنِ﴾: إحدى الموتتين هي التي تنقضي بها آجالهم، ثم يحييهم في القبر، ثم يميتهم، ثم يحييهم للبعث يوم القيامة، فهما موتتان وحياتان، وإلى هذا يذهب ابن الراوندي، ويحتج بهذا على عذاب القبر، وهو أشبه وأقرب؛ لأنهم بكونهم في أصلاب آبائهم أمواتا لا يقال: ﴿أَمَّتَنَا﴾ وهم كانوا أمواتا.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَعَتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِّن سَبِيلٍ﴾.

يحتمل اعترافهم بذنوبهم: هو ما أنكروا في الدنيا قدرة الله تعالى على البعث والإحياء بعد الموت والعذاب لهم لما عاينوا ذلك وشاهدوا أقروا به، فإنكارهم ذلك هو ذنبهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون ذنوبهم التي اعترفوا بها ما ذكر في سورة ﴿تبارك﴾ حين قال لهم الخزنة لما ألقوا في النار: ﴿أَلَدُ يَأْتِكُمُ نَذِيرٌ . قَالُواْ بَلَىٰ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ﴾ [الملك: ٨، ٩] فيكون اعترافهم بذنوبهم هذا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ذَالِكُمْ بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى اللَّهُ وَحَدَهُ كَفَرْتُمْ ﴾.

قوله: ﴿ ذَلِكُمُ مِأْنَهُۥ أَي: ذلك المقت الذي ذكر أو العذاب الذي نزل بكم إنما كان ﴿ بِأَنَّهُۥ أَيَ تُوكِيدُ وَ العذابِ الذي نزل بكم إنما كان ﴿ بِأَنَّهُۥ أَيَ تَوكِيدُ مِا أَنَّهُۥ أَي: توحيد الله ﴿ تُؤْمِنُوا ﴾ به، أي: يصدقوا هذه الآية كقوله: ﴿ وَإِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأْزَتْ قُلُوبُ اللَّهِ مُؤْمِنُونَ ﴾ [الزمر: 20] فهما الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [الزمر: 20] فهما

بمعنى واحد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ فَٱلْحُكُمُ لِلَّهِ ٱلْعَلِيِّ ٱلْكَبِيرِ ﴾.

قال قتادة: لما خرج أهل حروراء قال علي بن أبي طالب - رضي الله عنه -: "من هؤلاء؟ قيل: المحكمون، قال قائل: هم القراء، قال - عليه السلام - ليسوا بالقراء، ولكنهم العيابون الخيابون، قال: إنهم يقولون: لا حكم إلا لله، قال علي - رضي الله عنه -: كلمة حق أريد بها باطل»، وذكر: "عنى بها باطل».

وقوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمْ ءَايَتِهِۦ﴾.

اختلف في قوله: ﴿ يُرِيكُمُ ﴿ هُو مَا أَرَاهُم بِمَكَذَبِي رَسَلُه ومَصَدَقَهُم مِن أَوَائِلُهُم حَيْثُ استأصل هؤلاء بتكذبيهم رَسَلُه، وأنجى مصدقيهم بتصديقهم إياه؛ ليحذر هؤلاء عن تكذيب رسوله. وقال بعضهم: أراهم آيات وحدانيته وربوبيته وقدرته وسلطانه في السموات والأرض ما لو تأملوا لعرفوا ذلك؛ وهو كقوله – تعالى –: ﴿ وَكَأَيِّن مِن ءَايَةٍ فِي السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ [يوسف: ١٠٥] آيات وحدانيته وربوبيته، وذكر أنهم يمرون عليها، أي: يرونها – لكنهم يعرضون عنها، والله أعلم.

وقال بعضهم في قوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَتِهِۦ﴾: يا أهل مكة إذا سافرتم رأيتم آيات المتقدمين ومنازلهم وهلاكهم؛ وهو الأول بعينه.

وقوله: ﴿ وَيُنَزِّكُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقَأَ ﴾.

يخبر عن آيات وحدانيته أيضًا: أنه ينزل رزقهم من السماء، وحيل الخلق تنقطع عن استنزال الرزق من السماء؛ ليعلموا أن منشئ الأرض والسماء واحد حيث اتصل منافع السماء بمنافع الأرض على بعد ما بينهما.

ويحتمل أنه يذكر نعمه عليهم حيث يعلمون أنه هو الذي أنزل أرزاقهم من السماء دون من يعبدون من الأصنام، فكيف تصرفون عبادتكم وشكركم إلى غيره؟! وقوله: ﴿وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ﴾. وما يتذكر بما ذكر من الآيات ولا يتأملها إلا من ينيب إليه بطاعته.

أو يقول: لا يتذكر ولا يتعظ بآياته ومواعيده إلا من ينيب إليه بالقبول لأمره وطاعته. وقوله: ﴿فَادْعُواْ اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كَرِهَ الْكَنفِرُونَ﴾.

كأن هذا صلة ما تقدم من قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحَدَهُ ٱشَمَأَزَتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُوكَ بِٱلْآخِرَةِ . . . ﴾ الآية [الزمر: ٤٥]، وصلة قوله: ﴿ذَلِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى ٱللَّهُ وَجَدَهُ كَفَرْتُدُ ﴾ يقول: فادعوا الله يا أصحاب محمد، وأيها المؤمنون مخلصين له الدين، ولو كره الكافرون ذلك، ووحدوه، ولا تشركوا به شيئًا على ما يشرك به أهل مكة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿رَفِيعُ ٱلدَّرَكَتِ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: رفيع السموات درجة على درجة، وطبقًا على طبق؛ على ما رفعها واحدة على أخرى.

والثاني: قوله: ﴿ رَفِيعُ ٱلدَّرَ كُنتِ ﴾ أي: درجات أهلها ومنازلهم التي جعلها لهم في الآخرة على تفضيل بعض على بعض في الدرجات؛ كقوله - تعالى -: ﴿ اَنْظُرْ كَيْفُ فَضَلْنَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٌ وَلَلَّاخِرَةُ أَكْبُرُ دَرَجَتِ وَأَكْبَرُ تَقْضِيلًا ﴾ [الإسراء: ٢١]: أخبر أنه فضل بعضًا على بعض في الدرجات في الآخرة، فجائز أن يكون ما ذكر من رفع الدرجات هو رفع السموات درجة فدرجة، فهو إخبار عن قدرته وسلطانه أنه من قدر على رفع السموات في الهواء وإقرارها فيه بلا سبب من أسباب إمساكها من التعليق بشيء، مع ثقلها وغلظها ولا شيء يقر في الهواء بحيث لا ينحط ولا يتسفل ولا يرتفع عن أماكنه بلا سبب من الأسفل والأعلى لا يحتمل أن يعجزه شيء أو يخفى عليه شيء أو يمنعه [شيء] عما يريد، والله أعلم، وإن كان المراد بالدرجات التي يجعل لأهلها في الآخرة إنما يستوجبونها بالله تعالى بأعمال تكون لهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ يُلْقِى ٱلرُّوحَ مِنْ ٱمْرِهِ ﴾، اختلف فيه:

قال بعضهم: هو جبريل - عليه السلام - ﴿ يُلِقِى ﴾ أي: ينزل بالوحي بالنبوة ﴿ عَلَىٰ مَن يَمَادُونَ ﴾ أي بعث الله على الله عنه الماء : ١٩٤، ١٩٤] أخبر أنه أمين؛ ليعلم أنه ليس في إنزاله غلط ولا شيء مما قاله بعض الروافض: إنه بعث إلى فلان وأداه إلى غيره.

وقال بعضهم (١<sup>)</sup>: الروح هاهنا هو الوحي والرسالة؛ يقول: ﴿ يُلَّقِى ﴾ هو الوحي على من يختار ويصطفى من عباده، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۰۳۰۰) وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر كما في الدر المنثور (٥/ ٦٥٠).

وقوله – عز وجل –: ﴿ لِيُنذِرَ يَوْمَ ٱلنَّلَاقِ﴾.

اختلف فيه: قال بعضهم (١): يوم يلقى أهل الأرض أهل السماء.

وقال بعضهم: يوم يلقى الآخرون الأولين.

وجائز أن يكون هو يوم يلقى الإنسان عمله وأفعاله التي عملها، والله أعلم.

وقالت الباطنية: أي: يوم يلقى الصور المتولدة من الأجساد بأعمال الخير والشر التي كانت لهم في الدنيا الصور التي كانت لهم روحانية؛ لأن من مذهبهم أن من مات منهم يحدث ويتولد بالأعمال التي كانت لهم من الخير صورًا روحانية تلقى هذه الصورة الحادثة المتولدة من الأجساد بعد الموت، ويكون البعث عندهم للأرواح فتتصل هذه الأرواح النورانية بالنور الصرف، ويستدلون بقوله: ﴿ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ ﴾، أي: تبرز تلك الصور الروحانية من الأجساد؛ إذ الخلائق كلهم في جميع الأحوال والأوقات بارزون ظاهرون لله تعالى لم يكونوا في وقت مستورين عنه.

ولكن هذا فاسد؛ لأنه لو كان الأمر على ما يقوله الباطنية لكانت الأنفس إذا نامت وخرجت منها الصور الروحانية، فرأت رؤيا كانت تراها مختلطة غير متحققة، وفي حالة اليقظة تراها متحققة غير مختلطة؛ دل أن الإدراك للأجساد بواسطة الصور الروحانية، فيجب أن يكون البعث للكل، والله أعلم.

ولكن الوجه في ذلك ما ذكرنا، وأصله أنه سمي ذلك اليوم على ما سمي: يوم الجمع، ويوم التغابن، ويوم الحشر، وغير ذلك، سمي ذلك اليوم على أسماء مختلفة، كل اسم من ذلك لمعنى غير المعنى الآخر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿يَوْمَ هُم بَدِرُونَيُّ ﴾.

قال بعضهم (٢٠): أي: ظاهرون، لا شيء هنالك يسترهم، أي: يرتفع يومئذ جميع السواتر؛ وهو كقوله تعالى: ﴿فَيَذَرُهُا قَاعًا صَفْصَفًا . لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوجًا وَلا آمَتًا﴾ [طه: ١٠٦، ١٠٧]، أي: لا شيء فيها، يذكر هذا لأن من الناس من يقول: يستر الأشياء عن الله تعالى بالسواتر ردًّا لقولهم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ يَوْمَ هُم بَرِزُونَ ﴾ سمي ذلك اليوم: يوم البروز؛ لما يتفقون جميعًا ويقرون بالكلمة التي اختلفوا في الدنيا فيها، فيبرزون جميعًا متفقين مقرين على تلك الكلمة يومئذ وهي كلمة التوحيد، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۰۳۰۵)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر كما في الدر المنثور (٥/ /٦٥٠)، وهو قول السدي أيضًا.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن جرير (١١/ ٤٧)، والبغوي (٤/ ٩٤).

ويحتمل أن يكون سماه: يوم البروز، والمصير، والرجوع، وما ذكر؛ لأن المقصود من إنشاء الدنيا وما فيها من الخلائق ذلك اليوم وتلك الدار، وكذلك صار إنشاء الدنيا وإنشاء ما فيها حكمة؛ لما عرف أن الإنشاء للإفناء خاصة ليس بحكمة، فخص ذلك اليوم بما ذكرنا وإن كانوا في جميع الأحوال بارزين إليه ظاهرين له، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿لَا يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَيَّءٌ﴾.

وقوله - عز وجل -: ﴿ لِمَنِ ٱلْمُلُّكُ ٱلْيُؤَمُّ لِلَّهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْفَهَارِ ﴾.

قال عامة أهل التأويل: إذا أهلك الله تعالى أهل الأرض وأهل السماء فلم يبق أحد إلا الله تعالى، فعند ذلك يقول: ﴿ لِمَنِ الْمُلُكُ الْيُومِ ﴾ فلا يجيبه أحد، فيقول هو في نفسه ويجيب نفسه: ﴿ يَبِهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ ، لكن هذا بعيد لا يحتمل أن يقول: ﴿ لَمِنَ الْمُلُكُ الْيُومِ ﴾ ولا أحد سواه، ويجيب نفسه: ﴿ يَبِهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ ؛ لما لا حكمة في ذلك: أن يسأل نفسه ثم يجيبها، لكن الوجه فيه - والله أعلم - أنه إنما يقول لهم ذلك إذا بعثهم وأحياهم: ﴿ لِمَن الْمُلْكُ الْيُومِ ﴾ ؟ فيقول الخلائق له بأجمعهم: ﴿ يَبِهِ الْوَحِدِ الْقَهَارِ ﴾ ، يقرون له جميعًا يومئذ بالملك والربوبية وإن كان بعض الخلائق في الدنيا قد نازعوه في الملك فيها وادعوا لأنفسهم، فيقرون يومئذ أن الملك في الدنيا والآخرة لله تعالى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ ٱلْيُؤْمَ تَجُمْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾.

أي: من خير أو شر.

﴿ لَا ظُلْمَ ٱلْيَوْمَ ﴾.

أي: لا تجزي غير ما كسبت.

ويحتمل ﴿لَا ظُلْمَ﴾ أي: لا نقصان في الحسنات التي عملوها، ولا زيادة على السيئات التي اكتسبوها، وقد ذكرنا هذا فيما تقدم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ﴾.

قد ذكرنا هذا أيضًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ ٱلْآزِفَةِ ﴾.

سمى ذلك اليوم [الآزفة] لقربه ودنوه منه؛ وعلى ذلك سماه: غدا، وقريبًا؛ كقوله: ﴿ آفَتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ ﴾ [القمر: ١]، وقوله: ﴿ آفَتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ ... ﴾ الآية [الأنبياء: ١]؛ فعلى ذلك سماه «آزفة» لدنوه وقربه منهم، يقال: أزف فلان إلى فلان، أي: قرب ودنا منه، ومعناه: أي: أنذرهم بما إليه مرجع عاقبتهم ومصيرهم؛ لأن أهل العقل والتمييز إنما يعملون ويسعون للعاقبة وما إليه يرجع أمورهم وهو ذلك اليوم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ ﴾.

يخبر عن شدة حالهم وفزعهم في ذلك اليوم، ليس أن يزول قلوبهم عن أمكنتها وترتفع الى الحناجر حقيقة، ولكنه وصف لشدة حالهم في ذلك اليوم وكثرة خوفهم وفزعهم وضيق صدورهم؛ وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَضَافَتَ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَجُبَتَ﴾ وألتوبة: ٢٥] أي: ضاقت صدورهم وقلوبهم بما حل بهم من الشدائد والأهوال، ليس أن صارت الأرض في الحقيقة مضيقة لا يسعون فيها، ولكن وصف لضيق صدورهم لعظم ما نزل بهم، فكنى بضيق الأرض عن ضيق صدورهم؛ فعلى ذلك جائز أن يكون ما ذكر من كون القلوب لدى الحناجر كناية عن ضيق صدورهم لشدة حالهم وعظيم ما حل بهم، والله أعلم.

والحناجر: هي مواضع الذبح من الشاة وغيرها من الدواب، واحدها: حنجرة. وقوله – عز وجل –: ﴿ كَظِمِينَ ﴾.

قال بعضهم (١): الكاظم: المغموم الذي يتردد خوفه في جوفه غيظًا؛ لما كان منه في الدنيا.

وقيل: الكاظم لا يتكلم، قد كظم من الخوف.

وقيل: الذي لا يفتح فمه؛ وهو قريب بعضهم من بعض.

وقوله – عز وجل –: ﴿مَا لِلظَّالِلِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ﴾.

أي: قريب، وقيل: الحميم: هو الذي يهتم بأمر صاحبه، ويسعى في دفع ما نزل به من البلاء.

وقوله: ﴿ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾.

أي: يجاب: يذكر: ألا يكون لهم في الآخرة قريب يهتم لأمرهم، ولا شفيع يشفع لهم؛ فيجاب كما يكون في الدنيا؛ وكذلك قوله: ﴿فَمَا نَنَعُهُمْ شَفَعَهُ اَلشَّنِعِينَ﴾ [المدثر: ٤٨] أي: لا يكون لهم شفعاء ينفعهم شفاعتهم، وهو ما قال – عز وجل – في آية أخرى: ﴿وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةٌ . . . ﴾ الآية [البقرة: ٢٥٤].

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البغوى (٤/ ٩٥).

وقوله – عز وجل –: ﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَغْيُنِ﴾، والخيانة واحد، وهو ما قال عز وجل: ﴿وَلَا نَزَالُ تَطَلِعُ عَلَىٰ خَآبِنَةِ مِّنَهُمٌ﴾ [المائدة: ١٣] أي: خيانة منهم. وقال بعضهم: هي النظرة بعد النظرة: أما الأولى فليس فيها شيء، وأما الثانية فعليه مأثمها.

وقوله: ﴿وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ﴾.

أي: ما لم يتكلم به المرء ولم يعمل، كل ذلك يعلمه الله تعالى.

وقال بعضهم (۱<sup>)</sup>: خائنة الأعين: هي النظرة فيما لا يحل والغمزة بعينه؛ وهو مثل الأول.

وقال بعضهم (٢): خائنة الأعين: هي التي ينتظرها: غفلة الناس إذا غفلوا عنه، نظر إلى ما يهواه ويحبه، و ﴿ تُحْفِي الصَّدُورُ ﴾ هو ما ذكر - عز وجل-: ﴿ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِئُونَ ﴾ [القصص: ٦٩] يذكر هذا ليكونوا أبدًا مراقبين أنفسهم، حافظين لها عما لا يحل من السمع والبصر والفؤاد، وعلى ما ذكر في آية أخرى: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أَوْلَئِكَ كُانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]، ليكونوا أبدًا على حذر من ذلك وخوف، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَاللهُ يَقْضِى بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۽ لَا يَقْضُونَ بِثَى ۚ إِنَّ اللهَ هُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَاللهُ بَيْرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ اللَّذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِ مِن كَانُوا هُمْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُونًا وَ وَالنَّالُ فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ اللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ وَاللَّهُ بِأَنْهُمُ اللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُم مِنَ اللَّهِ مِن وَاقِ ﴿ وَاللَّهُ بِالنَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ إِنَّهُ وَيَّ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وقوله – عز وجل –: ﴿وَٱللَّهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّيُّ ﴾.

قال أهل التأويل: أي: الحكم بالحق. والقضاء المذكور في الكتاب يخرج على وجوه: أحدها: ﴿ يَقْضِى ﴾ أي: يأمر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُكَ أَلَا تَعَبُدُوۤا إِلَا ٓ إِيّاهُ ﴾ [الإسراء: ٣٦]؛ وكقوله: ﴿ إِذَا قَضَى اللّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمْرًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦] أي: إذا أمر أمرًا ، يقول: ﴿ وَاللّهُ يَقْضُونَ بِثَنَيْ ﴾ أي: يأمر بالحق، ﴿ وَاللّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَ يَقْضُونَ بِشَيْءً ﴾ أي: لا يملكون الأمر بالحق، فكيف تعبدون من دونه؟!

والثاني: القضاء: الوحي والخبر؛ كقوله تعالى: ﴿ وَقَضَيْنَا ۚ إِنَّى بَنِيٓ إِسْرَهِ بِلَ فِي ٱلْكِنَابِ ﴾

 <sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۰۳۱۸)، وعبد بن حميد وأبو الشيخ في العظمة كما في الدر المنثور
 (٥/ ٦٥٣).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٦٥٣).

[الإسراء: ٤] أي: أوحينا إليهم، فكأنه يقول: والله يوحي بالحق ويخبر به، والذين يدعون من دونه لا يملكون الوحي ولا الخبر، فكيف اخترتم عبادتهم على عبادة من يوحي بالحق ويخبر؟! والله أعلم.

والثالث: القضاء هو الخلق والإنشاء؛ كقوله تعالى: ﴿فَقَضَانَهُنَ سَبَعَ سَمَوَاتٍ﴾ [فصلت: ١٢] أي: خلقهن، فيكون قوله على هذا ﴿وَاللهُ يَقْضِى بِٱلْحَقِّ﴾، أي: يخلق بالحق، والذين يدعون من دونه لا يخلقون شيئًا، وقد يعلمون استحقاق العبادة إنما يجوز بالخلق والإنشاء؛ وهو كقوله تعالى: ﴿أَفَمَن يَعْلُقُ كَمَن لَا يَعْلُقُ ﴾ [النحل: ١٧]، ﴿خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَنَابُهُ ٱلْمَاتُ عَلَيْهِم فَعِبدوهم؛ إذ يعلمون أن من خلق ليس كمن لم يخلق، وقد تعلمون أنها لم تخلق شيئًا، فكيف عبدتموهم؟! والله أعلم.

ثم أقول: أصل التأويل ﴿يَقَضِى بِٱلْحَقِّ﴾ أي: يحكم بالحق في الدنيا بالآيات والحجج ما عرف كل أحد أنها حجج وآيات وبراهين، والحكم بما ذكرنا حكم بالحق، والله أعلم.

والثاني: أي يحكم بالحق في الآخرة وهو الشفاعة، أي: لا يجعل الشفاعة لمن يعبدون على رجاء الشفاعة؛ كقولهم: ﴿ مَتُولَلآء شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ ﴿ [يونس: ١٨]، ولكن إنما يجعل لمن ارتضى؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَفَكَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾.

روي عن ابن عباس - رضي الله عنه - أنه قال: السميع للمؤمن، أي: المجيب للمؤمن، والبصير لعقاب أولئك.

وقيل(١): السميع لأقوالهم، البصير بأفعالهم.

وجائز أن يكون قوله - تعالى -: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ صلة ما تقدم من قوله: ﴿يَعْلَمُ خَآبِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِى الصُّدُورُ ﴾ يقول: السميع بما يكون منهم ظاهرا من قول أو فعل، والبصير بما أخفوا في قلوبهم وتكن صدورهم، يخبر بهذا؛ ليكونوا أبدًا مراقبين حافظين أنفسهم ما ظهر وما خفى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ أَوَلَمْ يَسِبُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ كَانُوا مِن

هذا يخرج على وجهين:

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/٥١).

أحدهما: ما قال الحسن: إنهم لو ساروا فنظروا في آثار من كان قبلهم من مكذبي الرسل، لكان لهم في ذلك زجر ومنع عن مثل صنيع أولئك.

وقال بعضهم: هو على الخبر، أي: قد صاروا في الأرض، ونظروا في آثار من تقدمهم، لكنهم لم ينظروا نظر اعتبار أنه لماذا أصابهم ما أصابهم؟ والله أعلم.

وقال قائلون: هو على الإيجاب والإلزام، أي: سيروا في الأرض وانظروا في آثار أولئك الذين كانوا من قبل هؤلاء؛ كقوله: ﴿قُلَ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَانْظُرُوا﴾ [النمل: ٦٩].

ولكن نقول: ليس على حقيقة السير في الأرض بالأقدام ولا نظر العين والبصر، ولكنه أمر منه لهم بالتفكر والاعتبار في آثار من كان قبلهم، وإلى ماذا صار عاقبة أمر صنيع مكذبي الرسل ومصدقيهم؟ لينزجروا عن مثل صنيع مكذبهم، ويرغبوا في مثل صنيع مصدقهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ كَانُواْ هُمْ أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾، في أبدانهم وأنفسهم، ﴿ وَءَاثَارًا ﴾، أي: خبر أو ذكر في الأرض.

ويحتمل ﴿وَءَاثَارًا فِي الْأَرْضِ﴾ أي: أشد أعمالا في الأرض، وليس كما يقول بعض المعتزلة: أي: أنهم كانوا أشد منهم قوة في الخيرات، فإن كان ما ذكر فذلك ليكون أصلح لهم، وهذا بعيد سمج من القول، والوجه فيه ما ذكرنا أنهم كانوا أشد منهم قوة في أبدانهم وأنفسهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ﴾.

يخبر أن أولئك الذين كانوا من قبل هؤلاء كانوا أشد من هؤلاء قوة وأشد آثارا في الأرض، ثم لم يمنعهم شدة قوتهم في أبدانهم وأنفسهم وما ذكر من آثار الأرض ولم يدفعوا عن أنفسهم ما نزل بهم من عذاب الله، فأنتم يا أهل مكة دونهم في البطش والقوة، فكيف تمنعون عذاب الله إذا نزل بكم؟! والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَمَا كَانَ لَهُم مِّنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ﴾.

ذكر - والله أعلم - أن أولئك قد عبدوا الأصنام رجاء أن تشفع لهم في الآخرة وتقربهم إلى الله زلفى، كما تعبدون أنتم على رجاء الشفاعة لكم والتقرب إليه، ولو كانت عبادتهم إياها طريق الشفاعة وسبب التقريب، لكان يغيثهم من عذاب الله في الدنيا، وهو كما ادعت اليهود أنهم أبناء الله وأحباؤه، فقال ردًّا عليهم بقوله: ﴿ قُلْ فَلِمَ يُعَذِّبُكُم بِدُنُوبِكُم ﴾ [المائدة: ١٨] أي: في الدنيا لو كنتم على ما تزعمون؛ إذ لا أحد يهلك ويعذب ولده وحبيبه في الدنيا فعلى ذلك الأول.

وقوله - عز وجل -: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ كَانَت تَأْتِيهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ﴾.

فقوله: ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ يقول: ذلك العذاب والإهلاك الذي نزل بهم لما كانت أتتهم رسلهم بالبينات، فكفروا وكذبوا الآيات والأدلة التي أتتهم رسلهم أنهم رسل الله إليهم، فأصابهم ما أصابهم، كذلك فأنتم يا أهل مكة إذا كذبتم الرسول بعد ما أتتكم البينات والأدلة على رسالته، ينزل بكم ما نزل بأولئك بالتكذيب والعناد ورد الآيات والأدلة، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِاَيَكِيْنَا وَسُلْطَنِ مَّبِيثٍ ﴿ إِلَى فِرْعَوْنَ وَهَمْنَ وَقَرُونَ فَقَالُواْ سَنَحِرُ كَذَابُ ﴿ وَهَمْنَ وَقَالُواْ مَعَهُم عِلْمَ اللَّهِ فَقَالُواْ سَنَحِرُ كَذَابُ ﴿ فَا فَلَمَا جَآءَهُم بِالْحَقِ مِنْ عِندِنَا قَالُواْ اَقْتُلُواْ أَشَاتُواْ أَشَاتُواْ مَعَهُم وَاللَّهِ مَا حَمَدُ الْكَفْرِينَ إِلَّا فِي ضَكَلُو ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِ آفَتُلُ مُوسَىٰ وَاللَّهُ عَنْ مُنْ وَمَا كَنْهُ اللَّهُ مَا لَكُومِينَ إِلَّا فِي ضَكُلُو ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْثُ ذَرُونِ آفَتُلُ مُوسَىٰ إِنَّ وَلَيْنَ مِنْ عَلَى مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ ﴿ وَهَا مَا كُلُومُ مَن كُلِ مُتَكَبِرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ ﴿ وَهَا لَا مُوسَىٰ إِنَ اللَّهُ عَلَى مُوسَىٰ إِنَّهُ مِن عَلَى مُتَكَبِرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ ﴿ وَهَا لَا مُوسَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَن كُلِ مُتَكَبِرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ ﴿ وَاللَّا مُوسَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مُوسَىٰ إِنَّهُ مَرَبِي وَرَبِكُم مِن كُلِ مُتَكَبِرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْجُسَابِ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا لَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّوْنَ اللَّهُ مُوسَىٰ إِلَيْ مُنْ عَلَى مُولَالًا اللَّهُ اللَّ

وقوله: ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِتَايِنِينَا ﴾.

يحتمل ﴿ بِكَايَكِتِكَا﴾ أي: بحججنا، وذكرنا أنه يحتمل أن الآيات والسلطان واحد، ويحتمل أنهما غيران.

وقوله: ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَـٰمَـٰنَ وَقَـٰرُونَ﴾، ليعلم أنه كان مبعوثًا إلى الكل لم يبعث إلى بعض دون بعض.

وقوله: ﴿فَقَالُواْ سَاجِرٌ كَذَابٌ﴾.

دل قولهم: ساحر كذاب على أن موسى - عليه السلام - قد آتاهم من الآيات والحجج ما عجزوا عن إتيان مثلها والمقابلة لها؛ فخافوا أن يتبعه الناس لذلك، فموهوا بقولهم: 
شيجرُ كَذَابُ على سائر الناس؛ لئلا يتبعوه فيما يدعو؛ لما عرف الناس أن السحر يكون ليس يعرفه كل أحد وأن أكثر الناس يعجزون عن السحر، وكانوا يعرفون أن السحر يكون كذبًا، فموهوا بذلك القول أمر موسى - عليه السلام - على أتباعهم، ونسبوه إلى الكذب من غير أن ظهر من موسى كذب قط، وقد كان لم يزل من فرعون تمويه وتلبيس على قومه أمر موسى؛ مخافة أن يتبعوه؛ لما أتاهم من الحجج والأدلة التي ظهرت عندهم أنها حجج وأدلة، من ذلك قوله - عز وجل -: ﴿ يُرِيدُ أَن يُحْرِجُكُم مِن أَرْضِكُم سِيحْرِهِ ﴾ [الشعراء: ٥٣] وقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكَيْرِكُمُ الَّذِى عَلَمَكُم السِيحْرِهِ ﴾ [المعداء السحرة وآمنوا به؛ ليموه بذلك أمرهم على من لم يتبع موسى من الأتباع، وقوله: ﴿ إِنَّ هَذَا لَمَكُرٌ مَكَرُتُمُوهُ فِي الْمَدِينَةِ لِلُخْرِجُوا مِنها أَهْلَهُ ﴾ [الأعراف: ١٢٧] وغير ذلك من التمويهات التي كانت منه؛ فعلى ذلك هذا القول منهم حيث قالوا: ﴿ سَحَرُ كَذَابُ ﴾ لأنهم اعتادوا.

وجائز أن يكون قولهم: إنه كذاب؛ لأنهم اعتادوا عبادة الأصنام دون الله تعالى، فلما جاء موسى – عليه السلام – بما يمنعهم عن عبادة ما اعتادوا من العدد، ودعاهم إلى عبادة الواحد – قالوا: إنه كذاب، وكذلك قال أهل مكة لرسولنا وسيدنا محمد على : إنه ﴿سَحِرٌ كَذَابُا ؛ لما دعاهم إلى عبادة كذَابُا ؛ لما دعاهم إلى عبادة الواحد، ومنعهم عن عبادة ما اعتادوا من العدد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْحَقِّ مِنْ عِندِنَا﴾.

قال بعضهم: أي جاءهم بالتوحيد.

وقال بعضهم: أي: جاءهم بالرسالة.

وكأن غير هذا أقرب، أي: فلما جاءهم بما يظهر عندهم من الحجج أنها آيات، وأنها من عندنا جاءت، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿قَالُواْ اَقْتُلُواْ أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ وَٱسْتَحْيُواْ نِسَآءَهُمُّ ﴾.

أمر أتباعه أن يقتلوا أبناء من آمن منهم؛ لينزجروا بذلك عن متابعة موسى؛ لما رأى ما كان من التمويهات والحيل لم يمنعهم عن اتباعه، بل كانوا يتبعونه، فأوعدهم بقتل الأبناء كما كان يقتل الأبناء عندما قيل له: إن ذهاب ملكك بولد يولد كذا...، والله أعلم. وقوله – عز وجل –: ﴿وَمَا كَيْدُ ٱلْكَفْرِينَ إِلَّا فِي ضَكَلِ﴾.

لا شك أن كيدهم في الآخرة في ضلال، ولكن أراد كأن كيدهم في الدنيا ظهر أنه ضلال؛ حيث لم يمنعهم كيده وحيله وتمويهاته عن اتباع موسى، عليه السلام.

وقوله: ﴿ وَقَالَ فِـرْعَوْثُ ذَرُونِيَ أَقَتُلُ مُوسَىٰ ﴾.

قال هذا؛ لما رأى أنه لم يمنعهم عن اتباع موسى ما ذكر من قتل الأبناء، قال عند ذلك: ﴿ ذَرُونِي ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ ﴾ [وهو يحتمل] وجوها:

أحدها: يحتمل أنه هم فرعون أن يقتل موسى – عليه السلام – فمنعه قومه أو الملأ من قومه عن قتله، فقال عند ذلك: ﴿ ذَرُونِ ٓ أَقَتُلَ مُوسَىٰ ﴾.

والثاني: يحتمل أنه قال هذا مبتدأ من غير أن كان منهم منع إياه عن قتله، وهو كما قال ربنا – جل وعلا – لرسوله ﷺ: ﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ﴾ [المدثر: ١١] من غير أن كان من رسول الله ﷺ منع له عن ذلك، وهذا في كلام العرب موجود سائغ التكلم به على الابتداء من غير أن كان من أحد منع عما يريدون أن يفعلوا، والله أعلم.

والثالث: يحتمل ﴿ذَرُونِ آفَتُلَ مُوسَىٰ﴾ أي: ذروني لائمتي في قتل موسى، أي: لا تلوموني إذا أنا قتلته، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَيَدُّعُ رَبُّهُۥ ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: أنه كان ذلك من فرعون يقول: ﴿ ذَرُونِ آفَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيْدَعُ رَبُّهُ ﴾ يمنعني عن قتله إن كان صادقًا فيما يدعي من الرسالة؛ لأن من أرسل رسولا، فهم أحد قتله أو الضرر به، منعه المرسل عن ذلك، فعلى ذلك يقول، والله أعلم.

والثاني: يكون ذلك أمرًا من الله - عز وجل - موسى بالدعاء على فرعون بالهلاك؛ لما هم قتله، وعلى ذلك الرسل - عليهم السلام - قد أذن لهم بالدعاء على فراعنتهم ومعانديهم ومكابريهم إذا بلغوا في العناد غايتهم والتمرد نهايتهم، والله أعلم.

وقول، - عز وجل -: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ ﴾.

قد كان هناك تبديل الدين فإنه قد أظهر موسى - عليه السلام - دين الحق وآمن أتباعه، لكن كأنه أراد - والله أعلم - بقوله: ﴿أَن يُبَدِّلَ دِينَكُمْ ﴾، أي: يذهب بدينكم من الأصل.

وقوله - عز وجل -: ﴿أَوْ أَن يُظْهِرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ﴾.

ذكر اللعين، وسمى إظهار التوحيد في الأرض ودين الإسلام: فسادًا ليعلم أن كل مدع شيئًا وإن كان مبطلا في دعواه فعنده أنه على حق وأن خصمه [على] باطل؛ فلا يقبل قولً أحد إلا ببرهان، والله أعلم.

ويحتمل أن فرعون اللعين أراد بقوله: ﴿أَوْ أَن يُظْهِـرَ فِي ٱلْأَرْضِ ٱلْفَسَادَ﴾ قتل أبنائهم أي: يقتل موسى أبناءكم مجازاة لما قتلتم أنتم أبناءهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ إِنِي عُذْتُ بِرَتِي وَرَبِيْكُم مِن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا بِيُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ﴾.

يحتمل قوله: ﴿ مِّن كُلِّي مُتَكِّبِرٍ ﴾، أي: متكبر على التوحيد.

ويحتمل متكبر على الرسل لا يؤمن بما يدعوه الرسول إلى الإيمان بيوم الحساب، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنُ مِّنَ اللَّهِ فِرْعَوْتَ يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَ أَنَقَنَانُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِيَ اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيّنَتِ مِن زَيِكُمُ قَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبْكُم اللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِالْبَيْنَتِ مِن زَيكُمُ أَلْمُلكُ الْيَوْمَ اللَّهُ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفُ كَذَابُ فَى يَقُومِ لَكُمُ الْمُلكُ الْيُوْمَ طَنْهِدِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنْهُمُونَا مِنْ بَأْسِ اللّهِ إِن جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ فَي وَقَالَ الَّذِي ءَامَن يَقُومِ إِنِي آخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمِ الْأَخْزَابِ فَي مِثْلَ دَاْبِ قَوْمِ الْوَ فَرَعُودُ الْمَا لِنَجَادِ فَي وَمَا مَثْلُ يَوْمِ الْلَهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِنِجَادِ فَي وَمَا وَمَا مَثْلُ فَا أَنْ اللَّهُ مُرِيدُ ظُلْمًا لِنْجَادِ فَي وَعَادٍ وَتَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِنْجَادِ فَيْ وَمَا وَمَا مُنْكُ يُومِ الْمَا لِنَافَ إِلَى اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَكُونُ وَالَذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِنْجَادِ فَيْ وَمَا وَمَا أَنْ فَاللّهُ مُنْ مُؤْمِ الْمَا لِلْمُ اللّهُ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

عَلَيْكُوْ يَوْمُ النَّنَادِ ﴿ يَوْمَ تُولُونَ مُدْيِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ عَاصِمٌ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ ﴾ وَلَقَدْ جَآءَ حُتُم بِهِ حَتَّى إِذَا هَلَكَ عَلَيْكَ مِنْ اللّهُ مِنْ هُو مُسْرِقٌ مُرْبَابُ ﴿ فَلْكُ مُلْكُمْ لَلْهُ مِنْ هُو مُسْرِقٌ مُرْبَابُ ﴿ فَلْكُمْ مَنْ اللّهُ مِنْ هُو مُسْرِقٌ مُرْبَابُ ﴿ فَلَا لَلْهُ مَنْ هُو مُسْرِقٌ مُرْبَابُ ﴾ اللّه مَن يَجْدِهِ وَيَعْدَ اللّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَتَدَهُمُ حَكَبُرَ مَقْنًا عِندَ اللّهِ وَعِندَ الّذِينَ ءَامَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَى حُلِل قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَادٍ ﴿ ﴾.

وقوله – عز وجل –: ﴿رَجُلُ مُثَوْمِنُ مِّنْ عَالِ فِرْعَوْنَ﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: من آل فرعون في الظاهر، وإلا لم يكن في الحقيقة من آله، وإنما هو من آل موسى وأتباعه؛ حيث آمن به وترك اتباع فرعون، والله أعلم.

والثاني: من آله، أي: من نسبه؛ لأنه ذكر أنه كان ابن عمه، والله أعلم.

وقوله: ﴿يَكُنُو إِيمَانَهُۥ

إشفاقًا على نفسه، ولا يظهر الموافقة لهم على ما هم فيه؛ إذ قدر على الكتمان دون إظهار الموافقة لهم، وعلى ذلك المكره على إظهار الكفر إذا قدر على ألا يظهر ما أريد من كلمة الكفر ولا يقتل بالامتناع لا يسع له إظهار ذلك لهم، فإن لم يقدر فحينئذ يسع؛ فعلى ذلك ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ أَنْقَـٰتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَبِّكَ ٱللَّهُ ﴾.

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: في بذل النفس؛ لنجاة رسول من رسل الله تعالى.م.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨١٥) بنحوه.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَقَدْ جَآءَكُمْ بِٱلْبَيِّنَاتِ مِن زَيِّكُمْ ﴾.

أي: جاءكم من البينات ما يبين أنها آيات من عند الله لا اختراعًا من موسى - عليه السلام - ويبين أنه صادق فيما يقول ويدعى.

وقُوله: ﴿ وَإِن يَكُ كَذِبًا فَعَلَيْهِ كَذِبُهُمْ وَإِن يَكُ صَادِقًا يُصِبُكُمُ بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾.

أي: وإن كان كاذبًا فيما يدعوكم إليه فعليه كذبه، وإن كان صادقًا فيما يقول ويدعي يصيبكم بعض الذي يعدكم، فهو يعلم أنه صادق فيما يقول حقيقة، ولكن لما كان عند القوم احتمل الأمر، ذكر على ما في زعمهم؛ دفعًا للقتل عن موسى، عليه السلام.

ثم الإشكال أنه قال: ﴿يُصِبَكُم بَعْضُ ٱلَّذِى يَعِدُكُمْ ﴿ ذَكَرَ أَنَّه يَصِيبُهُم بَعْضَ الذَّي يَعد الرسل، [والرسل] إذا وعدوا شيئًا يصيبهم بكماله، لا يجوز أن يكون خلاف ما أخبروا أو دون ما ذكروا، لكن يخرج على وجوه:

أحدها: أنه كان وعده إياهم أن يصيبهم العذاب في الدنيا والآخرة، فيقول: ﴿يُصِبَكُمُ بَعْضُ الَّذِى يَعِدُكُمْ ﴾، وهو ما وعد لهم أن يصيبهم في الدنيا، وأما ما وعد لهم في الآخرة، فهو يصيبهم في الدنيا فهو بعض ما جرى الوعيد منه لهم؛ لأن الوعيد كان منه في الدنيا والآخرة، والله أعلم.

والثاني: يحتمل أنه كان – عليه السلام – وعدهم بأنواع من العذاب، وقد أصابهم بعض ذلك من الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم ونحو ذلك، وفي بعض ما وعدهم هو هلاكهم؛ فكأنه يقول لهم: إنكم قد أصابكم كثير من ذلك، فيصيبكم بعض ما يعدكم الذي فيه هلاككم مبالغة في الزجر؛ لما قد أصابهم ما وعد لهم من أنواع العذاب، ولم يكن وعده كذبًا، فبعض ما يعدكم – وهو الهلاك – كيف يكون كذبًا؟! والله أعلم والموفق.

والثالث: [أراد] بالبعض: الكل؛ لأنه أراد بهذا البعض: الهلاك، وهو البعض الأقصى، فيدخل العالي فيه لأنه إذا أوعده بأنواع من العذاب منها الهلاك يكون الهلاك هو البعض الأقصى؛ إذ لا عذاب في الدنيا بعد الهلاك، فيكون سائر أنواع العذاب في الدنيا يكون قبل الهلاك، فإذا أريد به هذا البعض يدخل فيه ما قبله، ويكون ذكره ذكرا للكل؛ إذ لا وجود له بدون سائرها؛ لذلك قال: ﴿يُصِبْبُكُم بَعْضُ الّذِي يَعِدُكُمْ ﴾، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَابٌ﴾، هذا يخرج على جهين:

أحدهما: أنه لا يهدي من هو في علمه أنه يؤثر الإسراف والكذب.

والثاني: لا يهدي من هو مختار الإسراف والكذب وقت اختيارهم الإسراف والكذب. وقوله - عز وجل -: ﴿ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلُكُ ٱلْيُوْمَ ظَلَهِ رِينَ فِى ٱلْأَرْضِ فَمَن يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِن جَآءَنَا ﴾. يخرج على وجهين:

أحدهما: يحتمل أن يقول ذلك بعد ما سألوه أن يتبع دينهم وما هم فيه: إني لو اتبعتكم وأجبتكم ومعكم الملك والحشم والغلبة وليس معي ذلك، فإذا جاء بأس الله وعذابه فصرتم أنتم ممتنعين عنه بما معكم، فمن ينصرنا من عذاب الله وليس معنا ذلك؟! وإن كان يعلم حقيقة أن ما معهم من الغلبة لا يمنع من عذاب الله، لكن قال ذلك بناء على اعتقادهم؛ إظهارًا للعذر عندهم؛ كي لا يقدموا على قتله لصيانة حياته، ومثل هذا لا بأس به، والله أعلم.

والثاني: يقول على الرفق بهم وإظهار الموافقة لهم في الظاهر؛ يقول: إنه قد جاءنا من الله البينات ما أوضح الحق وبين السبيل، فإذا رددنا ذلك وكذبناهم جاءنا بأس الله جملة وعذابه، فمن يمنعنا عنه وينصرنا من عذابه إذا خالفنا أمره وتركنا اتباع دينه؟! على هذين القولين يخرج القول منه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَىٰ﴾.

قال بعضهم: أي: ما آمركم إلا بما رأيته لنفسي.

وقال بعضهم: ما أختار لكم إلا ما أختار لنفسي ذلك، لكن [ليس] للعين أن يختار لهم ما اختار لنفسه؛ لأن ما اختار لنفسه باطل فاسد، وكذب اللعين أيضًا حيث قال: ما أختار لكم إلا ما أختار لنفسي؛ لأنه اختار لهم أن يعبدوه ولم يختر لنفسه عبادة أولئك أن يعبدهم، فهو كذب من القول.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَاۤ أَهَٰدِيكُرُ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ﴾.

كذب أيضًا في قوله: إنه لا يهديهم إلا سبيل الرشاد، بل كان يهديهم سبيل الغي.

وقوله – عز وجل – : ﴿يَقَوْمِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمِ ٱلْأَخْزَابِ . مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ .

كأن فيه إضمار القول: إني أخاف عليكم يوما مثل يوم الأحزاب، ويوما مثل يوم قوم نوح وعاد، فهو – والله أعلم – صلة قوله فيما تقدم: ﴿ يَقَوْمِ لَكُمُ ٱلْمُلَكُ ٱلْيَوْمَ ظُهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَنصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللّهِ إِن جَاءَناً ﴾ وعظهم مرة واحتج عليهم بما جاءهم موسى بالبينات؛ حيث قال: ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَفِي ٱللّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِنَاتِ مِن رَبِكُمْ ﴾،

وتتركون اتباعه وتتبعون رجلا لم يأتكم بالبينات، هذا منه احتجاج عليهم: أن كيف تقتلون رجلا وتتركون اتباعه بعد ما جاءكم بالبينات من ربكم، وتتبعون من لا بينة معه ولا برهان؟! يسفههم في صنيعهم الذي أرادوا أن يصنعوا به، والله أعلم، ووعظهم أيضًا وعظًا لطيفًا فيه رفق حيث قال: ﴿يَقَوِّم لَكُمُ الْمُلُكُ الْيَوْمَ ظُلَهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَصُرُنَا مِنْ بَأْسِ لطيفًا فيه رفق حيث قال: ﴿يَقَوِّم لَكُمُ الْمُلُكُ الْيَوْمَ ظُلهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَن يَصُرُكُم بالبينات الله إعلم -: إنكم إن قتلتم ذلك الرجل بعدما جاءكم بالبينات وتركتم اتباعه، فجاءكم عذاب الله وبأسه، فمن ينصركم عن ذلك العذاب ويمنعكم عنه إذا قتلتم نبيه بغير حق؟! ثم وعظهم وعظًا بما نزل بمكذبي من كان قبلهم من الرسل حيث قال: ﴿يَمْلُ يَوْمِ الْمُحْرَابِ . مِثْلَ دَأْبِ قَوِّم نُوج وَعَادٍ وَتَمُودَ ي يقول: إني أخاف عليكم أن ينزل بكم ويقع عليكم من عذاب الله بتكذيبكم الرسول موسى - عليه السلام - وترككم اتباعه بعدما جاءكم بالبينات أنه رسول وأنه صادق فيما يقول ويدعي، كما نزل ووقع من العذاب بالأحزاب الذين كانوا من قبلكم ممن ذكر بتكذيبهم الرسل واستقبالهم إياهم بما استقبلوا بعد ظهور صدقهم عندهم بما تستقبلون أنتم رسولكم موسى، بعدما ظهر صدقه عندكم بالبينات التي جاءكم، والله أعلم.

ثم ما ذكر من الأحزاب فيحتمل أن يكون تفسيره ما ذكر على أثره من قوم نوح وعاد وثمود، ويحتمل سواهم من الأمم، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ﴾ قال بعضهم: أي: مثل صنيع قوم نوح ومن ذكر وفعلهم.

وقال بعضهم: أي: مثل عذاب قوم نوح ومن ذكر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ﴾.

في هذه الآية للمعتزلة نوعُ تعلقٍ؛ يقولون: إن الله تعالى قد أراد من العباد ما يفعلون من أفعال الظلم والجور، وقد أخبر الله تعالى أنه لا يريد ظلمًا للعباد.

ولكن الآية في التحقيق عليهم؛ لأنه قال في آية أخرى: ﴿ يُرِيدُ اللّهُ أَلَا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي الآخِرَةِ ﴾ [آل عمران: ١٧٦] أخبر أنه أراد ألا يجعل لهم حظًّا في الآخرة، ولو لم يرد منهم ما يستوجبون به العذاب كان في تعذيبه إياهم ظالما على زعمهم؛ دل أنه أراد منهم ما يستوجبون به العذاب وهو فعل الظلم، والله أعلم.

ثم تأويل الآية يخرج على وجهين:

أحدهما: أن الإرادة هي صفة كل فاعل يفعل عن اختيار، فكأنه قال: والله لا يظلم عباده؛ كقوله تعالى: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّكِمِ لِلْعَبِيكِ ﴾ [فصلت: ٤٦].

والثاني: فيه إخبار أنه لا يعاقَبُ أحد بذنب غيره، ولا يؤاخذ بجريمة غيره، ولا يزيد على قدر ما يستحقون به العذاب، أو لا ينقصهم من ثواب حسناتهم شيئًا؛ كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ [النساء: ٤٠] وغير ذلك من الآيات ما فيها إخبار أنه لا يجزيهم بأكثر مما يستوجبون ليس على ظن أولئك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَنَقُومِ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ النَّنَادِ . يَوْمَ ثُولُونَ مُدْبِرِينَ . . . ﴾ الآية . وعظهم أيضًا بعذاب الآخرة وما يكون منهم من الندامة بتركهم اتباع الرسول، بعدما وعظهم بعذاب الدنيا وما نزل بأوائلهم بصنيعهم مثل صنيعهم، وهو ما قال : ﴿ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُو مُوْمَ النَّالَةِ . يَوْمَ تُولُونَ مُدْبِرِينَ . . . ﴾ الآية .

ثم قوله: ﴿ يَوْمَ ٱلنَّنَادِ ﴾ فيه لغات ثلاث:

إحداها: ﴿يوم التنادي﴾ بالياء.

والثانية: بالتخفيف على حذف الياء.

والثالثة: بالتشديد.

فمن قرأها بالتشديد، يقول: هو من ند يند ندًّا إذا مضى لوجهه هاربًا فارًّا من عذاب الله، إذا عاينوا العذاب، وهو من ند الإبل وغيره – والله أعلم –.

ومن قرأه بالياء فهو التفاعل من النداء، فهو على نداء بعضهم بعضًا يوم القيامة ؟ كقوله - تعالى -: ﴿ وَنَادَىٰ أَضَعَبُ اللَّهَ أَصَّبُ النَّارِ أَن فَذْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدَّتُم مَا وَعَدَ رَجُكُمْ حَقًا ﴾ [الأعراف: 33]، وقوله - عز وجل -: ﴿ وَنَادَىٰ آصَحَبُ النَّارِ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ أَنَ أَلْمَاهِ ﴾ [الأعراف: ٥٠]، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَاءِ يَ الَّذِينَ كُنتُر مَعْمُونَ ﴾ [القصص: ٦٢]، وقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ مَاذَا أَجَبَتُمُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [القصص: ٦٥] ونحوه .

ومن قرأه بغير الياء، فقد حذف الياء؛ كقوله: ﴿فَأَفْضِ مَاۤ أَنَتَ قَاضٍ ﴾ [طه: ٧٢]، وأصله: التنادي، والله أعلم.

ثم قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدَيِرِينَ﴾ قال بعضهم(١٠): يوم تولون هاربين من النار مدبرين عنها؛ كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَةُ مِنْ أَخِيهِ﴾ [عبس: ٣٤].

وقوله - عز وجل -: ﴿مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنَ عَاصِيرٌ ﴾.

أى: ما لكم من عذاب الله إذا نزل بكم من مانع يمنعكم من عذابه.

<sup>(</sup>١) قاله ابن جريج، أخرجه ابن المنذر كما في الدر المنثور (٦٥٦/٥).

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَمَن يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادِ﴾ قد ذكرناه. وقوله - عز وجل -: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَتِ﴾.

أي: جاءكم يوسف من قبل موسى – عليه السلام – بالبينات، أي: بالآيات والأدلة على رسالته وصدقه، جائز أن يكون هذا قول ذلك الرجل لقومه يخبرهم عن سفه أوائلهم من تكذيبهم يوسف بأرض مصر قبل موسى، وما كان من القول منهم بعدما ذهب من بينهم وردهم آياته وحججه التي أتاهم بها، وما أخبر أنهم وأوائلهم لم يزالوا في شك وريب مما جاءتهم الرسل من الآيات والأدلة، وهو ما قال – عز وجل –: ﴿فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِ مِيّا جَاءَكُم بِهِيّا هُ يقول: لم تزل عادتكم وعادة أوائلكم هذا.

وقوله - عز وجل -: ﴿ حَتَّنَ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ ٱللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ. رَسُولًا ﴾.

جائز أن يكون وإن خاطبهم بقوله: ﴿ جَآءَ كُم مُّوسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾ [البقرة: ٩٢]، وقوله: ﴿ فَٱلنَّمُ لَن يَبْعَثَ اللّهُ مِنْ بَعَدِهِ وَسُولاً ﴾ إنما أراد أباءهم وأوائلهم؛ لأن يوسف – عليه السلام – لم يكن في زمن هؤلاء مبعوثًا إليهم على ما عاتب الأبناء بصنع آبائهم في غير آي من القرآن (١٠)؛ كقوله: ﴿ فَلِمَ تَقَنَّلُونَ أَنْبِيآ اللّهِ مِن عَلَى اللّهِ مِن الْقَرَانُ ﴾ [البقرة: ٩١]، وقوله: ﴿ ثُمُ الْغَجْلُ مِنْ بَعْدِهِ ﴾ [البقرة: ٩١]، وهؤلاء لم يقتلوا الأنبياء ولا اتخذوا العجل، وإنما فعل ذلك آباؤهم وأوائلهم، ثم جاء العتاب لهم بسوء صنيع آبائهم وأوائلهم؛ فعلى ذلك هذا.

وجائز أن يكون وإن خاطبهم بما ذكر من سوء الصنيع والتكذيب، إنما يخبر عن صنيع آبائهم وأوائلهم فيحذرهم عن مثل صنيع أولئك من التكذيب لهم والرد لأدلتهم، والقول بعد ذهابه من بينهم، والكذب على الله: إنه لم يبعث رسولا؛ يقول: إياكم أن تكذبوه وتردوا آياته وحججه، ثم تقولوا إذا مات موسى: لن يبعث الله من بعده رسول، كما قال أوائلكم: إذا مات يوسف: لم يكن من بعده رسول بقولهم: ﴿حَقَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنَ يَبْعَثُ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِ، رَسُولًا ﴾ يشبه أن يخرج الآية على هذا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿كَلَاكَ يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَائِ﴾.

فقد ذكرنا تأويله من وجهين فيما تقدم.

ثم قوله: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ. رَسُولًا ﴾ يخرج من وجهين: أحدهما: آمنوا به، وأنكروا رسالة غيره بعده بقولهم: لن يبعث الله من بعده رسولا.

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: مما يحفظ عتاب الأبناء بصنع الآباء في غير آي من القرآن. م.

والثاني: أي: أنكروا رسالته في حال حياته ولم يؤمنوا به، فإذا هلك أنكروا أن يكون هو مبعوثًا إليهم رسولا، فيحذر هؤلاء صنيع أولئك ألا يكونوا كأولئك آمنوا به وأنكروا رسالة غيره من الرسل بعده.

أو يقول: لا تكونوا كأولئك يكذبونه ما دام حيًّا، فإذا هلك يكذبون رسالته، يحذرهم سفه أوائلهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ الَّذِينَ يُجُدِلُونَ فِي ءَايَتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنَهُمٌّ ﴾.

أي: يجادلون في دفع آيات الله وردها بغير حجة وسلطان أتاهم من الله، أو بغير حجة مكن لهم الاحتجاج بها، وإلا كان أهل الإيمان قد يجادلون فيها حتى إذا ظنوا أنها آيات الله آمنوا بها وأقروا بها، لكن الوجه فيه ما ذكرنا، أي: جادلوا في دفع آيات الله وردها بغير حجة أتتهم؛ كقوله: ﴿وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدَحِضُوا بِهِ اَلْحَقَ ﴾ [غافر: ٥]، والله أعلم. وقوله: ﴿كَبُرُ مَقَتًا عِندَ اللّهِ وَعِندَ الّذِينَ ءَامَنُوا ﴾.

هكذا الواجب على أهل الإيمان أن يمقتوا من الأعمال ما مقتها الله تعالى، أو يمقتوا من مقته الله من أعدائه؛ وعلى ذلك ذكر: إن خير أعمالكم حُبُّ ما أحبه الله وبُغْضُ ما أبغضه الله أو كلام نحوه، وشر أعمالكم حب ما أبغضه وبغض ما أحبه الله تعالى(١). وقوله – عز وجل –: ﴿كَنَالِكَ يَطْبَعُ اللّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ ﴾.

أي: هكذا يطبع الله على كل قلب من جادل في دفع آيات الله وردها بغير حجة، أي: يطبع على كل من تعود التكبر والتجبر على الآيات والرسل، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ كَذَلِكَ يَطْبَعُ ٱللّهُ عَلَى . . . ﴾ من هو كذا، وكذلك يضلل، ونحوه كله حروف الاعتلال (٢) ، بين الله تعالى العلل التي لها لا يهديهم ويضلهم؛ وكذلك في قوله: ﴿ لَا يَهْدِى مَنَ هُوَ مُسْرِفُ كُذَابُ ﴾ ومسرف مرتاب ونحوه، أي: لا يهدي من كان طبعه وعادته الإسراف والكذب وكفران النعم ودفع الآيات والحجج بلا حجة وبرهان، فأمّا من كان طبعه وعادته غير هذا لكن لجِهْلٍ جَهِلَ ذلك، أو لما يتحقق عنده لظنه وقلة التأمل، أو لاشتغاله بأمور الدنيا، أو لمعنى من المعاني يجوز أن يهديه الله تعالى ويرشده، على هذا يخرج هذه الآيات، والله أعلم.

وعلى ذلك ما كان [يصنعه] فرعون اللعين من التمويهات والتلبيسات على أتباعه في

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: مما يحفظ ألبتة: الواجب على كل مسلم أن يمقت [من] الأعمال ما مقته الله تعالى. م.

<sup>(</sup>٢) ثبت في حاشية أ: مما يحفظ ألبتة: حروف الاعتلال.م.

أمر موسى – عليه السلام – بعد معرفته أن ذلك ليس بقدح في الآيات والحجج التي أتاهم موسى – عليه السلام – أراد أن يموه ويلبس على قومه، فكل من كانت عادته وطبيعته ما ذكرنا من التمويه والتلبيس والمجادلة في دفع الآيات بلا حجة والتكبر عليها – فلا يهديه الله تعالى ويطبع على قلبه، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرَعُونُ يَنَهَمُنُ آبَنِ لِى صَرْمًا لَعَلِى آبَنُغُ ٱلأَسْبَنَبِ ﴿ السَّمِنُونِ فَأَطّلِعَ الْنَهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَطُنُهُ كَذِبًا وَكَذَلِكَ رُنِنَ لِفِرْعَوْنَ سُوّهُ عَمَلِهِ، وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلُ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ اللَّهِ مُوسَى وَإِنِي لَأَطُنُهُ كَذِبًا وَكَذَلِكَ رُنِنَ لِفِرْعَوْنَ اللَّهِ عَمَلِهِ، وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلُ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ اللّهِ مُعَلِمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهِ لَكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَعُ وَإِنّ ٱللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الل

وقوله – عز وجل –: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَنْهَمَنُ أَبْنِ لِي صَرْحًا لَعَلِيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَنَبَ . أَسْبَنَ ٱلسَّمَوَٰتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ﴾.

للمشبهة تعلق بظاهر هذه الآية يقولون: لولا أن موسى – عليه السلام – كان ذكر وأخبر فرعون: أن الإله في السماء، وإلا لما أمر فرعون هامان أن يبني له ما يصعد به إلى السماء ويطلع إلى إله موسى على ما قال تعالى خبرًا عن اللعين.

لكنا نقول: لا حجة لهم؛ فإنه جائز أن يكون هذا من بعض التمويهات التي كانت منه على قومه في أمر موسى - عليه السلام - ومن بعض مكائده التي كانت منه به؛ من نحو قوله: ﴿ يَعْرِ كُذَابُ ﴾ [ص: ٤]، وقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكِيْرُكُمُ اللَّذِي عَلَّمَكُمُ السِّحرِّ ﴾ [طه: ٧١]، وقوله: ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِ عَكُم مِن أَرْضِكُم بِسِحْرِهِ ﴾ [الشعراء: ٣٥] ونحو ذلك من التمويهات التي كانت منه؛ فعلى ذلك قوله: ﴿ أَبْنِ لِي صَرّحًا . . . ﴾ و ﴿ فَأَطّلِعَ إِلَى ٓ إِلَهِ مُوسَى ﴾ تمويه منه على قومه بموسى؛ يقول: إن موسى إنما يدعو إلى إله في السماء فهو نحو إله يكون من موسى ذكر، أو أخبر أن في الأرض، يموه بذلك على الناس أمر موسى من غير أن كان من موسى ذكر، أو أخبر أن الله - تعالى - في السماء على ما كان منه سائر التمويهات وإن لم يكن من موسى ذكر

تلك التمويهات له، والله أعلم.

ويحتمل أن فرعون قال ذلك؛ لما رأى أن البركات والخيرات تنزل من السماء؛ فظن أنه في السماء.

ثم اختلف في الأسباب: قال بعضهم (١): أسباب السموات: أبوابها.

ويحتمل أسباب السموات: هي الطرق التي تصعد إلى السماء.

وحقيقة الأسباب: هي ما يوصل بها إلى الأشياء ويقصد إليها، وقد علم اللعين أنه لا يصل إلى ذلك بما ذكر من بناء الصرح، لكنه أراد بذلك ما ذكرنا من التمويهات والتلبيس على قومه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَنْدُمُّ كَنْدُمُّ ﴾.

قال هاهنا: ﴿ لَأَظُنُّهُ كَذِبًا ﴾ بعدما قطع القول فيه: إنه كاذب وإنه كذاب؛ ليعلم أنه على [حق] وأنه صادق، لكنه يموه بذلك على قومه.

وقوله: ﴿ وَكَذَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ . ﴿ وَكَذَالِكَ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوَّءُ عَمَلِهِ .

قال بعضهم: أي: زين الشيطان عليه سوء عمله.

ويحتمل أن يقال: زين له سوء عمله بالأتباع وكثرة الأموال والحشم الذي أعطي له، زين له سوء عمله بالأسباب التي أعطيت له، فيكون الله تعالى مزينًا له سوء عمله بإعطاء الأسباب.

ويحتمل زين له سوء عمله، أي: خلق في طبعه أن يرى ذلك حسنا مزينًا وإن كان قبيحًا في نفسه حقيقة على ما تقدم ذكره.

وقوله: ﴿وَصُدَّ عَنِ ٱلسَّبِيلِّ﴾.

وقرئ: ﴿صَدَ﴾ بالفتح، فمن قرأ بالفتح فله معنيان:

أحدهما: صد هو بنفسه صدودًا. والثاني: صد هو الناس عن سبيله صدًّا.

ومن قرأ ﴿صُدَّ﴾ بالضم، أي: لم يوفق، ولم يرشد؛ لما علم منه اختيار صده.

وقوله: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾.

أي: في خسار، التباب: الحسار، يقال في قوله: ﴿تَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾ [المسد: ١]: أي: خسرت، ويقال: تبًا له، أي: هلاكا له، وقيل: تبت يد الرجل، أي: خابت. ثم أخبر عما ذكر ووعظ ذلك الرجل المؤمن من آله، وهو قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِيَّ

 <sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٣٤٤)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٥/
 (١٥) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٣٤٤)،

ءَامَنَ يَنْقُومِ ٱنَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّسَادِ﴾.

أي: أبين لكم سبيل الرشاد، مرة خوفهم بما نزل بأوائلهم بتكذيب الرسل وترك اتباعهم، ومرة بَيَّنَ سفههم في أنفسهم بسوء صنيعهم، ومرة وعظهم ونصحهم ودعاهم إلى اتباعه ليبين لهم سبيل الرشاد ويهديهم إليه، وإن خاف على نفسه الهلاك بعدما أظهر الإيمان ولم يبال هلاك نفسه.

وقال الكسائي: الرشاد والرُّشْد والرَّشَد ثلاث لغات، ولا يقرأ هاهنا غير ﴿الرَّشَادِ﴾. ثم قال: ﴿يَقَوْمِ إِنَّمَا هَلَاهِ ٱلْمُكِنَوْةُ الدُّنْيَا مَتَاعً﴾.

أي: متاع ومنفعة يبلغ إلى منتهى آجالكم، يبلغ به العاصي والمطيع إلى أجله، يخبر أنها على الانقضاء والذهاب عن قريب، ويخبر أن دار الآخرة هي دار القرار، أي: تقر بأهلها: إن كان أهلها أهل خير قرت بهم خيرا أبدًا لا يزول، وإن كان أهلها أهل شر يقر بهم الشر أبد الآبدين.

ثم أخبر عن عدل الله تعالى في أعدائه وفضله في أوليائه حيث قال: ﴿مَنْ عَمِلَ سَيِتَـٰهُ فَلَا يُجۡزَٰكَ إِلَّا مِثْلَهَا ﴾.

أي: لا يجزى ولا يزيد لهم على مثل جنايتهم؛ لأن المثل هو العدل في جميع الأشياء، يخبر ألا يزيد على عقوبة عملهم، ولكن يجزيهم بمثله، وأما جزاء الحسنة فإنه يزيد لهم على قدر ما يستوجبون؛ فضلا منه وإحسانًا.

ثم فيه دلالة نقض قول المعتزلة: إن صاحب الكبيرة في النار أبدًا؛ لو كان على ما ذكروا كان في ذلك تسوية بين صاحب الكبيرة وبين صاحب الشرك؛ فإما أن يكون نقصانًا لصاحب الشرك عن مثل عقوبته أو زيادة لصاحب الكبيرة، وقد أخبر أنه لا يجزى إلا مثلها فذلك خلاف ظهر الآية.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْفَ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَاَئِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ﴾.

دل هذا على أن الحما الصالح لا ينفع ولا يجزي إلا من كان منه الإيمان به. وقوله: ﴿ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَايرٍ ﴾.

يحتمل بلا تبعة: وبحتمل بغير تقدير وعدّ، وقد ذكرناه فيما تقدم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَيَكَفَوْمِ مَا لِيَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَيَدْعُونَوِنَ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾.

كأنه قال: يا قوم، ما لي أدعوكم إلى ما به نجاتكم وأنصح لكم، وتدعونني أنتم إلى [م] به هلاكي، فمتى يكون بيننا موالاة واجتماع؟! أي: لا يكون، إنما يذكر هذا وأمثاله

في المواعظ [إذا] انتهت غايتها وبلغت نهايتها، فلما تنجع فيهم؛ وهو كقوله تعالى: ﴿لَكُرْ وَلِكُمْ وَلَكُمْ عَمَلُكُمْ مَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلِكُمْ وَلِكُمْ عَمَلُكُمْ مَ مَلُكُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ثم فسر ما يدعون إليه وما يدعوهم إليه من النجاة حيث قال: ﴿ تَدْعُونَنِي لِأَكَفُرُ بِٱللَّهِ وَأَشْرِكَ بِهِ. مَا لَيْسَ لِي بِهِ. عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْعَزِيزِ ٱلْغَفَرِ ﴾.

هذا منه تفسير ما دعاهم إلى النجاة وبيان ما يدعونه إلى الهلاك.

ثم قوله: ﴿وَأَشْرِكَ بِهِ، مَا لَيْسَ لِى بِهِ، عِلْمٌ ﴾ قد يستعمل قوله: ﴿مَا لَيْسَ لِى بِهِ، عِلْمٌ ﴾ في نفي العلم، أي: ليس ذلك، وذلك في إثبات العلم بخلافه وضده؛ يقول: وأشرك به ما ليس لي به علم ولا كان من الشريك وغيره، أو يقول: تدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لكم به علم، والله أعلم.

ثم بين عجز ما يعبدون من الأصنام وغيرها، وهو ما قال - عز وجل -: ﴿لَا جَرَهَ أَنَّمَا تَدَّعُونَنِيَ إِلَيْهِ لَيْسَ لَهُ دَعْوَةٌ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَا فِي ٱلْآخِرَةِ﴾.

﴿لَا جَرَمَ﴾، أي: حقًا؛ يقول - والله أعلم -: بحق أن ما تدعونني إليه ليس له دعوة، أي: لم تدعكم إلى عبادة نفسها، أي: الأصنام التي عبدوها، والأول أشبه؛ لأنهم كانوا يعبدون تلك الأصنام؛ رجاء أن تشفع لهم، فأخبر أنها لا تشفع بقوله: ﴿لَيْسَ لَهُ دَعُونُ ﴾، أي: شفاعة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَأَنَّ مَرَدُّنَّا إِلَى ٱللَّهِ﴾.

يقول - والله أعلم -: إن مرجعنا إلى ما أعد الله لنا، أعد لكم النار، وأعد لي الجنة، ﴿وَأَتَ الْمُشْرِفِينَ هُمْ أَصْحَكُ ٱلنَّارِ﴾ والمقتصدين من أصحاب الجنة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَسَتَذَكَّرُونَ مَاۤ أَقُولُ لَكُمُّ ﴾.

أي: ستذكرون إذا عاينتم ما أعدّ لكم وأعد لنا: أن ما كنتم عليه ودعوتموني إليه دعاءٌ إلى الهلاك، وما دعوتكم إليه هو دعاءٌ إلى الجنة.

أو يقول: ستذكرون ما نصحت بدعائي إياكم إلى ما به نجاتكم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَأُفَرِّضُ أَمْرِي ۖ إِلَى ٱللَّهِ ﴾، هذا يخرج على وجوه:

أحدها: كأنهم خوفوه وأوعدوه بأنواع الوعيد والتخويف، فقال عند ذلك: ﴿وَأُفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اَللَّهُ ﴾، وأتوكل عليه، فيحفظني ويدفع عني شركم وما تقصدون بي، والله أعلم.

والثاني: ﴿وَأُفَوِضُ أَمْرِى إِلَى اللَّهِ ﴾ أي: عليه أتوكل، وأَكِلُ في جميع الأمور من الخيرات والشرور، وهو الكافي لذلك.

والثالث: إظهار الحاجة إليه، والمؤمن أبدا يكون مظهرًا للحاجة إلى الله – تعالى – في كل وقت وكل ساعة، والله أعلم.

والرابع: ﴿ وَأُفَوِّضُ آمَرِى ۗ إِلَى اللَّهِ ﴾ أي: لا أشتغل بشيء في أمري أصيره إلى الله، تعالى. وعلى قول المعتزلة لا يصح تفويض الأمر إلى الله تعالى؛ لأنهم يقولون: إن عليه أن يعطيه جميع ما يحتاج إليه المكلف حتى لا يبقى عنده مزيد، وإذا لم يبق عنده شيء، فليس لتفويض الأمر إليه معنى، والله الموفق.

وقوله – عز وجل –: ﴿فَوَقَلَهُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِ مَا مَكَرُوّاً﴾.

دل هذا على أنهم قد قصدوا قصد المكر به؛ حيث أخبر أنه وقاه سيئات ما مكروا، فجائز أن هموا به قتله، ويحتمل غيره.

ثم يحتمل ما وقاه عن مكرهم بما وقى موسى - عليه السلام - لما أهلكهم وأنجاه من شرهم.

ويحتمل توجيه آخر لا نفسره؛ لأنا لا نحتاج إليه، وإنما حاجاتنا إلى أن نعلم أنه كان بذل نفسه لله تعالى وحفظه.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَحَاقَ بِنَالِ فِرْعَوْنَ سُوَّءُ ٱلْعَذَابِ﴾.

استدل بعض الناس على عذاب القبر بقوله: ﴿ آلنَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ وإنما يعرض أرواحهم على النار فتألمت أجسادهم في القبور لذلك، وكذلك يعرض أرواح أهل الجنة في فيتلذذ أجسادهم بتلذذ الأرواح بعد أن أحدث فيها الحياة التي تحقق الألم واللذة هذا في القبور، ثم إذا دخلوا النار يكون لهم ما ذكر من العذاب، حيث قال: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُواْ ءَالَ فِرْعَوْنَ لَهُمُ الْعَلَا عُلْم.

وجائز أن يكون ما ذكر من العرض على النار قبل القيامة قبل أن يدخلوا النار؛ كقوله - تعالى -: ﴿ اَخْشُرُوا النَّارِ عَلَمُ اللَّهُ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ . مِن دُونِ اللّهِ فَالْمَدُومُمْ إِلَى صِرَاطِ الْجَيمِ . وَقَفُوهُرُ إِنَّهُم مَسْتُولُونَ . مَا لَكُرَ لَا نَنَاصَرُونَ ﴾ [الصافات: ٢٢ - ٢٥] يكون عرضهم على النار هو وقت وقفهم للسؤال وحبسهم لذلك، ثم يدخلون النار؛ فيكون لهم العذاب الذي ذكر؛ وهو قول الحسن.

ثم قوله: ﴿غُدُوًّا وَعَشِيًّا ﴾.

يحتمل قدر غدو وقدر عشي، فإن كان التأويل في عذاب القبر يحتمل ما قال بعضهم: أن يقال لهم: هذا لكم ما دامت الدنيا.

ويحتمل أنه ذكر على إرادة الغدو والعشي حقيقة ذلك كل وقت، لكن يتجدد التألم

والوجع بكل قدر عشى وغدو، والله أعلم.

وذكر عن ابن مسعود (١) - رضي الله عنه - أنها جعلت أرواحهم في أجواف طير سود، فهي تعرض على النار كل يوم مرتين ﴿غُدُوًا وَعَشِيًا ﴾ إلى أن تقوم الساعة. فهو تفسير لما ذكر من الغدو والعشي، ثم إن ثبت هذا عنه فهو سماع عن رسول الله على الله باب لا يدرك بالتدبير مع ما روي عن ابن عمر - رضي الله عنهما - قال: إن نبي الله على قال: «إذا مات أحدكم عرض على مقعده بالغداة والعشي: إن كان من أهل الجنة فمن الجنة، وإن كان من أهل النار فمن النار، يقال له: ها ذاك مقعدك حتى يبعث إليه يوم القيامة (٢) فإن ثبت هذا وصح عنه، فهو دليل لوجوب عذاب القبر، والله أعلم.

وجائز أن يكون قولطه: ، أي: يعذبون في الأوقات كلها بعد إدخالهم فيها، وذكر الغدو والعشي يخرج على سكون النار في أوقات ثم تلتهب؛ كقوله تعالى: ﴿كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِيرًا﴾ [الإسراء: ٩٧]، والله أعلم.

فإن قيل: ما الحكمة فيما ذكر من إدخال آل فرعون في أشد العذاب، والخصوصية لهم في ذلك من بين غيرهم من الكفرة؟

قيل لوجهين: أحدهما: أن غير موسى من الرسل – عليهم السلام – قد نسبوا إلى السحر كما نسب إليه موسى، لكن لم يتبين ولا تحقق لقومهم براءة رسلهم فيما قرفهم ( $^{(7)}$ ) الرؤساء والقادة منهم بالسحر والكذب بما وجد منهم التمويه على السفلة والأتباع، وقد تحقق لآل فرعون براءة موسى مما قرفه فرعون بالسحر والكذب، وتبين عندهم صدق ما ادعى من الرسالة، وذلك مما أقر جميع سحرة فرعون أن ما جاء به موسى حق وما يقوله صدق، وإيمانهم بموسى – عليه السلام – نهارا جهارا، واختاروا القطع والصلب، ولم يمتنعوا عن متابعته، وما رأوا من انقلاب العصا حية تسعى وتلقف ما صنعوا؛ فيكون عنادهم أشد ومكابرتهم أكبر؛ فلذلك استحقوا أشد العذاب، والله أعلم.

والثاني: أن آيات موسى أكثرها كانت حسية وآيات غيره عقلية، ومعرفة ما كان سبيله الحس مما لا يتمكن فيه شبهة ؛ وقد يتمكن الشبهة فيما كان سبيله العقل، فيكون عنادهم أشد.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٩/ ٦٥٩).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۳/ ۲٤۳) في الجنائز: باب الميت يعرض عليه مقعده بالغداة والعشي (۱۳۷۹)،
 ومسلم (٤/ ۱۹۹۶)، في كتاب الجنة وصفة نعيمها: باب عرض مقعد الميت من الجنة أو النار عليه
 (٥٠/ ۲۸٦٦/٦٥)، وأخرجه مالك (١/ ٣٣٩) في كتاب الجنائز: باب جامع الجنائز (٤٧).

<sup>(</sup>٣) قرفهم، أي: اتهمهم ينظر: القاموس المحيط (قرف).

وبعد، فإنهم قد اتبعوا فرعون بما ادعى لنفسه من الألوهية بلا حجة وبرهان طلبوا منه، وتركوا اتباع موسى – عليه السلام – بما ادعى من الرسالة بعدما أقام على ذلك من البينات والحجج والبراهين؛ فلذلك قال: «جعلت أرواح آل فرعون في أجواف طير سود يعرضون على النار كل يوم مرتين، يقال: يا آل فرعون، هذه داركم»، قال عبد الله: فذلك عرضها، فإن ثبت هذا عن ابن مسعود (۱) – رضي الله عنه – كان لهم أشد العذاب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَإِذْ يَتَحَاَّجُونَ فِي ٱلنَّارِ﴾.

ما ذكر هاهنا وفي آي من القرآن وهو ما ذكر: ﴿ فَيَقُولُ ٱلضَّعَفَتُوا لِلَّذِينَ ٱسْنَكُبُرُوا إِنَّا كُنَا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ ٱلنَّارِ ﴾، قد علم الضعفاء الأتباع لا يملكون دفع ما هم فيه ؛ لأنهم لو كانوا يملكون ذلك ، لدفعوا عن أنفسهم ، فإذا لم يملكوا دفع ذلك عن أنفسهم فلألا يملكوا دفع ذلك عنهم أحق ، لكنهم قالوا ذلك لهم ليزدادوا حسرة وندامة ؛ وهو كقوله تعالى في آية أخرى : ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُغْنُونَ عَنَا مِنْ عَذَابِ ٱللهِ مِن شَحِيصٍ ﴾ وندامة ؛ وهو كقوله تعالى قوله : ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْ نَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرَنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾ [إبراهيم : ٢١] إلى قوله : ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْ نَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرَنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾ [إبراهيم : ٢١] إلى قوله : ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْ نَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرَنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾

ويحتمل أنهم إنما قالوا لهم ذلك لما قالوا لهم في الدنيا: ﴿ أَتَبِعُواْ سَبِيلُنَا وَلَنَحْمِلُ خَطَنِكُمْ ﴾ فيقولون لهم لذلك في الآخرة: ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُعْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِن شَيْءٍ ﴾ أي: حاملون عنا بعض الذي علينا من العذاب ﴿ إِنَّا كُنَّ الكُمْ تَبَعًا ﴾ في الدنيا ﴿ إِنَّا كُلُّ فِيهَا ﴾ نعذب ﴿ إِنَّ اللَّهُ قَدْ حَكُم بَيْنِ الْعِبَادِ ﴾ .

وقوله - عز وجل -: ﴿قَالَ اللَّذِينَ اَسْتَكُبُرُواْ إِنَّا كُلُّ فِيهَاۤ إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ اللَّهِ اللَّهَ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ اللَّهِ اللَّهَ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ قَدْ حَكُمُ بَيْنَ

هذا من أولئك الذين استكبروا؛ جوابًا للضعفاء على أحد التأويلين، ولا يكون جوابًا

<sup>(</sup>١) تقدم.

للآخر، وهو جواب لقولهم الذي قالوا في الدنيا: ﴿ وَلَنَحْمِلُ خَطَايَكُمْ ﴾، فيقولون: ﴿ وَلَنَحْمِلُ خَطَايَكُمْ ﴾، فيقولون: ﴿ إِنَ اللَّهُ قَدْ حَكُمُ بَيْنِ الْعِبَادِ ﴾ ألا يزيد العذاب على مثل السيئة، وقد حكم الله تعالى على كل منا بالمثل، فلا يزيد على ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ فِى ٱلنَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ٱدْعُواْ رَبَّكُمْ يُحَفِّفْ عَنَا يَوْمًا مِنَ ٱلْعَذَابِ﴾.

كان فزع الكفرة أبدًا إلى الخلق إذا نزل بهم البلاء في الدنيا، إلا أن يضطروا، فعند ذلك يفزعون إلى الله، فأما ما لم ييئسوا منهم فلا يفزعون إليه؛ فعلى ذلك يكون فزعهم في الآخرة إلى الخلق، وهو ما سألوا أهل الجنة من الماء، أخبر الله تعالى عنهم بقوله: ﴿وَنَادَىٰ اَلْعَارِ اَصْحَبُ اللّهِ وَهُو ما سألوا أهل الجنة من الماء، أخبر الله تعالى عنهم بقوله: ﴿وَنَادَىٰ اللّهِ عَلَىٰ الْكَفِرِينِ ﴾، فلما أيسوا من ذلك عند ذلك فزعوا إلى مالك، وهو ما أخبر الله تعالى عنهم بقوله: ﴿وَنَادَوْا يَمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ قَالَ إِنّكُم مَلِكُونَ ﴾ سألوا الموت، فلما أخبرهم أنهم ماكثون، فعند ذلك فزعوا إلى الخزنة وقالوا: ﴿أَدَعُوا رَبّكُم يُحَقِفُ عَنَا يَوْمَا مِن الْعَدَابِ . قَالُوا أَوْلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِالْبَيْنَتِ ﴾، فلما أيسوا منهم ومما سألوهم من تخفيف العذاب عنهم عند ذلك فزعوا إلى الله تعالى، وهو قولهم: ﴿رَبّنَا آخِرِفَا إِلَى الله تعالى، وهو قولهم: ﴿رَبّنَا آخِرُنَا إِلَىٰ أَجُلِ فَرِسِ مَعْ مَنْ مَنْ مَا الله عَلَىٰ وَعُوا إلى الله تعالى إلا بعد ما انقطع رُجُوهم منهم، وأيسوا، وبالله العصمة والنجاة.

وقد استدل بقوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ مِٱلْبَيِّنَتِّ فَالُواْ بَكَنَى ﴿ مَن لا يرى الحجة والحكم يلزمهم بمجرد العقل دون الرسل - عليهم السلام - حيث احتج عليهم الخزنة بتكذيبهم الرسل وردهم البينات التي أتتهم الرسل.

واستدلوا أيضًا بقوله: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِيبِنَ حَتَى نَبْعَثَ﴾ [الإسراء: ١٥]، وبقوله - تعالى-: ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابِ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَبِعَ اَيَئِكَ﴾ [طه: ١٣٤]، وقوله - تعالى -: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَىٰ يَبْعَثَ فِي أَمِهَا رَسُولًا﴾ [القصص: ٥٩]، وغيرها من الآيات التي فيها أنه لا يعذبهم إلا بعدما قامت عليهم الحجة من جهة الرسل ولزمهم الحكم بهم، فعند ذلك يعذبون.

لكن تأويل الآية يخرج عندنا على وجهين:

أحدهما: أن يكون ذلك في قوم خاص الذين لا يرون لزوم الحجة والحكم إلا من جهة الرسالة، فيحتج عليهم بما كانوا يرونه؛ ليكون أقرب إلى الإلزام والحجة، وإن كان

يجوز أن يحتج عليهم بما هو حجة وهم لا يرونها حجة، والله أعلم.

والثاني: إنما ذكر ذلك على المبالغة والنهاية في الحجة، وإن كانت الحجة قد تلزمهم والحكم قد ثبت بدون ذلك وهو العقل؛ لأن إرسال الرسل وإقامة المعجزات أقرب إلى الوصول إلى الحق، وقد أقام كلا الحجتين فذكرو أظهر الحجتين؛ ليكون أقرب إلى إظهار عنادهم، وهذا كما في تعذيب الكفرة في الدنيا أنهم لم يعذبوا بنفس الكفر حتى كان منهم مع الكفر الاستهزاء بالرسل والعناد لهم وغير ذلك، وإنما كانوا يستوجبون العذاب بنفس الكفر، لكن ترك تعذيبهم حتى يبلغوا النهاية والإبلاغ في التكذيب والعناد؛ وهو كقوله تعالى: ﴿النَّينَ لَا يُؤتُّونَ الزَّكَوةَ وَهُم بِاللَّخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴾ [فصلت: ٧] ذكر هذا على النهاية والإبلاغ في الجناية منهم، وإن كانوا يستوجبون العذاب بجحودهم الزكاة دون النهاية والإبلاغ في الجناية منهم، وإن كانوا يستوجبون العذاب بجحودهم الزكاة دون جحود البعث، أو جحود البعث دون جحود الزكاة؛ فعلى ذلك الآيات التي ذكرها هي على الإبلاغ والنهاية، وإن كان الحجة تلزمهم والحكم يثبت بدون الرسل، والله الموفق. وبعد، فإن قوله: ﴿وَلَوْ أَنّا أَهْلَكُنّهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ لَقَالُواْ رَبّاً لَوْلاً أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنَبّع على فلا تكون ظالمًا فيما عذبتنا، والظلم من الله تعالى محال؛ فيستحيل تقدير الآية على هذا الوجه؛ دل أن التعذيب قبل الرسل عدل وحكمة وليس بظلم، والله الموفق.

وبعد: فإن في قوله: ﴿أَوَلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُم بِٱلْبِيَنَتِ ۗ دلالة أن الحجة إنما تلزم بالبينات لا بنفس الرسل، والبينات قد وجدت، وسبب المعرفة وطريقها - وهو العقل -قائم.

وقوله – عز وجل –: ﴿قَالُواْ فَكَادَعُواًّ وَمَا دُعَتَوُا ٱلكَفْرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ﴾.

وقوله – عز وجل –: ﴿إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا﴾.

يحتمل ما ذكر من النصر للرسل والمؤمنين وجوهًا:

أحدها: أن ينصرهم في الدنيا بالحجج والآيات التي أعطاهم في الدين حتى يدفع بها تسويلات الشيطان وتمويهات السحرة وتغلبها وتعلو على كل هذا في الدنيا، وفي الآخرة أيضًا ينصرهم بما يشهد لهم عليهم الملائكة والجوارح بالتكذيب للرسل والمؤمنين،

وأنهم دعوهم إلى التوحيد والإيمان، لكنهم كذبوهم وكفروا بما دعوهم إليه، فذلك نصره إياهم في الدنيا والآخرة، والله أعلم.

والثاني: ينصرهم؛ لما يجعل لهم العواقب وآخر الأمر وإن كان في الابتداء قد يكون عليهم، وعلى ذلك لم يذكر عن أحد من الرسل إلا وقد كان عاقبة الأمر له؛ وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَٱلْعَنْقِبَةُ لِلمُتَقِينَ﴾ [الأعراف: ١٢٨]؛ فهذا النصر هو النصر في الأبدان والأول هو نصر في الدين، ولكن إن كان هو نصرا في الأبدان فهو نصر يرجع إلى الدين؛ لما يقوم الدين بسلامة الأبدان، ويتحقق به عز المسلمين، والله الموفق.

والثالث: ذكر نصرهم؛ لما أعطاهم من النعمة في الدنيا والسعة فيها، وهو يذكر للرسل والمؤمنين نصرا ونعمة ومعونة، أما هي للكفرة فتنة ومحنة لا غير لا تذكر باسم النصر والنعمة؛ إذ هي في حق المسلمين وسيلة إلى النعمة الأبدية، وفي حق الكفرة إلى العذاب الأبدي، فتكون نعمة في حقهم حقيقة؛ ولذلك قال تعالى: ﴿الّهَ . أَحَسِبَ النّاسُ أَن يُتُولُوا الله يَوْلُوا الله عُمْ لَا يُقْتَنُونَ ﴾ [العنكبوت: ١، ٢]، وقال: ﴿بَلَ هِيَ فِتَنَدُ الرّم : ٤٩]، وقوله: ﴿ الله عَلَمُ فِي الْمَيْرُاتِ بَلُ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٦]، وقد أخبر أن ما أعطاهم من الأموال والسعة إنما هي فتنة ومحنة لهم، والله أعلم.

فإن قيل: ذكر أنه ينصرهم، وقد نرى مؤمنًا قد ينقطع حججه ويعجز عن إقامتها ونراه مغلوبًا، والكافر هو الغالب؟!

قيل: عن هذا جوابان:

أحدهما: من جعل العاقبة له والغلبة والنصر في آخر الأمر.

والثاني: جائز أن يكون وعده النصر لهم والظفر بالحجة بالشريطة، وهي القيام بوفاء ما لله عليهم من الحق في ذلك، فالنصر والظفر بالحجة في المناظرة أن يكون يزجى عمره في معرفة الحجج والدلائل وأن يكون عارفًا بطرق النظر، ومتى كان هذا الشرط موجودًا يكون النصر له لا محالة، وشرط الظفر في المحاربة أن يكونوا قاصدين إعزاز دين الله تعالى، دون ابتغاء الدنيا وكلمتهم واحدة ونحوها، ومتى كان المحاربة بشرائطها يكون الظفر لا محالة للمسلمين؛ وذلك كقوله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِهَادِئَ أُونِ بِهَادِكُمُ البقرة: ٤٠]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَيَوْمَ يَقُومُ ٱلْأَشَّهَاكُ﴾.

قال بعضهم (١): الأشهاد: هم الملائكة يكتبون أعمال بني آدم، يشهدون عليهم بما

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (۳۰۳۷۷)، وأبو الشيخ كما في الدر المنثور (٥/ ٦٦٠)، وهو قول قتادة والأعمش أيضًا.

عملوا من الأعمال.

وقال بعضهم: الأشهاد: هم الرسل يشهدون عند رب العالمين على الكفرة بالتكذيب والرد.

وقال بعضهم (١): يشهد عليهم الجوارح يومئذ بما كان منهم، والله أعلم. وقوله - عز وجل -: ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ الظَّلَامِينَ مَعْذِرَتُهُمَّ ﴾.

ذكر هاهنا: ﴿لَا يَنفَعُ الظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمٌ ﴾، وذكر في موضع آخر: ﴿وَلَا يُؤْذَنُ لَمُمْ فَيَعْنَذِرُونَ ﴾ وبينهما اختلاف من حيث الظاهر؛ لأن القول بأنه لا ينفع معذرتهم بعد وجودها منهم، وقد أخبر أنه لا يؤذن لهم بالاعتذار، لكنهم يعتذرون بلا إذن لهم، فلا يقبل اعتذارهم ولا ينفعهم ذلك؛ فيكون جمعا بينهما من هذا الوجه.

ويحتمل لا ينفع الظالمين معذرتهم لو كان منهم الاعتذار، ولا يقبل اعتذارهم، لكن لم يؤذنوا بالاعتذار حتى يعتذروا؛ وهو كقوله – تعالى –: ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَدَلُ وَلَا نَنفَعُهَا مَنفَةً ﴾ [البقرة: ١٢٣]، أي: لو كان منهم فذلك لا يقبل، وكذا قوله تعالى: ﴿فَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّنِمِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨] أي: لو كانت لهم شفعاء يشفعون لهم، لكان لا ينفعهم شفاعتهم لا أن كان شفعاء؛ فعلى ذلك قوله تعالى: ﴿لَا يَنفَعُ الظَّلِمِينَ مَعْذِرَتُهُمُ ﴾، أي: لو كانوا يعتذرون لا يقبل اعتذارهم ولا ينفعهم معذرتهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَلِقَدْ ءَالَبْنَا مُوسَى ٱلْهُدَىٰ ﴾.

يحتمل الهدى هاهنا وجوهًا:

أحدها: أي: آتيناه التوراة وفيها البيان والدعاء إلى الرشد، وجميع كتب الله تعالى فيها هدى ونور ورحمة.

والثاني: أي: آتاه التوحيد والإسلام.

ويحتمل: آتاه النبوة والرسالة، وآتاه كل ما لله عليه من حق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَأُوْرَثْنَا بَنِيَّ إِسْكَءِيلَ ٱلْكِتَبَ﴾.

يحتمل قوله: ﴿ أَلْكِتَبَ ﴾: التوراة خاصة، ويحتمل التوراة وسائر الكتب؛ لأن الكتب في بني إسرائيل كانت كثيرة، كان فيها التوراة والزبور والإنجيل وغير ذلك، فجائز أن يريد بالكتاب: جميع الكتب التي كانت فيهم؛ إذ ذكر الكتاب بالألف واللام، وإنه يحتمل الجنس والعهد؛ فيجوز الصرف إلى التوراة لمكان العهد، ويجوز الصرف إلى

<sup>(</sup>۱) جمع زيد بن أسلم الثلاثة أقوال في تفسير هذه الآية، أخرجه ابن جرير، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٦٦١).

الجميع لمكان الجنس، والله أعلم.

وفي الآية دلالة أن لا جميعَ كتب الله التي أنزلت فيهم غيرت وبدلت، بل فيهم ما لم يغير ولم يبدل حيث قال: ﴿وَأَوْرَثُنَا بَنِيَ إِسْرَءِيلَ ٱلْكِتَبَ . هُدًى وَذِكَرَىٰ لِأُوْلِي ٱلْأَلْبَـٰبِ﴾.

ثم قوله - تعالى-:

﴿هُدُى﴾: هو ما ذكرنا أن جميع كتب الله تعالى هدى من الضلالة إلى الرشد، وبيان لما لله عليهم وما لبعض على بعض.

وقوله: ﴿وَذِكْرَىٰ﴾ قال بعضهم: موعظة.

وقال بعضهم: تفكرا لأهل اللب والعقل.

وجائز ﴿ زِكَرَىٰ ﴾، أي: ذكر ما سبق، أي: يذكرهم ما نسوا.

وقوله: ﴿ يَأْوُلِي ٱلْأَلْبَكِ ﴾؛ لأن أهل اللب هم الذين يتفكرون ويتأملون فيه، أو أن أهل اللب هم المنتفعون بالذكري وما ذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّتُ ﴾، يحتمل قوله: ﴿فَأَصْبِرَ ﴾ وجوهًا: أحدها: التكذيب، كان يتأذى بتكذيبهم إياه.

والثاني: كان يتأذى باستهزائهم به.

والثالث: أنواع ما يكيدون: من همهم قتله وضربه وغير ذلك.

والرابع: يحتمل قوله تعالى: ﴿فَأَصْبِرَ﴾، أي: اصبر على تبليغ الرسالة إليهم، ولا يضجرك تكذيبهم إياك، ولا يمنعك ذلك عن تبليغها، والله أعلم.

والخامس: اصبر ولا تستعجل لهم العذاب قبل ميقاته، وذلك أن الرسل – عليهم السلام – كانوا لا يستعجلون العذاب ما لم يؤذن لهم بذلك، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿فَأَصْبِرْ إِنَّ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقِّ﴾ إن كان المراد من وعده نفس الوعد؛ فيكون تأويله: إن وعد الله صدق، أي: لا يخلف، ولا يكون كذبًا؛ لأن خلف الوعد في الشاهد إنما يكون لأحد معنيين:

إما لعجزه عن القيام بوفائه.

وإما لضرر يخاف أن يلحقه لو قام بوفاء ما وعد، والله تعالى بريء عن المعنيين جميعًا متعال عن ذينك.

وإن كان المراد من قوله - تعالى -: ﴿إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقُّ﴾، أي: موعود الله؛ فيكون تأويله: إن موعد الله تعالى لكائن حقًّا، فوعد الله تعالى على الوجهين اللذين ذكرناهما، وعلى هذا يذكر أمر الله تعالى: قد يراد به نفس الأمر، كقوله: ﴿ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ مِن قَبَـٰلُ وَمِنْ

بَمْدُ ﴾ [الروم: ٤]، ويذكر ويراد به المفعول؛ كقوله تعالى: ﴿وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا﴾ [النساء: ٤٧] أي: ما يكون بأمره مفعولا، ويكون موعود الله مفعولا، والله أعلم. وما ذكر الصلاة أمر الله.

ثم لسنا ندري ما كان من وعده لرسوله حتى أخبر أنه كائن، فجائز أن يكون ما قال بعض أهل التأويل: إنه وعد له أن يعذب كفار مكة يوم بدر بالقتل وغير ذلك، فكذبوه، وقالوا مستهزئين به: ﴿مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنتُدُ صَدِقِينَ﴾ [يونس: ٤٨] قال: ﴿فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقُّ ﴾ يحتمل غيره.

وقوله: ﴿وَٱسْتَغْفِرُ لِدَنْبِكَ﴾:

جائز أن يكون ما ذكر في قوله: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ [الفتح: ٢] باستغفاره إياه.

وجائز أن يكون قوله: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ﴾ [الفتح: ٢] ما يغفر له من أمته بشفاعته كما ذكر في الخبر: «يغفر للمؤذن مد صوته» (١) أي: يجعل له الشفاعة إلى حيث يبلغ صوته. وقوله: ﴿وَسَيِّمْ مِحِمْدِ رَبِّكَ﴾.

قد ذكرنا التسبيح بحمد ربه، ثم جائز أن يريد بالتسبيح نفس التسبيح، فإن كان كذلك فيكون ذكر العشي والإبكار ليس هو ذكر التوقيت له، ولكن الأوقات كلها الليل والنهار؟ كقوله - تعالى -: ﴿وَآصَيْرَ نَفْسَكَ مَعَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَاوْةِ وَٱلْعَشِيّ ﴾ [الكهف: ٢٨]: ليس يريد نفس الغداة والعشي خاصة دون غيرهما من الأوقات، بل هما عبارة عن جميع الأوقات كأنه يقول: اصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم آناء الليل والنهار؟ فعلى ذلك الأول يحتمل هذا، والله أعلم.

وإن كان المراد من التسبيح هاهنا: الصلاة، فكأنه يقول: ﴿وَسَيِّحُ بِحَمْدِ رَيِّكَ بِٱلْعَشِيِّ وَالْعَشِيِّ وَالْعَشِيِّ وَالْعَشِيِّ عِن صلاة النهار.

أو أن يكون ﴿ وَٱلۡإِبۡكَارِ﴾ كناية عن صلاة الغداة، و ﴿ بِٱلۡعَشِيِّ﴾ كناية عن صلاة العشاء على ما ذكره بعض الناس، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ۱۳۳)، والبزار (۳۵۵ – كشف الأستار) وقال الهيثمي في مجمع الزوائد (۱/ ۲۲۵): رواه أحمد والطبراني في الكبير والبزار... ورجاله رجال الصحيح.

وَٱلْبَصِيدُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ وَلَا ٱلْمُسِئُ قَلِيلًا مَّا نَتَذَكَّرُونَ ﴿ إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآنِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَئِكِنَ ٱلصَّاعَةَ لَآنِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا وَلَئِكِنَ ٱصْحَدَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَهِ ﴾ .

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجُدِلُونَ فِي ءَايَكَتِ ٱللَّهِ بِغَثْرِ سُلُطَّنِ ٱتَنَهُمْ ﴾.
قال عامة أهل التأويل<sup>(١)</sup>: إن اليهود جادلوا رسول الله ﷺ في الدجال أنه منهم، وأنه في الطول كذا ونحوه؛ وعلى ذلك نسق<sup>(٢)</sup> الآيات التي تتلو هذه الآية.

ولكن لسنا ندري بماذا صرفوا مجادلتهم في آيات الله إلى المجادلة في الدجال، ولا يسع أن نحمل ما ذكر من مجادلتهم في آيات الله على المجادلة في الدجال، إلا أن يثبت خبر عن رسول الله على التواتر أن المجادلة المذكورة في الآية في الدجال؛ فحيننذ يصرف إلى ذلك، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَابِلُونَ فِي عَالِيتِ ٱللّهِ أِي يَجادِلُون في دفع آيات الله بغير حجة أتنهم من الله، وكانت المجادلة في دفع آيات الله من رؤساء الكفرة وأكابرهم، كانوا يموهون بمجادلتهم في دفع آيات الله تعالى والطعن فيها على أتباعهم وسفلتهم؛ ليبقى لهم الرياسة والمأكلة التي كانت لهم، وهو ما ذكر: ﴿وَكَنَاكِ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًا شَيَطِينَ الْإِنِسِ وَٱلْجِنِ . . ﴾ الآية [الأنعام: ١١٢]، ﴿وَكَذَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِ وَرِيتِهِ ٱلْكَابِرِ منهم والرؤساء الإنس وَالْجِنِ . . . ﴾ الأنعام: ١٢٣] وغير ذلك من الآيات، لم يزل الأكابر منهم والرؤساء يطعنون في آيات الله تعالى ويدفعونها، يريدون التمويه والتلبيس على أتباعهم وسفلتهم، يطعنون في آيات الله تعالى ويدفعونها، ويبطلوا به الحق، ويطفئوا نوره؛ كقوله – عز وجل – : ﴿ لِيُدْحِشُوا بِدِ ٱلمَنِيُّ وَ الكهف : ٥٦]، وقوله – تعالى – : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطَيْحُوا نُورَ النَّهِ بِأَقْوَهِمِ إِلَّا الله والطعن فيها. والخضوع لرسله، حيث قال – عز وجل – : ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمُ إِلَا كَابُرُ مَنَا هُم والخضوع لرسله، حيث قال – عز وجل – : ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمُ إِلَا كَابُرُ مَنَا هُم والخضوع لرسله، حيث قال – عز وجل – : ﴿ إِن فِي صُدُورِهِمُ إِلَا كِبُرُ مَنَا هُم والخضوع لرسله، حيث قال – عز وجل – : ﴿ إِن فِي صَدُورِهِمُ إِلَا كِبُرُ مَنَا هُم والخضوع لرسله، حيث قال – عز وجل – : ﴿ إِن فِي صَدُورِهِمُ إِلَا كِبُرُ مَنَا هُم

أي: ما في صدورهم إلا كبر، أي: كبرهم هو الذي حملهم على المجادلة في آيات الله، ثم الذي حملهم على الكبر جهلهم بسبب العز والشرف، ظنوا أن العز والشرف إنما يكون بالأتباع الذين يصدرون عن آرائهم، ولو عرفوا منهم يكون العز والشرف، لكانوا لا

<sup>(</sup>١) قاله أبو العالية أخرجه عبد بن حميد وابن أبي حاتم بسند صحيح عنه كما في الدر المنثور (٥/ ١٦٦)، وهو قول كعب الأحبار وابن جريج أيضًا.

<sup>(</sup>٢) في أ: نسقوا.

يفعلون ذلك، إنما العز والشرف في طاعة الله تعالى واتباع أمره، ليس في اتباع من اتبعهم ولا في ائتمار من ائتمرهم، ولكن فيما ذكرنا، والله أعلم.

ثم أخبر أنهم ليسوا ببالغين إلى ما قصدوا من إطفاء النور الذي أعطى المؤمنين، ولا إدحاض الحق وإبطاله حيث قال - عز وجل -: ﴿مَنَا هُم بِبَلِغِيهُ ﴾، وقوله: ﴿وَيَأْبَى اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَ نُوْرَهُ ﴾ [التوبة: ٣٢].

وقوله - عز وجل -: ﴿ فَأَسْـتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّكُمْ هُوَ ٱلسَّكِيبِ عُ ٱلْبَصِـيرُ ﴾.

قال عامة أهل التأويل<sup>(۱)</sup>: أمره أن يستعيذ بالله من فتنة الدجال، لكن عندنا: أمره أن يتعوذ بالله من مكائد أولئك الأكابر والفراعنة، قد هموا أن يمكروا به ويكيدوا، أمره أن يتعوذ بالله من مكرهم وكيدهم، كما أمره أن يتعوذ بالله من الشيطان الرجيم، حيث قال: ﴿وَقُل رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيَاطِينِ . . . ﴾ الآية [المؤمنون: ٩٧]، وهذا أولى من الأول، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَلَوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَّبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ﴾.

قال أهل التأويل: أي: لخلق السموات والأرض أكبر من خلق الدجال، لكن قد ذكرنا بعد صرف الآية إلى الدجال.

ثم يحتمل قوله: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَّبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ﴾ وجهين:

أحدهما: الآية نزلت في مقرين بخلق السماء والأرض، منكرين بالبعث؛ يقول: إن خلق السموات والأرض مبتدأ بلا احتذاء بغير أكبر وأعظم من إعادة الناس، فإذا عرفتم أنه قدر على خلق السموات والأرض مبتدأ بلا احتذاء بغير، لكان قدرته على إعادة الخلق أحق؛ إذ إعادة الشيء في عقولكم أهون من البداية؛ كقوله: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهُ اللهُ [الروم: ٢٧]، فكيف أنكرتم قدرته على البعث وقد أقررتم بقدرته على خلق ما ذكر؟!

والثاني: أن تكون الآية نزلت في مقرين بخلق الناس منكرين بخلق السموات والأرض؛ يقول: إن خلق السموات والأرض وإمساكها في الهواء بلا تعليق من الأعلى ولا عماد من الأسفل، مع غلظها وكثافتها أكبر وأعظم في الدلالة على حدثها وخلقها من خلق الناس؛ لأن خلق الناس إنما يكون بالتغير والتولد من حال إلى الحال الأخرى، فيجوز أن يتوهم كون ذلك وافتراقه ثم اجتماعه من بعد وظهور ذلك منه، وأمّا السماء فهي على حالة واحدة فلا يتمكن توهم ذلك لما ذكرنا.

<sup>(</sup>١) هو قول أبي العالية وغيره كما سبق.

ويحتمل أن تكون الآية في نازلة كانت وسبب، لسنا نحن نعرف ذلك، والله أعلم. وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَغْمَىٰ وَٱلْصِيرُ ﴾.

قال بعضهم (۱): لا يستوي من عمي من توحيد الله وشكر نعمه [و]من أبصر وحدانية الله وقام بشكر نعمه، كما لم يستو عندكم من جهل حق آخر وكفر نعمه وإحسانه [و] من عرف حقه وقبل إحسانه وقام بشكره، فإذا عرفتم أنه لا استواء بين هذين عندكم، فاعرفوا أنه لا يستوي من عمي عن وحدانية الله وشكر نعمه [و] من أبصر وحدانيته وقام بشكره، وكذلك ما ذكر من قوله: ﴿وَاللَّينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصّلِحَتِ وَلا الْمُسِيءُ ﴿ يقول: إذا عرفتم أنه لا يستوي من آمن بالله وصدق خبره وأحسن إليه [و] من كذبه وأساء إليه؛ فعلى ذلك لا يستوي من آمن بالله وصدقه وقابل إحسانه بالشكر [و] من كذبه وكفره نعمه وإحسانه.

وقال بعضهم: أراد بقوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْمَصِيرُ ﴾ حقيقة الأعمى البصر والبصير نفسه في والبصير نفسه؛ يقول: تعرفون أنه لا يستوي الأعمى أعمى البصر [و] البصير نفسه في الدنيا؛ فعلى ذلك لا يستوي من عمي عن دينه [و] من أبصر في الآخرة، وقد عرفتم أنهم قد استووا في هذه الدنيا - أعني: المسيء والمحسن والصالح والمفسد والمطيع والعاصي - وفي الحكمة: التفريق بينهما؛ دل أن هناك دارًا أخرى يفرق بينهما فيها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿قَلِيلًا مَّا تَذَكُّرُونَ﴾.

أي: قليلا ما يتذكرون أن لا استواء بين من ذكر من المحسن والمسيء والصالح والمفسد والمطيع والعاصي، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ السَّاعَةَ لَآئِينَةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِكَنَّ أَكُثُرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ أخبر أنها آتية لا محالة وقد ذكرنا: إنما صار خلق الدنيا وما فيها حكمة بالساعة ﴿وَلَكِكَنَّ أَكُثُرٌ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ بها، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٧٢).

مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِيثُ ٱلْحَـٰمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ مَنْ الْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ

وقوله - عز وجل -: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ۖ أَدْعُونِيۤ أَسْتَجِبُ لَكُمُّ إِنَّ . . . ﴾ الآية .

نزلت في أهل التوحيد يقول: ﴿أَدْعُونِي آسَتَجِبُ لَكُو ﴾، ثم تخرج على الاستغفار مرة؛ لما كان منهم من التضييع في حقوق الله تعالى وما أمرهم به ونهاهم عنه والتفريط في ذلك، استغفروا أغفر لكم.

ويحتمل ﴿أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُوَّ﴾: اطلبوا مني التوبة عن ذلك أتوب عليكم، والله أعلم. وإن كانت الآية في أهل الكفر فيكون قوله: ﴿أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبُ لَكُوَّ﴾، أي: وحدوني أغفر لكم.

ويحتمل اعبدوني أغفر لكم؛ وهو كقوله: ﴿إِن يَنتَهُواْ يُغَفّر لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨]، وقد جاء في بعض الأخبار عن نبي الله ﷺ أنه قال: «الدعاء هو العبادة (۱)، ثم قرأ: ﴿أَدْعُونِ أَسْتَجِبُ ...﴾ »، وفي بعض الأخبار: «الدعاء مخ العبادة (۲)، وأصل هذا: أنه ينظر كل أحد إلى ما ارتكبه، فإن كان سببا يستوجب به العقوبة كان استغفاره القيام بقضاء ما تركه وضيعه، والعزم على ألا يعود إلى ذلك أبدًا، وإن كان سببًا غير معروف، تركه [و] يستغفر الله تعالى في ذلك، ويطلب منه التجاوز والمغفرة، وأصل ذلك ما قال الله تعالى: ﴿وَأَوْفُواْ بِمَدِى أُوفِ بِمَهِ كُمْ ﴾ [البقرة: ٤٠].

وقوله – عز وجل –: ﴿فَإِنِّ قَـَرِينُ ۖ أَجِيبُ دَعُوهَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ۚ فَلَيْسَتَجِبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا بِي﴾.

ذكر الإجابة بالشريطة، وهو أنهم إذا آمنوا به وأوفوا عهده يعرف لهم ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيكَ يَسْتَكَمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾. استدل بعض الناس بهذه الآية على أن قوله: ﴿أَدْعُونِيَّ ﴾ إنما أراد به العبادة على ما ذكرنا.

فإن قيل: إن هذه السورة نزلت بمكة، وأهل مكة كانوا يقولون: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٓ﴾ [الزمر: ٣]، وفي ظاهر ذلك أنهم لا يستكبرون عن عبادته، لكنهم لم يروا

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في الأدب المفرد (۷۱۶)، وأبو داود (۱٤۷۹)، والترمذي (۲۹۲۹)، وابن ماجه (۳۸۲۸)، وقال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٣٧١)، والطبراني في الأوسط (٣٢٢٠)، وقال الترمذي: هذا حديث غريب - يعنى ضعيف.

أنفسهم أهلا لعبادة الله فعبدوا غيره دونه، كمن يعظم ويخدم خادما من خدم ملك من ملوك الدنيا لا يكون مستكبرًا عن خدمة الملك.

لكن تأويل الآية يخرج على وجهين:

أحدهما: أن الله تعالى أمر عباده بطاعة رسوله والإجابة له إلى ما يدعوهم، فإذا لم يجيبوه إلى ما يدعوهم إليه ولم يطيعوه استكبارا منهم وتكبرا عليه، صار ذلك منهم كالاستكبار عن طاعة الله وعن عبادته.

والثاني: أنهم وإن كانوا عبدوا الأصنام رجاء أن تقربهم إلى الله زلفى، ولم يقصدوا قصد الاستكبار عن عبادته فهم تركوا عبادته، مع أنهم أمروا بها وبلغ إليهم أمره على ألسن الرسل، فكأنهم استكبروا عن عبادة الله تعالى؛ إذ في الشاهد يخدم المرء لبعض خواص الملك ليقربه إليه: إذا أمره الملك أن يخدمه وقربه إلى مجلسه فامتنع – يقدر ذلك منه استكبارا، ويبين أن خدمته لذلك ما كان ليقربه إلى الملك؛ حيث قربه فلم يقرب، ففي الغائب كذلك؛ لذلك كان استكبارا منهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾.

قال القتبي وأبو عوسجة (١): ﴿ دَخِرِينَ ﴾: صاغرين ذليلين.

وقوله - عز وجل -: ﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَـٰلَ لَكُمُ الَّيْـٰلَ لِتَسْكُنُواْ فِيهِ وَالنَّهَـارَ مُبْصِـرًّا﴾.

يذكرهم نعمه التي أنعم عليهم، يستأدي بذلك شكره، حيث قال: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ ٱلَّيْلَ لِللَّهُ مَنْصِدًا ۚ فِيهِ معايشكم وما لِللِّهِ عَلَى اللَّهُ مَا لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ اللَّهُ اللَّ

ثم قوله: ﴿وَٱلنَّهَـٰكَارَ مُبْعِسَرًّا﴾ أي: يبصر به وفيه.

وقوله – عز وجل –: ﴿إِنَ اللَّهَ لَذُو فَضَلٍّ عَلَى اَلنَّاسِ﴾ أخبر أن ذلك كله منه لهم فضل ومنة ورحمة لا باستحقاق يستحقون ذلك قبله ﴿وَلَكِنَّ أَكَثُرٌ اَلنَّاسِ لَا يَنْكُرُوك﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ لَآ إِلَاهَ إِلَّا هُوِّ فَأَنَى تُؤْفَكُونَ﴾.

يقول: ذلك الذي صنع بكم هو ربكم لا الأصنام التي تعبدون من دونه، ﴿خَلِقُ كُلِقُ كُلِقُ كُلِقُ كُلِقُ كُلِقُ مُعَالًا هُو خَلَقَكُمُونَ﴾ أي: أنى تصرفون وتعدلون عن عبادته والقيام بشكره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) وهو قول السدي أيضًا، أخرجه ابن جرير (٣٠٣٩٠).

وقوله - عز وجل -: ﴿ كَذَالِكَ يُؤْمَكُ ٱلَّذِينَ كَانُواْ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْمَدُونَ﴾.

عن عبادته والقيام بشكره قبلكم، وأصل الإفك: الصرف؛ كقوله: ﴿أَجِئْتَنَا لِتَأْفِكَا﴾ [الأحقاف: ٢٢] أي: لتصرفنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُمُ الْأَرْضَ فَسَرَارًا وَالسَّمَاةَ بِنَـكَآءَ﴾.

يذكرهم عظم نعمه عليهم حيث جعل لهم الأرض بحيث يقرون عليها ويتعيشون، والسماء بناء عليهم حيث لا تسقط عليهم، وجعل منافع بعضها متصلة بمنافع البعض على بعد ما بينهما؛ ليعلم أن ذلك كله صنع واحد.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: قوله: ﴿فَأَحْسَنَ﴾ أي: أحكم وأتقن في الدلالة على معرفة وحدانية الله تعالى وربوبيته، على ما أظهر في كل شيء من الدلالة على وحدانيته وربوبيته.

والثاني: قوله: ﴿فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾، أي: حسن تركيبها منتصبًا قامتها غير منكبة كسائر الصور التي خلقها منكبة على وجهها.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَرَزَقَكُمُ مِنَ ٱلطَّيِّبَكِ﴾.

قال بعض أهل التأويل: أي: رزقكم من الحلال، لكن الأشبه: أي: رزقكم من أطيب ما أخرج من الأرض؛ لأن الله تعالى أخرج من الأرض نباتًا مختلفًا جعل أطيبه وألينه رزقًا للبشر، وسائره رزقًا للدواب.

﴿ ذَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ ﴾.

ذلك الذي صنع بكم هذا هو ربكم، لا الأصنام التي تعبدونها.

﴿ فَتَكِارَكَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَكَمِينَ ﴾.

وقوله - عز وجل -: ﴿هُوَ ٱلۡحَٰتُ لَاۤ إِلَكُ إِلَّا هُوَ﴾.

قال أهل التأويل: ﴿ ٱلْحَيُّ﴾: الذي لا يموت أبدًا، لكن هذا مما يعرفه كل أحد، وأصل الحي هو النهاية والغاية في الثناء عليه والمدح، لا كل شيء يبلغ في الانتفاع به غايته يسمى: حيًّا، نحو الأرض والأشجار وكل شيء يبلغ في الانتفاع به، والله أعلم.

وقوله: ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ﴾.

هو المعبود في لسان العرب، ويسمى العرب كل معبود: إلهًا، كأنه يقول: لا إله ولا معبود يستحق العبادة إلا هو<sup>(۱)</sup>.

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: إله، بمعنى: معبود. م.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَكَأَدْعُوهُ مُغَلِّصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ۗ ﴾.

أي: ادعوه بإخلاص الدين له.

ثم يحتمل قوله: ﴿ فَكَأَدْعُوهُ مُخَلِصِينَ ﴾ وجهين:

أحدهما: أي اعبدوه مخلصين له العبادة، لا تشركوا فيها غيره؛ من نحو ما كانوا يعبدون الأصنام دونه رجاء الشفاعة لهم وتقريبهم إليه، أخلصوا العبادة والدين، والإخلاص: هو التصفية له.

والثاني: ادعوه على حقيقة الدعاء له والتسمية؛ كأنه يقول – والله أعلم –: ادعوه وسموه: إلها، لا تدعوا ولا تسموا غيرًا: إلها؛ لأنهم كانوا يسمون ويدعون الأصنام التي عبدوها: آلهة.

وقوله - عز وجل -: ﴿ ٱلْحَكَمَدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰكَمِينَ ﴾ .

أي: ﴿ ٱلْحَكْمُدُ لِلَّهِ رَبِّ ﴾ على خلقه بما أنعم عليهم وصنع إليهم، والله أعلم.

وقوله ﴿ عز وجل - : ﴿ قُلَ إِنِّي نُهِيتُ أَنَّ أَعَبُدُ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ٓ لَمَّا جَآءَنِ ٱلْبَيِنَتُ مِن رَّبِّ ﴾ .

كان الكفرة دعوا رسول الله ﷺ إلى عبادة ما عبدوا هم من الأصنام، فقال: إني نهيت عن ذلك، وهو كما ذكر في غير آي من القرآن، حيث قال: ﴿فُلُ إِنِّ أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللّهَ مُخْلِصًا لَهُ اللّبِينَ﴾ [الزمر: ١١]، وقوله – عز وجل –: ﴿وَلَا تَكُونَكَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ١٤] وغير ذلك من الآيات.

وقوله: ﴿لَمَّا جَآءَنِيَ ٱلْمِيِّنَتُ مِن رَّبِّي﴾، يحتمل وجهين:

إن كان المراد من البينات القرآن أو الآيات التي جعلت معجزة له، على ما قاله أهل التأويل – فهو على التأكيد والإبلاغ، فإنه كان النهي عن عبادة غير الله تعالى والشرك بالله لازمًا قبل مجيء الرسل وما أتوا من البينات على ما تقدم، والله أعلم.

والثاني: يتحتمل قوله: ﴿لَمَا جَآءَنِى ٱلْبَيِّنَتُ مِن رَّتِيَ﴾: العقل الذي يعرف به ذلك، ويكون قوله: ﴿جَآءَ ٱلْحَقُ﴾ [الإسراء: ٨١] أي: ظهر الحق، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَكَمِينَ﴾.

أي: أمرت أن أجعل الخلق وكل شيء لله سالمًا خالصًا لا أشرك فيه غيره، والله الموفق.

وقوله: ﴿هُو الَّذِى خَلَقَكُم مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِن عَلَقَةٍ ﴾ بذكرهم الوجوه التي بها يوصل إلى معرفة شكر ما أنعم عليهم؛ قال: ﴿هُو الَّذِى خَلَقَكُم مِن ثُرَابٍ ﴾ أي: خلق أصلكم من تراب، ﴿ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ﴾ أي: خلقكم من نطفة، يذكرهم هذا؛ ليعلم خلقه إياهم من تراب - أعني: خلق أصلهم ليس باستعانة منه بذلك التراب؛ لأنه لو كان على الاستعانة منه، لكان لا معنى لخلق أنفسهم من الماء على الصورة التي جعلهم من تراب وعلى جنسه؛ إذ ليس في الماء من آثار التراب شيء، ولا في الماء والنطفة من آثار العلقة شيء من اللحم والعظم والجلد والشعر وغير ذلك، شيء، ولا في العلقة من آثار الطفولية شيء من اللحم والعظم والجلد والشعر وغير ذلك، ليس في التراب معنى الماء ولا في الماء معنى التراب، ولو كان على الاستعانة بذلك لكان المخلوق من أحدهما لا يكون مثل المخلوق من الآخر في تركيبه وتصويره، وهما المخلوق من أحدهما لا يكون مثل المخلوق من الآخر في تركيبه وتصويره، وهما يختلفان في أنفسهما، وكذلك ما ذكر من تقلبه من حال إلى حال وتبديله من نوع إلى نوع، وليس في كل [حال] يقلب إليها من الحال التي كانت شيء ولا من شبهها؛ ليعلم أن كل ذلك إلى المعنى، والله أعلم. ذلك، ولكن كان بمعنى جعل فيه كان ذلك كذلك بوجود ذلك المعنى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ثُمُّ لِتَـبَلُغُوّا أَشُدَكُمْ ﴾ أي: تبلغوا حتى يشتد كل شيء منكم من البينة والعقل وغير ذلك.

وقوله: ﴿ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنكُم مَّن يُنَوَقِّ مِن قَبْلٌ ﴾ .

أي: منكم من يتوفى من قبل أن يبلغ شيخًا.

وقوله: ﴿ وَلِلْبَلْغُوَّا أَجَلًا مُسَمَّى ﴾.

أي: لتبلغوا الأجل الذي جعل لكم.

وقوله: ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾:

ما بين لكم وذكر لكم.

وقوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُحْمِيءُ وَيُمِيثُ ﴾.

أي: وهو الذي يخلق حياة كل شيء ويخلق موت كل شيء، وعلى قول المعتزلة: يجوز أن يسمى كل عبد: محييا مميتًا؛ لقولهم: إن القتيل ليس بميت بأجله، بل ميتة القاتل، وقولهم: إن المتولدات من الفعل هي فعل ذلك الفاعل؛ فعلى قولهم هذا يجوز تسمية كل أحد: محييًا مميتًا.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَإِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا﴾.

يترجم بقوله: ﴿كُنَ﴾ من غير أن كان منه كاف ونون، فذلك تكوينه - والله الموفق - وقد ذكرنا هذا فيما تقدم على الإبلاغ.

وقوله - عز وجل -: ﴿أَلَمْ تَـرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي ءَايَتِ ٱللَّهِ﴾.

قوله: ﴿ أَلَمْ تَـرَ ﴾ هو على حقيقة الرؤية والنظر.

ويحتمل ﴿أَلَمْ تَكَ﴾: ألم تعلم، معناه: ألم تعلم سفه الذين يجادلون في آيات الله، أو جهل الذين يجادلون في آيات الله، أي: في دفع آيات الله والطعن فيها بلا حجة على ما تقدم ذكره في قوله: ﴿ يُجُكِدُلُونَ فِي ءَايَنتِ اللّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنٍ أَتَنَهُمٌ ﴾ [غافر: ٣٥] فعلى ذلك هذا. وقوله - عز وجل -: ﴿أَنَّ يُصْرَفُونَ﴾.

أي: آية، أي: حجة تصرفهم أو صرفتهم عن آيات الله، أو من أين يصرفون ويعرضون عن آيات الله بعد ما تقرر عندهم أنها آيات الله؟! والله أعلم.

وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِٱلْكِتَبِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِدِ. رُسُلنَا ﴾.

جائز أن يكون قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ كَلَّهُوا بِٱلْكِتَٰبِ وَبِمَاۤ أَرْسَلْنَا بِهِ. رُسُلَنَا ﴾ تفسير مجادلتهم التي ذكر في دفع آيات الله.

وجائز أن يكون قوله: ﴿الَّذِينَ كَلَّبُوا بِالْكِتَبِ ﴿: الذَي آتاهم الرسل وكذبوا بما أرسلنا به رسلنا، أي: كذبوا -أيضًا- بما أمرهم الرسل بالوحي من غير كتاب؛ إذ الوحي نوعان: متلو، وغير متلو، فلم يكن قوله: ﴿وَيِمَا أَرْسَلْنَا ﴾ تفسيرًا للكتاب، وعلى التأويل الأول قوله: ﴿وَيِمَا أَرْسَلْنَا ﴾ فيكون تفسيرًا له، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ﴾:

وعيد لهم، أي: سوف يعلمون علم عيان بعدما علموا علم خبر، والله أعلم. وقوله - عز وجل -: ﴿إِذِ ٱلْأَغْلَالُ فِيَ أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ . فِي ٱلْحَمِيمِ ﴾. ذكر أن في السلاسل ثلاث لغات: الرفع والنصب والخفض. فمن رفعها يقول: معناه: إذ جعل الأغلال والسلاسل في أعناقهم يسحبون بها في الحميم.

ومن قال بالخفض فتأويله: إذ الأغلال في أعناقهم وفي السلاسل، أي: يجعل الأغلال في السلاسل، فيسحبون بها في الحميم.

ومن قال بالنصب كأنه قرأه: ﴿إِذْ الأغلال في أعناقهم والسلاسلَ يسحبون . في الحميم﴾ أي: يسحبون السلاسل في الحميم.

وقوله: ﴿يُسَحَبُونَ﴾ أي: يجرون، والحميم: قد مر تأويله، وهو ما يشرب منه [و] قد انتهى حره غايته.

وقوله: ﴿ثُمَّرَ فِي ٱلنَّارِ يُسْجَرُونَ﴾ أي: يوقدون، ذكر ما يسقون فيها وهو الحميم، وذكر ما يحرقون به.

قال أبو عوسجة: ﴿ يُسْحَبُونَ ﴾ أي: يجرون، وصرفه: [أسحب]، يسحب إسحابًا، أي: جرًّا.

وقوله: ﴿يُسْجَرُونَ﴾ أي: يوقدون بهم، يقال: سجرت، أي: أوقدت فيه، وصرفه: سجر يسجر سجرًا.

وقوله: ﴿ثُمَّ قِيلَ لَمُتُم أَيِّنَ مَا كُنتُمْ تُشْرِكُونَ . مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

ظاهر هذه الآية: أن هذا القول لهم بعدما دخلوا النار؛ لأنه ذكر على أثر قوله: ﴿إِذِ الْأَغْلَلُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ . فِي اَلْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ ، فظاهرها أن قوله: ﴿إِنَّ الْأَغْلَلُ فِي آَعْنَقِهِمْ وَالسَّلَسِلُ يُسْحَبُونَ . فِي اَلْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ ﴾ ، فظاهرها أن قوله بعد هذا ﴿ثُمَّ قِيلَ لَمُمْ أَبِّنَ مَا كُنتُم تُمُونَ . مِن دُونِ اللَّهِ بعد دخولهم النار ، وظاهر قوله بعد هذا متصلا به: ﴿ أَدْخُلُواْ أَبُونَ جَهَنَم خَلِدِينَ فِيهَا فَيِثْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ ﴾ - على أن ذلك القول إنما يقال لهم قبل أن يدخلوا النار .

وقوله – عز وجل –: ﴿قَالُواْ ضَلُّواْ عَنَّا بَل لَّمْ نَكُن نَدْعُواْ مِن فَبْلُ شَيْئًا﴾.

هذا القول منهم يخرج على وجهين:

أحدهما: على إنكارهم وجحودهم عبادة الأصنام التي عبدوها في الدنيا وأشركوها إياه في ألوهيته؛ وهو كقوله: ﴿ ثُمُّ لَرَ تَكُن فِتَنَبُهُم . . . ﴾ الآية [الأنعام: ٢٣]، وقوله: ﴿ فَيَخْلِفُونَ لَكُو كُلُ يَعْلِفُونَ لَكُو الله المجادلة: ١٨] أنكروا ما كان منهم، وأقسموا على ذلك، وهذا يدل على أن الآية لا تضطر أهلها إلى قبول الآيات والتصديق لها؛ لأنهم أنكروا أن يكونوا مشركين بعدما عاينوا العذاب وظهر لهم خطؤهم وكونهم على الباطل، ثم لم يمنعهم ما عاينوا من الكذب.

والثاني: قوله: ﴿بَلُ لَمْ نَكُن نَدَّعُواْ مِن قَبَلُ شَيْئًا . . . ﴾ ليس على الإنكار والجحود، ولكن لما رأوا أن عبادتهم الأصنام لم تنفعهم يومئذ ولم تغنهم عما نزل بهم فقالوا عند ذلك: بل لم نكن ندعو شيئًا من قبل، أي: الذي كنا نعبده في الدنيا كان باطلا، لم يك شيئًا؛ حيث لم ينفعنا ذلك في هذا اليوم.

فإن كان تأويل الآية هذا، فهذا يدل على أن قوله: ﴿ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ ﴾ بعدما دخلوا النار. وإن كان تأويله الأول على الإنكار والجحود، فذلك يدل على [أن] ذلك القول قبل أن يدخلوا النار حين يشهد عليهم الجوارح، وذلك يقرر قوله: ﴿ أَدَّخُلُواْ أَبُوبَ جَهَنَّمَ ﴾، والله تعالى أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ كَنَالِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ ٱلْكَنْفِرِينَ﴾.

أي: هكذا يضل الله من علم منه اختيار الكفر والضلال يضله؛ وهو كقوله: ﴿ثُمَّ الصَّرَوُوُ أَ صَرَفَ الله من علم منه اختيار الانصراف الصَّرَوُوُ أَ صَرَفَ الله عُلُوبَهُم الله التوبة: ١٢٧]، أي: إذ علم منهم اختيار الانصراف صرفهم، وكذلك قوله: ﴿فَلَمَا زَاغُوا أَزَاغُ اللّهُ قُلُوبَهُم الله الصَف : ٥] أي: إذ علم منهم أنهم يختارون الزيغ أزاغهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ذَالِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَيِّقِ وَبِمَا كُنتُمُّ تَمْرَحُونَ ﴾.

أي: ذلك جزيتكم من النار بما كنتم تسرون في الدنيا بالباطل؛ إذ هم كانوا كذلك في الدنيا يفرحون ويسرون على كونهم على الباطل.

وقيل<sup>(۱)</sup>: ﴿نَفْرَحُونَ﴾ أي: تبطرون، لكن هو على الفرح والرضاء بما اختاروا لأنفسهم. وقوله: ﴿وَبِمَا كُنُتُمُ تَمَرَحُونَ﴾.

أي: وبما كنتم تتكبرون، كذلك كانوا يسرون ويرضون بكونهم على الباطل، وينكرون بذلك على رسول الله ﷺ والمؤمنين، والمرح: التكبر؛ وهو كقوله: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ﴾ [الإسراء: ٣٧] أي: تكبرًا.

وقوله: ﴿ أَدْخُلُواْ أَبُوْبَ جَهَنَّمَ . . . ﴾ الآية .

قد ذكرناه فيما تقدم.

قوله تعالى: ﴿ فَاصْدِرَ إِنَّ وَعَـدَ ٱللَّهِ حَقَّ فَكَإِمَّا نُرِينَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِلُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْك وَمَا كَانَ

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (۳۰٤۰۵)، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٦٧٠).

لِرَسُولٍ أَن يَأْفِ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ فَإِذَا جَمَاءَ أَمْرُ اللَّهِ قُضِى بِالْحَقِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُنْطِلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهَ اللَّهُ اللَّلْمُلْكِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله: ﴿ فَأَصْبِرُ إِنَّ وَعْـدَ ٱللَّهِ حَقٌّ ﴾ .

قد ذكرنا هذا أيضًا.

وقوله: ﴿ فَكَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَفِدُهُمْ أَوْ نَنُوفَيَّنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ﴾.

كأنه كان يتوقع رسول الله ﷺ نزول ما وعد لهم ويخطر ذلك بباله، ويطمع ذلك، فنهاه عن توقع نزول العذاب الذي وعد للكفرة في الوقت الذي يطمع فيه، وعن الخطر بباله النصر له وإهلاك أولئك في الوقت الذي يتوقع، كأنه يقول: إن شئنا أريناك بعض الذي نعدهم، وإن شئنا توفيناك ولم نرك شيئًا؛ وهو كقوله: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيّهُ أَوَ يَكُذِبَهُم اللّه عَلَى اللّه عَلَم اللّه عَلَم اللّه عَلَم أَوْ يَكُذِبَهُم الله يَعْلَم الله تعالى؛ إذ هو يعلم أنه يفعل ذا أو لا يعلم أنه يفعل ذا أو لا يفعل، أو يكون ذا أو لا يكون، لكن الوجه فيه ما ذكرنا: أنه كان رسول الله على ما نزول ما وعد، ويحدث نفسه بذلك، فيقول له: ليس ذلك إليك، إنما ذلك إلينا على ما ذكرنا، والله أعلم.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه - أنه قال: «هذه الآية من المكتوم؛ لأن ظاهره شك».

وفي الآية دلالة الرسالة؛ لأنها خرجت مخرج العتاب للنبي على والتوبيخ له، ثم أظهر ذلك على الناس، والسبيل في مثله في عرف الناس الإخفاء والإسرار عن الناس؛ فدل أنه إنما أظهر عليهم للأمر بالتبليغ، وكذلك في قوله - تعالى -: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّءُ أَوَ يَتُوبُ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]؛ إذ المرء لا يظهر مثل ذلك من غير أمر وتكليف ممن وجب عليه طاعته، والله الموفق.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن فَبَلِكَ﴾ يقول: لست أنت بأول رسول أرسلت إليهم فاستعبدوك وأنكروك وكذبوك، بل قد أُرْسِلَ إلى الأمم السالفة رسل مثل ما أرسلت أنت إلى هؤلاء.

وقوله: ﴿ مِنْهُم مِّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مِّن لَّمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾.

في الآية دلالة: أنا لم نؤخذ بمعرفة أعين الرسل وأساميهم على التعيين، كما أنا لا نؤخذ بالإيمان بالله - تعالى - بجميع ما جاء منه على التفصيل والتعيين بأساميهم؛ لكن على الجملة، وعلى هذا قلنا: إن الإيمان برسول واحد إيمان بجميع الرسل؛ إذ المرء

يوجد منه الإنكار لغيره على الجملة أو التعيين، وكذلك الإيمان بالله تعالى إيمان بالرسل جميعًا؛ لأن الإيمان بالله إيمان بأمره ونهيه؛ فيكون إيمانًا بمن جاء الأمر والنهي على يده، والله الموفق.

وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِكَ بِثَايَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ اللَّهِ ﴾.

كأنهم سألوه أن يأتي بآية بعد آية على أثر آية أخرى، فقال عند سؤالهم ذلك: ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْفِى بِكَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ أي: ليس لرسول أن يأتي بالآية على شهوته أو على شهوة السائل.

وهذه الآية تدل على نقض قول الباطنية (١)؛ فإنهم يقولون: إن أنفس الرسل جواهر روحانية يأتون بها الآية حيث شاءوا وكيف شاءوا، فكان للرسل عندهم بسبب الجواهر الروحانية التي فيهم - قدرةُ إتيانِ الآيات كيف شاءوا من غير إذن من الله تعالى، ومن غير سؤال منهم إياه في وقت الإتيان، ولو كان الأمر على ما قالوا لم يكن لقوله: ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يُأْتِلَ بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ معنى، وأنه مخالف للآية؛ فإن فيها إخبارًا: أنه لا يأتي الرسل بالآيات إلا بإذن من الله تعالى، والله الموفق.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَإِذَا جَكَآءَ أَمْرُ ٱللَّهِ قُضِىَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾.

أي: إذا جاء الأمر بعذاب الله، أو إذا جاء الأمر بموعود الله، يعبر بالأمر عن الموعود الذي أوعدوا، وقد ذكرنا معنى الخسران فيما تقدم.

وقوله: ﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَكُ لَكُمُ الْأَنْعَكُمُ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾.

ذكرهم بهذه الآية وبالآية التي تقدم ذكرها لوجهين:

أحدهما: يذكرهم النعمة التي أنعمها عليهم حيث قال: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ النِّلَ وَالنَّهَارَ لِسَمُنُواْ فِيهِ وَلِبَنْغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ [القصص: ٧٣]، وقال: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاةَ فِيهِ وَلِبَنْغُواْ مِن فَضْلِهِ ﴾ [القصص: ٧٣]، وقال: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاةَ مِن الطّيبَتِ ﴾ [غافر: ٦٤]، ثم قال هاهنا: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعُمُ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُونَ ﴾، ذكرهم أولا بدء إنشائهم حيث خلقهم من تراب ثم من نطفة . . . إلى آخر ما ذكر .

وفيه دلالة وحدانيته وعلمه وتدبيره وقدرته، ثم ذكرهم من بعد نعمه . . . إلى آخره؛ يستأدي بذلك شكره وحمده على ذلك، هذا وجه.

والثاني: يذكرهم أنه إنما أنشأ هذه الأشياء التي ذكرها وعدّها عليهم للبشر، لم ينشئها

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: وينقض قول الباطنية في الرسالة. م.

لأنفسها، كأنه يقول - والله أعلم -: قد أنشأت هذه الأشياء لكم تنتفعون بها وتستعملونها كيف شئتم، فما بالكم أشد إنكارًا وكفرًا بالنعمة من غيركم من العالم، وسائر العالم أشد خضوعًا واستسلامًا لنعمه والقيام بشكرها له؟!

ثم في الآية نقض قول المعتزلة (١)؛ لأنهم يقولون: ليس لله تعالى أن يؤلم طفلا ونعما إلا بعوض يعوضها، ثم لا شك أن ما سخر من الأنعام والدواب للبشر، ومكن لهم استعمالها والانتفاع بها أنواع المنافع؛ أنها تتأذى وتتألم بذلك؛ فيجب على قولهم: ألا يكون لله تعالى أن يؤلم إلا بعوض ترضى به هذه الأشياء؛ إذ هكذا حكم كل مجعول بعوض أن يشترط رضا أربابها في العوض، وإذا لم تكن هذه الأشياء من أهل الرضاء بحيث ألا يجوز التعويض؛ فدل أن ذلك بناء على ما قلنا من أن الأصلح ليس بواجب، والله الموفق.

ثم جعل منافعها مختلفة منها الركوب ومنها الأكل وغير ذلك من الانتفاع بصوفها ووبرها، وما أعطى لهم أيضًا من السفن يركبون بها البحار؛ ليصلوا إلى حوائجهم في الأمصار التي بعدت منهم ونأت؛ فضلا منه ومنة، فذلك قوله: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِنَتَهُا وَعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّه

وقوله: ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَنتِهِ، فَأَيَّ ءَايَنتِ ٱللَّهِ تُنكِرُونَ ﴾.

يحتمل أنه أراهم آيات وحدانيته وألوهيته، وأراهم آيات نعمه وإحسانه إليهم ونحوها، يقول: فأنى آيات الله [التي] أراكم تنكرونها أنها ليست من الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَلَمُ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ فَيَنَظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَالِهِمُّ﴾.

قد ذكرنا معناه في غير موضع.

وقوله: ﴿ كَانُوَا أَكُمْ مِنْهُمْ وَأَشَدُّ قُوَّةً ﴾.

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: نقض قول المعتزلة [في] إيلام الطفل والحيوان.م.

أي: كانوا أكثر عددًا منكم وأشد في القوة والبطش.

وقوله: ﴿وَءَاثَارًا فِي ٱلْأَرْضِ﴾.

أى: أكثر أعمالا منكم، ثم كانت عاقبتهم الهلاك والاستئصال.

وقوله: ﴿ فَمَا آغَنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴾.

يقول: لم يغن عنهم كثرة العدد والحشم والأموال، ولا قوة الأبدان في دفع العذاب عن أنفسكم إذا نزل عن أنفسكم إذا نزل بكم مع ضعفكم وقلة عددكم! والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ﴾. يحتمل قوله: ﴿فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ﴾ وجهين:

أحدهما: أي: فرحوا بما عندهم أنه علم وليس هو في الحقيقة علمًا، لكن عندهم أن ذلك علم؛ وهو كقوله: ﴿وَانْظُرْ إِلَى إلَيْهِكَ الَّذِي ظَلَتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا ﴾ [طه: ٩٧]، أي: انظر إلى إلهك الذي هو عندك إله، وإلا لم يكن ذلك عند موسى –عليه السلام– إلها، لكنه ذكر على ما عند ذلك الرجل للتعريف؛ فعلى ذلك قوله: ﴿فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ ﴾ أي: بما عندهم أنه علم وإن لم يكن في الحقيقة علمًا، والله أعلم.

والثاني: يحتمل أن يكون على حقيقة العلم، وذلك من أهل الكتاب؛ قد كان من أهل الكتاب الإيمان بما عندهم من الكتاب، وهو على الحقيقة علم لا شك فيه، لكنهم لما كذبوا غيره من الكتب والعلوم وكفروا بها، لم ينفعهم إيمانهم بما عندهم من العلم؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِثُوا بِمَا أَنزَلَ اللّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْمنا وَيَكَفُرُونَ بِمَا وَرَآءَهُ وَهُو المَحتَّ . . ﴾ [البقرة: ٩١]، كان إيمانهم بما أنزل إليهم حقًا، لكنهم لما كفروا بغيره أبطل ذلك الكفر إيمانهم بالذي أنزل إليهم؛ فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِ، يَسْتَهْزِءُونَ ﴾.

أي: يحويهم العذاب بما كانوا يستهزئون بالرسل.

وقوله: ﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوٓا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ، مُشْرِكِينَ﴾، يحتمل هذا وجهين:

يحتمل أن يكون هذا القول منهم وما ذكر من الإيمان منهم إذا رأوا بأس الله - بعد وفاتهم في قبورهم، أي: عذاب الله، فإن كان التأويل هذا، فهذا يدل على عذاب القبر لمن شاء الله تعالى في حقه العذاب، والله أعلم.

والثاني: يحتمل أن يكون ذلك منهم في حياتهم؛ حين رأوا بأس الله في الدنيا آمنوا بما

ذكروا، فإن كان ذلك في الحياة، فلم ينفعهم إيمانهم في ذلك الوقت كما قال الله تعالى: ﴿ فَلَرْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَّا ﴾ [غافر: ٨٥]، وقد تقدم ذكر هذا في سورة يونس – عليه السلام – على الاستقصاء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ سُلَّتَ ٱللَّهِ ٱلَّذِي قَدَّ خَلَتُ فِي عِبَادِةٍ ۗ ﴾.

ألا يقبل الإيمان عند رؤية بأس الله ومعاينة عذابه.

والثاني: كذلك سنة الله التي قد خلت في عباده من التعذيب والانتقام من مكذبي الرسل في الدنيا واستئصالهم، يخوف أهل مكة بما أنزل إليك؛ ليحذروا مثل صنيعهم. وقوله: ﴿وَخَيِسَ هُنَالِكَ﴾:

أي: خسر عند ذلك الكافرون، والله أعلم.

\* \* \*

## سورة حم فصلت وهي مكية

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّخْنِ الرَّحَيْمِ إِللَّهِ الرَّحَيْمِ إِ

قوله تعالى: ﴿حَمَّ ﴿ تَنْزِيلُ مِنَ الرَّحْنِ الرَّحِيدِ ﴿ كِنْتُ فُصِّلَتَ ءَايَنَتُمُ فُرَءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَغْرَضَ أَكَثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِى أَكِنَهُ مِنَا مَنْعُونَ إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقَرُ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جَمَّاتُ فَاعْمَلَ إِنَّنَا عَنِيلُونَ ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِى أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىٰ أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَكُ وَحِدٌ فَاسْتَقِيمُواْ إِلَيْهِ وَاسْتَقْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ ﴾ اللَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الرَّكُونَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَمْتُونِ ﴾. وقوله - عز وجل -: ﴿حَمْ . تَنزِيلُ مِنَ الرَّحْنِي الرَّحِيدِ﴾.

ظاهر هذا أن تفسير ﴿حَمّ﴾ هو قوله: ﴿تَنزِيلُ﴾، وحم خبر لمبتدأ محذوف مقدر ﴿تَنزِيلُ﴾ مبتدأ من: ﴿الرَّحْيَنِ الرَّحِيمِ﴾؛ وكذلك قوله: ﴿تَنزِيلُ الْكِنْسِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾ [غافر: ٢]، والأصل في حواميم وسائر الحروف المقطعة: أنها تبعث سامعها على التفكر والتأمل؛ لأنه لا يفهمها وقت قرعها السمع حتى يتأمل ويتفكر فيها؛ لأنها كلام لم يسمعوه قبل ذلك، فيحملهم ذلك على الاستماع والتفكر فيها والنظر، فيقع ما هو المقصود من الخطاب في سماعهم ويعرفوا وجه الإعجاز؛ فيتوصلوا بذلك إلى الحق، وقد ذكرنا في الحروف المقطعة وجوهًا أخر فيما تقدم.

ثم ذكر هاهنا رحمته ورأفته؛ ليرغبهم فيما يرحمهم ويرأف بهم، وهو قوله: ﴿حَمَ . تَنزِيلُ مِّنَ ٱلرَّحْيَنِ ٱلرَّحِيمِ﴾، وذكر في السورة الأولى عزه وقدرته وسلطانه وعلمه؛ ليحذروا مخالفته وعصيانه ظاهرا وباطنًا حيث قال: ﴿حَمَ . تَنزِيلُ ٱلْكِنَابِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ﴾ [غافر: ١، ٢]، ليطلبوا العز من عنده.

وقوله: ﴿ كِنَابُ فُصِّلَتَ ءَايَنَكُمُ ﴾.

قال أهل التأويل: ﴿فُصِلَتُ ءَايَنتُهُ﴾ أي: ثبت فيه من الحلال والحرام، وما لهم وما عليهم، وما يؤتى وما يتقى ونحوه.

وعندنا يحتمل قوله: ﴿فُصِّلَتُ ءَايَنَتُمُ ۗ وجهين:

أحدهما: ﴿فُصِّلَتَ ءَايَنتُهُ﴾ أي: فرقت كل آية من الأخرى، من نحو: آية التوحيد فرقت من آية الرسالة، وفرقت آية البعث من غيرها، فرق كل آية من الأخرى.

والثاني: يحتمل التفريق في الإنزال، أي: فرقت آياته في الإنزال، لم يجمع بينها في الإنزال، ولكن فرق في أوقات متباعدة.

ويحتمل قوله: ﴿فُصِّلَتُ﴾: ثبتت، على غير ما قاله أهل التأويل، وهو أن يثبت آياته بالحجج والبراهين حتى يعلم أنها آيات من الله تعالى.

وقوله: ﴿قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾.

أي: أنزله بلسان يعلمونه ويفهمونه لا بلسان لا يعلمونه ولا يفهمونه، أي: أنزله بلسانهم. ويحتمل ﴿لِنَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ أي: ينتفعون بعلمهم، أي: حصل إنزاله لقوم ينتفعون، فأما من لم ينتفع به، فلم يحصل إلا الإنزال له، والله أعلم.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه -: (قرآنا عربيا لقوم يعقلون). وقوله: ﴿بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾.

البشارة والنذارة هي بيان ما يكون في العاقبة من الخير والشر، أو يقال: البشارة هي الدعاء إلى ما يوجب لهم من الحسنات والخيرات في العاقبة، والنذارة هي الزجر عما يوجب لهم من السيئات والمكروهات في العاقبة، والنذارة هي الزجر؛ فصار معنى الآية: أن النبي على أرسل داعيًا إلى الحسنات وزاجرًا عن السيئات، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَأَغْرَضَ أَكُثُّرُهُمْ ﴾.

يحتمل إعراضهم عنه وجهين:

أحدهما: أي: أعرضوا عن التفكر فيه والتأمل.

والثاني: أعرضوا عن اتباعه بعدما تأملوا فيه وتفكروا، وعرفوا أنه حق وأنه من الله تعالى، لكنهم تركوا اتباعه عنادًا منهم ومكابرة؛ حذرا عن ذهاب الرياسة، والله أعلم. وقوله: ﴿فَهُمْ لَا يُسْمَعُونَ﴾.

أي: لا يجيبون على ما ذكرناه.

قوله: ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا نَدَعُونَاۤ إِلَيْهِ وَفِي ءَاذَانِنَا وَقُرُّ﴾.

لا شك أن قلوبهم على ما ذكروا أنها في أكنة وفي آذانهم وقر؛ لأنه ذكر - جل وعلا - أنه جعل على قلوبهم أكنة وفي آذانهم وقرا؛ حيث قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَةً أَن الله جعل على قلوبهم في أكنة وغطاء، وفي يَفَقَهُوهُ وَفِي آذانهم وقر، لا يفقهون ما يدعون إليه، ولا يسمعون ذلك وإن كانوا يفقهون غيره ويسمعون؛ لأنهم كذلك قالوا: ﴿قُلُوبُنَا فِي أَكِنَةٍ مِمَّا مَدَّعُونًا إِليّهِ﴾.

وقوله: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ جِمَابُ ﴾.

إن ثبت ما ذكر بعض أهل التأويل: أن ثوبًا فيما بينهم وبين رسول الله على فقالوا: كن أنت يا محمد في جانب، ونكون نحن في جانب آخر، ونحوه من الكلام - فهو ذلك،

وإلا احتمل أن يكون قوله: ﴿ وَمِنْ بَيْنِنَا وَيَيْنِكَ جِمَابٌ ﴾: هو ما حجبتهم ظلمة الكفر وغطتهم عن فهم ما دعوا إليه وعلم ما دعاهم إليه محمد ﷺ.

وقوله: ﴿ فَأَعْمَلَ إِنَّنَا عَامِلُونَ ﴾ ، هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: اعمل أنت بدينك فإنا عاملون بديننا؛ كقوله تعالى: ﴿لَكُو دِينَكُو وَلِىَ دِينِ﴾ [الكافرون: ٦].

والثاني: فاعمل أنت في كيدنا فإنا عاملون في كيدكم والمكر بكم، والله أعلم. ويحتمل أن يقولوا: اعمل أنت لإلهك فإنا عاملون لإلهنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَاْ بَشَرٌ مَثْلَكُمْ يُوحَىٰ إِلَىٰ أَنْمَاۤ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُۗ﴾.

هذا الحرف يخرج على وجهين:

أحدهما: كأنه يقول لهم: إنما أنا بشر مثلكم أفهم وأعقل يوحى إليَّ وأسمع ذلك، فأنتم في قولكم: إن قلوبنا في أكنة وفي آذاننا وقر - لا عذر لكم في ذلك؛ لأنه إنما يحجبكم عن ذلك ويغطي قلوبكم عن فهم ذلك الكفرُ الذي أنتم عليه والضلال الذي أنتم فيه، فاتركوا ذلك حتى تفهموا وتعقلوا ما تدعون إليه وتؤمرون به، كما أفهم أنا وأعقل إذ أنا بشر، والله أعلم.

والثّاني: يقول: ﴿إِنَّمَا آنًا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى ﴾، أي: إنما أنا بشر مثلكم أمرت أن أبلغ إليكم أن إليكم أن إلهكم إله واحد فاستقيموا إليه، وإلا لو [لم] أؤمر بتبليغ الرسالة إليكم إنما إلهكم إله واحد - لكنت أترككم وما أنتم عليه؛ لقولكم: إن قلوبنا في أكنة وفي آذاننا وقر فاعمل إننا عاملون. على هذين الوجهين تأويل الآية، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَٱسْتَقِيمُوۤا إِلَيْهِ ﴾.

قال بعضهم (١): أي: فاستقيموا إليه بالطاعة.

وقيل: أي: استقيموا إلى ما دعاكم إليه من التوحيد.

وقوله: ﴿ وَٱسْتَغْفِرُوهُ ﴾.

أي: انتهوا عما أنتم عليه من الكفر والضلال؛ ليغفر لكم ما كان منكم في حال الكفر؛ كقوله تعالى: ﴿إِن يَنتَهُوا يُغَفّر لَهُم مّا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨].

ويحتمل: أي: كونوا على حال بحيث يقبل استغفاركم وطلب تجاوزكم.

وقوله: ﴿وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ﴾.

والإشكال: أنه لماذا خص المشرك الذي لم يؤتِ الزكاة، وينكر الآخرة - بالويل، وقد

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٨٦٩) وتفسير البغوي (١٠٧/٤).

يلحق الويل للمشرك آتى الزكاة أو لم يؤت، آمن بالآخرة أو كفر بها – فنقول: قال بعض أهل التأويل (١): معناه: وويل للمشركين الذين لا يؤمنون بإيتاء الزكاة، ولا يؤمنون بالآخرة، وخصهم بذكر جحود الزكاة والآخرة؛ لما كان سبب كفرهم مختلفًا: منهم [من] كان سبب كفره بخله في المال وشحه، حمله ذلك على إنكار الزكاة والامتناع عن الإيتاء، [و] منهم من كان كفره إنكاره جزاء الأعمال، حمله ذلك على إنكار الآخرة، ومنهم من كان سبب كفره الخضوع لمن دونه أو مثله في أمر الدنيا، حمله ذلك على إنكار الرسالة والجحود لها، وغير ذلك من الأسباب (٢) التي حملتهم على الكفر والضلالة وهي مختلفة.

ويحتمل قوله: ﴿ وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ . الَّذِينَ لَا يُؤَوُنَ الزَّكَوْةَ ﴾ لا على زكاة الأموال، ولكن على زكاة الأنفس؛ كأنه يقول: وويل للمشركين الذين لا يعلمون ولا يسمعون فيما به تركوا أنفسهم ويشرف ذكرها ويصلح أعمالهم به ولا ما يجزون به في الآخرة، أي: ويل لمن لا يعمل ذلك، والله أعلم.

وهذان الوجهان جواب عمّن تعلق بظاهر هذه الآية على أن الكفار يخاطبون بالشرائع؛ حيث ألحق الوعيد بهم بترك إيتاء الزكاة، والزكاة من الشرائع، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾. أي: غير مقطوع وذلك في الآخرة.

وقال بعضهم (٣): أي: غير ممتن عليهم، وذلك في الآخرة أيضًا، ومعناه - والله أعلم-: أنه يزاد لهم في الآخرة على قدر أعمالهم، ولا يمن عليهم في تلك الزيادة، وقال بعضهم (٤): ﴿غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ أي: غير منقوص ولا ممنوع، وذلك - والله أعلم - أن من كان يعمل في حال شبابه وقوته الصالحات والطاعات، ثم كبر وعجز عن إتيانها أنه لا يمنع ولا ينقص منه الأجر الذي كان مُجرى عليه ويكتب له في حال شبابه وقوته، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿قُلَ آبِنَّكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ ٱلأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ وَيَجْعَلُونَ لَهُۥَ أَندَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالِمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِىَ مِن فَوْقِهَا وَبَكُرُكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَامٍ سَوَآءً لِلسَّآلِلِينَ ﴿ أَمْ

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٤٢٤).

<sup>(</sup>٢) ثبت في حاشية أ: أسباب الكفر والعياذ بالله تعالى.م.

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير ابن جرير (١١/ ٨٧)، وتفسير البغوي (١٠٨/٤).

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٠٤٢٧)، وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الأسماء والصفات كما في الدر المنثور (٥/ ٦٧٥)، وهو قول السدي أيضًا.

السَّنوَىٰ إِلَى السَّمَاءِ وَهِى دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلاَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرُهًا قَالِنَا الْبَيْنَ طَآمِهِينَ ﴿ فَقَصْدُهُنَ سَبَعَ سَتَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَآهِ أَمْرَهَا وَرَبَّنَا السَّمَآة الدُّنيَا بِمَصَدِيعَ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَزِيزِ الْعَرَيْنِ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنَذَرْتُكُم صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَنَمُودَ ﴿ إِذَ جَآةَ تَهُمُ الرُسُلُ مِنْ بَيْنِ الْعَيْدِ ﴿ فَإِنَ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَنَذَرْتُكُم صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَنَمُودَ ﴿ إِنَّ إِذَ جَآةَ تَهُمُ الرُسُلُ مِنْ بَيْنِ الْعَرَفِ فَاللَّا مَنْ اللَّهُ قَالُوا لَوْ شَآة رَبُنَا لأَذَلَ مَلَتَهِكَةً فَإِنَا بِمَآ أَرْسِلَتُم بِهِ مَكُونَ اللَّي فَأَنَا عَادٌ فَالْسَتَكَبُرُوا فِي الدَّرْضِ بِغَيْرِ الحَقِيقِ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونَةً أَوْلَا مِنَ أَنْ اللَّهُ مِنَا عَلَيْهِمْ وَعَلَوْا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُونَةً أَوْلَا فِي اللَّذِي عَلَيْهُمْ وَعُلُوا مِنْ السَّكَمُ وَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَعُلُوا مِنْ الْمُؤْنِ وَعُمْ لَا يُصَرَّعُونَ وَإِنَّا وَلَعْمَاتِ لِلْدُدِيقَهُمْ عَلَيْنَا اللَّذِي وَهُمْ لَا يُصَرَّعُونَ وَإِنَّ وَاللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ الْمَدُى فَالْمَالُوا مِنْ الْمُؤْنِ بِمَا كُنُوا يَكُومُ اللَّهُ اللَّذِينَ الْمَلُونِ بِمَا كَانُوا يَكُومُونَ وَلَى وَالْمُولُ اللَّهُ الْمَوْنِ بِمَا كُنُوا يَكُومُونَ وَلَى وَالْمُولُ اللَّهُ الْمَوْلِ مِنْ الْمُونُ وَلَى الْمُولُونِ مِنَا كَانُوا يَكُومُونَ وَلَى وَالْمُولُ اللَّهُ الْمُعَلِّى الْمُؤْلِلُ اللَّهُ وَلَا مُؤْلِ اللْمُولُونِ اللَّهُ وَلَا مِنْ الْمُؤْلِ اللْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلِ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللْمُؤْلِ اللْمُؤُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلِ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللَّهُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُولُ اللَّهُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُولُ اللْمُؤُلُولُ اللْمُؤْلُو

وقوله - عَز وجل -: ﴿قُلْ أَيِئَكُمْ لَتَكَفُرُونَ بِالَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَتَجْعَلُونَ لَهُۥ أَندَادَأً ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَكِمِينَ﴾.

تأويل هذه الآية كما ذكرنا في قوله تعالى: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَتَا فَأَخِيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ . . . ﴾ الآية [البقرة: ٢٨]، وهو يخرج على وجوه:

أحدها: كيف تنكرون وحدانيته وتكفرونه، وهو الذي أحياكم لا الأصنام التي تعبدونها؟!

والثاني: تنكرون قدرة الله في البعث، وقد رأيتم قدرته في ابتدائه إنشاءكم وتقليبكم من حال إلى حال؟!

والثالث: كيف تكفرون رسوله وقد خلقكم الله تعالى وامتحنكم بأنواع المحن، وكلفكم وأمركم بأوامر ونواه ما لو لم يكن رسول الله على لا يمكنكم القيام بأكثرها وكان خلقه إياكم عبثًا؟! فعلى هذه الوجوه يخرج قوله: ﴿فُلَ أَيِنَّكُمْ لَتَكَفُّرُونَ بِأَلَّذِى خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَومين وما يَومَيْنِ ﴾ الآية، أي: أئنكم لتكفرون وحدانية الله تعالى وقد خلق الأرض في يومين وما ذكر.

والثاني: إنكم لتكفرون وتنكرون قدرته على البعث وقد خلق الأرض في يومين على بعد أطرافها وسعتها، فكيف تنكرون قدرته على البعث وقد رأيتم قدرته على خلق ما ذكر؟!

والثالث: أئنكم لتكفرون نعمة الله التي أنعمها عليكم من خلق ما ذكر من الأرض وغيرها وما أنعم عليكم من بعث الرسول، فكيف تصرفون شكرها إلى الذي لم يفعل ذلك

بكم وتنكرون رسالة رسوله، ولا بد من رسول يرسل إليكم، وذلك من أعظم النعم وأجلها؟! فيخرج تأويل الآية على هذه الوجوه التي ذكرنا:

أحدها: في إنكار وحدانية الله وألوهيته.

والثاني: إنكار قدرته على البعث.

والثالث: في إنكارهم رسالة الرسول، وصرفهم شكر نعمه إلى غيره بعبادتهم غير الله.

ثم الحكمة في خلق الأرض وجعله الحد الذي ذكر يومين (١)، وإن كان قادرًا على خلق كل شيء بلا تحديد ولا توقيت - فقال بعضهم: فيه تعريفه الخلق والتعليم لهم الأناة - أي: التأني - في الأمور وترك الاستعجال فيها.

والأصل في ذلك عندنا: أن الله - جل وعلا - جعل أمر الدنيا وأمر هذا العالم على التحديد والتقليب من حال إلى حال نحو ما ذكر من تقليبه وتغييره من حال النطفة إلى حال العلقة، ومن حال العلقة إلى حال المضغة، ومن حال المضغة إلى حال تركيب الجوارح ثم إلى حال الإنسان، ثم من تلك الحال إلى أن يكبر يقلبه من حال إلى حال أخرى؛ وكذلك أمر الدنيا وما فيها من الفواكه والنبات وغير ذلك ينشئها ويحدثها في كل عام، وإن كان لو شاء أحدثها في عام واحد وأبقاها إلى آخر الأبد، لكن لم يفعل ذلك؛ لما بنى أمر هذا العالم على الفناء والفساد؛ فيستدل بطريان هذه الأحوال عليها على أصل الوضع؛ ولذلك ركب فيهم المرض والسقم والسلامة والصحة، وبنى أمر الآخرة على البقاء والدوام؛ فعلى ذلك من التحديد والتوقيت في خلق الأرض.

ويحتمل أن يقال: جعل ذلك على التحديد والتقدير؛ لأنها دار محنة وابتلاء، والابتلاء إنما يقع على التوقيت والتقدير في أوقات متباينة وأسباب مختلفة، فأما الآخرة فلا محنة فيها ولا بلية، فهي على الدوام والبقاء؛ لذلك كان ما ذكر.

وقوله: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوْقِهَا ﴾.

أي: جعل في الأرخر جبالا أرسى بها الأرض وأثبتها؛ لأنه ذكر أن الأرض كانت على الماء وكانت تميد بأهلها، لكنه أرساها بالجبال وأقرها بها.

وفيه نوع [لطف منه]؛ لأنه معلوم أن الجبال التي أثبت بها الأرض، وأقر بها كانت تزيد في ثقل الأرض، فالسبيل في التسرب في الماء والانحدار فيه لا الإثبات بها

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: في حكمة خلق الأرض في يومين. م.

والإقرار، لكنه جعل الجبال سبب إثبات الأرض وإقرارها؛ تعليما منه الخلق تعليق الأشياء بعضها ببعض، وتعليقها بالأسباب من غير أن يكون الأسباب معونة له على ذلك، ولو شاء أثبتها وأرساها بلا سبب ولا شيء علقه به، لكنه علق الأشياء بالأشياء والأسباب، لما ذكرنا من تعليم الخلق تعليق الأشياء بالأسباب (١).

وقوله: ﴿وَبَـٰزُكَ فِيهَا﴾.

يحتمل ﴿وَبَكُرُكَ فِيهَا﴾ أي: في الجبال، فقد جعل الله فيها البركات الكثيرة: منها المياه التي أخرجت منها والعيون، ومنها الذهب والفضة وغيرهما، ومنها الثمار والأشجار التي ينتفع بها وأنواع النبات التي تصلح للأدوية، وغير ذلك من المنافع التي يكثر عدها وإحصاؤها.

ويحتمل قوله: ﴿وَبِكُرُكَ فِيهَا﴾ أي: في الأرض، فقد جعل الله تعالى في الأرض البركات والخيرات من المياه التي تخرج منها وأنواع النبات والثمار وغير ذلك مما به قوام الخلق جميعًا وغذاؤهم من البشر والدواب، والله أعلم.

والبركة: هي اسم كل خير يكون أبدًا على الزيادة والنماء.

وقوله: ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَآءً لِلسَّآبِلِينَ﴾.

أي: قدر في الأرض أقوات أهلها وأرزاقهم في أربعة أيام سواء للسائلين.

قال الزجاج في قوله: ﴿سَوَآءُ لِلسَّآبِلِينَ﴾ ثلاث لغات: النصب والرفع والخفض.

فمن خفضه: ﴿سُواءٍ﴾ صيره صفة ونعتًا للأيام، كأنه قال: في أربعة أيام سواء، أي: مستويات ليس بعضها أطول من بعض.

ومن قرأ بالنصب: ﴿سواءُ﴾ صيره مصدرا، أي: سواء وتسوية.

ومن قرأ بالرفع صيره على الابتداء، يقول – والله أعلم –: أي ذلك الأقوات التي قدرها سواء للمحتاجين، أي: كفاية لهم على قدر حاجتهم.

ثم اختلف في قوله: ﴿سُوَآءُ لِلسَّابِلِينَ﴾:

عن ابن عباس - رضي الله عنه - قال: «من سأل عن ذلك وحده كما قال الله تعالى، ويقول ابن عباس - رضي الله عنه -: وأنا من السائلين» فكأن قول ابن عباس - رضي الله عنهما - ما ذكرنا، أي: كفاية للسائلين المحتاجين على السواء.

وقال بعضهم: عدلا للسائلين، والعدل يخرج على وجهين:

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: غرض الحفظ في الأنساب، وتعليق الأشياء بالأسباب. م.

أحدهما: العدل الذي يناقض الجور، أي: عدل للسائلين ليس بجور.

والثاني: عدلا للسائلين، أي: سواء، يقول لمن يشاء الرزق من السائلين.

وقال الحسن: في أربعة أيام سواء لمن يسأل عن خلقه في أربعة للسائلين أو كلام نحوه.

وقال بعضهم: هو من تقاديم الكلام يقول: قدر فيها أقواتها سواء في أربعة أيام للسائلين تلك الأقوات والأرزاق سواء، والله أعلم.

ثم في هذا مسألتان:

إحداهما: في تكوين الخلق وإحداثه وما ذكر من تقدير الأقوات في الأوقات، فعندنا أن الله - تعالى - لم يزل مكونًا محدثًا، وأن ما كان ويكون إلى آخر الأبد إنما يكون بتكوين كان منه في الأول، لا بتكوين يحدث منه في كل وقت يحدث المكون والخلق، والأصل في ذلك ما ذكرنا فيما تقدم: أنه إذا أضيف الأوقات إلى فعله فتكوين التوقيت للخلق أعني: المفعول لا لفعله؛ لما ذكرنا أنه لا حاجة تقع له في المعونة بشيء مما ذكر من التوقيت، وإنما ذكر ذلك لئلا يتوهم قدم المفعول والخلق، وليعلم أنه محدث.

ومسألة أخرى في ذكر التحديد والتوقيت في خلق ما ذكر؛ لحكمة جعل في ذلك من غير أن يصعب عليه خلق ذلك في ساعة أو طرفة عين؛ إذ المعنى في خلق ما ذكر في أيام وأوقات ذلك غير موجود على السواء، وهو أن الله تعالى عالم بذاته قادر بذاته له قدرة ذاتية وعلم ذاتي لا مستفاد، فالأوقات إنما يحتاج إليها من كان يعمل بقدرة مستفادة وعلم مستفاد استعانة له بذلك، فأما الله - سبحانه وتعالى - ما يكون منه إنما يكون بقدرة ذاتية وعلم ذاتي لا حاجة تقع إلى الاستعانة بشيء من ذلك؛ لذلك كان ما ذكرنا.

ثم قوله: ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا أَفَوَتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَامٍ﴾.

الأربعة الأيام التي ذكر هي مع خلق الأرض: يومين لخلق الأرض، ويومين لتقدير الأقوات لأهلها والأرزاق فيكون أربعة، ثم ذكر لخلق السموات يومين، فإذا جمع يكون ستة أيام، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ﴾ [الفرقان: ٥٩]، فكان تمام ذلك في ستة أيام، وقد ذكرنا معنى ستة أيام في غير موضع. وقوله: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّكَآءِ﴾، يخرج على وجهين:

أي ثم استوت المنافع والأقوات التي قدرها في الأرض وجعلها معايش أهلها بالسماء؛ لأنه جعل منافع الأرض متصلة بمنافع السماء، ما لولا السماء لم يستو منافع الأرض وما قدر لهم فيها، فبالسماء استوى ذلك لهم، أي: تم بذلك، والله أعلم. والثاني: قوله: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَى إِلَى ٱلسَكَمَآءِ ﴾، أي: ثم استوى الهواء والجو الذي بين الأرض والسماء إلى السماء ما لولا ذلك الهواء لم تستو؛ لأن السماء لو كانت ملتزقة بالأرض لا هواء بينهما لكانت لا تخرج ما جعل في الأرض من الأقوات والمعايش، فبالهواء استوى ذلك، والله أعلم.

ومنهم من يصرف الاستواء إلى الله - عز وجل - ومعنى ذلك: استوى أمره وملكه بخلق السماء، أو استوى المقصود بخلق الأرض وأهلها وما فيها بخلق السماء.

وعندنا أن ليس [بين] ظاهر هاتين الآيتين مخالفة، ولا فيه بيان أنه خلق الأرض قبل السماء ولا هذا بعد هذا؛ لأنه ذكر هاهنا أنه خلق الأرض في يومين ثم قال: ﴿ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَّمَآ اِلَى ٱلسَّمَآ اِلَى السماء ليس فيه أنه خلقها بعد خلق الأرض، بل فيه أنما استوى إليها بعد خلقها وليس فيه إثبات خلقها قبل ذلك، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَهِيَ دُخَانُ﴾.

قال بعضهم: دل قوله: ﴿ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ على أنه كان هناك نار حتى خلق السماء بدخانها، لكن لا نعلم ذلك إلا بالسمع.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ ، أي: شبه الدخان، لا حقيقة الدخان، ومنه خلق السماء والأرض.

وقوله: ﴿فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا ۚ فَالْنَا ۚ أَنْيَنَا طَآبِعِينَ﴾.

قال بعضهم (١) في قوله: ﴿أَتَتِيا﴾: أعطيا ما جعل فيكما من المنافع والأقوات طوعًا أو

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٠٤٥٣).

كرهًا. ثم اختلف فيه أنه على التكوين والتسخير ما ذكر من الطوع والكره، أو على حقيقة القول والأمر في ذلك؟!

قال بعضهم: ذلك على التكوين والتسخير خلقه، أي: إنشاؤهما وخلقهما على إخراج ما فيهما من المنافع والأقوات والأرزاق التي جعل فيهما، وكذلك ما ذكر من الطوع والكره لا قولا منه لهما وأمرا، لكنه طبعهما وأنشأهما كذلك على حقيقة القول والأمر منه لهما؛ نحو ما ذكر لكل شيء من الجبال وغيرها: أنه يسبح لله - تعالى - على الوجهين، لكن شرط خلق الحياة التي لا بد منها للنطق والسماع؛ فعلى ذلك هاهنا.

وقال بعضهم في قوله: ﴿ أَنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرُهُا ﴾: أي ائتيا عبادتي ومعرفتي، وذلك أن الله تعالى حين خلقهما عرض عليهما الطاعة والشهوة واللذات على الثواب والعقاب ﴿ فَأَبَيْنَ أَن يَعْيِلْنَهَا . . . ﴾ الآية [الأحزاب: ٧٢]، فهذا الإباء والإعطاء هو إعطاء الخلقة والتكوين على ما ذكرنا.

وقوله: ﴿ فَقَضَلْهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ ﴾.

أي: خلقهن في يومين، هو موصول بقوله: ﴿قُلْ أَيِنَّكُمُ لَتَكُفُرُونَ بِٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِى يَوْمَيْنِ﴾، وكذلك قوله - تعالى -: ﴿وَقَدَّرَ فِيهَا ٓ أَقُواتُهَا فِى ٱرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَآءُ لِلسَّآلِلِينَ﴾، وقد ذكرنا الوجوه في ذلك.

ثم الأعجوبة في خلق السموات ورفعها أعظم وأكبر من خلق الأرض، وقد ذكر في خلق السموات من الوقت مثل الوقت الذي ذكر في الأرض، وهو يومان؛ ليعلم أن الوقت الذي ذكر في ذلك، ليس لما يتعذر عليه ذلك، ويصعب بدون ذلك الوقت، ولكن لحكمة جعل في ذلك لم يطلع الخلق على ذلك أو كانت الحكمة فيه ما ذكرنا.

وقوله: ﴿وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا ﴾.

وهم الملائكة الذين جعلهم أهلا لها.

وقال قائلون: أي: أمر كل أهل سماء أمرها وامتحنهم بمحنة.

وقال بعضهم: هو مما أمر به وأراد؛ وهما واحد.

وقوله: ﴿ وَزَيَّنَّا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَدِيبَ ﴾.

أي: بالكواكب، وقوله: ﴿وَرَبَيْنَا السَّمَآءَ الدُّنْيَا﴾ التي دنت منكم هي مقابل القصوى من الدنو، ليس أن هذه السماء التي نراها ونشاهدها مزينة بالكواكب هي سماء الدنيا فانية وغيرها من السماء الآخرة لا يفنى، بل كلها تفنى يعني: هذه وغيرها بقوله: ﴿يَوْمَ تُبُدُلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوٰتُ مَطُوبِيَّتُ إِيمِينِهِ ﴾ الأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَوٰتُ مَطُوبِيَّتُ إِيمِينِهِ ﴾

[الزمر: ٦٧]، فهن كلهن دنيويات فانيات، دل أن قوله: ﴿وَرَبَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا﴾ أي: التي دنت منكم وهي مقابل القصوى، لا مقابل الآخرة، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَحِفْظُأُ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: حفظناها وجعلناها محفوظة بما ذكر من أن يسترق الشياطين والجن أسماعهم إلى خبر السماء، وما يتحدث به الملائكة فيما بينهم فيلقون ذلك على أسماع أهل الأرض، على ما كانوا يفعلون من قبل، أي: حفظناها بالكواكب التي جعل فيها؛ لترميهم الكواكب وتقذفهم؛ ليكون سماع ذلك من جهة الوحي عن لسان الرسول ولا ولقاء من ذكر، وهو كما ذكر في آية أخرى حيث قال: ﴿إِنَّا زَيِّنَّا ٱللَّمَاءَ ٱلدُّنيَا بِزِينَةٍ ٱلكُوبِكِ. وَجِفَظًا مِن كُلِ شَيْطُنِ مَارِدٍ . لَا يَسَمّعُونَ إِلَى ٱلْمَالِا ٱلأَعْلَى . . . الآية [الصافات: ٦ - ٨]. ويحتمل وجها آخر: ﴿وَحِفْظًا ﴾ أي: حفظناها على ما هي حتى لا تسقط على الخلق؛ كقوله: ﴿إِنَّ ٱللّهَ يُتسِكُ ٱلسّمَكُوتِ وَٱلأَرْضَ أَن تَرُولًا ﴾ [فاطر: ٤١]، وقوله تعالى: ﴿وَيُمْسِكُ ٱلسّمَاءَ أَن تَقَعَ عَلَى ٱلأَرْضِ ﴾ [الحج: ٢٥] ونحوه.

وقوله: ﴿ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ .

يقول: ذلك الذي ذكر كله وصنع هو تقدير العزيز العليم، أي: تقدير من لا يعجزه شيء ولا يخفى عليه شيء.

ويحتمل قوله: ﴿ ذَلِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ أي: تقدير من له العز الذاتي والعلم الأزلي، لا أنه قدر ذلك وصنع ليستفيد بذلك العز أو العلم؛ إذ هو عزيز بذاته وعليم بذاته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنذَرْتُكُمْ صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةِ عَادِ وَثَنَهُودَ ﴾.

كانت معروفة عندهم ظاهرة أنها نزلت بهم؛ دل قوله تعالى: ﴿أَنَدَرُتُكُو صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةً عَادِ وَثَمُودَ﴾ أن صاعقة عاد كانت معروفة عندهم ظاهرة أنها نزلت بهم؛ لتكذيبهم الرسل وتركهم إجابتهم إلى ما دعوا إليه، حيث خوف هؤلاء بذلك كأنه يقول: أنذرتكم بتكذيبكم إياه وترككم إجابتي إلى ما دعوتكم إليه بالذي نزل بعاد وثمود، وتكذيبهم الرسول الذي أرسل إليهم وتركهم الإجابة إلى ما دعوا إليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ صَعِقَةً مِثْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَثَعُودَ﴾ لم يرد به عين عذاب أولئك ومثله في رأي العين، ولكن مثله في الهلاك والاستئصال؛ ألا ترى أن عذاب عاد وثمود كان مختلفا في رأي العين: عذاب عاد خلاف عذاب ثمود [و] هما في المعنى واحد؟! فعلى ذلك ما أوعد هؤلاء بمثل عذاب عاد وثمود، لم يرد مثله في رأي العين، ولكن في المعنى، وهو

كما ذكر في قوله: ﴿ تَشَبَهُتَ قُلُوبُهُمُ ﴾ [البقرة: ١١٨]، وقوله: ﴿ يُضَابِنُونَ قُولَ الَّذِينَ صَالَحُولُ منهم كَ فَرُوا مِن قَبَلُ ﴾ [التوبة: ٣٠] لم يرد به التشابه والمضاهاة على أن نفس القول منهم وعين الكلام كان واحدًا، بل كان سبب كفرهم مختلفًا، وقول هؤلاء خلاف قول أولئك، وما كان من هذا الفريق خلاف ما كان من الفريق الآخر، لكن لما كان التكذيب من هؤلاء له كالتكذيب من أولئك والرد له من هؤلاء كهو من أولئك في أن كان كفرا واحدا سواء، فمن هذه الجهة وصف قلوبهم بالتشابه وأقوالهم بالمضاهاة، وهذا يدل على أن الاستواء من جهة واحدة يوجب التشابه والتماثل.

وقوله: ﴿ إِذْ جَاءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيَدِيهِمْ وَمِنْ خَلِفِهِمْ أَلَا تَعْبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ ﴾، هذا يحتمل وجوهًا:

أحدها: ﴿إِذْ جَاءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ﴾ بنبأ من كان [قبلهم] ونبأ من كان بعدهم أنهم جميعًا قالوا لقومهم ﴿أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهُ﴾.

والثاني: ﴿إِذْ جَاءَتُهُمُ ٱلرُّسُلُ﴾ بالوعيد والتخويف بعذاب ينزل بهم ﴿مِنْ بَيْنِ ٱَيْدِيهِمَ﴾، أي: من حيث لا يرونه ولا يعلمون؛ وهو أي: من حيث لا يرونه ولا يعلمون؛ وهو كقوله – عز وجل –: ﴿أَفَأَمِنَ أَهَلُ ٱلقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْشُنَا بَيْنَتَا وَهُمْ نَآيِمُونَ . أَوَ أَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْشُنَا بَيْنَتَا وَهُمْ فَآيِمُونَ . أَوَ أَمِنَ أَهْلُ ٱلْقُرَىٰ أَن يَأْتِيهُم بَأْشُنَا مِبْدُن ﴾ [الأعراف: ٩٧، ٩٧] ونحوه.

وقيل: يبعث الله الرسل قبلهم وبعدهم بالذي ذكر، وهو الدعاء إلى توحيد الله وجعل العبادة له، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿قَالُواْ لَوْ شَآءَ رَبُّنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةُ فَإِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِـ، كَلفِرُونَ﴾.

هذا القول منهم يناقض قولهم وتكذيبهم الرسل وإنكارهم رسالة البشر وطمعهم رسالة الملائكة؛ لأنهم ما عرفوا الملائكة ولا عاينوا، فإنما عرفوا الملائكة وعلموا بمكانهم برسل البشر، فكيف أنكروا رسالتهم مع ما لو كان الرسل إليهم الملائكة، لم يعرفوا أنهم ملائكة إلا بقولهم؛ لما لم يتقدم لهم المعرفة بالملائكة، فهذا يناقض إنكارهم الرسل من الشر؟!

والثاني: ما قالوا: ﴿إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ، كَنفِرُونَ ﴾ قد أقروا رسالتهم حيث قالوا: ﴿إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ، كَنفِرُونَ ﴾ ولكن قالوا: بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ، كَنفِرُونَ ﴾ ولكن قالوا: ﴿إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُم بِهِ، فَذلك مما يناقض قولهم ويرد تكذيبهم، وإنما قالوا ذلك – أعني: قولهم: ﴿إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم كُنْ لَكُنْ مَكْتَبِكُم ﴾ – تعنتًا منهم وعنادا، وإلا قد علموا أنهم رسل الله فيناقضون بما قالوا على التعنت منهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَأَمَّا عَادُ ۚ فَاسْتَكَبِّرُا فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنْ أَشَدُّ مِنَا قُوَّةً ﴾.

جائز أن يكون استكبارهم في الأرض بغير الحق على أهل الأرض بما ذكر ا من فضل القوة لهم وشدتها من بين غيرهم ؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا بَطَشْتُم بَطَشَتُم جَبَارِينَ ﴾ فهم ذكروا ذلك، فجائز أن يكون استكبارهم على أهل الأرض بغير الحق ؛ لشدة بطشهم وقوتهم على غيرهم.

ثم قال الله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ بَرُواْ أَنَ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً ﴾.

هذا استفهام على طريق التقرير، معناه: قد رأوا وعلموا أن الله الذي خلقهم هو أشد قوة، والرسل - عليهم السلام - لم يكونوا يوعدونهم بقوى أنفسهم ولا بعذاب يكون منهم حتى قالوا: ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً ﴾، ولكن إنما كانوا يوعدونهم ويخوفونهم بعذاب ينزل من عند الله، وبقوته وسلطانه يوعدونهم وقد عرفوا قوته وسلطانه؛ لذلك قال: ﴿أَوَلَمْ يَرُوا أَنَكُ اللّهَ الذِّي خَلَقَهُمُ هُو أَشَدُ مِنْهُم ﴾.

وقوله: ﴿وَكَانُواْ بِعَايَنْتِنَا يَجَحَدُونَ﴾.

وقوله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيعًا صَرْصَرًا ﴾.

ذكر ما أهلكهم من العذاب، وهو الريح الصرصر الباردة؛ كذا قال أبو عوسجة.

وقوله: ﴿فِي أَيَّامٍ نِّحِسَاتٍ﴾.

وهو ما ذكر في سورة الحاقة حيث قال: ﴿وَأَنَا عَادٌ فَأَهْلِكُواْ بِرِيجٍ صَـَرْصَرٍ عَاتِيَـةِ سَخَرَهَـا عَلَيْهِمْ سَـبْعَ لَيَالِ وَثَمَنِيَـةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾ [الحاقة: ٧]، وقال في موضع: ﴿فِي يَوْدِ نَحْسِ مُسْتَمِرٍ﴾ [القمر: ١٩]. ثم اختلف في تأويلها:

قال بعضهم (١): ﴿ نَجِسَاتِ ﴾ مشومات نكدات؛ وهذا قول القتبي.

وقال بعضهم (٢): ﴿نَحِسَاتِ﴾ أي: شداد.

وقيل: ﴿ فَحِسَاتِ ﴾ من النحس، يقال نحس يؤمّنا، والنحس: الغبار في الأصل.

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٤٧٠)، وهو قول مجاهد والسدي.

<sup>(</sup>٢) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير (٣٠٤٧٣).

وقوله: ﴿ لِنُذِيفَهُمْ عَذَابَ الْخِزِّي فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَّأَ ﴾.

أي: عذابًا يذلهم ويفضحهم عند الخلق جميعًا.

وقوله: ﴿وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ﴾.

عليهم أذل وأفضح وأشد من عذاب الدنيا.

وقوله: ﴿وَهُمْ لَا يُنْصَرُونَ﴾.

يحتمل: لا ينصرون بقوتهم التي كانت لهم، واعتمدوا عليها(١) بقولهم: ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا وَأَوْتُهُ. وَا

ويحتمل: لا ينصرون بالأصنام التي عبدوها على رجاء النصر لهم والشفاعة. وقوله: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْنَهُمْ ﴾.

يحتمل ما ذكر من الهداية لهم حقيقة الهدى، وهو التوفيق، وحقيقة خلق الاهتداء فيهم، فصاروا مهتدين، وهو ما سألوا من الآية، وهي الناقة، فلما أتاهم على ما سألوا، آمنوا به وصدقوه، ثم كفروا به بعد ذلك وكذبوه وعقروا الناقة على ما ذكر.

ويحتمل قوله: ﴿فَهَدَيْنَهُمْ ﴾.

أي: بينا لهم غاية ما يبين الحق من الباطل بما يعرفه كل ذي لب وعقل أنها آية، وأنها من الله تعالى؛ حيث جاءتهم الآية التي سألوها على الإشارة والتعيين وهي الناقة.

وقوله: ﴿ فَأَسْتَحَبُّوا ٱلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْهَدَىٰ ﴾.

أي: اختاروا الكفر على الهدى، واختاروا ما به يعمون على ما يبين لهم.

ثم أخبر عما نزل بهم من العذاب باختيارهم العمى على الهدى، وهو [ما] قال: ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَنْعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُؤنِ ﴾ .

أي: عذاب يهانون فيه، وهو من الهوان والإذلال، وكل عذاب الله صاعقة. وقوله - عز وجل -: ﴿وَنَجَيْنَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنْقُونَ﴾.

أي: أنجينا الذين اختاروا الهدى على العمى، وكانوا يتقون اختيار العمى على الهدى.

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْنَرُ أَعَدَاءُ اللّهِ إِلَى النّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴿ حَتَىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَعْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَفَنَا اللّهُ اللّهِ مَنْعُهُمْ وَأَبْصَدُهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُمْ عَلَيْنَا قَالُواْ أَنطَفَنَا اللّهُ اللّهِ مَنْعُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ وَمَا كُنتُمْ مَنْتُونَ أَن يَشْهَدَ اللّهُ لَا يَعْلَمُ كُونِكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَذِي ظَننَتُم أَنَ اللّهُ لَا يَعْلَمُ كَذِيلًا مِمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَذَلِكُمْ طَئْكُمُ اللّهِ لَا يَعْلَمُ كَذِيلًا مِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وذَلِكُمْ فَإِن ظَننتُه بِرَيْكُمْ أَوْلَا مُؤْمَى فَأَنْ اللّهُ لَا يَعْلَمُ كَانِ يَصَامِوا فَالنّارُ مَثْوَى لَمُمْ وَإِن

<sup>(</sup>١) في أ: واعتمدت عليهم.

يَسْتَعْتِبُواْ فَمَا هُم مِنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ﴿ اللَّهُ \* .

وقوله: ﴿وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ ۚ أَلَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ﴾.

أي: نجمع، والحشر: الجمع، يجمعون في النار؛ وهو كقوله: ﴿اَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَامُوا وَإِزْوَجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَتَبُدُونُ . مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ [الصافات: ٢٢، ٢٣].

وقوله: ﴿فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾.

أي: يساقون؛ كقوله - تعالى - ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوۤا إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرٌۤا﴾ [الزمر: ٧١]. وقال بعضهم (١٠): ﴿ يُوزَعُونَ﴾ أي: يدفعون؛ كقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًا﴾ [الطور: ١٣]، والوزع: الدفع.

وقال بعضهم (٢): ﴿ يُوزَعُونَ ﴾ أي: يحبسون، أي: يحبس أولهم على آخرهم، حتى إذا اجتمعوا جميعًا فعند ذلك يجعلون في النار؛ كقوله - تعالى -: ﴿ لِيَمِيزَ ٱللَّهُ ٱلْخَيِثَ مِنَ ٱللَّهُ الْخَيِثَ مِنَ اللَّهِ الْآية [الأنفال: ٣٧].

وقوله: ﴿حَتَّىٰ إِذَا مَا جَآءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمَّعُهُمْ وَأَبْصَدُوهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾.

كأنهم يوقفون ويحبسون في مكان، فيعاينون النار، فيسألون عما كانوا يعملون؛ وهو كقوله تعالى: ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَهُم مَسْتُولُونَ ﴾ [الصافات: ٢٤]، فينكرون ما كان منهم؛ كقوله تعالى: ﴿ وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٢٣] وقوله: ﴿ بَل لَّمْ نَكُن نَدَّعُوا مِن قَبْلُ شَيْئًا ﴾ [غافر: ٧٤]، فعند ذلك ينطق الله جوارحهم فتشهد عليهم بما عملوا وما كان منهم، وهو قوله: ﴿ شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمَعُهُمْ وَأَبْصَدُوهُمْ وَجُلُودُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ .

وقال بعضهم: ﴿جُلُودُهُم﴾: كناية عن الفروج؛ وهو قول الحسن.

وقوله: ﴿ وَقَالُواْ لِجُلُودِهِمَ لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنًا قَالُوٓا أَنطَقَنَا اَللَّهُ اَلَٰذِىٓ أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ يَنْطِقُ، إذ لا كل شيء ينطق، ذكروا ﴿ كُلَّ شَيْءٍ ﴾، وأرادوا به الخاص لا العام، والله أعلم.

وكأن غير هذا أقرب، يقولون: ﴿أَنَطَفَنَا اللّهُ الّذِي آنطَقَ كُلُّ شَيْءٍ ﴾ يعصون [به] الله تعالى، وهو ما ينطق الله الأشياء التي بها عصوا ربهم، وهي الأصنام التي عبدوها وغيرها مما عبدوا دون الله؛ كقوله: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ . . . ﴾ الآية [الفرقان: ١٧]، وقوله: ﴿وَقَالَ شُرَكًا وَهُم مَّا كُنُمُ إِيّانَا تَعْبُدُونَ ﴾ [يونس: ٢٨]، وما ذكر من إخبار الأرض وحديثها بما عملوا عليها بقوله: ﴿يَوْمَهِنِهِ ثُحَيِّتُ أَخْبَارَهَا ﴾ [الزلزلة: ٤]،

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٦٧٩).

 <sup>(</sup>۲) قاله ابن عباس أخرجه الطبراني كما في الدر المنثور (٥/ ٦٧٩)، وهو قول قتادة والسدي ومجاهد وأبي رزين وعكرمة وابن جريج.

وغير ذلك من الآيات التي فيها بيان: أنه ينطق الله تعالى الأشياء التي عبدوها وعصوا بها ربهم؛ فعلى ذلك ينطق الله الجوارح التي بها عصوا ربهم؛ فتشهد عليهم بجميع ما كان منهم. وقوله: ﴿وَمَا كُنتُم تَسَنَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُم وَلَا أَبْصَدَكُمْ وَلَا جُلُودُكُم ﴾. اختلف فه:

قال بعضهم: أي: ما كنتم تعلمون وتستيقنون أن يشهد عليكم سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم، ظننتم أن الله لا يعلم كثيرًا مما تعملون، الظن هاهنا على هذا التأويل: حقيقة الظن، أو الجهل، أي: ولكن جهلتم أن الله يعلم كثيرًا مما تعملون، فلو كان تأويل الآية ما ذكر هؤلاء ففيه دلالة أن العذاب قد يلزم ويجب وإن جهل ذلك ولم يتحقق عنده العلم به (۱)، إذا كان بحيث إمكان الوصول إلى علم ذلك ومعرفته بالنظر والتأمل والتفكر بغير ذلك من الأسباب، لكنه ترك التأمل فيه، فلم يعلم ذلك؛ فلم يعذر بجهله، وهكذا الحكم أنّ من مكن له العلم وأسباب المعرفة فلم يتكلف معرفته، لم يعذر في جهله؛ ولهذا قال أبو حنيفة في الأطفال أنْ: لا علم لي بهم؛ لما لا يعلم أنهم قد بلغوا المبلغ الذي يدركون الأشياء بالتأمل والتفكر أم لا (٢)؟!

وقال بعضهم: ﴿وَمَا كُنتُمْ تَسْتَيْرُونَ﴾، أي: كنتم لا تقتدرون أن تستتروا من سمعكم ولا أبصاركم ولا جلودكم، فأحد لا يستطيع أن يستتر من نفسه إذا عمل شيئًا، فذلك ظنكم أن ظننتم أن الله لا يعلم كثيرًا مما تعملون في السر.

وقوله: ﴿وَذَلِكُمْ ظُنُّكُو الَّذِى ظَنَنتُم بِرَتِكُمُ أَرْدَىٰكُمُ﴾.

أي: وذلكم جهلكم على ما ظننتم بأن الله – تعالى – لا يعلم ذلك، وهو لا يخفى عليه خافية، فظنكم ذلك أرداكم، أي: أغواكم وأضلكم عن الهدى.

وقال قتادة: يا ابن آدم، إن عليك لشهودا غير متهمة: من بدنك، فراقبهم، واتق الله في سر أمرك وعلانيتك؛ فإنه لا يخفى عليه خافية: الظلمة عنده ضوء، والسر عنده علانية، ومن استطاع أن يموت وهو بالله حسن الظن ولا قوة إلا بالله.

ثم قال: الظن ظنان: ظن منج، وظن مرد (٣)، فأما المنجي فقوله: ﴿الَّذِينَ يَطُنُونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمُ ﴾ الآية [البقرة: ٤٦]، وما قال: ﴿ إِنَى ظَنَنتُ أَنِّى مُلَنِيْ حِسَابِيَهُ ﴾ [الحاقة: ٢٠]، وأمّا الظن المردي فقوله: ﴿وَذَلِكُمْ ظَنْكُورُ الَّذِى ظَنَنتُم بَرَبَكُمْ أَرَدَىنكُمْ ﴾، وقوله: ﴿ إِن نَظُنُ إِلّا

<sup>(</sup>١) ثبت في حاشية أ: في عدم الغدر بالجهل. م.

<sup>(</sup>٢) ثبت في حاشية أ: توقف الإمام الأعظم في الأطفال. م.

<sup>(</sup>٣) ثبت في حاشية أ: ظن منج، وظن مُهلك. م.

ظَنَّا﴾ [الجاثية: ٣٢] ونحوه.

قال: وذكر أن نبي الله ﷺ كان يقول ويحدث ذلك عن ربه تعالى: «عبدي، أنا عند ظنك بي، وأنا معك إذا دعوتني»(١٠).

وقال الحسن: إنما عمل الناس على قدر ظنونهم بربهم، فأما المؤمن فأحسن بربه الظن، فأحسن العمل، ثم تلا قوله - الظن، فأحسن العمل، ثم تلا قوله - عز وجل -: ﴿ وَمَا كُنتُم تَسْتَقِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلاَ أَبْصَدُكُمْ وَلاَ جُلُودُكُمْ . . . ﴾ (٢) الآية، وقال: الجلود: كناية عن الفروج.

وفي حرف حفصة: ﴿وما كنتم تخشون﴾، وفي حرف أُبي وابن مسعود: ﴿ولكن زعمتم أن الله لا يعلم﴾ كذا؛ وكذلك في حرفهما: ﴿فذلكم زعمكم الذي زعمتم والزعم في كلام العرب: الكذب(٣)، وفيه يستعمل.

وقوله – تعالى –: ﴿أَرُدَىٰكُمُو﴾.

قال بعضهم (<sup>(1)</sup>: أهلككم، والردى: الهلاك، وقيل: أورد المهالك.

ويحتمل ﴿أَرْدَىٰكُمْ ﴾ أي: أغواكم وأضلكم على ما ذكرنا.

وقوله: ﴿ فَإِن يَصَدِيرُوا فَٱلنَّارُ مَثَّوَى لَمُمَّ ﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: فإن يصبروا على ما هم عليه من الأعمال إلى أن ختموا به، فالنار مثوى لهم في الآخرة.

والثاني: أي: فإن يصبروا في الآخرة فالنار مثوى لهم، أي: لا ينفعهم الصبر على ذلك، ولا يكون الصبر سبب الفرج عن ذلك؛ وهو كقوله - سبحانه وتعالى - خبرا عنهم: ﴿سَوَآءٌ عَلَيْكُنَا أَجُزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَحِيصٍ ﴾ [إبراهيم: ٢١]، فيكون أحد التأويلين في الدنيا والثاني في الآخرة.

وقوله: ﴿ وَإِن يَسْتَعْتِبُواْ فَمَا هُم مِّنَ ٱلْمُعْتَبِينَ ﴾ .

معناه – والله أعلم –: وإن يستقيلوا ما كان منهم فما هم من المقالين، أي: أثقال ذلك منهم ولا يرضى عنهم وإن استرضوا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في التوحيد (۳۹۰/۱۳) باب قول الله تعالى: ﴿وَيُعَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفَسَمُ ﴾ (٧٤٠٥) وانظر: (٧٥٠٥ – ٧٥٣٦)، ومسلم في الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (١/٢٦١) باب الحث على ذكر الله تعالى (٢٦٧٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۰۵۰۰).

<sup>(</sup>٣) ثبت في حاشية أ: الزعم في كلام العرب. م.

<sup>(</sup>٤) قاله السَّدي أخرجه ابن جرير (٣٠٤٩٩).

قوله تعالى: ﴿ وَقَيَّضَىنَا لَمُنَمَ قُرُنَاءَ فَرَيَّنُوا لَهُم مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْفَوْلُ فِي أَمَمِ قَدَ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجِنِ وَالْإِنسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خَسِرِينَ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا شَمْعُوا لِمِنَا الْفَرْءَانِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَعْلِبُونَ ﴿ فَلَكُذِيقَنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسُوا اللَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَكُمْ تَعْلِبُونَ ﴾ وَقَالَ اللَّذِينَ يَعْمَلُونَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْإِنسِ جَعَلَهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ وَالْمُنَا مُؤْمُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ وَالْمَالَدِيمِ مِنَ الْمُعَلِقُهُمُ اللَّهُ مَنْ أَوْلُوا مِنْكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ إِنَّ مِنَ اللَّهُ مِنَ الْمُؤْمِنَ فَي اللَّهُ مُنْ أَنْ إِنِينَ وَالْمُ اللَّذِينَ وَالْمُ اللَّهُ مُعْلَمُهُمَا مُعْتَى أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ ﴿ فَيَالِمُونَا مِنَ الْمُعْرَاقُ مِنَ اللَّهُ مُنْ أَوْلُوا مِنْ الْمُعْرَاقُولُونَ اللَّهُ مُنْ أَوْلِهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

كقوله: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْـٰيَنِ نُقَيِّضٌ لَهُ شَيْطَنَا . . . ﴾ الآية [الزخرف: ٣٦]. ثم اختلف في قوله: ﴿ وَقَيْضً ـٰنَا﴾ :

قال بعضهم(١): هيأنا لهم في الدنيا قومًا من الشياطين وغيرهم.

وقال بعضهم: أي: مكنا للشياطين حتى يقذفوا في قلوبهم من الوساوس وغيرها أو كلام نحوه.

وقال بعضهم: أي: خلينا بينهم وبين الشياطين حتى عملوا بهم ما ذكر.

وقوله: ﴿فَرَيَّنُواْ لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾، اختلف في قوله: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾؛ قال بعضهم: ﴿فَرَيَّنُواْ لَهُمْ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ ﴾ أي: حسنوا لهم التكذيب بالآخرة والحساب والثواب والعقاب، أن ليس ذلك.

وقوله: ﴿وَمَا خَلْفَهُمْ﴾، أي: حسنوا لهم أمر الدنيا وأنها دائمة باقية.

وقيل: ﴿مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمُ ﴾، أي: ما عملوا، ﴿وَمَا خَلَفَهُمْ ﴾ أي: وما يريدون أن يعملوا من لد.

والثالث: ﴿مَّا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ﴾: ما عملوا بأنفسهم، ﴿وَمَا خُلْفَهُمْ﴾ ما سنوا لغيرهم من بعدهم، كقوله تعالى: ﴿عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ﴾ [الانفطار: ٥]، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْقَوْلُ﴾.

يحتمل: وجب عليهم القول بالعذاب أو السخط.

وقوله: ﴿ فِي أَمَمٍ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم مِنَ الْجِينِ وَالْإِنسِ ﴾.

أي: مع أمم، وذلك جائز.

وقوله: ﴿قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِم﴾ أي: من قبل هؤلاء من الإنس والجن من الأمم الخالية ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا خَسرينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) قاله مقاتل كما في تفسير البغوي (١١٣/٤).

وقوله - عز وجل -: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ لِهَلَاَ ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَا فِيهِ﴾.

أي: لا تسمعوا أنتم بأنفسكم والغوا فيه؛ لئلا يسمع منه قراءته ولا صوته، دل هذا القول على أنهم قد عرفوا أنه حجة، وأنه من عند الله جاء، وأن من سمع ذلك أذعن له وأطاع إذا لم يكابر عقله؛ ولهذا قالوا: ﴿لَا تَسْمَعُواْ لِمِلْنَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْا فِيهِ ﴾؛ لئلا يذعن [له] ولا يطاع ﴿لَمَلَكُمْ تَغَلِبُونَ ﴾.

وقال بعضهم (١): قوله: ﴿لاَ تَسَمَعُواْ لِمِنْذَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوَّا فِيهِ﴾ بالمكاء والتصدية، وكانوا يفعلون ذلك؛ ليخلطوا عليه صلاته وقراءته لعلكم بالمكاء والتصدية لقولهم: ﴿وَمَا كَانَ صَلاَئُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَاّةُ وَتَصَدِيدَةً﴾ [الأنفال: ٣٥].

وقوله: ﴿ فَلَنْذِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِيَتُهُمْ أَسَوَأَ ٱلَّذِى كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾.

أي: يذيقن الذين كفروا وداموا على الكفر حتى ماتوا على ذلك، فأما من كفر في وقت ثم ترك ذلك، وأسلم، فليس له ذلك.

ثم من الناس من يقول: إن قوله: ﴿فَلَنُذِيقَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابًا شَدِيدًا﴾ أراد به في الدنيا، وقوله: ﴿وَلَنَجْزِيَّتُهُمْ أَسُواً ٱلَّذِي كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾، في الآخرة، يجعل أحد العذابين في الدنيا و [الآخر] في الآخرة.

وجائز أن يكون كله في الآخرة.

وقوله: ﴿ لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنَهُم آسُواً الَّذِى عَمِلُواً وَيَجَزِيَهُمْ أَجَرَهُم بِأَحْسَنِ الَّذِى كَانُوا يَعَمَلُونَ ﴾ [الزمر: ٣٥] وعد للمؤمنين تكفير المساوئ التي عملوا في الدنيا والجزاء لهم بالمحاسن التي عملوها، ووعد للكافرين إسقاط محاسنهم والجزاء على مساوئهم لما لم يأتوا بالإيمان، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ذَلِكَ جَزَآءُ أَعَدَآءِ ٱللَّهِ ٱلنَّارُّ ﴾.

هذا يدل على أن ذلك في الآخرة.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (۳۰۵۰۸-۳۰۵۸).

وقوله: ﴿ لَمُهُمْ فِيهَا دَارُ ٱلْخُلَدِّ جَزَاءًا بِمَا كَانُواْ بِتَايَلِنَا يَجْمَدُونَ﴾.

قوله: ﴿ مَارُ الْخَلَدِ ﴾ ، أي: دار البقاء يبقون فيها أبدًا، فيكون اسمًا للجنة، ويحتمل أن يكون في الجنة دار أو موضع يسمى: دار الخلد فيكون اسم موضع خاص، والله أعلم. وقوله – عز وجل – : ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَا ٓ أَرِنَا اللَّذَيْنِ أَصَلَّانَا مِنَ اَلْجِينَ وَالْإِنِسِ نَجْعَلَهُمَا لَكُونَا مِنَ الْجَنِّ مَا الْأَسْفَانَ ﴾ .

قال بعضهم (١): الذي أضلهم من الجن هو إبليس؛ لأنه أول من عصى الله تعالى وسن لهم ذلك، ومن الإنس ولد آدم الذي قتل أخاه؛ لأنه أول من سن القتل، ولكن عندنا أنهم سألوا أن يريهم الذي أضلهم كل جني يوسوس ويقذف في قلوبهم الوساوس والمساوي، وكل إنسي يدعوهم ظاهرًا إلى الضلال، وهكذا كل ضال وكافر إنما كان ذلك الضلال والكفر لوساوس من جني أو تلقين من إنسي بلسانه. سألوا الله تعالى أن يجعلهم ظاهرين فيجعلوهم تحت أقدامهم؛ لما يكون العذاب في كل ما كان أسفل أشد؛ لذلك سألوا ذلك وهو ما سألوا ربهم زيادة العذاب لهم في آية أخرى حيث قال: ﴿قَالَتَ أُخْرَنَهُمْ لِأُولَنَهُمْ رَبّنا هَنَائِهُ أَضَلُونا فَعَائِمَ مَذَابًا ضِعَفًا يِّنَ ٱلنَّالِ ﴾ [الأعراف: ٣٦].

وقوله: ﴿فَزِدُهُ عَذَابًا ضِعْفًا فِي ٱلنَّـارِ﴾ [ص: ٦١] فعلى ذلك سؤال هؤلاء.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلِذَيِنَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْكَةُ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَخَافُواْ وَلَا عَنَافُواْ وَلَا عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ أَلَا تَخَافُواْ وَلَا عَنَافُواْ وَاللَّهِمُ الْمَلَيْكَةُ وَاللَّهُ مَا تَخْذَنُواْ وَالْمَافِكُمْ فِي الْمَخْزَقِ اللَّهُ مِنَا اللَّهِ مَا مَا تَتَعُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنَا عَفُورٍ رَحِيمٍ ﴿ وَمَن وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَتَعُونَ ﴿ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ اللَّهُ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَمَا لِللَّهُ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنْنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَمِلَ صَلِيحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَمِلَ صَلَيْحًا وَقَالَ إِنِّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَمِلَ مَا لِمُسْلِمِينَ إِلَيْ اللَّهُ وَعَمِلَ مَا مَا مُنْ اللَّهُ وَعَلِيمًا مَا مُنْ اللَّهُ وَعَلِمْ اللَّهُ وَعَلَمُ اللَّهُ وَعَلَيْمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا إِلَى الللَّهُ اللَّهُ وَعَلَالَهُ اللَّهُ وَعَلَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَا إِلَهُ الللْهُ اللَّهُ وَعَلَالًا إِلَى الللْهُ اللَّهُ وَاللَهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلِمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمِلُولَا ال

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُوا﴾.

روي عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - عن رسول الله على لما نزلت هذه الآية قال: «أمتي أمتي؛ لأن اليهود قالوا: ربنا الله، ثم قالوا: عزير ابن الله، وأن النصارى قالوا: ربنا الله، ثم قالوا: ربنا الله، ثم قالوا: المسيح ابن الله، وأن أمتي قالوا: ربنا الله، ولم يشركوا به أحدًا»، وكذلك روي عن أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - قال: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ قَالُواْ رَبُنَا الله ثُمَّ اسْتَقَامُوا فَقَالُ: «هم الذين لم يشركوا بالله شيئًا» (٢) فإن ثبت ذلك عن رسول الله عنه - فهو تفسير الاستقامة التي ذكر، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله على بن أبي طالب أخرجه ابن جرير (٣٠٥١١-٣٠٥١٣-٣٠٥١٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبن جرير (٣٠٥١٠–٣٠٥٢)، وعبد الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور ومسدد وابن سعد وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ١٨٦).

وقال بعضهم (١): أي قالوا ربنا الله، ثم استقاموا في إخلاص العمل له والقيام بذلك. وقال بعضهم (٢): ثم استقاموا على أداء الفرائض والشرائع والحدود.

وقيل<sup>(٣)</sup>: ثم استقاموا في الطاعات له.

والاستقامة وجوه ثلاثة:

أحدها: في الاعتقاد، اعتقدوا ألا يعصوه ويجتنبوا جميع ما يخالف أمره ونهيه.

والثاني: استقاموا في اجتناب جميع ما يخالف ما أعطوا بلسانهم: أنه ربنا الله، وقاموا بوفاء ما أعطوا بلسانهم قولا وفعلا.

والثالث: قاموا في جميع الأعمال مخلصين لله تعالى لم يشركوا فيها أحدًا لأحد فيها نصيبًا من المراءاة غيرها، بل خالصًا لله تعالى سالمًا، والله أعلم بما أراد بذلك.

وقوله: ﴿ تَـتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتِهِكَةُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلِا تَحْزَنُوا ﴾:

اختلف فيه:

قال بعضهم (٤): ذلك عند قبضهم الأرواح في الدنيا يبشر لهم بما ذكر.

وقال بعضهم (<sup>(ه)</sup>: تقول لهم الملائكة يوم القيامة عند معاينتهم الأهوال والأفزاع؛ ليسكن بذلك قلوبهم عند تلك الأهوال والشدائد، والله أعلم.

ثم اختلف في قوله: ﴿أَلَا تَخَافُواْ وَلَا تَحَـٰزَنُوا﴾ أي: لا تخافوا ما أمامكم ولا تحزنوا على ما خلفتم من الأهل والأولاد.

وقيل<sup>(٦)</sup>: لا تخافوا ما تقدمون عليه من الموت وأمر الآخرة، ولا تحزنوا على ما خلفتم من أهل أو دين.

وقال بعضهم: لا تخافوا من العذاب ولا تحزنوا على فوت ما وعدتم من النعيم؛ فإنها دائمة لا يفوت ولا ينقطع أبدًا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَأَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَكُونَ ﴾:

<sup>(</sup>١) قاله عثمان بن عفان كما في تفسير البغوي (١١٤/٤).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٠٥٢٩)، وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٥٢٨).

<sup>(</sup>٤) قاله مجاهد بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣٠٥٣٦-٣٠٥٣) والفريابي، وعبد بن حميد، والبيهقي في الشعب كما في الدر المنثور (٥/٦٨٢)، وهو قول السدي أيضًا.

<sup>(</sup>٥) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/ ٦٨٢).

 <sup>(</sup>٦) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٠٥٣٥)، وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٥/
 ١٨٢).

على ألسن الأنبياء والرسل – عليهم السلام – فمن قال: إن البشارة التي ذكر في الدنيا عند قبض الأرواح، فلما ذكر في الخبر عن النبي على أنه قال: «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر»(١)؛ لأن المؤمن يُرَى له الجنة ويبشر بها في ذلك الوقت؛ فيصير الدنيا له سجنًا لما عاين مما هُيِّئ له وجعل له من الثواب، والكافر لما رأى له مكانه في النار أو بشر به صارت له الدنيا جنة؛ وعلى ذلك يخرج قوله – عليه السلام –: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه»(٢)، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ نَعْنُ أَوْلِيَـآ فَكُمْ فِي الْمَحَيَوْةِ الدُّنْيَـا وَفِي الْآخِـرَةَ ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يشبه أن يكون هذا القول من الذين بشروهم بما بشروا يقولون: نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

وجائز أن يكون ذلك من الله تعالى، وإن كان المذكور على أثر البشارة الملائكة؛ وذلك كقوله -تعالى-: ﴿وَمَا دُعَتُوا الْكَنْفِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ . إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا فِي الْخَيَوْةِ الدُّنَيَا﴾ [غافر: ٥٠، ٥١] ثم إن كان ذلك من الله - سبحانه وتعالى - فيكون تأويله ﴿فَعْنُ أَوْلِيَا وَكُمْ فِي عصمتكم في الدنيا، وأولى بكم في الآخرة في المعونة، أو نقول: نحن أولى بكم في النصر والتوفيق في الدنيا والجزاء والثواب في الآخرة، والله أعلم. وإن كان ذلك من أولئك الذين بشروهم يقولون: نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا بالصحبة، فكذلك يكون في الآخرة.

وقوله: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا مَا نَشْتَهِمَ أَنفُسُكُمْ ﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: ﴿مَا تَشْتَهِيَ أَنفُسُكُمْ ﴿ أَي: لكم ما ترغب به أنفسكم وتتوق إليه.

أو لكم فيها ما تتلذذ به أنفسكم وتتنعم بها.

وقوله: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ﴾.

قيل (٣): ما تتمنون وتسألون، أو يقول: ما تدعون من الدعوى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (٤/ ٢٢٧٢) كتاب الزهد (١- ٢٩٥٦)، والترمذي (٤/ ٤٨٦) كتاب الزهد: باب ما جاء أن الدنيا سجن المؤمن (٢٣٢٤)، وابن ماجه (٢/ ١٣٧٨)، كتاب الزهد: باب مثل الدنيا (٢١١٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۱ / ۳۲۵، ۳۲۵) كتاب الرقاق: باب من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه
 (۲۰۲۷)، ومسلم (٤/ ۲۰۲۵ - ۲۰۲۹) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه (۱۵ - ۲۹۸۶).

<sup>(</sup>٣) انظر تفسير البغوى (٤/ ١١٤).

وقوله: ﴿نُزُلًا مِّنَ غَفُورٍ رَّحِيمٍ﴾.

قال بعضهم (١٠): ﴿ نُزُلُا ﴾ أي: رزقًا من غفور رحيم وهو من الإنزال، وقال بعضهم: ﴿ نُزُلَا ﴾ أي: إنزالا في المنزل من غفور رحيم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلًا مِنْمَن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾.

كأنه يقول: ومن أحسن مذهبًا ومسيرة ممن دعا إلى الله، أي: إلى توحيد الله ودينه، أو دعا إلى المعروف والنهي عن المنكر، أي: دعا غيره إلى ذلك وعمل بنفسه، وهذا الحرف يجمع جميع الخيرات والطاعات، فإن كان قوله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً﴾ على ما ذكرنا من المذاهب والسيرة فكأنه يقول: ومن أحكم وأتقن مذهبًا وسيرة ممن ذكر، وإن كان على حقيقة القول فيكون قوله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً﴾ أي: ومن أصدق قولا ممن قال ما ذكر، والله أعلم.

وقوله -عز وجل-: ﴿وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾.

أي: اختار الانتساب إلى الإسلام من بين غيره من الأديان والمذاهب، وقد أبى سائر الفرق الانتساب إلى الاسلام سوى أهل الإسلام.

والثاني: انتسب إلى ما خص الله سبحانه وتعالى تسميتهم به وهو الإسلام؛ كقوله تعالى: ﴿هُو سَمَّنَكُمُ ٱلْسُلِمِينَ﴾ [الحج: ٧٨]، وقوله: ﴿أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ﴾ [البقرة: ١٢٨]، وقال في حق إبراهيم – عليه السلام-: ﴿أَسْلِمُ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ ٱلْمُلْمِينَ﴾ [البقرة: ١٣١]، ويكون اسم المؤمن خاصًا لأهل الحق؛ فإن اليهود والنصارى سلموا أنفسهم مؤمنين، ولا يمتنعون عن إطلاق اسم المؤمن ويمتنعون عن إطلاق اسم المومن ويمتنعون عن إطلاق اسم المؤمن ويمتنعون عن إطلاق اسم والإيمان، وإن كان الإسلام والإيمان واحدًا؛ لاختصاص هذا الاسم بهؤلاء، والله أعلم.

أو يقال: إنه اختار النسبة إلى الإسلام، وغيرهم من الناس انتسبوا إلى ما لهم من العز في الدنيا والشرف فيها، وغير ذلك من الأسباب التي كانت لهم في الدنيا.

ثم اختلف فيه:

قال بعضهم (٢): هو رسول الله ﷺ.

وقال بعضهم (٣): هم المؤذنون، وعلى ذلك رويت الأخبار أنها نزلت في المؤذنين.

<sup>(</sup>١) انظر تفسير البغوي (٤/ ١١٤).

<sup>(</sup>٢) قاله السدى وابن زيد أخرجه ابن جرير (٣٠٥٤٢-٣٠٥٤١)، وهو قول الحسن وابن سيرين أيضًا.

 <sup>(</sup>٣) قالته عائشة - رضي الله عنها - أخرجه ابن أبي شيبة وابن المنذر وابن مردويه كما في الدر المنثور
 (٥/ ١٨٤)، وهو قول عكرمة، وقيس بن أبي حازم أيضًا.

وقال بعضهم: ذلك في كل مؤمن دعا الخلق إلى طاعة الله تعالى وعمل بنفسه، والله أعلم.

وعن الحسن (١) أنه تلا قوله - تعالى -: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَن دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا ﴾ قال: هذا صفوة الله، هذا خيرة الله، هذا أحب أهل الأرض إلى الله تعالى، أجاب في دعوته، وعمل صالحًا في إجابته، قال إننى من المسلمين لربّه، هذا خليفة الله تعالى.

قوله تعالى: ﴿وَلَا نَسْتَوِى اَلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ اَدْفَعْ بِالَّذِي هِى أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَهُم عَدَّوَةٌ كَأَنَهُ وَلِئُ حَمِيمٌ ﴿ إِنَّ عَلَيْهُ إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُواْ وَمَا يُلَقَّنَهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمِ يَنزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطِانِ نَزْعٌ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ ۚ إِنَّهُ هُو السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا شَتَّتُوِى اَلْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ﴾.

قيل: و«لا» الأخير هاهنا زائدة كأنه قال: ولا تستوي الحسنة والسيئة، وقد يزاد حرف «لا» في الكلام وقد ينقص؛ فعلى ذلك هذا.

ثم جائز أن يكون قوله: ﴿وَلَا نَسَتَوِى الْمَسَنَةُ وَلَا السَّيِئَةُ ﴾، وقوله: ﴿آدَفَعُ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ كُلُ السَّيِئَةُ ﴾، وقوله: ﴿آدَفَعُ بِالَّتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ كل واحد منها موصولاً بالآخر، يقول: لا تستوي الحسنة، وجائز أن يكون كل واحد منها مقطوعًا من الآخر على الابتداء، فإن كان أحدهما موصولاً بالآخر يقول: لا تستوي الحسنة والسيئة في جلب حب القلوب واللين والعطف لها، بل الحسنة تجلب حب القلوب واللين والعطف لها، بل الحسنة تجلب حب القلوب واللين والعطف لها، بل الحسنة تجلب حب القلوب والميل إليها لا السيئة.

﴿ اَدْفَعْ بِاللِّي هِى آخَسَنُ ﴾ أي: ادفع بالحسنة دون السيئة؛ وهو كقوله: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لَاَنْفَفُوا مِنْ حَوْلِكً . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٥٩]؛ فعلى ذلك يقول هاهنا أن: لا تستوي الحسنة والسيئة في الطاعة والميل وجلب حب القلوب، بل هما مختلفان مفترقان فادفع سيئتهم بالحسنة، والله أعلم.

وجائز أن يكونا جميعًا على الابتداء لا اتصال لأحدهما بالآخر، فإن كان الابتداء فمعناه - والله أعلم-: أنكم تعلمون بعقولكم أن لا استواء بين الحسنة والسيئة ولا بين المحسن والمسيء، وكذا لا استواء بينهما في الحكمة، وقد رأيتم أنهما قد استويا في هذه الدنيا في جميع منافعها ولذاتها، وجمع بينهما في هذه، وفي الحكمة والعقول التفريق بينهما، دل أن هنالك دارا أخرى يفرق بينهما في الجزاء والثواب فيهما -والله أعلم- وهو

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۰۵۳۹).

ما ذكر في آية أخرى: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ . مَا لَكُوْ كَيْفَ تَخَكُمُونَ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦]، وقوله: ﴿أَمْ يَجْعَلُ ٱللَّهَ وَعَكِمُوا ٱلصَّلِحَتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي ٱلْأَرْضِ أَمْ يَجْعَلُ ٱلْمُتَّقِينَ كَالْفُجَادِ﴾ [ص: ٢٨] أي: لا نجعل هذا كهذا في هذه الحياة الدنيا؛ فدل ذلك على أن هناك دارا أخرى فيها يقع ذلك التمييز والتفريق، فعلى ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿آدْفَعُ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُم عَدَّوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِئُ

صرف عامة أهل التأويل ذلك إلى رسول الله ﷺ وإلى أبي جهل -لعنه الله- أنه أمر رسوله ﷺ أن يدفع سيئة أبي جهل بالحسنة، لكن هذا لا يحتمل؛ لأنه لم يذكر أن أبا جهل صار لرسول الله ﷺ كما ذكر حيث قال: ﴿ فَإِذَا اللَّذِى بَيْنَكَ وَبَيْنَكُم عَدَوَةٌ كَأَنَّمُ وَلِيُ حَمِيمُ ﴾، بل دامت عداوته إياه إلى أن خرج على رسول الله ﷺ يوم بدر وأغرى الناس عليه، فرجع ذلك اليوم؛ فدل أنه لا وجه لصرف الآية إلى هذا.

ثم يخرج قوله: ﴿أَدْفَعُ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ على وجهين:

أحدهما: ادفع سيئتهم في حادث الوقت بحسنة تكون منك إليهم، أي: إذا أحسنت إليهم كفوا هم عن الإساءة إليك في حادث الوقت -والله أعلم- فيكون كقوله: ﴿وَلَكُمْ فِي الْبِهِمِ كَفُوا هُمْ وَلِكُمْ أَنِي كَالَمُ وَالْبُهُ وَالْبُهُمُ اللَّهِ مَا اللَّهِمَ اللَّهِمَ الْقِصَاصِ حَيْوةً ﴾ [البقرة: ١٧٩].

والثاني: أي ادفع سيئتهم بالعفو والصفح عنهم، أي: لا تكافئهم بمساويهم ولكن تجاوز عنهم واصفح، فإذا فعلت ذلك يصير الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم، أي: لا يعاد ذلك، والله أعلم.

وقوله -عز وجل-: ﴿وَمَا يُلَقَّلُهُمَّ إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا﴾:

على أمر الله تعالى والقيام بجميع أموره، أو يقول: لا يعطى ولا يؤتى المعاملة التي ذكر ولا يوفق لذلك إلا من عزم على الصبر على ما أمر الله تعالى والصبر على ذلك. وقوله: ﴿وَمَا يُلَقَّلُهَا ۚ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ﴾.

يقول: ولا يعطى هذه المعاملة التي ذكر من الدفع بالحسنة والصفح عن المجرم إلا من كان له حظ ونصيب عظيم عند الله تعالى، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَزْغٌ فَٱسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: جائز أن يكون الاستعادة التي ذكر هي مباشرة الأسباب التي بها يدفع نزغ الشيطان ووساوسه، أمره أن يأتي بالأسباب التي يتهيأ له أن يدفع بها نزغاته وغمزاته،

وهذا كالاستغفار الذي أمره به، ليس هو أمرًا بأن يقولوا: نستغفر الله بألسنتهم، ولكن أَمْرٌ بمباشرة أسباب يقع ويجب لهم المغفرة بها؛ فعلى ذلك الاستعاذة.

والثاني: جائز أن يكون أمره بالاستعاذة إياه أمرًا له بسؤال لطف من عند الله يدفع به نزغاته وهمزاته، والله أعلم.

وعلى قول المعتزلة لا يصح الاستعاذة منه؛ لأنهم يقولون: إنه قد أعطى كلامًا به يدفع نزغاته وهمزاته متى لم يبق عنده شيء يملك إعطاءه إياهم من اللطف وغيره، والله الهادي.

قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِيهِ اللَّيْ اللَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ لَا سَنَحُرُنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ الَّيْتُلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ الَّذِي خَلْقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾.

كأنه يقول - والله أعلم-: إن الشمس والقمر آيتان من آيات ألوهيته تعالى ووحدانيته كالليل والنهار أنهما آيتان من آيات الله تعالى، فإذا لم تعبدوا الليل والنهار فكيف عبدتم الشمس والقمر؟! والله أعلم.

أو نقول: إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله تعالى، سخرهما لمنافع الخلق كالليل والنهار مسخرات للخلق والمنافع التي جعل فيها للخلق إن لم يكن أكثر لم يكن دون منافع الشمس والقمر، فإذا لم تعبدوا الليل والنهار فكيف عبدتم هاتين؟! يذكر هذا لأن منهم من كان يعبد الشمس ومنهم من كان يعبد القمر ونحوه، يذكر سفههم بعبادة غير الله تعالى. وقوله: ﴿وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ رَبَى ﴾.

أي: اسجدوا لله الذي أنشأ هذه الأشياء وسخرها لكم.

﴿إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾.

أي: إن كنتم بعبادتكم هذه الأشياء تقصدون القربة عند الله تعالى، أو إن كنتم بعبادتكم هذه الأشياء وون الله تعالى رجاء بعبادتكم هذه الأشياء وإن الله تعالى رجاء القربة عنده والزلفى لقولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَيَ ﴾ [الزمر: ٣] يقول: إن كنتم إياه تقصدون بعبادة هذه الأشياء فاسجدوا له واعبدوا؛ لما أمركم بالسجود له والعبادة، والله الموفق.

وقوله: ﴿فَإِنِ ٱسْتَكُبُرُوا﴾.

قد ذكرنا فيما تقدم أن لا أحد يقصد قصد الاستكبار على الله تعالى. ثم يخرج هذا على وجهين:

أحدهما: أنهم قد أمروا بطاعة الرسل -عليهم السلام- فاستكبروا عن الائتمار لهم لما دعوهم إليه؛ فيصير استكبارهم عليه كالاستكبار على الله تعالى.

والثاني: لما تركوا عبادة الله تعالى وجعل في أنفسهم دلالة العبادة لله تعالى؛ فإذا تركوا العبادة لله تعالى فقد تركوا الائتمار بأمره، لم يعتقدوا الائتمار لذلك الأمر فيكون استكبارًا عليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَيِّحُونَ لَهُم بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَعُونَ ﴾.

يقول -والله أعلم-: فإن استكبر هؤلاء على عبادة الله تعالى فأوحشك ذلك، فاذكر عبادة من عنده من الملائكة بالليل والنهار حتى تستأنس بذلك، والله أعلم. وهو كقوله: ﴿وَلَقَدِ اَسَنُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِن قَبِلِكَ﴾ [الأنعام: ١٠] كان يستوحش باستهزائهم به؛ فذكر له استهزاء أولئك بإخوانه لِيَقِلَّ ذلك فيه؛ لما علم أنه ليس أول من استهزئ به، فهذا مثله.

والثاني: فإن استكبر هؤلاء على عبادة الله وقد عبدوا الملائكة والأصنام وغيرهم، فالذين هم عند ربك ممن عندهم هؤلاء لم يستكبروا؛ بل هم مسبحون له بالليل والنهار وهم لا يسأمون، وهو كقوله -تعالى-: ﴿أُولَيِّكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ﴾ الآية [الإسراء: ٥٧]؛ وكقوله -تعالى-: ﴿لَن يَسْتَنكِفَ الْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يِنَهِ وَلَا الْمَاتَ كُمُ اللّهُ الله الله عن أن يكونوا عُبُدًا لله، فالمسيح ومن ذكر لم يستنكفوا عن ذلك.

وقوله تعالى: ﴿وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ﴾.

يخبر أنهم لا يسأمون عن عبادته كما يسأم البشر أحيانًا عن عبادته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمِنْ ءَايَنْهِ ۚ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَنشِعَةُ فَإِذَاۤ أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْمَزَتْ وَرَبَتْ مَا . . .﴾ الآية .

وقال فيما تقدم: ﴿وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلۡيَـٰلُ وَٱلنَّهَـٰارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ ﴾ فيما ذكر من الآيات وحدانيته، وآيات حكمته:

أما آيات وحدانيته في الليل والنهار والشمس والقمر: هو أنه إذا كان سلطان أحدهما ليل أو نهار أو شمس أو قمر لم يمنع عن كون الآخر، ولو كان ذلك فِعْلَ عددٍ لكان منع الآخر عن إتيان ما يذهب سلطانه؛ فإذا لم يكن دل أنه فِعْلُ واحدٍ.

ودل جريان ما ذكر من الليل والنهار والشمس والقمر على سياق واحد وسنن واحد من أول ما كانا إلى آخر ما يكونان على أن منشئهما عليم مدبر علمًا ذاتيًّا وتدبيرًا ذاتيًّا ليس بمستفاد ولا مكتسب.

ودل سيرهما وجريانهما في يوم واحد وليلة واحدة مسيرة كذا وكذا عاما على أن منشئهما قادر له قدرة ذاتية لا يعجزه شيء؛ إذ القدرة المستفادة والمكتسبة لا تبلغ ذلك.

وكذلك في إحياء الأرض بعد موتها وإخراج النبات منها دلالة ذلك كله: من دلالة الوحدانية، ودلالة العلم الذاتي والقدرة الذاتية والحكمة والتدبير؛ لأنه لما أحياها بعد موتها، وأماتها بعد إحيائه إياها دل أنه فغلُ واحدٍ لا عدد؛ لأنه لو كان فعل عدد لكان إذا أحيا هذا منع الآخر على أن يكون من فعل ذي أحيا هذا منع الآخر على أن يكون من فعل ذي عدد من ملوك الأرض؛ فإذ لم يمنع ذلك دل أنه فعل واحد، ودل جريان ذلك كله في كل عام على مجرى واحد وسنن واحد وعلى مقدار واحد من النبات وغيره على أنه إنما كان بعلم ذاتي وحكمة ذاتية، ودلت القدرة على إحيائها بعد موتها وإماتتها بعد حياتها أن له قدرة ذاتية لا يعجزه شيء من البعث وغيره.

ثم جعل – جل وعلا – في الماء معنى، يوافق ذلك المعنى جميع النبات الخارج من الأرض على اختلاف أجناسها وجواهرها؛ حتى يكون حياة كل شيء من ذلك به: أن ذلك كان كذلك بلطف منه لا يبلغه فهم البشر ولا علمهم، ثم ذلك النبات مع لينه وضعفه ورقته يشق تلك الأرض مع شدتها وصلابتها ويخرج منها ما لا يتوهم خروج أشد الأشياء منها بفعل أحد سواه [، دلً] ذلك على قدرته ولطفه، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَاشِعَةً ﴾ أي: ميتة.

﴿ فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ﴾ أي: تحركت نباتُها وتزينت وصارت حية.

وقوله: ﴿وَرَبَتُ﴾ أي: تربو ويزيد ما عليها من النبات.

قال القتبي: اهتزت بالنبات، ربت: علت وانتفخت.

وقال أبو عوسجة: اهتزت أي: فرجت، وربت: من الزيادة.

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِي آخَيَاهَا لَمُحْيِي ٱلْمَوْقَةُ ﴾.

هو ما ذكرنا: أن الذي ملك وقدر على إحيائها لقادر على إحياء الموتى بعد موتهم. ﴿إِنَّهُمْ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾، أي: لا يعجزه شيء.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَنِنَا لَا يَخْفُونَ عَلَيْنَاً أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي اَلنَّارِ خَيْرُ أَم مَّن يَأْتِيَ ءَامِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُ ۚ وَإِنَّهُ لَكِنَابُ

عَزِيزٌ ﴿ إِنَّ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلَفِهِ مَّ نَزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا فَدَ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن فَبَلِكَ إِنَّا لَمَكُ وَمَغْفِرَةِ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعَجَبَنَا لَقَالُواْ لَوْلَا فَوَلَا مِنْ فَلَكُ مِنْ مَكَانِهُ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَبُكُ وَعَرَفَ فَي لَلْهُ هُو لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدَّف وَشِفَا ۚ وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي اللَّهِمْ وَقُرُ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَئِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أَوْلَئِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴿ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي ءَايَتِنَا﴾.

قرأ بعضهم: ﴿ يُلْعِدُونَ ﴾ برفع الياء، وقرأ بعضهم بنصبها:

فمن قرأ بالرفع، تأويله: إن الذين يميلون عن قبول آياتنا، قال أبو عوسجة: الإلحاد: الميل، وأخذ اللحد من هذا.

ومن قرأ بالنصب يقول: يعملون في آياتنا، إن الذين يعملون في دفع آياتنا وإبطالها. ﴿لَا يَخَفَوْنَ عَلَيْنَا ﴾ وعيد منه لهم، يقول: لا يخفون هم وما يفعلون علينا فيجزيهم بذلك، والله أعلم.

وقوله: ﴿ أَفَنَ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَّن يَأْتِيٓ ءَامِنًا يَوْمَ الْقِيَكَةُ ﴾.

يشبه أن يكون هذا صلة لآيتين تقدم ذكرهما:

إحداهما: قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْكِهُ . . . ﴾ الآية هذه في المؤمنين، وقال في الكافرين: ﴿فَلَنُذِيفَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ عَذَابًا شَدِيدًا﴾ الآية [فصلت: ٢٧].

والآية الثانية: قوله -عز وجل-: ﴿وَلَا نَسَتَوِى الْخَسَنَةُ وَلَا السَّيِنَةُ ﴾ [فصلت: ٣٤] يقول: أفمن يلقى في النار بأعماله السوء خير أمن يأتي آمنا عن ذلك بأعماله الحسنة؟! أي: يعلمون أن من يلقى في الآخرة في النار ليس كالذي يأتي آمنا عن ذلك كله، والله أعلم.

وقوله: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ﴾.

يحتمل هذا وجهين:

أحدهما: على التخيير؛ لأنه جل وعلا بيّن السبيلين جميعًا على المبالغة بيانًا شافيًا واضحًا، وبين عاقبة كل سبيل من سلكه إلى ماذا يفضي، ثم قال: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِنْتُمْ ﴾ أي: اسلكوا أي سبيل شئتم، فإن سلكتم طريق كذا فلكم كذا، وإن سلكتم طريق كذا فلكم كذا، والله أعلم.

والثاني: على الوعيد.

وكذا قوله: ﴿إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ على الوعيد.

وقوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمٌّ ﴾.

سمى القرآن ذكرا، وهو يحتمل وجوهًا:

أحدهما: سماه ذكر؛ لأن من اتبعه وعمل بما فيه صار مذكورًا شريفًا.

أو سماه ذكرا؛ لما يذكر لهم ما نسوا من أحكام الله.

أو يذكر ما لله عليهم وما لبعض على بعض.

﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَّتُ عَزِيزٌ ﴾.

يحتمل قوله: ﴿لَكِنْتُ عَزِيزٌ﴾ أي: عزيز لا يذله جحود الجاحدين ولا تكذيب المكذبين، أو يقول: عزيز عند الله تعالى أكرم به محمدًا ﷺ وعزيز يعز من اتبعه وعمل به، كما ذكرنا أنه يشرف من اتبعه وعمل بما فيه.

وقوله –عز وجل–: ﴿ لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيِّةً ﴾.

قال بعض أهل التأويل<sup>(١)</sup>: أي: لا ينزل كتاب من بعده يكذبه أو يبطله، ولا قبله كتاب يكذبه أو يبطله، ولا قبله كتاب يكذبه أو يبطله، بل خرج موافقًا لما قبله من الكتب.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ ۗ أَي: إبليس لا يستطيع أن يبطل منه حقًّا، أو يحق منه باطلا، أو ينقص منه حقًّا، أو يزيد فيه باطلا، بل هو على ما ذكرنا: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُمْ لَحَيْظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

وقال بعضهم ما ذكرنا: لا تكذبه الكتب التي كان قبله.

وقوله: ﴿وَلَا مِنْ خَلْفِيةً ﴾.

أي: لايجيء من بعده كتاب يكذبه، ومعنى هذا: أنهم كانوا يردون ذلك ويدفعونه، وليست لهم حجة من الله في ردهم إياه ولا في دفعه، بل يدفعونه بلا حجة ولا برهان وتَرْيِلُ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ .

وعن الحسن (٢) قال في قوله تعالى: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ ﴾: إن الله - سبحانه وتعالى - حفظه من الشيطان فلا يزيد فيه باطلا ولا ينقص منه حقًّا، ثم قرأ: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُمْ لَحَيْظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

ودل قوله: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ ﴾ على أن كل ما أضيف إليه [من] اليدين والخلف لا يُفهم منه بذكر اليدين: الجارحتان، أو بذكر الخلف: بقوله: ﴿ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ ﴾؛ فعلى ذلك ما أضيف إلى الله تعالى من اليدين ومن بين يديه، لا

<sup>(</sup>١) قاله مقاتل كما في الدر المنثور (١١٦/٤).

<sup>(</sup>۲) وعن قتادة أيضًا، أخرجه ابن جرير (٣٠٥٧١)، وعبد بن حميد وابن الضريس كما في الدر المنثور (٩/ ١٨٩).

يُفهِمُ اليدان حقيقة الجارحتين، والله الموفق.

وقوله: ﴿ تَنزِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾.

أي: هذا القرآن هو تنزيل من حكيم حميد، الحكيم: هو الذي لا يلحقه الخطأ في تدبيره أو في حكمه، والحميد: هو الذي لا يلحقه الذم في فعله، والله الموفق.

ثم قوله: ﴿إِنَّ اَلَذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ ﴾ لم يخرج له جواب في هذا الموضع، ثم قال بعضهم: جوابه ما ذكر في آية أخرى بعد هذا، وهو قوله: ﴿أُولَتِكَ يُنَادَوَنَ مِن مَكَانٍ وَللهُ بَعِيدٍ ﴾، وقال بعضهم: بل جوابه ما ذكر في «حم المؤمن» حيث قال الله - تعالى -: ﴿مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ يعزِّي النبي ويصبِّره ليصبر على ما كانوا يقولون له: إنه كذاب وإنه ساحر، وإنه مجنون، وإنه إنما يعلمه بشر، وإنه مفترٍ، وغير ذلك من أنواع الأذى، كانوا يؤذونه وكان يشتد عليه ذلك ويثقل؛ لأنه كان يدعوهم إلى ما به نجاتهم وهم كانوا يستقبلونه بما ذكر، فقال الله -تعالى - له عند ذلك:

﴿ مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ من التكذيب والنسبة إلى السحر والجنون وغير ذلك، يصبّره على ذلك؛ وهو كقوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ . . . ﴾ الآية [الأحقاف: ٣٥].

ويحتمل أنه إنما ذكر ذلك له؛ ليسلَّى به عن بعض ما يلحقه من الضجر والوحشة بالذي قالوا فيه؛ بما علم أنه ليس بأول مكذَّب من الرسل، ولا بأول متأذَّ في ذات الله تعالى، والله أعلم.

وقوله -عز وجل-: ﴿إِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمِ﴾.

يقول -والله أعلم-: على أن ذلك إن ربك لذو مغفرة لو تابوا، ورجعوا عن ذلك، وذو عقاب أليم لو ثبتوا وداموا على ذلك.

أو يقول – والله أعلم- على الصلة لقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِالذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمُّ ﴾ أي: إنه لذو مغفرة يغفر لهم ما كان منهم من التكذيب لك والتكذيب للقرآن لو تابوا ورجعوا وصدقوا، وذو عقاب أليم إن لم يتوبوا وثبتوا على ذلك، والله أعلم.

أو يذكر هذا، أي: ليس إليك مكافأتهم ومجازاتهم بما كان منهم، إنما ذلك إلينا إن شئت غفرت لهم إذا رجعوا عنه، وإن شئت عاقبتهم؛ وهو كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٢٨].

وقوله: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَكُ ثُرَّءَانًا أَغَجَيًّا لَقَالُواْ لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُكُمْ ۖ ءَاغَجَينُ وَعَرَفِيٌّ ﴾.

وقال في آية أخرى: ﴿ وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ . فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُواْ بِهِـ مُؤْمِنِينَ﴾

[الشعراء: ١٩٨، ١٩٩]، وقال في موضع آخر: ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كِلْبُا فِي فِرَطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْرِيهِمْ لَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِنَّ هَذَا إِلَّا سِحَرُّ مُبِينٌ﴾ [الأنعام: ٧] يذكر في هذه الآيات كلها سفه أهل مكة وشدة تعنتهم؛ يقول: لو أنزلنا عليك الكتاب جملة في قرطاس بحيث يرون نزوله من السماء ويعاينونه، قالوا: ما هذا إلا سحر مبين.

ويقول أيضًا - والله أعلم-: ولو نزلنا هذا القرآن على بعض الأعجميين بلسان، فقرأه عليهم - أي على أهل مكة - بلسان العرب بحيث يفهمون - ما كانوا به مؤمنين؛ لأن قراءة الأعجمي إياه بلسان العرب أكبر في الآية وأعظم في الأعجوبة من قراءة العربي بلسان العربية، أي: قراءة كل أحد شيئًا بغير اللسان الذي هو لسانه أكبر في الآية وأعظم في الأعجوبة من القراءة بلسان هو لسانه. يقول: لو نزلنا على من لسانه لسان العجم والقرآن عربي، فقرأ الأعجمي ذلك على أهل مكة بلسان العرب؛ فهو أكبر أعجوبة وأعظم في الآية - لكانوا لا يؤمنون به.

فعلى ذلك يقول - والله أعلم-: ولو جعلناه قرآنا أعجميًّا وعاينوا نزول ذلك على محمد على وفهمه وأداه وقرأه عليهم بلسان العرب ﴿ لَقَالُوا لَوْلا فُصِلَتَ عَايَنُهُ مَّ عَلَيْهُم بلسان العرب ﴿ لَقَالُوا لَوْلا فُصِلَتَ عَايَنُهُ مَّ عَلَيْهُم بلسان العرب ﴿ لَقَالُوا لَوَلا فُصِلَتَ عَايَنُهُ مَّ عَلَيْهِم بلسان العرب ومحمد عليه الصلاة والسلام- يقولون: القرآن أعجمي ومحمد عربي كيف يكون؟! أي: لا يكون هذا ويكذبونه ولا يؤمنون به؛ وذلك لما ذكرنا: أن أداءه بلسان ليس ذلك لسانه وقراءته بعين ذلك اللسان، أكثر في جعله آية وأعظم في أداءه بلسان ليس ذلك إذا لم يكن الأعجوبة؛ إذ يمكن الاختلاف من نفسه باللسان الذي هو لسانه، وموهوم ذلك إذا لم يكن ذلك لسانه، يخبر عن سفههم وشدة عنادهم في تكذيبهم محمدًا على وما جاء به، والله أعلم.

وقال بعض أهل التأويل<sup>(۱)</sup>: إن النبي ﷺ كان أحيانا يدخل على رجل أعجمي يقال له أبو فكيهة، فقالوا: إنما يعلمه بشر فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلَنَهُ قُرَّانًا أَجَمِيًا ﴾ بلسان أعجمي، لقال كفار مكة: ﴿ لَوْلَا فُصِّلَتُ ءَايَنُهُ ۗ ﴾ بالعربية، أي: بينت حتى نفقهها ونعلمها ما يقول محمد عربي؛ فأنزله عربيًا ليفقهوه؛ فلا يكون لهم الاعتلال والاحتجاج.

وقال بعضهم: لولا فصلت آياته حتى يفقهها، أعجميِّ القرآن وعربيِّ الرجل؟! وقال أبو معاذ: يكون معنى هذا: أن الله تعالى يستفهم قرآنا أعجميًّا على رجل عربى فلا

<sup>(</sup>١) انظر تفسير البغوى (١١٧/٤).

يفهمون؛ فيكون الحجة لهم بذلك، وهو مثل الأول.

وقال بعضهم (١): ﴿ ءَاْمُجَمِّى ۗ وَعَرَبِيُّ ﴾ استفهام من قريش، يكون معناه: لو أنزلناه قرآنا أعجميًا على رجل عربي لقالوا: أعجمي وعربي كيف يفهم هذا وكيف يعقله؟! لَكنَّا قد ذكرنا أن هذا في الدلالة أكثر وفي الأعجوبة أعظم، والوجه فيه ما ذكرنا بدءًا.

وقال القتبي: ﴿لَوْلَا فُصِّلَتَ ءَايَنَهُ ۗ أنزلت عربية مفصلة بالآي كان التفصيل للسان العرب، لكن لسنا ندرى ما يريد بهذا الكلام أن التفصيل للسان العرب.

وقال بعضهم: ﴿لَوْلَا فُصِّلَتُ ءَايَنُهُ ۗ أي: هلا فرقت آياته حتى جعل من كل لسان من لسان العجم ولسان العرب؛ حتى يفهمها أهل كل لسان، والله أعلم.

وفي هذه الآية دلالة على أنه لو أنزله بلسان العجم لكان قرآنا، وأن اختلاف اللسان لا يغيره ولا يحوله عن أن يكون قرآنا -والله أعلم- فيكون دليلا لقول أبي حنيفة -رحمه الله-: إنه إذا قرأ بالفارسية في صلاته يجوز، والله أعلم.

وقوله –عز وجل–: ﴿فُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدُّعِ وَشِفَآءٌ ۖ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَـمَيُّ﴾.

وصف الله تعالى هذا القرآن بالشفاء وللرحمة والهدى، وسماه مرة عزيزًا كريمًا مجيدًا حكيمًا، ونحره، فهو هدى من الضلالة والحيرة والشك وكل شبهة، وشفاء لكل داء وسقم يكون في الدين والأنفس جميعًا، هو شفاء لذلك كله وهو هدى. ثم يحتمل الهدى وجهين في هذا الموضع:

أحدهما: هو هدى لكل ضلالة، أي: دعاء إلى الذي يضاد الضلال.

والثاني: هدى، أي: جعل بيانًا لكل حيرة وشك وشبهة، من اتبعه وقبله ونظر إليه بعين التعظيم والتبجيل دعاه إلى سبيله ودينه ويخرجه من الضلال، ويكون بيانًا لكل من فيه الحيرة والشك والشبهة، ويخلى له الطريق ويوضح له السبيل ويخرجه من الشبهات، فهو للمؤمنين من الهدى والشفاء؛ لأنهم قبلوه واتبعوه وتكلفوا العمل بما فيه، وأما الكفرة فهو عليهم عمى وحيرة وشك؛ لأنهم لم يقبلوه ولم يتبعوه ونظروا إليه بالاستخفاف والهوان؛ ونبذوه وراء ظهورهم فلم يبصروا ما فيه؛ فهو صار لهم عمى وما ذكر، والله أعلم.

وكذلك قال تعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ سماهم غيبة وإن كانوا بأنفسهم حضورًا شهودًا، وسماهم صمًّا وبكمًا

<sup>(</sup>١) انظر تفسير البغوي (١١٧/٤).

وعميًا وإن كانت لهم هذه الجوارح في الحقيقة؛ لما لم ينتفعوا بهذه الجوارح بالذي جعلت هذه الجوارح له وأنسيت فنفاها عنهم؛ ليعلم أن المقصود ما يشاهده الجوارح والأنفس، لا نفس هذه الجوارح والأنفس ولكن طلب ما غاب عنها وخفي؛ إذ أنفسهم في الحقيقة كانت شهودا وحضورا؛ سماهم: ميتة وأحياء وبصراء، وسماهم موتى وعميا وما ذكر؛ ليعلم أنها إنما جعلت؛ ليكتسبوا بها الحياة الدائمة، والبصر الدائم، وما ذكر من كل شيء من السمع وغيره، وكذلك هذه النعم التي جعلت؛ في الدنيا جعلت ليكتسبوا بها النعم الدائمة، فإذا لم يستعملوها فيما جعلت صاروا كما ذكر، والله أعلم.

وقال بعضهم: ﴿وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَيُّ﴾، أي: عموا عنه.

وقال بعضهم: ﴿وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى﴾، أي: في الآخرة، جزاء بما نسوه في الدنيا؛ كقوله تعالى: ﴿لِمَ حَشَرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا . قَالَ كَذَلِكَ أَنتَكَ ءَايَنتُنَا فَنَسِينَهُمْ وَكَذَلِكَ ٱلْمِؤْمَ نُسَىٰ﴾ [طه: ١٢٥، ١٢٦].

وقيل: قوله: ﴿ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾ عبارة عن قلة أفهامهم؛ يقال للرجل الذي لا يفهم: أنت تنادى من مكان بعيد، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ءَانَيْنَا مُوسَى الْكِنْبَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَغِي شَكِ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِيةً وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكَ بِطَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴿ وَهَ إِلَيْهِ بُرَدُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخْرُجُ مِن ثَمَرَتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِيدٍ ﴿ وَهَ لَنَادِيمِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى قَالُوٓا ءَاذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدٍ ﴿ وَضَلَ عَنْهُم مَا كَانُوا بَدْعُونَ مِن تَجِيمِ ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَلَقَدُ ءَالَيْنَا مُوسَى ٱلْكِئْبَ فَٱخْتُلِفَ فِيدُّ ﴾.

كأنه يقول – والله أعلم –: إنا قد آتينا موسى الكتاب ما عرفوا أنه إنما نزل من عند الله تعالى؛ حيث شاهدوا نزوله جملة، ومع أنهم عرفوا ذلك، اختلفوا فيه حتى كذبه بعضهم؛ فعلى ذلك يقول والله أعلم –: لو أنزلنا القرآن عليك أعجميًا، فأديته إليهم بلسانك العربي، لكذبوك، ولا يصدقونك، وإن كان ذلك في الدلالة أكثر في الأعجوبة [و] أعظم على ما فعل قوم موسى بالكتاب الذي أنزل على موسى عليه السلام، يذكر سفههم وتعنتهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِىَ بَيْنَهُمُّ وَإِنَّهُمُ لَفِي شَكِ مِّنْهُ مُرِيبٍ﴾.

ظاهر هذه الآية على أن ما ذكر من المنة والرحمة في تأخير العذاب إنما هو لقوم

موسى، وهو قوله: ﴿وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ﴾، لكن أهل التأويل قد أجمعوا على صرف هذه المنة والرحمة في تأخير العذاب إلى هذه الأمة، وكذا ظهر فيهم المنة في العفو عن الإهلاك في الدنيا دون سائر الأمم، والله أعلم.

ثم ظاهر قوله: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتَ مِن ۚ رَبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾ استدلال واحتجاج لأهل الإلحاد؛ لأن مثل هذا في الشاهد إنما يقال لأحد معنيين: أما لجهل بالعواقب، أو لعجز عن وفاء ما وعد، لكن الله يتعالى عن الوصف بالجهل بعواقب الأمور والوصف بالعجز عن شيء مما أقام من الآيات والبراهين على العلم والقدرة.

ثم قوله: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ ﴾ يحتمل الكلمة: الحجة؛ كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَهُ تَعَالَى: كَوْلَهُ مَنَهُ: الدّين؛ كقوله تعالى: ﴿ وَكُونُ الكلمة منه: الدّين؛ كقوله تعالى: ﴿ وَكُلِمَةُ اللَّهِ هِ مِ لَلْمُلْكِأَ ﴾ [التوبة: ٤٠]، ونحوه.

وقيل: الكلمة: هي الساعة التي هي آخر عذاب هذه الأمة، فقال: ﴿ بَلِ اَلسَاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَذَهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القمر: ٤٦]، والله أعلم.

وجائز أن تكون الكلمة هاهنا ما سبق من المنة لهذه الأمة ألا يعذبها وقت استحقاقهم العذاب.

أو سبق منه المنة والرحمة بتأخير الهلاك عن وقت اكتسابهم أسباب الهلاك، وهذا على المعتزلة والخوارج؛ لقولهم: إن ليس لله أن يعفو أو يؤخر العذاب عمن وجب عليه أو استحقه أو كلام نحوه، حيث منَّ ورحم هذه الأمة بتأخير العذاب عنهم إلى وقت، ولو لم يستحقه العذاب، لم يكن لذكر المنة والرحمة في ذلك معنى؛ وهو كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلْمِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ ۚ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَٱۗ﴾.

يخبر – عز وجل – أنه إنما امتحنهم لا لمنافع فيه يجرُّ إلى نفسه، أو لمضار يدفعها عن نفسه، ولكنه إنما امتحنهم وأمرهم ونهاهم؛ لمنافع يكتسبون لأنفسهم، ولمضار يدفعون بذلك عن أنفسهم، وليس كملوك الأرض أنهم يمتحنون الخلق ويأمرون وينهون ويستعملونهم لمنافع أنفسهم، ولمضار يدفعونها بذلك عن أنفسهم، فأما الله – سبحانه وتعالى – فإنما يمتحن الخلائق لمنافع يجرون إلى أنفسهم ولمضار يدفعون به عن أنفسهم، فلهم حصول منافع ذلك الامتحان والأمر والنهي، وعليهم حصول ضرر ذلك؛ فلأنفسهم يعملون من الشر؛ ولذلك

قال: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ . . . ﴾ الآية ، قد بين السبيلين جميعًا بيانا شافيا ، وأقام لكل ذلك حججا وبراهين ، وبين أن من سلك سبيل كذا ، أفضاه إلى كذا في العاقبة : إما نعيم دائم وسرور دائم ، وإما عذاب دائم وشرور دائمة ، فمن سلك السبيل الذي عاقبته النار والحزن ، فمن قبَلِ نفسه أتى ذلك ، وهو الذي أوقع نفسه في ذلك ، ومن سلك السبيل الذي جعل عاقبته الجنة والنعم الدائمة فيه ، واختياره وصل ذلك ، فهو تفسير قوله تعالى : ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّمِ لِلْمَبِيدِ ﴾ ، والله أعلم .

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِّ﴾.

أجمع من آمن بالله تعالى، وصدق رسله - عليهم السلام - من أهل السماء وأهل الأرض أن ليس عندهم علم بوقت الساعة؛ فإن ذلك خفي عليهم لا يعلمونه، وأن علم ذلك عند الله تعالى، وهو ما قال - عز وجل-: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهُمُ . . . ﴾ الآية [الأعراف: ١٨٧]؛ غير الباطنية والروافض؛ فإن علم ذلك عندهم على مذهبهم وفي زعمهم:

أما الروافض: فإنهم يعدون الأئمة ويقولون: إن الساعة على إمام كذا، وفي زمان كذا.

وأما الباطنية يقولون: إن اسم الساعة والقيامة ونحو ذلك إنما هو اسم قائم الزمان وإنه فلان، فعلى قولهم يظهر وقت قيامها، فهو خلاف ما ذكر في الكتاب، وما أجمع عليه أهل السماء والأرض، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا تَخَرُّجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا نَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِۦٛ﴾.

جائز أن يكون ما ذكر من إخراج الثمرة من الأكمام وما ذكر من حمل الأنثى ووضعها، وهو موصول بقوله: ﴿إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾، فإن كان على ذلك، فمعناه لا يعلم [ذلك] كله إلا هو، لا يعلم وقت خروجها ولا حدها، وأنها تخرج أو لا، وكذلك الولد لا يعلم كيفية علوقه ولا وقته ولا مقداره، وأنه يعلق أو لا، علم ذلك إلى الله تعالى كعلم الساعة، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَمَا تَغْرُجُ مِن ثَمَرَتِ مِّنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنَنَى وَلَا نَضَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَطَعُ إِلَا يَقِلُهِ عَلَى الصلة بالساعة، ولكن موصول بما تقدم من قوله: ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ النَّكُ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً . . . ﴾ ﴿وَمِنْ ءَايَكِهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَم - : ومن آيات ألوهيته ووحدانيته وآيات إلى [آخر] ما ذكر؛ فعلى ذلك يقول - والله أعلم - : ومن آيات ألوهيته ووحدانيته وآيات

قدرته وعلمه وتدبيره أن يخرج الثمرات من أكمامها، ومن آياته أن تحمل الأنثى وتضع، وهو أن الله تعالى أنشأ تلك الثمرة في الأكمام، وكذا الولد في البطن في حجب وسواتر ورباه في تلك الحجب والسواتر، وغذاه بأغذية، ودفع عنه جميع الأذى من البرد والحر وجميع ما يؤذيه؛ لضعفه ولطافته؛ لطفا منه ورحمة، وصوَّره في تلك الحجب والسواتر بأحسن صورة؛ ليعلم ألوهيته ووحدانيته وأن له علما ذاتيا وقدرة ذاتية أزلية لا مكتسبا مستفادا؛ إذ العلم المستفاد والقدرة المستفادة لا تبلغ ذلك، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿مِّنْ أَكْمَامِهَا﴾ أي: المواضع التي كانت فيها مستترة، وغلاف كل شيء كمه، كما قيل: كم القميص.

وقال أبو عوسجة: أكمامها: غطاؤها التي يكون فيها قبل أن يتعيق، والتعيق: التشقق؛ يقال: تعيقت الأكمام عن الثمرة، أي: تشققت.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى﴾.

يذكرهم، ويخبر عما يسألون يوم القيامة وما يكون من جوابهم لذلك السؤال؛ لعلهم يمتنعون عن ذلك، ويحذرون؛ يقول: ﴿وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآءِى﴾ أي: أين الذين تزعمون أنهم شركائي في الدنيا؟ أو أين الذين تعبدون في الدنيا وتزعمون أنها آلهة، وأنها شفعاء لكم عندي؟ وإلا لا يحتمل أن يقول لهم الرب - جل وعلا-: أين شركائي؟ ولا شريك له ولا إله غيره، ولكن ما ذكرنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَالْوَاْ ءَاذَنَّكَ مَا مِنَّا مِن شَهِيدٍ﴾.

قال بعضهم: ﴿ ءَاذَنَّكَ ﴾: أسمعناك.

وقيل: أعلمناك.

والأشبه أن يكون معنى ﴿ءَاذَنَّكَ﴾: أخبرناك؛ إذ الله تعالى كان عالما بذلك، وإعلام العالم لا يتحقق، أما الإخبار للعالم عن الشيء يتحقق بما علم به، والله أعلم.

ثم اختلف في ذلك أنه قول من؟: قال بعضهم: هو قول أولئك الكفرة الذين نودوا يومئذ يقولون: أخبرناك أن لم يكن منا أحد شهيدا بذلك، أو يقولون بالشريك، أو بإله سواك، يخرج على الإنكار والجحود والكذب أنهم لم يقولوا ذلك، ولم يفعلوا، وهو كما ذكر عنهم في آية أخرى: ﴿وَيَوْمَ نَعْشُرُهُمْ جَيعًا ثُمّ نَقُولُ لِلّذِينَ أَشَرُكُوٓا . . . ﴾ الآية [الأنعام: ٢٢]، فقالوا: ﴿وَلَسِّهِ رَبِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾، أنكروا ما كان منهم من الإشراك؛ فعلى ذلك قوله: ﴿ اَذَنكَ مَا مِنا مِن شَهِيلِ ﴾، أي: لم نشرك بك أحدا، ولم نتخذ من دونك إلها، والله أعلم.

وقال بعضهم: قوله: ﴿قَالُواْ ءَاذَنَكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدِ ﴾ هذا من قول الأصنام والذين عبدوهم من دون الله في الدنيا، يقولون: ما منا من شهيد على عبادة أولئك إيانا، ولا أمرناهم بذلك؛ وهو كقوله: ﴿وَقَالَ شُرِكَآ وَهُم مَا كُنُمُ إِيّانَا نَعْبُدُونَ ﴾ [يونس: ٢٨]، وقولهم: ﴿بَلَ لَمّ نَكُن نَدَعُوا مِن قَبْلُ شَيْعًا ﴾ [غافر: ٧٤]، أخبروا أنهم كانوا غافلين عن عبادتهم إياهم، وأنهم ما أمروهم بها؛ فعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ اَذَنَّكَ مَا مِنَا مِن شَهِيدٍ ﴾ أي: أخبرناك.

وقوله تعالى: ﴿ عَادَنَّكَ ﴾ على هذا التأويل هو ما ذكروا: أن كنا عن عبادتكم لغافلين، والله تعالى أعلم.

ثم إن الكفرة في يوم القيامة مرة أنكروا عبادتهم غير الله، وأحيانا أقروا بها وتبرءوا منها، ومرة سألوا الرجوع إلى المحنة والرد إلى الدنيا على اختلاف الأحوال والأوقات في ذلك اليوم؛ إذ لا تكون هذه إلا الأسئلة المختلفة في وقت واحد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَضَلَ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَدْعُونَ مِن قَبْلُ﴾.

هو ما ذكر في آية أخرى ﴿ثُمَّ قِيلَ لَهُمُ أَيِّنَ مَا كَنْتُدُ تُشْرِكُونَ . مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالُواْ ضَـلُواْ عَنَا﴾ [غافر: ٧٣، ٧٤]؛ وذلك أنهم كانوا يعبدون الأصنام في الدنيا؛ رجاء أن تشفع لهم في الآخرة وتقربهم إلى الله زلفى، فلما أيسوا ما رجوا منها، وقمعوا، قالوا: ﴿ضَلُّوا عَنَا﴾؛ فعلى ذلك قوله: ﴿وَضَلَ عَنْهُم مَا كَانُواْ يَدْعُونَ﴾ من قبل في الدنيا.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا لَهُمُ مِن مَجِيصِ﴾، أي: أيقنوا وعلموا أن لا محيص لهم ولا نجاة.

وقال أبو عوسجة: ﴿مَا لَمُهُم مِّن تَجِيصٍ﴾، أي: مهرب.

قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْنَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَسَهُ ٱلشَّرُ فَيَئُوسٌ قَنُوطٌ ﴿ وَلَيِن اَدَقَنَهُ رَحْمَةً مِنْا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاةَ مَسَتَهُ لَيَقُولَنَ هَلَا لِى وَمَا أَظُنُ ٱلسَّاعَةَ قَايِمَةً وَلَيِن رُّجِعْتُ إِلَى رَقِّ إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسَنَى فَلَنْتِكَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِمَا عَمِلُوا وَلَنْذِيقَنَّهُم مِنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴿ وَهَ وَإِذَا أَنْعَمَنَا عَلَى الْإِسْنِ أَعْرَضَ وَنَكَ بِجَانِيهِ مِنَ إِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ ﴿ وَهِ ﴾.

وقوله – عز وجل – : ﴿ لَا يَسْفَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِنْ مَسَهُ ٱلشَّرُ فَيَوُسُ قَنُوطٌ ﴾ ، وقال في آية أخرى : ﴿ وَإِذَا آنَعُمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَانِ آغَرَضَ وَنَا بِجَانِيهِ وَإِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآءٍ وَقَال في آية أخرى : ﴿ وَإِذَا مَسَهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ ﴾ ، هاتان الآيتان في ظاهر المخرج : إحداهما : مخالفة للأخرى ؛ لأنه ذكر في إحداهما الإياس والقنوت إذا مسه الشر ، وفي الأخرى كثرة الدعاء إذا مسه الشدة والبلاء ، ومن طباع الخلق والعرف فيهم أنهم [إذا] أيسوا وقنتوا لا يدعون ولا يسألون ، بل يتركون

سؤالهم، وإذا طمعوا ورجوا عند ذلك سألوا ودعوا، هذا هو العرف فيهم؛ فدل أن بينهما مخالفة من حيث الظاهر، لكن نقول: إن الآية تخرج على وجوه:

يحتمل: أن كل واحدة من الآيتين في إنسان بعينه يشار إليه سوى الآخر، كان عادة أحدهما - على الإياس والقنوط من الخير - ترك الدعاء والسؤال، وكان عادة الآخر الدعاء والتضرع إليه والسؤال عن كشف ذلك عنه، فأخبر - جل وعلا - رسوله عليه الصلاة والسلام ما أضمر كل واحد منهما: في نفس أحدهما الإياس والقنوت، والآخر الدعاء والسؤال والطمع في الخير؛ ليكون له عليهم دلالة الرسالة وآية النبوة إذ أنبأه عن ضمير كل واحد منهما وما في نفسه؛ ليعلم أنه رسول، وإنما علم ذلك بالله جلا وعلا، والله أعلم.

والثاني: أن الكفرة كانوا فرقا، وكانوا على مذاهب شتى مختلفة:

فرقة كانت تطمئن في حال الرخاء والسعة، وتيأس وتنقلب في حال البلاء والشدة؛ كقوله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ۚ فَإِنْ أَصَابُهُ خَيْرٌ اَطْمَأَنَ بِهِ ۗ . . . ﴾ الآية [الحج: ١١].

وفرقة كانت تفزع إلى الله تعالى وتقبل إليه عند إصابة الشدة والبلاء، وتعرض عنه عند كشف ذلك عنهم وتوسيع النعم عليهم؛ نحو قوله تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلَكِ . . . ﴾ الآية [العنكبوت: ٦٥] ونحوه كثير في القرآن.

وفرقة كانت في الحالين جميعًا على الإعراض عنهم، وترك الإقبال إليه والطاعة له، لا يفزعون ولا يقبلون لا في حال الرخاء والسعة ولا في حال البلاء والشدة؛ كقوله: ﴿فَلَوَلاَ إِذْ جَآءَهُم بَأْسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن فَسَتَ قُلُوبُهُم ﴾ [الأنعام: ٤٣].

وفرقة كانت ترى الحسنة والخير من أنفسهم، وإذا صارت سيئة وشدة تطيروا بالرسل عليهم السلام؛ كقوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَآءَتُهُمُ ٱلْحَسَنَةُ قَالُواْ لَنَا هَذِيَّهُ وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّتَةٌ يَطَّيَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَّعَكُمُ [الأعراف: ١٣١]، وقوله تعالى: ﴿قَالُواْ أَطَّيَرَنَا بِكَ وَبِمَن مَّعَكُ ﴾ [النمل: ٤٧].

وإذا كانت الكفرة على هذه المذاهب المختلفة وكانت أجناسا شتى، فيكون كل آية منهما في جنس غير الجنس الآخر، وفي أهل مذهب غير أهل مذهب آخر، فأما المسلمون فيكونون في الحالين جميعًا على التوحيد والإقبال إلى الله تعالى في حال الرخاء والسعة، وفي حال البلاء والشدة، وهو على ما استثناهم الله تعالى عند ذكر الكفرة؛ حيث قال: ﴿إِنَّهُ لَفَرِحُ فَخُورُ لَا إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ [هود: ١٠، ١١]، وقوله تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ لَا إِلَاسَانُ لَنِي خُسَرٍ ﴾ الآية [العصر: ١، ٢]، وأمثال ذلك من الآيات، وصفهم - جل وعلا - بالثبات والقرار على دينهم في الأحوال كلها، والله أعلم.

والثالث: جائز أن يكون ما ذكر من الآيتين على ما ذكر إخبارًا عما طبع عليه البشر وأنشئ، وإنما أنشئ البشر وطبع على الرغبة في الخير والسعة والنفار عن الشدة والبلاء والكراهة له؛ فهذا إخبار عما طبعوا عليه وأنشئوا، ليس على حقيقة إظهار ذلك منهم قولا أو فعلا، [ولكن] على ما طبع كل إنسان؛ راغبا حريصا في السعة والرخاء، وأنه ما ذكر لا يسأم من دعاء الخير، كارها نافرا عن البلاء والشدة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَهِنَ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِي﴾. قال بعضهم: ﴿ هَاذَا لِي ﴾، أي: أعطانيه من خير علمه مني.

وجائز أن يكون ما ذكرنا أنهم كانوا يتطيرون بالرسل عند البلاء والشدة، والسعة يرونها من أنفسهم؛ حيث قال: ﴿فَإِذَا جَآءَتُهُمُ اَلْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَنزَوْء ...﴾ الآية [الأعراف: ١٣١].

وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَاۤ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَـآهِمَةً﴾.

كانوا ينكرون البعث والجزاء لما عملوا في الدنيا، ثم يقولون: ولئن كان يذكر محمد من البعث والجزاء للأعمال والجنة؛ إن ذلك لنا دونهم، وهو قوله: ﴿ وَلَهِن رُجِعَتُ إِلَىٰ رَبِي من البعث والجزاء للأعمال والجنة؛ إن ذلك لنا دونهم، وهو قوله: ﴿ وَلَهِن رُجِعَتُ إِلَىٰ رَبِي على ما يقوله محمد: ﴿ إِنَّ لِي عِندَهُ لِلدُسْنَيُ ﴾ وهو على ما قالوا في الدنيا: ﴿ لَوَ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُوناً إِلَيْهُ ﴾ [الأحقاف: 11] لما رأوا السعة لأنفسهم في الدنيا دون المؤمنين؛ فعلى ذلك في الآخرة قالوا لنا دونهم، والله الهادي.

ثم أخبر تعالى عما ينزل بهم بأعمالهم في الآخرة، وهو قوله تعالى: ﴿ فَلَنُنَيِّئَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيفَةَهُم مِّنَ عَذَابٍ غَلِيظٍ﴾.

أي: ننبئنهم بخبر ما(١) عملوا؛ لأن ذلك كان منهم تمنيًا وتشهيًا بمن يذيقهم العذاب الغلبظ.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى ٱلْإِنسَٰنِ أَعْرَضَ وَنَـا بِجَانِيـهِ. وَإِذَا مَسَــهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعَــآءٍ عَرِيضِ﴾.

هو ما ذكرنا من دعائهم وسؤالهم الخير وطمعهم ذلك.

وقوله: ﴿فَنُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ﴾، قال أبو عوسجة: ﴿وَنَنَا بِجَانِهِهِ﴾ أي: تباعد عما أمر به، ﴿فَذُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ﴾ أي: كثير الدعاء لا يمل ولا يسأم، وكذا قال القتبي.

قوله تعالى: ﴿ قُلَ أَرَءَ يَشُمَ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُم بِهِ مَنْ أَضَلُ مِمَّنَ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ( إِنْ صَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ وَفِيَ أَنْفُسِمِمْ حَقَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَهُ ٱلْحُقُ ۖ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَهُ

<sup>(</sup>١) في أ: أنما.

عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةِ مِن لِقَآءِ رَبِهِمُّ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تَجُيطُ ﴿ أَنَّ لِقَآء وَبِهِمُّ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تَجُيطُ ﴿ وَالَّهُ اللَّهِ اللَّهِ ﴾.

يقول: إن كان هذا القرآن من عند الله ثم كفرتم به، وجائز أن يكون على الابتداء ليس بجواب لقوله: ﴿ أَرَءَ يُشَعَرُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ ثُمَّ كَفَرَّمُ بِهِ ﴾ ويكون كأن لم يذكر جواب ﴿ أَرَءَ يُشَعَرُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ اللّهِ ثُمَّ كَفَرَّمُ بِهِ ﴾ لما عرفوا أن من عاند وعادى ما كان من عند الله أنه ما يعمل بهم وما يصنع ؛ وهو كقوله تعالى : ﴿ إَيْفَكُمْ عَالِهَةً دُونَ اللّهِ مَن عَند الله أنه ما يعمل بهم وما يصنع ؛ وهو كقوله تعالى : ﴿ إَيْفَكُمْ عَالِهَةً دُونَ اللّهِ مَن مَن عَند الله أنه بعد معرفتهم أنه إفك وأنه كذب وليس بإله ، أن الله ماذا يفعل تريدون عبدوا دون الله بعد معرفتهم أنه إفك وأنه كذب وليس بإله ، أن الله ماذا يفعل بهم ، فلم يُذْكر لهذا جواب ؛ لمعرفتهم بما يُفعل بهم ؛ فعلى ذلك قوله : ﴿ قُلُ أَرَءَ يَشُكَرُ إِن لم يذكر له جواب ؛ لما عرفوا أنه ما يفعل بهم وما يستوجبون منه بما عاندوه وعادّوه بعد معرفتهم أنه من عند الله جاء ثم كفروا به ، والله أعلم .

وإن كان موصولا فجوابه ما ذكر من قوله: ﴿مَنْ أَضَلُ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدِ﴾؛ فيكون كأنه يقول – والله أعلم-: أرأيتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به، فإذا كفرتم ضللتم، فمن أضل ممن هو في شقاق بعيد؟!

أي: في خلاف وبعد؛ فيكون جوابه كأنه قال: لا أحد أضل ممن عرف أنه من عند الله ثم خالفه وتباعد عنه، على ما ذكرنا في قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَا مُمِّنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ [الأنعام: ٢١] أي: لا أحد أظلم ممن افترى على الله كذبا؛ فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

يَ بِي ﴿ وَوَلَهُ - عَزُ وَجِلَ - : ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَلِتَنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِىٓ أَنْفُسِمِمْ حَتَّىٰ يَلَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحُقُّ ﴾ . اختلف فيه :

قال بعضهم (١): ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَنِنَا﴾ أي نريهم عذابنا الذي نزل بالأمم المتقدمة في بلاد عاد وثمود وقوم لوط، كانوا يمرون عليها ويعرفون أنه لماذا نزل بهم ذلك وتكذيبهم الرسل وعنادهم، ونريهم عذابنا أيضًا في أنفسهم ببدر حيث قتل فراعنتهم يومئذ؛ ﴿ حَقَىٰ يَبَيّنَ لَهُمْ أَنَهُ ٱلْحَقُ ﴾؛ يقول: إن القرآن هو الحق من الله؛ لأن فيه الإخبار عن العذاب للذين كذبوا محمدًا على المعتمد المعلمة المعلم المع

وقال بعضهم(٢): ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَتِنَا فِي ٱلْآفَاقِ﴾ هو ظهور محمد ﷺ على البلاد والقرى

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد بنحوه، أخرجه عبد بن حميد وابن جرير كما في الدر المنثور (٥/ ٢٩١).

<sup>(</sup>٢) قاله المنهال، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٠٣).

النائية وفتحها عليه، ﴿وَفِي ٓ أَنفُسِمِمُ ﴾ أي: فتح مكة وظهوره عليهم، على ما وعد له ربه – جل وعلا – من النصر له وفتح البلاد والقرى.

فيكون هذان التأويلان آية لرسالته ونبوته، والله أعلم.

ويحتمل قوله: ﴿سَنُرِيهِمْ ءَايَلِتَنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَّ ٱنفُسِمْ﴾ آيات وحدانيته وألوهيته:

أما في الآفاق فما جعل منافع البلاد النائية والقرى المتباعدة متصلة بمنافع أنفسهم ومنافع البلاد القريبة، ومنافع السماء متصلة بمنافع الأرض على بعد ما بينهما؛ ليعلم أنه تدبير واحد وفعل فرد لا عدد، أو أن يكون آياته في الآفاق رفع السماء مع غلظها وكثافتها وسعتها بلا سبب ولا تعليق من أعلاها ولا عماد من أسفلها.

وفي أنفسهم: ما حوَّلهم وقلَّبهم في الأرحام من حال النطفة إلى حال العلقة، ومن حال العلقة إلى حال المضغة، ثم من حال المضغة إلى حال الإنسان والتصوير والتركيب، إلى آخر ما ينتهي إليه أمره؛ ليعلم أنه صنع واحد وتدبير فرد لا تدبير لأحد سواه في ذلك.

فهذان التأويلان في آية الألوهية والوحدانية، والأولان في إثبات الرسالة، والله أعلم. وقوله –عز وجل–: ﴿أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيَّءٍ شَهِيدُ﴾.

كأنه يقول: أولم يكف ربُّك شاهدًا أنه من عنده على ما تقول أنت، أو يقول: أولم يكفهم ما جاء من عند يكف ربك ناصرًا ومعينًا، أو يكون قوله: ﴿أَوَلَمْ يَكُفِ﴾ أي: أولم يكفهم ما جاء من عند الله من البينات والقرآن؛ كقوله: ﴿أَوَلَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُتَلَى عَلَيْهِمْ . . .﴾ الآية [العنكبوت: ٥١]؛ فعلى ذلك يحتمل هذا. ويحتمل: أولم يكفهم آية على رسالتك أو آية على وحدانية الله تعالى ما جاء من عند الله، والله أعلم.

وقوله -عز وجل-: ﴿أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةِ مِن لِفَآءِ رَبِّهِمُّ ﴾.

ألا إن شكهم ومريتهم في البعث هو الذي حملهم على تكذيب ما جاء من عند الله وإنكاره، والله أعلم بالصواب.

## سورة «حم عسق» مكية إلا آيات

## بِسْمِ اللَّهِ النَّخَيْبِ الرَّحَيْمِ إِنْ الرَّحَيْمِ إِنَّ

قوله تعالى: ﴿حَدَ ﴿ عَسَقَ ﴿ كَانَاكَ يُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْعَزِيرُ الْحَكِيدُ ﴿ لَهُ مَا فِى السَّمَوَتِ وَمَا فِى الْأَرْضُ وَهُوَ الْعَلِيمُ ﴾ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظَرَ مِن فَوْقِهِنَّ وَالْمَلَتِهِكَةُ يُسَيِّحُونَ يَعَظُرَ وَمَا فِى الْأَرْضُ الْعَلَيْمُ ﴾ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِى الْأَرْضُ أَلاّ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴿ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿حَمَّ . عَسَقَ﴾.

قال بعضهم(١٠): ﴿حَمَّ﴾ هو اسم من أسماء الله تعالى.

وقيل: هو اسم من أسماء القرآن.

وقال بعضهم: ﴿حَمَّ﴾ أي: قضى ما هو كائن. وقد ضعف هذا القول ابن عباس، رضى الله عنه.

والصحيح من الأقوال: أن «حم» خبر مبتدأ محذوف، و«تنزيل الكتاب» خبره ﴿مِّنَ آلَةً ﴾ صفة الكتاب، والتقدير: هذا حم تنزيل الكتاب من الله (٢) العزيز الحكيم.

وقال بعضهم في ﴿حَمَد . عَسَقَ﴾: عين عبارة عن عذابه، والسين عن المسخ، والقاف كناية عن القذف، يقول صاحب هذا القول: يخرج عين من الأرض فيها عذاب، ويمسخ رجل من هذه الأمة بالبادية فيقذفه الناس بالحجارة، والله أعلم.

وقال بعضهم - وهو قول ابن عباس-: ﴿حم سق﴾ على إسقاط حرف العين، ثم يقول: السين كل فرقة تكون، والقاف كل جماعة تكون.

وذُكِرَ: كان يعلم علي بن أبي طالب - كرم الله وجهه - حساب العين، وكذلك ذكر في ابن مسعود وأبي -رضي الله عنهما- و ﴿حم سق﴾ على طرح العين.

وقال بعضهم: العين عبارة عن العذاب، والسين عبارة عن سيكون، والقاف عبارة عن الوقوع، أي: قضى ما سيكون ذلك، والله أعلم. وذكر عن جعفر بن محمد بن علي رضي الله عنهم - قال: العين عبارة عن العذاب، والسين عبارة عن سيكون، ولم يفسر القاف وقال: عجب أو كلام نحوه، والله أعلم.

وقال بعضهم <sup>(٣)</sup>: العين عبارة عن علمه، والسين السلام، والقاف عبارة عن القدرة، وكذا محتمل.

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه أبو يعلى وابن عساكر بسند ضعيف كما في الدر المنثور (٥/ ٦٩٢).

<sup>(</sup>٢) كذا في أ، وهو تقدير يوافق أول «غافر».

<sup>(</sup>٣) قاله ابن عباس كما في تفسير البغوي (٤/ ١١٩).

وجائز أن يكون كل حرف من هذه الحروف المقطعة عبارة عن صفة من صفاته أو اسم من أسمائه، على عادة العرب بالاكتفاء عن حرف عبارة عن جميع الكلمة: فالحاء عبارة عن حلمه وحكمته وحكمه، والميم عبارة عن ملكه ومجده، والعين عبارة عن علمه، والسين عبارة عن سنائه وسؤدده، والقاف عبارة عن قدرته وقوته يكون كل حرف من هذه الحروف عبارة عن اسم من أسمائه أو صفة من صفاته، وعبارة عن حكم من أحكامه، وهذا الذي ذكرنا كله على الإمكان والاحتمال لا يسع أن يحقق فيه التفسير أنه كذا، وأنه أراد كذا؛ لأنه من المتشابه، وأنه من السر الذي لم يطلع الله - تعالى - عليه أحدًا إلا رسله، عليهم الصلاة والسلام.

وقوله - عز وجل -: ﴿ كَنَاكَ يُوحِيَّ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكَ﴾، أي: كما أوحى إليك فقد أوحى إلي فقد

ثم اختلف في قوله: ﴿كَذَاكِ﴾ قال بعضهم: أي: كما أوحينا إليك بسورة ﴿حمَّ . عَسَقَ﴾ أوحينا بها إلى الذين من قبلك.

وقال بعضهم: أي: كما أوحينا إليك بهذه الحروف، يعني: ﴿حَمَّ . عَسَقَ﴾ بعينها فقد أوحينا بعين هذه الحروف إلى الذين من قبلك، وهي ﴿حَمَّ . عَسَقَ﴾.

وقال بعضهم: كما أوحينا إليك ﴿حَمَّ . عَسَقَ﴾ أوحينا إلى الذين من قبلك من الرسل بمعنى ذلك.

وعن ابن عباس<sup>(۱)</sup> – رضي الله عنه – أنه قال: ليس نبي إلا وقد أوحي إليه بـ ﴿حَمَّ . عَسَقَ﴾ كما أوحي إلى النبي ﷺ، وهو على ما ذكرنا.

وقوله: ﴿ لَهُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ ﴾.

يخرج ذكر هذا في هذا الموضع على وجوه:

أي: له ما في السموات وما في الأرض شهود على ألوهيته ووحدانيته.

والثاني: أن ما في السموات والأرض وما فيها له دلالات وحدانيته وربوبيته.

والثالث: ﴿لَمُ مَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ ﴾، أي: كلهم عبيده وملكه؛ فلا يحتمل أن يتخذ من ملكه وعبيده ما ذكروا من: الولد، والشريك، والصاحبة، وما قالوا؛ إذ لا أحد يتخذ من عبيده ومن ملكه ما ذكروا: من الولد، والشريك، والصاحبة؛ فعلى ذلك يتعالى الله عن أن يكون له في ملكه ما ذكر، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في تفسيره (١١٩/٤).

وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ﴾.

العلق والعظمة - في الشاهد - يكون من وجوه ثلاثة:

أحدها: العلو عبارة عن القهر والغلبة؛ يقال: فلان عال؛ أي: غالب وقاهر.

والعظمة عبارة عن القدر، والمنزلة، ونفاذ الأمر.

والثاني: يكون العلو عبارة عن الكبرياء، والسؤدد، وكذلك العظمة.

والثالث: العلو يكون عبارة عن الارتفاع في المكان، والعظمة: عظمة في البدن والنفس، وهذا مما لا يكون فيه كثرة منقبة وقدر، ولا شيء من ذلك، ولا يزيد ذلك في صاحبه رفعة ولا مرتبة، والله يتعالى عن الوصف بهذا، فإنما رجع الوصف له بالعلو والعظمة إلى الوجهين الأولين، والسلطان، والقدرة، ونفاذ الأمر والمشيئة والكبرياء، والغلبة. فأمّا ما رجع إلى الارتفاع في الأمكنة، والعظمة في البدن – فهو صفة المخلوق، وهم الموصوفون بذلك، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًّا كبيرًا.

وقوله: ﴿ تُكَادُ ٱلسَّمَاوَتُ يَتَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾.

يحتمل هذا وجهين:

أحدهما: تكاد يتفطرن لذنوب أهل الأرض، وفسادهم، وعظيم ما قالت الملاحدة في الله من الولد، والشريك، والصاحبة، كادت تنشق لذلك وتتساقط، كقوله في آية أخرى: ﴿تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنَفَظُرْنَ مِنْهُ وَتَشَقَّ الْأَرْضُ وَتَخِيرُ الْجِبَالُ هَدًّا . أَن دَعَوَا لِلرَّحْمِنِ وَلَدًا﴾ [مريم: ٩٠ – ٩١]، بين في هذه الآية أنها كادت تنفطر وتنشق لماذا؛ وهو دعواهم للرحمن ولدا؛ فلذلك يحتمل – هاهنا – هذا المعنى، والله أعلم.

والثاني: كادت تنشق لبكاء أهلها عليها، وإشفاقًا ورحمة على أهل الأرض.

ويحتمل: تكاد تنشق لعظمة الربّ، وجلاله، وعظم سلطانه؛ كقوله - تعالى-: ﴿لَوْ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّه

أخبر أنه لو جعل في الجبال والأرض والسماء من المعنى والتمييز ما جعل في البشر، لكانت هذه الأشياء بالوصف الذي ذكر من الخضوع لربّها، وهو كما ذكر في آية أخرى: ﴿وَإِنَّ مِنَ الْمِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنَهُ ٱلْأَنْهَنَرُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَخُرجُ مِنْهُ ٱلْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشِطُل مِنْ مَنْهَا لَمَا يَشِط مِنْ مَنْهَا لَمَا يَشَعِل مِنْ مَنْهُ اللّه أَعْلَم وخشوعها لربّها وتذللها له، وعناد الكفرة واستكبارهم، وقلة خضوعهم لربّهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله - تعالى - ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوْتُ يَنَفَطَّرُكَ مِن فَوْقِهِنَّ ﴾؛ لكثرة أهلها وازدحامهم فيها، وعبادتهم لربهم، على ما ذكر في الخبر عن النبي ﷺ: «أطت السماء

وحق لها أن تئط، ما من موضع قدم فيها إلا وملك فيها: ساجد، أو راكع، أو قائم، يستبح الله – تعالى – ويصلى له»(١)، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَٱلْمَلَتِكُمُّ لَهُ يُسَيِّحُونَ عِمَدِ رَبِّهِمْ ﴾.

هذا يدل على أنّ ما ذكر من تفطر السماء؛ لعظم ما يقوله الملاحدة فيه من الشريك، والولد، والصاحبة، حيث قال على إثره: ﴿وَٱلْمَلَيْكُةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّهِمْ ﴾، أي: الملائكة ينزهونه ويبرئونه عما يقولون فيه، ويثنون عليه بالثناء الذي يليق به، ويصفونه بما هو أهله، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَيَسْتَغْفُرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ امتحنهم - جل وعلا - بالتسبيح، والثناء له، والاستغفار لأهل الأرض، على ما ذكر.

ثم قال بعضهم: إن قوله: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِمَن فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ منسوخ بقوله - تعالى-: ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا﴾ [غافر: ٧]؛ لأنّ الأول عام لجميع أهل الأرض، والثاني خاص، لكن هذا بعيد، ومحال أن يستغفر الملائكة، ويطلبون التجاوز من ربهم لمن يقول له بالشريك والولد والصاحبة، وإذا كان كذلك كان استغفارهم يرجع إلى المؤمنين خاصة؛ على ما ذكر في آية أخرى: ﴿وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [غافر: ٧]، وبقوله: ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [غافر: ٧]، وبقوله: ﴿فَأَغْفِرُ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّامَ وَالله أعلم.

ثم إن كان استغفارهم لجملة أهل الأرض - على ما يقولون - فهو عبارة عن طلب السبب الذي به تقع لهم المغفرة؛ وهو التوبة عن الشرك والتوحيد؛ فيكون هذا سؤال التوحيد والهداية لهم؛ لتقع المغفرة لهم بذلك والتجاوز؛ ويصيروا لذلك، وعلى ذلك يخرج استغفار إبراهيم - عليه السلام - لأبيه أنه سؤال وطلب السبب الذي به تقع المغفرة له، وأن يجعله أهلا لذلك، وكذلك أمر الرسل - عليهم السلام - قومهم بالاستغفار لهم، وهو ما قال هود - عليه السلام - و ﴿وَيَنَقُورِ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ ثُوبُواْ إِلَيْهِ ﴾ [هود: ٥٦]، وقول نوح: ﴿أَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّمُ كَانَ غَفّارا ﴾ [نوح: ١٠] لا يحتمل أن يقولوا لهم: قولوا: نستغفر الله، ولكن يقولون لهم: اطلبوا، واسألوا ربكم السبب الذي به تقع المغفرة لكم؛ وهو التوبة عما هم فيه، واختيار الهداية والرشد لأنفسهم؛ ليكونوا لذلك أهلا، فعلى ذلك يخرج استغفار الملائكة إن كان لجملة أهل الأرض، على ما يقول بعض أهل التأويل،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۱۲)، وابن ماجه (٤١٩٠)، وأحمد (٥/ ١٧٣)، وصححه الألباني في السلسلة الصحيحة (١٧٢٢).

وعلى هذا لا حاجة إلى النسخ ولا يحتمله.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَٰذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَاءُ اللّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِم وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِبِ لِ ﴿ وَكَذَلِكُ أَوْمَيْنَا إِلَيْكَ قُرْمَانًا عَرَبِيًا لِنُسْذِرَ أُمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَولَمَا وَلُسْذِرَ بَوْمَ ٱلجَمْعِ لَا رَبِّ فِيهٌ فَرِيقٌ فِى ٱلْمَنْةِ وَفَرِيقٌ فِى الْمَنْقِ وَفَرِيقٌ فِى الْمَنْقِ وَلَا لِيَّهُ وَلَا لَيْتُ وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِى رَحْمَنَهُ وَ وَالظَّالِمُونَ مَا لَمُمْ مِن وَلِي وَلَا يَسْفِيرٍ ﴿ وَلَا لَيْتُ وَلَا اللّهُ مُو الْوَلِيُ وَهُو يُحْيِ ٱلْمَوْقَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَلَا نَصِيرٍ ﴿ وَلَا الْحَلَقُتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللّهُ ذَلِكُمُ ٱللّهُ رَبِّى عَلَيْهِ وَكَالَتُهُ وَلِلْكُمْ اللّهُ مَا الْخَلَقْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللّهُ ذَلِكُمُ ٱللّهُ رَبِّى عَلَيْهِ وَكَالَتُهُ وَلِكُو الْمَارُونِ وَالْأَرْضِ عَمَلَ لَكُمْ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ إِلَى اللّهُ ذَلِكُمُ ٱللّهُ رَبِّى عَلَيْهِ وَكَالَتُهُمْ فِيهٍ لَيْسَ كَمِنْهِ السَّمَونِ وَالْأَرْضِ مَعَلَ لَكُمْ وَمَ الْمُؤْمِنِ وَالْأَرْضِ مَعَلَ لَكُمْ وَمِنَ الْمُؤْمِنِ وَالْأَرْضِ مَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ وَالْمَالِمُ اللّهُ وَكُولُكُمْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا السَّمَونَ وَالْوَلِقُ الْمَالُولُولُ السَّمَونَ وَالْأَرْضِ مَن اللّهُ وَلَا السَّمِيعُ الْمُولِ وَلَا السَّمَانُ وَلَا السَّمَونِ وَالْأَرْضِ مَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا السَّمِيعُ الْمِن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِلَيْهُ اللّهُ مَن عِلَيْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا السَّمِيعُ اللّهُ اللّهُ وَلَا السَّمُونِ وَالْفَارِقُ السَّمِ عَلَى اللّهُ وَيَعْدِلَ السَّمَانُ وَلَا السَّمَاءُ وَلَا السَّمِيعُ اللّهُ وَلَا لَكُهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ وَلَا السَّمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِلْمُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَهُ الللّهُ الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ وَلَا الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّ

وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيكَاءَ ﴾.

يحتمل قوله: ﴿أَوْلِيَآهُ﴾: الأصنام التي عبدوها دون الله؛ كقوله تعالى: ﴿لَا يَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَنْفِرِينَ أَوْلِيَآهُ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينُ ﴾ [آل عمران: ٢٨] وقوله - تعالى - ﴿لَا تَنْخِذُواْ عَدُونَ ٱلشَّيَطِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا أَنْ اللَّهَ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وقوله - عز وجل-: ﴿اللَّهُ حَفِيظٌ عَلَيْهِمْ﴾.

يخبر أنه لا عن غفلة وجهل منه يعملون ما يعملون، ولكنه حفيظ عليهم وعلى أعمالهم، لكنّه يؤخر ذلك عنهم لحكمة، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ﴾.

يحتمل وجهين:

أحدهما: وما كنت عليهم بوكيل، أي: لا تؤاخذ أنت بمكانهم؛ كقوله: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُبِلُتُ مُ اللَّهِ مَا حُبِلُتُهُ [النور: ٥٤].

والثاني: ﴿ وَمَا آنَتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ﴾، أي: بمسلط عليهم ولا حفيظ، إنما أنت رسول فعليك البلاغ، كقوله تعالى: ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَثَةُ ﴾ [الشورى: ٤٨]، وقوله: ﴿ وَمَا عَلَ ٱلرَّتُولِ إِلَا ٱلْبَلَثُهُ ﴾ [النور: ٥٤]، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًا ﴾؛ ليكون أقرب إلى الفهم، وأولى أن يكون حجة عليهم وأبلغ في الحجاج؛ لأنه ذكر فيه الأنباء السالفة والأخبار المتقدمة باللسان العربي، غير لسان تلك الأنبياء، ومن غير أن يختلف إلى أحد من أهل ذلك اللسان؛

لتوهم التعلم منهم بلسانهم، والنقل بلسان نفسه؛ فدل أنه إنما عرف بالله تعالى، وقوله: ﴿ لِنُدِرَ أُمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوِّلْهَا﴾.

أي: لينذر أهل أم القرى وأهل من حولها من القرى.

ثم يحتمل تسمية مكة: أم القرى وجوهًا ثلاثة:

أحدها: سماها: أم القرى؛ لما منها دحيت سائر الأرضين والقرى.

والثاني: سماها: أم القرى؛ لأنها أول بيت وضع للناس، وأول بناء بني في الأرض، فسماها لذلك: أمّ القرى، والله أعلم.

والثالث: سماها: أم القرى؛ لما على الناس أن يؤموها ويقصدوها بالزيارة، ولأن رسول الله ﷺ أول ما يؤم ويقصد، ثم من بعد ذلك يؤم إلى سائر القرى والبلدان، ويقصد، والأمّ: القصد، ومنه أخذ التيمم؛ ولذلك سمّاها: أمّ القرى، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلُنذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ ﴾، أي: وينذر بيوم الجمع.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَلُنُذِرَ يَوْمَ ٱلْجَمْعِ﴾، أي: ينذر بالقرآن يوم الجمع لا ريب فيه.

وقوله: ﴿فَرِيقٌ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ﴾ قد بين الله – تعالى – السبيلين جميعًا على الإبلاغ، وبين عاقبة كل سبيل إلى ماذا يفضي من سلكها، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَمِعَلَهُمْ أَمّةُ وَحِدَةً ﴾ يخبر أن عنده من اللطائف والقدرة، ما لو شاء لجعلهم جميعًا أمة واحدة وعلى دين واحد، وهو ما قال: ﴿ وَلَوْلَا آن يَكُونَ النّاسُ أُمّةً وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُنُ بِالرَّحْمَنِ لِلمُيُوتِهِمْ شُقُفًا مِن فِضَهِ . . . ﴾ الآية [الزخرف: ٣٣]، فلو جعل ذلك لأهل التوحيد والإيمان، لكانوا جميعًا على دين الإسلام؛ على ما أخبر أنّه لو كان ذلك مع أهل الكفر لكانوا جميعًا أهل كفر.

ثم قوله: ﴿وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَعَلَهُمْ أَمَّةً وَحِدَةً﴾ لا يحتمل مشيئة الجبر والقسر على ما يقوله المعتزلة لوجوه:

أحدها: لما لا يكون الإيمان في حال الجبر والقهر؛ لأنه لا صنع لهم في ذلك، ولا اختيار لهم.

والثاني: أنّ كل أحد بشهادة الخلقة مؤمن موحد لله -تعالى- ثم لم يصيروا بذلك مؤمنين؛ فعلى ذلك بالجبر والقهر؛ إذ في الحالين يكون فعل المؤمن إنما هو فعل غيره؛ فدل أنه أراد أن يشاء منهم ما يكون مختارين في الإيمان لا مجبورين.

والثالث: أنّ الإيمان بالجبر والقهر ممّا لا يعرفه الناس، ولا يطلق اسم الإيمان عليه في العرف، وقد وعدهم الإيمان، وجعل الدين واحدا، وهذا عند المتعارف ينصرف إلى ما يوجد منهم عن طوع واختيار، لا بالجبر والقهر؛ فتكون الآية منصرفة إلى المعهود عند النّاس؛ على ما هو الأصل في الكلام، والله الموفق.

وعندنا: أراد به مشيئة الاختيار، وأخبر أن عنده من اللطائف ما لو أعطى الكل لآمنوا جميعًا عن اختيار، لكنه لم يعطهم ذلك ولم يشأ؛ لما علم منهم أنهم لا يرغبون فيه، ولا يختارون ذلك، ولكن إنّما يختارون ضد ذلك ونقيضه؛ لذلك لم يشأ لهم، وإنما يشاء لمن علم أنه يختار ذلك فضلا.

وقوله: ﴿ وَلَكِن يُدّخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحُمْتِهِ ۚ يخبر أن من أعطى ذلك إنما يعطيه رحمة منه وفضلا، لا أنهم يستوجبون ذلك منه، ويستحقونه عليه، والله الموفق.

ثم إن الله تعالى سمى الإيمان مرة: رحمة بقوله: ﴿ وَلَكِنَ يُدُخِلُ مَن يَشَآهُ فِى رَحْمَتِكِ ﴾ [الشورى: ٨]، ومرة سماه: منة بقوله: ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ ﴾ [إبراهيم: ١١]، وبقوله: ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ يَمُنُ عَلَى مَن يَشَآهُ ﴾ [إبراهيم: ١١]، وبقوله: ﴿ وَلَكِنَ اللّهَ يَمُنُ عَلَيْكُمُ أَنَ هَدَنكُمُ . . . ﴾ الآية [الحجرات: ١٧]، فلو كان الإيمان يقوم بالذي يكون الكفر من القدرة ولم يكن من الله - تعالى - إلى المؤمنين إلا وقد كان مثله إلى الكافر، على ما يقوله [المعتزلة]: إن الإيمان إنما يكون بالذي يكون الكفر، لم يكن لتسمية هذا نعمة ومنّة ورحمة، وتسمية الكفر ضده - معنى، والله أعلم.

وبعد: فإنه لو كان على ما يقوله المعتزلة لكان ما ذكر من النعمة والمئة والرحمة إنما يكون بالخلق منهم، لا بالله – تعالى – ومنه دل أن عنده لطائف، من أعطى تلك اللطائف آمن واهتدى، ومن لم يعطه إتاها لم يؤمن، وقد أعطى المؤمن تلك، ولم يعط الكافر؛ لذلك كان ما ذكرنا، والله الموفق.

ثم في تخصيص أمّ القرى ومن حولها بالنذارة وجوه، لأنه ذكر في آية أخرى أنه نذير للعالمين جميعًا بقوله: ﴿لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾ [الفرقان: ١] فإذا كان مبعوثًا إلى جميع العالم، لا إلى بعض دون بعض، كما كان بعض الأنبياء - عليهم السلام - فلا بد أن يكون لتخصيص أمّ القرى ومن حولها معنى وحكمة:

أحدها: لما يحتمل أن يكون لأهل مكة طمع في شفاعته وإن لم يتبعوه: إما بحق القرابة والاتصال، وإما بحق الأيادي، ومن حولهم بحق الجوار؛ فذكر تخصيصهم بالإنذار بيوم الجمع حتى يزول طمعهم بدون الاتباع، والنزوع عن الشرك؛ إذ ذلك لا يزول بمطلق الإنذار؛ لما عندهم - في زعمهم - أن المراد بذلك غيرهم؛ لما لهم من

زيادة سبب الوسيلة معه.

والثاني: أن ينذر هؤلاء ومن ذكر شفاهًا، ولمن بعد منهم خبرًا.

أو خصّ هؤلاء بحق البداية ثم بالأقرب فالأقرب، وعلى ذلك يخرج قوله - تعالى -: ﴿ وَأَنْدِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرِيدِ﴾ [الشعراء: ٢١٤] على الوجوه التي ذكرنا.

وقوله - سبحانه وتعالى -: ﴿ وَٱلظَّالِمُونَ مَا لَهُمُ مِن وَلِيِّ وَلِا نَصِيرٍ ﴾، أي: ما لهم من وليّ يشفع، ولا من نصير ينصرهم، ويمنعهم من عذاب [الله].

وقوله: ﴿أَمِ اَنَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَأَهُ ﴾ أي: أربابًا ، ﴿فَاللّهُ هُوَ الْوَلِيُ ﴾ ، أي: هو الربّ ، ﴿وَهُوَ يُحْيِى اَلْمَوْقَ ﴾ وقد عرفوا أنّ الإحياء إنما يكون بالله - تعالى - لا بالأصنام التي عبدوها ، وإن كانوا ينكرون البعث والإحياء بعد الموت ، فلو عرفوا أنه لو كان إنما يكون بالله - تعالى - لا بالأصنام التي عبدوا دونه ، ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ فَلِيرٌ ﴾ ظاهر ، قد تقدم ذكره .

وقوله: ﴿وَمَا اَخْلَلْفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُكُمُهُۥ إِلَى اللَّهَ﴾ يحتمل قوله: ﴿وَمَا اَخْلَفْتُمُ فِيهِ﴾ وجوهًا:

أحدها: في القرآن.

والثاني: في رسول الله ﷺ أنه رسول أو ليس برسول، فقد أقام من الدلائل والبراهين ما يدل على رسالته ونبوته: سمعيات وعقليات، ما لا يتعرض لردّها إلا من كابر عقله وعاند لبه، وكذلك لو كان اختلافهم في الدين فقد أقام ما يعلم كل ذي عقل ولب: أنه هو الصواب، وأن غيره من الأديان ليس بحق.

وقال بعض أهل التأويل في قوله: ﴿ وَمَا آخَنَلَفَتُمُ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُۥ إِلَى اَللَّهِ ﴾ أي: إلى كتاب الله، كقوله: ﴿ وَإِن نَنْزَعْهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] أي: إلى كتاب الله.

لكن هذا لا يصح، فإن قوله: ﴿ فَإِن نَنزَعُكُمْ فِي شَيْءٍ فُرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩] إنما هو في المؤمنين إذا وقع بينهم الاختلاف في شيء من الأحكام يردّ ذلك إلى كتاب الله، وإلى سنّة رسوله ﷺ.

وأمّا قوله - تعالى -: ﴿وَمَا اَخْنَلَفَتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَخُكُمُهُۥ إِلَى اللَّهِ ﴾ إنما هو في محاجة الكفرة، فهو في غير ذلك المعنى؛ إذ هم لا يعتقدون كونه حجة، وإنما يرجع إلى دليل آخر عقلى.

وقوله: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّ ﴾ ، أي: ذلك الذي يفعل هذا هو ربي ﴿ عَلَيْمِ قَوَكَ لَتُ ۗ ﴾ ، في كل أمرى ، ﴿ وَإِلَيْهِ أَنِيبُ ﴾ بالطاعة . ويحتمل أن يكون اختلافهم الذي ذكر هو اختلافهم في الله - تعالى - كقوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يُحَاجُونَ فِي ٱللَّهِ﴾ [الشورى: ١٦].

وقوله: ﴿ ذَالِكُمُ ٱللَّهُ رَبِّي ﴾ ، أي: ذلكم الذي اختلفتم فيه هو ربي ﴿ عَلَيْـهِ تَوَكَّلْتُ ﴾ ، أي: إليه أرجع.

ثم نعته فقال: ﴿فَاطِرُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾، وقال هو في موضع آخر: ﴿ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ [الأنعام: ١]، وفي موضع آخر: ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ﴾ [الأنعام: ١]، وقال في موضع آخر: ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ [البقرة: ١١٧].

قال بعض الباطنية: المبدع: هو الذي ينشئ الأشياء لا من شيء، والخالق: هو الذي ينشئ الشيء من شيء أو نحوه من الكلام.

وعندنا أن هذه الأسماء وإن اختلفت ألفاظها وافترق اشتقاقها ومأخذها، فهي في المعاني واحدة، الإبداع هو الإنشاء بلا احتذاء سبق، والخلق هو الإنشاء والتقدير، لكن غيره لا يجوز أن يسمى: خالقًا؛ لأنه لا يقدر على تقدير شيء إلا على مشاهدة: عاينه ورآه، والفاطر كأنه مأخوذ من الشق، يشق الشيء ويخرج منه أشياء، كله خلق، وفاعله خالق على الحقيقة، وهو الله تعالى، وبالله القوة والتوفيق.

وقوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوجًا ﴾ أي: جعل من نفس آدم وحواء - عليهما السلام - أزواجًا نسبنا جميعًا إليهما؛ لأنهما الأصل، وإنا جميعًا إنما كنا من ذلك الأصل، وهو كنسبته إيانا إلى التراب بقوله: ﴿ خَلَقَكُم مِن تُرَابِ ﴾ [الروم: ٢٠] وإنما خلق أصلنا من التراب، لكنه نسبنا إليه؛ لما منه كنا جميعًا؛ فعلى ذلك جائز أن يكون قوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ أَنفُسِكُمْ أَزُوجًا ﴾ أي: من نفس آدم وحوّاء، ونسبنا إليهما؛ لما منهما كنّا جميعًا، والله أعلم.

والثاني: يقول: جعل بعضكم من بعض أزواجًا أي: حلائل، أي: خلق الإناث من الرجال، والرجال من الإناث، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿خَلَقَ لَكُمْ مِّنَ أَنْفُسِكُمْ أَزْفَكُمْ لَأَوْكُمُ لِيَتَكُنُواً إِلَيْهَا . . . ﴾ الآية [الروم: ٢١].

والثالث: أي: جعل لكم من مثل خلقكم أزواجا؛ أي: أصنافًا وأشكالا، جعل الخلائق كلها ذات أشكال وأمثال، وذات أزواج، وكذلك يخرج قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْأَنْعَامِهِ أَزْوَاجًا ﴾ على وجهين:

أحدهما: يقول - والله أعلم -: إنه جعل الأنعام - أيضًا - ذات أزواج وأشكال.

والثاني: جعل منها الذكور والإناث - أيضًا - كما جعل من البشر.

وقوله : ﴿ يَذْرَؤُكُمُ فِيهِ ﴾ اختلف في تأويل قوله : ﴿ يَذْرَؤُكُمْ ﴾ ، والمراد بقوله : ﴿ فِيهٍ ﴾ : أن الهاء كناية عن ماذا؟

قال بعضهم(١): ﴿ يَذُرُؤُكُمُ ﴾ أي: يكثركم.

وقيل<sup>(۲)</sup>: يعيشكم فيه.

وقيل: يرزقكم فيه، ويعمركم.

وقيل<sup>(٣)</sup>: يخلقكم.

وأما قوله: ﴿فِيفِّ﴾ قال بعضهم: يجيء قوله: ﴿فِيفِّ﴾، أي: فيها، كناية عن الأنعام، وكذلك ذكر في حرف ابن مسعود - رضي الله عنه -: ﴿يذرؤكم فيها﴾ أي: في الأنعام؛ لما جعل للبشر فيها من أنواع المنافع.

وأما من قرأه ﴿يَذَرَوُكُمُ فِيهِ﴾ بغير ألف فهو يجعله كناية عن العالم؛ كأنه يقول: ﴿يَذَرَوُكُمُ فِيهِ﴾ أي: يخلقكم في العالم ويكثركم فيه ويعيشكم ويعمركم.

وقال بعضهم (<sup>؛)</sup>: ﴿يَذْرَؤُكُمُ ﴾ أي: يكثركم في هذا التزويج الذي جعل بينكم؛ أي: يكثركم بسبب هذا التزويج لم يكثر الناس.

وجائز أن يكون قوله: ﴿فِيهِ كناية عن التدبير؛ يقول: ﴿يَذْرَؤُكُمْ فِيهُ ﴾: يخلقكم فيه نسلا بعد نسل؛ كقوله – تعالى – ﴿ذَرَأَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [المؤمنون: ٧٩]، وهو قول القتبي وأبي عوسجة.

وقوله - عز وجل -: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيٍّ . . . ﴾ الآية.

يستدل بعض أهل التشبيه بأن له مثلا بقوله – تعالى – ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ ۗ ﴾ يقولون: لو لم يكن مثل لم يذكر كاف التشبيه؛ حيث قال: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَيَّ ۗ ﴾، لكن نفى مثلية الأشياء عن مثله؛ فيكون فيه إثبات مثل له لا يشبه سائر الأشياء سواه؛ أو كلام نحو هذا.

وعندنا: قوله - تعالى - ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّ ﴾ أي: ليس مثله شيء، والكاف قد تزاد في الكلام.

وقال بعضهم (٥): أي: ليس كهو شيء، والعرب قد تقيم المثل مقام النفس.

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في تفسيره (١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٢٨-٣٠٦٢٩).

<sup>(</sup>٣) قاله السدي، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٢٤)، وهو قول منصور أيضًا.

<sup>(</sup>٤) ذكره البغوي في تفسيره (١٢١/٤).

<sup>(</sup>٥) ذكره ابن جَرير (١١/١٣٣).

وأصله: أن الخلق ذو أعداد، وكل ذي عدد له أشكال وأمثال من حيث العدد.

والأصل في ذلك: أن الخلق وإن كانوا ذا أمثال وأشكال وأشباه، فليس يشبه بعضهم بعضًا من جميع الوجوه وكل الجهات، ولكن إنما يشبه بعضهم بعضا [لا] من جميع الوجوه، أو بوجه أو بصفة، أو بجهة أو بنفس، ثم صار بعضهم أمثالا لبعض وأشباهًا بتلك الجهة وبذلك الوصف؛ فدل أن الله - تعالى - ليس يشبه الخلق، ولا له مثال منهم بوجه من الوجوه، ولا له شبه منهم، لا ما يرجع إلى النفس، وهو يتعالى عن جميع معاني الخلق وصفاتهم، ودل قوله - تعالى -: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ مُنَى مُنَى الله عنه شبه الأشياء، نفى عن نفسه المثلية ولم ينف الشيئية، لكن يقال: شيء لا كالأشياء ينفى عنه شبه الأشياء، والشيء إثبات، وفي الإثبات توحيد، ولو لم يكن شيئًا لكان يقول: ليس هو شيئًا؛ دل أنه ما ذكر.

وقوله - سبحانه -: ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ذكر في غير موضع، والله الموفق.

وقوله - عز وجل -: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، وقال في آية أخرى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ ﴾ [الأنعام: ٥٩] وقوله: ﴿ وَلِلّهِ خُرْآبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [المنافقون: ٧] ، وقوله: ﴿ بِيَهِ مَلَكُوتُ حَكُلِ شَيْعٍ ﴾ [يس: ٨٣] ، ونحو ذلك من الآيات التي فيها ذكر المفاتيح والمقاليد والخزائن التي أضافها إلى نفسه ، ثم لم يفهم الخلق من المفاتيح المضافة المضافة والمقاليد والخزائن ما يفهم لو أضيف إلى الخلق؛ بل فهموا من المفاتيح المضافة إلى الخلق والمقاليد المنسوبة إليهم معنى لم يفهموا ذلك المعنى من المفاتيح والمقاليد المضافة إلى الله - تعالى - فما ينبغي أن يفهموه من قوله: ﴿ بِيكِوه مَلَكُونُ حَكُلِ شَيْءٍ ﴾ [يس: ٨٦] ، وقوله - تعالى - ﴿ بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ [المائدة: ٦٤] ، وقوله: ﴿ لِمَا خَلَقَتُ المَعْلَمُ الله الخلق ، لكنه ذكر المفاتيح والمقاليد وأضافها إلى نفسه ، لأن كل محجوب ومستور عن الخلق فيما بينهم إنما توصلهم إلى ذلك المحجوب والمستور عنهم بالمفاتيح والمقاليد التي ذكر ؛ فعلى

وقوله: ﴿يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ﴾ فيه دلالة نقض قول المعتزلة؛ لأن الرزق المذكور يحتمل وجوهًا:

والمنع كناية عن هذه الأفعال، والله الموفق.

ذلك ما أضاف إلى نفسه من اليد وغيرها؛ لما باليد يبسط في الشاهد، وبها يمنع، وبها يكتسب ويفعل ما يفعل؛ فأضاف إلى نفسه ما به يكون في الشاهد من الفعل والبسط

أحدها: ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿ وَفِي السَّمَاءِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٢]،

وهو المطر.

والثاني: الأملاك التي يكتسبون.

والثالث: المنافع التي جعل لهم.

ثم الإشكال أن الأملاك التي تكون لهم، والمنافع التي ينتفعون بها وجعلت لهم إنما تكون بأسباب واكتساب منهم، ثم أضاف ذلك إلى نفسه في البسط والتقتير؛ حيث قال في يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ﴾؛ دل أن لله - تعالى - في ذلك صنعًا وتدبيرًا، وهو أَنْ خلق أكسابهم وأسبابهم التي بها يوصل إليهم الرزق.

وقوله: ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ تقدم.

قوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِينِ مَا وَضَىٰ بِدِ، نُوحًا وَالَّذِى آوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنَا بِهِ إِبْرَهِمَ وَمُوسَىٰ وَعِسَىٰ أَنْ أَفِيمُوا الدِينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهُ كُبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدَعُوهُمْ إِلَيْهُ اللّهُ يَجْتَبِى إِلَيْهِ مَن يُشِبُ شَيْ وَلَا لَنَفَرُقُوا إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِنْمُ الْمِنْمُ وَلَوْلَا مَن يَشْلُمُ وَلَوْلَا مِن يَشْلُمُ مَا اللّهُ مِن يَشِيبُ مِن يَشِيبُ أَوَلَا مِن اللّهِ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ كُلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَيِكَ إِلَى أَجَلِ مُستَمَى لَقُضِى بَيْنَهُمْ وَإِنّ الّذِينَ أُورِثُوا الْكِنَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ كَلَمَةُ مُربِ فَي فَلِنَاكُمُ اللّهُ وَاسْتَقِيمَ كَمَا أَيْرَتُ وَلَا لَئِيعَ أَهُواءً أَمْ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَا أَنزَلَ اللّهُ مِن مَنْ مُوسِ فَي فَلِنَاكُمْ اللّهُ مِن يَعْدِهِمْ لَفِي شَكِ مَن يَلِكُ إِنّ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا أَسْتُومِ مِن اللّهُ مِن مَنْ مَعْدِهِمْ وَقُلْ عَامَتُكُمْ اللّهُ مِن مَنْ مَن مُولِكُمْ أَلْهُ وَرَبُكُمْ لَنَا أَعْمَالُمَا وَلَكُمْ أَعْمَاكُمْ لَا مُعَلِيمُ مَا مُسَتَّى وَلِكُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَتُومِيبَ لَهُ مُجْمَعُهُمْ وَالْمُومَ وَالّذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا السَتُجِيبَ لَهُ مُجْمَعُهُمْ وَالْمُونَ وَالْمُؤْمُ مُنْ اللّهُ مُنَالًا وَلِكُمْ وَقُلْتُهِمْ وَقُلْمُ مَا لَلْهُ مُولَاكُمْ وَلَكُمْ اللّهُ مُعْمَلُكُمْ أَلْهُ مُنْ اللّهُ مِن بَعْدِ مَا السَتُجِيبَ لَهُ مُحْمَلُهُمْ وَالْمُ شَكِيدُ وَاللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مِن بَعْدِ مَا السَتُجِيبَ لَهُ مُحْمَلُكُمْ وَلَاكُمْ مَنْ مُولِكُونِ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اللّهُ مُنْ مُنْهُ وَلَا عَلَيْهِمْ وَمُؤْمِنَ وَلَكُنْ مُنْ مُنْ مُومِن مُنْ مُنْ أَلِيمُ وَلَوْلُ مُنْ مُؤْمِلُكُمْ وَلَاللّهُ مُنْ مُنْ مُنْ مُولُولُ وَلَيْنِ مُنْ مُؤْمِلُهُمْ وَلَوْلُ مُنْ مُولِكُونُ وَلَاللّهُ مِنْ مُنْ مُولِكُمْ وَلَاللّهُ وَلَا مُؤْمِلُولُ وَمُولِ اللّهُ مُنْ مُؤْمِلُولُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ مُلِكُمْ مُنْ مُولِكُولُ وَلِمُ الللّهُ مُنْ مُنْ مُولِكُولُ وَاللّهُ مُنْ مُنْ مُؤْمِلُولُ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْلِلُكُولُ وَلَكُمُ اللّهُ مُنْ مُلِيلُولُ مُنْ مُولِكُمُ مُولِقًا مُولِقُولُ اللْمُعْمِلِ مُنَ

وقوله: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ مُوحًا ﴾ الدين يذكر، ويراد به الجزاء، وهو قوله: ﴿ مَا كِن يَوْمِ ٱلدِينِ ﴾ [الفاتحة: ٤] أي: يوم الجزاء، أو يذكر ويراد به الحكم؛ كقوله - تعالى - خبرًا عن يوسف - عليه السلام -: ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ ﴾ [يوسف: ٢٦] أي: في حكم الملك، ويذكر ويراد به المذهب والمعتقد؛ كقوله: ﴿ لَكُرُ دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦]، وقوله - تعالى -: ﴿ إِنَّ ٱلدِينَ عِن وَحَاهُ اللهِ المذهب عمران: ٩٩]، فكأن المعنى من قوله: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِن ٱلدِينِ مَا وَصَىٰ بِهِ وَحَاهُ : هو المذهب وما يعتقد، وقد ذكر الدين معرفًا بالألف واللام وأنه للجنس، فيكون كأنه قال: شرع لكم من الأديان جملة الدين الذي وصى به نوحًا ومن ذكر من الأنبياء، وهو التوحيد لله - من الأديان جملة الدين الذي وصى به نوحًا ومن ذكر من الأنبياء، وهو التوحيد الله، وجعل العبادة له، وإن اختلفت شرائعهم وأحكامهم، وذلك قوله: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةُ وَمُنْهُ ﴾ [المائدة: ٨٤].

ومن الناس من يقول: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِينِ ﴾ أي: شرع لكم الدين، ويجعل ﴿مِنَ ﴾ صلة زائدة فيه؛ أي: شرع لكم الدين الذي وصى به نوحًا ومن ذكر، والوجه فيه ما ذكرنا. فإن قيل: [ما] معنى تخصيص نوح ومن ذكر من الأنبياء هنا، والكل بعثوا للدعاء إلى هذا الدين، وقد وصى الكل بهذا الدين.

فنقول: قال بعضهم (۱): إنما خص نوحًا ومن ذكر بهذا؛ لأن التحليل والتحريم لم يكن قبل زمن نوح عليه السلام، وإنما جاء ذلك في زمن نوح؛ لذلك خصّ نوحًا بما ذكر. ويحتمل أن يكون ذكر هؤلاء لا على تخصيصهم بذلك من بين غيرهم من الأنبياء، ولكن ذكر بعضًا هاهنا، وترك ذكر البعض، ليس أنه شرع له ما وصى به نوحًا ومن ذكر من الأنبياء ولم يشرع له ما وصى به هؤلاء وغيرهم من الدين، كقوله - تعالى -: ﴿فَيَهُ دَنُهُمُ أَفْتَدِةً ﴾ [الأنعام: ٩٠] ذكر بعض هؤلاء وغيرهم، ثم أمره أن يقتدي بما هم عليه؛ دل أن ذكر البعض في موضع ليس للتخصيص، لما ذكر البعض في موضع آخر، والله أعلم.

ويحتمل تخصيص هؤلاء بالذكر لمعنى لم يطلعنا الله على ذلك المعنى، كما خص إبراهيم بالصلاة عليه على ما أمرنا به النبي على الله الله على أمرنا به النبي الله الله الله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: ﴿وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾، أي: في عبادة الله - تعالى - أي: اعبدوه جميعًا. والثاني: ﴿وَلَا نَنَفَرَقُواْ فِيهِ ﴾ أي: في الدين الذي ذكر، وهو التوحيد، والله أعلم. وقوله -عز وجل-: ﴿كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ ﴾ أي: عظم عليهم دعاؤكم إلى التوحيد وعبادة الله وحده.

وقوله: ﴿اللّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنيِبُ ﴾ هذا ينقض على المعتزلة: إنه - تعالى - أخبر أنه يجتبي إليه من يشاء، ولو كان على ما يقوله المعتزلة أنه قد أعطى الكافر جميع ما أعطى المؤمن، فالمؤمن حيث صار مجتبى مصطفى مختارًا إنما كان منه بفعله لا من الله - تعالى - وقد أخبر أنه هو يجتبي من يشاء، وهو يهديه؛ فبطل قولهم. وقوله: ﴿وَبَهْدِى إَلَيْهِ مَن يُنبُ ﴾ أي: هو يهدى من يطلب منه ما به يكون الهدى،

وقوله: ﴿وَيَهْدِى ٓ إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ ﴾ اي: هو يهدي من يطلب منه ما به يكون الهدى، وهو التوفيق؛ أي: ما لم يطلب منه ذلك ولم يسأل فإنه لا يهدي به ولا يوفقه.

<sup>(</sup>١) قاله قتادة بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٣٦-٣٠٦٣).

<sup>(</sup>٢) تقدم.

وقال بعضهم: ﴿وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يُنِبُ ﴾ تفسير قوله - تعالى -: ﴿اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآءُ ﴾ أي: يجتبي للهداية من ينيب إليه، فأمّا من لم ينب إليه فلا يجتبيه للهداية، لكن المراد من الهداية - هاهنا - ليس هدى البيان؛ لأن هدى البيان قد كان عامًا لمن أناب إليه ومن لم ينب، ولكن الهدى - هاهنا - هدى الرحمة، أو هدى النعمة، والنعمة سمى التوحيد والإيمان مرة: رحمة؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَلَكِن يُدَخِلُ مَن يَشَآهُ فِي رَحْمَيهِ ﴾ الشورى: ٨]، وسمّاه: نعمة؛ كقوله: ﴿صِرَطُ اللَّيْنَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِم ﴾ [الفاتحة: ٧]، وسمّاه: منة؛ كقوله - تعالى -: ﴿ بَلِ اللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنَ هَدَىكُمْ لِلإِيمَانِ ﴾ [الحجرات: ١٧]، وسماه: نورًا؛ كقوله تعالى -: ﴿ أَنْمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلإِسْلَيْدِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَبِّهِ ﴾ [الزمر: وسماه: نورًا؛ كقوله تعالى: ﴿ أَفْمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدَرَهُ لِلإِسْلَيْدِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِن رَبِّهِ ﴾ [الزمر: عليه ألله عليه المذكور - هاهنا - ليس هو هدى البيان، ولكن سواه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ ﴾ هذا يخرج على وجوه: أحدها: أي: أنهم تفرقوا في رسول الله محمد – عليه أفضل الصلاة – بعدما جاءهم العلم في كتبهم أنه رسول؛ لما كانوا يجحدون نعته وصفته في كتبهم، لكنّهم اختلفوا وتفرقوا؛ فآمن بعضهم به على ما وجدوه في كتبهم، وكفر بعضهم، وحرفوا ما في كتبهم من نعته وصفته، والله أعلم.

والثاني: أي: ﴿وَمَا نَفَرَقُوا﴾ فيما جاء به محمد ﷺ من الدين ﴿ إِلَّا مِنْ بَعَـدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلَهُ ﴾؛ إذ الذي جاء به محمد ﷺ هو الذي وصى به نوحًا ومن ذكر من الأنبياء عليهم السلام.

ويحتمل أي: ﴿وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ في الإيمان بالرسل والكفر بهم ﴿إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْمِلْمُ ﴾ أنهم على الحق، وأنهم رسل الله مبعوثون إليهم، فتفرقوا، فآمنوا بالبعض، وكفروا بالبعض بغيًا بينهم.

ويحتمل: أي: ﴿وَمَا نَفَرَقُوٓا إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْمُ﴾: أن الفرقة ضلالة وهلاك، وعن علم بالفرقة أنها ضلال وهلاك تفرقوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿بَغْـيًا بَيْنَهُمْ ﴾ يحتمل: حسدًا بينهم؛ لما قيل: إنهم كانوا مؤمنين به قبل أن يبعث؛ لما وجدوا نعته وصفته في كتبهم ظنًا منهم أنه يبعث منهم، فلما بعث من غيرهم حسدوه وكفروا به والله أعلم.

ويحتمل قوله: ﴿ بَغْ مَنَا بَيْنَهُمْ ﴾ أي: عدوانًا وظلمًا يكون فيما بينهم ذلك التفرق. وقوله: ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن زَيِّكَ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمْ ﴾ أي: لولا كلمة سبقت من ربك في تأخير العذاب عنهم إلى وقت وإلا كانت الكلمة منه في تعجيل العذاب بهم،

والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِثُوا الْكِتَنَبَ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أي: إنّ الذين أعطوا الكتاب من بعد الرسل الذين ذكر ﴿ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ ، أخبر أنهم كانوا في شك مما جاء به الرسل ، لكنهم لم يعذروا في شكهم؛ لما تركوا النظر والتفكر في ذلك ، ولو نظروا في ذلك وتفكروا فيه ، لوقع ذلك لهم وبان الحق؛ فلم يعذروا في ذلك؛ لأنه منهم كان ذلك الشك والربب، ولو تفكروا ونظروا لتجلى لهم.

وقوله – عز وجل –: ﴿فَلِذَالِكَ فَادُغُ ۖ وَاَسْتَقِمْ كَمَاۤ أُمِرْتُ ۗ اختلف في قوله – تعالى – ﴿فَلِذَالِكَ فَادُغُ ۖ وَاَسْتَقِمْ ﴾:

عن ابن عباس - رضي الله عنه -: أي: فبهذا القرآن الذي أنزل إليك فادع (١٠). وكذا قال قتادة: فبهذا القرآن فادعُ.

وقيل: فلذلك وعد أن ينزل عليك فادع.

وقال بعضهم: أي: وإلى ذلك الكتاب فادعُ.

وقيل: فإلى التوحيد الذي بعث الرسل إلى الدعاء إليه فادع.

وقال بعضهم: ﴿فَلِدَالِكَ﴾، أي: فلأجل الذي بعث الرسل فادع؛ أي: ادع إلى التوحيد الذي لأجله بعث الرسل، والله أعلم.

ثم إن قوله: ﴿وَاَسْتَقِمْ كَمَا أُمِرَتُ ﴾ دليل على أنه كان قد سبق له الأمر بالاستقامة. ثم يحتمل ما ذكر من الاستقامة التي أمر بها هو تبليغ الرسالة إليهم.

ويحتمل: العبادة له والطاعة.

ويحتمل: الاستقامة في التوحيد له ودعاء الخلق إليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَمَن تَابَ مَعَكَ ﴾ [هود: ١١٢] على هذين الوجهين الآخرين يخرج الأمر بالاستقامة لمن تاب معه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلَا نَلَيْعُ أَهُوآاَهُمْ ﴾ أي: في ترك الدعاء إلى التوحيد؛ إذ هو هوى الكفرة أن يترك هو الدعاء إلى التوحيد.

ويحتمل أنه نهى عن إجابته إياهم فيما دعَوْا هم؛ إذ هوى الكفرة أن يجيبهم فيما دعَوْا هم إليه من الشرك، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَقُلْ ءَامَنتُ بِمَاۤ أَنزَلُ اللَّهُ مِن كِتَكِّ ﴾ أمره بأن يخبر بأنه مؤمن بجميع الكتب

<sup>(</sup>١) ذكره ابن جرير (١١/ ١٣٧) دون أن ينسبه لأحد.

التي أنزل الله؛ ليوافقوه في الإيمان بجميع الكتب، [و] أولئك الكفرة كانوا يؤمنون ببعض الكتب، ويكفرون ببعض.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ يحتمل وجوهًا:

أحدها: أي: أمرت لأعدل بينكم يحتمل: في الحكم؛ أي: أحكم فيما بينكم بالعدل؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰٓ أَلَّا تَعْدِلُوا ۚ أَعْدِلُوا ﴾ [المائدة: ٨].

ويحتمل قوله: ﴿وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ في الدعاء إلى توحيد الله ودينه، والعدل في الدعاء، دعاؤهم إلى دينه الذي أمر أن يدعوهم إليه.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَأُمِرَتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ ﴾ أي: أمرت أن أكون عدلا فيما بينكم؛ أي: يسوي بينهم.

ثم نعت الذي كان يدعوهم إلى توحيده، وهو قوله: ﴿اللَّهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمُّ﴾.

وقوله: ﴿ لَنَا آغَمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على المنابذة؛ كقوله: ﴿لَكُرُ دِينَكُو وَلِى دِينِ﴾ [الكافرون: ٦]، وإنما يقال هذا بعدما انتهت الحجج غايتها، والحجاج نهايته، فلم ينجع ذلك فيهم وأيسوا منهم. والثاني: يقول: إنا لا نؤاخذ بأعمالكم، ولا أنتم تؤاخذون بأعمالنا، ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِلُ وَعَيْكُمُ مَّا حُمِلَتُهُ ﴾ [النور: ٥٤] ونحوه.

وقوله: ﴿لَا حُبَّةَ بَيْنَنَا وَيَسْكُمُ ﴾ يحتمل قوله: ﴿لَا حُبَّةَ بَيْنَنَا وَيَسْنَكُمُ ﴾ أي: لا حجة بقيت فيما ادعيت ودعوتكم إليه إلا وقد أقمتها عليكم؛ أي: لم يبق حجة في ذلك وقد أقمتها.

ويحتمل أن يقول: ﴿لَا حُبَّةَ بَيْنَنَا﴾ أي: لا حجة ولا خصومة بيننا بعدما بلغ الأمر ما بلغ.

ثم قال: ﴿ أَللَّهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَّا ﴾ في الآخرة وإليه المصير.

وقوله: ﴿وَالَذِينَ يُحَاجَّونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اَستُجِيبَ لَمُ ﴾ قال بعضهم: إن أهل الكفر قالوا للمؤمنين: إن دينكم الإسلام إنما كان ما دام محمد بين أظهركم وما دام حيًا، فإذا مات فتصيرون أنتم ومن تبع الإسلام إلى ديننا أو كلام نحوه؛ فنزل لقولهم ذا قوله: ﴿وَالَذِينَ يُحَاجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا اَستُجِيبَ لَمُ جُحَنَّهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ ﴾.

وقال بعضهم (١): إن اليهود قدموا على رسول الله ﷺ فقالوا للمؤمنين: إن ديننا أفضل؛ فنزلت الآية فيهم بقولهم هذا: إن ديننا أفضل - لأنه دين الأنبياء - عليهم السلام - فقال: ﴿ حُمَّنُهُمْ دَاحِضَةً ﴾ أي: هكذا إذا كانوا على دين الأنبياء، وهو الإسلام؛

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٠٦٥٣-٣٠٦٥٣).

فأما إذا تركوا دين الإسلام وتمسكوا باليهودية واختاروها فليس بأفضل، ولا شيء دونها.

وقال بعضهم: إن قريشًا قالوا: كيف نعبد من لم نره؟ ولم نعاينه إنه مم هو؟ وكيف هو؟ أو كلام نحوه فنزلت: ﴿وَاللَّذِينَ يُحَاَّجُونَ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا اَسْتُجِيبَ لَهُ مُجَّنَّهُمْ دَاجِضَةً﴾ عند ربهم؛ لأن التوحيد ومعرفة الله تعالى إنما يكون بالدلائل والآيات في الدنيا عن غيب، ليس بالمعاينة والمشاهدة؛ فيزول الامتحان.

ثم احتمل أن يكون نزول الآية لقول كان من أولئك على ما ذكر أهل التأويل.

ويحتمل أن يكون على غير ذلك، ومعناه: والذين يحاجون في الله في دفع آيات الله ويحتمل أن يكون على غير ذلك،

ويحتمل: أي: في دفع توحيد الله وألوهيته ﴿مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ﴾ أي: من بعد ما استجيب له بُك أي: من بعد ما استجيب له بحق الخلقة: أنه واحد، وأنه رب كل شيء.

ويحتمل قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا ٱسْتُجِيبَ لَهُ ﴾ بما في كتبهم من الإيمان بها وبما فيها من نعوت رسول الله ﷺ وصفاته.

ثم أخبر أن ﴿ حُجَّنُهُمْ دَاحِضَةً عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ هذا يخرج على هذين.

يحتمل: أي: ﴿ حُجَّنَّهُمْ دَاحِضَةً ﴾ يوم القيامة؛ أي: باطلة غير مقبولة.

ويحتمل: أي: ﴿ مُجَنَّهُمْ دَاحِضَةً ﴾ في الدنيا بما أقام الله - تعالى - من حجج التوحيد؛ فأبطل حججهم.

وقوله: ﴿ وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ شَكِيدُ ﴾ بيان الجزاء لهم في الآخرة.

وقوله: ﴿ اللهُ الَّذِي الزَّلَ الْكَكِنْبَ بِالْحَقِّ وَالْمِيزَانُّ ﴾ يحتمل قوله: ﴿ بِالْحَقِ ﴾: الذي لله عليهم، أو ﴿ بِالْحَدِلُ فِيما بينهم؛ أي: عليهم، أو ﴿ وَالْمِيزَانُّ ﴾: بالعدل فيما بينهم؛ أي:

بالعدل فيما بينهم، أعني: الخلق.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ وَالْمِينَ ﴾ أي: بالصدق بما فيه من الأنباء والأخبار ﴿ وَالْمِيزَانَ ﴾ أي: بالعدل في الأحكام؛ جعل الميزان كناية عن العدل؛ أي: هو طريق العدل وسببه، وهو كقوله: ﴿ إِنَّ الله الْمَدُلِ وَ الإِحْسَنِ ﴾ [النحل: ٩٠]، وقوله - تعالى -: ﴿ كُونُوا فَوَ مِينَ بِالْقِسَطِ شُهَدَاء لِلله ﴾ [النساء: ١٣٥]، وقوله - تعالى -: ﴿ وَلا يَجْرِمَنَكُم شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى الله الله أَعَلَم الله أَعَلَم الله أَعَلَم الله الله الله الله العدل؛ في الحكم فيما بينهم، والله أعلم. منه العدل؛ فيصير تقدير الآية - والله أعلم -: الله الذي أنزل الكتاب، وهو الظاهر، وأنزل العدل فيما بين الخلق، أو أنزل العدل في الأحكام .

ويحتمل أن يكون عطفًا على الحق؛ فيصير تقديره: أنزل الكتاب بالحق وبالعدل في الأحكام فيما بينهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَا يُدُرِيكَ لَعَلَ ٱلسَّاعَةَ تَكُونُ فَرِيبًا﴾، لم يطلع الله - جل وعلا - أحدًا [على] العلم بوقت الساعة؛ على ما ذكرنا في غير موضع.

وقوله: ﴿يَسَتَعْجِلُ بِهَا ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَا ﴾: كان استعجالهم بها استهزاء منهم وتكذيبًا لها أنها كائنة؛ لأن رسول الله ﷺ كان يوعدهم بها، ويخبر أنها كائنة، فكانوا يستعجلون استعجال تكذيب لها.

وقوله: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا ٱلْحَقُّ﴾؛ لأن لأهل الإيمان والتوحيد زلات ومساوئ لم يتبين لهم التجاوز عنها والعفو منها؛ فيكونوا أبدًا خائفين مشفقين لتلك الزلات والمساوئ وما يكون فيها من الأهوال والأفزاع، فأمّا أهل الكفر فهم لا يؤمنون بها، ولا يصدقون أنها كائنة؛ فلا يخافونها وما فيها من الأهوال.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَا إِنَّ ٱلَّذِينَ يُمَارُونَ فِى ٱلسَّاعَةِ لَغِى ضَلَالِ بَعِيدٍ﴾: قوله: ﴿يُمَارُونَ﴾ يحتمل يجادلون ويخاصمون فيها أنها ليست بكائنة.

ويحتمل: ﴿يُمَارُونَ﴾ من المرية، وهو الريب والشك؛ أي: يشكون فيها. ودل قوله: ﴿لَغِي ضَلَلِ بَعِيدٍ﴾: أنهم لا يؤمنون أبدًا.

وقوله - عز وجل -: ﴿ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ يَرَزُقُ مَن يَشَأَهُ ﴾: من الناس من قال: إن الآية وإن جاءت مجيئًا عامًّا فهي خاصة للمؤمنين، هو لطيف؛ أي: بار للمؤمنين بها.

ومنهم من يقول: إن الآية للفريقين جميعًا: للكافر والمؤمن، بار بهما، لطيف بهما بما يرزقهم جميعًا: الكافر والمؤمن، فأما في الآخرة فهو رحيم بار بالمؤمنين خاصة. ويحتمل أن يكون رحيمًا بارًا بالفريقين، أما في حق المؤمنين لا شك أنه بار رحيم بهم، وأما الكفرة: بار في حقهم، حيث أخر عنهم العذاب في الدنيا.

ثم في حق المحنة يجوز أن يوصف بالرحمة في الفريقين جميعًا على ما ذكرنا. فإن قيل: إنه وصف بالحلم والرحمة، وقد أخبر أنه يعذبهم في الآخرة.

قيل: إنه وإن عذبهم فإن ذلك لا يخرجه عن الحلم والرحمة؛ لأنه لو ترك تعذيبهم يكون سفيهًا؛ لأنهم قد استحقوا بالكفر التعذيب أبدًا، وليس في التعذيب خروج عن الرحمة والحلم؛ بل في ترك التعذيب سفه وخروج عن الحكمة؛ لذلك كان ما ذكرنا، والله الموفق.

وقوله – عز وجل –: ﴿يَرْزُقُ مَن يَشَآةً﴾ قد ذكرنا في قوله – تعالى –: ﴿يَبُسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ﴾ [الشورى: ١٢] تأويله ومعناه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَهُوَ ٱلْقَوِئُ ٱلْعَزِيرُ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أنه لا يقوى بشيء مما أمرهم به وامتحنهم، ولا يعز بذلك؛ لأنه قوي بذاته، عزيز بنفسه.

والثاني: ﴿ٱلْقَوِئُ﴾ في الانتقام والانتصار من أعدائه لأوليائه، ﴿ٱلْعَزِيزُ﴾: الذي لا يعجزه شيء، ولا يلحقه الذل في ترك الطاعة له والائتمار.

وقوله - عز وجل -: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ اَلْآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرَثِهِ ۖ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ اللهَ عَلَى الله على الله عنها مزارع لأهلها ما زرعوا فيها حصدوا ذلك في الآخرة، إن زرعوا خيرًا حسنًا حصدوا خيرًا ونعيمًا في الآخرة، وإن زرعوا شرًّا وسوءًا، حصدوا في الآخرة شرًّا وعذابًا دائمًا.

وكذلك صيرها متجرًا يتجرون فيها، فإن اتجروا خيرًا وحسنًا ربحوا في الآخرة، وإن اتجروا شرًّا وسوءًا خسروا في الآخرة.

وكذلك صيرها مسلكًا إلى الآخرة، والآخرة غاية لها، فإن سلكوا سبيل الخير وما أمروا به أفضى بهم ذلك إلى الخير والنعيم الدائم والسرور، وإن سلكوا سبيل الشر وما نهوا عنه أفضى بهم إلى العذاب الدائم والحزن الدائم.

وما ذكر في غير آي من القرآن من قوله: ﴿إِنَّ اللّهَ الشّمَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ . . .﴾ الآية [التوبة: ١١١]، وقوله – عز وجل –: ﴿وَمِنَ النّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَـهُ اَبْتِغَـآ مَرْضَاتِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ [البقرة: ٢٠٧]، وقوله: ﴿أُوْلَتِكَ الّذِينَ اَشْتَرُواْ الضّلَلَةَ بِاللّهُدَىٰ . . .﴾ الآية [البقرة: ١٧٥]، وقوله: ﴿أَشْتَرُواْ الْخَيَوْةَ الدُّنْيَا بِالْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٨٦]، وقوله –

تعالى-: ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْمَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ . . . ﴾ الآية [الإسراء: ١٨]، ونحو ذلك كثير؛ على هذا بني أمر الدنيا والآخرة، والله أعلم.

ثم قوله - تعالى-: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرْثِهِ ۚ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: من كان يريد حرث الآخرة، نزد له في حرثه، أي: من كان يريد بمحاسنه في الدنيا وخيراته ثواب الآخرة وخيراتها نزد له في الدنيا والآخرة: أما في الدنيا هو التوفيق على الطاعات، والزيادة له والنماء، وأما في الآخرة فالنعيم الدائم والسرور الدائم.

والثاني: أي: من كان عَمِل للآخرة وسعي لها نزد له ما ذكر من المحاسن، وتكون الإرادة هاهنا صفة لكل فاعل، كقوله: ﴿وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ﴾ الإرادة هاهنا صفة لكل فاعل، كقوله: ﴿وَمَنْ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ﴾ [الإسراء: ١٩] وهي لا تكون بدون الفعل، فكان ذكرها ذكرها ذكرًا للفعل ضرورة؛ فكان المراد منها الإرادة مع الفعل، فكذلك يخرج قوله: ﴿وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ ٱلدُّنْيَا نُوْتِهِ، مِنْهَا﴾ على وحمد:

أحدهما: من كان يريد محاسن الدنيا وسعتها، نؤته منها، ونوسع عليه.

والثاني: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ﴾ أي: من عمل للدنيا وسعى لها، نؤته منها وما عمل لها وما له في الآخرة من نصيب.

وقوله - عز وجل -: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُواْ شَرَعُواْ لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنُ بِهِ اللّهُ ﴾ قال بعض أهل التأويل: أم لهم آلهة دوني ﴿شَرَعُواْ لَهُم ﴾ أي: سنوا لهم ﴿مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَا بِهِ اللّهُ ﴾، يعني بالشركاء: الأصنام التي عبدوها، لكن علموا أن الأصنام لم يشرعوا لهم من الدين شيئًا، إلا أن يقال بأنه أضاف ذلك إلى الأصنام؛ لما هم شرعوا لأنفسهم عبادتها فأضيف إليها لذلك، وهو كقوله - تعالى -: ﴿إِنّهُنّ أَصَّلُلْنَ كَيْيرًا مِن النّاسِ ﴾ [إبراهيم: ٣٦] وأنهن لم يضللن أحدًا، لكنه أضاف إليهن الإضلال؛ لما بهن ضلوا، فأضاف إليهن على التسبب؛ فعلى ذلك الأول يحتمل ذلك.

ويشبه أن يكون غيره أولى بذلك، وهو أن القادة والرؤساء هم الذين سنوا للأتباع و ﴿ شَرَعُوا لَهُم مِنَ الدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَ بِهِ اللَّهُ ﴾؛ أي: ما لم يأمر به الله، وهم كذلك كانوا يفعلون، يشرعون للأتباع دينا من ذات أنفسهم بلا حجة ولا برهان، فيتبعون به، والرسل – عليهم السلام – قد أتوهم بالدين بالحجج والبراهين من الله – تعالى – فلم يتبعوهم، فيقولون: إنهم بشر، ثم يتبعون بشرًا بلا حجة ولا برهان؛ يذكر سفههم فيما ذكر، فكأن

المراد من الشركاء هم الرؤساء والقادة، والله أعلم.

قال أبو عوسجة والقتبي: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرِّثَ ٱلْآخِرَةِ ﴾ أي: عمل الآخرة، يقال: فلان يحرث للدنيا؛ أي: يعمل لها، ويجمع المال، ومنه قول ابن عمر - رضي الله عنه-: «احرث لدنياك كأنك تعيش أبدا، واعمل لآخرتك كأنك تموت غدا»، ومنه سمّي الرجل: حارثًا. ﴿شَرَعُوا لَهُم ﴾ أي: ابتدعوا وسنوا، وكذلك في قوله: ﴿شَرَعُوا لَهُم ﴾ أي: ابتدعوا وسنوا، وكذلك في قوله: ﴿شَرَعُ لَكُم ﴾ [الشورى: ١٣] أي: ابتدع وسن.

وقوله - عز وجل - : ﴿ وَلَوْلَا كَلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابُ أَلِيهُ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: الحكم؛ كأنه يقول: لولا أن الله - تعالى - حكم في هذه الآية بتأخير العذاب إلى يوم القيامة، وهو ما ذكر أنه بعث رسوله ﷺ رحمة لهم بقوله: ﴿وَمَا أَرْسُلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

والثاني: ﴿الْفَصَٰلِ﴾: البيان تأويله: لولا ما وعد في الدنيا أنه يفصل بينهم في الآخرة فيما ذكر: ﴿هَذَا يَوْمُ اَلْفَصَٰلِ جَمَعَنَكُمْ وَالْأَوَّلِينَ﴾ [المرسلات: ٣٨] ونحوه، وقيل: ﴿وَلَوْلَا صَكِلِمَةُ اَلْفَصْٰلِ﴾ أي: القضاء السابق: أن الجزاء يوم القيامة - لقضي بينهم في الدين، والله أعلم.

وقوله - عز وجل - ﴿ تَرَى الظَّالِمِينَ مُشَّفِقِينَ مِمَّا كَسَبُواْ وَهُوَ وَاقِعُ لِهِمَّ ﴾ ذكر إشفاق الكفرة والظلمة وخوفهم في الآخرة، وإشفاق المؤمنين وخوفهم في الدنيا، فمن خاف عقوبته في الدنيا آمنه الله - تعالى - عن خوف الآخرة، ومن استهزأ بعذاب الله في الدنيا خوفه الله في الآخرة، وعلى ذلك يخرج قوله - عليه السلام-: «لا يجمع الله على أحد خوفين: خوف الدنيا وخوف الآخرة: من خافه في الدنيا أمن في الآخرة، ومن لم يخف في الدنيا خاف في الآخرة».

ثم أخبر ما للمؤمنين في الآخرة، وهو قوله: ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ فِى رَوْضَاتِ الْمَجَنَاتِ لَمُ مَّا يَشَآءُونَ عِندَ رَبِّهِمُ ۗ [الشورى: ٢٢] ذكر ما لكل فريق بما كسبوا في الدنيا والآخرة.

قال القتبي وأبو عوسجة: الروضة: البستان.

وقال الكسائي: الروضة: العشب حول القَرِيِّ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن عساكر في تاريخه عن أنس كما في كنز العمال (٥٩١٩).

وقوله – عز وجل – ﴿ ذَالِكَ هُوَ ٱلْفَضَّلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ أخبر أن ما يعطى لهم من الآخرة والفضل منه، لا أنهم يستوجبون ذلك، وسماه: كبيرًا؛ لأنه دائم لا ينقطع أبدًا.

وقوله: ﴿ ذَلِكَ ٱلَّذِى يُبَقِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتُّ ﴾ :

قوله: ﴿ ذَلِكَ الَّذِى يُبَيْرُ اللَّهُ ﴾ أي: الذي ذكر من الفضل الكبير، ووعد أنه يعطيهم، يبشر الله - تعالى - به من ذكر: ﴿ عِبَادَهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّللِحَتُّ ﴾، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَلُ لا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ آجُرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقَرْبَيُ ﴾ قال بعض أهل التأويل ('' : قالت الأنصار: إنا فعلنا، وفعلنا كذا؛ فكأنهم افتخروا، وقالوا: لنا الفضل عليكم، فبلغ ذلك النبي ﷺ فأتاهم فقال: «يا معشر الأنصار، ألم تكونوا أذلة فأعزكم الله تعالى؟ » قالوا: بلى يا رسول الله، يا رسول الله، قال: «ألم تكونوا فقراء فأغناكم الله تعالى؟ » قالوا: بلى يا رسول الله، قال: «أفلا تجيبونني؟ » قالوا: ما نقول يا رسول الله؟ قال: «ألا تقولون: ألم يخرجك قومك فآويناك؟ أولم يكذبوك فصدقناك؟ أولم يخذلوك فنصرناك؟ » قال: فما زال يقول حتى جثوا للركب بين يديه، وقالوا: أموالنا وما في أيدينا لرسول الله، والفضل لرسوله؛ فنزل قوله - تعالى -: ﴿ فَلُ لا آسَنُكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُ ﴾ لكن ذكر في الخبر ما لا يليق ذلك بالأنصار أن يظنوا ذلك برسول الله، وكذلك ما ذكر من فخرهم وقولهم: «لنا للفضل عليكم » هذا لا يحتمل منهم؛ فدل أن الحديث غير صحيح، أو الزيادة التي لا تحتمل، والله أعلم.

وفي بعض الأخبار: أن الأنصار - رضي الله عنهم - قالوا: إن رسول الله على تنوبه النوائب من القرابة وغيرهم، فتعالوا حتى نجمع له شيئًا من أموالنا، فيستعين على من ينوبه من الحقوق، ففعلوا، ثم أتوا به، فقالوا: إنك قد تنوبك نوائب وحقوق، وليس عندك لها سعة، فأتيناك بشيء تستعين به على ما ينوبك من النفقة في أهلك والنازلين بك، فنزل قوله: ﴿ قُل لَا الْمَوْدَةُ فِي الْفُرْيَةُ ﴾ [وهو يخرج] على وجوه:

أحدها: يقول: لا أسألكم على ما أبلغكم من الرسالة، وأدعوكم إلى الإيمان بالله - تعالى - وبي أجرا إلا صلة أرحامكم وقرابتكم؛ أي: لا أسألكم على تبليغ الرسالة إليكم و[ما] أدعوكم إليه أجرًا، إلا أن تصلوا قراباتكم وأرحامكم؛ فتدل الآية على وجوب صلة الأرحام.

ويحتمل أن يكون ذكر هذا ردًّا لقول أولئك الكفرة؛ حيث قالوا: إن محمدًا جاء يقطع

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣٠٦٧٨)، وابن أبي حاتم وابن مردويه كما في الدر المنثور (٥/ ٧٠١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في الأوسط وابن مردّويه بسند ضعيف، كما في الدر المنثور (٥/١٠١).

الأرحام ويفرق القرابات، حتى فرق بين [من] أجابه إلى ما دعاه إليه وبين من لم يجبه، من الوالد والولد، والزوج والزوجة، ونحو ذلك؛ فقال عند ذلك: لا أسألكم عليه أجرًا، ولا أدعوكم إلى قطع الأرحام والقرابات؛ بل ما أطلب منكم إلا صلة الأرحام بما دعوتكم إليه.

ويحتمل أن يقول: لا أسألكم على ما أدعوكم إليه أجرًا، ولا أقبله منكم إن أعطيتموني، إلا أن تصلوني بحق القرابة والرحم التي بيني وبينكم فأقبله منكم، وقد كان بينه وبينهم قرابات ورحم.

ويحتمل ما قال الحسن (١) فقال: والله ما كان نبي الله - تعالى - يسأل على هذا القرآن أجرًا، ولكنه أمر أن يتقربوا إلى الله تعالى بطاعته وحبّ كتابه، فكان معنى الآية: ﴿إِلَّا الْمَوَدَةَ فِي اَلْقُرْبِيُ ﴾، أي: إلا التقرب إلى الله - تعالى - والتودد بالعمل الصالح.

وقال بعضهم (٢٠): ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ﴾ إلا أن تودوني لأجل قرابتي كما تودون لقرابتكم وتواصلون بها، ليس هذا الذي جئت به يقطع ذلك عني، ولست أبتغي على الذي جئت به أجرًا آخذه منكم على ذلك.

وقال قتادة (٣): إن الله - تعالى - أمر محمدًا ﷺ ألا يسأل على هذا القرآن والتبليغ أجرًا: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِى ٱلْقُرْبَيُّ ﴾ إلا أن يصلوا ما بينه وبينهم من القرابة، وكل بطون قريش بينه وبينهم قرابة.

وقال بعضهم (٤): إلا أن تودّوا قرابتي.

وقال بعضهم: قال رسول الله ﷺ: "إن لم تتبعوني إلى ما أدعوكم إليه وآمركم به فاحفظوني في قرابتي» وأصله ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسْنًا﴾ هو كقوله - تعالى -: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرِّتَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدُ لَهُ فِي حَرِّثِهِ ﴾، والله أعلم.

قال أبو عوسجة: الاقتراف: الاكتساب، والمقارفة: المعاشرة، وقرف فلان فهو مقروف؛ أي: اتهم بشيء.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾، قوله ﴿غَفُورٌ ﴾ أي: يغفر لهم وإن لم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۰۶۸۳–۳۰۶۸).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٧٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٠٦٧٠).

<sup>(</sup>٤) قاله سعيد بن جبير وعمرو بن شعيب كما في تفسير البغوي (٤/ ١٢٥).

يحققوا التوبة والرجوع سرًا وعلانية، ولم يستوجبوا الغفران والعفو.

وقوله: ﴿شَكُورُ﴾ أي: يشكر ويقبل منهم الشكر وإن لم يحققوا له الشكر، ولم يستحقوا قبوله، فضلا منه ونعمة، والله أعلم.

وقال أهل التأويل<sup>(۱)</sup>: ﴿غَفُورٌ﴾ للذنوب، ﴿شَكُورُ﴾ للحسنات يضاعفها، والله أعلم.

وقوله – عزُ وجل – ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفَتَرَىٰ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا ﴾ أي: بل يقولون: افترى محمد على الله كذبا.

وقوله: ﴿ فَإِن يَشَاإِ اللَّهُ يَخْتِمْ عَلَىٰ قَلْبِكُ ﴾ اختلف فيه:

قال بعضهم (٢): ﴿ فَإِن يَشَا اللَّهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْمِكُ ﴾ بالصبر حتى لا تجد مشقة استهزائهم بك، ولا غصة تكذيبهم إياك.

وقال بعضهم (٣): فإن يشأ الله أن ينسيك القرآن فلا تبلغه إليهم فلا يستهزئوا بك، ولا يكذبوك، أو كلام نحوه.

وعندنا أنه يخرج على وجهين:

أحدهما: ما ذكرنا بدءًا ﴿ فَإِن يَشَإِ اللَّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْبِكُ ﴾ بالصبر حتى لا تجد مشقة الاستهزاء ولا غصة التكذيب.

والثاني: يحتمل: ﴿فَإِن يَشَا اللّهُ يَغْتِمْ عَلَى قَلْيَكُ ﴾ كما ختم قلوب أولئك الكفرة حتى لا تفهم ولا تعقل الحق من الباطل، كما فعل بأولئك، يذكره إحسانه إليه وفضله بما أكرمه بأنواع الكرامات التي أكرمه بها؛ ليشكر ربه على ذلك، ويرحم على أولئك بما ختم على قلوبهم، وما ينزل بهم من أنواع العذاب وعلى ذلك بلغ أمره على من المرحمة والشفقة عليهم ما ذكر ﴿فَلَمَلُكُ بَنْ فَشَكَ عَلَى مَا أَنْ هِمْ مَن أَنْ وَلَمُ عَلَى مَا أَنُواع العَدابِ وعلى ذلك بلغ أمره على الكهف: ٦]، وقوله عليهم ما ذكر ﴿فَلَمَلُكُ بَنْ فَشُكُ عَلَيْمٌ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨] كادت نفسه تهلك إشفاقًا عليهم تعالى -: ﴿فَلَا لَهُ فَلَا اللّهُ عَلَيْمٌ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨] كادت نفسه تهلك إشفاقًا عليهم

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٨٩).

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد كما في تفسير البغوي (١٢٦/٤).

<sup>(</sup>٣) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٠٦٩١–٣٠٦٩٢).

ورحمة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَمَتُّ اللَّهُ الْبَطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ ﴿ هذا يخرج على وجهين: أحدهما: أي: يظهر ويظفر أهل الحق على أهل الباطل وينصرهم حتى يصير أهل الحق ظاهرين قاهرين على أهل الباطل؛ فذلك محق الباطل وإحقاق الحق.

والثاني: يحق الحق بالحجج والبراهين حتى يعرف كل أحد الحق من الباطل بالحجج التي أقامها إذا تأمّل فيها حق التأمّل، وهو كقوله - تعالى -: ﴿هُوَ ٱلّذِي ٱزْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِ، وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾ [الصف: ٩]، والله أعلم.

وقوله: ﴿ بِكُلِمَنتِهِۦ﴾ أي: بحججه وبراهينه.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الله الصدور، ولكن قوله: ﴿إِذَاتِ اللَّهُ اللَّهُ عَبارة عمن له الصدور عن الرأي والتدبير، وهم البشر والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ وَهُو اللَّذِي يَقْبَلُ اللَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّعَاتِ ﴾ قد ذكرنا أنه لا أحد يحقق التوبة ؛ لأن تحقق التوبة هو أن يهرب وينفر عما استوجب به النار كهربه من النار لو كان فيها، وفراره منها لو وجد مهربًا، ولا أحد يهرب من الذنب ويفر منه كهربه وفراره من النار لو كان فيها، لكن الله بفضله وكرمه يقبل ذلك منه وإن لم يكن التوبة منه على الحد الذي ذكرنا.

ثم قوله – تعالى –: ﴿يَفْبَلُ النَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ أي: يقبل حسناتهم وخيراتهم ﴿وَيَعْفُواْ عَنِ اَلشَيِّعَاتِ﴾ أي: يكفر عن سيئاتهم؛ كقوله – تعالى –: ﴿نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُواْ وَنَنَجَاوَذُ عَن سَيِّعَاتِهِم﴾ [الأحقاف: ١٦]، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَيَعْلَمُ مَا نَفْعَلُونَ﴾ هذا وعيد، يخبر رسوله أنه يعلم ما تفعلون سرًا وعلانية، وأنه عن علم بما يكون منهم امتحنهم وأمرهم ونهاهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِيحَتِ ﴾ أي: يجيب الذين آمنوا بما يدعون ويسألون ربهم، وهو كقوله - تعالى - ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةً ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٦] أي: يجيبهم على الذي ذكر في الآية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَزِيدُهُم مِن فَصَّلِهِ ﴾ أي: يزيدهم من فضله ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب امرئ مسلم، وهي الجنة؛ وذلك زيادة من فضله، والله أعلم.

وقال في حق الكفرة: ﴿ وَالْكَفِرُونَ لَمُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴾ .

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوّا فِي اَلأَرْضِ ﴾ قال أهل التأويل (١٠): إن الآية نزلت في أهل الصفة، تمنوا أن يكون لهم الدنيا، فإن كانت فيهم فكأنه كتب عليهم الضيق والقتر.

وقال بعضهم (٢٠): ﴿لَبَغَوَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ أي: يتقلبون من لباس إلى لباس، ومن مركب إلى مركب، ولكن ليس في ذلك كثير بغي؛ فلا يصح صرف التأويل إليه.

ثم عندنا يخرج ﴿ وَلَوْ بَسَطُ اللّهُ الرِّزْقُ لِعِبَادِهِ لَبَعَواْ فِي الْأَرْضِ ﴾ مخرج الامتنان والإفضال، وله أن يبسط عليهم وإن علم منهم البغي؛ ألا ترى أنه لو لم يوسع على فرعون لا يدعي الألوهية، لكنه مَنَّ على بعض المؤمنين فضيق عليهم حتى لا يبغوا، فيلزمهم بذلك القيام بشكر ما منّ عليهم وأنعم بالتضييق حتى لا يبغوا، وكذلك يخرج ما: روي «مَنْعُ الله عطاء»، وفيما ذكرنا جواب عمن تعلق بظاهر الآية على أن الأصلح واجب؛ حيث قال: ﴿ وَلَوْ بَسَطُ اللّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَعَوا، لكن ذكر هذا؛ لبيان المنة والإنعام بالتقتير والتضييق في حق البعض حتى لا يبغوا، والله أعلم.

ثم البغي: هو التعدي عن حد الله الذي حدّ لهم، والمجاوزة عنه.

ولكن لا نفسر ما الحد الذي يسمى التعدي عنه: بغيًا؛ لما لا يعلم ما هو؟ ويحتمل أن يكون معنى قوله: ﴿وَلَوْ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ. لَبَغَوّا فِي ٱلأَرْضِ﴾ أنه لو بسط

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن المنذر، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٠٦٩٠-٣٠٦٩)، والطبراني، وابن مردويه، وأبو نعيم في الحلية، والبيهةي في الشعب بسند صحيح كما في الدر المنثور (٧٠٤/٥).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس كما في تفسير البغوي (١٢٧/٤).

عليهم ووسع، لزمهم الشكر، والبسط، وكثرة المال تشغلهم وتمنعهم عن القيام بشكره وما أوجب عليهم من الفرائض والأحكام، ولكن ينزل بقدر ما يشاء ما لا يشغلهم ولا يمنعهم عن القيام بالذي يلزمهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ خَبِيرًا بَصِيرٌ ﴾ قد تقدم تأويله.

ثم حاصل تأويلها يرجع إلى وجوه ثلاثة:

أحدها: إلى أهل الكفر: أنه لو وسع عليهم وبسط، لبغوا في الأرض، أي: صاروا كلهم أهل كفر وضلال، كقوله - تعالى -: ﴿وَلَوْلَا آَن يَكُونَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَبَحِـدَةً لَّجَمَّلْنَا لِمَن يَكُفُرُ بِٱلرَّحْمَنِ . . . ﴾ الآية [الزخرف: ٣٣].

والثاني: يتوجه إلى خاص من المؤمنين؛ لما علم منهم: أنه لو بسط عليهم ووسع لبغوا في الأرض؛ فضيق عليهم وقتر؛ امتنانًا منه وفضلا؛ لئلا يبغوا، وهو كما ذكرنا في أحد تآويل قوله - تعالى -: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]: أنه إن كان على حقيقة خلقهم، فهو في الذين [علم] منهم أنهم يعبدونه لا محالة؛ ليعبدوه على ما ذكر، فأما الذين يعلم أنهم لا يعبدونه لا يحتمل أن يخلقهم للعبادة، ولكن يخلقهم لما علم أنه يكون منهم، والله أعلم.

فعلى ذلك قوله: ﴿ وَلَوَ بَسَطَ اللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ لَبَغَوّا فِي الْأَرْضِ ﴾ يرجع إلى قوم خاص يعلم الله – تعالى – منهم: أنه لو بسط عليهم ووسع، لبغوا في الأرض؛ فضيق عليهم؛ فضلا منه ومنة؛ فيلزمهم القيام بشكر ذلك له، والله أعلم.

أو أن يرجع ذلك إلى جملة الخلق من مؤمن وكافر: أنه لو وسع وبسط على الكل لصاروا جميعًا ملوكًا ومن عادة الملوك وطباعهم البغي والغلبة على من نازعهم في ملكهم ومملكتهم، وفي ذلك التفاني والفساد؛ فوسع على بعضهم وبسط، وضيق على بعض؛ لئلا يبغى بعض على بعض، إذ في ذلك تفانٍ وتفاسد، والله أعلم بذلك.

وقولُه – عز وجل –: ﴿وَهُوَ الَّذِى يُنَزِلُ الْغَيْثَ مِنْ بَعْـدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُۥ يحتمل قوله: ﴿مِنْ بَعْـدِ مَا قَنَطُواْ﴾ أي: من رحمته.

أو ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا ﴾ من الأصنام التي عبدوها؛ رجاء الغوث والشفاعة لهم والزلفى عند الله، قنطوا ما رجوا منها، كقوله: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلضُّرُ فِى ٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٦٧].

ثم سمى المطر: رحمة وغيثًا، أي: الغوث؛ ليعلم أن له أن يمسك عنهم، ويمسكهم على الحال الأولى في القحط والضيق؛ إذ لو كان عليه إرساله ولم يكن له إمساكه لم

يسمه: رحمة، ولا غوثًا؛ لأن من عليه فعل شيء لم يوصف بالفضل والرحمة، فهو على المعتزلة في الأصلح، والله الموفق.

وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْوَلِيُّ ٱلْحَمِيدُ﴾ يحتمل ﴿ٱلْوَلِيُّ﴾ أي: هو الرب، ﴿ٱلْحَمِيدُ﴾ هو المستحق للحمد.

أو الولى: هو الحافظ لهم، وولى كل نعمة أعطاهم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَمِنْ ءَايَنِهِ ءَ خَلَقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَآبَةٍ ﴾ قوله - تعالى -: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ﴾ يحتمل: من آيات ربوبيته وتوحيده خلق السموات والأرض وما ذكر.

أو [من] آيات حكمته وعلمه وتدبيره خلق ما ذكر.

أو [من] آيات قدرته وسلطانه ما ذكر.

أو من آيات إحسانه ونعمه وأياديه ما ذكر، وقد بينا وجه كل ذلك ودلالته على قدر فهمنا منه فيما تقدم.

ثم اختلفوا في قوله: ﴿وَمَا بَثَّ فِيهِمَا مِن دَاَّبَةً﴾:

قال بعضهم: قوله - تعالى -: ﴿ وَمَا بَثَ فِيهِ مَا ﴾ أي: في الأرض خاصة؛ ألا ترى أنه قال: ﴿ مِن دَآبَةِ ﴾ وهي اسم لما يدب، وأهل السماء ملائكة، ولهم الطيران دون الدبيب، وهو كقوله - تعالى -: ﴿ يَغَرُّمُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُو ۗ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾ [الرحمن: ٢٢] وإنما يخرج من أحدهما.

وقال بعضهم (١): ﴿ فِيهِمَا ﴾ أي: في السماء الملائكة، وفي الأرض الدواب، لكنه سمّى أهل السماء باسم ما في الأرض من الدواب، وذلك جائز في اللغة ذكر شيئين باسم أحدهما؛ كقوله: ﴿ وَٱسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقَ وَإِنَّهَا لَكَمِيرَةً ﴾ [البقرة: ٤٥] والكناية ترجع إلى الصلاة لفظًا، والمراد ما سبق من الصبر والصلاة، وكذا قوله: ﴿ وَإِذَا رَأَوَا يَحْرَبُهُ أَوْ لَمُوا المَعْمَةُ اللَّهِمَا، ونحو ذلك؛ فعلى ذلك هذا.

ثم قوله: ﴿ وَمَا بَثَ بِيهِ مَا ﴾ قالوا: أي: نشر.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَهُو عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ فَدِيرٌ ﴾ يحتمل ما ذكر من جمعهم: بعثهم وإحياؤهم قدير على ذلك، كما هو قدير على ما ذكر من خلق السموات والأرض

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد أخرجه عبد بن حميد وابن جرير (٣٠٧٠٣) وابن المنذر.

وما ذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَمَا أَصَنَبُكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُو وَيَعْفُواْ عَن كَنِيرٍ ﴾ يحتمل ما ذكر من المصيبة التي تصيبهم: المصيبة التي تعم الخلق جميعًا ممن كان منهم الزلة، وما ذكر من كسب اليد، وممن لم يكن منهم كسب اليد من الزلة والمعصية؛ من نحو الجدب، والقحط، وغلبة الأعداء، وغير ذلك من الأشياء التي تعم الخلائق ممن كان منه الجناية وممن لم يكن: من الصغار، والدواب، والأبرار، والأخيار، ويكون ما أصاب ممن كان ذلك منه واستوجب؛ تنبيهًا لهم وموعظة، أو كفارة لما كان منهم من كسب اليد، وما أصاب ذلك ممن لم يكن منهم ذلك من الصغار والأخيار فذلك في الحكمة، وهو يخرج على وجهين:

أحدهما: يصيب ذلك لهم ابتلاء بشيء سبق منهم؛ ليعلم أن ما يعطيهم من السلامة والصحة والحسنات والخيرات كان فضلا منه، وهم عبيده وإماؤه وملكه، إن شاء أهلكهم، وإن شاء أبقاهم.

أو أن يفعل بهم ما ذكر وإن لم يسبق منهم ما ذكر من كسب اليد والزلة؛ لعوض يعوض في الآخرة. وكيفما كان، فهو غير خارج عن الحكمة، والإيلام للتعويض جائز ممكن، لكن ليس بواجب لا محالة التعويض؛ خلافًا للمعتزلة؛ فإنه عندهم واجب، وبالله العصمة.

وجائز أن يكون ما ذكر من المصيبة التي تصيبهم بكسب اليد أن يريد ألما في نفسه يصيبه بما سبق منه من شيء ارتكبه واكتسبه، فالسبيل فيه أن ينظر كل في نفسه: ما الذي سبق منه حتى أصاب فيراجع نفسه عن ذلك، ويتوب إلى الله - تعالى - ثم يخرج ذلك لهم إما تنبيهًا وزجرًا عن المعاودة إلى مثله، وإما تكفيرًا وتمحيصًا لما كان منهم، ولزمهم الشكر على ذلك.

وقد روي أن النبي ﷺ كان يقول: «لا يصيب ابن آدم خدش عود، ولا عثرة قدم، ولا اختلاج عرق إلا بذنب، وما يعفو الله كثير»(١).

وعلى قول المعتزلة ليس الله - تعالى - في إعطائهم الخيرات والحسنات والسعة محسنًا مفضلا منعمًا؛ لأن من أخذ شيئًا بعوض لا يوصف بالإفضال والإنعام، وقد سمى نفسه بذلك: محسنًا منعمًا؛ فيكون ما قالوا خلاف ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الشعب (٩٨١٥) عن قتادة والحسن مرسلًا.

والثاني: إن كان بعوض على ما يقولون يجب أن يعوضهم عوضًا يرضون بذلك العوض، ويكون ذلك العوض مثل ما أخذ منهم، وهم لا يشترطون ذلك دل أن له أن يفعل لهم ما ذكرنا.

وأصله ما ذكرنا: أن الخلق كلهم عبيده وإماؤه، ولكل ذي ملك أن يفعل في ملكه ما شاء، لا لائمة عليه؛ إذ كان له حقيقة الملك؛ فعلى ذلك الله - سبحانه وتعالى - إذ له حقيقة ملك الأشياء؛ فله أن يفعل ما يشاء بلا عوض ولا بدل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ ليس أحد يصيبه شيء من الشدة والبلاء إلا ويكون في ذلك عفو منه - جل جلاله - لأنه ما من ألم إلا ويتوهم زيادة الألم في ذلك، فيكون منع تلك الزيادة عنه عفوًا عنه وفضلا، وكذلك هذا في هلاك كل شيء من حقوقه ما يقل ويكثر.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ﴾ أي: لا بكل زلة منهم تكون يؤاخذ بها، بل يؤاخذ ببعض، ويتجاوز عنهم في بعض، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِى ٱلْأَرْضِ﴾ يقول: لا تقدرون الهرب مما يريد أن يصيبكم بزلاتكم وما يريد أن يفعل بكم، ولا لكم ملجأ ﴿وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ﴾ ينصركم ويمنعكم من عذاب الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمِنْ ءَابَنِهِ الْمُؤَارِ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَعْلَىٰهِ ﴾ يحتمل ﴿ ءَابَنِهِ ما ذكرنا من آيات وحدانيته وربوبيته ، وآيات قدرته وسلطانه ، وآيات علمه وتدبيره وحكمته ، وآيات نعمه وإحسانه ، وهو ما جعل الله - عز وجل - في سرية الخشب في السفن معنى لو اجتمع حكماء البشر ؛ ليعرفوا ذلك المعنى واللطف الذي جعل في الخشب - ما قدروا على إدراكه ، وذلك المعنى واللطف المجعول فيها وما جعل من طبعها السكون على وجه الماء والقرار عليه مع ثقلها وغلظها ، وإن كان بدون ذلك الثقل والعظم بكثير من غير جوهر الخشب مما يتسرب في الأرض وينحدر ، وكذلك ما يحمل في السفن من الأحمال العظيمة الثقيلة مما طبع كل من ذلك الحمل أن يتسرب وينحدر في الماء لو لم تكن السفن وما ذكر من الخشب ، والله أعلم .

ثم قوله: ﴿ كَالْاَغَلَمِ ﴾ قال عامة أهل التأويل (١): أي: كالجبال في البحار. وقال القتبي وأبو عوسجة: الأعلام: الجبال، واحدها علم.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد والسدى، أخرجه ابن جرير (۳۰۷۱۰–۳۰۷۱).

ومعنى هذا الكلام هو ما ذكر من مبد الأرض بأهلها، والتسرب في الماء، ثم أرساها وأثبتها بالجبال، وطبع الجبال التسرب والانحدار في الماء فيجيء أن تزيد في التسرب والانحدار في الماء، لكن بلطفه ومنه أقر بها والانحدار في الماء، لكن بلطفه ومنه أقر بها الأرض، وأثبتها ومنع بها عن التسرب والانحدار والميد بأهلها، فعلى ذلك السفن في البحار تستقر على الماء ولا تنحدر كالجبال مع الأرض في القرار على الماء، والله أعلم.

ويحتمل قوله: ﴿ كَالْأَعَلَامِ ﴾ معنى آخر وهو الأعلام أنفسها، وهو أن جعل السفن سببا وطريقًا للوصول إلى منافع بعدت منهم، وصعبت عليهم، فإذا حمل فيها الأحمال من بلد إلى بلد آخر ومن مكان إلى مكان يسر أهل المحمول إليهم بتلك الأحمال والسفن إذا رأوها في البحار تحمل إليهم؛ لسعة يرجون بها ومنافع تصل لهم، وكذلك يسر أهل البلد المحمول إذا رأوها راجعة إليهم سالمة؛ لما يحصل لهم من الأثمان والأغراض بها، فتكون السفن أعلامًا وأدلة لهم على الوصول إلى الأغراض والمنافع، والله أعلم.

وقوله: ﴿ إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَىٰ ظَهْرِوَ ۖ يَذَكُرُ فَضَلُهُ وَمَنتُهُ بِمَا أَجْرَى هَذَهُ السَّفْنُ فِي البَحَارِ التي ذكر، فأخبر أنه لو شاء لأمسكها ومنعها على الجريان ثم صير الريح نوعين:

أحدهما: طيبة بها تجري السفن.

والأخرى: عاصفة شديدة تهلك بها السفن، وهو ما ذكر في آية أخرى، وهو قوله - تعالى-: ﴿حَتَىٰ إِذَا كُنْتُر فِ ٱلفُلكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيج طَيْبَةِ وَفَرِحُوا بِهَا جَآءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفُ . . . ﴾ الآية [يونس: ٢٢].

ثم في ذلك خلال ثلاث تدل على أن الريح ليست تجري السفن وتهب بطبعها وبنفسها، ولكن بالله تعالى-:

أحدها: أخبر أنه جعل نوعًا منها طيبة تجري السفن، والأخرى عاصفة، تهلك السفن، وتهيج الأمواج.

والثاني: ما ذكر في هذه الآية: ﴿إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ﴾ أخبر أنه لو شاء لأسكن الريح فبقين رواكد على ظهر الماء؛ فدل أنه هو المجري لها حيث كان هو المسكن.

والثالث: أن فعل الطبيعي على سنن واحد كالحرارة في النار، والبرودة في الثلج وأمثال ذلك، ولو كان جريان الريح وهبوبها بنفسها وطبعها، لكانت لا تسكن في حال، ولا تكون مرة طيبة سالمة، ومرة شديدة عاصفة مهلكة؛ دل أن ذلك كان بالله - تعالى - لا بالطبع، والله الموفق.

وقوله - عز وجل -: ﴿ إِنَ فِي ذَلِكَ لَآيَكَتِ لِكُلِّ صَـَبَادٍ شَكُورٍ ﴾ هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: سمى المؤمن: صبورًا شكورًا.

والثاني: سمى من صبر على ما أصاب من الشدائد والمصائب التي ذكر: صبورًا، ومن شكر ما ذكر من النعم في السفن وغيرها: شكورًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿رَوَاكِدَ عَلَىٰ ظَهْرِهِۦ﴾ قال أبو عوسجة والقتبي: أي: وقوف، وصرفه: ركد يركد ركدا وركودًا.

وقوله: ﴿أَوْ يُوبِقَهُنَّ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعَثُ عَن كَثِيرٍ ﴾ جائز أن يكون هذا صلة ما ذكر من السفن الجواري في البحر؛ حيث قال: ﴿إِن يَشَأَ يُسَكِنِ ٱلرِّبِحَ فَيَظَلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِوَ ﴾ السفن الجوار فبقين رواكد في الماء، وإن يقول: إن شاء أسكن الربح التي بها تجري السفن في البحار فبقين رواكد في الماء، وإن شاء أرسل ريحًا عاصفة شديدة فيهلكن - يعني: السفن - وأراد: أهل السفن؛ بما كان منهم؛ يخبر أن له أن يفعل ما ذكر من الإهلاك في البحر أو الإبقاء فيه، لكنه بفضله ينجي من أنجى وأخرج سالمًا، والله أعلم.

وكذا قال أبو عوسجة ﴿يُوبِقُهُنَّ﴾ أي: يهلك أهل السفن.

ويحتمل أن يكون ذلك صلة ما تقدم من قوله - تعالى -: ﴿وَمَا آَصَنَبُكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَيَا كَسَبَتُ أَتَدِيكُم مِن المصيبة ما بلغت النفس أو مما لم تبلغ النفس؛ فيكون كل ذلك لهم من كسب أيديهم على ما ذكر، ثم أخبر أنه يعفو عن كثير مما كسبت أيديهم مما يستوجبون الإهلاك ويتجاوز عنهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنِنَا مَا لَهُمْ مِن تَجِيصِ﴾ المجادلة في آياته تخرج على وجهين:

أحدهما: أن يجادلوه في تقدير أحكام الله - تعالى - وفهم ما ضمن فيها، وذلك ممدوح محمود، وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَلَا تَجُدِلُوۤا أَهۡلَ ٱلۡكِتَبِ إِلَّا مِأَةً ظُهِرًا﴾ [الكهف: ٢٢] العنكبوت: ٤٦]، وقوله - عز وجل -: ﴿فَلَا تُمَادِ فِيهِمْ إِلَّا مِرَّاءٌ ظُهِرًا﴾ [الكهف: ٢٢] فهذه المجادلة، والمراء المذكور في هذا محمود.

والمجادلة الثانية: هي المجادلة في دفع أحكام آيات الله - تعالى - عن فهم ما ضمن [فيها]، وهي مذمومة، وما ذكر هاهنا من قوله: ﴿وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنِنَا﴾ هي المجادلة في دفع أحكام آياته، ثم أخبر أنه لا محيص لهم ولا ملجأ من عذاب الله بمجادلتهم في دفع آياته والمنع عن فهم ما فيها.

قوله تعالى: ﴿ فَمَا أُوتِيتُمْ مِن شَيْءٍ فَلَنَعُ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَّ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَلَى رَبِيمَ يَتُوكُمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَصَابَهُمُ الْبَعْيُ مُمْ يَسْتَحِرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِنَّا أَصَابَهُمُ الْبَعْيُ مُمْ يَسْتَحِرُونَ ﴿ وَالَّذِينَ إِنَا أَصَابَهُمُ الْبَعْيُ مُمْ يَسْتَحِرُونَ ﴿ وَالْمَيْنَ وَالْمَاعُ اللَّهُ وَمِمَا رَوْقَنَعُهُمْ يُسْقِرُونَ وَآ وَاللَّذِينَ إِنَّا أَصَابَهُمُ الْبَعْيُ مُمْ يَسْتَحِرُونَ وَ وَلَمَنِ النَّصِرُونَ وَ وَكَنَ النَّصِرُ بَعْدَ وَجَرَّوُا سَيِنَةٍ سَيِئَةً مُ مِنْكُمُ وَمِمَا وَأَصَلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظّلِمِينَ ﴿ وَلَمَنِ النَّصَرَ بَعْدَ الْحَقِّ طُولُولِ اللَّهُ وَلَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُلِولُولُ اللَّهُ اللَّ

وقوله: ﴿ فَمَا ٓ أُوتِيتُم مِن شَيْءٍ فَلَنَعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّ وَمَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أن الله - تعالى - أعطى من أعطى هذه النعم واللذات في هذه الدنيا؛ ليكتسبوا بها نعمة دائمة ولذة باقية، وكذلك ما أعطاهم من السمع، والبصر، وغير ذلك من الحواس؛ ليكتسبوا بها ما يدوم ويبقى، فمن استعمل ما أعطاه من الأموال واللذات مما ذكرنا في غير ما أمر به وجعل سمي: خاسرًا عابئًا، وكذلك من استعمل ما أعطاه من الحواس في غير ما جعلت وأمر باستعمالها يسمّى: أصم أبكم أعمى، وكذلك النفس؛ إذ المرء [لم] يكتسب بها حياة دائمة سمي: ميتًا، والله أعلم.

أو أن يقال: إنهم ما أعطوا في هذه الدنيا من اللذات والمتعة إلا ترغيبًا فيما أبقى عنده ووعدهم في الآخرة، وكذلك ما امتحنوا من الشدائد والمصائب إلا تحذيرًا وترهيبًا عما أوعدهم وخوفهم في الآخرة.

ثم قوله: ﴿فَا أُوبِيتُم مِن شَيْءٍ فَلَنَعُ الْحَيَوْةِ الدُنيَّ ﴾ أي: تتمتعون به فيفنى ويزول عن سريع وما أبقى، ولم يؤتكم هو الباقي الدائم، ثم بين أن ما أبقى عنده لمن؟ بقوله: ﴿لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ آمنوا بأن له الدنيا والآخرة، وأن له الخلق والأمر، وأنه بريء عن جميع معاني الخلق ﴿وَعَلَىٰ رَبِهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾، أي: يكلون أمورهم إلى ربهم، هو مفزعهم ومعتمدهم، لا يفزعون إلى أحد سواه، ولا يعتمدون غيره في جميع أحوالهم.

ثم نعتهم - أيضًا - بما ذكر من الاجتناب عن الكبائر والفواحش فقال: ﴿وَٱلَّذِينَ يَجَنَّنِبُونَ كَبَتَهِرَ ٱلْإِنْمَ وَٱلْفَوَحِشَ﴾ جائز أن يكون ما ذكر من كبائر الإثم هي الفواحش، والفواحش هي كبائر الإثم، كل واحد منهما في معنى الآخر، والله أعلم.

وقال بعضهم: كبائر الإثم: أنواع ما بها يصير المرء مشركًا، وهي كبائر الشرك، والفواحش هي التي توجب الحدود في الدنيا.

وقيل: الكبيرة: ما يكبر ويعظم من الذنب، والفاحشة: ما يفحش من العمل، وقد

ذكرنا وجوهًا في ذلك فيما تقدم في سورة النساء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَإِذَا مَا غَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ﴾ أي: إذا ما غضبوا هم مما يرجع إلى الأموال والأنفس وأمر الدنيا – يغفرون، ويتجاوزون عن ذلك، فأما ما يرجع ذلك الغضب إلى أمر الدين فإنه لا يسع المغفرة عن ذلك، ولكن يجب الرجوع والتوبة إلى الله، والله – تعالى – أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَالدِّينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلَوَ ﴾ أي: أجابوا لربهم إلى ما دعاهم ربهم، وقد دعاهم إلى دار السلام بقوله: ﴿ وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ بقوله: ﴿ وَاللّهُ يَدْعُوا إِلَى دَارِ السَّلَامِ بقوله: ﴿ وَاللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهِ الستوجب الموعود، وهو كقوله - تعالى-: ﴿ وَأَوْفُوا بِهَهِ يَ أُوفِ بِهَدِكُمْ ... ﴾ الآية [البقرة: ٤٠]، ﴿ وَقَالَ اللّهُ إِنّي مَعَكُمٌ لَيْنَ أَقَمْتُمُ الصَّلَوَةُ وَءَاتَيْتُمُ الرَّكُوةُ ... ﴾ [المائدة: ١٢] إلى آخر ما ذكر ؛ فعلى ذلك علم إجابتهم لربهم وشرطها ما ذكر من قوله - تعالى-: ﴿ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةُ ... ﴾ إلى آخر ما ذكر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ ذكر بعضهم أن الأنصار كانوا يتشاورون فيما بينهم ورسول الله ﷺ عنهم غائب، فنزل هذا مدحًا لهم على فعلهم.

وذكر عن الحسن أنه تلا هذه الآية: قوله: ﴿وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ يَيْنَهُمْ﴾ قال: والله ما شاور قوم قط إلا هداهم الله - تعالى - لأفضل ما بحضرتهم.

وأصله: أن الله - تعالى جل وعلا - أمر رسوله ﷺ أن يشاور صحابته حيث قال: ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].

وقال الحسن: ما شاور قوم في أمر قط إلا هداهم الله - تعالى - لأفضل [ما] بحضرتهم؛ لأن المشاورة اجتماع العقول والأذهان، وإذا اجتمعت كانت إلى استدراك الحق والصواب أسرع وأبلغ مما [لو] انفرد كل عقل بنفسه، والله أعلم.

وقال القتبي: ﴿ وَأَمْرُهُمْ شُورَىٰ بَيْنَهُمْ ﴾ أي: يتشاورون فيه.

وقوله: ﴿ وَمِمَّا رَزَقَنَّهُمْ يُنفِقُونَ ﴾: ظاهر.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغَى مُمْ يَنْصِرُونَ ﴾ صير المنتصر من الباغي، والغافر لمظلمة من ظلمه جميعًا في الذين استجابوا لربهم إلى ما دعاهم إليه، والمنتصر مستوفي حقَّ جعل له، والغافر تارك الحق، لكن إذا جعل له الاستيفاء دخل فيما ذكر من المستجيبين لله تعالى، لكن تارك الحق أفضل من مستوفي الحق، وعلى ذلك حث الله - تعالى - رسوله بالعفو عن المظلمة وترك الانتصار والمكافأة، وأخبر أنه من عزم الأمور؛

حيث قال: ﴿ وَلَمَن صَبَرُ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾.

ويحتمل أن يكون قوله - تعالى -: ﴿وَإِذَا مَا عَضِبُواْ هُمْ يَغْفِرُونَ﴾ راجع إلى الأذى باللسان؛ من نحو الشتيمة، والسب، والذي لا يؤثر في النفس أثرا، حثهم على المغفرة والعفو، ومدحهم على ذلك.

وقوله: ﴿وَاللَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغَىُ مُمْ يَنتَصِرُونَ﴾ راجع إلى ما يؤثر في الأنفس والأبدان تأثيرًا من الجراحات وغيرها، حثهم على العفو فيما يرجع إلى الأذى باللسان، وألا يكافئوهم على ذلك، وفيما رجع إلى الأنفس والأبدان جعل لهم الاستيفاء والانتصار، وإن كان ترك الاستيفاء والعفو عن الكل أفضل؛ على ما قال: ﴿وَأَن تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٧].

وقوله: ﴿وَجَزَّوُا سَيِتَةِ سَيِّنَةُ مِثْلُهَا﴾ سمى الثانية: سيئة وإن لم تكن في الحقيقة سيئة؛ لأنها جزاء السيئة؛ فسمّاها باسم الأولى.

أو سماها: سيئة؛ لأنه لو لم تكن الأولى كانت سيئة ثانية - أيضًا - فسماها على ما هو في نفسها من باب الإضرار والضرر - سيئة في نفسه، وإن كان حسنًا لغيره، والله أعلم.

ويشبه أن يكون سماها بما ذكر؛ لاختلاف الأحوال: هي عند الذي يقتص منه ويُجَازَى بها سيئة، وتلك الحال عنده سيئة، وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَبَلُونَاهُم بِالْحَسَنَتِ وَالسَّيِّعَاتِ ﴾ [الأعراف: ١٦٨] سمى حالة الضيق والشدة: سيئة؛ لأنها عندهم سيئة، وحال السعة والرخاء: حسنة؛ لأنها عندهم حسنة، وإن لم تكن تلك الحال في الحقيقة سيئة، لكنه سماها: سيئة على ما عندهم؛ فعلى ذلك جائز أنه سمى الثانية: سيئة؛ لما هي عند المفعول به سيئة، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَمَنَ عَفَى اللَّهُ مَا كُلُومُ عَلَى اللَّهِ ﴾ هو ما ذكرنا أنه وإن جعل لهم حق الاستيفاء والانتصار، فالعفو عن ذلك أفضل.

ثم فيه دلالة ألا يجمع بين العفو وأخذ البدل إذا لم يكن من الآخر الرضا بذلك؛ لأنه قال: ﴿ فَمَنَ عَفَى وَأَسَلَحَ فَأَجْرُمُ عَلَى اللَّهِ ﴾ أخبر أنه إذا عفا عنه يكون أجره على الله فليس له أن يأخذ من المعفو عنه شيئًا، والله أعلم.

فهو ينقض على من يقول بأنه يأخذ البدل من الجاني شاء أو أبى، وأن يعفو عنه ويأخذ البدل، والله أعلم.

وقوله: ﴿إِنَّهُمُ لَا يُحِبُّ ٱلظَّلِمِينَ﴾ لأنه لا يحب الظلم، والظلم: هو وضع الشيء في غير موضعه، فمن أخذ ما ليس له أَخْذُه فهو ظالم. وقوله - عز وجل -: ﴿وَلَمَنِ ٱنْنَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ، فَأُوْلَتِكَ مَا عَلَيْهِم مِّن سَبِيلٍ﴾ أي: أولئك ما عليهم من حجة، أو ما عليهم من تبعة.

وقوله: ﴿ إِنَّمَا اَلسَّبِيلُ عَلَى اَلَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ﴾ إنما الحجة والتبعة على الذين يظلمون الناس ابتداء.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَبَغُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ أي: يأخذون من الناس ما ليس لهم أن يأخذوا؛ فالتبعة والحجة عليهم، فأما من يأخذ حقًا وجب له واستوفاه فلا تبعة عليه ولا حجة.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه -: ﴿إنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلُمُونَ النَّاسُ ويفسدون في الأرض﴾.

وقوله: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنَ عَزْمِ ٱلْأَمُورِ ﴾ أي: من صبر على الأذى والمظلمة وعفا عنها وتجاوز فإن ذلك من عزم الأمور؛ أي: ذلك من تحقيق الأمور وإحكامها. معلم تعالى من من الأمور وإحكامها . من الله تعالى هن الله من الله الله من الله من الله من الله من الله الله من الله

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَمُ مِن وَلِي مِنْ بَعْدِيٌّ وَتَرَى الظَّلِمِينَ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِ مِن سَبِيلِ ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُم مِن وَلِي عَلَيْهَا خَشِعِينَ مِنَ الذَّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفِ خَفِي وَقَالَ النّه مَرَدَ إِنَّ الظَّلِمِينَ فِي عَذَابِ اللّهِ يَا الظَّلِمِينَ فِي عَذَابِ اللّهِ وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴿ مَن يُصَلّلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ مَن دُونِ اللّه وَمَن يُضَلّلِ اللّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ مَن السَّجِيبُوا لِرَبِكُم مِن قَبْلِ أَن يَافِي مَوْلَ لَهُ مِن مَرَد لَهُ مِن اللّهُ مَا لَكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ وَمَا لَكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ وَمَا لَكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ وَمَا لَكُمْ مِن اللّهِ اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَن اللّهُ مَا لَكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ وَمَا لَكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ عَلَيْهِ مَن مَلْحَالِ اللّهُ مَا لَكُمْ مِن مَلْحَالِ اللّهُ مَن مَلْحَالِ اللّهُ مَن مَلْحَالِ اللّهُ مَن مَلْحَالُ اللّهُ مَن مَلْحَالُ اللّهُ مَن مَلْحَالُ اللّهُ مَن اللّهُ مِن سَبِيلٍ اللّهُ مَن مَلْحَالُ اللّهُ مِن اللّهُ مَن مَلْحُولُ اللّهُ مَن مَلْكُمُ مِن مَلْكُمُ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْحُولُ اللّهُ مَن اللّهُ مَن عَلَى اللّهُ مِن الللّهُ وَمَا لَكُمْ مِن مَلْكُولُ اللّهُ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ وَلِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللّهُ مَلْكُمُ مَلِكُمْ مَن مَلْكُمُ مِن مَن مَلْكُمُ مَن مُن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مُن مَلِكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مُلْكِمُ مَلْكُمْ مِن مُلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمُ مَن مَلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مِن مُلْكُمْ مُن مُلْكُمْ مِن مَلْكُمْ مُن مَلْكُمْ مُن مُلْكُمُ مُلْكُمْ مُن مَا مُلْكُمُ مِن مُن مَلْكُمُ مِن مُلْكُمُ مِن مُلْكُمُ مِن مُلْكُمُ مُن مُن مُلْكُمُ مُن مُن مُلْكُمُ مُلْكُمُ مُن مُن مُلْكُمُ مُن مُن مُلْكُمُ مُن مُن مُن مُن مِلْكُمُ مُن مُن مُلْكُمُ مُن مُن مُلْكُلُولُ مُنْ مُنْ مُنْكُلُولُ مُنْ

وقوله – عز وجل –: ﴿وَمَن يُضَلِلِ اللّهُ فَمَا لَمُ مِن وَلِيّ مِنْ بَعْدِهِ ۗ أَي: من أَضَله الله لما آثر ولاية الشيطان، لا وليّ له سواه بعده يرشده، أو لا ولي ينفعه من بعده، وهو كما قال: ﴿إِنَّمَا سُلَطَنْنُهُ عَلَى اللَّذِينَ يَتَوَلُّونَهُ ﴾ [النحل: ١٠٠] أخبر أن سلطان الشيطان على من يتولاه.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَتَرَى ٱلظَّلِلِمِينَ لَمَّا رَأَوُا ٱلْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلَ إِلَى مَرَدِّ مِن سَبِيلِ﴾ قال أهل التأويل<sup>(١)</sup>: أي: هل إلى رجوع الدنيا من سبيل، يقولون: يسألون ربهم الرجوع إلى الدنيا.

والأشبه أن يكون سؤالهم الرجوع إلى المحنة التي امتحنوا في الدنيا قبل موتهم؛ أي:

<sup>(</sup>١) قاله البغوي (١/ ١٣٠).

سألوا أن يكلفهم ويمتحنهم في الآخرة؛ ليظهروا الطاعة لله - تعالى - في أوامره ونواهيه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَتَرَكَهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا ﴾ قال أهل التأويل<sup>(١)</sup>: يعرضون على النار قبل أن يدخلوها؛ كقوله - تعالى -: ﴿ إِذَا رَأَتُهُم مِن مَكَانٍ بَعِيدِ سَمِعُواْ لَهَا تَغَيُّظًا وَرَفِيرًا ﴾ [الفرقان: ١٢] وكقوله - تعالى -: ﴿ وَجِأْتَهُ يَوْمَهِنِ بِجَهَنَّمُ يَوْمَهِنِ بِجَهَنَّمُ يَوْمَهِنِ يَكَانَدُ يَنْدُكُرُ ٱلْإِنْسَانُ . . . ﴾ الآية [الفجر: ٢٣].

وقوله – عز وجل –: ﴿خَشِعِينَ﴾ من الذل؛ لأن الله – تعالى – أذلهم في الآخرة بما اختاروا في الدنيا من سوء صنيعهم، وأعطوا أنفسهم شهواتهم ومناهم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَنِيُّ ﴾ يحتمل ما ذكر من نظرهم من طرف خفي ما ذكر في آية أخرى: ﴿ مُهَطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُّ وَأَقِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ خفي ما ذكر في آية أخرى: ﴿ مُهَطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لَا يَرْنَدُ إِلَيْهِمْ طَرَفُهُمُّ وَأَقِدَتُهُمْ هَوَآءٌ ﴾ [إبراهيم: ٣٤]؛ هو لشدة هولهم وفزعهم في ذلك اليوم لا يرفعون رءوسهم، ولا ينظرون إلى موضة.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيً ﴾ أي: لا ينظرون إلى الناس، ولا يقبلون بوجوههم إليهم إلا نظر التلصص والتغفل؛ حياء منهم؛ لسوء فعالهم، وهكذا المعروف في الناس؛ لأن من صنع إلى آخر سوءًا لا يتهيأ له رفع الطرف إليه ونظره إليه متصلا إلا على التلصص منه والتغفل؛ فعلى ذلك أولئك، والله أعلم.

وقال بعض أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: إنهم يحشرون عميًا؛ فلا يرون بأعينهم، إنما يرون بقلوبهم، وهو الطرف الخفي.

وقال القتبي: ﴿ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيًّ ﴾، أي: قد غضوا أبصارهم من الذل. وقال أبو عوسجة: أي: ينظرون نظرًا مستقيمًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ ٱلْخَسِرِينَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةُ ...﴾، الآية.

يخرج ما ذكر من خسران أنفسهم وأهليهم على وجوه:

أحدها: ما ذكر بقوله - تعالى -: ﴿قُواَ أَنفُسَكُو وَأَهَلِيكُو نَارًا﴾ [التحريم: ٦] أمروا بأن يقوا أنفسهم وأهليهم النار، فهم حيث لم يقوا ما ذكر من الأنفس والأهل خسروا، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله البغوي (٤/ ١٣١).

<sup>(</sup>۲) قاله ابن جرير (۱۱/ ۱۵۹)، والبغوي (۱۳۱/۶).

والثاني: قوله: ﴿خَيِرُوٓا أَنفُسَهُمْ وَأَهْلِيمَ ﴾ أي: خسروا بسبب أنفسهم، وبسبب أهليهم؛ كقوله – تعالى –: ﴿إِنَّمَا أَمُولُكُمُ وَأَوْلَكُدُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ [التغابن: ١٥]؛ لما يعملون أمورًا بسبب الأموال والأولاد والأزواج، هي فتنة لهم، وكقوله: ﴿إِنَّ مِنْ أَزْوَلِمِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًا لَهُ مَا لَا عَدُواً لَلَهُمْ وَاللَّهُمْ وَالْمَالِمُ وَيُصِيرُ مؤاخذًا بسبب هؤلاء.

والثالث: يحتمل أن يكون خسرانهم أنفسهم وأهليهم ما قالوا: ﴿وَلَبِن رُّدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا﴾ [الكهف: ٣٦]، وقوله: ﴿وَلَبِن رُجِعْتُ إِلَى رَبِّىَ إِنَّ لِي عِندُمُ لَلْحُسَّنَى﴾ [فصلت: ٥٠] خسر ما كان رجاه وطمع أن له عند ربه في الآخرة للحسنى. على هذه الوجوه الثلاثة يخرج تأويل الآية.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه - أنه قال: ليس من أحد من كافر ومسلم إلا وله أهل ومنزل في الجنة، فإن أطاع الله - تعالى - أتى منزله وأهله، وإن عصاه خسر نفسه وأهله، ومنزله في الجنة وورثه المؤمنون عنه.

لكن لا يحتمل أن يكون الله – عز وجل – مع علمه أنه يموت كافرًا أن يجعل له الأهل والمنزل في الجنة، اللهم إلا أن يفعل ذلك ليكون لهم حسرة على ذلك وغيظًا.

وقوله: ﴿ وَمَا كَاكَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيَآءَ يَنْصُرُونَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: ما كان للأصنام التي عبدوها دون الله تعالى ولاية النصر لهم وقدرة دفع العذاب عنهم؛ لأنهم كانوا يعبدونها في الدنيا رجاء أن تشفع لهم في الآخرة وأن تزلفهم، فأخبر الله - تعالى - أن ليس لها ولاية النصر لهم؛ على ما رجوا وطمعوا من عبادتها الشفاعة لهم والدفع عنهم، والله أعلم.

والثاني: ﴿ وَمَا كَاكَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِيآ أَ يُنصُرُونَهُم مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي: ما كان للرؤساء الذين اتخذوهم في الدنيا أربابًا ولاية النصر لهم؛ لأنهم لا يملكون دفع ذلك عن أنفسهم، فكيف يملكون دفع ما نزل بأتباعهم؛ يخبر أن ليس لهم ولاية دفع العذاب عنهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ﴾ يحتمل قوله: ﴿فَمَا لَهُ مِن سَبِيلٍ﴾ أي: من حجة، أي: من أضله الله، فلا حجة له أن يقول: إنك أضللتني؛ لأنه إنما يضله لما يختاره ويؤثره.

والأصل: لا أحد يفعل ما يفعل من المعاصي وقت فعله لأن الله تعالى قضى له ذلك أو أراده، أو قدره وقضاه؛ إنما يفعله لغرض له وهواه؛ فلم (١) يكن له الاحتجاج عليه بذلك، وبالله العصمة.

<sup>(</sup>١) في أ: لم.

والثاني: أنه ليس له حجة عليه بذلك؛ لأنه يعلم أنه لو خير بين ما يريد أن يختاره ويؤثره وبين ضدّ ذلك، لكان يختار ذلك على ضده، ويختار تحصيله، ويؤثره على ترك ذلك، فكيف يكون له حجة بذلك؟ والله الموفق.

ويحتمل قوله: ﴿فَا لَهُ مِن سَبِيلٍ ﴾ أي: من أضله الله - تعالى - فما له إلى الهدى من سبيل أي: ليس له سبيل، ولكن عليه السبيل؛ أي: لا يملك أحد إرشاده.

ويحتمل: أي: من أضله الله فما له من سبيل؛ أي: ليس له سبيل، ولكن عليه السبيل.

وقوله – عز وجل –: ﴿أَسْتَجِيبُواْ لِرَبِّكُمْ﴾ أي: أجيبوا له، وقد ذكرناه.

وقوله – عز وجل -: ﴿ مِن قَبْـلِ أَن يَأْتِى يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ ۖ اللَّهِ . . . ﴾ الآية .

هذا يخرج من وجهين:

أحدهما: أي: أجيبوا له من قبل أن يأتي يوم لا يملك أحد ردّ ذلك اليوم إذا أتاهم؛ لأنه هو اليوم الذي يجزي فيه الخلائق، وفيه أهوال وأفزاع؛ يقول: لا أحد يملك ردّ ذلك اليوم؛ والله أعلم.

والثاني: أي: أجيبوا من قبل أن يأتي يوم لا مرة لما ينزل فيه بهم من العذاب والعقاب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿مَا لَكُمْ مِن مُلْجَإِ يَوْمَبِدِ﴾ هذا - أيضًا - يخرج على وجهين:

أحدهما: أنهم إنما كانوا يعبدون الأصنام في الدنيا؛ لتكون لهم شفعاء، وملجأ يلتجئون إليها؛ يقول: ما لكم [من] أولئك الأصنام ملجأ تلتجئون إليها بل تكونون كما ذكر في آية أخرى: ﴿وَضَلَ عَنْهُم مّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ [الأنعام: ٢٤] وقوله - تعالى -: ﴿بَلَ ضَلُوا عَنْهُم مّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ والله أعلم.

والثاني: ﴿مَا لَكُمُ مِن مَلْجَإِ يَوْمَهِذِ﴾ أي: ما لهم من حيل يحتالون بها دفع ما نزل بهم من البلاء من العذاب، على ما يكون في الدنيا من حيل يحتالون [بها] دفع ما نزل بهم من البلاء والشدائد، وبالله النجاة.

وقوله - عز وجل -: ﴿وَمَا لَكُمْ مِن نَكِيرٍ ﴾.

هذا - أيضًا - يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: لا يملكون أن ينكروا على الله - تعالى - ما يفعل بهم؛ لأنه إنما يفعل بهم ذلك بما كسبت أيديهم؛ فلا يقدرون على إنكار ذلك على الله تعالى.

والثاني: ﴿وَمَا لَكُمْ مِن نَكِيرٍ ﴾ أي: ما لكم من تغيير؛ أي: ما يملكون دفع ذلك

عن أنفسهم، ولا منعه وتغييره.

وقيل: لا يملكون أن يمنعوا الله - تعالى - عما يريد أن يفعل بهم، وهو ما ذكرنا. وقوله - تعالى -: ﴿فَإِنَّ أَعْرَضُوا﴾ أي: إن تولوا عن إجابتك إلى ما تدعوهم إليه ﴿فَمَآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يحتمل: أي: فما أرسلناك لأن تحفظ عليهم أفعالهم وأعمالهم ﴿إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَكَغُ ﴾ أي: ما عليك إلا التبليغ، إنما حفظ أعمالهم وأفعالهم على الملائكة الذين جعلوا حفاظًا عليهم، وهم الكرام الكاتبون.

والثاني: ﴿فَمَا أَرْسَلَنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ يحتمل: فما أرسلناك لأن تمنعهم عما يفعلون حسًا، إنما عليك البلاغ فحسب وبيان الحق، وأنت غير مؤاخذ بما يفعلون، وهو كقوله: ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكِمُ مَّا مُجِلَّتُمَّ ﴾ [النور: ٥٤] ونحو ذلك.

وقوله: ﴿ وَإِنَّا إِذَا آذَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا ﴾ إن كان هذا في المسلم فيكون قوله: ﴿ فَرِحَ بِهَا ﴾ أي: رضي بها، وسر بها، وإن كان في الكافر فيكون له فرح بها؛ أي: بطر بها وأشر.

وقوله: ﴿ وَإِن نُصِبُّهُمْ سَيِئَكُ أَيِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَكَنَ كَفُورٌ ﴾ وهذا - أيضًا - إن كان في المسلم فإنه إذا أصابه شدّة أو بلاء ينسى ما كان إليه من الله - تعالى - من النعمى، فجعل يشكو مما أصابه، فهو كفور للنعم التي كانت له من قبل ذلك.

وإن كان في الكافر فهو ظاهر أنه كفور لنعمه وإحسانه أجمع، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ يَنَهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَكَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ اللَّهُ عَلِيمُ فَدِيرُ فَي وَمَا كَانَ لِبَشَرِ اللَّكُورَ فَي أَوْ يُرُوجُهُمْ ذَكُوانًا وَإِنسَثَآ وَيَجْعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ۚ إِنّهُ عَلِيمُ فَدِيرُ فَي وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكُومِنَ اللَّهُ إِلَا وَحَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جَعَابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِى بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ إِلَنَ يُعَلِّمُ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلَي مَا الْكِنْبُ وَلا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَهُ وَلا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُولُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقوله: ﴿ يَلْمَهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ يخبر أنه بما يأمرهم وينهاهم، وبما يمتحنهم بأنواع المحن بأمر ونهي، ولا يمتحن بحاجة نفسه في جرّ منفعة، واستفادة خير، أو دفع مضرة أو بلاء؛ إذ له ملك السموات والأرض، ولكن إنما يأمرهم وينهاهم ويمتحنهم؛ لحاجة أنفسهم في إصلاحها وفكاكها ونجاتها عن المهالك، وهو كقوله: ﴿ وَمَن يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ مَن كُفر فَإِنَّ ٱللَّه غَنِي مُحمِيدٌ ﴾ [لقمان: ١٢] يخبر بما ذكر أنه غني، لا

ينفعه إيمان مؤمن، ولا يزيد في ملكه، ولا يضرّه كفر كافر، ولا ينقص من ملكه.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ كقوله: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلۡمُلْكِ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ٢٦].

ويحتمل أن يقول: له ملك السموات والأرض؛ أي: هو يؤتي الملك من له الملك في الدنيا، وهو ينزع عمّن يشاء؛ على ما ذكر في آية أخرى: ﴿ ثُوْتِي ٱلْمُلَكَ مَن تَشَآهُ وَتَنزِعُ اللَّهُ لَكُ مَن تَشَآهُ وَتَنزِعُ اللَّهُ لَكَ مِمْن تَشَآهُ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ٢٦].

وفيه نقض قول المعتزلة في خلق أفعال العباد منهم، وإنكارهم أن يكون فعل الله - تعالى - مخافة وقوع الشرك في ذلك بينهم وبين الله - تعالى - فيكون ذلك فعل الله - تعالى - وفعل العبد؛ إذ هو تفسير الشركة في الشاهد.

فيقال لهم: إن الله - تعالى - قال: له ملك السموات والأرض، وقال في آية أخرى: ﴿ وَلَرْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ ﴾ [الإسراء: ١١١] وقد رأينا الملوك في الدنيا، ثم لم يوجب ذلك الشركة في ملكه؛ لاختلاف المعنى والجهات؛ إذ حقيقة الملك له، ولغيره ليست حقيقة الملك، إنما له ملك الانتفاع، لا على الإطلاق؛ فعلى ذلك أفعال العباد من الخيرات خلقًا لله تعالى، فيكون على قولهم غير خالق لأكثر الأشياء مما شاء؛ وهذا لأن قوله: ﴿ يَخُلُقُ مَا يَشَآمُ ﴾ إما أن خرج على الوصف بالربوبية لله تعالى والألوهية، أو على وجه الوعد والخبر بأنه يخلق ما يشاء.

فإن كان على الوصف له بالربوبية؛ فلا يكون ذلك وصف الربوبية؛ إذ لا يكون خالقًا لجزء من عشرة آلاف من الأشياء التي شاء أن يخلقها، وإن كان على الوعد والخبر فيخرج كذبًا على قولهم، فنعوذ بالله تعالى من السرف في القول، والله الموفق.

وقوله - عز وجل -: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَثَآءُ إِنَّتُنَا وَيَهَبُ لِمَن يَثَآءُ الذُّكُورَ ﴾ يخبر - تعالى - وهداياه، فيجب أن يقبلوها أن الأولاد جميعًا من الذكور والإناث مواهب الله - تعالى - وهداياه، فيجب أن يقبلوها منه قبول الهدايا والهبات على الشكر له والمنة، ثم بدأ بذكر الإناث ثم بالذكور؛ لأن من الناس من إذا ولد له الإناث يعدها مصيبة، ويثقل ذلك عليه، وعلى ذلك ما أخبر عن الكفرة أنهم إذا بشروا بالأنثى ظلت وجوههم مسودة بقوله - تعالى -: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم اللَّهُ فَلَ وَجَهُهُم مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: ٥٨] يخبر عن ثقل ذلك عليهم، وغيظهم على ذلك فبدأ بذكر ذلك؛ لئلا يعد أهل الإسلام الأولاد الإناث مصيبة وبلاء على ما عدها الكفرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنْكَأً ﴾ ، التزويج: هو الجمع بين الشكلين

والمتماثلين في الحقيقة، وقد يسمى التزويج بين المتضادين مجازًا - والله أعلم - فيكون معنى قوله: ﴿أَوْ يُزُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنكَا ﴾ أي: يقرن ويجمع بين الإناث والذكور، فيهب له من النوعين جميعًا حالة واحدة.

وقال القتبي: ﴿أَوْ يُرُوِّجُهُمْ ذُكُرَانًا وَإِنَـثُنَّا ﴾، أي: يجعل بعضهم بنين و[بعضهم] بنات، تقول العرب: زوجت أهلي: إذا قرنت بعضها ببعض، وزوجت الكبار بالصغار إذا قرنت كبيرًا بصغير.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَيَجَعَلُ مَن يَشَآءُ عَقِيمًا ﴾ والعقيم من النساء: التي لا تلد، وهي لا توصف بالبركة، ويقال: إنها ليست مباركة، لا يرغب فيها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ ﴿ عَلِيمٌ ﴾: بإنشاء الأولاد والإناث في الرحم، ﴿ قَدِيرٌ ﴾ على ذلك.

أو ﴿عَلِيمٌ ﴾ بمصالح الخلق، ﴿قَدِيرٌ ﴾: لا يعجزه شيء.

وقوله - عز وجل - : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللّهُ إِلَّا وَخَيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ كأن هذا إنما ذكر وأخبر عن نازلة أو سؤال كان عن كيفية الرسالة، وهل الرسل - عليهم السلام - يرون ربهم ويشاهدونه ويشافهونه؟ فأخبر أنه ليس من البشر من يكلمه إلا بالطرق الثلاثة التي ذكرها، والسؤال وقع عن الرؤية في الدنيا، فيكون الجواب بناء على السؤال، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿إِلَّا وَحَيَّا﴾ قال بعضهم: ﴿إِلَّا وَحَيَّا﴾: ما يرى في المنام، ورؤيا الأنبياء - عليهم السلام - حقيقة.

وقوله: ﴿أَوَّ مِن وَرَآيِ جِجَابٍ﴾ نحو ما كلم موسى – عليه السلام – ألقى في مسامعه صوتًا مخلوقًا على ما شاء وكيف [شاء]، من غير [أنْ] كان ثُمَّ ثالثٌ.

وقوله: ﴿أَوْ يُرْسِلُ رَسُولًا فَيُوحِىَ بِإِذَنِهِ مَا يَشَآءٌ﴾ أي: يرسل ملكا يخبره عن الله – تعالى – وطرق الرسول إلى معرفة ذلك في الدنيا الوجوه التي ذكرنا: إما الإلهام، وإما الإلقاء في المسامع، وإما رسول يرسل فيخبر عن أمره وكلامه، فأما أن يحتمل وسع أحد رؤيته أو يشافهه أو يعاينه في الدنيا فلا، والله الموفق.

ثم اختلف في قوله: ﴿أَوْ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ﴾:

قال بعضهم: الحجب أنفسها هي حقيقة الحجب.

وقال بعضهم: الحجاب: هو عجزهم عن احتمال رؤيته؛ لأن الله - تعالى - أنشأهم على بنية وخلقة لا تقوم أنفسهم القيام لذلك على ما أخبر - عز وجل - حيث قال

لموسى - عليه السلام -: ﴿ وَلَكِنِ ٱنظُرْ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوِّفَ تَرَكِيً ﴾ [الأعراف: 18٣] أي: فإن احتمل ذلك فاحتمل ما سألت، والله أعلم.

وفي الآية: أن الله - تعالى - يكون مكلمًا للبشر بالرسول، وإن لم يشافهه المرسل، وكأن ذلك تسمية بطريق المجاز؛ إذ لم يكن في الحقيقة كلام الرسول كلام المرسل، وكذلك في قوله: ﴿وَإِنْ أَحَدُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّىٰ يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ﴾ [التوبة: ٦] لا يكون ما يسمع من الرسول - عليه السلام - كلام الله حقيقة، وكذا ما يقال: سمعت من فلانة قول فلان، أو حديث فلان كله، على المجاز، ليس على التحقيق، والله أعلم. ويحتمل أن يكون سبب نزول قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا . . . ﴾ الآية - قول أولئك الكفرة؛ حيث أخبر الله - تعالى - بقوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوَلَا يُكَلِّمُنَا اللَّهُ أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَةٌ ۚ . . . ﴾ الآية [البقرة : ١١٨]، وقولهم : ﴿لَوْلَآ أَنْزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلَتَبِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَّا﴾ [الفرقان: ٢١] سألوا أن يروا ربهم جهارًا، فقد حجبوا عن رؤية الله -تعالى - في الدنيا والآخرة، حيث قال: ﴿كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يُومَهِدِ لَمُحْجُوبُونَ﴾ [المطففين: ١٥] وسألوا أن يكلمهم شفاها، فأخبر أنه لا يكلم أحدًا شفاهًا، ولكن يكلم بما ذكر من الأوجه الثلاثة؛ حيث قال: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَقَ مِن وَرَآيِ حِجَابٍ أَق يُرْسِلَ رَسُولًا﴾ ردًّا عليهم، فأخبر الله - تعالى-: أن طريق تكليمه الخلق في الدنيا هذه الوجوه التي ذكرنا، وقد كلم البشر من هذه السبيل والطريق التي ذكر؛ حيث قال: ﴿ٱتَّبِعُواْ مَا أُنِّزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِّكُونِ ﴾ [الأعراف: ٣] أخبر أنه أنزل إليهم ما ذكر، كما أنزل على الرسول، وحيث قال: ﴿ وَإِنَّ أَحَدُّ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَجِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ . . . ﴾ الآية [التوبة: ٦]، وغير ذلك من الآيات مما يكون كأنه قد كلمهم بما ذكر، كما كلم الرسل من الوجوه التي ذكر.

وقوله: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَاۚ ﴾ كأنه يقول: هكذا أو حينا إلى الرسل الذين من قبلك بالوجوه والطرق التي ذكرنا كما أوحينا إلى الذين من قبلك.

وقوله: ﴿رُوحَا مِّنْ أَمْرِنَا ﴾.

قال بعضهم (١): ﴿رُوحًا ﴾ جبريل بأمرنا.

وقال بعضهم: أي: أوحينا إليك أمرًا من أمرنا.

وقال بعضهم (٢): ﴿ رُوحًا مِنْ أَمْرِناً ﴾ أي: الكتاب الذي أنزله عليه وأوجبه إليه، سماه:

<sup>(</sup>١) قاله الربيع بن أنس كما في تفسير البغوي (١٣٢/٤).

<sup>(</sup>٢) قاله الكلبي كما في تفسير البغوي (١٣٢/٤).

روحًا؛ لأنه يحيي به الدين، وتكون به حياة الدين، ويحيي به الأبدان، وهو حياة الذكر والشرف، وهو كقوله: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قَيُلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَتًا بَلْ أَحْيَآهُ عِندَ رَبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٩] حياة الذكر والشرف، والله أعلم.

وقوله: ﴿مَا كُنْتَ تَدْرِى مَا الْكِنْبُ وَلَا الْإِيمَنُ﴾ أمّا الكتاب فإنّه لا شك أنه كان لا يدريه ولا يعلمه حتى أدراه وأعلمه، وأمّا الإيمان حيث أخبر أنه لا يدريه فهو يحتمل وجوهًا: أحدها: ما كنت تدري ما الإيمان؟ في حق اللسان.

أو ما كنت تدري ما الإيمان؟ في حق الإيمان.

أو ما كنت تدري ما الإيمان؟ في حق قدره ومحله ومنزلته عند الله تعالى.

فإن كان المراد في حق اللسان، فهو ظاهر أنه كان لا يدري في حق ابتداء الأمر أن الإيمان هو التصديق أو التوحيد، أو ما هو؟ وهو معروف أنه كان لا يدريه في حق اللسان حتى أدراه وأعلمه أنه ماذا؟ وكذلك جميع أهل اللسان، لا علم [لهم] بذلك حتى علمهم رسول الله على فنزل [جبريل]، وسأل النبي على الإيمان؟ وما الإسلام؟ على صورة أعرابي حتى قال النبي على: "إن هذا كان جبريل نزل ليعلمكم معالم دينكم" والله أعلم.

وإن كان في حق فعل الإيمان ومباشرة ركنه، فهو إذن كان غير قادر على فعله وإتيانه على هذه وكان لا يدري، لكنه لا يدريه فإنه لا يوصف بالجهل به؛ ألا ترى أن الصغار لا يدرون، ولا يقال: إنهم جهلة، وإنما يوصف بالجهل من ملك الفكرة والنظر وأسباب العلم ثم ترك ذلك، فعند ذلك يوصف بالجهل، فأما من لم يملك ذلك ولم يبلغ هذا المبلغ فإنه لا يوصف بالجهل؛ ألا ترى أنه يقال للأعراض والأشياء: إنها لا تدري ولا توصف بالجهل؛ فعلى ذلك يجوز أن يوصف ويقال: إنه كان لا يدري، ولا يوصف ولا يقال: إنه كان جاهلا به، والله أعلم.

ألا ترى أن الولد في البطن لا يوصف بأن له سمعًا وبصرًا ونحوه؛ لأنه ليس بمحل للسماع والبصر، فإذا أخرج منه عند ذلك يجعل له لما مكن من السماع والبصر، وهو ما ذكر بقوله: ﴿وَاللَّهُ أَخْرَجَكُمُ مِّنَ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُّ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ ﴾ [النحل: ٧٨] عندما مكن لهم ذلك.

وإن كان المراد: أنه لا يدري في حق المحل والمنزلة والقدر، فهو هكذا كان لا يدري

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٠)، ومسلم (٩/٥)، من حديث أبي هريرة.

ما محل الإيمان وقدره عند الله تعالى؟ حتى أدراه وأعلمه محله ومنزلته، والله أعلم. وقوله: ﴿وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا﴾ فإن كان المراد هو الإيمان فهو نور بالحجج والبرهان، وهو كما ذكر: ﴿أَفَهَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَادِ فَهُو عَلَى نُورِ مِن رَبِّهِ ﴾ [الزمر: ٢٢].

وإن كان المراد هو الكتاب، فهو نور لما يرفع جميع حجب القلوب وسواترها عمن اتبعه ونظر إليه بعين التعظيم.

وقوله: ﴿نَهْدِى بِهِ مَن نَشَآءُ﴾ من علم أنه يختاره شاء أن يهديه.

ثم قوله: ﴿ نَهْدِي بِهِ ، ﴾ يحتمل: القرآن.

ويحتمل الإيمان نفسه؛ أي: يجعله بالإيمان مهتديًا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِئَ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ﴾.

قوله: ﴿لَهَدِى ﴾ يحتمل: لتدعو، أو لتبين لهم الصراط المستقيم، ثم فسره بقوله - تعالى -: ﴿صِرَطِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾ لم يفهم من صراط الله ما يفهم من صراط الحلق، أو صراط فلان، فكيف يفهم من مجيئه أو إتيانه ما يفهم من مجيء الخلق أو إتيانه، فهذا يدل أن لا كل ما أضيف إلى الله -تعالى - يفهم منه ما يفهم مما يكون من الخلق، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَا إِلَى اللَّهِ تَصِيرُ ٱلْأُمُورُ﴾.

يحتمل: ألا إلى الله يرجع تدبير الأمور.

ويحتمل: ألا إلى الله تصير الأمور في الآخرة، وهو البعث، والله أعلم بالصواب.

## ذكر أن سورة الزخرف كلها مكية

## بِنْسُدِ أَنْتُو ٱلْتُغَيِّلِ ٱلرِّحَيْسِيِّ

قوله تعالى: ﴿حمّ ﴿ وَالْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ إِنَا جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمُ تَعْقِلُونَ ﴾ وَإِنَّهُ فِي أَيْ اللَّهِ فَي أَنْ عَرَبِيًّا لَعَلَى اللَّهِ فَي اللَّهُ فَي أَنْ اللَّهُ فَي اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَمَا يَأْنِيهِم قِن نَبِي إِلَّا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ فَأَمْلَكُنَا أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ الأَوْلِينَ ﴾ .

قوله - عز وجل-: ﴿حمَّ . وَالْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ﴾.

قال قتادة: هو اسم السورة.

وقال غيره (١١): ﴿حَمَّ﴾ قضى ما هو كائن، وقد ذكرناه.

وقوله: ﴿وَٱلْكِتَنبِ ٱلْمُبِينِ﴾.

قال قتادة: مبين بركته وهداه ورشده<sup>(۲)</sup>.

وقال بعضهم: مبين بين الحلال والحرام، [و] ما يؤتى وما يتقى.

وقال بعضهم: مبين بين الحق والباطل.

وهو عندنا مبين بأنه من الله – تعالى – ليس هو من تأليف البشر، ولا من توليدهم، ولكنه من الله تعالى حيث عجزوا عن إتيان مثله، والله الموفق.

وقوله: ﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُءَانًا عَرَبِيًّا لِّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾، كأنه يقول: جعلنا ذلك الكتاب عربيًا لعلكم تعقلون.

وقيل: ﴿جَعَلْنَهُ اي: أنزلناه قرآنًا عربيًّا.

قيل: ﴿جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا﴾ أي: سميناه قرآنا، ليس أن جعله قرآنا، ولكن معناه: جعلناه عربيًّا، أي: نظمناه بالعربية؛ لتعقلوا، أو سميناه: قرآنا.

ثم قوله - تعالى-: ﴿لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: أي: أنزلناه عربيًا على رجاء أن تعقلوا.

والثاني: أنزلناه عربيًّا لتعقلوا، وذلك يرجع إلى قوم مخصوصين قد عقلوه وفهموه؛ إذ لم يعقلوه جميعًا، ولا يتصور أن ينزله ليعقلوه ولا يعقلوه، فإن ما أراد الله – تعالى – [يكون] لا محالة، وما فعل ينفعل؛ قال الله – تعالى –: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءٍ إِذَاۤ أَرَدُنَهُ أَن نَّقُولَ

<sup>(</sup>١) قاله ابن سابط، أخرجه ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وأبو الشيخ في العظمة عنه، كما في الدر المنثور (٥/٥/٧).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۰۷۵۸).

لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ [النحل: ٤٠].

والثالث: أنزلناه عربيًا لكي يلزمهم أن يعقلوه ويتبعوه؛ ليزول عذرهم والاحتجاج على الله - تعالى - أنه كان على غير لساننا، والله أعلم.

وعلى هذا يخرج تأويل «لعل» في جميع القرآن أنه للتحقيق إذا كان من الله تعالى. فإن قيل: فعلى التأويل الأخير، كيف يخرج قوله: ﴿لَمَلَكُمْ نُفُلِحُونَ﴾ [البقرة: ١٨٩] لا يستقيم أن يقال: لكي يلزمكم أن تفلحوا؟

قيل: معناه: لكي يلزمكم السبب الذي به تفلحون، وهو مباشرة الإيمان والطاعات، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّهُ فِيٓ أَمِّ ٱلْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَالِئُ حَكِيمً﴾.

قوله: ﴿وَإِنَّهُ فِي أَمِّ ٱلْكِتَكِ﴾ يرجع إلى وجهين:

أحدهما: أي: القرآن في أصل الكتاب، وبه أقول، وهو اللوح المحفوظ، وأم الشيء: أصله ويسمى أم القرى مكة؛ لهذا.

والثاني: أي: القرآن في الكتب المتقدمة، فإن الأمهات سميت: أمهات؛ لتقدمها على الولد، وهو كقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَفِى زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ﴾ [الشعراء: ١٩٦]، وقوله - تعالى-: ﴿إِنَّ هَلْذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ . صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ [الأعلى: ١٨- ١٩].

وقوله - عز وجل-: ﴿لَعَالِئُ حَكِيمُ﴾.

قال ابن عباس: أي: هو أعلى الكتب وأحكمها وأعدلها.

وقال بعضهم: وصف كتابه بالعظمة والمنزلة والشرف عنده.

وقوله: ﴿حَكِيثُ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: حكيم بمعنى: محكم؛ كقوله - تعالى-: ﴿أُمِّوكُتُ ءَايَنُكُمُ ۗ [هود: ١] أي: بالحجج والبراهين.

والثاني: سماه: حكيمًا؛ لما جعل فيه من الحكمة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَنَضِّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ﴾ اختلف في الذكر:

قال بعضهم: القرآن.

وقال بعضهم: الرسول.

وقال بعضهم <sup>(١)</sup>: العذاب والعقوبة.

<sup>(</sup>١) قاله أبو صالح والسدي، أخرجه ابن جرير عنهما (٣٠٧٦٧)، (٣٠٧٦٨).

واختلف في قوله: ﴿أَفَنَضِّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرُ صَفْحًا﴾:

قال بعضهم: أفنترك ونذر الذكر سدى ﴿أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ﴾ أي: لأنكم كذا، ولأجل أنكم كذا.

وقال بعضهم: أفنترك الوحي لا نأمركم بشيء، ولا ننهاكم عن شيء، ولا نرسل إليكم رسولا.

وقال بعضهم (۱): ﴿أَفَنَضَّرِبُ﴾ أي: أفنذهب عنكم بهذا القرآن سدى، لا تسألون، ولا تعاقبون على تكذيبكم إياه.

وقال بعضهم: ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ﴾ أي: فيمسك عنكم فلا يذكركم ﴿صَفَحًا ﴾ أي: إعراضًا؛ وهو قول القتبي؛ يقول: صفحت عن فلان: أي: أعرضت عنه، وأصل ذلك أنك توليه صفحتك؛ يقال ضربت وأضربت عن فلان: أي: أمسكته.

وقال أبو عوسجة: ﴿ أَفَنَضِّرِبُ ﴾ أي: مسكت؛ ضربت وأضربت، أي: مسكت.

وقوله: ﴿صَفَحًا﴾ أي: ردًّا؛ يقال: سألني فلان حاجة فصفحته صفحًا؛ أي: رددته، والله أعلم.

وبعضه قريب من بعض.

ثم الأصل عندنا أن الذكر يحتمل ما قالوا فيه من المعاني الثلاثة: القرآن، والرسول، والعذاب؛ لكن لا يحتمل قوله: ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفَّكًا﴾ أن يخرج على الابتداء على غير تقدم النوازل؛ لأنه لا يبتدأ بمثله.

ثم النوازل يحتمل أن كان منهم قول يقولون: يا محمد، لو كان ما تقوله أنت: إنه من عند الله وإنك رسوله، فكيف أنزل الكتاب أو أرسل الرسول إلينا على علم منه أنا نكذبه ونرده ولا نقبله، ومن علم من الملوك في الشاهد أنه يكذب رسوله ولا يقبل، لا يبعث الرسول، فكيف بعثك رسولا إلينا، أو أنزله عليك، أو بعثك رسولا فكذبناه وكذبناك، ورددناه ورددناك، فلا يرفعه ويرفعك دون تركه فينا؟ فيقول الله - تبارك وتعالى - جوابًا لهم وردًّا لقولهم: ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِّكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُم قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ يقول: إنا لا نترككم سدى وإن علمنا منكم التكذيب والرد للرسول والوحي، ولا يمنعنا ذلك عن إنزاله إليكم، وتركه فيكم، ولا يحملنا ذلك على رفعه من بينكم؛ بل نأمركم وننهاكم وإن كنتم تكذبونه ولا تقبلونه؛ وهذا لما ذكرنا في غير موضع أن حرف الاستفهام من الله -

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣٠٧٦٦) والفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧١٥).

تعالى - يخرج على الإيجاب والتحقيق.

هذا إن كان تأويل الذكر: رسولا أو كتابًا، وإن كان تأويل الذكر: العذاب، فيصير كأنه يقول: أفنترك تعذيبكم أو نمسك عنه ولا نعاقبكم وأنتم قوم مسرفون، أي: مشركون، على ما ذكر على إثره العذاب؛ حيث قال: ﴿فَأَهَلَكُنَا آشَدَ مِنْهُم بَطْشَا﴾ أي: قوة، معناه: عذبناهم بالتكذيب مع شدة بطشهم وقوتهم وأنتم دونهم لا تعذبون؟ بل تعذبون، والله أعلم.

وعن قتادة (۱<sup>۱۱)</sup> يقول: لو أن هذا القرآن رفع حين رده أوائل هذه الأمة، لهلكوا، لكن الله – تعالى – بفضله ورحمته كرره عليهم، ودعاهم إليه كذا كذا سنة وما شاء الله تعالى .

وعن الحسن قال: لم يبعث الله تعالى نبيًا إلا أنزل عليه كتابًا، فإن قبله قومه وإلا رفع، فذلك قوله: ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِكَرَ صَفْحًا أَن كُنتُمْ قَوْمًا مُسْرِفِينَ ﴾ لا تقبلونه، فتلقته قلوب بقية، فقالوا: قبلناه ربنا قبلناه، لو لم يفعلوا ذلك رفع، ولم يترك على ظهر الأرض منه شيء.

ثم القراءة العامة ﴿أَن كُنتُم ﴾ منصوبة الألف بمعنى: إذ كنتم، ويقرأ - أيضًا - ﴿إِن كنتم ﴾ مكسورة على ﴿إِنَّ الشرط ومعناه: لا نتركه ولا نمسك عن إنزاله وإن كنتم قومًا مسرفين مشركين.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۰۷۷۰)، (۳۰۷۷۱)، وهو قول أبي صالح.

وقوله: ﴿وَكُمْ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي ٱلْأَوَلِينَ . وَمَا يَأْلِيهِم مِن نَبِي إِلَّا كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ ﴾: فيه دعاء الرسول وَ السلام الصبر بما يعامله قومه؛ حيث ذكر له أن من أرسل من الرسل الذين كانوا قبله عاملهم قومهم من الاستهزاء بهم والأذى لهم مثل معاملة قومك إياك، فصبروا على ذلك، فاصبر أنت على أذى قومك إياك وسوء معاملتهم، والله أعلم.

وفيه أنه يرسل الرسول وإن علم منهم أنهم يكذبونه، وكذا ينزل الكتاب وإن علم منهم أنهم يردونه ولا يقبلونه؛ لأنه ليس يرسل الرسول ولا ينزل الكتب لمنفعة نفسه، ولا لدفع المضرة عن نفسه، ولكن إنما يرسل وينزل لمنفعتهم، ولدفع المضرة عن أنفسهم، فسواء عليه أن قبلوه أو ردوه، وليس كملوك الأرض إذا أرسلوا رسولا وكتابًا إلى من يعلمون أنهم يكذبون رسلهم ويردون كتابهم، يكونون سفهاء؛ لأنهم إنما يرسلون لحاجة أنفسهم؛ أو لدفع المضرة؛ فحيث لم يحصل غرضهم؛ بل يلحقهم بذلك ضرر وزيادة صدّ له واستخفاف، لم يكن ذلك حكمة، بل يكون سفهًا، فأمّا الله - سبحانه وتعالى - إذا لم يرسل وينزل لجرّ النفع ودفع الضرر؛ بل لإلزام الحجة وإزالة العذر، ونحو ذلك كان حكمة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَهْلَكُنَا آشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأُولِينَ ﴾ فيه تحذير أولئك الكفرة أن ينزل بهم بتكذيبهم الرسول، وسوء معاملتهم إياه، كما نزل بأولئك الكفرة المتقدمين بتكذيبهم الرسل، وسوء معاملتهم إياهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَأَهْلَكُنَا أَشَدٌ مِنْهُم بَطْشًا ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: أهلكنا من كان أشد قوة وبطشًا من هؤلاء، ثم لم يتهيأ لهم الامتناع لشدة قوتهم وبطشهم عما نزل بهم من العذاب، فعلى ذلك لو نزل لهؤلاء لم يتهيأ لهم الامتناع مع ضعفهم.

والثاني: أن يكون قوله: ﴿أَشَدَ مِنْهُم بَطْشَا﴾ وصف ذلك العذاب الذي نزل بهم؛ أي: ملك العذاب أشد منهم بطشًا؛ فلا يمتنع عمله؛ لبطشهم وقوتهم، أما إذا كان شدة العذاب وبطشه دون بطشهم ربما لا يعمل ولا يؤثر فيه؛ لذلك وصف العذاب بكونه أشد منهم بطشًا، وهو كقوله – تعالى-: ﴿إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ ﴾ [إبراهيم: ٧]، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ ، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿ وَمَضَىٰ مَثَلُ ٱلأَوَٰلِينَ ﴾ أي: صار عذاب الأولين عبرة وعظة ومثلا للمتأخرين، كقوله: ﴿ فَجَمَلْنَهَا نَكَلُا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ [البقرة: ٦٦].

والثاني: ﴿ وَمَضَىٰ مَنَٰلُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي: مضى عذاب الأولين، وهو عذاب الاستئصال؛

فلا يعذب هذه الأمة بمثل عذابهم؛ لفضل نبينا محمد - عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيات - وبركته ورحمته وهو ما قال الله - عز وجل - : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] بفضله ورحمته أبقى هذه الأمة إلى يوم القيامة، والله أعلم. قوله تعالى: ﴿ وَلَيِن سَأَلَنَهُم مِّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لِيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَيِن سَأَلَنَهُم مِّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ وَلَيِن سَأَلَنَهُم مِّن خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُقَرِيدٍ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ مَلْهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَقْوِيدٍ ثُمَّ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ مُقْوِيدٍ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَتَعُولُوا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللَّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّه الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللل

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَهِن سَأَلَلُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزِيرُ الْعَلِيمُ ﴾.

في قولهم وجوابهم: أن الله خلق السموات والأرض - دلالة أنهم قد عرفوا أنه رسول، لكن كذبوه عنادًا ومكابرة؛ لأن أهل مكة كانوا لا يؤمنون بالرسل حتى يزعموا أنا عرفنا أن الله خلق السموات والأرض بقولهم، وينكرون رسالته خاصة؛ بل ينكرون الرسل أجمع، ثم هم ما عرفوا أن الله هو خلق السموات والأرض إلا بالرسل؛ إذ هم ليسوا من الذين عادتهم الاستدلال والنظر في الدلائل؛ ليعرفوا الله - تعالى - بالدلائل العقلية، والظاهر في العوام جملة المعرفة بالدلائل السمعية؛ فكان الظاهر هذا: أن معرفتهم: أن الله خلق السموات والأرض بقول الرسل - عليهم السلام - لكنهم كذبوه ولم يصدقوه عنادًا منهم ومكابرة، وما به عرفوا سائر الرسل من المعجزات موجود معاين في حق رسولنا على الله على أن يعرفوه رسولا، لكنهم كذبوه عنادًا؛ فدل أن قولهم هذا دليل على معرفتهم برسالته، والله أعلم.

ثم تمام الاحتجاج بهذا أن يقال لهم: قد عرفتم أن الله هو خلق السموات والأرض، فهلا عرفتم أنه لم يجعلهما عبثًا باطلا؛ إذ لو كان على ما يزعمون أن لا رسل ولا بعث ولا حساب ولا ثواب ولا عقاب يكون خلقه إياهما عبثًا باطلا، فكان إقرارهم بخلقه إياهما إقرارًا لخلقه على وجه الحكمة، ولن يخرج خلقه على الحكمة إلا بالإقرار بالرسل والبعث والثواب والعقاب؛ على ما عرف غير مرة.

أو أن يقال: فإذا عرفتم أن الله - تعالى - هو خلق السموات والأرض وما ذكر إلى آخره... فكيف أنكرتم قدرته على البعث والإعادة بعد الموت، والأعجوبة في خلق السموات والأرض أعظم وأكثر من الأعجوبة في بعثكم وإعادتكم، فكيف أنكرتم ما هو

أقل في القدرة والأعجوبة؟ والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ اَلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهْدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ

جائز أن يكون ذكر هذا على سبيل النعت والوصف لله - تعالى عز وجل- صلة لقوله: ﴿ وَلَبِن سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَزِيْرُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ الذي وصفه أنه جعل الأرض كذا وأنزل كذا.

ويحتمل أن يكون أراد: ولئن سألتهم عن الأرض وما ذكر أنه من جعلها مهدًا؟ ومن جعل لهم فيها سبلا؟ فقالوا: الله جعل ذلك على ما قالوا في السموات والأرض.

وفيه وجوه من الدلالة:

أحدها: يذكرهم نعمه عليهم؛ حيث جعل هذه الأرض بحيث يمهدونها، ويفترشونها، وينتفعون بها بأنواع المنافع، وبحيث مكن لهم الوصول إلى حوائجهم التي فرقها في الأمكنة المتباعدة بما جعل لهم فيها سبلا وطرقًا يسلكون فيها ليصلوا إلى الحوائج التي فرقت في البلدان المتباعدة، ما لولا جعله فيها السبل والطرق التي جعل ما قدروا السلوك فيها، ولا عرفوا أنهم من أي جهة يصلون إلى حوائجهم التي فرقت؟ فيلزمهم بما ذكر القيام بشكره على تلك النعم.

وفيه دلالة حكمته؛ ليدلهم أنه إنما جعل لهم ما ذكر لحكمة، لم يجعلها عبثًا باطلا؛ فيلزم حيث فرق حوائجهم في أمكنة متباعدة ثم مكن لهم الوصول إليها؛ ليعلم أن الذي ملك أنفسهم هو مالك أطراف الأرض؛ إذ لو كان هذا غير مالك ذلك، لمنعهم عن الوصول إلى حوائجهم.

وفيه دلالة قدرته، حيث جعل لهم في الأرض ما ذكر من التسخير لهم، حتى ظهروها ويفترشوها ويسلكوا فيها السبل التي جعلها لهم إلى حيث أرادوها وقصدوها، ومكن لهم ذلك ليعلم أن من قدر على ما ذكر لا يعجزه شيء.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِى نَزَّلَ مِنَ ٱلسَّمَآءُ مَآءُ بِقَدَرٍ فَٱنْثَمْرَنَا بِهِ، بَلْدَةُ مَيْـتَأْ كَذَلِكَ عُزْجُونَ﴾.

فيما ذكر من إنزال الماء من السماء، ونشره في الأرض، وإنبات النبات فيها بذلك الماء دلالة من الوجوه التي ذكرنا في قوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ مَهَدًا ﴾ فإنه أنزل الماء من السماء؛ ليكون في الأرض أنواع النعم التي ذكر، وجعل منافع السماء متصلة بمنافع الأرض على بعد ما بينهما؛ ليعلموا أعظم نعمه عليهم، وليعلموا أن مالكهما واحد، وما

جعل في الماء من المعنى واللطف ما يوافق جميع النبات والثمار على اختلاف النبات والثمار واختلاف أجناسها وجواهرها؛ ليعلم أن من قدر على إحياء الأرض بذلك المعنى الذي جعل في الماء موافقته جميع النبات والثمار على اختلاف جواهرها وأجناسها - لا يحتمل أن يعجزه شيء من بعث أو غيره؛ إذ الأعجوبة فيما ذكر من إحياء الأرض بذلك الماء، وموافقة المعنى المجعول في الماء جميع ما ذكر - أعظم وأكثر من البعث؛ لأنه إعادة، وذلك ابتداء، فمن ملك وقدر على ما ذكر من الأشياء فهو على البعث أقدر وأملك؛ ولذلك قال الله تعالى: ﴿كَذَلِكَ ثُمْرَجُوبَ﴾ أي: تبعثون، والله الموفق.

وقوله: ﴿وَالَذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلُهَا﴾ جائز أن يدخل فيما ذكر من خلق الأزواج كلها جميع ما يكون لها أزواج من مقابلات وأشكال؛ إذ التزاوج قد يقع ويستعمل في الأضداد والأشكال من الأفعال والجواهر من الكفر والإيمان، والطاعة والمعصية؛ فيكون في ذلك دلالة خلق أفعال العباد إذ أخبر أنه خلق الأزواج كلها، وبين هذه الأفعال ازدواج وإن كانت متضادة متقابلة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْفُلِكِ وَٱلْأَنْعَثِمِ مَا تَرَكَبُونَ﴾ فيه ما ذكرنا من الوجوه: أنه فرق حوائج الخلق في أمكنة بعيدة، وبينهم وبين أمكنة حوائجهم مفاوز وفيافي وبحار، فجعل لهم في المفاوز أنعامًا يركبونها؛ ليصلوا إلى حوائجهم، وفي البحار سفنًا ليركبوها؛ ليصلوا إلى حوائجهم التي في البحار؛ يذكرهم نعمه؛ ليتأدى بذلك شكرها، ويذكرهم قدرته أن من ملك هذا وقدر لا يعجزه شيء.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لِتَسْتَوُهُ أَ عَلَى ظُهُورِهِ ﴾ جعل ظهوره بحيث يستوون عليها ويقرون، وكان له أن يجعل ظهورها بحيث لا يستوون عليها ولا يقرون، وهذا من نعمة الله تعالى عليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اَسْتَوَنَيْتُمْ عَلَيْهِ﴾ ثم نعمته تخرج على وجوه:

ما ذلل لهم من الأنعام وسخرها لهم بقوتها وشدتها.

أو جعل لهم أن يستعملوا الدواب وهي تتألم وتتلذذ كما تتألمون وتتلذذون، ثم جعلها متعة لهم، لا أن جعلوا لها.

أو أن تكون نعمته التي أمرهم أن يذكروها: الإسلام والتوحيد، قولوا: الحمد لله الذي هدانا للإسلام، وتقولوا: ﴿سُبِّحَنَ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَنَا هَنذَا وَمَا كُنَّا لَهُمُ مُقْرِنِينَ﴾.

أو يأمرهم أن يذكروا ما أنشأ لهم من النعم العظيمة.

وقوله: ﴿وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾.

قال بعضهم (١): مطيقين؛ يقال: أنا لك مقرن: أي: مطيق، ويقال: أنا مقرن لهذا العمل، أي: أقوى عليه.

وأصل هذا التأويل أن الدواب والأنعام في أنفسها أشد وأكثر قوة وأعظمها من البشر، لكن الله – تعالى – بفضله ومنه علَّم الإنسانَ الحيلَ، حتى قدر على استعمال الدواب والأنعام مع قوتها وشدتها حيث شاءوا وسخرها لهم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾ أي: لم يجعلنا من قرن الدواب ومن قرنها بحيث نستعمل لما تستعمل الدواب، ونركب على الظهور؛ أي: لم يجعلنا من قرن الدواب ومن أشكالها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ﴾ هذا يحتمل وجوهًا:

أحدها: يحتمل البعث؛ على ما قاله أهل التأويل.

ويحتمل: وإنا إلى ما جعل لنا ربنا من الوصول إلى حوائجنا لمنقلبون بها وراجعون - والله أعلم- وإنا إلى أوطاننا ومنازلنا راجعون بها ما لولا هي لم يتهيأ لنا الرجوع إلى ذلك، ولا الوصول إلى ما جعل لنا من الحوائج التي فرقت في الأمكنة المتباعدة، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ، جُرْءًا إِنَّ الْإِنسَانَ لَكَفُورٌ مُبِينُ فَيْ أَمِ اَغَلَقَ بَنَاتِ وَأَصْفَاكُمْ بِالْبَنِينَ فَيْ وَإِذَا لَمُئِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّحْمَنِ مَشَلًا طَلَّ وَجَهُمُ مُسُودًا وَهُو كَظِيمُ وَأَصْفَاكُم بِالْبَعْنِ مِنْ وَجَعَلُوا الْمَلَتَهِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْمَنِ إِنَانَا الْمَلَتَهِكَةَ اللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْكَبُ شَهَدَئُهُمْ وَيُسْتَلُونَ فَيْ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَتَهُمْ مَا الرَّحْمَنِ إِنَانًا أَشَهِدُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْكَبُ شَهَدَئُهُمْ وَيُسْتَلُونَ فَيْ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَتَهُمْ مَا كَلَيْكُ مِنْ عَلَيْهِ بُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْكَبُ شَهَدَئُهُمْ وَيُسْتَلُونَ فَيْ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَتَهُمْ مَا كَلَاكُ مِنْ عَلَيْهِ بُوا خَلْقَهُمْ سَتُكْكَبُ شَهَدَوْنَ فَيْ وَقَالُوا لَوْ شَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدَتُهُمْ مَا عَبَدَنَهُمْ مَا عَبَدَنَهُمْ مَا عَلَيْهِ مَلْهُ مَنْ اللَّهُ عَلَى مَعْمَلُونَ فَى وَقَالُوا لَوْ مَنْ عَلَيْهِ مُنْ اللَّهُ فَلَوْلُو اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ عَلَيْهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَجَعَلُواْ لَهُمْ مِنْ عِبَادِهِ. جُزِّءًأَ﴾.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٠٧٨١) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٥/٧١٧) وهو قول قتادة والسدي.

قال عامة أهل التأويل (1): أي: الكفرة جعلوا لله - تعالى - من عباده أنثى، أي: بنتا. وقال الزجاج: ﴿ جُزُءًا ﴾ أي: بنتًا، وقال: إن الجزء عند بعض العرب البنت؛ لأن الكفرة قد اختلف أنواع كفرهم، وهم مختلفون في كفرهم؛ يقول الثنوية بالاثنين، يقولون: إن الله - تعالى - هو خالق الخيرات، وخالق الشرور غيره؛ على حسب ما اختلفوا في ذلك الغير ما هو؟ فهؤلاء الثنوية جعلوا لله - تعالى - من عباده جزءًا وهو الخيرات، ولم يجعلوا له الجزء الآخر، ومشركو العرب جعلوا له فيما رزقهم جزءًا لله - تعالى - وجزءًا لشركائهم؛ حيث قال: ﴿ وَجَمَلُواْ لِيّهِ مِمّا ذَرّاً مِن الْمَحَرْثِ وَالْأَنْكَ لِهِ لَيْعِيبُ وَهَلَا اللهُ عَلَى الله علوا له جزءًا الأنعام: ١٣٦]، فهؤلاء جعلوا له جزءًا من عباده وهو الإناث، ولم يجعلوا له البنين، كقوله - تعالى - : ﴿ وَجَعَمَلُونَ لِيّهِ الْبَنْتِ ﴾ [النحل: ٥٠] فجعل الجزء له على ما ذكره أهل التأويل وصرفوه إليه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ ٱلْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ مُّبِينٌ﴾ أي: كفور لنعمه ﴿مُبِينُ﴾ أي: يبين كفرانه.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَغَلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم مِالْبَيْنِ﴾ هو على الإضمار؛ كأنه يقول: أم يقولون: اتخذ مما يخلق بنات لنفسه وأصفاكم بالبنين، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿وَبَغِعَلُونَ لِللَّهِ مَا يَكْرَهُونَ وَتَصِفُ أَلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ﴾ [النحل: ٦٢].

ثم قوله - تعالى-: ﴿ أَمِ أَغَذَكُ أَي: قالوا: بل اتخذ مما يخلق بنات.

يذكر في هذه الآيات سفه أهل مكة وشدة تعنتهم؛ لأنهم قوم لا يؤمنون بالرسل، وما ذكروا من اتخاذ الولد، وما ادعوا بأن الملائكة بنات الله، وما أقروا حين سئلوا: من خلق السموات والأرض؟ أن الله هو خالق ذلك كله مما لا سبيل إلى معرفة ما قالوا وادعوا إلا بالرسل، وهم ينكرون الرسل، فكيف ادعوا ما ادعوا وهم ينكرون خبرهم؛ لأن من ادعى ولدًا لغائب لا يعلمه إلا بخبر صادق، وكذلك معرفة الملائكة إنما هو بخبر يأتيهم، ثم هم ينكرون الأخبار والرسل؛ فتتناقض دعواهم وتضمحل، على ما ذكرنا.

ثم أخبر عنهم ما يظهرون من الحزن عندما يولد لهم من الإناث، وما يلحقهم من الكراهة في ذلك بقوله - تعالى-: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِمَا ضَرَبَ لِلرَّمْمَنِ مَثَلًا ظَلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمُ ﴾.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣٠٧٨٧) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧١٧) وهو قول السدي.

ثم قوله: ﴿ بِمَا ضَرَبَ لِلرَّمْمَٰنِ مَثَلًا ﴾ أي: شبهًا بالخلق، وأنه يخرج على وجهين: أحدهما: بما جعلوا له ولدًا، والولد هو شبيه الوالد؛ فكان في إثبات الولد إثبات المثل والشبيه.

والثاني: في إثبات الولد له إثبات المشابهة بينه وبين جميع الخلق؛ لأن الخلق لا يخلو إما أن يكون مولودًا من آخر أو يولد آخر منه، وإما أن يكون له شريك فيما يملكه، أو يكون هو شريك غيره، فيكون البعض شبيهًا بالبعض، فمن أثبت لله شريكًا وولدًا فقد جعله شبيهًا بالخلق؛ ولهذا تبرأ الله - تعالى - من الولد والشريك تبرؤًا واحدًا بقوله - تعالى -: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ ﴾ [الفرقان: ٢] نفى الولد والشريك عن نفسه نفيًا واحدًا وبراءة واحدة، والله الموفق.

وقوله: ﴿أَمِ الْقَحَدَ مِمَا يَغْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِالْبَنِينَ ﴾ يحتمل أن يكون تفسيرًا لقوله: ﴿وَجَعَلُواْ لَهُ مِنْ عِبَادِهِ، ﴾، وعلى ذلك قول أهل التأويل: إنهم جعلوا هذه تفسيرًا للأولى. وجائز أن يكون لا على التفسير للأولى، ولكن على الابتداء في قوم آخرين سواهم، على ما ذكرنا نحن من التأويل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوْمَن يُنشَّوُا فِى ٱلْمِلْيَةِ وَهُوَ فِى ٱلْخِصَامِ غَيْرٌ مُبِينٍ ﴾ اختلف فيه: قال بعضهم (١): هي الأصنام التي عبدوها، حلّوها وزينوها بأنواع الزينة والحليّ، يقول - والله أعلم-: ولو حلي بالحليّ وزين بالزينة وهو لا يملك نفعًا، ولا ضرًّا، ولا تكلما، ولا خصومة، ولا شيئًا من ذلك، ولا يلتفت إليه، ولا يكترث له، لولا تلك الحلي والزينة التي بها في جعل العبادة له كمن منه خلق ما ذكر من السموات والأرض وما فيها من المنافع، أي: ليس هذا بسواء لذلك، يذكر سفههم في اختيارهم الأصنام التي هذا وصفها في العبادة على عبادة الله تعالى الذي منه كل شيء؛ يصبر رسوله ﷺ على أذاهم وتكذيبهم إياه وسوء معاملتهم معه، والله أعلم.

وقال بعضهم (٢): قوله: ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِى الْمِلْيَةِ وَهُوَ فِي الْجِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴾ هي الإناث؛ يقول – والله أعلم-: إن الأنثى ضعيفة، قليلة الحيلة، وهي عند الخصومة والمحاورة غير مبينة؛ يصف عجزهن وضعفهن ونقصانهن، يقول – والله أعلم-: كيف نسبوا إلى الله – عز وجل- ما هو أضعف وأعجز وأنقص فيما ذكر، وقد اتقوا هم منها، واختاروا لأنفسهم ما هو أكمل وأقوى وهم الذكور، وهو صلة قوله – عز وجل-: ﴿أَمِ

<sup>(</sup>۱) قاله ابن زید، أخرجه ابن جریر عنه (۳۰۸۰۰).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٠٧٩٤) وهو قول مجاهد وقتادة والسدي.

ٱتَّخَذَ مِمَّا يَخُلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَنكُم بِٱلْمَنِينَ . . . ﴾ إلى آخر ما ذكر، وكل حرف مما تقدم ذكره من قوله: ﴿وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَزْيًا ﴾ ونحو ذلك.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِى ٱلْجِلْيَةِ﴾ يحتمل أن يرجع إلى معنى آخر غير المعنى فيما ذكر من الآيات، وكل حرف من هذه الحروف يرجع إلى فريق غير الفريق الآخر؛ لأنهم كانوا في المذاهب مختلفين متفرقين.

وجائز أن يرجع الكل إلى معنى واحد، والله أعلم.

وفي هذه الآيات ما ذكرنا من الوجوه من تصبير رسول الله ﷺ على أذى القوم، ومن بيان سفه أولئك، ومن التحذير لما تأخر منهم، والله أعلم.

وقال القتبي: ﴿أَوْمَن يُنَشَّوُا فِى اَلْمِلْيَةِ﴾ أي: يرى في الحلي، وهي البنات، يريد جعلهم بنات لله - تعالى - وهم إذا كان لأحدهم بنت ﴿ظُلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمُ ﴾؛ أي: حزين، والخصام جمع: خصيم ﴿غَيْرُ مُبِينِ ﴾ أي: غير مبين الحجة.

وقال أبو عوسجة: ﴿ أَوَمَن يُنشَّؤُا فِ ٱلْمِلْيَةِ ﴾ أي: ينشأ؛ كما يقال: ينشأ الصبي ينشأ. أي: يشب ويرتفع، والخصام: المخاصمة.

وقال أبو معاذ: ﴿ يُنَشَّوُا فِ ٱلْمِلْيَةِ ﴾ - والله أعلم -: البنت، ويقرأ ﴿ يُنَشَّوُا ﴾ بالتشديد، و ﴿ يُنْشَأُ فِي الحلية ﴾ ، والله أعلم .

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَكُ ٱلرَّمْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِـدُوا خَلْقَهُمَّ سَتُكْنَبُ شَهَادَتُهُمْ وَلِشَتَكُونَ﴾.

فإن قيل: كيف سفههم في جعلهم عباد الرحمن إناثًا، وقد جعل الله من عباده إناثًا، لماذا عاتبهم على ذلك؟

قيل: عن هذا وجهان:

أحدهما: إنما سفههم وعاتبهم؛ لشهادتهم على الله - سبحانه وتعالى - أنه جعل الملائكة إنائًا، وهم لم يشاهدوها، ولا يؤمنون بالرسل - عليهم السلام- حتى يقع لهم العلم والخبر بذلك بقول الرسل، والله أعلم.

والثاني: أن الله - تعالى - وصف ملائكته بأنهم لا يفترون عن عبادته، وأنهم لا يستحسرون، وأنهم مطيعون لله - تعالى - على الدوام بحيث لا يرد منهم عصيان طرفة عين؛ على ما نطق بذلك الكتاب، فهم إذا قالوا: إنهم إناث، وصفوهم بالضعف والعجز، فلا يتهيأ لهن القيام بما ذكر، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةُ ٱلَذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمَيْنِ إِنَثَأَى، وقوله: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ [النحل: ٢٦] - ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلّهِ مَا يَكُرَهُونَ ﴾ [النحل: ٢٦] - ليس على حقيقة الجعل، ولكن على الوصف له والقول؛ أي: قالوا: إن الملائكة بنات الله، ووصفوا لهم بما ذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ تعلق المعتزلة بظاهر هذه الآية في أن الله - تعالى - لم يشأ الكفر من الكافر، وإنما شاء الإيمان، فإن الكفار ادعوا أن الله - تعالى - شاء منهم الكفر، وما شاء منهم ترك عبادة الأصنام؛ حيث قالوا: ﴿لَوَ شَاءَ ٱلرَّمْنُنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾ أي: لو شاء منا ترك عبادة الأصنام لتركناها، ولكن شاء منا عبادة الأصنام، والله - تعالى - رد عليهم قولهم واعتقادهم فقال: ﴿مَا لَهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنْ هُمْ إِلَا يَخْرُصُونَ ﴾، أي: ما هم إلا يكذبون.

وعندنا الآية تخرج على وجوه:

أحدها: أنهم في قولهم: ﴿لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾ صدقة؛ فإن معناه: لو شاء منهم تركهم عبادة الأصنام ما عبدوها، ولكن شاء أن يعبدوها فعبدوها؛ فيكون هذا منهم إخبارًا عن المخبر به على ما هو؛ فيكون صدقًا.

ثم قوله - تعالى-: ﴿مَا لَهُم بِنَالِكَ مِنْ عِلْمٍ إِنَّ هُمُ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ يحتمل: إنما سماهم كذلك لما قالت المعتزلة: إنهم ادعوا وأخبروا أن الكفر بمشيئة الله - تعالى - وأنه شاء منهم الكفر دون الإيمان، فالله - تعالى - شاء منهم الإيمان دون الكفر، فقد أخبروا على خلاف المخبر به؛ فيكونون كاذبين.

ويحتمل أنهم قالوا ذلك وفي قلوبهم بخلاف ما أخبروا، وهو أن الكفر ليس مما شاء الله - تعالى - وإنما شاء الإيمان كما تقوله المعتزلة، ولكن يقولون ذلك ردًّا على المسلمين الذين يدعونهم إلى الإيمان والرجوع عن الكفر: إنه إذا كان شاء منا الكفر دون الإيمان كيف نؤمن ونترك الكفر؟ والإخبار عما هو به وإن كان صدقًا، ولكن إذا كان في قلب المخبر واعتقاده خلاف ذلك فيكون ذلك الإخبار في نفسه صدقًا، لكن من حيث إنه إخبار عما في الضمير يكون كذبًا، وهذا كقول الله - تعالى -: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا وَهِم في قولهم: ﴿ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنّكَ لَرَسُولُهُ وَاللّهُ يَشْهَدُ إِنّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَكُذِبُونَ المنافقون: ١] صدقة، لكن في إخبارهم عما في ضميرهم كذبه ؟ لما لا يوافق ظاهر كلامهم حقيقة ما في قلوبهم، فيرجع تكذيب الله - يعالى - إياهم لكذب قلوبهم، وإن كانوا في نفس قولهم: ﴿إِنّكَ لَرَسُولُ اللّهِ صدقة، وإذا

احتمل الوجهين فلا تكون الآية حجة لهم مع الاحتمال، وعلى الوجهين جميعًا يكونون كاذبين؛ لذلك قال: ﴿إِنَّ هُمَّ إِلَّا يَخْرُصُونَ﴾، والله أعلم.

والثاني: أنهم وإن كانوا صادقين في ذلك فهم ربما قالوا ذلك على الاستهزاء والسخرية، لا على الجد؛ فيكون قصدهم تلبيس الصدق على الناس ورده، كقوله - عز وجل-: ﴿وَيَقُولُ ٱلْإِنسَنُ أَوِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيَّا﴾ [مريم: ٢٦]، وهذا القول من هذا الإنسان حق وصدق، لكن إنما قال ذلك استهزاء منه وإنكارًا للبعث؛ ألا ترى أن الله - تعالى - وعظه على ذلك وذكره، حيث قال: ﴿أَوْلَا يَذَكُرُ ٱلْإِنسَنُ أَنَّا خَلَقَتُهُ مِن قَبَلُ وَلَمْ يَكُ شَيّئًا﴾ [مريم: ٢٧] فعلى ذلك قول أولئك وإن كان في الظاهر صدقًا فهم إنما قالوا ذلك استهزاء وسخرية على سبيل الإنكار وتلبيس الحق؛ فيكون إخبارهم من هذا الوجه ولهذا الغرض خرصًا وكذبًا، والله أعلم.

والثالث: غرضهم بذلك الاحتجاج على المسلمين في توعيدهم بالعذاب بسبب العناد والكفران كيف نعذب وإنما باشرنا الكفر بمشيئته، ولو شاء أن نترك العبادة للأصنام تركنا فإذا كان شاء منا الكفر حتى كفرنا لماذا عاقبنا؟ فأبطل احتجاجهم بقوله - تعالى -: ﴿مَا لَهُم بِذَلِك مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنَّ هُمُ إِلَّا يَغَرُّمُونَ ﴾ أي: هم جاهلون في الاحتجاج بهذا، كاذبون في أنهم باشروا الكفر بسبب مشيئة الله - تعالى - إياهم الكفر، ولكن لسوء اختيارهم، وأسباب حاملة لهم على ذلك، وأصله: أن لا أحد من العصاة والفسقة والكفرة يفعل وعنده أن الله - تعالى - شاء ذلك منهم، فإذا كان وقت فعله لا يفعل ما يفعل؛ لأن الله تعالى شاء ذلك منه لم يكن له هذا الاحتجاج والقول الذي قالوا، والله الموفق.

والرابع: يحتمل أنهم يقولون: ﴿لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ ﴾، وقولهم: ﴿لَوَ شَآءَ ٱللهُ مَآ أَشَهُ مَآ أَشَهُ مَآ الله الله عبادتنا أولئك الأصنام ما عبدناهم، لكن أمرنا أن نعبدهم، كانوا يدعون أنما يعبدون لأمر من الله - تعالى - كقوله: ﴿وَإِذَا فَمَلُوا فَلِحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْما مَا وَاللّهُ أَمَرَنَا بَها ﴾ [الأعراف: ٢٨].

أو أرادوا بالمشيئة: الرضا؛ يقولون: لولا أن الله - تعالى - قد رضي بذلك عنّا وعن آبائنا، وإلا ما تركنا وهم على ذلك؛ فاستدلوا بتركهم على ما اختاروا على أن الله - تعالى - قد رضي بذلك عنهم، فردّ الله - سبحانه وتعالى - بقوله: ﴿إِنْ هُمُ إِلّا يَخْرُصُونَ﴾ وبقوله: ﴿قُلْ إِنَ اللّهَ لَا يَأْمُنُ إِلْفَحْشَاتُونَ . . . ﴾ الآية [الأعراف: ٢٨]، وقد ذكرناه على الاستقصاء في قوله - تعالى - : ﴿سَيَقُولُ ٱلَّذِينَ أَشَرَكُوا لَوْ شَآءَ ٱللّهُ مَّا أَشَرَكُناً . . . ﴾ الآية [الأنعام: ١٤٨]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَمْ ءَالْيَنَاهُمْ كِتَنْبَا مِن قَبَّلِهِۦ فَهُم بِهِۦ مُسْتَمُسِكُونَ﴾ أي: لم نؤتهم كتابًا ليكون لهم العلم بذلك؛ يسفههم في قولهم؛ لأنهم قوم لا يؤمنون ولا يصدقون.

وقوله - عز وجل -: ﴿ بَلُ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَاثَرِهِم مُهَمَّدُونَ ﴾ إنهم قوم ينكرون [الرسل] ويكذبونهم بعلة أنهم بشر، ثم اقتدوا بآبائهم واتبعوهم وهم بشر أيضًا، فهذا تناقض في القول؛ يذكر سفههم وتناقضهم في القول.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَذَلِكَ مَا آرَسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُنْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ يصبر رسوله على ما قال هؤلاء: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾: أنّه ليس ببديع من هؤلاء؛ بل قال أوائلهم لرسلهم على ما قال قومك؛ يصبره ﷺ ويعزيه، ويذكر سفههم في اتباعهم إياهم واقتدائهم بهم وهم بشر، فيقول: فإذا كنتم لا محالة تتبعون البشر فاتبعوا أمر [من] هم أهدى من آبائكم، وهم الرسل، وهو ما قال - عز وجل-: ﴿قَلَ أَوْلَوْ جِعْتُكُمْ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَّتُمْ عَلَيْهِ ءَابَاءَكُمْ ﴾ فقالوا عند ذلك: ﴿إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ، كَيْوُونَ ﴾ عنادًا وتعنتًا منهم.

وقال بعضهم: أي: قل يا محمد: ﴿أُوَلَوْ جِنْتُكُمُ ﴾ أي: إن جئتكم بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم من الدين، أفتتبعونني فيما جئتكم؟ فردوا عليه وقالوا: ﴿إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمُ بِهِ، كَفِرُونَ ﴾. وقوله – عز وجل–: ﴿فَانَظَمَنَا مِنْهُمُ فَانْظُرَ كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ هذا وعيد.

ثم قال بعضهم: ﴿ فَٱنْتَقَمَّنَا مِنْهُمَّ ﴾ يقول: هو رجوع إلى ذكر الأمم الخالية، فقال: فانتقمنا منهم بالعذاب الذي نزل.

ويحتمل أن يكون قوله - تعالى-: ﴿ فَٱنفَقَمْنَا مِنْهُمُ ﴾ وذلك جائز (١). وقوله: ﴿ فَٱنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَهُ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ يحتمل: مكذبي الرسل.

ويحتمل: مكذبي العذاب.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِّمَا نَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا الَّذِى فَطَرِفِ فَإِنَّهُ مِنَا مَعْبُدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةُ بَاقِيَةُ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ بَلَ مَتَعْتُ هَتَوُلاَ وَوَابَاءَهُمْ حَتَى جَاءَهُمُ الْحَقُ وَرَسُولُ مُبِينٌ ﴿ وَإِنَّا بِهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى وَجُلِ مِن الْفَرْبَانِ عَظِيمٍ ﴿ الْحَقُ قَالُوا هَذَا سِخْرٌ وَإِنَّا بِهِ عَنُونَ ﴿ وَقَالُوا لَوَلا نُولَ هَذَا اللَّهُ عَلَى وَجُلِ مِن الْفَرْبَانِ عَظِيمٍ ﴿ اللَّهُ عَالَمُوا هَذَا سِخْرٌ وَإِنَّا بِهِ عَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتُهُمْ فِي الْفُرْءَانُ عَلَيْهِ مَا فَعَنْ مَعْضَا اللَّهُ وَرَحْمَتُ وَلِكَ خَيْرٌ مِمَا اللَّهُ عَلَى وَجُلِ فَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَعْمُ اللَّهُ وَرَحْمَتُ وَلِكَ خَيْرٌ مِمَا اللَّهُ وَرَحْمَتُ وَلِكَ خَيْرٌ مِمَا اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمَتُ وَلِكَ خَيْرٌ مِمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلا أَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَوْلا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّالُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِهُ الللِّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّ

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

ذَلِكَ لَمَّا مَتَنْعُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَأُ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ آَلُهُ ۖ .

وقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءٌ مِنَّا تَعْبُدُونَ . إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَفِ ﴾ والإشكال: أنه – عليه السلام – تبرأ من عبادة جميع ما يعبدون، واستثنى عبادة الذي فطره وهو الله – تعالى – وهم لا يعبدون الذي فطره، فكيف يستثني من جملة عبادة من يعبدون، والاستثناء [إنما يكون] من جنس المستثنى منه.

فنقول: قال بعضهم: إنه تبرأ من عبادة من عبدوا واستثنى عبادة من فطره؛ لأن فيهم من عبد الذي فطره، [وهو] الله – تعالى – فلو تبرأ من عبادة جميع ما يعبدون على الإطلاق لصار متبرئًا عن عبادة الله – تعالى – لذلك استثنى عبادة الله، والله أعلم.

لكن الإشكال أنه لم يظهر أن في قومه من يعبد الله – تعالى – وهو الذي فطره وخلقه، فما معنى الاستثناء، فيقال: إنه لم يكن في قومه من يعبد الذي فطره، فكان في آبائهم وأوائلهم من يعبد الذي فطرهم، فيرجع استثناؤه إلى ذلك، والله أعلم.

ويحتمل أنه إنما استثنى الذي فطره على طريق الاحتياط؛ لاحتمال أن يكون فيهم من يعبد الله - تعالى - ولا وقوف له على ذلك فيصير متبرئًا من ذلك لو تبرأ ممن يعبدون جميعًا، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون استثنى الذي فطره؛ لأنهم كانوا يعبدون هذه الأصنام والأوثان دون الله - تعالى - رجاء أن تشفع لهم فتقربهم إلى الله زلفى؛ لقولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِبُونَا إِلَى الله زَلْفَى؛ لقولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى؛ لقولهم: ﴿مَثُولَا عِندَ اللّهِ وَلُهُمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله أعلم.

ويحتمل أن يكون هذا استثناء منقطعًا وهو الاستثناء بخلاف الجنس بمعنى لكن، معناه: إني براء مما تعبدون، ولكن أعبد الذي فطرني، وذلك جائز في اللغة؛ كقوله - تعالى -: ﴿لَّا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا إِلَّا سَلَمًا ﴾ [مريم: ٦٦]، وقوله - عز وجل -: ﴿إِلَّا أَن تَكُوكَ يَجَكَرَةً عَن تَرَاضِ ﴾ [النساء: ٢٩] أي: ولكن تجارة عن تراض؛ لأنه لا يجوز أن يستثنى التجارة عن تراض من الباطل، ولا السلام من اللغو، ونحو ذلك كثير، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنِّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾ ذكر أن هذا الحرف ﴿بَرَآءٌ﴾ على ميزان واحد في الوحدان والتثنية والجمع.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِنَّهُمْ سَيَهُدِينِ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: سيثبتني على الهدى.

والثاني: أي: فإنه سيهديني في حادث الوقت، والهدى مما يتجدد، فينصرف إلى إرادة حقيقة الهدى.

فعلى هذين الوجهين يخرج على التوفيق إلى الهدى، والعصمة عن ضده في المستقبل، ولا يحتمل أن يريد بهذا الهدى البيان بأن يقول: فإنه سيبين لي؛ لأنه قد بين له جميع ما يقع له الحاجة إليه، فلا يحتمل أن يسأل البيان، ولا يحتمل الأمر - أيضًا - فإنه قد تقدم الأمر به، ويرجع إلى حقيقة الهدى، أو إلى التوفيق والعصمة، ويكون في الآية دلالة على أن عند الله - تعالى - لطفًا، وهو ما ذكرنا: [أنه] من أعطى ذلك يصير مهتديًا، وأنه لم يعط الكفرة ذلك، ولو أعطاهم لآمنوا.

وقوله: ﴿ وَجَعَلَهَا كُلِمَةٌ ۚ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ. لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: الكلمة الباقية هي كلمة الهداية والتوحيد، فإنه سأل أن يجعل ما وجد منه من التبري من غير الله - تعالى - وتحقيق عبادة الله - تعالى - بقوله: ﴿إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا لِعَبْدُونَ . إِلَّا اللّهِ وقوله: ﴿لا إِله »، نفي غير الله ، وقوله: ﴿إلا الله »، إثبات ألوهية الله - تعالى - وذلك معنى قوله: ﴿إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا الله ، وقوله: ﴿إِلّا الله »، إثبات ألوهية الله - تعالى - وذلك معنى قوله: ﴿إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا وَبَيْنَكُونَ . إِلَّا اللّه » وهو كقوله - تعالى - : ﴿تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَة سَوَلَمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُونَ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ٦٤]، وأجاب الله - تعالى - سؤاله في دعائه، فلم يزل في ذرية إبراهيم وعقبه من يقولها، وذلك قوله - تعالى - : ﴿وَوَصَىٰ بِهَاۤ إِبْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ فِي ذِيهَ إِنَّا اللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

والثاني: الكلمة الباقية: هي كلمة الدعوة إلى الهدى والتوحيد، وهي عبارة عن إبقاء النبوة والخلافة في ذريته إلى يوم القيامة، وهو ما قال: ﴿إِنِي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن النبوة والخلافة في ذريته إلى يوم القيامة: ١٢٤] أخبر أن الظالم من ذريته لا ينال عهده، فأما من لم يكن ظالمًا فإنه ينال عهده، وقد استجاب الله دعاءه، فلم يزل الدعوة في ذريته والنبوة في خلفائهم إلى يوم القيامة؛ قال الله - تعالى -: ﴿وَلِكُلِّ فَوْمٍ هَادٍ ﴾ [الرعد: ٧]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿بَلَ مَتَعْتُ هَـُوُلِآءِ وَءَابَآءَهُمْ حَتَىٰ جَآءَهُمُ الْحَقُ وَرَسُولُ مُبِينُ﴾ أخبر أنه متعهم وآباءهم في مكان لا نبات فيه، ولا زرع، ولا ماء، سخر الناس وحملهم على أن يحملوا إليهم الطعام، والأغذية، وأنواع الفواكه من الأمكنة البعيدة، ويجلبون إليهم ما ذكر من تمتيعه إياهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿جَاءَهُمُ ٱلْحَوَّٰ﴾ أي: القرآن ﴿وَرَسُولُ مُبِينٌ﴾ أي: محمد ﷺ بين أنه من عند الله – تعالى – جاء، وأنه رسوله ﷺ.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَمّا جَآءُهُمُ الْمَقُ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ وَإِنّا بِهِ كَيْرُونَ ﴾ ، لم تزل كانت عادة رؤساء الكفرة والأشراف منهم التكلم بهذه الكلمة عند نزول الآيات والمعجزات؛ يريدون بذلك التمويه على أتباعهم والتلبيس ، فعلى ذلك قول هؤلاء: ﴿ هَذَا سِحْرٌ وَإِنّا بِهِ عَيْرُونَ ﴾ . وقوله - عز وجل-: ﴿ وَقَالُواْ لَوَلا نُزِلَ هَذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِن الْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ظن هؤلاء أنه لما وسع عليهم الدنيا، وأنعم عليهم ، وأعطى لهم الأموال إنما أعطوا ذلك ووسع عليهم لكرامة لهم عند الله - تعالى - وفضل وقدر لديه ، ومن ضيق عليه الدنيا ولم يعط ذلك إنما ضيق عليه ومنع لهوانه عنده ، فقالوا [عند] ادعاء محمد ﷺ الرسالة ونزول القرآن عليه من الله - تعالى - : ﴿ لَوَلا نُزِلَ هَنذَا الْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِن الْقُرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ ظنوا أن من عظم قدره ومنزلته عند الخلق بما وسع عليه وأعطي من الأموال هو عند الله كذلك ، قالوا: لو كان ما يقول محمد حقًا: إن هذا القرآن إنما أنزل من عند الله ، هلا أنزل على من وسع لفضل رجل من القريتين عظيم ؟ فأخبر - عز وجل- أنه لم يوسع الدنيا على من وسع لفضل منزلته وقدره عنده ، وعلى من ضيق إنما ضيق لهوان له عنده ، لكن رب مضيق عليه مكرم منزلته وقدره عنده ، ورب موسع عليه يكون مهانًا عنده .

وقوله – عز وجل–: ﴿أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ نَحَنُ قَسَمَنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّا﴾ هو يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: إنهم لا يملكون قسمها على تدبير ما أنشئوا، وعلى تقدير ما خلقوا، وهي ما ذكر من المعاش وأسباب الرزق من التوسيع والتفضيل، فالذي لم يجعل إليهم في ذلك شيء من تدبيره وتقديره أحق وأولى ألا يملكوا قسم ذلك بينهم واختياره، وهو النبوة والرسالة، ووضعها حيث شاءوا؛ هذا أحد التأويلين.

ثم قوله - تعالى-: ﴿ غَنُ قَسَمْنَا بَيْتُهُم مَعِيشَتُهُمْ ﴾ دلالة في خلق أفعال الخلق؛ لأن التفضيل والتوسيع في الرزق والمعيشة إنما يكون باكتساب يكون منهم، وأسباب جعلت لهم، ثم أخبر أنه هو يقسم ذلك، دل ذلك على أنه هو منشئ أكسابهم، وخالق أفعالهم، وأن له في ذلك تدبيرًا؛ لأنا نرى من هو أعلم وأقدر على أسباب الرزق كانت الدنيا عليه أضيق، ومن هو دونه في تلك الأسباب والاكتساب كانت عليه أوسع؛ [دل] ذلك على أنه [لو كان] على تدبيرهم خاصة، لكانت تكون هي أوسع على من هو أجمع لأسبابها واكتسابها، وأقدر على ذلك، وتكون [أضيق] على من ليست له تلك الأسباب.

ثم قال جعفر بن حرب للخروج عن هذا الإلزام (١): إنما وسع على من وسع؛ لأن التوسيع له أصلح وأخير، وضيق على من ضيق؛ لأن التضييق له أصلح وأخير في الدين؛ فيقال: لو كان التوسيع والتضييق لأجل الأصلح لهم في الدين والأخير، لم يكن ما ذكر من رفع بعض على بعض وتفضيل بعض على بعض في الرزق معنى، وقد أخبر أنه رفع بعضهم على بعض درجات، ولو كان الكل في ذلك سواء، لا يكون لبعض على بعض في ذلك فضل ولا درجة، ولأنه لو كانوا على ما يقولون هم: إنه يعطي كُلا ما هو الأصلح في الدين وأخير لهم في ذلك، فهؤلاء الفراعنة منهم والرؤساء لو لم يكن لهم تلك السعة وتلك الأموال لا يتهيأ لهم فعل ما فعلوا ومنع الناس عن اتباع رسل الله – عليهم السلام وعلى ذلك فرعون إنما ادعى لنفسه الألوهية بما أعطي له من الملك والسعة ما لو لم يكن له ذلك لم يدع ذلك، وكان ذلك أصلح في الدين؛ فدل أن الله تعالى قد يترك ما هو الأصلح لهم في الدين، وأن ليس عليه حفظ الأصلح لهم في الدين.

وقوله – عز وجل–: ﴿ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم فوق بعض سِخْريًا﴾.

قال بعضهم: قوله: ﴿سِخُرِيًّا﴾ - بكسر السين-: الاستهزاء، وتأويله: أنه علم منهم أن بعضهم يستهزئ ببعض، ويهزأ بعضهم بعضًا، أعطى ذلك لهم؛ ليكون منهم ما علم منهم من الهزء والسخرية، لا أن يكون يرفع بعضهم على بعض؛ ليأمر بما علم أنه يكون منهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾.

يحتمل قوله: ﴿ وَرَحْمَتُ رَبِكَ ﴾: النبوة؛ أي: ما اختار رسول الله ﷺ من الرسالة والنبوة خير مما يجمع أولئك الكفرة.

ويحتمل: ما يدعوهم محمد ﷺ ويختار لهم من التوحيد والدين خير مما يجمعون هم من الأموال.

ويحتمل: ما وعد لأهل الإيمان من الثواب والكرامة بإيمانهم - وهو الجنة- خير مما يجمعون، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَوْلَآ أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِـدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكَفُرُ بِالرَّحْمَٰنِ لِبُنُوتِهِمْ سُقُفًا مِّن فِضَّـةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ . . . ﴾ الآية؛ أي: لولا أن يصير الناس كلهم على ملة واحدة – وهو دين الكفر- وإلا لجعلنا للكفار ما ذكرنا.

في الآية دلالة التزهيد في الدنيا؛ لأنه ذكر أنه أعطى الكفار ما ذكر، لولا رعاية قلوب

<sup>(</sup>١) زاد في أ: فقال.

ضعفة [الإيمان] حتى لا يتحولوا إلى دين الكفر، فما منع الكافر ما منع إنما منع بسبب المؤمن، فيجب أن يزهد فيها.

وفي الآية دلالة جوده وكرمه؛ حيث لم يمنع من عادى أولياءه وعاداه نعيم الدنيا، وفي الشاهد أن من عادى آخر يمنعه ذلك ما عنده من الفضل والمال.

وفيها دلالة هوان الدنيا على الله - تعالى - على ما ذكره أهل التأويل؛ إذ لو كان لها عنده خطر وقدر لم يعط الكافر منها جناح بعوضة أو جناح ذبابة؛ فدل ذلك على هوانها على الله، تعالى.

وفيه دلالة نقض قول المعتزلة؛ حيث قالوا: ليس على الله أن يفعل بعباده إلا ما هو أصلح لهم في الدين؛ لأنه أخبر – تعالى – أنه لولا ما يختار أهل الإيمان الكفر والدخول فيه وإلا جعل لأهل الكفر ما ذكر من جعل النعم، فلو كان الأصلح واجبًا في الدنيا لكان يجب أن يعطي لأهل الإيمان مثل ذلك الذي ذكر أنه لو أعطى لأهل الكفر فيكونون جميعًا أهل كفر، وإذا أعطى ذلك لأهل الإيمان لا يكونون جميعًا أهل الإيمان، وهو الأصلح في الدين، ومع ذلك لم يعط – دل أنه ليس على الله – تعالى – حفظ الأصلح لهم في الدين، ولا حفظ الأخير، والله الموفق.

والأصل في قوله - تعالى -: ﴿ وَلُولَا آن يَكُونَ النّاسُ أُمّةَ وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ النّاسُ أُمّةً وَحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَن يَكُفُرُ والنّعِم الدائمة الدائمة الدائمة الدائمة الذائلة النعمة الزائلة المنقطعة ، فمن اختار وآثر النعيم الدائم واللذة الباقية على النعمة الزائلة واللذة [الفانية] ، ضيق عليهم النعم الزائلة واللذة الفانية؛ لما آثر واختار الباقية على الفانية ، ومن آثر الفانية الزائلة على الباقية الدائمة وسع عليه الفانية لما اختار وآثر وهو ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿ مَن كَانَ يُوِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ عَجَلَنًا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءٌ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ عَجَلَنًا لَهُ وَلِهَ مَا نَشَاءٌ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُؤْمِنٌ . . . ﴾ الآية [الإسراء: ١٨ - ١٩]، بين لكل ما اختار وآثر من النعم الفانية والدائمة ، وذكر الفضة والذهب وإن كانت أشياء أخر قد تكون أرفع وأعظم قدرًا منها؛ لأن هذين هما أعز الأشياء عندهم ، وبهما يوصل إلى كل رفيع وعظيم ، والله أعلم .

ثم ما ذكر من جعل السقف والمعارج من الفضة، وما ذكر من الزخرف هو رد ما قاله فرعون في حق موسى – عليه السلام-: ﴿فَلَوَلاَ أُلِقِى عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَو جَآءَ مَعَهُ الْمَلَيْكِكَةُ مُفْتَرِنِينَ ﴾ [الزخرف: ٥٣] أي: لخساسة الدنيا، وهو أنها لم يعط لأوليائه والأخيار من عباده، ولولا ما يكون من ترك أهل الإيمان وإلا لكان في حق كل كافر مثل ما

فعل في حق فرعون وأمثاله، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِن كُلُّ ذَلِكَ لَمَّا مَتَكُ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَّأَ وَٱلْآخِرَةُ عِندَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ﴾ أي: كل ما ذكر ليس إلا متاع الحياة الدنيا، أعطى من آثره على نعيم الآخرة والعاقبة للمتقين كما اختاروها على غيرها، والله المستعان.

قال القتبي (١): المعارج: الدرج؛ يقال: عرج: أي: صعد، ومنه المعراج؛ لأنه سبب إلى السماء أو طرف، ﴿عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ﴾ أي: يعلون؛ ظهرت على البيت: إذا علوت سطحه، والزخرف الذهب، وكذا قول أبي عوسجة: المعارج: المصاعد، والمعراج: الصعود، والزخرف: كل شيء حسن، والزخرفة: التحسين والتزيين.

وهذا أشبه؛ ألا ترى أنه قال في آية أخرى: ﴿حَقَّ إِذَآ أَخَذَتِ ٱلْأَرْضُ زُخَرُفَهَا﴾ [يونس: ٢٤] أي: زينتها وحسنها، والسُّقُفُ: جمع السَّقْفِ، وهو سمك البيت.

قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّمْنِي نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ فَرِينٌ ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَهُم مُهُمَّدُونَ ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءًنَا قَالَ يَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بَعْدَ الْمَشْرِقَيْنِ فَيِشْ السَّيَ الْقَرِينُ ﴿ وَلَن يَنفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْ ظَلَمْتُكُمْ أَنْكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ ﴿ اَفَانَتَ تُشْمِعُ السَّمَّ أَنْ اللَّهُ السَّمَ أَن اللَّهُ اللَّلَا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ ا

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْمَٰنِ نُفَيِّضْ لَهُ شَيْطُنَا﴾.

قال بعضهم (٢): ﴿يَعْشُ﴾ أي: يعرض عن ذكر الرحمن.

وقال بعضهم (٣): ﴿يَعْشُ﴾ أي: يعمى بصره، ويضعف عن ذكر الرحمن؛ أي: يعمى بنه ولا يقبله.

وقال بعضهم (٤): عشى يعشو من عمى البصر وضعفه، وعشى يعشى من الإعراض. وقال أبو عبيدة: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْنِ﴾ أي: يظلم بصره.

وقال الفراء: ﴿وَمَن يَعْشُ﴾ أي: يعرض عنه، ﴿ومن يَعْشَ﴾ بنصب الشين أي: يعمى

<sup>(</sup>۱) وهو قول ابن عباس أيضًا، أخرجه ابن جرير (٣٠٨٥٠) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٧٢٢/٥)، وعن قتادة والسدى وابن زيد مثله.

<sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٠٨٦٦) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٧٣٣/٥) وهو قول السدى أيضًا.

<sup>(</sup>٣) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٠٨٦٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن جرير (١٨٨/١١).

عنه.

وقال أبو عوسجة: ﴿يَعْشُ﴾ أي: يجاوز، وإن شئت جعلته من العشى، وهو ظلمة البصر، وإن شئت جعلته من التعاشي، وهو التعامي، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَن ذِكْرِ ٱلرَّمْكِن﴾: القرآن.

ويحتمل: التوحيد والإيمان.

ويحتمل: رسول الله ﷺ.

وقوله – عز وجل-: ﴿نُقَيِّضَ لَهُ شَيْطَلنَا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾.

قال بعضهم: نقيض: نقدر، والتقييض: التقدير؛ يقال: قيض الله لك خيرًا، أي: قدره، وهو قول أبي عوسجة.

وقال بعضهم: نقيض: أي: نهيئ له شيطانًا ويضم إليه ﴿فَهُو لَهُ فَرِينٌ﴾، والأصل في ذلك أن من آثر معصية الله واختارها على طاعته كانت لذته وشهوته في ذلك، فالشيطان حيث اختار معصية الله على طاعته صارت لذته في ذلك، وعلى ذلك من اتبعه فيما دعاه، وأجابه إلى ما دعاه إليه صارت لذته في ذلك، قارنه ولازمه في ذلك ليكونا جميعًا في ذلك في الدنيا والآخرة؛ على ما ذكر في آية أخرى: ﴿اَحْشُرُوا اللِّينَ ظَامُوا وَأَزْوَجَهُمُ مَ . . . ﴾ الآية [الصافات: ٢٢].

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ﴾ السبيل المطلق هو سبيل الله، والدين المطلق هو كتاب الله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَعْسَبُونَ أَنَهُم مُهَّ تَدُونَ ﴾ كانوا يحسبون أنهم مهتدون؛ لأن الشياطين كانوا يزينون لهم ويقولون: إن الذي أنتم عليه هو دين آبائكم وأجدادكم، ولو كانوا على باطل لا على حق ما تركوا على ذلك، ولكن أهلكوا واستؤصلوا، فإذ لم يهلكوا وتركوا على ذلك ظهر أنهم كانوا على الحق والهدى؛ كانوا يموهون لهم ويزينون كذلك، وظنوا أنهم على الهدى كما يقول لهم الشيطان، والله الهادي.

وقوله - عز وجل-: ﴿حَقَّىۤ إِذَا جَاءَنا﴾ أي: الكافر وقرينه في الآخرة ﴿قَالَ﴾ الكافر ﴿ يَلَيْتَ بَيْنِي وَيَلْيَكُ بُعُدَ ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَيِئْسَ ٱلْقَرِينُ﴾ يحتمل أن يقول في الآخرة: يا ليت كان بينك وبيني في الدنيا بعد المشرقين؛ حتى لم أكن أراك ولم أتبعك.

ويحتمل أن يقول: يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين في الآخرة.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿ بُعْدَ ٱلْمُشْرِقَيْنِ ﴾.

قال بعضهم (١): ما بين مشرق الصيف إلى مشرق الشتاء.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/ ۱۸۹).

وقال بعضهم (۱): يحتمل: أي: بعد المشرق والمغرب، لكن ذكر باسم أحدهما، كما يقال: عمرين، وأسودين؛ سماهما باسم واحدهما؛ لأن الأسود منهما واحدة، وهي الحية دون العقرب، والمراد من عمرين: أبو بكر وعمر، فعلى ذلك قوله: ﴿بُعَّدُ الْمَشْرِقَيْنِ﴾.

وقوله: ﴿فَبِئْسَ ٱلْقَرِينُ﴾ حيث ألجأه وألقاه في النار والإهلاك؛ لما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ﴾ أي: لا ينفعكم في الآخرة الاعتذار ﴿إِن ظَلَمَتُدُ﴾ في الدنيا؛ أي: وضعتموها غير مواضعها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَنَّكُمْ فِي ٱلْعَذَابِ مُشْتَرِكُونَ﴾ ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَنَأَنَتُ تُشَمِعُ ٱلصُّمَّ أَوْ تَهْدِى ٱلْعُمْىَ﴾، ولا يملك هداية من كان في ضلال مبين.

ثم معلوم أنه لم يرد بالهدى هداية البيان، ولا إسماع الآذان؛ لأن رسول الله على عملك ذلك كله، وقد فعل رسول الله على ولكنه أراد الهداية التي لا يملكها إلا هو، والإسماع الذي لا يملكه غيره، وهو التوفيق والعصمة والرشد الذي إذا أعطي من أعطي اهتدى؛ يذكر عجز رسول الله على عن ذلك، وهو على المعتزلة؛ لأنه أخبر أن عنده لطائف وأشياء لم يعطها كل أحد، إنما أعطى بعضها دون بعض، فمن أعطاه تلك اللطائف اهتدى، وهو ما ذكرنا من التوفيق والعصمة، وعلى قولهم ليس عند الله شيء يملك به هدايتهم؛ لأنهم يقولون: قد أعطى كل كافر ما لو أراد الكافر أن يهتدي يصير مهتديًا بذلك، ولم يبق عنده شيء يملك بذلك هدايتهم؛ فعلى قولهم عجزه - تعالى - عن ذلك كعجز رسول الله عن ذلك، وهو إنما ذكر ذلك إعلامًا أنه هو المالك لذلك دون عباده، ومعلوم أنه إنما ذكر على الربوبية والألوهية له في ذلك، والله الموفق.

وجائز أن يكون قوله - تعالى-: ﴿أَفَأَنَتَ تُشَعِعُ الصَّمَ أَوْ تَهْدِى الْعُمْيَ﴾ إنما ذكر لإياس رسول الله ﷺ عن إيمان قوم علم الله - تعالى - أنهم لا يؤمنون، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُّنَلَقِمُونَ . أَوْ نُرِيَنَكَ ٱلَّذِى وَعَدُنَهُمْ فَإِنَّا عِنْهُم مُّنَاقِمُونَ . أَوْ نُرِينَكَ ٱلَّذِى وَعَدُنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم ، عَلَيْهِم ، مُقْتَدِرُونَ ﴾ فيه دلالة منع رسول الله ﷺ عن سؤال إنزال العذاب الموعود لهم عليهم ، ثم المنع فيه من وجهين:

أحدهما: النهى عن سؤال بيان الوقت أن يسأل متى ينزله عليهم؟

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ١٨٩).

والثاني: النهي عن استعجاله؛ كقوله: ﴿وَلَا تَسْتَعَجِل لَمُثَمَّ ﴾ [الأحقاف: ٣٥] كأنه يقول: ليس ذلك إليك، إنما ذلك إليَّ: إن شئت أنزلت في حياتك وأريتك ذلك، وإن شئت أمتك ولم أرك شيئًا من ذلك، وهو كما قال: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّةُ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٢٨].

وقال قتادة في ذلك: إن الله - تعالى - أذهب نبيه على وأبقى النقمة بعده، ولم يره في أمته إلا الذي تقر به عينه، وليس نبي أو رسول إلا وقد رأى في أمته العقوبة غير نبيكم، عافاه الله - تعالى - عن ذلك، ولا أراه إلا ما يقر به عينه، قال: وذكر لنا أن نبي الله أري الذي تلقى أمته من بعده، فما زال إلا منقبضًا ما استشاط ضحكًا حتى لحق بالله تعالى (١).

وقال الحسن (٢) قريبًا من قول قتادة في قوله – تعالى –: ﴿ فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم مُنْقَهُونَ﴾ قال: أكرم الله – تعالى – نبيه ﷺ أن يريه في أمته ما يكره، ورفعه الله – تعالى – وبقيت النقمة.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَسْتَشْيِكَ بِٱلَّذِيَّ أُوحِىَ إِلَيْكَ ۖ إِنَكَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ الوحي إلى رسول الله ﷺ من وجوه ثلاثة:

أحدها: القرآن، وهو الظاهر من الوحى إليه.

والثاني: وحي بيان، يبين للناس ما لهم وما لله عليهم، وما لبعضهم على بعض على لسان الملك جبريل أو غيره؛ على ما أراد الله تعالى.

والثالث: وحي إلهام وإفهام، كقوله - تعالى -: ﴿لِتَحَكُمُ بَيْنَ النَّاسِ مِمَا أَرَنكَ اللَّهُ ﴾ [النساء: ١٠٥] وما أراه الله - تعالى - هو ما ألهمه وأفهمه أمره - عز وجل - بالتمسك على أنواع ما أوحي إليه ما هو قرآن وما هو بيان، وما هو إفهام، وأراه وآمنه أن يزيغ أو يزل أو يعدل عن الصواب في ذلك كله، ويبشره في ذلك كله أنك لو تمسكت بجميع ما أوحي إليك كنت على صراط مستقيم؛ حيث قال: ﴿فَاسْتَمْسِكَ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى صراط مستقيم؛ حيث قال: ﴿فَاسْتَمْسِكُ بِاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ جائز أن يكون المراد بالذكر جميع أنواع ما أوحى إليه؛ فإن قوله: ﴿وَإِنَّهُ﴾ كناية عن قوله: ﴿وَإِلَّذِى أُوحِىَ إِلَيْكَ ﴾ أي: جميع ما

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۰۸۷۲)، (۳۰۸۷۳) وزاد السيوطي في الدر المنثور (۵/ ۷۲٤) عبد الرزاق وعبد ابن حميد وابن المنذر والحاكم عنه عن أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣٠٨٧١) وابن المنذر، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٢٤).

أوحي إليه شرف له ولقومه؛ لما اختصه واختاره بذلك من بين غيرهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون المراد من الذكر حقيقة الذكر؛ أي: ما أوحي إليه ذكر له ولقومه، يذكر لهم ما لله عليهم وما لبعضهم على بعض، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ يحتمل: وسوف تسألون بشكر ما أوحي إليك، وأن يصير ما أوحى إليك، وأن يصير ما أوحى إليك ذكرًا لك ولقومك، وعن القيام بشكر ذلك.

ويحتمل: ﴿وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ القيام بأوامر جميع القرآن وفيما أوحي إليه. ويحتمل: ﴿وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ من كذبه؟ على ما يقول بعض أهل التأويل.

... أو ﴿ وَسَوْفَ ثُشَائُونَ﴾ أشكرتم تلك النعمة أم لا؟

ويحتمل ﴿ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ يوم القيامة عن القرآن هل عملتم بما فيه؟ والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَسَنَلْ مَن أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ مِن أُرُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَٰنِ اللهَةَ يُعْبَدُونَ ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِعَايَنِنَا ۚ إِلَىٰ فِرْعَوْرَ وَمَلِإِيْهِ فَقَالَ إِنِى رَسُولُ رَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا يَالِينَا اللَّهُ مَنْهَا يَضَعَكُونَ ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِن اللَّهِ إِلَّا هِى أَحْبَدُ مِنَ أُخْتِهَا وَأَخَذَتَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ إِنَا لَهُ مَنْهَا يَضَعَكُونَ ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِن اللَّهُ إِلَّا هِى أَحْبَدُ مِنَ أُخْتِهَا وَأَخَذَتَهُم بِالْعَذَابِ لَعَلَهُمْ مِنْهَا يَشْهُمُ وَقَالُواْ يَتَأَيّٰهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَا لَمُهْ مَدُونَ ﴿ فَلَمَا كَشَفَنَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ اللَّهُ مَن وَقَالُواْ يَتَأَيّٰهُ ٱلسَّاحِرُ ادْعُ لَنَا رَبِّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ إِنَّا لَمُهْ مَدُونَ ﴿ فَلَمَا كَشَفَنَا عَنْهُمُ الْعَذَابِ إِنَا لَهُمْ مَنْكُونَ ﴿ وَهُو مِن اللَّهُ مِنْ مَن مَن اللَّهُ مِنْ مَن اللَّهُ مُن وَلَا يَكُونُ وَ وَلِيمِهُ مَن اللَّهُ مِنْ مَهُ مَن مَهِ مُن وَلَا يَكُونُ وَ وَالَّهُ مِنْ مَن اللَّهُ مُن وَلَا يَكُونُ وَلَا اللَّهُ مُنْ مَن اللَّهُ مُن مَهِ مُن وَلا يَكُونُ وَقَ مَلْهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن مَهِ مِن عَنْ مَن اللَّهُ مُن وَلَا مَن وَلَا مُن وَلَا مَن وَلَا مُنْ مَن وَلَا مَن وَلَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن وَلَا مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ عَنْمُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ مُنْهُمْ اللَّهُ مُن اللَّهُمُ مَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ مِن اللَّهُمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا اللَّهُ مُن وَاللَّهُ مُن وَاللَّهُ مَالَمُ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُنَامِلًا عَلَى اللَّهُ مُنْ اللَّهُمُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ مُن الللّهُ مُن الللَّهُ مُن الللَّهُ مُنْ اللَّلْمُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَسَّنَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبِلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلَنَا مِن دُونِ الرَّحْكَنِ الله عَلَيْةِ مِن الله عَلَيْةِ مِن آيات صدقه أظهر من أمره أن يسأل من أهل الكتاب؛ إذ آيات صدقه معجزات عجزت الكفرة عن إتيان مثلها، وليس مع من أمره بالسؤال عن ذلك آيات المعجزات، فما معنى السؤال له من أهل الكتاب عن ذلك؟ فنقول: أمره - عز وجل- إياه بالسؤال عنهم يخرج على وجهين:

أحدهما: يسألهم سؤال توبيخ وتعيير، وسؤال تقرير وتنبيه: هل أتى رسول من الرسل – عليهم السلام – الذين أرسلوا من قبلك أو كتاب بالأمر بعبادة غير الله؟ فيقرون جميعًا أنه لم يأت رسول بإباحة ذلك، ولا أمر أحد منهم بذلك.

والثاني: أن هذا أمر لغيره أن يسألهم، وإن كان ظاهر الأمر والخطاب له؛ لما ذكرنا أن

أدلة صدقه أظهر من دلالة صدق أولئك، وهو كقوله: ﴿ يَبَلُغَنَّ عِندَكَ ٱلۡكِبَرَ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُعَتَرِينَ ﴾ قوله: ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُعَتَرِينَ ﴾ [الإسراء: ٣٣] وكقوله: ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُعَتَرِينَ ﴾ [البقرة: ١٤٧] و ﴿ اَلمُنْفَرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤]؛ إذ معلوم أن رسول الله ﷺ كان لا يشك ولا يمتري في شيء من ذلك، فرجع الخطاب إلى غير ما ذكرنا.

ويحتمل أن يكون قوله – تعالى – : ﴿ وَسَّئَلَ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا . . . ﴾ الآية ؛ أي : لو سألتهم عن ذلك لقالوا جميعًا : لم يرسل بأمر بعبادة غير الله – تعالى – والله أعلم .

وحكاية على هذا - وليس من نسخة الأصل (١) - سمعت مفسرًا ببخارى يقول (٢): نزلت هذه الآية ليلة المعراج ورسول الله ﷺ لما دخل بيت المقدس رأى الرسل والأنبياء - عليهم السلام- مجتمعين، ثم تقدم وصلى بهم ركعتين، فقام جبريل - عليه السلام - من الصف وقال: يا محمد ﴿وَسَّئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ مِن رُسُلِناً ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَىٰ بِثَايَنِنَاۤ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْدِهِ﴾ قد ذكرنا آيات موسى – عليه السلام– التي أتى بها في غير موضع، وفيه الأمر بتبليغ الرسالة.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَقَالَ إِنِّى رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ﴾، وفيه أن التقية لا تسع للرسل – عليهم السلام– في ترك تبليغ الرسالة وإن خافوا على أنفسهم الهلاك.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَمَا جَآءَهُم بِتَايَئِنَآ إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ﴾ هكذا عادة الفراعنة والرؤساء من الكفرة أنهم إذا أتاهم الرسل بالآيات ضحكوا منهم، واستهزءوا بهم؛ كقوله – تعالى–: ﴿إِنَّ اَلَذِينَ أَجَرَمُواْ كَانُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْمَكُونَ . . . ﴾ الآية [المطففين: ٢٩].

وقوله: ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِّنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِيَ أَكِّبُرُ مِنَ أُخْتِهَا ﴾.

قال بعضهم (٣): إن كل آية تأخرت عن الآية الأخرى فهي أعظم وأكبر من التي تقدمت؛ نحو ما كان منهم من الاستعانة؛ حيث قالوا: ﴿أَذْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ لَبِن كَشَفْتَ عَنَا ٱلرِّجْزَ لَنُوْمِئَنَ لَكَ﴾ [الأعراف: ١٣٤] ثم هو مما أراهم من الآيات قبل ذلك أعظم.

وقال بعضهم: ﴿إِلَّا هِيَ أَكَبُرُ مِنَ أُخْتِهَا ﴾ كانت اليد أعظم وأكبر من العصا؛ لأن العصا قد تهيأ للسحرة تمويهها وتحويلها من جنس العصا وجوهرها إلى غيرها من الجواهر، ولم يتهيأ لهم تحويل اليد عن جوهر اليد، وقد كان ذلك لموسى - عليه

<sup>(</sup>۱) كذا ورد في أ.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٠٨٨٧) وهو قول سعيد بن جبير أيضًا.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ١٩٤).

السلام - دل أن آية اليد أكبر من آية العصا، والله أعلم.

وقال بعضهم: هذا ليس على تحقيق جعل آية أكبر وأعظم من آية العصا، ولكن وصف الكل بالعظم والكبر؛ كقوله - تعالى -: ﴿ اَلِمَا أَوْكُمُ وَأَبْنَا وَكُمُ لاَ تَدَرُونَ أَيْهُمُ أَوْبُكُم لَا تَدَرُونَ أَيْهُم أَوْبُ لَكُو نَفَعاً ﴾ الكل بالعظم والكبر؛ كقوله - تعالى -: ﴿ القرب في أحدهما دون الآخر، ولكن وصف قرب كل واحد منها من الآخر على السؤال، وكما يقال في العرف: إن أفراس فلان كل واحد أعدى من الآخر، وإن أصحاب فلان كل واحد أفضل من الآخر، وأنه لا يراد بذلك الترجيح، ولكن إثبات المخبر عنه؛ فعلى ذلك قوله - تعالى -: ﴿ وَمَا نُرِيهِم مِنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِمَ أَكَبَرُ مِنْ أُخْتِها ﴾ وصف لهما جميعًا بالكبر، والله أعلم.

ثم ذكر قوله - تعالى-: ﴿فَلَمَا جَآءَهُم بِاللِّيَا إِذَا هُم مِنْهَا يَضْعَكُونَ﴾ وغير ذلك من أمثاله لرسول الله ﷺ ليصبره على أذى قومه، وأنواع ما كانوا يستقبلونه من الاستهزاء به وبأتباعه، والضحك بما أتاهم من الآيات والحجج على رسالته، وعلى ذلك ما قال: ﴿وَكُلًا نَقُشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثْبَتُ بِهِ، فُوَّادَكُ ﴾ [هود: ١٢٠] أخبر أنه إنما قص عليه أنباء الرسل المتقدمة لتسلية فؤاده، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَالُواْ يَتَأَيُّهُ السَّاحِرُ انْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ . . . ﴾ الآية، والإشكال أنهم كيف يسمونه ساحرًا وكانوا يطلبون منه أن يدعو ربه ويسأله حتى يكشف عنهم العذاب؟

فنقول: روي عن ابن عباس - رضي الله عنهما-: سموه: ساحرًا؛ لأن الساحر عندهم هو العالم المعظم الذي بلغ في العلم غايته ونهايته (١)؛ لذلك قالوا: يا ساحر، ادع لنا ربك، وإلا لا يحتمل أن يكونوا يسألونه ويطلبون منه أن يدعو ربه ليكشف عنهم العذاب، ثم يسمونه: ساحرًا ويعنون به: سحرًا للكذب والباطل، والله أعلم.

وقال مقاتل: إنهم قالوا: ﴿يَتَأَيُّهُ السَّاحِرُ اَنَّعُ لَنَا رَبَّكَ﴾ قال لهم موسى – عليه السلام –: كيف أدعو ربي ليكشف عنكم ما ينزل بكم، وقد تسمونني ساحرًا، فرجعوا عن ذلك فقالوا: ﴿يَمُوسَى آدَّعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ ﴾؛ على ما ذكر في سورة الأعراف: الآية [١٣٤]، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قولهم: ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلسَّاحِرُ ٱدْعُ لَنَا رَبِّكَ ﴾ سموه: ساحرًا على ما كان عندهم أنه ساحر، فيقولون: إنك ساحر، إلا أن تدعو ربك فيكشف عنا الرجز؛ فعند ذلك

<sup>(</sup>١) ذكره ابن جرير (١١/ ١٩٤) ولم ينسبه لأحد.

نعلم أنك لست بساحر وأنك رسول؛ فنؤمن بك.

ويحتمل أن يكون عندهم أن اليد البيضاء والعصا، وما أتى به موسى مما يبلغ السحر إلى تغيير ذلك عن جوهره، ويستفاد بالسحر مثله، لكن سألوا منه أن يسأل ربه ما ذكروا؟ لما علموا أن إجابة الدعاء فيما دعا لا يكون لساحر، ولا يجاب إلا للرسول والذي على الحق، فإذا أجابك إلى ما سألت آمنا بك، والله أعلم.

ويحتمل أن يكونوا قالوا ذلك على حقيقة إرادة السحر على التناقض والتمويه على الأتباع؛ كقوله: ﴿مَهْمَا تَأْنِنَا بِهِ، مِنْ ءَايَةٍ لِتَسْتَحْرَنَا بِهَا﴾ [الأعراف: ١٣٢] فالآية لا يسحرهم بها؛ لأن الآية هي التي لا حقيقة لها ولا دوام، فإذا كان آية لا يسحرهم بها، ولا تكون سحرًا، وإذا كان سحرًا لا يكون آية، فكانت عامة أقوالهم خرجت على التناقض؛ على ما ذكرنا في غير آي من القرآن، فعلى ذلك يحتمل هذا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾ قد كان الله - عز وجل- عاهد موسى - عليه السلام- لئن آمنوا، أكشف عنهم العذاب، فلما دعا وكشف عنهم العذاب، لم يؤمنوا، والله أعلم.

ويشبه أن يكون عهده إليه ما جعله نبيًّا واختصه لرسالته.

ويحتمل قوله - تعالى-: ﴿ بِمَا عَهِدَ عِندَكَ ﴾ على الإضمار؛ كأنهم قالوا: ادع لنا ربك بما عهد كل واحد منا عندك لئن كشفت عنا العذاب إنا لمهتدون، وهو قوله - تعالى - في آية أخرى: ﴿ لَبِن كَشَفْتَ عَنَّا ٱلرِّجْزَ لَنُؤْمِنَنَ لَكَ ﴾ [الأعراف: ١٣٤]، ألا ترى أنه قال: ﴿ فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنَّهُمُ ٱلْعَذَابَ إِذَا هُمْ يَنكُنُونَ ﴾، أي: ينقضوا ما عهدوا، وعهدهم ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَنَادَىٰ فِرْعَوْنُ فِى قَوْمِهِ، قَالَ يَنَوْمِ أَلَيْسَ لِى مُلَكُ مِصْرَ وَهَلَذِهِ الْلَامَ - الْأَنْهَارُ بَجْرِى مِن تَحْقِى أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ يقول اللعين هذا مقابل ما ادعى موسى - عليه السلام - من الرسالة، يموه بذلك على قومه وأتباعه؛ أي: لئن كان الله أرسل رسولا، فأنا أحق وأولى بالرسالة من موسى؛ ولذلك قال: ﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا اللّهِى هُوَ مَهِينٌ ﴾ أي: ضعيف لا مال له، ولا حشم، ولا تبع، ﴿وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾ حجته، وكذلك قال: ﴿فَلَوُلا أَلْقِي عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبِ ﴾ كما ألقى على، وكما أعطاني من المال والذهب.

أو يقول: إن من كان له رسول يكرمه بأنواع الكرامات ويبذل له أموالا، فإذ لم يؤته شيئًا من ذلك فليس برسول.

أو يقول: إنه لو كان رسولا كما يقول، لألقى الله عليه من الأساورة ما ألقيت أنا على

أتباعى وحشمى، ونحوه.

وكان فرعون لا يزال يموه أمر موسى – عليه السلام – على قومه، من ذلك قوله: ﴿ يُرِيدُ أَن يُغْرِجَكُمْ مِّنْ أَرْضِكُم سِخْوِهِ ﴾ [الشعراء: ٣٥]، ومنه قوله: ﴿ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ الَّذِى عَلَى مُن أَرْضِكُم سِخْوِهِ ﴾ [الشعراء: ٣٥]، ومنه تمويه على قومه، والله عَلَمَكُمُ السِّخِرِ ﴾ [طه: ٧١]، ونحو ذلك كثير، فعلى ذلك هذا منه تمويه على قومه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴾.

قال بعضهم (١<sup>١)</sup>: أي: لا يكاد يبين حجته؛ لما في لسانه عقدة ورُتَّة؛ يقول: عيي لسان.

وقال بعضهم: إن فرعون لا يعني ذلك؛ لأن الله - تعالى - قد أذهب تلك العقدة والرتة التي في لسانه حين دعا وسأل ربه بقوله: ﴿وَٱحْلُلُ عُقْدَةً مِن لِسَانِه . يَفْقَهُواْ وَلَى الله دعاءه؛ حيث قال: ﴿قَدْ أُوتِيتَ سُؤلَكَ يَعُوسَىٰ﴾ وقد أجاب الله دعاءه؛ حيث قال: ﴿قَدْ أُوتِيتَ سُؤلَكَ يَعُوسَىٰ﴾ [طه: ٣٦]، ولكن أراد - والله أعلم-: لا يكاد يبين حجته؛ أي: ليس يأتي بحجة تأخذ القلوب.

وقال القتبي في قوله: ﴿أَمْرَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَلَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ﴾ قال: أما أنا خير منه؟ وقال أهل التأويل: أنا خير منه.

وجائز أن يكون قوله: ﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِى هُوَ مَهِينٌ﴾ موصولا بقول فرعون حيث قال: ﴿أَلَيْسَ لِى مُلَكُ مِصْرَ وَهَدَذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجَرِّى مِن تَعَيِّنَ أَفَلَا تُبْصِرُونَ﴾ أنا خير منه بأن لي ملك مصر، وليس لموسى – عليه السلام– ذلك؛ على ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَوَلَآ أُلَقِىَ عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ أَوْ جَآءَ مَعَهُ الْمَلَيْهِكَةُ مُقْتَرِنِينَ﴾ هذا القول منه يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول: إن كان موسى يدعي الملك في الدنيا ويطلبه فهلا ألقي عليه أساور من ذهب كما يلقى للملوك من الأساور، والتاج، وغير ذلك، وإن كان يدعي الرسالة لنفسه فهلا كان معه الملائكة مقترنين؛ ولا يزال الكفرة يطلبون من الرسل الآيات على وجه يتمنون هم ويشتهون، فأخبر أن الآيات ليست تأتي على ما يتمنون ويشتهون، ولكن على ما أراد الله تعالى.

والثاني: يجمع الأمرين جميعًا فيقول: إنه يدعى الرسالة، والرسول معظم عند

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (۳۰۸۹۸) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٢٧) وهو قول السدي أيضًا.

المرسل، فيقول: إن كان ما يقول حقًا فهلا ألقي عليه الأساور تعظيمًا، وهلا كان معه الملائكة مقترنين؛ تعظيمًا له وإجلالا، والله أعلم.

وقال بعضهم في قوله: ﴿فَلَوْلَا أُلِقِى عَلَيْهِ أَسْوِرَةٌ مِن ذَهَبٍ ﴾ أي: هلا سوّر؟ لأن الرجل منهم إذا ارتفع فيهم سوروه، أو جاء معه الملائكة مصدقين له بالرسالة.

قال القتبي وأبو عوسجة (۱): أساور وأسورة جمع السوار، ورجل أسوار؛ أي: رامي، وقوم أساورة، وإنما سمي الرامي: أسوارًا؛ لأنه إذا أجاد الرمي جعل في يده سوارًا من ذهب.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَسْتَخَفَّ فَوْمَهُم فَأَطَاعُوهُ ﴾.

قال بعضهم: أي: فاستخف بقومه واسترذلهم فأطاعوه.

وقال بعضهم (٢): ﴿ فَاسْتَخَفَ قَوْمَهُم فَأَطَاعُوهُ ﴾ أي: استرذلهم واستفزهم بالخروج على أتباع موسى وطلبه فأطاعوه، وذلك أنه أمرهم بالخروج معه في طلب موسى لما خرج من عندهم نحو البحر، فأطاعوه في ذلك، وخرجوا معه في طلبه، حتى أصابهم ما أصابهم وكأن هذا أشبه وأقرب، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَلَمَّآ ءَاسَفُونَا ٱننَقَمْنَا مِنْهُمْ ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: فلما عملوا الأعمال التي استوجبوا لها الغضب انتقمنا منهم على ذلك؛ لأن ظاهر قوله - تعالى-: ﴿ اَسَفُونَا ﴾ أي: أغضبونا، وصفة الغضب على الحدوث لله - تعالى - لا تجوز، فكأن المراد منه: ظهور أثر الغضب استوجب العذاب، والله أعلم.

والثاني: ﴿فَلَمَّا ءَاسَفُونَا﴾ أي: أغضبوا أولياءنا ﴿أَنَكَفَمْنَا مِنْهُمْ﴾؛ أي: سلطنا عليهم بدعاء أولئك الأولياء.

أو ننتقم منهم بسبب إغضابهم أولياءنا، وهو كقوله – تعالى-: ﴿ يُخَدِعُونَ اللَّهَ ﴾ [البقرة: ٩] أي: يخادعون أولياء الله؛ فعلى ذلك هذا.

وقوله: ﴿فَجَعَلْنَاهُمْ سَلَفًا وَمَثَلًا لِللَّاخِرِينَ﴾ هو يخرج على وجهين:

أحدهما: جعلناهم في العقوبة سلفًا للمتأخرين ومثلا للمؤمنين؛ أي: عبرة لهم، وهو كقوله: ﴿فَجَعَلْنَهَا نَكَنَلًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ﴾ [البقرة: ٦٦].

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۱۹۷).

<sup>(</sup>٢) قاله عكرمة بنحوه، أخرجه ابن عبد الحكم في فتوح مصر عنه، كما في الدر المنثور (٥/٧٢٧).

والثاني: جعلناهم سلفًا ومثلا للآخرين في العظة والانزجار لهم؛ ليمتنعوا عن مثل ما فعلوا خوفًا عن الوقوع فيما وقعوا، والله أعلم.

وقال القتبي: ﴿فجعلناهم سلفًا﴾ بالرفع والنصب، وهو من التقدم؛ أي جعلناهم قدمًا تقدموا، مثل: خَبَث، وخُبُث، وثَمَر، وثُمُر.

وكذلك يقول أبو عوسجة؛ وقال: السلف: الخيرات، والجميع: سلوف.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَمَّا صُرِبَ آَبُنُ مَرْيَعَ مَثَلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾ اختلف فيما ذكر من ضرب المثل لعيسى بن مريم عليهما الصلاة والسلام:

قال بعضهم: لما نزل قوله - تعالى-: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنَتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ فقال أولئك الكفرة الذين كانوا يعبدون الأصنام: إن عيسى عبد دونه، وعزير والملائكة يعبدون دونه، فهؤلاء جميعًا في النار إذن؛ لأنهم عبدوا دونه، فإن كان هؤلاء في النار فقد رضينا أن نكون معهم وهم معنا، وهو ما ذكروا على إثره: ﴿وَاللّهَ مُنَا مَيْرُ أَمْ هُوَ ﴾ يعنون بقولهم: ﴿هُوَ ﴾ : عيسى - عليه السلام - فذلك منهم يخرج على وجهين:

أحدهما: لئن جاز أن يعذب عيسى - عليه السلام - ومن عبد من هؤلاء دون الله في النار رضينا أن تعذب آلهتنا في النار؛ إذ هم ليسوا بخير من عيسى - عليه السلام- وهؤلاء الذي عبدوا دون الله من الملائكة وغيرهم.

والثاني: يقولون: إن كان عيسى يعذب في النار لما عبد دونه فآلهتنا التي نعبدها دونه خير منه فلا تعذب؛ لأنها خير.

فأحد التأويلين يرجع إلى أنهم يقولون: لو جاز وصلح أن يعذب كل معبود دونه جاز أن تعذب الأصنام التي نعبدها نحن.

والثاني: يقولون: إن كان يعذب عيسى وغيره الذين عبدوا دونه فالأصنام التي نعبدها نحن لا تعذب؛ لأنها خير من أولئك، والله أعلم.

فنقول: إنما يكون لهم هذا الاحتجاج بالآية؛ أن لو كانت الأصنام إنما تحرق في النار تعذيبًا لها، أعني: الأصنام؛ فأما إذا كانت الأصنام إنما تحرق بالنار تعذيبًا لمن عبدها، وعقوبة لمن اتخذها أربابًا دون الله فلا، وإنما تحرق الأصنام التي اتخذوها من الحجارة والحديد والصُّفْر؛ لزيادة تعذيب العبدة؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤] مع أنه لا جناية من الأصنام، ولا ضرر لها بالإحراق؛ فكيف يحرق عيسى ومن عبد دونه من الملائكة، وفي إحراقهم تعذيبهم؛ إذ هم يتضررون بها، ولا جناية منهم، فإذا كان إدخال الأصنام التي عبدوها وإحراقها في النار لتعذيب أولئك الذين عبدوها فلا معنى لتلك الخصومة والمجادلة التي كانت منهم، والله أعلم.

وبعد: فإن في الآية بيانًا على أن الذي ذكر من جعل المعبود حصبًا للنار راجع إلى عبادة الأصنام والأوثان خاصة دون غيرهم؛ لأنه خاطب أهل مكة بقوله: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ . . . ﴾ الآية [الأنبياء: ٩٨]، وأهل مكة كانوا لا يعبدون إلا الأصنام والأوثان، لا عيسى ولا غيره من البشر والملائكة، فذلك لهم ولكل عابد الأصنام دون غيرهم من المعبودين؛ استدلالا بهم، والله أعلم.

على أن في الآية بيانًا - أيضًا- أنه لم يرجع إلى ما ذكروا من عيسى وغيره، فإنه قال: ﴿ وَمَا نَعْـَبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ ﴾ [الأنبياء: ٩٨] وكلمة «ما» تستعمل في [غير] العقلاء من الجمادات وغيرها، لا في ذوات العقلاء.

وعلى أن في الآية بيانًا من وجه آخر - أيضًا - على أنهم غير مرادين بها، فإنه استثنى وخصّ بقوله - تعالى -: ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَا الْحُسْنَى أُولَتَهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠١] أخبر أن من سبقت [له] منه الحسنى يكون مبعدًا عنها، ولا شك أن عيسى والملائكة - عليهم السلام - قد سبقت لهم منه الحسنى، فلا يحتمل صرف تلك الآية إليهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ...﴾ الآية [الأنبياء: ٩٨]، إلى كل من منه الأمر بالعبادة لهم والدعاء إلى ذلك، وهم الشياطين؛ لأن من عبد دون الله أحدًا إنما يعبده بأمر الشياطين ودعائهم إليه، فأما من كان يتبرأ من الأمر لهم بذلك وعبادتهم له فلا يحتمل، وذلك نحو قوله - تعالى-: ﴿يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ﴾ [الفرقان: ١٧]، وقال إبراهيم لأبيه: ﴿يَتَابَتِ لَا تَعْبُدِ اَلشَيْطَنَ ﴾

[مريم: ٤٤]، ولا أحد يقصد قصد عبادة الشيطان، لكن من عبد شيئًا دون الله إنما يعبده بأمر الشيطان، فإذا عبده بأمره فكأنه عبده؛ هذا وما ذكرنا كله يبطل مجادلة الكفار فيما خاصموا، والله أعلم.

وقال بعضهم (1): ضرب المثل لعيسى – عليه السلام – هو أن الله – تعالى – لما ذكر عيسى – عليه السلام – في القرآن قال مشركو العرب من قريش لمحمد عليه: ما أردت بذكر عيسى وقالوا: إنما يريد محمد أن نحبه كما أحبت النصارى عيسى وعبدته، فقالوا: ﴿ عَالَمَهُ مَا نَعْ اللهِ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ الله الله عنه وجل – : ﴿ مَا ضَرَيُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا ﴾ أي: إلا ليجادلوك بالباطل، وهو قول قتادة.

ويحتمل أن يكون ما ذكر من ضرب المثل بابن مريم - عليهما السلام- من قومه - اعني: عيسى- لا من قوم محمد عليه وذلك أن قومه قد اختلفوا فيه؛ فمنهم من قال: إنه إله وإنه رب، ومنهم من قال: إنه ابن الإله، ومنهم من قال: إنه وأمه إلهان، ونحو ذلك من الاختلاف الذي كان بينهم فيه، فيكون قوله: ﴿وَلَمَّا صُرِبَ اَبْنُ مَرْيَعَ مَنَكًا ﴾ قال قومه على ما ذكروا فيه، ثم قال: ﴿إِذَا قَوْمُكُ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾ أي: يعرضون عن عيسى ويضجون على ما ذكرنا، والله أعلم.

أو أن نكف ونمسك عن بيان ذكر المثل الذي ذكر في الآية؛ لما لا حاجة إلى ذلك، وهو شيء ذكره أولئك الكفرة، والله أعلم.

ثم قوله - تعالى-: ﴿إِذَا قُوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُونَ ﴾ قرئ برفع الصاد وكسرها.

قال القتبي وأبو عوسجة: ﴿يَصِدُّونَ﴾ بالكسر: يضجون، والتصدية منه، وهو التصفيق، ومن قرأ بالرفع يقول: يعدلون ويعرضون (٢).

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَقَالُوٓا ءَالِهَتُنَا خَيْرُ أَمْ هُوَّ مَا ضَرَيْوُهُ لَكَ إِلَّا جَدَلَاً بَلَ هُمْ فَوْمُ خَصِمُونَ﴾ هو يخرج على الوجهين اللذين ذكرناهما، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿إِنْ هُوَ إِلَّا عَبَدُ أَنَعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَءِيلَ﴾ أي: عبرة وآية لبني إسرائيل؛ لما كان هو مولودًا من غير والد، ولما كان يحيي الموتى، ويبرئ الأكمه والأبرص، وما كان منه من تكليمه للناس وهو في المهد، وغير ذلك من الآيات

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (۳۰۹۲۱)، (۳۰۹۲۲) وعبد الرزاق وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (۷۲۸/۵).

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۲۰۱).

التي كان خص بها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَوْ نَشَآءُ لَجَعَلْنَا مِنكُمْ مَّلَيِّكُةً﴾ على وجهين:

أحدهما: أي: لو نشاء لجعلنا من جوهركم وجنسكم ملائكة؛ ليعلم أن إنشاء الملائكة من النور على ما ذكر ليس ذلك منه استعانة بذلك النور لإنشاء الملائكة منه قادر بذاته لا يعجزه شيء، ينشئ ما يشاء مما شاء كيف شاء.

والثاني: أي: لو نشاء لجعلنا الملائكة بدلا منكم نهلككم ونبدل مكانكم ملائكة لا يعصون، ولا يخالفون ولا يفترون عن العبادة ولا يستحسرون، لكن لم يفعل ذلك؛ لما ليس في عصيان من عصاه ولا مخالفة من خالفه له ضرر، ولا بطاعة من أطاعه واتبع أمره ونهيه نفع، ولا أنشأ هذا العالم والخلق لحاجة نفسه، ولا امتحنهم بأنواع المحن لمنفعة نفسه، ولا لمضرة يدفع بذلك عن نفسه، ولكن أنشأهم وامتحنهم لحاجة أنفسهم، فإذا كان ما ذكرنا: إنشاء ما يعلم أنه يعصيه ولا يطيعه حكمة، وفعل من يعلم في الشاهد أنه يضره ولا ينفعه سفه؛ لأنه إنما يفعل ما يفعل لحاجة نفسه، فصار فعله مع علمه ما ذكرنا يكون سفهًا، فافترق الأمران، والله الموفق.

ثم قوله - تعالى-: ﴿مُلْتَهِكُةً فِي ٱلْأَرْضِ يَخْلُفُونَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: يخلف الملائكة بعضهم بعضًا، قرنًا عن قرن بالتناسل والتوالد؛ كالبشر يخلف بعض بعضًا، قرنًا عن قرن بالتناسل والتوالد؛ إذ ليس في الملائكة توالد [ولا] تناسل.

والثاني: ﴿يَخْلُفُونَ﴾ أي: يكونون خلفًا وبدلا عنكم بعد هلاككم على ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّهُمْ لِلسَّاعَةِ﴾ وعَلَمٌ للساعة كلاهما قد قُرئا، ثم اختلف في ذلك:

فمنهم من يقول<sup>(۱)</sup>: هو عيسى، يكون نزوله من السماء علمًا للساعة وآية لها؛ فيكون على هذا هو صلة ما تقدم من قوله: ﴿وَبَحَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَّوِيلَ﴾ كأنه قال: ﴿وَبَحَعَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إِسْرَّوِيلَ﴾ كأنه قال: ﴿وَبَحَعَلْنَهُ مَثَلًا﴾ أي: آية وعبرة لهم على ما ذكرناه، وجعلناه – أيضًا- علمًا للساعة.

وقال بعضهم: قوله: ﴿ وَإِنَّهُم لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ أي: محمد ﷺ وما أنزل عليه من القرآن

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٠٩٤٩) – (٣٠٩٥٣) والفريابي وسعيد بن منصور ومسدد وعبد ابن حميد وابن أبي حاتم والطبراني من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٧٢٩/٥) وهو قول أبي هريرة والحسن ومجاهد وقتادة والسدي .

علم للساعة؛ لأنه به ختم النبوة والرسالة، وقال: «أنا والساعة كهاتين» وأشار إلى إصبعين من يده، وإنما بعثه الله - تعالى - عند قرب الساعة، فهو علم للساعة.

ثم قراءة ﴿عَلَمٌ للساعة﴾ بالتثقيل، فمعناه: العلامة لها والدليل عليها، ومن قرأ ﴿علم للساعة﴾ بالجزم، فمعناه: يعلم به قرب الساعة.

وقوله: ﴿فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا﴾ أي: لا تشكنّ بالساعة فإنها كائنة لا محالة، وعلى ذلك يقولون في بعض التأويلات في قوله - تعالى-: ﴿فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَأَ ﴾ [محمد: ١٨] أي: أعلامها؛ أي: محمد، عليه أكمل التحيات.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاتَبِعُونَ هَلَا صِرَطُ مُسْتَقِيمٌ ﴾، فإن كان قوله: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ فإن كان قوله: ﴿وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ ﴾ هو محمد ﷺ فكأنه قال - عليه السلام-: أنا علم للساعة وقريب منها فاتبعوني قبل وإن كان عيسى - على نبينا وعليه السلام- يقول: إنه علم للساعة وآية لها، فاتبعوني قبل أن يخرج وينزل.

وقوله: ﴿ وَلَا يَصُدَّنَّكُمُ ٱلشَّيْطَانُ ۚ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبِينٌ ﴾.

يحتمل قوله - تعالى-: ﴿ وَلَا يَصُدُنَّكُمُ ٱلشَّيْطُانُّ ﴾ عن الإيمان بالساعة وكونها؛ فإنه عدو مبين.

ويحتمل: لا يصدنكم عن محمد وعن الصراط المستقيم الذي ذكر؛ فإنه عدو مبين بين عداوته إياكم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَمَّا جَآءَ عِيسَىٰ بِٱلْبَيِّنَتِ . . . ﴾ الآية.

قال أهل التأويل: بيناته: هي ما كان يأتي به من نحو إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، والإنباء بما يأكلون وما يدخرون، ونحو ذلك.

والأصل في آيات الأنبياء والرسل أنها كانت من وجوه ثلاثة تُلزمهم التصديق بهم:

أحدها: ما يأتون في كل شيء صغر أو عظم، دلالة ذلك ما يعلم كل ذي لب وعقل على أن ذلك حكمة وعقل عليهم اتباعهم في ذلك، وهو توحيد الله - تعالى - وتنزيهه عما لا يليق به، والله أعلم.

والثاني: كانت في أنفسهم وأحوالهم التي كانوا عليها بينات تلزمهم تصديقهم، وهو أنهم لبثوا بين أظهرهم، وكانوا فيهم طول عمرهم، فلم يؤخذ عليهم كذب قط، ولا ظهر منهم ما يرجع إلى دناءة الأخلاق، ولا شيء من ذلك، والله أعلم.

والثالث: ما كانوا يأتون من الأفعال والمعجزة الخارجة عن توهم العباد والمعتاد من فعلهم يلزم كل صنف قبولها.

فعلى هذه الوجوه التي ذكرنا كانت آيات الرسل - عليهم السلام- والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿قَدْ جِئْتُكُمْ بِٱلْحِكْمَةِ﴾.

قال بعضهم: الحكمة - هاهنا - هي الإنجيل، وقد ذكر في آية أخرى الكتاب والحكمة؛ حيث قال: ﴿وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْإِكْمَةَ وَالنَّوْرَالَةَ وَالْإِنْجِيلُ ﴾ [المائدة: ١١٠].

ثم جائز أن يكون الكل واحدًا.

وجائز أن يكون الكتاب: ما يكتب ويتلى والحكمة: ما أودع في المتلو والمكتوب من المعنى، والله أعلم.

ويحتمل أن تكون الحكمة راجعة إلى كل ما يوجب العقل للقول به وقوله، وقد ذكرناه فيما تقدم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلِأُبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ ٱلَّذِى تَخْلَلِفُونَ فِيدٍّ﴾.

قال بعضهم (١): أي: أبين لكم كل الذي تختلفون فيه؛ إذ لا يجوز أن يبين بعضًا ويترك البيان لبعض، وقد يذكر البعض ويراد به الكل؛ نحو ما يقال في كثير من المواضع: الخطاب للرسول – عليه السلام– والمراد بذلك أمته.

ويحتمل أن يكون المراد من البعض هو البعض نفسه لا الكل.

ثم هو يخرج على وجوه ثلاثة:

أحدها: أي: أبين لكم بعض ما تختلفون فيه، ثم يأتيكم رسول بعدي ويبين لكم باقي ذلك، أو كلام نحوه؛ لأنه لم يقل: أبين لكم بعض ما اختلفتم فيه، ولكن قال: ﴿بَعْضَ الَّذِى تَخْلِفُونَ فِيدٍ﴾، فهو في الظاهر على الاستقبال.

والثاني: يقول: أبين لكم الأصول ما تقدرون على استخراج الفروع من تلك الأصول، والله أعلم.

والثالث: يقول: أبين لكم الذي تختلفون فيه، وهو يرجع إلى أمر الدين دون الراجع إلى أمر المعاش، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَتَّقُواْ اللهَ وَأَطِيعُونِ﴾ فيما آمركم به وأدعوكم إليه وأنهاكم عنه. ويحتمل أن يكون يقول: اتقوا مهالككم، والزموا ما به نجاتكم، وأطيعوني في ذلك. وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ رَبِّى وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونَ ۖ ذكر هذا؛ ليعلموا أنه وإن عظم

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۲۰۷).

قدره عند الله وجلت صولته عنده فإنه [لا] يخرج من العُبُودة، وأنه عبد الله، ليس بإله، ولا ابن له، على ما زعم أولئك الكفرة، والله الهادي.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَخْلَفَ ٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنِهِمَّ﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون حرف «من» صلة زائدة، ومعناه: فاختلف الأحزاب بينهم، والاختلاف فيما بينهم في عيسى أمر ظاهر بين ﴿فَأَخْلَفَ ٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَيْنَهُمْ ﴾ أي: اختلف الأحزاب من اختراع كان منهم فيما بينهم، أو كلام نحوه؛ ولذلك كان الاختلاف الواقع بينهم إنما كان باختراع من ذات أنفسهم، لا أن كان ذلك سماعًا من الرسل - عليهم السلام - ولذلك نهى هذه الأمة عن الاختلاف والتفرق؛ حيث قال: ﴿وَلَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ نَّفَرَقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآيَهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥] وقد اختلفت هذه الأمة بعد وفاة رسول الله ﷺ حتى قاتلهم أبو بكر الصديق - رضى الله عنه - على ذلك، واتبعه سائر الصحابة على ذلك، حتى قاتل الرجال، وسبى النساء والذراري، وظهرت - أيضًا-الخوارج في زمن على بن أبي طالب - رضى الله عنه- على ذلك، حتى اجتمعوا على الوفاق، وغير ذلك من الاختلاف والتفرق الذي كان ظهر ووقع فيما بينهم، وكان في ذلك دلالة الرسالة لرسول الله ﷺ لأنه ذكر - عز وجل- في كتابه أنهم يختلفون بعد وفاته، وأنهم ينقلبون على أعقابهم؛ حيث قال: ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِـلَ انْفَلَبْتُمْ عَلَيْٓ أَعْقَابِكُمْ ۚ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٤٤]، وقال في ارتدادهم: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن يَرْتَذَ مِنكُمْ عَن دِينِهِ. فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُمْ ﴾ [المائدة: ٥٤] هذا في أبي بكر الصديق - رضي الله عنه- وقال في على - رضي الله عنه-: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ أَللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ الآية [المائدة: ٥٥]، وقال رسول الله ﷺ: "يقاتل هذا بالتأويل كما نقاتل نحن على التنزيل" يعني: عليًا - رضى الله عنه - وقد كان كل ما ذكر من الاختلاف والتفرق والتنازع في الدين من الانقلاب على الأعقاب والارتداد والامتناع عن إيتاء الزكاة، وإتيان ما ذكر من قوم يحبهم ويحبونه، أذلة على المؤمنين، أعزة على الكافرين، وغلبة حزب الله وأهل توحيده على أولئك؛ ففي ذلك كله دلالة إثبات الرسالة؛ إذ خرج على ما أخبر ﷺ وذكر في المستقبل، والله أعلم. ثم إن الله – عز وجل- بفضله وبرحمته رفع ذلك الاختلاف والتفرق والتنازع بينهم، وجمعهم على ألفة وحب، ولم يرفع من بين أولئك فقال: ﴿فَأَخْلَفَ ٱلْأَحْرَابُ مِنْ بَيْهِمْ﴾

وقوله - عز وجل-: ﴿فَوَيْلُ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْ عَذَابِ يَوْمٍ ٱلِيمِ﴾ هي ظاهرة.

والأحزاب: الفرق الذين تحزبوا؛ أي: تفرقوا، وقد ذكرنا هذا فيما تقدم.

قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْلِيَهُم بَعْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴿ الْأَخِلَاءُ يَوْمَ لِلْ الشَّعْدُ اللَّهِ الْأَخِلَاءُ يَوْمَ لِلْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّه

وقوله - عز وجل-: ﴿ ٱلْأَخِلَآءُ يَوْمَهِذِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلَّا ٱلْمُتَّقِينَ﴾.

يحتمل قوله: ﴿إِلَّا ٱلْمُتَقِينَ﴾: الموحدين، فتكون خلة أهل الكفر فيما بينهم في الدنيا عداوة في الآخرة؛ لقوله: ﴿يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضِ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بِعَضًا﴾ [العنكبوت: ٢٥] وما ذكر في غير آي من القرآن من لعن بعضهم بعضًا، وتبرؤ بعضهم عن بعض، كقوله - تعالى -: ﴿إِذْ تَبَرَّأُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ٱتَّبِعُوا مِنَ ٱلَّذِينَ التَّبِعُوا مِن الدارين جميعًا؛ [البقرة: ١٦٦]، وأما خلة الموحدين المؤمنين فيما بينهم فهي خلة في الدارين جميعًا؛ هذا يحتمل، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ ٱلْأَخِلْاَءُ يُوْمَإِنِهِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوً إِلَّا ٱلْمُتَقِينَ ﴾ استنى خلة من اتقى النار بنفسه ووقى صاحبه - أيضًا - بما أمره بالطاعات لله - تعالى - والقيام بالخيرات، وزجره عن معاصيه ومخالفة أمره، كقوله - تعالى -: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا فُوا أَنفُسُمْ وَأَهْلِيكُو نَارًا ﴾ [التحريم: ٦] أمرهم بوقاية أنفسهم وأهليهم نارًا، وإنما يتقون تلك النار بالقيام بالأسباب التي أمروا بالقيام بها، والامتناع والانتهاء عما نهوا عنها وزجروا منها، فكل خلة فيما بين المؤمنين على هذا الوجه فهي خلة ومودة في الدارين جميعًا، لا تصير عداوة ؛ لأنها لله - تعالى - وطلب مرضاته، فأما الخلة التي تكون فيما بينهم للدنيا فهي تصير عداوة - أيضًا - على ما ذكرنا، والله أعلم.

وقد روي في الخبر عن نبي الله ﷺ أنه قال: «الأخلاء أربعة: مؤمنان وكافران، فمات أحد المؤمنين فيسأل عن خليله، فقال: اللهم لم أر خليلا آمر بمعروف ولا أنهى عن منكر منه، اللهم اهده كما هداني وأمته على ما أمتني؛ فإنه كان يأمرني بالمعروف والخيرات والطاعة لك، وينهاني عن المنكر والشر والمعصية لك، ومات أحد الكافرين، فيسأل عن خليله، فقال: اللهم لم أر خليلا آمر بمنكر ولا أنهى عن معروف منه، اللهم أضله كما أمتني، قال: ثم يبعثون يوم القيامة، فقال: لعن بعضكم على بعض،

فأما المؤمنان فيثني كل واحد منهما على صاحبه ثناء حسنًا، أما الكافران فيثني كل واحد منهما على صاحبه ثناء قبيحًا» (١).

وعلى هذا السبيل روي هذا الحديث عن علي رضي الله عنه (٢).

وروي عن ابن عباس – رضي الله عنه – أنه قال: أحب في الله، وأبغض في الله، وواد في الله، ووال في الله، فإنما ينال ولاية الله في ذلك، لا ينال ما عند الله إلا بذلك، وقال: ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصيامه وصدقته، حتى يكون كذلك، وقد صار عامة مؤاخاة الناس اليوم، ولكن لا تجزئ عن أهله شيئًا، ثم قرأ: ﴿لَا يَعْمُهُ مَ لِبَعْضِ عَدُولً إِلَّا ٱلمُتَّقِينَ ﴾ وقرأ: ﴿لَا يَجِدُ فَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْمَخِدِ . . . ﴾ (٣) الآية [المجادلة: ٢٢]، فقول ابن عباس يومئ إلى أن كل خلة ومؤاخاة فيما بين المؤمنين للدنيا فهي تصير عداوة في الآخرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَعِبَادِ لَا خَوْقُ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ وَلَا أَنتُمْ تَحَرَّنُونَ﴾ أي: لا خوف عليكم خوف الغير، كقوله - تعالى-: ﴿لَا يَبْغُونَ عَنْهَا﴾ [الكهف: ١٠٨] ﴿وَلَا أَنتُمُ عَنْهَا﴾ [الكهف: ١٠٨] ﴿وَلَا أَنتُمُ عَنْهَا﴾ أي: لا حزن لهم في حال كونهم فيها، ولا لهم فيها خوف عليكم خوف الأحوال؛ أي: لا حزن لهم في حال كونهم فيها، ولا لهم فيها خوف غير ذلك، ولا زواله عليهم؛ لأن خوف الزوال مما ينغص صاحبه النعمة التي هي له؛ يخبر أن ذلك دائم باق لا زوال له ولا فناء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿اَلَٰذِينَ ءَامَنُوا بِعَايَشِنَا وَكَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾ والإشكال: أنه سماهم مؤمنين مسلمين بالآيات، والإيمان والإسلام يكون بالله تعالى.

فنقول: لأن الإيمان هو التصديق - في اللغة - بما أنبأت الآيات بوحدانية الله وألوهيته؛ لأن جهة سبيل معرفة الله تعالى وطريق العلم به إنما هو بالآيات والحجج التي أقامها على ذلك، ليس من جهة العيان والمشاهدة؛ فالإيمان بالآيات والتصديق بها تصديق بالله حقيقة وإيمان به، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَكَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾ ظاهر هذا يوهم أن الإيمان والإسلام غَيْران، لكن هذا من حيث ظاهر العبارة، فأما في الحقيقة هما يرجعان إلى معنى واحد؛ لأن الإسلام هو جعل كل شيء لله - تعالى - سالمًا، لا يشرك فيه غيره؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَرَجُلاَ سَلَمًا لِرَجُلٍ﴾

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد عن قتادة مرسلًا، كما في الدر المنثور (٧٣٠/٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣٠٩٧٣) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وحميد بن زنجويه في ترغيبه، وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الشعب عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرجُه ابن أبي شيبة والحكّيم الترمذي في نوادر الأصّول وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/٤/٦).

[الزمر: ٢٩]، أي: خالصًا سالمًا، لا حق لأحد فيه سواه، والإيمان هو الوصف له بالربوبية في كل شيء، ومعناهما في الحاصل والتحقيق يرجع إلى معنى واحد؛ لأنك إذا وصفته بالألوهية والربوبية جعلت كل شيء لله سالمًا، وإذا جعلت كل شيء لله تعالى - سالمًا وصفته بالألوهية والربوبية في كل شيء؛ فدل أن حاصل الإيمان والإسلام واحد، وإن كانا من حيث ظاهر العبارة مختلفين، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ادْخُلُوا الْجَنَّةَ اَنتُمْ وَأَزْوَجُكُو ثُحُبَرُونَ﴾ يحتمل الأزواج من وجهين:

أحدهما: الأزواج المعروفة؛ وهي الأهل؛ لما وقوهم في الدنيا عن الأسباب التي بها يستوجبون النار؛ كقوله – تعالى–: ﴿قُواْ أَنفُسَكُرُ وَأَهْلِيكُو نَارًا﴾ [التحريم: ٦].

ويحتمل الأزواج التي ذكر: القرناء، والأشكال الذين أعانوا على الأعمال الصالحة التي بها نالوا الجنة كقوله - تعالى-: ﴿ اَحْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ ﴾ [الصافات: ٢٢] [أزواجهم] - هاهنا - قرناؤهم الذين أعانوهم على ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿تُحَبِّرُونَ﴾.

قال أبو عوسجة والقتبي: أي تسرون، والحبرة: السرور.

وقال بعضهم <sup>(۱)</sup>: ﴿ ثُمَّرَبُونَ ﴾ أي: تكرمون وتنعمون، وهو ما ذكرنا؛ أي: ليس عليهم خوف الزوال والفناء ولا حزن الحال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يُطَافُ عَلَيْهِم بِصِحَافٍ مِّن ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍّ﴾.

يحتمل ذكر الصحاف من الذهب والأكواب وجوهًا:

أحدها: ذكر ذلك لهم في الآخرة؛ ترغيبًا لهم فيها، وتحريضًا لما يرغبون بمثل ذلك إلى السعي للآخرة، والله أعلم.

والثاني: يحتمل إنما ذكر ذلك؛ لأن أهل الدنيا كانوا يتفاخرون بهذه الأشياء في الدنيا، فيخبر أن لأوليائه ذلك في الآخرة، وذلك دائم، وهذا فانٍ، ولا عبرة للفاني؛ فلا معنى للافتخار به.

ويحتمل أنه ذكر ذلك؛ لأنه حرم عليهم الانتفاع في الدنيا باستعمال الذهب والفضة والحرير، فأخبر أن لهم الانتفاع بذلك في الآخرة التي هي دار التنعم، فأمّا ما سوى ذلك من الفرش والأواني فإنه لا بأس بذلك، وهو مباح في الدارين جميعًا.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٣٢) وهو قول قتادة والسدي وابن زيد.

وأما ذكر الأكواب يحتمل للترغيب؛ على ما ذكرنا؛ لأنهم يتمنون ويرغبون فيها في الدنيا.

والثاني: يخبر أن لا مؤنة عليهم في حمل الأواني ورفعها عند الشرب والأكل، ولا يتولون ذلك بأنفسهم، لكن الخدم هم الذين يتولون سقيهم.

الصحاف: جمع الصحفة؛ وهي القصعة التي ليست بضخمة، والأكواب: الأباريق التي لا عرا لها؛ قاله أبو عوسجة التي لا عرا لها؛ قاله أبو عوسجة والقتبي.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ ٱلْأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعَيُثُ ﴾ فذلك في الجنة ليس كنعيم الدنيا؛ لأن في الدنيا قد يشتهي شيئا ولا تلذ به العيون والله أعلم.

ويحتمل أنه إنما ذكر ذلك في الآخرة؛ لما منعوا وحرموا في الدنيا ما اشتهت أنفسهم الانتفاع به والتلذذ؛ عوضًا وبدلا عما كفوا أنفسهم في الدنيا عن الانتفاع بذلك، وإعطاء الأنفس، أو حرموا ومنعوا وحيل بينهم وبين ذلك و [ما] تلذ به الأعين لما غضوا أبصارهم في الدنيا عما لا يحل والله [أعلم].

وقوله: ﴿وَيَلْكَ ٱلْجَنَةُ ٱلَّتِى أُورِفَتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُوكَ﴾، أن الله بفضله عود عباده لما كان منه من الإحسان والإنعام، كأن ذلك كله منهم إليه، فضلا منه؛ حيث نسب الجنة التي يعطيهم إلى أعمالهم التي عملوها، وإن كانوا لا يستوجبون الجنة وما فيها بالأعمال حقيقة؛ فلذلك ما ذكر في الخبر عن نبي الله أنه قال: «لا يدخل الجنة أحد إلا برحمة الله»، قيل: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: «ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمته»، أخبر أن لا أحد يدخل الجنة إلا برحمته، لكنه نسب الجنة التي يعطيهم وما ذكر من الثواب إلى أعمالهم؛ فضلا منه وإنعامًا، وكذلك ما ذكر من قوله - تعالى-: ﴿إِنَّ الله الشترى أنفسهم وأموالهم في الحقيقة له، ولا أحد يشتري ملكه، وماله وأموالهم بالجنة يعطيهم، وأنفسهم وأموالهم في الحقيقة له، ولا أحد يشتري ملكه، وماله بمال نفسه وملكه، لكنه ذكر ذلك شراء إفضالا منه؛ كأن لا ملك له في ذلك ولا حق، أحد يستقرض ماله وملكه من غيره، لكنه عاملهم معاملة من لا ملك له في أموالهم وأنفسهم بما جعل لهم من الثواب والعوض؛ فعلى ذلك نسبة الجنة والثواب الذي ذكر وأنفسهم بما جعل لهم من الثواب والعوض؛ فعلى ذلك نسبة الجنة والثواب الذي ذكر الهم إلى أعمالهم؛ إفضالا منه وإنهام، وإن لم يستوجبوا ما ذكر بالأعمال.

وقوله: ﴿لَكُونَ فِيهَا فَكِكُهُ ۚ كَثِيرَةٌ مِّنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾.

مثل هذ الوعد كأنه إنما جاء لأهل مكة، فكان لا فواكه لهم فيها ولا ثمار، يخبر أن لكم في الجنة من الفواكه الكثيرة ما لا يفني، ولا ينقطع، ﴿مِنْهَا تَأْكُونَ ﴾ تأكلون ما شئتم؛ فلا يؤذيكم ولا يضركم وإن أكثرتم.

ويحتمل إنما ذكر؛ لما عرف من رغبة الناس إلى الفواكه والثمار في الدنيا، رغبهم بها في الآخرة، وحثهم على رفع الهمم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَمَ خَلِدُونَ ﴿ لَا يُفَثَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ ﴿ وَمَا طَلَمْنَهُمْ وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ وَنَادَوْا يَمْلِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكً قَالَ إِنَّكُمْ مَنْكِثُونَ ﴿ لَقَ لَ لَمُنَاكُمُ مِا لَكُونَ الْحَقِق كَرِهُونَ ﴿ لَيْكُونَ اللَّهِ اللَّهُ مَا كُنُوكُمُ لِلْمَاتِقِ كَرِهُونَ ﴿ لَيْكُونُ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْمُعْرِمِينَ فِي عَذَابٍ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ﴾.

الإجرام: هو الكسب في اللغة، والمجرم: الكاسب؛ يرجع ذلك إلى كل كاسب مما جل أو دق، إلا أن الناس عرفوا أن العذاب المذكور للمجرم الخاص وهو الكافر المشرك؛ فلا يجوز صرفه إلى كل كاسب، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يُفَتُّرُ عَنْهُمْ ﴾.

يذكر هذا؛ ليعلم أن النار وإن أنضجت جلودهم وأحرقتهم، لا يفتر التألم عنهم بنضج الجلود، بل التوجع والتألم بعد نضج جلودهم واحتراقها على ما كان قبل النضج، والله أعلم.

قال: ﴿وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ﴾.

قال بعضهم: المبلس: الآيس.

وقال بعضهم: المبلس: الذليل الخاضع.

وقال الزجاج: المبلس: هو الساكت عن الكلام كمن لا يرجو الفرج من نطقه؛ لأن من يتكلم إنما يتكلم لفرج يرجو من نطقه أو كلام ونحوه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا ظُلَمْنَهُمْ ﴾ في التعذيب الذي يعذبون، ﴿وَلَكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾، ولكن هم الذين ظلموا أنفسهم؛ حيث عبدوا من لا يملك دفع العذاب عنهم، وتركوا عبادة من يملك دفع ذلك عنهم، والله أعلم.

ويحتمل: ﴿وَمَا ظَلَمْنَهُمُ ﴾ في ترك البيان عليهم، أي: لم نترك بيان ما عليهم وما لهم، بل بينا لهم عاقبة السبيلين جميعًا أنه إلى ذلك [و] ذا يفضي عاقبة هذا السبيل، ولكن هم ظلموا أنفسهم حيث اختاروا السبيل الذي أفضاهم إلى ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَنَادَوَا يَكَمَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكٌّ قَالَ إِنَّكُمْ مَلِكُتُونَ﴾.

كأنهم يقولون: يا مالك، سل ربك ليقض علينا بالموت، يفزعون أو لا إلى المؤمنين وهو قولهم: ﴿أَنَّ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالُواً إِنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَفِرِينَ ﴿ [الأعراف: ٥٠]، فلما أيسوا من ذلك يفزعون إلى الله تعالى يسألون الرجوع إلى المحنة؛ ليعملوا غير الذي عملوا بقولهم: ﴿ رَبِّنَا ٱخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا لَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، فلما أيسوا عن ذلك يفزعون إلى مالك؛ ليسأل ربه؛ ليقضي عليهم بالموت، فقال: ﴿ إِنَّكُمْ مَنِكُونَ ﴾ ، وهو ما قال – عز وجل –: ﴿لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا عَنْهُم . . . ﴾ الآية [فاطر: ٣٦].

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدْ جِنْنَكُمْ بِالْحَقِّ﴾ هذا على أثر ما ذكر؛ كقوله تعالى: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلُكُم بِٱلْبَيِنَاتِ ۗ...﴾ لَنَنْصُرُ رُسُلُكُم رَسُلُكُم بِٱلْبَيِنَاتِ ّ...﴾ الآية [غافر: ٥٠].

يحتمل أن يكون القولان جميعًا من الله تعالى، أعني: قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جِئْنَكُمْ بِٱلْحَقَ﴾، وقوله – تعالى–: ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا﴾ [غافر: ٥١]، والله أعلم.

ويمكن أن يكون العذاب جميعه من الملائكة؛ إذ جائز إضافة الرسل إلى الملائكة؛ إذ هم رسل الناس رسولنا(١) فعل كذا، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿لَقَدُ جِئْنَكُمُ بِٱلْحَقِّ﴾.

الحق: كل ما يحمد عليه [فاعله] ويحمد هو بما منه ذلك الفعل، والباطل: كل ما يذم عليه فاعله ويذم هو بما منه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلِنَكِنَّ أَكْثَرُكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾.

فإن قيل: كيف قال: ﴿ وَلِنَكِنَّ أَكْثَرَكُمُ لِلْعَقِ كَنْرِهُونَ ﴾ وإنما خاطب به أهل النار، وكانوا جميعًا كارهين للحق.

نقول: إنه يخرج على وجهين:

أحدهما: أن أكثرهم قد عرفوا أنه الحق، لكنهم كرهوا اتباعه والانقياد له؛ عنادًا منهم ومكابرة بعد ظهور الحق عندهم وتبينه لديهم؛ مخافة ذهاب الرياسة عنهم وزوال مكانتهم ولم يظهر لأقلهم، ولم يعرفوا، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

ويحتمل أن يكون ما ذكر من كراهة أكثرهم للحق بحق الطباع؛ كان في طباع أكثرهم كراهة ذلك الحق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ أَبْرَمُوۤا أَمْرًا فَإِنَّا مُبْرِمُونَ﴾.

ثم يحتمل أن يكون ما ذكر من إبرامهم أمرًا ما ذكر في آية أخرى، وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ [الأنفال: ٣٠] إبرامهم أمرا: هو مكرهم الذي مكروا برسول الله ﷺ فيما ذكر، والله أعلم.

ويحتمل: أن يكون إبرامهم الذي ذكر غير ذلك، وكيفما كان، ففيه وجهان من الدلالة:

أحدهما: ليعلموا أن الله - تعالى - عالم سميع بما يبرمون فيما بينهم من أمر سرًّا؛ لأنه في ظنهم أن الله لا يعلم ولا يسمع ما يبرمون من الأمر سرًّا؛ ولذلك قال تعالى: ﴿أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَا لَا شَمْعُ سِرَّهُمْ وَبَحْوَلُهُمَّ﴾.

والثاني: فيه دلالة إثبات الرسالة؛ لأنهم أبرموا ذلك الأمر فيما بينهم سرًا، ثم أخبرهم رسول الله عَلَيْ بما أبرموا وأحكموا من الأمر؛ ليعرفوا أنه إنما علم ذلك بالله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ ﴾.

يحتمل: فإنا جازون جزاء إبرامهم.

ويحتمل: ﴿فَإِنَا مُتْرِمُونَ﴾ أي: إلينا يرجع تدبير إبرامهم الأمر ومكرهم جميعًا؛ وعلى ذلك قوله: ﴿فَلِلَّهِ ٱلْمَكْرُ جَمِيعًــًا﴾ [هود: ٤٢] على هذين الوجهين اللذين ذكرناهما.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجْوَنُهُمْ ﴾.

أي: بل يحسبون على ما ذكرنا: أن حرف الاستفهام منه يخرج على الإيجاب؛ كأنه قال: بل يحسبون؛ ألا ترى أنه قال: ﴿ بَلَ وَرُسُلُنَا ﴾.

وقوله: ﴿ بَلَنَ وَرُسُلُنَا لَدَيْهِمْ يَكُنُّمُونَ ﴾ .

هذا وعيد وتنبيه منه لهم؛ يخبر أن رسله يكتبون ما يسترون ويخفون من المنكر وغيره؛ ليكونوا أبدا على حذر ويقظة، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَلَ إِن كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَندِدِينَ ﴾ له بالتعالي والتنزيه عن الولد، أي: وأنا أول من يعبد الرحمن بالإيمان والتصديق أنه ليس له ولد، على هذا أعبد الله تعالى. والثاني: ما كان للرحمن ولد فأنا أول الآنفين، وهو من عَبِدَ يَعْبِد، أي: أنف يأنف، فيكون هذا تنزيه تصريح عن الولد، والأول تنزيه له بالكناية، هذا إذا كان معنى قوله: ﴿ قُلُ الرّحْمَٰنِ وَلَدٌ ﴾ ما كان للرحمن ولد.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿فَأَنَا أَوْلُ ٱلْعَنِدِينَ ﴾ يخرج على التأويل - أيضًا- على وجهين: أحدهما: أي: لو كان للرحمن ولد على زعمكم وعلى ما عندكم فأنا أول من أتبرأ عن أن يكون له ولد، وأدعوكم إلى الرحمن الذي لا ولد له، وهو كقوله - تعالى-: ﴿أَيْنَ شُرِكَآءِى اللَّذِينَ كُنتُم تَرْعُمُونَ ﴾ [القصص: ٢٦- ٧٤] أي: أين شركائي [الذين] تزعمون أنتم أنهم شركاء؟ وقوله تعالى: ﴿وَانظُرْ إِلَى إِلَهِكَ ٱلَّذِى ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِماً ﴾ [طه: ٩٧] أي: انظر إلى إلهك الذي هو في زعمك إله.

والثاني: يحتمل أن يقول له: قل: لو كان يجوز أو يحتمل أن يكون له ولد، فأنا أول من أعبده على ذلك، أو أول من أقول أنا بذلك، فإذ لم أقل بذلك وأنا رسول الله، فظهر أنه لا يحتمل ولا يجوز أن يكون له ولد، وهو كقوله - تعالى-: ﴿لَوَ أَرَادَ اللهُ أَن يَنَّخِذَ وَلَدًا لَأَصْطَفَىٰ مِمَا يَخَلُقُ مَا يَشَكَآءٌ ﴾ [الزمر: ٤] أي: لو كان يجوز أن يريد الله أن يتخذ ولدًا لاصطفى ممن عنده وممن شاء، لا مما هو عندكم ومما تختارون أنتم، لكن لا يحتمل ولا يجوز أن يتخذ ولدًا.

وقال بعضهم في قوله - تعالى -: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمْ كَنِ وَلَدُ فَأَنَا ۚ أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ ﴾ يقول: كما أني لست أول من عبد الله، فكذلك ليس للرحمن ولد؛ كقول الرجل: لو كان ما تقول حقًا فأنا حمار، معناه: ليس الذي تقوله بحق، كما أنى لست بحمار، والله أعلم.

[ثم] نزه نفسه عن الولد، وأنه لا يجوز أن يكون له ولد حيث قال: ﴿ سُبَّحَنَ رَبِّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْمَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ أي: رب السموات، ورب الأرض، ورب من فيهن، ورب العرش.

قال أهل التأويل: أي: رب السرير.

لكن لا يحتمل أن يكون تأويل العرش - هاهنا- السرير، فينسب إلى السرير، فيقال:

رب السرير، ويجوز لغيره - أيضًا- أن يقال له: رب السرير، فيثبت المشاركة في النسبة بينه وبين الخلق، إلا أن يقال: إن لذلك السرير عند الخلائق موقعًا وقدرًا عظيمًا يليق القسم به، وإنه من أعظم المخلوقات وأعجبها، فكان نسبة هذا إلى الله - سبحانه وتعالى - من باب التعظيم والإجلال له بمنزلة نسبة كل العالم إليه؛ فيكون جائزًا، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون تأويل العرش – هاهنا– هو الملك؛ يقول: سبحان رب السموات والأرض ورب الملك عما يصفون، ثم قد بينا حكمة ذكر السموات والأرض على إثر ذكر الولد في غير موضع.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَذَرَهُمْ يَخُوضُواْ وَيُلْعَبُوا﴾ هذا – في الظاهر- أمر بتركهم على ما هم عليه من الخوض واللعب وغيره، ومثل هذا مما لا يليق بالحكمة؛ إذ هو حرام في العقل، لكن يخرج على الوعيد، وإن كان صيغته صيغة الأمر، كقوله: ﴿أَعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾ [فصلت: ٤٠] هو في الظاهر وإن كان أمرًا فهو في الحقيقة وعيد، فعلى ذلك هذا يخرج على الوعيد.

ويحتمل أن يخرج على ترك المكافأة على ما يصنعون من الاستهزاء بهم، والأنواع من الأذى إلى اليوم الذي يلاقون ويعاينون العذاب حين لا تنفعهم الندامة في الرجوع في ذلك اليوم.

وأصل ذلك أن الله – تعالى – قد أوعدهم بمواعيد شديدة، ووعظهم بمواعظ بليغة، فلم تنجع تلك المواعيد فيهم، ولا نفعهم شيء من ذلك.

والثاني: قد بين ما يزيل عنهم الشبه، وما يوجب التعلق به، [و] أوضح لهم طريق الحق والهدى، فلم يسلكوا مسلك طريق الحق، فأوعد لهم بما ذكر في ذلك اليوم ما لا تنفعهم ندامتهم في ذلك الوقت، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُوَ الَّذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي اَلأَرْضِ إِلَهُ ﴾ الإله في اللغة هو المعبود؛ كأنه يقول - والله أعلم-: إنكم تعلمون أن الله - تعالى - هو المعبود في السماء، وهو المعبود في الأرض، والأصنام التي تعبدونها أنتم لا يعبدها إلا أنتم، فكيف تركتم عبادة المعبود الذي هو معبود في السماء والأرض، واخترتم عبادة من ليس بمعبود إلا بعبادتكم؟!.

ويحتمل أن يقول: تعلمون أنتم أن الله – سبحانه وتعالى – هو إله السماء والأرض وإله من فيهما وما فيهما، وأنه خالق ذلك كله؛ لقوله: ﴿وَلَيِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ

وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥] والأصنام التي تعبدونها لم يفعلوا ذلك، ولا يملكون شيئًا من ذلك، فكيف اتخذتموها آلهة دونه؟! والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُوَ ٱلْعَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ﴾ ذكر الحكيم والعليم على إثر ذلك يخرج على وجهين:

أحدهما: لسؤال الثنوية: أن الله - عز وجل- لا يجوز أن يبسط الرزق ويوسع الدنيا على من يعلم أنه يعاديه ويشتمه، ويعادي أولياءه ويشتمهم؛ لأن في الشاهد من يصنع إلى من يعلم أنه يعاديه معروفًا فليس بحكيم، فعلى ذلك يقولون: إن ذلك ليس من الله - تعالى - ولكنه من إله غيره سفيه؛ لأنه وصف نفسه بالحكمة، وأنه يزيل الحكمة.

و[الثاني]: لقول البراهمة في إنكارهم الرسالة أصلا، يقولون: ليس من الحكمة بعث الرسل إلى من يعلم أنه يكذبه ويكذب رسله ولا يقبل رسالته؛ بل يقتله ويعاديه؛ لذلك ينكرون رسالة الرسل، فأخبر - تعالى - بقوله: ﴿وَهُو الْمَكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمُ الْكِيمِ ما يكون منهم من التكذيب والعداوة - لا أعطيتهم وبعثي الرسل إليهم على علم مني بما يكون منهم من التكذيب والعداوة - لا يخرجني عن الحكمة، ويخرج فاعل ذلك في الشاهد عن الحكمة؛ لأن ملوك الأرض إنما يرسلون الرسل ويبعثون الهدايا لمنافع أنفسهم ولحاجتهم، فإذا علموا من المبعوث إليهم الرسل والمصنوع إليهم المعروف ما ذكرنا - خرج من الحكمة، فأما الله - تعالى - إنما بعث الرسل لحاجة المبعوث إليهم، ولمنافع أنفسهم، فكذلك ما يعطيهم من الدنيا لمنافع أنفسهم؛ فلم يخرج بذلك من الحكمة؛ لأنه لا تضره معاداة من عاداه، ولا تنفعه موالاة من والاه؛ بل كل ذلك راجع إليهم؛ بل صنع ما يصنع من المعروف إلى من يعلم أنه يعاديه يكون وصفًا له بغاية الكرم والجود، كذلك ما ذكرنا، وبطل قوله الثنوية والبراهمة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتَبَارَكَ الَّذِى لَهُم مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ﴾ قوله: ﴿تَبَارَكَ ﴾ قال أهل التأويل: أي: تعالى وتعاظم عما قالت الملاحدة فيه من الشريك، والولد، والصاحبة، وغير ذلك، مما لا يليق به، ولا يجوز؛ فيكون تنزيهًا عن جميع ما قالوا فيه، وهو كحرف ﴿سُبْحَنَ ﴾ الذي يكون تنزيهًا عما قالوا فيه، والله أعلم.

قال بعض أهل الأدب: ﴿تَبَارَكَ﴾ هو من البركة، لكن بعض العلماء قالوا: إن هذا التأويل لا يصح؛ لأن قوله: ﴿تَبَارَكَ﴾ هو من وقوع البركة بنفسه، فهو اسم ملازم، ولا يجوز أن يوصف الله - تعالى - بوقوع البركة، لكن عندنا ﴿تَبَارَكَ﴾ هو تفاعل، والتفاعل هو فعل اثنين؛ فجائز نسبة البركة إليهما على حقيقة وقوعها بأحدهما وهو الخلق

للإيصال؛ على ما هو الأصل في مثل هذا، وله نظائر كثيرة.

وأصل تأويل ﴿ تَبَارَكَ ﴾: ما قاله أهل التأويل: تعالى وتعاظم عن جميع ما قالت الملاحدة فيه مما لا يليق به من الولد، والشريك، وغير ذلك، لكن هو على التأويل، لا على تحقيق الاسم، فنظيره ما فسروا في قوله [ وي ولكن هو خروج الأمر على ما يريد ويشاء، والجد هو في الحقيقة ليس هو اسم العظمة، ولكن هو خروج الأمر على ما يريد ويشاء، ويسميه الناس فيما بينهم بالفارسية: بختا، فسروا الجد بالعظمة؛ لنفاذ مشيئة العظيم، وخروج الأمور على ما يريده ويشاؤه، فعلى ذلك تفسيرهم ﴿ تَبَارَكَ ﴾ بما قالوا: تعالى وتعاظم على التأويل، لا على تحقيق الاسم؛ إذ هو من البركة، لكن كل من بورك فيه صار متعاليًا، فأطلقوا عليه ﴿ تَبَارَكَ ﴾ بمعنى: تعالى، لا بمعنى حقيقة الاسم، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿وَبَبَارَكُ الّذِى لَهُمْ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾ بيان منه وتعليم للخلق ما يجوز النسبة [له] فقال: ﴿وَلَهُمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ﴾ وقال: ﴿وَلَهُمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ﴾ وقال: ﴿وَلَهُمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ﴾ والسريك، والصاحبة ونحو ذلك؛ لأن نسبة الأشياء بكليتها يخرج مخرج الوصف له بالعظمة والجلال، نحو ما ذكرنا من قوله - تعالى -: ﴿لَهُمْ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ﴾ وقوله: ﴿وَوَله: ﴿وَمُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَلِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٢٠] وقوله: ﴿وَوُله: ﴿ وَلَهُ مِنْكُ السَّمَوَتِ وَالاَرْضِ ﴾ وقوله: وقوله: ﴿ حَكِلُقُ صَلِّمٍ ﴾ [البقرة: ٢٩]، [وقوله:] ﴿وَهُو عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ وَلِيرٌ ﴾ [المائدة: ١٢٠]، ونسبة خاصية الأشياء إليه يخرج مخرج التعظيم والتبجيل لتلك الأشياء، ثم ينظر بعد هذا: فإن كانت تلك الأشياء الخاصة مما يجوز تعظيمها نسبت إليه وأضيفت، نحو قوله: بيت الله، ومساجد الله، ورسول الله، وغير ذلك من الأشياء التي عظمها الله - تعالى - ورفع قدرها ومنزلتها عنده، وإن كانت بالأشياء مما يستقذر ويستقبح ويسترذل فلا يجوز النسبة إليه والإضافة؛ لما ذكرنا أن نسبتها إليه وإضافتها يخرج مخرج التعظيم لها، وهي ليست بمعظمة، ولكنها مسترذلة مستقذرة؛ فيكون وضع الشيء غير موضعه، وأنه خلاف الحكمة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعِندُهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: أي: عنده علم ساعة: الصعقة؛ كقوله - تعالى-: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ . . . ﴾ الآية [الزمر: ٦٨].

ويحتمل ﴿وَعِندَمُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ﴾: الزلزلة؛ كقوله: ﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَىٰءٌ عَظِيمٌ﴾ [الحج: ١].

ويحتمل: ﴿وَعِندُمُ عِلْمُ اَلسَّاعَةِ﴾: الفزع والهول؛ كقوله: ﴿فَفَرِغَ مَن فِي اَلسَّمَوَتِ . . . ﴾

الآية [النمل: ٨٧].

ويحتمل: ﴿وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ﴾: القيامة؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ [المطففين: ٦]، ونحو ذلك، والله أعلم.

أخبر أنه لم يطلع الله - عز وجل- على حقيقة ما ذكر أحدًا من خلقه.

وقوله: ﴿وَإِلَيْهِ رُبَّجُعُونَ ﴾ قد ذكرنا في غير موضع: أن تخصيص ذلك بالرجوع إليه يخرج على وجوه، وإن كانوا في جميع الأحوال راجعين فيه إلى الله - تعالى - صائرين إليه:

أحدها: لأن المقصود من إنشائهم ذلك - أعني: البعث- كي لا يكون خلقهم عبثًا، على ما ذكرنا غير مرة.

ويحتمل أنه خص ذلك اليوم بالرجوع إليه والمصير والخروج؛ لأنه يومئذ يخلص خروجهم ورجوعهم إليه وانقيادهم له، وقد ذكرناه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَمْلِكُ ٱلنَّينِ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ ﴾ إن قومًا كانوا يعبدون الملائكة؛ رجاء أن يكونوا لهم شفعاء؛ لما عرفوا من خصوصيتهم وفضلهم عند الله – تعالى – وذلك معروف في الناس أنهم يخدمون ويكرمون خواص ملوكهم رجاء أن يشفع لهم أولئك الخواص عند الملك إذا نزل بهم بلاء ووقعت لهم حاجة يومًا من الدهر، فعلى ذلك هؤلاء الكفرة كانوا يعبدون الملائكة؛ لما عرفوا من خصوصيتهم وفضل منزلتهم عند الله تعالى.

ثم أخبر - عز وجل- عن الملائكة أنهم لا يملكون الشفاعة بقوله: ﴿ وَلَا يَشْفَعُوكَ إِلَّا مَن أَرْتَفَىٰ ﴾ [الأنبياء: ٢٨] وهو قوله: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَتِي وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أي: إلا لمن شهد بوحدانية الله - تعالى - وألوهيته، لا يشفعون لأولئك، إنما يشفعون لمن ذكر، وإن كانت لهم خصوصية عند الله - تعالى - لأن الله - عز وجل- نهى أولئك أن يعبدوا الملائكة ويعظموهم من جهة العبادة ؛ لذلك لا يملكون الشفاعة لهم ؛ فيكون مثل هذا مثل ملك نهى قومه أن يخدموا أو يعظموا أحدًا سواه من خواصه، فإذا فعلوا ذلك وخدموهم وتركوا نهيه لا يملك أولئك الخواص ولا يتجاسرون على ملب الشفاعة عند الملك لأولئك الذين نهاهم الملك أن يخدموهم ويعظموهم دونه، فعلى ذلك الملائكة، لم يجعل لهم شفاعة لأولئك الذين عبدوهم دونه إلا لمن ذكر، وهم: الذين شهدوا بالحق، وقاموا بعبادة الله - تعالى - فقد أذن الله لهم بالشفاعة لأولئك، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَعَةَ﴾ أي: لو كانت لهم

الشفاعة لكانت لا تنفعهم؛ كقوله – تعالى –: ﴿فَمَا نَنَعُهُمْ شَفَعَهُ الشَّنِعِينَ ﴾ [المدثر: ٤٨] أي: لو كانت لهم شفعاء لكانت لا تنفعهم شفاعتهم، ليس أن يكون لهم شفاعة أو شفعاء، وهو كقوله – تعالى –: ﴿لَوْ أَنَ لَهُم مَّا فِي اَلْأَرْضِ جَمِيمًا وَمِثْلَمُ مَعَكُمُ ... ﴾ الآية [المائدة: ٣٦]، وكقوله – عز وجل –: ﴿وَلَا يُعْبَلُ مِنْهَا عَدَلُ ... ﴾ الآية [البقرة: ٢٣]؛ فعلى ذلك يحتمل قوله – عز وجل –: ﴿وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَعَةَ ﴾ أي: لا ينفعهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يخرج قوله: ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ على وجهين:

أحدهما: يرجع إلى الملائكة، فيكون كأنه يقول: ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة وهم يعلمون أنهم لا يملكون الشفاعة.

والثاني: يرجع إلى من شهد بالحق، يكون كأنه يقول: ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون أنهم يشهدون بالحق، والشهادة بالحق ما ذكرنا، يعني: يشهدون على وحدانية الله – تعالى – وألوهيته، وأنه هو المستحق بالعبادة دون من عبدوهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَهِنِ سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَهُمْ لِيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾، وقال في أول السورة: ﴿وَلَهِنِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَقَهُنَّ الْعَلِيرُ الْعَلِيمُ ﴾ [الزخرف: ٩]، ثم نعته فقال: ﴿ اَلَذِى جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ . . . ﴾ [الزخرف: ١٠] إلى آخر ما ذكر؛ قد أقروا جميعًا: أن الذي خلق السموات والأرض وخلقهم وما يحتاجون إليه هو الله تعالى.

ثم علمهم وعرفانهم بذلك يحتمل وجوهًا:

يحتمل: علم حقيقة على التسخير والاضطرار بأن أنشأ الله – تعالى – علمًا في قلوبهم، فعلموا بذلك حقيقة أن الله – عز وجل– هو خالق ذلك كله.

ويحتمل علموا علم الاستدلال بالتأمل والنظر؛ إذ من عادة العرب التأمل والنظر في الأشياء، فنظروا وتأملوا، فعرفوا بالاستدلال العقلي أنه كذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ﴾ يقول: فأي شيء يصرفهم ويأفكهم عن القيام بوفاء ما أعطوا بألسنتهم، وتحقيق ما أقروا ونطقوا أن الله خالق ذلك كله، وأن ذلك كله منهم، وجعل ذلك لمن يعلمون أنه [لا] شيء من ذلك منهم، وبعد معرفتهم بذلك، أعنى: الأصنام التي يعبدونها، والله الهادي.

وقال أهل التأويل: أي: فأنى يكذبون بعد علمهم ومعرفتهم ذلك في تسميتهم

معبودهم: إلهًا، أو شكرهم غير الذي صنع ذلك لهم بالعبادة له دون الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَقِيلِهِ يَكُرُبِ ﴾ قرئ بنصب اللام وكسرها فمن قرأه بالنصب جعله مقطوعًا على قوله: ﴿ أَمْ يَعْسَبُونَ أَنَا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَبَجُوْلُهُمْ ﴾ ونسمع قيله؛ أي: قوله الذي أغفلوه؛ أي: بل نسمع ذلك كله.

ومن قرأه بالكسر عطفه على قوله: ﴿وَعِندَهُ عِلْمُ ٱلسَّاعَةِ ﴾ أي: عنده علم الساعة وعلم قله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَنَرَبِ إِنَّ هَـٰتَؤُلَآءِ قَوْمٌ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ كأنه على الإضمار، أي: قيل الهم: قل: إن هؤلاء قوم لا يصدقون.

وفيه دلالة إثبات رسالته؛ لأنه أخبر أنهم لا يؤمنون، وقد كان على ما أخبر لم يؤمنوا؛ دل أنه بالله عرف ذلك وعلمه.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ﴾ أي: أعرض ودعهم، ﴿وَقُلَ سَلَمُ ۗ أي: قل الصواب والحق ﴿فَسُونَ يَعْلَمُونَ ﴾ يومًا، فهو وعيد لهم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَقُلَ سَكَمُ ۗ أي: سلام عليهم، لكنه على المؤمنين، ليس على أولئك الكفرة: ﴿فسوف تعلمون﴾ بالتاء يكون لو صرف إلى المؤمنين، وهو كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا جَآءَكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِنَايَتِنَا فَقُلَ سَكَمُ عَلَيَكُمُ ۗ [الأنعام: ٥٤] فيكون كأنه – عز وجل – قال: فسوف تعلمون أيها المؤمنون ما ينزل بأولئك، والله أعلم.



## سورة حم الدخان وهي مكية

## بِنْ مِ اللَّهِ النَّكْنِ الرَّحِيدِ

قوله تعالى: ﴿حمّ ﴿ وَالْكِتْبِ الْمُبِينِ ﴾ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْـلَةٍ تُبَكّرُكَةً إِنّا كُنّا مُندِرِينَ ﴾ فِيها يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ أَمَرًا مِنْ عِندِنَأً إِنّا كُنّا مُرْسِلِينَ ۞ رَحْمَةً مِن زَيِكً إِنّهُ هُو اَلسَّمِيعُ الْعَلِيهُ ﴾ رَبِّ السَّمَوَٰتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ۚ إِن كُنتُم مُوقِنِينَ ۞ لَا إِلَنهَ إِلَا هُوَ يُحْيِء وَيُمِيثُ رَئِكُر وَرَبُ ءَابَآ إِكُمُ الْأَوَّلِينَ ﴾.

قوله - عز وجل-: ﴿حمّ . وَٱلْكِتَكِ ٱلْمُبِينِ﴾ قد ذكرنا تأويله فيما تقدم.

وقوله – عز وجل ﴿ إِنَّا آَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ تُبُنزَكَةٍ ﴾ قال أهل التأويل: إنا أنزلنا الكتاب – أي: القرآن – في ليلة القدر من اللوح المحفوظ إلى سماء الدنيا، ثم أنزل على النبي ﷺ بالتفاريق.

ويحتمل أن تكون الهاء راجعة إلى قوله: ﴿حَمَ﴾ أي: قضى ما هو كائن على ما قال بعض أهل التأويل: إن ما قضى في كل سنة من الموت والحياة والرزق ونحو ذلك ينزل في ليلة القدر نسخها الملائكة الذين وكلوا على ذلك، فهذا يحتمل.

ويحتمل أن تكون الهاء راجعة إلى ما ضمن في قوله: ﴿حَمَمُ﴾ على ما أراد به، والله أعلم.

ويحتمل أنه أراد بهذا إنزال شيء وأمر في ليلة القدر، عرفه رسول الله ﷺ وأصحابه، فيخبر أنه أنزل ذلك ولم يبينوا لنا ذلك؛ لما لا حاجة لنا إلى معرفته.

وقالت الروافض في قوله - تعالى - ﴿إِنَّا آَنَزَلَنَهُ﴾: إن الله - تعالى - أنزل شيئًا على رسوله، يكون ذلك الشيء على رأسه وعلى رءوس الأئمة الذين يكونون بعده بحيث يروا ذلك دون غيرهم، إذا استقبلهم أمر أو بدا لهم شيء، نظروا في ذلك الشيء، [و] عرفوا ما احتاجوا، وما يكون لهم من الصلاح، أو كلام نحو هذا.

وأما عند أهل التأويل هو ما ذكرنا راجع إلى ذلك الكتاب المنزل على رسول الله على أو إلى ما ذكرنا من تضمين ما ضمن في قوله: ﴿حَمّ﴾، وكذلك قالوا - أيضًا - في قوله: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةٍ مُبَرَرَكَةً ﴾ وهي ليلة القدر، ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَلَةٍ مُبَرَرَكَةً ﴾ وهي ليلة القدر، سماها: مباركة، وقد سمى المطر والماء المنزل من السماء [مباركا]؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَنَزَلْنَا مِن السّمَاءِ مَا مُبَرَكً ﴾ [ق: ٩]، وكذلك الأرزاق المنزلة من السماء والمستخرجة من الأرض مباركة بقوله: ﴿بَرَكَتِ مِنَ السّمَاءِ وَالْمَبارك هو من الأرض مباركة بقوله: ﴿بَرَكَتِ مِنَ السّمَاءِ وَالمَبارك هو

الذي عنده يدرك كل الخيرات، والبركة: هي اسم كل خير يكون أبدًا على الزيادة والنماء، فسمى تلك الليلة: مباركة؛ لما جعل فيها من الخيرات والبركات.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ﴾.

يحتمل ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ﴾ للخلق إذا أنشئوا وبلغوا المبلغ الذي يستوجبون الإنذار.

ويحتمل ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ الخلق بالرسل؛ هذا هو الظاهر؛ أن هذا القول من الله تعالى - والله أعلم- قال: ﴿إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ بالقرآن بما أنزل على.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾.

يحتمل: أي: يفصل ويبين كل أمر هو كائن في ليلة القدر.

ويحتمل: أي: يبين في ليلة القدر كل ما يكون في تلك السنة.

ثم قوله: ﴿ كُلُّ آمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ يحتمل أي: كل أمر فيه حكمة.

ويحتمل: كل أمر محكم متقن ﴿أَمْرًا مِنْ عِندِنَآ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ﴾ الأمر الذي ذكر بقوله: ﴿كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ . أَمْرًا مِّنَ عِندِنَأَ﴾، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿رَحْمَةً مِن رَبِّكَ ﴾.

يحتمل قوله: ﴿رَحْمَةً﴾ أي: ما أنزل من الكتاب هو رحمة من ربك.

ويحتمل: ليلة القدر؛ أي: جعلها رحمة منه.

ويحتمل ما ذكر من أمر حكيم هو رحمة منه.

ويحتمل: أي: الرسول المبعوث إليهم رحمة منه لهم، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَمَا َ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَلِمِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

وقوله: ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ الْعَلِيمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهِ أَسْرُوها، ﴿ٱلسَّمِيعُ اللَّهِ اللَّهِ أَخْفُوها وأضمروها.

ويحتمل ﴿ ٱلسَّمِيعُ ﴾: المجيب لمن دعا، ﴿ ٱلْعَلِيمُ ﴾ بما يرجع إلى مصالحهم في دينهم ودنياهم.

وقوله: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَّا ۖ﴾.

قال بعضهم: رب الشيء هو مصلحه؛ معناه: مصلح السموات والأرض وما فيهما، وحافظ ذلك كله.

وقال بعضهم: ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: مالكهما ومالك ما فيهما.

ويحتمل: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ أي: خالقهما، وخالق ما فيهما، ومنشئ ذلك كله.

وقوله: ﴿إِن كُنْتُم مُّوقِنِينَ﴾.

قال بعضهم: هذا على إتمام الآية، ومراعاة المقاطع على وجهها، هذا وأمثاله يخرج على هذا، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿إِن كُنُمُ مُوقِينِنَ ﴾ على إثر قوله: ﴿رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ أي: هو رب السموات والأرض وما بينهما إن كنتم تعلمون: أنه رب ما ذكر، فكيف تصرفون العبادة واسم الألوهية إلى من ليس برب؟! لما ذكر أن الإيقان هو العلم بالشيء حقيقة.

ثم نعت الربّ فقال: ﴿ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ فكأنه يقول: لا معبود يستحق العبادة سواه؛ لأن الإله هو المعبود عند العرب؛ يقول: لا تستحق الأشياء التي يعبدون العبادة إنما المستحق لها هو الذي لا إله غيره.

ويحتمل أن يقول: لا يستحق اسم الألوهية إلا هو، لا الأشياء التي سميتموها: آلهة، ثم نعته فقال: ﴿ يُحْيِي وَيُمْيِثُ رَبُّكُمْ وَرَبُ ءَابَآبِكُمُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي: هو يحيي ويميت، وهو ربكم ورب آبائكم الأولين.

إن من عادة العرب أنهم كانوا يعبدون ويخدمون شيئًا دون الله - تعالى - رجاء أن تشفع لهم وتقربهم تلك العبادة إلى الله - تعالى - فيقول: إن الذين تعبدون دونه لا يقع لهم العلم بعبادتكم إياها، فاصرفوا العبادة إلى الذي يعلم بعبادتكم على كل حال، وأخلصوا له ذلك، ولا تشركوا غيره.

قوله تعالى: ﴿ بَلَ هُمْ فِي شَكِ يَلْعَبُوكَ ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْقِ السَّمَآءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ﴿ يَغْشَى النَّاسُّ هَاذَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ وَيَنَ اكْشِفَ عَنَا الْعَذَابِ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴿ أَنَى لَمُهُمُ اللَّكُرَىٰ وَقَدْ جَآءَهُمْ النَّاسُّ هَاذَا عَذَابُ أَلِيمُ وَقَالُوا مُعَلَّةً جَمُونُ ﴾ وَسُولُ مُبِينُ ﴿ الْعَذَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ ﴿ يَوْمَ نَظِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى وَاللَّوا مُعَلَّةً جَمُونُ ﴾ .

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلْ هُمْ فِي شَكِ يَلْعَبُونَ﴾ يحتمل قوله – عز وجل–: ﴿بَلْ هُمْ فِي شَكِ﴾ أي: في أمر القرآن.

ويحتمل: بل هم في شك في أمر الرسول ﷺ ونحوه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِينٍ﴾ اختلف أهل التأويل فيه: قال بعضهم: ليس هو على حقيقة الدخان، ولكن على التمثيل والمجاز.

ثم اختلف في كيفية ذلك، مع اتفاقهم أنه قد مضى ذلك وقد كان؛ قال بعضهم (١١):

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٤٤٪) وهو قول مجاهد أيضاً.

﴿ بِدُخَانِ ﴾ أي: بجدب وقحط؛ جعل الدخان كناية عن الجدب؛ لوجوه:

أحدها: لما يقال: إن الجائع في القحط كان يرى بينه وبين السماء والناس دخانًا من شدة الجوع، كالذي يشتد به العطش يرى السراب ماء؛ وذلك لأنه لما اشتد الجوع ضعفت أبصارهم وغطاها الجوع؛ فيكون الجوع سبب ترائي الدخان، فاستعير له، ولأن في سنة الجدب تيبس الأرض، وينقطع النبات، فيرتفع الغبار، ويصعد الريح ليبسها، فيشبه ذلك الغبار الذي يرتفع من يبس الأرض بالدخان ولذلك قيل للسنة: غبراء، وقيل: جوع أغبر؛ لأن العرب ربما وضعت الدخان موضع الشر إذا علا، فيقولون: لو كان بيننا: أمر ارتفع له دخان، وقالوا: إن هذا القحط الذي جعل الدخان كناية عنه قد كان، فإنه اشتد بهم القحط، وقالت الأمطار، ويبست الأرض، وارتفع الغبار، وصعدت الريح كالدخان، وضعفت الأبصار لشدة الجوع، حتى كانوا يرون السماء كالدخان؛ على ما روي عن ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: كان أحدهم ينظر إلى السماء، فيرى كهيئة الدخان من شدة الجوع.

وقال بعضهم: إنما مثل الأرض يومئذ كمثل بيت أوقد ليس فيه خصاصة.

وعن ابن مسعود – رضي الله عنه – أنه قال: قد مضى الدخان، وهو سنون كسني يوسف – عليه السلام- فجهد الناس<sup>(۲)</sup>، والله أعلم.

ومنهم من يقول: هو على حقيقة الدخان، وأنه لم يمض بعد، وكذلك روي عن على الله عنه - أنه قال: الدخان لم يمض بعد، يأخذ المؤمن كهيئة الزكام، وينتفخ الكافر حتى ينفذ<sup>(۱۳)</sup>، وكذلك قال أبو سعيد الخدري<sup>(١٤)</sup> - رضي الله عنه - والحسن<sup>(٥)</sup> وغيرهم، لكن صرف الدخان المذكور في الآية على التمثيل أشبه؛ لأن الأمر إذا اشتد وبلغ نهايته يشبه بالنار والدخان، كقوله: ﴿ كُلَّمَا ٓ أَوْقَدُوا نَازًا لِلْحَرَبِ أَطْفَاهَا اللهُ ﴾ [المائدة: ٢٤]، وليس هناك نار، لكن وصف شدة الحرب فعلى ذلك جائز تشبيه ما اشتد بهم من الجوع والجدب والقحط بالدخان الذي ذكر، وكذلك يصف الناس الأمر إذا اشتد؛ يقولون: هاج الدخان وثار، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۱۰۶۳) – (۳۱۰۶۸) من طرق عنه، وذكر له السيوطي في الدر المنثور (۵/ ۷۶۳) طرقاً أخرى فانظرها.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۱۰۵۱)، (۳۱۰۵۳).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٤٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير (٣١٠٦٠)، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٤٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير (٣١٠٥٨)، (٣١٠٥٩).

وقوله - عز وجل-: ﴿يَغْشَى النَّاسُّ هَلْذَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾، يحتمل قوله: ﴿يَغْشَى النَّاسُّ ﴾ أي غشى الناس ما ذكر، وهو عذاب أليم؛ على تأويل من قال: إنه ماض كائن.

ويحتمل أن يكون قوله - تعالى-: ﴿يَغَثَى اَلنَّاسٌ هَنذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ أي: يغشى، فيقول الناس: هذا عذاب أليم؛ وهو على قول من يقول: إنه لم يمض بعد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ رَبَّنَا ٱكْشِفَ عَنَا ٱلْعَدَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾ أي: إنا نؤمن بك فيما تدعونا إليه لو كشفت عنا العذاب، في معنى الشرط والجزاء، وهو كقول [قوم] موسى - عليه السلام - حيث قالوا: ﴿ يَنْعُوسَى ٱدْعُ لَنَا رَبَّكَ بِمَا عَهِدَ عِندَكُ لَهِن كَشَفْتَ عَنَا ٱلرِّجْزَ لَكُومِنَنَ لَكَ . . . ﴾ الآية [الأعراف: ١٣٤].

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿إِنَّا مُؤْمِنُونَ﴾ على الحال؛ كأنهم قالوا: ربنا اكشف عنا العذاب إنا مؤمنون للحال.

ثم أخبر الله – عز وجل – أنهم لا يؤمنون، وأنهم كذبة فيما قالوا؛ حيث قال – تعالى –: ﴿ أَنَّ لَمُمُ ٱلذِّكْرَىٰ وَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ يقول: أنى يتوبون؟! أو من أين تنفعهم توبتهم في ذلك بعدما خرجت أنفسهم من أيديهم، وقد جاءهم رسول قبل ذلك الوقت مبين أنه رسول؟! والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ تَوَلَّواْ عَنْهُ﴾ يحتمل: أي: أعرضوا عما جاء به رسول الله ﷺ من القرآن.

ويحتمل تولوا عما دعاهم إليه رسول الله وأمرهم به.

ويحتمل: تولوا عن رسول الله نفسه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَالُواْ مُعَلَّمُ تَجَنُونًا﴾.

قولهم: ﴿مُعَلِّمُ ۗ لأنهم يقولون: إنما يعلمه بشر.

وقوله: ﴿مَخْنُونُ﴾ نسبوه إلى الجنون؛ لوجهين:

أحدهما: ما ذكر: أنه إذا نزل به الوحي، تغيرت حاله ولونه؛ لثقل ذلك عليه، فيقولون: به آفة وجنون.

والثاني: لما رأوه قد خاطر بروحه ونفسه؛ لأنه خالف الفراعنة منهم والأكابر الذين كانت همتهم القتل والإهلاك لمن خالفهم ودعاهم إلى غير الذي كانوا عليه، إذن نسبوه إلى الجنون، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا كَاشِفُواْ ٱلْعَدَابِ قَلِيلًا ۚ إِنَّكُمْ عَآبِدُونَ﴾.

قال بعضهم: ﴿ إِنَّكُمُ عَآبِدُونَ ﴾ في معاصيكم وكفركم الذي كنتم فيه.

وقال بعضهم: أي: ﴿إِنَّكُرْ عَآبِدُونَ﴾ إلى عذاب يوم القيامة، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ نَظِيشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَيْنَ إِنَّا مُنْفَقِمُونَ﴾.

قال بعضهم: ذلك يوم بدر، وهو قول ابن مسعود (١١) - رضي الله عنه - وقول عامة أهل التأويل، وقالوا ذلك أشد من الدخان.

وقال بعضهم: هو عذاب يوم القيامة؛ وهو قول ابن عباس<sup>(٢)</sup> والحسن<sup>(٣)</sup>، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ فَوْمَ فِرْعَوْتَ وَجَاءَهُمْ رَسُولٌ كَرِمُ ﴿ إِنَّ أَنَّ أَذُوا إِلَىٰ عِبَادَ اللَّهِ إِلَىٰ اللَّهُ إِلَىٰ مَسُولُ أَمِينٌ ﴿ وَالَّا لَمَ مَعُلُوا عَلَى اللَّهِ إِلَىٰ عَالَمُ اللَّهِ إِلَىٰ عَلَمُ اللَّهِ إِلَىٰ عَلَمُ اللَّهُ إِلَىٰ عَلَمُ اللَّهُ إِلَىٰ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ اللْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللْعَلَمُ عَلَمُ الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللَ

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَقَدْ فَتَنَا قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْكَ﴾ يقول – والله أعلم–: ولقد فتنا قوم فرعون بموسى قبل قومك كما فتنا قومك بك.

أو يحتمل أن يقول: ولقد فتنا قوم فرعون بمثل الذي فتنا قومك.

ثم افتتان قوم فرعون بمثل الذي فتن قومه [يخرج على] وجوه:

أحدها: أن موسى – عليه السلام- قد أتاهم بالبينات المعجزات ما لم يقدر فرعون [وقومه] على مقابلة تلك الآيات، وعجزوا عن الإتيان بمثلها، فمهما أتاهم بذلك وعرفوا أنها آيات الله – تعالى – كذبوها وردوها ونسبوا موسى إلى السحر والكذب والافتراء على الله – تعالى – فعلى ذلك عمل أهل مكة برسول الله ﷺ وعاملوه بالذي عامل أولئك موسى من النسبة إلى السحر والجنون والكذب والافتراء على الله – تعالى – والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۱۰۷۰)، (۳۱۰۷۱) وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر وابن مردويه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٤٥) وهو قول ابن عباس وأبي بن كعب ومجاهد والحسن وأبي العالية وسعيد بن جبير ومحمد بن سيرين وقتادة وعطية، كما في المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣١٠٨٢) وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣١٠٨٤) وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٤٥).

وقال بعضهم: إن فرعون وقومه ازدروا موسى وحقروه؛ لأنه ولد فيهم كما ازدرى أهل مكة محمدًا ﷺ فقالوا: أنت أصغرنا وأفقرنا وأقلنا حيلة، كما قال فرعون لموسى: ﴿أَلَرْ فَيْنَا وَلِيدًا . . . ﴾ الآية [الشعراء: ١٨].

ويحتمل أن يكون أهل مكة سألوا اليهود من الأنباء التي يجدونها في كتبهم؛ ليحاجوا بها رسول الله ﷺ يطلبون بذلك ظهور الكذب من رسول الله فيما كان يخبرهم من الأنباء المتقدمة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَآءُمُمْ رَسُولٌ كَرِيمُ ﴾ كان جميع رسل الله - عليهم الصلاة والسلام - كرامًا؛ لأن الله - تعالى - كان بعثهم إلى قوم جهال سفهاء، كان لهم الركون إلى الدنيا، والميل إليها والرغبة فيها، فبعث إليهم كرام الخلق؛ ليداروا أولئك الأقوام، ويتهيأ لهم المعاملة لهم والتحمل منهم؛ لسوء ما كانوا يعاملونهم، والله أعلم بذلك؛ ولذلك وصف رسول الله رسي بالخلق العظيم؛ حيث قال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤].

وقوله – عز وجل–: ﴿أَنْ أَذُوا ۚ إِلَىٰ عِبَادَ ٱللَّهِ ﴾ يقول: أن أرسلوا معي بني إسرائيل، وخلوا عنهم، ولا تحبسوهم، ولا تستعبدوهم، فإنهم أحرار.

ويحتمل أن يقول: أرسلوا معي بني إسرائيل فإنهم يرغبون في إجابتي إلى ما أدعوهم إليه، ويطمعون في اتباعي فيما آمرهم به.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولُ أَمِينٌ﴾ أي: إني لكم سول أمين على الوحي والرسالة.

ويحتمل أن يقول: إني كنت أمينًا فيما بينكم، لا يظهر لكم مني خيانة؛ ولا اطلعتم على كذب قط، فلماذا تكذبونني وتنسبونني إلى السحر؟! والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَن لَّا تَعَلُواْ عَلَى اَللَّهِ ﴾ قال بعضهم: أي: وألا تتكبروا، ولا تتعظموا على الله.

لكن عندنا معناه: وألا تتكبروا وتتعظموا على رسول الله، ولا تتعظموا على عبادة الله وعلى دينه؛ إذ لا أحد يقصد قصد التكبر على الله – تعالى – وأن ينسب إليه، فهو على إرادة أوليائه أو دينه؛ كقوله: ﴿إِن نَصُرُواْ اللّهَ يَصُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧] ونحوه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنِّ ءَاتِيكُم بِسُلْطَنِ مُبِينِ﴾ أي: آتيكم بحجة بينة أنها من الله، وأني رسول الله، وهو ما آتاهم من الآيات المعجزات أو الحجج والبراهين، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنِّ عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُونَ أَن تَرْجُمُونِ﴾ لا يحتمل أن يكون هذا الكلام

من موسى - عليه السلام - على ابتداء بلا سبب كان من فرعون، ولا أمر سبق، فكأن سببه ونازلته - والله أعلم - هو ما ذكر في سورة أخرى؛ حيث قال: ﴿ ذَرُونِ ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلِيَدُعُ رَبَّهُ ۗ الآية [غافر: ٢٦]، لما قال فرعون ذلك وهم أن يقتل موسى قال له موسى عند ذلك: ﴿ وَلِنِي عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُمُ أَن تَرَّمُونِ ﴾ وفي ذلك دلالة آية من آيات الله لرسالته؛ لأنه قال فرعون: ﴿ ذَرُونِ ٓ أَقَتُلُ مُوسَىٰ وَلَيْدُعُ رَبَّهُ ۗ ﴾ [غافر: ٢٦] ليمنعني عن قتله، فقال: ﴿ وَلِنَى عُذْتُ بِرَقِ وَرَبِّكُونَ . . . ﴾ الآية دل هذا القول على أنه علم قول فرعون، وقصده بقتله، وتعبيره بالدعاء إلى الله - تعالى - يعصمه عن شره وكيده حتى قال ذلك .

وقوله: ﴿ وَإِن لِّن نُؤْمِنُواْ لِى فَأَعَلَٰإِلُونِ ﴾ يقول: فإن لم تصدقوني فيما أدعوكم إليك وآمركم به فاتركوني فأصدق وأومن به، ولا يضركم تصديقي وإيماني.

وقال بعضهم: أي: دعوني خفافا جانبًا، لا على ولا لي.

وقال بعضهم: ﴿وإن لم يؤمنوا لي فاعتزلون﴾ ولا تقتلون.

وقوله: ﴿فَدَعًا رَبَهُۥ أَنَّ هَتُؤُلَآءِ فَوْمٌ بَجُرِمُونَ﴾، وهو كقوله حيث قال: ﴿وَقِيلِهِ، يَنَرَبِّ إِنَّ هَتُؤُلَآءِ فَوْمٌ لَلَا يُؤْمِنُونَ﴾ [الزخرف: ٨٨] وكقول نوح – عليه السلام –: ﴿إِنِي دَعَوْتُ فَوْمِى لِللَا وَنَهُ لَكُمْ مَرْدِهُو دُعُآءِى إِلَا فِرَارًا﴾ [نوح: ٥،٥]، ونحو ذلك يقولون: يا ربنا إنا قد عاملناهم المعاملة التي أمرتنا أن نعاملهم، واحتلنا الحيل التي علمتنا أن نحتال معهم، فلم ينجع ذلك فيهم ولا تبعونا، ولا أجابونا إلى ذلك، فهل من حيلة سوى ذلك أو معاملة غير ذلك نعاملهم بها، لعلهم يتبعوننا [و] يجيبوننا، هذا الدعاء وهذا القول منهم يكون بعد ما أجهدوا أنفسهم في دعائهم إلى الحق زمانًا طويلا ليس يحتمل في ابتداء الأمر.

وقوله: ﴿فَأَشَرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ﴾ كان في إخراج موسى – عليه السلام – وبني إسرائيل من بين أظهر أعدائهم ليلا من غير أن شعر علم أحد من أعدائهم بذلك، وهم العدد الذي ذكر في القصة أنهم زهاء ستمائة ألف – آية عظيمة عجيبة لموسى – عليه السلام – على رسالته؛ إذ خروج عدد ستين من بين أظهرهم عسير صعب، فكيف خروج العدد الذي ذكر في القصة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّكُمْ مُتَبَّعُونَ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: قوم فرعون يتبعونهم؛ ليردوهم إلى الأمر الذي كانوا يستعملونهم من قبل، من نحو الاستخدام والاستعباد، والله أعلم.

والثاني: أن يتبعوهم للعناد والحرب؛ لأنه ذكر في القصة أنهم أخذوا أموالهم من

الحلى واللباس فخرجوا بها، فجائز أن يكون اتباعهم إياهم ليقاتلوهم كما يقاتل الأعداء.

وقوله: ﴿وَٱتْرُكِ ٱلْبَحْرَ رَهْوَّا ﴾ يحتمل قوله: ﴿وَٱتْرُكِ ٱلْبَحْرَ ﴾ كأن موسى – عليه السلام – كان يضرب البحر بعصا، ليصل الماء بعضه ببعض؛ لئلا يعبر فرعون وقومه، فقال له: اتركه كما هو ﴿إِنَّهُمْ جُندُ مُغْرَقُونَ ﴾ .

ثم اختلف في قوله: ﴿ رَهُوّاً ﴾: قال بعضهم: هي فارسية عربت؛ أي: اترك البحر «راه». وقال بعض أهل اللسان (١٠): ﴿ رَهُوّاً ﴾ أي: ساكنًا.

وقال بعضهم: ﴿رَهُوًّا ﴾ أي: متصلا؛ وهو قول أبي عوسجة.

وقال أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: ﴿رَهُوَّا﴾ أي: يابسًا، وهو كقوله: ﴿فَأَضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبُسَا﴾ [طه: ٧٧].

وقوله - تعالى-: ﴿إِنَّهُمْ جُندُ مُغَرَقُونَ﴾ قد وعدهم - جل وعلا - أن يغرق فرعون وقومه ففعل.

وقوله: ﴿ كُمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتِ وَعُيُونِ . وَرُرُوعِ وَمَقَامِ كَرِيمٍ . وَنَعْمَةِ كَانُوا فِيهَا فَكِهِينَ . كَنَاكِنَّ وَأَوْرَثْنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ﴾ أي: ناعمين.

وقيل: معجزين.

من الناس من قال: إن هذه الآية مخالفة للآية الأخرى في ظاهر المخرج، وهو قوله – عز وجل –: ﴿رَبَّنَا اَطْمِسَ عَلَىٰٓ اَمْوَلِهِمِدِ وَاَشْدُدْ عَلَى قُلُوبِهِمْ . . . ﴾ الآية [يونس: ٨٨] ثم قال الله – تعالى – ﴿قَدْ أُجِيبَت ذَعْوَنُكُما ﴾ [يونس: ٨٩] فإذا كانت قد أجيبت دعوتهما في طمس أموالهم فطمست لا محالة فكيف ذكر ﴿كَمْ تَرَكُواْ مِن جَنَّتٍ وَعُيُونٍ . . . ﴾ الآية، وما معنى قوله: ﴿كَذَالِكٌ وَأُورَثَنَهَا قَوْمًا ءَاخْرِينَ ﴾ .

لكن عندنا أنه لا مخالفة بين الآيتين؛ إذ جائز أن يكون طمس أموالهم التي كانت لهم من الحلي وغير ذلك من الصامت ونحوه خاصة، فأما الأموال التي كانت لهم بالشركة من نحو البستان والزروع وأمثالها فتلك لم يطمسها، ولكنه تركها على ما هي عليه لبني إسرائيل، وهو قوله - عز وجل-: ﴿كَنَالِكُ وَأَوْرَنَنَهَا فَوْمًا ءَاخَرِينَ﴾ أي: مثل ذلك أورثناها قومًا آخرين، وهو كما ذكر في آية أخرى حيث قال: ﴿وَأَوْرَثَنَا ٱلْقَوْمَ ٱلَّذِينَ كَانُوا يُسْتَضَعَمُونَ مَسَدِقَ ٱلأَرْضِ وَمَعَدِبَهَا﴾ [الأعراف: ١٣٧] فيه أن بني إسرائيل قد عادوا إلى مصر،

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه ابن الأنباري عنه، كما في الدر المنثور (٧٤٦/٥).

 <sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١١١٣) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٥/
 ٧٤٦) وهو قول مجاهد وعكرمة.

ونزلوا أوطانهم ومنازلهم وبساتينهم.

وقوله: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلأَرْضُ قال بعضهم: أي: فما بكى عليهم أهل السماء وأهل الأرض؛ بل سروا بذلك واستبشروا بهلاكهم؛ فيكون ذكر نفي البكاء لإثبات ضده وهو السرور والفرح، لا لعينه، وذلك جائز في اللغة أن يذكر نفي الشيء ويراد به إثبات ضده، لا عين النفي، كقوله - تعالى-: ﴿فَمَا رَبِحَت يَجْنَرَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٦] ليس المراد إثبات نفي الربح؛ أي: لم يربح فحسب؛ بل المراد إثبات الخسران والوضيعة، أي: خسرت ووضعت؛ فعلى ذلك قوله - تعالى-: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهُمُ ٱلسَّمَآءُ وَٱلأَرْضُ ﴾ أي: ضحكت وسرت واستبشرت بهلاكهم؛ لأنهم جميعًا أبغضوهم وعادوهم لادعائهم ما ادعوا من الألوهية لفرعون.

وقال بعضهم: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْشُ﴾ يحتمل أن المراد به ما روي في الخبر عن النبي ﷺ أنه قال: «ما من مؤمن إلا وله باب في السماء يصعد إليه عمله الصالح، وفي الأرض مصلى يصلى فيه، فإذا مات بكى ذلك عليه كذا كذا يومًا »(١) و[هم] ليس لهم ذلك فلا يبكى عليهم.

وجائز أن يكون - أيضًا- قوله - تعالى-: ﴿فَمَا بَكَتَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ أي: لم يبق لهم أحد يبكي عليهم من الأولاد وغيرهم؛ لأنهم استؤصلوا جميعًا من الأولاد وغيرهم، فلم يبك عليهم أحد، فأمّا سائر الموتى قد يبقى لهم من يبكي عليهم؛ لذلك كان ما ذكر، والله أعلم.

ويحتمل أن يذكر بكاء السماء إذا عظم الأمر على التمثيل، من نحو موت الملوك والقادة ومن عظم قدره عندهم، فيخبر الله - عز وجل- أن موت فرعون وأتباعه لم يعظم على أهل السماء والأرض؛ لما [لا] قدر لهم عندهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَيِّ إِسْرَةِيلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ﴾.

قال بعضهم: ﴿ بَنِيَنَا بَنِيَ إِسْرَةِ بِلَ مِنَ ٱلْعَذَابِ﴾ الذي نزل بفرعون وقومه، وهو الغرق في البحر، أغرق أولئك ونجى هؤلاء.

ويحتمل أن يكون المراد: أنه نجاهم من العذاب الذي كانوا يعذبون؛ من نحو القتل والاستخدام والاستعباد وأنواع العذاب الذي كانوا يعذبون هم ما داموا بين أظهرهم وفي

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وابن أبي الدنيا في ذكر الموت، وأبو يعلى وابن أبي حاتم وابن مردويه وأبو نعيم في الحلية، والخطيب عن أنس كما في الدر المنثور (٧٤٧/٥).

وروي عن ابن عباس وعلى بن أبي طالب وقتادة ومجاهد وسعيد بن جبير وغيرهم من قولهم.

أيديهم، فنجاهم من ذلك؛ حيث أخرجهم من بين أيديهم - والله اعلم - وهو أشبه؛ لما قال: ﴿وَلَقَدْ نَجَيْنَا بَنِيَ إِسْرَةِ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينِ . مِن فِرْعَوْثُ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَالِيًا مِّنَ ٱلْمُسْرِفِينَ﴾.

قوله: ﴿ عَالِيًا ﴾ أي: غالبًا عليهم، قاهرًا لهم بأنواع القهر الذي كان يقهرهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَلَقَدِ ٱخْتَرَنَّهُمْ عَلَىٰ عِـلْمٍ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴾ أي: اخترنا بني إسرائيل.

وقوله: ﴿عَلَىٰ عِلْمِ﴾ يخرج هذا على وجوه:

أحدها: أي: ﴿ اَخْتَرَنَّهُمْ عَلَىٰ عِلَمٍ ﴾ أي: بسبب علم آتيناهم ذلك، لم يؤت ذلك غيرهم؛ لتظهر فضيلة العلم على العالمين وشرفه، والله أعلم.

والثاني: يحتمل: ﴿ آخَتَرُنَّهُمْ عَلَىٰ عِـلَمٍ ﴾ منا بأسباب فيهم وأشياء لم تعلم تلك الأسباب والمعاني في غيرهم، بها استوجبوا الاختيار على العالمين.

والثالث: أي: ﴿ آخَرَنَهُمْ عَلَى عِلَمٍ ﴾ أي: بسبب علم أحوجنا غيرهم إليهم، فصاروا مختارين مفضلين بسبب تعليمهم إياهم ما احتاجوا إليه؛ فيكون لهم فضل الأستاذ على التلميذ، وهذا كما يقال: إن العرب أفضل من الموالي؛ لأن الموالي احتاجوا إلى العرب في معرفة لسانهم، ومعرفة أشياء احتاجوا إليها، فاستوجبوا الفضيلة؛ لحاجتهم إليهم؛ ولذلك فضلت قريش على سائر العرب؛ لما احتاجت سائر العرب إلى قريش في معرفة أشياء لا يصلون إلى ذلك إلا أنهم فضلوا على غيرهم لذلك؛ فعلى ذلك يحتمل أنه أحوج إلى بني إسرائيل غيرهم في معرفة أشياء، فاستوجبوا بذلك الاختيار والفضيلة على غيرهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَءَالْيَنَهُم مِنَ ٱلْآيِئَتِ مَا فِيهِ بَلَتُؤُا مُبِيثُ﴾ من وجهين:

أحدهما: أي: محنة بينة، وهي أنواع ما امتحنهم من البلايا والشدائد، والله أعلم. والثاني: يحتمل أن يكه ن قوله: ﴿ يُلَتُهُا مُسِرَّكُ ﴾ أي: نعم عظمة، وهو ما آتاهم من

والثاني: يحتمل أن يكون قوله: ﴿بَلَتُوا مُبِينُ ﴾ أي: نعم عظيمة، وهو ما آتاهم من أنواع النعم من المن، والسلوى، وتظليل الغمام عليهم، وخروج العيون من الحجر، ومجاوزتهم من البحر، وإهلاك عدوهم، وغيرهم من النعم التي آتاهم مما لا يحصى، وهو ما ذكر في سورة البقرة، وهو قوله - تعالى-: ﴿وَفِى ذَلِكُم بَـكَنَ مِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٤٩] أي: نعمة عظيمة من ربكم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَتُولَاءَ لَيَقُولُونَ ﴿ إِنْ هِى إِلَّا مَوْتَلَنَا الْأُولَى وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ ﴿ فَأَقُوا بِعَانَابِنَا إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ ﴿ إِنَّ هَمُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ ثُبَعِ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكُنَاهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ ﴿ وَمَا خَلَقَنَا وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ هَتُؤُكَآءِ لَيَقُولُونَ . إِنْ هِيَ إِلَّا مَوْتَلَنَّنَ ٱلأُولَىٰ وَمَا نَحَنُ بِمُنشَرِينَ﴾ يقول الله تعالى - وهو أعلم-: إن الذي يحمل هؤلاء على الإنكار والكفر بك وترك الإيمان بك - إنكارهم البعث والإحياء بعد الموت؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِلِمَّهُ وَالْاَحْرَةِ يُؤْمِنُونَ بِقِمْنُ بِالْآخِرة لا يؤمن به، والله أعلم.

وأصله أن رسول الله ﷺ بعث لدعاء الخلق إلى الزهد في هذه الدنيا، والرغبة في الآخرة، والقطع عن جميع شهواتهم ومناهم في الدنيا، وتأخير ذلك إلى الآخرة، فمن آمن بالآخرة سهل عليه ترك ذلك كله، وهان عليه قطع نفسه عن قضاء ذلك كله، ومن أنكر الآخرة وجحدها اشتد ذلك عليه وصعب، [و]حمله ذلك على إنكارها والجحود لها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأْتُواْ بِعَابَابِنَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ هذا منهم احتجاج عليه، يقولون: لو كنت صادقًا فيما تقول: إنه بعث وإحياء، فأحي من ذكروا وائت بهم، لكن هذا احتجاج باطل؛ لأن الآيات والحجج ليست تنزل وتأتي على ما تشتهي أنفس أولئك، ولكن تنزل على ما يريد المقام عليهم ولكن تنزل على ما يريد المقام عليهم الحجة، كما في الشاهد أن الواجب على المدعي إقامة ما هو حجة في ذاتها، لا إقامة ما يريدها المدعى عليه، والنبي على قد أتاهم من البيان والحجة ما يوجب البعث والإحياء بعد الموت لو تأملوا ولم يكابروا عقولهم، وكون سؤالهم منه آية أخرى مردود عليهم، والله أعلم.

وبعد: فإن الله - تعالى عز وجل- قد وعد البقاء لهذه الأمة إلى يوم القيامة، ولو أعطاهم ما سألوا من الآيات ثم أنكروها أهلكوا واستؤصلوا؛ إذ من سنته أن كل آية أتت ونزلت على إثر سؤال كان منهم، ثم أنكروا - كان في ذلك هلاك وعذاب؛ لذلك لم يعطهم ما سألوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَهُمْ خَيْرُ أَمْ قَوْمُ تُبَعِ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ أَهْلَكُنَاهُمْ ﴾ ليس في هذا جواب لقولهم: ﴿فَأَتُوا بِاَبَابِنَا إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾، ولم يأت بجواب ذلك، وإنما كان؛ لأنهم لم يستحقوا الجواب لهذا السؤال؛ لأنهم سألوا ذلك تعنتًا وعنادًا.

ويحتمل أن يكون في هذا جواب لقولهم وسؤالهم الآية المخترعة، وفي الآية دلالة على البعث أيضًا:

بيان الأول: أنه أخبر عن قوم تبع ومن ذكر من الأمم الخالية، كانوا ينكرون رسالة رسلهم، ويكذبونهم، ويوعدونهم الرسل بالعذاب والهلاك، فيكذبونهم - أيضًا - فيما يوعدون من البعث، فجاءهم الهلاك، فيقول: ﴿أَهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَعَ ﴾ ومن ذكر، أي: أولئك هم أشد قوة وبطشًا، ثم لم يتهيأ لهم الامتناع من عذاب الله الذي نزل بهم بتكذيبهم الرسل وإنكارهم البعث، فأنتم دون أولئك، فكيف يتهيأ لكم الامتناع من العذاب إذا نزل بكم؟! وهو كقوله - تعالى -: ﴿أَكُنّا ثُكّرٌ خَيْرٌ مِن أُولَيْكُم ﴾ [القمر: ٣٤] وإذا لم يتهيأ لهم الدفع ومن سنته الاستئصال بالتكذيب للآيات المخترعة، وقد وعد البقاء لهذه الأمة إلى يوم القيامة وكونه رحمة للخلق؛ لذلك لم يعطهم الآية التي سألوا، والله أعلم.

وأما الثاني: وهو أنه لما أخبر: أن تعذيب أولئك الكفرة؛ لتكذيب الرسل وإنكار البعث؛ فدل أن البعث حق حتى يستحق منكره العذاب، والله أعلم.

وذكر أن تبعًا كان رجلا صالحًا، وعائشة - رضي الله عنها - تقول: «لا تسبوا تبعًا؛ فإنه كان رجلا صالحًا»(١).

وذكر أنه كان رسولا، وقد ذكرنا نعته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِينِ ﴾ ، وقال في آية أخرى: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ طَنُ ٱلدِّينَ كَفَرُواً ﴾ [ص: ٢٧]: إن الكفرة كانوا لا يطلقون القول ، فلا يقولون: إن الله - تعالى - خلقهما وخلق ما بينهما باطلا ولعبًا ، لكن خلق ذلك كله على فتياهم وظنهم ، وعلى ما عندهم يصير عبثًا باطلا ؛ لأنهم كانوا ينكرون البعث ، ويقولون: أن لا بعث ، ولا حساب ، ولا ثواب ، ولا عقاب ، فإذا كان فتياهم وظنهم أن لا بعث ولا نشور ، يكون خلقهم وخلق السماء والأرض وما ذكر - باطلا ولعبًا ؛ لأن المقصود بخلق ما ذكر - على زعمهم - لم يكن ألا الإفناء والإهلاك ، ومن لم

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣١١٤٣)، (٣١١٤٤) وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٥٠/٥٠).

يقصد في بنائه إلا النقض في الشاهد والإفناء في العاقبة، كان في بنائه وقصده سفيها، غير حكيم، فعلى ذلك الله - سبحانه وتعالى - في خلقه إياهم، وإنشائه لهم، وتحويله إياهم من حال إلى حال أخرى: من حال النطفة إلى حال العلقة إلى حال المضغة إلى حال تصوير الإنسان، ثم إلى حال الكبر، لو لم يكن ما ذكرنا من المقصود سوى الإفناء والإهلاك على ما زعموا - كان سفها باطلا، غير حكمة؛ لما ذكرنا: من قصد في البناء الإفناء خاصة لا غير، كان في فعله وقصده لاعبًا عابئًا سفيهًا؛ ولذلك سفه الله تلك المرأة التي لم يكن قصدها في غزلها إلا نقضه في العاقبة؛ حيث قال: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ التي لم يكن قصدها في غزلها إلا نقضه في العاقبة؛ حيث قال: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتُ عَرْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُرَّةٍ أَنَكُمْ مَا قال أولئك الكفرة وظنوا - كان كذلك سفها غير حكمة؛ ولذلك بعث ولا نشور - على ما قال أولئك الكفرة وظنوا - كان كذلك سفها غير حكمة؛ ولذلك قال: ﴿ أَفَحَيبَتُمْ أَنَكُمْ عَبَثًا وَالله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا خَلَقْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِّ﴾ قال بعضهم: إلا لإقامة الحق. وقال بعضهم: إلا لأمر كائن مراد.

وأصل الحق: هو أن يحمد عليه فاعله في العاقبة، والباطل هو ما يذم عليه فاعله، وإنما خلق - جل وعلا - ما ذكر؛ ليحمد على فعله، لا ليذم، ولو لم يكن القصد في خلقهم إلا الإفناء والإهلاك لكان لا يحمد عليه، ولكن يذم، على ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَكِكَنَ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ أنهما لم يخلقا باطلا وعبثًا، وهو ما ظنوه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ ٱجْمَعِينَ﴾ سمى يوم القيامة مرة: يوم الجمع، ومرة يوم التفريق، ومرة يوم الفصل، فهو يوم الجمع؛ لما يجمع فيه الخلائق جميعًا، وكذلك يوم الحشر.

ويوم الفصل يحتمل وجهين:

أحدهما: أنه يفصل بين أوليائه وأعدائه، ينزل أولياءه في دار الكرامة والمنزلة وهي الجنة، وأعداءه في دار الهوان والعقاب، وهو ما قال: ﴿ فَرِيقٌ فِي اَلْمَا فِي السَّعِيرِ ﴾ [الشورى: ٧].

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿يَوْمَ ٱلْفَصَلِ﴾ أي: يوم القضاء والحكم، أي: يقضي ويحكم بين المؤمنين والكافرين فيما تنازعوا واختلفوا في الدنيا بقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ [يونس: ٩٣].

ويحتمل - أيضًا- ما ذكرنا من الفصل بين الأولياء والأعداء ما لو لم يكن ذلك في الآخرة بينهم كان جامعًا مسويًا بين الأولياء والأعداء، وهم استووا واجتمعوا في الدنيا في ظاهر أحوالهم، ومن سوى بين وليه وعدوه، كان سفيهًا غير حكيم - دل أن هنالك دارًا أخرى يفصل بينهما، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَوْمَ لَا يُعْنِي مَوْلًى عَن مَوْلًى شَيْنًا وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ هذا في الكفار خاصة يخبر أنه لا ولي ينفعهم في الآخرة، ولا يعين بعضهم بعضًا على ما يعان في الدنيا إذا نزل ببعض منهم بلاء وشدة، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْمَرَهُ مِن أَخِهِ . . . ﴾ الآية [عبس: ٣٤]، وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَخْشُواْ يَوْمًا . . . ﴾ الآية [لقمان: ٣٣]، وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَا نَنفَعُهَ اللَّهُ مُن يُعَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٢٣]، والله الموفق.

ثم قوله - تعالى-: ﴿لَا يُغْنِي مَوْلٌ عَن مَوْلُ شَيْئًا﴾ يحتمل مولى الأعلى ومولى الأسفل، على ما يعين بعضهم بعضا في الدنيا.

ويحتمل كل ولي وقريب؛ يخبر أنه لا قريب يملك دفع ما نزل به، ولا ولي، ولا يملك نصره ولا معونته؛ لأن ولايتهم يومئذ تصير عداوة بقوله – عز وجل-: ﴿اَلْأَخِلَاءُ يَوْمَهِنِ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ إِلَّا الْمُنَّقِينَ . . . ﴾ الآية [الزخرف: ٢٧]، استثنى المتقين، وعلى ذلك استثنى في هذه الآية أيضًا حيث قال: ﴿إِلَّا مَن رَحِمَ اللَّهُ ﴾ ومن عليه، وهداه الإيمان، ورزقه التوحيد فإنه يكون بعضهم لبعض شفعاء وأولياء ينصر بعضهم بعضا، ويشفع بعضهم لبعض، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ﴾: ﴿ٱلْعَزِيزُ﴾ في نقمته من أعدائه لأوليائه ﴿ٱلرَّحِيمُ﴾ للمؤمنين الذين استثنى في الآية؛ حيث قال: ﴿إِلَّا مَن رَّحِمَ ٱللَّهُ﴾.

وقوله: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ . طَعَامُ الْأَثِيمِ ﴿ ظَاهْرِ الآية أَنْهَا طَعَامَ كُلُ أَثْيَمَ ، لَكَنْهَا لِيَسْتَ بَطْعَامَ كُلُ أَثْيَمَ الْمُؤْمِنَ أَثْيَمَ ، وهو الكافر ؛ لأن الإثم المطلق هو الإثم من كُلُ وجه ، وهو الكافر ، فأما المؤمن المسلم لا يكون أثيمًا مطلقًا مع قيام إيمانه وكثير طاعته ؛ فلا يكون صاحب الكبيرة داخلا تحت الآية .

قال بعض أهل [التأويل] <sup>(۱)</sup>: إنه [لما] نزل قوله – تعالى–: ﴿إِنَّ شَجَرَتَ ٱلزَّفُّومِ . طَعَامُ ٱلأَثِيمِ﴾ أتى بعض الكفار بالعسل والزبد، وقالوا لأصحابهم: تعالوا نتزقم فإن

<sup>(</sup>١) قاله أبو مالك، أخرجه سعيد بن منصور عنه، كما في الدر المنثور (٥/٢٥٧).

محمدًا وعدنا بذلك؛ لما كان الزقوم هو الزبد والتمر والعسل بلغة قوم من العرب، فنزل عند ذلك قوله - تعالى-: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ . طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ اَلشَّيَطِينِ . . . ﴾ الآية [الصافات: ٦٥− ٦٥]، أخبر أنها شجرة أنشئت من النار، بقوله − تعالى-: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِي أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ الآية [الصافات: ٦٤]، ليست كسائر الأشجار، ثم شبهها بالمهل بقوله - تعالى -: ﴿ كَالْمُهُل يَعْلَى فِي ٱلْبُطُونِ . كَعَلَى ٱلْحَمِيمِ ﴾ والمهل: دُرْدِيُّ الزيت.

ثم يحتمل تشبيهها بالمهل وجهين:

أحدهما: لالتصاقه بالبدن؛ لأنه قيل: إنه ألصق الأشياء بالبدن.

ويحتمل أن يشبهها بذلك؛ لكثرة ألوانها وتغيرها من حال إلى حال.

ثم الإشكال أنه ليس في أكل دُرْدِيُّ الزيت فضل شدة وكثير مؤنة، فما معنى التشبيه به؟ لكن نقول: إنَّه بين أن ذلك المهل والدردي من النار؛ حيث قال: ﴿كَالْمُهُل يَغْلَى فِي ٱلْبُطُونِ . كَعَلَى ٱلْحَمِيمِ ﴾ .

ثم الإشكال أن شجرة الزقوم كيف تكون للأثيم؟ فيحتمل ذلك وجهين:

أحدهما: أنه يخرج منها شيء ويسيل، فيسقى ذلك الكافر.

ويحتمل: أنه يأكلها كما هي، فتذوب في بطنه، فتغلى، فيكون ما ذكر.

وروى عن ابن عباس - رضى الله عنه- أنه رأى فضة قد أذيبت، فقال: هذا المهل(١١)، فجائز أن يكون على هذا كل شيء يذاب ويحرق فهو المهل، والحميم هو الشيء الحار الذي قد انتهى حره غايته والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ﴾ ظاهر هذا أن يكون بعدما أدخلوا في النار، لكن يحتمل أيضًا أن يكون ذلك في أول ما يراد أن يدخلوا النار؛ كقوله: ﴿خُذُوهُ فَغُلُوهُ . ثُرَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ ﴾ [الحاقة: ٣٠، ٣٠] فعلى ذلك ﴿خُذُوهُ فَأَعْتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآءِ الْجَحِيمِ ﴾.

تُم قوله - تعالى-: ﴿ فَأَعْتِلُوهُ ﴾ قال بعضهم (٢): أي: ادفعوه ﴿ إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ أي: إلى وسط الجحيم.

وقال بعضهم: ﴿ فَأَعْتِلُوهُ ﴾ أي: قودوه قودًا إلى ﴿ سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ يقال: جيء بفلان يعتل إلى السلطان؛ أي: يجرّ ويقاد.

وقال بعضهم: هو السوق الذي فيه شدة وتعنيف؛ أي: سوقوه سوقًا شديدًا عنيفًا.

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣١١٥٦) والفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٥٢).
 (٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣١١٦٨) وهو قول الضحاك أيضاً.

وبعضه قريب من بعض.

والجحيم: هو معظم النار، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ثُمُّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ ٱلْحَمِيمِ ﴾ أي: من شراب الحميم؛ جعل الله - عز وجل- لأهل النار من ألوان الشراب: الحميم، والصديد، ونحوهما، مكان ما جعل لأهل الجنة من أنواع الشراب؛ حيث قال: ﴿فِيهَا أَنْهَرُّ مِن مَآ عَيْرِ عَالِمَ مَن نَبَوَ خَرٍ لَذَةٍ لِلشَّرِينَ . . . ﴾ الآية [محمد: ١٥].

ثم في الآية أن الفريقين جميعًا لا يتولون شرابها بأنفسهم، لكنهم يسقون؛ على ما ذكر في أهل الجنة في غير آي من القرآن؛ حيث قال: ﴿ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقِ . . . ﴾ [المطففين: ٢٥]، وقوله – تعالى – : ﴿ وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا . . . ﴾ [الإنسان: ١٧]، ونحو ذلك كثير، وقال في أهل النار: ﴿ ثُمُ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ عِنْ عَذَابِ الْحَمِيمِ ﴾ ، وقوله – تعالى – : ﴿ تُسْقَىٰ مِنْ عَيْنِ عَيْنِ ﴾ [الخاشية: ٥]، وقال في آية أخرى : ﴿ مِنْ غِسْلِينِ ﴾ [الحاقة: ٣٦]، وغير ذلك .

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذُقَ إِنَّكَ أَنَتَ ٱلْعَذِيزُ ٱلۡكَرِيمُ ﴾ قال أهل التأويل (١٠): إنما يقال هذا لأبي جهل اللعين، وله ذلك العذاب الذي ذكر في الآية، وهو المراد بالأثيم؛ كان في الدنيا يفتخر، ويقول: أنا العزيز الكريم، وليس فيما بين كذا إلى كذا أعز مني، وأنا المتعزز المتكرم، فيقال له في الآخرة: ﴿ ذُقَ ﴾ هذا الذي ذكر ﴿ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَذِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ في الدنيا يصغرونه ويهينونه.

ويحتمل أن يكون هذا في كل كافر يتعزز في الدنيا ويتكرّم، وكل رئيس منهم، والله أعلم. وقال بعضهم (٢) في قوله – عز وجل–: ﴿ ذُقَ إِنَكَ أَنتَ اَلْعَنْزِيزُ اللَّهَامِيمُ ﴾ أي: ذق فإنك لست بعزيز ولا كريم، ثم يقال ذلك له على التهزي به؛ أي: لو كنت عزيزًا كريمًا ما دخلت النار، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ ﴿ فِي جَنَّتِ وَعُيُوبِ ﴿ يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبَرَقِ مُتَقَنَبِلِينَ ﴿ كَنَاكَ وَزَوَجَنَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِ فَكِهَ فِي اَمِنِينَ ﴾ لَا مُؤتَدَهُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ يَنْ مَذَابَ ٱلْمَحِيمِ ﴿ فَضَلًا مِن زَلِكَ ذَاكِ هُو ٱلْفَوْزُ يَدُونَ فِيهَا إِنْهُم مُرْتَقِبُونَ ﴿ فَضَلًا مِن زَلِكَ ذَلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ الْحَظِيمُ ﴿ فَانَامُ لَهُمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُونَ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينِ﴾ فيه لغتان: ﴿مُقَامِ﴾ بالرفع،

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (۳۱۱۷۰)، (۳۱۱۷۱) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (۷۵٫/۷۵).

<sup>(</sup>٢) قاله ابنُّ عباس أخرجه ابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٥٢).

## و ﴿مَقَامِ﴾ بالنصب:

فمن قرأ بالنصب فهو موضع المقام، وهو المنزل والمسكن؛ معناه: في مسكن أمين؛ أي: آمنوا فيها من الآفات والأوصاب والأسقام.

ومن قرأ برفع الميم فهو المصدر؛ يعني: الإقامة؛ أي: يقيمون فيها، آمنين عن الخروج عنها والزوال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِي جَنَّنتِ وَعُمُونِ . يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَاِسْتَبْرَقِ مُتَقَنبِلِينَ﴾، قالوا: السندس: ما رق من الديباج، والإستبرق: ما غلظ منه.

ثم يحتمل أن يكون ما ذكر من اللبس لما رق منه، فأما ما غلظ منه فإنه يبسط، وإن كان ذكر اللبس فيهما – في الظاهر – يتناول ما رق منه وما غلظ، فالمراد من ذكر اللبس يرجع إلى ما يلبس، وهو الذي يرق منه ويدق.

وجائز في اللغة أن يذكر الشيئان باسم أحدهما إذا كان بينهما ازدواج في الجملة عادة أو حقيقة، والله أعلم.

ويحتمل أنه إنما ذكرهما جميعًا؛ لما يكون من رغبة الناس إليهما جميعًا في الدنيا، فرغبهم في الآخرة، ووعد لهم أن يكون لهم ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مُُنَقَعِلِينَ ﴾ يخبر أن مجلسهم في الجنة نحو مجلسهم في الدنيا مقابل بعضهم بعضا، حيث قال: ﴿ كَذَلِكَ ﴾ على إثر ذلك، يكونون في الجنة كما كانوا في الدنيا من مقابلة بعض بعضًا، واجتماعهم في المجلس في الشراب وغيره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينِ﴾.

قال بعضهم(١): ﴿مِحُورٍ﴾ أي: ببيض الوجوه، و ﴿عِينِ﴾، أي: حسان الأعين.

وقال بعض أهل الأدب: الحور في العين هو شدة سواد سوادها وبياض بياضها، ويقال: امرأة حوراء، ونسوة حور، ورجل أحور، وقوم حور، والعيناء: الحسنة العينين؛ يقال: رجل أعين، ورجال عين، وامرأة عيناء، ونسوة عين، فالجماعة على هيئة واحدة في هذا الباب في المذكر والمؤنث، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَدْعُونَ فِيهَا بِكُلِّ فَكِكَهَ مِهِ ءَامِنِيكَ﴾.

تأويله - والله أعلم - أي: ثمار الجنة وفواكهها، ليس لها فساد ولا انقطاع، ولا

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة بنحوه أخرجه ابن جرير (٣١١٧٧)، (٣١١٧٨) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٥/ ٧٥٣) وهو قول الضحاك أيضاً.

نقصان، ولا زوال ﴿يَدْعُونَ﴾ يسألون أن أحضروها، لا يسألون كما يسألون في الدنيا هل بقي شيء، أو هل عندكم شيء من الفواكه؟ ونحو ذلك؛ لما ذكرنا أن لثمار الدنيا انقطاع وفناء، وليس لثمار الجنة وفواكهها كذلك، لذلك ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ءَامِنِينَ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: ﴿ اَمِنِينَ ﴾ عن انقطاع فواكهها وثمارها وما ذكر.

ويحتمل ﴿ عَامِنِينَ ﴾ فيها في الجنة ليس لهم خوف الخروج عنها والزوال، وآمنون عن جميع الآفات التي تكون في الدنيا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا يَذُوقُونَ فِيهَا ٱلْمَوْتَ إِلَّا ٱلْمَوْتَةَ ٱلأُولَى والإشكال: أنه نفى الموت في الجنة واستثنى الموتة الأولى، وليس في الجنة موت أصلا، كيف يستثني الموتة الأولى وأن ظاهر الاستثناء أن يكون [من] جنس المستثنى منه، فيوهم أن يكون في الجنة موت؟!

وعندنا يخرج تأويله على وجهين:

أحدهما: لا يذوقون فيها الموت إلا ما ذاقوا من الموتة الأولى؛ لأنه ذكر في الخبر أنه: "يؤتى بالموت يوم القيامة على صورة كبش أملح - أو كذا- فيذبح بين أيديهم، فعند ذلك يأمنون الموت هنالك" والله أعلم.

والثاني: لا يذوقون فيها الموت ولا يرونه إلا الموتة الأولى التي رأوها في الدنيا، تلك يعرفونها ويذكرونها، فأما سواها فلا، والذوق سبب المعرفة، فاستعير للمعرفة مجازًا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَقَنْهُمْ عَذَابَ ٱلْمَحِيمِ ﴾ ليس هو تخصيص وقاية عذاب

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۲٤۹).

الجحيم فحسب؛ بل المراد نفيهم العذاب كله، لكن الجحيم معظم النار، فذكره كناية عن الكل، فضلا منه، ليس باستحقاق منهم بالأعمال، على ما تقدم ذكره في غير موضع.

وقوله – عز وجل-: ﴿ ذَالِكَ هُوَ اَلْفَوْزُ اَلْمَظِيمُ ﴾ الفوز بأحد شيئين: إما الظفر بما يأمل ويرجو، فإذا ظفر بذلك يقال: فاز، وإما النجاة مما يحذر ويخاف إذا حذر أمرًا وخافه فيخلص من ذلك [و] يقال، فأيهما كان فهو فوز، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ الْعَظِيمُ ﴾ جميع أمور الآخرة وحالها سمي: عظيمًا، من العذاب والنعيم؛ قال الله - تعالى - ﴿ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ [المطففين: ٥] و ﴿ عَذَابُ عَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٧] و ﴿ فَوَزًّا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٧].

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِنَّمَا يَسَرْنَكُ لِلسَائِلَكَ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: كأنه يقول: فإنما أنزلنا القرآن بلسانك ويسرناه للذكر؛ ليلزمهم التذكر؛ لأنه أنزله بلسانه ويسره لقومه؛ لأنه لو كان منزلا بغير لسانه، لم يكن ميسرًا لهم للذكر، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿وَلَقَدْ يَتَرَنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾ [القمر: ١٧، ٢٢، ٣٦، ٤] أخبر أنه يسره للذكر؛ لأنه يسره باللسان، ولكن معناه ما ذكرنا: أنه أنزله بلسانه ويسره للذكر، والله أعلم.

والثاني: فإنما يسرناه على لسانك كي تذكره وتحفظه بلا كتابة ولا نظر في كتاب؛ لأنه ذكر أنه كان – عليه السلام-: يحفظ سورة طويلة إذا تلا عليه جبريل – صلوات الله عليه- وقد آمنه الله – سبحانه وتعالى – عن النسيان بقوله – تعالى-: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَيَّ﴾ [الأعلى: ٦].

وقوله – عز وجل–: ﴿لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾ هو يخرج على وجوه:

أحدها: لكي يلزمهم التذكر.

ويحتمل: لكي يتذكروا ما قد نسوا من حق الله الذي عليهم.

أو ليتعظوا بمواعظ الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَرْتَقِبُ إِنَّهُم مُرْتَقِبُونَ ﴾ على وجهين:

أحدهما: ارتقب ما وعد الله أن ينزل بهم من العذاب فإنهم مرتقبون هلاكك وانقطاعك ونحوه.

أو يقول: ارتقب، ولا تكافئهم، ولا تدع عليهم بالهلاك، فإنهم مرتقبون بما ألقى الشيطان في أمنيتهم بأن ملكك يزول، وأنه يعود إليهم، والله أعلم.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿فارتقبهم إنهم مرتقبون﴾ والارتقاب: الانتظار، والله أعلم.

## سورة الجاثية وهي مكية

## 

قوله تعالى: ﴿ حَمّ ﴿ حَمّ أَنْزِيلُ الْكِنْبِ مِنَ اللّهِ الْمَزِيزِ الْمُكَكِمِ ﴿ إِنَّ فِي اَسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ لَآيَنِ لِلْمُؤْمِينِنَ ﴿ وَفِي خَلْقِكُمْ وَمَا يَبُثُ مِن دَاتَهُ ءَائِنَتُ لِقَوْمِ مُوقِتُونَ ﴾ وَاخْتِلَفِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَمَا أَزَلَ اللّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِن رَزْقٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصَرِيفِ الرِّيَاحِ ءَائِئَتُ لِفَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ وَالْحَقِّ فِأَي حَدِيثٍ بَعْدَ اللّهِ وَمَائِنِهِ، يُؤْمِنُونَ ﴾ .

قوله - عز وجل-: ﴿حَمَّ . تَنزِيلُ ٱلْكِنَكِ﴾ قد ذكرناه في غير موضع.

وقوله: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَكِيمِ ﴾ وقد ذكرنا - أيضًا - تأويل «العزيز الحكيم» في غير موضع أيضًا.

ثم إنما ذكر قوله: ﴿ أَلْحَيْرِ الْمَكِيْرِ على إثر ذلك؛ ليعلم أنه ما أنزل الكتاب، وما أمرهم، وما نهاهم، وامتحنهم بأنواع المحن؛ ليتعزز هو بذلك، أو يزيد له عزًّا وسلطانًا أو قوة إذا ائتمروه وأطاعوه، وإذا خالفوه ولم يطيعوه فيما أمرهم، وارتكبوا ما نهاهم يلحقه ذل أو نقصان في ملكه وسلطانه؛ بل إنّما فعل ذلك من الأمر والنهي وأنواع المحن لمنفعة أنفس الممتحنين، ليتعززوا إذا اتبعوا أمره وأطاعوه، ويلحقهم ذل ونقصان إذا تركوا اتباعه، بخلاف ملوك الأرض، فإنه يزيد لهم اتباع من اتبعهم عزًّا وسلطانًا وقوة في ملكهم، وترك اتباعهم إياهم وارتكاب ما نهوهم عنه يوجب لهم ذلا ونقصانًا في ملكهم؛ لأن المخلوق كان عزيزًا بغيره، فإذا زال ذلك زال عزه وصار ذليلا؛ فأما الله – سبحانه وتعالى – عزيز بذاته فلا يلحقه النقصان بمخالفة من خالفه، ولا يزداد عزه بائتمار من ائتمره.

[و] قوله: ﴿اَلْمَكِيهِ ﴾ والحكيم هو الذي لا يلحقه الخطأ في التدبير؛ يذكر هذا؛ ليعلم أنّ من أنشأه من الخلائق على علم منه أنهم يكفرون به ويعصونه لم يزل عنه الحكمة، ولا أخرجه منها؛ لما ذكرنا أنه لم ينشئهم لحاجة له فيهم، أو لمنفعة ترجع إليه، ولكن لحاجة لهم، ولمنفعة ترجع إلى أنفسهم، ومثله في الشاهد يزيل الحكمة ويدخل في حد السفه؛ لما ذكرنا أنهم إنما يفعلون لحوائجهم، فكان الفعل مع العلم بأنه لا منفعة له فيه، بل مضرة لا يكون حكمة منهم؛ لذلك افترق الشاهد والغائب، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ فِي ٱلسَّمُوَتِ وَالْأَرْضِ لَاَيْتِ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ و ﴿ َالِنَّتُ لِقَوْمِ يُوقِنُونَ﴾ و﴿ اَلِنَّتُ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ ونحو ذلك، يخرج ذكر الآيات لهؤلاء [على] وجوه: أحدها: أن يكون ما ذكر من الآيات لهؤلاء آيات على أعدائهم يحتجون بها عليهم؛ فتكون هي آيات لهم على أعدائهم.

والثاني: أن منفعة هذه الآيات تجعل لهؤلاء، وهم المنتفعون بها؛ أعني: متبعها دون من ترك اتباعها.

والثالث: هن آيات لمن اعتقد اتباع الآيات والإيقان بها، وهم المؤمنون، فأما من اعتقد ردّها وترك الاتباع لها فليست هي آيات لهم، والله أعلم.

وقد ذكرنا في غير موضع، جهة الآيات فيما ذكر من السموات والأرض، واختلاف الليل والنهار، وإنزال الماء من السماء، وإحياء الأرض به، وإخراج ما أخرج منها، في ذلك آيات هيبته، وآيات وحدانيته، وآيات قدرته وسلطانه، وآيات علمه وتدبيره، وآيات حكمته، وغير ذلك مما يطول بذكرها، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ بِلَكَ مَايَتُ اللّهِ نَتَلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾، قوله - عز وجل-: ﴿ يَلْكَ ﴾ إشارة إلى الآيات التي تقدم ذكرها ﴿ نَتُلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ ﴾ أنها من الله - تعالى - لما عجزوا عن إدراك ذلك من الحكمة البشرية به فيعلموا أنها من الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِنِّ حَدِيثٍ بَعْدَ ٱللهِ وَءَايَئِهِم يُؤْمِثُونَ﴾ هذا يخرج على وجهين: أحدهما: يقول - والله أعلم-: لو كانوا بالذين يقبلون حديثًا قط، فلا حديث أظهر صدقًا من حديث الله تعالى ولا أبين حقًّا فيه من كلامه؛ لأنها آيات معجزات، عجزوا عن إتيان مثلها.

وإن كانوا بالذين لا يقبلون حديثًا فيلحقهم السفه في ذلك، فيكفي مؤنتهم، والله الهادي.

قوله تعالى: ﴿ وَيُلُ لِكُلِ أَفَاكِ أَيْدٍ ﴿ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللّهِ ثَنْلَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُ مُسْتَكْمِرًا كَأَن لَرَ يَسْمَعُمَّا فَبَشِرَهُ مِعْدَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَتِنَا شَيْعًا أَتَّعَذَهَا هُرُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابُ مُهِينٌ ﴾ مِن وَرَآبِهِمْ جَهَنَّمٌ وَلَا يُشْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا مَا أَغَذَوُا مِن دُونِ اللّهِ أَولِيَاتًّ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمُ ﴿ هَا هَدَى وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يَابَنِ رَبِهِمْ لَهُمْ عَذَابٌ مِن رَجْدٍ أَلِيدً ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيْلٌ لِكُلِّ آَفَاكٍ أَيْلِهِ ﴾ الأفاك: هو المصروف عن اتباع ما توجب الحكمة اتباعه.

وقال بعضهم(١): الأفاك: الكذاب، والأثيم: هو الذي اعتاد الإثم، وهو أكثر من الآثم.

<sup>(</sup>١) قاله ابن جريج، أخرجه ابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٥/٥٥٧).

ثم نعت ذلك الأفاك فقال: ﴿ يَسْمَعُ ءَايَنتِ اللَّهِ تُنَانَى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُ مُسْتَكَمِرًا كَأَن لَز يَسْمَعُهَا ﴾. يحتمل قوله: ﴿ عَايَتِ اللَّهِ تُنْلَى عَلَيْهِ ﴾ القرآن.

ويحتمل: ﴿ عَايَنتِ اللَّهِ تُنكَىٰ عَلَيْهِ ﴾ آيات وحدانية الله – عز وجل – أو آيات رسالة رسول الله ﷺ .

ثم أخبر عن تعنته وعناده في آيات الله حيث قال: ﴿ثُمَّ يُصِرُّ مُسْتَكَبِرًا﴾ أي: يصر مستكبرًا بعد تلاوة الآيات عليه، وبعد معرفته وفهمه أنها آيات الله، كما كان يصر قبل ذلك؛ لأنها آيات خارجات عن وسعهم؛ إذ عجزوا عن إتيان مثلها، فإذا كانت خارجة عن احتمال وسعهم فكذلك هي خارجات عن وسع محمد عليه إذ هو واحد من البشر مثلهم، فيعرفون أنّه إنما قدر على إتيان مثلها بالله – تعالى – بما أوحى إليه وأعلمه بذلك ﴿كأن لم يسمعها﴾؛ عنادًا منه واستكبارًا.

ثم أوعده العذاب الأليم، وهو قوله: ﴿فَشِيْرَهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ أي: مؤلم موجع. وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنَتِنَا شَيْعًا ٱتَّخَذَهَا هُزُوًّا أُوْلَتَبِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ﴾، أي: عذاب يهينهم باستهزائهم بالآيات.

ثم قال: ﴿ مِن وَرَآبِهِمُ جَهَنَّمُ ﴾ أضاف جهنم إلى ورائهم يحتمل أن يكون المراد من ذكر ﴿ مِن وَرَآبِهِمٌ ﴾ وراء الدنيا؛ كأنه قال: من وراء هذه الدنيا لهم جهنّم، لكنه أضاف ذلك إليهم؛ لأنهم فيها، وهم أهلها.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ مِن وَرَابِهِمْ ﴾ أي: من وراء أحوالهم التي هم عليها جهنم. وقوله: ﴿ وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُواْ شَيْعًا وَلَا مَا اتَّغَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَآةً ﴾.

يحتمل: ﴿وَلَا يُغْنِى عَنْهُم مَّا كَسَبُوا﴾ أي: ما عملوا من القرب التي عملوها؛ رجاء أن ينفعهم ذلك في الآخرة، أو يقربهم ذلك إلى الله زلفى؛ يخبر أن ذلك مما لا يغنيهم ولا ينفعهم في الآخرة.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَمُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ وعد لهم في كل حال وكل أمر كان منهم عذابًا غير العذاب في حال أخرى؛ ذكر في الحال التي عبدوا الأصنام دونه، واتخذوها أربابًا العذاب العظيم، وذكر لهم باستهزائهم بآيات الله العذاب المهين، عذابًا يهينهم، ويهانون في ذلك، وذكر لهم بإصرارهم بما هم عليه واستكبارهم على آيات الله وعلى رسوله العذاب الأليم، حتى يكون مقابل كل [فعل] كان منهم نوعًا من العذاب غير النوع الآخر، وبصفة غير الصفة الأخرى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿هَنَذَا هُدُنَّ﴾ أي: بيان لهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِنَايَتِ رَبِّهِمْ لَمُمْ عَذَابُ مِن رِجْدٍ آلِيمُ ﴾ أي: عذاب من عذاب أليم؛ إذ الرجز هو العذاب، كأنّه فسر ذلك العذاب ووصفه بالألم، والله أعلم. قوله تعالى: ﴿ اللّهُ ٱلذِّي سَخَرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِى ٱلفُلكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِيَبْنَعُواْ مِن فَصْلِهِ، وَلَعَلَكُمْ مَشَكُرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ إِنّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ وأمنوا يغفروا لِلّذِينَ عَمِل صَلِحًا عَلْمُ اللهِ لِيَجْرِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ مَنْ عَمِل صَلِحًا فَلِنَا لِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ مَنْ عَمِل صَلِحًا فَلِنَا لِللّهُ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْما أَثُمُ إِلَى رَبِكُونَ وَرَبَعُونَ ﴿ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْما أَثُمُ إِلَى رَبِكُونَ وَرَبَعُونَ ﴿ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْما أَنْمَ اللّهِ لِيَجْرِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْما أَنْمُ اللّهِ لِيَجْرِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِينَا لِللّهَ لِيَعْفِرُوا لِللّهِ فَعَلَيْما أَنْمَ اللّهِ لِيَجْوِى فَوْمًا مِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَمَنْ أَسَاءً فَعَلَيْما أَنْمُ اللّهِ لِيَجْوَى فَوْمًا فِي اللّهُ لِيكُونَ اللّهُ اللهُ عَلَيْما أَنْهِ لِيَحْوَلُ لَكُونُ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ لِيَحْرَى فَوْمًا لِهِ اللّهُ لِيمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ اللّهِ لِيَعْفُونَ اللّهُ لِيمُونَ اللّهُ لِيكُونُ اللّهُ لِيمُ اللّهُ لِيمَا عَلَيْهِ اللّهُ لِيكُونُ اللّهُ لِيمُ اللّهِ لَهُ اللّهُ لَقِلْمَ لَهُ لَوْلُولُ اللّهُ لَعْفُولُ اللّهُ لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَهُ اللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَا لَوْلَا لِيكُونُ اللّهُ لَلْ الللّهُ لِلْكُولُونَ اللّهُ لَا لَهُ لَوْلُولُ لِلْهُ لَالْهُ لَلْهُ لَاللّهُ لِلْهُ لَلْهَا لَهُ لِلْمُ لَاللّهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَلْهُ لَا لَوْلِهُ لِلْهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَاللّهُ لَلّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَلْهُ لِلللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلّهُ لَلْهُ لِللّهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلّهُ لِلْهُ لَلْهُ لَلْهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَلّه

وقوله – عز وجل-: ﴿ اَلَذِى سَخَرَ لَكُرُ ٱلْبَحْرَ ﴾ يذكرهم عظيم نعمه في تسخير البحار لهم مع أهوالها وكثرة أمواجها، وامتناعها عن منافع الخلق، صيرها بلطفه ورحمته لهم كسائر البقاع في الوصول إلى ما فيها من الجواهر واللآلئ بالغوص فيها، والخوض والاصطياد؛ لما فيها من أنواع الصيد، وغير ذلك من الأشياء، بحيل علمهم، وأسباب جعل لهم، حتى يصلوا إلى ما فيها من أنواع الجواهر والأموال النفيسة، والله أعلم.

وسخرها لهم - أيضًا - حتى عبروا البحر ومروا هم عليه بسفن أعطاهم، وحيل علمهم، حتى قدروا على عبوره والمرور عليه؛ ليصلوا إلى قضاء حوائجهم التي تكون في البلدان النائية، وهو ما قال: ﴿لِتَجْرِىَ ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ﴾.

ثم قوله - تعالى-: ﴿ بِأَمْرِوءَ ﴾ يحتمل أن يكون عبارة عن تكوينه؛ أي: بما كونه [و] أنشأه كذلك، كقوله - تعالى-: ﴿ إِنَّمَاۤ أَمْرُهُۥ إِذَاۤ أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [يس: ٨٢].

والثاني: يحتمل ﴿ بِأَمْرِهِ ﴾ أي: بالأمر الذي له على العباد وسائر خلائقه. ويحتمل: ﴿ بِأَمْرِهِ ﴾ أي: بإذنه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ﴾ أي: لكي يلزمكم الشكر بذلك، أو ما ذكر فيه من الوجوه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَسَخَرَ لَكُمُ مَا فِي السَّكُوتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ جَيِعًا مِنَهُ ﴾ أي: سخر لهم ما في السموات من الملائكة، والشمس، والقمر، والنجوم، وغيرها، وما في الأرض من الأشجار، والنبات، والبهائم، والدواب، حتى استعملوها كلها في منافعهم وحوائجهم، كما استعملوا أملاكهم التي تحويها أيديهم بتسخير الله – تعالى – إياهم ذلك كله، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ مَمِيعًا ﴾ أي: جميع ذلك من الله – تعالى – أخبر أنه سخر جميع ما في هذين في السموات والأرض، ثم أخبر ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيِنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ وقد ذكرنا

جهة الآية في ذلك في غير موضع، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قُلُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللهِ ﴾ أمر الله - عز وجل- للمؤمنين بالعفو والصفح عمن أساء إليهم وظلمهم حتى أمرهم بالعفو والمغفرة عمن ظلمهم وأساء إليهم من الكفرة؛ ليعلم عظيم موقع العفو والصفح عن المظلمة والإساءة عند الله، وما يكون لذلك من الثواب الجزيل، والله أعلم.

فإن قيل: إن هذه الآيات إنها نزلت بمكة، ومن أسلم من أهل مكة بمكة كانوا مستخفين مقهورين في أيدي الكفرة، ثم لا يتهيأ لهم الانتصار منهم والانتقام عن مساويهم، وإنما يؤمر المرء بالعفو عن مظلمة من ظلمه وأساء إليه عند مقدرة الانتقام والانتصار، فأما من لا يكون على مقدرة من ذلك فلا معنى للأمر له بذلك؛ إذ هو عاجز عن ذلك، فيكون الأمر بالعفو والصفح عنهم - وإن كان أهل الإسلام منهم مقهورين مغلوبين في أيدي أولئك الكفرة على ما ذكرتم - لوجهين:

أحدهما: أنه أمرهم بذلك ليتقربوا بذلك؛ إلى الله - تعالى - ويجعلوا ذلك وسيلة وقربة فيما بينهم وبين ربهم، وإن لم يكن لهم مقدرة الانتقام والانتصار منهم؛ ليكون العفو عنهم بحق القربة، لا بحق التذلل والخشوع؛ إذ يعفو كل عن اختيار وطوع، ويصير على ذلك ابتغاء لوجه الله - تعالى - ويترك الجزع في نفسه والمخاصمة لو قدر على الانتقام، وهو ما أمر رسوله - عليه السلام- بالهجرة إلى المدينة بعدما أخبره أنهم يريدون أن يقتلوه أو يخرجوه؛ حيث قال: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ اللَّيْنَ كَفَرُوا لِيُشْتِرُكَ . . . ﴾ الآية [الأنفال: ٣٠]؛ لتكون الهجرة له إلى الله - تعالى - بحق القربة، لا بحق التذلل بإخراجهم إياه، والله أعلم.

والثاني: أن يرجع الأمر بالعفو إلى كل واحد منهم في خاصة نفسه، وقد كان من المسلمين فيهم من يقدر على الانتقام والانتصار من الأفراد والآحاد منهم، وإن لم تكن [له] المقدرة على الانتقام من جملتهم، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أُحدها: ﴿ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ أي: نعم الله الدائمة التي لا زوال لها ولا انقطاع، التي وعدها في الآخرة لأهل الإيمان، وهو ما قال في آية أخرى في قصة موسى - عليه السلام- حيث قال: ﴿ وَذَكِرَهُم بِأَيِّنِمِ اللَّهِ ﴾ [إبراهيم: ٥] أي: بنعم الله - تعالى - ألا ترى أن موسى - عليه السلام- فسر أيام الله بالنعمة؛ حيث قال على إثره: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اَذَكُرُوا فَيْ عَلَيْكُمُ مِنْ الله بالنعمة؛ حيث قال على إثره: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ اَذَكُرُوا فَيْ عَلَيْكُمُ مِنْ الله بالنعمة؛ حيث قال على الآية [إبراهيم: ٦].

والثاني: ﴿لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ على حقيقة الأيام؛ لأنهم كانوا يرون هذه النعم والسعة في الدنيا بجهد أنفسهم وكدهم، لا بما أجرى الله - تعالى - النعم إليهم في الأيام، والله أعلم.

والثالث: ﴿لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ﴾ أي: لا يحذرون نقمة الله وعقوبته.

وقوله - عز وجل-: ﴿لِبَجْزِى قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ أي: ليجزي كل قوم بما كسبوا من خير أو شر، يجزي من عفا منهم (١) جزاء العفو، ويجزي المحسن جزاء الإحسان، والمسيء جزاء الإساءة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِمًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيّماً ﴾ يخبر أن من عمل من خير فإنما يعمل على نفسه، يخبر أن من عمل من خير فإنما يعمل على نفسه، يخبر أن من عمل من خير أو صالح فلنفسه سعى في الآخرة، ومن عمل من شر فعلى نفسه سعى في الآخرة، كمن عمل في الدنيا من الأكل والشرب فلنفسه يعمل، ومن جنى من جنايات، فعلى نفسه جنى في الدنيا والآخرة؛ حيث تهلك به نفسه، ويرجع إليه وبال ذلك في الدنيا والآخرة، فعلى ذلك ما قلنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ أي: ثم إلى ما وعد ربكم من الثواب والعقاب ترجعون.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ ءَالَيْنَا بَنِيّ إِسْرَءِيلَ ٱلْكِتَبَ﴾ قال أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: أي: التوراة.

والإشكال: أنه آتى بني إسرائيل جملة كتبًا كثيرة، أمّا التوراة والإنجيل والزبور هي كتب معروفة قد نعرفها، وقد يجوز أن يكون لهم كتب غيرها، فما معنى ذكر الكتاب؟ وما معنى حملهم على أن التوراة [هي المرادة]، إلا أن نقول: يجوز أن يريد بذكر الكتاب:

<sup>(</sup>١) في أ: عنهم.

<sup>(</sup>۲) انظر: تفسير ابن جرير (۲٥٨/١١).

الكتب؛ فإنه أدخل الألف واللام، فيكون لاستغراق الجنس.

ويحتمل أنّه أراد به التوراة، كما قال أهل التأويل؛ إذ يجوز أن يذكر اسم العام ويراد به الخاص، وهو الواحد منهم.

ويحتمل أن تكون التوراة هي الكتاب الذي فيه عامة الأحكام، فإنه قيل: إن الزبور ليس فيه الحكم، إنما فيه التسبيح والتحميد، وكذا الإنجيل ليس فيه إلا أحكام قليلة، فيجوز أن يكون المراد: التوراة لهذا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَٱلْحُكُمُ ﴾ قال بعضهم (١١): ﴿ وَٱلْحُكُمُ ﴾ أي: فهم ما فيه.

وقال بعضهم: ﴿وَٱلْحُكُمَ﴾: فقه ما في الكتاب؛ إذ الحكم الظاهر داخل تحت قوله: ﴿الْكِنْبَ﴾ بين بقوله: ﴿وَٱلْحُكُمَ﴾ أنه أعطى الحكم الظاهر فيه، والحكم المستخرج منه بالاستنباط والاجتهاد، والله أعلم.

ويحتمل أن يراد بالكتاب: هو ما يتلى فيما بينهم وبين ربهم، والحكم هو ما أمرهم فيه أن يحكموا فيما بين العباد والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالنُّبُوَّةَ﴾ إنما ذكر النبوة؛ لأن النبوة كانت ظاهرة في بني إسرائيل، فإنه ذكر أن في بني إسرائيل كذا كذا رسولا ونبيًّا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَرَزَقْنَهُم مِّنَ ٱلطَّيِبَاتِ﴾ قد كان رزقهم [من] الطيبات ما ذكر من المنّ، والسلوى، وغير ذلك من الطيبات، [ما] لا يحصى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ قد ذكرنا تفضيلهم على العالمين في موضعه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَءَاتَيْنَهُم بَيِنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ قال بعضهم: ﴿بَيِنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ أي: آيات من الأمر.

وقيل: ﴿بَيْنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ أي: ما بين لهم من الحلال والحرام والشبه، ونبأ ما كان قبلهم، والله أعلم.

ويحتمل ﴿ بَيِّنَكُتِ مِنَ ٱلْأُمَرِّ ﴾ أي: بيان ما تقع الحاجة إليه من الأمر.

وعندنا ﴿ بَيِّنَتِ مِّنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿وَءَاتَيْنَكُم بَيِّنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ أي: بينات التكوين ودلالات لما جعل الله لهم في نفس كل أحد من دلالات وحدانيته وألوهيته.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/ ۲۵۸).

أو ما أقام من الآيات في العالم على التكوين يدل على جعل الألوهية والربوبية له. وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَا اَخْتَلَفُوٓا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ على ما ذكرنا من أمر التكوين؛ أي: ما اختلفوا في صرف الألوهية والوحدانية عن الله - تعالى - إلى غيره ﴿إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْعِلْمُ ﴾ أي: إلا من بعد ما بين لهم أن الألوهية والربوبية [له] بالدلالة الواضحة والحجة النيرة، وأنّ له الخلق والأمر؛ إلا أنه ذكر العلم وأراد به أسباب العلم ودلائله، والله أعلم.

والثاني: يحتمل قوله – تعالى–: ﴿وَءَاتَيْنَهُم بَيِّنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾: أمر المجيء من الأمر والنهي، والتحليل والتحريم، وبيان ما يؤتى و[ما] يتقى، وما لهم وما عليهم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿فَمَا أَخْتَلَفُواْ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْعِلْرُ﴾ واختلافهم فيما امتحنوا يتوجه إلى وجوه:

أحدها: ما اختلفوا فيما امتحنوا من الدين، أو فيما امتحنوا في اتباع رسول الله ﷺ والإجابة له إلى ما يدعوهم إليه والطاعة له.

ويحتمل: اختلافهم الذي ذكر الاختلاف في القرآن، أو فيما امتحنوا من التحليل والتحريم.

ثم يخبر الله – تعالى جل وعلا– أنهم ما اختلفوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بالحق في ذلك والبيان أنه من الله، وأن ما هم عليه باطل مضمحل.

ثم أخبر أن اختلافهم إنما هو لبغي بينهم وحسد، حملهم ذلك على الاختلاف فيما بينهم.

ثم أخبر أنه ﴿يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾.

ثم قوله - تعالى-: ﴿ يُقْضِى بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي. يجزيهم في الآخرة جزاء اختلافهم في الدنيا.

أو ﴿ يَتَّضِى ﴾: أي: يفصل ويبين لهم يوم القيامة الحق من الباطل، والمحق والمبطل، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمُّ جَعَلَنكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمْرِ فَٱتَبِعَهَا﴾ يحتمل أن يكون هذا صلة قوله – تعالى–: ﴿وَءَاتَيْنَهُم بَيِّنَتِ مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ كأنّه يقول: وآتيناهم بينات من الأمر، وجعلنا ذلك شريعة لك، فاتبعها أنت وإن لم يتبعوها هم.

والشريعة: هي الملة والمذهب، وهي ما شرع فيه ويذهب إليه؛ كذلك قاله القتبي؛ قال: يقال: شرع فلان في كذا إذا أخذ فيه، ومنه: مشارع الماء: الفُرَض التي يشرع فيها

الناس والواردة.

وقال أبو عوسجة: الشريعة: السنة، والله أعلم.

ثم أخبر أن الذي هم عليه إنما هو هوى النفس، فقال - عز وجل-: ﴿وَلَا نَتَبِعُ أَهْوَآءَ اللَّهِ عَلَمُونَ﴾.

يحتمل قوله - تعالى-: ﴿لَا يَعْلَمُونَ﴾ لما لم يتأملوا فيه ولم يتفكروا ما لو تأملوا وتفكروا فيه لعلموا؛ لأنه قد ذكر في أوّل الآية أنهم إنما اختلفوا من بعد ما جاءهم العلم؛ أي: جاءهم من دلائل العلم ما لو تأملوا ونظروا فيها لعلموا.

والثاني: نفى عنهم العلم؛ لما لم ينتفعوا بما علموا وما جعل لهم من العلم، والله علم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ اللّهِ شَيْئاً ﴾ أي: لو اتبعت أهواءهم ﴿لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِن اللّهِ شَيئاً ﴾ أي: لو اتبعت أهواءهم ﴿لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ اللّهِ شَيئاً ، يُغْنُواْ عَنكَ مِن اللّهِ شَيئاً ، وهو ما قال في آية أخرى: ﴿وَإِن كَادُواْ لِيَقْتِنُونَكَ عَنِ الّذِي ٓ أَوْحَيْناً إِلْيَكَ لِلْفَتْرِي عَلَيْنا عَلَيْنَا عَنْنَا عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَا عَلَى اللّهُ عَنْنَاكُ عَنِيْنَا عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَا عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَا عَلَى عَلَيْنَا عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلْمَالِكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْكُ عَلَى عَلَى عَلَيْنَاكُ عَلَى عَلَيْنَاكُ

ثم أخبر أن الظالمين بعضهم أولياء بعض بقوله: ﴿ وَإِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآهُ بَعْضِ ﴾ يحتمل ولاية الدين والمذهب؛ أي: بعضهم يوالي بعضًا في الدين.

ويحتمل في غيره؛ أي: يلي بعضهم أمر بعض في الإعانة والنصرة، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَاللَّهُ وَلِيُ ٱلْمُنَّقِينَ﴾ يحتمل: أي: يلي أمور المتقين. ويحتمل: ﴿وَلَيُ ٱلْمُنَّقِينَ﴾ أي: ناصرهم ومعينهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿هَنَا بَصَنَيْرُ لِلنَّاسِ﴾ سمى الله - تعالى - هذا القرآن: بصائر، وهو ما يبصر به، ومرة: هدى، وبيانًا، ورحمة، ونورًا، ونحوه، وهو هكذا، هو هدى، وبيان، ونور، وبصيرة لمن اتبعه ونظر إليه بعين التعظيم والتبجيل وقبله.

ويحتمل: ﴿بَصَنَيْرٍ﴾: بيان يبين لهم أنه من الله، فيبين لهم الحق من الباطل، ويبين [ما] لهم وما عليهم لمن ذكر ﴿لِقَوْمِ يُوقِنُونَ﴾.

قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُواْ السَّيِعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَاءً عَيْنَهُمْ وَمَمَاثُهُمُّ سَاءً مَا يَمْكُمُونَ ﴿ وَخَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَانَا مُلْكُونَ ﴿ وَمُعَاثُمُ اللّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَكَسَبَتَ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ مَوْنَهُ وَأَصَلَهُ اللّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْمِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصْرِهِ عِشْدَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ وَقَالُواْ مَا هِنَ إِلّا حَيَانُنَا الدُّنَيَا نَمُوتُ وَخَيَا

وَمَا يُهْلِكُمَآ إِلَّا اَلدَّهْرُ وَمَا لَمُتُم مِِنَاكِ مِنْ عِلْمِرٌ إِنْ ثُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ۞ وَإِنَا ثُنَلَ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِنَتِ مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَآ أَن قَالُواْ اَتْتُواْ بِعَابَابِهَاۤ إِن كُنتُمْ صَدِوْنِنَ ۞ قُلِ اَللَّهُ يُحْيِيكُو ثُمَّ يُصِيئُكُو ثُمَّ بَجْمَعُكُمْ إِلَى بَوْمِ الْقِيْمَةِ لَا رَبَّتِ فِيهِ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ۞﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ الْجَمْرَكُوا السَّيِّعَاتِ أَن يَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَتِ سَوَآءَ تَحْيَلُهُمْ وَمَمَائَهُمْ سَاءً مَا يَعْكُمُونَ﴾.

وقال بعض أهل التأويل: نفر من الكفرة قالوا: والله إن كان ما يقوله محمد من الثواب والنعيم في الجنة حقًا فنحن أولى بذلك منهم، كما كنا في نعيم الدنيا ولذاتها أولى منهم، ولنعطين أفضل مما يعطون، ولنفضلن عليهم كما فضلنا في الدنيا؛ فأنزل الله - سبحانه وتعالى - في ذلك: ﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَجُوا ٱلسَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا السَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا السَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا السَّيِّعَاتِ أَن نَجَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا

لكن هذا التأويل ضعيف؛ لأن هذا لا يصلح أن يكون جوابًا للنازلة التي ذكرها أهل التأويل؛ لأن أولئك قالوا: نحن أولى بما يكون في الآخرة من النعيم واللذات منهم كما كنا في الدنيا أولى، وكما فضلنا في الدنيا نفضل في الآخرة؛ فلا يكون قوله - تعالى -: ﴿ أَن جَعَلَهُ مَن . . . سَوَآء ﴾ جوابًا لما قالوا، وهم إنما قالوا: نحن أولى بذلك، ونحن نفضل فيها كما فضلنا في الدنيا؛ فإذا كانوا حسبوا هم أنهم يفضلون على المؤمنين في الآخرة دون المساواة كيف يخبر عنهم أنهم حسبوا التساوي، ولا خلف في خبر الله - عز وجل والله أعلم.

لكن الآية عندنا إنما كانت في منكري البعث وجاحديه، يقول - والله أعلم-: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيِعَاتِ اَن جَعَلَهُمْ كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَآة . . . ﴾ الآية أي : لو كان الأمر على ما ظن أولئك بأن لا بعث ولا نشور كان في ذلك جعل ﴿الَّذِينَ اَجْتَرَحُواْ السَّيّعَاتِ ﴾ - أي : الشرك - ﴿كَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَوَآة تَحْيَنُهُمْ وَمَمَاتُهُمْ ﴾ لأنهم جميعًا قد استووا في هذه الدنيا، في لذاتها، ونعيمها، وشدتها، وآلامها، وفي الحكمة والعقل التفريق بينهما والتمييز، وإنزال كل واحد منهما منزلته، وما يستحقه المسيء العقوبة، وجزاء الإساءة، والمحسن الإحسان والإفضال وجزا إحسانه، فإذا جمع بينهما في هذه الدنيا على ما ذكرنا دل أن هنالك دارًا أخرى فيها يفرق ويميز بينهما في حق الثواب والعقاب - والله أعلم - وهو كقوله - تعالى - : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاةُ وَالأَرْضُ وَمَا بَيْهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ فَلُهُ النَّيْنَ كُفَرُواْ ﴾ [ص: ٢٧] لو كان كما ظن أولئك الكفرة أن لا بعث ولا نشور كان خلق ما ذكر من السموات والأرض وما بينهما باطلا على ظنهم، فكذلك قوله تعالى:

﴿ أَنَحَسِبْنَمُ أَنَّمَا خُلَقْنَكُمُ عَبَثُا وَأَنَّكُمُ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥] صير خلق السموات والأرض إذا لم يكن هنالك رجوع إليه عبثًا باطلا، فهذا أولى وأحق أن يصرف إليه الآية، وعلى ذلك ما ذكر في قوله - تعالى-: ﴿ قُلُ هَلَ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ . . . ﴾ الآية [الأنعام: ٥٠]، وقوله - عز وجل-: ﴿ مَثُلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَىٰ وَالْأَصَةِ وَالْبَصِيرُ وَالسَّمِيعُ هَلَ يَسْتَوِيانِ مَثَلًا ﴾ [هود: ٢٤] أي: لا يستويان، ولو كان الأمر على ما ظن أولئك أن لا بعث ولا نشور ولا حياة، كان في ذلك استواء بين من ذكر، وقد سوى بينهما في الدنيا، وفي الحكمة والعقل التفريق بينهما والتمييز؛ إذ لا يجوز التسوية بين الولي والعدق، وقد سوى بينهما في الدنيا، وسوى بينهما في دار أخرى، والله وسوى بينهما في دار أخرى، والله والموفق.

ثم اختلف أهل الكلام فيما يعطى الولي والعدو في هذه الدنيا من الصحة والسلامة؛ على قول أكثر المعتزلة أن الله - تعالى - لا يعطي أحدًا في الدنيا من كافر أو مؤمن شيئًا إلا وهو أصلح له في الدين، ثم على قولهم لا يظهر عفو الله تعالى في الآخرة؛ لأنهم يقولون: إنما يستوجبون الثواب والجنة بأعمالهم، لا برحمة الله - تعالى - فإذا عفا عن المسيء فلا يعلم أنه كان مستحقًا لذلك أو يعفو عنه فضلا.

وعندنا أن ما أعطاهم إنما يعطيهم إفضالا منه ورحمة، فيعرفون فضله وإحسانه وعفوه، وأكثر أصحابنا يقولون: إن جميع ما أعطى الكافر في الدنيا فهو شر له؛ كقوله - تعالى -: ﴿ وَلَا يَعْسَبَنَ الذِّينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ خَيْرٌ لِأَنفُسِهِمُ إِنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ لِيَرْدَادُوا إِنْ مَا ﴾ [آل عمران: ١٧٨]، وقوله - عز وجل -: ﴿ أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُهُم بِدِ، مِن مَالِ وَبَيْنُ . شَارِعُ لَمُمُ فِ الْمَوْمنون: ٥٥ - ٥٦]، ونحو ذلك ما يخبر أن ما يعطي إياهم يكون شرًا لهم، وما أعطى [المؤمنين] يكون خيرًا لهم.

ولكن عندنا ليس هذا على الإطلاق والإرسال، ولكن ما كان توفيقًا منه على الخيرات في نفسها فهو خير له، وما كان خذلانًا فهو شرّ له، وليس على الله حفظ الأصلح لهم؛ على ما يقوله المعتزلة، ولكنه يفعل بهم ما هو حكمة [و] عدل كما يفعل ما هو إحسان وفضل، والله الموفق.

قال القتبي: ﴿ أَجْتَرَكُوا السَّيِّعَاتِ ﴾ أي: اكتسبوها، ومنه قيل لكلاب الصيد: جوارح. وقوله - عز وجل-: ﴿ وَخَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَنِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ كأنه يقول - والله أعلم-: ﴿ وَخَلَقَ اللّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ بِالْمَقِ وَلِتُجْزَىٰ كُلُ نَفْسِ بِمَا كسبت، فلو لم نَفْسِ بِمَا كسبت، فلو لم

يكن جزاء لما كسبوا في الدنيا في الآخرة على ما قال أولئك الكفرة أن لا جزاء من الثواب والعقاب؛ لإنكارهم البعث - لم يكن خلقهما بالحق؛ على ما ذكرنا، فتبين أنه إنما صار خلقهما [بالحق] إذا كان هنالك جزاء؛ وهذا يدل على أن الآية الأولى هي في منكري البعث، ليست فيما ذكر أهل التأويل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَنْهَمُ هَوَنهُ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على التحقيق؛ على ما قاله عامة أهل التأويل: أنهم عبدوا كل شيء [استحسنوه، فإذا] استحسنوا شيئًا آخر أحسن منه تركوا عبادة الأول وعبدوا الثاني، فتلك كانت عادتهم، وذلك اتخاذ الآلهة بهواهم؛ إذ الإله هو المعبود عندهم، وهو التحقيق الذي ذكرنا.

والثاني: على التمثيل، وهو ما قال قتادة أنهم ما هووا شيئًا إلا ركبوه، لا تمنعهم مخافة الله عما هووه، ولا تردعهم خشيته عما اشتهوا، فصيروا هواهم متبعًا، فهو كالإله لهم، لا يتبعون أمر الله، فلا يكترثون له، أو كلام نحوه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَصْلَهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أي: أضله الله على علم من ذلك الإنسان بطريق الهدى والحق، لا أنه أضله على خفاء من ذلك الإنسان بالطريق الحق وسبيله؛ أي: قد بين له السبيل وطريق الحق، لكنه باختياره الضلال أضله؛ لما علم منه أنه يختار الضلال والكفر؛ ليكون ما علم أنه يكون ويختار، والله أعلم.

والثالث: أضله الله - تعالى - على علم؛ أي: أنشأ منه فعل الضلال على علم منه بذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَخَتَمَ عَلَى سُمْعِهِ. وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ. غِشْنَوَةً﴾؛ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: غطى قلبه بما هواه، وجعل فيه ظلمة، فتلك الظلمة وذلك الغطاء أوجب غطاء السمع والبصر، وحال بينه وبين سماع الحجج والبراهين، وصارت ظلمة البصر وغطاؤه مانعًا لهم عن اكتساب التدبّر والتفكر.

ويحتمل أن يكون ما هووه مانعًا لهم عن اكتساب الحياة الدائمة لما لو اتبعوا أمر الله - تعالى - وما دعاهم إليه كانت لهم تلك الحياة؛ كقوله - عز وجل-: ﴿أَسَتَجِيبُواْ لِللّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمُ لِمَا يُحْيِيكُمُ ۗ [الأنفال: ٢٤]، وكقوله - تعالى-: ﴿أَوْ مَن كَانَ مَيْتُنَا فَاللّهُ وَلَا اللّهُ المدعو فَأَخْيَيْنَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٢]، فما هووه واتبعوه منعهم عن اكتساب الحياة الدائمة المدعو

إليها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ ﴾ هذا - أيضًا- يحتمل وجهين:

أحدهما: حقيقة الهداية، وهو التوفيق والعصمة، فكأنه يقول – والله أعلم-: فمن يقدر دون الله [على] هدايته وتوفيقه بعد اختياره الضلال.

والثاني: الهدى: البيان؛ فكأنه يقول: فمن يقدر أن يأتي ببيان أكثر وأبين من بعد بيان الله - تعالى - الذي بين له؟ أي: لا أحد يقدر [على] ذلك ﴿أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ أي: أفلا تتعظون، أو ﴿أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ بيان الله أو ما بين لكم، والله أعلم.

ثم الآية في قوم علم الله أنهم لا يؤمنون أبدًا؛ لئلا يشتغل بهم، ولا يهتم لهم، ولكن يشتغل بغيرهم، ويقطع طمعه عن إيمانهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنَيَا﴾ أي: ما قالوا: ما الحياة إلا حياة لمنها.

ويحتمل أنهم يقولون: ﴿مَا هِيَ﴾ أي: لا حياة إلا الحياة التي دنت منا.

وقوله - عز وجل-: ﴿نَمُوتُ وَنَحْيَا﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: نموت نحن وتحيا أبناؤنا وأولادنا.

والثاني: ﴿نَمُوتُ﴾ أي: كنا ميتين فحيينا ﴿نَمُوتُ﴾ بمعنى: كنا أمواتًا ﴿وَغَيَا﴾ أي: فصرنا أحياء، ثم لا حياة بعد تلك الحياة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا يُهْلِكُمَّا إِلَّا ٱلدَّهْرَ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: ما يهلكنا إلا مرور الأزمنة والأوقات؛ أي: بسبب مرور الأوقات ينتهي آجالنا، ونبلغ إلى الهلاك، وكذلك قال القتبي: ﴿وَمَا يُبْلِكُنَّ إِلَّا اَلدَّهَرْ ﴾ أي: إلا مرور السنين والأيام.

والثاني: أن يكون الدهر عندهم عبارة عن الأبد؛ فكأنهم يقولون في قوله: ﴿وَمَا يُهْلِكُنَّ إِلَّا الدَّهُرَ ﴾: وما يهلك أنفسنا إلا الدهر؛ لأن أنفسنا لم تجعل للأبد، ولا للبقاء للأبد، بل جعلت للانقضاء والفناء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنْ لَهُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ﴾ أي: ما هم إلا على ظن يظنون.

والثاني: ﴿وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ﴾ أي: وما لهم بما قالوا: ﴿وَمَا يُمْلِكُنَا إِلَّا ٱلدَّهْرُ ﴾ - ﴿مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ﴾ أي: ما هم إلا على ظن يظنون؛ أي: على ظن يقولون ذلك، لا عن علم، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا نُتَكَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا بَيِتَنَتِ﴾ أي: وإذا تتلى عليهم آياتنا في البعث والحياة بعد الموت ﴿بَيِتَتِ﴾ أي: ما يوضح ويبين لهم البعث والحياة بعد الموت.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ اَتْتُواْ بِنَابَآبِنَاۤ إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ﴾، والإشكال: أنه [لماذا] ذكر ﴿مَا كَانَ حُجَّتَهُمْ﴾ إذ لم يعذروا.

فنقول: الحجة هي التي إذا أقامها الإنسان وأتى بها عذر في ذلك، وما قالوا لم يكن حجة؛ إذ لم يعذروا، فيكون معنى قوله: ﴿ مَا كَانَ حُجَّتُهُمْ ﴾ أي: ما كان احتجاجهم إلا أن قالوا كذا.

أو نقول: ما كانوا يحتجون إلا أن قالوا كذا.

ثم قوله: ﴿أَتَنُوا بِنَابَآبِنَا إِن كُسَنُر صَدِقِينَ﴾ فيه دلالة ألا يلزم المسئول أن يأتي بحجة وآية يختارها السائل ويشتهيها، لكن يلزمه أن يأتي بما هو حجة في نفسه، ويلزمه الاتباع بها، فأما أن يلزم على ما يختاره السائل أو يتمناه فلا، وقد أتاهم الله - تعالى - من الآيات والحجج ما ألزمهم القول بالبعث والإقرار به.

ثم أخبر أن الله - تعالى - هو يحييكم ثم يميتكم، لا الدهر الذي قالوا، وهو قوله: ﴿ قُلِ اللَّهُ لِمُعْيَكُمْ ﴾ أي: ﴿ قُلِ اللَّهُ لِمُعْيَكُمْ ﴾ أي: يحييكم في قبوركم، ﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾ فيها، ﴿ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ ﴾ .

أو يقول: ﴿اللهُ يُحَيِيكُونِ فِي ابتداء الأمر، ﴿ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ﴾ في الدنيا عند انقضاء آجالكم، ﴿ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ إِلَى يَوْم الْقِيمَةِ ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَكِكُنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾ أي: ولكن أكثر الناس لا ينتفعون بما يعلمون.

أو يقول: ولكن أكثر الناس لا يعلمون؛ لما تركوا النظر بالتأمل في أسباب العلم. قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ مُلكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ نَفُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ بِذِ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَلَذَى كُلّ أَمَّةِ عَلَيْهُ فَلَ اللّهَ عَلَيْهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَيَوْمَ نَفُومُ السَّاعَةُ يَوْمَ بِذِي يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ ﴿ وَيَرَى كُلّ أَمَّةِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى كُنْ اللّهِ عَلَى كُلْبَهُا الْمُونَ ﴿ وَاللّهُ عَلَى كُنُ اللّهُ عَلَى كُونُ اللّهُ عِلْهُ وَلَمْ عَلَيْهُ وَلَمْ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ

وَمَأُوَكُمُ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَصِدِينَ ﴿ يَالِكُمْ اِلْكُرُ اَغَنَاتُمْ ءَايَتِ اللّهِ هُزُوَا وَغَرَّفَكُو الْحَيَوَةُ الدُّنَيَّ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمْ يُسْتَغْبَوُكَ ﴿ فَلَيْهِ الْمُمَدُّ رَبِ السَّمَوَتِ وَرَبِ الأَرْضِ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴿ وَلَهُ وَلَهُ الْحَجْدِهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَلَهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: ولله ملك كل ملك في السموات والأرض.

أو ﴿وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِۗ﴾؛ أي: خزائن السموات والأرض، وكذلك ذكر في حرف ابن مسعود، رضى الله عنه.

أو يقول: ولله حقيقة ملك السموات والأرض.

فإن كان التأويل هو الأول فإن له ملك كل ملك في السموات والأرض، ففيه إخبار وإعلام بليغ أتباع أولئك الملوك، و[ذوي] التعظيم لهم، والإجلال، والخدمة لهم بما في أيديهم من الملك والسلطان وفضل الأموال [ألا يصرفوا ذلك إليهم]؛ بل فيه الأمر بصرف ذلك كله إلى الله – تعالى – والقيام له بالشكر، لا لأولئك؛ لأن الذي في أيديهم لله – تعالى – وهو الجاعل في أيديهم، والواضع عندهم، فإليه يلزم صرف الشكر والعبادة، والله أعلم.

وإن كان تأويل الملك: الخزائن، ففيه قطع الأطماع عما في أيدي الناس، والأمر بصرف ذلك إلى الله – تعالى – والرجاء منه دون من سواه، والله أعلم.

وإن كان الثالث، وهو أن حقيقة الملك لله - تعالى - ففيه أنه فيما امتحنهم في الدنيا بأنواع المحن لم يمتحنهم لمنفعة ترجع إلى نفسه، أو لمضرة يدفع عنها، وكذلك ما يثيبهم في الآخرة ويعاقبهم، ليس يفعل ذلك لمنفعة كانت له في الدنيا أو دفع مضرة عنه، ولكن لحكمة أوجبت ذلك لهم وعليهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ﴾ سمى القيامة: ساعة، فجائز أن يكون سماها [بذلك]؛ لسرعة قيامها، أو نفاذها؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَمَاۤ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْتِ ٱلْبَصَـرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾ [النحل: ٧٧].

أو أن يكون سماها بذلك؛ لما يكون حسابهم وأمرهم يوم القيامة إنما يكون في ساعة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ يَوْمَهِنِهِ يَخْمَرُ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ يحتمل: أي: يومئذ يبين خسران المبطلين في الدنيا، وعلى ذلك يبين خسران كل مشتركين في تجارة الدنيا؛ إذا [اشتركوا] في عمل عند القسمة يتبين خسران عملهم وتجارتهم.

وأصله أن الله – تعالى – جعل الدنيا وما أنشأ فيها من الأموال والأملاك رءوس أموال

لأهلها يتجرون ويكتسبون بها الربح في الآخرة، وأنه إنما أنشأ الدنبا للآخرة، لا أنه أنشأها لنفسها؛ ولذلك قال: ﴿إِنَّ اللَّهُ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اَنَفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُمُ الآية [التوبة: ١١١]، وقال: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَكُ البِّيْكَاءَ مَهْسَاتِ اللَّهُ ﴾ [التوبة: ٢٠٧] ونحوه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتَرَىٰ كُلُّ أَمَّةٍ جَائِيَةً كُلُّ أُمَّةٍ تَدَّعَىۤ إِلَىٰ كِنَبِهَا﴾ يحتمل أن يكون ما ذكر من الجثو للركب في الآخرة تعريف لهم وإنباء أنهم يختصمون يوم القيامة جاثين للركب، كما يختصم في الدنيا عند الحكام والأمراء جاثين للركب، والله أعلم.

ويحتمل أن يذكر جثوهم؛ لما لا تقوم بهم الأقدام، أو لا تحملهم؛ لهول ذلك اليوم والخوف فيها؛ فيكونون جاثين للركب ويقومون بها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿كُلُّ أُمَّةٍ تُدَّعَنَ إِلَى كِنَبِهَا﴾ يحتمل: ﴿ كِنَبِهَا﴾: كتاب كل في نفسه، وهو كقوله – تعالى-: ﴿وَكُلُّ إِنْسَنِ ٱلْزَمَّنَةُ طَتَهِرَهُ فِي عُنُقِهِ ۗ [الإسراء: ١٣]، وقوله – تعالى-: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ [الحاقة: ٢٥] و ﴿أُوتِى كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ ﴾ [الحاقة: ٢٥] ونحوه.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ كُلُّ أُمَّةٍ تُدَعَى إِلَى كِلَابِهَا ﴾ الذي دعيت كل أمة إليه في الدنيا؛ من نحو القرآن، ونحوه؛ فيقال: يأهل الإنجيل، يأهل التوراة، ونحو ذلك، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون ﴿كُلُ أَتْتَوِ ثُدُّعَىٰ إِلَىٰ كِنَبِهَا﴾ أي: إلى حسابها الذي عملت في الدنيا؛ تفسير ذلك ما ذكر: ﴿الْيُومُ تُجُزُونَ عَذَابَ اللَّهُونِ بِمَا كُنتُمُ تَقُولُونَ﴾ [الأنعام: ٩٣].

وقوله - عز وجل-: ﴿ هَٰذَا كِتَبُنَا يَعِلَقُ عَلَيْكُمُ بِٱلْحَقِّ ﴾ يحتمل الكتاب الذي أضاف إلى نفسه هو القرآن الذي كان ينطق لهم بالحق؛ أي: بالحق الذي لله عليهم، وما لبعضهم على بعض.

أو ﴿ إِلْحَقِّ ﴾ أي: بالصدق بأنه من الله - تعالى - والله أعلم.

ويحتمل أن يكون ذلك الكتاب هو الكتاب الذي يكون لكلِّ بالانفراد للذي كتبته له الملائكة مما عملوا من خير أو شر، وهو كقوله - تعالى-: ﴿أَفَرُأُ كِلْنَبُكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا﴾ [الإسراء: ١٤] والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ اختلف في تأويله:

قال بعضهم: إن الحفظة تكتب أعمال بني آدم ثم يعارضون ذلك بما في اللوح المحفوظ المكتوب فيه: أن فلانًا يعمل كذا وكذا، فلا يزيد شيء ولا ينقص.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه- يقول قريبًا من هذا: إن في السماء كتابًا عليه ملائكة، والملائكة الذين مع بني آدم يستنسخون من ذلك الكتاب ما يعملون، ثم قال: وهل تكون النسخة إلا من كتاب أو شيء (١)، والله أعلم.

وقال بعضهم: ملكان موكلان بالكتابة، يكتب كل واحد منهما ما يعمله، فإذا أرادا أن يصعدا إلى السماء فيعارض كل واحد منهما كتابه الذي كتبه مع كتاب الآخر فلا يخطئ حرفًا مما كتب هذا ما كتب الآخر، والله أعلم.

وقال بعضهم (٢<sup>)</sup>: عرض كتاب الناس الذي عملوا كل يوم أو كل خميس، فينسخ منه الخير والشر، وما يثاب عليه وما يعاقب، ويلقى ما سوى ذلك مما لا ثواب له ولا عقاب، والله أعلم.

ويحتمل أن يراد من الانتساخ: ابتداء الكتابة من غير أخذ من كتاب أو نحوه، فإنه يجوز أن يستعمل الانتساخ في ابتداء الكتابة على غير أخذ من الكتاب أو غيره، نحو أن يقول الرجل: انتسخته، أي: كتبته، فيكون كأنه قال: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ ﴾ أي: نكتب ما كنتم تعملون ونثبته عليكم من خير أو شر، فيخرج لهم كتبهم التي فيها أعمالهم، فكانت عليهم حجة، وهي التي كتبت عليهم الحفظة.

وقال أبو عوسجة: الجاثية هي التي جثت واجتمعت، ويقال: تجاثينا: أي: بركنا على ركبنا للخصومة.

وقال القتبي: جاثية على الركب، يراد: أنها غير مطمئنة.

وقوله - عز وجل-: ﴿نُدَّعَىٰ إِلَىٰ كِنَّبِهَا﴾ أي: إلى حسابها.

وقوله: ﴿ هَذَا كِنَبُنَا يَطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ ﴾ يريد: أنهم يقرءونه فيدلهم ويذكرهم؛ فكأنه ينطق عليهم.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا نَسْتَنسِخُ﴾ أي: نكتب على ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ أي: آمنوا بجميع ما كان عليهم الإيمان به والتصديق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعَمِلُوا ٱلصَّللِحَتِ﴾ أي: عملوا بما فيه صلاحهم، وما يوجبه الحكمة من العمل ﴿فَيُدْخِلُهُمْ وَنَجْمُمْ فِي رَحْمَتِهِ أَي: في جنته، سمى الجنة: رحمة؛ لأنها

 <sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣١٢١٩) وابن المنذر وابن أبي حاتم من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٥/
 ٧١٠).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه الطبراني عنه، كما في الدر المنثور (٧٦١/٥).

تنال برحمته، ويدخل فيها.

أو سماها: رحمة؛ لأنها هي النهاية والغاية التي تطلب بالرحمة وتراد بها.

وقوله: ﴿ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْمُبِينُ ﴾ الآية.

الفوز: هو الظفر بما يؤمل ويرجو من العمل، أو يقال: الفوز: هو الفلاح الذي لا خوف بعده، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَفَلَمْ تَكُنُ ءَايَنِي ثُنَّلَى عَلَيْكُرُ﴾ كأن فيه إضمارًا؛ لأن قوله – تعالى–: ﴿وَأَمَّا اَلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ إنما هو إخبار عن المعاينة.

وقوله - تعالى-: ﴿أَفَامَرَ تَكُنُ ءَايَتِي ثُتَلَى عَلَيْكُو﴾ خطاب ومشافهة، فليس هو من جواب الأول، ولا من نوعه؛ فكأنه قال - والله أعلم-: وأما الذين كفروا في الدنيا فيقال لهم في الآخرة إذا طلبوا الرجوع والإقالة أو التخفيف ونحو ذلك: ﴿أَفَامَرُ تَكُنُ ءَايَتِي ثُتَلَى عَلَيْكُو ﴾ في الدنيا.

ثم يحتمل: آياته: آيات وحدانيته وألوهيته، أو آيات قدرته وسلطانه على التعذيب، أو آيات قدرته على البعث أو آيات رسالته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَاسْتَكَبَرْتُمْ وَكُنُمْ قَوْمًا نَجْرِمِينَ ﴾ لا أحد يقصد قصد الاستكبار على آيات الله، لكنهم لما كذبوها وردوا آياته ولم يعملوا بها، فكأنهم استكبروا عليها، وهو كما قال: ﴿لاَ تَعْبُدِ اَلشَيْطَانَ ﴾ [مريم: ٤٤] ولا أحد يقصد قصد عبادة الشيطان، لكنهم لما عبدوا الأصنام بأمر الشيطان فكأنهم عبدوه.

ويحتمل أن يكونوا استكبروا على رسله؛ فيكون استكبارهم على رسله كأنهم استكبروا على آياته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكُنُمُ قَوْمًا نُجْرِمِينَ﴾ قيل: المجرم هو الوثاب في المعصية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقُّ وَالسَّاعَةُ لَا رَبِّبَ فِيهَا قُلْتُمْ مَّا نَدْرِى مَا السَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَّا ظُنَّا وَمَا خَنُ بِمُسَتَيْقِنِينَ ﴾ كان عندهم فيها ريب، لكنهم لو تأملوا ونظروا فيما أقام من آياته، زال عنهم الريب الذي كان لهم فيها.

ويحتمل أن يقال هذا على الإيقان إذا كان القائل به موقنًا، وإن كان الذي يقال له شاكًا في ذلك.

والأول أقرب وأشبه.

ثم الناس رجلان في الساعة:

موقن بها ومتحقق، ولكن في العمل لها والاستعداد لها كالظان.

والثاني: ظان بها، شاك فيها جاحد لها ومكذب كالموقن ألا تكون.

ثم الإيقان بالشيء هو العلم بالأسباب الظاهرة، وقد يدخل في تلك الأسباب أدنى شبهة وشك؛ لذلك ذكر فيه الظن، والله أعلم.

وأما العلم بالشيء قد يكون بالسبب، وقد يكون بالتجلي له بلا سبب؛ ولذلك وصف الله - تعالى - بالعلم، ولم يوصف بالإيقان، ولا يقال: إنه موقن؛ لما ذكرنا: أن أحدهما يكون بأسباب والآخر لا - والله أعلم- فيتمكن في الإيقان أدنى شبهة وشك، وقد يعمل غالبًا لأسباب على حقيقة الأعمال؛ نحو المكره على الشرّ يعلم بما أوعد به بغالب أسبابه ليس على الحقيقة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَبَدَا لَهُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُوا﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: بدا لهم أنّ الأعمال في الدنيا أنها أسباب في الآخرة؛ لأنهم عملوها في الدنيا وعندهم أنها حسنات، فيظهر لهم في الآخرة أنها سيئات.

والثاني: ﴿وَبَدَا لَمُمْ سَيِّئَاتُ مَا عَمِلُوا﴾ أي: ظهر لهم في الآخرة وتذكروا سيئات ما عملوا في الدنيا والآخرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ﴾ أي: نزل بهم، ووجب ما كانوا يستعجلون من الرسل، وهو العذاب الذي كانوا يوعدونهم؛ لأنهم كانوا يستعجلون ذلك استهزاء منهم بهم بأنه غير كائن، ولا نازل بهم ما كانوا يوعدونهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقِيلَ ٱلْيَوْمَ نَسَلَكُمْ كَمَّ نَسِيْتُمْ لِقَآةَ يَوْمِكُمْ هَاذَا﴾، والإشكال: أنهم كيف ينسون يومئذ؟ لأنهم لو كانوا ينسون، لسلموا من العذاب، لكن ما ذكر من النسيان يخرج على وجهين:

أحدهما: كنى بالنسيان عن الترك؛ يقول: اليوم نترككم في النار وفي العذاب كما تركتم أنتم العمل لذلك اليوم والنظر فيه.

والثاني: على التمثيل؛ أي: اليوم نصيركم في النار كالشيء المنسي لا يكترث إليكم، ولا يلتفت، ولا يعبأ بكم كما صيرتم أنتم ذلك اليوم كالشيء المنسي، لم تكترثوا إليه، ولم تعملوا له، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَأْوَىنَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمُ مِن نَنْصِرِينَ﴾ جعل الله – تعالى – النار لهم مأوى بإزاء كل ما افتخروا في الدنيا على رسل الله – عليهم السلام- وأتباعهم من المنازل، والمراكب، والملابس، وغير ذلك، وأخبر أنه لا ناصر لهم يملك إخراجهم

من تلك النار والمأوى الذي جعل لهم، ولا يقدر دفع ذلك عنهم، والله أعلم.

ثم أخبر أن بعض ذلك الذي أصابهم ونزل بهم إنما كان بما ذكر من اتخاذهم آيات الله هزوا في الدنيا، هزوا بها وسُخرًا بالرسل، عليهم السلام.

ثم آيات الله يحتمل ما ذكرنا من آيات وحدانيته وألوهيته، أو آيات قدرته وسلطانه على البعث، أو آيات رسالة الرسول، عليه السلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَغَرَّتُكُو اَلْمَيْوَةُ الدُّنَيَّ ﴾ قد ذكرنا فيما تقدم معنى نسبة التغرير إلى الحياة الدنيا، وإضافته إليها وإن لم يكن منها على التحقيق تغرير وخداع، وهو أنهم إنما اغتروا بها، فنسب فعل التغرير إليها، هي غرتهم، وقد ينسب الفعل إلى السبب الذي به صار ذلك، وإن لم يكن منه حقيقة ذلك؛ نحو قوله - تعالى-: ﴿وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًا ﴾ [يونس: ٢٧] أي: يبصر به، وذلك كثير في اللغة.

أو يقال: إن ما كان منها، لو كان ذلك ممن يحتمل التغرير ويملك ذلك كان تغريرًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَٱلْيُوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْهَا وَلَا هُمُّ يُسْتَغَبُّونَ﴾ اختلف في قوله: ﴿ وَلَا هُمُّ يُسْتَغَبُّونَ﴾: قال بعضهم: إنهم يعاتبون إلى أن يدخلوا النار: إنكم فعلتم كذا، وتركتم كذا، ولم فعلتم كذا؟ فإذا دخلوا النار يترك العتاب ويجعل كالشيء المنسي فيها، والله أعلم.

وقال بعضهم (۱): ﴿وَلَا هُمْ يُسْتَغَنُّونَ﴾ أي: لا يسترجعون إلى ما يطلبون من العود والرجوع إلى العمل الصالح؛ لقولهم: ﴿رَبُّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلْ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِى كُنَّا نَعْمَلْ . . .﴾ الآية [فاطر: ٣٧].

ثم في قوله: ﴿إِن نَظُنُ إِلَّا ظَنَّا﴾، وقوله: ﴿وَرَءَا الْمُجْرِمُونَ النَّارَ فَظَنُّواً ...﴾ الآية [الكهف: ٥٣]، وقوله - عز وجل-: ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَّقُوا رَبِّهِم ﴾ [البقرة: ٤٦] - دلالة ألا يجب أن يفهم على ظاهر ما خرج الخطاب؛ لأنه ذكر الظن في المؤمنين، والمراد به: الإيقان، لا ظاهر الظن، وذكر في الكافرين الظن وأريد به الحقيقة، ولا يجوز أن يفهم من الظن في الفريقين معنى واحد، بل يفهم من هذا غير الذي فهم من الآخر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلِلَهِ ٱلْحَمَٰدُ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَرَبِ ٱلْأَرْضِ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ﴾ إن جميع ما ذكر في القرآن من الحمد له فإنما ذكر لأحد شيئين:

أحدهما: بما يستحق من الثناء بتعاليه عن جميع معانى الخلق وأوصافهم.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (٢٦٩/١١).

والثاني: بما يستحق من الثناء [بتفضله] عليهم بالنعم والإحسان الذي منه إليهم، وهو ما قال: ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ اَلْعَكُمِينَ﴾ [الفاتحة: ٢] و ﴿ اَلْحَكُمْدُ لِلَّهِ اَلَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ﴾ [الأنعام: ١]، ونحو ذلك، والله أعلم.

وأصل آخر: أنه إذا أضيفت كلية الأشياء إلى الله - تعالى - ففيه وصف له بالعظمة والجلال وإذا أضيفت جزئية الأشياء إليه وخاصيتها، فإنما فيه تعظيم تلك الخاصية المضافة إليه، وفي قوله - تعالى -: ﴿فَلِلَهِ الْمَمَّدُ رَبِّ السَّمَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْعَكِينَ ﴾ إضافة كلية الأشياء إليه والخاصية والجزئية، ففيه الأمران جميعًا، فإن قوله - عز وجل -: ﴿فَلِلَهِ الْمَمَّدُ رَبِّ السَّمَوَتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ ﴾ إضافة جزئية الأشياء إليه وخاصيته، وقوله - عز وجل -: ﴿وَلِ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَم اللهُ عَلَم اللهُ أَعْلَم .

وقد تقدم ذكر الرب في غير موضع.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَهُ ٱلْكِبْرِيّاءُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ هذا يخرج على وجهين: أحدهما: أي: وله الوصف بالكبرياء والعظمة على أهل السموات وأهل الأرض أن بصفوه بالكبرياء والعظمة.

أو: من حقه على أهل السموات وأهل الأرض أن يصفوه بالكبرياء والعظمة والجلال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ أي: هو العزيز الذي لا يلحقه الذل بخلاف الخلق له ولا بعصيانهم.

أو ﴿هُوَ ٱلْعَبِيزُ﴾ بما به يتعزز من أعز دونه، ومن وصف بعز دونه، فذلك راجع في الحقيقة إليه، ﴿ٱلْحَكِيمُ﴾ الذي وضع كل شيء موضعه، أو الحكيم الذي لا يلحقه الخطأ في التدبير، والله الموفق، والحمد لله رب العالمين.

## سورة الأحقاف وهي مكية

## بِنْ إِنَّهُ النَّهُ النَّهُ الرَّحَدِ إِنَّهُ الرَّحَدِ اللَّهُ اللَّالِلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قوله تعالى: ﴿ حَمَّ إِنَّ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ﴿ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَّا إِلّا بِالْحَقِ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَالَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنْذِرُوا مُعْرِضُونَ ﴿ قُلْ اَرْءَيْتُم مَّا تَدْعُوكَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِ مَاذَا خَلَقُوا مِنَ ٱلأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرْكُ فِي ٱلسَّمَوَتِ النّونِ بِكِتَبِ مِن قَبْلِ هَلَذَا أَوْ أَثْنَرَةٍ مِن عِلْمٍ إِن أَرُفِي مَاذَا خَلَقُوا مِن الضَّوَةِ اللّهُ مَن يَدْعُوا مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى بَوْمِ ٱلْقِيمَةِ وَلَهُمْ عَن دُعْنِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى بَوْمِ ٱلْقِيمَةِ وَلَهُمْ عَن دُعْنِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى بَوْمِ ٱلْقِيمَةِ وَلَهُمْ عَن دُعْنِ اللّهِ مَن اللّهُ مَا اللّهُ كَانُوا لَهُمْ أَعْذَاءً وَكُلُوا بِبِمَادَيْهِمْ كُفِرِنَ ﴿ فَا اللّهِ مَن اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللللللللّهُ اللللللللللل

قوله - عز وجل-: ﴿حمّ . تَنزِيلُ ٱلْكِتَئبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ﴾ قد ذكرنا تأويله فيما تقدم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَاۤ إِلَّا بِٱلْحَقِ﴾.

قوله - عز وجل-: ﴿إِلَّا بِالْمَنِيَ ﴾ أي: [ما] خلق السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق الذي صار [به] إنشاء ذلك وخلقه حكمة؛ لأنه لو كان الأمر على ما ظن أولئك الكفرة وتوهموا بأن لا بعث ولا جزاء من ثواب وعقاب كان إنشاء ما ذكر من السموات والأرض وخلق ذلك كله - عِبثًا باطلا على ما تقدم ذكره في غير موضع، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ﴾ يحتمل ﴿عَمَّا أَنذِرُواْ مُعْرِضُونَ﴾ وجوها:

أحدها: أي: بما ألزمهم من النظر والتفكر فيما ذكر من خلق السموات والأرض، وما أنشأ فيهما من المنافع، وجعل ذلك لهم آية، لم يفعل ذلك كله عبثًا باطلا، ولكن لعاقبة تقصد، ولأمر يراد؛ إذ عرفوا بعقولهم: أنه لا يجوز خلق الخلق على أن يهملوا ويتركوا سدى لا يؤمرون، ولا ينهون، ولا يمتحنون، فأعرضوا عما ألزمهم من النظر والتفكر في ذلك فهم معرضون إعراض ترك النظر والتفكر، والله أعلم.

والثاني: ما أنذروا بما نزل بمن تقدمهم من مكذبي الرسل، عليهم السلام.

والثالث: بما أنذر وأوعد لهم من العذاب في الآخرة، فهم معرضون عن ذلك كله، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فُلُ اَرَءَيْتُمُ مَّا تَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ اَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمَوَتِّ اَتَنُونِ بِكِتَبٍ مِن قَبْلِ هَاذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِّنَ عِلْمٍ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ يحتمل أن يكون ما ذكر كله موصولاً بعضه ببعض. ويحتمل أن يكون بعضه مفصولا عن بعض.

فإن كان على الوصل، فكأنه يقول: أرأيتم ما تعبدون من دون الله من الأصنام وتدعونها آلهة: هل خلقوا مما لكم من المنافع، ومما به حياتكم وقوامكم ومعاشكم مما يخرج [من] الأرض، أو هل ينزلون لكم من المنافع التي جعلت لكم في السماء من الأمطار وغيرها.

أو هل أتاكم كتاب من عند الله فيه أنه أمركم بعبادة من تعبدونه ﴿أَوْ أَثَكَرَوْ مِّنَ عِلْمٍ﴾ هو يخرج على وجهين:

أحدهما: أو جاءكم من الحكماء الأولين المتقدمين كتاب أو قول فيه الأمر بذلك، واستخرجتم من العلوم ذلك؛ ففعلتم به؟ يقول - والله أعلم-: إن الأسباب التي تحمل الناس على العبادة والخدمة لهم هذه الوجوه: إما منافع تتصل بهم منهم مما به قوامهم ومعاشهم وحياتهم وإما كتاب من الله - تعالى - فيه حجة لهم، وأمر لهم في ذلك، أو كتاب من الحكماء والرسل يأمرون لهم، وهم قوم لا يؤمنون بالرسل، ولا بالكتاب، وليست لهم علوم مستخرجة من العلوم، يقول: ليس لكم [شيء] مما ذكر من الأسباب والعلوم فبم عبدتموها؟ وكيف اخترتم عبادتها على عبادة من عرفتم أن ما به قوامكم وحياتكم منه؟! والله أعلم.

وإن كان مفصولا من بعض فيكون كأنه يقول: ﴿أَرُونِ مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ﴾ من المنافع وغيرها، ﴿أَمْ هُمُ شِرِّكُ ﴾ فيما ذكر؟ فإن قالوا: قد خلقوا ما ذكر، ولهم شرك فيما ذكر، فقل لهم ﴿أَنْنُونِ بِكِتَبِ مِن قَبِّلِ هَلذَآ﴾ من كتاب الحكماء أو العلوم المستخرجة من العلوم ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ أنهم خلقوا ما ذكرتم، أو لهم شرك فيما ذكر - والله أعلم - وقد علموا أنهم لا يقدرون أن يرونه ما ذكر؛ لما لم يكن لهم من هذه الأسباب شيء؛ إذ هي أسباب العلم، وقد عجزوا عن ذلك كله.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿أَوَ أَثَنَرَةٍ مِّنَ عِلْمٍ﴾ قال بعضهم (١): أو خاصة من علم. وقال بعضهم (٢): أو بقية من علم أوائلهم؛ وهو قول القتبي؛ أي: بقية من علم يؤثر عن الأولين، ويقرأ ﴿أَثْرَةَ﴾ و ﴿إِثَارَةَ﴾، وأصله ما ذكرنا من الوجهين:

أحدهما: كتاب الحكماء والرسل.

والثاني: العلوم المستخرجة من سائر العلوم.

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٢٢٥)، (٣١٢٢٦) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/٤).

<sup>(</sup>٢) قاله أبو بكر بن عياش، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٢٣١).

وقال بعضهم: ﴿أَوَ أَثَنَرَوَ مِّنَ عِلْمٍ﴾ هو الخط؛ وهو قول ابن عباس<sup>(١)</sup>، رضي الله عنه.

وذكر عن النبي ﷺ قال: «كان نبي من الأنبياء – عليهم السلام – يخط، فمن صادف مثل خطه علم» (٢٠).

وقال أبو عوسجة: ﴿أَوَ أَتَكُرَوِ مِنْ عِلْمِ﴾ أي: قديم من علم، قال: ذا الأثارة: الشحم القديم.

وقيل: ﴿أَوْ أَثَكُرُو مِنْ عِلْمٍ ﴾ أي: رواية عن الأنبياء عليهم السلام.

ثم ذكر سفههم وبين نهاية تعنتهم، وهو قوله - عز وجل-: ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُۥ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَكُمَةِ﴾؛ لأنه لا يملك إجابته ولا يحتمل ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنفِلُونَ﴾ لم يكن منهم لهم أمر بذلك ولا دعاء ولا شيء من ذلك، كقوله – تعالى–: ﴿إِن كُنّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَنفِلِينَ﴾ [يونس: ٢٩]. وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا خُشِرَ ٱلنّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفْرِينَ﴾ هو ما ذكرنا أنه يصير بعضهم لبعض أعداء يتبرءون منهم، ويلعنونهم، ويكفرون بعبادتهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الفريابي وعبد بن حميد والحاكم وصححه وابن مردويه والخطيب من طريق أبي سلمة عنه، كما في الدر المنثور (٦/٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد وابن مردويه عن أبي هريرة، كما في الدر المنثور (٦/٤).

كِنْبُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَنَبُّ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًّا لِيُصْنَذِرَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَلَمُوا فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ وَالْمَا اللَّهِ الْمُحْسِنِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَصْنَبُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَاكِنُنَا بَيِنَتِ﴾ أي: بينات أنها من الله تعالى. أو بينات: واضحات، ما يبين لهم ما عليهم مما لهم، وما لبعض على بعض وما لله عليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لِلْحَقِ لَمَّا جَاءَهُمْ هَلْنَا سِخَرٌ مُبِينٌ﴾ يحتمل أن يكون الحق الذي قالوا: إنه سحر، هو تلك الآيات البينات التي ذكر أنها بينت عليهم قالوا لها: إنها سحر، ودل قولهم: إنها سحر، على أنها كانت معجزات خارجات عن وسعهم، حيث نسبوها إلى السحر.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ يَقُولُونَ اَفَتَرَنَّهُ قُلْ إِنِ اَفْتَرَبِّتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَيْئًا ﴾ هذا حرف المنابذة، يقول: إن افتريته فلا تملكون أنتم دفع عقوبة ذلك الافتراء عن نفسي، وهو كقوله تعالى: ﴿أَمْ يَقُولُونَ اَفْتَرَنَهُ قُلُ إِنِ اَفْتَرَبْتُهُ فَعَلَى إِجْرَامِي ﴾ [هود: ٣٥] يقول: علي إثم ذلك وجرمه، وإنما يقال هذا عند انتهاء الحجج والبراهين غايتها، حتى لا يطمع منهم القبول والنجع فيهم، ويؤيس منهم، فعند ذلك يقال وينابذ، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ أَعَلَمُ بِمَا لُهُيضُونَ فِيَهِ﴾ أي: بما تخوضون فيه، يقول هذا ويذكر؛ لئلا يقولوا ولا يدعوا غفلته عن ذلك؛ بل يذكرهم أنه كان عالمًا بما يسرون ويعلنون.

وقيل: ﴿ تُفِيضُونَ﴾ من قولهم: أفاضوا، إذا علموا وتحدثوا؛ وهو قول القتبي. وقوله – عز وجل-: ﴿ كَفَىٰ بِهِـ شَهِيدًا بَيْنِي وَيَئْنَكُرُ ﴾ يخرج على وجهين: أحدهما: أي: يشهدون في الآخرة: أنّه قد بلغ رسالته.

والثاني: أي: كفى به شهيدًا بيني وبينكم في الدنيا بما علم ما كان منهم من الشرك والتكذيب، ومني من التبليغ، فهو شاهد بما كان مني ومنكم في الدنيا من سر وعلانية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ذكر هذا في هذا الموضع على إثر ما ذكر من غاية سفههم وتعنتهم - والله أعلم- كأنه يقول: إنكم وإن بلغتم في السفه ما بلغتم فإنكم إذا رجعتم عن ذلك وتبتم يغفر لكم ما كان منكم، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ﴾ [الأحقاف: ٥] إن كان على

حقيقة العبادة فهو صلة قوله: ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُم مَّا نَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ فَيْرَكُ فِي السّمَوَاتِ . . . ﴾ الآية [الأحقاف: ٤]؛ يقول – والله أعلم – : ومن أضل ممن يعبد من لا يملك ما ذكر من خلق الأرض، ولا له شرك في السموات وما ذكر، وترك عبادة من خلق السموات، وخلق الأرض، وشهد كل شيء له بذلك، وأتى بالحجج والبراهين على ذلك؛ أي: لا أحد أضل ممن ترك عبادة من هذا وصفه، وصرف العبادة إلى الذي لا يملك شيئًا من ذلك، والله أعلم.

وإن كان على الدعاء نفسه فهو صلة ما ذكر من قوله: ﴿ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُۥ إِلَى يَوْمِ الْقِيْمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَنِلُونَ ﴾ [الأحقاف: ٥] أي: ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يملك إجابته، ولا يسمع دعاءه، وترك دعاء من يملك إجابته ويسمع دعاءه، ويقدر قضاء ما يدعون ويسألون؛ أي: لا أحد أضل ممن اختار دعاء من لا يملك شيئًا من ذلك على دعاء من يملك ذلك كله؛ يسفههم في صنيعهم واختيارهم على ما اختاروا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ قُلْ مَا كُنُتُ بِدْعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ كأن هذا إنما ذكر – والله أعلم – لإنكار أهل مكة الرسل من البشر، واستعظامهم وضع الرسالة فيهم، فقال عند ذلك: ﴿ مَا كُنتُ بِدْعًا مِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ أي: لست أنا بأول رسول من البشر؛ بل لم يزل الرسل من قبل كانوا من البشر في آفاق الأرض وأطرافها، فما بالكم تنكرون رسالتي؛ لأني كنت من البشر وتستعظمونها وسائر الرسل الذين من قبلي كانوا من البشر؟! والله أعلم.

قال أبو عوسجة: ﴿مَا كُنْتُ بِدْعَا﴾ أي: ما أنا بأولهم، قد أرسل قبلي.

وقال القتبي: وما كنت بدءًا منهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرَّ ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أي: ما كنت أدري قبل ذلك ما يفعل بي ولا بكم: أرسل، وأختص للرسالة، وأختار لها، وأبعث إليكم، وتلزمون أنتم اتباعي والإجابة إلى ما أدعوكم إليه، والله أعلم.

والثاني: ﴿وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرُّ ﴾ من إخراجي من بين أظهركم وإهلاككم كما فعل بالرسل الذين كانوا من قبل وأقوامهم، أمروا بالخروج من بين أظهرهم، ثم تعقب ذلك استئصال قومهم؛ أي: ما أدري أيفعل بي وبكم ما ذكرنا كما فعل بمن تقدمنا من الرسل وقومهم، والله أعلم.

والثالث: ﴿وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُرْ ﴾ مخافة التغيير عليه والتبديل؛ ولم يزل الرسل - عليهم السلام - يخافون تغيير الأحوال عليهم، وتبديل ما أنعم عليهم، وذهاب

ما اختصوا هم به؛ كقول إبراهيم - عليه السلام -: ﴿ وَٱجۡنُبۡنِي وَبِينَ أَن نَعۡبُدَ ٱلْأَصۡنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٥] وقال شعيب - عليه السلام -: ﴿ إِلّا أَن يَشَاءَ اللّهُ رَبُّناً كُلُ شَيْءِ عِلْماً ﴾ الآية [الأعراف: ٨٩]، وما ذكر في سورة يوسف - عليه السلام -: ﴿ مَا كَانَ لِيَاۤخُذَ أَخِاهُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللّهُ . . ﴾ الآية [٧٦]، وقول يوسف - عليه السلام -: ﴿ فَلَا خَوْفَى مُسْلِماً وَٱلْحِقْنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١]، وقول يعقوب - عليه السلام -: ﴿ فَلَا تَمُوثُنَ إِلّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، وقول رسول الله ﷺ: «يا مقلب القلوب ثبت تمونُنَ إلّا وَٱنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢]، وقول رسول الله ﷺ والسلام - على خوف من قلوبنا على طاعتك ﴿ أَن كانت الرسل - عليهم الصلاة والسلام - على خوف من تغيير الأحوال التي كانوا عليها، فعلى ذلك جائز أن يكون قوله: ﴿ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا لَكُلام على وعليكم الأحوال التي نحن عليها اليوم أم نترك على ذلك؟ وحقيقة هذا الكلام على الاستقصاء قد مرت، والله أعلم.

وذكر بعض أهل التأويل: أن أهل مكة كانوا يؤذون رسول الله وأصحابه - رضوان الله عليهم أجمعين - بأنواع الأذية، فشكوا إلى رسول الله بيخ ما كانوا يلقون منهم، فقال: "إني لم أومر بشيء فيهم من القتال وغيره فاصبروا على ذلك، ولكني رأيت في المنام أن أهاجر إلى أرض أخرى ذات. . . "كذا؛ فاستبشروا بذلك، [و] مكثوا بعد ذلك زمانًا لا يرون شيئًا مما ذكر، فشكوا إليه ثانيًا بما يلقون منهم، وقالوا: ما نرى ما قلت لنا من الخروج عنهم، فقال: "إنما رأيت ذلك في المنام ولم يأت به وحي من السماء أيكون ذلك أم لا يكون؟ "أو نحو هذا من الكلام، وهذا لا يحتمل أن يكون؛ فإنه لا يُظن بأصحابه - رضي الله عنهم - أن يقولوا له: ما نرى الذي قلت لنا من الخروج عنهم، وفي ذلك اتهامه بذلك، وترك تعظيمه، ولا نظن بالنبي وشيخ أن يقول لهم: "أنا رأيت ذلك في المنام، ولم يأت به وحي من السماء"؛ جوابًا لقولهم، ورؤيا الأنبياء - عليهم السلام - كالوحي من السماء، دل أن هذا لا يحتمل أن يصح ويثبت، والله أعلم.

وإنما جائز بعض ما ذكر في القصة من الشكاية منهم من الأذى، والوعد لهم بالخروج من بينهم، والله أعلم.

والوجوه التي ذكرنا أشبه وأقرب إلى العقل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنْ أَنْبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىٰ إِلَىٰٓ وَمَاۤ أَنَاْ إِلَّا نَذِيرٌ مُبِيثُ﴾ ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿قُلْ أَرْءَيْتُدُ إِن كَانَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِـ وَشَهِدَ شَاهِدُ مِّنَ بَنِيّ إِسْرَاءِيلَ

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۱۲/۳، ۲۵۷) والترمذي (٤٤٨/٤) كتاب القدر: باب ما جاء أن القلوب بين أصبعى الرحمن (۲۱٤٠).

عَلَىٰ مِثْلِهِ، فَنَامَنَ وَأَسْتَكُبَرَثُمُّ . . . ﴾ الآية .

قال بعضهم (۱): إن عبد الله بن سلام آمن برسول الله ﷺ وشهد أنه رسول الله، ثم شهد بمثل ذلك ابن يامين.

وقال بعضهم: شهد ابن يامين أولا: أنه رسول، وآمن وصدقه، ثم شهد بمثله ابن سلام، والله أعلم.

والأشبه في هذا أن يكون قوله - تعالى-: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدُ مِنْ بَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ﴾ التوراة أو موسى - عليه السلام - على ذلك، كقوله - تعالى-: ﴿وَمِن قَبْلِهِ ، كِنْكُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَبُ مُصَدِّقٌ لِسَانًا عَرَبِيًا﴾ [الأحقاف: ١٢] شهد كتاب رسول الله ورسوله - عليه السلام- والله أعلم.

ولأن عبد الله بن سلام إنما أسلم بالمدينة، وكذلك ابن يامين، وهذه السورة مكية، لكنهم يقولون: هذه السورة مكية إلا هذه الآيات الثلاث، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَالَ اللَّهِينَ كَفَرُواْ لِللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَا إِلَيْوَ المَدواع أَن يكون هذا القول من الأجلة والرؤساء منهم الذين كان منهم صلة الأرحام وأنواع الخيرات والأعمال الصالحة، قالوا: إنا قد سبقناهم في الخيرات سوى ذلك، فلو كان ذلك الذي تدعونا إليه خيرًا ما سبقونا كما لم يسبقونا إلى سائر الخيرات.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذْ لَمْ يَهْتَدُواْ بِهِ فَسَيَقُولُونَ هَلَاۤ إِفَكُ قَدِيمُ ۗ أَي: وإذ لم يهتدوا به هم من بيننا فيقولون: هذا القرآن إفك قديم، أي: كذب قديم، فكأن قولهم: ﴿لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَاۤ إِلَيْوَ ۗ بحق الاحتجاج، وقولهم: ﴿فَسَيَقُولُونَ هَلَآ إِفَكُ قَدِيمُ ﴾ تكذيب منهم ورد لذلك.

ثم قوله: ﴿إِفَّكُ قَدِيمٌ﴾ يقولون - والله أعلم -: لم يزل من ادعى الرسالة يدعي على الله ما يدعي محمد ﷺ من إنزال الكتب عليهم، وبعثه إياهم ابن سلام إلى الناس يطلب الرسالة له (٢) عليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمِن قَبْلِهِ، كِنَبُ مُوسَىٰ إِمَامًا وَرَحْمَةً﴾ أي: إمامًا يقتدى به، ورحمة لمن اتبعه في دفع العذاب عنه.

وقوله - تعالى-: ﴿وَهَنَدَا كِتَبُ مُصَدِقٌ﴾ ذكر - هاهنا- مصدق، ولم يذكر أنه مصدق لماذا؟ لكن قد ذكر في غير آي من القرآن ﴿مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ [البقرة: ٩٧]، ثم

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣١٢٥٢) وابن أبي حاتم وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (٦/٦) وهو قول مجاهد والضحاك وقتادة وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) في أ: لهم.

قوله: ﴿ مُصَدِّفًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ [البقرة: ٩٧] يحتمل: أي: موافقًا لما لم يحرف ولم يغير من تلك الكتب؛ لأن تلك الكتب قد حرفوها وغيروها، ولم يحرف هذا الكتاب، وقد حفظه الله - تعالى - عن التبديل والتغيير، فهو مصدق موافق لما لم يغير ولم يحرف من تلك الكتب، والله أعلم.

وقوله: ﴿ لِسَانًا عَرَبِيًا ﴾ أي: أنزله بلسان عربي؛ ليعلم أنه لم يأخذه محمد على من تلك الكتب؛ لأن تلك الكتب؛ لأن تلك الكتب كانت على غير لسان العرب، ولسانه عربي، ولكن جاءه من الله - تعالى - بلسانه.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لِيُسُنذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشُرَىٰ لِلْمُحْسِنِينَ﴾ فمن قرأ: ﴿ لِلُنذِرَ﴾ بالتاء فتأويله: لتنذريا محمد الذين ظلموا، ومن قرأ بالياء ﴿ لِيُنذِرَ ﴾ أي: لينذرهم القرآن، وقد ذكرنا فيما تقدم تفسير النذارة والبشارة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُوا﴾ الاستقامة تحتمل عِهم::

أحدهما: أي: ﴿قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُوا﴾ على ذلك القول الذي قالوا، وثبتوا على ذلك، ولم تتغير، ولم تتبدل حالتهم تلك، والله أعلم.

والثاني: ﴿قَالُواْ رَبُّنَا اَللَهُ ثُمَّ اَسْتَقَامُوا﴾ بحق الوفاء بالعمل بما أعطوا بلسانهم وقلوبهم ﴿فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾ وقد ذكرناه في غير موضع.

وقوله - عز وجل-: ﴿جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ جعل ذلك لهم جزاء أعمالهم بفضله ورحمته، لا أنهم يستوجبون ذلك بنفس عملهم، ولكن بالتفضل والرحمة، وذكر جزاءه الأعمال فضلا منه.

قوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَكَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَا أَكُمْ كُرْهَا وَوَصَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعَتْهُ كُرُهَا وَوَصَعَتْهُ كُرُهَا وَعَسَلَمُ فَالْتُونَ شَهَرًا حَتَى إِذَا بَلَغَ أَشُدَمُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً قَالَ رَبِ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِى أَنْعَمَتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَى وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَلَا مَعْلَمُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَعَدَ الطِّيدَةِ اللَّهِ كَانُوا وَنَنْجَاوَزُ عَن سَيِّنَاتِهِم فِي أَصْحِبِ الْجَنَّةُ وَعَدَ الطِّيدَةِ اللَّهِ كَانُوا وَنَنْجَاوَزُ عَن سَيِّنَاتِهِم فِي أَصْحِبِ الْجَنَّةُ وَعَدَ الطِّيدَةِ اللَّذِي كَانُوا يُوعَدُونَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَدَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ وَعَدُونَ وَعَدَ الطِيدَةِ اللَّهِ اللَّهُ وَعَدُونَ اللَّهُ وَعَدُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَكُونَ اللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ إِلَى وَيُومَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

بَمَا فَٱلْيَوْمَ نُجَزَوْنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ نَسْتَكْبِرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَبِمَا كُنتُمْ فَفْسُقُونَ ﴿ ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ إِحْسَنَّا ﴾ و ﴿حُسَّنَا ﴾ [العنكبوت: ٨]؛ كأنه قال: أمرنا الإنسان أن يحسن إلى والديه، فالحسن: هو اسم ما يقع بهم من البر، وهو المفعول، والإحسان هو اسم فعله الذي يفعل بهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مَلَتَهُ أَنَّهُ كُرُهُا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا ۖ وَقال في آية أخرى: ﴿ مَلَتَهُ أَنُهُ كُرُهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهَا ﴾ وقال في آية أخرى: ﴿ مَلَتَ حَمْلًا خَفِيفًا ﴾ أَنُهُ وَهِنَا عَلَى وَهُنِ ﴾ [لقمان: ١٤]، وقال في آية أخرى: ﴿ مَلَتُ حَمْلًا خَفِيفًا ﴾ [الأعراف: ١٨٩] أي: إنها في أول ما حملت [حملت] حملا خفيفًا، فلما كبر أثقلت، وهو وصف الولد.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُمْنًا عَلَىٰ وَهُنِ﴾ [لقمان: ١٤] وذلك في الأم؛ لأنها لا تزال تضعف وتوهن من أول ما حملت إلى آخر ما وضعت.

وقوله - تعالى-: ﴿مَلَتَهُ أَمْهُم كُرْهَا وَوَضَعَتْهُ كُرُهُمّا ﴾ في أول ما تحمل تجد كراهة في نفسها إلى وقت وضعها.

والثاني: يشبه أن يكون على الجمع في الأم دون الولد على اختلاف الأحوال، وهو في الابتداء يخف عليها الحمل، ويثقل ذلك عليها إذا دنا وقت وضعها، وما ذكر من الوهن فهو ما ذكرنا أنها لا تزال تزداد ضعفًا فيها ووهنًا من أوّل حملها إلى وقت وضعها، وما ذكر من الكراهة فهو إذا تم حملها شق ذلك عليها، وكذلك الوضع، لا شك أن ذلك يشق عليها.

والتأويل الأوّل على التفريق في حال يرجع الوصف إلى الولد، وفي حال إلى الوالدة، والثاني يرجع ذلك كله إلى وصف الأم، وعلى التأويلين حصل التوفيق بين الآيات؛ لرجوعها إلى اختلاف الأحوال، فأمكن الجمع بين الكل في أحوال، والاختلاف إنما يكون في حال واحد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَنْلُهُ ثَلَاثُونَ شَهْرًا﴾ اختلف فيه:

قال بعضهم: إن الآية نزلت في أبي بكر الصديق - رضي الله عنه- حملته أمه كرمًا؛ أي: بمشقة، ووضعته بمشقة، ثم وضعته على تمام ستة أشهر.

وقال بعضهم: الآية نزلت في الحسن أو الحسين - رضي الله عنهما- وضعته [أمه] على ما ذكر في المدّة.

ثم منهم من يقول: الآية وإن نزلت في نازلة بعينها، لكن ما ذكر من الحكم فذلك في كل إنسان، وهو أن يكون الولد ثابت النسب من الأب بهذه المدة، فإنه روي عن عمر -

رضي الله عنه - أنه أتي بامرأة وضعت في ستة أشهر، فأراد أن يرجمها، فقال ابن عباس - رضي الله عنه - يا أمير المؤمنين، إن الله - تعالى - قد جعل في كتابه مخرجًا؛ قال الله - تعالى -: ﴿وَالْوَلِلاَتُ يُرْضِعُنَ أَوْلِلاَهُ مُولِيَّنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣]، وقال: ﴿وَمَمْلُهُ وَفِصْلُهُ وَفِصْلُهُ مَتَا أَشُهُرُ وَفَصَلَهُ مَا الله عنه - رضي الله عنه - رضي الله عنه الرجم (١).

وكذلك روي عن عثمان - رضي الله عنه - أنه أتي بامرأة وضعت لستة أشهر، فهمّ أن يرجمها، فقال له ابن عباس: أما إنها لو خاصمتكم بكتاب الله خصمتكم، ثم تلا هذه الآية (٢).

وكذلك ذكر عن علي - رضي الله عنه- أن عثمان - رضي الله عنه- لما أمر برجم المرأة التي وضعت لستة أشهر، فسمع علي - رضي الله عنه- فأتى عثمان - رضي الله عنه- فقال له: ما صنعت؟ فقال له عثمان - رضي الله عنه-: وهل تلد المرأة الولد التام لستة أشهر؟ قال: نعم، ثم تلا عليه هذه الآية (٣).

فهؤلاء الصحابة - رضي الله عنهم- قد رأوا الآية في كل امرأة وضعت لتلك المدة في حق ذلك الحكم الذي ذكر، والله أعلم.

ثم روي عن ابن عباس - رضي الله عنه - قال: إذا وضعت المرأة لستة أشهر أرضعته حولين كاملين؛ لأن الله - تعالى - يقول: ﴿وَجَمَلُهُ وَفِصَلُهُمُ ثَلَتُونَ شَهَرًا﴾ وإذا وضعت لسبعة أشهر أرضعته ثلاثة وعشرين شهرًا، وإذا وضعته لتسعة أشهر، أرضعته أحدًا وعشرين شهرًا (٤)، فعلى قياس هذا جائز أنها [إن] وضعته لسنتين أن يكفي رضاع ستة أشهر، يزاد وينقص على ذلك القدر؛ ألا ترى أنه روي أن المرأة التي حملت سنتين ولدت وقد ثبتت له سنتان؛ فمثل هذا الولد لا يحتاج من الرضاع ما يحتاج الذي ولد لستة أشهر؛ لذلك كان ما ذكرنا.

ثم إذا احتمل النقصان عن الحولين؛ لما ذكرنا جازت الزيادة على الحولين؛ على ما قال أبو حنيفة - رحمه الله- لأن ما ذكر من الحولين إنما هو رضاع أقل الحمل، وهو ستة أشهر؛ لأن الذي ولد لستة أشهر كان إلى الاغتذاء بالطعام أبعد من الذي ولد لتسعة أشهر؛

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق وابن المنذر عن نافع بن جبير عن ابن عباس كما في الدر المنثور (٩/٦).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه عبد الرزاق وعبد بن حميد من طريق أبي عبيدة مولى عبد الرحمن بن عوف كما في الدر المنثور (٩/٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم من طريق بعجة بن عبد الله الجهني، كما في الدر المنثور (٦/٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور (٩/٥).

لضعفه في نفسه، والذي ولد لتسعة أشهر فهو إلى الاغتذاء بالطعام أقرب منه، والذي ولد لسنتين هو أقرب إلى الاغتذاء بالطعام من المولود لتسعة أشهر؛ لقوته وقلة حاجته إلى الغذاء باللبن، فإذا كان قوله - تعالى-: ﴿حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] هو أقل رضاع يكون؛ لأنه ذكر للمولود لأقل الحمل؛ حيث قال: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَاثُونَ شَهَرًا ﴾ ثم قال: ﴿وَفِصَلُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ [لقمان: ١٤] فإذا كان أقل احتمل الزيادة التي ذكر أبو حنيفة - رحمه الله- وهو ستة أشهر على السنتين، كما يصير رضاع أكثر الحمل ستة أشهر، واعتبر في الباب إلى قوة الولد، واحتمال الغذاء بالطعام، وعدم الاحتمال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَهُ . . . ﴾ إلى آخر [ما] ذكر . دلت هذه الآية على أن الآية التي ذكرنا نزلت في نازلة ؛ حيث أخبر أنه إذا بلغ ذلك المبلغ قال : ﴿ رَبِّ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشْكُرُ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَى . . . ﴾ الآية .

ثم قوله – تعالى –: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ أَشُدَّمُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً ﴾ ذكر أوّل ما يشتد عقله، ويدخل في القوة إلى الوقت يأخذ في الانتقاص، وهو أربعون سنة.

وقال أهل التأويل: بلوغ الأشد هو ثماني عشرة سنة إلى أربعين، وهو ما ذكرنا: أنه أول وقت دخوله في الزيادة والقوة إلى الوقت الذي إذا بلغ ذلك يأخذ في النقصان، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِى أَنْ أَشَكُرُ نِعْمَتُكَ الَّتِى أَفْكُمْتَ عَلَى وَعَلَى وَلِدَى ﴾ دل قوله: ﴿وَعَلَى وَلِدَتَ ﴾ على أن [على] الرجل شكر ما أنعم على والديه وأحسن إليهما كما يلزمه شكر ما أنعم عليه؛ لما يكون بدء إسلام الأولاد الصغار بالوالدين وما لهما من النعم يصل نفعها إليهم - أيضًا- فيلزمهم شكر ما أنعم عليهم بالإيمان والنعم في وقته.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّ أَعْمَلَ صَلِحًا تَرْضَلُهُ﴾ هذا على كل مسلم أن يدعو بمثل هذا الدعاء، يسأل ربه التوفيق على عمل صالح يرضاه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَصْلِحَ لِى فِي ذُرِّيَّةٌ ﴾ هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: أصلح لي ذريتي؛ على طرح حرف ﴿فِي﴾ منه؛ كقوله: ﴿هَبُ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَتًا . لَدُنكَ ذُرِّيَةً طَيِّبَةً﴾ [آل عمران: ٣٨]، وقوله - عز وجل-: ﴿فَهَبُ لِي مِن لَدُنكَ وَلِيَتًا . يَرِنُني وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ﴾ [مريم: ٥ - ٦]، والله أعلم.

ثم قوله - تعالى-: ﴿أَوْزِعْنِيَّ﴾: ألهمني.

وفيه دلالة نقض قول المعتزلة؛ لأنه سأل ربه أن يوزعه شكر ما أنعم عليه، ومن قولهم

أن ليس على المرء الشكر إلا بعد إعطاء جميع ما به يشكر حتى لا يبقى عنده مزيد؛ فيكون مثل هذا الدعاء من العباد ردًّا على قولهم؛ لأنهم يسألون ما يعلمون أن ليس عنده ذلك، وأنه لا يملكه، وكذلك قوله: ﴿وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ الله ﴾، ومن قولهم أنه ليس عنده ما يغيثه، فيخرج دعاؤهم على ما ذكرنا على مذهبهم، وبالله العصمة.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَوْلَيَهِكَ الَّذِينَ نَنَقَبُلُ عَنَهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُواْ وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِم ﴾ كأنْ لهم عملان: حسنات وسيئات، فأخبر أنه يتقبل عنهم حسناتهم، ويجزيهم جزاءها، ويتجاوز عن سيئاتهم ويكفرها، ولا يجزيهم جزاءها؛ فضلا منه ورحمة، والمراد من الأحسن: الحسن، ويجوز ذلك في اللغة.

وقوله – عز وجل –: ﴿ وَعَدَ الطِّيدَقِ الَّذِي كَانُواْ يُوعَدُونَ ﴾ أي: ذلك الذي أخبر وذكر أنه يفعل لهم هو وعد الصدق يفي ذلك لهم، وهو قادر على وفاء الوعد، ومن يكون منه الخلف في الوعد في الشاهد إنما يكون لأحد وجوه ثلاثة:

إما لعجز يمنعه عن وفاء ما وعد.

أو جهل وبدو شيء رآه فرجع عن ذلك.

أو حاجة.

والله - سبحانه وتعالى - يتعالى عن ذلك كله؛ للقدرة الذاتية، والغنى الذاتي، والعلم الأزلى، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَالَّذِى فَالَ لِوَالِدَيْهِ أُفِّ لَكُمَا أَنَعِدَانِنِىٓ أَنْ أُخْرَجَ . . . ﴾ إلى آخر ما ذكر .

خرج أهل التأويل هذه الآية في عبد الرحمن بن أبي بكر - رضي الله عنهما- ووالدته فلانة، والآية الأولى في أبي بكر الصديق ووالديه، وهي قوله: ﴿وَوَصَيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ ﴿ (١) فيقولون: إن أبا بكر الصديق - رضي الله عنه - أطاع والديه وأمر بالإحسان إليهما، والشكر لهما، وسأل التوفيق في الشكر له به على ما أنعم عليه وأنعم على والديه، وعبد الرحمن ابنه قد عصى والديه وخالفهما فيما يدعوانه إليه، وقال لهما قولا رديًّا ؛ حيث قال: ﴿أَفِ لَكُما الْيَعِدَانِيْ آنَ أُخْرَبَ ﴾ من القبر وأحيا ﴿وَقَدَ خَلَتِ ﴾ من قبلي من القرون فلا أراهم بعثوا(٢)، ونحو ذلك من الكلام.

إلا أن هذا لا يصح؛ لأن عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق في أجلة الصحابة - رضي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس، كما في الدر المنثور (٦٠/٦).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٢٧٥)، وانظر الدر المنثور (٦/ ١٠، ١١).

الله عنهم - فالظاهر أنه لم يكن منه مثل هذه المجادلة؛ ولأن أهل التأويل قالوا: إنه كان قال لوالديه: إن كان ما تقولون حقًّا أخرجوا فلانًا وفلانًا؛ ذكر نفرًا من أجداده، فقال: ﴿أُوْلَتَهِكَ اللَّذِينَ حَقَّى عَلَيْهِمُ الْفَوْلُ . . . ﴾ الآية، ولا يحتمل أن يكون هذا جواب ما تقدم من القول؛ لأنه في وجوب ما ذكر - وهو استحقاق العذاب عليهم - منع العود والإحياء في الدنيا، ولأنهم لو كانوا يعادون لا يسقط ذلك الذي حق عليهم؛ إذ هم لا يؤمنون؛ ألا ترى أن الله - تعالى - قال: ﴿وَلَوْ رُدُوا لَهَا ثُوا لِمَا نَهُوا عَنْهُ ﴾ [الأنعام: ٢٨].

لكن جائز أن تكون الآيتان في رجلين من ولد بني آدم مع والديهما: أطاع أحدهما والديه وأجابهما إلى ما دعواه إليه، وأبى الآخر إجابة والديه إلى ما دعواه إليه، وخالفهما في أمرهما فاستغاث والداه ممن عصاهما وخالفهما في أمرهما وقالا ما ذكر في الآية، وقال من أجابهما ما ذكر، وهو كما ذكرنا في قوله - تعالى-: ﴿حَمَلَتَ حَمَلًا خَفِيفًا﴾ وقال من أجابهما ما ذكر، وهو كما ذكرنا في قوله - تعالى -: ﴿حَمَلَتُ حَمَلًا خَفِيفًا﴾ [الأعراف: ١٨٩] صرف أهل التأويل بأجمعهم هذه الآية إلى آدم وزوجته حرّاء - عليهما السلام - وقلنا نحن: جائز أن يكون هذا في كل والد ووالدة يقولان ما ذكر ويدعوان إلى ما ذكر، فلما آتاهما ما ذكر من الصلاح كانا ما ذكر، فعلى ذلك جائز أن تكون الآيتان اللتان ذكرناهما تكونان في كل ولد مع والديه: من أجاب والديه ومن عصاهما - والله أعلم - فلا تصرف الآية إلى من ذكروا إلا ببيان من الله - تعالى - على لسان رسوله عن أنها في كذا وكذا، وفي فلان وفلان، على طريق التواتر، فعند ذلك يقال ما قالوا، فأما إذا أم تثبت النصوص والإشارة إلى قوم بالتواتر فالكف عن ذلك أسلم، والله أعلم.

ودل قوله: ﴿وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللّهَ وَيَلَكَ ءَامِنْ﴾ أن عند (١) الله لطفًا لُو أعطى ذلك لآمن. وقوله: ﴿وَهُمَا يَسْتَغِيثَانِ اللّهَ وَيَلَكَ ءَامِنْ﴾ [أي:] فيقولان: ﴿وَيَلَكَ ءَامِنْ﴾، والله أعلم. وقوله – عز وجل –: ﴿ وَلِكُوفَيَهُمْ أَعْدَلُهُمْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ أي: ليوفينهم أجر أعمالهم، وجزاء أعمالهم من خير أو شر ﴿وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ أي: لا ينقصون من خيراتهم، ولا يزداد لهم في سيئاتهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ آذَهَبَثُمُ طَيَنَدِيُوْ فِي حَيَايِكُمُ الدُّنيّا﴾، وقال في آية أخرى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ ﴾ [الأحقاف: ٣٤]، وقال في آية أخرى: ﴿ وَسِيقَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى جَهَنَّمَ زُمَرًا ﴾ [الزمر: ٧١]، ونحوها: يذكرهم بهذه الآيات وأمثالها؛ ليعرفوا ما كان منهم، وما استوجبوا من العقوبات إنما استوجبوا من العقوبات إنما استوجبوا بما كان منهم في الدنيا من التكذيب والاستهزاء بآياته؛ لينزجروا عن ذلك. شم قوله - عز وجل-: ﴿ أَذَهَنَمُ مَلِبَنِكُمْ فِي حَيَائِكُمُ الدُّنيَا وَاسْتَمْنَعُمُ بِهَا ﴾ يخرج على

<sup>(</sup>١) في أ: وعد.

وجهين: أحدهما أذهبتم طيباتكم التي أعطيتموها في منافعكم وأتلفتموها ولم تؤدوا شكرها، ولم تقوموا بوفائها، والله أعلم.

والثاني: ﴿أَذَهَبْتُمْ طَيِّبَيْكُو فِي حَيَاتِكُو اللهُنَا﴾ أي: أتلفتموها، ولم تكتسبوا بها الطيبات الموعودة في الآخرة والنعم الدائمة، فكل ما أعطى في هذه الدنيا من الأموال إنما أعطى ليستعينوا بها على عمل الآخرة، وليتزودوا بها، ويجعلوها زادًا للآخرة، فأما إذا جعلوها في غير ذلك فهو إتلاف، وجعل في غير ما جعل، وذلك وبال عليهم وحسرة، وهو ما قال الله – تعالى –: ﴿وَمَا الْحَيَوةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَمِبُ وَلَهُو ﴾ [الأنعام: ٣٦] وكذا ذكر: ﴿مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَوةُ الدُّنْيَا كَمَثُلِ ربيج ﴾ [آل عمران: ١١٧]، فكل نفقة كانت في غير ما ذكر من الاستعانة على زاد الآخرة والتزود لها فهى لحياة الدنيا، وهي لعب ولهر، وهو ما ذكر من الربح فيها صرّ، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَٱلْيَوْمَ تُجَزَّرُنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ﴾ أي: عذاب تهانون فيه، يهينكم ذلك العذاب.

وقوله – عز وجل–: ﴿يِمَا كُشُتُهُ تَسْتَكَيْرُونَ فِى ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ﴾ يحتمل استكبارهم الذي ذكر على الرسل، استكبروا على الرسل فتركوا اتباعهم، فاستكبروا على آياته.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمِمَا كُنُهُمْ نَفْسُقُونَ﴾ والفسق هو الخروج عن أمر الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَٱذْكُرْ أَخَا عَادٍ ﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: اذكر نبأ أخي عاد، وهو هود - عليه السلام- بما عامله قومه من سوء

المعاملة، وما قاسى هو منهم؛ لتتسلى بذلك [عن] بعض ما عامل به قومك معك، والله أعلم.

والثاني: واذكر نبأ عاد بما نزل بهم من العذاب والاستئصال بتكذيبهم الرسل، والاستكبار عليهم، والاستهزاء بهم؛ لتحذر به قومك في تكذيبك والاستهزاء بك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذْ أَنذَرَ قَوْمَهُمْ بِٱلْأَحْقَافِ﴾ أي: خوف قومه بالأحقاف.

وقد اختلف في تأويل الأحقاف:

[قال بعضهم]: هو اسم أرض خوفهم بنزول العذاب هنالك.

وقال بعضهم (١): هي جبال من رمل مستطيلة مرتفعة.

وقال القتبي: الأحقاف: واحده: حقف، وهو الرمل ما أشرف من كثبانه واستطال وانحنى.

وقال أبو عوسجة: الأحقاف: رمل بشحر عمان، وهي منازل عاد فيما زعموا وشحر تلاوة.

وقيل: الحقف: تل معوج.

وقال بعضهم: الأحقاف: الجبل حين نضب الماء زمان الغرف كان ينضب عن المكان من الجبل ويبقى أثره، وينضب من مكان أسفل من ذلك ويبقى أثره، وينضب من مكان أسفل من ذلك ويبقى أثره، وينضب الأحقاف.

وقيل(٢) - أيضًا-: الأحقاف: جبل بالشام.

وقيل: هو المكان الذي كان منازل عاد ومقامهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَقَدْ خَلَتِ ٱلنُّذُرُ مِنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِۦٓ أَلَا تَعَبُدُوٓا إِلَا ٱللَّهَ ﴾ أي: خلت الرسل من قبل هود [و] من بعده، عليه الصلاة والسلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَا تَعْبُدُوٓا إِلَا اللّهَ ﴾ كأن الخطاب بهذا وقع للكل؛ يقول: ثم الرسل - عليهم السلام- ينذرون قومهم بأنواع العذاب عند تكذيبهم إياهم، ولم يزل الرسل - عليهم السلام - من قبل ومن بعد، دعوا الناس إلى عبادة الله - تعالى - ونهوهم عن عبادة غيره.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ يحتمل قوله: ﴿ أَخَافُ

<sup>(</sup>١) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٢٩٥).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣١٢٨٥) وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٤).

عَلَيْكُمْ ﴾ حقيقة الخوف؛ لما لم ييئس من إيمانهم واتباعهم إياه؛ لذلك لم يقطع فيهم القول بنزول العذاب بهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون الخوف هو العلم حقيقة؛ أي: أعلم أن ينزل بكم عذاب يوم عظيم إن ختمتم على ما أنتم عليه، وقد يذكر الخوف في موضع العلم.

وقوله: ﴿ قَالُواْ اَجِئْنَنَا لِتَأْفِكُنَا عَنْ ءَالِهَتِنَا﴾ أي: قالوا لهود – عليه السلام–: أجئتنا لتصرفنا عن عبادة آلهتنا.

وقال بعضهم: لتردّنا عن عبادة آلهتنا.

وقال بعضهم: لتكذبنا في آلهتنا، والإفك: الكذب؛ وكله واحد.

وأصل الإفك: الصرف؛ كأنهم قالوا: أجئتنا لتصرفنا عن عبادة آلهتنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّلدِفِينَ﴾ كانوا يقولون ذلك استهزاء به منهم، ولم يزل الكفرة يسألون ويستعجلون العذاب الذي كانوا يوعدون استهزاء منهم وتكذيبًا بما يوعدون، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَالَ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ . . . ﴾ الآية.

أجابهم هود – عليه السلام– أن العلم بنزول العذاب ووقته عند الله، وأبلغكم ما أرسلت به من الدعاء إلى توحيد الله – تعالى – والنهي عن عبادة غيره.

أو يقول: أبلغكم ما أمرت من التبليغ بنزول العذاب بكم، ولست أبلغكم أنه متى ينزل بكم؟ لما لم أومر به.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَكِكِنَ أَرَىكُمْ فَوْمًا بَعْهَلُونَ﴾ دين الله، أو تجهلون آيات الله وقبولها، أو تجهلون أمر الله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضَا مُسْتَقْبِلَ أَوْدِيَهِمْ قَالُواْ هَلَاا عَارِضُ تُمْطِرُنّا ﴾.

قال بعضهم: العارض: السحاب، فقالوا: هذا سحاب ممطرنا، وكان حقيقة العارض الريح التي فيها عذاب أليم ظنوا أنها سحاب، ولم تكن سحابًا، ولكن كانت ريحًا، لكن من ذلك الجانب كان يأتيهم السحاب الممطر؛ [لذلك] ﴿ قَالُواْ هَذَا عَارِضٌ ثُمُطِرُناً ﴾.

وقوله – عز وجل-: ﴿بَلَ هُوَ مَا ٱسْتَغْجَلْتُم بِهِيْ ﴾ كأن هودًا – عليه السلام – قال لهم: ليس هو بعارض ممطر، ولكن هو ما استعجلتم به من العذاب حيث: قلتم: ﴿فَأَنِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ هو ريح فيها عذاب أليم.

ثم وصف تلك الريح فقال كما أخبر الله - تعالى - بقوله - عز وجل-: ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْعٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا﴾ يخرج قوله: ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْعٍ بِأَمْرِ رَبِّهَا﴾ على وجهين: أحدهما: تدمر كل شيء أرسلت وأمرت بتدميره، لا تجاوز أمر ربها، ولا تدمر ما لم ترسل ولم تؤمر بتدميره؛ كقوله – تعالى –: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ . مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتَ عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ . مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَنَتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ [الذاريات: ٤١ – ٤٢] هذه الآية تفسر قوله: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ أتت عليه وأمرت بتدميره، فأما ما لم تؤمر بتدميره فلا؛ على ما ذكر في تلك الآية، والله أعلم.

والثاني: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ أي: عند من عاينها وتأملها عنده أنها تدمر كل شيء ، لا تبقي شيئًا على وجه الأرض؛ لشدتها وقوتها ، لكنها لا تجاوز أمر ربها؛ ألا ترى أنها لا تبقي شيئًا على وجه الأرض؛ لشدتها وقوتها ، لكنها لا تجاوز أمر ربها؛ ألا ترى أنها لا تدمر هودًا وأتباعه ، وهم فيهم وبقرب منهم ، وهو كقوله - تعالى - : ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ وما به يموت لو كان فيه أمر الموت وما به يموت لو كان فيه أمر الموت ، فعلى ذلك قوله - تعالى - : ﴿ تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْعٍ ﴾ أي : تدمر كل شيء عند من عاينها ونظر في أحوالها وأهوالها أن لو كان لها أمر بذلك ، لكنها لم تجاوز أمر ربها ؛ ألا ترى أنه قال في آية أخرى : ﴿ فَأَصَبَحُوا لا يُرَى آ إِلّا مَسَكِئُهُم ۖ في ظاهر هذه الآية أنها قد أبقت مساكنهم ولم تدمرها ، وكذلك قال في آية أخرى : ﴿ مَنْزِعُ ٱلنَّاسَ كَأَنَّهُم أَعْجَازُ خَلِ الله مساكنهم وهربوا منها كانت تدخل الربح مساكنهم و وربوا منها كانت تدخل الربح مساكنهم و تخرجهم منها فتلقيهم في صحاريهم وأفنيتهم موتى .

وقال بعضهم: تنزع مفاصلهم، وتقطعها، ثم تلقيهم في أفنيتهم؛ على ما وصف، وشبههم بأعجاز نخل منقعر، فالريح التي تعمل في إخراج أهلها من مساكنهم وإبقائهم في الفيافي، لأن تعمل في هدم المساكن والمنازل أولى، وكذلك إذا عملت في نزع المفاصل وقطعها ففي نقض البنيان والمساكن أولى، ومع ذلك لم تعمل في هدم مساكنهم؛ فدل ما ذكرنا أنها لم تجاوز أمر ربها في الإهلاك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فَأَصَّبَحُوا لَا يُرَىٰ إِلَّا مَسَكِنُهُمُّ . . . ﴾ الآية .

يحتمل: ﴿لَا يُرَىٰ إِلَّا مَسْكِنُهُمُّ ﴾ وجهين:

أحدهما: أي: لم تترك الريح من عاد ومما لهم إلا مساكنهم التي ذكر.

والثاني: ﴿لَا يُرَىٰ إِلَّا مَسَكِئُهُمٌ ﴾ إلا آثار مساكنهم.

فعلى أحد التأويلين تركت لهم المساكن، لم تهلكها، وعلى التأويل الآخر: تركت آثار مساكنهم، فأما نفس مساكنهم فقد أهلكتها.

وهذان التأويلان خرجا على ما ذكرنا من التأويلين في قوله - تعالى-: ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ وَاللَّهِ عَلَى التأويل [الأول] في قوله: ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ أرسلت وأمرت

بتدميره، ولم تؤمر بتدمير مساكنهم، فبقيت، والتأويل الثاني على التأويل الثاني في قوله: ﴿ تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ عند من عاينها ونظر إليها؛ لشدتها وقوتها، فتدمر مساكنهم - أيضًا - فلا ترى إلا آثارها، لكن سماها: مساكن باسم ما قد كان، وأنه أمر مستعمل في عرف لسان اللغة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كَذَٰلِكَ نَجَزِى ٱلْقَوْمَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ كأن المجرم هو الذي يديم اكتساب الجرم والإثم.

وقال بعضهم: هو الوثاب في الجرم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيمَا إِن مَّكَّنَّكُمْ ...﴾ الآية، [اختلف] فيه:

قال بعضهم (١): ﴿إِنَّ هَاهنا في موضع «لم» كأنه يقول: ولقد مكناهم فيما لم نمكن لكم من القوة، والشدة، والعقل، والبصيرة، وغير ذلك، وذلك قوله - تعالى -: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَنَرُهُمْ وَلَا أَفْعِدُمُ مَنَ أَفْقَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَنَرُهُمْ وَلَا أَفْعِدَمُهُمْ مِن شَيْءٍ أَي : قد مكنا عادًا فيما ذكرنا ما لم نمكن لكم يأهل مكة في ذلك؛ ثم إذا أتاهم عذاب الله بتكذيبهم الرسل لم يملكوا دفع عذابه، فأنتم حيث لم نمكن لكم ذلك أحرى ألا تملكوا دفع عذابه إذا نزل بكم بتكذيبكم الرسول، عليه الصلاة والسلام.

قال بعضهم: إن حرف ﴿إن صلة زائدة؛ فيكون تقدير الآية كأنه يقول: ولقد مكناهم فيما مكناكم فيه مما ذكر من السمع، والبصر، والفؤاد، ثم لم يملكوا دفع العذاب عن أنفسهم، فأنتم لا تملكون - أيضًا- دفعه عن أنفسكم، وكان لهم ما لكم مما ذكر من السمع، والبصر، والفؤاد.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَدُرًا وَأَفْدِدَةً فَمَا أَغَنَى عَنَهُمْ سَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَرُهُمْ وَلَا أَنْهِم مَكنوا ما لم يمكن هؤلاء، وَلَا أَفْهِم مَكنوا ما لم يمكن هؤلاء، يكون ما ذكر من السمع والبصر والفؤاد لا يراد به أعيانها حقيقة، لكن السمع يكون كناية عن العقل؛ كقوله - تعالى -: ﴿أَفَاتَ تُسْعِعُ ٱلصُّمَ وَلُو كَانُوا لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [يونس: ٤٢] ذكر السمع، ثم فسر به العقل، ويكون قوله: ﴿وَأَبْصَدُوا ﴾ أريد به: البصائر، فالبصر يذكر ويراد به البصيرة؛ إذ قد وصفهم الله - تعالى - بذلك بقوله: ﴿وَعَادًا وَنَهُودًا . . . ﴾ إلى قوله: ﴿وَكَانُوا مُسْتَقِمِينَ ﴾ [العنكبوت: ٣٨] ويكون قوله: ﴿وَأَفْتِدَةً ﴾ كناية عن القوى؛ فالفؤاد يكنى به عن القوة؛ يخبر - تعالى - أنهم مكنوا من العقل والبصيرة والقوة ما لم تمكنوا يكنى به عن القوة ، يخبر - تعالى - أنهم مكنوا من العقل والبصيرة والقوة ما لم تمكنوا

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣١٣٠٤) وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٥).

أنتم يأهل مكة، ثم لم يقدروا على دفع عذاب الله إذا نزل بهم، فأنتم كيف تملكون دفعه، وليس لكم تلك الأسباب؟!

وعلى التأويل الثاني، كأن المراد هو حقيقة ما ذكر من السمع، والبصر، والفؤاد؛ فيكون معناه ما ذكرنا: أن لكم هذه الأسباب مثل ما لهم، ثم هم لم يقدروا على دفع ما حل بهم من العذاب، فأنتم لم تقدروا أيضًا بها، والله أعلم.

ثم بين الله - سبحانه وتعالى - الذي بهم نزل ما نزل من العذاب؛ حيث قال: ﴿إِذَ كَانُواْ يَجْمَدُونَ بَايَتِ ٱللّهِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَانُواْ بِهِم يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ وكان استهزاؤهم مرة بما يوعد لهم الرسل - عليهم السلام- بالعذاب، ومرة كانوا يستهزئون بالرسل - عليهم السلام- لما يدعوهم إلى ما دعوا، والله أعلم.

ثم عذب عادًا بالريح التي وصفها الله - تعالى - في سورة الحاقة، وذكر فيها؛ حيث قال: ﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيجٍ صَرَصَرٍ عَاتِيَةٍ﴾ آية [٦] أي: شديدة عادية ﴿سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَثَمَنِيْكَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا فَي الآية [٧]، وقال في آية أخرى: ﴿وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْفَقِيمَ﴾ [الذاريات: ٤١]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَقَد أَهَلَكُنَا مَا حَوْلَكُم مِن الْقُرَىٰ ﴾ خلق الله - تعالى - البشر على طبع وبنية وحال يحذرون ما ينزل بأشكالهم وأمثالهم بذنوب ارتكبوها، ويتعظون بغيرهم؛ فكأنه يقول: احذروا صنع الذين أهلكوا من حولكم وبقربكم؛ لئلا ينزل بكم ما نزل بأولئك الذين أهلكوا حولكم؛ ليرتدعوا عن ذلك، وألا يعاملوا رسوله كما عامل أولئك حتى لا ينزل بهم مثل ما نزل بأولئك بتكذيبهم الرسل وعنادهم واستهزائهم بهم؛ يحذرهم ما نزل بأولئك الذين أهلكوا حولهم؛ ليرتدعوا عن ذلك، وألا يعاملوا رسوله كما عامل أولئك حتى لا ينزل بهم مثل ما نزل بأولئك؛ والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَصَرَّفْنَا ٱلْآيَتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾، قوله: ﴿وَصَرَّفْنَا ٱلْآيَتِ﴾ يخرج على وجهبن:

أحدهما: أي: جعلنا للرسل - عليهم السلام- آيات أقاموها على قومهم ما يعلمهم ذلك، ويخبرهم على ص.قهم، فرقوها وكذبوهم بها، فعند ذلك أهلكناهم، فعلى ذلك جعلنا لمحمد ﷺ من الآيات ما تعلمكم يأهل مكة وتخبركم عن صدقه، وتدلكم على رسالته، فلا تردوها حتى لا ينزل بكم ما نزل بهم، والله أعلم.

والثاني: ﴿وَصَرَّفْنَا ٱلْأَيْنَتِ﴾ أي: نشرنا في الآفاق والأطراف النائية ما حل بأولئك ونزل بهم بتكذيب الرسل، وما كان منهم من العناد والرد ما يلزم من بلغه ذلك الخبر، واتصل به

ما نزل بأولئك الرجوع عن مثل صنيعهم، ومثل معاملتهم.

فأحد التأويلين يرجع إلى انتشار ما نزل بأولئك في الآفاق؛ ليرجعوا عن ذلك؛ فيصير ذلك آية لهم؛ فيحملهم على الرجوع عن صنيع أولئك؛ ليرجعوا عن ذلك.

والثاني: إخبار أنه جعل لكل رسول ونبي آية على صدقه، ودلالة على رسالته؛ أي: لم يهلكهم إلا بعد لزومهم التصديق لهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَوْلَا نَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ قُرْبَانًا ءَالِمَنَّا ﴾ هذا يخرج على وجهين، أحدهما: يرجع إلى الأصنام التي عبدوها واتخذوها آلهة:

فأما الذي يرجع إلى الله تعالى يقول: لولا نصرهم الله؛ أي: هلا نصرهم الله عند نزول العذاب بهم ولا يهلكهم لو كان عبادتهم الأصنام مما تقربهم إلى الله زلفى، ويكونون شفعاء عنده، يقول - والله أعلم-: لو كان ظنكم حقًّا أن ذلك مما يقربكم إلى الله هلا نصركم الله عند نزول ذلك بكم، فإذا لم ينصر الله - تعالى - أولئك بل أهلكهم فاعلموا أنه ليس الأمر كما توهمتم وظننتم، والله أعلم.

والثاني: يقول - والله أعلم-: لو كان للأصنام التي تعبدونها شفاعة عند الله - تعالى - على ما زعمتم هلا نصروا أولئك ودفعوا الهلاك عنهم بشفاعتهم، وإذ لم يفعلوا ذلك، ولم ينصروهم، ولم يدفعوا عنهم، فعلى ذلك لا يملكون دفع ذلك عنكم إذا نزل بكم [ما نزل] بأولئك، والله أعلم.

وتفسير ﴿فَلَوْلَا﴾ هاهنا: هلا، وهلا تستعمل في الماضي؛ فيكون معناه: لم تفعل؛ أي: لم تنصرهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿بَلْ ضَلُّواْ عَنْهُمُّ ﴾ أي: ضل هؤلاء عنها.

أو ضل الأصنام عنهم، فلم يكن لهم منهم ما طمعوا ورجوا بسبب عبادتهم إياها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَذَلِكَ إِفَكُهُمْ وَمَا كَانُواْ يَفْتَرُونَ﴾ يحتمل أن يكون إفكهم وافتراؤهم هو قولهم: ﴿هَتَوُلاَءٍ شُفَعَتُونَا عِندَ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨] ونحوه، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَلَ مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَا حَضَرُوهُ قَالُوَا أَنْصِتُوا أَفْضَى وَلِّوَا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴿ قَالُوا يَقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَنَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِي أُنْ يَكُومُ مِن مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْدِ يَهْدِي إِلَى الْحَقِ وَإِلَى طُرِيقِ مُسْتَقِيمٍ ﴿ يَعْوَمُنَا آجِيبُوا دَاعِى اللّهِ وَءَامِنُوا بِهِ. يَغْفِرْ لَكُمْ مِن دُونِهِ وَيُعْزِرُهُ وَيُجِزَكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ وَمَن لَا يُجِبْ دَاعِى ٱللّهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ }

أَوْلِيَآةُ أُولَٰئِكَ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ ﴿ ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِيْ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمَا حَضَرُوهُ قَالُوٓا أَنْصِتُوا ۚ فَلَمَّا قُضِيَ﴾ أي: فرغ من قراءته ﴿ وَلَوْا إِلَى قَرْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾ .

قال بعضهم: إن النفر من الجن والإنس، والنذر من الإنس، فإن كان ما ذكر فجائز على هذا أن يكون النفر الذي ذكر أنه صرفهم إلى رسول الله ﷺ ليستمعوا القرآن منه هم النذر، يدل على ذلك قوله: ﴿وَلَوَّا إِلَىٰ قَوْمِهِم مُنذِرِينَ﴾.

وفي ظاهر قوله - تعالى-: ﴿ يَهَمَّمُ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلَّمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِنكُمُ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمُ مَا الْجِن الرسل كما يكون مَن الجن الرسل كما يكون من البشر، إلا أن يقال بأنه قد يذكر الاثنان والمراد به أحدهما، وذلك جائز في اللغة؛ كقوله - تعالى-: ﴿ يَغَرُبُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْمَاكِ ﴾ [الرحمن: ٢٢] وإنما يخرج من أحدهما وهو الملح، فعلى ذلك هذا، والله أعلم.

ثم يحتمل ﴿ صَرَفْنَا ۚ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ ٱلْجِنِّ ﴾ أي: ألهمناهم وقذفنا في قلوبهم حتى صاروا إلى رسول الله ﷺ وتوجهوا إليه؛ ليستمعوا القرآن منه.

ويحتمل أنه أمرهم في الكتب التي أعطوا معرفتها بالتوجه إلى رسول الله على ليستمعوا منه القرآن؛ لأنه قال - عز وجل - على إثره خبرًا عنهم: ﴿قَالُوا يَكَوَّمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أَزِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ هذا يدل على أنهم قد عرفوا الكتب قبل هذا الكتاب؛ حيث قالوا: ﴿سَمِعْنَا كِتَبًا أُنْزِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَىٰ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ فجائز أن يكونوا أمروا بتلك الكتب استماع هذا الكتاب والعمل به.

ويحتمل أن يكونوا عرفوا بذلك لما كانوا يسترقون السمع إلى السماء فيستمعون أخبار السماء، ثم ينزلون فيخبرون أهل الأرض بذلك؛ ليكون العلم لهم بذلك من الوجوه الثلاثة التي ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَقُومُنَاۤ أَجِيبُواۡ دَاعِيَ اللَّهِ وَءَامِنُواۡ بِهِۦ﴾.

فيه دلالة لزوم العمل بخبر الواحد؛ لأن النفر الذين حضروا رسول الله على من الجن سمعوا القرآن منه وصدقوه كانوا قليلي العدد لما رجعوا إلى فرمهم فإنما يرجع كل إلى قومه، وقد يحتمل الاجتماع والتواصل على ذلك، ودعا كل قومه إلى إجابة داعي الله تعالى - وحذرهم مخالفته، وأنه يحتمل ما ذكرنا من الأفراد والآحاد، دل أن خبر الواحد حجة في حق العمل، وهو ما قال - عز وجل-: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِن كُلِ فِرْقَتْم مِنْهُم طَآبِهُم أَلِه لَيْنِ فَلَو التوبة: ١٢٢] فكان العمل بخبر الآحاد والأفراد ظاهرًا مشهورًا في

الإنس والجن؛ حيث ذكر ما ذكرنا وألزمهم الإجابة والحذر، والله أعلم.

ثم قوله - تعالى-: ﴿ أَجِيبُواْ دَاعِيَ اللَّهِ ﴾ يحتمل الإجابة له في الاعتقاد والإيمان به.

ويحتمل في المعاملة في كل أمر، وفي كل شيء، فكذلك قوله: ﴿وَمَن لَا يُحِبُ دَاعِيَ اللَّهِ ﴾ فيما دعاه ﴿فَلَيْسَ بِمُعْجِزِ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أي: ليس بسابق ولا هارب من عذابه؛ يقول والله أعلم -: أن ليس يقدر أحد التخلص من عذابه بهربه منه والفرار عنه كما يقدر الفرار والهرب بعض من عذاب بعض في الدنيا ربما؛ ولذلك ما قال: ﴿وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَا أَ ﴾ أي: ليس لهم من دونه أولياء ينفعونه ويدفعون العذاب عنهم كما يقوم بعض في دفع ما يلحقهم من البلايا والشدائد في الدنيا؛ إذ ليس قوله: ﴿وَلَيْسَ لَهُ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَا هُ ﴾ أن لا ولاية لهم؛ إذ قال في موضع آخر: ﴿ بَعْمُهُمْ أَوْلِيَا هُ بَعْضٍ ﴾ [المائدة: ٥١] ولكن لا تنفع ولايتهم يومئذ كما لا تنفع في الدنيا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أُوْلَيَهِكَ فِي ضَلَالِ مُبِينٍ﴾ أي: من لم يجب داعي الله فهم في ضلال مبين.

قوله تعالى: ﴿ أَوَلَتُهِ يَرَوْا أَنَّ اللّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِخَلْقِهِنَّ بِفَندِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِئَ الْمَدُونَ بَكُونَ بَكُن بَكُ فَكُوا عَلَى النَارِ أَلِيْسَ هَاذَا بِاللّحَقِّ قَالُوا بَلَى الْمَدُونَ بَكُن مَكُن بَكُ اللّهِ عَلَى النَارِ أَلِيْسَ هَاذَا بِاللّحَقِّ قَالُوا بَلَى وَرَبِّنَ قَالُ مَن الرّسُلِ وَلا وَرَبِّنَ قَالُ مَن الرّسُلِ وَلا يَسْتَعْجِل لَهُمْ كُانَهُمْ يَوْمَ يَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلْبَثُوا إِلّا سَاعَةً مِن نَهَارٍ بَلِنَامٌ فَهَلْ يُهْلَكُ إِلّا الْفَوْمُ الْفَاسِمُونَ ﴿ كُمَا صَابَرَ الْمَالُ فَهُلُ يُهْلَكُ إِلّا الْفَوْمُ الْفَاسِمُونَ ﴿ كَاللّهُ مَاللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْفَوْمُ الْفَاسِمُونَ ﴿ إِلَّا الْفَالَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْفَالَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّ

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوَلَمْ يَرَوَا أَنَّ اللَّهَ الَّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ . . . ﴾ الآية . والإشكال: ما معنى قوله: ﴿أَوَلَمْ يَرَوَا﴾ ، وهم لم يشاهدوا خلقهما، ولم يروا، لكن قال بعضهم: أي: أولم يخبروا؟

وقال بعضهم: أولم يعلموا؟ أي: قد أخبروا وعلموا؛ ذكر هذا لأنهم كانوا مقرين جميعًا أن الله هو الذي خلق السموات والأرض.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ وَلَمْ يَعْىَ بِحَلْقِهِنَ بِهَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلْمَوْقَ ﴾ يقول - والله أعلم-أي: لما علموا أن الله - سبحانه وتعالى - هو خلق السموات والأرض، ولم يضعفه خلق ما ذكر، ولم يعجزه ذلك عن تدبير ما يحتاج ذلك إليه من الإمساك والقيام بما به قوام ما خلق فيهن من الخلائق وإصلاحهم، فإذ لم يعجز عما ذكره لا يحتمل أن يكون عاجزًا عن إحياء الموتى، أو عن شيء ألبتة

أو يقول: حيث لم يعي؛ ولم يظهَر فيه الضعف في خلق ما ذكر، ثم لا أحد يملك أن

يعمل عملا إلا ويظهر فيه الضعف، فإذا لم يعجز ولم يضعف في خلق ما ذكر؛ دل ذلك على أنه إنما لم يضعفه؛ لأن قدرته ذاتية، ومن كانت قدرته ذاتية لا يعجزه شيء، فأما غيره إنما يعمل بأسباب فيقدر على العمل على قدر الأسباب ويعجز ربما عنه، والله أعلم.

أو يقول: إذ قد عرفتم أن الله - تعالى - هو خلق السموات والأرض، ثم لا يحتمل أن يخلقهما عبثًا باطلا؛ إذ لو لم يكن بعث كان خلقهما باطلا عبثًا، وأصله ما ذكرنا بدءًا: أن من قدر على إنشاء ما ذكر من السموات والأرض وما فيهما بلا احتذاء تقدم ولا استعانة بغير، ثم الإمساك والقوام على التدبير الذي دبر إلى آخر الدهر، لا يحتمل أن يعجزه شيء.

وقوله - عز وجل-: ﴿بَكَيَ إِنَّهُم عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾؛ لأنه قادر بذاته، لا بقدرة مستفادة.

قال أبو عوسجة والقتبي: قوله: ﴿ وَلَمْ يَعْىَ بِحَلْقِهِنَ ﴾ يقال: عييت بهذا: أي: لم أحسنه، ولم أقو عليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُواْ عَلَى النَّارِ أَلِيْسَ هَذَا بِٱلْحَقِّ قَالُواْ بَانَ وَرَبِّنَا ﴾ مرة قيل لهم: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمُ رَسُلُ مِنكُم يَتْلُونَ عَلَيْكُم عَايَنكُم عَايَنكُم وَيَنذِرُونِكُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَذَا قَالُواْ بَلَى وَرَبِّنَا ﴾ يقص هذا عليهم يومئذ بكن ﴾ [الزمر: ٧١] ومرة قيل لهم: ﴿ أَلَيْسَ هَذَا بِأَلْحَقِّ قَالُواْ بَلَى وَرَبِّنَا ﴾ يقص هذا عليهم يومئذ ليعترفوا بالذي كانوا ينكرون في الدنيا الرسل والآيات، وكانوا ينكرون في الدنيا الرسل والآيات، وكانوا ينكرون كون البعث وعذابه، فيعرضون على النار، فيقال لهم: هذا الذي وعدتم في الدنيا، أليس هو حقا؟ فيعترفون ويقولون: ﴿ بَلَ وَرَبِّنَا ﴾ فيقال لهم: ﴿ فَذُوقُواْ الْعَذَابَ بِمَا لَكُنُهُ وَكُونَ الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴾ في الدنيا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَأَصَّبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ يلزم الرسل الصبر من وجوه ستة: ثلاثة مما خصوا هم بها، لا يشركهم غيرهم فيها، وثلاثة مما يشترك غيرهم فيها؛ فأما الثلاثة التي خصوا بها:

أحدها: هم بعثوا لتبليغ الرسالة إلى الفراعنة والأكابر والجبابرة الذين كانت عادتهم وهمتهم القتل، وإهلاك من خالفهم وعصى أمرهم ومذهبهم، فلم يعذروا في ترك تبليغ الرسالة إليهم مع ما ذكرنا من خوف الهلاك والقتل، فأمّا غيرهم من الناس قد أبيح لهم كتمان الدين الحق منهم حتى لا يهلكوا.

والثاني: ألزمهم الصبر بالمقام بين أظهر قومهم واحتمال ما كان يلحقهم منهم من

والثالث: لم يجعل لهم الدعاء على قومهم بالهلاك والعذاب وإن كان منهم من التمرد والتعنت ما كان.

فهذه الثلاثة من المعاملة مما خص الرسل - عليهم السلام - بها من بين سائر الناس. وأما الثلاثة التي يشترك فيها غيرهم:

أحدها: أمروا بالصبر على ما يصيبهم وينزل من البلايا والشدائد.

والثاني: أمروا بالمحافظة على العبادات [التي] جعلت عليهم، ومحافظة حدودها، والصبر على القيام بها.

والثالث: أمروا بالصبر على ترك قضاء الشهوة، وترك إعطاء النفس هواها [و] مناها.

فهذه الثلاثة لهم فيما بينهم وبين ربهم، وهي مما يشترك فيها غيرهم، والثلاثة الأولى لهم فيما بينهم وبين الخلق، وهم قد خصوا بتلك الثلاثة دون غيرهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوْلُواْ ٱلْعَزْمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ﴾.

قال بعضهم: أولو العزم من الرسل هم: نوح، وإبراهيم، ويعقوب، ويوسف، وموسى - عليهم الصلاة والسلام - وهؤلاء عدوا نفرًا منهم.

وقال بعضهم (١): هم الرسل جميعًا.

وجائز أن يكون أولو العزم من الرسل هم الذين كان منهم الصبر على ما ذكرنا من المعاملة مع قومهم.

وقيل: أولو العزم هم الذين كانوا أبدًا المتيقظين، القائمين بأمر الله، الحافظين لحدوده، وقال في آدم – عليه السلام–: ﴿وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْمًا ﴾ [طه: ١١٥]، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُمْ ﴾ أي: لا تستعجل عليهم بالهلاك والنقمة.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَ مَا يُوعَدُونَ لَتُر يَلْبَنُواْ إِلَّا سَاعَةً مِن نَهَارًا ﴾ هذا يخرج

على وجهين:

أحدهما: يقول - والله أعلم-: كأنك لا توعدهم بالعذاب إلا ساعة من النهار،

<sup>(</sup>١) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٣٣١).

وعذاب ساعة من النهار مما لا يحملهم على ترك قضاء شهواتهم، ومنع ما هم فيه من الأحوال.

والثاني: كأنهم إذا عاينوا عذاب الآخرة وشاهدوه استقصروا المقام في الدنيا، كأنهم لم يلبثوا إلا ساعة من نهار، وهو كقوله - عز وجل-: ﴿كُمْ لِيَثْتُمُ قَالُواْ لِيَثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ لَم يَلِبُوا إلا ساعة من نهار، وهو كقوله - عز وجل-: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ اَلسَّاعَةُ يُفْسِمُ اَلْمُجْرِمُونَ مَا لِمِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً ﴾ [الكهف: ١٩]، وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ اَلسَّاعَةُ يُفْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لِمِثُواْ غَيْرَ سَاعَةً ﴾ [الروم: ٥٥] استقصروا المقام في الدنيا إذا عاينوا يوم القيامة وأهوالها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿بَلَنَّهُ ﴾ قال بعضهم: الإبلاغ.

وقيل: البلاغ من البلغة؛ أي: زاد يبلغ به السفر حيث يريد، والله [أعلم].

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَهَلَ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْفَسِفُونَ ﴾ كأنه يقول: لا يهلك الهلاك الدائم المؤبد إلا القوم الفاسقون، وإلا الهلاك الذي ليس هو بالهلاك الدائم المؤبد مما يهلك الفاسق وغير الفاسق إذ يكون حقًا على الكل.

أو يقول: لا يهلك هلاك العذاب إلا الفاسق، فأما الهلاك الذي هو هلاك النجاة والفوز عن شدائد الدنيا فمما يهلك به الصالح، والله أعلم.

\* \* \*

## سورة محمد عليه الصلاة والسلام مدنية

## بِنْسِهِ اللَّهِ الرَّهُونِ الرَّحِيهِ إِ

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ أَضَكَ أَعْنَاهُمْ ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيلُواْ الصَّلِحَتِ
وَءَامَنُواْ بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدِ وَهُوَ الْمَقُ مِن رَبِيْتُمْ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيِّنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالْهُمْ ﴿ وَاللَّهِ مِأْنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ
البَّعُواْ الْبَطِلَ وَأَنَّ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ الْبَعُواْ الْمَقَلَ مِن رَبِيْمُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَشْلَهُمْ ﴿ وَهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ الْبَعُواْ الْمَقَلَّ مِن رَبِّهُمْ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَشْلَهُمْ ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قوله - عز وجل-: ﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ قال عامة أهل التأويل: هم أهل مكة.

والأشبه أن تكون الآية في كفار المدينة وهم أهل الكتاب؛ لأن السورة مدنية؛ على ما قال بعض أهل التأويل، لكن جائز أن يكون كما قال أهل التأويل بأنها نزلت في كفار [مكة]؛ لأن هذه السورة ذكرت على أثر خبرهم وعقيب نبئهم في سورة الأحقاف.

ثم إن كانت الآية في كفار المدينة وأهل الكتاب فيكون يحتمل: الذين كفروا بمحمد على انزل عليه ﴿أَضَلَ أَعْنَلُهُمْ ﴾ أي: أبطل إيمانهم الذي كان لهم بسائر الأنبياء وبمحمد على الأنهم كانوا مؤمنين به قبل أن يبعث، فلما بعث كفروا به؛ يقول - والله أعلم-: قد أبطل إيمانهم الذي كان منهم قبل ذلك بما كفروا بعدما بعث.

وإن كانت الآية في كفار مكة على ما قال أكثرهم؛ فيكون قوله: ﴿الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بوحدانية الله – تعالى – أو كفروا بمحمد ﷺ وبما أنزل عليه، أو كفروا بالبعث، ونحو ذلك ﴿أَضَلَ أَغْنَلَهُم ﴾ أي: أبطل حسناتهم التي كانت لهم في حال كفرهم؛ من نحو الصدقات، وصلة الأرحام، وفك الرقاب، وغير ذلك من الأعمال التي كانوا يتقربون بها ويرونها قربة عند الله.

أو يقول: قد أبطل عبادتهم التي كانوا يعبدون من الأصنام وغيرها لتقربهم عبادتهم إلى الله زلفى؛ لقولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣]، وقولهم: ﴿هَـُولُآءِ شُهُعَـَـُونَا عِندَ اللَّهِ عَندَ اللَّهِ عَلَى ما رجوا وطمعوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَصَدُوا عَن سَبِيلِ ٱللهِ عَلَى مَا ذَكَر عنهم. أعرضوا عن سبيل الله؛ على ما ذكر عنهم.

ويحتمل: ﴿وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّوِ﴾ أي: صدوا الناس عن سبيل الله، وقد كان منهم الأمران جميعًا ﴿أَضَكُ أَعَنَاهُمُ ﴾ أي: أبطل؛ يقال: ضل الماء في اللبن: إذا غلب فلم يتبين.

﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَبِلُوا الصَّلِحَتِ وَءَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴾ يقول: والذين آمنوا بالله وبمحمد على الله والله والله

أو يقول: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا الصَّلِحَتِ وَءَامَنُوا بِمَا نُزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴾ وَاللَّهُ عَنَهُمْ سَيِّعَانِهِمْ ﴾ وهو الكفر والمساوي التي كانت لهم من الكفر؛ كقوله - تعالى -: ﴿ إِن يَمْنَتَهُوا يُغْفَرْ لَهُم مَا الْكُفر؛ كقوله - تعالى -: ﴿ إِن يَمْنَتَهُوا يُغْفَرْ لَهُم مَا قَدْ سَلَفَ ﴾ [الأنفال: ٣٨] إن كانت الآية في مؤمني ومشركي العرب وأهل مكة فيكون قوله: ﴿ كَفَر عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ وإن كان قوله: ﴿ كَفَر عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ في حال الكفر، وإن كان في مؤمني أهل الكتاب، فيكون قوله: ﴿ كَفَر عَنْهُمْ سَيِّعَاتِهِمْ ﴾ في حال إيمانهم، والله أعلم. وقوله: ﴿ وَقُولُهُ: ﴿ وَهُو لَلْمُ أَنْهُمُ هَذَا يَخْرِجُ عَلَى وَجَهِينَ:

أحدهما: آمنوا بما نزل على محمد وهو الحق من ربهم نزل، وكل شيء من الله فهو الحق.

والثاني: ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مِن تَيِّهِمْ ﴾ أي: وهو الصدق من ربهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَصْلَحَ بَالْمُمْ﴾ أي: حالهم وشأنهم فيما كان من قبل وفيما بعده. ثم أخبر أن الذي أبطل أعمالهم لأولئك الكفرة وما ذكر، وثبت الذين آمنوا ولم يبطل أعمالهم هو ما قال ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّذِي كَفَرُوا النَّعُوا الْبَطِلَ ﴾ يحتمل: الباطل: الشيطان، أو هوى النفس، أو كل باطل، وهو الذي يذم عليه فاعله ومتبعه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِن رَّبَيِّمْ ﴾ يقول: لهؤلاء ما ذكر لاتباعهم الباطل، ولهؤلاء ما ذكر لاتباعهم الحق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كَذَلِكَ يَضَرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ آمَنَاهُمْ ﴾ أي: مثل الذي بين ما لهؤلاء وما لهؤلاء ، يبين ما لكل متبع الباطل ومتبع الحق ، وضرب المثل هو أن يبين لهم ما خفي وأثبته عليهم بالذي ظهر عندهم وتقرر وتجلى لهم ؛ ليصير الذي خفي عليهم وأثبته ظاهرًا متجليًا . قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيْنُهُ الّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِقَابِ حَقَى إِذَا أَنْخَنْتُمُوهُمْ نَشُدُوا الرَّبَاقَ فَإِمَّا مَنَا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَاءً عَلِهُ مَا مَنَا بَعْدُ وَإِمَا فِدَاءً حَقَى نَشَعُ الحَرْبُ أَوْلَوَهَا فَلَانَ وَلِهَا فَنَامُ اللهُ لاَنْصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَنْلُوا بَعْضَكُم يَبَعْنُ وَالِّينَ قُلُوا فِي سَبِيلِ حَقَى نَشَعُ الحَرْبُ أَوْلَوَهَا فَلَانَ عَلَيْهُمْ وَلَيْنَ فَلُوا فِي سَبِيلِ مَنْفَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُكِن يَتِنُهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُكِن يَعْمُوا مَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُوا مِلْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُكُونَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَيْنَ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُوا مَنَاهُمُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُكُونَ وَلِكُونِ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَيْنَ عَلَيْهُمْ وَلَيْنَ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَولُولُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَولُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْهُمُ وَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ وَلَكُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ وَلُولُوا مِنَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمْ اللهُ اللهُ

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ الرِّقَابِ﴾، وقال في آيَّة أخرى: ﴿فَأَضْرِيثُواْ

فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَأَضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانِ ﴾ [الأنفال: ١٢]، جائز أن يكون قوله - تعالى-: ﴿ وَأَضْرِبُوا لَهُ مَنْ كَفُرُوا فَضَرِبَ ٱلرِّفَالِ ﴾ في القتال والحرب، وكذلك قوله - تعالى: ﴿ وَأَضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلُّ بَنَانِ ﴾ [الأنفال: ١٢] في الحرب والقتال - أيضًا - يضربون ويقتلون على ما يظفرون ويقدرون بهم من المفاصل، ولكن إبانة من المفصل - والله أعلم - لما روي في الخبر: ﴿ إذا قتلتم فأحسنوا القتل » وحسن القتل هو أن يضرب ويبان من المفصل، والله أعلم.

فعلى هذا جائز أن يخرج تأويل قوله تعالى: ﴿فَأَضْرِبُواْ فَوْقَ ٱلْأَعْنَاقِ وَٱضْرِبُواْ مِنْهُمْ كُلِّ بَنَانِ﴾ [الأنفال: ١٢] وتأويل قوله: ﴿فَضَرْبُ ٱلرِّفَابِ﴾.

وجائز أن يكون لا على التقديم والتأخير والإضمار، ولكن كل آية على نظم ما ذكر، والله أعلم.

ثم إن كان على ما ذكرنا من التقديم والتأخير والإضمار فيكون كأنه قال - تعالى -: فإذا لقيتم الذين كفروا فاضربوا الرقاب حتى [إذا] أثخنتموهم وأسرتموهم، فاضربوا فوق الأعناق؛ لأن الإمام بالخيار عندنا إذا أخذهم وظفر بهم إن شاء قتلهم، وإن شاء من عليهم وتركهم بالجزية، لقوله: ﴿حَتَى بُعُطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَدِ ﴿ [التوبة: ٢٩] ويكون قوله: ﴿فَشُدُوا الْوَبَانَ ﴾ على هذا في المن يستوثقهم بالمواثيق، وإن شاء فاداهم، لكنهم اختلفوا في المفاداة:

قال بعضهم: يفدون بالأموال وأسراء المسلمين منهم.

وقال بعضهم: يفادون بالأسراء منهم، ولكن لا يجوز أن يفادوا بالأموال، وهو قولنا. وقال بعضهم: لا يفادون بأسراء المسلمين ولا بالأموال؛ وهو قول أبي حنيفة، رحمه الله.

واختلفوا في قتل الأسراء منهم:

قال بعضهم: لا يقتلون، ولكن يمن عليهم أو يفادون.

وقال بعضهم: الإمام بالخيار: إن شاء قتلهم، وإن شاء منّ عليهم، وإن شاء فاداهم بالأسارى من المسلمين؛ أما القتل فلما ذكرنا من الاستدلال بقوله: ﴿فَأَضْرِبُواْ فَوَقَ الْأَعْنَاقِ﴾ [الأنفال: ١٢]، ولما روي عن رسول الله ﷺ أنه استشار أبا بكر، وعمر، وسائر الصحابة - رضي الله عنهم - في أسارى بدر، فأشاروا إلى المنّ عليهم والترك، وأشار عمر إلى القتل فيهم، وقال رسول الله ﷺ عند ذلك: «لو جاءت من السماء نار ما

نجا منكم إلا عمر» أو كلام نحوه - دل أن الحكم فيهم القتل؛ أعني: في هؤلاء الذين حكم فيهم عمر - رضي الله عنه - بالقتل؛ لذلك قال رسول الله على: «ما نجا إلا عمر» فدل هذا الخبر أن للإمام أن يقتل أسارى أهل الشرك، وله أن يمن عليهم بالترك بالجزية في حق أهل الكتاب والعجم، فإنه لما جاز لنا في الابتداء أن نأخذ منهم الجزية إذا أبوا الإسلام وتركهم على ما هم عليه، فعلى ذلك بعد الظفر بهم والقدرة عليهم.

ثم قال بعضهم: الآية - وهو قوله: ﴿ فَإِمَّا مَثَا بَعْدُ وَإِمَّا فِدَآةٌ ﴾ - تخالف من حيث الظاهر لقوله: ﴿ فَأَقْنُلُواْ اَلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَنَّمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ ﴾ [التوبة: ٥] ونحو ذلك، ولكن أمكن التوفيق بين الآيتين: هذه في قوم، والأخرى في قوم آخرين، أو هذه في وقت والأخرى في وقت آخر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرُّبُ أَوْزَارَهَا ﴾.

قال بعضهم (۱): حتى يخرج عيسى بن مريم - عليهما السلام - فعند ذلك تذهب الحروب والقتال، أي: اقتلوهم، وافعلوا بهم ما ذكر إلى وقت خروج عيسى - عليه السلام - وقال بعضهم: ﴿حَقَّى تَضَعَ الْمُرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾ أي: حتى يضعوا أسلحتهم ويتركوا القتال.

وقال بعضهم (٢): حتى يذهب الكفر والشرك، ولا يكون الدين إلا دين الإسلام، وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَا تَكُونَ فِنْنَهُ ﴾ [البقرة: ١٩٣]، أي: شرك وكفر، والله أعلم.

قيل: الإثخان: هو الغلبة والقهر بالقتل والجراح.

وقال أبو عوسجة: ﴿أَنْخَنتُمُومُرُ﴾، أي: أكثرتم فيهم القتل والجراحة، ويقال في الكلام: ضربته حتى أثخنته: حتى لا يقدر أن يتحرك، والوثاق: ما أوثقت به كل يدي الرجل أو رجليه؛ يقال: أوثقته واستوثقت منه.

وقوله: ﴿أَوْزَارَهَا ﴾ أي: أثقالها، واحدها: وزر، وهو الثقل.

وقال القتبي: ﴿حَقَّىٰ تَضَعَ لَلْحَرُبُ أَوْزَارَهَا ﴾ أي: يضع أهل الحرب السلاح. وأصل الوزر ما حملته، فسمّى السلاح: وزرًا؛ لأنه يحمل، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣١٣٥٣) والفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر والبيهقي في سننه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢١) وهو قول سعيد بن جبير أيضاً.

 <sup>(</sup>۲) قاله قتادة، أخّرجه ابن جرير (٣١٣٥٤)، (٣١٣٥٥) وعبّد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/
 ٢١) وهو قول الحسن أيضاً.

وقوله – عز وجل–: ﴿ ذَلِكَ وَلَوْ يَشَآءُ اللَّهُ لَانَصَرَ مِنْهُمْ ﴾ قوله: ﴿ ذَلِكَ ﴾ أي: ذلك الذي أمرتهم به من أول ما ذكر من قوله – تعالى–: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُدُ الَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرْبُ ٱلرِّقَابِ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿ حَتَّى تَضَعَ ٱلْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾ والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَانْنَصَرَ﴾ لأوليائه من أعدائه بلا قتال، ولا نصب الحروب فيما بينهم، ثم انتصاره منهم يكون مرة بأن يهلكهم إهلاكًا، ويقهرهم قهرًا، ومرة ينتصر منهم بأن يسلط عليهم أضعف خلقه وأخسهم، فيقهرهم بأضعف خلقه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَكِن لِبَنْلُوا بَعْضَكُم بِبَعْضِ ﴾ أي: يمتحن بعضكم بقتال بعض، وبأنواع المحن: أنشأ الله - عز وجل- هذا البشر في ظاهر الأحوال بعضهم مشابهًا لبعض غير مخالف بعضهم بعضًا فإنما يظهر الاختلاف بالامتحان بأنواع المحن على اختلاف الأحوال، فعند ذلك يظهر المصدق من المكذب، والمحق من المبطل، والموافق من المخالف، والمتحقق من المضطرب، والموقن من الشاك؛ على ما ذكر - تعالى-: ﴿وَبَلُونَهُم بِالْمَسَنَتِ وَالسَّيِعَاتِ ﴾ [الأعراف: ١٦٨]، ﴿وَبَلُوكُم بِالشَّرِ وَالْمَنِي فِتْنَهُ ﴾ [الأنبياء: ٣٥]، ﴿المَلك: ٢]، وغير ذلك من الآيات التي ذكر الاختلاف والامتحان فيها باختلاف الأحوال التي عند ذلك يظهر ما ذكر من التصديق والتكذيب [و] التحقيق وغيره.

ثم لو كان - جل وعلا- انتصر لأوليائه من أعدائه بما ذكرنا بأن ينصرهم على أعدائهم نصرًا بلا امتحان وكلفة منه لأوليائه - لكان التوحيد له والتصديق لرسله بحق الاضطرار، لا بحق الاختيار؛ لأنهم إذا رأوا أنهم يستأصلون ويهلكون إهلاكًا بخلافهم إياهم لكانوا لا يخالفونهم؛ بل يوافقونهم مخافة الهلاك والاستئصال، فيرتفع الابتلاء والامتحان عنهم، فلا يظهر المختار من غيره؛ لذلك كان ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِينَ قُنِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَعَمَالُكُمْ . سَبَهْدِيهِمَ﴾ هذا يخرج على جهين:

أحدهما: يقول: ﴿وَالَّذِينَ قُلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ﴾ فهزموا وغلبوا وهربوا في وقت أو في قتال، ﴿فَلَن يُضِلَّ أَعْنَلَهُمُ﴾ التي كانت منهم من الجهاد مع الأعداء وغير ذلك من الأعمال التي كانت لهم، ﴿سَبَهْدِيهِمْ﴾، أي: يوفقهم ثانيًا – مرة أخرى – للقتال والنصر لهم على أعدائهم في الآخرة الجنة.

والثاني: أي: ﴿وَٱلَّذِينَ قُنِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَلَن يُضِلَّ أَغْمَلَكُمْ﴾ في الآخرة، ﴿سَيَهْدِيهِمْ﴾ في الآخرة الجنة. وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُدَخِلُهُمُ ٱلْجَنَّةَ عَرَفَهَا لَهُمْ﴾ قال بعضهم: أي: يدخلهم الجنة التي بينها لهم في الدنيا ووصفها.

وقال بعضهم (۱<sup>۱)</sup>: عرفها لهم في الآخرة حتى يعرف كل منزله وأهله من غير أعلام وأدلة جعلت لهم، كما يعرف كل أحد في الدنيا منزله وأهله وخدمه، والله أعلم.

وقال بعضهم: ﴿عَرَفَهَا لَهُمْ﴾ أي: طيبها لهم؛ يقال: فلان معرف، أي: مطيب، وطعام معرف، أي: مطيب؛ وهو قول القتبي.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِن نَشُمُرُواْ اللَّهَ يَشُرَكُمْ ﴾ أي: إن تنصروا دين الله مصركم.

أو إن تنصروا أولياء الله ينصركم على أعدائكم.

ثم نصرنا دين الله وأولياءه يكون مرة بالأنفس والأموال ببذلها في سبيله لابتغاء وجهه.

والثاني: يكون نصرًا بالحجج والبراهين بإقامتها عليهم بما أمرنا من إقامة الحجج والآيات.

ثم يكون نصر الله إيانا من وجهين:

أحدهما: ينصرنا على أعدائه بما يغلبهم ويقهرهم، لكن إن كان هذا، فيكون في حال دون حال، وفي وقت دون وقت، لا في كل الأحوال.

والثاني: يكون نصره إيانا بما يجعل العاقبة [لنا]، وإن كنا غلبنا وقهرنا في بعض الحروب والقتال، وكانوا هم الغالبين علينا، قاهرين لنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيُثَيِّتُ أَقْدَامَكُونَ ﴾.

يحتمل في الحروب والقتال، أو يثبت أقدامهم في الآخرة؛ كي لا تزول، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ فَنَعْسًا لَمُّمْ﴾، أي: هلاكًا لهم.

وقيل: أي: محنة عند الهزيمة والقتل.

وجائز أن يكون أريد به الهلاك، وأصل التعس هو العثور والسقوط، وهو الهلاك، فيرجع إلى ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ زَلِكَ بِأَنَّهُمْ كُرِهُوا مَاۤ أَنزَلَ اَللَّهُ فَأَخْطَ أَعْنَلَهُمْ ﴾ أي: ذلك الذي ذكر لهم من التعس والهلاك وإبطال الأعمال بأنهم تركوا اتباع ما أنزل الله على رسوله؛ إذ كل من ترك اتباع شيء اعتقادًا، فقد كرهه، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣١٣٦٢) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٣) وهو قول ابن زيد ايضًا.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ وَالِكَ بِأَنَّهُمْ كُوهُوا مَا أَنزَلَ اللهُ ﴾ أي: كرهوا ما أنزل الله على غير بني إسرائيل، فإن كان هذا فالآية في أهل الكتاب؛ لأنهم لم يروا الرسل من غير بني إسرائيل ولا إنزال الكتب على أحد من غير بني إسرائيل، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَأَخَطَ أَعْمَلُهُمْ ﴾ أي: بتركهم اتباع ما أنزل الله وقبوله، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَفَلَرَ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فيما تقدم: أنه يخرج على وجوه ثلاثة:

أحدها: أي: لو ساروا في الأرض، لعرفوا ما نزل بأولئك بماذا نزل بهم؟ وهو تكذيبهم للرسل وكفرهم بهم، ولعرفوا أن من نجا منهم بماذا نجا؟ وهو التصديق لهم، والإيمان بهم.

والثاني: على الأمر؛ أي: سيروا في الأرض، فانظروا ما الذي نزل بمكذبي الرسل ومستهزئيهم؛ ليكون ذلك مزجرًا لهم عن مثل معاملتهم الرسول؛ عليه السلام.

والثالث: أي: قد ساروا في الأرض، لكن لم ينظروا ولم يعتبروا فيما نزل بأولئك أنه بماذا نزل بهم؛ ولو تأملوا فيهم، لكان ذلك زجرًا لهم عن المعاودة إلى مثل ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمَّ وَلِلْكَافِرِينَ أَمْثَلُهَا ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أي: ﴿ دَمَرَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلِلْكَفِرِينَ ﴾ سوى هؤلاء الكفار الذين دمر الله عليهم أمثال ما لهم من الهلاك بتكذيبهم الرسل.

والثاني: أي: ﴿ دَمَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ وَلِلْكَفِرِينَ أَمْثَلُهَا﴾ أي: للكافرين من قومك أمثالها، وهذا وعيد لقومه.

والثالث: أن يقول: لقومه ولكل كافر أمثال ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ يَاكَ بِأَنَّ اللّهَ مَوْلَى الّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَنَّ الْكَيْفِرِينَ لَا مَوْلَىٰ لَهُمُ ﴾ تأويله: أي: ذلك الذي ذكر لهم؛ لأجل أن الله ناصر الذين اتبعوا أمره، وآمنوا به، وصدقوه، فدفع العذاب عنهم باتباعهم أمره، وإن للكافرين ذلك؛ لما ليس هو بناصر لهم؛ لتركهم اتباع أمره وتصديقهم إياه، فلم يدفع العذاب عنهم.

أو يقول: ﴿ ذَلِكَ ﴾ ، أي: دفع العذاب عن الذين آمنوا؛ لما أن الله يتولى أمورهم، ويعصمهم، وأنه لم يتول أمور الكفرة؛ أي: لم يعصمهم، وخذلهم، وتركهم على ما اختاروا؛ لعلمه باختيارهم ما اختاروا من التكذيب، وتولى المؤمنين وعصمهم؛ لعلمه بما يختارون من التصديق والاتباع له، والله أعلم.

ثم ذكر عاقبة المؤمنين من الاتباع لأمره والتصديق لرسله، وهو قوله - تعالى-: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلأَنْهَرُ ﴾، وبين ما لأولئك الذين اختاروا من الكفر به والتكذيب لرسله في العاقبة، حيث قال: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَيَأْكُونَ كَمَا أَكُلُ ٱلأَنْعَلُمُ وَالنَّارُ مَنْوَى لَهُمْ بما اختاروا، والله أعلم.

وذلك أن أهل الإيمان والتوحيد نظروا في جميع أحوالهم وأمورهم إلى ما فيه أمر الله - تعالى - وما يعقب لهم نفعًا في العاقبة، لم ينظروا إلى ما فيه قضاء شهواتهم ومناهم؛ بل اختاروا أمر الله على جميع ما ذكرنا، وأولئك الكفرة، لم ينظروا إلى ما فيه أمر الله، ولا يوجب لهم في العاقبة من النفع؛ بل اختاروا لشهواتهم ومناهم، وما فيه هواهم على ما فيه أمر الله ونهيه، فجعل للمؤمنين في الآخرة قضاء شهواتهم التي تركوا قضاءها في الدنيا، وكفوا أنفسهم عن مناها مكان ذلك في الجنة والبساتين التي وعد لهم في الآخرة، وجعل لأولئك الكفرة في الآخرة مكان ما قضوا في الدنيا من شهواتهم، وإعطاء أنفسهم مناها النار، وما ينقصهم ما أعطوا أنفسهم في الدنيا.

ثم قوله: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يَتَمَنَّعُونَ وَلَإِكُلُونَ كَمَا تَأَكُلُ ٱلْأَنْعَلَمُ﴾ يحتمل تشبيه أولئك الكفرة بالأنعام في الأكل وجهين:

أحدهما: يخبر أنهم يأكلون، وهمتهم في الأكل ليست إلا الشبع، وامتلاء البطن، وقضاء الشهوة، لا ينظرون إلى ما أمر الله به ونهاهم عنه، كالأنعام التي ذكر همتها ليست في الأكل إلا الشبع، وامتلاء البطن، واقتضاء الشهوة، والله أعلم.

والثاني: يخبر عنهم أنهم لا ينظرون في أكلهم وشربهم إلى عاقبة، ولا إلى وقت ثانٍ؟ بل نظرهم إلى الحال التي هم فيها، كالأنعام التي ذكر أنها تأكل ولا تنظر، ولا تدّخر شيئًا لوقت ثانٍ، ولا تترك شيئًا ما دامت تشتهي، فعلى ذلك أولئك الكفرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَأْتِن مِن قَرْبَةٍ هِيَ أَشَدُ قُوَةً مِن قَرْبَكِكَ ٱلَّتِيٓ أَخْرَجَنَكَ أَهْلَكُنَهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَمُنَّهُ كَانت سنة الله - تعالى - في الذين كانوا من قبل أنه إذا أخرج الرسل - عليهم

السلام- من بين أظهرهم أهلكهم، فيخبر أن أهل مكة قد استوجبوا العذاب؛ إذ أخرجت من بين أظهرهم كما يستوجب أولئك الكفرة، لكن الله بفضله ورحمته أخر ذلك عنهم؛ لأنه بعثك إليهم رحمة؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ﴾ لأنه بعثك إليهم رحمة؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكُ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَكَمِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، أو أخر ذلك عنهم؛ لما وعد أنه خاتم الأنبياء - عليهم السلام - ليبقي شريعته إلى يوم القيامة، ولو أهلكهم واستأصلهم؛ على ما فعل بأولئك لانقطعت رسالته وشريعته، وقد وعد أنها تبقى، وأنه رحمة لهم، وأنه لا يخلف الميعاد.

ثم أخبر أن أولئك الكفرة أكثر أهلا وأشدّ قوة وبطشًا من هؤلاء، ثم لم يتهيأ لهم دفع ما نزل بهم بقوتهم في أنفسهم وبطشهم، ولا كان لهم ناصر ينصرهم من عذاب الله، ولا مانع يمنعهم عنه، فأنتم يأهل مكة أولى ألا تدفعوا عن أنفسكم العذاب إذا نزل بكم، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿أَخْرَعُنْكَ﴾ أضاف الإخراج إلى قومه، وهم لم يتولوا إخراجه بأنفسهم؛ بل اضطروه حتى خرج هو بنفسه، لكنه أضاف الإخراج إليهم؛ لأن سبب خروجه من بينهم كان منهم، فكأنهم قد أخرجوه، وهو كما ذكر من إخراج الشيطان آدم وحواء - عليهما السلام- من الجنة بقوله: ﴿فَأَخْرَجُهُمَا مِمَّا كَانَا فِيرٍ ﴾ [البقرة: ٣٦]، والشيطان لم يتول إخراجهما حقيقة، لكن لما كان منه من أشياء حملهم ذلك على الخروج، فكأنه وجد الإخراج منه، وأصله: أن الأشياء والأفعال ربما تنسب إلى أسبابها، وإن لم يكن لتلك الأسباب حقيقة الأفعال، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَا نَاصِرَ لَهُمْ﴾ هو خبر من الله – تعالى – أي: لا يكون لهم ناصر، وهو يحتمل وجهين:

أحدهما: لا يكون ناصر في الآخرة.

والثاني: على إضمار؛ أي: لم يكن لهم ناصر وقت ما عذبوا في الدنيا، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَن كَانَ عَلَى بَيْنَةً مِّن زَيِّهِ كُمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَمَلِهِ وَاللَّهُ أَهْوَآءَهُم للله لله لله الحرف جواب؛ لما هم عرفوا بالبديهة أن ليس من كان على بينة من ربه كمن زين له سوء عمله، واتبع هواه، يعرف ذلك بالبديهة كمن يقول: ليس المحسن كالمسيء، ونيس من يحسن كمن يسيء، ونحو ذلك مما يعرفه كل أحد لا يحتاج إلى بيان وجواب، فعنى ذلك هذا.

ثم في ذلك وجهان:

أحدهما: يذكر سفههم باختيارهم اتباع هواهم وما زين لهم من سوء عملهم على اتباع

من كان على بينة منه، وبيان، على علم بذلك، ويقين، والله أعلم.

والثاني: فيه ذكر دلالة البعث، يقول - والله أعلم-: لما عرفتم أن من كان على بينة من ربه ليس كمن يتبع هوى نفسه، وقد استويا في هذه الدنيا: انتفع هذا كما انتفع الآخر، وفي العقول لا استواء بينهما؛ فدل استواؤهما في هذه الدار على أن هناك دارًا أخرى، ثم يفرق بينهما ويميز، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مَّنَكُ ٱلْجَنَّةِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَّ ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أن قوله - تعالى-: ﴿ وُعِدَ ٱلْمُتَّفُونَ ﴾ على حقيقة المثل، كأنه يقول: مثل الجنة التي وعد المتقون من جناتكم هذه لو كانت جناتكم في الدنيا على المثل الذي وصف في الآية، أليس كانت نفس كل أحد ترغب فيها، وتحرص في طلبها؛ لتكون تلك الجنة لها، فما بالكم لا ترغبون في تلك الجنة التي وعد المتقون في الآخرة لا ترغبون فيها، ولا تحرصون في طلبها؟ والله أعلم.

ويخرج على هذا التأويل قوله - تعالى-: ﴿ كُمَنَ هُوَ خَلِدٌ فِي اَلنَارِ ﴾ أي: ليس من كان خالدًا في جنة من جناتكم التي ذكر وصفها كمن هو خالد في نار من نيرانكم.

والثاني: يحتمل قوله - تعالى-: ﴿ اَلْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُنَّقُونَ ﴾ ما ذكر، فيخرج على الصلة؛ لما تقدم من قوله - تعالى-: ﴿ إِنَّ اللّهَ يُدْخِلُ اللّهِ مَامُنُواْ وَعَبِلُواْ الصَّلِحَتِ جَنَّتِ بَجْرِي مِن قوله وضف ونعت الجنة التي أخبر أنه يدخلهم فيها فقال: ﴿ مَنْلُ الْجَنَّةِ اللّي وُعِدَ الْمُنَقُونَ ﴾ أي: صفتها ﴿ فِيهَا أَنْهُرُ مِن . . . ﴾ كذا وكذا الآية، وعلى هذا ما ذكر في آخره من قوله: ﴿ كُنَنُ هُو خَلِدٌ فِي النَّارِ ﴾ يحتمل أن يكون صلة قوله: ﴿ وَالنَّارُ مَنْوَى لَمُهُ ﴾ ، ثم وصف تلك النار التي أخبر أنها مثوى لهم ومأوى لهم فقال: ﴿ وَسُقُواْ مَاءً خَمِيمًا . . . ﴾ الآية.

والثالث: يذكر على أن من وعد له ما وعد للمتقين من الجنة وما فيها من النعم، ليس كمن وعد له النار؛ ألا ترى أنه - جل وعلا - ذكر في آخر ما ذكر من وصف الجنة: ﴿ كُمَنَ هُو خَلِدٌ فِي اَلنَارِ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَّعَ أَمَعَاءَهُم ﴿ أَي: ليس هذا كهذا، ولا سواء بينهما، أي: لا مساواة، وهو كقوله - تعالى - فيما تقدم من حيث قال: ﴿ أَفَن كَانَ عَلَى بَيْنَم مِن رَبِهِ مَن رُبِينَ لَهُ سُوّء عَلِهِ وَ وَلَنَّعُوا أَهْوَاءَهُ ﴾، أي: ليس هذا كهذا؛ فعلى هذا يحتمل ما ذكر من وصف الجنة ووصف النار؛ أي: ليس من وعد له الجنة التي وصفها ونعتها كمن وعد له النار التي وصفها ما ذكر، والله أعلم.

ثم قال: ﴿ أَنْهَرُّ مِن مَّآءٍ غَيْرٍ ءَاسِنِ . . . ﴾ الآية، يخبر أن ما يكون في الجنة من المياه،

والخمور، والألبان، وما ذكر ليس كالتي في الدنيا؛ لأن المياه في الدنيا تتغير بأحد وجهين: إما النجاسة وآفة تصيبها، أو لطول الزمان والمكث، فيخبر أن ليس في الجنة شيء يغير مياهها، وكذلك اللبن في الدنيا يتغير ويفسد عن قريب إذا ترك لما ذكر، فيخبر أن ألبان الجنة لا تفسد للترك، ولا يصيبها شيء فيفسدها ويخرجها عن طعم اللبن، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَنْهَرُ مِنْ خَمْرِ لَذَةِ لِلشَّدِبِينَ﴾ يخبر أن الخمر في الجنة مما يتلذذ بها أهلها عند الشرب ليس كخمور الدنيا يتكره أهلها عند شربها ويعبسون بوجوههم عند التناول منها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنْهَرُ مِنْ عَسَلِ مُصَفَى ﴾ أي: أنهار من عسل خلق، وأنشئ مصفى الاكدورة فيه، لا أنه كان كدرًا [ثم] صفي، أو كان خلق بعضه كدرًا وبعضه مصفى، ولكن خلق كله مصفى من الابتداء، وهو كقوله – تعالى–: ﴿رَفَعَ ٱلسَّمَوَٰتِ﴾ [الرعد: ٢] أي: خلقها في الابتداء مرفوعة، لا أنها كانت موضوعة ثم رفعها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَمُمْ فِهَا مِن كُلِّ ٱلنَّمَرَتِ﴾ يحتمل: أي: من كل الثمرات التي عرفوها في الدنيا ورأوها.

أو يقول: ﴿ وَلَمْهُمْ فِيهَا مِن كُلِّ ٱلنَّمَرُتِ ﴾ التي يريدون فيها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل -: ﴿ وَمَغْفِرَةٌ مِن رَّبَهِمْ كَمَنْ هُوَ خَلِلَا فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاءً حَمِيمًا فَقَطَعَ أَمْعَآءَهُمْ ﴾ أي: ليس من وعد له ما ذكر من الجنة وهو خالد فيها متنعم بما ذكر من الوان الثمار والتنعم بما ذكر من المياه والخمور والألبان، كمن هو خالد في النار وما ذكر، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَمِنهُم مَن يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَقَى إِذَا خَرَجُوا مِن عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ الْفِأَوَ الْفِلْمَ مَاذَا قَالَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَالنَّهُمْ وَالنَّهُمْ وَاللَّهِمْ وَاللَّهُمْ وَاللَّهِمْ اللَّهُمْ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُمُ وَمُنُونَكُمُ وَمُنُونَكُمُ وَاللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُو

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَمِنْهُم مَّن يَسْتَيعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْقِلْمَ مَاذَا

قَالَ اَنِفًا ﴾ جعل الله - عز وجل- آیات رسالة رسوله ﷺ وحججه على المنافقین - صنیعهم وما أسروا في أنفسهم من الخلاف له والعداوة، فأطلع الله رسوله على ما أسروا في أنفسهم وأضمروه؛ ليكون ذلك آية لرسالته، وحجة لنبوته؛ إذ علموا أن لا أحد يطلع على ما في القلوب إلا الله - تعالى - فإذا أخبر رسول الله لهم بما أسروا وأضمروا، وعلموا أنه إنما عرف ذلك بالله - تعالى - [كقوله:] ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ اللّهِ يَتَسَلّلُونَ مِنكُمْ لِوَاذًا ﴾ [البقرة: ١٤]، ونحو ذلك.

ثم الناس في الاستماع إلى رسول الله ﷺ يفرقون إلى فرق ثلاث:

فالمؤمنون كانوا يستمعون إليه للاسترشاد واستزادة الهدى، وهو كقوله - تعالى-: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَرَادَتُهُمُ إِيمَنَا . . . ﴾ الآية [التوبة: ١٢٤] ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ . . . ﴾ الآية [التوبة: ١٢٥].

وقوله - تعالى-: ﴿ وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾.

يحتمل قوله: ﴿وَءَانَنَهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ أي: أعطاهم ما اتقوا مخالفة أمره.

ويحتمل: ﴿وَءَالنَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾ أي: يوفقهم ما يتقون مخالفة أمره من بعد في المستأنف. وقال بعضهم (١): أي: أعطاهم الله ثواب أعمالهم في الآخرة؛ يقول: كلما جاء من

الله أمر أخذوا به، فزادهم الله - تعالى - هدى ﴿ وَءَالنَّهُمْ تَقُونَهُمْ ﴾؛ أي: أجرهم.

وفي حرف ابن مسعود – رضي الله عنه-: ﴿وأنطاهم تقواهم﴾ أي: أعطاهم، وهي لغة معروفة، أنطى: أي: أعطى، وكذلك قرأ: ﴿إنا أنطيناك الكوثر﴾.

وقوله - تعالى-: ﴿ فَهَلَ يَظُرُونَ إِلَّا ٱلسَّاعَةَ أَن تَأْنِيهُم بَغْنَةً ﴾ كأن هذه الآية نزلت في قوم علم الله أنهم لا يؤمنون إلا عند قيام الساعة؛ كأنه يقول: ما ينظرون لإيمانهم إلا الساعة أن تأتيهم بغتة، لكن لا ينفعهم الإيمان في ذلك الوقت؛ كقوله: ﴿لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهُمُ لَرَ تَكُنّ مَا مَنتَ مِن قَبْلُ ﴾ [الأنعام: ١٥٨]، وقوله: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوَا بَأْسَنَا ﴾ [غافر:

٨٥]، كأنه - والله أعلم- يؤيس رسوله ﷺ عن الطمع في إيمانهم قبل ذلك الوقت. وقوله - عز وجل-: ﴿فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يحتمل ما ذكر من مجيء أشراطها هو رسول الله ﷺ؛ لأنه خاتم الأنبياء، وبه ختمت النبوة، وروى عنه أنه قال: «بعثت [أنا] والساعة كهاتين "(٢)، وأشار إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۳۱۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٤٧/١١) كتاب الرقاق: باب قول النبي ﷺ «بعثت أنا والساعة كهاتين» (٢٠٠٤)، ومسلم (٢٢٦٨/٤) كتاب الفتن: باب قرب الساعة (٢٩٥١/١٣٣).

أصبعين جمع بينهما، فإن كان التأويل هذا فهو على تحقيق مجيء أشراط الساعة؛ أي: قد جاءت أشراط الساعة حقيقة وتحققت.

والثاني: يحتمل أن يكون ما ذكر من مجيء أشراطها هي الأعلام والشرائط التي جعلت علمًا لقيامها؛ من نحو نزول عيسى، وخروج دابة الأرض، وخروج الدجال، وغير ذلك، فقد مضى بعض تلك الأعلام؛ فيكون قوله: ﴿فَقَدْ جَآءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ أي: كأن قد جاء أشراطها؛ إذ كل ما هو آت جاء؛ فكأنه قد جاء؛ كقوله - تعالى-: ﴿أَنَى آمَرُ اللّهِ ﴾ [النحل: ١].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَنَّى لَهُمْ إِنَا جَآءَتُهُمْ ذِكْرَنَهُمْ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: من أنى ينتفعون بإيمانهم في ذلك الوقت؟ وكيف لهم منفعة الذكرى إذا جاءت، والتوبة لا تقبل حينئذ؟

والثاني: من أين لهم الإيمان والتوبة إذا جاءتهم الذكرى؛ أي: ما يذكرهم في الدنيا قبل ذلك فلم يؤمنوا، ولم يتذكروا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَعْلَمُ أَنَّهُۥ لَا إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: اعلم في حادث الوقت أنه لا إله إلا الله؛ كقوله تعالى: ﴿أَهْدِنَا الْصِّرَطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ [الفاتحة: ٦] وقوله - تعالى-: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ءَامِنُواْ بِٱللَّهِ﴾ [النساء: ١٣٦]، ونحو ذلك.

والثاني: يقول: فاعلم أن الإله المستحق للعبادة والمعبود الحق هو الإله الذي لا إله غيره؛ إذ الإله عند العرب هو المعبود؛ يقول: إن المعبود الذي يستحق العبادة هو الله - تعالى - لا الأصنام التي تعبدونها دونه [و] تزعمون أن عبادتكم إياها تقربكم إليه زلفى. والثالث: أمره أن يشعر قلبه في كل وقت [و] حال كلمة الإخلاص، والتوحيد له، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاَسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ﴾ جائز أن يكون قوله: ﴿وَاَسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ﴾ إنما هو لافتتاح الكلام وابتدائه، على ما يؤمر المرء أن يبتدئ بالدعاء لنفسه عند أمره بالدعاء لغيره، وكان حقيقة الأمر بالدعاء للمؤمنين والمؤمنات دون نفسه، ولكن أمر بالدعاء لنفسه استحبابًا، والله أعلم.

وجائز أن يكون له ذنب فيأمره بالاستغفار له، لكن نحن لا نعلم، وليس علينا أن نتكلف حفظ ذنوب الأنبياء – عليهم السلام– وذكرها، وكل موهوم منه الذنب يجوز أن

يؤمر بالاستغفار، كقول إبراهيم - عليه السلام- حيث قال: ﴿وَٱلَّذِي ٓ أَطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيّتَتِي يَوْمَر ٱلدِّيْنِ ﴾ [الشعراء: ٨٦] لكن ليس ذنب الأنبياء وخطاياهم كذنب غيرهم؛ فذنب غيرهم ارتكاب القبائح من الصغائر والكبائر، وذنبهم ترك الأفضل دون مباشرة القبيح في نفسه، والله الموفق.

ثم أرجى آية للمؤمنين هذه الآية؛ لأنه - عز وجل- أمر رسوله - عليه السلام - أن يستغفر لهم، فلا يحتمل ألا يستغفر وقد أمره مولاه بالاستغفار، ثم لا يحتمل - أيضًا - أنه إذا استغفر لهم على ما أمره به فلا يجيب له، وكذلك دعاء سائر الأنبياء - عليهم السلام نحو دعاء نوح - عليه السلام -: ﴿رَبِّ اَغْفِرُ لِي وَلِوَلِدَى وَلِمَن هَ حَلَ بَيْقِ مُ مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَالْمِلْدِينَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلِمُؤُمِنِينَ وَلَوْلَا وَ وَلَا استغفار الملائكة لهم - أيضًا - لِمَوله: ﴿ وَلَلْمَ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ وَلِلُهُ اللَّهُ الله الموفق. وأعظم قربة عنده، والله الموفق.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَاسْتَغَفِرْ لِذَنِّكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُعْدِبِ عباده عليها، والكبائر مما لا يحل له أن يغفرها لهم إلا بالاستغفار منهم والتوبة؛ فهذه الآية تنقض قولهم ومذهبهم؛ لأنه أمر رسوله أن يستغفر لهم، فلا يخلو إما أن تكون صغائر، وهي مغفورة عندهم؛ فكأنه يقول: اللهم لا تجر؛ لأنها مغفورة لا يسع له أن يعذب عليها، أو كبائر ولا يحل له المغفرة عنها، فيكون قوله: اللهم اغفر لهم، كأنه قال: اللهم جر؛ لأن مغفرته إياهم الكبائر يكون جورًا ووضع الشيء في غير موضعه.

فكيفما كان ففيها نقض قولهم وحجة لقولنا: إن له أن يعذبهم عليها وإن كانت صغائر، وله أن يعفو عنها وإن كانت كبائر؛ إذ المغفرة عن الذنب تكون، والله الموفق للصواب. وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ وَمَثُونَكُمْ وَمَثُونَكُمْ وَالله المعضهم: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ مَا اللَّهُ لَهُ مُتَقَلِّكُمُ وَمَثُونَكُمْ وَمُثُونَكُمْ مَن اللَّهُ لَهُ اللَّهُ ال

وقيل: يعلم ما ينقلبون بالنهار ويسكنون بالليل؛ وهما واحد.

وقال بعضهم (١): ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمْ ﴾ في الدنيا ﴿ وَمَثْوَنكُرُ ﴾ في الآخرة؛ أي: مقامكم

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٨).

فيها.

وهو يخرج عندنا على وجوه:

أحدها: يحتمل هذا لظن قوم وتوهمهم أن الله - تعالى - يجهل عواقب الأمور؛ حيث أنشأ هذا العالم، فجحدوه وجحدوا نعمه، فلا يحتمل أن ينشئهم، ويجعل لهم النعم وهو يعلم أنهم يجحدون وينكرون نعمه؛ لأن من فعل هذا في الشاهد فهو عابث غير حكيم، فعلى ذلك هذا، على زعمهم، فقال - تعالى - جوابًا لهم: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ وَمُنونكُونَ فعلى ذلك هذا، على يزعمهم، فقال - تعالى - جوابًا لهم: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ وَمُنونكُونَ فعلى علم بما يكون منهم أنشأهم وخلقهم، لا عن جهل على ما ظنوا هم، لكن ما ينبغي لهم أن ينسبوا الجهل إلى الله - تعالى - لجهلهم بحق الحكمة في فعله؛ لأن الله - جل وعلا- لم ينشئ هذا العالم لحاجة له، أو لمنافع نفسه؛ بل إنما أنشأه لمنافع أنفسهم، ولحاجتهم، فإليهم ترجع منفعة الإجابة والطاعة، وعليهم تكون مضرة الجحود والرد، فأما في الشاهد فمن يأمر أحدًا أو ينهاه عن أمر أو أرسل إليه رسولا على علم منه بالرد والجحود فهو سفيه غير حكيم؛ لأنه إنما يفعل ما يفعل لحاجة نفسه ولمنفعة له، فإذا علم منه الرد والإنكار فهو غير حكيم، فافترق الشاهد والغائب؛ لافتراق وجه الحكمة، والله الموفق.

والثاني: قوله - تعالى-: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ وَمَثُونَكُمُ ۗ أَي: يعلم جميع أحوالكم من حركاتكم، وسكونكم، وجميع تقلبكم؛ لتكونوا أبدًا على حذر ويقظة، والله أعلم.

والثالث: ﴿وَاللّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلِّكُمُ وَمَثُونَكُو ﴾ أي: يعلم متقلبكم في الدنيا، ويعلم إلى ماذا يكون مرجعكم في الآخرة؛ أي: أنشأ كلا على ما علم أنه يكون منهم؛ كقوله – تعالى –: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩]، وقال في آية أخرى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَ وَٱلْإِنسَ إِلّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦] أي: أنشأ من علم أنه يختار الكفر وعداوته لجهنم، وأنشأ من علم أنه يختار التوحيد وولايته للجنة، والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿ وَيَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْلَا نُزِلَتْ سُورَةٌ ۚ فَإِذَاۤ أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُخكَمَةٌ وَذُكِرَ فِبهَا الْقِتَالُ ﴾ إن الذين آمنوا كانوا يتمنون إنزال السورة، ويقولون: هلا نزلت سورة؛ لوجوه:

أحدها: لتكون السورة حجة لهم، وآية على أعدائهم في الرسالة والبعث والتوحيد. والثاني: كانوا يستفيدون بإنزال السورة أشياء ويزداد لهم يقين وتحقق في الدين؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُورَةٌ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا وَهُمْ مَسْتَبْشِرُونَ ﴾ [التوبة: ١٢٤] وأما المنافقون ﴿فَزَادَتُهُمْ رِجَسًا إِلَى رِجْسِهمَ ﴾

[التوبة: ١٢٥]؛ على ما ذكر.

والثالث: يتمنون نزول السورة؛ ليتبين لهم المصدق من المكذب، والمتحقق من المرتاب.

هذه الوجوه التي ذكرنا تكون لأهل الإيمان؛ لذلك يتمنون، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِذَآ أُنزِلَتَ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ ﴾ أي: محدثة، والمحدثة ليست بتفسير للمحكمة، إلا أن يعنوا بالمحدث: الناسخ، والناسخ هو المحدث والمتأخر نزولا، وهو محكم؛ لأنه يلزم العمل به، والله أعلم.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿لُولَا نزلت سورة محدثة﴾، والوجه ما ذكرنا.

والمحكمة عندنا على وجهين:

أحدهما: أي: محكمة بالحجج والبراهين.

والثاني: لما أنزلت على أيدي قوم وتداولت فيما بينهم فلم يغيروه ولم يبدلوه؛ بل حفظوه؛ ليعلم أنه من عند الله حقًا ومنه نزل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَذُكِرَ فِهَا ٱلْقِتَالُ ﴾ جعل الله - عز وجل- في القتال خصالا:

أحدها: كثرة أهل الإسلام، وكثرة الأموال، وإن كان في ظاهر القتال إفناء الأنفس والأموال؛ لأنه قبل أن يفرض القتال كان يدخل من الإسلام واحد، فلما فرض القتال دخل فيه فوج فوج؛ على ما أخبر: ﴿ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ﴾ [النصر: ٢].

والثاني: ليتبين المصدق منهم من المكذب لهم، والمتحقق من المرتاب؛ لأنه لم يكن ليظهر ويتبين لهم المنافق من غيره إلى ذلك الوقت، فلما فرض القتال عند ذلك ظهر وتبين لهم أهل النفاق والارتياب من أهل الإيمان والتصديق.

والثالث: فيه آية الرسالة والبعث، وأما آية الرسالة فلأن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا عددًا قليلا لا عدة لهم ولا قوة، أمروا بالقتال مع عدد لا يحصون، ولهم عدة وقوة؛ ليعلم أنهم لا بأنفسهم يقاتلون، ولكن بالله – تعالى – إذ لا يحتمل قيام أمثالهم لأمثال أولئك مع كثرتهم وقوتهم، والله أعلم.

وأما آية البعث فلأنهم أمروا بقتال أقاربهم، وأرحامهم، والمتعلق بهم، وفي ذلك قطع أرحامهم، وقطع صلة قراباتهم؛ ليعلم أنهم إنما يفعلون هذا بالأمر لعاقبة تؤمل وتقصد؛ إذ لا يحتمل فعل ذلك بلا عاقبة تقصد، وبلا شيء يعتقد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَسَرَضٌ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيِ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ كان أهل النفاق يكرهون نزول ما ينبئهم عما في ضميرهم من النفاق والارتياب، كقوله - تعالى-: ﴿ يَحَدْذُ الْمُنْفِقُونَ أَن تُنزَّلُ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ نُنْبِثُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [التوبة: 35] وإذا أنزلت السورة يزداد لهم ما ذكر ؛ حيث قال: ﴿ وَأَمَا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَثُ فَرَادَتُهُمْ رَجِسًا إِلَى رَجِيهِمَ ﴾ [التوبة: 170].

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَوْلَىٰ لَهُمْ ﴾ قال أهل التأويل (١): هذا وعيد لهم؛ كقوله: ﴿أَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ لَكَ فَأَوْلَىٰ . . . ﴾ الآية [القيامة: ٣٤]، لكن ظاهره ليس بتوعد ولا تهدد، إنما ظاهره، أي: أحرى لكم وأولى أن تطيعوه، وأن تقولوا معروفًا، فإذا تركوا ذلك يكون وعيدًا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ ﴾ اختلف في تأويله:

قال بعضهم: هو صلة قوله: ﴿فَإِذَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ تَخَكَمَةٌ وَذُكِرَ فِهَا الْقِتَالُ ﴾، وعزم الأمر؛ فعند ذلك كان ما ذكر من المنافقين حيث قال: ﴿رَأَيْتَ اللَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَسَرَضُ ﴾، وليس في نفس ذكر القتال ما ذكر من نظر المغشي عليه من الموت إنما ذلك الوصف وتلك الحال عند وجوب القتال، ولزومه، وتأكيده عليهم، وذلك في قوله - تعالى-: ﴿فَإِذَا عَرَمَ ٱلْأَمْرُ ﴾ أي: وجب وفرض، فعند ذلك يكون حالهم ما ذكر، فأما بذكر نفس القتال فلا، والله أعلم.

وقال بعضهم: ﴿ فَإِذَا عَزَمَ ٱلْأَمْرُ ﴾ هو في الآخرة، أي: فإذا تحقق وظهر ما كان أوعدهم الرسول - عليه السلام- من نزول العذاب بهم في الآخرة ﴿ فَلَوْ صَدَفُواْ اللَّهُ ﴾ في الدنيا لكان خيرًا لهم في الآخرة؛ حيث كان لا ينزل العذاب بهم في الآخرة؛ أي: لو صدقوا رسول الله فيما يوعدهم من العذاب أنه ينزل بهم في الآخرة وتركوا مخالفته في الدنيا - لكان خيرًا لهم في الآخرة، والله أعلم.

وقوله - عزَ وجل-: ﴿فَهَلَ عَسَيْتُنْ ۚ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٣٩٥) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٤٩/٦).

اختلف في تأويل هذه الآية:

قال بعضهم (1): قوله - تعالى -: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ ﴾ أي: فلعلكم ﴿ إِن تُولِيَّتُمْ ﴾ أي: وليتم أمر هذه الأمة ﴿ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾ قال ابن عباس - رضي الله عنه -: قد كان هذا، وهم بنو أمية، ولوا أمر هذه الأمة ففعلوا ما ذكر من الفساد في الأرض وقطع الأرحام، وكان لهم اتصال برسول الله ﷺ، وكان منهم ما ذكر، والله أعلم.

وقال بعضهم: إن الآية في المنافقين؛ كانوا يأتون رسول الله ﷺ ويسمعون منه ما قال، ثم إذا تولوا عنه كانوا يسعون في الأرض بالفساد وما ذكر؛ كقوله - تعالى-: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْقِ ٱلدُّنْيَا . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِذَا تَوَلَىٰ سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ . . . ﴾

وقال بعضهم(٢): ما أراه إلا نزلت الآية في الحرورية، وهم الخوارج.

وجائز أن يكون هذا ما ذكر في آية أخرى؛ حيث قال: ﴿أَفَإِيْنَ مَاتَ أَوْ قُتِـلَ اَنْقَلَتِـثُمْ عَلَىَ أَعْقَدِكُمْ ۚ [آل عمران: ١٤٤] وقد انقلبوا، على ما أخبر، وهو في أهل الردة، والله أعلم.

وقال قتادة (٣): ﴿فَإِذَا عَزَمَ ٱلأَمَّرُ فَلَوْ صَكَفُواْ اللّهَ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ ﴾ [محمد: ٢١]، أي: طواعية الله ورسوله، وقول المعروف عند حقائق الأمور خير لهم، ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن وَلَيْتُمْ ﴾ يقول: إن توليتم عن كتابي وطاعتي ﴿أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يقول: كيف رأيتم القوم حين تولوا عن كتاب الله، ألم يسفكوا الدماء الحرام، وقطعوا الأرحام، وعصوا الرحمن، وأكلوا المال الحرام؟!

ويحتمل أن تكون الآية في الذين آمنوا برسول الله ﷺ قبل أن يبعث، فلما بعث كفروا به، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللهُ﴾ اللعن: هو الطرد عن الرحمة، وهو كقوله لإبليس: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعُنَيِّنَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ [ص: ٧٨] أي: أنت مطرود عن رحمتي، وقوله – تعالى–: ﴿لَعَنْهُمُ ٱللهُ﴾ أي: طردهم عن رحمته.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۲۱/۳۲۰).

<sup>(</sup>٢) قاله بكر بن عبد الله، المزني أخرجه عبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٣٩٩)، (٣١٤٠٠) وعبد الرزاقّ وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٩/٦).

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَصَمَهُمْ وَأَعْمَىٰ أَبْصَـُرُهُمْ ﴾ أي: أصمهم حتى لم يسمعوا سماع الاعتبار والتفكر، وأعمى أبصارهم حتى لم ينظروا فيما عاينوا نظر اعتبار وتفكر ما لو تفكروا وتأملوا ونظروا نظر معتبر، لأدركوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَلَا يَتَدَبُّرُونَ ٱلْفُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا . . . ﴾ الآية. فيه أنهم لو تدبروا وتأملوا فيه، لأدركوا ما فيه.

وفيه - أيضًا- أنهم لو تدبروا العذاب لفتح تلك الأقفال التي ذكر أنها عليها، وذهب بها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ أي: على قلوب أقفالها.

ثم يحتمل أقفالها: الظلمة التي فيها، وهي ظلمة الكفر، تلك الظلمة تغطي نور البصر ونور السمع.

وجائز أن يكون ما ذكر من الأقفال هي كناية عن الطبع، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اَرْتَدُواْ عَلَىٰ آَدَبَرِهِمِ مِّنَ بَعَدِ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ الْهُدَكُ الشَّيَطُانُ سَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ أَيْ اللَّهِمِ اللَّهِ الشيطان، ومرة إلى الشيطان، ومرة إلى نفسه، فما يفهم من تزيين الله - تعالى - كالإضلال المضاف إلى الشيطان، فالمفهوم من إضلال الله غير المفهوم من إضلال الشيطان؛ فعلى ذلك التزيين.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَمْلَىٰ لَهُمْ﴾ أي: أخرهم وأمهلهم إلى أجل ووقت؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَلَا يَعْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا أَنَّمَا نُمْلِى لَهُمُ خَيْرٌ لِأَنْفُسِمِمْ ... ﴾ الآية [آل عمران: ١٧٨]، أي: يؤخرهم؛ ليكون ما ذكر، والله أعلم.

ثُم قوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اَرْنَدُواْ عَلَىٰٓ اَدْبَرِهِرِ مِّنَ بَعَدِ مَا نَبَيْنَ لَهُمُ اللَّهَ مَا لَبَيْنَ لَهُمُ اللَّهَ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللِّهُ اللللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولِلْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُولُولُولُولُولُولُولَاللَّهُ اللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الل

وجائز أن تكون في المنافقين، ارتدوا على أدبارهم، وأظهروا الخلاف بعد وفاة رسول الله ﷺ بعدما أظهروا الموافقة في حياته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُواْ مَا نَزَلَكَ اللَّهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلْأَمْرِ ﴾ قوله: ﴿ذَلِكَ بِأَنَهُمْ ﴾ إن كان راجعًا إلى قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ٱرْنَدُّواْ عَلَىٓ أَدْبَرِهِم ﴾ فإن كان المراد بذلك اليهود - فالمعنى فيه غير المعنى لو كان في المنافقين.

وإن كان قوله: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ﴾ راجعا إلى قوله: ﴿ ٱلشَّيْطَانُ سَوَّلَ لَهُمْ ﴾ فإذا احتمل ذلك

الوجهين، فلا نفسره أنه إلى ماذا يرجع.

ثم قال بعضهم (١): الذين كرهوا ما نزل الله هم المنافقون، قالوا لليهود: سنطيعكم في تكذيب محمد والمظاهرة عليه.

وقال بعضهم: هم اليهود، ظاهروا سائر الكفرة على محمد ﷺ وأصحابه، رضي الله عنهم.

ثم كراهة نزول ما أنزل الله على رسوله – عليه الصلاة والسلام – كان من اليهود وجميع الكفرة؛ لقوله – تعالى –: ﴿مَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُـنَزَّلَ عَلَيْكُمْ مِنْ خَيْرِ مِن زَيِّكُمْ ﴾ [البقرة: ١٠٥]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُو﴾ هذا يدل على أنه لا يفسر قوله: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا﴾ ولا يشار على أنه أراد كذا، ورجع إلى كذا؛ لما أخبر الله - تعالى - أنه هو العالم بما أسروا، ولم يبين ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَضَرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَرَهُمْ . ذَلِك يَأْتُهُمُ ٱلْمَهُ وَكَرِهُواْ رِضَوْنَهُ ﴾ لا أحد يقصد قصد اتباع سخط الله، ولا كراهة رضوانه، لكنهم لما اتبعوا الفعل الذي كان الله يسخط ذلك الفعل، فكأنهم اتبعوا سخطه، وكذلك إذا تركوا اتباع ما كان الله يرضاه وكرهوه فكأنهم كرهوا رضوانه، وهو كقوله - تعالى-: ﴿ لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانِ ﴾ [يس: ٦٠]، ولا أحد يقصد قصد عبادة الشيطان، لكنهم لما اتبعوه فيما يأمرهم ويدعوهم إليه فكأنهم عبدوه، وهو تسمية الشيء باسم سببه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَخَبُطُ أَعْمَلُهُمْ﴾ التي كانت قبل ارتدادهم في حال اتباعهم إياه، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضُ أَن لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَضَعَنَهُمْ ﴿ وَلَوْ نَشَآهُ لَاَرَٰتَكَهُمْرَ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِيمَهُمُّ وَلَتَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْسَلَكُمْ ﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ حَنَى نَعْلَمَ الْمُحْبِهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّنْدِينَ وَبَنْلُوا أَخْبَارَكُمْ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَشَآفُوا الرَّسُولَ مِنْ اللَّهُ مَا الْمُدَىٰ لَن يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْئًا وَسَيُحْيِطُ أَعْمَلُهُمْ ﴿ ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَنْ لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَضَعَنَهُمْ ﴾ أي: حسب المنافقون أن لن يظهر الله عداوتهم، وأن لن يبدي الله ما في قلوبهم من العداوة؛

 <sup>(</sup>١) قانه قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٤١٥) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٣/٦٥).

جعل الله - جل وعلا - في إظهار ما أسر أهل النفاق وإبداء ما أخفوه فيما بينهم - آية عظيمة، ودلالة ظاهرة على رسالة رسوله على الله على عظيمة،

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَا ثَرْنِنَكُهُمْ فَلَعَرَفْنَهُمْ بِسِيمَهُمُ وَلَتَوْفِنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ ﴾ كأنه على التقديم والتأخير؛ كأنه قال: ولو نشاء لأريناكهم بسيماهم بالنظر إليهم بالبديهة ، ولتعرفنهم - أيضًا - في لحن القول؛ أي: لو نشاء لجعلنا لهم أعلامًا في الوجه والقول لتعرفنهم ، ولكن لم نجعل لهم ، ولكن جعل معرفتهم بأعمال يعملون فيظهر نفاقهم بذلك - والله أعلم - كقوله: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنيَا ﴾ للله أعلم - كقوله: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَوْقِ الدُّنيَا ﴾ [البقرة: ٢٠٤] ، وقال في آية أخرى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَعُولُوا لَسَمَعُ لَقَلَمُ السّمَعُ وَلَهُ وَلَا يَنْفُولُوا لَسَمَعُ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ . . . ﴾ الآية [محمد: ٢٠] ، وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَا يَأْتُونَ الْصَكَلَوْةَ إِلّا وَهُمْ كُوهُونَ ﴾ [التوبة: ٢٥] ، وقوله: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ الَّذِينَ وَهُمْ كُنْ وَلَوْنَ إِلّا وَهُمْ كُنْوِهُونَ ﴾ [التوبة: ٢٥] ، وقوله: ﴿ إِنَّمَا يَسْتَغَذِنُكَ الَّذِينَ كَانُ يَعْمُونُ وَلَا يَعْمُونَ وَلَلْكُ مِن الآيات على أنه كان لا كان يظهر نفاقهم وخلافهم بالأعمال التي كانوا يعملون؛ فدلت هذه الآيات على أنه كان لا يعرفهم بالسيماء والنطق والقول والأجسام، وإنما يعرفهم بأفعال كانوا يفعلونها، والله أعلم . وفال بعضهم: ﴿ وَلَنَعْ فَنَهُمُ فِي لَحْنِ الْقَوْلُ ﴾ أي: فحوى الكلام، فكان يعرفهم رسول الله وفال بعضهم: ﴿ وَلَا عَرْفَهُمُ وَلِ لَحْنِ الْقَوْلُ ﴾ أي: فحوى الكلام، فكان يعرفهم رسول الله وفال بعضهم: ﴿ وَاللّهُ مَلْ اللّهُ عَرْفُهُمُ وَلُولُ وَلَا عَرْفُهُمُ وَلُولُ الْمُولُولُ وَاللّهُ أَولُولُ وَالْمَا وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ

وفان بعضهم. ﴿ وَمُعْرِضِهُمْ فِي تَعْنِي الْعُووِي اللهِ عَلَى هذا التأويل.

وقوله: ﴿ وَلَتَمْرِفَنَهُمْ ﴾ على الوعد؛ أي: تعرفهم في حادث الوقت، والله أعلم. قال أبو عوسجة: يقال: رجل ألحن بحججه، ويقال: لحن يلحن - إذا أخطأ - لحنًا، فهو لاحن؛ كأنه من العدول والميل عن الحق.

وقال القتبي: ﴿ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ﴾ أي: في فحوى كلامهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْسَلَكُمُو ﴾ يحتمل هذا وجهين:

أحدهما: والله يعلم ما تسرون من الأعمال وتخفونها.

والثاني: على الجملة؛ أي: يعلم جميع أعمالهم: ما أسروا وأعلنوا؛ يخرج على الوعيد، كقوله: ﴿إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ [هود: ١١٢]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَرَ الْمُجَلِهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّدِيدِينَ﴾، هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أي: حتى يعلم أولياؤه المجاهدين منكم والصابرين من غير المجاهدين وغير الصابرين، فيكون المراد من إضافة العلم إلى نفسه علم أوليائه؛ كقوله - تعالى-: ﴿إِن

نَصُرُواْ اللَّهَ يَصُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، وقوله – عز وجل-: ﴿ يُحَدِّيعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٢]، ونحوه، فالمراد منه أولياؤه على أحد التأويلات، والله أعلم.

والثاني: يكون المراد بالعلم: المعلوم، وذلك جائز في اللسان واللغة؛ كقول الناس: الصلاة أمر الله: أي: مأمور الله، وكقوله - عز وجل-: ﴿حَتَى يَأْنِيكَ اَلْيَقِيثُ﴾ [الحجر: ٩٩] أي: الموقن به، وقوله: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ ﴾ [المائدة: ٥] أي: بالمؤمن به، ونحو ذلك كثير.

والثالث: أي: يعلم كائنًا ما قد علمه أنه سيكون؛ إذ لا يجوز أن يوصف هو بعلم ما سيكون بعلمه كائنًا، أو بعلم ما قد كان بعلمه أنه يكون كائنًا، ولكن يوصف بما قد علمه كائنًا أنه علمه كائنًا، أو يعلم ما علم أنه سيكون أنه يكون؛ لأنه يوجب الجهل، ويكون التغير في ذلك المعلوم لا في علمه، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَنَبْلُوا آخْبَارَكُو ﴾ أي: ونبلو في أخباركم التي أخبرتم عن أنفسكم؛ كقوله: ﴿ يَمْلِغُونَ كَ بِاللّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدَ قَالُوا كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ ﴾ [التوبة: ٧٤] وقوله - عز وجل-: ﴿ مَنْ عَنهَدَ ٱللّهُ . . . ﴾ [التوبة: ٧٥] إلى آخر ما ذكر، ابتلوا في تلك الأخبار التي أخبروا عن أنفسهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكونوا ابتلوا في قولهم الذي قالوا لو أعطوا بلسانهم؛ حيث قالوا: آمنا؛ كقوله - تعالى-: ﴿الَّمَ . أَحَسِبُ النَّاسُ أَن يُتُرَكُّوا أَن يَقُولُوا عَامَتَ وَهُمَ لَا يُفْتَنُونَ﴾ [العنكبوت: ١- ٢] فتنوا فيما قالوا وأخبروا؛ أي: ابتلوا، فالفتنة والمحنة والابتلاء واحد، والله أعلم.

وقال بعضهم: ﴿وَبَنْلُوا آخْبَارَكُونُ أَي: نظهر نفاقكم للمسلمين؛ إذ كان الله - تعالى - عالمًا قبل أن يبلوهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾: قوله: ﴿كَفَرُوا﴾ أي: كفروا بنعم الله؛ من الكفران.

أو كفروا بتوحيد الله.

وقوله: ﴿وَصَدُّواْ عَن سَلِيلِ ٱللَّهِ ﴾ يحتمل قوله: ﴿وَصَدُّواْ ﴾ أي: أعرضوا بأنفسهم عن دين الله.

ويحتمل: ﴿وَصَدُوا﴾ أي: صرفوا الناس عن دين الله، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَشَآقُوا الرَّسُولَ﴾ أي: عادوه وعاندوه ﴿مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْمُدَىٰ﴾. وقوله - عز وجل-: ﴿ لَنَ يَضُرُّواْ أَللَهَ شَيْئًا ﴾ يحتمل: لن يضروا الله بكفرانهم نعمه أو كفرهم بوحدانية الله - تعالى - ومعناه - والله أعلم-: أنه ليس يأمر بما يأمر أو ينهى عما ينهى لدفع مضرة عن نفسه، أو لجر منفعة إلى نفسه، ولكن يأمر وينهى لحاجة أنفس أولئك ولمنافعهم، فهم بتركهم اتباع أمره والانتهاء عن نهيه، ضروا أنفسهم، والله أعلم.

وجائز أن يكون المراد من قوله ﴿ لَن يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْنًا ﴾ أي: لن يضروا أولياء الله بما كفروا وصدوهم عن سبيله؛ بل ضروا أنفسهم؛ كقوله - تعالى-: ﴿ إِن نَصُرُوا اللَّهَ يَصُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧] أي: إن تنصروا أولياء الله ينصركم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَسَيُحْبِطُ أَعْمَلُهُمْ ﴾.

يحتمل حبط الأعمال بالارتداد بعد الإيمان، وإحداث الكفر بعد الإسلام.

ويحتمل أعمالهم التي كانت لهم بالإيمان قبل بعثه عليه السلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ۚ الرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُوا أَعْمَلَكُمْ ﴿ .

قال بعضهم: أي: أطيعوا الله في الجهاد، ولا تبطلوا حسناتكم بالرياء والسمعة.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿ يَأْيُهَا الذِّينَ آمنُوا اتقُوا الله وأَطْيَعُوا الرَّسُولُ ﴾.

ويحتمل: ولا تبطلوا أعمالكم بالارتداد والكفر بعد الإيمان.

ويحتمل: أي: لا تبطلوا أعمالكم بالمن على الله، أو على الرسول في الإسلام؛ أي: تسلمون ممتنون على الله أو على رسوله؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُوا فَل لَا تَمُنُوا عَلَى الله أو على رسوله؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسَلَمُوا فَل لَا تَمُنُوا عَلَى . . . ﴾ الآية [الحجرات: ١٧].

وقال قتادة: ولا تبطلوا أعمالكم بالرياء، وقال: فمن استطاع منكم ألا يبطل عملا صالحًا بعمل شر فليفعل؛ إن الشر ينسخ الخير، وإنما ملاك العمل بخواتيمه، فمن استطاع أن يختم بخير فليفعل، ولا قوة إلا بالله(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣١٤٢٣) وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٦/ ٥٤).

وجائز أن يكون قوله - تعالى-: ﴿ وَلَا نُبْطِلُواْ أَعْمَلَكُونَ ﴾ قال: هذا ليكونوا أبدًا على اليقظة والحذر؛ لئلا تبطل أعمالهم من حيث لا يشعرون؛ كقوله: ﴿ أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢].

وفي حرف أبي - رضي الله عنه-: ﴿ولا تبطلوا إيمانكم﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ مَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَمُمَّ﴾ تأويلها ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَا تَهِنُواْ وَتَدْعُواْ إِلَى اَلسَّلْمِ ﴾ أي: لا تضعفوا وتدعوا إلى الصلح، كذلك قال القتبي.

وقال أبو عوسجة: السلم - بكسر السين-: الصلح، ولا أعرف بفتح السين هاهنا له معنى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾ أي: وأنتم الغالبون.

فيه النهي عن الدعاء إلى الصلح إذا كانوا هم الأعلون؛ أعني: أهل الإسلام.

ثم قوله - تعالى-: ﴿وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾ يحتمل وجوهًا:

يحتمل: الأعلون بالحجج والبراهين في كل وقت.

ويحتمل: ﴿وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾ بالقهر والغلبة في العاقبة؛ أي: آخر الأمر لكم.

ويحتمل ﴿وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾ في الدنيا والآخرة؛ لأنهم وإن غلبوا في الدنيا وقتلوا كانت لهم الآخرة، وإن ظفروا بهم كانت لهم الدنيا والأموال.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ﴾ أي: وأنتم أولى بالله منهم، وهو ما ذكرنا في الآخرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱللَّهُ مَعَكُمْ ﴾ في النصر والغلبة.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن نصر وابن مردويه وابن جرير، كما في الدر المنثور (٦/٥٥).

 <sup>(</sup>۲) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٤٢٦) – (٣١٤٢٨) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/٥٥).

ويحتمل معكم في الوعد الذي وعد؛ أي: ينجز ما وعد لكم في الدنيا ويفي بذلك. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَن يَترَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴾ اختلف فيه:

قال بعضهم أي: لن يجعل الله للكافرين عليكم مظلمة ولا تبعة، وهو يحتمل في الدنيا والآخرة؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَلَن يَجْعَلَ اللّهُ لِلْكَيْفِرِينَ عَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا﴾ [النساء: ١٤١]. وقال بعضهم (١١): ﴿وَلَن يَتِرَكُمُ أَعْمَلَكُمُ ﴾ أي: لن ينقصكم أعمالكم، وكذا قال أبو عوسجة؛ يقال: وتره: أي: نقصه.

وقال بعضهم (٢): لن يظلمكم أعمالكم؛ يقال: وترني حقي، أي: بخسنيه، كذلك قال القتبي، ولكن كلاهما واحد في المعنى، أي: لا ينقص من أعمالهم شيئا، ولا يظلمون فيها، ولا يبخسون، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا لَلْهَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُّ وَلَهُوَّ﴾، أي: حياة الدنيا على ما عندهم وعلى ما يقدرون لعب ولهو؛ لأنهم كانوا يقولون أن لا بعث ولا حياة فعلى ما عندهم تكون حياة الدنيا على ما ذكر من اللهو.

ويحتمل أنه سماها: لهوًا ولعبا؛ لأنهم على ما يزعمون أنشأها للانقطاع والفناء، لا لتكتسب بها الحياة الدائمة في الآخرة؛ وإنشاء الشيء للانقطاع والفناء خاصة بلا عاقبة تقصد يكون لعبًا ولهوًا، ثم اللعب واللهو يجوز أن يكونا شيئًا واحدًا، ويجوز أن يكون أحدهما ما يستمتع بظاهر الأشياء، والآخر ما يستمتع بباطن الأشياء: اللعب هو ما يستمتع بظواهر الأشياء، واللهو هو ما يتلهى ببواطنها، والله أعلم.

وقوله - تعالى-: ﴿وَإِن ثُوْمِنُوا وَتَنَقُوا يُوْتِكُو أُجُورَكُمْ ﴾ أي: وإن تؤمنوا بما أمرتم الإيمان [به] وتتقوا عما نهيتم عن مخالفة أمره - ﴿ يُؤتِكُو أُجُورَكُمْ ﴾ : جعل الله - عز وجل - بفضله ورحمته لأعمالهم التي يعملون لأنفسهم أجرًا ؛ إذ لا أحد يعمل لنفسه ويأخذ الأجر من غيره ؛ لأنهم بالأعمال يسقطون عن أنفسهم التكليف بالشكر لنعم الله - تعالى - حيث أسدى عليهم النعم ابتداء ، لكنه جعل لأعمالهم أجرًا كأنهم يعملون له ابتداء ، وإن كانوا عاملين لأنفسهم في الحقيقة ، وإليه ترجع منافع أعمالهم ، ولأن أنفسهم وأموالهم - في الحقيقة - لله - تعالى - فكيف يستحقون الأجر على مولاهم بأعمالهم ؟ وهذا كما ذكرنا من الإقراض له والاستدانة منه كأنه لا ملك له في ذلك ، وأن ليس له ذلك ، وإن كانت حقيقة أملاكهم وأنفسهم لله - تعالى - فضلا منه وكرمًا ، فعلى ذلك هذا ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣١٤٣٢) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٤٣١) وهو قول قتادة وابن زيد.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا يَسْئَلَكُمْ أَمْوَلَكُمْ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: ليس يسألكم الإنفاق من أموالكم، وإنما يسألكم من ماله يستمتعوا<sup>(١)</sup> بمال غيره لأنفسكم وتجعلون ذخرًا لأنفسكم غير ﴿إِن يَسْئَلُكُمُوهَا فَيُحْفِكُمُ بَبَّغَلُواْ﴾، أي: لو كان يسألكم من أموالكم لبخلتم وتركتم الإنفاق منها.

والثاني: ﴿ وَلَا يَسَعَلَكُمُ أَمَوالكُم ﴾ أي: ولا يسألكم الإنفاق من جميع أموالكم، ولكن إنما يسألكم الإنفاق من طائفة من أموالكم ﴿ إِن يَسْكَكُمُوهُمَا فَيُحْفِكُم ﴾ أي: لو يسألكم جميع أموالكم، لحملكم ذلك على البخل وترك الإنفاق، فإن يسألكم الإنفاق من جزء من أموالكم فلماذا بخلتم وتركتم الإنفاق؟!

وقوله: ﴿ فَيُحْفِكُمْ تَبْخُلُوا ﴾ يخرج من وجوه:

أحدها: أي: يحملكم على البخل لو سألكم جميع الأموال.

ويحتمل ﴿ فَيُحْفِكُمُ ﴾ أي: يجعلكم حفاة لا شيء يبقى عندكم: الإحفاء: أن يأخذ كل شيء عنده، وهو من الاستئصال، ومنه إحفاء الشوارب.

وقال أبو عوسجة: الإحفاء: شدة المسألة؛ أي: إن يلح عليكم فيما يوجبه في أموالكم تبخلوا؛ يقال: أحفى في المسألة وألحف وألح واحد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَيُخْرِجُ أَضَعَننَكُمُ ﴾ أي: لو أمر بالإنفاق من جميع أموالكم ومن أموالكم ومن أموالكم على أموالكم حقيقة يظهر ذلك من أضغانكم التي في قلوبكم؛ لأن ذلك الأمر إنما يجري على السن الرسل؛ يوجب ذلك إظهار ما في قلوبهم من الضغائن للرسل، عليهم السلام.

فإن كان التأويل هذا فهو في المنافقين؛ فيكون الأمر بالإنفاق سبب إظهار نفاقهم وضغائنهم وعداوتهم، فكان كالأمر بالقتال؛ كان سببًا لإظهار نفاقهم.

وإن كان في المسلمين فيحتمل أنه قال ذلك؛ تحريضًا لهم على الإنفاق والتصدق، أي: إنه سبب إخراج الضغائن والعداوة؛ لما فيه من التحبب والتودد بإيصال ما هو محبوب إليه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿هَتَأَنتُمْ هَتُؤُلَآء تُدُعَوْكَ لِلْمَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَي: هأنتم يا هؤلاء تدعون لتنفقوا في سبيل الله، أي: في إظهار دين الله، أو في طاعة الله، أو في الجهاد؛ لأن الإنفاق في ذلك كا، ني سبيل الله، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَمِنكُم مَن يَبْخَلُّ وَمَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِمِ \* جعل الله - عز وجل-: الإنفاق لهم حقيقة إذا أنفقوا فيما أمرهم الله - تعالى - بإلإنفاق في طاعته عند ذلك تصير تلك الأموال لهم؛ لأنهم إذا أنفقوا فيما أمر الله - تعالى - انتفعوا

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

بها في الدنيا، واستمتعت أنفسهم وتلذذت، وانتفعوا بها - أيضًا - في الآخرة وقت حاجتهم وفقرهم بذلك تتحقق وتحصل لهم تلك الأموال، فأما عند تركهم الإنفاق فيما أمروا بالإنفاق والبذل فلا تتحقق لهم تلك الأموال المجعولة في أيديهم؛ لأنه إما أن تجعل لوارثهم أو يأخذها منهم بلا سبب من غير أن يجعل لهم بذلك نفع يحصل لهم، فيكون ما ذكرنا، فذلك تأويل قوله - تعالى -: ﴿ وَمَن يَتْبَخُلُ فَإِنَّما يَبَخُلُ عَن نَقْسِهِ \* والله أعلم - لما يهلك نفسه بترك الإنفاق منه ولم يتمتع ولم ينتفع به وقت حاجته إليه في الآخرة.

وقال بعضهم: قوله: ﴿فَينكُم مَن يَبْخَلَّ ﴾ عن الصدقة والإنفاق في طاعة الله، ﴿وَمَن يَبْخَلُ ﴾ بالصدقة في طاعة الله ﴿فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَفْسِدٍ ۚ ﴾ بالجزاء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿وَاللّهُ ٱلْغَنِيُّ وَالشَّهُ ٱلْفَقَرَآةُ﴾ أي: ﴿وَاللّهُ ٱلْغَنِيُّ عَن إنفاقكم وعما يأمركم بالإنفاق، ﴿وَأَنشُكُمُ ٱلْفَقَرَآةُ﴾ إلى ما تنفقون؛ أي: أنتم المنتفعون بذلك الإنفاق الذي يأمركم به، لا أنه ترجع منفعة ذلك إليه، أو يأمر لحاجة نفسه، ولكن إنما يأمركم بذلك لحاجتكم إليه يومًا، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون يقول: ﴿وَاللَّهُ ٱلْغَنِيُ ﴾ عنكم وعما في أيديكم، ﴿وَأَسْتُمُ ٱلْفُقَـرَآءُ ﴾ إليه في كل وقت، وكل ساعة، في جميع أحوالكم وأوقاتكم؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَثَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنَيُ ٱلْحَيِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

ويحتمل: ﴿وَاللَّهُ ٱلْغَنِيُّ ﴾ عن أموالكم، ﴿وَأَنشُرُ ٱلْفُفَرَآءُ ﴾ إلى مغفرته ورزقه وجنته ورحمته.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَلَكُمْ ﴾.

قال بعضهم: قد تولوا، وهم أهل مكة، واستبدل قومًا غيرهم وهم أهل المدينة، لكن هذا بعيد؛ لأن السورة مدنية؛ فلا يحتمل الخطاب بها لأهل مكة بقوله: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوا ﴾. ومنهم من يقول: الله – عز وجل– أخبر ووعد أهل المدينة أنهم إن يتولوا استبدل غيرهم أطوع منهم لله – تعالى – فلا تولوا هؤلاء ولا استبدل غيرهم.

وقال بعضهم: هو على وجهين:

أحدهما: قوله: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوا يَسَتَبَّدِلْ فَوْمًا﴾، أي: [لم] تتولوا ولم يستبدل قومًا غيركم.

والوجه الآخر: قد تولوا واستبدل بهم النخع، وأحمس، وناس من كندة، والذين تولوا حنظلة وأسد، وغطفان، وبنو فلان.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْنَاكُمُ ﴾ أي: لا يكونوا أمثالكم في الطاعة لله -

تعالى - بل أطوع له وأخضع، والله أعلم.

وذكر أن رسول الله ﷺ سئل عن قوله: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوْا يَسْتَبَدِلْ فَوَمًا غَيْرَكُمْ ﴾ فضرب بيده على فخذ سلمان الفارسي، وقال: «والذي نفسي بيده، لو كان الدين منوطا بالثريا، لتناوله رجال من فارس».

وقال رسول الله ﷺ: "رأيت غيما سوداء، ردفها غيم بيض، فاختلطت بها فتعقب بهن جميعًا" قالوا: يا رسول الله، فما أولت؟ قال: "العجم يشركونكم في دينكم وأنسابكم"، قالوا: العجم يا رسول الله؟! قال: "نعم، لو كان الإيمان معلقًا بالثريا، لناله رجال من العجم، وأسعدهم به أهل فارس" فإن ثبت هذا الخبر، فجائز أن يستدل به على جعل العجم أكفاء العرب؛ لأنه قال: "يشركونكم في أنسابكم" فإذا أشركوهم في أنسابهم صاروا أكفاء لهم.

ويحتمل أن يكون قوله: «يشركونكم في أنسابكم»؛ لأنهم يسبونهم، فيلدون منهم أولادًا فيشتركون فيما ذكر، والله أعلم.

وعن أبي هريرة - رضي الله عنه - أنه قال: تلا رسول الله عنه الآية: ﴿وَإِن تَتَوَلَّوْا مَنْكُمُ مُو الله عنه الله عنه الله عنه الله يَسْتَبَدِل قَومًا؟ قال: فضرب رسول الله يَسْتَبَدِل قَومًا؟ قال: فضرب رسول الله يَسْتَ على منكب سلمان، ثم قال: «هذا وقومه هذا»، وقال في حديث آخر: «والذي نفسي بيده لو كان الإيمان منوطًا بالثريا، لناله رجال من فارس (۱)، والله أعلم بالصواب، وصلى الله على سيدنا محمد وآله أجمعين.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد والترمذي وابن جرير (٣١٤٤٢) – (٣١٤٤٤) وابن أبي حاتم والطبراني في الأوسط، والبيهقي في الدلائل، كما في الدر المنثور (٦/٥٥). وله شاهد من حديث جابر أخرجه ابن مردويه، كما في المصدر السابق.

## ذكر أن سورة الفتح مدنية

## بِنْسُدِ اللَّهِ النَّخَيْلِ الرَّحَيْسِ إِلَّهِ الرَّحَيْسِةِ

قوله – عز وجل-: ﴿ إِنَّا فَتُحَنَّا لَكَ فَتُمَا مُبِينًا﴾ قال بعضهم: هو فتح مكة.

وقال بعضهم (۱): هو صلح الحديبية الذي بين رسول الله ﷺ وبين أهل مكة حين صدوهم عن دخولهم مكة، وحالوا بينه وبين زيارة البيت، وكان له فيها - أعني: في قصة الحديبية - أمران وآيتان ظاهرتان عظيمتان:

أحدهما: أنه أصابه ومن معه من أصحابه عطش، فأتى بإناء ماء، فنبع من ذلك الإناء من الماء مقدار ما شرب منه زهاء ألف وخمسمائة، حتى رووا جميعًا؛ فذلك آية عظيمة حسية على رسالته.

والثاني: أخبر بغلبة الروم فارس، وذلك علم غيب، وكان كما ذكر وأخبر؛ فدل أنه إنما علم ذلك بالله تعالى.

وقصة الحديبية: روي عن رجل يقال له: مجمع بن حارثة قال: شهدت الحديبية مع رسول الله على فلما انصرفنا عنها إذ الناس يوجفون الأباعر، فقال بعض الناس لبعض: ما للناس؟ قال: أوحي إلى رسول الله على قال: فخرجنا نوجف مع الناس حتى وجدنا رسول الله على واقفًا عند كراع الغميم - اسم موضع - فلما اجتمع إليه بعض ما يريد من الناس قرأ عليهم: ﴿إِنَّا فَتَحَا لَكُ فَتَمَا مُبِينًا ﴾ قال: قال رجل من أصحاب رسول الله: أو فتح هو يا رسول الله؟ قال: «إي والذي نفسي بيده إنه بفتح» قال: ثم قسمت الحديبية على ثمانية

<sup>(</sup>۱) قاله أنس بن مالك، أخرجه البخاري (٤٨٣٤) وابن جرير (٣١٤٥٨) وابن أبي شيبة وابن مردويه والبيهقي عنه، كما في الدر المنثور (٥٨/٦)، وهو قول جابر والبراء بن عازب وغيرهما.

عشر سهمًا، وكان الجيش ألفًا وخمسمائة (١).

وفي بعض الأخبار: أنه الصلح الذي كان بين رسول الله على وبين المشركين، ولم نر قتالا، ولو نرى لقاتلنا<sup>(٢)</sup>، قال: فنزلت سورة الفتح، فأرسل رسول الله على الله عمر – رضي الله عنه – فأقرأها إياه، فقال: يا رسول الله، فتح هو؟ قال: «نعم» (٣).

وعن عامر أن النبي ﷺ كان بالحديبية، فأنزل الله – تعالى–: ﴿ إِنَّا فَتَحَنَّا لَكَ فَتَمَا مُبِينًا﴾ فقال رجل: إنه فتح هو؟ قال: «نعم» (٤).

وعن جابر أنه قال: ما كنا نعد الفتح إلا يوم الحديبية <sup>(٥)</sup>.

وكذلك روي عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: نزلت هذه الآية: ﴿إِنَّا فَنَحْنَا لَكَ فَتُكَا مُبِينًا﴾ بالحديبية (٦).

وعن ابن عباس – رضي الله عنه – أنه قال: لم يكن في الإسلام فتح أعظم من صلح الحديبية، وضعت الحرب أوزارها، وأمن الناس كلهم، ودخل في الإسلام في السنتين أكثر مما كان دخل قبيل ذلك، فلما رجع رسول الله على إلى المدينة من الحديبية. . . وفي الحديث طول تركنا ذكره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا﴾ يخرج على وجوه ثلاثة:

أحدها: أي: إنا قضينا ذلك قضاء بينًا بالحجج والبراهين على رسالتك ونبوتك؛ ليعلم أنك محق على ما تدعي، صادق في قولك؛ ﴿لِيَغَفِرَ لَكَ اللَّهُ﴾ بما أكرمك، وعظم أمرك بالرسالة والنبوة؛ أي: أعطاك ذلك وأكرمك به؛ ليغفر لك ما تقدم من ذنبك و ما تأخر.

والثاني: ﴿ إِنَّا فَتَحَنَا لَكَ فَتَعَا مُبِينًا﴾ ما لم يطمع أحد من الخلائق أنه يفتح عليك أمثال ذلك الفتح ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْهِكَ وَمَاتَأَخَّرَ ﴾ .

والثالث: إنا فتحنا لك جميع أبواب الحكمة والعلوم وجميع أبواب الخيرات والحسنات ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ ﴾ بما أكرمك من أبواب الحكمة والخيرات.

يخرج على هذه الوجوه الثلاثة، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٣١٤٦٣) وابن أبي شيبة وأحمد وأبو داود وابن المنذر والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الدلائل، كما في الدر المنثور (٥٨/٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۱٤٦٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٣١٤٥٩).

 <sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي شيبة وأحمد والبخاري في تاريخه وأبو داود والنسائي وابن جرير (٣١٤٥١)
 والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الدلائل، كما في الدر المنثور (٦/٨٥).

<sup>(</sup>٦) كذا في أ.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ يخرج على وجهين: أحدهما: يرجع إلى ذنبه؛ أخبر أنه غفر له.

ثم لا يجوز لنا أن نبحث عن ذنبه ونتكلف أنه ما كان ذنبه? وأيش كانت زلته؟ لأن البحث عن ذلك يخاف عليه الكفر، البحث عن ذلك يخاف عليه الكفر، لكن ذنبه وذنب سائر الأنبياء – عليهم السلام – ليس نظير ذنبنا؛ إذ ذنبهم بمنزلة فعل مباح منا، لكنهم نهوا عن ذلك، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله – عز وجل-: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ﴾ أي: يغفر ذنبه ابتداء غفران؛ أي: عصمه عن ذلك، وذلك جائز في اللغة، والله أعلم.

والوجه الثاني يرجع إلى ذنوب أمته؛ أي: ليغفر لك الله ذنوب أمتك، وهو ما يشفع لأمته، فيغفر له؛ أي: لشفاعته، وهو كما روى في الخبر: «يغفر للمؤذن مدّ صوته» أي: يجعل له الشفاعة، فعلى ذلك جائز أن يكون قوله: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ ﴾ أي: يغفر لأمته بشفاعته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُنِمَ نِعْمَتُمُ عَلَيْكَ﴾ يحتمل إتمام نعمته عليه هو ما ذكرنا من الرسالة والنبوة، وفتح ما ذكر من أبواب الخيرات والحكمة في الدنيا والآخرة، والشفاعة له في الآخرة، أو إظهار دينه على الأديان كلها، وإياس أولئك الكفرة عن عوده إلى دينهم؛ كقوله: ﴿ أَلَيْوُمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ . . . ﴾ الآية [المائدة: ٣]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَشَرُكُ اللّهُ نَصَرًا عَزِيزًا ﴾ ، يحتمل: أي: ينصرك نصرًا عزيرًا بالغلبة عليهم ، والقهر ، والظفر ، لا صلحًا ، ولا موادعة ، وعلى ذلك يخرج قول أهل التأويل: نصرًا عزيرًا لا يستذل ولا يسترذل ، وظاهر الآية ليس على ذلك ؛ لأنه قال على إثره: ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللّهُ ﴾ ؛ لأن الخيرات والحسنات تكون سببًا للمغفرة ؛ فجائز أن يكون ما ذكر من الفتح له والمغفرة هذا ، لا ما ذكره [أهل التأويل] إلا أن يقال: إن النبي عَلَيْ كان يسأل منه الفتح لما أقدم على أسباب الفتح ، وهو القتال مع الكفرة ، ونحو ذلك ، وذلك من الخيرات التي تكون سبب المغفرة ، إلا أن الله أضاف الفتح إلى نفسه ، والقتال منهم ،

ويحتمل أن يكون ما ذكر من الفتح له ليغفر له هو أن الله جعل رسوله بحيث لا يخط بيده خطًا، ولا يكتب كتابًا، ولا يفهم كتابه، وهو ما وصفه الله - جل وعلا - بقوله: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ، مِن كِنكِ وَلا تَخْطُمُ بِيَمِينِكَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨] لدفع ارتياب المبطلين فيه على ما ذكر، ثم مع أنه جعله هكذا أحوج جميع حكماء الخلق إنيه،

وأحوج - أيضًا - جميع أهل الكتب السالفة إليه في معرفة ما ضمن كتابه المنزل عليه، وجعله رسولا إليهم؛ فيكون كأنه قال: إنا فتحنا لك النبوة، والحكمة، وأنواع العلوم، والخيرات، والحسنات؛ ﴿ لِيَنْفِرَ لَكَ ﴾؛ أي: إنما فتح لك ما ذكر ليغفر لك ويتم نعمته عليك من النبوة، والحكمة، وإظهار دينه على الأديان كلها، ويهديه صراطًا مستقيمًا، وينصره نصرًا عزيرًا، أعطاه ما ذكرنا، وذلك كله النصر العزيز، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَلْكِ ﴾ أي: من ذنب أمتك وما تأخر من ذنبهم؛ على ما قال بعض أهل التأويل، ويتم نعمته عليهم من أنواع الخيرات، والأمن لهم، والإياس لأولئك الكفرة عنهم، ويهديهم صراطًا مستقيمًا، وينصرهم نصرًا عزيزًا، أي: فتحنا لك ما ذكر؛ ليكون لأمتك ما ذكرنا من المغفرة لهم، وإتمام النعمة والهداية لهم: الصراط المستقيم، والنصر لهم: النصر العزيز، أي: نصرًا يعزون به في حياتهم وبعد وفاتهم في الدنيا والآخرة، والله أعلم.

ومن الناس من يقول: إن الله - جل وعلا - امتحن رسوله - عليه الصلاة والسلام - في الابتداء بالخوف حين قال: ﴿ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ ﴾ [الأحقاف: ٩]، وجد النبي ﷺ لذلك وجدًا شديدًا، ونزل بعده ﴿ إِنَا فَتَحَا لَكَ فَتَحَا مُبِينَا . لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ . . . ﴾ إلى آخره، قال رسول الله ﷺ عند ذلك: «نزلت على آية أحب إلي مما على الأرض»، ثم قرأها النبي ﷺ، فقالوا: هنيئًا مريئًا يا نبي الله، قد بين لك ماذا يفعل بك، ولم يبين ماذا يفعل بنا؛ فنزل قوله - تعالى - : ﴿ لِيَدْخِلُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ مِنْتُ جَنَّنُو . . . ﴾ الآية، والله أعلم. وقوله - عز وجل - : ﴿ هُوَ الَذِي َ أَنْزَلَ السَكِينَةَ فِي قُلُوبِ اَلشَوْمِينِينَ ﴾ .

قال بعضهم: السكينة: هي كهيئة الريح لها جناحان، ولها رأس كرأس الهرّ؛ لكن هذا ليس بشيء، فإنه – عز وجل– قال: ﴿أَيْزَلُ ٱلسَّكِينَةَ فِي تُلُوبِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ بحقيقة الدين، وهو تفسير العلم، وهذا يدل على أن خالق العلم الاستدلالي ومنزله ومنشئه هو الله – تعالى – وهم يقولون: إن خالقه هو المستدل؛ فيكون حجة عليهم.

قال بعض المعتزلة: إضافة إنزال السكينة إلى نفسه على سبيل المجاز، ليس على التحقيق، كما يقال: فلان أنزل فلانًا في منزله أو مسكنه وإن لم يكن منه حقيقة إنزاله إياه في المنزل، لكن أضيف إليه ذلك؛ لأنه وجد منه سبب به يصل ذلك إلى نزوله في منزله ومسكنه، فعلى ذلك أضاف إنزال السكينة في قلوب المؤمنين؛ ليزدادوا إيمانًا؛ فلا يقال في مثله لأمر كان منه أو بسبب جعل له ذلك؛ وهو كقوله - تعالى -: ﴿إِنَّا فَتَحَا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا . لِيَغْفِرُ لَكَ اللهُ اللهُ ليكون ما ذكر

على ما أخبر أنه فتح؛ ليغفر له ما ذكر، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ لِيَزْدَادُوَا إِيمَنَا مَّعَ إِيمَنِهِمٌّ ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: ما قال أبو حنيفة - رحمه الله -: ليزدادوا إيمانًا بالتفسير على إيمانهم بالجملة.

والثاني: ليزدادوا إيمانًا بمحمد ﷺ وبكتابه مع إيمانهم بسائر الرسل والكتب التي كانوا آمنوا بها وصدقوها، وهذا في أهل الكتاب خاصة.

والثالث: ليزدادوا إيمانًا في حادث الوقت مع إيمانهم فيما مضى من الأوقات، فإذا وصل هذا بالأول فيكون بحكم الزيادة، وإن شئت جعلته بحكم الابتداء؛ إذ للإيمان حق التجدد والحدوث في كل وقت، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيِلَهِ جُمُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فإن كان نزوله على إثر قول ذلك المنافق على ما ذكر بعض أهل التأويل؛ حيث قال لأصحابه: يزعم محمد أن الله قد غفر له، وأن له على عدوه ظفرًا، ويهديه صراطًا مستقيمًا، وينصره نصرًا عزيزًا، هيهات هيهات، لقد بقي له من العدو أكثر وأكثر، فأين أهل فارس والروم؟! هم أكثر عددًا، فعند ذلك نزل: ﴿وَيِلَهِ جُمُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ فمعناه: أي: لله تدبير جنود السموات والأرض، ينصر من يشاء على من يشاء، ويجعل الأمر لمن يشاء على ما يشاء، ليس لهم التدبير وإنفاذ الأمر على من شاءوا، ولكن ذلك إلى الله - تعالى - وهو كقوله: ﴿فَلِلَهِ الْمَكُرُ جَمِيعًا ﴾ [الرعد: ٢٤] أي: لله تدبير مكرهم، لا ينفذ مكرهم إلا بالله - تعالى - فعلى فليه فعلى ذلك هذا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا مَكِيمًا ﴾ أي: عن علم بما يكون منهم من إيثارهم عداوة الله على ولايته، واختيار الخلاف له - أنشأهم لا عن جهل، ليعلم أنه لم ينشئهم ولم يأمرهم بما أمرهم وامتحنهم بما امتحن؛ لحاجة نفسه، أو لمنافع ترجع إليه، ولكن لحاجة أولئك ولمنافعهم؛ ولذلك قال: ﴿عَكِيمًا ﴾؛ لأن الحكيم هو الذي لا يلحقه الخطأ في التدبير، فإذا كان إنشاؤه إياهم وما أمرهم به، ونهاهم عنه، لا لحاجة له في نفسه ولا منفعة، ولكن لحاجتهم ومنفعتهم - كان حكيمًا في إنشائه إياهم على علم منه بما يكون منهم من إيثار العداوة له على ولايته، واختيار الخلاف له والمعصية، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِيُدْخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَحْيِهَا ٱلأَنْهَـُرُ خَلِدِينَ فيهَا . . . ﴾ الآية .

كأن هذا صلة قوله - تعالى-: ﴿ هُو الَّذِيَّ أَنَزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْدَادُوٓا إِيمَنَا مَّعَ

إِيمَانِهِمُ ﴾ ﴿ لِيَدَخِلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ . . . ﴾ الآية ، أنزل السكينة في قلوبهم ؛ أي : أنزل ما تسكن به قلوبهم ؛ ليزدادوا إيمانًا ، وأنزل السكينة – أيضًا – ليدخلهم فيما ذكر ، كما ذكر في رسول الله ﷺ : ﴿ إِنَّا فَتَحَا لَكَ فَتَحَا مُبِينًا . لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ ﴾ فتح له ليغفر له ، فعلى ذلك أنزل السكينة في قلوبهم ؛ ليزداد لهم الإيمان ، وليدخلهم الجنات التي وصف ، ثم أخبر أن ذلك لهم عند الله فوز عظيم لا هلاك بعده ، ولا تبعة ، والله أعلم .

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُعَذِبَ ٱلْمُنَفِقِينَ وَٱلْمُنَفِقَتِ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَٱلْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينَ وَالمُشْرِكِينَ مِن العذاب مقابل ما ذكر للمؤمنين من إنزال السكينة عليهم، وإدخالهم الجنة، حرم هؤلاء السكينة التي ذكر أن قلوب المؤمنين بها تسكن؛ لما علم أنهم يختارون عداوته، ويؤثرون عداوة أوليائه على ولايتهم، وعلم من المؤمنين أنهم يؤثرون ولايته على عداوته، وولاية أوليائه على عداوتهم فأنزل السكينة في قلوبهم ولم ينزل على أولئك هذا؛ ليعلم أن من بلغ في الإيمان الحدّ الذي ذكر إنما بلغ ذلك بالله - تعالى - وبفضله، وبرحمته، ولا قوة إلا بالله.

وقوله: ﴿ اَلظَّاآنِينَ بِاللّهِ ظَرَى اَلسَّوَءٌ ﴾ جائز أن يكون قوله – عز وجل – : ﴿ اَلظَّآنِينَ بِاللّهِ ظَرَى السَّوَءُ ﴾ السَّرَءُ ﴾ السَّرَءُ ﴾ المنافقون الذين ذكرهم في آية أخرى ؛ حيث قال : ﴿ بَلَ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ آهَلِهِمْ أَبَدًا وَزُيِّنَ ذَلِكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَنَ السَّوَءِ ﴾ [الفتح : ١٢] ظنوا أن رسول الله ﷺ لا يرجع إلى أهله، وكذلك المؤمنون لا يرجعون إلى أهليهم أبدًا، ثم أخبر أن ذلك الظن منهم ظن السوء، فيحتمل ما ذكر – هاهنا – ﴿ اَلظَآنِينَ بِاللّهِ ظَنَ السَّوَءُ ﴾ هذا ما ذكرنا، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ ٱلظَّـآنِينَ بَاللَّهِ ظَلَّ ٱلسَّوْءَ﴾: هم المشركون.

ثم إن كانوا من المنافقين فيكون ظنهم بالله ظن السوء: ألا يرجع هو وأصحابه إلى أهليهم أبدًا وإن كانوا من مكذبي الرسول على فيكون ظنهم بالله ظن السوء ألا يكرم محمدًا على بالرسالة، ولا يعظمه بالنبوة، لا يختاره ولا يؤثره، على غيره من الناس الذين يختارونهم؛ كقولهم: ﴿ لَوَلَا نُزِلَ هَلَا اللَّمْءَانُ عَلَى رَجُلِ مِن الله عَلَى عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف: ٣١] فيكون ظنهم بالله ظن السوء على هذا: ألا يكرم الله - تعالى - محمدًا على ولا يختاره لرسالته ونبوته، والله أعلم.

وإن كان ذلك من مكذبي البعث ومنكريه، فيكون ظنهم بالله ظن السوء هو ألا يقدر على البعث والإحياء بعد الموت.

ثم أخبر أن عليهم دائرة السوء الذي ظنوا ألا يرجع إلى رسول الله ﷺ فصار عليهم ما

ظنوا برسول الله ﷺ حيث تفرقوا من أوطانهم، وهتك أستارهم، ونحو ذلك.

وإن كانوا من مكذبي الرسول ﷺ أنه لا يرسله، فظنهم كان ما ظنوا؛ لأنه بعث هو رسولا ولم يبعث من اختاروا هم.

وإن كانوا من منكري البعث فعليهم كان عذاب اليوم، وفيه هلاكهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَهُمْ وَأَعَدٌ لَهُمْ جَهَنَمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا﴾ أخبر – عز وجل– أنهم استوجبوا غضب الله ولعنه بالذي كان منهم من سوء ظنهم بالله ورسوله، وأعد لهم جهنم بذلك، وساءت مصيرًا لهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلِلْهِ جُنُودُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيرًا حَكِيمًا﴾ ذكر على إثر ما ذكر ﴿عَزِيرًا حَكِيمًا﴾؛ ليعلم أن عزه ليس بما ذكر من الجنود الذين له في السموات والأرض، ولكنه عزيز بذاته، له العز الذاتي الأزلي، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا آرَسَلَنَكَ شَنهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴿ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَتُعَزِرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُسَيِّمُوهُ بُكِّرَةً وَأَصِيلًا ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ اللَّهَ يَدُ اللَّهِ فَوَى آيَدِهِمْ فَمَن تَكَكَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ، وَمَنْ أَوْنَى بِمَا عَلِهَدَ عَلِيْهُ ٱللَّهَ فَسَيُؤْنِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَيْهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا﴾ قوله: ﴿شَنِهِدًا﴾ لله ما لله - تعالى - على عباده، [و] ما لبعضهم على بعض؛ فعلى هذا التأويل يكون قوله: ﴿شَنِهِدًا﴾ أي: مبينًا؛ أي لتبين ما لله عليهم، وما لبعضهم على بعض؛ وهو قول أبي بكر الأصم.

وقال بعضهم: أي: شاهدًا للرسل - عليهم السلام - بالتبليغ بالإجابة لمن أجابهم، وشاهدًا على من أبي الإجابة بالإباء والرد، فعلى هذا التأويل يكون قوله: ﴿شَهِدًا﴾ على حقيقة الشهادة؛ على ما ذكرنا، والله أعلم.

وقال بعضهم (۱<sup>۱)</sup>: أي: أرسلناك شاهدًا على أمتك وعلى الأنبياء – عليهم السلام – بالتبليغ ومن ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمُبَيِّـرًا وَنَـذِيرًا﴾: البشارة: هي تذكر عواقب الخيرات والحسنات، والإخبار عن أحوالها: أنها إلى ماذا يفضي أربابها وعما لهم؛ ليرغبهم فيها.

والنذارة: هي تذكر عواقب الشرور والسيئات، والإخبار عن أحوالها أنها إلى ماذا يفضى أربابها ومرتكبيها؛ ليزجرهم عنها، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣١٤٦٧) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/٦٣).

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِتُوْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ خاطب بهذا البشر كلهم وفي الأول خاطب رسول الله ﷺ، كأنه يقول على الجمع بينهما في الخطاب: أرسلناك رسولا شاهدًا؛ لتؤمنوا أنتم بالله ورسوله.

ويحتمل أن يكون على الإضمار؛ أي: إنا أرسلناك مبشرًا ونذيرا، وقل لهم: إنما أرسلت لتؤمنوا بالله ورسوله، وهو كقوله - تعالى -: ﴿ يَثَايُهُمَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَآةَ فَطَلِّقُوهُنَ لِعِدَّ بِهِنَّ ﴾ [الطلاق: ١]، معناه: يأيها النبي، قل لهم: إذا طلقتم النساء، فطلقوهن لعدتهن، فعلى ذلك جائز ما ذكرنا، والله أعلم.

وقرئ بالياء، وهي ظاهرة.

ثم الإيمان بالله – تعالى – هو أن يشهد له بالوحدانية والألوهية، وأن له الخلق والأمر في كل شيء وكل أمر.

والإيمان برسوله: هو أن يشهد له بالصدق في كل أمر، وبالعدالة له فيما يحكم ويقضي، ويصدقه في كل ما يقوله، ويجيبه في كل ما يدعو إليه، ويطيعه في كل أمر يأمر به، وينهى عنه؛ والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتُعَـزِّرُوهُ﴾ اختلف فيه:

قال بعضهم (١): أي: تنصروه وتعينوه.

وقال بعضهم: أي: تطيعوه.

وقال بعضهم: أي: تعظموه.

فمن يقول: إن قوله: ﴿وَتُعَرِّرُوهُ ﴾ ليس على النصر والإعانة ، ولكن على التعظيم ، أو على التعظيم ، أو على الطاعة – استدل بما قال في آية أخرى : ﴿وَعَرَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ ﴾ [الأعراف: ١٥٧] ذكر التعزير وعطف النصر عليه ؛ والمعطوف غير المعطوف عليه ، فدل أنه غير النصر ، ولكن جائز أن يذكر الشيء الواحد بلفظين مختلفين ومعناهما واحد على التأكيد ، وكذلك من يقول بالتعظيم يقول: أمرهم بتعظيمه في الحرفين ؛ أعني : قوله : ﴿وَتُعُرِّرُوهُ وَقُوَّرُوهُ ﴾ وذلك جائز في الكلام .

ويحتمل أن يكون التعزير هو الطاعة له، والتوقير هو التعظيم، وفي الطاعة له تعظيمه، والله أعلم.

ومن قال بالنصر والمعونة في التبليغ تبليغ الرسالة إلى الخلق، والدفع عنه، والذب،

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (۳۱٤۷۰)، (۳۱٤۷۱) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦٣/٦).

والتعظيم له في قلبه وجميع جوارحه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَشَيَعُوهُ بُكَرَةٌ وَأَصِيلًا ﴾ والتسبيح، أجمع أهل التأويل أن قوله - تعالى - وكذلك ذكر في بعض القراءة ﴿ويسبحون الله بكرة وأصيلا ﴾، والتسبيح هو التنزيه في الأفعال والأقوال، فجائز نسبة ذلك إلى رسول الله ﷺ؛ لأنه كان برئيا من العيوب في أفعاله وأقواله لا يدخل في أفعاله وأقواله عيب، وإن كان هو تنزيهًا عن الحدثية، والفناء، وآفات كل في نفسه، فذلك لا يجوز إضافته ونسبته [إلا] إلى الله - عز وجل- فأما غيره لا يجوز إضافة ذلك إليه. وأصله ما ذكر أهل التأويل من صرفه إلى الله تعالى.

وقوله – عز وجل –: ﴿بُكُرَةُ وَأَصِيلًا ﴾ صرف أهل التأويل البكرة إلى صلاة الفجر، والأصيل إلى صلاة المغرب والعشاء، ولكن جائز أن تكون البكرة كناية عن النهار، والأصيل كناية وعبارة عن الليل، فكأنه يقول: سبحوه بالليل والنهار جملة في كل وقت، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ أجمع أهل التأويل أو عامتهم على أن المبايعة المذكورة في هذه الآية هي البيعة التي كانت بالحديبية، بايعوه على ألا يفروا إذا لقوا عدوا.

قال معقل بن يسار: «لقد رأيتني يوم الشجرة والنبي ﷺ يبايع الناس، وأنا رافع غصنًا من أغصانها عن رأسه، ونحن أربع عشرة مائة؛ أي: ألف وأربعمائة نفر، وقال: لم نبايعه على الموت، ولكن بايعناه على ألا نفر».

وجائز أن تكون المبايعة على ألا يفروا كما ذكر في آية أخرى: ﴿ وَلَقَدُ كَانُواْ عَنَهَدُواْ اللّهَ مِن قَبْلُ لَا يُولُونَ ٱلآذَبُرِ ﴾ [الأحزاب: ١٥] والمبايعة هي المعاهدة؛ ألا ترى أنه قال في آية أخرى: ﴿ وَمَن أَوْفَى بِمَا عَنهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ ﴾ ذكر في أول الآية المبايعة، وفي آخرها المعاهدة؛ ليعلم أن المبايعة والمعاهدة سواء، والله أعلم.

ثم إضافة مبايعتهم رسوله إلى نفسه يحتمل وجهين:

أحدهما: لما بأمره يبايعونه.

أو ذكر ونسب إلى نفسه؛ لعظيم قدره، وجليل منزلته عنده، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِ بِهِمْ ﴾ قال بعضهم: يد الله في جزاء المبايعة فوق أيديهم في المبايعة؛ أو كلام نحوه.

وجائز أن يكون قوله ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمُّ﴾ أي: يد الله في الجزاء إذا وفوا بالعهد فوق

أيديهم عند رسول الله ﷺ؛ لأنه لما بايعوا رسول الله ﷺ كانت لهم عنده يد، فيخبر أن جزاء الله الذي يجزيهم بوفاء تلك المبايعة فوق أيديهم التي عند رسول الله ﷺ.

ويحتمل أن يكون ما ذكر من يد الله وإضافتها إليه يريد بها رسول الله على كأنه يقول: يد رسول الله عندكم فيما بايعكم فوق أيديكم عنده؛ لما يحتمل أن يقع عندهم أن يكون لهم يد عند رسول الله على بما بايعوه؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسُلُواً . . . ﴾ الآية [الحجرات: ١٧]؛ فيخبر أن يد رسول الله على فوق أيديكم عنده بالمبايعة التي بايعتم، والله أعلم.

ويحتمل: أي: يد رسول الله ﷺ بالمد والبسط بالمبايعة فوق أيديهم، والله أعلم. ويحتمل قوله: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيدِيهِمْ ﴾ أي: توفيق الله - تعالى - إياكم ومعونته على مبايعتكم رسوله فوق وخير من وفائكم ببيعته وعهده، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿يَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيَدِيهِمْ﴾ أي: يد الله في النصر لرسوله فوق أيديهِمْ الله أي الله الله عمران: ١٢٦] الله عمران: ١٢٦] حقيقة النصر إنما يكون بالله تعالى، ولا قوة إلا بالله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُنُ عَلَىٰ نَفْسِدٍ ۚ أَي: من نكث فعليه ضرر نكثه، وإليه يرجع ذلك الضرر لا إلى رسول الله ﷺ وأصحابه - رضوان الله عليهم أجمعين - لأن الله - جل وعلا - وعد النصر له والظفر بأولئك، فمن نكث فإنما يرجع ضرر نكثه إليه؛ إذ الله يفي لرسوله ﷺ ما وعد الله من النصر له، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ سَيَعُولُ لَكَ الْمُحَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَعَلَتْنَا آمُولُنَا وَآهَلُونَا فَاسْتَغَفِّر لَنَا يَعُولُونَ فِلْكِيهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم قُلْ فَمَن بَعْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْنًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ صَرًّا أَوَ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا بَلْ كَانُ اللّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَيِرًا إِنَ بَلْ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقلِب الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰ آهِلِهِم أَبَدًا وَرُبِنَ وَلِكَ فِي فَلُوبِكُمْ وَظَنَنتُم ظَنَ السَّوَءِ وَكُنتُم قَوْمًا بُورًا إِنَى وَمَن لَمْ يُؤمِنُ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَإِنَا آعَتَدَنَا لِلْكَفِينَ سَعِيرًا إِنَى وَلِيهِ مُلْكُ السَّمَونِ وَالْلَازِينَ يَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءً وَكَانَ اللّهُ مَعْمَالِهِ يَعْفَرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءً وَكَانَ اللّهُ عَمُولًا رَجِيمًا فَي سَعِيرًا إِنَّ وَيَلِيهِ مُلْكُ السَّمَونِ وَالْلَازِينَ يَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءً وَكَانَ اللّهُ عَلَوْلَ رَجِيمًا فَى سَعِيرًا فَي وَلِيهِ مُلْكُ السَّمَونِ وَالْلَوْضَ يَعْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِبُ مَن يَشَاءً وَكَانَ اللّهُ مِن قَدْلُ فَلَم اللّهُ وَلَا مَنْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْ مُ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ وَلَكُومُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَن قَبْلُ فَيْمَ مِن قَبْلُ فَعَلَم عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللْوَعِيلُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللْهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللْهُ الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللْهُ اللللْهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللْهُ اللللّهُولُولُكُوا لِللللْهُ الللللْهُ الللللّهُ الللللللْهُ اللللللْهُ ا

غَنِهَا ٱلْأَنْهَٰزُرُ وَمَن يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلِّفُونَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ﴾.

وقوله – عز وجل– خبرا عنهم: ﴿شَغَلَتْنَا أَمُولُنَا وَأَهْلُونا﴾.

هذا القول منهم قول اعتذار وطلب العذر من رسول الله ﷺ.

وقولهم: ﴿ فَٱسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾ طلبوا منه الاستغفار مع إظهارهم العذر في التخلف بقولهم: ﴿ شَعَكَتُنَا آمْوَلُنَا وَآهَلُونَا ﴾ يقولون: وإن حبستنا أموالنا وأهلونا لم يكن لنا التخلف عنك، فاستغفر لنا، ولكن مع هذا لم يقبل عذرهم؛ لأنهم كانوا لا يحققون في طلبهم الاستغفار منه؛ لأنهم أهل نفاق لا يؤمنون برسالته ولا بالبعث كي ينفعهم المغفرة في الآخرة؛ ألا ترى أنه قال في آية أخرى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَوْا رُبُوسَهُم . . . ﴾ الآية [المنافقون: ٥]؛ دل هذا الفعل منهم على أنهم كانوا غير محققين طلب الاستغفار منه بقولهم: ﴿ فَاسْتَغْفِرْ لَنَا ﴾ ؛ حيث قال: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ ، أي: يقولون بألسنتهم قولهم: ﴿ فَالْسَتَغْفِرْ لَنَا ﴾ ؛ حيث قال: ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم ﴾ ، أي: يقولون بألسنتهم قولهم: ﴿ فَالْسَتَغْفِرْ لَنَا ﴾ ، ها ليس في قلوبهم حقيقة ذلك.

ولا جائز أن يصرف قولهم: ﴿يَقُولُونَ بِٱلسِنَتِهِمِ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ إلى قولهم: ﴿شَعَلْتَنَا أَمُولُنَا وَأَهْلُونَا ﴾ أي: كاذبين في العذر، ولكن طلبوا الاستغفار حقيقة، لا يقال هذا؛ لأنهم كانوا صادقين في أن أموالهم وأهليهم شغلتهم عن ذلك؛ فلا يمكن صرف الآبة إلى ذلك، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْتًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوَ أَرَادَ بِكُمْ نَقْتًا ﴾.

قد ذكرنا أن حرف الاستفهام من الله تعالى يكون على الإيجاب، فينظر أن لو كان ذلك السؤال من مستفهم كيف يجاب له؟ فيكون من الله تعالى على الإيجاب: أن لا أحد يملك لكم نفعًا إن كان الله أراد بكم ضرا، ولا أحد يملك لكم ضرا إن كان الله أراد بكم نفعًا، يخبر أنكم وإن تخلفتم لحفظ أموالكم وأهليكم، فإن الله تعالى لو أراد بكم ضرًّا لا

تملكون دفعه عن أنفسكم، وإن تتخلفوا ولكن خرجتم معه، فلا يملك أحد الضرر لكم، غير أنه لا عذر له في التخلف عن رسول الله ﷺ.

ثم أوعدهم فقال: ﴿ بَلَ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ جعل الله – عز وجل – أنفس المنافقين وصنيعهم آية ودلالة على رسالة رسوله على جميع ما أسروا في أنفسهم وأضمروا في قلوبهم؛ ليعلموا أنه إنما عرف ذلك بالله – جل وعلا – وجعل الآية له في حق غيرهم من الكفرة من غير صنيعهم وأنفسهم حتى علموا بذلك أنه بالله قدر على ذلك، والله أعلم.

وقال أهل التأويل: ﴿إِنَّ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا﴾ أي: الهزيمة ﴿أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا ﴾ ظهورا على عدوكم وغنيمة، يحتمل أن يكون الخطاب بهذا لأهل الإيمان والوعظ لهم بذلك؛ لأن أهل النفاق كانوا لا يصدقون رسول الله ﷺ ولا يقبلون ما يقول من المواعظ وغيره.

وقوله – عز وجل–: ﴿ بَلَ ظَنَنتُمْ أَن لَن يَنقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ إِلَىٰٓ أَهْلِيهِمْ أَبَدًا ﴾.

فإن قيل: ما الذي حملهم على الظن الذي ظنوا أن رسول الله على الطرمنين لا يرجعون إلى أهليهم أبدا إذا كان ذلك في خروجهم إلى الحديبية - على ما قال أهل التأويل: إن ذلك كان في خروجهم إلى الحديبية - وكان خروجهم للحج وقضاء المناسك لا للقتال والحرب معهم، حتى يقع عندهم أنهم لا يرجعون، بل يهلكون في ذلك، وأهل مكة لم يكونوا يتبعون أحدا من أهل الإيمان يدخل مكة للحج وقضاء المناسك.

قيل: لأن أهل النفاق كانوا قد كتبوا إلى أهل مكة وأعلموهم أن رسول الله على وأصحابه - رضي الله عنهم - خرجوا إليكم للحج وزيارة البيت، فقالوا: إنا لا ندعهم يدخلون مكة بل نقاتلهم ونحاربهم ولا نتركهم يدخلونها، فإذا كان منهم ما ذكرنا، فجائز أن يكونوا ظنوا ما ذكرنا من ظنهم، فأما على غير ذلك فلا يحتمل مع اجتماع أهل التأويل على أن ذلك كان في أمر الحديبية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَظَنَنتُهُ ظَنَ ٱلسَّوْءِ﴾.

أي: ظننتم برسول الله ﷺ وأصحابه - رضي الله عنهم - ظن السوء أنهم لا يرجعون إلى أهليهم.

ويحتمل ظننتم بالله ظن السوء أنه لا ينصر رسوله ولا يعينه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكُنتُمْ فَوْمًا بُورًا﴾.

قال بعضهم: ﴿ بُورًا ﴾ أي: هلكي، أي: تصيرون قوما هلكي؛ فيه دليل أنهم يموتون على نفاقهم.

وقال الحسن: ﴿وَكُنتُمْ فَوْمًا بُورًا﴾ أي: فاسدون لا خير فيهم، وكذلك يقول ابن عباس - رضى الله عنهما-: إن البور هو الفاسد.

وقال بعضهم: البور في كلام العرب: لا شيء.

وقال القتبي: البور: الهلكي.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن لَمَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. فَإِنَّا أَعْتَـدْنَا لِلْكَنفِرِينَ سَعِيرًا﴾ فهو ظاهر. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِلَّهِ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ قيل فيه بوجوه:

أحدها: ولله خزائن السموات والأرض، وكذلك ذكر في حرف ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه كان يقرؤه: ﴿ولله خزائن السموات والأرض﴾.

والثاني: ولله ملك كل ملك في السموات والأرض، أي: لله حقيقة ملك كل ملك في السموات والأرض.

والثالث: ولله ولاية أهل السموات والأرض وسلطانه، أي: الولاية والسلطان له على أهل السموات والأرض.

ثم يحتمل ذكره هذا وجهين:

أحدهما: يخبر أنه فيما يأمرهم وينهاهم ويمتحنهم بأنواع المحن إنما يأمرهم وينهى ويمتحن لا لحاجة نفسه ولا لمنفعة له؛ إذ له ملك السموات والأرض، ولا يحتمل من له ملك ما ذكر أن يقع له الحاجة إلى ما ذكر أو المنفعة؛ لأنه غني بذاته؛ ولكن يأمرهم وينهاهم، ويمتحنهم بما امتحن؛ لحاجتهم ولمنفعتهم، والله أعلم.

والثاني: يذكر هذا ليقطعوا الرجاء عما في أيدي الخلق، ويصرفوا الطمع والرجاء إلى الله – تعالى – ومنه يرون كل نفع وخير يصل إليهم، ومنه يخافون في كل أمر فيه خوف، لا يخافون سواه، ولا يطمعون غيره، وهو ما أخبر: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآةُ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ الْعَيْنُ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥] ولا قوة إلا بالله.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَغْفِرُ لِمَن يَشَاءَ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءً ﴾ يقول – والله أعلم –: هو يغفر لمن يشاء، وهو المالك لذلك، وهو يعذب من يشاء؛ أي ليس يملك أحد مغفرة ذنوب أحد سواه ولا تعذيبه، إنما ذلك منه، وله ملك ذلك، وله الفعل دون خلقه؛ ليصرفوا طمعهم ورجاءهم في كل أمر إلى الله – تعالى – ومنه يخافون في كل أمر فيه خوف، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾، وكان الله لم يزل رحيما، لا أنه حدث ذلك له بخلقة، والله الموفق.

وقوله: ﴿سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّقُونَ﴾ من الحديبية، خلفهم الله - عز وجل- لما علم منهم من اختيار التخلف.

وقوله: ﴿إِذَا ٱنْطَلَقْتُمْ إِلَى مَغَانِمَ لِتَأْخُذُوهَا ذَرُونَا نَثَيِعَكُمٌّ . . . ﴾ الآية .

ذكر أهل التأويل<sup>(1)</sup>: أن رسول الله عنهم - لما كانوا طمعوا دخول مكة عام الحديبية ورجع اشتد ذلك على أصحابه - رضي الله عنهم - لما كانوا طمعوا دخول مكة والزيارة لبيته، فبشره ربه بفتح خيبر والغنيمة لهم، فعند ذلك لما انتهى إلى المنافقين المخلفين عن الحديبية تلك البشارة له بفتح خيبر عليهم - قالوا: ذرونا نتبعكم؛ فنصيب معكم الغنائم؛ وإنما رغبوا في اتباعهم معهم؛ لما علموا أن رسول الله على يصدق فيما يخبر من البشارة له والفتح والغنيمة له بلا مؤنة قتال ولا حرب تقع هنالك.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَدِّلُواْ كَلْهُمَ اللَّهِ ﴾ ؛ لأن البشارة بفتح خيبر، وجعله غنيمة لمن شهد الحديبية، فأما من تخلف عنها، فليس له في ذلك من نصيب، فأخبر الله - تعالى - للمؤمنين الذين شهدوا الله - تعالى - للمؤمنين الذين شهدوا الحديبية - فتح خيبر خاصة ؛ بأن يشركوا فيها، وفي ذلك تبديل ما وعد ؛ إذ لم يشهدوا هم الحديبية، والبشارة بالفتح لمن شهدها، فأما من تخلف عنها فلا .

وقال بعضهم (٢): تبديل كلام الله ما قال في سورة براءة: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآبِهَةٍ مِنْهُمْ فَاسَتَغَذَوُكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُواْ مَعِي أَبَدًا وَلَن نُقَالِلُواْ مَعِي عَدُوًّا ﴾ [التوبة: ٨٣] فلما سألوا الخروج إلى خيبر والاتباع لهم، وقد نهاهم عن الخروج معهم أبدا، يريدون أن يبدلوا ذلك النهي الذي نهوا في سورة براءة؛ فيحتمل الأمرين جميعًا؛ كذا ذكر الشيخ - رحمه الله وعامة أهل التأويل على أن قوله: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ اللهُ إِلَى طَآبِهَةٍ مِنْهُمْ فَاسَتَغَذَوُكَ لِلْخُرُوجِ فَقُل لَن تَخْرُجُواْ مَعِي أَبَدًا ﴾ [التوبة: ٨٣] نزل في غزوة تبوك، وأنها بعد خيبر، فلم يكن خروجهم مع رسول الله ﷺ بخيبر تبديل النهي الذي نهوا عن الخروج معه، لكن كأنه لم يثبت عنده نول الآية في غزوة تبوك، أو وقع الخطأ من الذين تلقنوا منه وكتبوه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قُل لَنْ تَلَيْعُونَا كَذَالِكُمْ قَالَ اللّهُ مِن قَبَّلُ ﴾، يحتمل قوله: ﴿كَذَالِكُمْ قَالَ اللّهُ مِن قَبِّلُ ﴾ هي البشارة التي ذكرنا لمن شهد الحديبية، قال: إن مغانم خيبر لمن شهد الحديبية، وأمّا من لم يشهد فلا.

ويحتمل قوله: ﴿مِن فَبِّلُ ﴾ ما ذكر في سورة براءة: ﴿فَقُل لَن تَخْرُجُواْ مَعِي أَبَدًا﴾

<sup>(</sup>١) قاله مقسم بنحوه، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٤٩٠) وعن مجاهد وقتادة مثله.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن زٰید، أخرجه ابن جریر (٣١٤٩٢).

[التوبة: ٨٣]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل – : ﴿ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحَسُدُونَنَا بَلْ كَانُواْ لَا يَفْقَهُونَ إِلَّا فَلِيلاً ﴾ كانوا يقيسون أصحاب رسول الله ﷺ بأنفسهم؛ لأنهم إذا أصابوا شيئًا – أعني: المنافقين – كانوا يحسدون أصحاب رسول الله ﷺ وأرادوا ألا يكون لهم في ذلك نصيب ولا حظ؛ حسدًا منهم لهم، فلما منعهم المؤمنون عن الخروج إلى خيبر وقالوا: إن الله نهاكم أن تخرجوا معنا، وقد بشروا بالفتح، قالوا عند ذلك: بل تحسدوننا في إصابة تلك الغنائم، لم ينهنا الله – تعالى – عن الخروج معكم؛ قاسوا المؤمنين بأنفسهم، ﴿ بَلْ كَانُواْ لَا يَفْقَهُونَ إِلَا فَلِيلاً ﴾ الفقه هو الاستدلال بما عرفوه وشهدوه على الذي لم يعلموه وغاب عنهم؛ يخبر أن هؤلاء لا يعرفون الاستدلال.

وقال بعضهم: الفقه هو معرفة الشيء بنظيره الدال على غيره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ قُلُ لِلْمُخَلِّفِينَ مِنَ ٱلْأَعْرَابِ ﴾ وهم الذين تخلفوا عن الحديبية ﴿ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ على قول ابن عباس (١١) - رضي الله عنه - ومقاتل (٢٠): وهؤلاء هم بنو حنيفة، وفيهم مسيلمة الحنفي الكذاب، استقرت إليهم الأعراب بعد نبى الله على فعاهم أبو بكر الصديق إلى قتالهم.

وقال الحسن<sup>(٣)</sup>: هم أهل فارس والروم.

وقال قتادة (٤) وغيره: دعوا إلى قتال هوازن وثقيف يوم حنين.

ويروى عن جابر بن عبد الله - رضي الله عنه - يقول: دعوا يوم حنين إلى هوازن وثقيف، فمنهم من أحسن الإجابة ورغب في الجهاد، ومنهم من أبى.

لكن ما قال قتادة غير محتمل؛ لأن قتال هوازن وثقيف يوم حنين كان في زمن رسول الله ﷺ وهو تولى ذلك، وقال في آية أخرى: ﴿فَقُلُ لَن تَخْرُجُواْ مَعِى أَبَدًا . . . ﴾ الآية [التوبة: ٨٣]، فلا يحتمل أن يدعوا إلى قتال هؤلاء وهو تولى قتالهم، وقد قال الله – تعالى – خبرًا عنه: ﴿وَلَن نُقَيْلُواْ مَعِى عَدُوًّا ﴾ [التوبة: ٨٣] فإذا لم يحتمل هذا رجع التأويل إلى ما قال ابن عباس ومقاتل – رضي الله عنهما – أنهم إنما دعوا إلى قتال أهل اليمامة

<sup>(</sup>۱) وله قول آخر في الآية، قال: أهل فارس، أخرجه ابن جرير (٣١٤٩٥) وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في الدلائل عنه، كما في الدر المنثور (٦٦/٦).

 <sup>(</sup>٢) وهو قول الزهري أيضاً، أخرجه أبن جرير (٣١٥٠٦) وابن المنذر والطبراني عنه، كما في الدر
 المنثور (٦٦/٦) وعن سعيد بن جبير وعكرمة مثله.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣١٤٩٧)، (٣١٤٩٨) وسعيد بن منصور وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦٦/٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٣١٥٠٤)، (٣١٥٠٥).

وهم بنو حنيفة، دعاهم أبو بكر الصديق - رضي الله عنه - لكن لو كان ما قال أهل التأويل أن قوله - تعالى-: ﴿فَقُل لَن تَغَرِّجُواْ مَعِيَ أَبَدًا﴾ [التوبة: ٨٣] نزل في غزوة تبوك، وهي بعد يوم حنين، فيكون ما قاله قتادة محتملا، والله أعلم.

أو أن يكون قوله: ﴿ وَلَن نُقَيْلُواْ مَعِيَ عَدُوَّا ﴾ [التوبة: ٨٣] في قوم خاص، وهو ما قال: ﴿ اَسْتَغَذَنَكَ أُولُوا اَلطَّوْلِ مِنْهُمَ ﴾ [التوبة: ٨٦] أي: أهل الغناء والثروة، إنما قال ذلك لأولي الطول الذين استأذنوه القعود مع القاعدين، والله أعلم.

ويحتمل قوله - تعالى-: ﴿ سَنُدُعُونَ إِلَىٰ قَوْمِ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ في أهل فارس والروم؛ على ما قال الحسن، وذلك إنما فتح في زمن عمر، رضي الله عنه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ نُقَائِلُونَهُمْ ۖ أَوَ يُسُلِمُونَ ﴾، ومن قرأها: ﴿ تقاتلونهم أو يسلموا ﴾ بالألف فيكون تأويله: تقاتلونهم حتى يسلموا.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِن تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللّهُ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ أي: إن تطيعوا فيما دعيتم إلى الجهاد يؤتكم الله أجرًا حسنًا، ذكر أنه يؤتيهم أجرًا حسنًا؛ لأن توبتهم تكون فيما كان كفرهم وكان نفاقهم إنما ظهر بتخلفهم عن الجهاد، فعلى ذلك تكون توبتهم في تحقيق الجهاد.

وقوله: ﴿ وَإِن تَتَوَلَوْا ﴾ فيما دعيتم إليه ﴿ كُمَا تَوَلَّيْتُم ﴾ عن الحديبية وغيره ﴿ يُمَذِبْكُمُ عَذَابًا أَلِكُما ﴾.

ثم عذر أهل العذر منهم بقوله - تعالى -: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى ٱلْمَرِيضِ حَرَجٌ ﴾ كما عذر أهل العذر من المؤمنين بقوله: ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلضُّعَفَآءِ وَلَا عَلَى ٱلْمَرْضَىٰ وَلَا عَلَى ٱلَذِينَ لَا يَجِدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ . . . ﴾ الآية [التوبة: ٩١].

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُمْ يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجَرِي مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَٰرُ ۖ وَمَن يَتَوَلَ يُعَذِّبُهُ عَذَابًا أَلِيمًا﴾؛ لأنهم إذا تولوا عادوا إلى ما كانوا.

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ رَضِى اللّهُ عَنِ اَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ غَتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوهِمْ فَأَرَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴿ وَمَعَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهُمْ وَكَذَرُ اللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ وَعَدَكُمُ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَنْبَهُمْ فَتَحًا فَرِيبًا فَعَجَلَ لَكُمْ هَذِهِ وَكُفَّ أَيْدِى النَّاسِ عَنكُمْ وَلِنَكُونَ ءَايَةً لِلْمُؤْمِنِينَ وَيَهَدِيكُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ تَقْدِرُوا عَلَيْهَا فَدَ أَحَاطَ اللّهُ بِهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُنِ شَيْءٍ وَيَهَ مِرَاطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ وَلَوْ اللّهَ وَلَوْ الْمَوْرَافِ اللّهُ وَلَوْ الْمَوْرَا لَوَلُوا الْأَذْبَئِرَ ثُمَّ لَا يَجِدُونَ وَلِيّا وَلَا نَصِيمًا ﴿ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ﴾ يحتمل قوله: ﴿لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ لما عزموا على الوفاء على ما بايعوا رسول الله ﷺ

والصدق لذلك، والتحقيق لما عهدوا من الوفاء لذلك - أخبر الله أن قد رضي الله عنهم لذلك، فنحن نستدل به على صدق ذلك وتحقيقه وإن لم يخبرنا الله تعالى أنهم قد عزموا على ذلك، فيجوز لنا أن نشهد أنهم قد عزموا على الوفاء لذلك والصدق له، وقد يكون من الاستدلال ما تكون الشهادة له بالحق والصدق إذا كان في الدلالة مثل ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾ هذا يحتمل وجوهًا:

أحدها: ما ذكرنا: علم ما في قلوبهم من العزم على الوفاء والصدق؛ لما أعطوا بأيديهم من أنفسهم.

والثاني: علم ما في قلوبهم من الخوف والخشية، وذلك يتوجه وجهين:

أحدهما: أنهم خشوا ألا يتهيأ لهم القيام بأهل مكة؛ لأنهم كانوا مستعدين للحرب والقتال، وهم كانوا خرجوا لقضاء المناسك وزيارة البيت، خشوا ألا يقوموا لهم؛ فلم يفوا ما عاهدوا.

والثاني: خشوا ألا يقدروا على وفاء ما بايعوا وأعطوه؛ لأن في ذلك مناصبة جميع أهل الأديان والمذاهب، والله أعلم.

والثالث: علم ما في قلوبهم من الكراهة التي يذكرها أهل التأويل، لكن تلك الكراهة كراهة الطبع، لا كراهة الاختيار؛ لأنهم طمعوا الوصول إلى البيت، ورجوا دخولها، فلما جرى الصلح بينهم على ألا يدخلوا عامهم ذلك، فانصرفوا، فاشتد ذلك عليهم، فكرهوا ذلك، لكن كراهة الطبع، لا كراهة الاختيار، وقد يكره طبع الإنسان شيئًا والخيار غيره؛ كقوله - عز وجل-: ﴿وَعَاشِرُوهُنَ بِالْمَعْرُوفِ فَإِن كُوهُتُمُوهُنَ فَعَسَى آن تَكْرَهُوا شَيئًا وَيَجْعَلَ الله فيهِ خَيْرًا كَيْرَا كَيْرَا النساء: ١٩]، وكقول يوسف: ﴿رَبِ السِّجُنُ أَحَبُ إِلَى ما يدعونه أميل من إليه السحن.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَرْلَ ٱلسَّكِينَةُ عَلَيْهِمْ وَأَثْبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ﴾ أي: أنزل عليهم ما يسكن به قلوبهم؛ لما علم تحقيق الوفاء لما بايعوا رسول الله ﷺ وصدق ما أعطوا من أنفسهم، وأثابهم مكان ما كانوا يرجون ويطمعون من دخول مكة، وما كرهت أنفسهم من الرجوع - فتحًا قريبًا، وهو فتح مكة، أو فتح خيبر، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ وَأَتْنَبَهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا . وَمَغَانِدَ كَيْثِرَةُ يَأْخُذُونَهَأَ ﴾ اختلف فيه:

منهم من صرف الفتح القريب المذكور في الآية إلى فتح خيبر، وإلى مغانم خيبر حين بشروا بالحديبية بفتح خيبر، وجعل المغانم لهم مكان ما منعوا من دخول مكة وحيل بينهم وبين ما قصدوا، أو في الطريق بعد منصرفهم من الحديبية على ما ذكر في القصة، والله أعلم.

ومنهم من صرف الفتح إلى مكة؛ لأنه ذكر في القصة أنهم بشروا في الطريق بعد انصرافهم من الحديبية بفتح مكة، ويكون قوله: ﴿وَأَنْبَهُمُ ﴾ على هذا التأويل بمعنى: ويثيبهم، وذلك جائز في اللغة: فعل بمعنى: يفعل، كقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَعْمِسَى أَبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنّاسِ . . . ﴾ [المائدة: ١١٦] كذا، يعني: يقول له، وقوله - تعالى-: ﴿وَمَعَانِمُ كَيْبِرَةُ يَأْخُدُونَهَ ﴾ على هذا ينصرف إلى غيره من المغانم؛ لأنه لم يكن بمكة غنائم، والله أعلم.

ومنهم من قال: ﴿وَأَثَنِهُمْ فَتْحًا فَرِيبًا﴾ الفتوح كلها التي كانت لرسول الله ﷺ ولأمته، وكذلك قوله: ﴿وَمَغَانِمَ﴾.

وجائز أن يكون الكفرة جملة، أي: لو قاتلوكم لولوا الأدبار، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿ سُنَّةَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ عَلَىٰ مِنْ قَبَلُ ﴾ ما سن في كل أمة من هلاك، لم يجعل ذلك الهلاك في غيرها من الأمم؛ نحو ما جعل هلاك قوم نوح الغرق، وكذلك قوم فرعون، وكذلك جعل هلاك عاد بريح صرصر، وثمود بالطاغية؛ جعل الله – تعالى – هلاك كل أمة بنوع لم يجعل ذلك لغيرها؛ يقول: لم يكن لذلك تبديل إلى غيره.

وجائز أن يكون قُوله: ﴿ سُنَّةَ اللَّهِ الَّذِي فَدْ خَلَتُ مِن قَبْلُ ﴾ أي: جعل عاقبة الأمر للمؤمنين.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَن تَجِمَدَ لِلسُـنَّةِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا﴾ في أمتك، ولكن جعل عاقبة الأمر لهم كما جعل عاقبة الأمر في سائر الأمم للمؤمنين.

قوله تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِى كُفَ اَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ وَاَيْدِيكُمْ عَنْهُم بِبَطْنِ مَكُمَّ مِنْ بَعْدِ أَنْ اَظْفَرَكُمْ عَلَيْهِمْ وَكُنْ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَذَى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغَ عِمَلَةً وَلَوْلا رِجَالُ مُوْمِنُونَ وَنِسَاتُهُ مُوْمِئَتُ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطْنُوهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُم مَعَرَّهُ بِعَبْرِ عِلْمِ يَبْلُغَ عِمَلَةً وَلَوْلا رِجَالُ مُوْمِنُونَ وَنِسَاةً لَوْ تَنزَيْلُوا لَعَذَبْنَا اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابًا اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ. وَعَلَى الْمُومِينِ اللّهُ مِكُلُولُ اللّهُ سَكِينَهُ عَلَى رَسُولِهِ. وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ مِكُلُولُ اللّهُ مِكُلُولًا فَيْنَ وَسُولِهِ. وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ مِكُلُولًا فَيْ مَنْهُ مِكُولًا اللّهُ مَا اللّهُ مِكُلُولًا فَيْمَا إِلَى اللّهُ مَا اللّهُ وَعَلَى اللّهُ مِكُلُولُ مَنْهُ عِلْمَ مَنْهُمْ مَا لَهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مِكُلُولُ مَنْهُمْ عَلَيْمًا إِلَى اللّهُ مَنْهُمْ عَلَى مَاللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ مَنْهُمْ عَلِيمًا إِنْ اللّهُ مَنْ وَلَالًا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ مَنْ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمُولُولُهُمْ اللّهُ مَنْ وَلَالَ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ مُنْ وَلِيمًا اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللللللللللل

رَسُولَهُ ٱلرُّهَ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَدَّخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَيْمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا ﴿ هُوَ ٱلَّذِي ٱلْصَلَ رَسُولُمُ بِٱللَّهِ شَهِيبًا ﴿ هُو اللَّذِي الْرَبِيلِ كُلِيمُ وَكُفَى بِٱللَّهِ شَهِيبَدًا ﴿ هُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُلِمُ اللَّهُ اللللْمُولِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِمُ اللْمُلْمُو

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَهُو الَّذِى كُفّ أَيْدِيهُمْ عَنكُمْ ﴾ مع كثرة أولئك، وقوتهم، وتأهبهم للقتال، وضعف هؤلاء وقلة عددهم؛ لأن أولئك كانوا خرجوا للقتال والحرب، مستعدين لذلك، متأهبين، وهؤلاء كانوا خرجوا لقضاء المناسك وزيارة البيت، فكف أيدي أولئك مع عدتهم وقوتهم وكثرتهم عن هؤلاء مع ضعفهم وقلة عددهم، حتى أظفرهم بأولئك بما ذكر في القصة أن المسلمين كانوا اشتغلوا بالترامي بالنبل والحجارة حتى هزموهم وأدخلوهم بطن مكة؛ على ما ذكر، ثم أظفرهم بهم، كف أيدي هؤلاء عنهم ويتم لهم الظفر بهم؛ ليعلم هؤلاء أن التدبير في الأمر إلى الله - تعالى - دونهم، وله السلطان على الخلق جميعًا، لا سلطان لأحد في سلطانه، ولا قوة إلا بالله.

وأما ما ذكر من الامتنان هو ما ذكر من كف أيدي أولئك عن هؤلاء عند شدة خوفهم منهم وفزعهم بما ذكرنا من قوة أولئك [و] كثرتهم، وضعف هؤلاء وقلة عددهم، حتى أظفرهم؛ يذكر منته عليهم؛ ليستأدي شكره، ويكف أيدي هؤلاء عنهم.

فإن قيل: ما كف أيدي أولئك عن هؤلاء، المنة ظاهرة، ولكن أية منة تكون في كف أيدي المؤمنين عن أولئك الكفرة؟ فيقال: جائز أن تكون المنة في كف أيدي المؤمنين عن أولئك الكفرة؛ ليستأدي منهم شكره بذلك، وهو الإسلام لله - تعالى - على جميع خلقه منة؛ ليستأدي منهم شكرًا على الكافرين والمسلمين جميعًا.

ويحتمل أن تكون المنة في كف أيدي المؤمنين عن أولئك على المؤمنين - أيضًا - هو ما ذكر على إثره: ﴿وَلَوْلَا رِجَالٌ مُوْمِنُونَ وَنِسَآهٌ مُوْمِنَتُ لَرْ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطْتُوهُمْ فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَا ذكر على إثره: ﴿وَلَوْلَا رِجَالٌ مُوْمِنُونَ وَنِسَآهٌ مُوْمِنَين عنهم حتى يتم لهم الظفر بهم فدخلوا مكة وهنالك مؤمنون الأصابهم ما ذكر من المعرة وغيره، فكان في كف أيدي المؤمنين عن أولئك منة عظيمة عليهم؛ لما بينا مِن قبل من فيها من المؤمنين من غير علم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ بِبَطْنِ مَكُمَّ ﴾ وهم لم يكونوا في بطن مكة، إنما كانوا بالحديبية، وبينها وبين مكة أميال، لكن يخرج على وجهين:

أحدهما: أظفرهم بهم وقهرهم وهزمهم حتى أدخلهم بطن مكة؛ على ما ذكر أنهم هزموهم حتى أدخلوهم في بيوت مكة.

والثاني: ببطن مكة؛ أي: بقرب مكة.

وجائز أن يكنى ببطن مكة؛ أي: قربها.

وقال بعضهم: ﴿ بِبَطْنِ مَكَّمَ ﴾ أي: الحرم، والحرم كله مكة، والوجه فيه ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرًا﴾ لم يزل الله - تعالى - عالمًا بأعمالهم، بصيرًا.

وفيه دلالة خلق أفعالهم؛ لأنه ذكر أنه كف أيدي هؤلاء عن أولئك وأيدي أولئك عن هؤلاء، ثم قال: هو عالم بما تعملون بصيرًا؛ ليعلم أن له في فعلهم صنعًا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ أي: صدوهم عن عما قصدوا، وهو الطواف بالبيت والزيارة له، وذلك في المسجد الحرام؛ ذكر صدهم عن المسجد الحرام وصدوهم عما فيه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَالْهَدَى مَعْكُونًا أَن يَبْلُغُ مِحَلَهُ ﴾ وقوله: ﴿ مَعْكُوفًا ﴾ أي: محبوسًا، والمعكوف هو الحبس، ومنه سمى العاكف والمعتكف.

ثم قوله: ﴿وَٱلْهَدَى مَعَكُونًا أَن يَبلُغَ عِمَلَةً﴾ محل دم هدي المتعة هو مكة أو منى، فأما الحرم نفسه فليس هو محله؛ فكأنه قال: وصدوا الهدي عن أن يبلغ محله الذي جعل لهدي المتعة وهو منى أو مكة؛ لأنه ذكر في الخبر أنه كان – عليه السلام – معتمرًا، وذكر أنه كان متمتعًا، وفيه أن دم المتعة إن منع عن محله سقط، وخرج عن حكم المتعة، ويعود إلى مكة، وله أن يصرفه إلى ما شاء؛ ألا ترى أن النبي والمحل سقط، ويخرج عن حكم ساقها عن الإحصار في الحرم؛ دل أن هدي المتعة إذا منع عن المحل سقط، ويخرج عن حكم المتعة.

وفيه أن دم الإحصار لا يجوز إراقته إلا في الحرم؛ إذ الحديبية تجمع الحرم والحل جميعًا عندنا، فإنما كان نحرها في الحرم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَوْلَا رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَآهٌ مُؤْمِنَتُ لَدَ تَعْلَمُوهُمْ أَن تَطْتُوهُمْ أَي: تقتلوهم وتهلكوهم ﴿فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعْمَرَةٌ بِغَيْرِ عِلْمِ ۖ أَي: لولا ما فيها - أعني: في مكة - من رجال مؤمنين ونساء مؤمنات، لأتم لكم الظفر بهم، ودخلتم عليهم، لكن منعكم عن دخولكم مكة؛ لما ذكر.

ثم اختلف في قوله - تعالى-: ﴿فَتُصِيبَكُم مِنَّهُم مَعَزَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمِ ۗ﴾. قال بعضهم: لزمكم الدية بقتلهم، وكذا روي عن محمد بن إسحاق(١١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير عنه (۳۱۵۷۲).

وقال بعضهم: الكفارة.

وقال بعضهم (١): الإثم والذنب؛ أي: يصيبكم منهم الإثم بقتلكم إياهم؛ وهذا لا يحتمل؛ لأنهم إذا قتلوهم وهم لا يعلمون، لا يلحقهم الإثم والذنب؛ لأن الله - تعالى - وضع الإثم عنا فيما لا نعلمه، ولم يضع طريق العلم به، قال الله - تعالى -: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ مُ جُنَاحٌ فِيماً أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٥].

وعندنا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: فيصيبكم من الكفرة وأهل النفاق ما يسوءكم بقتلكم إياهم من اللائمة، والتعيير، وغير ذلك من القيل والقال؛ يقولون: إنهم قتلوا أصحابهم ومن كان على دينهم من أهل الإسلام؛ فيجدون بذلك سبيلا إلى ما ذكرنا، فيسوءكم ذلك، والله أعلم.

والثاني: يصيبكم الأسف والحزن والندامة الدائمة بقتلكم أهل الإيمان وأهل الإسلام إذا علمتم أنكم قتلتم أصحابكم وأهل دينكم، والله أعلم.

ثم المخالف لنا تعلق بهذه الآية في مسألتين:

إحداهما: فيمن أسلم ولم يهاجر إلينا: أنه تجب الدية في قتله؛ لقوله – تعالى–: ﴿فَتُصِيبَكُم مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمِ ﴾ وهي غرم الدية.

والثانية: هل يباح الرمي على حصون المشركين إذا كان فيها أسارى المسلمين وأطفال المسلمين؟ المسلمين، وإحراق الحصون أو الرمي على الكفار الذين تترسوا بأطفال المسلمين؟

قال أبو حنيفة وأبو يوسف ومحمد وزفر والثوري: لا بأس برمي حصون المشركين وإن كان فيهم أسارى المسلمين وأطفالهم، ولا بأس بأن يحرقوا الحصن ويقصدوا به المشركين دون المسلمين، وكذلك إحراق سفينة الكفار إذا كان فيها أسارى المسلمين. وقال مالك: لا يحرق سفينة الكفار إذا كان فيها أسارى المسلمين.

وقال الأوزاعي: إذا تترس الكفار بأطفال المسلمين، لم يرموا، ولا يحرق الحصن، ولكن لا بأس بأن يرمى الحصن بالمنجنيق، ونحو ذلك.

وقال الشافعي: لا بأس بأن يرمى الحصن وفيه أسارى وأطفال المسلمين، ولو تترسوا بهم فله قولان.

واحتج هؤلاء [بأن] من عادتهم أنهم كانوا يعبدون ما يهوون ومالت إليهم أنفسهم من الأصنام والأوثان وغيرها، وينصرون من عبدوها، ويدفعون عنهم فيذبون عنها، فجائز أن

<sup>(</sup>١) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٥٧١).

يكون الذي حملهم على ذلك هو نصرهم أولئك الأصنام وعبادها، والذب عنهم حمية الجاهلية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَنزَلَ اللَّهُ سَكِينَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ. وَعَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ﴾ جائز أن يكون ما ذكر من السكينة التي أخبر أنه أنزلها على رسوله ومن ذكر: هو شيء أنزله من السماء؛ لطفًا منه عليهم حتى سكنت لذلك قلوبهم.

وجائز أن يكون لا على حقيقة إنزال شيء من مكان إلى مكان، ولكن أنشأ في قلوبهم ما يسكن به قلوبهم؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَأَنزَلَ لَكُم مِنَ ٱلْأَنْعَلَمِ ثَمَننِيَةَ أَزْوَجٍ ﴾ [الزمر: ٦] أي: أنشأ لكم من الأنعام ما ذكر، وخلقها لهم، ليس أن أنزلها عليهم من مكان إلى مكان، ولكن على الإنشاء والخلق، فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

ثم السكينة تحتمل أسبابًا له بها تسكن قلوبهم وأنفسهم، والأسباب تختلف.

ويحتمل شيئًا آخر سوى ذلك، وهو اللطف الذي جعل لهم، فسكن قلوبهم بذلك اللطف، والله أعلم.

وقوله - عز وجُل-: ﴿وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقُوَىٰ وَكَانُوٓا أَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾.

يحتمل هذا وجهين:

أحدهما: ألزمهم كلمة بها يتقون النار.

ثم يحتمل ﴿ كَالِمَةُ ٱلنَّقُونَ ﴾: كلمة الإخلاص وغيرها وما يقيهم النار، والله أعلم.

ويحتمل قوله: ﴿وَأَلْزَمُهُمْ﴾: إظهار كلمة التقوى حتى تصير ظاهرة في الخلق أبدًا إلى يوم القيامة، والله أعلم.

وقال بعضهم (١): ﴿كَلِمَةَ النَّقُوى ﴾ هي «بسم الله الرحمن الرحيم»، وذلك أنه لما كتب كتاب الصلح فيما بين أهل مكة وبين رسول الله ﷺ كتب: «بسم الله الرحمن الرحيم»، فقال ذلك: اكتب كذا، لا ندري ما الرحمن الرحيم. وذلك كلمة التقوى، والله أعلم.

والوجه فيه ما ذكرنا.

وقوله: ﴿وَكَانُواْ أَحَقَ بِهَا وَاَهْلَهَا ﴾ أي: بتلك الكلمة، وكانوا أهلا لها ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا﴾.

وقال بعض أهل التأويل(٢): ﴿كَلِمَةَ ٱللَّقَوْيُ ﴾ هي كلمة الإخلاص ﴿وَكَانُوٓا أَحَقَّ بِهَا

<sup>(</sup>۱) قاله الزهري، أخرجه ابن جرير (٣١٥٩٧) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/٨٧).

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣١٥٩٥)، (٣١٥٩٦).

وَأَهْلَهَأَ ﴾ من الأمم السالفة وأهلها، والله أعلم.

أو كانوا أحق بها في الإظهار في الخلق والقيام بذلك، وكانوا أحق بها في إلزامها في أنفسهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّمْيَا بِالْحَقِّ﴾.

قال أهل التأويل: قوله: ﴿صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ﴾ أي: حقق الله لرسوله الرؤيا التي أراها إياه بالحق؛ أي: بالوفاء لذلك.

ويحتمل: أي: صير النبي ﷺ صادقًا عندهم فيما أخبرهم أنه رأى، وجعله صادقًا في ذلك؛ والأول أشبه.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَتَذَخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآءَ ٱللَّهُ ءَامِنِينَ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على الأمر: أن ادخلوا المسجد الحرام، وإن كان في الظاهر خبرًا؛ كرؤيا إبراهيم – عليه السلام – حيث قال: ﴿إِنِّ أَرَىٰ فِي اَلْمَنَامِ أَنِّ أَذَبُكُكَ ﴾ [الصافات: ١٠٢]، ثم قال الله – تعالى –: ﴿أَفَعَلْ مَا تُؤْمَرُ ﴾ [الصافات: ١٠٢] دل على أن ما رأى إبراهيم – صلوات الله عليه – من الذبح هو أمر بذلك، فإن كان التأويل هذا فيخرج الثنيا المذكور فيه على أثره، كأنه يقول: ادخلوا المسجد الحرام محلقين ومقصرين إن شاء الله أن تأمنوا في دخولكم، وإذا لم تأمنوا لم يشأ أن تدخلوه، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿لَتَلَخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾ على الوعد، فيخرج الثنيا المذكور على وجهين:

أحدهما: على التبرك والتيمن، كما يتبرك بذكر اسمه في فعل يفعله، والله أعلم.

والثاني: على الأمر لكل في نفسه إذا أخبر غيره أنه يدخل أن يقول: إن شاء الله، كما يؤمر بالثنيا من أخبر شيئًا أنه يفعله، كقوله - تعالى-: ﴿وَلَا نَقُولَنَ لِشَاٰىَءٍ إِنِي فَاعِلُ ذَلِكَ غَدًا . إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ [الكهف: ٣٣- ٢٤].

ويحتمل أن يذكر الثنيا؛ لأن الوعد في الظاهر وإن كان للجملة كقوله: ﴿لَتَدَخُلُنَّ﴾، فجائز أن يكون المراد منه بعض منهم، ليس الجملة؛ لاحتمال أن يموت بعض منهم [و] ألا يكون هو مرادًا و[المراد] الجملة، فذكر الثنيا؛ لئلا يكون خلف في الوعد من النبي على أثر من رؤيا النبي - على أثره، فإن كان ذلك؛ فيكون قوله تعالى: ﴿لَتَدَخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾ هو تفسير لتلك الرؤيا.

وجائز أن تكون الرؤيا في غير ذلك.

وقوله: ﴿لَتَدَّخُلُنَّ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾ ابتداء وعد وأمر من الله تعالى، وكذلك ما ذكر من قوله حيث قال: ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّمَيَا ٱلَّتِيَ أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ﴾ [الإسراء: ٦٠].

يحتمل ما ذكر في هذه الآية: ﴿لَتَلْخُلُنَ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ . . . ﴾ إلى آخر ما ذكر . ويحتمل غير هذا أيضاً، وقد أخبر أنه حققها وصدقها، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ﴾.

يخبر أنهم يدخلون المسجد الحرام محلقين مقصرين.

ثم يخرج على وجهين:

أحدهما: في ابتداء الإحرام، يخرج على التزين على ما يزين المحرم في ابتداء إحرامه من نحو التطيب واللباس والحلق والتقصير، ونحو ذلك، يخبر أنهم يدخلون على التزين في المسجد الحرام آمنين من الكفار، فإن كان على ذلك فهو على الثياب والطيب وغير ذلك.

وذكر أن النبي ﷺ كان معتمرا، فسميت تلك عمرة القضاء؛ حيث منع في عام الحديبية وكان معتمرا [فسميت] تلك عمرة وإن كان حاجا فيكون قوله: ﴿لَتَذَخُلُنَّ ٱلْمُسَجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾ بعد رجوعهم من منى إلى طواف الزيارة في ذلك الوقت يكونون محلقين مقصرين، والله أعلم.

فإن قيل: ما الحكمة في أمره رسوله ﷺ بالخروج للحج عام الحديبية على علم منه أنه لا يصل إلى مكة وأنه يحال بينه وبين دخول مكة وقضاء النسك، ولا يحتمل إلى ذلك إلا بأمر من الله تعالى، ليس هو كغيره من الناس أنهم يفعلون أفعالا بلا أمر، ثم يمنعون أو ينهون عن ذلك، فأما رسول الله ﷺ فلا يفعل شيئاً إلا عن أمر منه له بذلك.

قيل: يحتمل إنما أمر بذلك مع علمه بأنهم يمنعون عن ذلك؛ تعليما منه رسوله وأمته حكم الإحصار: أن من حصر عن الحج، ومنع عن دخول مكة؛ لقضاء النسك، ماذا يلزمه؟

وبم يخرج منه؟ ولله تعالى أن يعلم خلقه أحكام شريعته مرة بأمر يأمرهم بذلك، أو بخبر يخبرهم، ومرة بفعل النبي ﷺ يمتحنهم بما شاء، له الحكم والأمر في الخلق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا تَغَـانُونَ ۗ ﴾.

أي: تدخلون مكة آمنين، لا تخافون عدوكم، ولا منعهم إياكم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا﴾.

هذا يخرج على وجوه:

أحدها: أي: علم ما وعد لكم من فتح خيبر وغنائمه ما لم تعلموا.

ويحتمل: أي: علم ما أرى وصوله ﷺ من الرؤيا وتحقيقها ما لم تعلموا.

ويحتمل: أي: علم في رجوعكم عن الحديبية أشياء لم تعلموها أنتم من إظهار ما أظهر من نفاق أهل النفاق فيهم، وأهل الاضطراب من المحققين والمصدقين وغير ذلك، والله أعلم.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه - في قوله تعالى: ﴿فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعَلَمُوا﴾ يقول: إن ذلك الدخول أي سنة؟ ولم تعلموا أنتم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْحًا قَرِيبًا﴾.

قال بعضهم: جعل من قبل أن يدخلوا مكة ﴿فَتْحًا قَرِيبًا﴾، أي: عاجلا فتح خيبر، والله أعلم.

وقول أهل التأويل: إنه اشتد على الناس رجوعهم من الحديبية وصدهم المشركون عما قصدوا، بعدما أخبرهم الرسول ﷺ أنه رأى في المنام أنهم يدخلون على ما وقع عندهم أن رؤيا الأنبياء – عليهم السلام – حق كالوحي.

لكن هذا لا يحتمل من المسلمين ما يحتمل من المنافقين على ما ذكر أنهم قالوا حين أخبر رسول الله على المحديبية أن الرؤيا [كذب] أو كلام نحوه؛ فكل هذا يحتمل من المنافقين، فأما من المسلمين فلا يحتمل أن يقع في قلوبهم شيء من ذلك؛ لما لم يكن في الآية بيان ولا توقيت أنهم متى يدخلون؟ بل فيها الوعد بالدخول ليس فيها أنه متى؟ ألا ترى أن يوسف - عليه السلام - رأى رؤيا وخرجت بعد أربعين سنة أو أقل أو أكثر؛ فعلى ذلك لا يحتمل أن يخفى عليهم إذا لم يكن في الوعد توقيت أنه يجوز أن يتأخر أو يتقدم، والله أعلم.

ثم فيما ذكرنا من أمر الحديبية وصد المشركين إياهم عن دخول مكة والحيلولة بينهم وبين ما قصدوا – أنه لا يحتمل أن يخرج رسول الله على القصد الحج وزيارة البيت مع أصحابه بلا أمر منه بذلك؛ لما ذكرنا، ثم إن ثبت له الأمر بذلك على علم من الله تعالى أنه لا يصل إلى تحصيل المأمور به وما قصدوا من دخول مكة زائرين، وما يكون من المشركين من المنع لهم والصد عن ذلك، وما أرادوا تحصيل ما أمرهم بذلك، فهذا دليل على أن الله تعالى قد يأمرهم ويريد غير الذي أمر به، وأنه يريد ما علم أنه يكون منهم

الذي أمر به، وهو كما أمر إبراهيم عليه السلام بذبح ولده، ثم كان حقيقة المراد بالأمر بذبح الولد ذبح الشاه والكبش؛ دل أن الأمر بالشيء لا يدل على أنه أراد الذي أمره به، بل يريد ما علم أنه يكون منهم من خلافه وضده، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ﴾.

أي: أرسله بالهدى من كل ضلال أو حيرة.

أو أرسله بالبيان من كل عمى وشبهة، وهو هذا القرآن الذي سماه مرة: هدى، ورحمة، ونورا، ونحو ذلك، وهو ما وصفه - عز وجل- أن من تمسك به يكون ما ذكر هدى من كل ضلالة وحيرة، ونورا من كل ظلمة، وبيانا من كل عمى وشبهة، ولا قوة إلا بالله.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَدِينِ ٱلۡحَقِّ﴾.

جائز أن يكون الحق هو نعت الدين وهو الإسلام، وهو الدين الحق، وسائر الأديان طلة.

ويحتمل أن يكون قوله تعالى: ﴿وَدِينِ ٱلْحَقِّ﴾؛ أي: دين الإله الذي هو الإله الحق، وهو الإله المستحق الألوهية وغيره من الأديان دين الشيطان، ولا قوة إلا بالله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِيُظْهِـرَهُۥ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ؞َ ﴾.

الإظهار: هو الغلبة، ثم تخرج غلبته على الدين كله على وجهين:

أحدهما: أي: غلب هذا الدين على الأديان كلها بالحجج والبراهين أنه حق، وأنه من عند الله جاء، وقد كان بحمد الله كما ذكر، حتى عرف أهل الأديان كلها بالحجج والبراهين أنه حق إلا من كابر عقله وعاند الحق أو غفل عن دلائله، ولا قوة إلا بالله.

والثاني: يغلب على الأديان كلها، أي: يغلب على أهل الأديان كلهم حتى يصير أهل الإسلام ظاهرين غالبين من بين غيرهم، ويتوارى جميع أهل الأديان ويختفوا، ولكن ذلك في وقت دون وقت، وهو الوقت الذي ذكره بعض أهل التأويل، وهو في وقت خروج عيسى - عليه السلام - يصير أهل الأديان كلهم أهل دين واحد وهو الإسلام.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ ﴾ ، أي: يظهر ما يحتاج أهل هذا الدين كله وما يحدث لهم من الحاجة - على الأديان كلها، بما ضمن في القرآن معاني تقع الكفاية بها في الحوادث كلها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَفَىٰ بِأَلْلَهِ شَهِيدًا﴾.

هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: ﴿ وَكُفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴾ بأن ما جاء به سيدنا محمد ﷺ، إنما جاء به من عند الله، فإن كان التأويل هذا، فإنما تكون هذه الشهادة في الآخرة.

والثاني: يحتمل قوله تعالى: ﴿وَكَهَنَ بِاللَّهِ شَهِيدًا﴾ بما أنشأه له من الآيات والحجج شهادة منه على رسالته ونبوته، وذلك في الدنيا، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ نُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ اَشِدَاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّا أَهُ بَيْنَهُمُ تَرَبُهُمْ وَكُعًا سُجَدًا يَبْتَعُونَ فَضَلَا مِنَ اللَّهِ وَرَضَونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثْرِ السُّجُودُ ذَلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَيَةُ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِجِيلِ فَضَلَا مِنَ اللَّهُ عَلَى سُوقِهِ يَعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ وَكَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْتُهُ فَالْرَبُو فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ يَعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارُ وَعَدَ اللَّهُ الْإِبْنِ وَالْمَنُولُ وَعَدِلُوا الصَّلِحُتِ مِنْهُم مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ إِنَّ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُولُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُولُولُولُولُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللللْهُ اللللْهُ ا

وقوله - عز وجل-: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ ٱللَّهِ ﴾.

من الناس من احتج على تفضيل محمد على غيره من الأنبياء - عليهم السلام - بهذه الآية وبغيرها من الآيات يقول: لم يُذكر محمد على في القرآن إلا وخاطبه باسم الرسالة والنبوة؛ كقوله - تعالى -: ﴿ يَتَأَيُّهُا النِّينُ ﴾ [الأنفال: ٢٥، ٧٠] و ﴿ يَتَأَيُّهُا النِّسُولُ ﴾ [المائدة: ٢٧] وقوله: ﴿ يُحَمّدُ رَسُولُ ﴾ ونحو ذلك، وسائر الأنبياء - عليهم السلام - إنما خاطبهم بأسمائهم التي جعلت لهم خلقة دون ختم الرسالة والنبوة، كقوله: ﴿ يَكُونُ اَهْمِ فَلَا عَمِ مِسَلَيْمٍ مِنَا ﴾ [هود: ٨٨] و ﴿ يَسَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦]، و ﴿ يَسَمُونُ ﴾ [طه: ٢٧]، و ﴿ يَسَمُونُ ﴾ [الأعراف: ٢٧]؛ جميع من ذكرهم سواه إنما ذكرهم بأسمائهم الموضوعة في أصل الخلقة، ولم يجلُوا ولم يسموا بأسماء الرسالة والنبوة؛ وذلك لفضل جعل له من بين غيره، وكذلك يحتج لتفضيل أمته وأصحابه على سائر الأمم حيث خاطب هذه الأمة بأحسن الأسماء فقال: ﴿ يَتَايُهُا الّذِينَ عَادَمُ ﴾ [الأعراف: ٢٠]، وقوله: ﴿ أَنَهُ اللّهُ وَنَحو ذلك، ومما يدل على فضيلتهم قوله ﴿ يَنَهُ اللّهُ مُنْ مَنْ يَنَ عَره ومما يدل على فضيلتهم قوله - تعالى -: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَةٍ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١١١]؛ أي: كنتم خير أمة في الكتب المتقدمة بما ذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَاللَّذِينَ مَعَهُم اَشِذَاهُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمّاتُه بَيْنَهُم ۗ . . ﴾ الآية ، ما وصفهم ونعتهم يرجع إلى أصحابه على الاجتماع ، أي : الكل موصوفون بهذه الصفات التي ذكر في الآية ، وأنها كلها فيهم ، وهو كقوله - تعالى - في صفتهم : ﴿ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفْرِينَ ﴾ [المائدة : ١٤] أي : أشداء على الكفار ، ورحماء على المؤمنين ، وصفهم بذلك جملة ، فعلى ذلك هاهنا .

ويحتمل أن يكون ذلك وصف بعضهم دون بعض، أو وصف عامتهم، فأما الكل فلا، وذلك نحو ما روي عن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - حيث قال: لولا قوله - تعالى -: ﴿ مِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلدُّنْكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٢] ما كنا نعرف أحدًا من أصحاب رسول الله ﷺ يريد الدنيا، فإنما يكون ذلك وصف أمثال عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه.

ثم قد جعل الله - تعالى - الرحمة والرأفة نعتًا للمؤمنين، يتراحم بعضهم بعضًا، وكذلك روي في الخبر عن النبي ﷺ قال: «لا تدخلوا الجنة حتى تراحموا» قالوا: كلنا نتراحم ولده، فقال: «ليس ذلك برحمة، إنما الرحمة أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه ولولده»، أو كلام نحوه.

وروي عن النعمان بن بشير قال: قال رسول الله ﷺ: "المؤمنون كلهم كرجل واحد، إن اشتكى منه عضو تداعى له سائر جسده بالسهر والحمى"، وليس فيما وصفهم بالشدة على الكفار [دليل] على أن ليس لهم شفقة عليهم، فإن النبي ﷺ له شفقة عظيمة عليهم، حتى كادت تهلك نفسه، لذلك قال الله - تعالى-: ﴿ فَلَا نَذْهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمٌ حَسَرَتٍ ﴾ [فاطر: ٨]، وقال: ﴿ لَعَلَكَ بَلَخِعٌ فَنْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ [الشعراء: ٣] فعلى ذلك أصحابه، رضوان الله عليهم أجمعين.

ثم القتال الموضوع فيما بينهم رحمة في الحقيقة، وإن كان في الظاهر ليس برحمة ؛ لأنه وضع ليضطرهم ذلك إلى قبول الإسلام والتوحيد، وفي قبولهم ذلك نجاتهم، وما وصفهم بالرحمة على المؤمنين، ليس فيه أنهم ليسوا بأشداء عليهم إذا عاينوا منهم المناكير والفواحش حتى يتركوا التغيير عليهم ؛ بل من الشفقة لهم عليهم ما يغيرون عليهم المنكر ؛ إذ في ذلك نجاتهم، وذلك لا يزيل عنهم الرحمة التي وصفهم بها ؛ بل ذلك من الشفقة لهم والرحمة، والله أعلم.

ثم نعتهم وقال: ﴿ تَرَنَّهُمْ رُكَّمًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَنَا ۚ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ تَرْنَهُمْ رُكُّعًا سُجَّدًا ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: وصف لهم بالمداومة في إقامة الصلوات بالجماعات، وأراد بالركوع والسجود: هو الصلاة على طريق الكناية.

والثاني: عبارة عن الخضوع لربهم، والتواضع للمؤمنين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَنَتَأَ ﴾ يحتمل قوله: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضْلَا مِنَ ٱللَّهِ ﴾

أي: الجنة؛ أي: يبتغون بكل ما وصفهم من الرحمة، والشدة، والركوع، والسجود الجنة، والفضل يذكر عبارة عن الجنة في القرآن في غير موضع.

وجائز أن يكون ما ذكر من ابتغائهم الفضل من الله – تعالى – ما يتعايشون به.

وقال بعضهم: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ أي: يبتغون ما يتعيشون [به].

وقال بعضهم: ﴿ يَبْتَغُونَ فَضَّلَا مِنَ ٱللَّهِ ﴾ أي: يبتغون معيشة يتقوون بها على طاعة الله.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَرِضَوَنَا ﴾ أي: رضا ربهم، وهو بمعنى الفضل – أيضًا – على التكرار للتأكيد؛ كقوله – تعالى-: ﴿وَٱبْنَغُوا مِن فَضَلِ ٱللَّهِ﴾ [الجمعة: ١٠] لكنه أخبر أنهم يبتغون ذلك الفضل والرضوان من الله – تعالى – والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿سِيمَاهُمْ فِي وُبُحُوهِهِم مِّنْ أَثَرِ ٱلسُّجُودُ﴾ اختلف فيه:

قال الحسن وغيره: أي: أثر الخشوع والصلاة في وجوههم.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: إن الرجل إذا قام من الليل فأطال القيام والسهر، تبين سهر الليل في وجهه إذا أصبح من الصفرة، وتغير اللون، وذلك كله في الدنيا.

وكذلك روي عن الحسن [قال]: قال رسول الله ﷺ: «رحم الله قومًا يحسبهم الناس مرضى وما هم بمرضى» قال الحسن: أجهدتهم العبادة.

وقال قتادة: أثر الصلاة في وجوههم، وهو أثر التراب<sup>(٢)</sup>؛ لكن ذلك بعيد.

وقال: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنَ أَثَرِ ٱلسُّجُودِ ﴾ يوم القيامة، وهو بياض وجوههم من أثر السجود والوضوء (٣).

وكذلك روي في الخبر عن نبي الله ﷺ أنه قال: «إني أعرف أمتي من بين غيرها من الأمم» قيل: وكيف تعرف يا رسول الله أمتك من بين الأمم؟ فقال: «أمتي غر محجلون يوم القيامة من أثر السجود» ولا يكون ذلك لأحد من الأمم غيرهم، والله أعلم.

وجائز أن يكون على غير ذلك، يجعل الله - تعالى - في وجوههم من آثار العبادة له، والجهد فيها من النور والحلاوة والحسن ما يعرفون أنهم أهل عبادة الله - تعالى - وطاعته، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله الضحاك، أخرجه ابن نصر وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٨٢)، وهو قول الحسن وشمر بن عطية وغيرهما.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۱،۱۳۱) وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن نصر عن سعيد بن جبير، كما في الدر المنثور (٦/ ٨٢)، وهو قول عكرمة أيضاً.

<sup>(</sup>٣) قاله الحسن، أخرجه ابن جرير (٣١٦٢٠) وعبد بن حميد وابن نصر عنه، كما في الدر المنثور (٦/٨٢).

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَالِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوْرَبَاةَ وَمَثْلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ ﴾ يحتمل وجوهًا:

أحدها: أي: شبههم في التوراة والإنجيل الآحاد والأفراد منهم المختارون من بين غيرهم الذين يعظمونهم الأتباع والملوك ويحلونهم، فما بالكم لا تعظمون أنتم هؤلاء ولا تتبعونهم كأولئك، والله أعلم.

والثاني: يحتمل: ﴿ ذَلِكَ مَنْلُهُمْ فِي التَّرْرَئَةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنجِيلِ ﴾ أي: ذلك نعتهم ووصفهم في التوراة والإنجيل، وقد عرفتم ذلك، فهلا اتبعتموهم إذا نعتوا ووصفوا في القرآن.

وقال بعضهم: قوله: ﴿ وَالِكَ مَنْلُهُمْ فِي التَّوْرَئِيَّ ﴾ مقطوع مقصود، وهو ما تقدم من قوله: ﴿ وَاَلَذِينَ مَعَهُ اَشِدَاءُ عَلَى اللَّكُفَارِ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿ وَمَنْ أَثَرِ السَّجُودِ ﴾ ، ثم ابتدأ فقال : ﴿ وَمَنْلُهُمْ فِي النَّهِيلِ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعَهُ . . . ﴾ الآية، وهذا يحتمل ووجه حسن، وعلى التأويلين الأولين ما ذكرنا من وصفهم، كأنه في التوراة والإنجيل جميعًا، ثم نعتهم - أيضًا - بقوله - تعالى - : ﴿ كَرَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْعُهُ ﴾ ، والله أعلم.

ثم ذكر نعت أصحابه - رضي الله عنهم - في هذه الآية، ولم يذكر نعت رسوله ﷺ، وإنما ذكر نعت أسحابه عنهم - في هذه الآية، ولم يذكر نعت رسوله ﷺ، وإنما ذكر نعته في آلَيْ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلتَّوْرَكَةِ وَٱلإَخِيلِ . . . ﴾ الآية [الأعراف: ١٥٧]، ذكر نعته وصفته في الآية ﷺ ونعت أصحابه - رضي الله عنهم - في هذه السورة، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي ٱلتَّوَرَئِةَ وَمَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنجِيلِ . . . ﴾ الآية دلالة الرسالة؛ لأنه أخبر أن نعتهم في الكتب المتقدمة كما ذكر في القرآن، ثم لم يقل أحد من أهل الكتب المتقدمة: أن ليس ذلك نعتهم أو شبههم في تلك الكتب، ثبت أنه بالله عرف، ولا قوة إلا بالله.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ كُرْزِعِ أَخْرَجَ شَطْعَهُ فَارْرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَى سُوقِهِ . . . ﴾ الآية ، شبههم بالزرع الذي ذكر - والله أعلم - لأنهم أحيوا سنن الدين وشرائعه التي كانت من قبل بعدما درست ، وانقطع أثرها ؛ لأنه لم يكن فيما بين عيسى ومحمد - عليهما الصلاة والسلام - رسول فقد انقرض ذلك واندرس ، ثم جاء محمد - عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيات - بعد دروس ذلك وانقراضه كالزرع الذي يخرج وحده ، وهو النبت الواحد في أول ما يخرج ، فأعانه أصحابه وآزروه كانوا إليه كالخلفة التي تنبت حول الساق تؤازر الخلفة والنبت ، فأما ﴿ شَطْعَهُ ﴾ فقيل : هو محمد ﷺ خرج وحده كما خرج أول النبت وحده ، وأما الوالية التي تنبت حول الشطأة فاجتمعت ، فهم المؤمنون كانوا في

قلة كما كان أول الزرع دقيقًا، ثم زاد نبت الزرع، فغلظ، ﴿فَاَزَرَهُ فَاَسْتَغَلَظَ﴾، كما آزر المؤمنون بعضهم بعضًا حتى استغلظوا واستووا على أمرهم كما استغلظ هذا الزرع واستوى على سوقه.

ثم اختلفوا في الشطأة:

قال أبو عوسجة: هو قصب الزرع؛ أي: صار له واسط الزرع؛ أي صار له ورق، ﴿فَنَازَرُمُ﴾ أي: قواه، ﴿شُرِقِهِ،﴾ جمع: ساق.

وقال أبو عبيدة: شطأ الزرع: فراعه وصغاره؛ يقال: قد أشطأ الزرع فهو مشطئ إذا فرع.

وقال الفراء: ﴿شَطْعَهُ ﴾ أي: سنبله، ينبت الحبة عشرا وتسعًا وثمانيًا ﴿فَازَرُهُ ﴾ أي: أعانه وقواه.

وقوله: ﴿ فَاسَتَغَلَظَ ﴾ أي: غلظ ﴿ فَاسَتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ . ﴿ جمع ساق ، ومنه يقال : قام كذا على سوقه إذا آذرته وتناهى وبلغ الغاية ؛ يقول – والله أعلم – : كما أن الزرع إذا قام على السوق فقد استحكم ، فهذا مثل ضربه الله – تعالى – لنبيه عَلَيْ أي : خرج وحده ، فأيده بأصحابه ، فقوى واشتد كما قويت الساق من الزرع بما نبت منها حتى غلظت وعظمت واستحكمت ، والله أعلم .

وقوله - عز وجل-: ﴿يُعَجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ ﴾ قال بعضهم: الزراع هو محمد عن وقوله - عز وجل-: ﴿يُعَجِبُ ٱلزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ ٱلْكُفَّارُ ﴾ قال بعضهم: الزراع هو محمد عجب محمدًا ما رأى من أصحابه والمؤمنين، ويغيظ الكفار ذلك، من الغيظ، وهو كقوله - تعالى-: ﴿مَن كَانَ يَظُنُ أَن لَن يَنْصُرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿هَلْ يُدْهِبَنَ كَيْدُهُ مَا يَغِيظُ ﴾ [الحج: ١٥].

وقال بعضهم: الزراع: هو صاحب الزرع، إذا كثر جوانبه ووالياته، وينبت ﴿ لِيَغِيظُ بِهِمُ ٱلۡكُفَّارُّ﴾؛ أي: يغيظ ذلك سائر الزراعين.

وقال بعضهم: كما يعجب الزراع حسن زرعه حين استوى قائمًا على ساقه، فكذلك يغيظ الكفار كثرة المؤمنين واجتماعهم.

وقال بعضهم: هم الزراع، سموا كفارًا؛ لأنهم يكفرون، أي: يسترون البذر في الأرض، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الْفَنْلِحَتِ ﴾ من بين غيرهم من الناس ﴿ تَغْفِرَةُ وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾، والله أعلم.

وفيه نقض قول الباطنية والروافض - لعنهم الله - لقولهم: إنهم بعد وفاة رسول الله

كفروا وارتدوا عن الإسلام جميعًا، أو كلام نحوه؛ في الآية ردِّ لقولهم؛ لأنه وعد لهم المغفرة وما ذكر من الأجر العظيم، فلا يحتمل أن يكونوا على ما ذكر أولئك، ثم تكون لهم المغفرة وما ذكر من الأجر العظيم؛ فدل ما ذكر من الوعد لهم بالمغفرة والأجر العظيم أنهم ثبتوا على ما كانوا من قبل في زمن رسول الله على حياته، والله أعلم، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

\* \* \*

## سورة الحجرات ذكر أنها مدنية

## ينسم أللهِ ألنَّانِ الرَّحَيْبِ الرَّحَيْبِ

قوله - عز وجل-: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقُدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ قال بعضهم (١): إن أبا بكر وعمر - رضي الله عنهما - اختلفا في شيء بحضرة رسول الله على فارتفعت أصواتهما، فنزل قوله - تعالى-: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ أَدَ. . . ﴾ إلى أخر ما ذكر من قوله: ﴿لَا نَرَفُعُواْ أَصَوَتَكُمُ فَوْقَ صَوْتِ النَّيِي ﴾.

وذكر عن الحسن في قوله - تعالى-: ﴿لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ أَي: لا تذبحوا قبل ذبح النبي يوم النجر، وذلك أن ناسًا من المسلمين ذبحوا قبل صلاة النبي على النجر.

وقال قتادة (۲): ذكر لنا أن رجالا كانوا يقولون: لو أنزل كذا وكذا، أو صنع كذا وكذا، فنزلت هذه الآية، وأمرهم ألا يسبقوا نبيه ﷺ بقول ولا عمل حتى يبين الله – تعالى – بيانه، وأمثال ذلك قد قالوا، والله أعلم.

وأصل ذلك عندنا من قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا . . ﴾ الآية، أي: يأيها الذين آمنوا اعلموا أن لله الخلق والأمر، لا تقدموا أمرًا، ولا قولا، ولا فعلا، ولا حكمًا ولا نهيًا سوى ما أمر الله - تعالى - به ورسوله على ما أمر الله - تعالى - به ورسوله على ما أمر الله وأقررتم بأن له الخلق والأمر، فاحفظوا أمره ونهيه، ولا تخالفوه ولا رسوله في شيء من الأمر والنهي، فهذا يدخل فيه كل شيء وكل أمر من القول، والفعل، والقضاء، والحكم، والذبح، وغير ذلك؛ على ما ذكرنا من إيمانهم بأن له الخلق والأمر في الخلق؛ إذ مثل هذا الخطاب لو كان لواحد خاص لكان حكمه يلزم الخلق والأمر في الخلق؛ إذ مثل هذا الخطاب لو كان لواحد خاص لكان حكمه يلزم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٨٤٥)، (٤٨٤٧) وابن جرير (٣١٦٧٣) وابن المنذر وابن مردويه والطبراني من طرق عن ابن الزبير، كما في الدر المنثور (٦/ ٨٥، ٨٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣١٦٦٠)، (٣١٦٦١) وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٨٥).

الكل، وكذلك لو كان في أمر واحد وفعل واحد كان يدخل في ذلك جميع الأمور، فكيف والخطاب بذلك عام مطلق؟! فهو للكل، وفي كل الأمور، والله الموفق.

وعلى ذلك ما روي عن مسروق أنه دخل على عائشة - رضي الله عنها - فأمرت اللجارية أن تسقيه، فقال: إني صائم - وهو اليوم الذي يشك فيه - فقالت له: قد نهي عن هذا، وتلت قوله - تعالى-: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴿ (١) في صيام ولا غيره.

اعتبرت عائشة - رضي الله عنها - عموم الآية في النهي عن التقدم بين يدي الله ورسوله ومخالفة النبي ﷺ في [كل] قول أو فعل.

وكذلك روي عن أبي عبيدة معمر بن المثنى قال في قوله: ﴿لَا نُقَيِمُواْ بَيْنَ يَدَيِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ﴾ أي: لا تعجلوا بالأمر والنهى دونه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنْفُواْ اللَّهَ أَنَا اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي: اتقوا مخالفة أمر الله ونهيه قولا وفعلا، واتقوا مخالفة رسوله فيما يأمركم بأمر الله ونهيه، وفي كل ما دعاكم إليه ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ﴾ لأقوالكم ﴿عَلِيمٌ ﴾ بأفعالكم وأعمالكم، ولا قوة إلا بالله.

ثم لم يفهموا مما ذكر في قوله: ﴿بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِهِ الجوارح ولا العدد في اليد كما فهموا من ذلك في الخلق، فما بالهم يفهمون ذلك من قوله: ﴿خَلَقْتُ بِيدَيِّ [ص: ٧٥] أي: خلقته على علم مني بما يكون منه [من] خلاف أو معصية، لم أخلقه عن جهل بما يكون منه، وهو ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٦٥] يكون منه، وهو ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيدٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، أي: عن علم بأحوالهم وما يكون منهم أنشأهم لا عن جهل بذلك، فعلى ذلك هذا، كما فهموا من قوله: ﴿لا نُقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَي اللّهِ ﴾ أمر الله ونهيه دون الجوارح والعدد، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَتَكُمْ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿لِبَعْضِ ﴾ قال بعضهم: إن الآية نزلت في أبي بكر وعمر - رضي الله عنهما - اختلفا في شيء بحضرة النبي ﷺ فارتفعت أصواتهما(٢).

وقال بعضهم: إنها نزلت في قوم كانوا إذا سئل النبي ﷺ عن شيء قالوا فيه قبل قول النبي ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن النجار في تاريخه، والطبراني في الأوسط، وابن مردويه عن عائشة رضي الله عنهما أن ناساً كانوا يتقدمون الشهر فيصومون قبل النبي ﷺ فأنزل الله ﴿يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَبَنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُولِيْجُ الآية، انظر الدر المنثور (٨٦/٦)

<sup>(</sup>٢) تقدم.

وعندنا: لا يحتمل أن يكون ما ذكر من رفع الصوت فوق صوت رسول الله على والجهر بالقول له، وما ذكر من التقدم بين يدي رسول الله على في الأمر والنهي أن يكون الخطاب بذلك للذين صحبوا رسول الله على واتبعوا أمره ونهيه؛ إذ لا يحتمل منهم أن يرفعوا أصواتهم فوق صوته ويجهروا له بالقول أو يقدموا بين يديه في أمر ولا نهي إلا عن سهو، أو غفلة، أو إذن منه بالمناظرة والمحاورة في العلم، فعند ذلك ترتفع أصواتهم؛ لأن رسول الله على كان أجل في قلوبهم وأعظم قدرًا من أن يتجاسروا التقدم بين يديه بأمر، أو قول، أو رفع صوت، أو جهر القول له، فتكون الآية في أهل الشرك [أو] في أهل النفاق، والله أعلم.

ثم إن كان الخطاب بذلك للذين آمنوا فهو على وجهين:

أحدهما: أن ذلك منه ابتداء محنة امتحنهم بذلك وأمرهم به من غير أن كان منهم شيء من ذلك من التقدم بين يديه، ورفع الصوت، والجهر له بالقول، ولله - تعالى - أن يمتحن ويأمر وينهى من شاء بما شاء ابتداء؛ امتحانًا منه لهم، وهو ما ذكرنا من نهي الرسل - عليهم السلام - عن الشرك والمعاصي وإن كانوا معصومين عن ذلك؛ لأن العصمة لا تمنع النهي؛ لأن العصمة إنما تكون عصمة إذا كان هناك أمر ونهي؛ فعلى ذلك جائز أن يكون ما ذكر من النهي عن التقدم، والرفع بالصوت، والجهر بالقول، وإن لم يكن منهم شيء مما ذكر ابتداء محنة منه لهم، والله أعلم.

ويحتمل أنه خاطب هؤلاء الصحابة - رضي الله عنهم - بذلك؛ ليتعظ بذلك من يشهد مجلسه من المنافقين وغيرهم من الكافرين؛ إذ كان يشهد مجلسه أهل النفاق وسائر الكفرة؛ لئلا يعاملوا رسول الله ﷺ بمثل معاملة بعضهم بعضا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمُ وَأَنتُمْ لَا تَشَعُرُونَ ﴾ ذكر هذا؛ ليكونوا أبدًا متعظين بين يدي رسول الله ﷺ حذرين، معظمين له في كل وقت؛ لئلا يكون منهم في وقت من الأوقات ما يجري مجرى الاستخفاف به والتهاون على السهو والغفلة فيحبط ذلك أعمالهم؛ لأن هذا الصنيع برسول الله ﷺ يكفر صاحبه، ولا يكون معذورًا، وإن فعله على السهو والغفلة؛ لأن له قدرة الاحتراز، وأمكن التحذر، وإن كانوا معذورين فيما بينهم على غير التعمد والقصد، ولا مؤاخذة لهم برفع الله - تعالى - المؤاخذة عنهم فيما بينهم، ولم يرفع في حق النبي - عليه أفضل الصلوات - مع أن الكل في حد جواز المؤاخذة، والله أعلم.

وذكر الكرابيسي فقال: ومن حكمة الآية عند قوم حبوط الأعمال بالكبائر؛ على ما روي عن الحسن قال: أما يشعر هؤلاء الناس أن عملا يحبط عملا، والله يقول: ﴿يَتَأَيُّهُا

الَّذِينَ ءَامَنُوا . . . ﴾ الآية .

وقيل: المراد من الآية أن يتأذى بشؤم تلك المعصية إلى أن يهون عليه ارتكاب الكبيرة، يستحقرها حتى يخف عليه الكفر فيكفر؛ فتصير المعصية الأولى - وإن قلت - سببًا لحبوط ثواب أعماله، فإن أساس كل خطير حقيرٌ.

ونحن نقول: إن المعصية لا تحبط الطاعة، ولكن هو استخفاف بالنبي ﷺ، و[نحو] ذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصُوتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ أُولَتِكَ اللّهِ أُولَتِكَ اللّهِ فَلُوبُهُمْ لِللّقَوْعُ دلت هذه الآية أن الآيتين اللتين تقدم ذكرهما من قوله - تعالى-: ﴿لَا مُنْفَعُواْ بَيْنَ يَدَيِ اللّهِ وَرَسُولِهُ ﴾ وقوله - عز وجل-: ﴿لَا تَرْفَعُواْ أَصَوْتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النّبِيّ ﴾ وقوله: ﴿وَلا جَهُمُواْ لَمُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِيَعْضِ ﴾ في أهل النفاق، فأما أصحابه الذين صحبوه وآمنوا به، [و] عرفوا أنه [رسول] رب العالمين، فلا يحتمل أن يكون منهم ما ذكر من رفع الصوت عنده، وجهر القول له، والنداء له باسمه من بُعْدٍ، إنما ذلك به فعل من ذكرنا من أهل النفاق والشرك، فأما الذين آمنوا به وصدقوه وعرفوا أنه رسول فلا يحتمل منهم سوى التعظيم له، والتوقير، والتشريف؛ لما عرفوا أن نجاتهم وشرفهم وعزهم في الدنيا والآخرة بتعظيمه وتوقيره، فكيف يحتمل عنهم ذلك؛ بل كانوا لا يتجاسرون التكلم بين يديه فضلا من أن يرفعوا أصواتهم، ويقدموا بين يديه، أو النداء من بعد، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقْرِيَٰ ﴾ هذا وصف المؤمنين، امتحن قلوبهم للتقوى فوجدها صافية خالصة لذلك، والامتحان - هاهنا - هو التصفية والإخلاص؛ يقال: امتحن الذهب: إذا أخلص وصفى الصافي منه والخالص من غيره. وقوله - عز وجل-: ﴿لَهُم مَعْفِرَةٌ وَأَجَرُ عَظِيمُ ﴾ ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ أَكُونُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾ هذا وصف من ذكرنا من أهل الشرك والنفاق.

وقال بعضهم (۱): إن نفرا من الأعراب جاءوا، وقالوا: ننطلق إلى هذا الرجل - يعنون: محمدًا ﷺ - فإن يكن ملكًا نعيش في جناحه، فأتوا إلى النبي ﷺ فجعلوا ينادونه من وراء الحجرات: يا محمد؛ فنزلت هذه الآية.

<sup>(</sup>۱) قاله زيد بن أرقم، أخرجه ابن جرير (٣١٦٧٨) وابن راهويه ومسدد وأبو يعلى والطبراني وابن أبي حاتم بسند حسن عنه، كما في الدر المنثور (٨٩/٦).

وقال بعضهم: كان النبي ﷺ سبى ذراري بني تميم ونساءهم، فأتوا يطلبون منه تخلية سبيل أولئك وإعتاقهم وردهم إليهم، فنادوه من وراء حجرات، فأعتق بعضهم، وفدى بعضًا؛ فنزلت الآية.

وقوله: ﴿ أَكُثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُوكَ . وَلَوْ أَنَهُمْ صَبَرُواْ حَتَىٰ تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمَّ ﴾؛ لأن ذلك أعظم لقدره، وأجل لمنزلته، وأعرف لحقه، وأحفظ لحرمته.

ثم قوله: ﴿ أَكُنُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ يحتمل وجوهًا:

أكثرهم لا يعرفون قدره ومنزلته، وإن كان قليل منهم يعرفون ذلك، وهم المؤمنون. والثاني: أكثرهم لا ينتفعون بما يعقلون.

والثالث: أكثرهم لا يعقلون أنه رسوله، وهم الأتباع والسفلة من الكفرة، وإنما يعرف القليل منهم، وهم الرؤساء المعاندون.

وفي هذه الآية وفي قوله - تعالى-: ﴿أَن تَعْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ دلالة أن قد يلحق المرء حكم الكفر ويحبط العمل إذا خرج مخرج الاستخفاف وإن لم يعلم به ولم يقصد، والله أعلم.

فَتَبَيْنُواْ﴾(١) لكن إن كان ما ذكروا فلم يكن في ذلك النبأ التثبت؛ لأن الآية نزلت بعد نبأ الرجل. الرجل.

وفي الآية الأمر بالتنبت في نبأ الفاسق فيما يحدث من الأمور من بعد؛ فدل أن الآية نزلت لبيان الحكم في نبأ الفاسق ابتداء، والله أعلم.

ولأنه يحتمل أن يكون ذلك الرجل منافقًا ولم يأمر الله - تعالى - بالتثبت في خبر المنافق، ولم يشرع ذلك؛ لأن النفاق يكون في الضمير فلا يظهر ذلك؛ فأما الفسق فإنه يظهر فأمر لنا بالتثبت فيه؛ فدل أن الآية لم تنزل في ذلك الرجل؛ إذ لا يحتمل عن المنافق أن يزور على المسلمين مثل ما ذكر منه دل أن ما قاله أهل التأويل فيه وهم.

ثم في الآية دلالة قبول خبر الواحد إذا كان عدلا؛ لأنه لو لم يقبل خبره إذا كان عدلا لم يكن لذكر الفسق فائدة سوى الشتم، والشتم سفه؛ فلا يجوز أن يوصف الله - تعالى - [به] فدل ذكر الفسق على أن هذا الحكم وهو رد الشهادة مختص باسم الفسق، وأن العدل لا يشاركه فيه حتى [لا يكون] ذكر الفسق سفهًا لما تعلق به بيان حكم شرعي يختص بالفاسق، ولا يعرف ذلك دون ذكره، فأما متى كان الحكم عامًّا في الفاسق والعدل عند الانفراد، فكان ذكر الفاسق مع شتمه لا يليق بالحكمة؛ فدل ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَن تُصِيبُوا فَوْمًا بِجَهْنَاوَ ﴾ أي: تصيبوا قومًا بجهالة في الظاهر بسبب تهمة الفسق، فأمّا في الحقيقة فإنه يجوز أن تصيب ذلك بخبر الواحد، لكن الأحكام وقبول الأخبار فيما بين الخلق لم توضع على الحقائق، وإنما وضعت على الظواهر، وكذلك قبول الشهادات، والحكم بها، وجميع الشرائع التي جعلت في الناس إنما هو على الظواهر من الأحوال والأمور، فأما على إصابة حقيقة ذلك فلا؛ إذ قد يجوز أن يحكم الحاكم ويقضي بقتل إنسان ويقطع يده بشهود عنده؛ لما ظهرت عنده عدالتهم، ولم يكن - في الحقيقة - كذلك، وعلى ذلك قول يعقوب - عليه السلام - لبنيه: ﴿قَالَ مَا مَا مَا مَا مَا عَلَى إلَا صَمَا أَمِن عَلَى أَخِيهِ مِن قَبْلُ ﴾ [يوسف: ٦٤] لم يأمن عليهم بما هؤ ما مَا مَا عَلَى عنده عليهم بما

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٣١٦٨٦) وابن مردويه والبيهقي في سننه، وابن عساكر عن ابن عباس، وأخرجه ابن جرير (٣١٦٨٥) وابن راهويه والطبراني وابن مردويه عن أم سلمة.

وأخرجه أحمد وابن أبي حاتم والطبراني وابن منده وابن مردويه بسند جيد عن الحارث بن أبي ما د.

وأخرجه الطبراني في الأوسط وابن مردويه من طريقين عن جابر بن عبد الله، كما في الدر المنثور (٦/ ٩١، ٩٢).

وله طرق أخرى فانظرها.

ظهر له منهم زلة وجناية حين طلبوا منه إرساله ولده يوسف - عليه السلام - في الرعي؛ بل قال هنالك: ﴿إِنِّ لِيَحْرُنُونِ أَن تَذْهَبُواْ يِهِ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّقْبُ ﴾ [يوسف: ١٣] إنما اعتل عليهم واحتج بأكل الذئب ولم يتهمهم فيه بما لم يكن ظهر له منهم زلة وجناية، فلما ظهر ذلك منهم اتهمهم، وأخبر أنه لا يأمن عليهم بما ظهر له من زلتهم؛ فدل أن التهمة سبب الردّ، وأنه يجب التثبت بدفع الجهالة من حيث الظاهر، لا للحقيقة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَنُصِّبِحُواْ عَلَىٰ مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ﴾ أي: نادمين بما فعلوا على خلاف ما كان في الظاهر، ويندمون لما تركوا التثبت في الخبر.

وقوله – عز وجل--: ﴿ وَاعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرٍ مِنَ الْأَمْرِ لَعَيْتُمْ ﴾ أي: لأثمتم.

من الناس من احتج بهذه الآية على أن الإجماع ليس بحجة، وقالوا: لو كان لإجماعهم [حجة] لكان لا يأثمون لو أطاعهم في كثير من الأمر؛ لأن الحق والصواب مما لا يوجب الإثم لصاحبه فيمن تبعه في ذلك الصواب، ولكن إن كان لا يوجب الثواب دل أنه ليس بحجة يجب اتباعه.

ولكن هذا فاسد؛ لأن الحجج والبراهين لم تكن انتهت يومئذ غايتها، ولا أتت على نهايتها، فالإجماع الذي هو إجماع حجة عندنا ويجب اتباعه والانقياد له هو إجماع من استوعب الحجج والبراهين، وأتى على عامتها، أو على الجميع، وكان الوقت وقت نزول الوحي، وإنما تستقر الأحكام بوفاة رسول الله على لما ينقطع الوحي؛ فيستدل على استيعاب الحجج ونزول جميع ما يحتاج الناس إليه من حيث الإيداع في النصوص، فمتى اجتمعوا على ذلك يكون حجة، ولأنه لا إجماع يتحقق دون رأي رسول الله على وإذا وجد رأيه استغنى عن رأي الغير؛ لما كان ينطق عن الوحي، فإذا لم يكن وقت رسول الله نها زمان انعقاد الإجماع حجة فبطل استدلالهم بالآية.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَأَعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اَللَّهِ ﴾ أرسل إليكم ليزيل عنكم إشكالكم وشبهاتكم، فلا عذر لكم في الكفر واعتراض الشبه لكم بما تقدرون أن تسألوه ما أشكل عليكم واشتبه، فيخبركم بذلك فيزيل الشبه عنكم.

والثاني: يحتمل: ﴿وَاَعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ﴾ يطلع الله – تعالى – إياه على ما تضمرون في أنفسكم، وما تولدون من الأخبار التي لا أصل لها ولا أثر ما [لو] أظهر ذلك لافتضحهم، وهو صلة ما ذكر من قوله: ﴿إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَا ٍ فَتَبَيَّنُواۤ﴾، والله أعلم.

ويحتمل: أي: فيكم رسول الله تسألونه ما أشكل عليكم، فيخبركم بالحق والأمر على

الحقيقة كي لا تصيبوا قومًا بجهالة، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿ وَاَعْلَمُواْ أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ فإليه الرأي والتدبير في الأمور، ومن رأيه وتدبيره، وعلى ذلك يخرج ومن رأيه وتدبيره، وعلى ذلك يخرج قوله: ﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُونَ وَأَنتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ ءَايَنتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ ﴾ [آل عمران: ١٠١] على الوجوه التي ذكرنا، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ لَوَ يُطِيعُكُمْ فِي كَتِيرِ مِنَ ٱلْأَمْنِ لَفَيْتُم ﴾ أي: لو يطيعكم فيما تدعو إليه أنفسكم من التمويهات والشبهات وهواها.

أو يقول: لو يطيعكم في الصدور عن آرائكم وتدبيركم في الأمور لعنتم، ثم قال: ﴿ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمُنَ وَرَبَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْكُفْرَ وَٱلْفُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ هذا في الظاهر كناية غير موصولة بقوله: ﴿ لَوْ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ ٱلْأَمْرِ لَعَنتم، وإن الله قد أرسله إليكم على الإضمار، كأنه يقول: لو يطيعكم في كثير من الأمر لعنتم، وإن الله قد أرسله إليكم رسولا، وحبب إليكم الإيمان به وزينه في قلوبكم حتى صار هو في قلوبكم أحب من أنفسكم ومن كل شيء، فالواجب عليكم أن تصرفوا الأمر إلى رأيه وتدبيره، وأن تصدروا عن رأيه، ولا تعتمدوا على رأي أنفسكم وتدبيركم، والله أعلم.

ويحتمل: أي: لا تدعوه إلى أن يطيعكم فيما تهوى به أنفسكم، واشتهت بعدما حبب الإيمان إليكم وزينه في قلوبكم، وكره إليكم الكفر وما ذكر، والله أعلم بحقيقة جهة وصل هذا بالأول.

ثم يحتمل وجهين أيضًا:

أحدهما: لو يطيعكم الرسول في كثير من الأمر لعنتم، و[لكن] الله – تعالى – ألزمكم طاعته في كل أمر، فأطيعوه ولا تطلبوا منه طاعته إياكم في الأمور، ولكن أطيعوه أنتم في الأمور كلها، وقد حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم، وكره إليكم الكفر والفسوق – وهو الخروج عن أمره – والعصيان.

والثاني: يشبه أن يكون موصولا بقوله - تعالى -: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَعُضُونَ أَصَّوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ أُولَئِيكَ ٱلْذِينَ ٱمْتَحَنَ ٱللّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقَوَىٰ ﴾ [الحجرات: ٣]، و ﴿ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَنَ وَرَيَّنَهُ فِي اللّهِ أُولَئِيكُ أَلْكُمُ اللّهُمُ وَالْفَسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾، ثم قال الله - عز وجل -: ﴿ أُولَئِيكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾ كأنه يقول: أولئك الذين امتحن الله قلوبهم للتقوى، وحبب إليهم [الإيمان] وزينه في قلوبهم، وكره إليهم الكفر والفسوق والعصيان ﴿ أُولَئِيكَ هُمُ ٱلرَّشِدُونَ ﴾، أخبر وشهد لهم بالرشاد، وأخبر أن ذلك فضل منه إليهم ونعمة، لا شيء كان منهم استوجبوا

بذلك؛ فذلك قوله: ﴿فَضَلَا مِنَ ٱللَّهِ وَنِعْمَةٌ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾.

ثم قالت المعتزلة في قوله - تعالى -: ﴿ حَبَّ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ إلى هؤلاء إلا وقد حبب مثله إلى جميع الكفار، وكذلك لم يكره الكفر إلى هؤلاء إلا وقد كره [مثله] إلى جميع الناس، لكن المراد تخصيص هؤلاء بما ذكر من التحبيب إليهم الإيمان، وتكريه الكفر هو اختصاصهم مما وعد من الثواب والجزاء الجزيل على الإيمان والمواعيد الشديدة، فحببه وزينه في قلوبهم بما وعد لهم من الثواب، وكره الكفر والعصيان إليهم بما أوعد على ذلك من العذاب العظيم.

لكن هذا فاسد؛ لأنه ليس مؤمن به صار حب الإيمان في قلبه لما ذكروا من الثواب والجزاء، ولا كافر أسلم حين أسلم يخطر ثواب الإيمان في قلبه حتى يكون إسلامه لذلك؛ بل كان في قلبه بغض الإيمان قبل الإسلام، فإذا أسلم وجد حبه في قلبه، وكراهة الكفر؛ ليعلم أن ذلك يكون بلطف من الله – تعالى – كان عنده، فإذا أعطاه صار ما ذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِن طَآبِهُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـٰتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَّأَ ﴾.

قال بعضهم: كان بين رجلين مدارة – أي: منازعة – في شيء، فغضب قوم كل رجل حتى كان بينهم خفق بالنعال والأيدي، فنزلت الآية.

وقال بعضهم (<sup>۱۱)</sup>: كان بين الأوس والخزرج قتال بالعِصِي؛ فنزلت عنده الآية بالأمر بالصلح بينهم.

وقال بعضهم: قتالهم بالعِصِي، والتناجي، ونحوهما.

وقال الحسن (٢): إن قومًا من المسلمين كان بينهم تنازع حتى اضطربوا بالنعال والأيدي، فأنزل الله - تعالى - هذه الآية في ذلك.

وقال قتادة (۳): كان بين رجلين حق فتدارا فيه، فقال أحدهما: لأخذته عنوة – لكثرة عشيرته – وقال الآخر: بيني وبينك رسول الله ﷺ فتنازعا حتى كان بينهما ضرب بالنعال والأيدي.

وجائز أن تكون الآية فيما كان بين عليّ بن أبي طالب - رضي الله عنه - وبين

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (۳۱۷۰٦) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (۹۵/٦) وهو قول سعيد بن جبير أيضًا.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۱۷۰۸).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣١٧٠٧) وعبد بن حميد وابن المنذر، كما في الدر المنثور (٦/ ٩٥).

الحرورية وأهل النهروان؛ ذكر أن عليًا - رضي الله عنه - لما قتلهم فقال الناس: هم مشركون، فقال، - عليه السلام -: من الشرك فروا، فقالوا: فمنافقون هم؟ قال علي - رضي الله عنه -: إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلا، قالوا: فما هم؟ قال: هم ناس بغوا علينا فقاتلونا فقاتلناهم (۱).

ويحتمل أنه كان فيما كان بين علي - رضي الله عنه - ومعاوية يوم الجمل ويوم صفين؛ ذكر عن جعفر بن محمد عن أبيه أن عليًا - رضي الله عنه - سمع رجلا يقول يوم الجمل: هم كفروا، فقال: لا تقل ذلك، ولكن هؤلاء قوم بغوا علينا، وزعموا أنا بغينا عليهم، فقاتلناهم على ذلك.

اكن في الآية الأمر بالصلح إذا كان بينهم - أعني: المؤمنين - اقتتال بأي شيء كان بقوله - تعالى-: ﴿فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ وكذلك أمر في غير آي بالصلح والإصلاح، قال: يقال: وأصلحوا ذات بينكم (٢)، أي: بين المؤمنين.

وهذه الآية حجة على المعتزلة والخوارج، فإنه أبقى اسم الإيمان بعد ما كان منهم الاقتتال والبغي، والقتال والبغي مع أهل الإسلام من الكبائر دل أن الكبيرة لا تخرج عن الإيمان، ولا توجب الكفر، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَإِنْ بَغَتَ إِحَدَنَهُمَا عَلَى ٱلْأَخْرَىٰ فَقَنِيْلُواْ ٱلَّتِى تَبْغِى حَتَىٰ تَفِيَّ ۚ إِلَىٰ آمْرِ اللَّهِ ﴾ أي: فإن ظلمت إحدى الطائفتين وطلبت غير الحق ﴿ فَقَنِيْلُواْ ٱلَّتِى تَبْغِى ﴾ أي: تظلم وتجور ﴿ حَتَى تَرجع إلى أمر الله، وإلى الحق، أمر بمعونة الطائفة التي لم تبغ والانتصار لها من الباغية، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿ وَمَنْ عَاقَبَ بِمِنْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ مِنْلُ مَا عُوقِبَ بِهِ عَلَيْهِ لَيَسْمُرَنَّهُ ٱللَّهُ ﴾ [الحج: ٦٠] وعد - عز وجل - النصر لهم، فيحتمل أن يكون ذلك النصر الموعود في الدنيا، ويحتمل في الآخرة.

وفي الآية الأمر بقتال أهل البغي من غير قيد بين السيف وغيره بقوله: ﴿فَإِنْ بَغَتَ إِحَدَنَهُمَا عَلَى ٱللَّمُوْنَ فَقَنِلُوا ٱلَّتِي تَبَغِي﴾ لكن متى أمكن دفع البغي وكسر منعتهم بغير السلاح فهو الحق، وهو الواجب، لكن إذا لم ينقلعوا عن البغي إلا بالقتال مع السيف فلا بأس به، فإن عليًا - رضي الله عنه - قاتل الفئة الباغية بالسيف ومعه كبراء الصحابة - رضي الله عنهم - وأهل بدر، وكان هو محقًا في قتاله إياهم دل أنه لا بأس بقتالهم بالسيف.

وبعضهم قالوا: إن قتال البغاة لا يجوز بالسيف، وقالوا: إن سبب نزول الآية في القتال بالعِصِي والنعال، ولكن لا حجة لهم فيها؛ لأن القتال بين الفئتين وإن كان بالنعال والعصي

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي شيبة (٣٧٩٤٢).

<sup>(</sup>٢) ذاد في أ: كان

ولكن لم يصيروا بغاة في تلك الحال، وهو القتال الذي أمر الله تعالى فيه أن يصلح بينهم، وإنما يصيرون بغاة بأن لم يجيبوا إلى الصلح ولم يقبل أحد من الطائفتين الصلح، وحينئذ أمر بالقتال معهم مطلقًا من غير قيد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِن فَآءَتَ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدَلِ وَأَفْسِطُوا ﴾ ذكر أنها وإن فاءت ورجعت إلى ما أمر الله - تعالى - به لا يتركوهما كذلك بغير صلح، ولكن أصلحوا بينهما وألفوا حتى يتآلفوا؛ لأن أهل الإسلام ندبوا إلى التآلف بينهم والجمع، وشرط فيه الصلح بالعدل، فهو - والله أعلم - يقول: إنكم وإن رأيتم صلاحهم في الصلح فلا يحملنكم ذلك على الصلح الذي ليس فيه عدل، ولكن أصلحوا بينهم بالعدل، ولا تجاوزوا الحدّ، وأكد ذلك قوله: ﴿وَأَفْسِطُونَ ﴾ أي: اعدلوا في الصلح ﴿إِنَّ اللهَ يُحِبُ المُفْسِطِينَ ﴾ أي: العدلين.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصّلِحُواْ بَيْنَ آخَوَيْكُمْ امر الله - عز وجلبإصلاح ذات البين بين المؤمنين بقوله: ﴿وَأَصْلِحُواْ ذَاتَ بَيْنِكُمْ ﴾ [الأنفال: ١] وأمر
بالإصلاح بين الطائفتين من المؤمنين إذا اقتتلوا وتنازعوا بقوله - عز وجل-: ﴿وَإِن طَآيِفَنَانِ
مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتَلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾ وأمر بالإصلاح بين الآحاد والأفراد بقوله: ﴿فَأَصَلِحُواْ
بَيْنَ أَخُويَكُم ﴾ لأن الإيمان يوجب التآلف، وبالتآلف ندبوا، وإليه دعوا، وبه من الله تعالى - علينا؛ حيث قال: ﴿مَا أَلَفَتَ بَيْنَ قُلُوبِهِم وَلَكِنَ أَلَقَ أَلَفَ بَيْنَهُم ﴾
تعالى - علينا؛ حيث قال: ﴿مَا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِم وَلَكِنَ الله أَلْفَ بَيْنَهُم أَلَوْ الله عَلَيْكُمْ إِذَ كُنتُم أَعْدَاءُ
وَلِه بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَبَحْمُ بِنِعْمَتِهِ إِخَوْنًا ﴾ [آل عمران: ١٠٣] أمر بالتأليف والاجتماع،
ونهاهم عن التفرق والاختلاف، وأمر المؤمنين جملة أن يصلحوا ذات بينهم إذا وقع بينهم ونهازع واختلاف واقتتال على ما ذكر، والله أعلم.

لكن عندنا ما ذكر أنه أمر بإصلاح ذات البين بين جملتهم، وأمر بالصلاح بين فريقين، وأمر بذلك بين الآحاد والأفراد، وليس في قوله: ﴿ فَأَصَلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيَكُو ۖ ولالة أنه أراد به

الأخوين، أو ذكر ﴿بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴿ وأراد به الاثنين اللذين كان الاقتتال بينهما، وفيهما هاج القتال بينهم، فأما أن يكون اسم الطائفة يقع على الواحد فلا؛ بل هو في اللغة وعرف اللسان على الجماعة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاَتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ﴾ أي: اتقوا مخالفة أمر الله لكي تقع بكم الرحمة.

قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ عَامَنُوا لَا يَسْخَرْ فَوْمٌ مِن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُونُوا خَيْرا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُنَ خَيْرا مِنْهُنَّ وَلَا نَلْمِزُوا أَنفُسَكُمْ وَلَا نَنابُرُوا بِالْأَلْفَاتِ بِنْسَ الاِسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الإِيمَانُ وَمَن لَمْ يَتُبَ فَأُولَئِتِكَ هُمُ الظّلِيمُونَ ﴿ يَعَلَيْهُمْ الظّينِ إِنْ الظّينِ إِنْ الظّينِ إِنْ الظّينِ إِنْ أَنْهُمْ وَلَا يَحْسَسُوا يَتُمْ بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْنَا فَكَرِهِمْمُوهُ وَالْقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ تَوَابُ وَلا يَغْتَلَمُ مِن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَلِنَا أَنَاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَ إِنَّ أَكُومُ مَكُمْ عِندَ اللّهِ لَنَاسُ إِنَّا خَلَقَنَكُمْ مِن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَإِنَّ أَحَرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ لَنَامُ اللّهُ عَلِيمُ خَيْرُ ﴿ وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَنِ اللّهُ عَلِيمُ مَنْهُمُ خَيْرُ إِلَى اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ مَن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَلِنَا أَلَاسُ إِنّا خَلَقَالَكُمْ مِن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَهَا إِلَى لِتَعَارَفُوا أَلِنَا مُنَا عَلَيْمُ وَمِن اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللّهُ مُن اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَلِي اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُمْ مَن ذَكُو وَانْتَى وَجَعَلْنَكُمْ مُلْكُولُوا وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُوا اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَالْعَلَيْكُمْ مُعُولًا وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُوا عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُوا مُعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللل

وقُولُه - عز وجل- : ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَخَرَ قَرَّمٌ مِن قَوْمٍ ﴾ ظاهر الآية نهي للجماعة عن سخرية جماعة ؛ لأن السخرية إنما تقع وتكون في الأغلب بين قوم وقوم، وقلما تقع بين الأفراد والآحاد؛ فعلى ذلك جرى النهي، ولكن يكون ذلك النهي للجماعة والأفراد والآحاد جميعًا، والله أعلم.

ثم يحتمل السخرية المذكورة في الآية وجهين:

أحدهما: في الأفعال، يقول: لا يسخر قوم من قوم في الأفعال عسى أن يكونوا خيرًا منهم في النية في تلك الأفعال أو خيرًا منهم؛ أي: أفعالهم أخلص عند الله من أفعال أولئك، وأقرب إلى القبول.

والثاني: سخرية في الخلقة، وذلك راجع إلى منشئها، لا إليهم، وهم قد رضوا بالخلقة التي أنشئوا عليها، وعسى أن يكونوا هم على تلك الخلقة عندهم خيرًا منهم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: عسى أن يصيروا من بعدهم خيرًا من تلك الأحوال والأفعال التي هم عليها اليوم.

وَالثاني: عسى أن يكونوا هم عند الله خيرًا منهم في الحال؛ كقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ اَكْرَمَكُمْ عِندَ الله - تعالى - هو أتقاهم، لا ما افتخروا بما هو أسباب الفخار عندهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا نِسَآا ۗ مِن نِسَآهِ عَسَىٰٓ أَن يَكُنَ خَيْرًا مِنْهُنًّا ﴾ ذكر سخرية نساء من

نساء؛ لأن النساء ليس لهن اختلاط مع الرجال حتى تجري السخرية بينهم، وإنما الاختلاط في الغالب بين الجنس يكون، فعلى ذلك جرى النهي بالسخرية، والله أعلم. ويحتمل أنه خص هؤلاء بهؤلاء كما خص القصاص في قوله: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي الْفَيْلُ الْمُرُورُ وَالْعَبَدُ بِالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ بِالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ . . . ﴾ الآية [البقرة: ١٧٨]، ثم جمع بين الأحرار والعبيد، والذكور والإناث بالمعنى الذي جمعهم فيه، وهو ما ذكر: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْهٌ ﴾ والله وجب القصاص فيما بينهم، فاشتركوا جميعًا في [البقرة: ١٧٩] أبان عن المعنى الذي به وجب القصاص فيما بينهم، فاشتركوا جميعًا في ذلك: الأحرار والعبيد، والذكور والإناث، فعلى ذلك ذكر المعنى الذي به نهاهم عن السخرية، وهو ما ذكر ﴿ عَسَى آن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ ﴾ فذلك المعنى يجمع سخرية الرجال من

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا نَلْمِزُواَ أَنْسَكُرُ ﴾ واللمز: هو الطعن.

ثم منهم (١) من يقول: هو الطعن باللسان.

النساء، وسخرية النساء من الرجال، والله أعلم.

ومنهم من يقول: بالشدق والشفة.

ومنهم من يقول: بالعين؛ وحاصله هو الطعن فيه.

وقال القتبي: اللمز: هو العيب؛ أي: لا تعيبوا.

وقال أبو عوسجة: هو شبه العيب.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿أَنفُسَكُمْ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: ﴿ وَلَا نَلْمِزُوا أَنفُسَكُم ﴾ أي: تذكروا مساوى أنفسكم عند الناس.

وفيه الأمر بالستر عليهم وعلى أنفسهم، وألا يهتكوا سترهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا نَنَابَرُوا بِالْأَلْقَابِ﴾ أي: لا تدعوا بالألقاب، والنبز: اللقب؛ يقال: نبزت فلانًا: أي: لقبته، وفي الحديث: «قوم نبزهم الرافضة» أي: لقبهم، ولو قال: ﴿وَلَا نَنَابَرُوا ﴾ لكان كافيًا، لكن كأنه قال: ولا تظهروا ألقابهم فيسوءهم ما أظهرتم من اللقب، والله أعلم.

ثم قال بعض أهل التأويل (٢٠): إنما نهوا عن ذلك؛ لأنهم يسمونهم بعد إسلامهم بالأفعال التي كانوا يفعلون في حال جاهليتهم من الكفر والفسوق، ويلقبونهم بذلك،

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه عبد بن حميد والبخاري في الأدب المفرد، وابن أبي الدنيا في ذم الغيبة وابن جرير (٣١٧١٦) وابن المنذر والحاكم وصححه، والبيهقي في شعب الإيمان عنه، كما في الدر المنثور (٩٧/٦) وعن مجاهد وقتادة مثله.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٧٢٨) وعن عكرمة ومجاهد وقتادة مثله.

ويقولون: يا كافر، يا فاسق، ونحو ذلك، ودل على ذلك قوله - تعالى-: ﴿ بِئْسَ ٱلِاَسَمُ ٱلْفُسُوقُ بَعْدَ ٱلْإِيمَانَ﴾.

وجائز أن يلقبوا بذلك وبغيره من الألقاب، فنهوا عن أن يسموهم بغير أسمائهم التي كانت لهم، وأن يعرفوا بأسمائهم التي لهم، ونهوا عن التعريف بالألقاب وتغيير الأنساب والأسماء التي لهم إذا كان التعريف بذلك يسوءهم ويغيظهم، والله أعلم.

ثم قال الله - تعالى-: ﴿ وَمَن لَّمْ يَنُبُ فَأُولَتِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ أي: واضعون الشيء في غير موضعه، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ بِئْسَ ٱلِأَنتُمُ ٱلفُسُوقُ بَعَدَ ٱلِّإِيمَانِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: ما ذكرنا؛ أي: بئس النسبة إلى الفسق التي كانت والتسمية بها بعد الإيمان إلى الاسم والفعل الذي كان له ومنه قبل الإيمان؛ كأنه قال: لا تسموهم بتلك [الأسماء] بعد الإيمان، والله أعلم.

والثاني: ﴿ بِنْسَ اَلِاَسَمُ اَلْفُسُوقُ بَعْدَ اَلْإِيمَانِ ﴾ أي: بئس ما اختار من اسم الفسق بعدما كان اختار اسم الإيمان وفعله، فهذا يرجع إلى اختيار الفسق بعد الإيمان، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ۚ ءَامَنُوا الْجَنَيْرُا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِّ إِنَّكَ بَعْضَ الظَّنِّ إِنْمُ ۗ ﴿ .

هاهنا أسماء ثلاثة يجب أن يتعرف ما محلها؟ وما قدرها؟ وكيف أسبابها؟ أحدها: الظن، والثاني: الشك، والثالث: العلم واليقين.

أما الظن فكأنه هو الذي له ظاهر الأسباب التي لها خوف الزوال والانتقال.

والشك هو الذي فقد ظاهر أسبابه، أو له استواء الأسباب، ومقابلة بعضها بعضًا، فهو المتردد بين الحالين، لا يقر قلبه على شيء.

واليقين هو الذي له الأسباب الظاهرة التي ليس لها خوف الزوال والانتقال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِنَ الظَّنِ ﴾ كأنه نهى أن يحقق أو يعمل في صاحبه بسوء على ظاهر الأسباب التي هي على شرف الزوال وطرف الانتقال يجوز أن تكون غير متحققة في الأصل أو زائلة، والله أعلم.

ثم في الآية دليل على أنه ليس كل ظن يجتنب عنه، ولا كل الظن يكون إثما؛ لأنه استثنى منه بعضه بقوله: ﴿بَعْضَ الظّنِ إِنْدُ ﴾ فجائز أن يكون ما استثنى من الظن، ولا يأمر بالاجتناب عنه هو ما يغلب عليه الأسباب، وغالب الأسباب ربما تعمل عمل العلم واليقين بحق المكره على شيء يرخص له أو يباح العمل إذا رأى من ظاهر حال المكره أنه فاعل به

ما أوعده، وإن كان يجوز ألا يفعل به أو لا يقدر على ما أوعده، وعلى ذلك موضوع عامة الأحكام والشرائع بين الخلق أنها على غالب الظن وضعت ليس على التحقيق، والله أعلم.

ويحتمل أن يرجع ما استثنى من الظن القليل الذي لا إثم فيه إلى الظن الحسن؛ إذ يجوز أن يظن بالإنسان الظن الحسن؛ ولا إثم فيه، إنما الأمر بالاجتناب إلى الظن بالسوء على غير تحقق أسباب أو غير تحقيق عين ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا جَسَسُوا﴾ التجسس: هو تكلف طلب المساوئ في الناس من غير أن يظهر منهم من أسبابها شيء، فنهى عن تكلف طلب ذلك أو من الإظهار وأمر بالستر، وبمثل ذلك روي في الأخبار عن النبي عَيْقٍ.

وروي عن ابن مسعود (١) – رضي الله عنه – أنه قيل له: هل لك في فلان يعطر لحيته خمرًا، فقال عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه –: إن يظهر لنا شيء نأخذه، وإلا فإن الله – تعالى – قد نهانا عن التجسس، والله أعلم.

وفرق بعضهم بين التجسس والتحسس، فقال بعضهم: بالجيم في الشرور والمساوئ، وبالحاء في الخير وفيما يباح طلبه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ الغيبة ترجع إلى وجهين:

أحدهما: أن يذكر ما فيه من مساوئ الأفعال التي سترها عن أعين الناس مما يكره إظهار ذلك عنه.

والثاني: يذكر ما فيه من قبح الأحوال والأخلاق التي لا يكاد يذكر ذلك منه أو يظهر، وعلى ذلك روي في الخبر عن النبي ﷺ أنه نهى أن يذكر الرجل أخاه بما فيه مما يكره، فقيل: إنما كنا نذكره بالشيء الذي فيه، لا بما ليس فيه، قال: «ذلك البهتان».

وقوله - عز وجل-: ﴿أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ آخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِمْتُوهُ ﴾ أي: لا يحب أحدكم أن يأكل لحم أخيه بعد موته، فكأنه يقول: فإذا لم يحب هذا وكرهه؛ بل يستقذره كل استقذار فالغيبة هي تناول من أخيك وهو حي، فهو في القبح يبلغ التناول منه بعد موته، فإن كان لا أحد يتناول من لحم أخيه بعد موته، لا في حال اختياره، ولا في حال اضطراره، فلا تغتابوا ولا تذكروا منه ما فيه؛ فإنه في القبح ذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكِّرِ وَأُنكَى ﴾ تأويل الآية على وجهين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبد الرزاق وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وأبو داود وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في الشعب من طريق زيد بن وهب عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٠٠).

أحدهما: إنما خلقناكم جميعًا من أصل واحد، وهو آدم وحواء - عليهما السلام - فيكونون جميعًا إخوة وأخوات، وليس لبعض الإخوة والأخوات الافتخار والفضيلة على بعض بالآباء والقبائل التي جعلنا لهم، إنما القبائل وما ذكر للتعارف والفضيلة والكرامة فيما ذكر ﴿إِنَّ أَكَرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَلَكُمْ ﴾ مع ما لو كان في ذلك فضيلة وافتخار، فالكل في النسبة إليهم على السواء؛ فلا معنى لانفراد البعض بالافتخار.

والثاني: يحتمل: إنا خلقنا كل واحد منكم من الملوك والأتباع، والحر والعبد، والذكر والأنثى من ماء الذكر والأنثى، فليس لأحد على أحد من تلك الجهة التي يفتخرون بها الافتخار والفضيلة؛ إذ كانوا جميعًا من نطفة مذرة منتنة تستقذرها الطباع.

ذكر هذا؛ ليتركوا التفاخر والتطاول بالأنساب والقبائل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِبَآبِلَ لِتَعَارَفُوٓاً ﴾، ثم اختلفوا في تأويل قوله: ﴿شُعُوبًا وَقِبَآبِلَ﴾:

قال بعضهم (١٠): الشعوب أكبر من القبائل، فالشعوب هم الأصول، والقبائل: الأفخاذ منهم، فالشعوب للعرب، والأمم والقرون للعجم.

وقال بعضهم: الشعوب للعجم، والقبائل للعرب.

وقال أبو عوسجة: الشعوب: الضروب، وهي القبائل، والواحد: شعب، والشعب الاجتماع؛ يقال: شعبت الإناء: إذا انكسر فجمعته وأصلحته، ويسمى من يصلح الإناء: شعابًا، والشعب: التفريق - أيضًا - والشعوب: المنية، ونحو ذلك.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿لِتَعَارَفُوآ ﴾ أي: جعل فيكم هذه القبائل؛ ليعرف بعضكم بعضًا بالنسبة إلى القبائل والأفخاذ؛ فيقال: فلان التميمي والهاشمي؛ إذ كل أحد لا يعرف بأبيه وجده.

ثم قال – عز وجل –: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَنْقَنكُمْ ﴿ بِينِ الله – تعالى – بما به تكون الفضيلة والكرامة، وهو التقوى، لا فيما يرون ويفتخرون بذلك، وهو النسبة إلى الآباء والقبائل؛ بل ذلك لما ذكر من التعارف؛ وهذا لأن التقوى فعله، وهو إتيان الطاعات والاجتناب عن المعاصى، وذلك مما يأتيه تعظيمًا لأمر الله – تعالى – ونهيه.

وجائز أن تنال الفضيلة والكرامة بفضل الله وكرمه بناء على فعله، فأمّا ما لا فعل له في التولد من آباء كرام فأنى يستحق الفضل بذلك لو كان افتخارًا بما يكون للآباء بمباشرتهم

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳۱۷٦۲) والفريابي وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٠٨) وعن سعيد بن جبير ومجاهد وقتادة والضحاك مثله.

أسباب حصول الأولاد ليوحدوا الله - تعالى - ويتمسكوا بطاعته، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ﴾ على الوعيد.

قوله تعالى: ﴿ قَالَتِ ٱلأَغْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تَوْمِمُوا وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدَخُلِ ٱلإِيمَنُ فِ فُلُوكِكُمْ وَإِن نُطِيعُوا اللهَ وَرَسُولُهُ لا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَلِكُمْ شَيْئاً إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَّحِيمُ ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ مَامَنُوا وَاللهِ عَفُورٌ رَحِيمُ ﴿ إِنَّهُ اللهُ عَفُورٌ وَحِيمُ اللهِ أَوْلَئِيكَ هُمُ الصَهَدِفُونَ وَ اللهِ وَرَسُولِهِ عُمْ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَعَهَدُوا بِالْمَوْلِهِمْ وَانْفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللهِ أَوْلَئِيكَ هُمُ الصَهَدِفُونَ وَ اللهُ يَمُنُونَ وَ اللهُ يَمُنُونَ وَاللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ أَلَى يَمُنُونَ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَاللهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىكُمْ لِلإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىكُمْ لِلإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ ﴿ عَلَيْكُمْ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىكُمْ لِلإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ ﴿ عَلَيْكُمْ اللهِ يَعْمَلُونَ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ يَعْمَلُونَ إِن كُنتُمْ صَادِفِينَ فَا لَكُولُ اللهُ يَعْمَلُونَ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْكُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَولُونَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمُ عَيْبَ اللهَالِهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وقوله - عز وجل-: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا السّلمْنَا﴾ هذه الآية وإن خرجت على مخرج العموم، ولكن أراد بها الخاص، وهو بعض الأعراب؛ إذ في الإجراء على العموم يؤدي إلى الكذب في خبر الله - تعالى - عن ذلك؛ إذ لا كل الأعراب قالوا ذلك، ولا كل الأعراب يجب أن يقال لهم: لم تؤمنوا، ولكن يقال لهم: قولوا: أسلمنا، فهو يرجع إلى خاص من الأعراب، فكأنه يرجع إلى أهل النفاق منهم، فإنهم أخبروا أنهم آمنوا، ولما آمنوا فلما أطلع الله - عز وجل- رسوله أنهم لم يؤمنوا، ولكنهم استسلموا وخضعوا للمؤمنين ظاهرًا؛ خوفًا من معرة السيف، وطمعًا فيما عند المسلمين من الخير، فنهاهم أن يقولوا: أسلمنا، ومعناه فنهاهم أن يقولوا: أسلمنا، ومعناه ما ذكرنا؛ أي: خضعنا واستسلمنا، ليرتفع عنهم السيف.

ولا يصح الاستدلال بالآية على أن الإسلام والإيمان غيران، فإنه غاير بينهما؛ حيث نهاهم أن يقولوا: آمنا وأمرهم أن يقولوا: أسلمنا، ولو كانا واحدًا لم يصح هذا؛ لأنا نقول: لم يرد بهذا الإسلام هو الإسلام الذي هو الإيمان، ولكن أراد به الاستسلام والانقياد الظاهر، وهو كما يسمى: إسلامًا يسمى: إيمانًا - أيضًا - من حيث الظاهر، فأما حقيقة الإيمان والإسلام ترجع إلى واحد؛ لأن الإيمان هو أن يصدق كل شيء في شهادته على الربوبية والوحدانية لله - تعالى - والإسلام هو أن يجعل كل شيء لله سالمًا، لا شركة لأحد فيه، فمتى اعتقد أن كل شيء في العالم لله - تعالى - وهو الخالق له، وكل مصنوع شاهد ودليل على صانعه فقد صدقه في شهادته على صانعه، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمُ ۗ الإيمان ليس هو محسوسًا مركبًا يدخل في القلب أو لا، ولكن معناه: نفى فعل القلب، وهو التصديق؛ كأنه قال: ولم تؤمن قلوبهم؛ على ما ذكر في آية أخرى ﴿قَالُوا ءَامَنَا بِأَفْوَهِهِمْ وَلَمْ تُؤمِن قُلُوبُهُمْ ﴾ آلمائدة: ٤١].

ثم هاتان الآيتان تنقضان على الكرامية مذهبهم في أن الإيمان لا يكون بالقلب، ولكن باللسان والقول، فإن أهل النفاق قد قالوا ذلك بلسانهم، ثم أخبر أنهم لم يؤمنوا، وهم يقولون: بل قد آمنوا.

فيقال لهم: ﴿ مَأْنَتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ ﴾ [البقرة: ١٤٠]، ﴿ قُلَ مَاللَّهُ أَذِنَ لَكُمٌّ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [يونس: ٥٩].

وفي هذه الآية آية عظيمة على رسالته؛ حيث قال له: ﴿ قُل لَمْ تُؤْمِنُواْ وَلَكِن قُولُواْ أَسَلَمْنَا ﴾ وقد قال لهم إنكار ذلك القول، فعرفوا أنه بالله عرف ذلك، ولم يتهيأ لهم إنكار ذلك القول، فعرفوا أنه بالله عرف ذلك، ولم يظهروا ما في ضميرهم خوفًا من السيف ليعرف النبي - صلى الله عليه وسلم - والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ لَا يَلِنَكُم مِن أَعْمَلِكُمْ شَيَئًا ﴿ جَائز أَن تَكُون اللّهِ صلة ما ذكر في سورة الفتح للمنافقين بعد تخلفهم عن أمر الحديبية مع المؤمنين ؛ حيث قال: ﴿ سَتُدْعَوْنَ إِلَى قَوْمٍ أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ﴾ [الفتح: ١٦] وما ذكر من أمرهم في غير آي من القرآن، يقول: ﴿ وَإِن تُطِيعُوا اللّه وَرَسُولُهُ لَا يَلِتَكُم مِن أَعْمَلِكُم شَيْئًا ﴾ يقول: إن تطيعوا الله ورسوله فيما يدعوكم الرسول إلى الخروج إلى الجهاد والقتال بعد تخلفكم عن الحديبية لا ينقصكم من أعمالكم التي كانت لكم شيئًا، والله أعلم.

ويحتمل وإن تطيعوا الله ورسوله بعد وفاة رسول الله ﷺ لم يلتكم من أعمالكم شيئًا، أي: لم ينقصكم من أعمالكم التي عملتم من أي: لم ينقصكم من أعمالكم التي عملتم من بعد، وإن عصيتموه وتخلفتم عنه في حياته؛ لأنه قال: ﴿ فَإِن رَجَعَكَ اللّهُ إِلَى طَآلِهَةِ مِنْهُمُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَى نُقَيْلُواْ مَعِي عَدُوًّا ﴾ [التوبة: ٨٣] قد كان نهاهم عن الخروج معه للغزو أبدًا، فيقول: إن تطيعوا بعد وفاته وتجاهدوا في سبيل الله لم يلتكم من أعمالكم شيئًا؛ بل يقبل ذلك منكم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون في المنافقين، فيكون فيها وعد المغفرة للمنافقين إذا تابوا وأطاعوا الله ورسوله، كما وعد المغفرة لجميع الكفرة إذا تابوا عن الكفر بقوله: ﴿إِن يَنتَهُوا يُعْفَرُ لَهُم مَّا قَدْ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨] فعلى ذلك هذا، وهو كقوله تعالى: ﴿لِيَجْزِى اللهُ الصَّدِقِينَ بِصِدْقِهِم وَيُعَذِّبُ ٱلمُنْفَقِينَ إِن شَاءَ أَوْ يَتُوبُ عَلَيْهِم ﴾ [الأحزاب: ٢٤]، والله أعلم.

قال بعضهم: هذا في جميع المؤمنين: إن من أطاع الله ورسوله لا ينقصكم من أعمالكم شيئًا؛ أي: لا يضيع أعمالكم؛ بل يثيبكم؛ كقوله - تعالى-: ﴿يَرْجُونَ بِجَــُرَةً لَن تَبَبُورَ ﴾ [فاطر: ٢٩] أي: من عمل لله لا يضيع، ومن عمل لغيره قد يضيع، فلا يظفر

على ثوابه بشيء.

ويحتمل أن تكون الآية في المؤمنين الذين أسلموا؛ يقول: إذا أسلمتم فلم ينقصكم من ثواب أعمالكم ما سبق منكم من الكفر، وهو كقوله - تعالى-: ﴿إِن يَنتَهُوا يُغَفَّرُ لَهُم مَا فَدَ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨]، والله أعلم.

وقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيثُهُ ۖ ظاهرٍ.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِأَمُولِهِمْ وَاَنفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللّهَ أُولَتِكَ هُمُ الصَكِوفُونَ كأن هذا ذكر مقابل ما تقدم من قول المنافقين؛ حيث قال: ﴿قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا ﴾، فقال لهم: قل: لم تؤمنوا أنتم، إنما المؤمنون هؤلاء، ثم نعتهم فقال: ﴿النَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ وَجَهَدُواْ بِالْمَولِهِمْ وَانفُسِهِمْ فِي سَكِيلِ اللّهَ أُولَتِكَ هُمُ الصَكِدِفُونَ ﴾ أخبر أن هؤلاء هم الصادقون في إيمانهم، وأنتم يا أهل النفاق بحيث أضمرتم الخلاف له ولم تجاهدوا معه فلستم بصادقين في إيمانكم، فجعل الجهاد دليل ظهور الصدق في الإيمان، لا أنه من شرائط الإيمان الذي لا يجوز الإيمان الذي دونه.

ويحتمل: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾؛ أي: صدقوا الله ورسوله سرًا وعلانية على الحقيقة، لا الذين أظهروا ولم تكن قلوبهم مصدقة لذلك كالمنافقين؛ ألا ترى أنه قال: ﴿ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَنهَدُوا ﴾ أي: لم يشكوا في حادث الوقت؛ بل جاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله؛ إظهارًا لتحقيق الإيمان وصدقه، وليسوا كالمنافقين الذين ارتابوا وشكوا في إيمانهم، وتخلفوا عن الجهاد مع رسول الله ﷺ، والله أعلم.

ثم قال الله - تعالى-: ﴿ قُلْ أَتُعَلِّمُونَ اللّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ كأنه صلة قوله - تعالى-: ﴿ قَالَتِ الْأَغْرَابُ ءَامَنَا ﴾ حيث قالوا ذلك بألسنتهم، وليس ذلك في قلوبهم، فأخبر أنه يعلم ما في قلوبهم من الإيمان والشك والخلاف، كأنهم حين قال لهم الرسول ﷺ: لم تؤمنوا، فلجوّا في ذلك وقالوا: بل آمنًا؛ ظنوا أنه إنما قال ذلك من دأب نفسه، فقال عند ذلك قل: ﴿ أَنْعَلِمُونَ اللّهَ بِدِينِكُمْ ﴾ يخبر أن الذي أنبأني وأخبرني بذلك هو الذي يعلم غيب ما في السموات وما في الأرض، وهو بكل شيء مما في القلوب من الصدق وغيره عليم، فكيف تعلمون الله بأنكم مؤمنون، وهو يعلم إنكم لكاذبون.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُواً ﴾ الذي حملهم وبعثهم على الامتنان عليه بالإيمان الذي أتوا به أنهم قوم لا يؤمنون بالآخرة؛ فيظنون أنهم إذا أظهروا الموافقة لم يلحقهم بسببه مؤنة الخروج إلى القتال.

أو متى أظهروا الإيمان يصير المسلمون أعوانًا لهم، ونحو ذلك.

هذا الذي ذكرنا ونحوه بعثهم وحملهم على الامتنان عليه، ولو كانوا يؤمنون بالآخرة، لعرفوا أن إيمانهم لأنفسهم؛ إذ به نجاتهم، وإليهم يقع نفعه، ليس في الإيمان لله - تعالى - نفع، ولا في تركه ضرر، تعالى عن الضرر والنفع، فيكون الامتنان لله - تعالى - عليهم كما قال: ﴿ بَلِ اللَّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَنكُمْ لِلْإِيمَانِ إِن كُنتُمْ صَلاِقِينَ ﴾.

ثم [في] قوله - عز وجل-: ﴿بَلِ اللّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنَ هَدَىٰكُمْ لِلْإِيمَٰنِ﴾ نقض قول المعتزلة: إنه يجب على الله - تعالى - أن يهديهم؛ لقولهم بالأصلح، فإنه قال: ﴿بَلِ اللّهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ ﴾ ولو كانت هدايتهم واجبة عليه لا يكون له عليهم منة؛ لأنه مؤد [ما] عليه لهم من الحق، ومن أدى حقًا عليه لآخر لا يكون له الامتنان على صاحب الحق، وكذلك في قوله - تعالى -: ﴿فَضَلَا مِن اللّهِ وَنِعْمَةً ﴾ [الحجرات: ٨] لو كانت الهداية [واجبة] عليه لا يكون في فعله متفضلا ولا منعمًا، بل يكون لهم عليه الامتنان، ومنهم الإفضال والإنعام؛ لما عظموه وبجلوه بشيء كان عليه فعل ذلك حقًا واجبًا لهم؛ فدل على فساد مذهبهم. وفيه دلالة أن الهداية ليست هي البيان فحسب؛ لوجهين:

أحدهما: لأن هداية البيان مما قد كان في حق الكافر والمسلم جميعًا، فلا معنى لتخصيص المسلمين بهذه المنة ومثلها موجود في حق غيرهم.

والثاني: أن البيان قد عم الكافر والمؤمن، وقد أخبر الله - تعالى - بأن له المنة عليهم إن كانوا صادقين في إيمانهم، فلو كانت الهداية هي البيان لا غير، لكان لا يشترط فيه شرط صدقهم؛ لأن منة البيان تعم الصادقين وغير الصادقين دل أن المراد من الهداية: الإسلام، حتى تتحقق له المنة على الخصوص في حق المسلمين، والله الموفق.

ثم الهداية المذكورة - هاهنا - تحتمل وجهين:

أحدهما: خلق فعل الاهتداء منهم.

والثاني: التوفيق والعصمة؛ كأنه يقول: بل الله يمن عليكم أن خلق منكم الاهتداء أو وفقكم للإيمان، وعصمكم عن ضده، وكذلك يخرج قوله - تعالى-: ﴿ وَلَلَكِنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَوْقَكُم له وعصمكم عن ضده، أو خلق حبه في قلوبكم وزينه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا نَعْمَلُونَ﴾ هذا يخرج على الوعيد؛ أي: هو بصير بما أسروا وأعلنوا، ليكونوا أبدًا على يقظة وحذر، ولا قوة إلا بالله، وصلى الله على سيدنا محمد وآله.

## ذكر أن سورة ق كلها مكية

## بِنْ إِنَّهِ ٱلنَّهُ النَّهُ الرَّجَبِ إِنَّهِ الرَّجَبِ لِهِ

قوله - عز وجل-: ﴿فَتَ وَالْفَرْءَانِ الْمَجِيدِ﴾ يحتمل أن يكون قوله: ﴿فَتَ﴾ اسم هذه السورة، ولله - تعالى - أن يسمي السور بما شاء: ﴿فَتَ ﴾ كناية؛ كما سمى كتابه: قرآنًا، وزبورًا، وتوراة، وإنجيلا؛ أقسم بهذه السورة والقرآن جملة.

ويحتمل أن يذكر ﴿قَنَّ﴾ كناية عن جميع الحروف المقطعة، والقرآن هو اسم الحروف المجموعة المقطعة؛ أقسم بالحروف المقطعة والمجموعة جميعًا.

ومن الناس من يقول: إن ﴿قَتْ﴾ اسم للجبل المحيط بالأرض، وهو ياقوتة خضراء أو ياقوتة حضراء، ومن ذلك؛ أقسم الله - تعالى - به وبالقرآن.

والأول أشبه وأقرب؛ لأن العرب لم تعرف جبل قاف، ولم تعرف عظمته، والقسم في الأصل لتأكيد الخبر، فإنما يتحقق بما يعرفه من أريد القسم في حقه، فأما إذا لم يعرف ولم يعظم ذلك في عينه يخرج القسم مخرج العبث تعالى الله عن ذلك، إلا أن يقال: أن يكون هذا القسم في حق أهل الكتاب، فإنه قد كان لهم كتاب يعرفون ذلك، وكانت لهم رسل قد بلغتهم ذلك، وكذا الظاهر أن القسم في حق العرب فدل أن الأول أشبه.

ثم هذه الحروف المقطعة لم يظهر في الأخبار تفسيرها عن رسول الله على بطريق التواتر والاشتهار، ولم يثبت عن الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين - أنهم سألوا رسول الله على عن ذلك، فسبيله الوقف فيها؛ لأنه معلوم ألا يقف أحد على المراد بالحروف المقطعة إلا من جهة السمع، فلما لم يظهر [ذلك] من أصحاب رسول الله على دل أنهم تركوا ذلك، وإنما تركوه لوجوه:

إما لأن هذه الحروف المقطعة كانت بيان أحكام في نوازل عرفوها وتركوا سؤالها؛ لما عرفوا تلك الأحكام والنوازل.

وإما أن تركوا ذلك لما كان ذلك من السرائر التي لم يطلع الله - تعالى - الخلق على ذلك، وهو المتشابه الذي يجب الإيمان به، ولا يطلب له تفسير، وكأن ذلك مما اختص الرسول على بمعرفته؛ لقوله - تعالى-: ﴿إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ اللَّهِ [الجن: ٢٧] فلم يسألوا منه بيان ذلك.

وإما أن كان ذلك عندهم أسماء السور لتعريف السور، وأسماء الأعلام لا يطلب فيها المعاني؛ لذلك لم يسألوا معانيها، ولم يرد التعليم من النبي عَلَيْمُ كما أن أصحاب رسول الله عَلَيْمُ تركوا سؤال التفسير للآيات إما لأن في وسعهم الوصول إلى معرفة ما تضمنته الآيات، وعرفوا المراد منها باللسان، وعرفوا مواقع النوازل، ففهموا المراد، فلم يحتاجوا إلى السؤال.

وإما أن تركوا لما أنها تضمنت أحكامًا عرفوها، فتركوا السؤال؛ فعلى ذلك هذا، والله أعلم.

ثم ذكر القسم ولم يبين موضع القسم، واختلف فيه:

قال بعضهم: موضع القسم في آخر السورة: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوِسُ بِهِـ، نَقْسُكُمْ ...﴾ الآية [ق: ١٦].

وقال بعضهم: قوله: ﴿وَلَقَدْ خَلَقَنَكَا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ . . . ﴾ الآية [ق: ٣٨].

وقال بعضهم: موضع القسم قوله - تعالى-: ﴿فَهُمْ فِنَ أَمْرِ مَرِيجٍ﴾ أقسم بقوله: ﴿فََّ وَٱلْفُرَهَانِ ٱلْمَجِيدِ﴾ بأن الكفرة في أمر مريج.

ويحتمل أن يكون موضع القسم هو ما عجبوا؛ كما قال: ﴿ بَلْ عَِبُواَ أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنفِرُونَ هَذَا شَىَّءٌ عَجِيبٌ . أَوذَا مِتْنَا وَكُنَّا لُرَابًا ۖ ذَلِكَ رَجْعُ عَبِيدٌ ﴾ ذكر – هاهنا – عجبهم من شئين:

أحدهما: ما ذكر ﴿أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ ﴾ أي: من البشر ﴿فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا شَىَءٌ عَِيبٌ﴾ وهو كقولهم: ﴿مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا﴾ [الإسراء: ٩٤] وقولهم: ﴿مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا﴾ [الشعراء: ١٥٤] لا يزالون ينكرون الرسالة في البشر.

والثاني: من الإحياء بعد الموت؛ لقولهم ﴿ أَوِذَا مِتَنَا وَكُنّا نُرَاباً ذَلِكَ رَجْعً بَعِيدٌ ﴾ وقد ذكرنا في غير آي من القرآن عجبهم وإنكارهم البعث بعد الموت، فجائز أن يكون موضع القسم ما عجبوا أو أنكروا أن يكون من البشر رسول أو يحيون بعد الموت، أقسم بما ذكر من قوله - عز وجل-: ﴿ قَ لَ الْفُرْمَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ أنه يكون ذلك ردًا لإنكارهم وتعجبهم، والله أعلم.

ثم إنكار الكفرة وعجبهم أن كيف بُعِثَ من البشر رسول؟ أو كيف لا اختار بعث الرسل ممن عنده – وهم الملائكة – وأبدًا إنما يبعث الرسل ممن كان عند المرسل، لا ممن كان هذا مبعوثا إليهم في الشاهد إلا لمعنى (١)، ولا ينبغي لهم أن ينكروا بعث الرسول ممن هو عند المبعوث إليهم، وإن تعجبوا منه (٢)؛ لأن بعث الرسول من جنس المرسل إليهم والمبعوث إليهم في معرفة صدقه وحقيقة دعواه أقرب من أن يكون من خلاف جنسهم؛ لأنهم إنما يعرفون رسالته بآيات ودلالات يقيمها على رسالته بحيث يخرج عن وسعهم إقامتها، ولا يعرفون صدق تلك الآيات وحقيقتها إذا كانت تلك من غير جنسهم بما لعل أن ما آتاهم به وزعم أنها آيات ليست بآيات؛ لما في وسعه إتيان مثلها، وليس في وسعهم ذلك؛ لما أن القوى تختلف عند اختلاف الجنس؛ فدل أن بعث الرسول من جنس المرسل إليهم أحق وأقرب إلى معرفة صدق الآيات والمعجزات، والله الموفق.

ولأن كل ذي نوع من نوعه، وكل ذي شكل من شكله أميل، وبه آنس من خلاف جنسه ونوعه، فكان الغرض وهو التأليف والاجتماع في هذا أقرب إلى الحصول، والله أعلم.

ثم قولهم: هلا بعث إلينا الرسل ممن هو عنده فاسد؛ لأن الخلائق جميعًا من حيث العند لله – تعالى – واحد، لا يوصف أحد من الخلائق أنه عنده إلا من حيث القرب به بالطاعة له، والائتمار بأمره، وترك الخلاف له، فأما على ما يوصف المخلوق عند مخلوق فلا؛ إذ ذاك وصف المتمكن في المكان، تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرا.

فإذا كان المراد من عنده من حيث القرب به بالطاعة والقيام بأمره مما يثبت أهلية الرسالة وصلاحها فذلك مما لا يوجب الفضل بين البشر والملائكة؛ بل من جهة البشر أحق؛ لما هم يفعلون عن غيب الدلائل أجمع دون العيان – والله أعلم – بحجتهم أنه لو أراد إحياءنا كيف أماتنا؟ ولا أحد في الشاهد يبني بناء فيهدمه ويبني مثله فليس بشيء؛ لأنه لو لم يكن إماتة ثم إحياء لكان الجزاء بالأعمال يكون حضرة الأفعال، وذلك يوجب أن يكون إيمانهم إيمان اضطرار، لا إيمان اختيار وإيثار؛ لأن من عاين أنه يدخل النار يعذب فيها أبد الآبدين لا يعمل ذلك العمل الذي أوعد به؛ بل يتركه، وكذا أن من عاين أن من أمن بالله – تعالى – وعمل طاعة وعبادة يدخل الجنة ويكرم أبد الآبدين لا يعمل غير ذلك العمل، فترتفع المحنة، ويكون الإيمان بحق الاختيار حتى يكون له قيمة.

ثم قوله: ﴿وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَجِيدِ﴾ وصف القرآن مرة بأنه كريم، ومرة بأنه حكيم، ومرة بأنه مجيد، يحتمل أنما سماه بهذه الأسماء على معنى أن من تمسك به يصير مجيدًا، كريمًا،

<sup>(</sup>١) في أ: لا معني.

<sup>(</sup>٢) في أ: عن.

حكيمًا؛ أي: منزلة مجيد، كريم، حكيم.

ويحتمل أن تكون هذه صفات القرآن راجعة إلى عينه كما يقال: كلام حكمة، وكلام سفه، وإنما يراد به عينه؛ فعلى هذا يحتمل، والله أعلم.

قال أبو عوسجة: المجيد: الماجد، والتمجيد: التعظيم، وأمجدت الدابة من العلف: إذا أكثرت [من] ذلك، وأمجد القوم: إذا أكثروا من الطعام والشراب.

وقوله - عز وجل-: ﴿ بَلَ عَِبُوٓا أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا شَيَّءُ عَجِيبُ﴾ قد ذكرنا تأويله.

وقوله – عز وجل–: ﴿ أَوَذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ۚ ذَلِكَ رَجْعُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَل لا يكون عندهم؛ كذلك قال القتبي.

وقال أبو عوسجة: ﴿رَجْعُ بَعِيدٌ﴾ أي: رد، يقال: رجع رجعًا: إذا رد، ورجع رجوعًا: إذا انصرف.

وقوله – عز وجل-: ﴿ فَدَ عَلِمْنَا مَا نَنْفُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهُمٌ ﴾ ظاهر هذا أن يكون هذا قول أولئك الكفرة؛ قالوا ذلك على سبيل الاحتجاج لما أنكروا من البعث؛ أي: قد علمنا ما تنقص الأرض من لحومنا، وتأكل من أنفسنا، فأنى نحيا بعد ذلك؟!! وهو كقولهم: ﴿ مَن يُخِي اَلْعِظَامَ وَهِي رَمِيكُ ﴾ [يس: ٧٨] ونحوه.

لكن أهل التأويل بأجمعهم صرفوا هذا القول إلى الله - تعالى - أنه قال ذلك جوابًا لقولهم: ﴿ أَوِذَا مِتْنَا وَكُنَا نُرُابًا ذَلِكَ رَجْعً بَعِيدٌ ﴾ فقال: قد علمنا ما تنقص الأرض منهم أي: عن علم منا بما تأكل منكم وتنقص قلنا: إنكم تبعثون وتحيون، وعلى علم منا بذلك أخبركم الرسل بالإحياء والبعث بعد الموت، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعِندَنَا كِنَابٌ حَفِيظٌ ﴾ أي: عندنا كتاب يحفظ أحوالهم وأفعالهم وجميع ما يكون منهم.

وقال بعضهم(١): أي: مع علمي فيهم هم عندنا في كتاب حفيظ.

وقال قتادة (٢٠): ما أكلت الأرض منهم وكانوا ترابًا، ونحن عالمون، وهم مع علمنا في كتاب حفيظ، وهو مثل الأول.

وقوله - عز وجل-: ﴿بَلُ كَذَّبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَآءَهُمْ﴾ أي: بالقرآن.

ويحتمل: أي: محمد ﷺ وقد كذبوا بهما جميعًا.

<sup>(</sup>١) قاله الضحاك، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٨٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣١٨٠٣)، (٣١٨٠٣) وعبد الرزاق عنه، كما في الدر المنثور (١١٦٦).

وقوله - عز وجل-: ﴿مَرِيجٍ﴾ قال القتبي وأبو عوسجة: ﴿فِيَ أَمْرٍ مَرِيجٍ﴾ أي: مختلط؛ يقال: مرج أمر الناس، ومرج الدين، وأصل المرج أن يقلق الشيء فلا يستقر، يقال: مرج الخاتم في يدي مرجًا: إذا قلق للهزال؛ أي: تحرك.

وقيل (١): مضطرب مختلف؛ وهكذا كان قولهم مختلفًا مضطربًا مختلطًا في القرآن والرسول جميعًا؛ قالوا في الرسول على أقوالا مضطربة مختلفة: مرة نسبوه إلى السحر، ومرة إلى الشعر، ومرة إلى الجنون، ومرة إلى الافتراء على الله – تعالى – وأنه يتلقاه من فلان، ونحو ذلك من أقوال مختلفة مضطربة فيما يدفع كل واحد من ذلك الآخر، وكذلك قالوا في القرآن مرة: إنه سحر، ومرة إنه شعر؛ وإنه من أساطير الأولين، وإنه مفترى، وإنه اختلاق، وكل ذلك مما يدفع بعضه بعضا، وهذا هو الاضطراب والاختلاف والاختلاط، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِيَّ أَمْرٍ مَرْبِيجٍ﴾ أي: في ضلال.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَامَرَ يَنْظُرُوٓاْ إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَكُهَا وَزَيْنَتُهَا وَمَا لَهَا مِن فَرُوجٍ ...﴾ الآية.

يحتمل أن تكون هذه الآيات صلة ما ذكر من عجبهم من بعث الرسل من البشر، والبعث بعد الموت بقوله: ﴿ بَلْ عَبُرُا أَنَ جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنَهُم ﴾ كأنه يقول: أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها مرتفعة، ملتصقة بعضها ببعض، منضدة بلا فروج ولا عماد مع صلابتها وكثافتها وغلظها، وألم ينظروا إلى الأرض كيف بسطناها وألقينا فيها الجبال الرواسي أوتادًا؛ لئلا تميد بأهلها، حتى عرفوا أن من قدر على رفع السماء بلا عمد مع ارتفاعها وغلظها وصلابتها حتى لا ينتهي أحد إلى طرف من أطرافها، ولا علم نهايتها، وجعل منافع السماء متصلة بمنافع الأرض مع بعد ما بينهما - لقادر على الإحياء بعد الموت، وأنه لا يعجزه شيء، وأن من فعل هذا لا يفعله عبنًا باطلا، ولكن يفعله عن حكمة وتدبير، ولو كان على ما قالوا أن لا بعث ولا جزاء كان خلق ذلك عبنًا باطلا، ويكون فعل ذلك كله على التدبير الذي ويكون فعل ذلك كله على التدبير الذي ويكون فعل ذلك كله على التدبير الذي ذكر، وعلى الاتساق الذي جرى حكمة إن شاء ذلك من غير تفاوت - دل أنه لم ينشئ الخلق من المكلفين ليتركهم سدى، لا يأمر، ولا ينهى، ولا يمتحن، فيكون عبنًا؛ بل ليمتحنهم بالأمر والنهى؛ ليكون فعله في العقلاء على نهج الحكمة كما في غيرهم من

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (۳۱۸۰۷) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١١٦).

الخلائق، وإذا كان كذلك فلا بد من رسول يخبرهم ويعلمهم ما لا يقف عليه العقل من كيفية شكر المنعم، ومقداره، ووقته، ونحو ذلك، يؤكد ذلك الأمر والنهي بالوعد والوعيد، ثم كان له وضع الرسالة فيمن شاء، وفي أي جنس شاء؛ لأنه حكيم عليم، لا يكون منه الخطأ في التدبير والجهل بالأصلح والأوفق بالحكمة؛ فدل ذلك على إثبات الرسالة والبعث بعد الموت، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿أَنَكُمْ يُنظُرُوا ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: انظروا إلى ما ذكر.

والثاني: قد نظروا بأبصارهم، لكن لم ينظروا نظر معتبر بنظر القلب، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ﴾ قيل (١): من صدوع وشقوق، والواحد: فرج، وهو الموضع بين الموضعين، والفرجة من الفرج، ومنه يقال: فرجت عنه الغمّ؛ أي: كشفت، وهو كقوله - تعالى-: ﴿فَارَجِع ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فَطُورٍ ﴾ [الملك: ٣] أخبر أنكم لم تروا في السماء شقوقًا وفطورًا، وفي الشاهد البناء وإن عظم وأحكم لا يخلو من نقصان أو شقوق ترد عليه، فإذا لم تروا ذلك فهلا دلكم ذلك على أن خالقه قادر على الكمال لا يعجزه شيء.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْقَيْمَنَا فِيهَا رَوَسِيَ﴾ قد ذكرناه فيما تقدم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ﴾ اسم الزوج يقع على الشكل والضد، وكل ذي شكل هو ذو ضدّ.

والبهيج ما يبهج به، فمعناه: أنبتنا من كل زوج ما يبهج به أهله ويسرون بذلك من ألوان النبات وجواهرها.

وقال القتبي: ﴿مِن كُلِّ زَوْج بَهِيجِ﴾ ما يبهج به أهله؛ أي: من كل جنس حسن؛ يقال: بَهُج يَبُهج بهجًا يقال: بَهِج يَبُهج بهجًا فهو بهيج؛ أي: حسن، وأما من السرور، فيقال: بَهِج يَبُهج بهجًا فهو بهيج؛ أي: مسرور.

وقوله - عز وجل-: ﴿ تَصِرَهُ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ أي: تبصر ذلك كل عبد منيب؟ أي: منفعة ذلك تكون لمن ذكر، وهو العبد المنيب إلى الله - تعالى - والمقبل على طاعته، فأمّا من اعتقد الخلاف له فلا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَنَزَّلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ مُّبَدِّكًا﴾ سماه: مباركًا؛ لأنه يستعمل في أمر

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (۳۱۸۱٤) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ۱۱٦).

الدين والدنيا، ويطهر به كل شيء ويزين، وبه حياة كل شيء ونماؤه، والمبارك كل خير يكون على النماء والزيادة في كل وقت، والله أعلم.

وقوله – عز وجل –: ﴿فَأَنْبَتْنَا بِهِ، جَنَّتِ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ﴾ يقول: أنبتنا بذلك الماء المبارك المنزل من السماء ﴿جَنَّنَتِ﴾ أي: بساتين، والمكان الذي جمع فيه كل أنواع الشجر سمي: ستانًا وجنة.

وقوله: ﴿وَمَبَ الْمُصِيدِ﴾ أي: أنبت ذلك الماء كل حب حصيد، فدخل تحت قوله: ﴿وَمَبَ الْمُصِيدِ﴾ أنواع الشجر والغرس والنبات.

ثم قوله - تعالى-: ﴿وَحَبَ ٱلْحَصِيدِ﴾ الحب والحصيد هو الحب نفسه، لكن أضاف الحبّ إلى الحصيد، ويجوز مثل هذا؛ كما يقال صلاة الأولى، ومسجد الجامع.

وقال بعضهم: هما غيران؛ الحب: ما يخرج منه، والحصيد: ما يحصد من العصف الذي يصير نبتًا؛ لأن الحب لا يحصد، وإنما يحصد الساق منه؛ لذلك أضاف الحب إلى الحصيد، وهو شجره وقوامه؛ لذلك أضيف إليه؛ كما يقال: ثمر الشجر، ونحو ذلك. وقوله - عز وجل-: ﴿وَالنَّخْلُ بَاسِقَاتٍ لَمَا طَلَّمٌ نَفِيدُ ﴾.

قوله: ﴿ وَالنَّخُلُ بَاسِقَاتِ ﴾ أي: طوال؛ يقال: بسق الشيء بسوقًا إذا طال.

وقال أبو عوسجة: ﴿ بَاسِقَنْتِ ﴾ أي: حوائل.

يخبر الله – عز وجل– عن بركة الماء أنه بلطفه جعل الماء بحيث تظهر بركته ونماؤه وأثره على رأس النخل، وإن طال يسقى الأصل؛ لما جعل في سريته من البركة، والمعنى ما يظهر ذلك، ولا يعلم حقيقة ذلك المعنى.

وقوله: ﴿ لَمَا طَلَعٌ نَضِيدٌ ﴾ أي: منضود، والطلع: أول ما يخرج من النخل فيحمل، والتنضيد: هو التأليف والتركيب؛ أي: يؤلف بعضه إلى بعض ويركب، ويسمى ذلك: كُفُرًى، وإذا نضج استوجب الطلع ويعرف وصار رطبًا.

وقال أبو عوسجة ﴿نَفِيدُ ﴾ أي: متراكم بعضه على بعض، والميل المتراكم يقال له: منضود، والتنضيد: هو جعل [الشيء] بعضه فوق بعض، ونضد الشيء بنفسه فهو نضيد. وقيل: ﴿نَفِيدُ ﴾ أي: كثير.

وقوله – عز وجل–: ﴿رَزْقَا لِلْعِبَادِ﴾ أخبر أن ذلك كله إنما أنبته وأخرجه رزقًا للعباد. وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَحْيَنَنَا بِهِۦ﴾ أي: بالماء ﴿بَلَدَةُ مَّيْنَّا﴾ أي: أحيا بالماء كل بلدة ميت، وكل بقعة ميتة، وكل غرس، فصار به كل حي ونماء كل شيء.

ثم قال: ﴿ كَذَالِكَ ٱلْحُرُوجُ ﴾ ، أي: كما قدر على إحياء ما ذكر من الأرض بعد موتها ،

وإحياء النبات والغرس، وكل شيء بعد موته بذلك الماء، فعلى ذلك قادر على إحيائكم بعد موتكم، وبعدما صرتم ترابًا.

والأعجوبة في إحياء ما ذكر كله من الأرض والنبات والغرس إن لم تكن أكثر لم تكن دون ما في إحياء الناس من بعد موتهم، فإذ قد عرفوا قدرته في إحياء ما ذكر وأقروا به، كذلك لزمهم أن يقروا به في إحياء كل شيء، والله الموفق.

قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوجِ وَأَصَحَبُ الرَّيْنَ وَنَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ ﴿ وَأَصَحَبُ الرَّيْنَ وَنَمُودُ ﴿ وَعَادُ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطِ ﴿ وَأَصَحَبُ الْأَيْكَةِ وَقَوْمُ ثُنَعَ كُلُ كَذَبَ الرُّسُلَ خَقَ وَعِيدِ ﴿ أَنْفَيْهِنَا بِاللَّهَانِ الْأَوْلَ بَلْ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيدِ ﴿ وَاللَّهُ وَلَعَنْ أَوْرَبُ إِلَّهِ مِنْ جَلِ الْوَرِيدِ ﴿ إِنَّ لَلْمَالُمُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ أَوْرُبُ إِلَيْهِ مِنْ جَلِ الْوَرِيدِ ﴿ إِنَّ لَنَافَعُ الْمُتَلَقِبَانِ عَنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَنْ النَّهُ وَعَنْ الْمُتَلَقِبَانِ عَنِ الشَّمَالُ فَعِيدُ ﴿ إِلَّا لَذَبِّهِ وَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّوْلُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّال

وقوله – عز وجل – : ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ وَأَضْعَلُ ٱلرَّسِ وَنَمُودُ . وَعَادُّ وَفِرْعَوْنُ وَالِمِخُونُ لُوطٍ . وَأَضْعَلُ ٱلْأَبَكَةِ وَقَوْمُ ثُبَعٍ كُلُّ كَذَبَ ٱلرُّسُلَ خَقَ وَعِيدٍ . أَفَعَيِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ بَلَ هُمْ فِي لَبْسِ مِنْ خَلْقِ جَدِيدٍ ﴾ ذكر هذه الأنباء لوجهين:

أحدهما: يصبر رسوله على أذى قومه وتكذيبهم إياه كما صبر أولئك يقول: إنك لست بأول رسول كذبه قومه، بل كان قبلك رسل كذبهم قومهم، فصبروا على ذلك؛ فاصبر أنت - أيضًا - وهو كقوله: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمّا صَبْرَ أُولُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥]. والثاني: يحذر قومه أن ينزل بتكذيبهم إياه وسوء معاملتهم به كما نزل بمن ذكر من الأقوام بتكذيبهم وسوء معاملتهم.

وعلى هذين المعنيين جميع ما ذكر في القرآن من الأنباء، والله أعلم.

ثم أصحاب الرس اختلف في الرس:

[قيل]: هو بئر دون اليمامة، وكان عندها أقوام كذبوا رسلهم، فأهلكهم الله تعالى. وقيل: الرس: هو الوادي.

وقال بعضهم: الرس: هو خد خدوه وجعلوا فيه الناس، وأحرقوا فيها نبيهم، عليه السلام.

وقال بعضهم (١): سموا بذلك لأنهم رسوا نبيهم - عليه السلام - في البئر.

وقال بعضهم: هم قوم الرسل الذين ذكرهم في سورة يس بقوله – تعالى-: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ اَثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَرَّزَنَا بِشَالِئِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْكُم مُرْسَلُونَ﴾ [١٤].

<sup>(</sup>١) قاله عكرمة، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٨٣٨).

وعن الأصم أنه قال: الرس: كل موضع خدّ فيه؛ ولذلك سمي الخد: خدًّا؛ لجري الدمع عليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَإِخْوَنُ لُوطٍ ﴾ أي: قوم لوط.

وقوله: ﴿ وَقَوْمُ تُبَعِ ﴾ قيل (١٠): إنه كان رجلا مسلمًا صالحًا، مدحه الله - تعالى - وذم قومه، سمى: تبعًا؛ لكثرة أتباعه.

ولا حاجة بنا إلى تفسيره بأنه من كان؟ وما اسمه؟ كما ذكر بعض أهل التأويل؛ لما لم يذكر في القرآن، ولم يثبت بالتواتر، فلا نزيد على ذلك القدر؛ احترازًا عن الكذب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿كُلُّ كُذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ وَعِيدِ ﴾ يخوف أهل مكة أن أولئك الذين ذكرهم جميعًا قد أهلكوا بتكذيبهم الرسل، فحق عليهم الوعيد بذلك؛ فعلى ذلك يحق عليكم ذلك الوعيد بتكذيب الرسول، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَنْعِينَا بِٱلْخَلْقِ ٱلْأَوَّلِ﴾ هو يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿أَفَيَيِناَ﴾ أي: أعجزنا عن الخلق؛ أي: حيث لم نعجز عن الخلق الأول، فكيف نسبونا إلى العجز عن الخلق الثاني؟!

والثاني: ﴿أَفَعِينَا﴾ أي: أجهلنا وخفي علينا تدبير الخلق الثاني، وابتداء تدبير الخلق الأول وإنشاؤه أشد عندكم من إعادته، والإعادة عندكم أهون، فإذا لم نعجز عن ابتداء إنشائه، ولم نجهل، ولم يخف علينا الابتداء، فأتى نعجز عن الإعادة؟!

ثم قال بعضهم: الخلق الأول هو آدم، عليه السلام.

وقال عامتهم: هو ابتداء خلقهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿بَلَ هُمْ فِي لَبَسِ مِّنَ خَلْقِ جَدِيدِ﴾ أي: هم في شك واختلاط من خلق جديد؛ لما تركوا النظر في سبب المعرفة؛ ليقع لهم العلم بذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا أَلَّإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا نُوسَوِسُ بِهِـ نَفْسُلُمُ ﴾ هو يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول: على علم منا بما تحدث به نفسه وتوسوس من أنواع الحديث والوسوسة، لا عن جهل وخفاء فعلنا ذلك، فإن هو كفها وحبسها عما تدعو به إليه نفسه وتهواه ويصرفها إلى ما يدعوه عقله وذهنه نجا وفاز؛ لقوله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَةُ الْمُ

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٨٤٣) وورد في معناه حديث عن سهل بن سعد مرفوعًا: «لا تلعنوا تبعاً فإنه كان قد أسلم». أخرجه ابن جرير عنه (٣١٨٤٦).

بِالسُّوَءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبِّ ﴾ [يوسف: ٥٣] وقال: ﴿وَأَمَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ. وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ اَلْهَوَىٰ . فَإِنَّ اَلْجَنَّةَ هِى اَلْمَأْوَىٰ﴾ [النازعات: ٤٠ - ٤١]، وإن تركها حتى تمادى في هواها هلك؛ قال الله – تعالى –: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَيْ . وَءَاثَرَ اَلْحَيْوَةَ الدُّنَيْ لَلهَ فَإِنَّ اَلْجَحِيمَ هِى اَلْمَأْوَىٰ﴾ [النازعات: ٣٧ – الله – تعالى –: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَيْ . وَءَاثَرَ اَلْحَيْوَةَ الدُّنَيْ لَلهُ هُوَيْنَهُ ﴾ [الفرقان: ٤٣] ونحوه كثير من القرآن.

والثاني: يذكر ﴿ وَلَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَقَدُ مَا نُوسَوِسُ بِهِ مَقْسُمُ ﴾ أي: نحن مطلعون على ذلك، ليس علم ذلك إلى الحفظة وهم يتولون كتابته؛ أي: لم يجعل ذلك إلى أحد، إنما ذلك إلى الله - تعالى - هو العالم بذلك، وهو المطلع عليه دون الملائكة، وإنما إلى الملائكة ما يلفظه ويفعل بالجوارح؛ لقوله: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيْدٌ ﴾، وقال في الملائكة ما يلفظه ويفعل بالجوارح؛ لقوله: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيْدٌ ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَيْظِينَ . كِرَامًا كَيْبِينَ . يَعْلَمُونَ مَا تَقْعَلُونَ ﴾ [الانفطار: ١٠- ١٢] أخبر أن الحفظة إنما يعلمون ما يفعلون ظاهرًا، أما ما يسرون في قلوبهم فالله هو المطلع على ذلك العالم؛ ليكونوا أبدًا على اليقظة والحذر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعَنُ أَقُرُبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [لا] يفهم من قرب الرب - تعالى - إلى العبيد ما يفهم من قرب العبد إلى الله - تعالى - وإنما يكون قرب العبد إلى الله - تعالى - بالطاعة له، والقيام بأمره، والانقياد والخضوع له؛ هذا هو المفهوم من قرب قرب العبد إلى الله - تعالى - لا قرب شيء [من شيء] آخر؛ فعلى ذلك يفهم من قرب الله - تعالى - إلى العبد الإجابة له، والنصرة، والمعونة، والتوفيق على الطاعات، وعلى ذلك ما يقال: فلان قريب إلى فلان، لا يعنون قرب نفسه من نفسه والمكان، ولكن يعنون نصره له، ومعونته إياه، وإجابته.

ويحتمل أن يذكر القرب منه كناية عن العلم بأحواله ظاهرًا وباطنًا، والله أعلم.

وأصله أن تعتبر الأحوال فيما ذكر من القرب، فإن كان في السؤال فالمراد أنه قريب منه بالإجابة له؛ أي: يجبيه؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ اللجابة له؛ أي: يجبيه؛ كقوله - تعالى -: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ١٨٦] وإن كان فيما يسرون ويضمرون فيفهم من القرب في تلك الحالة العلم به؛ كقوله - تعالى -: ﴿مَا يَكُونُ مِن خَبِّونُ مَن فَلَنَهُ إِلَا هُو رَابِعُهُم مَن . . ﴾ الآية [المجادلة: ٧]؛ فعلى ذلك قوله: ﴿وَمَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِن حَبِّلِ الوَرِيدِ ﴾، وقوله: ﴿وَمَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُم وَلَاكِن لَا يَعِمُونَ ﴾ [الواقعة: ٥٥] يفهم منه النصر والمعونة، أو العلم؛ فيكون قوله: ﴿وَمَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِن عَيْره في النصر والمعونة، وأولى به في الإجابة، والله أعلم.

وعلى ذلك يخرج ما روي عن النبي ﷺ: «من تقرب إلى [الله] شبرًا تقرب منه شبرين» على ما ذكرنا من قرب الطاعة له، وقرب الرب إليه: بالنصر والمعونة، لا قرب المكان، ولا قوة إلا بالله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مَا لِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ قال بعضهم (١): عرق العنق، والوريد: العنق. وقال بعضهم: هو عرق بين القلب والحلقوم.

وقال بعضهم: هو عرق القلب معلق به، فإذا قطع ذلك العرق يموت الإنسان، والله علم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذْ يَنْلَقَى ٱلْمُتَلَقِبَانِ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشِّمَالِ فَعِيدٌ . مَّا يَلْفِطُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ ﴾ أي: اذكر تلقي المتلقيين، أو احفظ تلقي المتلقيين، أو احذر تلقي المتلقيين، وهما الملكان المسلطان على أعمالك وأقوالك؛ إذ يتلقيان منك أعمالك وأقوالك، ويحفظان عليك، ويكتبان؛ يذكر هذا ويخبرهم أن عليهم حافظًا ورقيبًا، وإن كان هو - تعالى - حافظًا لجميع أفعالهم وأقوالهم، عالمًا بها فحفظ الملائكة وكتابتهم، وعدم ذلك بمنزلة [واحدة] في حق الله - تعالى - لكن يخرج الأمر للملائكة بحفظ أعمالهم وكتابة ذلك على وجوه من الحكمة:

أحدها: ليكونوا على حذر أبدًا مما يقولون ويفعلون؛ على ما يكون في الشاهد من علم أن عليه حافظًا ورقيبًا في أمر يكون أبدًا على حذر وخوف من ذلك الأمر، وذلك أذكر له وأدعى إلى الانتهاء عن ذلك، فعلى ذلك إذا علم العبد أن عليه حفيظًا ويكتب ذلك عليه، وأنه يكلف تلاوة ذلك المكتوب بين يدي الله - تعالى - فيستحي من ذلك أشد الاستحياء - يكون ذلك أزجر له، وأبلغ في المنع، وإلا كان إحصاء ذلك على الله - تعالى - مع الكتاب وغير الكتاب سواء؛ إذ هو عالم بذاته، لا بالأسباب، وهو تأويل ﴿لَا يَسَى﴾ [طه: ٥٦]، والله أعلم.

والثاني: من الحكمة امتحان الملائكة بحفظ أعمال بني آدم وأقوالهم، وكتابة ذلك، فيمتحنهم بذلك وأمرهم به، ولله أن يمتحن الملائكة من شاء منهم بالتسبيح والتعظيم، ومن شاء منهم بالركوع، ومن شاء بالسجود، ومن شاء بحمل العرش والكرسي، ومن شاء بحفظ بني آدم، ومن شاء منهم بسوق السحاب وإنزال المطر، مما في ذلك منافع بني آدم، ويكون ذلك كله بحق العبادة؛ ليعلم أن من امتحن منهم بالركوع، والسجود،

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣١٨٥٦) وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/١١٪).

والتسبيح، والتكبير، والتهليل، لم يمتحنهم بذلك لمنافع ترجع إليه في ذلك، ولكن يمتحنهم بمحن بما شاء؟ وفيم شاء؟ ويكون ذلك كله عبادة، وإن اختلفت أنواعه، فعلى ذلك أمره إياهم بحفظ أعمالهم وأقوالهم وكتابتها، والله أعلم.

والمحنة بحفظ تلك الأعمال والأصوات وكتابتها أشد من محنة غيرهم من الملائكة بالركوع أو السجود، أو القيام، أو التكبير، أو التهليل، ونحو ذلك، ومن محنة بني آدم من إقامة العبادات، والامتناع من المحرمات، ونحوها إذ لو اجتمع الخلائق على معرفة كيفية عمل واحد ما قدروا عليه؛ فدل أن هذا التأويل محتمل.

والثالث: وهو أن الله - تعالى - أخبرهم بكتابة الملكين لأعمالهم، وبقعودهم عن اليمين والشمال من غير أن رأى أحد من البشر إياهم، ولا رأى كتابهم، ولا سمع صوت كتابتهم، وقد أقدرهم على العلم بما في ضمائرهم وكتابة ذلك كله، وأقدرهم على رؤيتنا، ولم يقدرنا على رؤيتهم، وهم أجسام مرئية؛ ليعلموا بذلك قدرة الله - تعالى - على ما شاء من الفعل، وألا يقدروا قوة كل خلق الله - تعالى - بقوة أنفسهم، ولا رؤية غيرهم برؤية أنفسهم، وأن قوة الرؤية تختلف باختلاف الأوقات والأشخاص، فإن الملائكة بروننا ولا نراهم في الدنيا، وإن كانوا أجسامًا مرئية؛ حيث يرى بعضهم بعضًا.

ثم أخبر وقال: ﴿وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ كِتَبُا يَلْقَنَهُ مَنشُورًا﴾ [الإسراء: ١٣] أخبر أنه يرى ذلك الكتاب في الآخرة، وإن كان لا يراه في الدنيا، وكذا يرى الملائكة في الآخرة؛ وهذا لأن هذه البنية لا تحتمل أشياء لضعف فيها، وبحجاب يكون في ذلك في الدنيا، ثم يحتمل أن تكون في الآخرة أقوى في احتمال ذلك؛ فتبصر في الآخرة.

وفي هذا ردّ قول المعتزلة في إنكارهم رؤية الله - تعالى - أنه لو كان يرى في كل مكان على ما يرى الملائكة في الآخرة دون الدنيا ونحو ذلك، فعلى ذلك رؤية الله.

ثم قراءة العامة: ﴿إِذْ يَنْلَقَى الْمُتَلَقِبَانِ عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشِّمَالِ فَعِيدٌ ﴾، وقرأ ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿إِذْ يَتَلَقَى المُتَلَقِيانَ عَنِ اليمينَ وعنِ الشَّمالَ ﴾ فعلى قراءته يخرج تأويل الآية على وجه واحد؛ أي: يأخذ الملكان عن بنى آدم ما فعلوا وقالوا(١١).

[و] على قراءة العامة يخرج على وجهين:

أحدهما: أن يأخذ الملكان عنه ما أدى إليهما من قول أو فعل.

والثاني: أن يتلقى أحد الملكين عن الآخر ما ألقى عليه ذلك الملك؛ على ما روي عن أبي أمامة - رضي الله عنه - أنه قال: قال رسول الله ﷺ: "صاحب اليمين [أمير] على صاحب الشمال، وإذا عمل العبد سيئة، قال له صاحب اليمين: أمسك، فيمسك عنه سبع

<sup>(</sup>۱) كأن هذا على عدم ورود «قعيد» في قراءته.

ساعات، فإن استغفر الله - تعالى - لم يكتبها عليه، وإن لم يستغفر كتبها سيئة واحدة»(١).

ويجوز أن يكون أحدهما كاتبًا دون الآخر، وإن كانا يتلقيان ويأخذان منه ذلك؛ لما ذكر في آية أخرى؛ حيث قال: ﴿وَقَالَ قَرِئُهُ هَذَا مَا لَدَىَّ عَتِيدٌ﴾ [ق: ٢٣]، ولم يقرأ: قال قريناه.

ويجوز أن يكون المتلقيان جميعًا يكتبان؛ على ما روي عن ابن عباس (٢٠) - رضي الله عنه - أنه قال: كاتبان: كاتب عن يمينه، وكاتب عن يساره، فيكتبان الحسنات والسيئات، ثم يرفعان إلى من فوقهما كل اثنين وخميس، فيثبتون من ذلك من ثواب أو عقاب، ويلقون ما سوى ذلك.

وروي – أيضًا – عنه<sup>(٣)</sup> وعن غيره<sup>(٤)</sup> من أهل التأويل أنهما يكتبان ما كان من خير وشرّ، وما سوى ذلك فلا.

ولكن ظاهر الكتاب يدل على أنه يكتب كل شيء، وهو قوله – تعالى-: ﴿مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ إلا أن يقال: المراد هو قول هو سبب الثواب والمأثم، كما قال في آية أخرى: ﴿لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَأَ ﴾ [الكهف: ٤٩] أي: لا يغادر صغيرة من المأثم ولا كبيرة منها، لا مطلق صغائر الأشياء وكبائرها، فعلى ذلك هذا، والله أعلم.

ثم جعل المتلقيين اثنين يحتمل على ما جعل في الشهادة اثنين فيما بينهم في الأحكام والحقوق يشهدان عليه في الآخرة.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾.

في ظاهر الآية أن الملائكة إنما يكتبون ظاهر الأقوال والأفعال، لا [ما] في الضمائر، لكنه غير مستنكر في العقول أن يكون الله – تعالى – أقدرهم على العلم بما في ضمائرهم، فيعرفون ذلك ويكتبونه، ولكن ظاهر الآية يشير إلى ما قلنا، والله أعلم.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿عَنِ ٱلْمِينِ وَعَنِ ٱلْنِمَالِ فَعِيدٌ ﴾ قال القتبي: أراد ﴿فَعِيدٌ﴾ من كل جانب منهما، إلا أنه اكتفى بذكر الواحد إذا كان دليلا على الآخر، و ﴿فَعِيدٌ﴾ بمعنى قاعد؛ كما يقال: قدير وقادر، أو يكون بمنزلة أكيل وشريب، أي: مؤاكل ومشارب، ﴿فَعِيدٌ ﴾؛

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني وابن مردويه والبيهقي في الشعب عن أبي أمامة، كما في الدر المنثور (٦/ ١٢٠).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي الدنيا في الفدية من طريق الكلبي عن أبي صالح عنه، كما في الدر المنثور (٦/
 ١١٩).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم عنه، ومن طريق عكرمة عنه، أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والحاكم وصححه، كما في الدر المنثور (٦/ ١١٨، ١١٩).

<sup>(</sup>٤) قاله عكرمة، أُخْرِجه ابن المنذر عنه كِما في الدر المنثور (٦/١١٩).

أي: مقاعد؛ وبه قال أبو عوسجة: ﴿فَعِيدٌ ﴾ من المقاعدة؛ كما يقال: قعيدي وجليسي، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿رَقِيبٌ عَنِيدٌ﴾ الرقيب: الحفيظ، والعتيد: الحاضر؛ أي: ليس بغائب حتى يغيب عنه شيء، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَتْ سَكُرُهُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنهُ تَجِيدُ ﴿ وَنَفِحَ فِي الصَّورُ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ

﴿ وَجَآءَتْ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِقُ وَشَهِيدُ ﴿ لَقَدْ كُنتَ فِي عَفْلَةٍ مِنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ الْفَوْلَ وَمِنَهُ هَذَا مَا لَدَى عَيْدُ ﴿ الْقَيْلَ فِي جَهَمَ كُلَّ كُنَّ عَنْهِ ﴿ مَنْ مَنْ اللَّهُ لِللَّهِ مُعْتَدِ مَعْتَدِ ﴿ وَقَالَ وَمِنْهُ هَذَا مَا لَدَى عَيْدُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكِن كَانَ مُنْ اللَّهِ إِلَهُا ءَاخَرَ فَالْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ ﴿ فَاللَّهِ مَا اللَّهُ إِلَيْهَا مَا خَرَى فَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكِن كَانَ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا

وقولَه - عز وجل-: ﴿وَجَآءَتْ سَكُرَهُ ۗ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ۚ قال أبو عوسجة: ﴿سَكُرَهُ ۗ ٱلْمَوْتِ ﴾ أى: شدته.

يخبر أن لا بد أن ينزل بالنفس عند الموت شدة ومشقة.

ثم الآية تخرج على وجهين:

أحدهما: أن تُجْرِى على ظاهرها في الماضي؛ أعني: لفظة ﴿ جَآءَتَ ﴾ أي: جاءت سكرة الموت على الذين كانوا من قبلكم، فوجدتهم غير متأهبين ولا مستعدين له، والله أعلم.

والثاني: أن يكون قوله: ﴿وَجَآءَتُ ﴾ بمعنى تجيء، وكذلك ﴿وَجَآءَتْ كُلُ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِيُّ ﴾ وذلك جائز في اللغة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ بِاللَّهِ أَي: من أهل الشقاوة أو من أهل السعادة؛ يقول: عند ذلك يبين له ويظهر أنه من أهل السعادة أو من أهل الثار؟

وأصله عندنا: أن الحق هو ما وعد كل نفس من خير، وما أوعد كل نفس من الشر، إن كان مؤمنًا وقد أوعد له النار فيتحقق له ذلك، وإن كان كافرًا وقد أوعد له النار فيتحقق له ذلك.

ويحتمل ما ذكر من الحق – هاهنا – هو الموت نفسه؛ أخبر أنه لا بد من الموت، وأنه كائن لا محالة، وهو كقوله – تعالى –: ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِلِشَرِ مِّن فَبَلِكَ ٱلْخُلَدُ ﴾ [الأنبياء: ٣٤] يقول: لم يخلق الخلق للخلود في الدنيا، ولكن للآخرة، فلا بد من الموت، والله أعلم. وقوله – عز وجل –: ﴿ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنهُ يَجِيدُ ﴾ يحتمل وجهين:

أي: أتاك ما كنت تكره مجيئه وتنكر، ولم تؤمن به، وهو البعث ويوم القيامة الذي ينكرونه ويكرهونه.

والثاني: يحتمل الموت نفسه؛ أي: أتاك ما كنت تكره وتفر منه؛ إذ هم كانوا يكرهون الموت ويفرون منه؛ كقوله - تعالى-: ﴿قُلَ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَمِرُّونَ مِنْهُ فَإِنَّهُمُ مُلَقِيكُمُّ ﴾ [المجمعة: ٨] أي: يأتيكم من حيث لا مفر لكم عنده.

ثم الحيد: الميل والكراهة.

وقال أبو عوسجة: الحيد: الفرار، يقال: حاد يحيد حيدًا فهو حائد.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِّ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ﴾.

يحتمل أن يكون أراد النفخة الأولى، وهي النفخة التي يفزع عندها أهل السموات والأرض فيموتون.

ويحتمل أن يريد النفخة الثانية التي عندها البعث وإدخال الأرواح في الأجساد.

ويحتمل أن يريد عندما يوضع كل واحد في القبر، وهو أن يسأل، على ما جاءت الأخبار من سؤال منكر ونكير، وذلك أيضًا هو يوم الوعيد في حق ذلك الرجل، وهذا للكافر خاصة.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْوَعِيدِ ﴾ أي: ذلك يوم وقوع الوعيد؛ إذ يوم الوعيد الدنيا، فأما القيامة فهو يوم وقوع الوعيد وتحققه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَاآءَتْ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِقُ وَشَهِيدٌ﴾.

قال بعضهم: السائق: الذي يقبض روحه، والشهيد: الذي يحفظ عمله.

وقال بعضهم: السائق: هو الملك الذي يكتب عليه سيئاته، والشهيد هو الذي يكتب حسناته.

وقيل: السائق: هو النار التي تأتي تسوق الكفرة إلى المحشر، والشهيد هو عمله الذي عمل في الدنيا.

وقيل(١١): السائق: الكاتب، والشهيد: جوارحه بقوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَثْهَدُ عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد بنحوه، أخرجه ابن جرير (۳۱۸۷٦) والفريابي وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (۱/۳۲).

أَلْسِنَتُهُمْ . . . ﴾ الآية [النور: ٢٤].

وأصله ما ذكر في قوله: ﴿وَسِبقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا﴾ [الزمر: ٧١]، ﴿وَسِبقَ ٱلَّذِينَ كَانَّوَا﴾ [الزمر: ٧٣]، ﴿وَسِبقَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَذَكَر في الكفرة: ﴿آمَنُهُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَلَيْوَمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ ٱللّهِ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾ وَأَزَوَجَهُم ﴾ [الصافات: ٢٢]، وقال - عز وجل- ﴿وَيَوَمَ يُحْشَرُ أَعَدَاءُ ٱللّهِ إِلَى ٱلنَّارِ ﴾ [فصلت: ١٩]، فالسائق: هو ملك يسوق إلى ما أمر من الجنة أو النار، والشهيد هم الملائكة الذين يكتبون علينا الأعمال، فيشهدون في الآخرة: إن كان شرًا فشر، وإن كان خيرًا فخير، والله أعلم بحقيقة ما أراد، وإن كان ما قالوا فمحتمل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدَ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ فَبَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ﴾. يقول: لقد كنت في الدنيا في غفلة من هذا تعاين وتشاهد.

أو في غفلة عما أوعدت من المواعيد والشدائد التي عاينتها ﴿فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَآءَكَ﴾ أي: كشفنا عنك الشبه التي تمنع وقوع العلم به والتجلي له ﴿فَصَرُكَ ٱلْيَوْمَ حَدِيدٌ﴾ أي: ثاقب نير، يبصر الحق؛ كقوله - تعالى-: ﴿أَسِمْ بِهِمْ وَأَشِعِرْ بَوْمَ يَأْتُونَنَا ﴾ [مريم: ٣٨].

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَقَالَ قَرِيْنُهُ هَذَا مَا لَدَى عَيِدُ ﴾ أي: يقول الملك الذي كان عليه رقيبا: إن كل ما عمل فهو عندي حاضر من تكذيب وعمل السوء، فيشبه أن تكون شهادة الحفظة عليه هذا القول.

ويحتمل أن يكون ذلك على السؤال للملائكة عما كتبوا وحفظوا، يقول كل ملك: ﴿ هَٰذَا مَا لَدَى َّ عَيِدُ ﴾ أي: هذا الذي عمل هذا عندي حاضر محفوظ؛ إذ الكتاب الذي كتبت فيه أعماله حاضر.

ثم جائز أن الذي يكتب الأعمال ملك واحد على هذا؛ حيث قال: ﴿وَقَالَ فَرِينَهُ ﴾ ولم يقل: قريناه، وإن كان قال: ﴿إِذْ يَنَلَقَى ٱلْمُتَلَقِيَانِ ﴾ [ق: ١٧] على ما ذكرنا أنهما ملكان، لكن يجوز أن يتولى الكتابة واحد، والآخر شاهد.

وجائز أن يكونا يكتبان جميعًا بقوله: ﴿كِرَامًا كَثِينِنَ﴾ [الانفطار: ١١] لكنه ذكر - هاهنا - بحرف التوحيد فقال: ﴿وَقَالَ فَرِينُهُ ﴾ لما يقول كل واحد منهما ذلك على حدة، وهو كما ذكرنا، وفي قوله: ﴿عَنِ ٱلْبَمِينِ وَعَنِ ٱلنِّمَالِ فَعِيدٌ ﴾ [ق: ١٧] أي: كل واحد منهما

قعيد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلُّ كَفَّادٍ عَنِيدٍ﴾.

يحتمل أن يكون الخطاب بقوله - تعالى-: ﴿ أَلْقِيَا ﴾ لاثنين؛ على ما هو ظاهر الصيغة، الذي يسوقه والذي يشهد عليه، حيث قال: ﴿ وَيَمَآءَتُ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَآبِنُ وَشَهِيدٌ ﴾ كأن الأمر لذك لهما.

ويحتمل أن يكون المراد بالخطاب هو القرين الذي سبق ذكره: ﴿وَقَالَ فَرِينَهُ هَٰذَا مَا لَدَىَّ عَيْدُ﴾ لكن قال: ﴿أَلْقِيا﴾ لوجهين:

أحدهما: ما قيل: إن العرب قد تذكر حرف التثنية على إرادة الواحد والجماعة.

والثاني: ما قال بعضهم: إن المراد من قوله ﴿أَلْقِيا﴾ أي: ألق ألق، على التأكيد؛ كقوله - تعالى-: ﴿هَيَهَاتَ هَيْهَاتَ﴾ [المؤمنون: ٣٦] على الوعيد في الذم، ويقال في المدح: بخ بخ، ونحو ذلك، على التأكيد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ كُلَّ كَفَادٍ عَنِيدٍ ﴾ يحتمل: كل كفار لنعم الله – تعالى – حيث صرف شكرها إلى غيره.

أو كل كفار لتوحيد الله، وتسمية غير: إلها.

والعنيد، قال بعضهم: هو الذي بلغ في الخلاف غايته، والمخالف أشد الخلاف، من عند يعند عنودًا، فهو عاند، وعنيد بمعنى: عاند.

وقيل: هو الذي لا ينصف من نفسه.

وقيل: هو الذي يكابر ويعاند بعد ظهور الحق له، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مِّنَّاعٍ لِلْغَيْرِ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: مناع عن الخير، وهو منع غيره عن التوحيد وقبول الحق.

والثاني: ﴿مَنَاعِ لِلْمَثِرِ﴾ أي: منع ما عنده من الحقوق التي وجبت في أمواله ونفسه. وقال بعض أهل التأويل: أراد به الوليد بن المغيرة المخزومي؛ لكن هذا عادة كل كافر؛ كقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْإِنْسَنَ خُلِقَ هَـلُوعًا . إِذَا مَسَّهُ ٱلثَّرُّ جَزُوعًا . وَإِذَا مَسَّهُ ٱلْخَيْرُ مَنُوعًا﴾ [المعارج: ١٩- ٢١] فلا معنى لتخصيص واحد به.

وقوله – عز وجل-: ﴿مُغْتَدِ مُرِيبٍ﴾ المعتدي من الاعتداء، وهو المجاوز عن حدود الله – تعالى – والمريب من الريبة، وهو الشك والفساد، فكأن المريب هو الذي فيه الشك والفساد جميعًا.

ثم نعت ذلك الإنسان فقال: ﴿ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ ﴾ ، أي:

وصف وذكر مع الله إلهًا آخر، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِنَهِ ٱلْبَنَتِ﴾ [النحل: ٥٧] وقوله - تعالى-: ﴿وَيَجْعَلُونَ لِلَّهِ ٱلْبَنَتِ﴾ [النحل: ٥٧] وقوله - تعالى-: ﴿وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتَهِكَةُ ٱللَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّحْمَينِ إِنَكَا ﴾ [الزخرف: ١٩] أي: قالوا ووصفوا أنهم إناث، وإلا لا يملكون جعل ذلك حقيقة.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَلْقِيَاهُ فِي ٱلْعَذَابِ ٱلنَّذِيدِ ﴾ وصف نار جهنم بالشدة؛ لما أنه لا انقطاع لها، وكل عذاب يرجى انقطاعه في بعض الأزمان ففيه بعض الراحة، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿ قَالَ قَبِنُهُ رَبَّنَا مَا أَلْمَغْيَنَهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾، أي: قال شيطانه الذي أضله ودعاه إلى ما دعاه؛ فصار قرينه في الآخرة؛ لقوله - تعالى-: ﴿ وَمَن يَعْشُ عَن إِلَا مِنْ مُنْ مُنْ شَيِّطُننًا فَهُو لَهُ قَرِينٌ ﴾ [الزخرف: ٣٦].

ويحتمل ﴿ وَرِينُهُ ﴾ أي: رفيقه الذي كان معه يتبعه ويصدر عن رأيه.

ثم هذا القول من قرينه إنما كان بعد أن كان منه إنكار لما كان منه من الكفر والشرك عن اختيار، وقال: هذا الذي أضلني وأطغاني، وهو الذي حملني عليه، كقولهم: ﴿ مَتَوُلَآ وَ اَسْتُونَا فَنَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ النَّارِ ﴾ [الأعراف: ٣٨]، فيقول رفيقه: ﴿ رَبَّنَا مَا أَطْفَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ ﴾، وكان الكفرة لحيرتهم وقلة حيلتهم أحيانًا ينكرون الشرك؛ كقوله: ﴿ وَلَسَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٦] وقوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيَتَلِفُونَ لَهُ كَمَا يَجَلِفُونَ لَكُوّ ﴾ [المجادلة: ١٨]، وأحيانًا يقولون: هؤلاء أضلونا، وأحيانًا يلعن بعضهم بعضا.

وقوله – عز وجل–: ﴿رَبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ﴾ أي: ما قهرته على الضلال، ولا لي قوة ذلك، ولكن اتبعني على ما كنت أنا فيه، وأطاعني من غير أن يكون مني إكراه وإجبار على ذلك، وهو ما ذكر: ﴿وَلَكِن كَانَ فِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ﴾ أي: كان في ضلال لا يرجى الرجوع ولا الانقطاع.

وقال بعض أهل التأويل: إن ذلك الكافر يكذب الحفظة بأنهم كتبوا ما لم أعمل، وهم كانوا يكذبون في ذلك اليوم؛ لحيرتهم؛ كقولهم: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمًّا مُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٢٣]، فقال قرينه وهو الذي يكتب أعماله: ﴿رَبَّنَا مَا أَطْفَيْتُهُ وَلَكِن كَانَ فِي ضَلالٍ نَعد﴾.

 إلى قوله - تعالى-: ﴿ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمْ مِن شُلْطَانٍ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَأَسْنَجَبْتُمْ لِيّ [إبراهيم: ٢٢].

فهذه الخصومة بينهم وبين قرنائهم، وهم الشياطين ﴿وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينا فَسَآءَ قَرِينَا﴾ [النساء: ٣٨]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا تَغْنَصِمُوا لَدَى ﴾: خصومتهم ما ذكرنا، قالت الأتباع: ﴿رَبَّنَا هَتَوُلاّ مَ أَصَالُونَا ﴾ [الأعراف: ٣٨] وما ذكر من لعن بعضهم بعضًا ومن تبري بعض عن بعض، فقال - تعالى عز وجل-: ﴿لَا تَغْنَصِمُوا لَدَى وَقَد قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيدِ ﴾ أي: قدمت إليكم من الوعيد في الدنيا، فانقطعت خصوماتكم هذه؛ أي: بينت في الدنيا ما يلحق بمن ضل بغيره.

كأن هؤلاء الكفرة يطلبون وجه الاعتذار بما لا عذر لهم؛ فلذلك يقال لهم: ﴿لَا عَذْرُ لَهُمُ فَلَدُلُكُ يقال لهم: ﴿لَا عَذْرُ لَهُمُ وَفَلَهُ وَلَدَى وَفِيهَا الوعيد، فَلَمْ تَقْبُلُوا ذَلَكُ كَلَّهُ.
فلم تقبلوا ذلك كله.

فإن قيل: قال هاهنا: ﴿لا تَغْنَصِمُوا لَدَئَ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَـمَةِ عِندَ رَتِكُمْ تَخْنَصِمُونَ﴾ [الزمر: ٣١] قيل: هو يخرج على وجوه: أحدها: أن قوله: ﴿ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَـمَةِ عِندَ رَتِكُمْ تَخْنَصِمُونَ﴾ [الزمر: ٣١] في أهل القبلة، وهو في المظالم التي كانت بينهم في الدنيا.

والثاني: ما قال بعضهم بأن إحدى الآيتين في موضع، والأخرى في موضع، فيؤذن لهم بالكلام فيه حتى يكون جمعًا بين الآيتين، وهو كقوله - تعالى-: ﴿فَيُومِينِ لَا يُسْئُلُ عَن نَلْمِهِ إِنْسُولًا جَانَّ ﴾ [الرحمن: ٣٩]، وقال في آية أخرى: ﴿وَلَا يَسَآءَلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠١]، وقال في آية أخرى: ﴿يَسَآءَلُونَ ، عَنِ ٱلْمُجْرِمِينَ . مَا سَلَكَمُمْ فِي سَقَرَ ﴾ [المدثر: ٤٠ - ٤٢]؛ فعلى ذلك هذا.

والثالث: جائز أن يكون قوله - تعالى-: ﴿لاَ تَعْنَصِمُواْ لَدَى ﴾ في الدين فيما بينهم وبين ربهم في دفع عذاب الله عن أنفسهم، وذلك لا يملكونه ولا ينتفعون به، وأما قوله - تعالى-: ﴿ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ عِندَ رَبِّكُمْ تَغْنَصِمُونَ ﴾ [الزمر: ٣١] فيما بين أنفسهم في المظالم والغرامات، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا يُبَدُّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَىَّ﴾ هذا يحتمل وجوهًا:

أحدها: ما يبدل ما استحق كل واحد منكم من العذاب والثواب ما سبق مني من الوعد والوعيد في الدنيا بأن أجعل جزاء الكافر الجنة، وجزاء المؤمن النار؛ إذ قد سبق في

وعدي ووعيدي بأن أجعل الجنة مثوى المؤمنين، والنار مثوى الكافرين؛ فلا يبدل ذلك الوعد والوعيد.

والثاني: ﴿مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَىَّ﴾ يحتمل أنه أراد به قوله: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ آجْمَعِينَ﴾ [السجدة: ١٣].

والثالث: أي: لا يبدل اليوم ما يستوجب به الجنة والخلود فيها، وهو الإيمان عن غيب، كما أخبر - عز وجل-: ﴿مَنْ خَثِى الرَّمْنَ بِٱلْفَيْبِ وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ . . . ﴾ الآية، فأما الإيمان بعد العيان لا ينفع، كما أخبر - عز وجل-: ﴿فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْأُ رَبِّكُ اللَّهِ [غافر: ٨٥].

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا أَنَا يِظَلَيْرِ لِتَقِيدِ﴾ أي: في العقل والحكمة تعذيب من أتى بالكفر والشرك، فيكون ترك تعذيبه سفهًا.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ ٱمْتَكَذَّتِ وَتَقُولُ هَلَ مِن مَّزِيدٍ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على تحقيق القول من الله - تعالى - لجهنم: ﴿ هُلِ آمْنَكُأْتِ ﴾ ، وعلى تحقيق القول من جهنم والإجابة له: ﴿ هُلَ مِن مَزِيدٍ ﴾ ، وذلك جائز أن ينطق الله - تعالى - جهنم حتى تجيب له بما ذكر ﴿ هُلَ مِن مَزِيدٍ ﴾ على ما ذكرنا من شهادة الجوارح عليهم ، والنطق منها للكل ، حتى أجابت الجوارح لهم لما قالوا: ﴿ لِمَ شَهِدَ مُ عَلَيْنًا قَالُوا أَنطَهَنَا اللّهُ اللّذِي مَنه أَلَطَقَ كُلّ شَيْءٍ ﴾ [فصلت: ٢١] وعلى ذلك ما ذكرنا في قوله - تعالى -: ﴿ يَنجِبَالُ أَوِي مَعَهُ وَالطّير ﴾ [سبأ: ١٠] ونحو ذلك ، ومثل هذا غير مستنكر في العقول على تقدير إحداث الحياة فيها التي هي شرط النطق عن علم ، والله أعلم .

والثاني: على التمثيل، لا على تحقيق القول لها: ﴿ هَلِ ٱمَّتَكَأْتِ ﴾ وعلى تحقيق الإجابة منها ﴿ هَلّ مِن مَّزِيدٍ ﴾ ولكن على التمثيل؛ لوجهين:

أحدهما: أي: إن جهنم لو كانت بحيث تنطق وتسمع وتعلم لو قلت لها: ﴿ هَلِ الْمَتَلَاّتِ ﴾ ، فتقول: ﴿ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾ ؟ يخبر عن انقياد المخلوقات له والطاعة والإجابة ، وهو ما ذكرنا في قوله - عز وجل - : ﴿ وَغَنَّتُهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱللَّذَيّا ﴾ [الأنعام: ٧٠] لا يكون من الدنيا حقيقة التغرير قولا ولا فعلا، ولكن معناه: إنها بحال من التزين وما فيها من الشهوات لو كان لها تمييز وعقل لغرتهم، والله أعلم.

والثاني: وصف لها بالعظم والسعة، وإخبار عن أنها تحتمل المزيد، وإن جمع من الكفرة ما لا يحصى، على التمثيل، وهو كقوله - تعالى-: ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ

لَّرَأَيْتَهُمْ خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ آللَّهُ [الحشر: ٢١]، وكذلك قوله - عز وجل-: ﴿وَغَرَّتُهُمُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنَيَّا ﴾ [الأنعام: ٧٠] وصف لها بالتزين والحسن الظاهر ما [لو] لم يتأمل الناظر فيها العاقبة لاغتر بها من حسنها وزينتها؛ فعلى ذلك هذا، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: هل بقي من أحد يزاد فيَّ فإني قد امتلأت، وليس فيَّ سعة تحتمل غيرهم. والثاني: ﴿ هَلَ مِن مَّزِيدٍ ﴾ أي: فيَّ سعة عظيمة، فهل من زيادة خلق أمتلئ بها؟ لأن الله - تعالى - وعد أن يملأ جهنم، كما قال: ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ آجَمَعِينَ ﴾ [هود: ١١٩] فتسأل المزيد من ربها لتمتلئ، والله أعلم بذلك.

وقال بعض أهل التأويل بأنها تسأل الزيادة حتى يضع الرحمن قدمه فيها فتضيق بأهلها حتى لا يبقى فيها مدخل رجل واحد، وروي خبر عن أبي هريرة - رضي الله عنه - عن النبي على في ذلك، وأنه فاسد، وقول بالتشبيه، وقد قامت الدلائل العقلية على إبطال التشبيه، فكل خبر ورد مخالفًا للدلائل العقلية يجب رده، ومخالف لنص التنزيل، وهو قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَحَى مُ الشورى: ١١] ثم هذا القول على قول المشبهة - على ما توهموا - مخالف للكتاب؛ لأن الله - عز وجل - قال: ﴿لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنَ ٱلْمِنْةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ [هود: ١١٩] وعندهم لا تمتلئ بهم ما لم يضع الرحمن قدمه فيها.

ثم ذكر البلخي أن مدار ما ذكروا من الحديث على حماد بن سلمة، وكان خرفًا مفندًا في ذلك الوقت لم يجز أن يؤخذ منه، مع ما روي في خبر أنس - رضي الله عنه - عن رسول الله على أنه قال: "يأتي الله - تعالى - ببشر فيضع في النار حتى تمتلئ فهذا يحتمل، لا ما رووا، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَقِينَ﴾ أي: قربت، وذكر في آية أخرى: ﴿وَسِيقَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ الطَّاهِرِ، ولكن يحتمل وجهين :

أحدهما: أن أهل الجنة إذا قربوا منها بالسوق إليها قربت هي إليهم؛ لأن أحد الشيئين إذا قرب إلى الآخر قرب الآخر منه، ويزول البعد بزوال المسافة، وذلك معروف.

ويحتمل أن يكون إخبارًا عن وصف الجنة أنها بحال تقرب إلى أهلها وتزلف، ذكر في الجنة التقريب؛ وفي النار البروز والظهور بقوله - تعالى-: ﴿وَيُرِنَتِ ٱلْجَمِيمُ لِلْغَاوِينَ﴾ [الشعراء: ٩١] فهو - والله أعلم - أن أهل النار كانوا يجحدون النار وينكرونها، وبرزت الجحيم ليرونها ويطلعون عليها، وهو كقوله - عز وجل-: ﴿لَتَرَوْنَكَ ٱلْجَحِيمَ﴾

[التكاثر: ٦] فأما أهل التوحيد فإنهم كانوا يقرون بالجنة، ولكن لا يرون أنفسهم من أهلها لما بدا منهم من الخطايا والزلات، ويرونها بعيدة من أنفسهم، فذكر الله – تعالى – التقريب لهم، ووعدهم بذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿غَيْرَ بَعِيدٍ﴾ أي: غير بعيد منهم، بل بحيث يرونها وقت وقوفهم في القيامة، والله أعلم.

والثاني: أي: على بعد منهم في الدنيا؛ أي: يأتونها ويكونون من أهلها عن قريب؛ لأن كل آت فكأن قد أتى، والله أعلم.

ويحتمل: أي: غير بعيد منهم في الجنة إذا دخلوها من الثمار والفواكه؛ بل قريب منهم، يتناولون كيف شاءوا والله أعلم.

وُقوله - عز وجل-: ﴿ هَٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ ﴾ الأواب الرجاع، من الأوبة، وهي الرجوع؛ فمعناه: لكل رجاع إلى الله - تعالى - في كل وقت، أو رجاع إلى أمره وطاعته.

وقوله – عز وجل-: ﴿حَفِيظِ﴾ أي: يحفظ نفسه عن المعاصي والزلات سرًا وعلانية والحافظ لحدوده في أوامره ونواهيه، وهو كقوله – تعالى-: ﴿لِلْمُنَّقِينَ﴾ [البقرة: ٢] و ﴿لِلْمُحْسِنِينَ﴾ [لقمان: ٣] إذ التقوى هي الائتمار بما أمر والامتناع عما نهى وحظر، والإحسان هو العمل بجميع ما يحسن في العقول.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَنْ خَشِىَ ٱلرَّمْنَنَ بِٱلْفَيْبِ﴾ أي: خاف وحذر بما أوعد. ثم يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿ مَنْ خَشِي ٱلرَّحْمَنَ بِٱلْمَيْبِ ﴾ أي: قبل أن يرد على ظاهر ما ذكر.

والثاني: أي: من خشي الرحمن في الدنيا التي هي حال غيب الدلائل بالمواعيد التي أوعدها وحذر منها قبل أن يعاينها؛ إذ هو لم يرد ذلك العذاب فيصدقه فيما أوعد وخافه وهو كقوله - تعالى - ﴿ رَبُعَذِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُمُ ﴾ [آل عمران: ٢٨- ٣٠] أي: عقوبته ونقمته، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَجَآءَ بِقَلْبٍ مُنِيبٍ﴾ والمنيب: هو المقبل على الله تعالى بجميع أوامره ونواهيه، المطيع له في ذلك كله.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَدَّغُلُوهَا بِسَلَيْرٍ ﴾ كأنه على الإضمار، أي: يقال لهم: ادخلوها بسلام الملائكة: أي: تسلم الملائكة عليهم وقت دخولهم الجنة؛ كقوله: ﴿سَلَمُ عَلَيْكُمُ طِبْتُكُمْ طَبْتُكُمْ فَأَدَّخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ [الزمر: ٧٣].

والثاني: السلام: هو اسم من أسماء الله تعالى فيقال لهم: ادخلوها باسم الله تعالى

على ما هو الأصل، وفي كل خير<sup>(١)</sup> أنه يبتدأ باسم الله تعالى؛ امتثالا لحديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: «كل أمر ذي بال لم يبدأ باسم الله فهو أبتر»<sup>(٢)</sup>.

وقال بعضهم (٣): ﴿ وَادَّغُلُوهَا بِسَلَيْرٍ ﴾ ، أي: سالمين عن الخوف والحزن، لا آفة تصيبكم فيها، وهو كقوله: ﴿ وَمُثُلُوهَا بِسَلَيْمٍ ءَامِنِينَ ﴾ [الحجر: ٤٦] عن الخوف والحزن.

ويحتمل ادخلوها ولا كلفة عليكم، ولا أمر، ولا محنة، سوى الثناء على الله تعالى والحمد له، وتسليم بعضكم على بعض؛ بل تسقط عنكم جميع المحن والأوامر التي عليكم في الدنيا، وذلك كقوله تعالى: ﴿وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ الْمُحَمَّدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَكْمِينَ﴾ [يونس: ١٠]، وكأنه لا شيء ألذ في الدنيا على أهل الإيمان من الثناء على الله تعالى وتسليم بعضهم على بعض؛ فلذلك أبقى ذلك في الجنة، وأسقط ما وراء ذلك، والله أعلم. وقوله - عز وجل- ﴿ ذَلِكَ بَوْمُ الْمُلُودِ ﴾:

يحتمل: أي: ذلك يوم الخلود لأهل الجنة بالسرور والراحة، ولأهل النار بالعقوبة والعذاب.

ويحتمل: أي: يوم لا انقطاع لذلك الذي وعدوا، وهي الجنة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لَمُمْ مَا يَشَآءُونَ فِيَهَا ﴾، أي: لهم ما يختارون فيها، لا يجبرون، ولا يكرهون فيها على شيء؛ إذ المشيئة هي صفة كل فاعل مختار.

وإن كانت المشيئة مشيئة التمني والتشهي، فكأنه قال: لهم ما يتمنون، ويتخيرون كقوله: ﴿وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى آَنفُسُكُمْ ﴾ [فصلت: ٣١] وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَهُم مَا يَشْتَهُونَ ﴾ [النحل: ٥٧]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ قال بعض أهل التأويل<sup>(٤)</sup>: بأنه تأتيهم سحابة فتمطرهم كل ما يشاءون، وذلك هو المزيد لهم في الجنة.

<sup>(</sup>١) في أ: خبر.

 <sup>(</sup>٢) أُخَرجه السبكي في «طبقات الشافعية الكبرى» (٨/١) من طريق إسماعيل بن أبي زياد الشامي عن
يونس بن يزيد عن الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة مرفوعًا بنحوه وقال: لا يثبت.

فتعقبه الشيخ الألباني في الضعيَّفة (٩٠٢)، وقال: بل هو موضوع بهذا السياق؛ وآفته إسماعيل هذا، قال الدارقطني: متروك الحديث.

وأخرجه أبو داود (٢/ ٢٧٧) كتاب الأدب: باب الهدي في الكلام (٤٨٤٠) وابن ماجه (٣/ ٣٣٨) كتاب النكاح: باب خطبة النكاح (١٨٩٤) من طريق قرة عن الزهري . . . فذكر الإسناد السابق بلفظ: "أجذم» عند أبي داود، و: "أقطع» عند ابن ماجه بدل "أبتر».

وضعفه الشيخ الألباني في الإرواء (١/ ٣٠) وأشار إلى كلام أبي داود في تصويب الرواية المرسلة على الموصولة.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن جرير (١١/ ٤٢٩) بنحوه.

<sup>(</sup>٤) قاله كثير بن مرة، أخرجه ابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٢٩).

وقال بعضهم بأنه تنبت لهم شجرة فتنفطر لهم كل ما يشاءون، فذلك هو المزيد. لكن يحتمل وجهين:

أحدهما: النظر إلى رؤية الرب - جل وعلا- وهو كقوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسُنَىٰ وَلِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسُنَىٰ وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] قيل (١): الزيادة هي رؤية الله تعالى في الجنة.

ويشبه: ولدينا مزيد من نعيمها ما لا يبلغ تمنيهم وشهواتهم؛ كقوله – عليه السلام- في صفة نعيم الجنة: «ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر»<sup>(٢)</sup>؛ لأن الأماني والشهوات إنما تكون لما سبق لجنسه من الذي تقع عليه الرؤية والنظر، أو الخبر فأما ما لا معرفة به، فلا يتمنى ولا يشتهى، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿وَكَمْ أَهْلَكَنَا قِبَلَهُم مِن قَرْدٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُواْ فِي الْبِلَدِ هَلَ مِن تَحِيصٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِمِيدٌ ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَ السَّمَوْتِ إِنَّ فَالْمَرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوبٍ ﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَشَعْهِمُ اللهِ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِكَ وَلَا مُشَيِّعُهُ وَاذْبَنَرُ السُّجُودِ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ مَا يَشْهُونُ وَلَهُ اللهُ وَمِن النَّيْ فَسَيِّعْهُ وَاذْبَنَرُ السُّجُودِ ﴿ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ مَا يَشْهُونُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمِنَ النَّيْلُ فَسَيِّعْهُ وَاذْبَنَرُ السُّجُودِ ﴿ إِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَا لِمُنْ اللَّهُ مُونِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ اللَّهُ مُنَا لَنَهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّ

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكُمْ أَهْلَكَنَا قَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقَبُواْ فِي الْبِلَندِ هَلْ مِن تَحِيصٍ﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول: كم أهلكنا قبلهم من قرن، لم يملكوا دفع ذلك عن أنفسهم، ولا الانتصار من ذلك، فكيف يملك قومك دفع ما ينزل بهم لو أصروا على التكذيب.

والثاني: يقول: قد أهلك الذين كانوا قبل قومك: الذين كذبوا رسلهم، أهلكوا إهلاك عقوبة وتعذيب، والذين صدقوا أهلكوا بآجالهم، لا هلاك عقوبة، وقد كانوا جميعا: – المصدقين والمكذبين – سواء في هذه الدنيا، وفي الحكمة التفريق بينهما، فدل أن هناك دارا أخرى يفرق بينهما، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَنَقَبُواْ فِي ٱلْمِلَدِ﴾:

قال أبو عوسجة: ﴿فَنَقَبُواْ فِي الْلِلَدِ هَلْ مِن تَجِيصٍ﴾: أي: صاروا في البلاد هل من مفر؟!.

<sup>(</sup>١) روي عن أنس مرفوعًا وموقوفًا، فأما المرفوع: فأخرجه البزار وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه واللالكائي في السنة، والبيهقي في البعث والنشور، كما في الدر المنثور (٦/ ١٢٧) وأما الموقوف: فأخرجه ابن جرير (٣١٩٣٧).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٦٨/٩) دعاب التفسير: باب قوله: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَقْشٌ مَّا أُخْفِى لَمُم ﴾
 (٤٧٧٩)، (٤٧٨٠) ومسلم (٤/٤٧٤) كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها (٢/ ٢٨٢٤) من حديث أبى هريرة.

وقال القتبي: ﴿فَنَقَبُواْ فِي اَلْبِكَدِ﴾، أي: طافوا، وتباعدوا، ﴿هَلْ مِن تَحِيصٍ﴾ أي: هل يجدون من الموت محيصا؟ أي: مفرا.

ويحتمل: أي: تقلبوا في البلاد في تجاراتهم، فلا يجدون ملجأ يرد به هلاكهم.

يوعد بما ذكر أهل مكة أنهم لم يجدوا محيصا فكيف تجدون أنتم؟!

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَمُ قَلَّبُ﴾ يحتمل وجوها:

أحدها: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَذِكْرَىٰ ﴾ أي: عظة ممن كان له قلب.

والثاني: فيما ذكر من إهلاك الأمم الخالية، وذهاب آثارهم بتكذيبهم الرسل لذكرى لمن ذكر.

والثالث: أي: فيما ذكروا من استواء المحسن والمفسد في هذه الدنيا، والصالح والطالح - لذكرى لمن كان له قلب أن هنالك دارا يميز فيها بينهما.

وقوله: ﴿ لِمَن كَانَ لَهُمْ قَلَّتُ ﴾ ، أي: عقل وفهم.

أو لمن كان له قلب ينتفع به في التأمل والنظر.

وإنما كني بالقلب عن العقل؛ لأن الناس اختلفوا:

بعضهم قالوا: إن القلب محل العقل.

وقال بعضهم: محله الرأس، لكن نوره يصل إلى القلب؛ فيبصر القلب الأشياء الغائبة بواسطة العقل؛ فلذلك كنى بالقلب عن العقل؛ لمجاورة بينهما، وهو سائغ في اللغة.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوۡ أَلۡقَىَ ٱلسَّمۡعَ وَهُوَ شَهِـيدُۗ﴾، أي: يستمع وهو شاهد سمعه وقلبه، وأصله: أن القلب جعل للوعي والحفظ بعد الإدراك، والإصابة.

ثم أصل ما يقع به العلم والفهم شيئان:

[الأول:] التأمل والنظر في المحسوس.

والثاني: أن يلقى إليه الخبر وهو يستمع له، فكأنه يقول - والله أعلم-: إن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب يطلب الرشد والصواب، وينظر، ويعي، ويحفظ.

أو ﴿أَلْفَى ٱلسَّمْعَ﴾، أي: يستمع بما ألقي إليه وهو شاهد السمع والقلب؛ فتكون الذكرى لمن اختص بهذين، أو ينتفع به هذان الصنفان بالتأمل، فيرى بالعقل محاسن الأشياء ومساوئها.

أو يستمع حقيقة ذلك بالسمع، فيتذكر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدُ خَلَقَنَكَ السَّمَنَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَبَّامِ وَمَا مَسَّنَا مِن لَّنُوبِ﴾ ذكرنا فيما تقدم تأويل خلق السموات والأرض في ستة أيام. وقوله: ﴿وَمَا مَسَنَا مِن لَغُوبٍ ﴾، أي: من إعياء وتعب ونصب، وفيه نقض قول اليهود - لعنهم الله - صراحًا، ونفي إيهام المشبهة في قوله: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، ويتبين المراد من قوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى اَلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤] أما نقض قول اليهود - لعنهم الله - فإنهم يقولون: خلق الله السموات والأرض في ستة أيام، ثم استراح في يوم السبت، وهم يتركون العمل يوم السبت لهذا، فالله - عز وجل - أخبر أنه لم يمسه بخلق ما ذكر إعياء ولا لغوب على ما زعمت اليهود - لعنهم الله - فيكون ردًّا لقولهم صريحا.

وأما نفي إيهام المشبهة؛ فإنهم توهموا أن قوله: ﴿ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرَشِ ﴾ [الأعراف: ٥٥] على إثر خلق السموات والأرض وما بينهما في آية أخرى: أن ذلك للراحة، فشبهوا الله تعالى بالخلق: أنهم إذا فرغوا من أعمال عملوها ثم استووا على شيء، إنما يستوون للراحة، فقالوا بالاستواء على العرش حقيقة، فالله تعالى نفى التعب عن نفسه في خلق السموات والأرض؛ إفدل] على أن استواءه ليس للراحة حتى يراد به الاستقرار، كما في الشاهد بين الخلق وَبَيَّنَ تعاليه وبراءته عما توهمت المشبهة، وشبهوه بالخلق، وتبين بذكر الاستواء على العرش بعد ذكر خلق السموات الأرض أن المراد منه التمام، أي: تم ملكه بعد خلق السموات والأرض وما بينهما بخلق العرش، ويذكر الاستواء ويراد به التمام، والله أعلم.

قال أبو عوسجة: اللغوب: الإعياء، يقال: لغب يلغب لغوبا فهو لاغب.

وأصله ما ذكرنا: أن خلق الله تعالى الأشياء لا لمنفعة له أو حاجة تقع له، ولا بالآلات، والأسباب التي بها يقع التعب والإعياء في الشاهد؛ إذ الإعياء إنما يلحق من فعله الحركة والانتقال والسكون، فأما الله تعالى إنما يخلق الأشياء بقوله: كن، ولا يلحقه شيء من ذلك، وهو قادر بذاته، فاعل لا بآلة وسبب؛ فأنى يقع له الإعياء والتعب، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَاصَبِرَ عَكَ مَا يَقُولُونَ ﴾، أي: فاصبر على ما يقولون فيك: إنك ساحر، وشاعر، ومجنون، ونحوه، فأمره بالصبر على ذلك، وألا يدعو عليهم بالهلاك. ويحتمل: فاصبر على ما يقولون في الله من معاني الخلق، فلا تحاربهم، ولا تقاتلهم، ولا تدعو عليهم بالهلاك، ولكن اصبر؛ فإن الله تعالى ينتقم منهم لك.

وإنما أمره بالصبر؛ لأن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان سريع الغضب لله تعالى فيما عاين من المناكير وسمع، وكذلك جميع الأنبياء - عليهم السلام- لذلك أمره بالصبر فيما يقولون في الله أو فيه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ﴾.

قيل: بحمد ربك، أي: بالثناء على ربك؛ أي: أثن عليه بما هو أهله، وما يليق به. وأهل التأويل يفسرون التسبيح في هذا الموضع وفي غيره من المواضع بالصلاة، فمعنى قوله تعالى: ﴿وَسَيِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ﴾ أي: صل بأمر ربك، وإنما صرفوا التسبيح إلى الصلاة؛ لأن الصلاة من أولها إلى آخرها وصف الرب تعالى بالتعظيم والتنزيه والبراءة عن كل عيب قولا وفعلا.

ولأنه لو قام إلى الصلاة، فقد فارق جميع الخلائق بما هم فيه، وكذلك إذا جئنا للركوع والسجود فارق جميع الخلائق فيما هم فيه من الأمور، واعتزلهم، واشتغل بمناجاة ربه - جل وعلا- فجائز أن يكون تسميتهم التسبيح: صلاة؛ لهذا.

ويحتمل أن سموه: صلاة؛ لما أن في الصلاة تسبيحا.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴾ قال بعضهم (١): قبل صلاة الفجر، وقبل غروبها.

وقال بعضهم: صلاة العصر.

وقال بعضهم(٢): صلاة العصر والظهر؛ لأنهما جميعا قبل غروب الشمس.

وقوله: ﴿وَأَدَبَّكُرَ ٱلسُّجُودِ﴾ قال عامة أهل التأويل: هما ركعتان بعد المغرب، و[هو] جائز محتمل.

ويحتمل أن يكون إدبار السجود ما ذكر في آية أخرى؛ حيث قال: ﴿أَوَلَمْ يَرُواْ إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيّوُا ظِلَالُمُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا يِتَهِ [النحل: ٤٨]، وتفيؤ الظلال إنما يكون بالنهار، وهو تسبيح الظلال؛ فمعناه: وسبحه وقت إدبار سجود تلك الظلال، والذي أخبر أنه يتفيأ أن تفيؤه هو تسبيحه، وهو ما ذكر في قوله تعالى: ﴿فَسَيِحُهُ وَإِدْبَرُ النَّجُومِ ﴾ [الطور: ٥٢] إدبار النجوم: هو ذهاب النجوم؛ فعلى ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَدْبَرُ الشَّمُسِ الشَّجُودِ ﴾، أي: سبحه بعد ذهاب سجود الظلال، فذلك إنما يكون بعد ذهاب الشمس وغيبوبتها، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَاَسْتَعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِن مَكَانِ قَرِبِ ۞ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُجِ ۞ إِنَّا خَنُ ثُمِّيَ، وَنُمِيثُ وَإِلَيْنَا الْمَصِيرُ ۞ يَوْمَ نَشَغَفُ الْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرُ عَلَيْهَا يَسِيرُ ۞ خَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ فَذَكِرٌ بِالْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَسْتَعِمْ يَوْمَ يُئَادِ ٱلْمُنَادِ﴾، كأن هذا صلة قوله - عز وجل-:

 <sup>(</sup>۱) قاله قتادة وابن زيد، أخرجه ابن جرير عنهما (۳۱۹۲۹)، (۳۱۹۷۰)، وروي في معناه حديث عن جرير بن عبد الله، أخرجه الطبراني في الأوسط وابن عساكر، كما في الدر المنثور (٦/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، كما في تفسير البغوي (٢٢٦/٤).

﴿ فَأَصْرِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ [طه: ١٣٠]، وانتظر ﴿ يَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ ﴾، ولا تكافئهم، ولا تنتقم منهم، ولكن اصبر وانتظر ذلك اليوم.

ثم قوله: ﴿ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَـدَعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُوبٍ [القمر: ٦]، ﴿يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ﴾، أي: يوم يدعوهم الداعى إلى شيء أنكروه.

والثاني: ما ذكر من نداء بعض لبعض؛ كقوله: ﴿وَنَادَىٰ آَمُعَكُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَكَ ٱلنَّارِ﴾ الآية [الأعراف: ٥٠]، يقول – [الأعراف: ٥٠]، يقول – عز وجل–: انتظر يوم ينادون ويدعون إلى ما أنكروا، ويوم يناذ بعضهم بعضا.

وقوله – عز وجل-: ﴿مِن مَكَانِ قَرِيبٍ﴾ أي: من مكان يسمعون ما ينادون ويدعون، ويعرفون ما يراد بالدعاء، ومن يراد به، ينتهي ذلك الدعاء والنداء إلى كلِّ في نفسه حتى يعرفه.

وذكر أهل التأويل (١): أن المنادي هو جبريل - عليه السلام - ينادي عند بيت المقدس بنداء يسمعه كل أحد، وبيت المقدس أرفع مكان في الأرض، وهو يقرب من السماء بكذا كذا ذراعًا، فهو المكان القريب.

ولكن هذا لا معنى له؛ فإنه يسمع صوته جميع الخلائق وإن لم يقم في ذلك المكان، وليس المراد من القرب ما ذكروه، ولكن على الإسماع في أي موضع كانوا، ومن يسمع شيئا فذلك منه قريب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ﴾ الصيحة: النفخة، أو النداء الذي

ثم قوله تعالى: ﴿ بِٱلْحَقِّ ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: يستمعون الصيحة بما أوعدهم الرسل من المواعيد؛ فيتحقق لهم ذلك في ذلك اليوم.

و[الثاني]: يحتمل: ﴿ بِالْحَقُّ ﴾، أي: تحقق ذلك اليوم؛ لأن الرسل - عليهم السلام- قد أخبروهم بذلك اليوم، وهم أنكروه.

أو بالحق الذي لبعضهم على بعض، أي: يستوفي بعض من بعض ما لهم من الحق في ذلك اليوم، وأمروا بأداء الحقوق في ذلك اليوم، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) قاله كعب الأحبار، أخرجه ابن جرير عنه (٣١٩٩٨)، (٣١٩٩٩) وفيه: أن الملك هو «إسرافيل» بدل «جبريل»، وهو قول قتادة وبريدة ويزيد بن جابر.

وقوله - عز وجل- ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُرُوجِ ﴾ قيل (١): يوم الخروج من قبورهم. وقيل: يوم الخروج والبروز إلى الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا نَحَنُ نُحِيِّهِ وَنُمِيتُ﴾، أي: نحيي الموتى، ونميت الأحياء؛

أي: نحن نملك ذلك، لا يملك أحد ذلك غيرنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيرُ﴾، خص ذلك اليوم بالمصير إليه، وإن كانوا في الأوقات كلها صائرين إليه؛ لما ذكرنا من الوجوه في غير موضع، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ تَشَقَّفُ ٱلأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا﴾.

يحتمل أن يكون ما ذكر من السراع هو صفة تشقق الأرض، كأنه يقول: يوم تشقق الأرض سراعا، لا تنتظر طرفة عين، ولكن تتشقق أسرع من لمحة البصر.

ويحتمل أن يكون وصف سرعة خروجهم من الأرض، يقول: يوم يسرعون الخروج من الأرض.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ حَثَّرُ عَلَيْنَا يَسِيرٌ ﴾، وغير الحشر يسير على الله تعالى - أيضًا - ليس شيء أيسر عليه من شيء، أو أصعب من شيء، لكن خص ذلك بالذكر؛ لأن أولئك الكفرة استبعدوا ذلك اليوم، واستعظموا كونه؛ فخص ذلك اليوم باليسير لهذا؛ إذ وجود الأشياء كلها بالتكوين الأزلي، وعبر عن ذلك بحرف ﴿ كُن ﴾ [البقرة: ١١٧] لمعرفة العباد، لا أن التكوين الذي به وجود المكونات مما يوصف بالحرف، وفي ذلك يستوي ابتداء الخلق وإعادته، والحشر، وكل شيء، ولا قوة إلا بالله.

وهو كقوله: ﴿وَمَمَا أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَـرِ﴾ [النحل: ٧٧]، والله الموفق. وقوله – عز وجل–: ﴿غَنُ أَعْلَرُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِحِبَّارٍ﴾ يقول – والله أعلم-: اصبر على ما يقولون؛ فنحن أعلم بما يقولون؛ فنكافئهم.

أو يقول: عن علم بذلك نتركهم على ذلك، ونمهلهم؛ يصبر رسوله صلى الله عليه وسلم على ذلك؛ ليتسلى به بعض ما يحزن عليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا أَنَتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ﴾ قال بعضهم (٢): من الجبر والقهر، أي: ما أنت بقاهر عليهم، وجبار يجبرهم على التوحيد.

وقال بعضهم: من التجبر والتكبر، والجبار: هو الذي يقتل بلا ذنب ولا حق.

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٤٤).

وقيل<sup>(۱)</sup>: أي: وما أنت عليهم بمسلط، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا جَعَلَنَكَ عَلَيْهِمَ حَفِيظًا ﴾ [الأنعام: ١٠٧] أي: مسلطا.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَذَكِرٌ بِٱلْقُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ﴾، أي: بلغ ما أنزل إليك، فعليك التبليغ وأنا المجازي لهم والمكافئ بما يفعلون.

ثم ليس يخص بالتذكير من يخاف الوعيد، لكن أمر بتذكير الكل، إلا أن منفعة الذكرى تكون لمن يخاف الوعيد، لا لمن لا يخاف الوعيد؛ فلذلك خصه بالذكر، لكن التخصيص بالذكر لا يكون تخصيصا بالحكم ونفيا عن غيره؛ فيبطل بهذا مذهب من ادعى ذلك، والله أعلم بحقيقة ما أراد، والله الموفق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٤٣٩) وتفسير البغوي (٢٢٨/٤).

## ذكر أن سورة الذاريات مكية

## بنسم ألله النكي الزيجسة

قوله تعالى: ﴿ وَالدَّرِيْتِ ذَرُوا ﴿ فَالْحَيْلَتِ وِقْرَا ۞ فَالْجَيْلَتِ وِقْرَا ۞ فَالْجَنْرِيْتِ يُمْثَرَ ۞ فَالْمُقْسِمَتِ أَمْرًا ۞ إِنَّا وَقُولُ ﴾ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ اَلْحَبُكِ ۞ إِنَّكُمْ لَغِي فَوْلِ نَحْنَلِفِ ۞ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَوْنَكُ ۞ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ اَلْحَبُكِ ۞ إِنَّكُمْ لَغِي فَوْلِ نَحْنَلِفِ ۞ يُؤْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَوْنِكُ ﴿ وَمُ اللَّذِينَ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى اللَّذِينَ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّذِينَ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّهِ اللَّذِينَ ۞ يَوْمُ اللَّذِينَ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّذِينَ ۞ يُومُ اللَّذِينَ ۞ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّذِينَ ۞ يَوْمُ اللَّذِينَ ۞ يَعْمُونَ ۞ يَصَاهُونَ ۞ يَسْتَلُونَ أَلَيْنَ مُواللَّهُ اللَّذِينَ ۞ يَعْمُ اللَّذِينَ ۞ يَقْمُ اللَّذِينَ ۞ يُولِمُ اللَّذِينَ ۞ يَعْمُونَ السَّعْمِلُونَ أَلَالِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالُولُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْعَلَالِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ عَلَى اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ عَلَى اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلْمُ اللْعَلَالَالْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ عَلَى اللْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ اللْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالَةُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْعَلَالِهُ الْع

قوله - عز وجل-: ﴿ وَالذَّرِيَاتِ ذَرُوا ﴾ سئل علي بن أبي طالب - رضي الله عنه - عن هذه الآية فقال: ﴿ وَالذَّرِيَاتِ ﴾ هي الرياح، ﴿ فَٱلْحَيْلَاتِ وِقَرَّا ﴾ هي السحاب، ﴿ فَٱلْحَيْلَاتِ يُسْرًا ﴾ هن السفن، ﴿ فَٱلْمُقَيِّمَاتِ أَمَرًا ﴾ هي الملائكة (١).

وعلى هذا خرج تأويل عامة أهل التأويل، إلا ابن مسعود - رضي الله عنه- فإنه قال: ﴿ وَالذَّرِيَاتِ ذَرَّوا﴾ هي الملائكة.

ثم يحتمل أن تصرف هذه الأحرف كلها من ﴿ وَالذَّرِيَنتِ ﴾ وغيرها إلى الرياح خاصة ؛ فالذاريات من تذرى الأشياء ذروا ﴿ فَٱلْحَمِلَتِ وِقَرَّا ﴾ هن يحملن السحاب وغيره في الآفاق .

وجائز أن يصرف كل حرف من ذلك إلى نوع وجنس، على ما حمله أهل التأويل، وصرفوه إليه.

قال القتبي: ذرت الريح تذرو ذروا، ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأَصَّبَحَ هَشِيمًا نَذُرُوهُ ٱلرِّيَّحُ ﴾ [الكهف: 83]، ومنه ذريت البر؛ لأن التذرية لا تكون إلا بالريح، وتذريت أي: أشرفت من الذروة، وذرى الرجل يذرى ذرى، فهو أذرى أي: أشمط، وشاة ذرا: إذا كان في ذنبها بياض.

﴿ فَٱلْجَرِيَاتِ يُسَرًا ﴾ أي: سهلا، أي: تجري السفن في الماء جريا سهلا. وقال أبو عوسجة، أي: هينا.

ثم المقسمات أمرا هم الملائكة، واختلفوا في التقسيم:

قال بعضهم: أربعة أملاك يقسمون الأمور؛ فجبريل - عليه السلام- ينزل في إنزال العذاب والشدائد، وميكائيل ينزل في إنزال النعمة والرخاء والرحمة، وإسرافيل في نفخ الصور، وملك الموت في قبض الأرواح؛ فكل واحد من هؤلاء موكل في أمر على حدة.

 <sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور، والحارث بن أبي سامة وابن جرير (٣٢٠٠٧)،
 (٣٢٠٢١) وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف، والحاكم وصححه البيهقي في شعب الإيمان من طرق عنه، كما في الدر المنثور (١٣٣/١).

وقال بعضهم: هم الملائكة الذين ينزلون بالوحي، يأخذ هذا من هذا؛ إذ لله تعالى أن يرسل الوحي على يدي من يشاء من ملائكته، والله أعلم.

ثم اختلف في ذكر هذه الأشياء من الرياح والسفن، والسحاب والملائكة، لماذا ؟ قال عامة أهل التأويل: إنما ذكرها على القسم بها.

وقال بعضهم: إنما ذكرها على سبيل تعداد النعم والمنافع التي جعلها الله لهم.

واحتج هؤلاء وقالوا: إن الله تعالى نهانا عن القسم بغيره، فكيف [يقسم] بغيره فيكون ذكر هذه الأشياء على الامتنان، لا على القسم.

والقائلون بالقسم اختلفوا: فمنهم من يقول: القسم بأعيان هذه الأشياء؛ لعظم منافع [هذه] الأشياء عند الخلق.

ومنهم من يقول: إن القسم بالله تعالى لا بعين هذه الأشياء؛ على الإضمار؛ كأنه قال: والذي ذرا الذاريات ذروا، والذي خلق الحاملات وقرا، فالجاريات يسرا، والمقسمات أمرا، وهو كقوله تعالى: ﴿فَوَرَبِّ السَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ﴾ [الذاريات: ٢٣]؛ فيكون القسم بخالق هذه الأشياء لا بأنفسها، وكل واحد من الوجهين [محتمل]؛ لأن القسم خرج لرفع شبهة الكفرة في البعث وارتيابهم فيه بعدما أقام عليهم حجج البعث وبراهينه على أنه كائن لا محالة، ونظروا فيها لزوال ذلك الارتياب والشبهة عنهم، والقسم؛ لتأكيد ما وقع عليه بما يكون عندهم له حرمة وقدر وعظمة، قيد لهم ذلك على تأكيد الخبر المقرون بالقسم، فالقسم من الله تعالى بأنه خالق هذه الأشياء المذكورة مما يجل ويعظم عند الكفرة؛ لما كانوا يقسمون بالله تعالى عند عظم الأمور، كما أخبر تعالى: ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهُمْ ﴾ [الأنعام: ١٠٩]، فيصلح لتأكيد ما وقع عليه القسم، وكذلك القسم بهذه الأشياء يصلح مؤكدا لعظم خطر هذه الأشياء عندهم؛ لما تجل منافع هذه الأشياء، والعرف في الناس أنهم إنما يقسمون بالذي عظم خطره، وجل قدره عندهم؛ فأقسم الله تعالى بهذه الأشياء؛ لما عرف عظم خطرها وجليل قدرها عندهم، فمنافع الرياح مما يكثر عدها: قد أهلك بها أقواما، وبها استأصلهم، وبها تلقح الأشجار المثمرة وغيرها، وبها يساق السحاب في الآفاق للإمطار، وبها تجري السفن في البحار، وغيرها من المنافع، وبها سبب حياة الحيوانات بالتنفس، ودخول الريح فيهم، ونحوها في تذرية الطعام بحيث لولاها لتحرج الناس في التذرية.

وفيها آيات؛ فإن الريح جسم لطيف يرى ولا يدرك؛ ليعلم أن الرؤية لا توجب الإحاطة والإدراك، وغير ذلك من جهة الآيات؛ على ما تقدم.

وكذلك أقسم بالحاملات وقرا، وهي السحاب الذي فيه منافع الخلق من حمل

الأمطار، والتظليل في الحر، ونحو ذلك مع ما فيه من الآيات؛ إذ هو يمسكه في الهواء حيث لا يقع بسوق الرياح مع ما فيه من الحمل والوقر، ثم يرسل المطر حيث أمر؛ إذ قد يوجد السحاب ولا مطر؛ دل أنه لم يرسل بنفسه، بل بالأمر يرفع ويمسك ويرسل، وهو في نفسه مُسَخَّر لا بد له من مُسَخِّر؛ إذ لو كان عمله بالطبع لم يختلف باختلاف الأحوال. وفيه آيات البعث؛ إذ خلق مثله لا يكون إلا لعاقبة، وكذلك أقسم بالجاريات يسرا، وهي السفن؛ لما فيها من منافع الخلق؛ إذ لولاها لانقطع بعض المنافع عن الخلق؛ إذ ما

وفيه آيات البعث؛ إذ خلق مثله لا يكون إلا لعاقبة، وكذلك أقسم بالجاريات يسرا، وهي السفن؛ لما فيها من منافع الخلق؛ إذ لولاها لانقطع بعض المنافع عن الخلق؛ إذ ما يحتاج المرء من المنافع لا يوجد في مكان واحد؛ بل خلقها متفرقة في أماكن، فطريق تحصيل هذه المنافع والحوائج شيئان: الحمل على ظهور الدواب في البر، وفي السفن في البحار، مع ما فيها من الآية العظيمة بما جعلها بحيث لا تتسفل في الماء مع ثقل الأحمال بل تجري بها الريح حيثما شاءوا بأمر الله تعالى.

والملائكة منافعهم عظيمة ظاهرة، وعظم قدرهم وجلالة خطرهم واضح.

وإذا كان كذلك، فكان القسم بهذه الأشياء؛ لتأكيد الخبر المقسم عليه مما يعقل، وهو متعارف، ولا معنى لقول أولئك: إنه نهى عباده عن القسم بغيره، فكيف يقسم بنفسه؛ إذ يجوز أن يقسم هو بشيء ينهانا عن القسم به؛ إذ القسم بالشيء تبجيل لتلك الأشياء وتعظيمها، وأنها لا تستحق التعظيم بأنفسها، بل بالله تعالى، فأمرنا بالقسم بالله تعالى؛ إذ هو المستحق للتعظيم بنفسه في الحقيقة؛ إذ هو خالق الأشياء كلها، فأما القسم من الله تعالى بشيء ليس لتعظيم ذلك في نفسه، بل بيان منه قدر منافعه التي للخلق فيه، [و] التي عظمت، وجلت عندهم؛ فيكون لذكرها خطر عندهم، والله أعلم.

ثم ذكر أفعال هذه الأشياء التي أقسم بها، ولم يذكر أنفسها، والقسم إنما يكون بالأنفس، لا بالأفعال، فأما إن عرف أولئك الكفرة أنفس هذه الأشياء بذكر أفعالها وقت قرع ذكر هذه الأفعال سمعهم، وإذا لم يعرفوا يسألون عنها، وما أريد بها، والله أعلم.

وقوله عز وجل: ﴿إِنَّمَا تُوَعَدُونَ لَمَادِقُ . وَإِنَّ اللِّينَ لَوَفَحٌ ﴾ هذا موضع القسم، والصدق إنما يستعمل في الخبر، فكأنه قال: إن ما أخبركم الرسول بالبعث، أو وعدكم به، لصادق في خبره ووعده؛ إذ الوعد في الجملة مما قد يكون صدقا أو كذبا، فأكد هذا الوعد من الرسول بالقسم: إنه لصادق فيما وعد من البعث وغيره، وكذلك قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ اللِّينَ لَوَقِعُ موضع القسم: أن الجزاء لواقع كائن.

وقيل: إن المراد من الدين الحساب، أي: إن الحساب لكائن لا محالة، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَالسَّمَاءَ ذَاتِ اَلْحَبُكِ . إِنَّكُمْ لَغِي قَوْلٍ تُخْنَلِفٍ﴾، أقسم – أيضا- بالسماء ذات الحبك، وموضع القسم: ﴿ إِنَّكُمْ لَفِي قَوْلٍ تُخْلِفٍ﴾.

ثم اختلف في تأويل قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْخُبُكِ﴾:

روي عن ابن عباس – رضي الله عنهما–: ﴿ذَاتِ ٱلْحَبُّكِ﴾ قال: حسنها واستواؤها (١٠). وقال بعضهم (٢٠): ذات حبك، أي: ذات بنيان متقن محكم.

وكلا التأويلين يرجعان إلى واحد؛ فإن حسن خلق السماء بالإتقان والإحكام؛ يقال للحائك إذا أحسن النسج وأحكمه: حبك الثوب.

وقال الحسن: حبكت بالنجوم، وحبكت بحسن الخلق (٣).

وقال بعضهم (٤): ذات الشدة والاستواء، يقال: حبكت الحبل؛ إذا شددت فتله، كذلك قاله أبو عبيدة.

وقال القتبي: ﴿ ذَاتِ ٱلْحَبُكِ ﴾: ذات الطرائق، وكذلك قال أبو عوسجة.

ثم هو على ما ذكرنا من الوجهين: أن القسم بعين السماء، أو رب السماء، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّكُمْ لَنِي قَوْلِو نُخْنَلِفٍ ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: إنكم لفي قول مختلف في رسول الله وفي القرآن، ما لو كان ذلك القول منكم عن علم ومعرفة؛ لم يخرج مختلفا متناقضا؛ لأنهم قالوا في رسول الله صلى الله عليه وسلم: إنه مجنون، وإنه ساحر، وإنه شاعر، وإنه مفترٍ؛ وهذا مختلف متناقض؛ لأن الساحر هو الذي يبلغ في معرفة الأشياء غايتها، وكذا الشاعر، ولا يحتمل أن يبلغ المجنون ذلك المبلغ بحال؛ فيكون نسبتهم إياه إلى هذه الجملة في حال واحدة يخرج على التناقض، وكذلك قولهم في القرآن: إنه أحاديث الأولين، وإنه مفترى، والافتراء خلاف الأساطير، مع أنهم عجزوا عن إتيان مثله؛ فيكون هذا تناقضًا في القول؛ فدل اختلافهم في القول فيهما على أنهم قالوا ذلك عن جهل، لا عن علم؛ إذ لو كان عن علم بذلك، لكان لا يختلف ولا يتناقض، وهذا الخطاب على هذا التأويل يكون للكفرة.

والثاني: إنما قال ذلك في الدلالة على البعث: ﴿إِنَّكُرُ لَفِي قَوْلٍ تُخَلِّفِ﴾ أي: في عقولكم الاختلاف والافتراق بين المصلح والمفسد، والمحسن والمسيء، وقد عرفتم الاستواء

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۲۰٤۱)، (۳۲۰٤۹).

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٠٥٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٢٠٤٤) - (٣٢٠٤٦).

<sup>(</sup>٤) قاله ابن زيد بنحوه، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٠٥٦).

بينهما في هذه الدنيا، دل أن هنالك دارا أخرى فيها يفرق بينهما ويميز.

وهذا التأويل لا يختص به الكافر؛ بل يعم الكل، والله أعلم.

والثالث: ﴿إِنَّكُرُ لَنِي قَوْلٍ مُغَنِّلِفٍ﴾، أي: قول متفرق، ومذهب متناقض؛ فإنهم كانوا يعبدون أشياء على هواهم، فإذا هووا شيئا آخر تركوا ذلك وعبدوا غيره، وكذلك يقولون قولا بلا حجة، ثم يرجعون إلى قول آخر، لا ثبات لهم على شيء، وهو كقوله تعالى: ﴿وَلاَ بَكُونُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ ﴾ [آل عمران: ١٠٥].

والرابع: ﴿إِنَّكُرُ لَنِي قَوْلِ تُخْلِفِ﴾، أي: في أمر الآخرة؛ لأن منهم من يدعي أن الآخرة لهم لو كانت، ومنهم من يدعي الشركة مع المسلمين، فرد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿يُوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَيْكَ﴾، وهو كقوله تعالى: ﴿أَفَنَجَعُلُ اللَّيْمِينَ كَاللَّبُومِينَ . مَا لَكُمْ كَيْفَ خَكْمُونَ﴾ [القلم: ٣٥، ٣٦]، وقال: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اَجْتَرَحُوا السَّيِعَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَالَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ سَوَاءً مَعْيَمُهُمْ وَمُمَاتُهُمُ صَاءً مَا يَعَكُمُونَ﴾ [الجاثية: ٢١].

والخامس: يحتمل أن مواعيدهم ومنازلهم مختلفة في الآخرة، والله أعلم.

وذكر بعض أهل التأويل: أن الناس يأتون مكة من البلدان المختلفة؛ ليتفحصوا عن أخبار رسول الله ﷺ، ويسمعوا كلامه، فكان كفار مكة يصدونهم عنه، ويقول بعضهم: إنه مجنون، وبعضهم: إنه كذاب، وبعضهم: شاعر، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّكُمْ لَفِي فَوْلِ مُخْلِفٍ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿يُؤْنَكُ عَنْهُ مَنْ أَنِكَ﴾ يحتمل وجوها:

أحدها: أي: يصرف عن الحق من صرف عن النظر والتفكر في العاقبة.

والثاني: صرفوا عما رجوا في الآخرة، صرفوا عن الحق في الدنيا؛ لأنهم كانوا يعبدون الأصنام رجاء أن تقربهم عبادتها إلى الله تعالى وأنها شفعاؤهم عند الله تعالى، يقول تعالى: صرف عما رجا في الآخرة؛ لما صرف عن الحق في الدنيا، والله أعلم.

والثالث: يصرف من طمع في الآخرة الشركة مع المسلمين، أو ادعى الخلوص بما صرف في الدنيا عن الإيمان الذي به ينال الآخرة.

والرابع: ﴿ يُؤَفَكُ عَنَهُ ﴾ أي: عن الحق ﴿ مَنْ أَنِكَ ﴾ ، أي: صرف عن الحق من صرف؛ كقوله تعالى: ﴿ ثُمَّمَ انصَكَوْفَأْ صَرَفَكَ اللَّهُ قُلُوبَهُم . . . ﴾ الآية [التوبة: ١٢٧]، وقوله: ﴿ فَلَمَازَاغُواً أَزَاعُ اللَّهُ قُلُوبَهُم ۚ ﴾ [الصف: ٥].

وقوله تعالى: ﴿ فَيُلَ ٱلْخَرَّصُونَ ﴾: قال أبو بكر الأصم: الخراص: الذي يكذب على العَمْدِ. ولكن عندنا: الخراص: الذي يكذب، ويقطع على الظن، ومنه يقال للذي يقدم

الشيء ويفرقه بالظن: خراص؛ فعلى ذلك يحتمل قوله: ﴿ ٱلْمُرَّصُونَ ﴾.

ثم قوله: ﴿فَيْلَ ٱلْحَرَّصُونَ﴾ يحتمل حقيقة القتل، وذلك يرجع إلى قوم خاص قتلوا.

والثاني: ﴿فُتِهَ لَ﴾، أي: لعن، واللعن: هو الطرد؛ أي: طردوا عن رحمة الله، وإنما

سمي اللعن: قتلا؛ لأن القتل سبب التبعيد عن منافع الحياة، وبالقتل خرج من أن يكون منتفعا

به، واللعن هو الطرد عن رحمة الله التي بها تقع وتتحقق المنافع في الآخرة، والله أعلم.

وقال أهل التأويل: الخراصون: الكاذبون، وكذا قال أهل الأدب(١١).

وقوله - عز وجل-: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةِ سَاهُونَ ﴾ اختلف في تأويله:

قال بعضهم (٢): أي: في غفلة.

وقال بعضهم: أي: في غطاء وغشاء، كقوله: ﴿وَجَمَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ﴾ [الأنعام: ٢٥].

وقوله - عز وجل-: ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةِ مِنْ هَلْنَا﴾ [المؤمنون: ٦٣]، أي: في غطاء وغلف.

وقال بعضهم (٣): أي: في عماية عن أمر الآخرة.

ولكن الكل يرجع إلى معنى واحد.

وقوله: ﴿ سَاهُونَ ﴾ ، أي: ساهون عن الحق وعما دعوا إليه.

وقيل(1): ﴿سَاهُونَ﴾، أي: غافلون.

وقيل: أي: لاهون عن التوحيد والإيمان.

وقيل: ﴿سَاهُونَ﴾، أي: تاركون الإيمان.

وأصل السهو هو الترك، وهو كقوله: ﴿نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمَّ ﴾ [التوبة: ٦٧]، أي: تركوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَسْفَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ ٱلدِّينِ﴾ الآية.

كانوا يسألون عن يوم القيامة سؤال استهزاء وعناد، لا سؤال استرشاد؛ لذلك قال الله تعالى: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ ولو كان سؤالهم سؤال استرشاد، لكان لا يأتيهم ذلك الوعيد؛ ألا ترى أن جبريل - عليه السلام- أتى رسول الله ﷺ، وسأله عن الإيمان والإسلام في حديث طويل، وسأله عن الساعة فلم يأته الوعيد (٥)؛ فلا ذم في سؤاله ذلك؛

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير غريب القرآن لابن قتيبة ص (٤٢١).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٠٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير البغوي (٤/ ٢٢٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير البغوى (٢٢٩/٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: صحيح البخاري (١/ ٢٠،١٩) كتاب الإيمان: باب سؤال جبريل النبي ﷺ (٥٠) ومسلم (١/ ٣٩) كتاب الإيمان، باب: بيان الإيمان والإسلام والإحسان (٩/٥).

لأن سؤاله سؤال استرشاد، وقوم موسى - عليه السلام - لما سألوا رؤية الرب تعالى بقولهم: ﴿ أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةٌ ﴾ [النساء: ١٥٣] فأهلكوا؛ لأنهم سألوا سؤال استهزاء وتعنت، لا سؤال استرشاد، وأصحاب رسول الله على سألوا - أيضا- الرؤية، فبشروا ووعدوا في الآخرة؛ لما أنهم سألوا سؤال استرشاد، لا سؤال استهزاء، فعلى ذلك أولئك الكفرة سألوا عن القيامة سؤال استهزاء متى تكون الساعة التي تعدنا بها؟ وأين وقت العذاب الذي تعدنا به؟ لذلك قال جوابا لهم: ﴿ يَرْمَ مُمْ عَلَى النّارِ يُهْنَوُنَ ﴾، والله أعلم.

وفي الآية دلالة على أن الحكم لا يبنى على ظاهر المخرج؛ فإنه لا فرق بين سؤال الكفرة رسول الله على عن الساعة وبين سؤال جبريل – عليه السلام – عن الساعة، ثم أجاب لجبريل – عليه السلام –: «ما المسئول عنها بأعلم من السائل»(۱) ثم الجواب للكفرة: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النّارِ يُفْنَوُنَ ﴾، ثم من شهد النوازل علم المراد من النازلتين: أن أحد السؤالين خرج على الاستهزاء، والآخر على الاسترشاد؛ فحملوا أحد الجوابين على إحدى الحالتين، والآخر على الحال الأخرى؛ دل أن الحكم لا يبنى على ظاهر المخرج، ولكن يجب النظر؛ ليعرف المراد: إما بسؤال من شهد النازلة، أو من حيث المعنى المودع فيه، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْنَنُونَ ﴾ يخبرهم عن اليوم الذي يفتنون فيه، وقيل فيه بوجهين: أحدهما: ﴿ يُفْتَـنُوكَ ﴾، أي: يبتلون، ويمتحنون بالشدة والعذاب، والفتنة: هي المحنة التي فيها الشدة والبلاء، فسمي العذاب: فتنة؛ لما فيه من الشدة.

وقال بعضهم (٢): يفتنون، أي: يحرقون.

وقوله – عز وجل-: ﴿ ذُوثُواْ نِنْنَكُرُ ﴾، أي: ذوقوا العذاب [الذي] فيه الشدة.

وقوله - عز وجل-: ﴿هَٰذَا ٱلَّذِى كُنُتُم بِهِ، تَسْتَعْجِلُونَ﴾، أي: تستعجلون في الدنيا، وتزعمون أنه لا يكون في الآخرة.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّنِ وَعُيُونِ ﴿ إِنَّ الْمَنْقِينَ فِي جَنَّنِ وَعُيُونِ ﴿ وَإِلْأَسَعَارِ ثُمْ بَسْتَغَفِرُونَ ﴿ وَفِي أَمْوَلِهِمْ حَقَّ لِلسَّآبِلِ وَالْمَحْرُودِ ﴿ وَالْمَاسَانِ مُمْ بَسْتَغَفِرُونَ ﴿ وَقِي أَمْوَلِهِمْ حَقَّ لِلسَّآبِلِ وَالْمَحْرُودِ ﴿ وَالْمَارَونَ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا تُوعَدُونَ ﴿ وَمَا اللَّهُ اللّ

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ فِي جَنَّتِ ۚ وَغُيُونِ ﴾ ، والإشكال: كيف ذكر أن المتقين في

<sup>(</sup>١) تقدم.

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٠٨٩) وهو قول عكرمة وسفيان وابن زيد.

جنات وعيون، وهم يكونون في جنات، ويكونون في العيون بحيث يرونها، وتقع عليها أبصارهم، وينتفعون بها ؟ وهو كقوله تعالى: ﴿يَلْبَسُونَ مِن سُندُسِ وَإِسْتَبْرَقِ﴾ [الدخان: ٥٣]، وإنما هم يلبسون السندس، فأما الإستبرق فهو البسط، وغير ذلك من الانتفاع به؛ فعلى ذلك ما ذكر من كون المتقين في جنات وعيون، يكونون في الجنة، وينتفعون بالعيون، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَّقِينَ﴾، أي: الذين اتقوا الشرك والكفر.

ويحتمل: الذين اتقوا مخالفة الله على الإطلاق: عملا، وقولا، وفعلا، واعتقادا. ويحتمل: أي: الذين اتقوا المهالك.

وقوله – عز وجل-: ﴿ اَخِذِينَ مَا النَّهُمْ رَبُّهُمٌّ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: قابلين ما آتاهم ربهم في الدنيا من القدرة والقوة والمال بحق الله تعالى، والقيام بشكره، والعبادة له، والاستعمال في طاعته؛ لذلك قال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ ذَلِكَ مُسِنِينَ﴾ أي: قبلوا ذلك بحق الإحسان، فاستعملوها في حق الله تعالى والقيام بطاعته.

وعلى هذا التأويل كأنه على التقديم والتأخير: إن المتقين في جنات وعيون؛ إنهم كانوا قبل ذلك محسنين، آخذين ما آتاهم ربهم، أي: إنما نالوا الجنة؛ لما أنهم كانوا في الدنيا كذلك.

والثاني: ما قاله أهل التأويل: آخذين ما آتاهم ربهم في الآخرة، أي: راضين بما أعطاهم الله من النعيم في الجنة، وهو كقوله تعالى: ﴿رَضِى اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنَهُ﴾ [المائدة: ١١٥]، وعلى هذا يخرج تأويلهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فَبَلَ نَلِكَ مُحْسِنِينَ﴾ في الدنيا.

ثم نعت إحسانهم فقال - عز وجل-: ﴿ كَانُواْ قَلِيلًا مِّنَ ٱلْيَّلِ مَا يَهْجَعُونَ . وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾.

قال أهل التأويل جميعا(١٠): أي: يصلون.

وإنما حملوه عليها؛ لأن الاستغفار طلب المغفرة، وذلك مرة بالصلاة، ومرة باللسان، ومرة باللسان، ومرة بالسان،

ويحتمل حقيقة الاستغفار أيضا، وإنما مدحهم بذلك؛ لأن أرجى وقت الاستغفار وقت السحر؛ لما روي عن ابن عمر - رضي الله عنهما- أنه قال لنافع: "إذا كان وقت السحر

<sup>(</sup>١) قاله ابن عمر، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢١٣٨)، وهو قول مجاهد والضحاك وغيرهم.

فأعلمني به». فكان هو يصلي إلى وقت السحر، ثم يدعو ويستغفر في ذلك الوقت.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفِي آَمَولِهِمْ حَقُ لِلسَّآمِلِ وَلَلْحَرُومِ ﴾ قال بعضهم (١): إن الآية في الزكاة، لكن هذا لا يحتمل؛ لأن السورة مكية، ولم يكن بمكة الصدقة المفروضة؛ إلا أن يقال: إن السورة مكية إلا هذه الآيات إن ثبت.

وجائز أن يكون ذلك الحق ليس هو المفروض، ولكن حق سوى الفرض.

وقيل: إن الآية نزلت في قوم خاص جعلوا على أنفسهم ألا يردوا سائلا ولا محرومًا ولا يمنعوا أموالهم من أحد؛ فمدحهم بذلك؛ ألا ترى أن ذكر الحق للسائل والمحروم؛ وقد بين مصارف الزكاة للأصناف الثمانية بقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلصَّدَقَتُ لِلْفُقَرَآءِ وَٱلْمَسْكِينَ . . . ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿فَريضَكَةً مِنَ ٱللَّهِ [التوبة: ٦٠].

ثم اختلف في تأويل المحروم والسائل:

قال عامة أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: المحروم: هو الذي لا سهم له في الغنيمة والفيء بألا يحضر وقت قسمة الغنيمة؛ فلا ينال شيئًا منها ويحرم عن ذلك.

وقال بعضهم: المحروم: الذي هلك زرعه وكرمه ببلاء أصابه، يحرم عن ذلك، كما وصفهم في سورة الواقعة: ﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ . بَلْ نَحَنُ مَحْرُوبُونَ ﴾ [الواقعة: ٦٧،٦٦] فلما حرموا زرعهم وصفوا بذلك.

وقيل: المحروم: الذي لا يعلم حرفة، وهو [لا يملك] كسبا، وهو محارف أيضا<sup>(٣)</sup>. وقيل: المحروم<sup>(٤)</sup>: المتعفف الذي به فقر، لكنه لا يسأل الناس شيئا، والسائل: الطواف.

وعندنا: الفقراء ثلاثة: السائل الذي يطوف، ويسأل الناس.

والمعتر: الذي يعتر الناس، ويظهر حاجته للناس، ويتعرض للسؤال، ولا يسأل صريحا.

والمحروم: هو الذي يستر فقره وحاجته عن الناس، لا يسألهم، ولا يعتر لذلك. ثم جائز أن يكون سماه: محروما، أي: حرم المكاسب وأسباب العيش من التجارة

<sup>(</sup>١) قاله ابن عمر، أخرجه عبد بن حميد عن قزعة عنه، كما في الدر المنثور (١٣٦/٦).

<sup>(</sup>٢) قاله زيد بن أسلم، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢١٧٣) وقول أبن زيد أيضًا.

<sup>(</sup>٣) قاله ابن عباس، أخرجه ابن أبي شيبة وابن جرير (٣٢١٤٣) - (٣٢١٤٧) من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٣٥)، وهو قول مجاهد والضحاك وسعيد بن المسيب وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) قاله قتّادة أخرجه ابن جرير (٣٢١٦١)، (٣٢١٦٤)، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٣٦) وهو قول الزهري أيضًا.

والحرفة وغيرهما.

وجائز أن تكون [له] المكاسب والأسباب، لكنه محروم عن إنزال المكاسب والأرباح في التجارة، يكتسب، ويعمل بتلك الأسباب، لكنه محارف، لا يرزق منها شيء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنُ لِلْمُوقِينَ ﴾ ، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: في الأرض آيات ينتفع بها الموقنون، وهم المؤمنون الذين علموا الآيات بطريق الإيقان.

ويحتمل: في الأرض آيات يعلم الموقنون حقيقة أنها آيات، فأما غيرهم فلا، والله أعلم.

ثم يحتمل آيات الأرض: آيات التوحيد، وآيات البعث، وآيات القدرة، وغير ذلك؟ على ما ذكرنا: أنه خلق على وجه الأرض من الدواب، والأشجار، ومن النبات، وأنواع الثمار من غير أن عرف الخلق كيفية وجودها وماهيتها، وأنه لم يخلق مثلها للفناء خاصة؟ فتكون آيات؟ لما ذكرنا.

وقيل: أي: في خلق الأرض آيات، وهو أن خلقها، وكانت تميد بأهلها، ثم أرساها بالجبال؛ حتى استقرت، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفِي ٓ أَنْفُسِكُمُّ أَفَلَا بُمُصِرُونَ﴾.

صلة قوله: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَثُ لِلْمُوفِئِينَ ﴾ أي: وفي أنفسكم - أيضًا - آيات ﴿ أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ أي: ولي أنفسكم الشكر والعبادة وأيات البعث وآية وجوب الشكر والعبادة والامتحان.

أما آيات الربوبية، فهى أن الله تعالى أنشأ هذا البشر من نطفة، ثم قلب تلك النطفة علقة، ثم العلقة مضغة ثم المضغة عظاما ولحما، ثم ركب فيها الجوارح في ظلمات ثلاث، ما رأى المصالح له في الاستواء والصحة، سليمة عن الآفات، غير متفاوتة، فدل أنه فعل واحد، لا عدد، وأن له القدرة الذاتية والعلم الذاتي لا المستفاد، وأن ما قلبهم من حال إلى حال، وما ركب فيهم [من] الجوارح التي بها يقبضون، وبها يأخذون، وبها يدفعون ويسلمون، وبها يبصرون ويسمعون، وبها يمشون، لم يفعل بهم؛ ليتركهم سدى ويهملهم ولا يمتحنهم، ولا يأمرهم، ولا ينهاهم، وأنه حيث سخر جميع الخلائق من السماء والأرض وما بينهما ما سخر إلا ليمتحنهم، وليستأدي منهم شكر ذلك كله.

وفيه آية البعث؛ لأنه لا يحتمل أن يكون منهم ما ذكرنا ثم لا يبعثهم؛ ليثاب المحسن

منهم ويعاقب المسيء، ويجازي كلا بقدر عمله؛ إذ لو لم يكن، لكان خلقه إياهم عبثا باطلا؛ على ما ذكرنا في غير موضع.

وقيل (١): ﴿وَقِ اَنَفُسِكُمْ أَي: في خلق أنفسكم، ﴿أَفَلَا تُبْصِرُونَ ﴾ أنه كيف سوى أنفسكم على أحسن الصور، وأحسن التقويم بعد أن كان أصلها وجوهرها من ماء، وكذلك أصل جواهر الأنعام والبهائم من نطفة أيضًا، ثم ركبكم على صور صالحة لمنافعكم، وركبكم على أحسن الصور، ثم جعل فيكم من العقل والسمع والبصر ما يدرك بها حقائق الأشياء المحسوسة والمعانى الحكيمة؛ لتتأملوا في ذلك كله؛ فتكون آية الوحدانية آية إلزام الشكر والعبادة له، والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَفِي ٱلسَّمَآءِ رِزْفَكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ﴾.

قال أبو بكر الأصم: ﴿وَفِي السَّمَآءِ رِزْفَكُمُ وَمَا تُوعَدُونَ﴾ أي: في السماء رزقكم وما توعدون من الخير والشر.

وقال الحسن (٢) وغيره: ﴿وَفِي السَّمَآءِ رِزَفُكُمُ ﴾ أي: المطر الذي ينزل منها في الأرض، فنبت فيها بذلك المطر من أنواع الأرزاق من الحبوب، والثمار، والفواكه، وغيرها؛ كل ذلك سببه من السماء؛ لذلك أضيف إليها، والله أعلم.

وجائز أن يكون ما ذكر من أرزاقنا أنها في السماء: المطر وجميع ما سخر لنا فيها من الشمس والقمر والملائكة؛ حيث جعل صلاح ما في الأرض جميعًا من الأرزاق والأغذية بتلك الأشياء التي في السماء من الإنضاج بالشمس والقمر، وحفظ الأرزاق والأمطار بالملائكة؛ فإنهم جعلوا موكلين ممتحنين بذلك؛ حيث قال - تعالى-: ﴿ فَٱلْمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا ﴾ [الذاريات: ٤] هي الملائكة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا تُوعَدُونَ﴾ كل موعود: مرغوب أو مرهوب من السماء، والله أعلم.

وُقُولُه - عز وجل-: ﴿فَوَرَبِّ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ﴾.

يحتمل قوله: ﴿ إِنَّهُ لَحَقُّ ﴾ أي: الساعة والقيامة.

ويحتمل ﴿ إِنَّهُ لَحَقُّ ﴾ أي: جميع ما جاء به محمد ﷺ.

وقوله - عز وجل-: ﴿مِثْلَ مَاۤ أَنَّكُمُ نَطِفُونَ﴾.

<sup>(</sup>١) قاله قتادة بنحوه، أخرجه عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وأبو الشيخ في العظمة عنه، كما في الدر المنثور (٦/١٣٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير بنحوه (٣٢١٨٢) وهو قول الضحاك ومجاهد وسفيان.

يحتمل أن يقول – والله أعلم-: كما أنكم لا تشكون فيما تنطقون؛ فعلى ذلك لا تشكون في أمر الساعة وقيامها وكونها؛ كما يقال: هذا ظاهر بين كالنهار.

وقال الزجاج: ﴿إِنَّهُ لَحَقُّ﴾، أي: لحق مثل حضوركم ونطقكم ومثل النهار، أو كلام نحوه.

ويحتمل أن يقول: إن من قدر على إنطاق هذه الألسن وتكليمها حتى يفهم منها حاجتهم، وهي قطعة، وليس فيها شيء من آثار النطق والكلام؛ إذ يكون مثله للبهائم ثم لا يفهم منه ذلك، ولا يكون منه النطق – قدر على البعث والإعادة؛ إذ هذا في الأعجوبة أكثر وأعظم من ذاك، والله الموفق.

قوله تعالى: ﴿ مَلْ أَنْكَ حَدِيثُ صَنَيْ إِبْرِهِبَمَ الْمُكْرَمِينَ ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمَا قَالُ سَلَمُ فَوَمُ مُنْكُرُونَ ﴿ وَهَا إِلَى الْمَلِيهِ عَلِيهِ سِمِينِ ﴿ فَقَرَيْهُ وَ إِلَيْهِمَ قَالَ أَلَا تَأْكُونَ ﴿ فَالَتَ عَبُورُ عَلِيمِ عَلِيمِ ﴿ فَاقَتَلَتِ الْمَرْائُهُ فِي صَرَةٍ فَصَكَفَ وَجْهَهَا وَقَالَتَ عَبُورُ عَفِيمُ خِيفَةً قَالُواْ لَا يَخَفَّ وَيَشَكُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴿ فَا فَقَلَتِ الْمَرْائُهُ فِي صَرَةٍ فَصَكَفَ وَجْهَهَا وَقَالَتَ عَبُورُ عَفِيمُ خِيفَةً قَالُواْ لَا يَخْفَ وَكَنَاكِ قَالُوا إِنَّا إِنَّهُ هُو الْمَكِيمُ الْعَلِيمُ ﴿ قَالُوا إِنَا فَاللَّا إِلَى قَالُوا اللَّهُ اللَّمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللِهُ الللللِهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللِهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللِهُ الللللْهُ اللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ ال

وقوله – عز وجل–: ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرِمِينَ ﴾.

قد ذكرنا فيما تقدم في غير موضع: أن حرف الاستفهام من الله تعالى على الإيجاب والإلزام.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مَلْ أَنْكَ ﴾ ، يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: قد آتاك حديث ضيف إبراهيم، فحاج به أولئك، وخاصمهم.

والثاني: لم يأتك بعد، ولكن سيأتيك حديث ضيف إبراهيم، فإذا أتاك به فحاج على أولئك الكذرة به، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ حَدِيثُ ضَيْفِ، إِبْرَهِمَ ﴾ دل على أن اسم الضيف يقع على من يطعم ويتناول، وعلى من لا يطعم والله يطعموا، ولم يطعموا، ولم يكن غذاؤهم الطعام.

وفيه أن الضيف اسم يقع على العدد والجماعة.

وقوله: ﴿ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ سماهم: مكرمين؛ لأن إبراهيم - عليه السلام- كان يخدمهم

ويقوم بين أيديهم؛ وذلك هو الإكرام الذي صاروا به مكرمين.

ويحتمل أن سماهم: مكرمين؛ لأنهم كانوا أهل كرم وشرف عند الله تعالى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَكُمَّا ۚ قَالَ سَلَمٌ ۚ قَوْمُ مُنكَّرُونَ ﴾.

وقال في آية أخرى ﴿ إِذْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَمًا قَالَ إِنَّا مِنكُمْ وَجِلُونَ﴾ [الحجر: ٥٢].

ذكر هاهنا سلام الملائكة - عليهم السلام - ولم يذكر سلام إبراهيم صلوات الله عليه إنما ذكر وجله منهم، وذكر في الأول سلام الملائكة عليهم السلام وسلام إبراهيم - عليه السلام - وذكر أنهم قوم منكرون، وقال في آية أخرى: ﴿فَامَنَا رَءَا أَيْدِيَهُمْ لَا تَصِلُ إِلَيْهِ لَاسَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ [هود: ٧٠] قال بعضهم: إنما أوجس منهم الخيفة؛ لما خشى أن يكونوا سراقا لأنه كان بين إبراهيم - عليه السلام - وبين الذي انتابوا منه بصرف (١) بعيد ما يحتاج المنتاب إلى طعام، فإذا امتنعوا عنه خاف أن يكونوا [سراقا]؛ إذ يمتنع عن التناول إلا السراق.

لكن هذا ليس بشيء؛ لأنه قد كان منهم السلام، والسلام أحد علامات الأمان لكن يكون خوفه بعدما عرف أنهم ملائكة؛ لما علم أن الملائكة - عليهم السلام - لا ينزلون إلا لأمر عظيم لإهلاك قوم أو لتعذيب أمة، كقوله تعالى: ﴿مَا نُنَزِلُ ٱلْمَلَتَكِكَةَ إِلَّا بِأَلْحَقِ﴾ [الحجر: ٨]، وقوله عز وجل: ﴿وَلَوْ أَنْزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِى ٱلْأَمْنُ ﴾ [الأنعام: ٨] هذا يحتمل، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿قَوْمٌ مُنكَرُونَ﴾ جائز أن يكون هذا إخبارًا من الله تعالى أنهم قوم منكرون؛ أي: غير معروفين عندنا، لم نعرفهم، وقد ذكرنا هذا فيما تقدم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَرَاغَ إِلَٰتَ أَهْلِهِۦ﴾.

قيل: راغ: مال.

لكن قوله: ﴿فَرَاغَ﴾ أي: مال إلى أهله على خفاء من أضيافه وسر منهم؛ ولذلك سمي الطريق المختفى: رائغا، وهو من روغان الثعلب.

وقيل: زائغًا بالزاي.

وقيل<sup>(٢)</sup>: راغ، أي: رجع.

وذكر محمد في بعض كتبه: «في زائغة مستطيلة»، وقيل: رائغة، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (١١/٤٦٣).

وقوله - عز وجل-: ﴿فَجَآءَ بِعِجَلِ سَمِينِ﴾، وقال في موضع آخر ﴿جَآءَ بِعِجَلٍ حَنِيذٍ﴾ [هود: ٦٩] والحنيذ: هو المشوى.

وقيل: هو الذي يشوى في الأرض بغير تنور، والله أعلم.

وقال بعضهم: الحنيذ: الذي أنضج بالحجارة.

وقيل الحنيذ: هو الصغير الذي كان غذاؤه اللبن لا غير، والله أعلم.

وما ذكر أهل التأويل في قصة إبراهيم - عليه السلام - «أنه لما قرب إليهم العجل قالوا: لا نأكله إلا بثمن، قال: قللوه وأدوا، قالوا: وما ثمنه؟ قال: تسمون الله - تعالى جل وعلا - إذا أكلتم، وتحمدونه إذا تركتم، قال: فنظر بعضهم إلى بعض، وقالوا: لهذا اتخذك الله خليلا»، وغير ذلك من الكلام فنحن لا نذكر إلا قدر ما ذكره في الكتاب؛ مخافة أن ندخل الزيادة والنقصان عما في كتبهم ويجد أهل الإلحاد في ذلك مقالا، وهذه الأنباء إنما ذكرت حجة لرسول الله عليه في إثبات الرسالة، فإذا قيل في ذلك ما يخاف أن يكون في ذلك زيادة أو نقصان عما في كتبهم، كان الإمساك والكف عنه أولى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾؛ لما ذكرنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَالُواْ لَا تَغَفُّ﴾ لا لذلك أرسلنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَبَشَرُهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ يحتمل قوله: ﴿ عَلِيمٍ ﴾ وجهين:

أحدهما: أي: بشروه بغلام يصير عليما إذا كبر.

والثاني: بشروه بغلام يولد عليما، يؤتيه الله تعالى علما في بطن أمه، وإذا ولد في صغره، ولله أن يؤتي العلم من يشاء في حال الصغر والكبر؛ ألا ترى أنه قال - عز وجل- في عيسى - عليه السلام-: ﴿وَءَاتَيْنَاهُ ٱلْحُكُمُ صَبِيتًا ﴾ [مريم: ١٢]، فعلى ذلك يحتمل هذا والله أعلم.

ثم ذلك الغلام هو إسحاق - عليه السلام - لأنه بين في آية أخرى فيمن كانت البشارة؛ حيث قال: ﴿فَبَشَرِنَهَا بِإِسْحَقَ﴾ [هود: ٧١]؛ دل أن البشارة إنما كانت بإسحاق. ثم ذكر في سورة هود - عليه السلام - البشارة لامرأته، حيث قال: ﴿فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ﴾ [هود: ٧١]، وذكر في هذه السورة البشارة لإبراهيم - عليه السلام - بقوله ﴿وَبَشَرُوهُ بِعُلَامٍ عَلِيمٍ»، لكن جائز أنه لما بشرها بالولد، بشرها بالولد منه، فإذا بشر إبراهيم - عليه السلام - بالولد منها، وإذا بشر أجميعًا، والله أعلم.

قال أبو بكر الأصم: دل قوله تعالى: ﴿فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ . . . ﴾ [هود: ٧١] إلى أن قال : ﴿وَهَلَذَا بَعْلِي شَيْخًا ﴾ [هود: ٧١]: أن إسحاق أكبر من إسماعيل؛ لأنها لما بشرت بالولد أخبر أنها عجوز، وأنها عقيم وأن بعلها شيخ ولو كان إسماعيل هو الأول، وكان

الآخر على قرب منه ليس بينهما زمان مديد، لم يكن يبلغ إبراهيم - عليه السلام- في ذلك المقدار من الوقت ما يخبر عن إياس الولد منه؛ دل أن إسحاق هو المقدم، وأنه كان أكبر من إسماعيل - عليه السلام -.

إلا أن هذا خلاف ما عليه أهل التأويل: أن إسماعيل - عليه السلام - كان أكبر من إسحاق عليه السلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَقْبَلَتِ أَمْرَأَتُهُ فِي صَرَّةِ فَصَكَّتْ وَجَّهُهَا﴾.

ذكر هاهنا الإقبال، وقال في آية أخرى في سورة هود: ﴿وَأَمْرَأَتُهُۥ قَآيِمَةٌ فَضَحِكَتُ فَبَسَرَنَهَا الْإِسْحَقَ ﴾ [هود: ٧١]، فجائز ألا يكون على حقيقة الإقبال، ولكن لما ذكر فعلها - وهي الصرة، وصك الوجه - ذكر الإقبال، غير أن كان منها الإقبال من المكان أي: أقبلت فصكت وجهها في صرة؛ كما قال - عز وجل-: ﴿اللّم تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظِّلّ ﴾ [الفرقان: ٥٥] أمر بالرؤية والنظر إلى الفعل الذي ذكر، وهو مد الظل، وإذا ذكر النفس دون الفعل، فالمراد منه النظر إلى نفسه لا غير، والله أعلم؛ فعلى ذلك هذا.

ثم قوله - تعالى-: ﴿فِي صَرَّفِ﴾ أي: في ضجة.

وقوله: ﴿فَصَكَٰتَ وَجْهَهَا﴾، أي: ضربت وجهها بيدها؛ تعجبا منها بتلك البشارة التي بشرت بالولادة.

وقوله: ﴿وَقَالَتْ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾، وكانت كما أخبرت عجوزا عقيما.

وقوله – عز وجل–: ﴿كَنَالِكِ قَالَ رَبُّكِ ﴾. أي: على علم بالحال التي أنت [عليها]، بشرت بذلك، لا عن جهل.

وقوله: ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾، أي: حكيم، واضع الولد في موضعه، العليم بمصالح الأمور وعواقبها، والله أعلم.

وقوله: ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا ٱلْمُرْسَلُونَ﴾ أي: ما شأنكم؟ ولأي أمر أرسلتم: بالبشارة خاصة، أو لأمر آخر، أو لهما جميعًا؟ فأجابوا: ﴿إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ﴾، كأن الله أخرى: ﴿إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ﴾، كأن الاستثناء هاهنا لم يكن مذكورا في خبر الملائكة وإنما ذكر في الخبر الذي قال إبراهيم عليه السلام - حيث قال: ﴿إِنَ فِيهَا لُوطاً قَالُوا نَحَنُ أَعَلَمُ بِمَن فِيها لَهُمَا أَنْهَا مُنهم بعد سؤال إبراهيم - عليه السلام - وإخباره إياهم: أن فيها لوطا: أن تأخير البيان عن الكلام جائز، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِلْرَسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِن طِينِ﴾، دل قوله تعالى: ﴿حِجَارَةً مِن طِينِ﴾ على أن ما ذكر في آية أخرى: ﴿حِجَارَةً مِن سِجِيلِ﴾ [هود: ٨٦]: أن السجيل ليس هو

اسم المكان على ما ذكر بعض أهل التأويل، ولكن السجيل اسم الطين؛ على ما ذكره هاهنا، وهو طين مطبوخ كالآجر؛ إلا أن يقال: هو طين حمل من مكان يسمى: سجيلا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿مُسَوَّمَةً﴾ أي: معلمة ﴿عِندَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ﴾.

ثم الإعلام يحتمل وجهين:

أحدهما: معلمة: مسومة باسم من تقع عليه ويهلك بها، أي: مكتوب عليها اسمه.

والثاني: معلمة في نفسها حتى يعلم كل أحد: أنها للهلاك جاءت، وأنها أرسلت لذلك مخالفة لسائر الأحجار، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ . فَمَا وَحَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ ٱلمُسْلِمِينَ﴾.

قوله: ﴿ فِيهَا ﴾ كناية عن قرية لوط.

وقوله: ﴿ غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ هو منزل لوط – عليه السلام – دل تسمية الملائكة – عليهم السلام – إياهم: مؤمنين، ومسلمين على أن الإسلام والإيمان واحد، وقد بينا جهة الاتحاد في غير موضع.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتَرَكَّنَا فِيهَا ءَايَةُ ﴾، أي: تركنا في قريات لوط - عليه السلام- التي أهلكتها آية وعبرة لمن بعدهم، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿وَإِنَّكُو لَنَكُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ . وَبِالَيَّلُ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ [الصافات: ١٣٧، ١٣٧] أي: إنكم لتمرون على أولئك الذين أهلكوا أو عذبوا بالليل والنهار، تعلمون أنهم بم أهلكوا؟ وبم عذبوا؟ بالتكذيب والعناد، والذين نجوا إنما نجوا بالتصديق والإسلام، وذلك آية لمن بعدهم.

ثم قال: ﴿ لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْمَذَابَ ٱلْأَلِيمَ ﴾ أي: يكون ذلك آية للذين يخافون العذاب الأليم، وهم المؤمنون، أي: هم المنتفعون بها، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَفِى مُوسَىٰ إِذَ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلَطَانِ شَبِينِ ﴿ فَنَوَلَى بِرُكِيهِ. وَقَالَ سَجِرُّ أَوْ بَحَنُونُ اللَّهِ عَالَمَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴿ مَا لَذَرُ مِن اللَّهُ عَالَيْهِمُ الرَّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ مَا لَذَرُ مِن شَيْءِ أَنَتَ عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ ﴾ مَا لَذَرُ مِن شَيْءِ أَنَتَ عَلَيْهِ إِلّا جَعَلَتُهُ كَالرّمِيدِ ﴿ وَفِي تَمُودَ إِذْ قِيلَ لَمُمْ تَمَنَّعُوا حَتَى حِينٍ ﴿ فَا مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُمُ السَّنَعِينَ ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْسَمِينَ ﴾ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ إِنْهُمْ كَانُوا مُنْسَقِينَ ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْسَقِينَ ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْسَمِينَ ﴿ وَمَا كَانُوا مُنْسَقِينِ اللَّهِ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا مُنْسَقِينَ ﴿ وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ السَّقِيلِينَ أَنْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُوا مُنْسَقِينِ اللَّهِ عَلَىٰ السَّعَلِيمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مُنْ السَّقِيلِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُنْسَقِينَ أَنْهُمُ عَلَيْكُوا مُنْسَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَنْهُمُ عَلَيْكُوا مُنْسَلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُوا مُنْسَالِينَ السَّكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْكُوا مُنْسَلِمُ عَلَيْكُوا مُنْسَلِمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ السَّكُولُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ السَّلَيْلُولُ مُنْ السَّلَتَ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُوا مُنْ السَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ السَّاعِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ السَّعِينَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ السَلِيقِينَ الْمُعَالِمُ عَلَيْكُوا مُنْ السَّعْمِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَا عَلَيْكُوا مُنْسَاقِعُ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِينَا عَلَيْكُوا مُنْسَاقِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِعُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِهُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا مُنْسَاقِعُ عَلَيْكُوا مُ

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ ﴾ .

فيما ذكر من قصة موسى، ولوط، وقصة إبراهيم، وقصة هود، وثمود، وهذه الأشياء تفسير لقوله تعالى: ﴿وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَتُ لِلْمُوقِينَ﴾ [الذاريات: ٢٠]، ثم الآيات في الأرض

## من وجهين:

أحدهما: فيما خلق في الأرض من الخلائق.

والثاني: فيما في الأرض من أنباء السلف وأخبارهم من مكذبي الرسل ومصدقيهم، أي: في هلاك من هلك من مكذبيهم، ونجاة من نجا من مصدقيهم آيات لمن ذكر، فهذه الأنباء والقصص التي ذكرت هاهنا تفسير لقوله: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ ۖ لِلْتُوقِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٠].

وقوله - عز وجل-: ﴿فَتَوَلَّى بِرُكْنِهِۦ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: فتولى هو وركنه، وهم جنوده وقومه عن اتباع موسى - عليه السلام-وما يدعوهم إليه.

والثاني: فتولى هو بقوة ركنه، وهم قومه، أي: تولى عن الحق واتباع موسى – عليه السلام – بقوة قومه ومعونتهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَقَالَ سَنجِرُ أَوْ مَحَنُونٌ﴾.

سماه: ساحرًا بما أتى من الآيات المعجزة، وقومه إنما يعرفون وصف السحر على هذا الوجه، فسماه بذلك وإن أيقن هو أن مثل ذلك الفعل لا يكون سحرًا؛ تمويها على قومه، وسماه مجنونًا؛ لما خاطر بنفسه بمخالفته، مع علمه أن همته القتل لمن خالفه في دينه وملكه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَخَذْنَكُهُ وَجُنُودُمُ ﴾.

وهذا يدل على أن تأويل قوله تعالى: ﴿فَتَوَلَّى مِرْكَبِهِهِ أَي: تولى هو، وتولى قومه وجنوده.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلَّذِيمَ وَهُوَ مُلِيمٌ﴾.

قال بعضهم (١): ﴿مُلِيٌّ ﴾، أي: يلام عليه.

وقال بعضهم: ﴿مُلِيمٌ﴾، أي: هو مذموم.

وقال القتبي: هو مذنب.

ثم دل قوله تعالى: ﴿فَنَــَذَنَهُمُ ﴾ على أن لله تعالى في أفعال العباد صنعا؛ حيث أضاف ذلك إلى نفسه، وهم الذين دخلوا في اليم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا﴾.

أي: في أمر عاد بينة وآية وعبرة للمؤمنين؛ كقوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنَ ۗ لِلْمُوفِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٠].

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ﴾، أي أهلكوا بالريح، وقد بلغ من

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/۲۸۸)..

عتوهم أن قالوا: ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً﴾ [فصلت: ١٥]، فأذلهم الله تعالى حتى خضعوا لأضعف شيء، وأخافهم منه، وهي الأصنام التي عبدوها، حتى خوفوه وقالوا: ﴿إِن نَتُولُ إِلَا أَعَرَىٰكَ بَعْضُ ءَالِهَتِنَا بِسُوَةً﴾ [هود: ٥٤] وذلك غاية الذل والهوان، أن خافوا من أضعف شيء وأعجزه، بعدما بلغ من عتوهم وتمردهم أن قالوا: ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً ﴾ [فصلت: ١٥].

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾.

قال أبو عوسجة: تفسيرها ما ذكر في الآية: ﴿مَا نَذَرُ مِن شَيْءٍ أَلَتَ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّهِمِيهِ﴾.

وقال غيره: العقيم هو الذي لا خير فيه ولا بركة؛ أي: عقمت عن الخيرات؛ ولذلك يقال للمرأة التي لا تلد، والرجل الذي لا يولد له: العقيم؛ لما أنه ليس منهما منفعة الولد ولا بركته؛ فعلى ذلك الريح العقيم، أي: لا منفعة فيها ولا بركة؛ فأما للمؤمنين، فهي نافعة - أيضًا - حيث أهلكت أعداءهم ولم تهلكهم، وفي ذلك تطهير الأرض عن نجاسة الكفر.

وفي الخبر عن رسول الله ﷺ أنه قال: «نصرت بالصَّبا، وأهلكت عاد بالدبور». وقيل<sup>(١)</sup>: ﴿الرِّيحَ الْعَقِيمَ﴾: هي الدبور، وهي التي لا تلقح الأشجار والسحاب والنبات.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا نَذَرُ مِن شَيَّءٍ أَنَتُ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ﴾.

أي: ما تذر من شيء أتت عليه، وأمرت هي بإهلاكه، وأذن لها بذلك، إلا جعلته كالرميم؛ ألا ترى أنها أتت على أشياء لم تهلكها، وقد سلم - عليه السلام- وقومه من المؤمنين، وإلى أنهم لما رأوها من بعد قالوا: ﴿هَذَا عَارِضٌ مُطِرُناً ﴾ [الأحقاف: ٢٤]، فقال هود - عليه السلام- ﴿بَلَ هُوَ مَا السَّعَجَلَتُم بِدِيِّ فِيهَا عَذَابُ البِيِّ ﴾ [الأحقاف: ٢٤]، وما ذكر ﴿فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلاَ مَسَكِنُهُم ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، أخبر أنها قد أبقت مساكنهم، وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿تُكَرِمُ كُلُ شَيْم بِأَمْر رَبَها ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، أي: تدمر كل شيء أمرت وأذن لها بالتدمير؛ ليعلم أنها كانت تعمل بالأمر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفِي ثَمُودَ إِذْ قِيلَ لَمُمْ تَمَنَّعُواْ حَتَّى حِينٍ﴾.

أي: وفي أمر ثمود وإهلاكهم أيضًا آية وحجة للمؤمنين.

ثم ذكر عتوهم وتمردهم ﴿ إِذْ قِيلَ لَمُتُمْ تَمَنَّعُوا حَتَّى حِينٍ ﴾، وهو الثلاثة أيام التي ذكرت في

 <sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٢٢١)، (٣٢٢٢٢) وله طرق أخرى ذكرها السيوطي في الدر المنثور (١٣٩/٦) وهو قول مجاهد والضحاك وقتادة وغيرهم.

آية أخرى، فقال: ﴿تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَنْهُ أَيَامِ ذَلِكَ وَعْدُ غَيْرُ مَكْذُوبِ﴾ [هود: ٦٥] يخبر أن كان قد بلغ عتوهم أن قد أجلوا ثلاثة أيام لنزول العذاب بهم، فلم يمنعهم ذلك عن عتوهم، ولم ينجع فيهم، وقومك يا محمد؛ حيث لم نذكر لعذابهم وقتا ولا أجلا أحق ألا ينجع فيهم ما توعدهم به، ولا ينفعهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَعَنَّواْ عَنْأَمْرِ رَبِّهِمْ ﴾.

أي: عما أمروا بطاعة ربهم، والعتو: هو البلوغ في البأس والقساوة غايته؛ كقوله تعالى: ﴿وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلۡكِبَرِ عِتِيًّا﴾ [مريم: ٨] أي: بائسا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾.

أي: إلى الصاعقة.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَا ٱسْتَطَاعُواْ مِن قِبَامِ وَمَا كَانُواْ مُنكَصِرِينَ﴾، هذا يخرج على عين:

أحدهما: أي: ما استطاعوا في الانتصار لعذاب الله والقيام له.

والثاني: ما استطاعوا من دفع العذاب عن أنفسهم، لا بأنفسهم، ولا بغيرهم، ﴿وَمَا كَانُوا مُنكَصِرِينَ ﴾ بالأنصار والأعوان، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَقَوْمَ نُوجٍ مِن قَبْلُ﴾.

أي: في أمر نوح - عليه السلام- من قبل هؤلاء وإهلاكهم آية بينة وحجة للمؤمنين؛ على ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ فَوْمًا نَسِقِينَ﴾ ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَهَا بِأَنْيَادٍ﴾.

أي: خلقناها بقوة، ﴿وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ أي: لقادرون.

وجائز أن يكون الموسع: الواجد؛ كقوله تعالى: ﴿عَلَى اللَّوْسِعِ قَدَرُهُۥ [البقرة: ٢٣٦]، أي: على الواجد الموسر قدره.

وقال بعضهم: ﴿وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ﴾ في التدبير، تدبير جميع الخلق عليهم أرزاقهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَيْعُمَ ٱلْمَنْهِدُونَ﴾.

أي: بسطناها ومهدناها ﴿فَيَعْمَ ٱلْمَنْهِدُونَ﴾ لكم الأرض؛ حيث مهدها لكم مبسوطة مفترشة تجدونها كذلك ما كانوا وأينما كانوا، من غير تكلف، ويستعملونها كيف شاءوا في أي منفعة شاءوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خُلَفَنَا زَوْجَيْنِ ﴾ .

قال بعضهم (١١): صنفين من الحيوان؛ فإنه خلقهم ذكرًا وأنثي.

وقال بعضهم: ﴿زُوْجَيْنِ﴾، أي: لونين، نحو أبيض وأسود، وأحمر وأصفر.

والأول قول الزجاج، والثاني قول القتبي.

وأصله: أنه يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿زُوَجَيْنِ﴾، أي: شكلين، فيعلمون ببعضه بعضًا، أو ضدين فيناقض بعضه بعضا، والله - سبحانه وتعالى - ليس بذي شكل، ولا ذي ضد؛ فيدل ما أنشأ من الأضداد والأشكال على وحدانيته وألوهيته.

والثاني: خلق الأشياء مختلفين متضادين؛ ليدل على إيجاب المحن عليهم من نحو عسر ويسر، وغناء وحاجة، وخير وشر؛ ليمتحنهم على اختلاف الأحوال وتضادها؛ فيرغبهم في كل مرغوب، ويحذرهم عن كل مرهوب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَعَلَّكُونَ تَذَكَّرُونَ﴾.

أي: تذكرون آيات وحدانيته وألوهيته.

أو تذكرون – باختلاف الامتحان – البعث، والثواب، والعقاب، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَفِرُّوا إِلَى اَلَٰهِۗ﴾، يحتمل وجوها:

قال بعضهم: ففروا إلى توحيد الله من الشرك به؛ دليله قوله على إثره: ﴿وَلَا تَجْمَلُواْ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا ءَاخَرُّ ﴾ وهو [قول] أبى بكر الأصم.

ويحتمل ﴿فَفِرُوٓا إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي: ففروا إلى ما دعاكم الله تعالى إليه عما نهاكم عنه؛ كقوله سبحانه: ﴿وَاللّهُ يَدْعُوٓا إِلَى دَارِ ٱلسَّلَدِ ﴾ [يونس: ٢٥]، أي: ففروا إلى الأعمال الصالحة من الأعمال القبيحة.

ويحتمل: ففروا إلى ما وعد لكم من الثواب عما أوعد لكم من العقاب؛ أي: فروا إلى ثواب الله عن نقمته وعقابه.

<sup>(</sup>١) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٢٥٤).

ويحتمل: ففروا إليه في جميع حوائجكم، ولا تطلبوا شيئًا من ذلك من غيره؛ فإنه هو القادر عليها حقيقة؛ فيكون في الآية ترغيب في الرجوع إليه في الحوائج، وقطع الطمع عن غيره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنِّى لَكُمْ مِّنَّهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ يحتمل وجوها: يحتمل: إني نذير لمن عبد دونه، أو سمى دونه إلها، ﴿مُبِينٌ ﴾ آيات ألوهيته ووحدانيته.

ويحتمل: إنى لكم منه نذير مبين؛ لما يقع لكم به النذارة والبشارة.

وقال أبو بكر الأصم: إني لكم منه نذير مبين بما نزل بمكذبي الرسل بتكذيبهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا تَجَعَلُواْ مَعَ اللَّهِ إِلَىٰهًا ءَاخَرُّ ﴾.

أي: لا تسموا مع ألوهية الله تعالى لأحد دون الله: ألوهية، ولا تسموا دون الله: إلها.

أو يقول: لا تعبدوا دون الله إلها آخر؛ أي: معبودا آخر؛ فإنه لا يستحق دون الله أحد للعبادة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ قد ذكرناه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُذَلِكَ مَا أَنَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوَ بَحَنُونُ﴾ لم يذكر في هذا الموضع القول منهم: إنهم قالوا للرسول: إنك ساحر أو مجنون، ولكن إن لم يكن مذكورا في ظاهره، لكن ما ذكر أن أوائلهم كانوا يقولون لرسلهم ذلك - دلالة أنهم قد قالوا: إنه ساحر، وإنه مجنون؛ حيث قال: ﴿ كُذَلِكَ مَا أَنَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرٌ أَوْ مَعَنُونُ ﴾ يصبر رسوله ﷺ على أذاهم بنسبتهم إياه إلى السحر والجنون؛ كقوله تعالى: ﴿ فَاصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُواْ الْعَرْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥] وغير ذلك من الآيات التي فيها الأمر بالصبر على أذاهم، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿سَاحِرُ أَوَ بَحْنُونُ﴾.

قال أبو بكر الأصم: إنما قالوا: ساحر أو مجنون؛ لأن السحر والجنون عندهم واحد؛ كقول فرعون لموسى - عليه السلام- لما أتى به من الآيات: ﴿إِنِي لَأَظُنُكَ يَـٰمُوسَىٰ مَسْحُورًا﴾ [الإسراء: ١٠١]؛ فلذلك قالوا مرة: ساحر، ومجنون مرة.

ولكن هذا فاسد؛ فإنه لا يحتمل أن يكون الجنون والسحر عندهم واحدًا؛ لأن الساحر هو الذي بلغ في الجهل غايته، والمجنون هو الذي بلغ في الجهل غايته، ونسبوهم إلى السحر؛ لما أتى لهم من الآيات ما عجز الناس عن إتيان مثلها، وقد عرفوا هم أنها آيات - أعني: رؤساءهم وأئمتهم - لكن قالوا: إنها سحر؛ على إرادة التلبيس

على الأتباع والعامة؛ لما عند الناس أن لا كل أحد يقدر على إتيان السحر، فقالوا: إنهم سحرة للرسل لهذا؛ وإنما نسبوهم إلى الجنون لما أنهم خالفوا الفراعنة والأكابر الذين كانت همتهم القتل وإهلاك من خالفهم في المذهب والأمر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَتَوَاصُواْ بِدِّء بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ﴾.

أي: أوصى أوائلهم أواخرهم في تسميتهم الرسل - عليهم السلام -: سحرة ومجانين؛ وأن يوافق بعضهم بعضا في نسبتهم الرسل إلى السحر والجنون، أي: لم يزل الكفرة يقولون لرسلهم ذلك.

ويحتمل أن يكون ذلك على التمثيل، لا على حقيقة القول منهم؛ لما كان اجتماعهم لأجل هذا القول في كل وقت؛ فصار ذلك الاجتماع منهم كالتواصي من بعضهم لبعض، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلُّ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ﴾.

يخبر أنهم لا عن جهل وشبهة قالوا: إنهم سحرة، ولكن عن طغيان، وتعدي حد لله - عز وجل - والمجاوزة له؛ لأن الطاغي هو المجاوز عن الحد الذي جعل له، والمتعدي عنه.

وقوله تعالى: ﴿فَنَوَلَّ عَنَّهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾.

قال بعض أهل التأويل: لما نزل هذا خاف رسول الله ﷺ وأصحابه - رضي الله عنهم - أنه ينزل بهم العذاب حتى نزل قوله تعالى: ﴿وَذَكِرُ فَإِنَّ الذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾. لكن عندنا يخرج قوله - تعالى-: ﴿فَنَوَلَّ عَنَهُمْ فَكَا أَنتَ بِمَلُومٍ﴾ على وجهين:

أحدهما: أي: تولَّ عنهم، فأعرض ولا تكافئهم بإساءتهم إليك بقولهم: إنه ساحر، وإنه مجنون؛ فإن الله تعالى سيكفيهم عنك، ويجازيهم مجازاة إساءتهم.

والثاني: يأمره بالإعراض والتولي عن قوم علم الله تعالى أنهم لا يؤمنون؛ يؤيسه عن إيمانهم، ويقول: لا تشتغل بهم؛ فإنهم لا يؤمنون لك ولا يصدقونك، ولكن اشتغل بمن ترجو منه الإيمان، والله أعلم.

وجائز أن يكون لا على حقيقة الأمر، ولكن على التخيير؛ أي: لك أن تتولى عنهم وتعرض؛ فإنك قد بلغت، وأعذرت في التبليغ والدعاء غايته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَآ أَنتَ بِمَلُومٍ﴾.

جائز أن يكون المراد من نفي الشيء إثبات مقابل ذلك الشيء وضده؛ كقوله تعالى: ﴿ فَمَا رَجِكَت يَجْنَرَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٦] [ذكر] الربح، والمراد: إثبات الخسران؛ كأنه قال:

فما ربحت تجارتهم؛ بل خسرت؛ فعلى ذلك جائز قوله: ﴿فَمَا آنَتَ بِمَلُومٍ ﴾ بل بمحمود، والله أعلم.

وقال أبو بكر الأصم: ﴿فَمَا آنَتَ بِمَلُومِ﴾؛ لأنه قد بلغ الرسالة، وما أمر بتبليغه إلى الخلق، وقام بأمره ونصح خلقه، وخفض جناحه لهم، فكيف يلام؟! أي: ما أنت بالذي تلام على صنيعك وعلى فعلك، وإن كان بعض الناس يلومك، وهم الكفار.

وفيه دلالة الحفظ والعصمة له عن الزيغ والزلات؛ إذ لو كان بالذي يحتمل الزيغ والزلة، لكان يحتمل الملامة؛ فدل أنه لا يحتمل الزيغ والعدول عن الحق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَيٰ نَنفُعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾.

جائز أن يكون الأمر بالتذكير للكل، ثم أخبر أن الذكرى تنفع المؤمنين، لا الكل.

وجائز: فذكر المؤمنين؛ فإن منفعة الذكرى لهم، ولمن أنصف، دون المكابرين المعاندين، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَفَتُ اَلَجِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ مَا أُرِيدُ مِنْهُم مِّن زِنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴿ إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْفُؤَةِ الْمَدِينُ ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ذَنُوبًا مِثْلَ ذَنُوبٍ أَصَحَبِهِمْ فَلَا يَسْنَعْجِلُونِ ﴿ فَوَيَّلُ لِلَّذِينَ كَفُولُ مِن يَوْمِهِمُ الَّذِى يُوعَدُونَ ﴿ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَّ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾.

إن كان المراد من ذكر العبادة: حقيقة العبادة فيخرج تأويله على وجهين:

أحدهما: جوابا لمن لا يرى الجن والإنس يؤمرون بالعبادة ويمتحنون بها، فقال: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اَلِجَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾، أي: خلقهم على معرفة المحاسن والمساوئ، والتمييز بين ما يؤتى وما يتقى بما ركب فيهم من أسباب التمييز والمعرفة، لا يتركهم سدى مهملين؛ بل لامتحانهم بالعبادة، والقيام بشكر ما أنعمت عليهم من أنواع النعم؛ إذ الحكمة توجب ذلك، وتدفع تركهم سدى هملا، والله أعلم.

والثاني: خرج جوابا لمن يرى العبادة دونه جائزا؛ لقولهم: ﴿مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا ۚ إِلَى اللَّهِ رُلُفَى ﴾ [الزمر: ٣] فقال: ﴿وَمَا خَلَقَتُ اَلَجِنَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾، لم أخلقهم لعبادة غيري، أو لآمرهم بعبادتي، لا لآمرهم بعبادة غيري؛ كما قاله بعض الكفرة بقولهم: ﴿وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَأَ ﴾ [الأعراف: ٢٨]؛ ردًّا ونقضا لاعتقادهم، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ على حقيقة العبادة؛ لوجهين:

أحدهما: على حقيقة فعل العبادة، وعلى هذا الوجه لم تكن الآية معمولا بها على العموم، بل على الخصوص، وهم المؤمنون من الجن والإنس دون الكفرة منهم؛ فإنه لا

يجوز أن يخلق الكفرة الذين علم منهم: أنهم لا يؤمنون للعبادة؛ إذ خلقه عن اختيار وإرادة، فإذا خلقهم وأراد منهم العبادة لابد أن توجد منهم، وقد علم منهم أنه لا توجد؛ فيصير كأنه أراد تجهيل نفسه، وهذا محال؛ فدل أن المراد منه الخصوص، وقد خص منه البعض بلا خلاف؛ فإن الصغار والمجانين قد خصوا، بأنه لا يتحقق منهم العبادة؛ فجائز أن يخص منه الكفرة الذين علم منهم أنهم لا يؤمنون، والله أعلم.

ويحتمل أن المراد منه الأمر بالعبادة، أي: ما خلقتهم إلا لآمرهم بالعبادة والتوحيد. وهذا التأويل أقرب إلى العمل بالعموم؛ فإنه يدخل فيه العقلاء من الجن والإنس دون الصغار والمجانين.

ويجوز أن يأمر بشيء ولا يريد تحصيل المأمور به، وصيرورة المأمور مطيعًا له؛ بل يريد أن يصير عاصيا فيدخل النار، بخلاف إذا خلقه للعبادة وأرادها منه لا يجوز ألا توجد، وحقيقة هذا تعرف في كتاب التوحيد: أنه خلق الإيمان والعبادة؛ إن علم منه أنه يعبد ويختار العبادة له، فأما من علم منه اختيار الضلال والغواية، وصرف العبادة إلى غيره، فإنه خلقه على ما علم منه أنه يختار ويفعل؛ لقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّهُ صَحَيْرًا مِن لَهِ إِلَى اللَّهِ [الأعراف: ١٧٩].

وقال قائلون: لم يرد بقوله تعالى: ﴿لِيَعَبُدُونِ﴾ حقيقة العبادة التي هي فعل العبد على وجه الاختيار، ولكن معناه: وما خلقت الجن والإنس إلا وقد جعلت في كل أحد منهم دلالة وحدانيتي ودلالة صرف العبادة إليّ، والقيام بالشكر لي فيما أنعمت عليهم من أنواع النعم ما لو تأملوا فيها ونظروا، تدلهم على ما ذكرنا من العلم بالوحدانية لي، والقيام بالعبادة والشكر، والله أعلم.

وعلى هذا التأويل تكون الآية عامة، لا خصوص فيها؛ لأن خلقة كل أحد منهم على أى وصف كان دلالة ما ذكرنا، والله الموفق.

ويحتمل أيضًا: وما خلقت الجن والإنس إلا على خلقة تصلح للمحنة بالأمر والنهي، والوعد والوعيد، ولتحقيق فعل ذلك بما ركب فيهم العقل، وجعل مفاصلهم لينة، قابلة الأفعال، تصلح للخدمة: من الركوع، والسجود، والقيام، والقعود، ونحوها، على خلاف غير هؤلاء من المخلوقات؛ فإنها خلقت على خلقة تصلح لمنافع الممتحنين، لا على وجه يصلح للمحنة، والله أعلم.

ثم في العبادة خصوصية معنى، ليس ذلك في الطاعة والخدمة، وغير ذلك من الأفعال؛ كقوله تعالى: ﴿مَنْ يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠]؛ حيث لم يجز

العبادة لغيره، وأجاز الطاعة والخدمة، والتعظيم، وغير ذلك من الأفعال؛ كقوله: 
هُمّنيُطِع الرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ اللَّهُ [النساء: ٨٠] دل أن في العبادة معنى ليس ذلك المعنى في غيره؛ لذلك وقعت الخصوصية له؛ ولذلك خص نفسه بتسمية: الإله، لم يجز التسمية به لغيره؛ إذ الإله عندهم: معبود، فكل معبود عندهم يسمونه: إلها، وذلك كما خص نفسه بتسمية: الرحمن، لم يجعل ذلك لغيره، وجاز تسمية غيره: رحيما؛ لما أن في اسم الرحمن زيادة معنى ليس في الرحيم، وكذا خص نفسه بتسميته: خالقا، ولم يجز هذا الاسم لغيره؛ لما أن في الخالق معنى، ليس ذلك المعنى في الفاعل وغيره، فكذلك هذا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِن زِنْقِ وَمَا أُرِيدُ أَن يُطْعِمُونِ﴾.

قال عامة أهل التأويل<sup>(۱)</sup>: ما أريد منهم أن يرزقوا أنفسهم، ولا أن يطعموا أحدا من خلقي، إنما عليَّ رزقهم وإطعامهم؛ كقوله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَآبَتَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا﴾ [هود: ٦].

ويحتمل: ما أريد منهم أن يرزقوا من لا يقوم بأسباب الرزق وأن يطعموهم؛ إذ ذلك على، وإنما أريد منهم العبادة.

أو الأمر بالعبادة على الوجه الذي ذكرنا؛ لأنهم لم ينشئوا لأولئك الذين لم يجعل لهم المكاسب وأسباب الرزق من الدواب؛ بل هن أنشئن لأجلهم رزقًا ومتعة، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون على الإضمار؛ على ما قال بعضهم، أي: قل يا محمد: ما أريد منكم فيما أدعوكم إليه من أجر، وما أريد أن تطعمون؛ فيثقل عليكم الإيمان.

ويحتمل: ﴿مَا أُوبِدُ مِنْهُم مِن رِّزَقِ وَمَا أُوبِدُ أَن يُطْعِمُونِ ﴾؛ أخبار أنه لم يخلقهم لحاجة له في خلقهم من الرزق والإطعام منهم؛ لما أقام من دلالات تبرئه عن الحوائج، وعن الرزق والطعام، وإنما خلقهم للأمر، والنهي، والامتحان – رجعت منافع ذلك إليهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ اللَّهَ هُو الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾، هذا يخرج على وجهين: أحدهما: أن الأسباب والمكاسب التي بها يرزقون، ويصلون إلى الانتفاع بها، هي فعل الله تعالى وله فيها صنع، صار بذلك رازقًا، لولا ذلك لم يصلوا إلى ذلك، وإن كان الخلق هم الذين يكسبون ويعملون تلك الأسباب والمكاسب، فلما أضيف إليه الرزق؛ لما أنشأ فعل تلك الأسباب والمكاسب منهم، والله أعلم؛ فيكون في هذا دليل على أن

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٢٦٩).

لله تعالى صنعا في أفعال العبد وهو الخلق والإنشاء؛ حيث سمى نفسه: رازقا، وهم يرزقون بتلك المكاسب والأسباب، وأكثر أرزاقهم (١) بأفعالهم، دل أن له فيها صنعا؛ حتى تصح إضافة ذلك إليه وتسميته: رازقًا، ولا يجوز هذا الاسم لغيره، والله أعلم.

والثاني: يحتمل الإضافة إليه؛ لأنه يرزقهم بما جعل في تلك الأسباب والمكاسب من اللطف لا بأنفس الأسباب؛ لأنهم يزرعون ويطرحون البذر فيها، فيهلك ذلك [البذر] فيها، وكذلك يسقون الأرض، ويهلك ذلك الماء فيها.

ثم إن الله تعالى جعل بلطفه ورحمته في ذلك من اللطف ما يصير ذلك رزقا لهم بعد ذهاب عينه والقوة التي جعلت فيه، وكذلك ما جعل ذلك من الصلاح، والنضج، والطبخ، وما يرجع إلى الإصلاح لذلك، والأكل، والمضغ، والابتلاع، ونحو ذلك، ليس في ذلك إلا امتلاء البطن، وفي ذلك فساد، فجعل فيه من القوة ما ينشر في البدن والأطراف قوة؛ فيبقون بتلك القوة فيهم الحياة والبقاء، لا بنفس الرزق، وهو ما وصف الله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْفُرُةِ المَتِينُ ﴾ بتلك القوة يحيون، وبها يبقون.

ثم قوله تعالى: ﴿ أَلَمْتِينُ ﴾ قيل: المتين هو وصف ونعت لتلك القوة، فيجوز وصف تلك القوة بالمتانة، فأما الله – سبحانه وتعالى – لا يوصف أنه متين، وهو كقوله تعالى: ﴿ أَوُ الْعَرْشِ اللَّهَ عِدْهُ وَ البروج: ١٥]، وصف العرش بالمجيد، والعرش غيره؛ فعلى ذلك القوة التي جعل فيها ما ذكرنا غيره يجوز أن توصف بما ذكرنا من المتانة، وهي القوة التي لا يملكها الخلق، ولا يدركون ذلك اللطف الذي جعل في ذلك، والله أعلم.

وقال بعضهم: ﴿ ذُو ٱلْقُوَّةِ ٱلْمَتِينُ ﴾ أي: ذو البطش الشديد فيما أهلك الأمم الخالية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَإِنَّ لِللَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِثْلُ ذَنُوبِ أَصَحَيْهِمْ فَلَا يَسْتَعْجِلُونِ ﴾ ، كأنهم استعجلوا نزول العذاب، فنزلت هذه الآية على أثر سؤال العذاب؛ كقوله تعالى: ﴿ مَا أَنْ مِعْدَابٍ وَلِيْمٍ ﴾ [المعارج: ١] ، وقوله تعالى: ﴿ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السّكَاءِ ﴾ [الأنفال: ٣٢] ، فقال عند ذلك: ﴿ فَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذَنُوبًا مِثْلُ ذَنُوبٍ أَصَحَيْهِمْ ﴾ ، أي: لهم نصيب من ذلك العذاب مثل نصيب أوائلهم من العذاب؛ فيكون على التمثيل، كما يقال: حذو النعل بالنعل، وحذو القذة بالقذة ، ويقال: صاع بصاع ، وكيل بكيل؛ أي: يكال عليه مثل ما كيل لغيره ، ونحو ذلك من الأمثال التي تضرب؛ فعلى ذلك ما ذكرنا من الذنوب، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) في أ: وأكثر أو عامتهم.

وكذلك ذكر عن الأصم قال: ذكر الذنوب، وهو الدلو العظيم الذي كانوا يقتسمون به المياه، وكان من عادة العرب: أنهم يجمعون فيرسلون دلاءهم في البئر، فكان كل واحد منهم يأخذ حظه ونصيبه من الماء، فيقول لأهل مكة: لا تستعجلوا،؛ فإن لكم نصيبا من ذلك العذاب كما كان لأولئك؛ كالدلاء التي تكون في البئر، فيأخذ كل واحد منهم نصيبه. وكذلك قال القتبي وأبو عوسجة -: الذنوب - الحظ والنصيب.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه-: سمي ذلك العذاب: ذنوبا؛ لما يتبع بعضهم بعضا، والله أعلم. فيقول: يتبع العذاب لهؤلاء كما يتبع لأولئك؛ كالدلاء يتبع بعضها بعضا، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَلَا يَسْنَغَجِلُونِ ﴾ أي: قد يبلغون وقته فلا يستعجلون العذاب، وهو الوقت الذي يسألون الرجوع كما أخبر - عز وجل-: ﴿ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴾ [المؤمنون: ٩٩].

وقوله: ﴿فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن يَوْمِهِمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ﴾ يوم القيامة، ولكن لم يبين ذلك اليوم ما هو؟ فيحتمل ما قالوا، ويحتمل غيره، والويل قد ذكرنا تأويله فيما تقدم.

فإن قيل: كيف خوف الله تعالى هذه الأمة بما أنزل على الأمم الخالية من الاستئصال والإهلاك، وقد عافى هذه الأمة عن هذا وأمنهم منه؟

قيل: إنما خوفهم بما ذكر؛ لأن المعنى الذي استوجب أولئك الاستئصال والإهلاك به يحتمل أن يتحقق ذلك في هؤلاء.

وقد يحتمل ألا يكون، فالتخويف صحيح لهؤلاء بهم، وإنما يكون مثل هذا التخويف في أول الأمر، ثم إن الله بفضله ورحمته عفا عنهم بفضل النبي ﷺ ورحمته؛ كقوله: ﴿وَمَا اَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعُكَلِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

ويحتمل أن يكون العفو لهم عن ذلك، بالتأخير عنهم إلى وقت، وهو وقت قبض أرواحهم وخروجهم من الدنيا، وفي ذلك الوقت يعاقبون بأنواع العذاب، وينزل بهم ما نزل بأولئك، لا أنهم عفوا عن ذلك أصلا.

ويحتمل أن يكون ينزل بهم ذلك في الآخرة، وذلك كله فضل منه ورحمة، والله أعلم بالصواب.

## ذكر أن سورة الطور كلها مكية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّخَيْلِ الرَّحِيمَةِ

قوله تعالى: ﴿ وَالطُورِ ۞ وَكَنَبِ مَسْطُورِ ۞ فِ رَقِ مَنشُورِ ۞ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ۞ وَالسَّفَفِ الْمَرَفُعِ ۞ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ ۞ وَالسَّفَاءُ مَوْرًا السَّمَاءُ مَوْرًا وَيَعَ ۞ مَا لَهُ مِن دَافِعِ ۞ يَوْمَ نَعُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا ۞ فَوَيْلٌ يَوْمَهِذِ لِلْمُكَذِينَ ۞ الَّذِينَ هُمَّ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ۞ يَوْمَ يُدَعُونَ ﴾ يَوْمَ يُدَعُونَ ۞ وَيَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا ۞ هَذِهِ النَّالُ الَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِبُونَ ۞ أَفَسِحُرُ هَاذَا أَمْ أَنتُم لَا نُبْصِرُونَ ۞ أَصَلُوهَا فَأَصْبِرُواْ أَوْ لَا نَصْبِرُوا سَوَاةً عَلَيْكُمْ إِنَّا تَجْزَوْنَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ۞ .

قول - عز وجل-: ﴿وَالظُّورِ . وَكِنَبِ مَسْطُورٍ . فِي رَقِ مَنشُورٍ . . . ﴾ الآية.

ثم اختلف بالقسم بالطور وما ذكر؛ قال قائلون: القسم إنما هو بمنشئ هذه الأشياء التي ذكر، لا بهذه الأشياء أنفسها؛ إذ الله تعالى نهى الخلق أن يقسموا بغيره، فكيف يقسم بنفسه.

وقال قائلون: يجوز أن يقسم - جل وعلا - بما شاء وبمن شاء، بالذي عظم قدره عندهم.

وقد ذكرنا: أن الأقسام إنما تكون بالأشياء التي عظمت أقدارها ومحلها عند الخلق، يقسم بها لدفع الشبه التي تمنع وقوع العلم لهم بذلك والمعرفة بالذي اشتبه عليهم والتبس؛ ليعرفوا أن ذلك كائن لا محالة، وأنه بالذي اشتبه عليهم والتبس، وأنه حق، بما لو تفكروا في تلك الأشياء وأمعنوا النظر فيها على غير قسم، لوقع لهم العلم بذلك وتحقق، والله أعلم.

ثم الله تعالى أقسم بأشياء سواه، وليس للخلق ذلك؛ لأن قسم الخلق يخرج مخرج الفزع إليه والتضرع، ولا يجوز الفزع إلا من سواه والاستعانة به، فأما القسم من الله تعالى حقيقة فهو على التذكير والتنبيه للخلق، وتأكيد ما وعد لهم من الجزاء؛ فيجوز له القسم بكل ما يكون لهم التذكير والتنبيه والتأكيد، وإن كان بغيره وسواه مما لذلك خطر ومحل عند الناس وعند الله تعالى، والله أعلم.

ولأن القسم المذكور في القرآن لإثبات صدق أخبار الرسل إليهم، وأنهم رسله، وأنهم وأنهم وأنهم وأنهم وأنهم وأنهم إذا فعلوا كذا ينزل عليهم من العذاب كذا؛ لأن أولئك الكفرة لم يكذبوا الله تعالى في خبر حتى يكون قسمه لإثبات صدق خبره، وإنما يتحقق صدق خبرهم بما أقاموا من المعجزات والبراهين، لكن يتأكد بالقسم فيحصل ذلك بذكر ما له خطر ومحل عندهم،

فأما قسم الخلق لإثبات أصل الصدق؛ فيجب أن يقسموا بذكر ما هو النهاية في العظمة والقدر في القلوب، وهو أسماء الله تعالى وصفاته، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون القسم بهذه الأشياء من الرسل – عليهم السلام – فإن كان كذلك فهو على الإضمار؛ كأنهم قالوا: بمنشئ الطور، وكتاب مسطور وما ذكر إلى آخره؛ إذ القسم من البشر يكون بالله – سبحانه وتعالى – وصفاته، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَٱلطُّورِ ﴾ جائز أن يكون القسم واقعا بالجبال كلها؛ لما أن الله تعالى أنشأ الأرض خلقًا تميد بأهلها، وأرسى فيها هذه الجبال ووتدها حتى استقرت وسكنت، حتى وصل الخلائق إلى الانتفاع بهذه الأرض والقرار عليها، وصارت مهادا لهم، وفراشا لهم؛ على ما ذكر؛ يتقلبون فيها، ويتصرفون كيف شاءوا وإن أرادوا ذا، أرادوا حيث أحبوا، ثم إذا عرفوا ذلك، لزمهم أن يعرفوا أن عليهم شكر ما أنعم عليهم، فإذا تركوا ذلك لزمهم عقوبة الكفران وجزاؤه، وأوعد لهم ذلك؛ فيؤكد ما ذكر من القسم وقوع ما ذكر من العذاب بهم؛ حيث قال: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوْبَعِ ﴾ . مَّا لَهُ مِن دَافِعِ ﴾ .

ويحتمل أن يكون المراد بالطور: هو جبل خاص، وهو الجبل الذي كلم الله - سبحانه وتعالى - موسى عليه، وأنزل عليه التوراة، وهو طور سيناء، وذلك جبل مما عظم قدره عند بني إسرائيل حتى عرفوا قدره وفضله، فأقسم بذلك الجبل ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَعَمُ ﴾.

ويحتمل أن يكون المراد بالطور: هو جبال خاصة، وهي الجبال التي أوحى عليها إلى رسله - عليهم الصلاة والسلام - على ما روي في الخبر: «أوحى الله تعالى إلى موسى - عليه السلام- في جبل ساعور، وإلى محمد ﷺ في جبل فاران»، فأقسم بها أن ما وعد من العذاب واقع بهم، والله أعلم.

وفي الآية دلالة إثبات الرسالة؛ فإنه أخبر – عليه الصلاة والسلام – عن أمكنة الوحي، وفضل تلك الجبال ومعرفة ذلك إنما هو من الكتب المتقدمة، وهم قد أحاطوا العلم بأنه لم يكن اختلف إلى أحد ممن له معرفة بتلك الكتب حتى يعلم منه؛ فدل أنه بالله – عز وجل – عرف أمكنة الوحي، وفضل تلك الجبال، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكِنَبِ مَسْطُورِ . . . ﴾ الآية .

يحتمل القسم بجميع الكتب المنزلة على الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - إذ بها يوصل إلى معرفة آيات الرسل - عليهم السلام - وإلى معرفة ما يؤتى ويتقى، وإلى أخبار السماء، ومعرفة الأحكام والحدود، وغير ذلك من أحكام من وجوه الحكمة، أقسم بها

أن العذاب واقع بهم، والله أعلم.

ويحتمل أن القسم يرجع إلى عدد من الكتب: كالتوراة، والإنجيل، والزبور – المعروفة التي عرف أهل الإيمان بها حقها ونزولها من السماء.

ويحتمل أنه راجع إلى خاص من الكتب، وهو القرآن بما عظم قدره عندهم؛ لما يعجز البشر عن إتيان مثله؛ على ما ذكرنا في الطور، والله أعلم.

ويحتمل ما ذكره أهل التأويل: أنها الكتب التي يكتب فيها أعمال بني آدم، ولم يذكروا جهة القسم بها، ولست أعرف وجهه.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِي رَقِ مَنشُورٍ ﴾ أي: غير مطوي.

وقال أبو عبيدة <sup>(١)</sup>: الرق: الورق.

وقال أبو عوسجة: الرق: الكتاب.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلْبَيْتِ ٱلْمَعْمُورِ﴾.

يحتمل البيوت كلها جملة، وهي البيوت التي جعل الله تعالى للخلق، يسكنون فيها، ويتقون بها من الحر والبرد، ويأمنون فيها، وهو ما قال الله تعالى: ﴿وَاللّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنَ بُوتِكُمْ مَنَ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْحَرُو وَالْمِرْ وَالْمِرْ وَالْمُرْ مِن جُلُودِ ٱلْأَنْعَدِ بُيُوتًا . . . ﴾ الآية [النحل: ٨٠]. ما عرف كل منافعها، وعظم نعمة الله تعالى عليهم في ذلك؛ ليستأدي بذلك شكرا، فأقسم بما ذكر أن [من] لم يقم بوفاء الشكر، استوجب العذاب والعقوبة، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون القسم بالبيت المعمور هو الكعبة، وهو معمور، قد عظم الله شأنه وأمره في قلوب الناس كافة، في قلوب الكفار والمؤمنين جميعًا، حتى كانت قريش وسائر العرب يحجونه ويزورونه، ويعظمونه، فأقسم به؛ على ما ذكر، والله أعلم.

وقال أبو عبيدة (٢٠): البيت المعمور: الكثير الأهل.

وأهل التأويل يقولون: البيت المعمور هو في السماء، يزوره أهل السماء، ويطوفونه، لكن القسم به يبعد؛ لما لم يسبق لهم المعرفة والمشاهدة به، فكيف أقسم بشيء لم يعرفوه، ولا وقع لهم العلم بالمشاهدة؛ إلا أن يقال: إن القسم به لأهل الكتاب، وذلك في كتبهم يعرفونه، فأما من لم يسبق له الخبر والمعرفة بذلك مشاهدة فبعيد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالسَّقْفِ ٱلْمَرْفُوعِ﴾ هو السماء التي رفعها بلا عمد يرونها من أسفل، ولا تعليق من الأعلى، على بعدها من الأرض، وسعتها وعرضها وشدتها

<sup>(</sup>١) انظر: مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) انظر: مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/ ٢٣٠).

وغلظها؛ ليعلم أن من فعل هذا، لا يفعله لغير شيء؛ بل ليمتحن، ويأمر، وينهى، وليستأدي شكره، فمن خالف أمره ونهيه، وكفر نعمه، وانتهك محارمه، استوجب ما ذكر، والله أعلم.

وليعلم أن من قدر على ما ذكرنا قادر على كل شيء، لا يعجزه شيء، يذكر سلطانه وقدرته وعظمته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمُسْجُورِ ﴾.

قال أهل الأدب: هو البحر الملآن الحار؛ لأنه - جل وعلا - منذ أنشأه، أنشأه حارًا ممتلئًا، عميقا، لم يتغير في وقت من الأوقات، ولا في حال من الأحوال، بل كان على حالة واحدة حارًا، مالحًا ممتلئًا عميقًا عريضًا، ليس كسائر الأنهار التي ربما تتغير عن جهتها من قلة الماء وسكونه وغورها في الأرض وامتلائها من الطين، وحاجتها إلى الحفر، وغير ذلك من التغير الذي يكون بها، فأما البحر على حالة واحدة في الأحوال كلها، فأقسم به: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآةُ مَوْرًا . وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا﴾.

بين الوقت الذي ينزل بهم العذاب الموعود حين قال: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَافِعٌ ﴾، ودل أن وقت تعذيب هذه الأمة يوم القيامة، وهو ما قال – عز وجل–: ﴿وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القمر: ٤٦].

وفيه وصف ذلك اليوم بالأهوال والشدة؛ لأنه تعالى ذكر أن السماء تمور مورًا، أي: تستدير استدارة، وتتحرك تحركًا، وذكر سير الجبال وما ذكر، وهذه الأشياء من أشد الخلائق وأصلبها، فهول ذلك اليوم وشدته عمل فيها ما ذكر من التحرك والسير والتغير وغير ذلك.

وفيه أن هذا العالم كله أنشأه بحيث يفنيه وينشئ عالمًا آخر ؟ لأنه ذكر فيه التغير من حال الله حال ؛ لأنه ذكر مرة سيرها وتحركها حيث قال : ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ ﴾ [الكهف : ٤٧]، وذكر السماء وتحركها ومورها، وذكر للأرض انشقاقها، حيث قال : ﴿وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ ﴾ [مريم : ٩٠]، وقال في آية أخرى : ﴿وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْمِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ ﴾ [القارعة : ٥]، وقال : ﴿يَسْفُهَا رَبِي نَسْفًا ﴾ [طه : ١٠٥]، وقال هاهنا : ﴿وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيرًا ﴾ ، وكذلك قال في السماء والأرض اختلاف الأحوال، فقال : ﴿يَوْمَ نَطْوِى ٱلسَكَاءَ كَطَيّ ٱلسِّجِلِ لِلْكُتُبِ ﴾ [الأنبياء : ١٠٤]؛ فدل إثبات التغير في هذه الأشياء على هلاكها، كما دل أنواع الأمراض والتغير من حال إلى حال في أهلها على هلاكها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَوَيْلُ يَوْمَبِنِ لِلْمُكَذِّبِينَ . . . ﴾ الآية، أي: المكذبين لرسلهم،

عليهم السلام.

ويحتمل: لتوحيده، أو لحججه، أو للبعث.

وقوله – عز وجل–: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ﴾.

نعتهم ووصف أمرهم، حيث قال: ﴿ أَلَٰذِينَ هُمَّ فِي خَوْضِ يَلْعَبُونَ ﴾، والخوض: هو البحث عن الشيء، إلا أن الخوض المطلق ذكروه واستعملوه في الباطل خاصة.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ لِدَغُونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَّمَ دَغًّا﴾.

أي: يدفعون في النار على وجوههم.

وقال أبو عبيدة (١٦): يدفعون دفعًا في القفا خاصة.

وقوله – عز وجل-: ﴿ هَٰذِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنْتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ﴾ .

هو على الإضمار؛ كأنه يقال لهم: هذه النار التي كنتم بها تكذبون في الدنيا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَفَسِحُرُ هَلَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ﴾.

يقال لهم في الآخرة لما ألقوا في النار: أفسحر هذا؟! مقابل ما قالوا هم للحجج والبراهين في الدنيا إنها سحر.

﴿أَمْ أَنتُمْ لَا نُبْصِرُونَ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يقال لهم لما أدخلوا النار: لعل ما أنتم فيه ليس بعذاب، وأنها ليست بنار، وأنتم لا تبصرون لذلك؛ كما أخبر عنهم في الدنيا: أنهم يقولون لحججه؛ حيث قال: ﴿ وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَظَلُّواْ فِيهِ يَعْرُجُونٌ . لَقَالُواْ إِنَمَا شُكِرَتَ أَبْصَنُرنا . . . ﴾ الآية [الحجر: ١٥، ١٥]، فقال مقابل ذلك ﴿ أَفَي حُرُ هَذَا أَمْ أَنتُمْ لَا بُقِرُونَ ﴾ أي: لعلكم لا تصرون.

والثاني: يقول: ﴿أَفَسِحْرُ هَلَاَ أَمْ أَنتُمْ لَا نُبُّصِرُونَ﴾ في الدنيا: أن هذا ينزل بكم في الآخرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَصْلَوْهَا فَأَصْرُواْ أَوْ لَا تَصْرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ ﴾ هذا كما قال إبليس: ﴿ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ أَ فَعَلَى ذَلَكَ قُولُه - عز وجل-: ﴿ اَصْلَوْهَا فَأَصْرُواْ أَوْ لَا تَصَرِّواْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ ﴾ أصبرتم أو جزعتم؛ فلا ينفعكم ذلك. وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّمَا ثُجْرُونَ مَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر: مجاز القرآن لأبي عبيدة (٢/ ٢٣١).

أي: ذلك استوجبتم بأعمالكم، لا أن أوجبت عليكم شيئًا لم تستوجبوه.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُنْقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمِ ﴿ فَكِهِينَ بِمَا النَّهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقَنَهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْمَنْجِيمِ ﴿ فَكُوبِ عِينِ الْمَنْجُمْ وَمَا اَلْنَهُمْ وَيَ مُلُورِ مَصْفُوفَةً وَرَفَحْنَهُم بِحُورٍ عِينِ الْمَنْجِيمِ وَالْفَيْمُ وَرَفَحْنَهُم بِاِيمَنِ اَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَنَهُمْ وَمَا اَلْنَهُم قِنْ عَمَلِهِم قِن شَيْءً كُلُ الْمَرِي عِينَ كَسُبَ رَهِينٌ ﴿ وَالْفَيْمُ مِنْ وَلَمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ وَلَا مَنْفُونَ ﴾ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ فِي وَلَحْمِ مِنا اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ فَيْكُونُ ﴾ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَشَامَلُونَ ﴿ وَاللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَشَامَلُونَ ﴾ وَلَحْمِ مِنا اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَشَامَلُونَ ﴿ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى بَعْضِ يَشَامَلُونَ ﴾ والله الله عَلَيْهُمْ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ عَلَالِهُ الْعَلِيْكُوا عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ ع

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ ٱلْمُلَّقِينَ فِي جَنَّتِ وَنَعِيمٍ . . . ﴾ الآية.

يحتمل: في جنات وفي نعيم.

ويحتمل: في جنات فيها نعيم؛ فتكون الواو بمعنى «مع»، أي: في جنات مع نعيم. وقوله – عز وجل–: ﴿فَكِكِهِينَ بِمَاۤ ءَالنَّهُمۡ رَيُّهُۥ﴾.

قال بعضهم: أي: ناعمين متنعمين.

وقال بعضهم: معجبين وهما واحد المعجب به والناعم سواء؛ لأنه إذا كان ناعما متنعما، كان معجبا مسرورًا.

وقال بعضهم: ﴿فَكِهِينَ﴾: ناعمين، و ﴿فَكِهِينَ﴾ معجبين بذلك؛ وهو قول القتبي. ثم ذكر هاهنا: ﴿فَكِكِهِينَ بِمَآ ءَانَنْهُمْ رَبُّهُمُ﴾، وذكر في سورة «الذاريات»: ﴿ءَاخِذِينَ مَاۤ مَانَنَهُمۡ رَبُّهُمُّ ﴾ [الذاريات: ١٦] فالفاكه ما ذكرنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿ اَخِذِينَ مَا ٓ ءَانَنَهُمْ رَبُّهُمٌّ ﴾ [الذاريات: ١٦].

أي: آخذين ما آتاهم ربهم بالشكر منه والحمد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ ٱلْجَكِيمِ﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: وقاهم، أي: عصمهم في الدنيا عن الأعمال التي توبقهم وتهلكم لو أتوا بها وعملوها، فإذا عصمهم عن ذلك، وقاهم عن عذاب الجحيم، والله أعلم.

والثاني: وقاهم أي: عفا عنهم في الآخرة، وصفح عما عملوا من الأعمال الموبقات في الدنيا ما لولا عفوه إياهم، لكانت توبقهم، ويستوجبون ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿كُلُواْ وَاَشْرَيُواْ هَنِيَئُا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ﴾، كأنه على الإضمار، أي: يقال لهم لما أدخلوا الجنة، ونزلوا منازلهم: كلوا واشربوا.

وقوله: ﴿هَٰنِيَنَّا﴾ أي: ليس عليهم في ذلك خوف التبعة، ولا خوف حدوث مكروه في

أنفسهم ولا آفة؛ لأن ذلك ينغص عليهم ذلك، ليس كما يؤكل في الدنيا، فيه خوف التبعة، وخوف حدوث المكروه والآفات في أنفسهم والضرر، فأخبر: ألا يكون لهم في الجنة ذلك؛ لئلا ينغص عليهم نعمها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مُتَّكِينَ عَلَى سُرُرِ مَصْفُوفَةً وَرَقَجْنَكُم بِحُورٍ عِينِ ﴿ ذَكَرَ [أن] لهم في الجنة جميع ما ترغب إليه أنفسهم في الدنيا، ويتمنون بها، كقوله تعالى: ﴿وَيَقُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوَٰلُونٌ مُلَّوَدُنَ ﴾ [الطور: ٢٤]، وقوله: ﴿وَكَوَاعِبَ أَزَابًا . وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴾ [النبأ: ٣٣، ٣٤]، وقوله - عز وجل-: ﴿فِهَا شُرُرٌ مُرَفُوعَةٌ . وَأَكُوابٌ مَوْضُوعَةٌ . وَغَارِقُ مَصْفُوفَةٌ . وَزَرَافِي مَبْوُنَةً ﴾ [الغاشية: ١٣ - ١٦]، وأشباه ذلك مما يكثر عده مما تحدث به أنفسهم في الدنيا، ورغبهم فيه ؛ ليرغبوا في طلبها وليتركوا ما في الدنيا من ذلك ؛ ليصفوا لهم ذلك في الآخرة .

وهذه الأحوال التي ذكر وأخبر أنه تكون لهم في الآخرة من الاتكاء على السرر، والمقابلة في المجلس وغير ذلك من الأشياء التي ذكرها في الكتاب.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينٍ﴾.

كما يقال: تزوجت بفلانة وفلانة؛ فعلى ذلك هذا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَاتَّبَعَنْهُمْ ذُرْيَنَّهُمْ بِإِيمَنِ ٱلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّينَهُمْ﴾.

قيل فيه بوجوه:

أحدها: ما قال أبو بكر الكيساني: أي: يلحق الأولاد بإيمانهم وأعمالهم درجات الآباء والأمهات، ولو قصرت أعمال الذرية عن أعمال الآباء والأمهات لأن الدرجات إنما تكون بالأعمال، فهم وإن لم يبلغوا في الأعمال مبلغ آبائهم؛ فإنهم يلحقون بهم في الدرجات، والله أعلم.

وقال بعضهم: إن الذرية التقنوا الإيمان من آبائهم وأمهاتهم، وأخذوه منهم، ولم يبحثوا عن حجته وبرهانه حتى يكون أخذهم وقبولهم عن البحث عن الحجة والبرهان، فهم وإن كانوا مقلدين آباءهم في الإيمان، متلقنين منهم فإنهم يلحقون بآبائهم وإن كان الإيمان عن الحجة أفضل من الإيمان بالتقليد والالتقان.

وقال بعضهم: إن الذرية وإن لم يبلغوا مبلغا يكون منهم الإيمان، فإنهم يلحقون بآبائهم وأمهاتهم في إيمانهم، وإن لم يكن منهم الإيمان ولم يأتوا به، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَاۤ أَلَنَنَهُم مِنۡ عَمَلِهِم مِن شَيَّوٍ﴾.

على تأويل أبي بكر: أي: وما ألتنا من أعمال الذرية من شيء؛ أي: ما نقصنا أعمال آبائهم في الثواب وإن قصرت أعمالهم عن أعمالهم، بل يبلغون درجات آبائهم، ويوفرون كما يوفر على آبائهم؛ وتأويله أبعد هذه التأويلات التي ذكرنا.

وعلى تأويل غيره: أي: ما نقصنا من أعمال آبائهم شيئًا، أي: إنهم وإن بلغوا مبلغ الآباء، فإن الآباء لا ينقصون من أعمالهم شيئًا، ذكر هذا حتى لا يظن أنه ينقص من ثواب آبائهم ويعطي ذلك لهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُلُّ أَمْرِي بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾.

قال بعضهم: هذا صلة قوله - عز وجل-: ﴿ أَصْلَوْهَا فَأَصْبِرُوۤا أَوْ لَا تَصْبِرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْكُمُّم إِنَّمَا يُخَرَّوْنَ مَا كُنْتُم يَعْمَلُونَ ﴾ [الطور: ١٦]، ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَهُ ﴾ [المدثر: ٣٨] وهو يرد قول من يقول بأن الرهن لصاحبه، له أن يحلبه، وأن يركبه، وأن ينتفع به، ثم يرد إلى المرتهن، ولو كان له هذا، لكان لا يكون رهنا؛ إذ أخبر: أنه رهين - أي: محبوس - فالرهن هو الذي يحبس في كل وقت، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَمَدَدْنَاهُم بِفَاكِهَةٍ﴾.

أي: وأمددناهم فاكهة، والباء في (الفاكهة) زائدة كما ذكرنا في قوله تعالى: ﴿يِحُورٍ بِنِ﴾.

ثم يحتمل أن يكون قوله: ﴿وَأَمْدَدْنَهُم﴾ إخبارًا عن دوامها وكثرتها، أي: لا تنقطع ولا تقل، وليس كفواكه الدنيا أنها لا توجد في كل وقت.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَحْمِ مِّمَّا يَشْنَهُونَ﴾.

أخبر أنهم يأكلون جميع ما يشتهون، ويجدون ما يتمنون، ليس كالدنيا، ربما يشتهي شيئًا لا يجده، ويجد ما لا يشتهيه، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَلَكُمُ فِيهَا مَا تَشْتَهِيَ أَنفُسُكُمُ ﴾ [فصلت: ٣١].

وقوله – عز وجل–: ﴿ يَلْنَزَعُونَ فِيهَا كَأْسًا﴾ أي: يتعاطون فيها كأسا، ويأخذ بعضهم من بعض، كما يكون في الدنيا لا يكون لكل أحد كأس على حدة، وهو كما روي في الخبر: أن نبي الله ﷺ كان يغتسل مع بعض أزواجه وربما تتنازع أيديهما.

وقال أبو بكر الكيساني: الكأس هو الخمر.

وقال غيره: هو الإناء المملوء من الخمر، وأما الذي لا شراب فيه فهو الإناء.

وقوله – عز وجل-: ﴿لَا لَغُوَ فيها وَلَا تَأْثِيمَ﴾ قرئ: ﴿لَا لَغُو ۗ فِهَا وَلَا تَأْثِيرٌ﴾ بالرفع والتنوين.

قال أبو عبيدة: إنه خبر بأنه ليس فيها لغو ولا تأثيم، كما قال: ﴿لَا فِيهَا غَوْلُ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ﴾ [الصافات: ٤٧]. وقرئ بالنصب فيهما على التنزيه، وهو وجه غير مدفوع.

وتأويل الآية: أي: لا يكون منهم من اللغو، وما يؤثم من القول؛ كما يكون في شراب الدنيا من اللغو وقول الإثم.

وقيل: ﴿ لَا لَغُو ۗ فِبَهَا وَلَا تَأْتِيثُ ﴾؛ لأنها أحلت لهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَلُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَّهُمْرَ كَأَنَّهُمْ لُؤْلُو ّ مَكْنُونٌ ﴾.

يرغبهم فيها [كما] رغب إليهم أنفسهم في الدنيا من الخدم، والفواكه، والبسط ليطلبوها، والله أعلم.

وقوله: ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ يَتَسَآءَلُونَ﴾.

قال أبو بكر الكيساني: يتساءلون عن المعاصي التي كانت منهم في الدنيا، واستدل بقوله على أثر هذه الآية: ﴿إِنَّا كُنَّا فَبَلُ فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ﴾ يحتمل قوله: ﴿فِي آهَلِنَا مُشْفِقِينَ﴾ وجهين:

أحدهما: إنا كنا قبل وأهلنا مشفقين كقوله: ﴿فُواْ أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا﴾ [التحريم: ٦]. والثاني: أي: إنا كنا قبل على أنفسنا وأهلنا مشفقين، أي: خائفين على ما كان منا من الجنايات والمعاصى.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن فَبْلُ نَدْعُوهٌ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيـمُ﴾.

أي - والله أعلم-: إنا كنا قبل في أهلنا مشفقين على أنفسنا؛ لجناياتنا وراجين رحمته بقوله تعالى: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلُ نَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴾، وصف الله تعالى في غير آي من القرآن بالإشفاق والخشية، والطمع والرجاء: كقوله تعالى: ﴿يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [السجدة: ١٥]، وقوله: ﴿وَيَدْعُونَكَا رَغَبًا وَرَهَبًا ﴾

ثم قوله: ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ۗ قرئ: ﴿أَنَّهُ هُو البر ﴾ بنصب الألف وخفضه؛ فمن كسره، حمله على الابتداء؛ أي: ربنا كذلك على كل حال، ومن نصب أراد: يدعوه ثانيا؛ لأنه هو البر الرحيم، أي: يدعوه لأجل أنه كذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ﴾.

دل قوله: ﴿فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْمَنَا وَوَقَنْنَا عَذَابَ ٱلسَّمُومِ﴾: أن لله أن يعذبهم بعذاب السموم، لكنه بمنه وفضله وقاهم، ولو كان عليه ذلك كما قالت المعتزلة لم يكن لذكر المنة معنى.

قوله تعالى: ﴿ فَذَكِرْ فَمَا آنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا بَخْنُونِ ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ فَلْرَبَصُ بِهِ، رَبِّ الْمَنُونِ ﴿ فَلَ تَرَبَّصُواْ فَإِنِي مَعَكُمْ مِنَ الْمُثَرَبِصِينَ ﴿ أَمْ اللَّهُمُ أَخَلَمُهُم بِهَدَاً أَمْ هُمْ فَوْمٌ طَاعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عَوْنَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ أَمْ هُمُ الْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُواْ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضَ بَل لَا يُوفِئُونَ ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ أَمْ هُمُ الْمَكِيْدِ وَإِلَّا أَرْضَ بَل لَا يُوفِئُونَ ﴿ أَمْ عَندَهُمْ الْمَنْدِنُ اللَّهُ عَلَمُ الْمَنْدُ وَلَاكُمُ الْمَنُونَ ﴿ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل المُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

وقوله: ﴿ فَذَكِّرْ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا مَجْنُونٍ ﴾.

أي: بما أنعم عليك من النبوة والقرآن لست بكاهن ولا مجنون.

ثم هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: إنك لم تقابل نعمة ربك [بذلك،] عوفيت وعصمت عما ذكروا من الجنون، والسحر وغير ذلك، والله أعلم.

دلت هذه الآية على أنهم قالوا له: إنه كاهن، ومجنون، وكذا كانت عادة أولئك أنهم ينسبون الحجج عند عجزهم عن مقابلتها إلى السحر، والأنباء المتقدمة إلى الكهانة، وخلاف الرسل – عليهم السلام – لقادتهم وفراعنتهم إلى الجنون، والكلام المستملح والنظم الجيد إلى الشعر؛ تلبيسا للأمر على أتباعهم، هذه كانت عادتهم، مع العلم منهم أن رسول الله على ليس كذلك، ولا اختلف إلى أحد من الكهان ولا السحرة ولا كان القرآن على نظم الشعر؛ إذ عجزوا عن إتيان مثله، وهم عن الشعر غير عاجزين، ثم لما عجزوا عن مقابلة ما آتاهم من الحجج قالوا: ﴿نَرْبَصُ بِهِه رَبِّ الْمَنُونِ ، أي: عن قريب يرجعون إلى ديننا، وإلى ما نحن فيه، وكانوا يقولون للضعفاء أصحاب رسول الله على: ﴿قُلُ تَرَبَصُوا فَإِنِي مَعَكُم إِن محمدًا يموت ويصير الأمر لنا؛ فترجعون إلينا؛ فقال تعالى: ﴿قُلُ تَرَبَصُوا فَإِنِي مَعَكُم أَي: تربصوا ذلك؛ فإني متربص ذلك بكم؛ فكانوا جميعًا أو عامتهم أعنى: الذين قالوا لرسول الله على الله الله الله على والله أعلم.

قال القتبي: ريب المنون: حوادث الدهر وأوجاعه ومصائبه، والمنون: الدهر.

وقال أبو عوسجة: ريب المنون، أي: المنية، وريبها: ما تأتي به.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَمْلُهُمْ بِهَدَّا﴾ قد ذكرنا في غير موضع معنى (١) حرف «أم» أي: ليست لهم عقول تأمرهم بذلك، أي: من يأمر بهذا فليس بعاقل.

والثاني: على تسفيه أحلامهم، أي: أي عقل يأمر بعبادة الأصنام، وينهى عن عبادة الله تعالى؟! أي: لا عقل يأمر به.

وقوله: ﴿ بَلِّ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) في أ: أن.

أي: طاغون في ذلك، والطغيان: هو المجاوزة عن الحد في العداوة.

وقوله: ﴿أَمْ يَقُولُونَ لَقَوَّارُأُ بَلَ لَا يُوْمِنُونَ﴾ أي: يعلمون أنك لست بمتقول، ولكن ينسبونك إلى التقول، لتكذيبهم بآيات الله تعالى؛ وهو ما ذكر في آية أخرى: ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ﴾ – بالتخفيف والتشديد – ﴿وَلَكِنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِنَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ [الأنعام: ٣٣] يقول: إنهم لا يقولون: إنك كاذب فيما تقول، ولا ينسبونك إلى الكذب، ولكن إنما يكذبون الآيات، ويعتقدون كذبها؛ فعلى ذلك تقوله على علم منهم: أنك لم تتقول، ولكن اعتقدوا تكذيب الآيات والجحود لها، فيقولون: إنك تتقول من [عند نفسك]، قال: ﴿فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثِ مِثْلِمِةٍ إِن كَانُوا صَدِقِينَ﴾، أي: لو كانوا صادقين بأن محمدًا يتقول على الله، فليأتوا بمثل ما أتى به محمد.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿فَلَيَأْتُواْ بِحَدِيثِ مِثْلِهِ ﴾ وإن خرج مخرج الأمر في الظاهر، فهو في الحقيقة ليس بأمر؛ لأنه لا يحتمل أن يأمرهم أن يأتوا بالكذب والافتراء، ثم هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على الإعجاز عن أن يأتوا بمثله.

والثاني: على التوبيخ والتوعيد على ما قالوا على رسول الله ﷺ من الافتراء والتقول، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ﴾.

قال عامة أهل التأويل<sup>(۱)</sup>: أم خلقوا من غير أب، ولكن ليس فيما ذكروا كثير فائدة، لو خلقوا من غير أب، إلا أن يريدوا بذلك: حتى لم يعرفوا من خلقهم، وممن خلقوا، بل كانت لهم آباء عودوهم وأعلموهم بأن لهم خالقا، وأنهم مخلوقون، وليسوا بخالقين، أو كلام نحوه، فكيف يتكلمون بما هو سفه، وكيف يصرون عليه.

وعندنا يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ﴾ أي: يعلمون أنهم لم يخلقوا لغير شيء، إذ [لو] خلقوا من تراب، ولغير معنى وحكمة، لكان خلقهم عبثًا باطلا، وهم يعلمون أنهم لم يخلقوا لعبًا باطلا.

والثاني: يقال: لا يخلو إما أن يكون خلقوا من غير شيء، أو خلقوا من تراب وماء، فكيفما كان؛ فدل أن قدرته ذاتية لا مستفادة؛ فلا يحتمل أن يعجزه شيء.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٤٩٥).

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمَّ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ﴾.

أي: ليسوا هم بخالقين.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ أي: يعلمون أنهم لم يخلقوهما. وقوله: ﴿بَل لَا يُوقِنُونَ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أن ما يقولون إنما يقولون على الظن لا على اليقين.

والثاني: ﴿بَل لَا يُوقِئُونَ﴾ أي: لا يصدقون، وذلك في قوة علم الله تعالى بأنهم لا يؤمنون.

فإن كان التأويل هذا، ففيه دلالة إثبات الرسالة؛ حيث أخبر عن الغيب.

وإن كان التأويل هو الأول، ففيه أن جميع ما يقولون، إنما يقولون على الظن والجهل، لا على اليقين، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ عِندَهُمْ خَزَائِنُ رَبِكَ . . . ﴾ الآية؛ أي: ليس عندهم خزائن ربك؛ على ما ذكرنا في قوله تعالى: ﴿أَمْ خَلَقُوا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ أي: لم يخلقوا؛ فعلى ذلك هذا: ليس عندهم خزائن ربك، ولا هم المصيطرون.

ثم الآية تحتمل وجوها أيضًا:

تحتمل ﴿أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِكَ﴾، أي: الذي منعهم عن اتباع رسول الله ﷺ هو المنعة التي عندهم، ليس ذلك عند رسول الله ﷺ؛ فيكونون هم لذلك أحق بالرسالة، أي: ليسوا بأحق.

ويحتمل قوله تعالى: ﴿أَمْ عِندَهُمْ خَرَآبِنُ رَبِّكَ﴾ أي: علم الغيب، أطلعوا على ذلك فعلموا أن رسول الله ﷺ قد تَقَوَّلَ على الله تعالى؟! أي: ليس لهم علم الغيب.

ويحتمل ﴿أَمْ عِندَهُمْ خَزَآبِنُ رَبِّكَ﴾، أي: علم الغيب، ليس ذلك عند رسول الله ﷺ، بل عند رسوله ما يخبره ربه - جل وعلا - ليس عندهم شيء من ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمْ هُمُ ٱلْمُصَيْطِرُونَ﴾.

أي: ليس هم المسلطين على أرزاقهم، ولا أرزاق غيرهم.

وقال بعضهم: المسيطر: الرب تعالى، يقال: سيطر فلان، أي: صار ربا؛ وهو قول قتير.

وقال الزجاج: المسطير: المسلط؛ يقال: سيطر، أي: تسلط.

وقال أبو بكر: المسيطر: الغالب القاهر، لكن الغلبة والقهر بالحجة عليهم، وهذا يخرج على المقابلة برسول الله ﷺ ما ذكر، ويحتمل على غير المقابلة، والله أعلم.

وقوله: ﴿ أَمْ لَهُمْ سُلَمٌ يُسْتَمِعُونَ فِيهِ ﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أم لهم سبب وقوة؛ فيصعدون السماء؛ فيستمعون من أخبارها؛ فعلموا بذلك أن محمدًا ﷺ تقول على الله تعالى.

والثاني: ﴿أَمْ لَمُمْ سُلَمٌ ﴾، أي: لهم حجة وبرهان يستمعون فيه أن رسول الله ﷺ على ما ذكروا، فإن قالوا: نعم لنا ذلك، يقال لهم عند ذلك: ﴿فَلَيَأْتِ مُسْتَمِعُهُم بِسُلْطَنِ مُبِينٍ﴾ أي: بحجة بينة، أي: ليس لهم ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ لَهُ ٱلْبَنَتُ وَلَكُمُ ٱلْبَنُونَ . . . ﴾ الآية.

هذا ليس من نوع ما سبق ذكره؛ لأن ما تقدم من الآيات بينهم وبين رسول الله على المقابلة، وهذا راجع إلى الله تعالى في الظاهر على ما سبق منهم القول: إن الملائكة بنات الله، وهو ما قال: ﴿وَإِذَا بُشِرَ أَحَدُهُم بِالْأَنْثَى ظُلَّ وَجَهُمُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ ﴾ [النحل: مدكر سفههم في نسبتهم البنات إلى الله - عز وجل- وهم يأنفون من نسبتهن إليهم، فيسكن بذلك صدر رسول الله على ويصبره على أذاهم، أي: إنهم يقولون في ما قولون فيك، والله أعلم.

ويحتمل أن خرج ما ذكرنا من المقابلة برسول الله ﷺ، [و]معناه: أم لرسول الله البنات، ولكم البنون؛ فتتركون اتباعه لذلك؟! والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمْ نَسْتُلُهُمْ آجْرًا نَهُم مِن مَغْرَمِ مُّنْقَلُونَ﴾.

أي: لست تسألهم أجرا على اتباعك، فيمنعهم ذلك عن اتباعك، يذكر أن ليس لهم أسباب المنع، وهذه أسباب المنع، وإنما امتنعوا عن الاتباع تعنتا ومكابرة.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ عِندَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُمْ يَكُنْبُونَ﴾، أي: عندهم علم الغيب؛ فيعلمون أن رسول الله ﷺ تقوله؛ بل ليس عندهم ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿ أَمْ يُرِيدُونَ كَيْدَأُ ۚ فَالَّذِينَ كَفَرُواْ هُمُ ٱلْمَكِيدُونَ ﴾ .

أي: يريدون كيدا برسول الله ﷺ، لكن هم المكيدون، أي: إليهم يرجع ذلك الكيد، والذي أرادوا برسول الله ﷺ.

ثم يحتمل ذلك الكيد الذي أخبر – عز وجل– أنه عليهم في الدنيا؛ على ما قاله أهل التأويل: إنهم قتلوا يوم بدر، ويحتمل ذلك في الآخرة.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ لَهُمْ إِلَنَّهُ غَيْرُ ٱللَّهِ﴾.

أي: أم لهم إله يأمرهم بالذي يدعون على رسول الله على أي: أم لهم إله غير الله

يمنعهم من عذاب الله تعالى؟! أي: ليس لهم.

ويحتمل: أم لهم إله غير الله يأمرهم بالذي يدعون على رسول الله على من التقول على الله تعلى الله تعلى الله تعالى، أو يطلعهم على ذلك، ويدفع عنهم ما ينزل من السماء من العذاب، وهو ما قال: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ . مَّا لَهُر مِن دَافِعٍ ﴾ [الطور: ٧، ٨].

ثم نزه نفسه عما أشركوا معه من الأوثان في تسمية الألوهية واستحقاق العبادة، فقال: ﴿ سُبْحَنَ اللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْا كِسَفَا مِنَ السَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مَرَكُومٌ ﴿ فَذَرَهُمْ حَتَى يُكَافُوا يَوْمَهُمُ الَّذِى فِيهِ يُصْعَفُونَ ﴿ فَا يَعْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا وَلاَ هُمْ يُنصَرُونَ ﴿ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلِيكُنَّ أَكْرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمِنَ الْمَاكُورُ وَلِكَ فَإِنْكَ بِأَعْيُرِنَا ۚ وَسَيِّحَ بِحَمْدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴿ وَمِنَ الْيَالِ وَلَكِنَ أَكْرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

فَسَيِّحَهُ وَإِذْبُرَ النَّجُودِ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّ

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِن يَرُواْ كِسُفُنَا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ سَافِطاً يَقُولُواْ سَحَابٌ مَرْكُومٌ ﴾.

يخبر عن عناد أولئك الرؤساء ومكابرتهم، وإنما قالوا ما قالوا على التعنت، لا على الاسترشاد، وأن هذه الآيات من قوله: ﴿أَمْ تَأْمُرُهُمْ أَخْلُهُمْ بِهَذَأَ ... ﴾ [الطور: ٣٦] إلى قوله: – عز وجل-: ﴿أَمْ هُمُ إِلَهُ عَبَرُ اللّهَ ﴾ [الطور: ٤٣] كلها محاجة مع أولئك الرؤساء المعاندين؛ يبين ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِن يَرَوّا كِنْفاً مِنَ السّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُواْ سَحَابٌ مَرَّكُومٌ ﴾ يقول: إنهم وإن يروا ما توعدهم من عذاب ينزل بهم يقولوا - لتعنتهم ومكابرتهم -: إنه سحاب، ليس بعذاب، وهو كما قال: ﴿وَلُو آنَنَا نَزَّلنا إلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ وَكُلّمُهُمُ المُونَى وَحَشَرنا عَلَيْهِم كُلَّ شَيْءٍ قُبلًا ليس بعذاب، وهو كما قال: ﴿وَلُو آنَنَا نَزَّلنا إلَيْهِمُ الْمَلَيْكَةُ وَكُلّمُهُمُ المُونَى وَحَشَرنا عَلَيْهِم كُلَّ شَيْءٍ قُبلًا مَن اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِم كِسَفًا مِن السّمَاءِ وَالأَرْضُ إِن نَشَأ نَخْسِفْ بِهِمُ ٱلأَرْضَ أَو نُسْقِطْ عَلَيْهِم كِسَفًا مِن السّمَاءِ وَالأَرْضُ أَو نُسْقِطْ عَلَيْهِم كِسَفًا مِن السّمَاءِ وَالمَون، ويقولون: ما ذكر إنه سحاب مركوم؛ تعنتا ومكابرة.

ثم أمر رسوله على بأن يعرض عنهم وألا يشتغل بهم؛ لما علم الله تعالى أنهم لا يؤمنون، وهو ما قال - عز وجل-: ﴿فَذَرَهُمْ حَتَّى يُكَتَّوُا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى فِيهِ يُصْعَتُونَ﴾ يؤيس رسوله على أذاهم، وترك المكافأة لهم، ويخبر أنهم لا يؤمنون إلا في اليوم الذي فيه يصعقون، أي: يموتون.

ثم قرئ قوله: ﴿يُصْعَقُونَ﴾ بفتح الياء وضمه؛ فمن قال بالنصب، احتج بقوله: ﴿ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [الزمر: ٦٨]، ولم يقل فَصُعِقَ.

ثم يحتمل الصعقة التي ذكر: ما ذكرنا؛ أي: يموتون.

ويحتمل: أي: تنزل بهم الشدائد والأوجاع، ولكن لا ينفعهم الإيمان في ذلك الوقت؛

لأنه إيمان دفع العذاب عن أنفسهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِي عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ ﴾.

برسول الله ﷺ عما ينزل بهم يومئذ؛ جزاء على كيدهم برسول الله ﷺ.

ويحتمل ألا يغنيهم من عذاب الله تعالى الأصنام التي عبدوها؛ رجاء أن تشفع لهم، أو تقربهم إلى الله زلفي؛ كما أخبر - عز وجل-، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ﴾.

قال أهل التأويل: أي: لمشركي أهل مكة عذاب دون عذاب النار، وهو القتل بالسيف م بدر.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا﴾، أي: للكفرة عذاب في الدنيا دون الذي ذكر في يوم القيامة؛ حيث قال: ﴿عَذَابُ اللَّهُ مُ اللَّذِي فِيهِ يُضْعَقُونَ﴾، ثم قال: ﴿عَذَابُ دُونَ وَلِيهِ مُضْعَقُونَ﴾، ثم قال: ﴿عَذَابُ دُونَ وَلِيهِ مُضْعَقُونَ﴾، ثم قال: ﴿عَذَابُ كُله وَلِيهِ مَا داموا كفارا فهم في عذاب، يكونون في خوف وذل وخزي؛ فذلك كله عذاب الله، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَكِنَّ أَكُثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾.

أي: لا ينتفعون بعلمهم، أو لا يعلمون حقيقة؛ لما لم ينظروا في أسباب العلم، ولم يتفكروا فيها؛ حتى يمنعهم ويزجرهم عن صنيعهم.

وقوله - عز وجل- : ﴿وَأَصْبِرُ لِلْعُكْمِرِ رَبِّكَ﴾.

دل هذا الحرف أن النبي عَلَيْ قد كلف أمرا شديدًا شاقًا عليه حتى قال: ﴿وَاَصْبِرَ ﴾ إذ الأمر بالصبر لا يكون إلا في أمور شاقة شديدة؛ ولذلك قال له: ﴿فَاصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَرْهِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف: ٣٥] أمره بالصبر على ما كلفه، كما صبر إخوانه على ما لحقهم من الأمور الشاقة، وما قال ﴿وَاصْبِرَ وَمَا صَبْرُكَ إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ [النحل: ١٢٧] أخبر أنه لو صبر إنما يصبر بتوفيق الله إياه، أو فيه: أنه إذا صبر يكون صبره لله تعالى ؛ حتى يسهل عليه احتمال ذلك، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ لِمُكْمِرِ رَبِّكَ ﴾، يحتمل وجوها:

أحدها: ما أمر من تبليغ الرسالة إلى الفراعنة الذين كانت همتهم القتل لمن خالفهم، فذلك أمر شديد؛ فأمره بالصبر على ذلك، والتبليغ إلى أولئك.

والثاني: أمره بالصبر على أذاهم واستهزائهم به، وترك المكافأة لهم.

ويحتمل أن يكون الأمر بالصبر على الأمور التي كانت عليه في خالص نهيه من احتمال غصة التكذيب، وحزنه على تركهم التوحيد والإيمان، وإنما ذلك كله حكم الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعَيُنِكًا ﴾.

أي: بمنظر وعلم منا، فإن كان الأمر بالصبر على القيام بتبليغ الرسالة إلى من ذكرنا؛ فيخرج قوله: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ فَيَخرج قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنْ النَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧].

وإن كان الأمر بالصبر على ترك مكافأتهم، أو على القيام بالأمور التي فيما بينه وبين ربه تعالى؛ فيصير كأنه قال: على علم منا بما يكون منهم من التكذيب والاستهزاء والأذى، كلفناك، لا عن جهل منا بذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ﴾.

أي: نزهه عن معانى الخلق، وعما لا يليق، واذكر الثناء عليه بما هو أهله.

وقوله – عز وجل–: ﴿حِينَ نَقُومُ﴾.

يحتمل: حين تقوم من مجلسك، أو من منامك، أو حين تقوم للتعيش والانتشار.

فإن كان المراد: حين تقوم من مجلسك؛ فيكون التسبيح ما ذكر في الخبر عن رسول الله على أنه قال: «من جلس مجلسا كثر فيه لغطه، فليقل قبل أن يقوم من مجلسه: سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك وأتوب إليك، غفر له ما كان في مجلسه ذلك» ولم يذكر الآية.

وإن كان المراد: حين تقوم من منامك، فجائز أن يكون المراد منه: الصلاة.

وإن كان حين تقوم للانتشار والتعيش؛ فيصير كأنه أمر بالتسبيح بالنهار في وقت الانتشار؛ وعلى هذا قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْيَلِ﴾ أي: سبح بالليل في وقت الراحة، فيصير كأنه قال: وسبح بحمد ربك في الأوقات كلها، بالليل والنهار، في وقت الراحة، وفي وقت الانتشار.

وروى الضحاك عن عمر - رضي الله عنه - أنه قال: ﴿وَسَيِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ لَقُومُ﴾ [تقول] في الصلاة المفروضة قبل أن تكبر: «سبحانك اللهم وبحمدك...» (١) إلى آخره.

وروى الضحاك: أن النبي ﷺ كان إذا دخل في الصلاة، قال ذلك؛ وذلك قوله تعالى: ﴿ وَسَيْبَعَ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ .

وروى أبو سعيد وعائشة – رضي الله عنهما – عن النبي ﷺ أنه [كان] إذا افتتح الصلاة قال: [«سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك»].

<sup>(</sup>۱) أخرجه سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وابن جرير (٣٢٤٠٣)، (٣٢٤٠٤) وابن المنذر عن الضحاك بدون ذكر عمر، كما في الدر المنثور (٦/ ١٥١).

وروي عن مجاهد أنه قال: حين تقوم من كل مجلس (١)، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَسَيِّحُهُ وَإِدْبَكُ ٱلنُّجُومِ﴾:

قال أهل التأويل: هو ركعتا الفجر [كما] روي عن جماعة من الصحابة (٢<sup>)</sup>، رضوان الله عليهم أجمعين.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما- مرفوعًا: أنه أراد بإدبار النجوم: الركعتين قبل الفجر، وأدبار السجود: الركعتين بعد المغرب<sup>(٣)</sup>؛ فإن ثبت فهو التأويل، فإن كان على هذا فهو يدل على تأخير صلاة الفجر؛ لأن إدبار النجوم إنما يكون ذهابها وانقضاءها، وذلك لا يكون بأول وقت طلوع الفجر، وإنما يكون وقت الإسفار؛ فيكون حجة لنا، والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه الفريابي وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٥١).

<sup>(</sup>۲) منهم عمر بن الخطاب وعائشة وعلي بن أبي طالب، أخرج آثارهم ابن جرير (٣٢٤٠٧)، (٣٢٤٠٨)، (٣٢٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٢٤٠٦) وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/١٥٢).

## ذكر أن سورة النجم مكية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّخْرِ الرَّحَيْمِ الرَّحَيْمِ إِنَّ الرَّحَيْمِ إِنَّهُ إِنَّ الرَّحَيْمِ إِنَّهُ

قوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴿ مَا مَثَلَ صَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ﴾ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ﴾ إِنَّ هُوَ إِلَّا مُوَىٰ ﴾ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ مَا مَثَلُ صَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ﴾ وَهُوَ بِالْأَفْقِ الْأَغْلَى ﴾ ثُمَّ دَنَا فَلَدَلَى ﴾ إِلَا وَجْنَ بِالْأَفْقِ اللَّغْلَى ﴾ ثُمَّ دَنَا فَلَدَلَى ﴾ أَنْ فَلَدَلَى هُوَ فَكُو بِاللَّهُ فَي اللَّغْلَى ﴾ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ الْفَتُمُرُونَهُم عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ عند سِدْرَةِ اللَّنَاعَلَى ﴾ عندها جَنَّةُ اللَّوْيَ ﴿ إِنَا مُولِى اللهِ عَبْدِهِ مِنْ اللَّهُ وَلَى اللهِ عَبْدِهِ مِنْ اللهِ عَبْدِهِ اللهِ عَبْدِهِ اللهِ عَبْدِهِ اللهِ عَبْدِهِ اللهُ عَبْدُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّ

قيل<sup>(۱)</sup>: المراد: هو النجوم أنفسها، فأقسم بها على أن محمدًا ﷺ ما ضل وما غوى؛ على ما قاله الكفرة؛ وبه يقول الأصم.

وقيل (٢): أراد بقوله: ﴿وَالنَّجْمِ﴾: نزول القرآن نجما فنجما، على التفاريق أقسم بالقرآن: إنه لم يضل، ولم يغو.

وقال مجاهد<sup>(٣)</sup>: أقسم بالثريا إذا غاب، والعرب تسمي الثريا - وهي ستة أنجم ظاهرة -: نجما.

وقال أبو عبيد: أقسم بالنجم إذا سقط في الغور؛ فكأنه لم يخص الثريا دون غيره. فإن كان التأويل هو الأول فهو لما جعل الله تعالى للنجوم محلًّا في قلوب الخلق وأعلاما يستخرجون بها جميع ما ينزل بالخلق، وما يكون لهم من المنافع والمضار من كثرة الأنزال والسعة والضيق، وما ينزل بهم من المصائب والشدائد، وما يكون من انقلاب الأمور، وما جعل فيها من المنافع من معرفة القبلة، وطرق الأمكنة النائية، ومعرفة الأوقات وغيرها مما يكثر عدها، فأقسم بنفسها، أو بالذي أنشأ النجوم، وما جعل فيها من

وإن كان النجم هو النجوم التي أنزل القرآن فيها نجوما على التفاريق، فالقسم بالذي أنزل القرآن على التفاريق.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذَا هُوَيٰ﴾؛ أي: سقطت، كقوله تعالى: ﴿فَكَلَا أُقْسِمُ بِمَوْقِعِ

المنافع: أن محمدًا ﷺ ما ضل وما غوى.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/ ٥٠٤).

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٤١٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (٣٢٤١٤)، (٣٢٤١٥) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/١٥٤).

النُّجُومِ ﴾ [الواقعة: ٧٥] أي: بمساقطها.

والأشبه: أن يكون قوله: ﴿إِذَا هَوَيٰ﴾ أي: إذا سارت سيرًا دائمًا في سيرها؛ لأنها أبدا تكون في السير، وفي سيرها منافع الخلق من الاهتداء للطرق وغيرها، ولما ليس في مساقط النجوم وغيبوبتها كثير حكمة حتى يقسم بذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ﴾.

يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: ما ضل عما نزل به القرآن، وعما أمر به؛ لأنهم كانوا يدعون عليه الضلال: أن خالف دينهم ودين آبائهم، فقال: ما ضل هو عما أمر به، وما غوى.

والثاني: ﴿مَا صَلَ صَاحِبُكُو وَمَا غَوَىٰ ﴾؛ إذ ليس بساحر؛ ولا شاعر؛ لأنهم كانوا يقولون: إنه شاعر وإنه ساحر، فقال: ليس هو كذلك ما ضل بالسحر، وما غوى بالشعر؛ على ما قال ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَنَيِّعُهُمُ اَلْعَاوُنَ ﴾ [الشعراء: ٢٢٤] [بل] رشد واهتدى، وهو ما قال: ﴿ وَمَا يَطِقُ عَنِ الْمُوكِنَ ﴾ أي: ما ينطق عما يهوي به نفسه؛ بل إنما ينطق عن الوحي بقوله: ﴿ إِنّ هُوَ إِلّا وَتَى يُوحَىٰ . عَلَمَهُ شَدِيدُ اَلْقُوكُ ﴾ وإلا جائز أن يصرف قوله تعالى: ﴿ عَلَمَهُ شَدِيدُ اَلْقُوكُ ﴾ وإلا جائز أن يصرف قوله تعالى: ﴿ عَلَمَهُ شَدِيدُ اَلْقُوكُ ﴾ . عَلَمَ الله تعالى ؛ إذ الله تعالى قد أضاف تعليمه إلى نفسه بقوله - عز وجل - : ﴿ الرَّمَنَ ثُن كُ عَلَمَ اللهُ وَتَى إِلَا حَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَلْوَلُونَ ﴾ . وهو جبريل - عليه السلام - على ما قال أهل التأويل .

ثم أضاف التعليم مرة إلى جبريل – عليه السلام- ومرة إلى نفسه، فالإضافة إلى جبريل – صلوات الله عليه – لما منه سمع النبي ﷺ، وتلقف.

والإضافة إلى الله تعالى تخرج على وجهين:

أحدهما: أضاف إلى نفسه؛ لما أنه هو الباعث لجبريل إليه، والآمر له بالتعليم، والخالق لفعل التعليم من جبريل، عليه السلام.

والثاني: لما يكون من الله - سبحانه وتعالى - من اللطف الذي يحصل به العلم عند التعليم؛ ولهذا يختلف المتعلمون في حصول العلم مع التساوي في التعليم؛ لاختلافهم في آثار اللطف، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَوَ مِرَةٍ فَٱسْتَوَىٰ . . . ﴾ الآية.

قال أهل التأويل (١٠): ﴿ ذُو مِرَّقِ ﴾ أي: ذو قوة.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير عنه (٣٢٤٢٦) كما في الدر المنثور (٦/ ١٥٦).

وقيل: ﴿ ذُو مِرَّةِ ﴾ أي: ذو إحكام، وأصله من قوى الحبل، وهي طاقته، والواحد: قوة، وأصل المرة: الفتل.

وقوله: ﴿ فَأَسْتَوَىٰ ﴾ يحتمل ﴿ فَأَسْتَوَىٰ ﴾ ، أي: محمد ﷺ؛ لنزول الوحى إليه.

وقيل: ﴿فَاَسْتَوَىٰ﴾، أي جبريل – عليه السلام – على صورته؛ لما ذكر أنه ﷺ سأل ربه – عز وجل – أن يريه جبريل – عليه السلام – على صورته فاستوى جبريل على صورته، فرآه كذلك، وقوله – عز وجل –: ﴿وَهُوَ بِالْأَفْتِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ ثم يحتمل ﴿بِالْأَفْتِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ ثم يحتمل ﴿بِالْأَفْتِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ أي : أفق السماء.

ويحتمل أن يكون الأفق الأعلى مكان الملائكة ومسكنهم، فأخبر أنه ﷺ رأى [جبريل] على صورته في مكانه.

وجائز أن يكون الأفق ما ذكر في الخبر: أن رسول الله ﷺ أراد أن يرى جبريل في صورته، فسأله أن يراه، فقال: إن الأرض لا تسعني، ولكن انظر إلى الأفق الأعلى، فنظر فرآه.

وفي بعض الأخبار: إنك لا تقدر أن تراني في صورتي، ولكن انظر إلى الأفق الأعلى. ثم جائز أن يكون ما ذكر من النظر إلى الأفق الأعلى؛ لما أن بصره كان لا يحتمل النظر إليه من قرب، ويحتمل ذلك من البعد، وذلك معروف فيما بين الخلق: أن الشيء إذا كان له شعاع أو نور أو بياض شديد: أن البصر لا يحتمل النظر إليه من القرب في أول ملاقاته، ويحتمل إذا كان يبعد منه؛ وعلى هذا قوله - عز وجل-: ﴿مُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ يحتمل: دنا منه جبريل - عليه الصلاة السلام- شيئًا بعد شيء، وقرب منه كذلك ليحتمله؛ إذ جبل الإنسان على طبيعة يحتمل الأشياء إذا انتهت إليه على التفاريق ما لو أتته بدفعة واحدة في وقت واحد، لما احتملتها الأنفس؛ كالحريأتي الخلق بعد شدة البرد شيئًا فشيئًا، وكذلك البرد بعد شدة الحر شيئًا فشيئًا حتى يشتد ما لو أتيا بدفعة واحدة إذا كان قريبا منه.

ويحتمل من البعد، ثم يقرب ويدنو قليلًا قليلًا حتى يحتمل من القرب، والله أعلم. ثم من الناس من يقول: إن قوله تعالى: ﴿ مُمَّ دَنَا فَنَدَكَى ﴾ على التقديم والتأخير؛ أي: تدلى قربا؛ لأنه يكون التدلي أولًا ثم الدنو منه.

ومنهم من قال: بل هو على ما قال، وهما سواء - أعني: التدلي والدنو - بمنزلة القرب والدنو، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدَّنَ﴾ اختلف فيه:

قال بعضهم: القاب: هو صدر القوس؛ أي: فكان قدر صدر القوس من الوتر مرتين.

وقال بعضهم (١): أي: قدر قوسين حقيقة.

وقال القتبي: قاب: قدر قوسين عربيين.

وقال أبو عوسجة: القاب: قدر الطول.

وقيل القوس(٢): الذراع هاهنا؛ أي: كان قدر ما بينهما ذراعين.

قال: والأول أعجب إليَّ؛ لما روي عن النبي ﷺ قال: «لقاب قوس أحدكم - أي: موضع قده - خير من الدنيا وما فيها» والقد: السوط.

فنقول: أيّ الوجوه كان ففيه دليل: أنه لم يكن جبريل – عليه السلام – يبعد من رسول الله على بحيث لا يحيط به؛ لأن الشيء إذا بعد عن البصر لعرفه بالاجتهاد، ولا يدركه حقيقة، وكذلك إذا قرب منه، حتى ماسه والتصق به، قصر البصر عن إدراكه، وإذا كان بين البعد والقرب، أحاط به وأدركه، فيخبر الله – تعالى – أنه أحاط به علمًا، وأدركه حقيقة، لا أن كان معرفته إياه بطريق الاجتهاد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَوْ أَدْنَىٰ﴾.

قال أهل التأويل: حرف «أو» شك، وذلك غير محتمل من الله تعالى، لكن معناه على الإيجاب؛ أي: بل أدنى.

وقال بعضهم: ﴿أَوْ أَدْنَى﴾ في اجتهادكم ووهمكم، لو نظرتم إليهما، لقلتم: إنهما بالقرب والدنو قدر قوسين أو أدنى.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَوْحَىٰۤ إِلَىٰ عَبْدِهِۦ مَاۤ أَوْحَىٰ﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على التقديم والتأخير، أي: فأوحى جبريل ما أوحي إليه إلى محمد عبده ورسوله، عليهما السلام.

والثاني: فأوحى الله - جل وعلا- إلى عبده جبريل ما أوحى هو إلى محمد عليهما الصلاة والسلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا زَأَىٰٓ﴾.

قرئ: ﴿كُنَبَ﴾ مخفف الذال ومشدده؛ فمن قرأ بالتخفيف، أي: ما كذب عبده فيما رأى؛ أي: ما رأى حق.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (١٥٧/٦).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه الطبراني في السنة عنه، كما في الدر المنثور (١٥٧/٦) وله طرق أخرى فانظرها في المصدر السابق، وهو قول ابن مسعود وسعيد بن جبير وشقيق بن سلمة والحسن وغيرهم.

وقال أبو عبيد: ما كذب في رؤيته، قد صدقت.

ومن قرأ بالتشديد، أي: لم يجعل الفؤاد رؤية العين كذبا.

وعندنا: أي: ما رد الفؤاد ما رأى البصر، وأصله: أن الفؤاد مما يوعى به، يقول: قد وعى به ما رأى لم يتركه، ولم يضيعه.

وقيل: ﴿ مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴾؛ أي: ما علم، والرؤية: كناية عن العلم، لكن لو كان المراد منه: العلم فلا يحتمل ما ذكر ﴿ وَلَقَدَ رَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَى ﴾، ولا يتصور أن يعلم مرتين؛ وكذا ذكر أنه رأى ربه مرتين، ولا يحتمل العلم مرتين؛ فدل أن الحمل على العلم لا

وأصله عندنا: ما كذب الفؤاد ما رأى من الآيات؛ دليله ما ذكر في آخره: ﴿ لَقَدْ رَاهُ نَزْلَةٌ أُخْرَىٰ ﴾ .

وعن الحسن: أي: رأى عظمة من عظمة الله، وأمرا من أمره.

وعن عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: «رأى جبريل - عليه السلام - على صورته مرتين»، أي: ما كذب الفؤاد ما رأى البصر جبريل - عليه السلام - ولقد رآه أيضًا مرة أخرى عند سدرة المنتهى.

ومنهم من قال (۱): إنه رأى ربه على العيان بعينه، فهو خلاف ما ثبت من وعد الرؤية في الآخرة بالكتاب والسنة المتواترة، ولأنه لو رأى ربه تعالى على ما قالوا، لكان لا يحتاج إلى أن يرى آياته الكبرى؛ لأن رؤية الآيات إنما يحتاج إليها عندما يعرف الشيء بالاجتهاد، فأما عند المشاهدة وارتفاع الموانع، لا حاجة تقع إليها، إلا أن يقال برؤية القلب على ما ذكر في الخبر: أنه سئل عن ذلك، فقيل: هل رأيت ربك؟ فقال: "رأيته مرتين بقلبي".

وفي بعض الأخبار قال: «أما بعيني فلا، وأما بفؤادي، فقد رأيته مرتين» (٣). ويفسرون رؤية القلب بالعلم، ولكن الإشكال عليه ما ذكرنا؛ فإن ثبت الحديث فهو

<sup>(</sup>۱) منهم عبد الله بن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٤٨٩) والترمذي وحسنه، والطبراني وابن مردويه والبيهتي في الأسماء والصفات عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٥٩) وذكر له طرقًا أخرى فانظرها، وهو قول عكرمة أيضًا.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم وأحمد والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات عن ابن عباس من قوله
 بنحوه، كما في الدر المنثور (١٥٨/٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عن محمد بن كعب القرظي عن بعض أصحاب النبي ﷺ، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٠).

على ما كان وأراد، لا يفسر ذلك، وكذلك قول من يقول في قوله تعالى: ﴿ مُمَّ دَنَا فَلَدُكَ . فَكَانَ قَابَ قَوْسَتِنِ أَوْ أَدْفَى ﴾: إنه دنا من ربه – قول وحش، فيه إثبات المكان والتشبيه؛ تعالى الله عن ذلك، ولكن المراد ما ذكرنا: أن رسول الله ﷺ دنا من جبريل – عليه السلام – على ما ذكرنا.

ثم في قوله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾، وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ . عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنْكِمٰ . . . ﴾ إلى آخره ذكر خصوصية رسولنا ﷺ من بين غيره من الخلائق، منها: رؤية جبريل - عليه السلام- على صورته، ورؤية الرب تعالى بقلبه؛ إن ثبت الحديث عنه، وبلوغه إلى سدرة المنتهى؛ إذ لم يذكر لأحد من رسل الله تعالى: أنه بلغ هذا المبلغ سواه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَفَتُمُرُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ﴾.

عن ابن مسعود وابن عباس - رضي الله عنهما - أنهما قرآ مفتوحة التاء بغير ألف، ومعناه: أفتجحدونه؟!.

وعن الحسن بالألف مضمومة التاء، وقال: معناه: أفتجادلونه؟!

وعن شريح مثله.

قال أبو عبيد: فالأولى أن يقرأ بمعنى الجحود؛ وذلك أن المشركين إنما كان شأنهم الجحود فيما يأتيهم من الخبر السماوي، وهو أكبر من المماراة والمجادلة.

وقيل: ﴿أَفَتُمُرُونَهُۥ﴾ (١) أي: تشككونه على ما يرى؟

وقال أبو بكر الأصم: لا تصح القراءة بغير ألف ولا تأويله، إنما القراءة بالألف، وتأويله: أفتجادلونه؟!

ونحن نقول بأن تأويل ما ذكر من الجحود والقراءة صحيح، وتأويل من قال: أفتجادلونه على ما يرى؟! لا يحتمل؛ لأن مجادلتهم لا تكون فيما يرى، لكن يجادلونه على ما يخبر أنه يرى، إذ في الخبر يقع التكذيب، وبه يجادلونه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ وَلَقَدَّ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخَّرَىٰ ﴾.

فهو على ما ذكرنا من اختلاف الناس أن ما أيش هو؟ والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنْكُفُّ﴾.

قيل<sup>(٢)</sup>: سمى ذلك الموضع سدرة [المنتهى] لما انتهى إليه علم الخلق؛ فلا يجاوزه.

<sup>(</sup>١) في أ: أفتمرونه. ولعل «التشكيك» على القراءة بالألف.

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٤٩٠)، (٣٢٤٩١) وعبد بن حميد وابن أبي حاتم من طرق عنه، كما في الدر المنثور (١٦١/٦).

وقيل: لما انتهى إليه كرامات الخلق، لا تجاوز كراماتهم عنها.

وقيل (۱): السدرة: الشجر، ويروون في ذلك خبرًا مرفوعا عن ابن مسعود - رضي الله عنه - قال: قال رسول الله ﷺ: "رأيت جبريل - عليه السلام- عند سدرة المنتهى، عليه كذا كذا من جناح»(۲).

وقيل: سميت سدرة المنتهى؛ لما ينتهي إليها أرواح الشهداء.

ثم جائز أن يكون رسول الله ﷺ رأى جبريل - عليه السلام - أولًا عند سدرة المنتهى من الأرض: إما برفع الحجب عنه، وإما بزيادة قوة وضعت في بصره، ثم رآه مرة أخرى هنالك أيضًا بعدما رفع ﷺ إلى سدرة المنتهى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَيَّكَ﴾.

قرئت بنصب الجيم وخفضه.

روي أنه قيل لسعد بن أبي وقاص - رضي الله عنه- إن فلانا يقرأ بالخفض ﴿عندها جِنة المأوى﴾، فقال سعد: ما كذا جنة (٣) الله، وقرأ بالفتح.

وعن الأعمش قال: قالت: من قرأ ﴿جِنة المأوى﴾، فأجَنَّه الله.

وعن أبي العالية قال: سئل عنها ابن عباس - رضي الله عنه - فقال لي: كيف تقرؤها يا أبا العالية؟ فقلت: ﴿جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ بفتح الجيم، فقال: صدقت، وهي مثل الأخرى: ﴿فَلَهُم جَنَّةُ المأوى﴾ [السجدة: ١٩].

وعن الحسن أنه قرأ ﴿جَنَّهُ ٱلْمَأْوَكَةَ﴾، وقال: إنها من الجنان، وتصديقها حديث الإسراء: أنه أُرى الجنة، وأدخلها.

قال: ودلت الآية: أن الجنة التي يأوي إليها المؤمنون في السماء.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَى﴾.

قال عامة أهل التأويل: يغشاها فراش من ذهب.

وكذا ذكر في خبر مرفوع «غشاها فراشا من ذهب» (٤).

ولكن لا نفسر ما الذي يغشى السدرة؛ بل نبهم كما أبهم الله تعالى إلا بحديث ثبت عن

أخرجه أحمد وابن جرير (٣٢٤٩٦) كما في الدر المنثور (٦/ ١٦١).

 <sup>(</sup>١) روي في ذلك حديث عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: انتهيت إلى سدرة فإذا نبقها مثل الجرار وإذا ورقها مثل آذان الفيلة . . . الحديث .

<sup>(</sup>۲) تقدم.(۳) كذا في أ، بالتاء.

<sup>(</sup>۱) فيه في ۱۲ بلتاء. (٤) أخرجه ابن جرير (٣٢٥١٥)، (٣٢٥١٦) عن ابن عباس مرفوعًا، وعن يعقوب بن زيد مرسلًا (٣٢٥١٨).

تواتر، والله أعلم.

وقال بعضهم في قوله تعالى: ﴿إِذْ يَعْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَعْشَى﴾: أي: ما يغشى من أمر الله تعالى، ويروون خبرا عن أنس بن مالك – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «لما انتهيت إلى السدرة رأيت ورقها أمثال آذان الفيلة؛ ورأيت نبقها أمثال القلال، فلما غشيها من أمر الله ما غشيها، تحولت ياقوتًا (١) إن ثبت هذا الخبر، ففيه دليل: أن السدرة: شجرة، إذ ذكر ورقها، وفيه أن الذي يغشاها أمر الله تعالى.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما-: ﴿إِذْ يَغْثَنَى ٱلسِّذْرَةَ مَا يَغْشَى﴾: الملائكة (٢)، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا زَاعُ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى﴾.

قال أبو بكر: أي: ما قصر البصر عن الحد الذي أمر وجعل له، وما طغى وما جاوز عنه، أو كلام نحوه.

ويحتمل ﴿مَا زَاغَ﴾ أي: ما مال وما عدل يمينًا وشمالًا، ﴿وَمَا طَغَيٰ﴾: وما جاوز.

وقال أبو عوسجة: ﴿مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ ﴾، أي: ما مال، ﴿وَمَا طَغَى﴾ من الارتفاع؛ طغى الماء: إذا ارتفع، يطغى طغيانا.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدْ زَأَىٰ مِنْ ءَايَنِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَيِّ ﴾.

جائز أن تكون آيات ربه التي ذكر أنه رأى: هو جبريل – عليه السلام – حيث رآه بصورته، وكذلك روي عن عبد الله بن مسعود: أنه رآه بصورته مرتين (٣)، وتأول الآية، ويحتمل غيره من الآيات، ولكن لا نفسرها، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَثُمُ اللَّتَ وَالْفَرَىٰ ﴿ وَمَنَوْءَ النَّالِئَةَ الْأَخْرَىٰ ﴿ اَلْكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الْأَنْفَى ﴿ يَالِهَ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّكُولُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّمُوا اللَّهُ ال

وقوله – عز وجل–: ﴿ أَفَرَمَيْتُمُ ٱلَّاتَ وَٱلْفُزَّىٰ . وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰنَ . . . ﴾ الآية .

يخرج تأويل هذه الآية على وجوه، وإلا ليس في هذا الموضع لظاهر قوله – عز وجل-: ﴿ وَمَنَوْهَ الثَّائِكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلأَنْتَىٰ﴾.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد وابن جرير (٣٢٤٩٦) كما في الدر المنثور (٦/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني وأبو الشيخ في العظمة عنه، كما في الدر المنثور (٦/٦٥).

أحدها: أن يقول: أهؤلاء الذين تعبدونهم - من اللات والعزى ومناة - أخبروكم، وقالوا لكم: إنه اصطفى لنفسه البنات، ولكم البنين، وأن الملائكة بنات الله، ونحوه؟ أخذتم ذلك منها أو ممن أخذتم ذلك، وأنتم قوم لا تؤمنون بالرسل والكتب؟ وقد عرفوا أنها لم تخبرهم بذلك، فيذكر بذلك سفههم، ويقول: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَأَلَعُزَى . وَمَنَوْهَ النَّالِثَةَ اللُّخْرَيَ ﴾ الله ميتموها: آلهة، وعبدتموها دون الله، ونسبتكم البنات إليه، والبنين إلى أنفسكم، ثم لم يذكر جوابها: أنه مَنْ أمرهم بذلك؟ ومن اختار لهم ذلك؟ أو ممن أخذوا ذلك؟

ثم قال: ﴿إِنْ هِى إِلَّا أَسَمَاتُ سَمِيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلطَنَ . . . ﴾ الآية ؟ كأنه يقول والله أعلم: إنكم سميتموها: آلهة، واخترتم لأنفسكم البنين وله البنات بلا سلطان ولا حجة لكم، إنما هي أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم بلا حجة ولا سلطان، إنما هو هوى النفس والظن.

ويحتمل أن يقول: ﴿أَفَرَءَ يَثُمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَىٰ . وَمَنَوْةَ ٱلنَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾، أمروكم بصرف شكر ما أنعم الله تعالى عليكم، وقبول ما وهب لكم من البنات؛ على ما أخبر أنها من مواهب الله بقوله تعالى: ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآهُ إِنَاشًا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآهُ ٱلذُّكُورَ ﴾ [الشورى: ٤٩] وبرد مواهبه، ودفنها حيات، ودسها في التراب، وبصرف العبادة إلى غير المنعم، وقسمة البنين لأنفسكم والبنات له.

ثم أخبر، وقال: ﴿ تِلْكَ إِذَا فِسُمَةٌ ضِيزَى ٓ ﴾ أي: تلك قسمة جور وظلم؛ أي: صرف شكر المنعم إلى غير المنعم، وتوجيه العبادة [إلى] من لا يستحقها، ورد مواهبه.

على هذه الوجوه يشبه أن تخرج الآية، وإلا فلا ندري بظاهرها: ما تأويلها؟ وما جواب هذا الحرف؟ والله أعلم.

ثم قوله: ﴿اللَّتَ﴾ قرأ مجاهد وغيره مشدد التاء، فقالوا: هو رجل كان يقوم على آلهتهم، ويلت لها السويق بالزيت، فيطعمه الناس.

وروى ابن الجوزي عن ابن عباس - رضي الله عنه- قال: «كان يلت السويق للحاج» (١).

ومن قرأه مخفف التاء جعله اسم الصنم؛ مثل: العزى، ومناة، وهي آلهة كانوا يعبدونها؛ ذكر قتادة في تفسيره: كان اللات بالطائف، والعزى ببطن نخلة، ومناة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (٤٨٥٩) وابن جرير (٣٢٥٤٠) وعبد بن حميد وابن المنذر وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (١٦٣/٦).

بقدید(۱).

وقوله – عز وجل-: ﴿ تِلَّكَ إِذَا قِسْمَةٌ ضِيزَى ٓ ﴾.

قال القتبي: هي في الأصل «ضَيْزَى» على وزن «فَعْلَى»، فكسرت الضاد للياء، وليس في النعوت «فِعْلَى»؛ أي: قسمة جائرة.

وقال أبو عوسجة: ﴿ضِيزَىٰٓ ﴾ أي: غير منصفة، والضيز في الأصل: الجور. وقال أبو عبيدة: ناقصة.

وقال بعض الناس: إن النبي ﷺ لما تلا قوله تعالى: ﴿ أَفَرَهَ يَثُمُ اللَّكَ وَالْعُزَّىٰ . وَمَنَوْهَ النَّالِنَةَ النَّالِنَةَ النَّالِنَةَ الْعُرْبَىٰ ﴾ ألقى الشيطان على لسانه: «تلك الغرانيق العلا، [وإن] شفاعتهن لترتجى، ومثلهن لا تنسى »(٢).

ثم قال بعضهم: الغرانيق العلا: الملائكة.

وقال بعضهم: الأصنام التي يعبدونها على رجاء الشفاعة لهم بقولهم: ﴿هَتُوُلاَءِ شُفَعَتُونَاعِندَ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨].

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (٣٢٥٣٣)، (٣٢٥٤٤).

<sup>(</sup>٢) تقدم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ بِهَا مِن سُلَطَنٍّ﴾.

أي: ما أنزل الله على تسميتكم الأصنام: آلهة، وعبادتكم إياها، ونسبتكم البنين إلى أنفسكم والبنات إلى الله تعالى - من حجة وبرهان، إنما هو من هوى النفس والظن، وذلك قوله - تعالى -: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الطَّنَ ﴾ في قولهم: الملائكة بنات الله، أو قولهم: ﴿هَتُولَا مِ شُفَعَتُونًا عِندَ اللهِ ﴾ [يونس: ١٨]، وتسميتهم الأصنام: آلهة، وظنوا أن آباءهم كانوا على الحق، واستدلوا على حقيقة ما كانوا عليه من الدين؛ حيث تركهم وما اختاروا ولم يهلكهم، وقالوا: لو كانوا على باطل ما تركهم على ذلك، واستدلوا بذلك - أيضًا - على رضاه منهم بذلك، وأمره إياهم؛ كما أخبر عنهم بقوله: ﴿وَإِذَا فَعَلُوا فَخِشَةَ قَالُوا وَجَدّنَا عَلَيْهَا وَالله تعالى.

وقوله: ﴿وَمَا تَهُوَى ٱلْأَنفُسُ ﴾، أي: يتبعون هوى النفس، فالنفس ما تعرف [إلا] المنافع الحاضرة والمضار الحاضرة، فأما ما غاب عنها فلا يعرف، وإنما يعرف ذلك بالتفكر والنظر، وهي لا تعرف؛ لما تكره النظر والتفكر، ولا ترغب في الشدائد، ولا فيما يثقل عليها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِن زَيِّهِمُ ٱلْهُدَىٰ ﴾.

أي: جاءهم من ربهم ما لو تفكروا ونظروا لاهتدوا، ولو اتبعوا الحق والهدى، لعرفوه.

قوله تعالى: ﴿ أُمْ لِلْإِسْكِنِ مَا تَمَنَّى ﴿ فَلِيَّهِ آلَاخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴿ وَكُمْ مِّن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمُونِ لَا تُغْنِي شَفَعَهُمْ شَيَّا إِلَّا مِنْ بَغْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَى ﴿ إِنَّ ٱللَّيْنَ لَا يُغْنِي مِن ٱلْمَقِ لَيُسَمُّونَ ٱللَّهِكَةَ مَنْ عَلَمْ بِهِ مِنْ عِلْمَ إِن يَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَنَّ وَإِنَّ ٱلظَنَّ لَا يُغْنِي مِن ٱلْمَقِ شَيْنَا ﴿ فَأَعْرِضَ عَن مَن تَوَلَى عَن ذَكْرِنَا وَلَوْ يُرِدِ إِلَّا ٱلْمَكُونَ ٱللَّهُ لَي مَبْلَغُهُم مِن ٱلْمِلَمُ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن صَلَ عَن مَن تَوَلَى عَن ذَكْرِنَا وَلَوْ يُرِدِ إِلَّا ٱلْمَكُونَ وَلَاكُ مَبْلُغُهُم مِن ٱلْمِلْمُ إِنَ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن صَلَ عَن مَن تَوَلِّى مَا يَعْمِلُوا مِن اللَّهُمُ عِن ٱلْمِلْمُ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن صَلَ عَن مَن مَن تَوْلَى مَا عَلَمُ بِمِن أَلْوَى وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱللّذِينَ ٱلسَّعُولَ بِمَا فِي ٱلسَّمُونِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِي ٱللّذِينَ ٱلسَّعُولُ بِمَا عَلَمُ مِن مَلَى مَا اللّذِينَ ٱلْمَالَمُ إِنَّ رَبِّكَ وَسِعُ ٱلْمَعْفِرَةً مِن الْفَرَحِينَ الْفِيرَةُ وَلَا أَنْفُورَهُمْ وَلَا أَلْمُ إِنَا اللّذِينَ أَصَامُنُوا بِالْمُسْمُ مِن وَإِذَ ٱلللّذِينَ أَجْمَالُونُ مِن وَلِهُ اللّذِينَ أَعْلَمُ بِكُورُ إِذَا أَنشَاكُمُ مُونَ وَاللّذِينَ أَمْهُونِ أُمْلُونِ أُمْهُونِ أُمْهُونِ أُمْهُونَ أَنْفُورُهُمْ وَلِوذَ أَنشَاكُمُ مُّ هُو أَعْلَمُ بِكُورُ إِذْ أَنشَاكُمْ مُونَ وَالْمُونِ أُمْهُونِ أُمْهُونِ أُمْهُونِ أُمْوَالِ أَنْفُورُونَ أَنْفُسَكُمْ مُونَ أَعْلَمُ بِكُورُ إِذْ أَنشَاكُمُ مِن وَإِذْ أَنشَدَ أَجِنَالًا فِي مُطُلِقُونِ أُمْهُونِ أُمْعَلِيمُ فَلَا تُذَكُونَ الْفُلْمَاكُمُ مُن الْمُؤْمِلُونَ أَنْفُونَ الْمُؤْمِلُونَ أَنْفُورُونَ أَنْفُورُ أَنْفُلُونَ أَنْفُلُونَ أَنْفُلُونَ أَنْفُورُ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُورُ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُولُونَ أَنْفُلُونُ أَنْفُولُونَ أَنْفُلُونُ أَنْفُلُولُول

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمْ لِلْإِنْكَنِ مَا تَمَنَّى﴾.

أي: للإنسي ما تمني.

ثم يحتمل تمنيهم شفاعة [ما] عبدوه.

أو ما اختاروا من البنين لأنفسهم والبنات لله تعالى.

أو ما سموا واتخذوا الأصنام آلهة، وما ظنوا على الله وادعوا أمره ورضاه في فعلهم، وغير ذلك مما كانوا يتمنون؛ يقول: ليس للإنسان ما تمنى أن يكون له؛ إنما يكون ذلك له بجعل الله الذي له الدنيا والآخرة، وذلك قوله – تعالى–: ﴿ فَلِلَّهِ ٱلْآخِرَةُ وَٱلْأُولَى ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكُمْ مِن مَلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغْنِي شَفَاعَنُهُمْ شَيَّئَا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَيَ ﴾.

يخرج هذا على وجهين:

أحدهما: أي: كم ملك له شفاعة لا تنفع شفاعته وإن يشفع إلا لمن ذكر.

والثاني: أي: كم من ملك في السموات لا شفاعة له، ولا يشفع إلا لمن يشاء الله ويرضى أن يشفع، وهو كقوله - تعالى-: ﴿فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنِعِينَ﴾ [المدثر: ٤٨] أي: ليست لهم شفاعة تنفع.

ويجوز أن يذكر الكل، ويراد به البعض في اللغة، ومثله في القرآن كثير، والله أعلم. وقوله: ﴿وَمَا لَمُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ ﴾ أي: ما لهم بما يسمون الملائكة تسمية الأنثى من علم؛ لأن العلم بمعرفة الأنثى من الذكر بطريقين:

أحدهما: المشاهدة، يشاهد ويعاين فيعرف الأنثى من الذكر، وهم لم يشاهدوا الملائكة، فكيف يعرفون ذلك؟

والثاني: خبر الرسول المؤيد بالمعجزة، وهؤلاء قوم لا يؤمنون بالرسل.

ولا يعرف بالاستدلال وطرق العلم الثلاثة التي ذكرنا، فإذا كان حصل قولهم بلا علم، ولكن على الظن، وذلك قوله تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ﴾، أي: ما يتبعون في قولهم الذي قالوا إلا الظن، ووجه ظنهم ما ذكرنا.

ثم أخبر أن ظنهم لا يغنيهم من الحق شيئًا، فهو يخرج على وجهين: أحدهما: أن الظن الذي ظنوا لا يدفع عنهم ما عليهم من اتباع الحق ولزومه.

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

والثاني: أن ظنهم الذي ظنوا في الدنيا لا يدفع عنهم ما لزمهم من العذاب في الآخرة. وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَعْرِضَ عَن مَن تَوَكَّ عَن ذِكْرِنَا﴾.

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: على ترك مكافأتهم؛ أي: لا تكافئهم لصنيعهم وأذاهم.

والثاني: يخرج على الإياس له من إيمانهم؛ أي: لا تشتغل بهم؛ فإنهم لا يؤمنون أبدًا؛ فهو في قوم خاص علم الله – عز وجل– أنهم لا يؤمنون.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَوْ يُرِدْ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا﴾.

يحتمل أنهم كانوا لا يؤمنون بالآخرة، فلم يريدوا بحسناتهم التي عملوا إلا الحياة الدنيا؛ لأنهم كانوا يتصدقون ويصلون الأرحام، لكن لم يريدوا بذلك إلا ما ذكر في الحياة الدنيا.

وجائز أن تكون الإرادة هاهنا كناية عن العمل.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَوْ يُرِدُ إِلَّا ٱلْمَحَيْوَةَ ٱلدُّنيّا﴾.

أي: لم يعمل للآخرة رأسا؛ يخبر عنهم أنهم يعملون للدنيا، لا للآخرة، وهو كقوله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَن نُرِيدُ ﴾ [الإسراء: ١٨]، وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَنَ أَرَادَ ٱلْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ . . . ﴾ الآية [الإسراء: ١٩]، ونحو ذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ بألا يؤمنوا بالآخرة، ولا يعملوا لها. وقال بعضهم: ﴿ ذَلِكَ مَبْلَغُهُم مِنَ ٱلْعِلْمِ ﴾ أي: ذلك مبلغ رأيهم من العلم: أن الملائكة بنات الله، وأنها تشفع لهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ. وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱهْتَدَىٰ﴾.

مثل هذا الكلام إنما يخرج على أثر خصومات كانت من أولئك الكفرة مع رسول الله وأصحابه، كأن أولئك الكفرة قالوا: نحن على الهدى، وأنتم على الضلال، فقال عند ذلك: ﴿ فَأَعْرِضْ عَن مَن تَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا ﴾، ثم قال: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَن أَمْلَ عَن الآخرة، ﴿ وَهُو الله أَعْلَمُ بِمَنِ آهْنَدَىٰ ﴾ ، أي: هو أعلم بمن ضل عن سبيله؛ فيجزيه جزاء ضلاله في الآخرة، ﴿ وَهُو أَعْلَمُ بِمَنِ آهْنَدَىٰ ﴾ فيجزيه جزاء الهدى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ لِيَجْزِىَ ٱلَّذِينَ أَسَتُواْ بِمَا عَبِلُواْ وَيَجْزِىَ ٱلَّذِينَ أَحْسَنُواْ بِٱلْحَسْنَى﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول: ﴿وَيَلِنَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾، وهو غني عن عبادتكم، وإنما يأمركم وينهاكم؛ ليجزيكم بأعمالكم، لا لمنافع ترجع إليه.

والثاني: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ أي: إنما أنشأ أهل السموات والأرض؛ ليمتحنهم بالأمر والنهي، ثم ليجزي الذين أساءوا جزاء الإساءة والذين أحسنوا جزاء الإحسان، ولو كان على ما قال أولئك الكفرة: أن لا بعث ولا جزاء، لكان خلقهم وخلق ما ذكر عبثًا باطلًا، وفي الحكمة التفريق بين المسيء والمحسن، وفي الدنيا تحققت التسوية بينهما، فدل ذلك على دار أخرى يفرق بينهما فيها.

ثم يحتمل جزاء إساءة أولئك في الدنيا والآخرة: في الدنيا: القهر، والدَّبرة، والهزيمة، وفي الآخرة: النار، وجزاء المحسن في الدنيا: النصر والظفر، وفي الآخرة: الجنة.

ثم نعت الذين أحسنوا الحسنى - وهو التوحيد - فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْنَيْبُونَ كَبَـّهِرَ ٱلْإِثْمِرِ وَٱلْفَرَحِشَ﴾.

ثم يحتمل أن تكون الكبائر ما يعرفها كل أحد: أنها كبيرة، والفاحشة: ما يعرفها كل أحد أنها فاحشة، واللمم – على هذا – يجيء أن تكون [من] تلك الكبائر [و] الفواحش؛ لأنه استثناها؛ فيجب أن تكون من جنسها، لكنه استثناها وعفا عنها؛ لما يقعون فيها عن غلبة شهوة، ونحوها، وهو الأشبه بتأويل الآية.

وقال أهل التأويل: الكبائر والفواحش هي التي ذكر فيها الحد في الدنيا والعقوبة في الآخرة. الآخرة.

وعن ابن مسعود (١) - رضي الله عنه - أنه قال: «زنا العين: النظر، وزنا الشفتين: التقبيل، وزنا اليدين: البطش، وزنا الرجلين المشي، ويصدق ذلك ويكذبه الفرج، فإن تقدم فهو زنا، وإلا فهو لمم»، وفي رواية: «إن تقدم كان زنا، وإن تأخر كان لممًا».

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - قال: ما رأيت أشبه باللمم مما قال أبو هريرة عن النبي على: «إن الله كتب على ابن آدم حظه من الزنا، أدرك ذلك لا محالة؛ فزنا العينين: النظر، وزنا اللسان: النطق، والنفس تتمنى وتشتهي، والفرج يصدق ذلك كله أو كذبه»(٢).

وعن أبي هريرة أنه النظرة، والغمزة، والقبلة، والمباشرة (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (٣٢٥٦٢) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر والحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيمان، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۱/۲۱) كتاب الاستئذان: باب زنا الجوارح دون الفرج (۱۳۶۳)، ومسلم (٤/ ٢٠٤٦) كتاب القدر: باب قدر على ابن آدم حظه من الزنا وغيره (۲۱/۷۲۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٢٥٦٦) ومسدد وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٥).

وعنه أن اللمم: النكاح.

وعن ابن عباس – رضي الله عنه- أنه قال: اللمم: لمم الجاهلية؛ كقوله – تعالى-: ﴿وَأَن تَجْمَعُواْ بَيِّكَ ٱلْأُخْتَكِيْنِ إِلَّا مَا قَدِّ سَلَفَ ﴾ (١) [النساء: ٢٣].

وعن ابن عباس - رضي الله عنه-: هو أن يلم المرَّة (<sup>٢)</sup>.

وقيل: اللمم: الهم بالخطيئة من جهة حديث النفس شيئًا من غير عزم.

وقيل: إن اللمم: مقاربة الشيء من غير دخول فيه.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه- قال: كان النبي ﷺ يقول: «لَاهُم إن تغفر تغفر جمًّا، وأى عبد لك لا ألما؟!»(٣).

وقيل: اللمم: الصغير من الذنوب؛ لقوله: ﴿إِن تَجَتَّنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْـهُ . . . ﴾ الآية [النساء: ٣١].

وقال القتبي: اللمم: الصغار من الذنوب، وهو من ألم بالشيء: إذا لم يتعمق فيه، ولم يلزمه.

وقال بعضهم: اللمم: ما بين الحدين: حد الدنيا، وحد الآخرة؛ وهو قول ابن عباس (٤) - رضي الله عنه- وذلك يحتمل، والأول أقرب.

وقال أبو بكر الأصم: اللمم: التي يتوب عنها؛ فإنهم إذا تابوا عنها يتجاوز عنهم؛ فهو يجعل اللمم من تلك الكبائر والفواحش، لكنه يقول: إنما استثنى؛ لما يتوب عنها؛ لما يقعون فيها على السهو والغفلة، أو لغلبة شهوة على حسن الظن بربه؛ فيغفر له، أو يتوب عليه؛ فيعفو عنها.

وعلى تأويل أهل التأويل: اللمم: ما دون الكبائر والفواحش.

وجائز أن تكون الكبائر والفواحش التي ذكر كبائر الشرك وفواحشه؛ كقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَخِشَةً ... ﴾ الآية [آل عمران: ١٣٥]، وقوله - تعالى-: ﴿سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوَ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَآوُنَا وَلَا حَرَّمْنَا ﴾ [الأنعام: ١٤٨]؛ فيكون اللمم - على هذا -: ما دون الشرك فهو في مشيئة الله - تعالى-: إن شاء عفا عنها، وإن شاء عذب عليها؛ كقوله - تعالى-: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣٢٥٥٨) وابن المنذر وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٥).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير عنه (۳۲۵۷۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور والترمذي وصححه، والبزار وابن جرير (٣٢٥٦٧) وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه، وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٣٢٥٨٢) - (٣٢٥٨٥).

ذَلِكَ لِمَن يَشَآةُ﴾ [النساء: ٤٨].

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّ رَبُّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ﴾.

أي: هو أعلم بكم، وبأحوالكم، ووقوعكم فيها على السهو والغفلة، عفا عنكم؛ أي: عن اللمم.

وعلى قول أبي بكر: ﴿إِنَّ رَبُّكَ وَسِعُ ٱلْمَغْفِرَةِ﴾ لمن تاب عنها، و ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُرَ﴾ أنكم تتوبون عنها.

وعندنا: أن ربك هو واسع المغفرة لمن شاء، تاب عنها أو لم يتب.

ثم إن كانت المغفرة هي الستر، فهي تعم المؤمن والكافر في الدنيا، وإن كانت التجاوز فهي للمؤمنين خاصة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُرَ﴾ عندنا: هو أعلم بكم بأنكم تعملون وتقعون فيها عن السهو والغفلة.

أو هو أعلم بأحوالكم وأفعالكم، وما يكون منكم، ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُمُ مِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذْ أَنشَأَكُمُ مِن الإنسان في وَإِذْ أَنشُر أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَا لِكُمْ ما لو اجتمع حكماء البشر ما أدركوا معنى الإنسان في ذلك، ولا أدركوا معنى تصوير اليدين، والعينين، وغيرها من الجوارح وقت كونكم أجنة في بطون أمهاتكم.

ثم نسبتنا إلى الأرض بقوله - تعالى-: ﴿مِنَ ٱلْأَرْضِ﴾ تحتمل وجهين:

إما لخلق أصلنا من الأرض؛ كقوله: ﴿أَنَّ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ﴾ [الروم: ٢٠]، ونحوه. أو لجعل أقواتنا منها؛ لقوله – تعالى–: ﴿وَقَدَّرَ فِيهَاۤ أَقْوَتَهَا﴾ [فصلت: ١٠]؛ إذ لا قوام لنا إلا بذلك الغذاء والقوت الذي يخرج من الأرض، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَا ثُرَكُّواً أَنفُكُمُ فَي ظاهر الآية نهى عن التزكية، وأمر في آية أخرى بالتزكية ورغب فيها؛ حيث قال: ﴿وَيُزَيِّكُمُ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَبَ وَالْمِكَمَةَ وَلَا الْبَرِيةِ ورغب فيها؛ حيث قال: ﴿وَيُزَيِّكُمُ وَيُعَلِّمُكُمُ ٱلْكِنَبَ وَالْمِكَمَةَ وَالْمَدِهِ وَالْمَنْ فيما أمر بالتزكية أمر بإصلاح أنفسهم في أنفسهم وتزكيتها فعلا، وفيما نهى عن التزكية نهى عن أن يصفوا أنفسهم بالتزكية والصلاح والتقى والبراءة، لعل ذلك ليس بتزكية في الحقيقة.

أو يكون فيهم من الفساد ما لا يستحق التزكية والوصف بالبراءة، والله أعلم.

فإن قيل: إن الله - تعالى - لما نهانا عن التزكية، فكيف جاز لنا أن نقول لأنفسنا: إنا مؤمنون ومسلمون؛ إذ ذلك مدح وتزكية.

قيل: إنا أمرنا بقول الإيمان والإسلام ابتداء حيث قال: ﴿قُولُواْ مَامَنَكَا بِٱللَّهِ . . . ﴾ الآية

[البقرة: ١٣٦]، وقوله: ﴿وَأَسَلِمُوا﴾ [الزمر: ٥٤]، ونحو ذلك، ولم نؤمر بمثله ابتداء في الصلاح ونحوه بأن نقول: نحن صلحاء أتقياء؛ فجاز ألا يمنع في الإيمان، ويمنع في غيره من الطاعات.

والثاني: أن ليس في نفس الإيمان تزكية؛ لأن كل أهل الأديان مؤمنون بشيء، كافرون بشيء، كافرون بشيء، بافرون بشيء، بقوله: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّعْوَتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، وقول أولئك: ﴿نُؤْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَكُفُرُ بِبَعْضٍ ﴾ [النساء: ١٥٠]، وقوله: ﴿يُؤْمِنُونَ بِاللَّجِبْتِ وَالطَّلْغُوتِ ﴾ [النساء: ٥١]، وفي نفس البقى والصلاح تزكية.

وقيل: ﴿فَلَا تُرَكُّوا أَنفُسَكُمُ ۗ أي: لا تزكوا أهل دينكم ومذهبكم، وذلك متعارف في الناس: أنهم يزكون أهل مذهبهم وإن كانوا لا يعرفون صلاحهم وتقواهم، ويذمون أهل خلافهم في مذهبهم وإن لم يعرفوا منهم الشر وما به تجب المذمة، وذلك محتمل يحتمل ما ذكرنا أنه نهى كلًا في نفسه أن يزكي، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ ٱتَّفَيَّ﴾ أي: اتقى محارم الله ومناهيه.

ويحتمل: أي: اتقى الكفر بالله والشرك به.

توله تعالى: ﴿أَنْرَءَبُتَ الَذِى تَوَلَىٰ ﴿ وَأَعْطَىٰ قَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ﴿ آَعِنَدُهُ عِلْدُ الْفَيْبِ فَهُو بَرَىٰ ﴾ وَإِنَّهُ بَدُونُ ﴿ وَأَنَهُ عَلَى الْفَيْفِ فَهُو بَرَىٰ ﴾ وَأَنَ لَيْنَ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلِللّهُ وَاللّهُ وَلِلْ وَلَا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلَا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلَا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلَا مُؤْمِلًا وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

وقوله – عز وجل–: ﴿أَنُرَءَبُتُ ٱلَّذِى تُولَى . وَأَعْطَىٰ قَلِلًا وَأَكْدَىٰ﴾ هذا يخرج على وجهين: أحدهما: أفرأيت الذي تولى كبراء الكفرة وعظماءهم، وأعطى قليلا من المال لضعفة أهل الإيمان؛ ليرجعوا عن الإيمان بمحمد والتصديق له، ويكذبوا عليه.

وقوله: ﴿وَأَكْدَىٰٓ ﴾ أي: قطع عنهم في وقت أيضًا.

وكذا قال القتبي: ﴿وَأَكَدَىٰٓ﴾ أي: قطع، وهو من كدية الركية، وهي الصلابة فيها إذا بلغها الحافر يئس من حفرها؛ فقطع الحفر. وقيل لكل من طلب شيئًا فلم يبلغ، أو أعطى فلم يتمم: أكدى.

وقال أبو عوسجة: أكدى: بخل، ورجل مكدٍ: بخيل.

وقوله: ﴿أَعِندُمُ عِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَهُو يَرَى ﴾، فهو - والله أعلم-: أعنده علم الغيب؛ فيأمر بتكذيب محمد ﷺ، ويأذن له بالتولي عنه، وإعطاء المال على التكذيب له؛ أي: ليس عنده علم الغيب؛ لأنهم قوم لا يؤمنون بالرسل والكتب، وأسباب العلم هذا.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ لَمْ يُنْنَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ . وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَفَّ ﴾ ، كأن هذا مقطوع من الأول؛ كأن أولئك الكفرة يقولون لأتباعهم: إنا نتحمل عنكم الظلم والوزر؛ فلا تأتوا محمدًا ولا تصدقوه؛ كقوله - تعالى - حكاية عنهم: ﴿أَتَبِعُوا سَبِيلُنَا وَلَنَحْمِلُ فَلا تأتوا محمدًا ولا تصدقوه؛ كقوله عند ذلك: ﴿أَمْ لَمْ يُنْنَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ . وَإِبْرَهِيمَ خَطَديَكُمْ ﴾ [العنكبوت: ١٢]، فقال عند ذلك: ﴿أَمْ لَمْ يُنْبَأْ بِمَا فِي صُحُفِ مُوسَىٰ . وَإِبْرَهِيمَ اللَّذِي وَفَى اللَّهِ مَا سَعَىٰ ﴾ ، أي: قد بينا في صحفهما: ألا تزر وازرة وزر أخرى .

وقيل(١١): إنما سمي: وفيًّا؛ لأنه بلغ ما أمر بتبليغه.

وقيل: لأنه كان يصلي أربع ركعات عند الضحى، وعلى ذلك يروون خبرا عن رسول الله ﷺ أنه قال: «أتدرون ما وفى؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، [قال]: «وَفَّى أربع ركعات [عند] الضحى»(٢).

فإن ثبت هذا اكتفي عن [أي] تأويل آخر، وأصله: أنه سماه: وفيًا؛ لما قام بوفاء ما أمر به.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَّا نُزِرُ وَزِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَىٰ﴾ فيه أن هذا في الكتب كلها: في صحف إبراهيم، وموسى، وغيرهما من الكتب: ألَّا يحمل أحد وزر آخر، إنما يحمل وزر نفسه.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما- أنه قال: لا يؤخذ الرجل بذنب غيره (٣). وعن عمرو بن أوس قال: كان الرجل يؤخذ في الجاهلية بذنب غيره حتى نزلت الآية.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ . . . ﴾ الآية .

يشبه أن يكون قوله: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَيْنِ إِلَّا مَا سَعَيٰ﴾ أي: ليس على الإنسان إلا ما

<sup>(</sup>١) قاله سعيد بن جبير، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٦١٠) وهو قول سفيان وابن زيد أيضًا.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه سعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير (۳۲٦۱۸) وابن أبي حاتم وابن مردويه والشيرازي
 في الألقاب والديلمي بسند ضعيف عن أبي أمامة، كما في الدر المنثور (٦/٨٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٢٦٠٦).

سعى؛ لأنه - جل وعلا - يثيب ويعطي الزيادة على ما سعى بفضله وكرمه؛ كقوله - تعالى-: ﴿مَن جَآهَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمَثَالِهآ﴾ [الأنعام: ١٦٠]، ونحو الصغار الذين لا سعي لهم، قد يعطيهم الثواب بفضله، وأما جزاء الشر، فإنه لا يكون إلا بالمثل؛ كقوله - تعالى-: ﴿فَلَا يُجْزَىٰ إِلَا مِثْلُهَا﴾ [غافر: ٤٠].

وجائز أن يكون «له» بمعنى «عليه» في اللغة؛ كقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ أَحْسَنتُمْ الْمَائَمُ وَإِنَّ أَحْسَنتُمْ الْمَائَمُ فَلَهَأَ﴾ [الإسراء: ٧] أي: فعليها.

ويحتمل أن تكون الآية في أولئك الكافرين الذين نزل فيهم قوله – تعالى–: ﴿أَلَّا نَزِرُ وَزِرَهُ ۗ وِزَدَ أُخْرَىٰ﴾ يقول: ليس لذلك الإنسان إلا ما سعى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّ سَعْيَكُمُ سَوِّفَ يُرَىٰ﴾، وحرف ﴿سَوِّفَ﴾ من الله - سبحانه وتعالى - على التحقيق والإيجاب؛ كحرف «لعل» و «عسى»؛ فيكون قوله - تعالى-: ﴿سَوِّفَ يُرَىٰ﴾ أي: يرى جزاء عمله لا محالة.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ يُجِزَنُهُ ٱلْجَزَآءَ ٱلْأَوْفَ﴾ جزاء الآخرة على الوفاء، لا نقصان فيه، خيرا كان أو شرًا.

ويحتمل أن يكون ذلك للكافر يجزى جزاء الشرك وجميع ما يعمل من السوء، فأما المؤمن، فإنه يكفر سيئاته، ويجزى جزاء الخيرات؛ كقوله - تعالى-: ﴿أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ نَنْقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا وَنَنَجَاوَزُ عَن سَيِّعَاتِهِم﴾ [الأحقاف: ١٦].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَّهُم هُوَ أَضَحَكَ وَأَبْكَى﴾ سمى الآخرة: منتهى، ومصيرًا، ورجوعا.

ويحتمل: أي: إلى جزاء ربك يُنتهى.

وقوله: ﴿وَأَنَهُم هُوَ أَضَّحَكَ وَأَبَكَى﴾ بين الله - جل وعلا - قدرته وسلطانه في إنشاء أنفسهم، وأحوالهم، وأفعالهم:

أما بيان قدرته في أنفسهم حيث قال: ﴿ هُوَ أَعَالُمُ بِكُرْ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنتُمْ أَجِنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ ۗ [النجم: ٣٢].

وأما بيان قدرته في أحوالهم ما ذكر من قوله – تعالى – ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقَيٰى﴾، ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَلَمْيَا﴾.

وأما في أفعالهم قوله: ﴿وَأَنَّهُم هُوَ أَضُحَكَ وَأَبَّكَى﴾ يذكر قدرته وسلطانه بما ذكر؛ ليعلموا أنه لا يعجزه شيء.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَصَّحَكَ وَأَبَّكَى ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: على الكناية والاستعارة؛ جعل الضحك كناية عن السرور، والبكاء كناية عن الخوف، وكذا العرف في الناس أنه إذا اشتد بهم السرور ضحكوا، وإذا اشتد بهم الحزن بكوا.

والثاني: على حقيقة الضحك والبكاء؛ فهو على وجهين:

أحدهما: أي: أنشأهم بحيث يضحكون ويبكون.

والثاني: يخلق منهم فعل الضحك والبكاء؛ فهو أشبه التأويلين عندنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا﴾.

قوله: ﴿أَمَاتَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: جعلهم بحيث يموتون، وبحيث يحيون.

والثاني: أمات بإخراج روحهم، وأحيا بإدخال الروح فيهم، وهو كقوله - تعالى - ﴿ خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَفَكُمْ ثُمَّ رُزِفَكُمْ ثُمَّ رُزَفَكُمْ ثُمَّ رُزِفَكُمْ ثُمَّ رُزِفَكُمْ ثُمَّ يُسِتُكُمُ ثُمَّ يُسِيتُكُمُ ثُمَّ يُسِيتُكُمْ وأصل ثُمَّ يُحِيمِهِ إلله إماتتهم في الدنيا وإحياءهم في الآخرة، وأصل ذلك: أنه يفعل بهم كل ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَهُ خَلَقَ الزَّوَجَيْنِ الذَّكَرَ وَٱلْأَنثَى﴾ اسم الزوج يحتمل الشكل، ويحتمل المقابل؛ أي: يجعل أحدهما شكلا للآخر وإن كانا ضدين؛ يقول: جعلهم بحيث يتزاوجون ويتشاكلون، أو يتقابلون ويتضادون، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مِن نُطْفَةِ إِذَا تُتَنَّىٰ ﴾ أي: تقذف.

قال الأصم: دل قوله: ﴿نُلْفَهَ إِذَا تُنْنَى﴾: أنها إذا لم تقذف تصير: مذيا، وإنما تقذف التي تخرج على شهوة فإنه يكون مذيا، ولا يوجب الاغتسال، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشَأَةَ ٱلْأَخْرَىٰ﴾ أي: في الحكمة عليه النشأة الأخرى؛ لأنه لو لم تكن النشأة الأخرى، كانت النشأة الأولى باطلا، عبثا، غير حكمة.

أو يقول: إن عليه النشأة الأخرى؛ ليعلم أن له قدرة عليها كما له القدرة على الأولى؛ لأن أولئك الكفرة كانوا مقرين بالأولى والقدرة عليها، وينكرون الأخرى؛ فيخبر أن له القدرة عليهما، وبالله التوفيق.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَنْتُمْ هُوَ أَغْنَىٰ وَأَقَنَىٰ . . . ﴾ الآية.

يحتمل قوله: ﴿أَغْنَى وَأَقْنَى﴾، أي: وسع عليهم ﴿وَأَقْنَى﴾، أي: سيَّر لهم ما يقتنون من الخدم وغيرها؛ فيكون الإغناء هو التوسيع بأنواع الأموال، والإقناء هو إعطاء القنية من الخادم وما يحتاج إليه للمهنة؛ فيكون في جعل الخدم له فضل حاجة، لا غناء، وذلك

دليل على صحة مذهبنا في استجازتهم دفع الزكاة إلى من له الخدم.

وقيل(١): ﴿أَغَنَىٰ﴾ أي: أعطى ما يغنيه ويستغني به، ﴿وَأَقَنَىٰ﴾ أي: أقنعه، وأرضاه.

وقيل(٢) على العكس: أغنى، أي: أرضى، وأقنى: أي: أخدم.

وعن ابن عباس - رضي الله عنه- ﴿أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ﴾، أي: أكثر (٣).

وقال عطاء: ابنَ آدم، هو أغناك وأقناك؛ أي: أعطاك الخدم؛ على ما ذكرنا.

وقال القتبي: هو من القنية، وهي الكسب؛ يقال: أقنيته كذا.

وقال أبو عوسجة: هو من القنو؛ قنى: - أعطاه مالًا- يقنى قنوا.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَنَّهُمْ هُوَ رَبُّ ٱلشِّعْرَىٰ﴾ قيل: إن الشعرى: اسم كوكب كان يعبده بعض العرب؛ فكأنهم ظنوا أن ما في ذلك الكوكب من الحسن والجمال؛ لِقَدْرٍ له عند الله ومنزلة، وأن تدبيرهم يرجع إليه؛ فعبدوه لذلك.

ويحتمل أنهم عبدوه؛ لما لم يروا لأنفسهم أهلية لعبادة الرب - تعالى - فعبدوه من دونه؛ رجاء التقرب إليه؛ على ما يخدم المرء المتصلين بملوك الأرض.

ولكن هذا فاسد؛ لأن من خدم المتصلين بملوك الأرض إنما يخدم لما لم يسبق لهم إليهم من خدمة متصلة، ولا الإذن بعبادة أنفسهم وخدمتهم، فأما الله - تعالى - قد أمرهم بعبادة نفسه، ونهاهم عن عبادة غيره؛ فلم يسع لهم بعد الأمر بعبادته والنهي عن عبادة غيره عبادة من دونه.

ذكر سفههم في عبادتهم الشُّعْرَى وأمثالها؛ أي: اعبدوا رب الشعرى؛ فإن ما فيه من الحسن والجمال هو الذي فعل، فإليه اصرفوا العبادة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَهُۥ أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى﴾، قرئ: ﴿عَادًا ٱلْأُولَى﴾ بإظهار التنوين والهمزة، وبغير الهمزة ولا إظهار التنوين؛ حتى تصير كأنها لام مثقلة.

ثم هذا ليس نوع ما ذكر من قبل، إنما ذكر هذا لهم؛ لينزجروا عن صنيعهم؛ أي: إذ أهلك عادا وهم أشد منكم قوة، وأكثر عددًا وأموالًا، فلما لم ينزجروا بمواعظ الرب - تعالى - أهلكهم؛ فعلى ذلك يفعل بكم يا أهل مكة؛ إن لم تتعظوا.

أو إنه أهلك عادا فلم يتهيأ لهم القيام بدفع عذاب الله - عز وجل- مع قوتهم، فكيف أنتم يا أهل مكة؟!

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٦٣٠) وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧١).

<sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه أبن جرير عنه (٣٢٦٢٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الفريابي وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧١).

ثم اختلفوا في قوله - تعالى-: ﴿عَادًا ٱلْأُولَىٰ﴾ منهم من قال: كانوا عادَيْنِ:

أحدهما: قوم هود، وهم أول، فأهلكوا بالريح، وكانت أخرى في زمن فارس الأول.

ومنهم من قال: عادا الأولى: الذين أهلكوا من قبل من الأمم، وأهل مكة وهؤلاء عاد أخرى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَنَمُودًا فَمَا آَبَقَىٰ ﴾ أي: أهلك ثمودًا أيضًا.

وقوله: ﴿ فَا آَبَقَ ﴾ قال بعضهم: أي: استأصلهم لم يبق منهم أحدًا؛ أي: ما أبقى لهم نسلا يذكرون بذلك بعد هلاكهم، كما أبقى الأنبياء والرسل - عليهم السلام - من النسل.

أو ما لهم من آثار الخير شيئًا كما أبقى للرسل وأتباعهم إلى آخر الأبد، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَوْمَ نُوجِ مِن قَبَلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلُمُ وَأَطْغَى﴾، أي: كانوا أفحشُ ظلما، وأكثر طغيانا؛ لأن نوحا - عليه الصلاة والسلام - دعاهم إلى توحيد الله ألف سنة إلا خمسين عامًا، فما زادهم إلا نفورا واستكبارا؛ على ما أخبر: ﴿فَلَمْ يَزِدُهُمْ دُعَآءِى إِلَّا فِرَارُ﴾ [نوح: ٦].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْمُؤَلَفِكَةَ أَهْرَىٰ﴾ قيل<sup>(١)</sup>: قريات لوط – عليه السلام– أي: أهلكها أيضًا.

وقوله: ﴿ أَهُوَىٰ ﴾ قيل: أي: أهوى إلى النار.

وقيل<sup>(٢)</sup>: أي: أهوى من السماء إلى الأرض؛ على ما ذكر أن جبريل – عليه السلام–رفعها إلى السماء وأرسلها إلى الأرض.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَغَشَّنْهَا مَا غَشَّيْ﴾.

قيل (٣): غشاها بالحجارة بعد ذلك، فسواها بالأرض.

وقيل: غشى بالحجارة مسافريهم ومن غاب عنهم.

وقيل (٤): المؤتفكة: المكذبة؛ من الإفك وهو الكذب.

وقيل: المنقلبة؛ ائتفكت: أي: انقلبت، ﴿فَغَشَّنْهَا﴾ أي: غشى قريات لوط - عليه

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير عنه (٣٢٦٤٧)، (٣٢٦٤٨) كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٢).

 <sup>(</sup>۲) قاله مجاهد، أخرجه عبد بن حميد وأبو الشيخ وابن جرير عنه (٣٢٦٤٥) كما في الدر المنثور (٦/
 (١٧٢).

 <sup>(</sup>٣) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٢٦٥١)، (٣٢٦٥٢) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه
 كما في الدر المنثور (٦/١٧٢).

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٦٥٠).

السلام - من العذاب ما غشى أولئك الذين ذكر من قبل من عاد، ومن قوم نوح؛ وهو قول القتبى.

وقال أبو عبيدة: المؤتفكة: المخسوفة.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِيَأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكَ نَتَمَارَئِ﴾ فظاهر هذا وظاهر قوله – تعالى–: ﴿فِأَيَ ءَالَآءِ رَبِهُ لَكَانَ مُلَكِانَ لَاءَ، ولو عرف أنها آلاء ربه، لكان لا يكذبه، لكن يخرج على وجوه: على التقديم والتأخير والإضمار؛ كأنه يقول: فبأي آلاء من آلاء ربكم شاهدتموه وعاينتموه تتمارون، وكذلك: فبأي آلاء ربكما الذي أقررتم به تكذبوتي.

أو يقول: فبأي آلائه وإحسانه تتمارى، فكيف أنكرتم إحسانه بمحمد ﷺ؟! أو كيف صرفتم شكر نعمه إلى غيره.

أو تكون الآلاء هاهنا هي الحجج؛ يقول: فبأي حجة من حجج ربك تنكر رسالة محمد ﷺ أو تتمارى فيها؛ أي: لا حجة لك في تكذيبك إياه أو إنكارك رسالته.

وقوله: ﴿ هَٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ ، أي: الذي يدعوكم وينبئكم محمد ﷺ من النذر الأولى النور النه وأنَّتُ الأولى التي أنبأها الرسل الأولون، وأوعدوا قومه؛ فيكون صلة قوله – عز وجل – ﴿ وَأَنَتُهُ اللَّهُ لَكَ عَادًا ٱلْأُولَىٰ . . . ﴾ إلى آخره.

وقيل: ﴿هَٰذَا نَذِيرٌ مِنَ ٱلنَّذُرِ ٱلْأُولَىٓ﴾ أي: الرسل الأولى، وتمام هذا التأويل: أي: هذا نذير من البشر كالذين كانوا من قبل.

وقيل: هذا الذي ينذر محمد ﷺ هو من النذر التي في اللوح المحفوظ، أي: مما ينذر به، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ أَزِفَتِ ٱلْأَزِفَةُ ﴿ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ ﴿ أَفِنَ هَذَا الْمَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا مُؤُنَّ وَلَا تَبْكُونَ ﴿ وَإِنَّا مُعَلِّمُونَ وَإِنَّا مُعَلِّمُونَ وَلَا تَبْكُونَ وَإِنَّا مُعَلِّمُونًا فِلْمَ وَأَعْبُدُوا فِلْهِ وَأَعْبُدُوا ﴿ وَاللَّهِ مَا مُعَلِّمُونَ وَإِنَّا مُعَلِّمُونَ وَإِنَّا مُعَلِّمُونًا فَي اللَّهِ وَأَعْبُدُوا ﴿ وَإِنْ اللَّهِ وَأَعْبُدُوا فِلْهِ مَا مُعَلِّمُ وَاللَّهُ مُعَلِّمُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُعْدُولًا فَي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

وقوله – عز وجل–: ﴿أَزِفَتُ ٱلْآزِفَةُ﴾ أي: قربت القيامة؛ سمى الله – سبحانه وتعالى – القيامة بأسماء مختلفة: مرة الآزفة، ومرة: الساعة، ومرة: القيامة؛ فسماها: آزفة؛ لقربها إلى الخلق ووقوعها عليهم، وكذلك الساعة.

وقوله – عز وجل – : ﴿ لَبْسَ لَهَا مِن دُونِ اَللّهِ كَاشِفَةُ ﴾ ، دلت الآية على أن الله – تعالى – لم يؤت علم قيام الساعة ووقوعها أحدًا ، وهو كقوله تعالى : ﴿ لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْئِهَا إِلّا هُوَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧] ، وللباطنية أدنى تعلق في هاتين الآيتين ؛ لأنهم قالوا: إن الآخرة للحال كائنة ، لكنها مختفية مستترة ، تظهر وتكشف عند فناء هذه الأجسام ، وذهاب هذه الأبدان ؛ ويستدلون بقوله – تعالى – ﴿ لَا يُجَلِّهُمَا لِوَقَيْهَا إِلّا هُوَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧] ، وبقوله – تعالى –

﴿لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ اَللَّهِ كَاشِفَةً﴾، ويقولون: إن لفظ التجلي والكشف إنما يستعملان فيما هو كائن ثابت يظهر عند ارتفاع التواتر، وما يخفيها إلا في الإنشاء ابتداء.

ولكن عندنا: أن حرف الكشف والتجلي يستعمل في ابتداء الإحداث والإنشاء، وفي إظهار ما كان كامنا خفيًا، فإذا كان كذلك، بطل استدلالهم بذلك، وهو كقوله - تعالى-: ﴿عَلِمُ ٱلْفَيْتِ وَٱلشَّهَكَةَ ﴾ [الأنعام: ٧٣]، هو عالم بما كان خفيًّا بحق الخلق وما هو شاهد ظاهر، وعالم بما يكون وبما هو كائن للحال، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفِنَ هَذَا لَلْمَدِيثِ تَعْجَبُونَ . وَتَصْحَكُونَ﴾ كانوا تعَجَبوا من أمرين: أحدهما: من بعث الرسل؛ كقوله - تعالى-: ﴿بَلْ عِبْوَا أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمْ﴾ [ق: ٢]. ومن البعث بعدما يفنون ويتلفون؛ كقوله - تعالى - ﴿وَإِن تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوَلُمُمْ أَءِذَا كُنَا تُرَبًا . . . ﴾ الآية [الرعد: ٥].

وقوله – عز وجل-: ﴿وَتَضَمَّكُونَ﴾ الضحك – هاهنا – كناية عن الاستهزاء، ليس على حقيقة الضحك.

أو يكون الضحك كناية عن السرور؛ أي: تسرون على ما أنتم عليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا نَبَكُونَ﴾ أيضًا ليس على حقيقة البكاء، ولكن كناية عن الحزن، أي: ولا تحزنون على ما فرط منكم من الأعمال وسوء الصنيع والمعاملة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنْتُمْ سَنِيدُونَ﴾، [أي]: لاهون، معرضون.

وعن الحسن(١) وسعيد بن جبير: سامدون: غافلون.

وقيل: سامدون: حزنون على رسالة محمد ﷺ، وغائظون على ما أنزل عليه.

وعن عكرمة، عن ابن عباس - رضي الله عنه - في قوله - تعالى - ﴿وَأَنْتُمْ سَمِدُونَ﴾ قال: هو الغناء بلغة اليمن؛ يقول اليماني: اسمد لنا: أي: غن لنا؛ قال: كانوا إذا سمعوا القرآن تغنوا ولعبوا(٢).

وقوله – عز وجل-: ﴿ فَأَسَّهُدُوا لِللَّهِ وَأَعَبُدُوا ﴾ الآية، أي: اخضعوا لله، واستسلموا له؛ إذ الأمر بالسجود عند التلاوة في غير سجود الصلاة، أمر بالخشوع له والاستسلام، والأمر بالسجود – هاهنا – للتلاوة؛ للأحاديث عن النبي ﷺ وعن الصحابة والتابعين، رضوان

أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٦٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق والفريابي وأبو عبيد في فضائله وعبد بن حميد وابن أبي الدنيا في ذم الملاهي والبزار وابن جرير (٣٢٦٦٣)، (٣٢٦٦٣)، (٣٢٦٦٣) وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٣).

الله عليهم أجمعين:

روى الأسود عن ابن مسعود - رضي الله عنه- عن النبي ﷺ أنه قرأ سورة النجم، فسجد فيها، ولم يبق معه أحد إلا سجد، إلا شيخ من قريش؛ فإنه أخذ كفًّا من حصا، فرفعه إلى جبهته، [وقال: يكفيني هذا، قال ابن مسعود: فلقد رأيته بَعْدُ قُتِلَ كافرا].

وروى أبو هريرة والمطلب بن أبي وداعة: أن النبي ﷺ سجد فيها(١١).

وروي عن عمر وعثمان – رضي الله عنهما – أنهما سجدا فيها.

وعن على - رضي الله عنه- أنه قال: «عزائم السجود أربع: تنزيل السجدة، وحم السجدة، والنجم، واقرأ باسم ربك».

وما روي عن زيد بن ثابت عن النبي ﷺ أنه قرأها فلم يسجد، يحتمل أن تكون التلاوة واقعة في وقت يكره السجود، والحديث حكاية فعل لا عموم له، والله أعلم بحقيقة ما أراد، والله أعلم بالصواب، وإليه المرجع والمآب.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور من طريق سبرة عن عمر بن الخطاب، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٤).

## ذكر أن سورة اقتربت مكية

## بِسْمِ اللَّهِ النَّخْلِ الرَّحَيْمِ الرَّحَيْمِ إِنَّهُ

قوله تعالى: ﴿ أَفَتَرَبَ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْفَكُرُ فَي وَإِن يَرُواْ ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ فَي وَكَذَبُ وَكَا الْمَانِ الْمَانَةِ مَا فِيهِ مُرْدَجَدُ وَكَذَبُواْ وَالتَّبَعُواْ أَهُواَهُ هُمْ وَكُلُ أَمْرِ مُسْتَقِرٌ فِي وَلَقَدْ جَاءَهُم مِن الْأَنْبَآءِ مَا فِيهِ مُرْدَجَدُ وَكَ لَا يَعْوَا وَالتَّبُوا وَالتَّبُوا وَالتَّبُوا وَالتَّبُولُ فَي اللَّهُ وَكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

وقيل: على التقديم والتأخير، اقتربت الساعة، وإن يروا آية يعرضوا وإن كان انشقاق القمر.

فعلى هذين التأويلين، لم يكن انشقاق القمر بعد، ولكن يكون في المستقبل، وعند قيام الساعة؛ وهو قول أبي بكر الأصم، ويقول: معنى قوله: ﴿وَانشَقَ اَلْقَمَرُ ﴾ أي: سينشق القمر عند الساعة؛ إذ لو كان قد انشق في زمن النبي ﷺ، لَمَا خفي على أهل الآفاق، ولو كان ظاهرا عندهم، لتواتر النقل به؛ إذ هو أمر عجيب، والطباع جبلت على نشر العجائب.

وعامة أهل التأويل على أن القمر قد انشق؛ فكان [من] معجزاته ﷺ.

وروي عن ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: كنا مع النبي على بمنى، فانشق القمر، فذهبت فرقة منه وراء الجبل، فقال - عليه السلام -: «اشهدوا، اشهدوا»، وروي عن غيره أيضًا: عن عبد الله بن عمر، وعبد الله بن عباس - رضي الله عنهم - وأنس بن مالك، وحذيفة (١)، وجبير بن مطعم، في جماعة من الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين -: أنهم رأوا انشقاق القمر.

وقول أبي بكر: لو كان، لم يخف وظهر؛ فيقال له: قد ظهر؛ فإنه روي عن غير واحد من الصحابة - رضي الله عنهم- وتواتر الحديث عن الخاص والعام، وفشا الأمر بينهم، حتى قل من يخفى عليه سماع هذا الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وعبد الله بن أحمد في زوائد الزهد، وابن جرير (٣٢٧٠٤) وابن مردويه وأبو نعيم عنه، كما في الدر المنثور (٦/٧٧١).

على أنه قد يطلق ظاهر الكتاب، وإنما يكلف حفظ ما لم ينطق به الكتاب، والعمل بحقيقة اللفظ واجب.

وقال بعضهم: يجوز أن يستره الله – تعالى – عن الآفاق بغيم، أو يشغلهم عن رؤيته ببعض الأمور؛ لضرب تدبير ولطف منه؛ لئلا يدعيه بعض الملتبسين في الآفاق، لنفسه، وادعى الرسالة كاذبا؛ بناء على دعواه: أنه فعل ذلك؛ فيحتمل أنه أخفى عن أهل الآفاق إلا في حق من تظهر المعجزة عليه من الحاضرين، والكفرة يكتمونه، والصحابة الذين رأوا قد نقلوه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَقَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ﴾ كأنه يقول: اقتربت الساعة التي تجزون، أو الساعة التي تنشرون فيها،

فإن قيل: أليس روي عن النبي ﷺ أنه قال: «[بعثت] أنا والساعة كهاتين» (١)، وأشار إلى السبابة والوسطى، وقد قبض رسول الله ﷺ ولم تقم الساعة بعد.

قيل: يحتمل أن مراده - عليه الصلاة والسلام - أنه ختم النبوة والرسالة، وتبقى أحكامه وشريعته إلى وقت قيام الساعة، وبقاء شريعته كبقائه، فصار كأنه قال: شريعتي والساعة كهاتين.

ويحتمل أنه لما كان به ختم النبوة والشريعة، صار بعثه ومجيئه - عليه السلام - علامة للساعة وآية لها، وهو كقوله - تعالى - ﴿وَإِنَّهُ لَمِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُكَ بِهَا﴾ [الزخرف: [17] على تأويل من جعل بعث الرسول - عليه السلام- علما وآية للساعة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِن يَـرَوَا ءَايَةً يُعْرِضُوا﴾ ذكر تعنتهم وعنادهم: أنهم وإن يروا آية سألوها، يعرضوا؛ فلم يُرِهِمْ تلك.

أو من سنته: أن كل آية جاءت على أثر السؤال، فلم يقبلوها أهلكوا، فإذا كان من سنته هذا، وقد وعد تأخير عذاب هذه الأمة إلى الساعة، وعفا عنهم التعجيل – لم يرهم تلك الآيات المقترحة، والله أعلم.

ويحتمل: وإن يروا آية حسية يعرضوا؛ لأن آيات رسول الله ﷺ عامتها وأكثرها كانت عقلية وسمعية، فيخبر عن سفههم وتعنتهم أنهم وإن يروا آية حسية يعرضوا عنها، وهو كقوله – عز وجل-: ﴿وَلَوَ أَنْنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيِّكَةَ وَكُلَّمَهُمُ ٱلْمُوْقَى وَحَشَرْنَا مَلَيْهِمَ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا مَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا ﴾ [الأنعام: ١١١]، وكقوله – تعالى-: ﴿وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَآءِ فَطَلُّوا

<sup>(</sup>١) تقدم.

فِيهِ يَعْرُجُونٌ . لَقَالُوٓا إِنَّمَا شُكِرْتُ أَبْصَنْرُنَا . . . ﴾ الآية [الحجر: ١٥، ١٥].

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَقُولُواْ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾، اختلف فيه:

منهم من قال: ﴿ سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ أي: ماض، لم يزل الرسل - عليهم السلام - كانوا يأتون بمثله من السحر.

ومنهم من قال: ﴿ مُسْتَمِرٌ ﴾ أي: قوي؛ مأخوذ من المِرَّة، وهي القوة، وأصل المرة: الفتل.

ومنهم من قال(١): ﴿مُسْتَمِرٌ ﴾ أي: ذاهب؛ يذهب ويتلاشى ولا يبقى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَنْبُواْ وَاتَّبَعُواْ أَهُواْءَهُمْ ﴿ يحتمل كذبوا الرسول ﷺ وما أتى به من الآية على الرسالة.

ويحتمل: وكذبوا بالتوحيد ﴿وَإِتَّبَعُوا أَهُوآءَهُمُّ ﴾ يخبر أنهم إنما كذبوا ما ذكر باتباع أهوائهم، لا بحجة وبرهان.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدَّ جَاءَهُم مِّنَ ٱلأَنْبَآءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرُ . حِكَمَةُ بَلِغَةً﴾ يعتمل قوله: ﴿وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّنَ ٱلأَنْبَآءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَدُ﴾ وجاءتهم - أيضًا- حكمة بالغة، وهي القرآن.

ويحتمل أن يكون معناه: ﴿وَلَقَدْ جَآءَهُم مِّنَ الْأَنْبَآءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَدُ﴾ وفي تلك الأنباء حكمة بالغة.

ثم الأنباء التي فيها مزدجر حكمة بالغة، وهي ما ذكر في هذه السورة من أنباء عاد، وثمود، وقوم لوط، وقوم نوح، وموسى، فقد جاءهم أنباء هؤلاء، وعرفوا ما نزل بهم من العذاب والإهلاك، وبأي شيء نزل بهم، وهو تكذيب الرسل – عليهم السلام – ليرتدعوا عن مثل صنيعهم، فلا يلحقهم مثل ما يلحق أولئك، وفي ذلك حكمة بالغة، والبالغة هي النهاية في الأمر؛ يقال: فلان بالغ في العلم: إذ انتهى في ذلك نهايته.

وقال القتبي: مزدجر: أمر متعظ.

وقال أبو عوسجة: مزدجر: أي: زاجر.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَا تُغَنِّ ٱلنُّذُرُ﴾.

يقول - والله أعلم-: قد جاءهم ما ذكر من الأنباء التي فيها مزدجر وإنذار، فلم يزجرهم ذلك، ولم ينفعهم، فأنَّى تغني النذر لهم؟ ومن أين تنفعهم النذر؟ أي: لا

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير عنه (٣٢٧٢٠) كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٧) وهو قول قتادة أيضًا.

تغنيهم .

ثم النذر تحتمل وجهين:

أحدهما: النذر: [الرسل] - عليهم السلام - جمع: نذير.

والثاني: ما تقع به النذارة، وهو الأنباء التي أنذر الرسل بها وحذروا بذلك؛ يقول: فما يغنيهم قول الرسول، ولا خوف ما بلغهم من القصص التي فيها تعذيب للكفرة بتكذيب الرسل – عليهم السلام – وترك اتباعهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَتُوَلُّ عَنَّهُمُّ ﴾ يحتمل وجوها:

أحدها: قوله: ﴿فَتَوَلُّ عَنَّهُمُّ ﴾ أي: أعرض عنهم، ولا تكافئهم بإساءتهم.

والثاني: ﴿فَتُوَلَّ عَنْهُمُ ﴾ أي: لا تقاتلهم، ولا تجاهدهم؛ فإن كان التأويل هذا، فهو يحتمل النسخ. يحتمل النسخ.

والثالث: يحتمل: ﴿فَتُولَّ عَنَهُمُ ﴾ أي: لا تشتغل بهم؛ فإنهم لا يؤمنون، وذلك في قوم علم الله – تعالى – أنهم لا يؤمنون، يؤيس رسول الله ﷺ عن الطمع في إيمانهم. وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَ يَـنَعُ ٱلدَّاعِ إِلَىٰ شَيْءٍ نُكُرٍ ﴾ أي: إلى شيء منكر، فظيع، هائل.

ويحتمل: إلى شيء أنكروه في الدنيا - وهو الساعة - فيقرون في الآخرة.

وقوله - عز وجل-: ﴿خُشَّعًا أَبْصَنُرُهُمْ ﴾، وقرئ: ﴿خاشعًا ﴾، بالألف، روي عن ابن عباس، وتصديقها في قراءة عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه- ﴿خاشعة أبصارهم ﴾. وصفهم بالخضوع في الآخرة مكان استكبارهم في الدنيا، وبالإقرار والتصديق بالساعة مكان إنكارهم في الدنيا، وبالإجابة للداعي مكان ردهم له في الدنيا حيث قال: ﴿مُهْفِيدِنَ إِلَى الدَّاعِي اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

وقوله - عز وجل-: ﴿يَغَرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَوَادٌ مُنتَثِيرٌ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: تشبيههم بالجراد لحيرتهم، لا يدرون من أين يأتون؟ وإلى أين يصيرون؟ كالجراد الذي لا يُدْرَى من أين؟ وإلى أين؟ وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَرَرَى ٱلنَّاسَ سُكُنْرَىٰ وَمَا هُم بِسُكْنَرَىٰ﴾ [الحج: ٢].

والثاني: تشبيههم بالجراد؛ لكثرتهم، وازدحامهم؛ لما يحشر الكل بدفعة واحدة. والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ﴾: قال عامة أهل التأويل(١): ﴿مُهْطِعِينَ﴾،

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/٥٥٠).

أي: مسرعين.

وقال قتادة: أي: عامدين(١).

وقال مجاهد: الإهطاع: السيلان (٢٠)، وهو بالفارسية: يويه رفيق.

وقال بعضهم: مهطعين: ناظرين، رافعي رءوسهم؛ وهو قول الكلبي ٣٠٠.

وقال أبو عوسجة: أي: مسرعين، مادين أعناقهم.

وقيل: الإهطاع: إدامة النظر إلى الداعي.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَقُولُ ٱلْكَفِرُونَ هَذَايَوْمُ عَسِرٌ ﴾، وهو ما قال في آية أخرى: ﴿يَوْمَبِذِ يَوَمُّ عَسِيرُ﴾ [المدثر: ٩].

قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ فَكَذَبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ بَحَنُونٌ وَازَدُجِرَ ﴿ فَدَعَا رَبَهُۥ أَنِي مَعْلُوبٌ فَاسَمِيرَ إِنَّ فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ السَّمَاءِ بِمَاءِ مُنْهَمِرٍ ﴿ وَفَجَرْنَا الْأَرْضَ عُبُونًا فَالْفَقَى الْمَاءُ عَلَىٓ أَمْرٍ قَدْ فَدُرَ ﴿ وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَجٍ وَدُسُرٍ ﴿ مَنْ تَجْرِى بِأَعْيُنِنَا جَزَاءٌ لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴿ وَلَقَد تَرَكُنُهَا عَايَةً فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴿ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى مِن مُذَكِرٍ ﴾ . فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَبُذُرِ ﴿ فَهُو وَلَقَدْ يَسَرُنَا الْفُرْءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَّ مِن مُذَكِرٍ ﴿ وَاللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ مِن مُذَكِرٍ ﴿ وَاللَّهِ الْمُؤْمِنَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَلَىٰ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

وقوله - عز وجل- : ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ ﴾ يقول - والله أعلم- : كذبت قبل قومك قوم نوح نوحا - عليه السلام- وآذوه، فصبر على التكذيب وأنواع الأذى، ولم يدع عليهم بالهلاك من الله - تعالى - فاصبر أنت على تكذيب القوم وأنواع الأذى، وهو كقوله تعالى : ﴿ فَاصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أُولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ [الأحقاف : ٣٥].

فإن قيل: ما الحكمة في تكرار هذه الأنباء في القرآن، ولم يكرر ما فيه من الأحكام؟ قيل: إن هذه الأنباء والقصص إنما جاءت لمحاجة أهل مكة وأمثالهم من الكفرة في إثبات الرسالة والتوحيد والبعث؛ إذ هم المنكرون لهذه الأشياء، وهم كانوا أهل عناد ومكابرة، وفيهم - أيضًا- مسترشدون، ومن حق المحاجة مع [من] ذكرنا وأمثالهم أن تعاد الحجة مرة بعد مرة؛ لعلهم يقبلونها في وقت، وتنجع في قلوبهم في وقت، وإن لم تنجع في وقت، ومن حق الموعظة للمسترشدين - أيضًا- أن تكرر ليتعظوا؛ إذ يختلف ذلك باختلاف الأحوال، وقد ذكرنا فوائد تكرارها واقتصار الأحكام فيما تقدم، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣٢٧٣٣) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد عن سعيد بن جبير، قال: هو النسلان، كما في الدر المنثور (١٧٨/٦).

<sup>(</sup>٣) وقول ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٢٧٣٤) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (١٧٨/٦).

فإن قيل: إن نوحا - عليه الصلاة والسلام - قد دعا على قومه بالهلاك.

قيل: إنما دعا على قومه بالهلاك بعدما أيس من إيمانهم؛ حيث قيل: ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن فَرْيَكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ﴾ [هود: ٣٦]، أما رسول الله ﷺ لم يؤيسه عن إيمان قومه جملة؛ إنما يؤيسه عن بعض بطريق التعيين، وهم قوم علم الله أنهم لا يؤمنون، لا عن الكل؛ فلذلك لم يؤذن بالدعاء عليهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَكَذَبُواْ عَبْدَنَا﴾ يحتمل: كذبوه فيما ادعى لنفسه الرسالة. أو كذبوه فيما دعاهم إليه بالتوحيد وتوجيه الشكر إلى الواحد القهار.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَالُواْ مَجَنُونٌ﴾، أي: قالوا لأتباعهم: إنه مجنون.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاَزْدُجِرَ﴾، أي: نوح - عليه السلام- حيث قالوا لقومهم: لا تتبعوه، وزجروهم عنه بقولهم: إنه مجنون؛ فهذا منهم زجر لأتباعهم عن اتباعه؛ فصار لذلك نوح - عليه السلام- مزدجرا عن القوم، وصار القوم مزدجرين عنه.

وقال بعضهم: زجروا نوحا - عليه السلام- أي: منعوه عن إظهار ما أتاهم من الآيات على رسالته، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَدَعَا رَبُّهُۥ أَنِي مَغَلُوبٌ فَٱنتَصِرُ ﴾، أي: مغلوب بالسفه والمكابرة وأنواع الأذى؛ إذ لا يحتمل أن يكون مغلوبا بالحجج، فانتصر لعبدك عليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ السَّمَآءِ بِمَآءٍ مُنْهَمِرٍ ﴾ يحتمل قوله - تعالى-: ﴿فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ السَّمَآءِ ﴾ أَبُوْبَ السَّمَآءِ ﴾ أي: من فوق؛ لأن ما كان من فوقك فهو سماء؛ فيحتمل أن يكون ذلك من البحر بفوق الذي ذكر أنه بين السماء والأرض.

﴿ وَفَجَرَنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونًا ﴾، أي: أنبعنا الماء من الأرض؛ كأنه قال: أنزلنا الماء من فوق، وأنبعنا من أسفل.

ويحتمل أن يكون قوله – تعالى-: ﴿فَفَنَحْنَا آَبَوَبَ ٱلسَّمَآءِ﴾ هو حقيقة فتح السماء وإنزال الماء منها، والله – تعالى – قادر أن يرسل الماء مما يشاء، وكيف [شاء]، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿يُمَآءِ مُنْهَمِرٍ ﴾ قيل (١٠): منصب.

وقال أبو عبيد: ﴿مُنْهَمِرٍ﴾، أي: كثير سريع الانصباب؛ يقال: همر الرجل: إذا أكثر في الكلام؛ فأسرع.

وقال أبو عوسجة: انهمرت السماء وهمرت، أي: أمطرت؛ فأكثرت.

<sup>(</sup>١) قاله سفيان، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٧٤١).

وقوله – عز وجل –: ﴿ فَٱلْنَقَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰٓ أَمْرٍ فَدْ قُدِرَ ﴾ يذكر أن الماءين جميعًا: ما أرسل من الفوق، وما أخرج من التحت – على تقدير وتدبير، لا جزافا، وهو كقوله – تعالى –: ﴿ مُمْ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرٍ يَكُوسَىٰ ﴾ أي: على تقدير وتدبير من الله تعالى جئت، لا على غير تقدير منه.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿فَالْتَقَى الْمَاءَانَ عَلَى أَمْرِ قَدْ قَدْرَ﴾. وقال بعضهم: ﴿عَلَىٰ أَمْرِ قَدْ قُدِرَ﴾ أي: قد قدر لهم أن يغرقوا بالماء إذ كفروا.

وقال بعضهم: ﴿فَدُ قُدِرَ﴾ أي: استوى الماء نصفه من عيون الأرض، ونصفه من السماء، وأصله ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَحَمَلْنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلُورَج وَدُسُرٍ ﴾، وذكر في حرف حفصة – رضي الله عنها – ﴿وحملناه وذريته على ذات ألواح ودسر ﴾، ذكر – هاهنا – ذات ألواح، وذكر في آية أخرى السفينة بقوله – تعالى –: ﴿أَنَا حَمَلْنَا ذُرِيّتَهُمْ فِي ٱلْفُلِكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ [يس: ١٤]، ونحوه ؛ فيكون ﴿ذَاتِ أَلَوَج ﴾ السفينة ؛ إذ ذات الألواح قد ترجع إلى الأشجار وغيرها، لكن كان تفسير السفينة بما ذكرنا، والله أعلم. ثم اختلف في قوله – تعالى –: ﴿وَدُسُرٍ ﴾:

قال أهل التأويل (١١): الدسر: المسامير التي تشد بها السفينة.

وقيل: الدسر<sup>(٢)</sup>: أضلاع السفينة.

وقيل<sup>(٣)</sup>: صدرها.

وقال الحسن: هي السفينة؛ لأنها تدسر الماء بجؤجئها(٤).

قال أبو معاذ: واحد الدسر: دسار، وجمع الجؤجؤ: الجآجئ، وهي الصدور.

ثم في قوله: ﴿ وَمَمْلَتَهُ ﴾، وتسميته هذه المصنوعة: سفينة - دليل على أن أفعال العباد مخلوقة لله - تعالى - لأنهم هم الذين ركبوا السفينة، ثم أخبر أنه هو الذي حملهم، وكذا الخشب المجتمعة لا تسمى: سفينة، إنما سميت بهذا الاسم الخاص بعد الإيجاد والصنعة الموجودة من العباد؛ دل أن لله في فعل العباد صنعا، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–. ﴿غَرِي بِأَعْيُنِا﴾ أي: بتقديرنا وبحفظنا.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٧٤٩) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٧٩) وهو قول محمد بن كعب وقتادة وابن زيد.

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٧٥٦).

<sup>(</sup>٣) قاله عكرمة، أخرجه عبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٧٥٠)، (٣٢٧٥٢).

وقوله: ﴿جَزَآءٌ لِمَن كَانَ كُفِرَ﴾ أي: حمل نوحًا - عليه السلام- وأتباعه في السفينة ونجاهم من الغرق جزاء ما كفر به قومه؛ كذا قال عامة أهل التأويل: إنه أخبر لنوح - عليه السلام - حين كفر به قومه فلم يؤمن به قومه.

وقال مجاهد: جزاء لمن كان كفر بالله - تعالى (١) - أي: الغرق جزاؤهم؛ لما كفروا بالله تعالى.

وقال أبو معاذ: وقرئ: ﴿جزاء لمن كان كَفر﴾ بنصب الكاف، وتأويل هذه القراءة: أي: إهلاك من أهلك من قومه؛ جزاء لما كفروا بالله - تعالى - أو بنوح، - عليه السلام- .

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدَ تَرَكُنُهَا ءَايَةً﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: تركنا سفينة نوح - عليه السلام- بعينها مدة طويلة حتى صارت آية لأواخرهم ولمن بعدهم؛ وبه يقول قتادة؛ قال: أبقى الله - تعالى - سفينة نوح - عليه السلام- بينة للمسافرين من أرض الجزيرة حتى نظرت إليها أوائل هذه الأمة (٢)، وكم من سفينة كانت بعدها، فصارت رمادًا.

والثاني: تركنا آية آثار تلك السفينة وأنباءها آية لمن بعدهم؛ لأن أنباءها قد بقيت في المتأخرين حتى عرفوا أن من نجا لِمَ نجا؟ ومن هلك لم هلك؟ والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ عن الأسود قال: قلت لعبد الله بن مسعود – رضي الله عنه-: ﴿فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ أو (مُذَّكِر)؟ فقال: أقرأني رسول الله ﷺ مدكر بالدال.

قال أبو عبيد: وأصله في العربية: «مدتكر»، فإنه من باب الافتعال على وزن مفتعل، فتُقُل لاجتماع التاء والدال، فأدغم الحرف الأول - وهو الدال - في التاء؛ فانقلب دالا، وهو كقوله: «ادخر»، أصله: «ادتخر»، من «الدخر» لما قلنا، والله أعلم.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿مُدَّكِرٍ ﴾ أي: هل [من] متذكر متعظ، يتعظ بما نزل بأولئك فينزجر عن مثل صنيعهم.

[6] قال قتادة: فهل من طالب خير؛ فيعان عليه $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۲۷۵۸)، (۳۲۷۵۹) والفريابي وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٠).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه ابن جرير (۳۲۷۶۲) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
 ۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٢٧٦٨)، (٣٢٧٦٩) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٠).

وقوله - عز وجل-: ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أليس ما وعد لهم رسلي من العذاب بالتكذيب صدقا حقًا، وأريد بقوله: ﴿ وَنُذُرِ ﴾ أي: رسلي.

والثاني: أليس وجدوا عذابي شديدًا ونذري ما وقعت به النذارة، وهو العذاب الذي أنذروا به، والنذر على هذا التأويل المنذر به؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَكَاكَ وَعَدًا مَفْعُولًا﴾ [الإسراء: ٥] أي: موعودا، وإلا وعده لا يكون مفعولا؛ إذ هو صفة أزلية.

وقوله – عز وجل-: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن مُذَكِرٍ ﴾ هذا يحتمل وجوها: أحدها: ﴿ يَسَرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِكْرِ ﴾ أي: للحفظ؛ أي: صيرناه بحيث يحفظه كل أحد من صغير وكبير، وكافر ومؤمن وكل أحد يتكلف حفظه.

والثاني: ﴿ وَلَقَدْ يَسَرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِكْرِ ﴾ أي: لذكر ما نسوا من نعم الله - تعالى - عليهم، ولذكر ما أنبأهم فيه من أخبار الأوائل من مصدقيهم مذكر.

والثالث: جَائِز أَن يكون لرسول الله ﷺ خاصة؛ أي: يسرناه عليه حتى حفظه كله عن ظهر قلب؛ حتى إذا أراد أَن يذكر شيئا منه يذكر في كل وقت وكل ساعة أراد؛ كقوله - تعالى -: ﴿لَا تُحْرَلُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ، إِنَّ عَلَيْنَا جَعْمَهُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٦، ١٧]، وقوله - عز وجل -: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلأَمِينُ . عَلَى قَلْبِكَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣، ١٩٣] وقوله - تعالى -: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَنسَى . إِلَّا مَا شَآةَ ٱللهُ ﴾ [الأعلى: ٦، ٧]، أمنه عن أن ينساه، ومنَ عليه بالتيسير.

وقوله: ﴿فَهَلَ مِن مُُذَكِرِ ﴾ فعلى التأويل الأول - والله أعلم-: أنه وإن يسرنا القرآن للحفظ، ولكن لم ينزل للحفظ، ولكن إنما أنزل ليذكر ما فيه، وللاتعاظ به؛ أي: فهل من متعظ به.

وعلى التأويل الآخر: ﴿فَهَلُ مِن مُذَكِرٍ﴾ خرج مخرج الأمر؛ أي: اذكروا واتعظوا بما فيه من الأنباء، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ كُذَبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْمٍ رِيَحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمِ نَحْسِ مُسْتَمِرٍ ﴿ يَا نَذِعُ النَّاسَ كَأَنَهُمْ أَعْجَازُ نَحْلِ مُنْقَعِرٍ ﴿ فَكَفْ كَانَ عَذَابِ وَنُذُرِ ﴿ وَهَا لَيْمَ الْفَرَانَ الْفَرْءَانَ لِللَّهِ فِي مَلَكِلِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمِنْ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا عَلَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّا عَلَيْهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللّهُ الللَّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّ

وَلَقَدُ يَنَرُنَا ٱلْقُرُوانَ لِلذِّكْرِ فَهَلَ مِن مُذَّكِرٍ ﴿ ﴿ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُذَّبَتْ عَادُ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِى وَنُذُرِ ﴾ ذكر أنباء الأوائل وما نزل بهم بالتكذيب، والعناد، وسوء معاملتهم الرسول - عليه السلام - وهو صلة قوله: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّنَ الْأَنْبَاءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَدُ ﴾ [القمر: ٤] تأويل الآية يخرج على الوجهين اللذين ذكرناهما.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا﴾ قيل (١): باردة.

وقيل (٢): شديدة.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِ يَوْمِ نَحْشِ مُسْتَمْرٍ ﴾؛ إذ استمر بهم العذاب - كما قال الله عز وجل-: ﴿سَبَعَ لَيَالِ وَنَمَنِيَةَ أَيَامٍ خُسُومًا ﴾ [الحاقة: ٧].

وقيل: ﴿ مُسْتَمِرٍ ﴾ أي: ذاهب على الصغير والكبير، فلم تُبْقِ منهم أحدًا إلا أهلكته. وقوله - عز وجل-: ﴿ مَٰزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ غَلِّلِ مُنقَعِرٍ ﴾ من الناس من قال: لما اشتدت بهم الربح، تنادوا فيما بينهم: البيوت! فدخلوها، فدخلت الربح عليهم، فأخرجتهم من بيوتهم، وألقتهم في فنائهم؛ فذلك النزع.

ومنهم من قال: تنزع مفاصلهم فتلقيهم كأعجاز نخل منقعر؛ لأنهم كانوا أطول الخلق، فذكر أن كل رجل منهم كان طوله ستين ذراعا، والنخل لا يبلغ ذلك المقدار إلا بعد قطع المفاصل؛ فجائز التشبيه بأعجاز نخل منقعر بعد انتزاع مفاصلهم، والانقعار: هو الانقلاع.

قال أبو عوسجة: ﴿مُنْقَعِرِ﴾، أي: منقطع ساقط.

ومنهم من قال: شبههم بأعجاز النخل؛ لعظم أعجازهم.

وقال بعضهم: شبههم بأعجاز النخل؛ لطولهم، ولكن ذلك بعد نزع مفاصلهم؛ لما ذكرنا.

وفي حرف حفصة - رضي الله عنها-: ﴿تنزع [الناس] على أعقابهم﴾.

وقوله: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ فهو يخرج على ما ذكرنا من الوجهين، وكذا قوله: ﴿ وَلَقَدْ يَنَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللِّذِكْرِ فَهَلَ مِن مُّذَّكِرٍ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُذَّبَتُ ثَمُودُ ۚ بِالنَّذُرِ ﴾ يحتمل الوجهين اللذين ذكرناهما:

أحدهما: ﴿ بِٱلنُّذُرِ ﴾ أي: بالرسل التي دعتهم إلى الإيمان بالله تعالى.

والثاني: كذبت بما وقعت به النذارة التي أخبرهم الرسل: أنها نازلة واقعة بهم، والله

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٧٧١) وهو قول قتادة والضحاك أيضًا.

<sup>(</sup>٢) قاله مجاهد، أخرجه عبد بن حميد نحنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨١) وهو قول ابن زيد أيضًا.

أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَقَالُوَاأَبَشَرَا مِنَا وَحِدًا نَتَبِعَهُو ﴾ لم يزل الأكابر من الكفرة والرؤساء منهم يلبسون على أتباعهم بهذا الحرف: ﴿أَبَشَرُ مِنَا وَحِدًا نَتَبِعَهُ ﴾ وقالوا: ﴿مَا هَلْأَ إِلَّا بَشَرٌ مِنَاكُو يَعْلَكُو يَأْكُو مِنَاتًا كُلُونَ مِنْهُ ﴾ [المؤمنون: ٣٣]، وقوله - تعالى-: ﴿وَلَهِنْ أَطَعْتُم بَشَلًا مِنْكُونَ مِنْهُ ﴾ [المؤمنون: ٣٤]، ونحو ذلك، وذلك تناقض [في] القول؛ لأنهم كانوا ينهون أتباعهم عن اتباع بشر مثلهم ويدعونهم إلى اتباع آبائهم والاقتداء بهم، وهم أيضا بشر، وليس مع آبائهم حجج وبراهين، ومع الرسل حجج وآيات، فيكون تناقضا في القول ومعارضة فاسدة، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا إِذَا لَغِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾، قال بعضهم: السعر: الجنون؛ أي: لو اتبعنا بشرا منا، لكنا في ضلال وجنون، وهو مأخوذ من سعر النار؛ إذا التهبت، يقال: ناقة مسعورة، أي: كأنها مجنونة؛ من النشاط.

وقيل: الضلال والسعر واحد.

ويحتمل: أي: إنا إذا لفي ضلال في الدنيا، وسعر في الآخرة، والسعر: من السعير، وهو النار، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَيُلِقَى ٱلذِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ يَبْنِنَا﴾ فجائز أن يكون هذا القول من أهل مكة لرسول الله ﷺ كقوله – تعالى – خبرا عنهم: ﴿أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكْرُ مِنْ يَبْنِنَا﴾ [ص: ٨]، والذكر هو القرآن، على هذا التأويل.

وجائز أن يكون ذلك من ثمود وصالح - عليه السلام- والقصة قصة صالح؛ فهو الأشبه بالتأويل، ولم يزل الكفرة ينكرون تفضل الرسل - عليهم السلام - على غيرهم من البشر بالرسالة، وإنزال الذكر عليهم من بينهم، ثم يرون لأنفسهم الفضل على أولئك الرسل: إما بفضل مال، أو بفضل نسب، أو رياسة، ونفاذ قول، بلا سابقة كانت منهم، ولا تقدم صنع، وما ينبغي لهم أن ينكروا تفضيل الرسل بالرسالة والنبوة بلا سابقة كانت منهم، ولا تقدم صنع؛ إذ هي فضل الله يؤتيه من يشاء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ بَلَ هُوَ كَذَابُ أَيْرٌ ﴾ عن مجاهد: أنه قرأ بفتح الشين (١)، وقرأ العامة ﴿ أَيْرٌ ﴾ بكسر الشين.

<sup>(</sup>١) أخرج ابن جرير (٣٢٧٩٠) عن مجاهد أنه قرأ بضم الشين وتخفيف الراء.

قال أبو عوسجة: وقيل: الأَشِر، والأَشَر هو البطر - كما يقال: حذِر وحَذَر - وهو المرح المتكبر.

وقوله – عز وجل–: ﴿ سَيَعَلَمُونَ غَدَا مَنِ ٱلْكَذَّابُ ٱلأَيْرُ ﴾ قرئ بالياء والتاء؛ فمن قرأ بالياء احتج بقوله ﴿ فِنْنَةً لَهُمْ ﴾، ولم يقل «لكم»، ومن قرأ بالتاء جعل الخطاب من رسول الله على الكفرة، أي: ستعلمون غدا عند نزول العذاب بكم من الكذاب أنا أو أنتم؟ وهذا وعيد منه لهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّا مُرْسِلُوا ٱلنَّاقَةِ فِنْنَةُ لَهُمْ﴾؛ لنفتنهم بها، ونمتحنهم، لم نعطهم مجانا جزافا؛ كقوله – عز وجل-: ﴿وَبَكُونَكُهُم فِالْحَسَنَاتِ وَٱلسَّيِّعَاتِ﴾ [الأعراف: ١٦٨]، وقوله – تعالى-: ﴿وَبَنُلُوكُمْ فِالشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةَ﴾ [الأنبياء: ٣٥].

وقوله - عز وجل-: ﴿فَارَفَعَبُهُمْ وَاصْطَبِرُ﴾ أي: فارتقبهم بما يكون منهم من التكذيب للناقة والعقر لها.

ويحتمل أن يكون قوله - عز وجل-: ﴿فَأَرَقَهُمُمُ ﴿ هُو خَطَابِ لُرْسُولُهُ عَلَيْهُ الصَّلَاةُ وَلَمَ عَلَيْهُ الصَّلَاةُ وَلَمُ اللَّهُ الللِّهُ اللللْمُواللَّا الللْمُواللَّ

أو اصبر على تبليغ الرسالة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَنَيْنَهُمْ أَنَّ الْعَآءَ قِسْمَةُ بَيْنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ مُّعَظَّرٌ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿ لَمَا شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ﴾ [الشعراء: ١٥٥] وفيه من الفوائد والدلائل:

أحدها: أن تلك الناقة كانت عظيمة على خلاف سائر النوق؛ حتى احتاجت هي إلى الماء مثل الذي احتاج إليه سائر النوق وأهلها؛ حتى قسم الماء بينها وبين سائر النوق. وفيه: أنه لا بأس بقسمة الشرب؛ حيث ذكر في الآية قسمة الماء، وذكر في آية أخرى: ﴿شِرْبُ يَوْمِ﴾ [الشعراء: ١٥٥] وهو قسمة بالأيام.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُلُّ شِرْبِو تُعْنَضَرُ ﴾ أي: كل شرب بحضرة من له شرب ذلك، لا يحضره غيره.

وفيه: أن تلك الناقة وإن كانت آية ومعجزة له، فكانت تعتلف وتشرب كسائر النوق التي ليست هي بآيات، وإن كانت تخالف سائر النوق في عظمها، وقدر علفها وشربها. ثم جعل الماء بينها وبين أولئك القوم بالقسمة، ولم يجعل العلف بينها وبينهم بالقسمة؛ لاشتراكهم جميعا في الماء - أعني: البهائم والبشر- وحاجة كل منهم إلى الماء، فلذا جعل النبات مشتركا بينها وبين سائر البهائم؛ لأن في ذلك كثرة، فلا حاجة إلى

القسمة، فأما في الماء في ذلك الموضع عزة؛ لما يسقون من الآبار؛ فلذلك جعلوا الماء بالقسمة، والله أعلم.

وفيه: أن المياه إذا ضاقت قسمتها بالأجزاء تقسم بالأيام؛ من حيث جعل لها شرب يوم معلوم، ولهم شرب يوم معلوم.

وفيه: أن الماء وإن كان عينا فهو كالمنفعة في جواز قسمتها بالأيام.

ثم قوله: ﴿وَنَبِنْهُمْ أَنَّ ٱلْمَاءَ قِسْمَةً بَيْنَهُمْ ﴾ جائز أن يكون الخطاب لصالح - عليه السلام-أمره أن ينبئ قومه: أن الماء قسمة بينهم وبين الناقة.

وجائز أن يكون الخطاب به لرسول الله ﷺ، أمره أن يخبر قومه: أن الماء كان قسمة بينهم وبين الناقة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَاَدُوْا صَاحِبُهُمْ فَنَعَاطَىٰ فَعَفَرَ﴾، أضاف العقر هاهنا إلى واحد، وفي رواية أخرى أضافه إلى الجماعة، وهو قوله: ﴿فَعَقَرُوا ٱلنَّاقَةَ وَعَمَتُوا عَنَ أَمْرِ رَبِّهِمَ ﴾ [الأعراف: ٧٧]، وقال في موضع آخر: ﴿فَعَقَرُوهَا فَأَصَبَحُواْ نَدِمِينَ﴾ [الشعراء: ١٥٧]؛ فيكون ظاهر هذه الآيات على التناقض؛ من حيث ذكر الفرد والجماعة.

وفيه تناقض من وجه آخر؛ فإنه ذكر في آية: ﴿وَعَمَوّا عَنْ أَمْ ِ رَبِّهِمْ وَقَالُواْ يَنصَلِحُ اَثْنِيَا بِمَا تَعِدُنَا ﴾ [الأعراف: ٧٧]، وقال في موضع: ﴿فَأَصْبَحُواْ نَدِمِينَ﴾ [الشعراء: ١٥٧]، ذكر الندامة، وهي خلاف العتو.

لكنا نقول: لا تناقض، ولا اختلاف عند اختلاف الأحوال والأوقات، فقوله: ﴿وَعَمَوْا عَنْ أَمْرٍ رَبِهِمَ العذاب، وقوله: ﴿فَأَصَّبَحُوا نَدِمِينَ﴾ عَنْ أَمْرٍ رَبِهِمَ [الطلاق: ٨] قبل أن ينزل بهم العذاب، وقوله: ﴿فَأَصَّبَحُوا نَدِمِينَ﴾ [الشعراء: ١٥٧] إذا نزل بهم العذاب، والتناقض في وقت واحد في حال واحد، وكذلك العقر من واحد على الحقيقة، لكن إنما أضافه إلى الجماعة؛ لأنه عقر بمعاونتهم.

أو الواحد هو الذي طعنها، ثم اجتمعوا، فعقروا جميعا، ونحو ذلك؛ فثبت أنه لا تناقض. وقال بعضهم (١): ﴿فَنَعَاطَىٰ﴾ تناول، ﴿فَغَفَرَ﴾ أي: ضرب عرقوبها؛ أي: ساقها. وفيل: العقر: قد يكون جرحا، وقد يكون قتلا.

وقوله: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَحِدَةً﴾ يحتمل: أي: أرسلنا عليهم العذاب قدر صيحة واحدة، يخبر عن سرعة نزول العذاب ووقعه عليهم.

ويحتمل أن يكون أرسل عليهم الصيحة، وأهلكهم، وصاروا كما ذكر من هشيم

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٧٩٣) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٢).

المحتظر، وهو قوله: ﴿فَكَانُوا كَهَشِيمِ ٱلْمُخَطِرِ﴾، قيل (١): الهشيم: العظام البالية.

وقيل (٢): كالشيء المتناثر، من الحائط، وأصل الهشيم: الانكسار، أي: صاروا كالشيء المنكسر المجتمع في موضع.

وقوله تعالى: ﴿ ٱلْمُخَطِّرِ ﴾ بكسر الظاء ونصبه، روي النصب عن الحسن.

قال أبو عبيد: بالكسر يقرأ على تأويل الإنسان المحتظر.

وقال أبو عوسجة: الهشيم: البالي من الشجر، والمحتظر: الذي يتخذ حظيرة.

وقال القتبي: الهشيم: النبت اليابس الذي ينهشم، أي: ينكسر، والمحتظر - بكسر الظاء-: صاحب الحظيرة لغنمه، وبفتح الظاء أراد: الحيطان، وهو الحظيرة.

وقوله – عز وجل-: ﴿ يَسَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ ﴾، أي: يسرنا القرآن لذكر ما نسوا من نعم الله تعالى، وأغفلوا عنها.

أو يسرنا القرآن لذكر ما أغفلوا من الحجج والآيات ونسوها.

أو يسرنا القرآن لذكر ما نسوا من الأنباء، وما نزل بمكذبي الرسل - عليهم السلام-بالتكذيب والعناد.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَهَلَ مِن مُُذَّكِرٍ ﴾ قد تقدم ذكره.

وقوله – عز وجل– ﴿فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ﴾ (٣)، قال أهل التأويل: أليس الذي أنذروا به وجدوه حقًّا.

وقال بعضهم: أليس وجدوا ما وعد لهم رسلي حقًّا. وقد ذكرناه.

قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ فَوْمُ لُوطٍ بِالنَّذُرِ ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْمِ حَاصِبًا إِلَا ءَالَ لُوطٍ بَجَيْنَهُم بِسَحَرِ ﴿ يَعْمَةُ مِنْ عِندِنَا كَذَاكِ بَخِرِى مَن شَكَرَ ﴿ وَلَقَدْ أَندَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّدُرِ ﴿ وَلَقَدْ رَوَدُوهُ عَن صَيْفِهِ عَلَا اللَّهُ مُسْتَقِدٌ ﴾ وَلَقَدْ صَبَحَهُم بَكُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِدٌ ﴾ فَدُوقُوا عَذَابِ وَنُذُرِ ﴾ فَطَمَسْنَا أَعْيُنَهُم فَدُوقُوا عَذَابِ وَنُذُر ﴾ وَلَقَدْ صَبَحَهُم بَكُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِدٌ ﴾ وَلَقَدْ مَنْ مُلَكِم ﴾ ولَقَدْ مَنْ مُلَكِم اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مُسْتَقِدٌ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وقوله – عز وجل-: ﴿كَذَبَتْ فَوْمُ لُوطٍ بِٱلنُّذُرِ﴾، أي بالرسل – عليهم السلام- أو بما تقع به النذارة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطِّكِ ۗ على تأويل من يقول بأن تلك

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٧٩٤)، (٣٢٧٩٥) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٢).

<sup>(</sup>٢) قاله سعيد بن جبير، أخرجه ابن جرير (٣٢٧٩٨) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٣).

٣) كذا وردت هنا في أ، وموضعها قبل آيتين.

القريات قلبت بمن فيها ظهرا لبطن على ما ذكر في آية أخرى: ﴿فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا﴾ [الحجر: ٧٤] - أرسل الحاصب على من غاب عنها في البلدان فأهلكهم بها، يخرج على الإضمار، كأنه قال: قلبناها بمن فيها، وأرسلنا على من غاب عنها حاصبا إلا آل لوط؛ حتى يستقيم الثنيا الذي استثنى، ويكون كقوله: ﴿أُجِلَّتُ لَكُم بَهِيمَةُ ٱلأَنْعَكِم إِلّا مَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ عَيْرَ مُحِلِي الصيد إلا ما يتلى عَلَيْكُم علير محلى الصيد، والله أعلم.

[و] على تأويل من يقول بأنها قلبت، ثم أرسل عليها الحاصب، فالثنيا مستقيم؛ فيكون هلاكهم بأمرين، واستثنى آل لوط بالنجاة منهما جميعا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ نَجَيَّنَهُم بِسَحَرِ . نِعْمَةُ مِّنْ عِندِنَا ﴾ ، أي: منعنا عنهم العذاب عند السحر؛ فيكون فيه دلالة: أنه يكون بمنع العذاب عنهم منجيا لهم، وإلا لم يكن بنجاتهم عند السحر [منعمًا].

وقوله - عز وجل-: ﴿ كَنَالِكَ نَجْزِى مَن شَكَّرَ ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يكون هلاك أولئك على لوط وآله نعمة من الله تعالى عليهم؛ فيكون عليه شكره؛ فهو جزاء شكرهم، وهو كقوله تعالى: ﴿جَزَآءُ لِمَن كَانَ كُفِرَ﴾ [القمر: ١٤] يحتمل أن يكون هلاك أولئك وإغراقهم جزاء ما كفر بنوح، وذلك نعمة منه على نوح، -عليه السلام-.

والثاني: أن تكون نجاة نوح ومن كان معه نعمة منه عليهم؛ إذ له أن يهلك الكل من كفر ومن لم يكفر؛ ألا ترى أنه يهلك الدواب والصغار، وإن لم يكن لهم مآثم، فإذا كان كذلك كان إبقاء من أبقى منهم فضلا منه ونعمة عليهم، وإلا لا كل كفر استوجب النجاة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل- ﴿وَلَقَدَ أَنَذَرَهُم بَطْشَتَنَا فَتَمَارُوْا بِٱلنَّذُرِ ﴾ يخرج على الوجهين اللذين ذكرناهما.

أحدهما: تماروا بالواقع من النذارة.

والثاني: ﴿ بِٱلنُّذُرِ ﴾، أي: الرسل، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَقَدُ رَوَدُوهُ عَن صَيْفِهِۦ﴾ أي: طلبوا منه التخلية بينهم وبين ضيفه.

وقوله: ﴿فَطَمَسْنَا أَعَيُنَهُمْ ﴾، ذكر أن جبريل – عليه السلام– مسح جناحيه على أعينهم فعموا، ثم قيل لهم: ﴿فَذُوقُوا عَذَابِيوَنُذُرِ ﴾.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكُرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ أي: نزل بهم صباحا بالبكرة ﴿عَذَابُ مُسْتَقِرٌ ﴾ أي العذاب المستقر: هو العذاب الذي نزل بهم، ودام عليهم؛ وأهلكهم، وأما طمس الأعين، فقد انقضى.

وأما طمس الأعين، فقد انقضى.

وقوله: ﴿عَذَابِي وَنُذُرِ﴾ النذر - هاهنا-: ما وقعت به النذارة.

وقوله - عز وجل- ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ ءَالَ فِرْعَوْنَ ٱلنُّذُرُ ﴾ يحتمل ما قال من النذر: إنه جاء آل فرعون: موسى وهارون عليهما السلام، سماهما باسم الجمع، وهو النذر.

ويحتمل أن يكون المراد من النذر التي جاءتهم هي ما نزل من أنواع العذاب؛ فيكون المراد بالنذر: ما وقعت به النذارة.

وقوله - عز وجل- ﴿ كُلَّبُولُ بِكَايَتِنَا كُلِّهَا﴾ يحتمل أنهم كذبوا جميع الآيات التي جاءهم بها موسى – عليه السلام- من آيات الألوهية والوحدانية، وآيات الرسالة.

وجائز أن تكون هي جميع ما يدل على وحدانية الرب وألوهيته من الخلائق؛ لأن ذلك اللعين قد ادعى الألوهية لنفسه، وجميع ما في العالم يدل على ألوهية الله تعالى، فهو حيث ادعاها لنفسه وصدقه قومه كذبوا بذلك جميع الآيات التي تشهد على ألوهية الله تعالى ووحدانيته.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَخَذَنَاهُمُ آخَذَ عَرِيزٍ مُّقَلَدِرٍ﴾ أي: أَخْذَ عَزِيزٍ ذليلا، وأخذ غالب مغلوبا، وأخذ قادر عاجزا، وأخْذ قاهرِ مقهورا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَكُفَارُكُمْ خَيْرٌ مِنَ أُولَتِكُو ﴾ يقول الله تعالى والله أعلم: أكفاركم يا أهل مكة أقوى في دفع العذاب عن أنفسهم والانتصار منه إذا نزل بهم العذاب من أولئك الذين كانوا من قبلكم، أي: ليس كفاركم أقدر منهم، بل أولئك أكثر، ثم لم يقدروا [على] القيام بدفع العذاب عن أنفسهم، ولا الانتصار منه إذا نزل بهم، فأنتم يا أهل مكة أضعف وأقل عددا أحق ألا تقدروا على دفع العذاب عنكم إذا نزل بكم.

أو يقول: ليس لكم براءة في الكتب أنكم تقدرون على القيام في دفع العذاب عن

أنفسكم إذا نزل بكم.

أو يقول: ليس لكم براءة في الكتب: أن العذاب لن يصيبكم إذا نزل.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْ يَقُولُونَ غَنُ جَمِيعٌ مُنْكِرٌ ﴾ أي: بل تقولون: نحن جميع منتصر؛ أي: لا ينصرونكم كجمعهم. هذه الآيات الثلاث على النفي والدفع، أي: ليس لهم ما يدفعون العذاب عن أنفسهم، وليس لهم ما ينصرون به، ولا كفارهم خير من كفار أولئك في دفع العذاب والقدرة على الانتصار، والله أعلم.

ثم قال على الابتداء: ﴿ سَيْهُزَمُ ٱلْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبُرَ ﴾، فيه دليلان:

أحدهما: أخبر أن لهم جمعا يهزم، ويولون الدبر ما ذكر، وقد قال أهل التأويل: ﴿ سَيُهُرَمُ لَلْحَمْعُ وَيُولُونَ الدبر، وقد كان ما أخبر أنهم يهزمون ويولون الدبر، وقد كان ما أخبر رسول الله ﷺ دل أنه علم بالله تعالى.

والثاني: أخبر أن الساعة موعد إهلاكهم واستئصالهم لا بالدنيا بقوله تعالى: ﴿بَلِ السَّاعَةُ مَرِّعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدَّهَىٰ وَأَمَرُ﴾، وكان كما أخبر.

وفيه - أيضا- دلالة إثبات الرسالة، والله أعلم.

وقوله: ﴿ أَدَّهُن وَأَمَرُ ﴾ أي: أعظم وأشد.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ ﴾ جائز أن يكون قوله: ﴿فِي ضَلَالٍ ﴾ في الدنيا، وفي السعر في الآخرة، وهو السعير.

ويحتمل ﴿ فِي ضَلَالِ﴾ في هلاك، ﴿ وَشُعُرٍ ﴾ في حيرة وجنون وتيه؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَفِي ضَلَالٍ وَشُعُرٍ ﴾ [القمر: ٢٤].

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَوْمَ يُسْجَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وَجُوهِهِمْ ﴾ كأنه يقول له: قل لهم يوم يسحبون في النار على وجوههم إن ختموا على ما هم عليه: ﴿ ذُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ﴾ أي: يقال لهم: ﴿ ذُوقُواْ مَسَ سَقَرَ ﴾ أي: ذوقوا عذاب سقر، والسقر هو اسم النار؛ فيصير كأنه على الإضمار؛ أي يقال لهم: ذوقوا عذاب النار، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَتَهُ بِقَدَرٍ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: على التقديم والتأخير؛ أي: إنا خلقنا كل شيء؛ فإن كان على هذا؛ فيكون كقوله: ﴿ خَالِقُ كُلِيقُ صُمِّلِ شَيِّءٍ ﴾ [الأنعام: ١٠٢]، وفيه إثبات خلق كلية الأشياء.

والثاني: على ظاهر ما جرى به الخطاب ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ بِفَكْرٍ ﴾ أي: إن كل شيء بقدر، فإن كان على هذا، فليس فيه إثبات خلق كلية الأشياء، ولكن فيه إثبات أنما خلقه بقدر؛ وإلى هذا التأويل يذهب المعتزلة.

والتأويل عندنا هو الأول: إنا خلقنا كل شيء بقدر؛ كقوله: ﴿ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾

[الأنعام: ١٠٢].

ويحتمل: أي: إنا كل شيء خلقناه بقدر وحَدِّ ينتهي إليه ذلك، ويبلغ حده، ليس كالمخلوق لا يعرف أحد قدر فعله ولا حده الذي ينتهي إليه، ولا يخرج فعل أحد من المخلوقين على ما يقدرونه، فأخبر أن فعله يخرج على ما يقدره خلافا لفعل غيره؛ فيدل على أنه هو الخالق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَآ أَمْرُنَآ إِلَّا وَحِكَّهُ ﴾، الأمر فيما بين الخلق على وجهين: أحدهما: أمر شأن بالفعل.

والآخر: أمر تكليف لغير.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَمَا آمَرُنَا إِلَّا وَحِدَهُ ﴾، إنما هو أمر فعل؛ يخبر عن سهولة ذلك عليه، أي: شأنه وفعله يسير عليه، لا يعجزه شيء ولا يشغله؛ فعلى ذلك أمر الله وخفته عليه، والواحد ليس هو اسم العدد، وإن كان الحساب يبتدئ [به]، إنما هو اسم التوحد والتفرد؛ كما يقال: فلان واحد زمانه، لا يريدون من جهة العدد؛ إذ له أعداد وأمثال من جهة العدد،، ولكن إنما يراد بأنه المتوحد في شأنه وفعله، ولا نظير له؛ فعلى ذلك تسميته إياه: واحدا لتفرده وتوحده في ألوهيته وربوبيته، وتسمية أمره واحدا: أن فعله وشأنه لا يشبه أفعال غيره، وأنه لا نظير له في ذلك، وأنه يسير عليه، لا حاجة له إلى الوقت، والآلة، وغير ذلك؛ ألا ترى أنه قال: ﴿كَلَيْج بِٱلْبَصَرِ ﴾ يخبر عن خفة ذلك عليه وسهولته، من حيث لا يثقل على أحد رد البصر ولا لمحه، هذا وجه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ أَهْلَكُنَآ أَشْيَاعَكُمْ فَهَلَ مِن مُدَّكِرِ﴾ يحتمل قوله ﴿أَشْيَاعَكُمْ﴾ على وجهين:

أحدهما: إخوانكم وأهل دينكم بتكذيبهم الرسل – عليهم الصلاة والسلام- واذكروا أنتم يأهل مكة؛ لئلا تهلكوا بتكذيبكم محمدا ﷺ.

والثاني: أي: ولقد أهلكنا أشياعكم، وعرفتم ذلك، ﴿فَهَلَ مِن مُذَكِرِ﴾ يتذكر ويتعظ، ويعتبر به. وجائز أن يكون معناه: ولقد أهلكنا جنسكم، والحكيم لا يخلق الخلق للفناء والهلاك، فاعلموا أنه أنشأكم للعاقبة.

وفيه إثبات البعث، لكنه لا تدركه أفهام الكفرة وعقولهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكُلُ شَيْءِ فَعَــُلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ﴾ يخرج هذا - أيضا- على وجهين:

أحدهما: كل شيء فعلوه من التكذيب والعناد، كان في الكتب المتقدمة، أي: عن علم بصنيعهم وفعلهم أنشأهم، وبعث إليهم الرسل؛ وهو رد على من يقول: إنه لا يعلم ما يكون منهم حتى يكون منهم ذلك؛ لأنه لو كان يعلم ذلك لا يحتمل أن يبعث الرسل عليهم الصلاة والسلام - إليهم ويأمرهم، وينهاهم، وهو يعلم أنهم يكذبون رسله، ويخالفون أمره، فرد عليهم وبين أنه لم يزل عالما بما كان ويكون، وقد بينا قبل هذا أنه تعالى بعث الرسل - عليهم السلام - وإن علم منهم التكذيب والخلاف؛ وذلك لأن المنافع والمضار راجعة إليهم دونه، والله أعلم.

وجائز أن يكون معناه: ﴿وَكُلُّ شَيْءِ فَعَـلُوهُ فِي ٱلزُّبُرِ﴾ أي: في الكتب التي تكتب عليهم الملائكة ويؤمرون بالقراءة في القيامة؛ كقوله تعالى: ﴿أَفَرَأُ كِنْبُكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ ٱلْيُؤْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا﴾ [الإسراء: ١٤].

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرُ ﴾ هذا أيضا يخرج على هذين الوجهين:

أحدهما: مستطر في الكتب التي قبلهم.

أو في الذين يملون على الحفظة؛ كقوله تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ [ق: ١٨].

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَسُعُرٍ . يَوْمَ يُسَّحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿إِنَّ ٱلْمُجْرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَمَ خَلِدُونَ﴾ [الزخرف: ٧٤].

ثم(١) اختلف في تأويل قوله(٢): ﴿وَنَهَرِ﴾:

قيل: نهر من النور، أي: هم في ضياء ونور وسرور، وهو قول الأصم.

وقال الفراء: النهر: السعة؛ يقال: أنهرت الطعنة، أي: وسعتها.

وقال أهل التأويل: أي: الأنهار.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدَقٍ﴾ أي: موعود صدق؛ كأنه كناية عن راحة

<sup>(</sup>١) كذا في أ: وظاهر أن قبل «ثم» سقطًا.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٥٧١).

وسرور لهم؛ كقوله: ﴿كَانَتُ لَمُمْ جَنَتُ الْفِرْدُوسِ نُزُلُا﴾ [الكهف: ١٠٧]، أخبر أنهم يستريحون فيها، أو يسكنون ويقرون، لا يريدون التحول منها، وهو مقابل ما ذكر للكفار: ﴿يَوْمَ يُسْجَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِم ﴾ أي: يجرون، وقوله – عز وجل –: ﴿سَأَرْهِقُمُ صَعُودًا﴾ [المدثر: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿رَبُنَا آخَرِجْنَا مِنْهَا﴾ [المؤمنون: ١٠٧] يطلبون الخروج منها، وأخبر أنهم يكونون أبدا في عناء وشدة وبلاء حتى لا يقرون في مكان، وعلى هذا يخرج قوله: ﴿أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِم ﴾ [يونس: ٢]، أي: لهم موعود صدق عند ربهم، أي: تقر أقدامهم في ذلك؛ فيكون هو كناية عن الثبات.

وقوله - عز وجل-: ﴿عِندَ مَلِيكِ مُقْنَدِرٍ ﴾.

إن الرجل إذا كان في فضل وخير يضاف بكونه فيه إلى الله تعالى، نحو ما يقال: في سبيل الله، ووفود الله، وغير ذلك من الأمكنة التي هي أمكنة الفضل والخير تضاف إلى الله، نحو: بيت الله، ومساجد الله؛ لأنها أمكنة القرب والفضل، فعلى ذلك قوله: ﴿ فِ مَقَعَدِ صِدَقٍ عِندَ مَلِيكِ مُقَنَدِرٍ ﴾ أضاف بكونهم في أمكنة الفضل والخير والمنزلة عند الله تعالى، لا أنه يوصف بمكان أو مقام؛ بل هو ممسك الأمكنة كلها ومنشئ الأزمنة بأسرها، والله الموفق، وصلى الله على سيدنا محمد وآله أجمعين.

\* \* \*

## سورة الرحمن مكية، وقيل: بل مدنية

## بِنْ إِنَّهُ النَّهُ الرَّهِينِ الرَّحِيدِ

قوله – عز وجل- : ﴿ اَلرَّحْمَنُ . عَلَمَ الْقُرْءَانَ ﴾ قد عرفت العرب وعلمت أن "الرحمن" على ميزان "فعلان"، مشتق من الرحمة، لكن أحدا من الخلائق لا يبلغ في الرحمة مبلغا يستحق تسميته به: رحمانا؛ لذلك خص الله تعالى نفسه بتسميته: الرحمن، وإن كان مشتقًا من الرحمة؛ كالرحيم، وجاز تسمية غيره: رحيما، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَلَمَ ٱلْقُـرْءَانَ﴾، ذكر أن الرحمن علم القرآن، ولم يذكر لمن علمه؛ فجاز أن يكون المراد منه: أنه – تبارك وتعالى – علم القرآن رسولنا ﷺ.

ثم يخرج ذلك على وجوه:

أحدها: أنه جبريل - عليه السلام- حيث قال: ﴿عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ . ذُو مِرَّوَ﴾ [النجم: ٥، ٦] لكن خرجت الإضافة إلى الله تعالى؛ لما أنه علمه بأمره.

والثاني: أضاف التعليم إلى نفسه؛ لما أنه هو الذي أثبته في قلبه حتى لا ينساه؛ كقوله – عز وجل-: ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَىٓ ﴾ [الأعلى: ٦]، وقوله – عز وجل-: ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِـ، لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ مَ . إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ [القيامة: ١٦، ١٧]، وقوله: ﴿ كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِـ، فُؤَادَكَ ﴾ [الفرقان: ٣٢].

والثالث: أضاف إلى نفسه، وإن علمه جبريل - عليه السلام- لأنه هو الخالق لفعل التعليم من جبريل، عليه السلام.

وقوله - عز وجل- ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَــٰنَ . عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ﴾.

قال بعضهم: ﴿ فَلَقَ ٱلْإِنسَانَ ﴾ أي: آدم عليه السلام، و ﴿ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ أي: الأسماء التي ذكر في آية أخرى، ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلِّهَا ﴾ [البقرة: ٣١]؛ إذ لا سبيل إلى معرفة الأسماء إلا بالتلقين، ليس كالأشياء التي تعرف وتدرك بالاستدلال.

ويحتمل أن يكون المراد بقوله تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ﴾ أي: خلق كل إنسان وعلمه البيان: أي: علمه بيان ما يمتحنهم به من الأمر والنهي؛ ليعلم أنه لم يخلق الإنسان ليتركه سدى.

ويحتمل: علم كل إنسان ما غاب عنهم حتى عرفوا بما شاهدوا – باللون والطعم واللذة – طعم ما غاب عنهم من جنسه ولونه ولذته؛ استدلالا بما شاهدوا.

ويحتمل: الاستدلال بالشاهد على معرفة الله تعالى، وهو أنهم لما شاهدوا الإنسان محتاجا، عاجزا، محاطا بالحوائج والحوادث عرفوا أن له خالقا عالما قادرا أنشأه كذلك. ويحتمل: ما ذكر من تعليم البيان بيان القرآن، وذلك راجع إلى رسول الله عليه: أنه علمه القرآن، وعلمه البيان، [و] هو بيان القرآن؛ حتى يبين للناس كل ما يحتاجون إليه، وما عليهم.

وجائز أن يصرف بعضه إلى النبي ﷺ، وهو قوله: ﴿ اَلرَّمْنَنُ . عَلَمَ اَلْقُرْءَانَ﴾، وبعضه إلى النبي ﷺ، وهو قوله: ﴿ اَلْهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

وجائز أن يكون خلق الإنسان كل إنسان علم القرآن، وعلمه البيان أي: علم شيئا من بيان القرآن من الأحكام والشرائع، ونحو ذلك.

وقال القتبي: ﴿عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ﴾ أي: الكلام، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِ﴾، قال أهل التأويل بوجهين:

أحدهما: أي: يحسب بهما عدد الأوقات والأزمنة، ويعرف بهما حساب ذلك.

والثاني: يحسب بهما حساب منازلهما التي يطلعان منها ويغيبان فيها، ومجاريهما [التي]، يجريان فيها لا يجاوزانها في شتاء ولا صيف.

وقال أبو عوسجة: قوله: ﴿ بِحُسَّبَانِ ﴾ جمع الحساب.

وقال القتبي: ﴿ بِحُسْبَانِ﴾ بحساب ومنازل لا يعدوانها.

وفيه زيادة معنى: أن الله تعالى جعلهما بحيث يعرف بهما حقيقة أعين الأشياء؛ لما جعل فيهما من النور والضياء الذي بهما تتجلى للخلق الأشياء المستورة، فيقال لمنكري الرسالة وتفضيل بعض البشر على بعض: لما شاهدتم أشياء خصت بفضل ضياء وتجل لم يكن ذلك لغيرها، فلم أنكرتم فضل بعض البشر بفضل بيان وعلم رسالة؟ والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلنَّجَمُ وَٱلشَّجَرُ يَتَجُدُانِ ﴾ النجم يحتمل وجهين:

أحدهما: الكواكب، فإن كان هو المراد، فكأنه يقول: يسجد له ما به زينة السماء وما

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (۳۲۸۵۳)، (۳۲۸۵۴) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (۱۹۰/۱).

به زينة الأرض، وهي الكواكب، وهي الأشجار.

ويحتمل النجم كل نبت ينبت في الأرض لا ساق له، والشجر هو الذي له ساق؛ كأنه يقول: يسجد له كل ما يظهر من الأرض ويخرج، ما ارتفع وعلا، وما لم يرتفع.

ثم سجودهما يحتمل وجوها:

أحدها: سجود خلقة؛ قد جعل الله تعالى في خلقة كل شيء دلالة السجود له والشهادة له بالوحدانية.

والثاني: سجود هذه الأشياء الموات: طاعتها له عن اضطرار وتسخير؛ نحو قوله تعالى: ﴿أَنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرْهَا ۖ قَالَتَا أَنْبُنَا طَآبِعِينَ﴾ [فصلت: ١١].

والثالث: سجود حقيقة، يجعل الله في سرية هذه الأشياء معنى يسجدون به لله تعالى يعلمه هو، ولا يعلمه غيره؛ كقوله تعالى: ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسْتِحُ بِجَدِّهِ وَلَاكِن لَا نَفْقَهُونَ لَسَبِيحَهُمُ ﴾ [الإسراء: ٤٤].

وقال بعض الناس: سجودهما: هو تمييل ظلالهما؛ كقوله تعالى: ﴿يَنَفَيَّوُا ظِلَالُهُمْ عَنِ ٱلْمِينِ وَالشَّمَآبِلِ سُجِّدًا يَتَهِ﴾ [النحل: ٤٨].

ثم لا يلزم السجود بتلاوة هذه الآية وأمثالها مما ذكر سجود الموات وطاعتها؛ لأنها موات ليست بأهل السجود، وإنما سجودها عن اضطرار كل مخلوق في معناه في الدلالة على السجود، وإنما يلزم السجود بتلاوة آيات ذكر فيها سجود من هو من أهل السجود، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلسَّمَآءَ رَفَعُهَا﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: أراد حقيقة الرفع، أي: رفعها بغير عمد من الأسفل، ولا تعليق من الأعلى، أي: أنشأها كذلك مرفوعة، لا أن كانت موضوعة فرفعها وأمسكها كذلك؛ ليعلم أن قدرته خلاف قدرة الخلق وقوتهم.

والثاني: ﴿رَفَعَهَا﴾ أي: رفع قدرها ومنزلتها في قلوب الخلق حتى يرفعوا أيديهم وأبصارهم إليها عند الحاجة؛ لما جعل فيها لهم من الأرزاق والبركات التي تنزل من السماء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَضَعَ ٱلْمِيزَاتَ﴾ يحتمل حقيقة الميزان الذي يزن الناس به الأشياء، وبه يتحقق الإيفاء والاستيفاء، امتحنهم بذلك؛ ليعرفوا بذلك قبح التقصير فيما أمروا به والمجاوزة عما نهوا عنه، وذلك يحتمل في الأحكام، والشرائع والتوحيد، وصرف الألوهية والعبادة إلى غير الذي يستحقه؛ ليعلموا التقصر في ذلك، والله أعلم.

ويحتمل المراد بالميزان: الأحكام التي وضعت بين الخلق، والشرائع التي جعلت عليهم؛ ليقوموا بوفائها وينتهوا عن التقصير فيها، والتعدي عن حدودها.

وقيل(١١): الميزان: العدل، وهو ما ذكرنا، والله أعلم.

وذكر أن الموازين ثلاثة:

أحدها: العقول، وهي التي يعرف بها محاسن الأشياء ومساوئها، وقبح الأشياء وحسنها.

والثاني: الميزان الذي جعل بين الخلق لإيفاء الحقوق والاستيفاء.

والثالث: الذي جعل في الآخرة؛ ليوفي به ثواب الأعمال وجزاؤها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَا تَطْغَوا فِي الْمِيزَانِ . وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُحْسِرُوا الْمِيزَانَ »، وَلَا يَخْسِرُوا » أي: لا تنقصوا في الميزان.

وقوله: ﴿وَأَقِيمُوا الْوَزْتَ﴾ أمر بإقامة الوزن والإتمام في الوزن؛ أَمْر بالإتمام، ونهي عن النقصان، والأمر بالشيء نهي عن ضده، وهاهنا جمع بينهما صريحا؛ تأكيدا لباب الوزن والميزان.

ويحتمل الوجوه الثلاثة التي ذكرنا.

وعن قتادة: كان ابن عباس - رضي الله عنه- يقول: يا معشر الموالي، إنكم وليتم أمرين هلك الناس بهما قبلكم، هما: المكيال والميزان (٢).

وقال مجاهد في قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلْوَزَٰكَ بِٱلْقِسَطِ﴾ في الميزان باللسان؛ أي: لسان الميزان<sup>(٣)</sup>.

وقيل لابن عمر - رضي الله عنهما-: إن أهل المدينة لا يوفون الكيل، قال: وما يمنعهم، وقد قال الله تعالى: ﴿وَيَلُ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾ [المطففين: ١] ؟!.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ﴾.

قال بعضهم (٤): الأنام: هو كل ذي روح.

وقال بعضهم (٥): الأنام: هو جميع الخلق.

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣٢٨٨٥) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩١) وهو قول قتادة أيضًا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣٢٨٨٦) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩١).

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٨٩٢).

<sup>(</sup>٥) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣٢٨٩١) وابن المنذر وابن أبي حاتم، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٢) وعن الحسن ومجاهد وقتادة مثله.

ولكن عندنا: الأنام: كأنه البشر، للآية؛ لأنه أخبر أن الأرض أنشأها للبشر، [و] وضعها لهم، وهو ما ذكر في مواضع: ﴿خَلَقَ لَكُم مَّا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيعًا﴾ [البقرة: ٢٩]، ﴿وَسَخَرَ لَكُم مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ [الجاثية: ١٣].

وقوله – عز وجل–: ﴿ فِيهَا فَكِهَةٌ وَالنَّخَلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾ يذكرهم نعمه التي أنشأها لهم في الأرض من الفواكه وأنواع الثمار والحبوب التي جعلها رزقا لهم وقوتا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ﴾ أي: ذات الغلف والأغطية.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱلْحَبُّ ذُو ٱلْعَصَّفِ وَٱلرَّيِّحَانُ﴾ برفع النون وكسرها؛ فمن كسرها ذهب إلى أن الريحان: هو الرزق الذي يرتزقون من الحبوب والثمار، والعصف: الورق؛ فيكون المعنى: والحب ذو الورق والرزق.

ومن رفعها فعلى الابتداء؛ عطفا على الحب.

واختلفوا في تفسير العصف والريحان:

منهم من قال(١): العصف: ورق الزرع من الحنطة والشعير وغيرهما.

وقيل<sup>(٢)</sup>: هو التبن.

وقيل<sup>(٣)</sup>: هو أول ما ينبت من الزرع.

وقيل: العصف: هو الزرع نفسه، ولكن أضاف العصف إلى الحب؛ لما منه ينشأ الحب وما يخرج.

وأما الريحان قال: هو خضرة الزرع.

وقيل(٤): هو الذي يشتم.

وقيل: هو الرزق الذي يرتزقون من الحبوب في الثمار؛ كذلك روي عن ابن عباس -رضي الله عنهما-: الريحان: هو الحب.

. وقال القتبي: الريحان الرزق؛ يقال: اطلب ريحان الله، أي رزقه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَيَأَيّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ هذا خطاب للجن والإنس، وفيه دلالة أن النبي ﷺ كان مبعوثا إلى الإنس والجن جميعا؛ ألا ترى أنه قال في آية أخرى:

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٩٠٥) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٢).

 <sup>(</sup>۲) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٩٠٤) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور
 (١٩٢/٦).

<sup>(</sup>٣) قاله أبو مالك أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٩١٠) وهو قول أبي صالح أيضًا.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٩٢٠) وهو قول الضحاك والحسن وابن زيد.

﴿ يَمَعْشَرَ ٱلْجِينَ وَٱلْإِنسِ ﴾ [الرحمن: ٣٣].

وقيل: ليس أن يخاطبهما جملة، لكن يخاطب كل إنسي وجني في نفسه؛ كقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَمَكْرَىٰ تُمْتَدُواً ﴾ [البقرة: ١٣٥]، ليس أن قال الفريقان جميعا: كونوا هودا تهتدوا، وقال النصارى: كونوا نصارى تهتدوا؛ فعلى ذلك هذا.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿فَإِلَيّ ءَالآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، عن جابر بن عبد الله قال: خرج رسول الله ﷺ على أصحابه، فقرأ عليهم سورة الرحمن من أولها، فسكتوا فقال: «لقد قرأتها على الجن ليلة الجن، فكانوا أحسن مردودا منكم، كلما قرأت عليهم ﴿فَإِلَيّ ءَالآءِ رَبّنا نَكذب؛ فلك الحمد»(١).

ثم فيما ذكر من قوله: ﴿وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ . فِيهَا فَكِكِهَةٌ . . . ﴾ إلى آخره، يذكر نعمه، وقدرته، وتدبيره، وعلمه، ووحدانيته.

أما نعمه: فإنه بسط الأرض لهم بما فيها من أنواع الحبوب والفواكه التي بها قوامهم، والعصف وأنواع النبات التي بها قوام دوابهم.

وأما بيان قدرته وسلطانه: [فإنه] أنشأ هذه الفواكه والحبوب في أكمامها ما يعجز الخلق عن إحداث شيء وفعله في الغلف؛ ليعلم أن صنعه وفعله خارج عن المعالجات والممارسات التي لا تتحقق مع الأغطية، وأن قدرته وفعله غير مقيسين بأفعال الخلق وقدرتهم، كذلك الأولاد في البطون، والفراخ في البيض، وأمثالها في الظلمات؛ ليعلم أنه لا يخفى عليه شيء، ثم أنشأ هذه الثمار والحبوب في الوقت الذي لا تحتمل البرد والحر في الأكمام من وراء الحجب، وأمسكها فيها في حال ضعفها، فإذا اشتدت وقويت أخرجها من الغلف، وفي ذلك لطف منه ونعمة عظيمة على خلقه.

وفيه إثبات البعث من وجهين:

أحدهما: أن من قدر على إنشاء هذه الأشياء، لقادر على إعادة الخلق.

والثاني: أنه لما أنشأ لهم ما ذكر، ثم منهم من شكر هذه النعم، ومنهم من كفر، ثم استويا في هذه الدنيا، وفي الحكمة التفريق بينهما - فلا بد من دار أخرى فيها يفرق بينهما.

وفيه لزوم الامتحان؛ إذ لا يحتمل أن ينشئ لهم هذه النعم، ثم يتركهم سدى لا يستأدي

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۲۹۱) وابن المنذر وأبو الشيخ في العظمة والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الدلائل، كما في الدر المنثور (٦/ ١٨٩).

شكر ما أنعم عليهم.

ثم معرفة الشاكر منهم والكافر لا يعرف إلا بمعرف يعرفهم؛ لأن مقدار الشكر وكيفيته لا يعرف بمجرد العقل؛ فيضطرهم إلى رسول يخبرهم عن الله تعالى ذلك؛ فيكون فيه إثبات الرسالة.

ثم في إخراج هذه الحبوب والفواكه كلها في وقت واحد من المشرق والمغرب على سنن واحد في زمان واحد من غير تفاوت - دليل أن علمه وتدبيره أزليان ذاتيان؛ إذ لم يمنعه شيء عن شيء.

ثم اتساق ذلك واتصال ما ذكر من منابع الأرض بمنافع السماء من غير مدخل من أحد - دليل على وحدانيته؛ إذ لو كان ذلك فعل عدد ما جرى ذلك على سنن واحد؛ على ما هو التدافع والتمانع في الأمر القائم بين اثنين عند الاختلاف، والله الموفق.

قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ ۖ الْإِنسَنَ مِن صَلْصَدْلِ كَالْفَخَارِ ﴿ وَخَلَقَ الْجَانَةُ مِن مَارِجٍ مِّن نَارِ ﴿ ﴿ فَهِأَيِّ ءَالاَءٍ رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ رَبُّ الْنَمْوِقَيْنِ وَرَبُّ الْغَرْبَيْنِ ﴿ فَإِنَّ مَالَاَءً رَبِكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْمَاتُ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْمَاتُ ﴾ يَنْهَا ثُكَذِبَانِ ﴿ مَنْهُمَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْمَاتُ ﴾ عَالاَءً رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ وَلَهُ الْجَوْرِ اللَّشَاتَ فِي الْبَعْرِ كَالْأَمْلِيمِ ﴿ فَإِنِّي عَالِامٍ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ وَلَهُ الْجَوْرِ اللَّشَاتَاتُ فِي الْبَعْرِ كَالْأَمْلِيمِ ﴿ فَإِنِّي عَالِامٍ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ وَلَهُ الْجَوْرِ اللَّهُ وَالْمَرْمَاتُ ﴾ واللهُ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ ا

وقوله - عز وجل -: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِن صَلَصَلْ كَٱلْفَخَارِ ﴾ ذكر في خلق الإنسان أحوالا مختلفة: مرة قال: ﴿ خَلَقَكُمُ مِن تُرَابٍ ﴾ [آل عمران: ٥٩]، والتراب: هو الذي لم يصبه الماء، ومرة قال: خلقه من طين والطين: هو الذي أصابه الماء، واعتجن، ومرة قال: ﴿ مَن طِينٍ لَا نِبٍ ﴾ [الصافات: ١١] واللازب: هو الذي يلتصق باليد ويلزقه، وهو الحر الخالص، وقال مرة: ﴿ مَنْ حَمْلٍ مَسْنُونٍ ﴾ [الحجر: ٢٦]، وهو الذي اسود وتغير؛ لطول المكث، ومرة قال: ﴿ مِن صَلَّصَلُ كَالْفَخَارِ ﴾، والصلصال: هو الذي له صوت إذا حرك، وهو من صلصلة الحديد.

ويحتمل صلصال: أي: منتن، يقال: صلَّ البئر؛ إذا أنتن، والفخار: هو الذي تكسر إذا يبس.

وقال أبو عوسجة: الفخار: الذي طبخ.

فجائز أن تكون هذه الأحوال التي ذكرت على اختلافها في ذلك الإنسان، كان في الابتداء ترابا، ثم صار لازبا؛ لأنه كان من جيد الطين وحره، ثم صار مسنونا منتنا: أسود؛ لطول المكث، وصلصالًا لكثرة تربيته ولجودته، يكون له صوت.

وتشبيهه بالفخار يحتمل وجوهًا:

أحدها: لتكسره ويبسه.

أو لأنه كان ذا جوف كالفخار، أو لطول المكث، وكثرة التربية؛ إذ طين الفخار له هذه الصفات، والله أعلم.

وقوله - عز وجل- ﴿وَخَلَقَ ٱلْجَانَةَ مِن مَارِجٍ مِن نَّارٍ . . . ﴾ الآية، ذكر أنه أبو الجن، وأنه لفظ الوحدان، والجن جماعة، وكذا قال أبو عوسجة: الجان: الجن.

وقوله: ﴿مِن مَّارِجٍ مِّن نَّارٍ ﴾ قال بعضهم (١): المارج: هو لهب النار صافيًا لا دخان فيه؛ يقال: مرجت النار؛ إذا التهبت، فالمارج على هذا هو النار التي فارقت الحطب والتهبت، وارتفعت منه؛ وكذا قال أبو عوسجة: المارج – هاهنا-: اللهب، من قولك: مرج الشيء؛ إذا اضطرب، ولم يستقر، وعلى ما قال بعضهم في قوله: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ إذا خلط وجمع بينهما يجيء أن يكون خلق الجان من نار غير منقطعة من الحطب، ولا خالية من الدخان؛ وكذا قال أبو عبيد: ﴿مِن مَارِجٍ ﴾، أي: من خلط من النار.

وعلى تأويل من قال في قوله: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ﴾ أي: أرسل أحدهما في الآخر، فهو يكون من نار منقطعة من الحطب.

وليس لنا إلى معرفة ذلك حاجة، إنما الحاجة إلى معرفة ما أودع من الحكمة فيما ذكر من خلق آدم – عليه السلام– من تراب، وخلق الجان من نار.

والفائدة في ذلك - والله أعلم- يخبر عن قدرته: أن من قدر على خلق الإنسان من ذلك التراب وإخراج جميع ما في الدنيا من الناس من نفس واحدة، لا يحتمل أن يعجزه شيء، وكذلك ما ذكر من خلق ألوان من النار، وإخراج ما أخرج منه من النسل حتى أخذ الدنيا بأسرها لا يعجزه شيء، ولا ما لو اجتمع حكماء البشر والجن، أدركوا المعنى الذي به أنشأ الإنسان منه، وخرج هذا الخلق منه، وفي ذلك وجهان من الحكمة:

أحدهما: ما ذكرنا من القدرة على البعث:

والثاني: أن كل ما ذكر من النقل والتغير من حال إلى حال، وإخراج ما أخرج منه، لا يحتمل أن يفعل ذلك عبثا باطلا، ولو لم يكن بعث، لكان إنشاء هذا الخلق عبثا باطلا، ولا قوة إلا بالله.

وقوله – عز وجل– ﴿فَبِأَيِّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ﴾، يقول، – والله أعلم–: إذا لم تنكروا شيئا من الآية أنه ليس منه فما لكم تنكرون قدرته في البعث وغيره؟!

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٩٤٦) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (١/٩٣/١).

وقوله – عز وجل–: ﴿رَبُّ ٱلْمُثَرِّفَيْنِ وَرَبُّ ٱلْمُغْرِبَيْنِ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿رِبِ ٱلْمُثَرِفِ وَٱلْمَوْبِ﴾ [المعارج: ٤٠]، قد ذكرناه فيما تقدم.

ثم دل قوله: ﴿رَبُّ ٱلْمَثْرِقَيْنِ وَرَبُّ ٱلْغَرِّبِيْنِ﴾ و ﴿رَبِ ٱلْمَثْرِفِ وَالْغَرْبِ﴾ [المعارج: ٤٠] وذكر الحد لهما – أعني: الشمس والقمر – في الشروق والغروب، وفي أنهما طلعا بأمر، وغربا حيث غربا بأمر؛ إذ لو كان ذلك لا بأمر لكن بأنفسهما، لكانا يطلعان ويغربان في جميع الأوقات والأطراف، ولا يرجعان إذا بلغا مكانا ولا يزدادان، ولا ينتقصان في وقت من الأوقات، ثم هذا كله منشأ للبشر، مسخر لهم؛ فيقول – والله أعلم-: ما بال المجعول لكم أطوع لله تعالى منكم؛ حيث لا يجاوز الحد الذي جعل له، ولا يتعدى أمر خالقه، وأنتم تجاوزون أمره ونهيه، وتتعدون حدوده.

وفي الآية دليل على أن تخصيص الشيء بالذكر لا يدل على نفي ما عداه؛ ألا ترى أنه خص رب المشرقين ورب المغربين، ولم يدل على أنه ليس برب ما بينهما، أو ليس برب ما سوى المشارق والمغارب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ﴾ قيل: جمع بينهما وخلط.

وقيل: أحدهما العذب، والآخر: المالح.

وقيل: ﴿ يُلْنَقِيَانِ﴾ أي: يتقابلان.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَنْهُمُا بَرْزَخٌ لَّا يَنْغِيَانِ﴾ أي: بين البحرين حجاب وحاجز.

﴿ لَا يَبْغِيَانِ ﴾ قيل: لا يختلطان، ولا يمتزجان، ولا يتغير طعم كل واحد منهما؛ يخبر عن لطفه في منعهما عن الامتزاج، ومن طبع الماء الامتزاج والاختلاط، فمن قدر على هذا لا يعجزه شيء.

وقيل: ﴿لَّا يَتَغِيَانِ﴾ أي: لا يجاوزان حد الله الذي حد لهما.

ثم اختلف في البحرين: قال بعضهم: أحدهما: بحر الروم، والآخر: بحر الهند، و ﴿ يَتَهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّالَا اللَّالِي اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ومنهم من قال <sup>(۲)</sup>: أحدهما: بحر الروم، والآخر: بحر فارس، ﴿ يَنْهُمُا بَرَنَّ ﴾، أي جزيرة العرب.

<sup>(</sup>١) وقول مجاهد أيضًا أخرجه ابن جرير (٣٢٩٨١) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٤).

 <sup>(</sup>٢) قاله الحسن أخرجه ابن جرير (٣٢٩٦٨) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر
 المنثور (٦/ ١٩٤٤) وهو قول قتادة أيضًا.

وقيل<sup>(۱)</sup>: أحدهما: بحر السماء، والآخر: بحر الأرض، كقوله: ﴿فَفَنَحْنَا أَبُوبَ اَلسَّمَآ، يِمَآءِ مُنْهَمِرٍ . وَفَجَّرْنَا ٱلأَرْضَ عُيُونًا فَٱلْنَفَى ٱلْمَآءُ عَلَىٰٓ أَمْرٍ فَدْ فُدِرَ﴾ [القمر: ١١، ١٢]، و ﴿يَنَهُمَا بَرْنَےؓ﴾، وهو: [ ](٢) الأرض وسكان الأرض، وهذا أيضا لطف منه تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَغَرُّجُ مِنْهُمَا ٱللَّؤُلُوُ وَٱلْمَرْجَاتُ﴾ منهم من قال: يخرج من العذب والمالح جميعا، كما هو ظاهر الآية.

ومنهم من قال: يخرجان من المالح خاصة دون العذب، وإن كانت الإضافة إليهما، وذلك جائز في اللغة، كقوله: ﴿ يَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنِسِ أَلَمْ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمُ ﴾ [الأنعام: ١٣٠]، ولم يأت من الجن رسل، وذلك كثير في القرآن.

ثم قرئ ﴿يَخْرُج﴾ بنصب الياء، ورفع [الراء، وقرئ برفع] الياء ونصب الراء، فالأول على جعل الفعل [لهما، والثاني على جعل الفعل] لغيرهما؛ كقوله تعالى: ﴿وَتَسْنَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةٌ تَلْبَسُونَهَا﴾ [النحل: ١٤]، ولم يقل: (يخرج منه حلية).

ثم اختلف في اللؤلؤ والمرجان، منهم من قال<sup>(٣)</sup>: اللؤلؤ: ما عظم منه، والمرجان ما صغر من اللؤلؤ.

ومنهم من قال على العكس<sup>(1)</sup>، وأكثرهم على الأول؛ كذلك روي عن ابن عباس<sup>(٥)</sup> والحسن<sup>(٦)</sup> وقتادة<sup>(٧)</sup> والضحاك<sup>(٨)</sup>، وكذا قال أبو عوسجة: المرجان: صغار اللؤلؤ، والواحد: مرجانة.

وقيل: إن المرجان المختلط من الجواهر، من قولهم: مرجت، أي: خلطت. وقيل: إنه ضرب خاص من الجوهر يخرج من البحر.

وعن ابن عباس - رضي الله عنهما - أنه قال: إذا جاء القطر من السماء، انفتحت

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٩٦٧) وهو قول سعيد بن جبير وابن أبزي.

<sup>(</sup>٢) بياض في أ.

<sup>(</sup>٣) يأتي تخريج آثار من قال ذلك.

<sup>(</sup>٤) قالة ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٢٩٩٣) والفريابي وهناد بن السري وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٥) وهو قول علي بن أبي طالب ومجاهد ومرة.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٩٨٤)، (٣٢٩٨٨).

<sup>(</sup>٦) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير عنه، وعن الضحاك معًا، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٥).

 <sup>(</sup>٧) أخرجه ابن جرير (٣٢٩٨٥)، (٣٢٩٨٦) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/
 ١٩٥).

<sup>(</sup>٨) أخرجه ابن جرير عنه (٣٢٩٨٧).

الأصداف؛ فكان من ذلك اللؤلؤ(١).

وقيل: إنما قال تعالى: ﴿ يَغَرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾ وإنما يخرج اللؤلؤ من المالح دون العذب؛ لأن العذب والمالح يلتقيان؛ فيكون العذب لقاحا للمالح؛ كما يقال: يخرج الولد من الذكر والأنثى، وإنما تلده الأنثى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَهُ اَلْجَوَارِ ٱلْمُشَكَّاتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَكَلَمِ﴾: عن إبراهيم - رحمه الله تعالى-: أنه قرأ: ﴿المُنْشِآتُ﴾ بكسر الشين، وفسر بعض الناس المنشآت، أي: ظاهرات السير.

وعن الحسن أنه قرأها بفتح الشين، قال أبو عبيدة: وبها يقرأ؛ لأن تفسيرها: أنها التي قد رفع قلعها في البحر، فهي الآن مقلوع بها؛ فقيل: المنشآت، وهي المرتفعات، والتي لم يرتفع قلعها، فليست بمنشأة.

وقيل: المخلوقات، والجواري: هي السفن المنشآت.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَالْأَعْلَامِ ﴾ أي: هي في البحار كالجبال في البراري.

قيل: وهي الأعلام أنفسها.

ثم في هذه الآيات التي ذكرت وجوه من الحكمة وإثبات القدرة لله تعالى وسبحانه: أحدها: أن من قدر على تسخير البحار وإنشاء ما فيها، وعلم إخراج ما فيها للآدمي، واتخاذ السفن وإجراءها في البحار؛ للوصول إلى المنافع التي في البلدان النائية - لقادر على البعث وغيره.

والثاني: أن لا سبيل إلى معرفة ما في البحار من الأموال، واتخاذ السفن وإجرائها في البحار، ومعرفة ما وراء البحار من البلدان النائية وما فيها إلا بخبر الرسل، فيقول - والله أعلم-: ما بالكم صدقتم الرسل الأوائل فيما يرجع إلى منافعكم الدنيوية، ولم تصدقوهم فيما يرجع إلى الدين والآخرة من الوعد والوعيد.

أو يقول: ما بالكم لا تنكرون شيئا من هذه النعم - التي جعلها لكم - أنها من الله تعالى، فكيف تنكرون ما أتاكم به الرسل، عليهم السلام؟!

ثم في قوله: ﴿ وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُشَكَآتُ ﴾ دلالة نقض قول المعتزلة في إنكارهم خلق أفعال العباد؛ فإنه أضاف السفن إلى نفسه بقوله: ﴿ وَلَهُ ٱلْجَوَارِ ٱلْمُشَكَآتُ ﴾، وقد اتخذها بنو آدم بأفعالهم، فلو لم يكن له في أفعالهم صنع، لكانت السفن لهم لا له، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي الدنيا في كتاب المطر، وابن جرير (٣٢٩٩٦)، (٣٢٩٩٨) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٥).

وقوله – عز وجل–: ﴿فَيَأْيَ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، إذا لم تكذبا شيئا من آلاء ربكما: أنه من الله تعالى، ولم تكذبا ما أتاكم من الأخبار في منافع الدنيا، فكيف تكذبان أخبار الرسل عليهم السلام بعدما جاءوا بالآيات والحجج.

قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْغَى وَجَهُ رَئِكَ ذُو اَلْجَلَلِ وَالْإِكْرَارِ ﴿ فَإِنِي مَإِنَى ءَالَامَ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴾ مَنْ عَلَيْهَا فَالْأَرْضُ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴿ فَيْ أَنِهُ مَا لَاَمْ رَبِّكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ مَنَ مَنْ مُؤَ لَكُمْ أَنَهُ اللّهُ مِنْ فِي السَّمَاعُةُ مَن فِي السَّمَاعُةُ مَن فِي السَّمَاعُةُ مَن اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مُن اللّهُ مَن اللّهُ مَن اللّهُ مَا اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا مُن اللّهُ مَا الللللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ . وَيَبْغَنَ وَجَهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَارِ ﴾ يحتمل وجوها:

أحدها: أي: مُلْكُ كُلِّ من في الأرض فان، ويبقى ملك ربك أبدا دائما.

والثاني: يحتمل سلطان كل من عليها أو قوة كل من عليها وقدرته فان، ويبقى سلطان ربك وقدرته وربوبيته؛ ليعلم أن ملكه وسلطانه بذاته، لا كالخلق؛ حتى يكون فناؤهم وذهابهم يُدْخِل نقصا أو وهنا في ملكه، خلاف ملك ملوك الأرض وسلطانهم.

وجائز أن يكون قال هذا على الإياس للكفرة، وقطع الرجاء عن عبادة من عبدوا دونه من الأصنام والملوك والرؤساء، ومن قدموهم، كأنه يقول: كل من عبد دونه أو خدم، أو عمل لا لوجه الله؛ فإنه باق، والله أعلم.

والباطنية يقولون: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ﴾ أي: النفس الجسدانية، وتبقى النفس الروحانية أبدا؛ لأنهم يقولون: إذا فنيت هذه الأجساد ينشئ الله تعالى من أعمالهم الصالحات أنفسا روحانية تبقى أبدا.

ويحتمل ﴿وَجَهُ رَبِّكِ﴾ أي: كل ما يطلب من العمل وغيره رضاء الله تعالى، فكنى بالوجه عن الرضاء.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذُو ٱلْجَلَكِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: على خلق إجلال حق الله وأمره وتعظيم ذلك.

والثاني: أن يجل الله تعالى من شاء من خلقه؛ أي: منه إجلال من جل في الدنيا، وإكرام من أكرم في الآخرة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَنَائُهُم مَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضُ ﴾ يخبر الله – عز وجل– عن فزع أهل السماء وأهل الأرض إليه عند الإياس من الخلق وانقطاع الرجاء عنهم، وهو يذكر أنه

المفزع في الأحوال كلها، وللخلائق كلهم، ومنه يسألون الرزق والنجاة، وهو ما ذكر: ﴿ فَلُ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ . . . ﴾ الآية [الأنعام: ٣٣]، وقوله - عز وجل - ﴿ فَلُ اللّهُ يُنَجِّيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ﴾ [الأنعام: ٣٤] وقوله: ﴿ وَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ﴾ [الزمر: ٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الشُرُ ﴾ [النحل: ٥٣] هنا صلة قوله: ﴿ كُلُ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ . وَيَبْقَىٰ وَجَّهُ رَبِّكِ ﴾ يقول - والله أعلم - : شأنه وأمره باق دائم أبدا، وذهاب الخلق لا يدخل نقصا في شأنه وأمره، ولا وهنا في سلطانه وملكه؛ بل هو في شأنه وأمره عند فنائهم كهو في حال بقائهم.

وجائز أن يكون ما قال بعض أهل التأويل: إن اليهود قالت: إن الله تعالى استراح يوم السبت لا يقضي بشيء، ولا يحكم ولا يأمر، ولا يفعل فعلا؛ فنزلت الآية عند ذلك ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ﴾ من إحداث وإفناء، وإحياء وإماتة.

وأصله: أن الله تعالى إذا وصف بشيء يوصف بالأزل، يقال: عالم لم يزل، قادر لم يزل، رازق بذاته لم يزل، وإذا ذكر بأمر وتدبير مضاف إلى الخلق يوصف على ذكر الوقت؛ فيكون الوقت للخلق لا له، نحو أن يقال: إن الله تعالى لم يزل عالما بجلوسك هاهنا، أو في هذا الوقت؛ أي: لم يزل عالما أنه يجلس الآن، أو يجيء الآن، أو في هذا الوقت، وإذا وصفته بالماضي، قلت: لم يزل عالما بما كان، وبالمستقبل: لم يزل عالما بمون أنه يكون في وقت كذا، وللحال: لم يزل عالما بكونه كائنا للحال، ونحو ذلك، نفيا لوهم الخلق: أن المخلوق كيف يكون في الأزل؟! فعلى ذلك قوله - عز وجل-: في يُوم في في شأن في ذكر اليوم والوقت؛ لئلا يتوهم بكون الخلق قديما، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿سَنَفْرُغُ لَكُمُ أَيُّهُ ٱلنَّقَلَانِ . . . ﴾ الآية، قرئ: ﴿سَنَفْرُغُ﴾ بالنون والياء، [و] برفع الراء في الحالين.

قال أبو عبيد: بالياء يقرؤها كقوله تعالى: ﴿ يَسْتَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ذكر على المغايبة، فكذلك هذا الذي قرئ عليه.

قال الزجاج: قوله تعالى: ﴿سَنَفُرُغُ لَكُمْ ﴾ ليس هو الفراغ عن الشغل، لكن كما يقول الرجل لآخر: سأفرغ لك كذا، أي: سأجعل لك، أو كلام نحوه.

ومنهم من يقول: هذا على الوعيد في كلام العرب، يقول الرجل: سأفرغ لك، وإني لفارغ، على الوعيد.

وقال أبو بكر الكيساني: إن الفراغ ليس يستعمل عند الفراغ عن الشغل خاصة، لكن يستعمل له ولغيره من نحو: إنجاز ما وعد، وأوعد؛ كأنه قال: سننجز لكم ما أوعدتكم أيها الثقلان.

وعندنا أن الفراغ: هو اسم لانقضاء الفعل وتمامه، لا للفراغ عن الشغل، يقال: فلان فرغ من شغله: إذا فرغ [، وفرغ] من بناء داره، إذا أتمه وانقضى ذلك؛ ألا ترى أنه وإن فرغ من شغل تلك الدار وذلك العمل، فهو مشغول بغيره، دل أنه ليس باسم للفراغ من الشغل؛ إذ لو كان اسمًا للفراغ من الشغل لا يوصف به وهو مشغول بغيره؛ دل أنه اسم التمام والانقضاء، لكن فهم الخلق بعضهم من بعض الفراغ من الشغل؛ لما أن فعلهم للشيء لا يلتئم إلا بالشغل في ذلك؛ فيفهم ذلك من فعلهم، فأما الله - سبحانه وتعالى - حيث لا يشغله فعل عن فعل، ولا شيء عن شيء، لم يجز أن يفهم من فراغه من الشغل فراغه، فبالله العصمة والتوفيق.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَمَعْشَرَ الْجِنِّ وَٱلْإِنْسِ إِنِ اَسْتَطَعْتُمْ أَن تَنفُذُواْ مِنْ أَقْطَارِ اَلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَانفُذُواً لَا نَنفُذُوكَ إِلَّا بِشُلطَنِ﴾، له تأويلان:

أحدهما: كأنه يقول: لو مكن لكم النفاذ من أقطار السموات والأرض ونواصيها، فتنفذون فتجدون هنالك، وترون من آيات من كذب بالرسل وما حل بهم بالتكذيب.

ثم قال: ﴿لَا نَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلَطَنِ ﴾ أي: لا تنفذون لو مكن لكم من النفاذ إلا وتجدون حجج من أهلك منهم ظاهرة أنه بم أهلكهم؟ وهو كقوله تعالى: ﴿قُلَ سِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ثُمَّ انظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَلِقِبَةُ ٱلْمُكَذِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٧] أمرهم بالسير في الأرض والتدبر في آثار من أهلك بماذا أهلك من أهلك منهم؟ وبماذا نجا من نجا؟ والله أعلم.

والثاني: على الإعجاز، أي: لا تستطيعون أن تخرجوا أو تنفذوا من أقطار السموات والأرض، ولو مكن لكم من النفاذ والخروج منها لوجدتم ثُمَّ سلطاني وحجتي وملكي هنالك قائما، أي: لا تقدرون [على] الخروج من سلطاني وملكي حيثما كنتم؛ بل حيثما سرتم كنتم في سلطاني وملكي؛ فلا تتخلصون من الموت والهلاك، وهو كقوله تعالى: ﴿ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي ٱلشَمَآءِ . . . ﴾ الآية [الأنعام: ٣٥].

وقال الضحاك: في حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿يا معشر الجن والإنس قد جاء أجلكم فانفذوا من أقطارهما لا تنفذوا إلا بسلطان ﴾، يعني: أنه لا يجيركم أحد من الموت وأنتم ميتون؛ أي: لا تأتون قطرا من أقطار السموات والأرض إلا وجدوا هنالك سلطان الله وملائكته؛ يقول: لا تستطيعون فرارا من الموت ولا محيصا، وإن نفذتم من أقطار السموات والأرض فلم تخرجوا من سلطاني وأنا آخذكم بالموت حيث كنتم، وهو كقوله: ﴿يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنُمُ فِي بُرُوجٍ مُشَيّدَةً ﴾ [النساء: ٧٨].

وقال بعضهم (۱<sup>۱)</sup>: يبعث الله تعالى ملائكة عند الحشر، فيحيطون بالدنيا يكونون في أقطارها؛ فلا يستطيع شيطان ولا إنس ولا جان أن يخرج من الأقطار، ولو خرجوا كانوا في سلطان الله.

وقيل (٢): ﴿ إِلَّا بِسُلْطُنِ ﴾ أي: الحجة.

وقال قتادة: إلا بملك<sup>(٣)</sup>.

وقال: إلا بقدرة الله تعالى والله أعلم.

ثم أوعدهم فقال: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن نَّارِ وَغُمَاسٌ فَلَا تَنْصِرَانِ ﴾.

قرئ ﴿شُوَاظُهُ بَضِمُ الشَّينِ وكسرها؛ روي عن الحسن بالكسر، وكذا عن مجاهد.

وقرئ ﴿نحاسِ﴾ بكسر السين وضمه، فمن رفع ﴿وَغُاسٌ﴾ عطفه على قوله: ﴿شُوَاظُ﴾ ومن كسره، عطفُه على قوله: ﴿مِن نَارِ﴾.

ثم اختلف في تأويل الشواظ والنحاس: عن ابن عباس – رضي الله عنه–: النحاس: الدخان<sup>(٤)</sup>.

وقيل (٥): الشواظ: هو لهب النار، الذي لا دخان فيه، والنحاس: هو الدخان.

وعن الكلبي: الشواظ: لهب النار، والنحاس: الصفر الذي يذاب، فيعذبون به.

وقيل: الشواظ: هو الذي فيه الدخان، والنحاس: هو النحاس المعروف، يذاب ويصب على رءوسهم.

وقال الضحاك: الشواظ: الدخان الذي يخرج من اللهب، ليس بدخان الحطب، والنحاس: الصفر<sup>(٦)</sup>: فمن قرأ بالخفض يقول: لهب من نار ومن دخان، ومن قرأ بالرفع أراد به الصفر؛ يقول: يرسل عليكما شواظ من نار ونحاس ذيب في النار.

وقيل: النحاس في القراءتين يحتمل الدخان، ويحتمل الصفر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَا تُنْصِرَانِ﴾ قيل: لا تمتنعان من ذلك.

ويحتمل: أي: لا ناصر لكما كما يكون في الدنيا.

<sup>(</sup>١) قاله الضحاك بنحوه، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٠١٧).

<sup>(</sup>٢) قاله عكرمة، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٠٢٢) وهو قول مجاهد أيضًا.

<sup>(</sup>٣) قاله قتادة، أخرجه ابن جُرير (٣٣٠٢٤) – (٣٣٠٢٦) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٨).

 <sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير (٣٣٠٣٩)، (٣٣٠٤٠) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ١٩٨).

<sup>(</sup>٥) هو قول ابن عباس السابق.

<sup>(</sup>٦) أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٠٣٨).

فإن قيل: إنه قد ذكر في أول الآيات: الآلاء والنعم، فقرن بآخرها: ﴿فِيَأَيِّ ءَالآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، وقد انقطع ذكر الآلاء هاهنا، ونذكر المواعيد في هذه الآيات، فما فائدة قران قوله: ﴿فِيَأْيِّ ءَالآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ بآخرها.

قيل: إن في الوعد ترغيبا، وفي الوعيد ترهيبا؛ فيرغب في الوعد، ويخاف ويرهب من الوعيد؛ فيرتدع ويمتنع عما يوعد؛ فيكون في ذلك نعمة عظيمة؛ إذ بالوعد والوعيد تتم المحنة، وبالمحنة تتم النعمة؛ لذلك ذكر على إثر الوعيد: ﴿فَيَأْتِي ءَالَآءِ رَبِّكُمَا ثُكَذِّبَانِ﴾.

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اَنشَقَتِ اَلسَّمَاهُ فَكَانَتْ وَرَدَةُ كَالَدِهَانِ ﴿ فَإِنَّ مَالَاَهِ رَيَّكُمَا ثَكَذِبَانِ ﴿ فَيَوَيَادِ لَا يُشْتَلُ عَن ذَلِهِ ۚ إِنسُّ وَلَا جَمَانٌ ﴿ فَيَأْتِي مَالَاّهِ رَيِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ فَيُومِينِ اللّهُمْرِمُونَ لِسِبمَهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَوْمِي وَالْأَقْدَامِ ﴿ فَإِنِّي مَالَاّهِ رَيِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ مَنْهَمُ الَّذِي يُكَذِبُ بَهَا الْمُعْمِمُونَ ﴿ وَلَا اللّهُمْرِمُونَ ﴾ . يَطُونُونَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ جَمِيمٍ عَانِ ﴿ فَي فَإِنِ مَالاَةٍ رَبِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴿ وَإِنْ اللّهِ مَنْهُ

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِذَا اَنشَقَتِ اَلسَّمَاهُ فَكَانَتْ وَرَدَهُ كَالدِّهَانِ ﴾ يذكر تغير هذا العالم يومئذ لهول ذلك اليوم، وهو كما ذكر من تبديل السماء والأرض؛ حيث قال: ﴿ يَوْمَ تُبَـّلُ اللَّرْضُ عَيْرَ اَلْأَرْضِ وَالسَّمَوَتُ ﴾ [إبراهيم: ٤٨]، وقوله: ﴿ يَوْمَ نَظْدِى اَلسَّكَمَاءَ كَظَيِّ السِّجِلِ لِللَّكُتُ مِن عَيْر الجبال من الآيات، وكذلك ما ذكر من تغيير الجبال من قوله: ﴿ يَكِيبًا مَهِيلًا ﴾ [الأنبياء: ١٠٤]، وقوله: ﴿ كَيْبِنًا مَهِيلًا ﴾ [المزمل: ١٤]، وقوله: ﴿ كَيْبِنًا مَهِيلًا ﴾ [المزمل: ١٤]، وقوله: ﴿ كَانِهِ مِن الْمَنفُوشِ ﴾ [القارعة: ٥]، ونحو ذلك.

ثم قوله تعالى: ﴿فَكَانَتَ وَرْدَةُ كَالدِّهَانِ﴾ منهم من قال: شبه السماء؛ لكثرة تلونها بفرش الورد يكون في الربيع بلون، ثم يصير إلى لون آخر، ثم إلى آخر؛ فعلى ذلك ما ذكر من تغيير السماء وتلونها.

ومنهم من قال: شبهها بالدهان، وهو الدهن؛ للينها وضعفها، وهو قد ذكر في آية أخرى: ﴿يَوْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآةُ كَالْهُولِ [المعارج: ٨]، والمهل: هو دردي الزيت، لكن التشبيه بالمهل إنما يكون؛ لكثرة التلون لا للين؛ فيكون في هذا التأويل نوع وهاء، والله أعلم. وقيل: إنما تحمر وتذوب كالدهن.

وروي: أن سماء الدنيا من حديد، فإذا كان يوم القيامة، صارت من الخضرة إلى الاحمرار، وحر جهنم كالحديد إذا حمي بالنار.

ثم قال بعضهم (١): الدهان: جمع الدهن، ويقال: الدهان: الأديم الأحمر، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه، كما في الدر المنثور (١٩٩/).

وقوله - عز وجل-: ﴿فَيَوَمِينِ لَا يُشَكُلُ عَن ذَلِيهِ إِنسُّ وَلَا جَكَآنُ ﴾، اختلف في تأويله: قال بعضهم: أي: لا يسأل إنسي ولا جني عن ذنب غيره، إنما يسأل عن ذنب نفسه؛ نحو ألا يسأل من أضل غيره عن ضلال ذلك الغير، إنما يسأل الذي أضله عن إضلاله، ويسأل الضال عن ضلاله كقوله: ﴿رَبَّنَا أَرْنَا ٱلّذَيْنِ أَضَلَانا مِنَ ٱلِجِينَ وَٱلْإِنسِ نَجَعَلَهُمَا عَتَ أَقَدَامِنَا ...﴾ الآية [فصلت: ٢٩].

ومنهم من قال: لا يسأل بعض عن بعض، أي: لا يسأل جني عن ذنب إنسي، ولا إنسى عن ذنب جني.

ومنهم من قال: لا يسألون سؤال استخبار واستفهام؛ أي: لماذا فعلتم؟ ولكن يسألون لم فعلتم يطلبون عن الحجة، لا عن نفس الفعل؛ لأن كل ذي مذهب ودين، إنما يفعل لحجة تكون له.

ومنهم من قال: لا يسألون عن ذنوبهم، ولكن يسألون عما في وجوههم من الأعلام من الاسوداد، وزرق العيون، وغير ذلك مما ذكر في الكتاب: أنها تكون للكفار، كقوله تعالى: ﴿ وَوُجُوهُ مُ يَوَمَهِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴾ [عبس: ٤٠]، وقوله تعالى ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ٢٠،]، وما ذكر من أعلام المؤمنين من قوله: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهِذِ نَاضِرَةً . إِلَى رَبَّا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٢]، وقوله تعالى: ﴿ أَبَيْضَتْ وُجُوهُهُمْ ﴾ [آل عمران: ٢٠٠].

وقال بعضهم (١): لا يسأل الملائكة عن المجرمين؛ لأنهم يعرفون بسيماهم كقوله - عز وجل-: ﴿ يُعْرَفُ اَلْمُجْرِمُونَ بِسِبَمُهُمَ ﴾ ذكر الله تعالى في كتابه للمجرمين أعلاما يعرفون في الآخرة بها على ما ذكرنا من اسوداد الوجوه؛ كقوله: ﴿ قُلُوبُ يُومَ بِنِ وَاجِفَةً . أَبَصَدُهُا خَيْرَةً ﴾ [النازعات: ٨، ٩]، وقوله: ﴿ نَظُمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَهَا عَلَى أَذَبَارِهَا ﴾ [النساء: ٤٧]، أي: على أعقابها، فهو - والله أعلم- تكون وجوههم في بعض الأحوال خاشعة، ثم غبرة، ثم مسودة، ثم تطمس من نظر ذلك، فنعوذ بالله من تلك الأحوال التي ذكر.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَيُؤْخَذُ بِٱلنَّوْصِي وَٱلْأَقْدَامِ﴾، قيل (٢٠): بكسر أضلاعهم وظهورهم، فتجمع أقدامهم ونواصيهم، فيرمي بهم في النار.

وقال بعضهم (٣): تغل أيديهم إلى أعناقهم، ثم تجمع به نواصيهم وأقدامهم، ثم

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (۳۳۰٦١) وآدم وعبد بن حميد وابن المنذر والبيهقي في الشعب عنه، كما في الدر المنثور (۲/۰/٦).

 <sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في البعث والنشور عنه، كما في الدر المنثور (٢/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٦٠٠).

يدفعون إلى النار.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هَلَاهِ جَهَنَّمُ الَّتِي يُكَلِّبُ بِهَا ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾، أي: إذا وقعوا على الوصف [الذي] ذكر، عند ذلك يقال لهم: هذه جهنم التي كنتم تكذبون بها في الدنيا.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَطُونُونَ بَيْبَا وَبَيْنَ حَبِيدٍ اللهِ أَي: يطوفون بين جهنم وبين حميم، فيجوز أن يكون [عبر] برجهنم عما يأكلون، وهي النار، وبر (الحميم) عما يشربون، كأنه يقول - والله أعلم-: يطوفون بين ما يأكلون، وبين ما يشربون، لا يشبعون عما يأكلون، ولا يروون عما يشربون؛ بل كلما أكلوا زادتهم جوعا، وكلما شربوا زادتهم عطشا، والحميم: هو الشراب الذي جعل لهم، والآن: هو الذي قد انتهى حره غايته ونهايته. وقوله: ﴿فَيَأْيَ عَالَآهُ مَرْبُكُمُا تُكَذِّبُنِ . . . ﴾ الآية. من الناس من قال: في قوله: ﴿فَيَأْيَ

وَلُولُهُ ۚ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ على إثر الوعيد، إنما يقال لهم في الآخرة؛ أي: بأي آلاء ربكما تكذبان في الدنيا؛ كقوله – عز وجل-: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاً إِلَىٰ جَهَنَّمَ . . . ﴾ [الزمر: ٧١] إلى قوله: ﴿وَقَالَ لَهُمَّ خَزَنَنُهُمَّ أَلَمَ يَأْتِكُمُ رُسُلٌ مِنكُم . . . ﴾ الآية [الزمر: ٧١].

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلِمَنْ خَاكَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ ، ذكر الخوف عن المقام بين يدي ربه ، ولم يبين خوفه ماذا؟ ولا أنه إذا خافه تركه أو لا؟ فجائز أن يكون ما ذكر من الخوف بين يدي ربه ما بَيَّنَ في آية أخرى ، وهو قوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَاكَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمُوكَٰ ﴾ [النازعات: ٤٠] يحتمل وجهين:

أحدهما: نهى النفس عما تهواه.

والثاني: منع النفس عن أن تهوى ما نهيت عنه، والله أعلم.

وجائز أن يكون في هذه الآية بيان ما ذكر في تلك الآية من الخوف من المقام بين يدي ربه، أي: خاف مقام ربه، وترك ما هم [به] من المعصية، أو ما هوت نفسه.

ثم لسنا نعرف ما فائدة ذكر الجنتين له ليس ذلك في ثلاث أو أربع؟ قال أهل التأويل: إنما ذكر جنتين؛ لأن الجنان أربعة: جنة عدن، وفردوس، وجنة المأوى، وجنة النعيم،

فجنة العدن وجنة النعيم للمقربين والشهداء والصديقين، والجنتان الأخريان لمن دونهم من المؤمنين الذين هم أصحاب اليمين.

وجائز أن يخرج على وجهين:

أحدهما: أن يكون بصره إذا نظر يمينا وشمالا لا يقع إلا على جنته، لا يقع على جنة غيره، وكذلك إذا نظر من الأعلى أو من الأسفل يقع بصره على ملكه، لا يقع على ملك غيره، فليس ذلك على تحقيقٍ إخبارا عن عدد الجنتين، ولكن إخبارا أن بصره حيث [يقع] لا يقع إلا على ملكه وجنته، والله أعلم.

والثاني: يكون له جنتان: إحدى الجنتين؛ لترك المساوئ، والأخرى؛ لإتيان المحاسن.

وذكر القتبي عن الفراء في قوله: ﴿وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ﴾ قال: قد تسمي العرب الشيء الواحد باسم الاثنين إذا كان رءوس الآي ومقاطعها؛ لتحقيق الموافقة في المقاطع؛ فعلى ذلك جائز أن يكون ذكر ﴿جَنَّتَانِ﴾، لموافقة مقاطع الآي، والمراد منه جنة واحدة.

لكن القتبي أنكر عليه ذلك، وذلك إنما يقال إذا انقطع الكلام، فأما إذا كان الكلام غير منقطع؛ فإنه لا يقال ذلك، والله أعلم.

ثم سمى البعثَ: مقاما بين يدي ربه، وسماه: رجوعا إليه، ومصيرًا، وبروزا، فهو على وجهين:

أحدهما: أنه سماه بما ذكر؛ لأن البعث هو نهاية هذ العالم.

والثاني: سماه بذلك؛ لأن لكل أحد يظهر في ذلك اليوم: أن الأمر لله تعالى، وأن التدبير له في الدنيا والآخرة، وأن لا تدبير لأحد سواه؛ كقوله – عز وجل–: ﴿لِمَنِ ٱلْمُلُّكُ الْمُرْكُمُ لِلَّهِ ٱلْوَكِيدِ ٱلْقَهَّارِ﴾ [غافر: ١٦].

ثم جائز أن يكنون ما ذكر من الجنتين للسابقين والشهداء على ما ذكره بعض أهل التأويل، وما ذكر من قوله: ﴿وَمِن دُونِهِمَا جَنَّنَانِ﴾ [الرحمن: ٦٢] لأصحاب اليمين.

ثم نعت ورَصف ما جعل لكل فريق؛ فأما نعت ما جعل للسابقين والصديقين والشهداء ما ذكر؛ حيث قال: ﴿ زُرَاتَ أَفْنَانِ ﴾، قال عامة أهل التأويل (١٠): ذواتا أغصان، ولكن ليس في هذا كثير حكمة، لكن يحتمل أن قوله: ﴿ ذَوَاتَا أَفْنَانِ ﴾ من الفنون، أي: فيهما من كل فن وكل نوع.

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣١٠٠).

وقال مقاتل: ذلك في الجنتين اللتين جعلهما لأصحاب اليمين مدهامتين، والمدهم: هو الذي تضرب خضرته - لشدته- إلى السواد، وهو دون الأول في الوصف؛ إذ لم يصفهما إلا بصفة واحدة، ووصف تينك الجنتين بالفنون، وقال في تينك: ﴿فِهِمَا عَيْنَانِ مَشَاخَتَانِ ﴾ [الرحمن: ٦٦]، والناضخ: هو الذي لا يتبين جريانه، ووصف تينك بالجريان، والنضخ دون الجريان.

وجائز أن يذكر في كل واحدة منهما حكمة على حدة: قوله: ﴿ وَوَاتَا آفَنَانِ ﴾ ما ذكرنا أن فيهما من كل فن وكل نوع، و[قوله: ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ ﴾] إحدى العينين هي العين المعروفة الموعودة، والأخرى التي لا يعرفون ولا يوعدون، وقوله - عز وجل -: ﴿ فِيهِمَا مِن كُلِ الموعودة، وألم أي: صنفان ولونان على غير تغير الطعم، ولا فساد يدخل في ذلك؛ لأن تغير اللون في الدنيا لا يكون للفواكه إلا بعد دخول فساد فيها، فيخبر أن تغير لونه لا لفساد يدخل في ذلك، والله أعلم.

وقال بعضهم: إنما ذكر الزوجين من الفواكه؛ لما أن قلوب البشر قد خطرت بأحد الزوجين وتمنته أنفسهم، والزوج الآخر هو لطف الله تعالى على عباده؛ فضلا منه إليهم من غير أن يخطر على بالهم، ولا وقعت عليه أبصارهم، ولا انتهت إليه آمالهم؛ إكراما لهم بها وامتنانا.

وقال بعضهم: ليس المراد في هذه الآيات تبيين ما لأهل الجنة، ولكن فيه تبيان فضل السابقين على أصحاب اليمين: أن أولئك يعطون من الفضل ضعفي ما أعطي هؤلاء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مُثَكِينَ عَلَى فُرُشِ بَطَآيِنُهُا مِنَ إِسْتَبَرَفِ ﴾ قال الفراء: يجوز أن تكون البطانة والظهارة جميعا من شيء واحد، ومن جهة واحدة، لكن سمي الجهة التي تلي أجسادهم بطانة، والأخرى: ظهارة، كالسماء؛ أن الجهة التي تلي الملائكة هي بطانتهم، وظهارتنا، وما تلينا ظهارتهم وبطانتنا، وكل شيء يلي إنسانا فهي بطانة، والجانب الذي لا يليه ظهارة، يقال: هذا ظهر السماء، للجانب الذي نراه، والآخر: بطن السماء، والله

أعلم.

وقال القتبي: لا، ولكن ذكر البطانة من إستبرق، ولم يذكر الظهارة، والعرف في الناس: أن ظهارة فرشهم أنفس من البطانة، والبطانة دون الظهارة، فعلى ذلك في ذكر البطانة ووصفها بأنها من الإستبرق دلالة أن ظهارتها أرفع وأنفس من البطانة.

لكن ما قاله الفراء صحيح، وما ذكره القتبي هو من صنيع الناس في الدنيا من اتخاذ الظهارة فوق البطانة؛ لما لا تحتمل أملاكهم التسوية بين ما بطن وما ظهر في النفاسة والرفعة، فأما الله – سبحانه وتعالى – فلا نفاد لخزائنه، يفعل ما يشاء كيف شاء.

وعن ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: قد أخبرتم بالبطائن فكيف بالظهارة؟ (١) ثم الإستبرق اختلف فيه:

قيل(٢): هو ما غلظ منه بلسان قوم.

وقال بعضهم: هو ما دق ورق، والله أعلم.

ولا نفسره نحن: أنه ما هو؟ وكيف هو؟ ولكن نعلم أنه شيء وعد لهم ربهم، وهو شيء ترغب فيه أنفسهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَبَحَىٰ ٱلْجَنَّيْنِ دَانِ﴾ جائز أن يكون ذكر هذا في حق السابقين الذين سارعوا في الخيرات، واستبطئوا ما وعد لهم بما لم يروا لطاعاتهم قيمة، ويغلبهم خوفهم في التقصير في العمل لله تعالى الواجب عليهم، وفي أوامره ونواهيه، فقال: ﴿وَبَحَىٰ ٱلْجَنَّيْنِ﴾ اللتين وعد لكم ﴿دَانِ﴾، قال أهل التأويل: أي: الشجر دان منهم، قربت حين يتناولها الرجل كيف شاء، لكن يذكر هنا - والله أعلم-: أن الجنتين وإن بعدتا، فإن الثمار منهم دانية.

قال أبو عوسجة: الجنى: الحمل، وأجنت الشجرة تجنى؛ إذا حملت وأدرك حملها. وقوله - عز وجل-: ﴿ فِهِنَ قَصِرَتُ ٱلطَّرْفِ ﴾ أي: قصرن طرفهن على أزواجهن، ولا ينظرن إلى غيرهم، ولا يشتهينهم، وقال في آية أخرى: ﴿ حُورٌ مَّقَصُورَتُ فِي اَلْخِيامِ ﴾ [الرحمن: ٧٢] ذكر هذا؛ لأن أهل الدين يكونون من أهل غيرة، لا يريدون أن تنظر أزواجهم إلى غيرهم، ولا غيرهم ينظرون إليهن، فأخبر بالآيتين: أنهن لا ينظرن إلى غير

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۳۱۰٦) والفريابي وعبد بن حميد وعبد الله بن أحمد في زوائد الزهد وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في البعث عنه، كما في الدر المنثور (٦/٤٠٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرج عبد بن حميد عن الضحاك قال: والإستبرق لغة فارس يسمون الديباج الغليظ الإستبرق.
 انظر: الدر المنثور (٦/ ٢٠٤).

أزواجهن، ولا غيرهم إليهن؛ حيث وصفهن بأنهن قاصرات مقصورات في الخيام.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَمْ يَطْمِتُهُنَّ إِنسٌ قَبَلَهُمْ وَلَا جَآنٌ ﴾، قرئ: ﴿لَمْ يَطْمِتُهُنَّ ﴾ بضم الميم وكسره.

قال الفراء: ﴿لَمْ يَطْمِثُهُنَّ﴾، أي: لم يقبضهن، والطمث: النكاح بالرومية. وقال أهل التأويل(١٠): لم يجامعهن إنس قبلهم ولا جان.

وقال أبو عوسجة: أي: لم يمسسهن إنس في التربية كما يربى الأولاد، ولا جان على ما تمس الجن الأولاد، ولا جان على ما تمس الجن الأولاد فيفسدوهم، ولكنهم كما وصف: ﴿إِنَّا اَشَأَنَهُنَّ إِنِشَاتُهُ . فَجَعَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا . عُرُبًا أَزَابًا . لِإَضْحَنِ الْيَمِينِ . ثُلَقُ مِن الْأَوْلِينَ ﴾ [الواقعة: ٣٥ – ٣٩].

وقوله - عز وجل-: ﴿كَأَنَّهُنَّ ٱلْمَاقُتُ وَٱلْمَرْجَانُ﴾، قال أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: شبههن بالياقوت؛ لصفائهن، وبالمرجان؛ لبياضهن، وهو كما قالوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هَلَ جَزَاءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾ قيل: هل جزاء الإحسان في الدنيا إلا الإحسان لهم في الآخرة؟ أي: هل جزاء فعل الحسن في الدنيا إلا إعطاء الحسن في الآخرة، وهي الجنة.

ولكن غيره كأنه أقرب، أي: هل جزاء إحسان الله تعالى بما أنعم عليهم في الدنيا إلا الإحسان له بالشكر والقبول، أي: الإتيان بفعل الحسن، وهو الشكر له، وحسن القبول؛ لأنه ليس يستوجب أحد قِبَلَ الله تعالى بإحسانه في الدنيا جزاء في الآخرة، إنما الجزاء لهم بحق الفضل والإنعام، لا بحق الاستحقاق.

ويحتمل أن يكون تأويله: هل جزاء الإحسان في الدنيا إلا الإحسان له في الآخرة، والله أعلم.

واستدل أبو يوسف ومحمد - رحمهما الله- بهذه الآية على أن للجن ثواباً؛ كما للإنس؛ فإنه جرى الخطاب من أول السورة إلى آخرها للجن والإنس من قوله: ﴿يَمَعْشَرَ لَلْإِنسِ ﴾ [الرحمن: ٣٣]، وقوله - عز وجل-: ﴿لَمْ يَطْمِتُهُنَ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلَا جَآنَ ﴾؛ فعلى ذلك يشتركون في الوعد والوعيد.

لكنْ أبو حنيفة - رحمه الله تعالى - يقول: لا ثواب للجن في ذلك من نحو الفواكه

<sup>(</sup>۱) قاله عكرمة، أخرجه ابن أبي شيبة وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٠٥) وعن ابن عباس وعلى ومجاهد وابن زيد مثله.

 <sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٣١٢٩) - (٣٣١٣١) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه، كما في الدر
 المنثور (٢/٦٦٦) وهو قول الحسن والضحاك والسدي وغيرهم.

والسفن الجواري؛ فعلى ذلك ما ذكر من الثواب لهم يجوز الثواب، وللجن يجوز العين، والله أعلم.

وقد ذكرناه في غير هذا الموضع.

قوله تعالى: ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَانِ ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَانِ ﴾ فَإِنِّي ءَالآهِ رَتِيكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُدُهَاتَنَانِ ﴾ فِيأَيَ ءَالآهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ مُدُهَاتَنَانِ ﴾ فيهمَا عَيْنَانِ نَضَاخَتَانِ ﴾ فَإِنِّي ءَالآهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ فيهمَا فكِهَةٌ وَغَلُّ وَرَتُكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ وَرُمَّانُ هَيْ فَإِنِي ءَالآهِ رَتِكُمَا ثُكَذِبَانِ ﴾ في فيأي ءَالآهِ رَتِكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ حُرُّ مَنْ فَيَامُهُمْ وَلا جَانُ ﴾ وَمُؤَلِّ مَنْ مُؤْمِ خُضْرِ وَعَبْقَرِيَ حِسَانِ ﴾ فيأي ءَالآهِ رَتِكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ وَمُنْ فَيَلَهُمْ وَلا جَانُ ﴾ وَمَنْ فَيَلَهُمْ وَلا جَانُ ﴾ وَالْآهِ رَتِكُما ثُكَذِبَانِ ﴾ وَمُنْ وَعَنْهُمْ وَلا جَانُهُ ﴾ وَمُنْ فَيَلَهُمْ وَلا جَانُهُ ﴾ وَاللهُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَمُنْ وَعَنْهُ وَعَنْهَ وَيَ حِسَانِ ﴾ وَمُنْ فَيَاتِي عَلَى رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيَ حِسَانٍ ﴾ وَاللهِ وَإِلَيْ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَمُنْ وَمُنْ فِي اللهُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَمُنْ وَمُونِ وَمُنْ الْعَالُمُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَيُعْمَلُونُ وَاللّهُ وَالْإِكْرَامِ ﴾ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونِ مُنْ وَمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُ وَالْمُ وَلَا مُنْ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُ وَالْمُونُونِ وَالْمُسَالِقُونُ وَالْمُونُونِ وَالْمُنْ وَالْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُونُونِ وَالْمُونُونِ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ والْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُومُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمِن دُونِهِمَا جَنَّانِ﴾ فإن كانت الجنتان اللتان سبق ذكرهما للسابقين والصديقين، فهاتان اللتان ذكرهما هاهنا لأصحاب اليمين، على ما ذكره بعض أهل التأويل؛ فجائز أن يكون قوله: ﴿وَمِن دُونِهِمَا﴾ أي: في الفضل والقدر والمنزلة؛ لفضل أولئك على أصحاب اليمين.

وإن كانت الجنتان جميعا لكل فريق منهم؛ فجائز أن يكون قوله: ﴿وَمِن دُونِهِمَا جَنَّانِ﴾ في المكان والموضع، لا في الفضل والقدر؛ فكأنه قال: من أي جهة وقع بصرهم يقع في جناتهم، من فوق ومن تحت، وعن يمين وشمال؛ أي يكونون وسط الجنات لا يحتاجون إلى التحويل من مكان إلى مكان؛ كقوله تعالى: ﴿لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِولًا﴾ [الكهف: ١٠٨]، وعلى هذا يخرج قوله تعالى: ﴿مُدَّهَاتَتَانِ﴾ على ما ذكرنا هو شديد الخضرة الذي يضرب إلى السواد، فوصف هاتين دون وصف تينك الجنتين بقوله تعالى: ﴿ وَوَاتَا أَنْنَانِ ﴾ الرحمن: ٤٨] على التأويل الأول، وكذلك قوله تعالى: ﴿ عَيْنَانِ نَضَاخَتَانِ ﴾ على ما ذكرنا: أنهما دون الجاريتين، وكذلك روي عن الفراء قال: العينان تجريان أفضل من النضاختين بقوله: ﴿ نَضَاخَتَانِ ﴾؛ لأنهما ينضخان بالخير والبركة لأهل الجنة.

وقيل(١): ينضخان بالماء وأنواع الفواكه.

وروي عن أنس بن مالك – رضي الله عنه– أنه قال: تنضخان بالمسك والعنبر، كما ينضخ طير الماء على بيوت أهل الدنيا<sup>(٢)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) قاله سعید بن جبیر، أخرجه ابن المبارك في الزهد وابن أبي شیبة وعبد بن حمید وابن جریر
 (۳۳۱۶۲) وابن المنذر وأبو نعیم في الحلیة عنه، كما في الدر المنثور (۲/ ۲۰۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٢٠٩/٦) وفيه: ينضخ المطر.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فِيهِمَا فَكِهَةٌ وَنَغَلُّ وَرُمَّانٌ ﴾ من الناس من احتج لأبي حنيفة – رحمه الله – فيمن حلف لا يأكل فاكهة ، فأكل رمانا ، لا يحنث في يمينه ؛ لأنه احتج بهذه الآية في أن الرمان والرطب ليسا من الفاكهة ؛ لأنه عطفهما على الفاكهة ، والشيء لا يعطف على نفسه ، إنما يعطف على غيره ، هذا هو ظاهر الكلام ، إلا أن تقوم الدلالة على أنه مراده بالذكر وإن كان من جنسه ؛ لضرب من التعظيم وغيره ؛ كقوله تعالى : ﴿ مَن كَانَ عَدُوًا لِللّهِ وَالله أعلم .

وقوله - عز وجل-: ﴿فِيهِنَ خَيْرَتُ حِسَانٌ﴾ قيل (١): الحسان الخلق وحسان الوجوه، يقال: امرأة خيرة، ونسوة خيرات؛ يقرأ بالتثقيل والتخفيف جميعا.

وعن ابن مسعود – رضي الله عنه– أنه قال: لكل مؤمن خيرة، ولكل خيرة خيمة<sup>(٢)</sup>. وقوله – عز وجل–: ﴿حُورٌ مَّقْصُورَتُ فِي اَلْجِيَامِ﴾.

قيل (٣): محبوسات في الخيام، لا يخرجن عن الخيام.

وأصله: ما ذكرنا أنهن يكن في الخيام لا يراهن غير أزواجهن، وقاصرات الطرف، أي: لا يرفعن بصرهن إلى غير أزواجهن ولا يشتهين غيرهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿مُتَكِينَ عَلَىٰ رَفْرَفٍ خُضْرٍ وَعَبْقَرِيِّ حِسَانِ﴾ هو قراءة العامة بغير الألف.

وعن عاصم الجحدري ﴿رَفَارِفَ﴾ و ﴿عباقريّ﴾، قيل: الرفرف: المجلس، وقيل: المجالس، وقيل: المجالس، وقيل: المجالس، وقيل: وقيل: عند الفرش والبسط. وأما العبقري: قيل (٥٠): هو الزرابي، وهو بالفارسية: النّخ.

وقال أبو عبيدة: العبقري: الطنافس الثخان، وقيل لكل شيء من البسط: عبقري.

 <sup>(</sup>١) ورد في معناه حديث عن أم سلمة، قالت: قلت: يا رسول الله، أخبرني عن قوله: ﴿فِينَ مَيْرَتُ حِسَانُ ﴾ قال: خيرات الأخلاق حسان الوجوه. أخرجه ابن جرير (٣٣١٧٢) والطبراني وابن مردويه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢١١).
 وهو قول قتادة وابن زيد.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣٣١٧١) وابن أبي شيبة وابن أبي الدنيا في صفة الجنة، وابن المنذر وابن أبي
 حاتم وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٢١١).

 <sup>(</sup>٣) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣١٨٨) وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في
 الدر المنثور (٦/ ٢١٢) وهو قول الضحاك والحسن وأبي صالح وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه عبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٣٥)، (٣٣٢٣٦) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢١٤).

وقال القتبي وأبو عوسجة: العبقري في غير القرآن ثياب تتخذ بعبقرى، وهي بلدة، فينسب إليها.

وقوله – عز وجل–: ﴿ نَبُرُكَ اَسَمُ رَبِكَ ذِى ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ﴾ قال أبو بكر الأصم: [تنزه] اسم ربك من أن يستحق غيره اسمه.

وقوله: ﴿ ذِى ٱلْجَلَٰكِ ﴾ ، أي: استحق على الخلق أن يجلوه ويعظموه من أن يسموا غيره باسمه، والإكرام: هو أن يلحقوا به ما لا يليق به من الولد والشريك وغيره.

فإن قيل: ما فائدة تكرار قوله – عز وجل-: ﴿فَإِلَيّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾، فبأي آلاء ما في السموات والأرض تكذبان في الدلالة على وحدانية الله تعالى والشهادة له بأنه خالقه، ومرسل رسله، وما جاءت به عنه، وذلك أن جميع ما فيهما من المال والطعام والشراب، على ما ذكرنا، وذلك كما يقول الرجل لآخر يلومه ويعاتبه: ألم تكن جائعا فأطعمتك؟! أفتنكر هذا؟! ونحو ذلك.

وجائز أن تكون فائدة التكرار غير هذا، وهو أنه خرج مخرج العظة والتذكير، ومن شأن الموعظة والذكرى التكرار والإعادة؛ لتكون أنجع وآخذ للقلوب، وأقرب إلى القبول، والله أعلم بالصواب.



## سورة الواقعة وهي مكية

## ينسب ألله الغني التحسير

قوله - عز وجل-: ﴿إِذَا وَقَعَتِ ٱلْوَاتِعَةُ ﴾ هذا مما لم يبتدأ به الخطاب، وإنما هو جواب سؤال وخطاب لم يذكر؛ فيحتمل أن يكون المؤمنون ذكروا كراماتهم التي وعدوا في الآخرة، فقال لهم أولئك الكفرة: متى يكون ذلك لكم؟ فقالوا: إذا وقعت الواقعة؛ كما يسأل الرجل: متى يكون أمر كذا؟ فيقول: إذا كان كذا، فهو حرف جواب لسؤاله، وعلى هذا يخرج جميع ما ذكر في القرآن من هذا النوع؛ من نحو قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلْتِ ٱلْأَرْضُ زِلْرًا لَهَا ﴾ [الزلزلة: ١] ونحو ذلك، وقوله: ﴿ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ كناية عنها، جائز أن يكون تأويله: إذا وقعت المثوبة والعقوبة؛ فتكون الواقعة كناية عنها.

وجائز أن تكون الواقعة: اسما من أسماء البعث: كالقيامة والساعة، وغير ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِيَسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَهُ﴾، قال بعضهم (١١): أي: ليس لوقعتها مَثْنَويَّة ولا ترداد، يقال: حمل عليه فما كذب، أي: فما رجع.

وقال بعضهم: أي: هي حق، ليست بكذب.

وقال بعضهم: أي: لا يكذب بها أحد إذا وقعت، ليست كالآيات التي عاينوها في الدنيا مع ما عرفوا أنها آيات كذبوها؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَوْ فَنَحْنَا عَلَيْهِم بَابًا مِّنَ ٱلسَّمَاءِ فَطَلُواْ فِيهِ يَعْرُجُونٌ . لَقَالُواْ إِنَّمَا شُكِرَتُ أَبْصَدُرُنَا بَلْ نَحَنُ قَوْمٌ مُسَحُورُونَ الصحر: ١٥]، وغير ذلك يكذبونها مع العلم بأنها آيات، يقول تعالى: إذا عاينوا القيامة يقرون بها؛ ويصدقونها، ولا يكذبون بها؛

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٤٦)، (٣٣٢٤٧) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢١٦).

كقوله: ﴿ أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَلِيحًا غَيْرَ ٱلَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ [فاطر: ٣٧]، ونحوه.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿لَيْسَ لِوَقَعَنِهَا كَاذِبَةُ﴾، أي: ليست الأنباء والأخبار التي جاءت على وقوعها وقيامها كاذبة بل هي صادقة.

وقوله - عز وجل-: ﴿خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ﴾، قال بعضهم(١): خافضة: تسمع القريب، رافعة: تسمع البعيد؛ وقال صاحب هذا التأويل: إن تفسير الواقعة هو الصيحة، وتلك خافضة رافعة.

وقال بعضهم(٢): خافضة أناسا في النار ورافعة أناسا في الجنة.

ويحتمل خافضة لمن تكبر وتعظم على الخلق ورده، ورافعة لمن تواضع للخلق وانقاد له وقبله.

وقيل: خافضة لأهل النار في النار، كقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُسَحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ﴾ [القمر: ٥٥]، وقوله: ﴿فِي مَقْعَدِ صِدَقٍ﴾ [القمر: ٥٥]، وقوله: ﴿لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمٌ ﴾ [يونس: ٢].

وقوله: - عز وجل-: ﴿إِذَا رُبِحَتِ ٱلْأَرْضُ رَبَّا﴾ يخرج على السؤال، كأنهم لما سمعوا وصف القيامة والواقعة من المؤمنين، فقالوا عند ذلك: متى تكون الواقعة؟ فعند ذلك قال: ﴿إِذَا رُئْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ رِلْزَالْهَا﴾ [الزلزلة: ١]، فزلزلت حتى تلقى ما في بطنها.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبُسَتِ ٱلْجِبَالُ بَسَا﴾ قيل<sup>(٣)</sup>: فتتت حتى تصير كالدقيق، ومنه يقال للطعام المبسوس والبسيسة: سويق يلت به الزيت والخلط.

وقال الحسن: ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ ﴾ أي: سيرت تسييرا.

وقوله: ﴿فَكَانَتْهَبَآهُ مُّنْبَثًا ﴾ قيل<sup>(؟)</sup>: الهباء: الذي يكون فوق النار إذا خمدت، لا يكون غيره ﴿مُنْبَثًا ﴾؛ أي: متفرقا.

وقيل: ﴿هَبَآهُ مُّنٰبَثًا ﴾ أي: ترابا.

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٥٢) وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (٢١٦/٦) وهو قول عكرمة والضحاك أيضًا.

<sup>(</sup>٢) قاله عمر بن الخطاب، أخرجه ابن جرير وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/٢١٦).

 <sup>(</sup>٣) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٥٨) وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٢١٦/٦) وهو قول مجاهد وعكرمة والسدي وغيرهم.

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٧٠) وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/٢١٦).

وقيل(١١): الهباء المنبث، هو ما يسطع من سنابك الخيل.

وقيل<sup>(٢)</sup>: الهباء: الغبار الذي تراه في الشمس إذا دخلت من الكوة؛ يخبر تعالى عن شدة ذلك اليوم وهوله أنه يفعل بالجبال كذا مع صلابتها وطاعتها لله تعالى، فكيف يفعل بكم يا بني آدم مع ضعفكم ومعصيتكم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَزُونَهَا ثَلَنَهُ ﴾، أي: أصنافا ثلاثة: ما فسر عقيبه؛ حيث قال: ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ . وَأَصْحَبُ ٱلْمُشْتَمَةِ مَا أَضْحَبُ ٱلْمُشْتَمَةِ . وَٱلسَّنِفُونَ ٱلسَّنِفُونَ السَّنِفُونَ . أَوْلَتِكَ ٱلْمُقَرِّوْنَ﴾ الآية.

وقيل: الأصناف الثلاثة: المكذبون، والمصدقون، والسابقون.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ . وَأَصْحَبُ ٱلْمَنْمَةِ مَا أَصْحَبُ ٱلْمَنْمَةِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أصحاب الميمنة من اليمن، وأصحاب المشأمة من الشؤم.

والثاني: سموا: أصحاب الميمنة؛ لأنهم أصحاب اليمين، وهي التي تستعمل في الطيبات، والكفرة أصحاب الشمال؛ لأنهم أصحاب الخبائث، والشمال تستعمل في الخيائث.

وهو كقوله: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِلْنَبُمُ بِيَعِينِهِۦ﴾ [الحاقة: ١٩]؛ لأن في كتبهم طيبات وخيرات، وفي كتب الكفرة خبائث فتؤتى بشمالهم.

وقيل: أصحاب الميمنة والمشأمة؛ لما ذكر الله تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِنْبَهُم بِيَمِينِهِ . فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ [الانشقاق: ٧، ٨]، وقوله: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوقِى كِنْبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِهِ . . . ﴾ [الانشقاق: ١٠]، فكذا؛ فكل من أوتي كتابه بيمينه فهو من أصحاب اليمين، ومن أوتي كتابه بيمينه فهو من أصحاب الشمال.

وقوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّنبِقُونَ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: السابقون في الخيرات، يسبقون الناس في كل خير.

والثاني: السابقون في الإجابة لله ورسوله إلى ما دعاهم إليه.

ثم جائز أن يكون الخطاب به للناس كافة: الأولين والآخرين؛ فيكون جميعهم أصنافا ثلاثة: السابقون، وأصحاب اليمين، وأصحاب الشمال.

- (١) قاله علي بن أبي طالب بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣٣٢٦٩) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٢١٦/٦).
- (۲) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (۳۳۲٦٦) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (۲۱٦/٦) وهو قول مجاهد وسعيد وغيرهما.

وجائز أن يكون الخطاب بهذه الآية لهذه الأمة: ففيهم السابقون، وفيهم أصحاب اليمين، وهم أصحاب الشمال، وهم الكفرة.

وقوله تعالى: ﴿فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ مَا أَمْحَبُ ٱلْمَيْمَنَةِ﴾ على التعجب لرسول الله ﷺ بما يكل مهم، أو على التعظيم لأولئك لعظم منزلتهم.

وكذلك قوله: ﴿ وَأَصْعَبُ ٱلْمُثْمَةِ مَا أَصَّعَبُ ٱلْمُثَمَّةِ ﴾ يخرج على هذين الوجهين: على التعجب والتعظيم لما يحل بهم.

وقوله: ﴿ وَٱلسَّنِيقُونَ ٱلسَّنِيقُونَ ﴾ يخرج على هذا أيضا: فلان ما أمر فلان، فيقال: فلان فلان؛ على تعظيم أمره وشأنه.

ثم في قوله تعالى: ﴿وَكُنتُمُ أَزْوَجًا ثَلَاثَةً﴾ [دليل] لقول أصحابنا - رحمهم الله- في جعلهم الكفر كله ملة واحدة؛ لأنه جعل الله تعالى الكفرة على اختلاف مذاهبهم وأديانهم زوجا، وأهل الإسلام زوجين، حيث جعل الكل أزواجا ثلاثة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أُوْلَتِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ﴾ يحتمل أن يكون وصف القرب لهم لمسابقتهم في الخيرات في الدنيا.

ويحتمل: أنهم مقربون في الآخرة والمنزلة، لسبقهم في الخيرات، أو: في الإجابة، والسبق فعلهم، والتقريب بلطف من الله تعالى وفضل منه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فِي جَنَّكِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ جميع الجنات نعيم؛ لأن فيها نعيما، وله أن يسمى واحدة منها: نعيما، والأخرى: عدنا، والفردوس والمأوى، يسمى ما شاء بما شاء وكيف شاء.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ثُلَقٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ . وَقَلِيلٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ اختلف في ذلك: قال بعضهم: ﴿ ثُلَقٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ ممن شهد رسول الله، وقربوا منه، ﴿ وَقَلِيلٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ ممن بعد من هذه الأمة من رسول الله ﷺ بنفسه وإدراك زمانه، وقليل من المقربين من الآخرين، وهو ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم » (١٠)، وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْجِ وَقَنلَ ﴾ [الحديد: ١٠] على ما يذكر، والله أعلم.

ومنهم من قال: ﴿ مِن اللَّهُ وَلِينَ ﴾ ، أي: جماعة من المؤمنين الذين كانوا في الأمم

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳/۷) كتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ: باب فضائل أصحاب النبي ﷺ (۳٦٥١)، ومسلم (۱۹۲۳/۶) كتاب فضائل الصحابة: باب فضائل الصحابة (۲۱۲/۲۵۳۳).

الماضية، ﴿ وَقَلِلُ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ أي: من هذه الأمة، وهكذا يكون عدد أهل الإيمان من هذه الأمة مع الأمم الماضية يكون هؤلاء أقل منهم.

ويحتمل - أيضا- أن السابقين المقربين من الأمم السابقة أكثر من السابقين المقربين من هذه الأمة؛ لأن الأنبياء - عليهم السلام- كلهم من الأمم السالفة.

وقال أهل التأويل لما نزلت: ﴿ثُلُةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ . وَقَلِلٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ﴾، وجد أصحاب رسول الله ﷺ وجدا شديدا، وقالوا: لن يدخل الجنة منا إلا قليل؛ فنزل قوله تعالى: ﴿ثُلَةٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ﴾ [الواقعة: ٣٩، ٤٠] (١).

لكن هذا لا يحتمل؛ لأنه خبر، ولا يرد في الأخبار نسخ، وما قالوه لا يصح، والوجه فيه ما ذكرنا.

ويحتمل قوله تعالى: ﴿ ثُلُةٌ مِنَ ٱلْأَوَلِينَ . وَثُلَةٌ مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الواقعة: ٣٩، ٤٠] هم أصحاب اليمين من الأولين والآخرين، وهم جماعة كثيرة من الأولين، وجماعة كثيرة من الآخرين في المقربين خاصة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿عَلَىٰ شُرُرِ مَّوَشُونَةٍ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿عَلَىٰ شُرُرِ مَصْفُوفَةٍ﴾ [الطور: ٢٠]، والسرر قد تكون في الدنيا مصفوفة، ولكن لا تكون موضونة؛ أي: منسوجة؛ والوضن - هو النسج- لا يكون بين السرر في الآخرة انفصال ولا فروج، كما يكون في الدنيا، لكن موصولة بعضها ببعض.

وقوله – عز وجل–: ﴿مُثَكِينَ عَلَيْهَا﴾، أي: على السرر التي ذكر أنها مصفوفة موضونة.

وقوله: ﴿مُنَقَدِيلِينَ﴾، أي: يقابل [بعضهم] بعضا، ولا يعرضون، ولا ينظر بعضهم إلى بعض باحتقار كما يجعل أهل المجالس في الدنيا يعرض بعضهم عن بعض ويحقر بعضهم بعضا يخبر أنهم يكونون في الآخرة خلاف ما في الدنيا، لا يتأذى بعض من بعض بوجه ما.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلَدَنُ ثُخَلَدُونَ﴾ فيه أنهم يعطون في الجنة ما يستحبون في الدنيا من الشرف وطواف الولدان، وكذلك ما ذكر من السرر والفرش، وغير ذلك من أنواع ما ترغب أنفسهم فيه.

ثم ذكر أنهم ولدان، وإن لم يكن في الجنة ولاد؛ فهو يخرج على وجهين: أحدهما: أن يكونوا على هيئة الولدان وإن لم يولدوا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد وابن المنذر وابن مردويه وابن أبي حاتم عن أبي هريرة، كما في الدر المنثور (٦/ ٢١٨).

والثاني: سماهم: ولدانا؛ لولادهم في الدنيا وإن لم يولدوا في الجنة؛ لأن التوالد في الدنيا لحاجة البقاء وأهل الجنة باقون.

وقوله - عز وجل-: ﴿ تُخَلَّدُونَ ﴾ قال بعضهم (١): أي:المقرطون، والخَلَدَة: القرط، وجمعه: الخِلَدَة.

قال بعضهم: هو من الخلود، كقوله تعالى: ﴿خَلِدِينَ فِيهَآ﴾ [البقرة: ١٦٢]، أي: باقون.

وقيل (٢): مسورون من السوار.

وقوله: ﴿ وَأَكُوا بِ وَأَبَارِيقَ ﴾ [الأكواب]: هي الكيزان المدورة الرءوس التي لا عرى لها، والأباريق التي لها عرى وخراطيم، وهم يسمون الأكواب: القداح التي يشربون بها؛ لأن في الدنيا يكون لأهل الشراب الأباريق والأقداح يصبون من الأباريق في القدح، ويشربون ولا يشربون من الأباريق، فعلى ذلك وعدوا في الجنة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَأْسِ مَنِ مَعِينِ﴾: الكأس: هو القدح المملوء من الشراب.

وأما المعين: قال بعضهم: هو الظاهر من الماء، يقع عليه البصر، فوعد لأهل الجنة ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وَجل–: ﴿لَا يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلَا يُنزِفُونَ﴾، قرئ بكسر الزاي ونصبه؛ أي: لا تصدع خمورهم في الجنة رءوسهم كما تصدع خمور الدنيا أهلها.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا يُنزِفُونَ﴾ قيل: بكسر الزاي: لا ينفد شرابهم، وبالفتح: لا يسكرون؛ فيه أنه ليس في خمورهم الآفات التي تكون في خمور الدنيا من ذهاب العقل، والصداع، والنفاد.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَفَكِكَهَةٍ مِّمَّا يَتَخَيَّرُونَ﴾ جميع فواكه الجنة مختارة، لكن يخرج على وجهين:

أحدهما: أن جميع فواكهها مما يتخيرون.

والثاني: العرف في الفواكه أن تقدم من أجناس مختلفة وألوان، لا من لون واحد ونوع واحد، فيتخيرون من أي نوع اشتهوا أو شاءوا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَمْتِمِ مَلَيْرِ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ إن أهل الجنة إنما يتناولون ما يتناولون على الشهوة، لا على الحاجة وسد الجوع، وهو كما ذكر: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـيهِ ٱلْأَنْفُسُ وَتَلَدُّ ٱلْأَعْيُثُ ﴾ [الزخرف: ٧١].

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٦٢٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير (٦٢٩/١١).

وقوله - عز وجل-: ﴿وَحُورُ عِينٌ . كَأَمْثَالِ ٱللَّوْلُوِ ٱلْمَكْنُونِ﴾ يحتمل تشبيه الحور العين باللؤلؤ وجهين:

أحدهما: لما لا شيء أصفى من اللؤلؤ والياقوت، فضرب مثلهن بذلك؛ لصفائه وبياضه، وإلا ما خطر اللؤلؤ حتى يشبه الموعود في الجنة من الجواري به؟!.

والثاني: أن للؤلؤ فضلا ومنزلة عند العرب، وليس الخطر لغيره من الأشياء، فيشبه ضرب مثلهن به لفضل خطر ذلك عندهم، ليس ذلك لغيره، وهو كقوله تعالى: ﴿وَمَن يُثْرِكَ بِاللّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِن السّمَآءِ﴾ [الحج: ٣١] ضرب مثل من يشرك بالله بالذي يخر من السماء، والشرك بالله أعظم مما ذكر، لكن ليس شيء أعظم وأبعد من الخر من فوق السماء السابعة؛ فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

وقوله: ﴿ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ إن الله تعالى ذكر للأعمال جزاء كأنهم عملوا له فضلا منه وكرما في حق عباده، وإن كانوا في الحقيقة عاملين لأنفسهم؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنْ الْمِسَاتُهُ لِأَنفُسِكُونَ ﴾ [الإسراء: ٧]، وكذلك ما ذكر من شرائه أنفسهم وأموالهم منهم، وما ذكر من الإقراض في قوله تعالى: ﴿ وَأَقْرَسُواْ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا ﴾ [المزمل: ٢٠] وإن كانت أنفسهم وأموالهم له، وإن كان عامل (١٠) عباده في أنفسهم وأموالهم كأنها ليست له، فضلا وكرما؛ فعلى ذلك [ذكر] لأعمالهم جزاء؛ كان منهم إلى الله - تعالى - صنعا وإحسانًا، وإن كانوا عاملين لأنفسهم ومنافع أعمالهم ترجع إليهم بفضله وكرمه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَنُوا وَلا تَأْثِيمًا﴾ هذا يرجع إلى وصف خمور أهل الجنة؛ أي: ليس فيها الآفات التي تكون في خمور الدنيا من ذهاب العقل، وقول اللغو، والهذيان، مثل ما يجري على ألسنتهم في الدنيا حين يشربون الخمور، وما يأثمون به، وذكر لهم هذه الخمور في الجنة؛ لأن قوما يرغبون فيها في الدنيا، فوعد لهم؛ ليرغبوا فيها فيطلبوها بالامتناع عن شربها في الدنيا من الخمور المحرمة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِلَّا قِيلًا سَلَمًا سَلَمًا﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: إلا كلاما فيه سلامة عن جميع الآفات التي ذكر.

والثاني: ﴿ إِلَّا قِيلًا سَلَنَا سَلَنَا﴾ أي: يحيي بعضهم بعضا بالسلام؛ كقوله تعالى: ﴿ غَيِّنَهُمُ فِهَا سَلَمُ﴾ [إبراهيم: ٢٣].

قوله تعالى: ﴿وَأَصَّمَابُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصَّحَابُ ٱلْيَمِينِ ۞ فِي سِدْرِ تَخَضُّودِ ۞ وَطَلْيَحِ مَّنَضُورِ ثَمَّدُودِ ۞ وَمَآءِ مَسْكُوبٍ ۞ وَفَكِهَةِ كَثِيرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمَنُوعَةِ ۞ وَفُرْشِ مَرْفُوعَةِ أَشَاْنَهُنَ إِنِنَانَهُ ۞ فَجَلَلَنهُنَ أَبْكَارًا ۞ عُرُّا أَثَرَابا ۞ لِأَضْحَابِ ٱلْيَمِينِ ۞ ثُلَقٌ مِنَ ٱلأَوَلِينَ ۞

<sup>(</sup>١) زاد في أ: على.

وَثُلَةً" مِنَ ٱلْآخِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَصَّحَابُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصَّحَابُ ٱلْيَمِينِ . فِي سِدْرِ تَحْضُودٍ . وَطَلْيِحِ مَنْضُودٍ . . . ﴾ الآية: أصحاب اليمين هم المؤمنون على ما ذكرنا.

ثم اختلف في ذكر شجر السدر لهم، وما ذكر من الطلح، وغير ذلك.

فمنهم من قال: إنما ذكر هذا لهم لتفضيل المقربين على أصحاب اليمين؛ لأنه قال في المقربين: ﴿وَالسَّنِهُونَ السَّنِهُونَ . أَوْلَيْكَ المُفَرِّبُونَ . في جَنَّتِ النَّهِيهِ . . . ﴾ [الواقعة: ١٠ - ١٦] إلى آخر ما ذكر من عظيم الكرامات التي ذكر لهم، ثم ذكر لأصحاب اليمين دون ذلك؛ ليعلم تفضيل المقربين على أصحاب اليمين.

ومنهم من قال: إن قوما من العرب ينتفعون بذلك؛ لأن لها ثمرة، لكن ليست بمرغوبة، ولها شوك، فأخبر الله تعالى أن لهم في الجنة ذلك بلا شوك ولا أذى؛ بل رغب فيه، وهو كما وعد لهم من الخمور، ثم نفى عن خمورها الآفات؛ فعلى ذلك جائز أن يكون شجر السدر فيها بغير آفات، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَطَلَيْحِ مَنضُوبِ﴾، منهم من قال<sup>(۱)</sup>: هو طلع منضود متراكم؛ كما ذكر في آية أخرى ﴿طَلَعٌ نَفْيدِكُ﴾ [ق: ١٠] ذكر في إحدى الآيتين فعيل، وفي الأخرى مفعول، وذلك جائز في اللغة.

وقيل(٢٠): طلح: بالحاء: هو الموز.

وذكر أن عليا – رضي الله عنه – سمع قارئا يقرأ: ﴿وَطَلَيْحِ مَنْشُودِ﴾، فقال علي – رضي الله عنه –: ما شأن الطلح؟ إنما هو طلع؛ فقيل له: إن في المصحف ﴿وَطَلَيْحِ﴾ أفلا نغيره؟ فقال: إن المصحف لا يغير اليوم(٣)؛ وهذا يؤيد التأويل.

وقال أبو معاذ: الطلح في كلام العرب: شجر عظام، كثير الأغصان، واحدها: طلحة، وقال مخضود: أي: مقطوع الشوك؛ خلقت هنالك هكذا بلا شوك، ومنه قوله - عليه الصلاة والسلام- في شجر الحرم: «لا يخضد شوكها، ولا يعضد شجرها».

وقوله - عز وجل-: ﴿وَظِلَ مَمْدُودِ﴾ يصف أنه ليس فيها شمس يؤذي حرها، ولا برد يؤذي، بل ظل؛ لأن الظل شيء لطيف لا أذى فيه، ولا شيء يثقل على الأبدان؛ بل هو

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه هناد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر والبيهقي في البعث عنه، كما في الدر المنثور (۲/ ۲۲۳).

 <sup>(</sup>۲) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (۳۳۳۵۰) – (۳۳۳۵۶) وهو قول علي بن أبي طالب وأبي سعيد والحسن وقتادة ومجاهد وعطاء وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن جرير (٣٣٣٤٩) وابن الأنباري في المصاحف، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٢).

شيء يوافق البدن، ويخف عليه.

وقيل<sup>(۱)</sup>: ممدود؛ لأنه لا شمس فيها فتنسخه، وبالشمس يعرف الظل هاهنا، وظل الآخرة ممدود أبدا.

وقوله – عز وجل– ﴿وَمَآءِ مَسْكُوبٍ﴾ قيل: جار غير منقطع؛ وهو قول القتبي. وقال أبو عوسجة: أي: مصبوب.

والأول كأنه أقرب؛ أي: جار أبدا، ليس كمياه الدنيا؛ إلا أن يراد بالانصباب صبه من الأعلى إلى الأسفل، وذلك مما رغب إليه في الدنيا.

ثم قوله: ﴿وَمَآءِ مَّسَكُوبِ﴾ جائز أن يكون ذكر هذا لأصحاب اليمين، وما ذكر من قوله تعالى: ﴿عَنَا يَثْرَبُ عِهَا عِبَادُ اللهِ ﴾ [الإنسان: ٦]، وقوله: ﴿وَمِنَاجُمُو مِن تَمْنِيمٍ ﴾ [المطففين: ٢٧]؛ فيكون للمقربين قوله: ﴿عَنَا يَشْرَبُ ﴾، ولأصحاب اليمين ﴿وَمِنَاجُمُو مِن تَمْنِيمٍ ﴾، وكذلك ما ذكر من ﴿جَنَّتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ ﴾ [البقرة: ٢٥] للمقربين يكونون في العليين، وتكون الأنهار تحتهم، وما ينسكب وينصب من الأعلى لأصحاب اليمين؛ لأنهم يكونون دونهم في الدرجة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَفَكِهَوَ كَثِيرَةٍ . لَا مَقَطُوعَةِ ﴾ كانقطاع فواكه الدنيا، يخبر أنها لا تنقطع في الجنة في وقت من الأوقات، وأنها كلما قطعت مرة خرجت أخرى مكانها بهيئة الأكل من غير أن يحتاج فيه إلى وقت النضج كما في الدنيا تنقطع من وقت خروجها إلى وقت نضجها، وبعد النضج والإدراك تنقطع إلى وقت وجود حمل آخر.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا مَمْنُوعَةِ﴾ أي: لا آفة بها تصير ممنوعة؛ كفواكه الدنيا، إذ هي ربما تمتنع بآفة تصيبها.

وقال القتبي وأبو عوسجة: ﴿لَا مَقَطُوعَةِ﴾ أي: لا تحبس، كما يمنع في الدنيا بعضهم ن بعض.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفُرُشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ أي: مرفوعة القدر والمنزلة، أو مرفوعة بنفسها في القيامة، وهو ما ذكرنا في قوله تعالى: ﴿وَأَلْسَكَآءَ رَفَعَهَا﴾ [الرحمن: ٧]، وقيل: ﴿وَفُرُشِ مَرَّفُوعَةٍ ﴾ مرفوعة النساء، يقال: امرأة فريش ونساء فرش.

وقوله عز وجل: ﴿إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ إِنشَآءَ﴾ قال: الأصم وغيره: إن هذا صلة قوله: ﴿وَحُورُ عِيثٌ . كَأَمْثَـٰلِ ٱللَّؤُلُوِ ٱلْمَكْنُونِ﴾ [الواقعة: ٢٢، ٢٣] كأنه قال على أثره.

وقال القتبي: إنه لما ذكر على إثر قوله: ﴿ وَفُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ ﴾: ﴿ إِنَّا أَنشَأْنَهُنَّ ﴾ دل أن الفرش

انظر: تفسير ابن جرير (١١/ ٢٢٣).

كناية عن الأزواج؛ إذ هن اللؤلؤ يفرش وواحدة الفرش: فريش.

وقيل: قد استفرشت الناقة إذا اشتهت العمل.

والأُشبه أن يكون هذا على صلة ﴿وَحُورٌ عِينٌ ۗ . كَأَمَثُلِ ٱللَّؤُلُوِ ٱلْمَكْنُونِ﴾ [الواقعة: ٢٢، ٢٣]؛ إذ ذكر في قوله ﴿وَحُورٌ عِينٌ﴾ على أثر ذكر أثر المجالس والزوجات لا معنى لذكرهن في هذا الموضع.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا اَنْمَأْنَهُنَّ إِنْكَاءُ﴾ أي: أنشأناهن في الابتداء على هيئة الاستمتاع ليس كنساء الدنيا، وهو كما ذكرنا في قوله في صفة الفواكه: إنها غير مقطوعة ولا ممنوعة؛ أي: إنها تخرج أول ما تخرج على هيئة الأكل، لا كثمار الدنيا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ بَعَلَنَهُنَ أَبَكَارًا . عُرُبًا أَرَابًا ﴾ قيل: أي: خلقناهن كذلك، ويكن أبدا كذلك، كلما ذهبت عذريتهن عادت؛ فيكن أبدا على تلك اللذة؛ لأنهن أنشئن هكذا، والله أعلم.

وقال عامة أهل التأويل في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْمَأْنَهُنَّ إِنْمَاَّ . فَجَمَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا﴾ أي: خلقنا نساء الدنيا من الثيبات والأبكار خلقا جديدا سوى الخلق الذي كان في الدنيا، ﴿فَجَمَلْنَهُنَّ أَبْكَارًا﴾، وكن في الدنيا عجائز وثيبات، وروي على ذلك خبر عن النبي ﷺ - إن ثبت - أنه قال في قوله: ﴿إِنَّا أَنْمَأْنَهُنَّ إِنْمَانَهُ﴾: «الثيب والبكر»(١).

وفي بعض الأخبار قال: «إن العجوز لا تدخل الجنة»(٢).

ثم قوله: ﴿ إِنَّا أَنشَأَنَّهُنَّ إِنشَاءَ . فَجَعَلْنَهُنَّ أَبَّكَارًا ﴾ من قال: هو صلة قوله: ﴿ وَحُورٌ عِينٌ ﴾ [الواقعة: ٣٣] هو لسِنٌ نساء الدنيا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿عُرُبًا أَتَرَابًا﴾ بجزم الراء مخففة ومضمومة.

وقال أبو عبيد: تقرؤها بالضم لوجهين.

أحدهما: التفخيم.

والثاني: أنها أقيس في العربية؛ لأن واحدها: عروب، مثل: صبور وصبر، وشكور وشكر

وأما الوجه الآخر التخفيف.

وقيل في تأويل (٣): ﴿عُرُبًا﴾: عاشقات لأزواجهن.

<sup>(</sup>١) أخرجه الطيالسي وابن جرير (٣٣٣٩٣) وابن أبي الدنيا والطبراني وابن مردويه وابن قانع والبيهقي في البعث عن سلمة بن يزيد، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في الشعب عن عائشة بنحوه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٤).

 <sup>(</sup>٣) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٣٤٢٥)، (٣٣٤٢٦) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه،
 كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٥) وعن ابن عباس والحسن ومجاهد وسعيد بن جبير وغيرهم مثله.

وقال أبو عوسجة: العروب: المراحة.

وقال القتبي: هي المتحببة إلى زوجها.

وقيل(١): الغنجات لأزواجهن.

وقيل (٢): إن أهل مكة يسمونها: العربة، وأهل المدينة الغنجة، وأهل العراق: الشكلة.

وقال سعيد بن جبير: عربا: ضبعات، والضبعات: هي التي تعرض للزوج من الشهوة، ويقال للناقة إذا اشتهت الضراب: ضبعة.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَتْرَابًا﴾، أي: مستويات الأسنان.

وقال القتبي: الترب واللدة واحد، وهو بالفارسية: همزاد.

وأصله: أنهن أنشئن بلا ولاد يتقدم ويتأخر كما يكون في الدنيا يتفاضلن في الأسنان؛ فصرن في الآخرة أترابا.

ثم قال: ﴿ وَثُلَّةٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ ﴾ قد ذكرنا تأويله: أنه يخرج على الوجهين:

وروي عن ابن عباس – رضي الله عنه– عن النبي ﷺ أنه قال: «هما جميعا من أمتي»، وكذلك تأويل قوله تعالى: ﴿ ثُلُةٌ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ . وَقَلِيلٌ مِّنَ ٱلْآخِرِينَ﴾ [الواقعة: ١٣، ١٤].

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَصْحَنُ ٱلشِّمَالِ مَا أَضَحُنُ ٱلثِّمَالِ﴾، وذكر في أصحاب اليمين مثله من التعجب، وأخبر عما يكرمهم ويعطيهم من أنواع النعم، وذكر أصحاب الشمال، وذكر على إثره ما أعد لهم من العذاب والهوان بقوله: ﴿سَوُمِ وَجَمِيمِ . . . ﴾ الآية، ثم ذكر في أول السورة أصحاب الميمنة والمشأمة، ولم يذكر لهم الثواب ولا العذاب؛ وذلك - والله أعلم - لأن في ذكر الميمنة والمشأمة دلالة ما لهم؛ لأن الميمنة من اليمن، والمشأمة من

<sup>(</sup>١) قاله عكرمة، أخرجه ابن جرير (٣٣٤٠٨) - (٣٣٤١٠) وعبد بن حميد وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٢) قاله أبو بريدة، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٤١١).

الشؤم، ففي ذكر ذلك بيان [ما] لهم من الكرامات، وما لأولئك من العقوبات، وليس في ذكر اليمين والشمال بيان العقاب؛ فذكر على أثر ذلك؛ ليعرف ما لكل فريق من الجزاء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِي سَمُومِ وَمَمِيمٍ ﴾ قيل: السموم: هو فيح جهنم، والحميم: هو الذي قد انتهى حره غايته.

وقيل: السموم: هو حر النار.

وقيل: هو ريح باردة.

وقيل: ريح حارة.

وأصله: أنه لما أصابهم السموم، اشتد بهم العطش، فعند ذلك يشربون الحميم؛ رجاء أن يسكن به عطشهم، ويذهب ذلك عنهم، فلا يزداد لهم بذلك إلا شدة عطش على ما كان، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَظِلِّ مِن يَعْمُورٍ﴾ قيل(١): هو دخان أسود.

وقال بعضهم: اليحموم: هو من الحميم.

وقال أبو بكر: أي: ظل من بخار يجعل اليحموم بخارا.

ثم الظل الذي ذكر هاهنا يحتمل أن يكون هو الظل الذي ذكر في قوله: ﴿ اَنَطَلِقُوٓا إِلَى ظِلِّ إِنَى ظِلِّ إِنَى ظُلِّ مُن النار. فَعَبَ﴾ [المرسلات: ٣٠]، وقوله: لهم ظلل من النار.

وقيل: هو السرادق من النار.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا بَارِدِ وَلَا كَرِيمٍ﴾ ﴿لَا بَارِدِ﴾؛ لأنه من النار ﴿وَلَا كَرِيمٍ﴾؛ لأنه لهوانهم ليس للكرامة.

وقال الحسن وقتادة: ﴿ لَا بَارِدِ ﴾ المنزل، ﴿ وَلَا كَرْمِ ﴾ المنظر (٢).

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتَرَفِينَ﴾ أي: هذا الجزاء لهم؛ لأنهم كانوا يقولون في الدنيا: ﴿غَنُ أَكَثَرُ أَمْوَلَا وَأَوْلَكَا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾ [سبأ: ٣٥]، وإنما قال ذلك مترفوهم دون السفلة والأتباع؛ لقوله تعالى: ﴿إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ، كَيْفِرُونَ﴾ [سبأ: ٣٤].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَانُواْ يُمِيرُونَ عَلَى ٱلْجِنْتِ ٱلْعَظِيمِ﴾ اختلف فيه: قال بعضهم (٣): ﴿وَكَانُواْ

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه الفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن جرير (٣٣٤٤٧) -(٣٣٤٥٢) وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عنه، كما في الدر المنثور (٢٨/٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد الرزاق وابن جرير (٣٣٤٦٤) وابن المنذر عن قتادة، كما في الدر المنثور (٢٢٨٦).

<sup>(</sup>٣) قاله الضحاك، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٤٧٠)، (٣٣٤٧١) وهو قول تُتادة وابن زيد أيضًا.

يُصِرُّونَ عَلَى ٱلْحِنثِ﴾، أي: على الإثم العظيم، وهو الشرك.

وقيل (١): الحنث العظيم: الكبائر، والإصرار: هو الإدامة عليها.

وقال بعضهم: يصرون على أنهم يقسمون ويحنثون فيه؛ كقوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهَّدَ أَيْمَنِهِمٌ لَا يَبَعَثُ اللَّهُ مَن يَمُوتُ﴾ [النحل: ٣٨] أقسموا: أنهم لا يبعثون، فحنثوا في ذلك؛ لأنه تعالى أخبر أنهم يبعثون؛ حيث قال: ﴿بَلَىٰ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا﴾ [التوبة: ١١١].

ويحتمل أن يكون قسمهم ما ذكر: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ اَلَةٌ لَيُؤْمِنُنَ بَهَا ﴾ [الأنعام: ١٠٩] وقوله: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمْ لَهِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى اللّهُ اللّهُ وَلَا يَعْنُونُ اللّهُ عَلَى مِنْ إِحْدَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وفيه دلالة لصحة مذهب أصحابنا: أن من حلف: للمس السماء، أنه يحنث عند فراغه من اليمين.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِتَنَا وَكُنَا تُكُرَابًا وَعَظَامًا أَءِنَا لَمَبْغُوثُونَ . أَوَ ءَابَآؤُنا﴾ قالوا هذا على الاستهزاء والاستبعاد للبعث؛ ألا ترى أنه أجابهم، فقال: ﴿قُلُ إِنَّ ٱلْأَوَّلِينَ وَالْاَحْدِينَ . لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَتِ يَوْمِ مَعْلُومٍ﴾.

ثم قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْأَوْلِينَ وَٱلْآخِرِينَ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: يجمع الأولين والآخرين في التخليق؛ أي: جمع بين الأولين والآخرين في التخليق؛ حيث خلق الآخرين على إثر الأولين، وإلا لم يكونوا وقتما قال: ﴿لَمَجْبُوعُونَ﴾؛ إذ الآخرون لم يكونوا مخلوقين بعد.

والثاني: مجموعون في الأرض، أي: في القبور ﴿ إِلَىٰ مِيقَتِ يَوْمٍ مُّعَلُّومٍ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ أَنُّهُا ٱلضَّالُونَ ٱلْمُكَذِّبُونَ ﴾ بآيات الله الدالة على توحيده، ورسله، والبعث.

وقوله: ﴿ لَاَكِلُونَ مِن شَجَرٍ مَنِ زَقُومٍ ﴾، أخبر أن المكذبين يكونون آكلين من شجر الزقوم؛ فيكون كما أخبر.

ثم شجرة الزقوم: هي التي ذكر ﴿إِنَّهَاشَجَرَةٌ تَغْرُجُ فِنَ أَصْلِ ٱلْجَحِيمِ . طَلْعُهَا كَأَنَهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ﴾ [الصافات: ٦٤، ٦٥]، وقد ذكرنا تأويله في موضعه.

وقوله: ﴿فَمَالِئُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ﴾ يخبر أن ليس لهم مما يأكلون ويشربون إلا امتلاء

<sup>(</sup>١) قاله الشعبي، أخرجه عبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٨).

البطون، لا يدفع عنهم ما يأكلون من الزقوم وغيره الجوع، ولا ما يشربون من الحميم العطش عنهم، بل يزداد لهم بذلك جوع وعطش على ما كان، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَشَرِيُونَ عَلَيْهِ مِنَ ٱلْحَمِيمِ . فَشَرِيُونَ شُرْبَ ٱلْمِيمِ ﴾ قيل (١): الهيم: هو إبل يأخذه الداء، فيشرب حتى يملأ البطن، فلا يروى أبدا؛ للداء الذي فيه؛ فعلى ذلك أهل النار يشربون ويأكلون حتى تمتلئ بطونهم، فلا يروون ولا يشبعون، والله أعلم.

وقيل: الهيم: الإبل الذي يهيم في الأرض ولا يرد الماء أياما، ثم إذا ورد الماء فيشرب، فتمتلئ بطنه حتى يهلك؛ لامتلاء البطن؛ وهو قول الأصم.

وقوله – عز وجل – ﴿ هَنَا نُزُلُمُمْ يَوْمَ الدِينِ ﴾ ، أي: الذي ذكر غذاؤهم ورزقهم يوم الدين.

قوله تعالى: ﴿ غَنُ خَلَقَنَكُمْ فَلُولَا تُصَدِقُونَ ﴿ أَفْرَيْتُمْ مَا ثَمْنُونَ ﴿ ءَأَسَدُ غَلْقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ الْخَلِقُونَ ﴿ فَهُ عَنُ مِسَبُوقِينَ ﴾ عَلَى أَن نُبُدِلَ أَمْثَلَكُمْ وَنُشِيَّكُمْ فِي مَا لا تعْلَمُونَ ﴾ وَلَقَدْ عَلِمْتُكُمْ وَنُشَيَّةُ اللَّهُ وَمُلْكَا فَظَلَمْتُ تَفْكُهُونَ ﴾ إنّ لَمُعْرَفُونَ ﴾ وَلَمْ اللّهُ عَنْ مَحُومُونَ ﴾ النَّرَا لَمُعْرَفُونَ ﴾ وَلَمْ اللهُ عَنْ مَحُومُونَ ﴾ النَّهُ اللهُ عَنْ مَعْرَبُونَ ﴾ وَاللهُ اللهُ اللهُ عَنْ مَعْرَبُونَ ﴾ وَاللهُ اللهُ الل

وقوله – عز وجلُّ : ﴿نَمْنُ خَلَقْنَكُمْ فَلَوْلَا تُصَدِّقُونَ﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول - والله أعلم -: لما صدقتموني ورسلي بأنا خلقناكم في الابتداء، فهلا صدقتمونا ورسلنا بأنا نعيدكم تارة أخرى؛ إذ الأعجوبة في ابتداء الأشياء أكثر منها في الإعادة، وهو ما قال: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْمَ ۖ [الروم: ٣٧].

والثاني: إنكم صدقتموه ورسله: أنه أنشأكم في بطون أمهاتكم في الظلمات الثلاث، ونقلكم من حال إلى حال، لا يحتمل أن يترككم سدى بلا عاقبة؛ فيكون فيه إثبات البعث؛ إذ لولا ذلك لكان خلقهم وتحويلهم من حال إلى حال عبثا؛ كما قال تعالى: ﴿ أَنَهُ اللَّهُ مُلَكُمُ عَبُثُا﴾ [المؤمنون: ١١٥]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّا ثَمْنُونَ . ءَأَنتُمْ ثَمَّلُقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَيَلِقُونَ﴾ قد علموا أنهم لم يخلقوا ما يمنون، ولا خلقوا أنفسهم، فيقول – والله أعلم-: قد أقررتم أنكم لم تخلقوا

<sup>(</sup>١) قاله الضحاك، أخرجه ابن جرير (٣٣٤٨٣) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٩) وعن ابن عباس وعكرمة ومجاهد وقتادة مثله.

ما أمنيتم، ولا أنفسكم، ولا تملكون ذلك، فقد عرفتم أن الله هو خالقكم وخالق ذلك كله، وهو المالك لذلك؛ فإذا عرفتم ذلك، وأنتم أهل تمييز، وأكمل عقلا من غيركم، فإذا لم تملكوا خلق أنفسكم، فالذين هم دونكم أحق ألا يملكوا خلق أنفسكم وخلق ما ذكر ثبت أن الله تعالى هو خالق ذلك كله؛ فكيف عبدتم غيره، وصرفتم الألوهية إلى غده.

وقوله – عز وجل–: ﴿ نَحْنُ قَدَّرُنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ ﴾ يحتمل وجوها:

أحدها: أنه لما كان هو الذي خلقكم وما ذكر، ثم قدر بينكم الموت، وفيكم الولي له والعدو، وقد سوى في الدنيا بين الولي والعدو، وفي الحكمة التفريق بينهما؛ دل أن هنالك دارا أخرى يفرق بينهما.

والثاني: ﴿قَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ﴾، أي: المعجل والمؤجل؛ أي: لم يجعل موت جميعكم في وقت واحد، بل جعل أجلا مؤجلا في الأصل، وقدر أن تكون مدة أجل هذا أكثر من مدة أجل الآخر.

وقيل<sup>(١)</sup>: ﴿غَنُ قَدَّرَنَا بَيْنَكُمُ ٱلْمَوْتَ﴾ أي: سوينا بينكم في الموت بين عزيزكم وذليلكم، ورفيعكم ووضيعكم، لا يسلم أحد عنه.

ويحتمل وجها آخر هو – أولى-: وهو أنه قدر بينكم الموت، وكل واحد منكم يكره الموت، ثم لم تملكوا دفع الموت عن أنفسكم؛ دل أن هاهنا قاهرا قادرا يجب القول بوجوده، والانقياد لأوامره ونواهيه.

وقوله: ﴿وَمَا غَنُ بِمَشْبُوفِينَ﴾ أي: وما نحن بمغلوبين في تبديل أمثالكم.

أو يقول: وما نحن بعاجزين على أن نبدل أمثالكم.

وقوله: ﴿وَنُنشِئَكُمُ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ قال أبو بكر الأصم: فيما لا تعلمون من تبديلكم إلى صورة ذميمة قبيحة؛ كصورة القردة والخنازير، ونحوها.

وقيل(٢): ﴿وَنُنْشِئَكُمُ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ في أي خلق شاء؛ وهو أقرب من الأول.

وجائز أن يكون معناه ﴿وَنُنشِئَكُمُ فِي مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ في ظلمات ثلاث الذي لا يبلغه علم البشر، ولا تدبير الحكماء إلى أن بلغوا ما بلغوا، فمن ملك ذلك لا يحتمل أن يعجز عن بعث أو غيره، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله الضحاك بنحوه، أخرجه أبو الشيخ في العظمة عنه، كما في الدر المنثور (٢٢٩/٦).

 <sup>(</sup>۲) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣٣٤٨٧) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٢٩).

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْتُهُ ٱللَّمْأَةَ ٱلْأُولَى﴾، فهو على ما ذكرنا: إنكم لما عرفتم أنه هو الذي أنشأكم النشأة الأولى لا عن أصل سبق، لا يحتمل أن يعجز عن النشأة الآخرة؛ لأنها مثل الأولى؛ بل في وهمكم أسهل وأهون.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَوْلَا تَذَكَّرُونَ﴾ يخرج على ما ذكرنا: هلا تذكرون وحدانيته وربوبيته.

أو هلا تذكرون أن قادر على البعث.

أو هلا تذكرون أنه هو المستوجب لشكر ما أنعم عليكم، وهلا تذكرون نعمه وإحسانه.

ومن الناس من قال: النشأة الأولى هاهنا نشأة آدم - عليه السلام- وخلقه؛ أي: علمتم نشأته لا عن أصل ولا احتذاء لغير، فمن قدر على ذلك فهو على النشأة الأخرى لقادر، وعلى تقدير وهمكم أقدر، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَا تَحُرُنُوكَ . ءَأَنتُد تَرْرَعُونَهُۥ أَمْ نَحَنُ الزَّرِعُونَ﴾ جائز أن يكون هذا صلة ما تقدم من قوله: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْنُونَ﴾، كأنه يقول: أفرأيتم ما تحرثون أأنتم تخلقون الزرع أم نحن الخالقون له؟ فيكون فيه الذي ذكرنا في ذلك، والله أعلم.

والثاني: أفرأيتم ما تحرثون أأنتم جعلتم الحراثة بحيث تنبت أم نحن الجاعلون بحيث تنبت؟

ثم قال: ﴿ لَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَهُ خُطَنَمًا ﴾ ، أي: يابسا.

وقال أبو عوسجة: أي: متكسر؛ يذكر نعمته التي أنعمها عليهم؛ يقول: هو الذي جعله بحيث ينتفع به، ويخبر عن قدرته: أنه قادر على الإنبات، وعلى الإهلاك؛ فعلى ذلك قادر على الإنباء والإعادة.

وأهل التأويل يقولون: أفرأيتم ما تحرثون أأنتم تنبتونه أم نحن المنبتون، وأصله ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَظَلْتُدُ تَفَكَّهُونَ﴾ قيل: تعجبون.

وقيل(١١): تندمون، وهي لغة عكيل.

وقال أبو بكر الأصم: أي: صرتم تتنعمون وتتلذذون؛ كما يقول الرجل لآخر: لو أخذت مالك أو سلبته صرت غنيا أو استغنيت.

ولكن لا ندري أيقال ما ذكر أم لا؟ فإن كان يقال ذلك، يصير تقديره كأنه يتلذذ؛ لكثرة

<sup>(</sup>١) قاله الحسن، أخرجه ابن جرير (٣٣٤٩٨) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٣٠) وهو قول قتادة أيضًا.

ما يذكره في كل وقت؛ لأن الرجل إذا ذهب ماله لا يزال يذكره كالمتلذذ به والمتنعم. وعن ابن عباس – رضي الله عنه–: ﴿فَظَلْتُدُ تَفَكَّهُونَ﴾، أي: تلاومون(١١).

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿فصرتم تَفَكَهُونَ﴾، وقوله: ﴿فَظَلْتُمْ ﴾ يستعمل في زمان النهار دون الليل.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ . بَلْ نَحَنُ مَحْرُومُونَ﴾ أي: فظلتم تقولون: إنا لمغرمون. ثم اختلف فيه:

قيل(٢): إنا لمعذبون بقوله: ﴿إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَامًا﴾ [الفرقان: ٦٥].

وقيل (٣): إنا المذمومون الملقون للشر، ونحو ذلك، لكنه من الغرم الظاهر؛ لأن مرتجعه خسران في ماله، أو هلاك يلحقه الغرامة؛ لما يحتاج إلى غيره، وأصله كأنه يقول – والله أعلم-: لو جعله حطاما يابسا لا تنتفعون به، ظلتم تقولون: ﴿إِنَّا لَمُغْرَمُونَ﴾.

وقوله: ﴿ بَلَ نَحُنُ مَحُرُومُونَ ﴾ قيل: المحروم: هو الذي ينتفى عنه المال أو ما ينتفع به. وقال بعضهم (٤٠): محدودون.

وقيل: محاربون.

لكن المحروم ظاهر، لا يحتاج إلى التفسير، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَوْرَءَيْتُمُ ٱلْمَآءَ ٱلَّذِى تَشْرَبُونَ . ءَأَنتُمْ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُرْنِ أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنزِلُونَ﴾ يذكر نعمه عليهم بما أنزل لهم من الماء العذب فيشربون، وأخبر أنه لو شاء، لجعله أجاجا مالحًا ما يهلك الأنفس، ولا تقوم به، وكذلك قوله: ﴿لَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْتُهُ حُطَنَا﴾ حتى يخرج من أن يكون غذاء فيه، ولكن بفضله ورحمته أبقى لهم ذلك أغذية وأشربة؛ ولذلك قال في آخره: ﴿فَلَوْلا تَشْكُرُونَ﴾ [أي]: هلا تشكرون ما أنعم عليكم؟

ثم في هذه الآية دلالة نقض قول المعتزلة في أفعال العباد؛ حيث قال: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَا تُمْنُونَ . ءَأَنتُمْ تَغَلَقُونَهُۥ أَمْ نَحْنُ ٱلْخَيْلِقُونَ﴾، والإمناء: هو فعل العبد؛ إذ هو دفق المني، ثم أخبر أنه هو خالق ذلك؛ حيث قال: ﴿ءَأَنتُمْ تَغَلْقُونَهُۥ ﴾، وكذلك الحراثة والزراعة فعل العباد، وأخبر أنه خالق ذلك.

[و] في قوله تعالى: ﴿ لَوْ نَشَآهُ لَجَعَلْنَهُ خُطَّنَمًا ﴾ و ﴿ أُجَاجًا ﴾ نقض قولهم في الأصلح؛

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣٣٤٩٦)، (٣٣٤٩٧) عن عكرمة.

<sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٠٣).

<sup>(</sup>٣) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٠٤).

<sup>(</sup>٤) قاله مجاهد، أخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٣٠)

فإنه يقال لهم: إن قوله: لو شاء لجعله كذا، ثم لم يفعل ذلك، فقد ترك الأصلح لهم، أو يكون الأصلح لهم في إبقاء ذلك؛ فيصير كأنه قال: لو شاء لجعل ما هو حق وعدل جورا، ولا يجوز أن يقال: إن الله تعالى لو شاء أن يجور لجار؛ فعلى أي الوجهين حمل، كان في ذلك نقض مذهبهم.

وفي قوله تعالى: ﴿قَدَرْنَا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ ﴾ نقض قولهم من أن المقتول لم يمت بأجله؟ لأنه - تعالى - أخبر أنه قدر الموت بينهم، وعندهم: أن من قتل لم يمت بما قدر الله تعالى، ولم يمت بأجله، وقد أخبر أنه هو قدر ذلك، وأنه لا يسبق في ذلك بقوله: ﴿وَمَا غَنُ بِمَسْبُوقِينَ ﴾، ولو كان على ما تقوله المعتزلة يموت قبل أجله، فقد قالوا: إنه لم يقدر له الموت، وأن القاتل قد سبقه ومنعه عن وفاء ما جعل له من الأجل والبلوغ إلى ذلك الأجل الذي جعل له وكذبه في خبره: أنه يبلغ إلى ذلك الأجل، والله الموفق.

ثم قوله: ﴿ عَأَنتُمُ أَنزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْنِ ﴾ اختلف في تأويل المزن: قال عامة أهل التأويل والأدب: المزن: هو السحاب.

وقال أبو بكر الأصم: المزن: هو الماء العذب؛ فعلى قوله يكون حرف ﴿مِنَ﴾ صلة، كأنه قال: أأنتم أنزلتم المزن.

والظاهر ما ذهب إليه أولئك: أنه ينزل من السحاب، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَفَرَءَ يُشُكُمُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ﴾ قال بعضهم: توقدون.

وقال بعضهم: تقدحون، يقال: قدحت النار، وأوريتها: أي أخرجتها؛ يقال: ورت الناس تري وريا؛ فهي وارية، أي: أضاءت.

وقوله - عز وجل-: ﴿ءَأَنتُم أَنشَأْتُمُ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحَنُ ٱلْمُنشِئُونَ﴾ قيل: هي الشجرة التي تجعل حطبا، وتوقد بها النار وتحرق.

وقيل: هي الشجرة التي فيها النار، وهي التي يتخذ منها الزيوت، والأول أقرب، والله أعلم.

وقوله: ﴿غَنُ جَعَلْنَهَا تَذَكِرَةً﴾ قال بعض أهل التأويل: أي: جعلنا هذه النار تذكرة للنار الكبرى، وهي نار الآخرة.

ويحتمل أن يكون ﴿غَنُ جَعَلْنَهَا﴾، أي: هذه النعم الحاضرة تذكرة للنعم الموعودة. أو جعلنا هذه الشدائد والبلايا في الدنيا تذكرة لما أوعدنا في الآخرة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَتَعَا لِلْمُقُوِينَ﴾ قال بعض أهل التأويل: أي متاعا للمسافرين، خص المسافرين، خص المسافرين، لنزولهم القواء، وهو القفر؛ وهو قول القتبي.

وقيل(١): المقوين: المستمتعين.

وقال أبو عوسجة: المقوي: الذي لا زاد له.

وقيل: الذي يقع في أرض قواء، والقواء: الأرض الخالية من الناس.

وقال أبو عبيد: أرى الذي لا زاد له ليس أولى بالنار، ولا أحوج إليها من الذي معه الزاد؛ بل صاحب الزاد إليها أحوج، ويقال: رجل مقو: إذا كانت معه مطية قوية.

قوله تعالى: ﴿ فَ لَا أَفْسِمُ بِمَوْفِعِ النَّجُومِ ﴿ وَإِنَهُ لَقَسَدُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴿ وَ إِنَهُ لَقَرَانُ كُرَمُ اللَّهُ الْفَرَانُ وَ اَلْهُ الْمُعَالَمُونَ وَ اَلْعَلَيْنَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَنْكُم اللَّهُ اللللْلِلْمُ الللْلِلْمُ اللَّهُ اللْلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنُ اللللْمُ اللللْمُ الللِّلْمُ الللْمُ اللللللِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللللِمُ الللللِمُ اللللْمُ الللللِمُ اللللللللِمُ اللللْمُ اللللللِمُ الللللللِمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْم

وقوله - عز وجل-: ﴿فَكُلَآ أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ . وَٰإِنَّهُ لَقَسَدٌ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴾ عن ابن مسعود وإبراهيم أنهما قرآ: ﴿بموقع النجوم﴾، على الوحدان.

وعن الحسن: أنه قرأها بمواقع على الجمع، وبه أخذ أبو عبيد، وقال: إن بعض أهل التأويل يتأولونها على منازل القرآن، وبعضهم على مغايب الكواكب ومساقطها، وأي الوجهين كان، فالجمع فيه أولى من الوحدان.

ثم اختلف في قوله: ﴿فَكَلَّ أُقْسِمُ﴾:

منهم من قال (۲): إن حرف (لا) هاهنا صلة؛ كأنه قال: أقسم بمواقع النجوم، وذلك جائز في اللغة، كقوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ﴾ [الأعراف: ١٢] ونحوه، يكون على الصلة والزيادة على التوكيد.

ومنهم من قال: على إثبات حرف (لا)، لكنه جعل ذكره لرد قول كان من أولئك الكفرة، ولدفع منازعة كانت منهم، لكن لم يذكر ذلك؛ لما كانت معروفة بينهم، فرد ذلك بقوله: ﴿فَكَمَ ثُم ابتدأ القسم بقوله: ﴿أُقْسِمُ ﴾، كأنه قال: أقسم قسما بمواقع النجوم.

<sup>(</sup>۱) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (۳۳۵۱۹)، (۳۳۵۲۰).

<sup>(</sup>٢) قاله سعيد بن جبير، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٢٣).

ثم اختلف في تأويل قوله: ﴿ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُومِ﴾ على الوجهين اللذين ذكرناهما.

وقال بعضهم (۱<sup>۱)</sup>: ﴿يِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ﴾ أي: بمواقع نزول القرآن نجومًا؛ دليله: ما ذكر على أثره: ﴿إِنَّهُ لَقُرَانٌ كَرِمٌ . فِي كِننبٍ مَكْنُونِ﴾

والثاني: ﴿ بِمَرَقِعِ ٱلنَّجُومِ ﴾ النجوم المعروفة؛ على ما قال بعضهم.

ثم إن كان المراد منه: الكواكب، فالقسم بها يكون على وجوه.

أحدها: لعظم موقع النجوم ومحلها في القلوب، وجليل قدرها عند الناس حتى يجعلها بعض الملحدة مدبرة العالم.

أو لكثرة منافع الخلق بها من معرفة الطرق بها والسبل، ومعرفة كثرة الأنواء والمياه، ومعرفة الأوقات والأزمنة، وغيرها مما يكثر ذكرها.

أو ﴿ بِمَوْرَقِع ٱلنَّجُومِ ﴾ أي: مساقطها، وفي ذلك إخبار وإنباء عن شدة طاعة النجوم وتسخيره إياها للخلق؛ حيث تملك قطع مسيرة خمسمائة يوم في ليلة واحدة ما لا يتوهم قطع ذلك من سواها من ذوي الأرواح والأجنحة التي هي أسرع لقطع المسافات والوصول إلى مقاصدها، والله أعلم.

ثم قال أهل التأويل بأجمعهم بأن القسم بها من الله تعالى.

وجائز أن يكون القسم من الرسول على الكن أضافه إلى نفسه؛ تعلميا منه لرسول الله أن يقسم برب هذه الأشياء؛ وكذلك تعليما لغيره من الرسل القسم برب هذه الأشياء؛ إذ لا تنازع بينهم وبين الله تعالى؛ ليقسم وإنما وضع القسم لتأكيد الخبر عند الإنكار والتنازع، ولكن التنازع فيما بينهم وبين الرسل، وكذلك ما ذكر: ﴿فَلاَ أُفِيمُ بِرَبِ المَسْوفِ وَلَا المعارج: ٤٠]، ليس من الله تعالى، ولكن من الرسول؛ إذ لا يحتمل أن يكون الرب عز وجل هو المقسم، ويقول: ﴿رَبِ المَسْرِقِ ﴾؛ فظاهره أن يكون الرسول هو المقسم بها، فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

ومن الناس من قال: إن الأقسام التي جرى ذكرها في القرآن بالأشياء التي ذكرها لو لم يكن القسم بها، لكانت تلك الأشياء تؤكد وتوجب القسم، وتؤكد أن لو وقع بها القسم؛ لأن الأقسام فيه إنما جرى أكثرها في إيجاب البعث والتوحيد، وإثبات الرسالة، ونحوها، وما جرى ذكرها لو لم يكن القسم بها، لكانت توجب ما يوجب القسم؛ لأن في هذه الأشياء دلالات على البعث والتوحيد والرسالة، والله الموفق.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه عبد بن حميد وابن جرير (٣٣٥٢٤)، ومحمد بن نصر وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٣١).

وقوله: ﴿إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ﴾ على قول من يجعل القسم بالقرآن، فهو ظاهر: أن يقول: ﴿إِنَّهُ لَقُرْءَانٌ كَرِيمٌ﴾، أي: الذي أقسم به وأنزله نجومًا هو كريم.

وعلى التأويل الذي يجعل القسم بالنجوم المعروفة، يجعل قوله: ﴿إِنَّهُ لَقُرُانٌ كَرِيمٌ﴾ ابتداء ذكر منه له.

ثم تسميته القرآن: كريما، يخرج على وجوه:

أحدها: وصفه بالكرم؛ لما هو محل لقضاء الحوائج الدنيوية والأخروية، وفي العرف: الكريم: من نصب نفسه وأعدها لقضاء حوائج الخلق والقيام لإنجازها.

أو وصفه بالكرم؛ لأن من اتبعه، كرم وشرف.

أو كريم عند الله عظيم: لذلك وصفه بالكرم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فِي كِنَبِ مَكْنُونِ ﴾ قال أهل التأويل: في اللوح المحفوظ؛ سماه مكنونا: لأنه مستور على خلقه عند الله.

وقال - عز وجل-: ﴿ لَا يَمَسُّهُۥ إِلَّا اَلْمُطَهَّرُونَ ﴾ يقول: لا يمس ذلك إلا المطهرون. وقال بعضهم (١): هم الملائكة الذين يجري ذلك على أيديهم؛ كقوله تعالى: ﴿ بِأَبِي سَفَرَةٍ . كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ [عبس: ١٥، ١٦] طهروا من الذنوب والآثام، وكأنه ذكر هذا ليأمنوا عن تحريف هذا الكتاب وتبديله، وهو ما قال على أثره: ﴿ تَنزِيلُ مِن رَبِ الْعَكَمِينَ ﴾، أي: أنه مكنون عمن يحرفه ويبدله، وأنه لا يمسه إلا المطهرون من الذنوب، والتحريف: إثم وذنب من رب العالمين، وهو كما ذكر في آية أخرى: ﴿ نَنزَلَ بِهِ الرُّحُ الْأَمِينُ . عَلَى قَلِّكَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣، العالمين، وهو كما ذكر في آية أخرى: ﴿ نَنزَلَ بِهِ الرُّحُ الْأَمِينُ . عَلَى قَلْبِكَ ﴾ [الشعراء: ١٩٣، يكون منه التحريف ولا التبديل، وأنه قوي، لا يقدر أحد من جني وإنسي أخذه من يده، ولا يكون منه التحريف ولا التبديل، وأنه قوي، لا يقدر أحد من جني وإنسي أخذه من يده، ولا تحريفه، ثم تمام الأمن بقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَحَوْفُونَ ﴾ [الحجر: ٩]، وكل حفظه إلى نفسه؛ لا إلى أحد من خلقه؛ فصار محفوظا عن التبديل والتحريف، والله أعلم.

وقوله: ﴿أَفَيَهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُدْهِنُونَ﴾ قال بعضهم: أفبهذا القرآن أنتم كافرون؟ ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ الله تعالى جعل هذا القرآن حياة الدين وقوامه، والرزق حياة الأبدان وما به قوامها، فكذبوا الأمرين جميعا، ما به حياة الدين والأبدان جميعا.

ثم يخرج ما ذكر من تكذيب الرزق على وجوه:

أحدها: ما ذكر بعض الناس أهل التأويل: أنهم كانوا يقولون: رزقنا بنوء كذا؛ كانوا

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٥٣٧) وآدم وعبد بن حميد وابن المنذر والبيهقي في المعرفة من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٣٢) وهو قول سعيد بن جبير وعكرمة ومجاهد وغيرهم.

ينسبون الرزق لذلك النوء؛ فهذا يخرج على قول المنجمة: إن النجوم هي مدبرة العالم ورازقتهم؛ لا يجعلون لله تعالى في ذلك تدبيرا.

فأما من ينسب الرزق إلى الله تعالى، ويقول: رزقنا الله بنوء كذا، فليس في ذلك تكذيبه؛ إنما يخرج ذكر النوء ذكر سبب من الأسباب التي يرزق الله تعالى بها، وكذلك من رأى الرزق من الأسباب خاصة، وأما من يقول: رزقنا تعالى بسبب كذا، فذلك جائز القول به.

وقال بعضهم: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ أي: تجعلون شكر الرزق التكذيب؛ وبه قال أبو عبيدة.

وجائز أن يكون تكذيبهم الرزق: صرف تسمية الألوهية إلى غير الذي رزقهم، والعبادة لغير المستحق لها، والله أعلم.

وقال الحسن: ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ بثسما أخذ القوم لأنفسهم؛ حتى لم يرزقوا من كتاب الله تعالى إلا التكذيب؛ يقول: صار حظكم من القرآن التكذيب (١١)، ويجعل هذه الآية مع الآية الأولى: ﴿أَفِهَاذَا لَلْمَائِثُ أَنْتُمُ مُّذَهِنُونَ﴾.

وقال أبو بكر الأصم في هذه الآية: ﴿وَيَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ ﴾، وهو هذا القرآن الذي خصكم به دون آبائكم، ورزقتم به ما لم يرزق آباؤكم منه، ثم جعلتم تكذبون بذلك الرزق الذي خصصتم به ورزقتم، أو كلام من نحوه، وهو كقوله تعالى: ﴿وَعُلِمْتُم مَّا لَرْ تَعْلَمُواْ أَنتُم وَلاَ عَالَى اللهُ عَلَمُواً أَنتُم وَلاَ عَالَى اللهُ وَاللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُواْ أَنتُم وَلاَ عَالَى اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ وَلاَ اللهُ الله

وقال في قوله تعالى: ﴿ أَفَيَهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَنتُم مُدَّهِنُونَ﴾: هو الذي يرى الموافقة، ويحتال في دفع حجة ما يلزمه ويرد عليه، أو كلام يشبه معناه هذا، والله أعلم.

وقال أبو معاذ: مُدَّهِن ومُدْهِن لغتان، ثم أصل المداهنة من المخادعة، يقال: داهنته وادهنته.

ثم الفرق بين المداهنة والمداراة كأن المداهنة؛ لطمع له فيه مخادعة حتى يصل إلى ما يطمع، والمداراة الشفقة، يداريه إشفاقًا عليه ليتحقق له عليه الحق؛ لبسلم له دينه، وإلا هما في الظاهر واحد، وهما الملاينة وخفض الجناح، لكن الفرق بينهما ما ذكرنا، والله أعلم.

وُقوله: ﴿ فَلَوْلَا إِذَا بَلَغَتِ الْخُلْقُومَ . وَأَنتُم حِينَإِن لَنظُرُونَ ﴾ ، ليس هذا الكلام صلة ما تقدم

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٦٧)، (٣٣٥٦٨).

من الكلام.

ثم يشبه أن يكون صلة ما قال أولئك للمؤمنين: ﴿ لَوْ كَانُواْ عِندُنَا مَا مَانُواْ وَمَا قُتِلُوا ﴾ [آل عمران: ١٥٦]، يقول - والله أعلم-: لو كانوا عندكم لم يموتوا ولم يقتلوا على ما زعمتم، فهلا إذا كانوا عندكم، وقد بلغت الأرواح الحلقوم أن ترجعوها، وتردوها إلى الأجساد التي كانت لو كنتم صادقين في قولكم: ﴿ لَوْ كَانُواْ عِندُنَا مَا مَانُواْ وَمَا قُتِلُواْ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ١٥٦]، على هذا جائز أن يخرج تأويل الآية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنتُمْ حِينَهِ لِنَظُرُونَ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿نَظُرُونَ﴾ أي: تنتظرون خروج الروح أنها متى تخرج؟ لا تملكون ردها إلى حيث كانت، ولكن تنتظرون خروجها متى تخرج؟

والثاني: ﴿وَأَنتُمْ حِينَهِذِ نَظُرُونَ﴾ على حقيقة النظر؛ أي: تنظرون إلى سلطاني وقدرتي. وقيل: هو من الانتظار؛ أي: تنتظرون أن يحل بكم الموت، [و]هو ما ذكرنا.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَأَنتُمْ حِينَإِذِ نَظُرُونَ﴾؛ لأنهم كانوا يعبدون الأصنام رجاء أن تشفع لهم في ضيق الحال، وإنما يضيق الحال عليهم الأمر عند حلول الموت؛ إذ لا بعث عندهم، فيقول: فلولا إذا بلغت الأرواح الحلقوم فتنفع لهم الأصنام التي يعبدونها، وترد الأرواح إلى المكان الذي كانت، فإذا لم تملك ذلك فكيف عبدتموها؟ والله أعلم.

وقوله: ﴿وَغَنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنكُمُ وَلَكِكُن لَا نَبُصِرُونَ﴾، قال بعض أهل التأويل: ﴿وَنَحُنُ أَفْرَتُ إِلَيْهِ مِنكُمُ﴾ أي: ملائكتي ورسلي في ذلك الوقت أقرب إليه منكم ﴿وَلَكِكُن لَا نَبُصِرُونَ﴾ الملائكة، لكن أضاف إلى نفسه؛ لما أن الملائكة بأمره وتسليطه يعملون.

وقيل: نحن أقرب إليه منكم، أي: أولى به في ذلك الوقت؛ لما يعلم هو خطأه، ويتبين له الحق في ذلك الوقت من الباطل: ﴿وَلَكِكُن لَّا نَبْصِرُونَ﴾ أنتم، أي: لا تعلمون ذلك، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَلَوْلاَ إِن كُنتُمْ غَيْرَ مَدِينِنَ . تَرْجِعُونَهَا إِن كُنتُمْ صَدِوْينَ﴾، قال بعضهم: ﴿عَرَ مَدِينِنَ﴾ أي: لو كنتم غير مملوكين لله تعالى على ما زعمتم، ترجعون الأرواح، وتردونها إلى الأجساد التي كانت فيها؛ إن كنتم صادقين: أنكم غير مملوكين، فإذا كنتم عندكم غير مملوكين، تكونون مالكين؛ إذ ليس إلا المملوك والمالك، فإذا لم تكونوا مملوكين تكونون مالكين والله أعلم. تكونون مالكين فتملكون ردها إلى ما فيها، فإذا لم تملكوا كنتم مملوكين، والله أعلم، وقال بعضهم (۱): ﴿غَيْرَ مَدِينِينَ﴾ أي: غير محاسبين ولا مجزيين، فردوا النشأة الأولى،

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٦٩) وهو قول مجاهد وقتادة والحسن وغيرهم.

واجعلوها بأنفسكم حتى تكون النشأة الأولى حكمة؛ إذ لم تملكوا رد هذه الأرواح إلى الأنفس، أو اجعلوا النشأة الأولى حكمة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ . فَرَقِحٌ وَرَغِّحَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمِ . . . ﴾ إلى آخره، اختلف في وقت ما ذكر [و] لمن ذكر ذلك؟ قال بعضهم: إن ذلك يقال لهم عند الموت؛ بشارة لهم بما يكون لهم في الجنة.

ومنهم من يقول: إنما يقال ذلك إذا دخل هؤلاء الجنة، وأولئك النار؛ أعني: الكافرين، وهو ما ذكر، ﴿وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُكَذِّبِينَ ٱلضَّالِّينِّ . فَتُرُّلُّ مِِّن جَمِيمٍ . وَتَصْلِيَهُ جَمِيمٍ . إِنَّ هَذَا لَمُوَّ حَقُّ ٱلْيَقِينِ﴾.

وجائز أن يكون يقال ذلك لهم عند رسول الله على ألجنة، وصفًا لرسول الله عنده في الجنة، وصفًا لرسول الله عنده في الدنيا السابقين كانوا في الدنيا المقربين عنده، ومكانهم لديه أقرب من مكان غيرهم من المؤمنين؛ فعلى ذلك يخبر أن السابقين في الإجابة يكونون في الآخرة عنده أقرب، ويكون قوله: ﴿ وَرَجَانُ ﴾ أي: يستأنس هو بهم ويستأنسون به، لا يفارقونه ولا يفارقهم، على ما كانوا في الدنيا، وسائر المؤمنين يسلمون عليه في أوقات، وهو ما ذكر: و ﴿ فَسَلَامٌ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ الْيَمِينِ ﴾ على ما كانوا في الدنيا، وها كانوا يفعلون في الدنيا، وهو أقرب من الوجهين اللذين ذكرناهما.

ويحتمل ما ذكروا من البشارة عند الموت - أعني للمؤمنين والكافرين- في حق المؤمنين: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرِّمِينَ . . . ﴾ المؤمنين: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ المُعَلِّمِينَ . . . ﴾ كذا، وفي حق الكفرة: ﴿ وَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُكَذِينَ الصَّالِينَ لَ فَتُرَلُّ مِنْ جَمِيمٍ . . . ﴾ الآية . ويحتمل [ما] ذكر بعضهم: أن ذلك يقال لهم بعدما دخل أهل الجنة الجنة ، وأهل النار ، والله أعلم .

وقوله - عز وجل-: ﴿فَرَفُّ وَرَثِمَانٌ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ اختلف في تأويله وتلاوته:

أما تلاوته: روي عن عائشة - رضي الله عنها- قالت: كان رسول الله عنها هذا الحرف ﴿ فَرُوحٌ وريحان ﴾ تعنى: بضم الراء.

وعن الحسن: أنه قرأها بالضم (١) أيضا.

وعن الضحاك: بفتح الراء، [و]عليه جميع القراء.

وقال أبو عبيد: لولا كراهة خلاف الأمة، وإلا ما قرأتها إلا بالضم، ولكن لا أجد أحدًا عليها، فأستوحش من مفارقة الناس، ولا يجمع الله تعالى أمة محمد على على الضلالة.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد عن عوف عنه، كما في الدر المنثور (٣٩٩/٦).

وأما تأويله: فعلى قراءة الرفع، عن الحسن قال: الروح: الرحمة، والريحان: ريحاننا (١).

وعن أبي عبيد قال: بالرفع: هو الحياة والبقاء.

وعن الضحاك: بالفتح: الروح: الاستراحة، والريحان: الرزق(٢).

وقال بعضهم: الروح: كناية عن دوام النعمة والسعة، يقال: فلان في روح؛ إذا كان في سعة ونعمة، والريحان: كناية عن الشرف والمنزلة، يقال: فلان ريحاني؛ وذلك لشرفه ومنزلته عنده.

ومنهم من قال<sup>(٣)</sup>: الروح: الراحة، والريحان: الرزق في الجنة.

وقال بعضهم: الروح - بالرفع-: من الرحمة، وبالنصب: الراحة.

ونحن نقول: جائز أن يكونا جميعا بالنصب والرفع من الرحمة؛ لقوله: ﴿لَا يَأْتِنَسُ مِن رَوِّمَةُ وَقَالَ فَي مُوضَع آخر: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنَهُ ﴾ [يوسف: ٨٧]، أي: من رحمته، وقال في موضع آخر: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنَهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢] أي: برحمة منه، يخبر الله تعالى أن المقربين يكونون في الجنة في رحمة الله ونعمته، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ . فَسَلَدُ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْيَمِينِ » يحتمل ما وصفنا أن أصحاب اليمين يسلمون على النبي ﷺ، ويحيي بعضهم بعضا بالسلام.

ويحتمل ﴿فَسَلَتُهُ لَكَ﴾ أي: السلامة لك منهم من جميع الآفات والأذى.

وذكر في حرف ابن مسعود - رضي الله عنه - ﴿فسلام إنك من أصحاب اليمين﴾، فهذا إن ثبت فهو يخرج على البشارة له عند الموت، والله أعلم.

وقيل (٤): يسلم عليهم الملائكة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ هَذَا لَمُوَّ حَقُّ ٱلْيَقِينِ﴾ يقول: هذا الذي ذكرنا للمقربين، ولأصحاب اليمين، وللمكذبين هو حق اليقين؛ أي كائن لا محالة، لا شك فيه؛ مثل هذا يقال على التأكيد وتحقيق ما سبق ذكره ووصفه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ يقول - والله أعلم- فسبح ربك باسم لا يسمى به غيره؛ أي: نزهه عن جميع ما قالت الملاحدة فيه من الولد والشريك، وتسمية من دونه: إلها وغير ذلك، والله الموفق للسداد وإليه المرجع والمآب.

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه عبد بن حميد وابن جرير عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>٣) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٥٧٩).

<sup>(</sup>٤) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٤٠).

## سورة الحديد وهي مكية

## بِسْمِ اللَّهِ ٱلنَّخْنِ ٱلنَّحَيْمِ إِلْنَاكُمُ النَّحَيْمِ إِلْنَاكُمُ النَّحَيْمِ إِلَّهُ النَّحَيْمِ النَّ

قوله تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِنَهِ مَا فِي اَسَمَوَتِ وَالْأَرْضِّ وَهُوَ الْعَرِيرُ الْمَكِمُ ﴿ لَهُ مُلْكُ اَسَمَوَتِ وَالْأَرْضِّ بَعِيءَ وَيُمِيثُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَىءٍ عَدِيرُ ﴿ هُوَ الْأَوْلُ وَالْاَحِرُ وَالظَّهِرُ وَالْبَاطِنُّ وَهُوَ بِكُلِ شَىءٍ عَلِيمٌ ﴿ هُو اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمُ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرَشِ عَلَى الْعَرْشِ لَي يَعْلُمُ مَا يَلِجُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيمًا وَهُو مَعَكُمُو أَيْنَ مَا كُنْتُمُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لَيْ اللَّهُ مِنَا لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَعْرَبُ وَلِكُ اللَّهُ مِنْ السَّمَاءِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَعْرَبُ وَلِلَّهُ لِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ ﴿ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ ﴿ وَاللَّهُ عِلَى اللَّهُ مِنْ عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهِ تُرْبَعَ مَا كُولُونَ عَلَى اللَّهُ وَمُو عَلِيمٌ بِنَاتِ الصَّدُودِ ﴿ إِلَيْهُ لَكُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ مِنْ عَلَى اللَّهُ مِنَالَةُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَنْهُ وَاللَّهُ مَنْ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالًا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَالَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَالْمُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَقُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

قوله - عز وجل-: ﴿ سَبَحَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يجوز أن يقرأ ﴿ سَبَّحَ بِلَّهِ ﴾ وسبح الله، كما يقال في الكلام: شكر لله، وشكر الله، ونصح لله ونصح الله.

ويجوز أن يكون معناهما في الظاهر مختلفا، ويتفق في الحقيقة والباطن؛ لأن التسبيح: هو التخليص والتنزيه والتبرئة، فمتى أضيف الفعل إلى الله تعالى، ووقع عليه، فيقال سبح لله، فمعناه: أنه نزهه وبرأه عن جميع معاني الخلق، وخلصه عن شبه المخلوقين، وإذا قيل: سبح لله، فقد وقع الفعل على الأشياء المخلوقة؛ أي: خلصها كلها له وبرأها عن غيره، وإذا وصف بأن كل الأشياء له، وهو المالك لها، وهم عبيده ومماليكه، خاضعون أذلاء، فقد وصف بالغناء ونفي الحاجة عنه، وأنه متبرئ عن الشبه بمماليكه ومخلوقاته، فهما جميعا من هذا الوجه ينظمان معنى واحدا، وإن كانا مختلفين وفي الباطن مؤتلفين؛ كما أن الإسلام: هو أن يجعل كل شيء من الخلق لله تعالى خالصا سألمًا له، والإيمان: هو التصديق بالربوبية له في كل شيء، فمتى صدق الله تعالى بالربوبية في الخلق والأمر، فقد جعل الخلق سالما له، فمتى جعل سالما له فقد صدقه في الربوبية، فقد اتفقا من حيث المعنى، وإن اختلفا من حيث الظاهر، فعلى ذلك هذا، والله الموفق.

ثم يحتمل ما ذكر من لتسبيح: هو تسبيح الخلقة، تشهد له خلقة كل شيء بالوحدانية والألوهية، فهذا على خلقة الكافر والمؤمن جميعا وغيرهما من المخلوقات.

ويحتمل أن يكون أراد الممتحنين الذين في السموات والأرض، ويرجع إلى تسبيح خاص، وهو تسبيح النطق واللسان عن اختيار.

وجائز أن يرجع إلى كل ذي روح يجعل الله في سرية هذه الأشياء من التسبيح له ما

يعلمه هو لا يعلمه غيره إلا بإعلام الله تعالى إياه ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: العزيز: هو الذي أفقر الخلق وأحوجهم إليه، والحكيم: هو المحكم للأشياء المتقن لها.

أو العزيز: القاهر الغالب، الحكيم: هو العالم بالأشياء على حقيقتها.

أو العزيز: هو المالك كل ملك؛ كقوله: ﴿مَلِكَ ٱلْمُلْكِ﴾ [آل عمران: ٢٦] الحكيم: الواضع كل شيء موضعه.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَّ﴾ جائز أن يكون ﴿لَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَّ﴾ تفسيرًا لقوله: ﴿الْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿يُمِينَ ﴾ أي: يملك أن يحيي هذا، ويميت غيره، أو يحيي من شاء، ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ﴾ من شاء، ويميت من شاء، ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ﴾ من الإحياء والإماتة وغيرهما ﴿قَدِيرُ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَٰلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلْظَهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ قالت الباطنية: الأول: معناه: الممبدع الأول، والآخر: الممبدع الثاني، والظاهر: هو الناطق، وهو الرسول على والباطن: هو صاحب التأويل؛ يقولون: إن الممبدع الأول أتم للممبدع الثاني المعونة؛ فيستعين بها الممبدع الثاني على خلق هذا العالم وإنشائهم؛ لأنهم يقولون: إن الممبدع الثاني هو الذي دبر هذا العالم، وأنشأهم بإعانة الممبدع الأول، والناطق هو الذي دبر الشرائع، والباطن - وهو صاحب التأويل - هو الذي يبين الشرائع التي دبرها الناطق وهو الرسول والباطن - وهو صاحب التأويل هو الأول والآخر والظاهر والباطن، ويقولون: لا يجوز أن يوصف بهذه الأشياء؛ لأن الأولية تنفي الآخرية، والظاهر ينفي الباطن؛ كل حرف من هذه الحروف يبطل الآخر في الشاهد.

وجوابنا: أن ما قلتم من المبدع الأول والثاني والناطق والباطن، ليس بشيء له معنى على ما ذكرنا في موضعه، وأما عندنا: فإن قوله: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَالطَّهِرُ وَٱلْكِافِنُ ﴾ هو حرف التوحيد: هو الأول بذاته، والآخر بذاته والباطن بذاته؛ قال هذا؛ ليعلم ولا يفهم من أوليته أولية غيره، ولا يفهم من آخريته آخرية غيره، فكذلك لا يفهم من ظاهريته ظاهرية غيره، ولا من باطنيته باطنية غيره؛ لأن في الشاهد من كان له أولية لا يكون له آخرية، ومن كان له ظاهرية لا يكون له باطنية، ومن كان له باطنية لا يكون له باطنية، ومن كان له باطنية لا يكون له ظاهرية؛ فكل حرف من هذه الحروف مما ينقض باطنية، ومن كان له باطنية لا يكون له ظاهرية؛ فكل حرف من هذه الحروف مما ينقض

الحرف الآخر وينفيه في الشاهد، فإنما ذكر هذه الأحرف لنفسه؛ ليعلم ألا يفهم من أوليته أولية الأشياء، ولا يفهم من آخريته ما يفهم من آخرية الأشياء، وكذلك ما ذكر من ظاهريته وباطنيته، وهذا كما ذكر: أنه عظيم ولطيف، وكل واحد منهما في الشاهد مما يناقض الآخر وينفيه: ما عظم ينفي ويناقض ما لطف؛ لئلا يفهم من عظمة ما يفهم من عظمة غيره، ولا من لطافته [ما يفهم] من لطافة غيره، والله الموفق.

وقال بعضهم: الأول: الذي لا ابتداء له، والآخر: الذي لا انتهاء له، والظاهر: هو الغالب القاهر، الذي لا يغلبه شيء، والباطن: الذي لا تدركه الأوهام.

وقال بعضهم: هو الأول الذي له أولية الأشياء، والآخر الذي له آخرية الأشياء، والظاهر بالحجج والآيات، والباطن الذي لا تدركه الأوهام، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هُو اللّذِى خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامِ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ كأن خلق ما ذكر من السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام: الستة الأيام التي تدور عليها أيام الدنيا، وهي أيام حكمة، فإنما خلق في هذه الأيام كيان الأشياء وأصولها، لا أنه خلق كلية الأشياء فيها، وما يكون أبد الآبدين، فعلى هذا التأويل يكون قوله: ﴿ ثُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ أي: استوى أمره، فخلق الممتحن، وهم البشر؛ إذ المقصود بخلق هذه الأشياء كلها البشر، ولهم إنشاء هذه الأشياء.

وإن كان المراد من قوله: ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمُوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ أيام الدنيا الذي يكون اليوم مقداره ألف سنة؛ على ما ذكره في آية أخرى؛ فيكون ما ذكره من خلق السموات والأرض وما بينهما خلق أصول الأشياء وكيانها وما يتولد منها، بل يقع ذلك على الكل، فبكون على هذا تأويل قوله: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ البعث؛ أي: استوى خلق ما خلق وأنشأ من العالم بالبعث ما لولا ذلك البعث لم يكن إنشاء هذا العالم الأول حكمة؛ فالمقصود من إنشاء هذا العالم البعث، وله يصير إنشاؤه حكمة، فيكون به استواء الأمر

ثم تأويل العرش: يحتمل الملك؛ استوى ملكه بخلق الممتحن أو بالبعث الذي ذكرنا، ولا نفسر أنه ما أراد بقوله: ﴿أَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرَّيْنَ﴾؛ لأنه لا يعلم ما أراد به، إذ قال في ذلك: ﴿فَسَنَلَ بِهِ، خَبِيرًا﴾ [الفرقان: ٥٩] أمر أن يسأل به خبيرا، ولم يرد بذلك: أنه يسأل به عنه؛ فلا يسمع تفسيره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا ﴾، أي: كثرة ذلك وازدحامه، لا يلتبس عليه ولا يستر عنه شيء. والثاني: يخبر أن السماء والأرض مع ثقلهما وكثافتهما لا يستران ولا يحجبان عليه الوالج فيهما، والخارج منهما والنازل منهما، والإحاطة بذلك؛ ليعلم أن لا شيء يحجب عنه، ولا يخفى عليه شيء، ولا يعجزه شيء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيْنَ مَا كُنْتُمَ ﴾ هذا الحرف يخرج على وجهين: أحدهما: ﴿ وَهُوَ مَعَكُّرُ ﴾: أي: عالم بكم وبأفعالكم، ومحيط بكم، وحافظ عليكم. والثاني: ﴿ وَهُوَ مَعَكُمُ ﴾ يتوجه المعنى فيه لاختلاف الأحوال؛ يقول: إن كنتم محبين له، خاضعين مطيعين، فهو معكم بالنصر لكم والمعونة على أعدائكم، وإن كنتم معرضين عنه معاندين فهو معكم بالمعونة عليكم، والانتقام منكم، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَاللّهُ بِمَا تَعْبَلُونَ بَعِيدٌ﴾ قال أهل التأويل: أي: علمه وسلطانه وقدرته معكم أينما كنتم، وأصله ما ذكرنا فيما تقدم: أنه إذا ذكر - جل وعلا- بلا ذكر الخلق معه، ولا ضم أحد إليه سواه، يوصف بالأزل، فيقال: لم يزل عالما قادرا خالقا، بلا ذكر وقت، ولا حد ولا شيء من المكان وغيره، وإذا ذكر معه شيء من الخلق يذكر على ما عليه هذا الخلق من الوقت والمكان والأحوال للخلق دون الله تعالى، فيقال: لم يزل عالما للخلق وقت كونهم، لم يزل خالقا للعالم وقت كونه؛ حتى لا يتوهم قدم المخلوق، وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿حَقَّ نَفْلُمُ الْمُجْهِدِينَ مِنكُمُ وَالصَّنهِينَ﴾ الآية [محمد: ٣١]، ﴿لِيَعْتَمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِآلَغَيْبٍ﴾ [الحديد: ﴿ وَلِيعَلّمَ اللّهُ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِآلَغَيْبٍ ﴾ [الحديد: عالى: ﴿ وَلِيعًلّمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِآلَغَيْبٍ ﴾ [الحديد: عالى: ﴿ وَلِيعًلّمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِآلَغَيْبٍ ﴾ [الحديد: عالى: ﴿ وَلِيعًلّمَ اللّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلُهُ بِآلَغَيْبٍ ﴾ [العنكبوت: ١١٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَلِيعًلّمَ اللّهُ اللهُ على ما عليه أحوال الخلق، فعلى هذا قوله: ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُشَمُ ﴾ ولا بالله.

وقوله – عز وجل –: ﴿لَهُ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾، الملك إنما ينسب بحق نفاذ المشيئة ، والأمر والولاية ، فجائز أن يكون قوله : ﴿مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ، أي : له نفاذ المشيئة ، وله الولاية في السموات والأرض ، وعلى أهلهما ، وله السلطان عليهم ، والله أعلم .

وجائز أن يكون قوله: ﴿مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، أي: له خزائن السموات والأرض، يعطى من يشاء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِلَى اللَّهِ رُبُّجَعُ الْأَمُورُ﴾ أي: إلى الله يرجع تدبير الأمور من إحداث وتكوين وإعطاء وبذل ومنع وحرمان، ليس تدبير ذلك إلى الخلق، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَإِلَى ٱللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأَمُورُ﴾، أي إلى الله ترجع أمور الممتحنين في الآخرة من الحساب والسؤال، والثواب والعقاب وغير ذلك، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿ يُولِجُ النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَارَ فِي النَّهَاء المدخل فيه؛ هذا هو المعروف، لكن ما ذكر هاهنا من إيلاج هذا في هذا، وهذا أن جعل ما كان في حال الاستواء في حد الليل نهارا، وجعل ما كان في حال الاستواء في حد النهار ليلا؛ على إتلاف كل واحد منهما بالآخر، لا على الإبقاء، وفي ذلك وجوه من الدلالة: أحدها: يدل ذلك على أنه فعل واحد عليم له تدبير، لا فعل عدد، أو لا تدبير له؛ لأنه لو كان فعل عدد، لكان لا يجري على سنن واحد وتدبير واحد منذ كان إلى أبد الآبدين؛ بل يقع في ذلك تمانع وتغالب يمنع كل واحد ما له مما لغيره، ولغلبه عليه، ولا يوافقه في تدبيره؛ على ما يكون من عادة الملوك؛ على ما قال: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا عَلِهَ أَلِلا اللّهُ لَلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الموفق.

وفيه دلالة البعث، [و]هو إتيان الليل بعد ذهاب أثر النهار، وإتيان النهار بعد ذهاب أثر الليل، ونحو ذلك؛ على ما تقدم ذكره.

وقوله - عز وجل-: ﴿ مَا مِنُوا إِلَيْهِ وَرَسُولِهِ ﴾ الإيمان بالله: هو أن تجعله رب كل

شيء، وأن له الخلق والأمر، والإيمان برسوله: هو أن صدقه في كل ما يخبر عن الله تعالى وفي كل قول وفعل، وأنه صادق، وأنه محق، وتعلم أنه بأمر الله تعالى ونهيه يأمر وينهى ويفعل لا من ذات نفسه؛ هذا هو الإيمان بالله تعالى ورسوله على الله على الله تعالى على الله على الله تعالى ورسوله على الله تعالى ورسوله المن فله الله تعالى الله تعالى ورسوله المنه الله تعالى ورسوله الله تعالى الله تعالى ورسوله الله و الله و

وقوله – عز وجل –: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِمّا جَعَلَكُم مُسْتَخَلِفِينَ فِيقِ ﴾ يقول – والله أعلم –: وأنفقوا من المال الذي جعلكم فيه خلفاء من تقدمكم ؛ لأن الناس يخلف بعضهم بعضا في هذه الأموال ؛ كأنه يقول : أنفقوا من المال الذي جعلكم خلفاء من تقدمكم قبل أن يخلفكم من بعدكم ؛ كما ترك الإنفاق من تقدمكم ؛ إذ هي إنما أنشئت للإنفاق والانتفاع بها ، لا للترك كما هي ، والله أعلم .

ثم أخبر تعالى بقوله: ﴿ فَالَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُرُ وَالْفَقُوا لَهُمْ آَجُرٌ كَبِيرٌ ﴾ أن من كان أمر به وأنفق، فله أجر كبير: ما أوعد لهم من الأجر على جهة الإنعام منه والإفضال، دون الاستحقاق؛ إذ المال ماله، وهم عبيده، ولا يلزم للعبد أجر على سيده، والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿ وَمَا لَكُونَ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُونَ لِلْؤُمِنُواْ بِرَبِكُونَ فِي ظاهره متناقض؛ لأنه يقول: ﴿ وَمَا لَكُونَ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُونَ ﴾، ولو كانوا لا يؤمنون بالله كيف يقرون بالله وبالرسول، ويصدقونه: أنه رسول الله؛ إذ التصديق بالرسول تصديق بالمرسل، وهم لا يؤمنون بالله، فكيف يصدقون الرسول؟ لكنه يخرج على وجهين:

أحدهما: أي: ما لكم لا تؤمنون بالله؟ أي: بقدرة الله على بعثكم وإحيائكم بعد موتكم قد أتاكم ودعاكم بما تبين لكم من قدرته وسلطانه على البعث، فما لكم لا تؤمنون بقدرته؟ على هذا جائز أن يخرج؛ لأن أهل مكة كانوا أصنافا: منهم من يذهب مذهب الدهر، ومنهم من يذهب مذهب الشرك، ومنهم من يقر بالتوحيد وينكر البعث، والله أعلم.

والثاني يقول: أي: عذر لكم في ترك الإيمان بالله تعالى والرسول دعاكم، وقد أتاكم من الآيات والحجج ما يدفع عنكم العذر، ويزيح عنكم الشبه؟ فأي عذر لكم من ترككم الإيمان به؟ فما لكم لا تؤمنون؟

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَدْ أَخَذَ مِيثَقَكُمُ ﴾ قد ذكرنا فيما تقدم أن أخذ الميثاق من الله تعالى يخرج على وجوه:

أحدها: على السن الرسل - عليهم السلام- كقوله تعالى: ﴿وَقَــَالَ اَنَّهُ إِنِّي مَعَكُمْ لَكِينَ أَقَمَتُمُ الصَّكَوْةَ وَءَامَنتُم بِرُسُلِي . . . ﴾ [المائدة: ١٢] إلى آخر ما ذكر، وغير ذلك من أمثاله.

والثاني: أخذ الميثاق ما جعل في خلقة كل أحد من شهادة الوحدانية له.

والثالث: عهد إليهم؛ حيث ركب فيهم العقول والأفهام، وجعلهم بحيث يميزون ما لهم مما عليهم، فيما لا يحتمل إهمال مثلهم وتركهم سدى.

ويحتمل ما ذكر بعض أهل التأويل من إخراجهم من صلب آدم - عليه السلام-، والوجوه الأول أقرب.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَمَا لَكُو لَا نُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُو لِنُؤْمِنُوا بِرَبِكُو ﴿ في أهل الكتاب الذين كانوا مؤمنين بالله ورسوله محمد ﷺ قبل أن يبعث، فلما بعث كفروا به ؛ يقول – والله أعلم-: ما لكم لا تؤمنون بالله والرسول الذي كنتم مؤمنين به ؟!

ويحتمل أن تكون الآية في أهل النفاق الذين كانوا يظهرون الإيمان به، ولا يحققونه؛ يقول: ما لكم لا تحققون الإيمان بالله والرسول يدعوكم لتحققوا الإيمان بربكم؟ وهو كقوله: ﴿وَكَنْفُ تَكُفُونُونَ وَأَنْتُمْ تُتَلَى عَلَيْكُمْ مَايَتُ ٱللَّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُۗ [آل عمران : ١٠١] أي: لا عذر لكم في الكفر بالله ورسوله، وترك الإيمان بهما، فعلى ذلك الأول، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِن كُنْتُم مُؤْمِنِينَ﴾ بالآيات والحجج.

أو يذكر هذا لاعلى الشرط؛ بل على التأكيد؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَا يَحِلُ لَهُنَ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي خَلَقَ اللهُ فِي آرَحَامِهِنَ إِن كُنَّ يُؤْمِنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْلَاحِرِ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، لأنهن إذا كن أذعن الإيمان، لم يحل لهن أيضا كتمان ما في أرحامهن.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ عَلَى عَبْـدِهِ عَاكِتِ بَيْنَتِ ﴾ الآيات في الحقيقة: هي الأعلام، لكن فسرت الآيات بالحجج؛ لأن الآيات حجج من عند الله تعالى جاءت، لا أنها مفتعلات من الخلق.

وقوله: ﴿ بَيْنَتِ﴾: واضحات أنها من عند الله جاءت، لا من عند الخلق، أو بينات أمره ونهيه، وما لهم وما عليهم، وما يؤتى وما يتقى.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لِيُخْرِجَكُمُ مِّنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلتُّوْرِ ﴾ ما أضيف إلى الله تعالى من الإخراج، فهو على وجهين:

أحدهما: على حقيقة الإخراج، وهو أن يوفقهم إلى الإيمان، ويعطيهم المعونة والعصمة، فيخرجون مما ذكر من الكفر إلى الإيمان.

والثاني: يخرج على الأمر به، والدعاء إلى الإيمان، ليس على حقيقة الإخراج، وهو كقوله: ﴿ أَنْهُ كَانُورُ عَلَى الظُلُمَتِ إِلَى النُّورُ ﴾ في هذه الآية، ونظير حقيقة الإخراج قوله: ﴿ اَللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى هذا يخرج إضافة وَيُنُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الهداية إلى الله تعالى: على التوفيق وإنشاء فعل الهداية منهم، والثاني: على الدعاء والبيان، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَإِنَّ اللَّهَ بِكُرْ لَرَءُوكُ رَحِيمٌ ﴾ جائز أن يكون معناه: وإن الله بمن خرج من الظلمات إلى النور لرءوف رحيم، وهو يرجع إلى المؤمنين خاصة.

وجائز أيضا [أن] يوصف بالرحمة والرأفة على الكل؛ أي: بكم لرءوف رحيم بما أرسل إليكم الرسول، وأنزل عليكم الكتاب، وإن كان في أنفسكم وعقولكم كفاية على معرفة وحدانية الله تعالى وربوبيته بدون إنزال الكتاب وإرسال الرسول، لكن بفضله ورحمته أرسل الرسل، وأنزل الكتب؛ ليكون ذلك أدعى لهم، وأوصل إلى إدراك ما دعوا إليه، وأقرب في دفع الشبه والعذر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا لَكُمْ أَلَا نُنفِقُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾، هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: ما قال أهل التأويل: إن الخلق يفنون كلهم، ويبقى الله تعالى؛ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ ٱلْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا﴾ [مريم: ٤٠] فعلى هذا قوله: ﴿ وَمَا لَكُو ٱلَّا لُنُفِقُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ أي: ما لكم لا تنفقون في سبيل الله قبل أن يزول ملككم ويصير ميراثا لله تعالى.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ وَلِلَّهِ مِيرَثُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ إضافة وراثة بعضهم من بعض إليه ؟ لما أنهم عبيده وإماؤه، ومال العبد يكون لسيده ؟ فيصير كأنه يقول: ما لكم ألا تنفقوا لأنفسكم، وما يرجع إلى منافعكم، قبل أن يصير ذلك ميراثا لغيركم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا يَسْتَوِى مِنكُم مَّنْ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْجِ وَقَائلًا ۚ أُوْلَتِكَ أَعْظُمُ دَرَحَةَ ...﴾ الآبة.

قال بعضهم: ﴿لَا يَسَنَوِى مِنكُر مَنَ أَنفَقَ﴾، أي: لا يستوي منكم من آمن قبل الفتح؛ لأن قبل الفتح كان على من آمن خوف الهلاك وأنواع العقوبات؛ لأن الغلبة في ذلك الوقت كانت لأهل الكفر؛ لذلك لم يستو من آمن منهم قبل الفتح، ومن آمن منهم بعد الفتح، وعلى ذلك يخرج ما روي عن رسول الله ﷺ: أنه قال: «لو وزن إيمان أبي بكر بإيمانهم لرجح»؛ لأن إيمانه - رضي الله عنه - في وقت الخوف على متبعي الإسلام.

أو لما يكون بإيمانه إيمان نفر كثير؛ لأنه كان رئيسهم، وكذلك الإنفاق في ذلك الوقت أفضل وأعظم، لما في الإنفاق في ذلك الوقت معونة لرسول الله ﷺ ولمن تابعه.

أو لما أن الإنفاق من بعد الفتح يقع به طمع الوصول إلى المنافع والأبدال من الصدقات والمغانم، وقبل الفتح، لم يكن ذلك المعنى، فهو لله خالص بلا بدل ولا طمع كان معه، والله أعلم.

وقيل ''': لا يستوي من هاجر ومن لم يهاجر، ولا هجرة بعد فتح مكة؛ فلذلك روي عنه ﷺ: «لا هجرة بعد اليوم، ولكن جهاد ونية» (۲) وقوله – عز وجل –: ﴿وَكُلّا وَعَدَ اللّه لكلا الفريقين: من أنفق قبل الفتح وبعده الجنة والثواب الحسن.

وقال بعض أهل التأويل: هذه الآية نزلت في فتح الحديبية، فقيل: يا رسول الله، فتح هو؟ قال: «نعم، فتح عظيم»<sup>(٣)</sup>.

وعن قتادة: هو فتح مكة (٤)، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فيه ترغيب وترهيب فيما يرغب ويرهب نه.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَن ذَا اللَّذِى يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَافِعُهُم لَهُ وَلَهُ وَالَه وَلا وَكرنا فيما تقدم: أنه - جل وعلا- عامل عباده بكرمه وجوده معاملة من لا حق له ولا ملك في أنفسهم وأموالهم، لا معاملة من حقيقة أملاكهم وأموالهم وأنفسهم له؛ من نحو ما ذكر من الإقراض له، وما ذكر من شرائه أنفسهم وأموالهم منهم بأن لهم الجنة، وما ذكر لأعمالهم من الأجر، وهم عبيده، وأعمالهم التي يعملون لأنفسهم، كأنهم عاملون له، وما يمسكون لأنفسهم ويدخرونه في وقت الحاجة لهم، سماه: قرضا، وما يكتسبون به للحياة الدئمة والنعم الباقية، فهم المنتفعون بها، ولا أحد في الشاهد يستقرض مال نفسه من آخر ببدل ثم يعطي له الأجر على ذلك؛ هذا كله خارج عن عادة الخلق، وطبعهم، وصنيعهم بعضهم مع بعض، لكن عاملهم بما يليق بكرمه وجوده [و]عد لهم بما أمسكوا لأنفسهم أضعافا مضاعفة.

ثم جائز تسميته ما يمسكون لوقت حاجتهم: قرضا؛ لئلا يمنوا على الفقراء وأهل الحاجة بما أعطوهم منه؛ لما عرف - جل وعلا- من طبعهم الامتنان عليهم، أو لما يدفع عنهم مؤنة حفظ ذلك إلى وقت حاجتهم من السرقة، والغصب وغير ذلك من أنواع ما يخاف التلف منها، والله أعلم.

 <sup>(</sup>١) قاله مجاهد، أخرجه سعيد بن منصور وابن المنذر وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/
 ٢٤٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣/٦) كتاب الجهاد: باب فضل الجهاد . . . (٢٧٨٣)، ومسلم (٢/٩٨٦) كتاب الحج: باب تحريم مكة . . . (١٣٥٣/٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) تقدم.

<sup>(</sup>٤) تقدم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَهُۥ أَجُرٌ كَرِيمٌ﴾، قال أهل التأويل: أي: أجر حسن، والله أعلم.

وجائز تسميته: كريما؛ لما أن من ناله يصير كريما، أو لما يؤمل ويرجى أن يكون لهم ذلك، والكريم في الشاهد: هو الذي يرجى منه كل خير ويؤمل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ يَسْعَىٰ نُورُهُم بَيْنَ ٱيْدِيهِمْ وَيِأْيَعَنِهِمْ ﴿ جَائز أَن يَكُونَ قُولُهُ : ﴿يَسْعَىٰ نُورُهُم ﴾ أي: كتبهم التي يعطون في الآخرة، فإنه يعطى كتاب المقربين والسابقين من أمامهم وقدامهم، وكتاب سائر المؤمنين من أيمانهم، وكتاب أهل الشرك من وراء ظهورهم، يؤيده حرف حفصة - رضي الله عنها-: ﴿نورهم يسعى بين أيديهم وفي أيمانهم ﴾ كقوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِي كِنَبَهُم بِيَعِينِهِ مِن . . . ﴾ الآية [الانشقاق: ٧].

وجائز أن يكون نور إيمانهم ودينهم الذي كانوا عليه في الدنيا.

وجائز أن يكون نورهم الذي ذكر كناية عن الطريق الذي يسلك فيه السابقون، يرون ما أمامهم، وسائر المؤمنين عن أيمانهم وما سلكوا في الدنيا، وأهل الشرك بشمالهم، وأهل النفاق من ورائهم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَإِنْهَنَيْهِ﴾ كناية عن اليمن والبركة؛ إذ إنما بالأيمان ينال اليمن والبركات فسماها بذلك.

ويحتمل ما ذكر أهل التأويل: أنه يرفع لهم نور، فيمشون بذلك.

وقوله – عز وجل –: ﴿ بُشُرَىٰكُمُ ٱلْيَوْمَ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ إنما يقال ذلك قبل دخول أهل الحبنة الجنة، وأهل النار النار؛ وهذا يدل أن النور المذكور لهم يكون قبل دخول أهل الجنة، وأهل النار النار.

وقوله: ﴿ ذَلِكَ هُوَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾؛ لأنه لا هلاك بعده ولا تبعة، ولا انقطاع لذلك.

ثم قوله: ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ﴾ ليس أن يراه هو خاصة لا يرى غيره ذلك؛ بل يرى ذلك على يرى ذلك جميع المؤمنين؛ فيبطل به قول من جعل التنصيص على الشيء دالا على التخصيص ونفى غيره.

وعن قتادة: أنه قال: ذكر لنا أن نبي الله ﷺ قال: «إن من المؤمنين من يضيء نوره من المدينة إلى عدن، وإلى صنعاء، فدون ذلك، حتى من المؤمنين مؤمن لا يضيء نوره إلى موضع قدميه، وللمؤمنين منازل لأعمالهم(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة مرسلاً بلفظ: «إن من المؤمنين يوم القيامة من يضيء له نوره كما بين المدينة إلى عدن أبين إلى صنعاء فدون ذلك، حتى إن من المؤمنين من لا يضيء له نوره إلا موضع قدمه، والناس منازل بأعمالهم» انظر: الدر المنثور (٦/ ٢٥٠).

وروي في بعض الأخبار عن رسول الله ﷺ قال: ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْرَ ۚ أَيْدِيهِمْ ﴾: ما أفرطوا من أولادهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ يَقُولُ ٱلْمُنْفِقُونَ وَٱلْمُنَفِقَتُ لِلَّذِيكَ ءَامَنُوا ٱنظُرُونَا نَقْنَبِسُ مِن فَرِكُمْ ﴾ منهم من قرأ مقطوعة من (أنظرت)؛ منهم من قرأ هقطوعة من (أنظرت)؛ قال أبو عبيدة: فالاتصال أحب إلينا؛ لأن تأويلها - والله أعلم-: انتظرونا، يقال منه: نظرت فلانا أنظره.

وأما القراءة الأخرى؛ فإنها من التأخير؛ يقال منه: أنظرت فلانا أنظره؛ إذا أخرته، ولا أعرف للتأخير هاهنا موضعا.

وقال أبو عوسجة: أنظرته ونظرته، أي: انتظرته، يقال منه: نظر نظرة.

ثم الآية دلت على أن أهل النفاق يكونون ببعد من المؤمنين وألا ينتفعوا بنور المؤمنين، ولكن يرون ذلك اليوم من بعد؛ حيث قالوا: ﴿أَنْظُرُونَا نَقْنَيْسَ مِن نُورِكُمْ ﴾، ولو كانوا بقرب منهم أو ينتفعون بنورهم، لكانوا لا يطلبون منهم الانتظار لهم، والاقتباس من نورهم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ قِيلَ ٱرْجِعُواْ وَرَاءَكُمُ فَٱلْتَيسُواْ نُورًا ﴾ من الناس من يقول: إن هذا هو الاستهزاء الذي ذكر في آية أخرى: أنه يستهزئ بهم، حيث قال: ﴿ اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ [البقرة: ١٥]، فقوله: ﴿ ارْجِعُواْ وَرَاءَكُمْ فَٱلْتَيسُواْ نُورًا ﴾ هو ذلك الاستهزاء.

وقلنا نحن في قوله: ﴿ اللهُ يَسْتُهْزِئُ بِهِمْ ﴾، أي: يجزيهم جزاء استهزائهم، الذين استهزءوا برسول الله ﷺ وبالمؤمنين.

وجائز أن يكون قوله: ﴿أَرْجِعُواْ وَرَاءَكُمْ لِيسَ عَلَى الأَمْرِ بِالرَّجُوعُ مِن وَرَاءَ وَالتَمَاسُ النَّور، وَلَكُنْ عَلَى التوبيخ والتعيير، أي: النور إنما يطلب من وراء هذا اليوم؛ أي: من قبل هذا اليوم، لا يطلب فيه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورٍ لَّهُ بَابُ بَاطِنُهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَالِهِ ٱلْعَذَابُ﴾ الآية.

جائز أن يكون السور الذي ذكر الذي ضرب بينهم ما ذكر في سورة الأعراف؛ حيث قال: ﴿وَبَيْنَهُمَّا جِمَابٌ وَعَلَى ٱلْأَغْرَافِ رِجَالٌ ﴾ [الأعراف: ٤٦] السور: هو الأعراف التي ذكر أنها تكون حجابا بين أهل النار وأهل الجنة، يرفع ذلك السور بينهم؛ لئلا ينتفعوا بنور المؤمنين.

وقوله: ﴿ لَهُ بَائِ بَاطِنُهُ فِيهِ ٱلرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ ٱلْعَذَابُ﴾.

جائز أن يكون قوله: ﴿بَائِ﴾ ليس على حقيقة الباب، ولكن الباب كناية عن الطريق والسبيل؛ يقول: هو طريق وسبيل، من يأخذ ذلك السبيل، أفضاه إلى الرحمة، ومن

سلك ظاهره، أفضاه إلى العذاب.

وجائز أن يُفتح من النار إلى الجنة باب؛ فيرون ما حل بهم من العذاب، ويرون أهل النار أهل الجنة على ما هم عليه من النعيم؛ ليزداد لهم حسرة وندامة.

أو يكون اطلاعا لا من باب، ولكن من السور والأعراف الذي ذكر، وهو ما قال: ﴿ فَأَطَّلُعَ فَرَءَاهُ فِي سَوَآءِ ٱلْجَحِيمِ ﴾ [الصافات: ٥٥]، والاطلاع في الظاهر إنما يكون من مكان عال مرتفع إلى موضع منحدر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ ﴾ ، أي: ينادي أهل النفاق المؤمنين ألم نكن معكم قالوا بلى ، جائز أن يكون هذا القول منهم ﴿ أَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ ﴾ تغرير منهم للمسلمين يومئذ كما كانوا يغرونهم في الدنيا ، وهو ما أخبر عنهم ، يكذبون في الآخرة كما كانوا في الدنيا ؛ حيث قال : ﴿ يَوْمَ يَبْعَهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيَطِفُونَ لَهُ كُمّا يَعْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ ألله جميعًا فَيَطِفُونَ لَهُ كُمّا يَعْلِفُونَ لَكُمْ ﴾ قولهم : ﴿ أَلَمْ نَكُمْ هُ يَخرج على تغريرهم إياهم .

ثم الإشكال والكلام قول المؤمنين: ﴿بَكَنَ﴾، وقد علموا أنهم لم يكونوا معهم، فكيف قالوا: بلى؟ فنقول: جائز أن يكون جوابهم خرج لأولئك على ما عرفوا من خطابهم ومرادهم، فأجابوهم على ذلك.

أو أن يكون قولهم: بلي إن كنتم تقولون بأنا معكم، ولكن لم تكونوا معنا.

أو يخرج جوابهم على ظاهر ما يرون من أنفسهم الموافقة دون الحقيقة.

وقوله: ﴿ وَلَكِنَكُمْ فَنَنَدُ أَنفُتُكُمْ ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: امتحنتم أنفسكم في الرجوع إلى من جعل لكم المنافع والعاقبة، كقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِ ۚ فَإِنْ أَصَابَهُ خَيْرُ اطْمَأَنَ بِهِ ۚ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِلْنَدُ الْقَلَبُ عَلَىٰ وَجْهِهِ ﴾ [الحج: ١١]، أي شدة، وقال القتبي: ﴿ فَنَنتُمْ أَنفُسَكُمْ ﴾ أي: أثمتموها.

وقوله: ﴿وَنَرَنَصُنُّمُ ﴾ يخرج على وجهين:

يحتمل تربصتم برسول الله ﷺ أنه سيموت عن قريب، أو أنه يرجع عن الإسلام إلى دين أولئك الكفرة.

وقوله: ﴿وَاَرْبَسْتُهُۥ أَي: شككتم وإن قام لكم ما يدفع الارتياب والشك عنكم والشبه. وقوله: ﴿وَغَرَّنَكُمُ ٱلْأَمَانِيُ ﴾ [يخرج على] وجهين:

أحدهما: ما ذكرنا من اتباعهم المنافع التي كانوا يتوقعونها فكيفما كان يتبعون غرضهم في ذلك.

والثاني: ما تمنت أنفسهم من موت رسول الله وهلاكه، أو عوده إلى دينهم.

وقوله: ﴿ حَتَّىٰ جَآءُ أَمْنُ ٱللَّهِ ﴾ أي: الأمر بالهلاك، أو يوم القيامة.

وقوله: ﴿وَغَرَّكُمْ بِٱللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ أي: غركم عن دين الله الشيطان.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَٱلْيُومَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْيَةٌ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾.

قرئ بالياء والتاء، وأكثرهم على الياء، معناهما واحد، أي: لا يكون لهم فدية يومئذ، ليس أنه يكون لهم فدية ولا تؤخذ.

أو أن يقول على التمثيل، أي: لو كان لهم فدية، لكان لا تقبل منهم، يخبر أن أمر الآخرة على خلاف ما يكون في الدنيا؛ إذ في الدينا ربما يحتال لدفع البلاء بالفداء مرة وبالشفاء ثانيا.

وقوله: ﴿مَأْوَنَكُمُ ٱلنَّارُّ ﴾، أي يأوون إليها.

وقوله: ﴿ هِيَ مُؤْلَنَكُمْ ۗ ﴾، أي: أولى بكم وأحق.

وقوله: ﴿ وَيِثْسَ الْمَصِيرُ ﴾ ، أي: بئس ما يصيرون إليها.

ثم في الآية دلالة نقض قول المعتزلة في تخليد أصحاب الكبائر في النار؛ لأنه تعالى جعل الناس على ثلاث فرق، وأنزلهم منازل ثلاثة: المنافقين، والكافرين كفر تصريح، والمؤمنين، وجعل النار لأهل الكفر وأهل النفاق، ولم يجعلها لغيرهما، وصاحب الكبيرة ليس هو بمنافق ولا كافر عندهم، وكذلك ما قسم الله تعالى الناس أقساما ثلاثة: السابقين، وأصحاب اليمين، وأصحاب الشمال هم المكذبون، وأصحاب الكبائر ليسوا بمكذبين عندهم، وهو ما جعل النار إلا للمكذبين؛ ألا ترى أنه قال في آخره: ﴿فَأَمَا إِن كَانَ مِنَ اللَّمُورِّينِ . فَرَحُ وَرَجُحَانٌ وَجَنَتُ نَعِيمٍ . وَأَمَا إِن كَانَ مِنَ أَصْحَبِ الْمَعِينِ . فَسَلَمٌ لَكَ مِن أَصْحَبِ الْمَعَنِينِ . فَرَحُ وَرَجُحَانٌ وَجَنَتُ نَعِيمٍ . وَأَمَا إِن كَانَ مِن أَصْحَبِ الْمَعِينِ . فَلَا هُو مَن عَن المُعَلِينِ . فَاللَّهُ اللَّهُ عَنْ جَمِيمٍ . وَتَصْلِيهُ جَمِيمٍ . إِنَّ هَذَا هُو كُنُ الْمَعْرِينِ وأَصحاب اليمين والنار للمكذبين حَل الجنة للمقربين وأصحاب اليمين والنار للمكذبين خاصة، لم يجعلها لغيرهم، فمن جعلها لغيرهم، فهو مخالف لظاهر هذه الآيات التي ذكرنا، والله أعلم.

﴿ وَمَا نَرَكَ ﴾ قرئ مخففا ومثقلا، فمن شدد شدد لما سبق من ذكر الله تعالى، ومن خفف، جعل الفعل للحق.

ثم الآية تحتمل وجوها:

أحدها: ما قال بعض أهل التأويل: إنها نزلت في المنافقين الذين أظهروا الإيمان، وأضمروا الكفر، ﴿أَلَمْ يَأْنِ﴾، أي: قد أنى للذين آمنوا ظاهرًا وأظهروا الموافقة للمؤمنين ﴿أَن تَغْشَعَ قُلُونُهُمْ لِنِكِ مِن اللّهِ﴾، أي: إذا ذكر الله ﴿وَمَا نَزَلَ مِنَ الْخَيّ ﴾، أي: القرآن إذا يتلى عليهم، أي: يرق قلوبهم وتؤمن به؛ لأنهم كانوا يتربصون برسول الله على الدوائر، ويطمعون هلاكه، أمّن الله تعالى المؤمنين من ذلك الخوف وآيس أولئك عما تربصوا فيه من نزول الدوائر، فقال: ﴿أَلُمْ يَأْنِ لِلّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ظاهرًا ﴿أَن تَغْشَعَ قُلُونُهُمْ لِلْكِرِ الله والقرآن، وترق لذلك، وتؤمن به، والله أعلم.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُونُوا الْكِتَبَ مِن فَبَلُ فَطَالَ عَلَيْهُمُ الْأَمَدُ فَقَسَتْ قُلُومُهُمُّ﴾.

[على] هذا التأويل: أي: لا تكونوا كأولئك الذين تمادوا في الضلال وقساوة القلوب؛ لما طال عليهم الوقت، وتركوا النظر في الكتب.

ويحتمل أن يكون الآية في أهل الكتاب الذين كانوا مؤمنين برسول الله على قبل أن يبعث فيقول: ﴿ أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ به من قبل أن يبعث ﴿ أَن يَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ أي كتابهم ﴿ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَيِّ ﴾ وهو القرآن أن يؤمنوا به، كما كانوا آمنوا به لما وجدوا نعته في كتابهم. ثَرُلُ مِنَ أَخْوَ ﴾ وعز وجل -: ﴿ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُونُوا الْكِيْنَ مِن قَبْلُ . . . ﴾ الآية .

أي: لا تكونوا كالذين كانوا من قبلكم من أهل الكتاب، ﴿فَطَالَ عَلَيْهُمُ ٱلْأَمَدُ﴾ أي: طال عليهم أن ينظروا في كتبهم؛ ﴿فَقَسَتُ قُلُومُهُمُّ ﴾ بطول ترك نظرهم فيها، والله أعلم.

ويحتمل أن تكون الآية في المؤمنين الذين حققوا الإيمان بالله ورسوله، وهو يخرج على وجهين:

أحدهما: ﴿أَلَمَ يَأْنِ﴾، أي: قد أنى للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم عند ذكر الله بالنظر والتأمل في ذلك؛ فيحملهم ذلك على خشوع قلوبهم عند ذكر الله، ويزداد لهم الإيمان واليقين؛ للنظر فيه والتفكر، وفهم ما فيه، والله أعلم.

والثاني: ﴿أَلَمْ بَأْنِ﴾، أي: قد أنى للذين آمنوا أن تقطع شهواتهم وأمانيهم في الدنيا، وتخشع قلوبهم لذكر الله، ﴿وَلَا يَكُونُواْ كَالَّذِينَ أُونُواْ ٱلْكِنْنَبَ﴾، أي: لا تغفلوا عن كتاب الله وذكره ولا تتركوا النظر فيه والتفكر، [كالذين] غفلوا عما فيه؛ فقست قلوبهم فلا تكونوا

أنتم كهم؛ فتقسوا قلوبكم كما قست قلوبهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكِئِيرٌ مِنْهُمْ فَسِفُونَ﴾، أي: كثير من أولئك الذين أوتوا الكتاب فاسقون؛ لتركهم النظر في الكتاب.

وجائز ﴿ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَسِفُونَ ﴾ أي: المعاندون، والقليل منهم المقلدون؛ وهو كقوله: ﴿ وَأَكْثُرُهُمْ لِلْحَقِّ كَرِهُونَ ﴾ [المؤمنون: ٧٠]، أي: معاندون، وهم الرؤساء والقادة الذين كابروا الرسل وعاندوهم إلا قليل منهم اتبعوهم وقلدوهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ أَعْلَمُوَاأَنَّ ٱللَّهَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ .

أو يقول: قد علمتم أن الله تعالى هو يحيي الأرض بعد موتها، وأنتم ترغبون فيما أحياه، وتصيبون منه، وتجتهدون في نيل ذلك وإصابته، فاجتهدوا في إصابة البركات الدائمة في الحياة الباقية.

أو يقول: كما علمتم: أنه قادر على إحياء الأرض بعد موتها، فاعلموا أنه قادر على البعث، والله أعلم.

وقوله: ﴿قَدْ بَيْنَا لَكُمُ اَلْآيَنتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ قد ذكرنا فيما تقدم أن حرف «لعل» من الله تعالى يخرج على الإيجاب، لكن يخرج هاهنا على الترجي وإطماع العقل للآيات والفهم لها إذا نظروا فيها وتأملوا أنها آيات من الله تعالى.

أو أن يرجع ذلك إلى خاص من الناس لو خرج حرف «لعل» للإيجاب دون الترجي، وهم الذين علم الله تعالى أنهم يعقلون أنها آيات ويؤمنون بها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل – : ﴿إِنَّ ٱلْمُصَّدِقِينَ وَٱلْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَّدِقِينَ وَالْمُصَدِقِينَ وَالمتصدقات، فأدغم التاء في الصاد، فمن شدده جعله من التصدق، أي: المتصدقين والمتصدقات، فأدغم التاء في الصاد؛ فيصير المصَّدِّقين، مثل: المزمل والمدثر؛ يؤيد ذلك ما ذكر في حرف أبي بن كعب – رضى الله عنه – أنه قرأ بالتاء: ﴿إِن المتصدقين والمتصدقات﴾.

ومن خففه، جعلهما من التصديق والإيمان.

وقوله: ﴿وَأَفْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيبٌ﴾.

قد ذكرنا تأويله فيما تقدم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِآللهِ وَرُسُلِهِ أَوْلَتِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ ﴾، سمى المؤمنين: صديقين، والصديق لا يقال إلا لمن يكثر منه التصديق، وقد يكثر من كل مؤمن التصديق وإن كان ما يأتي به إنما هو شيء واحد نحو إذا صدق الله - صدق رسله فيما أخبروا عن الله تعالى وفيما دعوهم إلى ما دعوا، وبلغوا عن الله إلى الناس، وصدق الخلائق جميعا فيما شهدوا على وحدانية الله تعالى وألوهيته من حيث شهادة الخلقة وشهادة الأخبار في حق المؤمنين، فتصديقه يكثر، وإن كان الكلام في نفسه يقل، وهو كما قلنا لأبي حنيفة رحمه الله- في جواز الخطبة بتسبيحة أو تهليلة: إنها كلمة وجيزة، لو فسرت وبسطت، صارت خطبة طويلة، والله أعلم.

فإن قيل: إن أبا بكر - رضي الله عنه- فضل باسم الصديق على غيره من الأمة، فإذا استحق غيره من المؤمنين هذا الاسم لم يختص هو بتلك الفضيلة؟

قيل: إن أبا بكر - رضي الله عنه- سمي: صديقا وخص به من بين سائر الصحابة والمؤمنين؛ لمعنى اختص به من بينهم، وغيره من المؤمنين سموا: صديقين من بين سائر أهل الأرض جميعا إلا في مقابلته، كهو اختص بهذا الاسم من بين سائرهم إلا في مقابلة النبي وسائر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، هذا هو معنى تفضيله، والفضل عند المقابلة يكون.

ويحتمل أن يكون ذلك الاختصاص له للاعتقاد والمعاملة جميعا وسائر المؤمنين سموا: صديقين؛ للاعتقاد خاصة، ومن وفي الأمرين جميعا كان أفضل ممن وفي أمرا واحدا.

وقوله: ﴿ وَٱلثُّمُدَآءُ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ من الناس.

من جعل قوله: ﴿وَٱلشُّهَدَآءُ عِندَ رَتِيهِمَ ﴾ على الابتداء مقطوعا من قوله: ﴿أُوَلَيِكَ هُمُ ٱلصِّدِيقُونَ ﴾، ومنهم من وصله به:

فمن قطع عنه؛ فإنه يقول: الشهداء هم الرسل؛ لقوله تعالى: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِثْـنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَجِثْـنَا بِكَ عَلَىٰ هَـُـؤُلِآءِ شَهِـيدًا﴾ [النساء: ٤١]، ثم أخبر أن لهم أجرهم.

ومن قال إنه موصول ذهب إلى أن المؤمنين شهداء على الناس؛ كقوله: ﴿ لِلَكَوُواَ شُهَدَآءَ عَلَى اَلنَّاسِ . . . ﴾ الآية [البقرة: ١٤٣]، سماهم: شهداء على غيرهم من الأمم، والله أعلم. ولأهل الاعتزال أدنى تعلق بظاهر هذه الآية؛ وذلك لأنهم يقولون: إن الله تعالى إذا ذكر المؤمنين على الإطلاق، ذكر على أثر ذلك ما وعد لهم من الكرامات والثواب الجزيل، وإذا ذكرهم مع جريمتهم ذكر الوعيد لهم، يستدلون بذكر الوعيد على أثر ذلك على أنه قد خرج من الإيمان، لكن ليس لهم بذلك دليل وإنما ذكر مقابل ما ذكر للمؤمنين من الكرامات للكفار الجحيم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ أَعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَمْقٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمَوَٰلِ وَالْأَوْلَيْدِ﴾.

ففي ظاهر ما ذكر من هذه الآية ونحوها من الآيات لأهل الإلحاد طعن عظيم؛ فإنهم يقولون: إن كانت الحياة الدنيا لعبا ولهوا، فلم أنشأ الله تعالى لعبا ولهوا ولا منشئ سواه؟ فلهم موضع الطعن على هذا الوجه، ولهم دعوى التناقض - أيضا- فيه؛ لما ذكر في بعض الآيات، فقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَعِيبَ [الأنبياء: ١٦]، وقال: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاةَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ﴾ [ص: ٢٧]، وقال في هذه الآية وغيرها: ﴿ أَنَّمَا الْخَيَوْةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَمْقُ ﴾.

فنقول: إن الآية تخرج على وجوه:

أحدها: على التقديم والتأخير مع الإضمار: كأنه قال: اعلموا أن مثل الحياة الدنيا وزينتها وتفاخرها وتكاثرها ولعبها ولهوها، أي: يتزينون بها ويتفاخرون بالأولاد والأموال، ويتلهون بها ويلعبون - كمثل الغيث أعجب الكفار نباته، ثم يصير ما ذكر حتى لا ينتفع به؛ فعلى ذلك حياة الدنيا، والله أعلم.

والثاني: إنما الحياة الدنيا على ما هي عندكم، وعلى ما اتخذتموها، وعلى ما ظننتم: أنه لا بعث ولا حياة بعده – كان إنشاؤها عبثا ولهوا – إذ لو كان على ما ظنوا لم يكن إنشاؤها إلا للإفناء والإهلاك خاصة، وبناء البناء المحكم للإفناء خاصة عبث وسفه، ليس بحكمة، وهو ما ذكر: ﴿وَمَا خَلَقْنَا اَلسَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ﴾ [ص: ٢٧]، ذلك ظن الذين كفروا، وكان ظنهم أن لا بعث ولا حياة بعده؛ فعلى ما كان ظنهم، كان إنشاؤها لعبا ولهوا، فأما الحياة الدنيا على ما هي عند أهل التوحيد حكمة وحق وصواب، وعلى ما كان عند أهل الإلحاد، فهي سفه وباطل، وقد رد الله عليهم بقوله: ﴿ أَفَحَيْبَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثُمُ وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ [المؤمنون: ١١٥].

وجائز أن يكون معنى قوله: ﴿أَنَّمَا الْحَيَوْةُ الدُّنِيَا لَعِبُ وَلَمَوُّ﴾، أي: لو قوبلت بحياة الآخرة، لكانت عبثا ولهوا؛ لأن الدنيا بنيت على الفناء والانقطاع والزوال عن قريب، والآخرة على الدوام والبقاء، وهو ما ذكر: ﴿قُلْ مَنْعُ الدُّنِيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اَنَّقَىٰ﴾ [النساء: ٧٧]؛ لأنها باقية، والدنيا فانية.

أو يقول: إنما الحياة الدنيا للدنيا خاصة لعب ولهو، أي: من جعل الحياة الدنيا للدنيا خاصة تكون لعبا ولهوا، ومن جعل الحياة الدنيا زادا للآخرة وبلغة إليها، فهي ليست بلعب، وهو ما قال تعالى: ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَوْةِ الدُّنيَا كَمَثُلِ ربيجٍ فِهَا صِرُّ أَصَابَتُ حَرَّكَ قَوْمٍ ظُلَمُوا أَنفُسَهُم ﴿ [آل عمران: ١١٧]، أخبر أن الإنفاق للدنيا كمثل ربح فيها صر، [وقال] في النفقة التي تكون في الدنيا لحياة الآخرة: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ النَّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَ سَبِّعَ سَنَابِلَ . . . ﴾ الآية [البقرة: ٢٦١]، والله أعلم.

وقوله: ﴿ كَمْثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ ﴾.

والإشكال: أنه كيف خص الكفار بعجبهم ظاهر ذلك النبات وقد يعجب النبات لأهل الإيمان؟ فنقول: لأن الكفار يعجبهم ظاهر ذلك النبات وما يرون من النزهة، لا يرون إلى ما ضمن في ذلك النبات وجعل فيه من المنفعة في العاقبة لكن ينظرون إلى ظاهره، وأما المؤمنون إنما يعجبهم ما في ذلك النبات من المنفعة في العاقبة، وإلى ذلك يكون نظرهم لا إلى ظاهره، وهو كما شبه إنفاق الكفرة بالريح التي فيها صر يصيب حرث قوم؛ لما لا يقصدون بإنفاقهم سوى نفس الإنفاق، وشبه نفقة أهل الإيمان بالحبة التي تنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة؛ لما كان مقصدهم في الإنفاق عاقبته، لا عين الإنفاق.

ويحتمل أن يكون المراد من الكفار الزراع، وبه فسر بعض أهل الأدب؛ وهو كقوله: ﴿ يُعَجِبُ ٱلزُّرَاعَ . . . ﴾ [الفتح: ٢٩] فعلى هذا التأويل، رجع إلى الكل، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ﴾، أي: لهؤلاء الذين اتخذوا الدنيا لعبا ولهوا، وصيروها تفاخرا وتكاثرا دون أن يتخذوها زادا وبلغة إلى الآخرة. وقوله: ﴿ وَمَغْفِرُةٌ مِنَ اللَّهِ وَرِضُونَ ﴾ ، فهو للمؤمنين [الذين] اتخذوا الحياة الدنيا للآخرة ، وعقلوا الآيات التي بينها لهم ؛ للنظر فيها والتفكر والتأمل فيها ، ووضعوها مواضعها ، والله أعلم .

وقوله: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَاۤ إِلَّا مَتَكُ ٱلْفُرُورِ﴾ هو يخرج على الوجوه التي ذكرنا في قوله: ﴿ أَنَمَا ٱلْحَيَوٰةُ ٱلدُّنِيَا لِعِبُّ وَلَمَوُّ﴾.

قال الإمام الهندي - رضي الله عنه - في قوله: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّيَا ٓ إِلّا مَتَنعُ ٱلمُرُووِ ﴾:

إن الحياة الدنيا وحبها لنفسه وعلى ما أنشئت وجعلت له - حكمة وحق وسرور ليس بغرور، وأما اختيارها وحبها لغيره واستعمالها لغير الذي أنشئت وجعلت - غرور ولعب ولهو؛ لأن من أحب شيئا استكثر منه، وحبسه لنفسه، وحفظه من نقصه وضياعه، واستبقاه لوقت حاجته ويوم فقره؛ فعلى ذلك من جمع الدنيا لنفسه وأحبها واستعملها فيما أذن له، وهو أن يجعلها زادا للآخرة وبلغة إليها، فإذا علم ذلك استكثر منها عند الله ليوم فاقته، فمن أحبها واختارها لهذا، فليس بغرور، ولا لعب، بل سرور وبهجة، ومن طلبها لغيره واستعملها في غير ما أنشئت، كان غرورا ولعبا، على ما ذكر في قوله: ﴿ وَمَا ٱلْحَيَوٰةُ اللّٰذِينَ ۚ إِلّا مَتَنعُ ٱلمُنْرُورِ ﴾ على ما يختارون هم ويحبونها؛ وذلك أن الله تعالى أنشأ لنا هذه النعم؛ حيث قال: ﴿ هُو الّٰذِينَ خَيمًا مِندُ لَكُم مَا فِي ٱلأَرْضِ جَمِيمًا مِندُ الله تعالى انشأ لنا هذه المتعظيم لها والإجلال، وليس الاستخفاف والهوان؛ ألا ترى أن ملكا من ملوك الأرض لو ويستحقره؛ فعلى ذلك يجب أن نتلقى نعمة الله تعالى بالتعظيم والتبجيل والقبول الحسن، ويستحقره؛ فعلى ذلك يجب أن نتلقى نعمة الله تعالى بالتعظيم والتبجيل والقبول الحسن، ويستحقره؛ فعلى ذلك يجب أن نتلقى نعمة الله تعالى بالتعظيم والتبجيل والقبول الحسن، ويستحقره؛ فعلى ذلك يجب أن نتلقى نعمة الله تعالى بالتعظيم والتبخيل والقبول الحسن، ويستحقره؛ فعلى ذلك يجب أن نتلقى نعمة الله تعالى بالتعظيم والتبخيل والقبول الحسن،

ثم الناس بعد هذا رجلان:

رجل يرغب في نعمة الدنيا وجمعها، وجعلها عند الله ذخرًا وزادا لوقت فقره وحاجته.

ورجل زهد فيها؛ خوفا [من] التقصير في عبادة الله تعالى في حقوقه أن يشتغل بها، ويمنعه ذلك عن أداء حقوقه والاقتداء برسول الله ﷺ - فيما أمره، وله أسوة حسنة بنبيه ﷺ.

وأما من ترك الدنيا وما أنشأ الله تعالى فيها من النعم؛ استخفافا بها وهوانا، فهو الجاهل المستخف بنعم الله تعالى الغافل عما أنشئت له الدنيا [وما] فيها، فهذا والذي

طلب الدنيا للدنيا مذمومان، والذي طلبها لنفسه زادا للآخرة والذي زهد فيها محمودان، والله أعلم.

وعلى ذلك يخرج "إن حب الدنيا رأس كل خطيئة» (١): أن من أحبها لغيره ولغير الذي جعلت له تكون رأس كل خطيئة، ومن أحبها لنفسه، واتخذها زادا للآخرة، فهي رأس كل حسنة وطاعة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّيَكُم ﴾ يقول: اجعلوا المسابقة فيما بينكم في مغفرة ربكم إلى الجنة، لا إلى جمع الأموال والأولاد، وكان أهل الكفر جعلوا المسابقة في الدنيا في جمع الأموال والتفاخر والتكاثر بها، فيقول لأهل الإيمان: اجعلوا أنتم المسابقة في طلب مغفرة الله وجنته، والله أعلم.

ويحتمل تسبقون آجالكم بأعمالكم التي توجب لكم المغفرة والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَنَّهَ عَرْضُهَا كَعُرْضِ اَلسَّمَآءِ وَالْأَرْضِ . . . ﴾ الآية، ذكر سعة اللجنة؛ لأن العرض إنما يذكر لسعة تكون للشيء، وقد ذكر سعتها فيها؛ حيث قال: ﴿وَفَكِهَةِ كَثِيرَةٍ . لَا مَقْطُوعَةٍ وَلَا مَمْنُوعَةِ ﴾ [الواقعة: ٣٦، ٣٣] وقال - تعالى-: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِ مِيهِ اَلْأَنْفُسُ وَتَلَذُ الْأَعْيُثُ ﴾ [الزخرف: ٧١]، ونحو ذلك؛ ذكر ما فيها من السعة وسعتها، والله أعلم.

ثم ذكر عرضها كعرض السماء والأرض، وهو يخرج على التحديد والتقدير: أن عرضها مثل عرض السموات والأرض، لكن لما لا شيء أوسع في أوهام الخلق مما ذكر، وهو كقوله: ﴿ خَلِدِيكَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلتَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ ﴾ [هود: ١٠٧]، ذكر دوامهما؟ [لما] لا شيء أبقى وأدوم منهما في الأذهان، وإلا كانتا تفنيان.

ويحتمل أن يقول: ﴿عُرْضُهَا كَعُرْضِ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ﴾، أي: تصير السموات والأرض جميعا جنة لهم.

ثم وصف الجنة بالسعة، ووصف النار بالضيق، حيث قال: ﴿وَإِذَا أَلْقُواْ مِنْهَا مَكَانَا ضَيِقًا مُكَانَا ضَيِقًا مُكَانَا صَيْقًا مُكَانَا صَيْقًا مُكَانَا عَلَى قدر مُقَوَّا هُنَالِكَ ثُبُوكَ﴾ [الفرقان: ١٣]، وذلك أنه ليس في فضل النار على قدر المجعول الذي يصل إلى المعذب بها فائدة [فلذلك] تضيقت، ولفضل الجنة على قدر الحاجة لذة وسرور ومنفعة؛ فوسعت لذلك، والله أعلم.

ثم أخبر أنها أعدت للذين آمنوا بالله ورسوله، والإيمان بالله - تعالى-: هو أن يصدق

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء (١/ ٤١٢) وقال: رواه البيهةي في الشعب بإسناد حسن إلى الحسن البصري رفعه مرسلاً، وذكره الديلمي في الفردوس وتبعه ولده بلا سند عن علي رفعه، وقال ابن الغرس: الحديث ضعيف ورواه البيهقي أيضًا في الزهد وأبو نعيم من قول عيسى بن مريم.

كل شيء يشهد على وحدانيته وألوهيته، والإيمان برسله: هو أن يصدقهم فيما أخبروا عن الله تعالى، وكل صاحب كبيرة مصدق بالذي ذكرنا، فهو مؤمن؛ وذلك على المعتزلة؛ لقوله - عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ فَضَلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآهُ ﴾؛ دلت الآية [على] أن ما يعطي من الثواب لعبيده فضل منه وإن سماه: جزاء، وأجرا؛ لأنه قد سبق منه إليهم من الإحسان والنعم ما يصير تلك الأفعال - وإن كثرت - شكرا لأدنى نعمه، وإن طال عمره، فأنى يستوجب الشكر والثواب على تلك الأعمال ثوابا وجزاء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا أَسَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي ٱلأَرْضِ وَلا فِيَ أَنفُسِكُمُ إِلّا فِي كِتَبِ مِن فَيْلِ أَن نَبَراً هَا أَن نَبراً المصائب، أي: نخلقها؛ إذ لا يحتمل كون أنفس تلك المصائب في الكتاب قبل خلقها؛ فدل على كون نخلقها؛ إذ لا يحتمل كون أنفس تلك المصائب في الكتاب قبل خلقها؛ فدل على كون ذكر المصائب فيه، وهو كقوله: ﴿وَالشَّجَرَةُ ٱلْمَلْعُونَةَ فِي ٱلْفُرْمَايِنِ ﴾ [الإسراء: ٦٠]، [وليست الشجرة في القرآن] ولكن ذكرها فيه من ذلك ما روي في الخبر أنه «نهى أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو»(١)، أي: نهى أن يسافر بالذي كتب فيه القرآن، وإلا لم يكن عين القرآن في ذلك المصحف؛ فعلى ذلك ما ذكر من المصائب، وذلك يخرج على المجاز دون الحقيقة، والله أعلم.

ثم اختلف في قوله: ﴿ مِّن فَبْلِ أَن نَبْرَأُهَا ۗ ﴾:

منهم من قال: من قبل أن نخلق تلك المصائب.

ومنهم من قال<sup>(٢)</sup>: من قبل أن نبرأ تلك الأنفس والأرض؛ والأول [أصح].

وقوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرٌ ﴾ يخرج على وجهين:

أي: كثرة ما يصيب الخلق في أنفسهم وأموالهم يسير على الله، غير شديد عليه، ليس كملوك الأرض؛ لأن ما يصيب حشمهم وخدمهم من المصائب يشتد عليهم؛ لما أن قوامهم بحشمهم وخدمهم، ولهم منافع فيهم، والله يتعالى بذاته، ليس له في بقاء الخلق منفعة، ولا في ذهابهم وفنائهم ضرر، فذلك يكون عليه يسير.

والثاني: أن كتابه لم يكن بعد ولم يخلق، وعلمه قبل كونه على الله يسير هين، يخبر أنه عالم في الأزل بكون الأشياء في أوقاتها، لا يصعب عليه، ولا يشتد العلم بها قبل

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۳۳/٦) كتاب الجهاد: باب كراهية السفر بالمصاحف إلى أرض العدو (۲۹۹۰)، ومسلم (۱۱۶۹۰) كتاب الإمارة: باب النهي أن يسافر بالمصحف إلى أرض الكفار (۹۲) (۱۸۲۹)، وابن ماجه (۸۱۸) كتاب الجهاد: باب النهي أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدو (۲۸۷۹).

<sup>(</sup>٢) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير عنه (٣٣٦٥٧).

كونها وقبل ظهورها كما يشتد على الخلق ويصعب عليهم، والله أعلم.

قالت المعتزلة: يقال: أصابنا كذا فيما لا صنع للخلق في ذلك، فأما ما [فيه] صنع للخلق يقال: «أصبنا».

لكن هذا فاسد؛ فإنه جائز أن يقال في كل ما أصابك: أصبته، وما أصبته أصابك؛ لأنه إذا أصابك شيء فقد أصبته، وذلك جائز في اللغة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِكَيْتُلَا تَأْسُواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنَكُمُ ﴾، جعل الله تعالى في طباع الخلق الحزن والأسى على ما فاتهم من النعمة وما ينزل بهم من البلاء والشدة، والسعة والفرح والسرور بما ينالون من النعمة، هذا هو المنشأ والمجعول في طباعهم.

ثم يخرج تأويل الآية بالنهي عن الأسى والحزن بفوت النعمة، وعن الفرح والسرور عند إصابتها على وجوه: أحدها: يقول – والله أعلم – لكيلا تستكثروا من الأسى والحزن على ما فاتكم، فيحملكم ذلك على الشكوى من الله تعالى، ﴿وَلَا تَقَرَّحُوا بِمَا ءَاتَنَكُمُ ﴾ أي: لا تستكثروا [من] الفرح والسرور حتى يحملكم ذلك على الطغيان والعدوان، كما ذكر في الخبر: «أعوذ بالله من الفقر المنسي والغناء المطغي»(١)، والله أعلم.

والثاني: يقول: لكيلا يشغلكم الأسى والحزن على ما فاتكم من النعمة حتى يفوتكم أضعاف ذلك، وهو ما وعد لهم من الثواب إذا صبروا؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَنَبُلُونَكُمْ شِنَيْءِ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ الْأَمُولِ وَالْأَنفُينِ وَالثَمْرَتِ وَبَشِرِ الصّبرِينَ ﴾ [البقرة: ١٥٥]، ثم قال: ﴿أُولَتَهِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَتُ مِن رَبِهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَتِكَ هُمُ اللّمُهَتَدُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٧]، يقول: لا يشغلكم الجزع وترك الصبر عمّا وعد لكم من الصلاة والرحمة والاهتداء؛ ولذلك الجزع في المصيبة أعظم المصيبتين، ويقول - أيضا-: ولا يشغلكم شدة الفرح والسرور بما

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني عن ابن مسعود موقوفًا بنحوه، وفي إسناده انقطاع وراو اختلط، وروي من حديث أنس بن مالك وفيه ضعف انظر: مجمع الزوائد للهيثمي (١١٤٧/١٠).

آتاكم عن الشكر حتى تفوتكم الزيادة على ذلك؛ لأن الله تعالى وعد الزيادة على النعمة إذا شكر بقوله: ﴿ لَإِن شُكَرْتُمُ لَأَزِيدَنَّكُمْ ۚ [إبراهيم: ٧]، والله أعلم.

والثالث: يقول: لا تأسوا على ما فاتكم، ولكن انظروا إلى ما كان منكم من الجريمة حتى فاتكم ذلك؛ حيث قال: ﴿وَمَا أَصَبَكُمُ مِن مُصِيبَةٍ فَبِما كَسَبَتُ أَيدِيكُمُ ﴾ [الشورى: ٣٠] يقول: لا تأسوا على ما فاتكم، ولكن انظروا إلى تفريطكم في جنب الله، وارجعوا عن ذلك؛ وكذلك يقول: لا تفرحوا بما آتاكم، ولكن انظروا إلى إحسان الله الذي كان إليكم، والله أعلم.

ويحتمل: أن يقول: ﴿لِكِينَا تَأْسَواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنَكُمُ ولكن انظروا إلى ما امتحنكم به وابتلاكم؛ إذ هو امتحن بعضا بالشدائد والبلايا، وأمرهم بالصبر على ذلك، وبعضا بالسعة والرخاء، وأمرهم بالشكر على ذلك، فاصبروا ولا تجزعوا إن فاتكم النعم وأصابتكم المصائب، واشكروا له، ولا تفرحوا عند النعم فرحا يكون بطرا وأشرا.

أو يقول: لا تأسوا على ما فاتكم؛ فإن الذي أخذ من النعم لم يكن في الحقيقة لكم، إنما هو لغيركم، ومن كان عنده مال لآخر فأخذه لا يجب أن يحزن على ذلك، ولا تفرحوا بما آتاكم، فإن النعم التي آتاكم يجوز أن تكون لغيركم لا لكم، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَا ءَاتَنَكُمُّ ۚ قرئ ممدودًا ومقصورا، فمن مده، رد الفعل إلى الله تعالى، ومن قصره جعل الفعل لذلك الشيء؛ لموافقة قوله: ﴿عَلَىٰ مَا فَاتَكُمُ ﴾، ولم يقل: أفاتكم.

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالِ فَخُورٍ ﴾، ولكن يحب ضد ذلك وخلاف المختال المتكبر، فيحب المتواضع الخاضع.

والفخور هو الذي يفتخر بما أنعم الله عليه على الناس، فيحب الذي يشكره على نعمه بالتوسيع على عباده.

وجائز أن يكون هذا كله وصف الكفار؛ كأنه يقول: لا يحب كل كفار؛ كقوله: ﴿ صَكَبَارٍ شَكُورٍ ﴾ [إبراهيم: ٥]، أي: يحب المؤمن؛ لأن المؤمن يكون صبارا على المصائب، شكورا لنعمائه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ اَلَذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ اَلنَّاسَ بِٱلْبُخُلِّ ﴾ جائز أن يكون هذا صلة قوله: ﴿ لَا يُحِبُ كُلَّ مُخْنَالِ فَخُورٍ ﴾ تفسيرا له.

وجائز أن يكون على الابتداء، وهو كقوله: ﴿وَكَنَالِكَ حَقَّتُ كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى ٱلَّذِينَ

كَفَرُوٓاْ أَنْهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ . الَّذِينَ يَمْمِلُونَ الْعُرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ﴾ [غافر: ٦، ٧] كأن قوله تعالى: ﴿ اَلَذِينَ يَمْمِلُونَ اَلْعَرْشَ﴾ مفصول من الأول، وكذلك هذا.

ثم قوله: ﴿ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبُخْلِ ﴾ يحتمل ما ذكر من بخلهم في آية أخرى، فقال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُمُ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنْظُمِمُ مَن لَوْ يَشَآءُ اللَّهُ أَلَا اللَّهِ عَلَى المؤمنين، أو بخلوا بالإنفاق على أتباعهم؛ ليبقى الكرم والرياسة عليهم.

وجائز أن يكون ما ذكره بعض أهل التأويل أن ذلك نزل في الرؤساء من أهل الكتاب؛ بخلوا ببيان صفة محمد ﷺ التي كانت في كتبهم، وأمروا أمثالهم وأشكالهم بكتمان ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَن يَتُولُ فَإِنَّ اللّهَ هُو الْغَنِيُّ الْجَمِيدُ ﴾، أي: ومن يعرض عن ذلك فالله هو الغني الحميد؛ الغني عن عبادتكم وعما دعاكم إليه؛ إذ لم يدعكم إلى ما دعاكم لحاجة نفسه؛ إذ هو الغني بذاته، الحميد بفعاله؛ أي: بما علم منكم من الرد لرسالته لا يخرج فعله من أن يكون محمودا، ولا يصير لفعله إلى أعدائه بما صنع غير حميد، والله أعلم.

ثم في قوله: ﴿ لِكُيْلًا تَأْسَوْاْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ ﴾ وجوه أيضا:

أحدها: أن المصائب ربما تجري على أيدي الناس وتصيبهم منهم، فقال: ﴿لِكَيْتُلاَ تَأْسُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمُ ﴾ ما جرى ذلك على أيدي الناس؛ لأنه لا يزول منهم؛ فيحملهم ذلك على العداوة والبغضاء، ولكن يرون ذلك مكتوبا عليهم من الله تعالى، وكذلك ما ذكر فيما يؤتيهم من النعم على أيدي الخلق، فلا يزال ذلك منهم؛ فيشغلهم عن القيام بشكر الرب - جل وعلا - ولكن يرونه من فضل الله تعالى ومنه فيشكرونه.

والثاني: يحتمل: أن يكون النهي عن الحزن أمرا بالفرح؛ أي: لا تأسوا على ما فاتكم، ولكن افرحوا بالعمل الذي يأتيكم؛ فإنهم لو لم يفتهم لكان يشغلهم عن القيام بحقوق الله تعالى وأداء ما عليهم من الفرائض، والله أعلم. وفي قوله - تعالى -: ﴿وَلَا تَفْرَحُوا ﴾ أمر بالحزن، وقد يذكر الشيء ويراد به إثبات ضده؛ كقوله تعالى: ﴿فَمَا رَجِتَ يَجَرَتُهُم ﴾ [البقرة: ١٦]، أي: خسرت تجارتهم، وينبغي أن تتلقى نعم الله تعالى على وجهين:

أحدهما: بحسن القبول لها والتعظيم والشكر للمنعم؛ إذ أغناه بذلك عن النظر لما في أيدي الناس ورفع الحاجة، وذلك من أعظم [النعم].

والثاني: يخاف؛ لما لعله فعل ذلك به استدراجا وامتحانا؛ إذ الأموال ربما تكون فتنة

وبلاء أو تشغله عن أداء ما عليه إن كان ذلك سبب استدراجه وبلائه، فأخذ منه.

أو لما يصل بذهابه إلى أداء الفرائض من العبادات، وكان ذلك يمنعه.

ويحزن من وجهين أيضا:

أحدهما: لما لعل قوته يحوجه إلى ما في أيدي الناس، وكان غنيا عنهم.

أو لما لعل ذلك عقوبة لتفريط كان منه؛ كقوله: ﴿وَمَاۤ أَصَكَبُكُم مِن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْرَ﴾ [الشورى: ٣٠]، والله أعلم.

ثم أضاف ما نالوا من النعم إلى نفسه حيث قال: ﴿ وَلَا تَفَرَخُواْ بِمَا ءَاتَنَكُمْ ﴾، ولم يضف ما فاتهم إلى نفسه، وهو كما قال في آية أخرى: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن حَسَنَةٍ فَنِ اللَّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَنِن نَفْسِكُ ﴾ [النساء: ٧٩]، وهو ما ذكرنا أنه جائز أن يكون ما يفوتهم من النعم باكتساب وسبب كان منهم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيْنَتِ وَأَنْرَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِّ وَأَنْرَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللَّهَ فَرِئُ عَنِيْرٌ فَي وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبَرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِى ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُونَ وَٱلْكِئْبُ فَعِنْهُم مُهْتَدِّ وَكَثِيرٌ مَنْهُمْ فَلَيْفُونُ فَي فَيْمَ مُهْتَدِّ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَلِيقُونَ اللَّهُ فَاللَّهُ وَالْمَائِنَا فَلَا اللَّهُ وَلَا اللهِ فَمَا وَعَلَيْكُ اللهُ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَلَّ رِعَايَتِهَا أَوْلَانَ اللّهِ اللهِ اللهِ وَلَمُ وَلَوْلِ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَلَّ رِعَايَتِها فَانَيْنَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنْهُمْ أَجَرَهُمْ وَكِيْرٌ مِنْهُمْ فَلِيقُونَ ﴿ ﴾. وقوله - عز وجل-: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيْنَتِ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: أرسلنا بما يبين ويوضح أنهم رسل الله، وأن تلك الآيات التي أتوا بها من عند الله لا باختراع من عندهم؛ لما هي خارجة عن وسع البشر.

والثاني: ما يبين صدق الرسل في خبرهم، وعدلهم في حكمهم، أو يبين ما لهم وما عليهم.

وقُوله - عز وجل-: ﴿وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنَبَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِٱلْقِسْطِّ ﴾، وقال في آية أخرى: ﴿اللَّهُ الَّذِينَ أَنْزَلَ الْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ وَالْمِيزَانُّ ﴾ [الشورى: ١٧]، ثم يحتمل ﴿وَالْمِيزَانَ ﴾: الموازين المعروفة التي بها تستوفى الحقوق فيما بين الناس، وبها يوقَى وبها تحفظ حقوق الأموال التي بينهم وحدودها.

فإن كان المراد هذا فكأنه قال: وأنزلنا معهم الكتاب الذي به يحفظ الدين وحدوده، والميزان الذي به يحفظ حدود الأموال، لا يزاد على الحق، ولا ينقص منه، والله أعلم.

وجائز أن يكون المراد بالميزان: الحكمة؛ إذ ذكره على إثر الكتاب؛ كقوله: ﴿وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْعِكَمَةَ﴾ [آل عمران: ٤٨]؛ كأنه يقول – والله أعلم–: ﴿وَٱنزَلَ ٱللَّهُ عَلَيْكَ أَلْكِنَبَ وَٱلْحِكَمَةَ ﴾ [النساء: ١١٣]؛ فيكون الكتاب ما يحفظ حدود الأفعال والأقوال، وتكون الحكمة ما يقوم الناس بها بالقسط.

أو أن تكون الحكمة ما أودع في الكتاب من المعاني.

وقال الحسن في قوله: ﴿وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنْبَ وَالْعِكْمَةَ﴾ [آل عمران: ٤٨]: إنهما واحد. ثم قوله – عز وجل–: ﴿لِيَقُومَ ٱلنَّـاشُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: أنزل ما ذكر من الكتاب والميزان؛ ليلزم الناس القيام بالعدل، وقد ألزمهم ذلك بما أنزل عليهم من الكتاب والميزان وبين الحدود.

والثاني: أنزل ما ذكر؛ ليقوم الناس بالقسط؛ على وجود القيام بالعدل.

فإن كان المراد منه الوجود فهو راجع إلى خاص من الناس، وإن كان على الإلزام فهو راجع إلى خاص من الناس، وإن كان على الإلزام فهو راجع إلى الكل وهو كقوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِمَنَ وَٱلْإِنْسَ إِلَّا لِيَتَبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦]، فإن كان على وجود العبادة فهو يرجع إلى خاص من الناس، وإن كان المراد بقوله: ﴿إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾، أي: لأمرهم وإلزامهم فهو للكل؛ فإنه قد خلقهم ليأمرهم ويلزمهم، وقد أمرهم وألزمهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنْرَلْنَا ٱلْحَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ﴾، خص الله تعالى ذكر الحديد بما جعل فيه من البأس من بين غيره من الأشياء، وإن كان يشاركه غيره في احتمال الأذى والضرر به مما يطعن به فينفذ ويضرب به، ويستعمل في الحروب والقتال؛ [لأمرين:]

أحدهما: أنه هو الكامل في الظفر والنفاذ والجرح، وإن كان قد يتحقق من غيره؛ ولذلك اعتاده الناس آلة القتال والحرب؛ فيكون البأس فيه أشد.

والثاني: لما يتحصن به باتخاذ الدرع؛ لقوله: ﴿وَعَلَمْنَكُهُ صَنْعَكَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لِلُحْصِنَكُمُ وَاللَّهُ أَعْلَم. وَلَا اللَّهُ عَلَم اللَّهُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ

وقوله: ﴿وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ﴾ جعل الله تعالى في الحديد منافع ليست تلك في غيره، وهو ما يتخذ منه ما يحرز به ويخاط من الخفاف وغيره، مما لا يحتمل هذا النوع لغيره، وكذلك حوائج الخلق لا تقوم في سائر أنواع الحرف والأعمال من التجارة والزراعة والبناء وغيرها [إلا به].

وفيه خصوصية في حق المحن، وهو ما يظهر عند فرض القتال صدق إيمان المحقق ونفاق المرتاب؛ بقوله: ﴿ فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِئَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشُونَ ٱلنَّاسَ كَخَشْيَةِ ٱللَّهِ أَوْ أَشَدَ خَشْيَةً ﴾ [النساء: ٧٧]، ونحو ذلك، فظهر الصادق من الكاذب في الحروب، وإنما ذلك

بالحديد؛ فصار مخصوصا في حق المحنة وغيرها من المنافع، حتى لا يلتئم أمر من أمور المعاش إلا به؛ فلذلك خص، والله أعلم.

وقال أهل التأويل: أنزل من السماء المطرقة والفلاة والكلبتين.

وعندنا ليس على حقيقة الإنزال من السماء كذلك.

ومعنى قوله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدَ﴾، أي: خلقنا؛ كقوله: ﴿وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلأَنْعَكِمْ ثَمَنِيَةَ أَزْوَجٍ﴾ [الزمر: ٦]، أي: خلقها، وقوله تعالى: ﴿أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُؤْرِى سَوْءَتِكُمْ﴾ [الأعراف: ٢٦] ومعلوم أنه لم ينزل اللباس على ما هو عليه؛ ولكن معناه: خلقه لباسا لهم؛ كذلك هذا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلِيَعْلَمُ ٱللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَهُ ﴾ يحتمل ﴿مَن يَصُرُهُ ﴾ أي: دينه أو أراد بإضافة النصر إلى نفسه نصر رسوله محمد وسائر رسله عليهم الصلاة والسلام.

ثم نصر الرسل مرة يكون بتبليغ ما أمروا إلى قومهم، ينصرونهم، ويعينونهم على ذلك، ونصر دينه إظهاره في الخلق والذب عن أهله والمعونة لهم؛ هذا يحتمل، وعلى هذا يخرج قوله تعالى: ﴿إِن نَصُرُوا اللَّهَ يَصُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، والله أعلم.

وجائز أن يكون المراد من إضافة النصر إليه نصر أنفسهم ودينهم، إذ هم المنتفعون بذلك، ولهم يحصل ذلك النفع وتلك المعونة، لكنه بفضله وكرمه، سمى ذلك: نصره، وأضافه إلى نفسه، على ما جعل لأعمالهم التي يعملونها لأنفسهم ثوابا، وذكر لهم على ذلك أجرا، كأنهم عاملون له، وهم المنتفعون بها، المحتاجون إليها، فعلى ذلك جائز أن يكون ما عملوا لأنفسهم سماه: نصرا له وإن كان ذلك النصر لهم، وأنه ناصر الكل؛ حيث قال: ﴿إِن يَنْهُرُكُمُ اللّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٠]، أخبر أنه إذا نصرهم لا غالب لهم سواه، وإذا خذلهم لا ناصر لهم دونه، والله أعلم.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرُسُلَمُ﴾ يخرج على وجهين:

أحدهما: ليعلم من قد علم أنه ينصر: ناصرًا وليعلم من قد علم بالغيب أنه يكون كائنا شاهدا، والتغيير على المعلوم لا على العلم.

والثاني: يريد بالعلم المعلوم، وذلك جائز في اللغة، ذكر العلم والفعل على إرادة المعلوم والمفعول؛ نحو ما يقال: الصلاة أمر الله، أي: بأمر الله؛ لأن الصلاة لا تكون أمره.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ اللَّهَ قُوِئٌ عَزِيرٌ ﴾ ذكر هذا؛ ليعلم أنه لم يأمر فيما أمرهم من القتال والنصر لحاجة نفسه، ولا استعملهم فيما استعمل من النصر والمعونة لنفسه، ولا

أن يكتسب بذلك العز لنفسه؛ حيث أخبر أنه قوي بنفسه عزيز بذاته، ولكن أمرهم بما أمر، واستعملهم فيما استعمل؛ لنصر أنفسهم ولقوتهم، والله أعلم.

قوله - عز وجل-: ﴿وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَهِيمُ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنَّبُوَةَ وَٱلْكِئَابُ ﴾، وإنما ذكر نوحا وإبراهيم - والله أعلم - لما أخبر أنه جعل في ذريتهما النبوة والكتاب؛ وإلا قد ذكر الرسل بجملتهم في قوله تعالى: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِّنَتِ ﴾، ثم ذكر أن منهم من وإبراهيم - عليهما السلام - في قوله: ﴿لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِٱلْبَيِنَتِ ﴾، ثم ذكر أن منهم من اهتدى - أي: من قومهم - وكثير منهم فاسقون بقوله: ﴿فَينَهُم مُهْنَدٍ وَكَثِيرٌ مِنْهُمُ فَلَيْرٌ وَكَيْرٌ مِنْهُمُ فَلَيْرٌ وَكَيْرٌ مِنْهُم فَلَيْدُ وَكَرُدُ وَلَيْهُم مُهْنَدُ وَكَرُدُ وَكَانِهُ وَلَاهُمُ وَالسلام أنه قد كان في قومهم من اتبعهم؛ فصاروا مهتدين، ومنهم من اتبعهم؛ وخرجوا من أمر الله؛ فصاروا فاسقين، يصبره، ويسكن قلبه على ما كان في قوم من تقدم من الرسل من المجيبين لرسله والتاركين للإجابة ويسكن قلبه على ما كان في قوم من تقدم من الرسل من المجيبين لرسله والتاركين للإجابة كقومك، أي: لست أنت بأول من كذب ورد قوله؛ تعنتا وعنادا، والله الهادي.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمُّ قَفَيْنَا عَلَىٰ ءَاكْرِهِم بِرُسُلِنَا﴾ أخبر أنه جعل في ذريتهما النبوة والكتاب، وبعث منهم رسلا.

ذكر في الآية الأولى أنه جعل في ذريتهما النبوة والكتاب، ولم يذكر الرسالة، وذكر في هذه الآية الرسالة فيهم وفي ذريتهم، أي: أرسلنا رسولا على أثر رسول، وأتبعنا بعضهم بعضا: من قفا يقفو.

ثم ذكر أنه قفى بعيسى بن مريم؛ لأن عيسى – عليه السلام – من أولاد إسحاق – عليه السلام – وبعث محمدا علية من بعد، وهو من ولد إسماعيل، عليه السلام.

وقال بعض أهل التأويل<sup>(١)</sup>: وقفينا أي أتبعنا، ويقال: قفيت فلانا، أي: عينته وسميته، وقفوته أقفوه قفوا وقفيا، واقتفيت به، أي: لزمته.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ ٱبَّعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً ﴾، وصف الله تعالى الذين اتبعوا الرسل وآمنوا بهم بالرحمة والرأفة فيما بينهم، وهو كما ذكر في آية آخرى: ﴿إِذْ كُنتُمْ أَعْدَاءٌ فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصَّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، وقال: ﴿إِنَّ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الرَّحْنَ وُدًا ﴾ [مريم: ٩٦]، وقال في آية أخرى: ﴿أَيْدِنَ عَلَى ٱلْكُفّارِ رُحَمَاءٌ بَيْنَهُم ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقال: ﴿أَذِلَةٍ عَلَى ٱلْمُؤْونِينَ أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكُفِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥٤]، ونحو ذلك؛ وذلك لأن السبب الذي جمعهم واحد، وهو التوحيد والإسلام.

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۱/ ٦٨٩).

قيل: كيف وقع بينهم من العداوة والبغضاء ما وقع وسبب الجمع قائم، حتى استحل بعضهم قتال بعض من نحو الخوارج والمعتزلة؟

قيل: إنما وقع ذلك فيما بينهم وإن كان سبب الجمع قائما؛ لما كانت تلك الألفة والرأفة بلطف من الله تعالى، وقد زال ذلك اللطف وارتفع، وحدث بينهم ما حدث.

أو نقول: إن الخوارج قد أحدثوا من أنفسهم أشياء حتى سموا المسلمين كفرة بما ارتكبوا الكبائر، حتى نصبوا القتال والحرب معهم، وكذلك المعتزلة سموا أصحاب الكبائر: فسقة وفجرة ومنزلتهم بين الكفر والإيمان ومن سمّى آخر: كافرا أو فاسقا، فلا شك أن يحدث بينهما عداوة وتباغض، فما حدث بيننا وبينهم من العداوة بتسميتهم إيانا فسقة وفجرة وكفرة بارتكاب الكبائر، وإن كان السبب الذي جمعهم قائما عندنا، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَرَهْبَانِيَّهُ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ . . . ﴾ الآية، ذكر في القصة أن في الفترة التي كانت بين عيسى ومحمد - عليهما الصلاة والسلام - كان من بني إسرائيل ملوك غيروا التوراة والإنجيل، وبقي منهم أناس مؤمنون بعيسى - عليه السلام - ويعملون بما في الكتب، فهم هؤلاء الملوك أن يقتلوهم لإبائهم اتباعهم والعود إلى مذهبهم، فخرجوا من بينهم، فترهبوا؛ رجاء أن يتخلصوا منهم (١)، فذلك ﴿وَرَهْبَانِيّةُ البَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾، أي: فرضنا عليهم تلك الرهبانية، ولم نأمرهم بها، ولكن فرض عليهم وكتب في الجملة أن يطلبوا رضوان الله فابتدعوا تلك الرهبانة؛ رجاء أن يكون فيها رضوان الله، والله أعلم.

قال: ﴿فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا﴾، أخبر أنهم ابتدعوا شيئا لم يكتب عليهم، ثم ذكر أنهم لم يرعوه حق رعايته، ذمهم، لتركهم الرعاية لما ابتدعوه، ففيه دلالة أن من افتتح أمرًا لم يفرض عليه من صلاة أو صوم أو نحو ذلك، ثم لم يقم بوفائه وإتمامه، لحقه ذم كما لحق هؤلاء.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَنَاتَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْهُمْ أَخَرَهُمْ ۚ وَكِثِيرٌ مِنْهُمْ فَنْدِهُونَ﴾ أخبر أن الذين آمنوا وثبتوا على الإيمان أنه يؤتيهم أجرهم، أي يوجب لهم أجرهم، ﴿وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ نَسِفَرَتَ﴾، أي: كافرون.

كذلك ذكر في حرف ابن مسعود رضي الله عنه: ﴿وكثير منهم كافرون﴾. وذكر أن بعضا بعدما ترهبوا اشتد عليهم الترهب؛ فعادوا، ورجعوا، ودخلوا في دين

<sup>(</sup>۱) أخرج هذه القصة النسائي والحكيم الترمذي في نوادر الأصول وابن جرير (٣٣٦٧٦) وابن المنذر وابن مردويه عن ابن عباس بنحوه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٩).

أولئك الملوك، والله أعلم.

قال القتبي: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةُ ﴾: أي: العبادة، يعني: الخوف.

و ﴿ ٱبۡتَدَعُوهَا﴾ الابتداع أن تفعل شيئا لم يفعل قبلك، يقال منه: أبدعت، وابتدعت، وبدعت أيضا.

وقيل: الرهبانية اسم مبني من الرهبة، لما فرط فيه وقد نهى الله عنه بقوله: ﴿لَا تَغَـٰـلُواْ في دِينِكُمُ ﴾ [النساء: ١٧١] ويقال: دين الله بين المقصر والغالي.

وقوله: ﴿مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِمْ ﴾، أي: ما أمرناهم بها، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَـنُواْ اَتَّقُواْ اللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِ. يُؤَيِّكُمْ كِفْلَيْنِ مِن تَحْمَتِهِ. وَيَجْعَل لَكُمُّ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ. وَيَغْفِرْ لَكُمُّ وَاللَّهُ غَفُورٌ تَجِيمٌ ﴿ يَلَكُ يَعْلَمُ اَهْلُ الْكِئْبِ أَلَا يَفْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِن فَضَـلِ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيكِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴿ ﴿ ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَـنُواْ اَتَّـقُواْ اَللَّهَ وَءَامِنُواْ بِرَسُولِهِـ، پقول بعض أهل التأويل: يأيها الذين آمنوا بعيسى بن مريم آمنوا بمحمد ﷺ.

ولكن هذا ضعيف؛ لأن الإيمان برسول من الرسل إيمان بجميع الرسل عليهم السلام. وتأويل الآية: يأيها الذين آمنوا بالرسل جملة على غير الإشارة والتفسير، آمنوا برسول الله محمد ﷺ على الإشارة به؛ لأن الإيمان بالرسل على غير الإشارة أمر سهل وإنما يصعب الإيمان به ويشتد بالإشارة إلى واحد؛ لأنه لما آمن بالمشار إليه، لزمه اتباع أمره، ونهيه، ولزمه موالاة من والاه واتبعه، ويلزمه معاداة من عاداه وخالفه في أمره ونهيه وترك اتباعه، وإن كان له أبناء وآباء، وذو إحسان، يجب أن يكون أحب الناس إليه وأقرب وأبر، فهذه معاملة الرسول الذي آمن به على الإشارة إليه وأنها تشتد في الطلب. وأما عند الإجمال والإرسال فأمر سهل إنما فيه تصديق كل صادق وتكذيب كل كاذب، وكل الناس قد اعتقدوا أصل تصديق الصادق وتكذيب الكاذب، وليس في الإجمال والإرسال، إلا ذلك، وأما عند التعيين يوجد الامتحان، وبه يظهر نفاق المنافقين وتحقيق المؤمنين المحققين، وذلك قوله: ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَنَهُمْ ﴿ وَلَو نَشَاءُ لَأَرْسَكُهُمُ﴾ [محمد: ٢٩، ٣٠]، ظهر نفاقهم بما أمروا بالجهاد والخروج معه على الإشارة، وكقوله: ﴿وَمَنْهُم مِّنْ عَلَهَدَ اللَّهَ لَـبِثُ ءَاتَلْنَا مِن فَضْلِهِء لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنكُونَنَّ مِن ٱلصَّالِحِينَ . فَلَمَّآ ءَاتَنهُم مِن فَضْلِهِ. بَخِلُوا بِهِ. وَتَوَلَّواْ وَهُم مُّعْرِضُونَ﴾ [التوبة: ٧٥، ٧٦]، وقد وعدوا في الجملة أنه لو أعطاهم كذا من فضله لنصدقن، فلما أوتوا ذلك وأمروا بإخراجه أبوا إخراج ذلك عند الإشارة إليه؛ فعلى ذلك جائز أن يكون تأويله: يأيها الذين آسوا

بالرسل جملة، آمنوا بهذا الرسول المشار إليه؛ لما يصعب الأمر، ولما يلزم في ذلك معاداة من خالفه وترك اتباعه وإن كان أقرب الخلائق إليه، وكذلك عامل أصحاب رسول الله وشيخ أقاربهم وأرحامهم لما آمنوا برسول الله وصار عندهم رسول الله أحب إليهم من أنفسهم وآبائهم وأولادهم، وعادوا جميع أقاربهم الذين خالفوا رسول الله وتركوا اتباعه، وفي ذلك آية عظيمة؛ ولذلك فضل إيمان من آمن في أول خروجه عن إيمان من تأخر منهم عن ذلك الوقت، ولا قوة إلا بالله.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُؤتِكُمُ كِفْلَيْنِ مِن تَمْيَهِ ، قوله: ﴿ يُؤتِكُمُ ﴾ ، أي: يوجب لكم ﴿ كِفْلَيْنِ مِن تَمْيَهِ ، أوله: ﴿ يُؤتِكُمُ ﴾ ، أو الإجمال ، وأجر الإيمان بالرسل كلهم على الإجمال ، وأجر الإيمان بالرسل على الإشارة والتفصيل ؛ ذكر هاهنا ﴿ كِفْلَيْنِ مِن تَمْيَهِ ، وقال في آية أخرى : ﴿ يُؤَوِّنَ آَجَرِهُم مُرَيِّنِ بِمَا صَبُرُوا ﴾ [القصص : ١٥] يحتمل قوله : ﴿ كِفْلَيْنِ ﴾ : مرتين وقوله : ﴿ مُرَيِّنَيْنِ ﴾ [القصص : ١٥] : كفلين ؛ فيكون أحدهما تفسيرًا للآخر .

ثم ذكر هاهنا الأجر لهم من رحمته، وذكر هنالك الأجر مطلقا؛ ليعلم أن ما ذكر لأعمالهم من الأجر إنما هو فضل منه ورحمة لا استحقاق على ما ذكرنا، والله الموفق.

ثم يحتمل ما ذكر من الأجر مرتين يكون مرة في الدنيا، والأخرى في الآخرة كقوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَلَذِهِ الدُّنِيَا حَسَنَةٌ وَلَدَارُ ٱلْأَخِرَةِ خَيْرٌ ﴾ الآية [النحل: ٣٠]، وقوله: ﴿ رَبَّنَا عَالِنَا فِي ٱلدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً ﴾ [البقرة: ٢٠١]، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون ما ذكر من الأجر مرتين يكون وعدا في الآخرة، ويكون قوله: ﴿مُرَّزَيِّنِ﴾ أي: كفلين، أي: ضعفين، كقوله: ﴿يُصَّنَعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمُ ﴾ [الحديد: ١١]. ثم قوله: ﴿كِفَلَيْنِ﴾ قال أكثر أهل التأويل (١): أي: أجرين.

وقال بعضهم (۲): حظين، ونصيبين.

وجائز أن يكون سماه: كفلا؛ لأنه كفله؛ ألا ترى أن ذا الكفل ذكر إنما سمي به؛ لأنه كان يكفل لفلان، فعلى ذلك جائز تسميته هذا كفلا؛ لأنه يكفل به، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَجْعَل لَكُمْ نُورًا نَمْشُونَ بِهِ.﴾ هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: النور كناية عما يبصر به ويتضح، والمشي كناية عن الأمور، يقول - والله أعلم-: يجعل ما تبصرون به السبيل، ويتضح لكم الأمور، ويزول عنكم الشبه؛ فيكون

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٣٦٨٥)، (٣٣٦٨٧) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٢٦٠/٦) وهو قول الضحاك أيضًا.

 <sup>(</sup>۲) قاله قتادة، أخرجه عبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٢٦١)، وانظر: تفسير غريب الفرآن
 لابن قتيبة ص (٤٥٥).

المشي كناية عن الأمور، والنور كناية عن البصر، والله أعلم، وهو كقوله تعالى: ﴿أَوَ مَن كَانَ مَيْـتُنا فَأَخْيَـنْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُم نُورًا يَمْشِى بِهِ، فِى اَلنَّاسِ كَمَن مَثْلُهُ فِى الظُّلُمَـنَتِ﴾ [الأنعام: ١٢٢] أي: لا سواء، وهو كناية عما ذكرنا ليس بتصريح.

والثاني: على حقيقة إرادة المشي، وحقيقة النور، وذلك يكون في الآخرة، كقوله: ﴿ يَسْعَىٰ بَيْرَكَ أَيْدِيهُمْ وَبِأَيْمَانُهُمْ يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَتْهِمْ لَنَا نُورَنَا . . . ﴾ الآية [التحريم: ٨].

وقال أهل التأويل: النور هاهنا القرآن، أي: أعطاكم قرآنا يفضي بكم إلى سبيل الخير، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَغْفِرُ لَكُمُ ﴾ الغفران من الستر، كأنه يقول: يستر علكيم مساويكم بينكم؛ لأن ذكر المساوي ينقصهم النعم، ويحملهم على الحياء من ربهم. وقوله: ﴿وَٱللَّهُ عَٰفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾، أي: يرحمهم، ويخلدهم في جنته.

وقوله: ﴿ إِنَّلًا يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِنْبِ ﴾ أجمع أهل التأويل واللغة أن حرف «لا» زيادة هاهنا وصلة، أي: ليعلم أهل الكتاب، وقد يزاد في الكلام حرف «لا» ويسقط بحق الصلة، يعرف ذلك أهل الحكمة والفقه؛ كقوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا ﴾ [النساء: ١٧٦] ليس يبين لنا أن نضل، ولكن يبين لنا لنعلم ونهتدي، فعرف الحكماء والفقهاء أن كلمة «لا» أسقطت هاهنا؛ فعلى ذلك عرفوا أن حرف «لا» هاهنا في قوله: ﴿ إِنَاكَ اللَّهُ عَلَمَ ﴾ زيادة، معناه: ليعلم أهل الكتاب: أن لا يقدرون على شيء من فضل الله.

ثم لا يحتمل أن يكون ذكر قوله: ﴿ فِئَلا يَعْلَمُ أَهْلُ ٱلْكِنْبِ أَلّا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِن فَضّلِ الله على غير تقدم قول كان منهم حتى خرج هذا جوابا لهم عن ذلك؛ ولكن يذكر شبئا يشبه أن يكون الذي ذكر هو جواب ذلك الذي كان منهم، وهو أنهم كانوا أهل كتاب وأهل علم بالكتاب، يرون لأنفسهم فضلا على غيرهم وخصوصية ليست لغيرهم عندهم، فلما بعث الله تعالى محمدا على أليهم وإلى الناس كافة، وأنزل عليه كتابا، وهو أمين عندهم، وذكر في كتابه ما كان في كتبهم، وأمرهم باتباعه والانقياد له والطاعة، وأحوجهم جميعا إلبه وإلى ما في كتابه، أنكروا فضل الله عليه وإحسانه إليه، فعند ذلك قال: ﴿ يَعْلَمُ عَلَى اللهِ عَلَى مَن يَشَاء، ليس ذلك إليهم.

ثم [في] قوله تعالى: ﴿يَعْلَرَ أَهْلُ ٱلْكِنَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ دلالة نقض قول المعتزلة في أن الله تعالى قد أعطى كل شيء ما يقدر على الوصول إلى جميع فضائله وإحسانه، وقد أخبر ﴿يَعَلَمُ أَهْلُ ٱلْكِنَابِ أَلَّا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ ﴾، والمعتزلة يقولون، بل يقدرون فهذا خلاف لظاهر الآية، والله أعلم.

وفي قوله: ﴿وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُوْتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ - أيضا - دلالة نقض قول المعتزلة من جهة أخرى، وهو أنه ذكر المشيئة فيما هو حقه فضل وما هو حقه عدل، حيث قال: ﴿وَأَنَّ ٱلْفَضْلَ بِيدِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءُ ﴾، ولم يذكر المشيئة فيما هو حقه عدل، وما هو ظلم وجور، بل أطلق القول في ذلك، فقال: ﴿وَمَا رَبُّكَ بِطَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [فصلت: ٤٦]، وقال: ﴿وَمَا اللّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْقِبَادِ ﴾ [غافر: ٣١]، وقال: ﴿لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ﴾ [النساء: ٤٠]، وقال: ﴿وَالَ لَلّهُ يُرِيدُ ظُلْمً النّاسَ شَيْعًا ﴾ [يونس: ٤٤]، وغير ذلك من الآيات نفي أن يلحق أحدا منه الظلم والجور؛ ليعلم أن فعل الهدى منه يصل إلى من هداه وأرشده، والإضلال منه عدل، وكذلك قال: ﴿يُولِ الله الهدى والرشد إنما ناله بفضله ورحمته، ومن ضل فذلك عدل منه؛ ولذلك قال: ﴿يَلُ اللّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنَّ هَدَدُكُمْ لِلْإِيمَنِ ﴾ [الحجرات: ١٧] والله الهادي.

## سورة المجادلة، وهي مدنية

## 

قوله تعالى: ﴿ فَدْ سَمِعَ اللّهُ قُولَ الَّتِي تُجَدِلُكَ فِى رُوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ بَسْمَعُ تَحَاوُرُكُمَا ۚ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيعٌ اللّهِ وَاللّهُ بَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ۚ إِنَّ اللّهَ وَلَدْنَهُمْ وَلَدْنَهُمْ وَلَانَهُمْ وَلَدْنَهُمْ وَلَانَهُمْ اللّهِ وَلَوْرَا وَإِنَ اللّهَ لَعَفُو عَفُورٌ ﴿ وَاللّهِ بِمَا تَعْمَلُونَ مِن نِسَآبِهِمْ ثُمَ يَعُودُونَ لِمِنَا فَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا ذَلِكُو تُوعَظُونَ بِهِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴾ فَمَن لَمْ يَشَعُطِع فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِمنا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا لِمَنْ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَلَاكُونِ مَنْ قَبْلِ أَن يَتَمَاسًا فَمَن لَرْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِمنا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَقَلْمَ مُ سِتِينَ مِسْكِمنا ذَلِكَ لِتُؤْمِنُوا فَيَعْرَدُ وَعَلْمُ وَيَلِكُ وَلَاكُونِينَ عَذَابُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَوَلِكُ وَلَاكُونِينَ عَذَابُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهُ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهُ وَلِلْكُونِينَ عَذَابُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَتَلْتَكَ حُدُودُ اللّهُ وَلَاكُونِينَ عَذَابُ اللّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهُ وَلِلْكُونِ فَا عَلَالُهُ وَلَاكُونَ عَلَى اللّهُ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ اللّهُ وَلَاللّهِ وَرَسُولِهِ وَ وَتِلْكَ حُدُودُ اللّهُ وَلَلْكُونِ اللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَرَسُولِهِ وَاللّهُ وَلَالْكُونُ اللّهُ اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلِيلًا لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللل

قوله - عزوجل-: ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِى إِلَى اللَّهِ ﴾ قال جماعة من أهل التفسير: إنها نزلت في أوس بن الصامت - أخي عبادة بن الصامت - وامرأته، غير أنهم اختلفوا في اسم امرأته.

قال ابن عباس - رضي الله عنه-: كان اسمها خولة (١١).

وعن عائشة - رضي الله عنها - أنها كانت جميلة <sup>(٢)</sup>.

وقال بعضهم (٣) بأنها كانت تسمى: خويلة على تصغير خولة.

وروي في بعض الأخبار أن أول من ظاهر [من] امرأته أوس، قال: وكان [به] لمم، فقال في بعض ضجراته ذلك القول، وهذا يرويه محمد بن كعب القرظي، لكنه لا يحتمل أن يكون أراد باللمم الجنون؛ لأن المجنون لو طلق امرأته لا يقع الطلاق فضلا أن يكون ظهاره ظهارا.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳۳۷۱۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣٣٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) قالته عائشة، أخرجه ابن جرير (٣٣٧١٤).

وتأويل قوله: «وكان به لمم»، أي: فضل غضب وشدة؛ فكأنه لم يكن به حلم، ثم اختلفت الروايات في شأنها وشأن زوجها:

منهم من روى - وهو محمد بن كعب-: أنها أتت رسول الله على وقالت: إن أوسا أبو ولدي، وابن عمي، وأحب الناس إلي، وقال كليمة؛ والذي أنزل عليك الكتاب ما ذكر طلاقا، قال: أنت على كظهر أمي. فقال لها رسول الله على: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه" قالت: يا رسول الله، لا تقل ذاك ما ذكر طلاقًا، فقال رسول الله على: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه"، وكررت المرأة ذلك، ويرد رسول الله على، ثم قالت: "اللهم إني أشكو إليك شدة وجدي به، وما يشق على من فراقه، اللهم أنزل على نبيك، فأنزل الله تعالى: ﴿فَدَ سَمِعَ اللهُ مَدَ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فَإَطْعَامُ سِتِينَ مِشْكِكناً ﴾ (١).

وفي بعض الأخبار رواها الكلبي: أنها أتت رسول الله على فقالت: يا رسول الله، إن زوجي أوس بن الصامت تزوجني يوم تزوجني وأنا شابة، ذات أهل كثير ومال كثير، فأكل شبابي حتى إذا كبرت عنده سني، وذهب أهلي، وتفرق مالي، وضعفت - جعلني عليه كظهر أمه، ثم تركني إلى غير شيء، وقد ندم وندمت؛ فهل من شيء يجمعني وإياه يا رسول الله؟! فقال - عليه السلام -: «أطلقك؟» قالت: لا، قال: «ما أمرت في شأنك من شيء، فإن نزل علي في شأنك شيء أبينه لك»، فرفعت يديها إلى السماء تدعوه وتتضرع إليه أن ينزل إليه بيان أمرهما، ثم خرجت من عنده، وأتت زوجها، فنزل جبريل - عليه السلام - بهذه الآية (٢).

وروي في بعض الأخبار أنها أتت رسول الله وقالت: إن زوجي أوس بن الصامت تزوجني وإني شابة ذات مال وأهل، حتى إذا أكل مالي، وأفنى شبابي، وكبرت سني، ورق عظمي، وباد أهلي - جعلني عليه كظهر أمه، ولي منه صبيان إن أنا وكلتهم إليه ضاعوا، وإن ضممتهم إلى نفسي جاعوا، فقال النبي في اغزبي فلعلك الظالمة لزوجك»، فقالت: يا أمين الله في أرضه، إنه لظالم لي، فقال: «اذهبي؛ فإن فيكن الضعف والعجز» قال: فجعلت تجادله، فلما رأت أنه لا يرفع بها رأسا، ولا تجد عنده مخرجا، خرجت فرفعت طرفها إلى السماء تشكو إلى الله صنع زوجها بها، وقالت: «اللهم إني أتبت [أمينك في] أرضك، فلم يرفع لي رأسا، فتول اليوم حاجتي، وارحم ضعفي وقلة حيلتي»، فلم تصل منزلها حتى هبط جبريل - عليه السلام - بالوحى: ﴿قَدَ

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير (٣٧٧١٩).

<sup>(</sup>٢) ذكره البغوي في تفسيره (٤/ ٣٠٤) بنحوه.

سَمِعَ اَللَهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللّهِ فدعا أوسا زوجها فقال: «ما الذي حملك على ما صنعت بخولة، وقد أنزل الله فيها ما أنزل؟»، وبعث إليها فرحب بها، فقال: يا رسول الله عمل الشيطان، فهل من أمر يجمعني الله وإياها؟ قال: نعم، ثم تلا عليهم آية الكفارة إلى آخرها (١).

ثم بين هذه الروايات اختلاف: ذكر في رواية القرطبي أنه قال - عليه السلام-: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه"، وفي رواية قال لها: "ما أمرت في شأنك من شيء"، لكنه يمكن التوفيق بين الخبرين، وهو أن قوله: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه" على ما كان أهل الجاهلية يرونه محرما، فقال: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه" من ذا الوجه، لكنه لم ينزل على شيء في بيان هذا، فإن ينزل شيء على في هذا أبينه لك.

والثاني: أن ليس في قوله: «ما أراك» إثبات حرمة، بل هو قول على الظن بما قد كان الناس يعرفون بينهم لذلك القول، ويجوز أن يراد التقرير على ذلك، أو يرد لهذه الحادثة الحرمة بالوحي، فتوقف في الجواب مع الإشارة لها بالامتناع من الزوج؛ احتياطا لباب الحرمة، والله أعلم.

ثم إن بعض الفقهاء ذكر الاختلاف بين السلف في حكم الظهار قبل نزول الآية: عن عكرمة أنه قال: كانت النساء تحرم بالظهار حتى أنزل الله تعالى هذه الآية، وكان طلاقا قبل نزول الآية، فجعله الله تعالى بهذه الآية ظهارا.

وعن أبي قلابة وغيره: كان طلاقهم في الجاهلية الإيلاء والظهار (٢٠).

وعن أبي هريرة – رضي الله عنه – أنه قال: إنما كان طلاق أهل الجاهلية الظهار، وقد جعل لهذه الأمة حرمة ترتفع وتزول بالكفارة التي أوجب.

وعن الحسن أنه قال: كان الظهار أشد الطلاق، وأحرم الحرام، إذا ظاهر من امرأته لم يرجع إليها أبدا.

والأشبه أنه لا يكون طلاقا في الإسلام لو كان يكون في الجاهلية، وأنه [لا] يكون موجبا حرمة لا ترتفع أبدا؛ كما قال الحسن؛ فإنه ذكر في حديث خولة أن زوجها لما قال لها: ما أراك إلا وقد حرمت علي، قالت: والله ما ذكرت لي طلاقا، ولو كان الظهار طلاقا لعرفته، وكذلك لما أخبرت رسول الله علي أنه قال لي: أنت علي كظهر أمي،

<sup>(</sup>١) ذكره البغوي في تفسيره (٤/ ٣٠٤) بنحوه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جريّر (٣٣٧٣١).

فقال – عليه السلام –: "ما أراك إلا وقد حرمت عليه" (١)، قالت: يا رسول الله، لا تقل ذاك؛ ما ذكر طلاقا، ولم يرد عليها اعتقادها في أن الظهار طلاق، وكذلك ما روي في رواية أخرى في حديث طويل: جعلني عليه كظهر أمه، ثم تركني إلى غير شيء، فهل من شيء يجمعني وإياه يا رسول الله؟ فقال – عليه السلام –: "أطلقك؟" قالت: لا، قال: "ما أمرت في شأنك من شيء"، ولو كان الظهار طلاقا بعد الإسلام قبل نزول هذه الآية لما قال: "أطلقك؟" بعدما قالت: "جعلني عليه كظهر أمه"، ولما قال: "ما أمرت في شأنك من شيء"، وحكم شريعته أنه طلاق مزيل للملك، دل هذا يقرر ما قلنا إنه ذكر في حديث خولة وأوس أنه أول من ظاهر في الإسلام فكيف يكون طلاقا؟!

فإن قيل: أليس على قال: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه»، والحرمة التي لا ترفع النكاح بالظهار إنما ثبتت بعد نزول الآية، والآية نزلت بعد صدور القول من أوس بن الصامت؛ فدل أن مراده تحريم الطلاق، فهذا يدل على أن هذا الحكم كان ثابتا في شريعته قبل نزول آية الظهار بوحي غير متلو وإن كان قبل ذلك في حكم الجاهلية، فكذلك ذلك الزوج قال للمرأة - أيضا-: «ما أراك إلا وقد حرمت علي»؛ دل هذا على أنه كان طلاقا قبل نزول الآية.

[قلنا]: هذا حجة عليكم؛ فإنه لو كان المراد بقوله – عليه السلام –: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه» إثباتا للحرمة فيها بالظهار؛ لكونه طلاقا، فكيف يحكم عليها بالحرمة بالظهار بعد حكمه بالطلاق بذلك القول بعينه في شخص بعينه، وقد صح في الدديث أن النبي على دعا أوسا وامرأته بالكفارة، وأبقى النكاح بينهما (٢) لو كان ذلك طلاقا؟! والمثبت حكمه إنما ينسخ بالآية الثانية إلى حكم آخر، فظهر ذلك في المستقبل لا في الماضي؛ فدل أن هذا حجة عليه، ولكن إنما قال: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه؛» للوجهين اللذين ذكرناهما، والله أعلم.

فإن قيل: إن النبي ﷺ لم يحكم بالطلاق في حقها، مع أن الظهار كان طلاقا بطريق القطع، بل قال: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه» على طريق الظن؛ لأنه جائز أن يكون الله تعالى قد أعلمه أنه سينسخ حكم هذا القول وينقله من الطلاق إلى تحريم المتعة، فلم يقطع القول فيه حتى نزلت الآية.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن مردويه عن ابن عباس، وعبد بن حميد وابن مردويه، والبيهقي في السنن عن أبي العالية مرسلًا، كما في الدر المنثور (٦/٢٦٤، ٢٦٧).

<sup>(</sup>٢) تقدم.

قيل: لو كان ذلك حكما ثابتا مقررا في شريعته، لم يمتنع النبي رَبِيْ عن العمل به، وحكمه بذلك ما لم ينزل عليه الناسخ وإن أعلم أنه سينسخ؛ لأنه يجب عليه العمل بما أنزل عليه؛ لقوله: ﴿وَأَنِ اَحَكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ الله ﴿ [المائدة: ٤٩] وقوله: ﴿بَلَغٌ مَا أُنِلَ عليه؛ لقوله: ﴿وَأَنِ احْكُم بَيْنَهُم بِمَا أَنْزَلَ الله ﴿ [المائدة: ٤٩] وإذا ورد الناسخ بخلافه يكون عمله في المستقبل لا فيما مضى، وإنما يستقيم هذا على ما قلنا: إن الظهار قبل نزول الآية لا حكم له في الإسلام، وكان تحريما في الجاهلية؛ فمتى وجد هذا السبب، ووقعت هذه الحادثة، أمرها بالاجتناب عن الزوج؛ احتياطا حتى نزلت الآية؛ فيظهر أن حكمه ما هو؟ من حين وجوده؛ إذ يجوز أن يريد الله تعالى بهذا هذا الحكم، وإن كان لا علم للمباشر به؛ إذا ورد مجملا في إيجاب حكم، ثم ورد البيان متأخرا، والنص العام الذي يتأخر بيانه على خلاف ظاهره؛ فعلى ذلك هذا: والله أعلم.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿فَدَ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا﴾، أي: سمع فولها ومجادلتها في زوجها، ومجادلتها مع رسول الله ﷺ في سؤالها إياه عما ابتليت بقول زوجها لها: «أنت على كظهر أمي».

[و] المجادلة هي المخاصمة، وهي المحاورة، وكان مجادلتها في زوجها أن قالت «والله ما ذكرت طلاقا»، حين قال لها بعدما قال لها: «إن خرجت من الدار، فأنت علي كظهر أمي»، وخرجت -: «ما أراك إلا وقد حرمت علي».

وأما مجادلتها مع النبي – عليه السلام – ومحاورتها هي قولها: «لا تقل ذلك»، وقول رسول الله ﷺ: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه»، فهذه محاورتهما.

ومن الناس من يقول: المحاورة: هي المراجعة في الكلام، وهما يرددان الكلام ومن الناس من يقول: المحاورة: هي المراجعة في الكلام، وهما يرددان الكلام ويراجعانه ويكررانه، وهو ما ذكر أن النبي - عليه السلام - يكرر قوله: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه»، وهي تردد وتكرر قولها: «لا تقل ذلك يا رسول الله؛ فإنه ما ذكر طلاقا»، ولكن هذا قربب من الأول.

وقال بعض أهل اللغة: ﴿ غَاوُرَكُمَا ﴾، أي: كلامكما، والتحاور: الكلام بين اثنير. وتوله – عز وجل –: ﴿ وَتَشْتَكِنَ إِنَّكَ اللَّهِ وَٱللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرُكُما ۚ فَيل فيه بوجهين:

أحدهما: أن تشتكي إلى رسول الله ﷺ، لكن الله تعالى أضاف إلى نفسه؛ لأن مرادها أن تنزل آبة من الله تعالى على رسوله بالفرج عنها.

والثاني: أن شكواها إلى الله تعالى وتضرعها قد كان حيث لم تجد الفرج والسخرح فيما قال لها رسول الله عابه الصلاة والسلام: «ما أراك إلا وقد حرمت عليه». فاشتخب

إلى الله تعالى، ودعت، وتضرعت؛ حتى أنزل الله تعالى على رسوله الآية فيها، وجاءت الرخصة لهما بالاجتماع بعد التكفير على ما ذكر في الخبر، والله أعلم.

ثم فوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ بَسْمَعُ نَحَاوُرُكُمآ ﴾، أي: سمع لها بما أجاب وأغاث بالفرج فيما استكت إليه، وسمع لرسول الله ﷺ بما أبان ما ظهر له من الحكم في الحادثة التي أشبهت عليه، وأشكل عليه ذلك.

ثم اختلفت الأخبار في أمرهما - أيضا - حيث دعا رسول الله ﷺ [أوسًا] وأخبره بالآية التي نزلت في أمرهما:

قال الفرطبي: لما نزلت الآية دعا زوجها أوسا، فقال له: «أعتق رقبة»، قال. ما عندي رقبة أعتقبا، قال: «فصم شهرين»، قال: ما أستطيع يا رسول الله، إني لأصوم يوما واحدا فيشق علي، فكيف صوم شهرين متتابعين؟ قال: «فأطعم ستين مسكينا»، قال: فعم، قال: فأطعم ستين مسكينا فأمسكها (١).

وهي رواية أخرى ذكرها الكنبي: لما نزلت رخصتهما أرسل رسول الله يُتَقِينُهُ إلى أوس ابن الصامت فأتاه، فقال: "ويحك ما حملك على ما صنعت وقلت؟" قال: الشيطان يا رسول الله؛ فهل من رخصة تجمعني وإياها؟ قال: "نعم"، وقرأ عليه هذه الآيات الأربع، وقال له. "هل تستطيع أن تعتق رقبة؟" قال: لا والله يا رسول الله، إن المال لقنيل غير كثير وإن الرقاب لغالية، قال: "فهل تستطيع أن نصوم شهرين متتابعين؟" قال: لا والله يا رسول الله، لولا أني آكل هي يوم ثلاث مرات لكلّ بصري، ولظننت أني سأموت، قال. "فهل نستطيع أن تطعم ستين مسكينا؟" قال. لا والله يا رسول الله، إلا أن تعينني فأعانه على السلام بخمسة عشر صاعا، وأخرج أوس من عنده خمسة عشر صاعا فتصدق به على منين مسكينا ""، فجمع الله بينه وبينها.

وذكر في خبر آخر أن رجلاكان ظاهر من امرأته، وكان هو يصوم عنه، فواقع امرأته في مد. الصوم، فأتى رسول الله بَيْنَة فأخبره بذلك، فعابه رسول الله بَيْنَة على فعله، ثم أمره بأن يخدر بما وصفنا من الكفارات، فقال [بي] كل واحدة: لا أستطيع قال: فأمره - عليه شم أن يأتي موضع كذا إلى أبي زريق، ويأخذ منه وسقا من التمر، فيعطي ستين سكم كن مسكين ينفقه على عياله (")، ذكر في الإطعام في خبر: «لا أستطبع»، وفي

القدم عن محدد من العب القرظي بنحود.

١٤ خرجه ابن حرير (٣٣٧١٨) من ابن عباس وعن قددا (٣٣٧١٥)، (٣١٧٣١) بالحود

أخرجه أمر دارد (۱۱ م ۱۷۳) كتاب الطلاق. باب في الظهار (۲۲۱۳)، والترمدي (۲/۷۸) أبواب الطلافي والدمان: باب ما جاء في المظاهر يواقع قبل أن يكفر (۱۱۹۸) وابن ماجه (۳/٤٥٦) كتاب الطلاق: باب الظهار (۲۰۱۳) من حديث سلمة بن صحر البياضي

خبر أنه قال: «أما هذا فنعم»، وفي حديث آخر: «لا إلا أن تعينني»؛ فيشبه أن يكون هذا القول منه: «أما هذا فنعم» بعدما وعده رسول الله ﷺ في الإعانة أو بإعطاء الوسق؛ فتكون الأخبار على الوفاق، والله أعلم.

وفي هذه الأخبار دليل على أن الكفارة إذا لزم فيها طعام، فمن الحنطة نصف صاع؛ لأنه جعل نصف صاع من الحنطة طعام مسكين، وأنه يجوز من صدقة الفطر، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن لِسَآيِهِم﴾، قرئ ﴿يظَّهرون﴾ مشددة

الظاء بغير ألف، وهو في الأصل: «يتظهرون»، فأدغمت التاء في الظاء، وشددت.

وقرئ بفتح الياء وتشديد الظاء بألف، وهو في الأصل "يتظاهر" فأدغمت التاء في الظاء شددت.

وقرئ - أيضا - ﴿ يُطَاهِرُونَ ﴾ ، بتخفيف الظاء بألف من: ظاهر يظاهر مظاهرة.

والمعنى واحد فيما اختلف من قراءاتهم يقال: ظاهر الرجل من امرأته، وتظاهر وتظهر منها بمعنى واحد، وهو أن يقول لها: «أنت علي كظهر أمي».

وقال القتبي: ﴿ يُطَاهِرُونَ ﴾ ، أي: يحرمون تحريم ظهور الأمهات.

وقال أبو عوسجة: ﴿ يُظَاهِرُونَ ﴾ هذه يمين أن يقول الرجل لامرأته: «أنت علي كظهر أمي»، وأما «يظّاهرون» من «التظاهر» وهو التعاون، يقال: تظاهروا، أي: تعاونوا، ولكن هو خلاف ما تضمنته الآية والله أعلم.

ثم الظهار كان عند أولئك القوم ظاهرا، وهو ما روينا في قصة امرأة أوس لما همت أن تخرج من الدار، قال لها: «إن خرجت من الدار، فأنت علي كظهر أمي»، وكذلك هذه الدلالة في قوله: ﴿ يُطَاهِمُونَ ﴾.

والظهار أخذ اسمه من "الظهر"، وكذلك فيما عرف المسلمون فيما بينهم هذا اللفظ، وهو قوله: "أنت على كظهر أمي"، والآية توجب أن يكون الظهار فيما يقول: "أنت على كأمي"، وهو قوله: (هُمَّا هُرَكَ أُمَّهُ تَهِمَّ إِنَّ أُمَّهَ تُهُمَّ إِلَّا الَّتِي وَلَدْنَهُمُّ ، ذكر الأمهات، ولم يذكر ظهور الأمهات؛ فصار ظاهر الآية يوجب هذا.

وبهذا احتج محمد - رحمه الله - لمذهبه فيمن قال لامرأته: «أنت علي كأمي»، قال: يكون ظهارا.

وأما أبو حنيفة - رحمه الله - فإنه قال: لا يكون مظاهرا، إلا أن ينوي بذلك الحرمة، فإن نوى به كان، وذهب في ذلك إلى ما روي من ذلك الحرف - أعني: قوله: أنت على كظهر أمى - وإنما نزلت الآية فيمن قال ذلك القول، فلا يحل لنا أن نصرفه إلى غيره إلا بدليل.

وقوله: ﴿ اَلَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم مَّا هُنَ أُمَّهَتِهِمٌ ﴾، أي: ما هن لهم كأمهاتهم؛ لأنه تعالى قال: ﴿ مَّا هُنَ أُمَّهَاتِهِمٌ ﴾ على سبيل الرد لما قالوه، وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَهِرُونَ مِن نِسَآبِهِمٌ ﴾، أي: قالوا لنسائهم: «أنتن علينا كظهور أمهاتنا».

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا هُنَ أَمَّهُ نَهِمْ يَكُونُ رَدًّا لَقُولُ مِن قالوا لنسائهم: "إنهن أمهاتنا" لا لمن قالوا: "إنهن كإمهاتنا" و"كظهور أمهاتنا"، فيحتمل بذلك القول تبعا لقوله: ﴿مَا هُنَ أُمِّهُ نَهِمْ أَي كَامِهاتهم ولكن الإشكال أنه إذا صار تقدير الآية ما هن كأمهاتهم، فما معنى قوله: ﴿إِنَّ أُمَّهُ تُهُمُّ إِلَّا التَّي وَلَدْنَهُمُّ ﴾؛ لأنهم كانوا يدعون التشبيه بالأمهات، والله تعالى نفى ما ادعوا من التشبيه؛ فما معنى البيان حقيقة بقولهم: ﴿إِنَّ أُمَّهَ تُهُمُّ إِلَّا الَّتِي وَلَدْنَهُمُ ﴾، وهم يعرفون ذلك ولا ينكرونه، ولا يدعون في نسائهم أنهن أمهاتهم حقيقة؛ حتى يرد عليهم دعواهم. بقوله: ﴿إِنْ أُمَّهَ تُهُمُّ إِلَا الَّتِي وَلَدْنَهُمُ ﴾؟

وإشكال آخر: أنه قال: ﴿ وَإِنَّهُمْ لِيَقُولُونَ مُنكَرًا مِّنَ ٱلْقَوْلِ وَرُوراً ﴾، وظاهر هذا القول منهم ليس من الزور، ولا المنكر؛ إذ ليس في قولهم: "ظهرك كظهر أمي" أو «أنت علي كظهر أمي" أو «كأمي" إلا التشبيه وهي لعلها [تشبهها] فإن ظهرها كظهر أمه؛ في الشبه والمخلقة والتشبيه لا يقتضي العموم، فما معنى تسميته تشبيه المرأة بالأم: منكرا وزورا.

وإشكال آخر: أنه جعل الأمهات اللاثي ولدنهم أمهات لهم؛ فإنه قال في نساء النبي ولله وي الله عنهن: ﴿وَأَزْوَبُهُمُ أَمَّهُنْهُمْ [الأحزاب: ٦]، وقال فيمن يرضعن أولاد الغير: ﴿وَأَنْهَانُكُمُ ٱلَّتِي آرْضَعَنَكُمْ النساء: ٢٣] وإن لم يلدنهم.

فنقول - وبالله التوفيق-: إنهم كانوا يريدون أن يوجبوا حقوقا وأحكاما ما كانت في أمهاتهم، لم يكن لهم إيجاب ذلك؛ فإنهم كانوا يشبهون النساء بالأمهات، ولم يريدوا بذلك من حيث الصورة، ولكن يريدون بذلك التشبيه في الحرمة، وحرمة النساء في الأصل غير حرمة الأمهات؛ فإن الأم حرام الاستمتاع بها لكن يباح للرجل أن يدخل على أمه، ويخدمها، ويسافر بها، ويباح النظر، والمس، والإركاب، والإنزال، والخلوة بها، ويالمرأة متى حرمت بالطلاق الثلاث، أو بالبينونة، لا يثبت شيء من هذه الحقوق، والمشابهة بين الشيئين - إن كانت - لا تقتضي مشابهتها من كل وجه، ولكن تقتضي المساواة بينهما في وجه من الوجوه على الكمال - فإن الذات في الشاهد إذا قام به العلم، بسمى: عالما، والله تعالى يسمى: عالما، والله تعالى يسمى: عالما ولا يوجب التشبيه؛ لانعدام التماثل بين العلمين، والتساوي من كل وجه، فلم يعد تشابها تعالى الله عن ذلك، وتشبيههم النساء بأمهاتهم أرادوا أن يجعلوا حرمة نسائهم كحرمة أمهاتهم، ويوجبون فيهن حقوقا وأحكاما

كحقوقهن وأحكامهن؛ حتى يباح لهم [في] المعاملة مع نسائهم ما يباح مع أمهاتهم، ويحرم ما يحرم معهن ويكون احترامهن كاحترامهن، والله تعالى لم يجعل ذلك، ونهاهم عن ذلك، فقال: ﴿ مَا هُلَكُ أُمَّهَاتِهِم أَي: كأمهاتهم في هذه الحرمة التي يريدون إثباتها، وأنه لم يجعل لنسائهم حرمة أمهاتهم، ثم قال: ﴿ إِنْ أُمَّهَاتُهُمُ إِلَّا النِّي وَلَدْنَهُمُ ﴾، أي: أن هذه الحرمة التي يريدون إثباتها فيهن مما جعلنا لأمهاتهم اللائي ولدنهم، فما بخترعون من أنفسهم شيئا لم أجعله، ولم أشرعه؛ فرد صنيعهم بهذا.

وعلى هذا يخرج تأويل قوله: ﴿ وَإِنَّهُمْ لِيَقُولُونَ مُنكَرًا مِنَ الْقَوْلِ وَرُولًا ﴾، إنما كذبهم بما قالوا من إيجاب تلك الحقوق والأحكام على أنفسهم في نسائهم من غير أن جعل الله تعالى ذلك، أي: وإنهم ليقولون منكرا وزورا في إيجاب الحقوق فيهن كما في الأمهات، وتشبيههم إياهن بالأمهات في الأحكام والحقوق والحرمة، وإن كان كلامهم وقولهم من حيث ظاهر التشبيه ليس بمنكر ولا بزور، وهذا كقوله في وصف المنافقين: ﴿إِذَا جَآءَكَ المُنكِفِقُونَ قَالُوا نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَاللّهُ يَشَهَدُ إِنَّ الْمُنكِفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ ألمُنكفِقين الكون لما كان المنافقون: ١]، وهؤلاء المنافقون فيما قالوا في الظاهر كانوا صدقة، ولكن لما كان قصدهم غير ذلك، وكان في قلوبهم إيجاب شيء غير ما أظهروا - سماهم: كذبة، فكذلك هؤلاء المظاهرون لما أرادوا إيجاب حكم لم يجعل لهم ذلك سمى قولهم: منكرا وزورا

والمنكر: هو الذي لا يعرف في الشريعة، والزور: هو الكذب؛ فنهاهم الله تعالى عن ذلك.

وقيل: يحتمل أن يكون قال ذلك في قوم خاص وفبيلة خاصة، لم يكن لهم أمهات سز إرضاع؛ فيكون الإخبار بأن أمهاتهم لسن إلا اللائي ولدنهم صدقا.

وَلَكُنَ هَذَا تَكُلُف؛ لأن قوله: ﴿إِنْ أُمَّهَنَّهُمْ إِلَّا ٱلَّتِي وَلَدَنَهُمَّ ﴾ يعني: أن هذه الحقوق والأحكام التي يوجبون ليس تثبت إلا في الأمهات اللاتي تلدنهم، أو من كانت في معناهن

وصرن أمثالهن بأمر يجعله الله تعالى؛ كأزواج النبي ﷺ، والأمهات بسبب الرضاع، والله تعالى لم يجعل لنسائهم تلك الحقوق التي جعلها لمن لحقن بالأمهات، فيكون تشبيههن بهن مى هذه الحقوق منكرا من القول وزورا، والله أعلم.

وقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِن نِسَآمِهِمْ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواْ فَتَحْرِيرُ رَفَبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَمَآسَأَ﴾: اختلف في حكم العود ما هو؟ وفي تأويل العود عن طاوس قولان:

في قول قال: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا﴾: الوطء، فإذا حنث، فعليه الكفارة؛ وهذا تأويل بعيد مخالف للنص؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاّسَاً ﴾ وإنما الذي ذهب إليه حكم الإيلاء: أنه إذا وطئ تجب الكفارة، أما في الظهار تجب الكفارة قبل الوطء وفي قول: أنه إذا تكلم الظهار يجب عليه الكفارة، ولم يشترط معه شيء آخر.

وعن مالك أنه إذا ظاهر من امرأته، ثم أجمع، وعزم على إمساكها وإصابتها، وجبت عليه الكفارة حتى إذا طلقها أو ماتت المرأة بعد العزم على الإمساك والإصابة، أو بعد الإصابة – بقى وجوب الكفارة عليه.

وإن لم يجمع على إمساكها حتى ماتت، تسقط الكفارة.

وكذلك إذا طلقها، لكنه إذا تزوجها بعد ذلك، لم يمسها حتى يكفر؛ فيكون العود: هو إمساكها ليطأها.

وعن الحسن: أن العود هو العزم على الجماع؛ حتى إذا عزم على جماعها، تجب الكفارة، وإن أراد تركها بعد ذلك.

وقال عثمان البتي فيمن ظاهر من امرأته، ثم طلقها قبل أن يطأها، قال: أرى عليه الكفارة، والجعها، وإن ماتت، لم يرتفع الظهار والكفارة، ولا يرث حتى يكفر.

وقال الشافعي: العود هو الإمساك، والكفارة تجب به، وحكم الظهار هو تحريم المتعة؛ حتى إذا أمكنه أن يطلقها بعد الظهار، ولم يطلق، وأمسكها ساعة؛ ليطأها، فقد وجبت عليه الكفارة عاشت أو ماتت، وإذا عاشت طلقها أو لم يطلقها، راجعها أو لا. وإذا طلقها عقيب الظهار بلا فصل يبطل الظهار، ولا تجب الكفارة بعزم إمساك المرأة. وقال بعض المتأخرين في تأويل قوله تعالى: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُواً﴾، أي: يعودون إلى القول الأول فيكررون ذلك القول، وعندهم لا يكون الرجل مظاهرا حتى يقول: «أنت على كظهر أمى» مرتين.

وأما عندنا فحكم الظهار هو تحريم مؤقت بالكفارة، ولا نرفعه إلا بالكفارة، هكذا

روي عن ابن عباس - رضي الله عنه - أنه قال: «إذا قال أنت على كظهر أمي»، لم تحل له حتى يكفر.

وعندنا لا تجب الكفارة بنفس الظهار، وإنما الظهار يوجب الحرمة لا غير، وإنما تجب بالعود حتى إنها إذا ماتت لا يجب عليه الكفارة إذا ارتفع المعنى الذي يجب، وهو استباحة الوطء وكذلك إذا طلقها بائنا أو ثلاثا، لا تجب الكفارة لهذا؛ حتى إذا عادت إليه بالتزوج، وأقدم على استباحة الوطء، تجب الكفارة.

وهو عند أصحابنا أن يجعل المرأة على الحالة الأولى، ويحللها على نفسه على ما كان عليه، ويستبيح وطأها، فإذا أراد أن يحللها على نفسه ويستبيحها ويقدم عليه، يجب عليه أن يكفر، ولا تزول تلك الحرمة عندنا إلا بالكفارة؛ فالتكفير سبب الحل؛ كذا ذكر العمي في تأويل: ﴿ثُمُّ يَعُودُونَ لِما قَالُوا﴾، أي: يعودون إلى فسخ ما قالوا ونقض ذلك، واستدل بما ذكر عن الأصمعي: أن أعرابيا تكلم بين يديه بأنه كان شيء ما ثم يعود إليه، قال له الأصمعي: ما أردت به؟ فقال: أي: أنقضه، وأفسخه؛ فهذا يدل على أن المراد من قوله: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ﴾، أي: يعودون إلى استحلال ما حرموا، وينقضون ذلك، ويردون الحل إلى الحالة الأولى، إلا أن ظاهره العود إلى القول بقوله: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا﴾ ولكن أراد به المقول والثابت به وهو الحرمة؛ كأنه قال: ثم يعودون لما حرموا بالقول فيستبيحونه؛ ويجوز أن يذكر الفعل ويراد به المفعول؛ كقوله – عليه السلام –: «العائد في هبته كالكلب يعود في قيئه»، وإنما هو عائد في الموهوب، وقال الله تعالى: ﴿وَاعَبُدُ رَبِّكَ حَقَى يَأْئِيكُ وَالله أعلم.

فإن قيل: العود الذي يوجب الكفارة هو العزم على استباحة الوطء، والقصد على تحليلها على نفسه وإعادة الحل إلى الحالة الأولى، أو الإقدام على الوطء أو مباشرة نفس الوطء، فإن كان المراد هو الأول، يجب أن تقولوا: تجب الكفارة بنفس العزم على الاستباحة والتحليل، كما قال مالك رحمه الله، والحسن رحمه الله.

وإن كان المراد إيقاع الوطء يجب أن تقولوا: إنه لا تجب الكفارة إلا بعد الوطء كما قاله قوم، وهو خلاف الآية، وخلاف قولكم.

قيل: نعني بذلك: هو الإقدام على استباحة الوطء، والاشتغال بإقامته، فيقدم التكفير، ثم يفعله؛ إذ لا يجب بمجرد العزم، ولا بعد تحقق الفعل، وهذا لأنه إذا ظاهر حرمت المرأة عليه بسبب فعله الواجب عليه توفير حقها في الجماع إن كانت بكرا في الحكم حتى يجبر عليه، وهذا وإن كانت ثيبا وقد وطئها مرة يجب عليه فيما بينه وبين الله تعالى إيصال

ذلك إلىها.

وعند بعض أصحابنا يجبر في الحكم أيضا على ذلك، فإذا أقدم على ذلك يجب عليه تحصيل الكفارة؛ ليتوصل إلى إقامة ذلك الواجب عليه من الجماع؛ إذ لا يحل ذلك بدون الكفارة، وهذا كالوضوء في باب الصلاة ليس بفرض مقصود بنفسه، لكن يجب لإقامة الصلاة؛ إذ لا يجوز الصلاة بدون الطهارة، فإذا أقدم على الصلاة يجب عليه تحصيل الوضوء؛ ليتمكن من أداء ما عليه، ولا يجب بنفس الإرادة، ولا يجب بنفس الحدث؛ حتى لا يجب الوضوء ما لم يدخل وقت الصلاة، ويقوم إليها، وكذلك المرأة إذا حاضت بعد الوقت حتى سقط عنها الصلاة يسقط الوضوء، فعلى ذلك هذا يجب عند الإقدام على إقامة هذا الواجب وهو الوطء، والظهار شرط؛ ولهذا إذا ماتت المرأة تسقط الكفارة؛ لانعدام ما هو المقصود بالإقدام، وهو الوطء، وكذلك إذا طلقها ثلاثا أو بائنا لكن إذا لانعدام ما هو المقصود بالإقدام، وهو الوطء، ولم يبطل الظهار؛ لاحتمال حصول الغرض، والله أعلم.

ويحتمل وجها آخر: وهو قوله تعالى: ﴿ اَلَّذِينَ يُظْهِرُونَ مِنكُم مِن نِسَآبِهِم . . . ﴾ الآية هذا خبر عن ظهار القوم الذين كانوا يظاهرون في جاهليتهم، أي: ظاهروا في ذلك الوقت، ثم يعودون لما قالوا، أي: لو قالوا ذلك القول بعد إسلامهم فعليهم ما ذكره؛ إذ الظهار كان ظاهرا في الجاهلية من عاد إلى ذلك القول، ورجع إليه وقت إسلامه؛ فعليه ما ذكر، وهو كقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَسَنَقِمُ اللّهُ مِسَةً ﴾ [المائدة: ٩٥] فهذا يرجع إلى فعل ذلك مرة، وإلى استحلال ما حرم الله ثانيا، وإن عاد إلى الفصل الأول لا من وجه الاستحلال، فينتقم الله منه بالغرامة عليه، وإن عاد إلى استحلال، فينتقم الله منه بالغرامة عليه، وإن عاد إلى استحلال، فينتقم الله منه وَالمَّالِثُ مَن مَا اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ عَلَا اللهُ مَن اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَن العود إلى ما كانوا عليه؛ فعلى ذلك يحتمل هذا، والله أعلم. فنهاهم الله تعالى عن العود إلى ما كانوا عليه؛ فعلى ذلك يحتمل هذا، والله أعلم.

لكن على هذا التأويل الإقدام على الوطء سببا لوجوب الكفارة لم يثبت بهذا النص، إنما فيه أن الظهار يوجب تحريما مؤقتا بالكفارة، وكذلك الأحاديث التي ذكرنا أن النبي أمر أوسا بالكفارة حين ظاهر من زوجه، وإنما يعرف من حيث الدلالة؛ فإنه لما كان التحريم مؤقتا بالكفارة، يكون رافعه له قائما، ويجب الرافع بالإقدام عليه، لا بسبب سابق

موجب للتحريم؛ لأن رافع الحرمة لا يجب بما يوجب الحرمة؛ كما ذكرنا في الوضوء: أنه لا يجب لما يحدث الذي هو رافع للطهارة، ولكن لما وجب على المكلف الصلاة بالطهارة، ويجب عليه الوضوء بالإقدام على الصلاة التي لا تجوز بدونه؛ فكذلك هذا، والله أعلم.

وقول من جعل العود هو العزم على إمساك النكاح والبقاء عليه – فاسد، فإن النبي ﷺ أوجب الكفارة على أوس بن الصامت حين ظاهر من زوجه، ولم يسأله الإمساك والبقاء على النكاح.

ولأن تفسير العود بالإمساك لا بستقيم؛ لأنه لم يعرف في الأصل إمساك المرأة عودا عليها ولا إمساك شيء من الأشياء بتكام بالعود إليه؛ فيكون هذا خلاف اللغة، ولما ذكرنا: أن العود إلى الشيء هو الرجوع إلى ما تان عليه؛ فيقتضي انعدامه وزواله حتى يتحقق العود؛ إذ العود هو وجود ثان، وهذا إنما بتحقق فيما قائنا من الجزاء؛ لأنه قد يبدل بالحرمة، فأما العقد [فهو] قائم لم يزل بالظهار؛ فكيف يعود إلى العقد؟ فلا يكور البقاء على العقد وإمساك المرأة بالنكاح عودا.

ولأن الله تعالى قال: ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا﴾، و«ثم» يقتضى التراخي.

ومن جعل العود هو الإمساك والبقاء على النكاح، فقد جعله عائدا عقيب القول بلا تراخ، وذلك خلاف ظاهر الآية.

وقول من جعل العود هو العزيمة على الوطء، لا معنى له؛ لأن موجب الظهار هو تحريم الوطء لا تحريم العزم على الوطء وإن كان العزم على المحظور محظورًا الكه مه وسيلة إلى المحظور؛ فيكون العود هو الرجوع إلى ما يقوى به مقصودا لا وسيئة إلى حسب الأول.

ولأنه لا حظ للعزيمة في حق تعلق الأحكام في سائر الأصول؛ ألا ترى أن سائر العتود والتحريم لا يتعلق بالعزيمة، فلا اعتبار بها، وقد قال النبي ﷺ: "إن الله تعالى عفا عن أمنى ما حدثت به نفسها ما لم يتكلموا به ويعملوا» (١).

وقول من جعل العود تكرار القول الأول فاسد أيضا، وإن كان ظاهر اللفظ يحتمل، وهو العود إلى القول الأول؛ لأنه خلاف الإجماع وخلاف أصول الشرع:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۳/ ۲۰۳) كتاب الأيمان والنذور: باب إذا حنث ناسيًا في الأيمان (٦٦٦٤)، ومسلم (١١٦/١) كتاب الإيمان: باب تجاوز الله عن حديث النفس (١٠٧/٢٠١) من حديث أبي هريرة بلفظ: «إن الله تجاوز لأمتي عما وسوست أو حدثت به أنفسها ما لم تعمل به أو تكلم».

أما خلاف الإجماع؛ فإن السلف والخلف أجمعوا [على] أن هذا ليس بمراد من الآية؛ فيكون قائله خارجا عن الإجماع.

وأما مخالفة الأصول؛ فلأن الحل والحرمة إنما تعلق وجوبهما بابتداء القول الا] بتكراره في جميع الأصول من [البياعات و](١) النكاح والطلاق والعتاق والإجارات، فلما كان الأصل هذا في سائر الأسباب، والمظاهر موجب للحرمة بقوله؛ دل أن الموجب هو القول الأول دون الثاني؛ فيكون تعليق الحرمة بتكرار الموجب؛ مخالفة لسائر الأصول، وبهذا يبطل قول الشافعي في أن تعلق الحرمة بتكرار الرضعات لا برضعة واحدة، والله أعلم.

ولأن النبي ﷺ أمر بالكفارة في حق أوس، ولم يسأله عن تكرار القول، ولما نم يسأل در أن الحكم غير متعلق بالتكرار.

وما قاله الشافعي: أنه إذا طلقها بعد الظهار بلا فصل فلا كفارة عليه، وإن نبث ساعة، تم طلقها، كفر راجعها أو لم يراجعها، أو ماتت – قول تفرد به؛ لأن طاوسا أوجب علبه الكفارة طلقها أو أمسكها، وسائر التابعين قالوا: إن ماتت أو طلقها، ولم براجعها مملا كفارة عليه، ولم يفصلوا بين أن يطلقها على أثر الطلاق بلا فصل، أو بعد ذنك بساعة؛ فيكون الشافعي بهذا القول مخالفا للسلف؛ فلا يعتبر، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقِبَةٍ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاشَا ﴾ ظاهره يقتضي أن يكون الوطء محظورا عليه قبل الكفارة؛ لأنه جعل الحرمة مؤقتة بالكفارة، وإذا وطئ يسقط الظهار والكفارة؛ لأن كل ما تعلق بشرط أو توقت بوقت، فمتى فات الوقت، أو عدم الشرط، لم يجب لذلك النص، واحتيج إلى دلالة أخرى في إيجاب مثله في الوقت الثاني، إلا أنه قد ثبت عن النبي على أن رجلا ظاهر من امرأته فوطئها، ثم سأل النبي على فقال له: «استغفر الله عد حتى تكفر»(٢)، فصار التحريم الذي بعد الوطء عرفناه بالسنة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ يرجع إلى وجهين:

مرة إلى اسم الرقبة.

ومرة [إلى] ما يستحكم حكم الرقبة.

فإن كان المراد من ذكر الرقبة اسم الرقبة نفسها، فيجيء أن يجوز كل ما يقع عليه اسم

<sup>(</sup>١) في أ: البيان عاد.

<sup>(</sup>۲) أُخْرِجه أبو داود (۲/۲۲) كتاب الطلاق: باب في الظهار (۲۲۲۳)، (۲۲۲۵)، والترمذي (۲/ ۸۵) أبواب الطلاق واللعان (۱۱۹۹)، وابن ماجه (۳/۶۰۸) كتاب الطلاق: باب المظاهر يجامع قبل أن يكفر (۲۰۲۵)، والنسائي (۲/۲۲) كتاب الطلاق: باب الظهار، من حديث ابن عباس بنحوه.

الرقبة، صغيرا كان أو كبيرا، كافرا أو مسلما، مقطوع الرجلين، أو أعمى، أو كيفما كان. وبشر المريسي: يذهب ويجبر كيفما كانت الرقبة.

وإن كان المراد من ذكر الرقبة: ما يستحق حكم الرقبة فيجيء ألا يجوز إعتاق رقبة فيها نقصان؛ إذ الأصل في العبيد والإماء [أن النقص] فيما دون النفس يوجب نقصانًا في كل النفس؛ فيجيء ألا يجوز؛ إذ يصير معتقًا لبعض الرقبة لا كلها.

ثم الدليل على أن النقصان الحال فيما دون النفس في الرقاب جعل كالنقصان الحال في النفس أن العبد إذا قطعت يده أو فقئت عينه يشترى بنصف ما كان يشترى وقت الصحة؛ فصار النقصان فيما دون النفس كتلف نصف القيمة من العبد وإن لم يكن ذلك من نفسه النصف؛ فيجيء على هذا ألا يجوز إذا كان فيه أدنى النقصان؛ إذ الحكم فيما دون النفس محمول على حكم الأنفس، وحكم الجناية عليهم محمول على حكم كمال النفس. لكن هذان التأويلان في الآية لا يصحان.

وأما الجواب عن قولهم: إن النقصان الحال في بعض الرقبة كالحال في كلها: أن ذلك النقصان يرتفع بالعتق، وإن كان وقت قيام الرق يحكم عليه بالنقص؛ لما يصير رقبة له بحكم الكمال بالعتق إذا صار هو منتفعًا بالعتق إذ بالعتق جبر النقصان الذي كان به؛ فيسلم له الرقبة كلها من حيث المعنى فيجوز، كما إذا أعتق الرقبة السليمة، والدليل عليه: أنه لو جني عليه بعدما عتق، لم ينقص من ديته شيء في مقابلة النقصان في نفسه وقت العبودة والرق، وثبت بهذا أنه في حق نفسه كامل النفس، وإنما كان ذلك النقص من نقص في قيمته وقت العبودة؛ إذ هو لو كان منقوصًا في حق نفسه لا يرتفع عنه ذلك النقصان أبدًا؛ فلما ارتفع النقصان الذي به بإعتاقه دل أن إعتاقه جائز، والأصل فيما أوجب الله تعالى من هذه الكفارة إنما أوجب ليكفر بها ما ارتكب من المآثم، وما ارتكب من المحظورات التي حظر عليه ارتكابها؛ ليتألم بهذه الكفارة؛ ليكون زجرًا عن العود إليها فعلينا أن ننظر في هذه الكفارة فإن كفر بشيء لا يتألم به نفسه، ولا يفجع عندها، فلا يجوز ذلك عن الكفارة، وإن كان بالذي يلحقه ويؤلمه يجوز.

ثم ما يصل إليه من الألم بإعتاقه وجهان:

أحدهما: أنه إذا تأمل ذهاب منافع ذلك المملوك عنه بما كان هو يصلح لخدمته يتألم بذلك ويتفجع.

والثاني: لما يتأمل منه النفع في العاقبة وإن لم يكن للحال ينتفع به؛ فيتألم - أيضًا - بذهاب تلك المنفعة المؤملة، فكل من كان يؤلم من هذين الوجهين جاز عتقه عن

الكفارة، وإلا فلا، والله أعلم.

ثم لا يجوز إعتاق الأعمى والمقعد ومقطوع اليدين ونحو ذلك عن الكفارة، ويخرج على هذين المعنيين: أما على الأول: أنه وإن ارتفع النقص الحاصل في نفسه بسبب العبودة عند وجود الإعتاق [إلا أن العيب لا يزال] قائمًا فلا يجوز لا للنقصان لكن لأنه يصير معتقًا ببدل، والإعتاق ببدل لا يجوز عن الكفارة، وإن كانت الرقبة بصفة الكمال. ومعنى قولنا: إنه يصير معتقًا ببدل: أنه ما دام في ملكه على تلك الحال، فإن مؤنته تلحقه، وبالإعتاق تسقط مؤنته عن نفسه، وتلحق تلك المؤنة المسلمين؛ فلم تجزئ عن الكفارة لهذا.

وأما على الثاني: فلا يلزم على الوجهين جميعًا أما على الأول: فلأنه لا يفجع ولا يتألم نفسه بإعتاق مثله؛ لما ليس له منفعة الخدمة؛ ليتألم بفوتها، وعلى الثاني: لما ليس له منفعة تؤمل في المآل؛ فيتألم بذلك - أيضًا - ولا يلزم الصغير على هذا العذر؛ لأنه ليس له منفعة الخدمة ونفقته عليه أيضًا، ومع ذلك يجوز إعتاقه عن التكفير؛ لأنا نقول: إنه إنما ينفق على الصغير، لما تؤمل منفعته في العاقبة، والناس إنما يربون الصغار والصغائر، وينفقون عليهم؛ لينتفعوا بإيمانها وإعتاقها في العواقب؛ فلم يصر عتقه عن هذا الوجه ببدل، والتألم في عتقه موجود، وحسب ما كان في الكبير أو أكثر.

والأعور، ومقطوع إحدى اليدين وإحدى الرجلين يجوز عن الكفارة فإنه يمكنه الاكتساب؛ فيتألم مولاه بإعتاقه؛ لما فيه ذهاب منفعته؛ فيصلح أن يكون كفارة لما ارتكب من الشهوة، ولما قدمنا من جبر ذلك النقصان وارتفاعه بالعتق، والله أعلم.

وذكر عن الشافعي أنه لا يجيز عتق الرقبة الكافرة عن الكفارة، واحتج بذكر الله - تعالى - في كفارة القتل الرقبة المؤمنة، فكذلك في كفارة الظهار؛ إذ هما كفارتان.

ولكن نحن نقول: هذا على أصل مذهبه خطأ؛ لأن مذهبه العموم يعم كل رقبة في دار الدنيا، والأصل في ذلك عندنا أن الله - تعالى - ذكر في كفارة الظهار الرقبة المؤمنة؛ فلا يجوز أن نوجب ما ذكره في كفارة القتل هاهنا؛ والدليل عليه: أنه ذكر في تلك الآية الأشياء، وهو قوله - تعالى -: ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَى المَشاهر؛ وهو قوله - تعالى -: ﴿ وَمَن قَنَلَ مُؤْمِنًا خَطَعًا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَى المَشاهر؛ إذ ترك ذكرها في آية الظهار، ومثله في القرآن كثير.

وأيضًا: إن أحق ما يجوز في الكفارة إعتاق الرقبة الكافرة؛ وذلك لما أن المسلم قد يتألم بإعتاق الرقبة الكافرة، ولا يتألم بإعتاق المسلمة؛ لما يأبى طبعه الإحسان إلى الكافر، ولا يأبى بمثله إلى المسلم، وقد وصفنا أن الكفارة للتألم بإخراج ما أمر بإخراجه عن ملكه، مع ما في القرآن دليل على جواز اصطناع المعروف إليهم، وهو قوله - تعالى-: ﴿إِن تُبْدُوا اَنْصَدَفَتِ فَيْعِماً هِي قَإِن تُخْفُوها وَتُؤْتُوها الفَ قَرْآة فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَالَى عَنكُم مِن سَنِانِكُم وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَيدٌ . لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُم ﴿ [البقرة: ٢٧١، ٢٧٢]، عَنكُم مِن سَنِانِكُم وَالله بِمَا تَعْمَلُونَ خَيدٌ . لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُم ﴾ [البقرة: ٢٧١]، ثم قال - أيضًا - بعد ذلك: ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِن خَيْرٍ يُوفَ إِليَّكُم ﴾ [البقرة: ٢٧٢].

وذكر في القصة أن بعض أصحاب رسول الله ﷺ كانوا قد امتنعوا عن الإنفاق على أقربائهم لما أبوا الإسلام؛ فنزلت هذه الآية؛ فهذا يبين ذلك [و] أن في الاصطناع إليهم وإعتاقهم يكون تكفيرًا.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَكَاسًا ﴾ فتأويله عند أبي حنيفة - رحمه الله -: أي: عتقا لا مسيس فيه؛ لأن عنده الإعتاق يحتمل التجزؤ: أنه يعتق نصفه، ثم النصف الآخر؛ فيشترط أن يعتق النصفين جميعًا قبل المسيس، حتى لو مسها فيما بين ذلك يلزمه استئناف العتق، وعلى هذا التأويل قوله: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِد فَصِيامُ شَهْرَيْن مُتَابِعَيْنِ مِن قَبْلِ أَن يَتَكَاسًا ﴾، أي: صوم شهرين لا مسيس فيه، حتى لو واقعها في وقت لم يتم صوم شهرين بعد يلزمه الاستئناف، وكأن معناه: لا مسيس في خلال الكفارة؛ فمتى وجد المسيس في وقت لم يتم الكفارة بعد يلزمه الاستئناف، وتأويل قوله: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَتَمَاشَا ﴾ عند أبي يوسف - رحمه الله -: أي: يعتق قبل وقت المسيس، ويصوم كذلك. ويقول بأن الآية يوسف - رحمه الله -: أي: يعتق قبل وقت المسيس، ويصوم كذلك. ويقول بأن الآية خرجت لبيان وقت التكفير فيه: حتى إذا جامع امرأته في صوم الظهار أنه لا يستأنف الصوم، بل يكون ذلك على القضاء؛ فيجوز متفرقًا ومتتابعًا؛ كصوم شهر رمضان: لما تعين له وقت الأداء، ثم فات الوقت لا يجب متتابعًا؛ بل يجوز متفرقًا، كذا ومضان: لما تعين له وقت الأداء، ثم فات الوقت لا يجب متتابعًا؛ بل يجوز متفرقًا، كذا هذا، ولا يتصور المسألة في الإعتاق؛ لأنه لا يتجزأ عنده.

ولا خلاف أنه إذا جامع بعدما أطعم ثلاثين مسكينًا أنه لا يلزمه استئناف الطعام، ولا خلاف أنه إذا جامع قبل الكفارة لا يلزمه شيء سوى التوبة والاستغفار في قول عامة الفقهاء.

وعند بعضهم يلزمه كفارتان.

لأبي يوسف - رحمه الله - ما ذكرنا، ولأنه قد رأى [أداء] بعضها في الوقت وبعضها في غير الوقت أولى من أداء الكل بعد الوقت؛ ولهذا المعنى في الطعام كذلك.

ولأبي حنيفة - رحمه الله - أن الظهار ليس يوجب الكفارة؛ ولكن يوجب حرمة لا

ترتفع إلا بالكفارة، ولا يؤمر هو بالكفارة مقصودًا، ولكن إذا أراد الاستمتاع بها يقال له: ليس لك ذلك إلا بالكفارة، فإذا كان كذلك فإذا أدى بعضها، ثم ماسها، ثم أدى البقية له يصر ما أدى بعد المماسة؛ فضاعف الوقت الذي قبل المماسة، فإذا لم يصر قضاء عن ذلك جعل كالنص إنما جاء في هذه الحالة: أن حرروا رقبة قبل أن تماسوا ثانيًا، وصوموا شهرين متتابعين إذا أردتم العود إليها؛ ولذلك قال – عليه السلام – للمظاهر الذي جامع امرأته: «استغفر الله، ولا تعد حتى تكفر»(١).

لكن يدخل على هذا أمر الطعام أنه إذا أطعم بعض الطعام، ثم ماسها لم يلزمه الاستقبال، والعبارة التي ذكرناها توجب الاستئناف، لكن يستحسن في الطعام؛ لأن الطعام وقع في الأصل متفرقًا؛ إذ لو أطعم بعضه للحال وبعضه بعد سنة فإنه جائز من ذي الجهة، لكن يدخل عليه الإعتاق عند أبي حنيفة - رحمه الله - فإنه إذا أعتق بعضه للحال وبعضه بعد سنة يجوز أيضًا، ومع ذلك إذا وجد المسيس فيما بين ذلك يلزمه الاستئناف.

وما ذهب إليه أبو يوسف - رحمه الله - من حمل الآية على بيان الوقت لا يصح؛ لأنا لو حملنا تأويل الآية على الوقت نفسه، لا فائدة تقع في الآية؛ لأن معرفة وقت ذلك ثابتة بدلالة العقل، وذلك أن قد علمنا إيجاب الحرمة بالظهار، وعلمنا أن تلك الحرمة لا ترتفع إلا بالكفارة؛ فصار وقت الحل بذكر الحرمة معلومًا؛ ولذلك هذا في جميع الحرمات من الطلاق وغيره أنه لا يرتفع إلا بسبب رفعه؛ فلو حمل تأويل الآية على بيان الوقت لم تفد شيئًا، ولو حمل على بيان إخلاء الكفارة عن المسيس، وعلى نفي المسيس في خلال الكفارة تفيد فائدة جديدة؛ فيكون هذا التأويل أحق وأولى.

ثم في الآية دلالة بأن ليس ذلك على بيان الوقت، وهو قوله – تعالى –: ﴿فَمَن لَرْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِينًا ﴾، ثم ذكر في العتق والصوم ترك المماسة، ولم يذكر ذلك في الإطعام، ولو كان ذلك على جعل الوقت له لكان يذكر فيه المماسة؛ إذ الكفارة إذا كانت عن شيء واحد لا يختلف فيه أوقاتها، بل يكون وقتها واحدًا، ولا يقال: إنما لم يذكر الوقت في الإطعام؛ لأن ذكره في العتق والصوم: ذكره في الإطعام؛ لأنه من أنواع هذه الكفارة؛ فذكر الوقت في بعض يكون ذكرًا في الباقي، فإذا أدى بعضه في الوقت وبعضه

وأخرجه أبو داود (۲۲۲۱)، (۲۲۲۲)، (۲۲۲۶)، (۲۲۲۰)، والنسائي (۱٦٧/٦) من طريق عكرمة مرسلاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۲۲۳)، (۲۲۲۰)، والترمذي (۱۱۹۹)، والنسائي (۲/۱۳۷)، وابن ماجه (۲۰۲۰)، وابن المجارود (۷۶۷)، والحاكم (۲/۲۰۶)، والبيهقي (۷/۲۸۹) من طريق عكرمة عن ابن عباس. وقال الترمذي: حسن صحيح غريب.

في غير الوقت كان أولى من أن يؤدي الكل في غير الوقت؛ لأنا نقول: ذكره في العتق والصوم لا يصلح أن يكون بيانًا في الإطعام؛ لأن البيان على وجوه ثلاثة: بيان نهاية، وبيان كفاية، وبيان تفصيل:

فأما بيان الكفاية: فهو أن يكتفى ببيان الواحد أو القليل عن الكل؛ ليعرف ذلك بالاجتهاد والقياس على نظائره؛ فيدل ذلك على معنى مودع فيه، وأنه محل الاجتهاد والتقليد.

وأما بيان النهاية: هو أن يبين الكل على المبالغة؛ حتى لا يبقى للاجتهاد فيه موضع. وأما بيان التفصيل: هو الذي يبين في أكثره، ولا يبلغ به نهايته؛ فهو فيما يبين لا يتعدى إلى غيره؛ إذ لو كان فيه معنى مودع يجمع الكل لم يكن لذكر الزائد عليه وترك بعضه معنى.

وهاهنا بيان تفصيل دون كفاية؛ إذ لم يكتف بذكر في واحد، ولا هو بيان نهاية؛ إذ لم ينه البيان في الكل؛ فهو بيان التفصيل الذي ذكرنا أنه يقر في المذكور، ولا يتعدى إلى آخر، ولو كان ذكر ذلك لبيان الوقت لاكتفى بذكره في الواحد عن الكل؛ إذ ذكر في الكل على المبالغة؛ فلما ذكر على بيان التفصيل دل أنه [ليس] لبيان الوقت، ولكن لنفي المسيس عن خلال الصوم والعتق المذكورين دون الطعام الذي لم يذكر فيه، وتبين أن إخلاء الصوم والعتق عن المسيس حكم عرفناه بالنص غير معقول المعنى؛ فلا يتعدى عنه إلى غيره، ويكون مثاله ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقَتُلُ مُؤْمِنًا إِلّا عَبْره، ويكون مثاله ما ذكر في قوله - تعالى -: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقتُلُ مُؤْمِنًا إِلّا طريقان: أحدهما: بحق القياس، والآخر: بحق الاحتياط.

أما القياس ما ذكرنا أن قوله - تعالى -: ﴿ مِن قَبّلِ أَن يَتَمَاسًا ﴾ لإخلاء الصوم عن المسيس عن خلال الكفارة، لكن إنما ذكر في الإعتاق والصوم دون الإطعام؛ فدلنا ذلك على أنه بيان تفصيل؛ فيكون دليلا على قصر الحكم على المنصوص، ومنع التعدية إلى غيره؛ لما هو علم أن العقول تقصر عن إدراك ذلك المعنى، فجعلنا نفي المسيس عن خلال الصوم والعتق واجبًا بالنص؛ حتى لا يكون كفارة بدونه، ولم يجعل في باب الإطعام شرطًا.

وأما طريق الاحتياط، فهو أنه لما احتمل أن يكون لبيان الوقت أو لنفي المسيس عن خلال الصوم، فأخذ فيه بالاحتياط، وفي الإطعام أخذ بالقياس؛ لما أنه لم يذكر فيه المسيس، وذكره في الصوم والعتق لم يكن بيان كفاية حتى يكون ذكره ذكرا في الإطعام؛

بل هو بيان تفصيل وأن حكمه القصر على المنصوص دون التعدي، والله أعلم.

وفي الآية دلالة لصحة مذهب أبي حنيفة - رحمه الله - في أن العتق يحتمل التجزئة، وهو أن يعتق بعضه، ويبقى الباقي بحاله ثم يعتقه بأوقات بعده؛ إذ قال: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقِبَةٍ مِن قَبّلِ أَن يَتَمَاسَاً ﴾، أي: تحرير رقبة بلا مماسة في التكفير، ولو كان بعض العتق يوجب عتق الكل لكان لا يفيد قوله: ﴿مِن قَبّلِ أَن يَتَمَاسَاً ﴾، ألا يقع العتق إلا قبل المماسة؛ فلما قال دل أنه أراد - والله أعلم - بألا تمسوهن عندما أعتقتم بعضه ولم تعتقوا الكل حتى يكمل ويتم فيه الإعتاق؛ ولهذا قال بأنه يلزمه الاستئناف في العتق كما في الصوم؛ فدل أن الإعتاق متجزئ، والله أعلم.

ثم جعل الكفارة فيه ما ذكرنا، ولم يجعل الكفارة فيه التوبة والاستغفار فقط؛ لوجهين: أحدهما: أنه لو جعل توبته به لكان لا يظهر ذلك، وأنه أمر بينه وبين المرأة؛ فلا يدرى أنه تاب أو لم يتب، وربما يظهر التوبة بالقول وإن لم يتب حقيقة بقلبه؛ فتتهمه المرأة؛ فجعل التوبة فيه أمرا ظاهرًا يعرف به توبته؛ دفعًا للتهمة عنه، وتسكينًا لقلب المرأة، والله أعلم.

والثاني: أن الله جعل الاستمتاع في النكاح نعمة عظيمة؛ فتشبيهها بالمحرم الذي يتأبد حرمته: أمر فظيع، فلم يجعل له الخروج منه بشيء لا يثقل عليه فيقدم ثانيًا وثالثًا لخفة أمره عليه؛ بل جعل ما يتألم عليه ويشتد عليه زجرا له عن مثله في المستقبل ولغيره: كما قى الزنى وغيره من الأجرام.

ثم لم يجعل ملك اليمين للاستمتاع خاصة - وإن أبيح لهم ذلك - ولا جعل لهن قبل السادات حق الاستمتاع؛ فلم يصر تشبيههن بمن ذكر كفران نعمة عظيمة، ولا إبطال حق لهن قبل مواليهن؛ لذلك افترقا، والله أعلم.

وقيل: إن الظهار كان طلاق قوم، فأبدل إلى تحريم المتعة، ولم يكن للإماء حظ من الطلاق، وهو الطلاق، ولم يكن لهن [حظ] من الذي صار وانتقل إليه. ولكن إن ثبت هذا كان طلاقًا يوجب حرمة ترتفع بالنكاح، على ما تقدم ذكره. والإماء لم يكن لهن حظ من هذا التحريم؛ لعدم تصور ملك النكاح مع ملك اليمين، فأما لهن حظ من الحرمة المؤبدة بالمحرمية: فإن كان تلك الحرمة هي الأصل، وهن أصل لها، مع قيام ملك اليمين، يكن أهلا لما ينتقل إليه من الحرمة المؤقته؛ دل أن الطريق ما قلنا، والله أعلم.

وفي الآية دلالة جواز تأخير البيان؛ لأن ذلك الرجل لما ظاهر من امرأته اشتد بهم

الحاجة إلى معرفة ما يجب فيه من الأحكام، ثم تأخر نزول بيان ما يجب عليهم؛ فطلبوا من عند رسول الله عليهم بيان الحكم؛ فدل أن البيان قد يجوز أن يتأخر عن وقت قرع الخطاب السمع؛ بخلاف الأولى؛ لأن في الأول قد ظهرت الحاجة واشتدت لوقوع النازلة وفي نزول العام الذي أريد به الخصوص لا وكذلك على هذا ما نزل من أحكام الإيلاء والقاذف زوجته بعد وقوع النازلة بأوقات، دليل على ما ذكرنا، والله أعلم.

ثم جعل صيام شهرين بدلا عن العنق في كفارة الظهار والقتل وكفارة الإفطار في شهر رمضان، وجعل في كفارة اليمين صوم ثلاثة أيام بدلا عن العتق، وقد ذكرنا الوجه في ذلك فيما تقدم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَالِكَ لِنُتُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ ﴾.

صرح صاحب (الواضح) بأن قوله: ﴿ وَالِكَ ﴾، أي: ذلك أمرتم ونهيتم؛ ﴿ لِتُوْمِسُوا ﴾. ولكن عددنا تأويل قوله: ﴿ وَلَكَ لِتُوْمِسُوا إِللَّهِ ﴾ هو صلة قوله - تعالى - ﴿ وَلَدْ سَمِعَ اللَّهُ وَلَكَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ﴾ الآية، يقول: أخبركم بما كان ذلك منكم في السر، وأطلعكم على ذلك؛ لتؤمنوا بالله ورسوله، أي: لتصدقوا وتعلموا أنه لا يخفى على الله من أعمالكم شيء.

ومنهم من قال: ذلك راجع إلى قوله: ﴿وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَعَاوُرُكُماً ﴾ أي: ذلك الفرج والمخرج عما امتحنتم به من الحرمة وما اشتد عليكم؛ لتؤمنوا بالله ورسوله لما فرج عنكم بالخروج بما ذكر، والله أعلم.

ومنهم من قال: ﴿ فَالِكَ ﴾: القول المنكر الزور الذي قلتم وأعلمكم أنه منكر وزور؟ لتؤمنوا بالله ورسوله؛ فيخرج ذلك على الأمر بالشكر له ما أنعم عليهم، وجعل لهم من الفرج والمخرج عما امتحنوا بأدائها، وهكذا العبادات التي أمروا بها: أمروا؛ لإحدى ثلاث خلال:

إما بحق الشكر بما أنعم عليهم.

أو لتسليم الأمر له والخضوع.

أو لحق الاستغفار والتكفير بما سبق من التفريط والتقصير، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله - تعالى-: ﴿لِتُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ على غير هذا، أي: ذلك الذي أنزل؛ لتؤمنوا، أي: لتجددوا الإيمان بالله - تعالى - ورسوله في كل وقت وكل ساعة؛ إذ يلزم الناس إحداث الإيمان، وتجديده لإحداث الرخص والعزائم التي تجددت والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتِلَكَ حُدُودُ ٱللَّهِ﴾.

قيل: أي الذي افترضه الله عليكم من الأحكام، وقال الزجاج ﴿مُدُودُ اَللَّهِ﴾، أي: موانع الله تعالى؛ لذلك سمي الحاجب: حدادًا؛ لأنه يمنع الناس منه.

وعندنا قوله: ﴿ وَيَلَكَ حُدُودُ اللّهِ ﴾ أي: زواجر الله وموانعه، على معنى أنه يمنع كل شيء عن الدخول في حد الحق والاختلاط به. وفي الآية دلالة خلق أفعال العباد؛ لأنه أضاف الفرائض، وهي الطاعات إلى نفسه بقوله: ﴿ وَيَلَكَ حُدُودُ اللّهِ ﴾ وأنها أفعال العباد؛ دل [أن] أفعال العباد كلها مخلوقة لله بعالى - وإنما خص هذه الأعمال بالإضافة إلى نفسه، مع أن جميع الأفعال [مضافة إليه] بخلقه إياها تبجيلا وتعظيمًا لها، كما قال الله - نعالى -: ﴿ وَأَنَ ٱلْمَسَعِدَ لِلّهِ ﴾ [الجن: ١٨] أضاف المساجد لنفسه؛ تبجيلا وتعظيمًا لها، وعلى هذا يخرج تأويل من قال في قوله: ﴿ إِنَّ السّاعَةَ أَكَادُ أُخْفِيهًا ﴾ [طه: ١٥] من نفسي؛ فكيف أظهرها لمن دونه أراد بهذه الإضافة تنجيلا وتعظيمًا لأمر الساعة ! فكأنه يقول: إنما لم أظهر أمر الساعة لذلك الخلق الإضافة تنجيلا وتعظيمًا لأمر الساعة ! فكأنه يقول: إنما لم أظهر أمر الساعة لذلك الخلق الخلق هذا يكون ألك .

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلِلْكَافِرِينَ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾.

أي: للكافرين بالله وبحدوده عذاب أليم في الآخرة؛ لأن عذاب الكفر إنما يكون في ﴿ خَرَةَ عَذَابًا دَائِمًا لا انقضاء له، ولا قوة إلا بالله.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ بُحَادُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ كُيثُوا كَمَا كُيْتَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدَ أَوَلُنَا ءَايُتِ بَيِنَتِ وَلِمَا عَيلُوا أَخْصَلُهُ اللّهُ وَلَسُوهُ وَاللّهُ عَلَى وَلِمَا عَيلُوا أَخْصَلُهُ اللّهُ وَلَسُوهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهَ عَنَى مِ شَهِيدُ ﴿ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللّ

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مُحَاَّذُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾.

قال بعض أهل الأدب: المحاد هو الذي يجعل نفسه في حد غير الحد الذي أمره الله ورسوله، وكذلك قوله: يشاقون الله، أي: يكونون في شق غير الشق الذي عليه رسول الله، أو كلام نحوه.

ومنهم من قال: حددته عن طريقه، أي: عدلته عنه، وبعضه قريب من بعض. وأصله ما ذكر: ﴿ يُحَادَّوُنَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ﴾، أي: يمانعون الناس ويزجرونهم عن الطريق؛ لئلا يأتوا محمدًا ﷺ ويتبعوه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُبِثُواْ كُمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمَّ ﴾.

قيل: غلبوا وردوا بغير حاجتهم كما غلب ورد الذين كانوا من قبلهم.

وقيل (١): أهلكوا كما أهلك الذين من قبلهم.

وقيل (٢): أخزوا كما أخزي الذين كانوا من قبلهم. وكله قريب بعضه من بعض.

ثم يخرج تأويله على وجهين:

أحدهما: أي: كبت هؤلاء الذين منعوا الناس عن اتباع رسول الله على من أهل مكة، كما كبت من قبلهم.

أو كبت هؤلاء الذين مانعوا الناس عن رسول الله ﷺ بالمدينة، كما كبت الذين مانعوهم عنه بمكة؛ لأن هذه السورة مدنية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَدَ أَنزَلْنَا ءَايَتِ بَيِّنَتِّ﴾.

أي: آيات تبين حدود الله من غير حدوده، أو ما يبين الحق من الباطل، والرسول من غيره، أو المحاد.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَلِلْكَفِرِينَ عَذَابٌ مُهِيبٌ ﴾.

أي: للكافرين كلهم عذاب يهينهم؛ كما أهانوا المؤمنين.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا﴾.

أي: الأولين والآخرين، والمحادين والموافقين.

وقوله – عز وَجل-: ﴿فَيُنِتِّمُهُم بِمَا عَمِلُوٓأَ أَخْصَلُهُ ٱللَّهُ وَنَسُوهُ﴾.

أي: ليبعثهم الله جميعًا، فينبئهم بما عملوا من خير أو شر، أحصى الله ما عملوا، وإن طال ذلك أو كثر، ونسوا هم تلك الأعمال. خرج هذا على الوعيد، وفيه دلالة رسالته؛ إذ أخبر أن الله - تعالى - يحصي ذلك عليهم، وأنهم نسوا؛ فلم يتهيأ لهم أن ينكروا عليه أنهم لم ينسوا؛ دل أنه بالله علم ذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾.

<sup>(</sup>۱) قاله ابن جریر فی تفسیره (۱۲/۱۲).

 <sup>(</sup>٢) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٣٧٥٨)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٢/ ٢٦٩).

أي: على كل شيء من الإحصاء والحفظ وغير ذلك شهيد.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَلسَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن غَجْوَىٰ تَلَنْئَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْهُ﴾.

فإن كان هذا الخطاب لرسول الله على يكون فيه دلالة رسالته أن أطلعه على ما أسروا فيما بينهم من الكيد والخداع، أطلع فيما بينهم من الكيد والخداع، أطلع الله – تعالى – رسوله على ذلك؛ ليعلم أنه بالله علم ذلك.

والثاني: بشارة له بالنصر والمعونة، وهو كقوله - تعالى - لموسى وهارون - عليهما السلام -: ﴿لَا تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُما آلَسْمَعُ وَأَرَكُ ﴾ [طه: ٤٦]، أي: أسمع ما يقول لكما وما يجيب، أو أرى ما قصد بكما، وأدفع عنكما ما قصد بكما؛ فعلى ذلك ما ذكر له: ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ مَا يَكُوثُ مِن خَوَىٰ ثَلَنَهُ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ ﴾: فيظعك على ما هموا بك وأسروا فيك، فينصرك ويدفع عنك كيدهم.

وجائز أن يكون الخطاب ليس لرسول الله ﷺ خاصة؛ ولكن لكل في نفسه؛ فيصير كأنه قال: ألم تر إلى عجائب ما أنشأ من السموات والأرض قبل إنشاء أهلها فيهما، فإذا رأيت عجائب ما أنشأ من السموات والأرض وأهلهما، وعلمت ذلك فاعلم أنه بما يكون من نجواهم، فيما ذكر عالم؛ فيخرج على التنبيه والزجر عن الإسرار والنجوى.

ثم قوله: ﴿ رَابِعُهُمْ ﴾ و ﴿ سَادِسُهُمْ ﴾ ، و ﴿ مَعَهُمْ ﴾ ونحوه يجب أن ينظر إلى المقدم من الكلام؛ فيصرف قوله: ﴿ وَلَهُ مَعَهُمْ ﴾ إلى ذلك ، نحو قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا ﴾ [النحل: ١٢٨] ، ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [العنكبوت: ٦٩] ونحوه - يكون معهم في التوفيق والمعونة لهم والنصر؛ فعلى ذلك ما ذكر من قوله: هو معهم في النجوى وما أسروا فيما بينهم، أي: شاهد معهم حافظ عليهم، يدفع عنكم كيدهم ومكرهم وينصركم، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ثُمُّ يُنْتِئُهُم بِمَا عَمِلُواْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّي شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

أي: ينبئهم بما تناجوا وأسروا من الكيد يوم القيامة.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ نُهُواْ عَنِ ٱلنَّجْوَىٰ ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نَهُواْ عَنْهُ﴾.

هذا الخطاب لرسول الله ﷺ يقول: اعلم أن الذين نهوا عن النجوى، ﴿ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا مُؤُوا عَنْهُ . . . ﴾ الآية .

وفيه دلالة إثبات الرسالة؛ لأنه أخبر أنهم عادوا إلى ما نهوا عنه وهو النجوى، ومعلوم أنهم لا يعودون إلى ما نهوا عنه بحضرة أصحاب رسول الله على ولكن عند غيبة منهم؛ دل أنه بالله علم.

ثم اختلف في سبب تلك النجوى:

قال بعضهم (1): إنه كان بين اليهود وبين النبي على موادعة، فإذا [وجد] رجل من المسلمين وحده يتناجون بقتله بينهم، [أو] يظن المسلم أنهم يتناجون بقتله أو بما يكره؛ فيترك الطريق من المخافة، فبلغ ذلك رسول الله على فيهاهم عن النجوى، فلم ينتهوا، وعادوا إلى النجوى؛ فنزل ما ذكر.

ومنهم من قال: إن أصحاب رسول الله على كانوا إذا خرجوا من عند رسول الله على قام أناس من اليهود وأناس من المنافقين يتناجون فيما بينهم دون المؤمنين، وينظرون نحو واحد منهم، فإذا رآهم ينظرون نحوه، قال: ما أظن هؤلاء إلا قد بلغهم خبر أقربائي الذين بعثهم رسول الله على في السرايا من قتل أو موت؛ فيقع في قلبه من ذلك ما يحزنه، فلا يزال كذلك حتى يقدم حميمه من تلك السرية.

لكن الأولى عندنا السكوت عن ذكر هذا وأمثاله؛ لأنه خرج مخرج الاحتجاج وجعله آية عليهم؛ فيجوز أن يكون على خلاف ما ذكر؛ فيوجب الكذب في الخبر؛ فالإمساك عنه أحق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَرَبُحَيْكَ بِهِ اللَّهُ﴾.

ذكر أنهم كانوا إذا أتوا رسول الله يقولون: السام عليك يا محمد؛ فيجيبهم النبي على ويرد عليهم ويقول: عليكم (٢). ففيه دلالة رسالته؛ لأنهم حيوه شرًا منه، فأطلعه الله تعالى – على ما أسروا، وكذلك ما قال: ﴿وَيَقُولُونَ فِى الفَيهِمَ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللهُ الله على ما أسروا، وكذلك ما قال: ﴿وَيَقُولُونَ فِى الفَيهِمَ لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللهُ الله بما نقول في السر فيه دلالة الرسالة؛ لأنه معلوم أنهم قالوا ذلك سرا في أنفسهم، فأطلع الله – تعالى – عرف [ذلك]. فأطلع الله – تعالى – عرف [ذلك]. ثم قوله – عز وجل – خبرا عنهم: ﴿لَوْلَا يُعَذِبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ ﴾.

جائز أن يكون من رسول الله ﷺ لهم وعيد بالتعذيب؛ لأجل التناجي الذي كان فلما تأخر ذلك عنهم قالوا عند ذلك: إنه لو كان رسولًا على ما يقوله لعذبنا على ما قال ورعد، لكن رسول الله ﷺ إن كان وعد لهم العذاب لم يبين متى يعذبون، فعذابهم ما ذكر حيث قال: ﴿حَسَبُهُمْ جَهَنَمُ يَصَلَوْنَهُمْ فَيَشَلَ ٱلْمَصِيرُ﴾، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) قاله مقاتل بن حيان، أخرجه ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢١/٤٤)، في كتاب الاستئذان: بأب كيف الرد على أهل المدينة بالسلام (٢) (٢٥٦)، ومسلم (١٤/ ١٧٠١)، في كتاب السلام: باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام (١٠/ ٢١٦٥).

ويحتمل أن يكون قولهم: ﴿لَوَلَا يُعَذِّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ﴾ إنما قالوا ذلك عند رد رسول الله عليه ما حيوه حين قال: «وعليكم» يقولون: إنه دعا علينا بقوله: «وعليكم»، فإن كان رسولا لأجيب دعاؤه الذي دعا علينا، لكن رسول الله عليهم ردًّا، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِيكَ ءَمَوْا إِذَا تَنْجَيْمُ فَلَا نَنْجَوْا بِالإِنْدِ وَالْعُدُونِ وَمَعْصِيَتِ الرَسُولِ وَتَنْجُواْ بِاللِّهِ وَالْفَدَى فَيْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيكَ ءَامَنُواْ إِنَا تَنَجَيْثُمْ فَلَا تَنَجَوُاْ بِٱلْإِثْمِرِ وَٱلْعُذُونِ وَمَعْصِيَتِ ٱلرَّسُولِ وَسَخَوَاْ بِٱلْمِرِ وَٱلنَّقُونَىُّ﴾.

إن أهل التأويل صرفوا الآية إلى المنافقين، وعندنا يحتمل صرف النهي إلى المؤمنين عن التناجي بمثل ما تناجوا أولئك، أي: لا تتناجوا أنتم يأهل الإيمان فيهم بالإثم والعدوان كما تناجوا فيكم، يقول: لا تجازوهم بالذي فعلوا هم بكم، ولكن تناجوا فيهم بالبر والتقوى، وهو كقوله - تعالى -: ﴿وَلَا يَجْرِمَنّكُمْ شَنَانُ قُومٍ أَن صَدُوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْمُرَامِ أَن تَعْتَدُواً ﴾ [المائدة: ٢]: بهى المؤمنين أن يجازوهم جزاء الاعتداء الذي كان منهم من صدهم عن المسجد الحرام؛ بل أمرهم [بالتعاون] على البر والتقوى، قال: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى أَنْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالُكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَكُ يَحْتَمُلُ هُوا أَنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الْمُعْمَالَعُولُولُكُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْمُؤْمِلُولُ وَاللّهُ وَالّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ وَالْ

وجائز أن يكون في المؤمنين حقيقة على الابتداء؛ نهيا منه لهم، يقول: إدا تناجيتم فلا تتناجوا فيما يؤثمكم ويحملكم على العدوان: على المجاوزة عن الحد، ومعصية الرسول فيما يأمركم وينهاكم، ﴿ وَتَنَجُواْ بِاللِّيرِ وَالنَّقَوَى فهو كل ما يقون به أنفسهم عن النار، وقد تقدم ذكره.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاتَّـقُواْ اللَّهَ الَّذِيتِ إِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ﴾.

جائز أن يكون هذا الخطاب لهم - أعنى: المؤمنين والكافرين الذين يقرون بالحشر -

لأن أهل الكتاب وبعض المشركين يقرون بالبعث، وبعض المشركين ينكرون مع الدهرية. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّمَا اَلنَّجْوَىٰ مِنَ اَلشَّيْطَيٰن﴾.

أي: النجوى الذين كانوا يتناجون بالإثم والعدوان ومعصية الرسول، ليس كل نجوى على ظاهر ما يخرج الخطاب عامًا؛ ولكن يرجع إلى النجوى التي ذكرنا، وهو الذي نهوا عنه.

ثم قوله: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّجْوَىٰ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ﴾ جائز أن يكون معناه: ابتداء النجوى في الشر من الشيطان، وهو ما ذكر في بعض القصة أن الله - تعالى - لما خلق آدم - عليه السلام - قال إبليس للملائكة: أرأيتم إن فضل هو عليكم ما تصنعون؟ فأجابوه بما أجابوا؛ فقال هو: إن فضلت عليه لأهلكنه، وإن فضل هو على لأعاديه، فقد ناجاهم في أمر آدم - عليه السلام - بالشر، فكان أول النجوى في الشر من الشيطان.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِيَحْزُنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَيْسَ بِضَارَهِمْ شَيْئًا إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ﴾.

أي: ليسوا بضارين لهم فيما يتناجون من الكيد بهم والمكر، والله أعلم.

ثم قال: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَـتُوكُّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾.

أي: في دفع من قصدهم من الكيد بهم والمكر والهلاك، وعليه يتوكلون في النصر لهم والمعونة على أعدائهم، والتوفيق لهم في كل خير، وكل هذا وصف المؤمنين وأما المعتزلة، فهم بمعزل عن هذه الآية، وكذلك: المؤمنون على قولهم غير متوكلين على

الله؛ لأنهم يقولون: إن الله - تعالى - قد أعطى كلا من النصر والمعونة ما ينتصر على أعدائه وينتقم منهم حتى لا يبقى عنده مزيد ما ينصرهم ويعينهم على شيء؛ فعلى قولهم لا يقع للمؤمنين في التوكل على الله - تعالى - شيء؛ لأنه ليس عنده ما ينصرهم ولا ما يعينهم، فعلى ماذا يتوكلون عليه على قولهم إذا لم يملك ما ذكرنا، ومن قولهم: إن على الله - تعالى - أن يعطي من المعونة والتوفيق حتى لا يبقى عنده مزيد بشيء فلو منع شيئًا من ذلك لم يعطهم يكون جائزًا، ثم إذا أعطاهم ما ذكروا، ولا يهتدون ولا ينتصرون، والله - تعالى - قال: ﴿إِن يَنصُرُكُمُ اللهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ الله والله عمران: ١٦٠]، وقال: ﴿مَن وَالله صَالَةُ فَلا عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله الكتاب.

ثم اختلف في اشتقاق النجوي:

فمنهم من قال: هو من النجوة، وهو المكان العالي المرتفع: وذلك أنهم كانوا يقومون في مكان مرتفع فيتحدثون فيه فإذا رأوا من قصد بهم فيتفرقون، أو كلام نحو هذا معناه. ومنهم من قال: التناجي: التخالي بما ذكروا، فيكون معنى قوله: ﴿إِنَّا تَنَكِيَّمُ ﴾ أي: إذا تحاليتم فلا تتخالوا بما ذكر.

وقال القتبي: التناجي من التشاور، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قِيلَ لَكُمْ نَفَسَحُواْ فِ ٱلْمَجَلِسِ فَافْسَحُواْ يَفْسَج ٱللَّهُ لَكُمْمٌ ۖ . . . ﴾ الآية .

يخرج على وجهين:

أحدهما: وإذا قيل لكم تأخروا في المجلس فتأخروا، ﴿وَإِذَا قِيلَ اَنشُرُوا فَانشُرُوا ﴾، أي: ارتفعوا وتقدموا؛ فيكون قوله: ﴿تَفَسَحُوا ﴾ إذا كان الحضور أولا هم الذين همتهم السماع والعمل به ثم جاء من يريد التفقه فيه، فقيل لهم: تأخروا؛ حتى يقرب من يصير إمامًا للناس وفقيهًا لهم. وإذا كان الحضور هم الذين همتهم أن يكونوا هم الأئمة، ثم جاء بعد ذلك من كان همتهم السماع والعمل به، قيل للذين تقدموا أولا: ارتفعوا وتقدموا حتى يسمع من حضر بعدكم قول النبي على والله أعلم.

والثاني: أنه إذا كان في المجلس أدنى سعة وفسحة ما يمكن تمكين غيره بالتحريك والتفسح دون القيام يقال لهم: تفسحوا. وإذا لم يمكن ذلك إلا بالقيام قيل لهم: قوموا ورتفعوا وتقدموا.

وقوله: ﴿يَنْسَجِ ٱللَّهُ لَكُمْ ۗ﴾ يحتمل وجوهًا:

أحدها: يفسح الله لكم في القبر، أو في الآخرة في الجنة، أو يفسح الله لكم في

المجلس أو يفسح لكم فسحة القلب وتوسعة للعلم والحكم، والله أعلم.

وقال الحسن (١٠): ﴿إِذَا قِيلَ لَكُمْ نَفَسَحُواْ فِ ٱلْمَجَالِسِ﴾، أي: في القتال والحرب، ﴿وَإِذَا قِيلَ اَنشُزُواْ فَاَنشُـرُواْ﴾، أي: إذا قيل: الهزوا إلى العدو فالهزوا.

قال قتادة (٢): أي: إذا دعيتم إلى خير أو صلاة فأجيبوا.

وقيل<sup>(٣)</sup>: هو كل خير: من قتال عدو، أو أمر بمعروف، أو نهي عن منكر، أو حق كائنًا ما كان، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَرْفَعِ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمَ دَرَحَتِّ﴾.

أحر أنه يرفع الله الذين آمنوا، وأخبر أنه يرفع الله الذين أوتوا العلم من المؤسين على الذين لم يؤتوا العلم درجات؛ لفضل العلم على سائر العبادات من الجهاد وغيره؛ ألا ترى أنه قان في آية الجهاد: ﴿فَضَلَ اللهُ الْمُجُهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْشِهِمْ عَلَى اَلْفَعِدِينَ دَرَجَةً ﴾ [النساء: ٩٥] جعل للمجاهدين على القاعدين فضل درجة، وللذين أوتوا العلم على الذين لم يؤتوا درجات؛ ليعلم فضيلة العلم على غيره، وكذلك قوله - تعالى-: ﴿فَلَوْلاَ نَفَرَ مِن كُلِّ فَرَهُمْ مَا إِنَّهُمْ طَآبِهَةً ﴾ [التوبة: ١٢٢].

قال بعضهم: إن النبي ﷺ كان يجلس قومًا عند نفسه؛ لبتفقهوا في الدين، ويبعث قرمًا سرايا، حتى إذا رجع السرايا أنذرهم الذين تفقهوا في الدين وتعلموا من رسول الله ﷺ. فإن كان التأويل هذا؛ ففيه دلالة فضيلة العلم على الجهاد؛ حتى أحوج أولئك إليهم. وقال بعضهم: كان ينفر من كل قوم طائفة؛ لبتفقهوا في الدين، فإذا رجعوا إلى قومهم أندروا قومهم.

وقال قتادة: إن بالعلم لأهله فضيلة، وإن له على أهله حقًا، ولعمري الحق عليك يها العائم أفضل، والله يعطى كلا من فضل فضله.

وقتادة (٤) يقول في قوله - تعالى-: ﴿إِذَا قِبِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا﴾: إنهم كانوا إذا رأوا أحدهم مقبلا يصنون بمجالسهم عند رسول الله ﷺ فأمر الله - تعالى - أن يفسح بعصهم لمعص

وقال مقاتل: أقبل نفر من الأنصار ممن شهد بدرًا، فسلموا على نبي الله على ومن حوله، فردوا السلام، وضنوا بمجلسهم من رسول الله على فلم يوسعوا لهو؛ فقال عمر رسول الله: "قم يا فلان ويا فلان" لنفر منهم من الذين لم يشهدوا بدرًا؛ فتكلم في ذلك

<sup>(</sup>١) أخرجه عبد بن حميد كما في الدر المنثور (٢٧٠/٦) وهو قول ابن عباس أيضًا

<sup>(</sup>٣) أخرجه عبد الوزاق وعبد بن حميد كما في الدر المنثور (٦/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٣) قاله مجاهد، أحرجه عند بن حميد وابن المبذر كما في الذر المنثور ٢٧١/١١).

<sup>(</sup>٤) أحرجه عبد بن حميد، وعبد الرزاق وابن المنذر وابن أبي حاتم كما في الدر السنثور (٦٧١/١).

المنافقون(١)؛ فنزلت هذه الآية، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجَوَىٰكُمُّ صَدَقَةً ﴾. يشبه أن يكون ما ذكر من مناجاة الرسول – عليه السلام – على وجوه، والناس في مناجاته طبقات:

أحدهم: يناجيه مسترشدًا في أمر الدين، وما ينزل به من النوازل.

والآخر: يناجيه افتخارًا به على غيره من الناس ومباهاة منه؛ ليعلم أن له خصوصية عند رسول الله ﷺ وفضلا له عنده، وهو صنيع المنافقين.

والفريق الثالث: يناجونه؛ ليسمعوا الناس الكذب ويسمعوهم غير الذي سمعوا، كقوله - تعالى -: ﴿ سَمَنْعُونَ لِلْكَذِبِ سَمَنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ [المائدة: ٤١] وهم اليهود وصنيعهم ما ذكر؛ فجائز أن يخرج المناجاة مع رسول الله ﷺ على الوجوه التي ذكرنا. ثم ما ذكر من تقديم الصدقة على المناجاة يخرج على وجوه:

أحدها: أمر بتقديم الصدقة؛ لعظم قدر رسول الله ﷺ والخصوصية له، يطهر بتلك الصدقة ويصير أهلا لمناجاة بها، وهو كالطهارة التي جعلها سببًا للوصول إلى مناجاة الرب، سبحانه وتعالى.

والثاني: لما خصهم بمناجاة الرسول، وجعلهم أهلا لها، أمرهم بتقديم الصدقة؛ شكرًا له منهم بذلك.

والثالث: جائز أن يكون أمرهم بتقديم الصدقة؛ امتحانًا منه إياهم؛ ليظهر حقيقة أمرهم، وهو ما جعل الأمر بالجهاد سببًا لظهور نفاقهم وارتيابهم في الأمر؛ فكذلك الأول، والله أعلم.

رجائز أن يكون الأمر بالصدقة لأهل المناجاة على الذين كانت لهم حواتج عند رسول الله وهي فيمنعونه عن قضاء حاجاتهم بالاشتغال بالمناجاة، أمرهم بالصلة لأولئك؛ تطبيبُ لقنوبهم، والله أعلم.

رَقُولُه – عز وجل-: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُو وَأَطَّهُمْ ﴾.

ابي أن تقديم الصدقة أطهر لقلوبكم من توك الصدقة

وقوله: ﴿ فَإِن لَّرْ نَجِدُواْ فَإِنَّ آلَهَا عَلَوُلَّ رَّحِيمٌ ﴾.

جائز أن يكون هذا الأمر لأهل الغناء دون الفقر، حتى قال: ﴿فَإِن لَز تَجِدُواَ﴾ ما الساقون به عَ ﴿فَإِن لَز تَجِدُواَ﴾ ما

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٢٧١).

وقوله – عز وجل–: ﴿ءَأَشَفَقُتُمْ أَن تُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَى خَوَيكُوْ صَدَقَتٍّ﴾.

قال عامة أهل التأويل<sup>(١)</sup>: أي: أبخلتم يأهل الميسرة أن تقدموا بين [يدي] نجواكم صدقات؟

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِذْ لَرْ تَفْعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ﴾.

أي: تجاوز عنكم إذ لم تفعلوا.

﴿ فَأَقِيمُوا ۚ الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا ۚ الزَّكُوةَ ﴾.

أي: إذا لم تصدقوا تلك الصدقة فآتوا زكاة أموالكم.

قال أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: نسخ ما أمروا به من الصدقة عند المناجاة بما ذكر: من إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَةًۥ وَٱللَّهُ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ﴾.

هذا وعيد، ثم في قوله: ﴿إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ﴾ دلالة قبول خبر الواحد؛ لأنه يناجيه ولا يعلم به غيره؛ دل أنه يقبل إذا أخبر به غيره.

وفيه أن لا كل مناجاة تكون من الشيطان؛ لأن النبي ﷺ ناجى من ذكر؛ فدل أن قوله: ﴿إِنَّمَا النَّبْوَىٰ مِنَ الشَّيْطَنِ ﴾ مصروف إلى ما سبق ذكره.

وفيه ألا يفهم من ذكر اليد الجارحة لا محالة؛ فإنه قال: ﴿بَيْنَ يَدَى بَغُوَكُمْرُ﴾، وليس للنجوى يد ولا بين، وكذلك قوله: ﴿لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْبَيْنِ يَدَيْهِ﴾ [فصلت: ٤٢]، ولم يشكل على أحد أنه لم يرد باليد الجارحة هاهنا؛ فكيف فهم فيما أضيف إلى الله – تعالى – في قوله: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾ [المائدة: ٦٤]، وقول رسول الله ﷺ: «الصدقة تقع في يد الرحمن»: الجارحة، لولا فساد اعتقادهم في الله – تعالى – وتشبيههم إياه بالخلق.

وقال قتادة: أكثروا النجوى مع رسول الله ﷺ فمنعهم الله تعالى عنه، فقال: ﴿إِذَا نَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى نَجَوَىٰكُمْ صَدَقَةً ۚ . . . ﴾ الآية.

وعن علي - رضي الله عنه - أنه قال: أنا أول من عمل بها، تصدقت بكذا، ثم نزلت الرخصة (٣).

<sup>(</sup>١) قاله مقاتل: أخرجه ابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٢) قاله قتادة: أخرجه الطبري عنه (٣٣٨٠١).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه سعيد بن منصور، وابن راهويه، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه والحاكم وصححه كما في الدر المنثور (٦/ ٢٧٢).

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قَلَوا فَوْما عَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِنكُمْ وَلَا مِنهُمْ ﴾. يذكر سفه المنافقين لرسول الله ﷺ لتوليهم قومًا غضب عليهم، على ما علم منهم أن الله – تعالى – قد غضب عليهم؛ لكنهم تولوهم طمعا منهم في أموالهم وفيما كان عندهم من السعة وفضل الدنيا، ثم أخبر أنهم ليسوا منكم، أي: ليسوا على دينكم، ولا أنتم منهم، أي: على دينهم، أي: أولئك اليهود؛ لكنهم يتولونهم طمعًا فيما عندهم من فضل الدنيا.

﴿ وَيَعْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾.

كأنه قيل لهم: لم توليتم قومًا غضب الله عليهم؟! فحلفوا أنهم لم يتولوهم؛ فأخبر أنهم كاذبون في حلفهم.

وفيه دلالة إثبات رسالة محمد ﷺ لأنهم تولوا اليهود سرًا من المؤمنين، وحلفوا كذبًا، فأخبرهم رسول الله ﷺ بتوليهم وكذبهم في الحلف؛ دل أنه - عليه الصلاة والسلام - عرف ذلك بالوحي ثم أخبر ما أعد لهم في الآخرة بتوليهم أولئك وحلفهم بالكذب، فقال: ﴿ أَعَدَ لَهُمْ مَذَابًا شَدِيدًا إِنَّهُمْ سَآةً مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

أي: قد أساءوا إلى أنفسهم بعملهم الذي عملوا في الدنيا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَتَّخَذُوٓا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً ﴾.

أي: حلفهم الذي حلفوا: إنهم لم يتولوا أولئك اليهود جنة.

﴿ فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ .

يحتمل: صدوا أنفسهم عن سبيل الله، أو صدوا الناس عن سبيله بما ذكر. ﴿ فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِنَّ ﴾ .

أي: يهانون في ذلك العذاب.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لَن تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَلُهُمْ وَلاَ أَوْلَكُهُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيَّئًا ﴾ .

يخبر أن أموالهم التي لأجلها تولوا اليهود وعاندوا المؤمنين لا تغنيهم تلك الأموال من عذاب الله شيئًا إذا نزل بهم، ثم أخبر عن شدة سفههم أنهم يحلفون في الآخرة كما يحلفون لكم في الدنيا بقوله: ﴿ يَوْمَ يَبْعَنُهُمُ اللَّهُ جَيِمًا فِيَحْلِفُونَ لَهُ كِمَا يَكِلْفُونَ لَكُرْكُ .

ثم فيه أن الآية لا تضطر أحدًا إلى الإيمان به والتوحيد؛ لأن الآية [ليست] أعظم من قيام الساعة، ثم لم يمنعهم ذلك عن الكذب والكفر به، ولا اضطرهم إلى الإيمان به، وكذلك قوله: ﴿ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتْنَهُمْمُ إِلَّا أَن قَالُواْ وَاللّهِ رَبّنا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام: ٣٣] في الدنيا؛ فإذا كان ما ذكرنا، كان تأويل قوله: ﴿إِن نَشَأَ نُثَلِلْ عَلَيْمٍ مِنَ السَّمَآءِ ءَايَةُ فَظَلَتْ أَعَنَقُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ [الشعراء: ٤]، وقوله - تعالى -: ﴿وَلَوْ أَنْنَا نَزَلْنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَيِكَةُ وَكُلُمَهُمُ الْمُونَى وَحَشَرَنَا عَلَيْهِمْ كُلُ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُواْ لِيُومِنُونَا إِلّا أَن يَشَآءَ الله ﴾ [الأنعام: ١١١]: أنهم يؤمنون وَحَشَرَنا عَلَيْهِمْ كُلُ شَيْءٍ قُبُلاً مَا كَانُواْ لِيُومِنُواْ إِلّا أَن يَشَآءَ الله ﴾ [الأنعام: ١١١]: أنهم يؤمنون إذا شاء الله، ولا يؤمنون، وإن نزل عليهم الآيات التي ذكر، ولا آية أعظم مما ذكر من إنزال الملائكة، وإحياء الموتى، وتكليمهم أنهم على الباطل، وأن الحق هو الذي دعا رسول الله ﷺ إليه؛ دل هذا كله أن الآية لا تضطر أهلها على الإيمان، والله أعلم.

وقوله: ﴿أَسْتَخُوذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطُانُ﴾.

قال ابن عباس - رضي الله عنهما -: ﴿ ٱسۡتَحَوَدُ ﴾ ، أي: غلبهم الشيطان (١٠). وقال مقاتل: أي أحاط بهم.

وقال الزجاج والقتبي: أي: استولى عليهم. وذلك كله يرجع إلى معنى واحد، وفيه أن الشيطان قد سلط عليهم حتى غلب عليهم بإجابتهم بما دعاهم إليه من معاداة الله ورسوله والمؤمنين، ولكن سلطانه على ما ذكر، وهو قوله: ﴿إِنَّمَا سُلطَنَهُمْ عَلَى الَّذِينَ يَتَوَلَّوْنَمُ ﴾ [النحل: ١٠٠٠] فعليهم إذا عملوا بما أراد وأجابوه إلى ما دعا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَنْسَلُهُمْ ذِكْرُ اللَّهِ﴾.

يحتمل: أي: أنساهم عظمة الله، أو نعم الله وإحسانه، أو شكر نعمه.

وقوله – عز وجل-: ﴿أُوْلَتِكَ حِزْبُ ٱلشَّيْطَائِ﴾.

الحزب هو جمع الفرق؛ تحزبوا، أي: تفرقوا، فحزبه هو جنده كما قال أهل التأويل؛ لأنهم يصيرون فرقًا، ثم يجتمعون، فيكولون جندا له، وجند الرجل هم الذين يستعمله. فيما شاء من القتال وغيره، ويصدرون لرأيه؛ فعلى ذلك أولئك الكفرة هم جنده.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أَلَا إِنَّ حِزْبَ ٱلشَّيْطَنِ هُمُ ٱلْمُنْشِرُونَ ﴾.

<sup>(</sup>١) ذكر الطبري في تفسيره دون أن ينسبه لأحد (٢٥/١٢).

لأنه مناهم في الدنيا أمورا، وأملهم تأميلا فيما اتبعوه، فلم يصلوا إلى شيء من ذلك، وفي الآخرة بقوله: أن لا بعث ولا جنة ولا نار، ولهم فيها عذاب؛ فخسروا الدارين جميعًا.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَاَّدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ أُولَئِهِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ﴾.

قيل: في الأسفلين، وقيل: في المهزومين، وقيل: في الآخرين، وقيل: هو في الآخرة؛ كقوله - تعالى-: ﴿ وَٱلَّذِسِنَ اتَّقَوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةَ ﴾ [البقرة: ٢١٢]، وأما في الدنيا فربما يكونون هم الغالبين.

ومنهم من يقول: ذلك في الدارين جميعًا هم الأذلاء، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿كَنَّبُ ٱللَّهُ لَأَغْلِبُكَ أَنَّا وَرُسُلِيًّ﴾.

أي: قضاء الله لأغلبن<sup>(١)</sup>، ثم قال بعضهم: ليغلبن محمد ﷺ كقوله – تعالى-: ﴿هُوَ اَلَذِى آرَسَلَ رَسُولَهُم بِآلَهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُم عَلَى ٱلدِّينِ كُلِهِۦ﴾ [التوبة: ٣٣]، وفعل ذلك.

وجائز أن يكون المراد منه جملة رسله؛ كقوله - تعالى-: ﴿ وَلَقَدُ سَبَقَتُ كَامِمُنَا لِمِبَادِنَا الْمِبَادِنَا لَمِبَادِنَا الْمَالِينَ . إِنَّهُمْ لَمُمُ الْعَلِبُونَ ﴾ [الصافات: ١٧١ - ١٧٣]، وقوله - تعالى-: ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [غافر: ٥١]، ثم الغلبة قد تكون من وجهين:

أحدهما: بالحجج والبراهين، وما من رسول إلا وقد غلب على خصمائه بالحجة.

والثاني: بالقتال والحرب، وكانت العاقبة للرسل - عليهم السلام - لما لم يذكر أنه قتل رسول الله ﷺ، والله أعلم.

وإضافة الغلبة إلى نفسه؛ على إرادة الرسل [و] أوليائه؛ على ما ذكرنا في غير موضع. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَوِئُّ عَزِيزٌ﴾.

قوي بذاته؛ لأنه يكون قوة من دونه، وكذلك كل من دونه بتكوينه.

أو يكون فيه بشارة لأوليائه أنه قوي عزيز بذاته: أنه ينصرهم على أعدائهم ويقهرهم. وقوله - عز وجل-: ﴿لَا تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَآذُونَ مَنْ حَاّدَ اللَّهَ . . .﴾ الآمة.

قال عامة أهل التأويل: نزلت في حاطب بن أبي بلتعة؛ لأ كان كتب إلى أهل مكة: إن رسول الله يقصد إليكم؛ فخذوا حذركم، وكان له بمكة أهل؛ فأراد أن يكون له عندهم يد، فشعر بذلك رسول الله ﷺ فقال: «ما حملك على هذا؟» فقال ما ذكرنا؛ فنزلت الآية فإن كان نزولها فيه على ما ذكروا فهي في براءته من وجهين:

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه الطبرى عنه (٣٣٨١٢).

أحدهما: أنه لم يرجع عن الإيمان والتصديق لرسول الله ﷺ، وأنه لا يعود إلى مثله يعد ذلك أبدًا.

والثاني: أنه لم يقصد بصنيعه مودتهم؛ ولكن قصد إلقاء المودة إليهم؛ ليقع عندهم أنه وادهم، وهو في الحقيقة يلقي المودة، وقد يكون ذلك كقوله - تعالى-: ﴿ تُلْفُونَ إِلَيْهِم } إِلَيْهِم } إِلَيْهِمُ اللهُ أعلم.

وإن كانت الآية في غير حاطب فهي للمؤمنين الذين حققوا الإيمان بالله - تعالى - وثبتوا عليه؛ لأن أهل الإيمان كانوا أصنافًا ثلاثة: صنف محققون، وصنف يظهرون القتال مع أعدائهم، وصنف منهم لا يقدرون على إظهار ذلك والمناصبة معهم، ولكن يتبعون الأقوياء منهم فأهل الصنف الثالث مترددون يوادون الكفرة في السر، ويظهرون الموافقة للمؤمنين؛ فجائز أن يكون قوله - تعالى -: ﴿لاّ يَجِدُ قُومًا يُؤمنُونَ بِأللهِ ﴾، أي الذين يحققون الإيمان بالله - تعالى - واليوم الآخر [لا] ﴿يُوَاذُونَ مَنْ حَاذَ اللهَ ﴾؛ ولكن إنما يوادهم من لم يحقق الإيمان؛ فيكون فيه إخبار عن إثبات الإيمان في قلوبهم كقوله - تعالى -: ﴿ أَوْلَيْكِنَ ﴾، أي: أثبت في قلوبهم الإيمان؛ فلا يرجعون عنه، وفيه أن الإيمان موضعه القلب.

وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه -: ﴿مَا كَانَ لَقُومَ يَوْمَنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الْآخَرِ أَنَ يُوجِ مِنْ أَنَّ كُهُم بِرُوجٍ مِّنَـٰ أَنَّ ﴾.

قيل: أيدهم بنور الإيمان الذي أثبت في قلوبهم، وأخبر - عز وجل- أنه أثبت المؤمنين على الإيمان ﴿ يُمْبِتُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّاسِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]، وقال: ﴿ كُلِمَةُ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ ﴾ [إبراهيم: ٢٤].

وقيل: ﴿وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْـَهُۗ﴾، أي: برحمة منه.

ثم وصف ما أعد الله تعالى لهم في الآخرة فقال: ﴿وَيُدْخِلُهُمْ جَنَاتٍ تَجْرِى مِن تَحْلِهَا اللَّهَ عَلَهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَئِهِكَ حِزْبُ اللَّهِۗ﴾.

أي: جند الله، على ما ذكرنا: أنهم يأتمرون بأمره، ويقاتلون أعداءه، ويوالون أولياءه؛ فهم جند الله تعالى.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾.

قيل: هم الناجون، وقيل(١٠): الباقون في نعم الله - تعالى - والله أعلم بالصواب.

<sup>(</sup>١) ذكره الطبري في تفسيره دون أن ينسبه لأحد (٢٦/١٢).

## سورة الحشر، وهي مدنية

## بِنْ اللَّهِ النَّفِلِ الرَّحَيْدِ الرَّحَيْدِ

قوله تعالى: ﴿ سَبَّحَ بِنَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَهُو الْعَزِيرُ اَلْمَكِيمُ ﴿ هُو الَّذِي آخَرَجُ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنَ الْهَلِي الْكِنْفِ مِن دِيَرِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرُ مَا ظَنَسْتُمْ أَن يَخْرُجُواْ وَظَنُّواْ أَنَّهُم مَالِيَمْهُمْ حُصُوبُهُم كَفَرُواْ مِن اللَّهِ فَالْنَهُمُ اللَّهُ مِن حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُواْ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبُ يُخْرِيُونَ بَيُوبَهُم وَآيَدِي مِن وَلَيْكِ أَن كُنبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الرُّعْبُ فِي الدُّنِيُّ وَلَمَمْ فِي اللَّهُ مِن حَيْثُ لَمْ يَعْبُولُوا يَتَأْوَلِ اللَّهُ مِن حَيْثُ لَمْ وَلَوْلاَ أَن كُنبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ الْمَهَلاَةُ لَعَذَبُهُمْ فِي الدُّنِيُّ وَلَمْمُ فِي اللَّهُ مِن يَعْبُولُوا يَتَأُولِ اللَّهُ مِن يَشَاقُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَاقِى اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ مَن اللّهُ عَلَيْهُمُ مَن اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَا أَنَاهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ وَمَا أَنَاهُ اللّهُ عَلَيْهُمُ مَن اللّهُ عَلَيْهِمُ اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ وَلَيْوَا اللّهُ وَلَكُونَ اللّهُ يُسْلِطُ رُسُلُهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلِيكُونَ اللّهُ يُسْلِطُ رُسُلُهُ عَلَى مَن يَشَاءُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَلِيكُونَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى مَن يَشَاهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَا الللّهُ عَلَى مَن يَشَاءً وَاللّهُ عَلَى مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّه

قوله - عز وجُل-: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضُ وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ﴾.

قد سبق تأويل التسبيح وبيان وجوهه.

وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾.

العزيز: هو الغالب القاهر، وقيل: هو العزيز؛ حيث جعل في كل شيء من خلقه أثر الذل والحاجة، وقوله: ﴿ اَلْمَكِيمُ ﴾ له أحد معنيين: معنى الإحكام ومعنى الحكمة: فأما معنى الإحكام فهو أنه أحكم الأشياء على اختلافها وتضادها؛ حيث تشهد له بالوحدانية فهو حكيم؛ حيث وضع الأشياء مواضعها، وخلق الأشياء مواضع.

ثم الأصول التي يتولد منها هذه الأشياء والأفعال ثلاثة: الكيانات والطبائع والعقول: أما الكيانات: فنحو النطفة أنها بحيث تصلح أن يكون منها البشر إذا اتصلت بها موادها، ونحو الماء فإنه بحيث يحيا به كل شيء، وبحيث يصلح به كل شيء.

والطبائع: حيث خلق في البشر، وهي ما يميلون بها إلى المحاسن والمنافع ويحترزون من المساوي والمضار.

والعقول: ليدركوا بها العواقب، ثم إنه علمهم الوجوه التي تتولد من هذه الأشياء؛ فهو حكيم حيث خلق الأصول التي وصفنا، وعلم عباده الأسباب التي بها يولدون، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ ٱلَّذِى ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهَلِ ٱلْكِئَكِ مِن دِيَرِهِمْ لِأَوَّلِ ٱلْحَتَمْرِ﴾ هم بنو قريظة، وقال غيره من المفسرين: هم بنو النضير (١) وهو أقرب.

(١) قاله مجاهد أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٨١٤) وذكره السيوطي في الدر المنثور وعزاه للحاكم، وابن مردويه، والبيهقي عن عائشة.

ثم المعنى في إضافة الإخراج إليه يخرج على وجهين:

أحدهما: أنه اضطرهم إلى الخروج فنسب الإخراج إليه؛ كما قال الله - عز وجل-: ﴿إِذَ أَخْرَبُهُ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا . . . ﴾ الآية [التوبة: ٤٠].

والثاني: أنه خلق الخروج من ديارهم منهم؛ فأضيف إليه بحكم الخلق، ثم الأصل في إضافة الفعل إلى الله تعالى أنه يجوز أن يضاف إليه على التحقيق وعلى التسبيب، وأما الخلق قلما يضاف الفعل إليهم على جهة التسبيب لا على التمكين، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لِأَوَّلِ ٱلْحَشَّرِّ﴾.

اختلفوا فيه:

قال بعضهم(١): أول الحشر الجلاء إلى الشام، والحشر الثاني: حشر القيامة.

وقال بعضهم: أول الحشر حشر أهل الكتاب وجلاؤهم من جزيرة العرب، والحشر الثاني: حين أجلاهم عمر - رضي الله عنه - إلى الشام.

وقوله – عز وجل –: ﴿مَا ظَنَنتُدُ أَن يَخُرُجُواۚ ﴾ أي: ما ظننتم أيها المؤمنون أن تنتصروا منهم، فضلا عن أن يخرجوا من ديارهم، ولكن ذلك من لطف الله ومنته عليكم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَظُنُواْ أَنَّهُم مَانِعَتُهُمُ خُصُونُهُم مِنَ اللَّهِ﴾.

لا يحتمل أن يتوهم أحد هذا، والمعنى في ذلك عندنا وجهان - والله أعلم-:

أحدهما: أنهم ظنوا أن الله - تعالى - حيث آتاهم القوة والحصون لا يبلغ بهم حكمه المبلغ الذي يخرجون من ديارهم؛ لأنهم كانوا أهل كتاب وكانوا يزعمون أنهم أولى بالله من غيرهم كقوله: ﴿ مَنْ أَبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِبَتُونَهُ ﴾ [المائدة: ١٨]، ويكون قوله: ﴿ مِن الله أي الله وبأمره؛ كقوله - تعالى -: ﴿ لَهُ مُعَقِبَاتُ مِن اَبْنِ يَدَيْهِ وَمِن خَلْفِهِ، يَعْفَظُونَهُ مِن اَمْرِ الله؛ فعلى ذلك، الأول.

والثاني: أي: ظنوا أن حصونهم وقوتهم تمنعهم من أولياء الله أن يظهروا عليهم، أو من دين الله أن يظهر فيهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَأَلْنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَرَ يَحْتَسِبُوا ﴾.

يعني: أنه قذف في قلوبهم الرعب من حيث لم يحتسب المؤمن ولا الكافر؛ لأن المسلمين لم يظنوا أن يقهروهم ويغلبوهم؛ مع قلة عددهم وكثرة عدد أولئك، وكذا لم يحتسب الكفرة أنهم مع قوتهم وقرة حصونهم يقهرون ويغلبون، حتى منّ الله – تعالى –

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٨١٥).

على المؤمنين بأن قذف الرعب في قلوب الكفرة، ذلك لطف عظيم من الله - تعالى - إلى المؤمنين، والله أعلم.

ثم الأصل فيما خرج هذا المخرج من نحو قوله - عز وجل-: ﴿فَأَتَ اللّهُ بُنيْنَهُم مِن نحو قوله تعالى: ﴿وَجَأَةُ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفّاً صَفّاً﴾ مِن نحو قوله تعالى: ﴿وَجَأَةُ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفّاً صَفّاً﴾ [الفجر: ٢٢]، ومن نحو قوله - عز وجل-: ﴿إِلّآ أَن يَأْتِيَهُمُ اللّهُ فِي ظُلَلٍ مِن ٱلْفَكَامِ﴾ [البقرة: ٢١]، وما يشاكله أن نحمله على أحد معان ثلاث:

أحدها: أن نقول: المراد إتيان آثار فعل الله - تعالى - ويجوز أن يضاف إليه سبيل إضافة حقيقة العمل؛ كما يقال: الصلاة أمر الله، ونحن نعلم أنها ليست بعين أمر الله؛ لكنها أثر أمر الله - تعالى - وكذلك يقال: المطر رحمة الله - تعالى - يعني: أثر رحمته؛ فكذلك إذا نزل بهم آثار حكم الله - تعالى - وتدبيره وفعله: وهو العذاب جاز أن يضاف إليه إضافة حقيقة الفعل، والله أعلم.

والثاني: أن يقال بأن ما كان من هذه الأفعال موصولا بصلة فإنه يجوز أن يراد منه تلك الصلة، وإنما نتكلم بإضافة هذا الفعل إليه مجازا؛ على ما اعتاد الناس من أفعالهم إذا أرادوها أن يأتوها بأنفسهم، وشرح ذلك وبيانه أنه قال: ﴿فَأَتَ اللّهُ بُنْيَنَهُم مِنَ الْقُواعِدِ فَخَرَ عَلَيْهِمُ السَّقُفُ مِن فَوقِهِم [النحل: ٢٦]، فكان المقصود من هذا تلك الصلة، وهو قوله - عز وجل-: ﴿فَخَرَ عَلَيْهِمُ السَّقُفُ مِن فَوقِهِم . وكذلك قوله - تعالى-: ﴿فَأَنَنَهُمُ النَّهُمُ مِن حَبْثُ لَمْ يَعْتَسِبُوا وَقَدَفَ فِي قُلُومِهم الرُّعْبُ ، وكذلك ما أشبهه من نحو قوله - عز وجل-: ﴿وَبَاءَ رَبُكَ وَالْمَلُكُ صَفًا صَفًا كَا الفجر: ٢٢]، ومن قوله - تعالى-: ﴿ثُمُ السَّوَى السَّوى النَّهُم أَلْسَعُونَ الله أعلى الله أعلى السَّوى الله أعلى من حيث وصل منافع الأرض بمنافع السَّاء ، وكذلك ما أشبه، هذا، والله أعلى .

والثالث: نقول بأن هذه أسماء مشتركة المعنى، وما كان سبيله هذا السبيل جاز أن يضاف إلى الله – تعالى – على معنى ليس يقع فيه الاشتراك بالمخلوقين؛ ألا ترى أنه يقال: جاء الليل وذهب النهار، ونحو ذلك على معنى الظهور ونحوه.

وقوله - عز وجل-: ﴿يُعْرِبُونَ بُيُونَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي ٱلْمُؤْمِدِينَ﴾.

هذا يدل على أن الملك للمسلمين في أموال أهل الحرب ليس يقع بمجرد الغلبة ما لم يكن ثم أسر؛ لأنه أخبر أن المؤمنين كانوا يخربون بيوتهم: أضاف الملك إلى الكفرة، مع أن الغلبة للمسلمين؛ فإنكم إذا اعتبرتم علمتم أن الله - تعالى - من عليكم؛ حيث أخرج الكفار من ديارهم؛ فإنه لم يكن ذلك بقوتكم.

وبحتمل أن يكون المعنى فيه: فاعتبروا يا أولي الأبصار من أهل الكفار؛ فإن ذلك

يدلكم ويعرفكم أن اتفاقكم على النصرة على النبي ﷺ لا يغنيكم، كما لم يغن هؤلاء الذين خرجوا إلى مكة واتفقوا مع المشركين، ثم لم يغنهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَوْلَآ أَن كُنَّبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُ ٱلْجَلَّاءَ لَعَذَّبَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَأَ ﴾.

يعني: لولا أن كتب الله عليهم الجلاء في اللوح المحفوظ، لعذبهم في الدنيا بالقتل (١).

وقوله: ﴿ وَلِمُتُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ ٱلنَّارِ ﴾ .

قال هذا في قوم علم أنهم يموتون على الكفر، وما روي أن أحدًا منهم مات على الإسلام؛ فيكون فيه دلالة أن رسول الله ﷺ كان يخبر ذلك بالوحي والتنزيل، لا من تلقاء نفسه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآقُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُمْ ۗ .

يحتمل أوجهًا ثلاثة:

أحدها: أن يقول: ﴿ ذَٰلِكَ ﴾ ، يعني: ذلك العذاب في الآخرة بسبب أنهم شاقوا الله ورسوله ، ثم المشاقة والمعاداة والمحادة والمضادة بمنزلة واحدة ، وذلك كله: بمعنى المعاداة .

وقوله: ﴿ وَمَن يُشَاقِ ٱللَّهَ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾.

يحتمل أن يكون على التقديم والتأخير؛ ووجهه أن يقول: إن الله شديد العقاب لمن يشاقق الله ورسوله، أو يكون فيه إضمار كأنه يقول: إن عقوبته لمن يشاق الله ورسوله شديدة.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَا قَطَعْتُم مِن لِيـنَةٍ أَوْ تَرَكَخُتُمُوهَا قَآيِمَةٌ عَلَىٰ أُصُولِهَا فَبِإِذَنِ اللَّهِ﴾.

وما ذكر أن اليهود نادوا المسلمين: إنكم تزعمون أن الله لا يحب الفساد، وأنتم تفسدون بقطع النخيل لا يحتمل هذا؛ قال الله - تعالى - قبل: ﴿ يُحْرِبُونَ بُبُوتُهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِى النَّهُومِنِينَ ﴾، فإذا كانت أنفسهم تسخو بتخريب البيوت؛ فما بالها لا تسخو بقطع الأشجار؟! ومعلوم أنه لا يؤمل في البيوت منفعة بعد تخريبها، وقد يؤمل في النخيل منافع بعد قطعها، ولكن إن كان يصح ذلك الخبر فتأويله عندنا أنه يجوز أن يكون المسلمون خوفوهم بالقتل؛ فقالوا على أثر ذلك: إنكم إذا قتلتمونا صارت هذه النخيل لكم؛ فكيف تفسدون أملاككم؟!

<sup>(</sup>١) قاله الزهري أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٨٣٢).

ثم في إذن الله بقطع النخيل أوجه من التأويل:

أحدها: أن يكون فيه بيان أن مقاتلة المسلمين إياهم لم تكن لرغبة في أموالهم؛ بل ليستسلموا لله ولرسوله، ويخضعوا لدينه.

والوجه الثاني: أن حرمة هذه الأموال إنما هي لحرمة أربابها، وأبيح قتلهم وإتلافهم؛ فما ظنك بأموالهم؟!

والوجه الثالث: أن الله – عز وجل – كتب عليهم الجلاء، ومعلوم أن أنفسهم بالجلاء إذا خربت بيوتهم وقطعت أشجارهم أسخى منه إذا بقيت ليقطع طمع من أجلي عن المقام؛ فأذن الله – تعالى – في قطع النخيل إتمامًا لما كتب عليهم من الجلاء، والله أعلم.

والرابع: أن هؤلاء كانوا أئمة اليهود، والتحريف والتبديل للتوراة إنما وقع منهم؛ رغبة في الدنيا وسعتها؛ فأذن الله – تعالى – في قطع النخيل عقوبة لهم، وحزنًا من الوجه الذي وقع له التبديل منهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَبِإِذْنِ ٱللَّهِ﴾.

إن كان المراد منه العلم فوجهه أن الله - تعالى - علم منهم ذلك، ولو كان فسادا فيه لنهاهم عن ذلك.

وإن كان المراد منه الأمر فهو أن الله - تعالى - أمر بالقطع والترك جميعًا.

وإن كان المراد منه المشيئة فهو أن الله - تعالى - قد شاء الأمرين جميعًا، والله أعلم. واللينة: اللون من النخيل(١٠)؛ كما تقول: فوت وفيتة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِيُخْزِىَ ٱلْفَاسِقِينَ﴾.

أي: ليكون كبتًا وغيظًا للفاسقين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا أَنَاهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ. مِنْهُمْ فَمَا ٓ أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ﴾.

قال: حق هذه الآية أن تكون مؤخرة، وأن يكون قوله – عز وجل–: ﴿مَا أَفَآءَ اللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ. مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ﴾ [الحشر: ٧] متقدمة؛ لوجهين:

أحدهما: أنه ذكر فيه الواو، والواو لا يبتدأ بها إلا في القسم.

والثاني: أن قوله: ﴿وَمَا أَفَآهَ ٱللَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ ﴾ حرف كناية، والكناية لا بد لها من معرفة تعطف عليها فترجع إليها؛ فلذلك قلنا: إن حقه التأخير وحق الثانية التقديم، وعلى

<sup>(</sup>١) قاله ابن عباس أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٨٤٨).

ذلك قراءة عبد الله بن مسعود - رضي الله عنه - وإذا كان كذلك فوجهه: أن الذي وجب صرفه إلى الأصناف التي ذكرنا إنما هو الخمس، وأوجب - هاهنا - من كل الغنيمة، فأبان بقوله: ﴿ وَمَا أَفَاهَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُم ﴾ أنه إنما يصرف هذه الأربعة الأخماس إلى النبي ويجفوا عليه من خيل ولا ركاب، أشار إلى أن استحقاقهم الأربعة الأخماس بسبب إيجاف الخيل والركاب، والله أعلم.

وإن كانت القراءة على ما يتلى للحال، ليس على التقديم والتأخير، فإنه يحتمل أن يكون قوله - تعالى -: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ صلة قوله: ﴿ يُمُرِيُونَ بُيُوبَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلِ وَلَا رِكَابٍ ﴾، وإذا كان بناؤه على ذلك، استقام أن يذكر بحرف الواو وحرف الكناية.

قال – رضي الله عنه–: إن المنافقين وأهل الضعف من المؤمنين الذي آمنوا بالتقليد يظنون في هذا الموضع أن كيف خص هذه الغنيمة قرابته والمهاجرين الذين هاجروا إليه، وكيف آثر بها نفسه؟

والجواب عن هذا: أن هؤلاء الأصناف قوم عامة المسلمين تحمل مؤنتهم لولا هذه الغنيمة، ومعلوم أن أنفس المسلمين ببذل ما عليهم من تلك الأمانة أسخى منه لو صرف إلى كل واحد منهم على الإشارة إليه من ملكه الخاص، وعلى هذه العبارة تجري مسائل لنا:

أحدها: ما روي عن عمر - رضي الله عنه - أنه جعل العقل على أهل الديوان؛ لأن ذلك يخرج مخرج المعونة، ومعلوم أن المعونة على عامتهم؛ فبذل ما رجع من هذا الحق إلى تلك العامة أسهل عليهم لو صرف إلى خاصتهم، وكذلك قوله: ﴿وَإِن فَاتَكُو شَيْءٌ مِنَ مِنْ الله وَلِهِ الله عليهم لو صرف إلى خاصتهم، وكذلك قوله: ﴿وَإِن فَاتَكُو شَيْءٌ مِنَ الْوَيَهُمُ مِثْلُ مَا أَنفَقُوا ﴾ [الممتحنة: ١١] ومعلوم أزرَبِكُم إلى الكُفار فَعَاقبَهُم فَاتُوا الله عليه دار الحرب بشيء من مال زوجها كان واجبًا على العامة، وكذلك المسلمون إذا أصابوا غنيمة وفيها مال مسلم قد غلب عليه المشركون: أن ما دام الملك للعامة ولم يقسم يرد عليه من غير بدل، وإذا قسموا، واختص كل واحد بملكه لم يأخذه إلا ببدل؛ فكذلك الأول، والله أعلم.

قال الفقيه - رحمه الله-: والذي يجب من جهة العرف والشريعة: أن يكون تحمل مؤنة رسول الله على أمته: أما من جهة العرف فهو أن من عمل لغيره كان مؤنته على ذلك القول له، وكذلك من جهة الشريعة، ومعلوم أن رسول الله على كان يقوم بأمور أمنه في أمور دنياهم وآخرتهم، وإذا كان الأمر على ما ذكرنا كان أولى ما يجعل لرسول الله على هو مال العامة، وذلك هو الفيء، هذا لو اختصه النبي على لنفسه؛ فكيف وقد قسمه بين

الفقراء وأهل الحاجة، ولم يأخذه لنفسه؟!

ووجه آخر في هذا: ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: "أحلت لي الغنائم، ولم تحل لأحد قبلي" (١)، وقال: "نصرت بالرعب مسيرة شهرين"، فلو اختص ذلك رسول الله ﷺ لنفسه، لجاز له بما قال، ولكن الله جعل الفيء له بين من كان تحمل مؤنتهم على المسلمين لولا هذا الفيء ؛ كي يكون منة له على أمته، ولئلا يكون لأحد من أمته عنده – عليه الصلاة والسلام – يد ولا صنيعة، والله أعلم.

ووجه آخر: أنه لما لم يؤذن لرسول الله ﷺ في كسب شيء من الدنيا وفضولها؛ حتى يصطنع من فضولها بالمعروف، والمعروف، والله أعلم.

وفي قوله: «نصرت بالرعب مسيرة شهرين»: دلالة أن ما أفاء الله على رسوله وأعطاه فهو له خاصة، يصنع به ما شاء، ويفرقه فيمن شاء، والقول عند أصحابنا في الإمام إذا أعطاه أهل الحرب فيئًا يشترك فيه قومه؛ لأن هبة الأئمة إنما هي لقومهم، وكان هبة رسول الله على بما نصر بالرعب؛ فجاز أن يختص بها قومه والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ مَّا أَفَّاءَ أَلَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ، مِنْ أَهْلِ ٱلقُرَىٰ ﴾.

يعني: رد الله على رسوله من ملك الكفرة، أو ما أعطى الله لرسوله من ملك الكفرة. وقوله: ﴿مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ﴾ يجوز أن يكون قرى قد أعطوه، أو يكون هذه بشارة لرسول الله ﷺ في فتح القرى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلِدِى ٱلْقُـرُبَى﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱/۵۱۹) كتاب التيمم (٣٣٥) وطرفاه في (٣٣٨، ٣١٢٢)، ومسلم (١/٣٧١) كتاب المساجد (٣/٥٢١).

وفي قوله – عز وجل-: ﴿مَّا أَفَاَّءَ اَللَهُ عَلَى رَسُولِهِۦ﴾ إنما يفهم منه قرابة الرسول – عليه السلام – وذوو القربي من أصحابنا يسلكون في ذلك مذهبين:

منهم من يقول: إن هذا الحق في الأصل للمحتاجين من القرابة لوجهين:

أحدهما: قوله: ﴿وَٱلْيَتَكَىٰ وَٱلْمَسَكِينِ وَٱبْنِ ٱلسَّبِيلِ﴾ وكان المراد منه منصرفًا إلى المحتاجين؛ فكذلك في القرابة.

ومنهم من قال: إن الخمس كان لرسول الله ﷺ يصل به إلى قرابته، فلما قبض – عليه السلام – انقطع ذلك الحق؛ لوجهين:

أحدهما: قوله - عليه السلام-: «إنا معشر الأنبياء لا نورث، ما تركنا صدقة».

والثاني: إنما كانوا يستوجبونه برسول الله ﷺ فإذا قبض انقطع ذلك عنهم؛ على سبيل انقطاع الحقوق عن أصحابها عند وفاتهم، ثم الفائدة في منع ما كان لرسول الله ﷺ عن الوراثة من وجهين:

أحدهما: أن رسول الله ﷺ كان لا يستعمل نفسه في شيء من لذات الدنيا وشهواتها، وكان قائمًا لله تعالى [ ](١)؛ فإذا كان كذلك، جاز أن يكون حقيقة الملك فيه لمولاه، وإن كان في الظاهر له، والله أعلم.

فإن قيل: أليست الأملاك كلها لله؟

قيل لهم: نعم، غير أن الإضافة قد تكون خصوصية حال، كقوله – تعالى–: ﴿نَاقَـةُ ٱللَّهِ﴾ [الأعراف: ٧٣]، وبيت الله.

ووجه آخر: ما كان لرسول الله ﷺ فهو وقف عليه إلى يوم القيامة؛ ألا ترى أن زوجاته محبوسات عليه لا يحللن لأحد بعده، ونبوته عليه، لم تتحول بعده إلى غيره؛ فلزم - أيضا - أن يوقف عليه ملكه - عليه السلام - ومعلوم أن ما كان موقوفًا فسبيله التصدق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ كُنْ لَا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ ٱلأَغْنِيَآءِ مِنكُمٌّ ﴾.

له معنيان:

أحدهما: أنه لو لم يبين هذه المواضع لكان ذلك الخمس الذي كان لرسول الله عليه

<sup>(</sup>١) بياض في أ.

يخلفه فيه الخلفاء من بعده؛ فيداوله الأغنياء بينهم.

ومعنى آخر: لو فرق هذا بين الفقير والغني لكان حين يقع هذا للغني بيده كان يكتسب به فضول الدنيا، وأما الفقير فأول [ما] يقع في يده يستمتع به في منافع نفسه؛ فلذلك فرق في الفقراء، والله أعلم.

قال بعضهم: الدولة: هي اسم للذي يدول بين الناس، والدّولة: واحدة، وهي فعلة. وقوله – عز وجل-: ﴿ وَمَا ءَالنَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَأَنتَهُوا ﴾.

يعني: ما أعطاكم رسول الله ﷺ من هذه الغنيمة فخذوه ولا تظنوا به ظنًا مكروهًا وما نهاكم عنه فانتهوا، ليس نهي زجر وشريعة، ولكن نهي منع، وما منع منكم من هذا الفيء فانتهوا عنه.

وعلى قراءة ابن مسعود (١) - رضي الله عنه-: ﴿ وَمَا ٓ ءَانَكُمُ ۗ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ ﴾، يحمل معنى الأمر ومعنى الإعطاء، أي: ما آتاكم من الدنيا فخذوه، وما نهاكم من الدنيا عنه - يعنى: زجركم عنه - فانتهوا عنه.

قال - رحمه الله-: ويروى: [أن] عامة الفقهاء يحتجون بهذه الآية في موضع الأمر مع لفظ الإيتاء، وليس يوجب ظاهره هذا؛ إذ الإيتاء هو الإعطاء والتمليك، كقوله: ﴿وَعَاتُوا الزَّكُونَ ﴾ [البقرة: ٤٢]، ولكن وجه الاحتجاج به: أن الله - تعالى - لما أمرنا بأخذ معروفه - عليه السلام - وإن كان في أخذ المعروف من غيره عليه خيار: فلأن يلزمنا الأخذ بأمره والاتباع له أحرى وأولى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإَنَّقُواْ اللَّهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ﴾.

هذا يؤكد ما ذكر من اتباع أمره، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِلْفُقَرَّاءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ . . . ﴾ الآية.

وما نسق عليه من قوله: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو اَلدَّارَ وَالْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمْ ... ﴾، وقوله: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ ... ﴾ الآيات ظاهر هذا يقتضي إيجاب حق لهم؛ لأنه إذا قيل: لفلان، لم يكن به من حق يذكر لهم، ولا يحتمل أيضًا أن يخفي الله – تعالى – علم ذلك الحق الذي أوجب لهذه الأصناف عن خلقه؛ فالسبيل في ذلك من جهة التأويل عندنا، والله أعلم.

ثم يحتمل أن يكون رسول الله ﷺ سئل عن جوابه: لمن؟ قال: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾. ويحتمل أن يكون الرسول سأل ربه – جل وعلا – عن جوابه: لمن؟ فأخبر: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) كأنه يريد على التقديم الذي أشار إليه في تفسير الآية السادسة.

ثم إنه يجوز أن يكون ذلك الحق، هو ما وظف من الخراج على أهل القرية إذا فتحت وهو ما روي عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه قال لعلي وابن مسعود - رضي الله عنهما - حين فتح سواد الكوفة: أني أستشيركم في أمر، قد أغناني الله - تعالى - عن مشورتكم حين تلوت هذه الآية، ثم تلا: ﴿لِلْفُقَرَاءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ﴾، ثم قال: لهؤلاء خاصة، وتلا قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ تَبُوّمُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَنَ مِن قَبْلِهِمُ ﴾، ثم قال: ليس لهؤلاء خاصة، وتلا قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ تَبُوّمُو مِنْ بَعْدِهِمَ مِن بَعْدِهِمَ . . . ﴾.

وروي أن بلالا قال له: اقسم بيننا كما قسم رسول الله على خيبر بين أهل العسكر، وقال: اللهم اكفني بلالا وأهله. ثم قال عمر - رضي الله عنه-: «لو قسمتها بينكم لتركت آخر عصابة في الإسلام لم تصب من هذا، وأخبر الله بقوله: ﴿وَالَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ أنهم شركاء هؤلاء؛ فجائز أن يكون عمر - رضي الله عنه - حين تلا هذه الآيات تذكر خبرا أخبر به رسول الله ﷺ فعلم أن الحق الذي أوجب الله - تعالى - لهؤلاء ذلك.

أو يجوز أن يكون الله - تعالى - بلطفه ألهمه وعليا وابن مسعود - رضي الله عنهم - لأنه روي أنهما أشارا عليه بذلك؛ ولذلك قال أصحابنا: إن الإمام إذا افتتح قرية من قرى أهل الحرب فهو فيها بالخيار: إن شاء قسمها بين أهلها ووظف عليهم الخراج، وإن شاء قسمها بين أهل العسكر. وإنما كان كذلك؛ لأن المقصود من المقاتلة أحد معنيين: إما لتوسيع أمكنة الإسلام أن تضيق، أو يضيق المكان بهم؛ ليستسلموا لدين الله، وينقادوا لأمره، وينظروا في حججه، وليست مقاتلتهم عقوبة كفرهم؛ بل لما وصفنا من المعنى، وهذا المعنى قد يستفاد إذا وظف عليهم الخراج؛ فلذلك كان للإمام الخيار، والله أعلم.

ولو فهم بلال - رضي الله عنه - المعنى الذي لأجله قسم رسول الله ﷺ خيبر بينهم لم يقس سواد الكوفة عليه.

والمعنى من قسمته - عليه السلام - خيبر بينهم، عندنا - والله أعلم-: هو أن المسلمين لما صدوا عن البيت بالحديبية بشرهم الله - تعالى - بفتح قريب؛ عوضًا عما نالهم فيما أصابهم، وأما سواد الكوفة فلم يكن فيها شيء من هذا المعنى؛ فلم يجز أن يكون أمره مقيسًا عليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ يحتمل أن يكون المراد منه المجاهدين المقاطعين لأسباب عيشهم من الأموال والديار، أي: لهم هذا الحق الذي سبق وصفه (١١).

<sup>(</sup>١) قاله قتادة كما في الدر المنثور (٦/ ٢٨٨).

وقوله – عز وجل-: ﴿ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَكَرِهِم﴾.

لم يخرجوهم من ديارهم في الحقيقة، ولكنهم ضيقوا عليهم حتى خرجوا، فإذن أضيف الإخراج إليهم؛ لما كانوا أسبابًا لخروجهم، وهذا كقوله - تعالى -: ﴿ فَأَخْرَجُهُما مِمَا كَانَا فِيدٌ ﴾ [البقرة: ٣٦]، وإبليس - عليه اللعنة - لم يتول إخراجهما من الجنة، ولكن حرضهما على سبب إتيانه؛ فلم يستقرا بعده في ذلك المكان؛ فأضيف الفعل إليه، وقد وصفنا أن هذه الأفعال إذا أضيفت إلى العباد فإنما معنى ذلك أسباب تكون منهم لا حقيقة تلك الأفعال، وما أضيف إلى الله - تعالى - من ذلك فهو يحتمل الأمرين جميعًا: الحقيقة والسبب في ذلك؛ لأجل أن العبد لا يمكنه أن يقدر آخر على فعل في وقت فعله إلا على التسبب، فأما رب العالمين فإنه قادر على إقدار العبد على فعل وقت فعله؛ فلذلك قلنا: إنه يجوز أن يراد حقيقة الفعل فيما يضاف إلى الله تعالى، وهو الموفق. وقوله - عز وجل -: ﴿ مِن دِيكرهِمْ وَأَمُولِهُمْ ﴾.

يدل على أنه كانت لهم بمكة ديار وأموال، ثم مع هذا لم يرو عن رسول الله في رد شيء من ديارهم عليهم بعد فتح مكة، ولا تضمين أولئك شيئًا من أموالهم؛ ليعلم أن أهل الحرب إذا غلبوا على أموال المسلمين ملكوها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَبْتَغُونَ فَضَلًا مِّنَ ٱللَّهِ﴾.

يعني: أنهم هاجروا لدينهم، وانقطعوا عن أسباب عيشهم من الأموال؛ يبتغون الرزق من الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَيَنْصُرُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ ۗ ﴾.

دل أن هذا الحق للمجاهدين منهم، ثم قوله: ﴿وَيَنصُرُونَ اَللَّهَ﴾؛ يحتمل وجهين: أحدهما: ينصرون رسول الله ﷺ، وذكر ﴿اللَّهَ﴾ صلة.

والثاني: ينصرون دين الله، ويطيعون رسوله، عليه السلام.

وقوله: ﴿ أُوْلَئِيكَ هُمُ ٱلصَّدِقُونَ﴾.

يعني: الذين أظهروا صدق الإيمان من قلوبهم؛ لهجرتهم لدينهم وسعيهم إلى ما يزلفهم إلى الله - تعالى - ويقرب إليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ﴾.

يعني: الذين اتخذوا ديارا واسعة تسعهم والمهاجرين، وهم الأنصار.

وقوله: ﴿وَٱلِّإِيمَانَ﴾.

أي: أنهم آمنوا قبل هجرة هؤلاء، لكي يأمن هؤلاء المهاجرون من أحنهم، ولا يخافوا

شرهم.

وقوله: ﴿مِن فَبْلِهِمُ ﴾.

يعني: من قبل الهجرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمَ ﴾، يعني: أن الله – تعالى – ألقى [إليهم] محبة؛ حتى أنزلوا المهاجرين ديارهم، وأنفقوا عليهم أموالهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَحَةً مِّمَّآ أُوتُوا﴾.

يعني: أن رسول الله على الله الله الله على المهاجرين، وترك الأنصار لم يقسم بينهم، لم يجد الأنصار في قلوبهم حاجة مما أعطى المهاجرين، يعني: أن الله - تعالى - أغنى قلوبهم حتى لا يفكروا عن حاجة ولا مقت ألبتة.

ويحتمل أن يكون المعنى من الحاجة - هاهنا-: الغل والحسد<sup>(١)</sup>، يعني: أن الله – تعالى – طهر قلوبهم حتى لم يجدوا في صدورهم حاجة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾.

أي: يؤثرون على أنفسهم في أملاكهم أنهم لا يجدون بما يبذلون هم حاجة مما يملكون، ويؤثرون المهاجرين على أنفسهم، ولو كان بهم حاجة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأَوْلَتِكَ هُمُم ٱلْمُفْلِحُونَ﴾.

إن الله - تعالى - خلق في طبع البشر محبة المحاسن والمنافع والطلب لها، وبغض المساوي والمضار والهرب عنها، ثم إنه امتحنهم بالإنفاق مما يحبون، وحمل النفس على ما يكرهون؛ طلبًا لنجاتهم، وتوصلا إلى ثوابهم، ثم وقاية الأنفس من الشح تكون بوجهين:

أحدهما: أن يمن الله على عبده ليصير ما هو غائب عنه من الثواب في الأجل كالشاهد؛ فيخفف عليه الإنفاق مما يحب، ويصير ذلك كالطبع له.

والثاني: يوفقه الله – تعالى – ويعصمه، ويلهمه تعظيم أمره ونهيه؛ حتى يقهر نفسه ويحملها على الائتمار بأمر الله – تعالى – والانتهاء عما نهى عنه، وإن كان طبعها على خلاف ذلك.

ثم إضافة الوقاية إلى نفسه تدل على أنه قد بقي في خزانته شيء لم يؤته عبده، حتى يصف نفسه بأنه يقي عنه شح نفسه، ولولا ذلك لم يكن لوعده بوقاية نفسه عن شحها

 <sup>(</sup>١) قاله الحسن أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٨٧، ٣٣٨٧٦)، وذكره السيوطي في الدر، وعزاه إلى عبد الرزاق، وابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، وابن المنذر عن الحسن (٦/ ٢٨٨).

معنى، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُقَلِمُونَ﴾.

يعني: الباقون في النعيم الدائم، والفلاح في الحقيقة: هو البقاء في النعيم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِـرْ لَنَكَا . . . ﴾ الآية .

قد علم الله - تعالى - أنه قد يكون في أمة محمد رضي من يلعن سلفه حتى أمرهم بالاستغفار لهم.

وفيه دلالة على فساد قول الروافض والخوارج والمعتزلة؛ لأن الروافض من قولهم: إن القوم لما ولوا الخلافة أبا بكر الصديق - رضي الله عنه - كفروا. ومن قول الخوارج: إن عليا - رضي الله عنه - كفر بقتاله معاوية وأصحابه. وقالت المعتزلة بأن من عدل عن الحق في القتال خرج عن الإيمان، ولو كان ما ارتكبوا من الزلات يكفرهم أو يخرجهم عن الإيمان لم يكن للاستغفار لهم معنى؛ لأن الله - تعالى - نهى عن الاستغفار للمشركين، فإذا أذن - هاهنا - بالاستغفار لهم تبين بهذا أن ما ارتكبوا من الذبوب، لم يخرجهم من الإيمان، ولأنه أبقى الأخوة فيما بينهم، مع علمنا أنه لم يكن بين الآخرين والأولين أخوة إلا في الدين، فلولا أنهم كانوا مؤمنين لم يكن لإبقاء الأخوة معنى، والله أعلم.

ولأنه قال - تعالى-: ﴿وَلَا تَجَعَلُ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾، ولو كان ذلك يخرجهم من الإيمان، لم يكن لهذا الدعاء معنى؛ لأن الواجب أن يكون في قلوب المؤمنين عداوة الكفار ومقتهم، فلما ندب جل شأنه في هذه الآية إلى نفي الغل والحسد عن قلوبهم بتلك الدعوة ثبت أنهم كانوا مؤمنين، والله أعلم.

ثم في الأمر بالاستغفار لهم دلالة أنه قد كانت منهم ذنوب يستوجبون بها العقوبة لولا فضل الله ومغفرته، وإن كانوا فيما يتعاطونه مجتهدين؛ ليعلم أنه ليس كل مجتهد مصيبًا. ثم قوله – عز وجل-: ﴿وَلَا تَجْعَلَ فِي قُلُونِنَا غِلَا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾.

يعنى: عداوة يحتمل أن يكون المراد منه المؤمنين الذين سبقوهم.

ويحتمل أن يكون هذا في كل المؤمنين.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّكَ رَءُونٌ رَحِيمُ﴾.

الرحمة من الله - تعالى - فضل منه على عباده وإحسان إليهم؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِعُ قُلُوبَنَا بَقَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴾ [آل عمران: ٨]: فأخبر أن رحمته هبة منه وإحسان إلى عبده، والله أعلم.

ثم الاستغفار في حال الحياة له معنيان:

أحدهما: طلب السبب الذي إذا جاءه استوجب المغفرة.

والثاني: حقيقة المغفرة.

وفي حال الوفاة ليس إلا طلب عين المغفرة، فلما ندب - جل وعلا - إلى الاستغفار لهم بعد وفاتهم، وحال الاستغفار بعد الوفاة على ما وصفنا لا يتوجه إلا على حقيقة المغفرة - ثبت أن ذنوبهم لم تخرجهم؛ لأنه لو كان من حكمه - جل ثناؤه - ألا تحل مغفرتهم إذ ارتكبوا كبيرة لم يكن في الأمر بالاستغفار لهم حكمة، والله أعلم.

وقال جعفر بن حرب: إنه ليس في قوله: ﴿وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَا﴾ ما يدل على أنه يجعل في قلوبهم؛ لأنه إذا قيل: لا تفعل بنا شيئًا لم يفهم منه أنه يفعله إذا أحب، ولكن يجاب عن هذا أنه قال تعالى نصا في آية أخرى ما يدل على جعل العداوة؛ ألا ترى أنه قال: ﴿فَأَغْرَبُنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَاوَةَ وَٱلْبَغْضَاءَ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ [المائدة: ١٤].

فإن قال: تأويله: أنه خلى بينهم وبينها، لا أنه جعلها.

قلنا: غير محتمل أن يخلق الله – تعالى – العداوة في قلوبهم من غير فعل يكون منهم، وإن كان كذلك ثبت أنه يخلق هذه الأشياء وقت فعل العبد لها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُواْ يَقُولُونَ لِإِخْوَانِهِمُ ٱلَّذِينَ كُُفُرُواْ مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنْب﴾.

هذه الآية تدل على أن الله – تعالى – جعل حجة رسالة محمد ﷺ قول المنافقين في أنفسهم؛ لأنهم قالوا هذا القول سرا منهم إلى أهل الكتاب؛ لأنه لا يحتمل أن يظهروا مثل هذا القول بين يدي المؤمنين؛ ولا كان الكفار يخبرون بهذا أحدًا من المؤمنين، فلما أخبر

بما قال المنافقون، ثبت أنه ما علمه إلا من الوحي والتنزيل، وذلك علم نبوته عليهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لَهِنَ أُخْرِجْتُمْ لَنَخْرُجَكَ مَعَكُمْ ﴾.

يحتمل وجهين:

أحدهما: أنه يجوز أن يكونوا قالوا لهم هذا على أن يتكثر أتباعهم في القتال.

والثاني: أنهم قالوا ذلك لأهل الكتاب على حسبان منهم أن رسول الله ﷺ إذا علم بحال هؤلاء، لم يخرجهم من المدينة؛ خوفًا أن يقال: أخرج أصحابه، وإذن لم يخرج أهل الكتاب ولم يقاتلوا.

وقوله: ﴿وَلَا نُطِيعُ فِيكُورُ أَحَدًا أَبَدًا﴾.

يعني: لا ننظر أحدًا فيكم أبدًا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِن قُوتِلْتُمْ لَنَنصُرَنَّكُو ﴾ يحتمل أن يكونوا وعدوا نصرهم هذا في قرى محصنة، ثم أخبر أنهم: وإن نصروهم ثم انهزموا، هربوا ونفروا وتولوا ولم ينصروهم بعد ذلك أبدًا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَنْذِبُونَ﴾.

لقائل أن يقول: كيف يشهد عليهم بالكذب، والكذب إنما يدخل في الأخبار، وقولهم الذي قالوا إنما هو وعد منهم؛ فحقه أن يقال: إنهم لمخلفو الوعد؟ وبمثل هذه الحجة احتج الخوارج في تكفير من أذنب ذنبًا، وذلك أنهم يقولون: إن من آمن بالله - تعالى - فقد اعتقد ألا يعصيه، فإذا عصاه تبين بعصيانه أنه كذب في اعتقاده؛ فكفر لهذا المعنى.

ومن جوابنا عن هذا: أن قول المنافقين لأهل الكتاب إخبار منهم عن موالاتهم إياهم، فأخبر الله - تعالى - أنهم كاذبون فيما أخبروا عن الموالاة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَمِنَ أُخْرِجُوا لَا يَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَبِن قُوتِلُوا لَا يَضُرُونَهُمْ وَلَبِن نَصَرُوهُمْ لَكِينَ فَصَرُوهُمْ لَكِينَ فَصَرُوهُمْ لَكُولُكِ لَكُولُكِ الْأَذَبَارُ ثُمَّدً لَا يُنصَرُونَ﴾.

في هذه الآية حجة رسالته على الفريقين جميعًا وذلك أن هذا خبر عن الغائب، وذلك لا يوصل إلى علمه إلا بالتعليم، ولم يكن النبي ﷺ اختلف إلى أحد غيره، ولا تلقن شيئًا من أحد من البشر، فإذا أخبر عما يحدث وعما هو غائب، ثبت أنه ما قاله إلا عن الرسالة والوحى، والله أعلم.

قال: ويجوز أن يكون الله - تعالى - ذكر المؤمنين بهذه الآيات على ما لقي الرسول - على الله السلام - ممن كان الواجب [عليهم] - على ما عليه كانت عادتهم-: الإحسان إليه ؛

وذلك أنه كان من عادة العرب المعونة والنصرة لمن قاربهم في النسب أو القبيلة، وإن كان ظالمًا، ثم إن الله - سبحانه وتعالى - أرسل محمدًا على من بين أظهرهم من قريش، فأظهروا معه من العداوة ما أظهروا حتى هموا بقتله، وجعل محمدًا على حين أرسله حجة يظهر لليهود والنصارى وجميع أهل [الكتاب] ما ذكر في كتابهم من نعته وصفته، فقابلوه بذلك ما قابلوا من سوء الصنيع وإظهار العداوة، وكان هذا كله -والله أعلم - حجة وعلامة، يعلم بها أن رسالته - عليه السلام - لم تظهر بمعاونة أحد؛ بل بنصر الله وفضله وتأييده، والله المستعان.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لَأَنتُدُ أَشَدُّ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِّنَ ٱللَّهِ ﴾.

يحتمل أن يكون رهبة هؤلاء في صدورهم على التحقيق، ويجوز أن تكون على التمثيل: فأما وجه التمثيل فهو ما قال: ﴿وَيَعْلِغُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُم مِنكُو وَلَلِكَهُمْ قَوْمٌ يَقَرَقُونَ ﴾ [التوبة: ٥٦]؛ فأخبر أنهم يعتذرون إليهم بالحلف؛ فيجوز أن يكون معاملتهم هذه – التمثيل – معاملة من يرهبهم؛ فسمى ذلك: رهبة في قلوبهم، وهذا نحو قوله – تعالى –: ﴿الّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدّدَهُ . يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُۥ أَخَلَدُهُ ﴾ [الهمزة: ٢، ٣]، يعني: جمع ماله جمع من يحسب أن ماله أخلده؛ فكذلك الأول.

ويجوز أن يكون على التحقيق؛ ولذلك أوجه من التأويل:

أحدها: أنهم كانوا يظهرون الموالاة لكل فريق، وكان عندهم أن الله – تعالى – ولي أحد الفريقين لا محالة، وإذا نجا أحد الفريقين نجوا هم أيضًا؛ فكأنهم على هذا التأويل كانوا يرهبون الخلق جميعًا، لا أن يختص به المؤمنون، وكانوا لا يرهبون الله؛ لأنهم أمنوا ناحيته من الوجه الذي وصفنا.

ويجوز أن يكون رهبتهم من المؤمنين خاصة، وذلك أن أهل النفاق إنما كانوا من أحد الصنفين: أما إذا كانوا دهرية فنافقوا إذا كانوا أهل كتاب، وإن كانوا أهل كتاب فنافقوا أن كانوا فإن كانوا دهرية فكانوا لا يرهبون الله - تعالى - لما كانوا غير مقرين بالصانع، وإن كانوا أهل كتاب، فإنهم قد أمنوا - أيضًا - لما كانوا يصفون من قولهم: ﴿ غَنُ أَبْنَتُوا الله وَاَحِبَتُوا الله عَلَى الله الجانبين من الله - تعالى - حصلت الرهبة من كلا الجانبين من الله - تعالى - حصلت الرهبة من المؤمنين خاصة، والله أعلم.

ويجوز أن يكون تفسير قوله – تعالى- : ﴿لَأَنتُمْ أَشَدُ رَهْبَةً فِي صُدُورِهِم مِنَ ٱللَّهِ ﴾ في قوله : ﴿ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ ۖ لَا يَفَقَهُونَ ﴾، وذلك يحتمل وجهين :

<sup>(</sup>١) كذا في أ.

أحدهما: أنهم لا يفقهون أن البلايا التي في الدنيا ونعيمها تذكير لبلايا الآخرة ونعيمها، وكانوا يرون أنها جعلت لأنفسها، وإذا كان هذا وهمهم وحسبانهم لم يرهبوا من الله تعالى.

والثاني: أنهم قوم لا يفقهون من الوعد والوعيد؛ بل كانت رهبتهم ممن كانوا يأملون منهم المنافع ويحذرون مضارهم، فلا يرهبون من الله تعالى.

ولقائل أن يقول: إنه لا أحد من أهل الإسلام إلا ورهبته من الناس أشد من رهبة الله -تعالى – لأنك ترى الرجل يمتنع عن الزلة عند اطلاع الناس عليه ما لا يمتنع عن كثير من الزلات فيما بينه وبين الله تعالى.

والجواب عن هذا وجهان:

أحدهما: أنه ليس بإزاء الخوف من الإنسان رجاء يرجوه، وبإزاء رهبته من الله - تعالى - رجاء يرجوه من رحمته وفضله وإحسانه؛ فيجوز أن يكون الرجاء من رحمته وفضله يغلب عليه؛ فيقترف الذنوب ويرتكبها.

والوجه الثاني: إذا كان فيما يرتكبه من الذنب شرك فليس يهابهم، وإنما خوفه من قوم فيهم سمعة الصلاح وأمارة النصر لدين الله - تعالى - ليس من نفس المخلوقين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿لَا يُفَائِلُونَكُمْ جَمِيعًا إِلَّا فِي قُرَى تُحَصَّنَةٍ﴾.

قوله: ﴿جَمِيعًا﴾، أي: لا يقاتلكم أهل النفاق وأهل الكتاب جميعًا معا، وإنهم ليسوا بفاعلين ما وعدوا لأهل الكتاب من النصر والقتال.

واحتمل أن يكون استثناؤه من الوعد الذي وعدوا لأهل الكتاب، فإن كان من القتال فهو يحتمل وجهين:

أحدهما: أنهم لا يقاتلون إلا أن يكونوا في قرى أو حصون أو من وراء جدر، لا يعلم بهم أهل الإسلام، والله أعلم.

وإن كان من الوجه الثاني فهو يحتمل وجهين أيضًا.

أحدهما: أنهم لا يوفون ما وعدوا من النصر في القتال لأهل الكتاب، ولكنهم يلتجئون الى قرى محصنة؛ ألا ترى إلى ما أخبر الله - تعالى - منهم في ناحية المسلمين: ﴿وَإِن يَأْتُ مُرَابُ يَوَدُّوا لَوْ أَنَّهُم بَادُونَ فِي ٱلْأَعْرَابِ يَشْتُلُونَ عَنْ أَنْبَآيِكُمْ ﴾ [الأحزاب: ٢٠]، فأخبر أنهم قد أظهروا الموالاة للمسلمين كما أظهروا لأهل الكتاب إلى أن جاء القتال التجئوا إلى مكان يستمعون من أخبارهم؛ فعلى ذلك النحو يجوز أن يكون في أهل الكتاب.

والوجه الثاني: أنهم لا يقاتلون، ولكنهم يدخلون في قرى محصنة يتربصون لمن يكون

الظفر والعاقبة؟ كما أخبر عنهم في آية أخرى، وهو قوله - تعالى-: ﴿ اَلَّذِينَ يَرَّبَّهُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتُحُ مِّنَ اللَّهِ فَالُوٓا أَلَدَ نَكُن مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَنْفِرِينَ نَصِيبٌ قَالُوٓا أَلَدَ نَسْتَحُوذَ عَلَيْكُمْ ﴾ [النساء: ١٤١]: فأخبر الله - تعالى-: أنهم يتربصون العاقبة، فالتجاؤهم إلى قرى محصنة يجوز أن يكون بهذا التأويل، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ بَأْسُهُم بَيْنَهُمْ شَدِيثُ ﴾.

يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يقول: ﴿ بَأْسُهُم ﴾، يعني: قوتهم ﴿ بَيْنَهُمْ شَدِيثٌ ﴾، ما لم يروا أعداء اهرة.

أو يقول: بأسهم شديد ما دام القتال بينهم؛ لأنه ليس فيهم من أكرم بالرعب مسيرة شهرين، فإذا أكرم بالرعب هذا المقدار من المسير، فلا يحرم ذلك في أهل قريته، وإذا كان كذلك ثبت أن التأويل ما وصفنا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿تَحْسَبُهُمْ جَمِيعَا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ﴾.

لأن همة المنافقين سلامة الأنفس وراحة الأبدان، وهمة أهل الكتاب الذب عن المذهب والسعي في إقامته، فإذا اختلف همتهم ومقاصدهم تشتت قلوبهم، وذلك معنى قوله: ﴿مُذَبِّدَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَا إِلَىٰ هَـُـوُلَآءٍ وَلَآ إِلَىٰ هَـُـوُلآءٍ ﴾ [النساء: ١٤٣] يعني: في الهمم والقلوب.

وقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَمْقِلُونَ﴾.

يحتمل ثلاثة أوجه:

أحدها: أنهم لا يعقلون حق الوعد والوعيد.

والثاني: أنهم لا ينتفعون بما يعقلون.

والثالث: أنهم لا يعقلون لمن يكون له العاقبة، وقد وصفنا أن عادتهم التربص لمن يكون الظفر والعاقبة، فإذا اشتبهت عليهم العاقبة ولم يعقلوها لم يوالوا واحدًا من الفريقين في الظاهر والباطن جميعًا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَمْثَلِ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ قَرِيبًا ۚ ذَاقُواْ وَبَالَ أَمْرِهِمْ . . . ﴾ الآية.

يجوز أن يكون في هذا إضمار مثل آخر؛ كأنه يقول: مثل هؤلاء الكفار كمثل الذين كانوا من قبلهم، وكذلك في قوله: ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَلَامَ البقرة: ١٧١]، يعني: مثل محمد ﷺ [و] مثل هؤلاء الكفار، على إضمار مثل آخر، ثم التمثيل وكيفيته يحتمل أوجها ثلاثة:

أحدها: أن يقول: مثل هؤلاء الكفار الذين أساءوا لرسوله كمثل الكفار الذين أساءوا

للرسل من قبله، كان قريبًا أن ذاقوا وبال أمرهم.

والوجه الثاني: أن يقول: مثل أهل المدينة من الكفار حين هموا بإخراج الرسول من المدينة كمثل أهل مكة (١) حين أخرجوا الرسول على من مكة وكان قريبًا، حتى ذاقوا وبال أمرهم من الأسر والقتل، والدليل على أن كفار المدينة هموا بإخراج الرسول على قوله عز وجل-: ﴿ رَإِن كَادُواْ لِيَسْتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَا لَا . . . ﴾ الآية [الإسراء: ٢٧].

ويحتمل أن يكون تخصيصًا لقرية أو قبيلة، ووجه ذلك أن يقول: مثل بني قريظة كمثل الذين من قبلهم وهم بنو النضير، وإن كانوا قريبًا أن ذاقوا وبال أمرهم، والله أعلم. وقوله: ﴿ وَلَمُ مُذَابُ أَلِيمٌ ﴾.

هذا إخبار أنهم يموتون على الكفر، وفيه دلالة رسالته ﷺ حيث أخبر عن الغيب. وقوله - عز وجل-: ﴿كُمْنَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلْإِنسَانِ ٱكَفُرُ فَلَمَا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِىٓءٌ يَنك﴾.

فكذلك المنافقون يظهرون الموالاة والنصر، فإذا جاء القتال امتنعوا وتبرءوا عنهم. ثم قوله: ﴿إِنِّ بَرِئَةٌ مِنكَ﴾ يجوز أن يكون في الآخرة؛ حيث يقول: ﴿مَّاَ أَنَاْ يِمُصَّخِّخُمْ وَمَا آلَتُم بِمُصَّخِّحٌ إِنِّ كَفَرْتُ بِمَا ٱلثَّرَكُتُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ [إبراهيم: ٢٢].

ويجوز أن يكونَ في الدنيا، وهو قوله: ﴿وَإِذْ زَنِّنَ لَهُمُ الشَّيْطُنُ أَعْمَـٰلَهُمْ وَقَالَ لَا غَالِبَ لَكُمُ اَلْيَوْمَ مِنَ اَلْنَاسِ وَإِنِّى جَارٌ لَكُمُّ فَلَمَّا تَرَآءَتِ اَلْفِئْتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِبَـنِهِ وَقَالَ إِنِي بَرِيَّ \* فِنَكُمْ إِنِيَّ أَرَىٰ مَا لَا تَرَوْنَ . . . ﴾ الآية [الأنفال: ٤٨].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَكَانَ عَقِبَتُهُمَّا أَنَهُمًا فِي اَلنَارِ خَلِدَيْنِ فِيهَأَ وَذَلِكَ جَزَّأُوا اَلظَالِمِينَ﴾(٢).

قوله تعالى: ﴿ يَكَانَهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اللَّهُ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَمَتْ لِغَدِّ وَاَنَقُوا اللَهُ إِنَّ اللَّهَ خِيرًا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاَنَقُوا اللَّهَ اللَّهِ عَالَمَهُمْ أَوْلَئِكَ هُمُ الْفَسِفُونَ ﴿ لَا يَسْتَوِى اللَّهِ اللَّهُ عَالَسَاهُمَ أَنفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَسِفُونَ ﴿ لَا يَسْتَوِى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى جَبَلِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَيَلْكَ الْاَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنفُكُونَ ﴿ وَلَاكَ اللَّهُ وَيَلْكَ الْاَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنفُكُونَ ﴿ وَلَا اللَّهُ وَيَلْكَ الْاَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنفُونَ اللَّهُ وَيَلْكَ الْاَمْثَلُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنفُونَ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَلْكَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْلُ

وقوله - عز وجل-: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَلَتَـنَظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ﴾.

الأصل إذا ذكرت حال بين العبد وبين سيده، لم يكن بد من إضمار يدخل في ذلك، مثاله قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوا ﴾ [النمل: ١٢٨]، يعني: أنه معهم في النصر

<sup>(</sup>١) قاله مجاهد أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٩٠١) وذكره السيوطي في الدر عن مجاهد (٦/ ٩٥٥).

<sup>(</sup>٢) كذا في أ، لم يرد عن هذه الآية شيء.

والمعونة، وقوله: ﴿لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ [العنكبوت: ٦٩]: في التوفيق والولاية. وكذلك قوله - عز وجل-: ﴿أَتَقُوا ٱللّهَ﴾؛ لأنه لا يحتمل أن يتقوا الله حتى يكون معهم في التقوى؛ إذ ظاهر اللفظ يقتضي هذا؛ كقوله: ﴿وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّلْدِقِينَ﴾ [التوبة: ١١٩]، أي: في الصدق، وإذا ثبت فيه الإضمار كان الوجه في ذلك أحد معانٍ:

إما أن يقول: اتقوا حق الله – تعالى – أن تضيعوه، أو اتقوا حده أن تعدوه وتبطلوه، أو اتقوا سخطه واتقوا مخالفته، أو اتقوا الأسباب التي تستوجبون بها مقت الله تعالى.

ويحتمل أن يراد من التقوى في هذه الآية أوامره ونواهيه، على ما وصفنا أن [لفظ] التقوى إذا أطلق جاز أن يراد به الأوامر والنواهي، وإذا ذكر مقابلة أمر كان المعنى منه محارمه ونواهيه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِّ﴾، قال [بعضهم]: من عمل بما أمر في هذه الآية سلم من تبعات الآخرة؛ لأنه إذا شعر قلبه أن الذي يفعله يقدمه لغد امتنع عن ارتكاب ما يجب أن يستحي منه أو يخرب عليه في ذلك الوقت، وأتى بما يستر عليه، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون معنى الآية على النظر لما قدمته نفسه للغد، وذلك أنه إذا تذكر، فنظر فيما قدمت نفسه للغد، وذلك أنه دعاه إلى أحد أمرين: إما إلى التوبة عن السيئة التي قدمها أو إلى الشكر على الحسنة التي يتعاطاها، وكل ذلك منه زيادة في الخير، فكان الواجب ألا يغفل المرء عن ذلك، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون هذا على المستأنف من الأفعال أنه ينظر فيما يريد أن يقدمه لغد، فإن كانت عاقبته الهلاك: انتهى عنه، وإن كانت عاقبته النجاة: مضى عليه وأتى به، والله أعلم.

ويحتمل قوله: ﴿ أَنَّقُوا اللَّهَ وَلَتَنظُرُ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَارِّ﴾ أن يكون المراد منه: الاتقاء عن ترك النظر لما تقدمه نفسه لغد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ أَنَّقُواْ اَللَّهَ ﴾: ذكر قوله: ﴿ أَنَّقُواْ اَللَّهَ ﴾ مرة أخرى، والآية واحدة، يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون المراد من الأول: أن اتقوا مخالفة الله في أوامره ونواهيه، وفي الثاني: اتقوا سخطه وعقوبته.

والثاني: أنه خرج على التكرار على ما جرت العادة في الكلام في التكرير عند الوعيد على التأكيد؛ كقوله - تعالى -: ﴿هَمَهَاتَ هَمَهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ﴾ [المؤمنون: ٣٦]، وكقوله:

﴿ أَوْكَ لَكَ فَأُولَكَ . ثُمَّ أَوْكَ لَكَ فَأُولَكَ ﴾ [القيامة: ٣٤، ٣٥]، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرٌا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

فيه تحريض على المراقبة والتيقظ وقت فعله؛ لأن من علم وقت فعله أن الله - تعالى - مطلع على ما يرتكبه من الذنوب ويقربه من الشرور، امتنع عنها وازدجر، وقالوا: في قوله - تعالى-: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَنَّقُواْ اللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُواْ اللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُواْ اللَّهَ وَلَتَنظُرْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ لِغَدِّ وَاتَقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ وعيد من أربعة أوجه:

أحدها: في قوله: ﴿ أَتَّقُوا ٱللَّهَ ﴾.

والثاني: في قوله: ﴿وَلَتَنظُرْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدٍّ﴾.

والثالث: في قوله: ﴿أَيَّقُواْ ٱللَّهَ﴾.

والرابع: في قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ﴾.

ثم ذكر هذا الوعيد خرج بعدما خاطب المؤمنين، كقوله - تعالى-: ﴿يَكَأَيُّهُا اللَّهِ مَن الوعيد في الكفرة، لكن المؤمنين يوعدهم اللَّذِين فكان الوعيد في الكفرة، لكن المؤمنين يوعدهم عما هي معدة للكافرين؛ لئلا يعملوا عملا يستوجبون بذلك ما أعد للكافرين، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدّتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١]، ثم إن الله - عز وجل - سمى الآخرة باسم الغد؛ لسرعة مجيئه، وسمى الدنيا باسم الأمس؛ لسرعة فنائها، وهو كقوله: ﴿فَجَعَلْنَهَا حَصِيدًا كَأَن لَمْ تَغْنَ إِلْأَمْسِ ﴾ [يونس: ٢٤]، فيذكرهم ويعظهم بهذه الآية؛ ليتفكر كل أحد في نفسه ما به: خلق للعبث، أم خلق لأمر عظيم؟ على ما ذكره الله، تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُواْ ٱللَّهَ فَأَنسَنْهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴾.

قال بعض المفسرين (١٠): ﴿ نَسُوا الله ﴾، أي: نسوا العمل لله، والنسيان هو الترك، أي: تركوا العمل الواجب لله - تعالى - بما نسوا.

ثم الوجه عندنا في الآية: أن ليس أحد من البشر يعمل عملا إلا وهو يأمل بذلك نفعًا لنفسه؛ إذ من لا يعمل للنفع فهو عابث في الشاهد في ذلك العمل؛ فهؤلاء الكفرة لما لم يأتمروا بأمر الله – تعالى – ولم يطيعوا، وتركوا العمل له – صار تركهم العمل لله – والعمل له عمل لأنفسهم – فصاروا تاركين العمل لأنفسهم؛ فكأنه قال: نسوا أنفسهم؛ فصاروا منسيين.

<sup>(</sup>١) قاله سفيان أخرجه الطبرى في تفسيره (٣٣٩١١).

وقوله – عز وجل-: ﴿ فَأَنْسَلُهُمْ أَنْفُسُهُمْ ﴾، أي: خلق فعل النسيان والترك فيهم: أضاف اختيار النسيان إليهم، ثم أضاف الإنساء إلى نفسه وأثبت فعله فيه، وليس هذا على أن تقدم منهم فعل النسيان، ثم هو أنساهم بعد ذلك؛ لكن على أن خلق ذلك فيهم وقتما اختاروا ذلك الفعل، وهو كقولهم: هداه الله – تعالى – فاهتدى، واهتدى فهداه الله؛ فذلك كله في وقت واحد؛ فكذلك هذا في الخذلان والنسيان: لما اختار هو فعل النسيان خلق الله – تعالى – ذلك النسيان فيه، كما خلق الهداية والكفر باختياره، ولا يجوز أن يحمل ذلك على تقدم بعض على بعض.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَنْسَنَهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ كقوله: ﴿نَسُوا اللّهَ ﴾؛ إذ قوله – تعالى – هذا داخل في قوله: ﴿نَسُوا اللّهَ ﴾؛ إذ العمل لله هو العمل لأنفسهم، والعمل لأنفسهم هو العمل للذي أريد به وجه الله؛ فلذلك قلنا بأن المراد منهما ما في الآخرة.

ويحتمل وجهًا آخر، وهو أنهم لما تركوا طاعة الله فخذلهم الله – تعالى – بتركهم أمر الله تركهم أنفسهم لهم [فلم يهتدوا](١) ثُمَّ للخيرات والطاعات، وهذا من أشد العقوبات.

ويحتمل أن يكون معناه: أي: يجازيهم في الآخرة جزاء ما عملوا بأن تركهم في الآخرة في العذاب الدائم؛ فيكون ذلك جزاء لهم بما عملوا في الدنيا وبما تركوا من الإيمان بالله تعالى، وهذان التأويلان يرجعان إلى ما ذكر من الخذلان فيما فعلوا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ أُولَكِيكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ﴾.

فالفسق هو الخروج عن أمر الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا يَسْتَوِى أَصْحَابُ النَّـارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَـنَّةِ هُمُ اَلْفَآيِزُونَ﴾.

أي: الناجون، والفوز: هو الظفر بالحاجة، ثم قوله – عز وجل-: ﴿لَا يَسْتَوِى آصَحَبُ النَّادِ وَأَصَّابُ الْجَنَّةَ ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: ألا يستووا في الدنيا، أو لا يستووا في الآخرة، فإن كان على الأول فمعناه: لا يستوي عمل أهل البنار للجنة في الدنيا في العقول [و]عمل أهل البنار، إذ عمل أهل البار بالذي يستقبحه العقول، وأما أفعال أهل الجنة الداعية إليها بالتي يستحسنها العقول؛ لأن عمل هؤلاء بالذي ظهر بالبراهين والحجج، وليس لعمل أولئك براهين وما أقيم بالبراهين

<sup>(</sup>١) ما بين المعقوفين غير واضح في أ.

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في تفسيره (١٢/٥٠).

والحجج فهو في العقول أحسن من الذي لا برهان عليه، وكذلك كل عمل يستحق صاحبه عليه الثواب فهو في العقول مستحسن، وما يستحق صاحبه عليه العقاب فهو في العقول مستقبح؛ فلم يستويا.

وأما الوجه الثاني: لا يستوي جزاء أهل النار [و]جزاء أهل الجنة؛ إذ في الجنة النعيم الدائم، وفي النار الشدة والنقمة الدائمة؛ فلم يستويا، يذكرهم الله – تعالى – هذا؛ لينتهوا عن غفلتهم، ويعملوا لله – تعالى – حتى يستوجبوا بها الثواب في الآخرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَلَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَـٰلِ لَرَأَيْتَـٰهُم خَشِعًا مُّتَصَـٰدِعًا مِّنْ خَشْـَيَةِ اللَّهِ ْ . . .﴾ الآية .

اختلف الناس في تأويل هذه الآية: [قال بعضهم: هي] على التمثيل، وهي على التنبيه والتذكير، وذهبوا في ذلك إلى أن العرب إذا استقبلهم أمر، وأرادوا أن يصفوه بالعظم والشدة كانوا يضربون الأمثال بما يعظم ذلك عندهم وصفه – لم يكن يريدون به الحقيقة في ذلك، وهو كقولهم عند شدة الأمر: أظلم على ما بين السماء والأرض، وكقولهم: ضاقت على الأرض برحبها، وكما وصف الله - تعالى - من أمر لوط - عليه السلام-: ﴿ وَصَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا ﴾ [هود: ٧٧]. فهذا القول من العرب إنما كان على التمثيل فيما يريدون أن يصفوا الشيء بغايتة لا على الحقيقة؛ لأنه معلوم أن الدنيا عليه كما كانت لم تتغير، وكذلك لم يظلم عليه ذلك، لكنهم تكلموا على التمثيل من شدة ما نزل بهم من الأمر، وكذلك قوله - تعالى-: ﴿ لَوَ أَنزَكَنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَـٰلٍ لِّرَأَيْتَكُم خَشِعًا مُّتَصَـدِّعًا مِّن خَشْيَةِ ٱللَّهِ مَا يَقُولُ: لَوْ كَانْتُ هَذُهُ الحجج أَنْزَلْتُ عَلَى جَبِّلُ مَعَ صَلَابَتُهُ وَشَدَّتُهُ، لخضع لله - تعالى - وانصدع؛ من خشيته على وجه التمثيل، لكن قلوب هؤلاء أقسى منه؛ حيث لم تخضع ولم تخشع، وهو كقوله: ﴿ كَالْجِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ فَسُوَّةً ﴾ [البقرة: ٧٤]؛ إذ الحجارة قد تكون فيها منافع: نحو خروج الماء وغيره، فأما قلوب هؤلاء الكفرة فليس فيها شيء من المنافع، بل هي قاسية لا تخشع ولا تتصدع، وعلى ذلك حملوا تأويل قوله – تعالى -: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوْتُ يَنْفَطَّرُنَ مِنْهُ ﴾ [مريم: ٩٠] على التمثيل، ليس على حقيقة ذلك. وقال قائلون(١٠): ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَلَا ٱلْفُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَـٰكِ ﴾: إنه حقيقة ذلك الفعل منه: وهو الانصداع والخشوع، وكذلك تأويل قوله: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَظُرُنَ مِنْهُ ﴾ [مريم: ٩٠]،

فمعناه: لو كان نزول هذا القرآن وما فيه من الأحكام والأمانات التي أوجب على البشر

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٩١٣).

على الجبل، وكان هو بحيث يملك قبول ذلك باختياره لقيام شرائطه - لكان هو يفزع ويخضع ويتصدع من خشية الله - تعالى - وكان لا يقبل؛ مخافة ألا يمكنه أداء ما لزمه بنزوله، وهو كقوله - تعالى -: ﴿إِنَّا عَرَضَنَا ٱلْأُمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ . . . ﴾ الآية [الأحزاب: ٧٧]: فيقول: معناه: لو أنزلنا هذه الأمانات التي في هذا القرآن على جبل لرأيته خاشعًا متصدعًا؛ إذ الأمانات التي في هذا القرآن مما قد يلزم المرء لا يمكن أداؤها كلها؛ لأن الأمانات مما يكثر عدها، فضلا من أن يمكن أداؤها ؛ فعلى هذا التأويل يخرج على حقيقة التصدع أن لو أنزل عليه - مع عظمه وصلابته - لانصدع ؛ فعلى هذا تنبيه للخلق وتذكير لهم.

وقال بعضهم: إن في هذه الآية تذكير الرسول ﷺ منته عليه وعلى جميع الرسل: لولا فضل الله ومنته على الرسل، لكان لا يطيق أحد من الرسل حمل ما في الكتب، ولا أداء ما افترض مدَّكرٌ؛ فيسر عليهم وثقل العمل بما فيه، فيقولون كذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَوْ أَنزَكَا هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَـٰلٍ لَّرَأَيْتَكُمْ خَشِعًا مُتَصَـدِعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّيَّ﴾: لثقل ما فيه، لكنه [نزله] عليك، ويسر ذكره [و]وفقك تبليغ ما فيه إلى أهله.

وقال قائلون: إن الله - تعالى - لما أراد أن ينزل التوراة على موسى - عليه السلام - وكانت في لوح من زبرجدة حمراء - أمر الملائكة أن يحملوها فلم يطيقوا حملها، ثم أمرهم أن يحملوا كل حرف منها، فلم يطيقوا ذلك؛ فخفف الله - تعالى - على موسى - عليه السلام - حتى حمل ذلك، فكذلك ذكر ذلك في عيسى وداود - عليهما الصلاة والسلام - ثم خفف ذلك على الأنبياء - عليهم الصلاة والسلام - فكأنه يقول لرسوله على الأنبياء من قبلك ، وإليه يذهب الكلبي، لكن إن صح هذا الخبر فإن ذلك الثقل لم يكن في تلك الكتابة التي في الألواح، لكن ذلك فيما يلزمهم من العمل بذلك من أداء يكن في تلك الكتابة التي في الألواح، لكن ذلك فيما يلزمهم من العمل بذلك من أداء الأمانات وغيرها؛ لأنه - تعالى - أخبر أنه لو كان أنزل هذا القرآن على جبل ﴿لَرَاتِتُهُ لَا مُنْكَمَدِعًا مِّن خَشْيَةِ آللَّهُ ، وقال في موضع آخر: ﴿إِنَا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ . . . ﴾ الآية الأحزاب: ٧٢].

ثم كانت تلك الألواح قد احتملها الأرض، وأمكن لموسى – عليه السلام – حملها؛ فكذلك هذا القرآن كله والتوراة والإنجيل والزبور مما قد يحتمل حقيقة، ويمكن كتابته في قليل الألواح، ثبت أن المراد من ذكره ليس هو الحروف، إنما (١١) كان على ما فيه من الأمر والنهي وأداء الأمانات واتقاء الله حق تقاته، لا على نفس تلك الألواح، وهذا الذي ذكرنا

<sup>(</sup>١) في أ: إن.

هو تأويل القوم في نزول هذه الآية، فأما أنا لا علم لي بحقيقة تأويل هذه الآية، ولولا أن في الآية تذكيرًا وتنبيهًا لكنا نقول: هي من المتشابه المكتوم الذي لا يفسر، لكنه لما خرج مخرج التذكير واستئداء شكر ما سهل علينا قراءته – احتجنا إلى تأويله.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتِلْكَ ٱلْأَمْثَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنَفَكُّرُونَ﴾. هو ظاهر.

وقوله - عز وجل-: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي ۚ لَا إِلَكَهَ إِلَّا هُوَّ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيثُ﴾.

فمن الناس من يقول: إن قوله: ﴿هُوَ﴾ من أرفع أسماء الله - تعالى - وذكر عن بعض أهل بيت رسول الله ﷺ أنه كان يدعو بقوله: يا هو، يا من لا إله إلا هو، تأويل هذا الكلام: أن كل شيء بهويته كان.

وقوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةُ ﴾، قيل فيه بوجوه ثلاثة:

أحدها: أنه عالم بما غاب عن الخلق وبما شهدوا.

والثاني: بما قد كان وبما يكون (١١).

والثالث: أنه عليم بما قد كان ويعلمه أن كيف يكون إذا كان.

وقوله – عز وجل–: ﴿هُو ٱلرَّحْمَنُ ٱلرَّحِيمُ﴾ فهما اسمان مشتقان من الرحمة، وفي هذه الآية بيان وجوه أربعة:

أحدها: فيها بيان التوحيد، وهو قوله: ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِى لَاۤ إِلَكُهُ إِلَّا هُوٍّ﴾ اسم المعبود: أن كل معبود دونه باطل.

والثاني: أن فيها تنبيهًا وتحذيرًا بأن يتذكر الإنسان في جميع أحواله اطلاع الله – تعالى – عليه، وعلمه فيه، وذلك من قوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةً﴾.

والثالث: فيها ترغيب في رحمته وإخبار لهم: أن كل نعمة لهم في الدنيا والآخرة من الله تعالى؛ إذ هو - عز وجل-: ﴿الرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ﴾.

<sup>(</sup>١) قاله ابن جريج، أخرجه ابن المنذر كما في الدر المنثور (٦/ ٣٠٠).

والرابع: ما ذكرنا في قوله: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ . . ﴾ الآية: ﴿ٱلْمَلِكُ﴾ من الملك، أي: ملك كل شيء له، ليس لأحد سواه حقيقة الملك، ﴿ٱلۡقُدُوسُ﴾ قيل فيه بوجهين:

قال بعضهم (١): القدوس هو المبارك، والبركة اسم كل خير، أي: منه جميع الخيرات، لكن لا يجوز أن يقال لله - تعالى -: يا مبارك، وإن كان المعنى منه يؤدي إلى أن يأتي منه كل خير؛ لأنه لا يعرف في أسمائه هذا بالنقل، وعلينا أن نسكت عن تسميته بما لم يسم نفسه بذلك؛ لذلك قلنا بأنه لا يجوز التسمى بالمبارك، والله الموفق.

والثاني: القدوس هو الطاهر، يعني: هو مقدس عما قالت الملاحدة والكفرة فيه من الولد والشريك.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلسَّلَامُ﴾.

اختلف في تأويله منهم من قال: سمى نفسه: سلامًا؛ لما هو سالم عن الآفات، وغيره من المخلوقين لا يسلمون من حلول الآفات بهم.

وقال آخرون: سمى نفسه: سلامًا؛ لما سلم المؤمنون من عذابه. والتأويل الأول أقرب.

وقوله: ﴿ٱلْمُؤْمِنُ﴾،

اختلف الناس في تأويله:

قال قائلون<sup>(٢)</sup>: هو الأمان: أن يؤمن المؤمنين من العذاب، ولا يمكن لأحد أن يؤمن أحدًا من عذابه.

وقال قائلون: أصله من الإيمان: وهو التصديق، ثم ذلك يتوجه إلى وجهين:

أحدهما: أي: مصدق القول بما وعد للمؤمنين الجنة.

والثاني: المؤمن هو المصدق (٢٦) لما قال المؤمنون المصدقون من تصديقهم، فيصدقهم بما قالوا.

ومن الناس من قال: سمى نفسه بما أخبر أن هذا القرآن لما بين يديه مصدق.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلْمُهَيِّمِنُ﴾ اختلف فيه - أيضًا-:

 <sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه الطبري (٣٣٩١٤) وذكره السيوطي في الدر المنثور، وعزاه لعبد بن حميد، وابن المنذر، وأبى الشيخ دون أن ينسبه لأحد.

<sup>(</sup>٢) قاله زيد بن على أخرجه ابن المنذر كما في الدر المنثور (٦/ ٣٠٠).

<sup>(</sup>٣) قاله الضحاك، وابن زيد، أخرجه الطبري (٣٣٩١٩، ٣٣٩٣٠).

قال قائلون: المهيمن هو الأمين.

وقال قائلون: المهيمن هو المسلط.

وقال قائلون: المهيمن هو الشاهد.

فمن قال بالأول فإنه يذهب إلى أن أصل ذلك من المؤتمن، وهو من الأمانة، وإلى هذا التأويل يذهب القتبي، أي: أمين في كل ما يقول، وفي كل ما يفعل لا يجور.

ومن قال بأنه هو المسلط، أصله من: هيمن يهيمن، أي: سلط يسلط، سئل عن تأويل المسلط؛ فقال: هو كالظاهر؛ إذ قهر العباد كلهم، وهم ملك له.

ومن فسره بالشاهد فإنه يحتمل تأويلين:

أحدهما: أي: شاهد على أفعال العباد من حيث لا يغيب عنه شيء.

والثاني: أي: شاهد بما أنزل على رسوله بالصدق، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَأَرَلْنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا أَنزل على رسوله بالصدق، وهو كقوله - تعالى-: ﴿وَأَنزَلْنَا اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ مَا يَدُيْهِ مِنَ اللَّهِ عَنْهِ مَا يَدُوهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

وقوله: ﴿الْعَزِيزُ﴾.

أي: ما من عزيز دونه إلا وهو ذليل.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلْجَبَّارُ﴾، قيل فيه بوجهين:

أحدهما: سمى نفسه: الجبار؛ لأنه هو المجبر لكل كبير.

فقال قائلون: سمى نفسه: [الجبار]؛ لجبروته وعظمته، ولا يجوز لأحد أن يسمى بذلك الاسم إلا هو أي: الله تعالى وتجبر عن أن يكون له أمثال وأشكال.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلْمُتَكَبِّرُ ﴾.

من الكبرياء والعظمة، هذا الاسم لا يليق بغيره؛ لأن الخلق بعضهم لبعض أكفاء في الخلقة؛ فلا فضل لأحد على آخر، فلما استووا لم يجز لأحد على آخر التكبر؛ فصار الحق في ذلك لله تعالى، والتكبر على الآخر هو الارتفاع، والأصل فيه واحد، وهو ألا يرى لنفسه شكلا، والله أعلم.

إنما سمى نفسه: متكبرًا؛ إذ هو المتكبر لذاته لم يكن تكبره بغيره؛ فلذلك قلنا: إنه لا يستحق أحد من الخلائق التكبر إلا الله – تعالى – إذ لم يكن أحد [له] شكلا ولا ضدا ولا ندًّا، وأما غيره من الخلائق فكل واحد منهم بالذي له شكل.

وقوله - عز وجل-: ﴿سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرَكُونَ﴾.

فيه تنزيه لله - تعالى - عما قالت الملاحدة فيه، فهذا اسم سمى به نفسه، وأمر الملائكة والأنبياء والمؤمنين أن يقولوا ذلك، ومعنى قوله: ﴿ سُبْحَكَنَ ٱللَّهِ ﴾، أي: معاذ

الله أن يكون ذلك على ما قالت الكفرة، وسمى نفسه: جبارًا؛ لما أنه يجبر الأشياء فيجعلها على ما يشاء، وهو كقوله: ﴿ يُمُوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآّهُ ﴾ [آل عمران: ٦] على ما يريده غيره.

قال [الشيخ] - رحمه الله - : إن الله - تعالى - يتعالى بمعان أربعة:

أحدها: تعاليه عن الظلم والجور وجميع ما لا يليق.

والثاني: تعاليه على الأشياء كلها بقهره لها وتصريفه إياها على ما يشاء، أي: ليس أحد يقهره، بل هو يقهر الخلائق.

والثالث: تعاليه عن أن تمسه الحاجة والآفة وكل من هو دونه لا يخلو عن ذلك.

والرابع: تعاليه عما قال الظالمون فيه من الولد والأضداد والأشكال والأنداد، وتعاليه عن جميع الآفات التي تصيب الخلق، والله المستعان.

وقوله - عز وجل-: ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُۗ﴾.

فالخالق والبارئ واحد، ويقال: برأ، أي: خلق، والبرية هي الخلق، ويقال: سميت البرية: برية؛ لأنه خلق من التراب إذ البري من التراب.

وقوله: ﴿ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ ، والمصور هو الذي يعطي كل شيء صورته ، فيصوره على ما هو ، فالتصوير هو بيان الحدود ، وهو قول الناس : صورت الأمر عند فلان ؛ أي : حددته . وقوله : ﴿ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْمَ ﴾ .

أي: الأمثال العلا، وهي الصفات؛ إذ الصفة ترجع إلى وجهين: إلى الصفة مرة، وإلى التشبيه مرة أخرى، فإذا رجع إلى الصفة فإنه يرجع إلى حقيقة ذلك، وإن رجع إلى التشبيه فإنه لا يرجع إلى حقيقة ذلك.

ثم قوله: ﴿ اَلْأَسَمَاءُ الْحُسَنَى ﴾، أي: الصفات العلا، أي: لا يسمى بذلك إلا هو؛ إذ لا يقال لغيره: الرب، ولا الرحمن، ولا المالك إلا أن يضاف ذلك إلى شيء، فأما على الإطلاق فلا يطلق ذلك إلا له جل وعلا.

ويحتمل وجهًا آخر: أي: لا شبيه له في أسمائه وألا يشركه أحد في تلك الأسماء؛ بل هي [له] خاصة، والله المستعان.

## سورة الممتحنة، مدنية

## بِنْ مِنْ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهِ النَّهِ عَلَى النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّالَةُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِحُلْمُ النَّالِي النَّالِحُلُولُ النَّالِحُلُولُ النَّالِحُلُولُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلُولُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلْمُ النَّالِحُلُولُ النَّالِحُلْمُ اللَّهُ النَّالِحُلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّاللَّالِ

قوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَوُا لَا تَنَخِذُوا عَدُوَى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَآءَ تُلْقُوكَ إلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ﴾. هذه الآية وما أشبهها من قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا فُوَّا أَنفُسَكُوّ﴾ [التحريم: ٦]، وفي كل ما ذكر ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِيرَكِ ءَامَنُوا﴾ دلالة واضحة أن الإيمان ذو حد في نفسه، وأنه ليس كما

ما دكر هويتايها الدِيرِبِ ، امنواه دلاله واصحه ان الإيمان دو حد في نفسه ، وانه ليس دما قالت الحشوية وأصحاب الحديث: إن الطاعات كلها إيمان ، ووجه ذلك أن كلا في نفسه قد فهم من هذه الآية أنه محتمل لهذا الخطاب وأنه له ؛ فثبت أنه ذو حد في نفسه وهو التصديق بالقلب ، وغيره من الطاعات شرائعه ، والله أعلم .

وفيما ذكر من قوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة: ٢١] وما أشبهها من الآي دلالة على أن الإنسان ما يشاهد، وليس كما قال النظام: إن الإنسان إنما هو جسم آخر سوى هذا الإنسان، ولا كما قال الناشئ: إن الإنسان إنما هو جوهر بسيط في هذا الإنسان.

ووجه ذلك: أنه ليس كل أحد يعلم كونه جوهرًا بسيطًا أو جسمًا آخر فيه لطيفًا، وقد فهم الكل من هذه الآيات أنه محتمل للخطاب بها؛ فثبت بما وصفنا أن الإنسان هو ما نشاهده والله [أعلم].

وفيه دلالة أن ما يفهم من هذه الآيات من عموم أو خصوص ليس يفهم بظاهر الخطاب؛ ولكن بما توجبه الحكمة، فإن أوجبت عمومها أجروها على عمومها، وإن أوجبت تخصيصها أجروها على ذلك، والذي يدل على ما وصفنا أنه قال: ﴿يَالَيُّهُا الَّذِينَ المَنُوا لَا تَنَّغِدُوا عَدُوّى وَعَدُوّكُمُ أَوْلِيَآهَ﴾، وهذا مخرجه في الظاهر على العموم، ولكنه لما قال: ﴿تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوْدَة خاص لا كل المؤمنين، فكان يجب أن يكون مجراها على الخصوص؛ لما بين في سياق هذه الآية، ولكن الحكمة توجب تعميم هذه الآية؛ لأنه لو قال لواحد: ﴿لَا تَنَّغِدُوا عَدُوّى وَعَدُوّكُمْ أَوْلِيَآهَ﴾ كان هذا الخطاب لازمًا للكل بما توجبه الحكمة، أنه إذا علم من أحد عداوته ألا يتخذه وليا،

وكذلك قوله: ﴿وَقَدْ كَفَرُواْ بِمَا جَآءَكُمْ مِنَ ٱلْحَقِّ يُحْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ﴾.

خرج مخرج العموم في الظاهر، ولكن الذين أخرجوه إنما كانوا أهل مكة خاصة دون سائر الكفرة، فهذا يبين أن ما أجري مجرى العموم لم يجر لظاهر اللفظ، ولكن لما يوجب الحكمة والدليل. وكذلك قوله - تعالى-: ﴿إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوةِ مِن يَوْمِ البَّمُعَةِ وَالسَّعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ . . . ﴾ الآية [الجمعة: ٩]: ليس أن السعي إنما فرض يوم الجمعة لتخصيصه بالذكر؛ ولكن لما أن النداء في يوم الجمعة إلى ذكرين، وفي غيره من الأيام إلى ذكر واحد؛ ولأجل أن النداء المضيق في يوم الجمعة هو النداء الأول، وفي غيره من الأيام هو النداء الثاني، فإذا جاز أن يكون فرض السعي في يوم الجمعة إنما هو لهذين المعنين - ثبت أن التخصيص ليس لظاهر اللفظ، والله أعلم.

وفي هذه الآية دلالة رسالته ﷺ وذلك أن قوله: ﴿ يُمِرُّونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ ﴾ أن ذلك الرجل لم يطلع على سره أحدًا، وقد أطلع الله - تعالى - نبيه؛ حيث أخبرهم بالكتاب؛ فثبت أنه علمه بالوحى، والله أعلم.

ثم اختلفوا فيمن نزلت هذه الآية؟

فقال الحسن: إنها نزلت في أهل النفاق.

وقال غيره من عامة المفسرين: إنها نزلت في حاطب بن [أبي] بلتعة (١٠)، وهذا أشبه التآويل بالصواب، وأقرب إلى الحق؛ وذلك أن الله – تعالى – [قال]: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ ﴿ : فقد أخبر أن الكفرة عدو لهم، ولو كانت الآية في أهل النفاق لم يكن الكفرة عدوًا لهم؛ بل كانوا أولياء، فثبت أن المراد منه: المؤمنون، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱٫۲۲۲، ۱۹۲۷)، في الجهاد، باب: الجاسوس (۳۰۰۷، ۳۰۸۱، ۳۹۸۳، ۳۹۸۳، ۴۹۸۳، ۴۹۸۳، ۴۲۷۵ ۱۹۲۵، ۱۹۲۹، ۱۲۰۹، ۱۹۳۹)، ومسلم (۱۹۲۱/۱۹۶۱)، في كتاب فضائل الصحابة، باب: من فضائل أهل بدر (۲۱۱/۲۱۶).

﴿يَتَأَيُّهَا اَلَّذِينَ ءَامَوُا لَا تَنَخِذُوا عَدُوِّى﴾ وبما وصفناه من الدليل - ثبت أن الكبيرة لا تكفره، ولا تغير اسم الإيمان عنه، والله الموفق.

ثم فيما نهانا أن نتخذ عدونا وعدوه أولياء دلالة أن ليس في الحكمة اتخاذ الولاية مع الأعداء. ثم من قول المعتزلة: إن الله - تعالى - أراد من جميع عباده أن يؤمنوا، وإذا أراد أن يؤمنوا فقد أراد أن يواليهم مع علمه أنهم يختارون عداوته؛ فكأنهم وصفوا الله - تعالى - بما يخرجه من الحكمة ويدخل في السفه والجهل بالعواقب، وذلك كله منفي عن الله - سبحانه وتعالى - والمعتزلة فيما وصفوا فجرة فسقة، ويخشى أن يكونوا كفرة، والله المستعان.

وقوله – عز وجل–: ﴿ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ ﴾، أي: بما كتب في الكتاب.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَدْ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ ٱلْحَقِّ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمُّ أَن تُؤْمِنُوا بِاللّهِ رَتِكُمْ﴾، وقوله: ﴿إِن كُنتُمْ خَرَجْتُدَ جِهَادًا فِي سَبِيلِي وَٱبْنِغَاتَهَ مَرْضَانِيًّ﴾.

يحتمل أن يكون ذلك فيمن هاجر من مكة إلى المدينة، وهو أقرب التأويلين؛ لأن حاطبًا إنما كان هاجر من مكة إلى المدينة وفيه نزلت الآية.

ويحتمل أن يكون ذلك حين أرادوا الجهاد إلى مكة، والله أعلم أي ذلك كان.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُسِرُّونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنتُمْ ﴾.

أي: هو ﴿أَعَلَمُ بِمَا آخَفَيْتُمُ ﴾ من كتابة الكتاب إلى أهل مكة ، ﴿وَمَا أَعَلَنَمُ ﴾: بما أظهرتم من العذر.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يَفْعَلُهُ مِنكُمْ﴾، أي: من اتخاذ الولاية مع أعدائه، ﴿فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءَ ٱلسَّكِيلِ﴾، في الاعتقاد: إن اعتقد ذلك، وفي الفعل: إن لم يعتقده، والله أعلم. ثم قوله – عز وجل–: ﴿ثَيْرُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ وَأَنَاْ أَعْلَمُ بِمَاۤ أَخْفَيْتُمْ وَمَاۤ أَعْلَنَمُ

التزام مراقبة الله - تعالى - في السر والعلانية، وتحذير لهم؛ ليجمعوا بين السر والعلانية وتخويف لهم عن أن يطلع رسوله - عليه الصلاة والسلام - على سرائرهم كما أطلعه على أمر الكتاب إلى أهل مكة.

ثم في هذه الآية أعظم شيء في زجرهم ونهيهم عن المعاصي، وذلك أنه لما أطلعه على جميع ما يتعاطونه من الذنوب سرًّا وعلانية؛ فإذا علموا أن الرسول على يعلم من سرهم ما يعلم من علانيتهم بما يطلعه الله عليه؛ يحملهم ذلك على الانتهاء عن المعاصي في السر والعلانية، وعلى الإجابة إلى ما يدعوهم إليه، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِن يَنْقَفُوكُمْ يَكُونُواْ لَكُمْ أَعَدَاءٌ وَيَبْسُطُواْ إِلَيْكُمْ أَيدِيْهُمْ ﴾.

فوجه ذلك وتأويله عندنا - والله أعلم-: أنه لما رآهم رغبوا في أموالهم ومودتهم رغبة منهم في الكفرة أن يحفظوا أولادهم وأموالهم، أخبرهم أن كيف يرغبون في حفظهم ذلك، وهم لو قدروا عليكم وظفروا بكم قتلوكم وآذوكم بألسنتهم؟! فكأنه يقول: كيف توالونهم من حيث تسرون إليهم بالمودة، وهم لو ظفروا بكم قتلوكم، وكانوا لكم أعداء؟!

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَدُّواْ لَوَ تَكُفُّرُونَ﴾.

يعني: أنهم يودون أن يكفروا، ومع ما يودون أن يكفروا: لو قدروا عليكم قتلوكم، فمن كانت حالهم معكم مثل هذا: فكيف تطمعون أن يحفظوا أولادكم وأموالكم؟!

وقوله - عز وجل-: ﴿ لَن تَنفَعَكُمُ أَرْحَامُكُو وَلاَ أَوْلَكُمُ مِوْمَ الْقِيْكُمَةِ يَفْصِلُ بَيْنَكُمُ ﴾، له وجهان: أحدهما: أن كيف توالون الكفرة؛ لمكان أولادكم وأرحامكم، وهم لا ينفعونكم يوم القيامة؟!

والثاني: أن أرحامكمٍ لا تنفعكم ولا تشفع لكم يوم القيامة.

وقوله: ﴿يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ﴾ [يحتمل -أيضًا- وجهين:

أحدهما:] أي: بينكُم وبين أرحامكم؛ لقوله - تعالى-: ﴿يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَهُ مِنْ آلِخِهِ . وَأُمِيهِـ وَأَبِيهِ﴾ [عبس: ٣٤، ٣٥].

والثاني: أي: يفصل بينكم وبين أرحامكم؛ لاختلاف أعمالكم؛ فينزل كل واحد منكم منزل عمله.

قوله تعالى: ﴿ فَدْ كَانَتَ لَكُمْ أَسُوةً حَسَنَةً فِي إِبْرِهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ إِذَ قَالُواْ لِغَوْمِهُ إِنَّا بُرَءَ وَأَ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَلَوْنَا بِكُمْ وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةُ وَالْبَغْضَائَهُ أَبَدًا حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَحَدَهُۥ إِلّا فَولَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لِأَسْهَ مَنْ اللّهِ مِن شَيْءٌ رَبّنَا عَلَيْكَ تَوْكُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ فَي إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لِأَسْفَةً لِللّهِ مِن مَنْ أَلْفَ مَن اللّهِ مِن شَيْءٌ رَبّنَا عَلَيْكَ تَوْكُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ فَي رَبّعُوا اللّهَ وَالْمَوْمُ اللّهَ عَلَيْكُ أَلَيْهُ أَلْفَ هُو الْغَيْقُ اللّهِ مِن اللّهِ هُو الْغَيْقُ الْهَالِمُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهَ هُو الْغَيْقُ الْهَالِمُ اللّهُ عَلَيْكُوا اللّهَ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْكُ الْفَيْقُ اللّهُ هُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ فَإِنْ اللّهُ هُو اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ ا

وقوله – عز وجل–: ﴿قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ فِى إِبْرَهِيمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُۥ إِذَ قَالُواْ لِقَرْمِهُمْ إِنَّا بُرَءَۥۖ وُأَ مِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ . . . ﴾ الآية .

الأصل في أنباء المتقدمين أنها عِبَرٌ لهذه الأمة، فما ذكر منها في المؤمنين منهم فهو تذكير للمؤمنين من هذه الأمة، وتعليم لهم معاملة الكفرة ومنابذتهم على مثل ما فعل المؤمنون منهم بكَفَرتهم من سائر الأمم.

وما ذكر منها في الكفرة من الأمم الماضية؛ فهو تخويف لكفرة هذه الأمة لئلا يصنعوا

مثل صنيعهم فيستوجبوا من النقمة مثل ما استوجب أولئك.

وما كان منها في حق الرسل – عليهم السلام – فهو في حق التسلي لرسولنا وسيدنا ﷺ عن بعض ما مسه.

وأصل آخر: أن الخطاب قد يلزم المخاطب مرة بما يخاطب في نفسه، ومرة بما يؤمر بالاقتداء بغيره إذا كان ذلك الغير لم يفعل ما فعله إلا عن أمر.

ثم إن الله - تعالى - أمر المؤمنين من هذه الأمة الاقتداء بإبراهيم - عليه السلام - ومن معه من المؤمنين، وأخبرهم عن معاملتهم إياهم وترك مولاتهم؛ فكأنه قال: اتركوا موالاة الكفرة والإسرار إليهم بالمودة ما داموا على كفرهم، كما فعله إبراهيم - عليه السلام - والذين معه ﴿إِذْ قَالُواْ لِتَوْمِمٌ إِنَّا بُرْءَ وَأُ مِنكُمٌ ﴾: فنابذوهم ولم يوالوهم، فافعلوا كفعلهم.

﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ﴾.

فكأنه قال: اقتدوا بهم إلا بما قال إبراهيم لأبيه: ﴿لَأَسَتَغْفِرَنَّ لَكَ﴾، يعني: لا تستغفروا للمشركين مثلما استغفر إبراهيم لأبيه المشرك؛ لأنكم لا تعلمون المعنى الذي استغفر إبراهيم - عليه السلام - لأبيه.

ثم اختلفوا في المعنى الذي استغفر إبراهيم لأبيه:

فقال أبو بكر: إنه كان - صلوات الله عليه - وعد أن يستغفر لأبيه، ورأى أن إيجاب الوعد لازم عليه؛ فاستغفر لهذا المعنى.

وقال الحسن: إنه إنما استغفر له لوقت توبته لا في حال الشرك؛ لأنه لا يتوسم أنه لم يعلم أنه لا يحل له أن يستغفر للمشرك، ومن علم أنه يحل له لم يكن مسلمًا مؤمنًا؛ فثبت [أنه] إنما استغفر لوقت إسلامه.

وعندنا: الاستغفار: طلب المغفرة، والمغفرة من الله – تعالى – على وجهين: أحدهما: مغفرة رحمة وفضل وكرم.

والثاني: أن يوفقه للسبب الذي إذا جاء به غفر له؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِلَى عَفْرُكُم الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله على هذا الوجه أن يكون طلب من الله – تعالى – التوفيق له بالسبب الذي إذا جاء به غفر له، وذلك مستقيم، ولكنه لما تبين أنه لا يوفقه لذلك السبب تبرأ منه، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَمَآ أَمْلِكَ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَيَّةٍ ﴾.

أي: لا أملك أن أدفع عنك عذاب الله من شيء، أو لا أملك أن أهديك دون أن

يهديك الله؛ فكأنه قال: [لا أملك] سوى أن أدعو لك بالتوفيق للهداية لا أملك لك من عذاب الله من شيء.

وقوله - عز وجل-: ﴿ زَبُّنَا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنَا وَإِلَيْكَ أَنْبُنَا﴾.

يجوز أن يكون هذا عند المنابذة وإظهار العداوة مع الكفرة، يعني: عليك معتمدنا في النصر على أعدائنا عند قلة عددنا وكثرة عددهم، وإليك مرجعنا ومفزعنا.

﴿ وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، إذا قبضنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿رَبُّنَا لَا تَجْعَلْنَا فِتْـنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا﴾.

ذكر أهل التفسير أن تأويل هذه الآية يخرج على ثلاثة أوجه:

أحدها(١١): أي: لا تسلط علينا أعداءنا؛ فيظنوا أنهم على حق ونحن على باطل.

أو لا تنزل علينا العذاب دونهم؛ فيظنوا أنهم على حق ونحن على باطل.

أو لا توسع عليهم الدنيا وتضيق علينا؛ فيظنوا أنهم على حق ونحن على باطل.

ولو كان التأويل هو الثاني لكان يجيء على هذا أن يكون الواجب على العدول من هذه الأمة أن يسألوا الله – تعالى – العافية؛ لئلا يتوهم فساقهم أنهم على الحق.

ولكن الجواب عن هذا أن الفساق من هذه الأمة قد علموا أن الذي هم فيه من الفسق محظور، وأما الكفرة فإن عندهم أن ما يدينون به من الكفر حق؛ فإذا سلطوا على المؤمنين توهموا أن الذي حسبوه حقًا: حق، وأما الفسقة من هذه الأمة إذ علموا أن الفسق منهي عنه محظور، لا يقع لهم هذا الحسبان، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون المعنى من قوله: ﴿لَا بَحَعَلْنَا فِتَـنَةَ﴾، يعني: عذابًا، أي: سببًا يعذب به الكفرة؛ كما قال: ﴿رَبُّنَا وَءَالِنَا مَا وَعَدَتَّنَا عَلَىٰ رُسُلِكَ﴾ [آل عمران: ١٩٤]، وكان تأويله أن آتنا السبب الذي نستوجب به ما وعدتنا على رسلك، فكذلك الأول، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّكَ أَنتَ الْغَزِيرُ الْحَكِيمُ﴾.

يعني: المنتقم من أعدائه (٢).

وقوله - عز وجل-: ﴿لَقَدَ كَانَ لَكُرُ فِيهِمْ أَسَوَةً حَسَنَةً لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَزَمَ ٱلْآخِرَ ﴾.

يعني: لقد كانت لكم في إبراهيم والذين معه قدوة حسنة تحسنون بها إذا اقتديتم بهم وأطعتموهم.

<sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه الطبري في تفسيره (٣٣٩٤٧) وأخرجه ابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عن ابن عباس بنحوه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبري في تفسيره دون أن ينسبه لأحد (٦١/١٢).

وقوله: ﴿ لِمَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ يحتمل معنيين:

أحدهما: أي: لمن كان يرجو ثواب الله تعالى.

والثاني: أن يؤمن بالبعث؛ وذلك أن الله - تعالى - وصف أمر البعث في كتابه بصفات مختلفة: مرة أضافه إلى نفسه بقوله: ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِـ ﴿ [الكهف: ١١٠]، وكان المعنى منه البعث. ومرة وصفه بصفة أخرى.

وإن كان المراد: الثواب؛ ففيه إخبار أن الراجي في الحقيقة هو الطالب لما يرجوه بالأسباب التي يرجو الوصول بها إلى ما دعا ورجا، والخائف في الحقيقة هو الحاذر عما حذر، والمنتهي عما نهي عنه وحظر. فإن من اعتمد على مجرد الرجاء والخوف دون التمسك بسببهما، فهو متمن على الله تعالى.

والدليل على تأييد ما نقول: قوله - عز وجل-: ﴿ اَلَذِينَ ،َامَنُواْ وَاَلَّذِينَ هَاجَرُواْ وَجَهَدُواْ في سَبِيلِ اللّهِ أَوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللّهِ ﴾ [البقرة: ٢١٨] ألا تراه كيف حقق معنى الرجاء بالمجاهدة في سبيل الله والعمل بطاعته، والله أعلم.

وإن كان على البعث فكذلك أيضًا؛ لأنه أضرب عما نهي عنه، وطلب لما أمر به؛ فقد تبين أنه يوالي من تفضي موالاته إلى ثواب الله ورحمته، وأنه يعادي من تفضي موالاته إلى نقمة الله وعذابه، ومعلوم أنه لا يفعل ذلك إلا من يؤمن بالبعث؛ فإنما يوالي من رجا منه منفعة الدنيا ويتولى عمن يضره في هذه الدنيا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَن يَتُوَّلُ﴾.

يعني: من يتول عن طاعة الله فيما أمره من معاداة من عادوا ربهم.

﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَيْدُ ﴾.

يعني: عن طاعة الخلق؛ ليعلم أن ما أمرهم به لم يأمرهم لحاجة له في طاعتهم أو لمنفعة ترجع إليه؛ بل هو غني عن كل ذلك؛ وإنما أمرهم لحاجتهم إلى ذلك، ولما علم أن منافع طاعتهم ترجع إليهم خاصة.

وقوله - عز وجل-: ﴿الْحَيْدُ﴾ له معنيان: معنى: الحامد، ومعنى: المحمود.

فإن كان المراد منه: المحمود، ففيه أن الله - تعالى - يستحق الحمد من خلقه بما أنعم عليهم.

وإن كان المراد: الحامد، فمعناه: أن الله يحمد الخلق ويشكرهم، حتى يجزيهم بالكثير من الثواب عن القليل من الأعمال فيتفضل عليهم بأعمالهم، فهو حميد من هذين المعنيين.

قوله تعالى: ﴿عَسَى اللّهُ أَن يَجْعَلَ بَيْنَكُوْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِنْهُم مَّوَدَّةً وَاللّهُ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَفُورٌ نَجِيمٌ ﴿ اللّهِ مِنْهُم مَوَدَّةً وَاللّهُ قَدِيرٌ وَاللّهُ عَفُورٌ نَجِيمٌ ﴿ اللّهِ مِنْهُمْ مَوَدَّهُ اللّهِ عَنِ اللّهِمَ إِنَّ اللّهَ عَنِ اللّهِمَ إِنَّ اللّهَ عَنِ اللّهِمَ إِنَّا اللّهِمُ إِنَّا اللّهِمُ إِنَّا اللّهِمُ إِنَّا اللّهِمُ وَمَن يَنَوَكُمُ وَمَن يَنَوَلُكُمُ وَاللّهُ وَمِن اللّهِمُ الطّليلُمُونَ ﴿ ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَسَى اللَّهُ أَن يَجْعَلَ يَيْنَكُرُ وَيَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُم مِّوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيرٌ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ﴾.

إن الله أمر المؤمنين بمعاداة الكفرة ومنابذتهم وترك موالاتهم ما داموا كفارا، ثم وعد أن يجعل بيننا وبينهم مودة إذا آمنوا؛ فكان في هذا أعظم الدليل على أن الخلق عند الله - تعالى - في كل حال على ما هم عليه في أحوالهم وأمورهم.

وقال بعض الجهال: إنه [من] يؤمن في وقت من الأوقات؛ فهو عند الله مؤمن في حال كفره، وهذا خلاف ما وصف الله - تعالى - نفسه في هذه الآية، والله أعلم.

ثم المعتزلة قد خالفوا هذه الآيات وعاندوها على قولهم؛ وذلك أن الله - تعالى - قال: ﴿لَا تَنْخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ﴾ [الممتحنة: ١]، ومن قولهم: إن [من] كان على خلاف مذهبهم فهو عدو لهم، ولا شك أنهم يوالونه ويصافونه، وقد نهى الله - تعالى - عن ذلك فهذا أحد الخلافين.

والثاني: أن الله - تعالى - وعد أن يجعل بيننا وبينهم مودة، ومن قولهم: إنه لا يقدر على شيء من أفعال العباد فكأن الله - تعالى - على قولهم وعد ما لا يقدر عليه، وهذا لا يليق بأسفه خلق الله؛ فكيف برب العالمين؟! فثبت أنهم عاندوا الآيات، والله أعلم.

وخلاف ثالث: أن الله - سبحانه وتعالى - وصف نفسه بالقدرة، ﴿وَاللَّهُ مَدِيرٌ ﴾، ومن قولهم: إنه ليس بقدير على خلق أفعال الخلق؛ فأي خلاف أشهر من هذا وأظهر؟! والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿لَا يَنْهَنَكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمَ يُقَنِلُوكُمْ فِي اَلِدِينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِن دِبَكِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوٓا إِلَهُمْ ﴾.

لا يحتمل أن يكون النهي في الإقساط؛ لأن الإقساط هو العدل، وليس ينهى عن العدل إلى ما كان وليا أو عدوا؛ ألا ترى إلى قوله - تعالى-: ﴿وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَكَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعَدِلُوا أَ الْعَدَلُوا ﴾ [المائدة: ٨]، فقد أخبر أنه لا يحل له ترك العدل لمكان العداوة، وإذا كان كذلك ثبت المراد من هذا النهي وغيره، وهو قوله: ﴿أَن تَبْرُوهُمْ ﴿.

ثم الذي لم ينه عنه خلاف ما نهى في الظاهر؛ لأنه قال: ﴿لَا يَنْهَنَكُمُ اللّهُ عَنِ اللَّيْنَ لَمَ لَمُعَنِلُوكُمْ فِي اللِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِن دِينِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ ، وقال فيما نهى ﴿إِنَّمَا يَنْهَنكُمُ اللّهُ عَنِ اللَّذِينَ وَلَمْ يُخْرِجُوكُم مِن دِينِكُمْ وَظَنهَرُوا عَلَى إِخْرَاحِكُمْ أَن تَوَلّوهُمْ ، ومعلوم أنه قد يجوز أن يبر من لا يجوز أن يتولاه؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنيَا مَعْرُوفَا ﴾ [لقمان: ١٥]؟! من لا يجوز أن يتولاه؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّنيَا مَعْرُوفَا ﴾ [لقمان: ١٥]؟! ثم نهى عن تولي الكفار بقوله: ﴿لَا تَنْفِذُوا عَدُونِى وَعَدُولُهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ [الممتحنة: ١]، ولكنه لما جاز أن يجتمع في نفس واحدة البر وترك التولي؛ فكذلك جاز أن يؤمر بالبر بمن ينهى عن التولى معه، والله أعلم.

ثم قوله – تعالى-: ﴿لَا يَنْهَنَكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ ﴾ يحتمل أن يكون المراد منه لا ينهاكم، بل يأمركم.

ويحتمل أن يكون معناه: يرخص لكم؛ كقوله: ﴿ فَمَا رَجِعَت يَجَّنَرَتُهُمْ ﴾ [البقرة: ١٦]، ومعناه: بل خسرت، وإن كان قد يجوز أن يكون التجارة إذا لم تربح لا تخسر؛ فكذلك قوله – تعالى –: ﴿ لَا يَنْهَنَكُمُ اللَّهُ عَنِ اللَّيْنَ لَمَ يُقَنِلُوكُمْ فِي الدِّينِ ﴾، بل يأمركم أن تبروهم. ويحتمل أن يكون المراد: بل يرخص لكم أن تبروهم، والله أعلم.

ثم اختلفوا فيمن أمر ببرهم ونهى [عن] توليهم:

فقال بعضهم: هم المستضعفون من أهل مكة الذين آمنوا في السر وخشوا إظهاره من المشركين، فأمر الله - تعالى - المؤمنين بالمدينة أن يبروهم بالكتب إليهم؛ ليحتالوا في انقياد أنفسهم؛ لأن المشركين من أهل مكة إذا علموا أن رسول الله على ظهر لقتالهم كان يجوز أن يخشى على أولئك المؤمنين المستضعفين؛ فأمر هؤلاء أن يبروهم بالكتاب إليهم ليتأهبوا في أنفسهم ويحتالوا؛ لما يخشى عليهم من المشركين، والله أعلم.

وقال بعضهم: هذا في الذين كان بينهم وبين رسول الله على عهد وذمة؛ فأمر المؤمنين أن يبروا أولئك في إيفاء عهودهم إلى مدتهم، ونهاهم عن أن يتولوا من قاتلهم ونقض عهودهم.

وقال بعضهم: في النساء والولدان من المشركين: أمر المؤمنين أن يبروهم بترك القتال، وألا يتولوا من قاتلهم من جملة الرجال من المشركين من الرجال، بل يقاتلوهم. ثم قال: ﴿ وَمَن يَنَوَلَمُمْ فَأُولَكِكَ هُمُ الظّلاِلمُونَ ﴾.

أي: ومن يتولهم في الاعتقاد فأولئك هم الظالمون في حق الاعتقاد.

أو من يتولهم في الأفعال فأولئك هم الظالمون في حق الأفعال، كما وصفنا في قوله: ﴿ فَقَدْ ضَلَّ سَوَآءُ ٱلسَّكِيلِ﴾ [البقرة: ١٠٨].

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامُنُوٓا إِذَا جَاءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ﴾.

المعنى عندنا - والله أعلم-: ﴿إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَاتُ﴾، يعني: قائلات: إنهن مؤمنات.

﴿ فَآمْنَحِنُوهُنَّ ﴾ .

لأنه لو كان على حقيقة الإيمان لم يكن لقوله: ﴿ فَٱمۡتَحِنُوهُنَّ ﴾ معنى، فلما أمر بالامتحان ثبت أن تأويل قوله: ﴿ إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ ﴾ ما وصفنا بدءًا.

ومثل هذا ما قال: ﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أُكَرِهَ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنُ ا بِٱلْإِيمَانِ﴾ [النحل: ١٠]، وكان المعنى منه: من تكلم بالكفر وقلبه مطمئن بالإيمان؛ فكذلك يجوز أن يكون المعنى من الأول ما سبق ذكره، والله أعلم.

ثم إن المفسرين ذكروا وصف امتحانهن: أنهن يحلفن بالله ما أخرجهن من دارهن بغض أزواجهن، أو يحلفن أنهن ما أردن بخروجهن أرضا سوى أرضهن؛ وإنما أردن بذلك الإسلام. وهذا تأويل فاسد؛ وذلك أنها إذا أسلمت كان الحق عليها في دينها أن تبغض زوجها الكافر، كقوله - تعالى -: ﴿وَبُدَا بَيْنَا وَبَيْنَاكُمُ الْمَدَوَةُ وَالْبَغْضَاةُ أَبدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللّهِ وَحَدَهُ وَالمَعْمَدَةُ : ٤]، فكيف يجوز أن يكون صفة امتحانهن ما ذكروا، وحكم الشريعة والدين يوجب ما كن يفعلنه؟! فلذلك قلنا: إن هذا التأويل - الذي ذكره بعض المفسرين في وصف الامتحان - غير مستقيم.

ويجوز أن يكون تأويل امتحانهن على وجهين:

أحدهما: أن يستوصفن عن الإيمان: ما هو؟ فإذا أخبرن عن حقيقة الإيمان علم أنهن مؤمنات.

والثاني: يعرض عليهن ما على المؤمنات في إيمانهن، كما قال - تعالى-: ﴿وَلَا

يَتْرِفَنَ وَلَا يَرْنِينَ وَلَا يَقْنُلُنَ أَوْلَنَدُهُنَّ﴾، فإذا قبلن ذلك كله كان ذلك امتحانهن، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿بِابِكَنهنَّ ﴾.

هذا يدل على أن الذي كلف به المؤمنون من امتحانهن؛ إنما هو لما يعلمون من إيمانهن في الظاهر وأن الحقيقة إنما يعلمها رب العالمين، وهذا يبين أن العلم علمان: علم العمل وعلم الشهادة، فعلم العمل: ما يعلمه الخلق في الظاهر فيعملون به، وعلم الشهادة: ما يجوز أن يشهد على الله به، وذلك إنما يوصل إليه، وذلك بما يطلعهم الله عليه نصا إما بكتاب أو بسنة متواترة عن رسول الله عليه.

وعلم العمل هو الذي يساغ فيه الاجتهاد، نحو: خبر الآحاد وجهة القياس وغير ذلك. وقوله – عز وجل-: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلَا نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلكُفَّارِّ ﴾.

﴿لَا هُنَّ حِلُّ لَمُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ﴾.

يقول: لا يحل نكاح مؤمنة لكافر ولا نكاح كافر لمؤمنة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَءَاتُوهُم مَّا أَنفَقُواْ﴾.

يقول: أعطوا زوجها الكافر ما أنفق عليها، على ما كان جرى من الصلح بينهم وبين المسلمين: أن ما خرج من نساء أهل مكة إلى المدينة مؤمنات لم يرجعوهن إلى الكفار، وأعطوا أزواجهم ما أنفقوا من المهور، وما خرج من نساء المسلمين مرتدات لم يردوا إلى المدينة، وأعطوا أزواجهن ما أنفقوا.

ثم معلوم أنه كان يؤخذ بإعطاء الصداق وإيتاء ما أنفق غير الذي أخذ الصداق، ولكن

<sup>(</sup>۱) في الباب عن البراء بن عازب بنحوه دون قصة سبيعة، أخرجه مالك في الموطأ (٢/٥٧٦) كتاب الطلاق، باب: ما جاء في الإقرار (٥٣)، والبخاري (٢٥٨/٩) كتاب الطلاق، باب: قول الله تعالى: ﴿ يَأَيُّمُ النَّبِيُ ﴾ (٥٢٥١)، ومسلم (٢/٩٣/١) كتاب الطلاق، باب: تحريم طلاق الحائض (١٠٤١-١٧٤١)، وفيه قرأ النبي ﷺ: ﴿ يَا أَيُّهَا النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قبل عدتهن ﴾ (١/ ١٤٧١).

كان يؤخذ به من كان من جنسه على ما ذكرنا نظائره فيما تقدم؛ ولذلك قال أصحابنا: إن أهل الإسلام يأخذون من تجار أهل الحرب مجازاة لما يأخذه أهل الحرب من تجار المسلمين، وإنما يؤخذ ذلك ممن كان من جنسه، وأن ذلك غير الذي أخذ منه؛ وعلى ذلك نقول: إن المحنة قد يجوز أن تستوي على البر والفاجر وأن ما ينزل بالآدمي من المحن يجوز ألا يكون جزاء؛ لما تعاطى من الذنوب والسيئات؛ لأن لله - تعالى - أن يمتحن عبده في هذه الدنيا مبتدأ، وأما في الآخرة فلا يؤاخذ فيها أحد بذنب آخر، بل يجزي كل بعمله: إن شرا فشر، وإن خيرًا فخير، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَ إِذَاۤ ءَالنِّنْمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ﴾.

يقول: لا إثم عليكم - يعني: المسلمين - أن تتزوجوهن (إذا آتيتموهن مهورهن). وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا تُتَسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلكَوَافِرِ﴾.

عن ابن عباس - رضي الله عنه - أن زينب بنت رسول الله عنه أسلمت قبل زوجها، ثم أسلم بعد ذلك زوجها، فردها رسول الله على بالنكاح الأول قبل أن ينزل: ﴿وَلَا تُعْسِكُوا يَعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾، فلما نزلت كان إذا أسلم الزوج، وخرج إلى دار الإسلام انقطعت [الصلة] بالإسلام بينه وبين امرأته، وكذلك المرأة إذا خرجت وبقي الزوج.

ثم قوله: ﴿ وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكُوافِ ﴾، قال بعضهم: أي: بعقد الكوافر، فمن كانت له امرأة بمكة كافرة فلا يقيدن بالمرأة الكافرة؛ فإنها ليست بامرأة له، وقد انقطعت العصمة ببنهما.

وقال بعضهم: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكُوافِرِ ﴾: حظر علينا الامتناع والكف والإمساك من نكاح المهاجرة لأجل زوجها الحربي. وعُصِمَتْ والعصمة: المنع، والكوافر يجوز أن يتناول الرجال، وظاهره في هذا الموضع للرجال؛ لأنه في ذكر المهاجرات، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿ وَسَعَلُوا مَا أَنفَقُنُم وَلَيْسَعُوا مَا أَنفَقُنُم وَلَيْسَعُوا مَا أَنفَقُنُم وَلَيْسَعُوا مَا أَنفَقُنُم وَلِيسَعُوا مَا أَنفَقُنُم وَلِيسَعُوا مَا أَنفَقُنُم وَلِيسَعُوا مَا أَنفَقُوا مَا أَنفَقُولُهُ وَلِيسَاءُ وَلَيْسَاؤُوا مَا أَنفَقُوا مِنْ اللهِ أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا مِنْ اللهِ أَنفَقُوا مِنْ اللهِ أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا مَا أَنفَقُوا مِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

يقول: إذا لحقت امرأة المسلم بكفار مكة فاسألوا مهرها من أهل مكة، وردوا إلى زوجها، ﴿وَلَيْسَنَّلُواْ مَا أَنْفُواْ ﴾، يقول: إن جاءت امرأة من أهل مكة مهاجرة إليكم فردوا على زوجها المشرك ما أعطاها من المهر؛ وذلك من أجل العهد الذي كان بين أهل مكة وبين النبي ﷺ.

وقوله: ﴿ وَلِكُمْ مُكُمُ اللَّهِ يَعَكُمُ اللَّهِ عَكُمُ اللَّهِ اللَّهِ بِينِ المسلمينِ والكفارِ من أهل العهد من أهل مكة في أن يرد بعضهم على بعض النفقة، أي: المهر.

وقوله: ﴿وَأَلَّهُ عَلِيكُمْ حَكِيكُ ﴾.

أي: فيما حكم بين المسلمين وأهل العهد ما ذكرنا من الحكم.

وقوله: ﴿ وَإِن فَاتَكُمْ شَيَّءُ مِنْ أَزَوَجِكُمْ إِلَى ٱلكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ ﴾.

يقول: إن لحقت امرأة مؤمنة بكفار مكة من أهل الحرب ممن ليس بينكم وبينهم عهد، لها زوج عندكم مسلم، ﴿فَاتُوا اللَّذِينَ ذَهَبَتَ أَوَا جَنْكُم مِسَلَم، ﴿فَاتَوَا اللَّذِينَ ذَهَبَتُ أَوَا جُهُم مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا ﴾، من المهر مما أصبتم من الغنيمة قبل القسمة.

﴿ وَأَتَّقُوا اللَّهَ ﴾ .

فيما فرض عليكم من هذا.

﴿ ٱلَّذِي ٱلنُّم بِهِ، مُؤْمِنُونَ ﴾ .

أي: مصدقون؛ فلا تنقصوه، والله أعلم. وهكذا روى مسروق، رحمه الله.

وعن الزهري أنه قال: من حكم الله - تعالى-: أن يسأل المسلمون من الكفار مهر المرأة المسلمة إذا صارت إليهم، ويسأل الكفار من المسلمين مهر من صارت إلينا من نسائهم مسلمة، فأُمِر المؤمنون إذا ذهبت امرأة مسلمة ولها زوج إلى الكفار: أن يردوا إلى زوجها ما أعطاها من المهر من صداق كان في أيديهم مما يودون أن يردوا إلى المشركين بمهاجرة امرأة مسلمة إلينا، وإن لم يكن في أيديهم صداق وجب رده على أهل الحرب فعوضوهم من غنيمة أصبتموها.

وأصل هذا -والله أعلم-: وإن فاتكم شيء مما أنفقتم على أزواجكم، ثم ظفرتم على أعدائكم وغنمتم - فآتوا الذين ذهبت أزواجهم ما فات عنهم مما أنفقوا؛ فكأنه يقول: واسألوا أولئك الذين ذهبت نساؤكم إليهم ما أنفقتم، فإن سألتم ولم يعطوكم شيئًا، وفاتكم ذلك من ذلك الوجه، ثم قاتلتموهم وغنمتم - فأعطوا الذين فات عنهم أزواجهم ما أنفقوا.

قال [المصنف] - رحمه الله-: اعلم بأن هذه الآية تنتظم أحكامًا:

أحدها: جواز الاجتهاد والعمل بالعلم الظاهر؛ فإنه قال: ﴿فَامَتَحِنُوهُنَّ اللَّهُ أَعْلَمُ بِإِبَمْنِهِنَّ فَإِن عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَنتِ﴾، أي: بالاجتهاد والامتحان ﴿فَلَا نَرِّحِمُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِّ﴾، وهذا حكم مبني على العلم الظاهر؛ دل أن العمل به جائز.

والثاني: أن أحد الزوجين إذا أسلم في دار واحد إما دار الإسلام أو دار الحرب - هل تقع الفرقة بنفس الإسلام أو بانضمام شيء آخر إليه؟

قال بشر المريسي بأن الفرقة تقع للحال من غير انضمام شيء آخر إليه.

وقال الشافعي: إن كانت المرأة مدخولا بها لم تقع الفرقة حتى تحيض ثلاث حيض،

وإذا كانت غير مدخول بها وقعت الفرقة للحال.

وقال أصحابنا: إذا كانا في دار الحرب، فأسلم أحدهما - لم تقع الفرقة حتى تحيض ثلاثا، وإذا كانا في دار الإسلام ذميين، فأسلم أحدهما - لم تقع الفرقة حتى يعرض السلطان الإسلام على الآخر، فإذا عرض عليه الإسلام وأبى، يفرق بينهما.

فأما بشر: احتج بظاهر قوله - تعالى-: ﴿إِذَا جَآءَكُمُ ٱلْمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿فَلَا نَزِعُومُنَ إِلَى ٱلْكُفَّارِ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلَا هُمْ يَجِلُونَ لَمُنَّ ﴾؛ فقد أخبر أنه لا يحل واحد منهما لصاحبه، ولم يذكر شيئًا آخر؛ فلا يقرن به شيء آخر.

وأما أصحابنا - رحمهم الله - فإنهم احتجوا، وقالوا: إن الفرقة لا تقع بنفس الإسلام بقوله: ﴿إِذَا جَآءَكُمُ ٱلمُؤْمِنَتُ مُهَاجِرَتِ فَآمَتَجِنُوهُنَّ ﴾ [إذا] كانت الفرقة واقعة بمجرد الإيمان لم يكن للامتحان معنى، فلما لم يذكر الحرمة إلا بالامتحان ثبت أن الفرقة لا تقع بمجرد الإيمان.

ويجوز أن يكون مثال هذا قوله - تعالى -: ﴿ النّوانِ لَا يَنكِحُ إِلّا رَانِيَةً أَوْ مُشْرِكُةً وَالرَّانِيةَ لَا يَنكِحُهَا إِلّا رَانٍ أَوْ مُشْرِكُةً وَحُرِّم ذَلِكَ عَلَى اَلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النور: ٣]، ثم قال: ﴿ وَالنِّينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ ﴾ [النور: ٤]؛ فلو كان الزنا يوجب الحرمة لم يكن هو راميًا للزوجة؛ بل إذا قال لها: زنيت؛ فكأنه قال: لم يكن بيني وبينك نكاح، ولما ثبت رمي الزوجات بقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ﴾ [النور: ٤] ثبت أن الزني لا يوجب حرمتها عليه؛ فكذلك الإيمان بمجرده لو كان يحرمها على الأزواج لم يكن للأمر بالامتحان معنى، فلما أمر بالامتحان على إيمانها، بعد أن أظهرت في نفسها الإيمان، ثبت أن الحرمة [لا] تقع بنفس الإيمان حتى ينضم إليه شيء آخر، وتبين أن العمل بظاهر الآية غير ممكن؛ إذ لا يجري على إطلاقها، والله أعلم. ودليل ذلك أن أصحاب رسول الله ﷺ أولى بتجديد النكاح؛ ثبت أن الفرقة لا تقع بمجرد الإسلام، والله أعلم.

والوجه فيه ما روي عن الصحابة - رضوان الله عليهم أجمعين - على اختلاف الأسباب باختلاف الدارين ونحوه: روي عن ابن عباس - رضي الله عنه-: أنهما على النكاح حتى تحيض المرأة ثلاث حيض إذا كانا في دار الحرب.

وعن على - رضى الله عنه-: أنهما على النكاح بينهما إلى الهجرة.

وعن عمر - رضي الله عنه-: أنهما إذا كانا في دار الإسلام، فأسلم أحدهما فهما على النكاح حتى يعرض السلطان الإسلام على الآخر.

فهؤلاء قد ثبت عنهم أن الفرقة لا تقع بنفس الإسلام إلا أن يضامه شيء آخر، ولم

يثبت عن غيرهم خلاف ذلك؛ فيكون إجماعا؛ فلذلك أخذ أصحابنا - رحمهم الله - بقولهم، والله أعلم.

والثالث: أن أحد الزوجين إذا خرج إلى دار الإسلام مهاجرًا، وبقي الآخر في دار الحرب - تقع الفرقة بينهما عندنا.

وعند الشافعي: لا تقع الفرقة بتباين الدارين؛ قال: لأن المسلم إذا دخل بأمان لم يبطل نكاح امرأته، وكذلك لو دخل حربي إلينا بأمان لم يقع الفرقة بينه وبين زوجته؛ وكذلك لو أسلم الزوجان في دار الحرب ودخل أحدهما إلى دار الإسلام لم يقع الفرقة؛ فعلم أنه لا يعتبر باختلاف الدارين في إيجاب الفرقة.

ولكن عندنا ليس معنى اختلاف الدارين ما ذكر؛ إنما معناه أن يكون أحدهما من أهل دار الإسلام: إما بالإسلام أو بالذمة، والآخر من أهل دار الحرب أي: يكون حربيًا كافرًا. فأما إذا كانا مسلمين فهما من أهل دار واحدة وإن كان أحدهما مقيمًا في دار الحرب والآخر في دار الإسلام، وفي هذه الآية دلالة على ما قلنا من وجوه:

أحدها: أنه قال: ﴿ فَإِنَّ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلَا نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِّ﴾، ولو كانت الزوجية باقية بعد التباين، لكان الزوج أولى بها، وبأن تكون معه، فلا معنى للنهي عن الرجوع إلى الزوج الكافر.

وكذا قال - عز وجل-: ﴿لَا هُنَ حِلُّ لَمُمْ وَلَا هُمْ يَحِلُونَ لَمُنَّ﴾: أثبت الحرمة بين المهاجرات وأزواجهن، ولا يتصور بقاء النكاح في غير محل الحل.

أو كأن معناه تحريم الاستمتاع، ولكن النكاح لما لم يكن المقصود إلا الاستمتاع وما هذا من آثاره؛ فكان في تحريم الاستمتاع تحريم النكاح.

وكذا قوله - تعالى-: ﴿وَمَاتُوهُم مَّا آَنَفَقُواْ﴾ دليل عليه أيضًا؛ فإنه أمر برد مهرهن إلى الزوج، ولو كانت الزوجية باقية لما استحق الزوج استرداد المهر؛ لأنه لا يجوز أن يستحق البضع وبدله.

وكذا قوله - تعالى-: ﴿وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ إِذَآ ءَالنِّتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾، ولو كان نكاح الأول باقيًا، لما جاز للمسلم في دار الإسلام أن يتزوجها.

وكذا قال الله - تعالى-: ﴿وَلَا تُمْسِكُواْ بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾: نهانا عن الإمساك والامتناع من تزويجها لأجل عصمة الزوج الكافر وحرمته؛ دل أن الحرمة تقع بالتباين.

ودليل آخر من جهة المعقول على ما ذكرنا، وهو أنهم أجمعوا أنها إذا سبيت وقعت الفرقة حتى يحل للسابي وطء المسبية بعد الاستبراء، فإما أن تقع الفرقة بإسلامها، وقد اتفق الجمهور من الفقهاء على أنه لا تقع الفرقة بنفس الإسلام إذا كان بعد الدخول – ما لم

ينضم إليه شيء آخر - أو بحدوث الملك للسابي، ومعلوم أن الملك لا يمنع النكاح؛ ألا ترى أنه يجوز ابتداء العقد على المملوك؛ ولهذا لو بيعت الجارية لم تقع الفرقة، وإن وجد الملك فيها للمشتري، وكذلك إذا مات رجل وخلف أمة منكوحة: ثبت الملك فيها للوارث ولا يبطل النكاح. وإذا لم يثبت الفرقة بهذين الوجهين - لم يبق إلا تباين الدارين؛ فدل أن سبب الفرقة هو تباين الدارين في المسبية، والتباين موجود في المهاجرة، والله أعلم.

فإن احتجوا بما روي عن عكرمة عن ابن عباس قال: «رد النبي ﷺ بنته زينب على أبي العاص بن الربيع بالنكاح الأول بعد سنين» (١)، وقد كانت زينب هاجرت إلى المدينة وبقي زوجها مشركًا بمكة، ثم ردها عليه بالنكاح الأول؛ فدل أن اختلاف الدارين لا يوجب الفرقة.

فنقول له: لا يصح الاحتجاج به من وجوه:

أحدها: أنه ردها بعد ست سنين بالنكاح الأول؛ ولا خلاف بين الفقهاء لا يرد إلى الزوج بالعقد الأول بعد انقضاء ثلاث حيض، ومعلوم أنه ليس في العادة ألا يكون ثلاث حيض في ست سنين؛ فسقط الاحتجاج به.

والثاني: أنه روي عن عكرمة عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال في اليهودية تسلم قبل زوجها: "إنها أملك بنفسها"، فكان من مذهبه أن الفرقة وقعت بإسلامها، والراوي متى عمل بخلاف ما روى؛ دل على انتساخ ذلك؛ إذ لا يظن به أنه خالف رسول الله

والثالث: أن عمرو بن شعيب روى عن أبيه عن جده أن النبي على رد بنته زينب - رضي الله عنها - على أبي العاص بنكاح ثان (٢)؛ فوقع التعارض بين الحديث؛ فبطل احتجاجه بالحديث. ثم الترجيح لما رويناه؛ لأن فيما رواه إخبارًا عن كونها زوجة له بعدما أسلم الزوج، ولم يعلم حدوث عقد ثانٍ. وفي حديث عمرو بن شعيب إخبار عن حدوث عقد ثانٍ بعد إسلامه، والثاني: إخبار عن معنى حادث علمه، وهذا كما رجحنا حديث ابن عباس - رضي الله عنه - أن النبي على تزوج ميمونة وهو محرم (٣) على حديث يزيد

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲/۲۷۲)، كتاب الطلاق، باب: إلى متى ترد عليه امرأته (۲۲٤٠)، والترمذي (۳/ ٤٤٨) كتاب النكاح، باب: ما جاء في الزوجين المشركين يسلم أحدهما (۲۰۷۹)، وابن ماجه (۲۷۷/۱) كتاب النكاح، باب: الزوجين يسلم أحدهما قبل الآخر (۲۰۰۹).

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۳/ ٤٤٨) كتاب النكاح، باب: ما جاء في الزوجين المشركين يسلم أحدهما (۲) (۲۰۱۰)، وابن ماجه (۲۱۷۱) كتاب النكاح، باب: الزوجين يسلم أحدهما قبل الآخر (۲۰۱۰)، وفيه الحجاج بن أرطأة، قال في الميزان: أحد الأعلام على لين في حديثه، وقال أحمد: كان من الحفاظ، وقال ابن معين: ليس بالقوي وهو صدوق يدلس، وقال الحافظ في التقريب: صدوق كثير الخطأ والتدليس. ينظر: الميزان (۲/ ۵۸)، والتقريب (۲/ ۲۰۱).

الأصم: أنه تزوجها وهو حلال<sup>(١)</sup>؛ لأن في حديث ابن عباس - رضي الله عنه - إخبارا عن حالة حادثة.

وأخبر الآخر عن ظاهر الأمر الأول، ولحديث بريرة أنه كان زوجها حرًّا حتى أعتقت، ورواية من روى أنه كان عبدًا يكون الأول أولى؛ لإخباره عن حال حادثة والثاني إخبار عن ظاهر الحال؛ فكان الأول أولى؛ فكذلك هذا.

والرابع: أن المهاجرة لا عدة عليها عند أبي حنيفة - رحمه الله - وعلى قولهما: عليها العدة. وهذه الآية دليل لأبي حنيفة - رحمه الله - من وجوه:

فإنه - عز وجل-: قال: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَتِ فَلَا نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾: نهى عن الرد إلى الزوج الأول، ولو كانت عليها العدة، لكان للزوج أن يردها إلى مسكنه لتعتد؛ ألا ترى إلى قوله - تعالى-: ﴿ أَسَكِنُوهُنَ مِنْ حَبَّتُ سَكَنتُه ﴾ [الطلاق: ٦]: كيف أمر الأزواج بإسكانهن في بيوتهم ما دمن في عدتهن، فلما قال - هاهنا-: ﴿ فَلَا نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ دل على [أن] لا عدة عليها.

وكذا قال: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَن تَنكِحُوهُنَّ ﴾ فأباح نكاحها مطلقًا من غير ذكر العدة.

وكذا قال: ﴿وَلَا تُعْسِكُوا بِعِصْمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾، ولو كانت العدة عليها واجبة لكانت باقية بقوله: ﴿فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَ مِنْ عِدَّةٍ تَعْلَدُونَهَا ﴾ [الأحزاب: ٤٩]؛ ألا تراه كيف جعل العدة في حقه، وإذا كان للزوج عليها حق كانت هي في عصمته، وقوله: ﴿وَلَا تُعْسِكُوا بِعِصَمِ ٱلْكَوَافِرِ ﴾ يوجب قطع العصمة، فلما كان في إيجاب العدة إبقاء العصمة بينهما، ونهى الله - تعالى - عن ذلك؛ فقطعناها وأسقطنا العدة عنها، والله أعلم.

ولأنهم أجمعوا أنها إذا سبيت وقعت الفرقة وسقطت العدة، والملك ليس بسبب الإسقاط العدة؛ ولكنه سبب لنقض العدة، فلما سقطت العدة عند السبي والمهاجرة، والسبى لا يوجب الإسقاط دل [على] سقوط العدة لاختلاف الدارين، والله أعلم.

والخامس: فيه دليل على أن الكتاب يجوز أن ينسخ حكمه بترك الناس العمل؛ فإن في قوله: ﴿وَمَاتُوهُم مَّا أَنْفَقُواً ﴾، وقوله: ﴿وَسَّعَلُوا مَا أَنْفَقُمُ وَلَيَسَّكُوا مَا أَنْفَقُوا مَا أَنْفَقُوا مَا أَنْفَقُوا مَا أَنْفَقُوا مَا أَنْفَقُوا مَا الحكم متروك من غير أن يكون في تركه كتاب أو سنة، ولكن الناس إنما أجمعوا على تركه، وهذا وأمثاله في

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٠/٩) كتاب النكاح، باب: نكاح المحرم (٥١١٤)، وفي المغازي (٧/ ٥٨١) باب: عمرة القضاء (٤٢٥٨)، ومسلم (٢/ ١٠٣١) كتاب النكاح، باب: تحريم نكاح المحرم وكراهة خطبته (٤١٠-١٤١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲/ ۲۹) كتاب المناسك، باب المحرم يتزوج (۱۸٤۳)، ومسلم (۲/ ۱۰۳۲) نحوه كتاب النكاح، باب: تحريم نكاح المحرم، وكراهة خطبته (۶۸–۱٤۱۱)، وابن ماجه (۱/ ۱۳۲) كتاب النكاح، باب: المحرم يتزوج (۱۹٦٤).

حكم عرف ثبوته على الخصوص لمعنى، ثم ينعدم المعنى، [و]ما لا يعقل معناه يجب العمل بالكتاب ولا يترك بترك الناس، ولا يجوز لهم الإجماع على تركه، ولا يتحقق الإجماع على ذلك وجماعة من أصحابنا قالوا: إنه صار منسوخًا بقوله: ﴿لَا تَأْكُلُوا أَمْوَلَكُم بَيْنَكُمُ مِالْبَلُولِ إِلَا أَن تَكُونَ يَجَكَرَةً عَن تَرَاضِ مِنكُمُ النساء: ٢٩]، وبقوله - عليه السلام-: «لا يحل مال امرئ مسلم إلا من طيبة من نفسه»، والله أعلم.

والسادس: في قوله - تعالى -: ﴿ وَسَّعَلُواْ مَا أَنَفَقُتُمْ وَلَيَسْعُلُواْ مَا أَنفَقُواْ وَلالة على أنه سوى في الحكم بين أموالنا وأموالهم ثم الإجماع جرى على أنا إذا غلبنا على أموال أهل الحرب ملكناها، فكذلك إذا غلبوا على أموالنا يجب أن يملكوها، وفيما أوجب من الحرمة إذا جاءت النسوة إلينا مؤمنات مهاجرات - دلالة على أن الأحكام في الأنفس مختلفة؛ وعلى هذا ما خلف كل واحد منهما من المال في الدار التي هاجر منها إلى أخرى أنه يصير فينًا؛ لما لم يرو عن أصحاب رسول الله على أنه لما فتح مكة أن يكون تفحص عن شيء من ملك الأموال التي كانت مخلفة حين هاجروا إلى المدينة؛ فلا بد أن يكون ذلك للتوارث، أو لما ذكرنا أنها تكون فيئًا لهم، ومعلوم أن التوارث بين أهل الإسلام وأهل الكفر منقطع، وإذا بطل وجه التوارث ثبت الوجه الآخر، والله أعلم.

والسابع: في قوله: ﴿ وَلِلَا يَجْرِمَنَّكُمُ مُكُمُ اللّهِ يَعَكُمُ يَلْتَكُمُ ﴾ دلالة على وجوب العدل بين الأعداء، وهو كقوله - تعالى -: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ أَلّا تَعْدِلُواْ آعَدِلُواْ آعَدِلُواْ آقَدِلُواْ آقَدِلُواْ آقَدِلُواْ آقَدَادُوا ﴾ [المائدة: ٨]، وقال: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَانُ فَوْمٍ أَن صَدُوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْخَرَامِ أَن تَعْتَدُوا ﴾ [المائدة: ٢]، وقال - هاهنا -: ﴿ وَسَنَلُوا مَا أَنفَقَتُم وليَسْتَلُواْ مَا أَنفَقُوا ﴾ سوى بين أموالنا وأموالهم، وهو العدل؛ فكأنه يقول: ذلك [الذي] أمر من العدل بينكم وبين أعدائكم حكم الله يحكم بينكم؛ لكي إذا علموا أن العداوة لا تحملكم على ترك العدل - حملهم ذلك على التآلف والتعطف، وعلموا أنكم إذا تركتم شهواتكم وأنفقتم العدل والتسوية: فليس ذلك من عندكم، ولكن من عند الله - تعالى - فرغبهم ذلك في الإسلام؛ فكأنه قال: ذلك الذي عندكم، ولكن من عند الله - تعالى - فرغبهم ذلك في الإسلام، ويحملهم على التآلف ﴿ حُكُمُ اللّهُ أَمْر من العدل والتسوية، ﴿ حَكِم \* لا يلحقه الخطأ مَن العدل والتسوية، ﴿ حَكِم \* لا يلحقه الخطأ عَلَم مُ مَنِيدًا في المدير؛ فدل أن العدل واجب بينهم، والله الموفق.

والثامن: في الآية دلالة على أن النساء إذا ارتددن لم يقتلن؛ فإنه قال: ﴿ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ وَاللهِ الكفار؛ مُؤْمِنَتُو فَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الكَفَارِ ﴾؛ فثبت أنهم إذا لم يعلموهن مؤمنات رجعوهن إلى الكفار؛ لما كان جرى بينهم من الصلح، ومعلوم أنه إذا رجعن إلى الكفار بعدما أظهرن الإيمان كن مرتدات، ولو كانت المرتدة تقتل لكان إذا ظهر ذلك عندهم قتلوها ولم يرجعوها إلى

الكفار، فلما ثبت بما وصفنا أنهم كانوا يصرفون النساء إليهم مع علمهم أنهن مرتدات ثبت أن المرتدة لا تقتل، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا النِّيُّ إِذَا جَآءَكَ الْمُؤْمِنَتُ يُبَايِعْنَكَ . . . ﴾ الآية .

المبايعة والهجرة كانتا واجبتين في عهد النبي على ومعناهما اليوم واجب أيضًا: وذلك أن الهجرة إنما كانت من مكة إلى المدينة؛ لما كان أحدهم إذا أسلم يخاف على نفسه من فساد الدين بالكفران لو أقام بين أظهرهم، وكان أيضًا يحتاج إلى علم الشرائع والأحكام، وإنما ارتفعت الهجرة اليوم من مكة إلى المدينة. فأما واحد من أهل الحرب إذا أسلم وخشي على نفسه فساد الدين بالكفران لو أقام بين أظهرهم، فالواجب عليه أن يهاجر منها إلى دار الإسلام؛ ليأمن فساد دينه، ويحصل على علم الشرائع.

وأما المبايعة فإن معناها في النساء: ترغيب الكفرة في الإسلام، وفي الرجال: حمل الكفرة إلى الإسلام، وذلك أن الذي أمر به النساء من المبايعة من مكارم الأخلاق ومحاسن الأفعال، والكفرة إذا علموا أن هذا يؤمر فيه بمحاسن الأمور: رغبهم ذلك في الإسلام. والذي أمر به الرجال إنما هو من جهة النصر والمجاهدة مع النبي على وذلك يظهر الإسلام ويبين، وهذان المعنيان على كل في نفسه في زماننا هذا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُبَايِغْنَكَ عَلَىٰٓ أَن لَّا يُشْرِكُنَ بِٱللَّهِ شَيْئًا﴾

يتوجه إلى الاعتقاد والمعاملة جميعًا.

وقوله: ﴿وَلَا يَسْرِقُنَ﴾.

يتضمن النهي عن الخيانة في الأموال كافة، والنقصان عن العبادة جملة؛ لأنه يقال: أسرقُ السارق من سرق من صلاته.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَزْنِينَ﴾.

يحتمل أن يكون على حقيقة الزنا وعلى دواعيه؛ على ما روي من قوله - عليه السلام-: «اليدان تزنيان، والعينان تزنيان، والرجلان تزنيان، والفرج يصدق ذلك أو يكذبه».

وقوله: ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِجُهْنَنِ يَفْتَرِينُهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ﴾.

يحتمل أن يكون نهيًا عن إلحاق الولد بأزواجهن وهن يعلمن أنه من الزنا، وهكذا روي عنه ابن عباس، رضى الله عنه (١).

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُونِۗ﴾.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير (۳٤۰۰۵) وأخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه من طريق بنحوه كما في الدر المنثور (۳۱۳/٦).

فكأنه أمرهن أن ينتهين عن هذه المناهي وأن يتبعن أمره؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ يَأْمُرُونَ عِلْلُمُ مُونِ ﴾ [التوبة: ٧١]، يجوز أن يكون هذا كناية عن الأمر؛ لأنه بين النواهي والمناكير، ثم قال الله – تعالى –: ﴿ وَلَا يَعْمِينَكَ فِي مَعْرُونِ ﴾؛ فكأنه أمرهن أن ينتهين عن هذه المناهي وأن يتبعن أمره؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ يَأْمُرُونَ عِلْلُمُ مُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ المُنكَرِ ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَبَايِعْهُنَّ وَٱسْتَغْفِرْ لَمُنَّ ٱللَّهُ ﴾، ولم يقل هاهنا: امتحنوهن، كما قال في المهاجرات، ومعنى ذلك عندنا وجهان:

أحدهما: أنه قد تبين هاهنا وجه الامتحان بقوله: ﴿لَا يُشْرِكُنَ بِٱللَّهِ شَيْئًا وَلَا يَسْرِفْنَ وَلَا يَرْزِينَ﴾، فاستغنى عن ذكر الامتحان.

والوجه الثاني: أن المهاجرات إنما كن يأتين من دار الحرب، ولم يكن علمن الشرائع؛ فاحتجن إلى الامتحان، وأما هؤلاء: كن في دار الإسلام، وقد علمن شرائعه؛ فلم يذكر الامتحان لذلك، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَٱسْتَغْفِرُ لَهُنَّ ٱللَّهُ ﴾ هذا يدل على أن الكبائر لا تخرجهن عن الإيمان؛ لأنه يعلم أن الاستغفار لما يجيء منهن من تضييع هذه الحدود ولو كن يخرجن بتضييعها من الإيمان لم يؤمر النبي على بالاستغفار لهن؛ لأن الاستغفار طلب المغفرة، ويستحيل أن يطلب منه مغفرة من ليس له غفران؛ فدل على ما وصفنا: أن ارتكاب الكبائر لا يخرج صاحبه من الإيمان، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَتَوَلَّوا فَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَبِسُوا مِنَ الْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصَّابِ الْقُبُورِ ﴿ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَكَانُهُمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَوَلُواْ فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَ ﴾ .

فكأن الله - عز وجل- أمرنا أن نغضب على من غضب هو عليه، وأن نعادي من عاداه، ونوالي من والاه.

وقوله: ﴿ قَدْ يَبِسُواْ مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصَحَبِ ٱلْقُبُورِ ﴾ الآية.

له تأويلان:

أحدهما: يعني به: الذين غيروا نعت نبينا محمد ﷺ، وحرفوه من التوراة؛ فكأن في التوراة أن الله تعالى آيسهم من ثوابه في الآخرة، كما أيس الكفار من أصحاب القبور أن يبعثوا.

ويجوز أن يكون معناه: ييئس هؤلاء من رحمة الله، كما يئس الكفار الذين هم في القبور من رحمة الله، تعالى.

## سورة الصف وهي مدنية

### بِنْ إِللَّهِ ٱلنَّحْيَلِ ٱلرَّحَيْلِ الرَّحَيْلِ الرَّحَيْلِ

قوله تعالى: ﴿ سَبَّحَ يِلَهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضُ وَهُوَ الْفَرِيرُ اَلْحَكِيمُ ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُواْ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الَّذِينَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ، صَفَّا كَأَنَّهُم بُنْيَنُ مِّرْصُوصٌ ﴾.

قوله - عز وجل-: ﴿سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ﴾.

قال هاهنا: ﴿سَبَّحَ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿يُسَيِّحُ﴾ [الجمعة: ١، التغابن: ١]؛ ليعلم أنه تسبيح غير منقطع، وأنه يسبح من حين كان، ويسبح إلى أن يكون.

وفيه تسفيه أولئك الكفرة المتمردة؛ وذلك أن التسبيح والثناء في الشاهد إنما يرجعان إلى المسبح والمثني؛ لأنه لا يثني إلا على من يستحق الثناء، ولا يسبح إلا من يستحقه، فإنما تسبيح المسبح وثناؤه خضوع له وتقرب إليه، وذلك يزيده شرفا ونبلا، فكأن الله عز وجل- أخبر أنه قد خضع لله تعالى، واستسلم له، وأتى بما فيه شرف له وزين وتقرب إلى ربه - كلُّ شيء إلا الكفرة؛ فإنهم تركوا التسبيح لله تعالى مع ما فيه من نبلهم وشرفهم وزينهم، والله الموفق.

ويجوز أن يكون ذكر سفههم أيضًا من وجه آخر، وهو أنه لو كان لله تعالى بتسبيح شيء من الخلائق حاجة، لكان في تسبيح من ذكر كفاية وغناء عن تسبيح الكفرة، ولكنهم تركوا التسبيح، والله تعالى غني عنهم وعن تسبيحهم؛ فما تركوه إلا لسفههم، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ﴾.

يدل على أنه عزيز في ذاته، وأن ترك التسبيح من الكفرة إياه لا يذله، بل هو عزيز منيع.

وقوله: ﴿ٱلْعَكِيمُ﴾:

يعني: حكيم؛ حيث جعل في الأشياء المتضادة علم ألوهيته، وآية وحدانيته. وقوله – عز وجل-: ﴿يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِلهَ تَقُولُونَ مَا لَا تَشْعَلُونَ﴾.

قال بعضهم (١٠): هذه الآية في أهل النفاق في القتال؛ لأنهم تمنوا القتال، فلما أمرهم الله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ الله تعالى: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ

<sup>(</sup>١) قاله ابن زيد بنحوه أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٠٤٩).

ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَقَعَلُونَ﴾، أي: لم تعدون ما لا تفون به؟

ومنهم من قال (١٠): إنها في بعض المؤمنين في القتال أيضًا، وإنها على التقديم والتأخير.

ووجه ذلك: أنهم أحبوا أن يعملوا بأحب الأعمال إلى الله تعالى: ﴿يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَذُكُمُو عَلَى جِحَرُو نُتِجِكُم مَن يَجِكُو اللَّهِ [الصف: ١٠].

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلَّذِينَ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِهِـ صَفًّا ﴾.

فلما يفوا بما وعدوا؛ فأنزل الله تعالى ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لِمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ .

ويجوز أن تكون هذه الآية في كل مؤمن؛ لأنه قد اعتقد كل من آمن بإيمانه الوفاء بما وعده من الطاعة لله تعالى والاستسلام له والخضوع، فإذا لم يف بما وعد، خيف عليه في كل زلة أن يدخل في هذه الآية، وليس أحد من المؤمنين قد وفى بما وعد كله، والواجب عليه أن يتوب من ذلك توبة بليغة.

وقوله - عز وجل-: ﴿كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ﴾.

المقت: البغض، ومن استوجب مقت الله، لزمه العقاب [عنه] لا محالة، ولكنه يحتمل أن يكون هذا فيمن اعتقد ترك الوفاء بما وعد واستحلال ما نهاه الله تعالى [عنه]؛ فيستوجب مقت الله تعالى ونقمته لا محالة.

وإن كان فيمن تثبت على اعتقاده، وزل في أفعاله، فالواجب أن يقسم الذنوب؛ فيلزمه الخوف على مراتبها ودرجاتها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيـلِهِـ صَفًا كَأَنَّهُـم بُنْيَنٌ مَرْصُوصٌ﴾.

ليس فيه أن الله تعالى لا يحب المبارز؛ لأن الجهاد والقتال على المبارز أشد، وذلك أنه إذا كان في الصف أعانه على القتال غيره؛ فكان أمنه على نفسه في الصف أكثر، وأما المبارز فإنه وحده ليس له معين؛ فإن ظفر على صاحبه وإلا هلك، والخوف عليه في ذلك أشد؛ فيجب أن تكون المحنة فيه أكثر.

ولكنه يجوز أن يكون الله تعالى علمهم بهذه الآية كيفية القتال؛ ليستعين بعضهم ببعض، وليكون كلمتهم واحدة؛ لأنهم إذا تفرقوا اختلفت آراؤهم، فيخشى عليهم الهزيمة والإدبار، وإذا كانت آراؤهم متفقة، وكلمتهم واحدة، وشوكتهم واحدة، فذلك قوة في

<sup>(</sup>۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳٤٠٤٢) و(۳٤٠٤٣) وعبد بن حميد وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٣١٦/٦). وهو قول مجاهد وأبي صالح ومقاتل وزيد بن أسلم.

القتال وزيادة نصرة، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ كَأَنَّهُم بُنْيَكُ مُرَصُوصٌ ﴾، قال بعضهم: ضرب هذا المثل للثبات، يعني: إذا اصطفوا ثبتوا كالبنيان المرصوص الذي يكون ثابتا مستقرًا لا ينتقض بأدنى شيء.

ومنهم من [قال]: ضرب هذا المثل؛ لأن يكون كلمتهم واحدة، ويعين بعضهم بعضًا. ويشبه أن يكون للأمرين جميعًا؛ لأنهم إذا ثبتوا أعان بعضهم بعضًا، وكانت كلمتهم واحدة، وإذا كانت كلمتهم واحدة، كان ذلك أدعى إلى الثبات وأقرب إليه؛ فلذلك قلنا: إنه يجوز أن يكون للأمرين جميعًا، والله أعلم.

ثم المحبة تحتمل وجهين:

أحدهما: عن الخلق.

والثاني: الثناء عليهم بما يفعلون.

وقوله – تعالى–: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ، يَنَقُومِ لِمْ تُؤَذُونَنِي وَقَد تَعْلَمُوكَ أَنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ ۚ ﴾.

يحتمل وجهين:

أحدهما: تنبيه لهم، وإعلام عن معاملة اعتادوها فيما بينهم من غير أن يعلموا فيها أذى لموسى - عليه السلام - نحو أن قال في حق رسولنا ﷺ: ﴿وَلَا جَمَّهُرُواْ لَهُم بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِاًنَ تَحْبَطَ أَعْمَلُكُمْ وَأَنتُم لَا تَشْعُرُونَ ﴾ [الحجرات: ٢]؛ فيجوز أن يكونوا لا يعدون تلك المعاملة أذى لموسى - عليه السلام - ولا يعلمونها؛ فأخبرهم أنها تؤذيه؛ لينتهوا عن ذلك.

والثاني: أنه يجوز أن يكونوا علموا أن ذلك يؤذيه، ولكنهم عاندوه وكابروه، فيخبرهم عن كيف ﴿وَقَد تَعْلَمُونَ أَنِي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمُ ﴾، وقد علموا أن حق رسل الملوك التعظيم والتبجيل؛ فكيف رسول رب العالمين؟! فأخبرهم أنه يؤذونه شكاية منهم إليهم. ثم اختلفوا في الأذي:

فقال بعضهم: ن موسى - عليه السلام - كان لا يكشف عن نفسه؛ فأذوه بأن قالوا: إن في بدنه آفة ومكروها.

وقال بعضهم: إن موسى – عليه السلام – ذهب مع هارون – عليه السلام – إلى جبل، فقبض هارون في ذلك الجبل، فآذوه بأن قالوا: قتل موسى أخاه.

ومنهم من قال: كانوا يؤذونه بألسنتهم حيث قالوا: ﴿أَرِنَا ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ [النساء: ١٥٣]، وبقولهم: ﴿لَنَ نَصْبِرَ عَلَ وَبقولهم: ﴿لَنَ نَصْبِرَ عَلَ طَعَامٍ وَنَجِدٍ ﴾ [البقرة: ٢٦]؛ ولكن الوجه أن لا يشار إلى شيء بعينه.

فإن كان التأويل هو الوجه الأول: أنهم آذوه من غير أن يعلموا أن ذلك يؤذيه أن لا يصرف إليه شيء من هذه الأوجه الثلاثة، وإن كان على الوجه الثاني فكذلك، وإن كان على الوجه الثالث جاز أن يصرف إليه أي الوجوه منها، والله أعلم.

ثم حق هذه في رسول الله ﷺ يخرج على وجهين:

أحدهما: أنه يجوز أن يكون بنو إسرائيل آذوا رسول الله ﷺ فذكره الله تعالى أمر موسى – عليه السلام – وإيذاءهم إياه؛ ليكون فيه تصبير لرسول الله ﷺ، وتسكين لقلبه.

أو يجوز أن يكون هذا تحذيرًا لأصحابه عن أن يرتكبوا ما يخاف أن يكون فيه أذاه -عليه السلام - والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَلَمَّا زَاغُوٓا أَزَاعَ اللَّهُ قُلُوبَهُمَّ ﴾ له معنيان:

أحدهما: أن يقول: ﴿أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمَّ ﴾، يعني: خلق فعل الزيغ في قلوبهم يعني: خذلهم الله، ووكلهم إلى أنفسهم.

قالت المعتزلة محتجين علينا: إن الله تعالى قال: ﴿وَمَا يُضِلُ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ﴾ [البقرة: ٢٦] ذكر أنه إنما يضله بعدما فسق، وأنتم تقولون: إنه يضله وهو يهدى؟

قلنا: إن هذا تمويه علينا، وذلك أنا نقول: إن الله تعالى يضله لوقت اختياره الضلال، ويزيغه لوقت اختياره الزيغ، وإذا كان كذلك، لم يلزم ما قالت المعتزلة، مع أنهم يقولون: إن الله تعالى يضله بعد ضلالته بنفسه؛ عقوبة له، ويريد له هدى بعد اهتدائه ثوابا له.

ولا يستقيم كذلك؛ لأنا قد نراه في الشاهد يكفر بعد إيمان ويؤمن بعد كفره، وإذا كفر بعدما كان مؤمنا، وذلك وقت يريده الله تعالى هُدِي؛ ثوابا لإيمانه المتقدم؛ فإذا كفر فكأن هداية الله تعالى كانت سببًا لكفره، أو إذا آمن بعدما كان كافرا وقت عقوبته بالكفر؛ فكأن عقوبة الله تعالى بالكفر على الكفر المتقدم كان سببا للإيمان، وهذا كلام مستقبح.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ﴾.

يعني: الذين علم الله منهم أنهم يختارون الضلال والكفر؛ فلا يتوبون منه ولا ينقلعون؛ فلا يهديه، والله أعلم. ينقلعون؛ فلا يهدي أولئك، وأما من علم منهم أنه يتوب ويسلم فإنه يهديه، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْيَمَ يَنَبَيْنَ إِسْرَوْ يِلَ إِنِي رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُم مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَىَ مَنَ اللَّهَ رَبُهِ .

قوله: ﴿مُصَدِّقًا﴾ يحتمل وجوهًا:

أحدها: أن يقول جئت إليكم بالنعت الذي وصفت في التوراة، أو ﴿مُصَدِفًا﴾ بالتوراة وبكتب المتقدمة والرسل وبكتب الله تعالى؛ ليعلم أن الرسل كان يلزمهم [الإيمان] بالكتب المتقدمة والرسل جميعا، كما يلزم ذلك أمتهم.

أو يقول: ﴿مُصَدِقًا﴾، يعني: آمركم بعبادة الله – عز وجل – وتوحيده كما أمرتم به في التوراة؛ ليعلم أن الرسل كان دينهم واحدا، وإن كلهم يدعون إلى التوحيد وعبادة الرحمن، وأما الشرائع فقد يجوز اختلافها ولا يدل ذلك على اختلاف في الدين؛ لأن الشرائع قد تختلف في رسول واحد ولا يختلف دينه؛ فكذلك الرسل، والله الموفق.

وقوله عز وجل: ﴿وَمُبَيِّرًا بِرَسُولِ يَأْتِي مِنْ بَعْدِى ٱشْهُهُۥ أَمَّدُّۗ﴾.

يعني: مبشرا برسول يصدق بالتوراة على مثل تصديقي؛ فكأنه قيل له: [ما] اسمه؟ فقال: ﴿ أَسُهُ مُ أَخَدُ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبِيَّنَتِ﴾.

قال بعضهم: الذي جاءهم عيسى، عليه السلام.

وقال بعضهم (١): محمد، عليه الصلاة والسلام.

وقد جاءا جميعًا.

وقوله: ﴿ بِٱلۡكِیۡنَکِ﴾، أي: بالبینات التي تبین أن الذي جاء به إنما جاء من عند الله. وقوله: ﴿ هَٰذَا سِخْرٌ ﴾، و ﴿ ساحر مبین ﴾، واختلفوا فیمن قبل له هذا:

قال بعضهم: هو عيسى، عليه السلام.

وقال بعضهم: هو محمد، عليه الصلاة والسلام. وقيل: قالوا لهما جميعا.

ويحتمل أن يكون هذا قول أكابر الكفرة للضعفاء منهم؛ وذلك أنهم لم يجدوا سببًا للتمويه سوى أن نسبوه للسحر، وهذا يدل أنه جاءهم بالآيات المعجزة؛ حيث نسبوه إلى السحر، وقالوا: ﴿هَنَذَا سِحُرٌ ﴾، وإنا لا نعلم السحر، ولو كان الذي جاءهم به سحرا كان حجة عليهم؛ لأنهم قد علموا أن الرسل لم يختلفوا إلى السحرة، ولم يتعلموا منهم، وكان لا يتهيأ لهم اختراعه من تلقاء أنفسهم، فلو كان سحرا كان حجة عليهم؛ لأنهم قد علموا

<sup>(</sup>١) قاله ابن جريج أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٣١٨/٦).

ما ذكرنا، ولكن الله تعالى برأه ونزهه من السحر، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ﴾.

نور الله يعني: دين الله، أو كتاب الله، أو رسل الله.

وقوله: ﴿ بِأَفْرَهِمِمْ ﴾ أي: ليست عندهم حجة ولا معنى يدفعون به هذا النور، سوى أن يقولوا بألسنتهم: هذا سحر.

وقوله - عز وجل-: ﴿ وَمَنْ أَظْلَارُ مِتَنِ ٱفْتَرَكَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ ﴾.

أي: ومن أوحش ظلمًا وأقبح ممن بلغ افتراؤه المبلغ [الذي] يفتري على الله تعالى الكذب؛ لأنهم قد علموا أن ما نالوا من نعمه وكرمه، فإنما نالوه بالله، ثم كفروا به، وكذبوا على الله وعلى رسوله.

أو يقول: لا أحد أظلم ممن يفتري على الله الكذب؛ وذلك أن قوله: ﴿وَمَنَ أَظُلَمُ ﴾ كلام استفهام، ومعلوم أن الله تعالى لا يستفهم أحدًا، وإذا كان كذلك، كان حق كل ما خرج مخرج الاستفهام أن ينظر إلى جوابه لو كان مستفهمًا؛ فيفهم منه معنى قول رب العالمين، وإنما المفهوم من جواب من يسألهم عن مثل هذا أن يقول: لا أحد أظلم ممن افترى على الله الكذب، والله يدعو إلى الإسلام، وهو أن يجعل الأشياء كلها سالمة له، فهو إذ علم أن ما ناله من نعمة فإنما ناله بالله تعالى، وعلم الأشياء كلها لله تعالى، فكيف افترى على الله تعالى الكذب، وهو يعلم فإنه علم هذا؟!

فلا أحد أظلم منه حتى افترى على الله الكذب، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ. ﴾.

له أوجه:

أحدها: بالحجج والبراهين.

والثاني: بنصر أهله وغلبته.

والثالث: بإظهاره في الأماكن كلها.

فإن كان على النصر والغلبة، فقد كان حتى كأن المشركين في خوف والمسلمون في أمن؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُواْ قَارِعَةٌ أَوْ تَحُلُ قَرِيبًا مِن دَارِهِم حَتَى يَأْتِى وَعَدُ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ٣١]، وإلى ما روي عن النبي ﷺ: «نصرت بالرعب مسيرة شهرين» (١).

وإن كان بالحجج فقد كان أيضًا، لأنهم عجزوا عن أن يأتوا بما يشبه أن يكون مثلا له؛

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني عن ابن عباس قال: نصر رسول الله ﷺ بالرعب على عدوه مسيرة شهرين. كما في مجمع الزوائد للهيثمي (٨/٢٦٢). وقال: وفيه إسماعيل بن إبراهيم بن مهاجر، وهو ضعيف.

فضلا من أن يأتوا بمثله؛ فدل أنه قد أتم نوره بالنصر والغلبة والبراهين والحجج.

وإن كان المراد منه إظهاره؛ فإنه يرجى أن يظهر؛ على ما روي أنه إذا نزل عيسى – عليه السلام – لم يبق على وجه الأرض دين إلا الإسلام.

ثم قوله تعالى ﴿وَاللَهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾ ليس فيه أنه كان به شيء من الكدر فصفاه؛ ولكن على ما ذكرناه من التأويل؛ فكذلك لا يجب أن يفهم من قوله: ﴿الْيُوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣]: أنه كان ناقصا فأكلمه بالشرائع؛ ولكنه على هذه الوجوه، يعني: أظهر الدين بالشرائع التي وصفناها في قوله: ﴿وَاللّهُ مُتِمُ نُورِهِ ﴾، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَوْ كَرِهُ ٱلْكَنْفِرُونَ﴾.

وقال حين ذكر الإظهار: ﴿وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾ لأن هؤلاء كفروا بالرسول والكتاب، وذلك نعم الله تعالى؛ فقال: ﴿وَلَوْ كَرِهَ ٱلْكَنفِرُونَ﴾، [و] أولئك أشركوا به في التوحيد؛ فقال: ﴿وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ ٱلَّذِي آرَسَلَ رَسُولَهُمْ بِٱلْهُــٰدَىٰ﴾، يعني: بما لو اتبعوه اهتدوا

وقوله: ﴿وَدِينِ ٱلْحَقِّ﴾ له أوجه ثلاثة:

أحدها: أن يجعل الحق كناية عن الله تعالى فكأنه قال: ودين الله.

والثاني: أن يجعل الحق نعتا للدين؛ فكأنه قال: والدين الذي هو الحق من بين سائر الأديان.

والثالث: أن يقول: الذي يحق على كل أحد قبوله والانقياد له، والله أعلم.

وقوله: ﴿ لِيُظْهِرَهُمْ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّهِ. ﴾ له وجهان:

أحدهما: أن يقول ﴿ لِيُظْهِرَهُ ﴾ ، يعني: يظهر رسوله ﷺ على غيره بما يحتاج في هذا الدين من النوازل؛ فيكون فيه بيان أن ما جاء عنه - عليه السلام - في هذه النوازل إنما هو بالوحي وبما أظهره الله تعالى عليه.

ويحتمل: بإظهار هذا الدين في الأماكن.

قال: والدين: هو الخضوع والاستسلام لله تعالى، فحقيقته أن يجعل الأشياء كلها سالمة له.

وقوله: ﴿ وَلَوْ كَرِهُ الْكَنْفِرُونَ ﴾ ، قال الشيخ - رحمه الله-: ويقتضى هذا: ولو كره المعتزلة؛ لأن إتمام نوره كان بالحجج، أو بالنصر والغلبة، أو بإظهاره في الأماكن كلها فإنما يكون ذلك بأفعال العباد، ثم أضاف الله تعالى إلى نفسه؛ فثبت أن لله تعالى في

أفعال العباد صنعا وتدبيرا، وإن كان أفعالهم كلها مخلوقة لله لا تخرج عن تدبيره ومشيئته، والله المستعان.

وقوله – عَزْ وجل–: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ ٱذُلَكُمْ عَلَى جِحَرَةِ نُنجِيكُمْ مِّنْ عَذَابٍ ٱلِيمِ . ثُوَّمِنُونَ بِاللّهِ وَسُولِهِ ﴾ .

الإيمان بالله: أن يؤمن بأنه الواحد الأحد، الصمد الفرد، الذي لم يلد، ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، ويؤمن بأن له الخلق والأمر، وأنه قادر لا يعجزه شيء، وعليم لا يخفى عليه شيء، وحكيم لا يخرج خلقه الأشياء المختلفة من السراء والضراء، والظلمة والنور، والمرض والصحة، عن حكمته.

وأنه ليس كما قالت الثنوية: إن خالق الظلمة والشر والقبيح غير خالق النور؛ بل يعلمه أنه خالق كل شيء، سواء من ظلمة ونور، وشر وخير، وسقم وصحة.

ولا على شبيه ما قالت المجوس: إن الله تعالى غفل غفلة فتولد منه الشيطان؛ بل هو لا يغفل عن شيء، ولا يخفى عليه شيء.

ولا على ما قالت النصارى: حيث شبهوه بالخلق حتى أجازوا أن يكون له ولد. ولا على ما قالت القدرية: إنه لا يقدر شيئا من الشر والسقم والوجع.

ولا على ما قالت المعتزلة: إنه ليس له في أفعال العباد صنع وتدبير؛ بل يعلمه عليما بكل شيء، قديرا على كل شيء، متعاليا عن كل شيء من معاني الخلق، متنزها عن كل أفة وحاجة وعيب، فهذا هو الإيمان بالله تعالى عندنا، والله تعالى أعلم.

والإيمان بالرسول: هو أن يؤمن بأن ما جاء به ﷺ فهو حق وصدق.

وقوله: ﴿ وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾.

هذا على وجهين:

أحدهما: أن يقاتلوا أعداء الله تعالى.

والثاني: أن يجاهدوا في طاعة الله تعالى، وفيما دعا إليه من الأمر بالجهاد ينصرف

#### إلى أنواع أربعة:

جهاد في سبيل الله بمقاتلة أعدائه، والاستقصاء في طاعته.

وجهاد فيما بين الإنسان ونفسه أن يجاهد في قهرها ومنعها عن لذاتها وشهواتها، وعما يعلم أنه يهلكها ويرديها.

وجهاد فيما بينه وبين الخلق، وهو أن يدع الطمع فيهم، وأن يشفق عليهم ويرحمهم، وألا يرجوهم ولا يخافهم.

وجهاد فيما بينه وبين الدنيا وهو أن يتخذها زادا لمعاده، أو مَرمَّة لمعاشه، ولا يأخذ منها ما يضره في عقباه.

وكل هذه الأنواع يستقيم أن يسميها جهادا في سبيل الله.

ثم إن هذه الآية تنتظم مسائل ثلاثًا:

إحدها: أن كيف أمرهم بالإيمان بعد قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾؟

والثانية: أن كيف يرجى له النجاة إذا آمن بالله ورسوله، ولم يجاهد في سبيل الله وقد أوجب عليه ذلك؟

والثالثة: أن كيف يخاف عليه العذاب إذا آمن بالله ورسوله، وجاهد في سبيل الله، وأتى بالكبيرة مع قوله: ﴿نُنجِيكُم مِنْ عَلَابٍ أَلِمٍ﴾؟

أما الجواب عن المسألة الأولى: أنه يحتمل أن يكون المراد من هذه الآية أهل النفاق؛ فيكون المعنى من قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِيرَ ﴾ في الظاهر، ﴿ هَلَ أَذُلُكُو عَلَى تِجَرَهِ نُنجِيكُم تِنَ عَذَبٍ أَلِيمٍ ﴾، أي: تصدقون بقلوبكم.

ويجُوز أن تكون في أهل الكتاب أيضًا فكأنه قال - عز وجل-: يأيها الذين آمنوا بالكتب المتقدمة، آمنوا بالله وبمحمد ﷺ وبهذا الكتاب.

هذا إذا كان في الكفار.

فأما إذا كان في المؤمنين يجوز أن يكون أمر بالإيمان من بعد ما آمنوا، بمعنى: الثبات عليه أو الزيادة وبحق التجدد، وأن الإيمان في حادث الأوقات له أسماء ثلاثة: الزيادة، والثبات، والتجدد؛ وذلك أن الله تعالى ذكر هذا النوع في كتابه مرة باسم الزيادة؛ حيث قال: ﴿ لِيُزْدَادُوا إِيمَنِهُ مُ إِيمَنِهُمُ ﴾ [الفتح: ٤]، ومرة باسم الثبات بقوله: ﴿ يُكَبِّتُ اللهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فإن كان على الزيادة والثبات، فذلك لطف من الله تعالى؛ وذلك أن الزيادة والثبات هما اسمان يطلقان على فعل دائم، وفعل الإيمان منقض، ولكنه يجوز أن يكون الله تعالى

بلطفه جعل المنقضى كالدائم؛ فيخرج هذا الفعل مخرج الزيادة والثبات، والله أعلم.

وإن كان على التجدد في الأوقات الحادثة، فذلك مستقيم؛ وذلك لأن المرء منهي عن الكفر في كل وقت يأتي عليه إذا أتى بالإيمان في ذلك الوقت انتهى عن الكفر؛ فصار لإيمانه حكم التجدد، والله أعلم.

وجائز أن يكون المراد بقوله: ﴿ نُؤْمِنُونَ بِأَلَقِ وَرَسُولِهِ وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ اَللَّهِ ﴾: الاعتقاد، وإذا كان المراد منه ذلك، وأتى بما أمر من الاعتقاد بهذه الأمور، ولكنه لم يف بالفعل، فهو في رجاء من النجاة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾.

يعني: ذلك الذي أمركم به من الإيمان بالله تعالى ورسوله والجهاد في سبيله خير لكم من أن تتبعوا أهواءكم.

﴿ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ .

عيانا بعلمكم أن ذلك خير لكم.

وقوله تعالى: ﴿يَغْفِرْلَكُمْرُ ذُنُوْبَكُمُ ﴾.

يعني: يغفر الله لكم بتلك النجاة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُدْخِلْكُو جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَحْظِهَا ٱلْأَنْهَرُ وَمَسَكِنَ طَتِيَةً﴾.

يجوز أن يكون رغبهم في هذه الآية بما أمرهم بتركها؛ وذلك أنه أمرهم بمفارقة مساكنهم وإنفاق أموالهم والجهاد بأنفسهم، ثم أخبر أنهم إذا فعلوا ذلك آتاهم مكان كل ما فات عنهم خيرًا منها: مكان ما فارقوا من المساكن يؤتيهم مساكن طيبة، ومكان ما أنفقوا من أموالهم يؤتيهم النعيم الدائم، ومكان ما أفنوا من حياتهم وأنفسهم يؤتيهم حياة دائمة باقية، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ذَالِكَ ٱلْغَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾.

يعنى: ذلك الثواب الدائم هو الفوز العظيم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأُخْرَىٰ تُحِبُّونَهَأَ نَصَرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَنْحٌ فَرِيُّكُ﴾.

فكأنه يقول يعطيكم الله بتلك التجارة التي دلكم عليها ما ذكر من الثواب في الأجل، وأخرى تحبونها نصر من الله على أعدائكم في الدنيا، وفتح البلاد.

﴿وَبَشِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾، بهما، وقد فعل الله تعالى ذلك بهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَآأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُوْنُواْ أَنصَارَ اللّهِ ﴾ هذا كلام يورث شبهة في القلب أن كيف قال ﴿كُونُواْ أَنصَارَ اللّهِ ﴾ والله تعالى لا يخاف [أحدًا] حتى يستنصر عليه غيره؟ ولكن السبيل في كشف هذه الغمة عن القلوب هو أن المعنى في هذا وفي قوله:

﴿وَأَقْرَضُواْ اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا﴾ [المائدة: ١٢] وقد وصفنا في ذلك أن الله تعالى جعل ما يصلون به أرحامهم ويتصدقون على فقرائهم كأنهم أقرضوا الله؛ كرمًا منه وفضلا ولطفا، فكذلك يحتمل أن يكون جعل ما ينصرون به دينه أو رسوله نصرا له تعالى.

وكذلك قوله: ﴿إِن نَشُرُواْ اللَّهَ يَشُرُكُمْ ﴾ [محمد: ٧]، والمعنى في هذا: إن تنصروا دين الله ينصركم، أو إن تنصروا رسول الله أو تنصروا الحق، والله أعلم أي ذلك كان.

ويحتمل أن يكون المراد من ذلك كله، أي: اجعلوا ما تنصرون به دينكم لله تعالى ولوجهه وكذلك قوله: ﴿وَأَقَرْضُوا اللّهَ ﴾ [الحديد: ١٨] تعالى: اجعلوا ذلك لله ولوجهه الكريم، ولا بد من أن يكون في هذه الآية إضمار: إما في الابتداء أو في الانتهاء حتى تستقيم عليه.

وقوله – عز وجل-: ﴿كُمَّا قَالَ عِيسَى أَبْنُ مُرَّيِّمَ لِلْحَوَارِيِّونَ﴾ فكأنه يقول: قل للذين آمنوا: كونوا أنصار الله كما قال عيسى بن مريم للحواريين: من أنصاري إلى الله؟

أو يكون معناه وإضماره في حق الإجابة، أي: أجيبوا لله ورسوله وكونوا أنصارا له كما أجاب قوم عيسى بقولهم: ﴿غَنُ أَنصَارُ اللهِ ﴾. والحواريون: المتبصرون المنقون دينهم عن الشبهة، وهم قوم كانوا خيرة عيسى - عليه السلام - وخاصته حيث دعاهم إلى دينه فأجابوه وآمنوا به، ونقوا دينهم عن كل شبهة وآفة وعيب.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَنَامَنَت طَآبِهَةٌ مِنْ بَغِي إِسْرَوبِلَ وَكَفَرَت طَآبِهَةٌ ﴾ هذا يحتمل أن يكون في حياة عيسى - عليه السلام - حين اتبعه الحواريون ثم دعا بعد ذلك قومه إلى دينه فآمنت طائفة وكفرت طائفة، ﴿فَأَيْدُنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالبراهين والحجج على الطائفة الذين كفروا ؛ ﴿فَأَضَبَحُوا ظَهِرِنَ ﴾ على أعدائهم بالحجج والبراهين .

ويجوز أن يكون بعد وفاة عيسى – عليه السلام – حين اختلفوا في ماهيته: فمنهم من قال: هو الله، ومنهم من قال: هو ابن الله؛ فكفرت به هذه الطائفة وآمنت به طائفة أخرى، فأيدنا الذين آمنوا على عدوهم حين وقع لهم قتال؛ فنصروا عليهم وظفروا، والله أعلم.

تمت السورة بحمد الله وحسن توفيقه، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين.

#### فهرس المحتويات

| من آية ٩ إلى ١٤ ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تفسير سورة غافر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من آية ١٥ إلى ٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ١ إلى ٦ ٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آیة ۲٦ إلی ۳۰ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | من آية ٧ إلى ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من آية ٢٦ إلى ٤٤١٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من آية ١٣ إلى ١٩١١ ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| من آية ٤٥ إلى ٥٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ۲۰ إلى ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٥٧ إلى ٦٥٠٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من آية ٢٣ إلى ٢٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٦٦ إلى ٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ۲۸ إلى ۳۰ ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من أية ٧٤ إلى ٧٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٣٦ إلى ٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آیة ۷۹ إلی ۸۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٤٧ إلى ٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| تفسير سورة الدخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | من آية ٥١ إلى ٥٥ ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من آية ١ إلى ٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | من آية ٥٦ إلى ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٩ إلى ١٦ ١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | من آية ٦٠ إلى ٦٥ ١٥٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| من آية ۱۷ إلى ٣٣٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من أية ٦٦ إلى ٦٨ ٤٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من أية ٣٤ إلى ٥٠٠٠٠ ٢٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | من آية ٦٩ إلى ٧٦٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من آية ٥١ إلى ٥٩ ٢١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | من آیة ۷۷ إلى ۸۱ ۵۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| تفسير سورة الجاثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | من آیة ۸۲ إلی ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ١ إلى ٦ ٢١٦ ٢١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | تفسير سورة فصلت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من آیة ۷ إلى ۱۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | من آیة ۱ إلی ۸ ۸ ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| من آية ١٢ إلى ١٥٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من آية ۹ إلى ۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من آية ١٦ إلى ٢٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | من آية ۱۹ إلى ۲۲ ۷۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من أية ٢٥ إلى ٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | من آية ۲۰ إلى ۳۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آیة ۲۱ إلى ۲۲ ۲۲ من آیة ۲۷ من آیة ۲۷ الی ۲۲ من آیة ۲۷ الی ۲۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ۲۰ إلى ۲۳                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٢٦ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ۲۰ إلى ۲۳ ۲۲ من آية ۲۶ الى ۲۸ من آية ۲۶ من آية ۲۶ الى ۲۸ ۸۱ من آية ۲۷ إلى ۲۹ ۸۲ ۸۲ ۸۲ ۲۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| من آية ٢٦ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ۲۰ إلى ۲۳ ۲۷ من آية ۲۶ إلى ۲۳ من آية ۲۶ إلى ۲۸ من آية ۲۶ إلى ۲۹ ۸۲ ۸۲ من آية ۲۶ إلى ۲۹ ۸۵ ۸۵ ۸۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| من آية ٢٦ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ٢٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨١ ٨١ ٨١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ٢٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨١ ٨١ ٣٦ من آية ٢٦ إلى ٣٦ ٨٥ ٨٥ ٤٤ الى ٤٤ ٨٥ ٨٥ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٤ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ الى ٤٥ ٨٠ ٨٧ ٨٧ ٨٧ ٨٧ ٨٧ ٨٧ ٨٧ ٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ٧٧ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨١ ٨١ من آية ٤٣ إلى ٣٦ ٨٠ من آية ٤٠ إلى ٤١ ٨٠ من آية ٥١ إلى ٤١ ٨١ ٨١ من آية ٥١ إلى ٨١ ٨١ ٨١ من آية ٢٥ إلى ٨١ ٨٠ من آية ٢٥ إلى ٤٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ من آية ٢٠ إلى ٤٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٨٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آية ٢١ إلى ٢٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱۰ إلی ۲۰  من آیة ۲۱ إلی ۲۰  من آیة ۲۱ إلی ۲۸  من آیة ۲۳ إلی ۲۸  من آیة ۲۳ إلی ۲۰  تفسیر سورة محمد من آیة ۱ إلی ۳                                                                                                                                                                                         | من آية ٢٠ إلى ٢٣ ٧٧ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ٨٨ من آية ١٤ إلى ٤٤ ٨٩ من آية ١٩ إلى ١٥ ٨٩ من آية ٢٠ إلى ٤٥ ٨٩ من آية ٢٠ إلى ٤٠ ١١٠ من آية ٢ إلى ٠٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف  من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱۱ إلی ۲۰  من آیة ۱۲ إلی ۲۰  من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۳ إلی ۲۲  تفسیر سورة محمد  من آیة ۱ إلی ۳  من آیة ۱ إلی ۳  من آیة ۱ إلی ۳  من آیة ۱ إلی ۲۰  من آیة ۱ إلی ۲۰  من آیة ۲۱ إلی ۲۰                           | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ٢٨ من آية ٣٤ إلى ٣٦ ٢٨ من آية ٣٤ إلى ٣٦ ٨٠ من آية ٣٠ إلى ٣٦ ٨٠ من آية ٥٠ إلى ٤٥ ٨٠ من آية ٥٠ إلى ٤٥ ٨٠ من آية ٣٠ إلى ١٠ ٨٠ من آية ٢٠ إلى ٤٠ ٨٠ من آية ٢ إلى ٥٠ ٨٠ من آية ٢ إلى ٥٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١١٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١٢٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠ ١١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | من آية ٢٠ إلى ٣٣ من آية ٢٠ إلى ٣٠ من آية ٢٠ إلى ٣٦ من آية ٤٠ إلى ٣٦ من آية ٢٠ إلى ٣٦ من آية ٢٠ إلى ٣٩ من آية ١٠ إلى ٤٤ من آية ١٠ إلى ١٠ من آية ١٠ إلى ١٠ من آية ١٠ إلى ١٠ من آية ١٠ إلى ٥٠ من آية ١ إلى ٥٠ من آية ١ إلى ٥٠ من آية ١ إلى ١٠ من آية ١ إلى ١٠ من آية ١ إلى ٢٠ من آية ١١ إلى ٢٠ من آية ١٠ إلى ٢٠ من آية ٢٠ إلى ٢٠ من آية ٢٠ إلى ٢٠ من آية ٢٢ إلى ٢٠ من آية ٢٢ إلى ٣٠ من آية ٢٣ إلى ٣٠ من آية ٢٠ إلى ٢٠ من آية ٢٠ |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف  من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱ إلی ۲  من آیة ۱۲ إلی ۲۸  من آیة ۲۱ إلی ۲۰  تفسیر سورة محمد  من آیة ۱ إلی ۲ ۲  من آیة ۲۱ إلی ۲۰  من آیة ۲۱ إلی ۲۰  من آیة ۲۲ إلی ۱۰  من آیة ۲۲ إلی ۲۸  من آیة ۲۲ إلی ۲۸ | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف من آیة ۱ إلی ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | من آیة ۲۰ إلى ۳۳       ۸۷         من آیة ۲۰ إلى ۳۳       ۸۸         من آیة ۲۰ إلى ۴۹       ۸۸         من آیة ۶۰ إلى ۸۶       ۸۹         من آیة ۴۰ إلى ۸۰       ۸۰         من آیة ۲۰ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۲ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۲ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۳ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۶ إلى ۳۶       ۸۰         من آیة ۶۶ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۶۶ إلى ۳۰       ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۷  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف من آیة ۱ إلی ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | من آية ٢٠ إلى ٣٣ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ من آية ٢٠ إلى ٣٦ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨ ١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| من آیة ۲۱ إلی ۲۲  من آیة ۲۷ إلی ۲۷  تفسیر سورة الأحقاف من آیة ۱ إلی ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | من آیة ۲۰ إلى ۳۳       ۸۷         من آیة ۲۰ إلى ۳۳       ۸۸         من آیة ۲۰ إلى ۴۹       ۸۸         من آیة ۶۰ إلى ۸۶       ۸۹         من آیة ۴۰ إلى ۸۰       ۸۰         من آیة ۲۰ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۷ إلى ۲۰       ۸۰         من آیة ۲۲ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۲ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۳ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۲۶ إلى ۳۶       ۸۰         من آیة ۶۶ إلى ۳۰       ۸۰         من آیة ۶۶ إلى ۳۰       ۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

|                                                                                                                | ***                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| من آية ١٤ إلى ٢٥٠٠٠ ٢٥                                                                                         | من آية ١١ إلى ١٧ ٢٩٩ |
| من أية ٢٦ إلى ٣٦٠٠٠                                                                                            | من آية ١٨ إلى ٢٣     |
| من آية ٢٧ إلى ٤٥٠٠٠                                                                                            | من أية ٢٤ إلى ٢٨     |
| من آیة ٤٦ إلى ٦١ ٤٧٨                                                                                           | ية ۲۹ ۲۹ تيآ         |
| من أية ٦٢ إلى ٧٨٠٠٠                                                                                            | تفسير سورة الحجرات   |
| تفسير سورة الواقعة                                                                                             |                      |
| من آية ١ إلى ٢٦ ٢٦                                                                                             | من آیة ٦ إلى ١٠ ٢٢٦  |
| من آية ٢٧ إلى ٤٠                                                                                               | من آية ١١ إلى ١٢     |
| من آية ٤١ إلى ٥٦                                                                                               | من أية ١٤ إلى ١٨ ٣٣٨ |
| من آیة ۷۷ إلى ۷۶ على ۱۹۹۰ من آیة ۷۷ من آیت ۷۷ من آیت ۷۰ الله ۱۹۹                                               | تفسير سورة ق         |
| من آية ٧٥ إلى ٩٦                                                                                               | من آية ١ إلى ١١ ٣٤٢  |
| تفسير سورة الحديد                                                                                              | من آیة ۱۲ إلى ۱۸     |
| من آية ١ إلى ٦٠٠٠                                                                                              | من آية ١٩ إلى ٣٠     |
| من آية ٧ إلى ١٥٠٠٠٠                                                                                            | من آية ٣٦ إلى ٤٠     |
| من آية ١٦ إلى ١٩                                                                                               | من آية ٤١ إلى ٤٠     |
| من آیة ۲۰ إلى ۲۲ ۲۷ ه                                                                                          | تفسير سورة الذاريات  |
| من آیة ۲۰ إلی ۲۷۰۰۰                                                                                            | من آية ١ إلى ١٤      |
| من آیة ۲۸ إلی ۲۹                                                                                               | من آية ١٥ إلى ٢٣ ٣٧٨ |
| تفسير سورة المجادلة                                                                                            | من آیة ۲۶ إلی ۳۷     |
| من آیة ۱ إلى ٤                                                                                                 | من آية ٣٨ إلى ٤٦٠٠٠  |
| من آیة ٥ إلى ٨ ٥٦٥                                                                                             | من آية ٤٧ إلى ٥٥     |
| من آية ٩ إلى ١٣١٠٠٠                                                                                            | من آية ٥٦ إلى ٦٠     |
| من آیة ۱۶ إلی ۲۲۰۰۰ هن                                                                                         | تفسير سورة الطور     |
| تفسير سورة الحشر                                                                                               | من آیة ۱ إلی ۱۹      |
| من آیة ۱ إلی ٦                                                                                                 | من آية ۱۷ إلى ۲۸     |
| من آیة ۷ إلی ۱۰                                                                                                | من آية ٢٩ إلى ٤٣     |
| من آیة ۱۱ إلی ۱۷ ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                          | من آية ٤٤ إلى ٤٩ ٤٩  |
| من آیة ۱۸ إلی ۲۱ ۲۱۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                           | تفسير سورة النجم     |
| من آية ۲۲ إلى ۲۶                                                                                               | من آية ١ إلى ١٨      |
| تفسير سورة الممتحنة                                                                                            | من أية ١٩ إلى ٢٣ ٤٢٣ |
| من آية ١ إلى ٣                                                                                                 | من آية ٢٤ إلى ٣٢ ٢٢  |
| من آية ٤ إلى ٦                                                                                                 | من آية ٣٣ إلى ٥٦ ٤٣٢ |
| من آية ٧ إلى ٩                                                                                                 | من آية ٥٧ إلى ٦٢ ٤٣٨ |
|                                                                                                                |                      |
| من آية ۱۰ إلى ۱۲ ۲۱۲<br>آمسي                                                                                   | تفسير سورة القمر     |
| اَيَةِ ١٧٠ ٢٣٠                                                                                                 | من آیة ۱ إلی ۸       |
| اَيَة ١٣٠تفسير سورة الصف                                                                                       | من آية ١ إلى ٨       |
| آية ٦٣٠ ١٦٣<br>تفسير سورة الصف<br>من آية ١ إلى ٤ ١٣٧                                                           | من آية ١ إلى ٨       |
| آية ١٦٠ ١٣٠ آية ١٦٣ ١٣٦<br><b>تفسير سورة الصف</b><br>من آية ١ إلى ٤ ١٣٧ من آية ٥ إلى ٩ ١٣٧ من آية ٥ إلى ٩ ١٣٩٠ | من آیة ۱ إلی ۸       |
| آية ٦٣٠ ١٦٣<br>تفسير سورة الصف<br>من آية ١ إلى ٤ ١٣٧                                                           | من آية ١ إلى ٨       |
| آية ١٦٠ ١٣٠ آية ١٦٣ ١٣٦<br><b>تفسير سورة الصف</b><br>من آية ١ إلى ٤ ١٣٧ من آية ٥ إلى ٩ ١٣٧ من آية ٥ إلى ٩ ١٣٩٠ | من آية ١ إلى ٨       |

# TA°WĪLĀT AHL AS-SUNNAH

(The exegesis of the Holy Qur<sup>3</sup>ān)

**by** Al-Imām Abu Mansūr Al-Māturīdi

> **Edited by** Dr. Majdi Bāsallūm

> > Volume IX

DAR AL-KOTOB AL-ILMIYAH
Beirut-Lebanon



