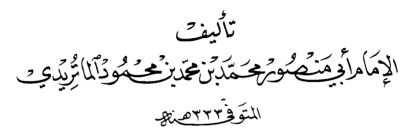


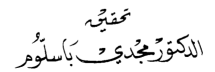
,











المجتج العسايتين

المحتوَّب: مِسأُوِّل شُوَقَ الجمعَة - إلى آخِرِسُوْقِ النَّاسُ

متنشورات محت رتحليت بينورن دارالكنب العلمية بمجرب



الكتاب: تأويلات أهل السنة TA°WĪLĀT AHL AS-SUNNAH المؤلف: أبو منصور الماتريدي المحقق: د. مجدي باسلَوم الناشر: دار الكتب العلميـــة ـ بيروت عدد الصفحات: 6230 سنة الطباعة: لبنـان الطبعة: الأولى



جميع حقـــوق الملكيـــة الادبيـــة والفنيــــة محفوظـــس

لمسمدار الكتسب العلميمسمة بمبروت لبسمنان ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمه أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزأً أو تسجيله على أشـرطة كاسـيت أو إدخــاله على الكمبيوتسر أو برمجتسه على اسطوادات ضونية إلا بموافقـة الناشسر خطيساً.

#### Exclusive rights by ©

Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means. or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### Tous droits exclusivement réservés à C Dar Al-Kotob Al-Ilmíyah Beyrouth - Libar

Toute représentation, édition, traduction ou reproduction même partielle, par tous procédés, en tous pays, faite sans autorisation préalable signé par l'éditeur est illicite et exposerait le contrevenant à des poursuites judiciares.

> الطبعة الأولى ٢٠٠٥ م. ١٤٢٦ هـ

متدنةولات محت وتحليث بضوت دارالكنب العلمية يحكروت - ابتسبيان

Mohamad Ali Baydoun Publications Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah

الادارة : رمسل الطريف، شـــارع البـحتري. بنايــة ملكـارت Ramel Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg., 1st Floor هاتف وفــاكمر. ۲۹٬۲۹۸ - ۱۳۱۵۲۹ (۱۹۹۹)

فسرع عرملون، القيسلسة، ميسلين دار الكتب العلميسسية Aramoun Branch - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg.

| ص.ب: ٩٤٢١ ١١ بيروت - لبنان  | هاتف:۱۰ / ۱۰ / ۸۰۱٬۰۰ م ۲۰۰۰. |
|-----------------------------|-------------------------------|
| رياض الصلح - بيروث ١١٠٧ ٢٩٠ | فساكس:٨٠٤٨١٣ ما ٢٠٩           |
|                             |                               |

http://www.al-ilmiyah.com e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun-ilmiyah.com

سورة الجمعة الآيات: ١ – ٤



# سورة الجمعة وهي كلها مدنية

بِسْمِ أَنْتُمَ ٱلْتَجْسَ ٱلرَّحِيَةِ

**فوله تعالى:** ﴿يُسَبِّحُ لِنَّهِ مَا فِي السَّمَوَنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ الْلَكِ الْقُدُوسِ الْمَزِيزِ الْمَكِيرِ ﴾ هُوَ الَّذِي بَعَتَ فِي الْأُمِيِّعَنَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَتْـلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنِيهِ، وَيُوَكِيمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبَلُ لَيْ ضَلَكِلِ تُمِينِ ﴾ وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ وَهُوَ الْحَزِيرُ الْحَكِمُ ﴾ ذلك فَضْلُ اللَهِ يُوْيَنِهِ مَن يَشَآهُ وَاللَهُ ذُو الْفَضَلِ الْعَظِيمِ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ﴾.

قال: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَهِ ﴾، ولم يقل: يسبح الله، وقد جرت العادة في الناس التسبيح بالإله ؛ كقولهم: سبحان الله، وسبحان ربي العظيم، فكان حق هذا القول على ما جرت به العادة في اللسان أن يقول: يسبح الله ما في السموات وما في الأرض، ولكنه يجوز أن يكون هذا من نوع ما يجري فيه اللفظان جميعًا ؛ كما يقال: شكره وشكر له، ونصحه ونصح له. والتسبيح يحتمل أوجها ثلاثة:

أحدها: تسبيح الخلقة: أنك إذا نظرت إلى كل شيء على الإشارة إليه والتعيين، دلك جوهره وخلقته على وحدانية الله تعالى، وعلى تعاليه عن الأشباه وبراءته عن جميع العيوب والآفات؛ فذلك من كل شيء تسبيحه.

والثاني: تسبيح المعرفة، ووجه ذلك: أن يجعل الله تعالى بلطفه في كل شيء حقيقة المعرفة؛ ليعرف الله تعالى وينزهه، وإن كان لا يبلغه عقولنا؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَا يُسَبِّحُ بِمَدِهِ وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمَّ﴾ [الإسراء: ٤٤].

ولكن عندنا بواسطة إحداث نوع حياة فيه؛ إذ المعرفة بدون الحياة لا تتحقق.

والوجه الثالث: هو أن يكون التسبيح تسبيح ضرورة وتلقين، ووجهه: أن الله تعالى يُجري التسبيح على ذلك الجوهر من غير أن يكون له حقيقة المعرفة، كما أظهر من آياته وأعلامه على عصا موسى، وكما أجرى السفينة على وجه الماء، وإن لم يكن لها حقيقة المعرفة؛ وذلك تسبيح كل شيء، والله أعلم.

وقوله: ﴿ٱلْمَلِكِ﴾.

يعني: الملك الذي له ملك الملوك، أو الذي له الملك في الحقيقة. وقوله – عز وجل–: ﴿ٱلْقُدُوسِ﴾، له تأويلان: أحدهما: الطاهر من كل عيب وآفة وحاجة، أو الطاهر مما يحتمله غيره. والثاني: المبارك، يعني: به ينال كل بركة وخير. ويجوز أن يجمع في المبارك معنى التنزيه من العيوب ومعنى البركة؛ لأنك إذا وصفته بالبركة فقد وصفته بالبراءة من كل عيب وأضفت إليه كل بركة ويمن؛ كما روي في الخبر أن قول: «سبحان الله نصف الميزان، والحمد لله تملأ الميزان»<sup>(1)</sup>، وكان معناهما عندنا أن قول: «سبحان الله» يختص بتبرئته من العيوب، «والحمد لله» ينتظم معنى التنزيه من العيوب، ومعنى إضافة النعم كلها إليه، فإذا كان فيه هذان المعنيان جميعًا، جاز أن يمتلئ به الميزان، ولما اختص «سبحان الله» بتطهيره من العيوب، ولم يتعده إلى غيره، أخذ نصف الميزان، والله أعلم.

وكذلك هذا الاختلاف في تأويل قوله: ﴿ ٱلْأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ﴾ [المائدة: ٢١]. وقوله – عز وجل–: ﴿ ٱلْعَرِيزِ ٱلْحَكِمِ ﴾. العزيز: يعنى: الغالب القاهر، لا يعجزه شيء.

أو يجوز أن يكون العزيز مقابل الذليل، والذليل ينتظم كل فقر وحاجة وضعف؛ فالواجب: أن ينتظم العزيز – إذا كان ضدًّا ومقابلا – كل شرف ومكرمة وغناء وقوة، والله الموفق.

والحكيم: قالوا: هو الذي يضع الأشياء مواضعها، فالله تعالى حكيم حيث وضع الأشياء مواضعها التي جعلها الله تعالى مواضع لها، أو الحكيم: هو الذي لا يلحقه الخطأ في التدبير، وعو معنى المصيب أيضًا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأَمِيِّےنَ رَسُولًا مِنْهُمْ﴾.

احتج أهل الكتاب علينا أن الله تعالى إنما بعث محمدا رسولا إلى الأميين خاصة بهذه الآية، وفهموا منها تخصيص الأميين بإرسال الرسول إليهم، فيقتضي نفيه عن غيرهم.

ولكن نقول: لا يجب أن يفهم من الآية نفي ما ذكر في ظاهرها، بل يفهم منها ظاهرها دون النفي، والتخصيص بالذكر لا يحتمل على النفي؛ لأنه إذا حمل التخصيص بالذكر على نفي غيره، أدى إلى ما لا يستقيم ولا يحل؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبِّلِهِ مِن كَنِنَبٍ وَلَا تَخْطُلُوْ بِيَمِينِكَ؟ [العنكبوت: ٤٨] حيث لم يفهم أنه لم يخطه بيمينه أن كان خطه بشماله، ولا من قوله: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ﴾ [العنكبوت: ٤٨] ما العنكبوت، كان يتلى عليه،

(۱) أخرجه مسلم (۲۰۳/۱) كتاب الإيمان، باب: الطهارة؛ باب: فضل الوضوء (۲۲۳/۱) من حديث أبي مالك الأشعري، بلفظ: «الطهور شطر الإيمان، والحمد لله تملأ الميزان، وسبحان الله والحمد لله تملآن (أو تملأ) ما بين السموات والأرض... » الحديث. ولكن المعنى من ذلك كله والله أعلم: أن الله بعث رسوله أميًّا في قوم أميين لا يعلمون الحكمة وماهيتها، وجعل ذلك آية لرسالته وحجة لنبوته؛ لأنه إذا كان أميًّا لا يكتب ولا يقرأ الكتب، ثم آتاهم الكتاب مؤلفًا منظومًا يوافق كتب أهل الكتاب دل أنه إنما علم ذلك بالوحي، وأنه لم يختلقه من عند نفسه، والله أعلم.

ثم الدليل على أنه كان رسولا إليهم جميعًا قوله: ﴿ كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكَذِيرًا﴾ [سبأ: ٢٨]، وما روي عنه – عليه السلام – أنه قال: «بعثت إلى الأحمر والأسود»<sup>(1)</sup> يعني: إلى الإنس والجن، ولأجل أنه لما بعث إلى طائفة ليدعوهم إلى طاعة الله تعالى وعبادته، علم أنه رسول إلى غيرهم؛ إذا لم يكن لهم رسول آخر؛ لأن الطائفة الأخرى إذ لم يكن لهم رسول آخر، واحتاجوا إلى معرفة الأمر والنهي وإلى طاعة الرحمن حاجة الطائفة التي بعث إليهم؛ دل أنه رسول إليهم جميعًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿بَعَثَ فِي ٱلْأَمِيِّحَنَ رَسُولًا مِنْهُمْ﴾.

معناه: أنه بعث ﷺ في قوم أميين لا يعرفون عبادة الله ولا يقرءون الكتاب، بل كانت عادتهم عبادة الأصنام.

وقيل في تأويل الأميين: هم الذين لم يؤمنوا بالكتب، ولكن هذا فاسد؛ لأن الله تعالى سمى نبيه – عليه السلام – أميًّا بقوله: ﴿النَّبِيَّ ٱلْأَمِحَتِ ٱلَّذِى يَجِدُونَهُم مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِى التَّوَرَينةِ وَٱلإِنجِيـلِ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

وقيل<sup>(٢)</sup>: سماهم: أميين؛ لأنهم لا يقرءون الكتاب ولا يكتبون على الأعم الأغلب، وإن كان فيهم القليل ممن يقرأ ويكتب، ومن هذا سمي النبي ﷺ: أميًّا؛ لأنه كان لا يكتب ولا يقرأ في كتاب ولم يعلم ذلك؛ قال الله تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ نَتْلُوْأَ مِن قَبْلِهِ. مِن كِنَبٍ وَلَا تَخْطُّلُوُ يِمَسِنِكَ<sup>ح</sup>ُّ [العنكبوت: ٤٨]، وعلى ذلك روي عن النبي – عليه السلام-: «الشهر هكذا وهكذا» وأشار بأصبعه، وقال: «إنما نحن أمة أمية لا تحسب ولا تكتب»<sup>(٣)</sup>.

وقال الزجاج: الأمي هو الذي لا يحسن القراءة والكتابة ولم يتعلم، ويكون على ما

- (۱) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد (۸/ ۲٦١-٢٦٢) من حديث ابن عباس، وقال: رواه أحمد والبزار والطبراني بنحوه . . . ورجال أحمد رجال الصحيح غير يزيد بن أبي زياد، وهو حسن الحديث؟ وذكره أيضًا من حديث أبي موسى وأبي ذر وابن عمر.
- (٢) قاله قتادة أخرجه عبدالرزاق وعبد بن حميد وابن جرير (٣٤٠٧٤) و(٣٤٠٧٥) وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٢١).
- (٣) أخرجه البخاري (٢٣/٤) كتاب الصوم، باب قول النبي على: «لا نكتب ولا نحسب» (١٩١٣) ومسلم (٧٦١/٢) كتاب الصيام، باب: وجوب صوم رمضان (١٠٨٠/١٠) من حديث ابن عمر بلفظ: «إنا أمة أمية لا نكتب ولا نحسب، الشهر هكذا وهكذا».

سقط من أُمَّهِ فنسب إلى حال ولادته التي سقط من أمه؛ لأن ذلك إنما يكون بالتعليم دون الحال التي يجري فيها المولود.

ثم وجه الحكمة في جعل النبوة في الأمي أن يكون ذلك سبب معرفة نبوته وعلامة رسالته، بحيث يعلم أنه ما اخترع ذلك من لدن نفسه؛ إذ لم يعرف الكتابة والقراءة ولا اختلف إلى أحد؛ ليتعلم منه، ثم أحوج جميع الحكماء إلى حكمته، وجميع أهل الكتاب إلى معرفة كتابه؛ لحسن نظمه وتأليفه؛ ليعلم أنه إنما ناله بالوحي والرسالة، والله أعلم. وقوله: ﴿يَشَـلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنِهِمْ؟.

الآيات: الأعلام، فكأنه يقول: يتلو عليهم في كتابه أعلاما تبين رسالته وتظهر نبوته. أو يجوز أن يكون الآيات: الحلال والحرام وما أشبهه. أو الآيات: الحجج التي يستظهر بها الحق، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَيُزَكِيهِمْ﴾.

قال بعضهم: يصلحهم، يعني: يدعوهم إلى اتباع ما يصيرون أذكياء أتقياء. ويجوز [أن يكون] معنى قوله: ﴿وَيُزَكِيهِمَ﴾ أي: يطهرهم من خبث الشرك وخبث الأخلاق وخبث الأقوال، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ﴾، اختلفوا فيه:

قال الحسن: هذا كلام مثنى؛ الكتاب والحكمة واحد.

وقال أبو بكر : الكتاب : ما يتلى من الآيات، والحكمة : هي الفرائض. وقال بعضهم<sup>(١)</sup> : الحكمة : هي السنة؛ لأنه كان يتلو عليهم آياته، ويعلمهم سنته؛ إما بلطف من الله تعالى وإلهامه إياه أو بالوحى.

ومنهم من قال: الكتاب: ما يتلى من الآيات نصًّا، والحكمة: ما أودع فيها من المعاني؛ [والله أعلم] أي ذلك كان؟

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ﴾.

أي: أنهم كانوا عن الكتاب والحكمة لفي ضلال بين ظاهر؛ لأنهم كانوا مشركين عبدة الأصنام، ليس عندهم كتاب، ولا يعرفون الحكمة.

ويحتمل أن يكون معنى قوله: ﴿وَإِن كَانُوُا مِن قَبْلُ لَفِى ضَكَلِ مُبِينٍ﴾ أي: في الشرك وعبادة الأصنام، فدعاهم الرسول إلى توحيده وترك ما هم فيه من عبادة الأصنام.

قال الفقيه – رحمه الله – في قوله: ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْجِكْمَةَ﴾: إن الله تعالى قد

قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٠٧٧).

جعلهم أتقياء أذكياء علماء بعدما كانوا أميين جهالا سفهاء؛ آية ودلالة على حقية دينه – عليه السلام – على سائر الأديان؛ حيث لم يكن أهلها كذلك، ويكون فيه ترغيب للآخرين؛ ليصيروا علماء حكماء.

وقوله: ﴿وَيُعَلِّمُهُمُ ﴾.

يجوز أن يكون هذا تعليمًا من الله تعالى؛ فيجعلهم علماء بعدما كانوا سفهاء، وأذكياء بعدما كانوا أنجاسًا وأقذارا عبدة الأوثان، وذلك من لطف الله تعالى بهم؛ لأن ما أضيف من هذه الأفعال إلى الله تعالى، فهو على حقيقة الوجود، وما أضيف إلى الرسول فهو على الأسباب، وذلك أنه لا يجوز أن يعلم الله تعالى أحدا فلا يصير عالما؛ لأن تعليمه خلق العلم في المحل الذي أراد، وما أراد وخلق يكون لا محالة، فأما [الرسول] فيجوز أن يعلم البشر فلا يتعلم؛ لأن تعليمه بسبب؛ لأنه ليس له قدرة الخلق والإيجاد؛ فثبت أنه على جهة السبب، والله الموفق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَءَاخَرِينَ مِنْهُمْ لَمَّا يَلْحَقُوا بِهِمْ﴾.

فإن كان معناه الخفض، فهو منسوق على قوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّےنَ رَسُولًا مِنْهُمَ﴾ ومن آخرين لم يلحقوا بهم؛ فيكون فيه إخبار أن رسالته تبقى إلى آخر الدهر.

وإن كان معناه النصب فهو منسوق على قوله: ﴿وَيُزَكِّبِهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ»، فيكون فيه بشارة أنه يكون في الآخرين علماء أتقياء حكماء كما كان في هؤلاء.

وقال بعضهم: يحتمل أن يكون هذا في أهل النفاق؛ فيكون معناه: فهو الذي بعث في الأميين رسولا فيصيرون علماء حكماء مؤمنين على الحقيقة في الظاهر والباطن، وآخرين من هؤلاء الأميين في الظاهر لما يلحقوا بهم في الباطن؛ والتأويل الأول أصح وأقرب.

وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْمَزِيزُ﴾ حيث جعل في كل واحد من البشر أثر الذل به والفقر إليه. وقوله: ﴿ٱلْحَكِيمُ﴾.

في أمره حيث أمرهم بالحكمة.

أو الحكيم في تدبيره؛ حيث جعل في كل مخلوقاته ما يشهد بوحدانيته وتدبيره فيه. أو هو الحكيم في تقديره؛ حيث خلق الأشياء المتضادة من نحو النور والظلمة والليل والنهار؛ لأنه وضع كل شيء موضعه، لم يخلط ظلمة بنور ولا نورا بظلمة، ولا ليلا بنهار ولا نهارا بليل.

وقوله: ﴿ذَلِكَ فَضْلُ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآأُ﴾:

يعني: ذلك الفضل:– النبوة والرسالة – يؤتيه من يشاء، يعني: يخلق من البشر من يصلح للنبوة والرسالة.

أو ذلك الفضل من تعليم الكتاب والحكمة يؤتيه من يشاء.

وفيه دلالة على كذب قول المعتزلة؛ لأن من قولهم: إن الله لا يؤتي أحدا شيئًا بفضله، بل حق عليه أن يفعل ذلك، فإذا كان هذا على الله فعله كان ذلك حقًّا يقضيه، ومن قضى حقًّا، فليس يوصف بالفضل، وقد وصف الله تعالى نفسه بالفضل، فثبت بهذا كذب قولهم، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضِّلِ ٱلْعَظِيمِ﴾.

أي: ذو الفضل العظيم في الدنيا؛ حيث تفضل عليهم بالكتاب والحكمة بعدما كانوا جهالا.

أو يجوز أن يكون هذا في الآخرة أن الله يجزيهم عن أعمالهم الجنة؛ فضلا منه عليهم.

أَلْعَظِيمِ ﴾ هو الدائم الباقي، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿مَنَلُ الَذِينَ حُمِّلُوا النَّوَرِيَةَ ثُمَّ لَمَ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِنَسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَذِينَ كَذَبُوا بِتَابَتِ اللَّهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ﴾ قُلْ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ هَادُوَا إِن زَعَمْتُمَ أَنَّكُمُ أَوَلِيمَاءُ لِلَّهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّوْتَ إِن كُنْتُ صَدِقِينَ ﴾ وَلَا يَنمَنَونَهُ أَبَدًا بِمَا فَذَمَتَ أَيَّكُمُ أَوَلِيمَاءُ لِلَهِ مِن دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا اللَّوْتَ إِن كُنْتُ صَدِقِينَ ﴾ وَلَا يَنمَنَونَهُ أَبَدًا بِمَا فَذَمَتَ أَيَذِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالطَّالِمِينَ ﴾ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ إِن كُنْتُمَ صَدِقِينَ ﴾ وَلا يَنمَنَونَهُ أَبَدًا عَالِهِ النَّذِي الْذِيبِ وَالشَهَنَدَةِ فَيُبَيْثُكُمْ بِمَا كُنُهُمْ تَعْمَلُونَ إِلَى

وقوله: - عز وجل-: ﴿مَنَلُ ٱلَّذِينَ حُمِلُوا ٓ ٱلنَّوْرَينَةَ ثُمَّ لَم يَحْمِلُوهَا﴾.

له أوجه من التأويل:

أحدها: يحتمل أن يكون هذا كناية عن العمل، يعني: حملوا ما في التوراة فلم يعملوا بها.

والثاني: أن يقول: ﴿لَمَ يَحْمِلُوهَا﴾، يعني: لم يحملوها إلى من أمروا بحملها إليهم على ما أمروا؛ لأنهم حرفوا وبدلوا.

أو يجوز أن يكون تأويله – والله أعلم – أنهم كذبوا التوراة وتلقوها بالعناد والتكذيب فلم ينتفعوا بها، فمثلهم كمثل الحمار [يحمل] كتبا لا يعلم قدرها وخطرها كما قال: ﴿ كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًاً﴾؛ لأنهم وإن عرفوا التوراة فحين لم يعظموها حق تعظيمها، وكذبوا بما فيها، كانوا كأنهم لا يعرفون قدرها وخطرها، فصار مثلهم كمثل الحمار يحمل الكتب، لا يعلم ما قدرها وخطرها؟ وهذا التأويل أقرب؛ لأنه قال في سياق هذه الآية : ﴿ بِنْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَذِينَ كَذَّبُواْ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ﴾، فثبت أن المعنى من الأول التكذيب، والله أعلم.

قال: ثم معلوم أن هذا التكذيب والتحريف إنما كان من عمل كبرائهم ورؤسائهم، فأخبر أنهم كذبوا ولم يعرفوا قدرها حين كذبوا؛ ليزجر متبعيهم عن اتباعهم، ويبين أن رؤساءهم ليسوا ممن يستحقون الاتباع.

وفيه – أيضًا – زجر للمسلمين أن يستخفوا كتاب الله والعمل بما فيه، والله أعلم. ثم قوله: ﴿بِنَّسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنتِ اللَّهِ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يقول: بئس النعت والصفة صفة الذين بلغ كذبهم مبلغا كذبوا على الله؛ لأن الكاذب في العباد موصوف بالشر، فإذا بلغ كذبه مبلغا يكذب على الله تعالى، علم أنه في النهاية في الشر، فكأنه يقول: صفة الذين كذبوا على الله في الغاية من الشر والقبح.

أو يقول: بئس مثل الذين كذبوا بآيات الله؛ لأن الله تعالى ضرب أمثال المشركين بكل ما يستخبث ويستقبح، وضرب أمثال المؤمنين بكل حسن وطيب، فقال: المثل يعني الشبه الذي شبه الله تعالى به المكذبين بآياته شبه قبيح.

ثم في هذه الآية دلالة أن الله تعالى يخلق القبيح والحسن والخبيث والطيب جميعًا؛ لأن قوله: ﴿ بِنَسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ﴾، وذلك المثل الذي شبههم به ما خلقه وقد سماه: بئسا، فثبت أن الله تعالى قد خلق الخبيث والطيب والقبيح والحسن، وعند المعتزلة لم يخلق إلا الحسن، فتكون الآية حجة عليهم.

وقوله: ﴿وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ﴾، له تأويلان:

أحدهما: أنه لا يهدي القوم الظالمين لوقت اختيارهم الظلم والفسق، أو لا يهديهم بظلمهم الآيات ومكابرتهم وعنادهم إياها؛ فهو لا يهدي هؤلاء، وأما من ظلم عن جهل أو فسق ثم استرشد، فإنه يهديه ويرشده، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ هَادُوَا إِن زَعَمْتُمْ أَنَّكُمْ أَوَلِياً مُ لِلَّو مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْوَتَ إِن كُنُمْ صَدِقِينَ ﴾ ؛ وقال في موضع آخر : ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَهُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمِكَةُ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة : ٩٤]؛ فكان في هذا بيان أن من كان من أوليائه فله الدار الآخرة عند الله خالصة ، ومن كانت له الدار الآخرة فهو من أوليائه . ويجوز أن يكون مآلهما جميعًا، والله أعلم. ثم المباهلة في المتعارف إنما هي المحاجة في بلوغ العناد والتمرد غايته، فكأنه لما قررت عندهم جميع الحجج فلم يقبلوها أمره بالمباهلة؛ فلم يباهله اليهود والنصارى؛ لأنه يجوز أن قد كان في كتابهم هذا أن المباهلة من غاية المحاجة وأن من باهل، نزل عليه العذاب واللعنة إن لم يكن محقًّا؛ فلذلك امتنعوا من المباهلة، وأما العرب من المشركين فلم يكن لهم كتاب يعرفون به حكم المباهلة فباهلوا، وذلك أنه روي أن أبا جهل كان يقول: «اللهم انصر أحبنا إليك وأقرانا للضيف وأوصلنا للرحم»<sup>(۱)</sup> فنصر الله تعالى نبيه كتب عرفوا فيها حكم المباهلة، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِعْرَ﴾.

هذه الآية تدل على رسالة رسولنا ﷺ لأنه لو كان يقوله من نفسه، لكانوا يبادرون فيتمنون الموت للحال؛ ليظهر كذبه فيه، فلما أخبر أنه لا يتمنونه أبدًا، ولم يتمنوا، تبين أنه قال من الوحي، وأنهم علموا ذلك حتى امتنعوا عن التمني؛ خوفا للهلاك على أنفسهم؛ لعلمهم أنهم لو تمنوا لماتوا، والله أعلم.

وقوله: ﴿بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾.

أي: من تحريف التوراة والإنجيل؛ لأن قول النصارى: ﴿ نَحْنُ أَبْنَتُوْا اللَّهِ وَأَحِبَتُوُهُ﴾ [المائدة: ١٨] لم يكن في الإنجيل، وقول اليهود: ﴿لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا﴾ [البقرة: ١١١] لم يكن في التوراة، ولكنهم غيروا وبدلوا؛ فلا يتمنون الموت بما قدمت أيديهم من تحريف هذه الآيات وتبديلها وتغيير نعت محمد، عليه الصلاة والسلام. وقوله – عز وجل-: ﴿وَالَقُهُ عَلِيمٌ بِالظَّلْلِمِينَ﴾.

يعني: بظلمهم الآيات، وعنادهم لها، ومكابرتهم إياها. وقوله: ﴿قُلْ إِنَّ ٱلْمَوْتَ ٱلَّذِى تَفِرُّونَ مِنْهُ﴾.

أي : الموت الذي تفرون منه بما قدمت أيديكم من تحريف التوراة والإنجيل يلقاكم لا محالة وإن فررتم منه؛ فيكون فيه تذكيرهم إن رجعوا عما يهربون منه، يعني : الموت. وقوله: ﴿ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَسْلِمِ ٱلْغَمَّيْبِ وَٱلشَّهَنَـدَةِ﴾.

يعني: إلى عالم ما أشهدتم الخلق من التوراة والإنجيل، وعالم ما غيبتم عن الخلق من

نعت محمد ﷺ وغير ذلك.

أو عالم ما غيبتم في أنفسكم وأسررتم من تكذيبكم بمحمد ﷺ وما أشهدتم عليه ضعفتكم وأتباعكم من نهيكم إياهم عن اتباعه. وقوله – عز وجل–: ﴿فَيُنَبِنَعْكُم بِمَا كُنتُمَ تَعَمَلُونَ﴾.

وقوله – عر وجل-. «فينبِنكم بِمَا تُنتم تعملون».

إما عيانا تقرءونه في كتابكم يوم القيامة، أو ينبئكم بما كنتم تعملون بالجزاء إن خيرا فخير وإن شرًا فشر، والله المستعان.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوَةِ مِن يَوْرِ ٱلْجُمْعَةِ فَأَسْعَوَا إِلَى ذِكْرِ ٱللَّهِ وَذَرُوا ٱلْبَيَّعُ ذَلِكُمُ خَيْرٌ لَكُمُ إِن كُشتُم تَعْلَمُونَ ﴾ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُوا فِ ٱلأَرْضِ وَٱبْنَعُوا مِن فَضَلِ ٱللَهِ وَٱذْكُرُوا ٱللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ نُفْلِحُونَ ﴾ وَإِذَا رَأَوَا يَجَكَرَةً أَوَ لَمَوًا ٱنفَضُوَّا إِلَيْهَا وَتَرْتُوكَ فَآبِنَا قُلْ مَا عِندَ ٱللَّهِ خَيْرٌ مِنَ ٱللَّهْوِ وَمِنَ ٱلتِجَزَةُ وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلزَّزِفِينَ ﴾.

وقوله – عز وجل– : ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا نُودِكَ لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ﴾، هذا السعي يحتمل وجهين :

أحدهما: أن أقبلوا على العمل الذي أمرتم به وامضوا فيه.

والثاني : واسعوا في المشي وأسرعوا، لأن السعي في المشي هو السرعة فيه، والسعي في الأعمال هو الإقبال عليها والمبادرة إليها، فإن كان المراد من هذا السعي في المشي فخروج الآية مخرج الترهيب والتضييق؛ ألا ترى إلى قوله : ﴿وَذَرُوا أَبْبَيَعٌ كيف أمرك بترك البيع وقد يمكن البيع في حال المشي، وإلى قوله : ﴿فَإِذَا فَضِيَتِ الصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُوا فِي الأَرْضِ كيف أمر بالانتشار في الأرض بعد الفراغ من الفريضة دون أن يذكر هنالك شيئًا في أدائها، ولو كان المراد منه الترغيب، لكان يأمره بالعدو إليها؛ فدلت هذه المعاني أن تخرج الآية على الترهيب والتضييق، وإن كان السعي في سائر الصلاة المفروضة غير مندوب إليه؛ على ما روي عن النبي تي أنه قال : «إذا أتيتم الصلاة في فرنية تمشون، ولا تأتوها وأنتم تسعون، عليكم بالسكينة والوقار، وما أدركتم فصلوا وما فاتكم ولكن الأشبه أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في سائر الصلاة، ولكن الأشبه أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة، ولكن الأشبه أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة، ولكن الأشبه أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة، ولكن الأشبه أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة، ولكن الأسعوا يها، أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة، ولكن الأسبع أن المراد من السعي هو الإقبال على أدائها والتوسيع في مائر الصلاة،

(١) أخرجه البخاري (٢/ ٣٩٠) كتاب الجمعة، باب: المشي إلى المساجد (٩٠٨) ومسلم (١/ ٤٢-٢٦٤) كتاب المساجد، باب: استحباب إتيان الصلاة بوقار وسكينة (٦٠٢/٢٥١) من حديث أبي هريرة بلفظ : «إذا أقيمت الصلاة فلا تأتوها تسعون وأتوها تمشون، عليكم السكينة، فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا». [الإسراء: ٩]، وقوله: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ . وَأَنَّ سَعَيْمُ سَوْفَ يُرَىٰ﴾ [النجم: ٣٩، ٤٠]، وإنما أراد العمل، وكذلك روي عن عمر<sup>(١)</sup> وابن مسعود<sup>(٢)</sup> وأبي وابن الزبير<sup>(٣)</sup> – رضي الله عنهم – أنهم قرءوا: ﴿فامضوا إلى ذكر﴾ حتى قال عبد الله: «لو كانت القراءة ﴿فَاسَعَوَا﴾ لسعيت، ولو سقط ردائي لم ألتفت إليه»<sup>(٤)</sup>؛ خوفا من تضييع حقها؛ فذلك يدل على أن تأويل الأول عندهم على الإقبال والمبادرة إليها دون السرعة والمشي، ولأن هذا موافق لسائر الصلوات في أن العدو غير مستحب، والله أعلم.

والحديث الوارد في السكينة الوقار مطلق ليس فيه فصل بين الجمعة وغيرها، وعليه إجماع الفقهاء أنه يمشي إلى الجمعة على هينته، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَذَرُوا ٱلْبَيَعَۗ﴾ قال بعض الناس بأنه إذا باع في وقت الجمعة، لم يجز بيعه؛ لهذه الآية.

وعندنا أن البيع جائز، لكنه مكروه.

والذي يدل على جوازه أن النهي عن البيع في هذه الآية ليس لمكان البيع، ولكن لمكان الجمعة، فالفساد إذا ورد فإنما يرد في الجمعة لا في البيع؛ لأنه إذا باع في الصلاة فالبيع يفسد الصلاة؛ لأن الصلاة تفسد البيع، ولأن الأصل عندنا أن كل عقد نهي لأجل غيره، فالنقصان إذا ورد من النهي فإنما يرد في ذلك الغير لا في العقد، وعلى هذا ما روي عنه – عليه السلام – أنه قال: «المحرم لا ينكح ولا ينكح<sup>»(٥)</sup> إذ النهي عن النكاح إنما هو لمكان الإحرام ليس لمكان النكاح؛ ولذلك نقول بجواز نكاح المحرم وبفساد الحج إذا جامع بذلك النكاح؛ لأن النهي إذا لم يكن لنفس العقد لم يستقم فساد العقد والنهي ليس

ثم لما قال: ﴿ فَأَسْعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ﴾ لم يقل: إلى الجمعة، ولا: لها؛ دل أنه قبل الجمعة

- (١) أخرجه الشافعي في الأم وعبد الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير (٣٤١٠٣) - (٣٤١٠٨) وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن الأنباري في المصاحف والبيهقي في سننه عنه كما في الدر المنثور (٣٢٨/٦) وذكر له طرقًا أخرى فانظرها.
  - (٢) انظر ما يأتي.
  - (٣) أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٢٨).
- (٤) أخرجه عبد الرزاق والفريابي وأبو عبيد وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير (٣٤١٠٩) و (٣٤١١٠) وابن المنذر، وابن الأنباري والطبراني من طرق عنه كما في الدر المنثور (٣٢٨/٦) وذكر له طرقًا أخرى فانظرها.
- (٥) أخرجه مسلم (٢/ ١٠٣٠) كتاب تحريم نكاح المحرم (١٤/ ١٤٠٩) وأبو داود (١/ ٥٧٠) كتاب المناسك، باب: المحرم يتزوج (١٨٤١) و (١٨٤٢) والترمذي (٢/ ١٨٩) أبواب الحج، باب: ما جاء في كراهية تزويج المحرم (٨٤٠)، وابن ماجه (٣/ ٣٨٩) كتاب النكاح (١٩٦٦) من حديث عثمان بن عفان.

ذكر يجب الاستماع إليه والسعي إليه؛ فدل هذا على فرضية الخطبة، ولما ثبت أن المعنى من قوله: ﴿ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ أن المراد بالذكر الخطبة، ثم أمر بترك البيع للسعي إلى هذا الذكر والاستماع له - ثبت أن الكلام في وقت الخطبة مكروه، وفي وقت خروج الإمام إلى الخطبة مكروه أيضًا؛ لأن البيع في ذلك الوقت مكروه، والبيع كلام؛ فيدل على كراهية كل كلام؛ فيدل على صحة مذهب أبي حنيفة - رحمه الله - في أنه يلزم السكوت إذا خرج الإمام حتى يفرغ من الصلاة، وعلى ذلك ورد الحديث عن النبي على أنه قال: "من أتى الجمعة ثم صلى ما شاء أن يصلي، ثم إذا خرج الإمام سكت إلى أن يفرغ من صلاته - كان ذلك كفارة له من الجمعة إلى الجمعة وزيادة ثلاثة أيام بعده"<sup>(1)</sup>، فلما ألزمه السكوت من حين يخرج الإمام إلى أن يفرغ من الصلاة، ثبت أن الكلام في ذلك الوقت مكروه، والله أعلم.

قال: وفي هذه الآية دلالة على كذب من قال: إن الصلاة إنما تفترض في آخر الوقت، وأن من أدى فرضًا في أول وقت فإنما يؤدي تطوعا؛ لأنه أمره بالسعي وفرض عليه إذا نودي، ومعلوم أنه إذا تهيأ للإمام تأخير الصلاة في ذلك الوقت نص عليه مع ذلك؛ فدل هذا على كذب مقالتهم، والله أعلم.

وأقبح من هذا أنهم قالوا: إن الصلوات مفروضات على الكفرة في حال كفرهم وعلى المسلمين تطوع مع أنه يجيء على قولهم: إنه ليس أحد من الأمة أدى فرضا ألبتة؛ لأنه لم يذكر عن أحد منهم أنه فرط في أداء الصلاة حتى خاف خروج وقتها، فهذا قول قبيح يجب أن يستتاب عنه صاحبه وعن أمثاله، والله أعلم.

وفي هذه الآية دلالة على أن الجمعة لا تجب على من بعد من الإمام بفرسخين؛ لأنه أمره بالسعي بعد النداء، ومن بعد فرسخين، قد يخرج وقت الجمعة ولا يدركها؛ فثبت أنه على ما دونه وهو أن يكون في حد الأمصار، والله أعلم.

ثم الوقت الذي نهي عن البيع فيه يوم الجمعة: عن مسروق وجماعة: هو وقت الزوال إلى أن يفرغ الإمام من الجمعة.

وعن مجاهد والزهري: أنه ينهى عن البيع بعد النداء؛ عملا بظاهر الآية: ﴿إِذَا نُودِي لِلصَّلَوَةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمْعَةِ»، والأول أشبه؛ لأنه إنما يجب الحضور إلى الجمعة عند دخول الوقت وهو زوال الشمس وإن تأخر النداء؛ ولأن النداء بعد الزوال غير معتبر فكان وجوده وعدمه سواء.

 أخرجه مسلم (٢/ ٥٨٧) كتاب الجمعة، باب: فضل من استمع وأنصت في الخطبة (٢٦/ ٨٥٧) من حديث أبي هريرة بنحوه. وقوله – عز وجل– : ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلأَرْضِ وَٱبْغُوا مِن فَضَلِ ٱللَّهِ ». أي : رحمة الله؛ هذا خرج في الظاهر مخرج الأمر، ولكنه في حكم الإباحة عندنا؛ لأن هذا أمر خرج على أثر الحظر، والأصل المجمع عليه عندهم : أن كل أمر خرج على أثر الحظر فهو في حكم الإباحة، وما خرج مخرج الإباحة فإن الحكم فيه يتصرف على تصرف الأحوال، فإن كانت الحالة توجب فرضيته كان فرضًا، وإن كانت توجب واجبا فواجب، وإن أدبا فأدب.

والدليل على أن كل أمر خرج على أثر الحظر، فهو في حق الإباحة – قوله تعالى : (وَإِذَا حَلَلَتُم فَأَصَطَادُواً) [المائدة : ٢]، وقوله : ﴿فَإِذَا تَطَهَرُنَ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُم أَللَهُ [البقرة : ٢٢]، ولم يكن ذلك محمولا على الفرض والحتم الذي لا يجوز تركه، ولكن على إباحة الاصطياد، أي : اصطادوا [إن] شئتم، وأتوهن إن أردتم، فكذلك يجوز أن يكون المعنى من قوله : ﴿فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوَةُ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلأَرْضِ على ذلك الوجه، وإذا كان الأمر على هذا السبيل صار كأنه قال : فإذا قضيت الصلاة التي نودي لها، فانتشروا في الأرض إن أردتم أو إن شئتم، والله المستعان.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱبْغُوْا مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ﴾.

يعني : التجارة والكسب، قال : البيع ؛ كأنه ينتظم ابتغاء فضل الله، لكن قال فيما خرج [مخرج] الإذن والإطلاق : ﴿وَٱبْنَعُوْا مِن فَضَلِ ٱللَّهِ ، وقال فيما نهى عن ذلك : ﴿وَذَرُوا ٱلْبَيْعَ ﴾، وإن كان المراد منهما جميعًا البيع ؛ لأن كان يقبح أن يقول : وذروا ابتغاء فضل الله ؛ ولأن ابتغاء الفضل يتضمن البيع وغيره ؛ فلا يستقيم أن يقال : «وذروا ابتغاء فضل الله »، فقال هاهنا ﴿وَذَرُوا ٱلْبَيْعَ ﴾؛ ليلحقه النهي خاصة ، وأما الإطلاق والإذن ، فإنه يستقيم في البيع وغيره ، فقال : ﴿وَٱبْنَعُوا مِن فَضَلِ ٱللَهِ ﴾ والله المستعان . وقوله : ﴿وَٱذْكُرُوا ٱللَهَ كَثِيرًا ﴾، يحتمل وجهين :

أحدهما: اذكروا الله كثيرا بألسنتكم وقلوبكم. والثاني: اذكروا الله بالإقبال على الطاعات التي فيها تحقق ذكر الله. وقوله: ﴿لَعَكَكُمُ لَفُلِحُوبَ؟؟، له أوجه:

أحدها: على رجاء الفلاح.

والثاني: أي: لكي تفلحوا.

والثالث: على قطع وجوب الفلاح إذا فعل ذلك؛ بما قالوا: إن (لعل) و(عسى) من الله تعالى واجب.

وقوله: ﴿وَإِذَا رَأَوْأَ بِحِكْرَةً أَوْ لَهُوَّا أَنفَضُوٓا إِلَيْهَا وَتَرْكُوكَ فَآبِعًاً﴾.

التجارة واللهو لا يريان في الحقيقة، وإنما يرى اللاهي والتاجر، ولكنه ذكر فيه الرؤية؛ لقرب اللهو من اللاهي والتجارة من التاجر، كما قال تعالى: ﴿حَتَّى يَسَمَعَ كَلَمَ اللَّهِ﴾ [التوبة: ٦] وكما يقال: سمعت كلام فلان، والكلام ليس بمسموع في الحقيقة، وإنما المسموع في ذلك الصوت الذي به يفهم كلامه، ولكن أطلق لفظ السماع في ذلك لتقاربهما، والله أعلم.

وبعد، فإن المعنى من هذا – والله أعلم – ليس نفس الرؤية؛ وإنما المعنى منه عندنا : كأنه قال: (وإذا علموا)؛ وذلك أنهم كانوا لا يرون التجارة، ولكن ينهى إليهم خبرها فيعلمون بها.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَنفَضُوا إِلَيْهَا﴾.

ولم يقل: (إليهما) وقد ذكر شيئين، ولم يلحق ما بعدهما من الكناية بهما، بل بأحدهما، ويجوز مثل ذلك؛ كقوله: ﴿وَالَذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَةَ وَلَا يُفِقُونَهَا [التوبة: ٣٤]، ولم يقل: (ولا ينفقونهما) لرجع الكناية إلى جميع ما سبق ذكره، وكما قال: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالمَّبْرِ وَالْمَلَوَةُ وَإِنَّهَا لَكَبِيرُةُ إِلَا عَلَى الْخَيْثِينَ» [البقرة: ٤٥] وقد رجعت الكناية إلى أحد المذكورين لا إليهما، وكذلك هذا، وهذا؛ لأن المقصود من خروجهم إنما كان هو التجارة دون اللهو، ولكنهم إنما يعلمون ما يجلب إليهم بذلك اللهو؛ فجاز أن يكون ذكر الله لهذا المعنى، وإنما المقصود من ذلك التجارة، وكذلك قوله: ﴿وَلَا يُفِئُونَهَا» [التوبة: ٣٤] فذكر حق الإنفاق فيما كان الإنفاق منه أيسر وأسهل في المتعارف وذلك الفضة، وإن كان الحق واجبا فيهما جميعًا؛ لما أن المقصود [واحد] وهو الصرف إلى الفقراء فعلى ذلك هاهنا، وأما المعنى منه عندنا: إنما خص الصلاة برجوع الكناية إلى الفقراء فعلى ذلك هاهنا، وأما المعنى منه عندنا: إنما خص الصلاة برجوع الكناية إلى الفقراء فعلى ذلك هاهنا، وأما المعنى منه عندنا: إنما خص الصلاة برجوع الكناية إلى الفقراء فعلى ذلك هاهنا، وأما المعنى منه عندنا: إنما خص الصلاة برجوع الكناية إلىها؛ لأنها ثقلت على اليهود؛ لأن القبلة كانت أولا إلى بيت المقدس فلما حولت إلى الكعبة ثقلت الصلاة إلى الكعبة على الكفار، فقال: ﴿وَإِنَهَا لَكَيَمَةُ» [التوبة: ٣٤] يعني: الصلاة إلى الكعبة، والله أعلم.

فإن قيل: كيف جاز أن ينفر أصحاب رسول الله ﷺ وهو في الخطبة إلى اللهو والتجارة، مع جلال قدرهم وتعظيمهم للنبي عليه السلام، وكذلك السؤال عن ضحكهم حين دخل الأعمى المسجد فوقع في بئر؟!

والجواب عن هذا أن القوم كانوا حديثي عهد بالإسلام، وكانوا من سوقة القوم ومن سفلتهم، ولم يكونوا عرفوا حق الخطاب وحق الخطبة عليهم، وكانت تلك تجارة يأملون منها منافع لو لم يبادروا إليها ذهبت عنهم، فإنما خرجوا من المسجد؛ جهلا منهم بحق وبعد فإنهم لم يكونوا من أجلة القوم، ولا صَاحَبُوا أجلتهم؛ ليعرفوا حق الخُطْبة والخاطب، فانفلت منهم الزلة، ومن مثلهم هذه، فأما الذين كانوا من أجلة الصحابة – رضوان الله عليهم أجمعين – ومن علمائهم، فلم ينفر واحد منهم.

وكذلك الضحك أيضًا يجوز أن يكون من ضحك من أتباع القوم وسفلتهم، ولم يكونوا من الأجلة والنجباء، ولا يستنكر من مثل أولئك هذا الصنيع، والله أعلم.

قال: والمعنى من ترك النبي عليه السلام نهيهم عن الخروج - وجهان:

أحدهما: أن يكون الكلام كان محرمًا وقت الخطبة؛ فلم ينههم للنهي عن الكلام في ذلك الوقت.

والثاني: يجوز أن يكونوا أسرعوا الخروج؛ فلم يبلغهم نهيه، أو لم ينههم؛ لما علم أنهم لم يسمعوا، والله أعلم.

وفي الخبر أنه عد الذين ثبتوا معه بعدما فرغ من الصلاة فوجدهم اثني عشر رجلا، فقال: «لو لحق آخركم بأولكم لاضطرم الوادي نارا»<sup>(١)</sup> أي: المدينة، ففي هذا دلالة على أن الجمعة تقام بدون الأربعين؛ لأنه – عليه السلام – جمع باثني عشر رجلا، والله أعلم. وقوله: ﴿وَتَرَكُوكَ فَآبِهَاً﴾.

هذا يدل على [أن] الخطبة إنما تكون قائما.

وقوله: ﴿قُلْ مَا عِنْدَ ٱللَّهِ خَيْرٌ مِّنَ ٱللَّهُوِ وَمِنَ ٱلْتِجْزَةِ﴾.

قال إمام الهدى: ولولا هذا قد كان يعلم أن ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة، ولكن المعنى من ذلك – والله أعلم – أن الدنيا كلها متجر، وأن أهلها فيها تجار: إما تجارة الدنيا، أو تجارة الآخرة؛ لأن الطاعة والعبادة في الاعتبار كأنها تجارة؛ لأنه يكتسب بها منافع الآخرة، وتجارة الدنيا يكتسب بها منافع الدنيا، فقال: التجارة التي عند الله في طاعته واكتساب منافع الآخرة خير من اللهو، ومن التجارة التي يكتسب بها منافع الدنيا، والله أعلم.

وجائز أن يكون معناه كأنه قال: اتقوا الله؛ فإنكم إذا اتقيتموه اكتسبتم به المنافع في الرزق وغيره، والتجارة الدنيوية لا يكتسب بها إلا منافع الدنيا؛ ألا ترى إلى [قوله]: ﴿وَمَن يَنَّتِي ٱللَهَ يَجْعَل لَهُ مِغْزَيَمًا . وَيَرْزُقْهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ [الطلاق: ٢، ٣]، وقال في

 (۱) أخرجه ابن جرير (٣٤١٤١) وعبد بن حميد عن قتادة مرسلًا كما في الدر المنثور (٦/ ٣٣٢) وله شواهد موصولة ومرسلة، فانظرها في المصدر السابق. موضع آخر: ﴿يُكَفِّرُ عَنَّهُ سَتِنَائِهِ ﴾ [التغابن: ٩]، فإذا كانت التقوى يستفاد بها الرزق والبر في الأمور وكفارة الذنوب، والتجارة لا يكتسب بها إلا منافع الدنيا، فرغبهم فيما فيه جملة المنافع وهو التقوى؛ ليمكثوا عند النبي يَثَنِيُّ، فيقول: رغبتكم فيما يكسبكم جملة المنافع إن اتقيتم ومكثتم عند النبي يَثَنِيُّ خير من اللهو ومن التجارة التي تُكْسِبكم منفعة واحدة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلْزَنِقِينَ﴾.

ليس يقتضي ذكر هذا أن هناك رازقا آخر؛ ليكون هو خيرهم، ولكن المعنى من هذا [كالمعنى] في قوله: و ﴿أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ﴾ [المؤمنون: ١٤] و ﴿أَحَكَمُ ٱلْحَكِمِينَ﴾ [هود: ٤٥]؛ لأنه كان هو خير الرازقين، وأحسن الخالقين، وأحكم الحاكمين؛ لأنه لا يحكم إلا عدلا، ولا يخلق إلا ما فيه حكمة؛ فكذلك قوله: ﴿وَٱللَهُ خَيْرُ ٱلزَّزِقِينَ﴾.

وجائز أن يضاف الرزق والخلق والحكم إلى العبيد مجازا، فقال: ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ﴾ ممن يرزقكم؛ لأن غيره من الخلق إنما يرزق غيره من رزقه، ويعدل بحكمه، ويفعل بتوفيقه وتسديده، فقال: ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ﴾ الذين يرزقون من رزقه، والله أعلم.

\* \* \*

## سورة المنافقون مدنية

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْضِ ٱلرَّجَيْمَ لِ

قوله تعالى: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنْفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَعْمَلُونَ ﴾ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَكَذِبُونَ ﴾ ٱتَخَذُوا أَيْمَنْهُمْ جُنَّهُ فَصَدُوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ ءَامَنُوا ثُمَ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعَجْبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعُ اللَّهُ عَمَدُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعَجْبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعُ لِنَوَلِحُمْ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تَعْجَبُكَ أَحْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعُ لِنَوَلِحُمْ كُمُرًا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقُونَ إِنَّا مَا لَهُمُ وَرَأَيْتَهُمْ تَعْتَعُونُ أَنَّهُ مُوالَى يَعْفَرُونَ وَإِذَا قِيلَ هُمُ تَعَالَوْا يَسْتَعْفِرُ لَكُمْ رَسُولُ اللَهِ لَوَوا رُءُوسَهُمْ ورَأَيْتَهُمْ يَصُدُونَ وَهُم مُسْتَكْبُولُوا تَسْمَعُ لِنَوْلُمُنْ فَقُونَ قَالَوْا يَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَسُولُ اللَهِ لَوَوا رُءُوسَهُمْ ورَأَيْتَهُمْ يَصَدُونَ وَهُمُ الْنَهُ يُؤْوَا رُبُوسَهُمْ وَالَكُوبُونَ فَي اللَهُ مَعْتَعَهُمُ اللَذِي يَقُولُوا وَاللَهُ مَنْ اللَهُ لَقُولُ اللَهُ مَ مُسْتَكْبُورُ فَى سَوَلَوْ أَنْتَعَمْ وَالَعَامُ وَالَهُ مَعْمُونَ وَلُعَهُ عَلَى مَنْ عِنْهُ لَهُمْ لَنَهُ فَهُمُ إِنَ اللَهُ وَا مُعَمَّ عَنْعَهُمُ وَرَأَيْتُهُمْ وَا يَعْفَونُ وَا عَنْهُوا مَنْهُمُ وَاللَهُ عَمْ مَنَ عَلَهُ وَاللَهُ مَنْ عَفْقُولُونَ وَيَ وَاللَهُ مُنَهُ وَا مُعَنَعُونُ مَنْ عَنُولُ اللَّعُونَ اللَهُ عَنْهُونَ وَالَهُ وَالَهُ عَلَيْهُ إِنَى مَنْ عَنْهُونَ وَيَ الْقَوْمَ وَاللَهُ وَاللَهُ مَنْتَهُمُ وَالَكُنُ وَاللَهُ وَا الْمَنْ وَقُولُونَ اللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَالَهُ عَلَيْهُ مَنْ مَاللَهُ مَوالُ مَنْ مَا مَاللَهُ مَا أَنَهُ مَا وَا الْعَنَتَهُ مُوالُولُ وَا مَنْهُ مَا اللَهُ مَنْهُونُونُ مَنْ وَا عَلَيْ عَلَيْ وَا عَنْتُونُ مُ مَا مَ مُولُولُ والْوالَنَهُ وَبُوسُهُمُ وَرَ الْعَمْ عَنْهُ وَا وَقُولُوا مَعْمُونُ مَنَا مُولَ مُنَا مُولُ والْعُولُ مَائِ مُ مُنَا مُو

اختلفوا في تأويل قوله تعالى: ﴿نَشْهَدُ﴾:

قال بعضهم: ﴿نَشْهَدُ﴾ بمعنى: نقسم ونحلف.

وقال بعضهم: ﴿نَشْهَدُ﴾ على ابتداء الشهادة.

فمن حمله على القسم قرأه ﴿أَتَخَذُوا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةُ﴾ يعني: حلفهم، ومن حمله على الشهادة ابتداء قرأ: ﴿اتخذوا إيمانهم﴾ يعني: تصديقهم، ليس أنها قراءة واحدة فقرئت بلفظين، ولكنهما كانا جميعا فقرئت بالمعنيين جميعًا، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ﴾.

والإشكال أن كيف قال الله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ لَكَذِبُونَ﴾، وهم إنما قالوا: ﴿نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ﴾، ومعلوم أن هذا القول منهم صدق، ولكن المعنى من هذا – والله أعلم – أنهم طعنوا فيما أظهروا من الخلاف والتكذيب عند غير رسول الله، فحسبوا أن رسول الله ﷺ اطلع على صنيعهم فأتوا رسول الله يعتذرون إليه، ويقولون: ﴿نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ﴾ وأن ما بلغك منا من القول كذب وما قلناه، فأخبر الله تعالى أنهم لكاذبون فيما أخبروا أنهم ما قالوه، ألا ترى إلى قوله: ﴿ يَعْلِفُونَ بِإِلَيْهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا

ويحتمل أن يكون معناه: إنا نشهد أن في قلوبنا إنك لرسول الله كما نظهره بألسنتنا،

فأخبر تعالى أن المنافقين لكاذبون فيما يشهدون بالإيمان في قلوبهم، ويعلم أن يكون المعنى من قوله: ﴿نَشْهَدُ﴾ أي: نعلم برسالتك في قلوبنا، والله يشهد إن المنافقين لكاذبون فيما أخبروا أنهم يعلمون رسالته في قلوبهم، وقد كان ألزمهم برسالته من جهة الآيات والحجج، ولكن تعاموا عن ذلك العلم استخفافا منهم وتعنتا؛ فصار ذلك العلم كالجهل الحقيقي، ثم أخبروا هم عن أنفسهم وضمائرهم أنهم يعلمون، وأخبر الله أنهم لكاذبون أنهم يعلمون برسالته، والله أعلم.

ثم الواجب أن يعلم ما الذي أحوجهم إلى أن قالوا: ﴿نَثْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ أَنَّوَ﴾، وقد كان كثير من المؤمنين يلقون رسول الله ولا يقولون ذلك، فكيف قال المنافقون ذلك؟! فمعناه عندنا – والله أعلم-: أنهم حيث اعتادوا مخادعة الله ورسوله امتحنهم الله تعالى بهذه المقالة. ويحتمل أن يكونوا جروا على عادتهم أنهم إذا لقوا المسلمين قالوا: بمثل ما ءامنتم، وإذا لقوا المشركين قالوا: ﴿إِنَّا مَعَكُمُ إِنَّمَا غَنُ مُسْتَهْزِءُونَ﴾ [البقرة: ١٤]، فإذا لقوا رسول الله قالوا: ﴿نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ على عادتهم في كل جنس بما يليق به وبمذهبه، والله أعلم.

ويجوز أن يكونوا يخافون أن قد بلغ رسول الله عنه خلافهم وتكذيبهم؛ فكانوا إذا لقوه قالوا: ﴿نَثْهَهُدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ﴾، اعتذارا عن ذلك الخلاف لو بلغه؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿يَحَسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمٌ ﴾ كانوا يحسبون من سوء ما يضمرون في قلوبهم من النفاق أن كل من كلم رسول الله عني فإنما كلمه بسببهم، فكذلك الأول، والله أعلم.

ثم قال هاهنا: ﴿نَثْهَهُكُ ولم يقل (نشهد بالله)؛ لأن المعنى من هذا الحلفُ، والحلف من المؤمنين في المتعارف إنما يكون بالله تعالى؛ فلذلك أجزئ بقوله: ﴿نَشَهَدُ عن قوله: (بالله) فيكون هذا دليلا لقول أصحابنا: إن قوله: ﴿نَشْهَدُ كَ يكون يمينا حيث ذكر هاهنا بطريق القسم، والمعنى ما أشير إليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَصَدَّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهَِ﴾، له تأويلان: أحدهما: ﴿فَصَدُّواً﴾ أي: أعرضوا بأنفسهم عن طاعة الله والإيمان برسوله. والثاني: أن صدوا الضعفة عن اتباع رسول الله ﷺ، وعن الإيمان. وقوله: ﴿إِنَّهُمْ سَآهَ مَا كَافُوْ يَعْمَلُونَ﴾.

أي : بئس ما كانوا يعملون من الإعراض عن الآيات والحجج، وحيث آثروا الكفر على الإيمان.

ويحتمل: بئس ما كانوا يصنعون من صد الضعفة والأتباع عن الإيمان برسول الله، ﷺ.

وقوله: ﴿ذَلِكَ بِأَنَهُمْ ءَامَنُوا ثُمَ كَفَرُوا﴾، له تأويلان: أحدهما: ذلك بأنهم آمنوا بلسانهم ثم كفروا بقلوبهم.

والثاني: على حقيقة الإيمان والكفر، وذلك أنهم لما رأوا قلة المسلمين وضعفهم في أنفسهم يوم بدر، ثم رأوهم مع هذه القلة والضعف غلبوا على الكفار مع كثرتهم – آمنوا برسول الله ورأوا أنهم لا يغلبون أبدًا، ثم إن المسلمين لما غلبوا يوم أحد وأصابهم [الكفار]، اضطربوا في إيمانهم وشكوا وكفروا؛ وذلك بمعنى قوله: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ الدَّمَ عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَهُم خَيْرُ أَطْمَأَنَ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِنْنَةً أَنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِهِ [الحج: ١١] فكذلك تأويل قوله: ﴿ذَلِكَ بِأَبَهُمْ مَامَنُوا ثُمَ كَفَرُوا﴾.

وقوله: ﴿ذَٰلِكَ﴾ إشارة إلى أن السبب الذي تولد منه نفاقهم وحلفهم.

وقولهم: ﴿نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ﴾ هو أنهم آمنوا ثم كفروا.

وجائز أنه لم يكن منهم حقيقة إيمان ولا كفر، ولكنهم كانوا أقواما همتهم الدنيا وسعتها، وكانوا يكونون مع من يكون معه الدنيا إن رأوها مع المؤمنين أظهروا من أنفسهم أنهم مؤمنون، وإن رأوها مع الكفار أظهروا أنهم كفار دون أن يكون منهم حقيقة إيمان أو كفر، والله المستعان.

وقوله: ﴿فَطْبِعَ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ﴾.

الطبع يجوز أن يكون كناية عن ستر وظلمة في قلوبهم؛ فلا يرون بها الحق وحججه. قال: ويجوز أن يجعل الله تعالى الكفر ظلمة في القلب لا يبصرون به الحجج والآيات.

أو يجوز أن يجعل الكفر كنًّا في قلبه؛ ليضيق؛ فلا يرى من بعد ذلك منافعه ومضاره إلا من ذلك الوجه فيكفر، وأيهما كان فذلك معنى الآية، يعني: أن اشتغالهم بالكفر وكسبهم إياه غطى قلوبهم وسترها عن أن يبصروا الحق وحججه، والله أعلم.

قال الفقيه – رضي الله عنه – في قوله : ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُواْ نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ أن المنافقين لم يجيئوا بأجمعهم رسول الله، وإنما جاءه بعضهم، وكذلك في قوله : ﴿نَتْهَدُهُ أن المعنى من قوله : ﴿نَشَهَدُه في بعض التأويلات : نقسم، والقسم ليس من فعل الأتباع والسفلة، وإنما ذلك من فعل الأجلة والرؤساء؛ فدل أنه إنما تعاطى هذا الفعل بعض المنافقين، ثم ذكر الله تعالى ذلك البعض بصيغة الكل؛ فعلم أنه ليس كل ما خرج في الظاهر مخرج العموم يتناول كل من دخل تحت ذلك الاسم، ولكنه ينظر في معنى اللفظ وحقيقته، فإن كان الدليل يوجب تعميمه أجري على عمومه، وإن كان يوجب تخصيصه أجري على خصوصه، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿فَهُمْ لَا يُفْقَهُونَ﴾.

يحتمل أن يكون معناه، أي: لا يفقهون؛ لأنه طبع على قلوبهم، وإلا لم يعرضوا عن الحق والآيات، وذلك بأنهم كانوا يظنون أنهم كانوا على الحق، فأخبر أنهم لا يفقهون أنه طبع على قلوبهم حتى ظنوا أنهم على الحق، وجعلوا جميع همتهم في المنافع والمضار الدنيوية، وإلا لو فقهوا أن لله دارا أخرى يجازون فيه بأعمالهم، لعلموا أنه لا بد من دين يدينون به، ولم ينظروا إلى منافعهم ومضارهم، والله المستعان.

ويحتمل: أي: لا يفقهون عن الله تعالى، وأن تعبدهم وأمرهم بطاعة رسوله واتباعه ويحتمل أي: لا يفقهون أنهم يتعبدون، وأن لله دارا أخرى يسألهم عما فعلوا، ويجازيهم على جميع ذلك.

ثم قال هاهنا: ﴿لَا يَفْقَهُونَ﴾، ولم يقل: (لا يعلمون)؛ لأن الفقه إنما هو الذي يعرف به الشيء بالشيء، فأخبر أنهم لا يعرفون الآخرة بالدنيا. وقال ابن الراوندي: الفقه هو معرفة الشيء بمعناه الدال على نظيره.

وعندنا أن الفقه هو معرفة الشيء بمعناه الدال على غيره كان ذلك نظيرا له أو لم يكن؛ لأن من عرف الخلق بمعناهم دله ذلك على معرفة الصانع، ومن عرف الدنيا دله ذلك على معرفة الآخرة، وليسا بنظيرين.

ثم بين الفقه والعلم فصل من وجه وإن كانا جميعا في الحقيقة يرجعان إلى معنى واحد؛ لأن العلم إنما يجلي الشيء له، وظهوره بنفسه، والفقه يعرف بغيره استدلالا؛ ولذلك جاز أن يقال: الله تعالى عالم؛ لتجلي الأشياء له، ولم يجز أن يقال: إن الله فقيه؛ لأنه لا يعرف الأشياء بالاستدلال، والله الموفق.

والحكمة: وضع الأشياء موضعها، والإيقان: إنما هو يتولد عن ظهور الأسباب؛ ولذلك جاز أن يقال: إن الله تعالى حكيم، ولم يجز أن يقال: إنه موقن، والله المستعان.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا نَسْمَع لِقَوْلِمَ ﴾.

في هذا بيان أن الله تعالى قد كان آتاهم حسن الصورة وحسن البيان، وأنه قد آتاهم العلم؛ لأن حسن البيان لا يكاد يكون إلا عن علم؛ فكأن الله تعالى ذكر نعمه التي آتاهم؛ فإنهم لم يشكروا نعمه وأساءوا صحبتها، فكأنه يقول: كيف ترجو منهم حسن الصحبة لك، وإنهم لم يحسنوا صحبة نعمة رب العالمين؟! فيكون [له] بعض التسلي؛ لما اهتم رسول الله ﷺ من سوء صنيعهم به، وإعراضهم عن اتباعه وطاعته. وقوله – عز وجل-: ﴿وَإِن يَقُولُوا نَسْمَعَ لِغَوْلِمَمَ». يعني: وإن يقولوا تحسب قولهم حقًّا؛ فتسمع لقولهم لتقبله. ويحتمل<sup>(١)</sup>: تسمع لقولهم لما يعجبك قولهم، أو تسمع لقولهم على ما كانت عادته – عليه السلام – في كل من كلمه أنه لا يغير عليه ولا يقطع عليه كلامه حتى يفرغ منه، ثم قبله إن كان مما يجب قبوله، وغيره على صاحبه ورده إن كان مستحقًّا للتغيير عليه، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿كَأَنَهُمَ خُشُبٌ مُسَنَدَةٌ ﴾.

يقول: إنهم فيما يكون من جانبهم وناحيتهم من حسن الصورة والبيان بحيث يعجبك، وفيما يلقى إليهم من الحق والدين والحكمة كأنهم خشب مسندة لا ينجع فيهم الحق ولا يقبلونه كالخشب المسندة.

ويحتمل هذا تمثيلا بالخشب؛ من حيث إن الخشب المسندة في الظاهر هي الخشب اليابسة التي لا أجواف لها فيوضع فيها شيء، فكذلك المنافقون كأنهم لا أجواف لهم يوضع فيها الحكمة والدين والحق، والله أعلم.

وجائز أن يكون معناه: كأنهم خشب مسندة؛ من حيث إن الخشب المسندة، ليس لها أسماع ولا أبصار ولا قلوب، فكذلك المنافقون كأنهم بكم عمي في ناحية الحق وقبوله، والله المستعان.

وقوله – عز وجل–: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلُّ صَبْحَةٍ عَلَيْهِمْ ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: يحسبون كل صيحة سمعوها كلمة تهتك عليهم سرهم [و] تفضحهم؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ يَحَدَّدُ ٱلْمُنَفِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيَهِمَ سُوَرَةٌ لَنَبِنَّهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمَ ﴾ [التوبة: ٦٤]، فأخبر أنهم كانوا يحسبون فضيحتهم وهتك أستارهم والاطلاع على ما في قلوبهم، فكذلك يحسبون أن من كلم رسول الله ﷺ فإنما تكلم بما يهتك عليهم أستارهم ويفضحهم، والله المستعان.

والثاني: يحتمل أن يكون ذلك في الحرب: أنهم كلما سمعوا صيحة في الحرب خافوا أن يكون فيه هلاكهم، وذلك أنهم كانوا يظهرون الموافقة لكل فريق على حدة، وإذا وافقوا هذا الفريق صاروا حربًا للفريق الآخر، وإذا وافقوا الآخر صاروا حربًا لهؤلاء، فأخبر الله تعالى أنهم يحسبون من كل صيحة سمعوها أن يكون ذلك سببًا لهلاكهم.

ويحتمل أن يكون الله تعالى عاقبهم بالخوف الدائم؛ لتأميلهم الأمن من وجه لم يؤذنوا فيه؛ وذلك لما وصفنا أنهم كانوا يظهرون الموافقة لكلِّ؛ رجاء أمنهم، وكان جميع مقاصدهم في ذلك تحصيل منافع الدنيا دون الديانة بدين من الأديان، وذلك غير مأذون (1) زاد في أ: أو. فيه، فلما آثروا ذلك واختاروه من غير أن يؤذن لهم، عاقبهم بالخوف الدائم إما من الافتضاح والاطلاع على ما في قلوبهم أو من الهلاك، والله أعلم. وقوله: ﴿ هُمُر ٱلْعَدُوُّ فَآحَذَرْهُمْ ﴾، له أوجه من التأويل: أحدها : أن يقول : هم العدو ، يعنى : أنهم أدنى عدوكم ؛ فاحذرهم في جميع أحوالهم في المطعم والمشرب وغيره؛ لأن الحذر عمن قرب من الأعداء ودنا أوجب ممن بعد ونأي . أو احذرهم أن تطلعهم على سر فيما تراه وتضمره من الجهاد والحرب؛ فيحتالون به على هلاكك، أو يطلعون الكفرة على سرك. أو احذرهم أن تقبل منهم قولا يقولونه عن أصحابك؛ لأنهم يغرون أصحابك عليك، فاحذرهم أن تقبل قولهم على أصحابك. وقوله: ﴿قَنْلَهُمُ ٱللَّهُ﴾ يعني: لعنهم. وقوله: ﴿أَنَّى يُؤْفَكُونَ﴾، له تأويلان: أحدهما: أن يقول: أي سبب يمنعهم عن الإيمان بك وطاعتك، وقد أتيتهم بالآيات والحجج في اطلاعك على سرائرهم، وذلك لا يكون إلا عن الوحي. أو يقول: ﴿أَنَّى يُؤْفَكُونَ؟ يعنى: أني يكذبون؛ تقليدا لأولئك الكفرة من غير أن يظهر لهم في ذلك آية وحجة، ولا يقلدون البرهان والحجة فيتبعونك، والله أعلم. وقوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَوْا رُءُوسَهُمَ﴾.

ظاهر هذه الآية أن هذا القول منه إنما كان لجملة المنافقين، وكذلك قوله تعالى: ﴿لَيُخْرِجَنَ ٱلْأَقَرُ مِنْهَا ٱلأَذَلَّ﴾.

وروى في الخبر أن هذه الآية نزلت في عبد الله بن أُبيِّ ابن سلول المنافق؛ لأنه روي أن رسول الله ﷺ كان كلما قام يوم الجمعة قام عبد الله بن أُبيِّ [ابن] سلول في ناحية المسجد، وقال: هذا رسول الله، فوقروه، وعظموه، حتى نزلت هذه السورة، فقال بمثل مقالته، فقال له عمر – رضي الله عنه–: «اجلس يا كافر؛ فإن الله تعالى قد فضحك»، قال: فخرج من المسجد قبل أن يصلي الجمعة، فاستقبله بعض القوم فسألوه عن خروجه من المسجد قبل أداء الجمعة، فأخبرهم عن القصة، فقالوا: ارجع إلى رسول الله وسله أن يستغفر لك، فلوى رأسه وقال: ما لي إلى استغفاره حاجة<sup>(1)</sup>.

وروي أنه لما قال : ﴿لَبِن زَجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ ﴾، ثم أراد دخول المدينة من بعد هذه المقالة، فحبسه ابنه وقال : لا أدعك تدخلها ما لم تقر أنك الأذل وأن \_\_\_\_\_\_

أخرجه البيهقي في الدلائل عن الزهري مرسلًا كما في الدر المنثور (٦/ ٣٣٧).

رسول [الله] هو الأعز، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ فأمره أن يخلي عن أبيه، ثم قال له: «إنك أولى أن تسمى: عبد الله بن أبيك»<sup>(١)</sup>، فسمى من بعد ذلك : عبد الله، وكان يسمى حبابًا. فهذان الخبران يدلان على أن هذه الآية إنما نزلت في واحد منهم، وظاهرها يدل على [أن] ذلك كان فى جملة المنافقين.

ولكن الوجه في ذلك عندنا – والله أعلم – أنه يجوز أن يكون اعتقاد جملتهم على ذلك، فذكرهم الله تعالى؛ لاعتقادهم عليه، وذلك أنهم كانوا أقوامًا لا يؤمنون بالآخرة.

والاستغفار إنما هو طلب المغفرة، وذلك إنما يتحقق في الآخرة، فإذا كان على هذا أصل اعتقادهم جملة ذكرهم الله تعالى على ذلك؛ وكذلك قوله: ﴿ لَيُخْرِجَنَّ ٱلْأَعَرُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ ﴾ كان عندهم أن الله تعالى إنما آتاهم العز والغناء والشرف؛ لفضيلة لهم على محمد ﷺ؛ فكانوا ينكرون عليه من ذلك الوجه، ثم إن الله قد ذكر في هذه الآية أنباء أنه قد كان آتاهم جميع ما به العز والشرف في الدنيا؛ ليمتحنهم بحقوق هذه النعم وتعظيمها وشكرها، وأنهم بلغوا في كل ذلك غاية ما عليه عمل الكفرة في سوء الصحبة بالنعم، وذلك أنه لما قال: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَع لِغَوْلِجَمْ﴾، دل أنه كان آتاهم حسن الصورة وحسن البيان، ولما قال: ﴿هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُّوأْ﴾؛ دل أنه قد كان آتاهم الغناء، ولما قال: ﴿ لِيُخْرِجَنَ ٱلْأَغَرُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ ﴾ دل أنه قد كان آتاهم الـز والشرف، ومعلوم أن هذه الأسباب التي وصفنا هي أسباب العز والشرف في الظاهر، ثم أخبر أنهم تركوا شكر ما أنعم عليهم في تعظيم الحق ولم يؤدوا شكره، وأنهم بلغوا في الباطن في كل شيء من ذلك غايته في سوء الصنع ؛ لأنه دل بقوله تعالى : ﴿هُمُ ٱلَّذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِقُوا ﴾ على غاية البخل؛ حيث امتنع عن الإنفاق بنفسه، وأمر غيره ألا ينفق أيضًا وذلك في غاية البخل، ولما قال: ﴿ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ ﴾، فكأنهم كانوا في الغفلة عن ذكر الله وقبول الموعظة غايته، ولما قال: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِر لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ لَوَوْأَ رُءُوسَهُمُ ﴾ دل أنهم كانوا في الاستخفاف به – حيث تركوا الإنصاف، وأخذوا سبيل الاعتساف والاستكبار عليه – غايته، ولما قال: ﴿ يَحْذَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُوَرَةُ نْبَنِئُهُم بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ﴾ [التوبة: ٦٤] دل أنهم كانوا في سوء السريرة غايته. قال: ويجوز أن يقع ذلك منهم لوجهين:

(۱) أخرجه عبد بن حميد عن عكرمة مرسلاً والحميدي عن أبي هارون المدني مرسلاً والطبراني عن أسامة بن زيد وابن المنذر عن ابن جريج مرسلاً كما في الدر المنثور (۳۹/٦) دون قوله: «إنك أولى . . .» الحديث.

سورة المنافقون الآيات: ١ – ٨

أحدهما: أنهم رأوا ذلك حقًّا لهم على الله تعالى.

أو يروا أن الله تعالى آتاهم ذلك؛ تفضيلا لهم على غيرهم، فكانوا يتكبرون ويستعظمون على غيرهم، ويستخفون برسول الله تشر لذلك الوجه، ولم يتأملوا ولم يتفكروا فيتبين لهم أن الله تعالى آتاهم جميع تلك النعم محنة عليهم، تعبدهم بأداء شكرها وتعظيم حقها، وذلك معنى ﴿لا يُفَقَهُونَ﴾ أي: لا يستعملون النظر في هذه النعم، وذلك أنه لو لم يكن رسول الله، كان يلزمهم أن يتأملوا فيما أوتوا من النعم وينظروا، فإذا تفكروا في ذلك، ولم يجدوا لهم عند الله صنعا استوجبوا به عنده مكافأة لذلك، ولا لهم فضل يفضلهم الله به على غيرهم؛ فكان يتبين لهم أن الله تعالى إنما أعطاهم هذه النعم محنة ليتعبدهم بأداء شكرها؟ ولذلك وقع الفصل فيما بين العلم والفقه: أن ما كان حقه التأمل والنظر، فحق اللفظ فيه أن يقال: يفقهون، ولا يفقهون، وما كان حق العلم به السماع والخبر، أطلق فيه لفظ (العلم)؛ ولذلك قال عند العزة والغلبة والنصر: ﴿لَا يَعْلَمُونَ؟ لأنهم لم يكونوا يعلمون النصر والغلبة لو لم يكن رسول الله تُتُنْ

أحدهما: رأيتهم يصدون عن طاعتك واتباعك.

والثاني: يصدون ضعفتهم عن اتباعك.

وقوله: ﴿سَوَآءٌ عَلَيْهِــمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ أَمْ لَمْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ﴾؛ لأنهم لم يعدوا ذلك زلة وذنبا؛ لأنه كان عندهم أنهم على الحق.

والثاني: ما قلنا: إنهم كانوا لا يؤمنون بالآخرة، والمغفرة إنما تطلب من الله، ويتحقق ذلك في الآخرة.

وقوله: ﴿لَن يَغْفِرَ أَلَمَهُ لَهُمْ﴾.

على ذلك أيضًا أنه لا يغفر أستغفرت أم لم تستغفر.

قال – رحمه الله– : ورسول الله – عليه السلام – كان لا يستغفر للمنافقين بعدما ظهر عنده نفاقهم، ولكنه يجوز أن يكون هذا قبل ظهور نفاقهم، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ لَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: يقول: لن يغفر الله لهم ما داموا على النفاق، ولم يتوبوا عنه.

والثاني: أن يقول: لن يغفر لهم في قوم علم الله منهم: أنهم لا يؤمنون أبدًا، فقال في أولئك: لن يغفر الله لهم؛ وكذلك هذا في قوله: ﴿سَوَآَمُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمَ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ [البقرة: ٦]. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْفَسِقِينَ﴾.

فيه أن الله تعالى يملك هداية وراء هداية البيان؛ لأن من لم يملك شيئًا لم يستقم أن يوصف بالتعظيم أنه لا يفعل؛ لأنه يعلم إذا لم يقدر ولم يملك لا يفعل، وإنما يوصف بهذا من يملك ذلك، ولكن لا يفعل، فلو لم يملك ولم يقدر خلق فعل الاهتداء فيمن أراد، لم يوصف بأنه لا يهدي الفاسقين؛ فدل أنه يملك هداية وراء هداية البيان، وهو خلق الاهتداء فيمن علم منه ذلك، والله الموفق.

وقال أبو بكر: معنى قوله: ﴿لَا يَهْدِى ٱلْغَوْمَ ٱلْغَسِقِينَ﴾ أي: لا يهديهم لفسقهم.

وقالت المعتزلة: أي: لا يسميهم مهتدين إذا فسقوا وضلوا. وأيهما كان فهو محال؛ لأن من هدى ضالا لضلالته فهو سفيه، فكأنه يقول: لا يسفه: ومن سمى الضال: مهتديا فهو كاذب، فكأنه قال: لا يكذب، وهما جميعا غير مستقيم؛ لأنا نعلم أنه لا يسفه ولا يكذب، فثبت أن في ملكه هداية يهدي من يشاء من عباده سوى هداية البيان، وإذا ثبت ما وصفنا أن في ملكه هداية سوى هداية البيان، ثبت أن له فيها مشيئة؛ لأن من ملك سببًا لم يجز أن يقطع عنه سببه؛ فلذلك قلنا: إن الله تعالى يضل من يشاء من عباده لمن علم أنه يؤثر الضلال<sup>(۱)</sup> ويختاره على الهدى، ويهدي من يشاء لمن علم أنه يؤثر الهدى على الضلالة؛ فيهديه لذلك ويوفقه ويسدده، والله المستعان.

وقوله تعالى: ﴿هُمُ ٱلَذِينَ يَقُولُونَ لَا نُنفِـقُوا عَلَى مَنْ عِنـدَ رَسُولِ ٱللَّهِ حَتَّى يَنفَضُواْ﴾. قد وصفنا أن هذا من ٍغاية بخلهم.

وقوله: ﴿حَتَّى يَنفَضُواً﴾ دلالة أنهم أرادوا إطفاء هذا النور وإخفاءه، فأبى الله تعالى إلا إظهاره.

وقوله: ﴿وَلِلَهِ خَزَاَبِنُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾. يبسطها على المنافقين؛ ليمتحنهم بالإنفاق على المؤمنين أو<sup>(٢)</sup> لله خزائن السموات والأرض يضيقها على المؤمنين؛ ليمتحنهم بالصبر في حال الضيق.

أو يجوز أن يكون هذا بشارة للمؤمنين بأن الله تعالى يوسع عليهم الدنيا بعدما ضاقت، وقد جعل حيث فتح لهم الفتوح وآتاهم النصر والغلبة على أعدائهم، رالله أعلم. وقوله – تعالى–: ﴿يَقُولُونَ لَبِن رَجَعَنَاً إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَ الْأَغَزُ مِنْهَا الْأَذَلَّ﴾.

- (۱) في ب: الكفر.
  - (۲) في ب: و.

الأعز قد يحتمل معاني:

أحدها: الأغلب، وإلا فهو على مثال قوله: ﴿فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي ٱلْخِطَابِ﴾ [ص: ٢٣]، أي: غلبنى في الخصومة.

والثاني: الأقوى والأشد، على مثال قوله – تعالى–: ﴿أَعِزَةٍ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ﴾ [المائدة: ٥٤] يعني: أقوياء وأشداء.

والثالث: الأعلى الأجل، وكذلك قوله: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْعِـزَّةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [المنافقون: ٨] فإن كان الأعلى والأجل فذلك أن المؤمنين أعلى وأجل؛ لأنهم اتبعوا الحجة بالحجج، والكفار اتبعوا أهواءهم.

وإن كان على الأغلب والأقهر فذلك للمؤمنين بالغلبة والنصرة على أعدائهم.

وإن كان على القوة والشدة، فقد كان ذلك للمؤمنين؛ لأنه لو لم يوجد ذلك للمؤمنين لم يكن أهل النفاق يظهرون الوفاق للمؤمنين، ولكنهم لما رأوا القوة والشدة للمؤمنين مرة، وللكفار<sup>(1)</sup> أخرى – أظهروا الموافقة للفريقين جميعًا؛ ولذلك قال ذلك المنافق: (لَيُخْرِجَنَ ٱلأَغَزُ مِنْهَا ٱلأَذَلَ ؟؛ لأنه لما رأى العزة والشدة للكافرين يوم أحد، توهم أنهم يعلبونهم أبدًا؛ فأظهر النفاق، وقال عند ذلك : (لَيُخْرِجَنَ ٱلأَغَزُ مِنْهَا ٱلأَذَلَ ؟، والله أعلم. قوله تعالى: (يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لا نُلْهِكُر أَمَوْلَكُمْ وَلا أَوْلَدُكُمْ عَن فِحَر الله أَعلم. وَلَكَ فَأُولَتَهِكَ هُمُ ٱلخَسِرُونَ (٢) وَأَنفِقُوا مِن مَا رَزَقَنْكُمْ مِن قَبْلِ أَن يَأْذِلَ ؟، والله أعلم وَلاَ أَوْلَدَكُمْ عَن فِحَر النه الله الله عنه وقال عند ذلك : (لَا تُخْرَ مِنْهَا الأَذَلَ ؟) والله أعلم. وَلا قَوْلَدُ عَالَهُ فَاللهِ النفاق، وقال عند ذلك : (لَا تُخْرِجُنَ الأَخَرُ مِنْهَا اللهُ أَعلم. وَلَكُ فَأُولَتَهِ أَعَلَيْنَ عَامَنُوا لا نُلْهِكُر أَمَوْلُكُمْ وَلا أَوْلَدُكُمْ عَن فِحَر أَمَوْلَ أَن أَن وَلا أَذَلَتَهَ وَلَن يَعْذَلُقُولَ وَاللهُ النهم النهم النهم النهم النه أَعلم. وَلَكَ أَذَلَكُ مَا أَوْلَتَهُ عُهُونَ إِن اللهُ عَلْ مَعْنُولُ أَمْوَالَهُ أَوْلَدَكُمْ عَن فَعْ فَلْهُ أَنْ ي

وقوله – عز وجل–: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُمْ أَمَوْلُكُمْ وَلَا أَوْلَىدُكُمْ عَن ذِكْرِ اَنَّذَكِ»، واختلف فيه:

فمنهم من قال: هذه الآية في المنافقين.

ومنهم من قال: في المؤمنين.

فإن كانت في المنافقين، فكأنه يقول: يا أيها الذين أظهرتم بلسانكم الإيمان، لا تلهكم أموالكم [ولا أولادكم]<sup>(٢)</sup> عن ذكر الله.

وإن كان في المؤمنين، فكأنه قال: يا أيها الذين حققوا الإيمان، لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن ذكر الله.

- (١) في ب: والكفار.
  - (٢) سقط في ب.

ثم اختلفوا في معنى ذكر الله:

فمنهم من قال: معناه القرآن على مثال قوله: ﴿قَدْ أَنَزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا . رَسُولًا يَنْلُوا عَلَيْكُر يَايَتِ اللَّهِ . . . ﴾ [الطلاق: ١٠، ١١] يعني: قرآنا ورسولا.

ومنهم من قال: معنى الذكر التوحيد.

فإن كان تأويله القرآن، فهو يتوجه إلى المنافقين والمؤمنين جميعًا، فإن كان في المنافقين فكأنه قال: لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن النظر والتأمل في القرآن؛ لأن الله تعالى بين [في القرآن]<sup>(١)</sup> أمورًا تطهر سرائرهم وما يظهر عندهم أن الرسول لا يختلقه من تلقاء نفسه، وأنه إنما يقوله بالوحي، فكأنه يقول: إذا تأملتم النظر في القرآن، حملكم ذلك على التحقيق في الإيمان، فلا يحملكم حب المال والولد على ترك التأمل في القرآن؛ لأنكم إذا نظرتم فيه، وتأملتم، حصلتم منه على تحقيق الإيمان، والله أعلم.

وإن كان في المؤمنين، فمعناه: ألا تلهكم أموالكم ولا أولادكم عن النظر في القرآن؛ فإنكم إذا نظرتم فيه، صرتم من أهله، وجل قدركم.

وإن كان المراد من الذكر التوحيد، فهو راجع إلى الناس كافة: فأما المؤمنون، فكأنه حذرهم عن حب المال والولد أن يحملهم غاية حبهما على أن ينسوا وحدانية الله تعالى والإيمان بالرسل والبعث، فكأنه يقول: لا تلهكم أموالكم ولا أولادكم كما ألهى الكفرة، فيحذرهم عن أن يقعوا في الهلاك من حبه كما قال: ﴿وَاتَقُوا النَّارَ الَتَى أُعِدَتَ لِلكَفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١] يعني: اتقوا السبب الذي يفضي بكم إلى النار المعدة للكافرين، فكذلك الأول.

وإن كان في المنافقين فكأنه قال: لا يحملكم حب المال والولد أن تتركوا حقيقة الإيمان به والتوحيد له والطاعة لرسوله، عليه السلام.

وقوله تعالى: ﴿وَمَن يَفْعَـلْ ذَلِكَ فَأُوْلَبِّكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ﴾.

فعلى ما ذكرنا من التأويلين في إنكار البعث والتوحيد ظاهر، وإن كان في المؤمنين فمعنى الخسار: هو الخوف من أن يقع به الوعيد.

وقوله – تعالى–: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَفَنْكُمُ﴾.

يجوز أن يكون صلة قوله: ﴿لَا نُلْهِكُمْ أَمَوْلُكُمْ وَلَآ أَوَلَىٰدُكُمْ عَن ذِكْرِ أَنَهَٰ﴾ فيمنعكم ذلك عن الإنفاق؛ فإنكم إذا امتنعتم عن الإنفاق ازداد حبكم، فتنسون وحدانية الله تعالى وطاعة رسوله، عليه السلام.

(١) سقط في أ.

وقوله – تعالى-: ﴿لَوْلَا أَخَرَتَنِى إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ﴾. قال بعضهم: تمنى الرجعة؛ لما رأى من الهلاك والعذاب حيث ترك<sup>(١)</sup> الحقوق. وروي عن ابن عباس – رضي الله عنه – أنه قال: «لو كان ثمة خير لما تمنى الكرَّة». ولكن المعنى في ذلك عندنا –والله أعلم– أنه يتمنى الرجوع؛ ليتصدق ليس الإنفاق خاصة، ولكن ليتصدق، وليكون من الصالحين، أي: من الموحدين، وذلك مستقيم أن يقال إذا ترك التوحيد فنزل به الموت: إنه يتمنى الرجوع؛ لما يرى<sup>(٢)</sup> من الهلاك والعقوبة.

ويجوز أن يكون المعنى في هذا إن كانت الآية في المؤمنين الموحدين: أنهم يتمنون الرجوع؛ حياء من ربهم؛ لما ارتكبوا<sup>(٣)</sup> من الزلات وتركوا ما يستوجبون<sup>(٤)</sup> به الحسنات، وقصروا فيما فرض الله عليهم من العبادات، وحق على كل مؤمن أن يستحي من ربه إذا لقيه بما ترك من حقوقه التي ألزمها عليه والأسباب الواجبة.

وقوله: ﴿وَلَن يُؤَخِّرَ أَلَنَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهُمَّ . . . ﴾ الآية .

ليس يحتمل تأخير الله تعالى أجله إذا جاء؛ لأنه لو أخره، دل على أنه بدا له في أجله، ومن بدا له في أمر فذلك دليل الجهل بالعواقب، ولا يوصف [رب]<sup>(ه)</sup> العالمين بذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱللَّهُ خَبِيرُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾.

أي: لا يخفى عليه شيء من أعمالكم: سركم وعلانيتكم، والله أعلم [بحقيقة ما أراد، والحمد لله رب العالمين]<sup>(r)</sup>.

#### \* \* \*

(١) في أ: تركوا.
 (٢) في ب: أرى.
 (٣) في أ: لم يرتكب.
 (٤) في أ: وترك ما يستوجب.
 (٥) سقط في ب.
 (٦) سقط في ب.

### سورة التغابن مدنية

بِسْمِ اللهُ التَخْشِ الرَّجَيْمِ ا

قوله تعالى: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرُ إِنَّ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَحِنكُمُ كَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنٌ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴿ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِالحَقِ وَصَوَرَكُمُ فَأَحْسَنَ صُوَرُكُم وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ ﴿ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمُوتِ وَتَعْلَمُ مَا شِيرُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَٱللَهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ .

> قوله – عز وجل–: ﴿ يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ، وَمَا فِي ٱلْأَرْضِّ﴾ الآية. والتسبيح يحتمل أوجهًا ثلاثة، وقد سبق ذكره. وقوله: ﴿لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ﴾ يحتمل وجهين:

> > أحدهما: يحتمل الملك: الولاية والسلطان.

والثاني: يقول: ﴿لَهُ ٱلْمُلْكُ﴾ يعني: ملك كل الملوك، كما قال في آيات أخرى: ﴿قُلِ ٱللَّهُمَرَ مَلِكَ ٱلْمُلَكِ . . . ﴾ الآية [آل عمران: ٢٦]، فأخبر أن ملك الملوك كلها له، وأن من استفاد الملك إنما يستفيده بالله تعالى، وبامتنانه عليه، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَلَهُ ٱلْحَمْدُ﴾.

يحتمل أوجها ثلاثة من التأويل:

أحدها: أن يقول: ﴿وَلَهُ ٱلْحَمَٰذُ ﴾ يعني: له الثناء الحسن بصفاته العلا وأسمائه الحسني.

والوجه الثاني: أن يقول: ﴿وَلَهُ ٱلْحَمَدُ﴾ يعني: حمد كل من يحمد، فحقيقة ذلك الحمد له بما أحسن إلى عباده وأنعم عليهم، وذلك معنى قوله: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَهِ﴾ [الفاتحة: ٢] أي: الحمد والثناء الحسن لله تعالى على إحسانه إلينا وإنعامه علينا.

والثالث: أن يجعل معنى الحمد معنى الشكر؛ لأن الحمد قد يستعمل في موضع الشكر . وقوله – عز وجل–: ﴿وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾ .

يحتمل أن يكون معناه: وهو على كل شيء أراده قدير، وهو [حجة]<sup>(١)</sup> على المعتزلة؛ لأن الله – تعالى – لا يزال يمدح نفسه بأنه بصير عليم وأنه على كل شيء قدير، وأقرت المعتزلة بأنه بصير عليم، وأبت عن الإقرار بأنه قدير على أفعال<sup>(٢)</sup> العباد، أو على إصلاح

- (١) سقط في ب.
- (٢) في أ: فُعل.

أحد من العباد، وهذا خلاف ما مدح الله [تعالى نفسه به]<sup>(١)</sup>، والله الموفق. وقوله – عز وجل–: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُرُ فَمِنكُرُ صَافِرٌ وَمِنكُرُ مُؤْمِنُۗ﴾، يحتمل أن يكون تأويله:

فمنكم من يدين بدين الكفر، ومنكم من يدين بدين الإسلام<sup>(٢)</sup>، ودل هذا على أن المعصية والطاعة يجتمعان في دين واحد، وأن المعصية لا تخرجه من دينه؛ لأن المعصية، لم يرتكبها تدينا بها، ولكن لغلبة شهوة أو غضب عليه، وأما الكفر والإيمان فإنه يأتي بهما المرء اختيارا ويتدين بالكفر والإيمان؛ لما عنده أنه حق، وفي هذه الآية دلالة<sup>(٣)</sup> أنه ليس بين الكفر والإيمان منزلة ثالثة، وليس كما قالت المعتزلة: إن صاحب الكبيرة بين منزلتين بين الكفر والإيمان، والله تعالى قسم الناس [صنفين]<sup>(٤)</sup>: فمنهم من خلقه كافرا، ومنهم من خلقه مؤمنا، ولم يجعل فيما بينهما منزلة ثالثة، فلا يجب أن نجعل، والله الموفق.

وفيه أيضًا وجه لطيف سوى ما ذكرنا، وهو أن كل أحد في الدنيا مؤمن وكافر في الحقيقة؛ لأن من كان مؤمنا بالله فهو كافر بالطاغوت، ومن كان كافرا بالله فهو مؤمن بالطاغوت، وإذا كان كذلك، وجب أن يبحث عن معنى قوله: ﴿فَنِكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُم مُؤْمِنُكُ ومعناه عندنا: أن الحقيقة وإن كانت كذلك فالإيمان إذا ذكر مطلقا لم يفهم منه إلا الإيمان بالله تعالى، والكفر إذا أطلق أيضًا لم يفهم منه إلا الكفر بالله تعالى، وإذا كان كذلك، جاز أن يكون لفظ الكتاب خارجا على ما عليه المعهود من المتعارف المعتاد، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَالَنَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ﴾ في الأزل بما يعمله العباد، وأنه<sup>(٥)</sup> ليس كما قال بعض الناس: ألا بعلم فعل العبد إلا وقت فعله، واحتجوا في ذلك أنا لو قلنا إن الله تعالى بصير في الأزل بما نفعله، لكان قولا بما لا يستقيم في المعقول؛ ألا ترى أنا لا نرى في الشاهد من يبني بناء يعلم أنه يضره أو يشتري عبدا يعلم أنه يعاديه، فكذا لا يستقيم أن يقال [إن الله]<sup>(٢)</sup> تعالى خلن عبدًا قد كان يعلم من قبل أنه إذا خلقه عاداه.

- (۱) فی ب: به نفسه.
  - (٢) في أ: الإيمان.
    - (٣) في ب: دليل.
    - (٤) سقط في ب.
    - (٥) في أ: والله.
      - (٦) في أ: أنه.

والجواب عن هذا: أن هذا الذي وصفه غير مستقيم في الشاهد؛ لأن منافع ما يفعله العباد ومضاره ترجع<sup>(۱)</sup> إلى أنفسهم، وليس من العقل أن يفعل المرء فعلا يعلم أنه يضره، وأما رب العالمين فإنه لا يرجع شيء من المنافع والمضار إليه؛ فجاز أن يخلق خلقا يعلم أنه يختار عداوته؛ ليظهر عند الخلق أنه لا يرجع شيء من المنافع والمضار إليه بعد أن يكون في الحكمة ذلك، والله أعلم.

ثم في قوله: ﴿وَالَنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِبِيرُ﴾ و ﴿عَلِمٌ﴾ [البقرة: ٢٩] و ﴿وَكِيلٌ﴾ [آل عمران: ١٧٣] و ﴿حَفِيظٌ﴾ [الأنعام: ١٠٤] إلزام المراقبة والتحفظ والتيقظ وبيان الترغيب والترهيب؛ لأنه إذا علم المرء أن عليه في كل ما يفعله رقيبًا يتيقظ، ولم يفعل إلا ما يُرضي به ربه، والله المستعان.

وقوله - عز وجل-: ﴿خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضَ بِٱلْحَقِّ﴾.

قد وصفنا أن الحق إذا جرى ذكره يصرف في كل شيء إلى ما هو أليق به؛ فإذا ذكر في الأخبار أريد به: الصدق، وإذا ذكر في الأحكام أريد به: العدل، وإذا ذكر في الأقوال أريد به: الإصابة، فلما قال: ﴿بِٱلْحَقَّ﴾ هاهنا [فكأنه]<sup>(٢)</sup> أراد به: الحكمة، كأنه يقول: خلق السموات والأرض بالحكمة.

وقال بعضهم: ﴿بِٱلْحَقِّ﴾ يعني: للحق، وهو البعث، فكأنهم عنوا به: أن الله تعالى لم يخلقهما عبثًا بل خلقهما للعبادة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَصَوَرَكُرْ فَأَحْسَنَ صُوَرُكُمْ وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ﴾ يحتمل هذا وجهين:

أحدهما: ﴿فَأَحْسَنَ﴾، أي: أتقن، وأحكم، ومعنى ذلك: أن الله تعالى خص صور بني آدم في الاستدلال بوحدانيته وربوبيته في أن جعل في أنفسهم حقيقة المعرفة والاستدلال بأنفسهم على [وحدانية الله]<sup>(٣)</sup> تعالى، وأما غيرهم من الصور فإنما يقع الاستدلال لغيرها بما ليس لنفس تلك الصور حقيقة المعرفة والاستدلال بوحدانية الله تعالى؛ ولذلك كان خلق صور بني آدم أتقن وأحكم، والله أعلم.

والثاني: أن يصرف الحسن إلى حسن المنظر، ومعنى ذلك: أن الله تعالى خلق بني آدم على صورة لا يودون أن يكون صورتهم مثل صورة غيرهم من الخلائق، فثبت أن صورتهم في المنظر أحسن صورة، فذلك معنى قوله تعالى: ﴿وَصَوَرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ ﴾، والله أعلم.

- (١) في أ: ومضارهم يرجع.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: وحدانيته.

وقوله: ﴿وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ» يعني: البعث، وأضاف ذلك إلى نفسه؛ لأنه هو النهاية<sup>(1)</sup> والمقصود في خلقهم، ولما لم يفهم أحد من قوله: ﴿وَإِلَيْهِ ٱلْمَصِيرُ» معنى الانتقال والتحول من مكان إلى مكان من حيث إنه يضاف إلى الله تعالى؛ لأن هذا فعل يكون باثنين، فإن من صار إلى شيء صار ذلك إليه، مثل الملاقاة والإتيان ونحو ذلك، فلما لم يفهم منه الانتقال لم ينبغ أن يفهم من قوله: ﴿وَبَمَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ [الفجر: ٢٢] معنى الانتقال، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُبِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ﴾.

في إخباره عن علمه بذلك كله إيجاب المراقبة والتيقظ والتبصر، والمحافظة على ما أمره الله تعالى ونهاه، وفي هذا إخبار أن الله تعالى مطلع على ما يضمرون، محص عليكم جميع ما تظهرون، فاحذروا أن ترتكبوا ما فيه سخطه في الحالين جميعًا، والله المستعان.

وقوله – عز وجل-: ﴿بِنَاتِ ٱلْصُدُورِ﴾ قال أهل التفسير: أي: بما في الصدور.

ويحتمل أن يكون المراد منه بالأنفس التي لها الصدور، وكل من كان ذا فكرة وتدبير فإنه يسمى: ذات الصدور، ومعناه: أن التدبير إنما يصدر عن ذلك الموضع، ويرجع إليه، وكل بنو آدم خصوا بهذا المعنى؛ فلذلك ذكر هذا فيهم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُوْ نَبُوُا الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبَلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَاتُ أَلِيمٌ ﴿ ذَى ذَالِكَ بِأَنَهُ كَانَت تَأْنِبِهِمْ رُسُلَهُمْ بِآلِيَنَتِ فَقَالُوا أَبْشَرٌ يَهَدُونَنَا فَكَفَرُوا وَبَوَلُوا وَتَوَلُوا وَ كَفَرُوا أَن لَن يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَتِي لَتَبْعَثُنَّ ثُمَّ لَنَبَتَوْنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرُ ﴿ فَاللَّهُ عَنَ وَلَنُورِ الَذِي آنَزَلْنَا وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ ﴿ يَوْمَ يَعْمَعُكُمُ لِيَوْمِ الْمَعَيْ ذَلِكَ عَلَى أَلَهِ وَرَسُولِهِ وَلَنُورِ الَذِي آذِرَلْنَا وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِرُ ﴿ يَوْمَ يَعْمَعُكُمُ لِيوْمِ الْمَعَيْمَ ذَاللَهُ وَلَسُولِهِ. وَيَعْمَلُ مَاللَهُ يَعْذُوا اللَّذِي عَنْهُ اللَّهُ إِنَّهُ عَلَى أَنَهُ وَلَنَهُ وَاللَّهُ وَرَسُولِهِ. وَيَعْمَلُوا أَنَ لَنَ يَعْتُوا قُلُولَ عَنَهُ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهِ وَعَنْ وَعَنْ وَاللَهِ وَ وَلَنُورِ اللَذِي الَذِي آذِرَانا وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُ فِي يَوْمَ يَعْمَعُكُمُوا لِيوهِ الْمَعَيْ وَتَعْمَلُهُ مَاللَهُ وَاللَهُ إِنَهُ وَالَهُ مِنْ وَاللَهِ وَاللَهُ وَاللَهِ وَلَنْهُ وَاللَهُ وَرَسُولِهِ الْ وَتَعْمَمُ اللَّعَابُنُ وَاللَهِ وَاللَهُ وَالَهُ عَلَى أَنَهُمُ وَاللَهُ وَلَا اللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَرَسُولَهُ وَاللَهُ وَلَا اللَهُ وَلَنُهُ وَلَنَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَنْتُعَنُي وَاللَهُ وَلَنْتُولُ اللَهُ وَلَنْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَ وَيَعْمَلُ مَنْ اللَهُ وَالَتَهُ وَلَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَالَةُ عَلَيْ وَعَيْ وَلَ وَالْتَعْهُ وَلَا الْعَطِيمُ فَي وَاللَهِ وَاللَهِ وَاللَهُ وَالَيْهِ وَاللَهِ وَاللَهُ وَالَنَهُ وَاللَهُ وَالَتَعْمَا مُنَا وَلَ

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمُ يَأْتِكُمُ نَبُؤُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ﴾.

فتأويله عندنا – والله أعلم – أي: قد أتاكم نبأ الذين كفروا من قبل، وماذا نزل بهم حين كفروا وعاندوا، ومعنى ذلك أن الله تعالى [قد]<sup>(٢)</sup> حذرهم بما يكون في الآخرة من ألوان العذاب، فلم يتعظوا، لما لم يكونوا يؤمنون<sup>(٣)</sup> بالبعث، فلما لم ينجع<sup>(٤)</sup> فيهم

- (١) في أ: الهداية.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: مؤمنين.
  - (٤) في أ: ينجح.

ذلك، حذرهم بعقوبات تنزل بهم لو لم ينتهوا عما هم فيه من الطغيان.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ﴾، أي: شدة أمرهم، ويحتمل أن يكون عاقبة أمرهم.

وقوله: ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ فيه إخبار أن ما نزل بهم من العذاب في الدنيا، لم يكفر عنهم الذنب، أعني: ذنب الكفر، وأن عذاب الدنيا إنما كان جزاء شرهم في الكفر، وأنه يعذبهم في الآخرة عذاب [الكفر والشرك]<sup>(١)</sup>، والله أعلم.

وقوله – تعالى–: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْلِبِهمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَقَالُوا أَبْشَرٌ يَهَدُونَنَا﴾.

فكأنه يريد بقوله: ﴿ذَلِكَ﴾ أي: تلك العقوبات التي نزلت بالأمم الماضية، إنما كان سببها: أن رسلهم كانت تأتيهم بالبينات، ﴿فَقَالُوا أَبَشَرٌ يَهَدُونَنَا»، وكان قولهم: ﴿أَبَشَرٌ يَهُدُونَا» تلقين إبليس؛ حيث لقنهم مخالفة الرسول وتكذيبه، وأنكم لو احتجتم إلى طاعته ففيكم من هو أعظم منه درجة وأكثر منزلة، فإذا لم تطيعوه فكيف تطيعون بشرًا مثلكم؟! وهذا كله عناد وخطأ، وذلك أنهم قد كانوا يعبدون الأصنام؛ تقليدا منهم لبشر؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿إِنَّا وَجَدَنَا عَلَىَ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىَ مَاتَدُهِم مُقْتَدُونَ» [الزخرف: ٣٣]، ومعلوم أن جعل الأصنام معبودا يعبدونه بقول البشر؛ تقليدا له – أكثر وأعظم من تصديق البشر: أنه رسول من عند الله – تعالى – عند قيام الدليل المعجز، فإذا استجازوا تقليد البشر في ذلك، فكيف لا استجازوا تصديق الرسول فيما يدعوهم إلى توحيد الله وطاعته فيما يرجع إليهم من المنافع والمضار، ولكنهم كانوا قوما سفهاء، فاتبعوا سفههم وعنادهم، والله أعلم.

وكذلك قولهم: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا سِخَرٌ مُبِيتُ﴾ [المائدة: ١١٠]، وكيف يكون سحرًا، وقد أتاهم بآيات أعجزتهم وأعجزت السحرة أن يأتوا بمثلها؟! ولكنهم عاندوا، ولم يجدوا حيلة سوى أن قالوا: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا سِخَرٌ مُبِينٌ﴾ [المائدة: ١١٠].

وقوله: ﴿فَكَفَرُوا وَتَوَلُّوا أَوَتَعَلُّوا أَوَاسْتَغْنِي ٱللَّهُ﴾.

أي: كفروا بالرسل ﴿وَتَوَلُّواْ ﴾: أعرضوا عن طاعته، وطاعة رسوله.

وقوله: ﴿وَٱسْتَغْنَى ٱللَّهُ ﴾ لم يسمع من أحد من المتكلمين يقول: ﴿وَٱسْتَغْنَى ٱللَّهُ ﴾ على الابتداء إلا ما ذكر في ظاهر هذه الآية، والقول [في الاستغناء فيما يريد به الإخبار جائز ؟ نحو قولك: الله مستغن، فأما أن تبتدئ، فتقول: الله مستغن، فيما فيه شك وريب، فإنه لا يجوز البداية به]<sup>(٢)</sup>.

- (١) في ب: الشرك والكفر.
- (٢) بدل ما بين المعقوفين في أ: بذاته به.

سورة التغابن الآيات: ٥ – ١٠

وقد غلط بعض المفسرين حيث قالوا: استغنى الله: بطاعة من أطاعه عن معصية من عصاه<sup>(١)</sup>؛ لأن الله تعالى لم يمتحن عباده بالطاعة والمعصية لمنافع يأملها أو مضرة يخشاها ويخافها، بل هو مستغنٍ بذاته عن ذلك في الأزل، والله أعلم.

ويجوز أن يكون في هذا إضمار، يعني: واستغنى الرسول عن طاعتهم بالله تعالى، أو يصرف الاستغناء إلى الإخبار عن ذاته: أنه مستغنٍ بذاته في الأزل، لا تمسه حاجة، وأنه لا يضره كفر من كفر، ولا ينفعه إيمان من آمن، بل إنما يحصل<sup>(٢)</sup> ذلك كله للممتحن بهما، والله أعلم.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَاللَّهُ غَنِّى حَمِيدٌ﴾. قد وصفنا معنى الغنى، وأما الحميد يحتمل وجهين:

أحدهما: يعنى: المحمود، أي: المستحق للحمد بذاته؛ إذ يستحق من كل أحد

الحمد على ما يحسن إليه، أو يحمل معنى الحميد على معنى الحامد، ووجه ذلك أن الله تعالى يحمد محاسن الخلق وآثار أفعالهم، وأن حقيقة تلك الأفعال من جهة التوفيق والتسديد إنما كانت به، وذلك غاية الكرم.

وقوله – عز وجل–: ﴿زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن لَن يُتِعَثُّوا قُلْ بَلَى وَرَبِّ لَنْبَعَثْنَ﴾.

قوله: ﴿قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي لَنْبُعَثُنَّ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أنه يجوز أن يكون هذا تعليما [لرسول الله]<sup>(٣)</sup> ﷺ أن يعلمه القسم تأكيدا؛ لما كان يخبر عن البعث، وكذلك جميع ما ذكر من القسم في القرآن يجوز أن يكون على هذا المعنى؛ لأن القسم إنما هو لنفي تهمة تمكنت، والله تعالى لا يتهم في خبره، والرسول هو الذي كانوا يتهمونه فيما يخبر؛ لما لم يثبت عندهم رسالته لعدم تأملهم في دلائله، فعلمه القسم؛ تأكيدا لما يخبر ونفيا للتهمة عما يقوله، والله أعلم.

ويجوز أن يكون هذا قسمًا مقابلا لما أقسم به الكفرة في أمر البعث؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْعَنِبِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُ بَلَى وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًا﴾ [النحل: ٣٨].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: أن أمر البعث على الله يسير هين لأنهم أنكروا البعث بعدما صاروا ترابا؛

- (۱) في ب: يعصيه.
- (٢) في أ: يحصوا.
- (٣) في ب: لرسوله.

فأخبر أن بعثهم وإعادتهم [أهون في عقولهم من إنشائهم، ولم يكونوا شيئًا؛ فكيف أنكروا قدرته على إعادتهم]<sup>(١)</sup> بعد أن صاروا ترابا، فأخبر – جل وعلا – أن ذلك على الله يسير . والوجه الثاني من التأويل : أن يذكر ما عملوا من خير أو شر أحصاه عليهم [كل]<sup>(٢)</sup> سر وعلانية وكل صغير وكبير؛ ليعاينوا ذلك في كتبهم، ويعلموا تحقيقًا : أنها على الله يسير .

وقوله – عز وجل–: ﴿فَتَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِۦ﴾.

يجوز أن يكون هذا صلة ما تقدم، وذلك أن الله تعالى ذكر ما نزل من العقوبة بالأمم الماضية، وأن ذلك إنما نزل بهم؛ لكفرهم بالله تعالى، وتكذيبهم الرسل، فآمنوا [أنتم بالله ورسوله]<sup>(٣)</sup> لئلا ينزل بكم ما نزل بهم من البأس والعقوبة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَالنَّورِ ٱلَذِى أَنزَلْنَاً﴾ النور: هو القرآن، ويجوز أن يكون سماه: نورًا؛ لأنه يبصر به حقيقة المذاهب في الطاعة والمعصية والإحسان والإساءة والإيمان والكفر كما يبصر بنور النهار حقيقة الأشياء من<sup>(٤)</sup> جيدها ورديئها، كذلك يبصر بهذا منافع الطاعة ومضار المعصية، فسمي: نورًا من هذا الوجه، والله أعلم.

وقوله: ﴿وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾.

أي: أن الله خبير بما تسرون وما تعلنون، فراقبوه وحافظوه في الحالين جميعًا، وفي هذا بيان أن الله تعالى عالم بما يعمله العباد في الأزل، وبما يكون منهم، وأنه ليس كما وصفه بعض الجهال، والله المستعان.

وقوله: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ ٱلْجَمَعْ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنَّغَائِنُّ﴾.

ذلك اليوم في الحقيقة يوم جمع وتفريق، وهو أيضًا في الحقيقة يوم تغابن وترابح، وإن ذكر أحدهما؛ دليل ذلك ما ذكر في غيرها من الآيات؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿فَرِيقُ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقُ فِي ٱلسَّعِبِ﴾ [الشورى: ٧]، وإلى ما ذكر في عقيب قوله: ﴿ذَلِكَ يَوْمُ ٱلنَّنَابُنُ﴾ [من قوله]<sup>(0)</sup>: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَبَعْمَلَ صَلِحًا يُكَفِّز عَنْهُ سَتِّالِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَحَرِي مِن أَنتَخَابُنُ﴾ [من قوله]<sup>(0)</sup>: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَبَعْمَلَ صَلِحًا يُكَفِّز عَنْهُ سَتِّالِهِ وَيُدْخِلُهُ جَنَّتِ بَحَرِي مِن أحدهما عن الآخر.

- ما بين المعقوفين سقط في أ.
  - (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: بالله ورسوله أنتم أيضًا.
  - (٤) في ب: في.
  - (٥) في ب: وقوله.

ثم الغبن يذكر في التجارات، والأصل في ذلك [عندنا]<sup>(١)</sup> أن كل سليم طبعه لا يخلو من<sup>(٢)</sup> عمل، وعمله لا يخلو من<sup>(٣)</sup> إحدى ثلاثة أوجه: إما أن يكون في مباح أو أمر أو نهي، ومعلوم أن من استعمل المباح فهو يستعين به في إقامة الأمر، إذ لا بد من البقاء لإقامة الأمر؛ وذلك باستعمال المباح والاشتغال بأسبابه، فكأنه في إقامة ذلك الأمر؛ فحقيقته ترجع إلى أن الأعمال في الحقيقة تنصرف إلى نوعين: إلى أمر ونهي، ومعلوم أن من كان في أمر، فهو تارك لما نُهِي عنه، ومن كان في نهي فهو تارك لما أمر به، والتجارة في الحقيقة هو أن يأخذ شيئًا [و] يترك شيئًا آخر، وإذا تحقق معنى التجارة في أعمال بني آدم، أطلق لها لفظ: التجارة.

قال: والدنيا لها ثلاثة أسماء: المتجر، والمزرع، والمسلك، وقد وصفنا معنى التجارة، وأما معنى المزرع؛ فلأجل أن كل من يعمل في الدنيا فإنما يعمل لعاقبة، ولا بد أن تكون عاقبته خيرا أو شرًّا، فكل من كانت عاقبته الخير فهو زارع للخير، ومن كانت عاقبته الشر، فهو زارع للشر، والله أعلم.

وأما معنى المسلك [والطريق، فلأجل أن الخلق لم يخلقوا في هذه الدنيا ليقروا فيها، وإنما خلقوا]<sup>(1)</sup> لأحد أمرين: [إما للثواب أو للعقاب]<sup>(٥)</sup> فكل من عمل عملا يفضي به إلى الثواب والجنة فكأنه يسلك طريق الجنة، وكل من عمل عملا يفضي به إلى النار؛ فكأنه يسلك طريق النار؛ فلذلك سمى: مسلكا وطريقا، والله أعلم.

ثم التغابن عندنا يجوز أن يكون معناه: أن أهل الكفر يغبنون في أهلهم وأموالهم في [الدار]<sup>(٢)</sup> الآخرة؛ لأنهم كانوا يتعاونون بهم في الدنيا، فحسبوا أنهم يكونون كذلك في الآخرة، فإذا لم يجدوا وصاروا يلعن بعضهم بعضا، غبنوا ما كانوا يأملونه منهم.

وقال بعضهم: إن لكل كافر في الجنة قصرا وبيتا وأهلا، فإذا صاروا إلى النار، ورث المؤمن أهله وقصره الذي كان له في الجنة؛ [فهذا هوالتغابن، ولكن هذا]<sup>(٧)</sup> غير صحيح عندنا؛ لأنه لا يحتمل أن يبني الله تعالى للكافر في الجنة بيتا مع علمه أنه لا يأتيه؛ لأن

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: عن.
- (٣) في ب: عن.
- (٤) ما بين المعقوفين سقط في ب.
- هي ب: أحدهما: الثواب، والثاني: العقاب.
  - (٦) سقط في أ.
  - (٧) في ب: فهو التغابن، وهذا.

هذا فعل من لا يعلم العواقب ومن هو عابث في فعله، جل الله تعالى عن مثل هذا الوصف، إلا أن يحمل على الوعد إن ثبت الخبر، أي: إن أسلم الكافر كان له ذلك المنزل في الجنة، وإن ارتد المسلم عن الإسلام، كان له ذلك المنزل في النار، وهو عالم أن عاقبة أمره ماذا: الكفر أو الإسلام؟ وأن مأواه النار أو الجنة وحكمه على ما علم وأراد، ولكن الله تعالى عالم بما كان وما يكون وبما لا يكون أن لو كان كيف يكون، فأخبر على ذلك، وإلا لم يصح، لما ذكرنا من المعنى، والله الموفق.

ويحتمل: أنه إنما سماه: يوم التغابن؛ لأن الدنيا جعلت أسواقا، والأحوال التي تكون لهم رءوس الأموال، والأعمال التي يعملون فيها ويكتسبون تجارة؛ قال الله تعالى: ﴿هَلَ أَذَلُكُمُ عَلَى تِحَرَّز نُبِحِكُم مِنَ عَذَابٍ أَلِمٍ ﴾ [الصف: ١٠]، ثم قال: ﴿نُوَمَنُونَ بِأَنَهَ وَرَسُولِهِ رَتُجَهَدُونَ فِى سَبِلِ اللهِ ... ﴾ الآية [الصف: ١١]، وقال في آية أخرى: ﴿إِنَّ اللَّهُ الشَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمُ ... ﴾ الآية [الصف: ١١]، وقال في آية أخرى: ﴿إِنَّ اللَّهُ السَّرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وقال: ﴿أُولَتَهِكَ اللَّذِينَ اللَّهَ وَالتوبة: ١١١] وقال ﴿الشَّرَوُا الضَّلَكَةَ بِالْهُدَىٰ ﴾ [البقرة: ١٦]، وقال: ﴿أُولَتَهِكَ الَذِينَ اللَّهَ وَالتوبة: ١١٩] وقال هُ الشَّرَوُ الضَّلَكَةَ بِالهُدَى ﴾ [البقرة: ٢١]، والفضل أو النقصان والزيادة، والله أعلم.

أو سماه: يوم التغابن؛ لما يظهر لهم في ذلك أنهم خسروا أو ربحوا، ولا يظهر لهم ذلك في الدنيا، ثم بين العمل الذي يربح عليه، والعمل الذي يخسر به، والتجارة التي يوصل بها إلى الأرباح، والتي يلحق بها الخسران، وهو ما قال: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَلَّهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّتَائِهِ وَنُدِّخِلَهُ جَنَّتَ بَحَرِى مِن تَخْلِهَا ٱلأَنْهَرُ ... ﴾ الآية ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا يِعَايَنَيَنَاً ... ﴾ الآية.

ثم قوله - عز وجل- ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِأَلْلَهِ وَيَعْمَلُ صَلِحًا﴾ .

يعني: ومن يؤمن بالله على ما جاءت به الرسل جملة، وأن له الخلق والأمر، ويؤمن بالرسل والبعث – فذلك هو الإيمان بالله تعالى.

وقوله: ﴿وَيَعْمَلُ صَلِحًا﴾.

[يعني: ومن يؤمن بالله ويعمل]<sup>(١)</sup> في إيمانه صالحا إلى أن يموت. وقوله: ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِعَايَتِيَنَآ﴾.

يعني: كفروا بوحدانية الله تعالى وبقدرته، وكذبوا بآياته، أي: بحججه، أو كذبوا بالبعث ﴿أُوْلَتَهِكَ أَصْحَنُبُ ٱلنَّارِ خَلِلِينَ فِيهَاً وَبِثْسَ ٱلْمَصِيرُ﴾. قوله تعالى: ﴿مَا أَسَابَ مِن مُصِبِبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ ٱنَّهُ وَمَن يُؤْمِنُ بِأَنَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَكُلَ شَيْءٍ عَلِيكُ () وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن تَوَلَيْنَتُمْ فَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَا الْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ () اللَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّهُ وَ هُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ () .

> وقوله – عز وجل– : ﴿مَآ أَصَّابَ مِن مُُصِيبَةٍ إِلَّا بِإِذِنِ ٱنَّةٍ﴾ . قال بعضهم : ﴿بِإِذِنِ ٱنَّهُ﴾ يعني : بأمر الله، وهو قول الحسن . وقال بعضهم : ﴿بِإِذِنِ ٱنَّهُ﴾ يعني : بعلم الله . وقال بعضهم : ﴿بِإِذِنِ ٱنَّهُ﴾ يعني : بمشيئة الله . ولكل من ذلك وجه :

فأما من قال: بأمر الله، فمعناه وحجته: أن هذه المصائب كلها عقوبات؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَمَا أَصَبَكُم مِن مُُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُونَ﴾ [الشورى: ٣٠].

ومعلوم أن جزاء ما كسبت يده عقوبة له، والتعذيب والعقوبة إنما يكون بأمر الله؛ فلذلك قال: معنى قوله: ﴿بِإِذْنِ ٱنْمَ<sup>ّتِ</sup>﴾ أي: بأمر الله.

لكن عندنا هذا يرجع إلى ما يصيبهم من أيدي الخلق، كقوله تعالى: ﴿قَنْتِلُوهُمُ يُعَذِّبْهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ﴾ [التوبة: ١٤]، وقوله: ﴿هَلْ تَرَبَّصُونَ ...﴾ إلى قوله: ﴿أَن يُصِيبَكُمُ اللَّهُ بِعَذَابٍ مِّنْ عِندِهِ أَوْ بِأَيْدِينَاً﴾ [التوبة: ٥٢] ونحو ذلك، وهذه المصائب لا تحتمل [تأويلاً للأمر]<sup>(۱)</sup> من الله تعالى.

ومن قال: بعلم الله، فوجه ذلك: أن هذه المصائب فيها إهلاك العبيد، وفي الشاهد أنه لا يحب أحدًا أن يعلم بما فيه هلاك عبيده وخدمه، فأخبر – عز وجل- أن هذه المصائب وإن كان فيها هلاك عبيده فإنما يكون ذلك بعلمه، وأن هلاكهم لا يضره، ولا ينقص من ملكه؛ لأن الله – سبحانه وتعالى – أنشأ ما أنشأ من الخلائق لحاجة لهم، ولمنفعة ترجع إليهم ومضرة تلحقهم؛ فحلول ما يحل بهم من المصائب لا يضره ولا ينفعه [لذلك كان علمها ما ذكر]<sup>(7)</sup>.

ومن قال: بمشيئة الله وإرادته فوجه ذلك: أن الله تعالى وعد وأوعد، ولا محالة يريد من عبيده ما يكون بوعيده عادلا وأن يضع وعده موضعه، وإذا كان كذلك ثبت أنه يريد من كل أحد ما يعلم أنه يكون منه؛ لأنه إذا خلق النار، وأوعد عليها، فلو أراد من كل منهم الطاعة، لكان إذا أحرق بالنار أحرق من أراد منه الطاعة فدخل في حد الجور، ولو كان

- (١) في أ: الأمر.
- (٢) في ب: لذلك على ما ذكر.

يريد [من كل منهم]<sup>(١)</sup> المعصية، لكان إذا أنجز وعده، وأدخله [الجنة، كان يضع ثوابه غير موضعه ويخرج عن حد الحكمة، وإذا كان]<sup>(٢)</sup> كذلك، ثبت أنه أراد من كل ما علم أنه يختاره، ويكون منه ليخرج فعله على الحكمة، والله الموفق.

ونحن نقول: قد ذكر الله تعالى الإذن في مواضع مختلفة، ولكل من ذلك وجه غير وجه صاحبه، فالواجب أن يصرف معناه في كل موضع إلى ما يليق<sup>(٣)</sup> به، والله أعلم. وقوله عز وجل: ﴿وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُمْ﴾.

قال أبو بكر : أي : من آمن بما شاهد<sup>(٤)</sup> من التدبير ، يهديه الله تعالى ؛ ليعلم أن من دبر هذا التدبير هو الذي ابتلاه بهذه المصيبة .

ويجوز أن يكون تأويله على وجه آخر، وهو أن يقول: من يؤمن بالله أن له الخلق والأمر – يهدِ قلبه؛ ليسكن، ويعلم أن الله أولى به؛ فيسترجع عند ذلك، وذلك تأويل من قرأ ﴿يهدأ قلبه﴾ أي: يسكن؛ من الهدوء وهو السكون، والله أعلم.

والثاني: يحتمل أن تكون هذه الهداية وإن خرجت على لفظ الإحداث، فليس على الإحداث ولكن معناه: أن إيمانه بالله تعالى إنما كان بهدايته منه؛ لأنه لا يجوز أن يكون الإيمان متقدما والهداية متأخرة، ولكن حين هداه، آمن بما هداه؛ وهذا على ما قال الله تعالى: ﴿اللهُ وَلِنُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يُخَرِجُهُم مِنَ ٱلظُلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورَ ﴾ [البقرة: ٢٥٧] فهدا خرج في الظاهر على لفظ الإحداث، ولكنه في الحقيقة ليس عليه ولكن على معنى أنهم لما آمنوا، أخرجهم بالإيمان من الظلمات إلى النور بعد الإيمان، فكذلك الأول، والله أعلم.

ويجوز أن يكون تأويله: أن الله يهدي قلبه، أي: يتوب عليه من الزلات عند الموت؛ على ما قال الله تعالى: ﴿وَيَتُوبَ إَلَيْهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِّ﴾ [الأحزاب: ٧٣].

وقيل: فيه لغات أربع ﴿يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ بنصب الياء والباء جميعًا، و ﴿يُهد قلبُه﴾ برفع الياء والباء جميعًا، و ﴿يَهْدَ قلبُه﴾ بفتح الياء وضم الباء، أي: يهتدي، و ﴿يَهْدِ قَلْبَهُ﴾ من السكون.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱللَّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيـمٌ﴾. الأصل في الأسماء المشتركة إذا أضيف شيء منها إلى الله تعالى، فحق التخصيص في

- (۱) في أ: منه.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في أ: يبني.
- (٤) في أ: شهّد.

الإضافة إليه أن يضاف<sup>(۱)</sup> بحق الكليات ليكون فرقا بينه وبين العباد فيقال : ﴿وَاللَّهُ بِحُلِ شَىْءٍ عَلِيمٌ ، ويقال في الخلق : فلان عليم بكذا على الخصوص، وليعلموا<sup>(٢)</sup> أن العبيد إنما يعملون ما يعملون بعلمه، وكذلك هذا في قوله : ﴿وَاللَّهُ عَلَى حُلِ شَىْءٍ قَرِيرُ ﴾ [البقرة : ٢٨٤] وهذا على المعتزلة؛ لأنهم يقولون : إن الله – عز وجل – ليس بقادر<sup>(۳)</sup> على كثير من الأشياء فكأنهم أشركوا في اسم القدرة غيره؛ لأنه لا أحد من الخلق إلا وله جزء من القدرة، فلو قلنا : إن الله تعالى يقدر على بعض [ولا يقدر على بعض]<sup>(٤)</sup> لسوينا بينه وبين خلقه، وشبهناه بهم، جل الله – سبحانه وتعالى – عن [مثل هذا الوصف]<sup>(٥)</sup>

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ﴾.

يعني: أطيعوا الله فيما تعبدكم به، وأطيعوا الرسول فيما أخبر عنه.

أو أطيعوا الله فيما أمركم وأطيعوا الرسول فيما دعاكم إليه، وهذا كله واحد إلا التعبُّد<sup>(٢)</sup>؛ فإنه لا يجوز أن يضاف إلى الرسول، وما سواه من الألفاظ من الأمر والدعاء والإخبار، فهو جائز أن يضاف [إلى الله تعالى]<sup>(٧)</sup> وإلى الرسول – عليه السلام –. وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِن تَوَلَيْتُمَ».

يعني: توليتم عن إجابة الرسول إلى ما دعاكم إليه وعن طاعته. وقوله: ﴿فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ﴾.

فيه بيان: أن توليهم عن إجابته وكفرهم به، لا يوجب تقصيرا في التبليغ. وقوله – عز وجل–: ﴿اللَهُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَا هُوَ﴾.

يجوز أن يكون هذا صلة ما تقدم من الآيات من قوله: ﴿ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴾ [التغابن: ١] و ﴿عَلِيمٌ ﴾ و ﴿يَعْلَمُ مَا تَسِرُونَتَ وَمَا تُعْلِنُونَتَ ﴾ [النحل: ١٩]، ثم قال الله الذي له الأوصاف التي تقدمت هو الذي لا إله إلا هو، أي: لا معبود إلا هو، وأن معبودهم ليس يجوز أن يكون معبودا؛ لتعريه عن هذه الأوصاف التي تقدم ذكرها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾.

- (١) في ب: أضاف.
- (٢) في ب: وليعلم.
- (٣) في ب: بقدير.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: ذلك.
- (٢) في أ: العبيد.
- (٧) في أ: إليه سبحانه وتعالى.

فيه بيان: أن معتمد المؤمنين على الله تعالى، وإن قلت أعوانهم وأنصارهم، وأنهم ليسوا كالمنافقين والكفرة؛ حيث تركوا اتباع المؤمنين لما رأوا من قلة الأتباع والأعوان لهم وأخبر أن المؤمنين بخلاف تلك الصفة، وأن ثقتهم واعتمادهم على الله تعالى ليس على كثرة الأنصار، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّبُا الَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِنَّ مِنْ أَزَوَجِكُمْ وَأَوَلَكِكُمْ عَدُوًا لَّكُمْ فَأَخَذَرُوهُمْ وَإِن تَعَفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيكُم () إِنَّمَا أَنوَلُكُمْ وَأَوْلَكَكُمْ وَأَوْ أَجُرُ عَظِيمٌ () فَأَنَقُوْا اللَّهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنفِقُوا خَبْرًا لِأَنفُسِكُمْ وَانْسِهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ () إِن تُقْرِضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُحْتَا يُفَلَعُهُ وَيَعْفِرُ شَكُورٌ حَلِيمٌ () عَنْفِهِ الْمُعْلِحُونَ () إِن تُقْرِضُوا اللَّهُ قَرْضًا حَسَنًا يُحْتَعُهُ لَكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَنْهُوْ شَكُورٌ حَلِيمٌ ()

وقوله – عَزَّ وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِنَّ مِنْ أَزْوَبِحِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًا لَّكُمْ فَاحْدَرُوهُمْ﴾.

يحتمل أن يكون على تحقيق العداوة، ويحتمل أن يكون على فعل العداوة؛ فإن كان على تحقيق العداوة فهو يحتمل وجهين:

أحدهما: عداوة ظاهرة، وهي عداوة الكفر والشرك؛ وذلك أنه كان في ذلك الزمان يسلم الرجل ويبقى ولده وزوجته على الكفر، فعلمهم الله تعالى صحبة الأولاد والزوجات: أنه إذا دعوكم إلى الكفر والشرك، فاحذروهم أن تطيعوهم وأن تعفوا عن عقوبتهم على ما دعوكم إليه، وتغفروا؛ فإن الله غفور رحيم.

ثم ذكر الله – عز وجل– في صحبة الأولاد والزوجات إذا كانوا كفارا – العفو والصفح، ولم يذكر ذلك في الوالدين المشركين، ولكنه أمره أن يصاحبهما في الدنيا معروفا لقوله: ﴿وَصَاحِبَّهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُوفَاً ﴾ [لقمان: ١٥]، فوجه ذلك – عندنا والله أعلم–: أن يجري سلطانه وغلبته وقهره على زوجته وولده، فأمره هاهنا بالعفو والصفح، وأما في الوالدين فليس يجري [له عليهما]<sup>(١)</sup> السلطان والقهر والغلبة؛ فلا معنى [للعفو والصفح]<sup>(٢)</sup> عنهما، لكنه أمر [أن يصاحبهما]<sup>(٣)</sup> في الدنيا معروفا وألا يطيعهما فيما أمراه من المنكر، والله أعلم.

ويحتمل أن تكون هذه العداوة عداوة مستورة، وهي عداوة النفاق، فكأنه قال: إن من أزواجكم وأولادكم عدوًا لكم وأنتم لا تشعرون، وإن تعفوا عن جنايتهم ولم تؤذوهم

- (١) في أ: عليهم.
- (٢) في ب: للصفح والعفو.
  - (٣) في أ: بمصاحبتهما.

سورة التغابن الآيات: ١٤ – ١٨

عليها وتصفحوا وتغفروا؛ فإن الله غفور رحيم؛ ألا ترى إلى ما حذر الله المؤمنين من أهل النفاق مع أنهم من الضعف والفشل[؛ كما أخبر الله]<sup>(١)</sup> – عز وجل – عنهم بقوله: ﴿يَحَسَبُونَ كُلَّ صَيِحَةٍ عَلَيَهٍمَّ هُرُ ٱلْعَدُقُ فَاَحْدَرَهُمَ ﴾ [المنافقون: ٤] فكذلك الأزواج والأولاد وإن كانوا تحت قهره [وغلبته، أمره]<sup>(٢)</sup> بالحذر عنهم، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون على فعل العداوة، ليس أنهم أعداء في الحقيقة، وذلك أنهم في المتعارف والمعتاد يدعون الآباء إلى البخل والمنع عن الإنفاق على غيرهم، ويشتد عليهم صنع أبيهم من الإحسان والبر في حق الناس، ويكرهون ذلك، وهذا في الظاهر فعل العدو؛ فيجوز أن يكون الله تعالى علم صحبة هؤلاء أن من أزواجكم وأولادكم من يظهر فعل العداوة فاحذروهم أن تمتنعوا عن وجوه الإحسان إليهم والتبرع بقولهم، وإن تعفوا عن صنيعهم بكم وتغفروا ﴿فَإِنَ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمُ ﴾. وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّمَا أَمَوَلُكُمُ وَأَوَلَنُدُكُمُ فِتَنَةٌ ﴾.

المفتون: [هو]<sup>(٣)</sup> المولع بالشيء العاشق له، فكأنه قال: إنما أموالكم وأولادكم معشوقكم؛ فلا يحملكم حبهم على أن تتركوا ابتغاء الأجر العظيم عند الله تعالى.

ويحتمل أن يكون معناه: أن الله تعالى لم يخلق الأزواج والأولاد لكم مجانا، وإنما خلقهم ليبتليكم، ويمتحنكم: أن كيف تعاملون الله تعالى فيما أمركم به ونهاكم عن حبهم، ثم أخبر أن الله عنده أجر عظيم؛ ليتحملوا المؤنة العظيمة في أوامره ونواهيه عن حبهم الأولاد والأموال، وهذا معنى ما قال بعضهم: إن الأزواج والأولاد كانوا يتعلقون بهم، ويقولون: ننشدك بالله أن [لا] تذرنا وتضيعنا، إذا أراد الرجل أن يهاجر إلى المدينة.

والأشبه ألا يكون هذا؛ لأن هذه الآية نزلت بالمدينة وأفعالهم هذه إنما كانت بمكة، إلا أن يكونوا كتبوا إليهم بها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَنْقُوْا أَلَنَّهُ مَا أَسْتَطَعْتُمُ ﴾.

قال بعضهم<sup>(٤)</sup>: نسخت هذه الآية قوله تعالى: ﴿ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ﴾ [آل عمران: ١٠٢] حيث أمر هاهنا بالاتقاء على قدر الاستطاعة، وثم بخلافه، ولكن هذا لا يستقيم؛ لأن قوله: ﴿ٱتَقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِمِهِ﴾ لا يراد به الاتقاء فيما لا يستطيعون لا فوق

- (١) في أ: فأخبر.
- (٢) في أ: أمرهم.
- (٣) سقط في ب.
- ٤) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٤٢١٢) و (٣٤٢١٣) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٣٤٦/٦).

الطاقة والاستطاعة، لكنه إن كان [فوجهه: أن]<sup>(١)</sup> ﴿أَتَقُوا ألَّهُ حَقَّ تُقَالِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] وإن هلكت فيه طاقتكم؛ لأنهم أمروا بتقوى تهلك به طاقتهم على ما قال: ﴿وَلَوَ أَنَّا كَنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوَا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُوا مِن دِيَرِكُمُ ﴾ [النساء: ٦٦]، ولو كتب عليهم أن يقتلوا أنفسهم جاز ولكنه تهلك طاقتهم فيه، فكذلك الأول، ثم قال: ﴿فَأَنَقُوا أَلَهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ بِنَا تخفيفا عليهم وتيسيرا والله أعلم.

ولكن الكلام في أن كيف قال: ﴿فَأَلَقُوْا أَلَنَهُ مَا أَسْتَطَعْتُمَ ﴾ ولم نكن نتقي لولا هذه الآية إلا ما استطعنا، ولكن معناه – والله أعلم-: على جهة البشارة: أنكم إذا قصدتم قصد التقوى، آتاكم الله – تعالى – الاستطاعة في تقواه، وهو كقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِيَنَهُمُ سُبُلَنَا ﴾ [العنكبوت: ٦٩]، وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَقَى . وَصَدَقَ يَأَنَّسُنَى . فَسَنُيَبَرُهُ لِلْبُسْرَى . وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَأَسْتَغْنَى ﴾ [الليل: ٥ ـ ٨].

وهذه الآية على المعتزلة؛ لأنهم يقولون: إن الاستطاعة تتقدم الفعل، وهي تزول عن الفاعل وتقدم عند الفعل، ولو كان كذلك كان يجعل قوله: ﴿فَأَنَقُوا اللَّهَ مَا اَسْتَطَعْتُمُ استطاعة زالت عنهم، وكذلك قوله: ﴿فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ [الأعراف: ١٤٥]، وكذلك قوله: ﴿خُدُوا مَا ءَاتَيْنَكُم بِقُوَّةٍ [البقرة: ٦٣]، زالت عنهم هذا مستحيل، والذي يؤيد قولنا قول الله جل ثناؤه: ﴿فَمَن لَمَر يَسْتَطِعُ فَإِطْعَامُ سِتِينَ مِسْكِيناً ﴾ [المجادلة: ٤]، والحاجة إلى هذه الاستطاعة تقع عند أداء البدل عن الأصل، فأما قبل ذلك إن كان مستطيعا أو غير مستطيع فهو سواء.

قوله تعالى: ﴿وَٱسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾.

أي: اسمعوا إلى ما أمركم الله تعالى به ورسوله.

أو يكون قوله: ﴿وَٱسْمَعُواَ﴾ بمعنى: أجيبوا لما أمركم الله به، وإلى ما دعاكم الله ورسوله؛ كقوله: «سمع الله لمن حمده»، أي أجابه.

وقوله - تعالى-: ﴿وَأَنْفِقُوا خَيْرًا لِأَنْفُسِكُمْ﴾.

أي: وأنفقوا مما رزقناكم<sup>(٢)</sup> خيرا لكم من أن تدعوا الإجابة لما أمركم والإنفاق مما رزقكم.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يُوَقَ شُحَ نَفْسِهِ ﴾ . قال سفيان بن عيينة : أي : ومن يوق ظلم نفسه، والشح : الظلم

- (١) في أ: فوجه.
- (٢) في ب: رزقتم.

[وقال بعضهم: الشح: البخل، الذي فيه الحرص.

قال: ﴿وَمَن يُوفَى شُحَّ نَفْسِهِ،﴾ ]<sup>(١)</sup> أضاف الوقاية إلى نفسه؛ ليعلم أن من اتقاه فإنما اتقاه بما وقاه الله تعالى بلطفه وكرمه، ألا ترى إلى قوله: ﴿قُوَّا أَنفُسَكُم وَأَهَلِكُم نَارًا﴾ [التحريم: ٦] كيف علمهم ذلك التقوى بقوله: ﴿وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١] [أن قولوا: وقنا عذاب النار؛ ليعلم أن]<sup>(٢)</sup> جميع أفعال العباد إنما تقوم وتصح بتدبير الله -تعالى – وتوفيقه وتسديده وتقديره، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿وَمَن يُوَقَ شُحَّ نَفْسِهِ. فَأُوْلَبِّكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ﴾ فيه أوجه من الدلالة:

أحدها: أن قوله: ﴿وَمَن يُوَقَ شُحَّ نَفَسِهِ،﴾ لم يبين فاعله، ففيه بيان أن في سلطان الله وملكه ما يقي به شح عبده، وأنه إذا وقاه شح نفسه أفلح، وكذلك في قوله: ﴿إِن يَنْصُرُكُمُ اللَّهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُ ﴾ [آل عمران: ١٦٠] إخبار أن من ينصره الله فلا يغلب، وقد يرى في الشاهد من لا يوق شح نفسه ألبتة، ومن قد يوق شح نفسه ولا يفلح، وقد نرى من يجاهد أعداءه فيغلب، مع ما وعده وأخبر أنه هو الغالب وأنه لا يغلب، فلا بد في ذلك مس أحد وجهين:

إما أن لم يكن لله تعالى النصرة في ملكه وسلطانه كما ادعى، فهو كاذب فيما ادعى، وإما أن آتاه من القوة ما يقي به شح نفسه فلم يفلح؛ فصار كاذبا في خبره.

[فأما المعتزلة فإنهم زعموا]<sup>(٣)</sup> أن الله تعالى قد آتى عبده جميع ما يقي به شح نفسه حتى لم يبق في خزانته شيء يؤتيه ليقي به شح نفسه – كذبة، وإذا لم يكن بد من نسبة الكذب إلى الله تعالى أو إلى المعتزلة، كانت المعتزلة أولى أن ينسبوا إلى الكذب من رب العالمين فيما أخبروا هم، وأن الله تعالى [فيما أخبر صادق]<sup>(٤)</sup> وأن في ملكه وسلطانه ما لم يؤت عبده ليقي به شح نفسه، والله المستعان.

وفيه دلالة على إبطال قول من قال: إن على الكفرة أداء هذه العبادات، والحقوق واجبة، وذلك أن الله تعالى وعد في هذه الآية أن من وقي شح نفسه، وأدى ما وجب عليه من هذه الحقوق فقد أفلح، وقد ترى الكافر في الشاهد [يوقى شح نفسه]<sup>(ه)</sup> ويؤدى

- (١) سقط في أ.
- (٢) بدل ما بين المعقوفين في أ: فإن.
- (٣) في أ: وأما إن كانت المعتزلة فيما زعمتم.
  - (٤) في ب: صادق فيما أخبر.
  - (٥) في ب: حيث وقي شح نفسه.

[حقوق أمواله]<sup>(۱)</sup> ويسخو بماله على الناس، ولا يفلح ولو كان عليه هذه الحقوق واجبة، لكان يحصل له الفلاح، ثبت أنه ليس عليه أداءها وإنما عليه قبولها، والله أعلم.

وفيه أن صاحب الكبيرة قد يرجى له الفلاح وإن لم يتب عن الكبيرة حتى مات؛ لأنا قد نرى صاحب الكبيرة قد يوقى شح نفسه، وقد وعد الله – عز وجل- أن من وقي شح نفسه، فهو من المفلحين، فإذا كان صاحب الكبيرة قد يوقى شح نفسه؛ فقد ثبت أنه يرجى له الفلاح، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿ إِن تُقْرِضُوا اللَّهَ فَرْضَبًا حَسَنًا يُضَنِعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ﴾، تولد من هذه الآيات ظنون فاسدة :

أحدها: ظن اليهود، حيث قالوا: إن الله فقير ونحن أغنياء؛ وذلك أنهم لما سمعوا أن الله تعالى يقول: ﴿إِن تُقْرِضُوا اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا﴾ والاستقراض في الشاهد يدل على الحاجة إلى ما يستقرض، وكذلك قوله – تعالى–: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمَر وَأَمُوَلَهُمَ﴾ [التوبة: ١١١]، والشراء يدل على حاجة في المشتري، وحيث استعمل عبيده في الأعمال، ثم قال: ﴿فَلَكُمُ أَبَرُ عَظِيمٌ﴾ [آل عمران: ١٧٩]، ورأوا أن من يستعمل آخر فإنما يستعمله في عمل ترجع منفعته عليه ويحتاج إلى عمله، ظنوا بذلك أن الله فقير وأنه محتاج.

وظنت المعتزلة أن أنفس العبيد وأملاكهم ملك لهم حقيقة ليس لله – تعالى – في شيء من ذلك ملك ولا تدبير، قالوا: وذلك أن الله تعالى استقرض من عبيده، والمرء في الشاهد لا يستقرض ملك نفسه، فلما استقرض واستباع دل أن هذه الأشياء<sup>(٢)</sup> كانت ملكا لهم حقيقة.

والذي يدل على أن قول المعتزلة على ما وصفنا : أن من قولهم : إن ليس لله تعالى أن يمرض أحدًا ولا يؤلم ذاته إلا بعوض، ومن لم يملك فعل شيء إلا بعوض أو بدل تبين أنه لا يملكه<sup>(٣)</sup>؛ فثبت على أن عندهم أنه لا يملك حقيقة، وأن حقيقة الملك فيه للعبيد.

ويشبه أن يكون ظن [اليهود والمعتزلة]<sup>(٤)</sup> جميعًا إنما تولد من قولهم: إن ليس لله تعالى أن يفعل بعبيده إلا ما هو أصلح لهم في دينهم، فذهبت اليهود إلى أن هذا لما كان حقًّا على الله أن يفعله لا محالة حتى إذا لم يفعله يكون جائرا، ومن كان مأخوذا بحق أو

- (١) في ب: زكاة ماله.
  - (٢) في أ: زكاة ماله.
    - (٣) في ب: يملك.
- ٤) في ب: المعتزلة واليهود.

سورة التغابن الآيات: ١٤ – ١٨

بشيء يفعله، ففيه بيان أن حقيقة ذلك الفعل لغيره حتى أخذ به لا محالة؛ لذلك قلنا: إن ظنونهم تولدت عن القول بالأصلح، والله المستعان.

وأما الحكماء وأهل العقل ومن انتفع بعقله، حمل هذه الآيات من الله تعالى على نهاية الكرم وغاية الغناء؛ لأن الله تعالى أعطى عبده، ثم استقرض منه ذلك الذي أعطاه؛ ليصير ذلك العطاء دائما ببدله الدائم، وهو النعيم في الآخرة، ومعلوم أن من أراد دوام عطاء من أعطاه فهو في غاية الكرم، وكذلك<sup>(۱)</sup> اشترى منه حياة فانية؛ [ليعطي له]<sup>(٢)</sup> حياة دائمة، وهذا من غاية الجود، ومن استعمل عبده في عمل يوصف بأنه جواد سخي ويشرف به، ويكرم ثم وعد له على ما فيه شرفه أجرًا دائمًا، دل على غناه، فثبت أنه أراد بهذه الآيات المستعان.

والذي يدل على غاية كرمه وغاية جوده: أن جعل ما نتصدق به على فقرائنا وما نصل به أرحامنا قرضا حسنا على نفسه، ووعد الأجر بعمل يعمله العبد لنفسه، وعلى عمل [على]<sup>(٣)</sup> العبد فعله لا محالة<sup>(٤)</sup>، ولا شك أن ذلك من غاية [الجود والكرم]<sup>(٥)</sup> والله المستعان.

ثم قوله: ﴿ إِن تُقْرِضُوا ٱللَّهَ قَرْضُهَا حَسَنًا﴾.

قال بعضهم: القرض: هو القطع، كأنه قال: اقطعوا شيئًا من أموالكم لله تعالى قطعا حسنا.

وقال بعضهم: اقرضوا، أي: اجعلوا ما تتصدقون به مما فضل عن حاجاتكم على فقرائكم قرضا حسنا على الله تعالى يؤتكم أجره عند حاجتكم إليه. وقوله: ﴿يُضَنِعِفْهُ لَكُمْ﴾.

يعني: يضاعف ما يعطيكم في الآخرة من الثواب الذي تكرمون به، بما شرفتم به، وتزينتم في الدنيا بالتصدق. وقوله: ﴿وَلَقَهُ شَكُوُرُ حَلِيهُرَ﴾.

وقوله. «والله سعور حييم» . يعني: شكور؛ حيث شكر لكم على ما أعطيتموه شيئًا هو أعطاكم إياه.

- (۱) في ب: ولذا.
- (٢) في ب: ليعطيه.
  - (٣) سقط في أ.
- (٤) في ب: لا محالة أجرًا.
- (٥) في ب: الكرم والجود.

وقوله: ﴿ حَلِيمُ ﴾ . وصف نفسه بالحلم، وعلى قول المعتزلة لا يتحقق هذا الوصف؛ لأنهم يقولون: إنه إذا وجبت العقوبة، فليس لله تعالى أن يؤخرها كرمًا منه، وأنه فيما أخرها كان ذلك حقًّا عليه؛ حيث رأى الأصلح في تأخيرها، ومعلوم أن من أدى حقًّا عليه لم يوصف بالحلم، ولكنه يقال: إنه ينفي الجور<sup>(۱)</sup>، والحليم من يحلم عن عقوبة لزمت فيؤخرها ويتركها ويعفو صاحبها عنها؛ فيوصف بالحلم عند ذلك، وأما أن يكون عليه تأخيرها، فلا يوصف بالحلم في هذا الموضع، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَنِلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ﴾.

يعني: عالم ما غاب من أفعال الخلق عن الملائكة، وعالم بما شهدوا من أفعالهم، وعالم بما غاب عن العباد، وبما شهده العباد.

وقوله: ﴿ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾.

[العزيز]: الذي لا يعجزه شيء، والحكيم: الذي لا يلحقه الخطأ في تدبيره، ثم المعتاد في القرآن أنه يذكر العزيز الحكيم بعد ذكره خلق الكفرة؛ ليعلم أن فسادهم لا يوجب وهُنًا في حكمته وتدبيره، ولا يبطل عزه وسلطانه؛ لأن من صنع إلى آخر شيئًا يعلم أنه يفسد؛ دل ذلك على جهله بالتدبير وإذا استعمل عبده بما يهلكه؛ دل على ذله فأخبر بعد خلق الكفرة: أنه عزيز ليعلم أن كفرهم لا يوجب نقصا في عزه، ولا يدخل ذلا عليه، وأن فسادهم لا يخرجه عن الحكمة والتدبير، [والله أعلم بالصواب]<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

(1) في أ: يبقى الجود.
 (۲) في ب: والله المستعان.

## سورة الطلاق وهي مدنية

## بِسْمِ أَنَّهِ ٱلْتَخْمَنِ ٱلرَّجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا النَّيْ إِذَا طَلَقْتُمُ النِسَاة فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَتِهِنَ وَآحْصُوا العِدَةً وَاتَقُوا اللَهَ رَبَّحُمَّ اللَّهِ تُخْرِحُوهُنَ مِنْ بُبُوتِهِنَ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَا آن يَأْتِينَ بِفَحِشَة مُبَيَنَةً وَبَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَن يَتَعَدَ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدَّ ظَلَمَ نَفْسَهُ لَا تَدْرِى لَعَلَ اللَه يُحْدِثُ بَعْد ذَلِكَ أَمْرًا ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَسَكُوهُنَ يِمَعْرُوفٍ أَوَ فَارْقُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ وَأَسْهِدُوا ذَوَى عَدَل مِنكُم وَأَقِيمُوا الشَّهَدَةَ لِيَقَ ذَلِكَمُ مَوْوَلَ أَعَ بَاللَّهُ وَاللَّعُورِ آلَاللَهُ بَعْرُونٍ وَأَسْهِدُوا ذَوَى عَدَل مِنكُم وَأَقِيمُوا الشَّهَدَةُ لِيقَو ذَلِكُمُ مَ يُوعَظُ بِهِ مَن كَانَ يُؤْمِنُ فَهُو حَمْدُهُ وَاللَّعُورِ أَنْسَهُ وَا ذَوَى عَدَل مِنكُم وَأَقِيمُوا الشَّهَدَةُ لِيقَر وَالتَّهُ وَاللَّهُ مَنْ عَنْكُم أَن يُؤْمِنُ فَهُو حَمْدُهُ أَن يَعْتَعُونُ وَأَسْهِدُوا ذَوَى عَدَل مِنكُم وَأَقِيمُوا الشَّهَدَةُ لِيقَر وَالتَتَعُومُ أَن وَالْتُوهُ مَنْ حَمْدُهُ أَنْ اللَهُ بَلِيعُ أَمْرُوءُ قَدْ جَعَلَ لَهُ بِعَنْ وَالْتَنِي وَالْتَنْهُ مِنْ عَبْعُ وَلَى اللَّهُ لِيقَتْ مِنْ عَنْعُولُ اللَّهُ وَالتَعْذُونُ عَنْ عَنْتُمُ أَنْ وَالْتَنْ فَوْقُولُ مِنْ الْمَعْذَى وَلَا يَعْدَعُهُنَ أَنْ الْمَعْتَنَ فَقَتَ وَيُعْظِمُ لَهُ اللَّهُ مَنْهُ بَلِعُ أَمْرُوءُ قَدَ عَمْدُهُ أَشْهُمُ وَالَتِنِي لَدَ يَعْمَى مَا الْعَا وَعَنْ يَتَى اللَهُ يَعْعَدُ وَلَكَ اللَهُ الْنَهُ عَمْ أَنْ اللَهُ مِنْ أَعْمَا اللَهُ عَنْعَوْ وَعَنْ يَقْوَلُكُو إِنِ اتَوْبَعُونُ عَلَيْهُ أَنْ مَنْ عَنْ عَمْ عَنْ عَنْ عَالَهُ الْنَهُ الْمَنْ الْعَالَى وَ وَعَنْعَظِمُ لَهُ الْعَنْوَ الْنَعْمَ إِنَ اتَعْهُ مِنْ أَمْوَةً عَنْعَا عَنْ يَعْتَعْهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْعَنُ وَالْتَنْ وَالْتَنْ وَالْتَعَا عَنْ وَيَنَ اللَهُ عَنْعَو الللَهُ عَنْ مَنْهُ الْمُعْتَى أَنْهُ لِنُعْ وَالْتَنْ الللَهُ عَنْتَعَا عَالَيْهُ وَالْتَعُولُ عَنْتُ أَنْ أَعْتُ وَعَنْ عَنْعُولُونُ اللَهُ عَمْرُ وَالْنَهُ مَنْ أَنْ عَنْ عَالَهُ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْتُ مَا اللَهُ مَا الللَهُ أَنْ الْعَنْوَى أَنْ الْعُولُ أَنْ الْنَهُ وَالْعُولُ الْعُنْعُو فَا أَعْنُو أَعْنَ عَائَنُو وَا أَعْنُو وَا عَنْ وَالَقُ

قوله – عز وجل–: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّنِّيُّ إِذَا طَلَقْتُمُ ٱلْنِسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾:

فإنه يخرج على الإضمار -والله أعلم- كأنه يقول: ياأيها النبي قل لأمتك: إذا أردتم أن تطلقوا نساءكم فطلقوهن لعدتهن؛ والدليل على أنه هكذا؛ فإنه يخرج الخطاب بعده كله للجماعة؛ حيث قال: ﴿إِذَا طَلَقَتْمُ ٱلنِّسَاءَ فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾ أو خاطب به النبي [والمراد أمته]<sup>(١)</sup> وذلك كثير في القرآن.

ثم قوله: ﴿فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَتِهِنَّ﴾ أمر بالطلاق للعدة، ولم يبين أن الطلاق للعدة كيف يكون؟ وذكر في بعض القراءات ﴿فطلقوهن لِقُبُلِ عدتهن﴾، ثم ترك بيان ذلك لا يخلو: إما أن يكون الرسول – عليه السلام – قد بين ذلك لهم، فعرفوا ذلك؛ فلم يبين لهم ذلك في الآية، أو جعل معرفة بيان ذلك إليهم؛ ليعرفوا بالاجتهاد.

ثم قوله: ﴿لقبل عدتهن﴾ يحتمل أول عدتهن، ويحتمل ما يقابل عدتهن وهو الحيض من المقابلة فمن يقول: الاعتداد بالأطهار يجعل القبل كناية عن أول الطهر<sup>(٢)</sup>، ومن

- (١) في ب: والمراد منه غيره.
  - (٢) في ب: التطهير.

يقولها بالحيض يجعل القبل ما يقابل العدة وهو الحيض، ثم لنا أن ننظر أي التأويلين أقرب؟

وقد أجمعوا أن له أن يطلقها في آخر الطهر إذا لم يجامعها فيه، دل أن تأويل القبل بما<sup>(۱)</sup> يقابل العدة أحق<sup>(۲)</sup> وهو الحيض، [والاعتداد به]<sup>(۳)</sup> أولى، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَحْصُوا ٱلْعِدَّةَ﴾.

> يخرج على وجهين: أحدهما: احفظوا الحقوق والأحكام التي تجب في العدة؛ فأدوها.

والثاني: احفظوا نفس ما تعتدون به، وهو عدد الحيض الذي بها تعتدون؛ لئلا تزاد ولا تنقص.

ثم جعل الإحصاء إلى الأزواج، يحتمل وجهين: أحدهما: أنهم هم الذين تلزمهم الحقوق والمؤن. والثاني: أنه بهم يقع تحصين الأولاد في العدة، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَاتَقُوا ٱللَهَ رَبَّكُمٌ لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَ وَلَا يَخْرُجْنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ يِفَحِشَةٍ مُبَيَّنَةٍ﴾.

دل قوله: ﴿مِنْ بَيُوتِـهِنَ﴾ على صحة مسألة لأصحابنا –رحمهم الله– فيمن حلف ألا يدخل بيت فلان، فدخل بيتا هو فيه بإعارة [أو إجارة]<sup>(٤)</sup> أنه يحنث.

ووجه ذلك: أن الله تعالى أضاف البيوت إليهن وإن كان حقيقة الملك للأزواج فيها، ألا ترى إلى قوله: ﴿ أَسَكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنتُمَ؟، ثم قال: ﴿لَا تُخَرِّجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ؟؛ فدل قوله ﴿مِنْ بُيُوتِهِنَ؟: أنه أراد به البيوت التي أسكنهن الأزواج فيها، وإذا صحت هذه الإضافة؛ دل على صحة المذهب.

وقال الشافعي فيمن حلف لا يدخل مسكن فلان، فدخل مسكنا هو فيه بإعارة: إنه يحنث، وقال فيمن حلف لا يدخل بيت فلان: إنه لا يحنث، واحتج في المسكن: أنه إنما يحنث؛ لأنه وجد حقيقة السكنى من المحلوف عليه، فإن كان هذا هو الدليل على الحنث، فالواجب عليه أن يحنثه في البيت؛ لوجود البيتوتة على ما حنثه في المسكن،

- (۱) فی ب: ما.
- (٢) في أ: أخف.
- (٣) في أ: لا عند أدائه.
  - (٤) في أ: داره.

## لوجود السكني.

وبعد: فإن الحنث أقرب في البيت؛ لأن الله تعالى أضاف البيوت إليهن في كتابه وإن كن هن فيها بإعارة ولم يوجد في السكنى ذلك، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَآ أَن يَأْتِينَ بِفَنجِشَةٍ مُبَيِّنَةًٍ﴾.

و ﴿مبيَّنة﴾ قرئا جميعًا: فمنهم من حمل الاستثناء [بقوله: ﴿إِلَاَّ﴾ ]<sup>(١)</sup> على قوله: ﴿لَا تُخَرِّجُوهُنَّ مِنُ بُيُوتِهِنَّ﴾، وصرفه إليه.

ومنهم من صرفه إلى قوله: ﴿وَلَا يَخْرُجْنَ﴾ ولكل من ذلك وجهان:

فأما من حمله على قوله: ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَ؟ فإنه جعله استثناء، وللاستثناء وجهان: أحدهما: لا تخرجوهن إلا أن يأتين بفاحشة مبينة أي: بزنى يزنين، فتخرجوهن؛ لإقامة الحد عليهن.

أو لا تخرجوهن إلا أن يظهر منهن بذاءة اللسان على أهل أزواجهن فتخرجوهن؛ لمكان البذاءة التي في لسانهن.

ومن حمله على قوله: ﴿وَلَا يَغَرُجْنَ﴾؛ فإنه يجعل معنى قوله: ﴿إِلَاّ﴾ على معنى: لكن؛ كما قيل في قوله تعالى: ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا إِلَّا سَلَمًاً﴾ [مريم: ٦٢]، أي: لا يسمعون فيها لغوا، ولكن سلاما، إذ لا يحتمل استثناء السلام من اللغو؛ لما ليس في جملة اللغو سلام؛ فيستثنى منه فكذلك قوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَخَرُجْنَ إِلَّا أَن يَأْتِينَ بِفَحِشَةٍ» فكأنه قال: لا يخرجن، ولكن إذا خرجن فخروجهن فاحشة، ويدل هذا على أن النهي لنفس الخروج، لا للانتقال.

ووجه آخر في ذلك، وهو : ألا يخرجن إلا أن يأتين بفاحشة، فإنهن إذا خرجن، خشي عليهن أن يأتين بفاحشة مبينة كما روي عن النبي ﷺ أنه قال : «أيما عبد تزوج بغير إذن مولاه فهو عاهر»<sup>(٢)</sup>، وكان المعنى من ذلك : أنه إذا تزوج فوطئ فهو عاهر، ولكن نهي عن النكاح؛ لأنه يخشى عليه في النكاح أن يطأها فيصير عاهرا، لا أن يكون نفس التزوج منه زنى، فكذلك ﴿وَلَا يَخَرُجْنَ إِلَا أَن يَأْتِينَ بِفَكِصَةٍ ﴾ فيكون النهي لا عن نفس الخروج، ولكن لكونه سببا للفاحشة في الجملة، وطريقا إليها.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿مُبَيِّنَةً﴾.

- (١) سقط في ب.
- (٢) أخرجه الترمذي (٢/ ٤٠٤) أبواب النكاح، باب: ما جاء في نكاح العبد (١١١١) و(١١١٢) وأبو داود (١/ ٦٣٣) كتاب النكاح، باب: في نكاح العبد (٢٠٧٨) من حديث جابر بن عبد الله، وقال الترمذي: حديث حسن.

فمن قرأ ﴿مُبَيِّنَةً﴾ بالخفض فمعناه: أن نفس الفاحشة إذا تفكر فيها المرء، ونظر تبين له: أنها فاحشة.

> ومن قرأ ﴿مبيَّنة﴾ بالفتح، عني به: أنها مبينة بالبراهين والحجج. وقوله – عز وجل–: ﴿وَتِلَكَ حُدُودُ ٱللَّهِ﴾.

الحدود: الموانع والنواهي، لا يحل مجاوزتها، ومن ذلك سمي الحداد: حدادًا؛ لأنه يمنع تحديده<sup>(۱)</sup> كل أنواع أمتعته<sup>(۲)</sup> أن تجاوز حدها الذي جعل لها، والحد في الحقيقة هو: النهاية التي يُنتهى إليها فلا يجاوز، وإذا كان كذلك كان الخيار إلى صاحب التأويل: فإن شاء حمله على الحد بين الطاعة والمعصية [أو بين]<sup>(۳)</sup> الحلال والحرام؛ حيث ذكر في هذه الآية أنواعا من النهي؛ فسمي ذلك كله: حدودًا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يَتَعَدَّ خُدُودَ ٱللَّهِ فَقَدَّ ظَلَمَ نَفْسَةً﴾.

أي: ضر نفسه، ويجوز أن يكون المعنى منه، أي: إن جاوز هذا الحد الذي جعله لله تعالى، فقد وضع نفسه مكانا لم يضعه فيه ربه، والظلم في الحقيقة وضع الشيء في غير موضعه.

والتأويل الآخر: أن<sup>(٤)</sup> من جاوز موانع الله ونواهيه، فقد ظلم نفسه؛ دل هذا على أن منافع هذه النواهي ومضارها لا ترجع إلى الله، بل ترجع نفس الممتحنين<sup>(٥)</sup>. وقوله – عز وجل–: ﴿لَعَلَ اللَّهَ يُحَدِثُ بَعَدَ ذَلِكَ أَمْرًا﴾.

أي: لا يطلق؛ فإنه إذا طلق لا يدرى لعل الله يحدث بعد ذلك ندامة على ما سبق من فعله أو رغبة فيها؛ فيكون فيه دلالة النهي عن نفس الطلاق، وقد بينا كراهة نفس الطلاق في الحكمة في أنه ليس من نوع ما يتقرب به؛ فيكون فيه [الزيادة في القربة]<sup>(٢)</sup> ولا مما يستمتع به فيكون فيه زيادة في الاستمتاع، بل المقصود منه التأديب والمُخْلَصُ، وفي الواحدة كفاية عما<sup>(٧)</sup> زاد عليها؛ فكان في هذه الآية دلالة النهي عن نفس الطلاق، وعن الزيادة على الواحدة والله أعلم.

- (۱) في ب: بحديدة.
  - (٢) في أ: فيه.
- (٣) في ب: أو ما بين.
  - (٤) في ب: أي.
- هي أ: رجع نفس الممتحن.
  - (٦) في ب: زيادة في القرابة.
     (٧) في ب: فيما.

قال: فإن كان تأويل قوله – عز وجل– ﴿لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا﴾ هو الرغبة فيها أو الندامة على ما سبق منه؛ فإنه دلالة على إبطال قول المعتزلة؛ لأن الرغبة والندامة جميعًا من فعل العباد، والله تعالى قد أضاف ذلك إلى نفسه بقوله: ﴿لَا تَدْرِى لَعَلَ ٱللَّهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْرًا﴾، وإذا كان كذلك، ثبت أن لله تعالى في إحداث أفعال<sup>(۱)</sup> العباد صنعا وتدبيرا، والله أعلم.

وقال أصحاب الشافعى: إن قوله ﴿ فَطَلِقُوهُنَّ ﴾ يدل على تعليم الوقت في الطلاق دون العدد، فله أن يطلقها في الوقت أي عدد كان، ولا يستقيم ذلك؛ لأن التأويل إنما يستقيم على أحد وجهين: إما [على ما]<sup>(٢)</sup> جرى به التفاهم في العادات بين العباد، وإما على ما جرى به التفاهم في حق الحكمة، وليس يفهم من قوله: ﴿ فَطَلِقُوهُنَّ ﴾ العدد الثلاث على واحد من الوجهين اللذين وصفناهما<sup>(٣)</sup>؛ ألا ترى أن من قال لآخر: طلق امرأتي، لم يجز أن يطلقها ثلاثا إلا أن يكون نوى ثلاثًا؛ فثبت أنه لا يفهم به في [عبارته لفظ]<sup>(٢)</sup> الثلاث .

وأما وجه الحكمة؛ فلما ذكرنا: أن الطلاق ليس مما يتقرب به رغبة<sup>(٥)</sup> في الاستكثار منه زيادة في القربة، ولا مما يستمتع فيستكثر منه زيادة في الانتفاع، وإنما المراد منه التأديب و<sup>(٦)</sup> المخلص، وما كان مخرجه هذا المخرج، كان في حد الرخصة وما خرج مخرج الرخص، لم يعتد به عما وقعت به الرخصة، وإذا ثبت ما وصفنا، ثبت أنه لا يجوز الفهم من قوله تعالى: ﴿فَطَلِقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ﴾ الثلاث، والتعليم في العدد أليق به من الوقت؛ لأنه لا ضرر يلحقه في تعديه عن الوقت المجعول له فيه الطلاق، ولا شك أنه يلحقه الضرر في تعديه في العدد والزيادة منه، والله أعلم.

ومما يدل على أن المراد من قوله ﴿فَطَلِقُوهُنَ﴾ ليس عدد الثلاث قوله : ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾، ولا شك أنه إذا أوقع عليها ثلاثا، لم يملك إمساكها، ومعلوم أن قوله : ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ﴾ الطلاق المتقدم من قوله : ﴿فَطَلِقُوهُنَّ﴾، ولو كان المراد عدد الثلاث، لم يكن لقوله : ﴿فَآَمْسِكُوهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِفُوهُنَّ﴾ معنى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾، فيه فوائد

- (۱) في ب: فعل.
- (٢) في أ: عليهاً.
- (٣) في أ: وضعناهما.
- (٤) في ب: عادة اللفظ.
  - (٥) في ب: فرغب.
    - (٦) في ب: أو.

شتى، وأدلة متفرقة من الفقه والأحكام:

أحدها: أن الله تعالى قال: ﴿فَلَمَسِكُوْهُنَ بِمَعْرُوفٍ أَوَ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾ والمعروف إليها في المتعارف من نوع الفعل أظهر من نوع القول؛ لأنه إنما يحسن إليها، استمتاعا وإنفاقا ونحو ذلك، فذلك نوعه نوع الفعل؛ فثبت أن حقيقة الإمساك بالمعروف في الأفعال؛ فلذلك قلنا: إنه إذا راجعها بالفعل يكون مراجعًا؛ فإن قيل: أليس قال الله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدَلٍ مِنكُرُ؟ والإشهاد على الفعل غير صحيح؟

فجوابه أن يقال: إن الله تعالى قال: ﴿وَأَشْهِدُواَ﴾، ومعلوم أن هذا لو كان بحضرة الشهود، لم يكن للإشهاد معنى، بل إذا سمعوا ذلك، [صاروا شهداء]<sup>(١)</sup> أشهدوا أو لم يشهدوا، وإذا كان كذلك، ثبت أن المعنى من هذا الإشهاد على الإمساك المتقدم، وذلك في الأفعال مستقيم، والله أعلم.

ووجه آخر: وهو أن كل عقد استقام بغير شهود جرى فيه الأمر بالإشهاد نحو قوله: ﴿وَأَشْهِدُوَا إِذَا تَبَايَعْتُمُمْ [البقرة: ٢٨٢]، وكل ما جعل الشهود فيه شرطا لقوام العقد، جرى الذكر فيه «لا . . . إلا» بشهود، نحو قوله: «لا نكاح إلا بشهود»، فلما جرى الذكر في هذه الآية بالأمر بالإشهاد بقوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدْلِ مِنكُرُ ، ثبت أنه يستقيم من غير شهود، والله أعلم.

ثم في قوله: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَأَمْسِكُوْهُنَ بِمَعْرُوفٍ كَاللّه على أن المراد من الأقراء هو الحيض؛ فإنه ذكر نوع هذا في كتاب الله في مواضع؛ قال الله تعالى في موضع: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَنَ فِي آنفُسِهِنَ بِٱلْمَعْرُفِ (البقرة: ٢٣٤]، وقال في آية أخرى: ﴿ فَبَلَغَنَ آجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَ (البقرة: ٢٣٢]، وقال في هذا أحرى: ﴿ فَبَلَغَنَ آجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَ (البقرة: ٢٣٢]، وقال في هذا الموضع: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلَا تَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَ الموضع: (البقرة: ٢٣٢]، وقال في هذا الموضع: ﴿ فَإِذَا بَلَغَنَ أَجَلَهُنَ فَلَا يَعْضُلُوهُنَ أَن يَنكِحْنَ أَزَوَجَهُنَ المعاني هذه الألفاظ مختلفة وإن وانقضاء الأجل، والثاني على الإشراف عليه، وأحق ما يكون في حق الإسراف على وانقضاء الأجل، والثاني على الإشراف عليه، وأحق ما يكون في حق الإسراف على أحق بهن ما لم [يتم بلوغ الأجل]<sup>(٢)</sup> لا بعده، وإذا ثبت أن المعنى من قوله: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ في هذا الموضع هو الإشراف على البلوغ والقرب من القضاء الأجل، وهم أحق بهن ما لم [يتم بلوغ الأجل]<sup>(٢)</sup> لا بعده، وإذا ثبت أن المعنى من قوله: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَ في هذا الموضع هو الإشراف على البلوغ والقرب من انقضاء الأجل، وهم أُجَلَهُنَ في في هذا الموضع هو الإشراف على البلوغ والقرب من انقضاء الأجل دون التمام، أُبَعَنَهُنَ في هذا الموضع هو الإشراف على البلوغ والقرب من انقضاء الأجل دون التمام،

- (١) في ب: كانوا شهودًا.
  - (٢) في ب: تتم المدة.

على البلوغ؛ لأنه لا نهاية لأكثر الطهر، وأما الحيض فإنه له غاية معلومة؛ لأن أيامها لا تخلو إما أن تكون عشرا أو دون العشر، فإن كان عشرا فيعرف بالعد، وإن كان دون العشر فإن دمها إذا انقطع راجعها قبل أن تغتسل، وذلك وقت إشراف أجلها على البلوغ، والأطهار ليس يتحقق فيها المعنى الذي وصفنا، والله أعلم.

ثم قال هاهنا: ﴿ فَأَمْسِكُوْهُنَ بِمَعْرُوفٍ ﴾؛ فدل الأمر بالإمساك في الظاهر أنها ما دامت في العدة، فهي على ملكه، وقال في موضع آخر: ﴿ وَبَعُولَهُنَ أَخَقُ مِرَدِهِنَ فِي ذَلِكَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨]؛ فدل على أنه قد وقع شيء من الزوال حتى أمره بردها؛ فيكون حجة للشافعي في أن الطلاق الرجعي يحرم الوطء، ولكن المعنى<sup>(١)</sup> عندنا في هذا – والله أعلم-: أنا قد عرفنا بقوله: ﴿ أَوَ فَارِقُوهُنَ ﴾ بعد وجود الطلاق المتقدم: أنه لم يرد به الفرقة للحال، ولكن معناه: اتركوهن حتى تنقضي عدتهن، فتفارقوهن؛ فثبت أنه قد وقع شيء من شبهة الفراق بالطلاق، وهو أن صار الفراق مستحقًّا لازما حال انقضاء العدة؛ فيكون له عَرَض الوجود للحال، فقال: ﴿ فَآمَسِكُوهُنَ ﴾ على إبقائهن على أصل الملك، وقال: عَرَفُولَهُنَ أَحَقُ مِرَدِهِنَ ﴾ [البقرة: ٢٢٨] في ذلك؛ لرفع تلك الشبهة الواقعة بالطلاق؛ وهذا على سبيل ما قال تعالى: ﴿ لِلَذِينَ يُؤَلُونَ مِن ذِمَاتِهِ مَرَبُعُمُ أَرَبَعَة أَشَهُرٌ فَإِن فَآءُو فَإِنَ أَنَهُ مَعْدَ عَرَفُولُهُنَ أَحَقُ أَنَهُ مَعْنَهُ إلى العال المالة المائة العدة؛ فيكون من شبهة الفراق بالطلاق، وهو أن صار الفراق مستحقًا لازما حال انقضاء العدة؛ فيكون عمر الما المواق الملك، فقال: ﴿ فَأَمَسِكُوهُنَ على إبقائهن على أصل الملك، وقال: عَرَفُولُهُولَهُنَ أَحَقُ مُوَقِعَ أَنَهُ إلى أَنَهُ أَسْ عَلَهُ مَعْنَا مَالمالك، وقال: عَرَفُولُهُولُهُنُ أَحَقُ أَنَهُ مَعْنَهُ إلى المائي المائية الواقعة بالطلاق، وهذا عَرَفُولُ الطَلَقَ فَإِنَ أَللَهُ سَعِيمُ عَلَيمُ الله الشبهة الواقعة بالطلاق؛ وهذا

وكان الفيء هو الرجوع، ومعلوم أنه لم يقع بالإيلاء شيء من الفرقة، ولكن لما كان الإيلاء موجبا للبينونة في العقد، أوجب في الحال شبهة الفرقة، وهو استحقاق الزوال، فذكر الفيء؛ لرفع تلك الشبهة؛ وكان تركها منه لا يفيء إليها عزم منه على الطلاق، فكذلك الأول والله أعلم.

والمعروف إذا صنع إليك إنسان صنيعة، فعرفتها واستحسنتها، فهو معروف، وما دفعته وأنكرته، فليس بمعروف.

> أو هو الذي عَرَّفَنا اللهُ – تعالى – من المراجعة والمفارقة. ثم المعروف في الحقيقة ما تطمئن إليه القلوب وتسكن عنده الأنفس. ديمة في ترم مد سرم

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَقْ عَدْلٍ مِّنكُرُ﴾.

دل قوله – تعالى–: ﴿ذَوَى عَدْلِ مِنكُو﴾ أن قد يكون منا فساق، وأن الفسق لا يخرجه من الإيمان، وكذلك قوله: ﴿مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآهِ﴾ [البقرة: ٢٨٢] فثبت أن قد يكون منا من لا يرضى، وأن خروجه ممن يرضى لا يخرجه من الإيمان.

(۱) في أ: المعتمد.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلشَّهَدَةَ لِلَّهِ﴾.

حيث أضافها إلى نفسه هو أنه لا بد في الشهادة من نفع يقع لأحد الخصمين، وضرر يرجع إلى الآخر، فكأنه<sup>(۱)</sup> قال: لا ينظر بعضكم إلى رضا من تنفعه الشهادة وإلى سخط من تضره، ولكن اجعلوها لله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكُمْ يُوْعَظُ بِهِ. مَن كَانَ يُؤْمِنُ بِأَلَمَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرْ﴾.

الموعظة وإن كانت لمن يؤمن ولمن لا يؤمن، فالمعنى في هذا: ذلكم يتعظ بما يوعظ [به]<sup>(٢)</sup> من كان يؤمن بالله واليوم الآخر كما كان المعنى<sup>(٣)</sup> من قوله: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنِ آتَبَعَ الذِحْرَ﴾ [يس: ١١] أي: إنما ينتفع بالإنذار من يتبع الذكر، وكما كان في قوله: ﴿ يَتْلُوَنَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ أُوَلَتِهِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ [البقرة: ١٢١]، أي: ينتفعون بتلاوته فكذلك الأول، والله أعلم.

وقوله: ﴿يُوَعَظُ بِهِۦ﴾.

أي: بما أمر فيما تقدم من الآيات من الطلاق للعدة، والنهي عن إخراجهن من البيوت والإنفاق عليهن، ونحوه إنما يوعظ به – أي: يأخذ بما أمر به، ونهي عنه في هذه الآيات – من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَّهُ بَخْرَجًا﴾.

قد بينا أن التقوى إذا ذكر مفردًا انتظم الأوامر والنواهي، وإذا ذكر معه البر والإحسان، صرف التقوى إلى معنى، والبر إلى معنى، وذكر في هذا الموضع مفردا؛ فجاز أن ينتظم الأوامر والنواهي، ثم جاز أن يكون المعنى من قوله: ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ﴾ فيما بين له من الحدود، فلم يضيعه، ﴿يَجْعَل لَهُ مِعْزَجًا﴾ فيما لم يبين له، وفيما اشتبه من الحد.

أو يجوز أن يكون المعنى من قوله ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ﴾، أي : يجاهد<sup>(٤)</sup> فيما أمره ونهاه، يجعل له مخرجا في أن يهديه، ويبين له السبيل؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنَاً﴾ [العنكبوت: ٦٩].

قال: ويجوز أن ينال من يلزم التقوى خير الدنيا والآخرة؛ لأن الله تعالى ذكر التقوى، وما يليه بألفاظ مختلفة، فقال في موضع: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ بَخْرَجًا﴾ وقال: في موضع آخر ﴿يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرَكِ، وفي موضع آخر ﴿يُكَفِّز عَنْهُ سَتِنَالِهِ﴾ وفي موضع آخر ﴿إِنَّ

- (١) في أ: فكأنما.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في أ: ألمعتمد.
- (٤) في أ: الجاحد.

أَلَّهَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا وَٱلَّذِينَ هُم تُحْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨]، أي: إن الله مع الذين اتقوا في النصرة والمعونة أو التوفيق والعصمة، ومن نصره الله – تعالى – فلا يغلبه أحد، ومن يعصمه الله تعالى فلا يضله أحد، وإذا نال هاتين الخصلتين، فقد نال خير الدنيا والآخرة. أو يجوز أن يكون قوله: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ﴾ يعني: يتقي عقابه، يجعل له مخرجا<sup>(١١)</sup> من

الشدة في الدنيا وعن سكرات الموت وغمراته وعن شدائد الآخرة وأهوالها.

ويجوز أن يكون قوله: ﴿وَمَن يَتَّقِ ٱللَّهَ﴾ في مكاسبه، يجعل له مخرجا من الشبه والحرمات فيسلم منها.

أو يجوز أن يكون قوله: ﴿وَمَن يَتَنِي ٱللَّهَ﴾ فيما بين له من الحدود في هذه الآيات المتقدمة، فحفظها من صحبة النساء على ما أمر به، ﴿يَجْعَل لَهُ مَغْزَجًا﴾ مما أهمه من ناحيتهن، ﴿وَيَرْزُقُهُ مِنَ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ يجوز أن يكون هذا فيما بين له من الحدود إذا حفظها أن يرزقه ما وصفنا من المرأة والمال.

ويجوز أن يكون هذا في جميع الأمور من المكاسب والتجارات؛ لأن التجار يظنون أنهم إنما يرزقون الفضل والربح؛ لما يدخلون فيها من الشبه والحرمات، وأنها إذا نُفِيَتْ من تجاراتهم لا يرزقون مثل ذلك؛ فأخبر – جل ثناؤه – أنهم إذا اتقوا في تجاراتهم تلك الشبه والحرمات، رزقهم من حيث لم يحتسبوا.

أو يجوز أن يكون هذا خطابا للكفرة؛ وذلك أنهم كانوا يخافون أنهم إذا آمنوا [برسول الله ﷺ]<sup>(٢)</sup> حرموا من الرزق، وابتلوا بالضيق، ألا ترى إلى قوله: ﴿وَقَالُوَّا إِن نَنَّيَج اَلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَف مِنَ أَرْضِنَاً . . ﴾ الآية [القصص: ٥٧] فكأن الله - تعالى - أمنهم عما يخافون بسبب الإسلام، وأخبرهم أنهم إذا وحدوا الله تعالى وآمنوا برسوله، رزقهم من حيث لم يحتسبوا، ووسع عليهم الرزق، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى ٱللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ<sup>تَ</sup>». يجوز أن يكون معناه: أي: من يعتمده في كل نائبة، ويفوض إليه كل نازلة. والوكيل: هو الموكول إليه الأمور.

وقيل الوكيل: هو الحافظ؛ فكأنه قال: ومن يعتمد على الله فيما نابه كفى به وكيلا موكولا إليه أمره، وكفى به حافظا وناصرا ومعينا. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ اللَّهَ بَلِغُ أَمْرِهِۦَ﴾.

(۱) زاد في ب: وفي نسخة: من الشبه في الدنيا.
 (۲) في ب: بالرسول عليه السلام.

أي: فيما أخبر من حكمه ووعده ووعيده: أن ينزل بهم. ويجوز أن يكون ﴿بَلِغُ أَمَرِهِيَّ﴾، أي: مبلغ ما أمر رسوله بتبليغه إلى آخر عصابة [تكون من أمته]<sup>(١)</sup> في تسخيرهم؛ ليصيروا كأن الرسول بلغهم. وقوله – عز وجل–: ﴿قَدَ جَعَلَ ٱللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْلَاً﴾. قال الحسن: [جعل] لكل شيء من أعمال<sup>(٢)</sup> العباد قدرًا وثوابًا في الآخرة.

والوجه عندنا: قد جعل الله لكل شيء مما كان ويكون إلى يوم القيامة من حسن وقبيح في الحكمة قدرا؛ ألا ترى إلى أفعال العباد أنها كيف تخرج عن تدبيرهم من زمان إلى زمان ومكان ونحو ذلك؛ ليعلم أن الله – تعالى – هو الذي قدر ذلك المكان والزمان والفعل، حتى خرج فعل هذا العبد عن تقديره الذي قدره، والله أعلم.

وفي قوله – تعالى- : ﴿وَيَرْزَقَهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ﴾ وجه آخر، وهو أنه لو جعل جميع الرزق من حيث لا يحتسب، جاز؛ لأن الرزق في الحقيقة هو الذي يتقوى به الإنسان ويتغذى به، وليس ذلك في عين الأكل والشرب، ولكن فيما يتفرق من قوة الطعام والشراب في الأعضاء، وذلك باللطف من الله تعالى، فثبت أن قوة الأكل والشرب إنما تصل إلى الأعضاء من حيث لا يحتسب الإنسان، والله أعلم.

ثم ليس في قوله – تعالى – : ﴿وَمَن يَتَقِ ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَعًا﴾ تخصيص أن من لا يتقيه لا يرزقه من حيث لا يحتسب؛ لأنا قد نرى في الشاهد من يرزق من حيث لا يحتسب اتقاه أو لم يتقه؛ فثبت أن فائدة التخصيص ليس نفي غير المذكور، ولكن فائدة تخصيص المتقي بالذكر هو أنه يرزقه من حيث يطيب له، ولا يلام عليه، وليس ذلك في غير المتقي، والله المستعان.

ثم ليس في قوله: ﴿وَمَن يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسَّبُهُ ۖ ما يدل على ترك الأسباب، ولكن لما رأى الناس يفزع بعضهم إلى بعض ويستغيث بعضهم ببعض، أمرهم أن يجعلوا المقصد والمفزع إلى الله تعالى، وأن يصيروا هذه الأسباب كلها محنة عليهم، لا أن يروا أرزاقهم معصومة متعلقة<sup>(٣)</sup> بها، ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَٱبْنَغُوا مِن فَضَلِ ٱللَّهِ﴾ [الجمعة: ١٠] كيف أمر بإدراك فضله من تلك التجارة؛ فثبت أن هذه المكاسب كلها الله أسباب للخلق، بها يتوصلون إلى فضل الله تعالى، وأن المقصد والمفزع فيها إلى الله

- (١) في أ: يكون أمر منه.
  - (٢) في أ: أفعال.
- (٣) في أ: مقصودة معلقة.
  - (٤) في أ: بها.

تعالى، والله أعلم. ثم اختلفوا في العدة: فمنهم من قال: هي استبراء الرحم. ومنهم من قال: هي عبادة تتبع النكاح الذي استوفى فيه المقصود بالنكاح، وهذا القول عندنا أصوب؛ لأوجه:

أحدها: أن الاستبراء واجب في حق السنة والأدب قبل الطلاق؛ فإن من أراد أن يطلق امرأته فالواجب عليه أن يستبرئها بحيضة ثم يطلقها، وأما العدة فإنها لا تجب إلا بعد الطلاق، فثبت أنها على ما ذكرنا من العبادة التي تتبع النكاح الذي استوفى فيه المقصود (1)، والله أعلم.

ومعنى آخر: وهو أن العدة لو كانت استبراء، لكانت تكتفى بالحيضة الواحدة، فلما قرنت بالعدد، وفي الواحدة مندوحة عما سواها في حق الاستبراء، ثبت أنها على الوجه الأول، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱلَّتِى بَبِسْنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآبِكُمْ ﴾.

هذا يدل على أن المراد من الأقراء الحيض؛ وذلك لأن الأصل عندنا في الأصول [أن الشيء]<sup>(٢)</sup> متى ذكر باسم مشترك، ثم جرى البيان له عند ذكر البدل باسم خاص؛ دل على أن المراد من الاسم المشترك هذا الاسم الخاص المذكور عند البدل؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ﴾ [المائدة: ٦] وكان اسم الغسل مشتركا يتناول الماء وكل مائع، فلما قال عند ذكر البدل: ﴿ فَلَمْ يَحِدُوا مَاءً فَتَبَمُّوا ﴾ [النساء: ٤٣]، تبين أن المراد من ذلك الاسم المشترك هو هذا الاسم الخاص المذكور عند البدل، فكذلك الأول، والله أعلم . وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنِ ٱرْبَبْتُمْ فَعِدَّمُنَّ ثَلَنْتُهُ أَشْهُرٍ﴾.

اختلفوا في قوله: ﴿إِنَّ أَرْبَبْتُكُ﴾: أنه أريد به: إن ارتبتم في حيضهن أو في عدتهن؟ وعندنا الارتياب في عدتهن؛ لأنه لو كان المراد منه الارتياب في حيضهن، لكان من حق الكلام أن يقول: «إن ارتبتن» أو يقول: «واللائي ارتبن» ليكون منسوقًا على قوله: ﴿وَٱلْتِي بَيِسْنَ﴾ فلما قال: ﴿أَرْبَبْتُمْ﴾ ثبت أن المراد: إن ارتبتم في عدة الآيسات والصغائر، فهي ثلاثة أشهر، والله أعلم.

أو لأن المرتابة إذا رأت الحيض (٣) ارتفع ريبها، وصار عدتها بالحيض، وخرجت من العدة بالشهور، وأما الآيسة والصغيرة؛ فإنه لا يتوهم عليهما ارتفاع الإياس والصغر؛

- (١) زاد في أ: أن الاستبراء واجب.
  - (٢) سقط في ب.
     (٣) في أ: الحيضة.

فيكون عدتهما بالأشهر؛ فلذلك قلنا: إن هذا الارتياب في عدة الآيسات والصغائر. ثم من قول أصحابنا: إن الرجل إذا طلق امرأته الآيسة أو الصغيرة أو الحامل للسنة يطلقها متى شاء، وليس له وقت معين في طلاقها للسنة، وإنما كان كذلك؛ لأنا قد وصفنا في قوله: ﴿فَطَلِقُوْهُنَ لِمِدَتِهِنَّ﴾: أن المراد منه: لقبل عدتهن، ومعلوم أن عدة التي ترى الحيض أحد شيئين: إما الدم<sup>(۱)</sup> ولم يعتبر ما يقابله<sup>(۲)</sup> وهو الطهر من العدة، وكذلك من جعل عدتها بالأطهار لم يعتبر ما يقابله<sup>(۲)</sup> وهو الطهر من العدة، وكذلك من من أن يكون هاهنا شيء يقابل عدتها؛ فثبت فيه معنى قبل عدتها؛ فجعل ذلك الطهر، وأما الآيسة والصغيرة والحامل فجميع أيامها من عدتها، وهي<sup>(۳)</sup> ثلاثة أشهر، وليس في أيامها شيء يقابل عدتها، فلذلك قلنا: إن له أن يطلقها في أي وقت شاء، وكذلك<sup>(1)</sup> له أن يطلق المومل التي من ذوات الأقراء؛ وذلك لأنه إنما نهي – عندنا – عن الطلاق على أثر الجماع في التي تحيض؛ لتوهم أن يكون الجماع أحبلها، فإذا طلقها [ثم أراد]<sup>(د)</sup> نفي الحماع في العدة، لم يتهيأ له ذلك، وأما الآيسة والصغيرة والحامل، فليس في أيامها الحماع في التي تحيض؛ لتوهم أن يكون الجماع أحبلها، فإذا طلقها على أثر الجماع في العدة، لم يتهيأ له ذلك، وأما الآيسة والصغيرة والحامل، فليس في أيامها الحماع في التي من ذوات الأقراء؛ وذلك لأنه إنما نهي مندنا م عن الطلاق على أثر الحماع في التي من ذوات الأقراء؛ وذلك أنه إنما نهي مؤا وقت شاء، وكذلك.

ثم إن هذه العدة وإن ذكرها في هذه السورة<sup>(٢)</sup> على أثر الطلاق الواحد؛ فكأنها في التطليقات الثلاث؛ لأن هذه العدة مكان العدة التي ذكر الله تعالى في سورة البقرة من قوله: ﴿وَالْمُطَلَّنَتُ يَتَرَبَّصَنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَثَةَ قُرُوَءً (البقرة: ٢٢٨]؛ لأنه ذكر هاهنا: ﴿وَأَحْصُوا المِعدَةَ ﴾ على الإجمال وذكرها ثَمَّ على التفسير؛ فإذا التحق التفسير بالمجمل يصير في المعنى والحكم كأنه واحد، ومعلوم أن تلك في الواحدة والثلاث؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ الطَلَقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحُ بِإِحْسَنَنَي (البقرة: ٢٢٩] وقوله: ﴿أَوَ

وإذا كان الأمر على ما وصفنا، ثبت أن للمرء أن يطلق امرأته الحامل للسنة ثلاثا، والله أعلم.

قال - رحمه الله- : في (٧) قوله : ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلَا يَخْرُجُنَ﴾ أوجه من الفته :

- (۱) فی ب: تعبد.
- (٢) في ب: يقابلها.
- (٣) في ب: وهو.
  - (٤) في ب: كذا.
- (٥) في ب: وأراد.
- (٦) في أ: الصورة.
  - (٧) في ب: ثم.

أحدها: أنه لما قال: ﴿مِنْ بَيُوتِهِنَ﴾ دل أنه ألزمهن السكون في بيوتهن التي كن فيها في حالة قيام النكاح؛ فيكون دليلا [لقول]<sup>(١)</sup> أصحابنا: إنه ليس للزوج أن يسكنها معه في بيته الذي هو فيه، بل يتركها في ذلك المسكن، وينتقل هو بنفسه إن كان يريد الانتقال؛ يصحح هذا قوله: ﴿أَسَكِنُوهُنَّ مِنْ حَبِّتُ سَكَمَتُهُ فلما أدخل حرف (من) في هذه الآية دل أن الواجب على الزوج أن يسكنها في بيت من بيوته، ولا يدخل عليها في ذلك البيت إلى أن تنقضي عدتها، والله أعلم.

ثم المعنى عندنا في قوله : ﴿لَا تُخَرِّجُوهُنَ مِنْ بُيُوتِهِنَ﴾؛ ليَحْصِنَ ماءكم، ولا يخرجن؛ خوفا من وطء غير الأزواج واشتباه النسب<sup>(٢)</sup> لو<sup>(٣)</sup> حبلن، وإذا كان النهي عن إخراجها من البيت لهذا المعنى، لم يكن بد من إيجاب النفقة عليه؛ لأنها إنما تكتسب نفقتها بالخروج، فإذا نهيت عن الخروج؛ لتحصن ماءه، لم يحتمل أن تكون النفقة على غيره، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿وَأُولَنَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ ﴾.

روي عن [ابن]<sup>(3)</sup> مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: من شاء باهلته أن قوله: (وَأُوْلَنَتُ ٱلأَحْمَالِ أَبَلَهُنَ» نزل بعد قوله في سورة البقرة: ﴿وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرَبَعَةَ أَشَهُرٍ وَعَشَراً ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، وجعل عدة الحامل بوضع الحمل، ولا يعتبر أبعد الأجلين، لكن إن كان ابن مسعود - رضي الله عنه - يباهل، فعلي - رضي الله عنه - لا يباهل، ويقول بأن قوله: ﴿وَٱلَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُم ﴾ [البقرة: ٢٣٤] لا يجوز أن يدخل في قوله: ﴿وَأُوْلَنَتُ ٱلأَحْمَالِ أَجَلُهُنَ ﴾؛ وذلك لأن قوله: ﴿وَأُوْلَتَ ٱلأَحْمَالِ أَجَلُهُنَ ﴾ إنما يدخل في عدة الطلاق<sup>(٥)</sup>، وعدة الطلاق لا تتضمن عدة الوفاة إذا كانت بالحيض، لم تدخل عدة الطلاق في عدة الوفاة ؛ ألا ترى أن من طلق امرأته وهي حائل<sup>(٢)</sup> ممن تحيض، ثم مات عنها زوجها قبل انقضاء عدتها، لم تدخل عدة الوفاة في الحيض الثلاث، بل الجيض مات عنها زوجها قبل انقضاء عدتها، لم تدخل عدة الوفاة في الحيض الثلاث، بل الجيض فكذلك أمر الحامل، وإذا اشتبه الحال أمرت فيه بالاحتياط أن تعتد بأبعد الأجلين، فكذلك أمر الحامل، وإذا اشتبه الحال أمرت فيه بالاحتياط أن تعتد بأبعد الأجلين،

(١) في أ: في قول.
(٢) في أ: الفساد.
(٣) في ب: أن لو.
(٤) سقط في ب.
(٥) أخرجه ابن المنذر عن المغيرة عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٦١).
(٦) في أ: حامل.
(٧) في أ: الذي يدخل.
(٨) في أ: وتأمر بأن.

ولأن<sup>(١)</sup> عدة الوفاة لم تلزم لوطء متقدم؛ ألا ترى أنها قد تلزم من لم يكن زوجها من أهل الوطء، وأما عدة الحبل والحيض، إنما لزمت لوطء<sup>(٢)</sup> متقدم، وإذا لم تكن عدة الوفاة من جنس العدة بالحبل، لم تدخل في عدة الحبل فلا نوجب فيها الاحتياط، وذلك في الاعتداد بأبعد<sup>(٣)</sup> الأجلين.

ثم التخصيص بذكر الإنفاق على الحوامل يحتمل أن يكون بمعنى أنها في الحقيقة لا تدخل في قوله : ﴿لَا تُخَرِّجُوهُنَّ﴾؛ لأنا قد وصفنا أنها إنما نهيت؛ لتحصين ماء الزوج، وإذا مضت تسعة أشهر، فقد خرجت عن التحصين، فكان الواجب أن تسقط النفقة بعد التسعة، لكن الله تعالى حث على الإنفاق في جميع المدة؛ لأنها لا محالة إنما بقيت في هذه المدة؛ لوطئه المتقدم؛ فلذلك حث الله تعالى في الإنفاق على الحوامل فيما يقع عندنا، والله أعلم.

وأما ابن مسعود – رضي الله عنه – فإنه يجوز أن يكون قوله – تعالى–: ﴿وَأَوَلِنَتُ ٱلآَحَمَّالِ أَجَلُهُنَّ﴾ عنده مبنداً خطاب، ليس بمعطوف على قوله: ﴿وَٱلَّتِي بَيِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِضِ مِن نِسَآبِكُرُ إِنِ ٱرْبَبْتُمْ ﴾؛ لأنا نعلم أنه لا يجوز أن يقع الارتياب فيمن تحتمل القروء؛ وذلك لأن الأشهر في الآيسات إنما أقيمت مقام الأقراء في ذوات الحيض، وإذا كانت الحامل ممن تحتمل القروء لم يجز أن يقع لهم شك في عدتها؛ ليسألوا عن عدتها.

وإذا كان كذلك، ثبت أنه خطاب مبتداً، وإذا كان خطابا مبتداً تناول العِدد كلها، ومما يدل على أنه مبتداً خطاب ما روي في خبر سبيعة بنت الحارث الأسلمية: أنها وضعت بعد وفاة زوجها بخمس عشرة ليلة، فأمرها رسول الله تشخ أن تتزوج؛ فدل إباحته النكاح قبل مضي أربعة أشهر وعشر على أن عدة الحامل تنقضي بوضع الحمل في جميع الأحوال. وقال الحسن: إن الحامل إذا وضعت أحد الولدين، انقضت عدتها، واحتج بقوله: أن يَضَعْنَ حَمَلَهُنَ هُنَ؟، ولم يقل: «أحمالهن»؛ ولكن لا يستقيم ما قاله؛ لوجهين

أحدهما: أنه قرأ في بعض القراءات ﴿أن يضعن أحمالهن﴾. والثاني: أنه قال: ﴿أَجَلُهُنَ أَن يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ﴾، ولم يقل: «يلدن»، بل علق بوضع

والثاني . أنه قال . «اجلهن أن يصعن محملهن » ، ولم يقل . «يندل» بل عمل بوضع حملهن، والحمل<sup>(٥)</sup> اسم لجميع<sup>(٢)</sup> ما في بطنهن، ولو كان كما قاله، لكان عدتهن بوضع

- (١) في ب: وأن.
- (٢) في أ: الوقت.
- (٣) في ب: بأحد.
- (٤) أُخرجه عبد الرزاق بنحوه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٦١).
  - (٥) في أ: والحامل.
    - (٦) في ب: بجميع.

بعض حملهن، والله تعالى جعل أجلهن أن يضعن حملهن، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يَنَّقِ اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرَكِ . فقد وصفنا أن التقوى إذا ذكر مطلقًا مفردًا، تناول الأوامر والنواهي، فكأنه قال: ومن يتق الله في أوامره أن يضيعها أو في نواهيه أن يرتكبها، يجعل له من أمره يسرًا. له وجهان:

أحدهما: له من أمره يسرًا]<sup>(١)</sup> في نفس التقوى أن نيسره عليه، كما قال في قوله: [﴿فَأَمَا مَنَ أُوقِ كِنَبَهُم بِيَمِينِهِۦ﴾ [الحاقة: ١٩]، وفي قوله]<sup>(٢)</sup>: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنْفَىٰ . وَصَدَّقَ إِلَّـٰسَنَىٰ . فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْبُمَرَىٰ﴾ [الليل: ٥ – ٧] يعني: ييسر عليه فعل التقوى والطاعة، فكذلك الأول.

ويحتمل أن يكون في جميع الأمور في المكاسب والتجارات وغيرها: أن من اتقى الله من الحرام ييسر الله عليه الحلال، ومن اتقى الله من الشبه يسر عليه في المباح، ومن يتق الله في تجارته، رزقه ما يرجو من الربح ويأمله، وكذلك جميع الأمور على هذا السبيل، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ أَمْرُ اللَّهِ أَنزَلُهُ إِلَيْكُمْ ﴾، يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون معنى قوله: ﴿ذَلِكَ أَمَرُ اللَّهِ﴾ أي: ذلك التقوى أمر الله أنزله إليكم. ويحتمل أن يكون أراد<sup>(٣)</sup> بقوله: ﴿ذَلِكَ﴾ ما تقدم من الآيات في المراجعة والإشهاد والطلاق والعدة وغير ذلك: أنها وإن خرجت في الظاهر مخرج الخبر، فإنها كلها أمر الله تعالى، أنزله إليكم؛ فاتبعوها وخذوا بأمره فيها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَن يَنَّقِ ٱللَّهَ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّعَانِهِء وَيُغْظِمْ لَهُ أَجْرًا﴾.

هذا يدل على ما وصفنا: أن التقوى إذا ذكر مفردا انتظم الأمر والنهي جميعًا، ألا ترى إلى قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْحَسَنَنتِ يُذَهِبْنَ ٱلسَّيِّتَاتِ﴾ [هود: ١١٤]، وقال هاهنا: ﴿وَمَن يَنَقِ ٱللَّهَ يُكَفِّر عَنْهُ سَيِّتَاتِهِۦ﴾. فجعل التقوى تكفر السيئات، فلولا أن في التقوى أعظم الحسنات، لم يكن لقوله: ﴿يُكَفِّرَ عَنَهُ سَيِتَايِهِۦ﴾ معنى، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَبْثُ سَكَنتُم مِّن وُجْدِكُمُ ﴾، وفي قراءة عبد الله بن

- ما بين المعقوفين سقط في ب.
  - (٢) سقط في أ.
  - (٣) في ب: المراد.

مسعود رضي الله عنه: ﴿أسكنوهن من حيث سكنتم وأنفقوا عليهن من وجدكم﴾ ويجوز أن تكون قراءة عمر – رضي الله عنه – أيضًا<sup>(١)</sup>؛ ألا ترى [أنه قال]<sup>(٢)</sup>: (لا ندع كتاب ربنا وسنة نبينا بقول امرأة؛ لا ندري أصدقت أم كذبت)، فالكتاب هذا، والسنة يجوز أن يكون سمعها من رسول الله ﷺ في ذلك.

أو يجوز أن يكون عند عمر – رضي الله عنه – في هذا تلاوة قد رفع<sup>(٣)</sup> عينها وبقي حكمها؛ لذلك قال: (لا ندع كتاب ربنا) ألا ترى إلى ما قاله عمر – رضي الله عنه – في أمر الزنى: «سيأتي على الناس زمان يقولون: لا نجد الرجم في كتاب الله، وإنا كنا نتلو من قبل في سورة الأحزاب: الشيخ<sup>(٤)</sup> والشيخة إذا زنيا، فارجموهما ألبتة؛ نكالا من الله، والله العزيز حكيم» فقد رفعت التلاوة، وبقي حكمها؛ فكذلك في أمر النفقة يجوز أن تكون التلاوة مرفوعة وحكمها باقي، والله أعلم، وقوله: (لا ندع كتاب ربنا) في الخبر دلالة أن الكتاب قد ينسخ بالسنة؛ لأن عمر – رضي الله عنه – إنما احتج في امتناعه عن ترك [كتاب الله]<sup>(٥)</sup> بقول امرأة لم ندر أصدقت أم كذبت؟ ولولا أن الكتاب قد ينسخ بالسنة، وإلا لم يكن احتجاجه بقوله: (لا ندع كتاب ربنا بقول امرأة) معنى، بل كان يقول: (لا ندع كتاب ربنا بالسنة)، فلما قال: (لا ندع كتاب ربنا بقول امرأة) معنى، بل كان

وروى أبو بكر الأصم أن فاطمة بنت قيس لما أنكر عليها عمر – رضي الله عنه – حديثها تركت روايتها إلى زمن مروان، فلما استخلف مروان جعلت تروي حديثها، فأخبر بذلك مروان، فدعاها فروت هذا الحديث، فقال لها مروان على ما كان يقول لها عمر – رضي الله عنه – فقالت له: أين كتاب ربنا؟ فتلا عليها قوله: ﴿ أَسَكِنُوهُنَ مِنْ حَيْثُ سَكَنَتُم مِن وُجَدِكُمُ ، فقالت: كيف يحتمل أن يكون هذا في المطلقة ثلاثا، والله يقول في هذه ﴿ فَأَنْسِكُوهُنَّ يِمَعُرُونٍ أَوَ فَارِقُوهُنَ بِمَعْرُونِ ﴾؟ ومعنى الإمساك في المطلقة ثلاثا معدوم؟ فأفحم مروان، ولو فهم مروان ما فهمه عمر<sup>(٢)</sup> لم يفحم؛ وذلك أن هذه العدة المذكورة في هذه الآيات إنما هي مكان قوله: ﴿ وَٱلْطَلَقَنَتُ يَتَرَبَّصَنَ بِأَنغُسِهِنَ ثَلَتُنَةً قُرُوَعَ إلبقرة: ٢٢٨]، ولا فرق هناك بين المطلقة الواحدة والثلاث، وإذا كان المذكور في هذه

- (۱) في ب: هذه أيضًا.
- (٢) في ب: إلى قوله.
  - (٣) في أ: وقع.
- (٤) في ب: أَنَّ الشيخ.
  - (٥) في ب: كتابه.
  - (٦) في أ، ب: غيره.

العدة مكان تلك، فالمذكور في النفقة في هذه كالمذكور في تلك، وليس في تلك الآية ذكر الفرق بين الثلاث والواحدة؛ فلذلك قلنا: في كتاب الله تعالى دلالة إيجاب النفقة للمبتوتة والمطلقة ثلاثًا، والله أعلم؛ فيكون حجة على الشافعي؛ ومما يدل عليه هو أنه لما استدل بذكر الإنفاق في قوله: ﴿فَأَنِفَتُوا عَلَيُهِنَ حَتَى يَضَعَنَ حَمَلَهُنَّ على وجوب<sup>(1)</sup> الإسكان<sup>(1)</sup> والنهي عن الإخراج مع توهم الإنفاق دون الإسكان، فلأن يستدل بذكر الإسكان<sup>(1)</sup> والنهي عن الإخراج مع توهم الإنفاق دون الإسكان، فلأن يستدل بذكر قوله: ﴿أَسَكِنُوهُنَ كَالا على وجوب الإنفاق، وإنما قلنا: إن الإنفاق متصل بالإسكان؛ قوله: ﴿أَسَكِنُوهُنَ كَالا على وجوب الإنفاق، وإنما قلنا: إن الإنفاق متصل بالإسكان؛ لأنه إذا نهي عن إخراجها عن بيته وأمر بإسكانها فلا يحتمل أن يؤمر بالإنفاق؛ لأن في لأنه إذا نهي عن إخراجها عن بيته وأمر بإسكانها والا يحتمل أن يؤمر بالإنفاق؛ لأن في الأنه إذا نهي عن إخراجها عن بيته وأمر بإسكانها والا يحتمل أن يؤمر بالإنفاق؛ لأن في الأنه إذا نهي عن إخراجها عن بيته وأمر بإسكانها والا يحتمل أن يؤمر بالإنفاق وا في الأنه إذا نهي عن إخراجها عن بيته وأمر بإسكانها والا يحتمل أن يؤمر بالإنفاق وا في الأنه إذا نهي عن الخروج، لم تصل إلى نفقتها إلا بالزوج من واله أعلى الزوج عن الأما أنانا باد أنه الما تحسب النفقة بالخروج، في الزوج عن

ولأجل أنا نظرنا: أن النفقة في الحامل للحمل أو العدة، فوجدنا أنها لو كانت واجبة للحمل، لم تجب إذا كان حملها بحيث لو وضعته، لم يلزم نفقته<sup>(٤)</sup> عليه، وقد وجدنا هذا الحكم، نحو: حر يتزوج أمة رجل بإذن سيدها<sup>(٥)</sup> فولدت ولدا: أن نفقة الولد على السيد، وكان يجب عليه ما دام في بطن أمه، فلما<sup>(٢)</sup> استقام وجوب النفقة على الزوج ما دامت حاملا، وإن كان الحبل بحيث لو وضعته لم يلزمه نفقته - ثبت أن النفقة في الحامل؛ لمكان العدة لا للحبل، [والعدة]<sup>(٧)</sup> في الحائل والحامل واحدة؛ فكذلك كان حكمهما واحدًا، والله أعلم.

ثم الأصل عندنا ما وصفنا: أن النفقة إنما وجبت؛ لاستمتاعه المتقدم، [فما دامت]<sup>(^)</sup> محبوسة؛ لاستمتاعه السابق أوجبت النفقة عليه، وإذا كانت محبوسة لا بهذا الحق لم يكن عليه النفقة، والله أعلم.

ولأن في قوله: ﴿أَسْكِنُوهُنَ مِنْ حَبْثُ سَكَنتُم مِن وُجَدِكُمَ﴾، إضمار النفقة، كأنه يقول: أسكنوهن من حيث سكنتم، وأنفقوا عليهن من وجدكم؛ لأنه لولا هذا الإضمار، لم يكن

- (١) في أ: وجوه.
- (٢) في ب: للإسكان.
  - (۳) فی ب: یکاد.
  - (٤) في ب: النفقة.
- (٥) في ب: سيدًا لها.
  - (٦) في أ: فلو.
  - (۷) سقط في ب.
- (٨) في ب: فإذا كانت.

لقوله: ﴿ مَن وُجْدِكُمْ ﴾ على الظاهر معنى؛ لأنه لما قال: ﴿ أَسَكِنُوهُنَ ﴾، علم أنه جعل الإسكان عليهم، ومن كان عليه الإسكان، فإنما يكون من وجده، فلم يكن في قوله: ﴿ مِن وُجْدِكُمْ ﴾ إلا إعلام ما قد علمناه، وإذا كان كذلك ثبت أن في قوله: ﴿ مِن وُجْدِكُمْ ﴾ إضمارًا يستقيم عليه المعنى في قوله: ﴿ مِن وُجْدِكُمْ ﴾، وليس بين القراءتين اختلاف، ولكن إحداهما خرجت على الإجمال، والثانية على التفسير [على ما قرئ في قوله: ﴿ وَالسَّارِقُ السَّارِقَةُ فَأَفَطَ عُوَا آيَدِيَهُمَا ﴾ [المائدة: ٣٨] و: ﴿ أَيْمَانَهُمَا ﴾، ولم يحمل ذلك على الاختلاف، بل حملت إحداهما على الإجمال والثانية على التفسير]<sup>(١)</sup> فكذلك الأول<sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

مع أنه لم يثبت اللفظ في قراءة ابن مسعود – رضي الله عنه – فأقله أن يكون من خبر الآحاد، ومعلوم أن خبر ابن مسعود وإن كان من خبر الآحاد فما يسنده إلى رسول الله بخبر مقبول، ولما وجب قبول خبر أبي هريرة – رضي الله عنه – مع ما قيل فيه من الضعف، فلأن يقبل خبر ابن مسعود – رضي الله عنه – مع فضله وورعه وكثرة صحبته [مع النبي]<sup>(٣)</sup> فلأن يقبل خبر ابن مسعود – رضي الله عنه – مع فضله وورعه وكثرة صحبته إمع النبي بخبر، وتبحره في الفقه أولى، ومن هجر قراءة ابن مسعود – رضي الله عنه – خيف عليه الزلة، ألا ترى [إلى ما]<sup>(٤)</sup> روي عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه سأل أصحاب النبي بخبر، فقال : ما تعدون آخر القراءة؟ قالوا : قراءة زيد بن ثابت – رضي الله عنه – فقال : كلا، كان يعرض القرآن على رسول الله بخبر كل عام مرة، وعرض عليه في العام الذي قبض فيه رسول الله بخبر مرتين، وقد شهدهما جميعا ابن مسعود – رضي الله عنه – فإذا كان ابن مسعود قراءته آخر القراءات، وهو الذي شهد قراءة القرآن على رسول الله فإذا كان ابن مسعود قراءته آخر القراءات، وهو الذي شهد قراءة القرآن على رسول الله

وفي قوله: ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَبْنُ سَكَنُمُ ﴾ دلالة أنه إنما يسكنها في جزء من أجزاء مسكنه، لا في الموضع الذي يسكنه هو؛ لأن حرف (من) للتجزئة والتبعيض. وقوله: ﴿وَلَا نُضَآرُوهُنَّ لِلُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾. يحتمل وجهين [من التأويل]<sup>(ه)</sup>: أحدهما: أي: لا تضاروهن في الإنفاق عليهن فتضيقوا عليهن النفقة، فيخرجن، أو لا

(١) ما بين المعقوفين سقط في ب.
(٢) في ب: للأول.
(٣) في ب: للنبي.
(٤) في ب: إلى قوله فيما.
(٥) سقط في أ.

تضاروهن<sup>(1)</sup> في المسكن، فتدخلوا عليهن من غير استئذان؛ فيضيق عليهن المسكن؛ فيخرجن، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِن كُنَّ أُوْلَنِتِ حَمْلٍ فَأَنفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمَّلَهُنَّ ﴾.

دل الأمر بالإنفاق على النهي عن الإخراج، كما دل النهي عن الإخراج على وجوب الإنفاق.

ثم التخصيص بذكر الإنفاق على الحامل<sup>(٢)</sup> يحتمل أن يكون لمعنى : أنها في الحقيقة ، لم تدخل في قوله : ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَٓ﴾؛ لأنا قد وصفنا أنها نهيت [عن الخروج] لتحصين ماء الزوج ، وإذا مضت تسعة أشهر فقد خرجت عن التحصين؛ فكان الواجب أن تسقط النفقة بعد التسعة ، وقد ذكرنا هذا المعنى فيما تقدم .

ويحتمل أن يكون الفائدة في [تخصيص الحوامل]<sup>(٣)</sup> بالإنفاق عندنا – والله أعلم – [أنه لولا]<sup>(٤)</sup> هذه الآية، لكانت الحوامل يخرجن عن قوله – تعالى- : ﴿لَا تُخْرِجُوهُنَ مِنْ بَيُوَتِهِنَ»، ومن قوله: ﴿وَلَا يَخْرُجْنَ»؛ لأن الأزواج لهم أن يحتجوا عليهن بأن حرمة النكاح في ذوات الأحمال ليس لحق الأزواج، ولكن لحق ما في بطنها من الولد؛ ألا ترى أنه يحرم عليها النكاح وإن كان الولد من غيره، وقد قلنا: إن النفقة إنما وجبت في غير الحوامل؛ لأنهن يحبسن عن نكاح الأجانب بحق الأزواج، فإذا كان الحبس في الحوامل لا لحق الأزواج، جاز أن يكون هذا حجة لهم في إسقاط النفقة عنهم، وإذا كان كذلك، حث الله لهم في الإنفاق على الحوامل ما لم يضعن حملهن؛ لأن ذلك الحمل من أثر استمتاعهم المتقدم؛ ففائدة تخصيص ذكر الحوامل هذا، والله أعلم.

وقولة = عر وجل-. «قَانَ أُرْضَعْنُ لَكُمْ قَانُوهُنَ أَجْوَ هذا يتضمن أوجهًا من أدلة الفقه:

أحدها: أنه قال: ﴿فَنَاثُوهُنَّ أَجُوَرُهُنَّ﴾، ثبت أن الإرضاع كان بإجارة، وأنه إذا استأجرها ليرضع ولده منها بعد المفارقة، جازت الإجارة وحل لها أخذ الأجر، وأنه إذا استأجر امرأته في صلب النكاح على إرضاع ولده منها لم يجز، ولم يكن لها أخذ الأجر؛ لأن الله – تعالى – ذكر بدل الرضاع في صلب النكاح بلفظ: (الرزق) بقوله: ﴿وَعَلَ ٱلْمُؤْلُودِ لَمُ

- (۱) في ب: تضيقوا عليهن.
  - (٢) في ب: الحوامل.
- (٣) في ب: التخصيص للحوامل.
- ٤) في ب: أن تكون الفائدة لولا.

رِنْ**فُ**هُنَّ وَكِسُوَتُهُنَّ بِلْمَعْرُونِ﴾ [البقرة: ٢٣٣]، فإذا سمى ما ذكره الله تعالى رزقًا: أجرًا، لم يكن أجرًا وكان بحق الرزق والكسوة؛ فلذلك لم تجز الإجارة في صلب النكاح، والله أعلم. ثم قوله: ﴿فَاَتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ﴾.

دليل على أن اللبن وإن خلق لمكان الولد فهو ملك لها، ولولا ذلك، لم يكن لها أن تأخذ الأجر على لبن ليس لها فيها ملك، وفيه دليل على أن حق الإرضاع والنفقة على الأزواج في حق الأولاد وحق الإمساك والحضانة والكفالة على الزوجات، ولولا ذلك لكان لها بعض الأجر دون الكل، فلما أمر بإيتاء كل الأجر، ثبت أن حق الإرضاع على الأزواج وعلى الزوجات الكفالة والإمساك، والله أعلم.

ولأجل أنا لو جعلنا اللبن ملكًا للولد مخلوقًا له، وجعلنا النفقة على الأم من مال نفسها، لكانت نفقتها تفنى ولا يتهيأ لها كسب النفقة؛ لاشتغالها بالإرضاع؛ فتجوع وتهلك ويذهب لبنها؛ فيبطل الإرضاع؛ فإذا كان<sup>(١)</sup> إيجاب الإرضاع عليها يسقط من حيث يراد جعل النفقة، فأسقطنا عنها، وجعلنا ملك اللبن [لها]؛ لتأخذ الأجر عليه، والله أعلم.

وفي هذه الآية دلالة على أن الأجر إنما يجب بعد استيفاء المنافع، فإنه قال: ﴿فَإِنَّ أَرْضَعْنَ لَكُرُ فَنَاثُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ﴾ إنما أوجب الإيتاء بعد الإرضاع.

وفي قوله: ﴿أَجُوَرَهُنَّ﴾ دلالة على أن الإرضاع إنما هو بإجارة قد سبقت؛ لذلك قال أصحابنا: إن الأجرة إنما تجب عند استيفاء العمل.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَتَمِرُواْ بَيْنَكُمُ مِعَرُوفٍ﴾، له وجهان :

أحدهما: أن يقول: ﴿وَأَنْبَرُواْ﴾ يعني: تشاوروا في إرضاعه إذا تعاسرت هي.

والثاني: ﴿وَأَتَمِرُواَ﴾ أي: اعملوا بأمر من جعل الله تعالى إليه الأمر بالمعروف، وهو الحاكم، إذا أمركم في أمر الولد بالمعروف.

وقوله: ﴿وَإِن تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُۥ أُخْرَىٰ﴾.

يعني: إذا تنازعتم في الرضاع، وأبت الأم أن ترضعه، فاطلبوا أخرى ترضعه عندها. وقوله: ﴿لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِةٍ﴾.

أي : من وسع الله عليه في الرزق، فلينفق نفقة واسعة، ﴿وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ﴾، يعني : ضيق عليه و ﴿قُدِرَ﴾ هاهنا بمعنى : ضيق [عليه]<sup>(٢)</sup>، وهو كما قال : ﴿فَظَنَّ أَن لَّن نَقْدِرَ عَلَيْـهِ﴾

- (۱) في أ: وإذا كانت.
  - (٢) سقط في ب.

[الأنبياء: ٨٧]، أي(``): فظن أن لم نضيق عليه، وكذلك قوله: ﴿ يَبْسُطُ ٱلْزِزْقَ لِمَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُوَّ﴾ [العنكبوت: ٦٢]، يعنى: ويضيق عليه، أي: من ضيق<sup>(٢)</sup> عليه، فلينفق نفقة ضيقة؛ فذلك قوله: ﴿فَلَيْنِغِنَّ مِمَّآ ءَانَنَهُ ٱللَّهُ ﴾، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَأَ﴾.

فهو يدل على أن العباد ما اكتسبوا من الأموال، فهي كلها مما آتاهم الله تعالى، وأن لله - تعالى - في أفعال العباد وفيما يكتسبونه من الأموال صنعا وتدبيرًا؛ لأنه لولا ذلك، لكان يجوز أن يكلفه الله تعالى وإن لم يؤتها لهم، إذا كان في قدرته أن يكتسب ما لم يؤته الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿سَيَجْعَلْ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسْرٍ يُسْرَكِ﴾.

هذا دليل على أنه إذا عجز عن نفقة امرأته، لم نفرق بينها وبينه؛ لأنه إذا فرق بينهما، لم نصل إلى زوج ينفق عليها للحال، بل نحتاج فيه إلى انقضاء العدة، وقد يتوهم في خلال ذلك أن يوسر الزوج؛ لأن إنجاز وعد الله تعالى في اليسار بعد العسر أقرب من قدرتها على زوج ينفق عليها، وليس هذه كالأمة؛ لأنه إذا باع الأمة دخلت في ملك آخر ينفق عليها، والله أعلم.

ثم يجوز أن يكون قوله: ﴿سَيَجْعَلُ ٱللَّهُ بَعْدَ عُسِّرٍ يُسْرِّكِ وعدًا لجميع الأمة أن من ابتلى بالعسر يتبعه اليسر.

ويجوز أن يكون خطابًا لأصحاب رسول الله ﷺ حين كانوا في عسر وضيق عيش، فوعدهم الله – تعالى – بعد ذلك العسر الذي كانوا فيه يسرًّا، وقد أنجز ذلك الوعد حيث فتح لهم الفتوح، ونصرهم على أعدائهم؛ فغنموا أموالهم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿وَكَأَنِّن مِّن قَرْنَيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ. فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَّبْنَهَا عَدَابًا نُكْرًا ﴿يُ فَذَافَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَنِبَةُ أَمْرِهَا خُسَرًا ﴿ ﴾ أَعَدَ اللَّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا فَأَتَقُوا اللَّهَ يَتأُولِي الْأَلْبَنِ الَذِينَ ،امَنُؤْ قَدْ أَنْزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا (٢) رَسُولًا يَنْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَنتِ آتَهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرِجَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّداحِتِ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّوْرِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَيَعْمَلْ صَلِحًا يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجْرِي مِن تَحْتِهِكا ٱلأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدَأُ قَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا ٢﴾ ٱللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بَنَبَزَّلُ ٱلأَثْرُ بَيْنَهُنَّ لِنُعْلَمُوا أَنَّ ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ وَأَنَّ أَلَنَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ٢

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَأَنِن مِّن قَرْنِيَةٍ عَنَتْ عَنْ أَمْنِ رَبِّهَا وَرُسُلِهِ ﴾، وصف الله تعالى القرية

- (١) في ب: يعني. (٢) في أ: قدر.

بالعتو، ومعلوم أنها لا تعتو، ولكن المراد منه، أي : عتا أهلها عن أمر ربهم، وقد يجوز أن يكنى بالمكان عن الأهل، كما قال في آية أخرى ﴿وَسَّنَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَتِي كُنَّا فِبِهَا﴾ [يوسف : ٨٢] [يعني : واسأل أهل القرية]<sup>(١)</sup> وفي هذا دلالة أن ما خرج مخرج الكناية في الحقيقة، لم يكن كذبا، وإن كان في ظاهره يرى أنه كذب؛ ألا ترى إلى قوله : ﴿إِنَّ هَٰذَا أَخِى لَهُ تِسَعُّ وَيَسْعُونَ نَعْمَةً﴾ [ص : ٢٣]، ومعلوم أنه لم يكن هناك نعجة، ولكن كناية عن النساء، فخرج على الصدق في الحقيقة؛ كأنه قال : إن هذا أخي، لو كان له تسع وتسعون امرأة، فكذلك الأول والله أعلم.

والعتو : النهاية في الاستكبار؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى– : ﴿لَفَدِ ٱسْتَكْبَرُواْ فِي أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُوًا كَبِيرًا﴾ [الفرقان : ٢١].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَحَاسَبْنَهَا حِسَابًا شَدِيدًا وَعَذَبَنُهَا عَدَابًا نُكْرًا﴾: له أوجه من التأويل: أحدها: يقول: ﴿فَحَاسَبْنَهَا﴾، أي: بلغوا في الكفر والعتو والاستكبار مبلغا صاروا من أهل الحساب الشديد والعذاب المنكر.

أو يجعل ما ذكر الله تعالى من نزول النقمة بالأمم الماضية؛ لعتوهم واستكبارهم حسابًا شديدًا لهذه الأمة؛ ليتذكروا ويتعظوا.

أو يكون معناه ﴿فَحَاسَبَنَهَا﴾ أي: سنحاسب حسابًا شديدًا في الآخرة، كما [كان معنى]<sup>(٢)</sup> قوله – تعالى–: ﴿وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنْعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ﴾ [المائدة: ١١٦] بمعنى: وإذ يقول الله، فكذلك الأول، والله أعلم.

ووجه نزول هذه الآيات<sup>(٣)</sup>: أن يكون له معنيان:

أحدهما: تخويف أمة محمد ﷺ والكفرة من أهل مكة بما نزل بالأمم الخالية حين تركوا اتباع رسلهم والإيمان بهم، واستكبروا في أنفسهم، وعتوا لكي ينتهي أهل قريته -عليه السلام – عما هم فيه من الكفر والعتو، ويحظروا الوقوع فيه في حادث الأوقات.

ويحتمل أن يكون هذا تسكينا لقلب رسول الله ﷺ، وتهوينا عليه ما يلقى من كفر<sup>(٤)</sup> قومه وعصيانهم وعتوهم، وليعلم ما لقيت الرسل المتقدمة من أممهم حتى بلغ كفرهم واستكبارهم المبلغ الذي وقع اليأس منه عن إيمانهم، حتى أنزل الله تعالى بهم ما أنزل من

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: قال في.
  - (٣) في ب: الآية.
    - (٤) في أ: أمر.

النقم والعقوبة. ويجوز أن يكون هذه محنة امتحن بها رسوله؛ ليعلم شفقته على أمته في ترك الدعاء عليهم بالإهلاك، والله أعلم. وقوله: ﴿ فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرَهَا﴾. أى: شدة أمرها، أو نقمة أمرها، وعقوبة كفرها. وقوله: ﴿وَكَانَ عَنِيَبَةُ أَمْهَا خُسَّرًا﴾. أي: عاقبة عتوها خسارة (1) في الآخرة. وقوله: ﴿ أَعَدَّ أَنَّهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا فَآتَقُوا أَنَّهَ يَتَّأُولِ ٱلْأَلَبُبِ﴾. أى: فاتقوا الله يا من تدعون أن لهم لُبًّا، فاتقوه عن أن تكفروا به وبرسوله. وفيه دلالة: أن خطاب الله إنما يتناول العقلاء منهم، وأن من لا عقل له لا خطاب عليه. وقوله: ﴿قَدْ أَنزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُرْ ذِكْرُكُ ، له وجهان: أحدهما: أن يجعل الذكر والرسول كله واحدًا، فيقول: أنزل الله إليكم ذكرا، وهو الرسول، وإنما سماه: ذكرا؛ لوجهين: أحدهما: أن من اتبعه شرُفَ وصار مذكورا. أو سماه: ذكرا؛ لأنه يذكرهم المصالح والمضار، وما يرجع إليهم من أمر دينهم وعقباهم. ويجوز أن يكون فيه إضمار، وهو أن يقول: أنزل الله إليكم ذكرًا، وأرسل إليكم رسولا. وقوله – عز وجل–: ﴿ يَنْلُواْ عَلَيْكُوْ ءَايَنِتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ﴾.

[بالخفض؛ فمعناه أنه يبين الحلال والحرام والأمر والنهي ونصب]<sup>(٢)</sup> الآيات والأعلام والحجج.

فمن قرأ ﴿ مُبَيِّنَكَتِ﴾ بالخفض، فمعناه: أنها تبين الحلال والحرام والأمر والنهي. ومن قرأ بالنصب؛ فكأنه يريد به: أن الله – تعالى – أوضح آياته وبينها، حتى إن من تفكر فيها وفي جوهرها، علم أنها من عند الله.

وقوله – عز وجل–: ﴿ لِبُخْرِجَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعِمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنَ ٱلْظُلْمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ كل من

(۱) في ب: خسارًا.
 (۲) بدل ما بين المعقوفين في ب: بالخفض والنصب.

آمن، فقد خرج من الظلمات إلى النور.

وإذا كان هذا هكذا فحق هذا الكلام أن يقول: ليخرج الذين كفروا من الظلمات إلى النور، ولكن يحتمل أن يكون معناه: ليخرج الذين يؤمنون؛ على ما جاز أن يراد من الماضي المستقبل.

وقوله - تعالى-: ﴿وَإِذْ قَالَ أَلَنَّهُ يَنْعِيسَى أَبْنَ مَرْيَمَ﴾ [المائدة: ١١٦].

أي : إذ يقول الله : يا عيسى بن مريم ، جاز أن يراد من المستقبل الماضي ، وهذا سائغ في اللغة .

ويحتمل أن يقول: ليخرج الذين آمنوا من ظلمات تحدث لهم بعد إيمانهم إلى النور، والله أعلم.

وقيل قوله : ﴿ أَلَذِينَ ءَامَنُواَ﴾ يعني : الذين وحدوا الله، وعظموه وبجلوه من معاني الشبه ووصفوه بالتعالي [عن العيوب]<sup>(۱)</sup> والآفات، وعملوا في إيمانهم صالحًا إذا خافوه ورجوه بإيمانهم وذلك عملهم الصالح في الإيمان، وذلك معنى قوله : ﴿أَوَ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهَا خَيْراً﴾ [الأنعام : ١٥٨]، ومعنى ذلك الكسب : ما وصفنا من التعظيم والتبجيل والرجاء والخوف في نفس الإيمان، والله أعلم.

ويجوز أن يكون معنى قوله: ﴿وَعَكِمِلُوا الْفَكَلِحَتِ﴾ في أداء الفرائض التي افترض الله عليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا﴾.

أي: طاعة في الدنيا وثوابا في الآخرة؛ وذلك معنى قوله: ﴿رَبَّنَآ ءَالِنَكَا فِي ٱلدُّنْيَكَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١]، وفي هذه الآية دلالة أن من نال الإيمان، فإنما ناله بفضل الله تعالى وبرحمته، لأنه لولا ذلك، لم يكن ليمن الله --تعالى – عليه بذلك.

> وقوله – عز وجل–: ﴿ أَنَتُهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ﴾. اختلفوا فى قوله: ﴿وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ﴾:

منهم من قال ﴿ فِنْلَهُنَّ﴾ أي: طباقًا مثل السموات بعضها طباق فوق بعض. منهم من قال ﴿ فِنْلَهُنَّ ﴾ أي: طباقًا مثل السموات بعضها طباق فوق بعض.

ومنهم من قال ﴿مِثْلَهُنَّ﴾ يعني: سبع جزائر، على مثل ما قال: ﴿سَبْعَةُ أَبْحُمِرٍ﴾ [لقمان: ٢٧]، فكذلك خلق سبع جزائر.

ومنهم من قال: خلق هذه الأرض التي نشاهدها على حد السماء ومقدارها، والست من وراء هذه السماء، والله أعلم.

(١) في أ: وبالقبول.

وليس بنا إلى أن نعرف ما بينها وكيفيتها وعددها حاجة؛ لأنه ليس في تعرفها حكم يتعلق به، والله أعلم. وقوله: ﴿يَنَزَلُ ٱلأَمَرُ بَيْنَهُنَّ﴾. له تأويلان: أحدهما: ينزل الوحي بينهن، وما ينزل الله تعالى من الكتب والرسل بينهن، ومعناه:

احدهما: ينزل الوحي بينهن، وما ينزل الله تعالى من الكتب والرسل بينهن، ومعناه: أن الله تعالى ذكر أمة محمد ﷺ أنهم لم يخصوا بمحنة الرسل والكتب والوحي، بل كل من في السموات والأرض ممتحن بذلك.

والثاني: ﴿يَنَنَزَّلُ ٱلأَثْرُ بَبَيْهُنَ﴾ يعني التكوين، ووجه ذلك: أنه لا يخلو مكان في السموات والأرض في كل وقت من مكون يكونه الله تعالى، أو محدث يحدثه، وذلك قوله: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُمْ كُن فَيَكُوُنُ﴾ [يس: ٨٢]؛ فيجوز أن يكون المراد بالأمر في قوله: ﴿يَنَنَزُلُ ٱلْأَمْرُ﴾: أمر التكوين، ومعناه: ما وصفنا، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿لِيَعْلَمُوا أَنَ ٱللَهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾.

أي: لكي تعلموا إذا تفكرتم في خلق السموات<sup>(١)</sup> والأرض، وما جرى من التدبير فيهما<sup>(٢)</sup> أن من بلغت قدرته هذا المبلغ كانت قدرته ذاتية، لا يعجزه شيء عما أراده. أو يدل هذا التدبير أنه خرج عن عالم لا يخفى عليه شيء، والله أعلم. قوله: ﴿لِيُعَلِّهُوا أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُّ﴾.

يحتمل أوجها:

أحدها: أن الله تعالى [على]<sup>(٣)</sup> خلق فعل كل فاعل من خلائقه قدير.

ووجه ذلك : أن الله تعالى قد كان أعلمهم بخلق السموات والأرضين<sup>(٤)</sup> بقوله : ﴿ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَتِ﴾ فلما قال : ﴿لِتَعَلَّمُواً أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَىْءٍ فَ*ذِيرُ ﴾*، لم يكن بد من أن يكون هذا في غير خلق السموات والأرضين ؛ فثبت أن فيه دلالة قدرته على خلق فعل كل مخلوق .

ولأنه لما بلغ قدرته وتدبيره في السموات والأرضين مع عظم أمرهما وشأنهما، ومع عجز البشر عن تدبير مثلهما؛ فلأن يبلغ قدرته وتدبيره فيما يقع فيه تدبير البشر – وهو أفعالهم– أحق، والله المستعان.

ووجه آخر : أن يقول : ﴿لِنَّعَلَّمُوٓا أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ بما وعد وأوعد أو على كل

- (١) في ب: السماء.
- (٢) في ب: بيهما.
  - (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: الأرض.

شيء من منافع العباد [ومضارهم قدير]<sup>(١)</sup>، وعلى قول المعتزلة: إن الله تعالى لا يقدر على فعل بعوضة فما فوقها، ولا يقدر على إصلاح أحد من خلقه وإن أنفد جميع خزائنه، وإن من صلح فإنما يصلح بنفسه، ومن فسد فإنما يفسد بنفسه؛ وهذا خلاف ما وصف الله به نفسه من أنه على كل شيء قدير. وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّ اللَهَ فَدَ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيَّءٍ عِلَمًا﴾. يعني: أن علمه لا يشذ عنه شيء، ولا يخفى عليه شيء من الفعل والأمر وغيره، والله أعلم [تمت السورة]<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

# (۱) سقط في ب. (۲) سقط في أ.

## سورة التحريم [وهي]<sup>(١)</sup> مدنية

### بِسْمِ أَنَّهُ ٱلْتَخْضِ ٱلْتَحْسَنِ

**قوله تعالى:** ﴿ يَتَأَيُّهَا النِّيَّ لِمَ تُحَمِّمُ مَا آَحَلَّ اللَّهُ لَكُّ تَبْنَعِى مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللَّهُ غَفُوْرٌ زَحِيمٌ ﴾ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُر نِحِلَةَ أَيْمَنِيكُمْ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ وَهُوَ الْعَلِيمُ الْمَكِيمُ ﴾ وَإِذْ أَسَرَ النَّيْقُ إِلَى بَعْضِ أَزُوَجِهِ، حَدِينًا فَلَنَّا اللَّهُ لَكُر نِحِلَةَ أَيْمَنِيكُمْ وَاللَّهُ مَوْلَكُمُ وَهُوَ الْعَلِيمُ لَلْكَيمُ ﴾ وَإِذْ أَسَرَ النَّيْقُ إِلَى بَعْضِ أَزُوَجِهِ، حَدِينًا فَلَنَّا نَبَّأَتْ بِهِ، وَأَظْهَرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَرَفَ بَعْضَهُ وَأَعْضَ عَنْ بَعْضٌ فَلَمَا نَبَآهَا بِهِ. قَالت مَنْ أَنْبَأَكَ هَذَأَ قَالَ نَتَأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ إِن نَنُوْبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدْ صَعَتْ قُلُوبُكُماً وَإِن تَظْهَرَا عَلَيْهِ فَإِنَّ أَنْتَاكَ هُوَ أَوْ نَتَأَنِي وَصَلِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَلِمَلَبَحِكُهُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ ﴾ عَنَى رَبُهُو إِن تَظَهَرُا عَلَيْهِ وَإِن أَن مُسْلِعَنِ مُؤْوَمِنِينَ قَنِنَتِ قَنِينَتِ عَيْبَتِ عَنِيدَةِ عَنِيدَةٍ عَنِينَ فَيْبَتُ وَالَكُولُ

قوله – عز وجل-: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِى لِمَ تُحَرِّمُ مَآ أَمَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْلَغِي مَرْضَاتَ أَزُوَجِكَ﴾.

هذا في الظاهر فظيع بأن يحرم رسول الله ﷺ ما أحل الله له، ومن قال بأنه حرم ما أحل الله، فقد قال قولا منكرًا، ولو اعتقد ذلك كان كفرا منه؛ إذ من حرم ما أحل الله تعالى كان كافرا، ومن كان اعتقاده في رسول الله ﷺ هذا، فهو كافر.

وقال أبو بكر الأصم: دلت هذه الآية على أن ليس لأحد أن يحرم ما أحله الله تعالى؛ لأن الله تعالى منع رسوله عن ذلك.

لكن الأمر عندنا ليس على ما ظنه أبو بكر، ولا على ما سبق إليه ظن<sup>(٢)</sup> بعض الجهال : أن رسول الله ﷺ حرم شيئًا أحله الله تعالى، ومن توهم هذا في رسول الله ﷺ، فقد حكم على رسول الله ﷺ بالكفر.

وتأويله عندنا –والله أعلم–: على وجهين:

أحدهما: أن تحريم ما أحل تعالى هو أن يعتقد تحريم المحلل، وتحليل المحرم فيما حرم الله تعالى مطلقًا، فمن اعتقد تحريمه<sup>(٣)</sup> حكم عليه بالكفر، ورسول الله ﷺ لم يعتقد تحريم ما أحل الله تعالى؛ إذ لم ير جماعها عليه محرما، بل امتنع عن الانتفاع بها باليمين، والحرمة التي ثبتت بسبب اليمين، لم تكن من فعل الآدمي، وإن ثبتت بمباشرة السبب منه؛ كالتحريم بالطلاق وبغيره من الأسباب، وإنما تثبت من الله تعالى عقيب مباشرة الأسباب من العباد، كسائر الأحكام، كيف وأنه باليمين لا تثبت حرمة نفس

- (١) في ب: كلها.
- (٢) في أ: وهم.
- (٣) في ب: ذلك حرامًا.

الفعل، وإنما المحرم ترك تعظيم الله تعالى الواجب بسبب اليمين، وهذا لا يعد تحريم الحلال وتحليل الحرام.

أو أريد بالتحريم منع النفس عن ذلك مع اعتقاده بكونه حلالا، لا أن يكون قصد به قصد تحريم عينه، وقد يمتنع المرء عن تناول الحلال؛ لغرض له في ذلك؛ وهو كقوله تعالى: ﴿وَحَرَّمْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَرَاضِعَ مِن قَبْلُ﴾ [القصص: ١٢]، ولم يرد به تحريم عينه، ولا التحريم الشرعي؛ إذ الصبي ليس من أهله، وإنما أريد به امتناعه من الارتضاع إلا من ثدي أمه، [فعلى ذلك]<sup>(۱)</sup> هاهنا، والله أعلم.

والثاني: أن رسول الله تَنْجُ كان ندب إلى حسن العشرة مع أزواجه، وإلى الشفقة عليهن، والرحمة [بهن، فبلغ]<sup>(٢)</sup> في حسن [العشرة والصحبة]<sup>(٣)</sup> معهن مبلغا امتنع عن الانتفاع بما أحل الله له، وأباح له التلذذ به؛ يبتغي به حسن عشرتهن، ويطلب به مرضاتهن، فقال: ﴿يَتَأَيُّهَا الَنَّيُّ لِمَ تُحَرَّمُ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزُوَجِكَ»، أي: لا يبلعنَّ بك الشفقة عليهن وحسن العشرة معهن مبلغا تمتنع عن الانتفاع بما أحل الله لك؛ فيخرج هذا مخرج تخفيف المؤنة على رسول الله تَنْجُ في حسن العشرة معهن، لا مخرج النهي والعتاب عن الزلة؛ وهو كقوله تعالى: ﴿فَلَا نَذَهَبُ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَبَرَتَ ﴾ [فاطر: ٨] تخفيفًا للأمر عليه، وكذلك قال: ﴿وَلَا نَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَعْلِ ﴾ [الإسراء: ٢٩] ليس في الحقيقة نهيًا عن السخاء على النهاية، لكن تخفيفًا للأمر عليه: أن ليس عليك الإسراف في السخاء والنهاية في ذلك ؛ بحيث لم تُبق لنفسك وعيالك شيئًا وتؤثر غيرك؛ فعلى ذلك قوله: ﴿لِمَ والنهاية في ذلك ؛ محرج تخفيفًا للأمر عليه: أن ليس عليك الإسراف في السخاء والنهاية في ذلك ؛ محيث لم تُبق لنفسك وعيالك شيئًا وتؤثر غيرك؛ فعلى ذلك قوله: ﴿لِمَ

ثم اختلف أهل التأويل في سبب التحريم:

فمنهم من ذكر أن حفصة – رضي الله عنها – زارت أهلها، والنبي – عليه السلام – في بيت حفصة، فجاءت أم إبراهيم مارية القبطية حتى دخلت على رسول الله ﷺ فواقعها، فجاءت حفصة، وهما نائمان فرجعت إلى بيت أهلها، فمكثت عامة الليل<sup>(٤)</sup>. . . القصة، وقالت حفصة في آخر هذا الخبر: ما رأيت لي حرمة، وما عرفت لي حقًّا، فقال لها النبي – عليه السلام-: «اكتمي عليَّ، وهي علَيَّ حرام»، فنزلت هذه الآية<sup>(٥)</sup>.

- (۱) في ب: فكذلك.
- (٢) في ب: بهن، فقال: فبلغ.
- (٣) في ب: الصحبة والعشرة.
  - (٤) في ب: الليلة.

(٥) أخرجه ابن جرير (٣٤٣٩٢) وابن سعد وابن مردويه عن ابن عباس كما في الدر المنثور (٦/ ٣٦٧).

سورة التحريم الآيات: ١ - ٥

ومنهم من يذكر : أن ذلك اليوم كان يوم عائشة -رضي الله عنها- فاطلعت حفصة على رسول الله ﷺ وجاريته مارية، فأمرها رسول الله ﷺ أن تكتم عليه، فأخبرت حفصةُ بما رأت عائشةَ - رضي الله عنها - فغضبت عائشة، فلم تزل بنبي الله حتى حرمها، [فأنزل الله تعالى]<sup>(۱)</sup> هذه الآية<sup>(۲)</sup>.

وقال عكرمة: نزلت الآية في امرأة يقال لها: أم شريك وهبت نفسها للنبي ﷺ؛ فلم يقبلها النبي – عليه السلام – طلبا مرضاة أزواجه؛ فنزلت الآية، والله أعلم.

ومنهم من قال: إن الذي حرمه النبي ﷺ كان عسلا، كان رسول الله – عليه السلام – شربه عند بعض نسائه، فقالت امرأة من نسائه لصاحبتها: إذا جاءك النبي ﷺ فقولي<sup>(٣)</sup> له: ما ريح المغافير فيك؟ فقالت للنبي؛ فحرمه النبي – عليه السلام – فنزلت هذه الآية.

وليس لنا إلى تعرف السبب الذي وقع التحريم به، ولا إلى تعيين الشيء الذي حرمه النبي – عليه السلام – حاجة، ولكنا نعلم أن الأمر الذي كان فهو جرى بينه وبين زوجاته. وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱللَهُ عَفُورٌ رَحِيـمٌ﴾.

أي: غفور لما تقدم من ذنبك وما تأخر لو كان.

أو يكون رحيما؛ حيث لم يعاقبك بما اجترأت من الإقدام على اليمين؛ لا بإذن سبق من الله تعالى لك فيه.

أو غفور رحيم عليك وعلى زوجتيك إن تابتا ولم تعودا إلى صنيعهما.

أو غفور رحيم بما خفف عليك من مؤنة العشرة، ولم يحمل عليك ما حملت على نفسك.

وقوله - تعالى-: ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ تَحِلَّهُ أَيْمَنِيكُمْ ﴾.

فمنهم من يحمل هذا على ابتداء الخطاب، ويصرف المراد إلى غير رسول الله ﷺ؛ لأن رسول الله ﷺ [قد كان غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر]<sup>(٤)</sup>؛ بحكم وعد الله – تعالى – فلم يكن يحتاج إلى التكفير؛ لإزالة المأثم.

ولكن نحن نقول: إن رسول الله ﷺ وإن كان هذا محله، فهو وأمته في أحكام الشرائع مأخوذون، ويكون على هذا مغفرة زلاته: ما تقدم وما تأخر بمباشرة أسبابها من التوبة والكفارة، ونحو ذلك؛ فيكون قوله تعالى: ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُمْ يَحِلَّهُ أَيْمَنِيكُمْ ﴾ منصرفا إلى

- (١) في أ: فنزلت.
- (٢) أخرجه ابن جرير (٣٤٣٨٩) عن الضحاك.
  - (٣) في أ: فقربي.
  - (٤) في ب: قد تقدم غفران ذنوبه.

النبي – عليه السلام – وأمته.

ثم يجوز أن يكون رسول الله ﷺ قصد إلى التحريم أعني: منع نفسه عن الانتفاع بها مع اعتقاد الحل لا إلى اليمين؛ فجعل الله تعالى ذلك منه يمينا؛ فيكون فيه دلالة على أن التحريم يمين؛ ولهذا قال أصحابنا – رحمهم الله–: إن من قال لامرأته: «أنت عليً حرام»، ولا نية له، فهو يمين.

وجائز أن يكون أفصح بالحلف؛ فكنى عنه باليمين.

ثم قوله: ﴿فَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُرَ تَحِلَّةَ أَيْمَنِيْكُمْ﴾ على قراءة(') العامة، وفي بعض القراءات: ﴿قد فرض الله لكم كفارة أيمانكم﴾.

ووجه الفرض فيه: أن الأمم من قبل، لم تكن يؤذن لهم بالحنث<sup>(٢)</sup> في اليمين، ولا أن يحلوا منها بالكفارة، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَخُذَ بِيَرِكَ ضِغْنًا فَأَضْرِب بِهِ، وَلَا تَحْنَنُّ﴾ [ص: ٤٤]، فلم يأذن له بالحنث وأباح له الضرب، ثم أباح لهذه الأمة حل اليمين بالحنث والكفارة، فنسب الحل إلى الكفارة، ومرة إلى انحلالها بنفسها من جهة الحنث.

ثم قوله: ﴿قَدْ فَرَضَ ٱللَّهُ لَكُوْبُ أي: وسع عليكم، وأحل لكم تحلة اليمين؛ ففي هذا أن كل ما ذكر فيه (كتب لكم)، أو: (فرض لكم)، فهو في موضع الإباحة والتوسيع، وما ذكر فيه ﴿عَلَيْكُوْبُ فهو على الإيجاب والإلزام؛ قال الله تعالى: ﴿كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَوْتُ فِلِيبَامُ﴾ [البقرة: ١٨٣]، وقال: ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ [البقرة: ١٨٠]، وذلك كله في موضع الوجوب، وقال الله تعالى: ﴿أَدْخُلُوا ٱلأَرْضَ ٱلْمُقَدَّسَةَ أَلَيّ كَنَبَ ٱللّهُ لَكُمْ ﴾ [المائدة: ٢١] معناه: أباح لكم الدخول فيها.

وقوله تعالى: ﴿وَٱللَّهُ مَوْلَكُوْ﴾. أي: أولى بكم فيما امتحنكم من الكفارة وغيرها. أو ﴿وَٱللَّهُ مَوْلَكُوْ﴾، أي: أولى بكم في نصركم والدفع عنكم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ﴾.

أي: ﴿ ٱلْعَلِيمُ﴾ بمصالحكم أو مقاصدكم، أو بما تسرون وما تعلنون، أو بما كان ويكون، ﴿ ٱلْحَكِيمُ﴾: هو الذي لا يلحقه الخطأ في التدبير، أو حكيم بما حكم عليكم من تحلة الأيمان، والله أعلم.

ثم في قوله: ﴿أَلْعَلِيمُ﴾ إلزام المراقبة والمحافظة، ودعاء [إلى التبصر]<sup>(٣)</sup> والتيقظ في

- (١) في ب: القراءة.
- (٢) في ب: في الحنث.
  - (٣) في أ: للتبصر.

كل ما يتعاطاه المرء من الأفعال، ويأتي به من الأقوال. وفي قوله: ﴿ **لَمْكِيمُ**﴾ دعاء إلى التسليم بحكم الله تعالى؛ إذ الحكيم لا يحكم على أحد إلا بما فيه حكمة وفائدة؛ فلزمه تسليم النفس لحكمه<sup>(١)</sup> على وجه الحكمة فيه أو جهله.

ثم الأصل بعد هذا: أن رسول الله على أبيح له نكاح التسع، وأمر بأن يحسن صحبتهن ويبتغي مرضاتهن، والمرء يعسر عليه صحبة الأربع بحسن العشرة، ويتعذر عليه القسم والقيام بمرضاتهن<sup>(٢)</sup> جميعًا، فكيف إذا امتحن بصحبة التسع؟! فكانت المحنة على رسول الله على في أمر النساء أعسر منه على غيره، وأمر مع هذا أيضًا بمعاملة الخلق مع اختلاف هممهم وأطوارهم بأحسن المعاملة، ولكن الله تعالى لما امتحنه بما ذكرنا آتاه من الأخلاق الحميدة والشمائل المرضية<sup>(٣)</sup> ما خف بها عليه هذه المحنة، وسهل عليه المعاملة مع الجملة، وآتاه من القوة ما ملك بها حفظ حقوقهن وإرضاء جملتهن، حتى يلغ في حسن العشرة وابتغاء المرضاة ما عوتب عليه، وبلغ من جهده في الإسلام إلى أن نذهب نَفْسُكَ عَلَيْهِمَ حَسَرَتَ (قاطر: ٨]، وقال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيمِ﴾ [القلم: ٤]، وكان من عظيم خلقه ما جاوز خلقه قوة نفسه، فكادت نفسه تهلك فيه.

ثم في قيامه – عليه السلام – بما يوفي حقوق التسع ويرضيهن دلالةُ نبوته ورسالته؛ لأن الناس إنما يقوون على الجماع بما يصيبون من فضل الأطعمة والأغذية، ثم هم مع أصابتهم فضول الأطعمة والأشياء اللذيذة يفْتُرون عن إيفاء [حقوق الأربع]<sup>(3)</sup>، وقد كان رسول الله ﷺ آثر الزهدَ في الدنيا، وقلت رغبته في مطاعمها ومشاربها، وكان مع ذلك يفي بحقوقهن، فعلم بهذا أنه إنما وصل إلى ما ذكرنا بما قواه الله – تعالى – عليه وأقدره، لا بالحيل والأسباب، ثم أزواج رسول الله ﷺ امتُحِنَّ بالقيام بوفاء حق رسول الله ﷺ، وأن ينظرن إليه بعين التبجيل والتعظيم، فكانت المحنة عليهن أشد من المحنة على غيرهن من النساء مع أزواجهن؛ لأن المرأة قلما تسلم عن رفع أصواتها على صوت زوجها، إذا لم يكن له امرأة سواها، فكيف إذا كانت معها أخرى، ثم هن لو رفعن أصواتهن على صوت رسول الله ﷺ

- (۱) في ب: بحكمه.
- (٢) في ب: برضائهن.
  - (٣) في ب: الرضية.
  - (٤) في أ: حقوقهن.

بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَٰلُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ [الحجرات: ٢]؛ فلا يجوز أن يمتحن بهذه الكلفة الشديدة والمحنة العظيمة إلا بما شرح الله تعالى صدورهن ويفسح قلوبهن؛ لاحتمال ذلك.

ثم المحنة علينا بعد هذا أشد من المحنتين اللتين ذكرناهما؛ لأنا امتحنا بمعرفة ما ضمنته هذه الآية والاعتقاد بذلك<sup>(۱)</sup> وهي<sup>(۲)</sup> قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَنِّيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكُ فالذي علينا من المحنة أن نصرف الأمر إلى وجه لا يلحق رسول الله ﷺ به ثم بنقص؛ فيسلم من المؤاخذة؛ فجائز أن يصرف إلى ما ذكرنا من تخفيف الأمر على رسول الله ﷺ فتكون الآية في موضع تخفيف الأمر عليه ليس في موضع النهي، وإن خرجت مخرج النهي في الظاهر.

وجائز أن يكون العتاب؛ لمكان مارية، إن كانت [قصة التحريم]<sup>(٣)</sup> من أجلها؛ لأن رسول الله ﷺ لما أذن له بإمساك مارية، ولم يندب إلى تزويجها لتصل إلى قضاء شهوتها من قبل الأزواج، فإنما تتوصل إلى قضاء شهوتها برسول الله ﷺ، ثم هو بتحريمها على نفسه لم يمنع عنها الحق، إذ الأمة لا حظ لها في القسم؛ فيلحقه العتاب من هذه الجهة، ولكن لما كان لها فيه مطمع، وهو بالتحريم قطع طمعها، فقيل له: ﴿لِمَ تُحَرَّمُ مَآ أَمَلَ اَسَّهُ لَكُّ﴾ قضاء تلك الشهوة، أي: لم تمنع نفسك عن قضاء شهوة أباحها الله تعالى لها، فيكون في العتاب دعاء له إلى [أن يعمل]<sup>(٤)</sup> بأحد الوجهين:

أحدهما: وهو أن يوصلها إلى ما طمعت منه لا أن يقطع طمعها عنه، وإن لم يكن لها فيما طمعت حق، والله أعلم.

والمحنة الثانية علينا: ألا ننسب إلى أزواج رسول الله يَشْخُ ما تكره أنفسنا نسبة مثله إلى الأمهات؛ لأن لأزواجه علينا حق الأمهات، فإن أمكنا أن نخرج من أمرهن وجهًا يسلم عن تنقصهن فعلنا، وإلا أمسكنا عن ذكره؛ خشية التنقص، وترك التبجيل والتعظيم؛ ألا ترى إلى قول الله تعالى: ﴿نَوَلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَتُ بِأَنفُسِمْ خَيْرًا [النور: ١٢]، وهكذا الواجب على كل مؤمن ألا يظن بأزواج رسول الله يَشْخُ ورضي عنهن إلا خيرًا، وألا ينظر إليهن إلا بعين التعظيم، وقال أيضًا: ﴿سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُ عظيمٌ ﴾ [النور: ١٦]، وإذا كان هذا حقهن علينا فلا يجب أن نذكر زلتهن كانت كيت وكيت؛ لما يتوهم أن يكون زلتهن دون الذي خطر على بالنا فنكون قد أعظمنا القول

- (١) في ب: لذلك.
  - (٢) في أ: وهم.
- (٣) في أ: القصة.
- (٤) في ب: العمل.

فيهن؛ فيصيبنا من ذلك عذاب عظيم؛ كما قال: ﴿وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي ٱلدَّنْيَا وَٱلْآخِزَةِ لَمَتَكُمْ فِي مَآ أَفَضَتْدُ فِيهِ عَلَاكُ عَظِيمُ﴾ [النور: ١٤].

ولقائل أن يقول في قوله: ﴿هَذَا بَهْتَنُ عَظِيمٌ﴾ [النور: ١٦]: من أي وجه صار بهتانا عظيما، ونساء رسول الله ﷺ لم يكن معصومات، بل كان يتوهم منهن الصنع الذي رمين به؟!

فجوابه : أن أزواجه كن بالمحل الذي إذا ابتلين بزلة : سرًّا، أو جهرًا أطلع الله تعالى ذلك نبيه<sup>(۱)</sup> – عليه السلام – ألا ترى أن إحداهن لما أفشت سر رسول الله ﷺ إلى أخرى أطلع الله – تعالى – نبيه على ذلك، فإذا كان لا يستر عليهن هذا القدر من الزلة، فكيف يستر عليهن فعل الزنى منهن؟! ولو وجد من التي رميت فعل الزنى، لكان يسبق الاطلاع من الله تعالى لرسوله – عليه السلام – قبل أن يجري به التحدث<sup>(۲)</sup> على ألسن الخلق، فإذا لم يسبق أوجب ذلك المعنى براءة ساحتها عما رميت به، وصار الرامي لها به قائلا بالبهتان والزور.

وفي هذه الآية دلالة جواز العمل بالاجتهاد لرسول الله على لا بإذن سبق من الله تعالى؛ إذ لو كان الإذن سابقًا، لما عوتب عليه؛ لما ذكرنا: أنه لم يعاتب لزلة ارتكبها حتى يكون فيه منع عن العمل بالاجتهاد، وإنما عوتب لمكان ما حمل على نفسه من فضل المؤنة في العشرة.

ثم الأصل: أن الإماء لا حظ لهن في القسم، ولسن لهن من الأيام<sup>(٣)</sup> ما يكون مثله للحرائر حتى كان يقسم لها فيؤدي فيه حقها، وقد أذن له في إمساكها وألا يزوجها؛ فلا يجوز ألا يؤمر بتزويجها، ثم هو لا يسكن شهوتها، ثم هو إنما يصل إلى قضاء وطرها وتسكين شهوتها في يوم ذلك اليومُ لزوجة من زوجاته، فجائز أن يكون الله تعالى أكرمه أن يسكن شهوتها ويأتيها من حيث لا يعلم<sup>(٤)</sup> أزواجه بذلك، ثم أطلع بعض نسائه على فعله ليعلمن أن المحنة عليهن بعد العلم وقبل العلم واحدة، وأن عليهن أن يعظمن لم يكن عليهن فيما يأتي تلك الأمة في أيامهن تقصير في حقهن؛ إذ كان رسول الله <sup>علي</sup> أعطي من القوة في الجماع ما يطوف على جميع نسائه في ليلة واحدة.

- (۱) في ب: لنبيه.
- (٢) في ب: التحادث.
  - (٣) في أ: الآثام.
  - (٤) في أ: يعلمها.

وأما ما ذكر أن رسول الله ﷺ كان كف نفسه عن شرب<sup>(١)</sup> العسل، فذلك يحتمل أيضًا، ولكن ما ذكر من تحريم مارية أمكن؛ لأنه لا يحتمل أن يكون لرسول الله ﷺ في شرب العسل من الرغبة ما يدخل على نسائه المكروه لأجله، وجائز أن يلحقهن في استمتاعه بأمته مكروه فيحملهن ذلك على ما ذكر.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذْ أَسَرَّ ٱلنَّبِيُّ إِلَىٰ بَعْضِ أَزُوْبِعِهِ حَدِيثًا فَلَمَّا نَبَّأَتْ بِهِۦ﴾.

دل قوله: ﴿فَلَمَا نَبَأَتْ بِهِ.﴾ أنه قد طلب منها إسرار ذلك الحديث الذي أسر إليها، وليس بنا حاجة إلى تعرف الحديث الذي أسر إليها.

وفيه دلالة: أن رسول الله ﷺ إنما علم بإفشائها سره إلى صاحبتها بالله تعالى، وهو قوله: ﴿وَأَظْهَرَهُ ٱللَّهُ عَلَيْهِ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَغْضَ عَنْ بَعْضَّ﴾.

فقوله: [ ﴿عَرَّفَ﴾ ]<sup>(٢)</sup> قرئ بالتخفيف والتشديد، فمن قرأه بالتشديد، فهو على أن رسول الله ﷺ عرفها بعض ما أنبأت من القصة التي أسر إليها، ولم يعرفها البعض؛ لأنه لم يكن القصد من رسول الله ﷺ أن يخبرها بذلك النبأ الذي [أسر به]<sup>(٣)</sup> إليها، وإنما كان المقصود منه تنبيهها بما أظهرت من السر، وأفشت إلى صاحبتها؛ لتنزجر إلى المعاودة إلى مثله، والبعض من ذلك يعلمها ما يعلم الكل، فلم يكن إلى إظهار الكل حاجة.

وذكر في بعض الأخبار أن رسول الله ﷺ قال لها: «ألم أقل لك»؟! وسكت عليه، وفي هذا آية لرسالته ومنعهن عن إسرار ما يحتشمن عن إبداء مثله لرسول الله ﷺ فإنهن إن فعلن ذلك، أظهر الله – عز وجل– لنبيه ﷺ ذلك؛ فيعلم ما يسرون.

ومن قرأه ﴿عَرَفَ﴾ بالتخفيف، فهو يحمله على الجزاء فيقول: ﴿عَرَفَ بَعْضَهُ﴾ أي: جزى عن بعض ما استوجبته بإفشاء السر، وأعرض عن بعض الجزاء؛ يقول الرجل لآخر: عرف حقي فعرفت له حقه، أو عرفت حقي فسأعرف حقك، أي: أقوم بجزاء ذلك، وذكر في الأخبار أن رسول الله ﷺ طلق حفصة تطليقة، ثم نزل جبريل – عليه السلام – فقال له: راجعها؛ فإنها صوامة قوامة، وإنها لزوجتك في الجنة[؛ فجائز أن يكون]<sup>(3)</sup> طلاقه إياها جزاء لبعض صنيعها.

- (۱) في ب: شراب.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: أسرت.
  - (٤) في أ: فيكون.

ثم من الناس من يختار إحدى القراءتين على الأخرى، فيقرأ إحداهما ويرغب عن الأخرى، وذلك مما لا يحل؛ لأن الأمرين جميعًا قد وجدا، وهو الجزاء والتعريف، فجمع الله تعالى الأمرين جميعًا في آية واحدة، وفصل بين الأمرين بالإعراب؛ فليس لأحد أن يؤثر إحدى القراءتين على الأخرى؛ وهذا كقوله تعالى في قصة موسى – عليه السلام – (لقد علمتُ)، و (عَلِمْتَ مَا أَنزَلَ هَوَٰؤُلَاءَ إِلَا رَبُّ السَّمَوَيَتِ وَٱلأَرْضِ) [الإسراء: ١٠٢]، وقد علم موسى – عليه السلام – وعلم فرعون اللعين، فقد كان الأمران جميعًا، فجمع الله تعالى بين الأمرين جميعًا في آية واحدة؛ فلا يحل لأحد أن يقرأ بأحد الوجهين ويمتنع عن [الوجه]<sup>(١)</sup> الآخر؛ فكذلك هذا في قوله تعالى: (رَبَّنَا بَعِدَ بَيْنَ الدعاء، ومن قرأه (باعَدَ) حمله على الإخبار، وقد كان الأمران جميعًا: الدعاء والإجار؛ فليس لأحد أن يؤثر أحدهما على الآخر، فعلى ذلك الحكم في قوله: الدعاء بعضه و (عَرَفَ بَعْضَهُ) ]<sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

وقد وصفنا تأويل قوله: ﴿ٱلْعَلِيمُ ٱلْخَبِيرُ﴾ فيهما ما يدعو الإنسان إلى المراقبة والتيقظ. وقوله – عز وجل-: ﴿إِن نَنُوبَآ إِلَى ٱللَهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُماً﴾.

في هذه الآية دلالة أن الحديث الذي أفشي كان بين زوجتين؛ لأن قوله : ﴿إِن نَنُوُبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُماً يدل على ذلك، فإنه كان أسر النبي – عليه السلام – عند إحداهما، ومنعها أن تفشي إلى الأخرى فأفشت، لكنا لا نعلم أن ذلك الحديث كان ماذا؟ لكنه كان منهما ما يجوز أن تعاتبا به وتدعيا إلى التوبة؛ لقوله : ﴿إِن نَنُوبَآ إِلَى ٱللَّهِ»، [وإن خفي ذلك علينا]<sup>(٣)</sup>، ثم إذا عرفنا أن الله – تعالى – جعل عقوبتهن وتأديبهن أشد من العقوبة على غيرهن بقوله : ﴿مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَكِوشَكَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنَ؟

ثم قوله: ﴿إِن نَنُوُبَآ إِلَى ٱللَّهِ فَقَدَّ صَغَتَ قُلُوبُكُماً﴾ فجائز أن يكون قوله: ﴿إِن﴾ زيادة في الكلام، وحقه الحذف، فيكون معناه: توبا إلى الله؛ فقد صغت قلوبكما، ويوقف عليه ثم يبدأ بقوله: ﴿وَإِن تَظَلَهَرَا عَلَيْـهِ﴾.

وجائز أن يكون حقه الإثبات، فلا يكون حرف ﴿ إِنَّهُ زِيادة، ويكون معناه: إن تتوبا

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: ﴿ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَغْرَضَ عَنْ بَعْضٍ﴾ .
  - (٣) في أ: وإن تظاهرا علينا.

إلى الله، وإلا فإن الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين فيكون الجزاء فيه مضمرًا. وجائز أن يكون جزاء صنيعهن أن يطلقهن، فكأنه قال: إن تتوبا إلى الله وإلا طلقكن، فيكون في هذا أنه حبب رسول الله ﷺ إليهن حتى اشتد عليهن الطلاق، وخرج الطلاق مخرج العقوبة لهن على صنيعهن، والله أعلم. وقوله: ﴿فَقَدَ صَغَتَ قُلُوبُكُماً﴾.

أي: مالت عن الحق الذي لرسول الله ﷺ عليكما، وحق الرسول – عليه السلام – حق عظيم يرد فيه العتاب بأدنى تقصير.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِن تَظُهُرَا عَلَيْـهِ﴾.

هذا في الظاهر معاتبة؛ فينبغى أن يذكر على المخاطبة، فيقال: وإن تظاهرتما عليه، كما قال تعالى: ﴿إِن لَنُوْبَآ إِلَى ٱللَّهِ﴾، قيل: جائز أن يكون معنى قوله: ﴿إِن لَنُوْبَآ إِلَى ٱلَّهِ﴾ تامَّا ورجعت على إرادة المعاتبة، وإن كان اللفظ لفظ المخاطبة، ولكن الصحيح: أن قوله: ﴿وَإِن تَظَنهَرَا﴾ على المخاطبة، معناه: وإن تتظاهرا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ هُوَ مَوْلَنَهُ﴾.

حق هذا أن يقف عليه ثم يقول: ﴿وَجِبْرِيلُ وَصَلِعُ ٱلْمُؤْمِنِينُ وَالْمَلَيَّكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرُ﴾؛ حتى لا يتوهم أن غير الله تعالى مولاه، ثم ذكر هذا إبلاغ في التهويل، وإلا فالواحد من هؤلاء المذكورين يكفي لأزواج رسول الله ﷺ، وكذلك في ذكر عقوبتهن إذا وجد منهن الخلاف [في قوله]<sup>(۱)</sup>: ﴿يُضَنِعَفَ لَهَا ٱلْعَذَابُ ضِعْفَيْنَِ﴾ [الأحزاب: ٣٠].

والأصل: أن المبالغة في [التأديب مما يعين المؤدب على حفظ الحدود، وكذلك المجاوزة في]<sup>(٢)</sup> حد العقوبة معونة له في تأديب النفس؛ حتى يملك حفظ نفسه عما تدعو إليه نفسه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينُ﴾.

قيل<sup>(٣)</sup>: ﴿وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَۗ﴾: أبو بكر وعمر – رضي الله عنهما – وذكر أن رسول الله ي لما طلق حفصة دخل عليها عمر – رضي الله عنه – فقال: «لو علم الله – تعالى – في آل عمر خيرا ما طلقك رسول الله»<sup>(٤)</sup>، فنزل جبريل – عليه السلام – على رسول الله ﷺ

- (١) في ب: بقوله.
  - (۲) سقط في ب
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن عساكر من طريق الكلبي عن أبي صالح عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٧٣) وهو قول مجاهد والضحاك وعكرمة وغيرهم.
  - (٤) أخرجه الحاكم كما في الدر المنثور (٦/ ٣٧٤).

سورة التحريم الآيات: ١ - ٥

يأمره بمراجعتها، وذكر أنها صوامة قوامة؛ فجائز أن تكون حفصة –رضي الله عنها– تصوم النهار وتقوم الليل في غير نوبتها؛ فلا يعلم بذلك رسول الله ﷺ فأطلعه جبريل – عليه السلام – على ذلك.

وروي عن أبي أمامة الباهلي – رضي الله عنه – أن رسول الله ﷺ قال: « ﴿وَصَلِكُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ أبو بكر وعمر<sup>(١)</sup>، رضي الله عنهما

وقيل: هم الأنبياء والرسل عليهم الصلاة والسلام.

وذكر عن الحسن أنه قال: ﴿وَصَلِحُ ٱلْمُؤْمِنِينَۗ﴾ من لم يسر نفاقا ولا أظهر فسقا<sup>(۲)</sup>، ثم خص من المؤمنين الصالحين منهم، ولم يعم جملة المؤمنين، فهذا – والله أعلم – لأنه لو ذكر المؤمنين على الإجمال لدخل فيه الزوجان اللتان تظاهرتا؛ لأن إصغاء القلب لا يخرجهما عن أن تكونا من جملة المؤمنين؛ ولأنه ذكر هذا في موضع المعونة في أمر الدين، وصالح المؤمنين هم الذين يقومون بالمعونات في أمر الدين.

وقوله – عز وجل– : ﴿عَسَىٰ رَبُّهُۥ إِن طَلَقَكُنَ أَن يُبْدِلَهُۥ أَزْوَبُهَا خَيْرًا مِّنكُنَّ﴾ .

وعلى قول المعتزلة: لا يملك أن يبدل خيرا منهن؛ إذ لا يقدر على أن يجعل في أحد خيرا على قولهم، ولا يملك أن يبدله أزواجا؛ لأنه لا يقدر –على زعمهم– على أن يجعل أحدا من النسوان زوجة لأحد من الرجال، وإنما المشيئة والاختيار إلى المتزوج والمتزوجة، والفعل منهما.

وعلى قولنا: يملك أن يجعل الخير لمن شاء فيما شاء، وله أن يجعل من النسوان زوجة لمن شاء من الرجال، فهذه الآية تشهد بالصدق؛ لمقالتنا، وترد على المعتزلة قولهم؛ لأنه جعل الإبدال إلى نفسه؛ بقوله: ﴿ يُبَدِلُهُ ﴾، وعلى قولهم لا يملك أن يفي بما وعد، ثم في هذه الآية إباحة الإبدال وإباحة الطلاق لرسول الله يُثْمَ، وفي قوله: ﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَاءَ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَن تَبَدَلَ بِهِنَ مِنْ أَزْوَلِيمَ ﴾ [الأحزاب: ٥٢] حظر الإبدال؛ فجائز أن يكون قوله: ﴿ لَا يَحِلُ لَكَ ٱلنِّسَاءَ مِنْ بَعْدُ إلاحزاب: ٥٢] مقدما، وقوله: ﴿ عَمَى رَيُّهُ إِن طَلَقَكُنَ هُ متأخرًا؛ فيصير ما تقدم منسوخا بهذه الآية، والذي يدل على صحة هذا ما روي عن عائشة – رضي الله عنها – أنها قالت: «ما خرج رسول الله يُثْثِ من الدنيا حتى أحلت له النساء»، فثبت أن الحظر كان متقدما ثم وردت الإباحة من بعد، فتحمل الآيتان على التناسخ؛ ليرتفع التناقض من بينهما.

- (1) قاله قتادة أخرجه عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن جرير (٣٤٤٢١) و(٣٤٤٢٢) كما في الدر المنثور (٦/ ٣٧٤). وهو قول سفيان والعلاء بن زباد.
  - (٢) في أ: ولا إظهار فسق.

وجائز أن يكون حظر عليه الإبدال إذا قصد بالطلاق قصد الإبدال بما أعجبه من الحسن؛ كما قال: ﴿وَلَوَ أَعَجَبَكَ حُسَنُهُنَ . . . ﴾ الآية [الأحزاب : ٥٢]، فإذا كان قصده من الطلاق الإبدال، كان ذلك محظورا عليه، وإذا لم يقصد بالطلاق قصد الإبدال، ولكن يقصد به قصد المجازاة للخلاف الذي ظهر، أبيح له ذلك، [ثم الله تعالى يبدله خيرا من المطلقة وهو ليس يقصد]<sup>(١)</sup> بالطلاق في قوله : ﴿عَمَنَ رَبُّهُ إِن طَلَقَكُنَ ﴾ قصد الإبدال، وإذا كان كذلك، سلمت الآيتان عن التناقض.

وذكر عن أبي بن كعب - رضي الله تعالى عنه - أنه سئل : أكان يحل لرسول الله بيج إبدال امرأة بامرأة؟ فقال : بلى، فسئل عن قوله تعالى : ﴿لَا يَحِلُّ لَكَ ٱلنِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ وَلَا أَنَ تَبَدَّلَ بِينَ مِنْ أَزُوَبِهِ [الأحزاب : ٢٢] فقال : هذا منصرف إلى من هن من وراء المسميات؛ وهو كقوله تعالى : ﴿وَبِنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمَّنِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَئَئِكَ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿وَأَمَرَةُ مُؤْمِنَةً إِن وَهَبَتَ نَفْسَهَا لِلنَّبِيَ [الأحزاب : ٥٠]، فذكر بنات العم وبنات الخال والأجنبيات، وحظر عليه من سواهن من المحارم [، فيكون فيه إبانة]<sup>(٢)</sup> أن رسول الله يجيز قد كان حظر عليه تزوج محارمه من ذوي الرحم كما حظر على غيره؛ إذ المحارم، فزال الإشكال : أنه لما حل له زيادة على الأربع، يحل له ذوات الأرحام من

وقوله - عز وجل-: ﴿خَيْرًا مِّنكُنَّ﴾.

فجائز أن يكون خيرا منهن للرسول – عليه السلام – لا أن يكن خيرا في أنفسهن؛ لأنه قال: ﴿مُسْلِمَتِ مُؤْمِنَتِ قَلِنَتِ تَبْبَتِ﴾، وقد كان أزواجه على هذا الوجه: ﴿مُسْلِمَتِ مُؤْمِنَتِ قَلِنَتَتِ﴾؛ ألا ترى إلى ما ذكر أن جبريل – عليه السلام – قال لرسول الله ﷺ: راجع حفصة؛ فإنها صوامة قوامة، والذي يدل على هذا أيضًا في آخر هذه الآية: ﴿نَبْبَتَتِ وَأَبْكَارَا﴾ وقد وجدت هاتان الصفتان في أزواجه؛ فثبت أن معناه ما ذكرنا.

وجائز أن يكن خيرا منهن أيضًا في أنفسهن من حيث الجمال والنسب، ونحو ذلك. أو يصرف ﴿خَيْرًا مِنكُنَّ﴾ لما يتركن الخلاف لرسول الله ﷺ، ولا يتظاهرن عليه، ويكن هؤلاء دونهن إذا التزمن الخلاف، ودُمْنَ على التظاهر، فأما إذا أمسكن عن الخلاف وتُبْنَ عما سبق من الخلاف فهن وغيرهن بمحل واحد. وقوله – عز وجل-: ﴿مُسَلِكَتٍ مُؤْمِنَتِ﴾.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: عامة.

سورة التحريم الآيات: ١ - ٥

قد بينا أن كل مسلم مؤمن في التحصيل؛ لأن معنى [الإسلام والإيمان]<sup>(1)</sup> واحد؛ إذ الإسلام: هو أن يجعل الأشياء كلها لله خالصة سالمة لا يشرك فيها غيره، والإيمان: التصديق، وهو أن يصدق أن الله تعالى رب كل شيء، وإذا صدقته أنه رب كل شيء فقد جعلت [الأشياء]<sup>(٢)</sup> كلها سالمة له، أو تصدق [كلًا فيما]<sup>(٣)</sup> يشهد لله تعالى في الربوبية [بجوهره]<sup>(1)</sup>، فثبت أن كل واحد منهما يقتضي ما يقتضيه الآخر من المعنى، فإذا ذكر أحدهما بالإفراد، ففي ذكره ذكر الآخر، وإذا جمع في الذكر، صرف هذا إلى وجه، وهذا إلى وجه، وهذا كما ذكرنا في التقوى أنه يقتضي معنى الإحسان إذا ذكر مفردا؛ لأن التقوى هو أن يتقي من المهالك، والاتقاء عن المهالك يقع باكتساب المحاسن، وإذا ذكرا معا صرف التقوى إلى [الاتقاء من الكفر]<sup>(٥)</sup> والإحسان إلى فعل الخيرات، وروي عن النبي أسرف التقوى إلى [الاتقاء من الكفر]<sup>(٥)</sup> والإحسان إلى فعل الخيرات، وروي عن النبي أمو أن يقل من المهالك، والاتقاء عن المهالك يقع باكتساب المحاسن، وإذا ذكرا معا مرف التقوى إلى [الاتقاء من الكفر]<sup>(٥)</sup> والإحسان إلى فعل الخيرات، وروي عن النبي أسرف التقوى إلى قومن من لم يأمن جاره بوائقه»، وقال: «المسلم من سلم الناس من أسانه ويده»، فصرف هذا إلى وجه وهذا إلى وجه، وهما في التحصيل واحد؛ لأنهم إذا

وقوله – عز وجل–: ﴿فَنِنْنَتِ﴾. قيل<sup>(1)</sup>: مطيعات.

وقيل : القائمات بالليالي للصلاة ، وهذا أشبه ؛ لأنه ذكر السائحات بعد هذا ، والسائحات الصائمات ، وذكر الصيام بالنهار ، فيكون تأويل القانتات راجعا إلى قيام الليل ؛ ليكون فيه إحياء الليل والنهار بالعبادة<sup>(٧)</sup> ؛ ولذلك قال جبريل – عليه السلام – في وصف حفصة – رضي الله عنها– : «إنها صوامة قوامة» أي صوامة بالنهار وقوامة بالليل ، وذكر عن رسول الله ﷺ أنه سئل عن أفضل الأعمال ، فقال : «طول القنوت» ، وهو القيام بالليل .

وقوله – عز وجل–: ﴿نَبِّبَكِ﴾.

هن اللائي لا يصررن على الذنب، بل يفزعن إلى الله تعالى بالتوبة والتضرع إذا ابتلين بالخطيئة .

- وقوله: ﴿عَبِدَتِ﴾.
- (١) في ب: الإيمان والإسلام.
   (٢) سقط في ب.
   (٣) في ب: كلاهما.
   (٤) في ب: نحو هذا.
   (٥) في ب: اتقاء الكفر.
   (٦) قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٤٢٩) وهو قول عكرمة وابن زيد وأبي مالك أيضًا.
   (٧) في ب: بالعادة.

ذكر أبو بكر أن العابد لا يسمى: عابدا حتى يتطوع، فإن كان على هذا، ففيه أنهن يقمن بأداء<sup>(۱)</sup> الفرائض، ويتطوعن مع ذلك.

وعن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال: «كل عبادة في القرآن فهي توحيد؛ فالعابدات: الموحدات»، والموحد هو الذي يصدق أن خالق الخلق كله واحد لا شريك له؛ فجائز أن يكون العابد موحدا؛ لأنه يعمل لله تعالى خالصا لا يشرك في عبادته<sup>(٢)</sup> أحدا؛ فيكون فيه<sup>(٣)</sup> معنى التوحيد ولكن من حيث الفعل؛ فيكون أحد التوحيدين بالقول والثاني بالمعاملة والفعل.

وقيل: العابد هو الذي يؤدي الفرائض.

وقوله – عز وجل–: ﴿سَبِّحَنِّ﴾.

هو الذي يسيح في الأرض بغير زاد، فسمي الصائم: سائحا؛ لما<sup>(٤)</sup> كف نفسه عن التناول من الزاد، فقوله: ﴿سَبَحِكَتِ﴾ أي: صائمات.

وقوله – عز وجل-: ﴿ تَبِّبَتِ وَأَبْكَارًا ﴾ لم يرد بهذا أنه ينشئ نسوة أبكارا وثيبات، ولكن معناه: أنه يبدله من كن بهذا الوصف، ثم جمع بين الثيبات والأبكار ؛ لأن الثيبات مما يقل رغبة الخلق فيهن، وينفر عنه الطبع، فجمع بينهما في موضع الامتنان على الرسول ﷺ ؛ لئلا تصرف كل الرغبة إلى الأبكار، بل يتزوجوا الثيبات كما يتزوجون الأبكار، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا قُوْا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِكُمُ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَتِكَةً غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرُهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لا نَعْدَذِرُوا الْيُوَمِّ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنُمْ تَعْمَلُونَ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةَ نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِرُ عَنَكُمْ وَبَدْخِلَكُمْ جَنَبَتِ تَجَوِى مِن تَعْتِهَا الأَنْهِ رُبُومَ لا يُحْزِي اللَّهُ الذِينَ عَامَنُوا مَعَهُ فُورُهُمْ يَسْتَعَانِكُمْ وَبَدْخِلَكُمْ جَنَبَتِهِ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَنْهِمُ لَنَا نُورَنَا وَاغْفِرْ لَنَّا إِلَى اللَّهُ الذِينَ عَلَمُ وَيَقُومُ عَنَى رَبُكُمْ الَذِي يَعْمَلُونَ إِنَّهُمْ مَنَعْنُونَ مَنْ عَنْهُمُ وَيَوْمَ إِلَى اللَّهُ وَنُوبَةًا الَذِينَ عَامَنُوا مَعَهُ فُورُهُمْ يَسْعَى بَيْتَ وَيَدْخِلَكُمْ جَنَبَتِهِ عَنْهُ وَيُعْمَى مَنْ عَنْهُمُ الْنَعْهُ لَنَهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا مَعَهُ فُورُهُمْ يَسْعَى بَيْتَ الَذِي يَعْهُ وَالَذِينَ عَامَنُوا مَعَهُ فَنَ عَامَنُوا نُورُوا إِلَى اللَهُ النَبِي وَالَذِينَ عَامَنُوا مَعَهُ فُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ عَلَيْكُمُ الَذِي عَلَي اللَّا اللَّصَورَ وَالْمُنَامَةُ مَنْهُمُ وَيَعْمَا الْنَاعُونُ مُورَنَ وَاعْلُنُهُ النَبْيَ وَالَذُينَ عَلَيْ عَنْدُولُ الْ وَوَلَيْ مَا مَعْتُهُمُ وَالْمُنُمُ مَعْتَمُونُ وَالْعَنْفُ اللَهُ عَلَيْنَ وَالْتُولُونُ وَوَا أَنْفُسَكُمُ وَالْمُنْهُ مَا عَنُهُ وَيُعْمَا الْنَكُمُ وَالْمُ عَائِينُهُمُ مُوالُونَ وَعُولُونَ وَاعْفَتُو مُنَا عَائِيلُولُ وَا أَنْفَسَكُمُ وَ وَالْنَا مَا عَنُهُ عَائُونُ وَا الْنَعْنُو وَالْعَامُ وَالْعَامُ مَا مَعْتُ وَالْولُونَ وَنُوا مَاللَيْنُ مَا عَنُولُونَا وَالْوَا وَالْ

- (١) في أ: يقمن على أداء.
  - (٢) في ب: عبادة الله.
    - (٣) في ب: فيها.
    - (٤) في ب: بما.

سورة التحريم الآيات: ٦ - ٩

يحتمل أن يكون معناه: قوا أنفسكم مما تدعو إليه أنفسكم؛ لأن الأنفس<sup>(١)</sup> تأمرهم بالسوء وتدعوهم إليه؛ كما قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُوَا إِنَّ مِنْ أَزْوَنِحِكُمْ وَأَوْلَدِكُمْ عَدُوًا لَكُمْ فَأَخْذَرُهِمْ﴾ [التغابن: ١٤].

وجائز أن يكون قوله تعالى: ﴿قُوَّا أَنَفُسَكُرُ﴾، أي: قوها عن الطريق الذي إذا سلكتموه أفضى بكم إلى النار، وقوا أهليكم – أيضًا – عن ذلك الطريق، وذلك يكون بالعمل؛ لأن العمل على ضربين: عمل يفضي بصاحبه إلى الجنة، وعمل يفضي بصاحبه إلى النار، فيكون التقوى في هذا الوجه راجعا إلى الأعمال، وفي الوجه الأول إلى الأنفس.

ويحتمل قوا أنفسكم باكتساب الأسباب التي هي أسباب النجاة عن العطب والهلاك، وأهليكم في أن تعلموهم الأسباب التي هي أسباب الخلاص من النار.

وقال مجاهد: تأويله: قوا أنفسكم [وأهليكم]<sup>(٢)</sup> النار<sup>(٣)</sup>، ثم علمنا وجه الاتقاء بقوله: ﴿رَبَّنَآ مَالِنَنَا فِي ٱلدُّنْبِيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِبَرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١].

قال: من التضرع إليه والفزع لديه؛ ليكون هو بفضله يقي عنا النار؛ لما علم ألا نصل إليه بقوى أنفسنا وحيلنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَقُوْدُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْجِجَارَةُ ﴾.

فهذا على المبالغة في وصف شدة النار، وأخبر أن شدتها تنتهي إلى هذا في أن صير الناس وقودا لها وكذلك الحجارة، والناس والحجارة لا يتقدان في النار؛ لأن النار إذا عملت في الإنسان حرقته ولم تبقه<sup>(٤)</sup>؛ فلا يصير وقودًا، وكذلك إذا أصابت الحجارة رضَّتها ولاشتها، فيكون فيه تبين شدتها؛ إبلاغا في الزجر.

وجائز أن يكون أريد بالحجارة: التي اتخذوها أصناما يعبدونها من دون الله، فكانوا يعبدونها لتنصرهم وتدفع عنهم العذاب؛ كما قال تعالى: ﴿وَاَتَحَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَةً لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ﴾ [يس: ٧٤]، وقال: ﴿وَاَتَحَذُوا مِن دُوبِ اللَّهِ مَالِهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزًا . كَلَّأَ سَيَكَفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا﴾ [مريم: ٨١، ٨٢]، أي: تصير<sup>(ه)</sup> عذابا عليها، وهم رجوا أن تكون سببا لخلاصهم؛ فصارت عليهم ضدًا. وقوله - عز وجل-: ﴿عَلَيْهَا مَلَتِكَةٌ غِلَاظٌ شِدَادٌ﴾.

- (۱) في ب: النفس.
- (٢) في ب: ولتقى أهلوكم.
- (٣) أخرجه ابن جرير بنحوه (٣٤٤٤٠).
  - (٤) في أ: ينفذ.
  - (٥) في أ: يصيروا.

فجائز أن يكون [هذا]<sup>(١)</sup> وصفهم: أنهم خلقوا غلاظا شدادا.

وجائز أن يكونوا أشداء على الكفار وأعداء الله تعالى، رحماء على أوليائه، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾، فبين أن اشتدادهم؛ لمكان الأمر؛ وهو كقوله تعالى: ﴿وَالَذِينَ مَعَهُ آشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَّةُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وصفهم بالشدة على الكفرة وبالرحمة على المؤمنين؛ فجائز أن يكون الملائكة كذلك في الآخرة، وفي هذا دلالة أن الملائكة امتحنوا بالأمر والنهي في الآخرة؛ لأن ملائكة الرحمة امتحنوا بإتيان التحف والكرامات إلى أهل الجنة، [وملائكة العذاب]<sup>(٢)</sup> امتحنوا بتعذيب أهل النار وبالغلظة عليهم والشدة، وإذا أمر كل واحد من الفريقين بما ذكرنا، فقد نُهي عن تركه.

قال أبو بكر الأصم: في قوله – تعالى – : ﴿يَتَأَيَّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُم وَأَهْلِكُم نَارًا»، وفي قوله: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا نُوبُوا إلى اللَّهِ نَوْبَهُ نَصُوحًا . . . ﴾ الآية إلزام الوعيد بأهل الصلاة [لأنه ألزمهم]<sup>(٣)</sup> الاتقاء من النار، وألزمهم<sup>(٤)</sup> التوبة؛ ليكفر عنهم سيئاتهم، ولو لم يكن الوعيد لازما عليهم لم يكونوا يحتاجون إلى الاتقاء، وهذا منه ومن جملة أهل الاعتزال تحريف الكلام عن مواضعه؛ لأن الله تعالى ذكر هذا الوعيد في أهل الإيمان بقوله: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِكُمْ نَارًا»، وقال: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا نُوبُوا إلى الا بقوله: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا فُوَا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِكُمْ نَارًا»، وقال: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا نُوبُوا إلى الله بقوله: ﴿يَتَأَيُّبُا اللَذِينَ مَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِكُمْ نَارًا»، وقال: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامَنُوا نُوبُوا إِلَى الله بقوله: ﴿يَتَأَيُّبُا اللَذِينَ مَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا»، وقال: ﴿يَتَأَيُّبُا ٱلَذِينَ مَامُنُوا نُوبُوا إِلَى الله بقوله: ﴿يَتَأَيُّبُا اللَذِينَ مَامَنُوا فُوا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا»، وقال: ﴿يَتَأَيُبُا اللهِ على من لم يحر ذكره نولي الوعيد عمن ألحق الله تعالى بهم الوعيد وهم المؤمنون، ويلزمونه على من لم يجر ذكره في القرآن [من أهل الصلاة]<sup>(٥)</sup> ولا ألحق به الوعيد، وهذا تحريف الكلام<sup>(٢)</sup> وقلب القصة؛ ولأنه صار من أهل الصلاة إيمانه؛ إذ لولا إيمانه لما كان هو من أهل الصلاة، فإذا ألحقوا الوعيد بأهل الصلاة نقد ألحقوه بأهل الإيمان؛ فلم يبق بيننا وبينهم إلا سوء المُعلق، وإلا فلا معنى لقلبه<sup>(٧)</sup> عن أهل الإيمانه وإلحاقه بأهل الهماة، وأهل الصلاة، وأهل الصلاة، أهل الإيمان.

ثم الوعيد على قولهم إنما يلزم أهل الإيمان في وقت خروجهم من الإيمان، ونحن

(١) سقط في ب.
 (٢) في ب: وملائكة أهل النار.
 (٣) في ب: لأنهم ألزموا.
 (٤) في ب: وألزموا.
 (٥) سقط في أ.
 (٦) في ب: الكتاب.
 (٧) في ب: لقلته.

سورة التحريم الآيات: ٦ - ٩

نقول في الوعيد المذكور في أهل الإيمان: إنه يجوز أن يلحقهم وقت إيمانهم، ويعذبهم الله تعالى بإجرامهم.

ويحتمل أن يقع لهم الوعيد إذا خرجوا من الإيمان، وهم يقطعون الوعيد عن<sup>(۱)</sup> أحد الوجهين ويجعلونه على الوجه الآخر، ونحن نلزمهم الوعيد إذا خرجوا من الإيمان، [ولا ننفي]<sup>(۲)</sup> الوعيد عمن لم يخرج بعد من إيمانه، فصرنا نحن أشد استعمالا لما يقتضيه ظاهر الآيات منهم؛ فصار العموم حجة عليهم لا علينا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَا نَعْنَذِرُوا ٱلْمُؤَمِّ ﴾.

ليس في هذا نفي قبول العذر لو كان لهم عذر، ولكن اعتذارهم هو الندم عما كانوا فيه والإنابة إلى الله تعالى والتوبة إليه، وليس ذلك وقت قبول التوبة؛ لأن [ذلك الوقت هو]<sup>(٣)</sup> وقت خروج ملك أنفسهم عن أنفسهم، فلا يقبل في ذلك الوقت إيمان ولا عمل.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا تَجْزَوْنَ مَا كُنْتُعْ تَعْمَلُونَ﴾.

يعني: أن عملكم السوء هو الذي ألزمكم العذاب في الحكمة؛ فتجزون بعملكم ولستم تجزون بمنفعة ترجع إلينا أو بما حملتم من أوزار الغير، ولكن بأعمالكم الخبيثة التي في الحكمة التعذيب عليها، وفي هذا دلالة نفي العذاب عن أطفال المشركين؛ لأنه لم يوجد منهم عمل؛ فيجزون بعملهم، ولا يجوز أن يعذبوا بذنوب<sup>(٤)</sup> آبائهم؛ لأنه أخبر أن كلًا يجزى بعمله لا بعمل غيره، والله أعلم.

وقوله: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا تُوَبُوَا إِلَى ٱللَّهِ تَوْبَةُ نَصُوحًا﴾.

ففي هذه الآية إلزام التوبة على بقاء اسم الإيمان؛ لأنه ألزمهم التوبة بعد أن سماهم مؤمنين، وأخبر أنه يكفر عنهم سيئاتهم بالتوبة، ومن مذهب الاعتزال: أن الصغائر مغفورة لأربابها إذا اجتنبوا الكبائر؛ فلا يحتاجون إلى التوبة عنها، وإذا كان كذلك فالآية في الكبائر عندهم، والكبائر تخرج أهلها –على قولهم– من الإيمان، والله – تعالى – قد أبقى لهم اسم الإيمان، فمن أزال عنهم الإثم، فقد خالف نص القرآن.

وإن زعموا أن الآية في الصغائر ففيه دلالة على أن الله تعالى يعذب على الصغائر وأنها

- (۱) في ب: من.
- (٢) في ب: ولم يبق.
  - (۳) سقط في ب.
  - (٤) في ب: بعمل.

غير مغفورة، حتى وقعت لهم الحاجة إلى التوبة وطلب المغفرة، وقال أيضًا في آية أخرى: ﴿وَتُوبُوَّا إِلَى اللَّهِ جَمِعًا أَيُّهَ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَكُمُ تُفْلِحُونَ﴾ [النور: ٣١]، فإما أن يكونوا أمروا بالتوبة عن الصغائر؛ فيكون فيه دلالة على أنها ليست بمغفورة؛ إذا احتاجوا إلى التوبة عن الصغائر، أو عن الكبائر؛ فيكون فيه دلالة بقائهم على الإيمان؛ وكذلك قال: ﴿وَاسَتَغَفِّر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِّ﴾ [محمد: ٩٩]، وإن كان استغفاره هذا عن الصغائر، ففيه دلالة على أنها غير مغفورة؛ لحاجته إلى طلب المغفرة، ولو كان الأمر على ما ظنت المعتزلة، لكان [سؤاله المغفرة]<sup>(١)</sup> يخرج مخرج الاستهزاء برب العالمين؛ لأنه يطلب منه ما لا يملك، وذلك في الشاهد هزء واستخفاف بالمسئول<sup>(٢)</sup>.

وإن كان في الكبائر، ففيه دلالة بقائهم وثباتهم على الإيمان؛ لأنه قال: ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَنِتُ﴾ [محمد: ١٩].

ثم قوله تعالى: ﴿تَوْبَةُ نَّصُوحًا﴾.

قرئ بنصب النون وضمها: ﴿نُصُوحًا﴾، والضم<sup>(٣)</sup> يخرج مخرج المصدر، والنصوح – بالفتح–: يخرج مخرج النعت للتوبة، والفَعُول من الأفعال هو اسم للمبالغة في الأمر، فكأنه يقول: توبوا توبة تناهت في نصحها، والمبالغة في النصح أن يكون صادقا في توبته، وعلامة الصدق أن يكون نادما بقلبه عما فعل، عازما على ألا يرجع إليه، وأن يقلع يديه عما كان فيه من المعاصي، وأن يستغفر الله بلسانه؛ فيستعمل كل جسده في الندم والانقلاع، كما استعمل سائره في التلذذ بالمآثم؛ فذلك هو المبالغة في النصح.

وقوله – عز وجل–: ﴿يُكَفِّرَ عَنكُمْ سَيِّتَاتِكُمُ﴾ بالتوبة، ففي هذا إبانة أن من السيئات سيئات لا تكفر إلا بالتوبة، ومنها ما يكفر باجتناب الكبائر بقوله: ﴿إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبَرَ مَا نُهَوَنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّنَاتِكُمَ» [النساء: ٣١] لا أن يكفر كلها بالاجتناب عن الكبائر كما زعمت المعتزلة.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّنَتِ تَحَوِّى مِن تَحَيِّهَا ٱلْأَنْهَـُرُ﴾. وقد سبق بيان هذا. وقوله - تعالى-: ﴿وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّنَتِ تَجَرِى مِن تَحَيِّهَا ٱلْأَنْهَـُرُ﴾. وللمعتزلة بهذه الآية تعلق، وهو أن قالوا بأن الله تعالى أخبر أنه لإ يخزي النبي

- (١) في أ: سؤالهم مغفرة.
  - (٢) في أ: بالسؤال.
  - (٣) في ب: فالضم.

والمؤمنين، والإخزاء يقع بالعذاب؛ فقد وعد ألا يعذب الذين آمنوا، ولو كان أصحاب الكبائر مؤمنين لم يخف عليهم العذاب؛ إذ قد وعد ألا يخزي المؤمنين ومن قولكم<sup>(١)</sup>: إنهم يُخاف عليهم العقاب؛ فثبت أنهم ليسوا بمؤمنين.

ولكن نقول: إن هذا السؤال يلزمهم من الوجه الذي أرادوا إلزام خصومهم؛ لأن في الآية وعدا بألا يخزي الذين آمنوا، وهم مقرون بأن أهل الكبائر ممن قد آمنوا، ولكنهم بعد ارتكابهم الكبائر ليسوا بمؤمنين، والآية لم تنطق بنفي الإخزاء عن المؤمنين؛ لأنه لم يقل: يوم لا يخزي الله النبي والمؤمنين، وإنما قال: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواً﴾، وهم يقطعون القول بإخزاء من قد آمن؛ فصاروا هم المحجوجين بهذه الآية، ثم حق هذه الآية عندنا أن نقف على قوله: ﴿النَّبِيَّ﴾، أي: لا يخزيه الله تعالى في أن يرد شفاعته أو يعذبه، وقوله: ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُ﴾، ابتداء كلام وخبره ﴿نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْكَ أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْمَنِيمٍ»؛ وهو كقوله – تعالى –: ﴿وَالزَسِخُونَ فِي آلِعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ آل عمران: ٧].

أو لا نخزي الذين آمنوا بعد شفاعة النبي ﷺ .

ويحتمل أن الإخزاء هو الفضيحة، أي: لا يفضحهم يوم القيامة بين أيدي الكفار، ويجوز أن يعذبهم على وجه لا يقف عليه الكفرة، والخزي: هو الفضيحة، وهتك الستر، ولا يفعل ذلك بالمؤمنين بفضله<sup>(٢)</sup>، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَسْعَىٰ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ﴾.

أي: بين أيديهم إذا مشوا، وبإيمانهم عند الحساب؛ لأنهم يؤتون الكتاب بأيمانهم، وفيه نور وخير، أو يسعى النور بين أيديهم في موضع وضع الأقدام وبأيمانهم؛ لأن ذلك طريقهم وشمالهم طريق الكفرة.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَقُولُونَ رَبَّنَآ أَتَّمِمْ لَنَا نُوْرَيَا﴾.

جائز<sup>(٣)</sup> أن يقولوا هذا عند انطفاء نور المنافقين؛ فيخافون انقطاع ذلك النور عنهم أيضًا.

أو يقولون هذا عند ضعف النور، فيسألونه إتمامه (٤)، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ وَٱلْمُنَفِقِينَ﴾، قيل: جاهد الكفار

- (١) في ب: قولهم.
- (٢) في ب: لفضله.
- (۳) في ب: فجائز.
- (٤) في ب: الإيمان.

بالسيف، والمنافقين بإقامة الحدود عليهم؛ وذلك أن المنافقين هم الذين كانوا يرتكبون المآثم التي أوجب فيها الحدود ففيهم نزلت الحدود، وأما أصحاب رسول الله ﷺ فقد عصموا عن المآثم التي لها الحدود.

وقالت الباطنية في قوله: ﴿ جَهِدِ ٱلْصَعْفَارَ وَٱلْمُنْفِقِينَ ﴾ أي : جاهد الكفار والمنافقين بالقتال، فكان مأمورا بالقتال مع الفريقين جميعًا، ولكنه اشتغل بقتال أهل الكفر، ولم يتفرغ لقتال أهل النفاق فتولى قتالهم علي بن أبي طالب – رضي الله عنه – وما ذكر أن رسول الله عنه قال لأصحابه حين رأى عليًّا – رضي الله عنه – يخصف نعله : «إن خاصف نعله يقاتل على التأويل كما نقاتل نحن على التنزيل»، وقتاله على التأويل قتال أهل النفاق، فإن كان الأمر على ما ذكروا من القتال فأبو بكر – رضي الله عنه – هو الذي تولى قتال أهل النفاق لا عليَّ – رضي الله عنه – لأنه ذكر أن العرب ارتدت بعدما قبض رسول الله عني، فقاتلهم أبو بكر – رضي الله عنه – وارتدادهم يدل على أنهم لم يكونوا قتال أهل النفاق لا عليَّ – رضي الله عنه – لأنه ذكر أن العرب ارتدت بعدما قبض محققين في إيمانهم ؛ إذ لو كانوا كذلك لم يرجعوا بل كانوا منافقين، وأما الذين قاتلهم محققين في إيمانهم ؛ إذ لو كانوا كذلك لم يرجعوا بل كانوا منافقين، وأما الذين قاتلهم أن يحكم بكتاب الله عنه – فلم يكونوا منافقين بل كانوا يدعون عليًّا – رضي الله عنه – إلى ثم يسر بخلاف حكمه، لا أن يدعو إلى العمل بحكم الله تعالى، وهذه السمة ظهرت في الذين قاتلهم أبو بكر دون الذين قاتلهم علي – رضي الله عنه – رضي الله عنه اله يكم بحكم الله تعالى، إلى يحكم بكتاب الله تعالى، والمنافق هو الذي يظهر من نفسه أنه يعمل بحكم الله تعالى، إلى يحكم بكتاب الله تعالى، والمنافق هو الذي يظهر من نفسه أنه يعمل بحكم الله تعالى، بالزمها باللسان.

ووجه إلزام الحجة بالسيف ما ذكرنا أن غلبته على الأعداء مع [كثرتهم وقوة]<sup>(1)</sup> شوكتهم وقلة أنصار رسول الله يَنْتَجَ يظهر لهم نصر الله إياه وكونه على الحق، فيحملهم ذلك على الإيمان بالله تعالى، وإذا كان كذلك فقوله: ﴿جَهِدِ ٱلْكُفَارَ وَٱلْمُنْفِقِينَ﴾ في إلزام الحجة؛ فإن كانوا في موضع أمن فمجاهدتهم في إلزام الحجة عليهم من جهة القول، وإن كانوا في موضع المحاربة والقتال، فمجاهدتهم في قتالهم، وقد كان من المنافقين من قد لحق بالكفرة وذب عنهم، ألا ترى إلى قوله: ﴿فَمَا لَكُرُ فِي ٱلْنُنَفِقِينَ فِئَتَيْنِ» والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَغْلُظُ عَلَيْهِمْ﴾.

(١) في أ: كثرة.

أي: اشدد عليهم، والتشديد عليهم: أن يسفه أحلامهم، ويهتك أستارهم، وهو أن يبين لهم ما هم عليه من النفاق.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَأْوَنَهُمْ جَهَنَهُ وَبِنُسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، قد تقدم ذكر هذا.

[ثم]<sup>(۱)</sup> في قوله: ﴿يَتَأَيَّهُا ٱلنَّنِيُّ جَهِدِ ٱلْكُفَّارَ»، دلالة فضيلة نبينا ﷺ على من تقدمه من الأنبياء والرسل – عليهم السلام – لأنه ذكر موسى – عليه السلام – في التوراة: يا موسى، وفي الإنجيل: يا عيسى، وفي مخاطبات آدم: يا آدم، فسمى كل نبي باسمه سوى نبينا ﷺ فإنه ذكره وخاطبه بقوله: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلنَّيُّ ﴾ ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ﴾ [المائدة: ١٢]، وبالنبوة والرسالة استحق الفضيلة، فذكره باسم فضله وخاطبه به، وذكر غيره من الأنبياء – عليهم السلام – باسم شخصه.

**قوله تعالى: ﴿**ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَذِينَ كَفَرُوا ٱمْرَأَتَ نُوْجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَا تَحْتَ عَبْدَنِي مِنْ عِبَادِنَا صَنلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ٱدْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱللَّاخِلِينَ شَ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَذِينَ ءَامَنُوا ٱمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْنًا فِي أَخْبَنَةٍ وَنَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنِجْنِى مِنَ ٱلقَوْمِ الظَّلِيهِينَ شَلَ وَمَرْبَمَ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ أَبْنِ لِي عِندَكَ مِنْ رُحِينَا وَصَدَقَتْ بِكَلِمَاتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ. وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنِينِينَ شَ

وقوله<sup>(٢)</sup> – عز وجل-: ﴿ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ أَمْرَأَتَ نُوْجٍ وَأَمْرَأَتَ لُوطِّ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَنِلِحَيْنِ﴾.

فجائز أن هذا المثل لمكان الكفرة الذين لهم برسول الله ﷺ اتصال من حرمة القرابة، فكانوا يطمعون منه الشفاعة<sup>(٣)</sup> في الآخرة إن كان الأمر على ما ذكره النبي<sup>(٤)</sup> ﷺ لهم؛ لأنهم عرفوه بالشفقة والرحمة على الخلق جملة، فكيف يدع شفقته ورحمته على قرابته وهو يراهم يتر:دون في الهلاك؟!

فبين لهم شأن امرأة نوح وامرأة لوط وما كان بينهما وبين نوح ولوط –عليهما السلام– من الاتصال؛ لئلا يغنروا باتصالهم بالنبي ﷺ.

وجائز أن يكون هذا في بدء الإسلام، في الوقت الذي يتفرد الآباء بالإسلام دون الأبناء، والأبناء دون الآباء؛ فيكون المثل لمكان أولئك الذين التزموا<sup>(ه)</sup> وداوموا عليه،

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: وهو قوله.
- (٣) في ب: بالشفاعة.
- ٤) في أ: ذكر محمد.
   (٥) في ب: ألزموا.

سورة التحريم الآيات: ١٠ – ١٢

ولم يتبعوا آباءهم وأبناءهم فيقول: لا ينفع من دام على الكفر إسلام من أسلم منهم، وإن كان بينهما قرب من جهة الأبوة والبنوة؛ لأن رحمة الإنسان وشفقته على زوجته أكثر من شفقته على من ذكرنا، وكذلك الاتصال، فإذا لم ينفعهما إسلام زوجيهما، فكذلك لا ينفع أولئك الذين داموا على الكفر إسلام من أسلم من آبائهم وأبنائهم.

وجائز أن يكون هذا المثل؛ لمكان أهل النفاق فيما أظهروا موافقة المؤمنين، وأسروا الخلاف لهم<sup>(۱)</sup>، فيخبر أنه لا ينفعهم إظهار موافقتهم في الدين إذا كانوا على خلافه في التحقيق؛ كما لم ينفع زوجتي نوح ولوط – عليهما السلام – إظهار الموافقة منهما لزوجيهما إذا كانتا على خلافهما في السر، والله أعلم.

قال أبو بكر الأصم: في هذه الآية دلالة أن صلاح الصالح لا ينفع للطالح؛ كما لم<sup>(٢)</sup> ينفع صلاح نوح ولوط – عليهما السلام – للزوجين إذا كانتا في أنفسهما فاسدتين، وأراد بهذا نفي الشفاعة لأهل الكبائر.

وليس كما ذكر؛ لأن هذا المثل ضرب للكافرين لا للعصاة؛ إذ لم يقل: «ضرب الله مثلا للذين عصوا»، فليس له تعلق<sup>(٣)</sup> في هذه الآية.

ثم قد نجد صلاح الصالح في الشاهد ينفع الطالح وإن لم ينفع الكافر؛ لأن المرء قد يكون له زوجة طالحة تمتنع عن كثير من الشرور؛ لمكان زوجها إذا كان زوجها من أهل الصلاح والبر<sup>(3)</sup>؛ وكذلك الولد ينفعه صلاح والديه في الدنيا؛ إذ بخشيتهما ينتهي عن كثير من المناهي لصلاحهما، فقد نفعه صلاح والديه ونفعها صلاح زوجها، فجائز أن ينفع الطالح أيضًا في الآخرة صلاح الصالحين، وأما الكافر فهو لم يمتنع عن الخلاف لمكان أبويه ولا لمكان أحد من الخلق؛ فلم ينفعه إسلام أبويه ولا صلاحهما في الدنيا فكذلك لا ينفعه في الآخرة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَقِـلَ ٱدْخُـلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلدَّخِلِينَ﴾.

أي : فخانتاهما في الدين .

ومنهم من يذكر أن خيانة امرأة نوح هي أن أخبرت قومه بجنون زوجها، وكانت خيانة

- (۱) في ب: له.
  - (٢) فيّ ب: لا.
- (٣) في ب: متعلق.
- (٤) في ب: الستر.

سورة التحريم الآيات: ١٠ – ١٢

امرأة لوط هي<sup>(1)</sup> أن أخبرت قوم لوط بشأن أضيافه.

ولكن إن كان هذا صحيحا، فهو يرجع إلى الأول؛ لأن الذي حمل كل واحدة منهما على الإخبار بما أخبرت موافقَتُهَا أولئك القوم وخلافها لزوجها في الدين، ولا يجوز<sup>(٢)</sup> أن نشهد بهذا إلا بتواتر جاء.

وذكر بعضهم: أنهما زنيا، فخيانتهما زناهما، وهذا غير ثابت؛ لأن الأنبياء – عليهم السلام – عصموا عما يوجب عليهم العار والشنار، والزوج يعير بزنى زوجته وفراشه، وفيه توهم التهمة في أولادهم؛ فدل أن هذا التأويل غير صحيح، وحاجتنا إلى وجود الخيانة منهما دون التفسير، ولا يجب أن نشهد بهذا إلا بتواتر جاء مزيدًا في الحجة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِيبَ ءَامَنُوا ٱمْرَآتَ فِرْعَوْنَ﴾.

وجه ضرب<sup>(۳)</sup> المثل بها هو أن يعلم المقهور تحت أيدي الكفرة أن لا عذر له في التخلف عن الإيمان بالله تعالى؛ إذ كانت امرأة فرعون مقهورة تحت يديه، وكانت بين ظهراني الظلمة، ولم يمنعها ذلك عن الإيمان بالله – تعالى – وعن التصديق [برسوله موسى]<sup>(3)</sup> – عليه السلام–.

والثاني: أنها لم تشاهد من زوجها ومن القوم الذين بين ظهرانيهم سوى الكفر بالله تعالى، ثم الله تعالى بلطفه ألهمها الإيمان به فآمنت، وكانت امرأة نوح – عليه السلام – تحت نوح ولم تشاهد منه سوى الطاعة والعبادة لربه –جل وعلا– ثم لم ينفعها إيمانه وعبادته؛ ليعلم أنه لا ينفع أحدا إسلام أحد، ولا يضر أحدا كفر غيره، وإنما يصير مؤمنا بفعل نفسه كافرا بفعل نفسه.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِذْ قَالَتْ رَبِّ ٱبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتَا فِي ٱلْجَنَّةِ﴾.

وهي لم ترد بقولها: ﴿ أَبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتَا﴾ بقيام الوجه الذي عرفت بناء زوجها وغيره من الخلائق، وإنما أرادت بقولها: ﴿ أَبْنِ لِي﴾، أي اخلق لي بيتا في الجنة ولذلك لم يفهم أحد من قوله<sup>(٥)</sup>: ﴿فَنَفَخْنَكَا فِيهِ مِن رُّوحِنَا﴾ ما فهم الخلق من النفخ في الأشياء، وإنما فهموا به الخلق والإنشاء، فما بال المشبهة فهموا من قوله تعالى: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى ٱلسَكمَآءِ﴾ [البقرة: ٢٩]، ومن قوله: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ ٱلْعَرَثِي﴾ [الأعراف: ٥٤] ما فهموا من

- (۱) في ب: هو.
- (٢) في أ: فلا يجب.
  - (٣) في أ: صرف.
- (٤) في ب: بموسى.
- (٥) في أ: أحدًا بقوله.

الاستواء المضاف إلى الخلق لولا ضعف اعتقادهم وجهلهم بصانعهم في التحقيق. ثم الأصل أن ينظر في الأسماء التي هي أسماء الأفعال المشتركة فيما بين الخلق إذا أضيف شيء منها إلى الله تعالى، فنعرضها على الأسماء التي هي أسماء الأفعال المخصوصة لله تعالى، فما أريد بالاسم المخصوص من ذلك، فذلك المعنى هو المراد بالاسم المشترك؛ فالاسم المخصوص لفعل الله تعالى هو الخلق، إذ لا أحد من الخلائق يسمي أحدا من الخلائق: خالقًا، فيفهم بقوله ﴿آبِن لِي عِندَكَ بَيْتَا فِي اَلْجَنَّهَ﴾ أي : اخلق لي، ويفهم بقوله : ﴿فَنَعَخْنَا فِيهِ مِن رُوحِنَا﴾ الخلق والإنشاء، والذي يبين أن الأسماء [المشتركة يجب عرضها على الأسماء]<sup>(١)</sup> المخصوصة ويفهم بها<sup>(٢)</sup> ما يفهم بالأخرى قوله تعالى : ﴿هُوَ ٱلَّذِي يُسَبِّرُكُمْ في ٱلْبَرَ وَٱلْبَحَرُّ﴾ [يونس: ٢٢] ومعناه: هو الذي يبين أن الأسماء قوله تعالى : ﴿هُوَ ٱلَذِي يُسَبِّرُكُمْ في ٱلَّذِي يُبَعَرُ أَلْ المحصوصة ويفهم بها<sup>(٢)</sup> ما يفهم بالأخرى في البر والبحر، وقال : ﴿هُوَ ٱلَذِي يُجَيَّهُ [الرعد: ٢٢] ومعناه: هو الذي يحلق ميركم الموت والحياة، وقال : فيفيل من يُسَكَّهُ الرعد: ٢٢] أي يعنى المراد في المركرى في البر والبحر، وقال : فيفو ألَذِي يُعَنِّ الرعد: ٢٢] ومعناه ومناه على مالماء كمَنَّهُ إلى الموت والحياة، وقال : فيفو ألَذِي يُعَنِّ هو الذي يحلق والإنشاء، والذي يبين أن الأسماء كما الموت والحياة، وقال : فيفو ألَذِي يُعَنِّ والرعد: ٢٢] ومعناه ومناه على من الشركم كما والموت والحياة، وقال : فلائي من يَسَكَهُ إلى الماء إلى الموت والحياة، ووالذي خلق من يحلق

وفي هذا دلالة إيمانها بالبعث [والحساب.

ثم]<sup>(٣)</sup> من الجائز أن تكون وصلت إلى علم البعث والحساب بالتلقين، أو بنظرها وتفكرها في الحجج والبراهين.

وذكر أهل التفسير أنها قالت ذلك عندما عذبها فرعون، واختلفوا في صفة العذاب من أوجه، وحق مثله الإمساك عنه، وألا تشتغل بتفسيرها؛ لما يتوهم من وقوع زيادة فيها أو نقصان على القدر الذي بين في الكتب المتقدمة، وهذه الأنباء جعلت حججا لرسالة نبينا – عليه السلام – على أهل الكتاب لما وجدوها موافقة للأنباء التي ذكرت في كتبهم، وإذا وقع فيها زيادة أو نقصان وجدوا فيه موضع الطعن في رسالته؛ فلهذا المعنى ما يجب ترك الخوض فيها والإعراض عن ذكرها.

[وذكر عن الحسن وغيره]<sup>(٤)</sup> أنه قال: ما من مؤمن ولا كافر إلا وبُني له بيت في الجنة، فإن مات على الإسلام سكن البيت، وإن قبض كافرا ورثه غيره.

وهذا لا يحتمل؛ لأن الله – تعالى – إذا علم أنه يموت على الكفر فهو يبني له ذلك

- (١) سقط في أ.
- (٢) في ب: منها.
- (۳) في أ: سوى.
- ٤) في ب: وذكر عن جماعة وعن الحسن.

البيت كي لا يسكنه، ومن بنى لنفسه في الشاهد وهو يعلم<sup>(١)</sup> أنه لا يسكنه، صار عابثا في فعله، وجل الله تعالى عن أن يوصف بالعبث.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبَخِنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَبَجْنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّٰلِمِينَ﴾.

أي: نجني من شر فرعون وجوره، ومن عمله أي: من كفره؛ فيكون قولها: ﴿وَبَخِنِي مِن فِرْعَوْنَ﴾ راجعا إلى نفسه، والآخر راجعا إلى عمله، ﴿وَبَجِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ﴾ راجعا إلى قومه، فسألت النجاة عنهم جملة، لما كانوا يمنعونها عن عبادة الله تعالى، فكانت تخاف ناحيتهم، ولا تأمن وتخاف منهم، فسألت النجاة منهم؛ لتصل إلى عبادة ربها. وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَرَىمَ ٱبْنَتَ عِمْرَنَ ٱلَتَى آَحْصَنَتْ فَرْجَهَا﴾.

فأخبر عنها بإحصانها فرجها، وذلك بالأسباب، وهي ما اتخذت بين نفسها وبين الناس حجابا؛ لئلا يقع بصر الناس عليها، ولا يقع بصرها عليهم لتصل به إلى تحصين فرجها؛ قال الله تعالى: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْضُوا مِنْ أَبْصَدَرِهِمَ وَيَحْفَظُوا فُرُوَجَهُمُ ﴾ [النور: ٣٠]، وهم إذا غضوا الأبصار، وصلوا إلى حفظ الفروج؛ ففي الحجاب غض البصر، وفي غض البصر وصول إلى حفظ الفرج وإحصانه، وقال في آية<sup>(٢)</sup> أخرى: ﴿يَمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ ٱمْطَفَلُكِ وَطَهَرَكِ وَٱمْطَفَكِ آلَ عمران: ٢٢]، وتطهيره إياها في أن طهرها من الفواحش والزنى، فأضاف الإحصان إليها في الآية الأولى، وأضاف التطهير هاهنا إلى نفسه، فوجه إضافة الإحصان إليها ما ذكرنا: أنها تكلفت الأسباب التي هي أسباب الموانع للزنى، الدواعي إلى الإحصان، وأضاف إلى نفسه التطهير؛ لأن وقوع ذلك وحصوله كائن به، ذفيه دلالة أن كل فعل من أفعال العباد لا يخلو من أن يكون لله – تعالى – فيه صنع وتدبير.

أي: خلقنا فيه ما به تحيا الصور والأبدان.

وقوله: ﴿فِيهِ﴾، أي: في عيسى، وقال في آية أخرى: ﴿فَنَفَخْنَكَا فِيهَكَا﴾ [الأنبياء: ٩١] أي: في نفس عيسى – عليه السلام – والنفس مؤنث.

ثم تشبيهه بالنفخ: أن الروح إذا خلق فيه انتشر في الجسد كالريح إذا نفخت في شيء انتشرت فيه.

> أو التشبيه بالنفخ لسرعة دخوله فيما نفخ فيه كالريح، والله أعلم. وقوله: ﴿وَصَدَقَتْ بِكَلِمَنتِ رَبِّهَا﴾.

> > (۱) في ب: لا يعلم.
> >  (۲) في أ: آيات.

سورة التحريم الآيات: ١٠ – ١٢

فجائز أن يكون الكلمات هي التي بشرت بها مريم من قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِنْهُ ٱسْمُهُ ٱلْمَسِيحُ﴾ [آل عمران: ٤٥]، وقوله: ﴿يَمَرْيَمُ ٱقْنُبِي لِيَكِ﴾ [آل عمران: ٤٣]، وقوله: ﴿يَمَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ ٱصْطَفَىكِ﴾ [آل عمران: ٤٢]، وقوله: ﴿وَهُزِى إِلَيْكِ بِحِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ﴾ [مريم: ٢٥]، فصدقت بجملتها أنها من عند الله، لا شيء ألقى إليها الشيطان.

أو ﴿وَصَدَقَتْ بِكَلِمَنتِ رَبِّهَا﴾ أي: بحجج ربها وبراهينه؛ لقوله: ﴿وَيُحِقُّ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنتِهِ.﴾ [يونس: ٨٢]، أي: بحججه: وأدلته.

ثم تكون الحجج حجج البعث أو حجج الرسالة أو الوحدانية، أو يكون<sup>(١)</sup> قوله: ﴿وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَنتِ رَبِّهَا﴾، أي: بالكلمات التي يستعاذ بها من الشرور، فصدقت أنها تعيذ من تعوذ بها، والله أعلم.

وقوله - تعالى-: ﴿وَكُنْبِهِ،﴾، وقرئ ﴿وكتابه﴾.

وفي تصديقها بالكتاب تصديق منها بالكتب؛ لأن من آمن بكتاب من كتب الله تعالى، فقد آمن بسائر كتبه؛ لأنها يوافق بعضها بعضًا، ومن آمن بكتبه فقد آمن بكل كتاب له على الإشارة إليه؛ فثبت أن في الإيمان بكتاب إيمانًا بسائر الكتب، فكل واحدة من القراءتين تقتضي معنى القراءة الأخرى؛ فإن قوله: ﴿بكتابه﴾ أي بالإنجيل، وقوله ﴿بكتبه﴾ أي : الإنجيل وسائر الكتب المتقدمة المنزلة من عند الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنِبِينَ﴾.

قيل: من المصلين؛ لأنه قال في آية أخرى: ﴿يَكَمَرْيَمُ ٱقْنُمِي لِرَبِكِ وَأَسْجُدِى وَآرَكَمِي مَعَ الرَّكِمِينَ﴾ [آل عمران: ٤٣] وإذا وصف الصلاة، فالتزمت<sup>(٢)</sup> هذا الأمر؛ فصارت من القانتين.

وقيل<sup>(٣)</sup>: أي: من المطيعين لربها، والله أعلم بالصواب.

#### \* \* \*

- (١) في أ: أي ويكون.
  - (٢) في ب: فألزمت.

(٣) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٤٤٧٥) و (٣٤٤٧٦) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٧٨).

## سورة الملك [وهي]<sup>(۱)</sup> مڪية

يسم ألله التخي التحيير

قوله تعالى: ﴿ تَبْرَكَ الَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ لِبَنْلُوَكُمْ أَنِكُمُز أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلْعَفُورُ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوْتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَى فِ خَلْقِ ٱلرَّحْنِنِ مِن تَفَوُّتِ فَاَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُورٍ ﴿ مَنْ أَنْجِعِ ٱلْمَتَرَ كَزَّيْنَ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْمَتُرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرُ وَلَقَدُوتُ فَاَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُورٍ ﴾ أَمَّ ٱنْجِع ٱلْمَتَرَ كَزَيْنَ يَنْقَلِبُ إِلَيْكَ ٱلْمَتُرُ خَاسِتًا وَهُوَ حَسِيرُ إِنَّهُ وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَمَاءَ ٱلذَّنِي بِمَصْبِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومُنَ اللَّشَيَطِينُ وَأَعْتَدْنَا لَمُ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ ﴾ قوله – عز وجل–: ﴿ تَنَوَكَ الذَى سَدِهِ ٱلْمُلْكَ ﴾.

قيل: تعالى وتعاظم، و ﴿ تَبَرَكَ تفاعل من البركة، والبركة كناية عن نفي كل عيب؛ قال - عز وجل-: ﴿وَنَزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءَ مُبَكَرَكَ﴾ [ق: ٩] أي: ماء لا كدورة فيه ولا قذر، بل هو ماء مطهر من كل آفة وعيب، فمعنى قوله: ﴿تَبَكَرُكَ﴾ أي: تعالى من أن يكون له شبيه وعديل، وتعاظم عما قالت فيه الملاحدة ومن أن يلحقه المعايب والآفات. وقوله: ﴿يَكِه ٱلْمُلْكَ﴾.

أي: الذي له ملك الملك؛ لأنه قال في موضع آخر: ﴿قُلِ ٱلْلَهُمَ مَنْلِكَ ٱلْمُلَكِ﴾ [آل عمران: ٢٦] [أي: الذي له الملك]<sup>(٢)</sup>، فذكر اليد هاهنا مكان المالك هناك؛ فامتدح – جل وعلا – بملك الملك وكونه مالكا له.

والمعتزلة يقولون بأن مِلْكَ مُلْكِ الكفرة ليس له، وأنه لا يولي الملك للكافر، ويقولون في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِى حَبَّةً إِبْرَهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنهُ ٱلْمُلْكَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨] أن الذي آتاه الله الملك هو إبراهيم – عليه السلام – والهاء تنصرف إليه، لا إلى الذي حاجه، وإذا لم يجعلوا مِلْكَ مُلْكِ الكافر في يده، لم يصر ممتدحا بما ذكرنا؛ لأنه يكون في يده بعض الملك لا كله، وقال في آية أخرى: ﴿ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآهُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَن تَشَآةٌ ﴾ [آل عمران: ٢٦]، وعلى قولهم<sup>(٣)</sup> يصير الملك في يد من لا يشاء؛ لأنه لا يشاء الملك للكافر، ومع ذلك يوجد فيهم الملك.

ثم ما ينبغي لهم أن يقطعوا القول بأن الله تعالى لا يؤتي الملك للكافر، بل عليهم أن يقولوا: إن كان إيتاء الملك أصلح لهم آتاهم إياه، وإن كان شرًا لهم لم يؤتهم؛ إذ من

- (۱) سقط في ب.
- (٢) سقط في ب
- (٣) في ب: هذا.

مذهبهم أن الله لا يفعل بعبده إلا [ما هو الأصلح]<sup>(١)</sup> له في الدين والدنيا في حقه، فهذا جملة اعتقادهم، ثم هم لا يعرفون الوجه الذي صار أصلح في كل شيء على الإشارة إليه؛ لأنهم يقولون: في إبقاء إبليس اللعين إلى اليوم المعلوم صلاح، وإن كنا لا نعرف الوجه الذي لأجله صار أصلح، وإفناء الأنبياء والرسل – عليهم السلام – كان<sup>(٢)</sup> أصلح وإن لم نعرف من أي وجه صار أصلح؟! فليقولوا هاهنا بأن إيتاء الملك إن كان أصلح لهم لم يكن له ألا يؤتيهم، وإن كان شرًا فعليه ألا يؤتيهم؛ لئلا يجعلوا الأمر على النفي.

ثم الملك اسم عام، وهو عبارة عن نفاذ التدبير والسلطان والولاية، والملك هو أن يكون للمالك خاصة في الشيء، لا يتناول من ذلك الشيء إلا بإذنه، وقد يكون المرء مالكا، وليس بملك، وقد يكون ملكا ليس بمالك، فكل واحد من الوجهين يقتضي معنى [غير ما]<sup>(٣)</sup> يقتضيه الآخر.

وجائز أن يكون [تأويل]<sup>(٤)</sup> قوله: ﴿بِيَدِهِ ٱ**لْمُلْكَ**﴾، أي: ملك كل من ملك من أهل الأرض بيده؛ لأنه إن شاء أبقى له الملك، وإن شاء نزعه؛ فما من ملك في دار الدنيا إلا وملكه في الحقيقة لله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُّرُ﴾.

امتدح نفسه تعالى [بأنه على ما يشاء قدير، وذلك من أوصاف ربوبيته أيضًا ومن قول المعتزلة]<sup>(٥)</sup>: إنه على أكثر الأشياء غير قدير؛ لأنهم يجعلون المعدوم شيئًا؛ فشيئية الأشياء كانت بأنفسها لا بإنشاء الله تعالى، ويجعلون ظهورها بالله – تعالى – فقط، وإذا كان كذلك فإنه<sup>(٢)</sup> لم يصر قادرا على شيئية الأشياء، وكذلك ينفون الخلق والقدرة على أفعال العباد.

ومن قولهم – أيضًا– : إن إقدار العبد بيد الله، وإذا أقدر عبدًا من عبيده على الهداية، خرجت القدرة من يده؛ فتصير<sup>(v)</sup> هذه القدرة مستفادة لا ذاتية، وإذا كان كذلك فقد نفوا

- (١) في أ: الملك أصلح لهم.
  - (۲) في ب: إن كان.
    - (٣) في أ: لم.
    - (٤) سقط في ب.
- (٥) بدل ما بين المعقوفين في ب: بأنه على كل شيء قدير، وذلك من الأوصاف اللازمة للربوبية أيضًا، وقول المعتزلة.
  - (٦) في ب: فهو.
  - (٧) في أ: فكثير.

عنه القدرة عن أكثر الأشياء، فلا يصير هو قادرا على كل شيء، وإنما هو قادر على البعض، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًّا كبيرًا.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَّوَةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُرُ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾.

قال أبو بكر الأصم: ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ﴾ أي: خلقكم أمواتا: نطفة وعلقة ومضغة، ثم أحياكم ﴿ لِبَنْلُوَكُمْ﴾.

وقال غيره: ﴿ أَلَّذِى خُلَقَ ٱلْمَوْتَ﴾ ليجزيكم بعده، والحياة؛ ليبتليكم بها، واستدل بقوله -تعالى-: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَـبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الكهف: ٧]، فصرف المحنة إلى الحالة التي أنشأهم على وجه الأرض، وهي حالة الحياة، [ثم أخبر بعد ذلك أنه يجعلهم]<sup>(١)</sup> صعيدا جرذا بعد الابتلاء بقوله: ﴿وَإِنَّا لَجَعِلُونَ مَا عَلَيْهَا صَعِيدًا

وعندنا: أنه خلقهما جميعا للابتلاء؛ لأن الله – تعالى – خلق الموت على غاية ما تكرهه الأنفس، وتنفر عنه، وخلق الحياة على غاية ما تتلذذ به الأنفس وترغب فيها، والمحنة في الترغيب والترهيب، فثبت أن في خلق الموت محنة؛ فيكون قوله – تعالى– : ﴿ نَنَىَ آلَمَوْتَ وَٱلْحَيَوَةَ ﴾ كأنه يقول: خلق الموت مرهبا، وخلق الحياة مرغبة؛ ﴿ لِبَلُوَكُمُ أَيْكُرُ أَحَسَنُ عَمَلاً ﴾، أي: ليبلوكم أيكم أرهب من الشر، وأرغب في الخير؟

ثم الموت مما لا مهرب منه لأحد، ولا مخلص لمخلوق، وكذلك الحياة، وإن كانت من أرغب الأشياء إلى الأنفس، فليست هي بحيث يتهيأ للمرء أن يزيد منها بالطلب، ولا مما يوجد بالكد والسعي؛ فصارت هي مرغبة في الحياة الدائمة وهي نعيم الآخرة، [وصار الموت]<sup>(٢)</sup> مرهبا عن الموت الدائم، والموت الدائم هو العذاب الدائم، الذي لا ينقطع كما قال – تعالى-: ﴿وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَتِتِّ [إبراهيم: ١٧]، أي : لا تنقضي عنه الآلام والأوجاع بل يبقى فيها أبدا، وإذا ثبت أن الموت صار مرهبا عن العذاب الدائم، والحياة صارت مرغبة في مثلها، فنقوم بطلبه، ووجب القول بالبعث أيضًا؛ إذ الراغب إنما يصل [إلى] ما يرغب فيه بالبعث، والآخر إنما يصير إلى العذاب الدائم بالبعث .

وفيه إيجاب القول بالرسالة؛ لأنه إذا ثبت الرغبة في الموعود من الثواب والرهبة<sup>(٣)</sup> عن العذاب، وهما جميعًا غائبان، فاحتيج إلى من يظهرهما ويحضرهما ويخبر عنهما، فلم يكن بد من رسول يخبرهم ويحضر علمه لهم.

- (۱) في ب: ثم أخبر عما بعده أنهم يجعلون.
  - (٢) في أ: وصارت.
  - (٣) في أ: والرغبة.

ثم الأصل في قوله - تعالى-: ﴿لِبَلُوَكُمْ أَيَّكُو أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [أنه إنما يحسن عمله]<sup>(١)</sup> بحسن رغبته ويسوء عمله بسوء رغبته ورهبته، فخلق الحياة والموت ليتفكر فيهما المرء، ويعتبر بهما، فمن حسنت<sup>(٢)</sup> رغبته ورهبته حسن عمله، ومن لم يتفكر فيهما، ولم يعتبر بهما، ساء عمله، فالموت والحياة أنشئا مرغبين ومرهبين، وكذلك الدنيا وما فيها [أنشئت]<sup>(٣)</sup> دلالة على طريق الآخرة، فالسمع يدل على السمع، والبصر على البصر، وآلامها تدل على آلام الآخرة، ونعيمها دليل على نعيم الآخرة، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿ لِبَنُوَكُمُ أَيَّكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [فيه دليل على إضمار قوله: وأيكم أسوأ عملا]<sup>(٤)</sup> على مقابلة الأول، إلا أنه اكتفى بذكر أحد المتقابلين عن<sup>(٥)</sup> الآخر، والله أعلم.

فإن قال قائل: كيف أضاف الابتلاء إلى نفسه بقوله: ﴿لِيَـبَلُوَكُمْ﴾، والابتلاء في الشاهد؛ لاستظهار ما خفي، ولاستحضار ما غاب، والله تعالى لا يغيب عنه شيء، ولا يخفى عليه أمر، فكيف أضيف إليه الابتلاء؟!

فجوابه أن نقول: إن الابتلاء في الحقيقة كناية عما به ظهور الشيء وبروزه. فاستعمل الابتلاء في كل ما فيه ظهور الأمر، وإن كان الذي ظهر من الأمر عند المبتلي ظاهرا، وهذا كما أضيف [الاستدراج والمكر]<sup>(٢)</sup> إلى الله تعالى؛ لوجود معنى المكر والاستدراج فيه، وإن لم يكن المقصود من ذلك المكر والاستدراج، وفي الشاهد المكر أن تحسن إلى عدو ليتم عنده أنك تركت عداوته، فيعتبر بإحسانك إليه، ثم تأخذه من وجه أمنه، ومن حيث أعدائه، ووجد منهم الاغترار بالنعم، ووقع عندهم أنهم من جملة أوليائه ثم أتاهم العذاب من حيث لا يشعر ون فوجد معنى المكر وإن لم يقصد<sup>(٧)</sup> بإحسانه ثار أتهم العذاب والثاني: أن من أمر في الشاهد فإنما يأمر؛ لمصلحة أو لمنفعة تعود<sup>(٨)</sup> إليه، وإذ نهى<sup>(٩)</sup> عن شيء فإنما ينهى؛ لنفي مضرة تصل إليه، والله تعالى لم يأمر الخلق ولم ينههم

لمنفعة يجلب<sup>(١)</sup> بها إلى نفسه، أو لمضرة يدفعها عن نفسه، وإنما أمرهم ونهاهم؛ لمنافع ترجع إليهم ومضار تلحقهم، ثم أضيف إليه الأمر والنهي وإن كان لا منفعة له ولا مضرة عليه؛ فكذلك ابتلى خلقه؛ ليظهر للمبتلى عداوته وولايته، لا لتظهر له، وأضاف الابتلاء إلى نفسه وإن كان هو مستغنيا عن الابتلاء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْغَفُورُ﴾.

ففيه إبانة أنه لم يبتلنا لمنفعة أو لعز<sup>(٢)</sup> يرجع إليه، أو لذل يدفع عنه، ولكن لعز يحرزه الممتحن إذا أحسن العمل وذنوب تغفر له وتستر عليه، وهو عزيز بذاته.

وجائز أن يكون معنى قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ﴾، أي: القوي على الانتقام ممن ساء عمله، واختار عداوته، ﴿ٱلْغَفُورُ﴾: الستور على من حسن عمله، يستر عليه ذنبه، ويجزيه بحسن عمله، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ ﴾.

ففي ذكر السموات السبع إيجاب القول بتصديق ما يأتي به الرسل؛ [لأن كون السموات سبعا لا يعرف إلا من طريق]<sup>(٣)</sup> الخبر، وقد ثبت وجود هذا القول [على ألسن الرسل]<sup>(٤)</sup> وهذه الآية أثبتت تصديق ما يأتي به الرسل؛ فلزمنا القول [في السماوات]<sup>(٥)</sup> أنها سبع وإن لم تشاهد.

ثم يحتمل قوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَتِ طِبَافًاً ﴾؛ ليبلو أهلها: أيهم أحسن عملا؛ لأنه بين أنه لم يخلق السموات والأرضين باطلا، ثم السموات بأنفسها لا تمتحن، وإنما يمتحن أهلها، لكنه اقتضى [ذكر السموات]<sup>(٢)</sup> ذكر أهلها، واقتضى ذكر الأرض ذكر أهلها، فأخبر بذكر الأرض عن ذكر أهلها، وبذكر السموات عن ذكر أهلها، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿مَا تَرَى فِي خَلَقِ ٱلرَّحْنِ مِن تَقَوُبَ؟ .

أي : انظر في خلق الرحمن، هل ترى [فيه]<sup>(٧)</sup> من تفاوت أو فطور؟! فإنك إن رأيت فيه فطورًا، ظننت أن في مدبره عددًا، وإن رأيت فيه تفاوتا، ظننت في منشئه سفهًا، فإنك

- (١) في أ: يجب.
  - (٣) في أ: أمر.
- (٣) بدل ما بين المعقوفين في أ: من.
  - (٤) في ب: بالرسالة.
  - (٥) في ب: في أن السموات.
    - (٦) سفط في ب.
    - (٧) سقط في ب.

إذا رأيت فيه فطورا وشقوقا رأيت فيه تمانعا وتدافعا، وفي حصول التمانع والتدافع حصول العدد؛ لأن التدافع والتمانع إنما يقع عند ثبات العدد؛ لأن ما يبني هذا يهدمه الآخر، وما يهدمه الآخر وينقضه يبني الآخر، فعند ذلك يقع التدافع، وإذا لم ير فيه فطورًا أو شقوقًا، بل رآه متسقا مجتمعا؛ دل على وحدانيته وقدرته وسلطانه.

وكذلك التفاوت يدل على السفه ونفي الحكمة، وارتفاع التفاوت يدل على حكمته وعجيب تدبيره؛ فيكون في ارتفاع [الفطور والتفاوت]<sup>(١)</sup> إثبات القول بالوحدانية وإيجاب القول بالبعث من حيث ثبت حكمته، وفي نفي القول بالبعث زوال الحكمة، وفيه إيجاب المحنة والابتلاء؛ لأن العدد إذا ثبت، كان للممتحن ألا يعمل حتى يتبين له الغالب من المغلوب فلا يضيع عمله.

أو يشتغل<sup>(٢)</sup> كل بإقامة سلطانه ونفاذ تدبيره، فلا يتفرغ للأمر بالمحنة؛ ألا ترى [إلى]<sup>(٣)</sup> قوله: ﴿وَمَا كَانَ مَعَمُ مِنْ إِلَيْمٍ إِنَّا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَيْمٍ بِمَا خَلَقَ﴾ [المؤمنون: ٩١] قيل: يذهب كل واحد منهم بالجزء الذي<sup>(٤)</sup> خلقه؛ فيظهر عند ذاك فطور وشقوق؛ لأن ما خلق هذا يمتاز من الذي خلقه الآخر، فارتفاع الفطور يدل على وحدانية الصانع جل جلاله.

وقيل في قوله: ﴿مَا تَرَىٰ فِ خَلَقِ ٱلرَّحْنِ مِن تَقَوُّتَى أَي : من حيث الدلالة على وحدانية الرب – تعالى – أو من حيث الحكمة والمصلحة؛ فالخلائق كلها في المعاني التي ذكرناها غير متفاوتة، لا أن تكون الأشياء المحدثة غير متفاوتة في أنفسها؛ لأن بين السموات والأرضين تفاوتًا، وكذلك بين<sup>(٥)</sup> الحياة والموت تفاوت، ولكن منافع السماء متصلة بمنافع الأرض، ومنافع أهل الأرض متصلة بالأرض وقوامهم ومعاشهم بما يخرج منها، وكل ذلك يدل على وحدانيته وعلى حكمته ولطائف تدبيره. وقوله – عز وجل– : ﴿فَارَجِع ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُظُورٍ . ثُمَّ آتَجِع ٱلْبَصَرَ كَرَّبَيْنِ. وجائز أن يكون هذا على رجوع بصر الوجه.

- (١) في ب: التفاوت والفطور.
  - (٢) في ب: يستعمل.
    - (٣) سقط في ب.
    - (٤) في ب: والذي.

يھ

(٥) في ب: من.

أو يكون أحدهما على بصر الوجه، والثاني على بصر القلب.

والأشبه أن يكون على بصر القلب؛ لأنه قد سبق<sup>(١)</sup> منه النظر إلى السموات والأرضين ببصر الوجه، وسبق منه العلم من حيث النظر أنه لا تفاوت فيها ولا فطور، فدعاه إلى أن ينظر ببصر القلب؛ ليدله ذلك على المعاني التي ذكرناها؛ وهو كقوله - تعالى- : ﴿فَسِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾ [آل عمران : ١٣٧]، وقال تعالى : ﴿أَوَلَمَ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ آلروم : ٩]، ولم يرد به السير بالأقدام؛ إذ قد سبق منهم السير فيها، ولكن معناه : أو لم يتفكروا في عواقب من تقدمهم من مكذبي الرسل أنهم بأي سبب

ثم قوله: ﴿فَأَرْجِعِ ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فُطُورٍ . ثُمَّ أَنْجِعِ ٱلْبَصَرَ كَرَّنَيْنِ . . . ﴾ الآية منهم من قال: إن الكرتين هاهنا كناية عن مرة بعد مرة، ليس على تثنية<sup>(٢)</sup> العدد، فكأنه أمره أن يكون أبدًا معتبرا ناظرا في خلق الرحمن؛ وإلى هذا يذهب الحسن والأصم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿كَرَنَيْنِ﴾ مرتين، ولكن على اختلاف<sup>(٣)</sup> الوقتين؛ فيكون أحد النظرين [بالليل]<sup>(٤)</sup> والآخر<sup>(٥)</sup> بالنهار؛ لأنه يرى بالليل آيات وبالنهار آيات سواها، وثبوت كل ذلك يدل على وحدانيته وعجيب حكمته ونفاذ قدرته وسلطانه.

أو أن تكون النظرة الأولى ببصر الوجه والنظرة الثانية ببصر القلب؛ لأنه إذا نظر النظرة الأولى ببصر وجهه، فرأى<sup>(٦)</sup> ما فيه من العجائب أشعر قلبه ما رأى، فينظر فيه مرة أخرى ببصر القلب؛ ليتأكد ذلك ويتكرر.

ويجوز أن يكون النظران جميعا ببصر الوجه؛ لأنه لا يستوعب النظر بالجملة في المرة الأولى؛ فينظر [مرة أخرى]<sup>(v)</sup>؛ ليدرك ما غاب عنه في المرة الأولى.

وقوله – عز وجل–: ﴿خَاسِئًا﴾.

أي: صاغرا مستسلما معترفا بالقصور عن درك كنه سلطانه والإحاطة بعظمته وجلاله. ﴿وَهُوَ حَسِيرٌ﴾.

أي: منقطع عن درك بلوغ حكمته ونفاذ أمره.

- (۱) في أ: سهل.
   (۲) في أ: تثبيت.
- (٣) في ب: خلاف.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في أ: وثانيتها.
- (٦) في ب: فيرى.
- (٧) في ب: في المرة الأخرى.

ثم الأشبه أن يكون المراد بهذا الخطاب المكذبين بالبعث؛ لأن رسول الله ﷺ وإن كان الخطاب متوجها إليه في الظاهر؛ لأنه إنما أراد بالنظر في خلق الله تعالى؛ ليتقرر عنده عظمة الله تعالى وسلطانه وعجيب حكمته ونفاذ تدبيره، ورسول الله ﷺ قد كان تقرر عنده علم ذلك كله؛ فلم يكن يحتاج إلى النظر فيما ذكر؛ ليتقرر صرف النظر إلى المكذبين بالبعث، فأمروا بالنظر فيما ذكر؛ ليتقرر عندهم سلطانه ونفاذ تدبيره، وأنه ليس بالذي يعجزه أمر وأن قدرته ليست بمقدرة<sup>(١)</sup> بقوى البشر، وهم كانوا ينكرون البعث والإحياء على تقرير الأمور بقوى أنفسهم، فإذا نظروا في هذه الأشياء وعرفوا فيها لطائف وحكمًا لا تدركها عقولهم وقوة لا تبلغها حيلهم، أدى ذلك إلى رفع الإشكال عنهم وإزاحة الريب الذي اعتراهم في أمر البعث؛ فيحملهم على الإيمان.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاءَ ٱلدُّنَّيَا بِمَصَبِيحَ﴾.

سماها: سماء الدنيا؛ لدنوها إلى المخاطبين الممتحنين، لا أن تكون السماء الثانية سماء الآخرة، والذي يدل على صحة ما ذكرنا: أن مقابل الآخرة(`` ليست هي الدنيا(`` بل مقابلها الأولى، ومقابل الدنيا القصوى؛ فثبت أن ليس فيها تثبيت أن السماء الثانية هي سماء الآخرة، والمصابيح هي النجوم، فذكر عباده عظم ما أودع من النعيم في النجوم عليهم، فجعل فيها ثلاثة أوجه من النعيم:

أحدها: أنه جعلها زينة للناظرين؛ كما قال - تعالى-: ﴿وَزَيَّنَّهَا لِلنَّظرِينَ﴾ [الحجر ١٦]، ثم هذه الزينة إنما تظهر عندما تخفي على الناظرين زينة الأرض، وذلك في ظلم الليالي؛ فأبدل الله لهم زينة في السماء مكان الزينة التي أنشأها في الأرض، وفضل هذه الزينة على سائرها؛ لأن سائرها لا يظهر إلا بالدنو إليها والقرب منها، ثم حمل هذه الزينة بحيث تظهر فترى من البعد؛ فثبت أن لها فضلا وشرفا على زينة الأرض.

والنعمة الثانية : ما ذكر في قوله : ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي جَعَـلَ لَكُمُ ٱلنُّجُومَ لِنَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَكتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرَ﴾ [الأنعام: ٩٧]؛ فجعلها هدى من ظلمات أحوال تقع فيسلم بها المرء عن الوقوع في المهالك.

والنعمة الثالثة: ما ذكر من قوله – تعالى–: ﴿وَجَعَلْنَهَا رُجُوْمًا لِّلْشِّيَطِينِّ﴾، وفي جعلها رجوما للشياطين رفع الاشتباه عن الخلق وإخراجهم من ظلمات الأفعال إلى النور، وذلك أن الشياطين كانوا يصعدون إلى السماء؛ فيستمعون إلى الأخبار التي يتحادث بها أهل السماء، فيما بينهم مما يراد بأهل الأرض، فيسترقون السمع منهم، فيأتون بها أهل

- (١) في ب: بمقدورة.

  - (٢) في أ: الدنيا.
     (٣) في أ: الآخرة.

الأرض ويلقونها إلى أهل الأرض بعدما يخلطونها بأكاذيب من عند أنفسهم فيشبهون على الخلائق ويضلونهم بذلك عن سبيل الله تعالى؛ فملأ الله - تعالى - السماء بالحرس والشهب؛ ليدفعوا الشياطين عن استراق السمع؛ ليكون تبليغ الأخبار إلى أهل الأرض بمن يؤمن عليه الكذب، وهو الرسول - عليه السلام - فتسلم تلك الأخبار عن التخاليط والشبه؛ فيسلم الناس عن الوقوع في الظلمات.

ثم يكون في جعل النجوم زينة للسماء : أن أهل [السماء ابتلوا]<sup>(١)</sup> أيهم أحسن عملاً؟ كما ابتلي به أهل الأرض؛ ألا ترى إلى ما ذكر في أهل الأرض من قوله : ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةُ لَمَّا لِنَبْلُوَهُرَ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الكهف : ٧] فأخبر أن الزينة للامتحان.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابَ ٱلسَّعِيرِ﴾.

ففيه أنهم وإن عذبوا بالنيران التي جعلت في النجوم الرجوم، لا يدفع عنهم ما استوجبوا من العذاب الدائم، بل قد أعد لهم عذاب السعير، كما أعد لغيرهم من الشياطين وأهل الكفر.

قوله تعالى: ﴿وَلِلَذِينَ كَفَرُوا بِرَبِيمَ عَذَابُ جَهَنَمٌ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا وَهِى تَقُورُ ﴾ تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ ٱلْغَيْظِ كُلْمَا ٱلَّتِى فِيهَا فَقِجٌ سَلَمَكُم خَزَنَتُهَا أَلَد بَأَتِكُم نذِيرٌ ﴾ قَالُوا بَلَى قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ ٱللهُ مِن شَى إِن أَنتُد إِلَا فِي ضَلَكِلِ كَبِيرٍ ﴾ وَقَالُوا لَوْ كُنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَا فِنَ أَصْحَبُ السَّعِيرِ ﴾ فَكَذَبُنَا وَقُلْنَا مَا نَزَلَ ٱللهُ مِن شَى إِن أَنتُد إِلَا فِي ضَلَكِلٍ كَبِير فِ أَصْحَبُ ٱلسَّعِيرِ ﴾ فَتَكَذُبُ وَقَالُوا لَوْ كُنَا نَسْمَعُ أَوْ اللّهُ مَن مَنْ إِلَى فَدَ جَآءَنَا فِي أَصْحَبُ السَّعِيرِ ﴾ فَتَعْبَرُوا نَعْنَا مَا نَزَلَ اللهُ مِن شَى إِنْ أَنتُدُ إِلَا فِي ضَلَكِلِ كَبِيرٍ وَ أَصْحَبُ السَّعِيرِ أَنَّهُ مَنْ مَعْنَ مَا مَنَ أَنْهُ مِن شَى إِنَّهُ اللَّهُ مَنْ عَالُوا لَوْ كُنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْفِلُ مَا كُنَا فِي أَصْحَبُ السَّعِيرِ ﴾ وَقَالُوا لَوْ كُنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْفِلُ مَا كُنَا وَ أَصْحَبُ السَّعِيرِ إِلَيْنَ اللَّهُ مِن مَتَى إِنَّذَا مَعَمَنُوا لَقُولُ الْمَصِيرُ ﴾ إِنَّا اللّهُ اللَهُ

[وقوله: ﴿وَبِئَسَ ٱلْمَصِيرُ﴾ فالمصير: هو الطريق، أي: فبئس الطريق طريق من سلكه أفضى به إلى عذاب السعير]<sup>(٢)</sup>.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذَا أَلْقُوْا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا﴾.

الشهيق: هو الصوت المنكر.

ثم من الناس من يقول: ﴿سَمِعُوا لَهَا﴾، أي: لجهنم.

ومنهم من جعل الشهيق من أهلها، وقد يجوز<sup>(٣)</sup> أن يذكر المكان والمراد منه الأهل؛ كما قال: ﴿وَكَأَنِن مِن قَرْبَةٍ عَنَتْ عَنَ أَمْرٍ رَبِّهَا﴾ [الطلاق: ٨]، وكلا الأمرين يحتمل عندنا، ولا

- (1) فى ب: السماء الدنيا وابتلوا.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: تُجاوز.

نحتاج إلى معرفة ذلك؛ لأن الصوت المنكر أمر ظاهر ممن لا يعقل الصوت كهو [من الذي يعقل]<sup>(١)</sup>، فليس الذي يعقل الصوت أولى أن يجعل الفعل له من الذي لا يعقل. وقوله – عز وجل–: ﴿وَهِيَ تَفُوَرُ . تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِّ﴾.

أي: تغلي، ثم النار بنفسها لا تغلي، وإنما تغلي بالذي يجعل فيها؛ ففيه أن طعامهم وشرابهم في النار النار [فيغلي النار بطعامهم وشرابهم]<sup>(٢)</sup>.

وقوله: ﴿تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ ٱلْغَيْظِّ﴾.

فجائز أن يكون [هذا]<sup>(٣)</sup> كناية عن الخزنة.

وجائز أن يكون هذا وصف النار، ولله تعالى أن يجعل في جهنم، وفيما شاء من الأموات ما يعرف به عظمته وجلاله، فيغضب له على أعدائه غضبا يكاد أن ينقطع في نفسه؛ ويسلم لأوليائه.

ثم في ذكر غضبها تذكير أن من حق الله تعالى على أوليائه أن يغضبوا له على أعدائه غضب جهنم عليهم، بل جهنم أبعد عن أن تمتحن بذلك منا، ثم هي بلغت من الغضب على أعداء الله تعالى مبلغا كادت تتقطع بنفسها، فالأولياء أحق أن يوجد منهم هذا الوصف، وقد مدح الله تعالى الذين مع رسول الله يَشْجُ لما [وجد]<sup>(3)</sup> فيهم من الشدة على الأعداء، وذلك قوله - تعالى-: (مُحُمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدَاءُ عَلَ الكُفَّارِ ال الفتح: ٢٩]، وقال: (أذِلَةٍ عَلَ ٱلمُؤْمِنِينَ) [المائدة: ٢٤]، وهكذا الحق على كل مؤمن أن يكون على هذا الوصف.

وفيه حكمة أخرى: وهي<sup>(ه)</sup> أنه ذكر شدة النار على أهلها؛ لئلا يقولوا يوم القيامة: ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَنَذَا غَنفِلِينَ﴾ [الأعراف: ١٧٢].

وقوله – عز وجل– : ﴿ كُلَّمَا أَلْقِى فِبِهَا فَوَجٌ سَأَلَمُمْ خَرَنَبُهَا أَلَد يَأْتِكُو نَذِيرٌ ﴾ [ينذركم لقاء يومكم هذا]<sup>(٦)</sup> ﴿قَالُواْ بَلَى قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ ﴾ .

وهذا هو إخبار عن نهاية أمرهم وآخر شأنهم؛ وذلك أنهم فزعوا في الآخرة إلى<sup>(٧)</sup> اليمين بالكذب، فقالوا: ﴿وَلَقَو رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٢٣]؛ رجاء أن ينفعهم ذلك

- (١) في ب: ممن لا يعقل.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) سقط في ب.
    - (٤) سقط في ب.
    - (٥) في أ: وهو. (٦) سقط في أ.
      - (٢) مسلط علي (٢)
         (٧) في أ: و

في الآخرة كما كانت تنفعهم في الدنيا، فلما ألقوا فيها، أيقنوا أن أيمانهم لا تدفع عنهم العذاب؛ ففزعوا إلى الاعتراف والصدق؛ رجاء أن يتخلصوا من العذاب، فقالوا: ﴿بَلَى قَدَ جَاءَنَا نَذِيرٌ﴾ ينذرنا عن لقاء هذا اليوم، ﴿قَكَذَبْنَا﴾ بالذي كان ينذرنا النذر، وقلنا: ﴿مَا نَزَلَ ٱللَهُ مِن نَتَيٍ﴾ مما تنذروننا به.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ أَنتُمُ إِلَّا فِي ضَلَالٍ كَبِيرٍ﴾.

فجائز أن يكون القائل لهم بهذا هم الخزنة، أو هذا خطاب في الدنيا ﴿إِنْ أَنتُمُ إِلَّا فِ ضَلَلِ كَبِيرِ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَالُوا لَوَ كُنَّا سَتَمَعُ أَوْ نَعْقِلُ﴾.

ففي قوله: ﴿بَلَى قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ ﴾ اعتراف منهم بأنهم قد سمعوا وعقلوا، فقوله: ﴿لَوَ كُنَّا نَسَمَعُ أَوَ نَعْفِلُ ﴾، ليس هو على نفي السمع والعقل؛ إذ قد أقروا أنهم سمعوا وعقلوا، وإنما هو على نفي الانتفاع بما سمعوا وعقلوا؛ لأن الانتفاع بالمسموع هو الإجابة لما سمع، والانتفاع بالعقل أن يقوم بوفاء ما عقل، وهم لم يجيبوا لما سمعوا، ولم يقوموا بوفاء ما عقلوا.

وقال بعضهم: ﴿لَوْ كُنَّا نَشَمَعُ﴾: في الدنيا كما نسمع الآن، أو كنا نعقل كما نعقل الآن ﴿مَا كُنَّا فِي أَصْخَبِ ٱلسَّعِيرِ﴾.

وهذا غير مستقيم؛ لأن تلك الدار ليست بدار إسماع<sup>(١)</sup> وإفهام، وإنما المعنى ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَسُحَقًا لِأَصْحَبِ ٱلسَّعِيرِ﴾. أي : بعدا، على معنى الدعاء عليهم. وقيل<sup>(٢)</sup> : السحق : واد في جهنم. وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَخْشُوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ﴾. يحتمل : أي : الذين يخشون عذاب ربهم والعذاب عنهم غائب، فأهل الإسلام يخشون عذاب الله وهو غائب عنهم، والكفرة لا يخشونه إلا أن يعاينوه.

وجائز أن يكون قوله - عز وجل-: ﴿يَغْشَوْنِكَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ﴾ أي: يخشون الله -تعالى – أن يعذبهم.

- (١) في ب: استماع.
- (٢) قاله سعيد بن جبير أخرجه ابن جرير (٣٤٤٩٧) وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور
   (٣٨٣/٦).

أو أن يخشوه فيما أوعدهم.

ثم الأصل: أن ما من مؤمن بالبعث -سوى المعتزلة- إلا وهو يخشى الله تعالى، لكنهم يتفاوتون في الخشية.

ثم الخشية تقتضي الرجاء والخوف، ليس كالأمن والإياس الذي لا يقتضي كل واحد منهما إلا وجها واحدًا، وإذا كانت الخشية تقتضي ما ذكرنا، فكل مؤمن يخاف عذاب الله تعالى؛ لما رأى من كثرة نعم الله تعالى وغفلته عن حقوق تلك النعم؛ لأن من حقها أن يشكر الله تعالى عليها، وقد عرف كل [مؤمن تقصيره]<sup>(١)</sup> في أداء الشكر وتفريطه في قضاء<sup>(٢)</sup> الحقوق؛ فيرجو رحمته، لما عرف من سعة رحمته، وعرفه متفضلًا عفوًا غفورا، لكن فيهم تفاوت في الخشية والرهبة: فمن كان أذكر<sup>(٣)</sup> لغفلته، فهو لعقوبته أكثر خشية، ومن كان أقل ذكرًا لغفلته فهو أقل خشية؛ فيتفاوتون على تفاوتهم في الذكر، وهو كالموت الذي يرهبه الناس جميعًا ويتيقنون بحلوله، لكنم يتفاوتون في ذلك: فمن كان له أكثر ذكرا، كان أبلغ في التيقظ، وأكثر رهبة، ومن كان أغفل عن ذكره فهو له أقل رهبة.

ولقائل أن يقول: كيف جعلتم كل مؤمن خائفًا راجيًا، والراجي: هو الذي يطلب، والخائف: هو الذي يهرب، فكل من رجا شيئًا يعلم أن لا وصول إليه إلا بأعمال وأسباب، فهو يقوم بتلك الأعمال، بغاية ما يحمله وسعه؛ ليصل إلى مأموله، وإذا لم يقم بها لم يكن راجيا في الحقيقة، بل كان متمنيا، وكذلك من خاف حقيقة الخوف، وعلم أن المخوف نازل به إن لم يهرب؛ فهو يهرب مما يخافه أشد الهرب.

ثم كثير من المؤمنين تراهم مقصرين في الأعمال التي يتوصل بها إلى بلوغ الآمال، ولا يهربون مما يخافون منه أشد الهرب وغاية الخوف، فكيف وصفتم كل مؤمن بالخوف والرجاء وكثير منهم لا يتحقق فيهم هذا الوصف؟!

واستدل على صحة ما ذكر بقوله - تعالى- : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَهَدُوا في سَكِيلِ ٱللَّهِ أُوْلَتَهِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ٱللَّهِ [البقرة : ٢١٨]، فالراجي لرحمة الله من دأب في طاعته، وقال - تعالى- : ﴿وَٱلَذِينَ يُؤْتُونَ مَا ءَاتَوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ﴾ [المؤمنون : ٢٠]، فقيل : يا رسول الله، هم الذين يزنون ويسرقون؟! فقال : «بل هم الذين يصومون ويصلون وقلوبهم وجلة»، وقال - تعالى- : ﴿إِلَّا لِعَنِ ٱرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ﴾ [الأنبياء : ٢٨].

- (١) سقط في ب.
- (۲) في ب: أداء.
- (٣) في أ: إذا ذكر.

فجوابه: أن المؤمن ليس يرى كل خلاصه من العذاب وأمنه من العقاب بعمله حتى إذا وجد التقصير في العمل أظهر ذلك المعنى فساد الرجاء والخوف، وإنما يتوقع خلاصه بترفيق الله وعفوه، ويرجو رحمته؛ بكرمه وجوده؛ لذلك لم يوجب التقصير في العمل إبطال الرجاء والخوف، وهذا إذا كان غير معتزلي المذهب ولم يكن من الخوارج، فأما إذا كان الراجي والخائف أحد هذين؛ فتقصيره في العمل يدل على فساد الرجاء والخوف؛ لأن كل واحد منهما ليس يرى لنفسه شفيعا إلا عمله، به ينجو وبه يهلك، فإذا لم يبالغ في الطلب من جهة العمل، ولم يبالغ في الهرب من الخوف بالعمل – ظهر أنه ليس براج ولكنه متمنٍ، وتبين أنه غير خائف في الحقيقة.

ثم المعتزلة لا يخافون الله تعالى ولا يرجون رحمته في الحقيقة؛ لأنهم يزعمون أن العبد إذا ارتكب الكبيرة، فليس لله – تعالى – ألا يعذبه عليها وأن(`` يغفرها له، وإذا اجتنب الكبيرة استوجب المغفرة وإن ارتكب الصغائر، وليس لله – تعالى – أن يعذبه عليها، والقائل بهذا غير راج لرحمة الله تعالى، ولا خائف من عذابه، وإنما يقع الخوف والرجاء من عند نفسه؛ لأن الزلة التي استوجب بها العذاب فهو الذي اكتسبها، ولو لم يعملها، لم يعذب، وفاز بالنجاة؛ فصار رجاؤه وخلاصه بعمله، لا برحمة الله تعالى وفضله، ولا بذلك وصف الله تعالى المؤمنين في كتابه، ولأن الله تعالى أثني على الذين يدعونه؛ خوفا وطمعا ورغبا ورهبا، وعلى قول أهل الاعتزال لا يدعو أحد ربه على الرغبة والرهبة والخوف والطمع؛ لأن الداعي إن كان صاحب كبيرة فهو فيما يدعو الله تعالى؛ ليغفر له، إنما يدعو ليجور عليه؛ إذ لا يسعه أن يغفر له ولا يعذب عليه، فدعاؤه بالمغفرة معناه يقتضي أن جُرْ عليَّ، وذلك عظيم، وإن كان صاحب صغيرة فهو فيما يطلب المغفرة منه – تعالى – يسأله ألا يجور عليه؛ لأنه ليس له أن يعذب على الصغائر على مذهبه ولو عذب صار به جائرًا، فإذا خاف عذابه حتى إذا فزع إلى الدعاء، فقد خاف جوره، ومن لم يأمن من ربه الجور بل خاف ذلك منه، فهو لم يعرف ربه حقيقة المعرفة؛ وكذلك من دعا الله تعالى؛ ليجور عليه، فقد دعا إلى أن يسفه، والسفيه لا يصلح أن يكون إلها؛ فثبت أن الداعي على الرغبة والرهبة غير ممدوح عنده، ولا هو ممن يستحق الثناء عليه. وقوله - عز وجل-: ﴿لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرُ﴾.

أي: من يرجو الله تعالى ويخافه، فله مغفرة لذنوبه، وأجر كبير، وهو الجنة.

(١) في ب: أن لا.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَسِرُّوا قَوَلَكُمْ أَوِ ٱجْهَرُوا بِعِيَّ إِنَّهُ عَلِيكُ بِذَاتِ ٱلشُّدُورِ﴾ . فهذه الآية كأنها في إلزام الوعيد؛ يقول: إنه عالم بالأنفس التي فيها الصدور بما يضمرون فيها، وما يودعون، وما يكتمون، وما يخبرون عما أودعوا فيها ويظهرون. والصدر: هو ساحة القلب، سميت صدرا؛ لأن الآراء تصدر عنها؛ فهو عالم بالأنفس التي لها الصدور بما يصدر عن آرائهم، وعالم بما يضمر فيها من الأسرار. وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾ .

تأويله عند أهل الإسلام: ألا يعلم من خلق ما<sup>(١)</sup> أسروا أو جهروا، و(من) راجع إلى الله تعالى دون الخلق، كأنه يقول: ألا يعلم الخالق ﴿وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ»، وفيه إثبات خلق الأفعال والأقوال وخلق الشر؛ فيكون حجة لنا على المعتزلة في خلق أفعال العباد. وقال جعفر بن حرب وأبو بكر الأصم: إن حرف ﴿مَنَ لا يرجع إلى الله تعالى، وإنما يرجع إلى الخلق؛ فكأنه يقول: ألا يعلم الله من خلق؛ على إضمار اسم الله تعالى فاحتالا بهذه الحيلة لنفي الخلق عن الأفعال؛ لأن حرف ﴿مَنَ يرجع إلى الأنفس دون

وذلك فاسد؛ لأن الآية في موضع الوعيد، ولو كان قوله: ﴿مَنَ خَلَقَ﴾ راجعا إلى الأنفس، لزال موضع الوعيد؛ إذ ليس في خلق الأنفس وعلم الله بها إثبات العلم بأفعال وجدت منهم، ولا في خلق الأنفس إيجاب الوعيد بالأفعال؛ ولأنه لو لم يكن الله تعالى خالقا لما يجهر به العبد ولما يخفيه لم يكن ليحتج به على عمله؛ إذ قد يجوز جواز الجهل من غير الذي يفعله؛ فلا يجوز أن يحتج عليهم بفعل غيره؛ ولأنه ليس في إثبات العلم بخلق الأنفس إثبات العلم بما أسروا أو جهروا، كما لم يكن عند المعتزلة في إيجاب الخلق لنفس الإنسان إيجاب الخلق لأفعالهم، ومعلوم بأن الآية في تحقيق العلم بما أسروا أو جهروا؛ لأن قوله: ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾ مذكور على أثر قوله: ﴿وَأَسِرُوا فَوَلَكُمْ أَوِ آجَهَرُوا الخلق راجع إلى ما أسروا أو جهروا، كما لم يكن عند المعتزلة في إيجاب الحلق لنفس الإنسان إيجاب الخلق لأفعالهم، ومعلوم بأن الآية في تحقيق العلم بما أسروا أو جهروا؛ لأن قوله: ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾ مذكور على أثر قوله: ﴿وَأَسِرُوا فَوَلَكُمْ أَوِ آجَهَرُوا الخلق راجع إلى ما أسروا أو جهروا، ثم إن الناس على اختلافهم العلم بما أسروا الخلق راجع إلى ما أسروا أو جهروا، ثم إن الناس على اختلافهم اتفقوا أن كل واقع بالطبع والضرورة مخلوق لله تعالى، وإنما اختلفوا في الفعل الواقع بكسب العبد: فمنهم من أثبت فيه الخلق وهو قول أهل الهدى، ومنهم من أبى القول بخلقه.

ثم المرء لا يتهيأ له استعمال اليد إلا في العمل الذي جعل في طبع اليد احتمال ذلك العمل، ولا يتهيأ له أن يستعمله في الوجه الذي لم يجعل في طبعها احتمال ذلك؛ لأنه لو أراد أن يرى بيديه، أو يسمع بهما لم يملك ذلك؛ فثبت أنه ملك استعمالهما في القبض والبسط، والأخذ والتسليم؛ بما جعل في طبعهما<sup>(١)</sup> احتمال ذلك، وإذا كان كذلك، فقد ثبت الخلق فيما يعمل بيديه وفيما يرى بعينيه<sup>(٢)</sup> ويسمع بأذنيه، والله الموفق. وقوله: ﴿وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ﴾.

في تدبيره؛ إذ دبر لسان الإنسان على ما إذا استعمله يخرج منه الكلام، وإذا أراد [أحد]<sup>(٣)</sup> أن يتعرف المعنى الذي به صلح للنطق، لم يقف عليه، ودبر قلبه<sup>(٤)</sup> على أن يصور ما يقع فيه من الخيال، فيؤديه بلسانه، ودبره على وجه يصلح أن يدع الأسرار والودائع من وجه لو أراد الخلائق أن يتعرفوا الوجه الذي صلح القلب أن يكون مصورا وحافظا ومعدنا للأسرار، لم يقفوا عليه.

وقيل: اللطيف: هو الذي لا يعزب عنه علم ما جل ودق.

وقيل: اللطيف بعباده في الإحسان إليهم والإنعام عليهم، الخبير بما فيه مصالحهم. قوله تعالى: ﴿هُوَ الَذِى جَعَلَ لَكُمُ الآرَضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبُهَا وَكُلُوا مِن رِزَقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ شَ عَامِنْهُ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَخْسِفَ بِكُمُ الأَرْضَ فَإِذَا هِى تَعُورُ شَ أَمَ أَمِنْتُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ عاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ شَ وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَيْ كَمُ مَن فِي السَّمَاءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ مَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ شَ وَلَقَدْ كَذَبَ الَذِينَ مِن قَبْلِهِم فَكَيْفَ كَان نَكِيرِ شَ أَوَلَدَ بَرَوَا إِلَى الطَّيرِ فَوْقَهُمُ صَنَقَتِهِ وَيَقْمِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَا الرَّمَنَنَ إِنَهُ بِكُلِ شَيْءٍ بَصِيرُ شَ أَمَن يَصُرُكُمُ مِن دُونِ الرَّحْنَ إِن الكَفِرُونَ إِلَا وَ غُرُورٍ شَ أَمَن هذا الذِي يَرْفَكُو فِي أَمَن هَا أَمَن هُمَا اللَذِي هُوَ جُنْدُ لَكُر يَصُرُكُمُ مِن دُونِ الرَّحْنَ إِن الكَفِرُونَ إِلَا وَنَعْنَ أَنْهُ بِكُلِ شَيْءٍ مَنْ هَذَا الَذِي يَرْفَعُو إِن

وقوله – عز وجل- : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَكَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمَشُوا فِي مَنَاكِبُهَا . . . ﴾ الآية . وإذا ذلل لكم الأرض ؛ لتمشوا في مناكبها، وتأكلوا من رزقه، فلا يجوز أن يكون خلقًا عبثا باطلا، فلا بد من الرجوع إليه، ليسألكم عما له خلق، أوفيتم بالذي خلق له، أو لم تفوا ؛ وذلك أن المرء في الشاهد إذا أعطى إنسانا مالا استعمله في جهة من الجهات، فلا بد من أن يرجع إليه فيسأله هل استعمله في الذي أذن له فيه أم لا؟

وإذا ثبت أنه لم يخلقها عبثا باطلا، وإنما خلقت للمحنة؛ فلا بد من أن ينشروا إليه؛ ليخبروه عما بلاهم به وامتحنهم.

ثم احتمل أن يكون هذا صلة قوله: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِبَلُوَكُمْ﴾ [الملك: ٢]،

- (۱) في ب: طبعها.
  - (٢) في أ. بعينه.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في أ: قُوله.

وقوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَّعَ سَمَوَتِ طِبَاقًاً﴾ [الملك: ٣] فخلق تلك [الأشياء] كلها؛ ليمحتن أهلها [بها]<sup>(١)</sup>، فعلى ذلك خلق الأرض ذلولا ليبلوكم بها.

ويحتمل أن يكون هذا صلة قوله: ﴿مَّا تَرَى فِي خَلَقِ ٱلرَّحْنِ مِن تَفَوُرَتَّ﴾ [الملك: ٣] فأمر هناك بالنظر مرة بعد مرة هل ترى فيه تفاوتا أو فطورا؛ ليتبين عنده إذا لم ير فيه تفاوتا ولا فطورا وحدانية الرب وقدرته وسلطانه وحكمته، فأمرهم - أيضًا - بالمسير في الأرض والمشي في مناكبها وهي أطرافها - هل يرون فيها فطورًا أو تفاوتا؟ فإذا<sup>(٢)</sup> لم يروا فيها شيئا من ذلك، تقرر عندهم بجميع ما ذكرنا من الحكمة هناك، فهو في قوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِي مَعَكَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا﴾ موجود؛ ولأنه ذكرهم لطيف خلقه وتدبيره في خلق الأرض، وما له على الخلق من [عظيم النعمة]<sup>(٣)</sup> في حقهم، وهو أنه قدر لهم فيها أرزاقهم إلى حيث يمشون فيها، وهيأ لهم الرزق هنالك، ولا يحتمل أن يذلل لهم الأرض؛ فيضربون فيها شكر ما أنعم عليكم به.

وقوله – عز وجل–: ﴿ءَأَمِنْهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِـى تَعُوُّرُ﴾.

هذه الآية في موضع المحاجة على منكري البعث، فكأنه يقول – والله أعلم- : إذا أنكرتم البعث وقد عرفتم الفرق بين العدو والولي وبين المطيع والعاصي، فكيف أمنتم عذابه في الدنيا أن ينزل بكم من فوق رءوسكم أو من تحت أرجلكم.

أو قد عصبتموه وعاديتموه بتكذيبكم رسوله واختياركم عبادة غيره، فكيف أمنتم نزول عذابه عليكم في حالتكم هذه، وأنتم لا تقرون بالآخرة؛ ليتأخر عنكم العذاب؟! ثم قوله: ﴿ءَأَمِنْئُمَ﴾ أي: قد أمنتم.

والثاني: أنكم كيف أمنتم عذاب الله تعالى وأنتم تنكرون البعث؛ لتكون المحنة في الدنيا للجزاء في الآخرة، وهم يرون المحنة في الدنيا للجزاء في الدنيا؛ لأنهم كانوا يزعمون أن من وسع عليه في رزقه والنعيم في الدنيا فإنما وسع جزاء لعمله، ومن ضيق عليه العيش فإنما ضيق عقوبة له بما أساء من عمله، كما قال الله تعالى: ﴿فَأَمَّا أَلِإِنسَنُ إِذَا مَا آبْنَلَنَهُ رَبُّهُ فَأَكَرَمَهُ وَنَعَمَّهُ فَيَقُولُ رَبِّت أَكْرَمَنِ . وَأَمَّا إِذَا مَا أَبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْفَهُم فَيَقُولُ رَبِّت أَهُنَنَ؟ [الفجر: ١٥، ١٦]، فكانوا يعدون التضييق والتوسيع في الدنيا جزاء لصنيعهم، وكانوا

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: وإذا.
- (٣) في ب: عظم النعم.

بقرون بالمحنة في الدنيا، والمحنة تكون من الرجاء والخوف، وقد رجوتم إنزال الرزق عليكم من السماء، ورجوتم أن يخرج لكم من الأرض ما تتعيشون به وترزقون منه؛ فكيف لا تحذرون نزول العذاب عليكم من السماء أو إتيانه من الأرض، كما رجوتم النفع منهما جميعًا؟!

والثالث: أنكم إذا أنكرتم الرسول وجحدتموه، وقد انتهى إليكم حال من سبقكم من مكذبي الرسل، كيف عذبوا واستؤصلوا: فمنهم من أهلك بإمطار الحجارة [عليه من السماء]<sup>(۱)</sup>، ومنهم من أهلك بالخسف بالأرض، فكيف أمنتم أنتم أن ينزل عليكم ما نزل بهم وقد أوجدتم أنتم وتعاطيتم ما تعاطاه الذين أهلكوا من التكذيب؟!

ثم [قوله]<sup>(\*)</sup>: ﴿مَن فِي ٱلسَّمَآهِ﴾ أراد نفسه تعالى، أخبر أنه إله السماء، لا على تثبيت أنه في الأرض سواه وعلى النفي أن يكون هو إله الأرض، بل هو في السماء إله وفي الأرض إله؛ وهو<sup>(\*)</sup> كقوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمَ» [المجادلة: ٧] ليس فيه أن النجوى إذا كانت<sup>(٤)</sup> بين اثنين فهو لا يكون ثالثهم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿مَأْمِنَهُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ أي: أأمنتم [من]<sup>(٥)</sup> في السماء ملكه وسلطانه، ولم تروا أحدا انتهى ملكه إلى السماء، فكيف تأمنون ممن بلغ ملكه السماء[؟ فكيف تأمنون مكره وتعادونه<sup>(٢)</sup>، وأنتم لا تجترئون على [معاداة]<sup>(٧)</sup> ملك من [ملوك الأرض]<sup>(٨)</sup> الذي لا يجاوز ملكه الأرض؟ هيبة منه وخوفًا من سلطانه، فكيف تأمنون عذاب من بلغ ملكه ما ذكرنا؟!

> وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا هِي تَعُوُرُ﴾. قيل: تهوي في الأرض أبدًا إلى أسفل السافلين.

وقيل: تمور بأهلها في قعرها على ما كانت من قبل تمور على ظهرها قبل أن توتد<sup>(٩)</sup> بالجبال، والحاصب: الحجارة.

> سقط في ب. (1)سقط في ب. (٢) في أ: وهذا. (٣) في أ: كان.  $(\varepsilon)$ سقط فی ب. ()) في أ: في معاداتكم إياه. (7)سقط في ب.  $(\mathbf{V})$ في ب: الملوك الذين في الأرض.  $(\Lambda)$ في ب: توجد. (٩)

وقوله – عز وجل-: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ﴾.

أي: ستعلمون حال نذري الذين أنذروكم بالعذاب أنهم كانوا محقين فيه ولم يكونوا كاذبين كما زعمتم.

> أو ستعلمون ما أنذركم به<sup>(١)</sup> إذا وقع العذاب. وقوله: ﴿وَلَقَدْ كَذَبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ﴾.

يذكرهم حال من تقدمهم من المكذبين وما حل بهم من النكير؛ ليرتدعوا عن التكذيب؛ فلا يحل بهم ما حل بأولئك.

ثم قوله: ﴿فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ﴾ أي: كيف كان إنكاري عليهم أليس وجدوه شديدا و<sup>(٢)</sup> حقًّا؟!

وقوله – عز وجل– : ﴿أَوَلَدُ يَرَوْأَ إِلَى ٱلطَّلَيْرِ فَوْقَهُمُ صَنَّفَنْتِ وَيَقْبِضْنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْنَنَّ﴾ . قيل : صافات بأجنحتها لا يتحرك منها شيء، ويقبضن فما يمسكهن إلا الله تعالى في الحالين جميعًا، أعني : القبض والبسط .

وقال في آية أخرى: ﴿أَلَمْ يَرَوْأُ إِلَى ٱلطَّيْـرِ مُسَخَّـرَتِ فِي جَوِّ ٱلسَّـكَمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَ إِلَّا ٱللَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِفَوْرٍ يُؤْمِنُونَ﴾ [النحل: ٧٩]، [والجو: هو الهواء.

ثم قوله: ﴿لَاَيَنَتِ لِ**غَوَّرِ يُؤَمِنُو**نَ﴾ ]<sup>(٣)</sup>، أي: لآيات للمؤمنين على الكفرة، وهكذا شأن الآيات إنما جعلت آيات للمؤمنين والأولياء على الكفرة والأعداء؛ لأن الكفرة تصل إليهم الآيات على ألسن الرسل والأنبياء والأولياء، فجعلت الآيات آيات للمؤمنين؛ ليحتجوا بها على أهل الكفر.

ثم الهواء ليس بمكان يمسك ما عليه من الأشياء مثل السماء والأرض فيما أنشئتا على حد يمسكان الأشياء ويقر عليهما الخلائق، وإذا كان كذلك [فإن الله]<sup>(٤)</sup> تعالى بلطفه أمسك الطير وقت طيرانها ووقت قبضها<sup>(٥)</sup> في الهواء، ومن قدر على إمساك الطير مع ثقله<sup>(١)</sup> وتقريره في مكان لا تقر فيه الأشياء، لقادر على ما يشاء.

ثم في هذه الآية إنباء: أن لله تعالى في أفعال الطير صنعا وتدبيرا على ما يشاء؛ لأن

- (١) في أ: ما أريدكم بها.
  - (٢) في ب: أو.
    - (٣) سقط في أ.
  - (٤) في ب: فالله.
  - ٥) في ب: قبضهم.
     (٦) في أ: وقفه.

الفعل الذي يوجد من الطائر الطيران إذا طار والوقوف إذا قبض، ثم أضاف فعل الإمساك؛ وكل ذلك إلى نفسه.

وذكر عن جعفر بن حرب في قوله: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱنَّمُ ﴾ [النحل: ٧٩]: أن الإمساك كناية عن التعليم وعبارة عنه؛ لأنه قد يعبر بالإمساك عن التعليم؛ يقول الرجل لآخر فيما يعلم الرماية: أمسكت على يده حتى رمى<sup>(١)</sup>، فيريد به، أي: توليت تعليمه الرماية، فقوله: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحَنَنَ ﴾ أي: ما يعلم إمساكهن وقت الطيران إلا الله تعالى؛ وكذلك وقت القبض.

والجواب عن هذا أن القائل يقول: (أمسكت على يده حتى رمّى)، إنما يستجيز إطلاق هذا اللفظ من نفسه إذا وجد منه فعل الإمساك في وقت ما يهم الرامي بالرمي، وأما إذا لم يوجد منه في ذلك الوقت فعل الإمساك، لم يستقم أن يقال<sup>(٢)</sup>: أمسكت على يده، وإن كان هو الذي علمه الرمي؛ ألا ترى أن من علم آخر الخياطة حتى اهتدى الخياطة إذا خاط ثوبًا، لم يستجز أستاذه أن يقول: أنا الذي خطته، وإن كان هو الذي علمه الخياطة؛ وكذلك من بنى بناء، لم يستقم من أستاذه أن يضيف فعل البناء إلى نفسه؛ فيقول: أنا الذي بنيته، ويريد به: أنا الذي علمته، وإذا لم يستقم هذا، بطل أن يضاف فعل الإمساك إلى الله تعالى، ولا فعل له في ذلك سوى التعليم، فلو كانت الإضافة إليه من حيث التعليم، لجاز أن ينسب إليه فعل الخياطة وفعل البناء والحياكة، فيقال: خائط وبان وحائك؛ لأنه هو الذي علم، وإذا بطل أن ينسب إليه ما ذكرنا من الأفعال وإن كان هو الذي علم الخلق، بطل أن ينسب إليه فعل الخياطة وفعل البناء والحياكة، فيقال: أ

واحتج جعفر بن حرب – أيضا – في نفي الفعل عن الله تعالى، فقال: إن الله -تعالى – لم يقل: ما خلق طيرانهن إلا الله ولا خلق القبض إلا الله، وإنما قال: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحَنَ<sup>5</sup>﴾، فثبت أنه لا صنع له في الإمساك، وبان أن الذي أضيف إليه من الإمساك هو على الوجه الذي ذكرنا.

فالجواب عن هذا: أن الأمة فهمت من قوله: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّمَنَ ﴾ ما يفهم من قوله: ما خلق طيرانهن وقبضهن إلا الله؛ إذ هو يقتضي ما يقتضيه ذكر الخلق، وإذا كان كذلك، فلا فرق بين أن يضيف الخلق نفسه، وبين أن يضيف فعل الإمساك، ثم لو ذكر

- (١) في ب: يرمي.
- (٢) في أ: يكون ً

الخلق مكان الإمساك، أمكن [جعفرا أن يتأول]<sup>(١)</sup> في الخلق ما تأول في الإمساك، فيقول: معنى قوله: خلق طيرانهن، أي: علم طيرانهن، وقوَّاهن على الأسباب التي بها تطير، فلا يتهيأ لله تعالى على قوله أن يثبت لخلقه و[لا] يقرر عندهم خلق شيء من الأشياء.

ثم الأصل أن الآيات المذكورة في القرآن إنما ذكرت لإثبات أوجه خمسة :

أحدها: في تثبيت القدرة على البعث، وهي لا تثبت القدرة، ولا توجب القول بالبعث على قول المعتزلة؛ وذلك أن الله تعالى احتج في تثبيت القدرة على البعث بقدرته على ابتداء الخلق، فقال: ﴿أَوَلَمْ مَرَ ٱلْإِسْكَنُ أَنَّا خَلَفَنَهُ مِن نُطْفَةٍ﴾ [يس: ٧٧]، وقال: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّر يُعِبدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهُ ﴾ [الروم: ٢٧]، [فاحتج بأمر الابتداء]<sup>(٢)</sup> على تثبيت القدرة على الإعادة، [وليس فيه ما يثبت القدرة على الإعادة]<sup>(٣)</sup> عندهم؛ لأنهم نفوا خلق الأفعال عن الله تعالى مع إقرارهم أن الله تعالى هو الذي ابتدأ الخلائق، وهو الذي أنشأهم، ولم يكن في إثبات القدرة على خلق الأعيان إثبات قدرة منه على خلق الأفعال، وإن كان خلق الأفعال دون خلق الأنفس، فكيف ذكر قدرته على ابتداء الخلق على تثبيت القدرة على الإعادة، وإن كان أمر الإعادة أيسر من الابتداء، مع أن آثار الخلق في أفعال العباد وإثبات التدبير فيها أوجد منه في أمر البعث؛ وذلك أنك تجد من الأفعال أفعالا هي مؤذية لأهلها متعبة مؤلمة، ومعلوم بأن قصد أربابها أن يتلذذوا بها ويتمتعوا بها؛ فثبت أن لغيرهم فيها تدبيرا وصنعا حتى صارت كذلك؛ ولأنه يوجد في أفعالهم أحوال لا تبلغها أوهامهم ولا تقدرها عقولهم؛ لأن الفعل يأخذ من الجو والمكان والوقت ما لا تقدره الأوهام ولا تبلغه العقول؛ فثبت أن لغيره فيه صنعا وتدبيرا؛ ولأن فعله يخرج على قبيح وحسن، لا [يبلغ علم]<sup>(٤)</sup> فاعله أنه يبلغ في الحسن والقبح ذلك المبلغ، وينتهى في الحسن مبلغا لو أراد أن يخرج على ذلك الحد في المرة الثانية لم يخرج كذلك، فكل ما ذكرنا يبين أن جميع أفعالهم على ما هي عليه<sup>(٥)</sup> ليست لهم، ثم مع ذلك أنكروا أن تكرن الأفعال من جهة الخلق لله تعالى، ولم يظهر شيء من أمارات البعث ولا وجد فيه التدبير •

- (١) في ب: أن يتأول جعفرا.
  - (٢) في أ: واحتج بالابتداء.
    - (٣) سقط في أ.
    - (٤) في ب: يعلم.
    - (٥) في ب: وعليها.

فصارت الكفرة في إنكارهم أمر البعث أعذر من المعتزلة في إنكارهم خلق الأفعال، ولم يوجب القول بالقدرة على ابتداء الخلق قولا بالقدرة على إنشاء البعث والإعادة بعد الإفناء؛ فثبت أن ليس في الآيات التي جعلها الله تعالى دلالة إثبات البعث على قولهم.

والوجه الثاني: في تثبيت الوحدانية، وجعل دليل وحدانيته توحده بخلق الأشياء وتفرده بإنشائها؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى-: ﴿أَمَّ جَعَلُوا لِبَّهِ شُرَكَآ،َ خَلَقُوا كَفَلَقِهِ.﴾ [الرعد: ١٦]، وقال: ﴿وَمَا كَانَ مَعَمُهُ مِنَ إِلَيْهَ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَامٍ بِمَا خَلَقَ﴾ [المؤمنون: ٩١]، وعلى قول المعتزلة: هو غير متوحد بخلق الأشياء، بل أكثر خلق الأشياء كان بالعباد لا بالله تعالى، وإذا لم يوجد منه التوحد والتفرد بخلق الأشياء ارتفع وجه الاستدلال من هذا الوجه على معرفة الصانع ووحدانيته<sup>(١)</sup>، وإذا كذلك، لم تثبت وحدانية الله تعالى –على قولهم- من الوجه الذي جعله دليل الإثبات.

والوجه الثالث: وهو أن الآيات ذكرت في إثبات حكمة الله تعالى، وجعل دليل حكمته خلق السموات والأرضين وغيرهما من الأشياء، ونحن إنما عرفنا خلق السموات والأرضين بما شاهدناهما مجتمعين، والاجتماع حادث فيهما، وما لا ينفك عن الحادث فهو حادث، والحادث لا بد له من محدث، ولولا ذلك لم نعرفه ولا يثبت لنا خلقهما، وعلى قول المعتزلة: الجمع والتفريق لا يدل على الخلق؛ لأن كل من له القوة يقدر على جمع الأشياء وتفريقها، والاجتماع والتفريق<sup>(٢)</sup> فعل الجامع والمفرق؛ لقولهم بالمتوالدات، فمن استحكمت قوته أمكنه جميع الأشياء؛ لقوته<sup>(٣)</sup> ومن ضعفت قوته الله – تعالى – هو الذي خلق السموات والأرضين؛ إذ خلقهما لا يعرف إلا من الوجه الذي ذكرنا؛ وذلك مما [لا] يجوز تحققه إلا بالله تعالى.

وجائز أن يكون الله تعالى أقدر ملكا من ملائكته وقواه على خلق السموات والأرض، وإذا كان كذلك لم يظهر بما ذكرنا: أن الله تعالى هو الخالق لهما؛ فبطل أن يكون في خلق السموات والأرضين<sup>(٤)</sup> وفي خلق سائر الأشياء – دلالة حكمته وقدرته ووحدانيته، وقد جعل الله تعالى خلقهما دلالة لهذه الأوجه التي ذكرناها.

- (١) في أ: ووحدانية الرب.
  - (٢) في ب: والتفرق.
    - (٣) في ب: القوية.
- (٤) زاد في ب: وفي خلق السماء والأرض.

والثاني : أنه جعل إتقان الأشياء وإحكامها علما لحكمته، وقد يقع الإتقان والإحكام للأشياء لا به، ثم لم يجعل الله – تعالى – لشيء مما أتقن وأحكم علما يتميز من بين ما أتقنه غيره وأحكمه، فصار الإتقان والإحكام غير دال على حكمته، بل صار دليلا على عجزه وضعفه، حيث لم يتهيأ له تمييز ما صار به متقنا وما بغيره صار كذلك؛ ولأن الحكمة هي وضع الشيء في موضعه ويتبين ما له مما ليس له، ومن قولهم : إن الله تعالى أعطى الكافر قوة الإيمان، ولم يبق في خزائنه ما جعل سببا يتوصل به إلى الإيمان إلا وقد أعطى الكافر قوة الإيمان، ولم يبق في خزائنه ما جعل سببا يتوصل به إلى الإيمان إلا وقد أعطى الكافر قوة الإيمان، ولم يبق في خزائنه ما جعل سببا يتوصل به إلى الإيمان إلا وقد تنبت شيئًا عد ذلك منه سفهًا وجهلًا، والسنيه لا يصلح أن يكون إلها حكيمًا، وقال -المرء إذا قام بسقي أرض وعمارتها بالكراب والبنيان وألقى البذر فيها مع علمه أنها لا تنبت شيئًا عد ذلك منه سفهًا وجهلًا، والسنيه لا يصلح أن يكون إلها حكيمًا، وقال -المعتزلة: قد خلق غيره الحياة والموت جميعًا؛ لأن القتيل ميت<sup>(1)</sup> بالاتفاق، ثم لا يجعل أهل الاعتزال لله – تعالى – في موته صنعًا<sup>(1)</sup>، ويزعمون أنه مات قبل أجله، فإذا قدر غيره على الإماتة، ويقدر غيره أيضًا على الإحياء بالأسباب؛ لأنه يسقي الأرض والزرع غيره على الإماتة، ويقدر غيره أيضًا على الإحياء بالأسباب الما في قولهم، بل شركه غيره في خلق الأشياء، فيطل امتداحه – على قولهم – نفسه بأنه خالق الأشياء.

والوجه الرابع: أنه احتج بعلمه بأفعال الخلق بخلقه تلك الأفعال، وذلك قوله: ﴿أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾ [الملك: ١٤]، وهم قد نفوا الخلق عن الأفعال، وإذا انتفى لم يقع له بها علم؛ فصارت الآيات التي فيها إثبات العلم لا تثبت علما على قولهم، ويكون فيه كذب في الخبر، تعالى الله عن ذلك.

والوجه الخامس: أنه سمى نفسه: محسنا منعما، وأثبت إحسانه وإنعامه بآيات احتج بها على خلقه، وما من نعمة أنعم بها على العباد إلا وقد كانوا لها مستوجبين على الله تعالى؛ فيصير الله تعالى بإعطائهم ذلك قاضيا ما عليه من الحق بالنعمة، ومن قضى آخر حقًا كان [عليه]<sup>(٣)</sup> لم يصر به منعما مفضلا، وإنما صار قاضي حق<sup>(٤)</sup>، فصارت الآيات التي فيها إثبات النعم غير مثبتة على قولهم، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرًا.

- (١) في أ: لأن القتل ثبت.
  - (۲) في ب: صنيعًا.
    - (۳) سقط فی ب.
  - (٤) في ب: الحق.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرُ﴾.

أي: بكل شيء لَطُفَ أو جل أو استتر أو ظهر أو اختلط بغيره أو تميز، فهو بصير يبلغه إلى أجله الذي ضرب له، ويأتيه بالرزق الذي قدر له.

أو بصير بأفعال الخلق ما كان وما يكون؛ لأنه ذكر على أثر ذكر الأفعال، وهو قوله: ﴿وَأَسِرُوا قَوَلَكُمْ أَوِ ٱجْهَرُوا بِي<sup>ح</sup> إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلصُّدُورِ . أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ﴾ [الملك: ١٣، ١٤].

ثم في قوله: ﴿إِنَّهُ بِكُلِ شَيْعٍ بَصِيرُ﴾ ترهيب وترغيب وإلزام المراقبة والتيقظ والتبصر<sup>(۱)</sup>؛ وكذلك في قوله: أنه ﴿عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ حَفِيْظَ﴾ [هود: ٥٧] و ﴿بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [البقرة: ٢٩]؛ لأن من علم أن عليه حافظا ورقيبا يعلم بكل شيء يتعاطاه فهو لا يتعاطى إلا المحمود من الفعال والمرضي منها.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِى هُوَ جُنْدُ لَكُمْ يَصُرُكُمُ مِّن دُونِ ٱلرَّحْنَيَّ﴾.

فهذا صلة قوله: ﴿ءَأَمِنْهُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ﴾، وقوله: ﴿أَمْ أَمِنتُم مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْكُمْ حَاصِـبَأَ﴾، ثم قال: ﴿أَمَّنَ هَٰذَا ٱلَّذِى هُوَ جُنُدُ لَكُرُ يَضُرُكُم مِن دُونِ ٱلزَّمْنَنِّ﴾ إذا خسف بكم الأرض وأرسل عليكم حاصبا من السماء.

وجائز أن يكون على التقديم والتأخير؛ فيكون معناه: أمن هذا الذي هو جند لكم من دون الرحمن ينصركم من عذاب الله إن حل بكم.

أو يكون قوله: ﴿أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِي هُوَ جُنْدُ لَكُرَ﴾ يدفع عنكم العذاب من دوں الله إذا حل بكم.

وجائز أن يكون أريد بالجند: آلهتهم التي كانوا يعبدونها من دون الله تعالى، فكانوا يعبدونها لتنصرهم ويعزوا بها؛ قال الله - تعالى-: ﴿وَاَتَخَذُواْ مِن دُونِ ٱللَهِ ءَالِهَةَ لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزَاً﴾ [مريم: ٨١]، وقال: ﴿وَاَتَحَذُواْ مِن دُونِ ٱللَهِ عَالِهَةَ لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ﴾ [يس: ٧٤]، ثم هم قد علموا أنها لا تقوم بنصرهم ولا تدفع الذل عنهم فيعزوا بها؛ لأنهم كانوا يفزعون إلى الله تعالى عندما يحل [بهم الشدائد]<sup>(٢)</sup> والذل، كما قال - تعالى-: ﴿وَإِذَا مَسَ ٱلْإِسْنَنَ مُتَّرُ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إلَيْهِ﴾ [الزمر: ٨]، ويتركون الفزع إلى آلهتهم؛ لعلمهم أنها لا تعزهم ولا تنصرهم، فذكرهم في حالة الأمن ما قد عرفوا وقوعه في حالة الخوف؛ لينقلعوا عن عبادة الأصنام ويقبلوا على عبادة رب الأنام؛ ليدفع عنهم الشدائد والآلام إذا حلت بهم من خاص أو عام، ويقوم بعزهم إذا لحقهم الذل

- (١) في أ: والتوسط.
- (٢) في ب: بهم من الشدائد.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنِ ٱلْكَفِرُونَ إِلَّا فِي غُرُورِ﴾. أي: اغتروا في عبادتهم آلهتهم؛ لتقوم بنصرهم وعزهم، مع ما علموا أنها لا تدفع عنهم شدة ولا تحصل لهم عزًّا. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ أَمْسَكَ رِزْفَةُمُ﴾.

هم كانوا يرجون رزقهم من السماء والأرض، فيقول<sup>(١)</sup>: من [ذا]<sup>(٢)</sup> الذي يرزقكم إن لم يرسل عليكم من السماء مطرا، ولا زلل لكم الأرض للنبات.

وقد علموا أيضًا أن لا رازق لهم غير الله تعالى؛ لأنهم كانوا يفزعون إليه بالسؤال للرزق عندما يبلون بالقحط والجدوبة، فذكرهم في حال السعة ما له عليهم من عظيم النعمة في توسيع الرزق عليهم؛ ليشكروه ولا يكفروه. وقوله<sup>(٣)</sup> – عز وجل-: ﴿بَل لَجُوا فِي عُنُوَ وَنُفُورٍ﴾.

فالعاتي: هو المارد الشديد السفه؛ فكأنه يقول: لجوا وعتوا في قبول الحق، وتمادوا في طغيانهم، ولم يتذكروا ولم يراقبوا الله تعالى، ولم يشكروا له، بل بعدوا عن قبول ذلك كله، فقوله: ﴿أَمَنَ هَذَا ٱلَّذِى هُوَ جُنَدٌ لَكُرَ﴾، وقوله: ﴿أَمَنَ هَٰذَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُرُ﴾ يخرج على أوجه ثلاثة:

أحدها: على التخويف والتهويل.

والثانى: على التنبيه والتذكير، وتسفيه أحلامهم.

والثالث: على البشارة لرسول الله ﷺ بالنصر له [وبإجابة دعوته]<sup>(٤)</sup> على أهل الكفر. فوجه التنبيه<sup>(٥)</sup> والتذكير وتسفيه الأحلام ما ذكرنا: أنهم قوم كانوا يعبدون الأصنام لتنصرهم وتعزهم في الدنيا، وليبتغوا به الرزق من عندها؛ إذ هم كانوا لا يؤمنون بالبعث؛ ليطلبوا بعبادتها عين<sup>(٦)</sup> الآخرة والنصر فيها، وإنما كانوا يطمعون ذلك منها في الدنيا، ثم هم في الدنيا كانوا إذا نزلت بهم الشدة والفزع تضرعوا إلى الله تعالى، كما قال: ﴿وَإِذَا مَسَكُمُ الفُتُرُ في آلبَحْرِ ضَلَّ مَن تَذَعُونَ إِلَاً إِيَّاَهُ [الإسراء: ٧٦]، ولم يكونوا يفزعون إلى أصنامهم؛ فكيف اتخذوها جندا ينصرهم عند النوائب، وقد أحاط علمهم أنها لا تنصرهم

- (۱) في ب: فيقولون.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: ثم قوله.
- ٤) في ب: وبالإجابة لدعوته.
  - (٥) في أ: ووجه التشبيه.
    - (٦) في أ: عن.

ولا تغنى عنهم من عذاب الله شيئًا؟! فيكون فيه تسفيه أحلامهم، وتنبيه من عذاب الله؛ ليمنعهم ذلك عن عبادة غير الله تعالى، ويدعوهم إلى عبادة من يملك دفع الشدائد عنهم إذا حلت بهم.

وأما وجه التخويف، فهو((): أنه يجوز أن يكون قيل لهم هذا عندما ابتلوا بالشدائد وضيق العيش، فيقول لهم: استنصروا من آلهتكم واسألوا الرزق من عندها، هل يملكون لكم رزقا أو يدفعون عنكم ذلا، وهل يقوون على نصركم؟!

وجائز أن يكون فيه بشارة لرسول الله ﷺ بالنصر له [وبإجابة دعوته](`` وقد وجد النصر له؛ لأنه غلب عليهم يوم فتح مكة، ولم يتهيأ لأهلها أن ينتصروا، بل غلبوا وقهروا وفاز رسول الله ﷺ بالغلبة والقهر ومن كان معه حتى استكانوا ولانوا وتضرعوا إلى رسول الله على في ذلك حتى دعا لهم، وابتلوا أيضًا بالقحط والسنين؛ بدعاء رسول الله 🎬 (۳) حتى رفع الله عنهم القحط.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَفَنَ يَعْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِمِ ٱهْدَى أَمَّن يَعْشِي سَوَّبًا عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقيرٍ﴾ .

ففى هذه الآية تذكير وتنبيه وتخويف وتهويل وتعريف حال هي على خلاف ما هم عليها في الحال.

ثم ذكر الصراط في الذي يمشى [سويًّا، ولم يذكر الصراط في الذي يمشى]<sup>(٤)</sup> مكبًّا، فهو على الإضمار كأنه يقول: أفمن يمشي مكبًّا على غير الصراط أهدى، أمن يمشي سويًّا على [صراط مستقيم]<sup>(٥)</sup>؟! فيكون هذا تذكيرًا وتنبيهًا وتسفيهًا لأحلامهم؛ لأن الذين آثروا الإيمان وسلكوا طريقه، فإنما سلكوا بالحجج والبراهين، والذين آثروا الكفر آثروه من غير حجة، بل حيرتهم وسفههم هما اللذان دعواهم إلى التزام الكفر [والتدين به](٢)، ومن آثر [الحيرة والعمى]<sup>(v)</sup> على الهدى والرشاد فهو سفيه.

وجائز أن يكون قوله: ﴿أَفَنَ يَعْشِى مُكِبًّا عَلَى وَجْهِمِ آهَدَىٓ﴾ أي: أهدى طريقا، أم الذي يمشى سويا على صراط مستقيم، وحق هذا الكلام أن يقال: بل الذي يمشى على صراط

- (١) في أ: التخفيف هو. (٢) في ب: وبالإجابة لدعوته.
- (٣) زاد في ب: عليهم بالسعة.
  - (٤) سقط في أ.
- (٥) في ب: الصراط المستقيم.
  - (٦) في أ: والتدبر بهم. (٧) في أ: الحياة والعمل.

140

مستقيم هو الأهدى من الذي يختار الطريق المعوج الزائغ عن الرشاد، فيكون في الوجه الأول معنى التخويف والتذكير والتنبيه جميعًا، وفي الوجه الثاني تذكير وتنبيه.

وقولنا بأن فيه تعريف حَالٍ خلاف الحال التي هم عليها: أن كل واحد من الفريقين – أعني به: أهل الإسلام وأهل الكفر – يزعم أنهم على الهدى، والفريق الآخر على الضلال، وإذا اتفقت الدعاوي على تضليل أحد الفريقين، ثم لا بد أن يكون جزاء الضال<sup>(١)</sup> غير جزاء المهتدي، وجزاء الولي غير جزاء العدو.

ثم الدنيا تمر على الفريقين على جهة واحدة؛ فلا بد من تثبيت دار أخرى، والقول بها للجزاء، فيكون فيما ذكروا إيجاب القول بالبعث والإقرار به، فهذا الذي ذكرنا هو يعرفهما خلاف الحالة التي هم عليها؛ ولأن الذي يمشي مكبا على غير الطريق هو الأعمى الذي لا يبصر، [و] المقعد الذي لا يقوى على المشي، والذي يمشي سويا على صراط مستقيم هو الذي ليست به زمانة ولا به عمى يمنعه عن الصراط؛ فيكون قوله: ﴿ يَمْنِى مُرَكِبًا عَلَى وَجَهِدِ ﴾ هو الأعمى، والذي يمشي سويا على صراط مستقيم هو السميع البصير؛ فيكون معناه ما قال في سورة هود: ﴿ مَنَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعَىٰ وَٱلْأَصَرِ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَمِيجُ هَلْ بَسْتَوَيَانِ مَثَلًا ﴾

**قوله تعالى:** ﴿قُلْ هُوَ ٱلَّذِى آَنَشَاكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلأَبْصَدَرَ وَٱلأَقَنِدَةً قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﷺ قُلْ هُوَ ٱلَذِى ذَرَاكُمُ فِي ٱلأَرْضِ وَالِتَهِ تُحْشَرُونَ ۞ وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هَذَا ٱلْوَعْدُ إِن كُنْتُمُ صَدِفِينَ ٱللَهِ وَإِنَّمَا آنَا نَذِيرُ مُبِينُ ۞ فَلَمَا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِبَتَتْ وُجُوهُ ٱلَذِيرَ كَفَرُوا وَقِيلَ هَذَا ٱلْعِلَمُ عِندَ تَدَعُونَ ۞ قُلْ أَرَّهَ يَعْدَرُ إِنَّ أَهْلَكُنَى ٱللَهُ وَمَن مَعَى أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِي تَدَعُونَ ۞ قُلْ أَرَهَ يَنْتُرُ إِنَّ أَهْلَكُنَى ٱللَهُ وَمَن مَعَى أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِي قُلْ أَنَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّذِينَ هُوَ الرَّحْنُ عَامَنَا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلَناً فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي صَلَكِ شُبِينِ ۞ قُلْ أَرَهَ يَنْعَا إِنَّهُ الْذِي يَأْنِيرُ لِيمَا الْمَنْهُ الْمَائِنَ بِهِ وَعَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَمَن مَعَى أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُعِيرُ الْكَنُ

وقوله - عز وجُل- : ﴿قُلْ هُوَ ٱلَّذِي آَنشَآَكُمُ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَنَرَ وَٱلْأَفَئِدَةً قَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﴾ .

فهذه الآية صلة قوله: ﴿ أَلَذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيَوْةَ﴾ [الملك: ٢]، وصلة قوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَتِ طِبَافًاً﴾ [الملك: ٣]، وقوله: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا﴾ [الملك: ١٥]، ثم في ذكر الإنشاء وجعل السمع والأبصار والأفئدة تذكير قوته وسلطانه وعلمه وحكمته وآلائه وتعاليه عن الأشباه والأمثال:

فوجه [تذكيره القوة]<sup>(٢)</sup> والسلطان والعلم والحكمة ما يوصف بعد هذا، ويذكر في

- (١) في أ، ب: الضلال.
- (٢) في أ: تذكير الوجه.

سورة المرسلات وفي سورة ﴿وَالسَّآءِ وَالطَّارِقِ﴾ وسنذكر طرفا من ذلك هاهنا بعون الله تعالى وتوفيقه، فنقول بأن الله تعالى أنشأنا في أظلم مكان وأضيق موضع، بحيث لا ينتهي إليه تدبير البشر وعلومهم وحكمتهم وقواهم؛ لأن علم الخلق لا يجد نفاذا في الظلمات، وكذلك حكمته، ثم إن الله تعالى أنشأه في تلك الظلمات كيف شاء، وأجرى سلطانه وتدبيره على ذلك الشيء؛ ليعلم به أن علمه بالخفيات من الأمور كعلمه بما ظهر منها، ويعرف الخلائق أنه لا يخفى عليه شيء، فيدعوهم ذلك إلى المراقبة في كل ما يسرون وما يعلنون، ويوجب ما ذكرنا نفي تقدير قوته وعلمه وسلطانه بقوى البشر وعلومهم ويحملهم على الإيمان [به]<sup>(٣)</sup> إذا أمعنوا النظر فيه، وليعلموا أن من بلغت حكمته ما ذكرنا لا يجوز أن يخلقهم سدى لا يخاطبهم ولا ينهاهم بل يتركهم هملا.

وأما وجه تعاليه عن الأشباه والأشكال: هو أنه أنشأ الخلق في أظلم مكان وأضيقه كان فيه إبانة أنه لا يوصف بالكون<sup>(٤)</sup> في ذلك المكان الذي ظهر فيه آثار فعله؛ لأنه في وقت ما خلق عمرا في بطن أمه، فقد خلق زيدا في ذلك الوقت<sup>(٥)</sup> في بطن أمه، وخلق خلائق في بطون الأنعام والسباع وبطون بنات آدم، وأنشأ النبات في الأرضين في ذلك الوقت، ولو كان يوصف بالكون في مكان الفعل، لكان إذا أخذ في خلق هذا لا يخلق في ذلك الوقت في أقطار الأرض أمثاله من الخلائق؛ فدل أن الفعل ليس يتحصل منه بشهوده المكان الذي ظهر فيه فعله، وإنما يكون بما [ظهر لنا بمقتضى]<sup>(٢)</sup> قوله: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِشَقَ إِذَا أَرَدْنَهُ أَن

وأما سائر الفَعَلة فهم لا يتمكنون من الفعل إلا بشهودهم مكان الفعل؛ فهذا الذي ذكرناه ينفى عنه شبه الخلق، ويوجب تعاليه عن الأشكال، وفيه تذكير نعمه ومننه على خلقه؛ ألا ترى أنه قال على أثر هذا: ﴿فَلِيَلَا مَا تَشْكُرُونَ﴾؟!

ولو لم يكن منعمًا مُفْضِلًا، لم يكن يستأدي منهم الشكر.

ووجه النعمة: هو أنه قدره في تلك الظلمات وصانه عن الآفات، وعن كل أنواع

- (١) في أ: انفتاح.
- (۲) سقط فی ب.
- (۳) سقط فی ب.
- (٤) في أ: مَّا يكون.
- (٥) في أ: البطن.
- (٦) في أ: ذكر من.

الأذى، وغذاه في ذلك الموضع بما شاء من الأغذية، وستره عن<sup>(۱)</sup> أبصار الناظرين، وغيبه عن أعينهم؛ لأنه في تلك الحال بالمحل الذي يستعاف ويستقذر منه، ولا يمكن أن يدفع عنه المعنى الذي وقعت به الاستعافة والاستقذار بالتطهير، وأنشأ له السمع والبصر والفؤاد؛ ليصل بها إلى أنواع العلوم والمصالح؛ فلزمهم أن يقوموا بشكر ذلك.

وفيما ذكرنا نقض قول المعتزلة؛ لأنهم يزعمون أن الله تعالى لو خلقهم<sup>(٢)</sup> على غير الوجه الذي ظهر، لكان جائرًا؛ لأن من مذهبهم: أنه لا يفعل بهم إلا ما هو أصلح لهم، وإذا كان خلقهم هو الأصلح، ومن شرطه فعل الأصلح، فإذن هو صار قاضي حق، وليس لقاضي الحق على المقضي موضع منة، ولا منه بمكانة ولا نعمة يلزمه شكرها له. ثم قوله عز وجل: ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّتْعَ وَٱلأَبْصَرَرَ وَٱلأَفْتِدَةَ﴾:

أي: جعل لكم السمع؛ لتسمعوا ما غاب عنكم ونأى، فتعرفوه بالسمع، وأنشأ لكم الأبصار؛ لتبصروا بها ما حضر من الأشياء، وتعرفوا بها ما ينفعكم وما يضركم، وما خبث منها وما طاب، وأنشأ لكم أفئدة تدركون بها حقائق الأشياء، ومبادى الأمور ومآلها، وما حل منها وما حرم.

ثم خص هذه الأشياء الثلاثة بالذكر؛ لما بها يتوصل إلى العلوم ومعرفة الأشياء؛ قال الله – تعالى–: ﴿وَالَقَهُ أَخْرَحَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَنِيَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْعًا وَجَعَلَ لَكُمُ السَمَعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلأَقْنِدَةُ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ؟ [النحل: ٧٨]، ومعناه: أنه أنشأ لكم هذه الأشياء؛ لتهتدوا بها، وتصلوا بها إلى أنواع العلوم؛ فثبت أن هذه الأشياء هي التي يتوصل بها إلى العلم والحكمة، وإلى ما به المصلحة والمنفعة؛ ولذلك قال: ﴿إِنَّ ٱلسَمَعَ وَٱلْقُوْادَ كُلُ أُوْلَيَكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا؟ [الإسراء: ٣٦]، فلو لم يقع بها الوصول إلى علم الأشياء، لكان لا يخص بالسؤال عنها.

وقوله - عز وجل- ﴿هُوَ ٱلَّذِى ذَرَأَكُمُ فِى ٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ جمع في هذه الآية بين خبرين : أحدهما : مما قد نوزع فيه، وهو قوله : ﴿وَإِلَيْهِ تُحَشَّرُونَ﴾ فإن بعض الكفرة ينكرون الحشر والبعث .

والثاني: مما لم يقع فيه التنازع، وهو قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى ذَرَأَكُمُ فِي ٱلْأَرْضِ﴾.

ثم إنَّ الله – تعالى – جعل ابتداء الخلق دلالة القدرة على الإعادة بقوله: ﴿قَالَ مَن يُخِي ٱلْعِظَنَمَ وَهِيَ رَمِيهُ . قُلْ يُحَيِّيهَا الَّذِي أَنشَاَهَا أَوَّلَ مَنَرَةً ﴾ [يس: ٧٩، ٧٩]، وقال: ﴿وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيَهِ﴾ [الروم: ٢٧].

- (١) في أ، ب: على.
  - (٢) في أ: جعلهم.

وإذا جعل الابتداء دليل الإعادة، لزمهم أن يستدلوا به، فهو وإن ذكره على [وجه الجمع لا على]<sup>(۱)</sup> وجه الاحتجاج، ففيه موضع الاحتجاج عليهم.

وقوله عز وجل: ﴿في ٱلأَرْضِ﴾ فيه إخبار أنه خلقهم في الأرض؛ ليشاهد بعضهم خلق بعض في الابتداء؛ فيعلموا أنهم لم يكونوا على الحالة التي هم عليها للحال، بل كانوا نطفًا وعلقًا وأطفالًا إلى أن انتهوا إلى الحالة التي هم عليها، فإذا تقرر عندهم أمر الابتداء، أوجب لهم ذلك علما بالقدرة على الإعادة.

أو يكون قوله: ﴿فِي ٱلأَرْضِ﴾ أي: أنشأكم، وجعل لكم مساكن في الأرض، وبسطها لكم لتنتفعوا بها، وجعلها لكم كِفَاتًا؛ فيكون فيه تذكيره النعمة والقدرة والسلطان.

ُوقوله عز وجل: ﴿ذَرَأَكُمْ أَي: كثركم من أصل واحد، كما قال – تعالى–: ﴿خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَقِ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَبِسَآةً﴾ [النساء: ١].

ومعلوم بأن الخلق على كثرتهم، لم يكونوا في نفس واحدة، ومن قدر على خلق الأنفس من نفس واحدة، لقادر على إعادة ما قد سبق كونه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا ٱلْوَعَدُ إِن كُنتُم صَدِقِينَ»، فقولهم هذا خرج مخرج الاستهزاء، أو الاستخفاف برسول الله ﷺ فأمر الله - سبحانه و تعالى - نبيه -عليه السلام - أن يجيبهم بالجواب الذي يليق من الحكماء، ولم يأذن له أن يجازيهم باستخفافهم إياه استخفافًا مثله؛ فقال: ﴿قُلْ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ وَإِنَّمَا آنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ » يبين لهم أنه لا ينذرهم إلا بالذي أمره به، ولا يبلغ إليهم إلا ما قد أنزل إليه، وأمر بتبليغه، وفي هذه الآية دلالة نبوته، وآية رسالته؛ لأنه لو لم يكن رسولًا - كما زعموا - وكان مختلقا من تلقاء نفسه، لكان يمكنه أن يحيل ذلك إلى وقت لا يظهر غلطه فيه، ولا كذبه لديهم، وهو أن يحيله إلى وقت لا يعيش إلى مثل ذلك الوقت، فإذا لم يفعل، بل قال: ﴿إِنَّا ٱلْعِلْمُ عِندَ أَنَهُ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ كَمَا أَن يحيل ذلك إلى وقت لا يظهر غلطه فيه، ولا كذبه لديهم، وهو أن يحيله إلى وقت لا يعيش إلى مثل ذلك الوقت، فإذا لم يفعل، بل قال: ﴿إِنَّا ٱلْعِلْمُ عِندَ أَنَهُ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ كَمَا أَن يحيل أله اله اله على رسالته، وأنه إذا كان رسولًا - وكان مختلقا من أن يحيله إلى وقت لا يعيش إلى مثل ذلك الوقت، فإذا لم يفعل، بل قال: ﴿إِنَّا ٱلْعِلْمُ عِند أَنَهُ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ كَا دلهم ذلك على رسالته، وأنه إذا كان رسولًا، لم يكن له أن يزيد أن يحيله إلى موقال: من عنده فيها زيادة؛ كما ذكر في قوله: ﴿عَبَسَ وَقَرَقَ ﴾ [عبس: ١]

وقوله عز وجل: ﴿وَلِنَّمَا آنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ﴾، أي: لا أزيد في الإنذار على القدر الذي أمرت به.

وقوله – تعالى–: ﴿فَلَمَا رَأَوْهُ زُلْفَةً سِيَّتْ وُجُوهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾، جائز أن يكون قوله تعالى: ﴿رَأَوْهُ﴾، أي: رأوا الذي وعدوا، وقوله: ﴿زُلْفَةَ﴾، أي: قريبة.

ثم أنت «الزلفة»؛ لما أريد بها الأحوال التي تكون في ذلك اليوم من الأهوال

والشدائد، ويكون قوله: ﴿رَأَوَهُ﴾ كناية عن ذلك اليوم، فذكر؛ لأن اليوم مذكر، وجعل «زلفة» بلفظ التأنيث؛ لأنها كناية عن الأهوال التي تكون في ذلك اليوم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿زُلْفَةَ﴾، أي: رأوا تلك الأهوال والشدائد قريبة عن الأوقات التي وعدوا فيها، فعلموا أنها كانت قريبة منهم وإن كانوا يستبعدونها في هذا اليوم، وهو كقوله: ﴿كَأَنَهُمْ يَوَمَ يَرَوْنَهَا لَمَر يَلَبَنُواً إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُمَهَا﴾ [النازعات: ٤٦]، وقال: ﴿وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَهُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَدَابَ أَنَ الْقُوَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا﴾ [البقرة: ١٦٥].

وكذلك إذا رأوا شدائد ذلك اليوم وأهواله، علموا أن الوقت الذي كان يوعدهم رسول الله ﷺ كان قريبًا منهم.

وقوله: ﴿سِيَخَتْ وُجُوهُ ٱلَّذِيرَ كَفَرُواْ﴾.

فسيئت، من ساءت، أي: ساءت وجوههم، أو قبحت وجوههم بتغير ألوانها. وقوله – تعالى–: ﴿وَقِيلَ هَٰذَا ٱلَٰذِى كُنُتُم بِهِ۔ تَتَعُونَ﴾.

قال أبو بكر الأصم: معناه: تمنعون وتدفعون كقوله تعالى: ﴿فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُغُ ٱلْيَتِيحَ﴾[قريش: ٢]، وقوله: ﴿يَوْمَ يُدَغُونَ إِلَىٰ نَارِ جَهَنَمَ دَعًا﴾[الطور: ١٣]، أي: دفعًا.

وليس الأمر كما ذكره؛ لأنه لو كان من الدفع والمنع، لكان حقه أن يشدد العين، لا الدال كما شددت في قوله: ﴿يَدُعُ ٱلْمِتِيحَ»، فإذا شددت الدال دون العين، ثبت أن اشتقاقه ليس من «الدع»، ولكنه من «الادعاء»؛ إذ الدال هي المشددة؛ فتأويله – والله أعلم-: ﴿هَٰذَا ٱلَذِى كُنُتُم بِهِ تَنَعُونَ»، أي: هذا الوقت الذي كنتم تكذبون رسول الله ﷺ وتدعون عليه أنه كاذب في الإخبار.

وجائز أن يكون قوله: ﴿تَنَحُونَ﴾، أي: تَدْعُون، وقد يستعمل الإدعاء مكان الدعوة؛ كما يقال: ذكر واذَّكر، وخبر واختبر.

وقوله – عز وجل–: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمُرْ إِنْ أَهْلَكَنِى ٱللَّهُ وَمَن مَّعِى أَوْ رَحِمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ﴾.

ففي هذه الآية دلالة أن في حكمة الله مشيئة المغفرة والعقاب لمن ارتكب غير الكفر من الزلات، وإيجاب العقاب على من اعتقد الكفر والتزمه، وأن ليس في الحكمة عفو مثله من العقوبة؛ لأنه قال: ﴿أَرَءَيْتُمْ إِنَّ أَهْلَكُنِي ٱللَّهُ وَمَن مَعِي أَوَّ رَحِمَنَا﴾ فأثبت فيه خيار الإهلاك ومشيئة الرحمة والمغفرة، ومعلوم بأنه يهلك ومن معه أو يرحم عندما يبتلى بالزلات؛ وكذلك قال: ﴿إِنَّ ٱللَهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاً ﴾ [النساء: 21]؛ فجعل لنفسه مشيئة المغفرة لمن توقَّى الكفر، وحكم بإيجاب العقاب على من أشرك به.

سورة الملك الآيات: ٢٣ - ٣٠

والذي يدل على أن الحكمة توجب ما ذكرنا: أن الكفر لنفسه قبيح لا يحتمل الإطلاق ولا رفع الحرمة؛ لما فيه من السفه؛ لأن من رضي بشتم نفسه فهو سفيه، فعلى ذلك عقوبته لا تحتمل في الحكمة رفعها والعفو عنها.

أو لما كان الكفر لا يحتمل الإباحة ورفع العقوبة، والإفضال بالمغفرة يخرج<sup>(١)</sup> مخرج الإباحة لذلك –لم يجز القول فيه بالمغفرة والعفو، وسائر المآثم جائز رفع الحرمة عنها.

ولأن الكافر اختار عداوة الله تعالى وكفران نعمه، والذي اعتقد الإسلام اختار ولايته، والحكمة توجب التفرقة بين العدو والولي، وفي العفو عنه وإكرامه والإحسان إليه تسوية بين الولي والعدو، و [في]<sup>(٢)</sup> ذلك تضييع الحكمة؛ ولأن الكافر عند نفسه أنه على الحق والصواب وغيره على الباطل والضلال، وأنه غير مستوجب للعذاب؛ يدل على ذلك حكايته عن أهل الكفر : ﴿وَقَالُوا نَحْنُ أَحَمَٰرُ أَمَوْلاً وَأَوْلَدُا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَبِينَ﴾ [سبأ : ٣٥]، فالله تعالى إذا أنعم عليه بالعفو وتطول عليه بالإحسان، لم يقع ذلك عنده موقع التجاوز والغفران، بل يقع عنده أنه إنما أحسن إليه؛ لاستحقاقه<sup>(٣)</sup> الإحسان، وعفا عنه لما سبق منه ما يستوجب به العقاب، وإذا كان كذلك أدى ذلك إلى تضييع الإحسان وتضييع العفو في منه ما يستوجب به العقاب، وإذا كان كذلك أدى ذلك إلى تضيع الإحسان وتضييع العفو وإبطال النعمة؛ فثبت أن الحكمة لا توجب العفو عن الكافر؛ إذ يحصل بذلك العفو في غير موضعه، وأما أهل الإسلام الذين سبقت منهم الأجرام فقد علموا أن الذي سبق منهم زلات ومآثم، وأن العذاب قد لزمهم، وأنهم مستوجبون للعقاب، فإذا عنه عنهم، علموا أنهم إنما نالوا العفو بفضل الله تعالى فيقع الإحسان موقعه.

ولأن من أحسن إلى عدوه في الشاهد، ولم يقصد بإحسانه إليه قصد استدراجه والمكر به، فهو إنما يحسن إليه لما يخاف ناحيته، ويخرج فعله هذا<sup>(٤)</sup> مخرج التذلل له، فلو لم يؤاخذ الله الكافر بما تعاطى من الكفر، بل أحسن إليه من غير تبعة عليه، خرج عفوه وإحسانه إليه مخرج الخوف وإظهار التذلل، والله تعالى يجل عن هذين الوصفين<sup>(٥)</sup>؛ فثبت أن الحكمة توجب القول بالتخليد وتمنع القول بالعفو، والله أعلم. و[فى]<sup>(٢)</sup> قوله: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنَّ أَهْلَكَنِى اللَّهُ وَمَن مَعِي أَوَ رَجِمَنَا﴾ دلالة أن لله تعالى أن

- (۱) في ب: ويخرج.
  - (۲) سقط فی ب. آ
- (٣) في أ: لاستجابة.
  - (٤) في ب: ذلك.
- هُ فَي أ: الوجهين.
  - (٦) سقط في ب.

يعذب على الصغائر؛ لأن رسول الله على مع من سبقه من الأنبياء – عليهم السلام – قد عصموا عن ارتكاب الكبائر؛ فلا يجوز أن يرتكبوا الكبائر فيهلكوا لأجلها؛ فثبت أنهم لو أهلكوا لأهلكوا بالصغائر، فلو<sup>(۱)</sup> لم يكن لله – تعالى – أن يعذب أهل الصغائر، لصار هو بإهلاكه إياه بمن معه جائرا ظالما، وجل الله تعالى عن الوصف بالجور، وقال – تعالى–: ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ أَنَهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنْكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ [الفتح: ٢]، ولو لم يكن لله – تعالى ما أن يعذب على<sup>(۲)</sup> الصغائر أحدًا، لم يكن له على رسوله على موضع الامتنان بما غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر.

ثم الحق أن يقال: إن جميع الخوارج والمعتزلة لا يجوز أن يغفر الله تعالى لهم؛ لارتكابهم<sup>(٣)</sup> الكبائر، وإنما هذا الرجاء الذي ذكرنا لغيرهم من منتحلي الإسلام؛ لأنهم يقولون: لا يجوز أن يغفر الله تعالى لأهل الكبائر، ولا أن يتطول عليهم بالعفو، بل حق أمثالهم أن يخلدوا في النار أبد الآبدين، وإذا كان هذا هو الحكم فيهم، فالله تعالى إن غفر لهم ومن عليهم بالعفو، وقع عندهم أنه إنما عفا عنهم؛ لأن الذين ارتكبوا من المآثم لم تكن كبائر بل كانت صغائر؛ إذ لا يجوز المغفرة عن الكبائر؛ فيحصل العفو في غير موضعه والإحسان في غير موقعه، وأما غيرهم من منتحلي الإسلام فهم يرجون عفوه وسعة رحمته في كل آثامهم<sup>(٢)</sup>، فإذا تفضل عليهم بالمغفرة وقع العفو عندهم موقعه؛ فلا

ثم [قوله عز وجل]<sup>(٥)</sup>: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُوْ إِنَّ أَهْلَكُنِي ٱللَّهُ وَمَن مَّعِيَ﴾.

أي: قل إن أهلكني الله ومن معي بما سبق من الأجرام والزلات، أو رحمنا بما سبق منا من الإيمان به والانقياد لأمره والخضوع لطاعته، ﴿فَمَن يُجِبُرُ ٱلْكَفِرِينَ﴾ أي: أي شيء يجير الكافرين من عذابه، ولم يسبق منهم إلى ربهم حسنة يرحمون لأجلها، ولا طاعة يستوجبون الغفران بها؟! أو فمن يجيرهم من عذاب الله تعالى إن حل بهم؟! فكأنه قيل له: [قل لهم]<sup>(٢)</sup>: هذا لأنهم كانوا يعبدون الأصنام؛ رجاء أن تنصرهم من العذاب [الأليم]<sup>(٧)</sup>، فيقول: لا تجيرهم تلك الأصنام من العذاب الأليم، والله أعلم.

(1) في أ: فلم.
 (۲) في أ: عن.
 (۳) في ب: بارتكابهم.
 (٤) في أ: أيامهم.
 (٥) سقط في ب.
 (٦) سقط في ب.
 (٧) سقط في ب.

وقوله – تعالى–: ﴿قُلْ هُوَ ٱلرَّحْمَنُ ءَامَنًا بِهِۦ﴾.

فجائز أن يكون معناه: أن الذي خلق الموت والحياة وخلق سبع سموات طباقًا، وجعل الأرض ذلولا، ويعلم السر والجهر - هو الرحمن؛ فيكون فيه إنباء أن خالق السموات والأرض وخالق الموت والحياة وخالق أفعال العباد وأفعال الطير - هو الرحمن جل جلاله.

وقوله – عز وجل–: ﴿ءَامَنَا بِعِءَ﴾ أي: آمنا أنه خالق ما ذكرنا، وأنه المتعالي – عن الأشباه والأمثال والبريء من كل العيوب.

وجائز أن يكون هو اسمًا من أسماء الله تعالى على ما نذكره<sup>(١)</sup> في سورة الإخلاص؛ فيكون هو والرحمن اسمين من أسمائه.

وقوله: ﴿وَعَلَيْهِ نَوَكَّلُنَّآً﴾.

فجائز أن يكون رسول الله ﷺ خوفه المشركون بأنواع من المخاوف، فقيل له: قل: عليه توكلنا، أي: اعتمدنا عليه؛ هو الذي يدفع عنا شركم وينصرنا عليكم. وقوله: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ ثُبِينِ﴾.

فجائز أن [يكونوا نسبوه أيضًا]<sup>(٢)</sup> إلى الضلال وادعوا أنهم على الهدى ولم ينظروا في آيات الله تعالى ليتيقنوا بها من المهتدي منهم ومن الضال؟ فقال: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلَالِ مُبِينِ﴾ إذا جاءكم بأس الله، وذلك عند الموت أو في الآخرة.

وقوله: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنَّ أَصْبَحَ مَآؤَكُمْ غُوْرًا﴾.

فهذا صلة قوله: ﴿أَمَّنْ هَٰذَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُمُ إِنَّ أَمَسَكَ رِنْفَمُ﴾ [الملك: ٢١]، فيقول أيضًا: من الذي يأتيكم بماء معين إذا أصبح ماؤكم غورًا.

والمعين: هو الماء الذي تقع عليه العين [فيراه البصر]<sup>(٣)</sup>، والله أعلم.

\* \* \*

177

(۱) في أ: ذكر.
 (۲) في ب: يكون أيضًا نسبوه.
 (۳) في ب: ويراه البصر.

## [سورة ن والقلم وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنْتُو ٱلْتَجْنِ ٱلرَّحِيَةِ

قوله تعالى: ﴿نَّ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْظُرُونَ ﴾ مَا أَنَتَ بِيعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ ﴾ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾.

[قولهُ – عز وجل–: ﴿نَّ﴾ ](٢)، اختلف في تأويل نون:

فمنهم من يقول<sup>(٣)</sup>: هو الحوت؛ كقوله: ﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَهَبَ مُعَنَضِبًا﴾ [الأنبياء: ٨٧] فنسبه إلى النون وهو الحوت؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿فَأَلْنَقَمَهُ ٱلْحُوْتُ وَهُوَ مُلِيمٌ﴾ [الصافات: ١٤٢].

ومنهم من يقول: «النون» هو الدواة، فتأويل<sup>(٤)</sup> هذا على جهة الموافقة؛ لأنه ذكر القلم وما يسطر به، فلم يبق [هاهنا سوى]<sup>(٥)</sup> الدواة؛ فحمله على الدواة؛ لأجل الموافقة، لا أن يكون فيه معنى يدل على إرادة الدواة منه، والله أعلم.

ومنهم من يقول: هي فارسية معربة <sup>«</sup>أنون كن<sup>»</sup>، أي: اصنع ما شئت، يقال<sup>(٢)</sup> هذا عند الإياس: أن المرء إذا أيس عن آخر قال له: اصنع ما شئت إذن. ومنهم من يقول: هو من الحروف المقطعة، ويشبه أن يكون كذلك؛ لأنه ذكر القلم وما يسطر على أثره، وإنما يكتب بالقلم ويسطر الحروف المعجمة، فأخبر – تعالى – عظيم صنيعه<sup>(٧)</sup> ولطفه بإنشائه هذه الحروف وخلقه القلم وما يسطر عليه؛ حيث يوصل بها إلى معرفة<sup>(٨)</sup> الحكمة وكل ما يكون به المصلحة من الدين والدنيا، بل جعل قوام الدين والدنيا بها.

ومنهم من يجعل<sup>(٩)</sup> كل حرف من الحروف المعجمة اسما من أسماء الله تعالى، أو افتتاح اسم من أسمائه، وكذلك يروى عن بعض الصحابة<sup>(١٠)</sup> – رضي الله عنهم – أنه قال

- (١) في ب: ذكر أن سورة (ن والقلم) مكية.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٤٥٣٣) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   (٣٨٨) وهو قول ابن جريج أيضًا.
  - (٤) في ب: فتأويله.
    - (٥) في ب: إلا.
    - (٦) في ب: فقال:
    - (٧) في أ: صنعه.
  - (٨) في ب: تعرف.
  - (٩) في أ: يجعلوا.
  - (۱۰) منهم ابن عباس، انظر: الدر المنثور (٦/ ٣٨٨).

ذلك .

فإن كان النون اسما من أسماء الله تعالى، فالقسم به قسم بالله تعالى، وإن كان على غيره من الوجوه التي ذكرناها، فالقسم جار بما به قوام سائر الخلق ومصالحهم، وقد ذكرنا أن القسم لتأكيد ما يقصد من الأمر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا أَنَتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْوُنِ﴾.

فموضع القسم هذا أقسم بما ذكر ﴿مَآ أَنتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ﴾: [ما أنت بما أنعم الله عليك بمجنون؛ وهذا]<sup>(١)</sup> يحتمل أوجهًا:

أحدها: أي: نعمة ربك<sup>(٢)</sup> حفظتك عن الجنون؛ فنفى عنه الجنون بقوله: ما أنت بما أنعم الله عليك بمجنون، وهذا كما يقال: ما أنت بحمد الله بمجنون، يراد به نفي الجنون.

والثاني : أنك لست ممن خدعته النعمة واغتر بها حتى شغلته عن العمل بما له وعليه، والمجنون في النعمة هو الذي غرته النعم وألهته عن التزود للمعاد.

أو ما أنت بغافل عن نعمة [السيد، وهو الرب – جل جلاله –]<sup>(٣)</sup> بل تذكرها وتشكر الله تعالى عليها، والمجنون من غفل عن النعمة وأعرض عن شكرها.

ثم الكفرة كانوا ينسبونه إلى الجنون: إما لما كان يغشى؛ لثقل الوحي، فكانوا ينسبونه لهذا، وإما لما رأوا أنه خاطر بنفسه وروحه حيث خالف أهل الأرض، وفيها الجبابرة والفراعنة، وانتصب لمعاداتهم، ومن قام بخلاف من لا طاقة له معه وانتصب لمعاداته، فذلك منه في الشاهد جنون، فأجاب الله تعالى للفريقين جميعًا: أما للأول بقوله: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعَظُكُم بِوَحِدَةٍ أَن تَقُومُوا بِلَهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَ نَنَعَكَرُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنَةٍ

أي: كيف تنسبونه إلى الجنون وعند الإفاقة من تلك الغشية يأتيهم بحكمة وموعظة يعجز<sup>(٤)</sup> حكماء الجن والإنس عن إتيان مثله، وليس ذلك من علم المجانين، ولا مما يمكن تحصيله في حال الجنون؛ لأن المجنون إذا أفاق من غشيته، تكلم<sup>(٥)</sup> بكلام لا يعبأ بمثله، ولا يكترث له.

(۱) سقط في أ.
(۲) زاد في ب: أي.
(۳) بدل ما بين المعقوفين في أ: ربك.
(٤) زاد في ب: عنها.
(٥) في ب: يتكلم.

وأجاب لمن كان نسبه إلى الجنون؛ لما خاطر بروحه ونفسه بقوله<sup>(١)</sup> : ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ أَكُمُ بَيْنَ يَدَى عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ [سبأ : ٤٦]، فأخبر أن الذي حمله على المخاطرة بروحه وجسده هو أنه مأمور بالتبليغ والنذارة<sup>(٢)</sup>، فهو يقوم بما أمر، وإن أدى ذلك إلى إتلاف النفس، ثم –بحمد الله تعالى – لم يتهيأ للفراعنة أن يقتلوه ولا تمكنوا من المكر به، بل أظفره الله تعالى عليهم حتى قتلهم ورد كيدهم في نحورهم؛ فصار الوجه الذي استدلوا به على جنونه آية رسالته ودلالة نبوته، والله الهادي .

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونِ﴾.

قال الحسن: أي: لا يمن عليك المنة التي تؤذيك، ولكن يمن عليك منة رحمة وكرامة، والمن المؤذي كما ذكر – عز وجل–: ﴿لَا نُبْطِلُواْ صَدَقَنَتِكُم بِٱلْمَنِّ وَٱلْأَذَىٰ﴾ [البقرة: ٢٦٤]، فليس لأحد عليك منة تؤذيك.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: ﴿عَبَّرَ مَمْنُونِ﴾ أي: غير مقطوع، أي: إن أجرك غير مقدر بالأعمال حتى يجري بقدر الأعمال، فإذا انقطعت الأعمال انقطع الأجر وانقرض، بل يتتابع عليك ويدر، يقال في الكلام: مننت الحبل، أي<sup>(٤)</sup>: قطعته.

وقال بعضهم<sup>(٥)</sup>: ﴿غَيَرَ مَعْنُونِ﴾ أي: غير محسوب، أي: لا نحسب عليك النعم؛ فتفنى بفناء الحساب.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾.

خلقه العظيم: هو القرآن، ومعناه ما أدبه القرآن؛ وذلك كقوله: ﴿خُذِ ٱلْعَنَوَ وَأَمْرَ بِٱلْمُرْفِ وَأَعَرِضَ عَنِ ٱلجَنبِلِينَ>﴾ [الأعراف: ١٩٩]؛ وكقوله: ﴿آدفَعَ بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنُ ٱلسَّبِتَةَ [المؤمنون: ٩٦]؛ وكقوله: ﴿وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الحجر: ٨٨]، فأخذه بالعفو وأمره بالعرف، وإعراضه عن الجاهلين، ودفعه السيئة بالتي هي أحسن، وخفضه الجناح للمؤمنين – من أعظم الخُلُق. وتخلق بهذا كله بما أدبه القرآن، والله أعلم.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: الخلق العظيم: هو الإسلام، والإسلام هو الاستسلام والانقياد لأمر الله تعالى، وقد استسلم لذلك، وسلم الناس من لسانه ويده، ومن كل أنواع الأذى، وذلك من أعظم الخلق.

- (۱) في ب: وقال.
   (۲) في ب: والإنذار.
   (۳) انظر تفسير ابن جرير (۱۲/ ۱۷۹)
   (٤) في ب: إذا.
   (٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٥٥٥).
- (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٥٥٧).

والأصل أن رسول الله ﷺ كلف معاملة أعداء الله تعالى<sup>(۱)</sup> ومعاملة أولياء الله وأنصاره، وكلف أن يرفض الدنيا ويتزهد فيها، وكلف معاملة الصغير والكبير والعالم والجاهل والجن والإنس، وكلف معاملة نسائه، ومن كلف المعاملة مع هؤلاء، لم يقم بها إلا بخلق عظيم، ورزقه الله تعالى خلقًا عظيمًا حتى احتمل المعاملة، وقام معهم بحسن العشرة، وحتى عوتب على عظيم خلقه بقوله: ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: 21]، وبقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيُ لِم تُحَمِّمُ مَا أَمَلَ اللَّهُ عَنكَ مَرْصَاتَ أَزَوَبَكَ التحريم: ١]، وقال : ﴿فَلَعَلَكَ بَحَعٌ نَفَسَكَ عَلَى مَا أَمَلَ اللَّهُ لَكُ تَبْنَغِى مَرْصَاتَ أَزَوَبَكَ فَشُكَ عَلَيْهِم جسن العشرة، وحتى عوتب على عظيم خلقه بقوله: ﴿عَفَا اللَّهُ عَنكَ لِم نَفْسُكَ عَلَيْهِم الله العليمة من العليمة عليه منه المَن أَمَلَ الله عناك أَذَا أَذَوَبَعَكَ والتحريم: ١]، وقال : ﴿فَلَعَلَكَ بَحَعٌ نَفَسَكَ عَلَى التَّذِهِمَ ﴾ [الكهف: ٢] وقال : ﴿فَلَا لَذَهُ نَفْسُكَ عَلَيْهِم حَسَرَتَ ﴾ [فاطر: ٨]، فالذي حمله على هذه المشقة والكلفة العظيمة حسن خلقه وفضل شفقته ورحمته، فعظم خلقه أن خلقه جاوز قوى نفسه حتى ضعفت نفسه عن احتماله وكادت تهلك فيه، وغيره من الخلاق تقصر أخلاقهم عن قوى أنفسهم، وأنفسهم: تحتمل أضعاف ما هم عليه من الخلق وتضيق أخلاقهم عن ذلك، فهذا الذي ذكرنا هو النهاية<sup>(٢)</sup> في العظم، وبالله التوفيق.

قوله تعالى: ﴿ فَسَتَبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ ﴾ بِأَيَتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ ﴾ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ۔ وَهُوَ أَعَلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾ فَلَا تُطْعِ ٱلْمُكَذِبِينَ ﴾ وَدُوا لَوْ نُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ وَلَا تُطع كُلَ حَلَّافٍ مَهِينٍ ﴾ هُتَانٍ هَمَّانٍ مَشَامٍ بِنَمِيمٍ ﴾ مَنَاع لِلْغَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾ أن كان ذَا مَالِ وَبَسِينَ ﴾ هُمَّانٍ مَشَاعٍ بِنَمِيمٍ ﴾ مَنَاع لِلْغَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾

وقوله – عز وجل–: ﴿فَسَنَبْصِرُ وَبُبْصِرُونَ . بِأَبِيكُمُ ٱلْمَفْتُونُ﴾.

قال جعفر بن حرب: ﴿ ٱلْمَفْتُونَ﴾ في هذا الموضع هو المفتون بضلالته، المعجب بخطئه المشغوف بجهله<sup>(٣)</sup>.

وقال الحسن: ﴿ ٱلْمَفْتُونَ﴾ هو الذي معه الشيطان.

وقيل: ﴿ ٱلْمَفْتُونُ﴾ من به الفتنة كما يقال: فلان لا معقول له، أي: ليس له عقل.

وقيل: ﴿ ٱلْمَفْتُونَ؟ : المعذب؛ كقوله – عز وجل–: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ؟ [الذاريات: ١٣] أي: يعذبون؛ فكأنه يقول: ستعلمون أيكم المعذب؟ وأيكم الضال؟ إن حمل على ما ذكر الحسن، وأيكم المغتر إن كان معناه على ما ذكروا أن المفتون من الفتنة.

- (۱) زاد فی ب: ومعاملة أعدائه.
  - (٢) في أ: والنهاية.
- (٣) في أ: المعجب بخطابه، والمفتون بجهله.

وجائز أن يكون نسبوه إلى الاغترار فيما<sup>(١)</sup> كان يدعي من الرسالة، ويزعمون أنه مغتر بها، ويغر بها غيره كما قال المنافقون: ﴿مَّا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِلَّا غُرُورًا﴾ [الأحزاب: ١٢]، فحق<sup>(٢)</sup> هذا عندنا ألا يتكلف تفسيره؛ لأنه قال: ﴿فَسَتَبْصِرُ وَبُجِرُونَ . بِأَيَتِكُمُ ٱلْمَفْتُونُ»، فذكر هذا جوابا عما وقعت فيه الخصومة، فكانوا يزعمون أن رسول الله ﷺ هو المفتون، ورسول الله ﷺ يذكر أنهم هم المفتونون، فخرج هذا جوابا عن تلك الخصومة: أنهم وأنت ستبصرون، وقد وقعت الخصومات من أوجه:

فمرة كانوا يدعون أنه ساحر، ومرة [كانوا]<sup>(٣)</sup> يدعون أنه مجنون، ومرة بأنه ضال، ومرة أنه مفتر وغيرها من الوجوه، فإذا ثبت أن الآية نزلت في حق الجواب فما لم يعلم بأن الخصومة فيم<sup>(٤)</sup> كانت، لم يعلم إلى ماذا يصرف الجواب، والله أعلم.

ويشبه أن تكون الخصومة الواقعة في الضلال والهدى، فكانوا يدعون أنهم على الهدى، وأنهم بالله أحق وإليه أقرب من رسول الله ﷺ، ورسول الله ﷺ يدعي أنهم على<sup>(٥)</sup> الضلال، وأنه على دين الحق والهدى، يدل على ذلك ذكر الضلال والهدى بعد ذكر المفتون، وهو قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعَلَمُ بِعَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِأَلْمُهْتَلِينَ﴾.

ثم هذه الآيات كأنها نزلت جوابا من الله تعالى عما كان يحق لمثله الجواب [عن رسول الله ﷺ]<sup>(۲)</sup> ولكن الله تعالى لما امتحن رسوله ﷺ بالعفو والإعراض عن المكافأة في الجواب، تولى الله تعالى الجواب عنه بقوله – تعالى–: ﴿إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ﴾، [أي : قد تعلمون أن ربكم أعلم]<sup>(۷)</sup> ﴿بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِأَلْمُهْتَدِينَ﴾، وسنبين لكم ذلك.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَلَا تُطِعِ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾، وقال في موضع آخر : ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ،َاثِمًا أَرْ كَقُوْلَ﴾ [الإنسان : ٢٤]، ليس في قوله : ﴿فَلَا تُطِعِ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾ أمر من الله تعالى<sup>(٨)</sup> بأن يطيع المصدقين؛ لأن من صدقه وآمن به [لا يجوز له]<sup>(٩)</sup> أن يتقدم بين يديه فيأمره أو ينهاه عن

- (۱) في ب: فما.
- (٢) في ب: وحق.
- (۳) سقط فی ب.
- (٤) في ب: في ماذا.
  - (٥) في ب: هم.
  - (٦) سقط في ب.
- (۷) سقط في ب.(۸) زاد في ب: أمر له.
  - (٩) في أ: ليجوز.

أمر، ويدعوه إلى الطاعة، بل ينظر إلى أمر رسول الله يَشَرَّ ونهيه؛ فيأتمر بأمره، ويطيعه فيما يدعوه إليه، وأما من كذبه، فقد يدعوه إلى طاعته؛ فخص<sup>(۱)</sup> ذكر المكذب عندما نهاه عن طاعته؛ لأن الدعاء إلى الطاعة لا يوجد من المصدق دون أن يتضمن قوله: ﴿فَلَا تُطِّعِ الْمُكَذِبِينَ المرا بطاعة المصدق؛ وهو كقوله – تعالى-: ﴿وَلَا نَقْنُلُوا أَوَلَدَكُمْ خَشْيَةً إِمْلَقَ [الإسراء: ٣٦]، فليس فيه أنه إذا لم يخش الإملاق يسعه قتله، ولكنه خص تلك الحالة؛ لأن تلك الحالة هي التي كانت تحملهم على القتل، ولم يكونوا يقدمون على القتل عند الأمن من الإملاق، وفي هذا دلالة إبطال قول من قال بأن تخصيص الشيء بالذكر يدل على أن الحكم فيما غايره بخلافه، والله أعلم.

وقوله: ﴿ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾ هم المكذبون بآيات الله تعالى أو بوحدانيته أو برسله أو بالبعث. ثم يجوز أن يكون هذا الأمر منهم في أول الأحوال؛ فكانوا يطمعون من رسول الله ﷺ الإجابة لهم فيما يدعونه إليه؛ إذ كانوا يرجون منه الموافقة لهم بما يبذلون نه من المال؛ فيكون النهي راجعًا إلى ذلك [الوقت]<sup>(٢)</sup>، فأما بعدما ظهرت منه الصلابة في الدين<sup>(٣)</sup> والتشمير لأمر الله تعالى فلا يحتمل أن يطيعهم أو يخاف منهم ذلك فينهى عنه.

وجائز أن يكون دعاؤهم رسول الله ﷺ ما ذكر من قوله: ﴿وَدُوا لَوْ نُدَهِنُ فَيُدْهِنُونَ﴾ والمداهنة هي [الملاطفة والملاينة]<sup>(٤)</sup> في القول.

ثم رسول الله يَنْيَجُ كان يذكر آلهتهم بالسوء ويسفههم بعبادتهم إياها ويسفه أحلامهم ويجهلهم، وهم لم يكونوا يجدون في رسول الله يَنْجُ مطعنا؛ فكانوا ينسبونه إلى الكذب مرة وإلى الجنون ثانيا وإلى السحر ثالثا، وكانوا يتخذونه هزوا إذا رأوه، وكانوا يطعنون فيه من هذه الأوجه بإزاء ما كان رسول الله يَنْجُ يسفههم ويذكر آلهتهم بسوء، مع علمهم أنه ليس بكذاب ولا ساحر ولا كاهن؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى– : ﴿قَدَ نَعْلَمُ إِنَّمُ لَيَحُرُنُكَ ٱلَذِى يَقُوُوُنَّ فَإِنَّهُمَ لَا يُكَذِبُونا عاد ولا كاهن؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى– : ﴿قَدَ نَعْلَمُ إِنَّمُ لَيَحُرُنُكَ ٱلَذِى منه على الكذب، بل قد كانوا عرفوه بالأمانة والصدق، ولم يكونوا وقفوا منه على كذب قط، وإنما الذي حملهم على التكذيب واتخاذهم إياه هزوا ذكر آلهتهم بسوء، وكذلك قال : ﴿وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَذِينَ حَفَرُوًا إِن يَنَخِذُونَكَ إِلَّا هُمُؤوًا أَهَنَذَا ٱلَذِى يَدْحَرُ عَلَيْهُ

- (١) في ب: فنخص.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: اللين.
- ٤) في ب: الملاينة والملاطفة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَدُوا لَوْ نُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ﴾.

يخرج على هذا – إن شاء الله تعالى–: هو أنك لو تركت ذكر آلهتهم بسوء، ولم تسفه أحلامهم؛ لامتنعوا هم أيضًا عما هم عليه من نسبتهم إياك إلى الجنون والسحر والكذب وغير ذلك، ولكنه كان يذكرهم [بما يذكرهم]<sup>(١)</sup> وهو في ذلك محق، وهم كانوا يذكرونه بما قالوا بالباطل والزور؛ فيكون قوله: ﴿فَلَا تُطْعِ ٱلْمُكَذِبِينَ؟ فيما يدعونك إلى المداهنة، ثم هم لو داهنوا كانوا في مداهنتهم محقين، فإذا تركوا ذلك فقد تركوا الحق الذي كان عليهم، ورسول الله يُشِير لو داهنهم، لم يكن في مداهنتهم محقًا؛ فلذلك نُهِي عن المداهنة.

وقال بعض [أهل التفسير]<sup>(٢)</sup>: ﴿وَدُوا لَوْ تُدَهِنُ فَيُدَهِنُونَ﴾، أي: لو ترفض ما أنت عليه من الدين؛ فيرفضون ما هم عليه من الدين؛ وهذا لا يستقيم؛ لأنه إذا رفض ما هو عليه من الدين كفر، وهم لو تركوا ما هم عليه، صاروا مسلمين، [فيبقى بينهم الاختلاف]<sup>(٣)</sup> الذي لأجله دعوا إلى المداهنة وودوها.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا نُطِّعَ كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ﴾.

قيل: إن هذه الآيات نزلت في واحد يشار إليه، وهو الوليد بن المغيرة المخزومي، وفيما يشار إلى واحد لا يطلق فيه لفظة «كل» فيقال: ﴿وَلَا تُطِعَ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ»، والحلاف المهين ليس إلا واحدًا، ولكن معناه: ولا تطع هذا ولا كل من يوجد فيه هذه الصفة، ثم ذكر المرء بقوله: ﴿حَلَّافٍ مَهِينٍ . هَمَّازٍ مَتَآمَ بِنَعِيمٍ . مَنَّاعٍ لِلْخَيرِ مُعْتَدٍ أَبِيمٍ» يخرج مخرج الهجاء والشتم في الشاهد؛ لأن ذكر المرء بما هو عليه من ارتكاب الفواحش والمساوى تهجينٌ [له]<sup>(٤)</sup> وشتم، وجل الله ورسوله [أن يقصدوا إلى شتم إنسان]<sup>(٥)</sup>، فالآية ليست في تثبيت فواحشه، وإنما هي في موضع التوبيخ والزجر عن اتباع مثله، وذلك أنه كان من رؤساء الكفرة، وممن بسطت عليه الدنيا؛ فكان القوم يتبعونه وينقادون له فيما يدعوهم إلى الصد عن سبيل الله، فذكر الله تعالى فيه هذه الأشياء، وأظهرها للخلق؛ ليزهدهم عن اتباعه؛ إذ كل من كانت فيه هذه الأحوال، لم تشخُ نفس عاقل

- (١) سقط في أ.
- (٢) في أ: المفسرين.
- ٣) في ب: فيبقى الاختلاف بينهم لاختلاف.
  - (٤) سقط في ب.
- هي ب: أن يشتموا إنسانًا أو يقصدوا ذلك.

فكان في ذكره بالعيوب التي هي فيه<sup>(١)</sup> زجر الناس عن طاعته؛ فذكرها لإثبات هذا الوجه، لا أن يكون فائدتها تحصيل الشتم والهجاء؛ وكذلك ذكر أبا لهب بالتب والخسار وما هو عليه من الفواحش؛ ليزجر الناس عن اتباعه.

وفي هذه الآيات<sup>(٢)</sup> دلالة نبوة محمد ﷺ من الوجه الذي نذكره في سورة «تبت» إن شاء الله تعالى.

ثم قيل: المهين من المهانة، ومن المهنة، ومن [الوهن، وهو الضعف] (٣).

ثم قوله: ﴿هَمَّازِ مَشَلَمٍ بِنَمِيمِ . مَّنَاعٍ لِلْخَبْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ﴾ جائز أن يكون استوجب المهانة؛ لكونه همازا مشاء بالنميم وبمنعه الخير واعتدائه؛ فيكون هذا كله تفسير ﴿مَهِينٍ﴾، فإن كان هكذا فقوله: ﴿مَهِينٍ﴾ من المهانة هاهنا.

ثم لا يجوز أن يكون رسول الله ﷺ يخشى عليه طاعة من هذا وصفه، وأن يميل قلبه إليه، ولكن النهي لمكان غيره وإن كان هو المشار إليه بالذكر.

وجائز أن يكون قوله: ﴿كُلَّ حَلَّافٍ مَّهِينٍ﴾ تمام الكلام، ويكون قوله: ﴿هُنَّازٍ مَشَآَمٍ يِنَمِيمِ﴾ على الابتداء؛ فكأنه يقول: لا تطع كل حلاف مهين، وكل هماز مشاء بنميم، وكل معتد أثيم، وكل عتل زنيم.

وتفسير الهمز يذكر في [تفسير]<sup>(٤)</sup> سورة الهُمَزَة، إن شاء الله تعالى.

والمشاء بالنميم: هو الذي يسعى في الفرقة بين الإخوان، ويقوم فيما بينهم بالقطيعة. والمناع للخير: قال بعضهم: إنه كان يمنع أهل الآفاق مَنْ كان بحضرته عن اتباع رسول الله ﷺ، ويقول: إنه ضال مضل، فقيل: مناع للخير؛ لهذا.

ومنهم من ذكر : أنه كان يمنع ولده من الاختلاف إلى مجلس رسول الله ﷺ . وجائز أن يكون منعه للخير هو امتناعه عن أداء [الحقوق التي لله]<sup>(ه)</sup> تعالى الواجبة في ماله.

- وقوله عز وجل–: ﴿مُعْتَدٍ﴾. أي: معتد حدود الله تعالى، أو ظالم لنفسه. وقوله – عز وجل–: ﴿أَثِيمٍ﴾.
  - (١) في أ: ذكرها. (٢) في أ: الآية. (٣) في أ: الوهم. (٤) سقط في ب. (٥) في أ: حقوق الله.

الأثيم: هو المرتكب لما يأثم به. وقوله – عز وجل–: ﴿عُتُلَمٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ﴾. العتل: الفظ الغليظ، والشديد الظلوم. وقيل<sup>(۱)</sup>: هو الفاحش اللئيم الضريبة.

وقال مجاهد: العتل: الشديد<sup>(٢)</sup> الأسر، أي: الخلق، وقد روي في الخبر عن النبي أنه قال: «لا يدخل الجنة جواظ ولا جعظري [ولا العتل الزنيم»، فقال رجل من المسلمين: يا رسول الله، وما الجواظ]<sup>(٣)</sup> والجعظري والعتل الزنيم؟ فقال رسول الله ي: «أما الجواظ فالذي جمع ومنع تدعوه لظى نزاعة للشوى، وأما الجعظري: فالفظ الغليظ؛ قال الله تعالى: ﴿فِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ وَلَوَ كُنتَ فَظًا غَلِظَ القَلَبِ لاَنفَضُوا مِن مَوَلِكَ [آل عمران: ١٥٩]، وأما العتل الزنيم: هو الشديد الخلق، الرحيب الجوف المصحَّح، الأكول الشروب، الواجد للطعام والشراب، الظلوم للناس»<sup>(٤)</sup>، وأما الزنيم: هو الدعي الملصق<sup>(٥)</sup> بالقوم الملحق<sup>(٢)</sup> في النسب.

واستدلوا على ذلك بقول الشاعر: زَنِيمٌ ليس يُعْرَفُ مَنْ أبوه؟ بَغِينُ الأَمَّ ذو حسب ليئيم ويقول آخر:

- زَنِــــــم تَــداعــاه الــرجــال زِيــادَة كَمَا زِيدَ في عرْض الأدِيم الأكَارُ<sup>(۷)</sup> ومنهم من قال<sup>(۸)</sup>: إنه كانت به زنمة في أصل أذنه يعرف بها. ومنهم من يقول: الزنيم: هو العلم في الشر. ولقائل أن يقول: إذا كان تأويل العتل ما ذكر في الخبر، ومعنى الزنيم: الدعيّ أو ما
- (۱) روي في معناه حديث عن القاسم وموسى بن عقبة قالا: سئل رسول الله عن العتل الزنيم قال: «هو الفاحش اللئيم» أخرجه ابن جرير (٣٤٥٩٨) و(٣٤٥٩٩) وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٣٩٣٦)، وهو قول الحسن وقتادة ومجاهد وغيرهم.
  - (٢) أخرجه ابن جرير (٣٤٦٠٨) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٢).
    - (٣) سقط في ب.
- (٤) أخرجه أحمد وعبد بن حميد وابن أبي حاتم وابن عساكر عن شهر بن حوشب عن عبد الرحمن بن غنم كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٣).
  - (٥) في ب: الملحق.
  - (٦) في ب: الملصق.
- (٧) البيت للخطيم التميمي في لسان العرب (زنم) ولحسان بن ثابت في ديوانه، وتاج العروس (زنم).
  - (٨) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٦١٧).

سورة القلم الآيات: ٥ – ١٦

ذكر من العلامة، فكيف عير بهذه الأشياء، ولم يكن له في ذلك صنع، والمرء إنما يعير بما له فيه صنع لا بما لا صنع له فيه؟!

فيجاب عن هذا من وجهين:

أحدهما: ما ذكرنا: أن ذكره بما فيه من العيوب ليس لمكان المذكور نفسه، ولكن لزجر الناس عن اتباعه؛ لأن من اشتمل على العيوب التي ذكرها، وكان مع ذلك عتلا زنيما، فأنفس الخلق تأبى عن اتباعه، ففائدة تعييره بما أنشئ عليها ما ذكرنا من الحكمة لا تعييره.

والثاني: أن ذكر أصله كناية عن سوء فعله؛ ليعلم أن خبث الأصل يدعو الإنسان إلى تعاطي الأفعال الذميمة، وصحة الأصل و[حسنه ونقاوته]<sup>(١)</sup> يدعو صاحبه إلى محاسن الأخلاق وإلى الأفعال المرضية.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ﴾.

فيخبر أن من يتبعه، يتبعه لكثرة أمواله وبنيه؛ وذلك لأن كثرة المال للإنسان مِنْ أحد ما يستدعي قلوب الخلق إلى تعظيمه، فذكر ما فيه من العيوب والمساوى؛ لئلا يستميل قلوب الضعفة إلى نفسه بماله، فيقول: كيف تتبعونه وهو بهذا الوصف الذي وصفه الله تعالى؟!

ثم أخبر عن معاملته رسول الله ﷺ بقوله: ﴿إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِيَنَ»، ثم قوله: ﴿إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنْنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِيَنَ»، وإن كان عامًا بظاهره، لكن لم يرد به العموم؛ لأن [قوله:] ﴿إِنَّ هَذَا إِلَّا أَسَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ» [الأنعام: ٢٥] ليس في كل الآيات، وإنما هو في الآيات التي هي في حق الإخبار عن الأمم السالفة، وأما إذا تليت عليه الآيات التي فيها دلالة إثبات الرسالة ودلالة التوحيد ودلالة البعث، فقوله فيها ما قال في سورة المدثر: ﴿إِنَّ هَٰذَا إِلَا سِخُرٌ يُؤْثَرُ . إِنَّ هَٰذَا إِلَّا فَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ [المدثر: ٢٢]، وهذا دليل على أنه لا يجب اعتقاد ظاهر العموم ما لم يعلم بيقين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿سَنَسِمُهُ عَلَى ٱلْخُطُومِ﴾.

قيل<sup>(٢)</sup>: شَيْنًا لا يفارقه، فجائز أن يكون جعل هذا في الدنيا؛ لكي يعلمه ويذكره من راّه فيجتنب صحبته؛ فهو يصير شينا من هذا الوجه؛ فيخرج هذا مخرج العقوبة لشدة تعنته

(١) في أ: وحبه وتفاوته.

(٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٤٦٢٩) وعبد الرزاق وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/
 (٣٩٤).

على رسول الله ﷺ وعظيم أذاه له.

وجائز أن يكون هذا في الآخرة، فيجعل الله تعالى في أنفه علما يتبين به، ويمتاز من غيره يوم القيامة؛ زيادة له في العقوبة، كما جعل لآكلي الربا يوم القيامة علما يعرفون به، وذلك قوله: ﴿ ٱلَذِيكَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبُؤَا لَا يَقُومُونَ إِلَا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطُنُ مِنَ ٱلْمَسِّ﴾ [البقرة: ٢٧٥].

وجائز أن يكون: نسم خرطومه خصوصا له من بين الكفرة، فيحشره ولا أنف له؛ لأنه ذكر أن سائر الكفرة يحشرون يوم القيامة [عميا وبكما]<sup>(١)</sup> وصما، ولم يذكر في أنوفهم شيئًا، فجائز أن [يكون]<sup>(٢)</sup> يحشر ولا أنف له، وذلك هو النهاية في القبح، والله أعلم. **قوله تعالى: ﴿**إِنَّا بَلَوَنَهُمْ كَمَا بَلَوَنَا أَصَحَبَ لَلْنَةِ إِذَ أَشْمُوا لَيَصْرِمُهَمَا مُصْبِحِينَ (٢) وَلَا يَسْتَنُونَ (٢) فَطَافَ عَلَبَه **قوله تعالى: ﴿**إِنَّا بَلَوَنَهُمْ كَمَا بَلَوَنَا أَصَحَبَ لَلْنَةِ إِذَ أَشْمُوا لَيَصْرِمُهَمَا مُصْبِحِينَ (٢) وَلَا يَسْتَنُونَ (٢) فَطَافَ عَلَبَه **قوله تعالى: ﴿**إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كَمَا بَلَوَنَهُ أَصَحَبَ لَلْنَةِ إِذَ أَشْمُوا لَيَصْرِمُهُمَا مُصْبِحِينَ (٢) وَلَا يَسْتَنُونَ (٢) فَطَافَ عَلَبَه مَا يَفْ مِن زَنِكَ وَهُرَ نَا يَمُونَ (٢) فَأَصَحَبَ كَالصَرِيمَ (٢) فَنَا مَصْبِحِينَ (٢) وَلَا يَسْتَنُونَ (٢) فَلَنُهُ مَرْمِينَ (٢) فَاللَمُوا وَهُمْ يَنَخَعُنُونَ (٢) أَنَّ لَا يَدْخُلُنَهُ الْتَمْ وَلَيْهُمُ مُنْ وَعَدَوًا عَلَ حَرْمِ فَلَوْ وَلَنَ أَنْهُ مَنْعَانًا وَعُرَ وَا كُنُهُمُ مَرْمِينَ (٢) فَالمَلَقُوا وَهُمْ يَنَخَعُنُونَ (٢) أَنَ لا يَدْخُلُنَهُ الْتُومُ عَلَيْكُمُ وَسَرِينَ (٢) وَعَدَوا عَلَى حَرْمِ فَلَهُ مِنْ رَبْعَ الْعَامُ مُنْعَابُونَ اللهُ عَنْ وَعُرُوا عَلَى حَرْهِ قَوْ مَنْ وَعَدَوًا عَلَى حَرْمِ فَلَهُمُ عَلَى مَعْنُوا وَهُمْ يَنْ مَعْنَا مُعْنَا وَهُمْ يَنْعَانُهُ وَا أَسْمَوْ عَنْ مَنْهُمُ عَلَيْ وَيَعْنَى إِنَّهُ عَنَا لَكُونُ وَعَانَ وَعَدَوْنَ أَنْعَانُهُمُ أَنَهُ وَا يُعَانُوا مَا مُوَى عَالَهُ عَالَهُ عُنُوا وَا مَنْ مَا لَتُنُ وَا عَنْ مَعْنِي وَيَا عَالَهُ وَا عَنْ مَنْ وَا عَالَ مُعَنَا وَا عَنَالُ اللْعَنِ أَنْ عَنْ مَنْ مَا مَنْ يَنْ الْعَنَا وَا مُعْنِي وَا مَنْ لَهُ أَنْهُ اللَّهُ وَلَنُ وَعَانُ وَلَا عَنُ وَنُونُ وَا مَا مُنَا مَا وَا وَعَانُ وَنَ وَلَنُ وَلَنُ وَا يُوا مُنَ عَنْ وَا مَا عَانَ وَلَنُ الْنَا عَانُ مُنُوا مَ مَائُوا مُعْذِي مَنْ أَنْ عَنْ مَنْ وَنُنْ مَا مُنْعَانَ مَا مُوْنَ عَنْ مُوْنُ مُنْعَانُ مُنْهُ مُنْعَا مُنْعَانُونَ عَنْ وَلَنُهُ مَائِوا مُنْ عَانُ مُنْهُ مَا مُوْنُ مُنْ وَا مَا مُنْعَانُ مُنْهُ مُنُوا مُعْنُونُ مُنُ مُعْنُوا مُوْنُو مُعُونُ مُوْنُ مُوا مُوْنُ

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَبَ ٱلْجَنَّةِ﴾، فهو يحتمل وجهين :

أحدهما: أن يكون أهل مكة ابتلوا بالإحسان إلى أتباع رسول الله على كما ابتُلي أصحاب الجنة بالإحسان إلى المساكين ثم أخبر أن أولئك امتنعوا عن الإحسان إلى المساكين فحل بهم من البلاء ما ذكر؛ لامتناعهم عن الائتمار، فيذكر أهل مكة: أنهم إن امتنعوا عن الإحسان إلى أتباع محمد على، حل بهم ما حل بأولئك، وقد وجد منهم الامتناع فابتلوا بسنين كسني يوسف – عليه السلام – حتى اضطروا إلى أكل الجيف والأقذار.

ثم إن أصحاب الجنة لما مسهم العذاب، وأيقنوا به أنابوا إلى الله تعالى، وانقلعوا عن مساويهم، فتاب الله عليهم ورفع البلاء عنهم، وأهل مكة تمادوا في غيهم ولم يتوبوا فانتقم الله منهم بالقتل يوم بدر في الدنيا، وسيردهم إلى العذاب في الآخرة. وجائز أن يكون الله تعالى لما أعزهم وشرفهم وصرف وجوه الخلق إليهم، امتحنهم

- (۱) فى ب: بُكْمًا وعميًا.
  - (۲) سقط فی ب.

في الدنيا بتبجيل رسول الله ﷺ وتعظيمه، فلما أساءوا صحبته عاقبهم بما ذكرنا، ووسع على أصحاب الجنة فامتحنهم بما وسع عليهم بأن يوسعوا على غيرهم، فلما امتنعوا عن ذلك عوقبوا بزوال النعمة عنهم، وعوقب هؤلاء بزوال العز عنهم، وأذاقهم الله لباس الجوع والخوف، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذْ أَنْسُوْا لَبَعْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ﴾.

فقوله: ﴿مُعْسِبِينَ﴾ أي: لأول وقت ينسب إلى الصباح، وذلك يكون في آخر الليل، كما يقال: مُمْسِين، لأول وقت ينسب إلى المساء، وإذا كان كذلك فالانصرام يقع بالليل؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿لَا يَدَخُلُنَهَا ٱلَيْوَمَ عَلَيَكُم مِسَكِينٌ﴾، وهم لا يملكون بعد مضي الليل منع المساكين عن الدخول.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَسْتَثْنُوُنَ﴾.

قيل: أي<sup>(١)</sup>: لا يقولون: إن شاء الله، وقيل: لا يقولون: سبحان الله، فإن كان على هذا، ففيه أن التسبيح كان مستعملا في موضع الاستثناء، وقد يجوز أن يؤدي معنى الاستثناء؛ لأن في التسبيح تنزيه الرب تعالى، وفي الاستثناء معنى التنزيه؛ لأن فيه إقرارا أن الله تعالى هو المغير للأشياء والمبدل لها.

ثم أصحاب الجنة بقسمهم قصدوا قصدا يلحقهم العصيان فيه، وكان عهدهم الذي عاهدوا عليه معصية<sup>(٢)</sup> وعوتبوا بتركهم الاستثناء، ففيه دلالة أن الله تعالى يوصف بالمشيئة، لفعل المعاصي ممن يعلم أنه يختارها؛ لأنه لو لم يوصف به، لم يكن لمعاتبته إياهم بتركهم الاستثناء معنى؛ إذ لا يجوز استعمال الاستثناء فيما لا يجوز أن يوصف به الرب جل وعز، ألا ترى [أنه] لا يستقيم أن يقال: إن شاء الله جار وإن لم يشأ لم يجر، وإن شاء ضل وإن شاء لم يضل، وإن شاء أكل وإن شاء لم يأكل، فلو لم يوصف أيضًا بإضلال من يعلم منه أنه يؤثر الضلالة، لم يجز أن يلاموا على ترك الاستثناء، ولا مدخل كلاستثناء فيه، والذي يدل على صحة ما ذكرنا قوله: ﴿مَن يَشَإِ ٱللَّهُ يُعْطِلَهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلَهُ عَلَ صِرَطٍ مُسَتَقِيمٍ ﴾ [الأنعام: ٣٦]؛ فتبين أنه يشاء إضلال من ذكرنا.

وفيه دلالة أن خلق الشيء غير ذلك الشيء؛ لأنه يستقيم أن يوصف الله تعالى بالإضلال، ولا [يجوز أن]<sup>(٣)</sup> يوصف بالضلال وإن كان الإضلال خلقًا له، ويوصف أنه

- (۱) في ب: يعني.
- (۲) في ب: معصيته.
  - (٣) سقط في ب.

المحيي والمميت، ولا يستقيم أن يقال: إن شاء حيا وإن شاء مات، وإن كان هو الذي خلقهما.

ثم ليس في قوله : ﴿إِذَ أَفَتُمُوَاَ : إبانة أن قسمهم كان بماذا<sup>(١)</sup> : فإن كان بغير الله تعالى، ففيه إبانة أن القسم قد يكون بغير الله تعالى، وإن كان قسمهم بالله تعالى، ففيه حجة لأبي يوسف على أبي حنيفة – رحمهما الله – أن اليمين إذا كانت مؤقتة فإن هلاك الشيء المحلوف بها قبل<sup>(٢)</sup> مضي وقتها لا يسقط اليمين، بل تبقى بحالها، ويلزم<sup>(٣)</sup> على صاحبها حكم الحنث إذا مضى وقتها؛ لأن الثمر الذي حلفوا على صرمه قد هلك قبل الوقت الذي أوجب فيه الصرم، فلو كانت اليمين تسقط عنهم بهلاك الثمر، لم يكونوا يحتاجون إلى كان هلاك الثمر، في الاستثناء لإسقاط المؤنة التي تلزمهم بالحنث في اليمين، فلو الاستثناء؛ لأن الحاجة إلى الاستثناء لإسقاط المؤنة التي تلزمهم بالحنث في اليمين، فلو كان هلاك الثمر مسقطا لليمين ومؤنة الحنث لاستغنوا عن الاستثناء، فلما لحقتهم اللائمة؛ لتركهم<sup>(٢)</sup> الاستثناء، دل أن المؤنة تبقى عليهم إذا عري الاستثناء وإن كانت مؤقتة .

ولكنْ أبو حنيفة – رحمه الله – يسقِط عنه اليمينَ بهلاك الشيء المحلوف عليه إذا كانت يمينه بالله تعالى، ولا يسقطها إذا كانت بشيء من القرب والطاعات –أعني: الندب–، وليس في الآية إبانة أن يمينهم كانت بالله تعالى؛ فجائز أن يكون يمينهم بشيء من القرب؛ فبقيت عليهم؛ ولأنه عاتبهم على ترك الاستثناء؛ لعزمهم على المعصية، والاستثناء يسقط العزيمة؛ لأن من عزم على المعصية، وقال فيه: إن شاء الله – لم يصر آثما بمقالته، ولا صار عازما على المعصية، وأبو حنيفة – رحمه الله – ليس يخرجه عن المعصية في اليمين المؤقتة إذا عقدت على أمر من أمور المعصية.

والذي يدل على أن العتاب [في ترك]<sup>(ه)</sup> الاستثناء؛ للوجه<sup>(٢)</sup> الذي ذكرنا: أنه لم يذكر في شيء من الأخبار، ولا ذكر في الكتاب أن أحدا منهم أمر بالتكفبر، ولو كان الحنث لازما، لكانوا يلامون على ترك التكفير أيضًا، كما [لحقتهم اللائمة]<sup>(٧)</sup> بترك الاستثناء، والله أعلم.

- (١) في ب: لماذا.
- (۲) زاد في ب: وقتها.
   (۳) في ب: بحاله ولا يلزم.
  - ٤) في ب: بتركهم.
    - ٥) في أ: لترك.
    - (٦) فيَّ ب: الوجه.
    - (٧) في ب: لحقهم.

- قاله ابن جريج أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٥).
  - (۲) سقط فی ب.
- (٣) قاله ابن جرير (١٩/ ١٩١) وعن ابن عباس وقتادة بنحوه، وانظر الدر المنثور (٣٩٦/٦).
- (٤) في ب: في المشي.
   (٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٤٦٤٦) و (٣٤٦٤٧) وسعيد بن منصور وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٦) وفي الطبري: أسسوه، بدل: استثنوه.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَلَمَا رَأَوْهَا قَالُوْا إِنَّا لَضَآلُوْنَ﴾. أي: قد ضللنا الطريق، فكان عندهم أنهم قد ضلوا الطريق لذلك لم يتوصلوا إلى ثمارها ثم ظهر لهم أنهم لم يضلوا الطريق، بل حرموا بركة الثمار بجنايتهم التي جنوها، فتذكروا صنيعهم، وندموا على ذلك، فأقبلوا بالاستكانة والتضرع إلى الله تعالى، فتاب عليهم، فلعل الذي قال: ﴿إِنَّا بَلَوْنَهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَبَ ٱلْجَنَبَ يخرج على هذا، وهو أنا بلونا أصحاب الجنة، فتذكروا؛ فرفع عنهم العذاب، ولم يتذكر أهل مكة فحل بهم العذاب يوم بدر، كما قال: ﴿فَمَا أَسْتَكَانُوْ لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنْضَرَّعُوْنَ﴾ [المؤمنون: ٧٦].

وقوله: ﴿قَالَ أَوْسَطُهُمْ﴾.

أي: أعدلهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَرَ أَقُلُ لَكُو لَوَلَا تُسَبِّحُونَ﴾. جائز أن يكون معناه: لولا تصلون الفجر، ثم تخرجون. وجائز أن يكون معناه: لولا تستثنون.

وقد ذكرنا أن في الاستثناء معنى التسبيح؛ لأن فيه إقرارا بأن الأمور كلها تنفذ بمشيئة الله تعالى، وأنه هو المغير والمبدل دون أحد سواه.

وقوله – عز وجل–: ﴿قَالُوا سُبْحَنَ رَبِّنَآ﴾.

فهذا منهم توحيد وتنزيه.

وفي قوله: ﴿إِنَّا كُنَّ ظَلِمِينَ﴾ اعتراف بما ارتكبوا من الذنوب وإنابة إلى الله تعالى، وتمام التوبة منهم في قوله: ﴿فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىَ بَعْضٍ يَتَلَوْمُونَ . قَالُوا يَوَتِلَنَآ إِنَّا كُنَا طَغِينَ﴾.

فذكر<sup>(1)</sup> المفسرون في قوله: ﴿ فَأَقَبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلَوَمُوَنَ ﴾، أي : أقبل بعضهم على بعض باللوم يقول : أنت أمرتنا أن نصرمها ليلًا، وقال هذا لهذا : بل هو عملك أنت . وهذا لا معنى له؛ لأن هذا يوجب تبرئة<sup>(٢)</sup> كل واحد منهم عن ارتكاب الذنوب، وقد سبق منهم الإقرار بالذنب بقولهم : ﴿قَالُوا سُبْحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَا ظَلِيبِتَ ﴾، وبقولهم ﴿ يَوَيَلَنَا إِنَّا كُنَا طَغِينَ ﴾، فكيف يبرئون أنفسهم عن الذنوب وقد اعترفوا بها؟! فهذا تأوبل لا معنى له، بل معناه – والله أعلم – فأقبل بعضهم على بعض يتلاومون على إدخال كل منهم نفسه في ذلك [القول، فأقبل]<sup>(٣)</sup> كل واحد منهم باللائمة على نفسه حتى يكون [هذا]<sup>(٤)</sup> موافقا لقوله :

- (۱) في ب: وذكر. (۲) في ب: تنزيه.
- (٣) في ب: القوم، أو أقبل.
  - (٤) سقط في ب.

فثبت أن معناه ما ذكرنا.

﴿إِنَّا كُنَّا طَغِينَ﴾. وقوله – عز وجل–: ﴿يَوَتَلَنَّا إِنَّا كُنَّا طَغِينَ﴾. ففي هذا إتمام التوبة، ففيه أنهم أظهروا الندامة على ما سبق منهم من أوجه ثلاثة: مرة بما وصفوا أنفسهم بالظلم. ومرة بما وصفوا أنفسهم بالطغيان. وقوله – عز وجل–: ﴿عَمَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلَنَا خَيْرًا مِنْهَا﴾. أي: يبدلنا خيرا منها إذا تبنا، وأنبنا إلى ربنا؛ لأنه لا يجوز أن يتوقعوا خيرًا منها وهم مصرون على ذنوبهم؛ إذ قد عرفوا أنهم إنما حرموا بركة الثمار بما ارتكبوا من الذنوب؛

ويحتمل أن يكون هذا في الآخرة يقولون: ﴿عَمَىٰ رَبُّنَا أَن يُبْدِلُنَا خَيْرًا مِنْهَآ﴾ في الآخرة إذا تبنا وأنبنا إليه، والله أعلم.

> وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا رَغِبُونَ﴾. إلى ما عند ربنا من العطايا والمنن لراغبون. أو إلى ما وعد ربنا للتائبين من الذنوب لراغبون. وقوله - عز وجل-: ﴿ كَنَاكَ ٱلْمَنَابُ﴾.

كأنه يخاطب أهل مكة أن كذلك العذاب في الدنيا في أن يأخذ أهله آمن ما كانوا، أو أغفل ما كانوا، كما أخذ أصحاب الجنة عند الأمن؛ إذ كان عندهم أنهم يقدرون على صرم تلك الثمار ولا يأخذهم<sup>(۱)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبُرُ لَوَ كَانُوْا يَعْلَمُونَ﴾.

ففي هذا إيجاب العذاب على من لم يعلم بالعذاب ولم يؤمن به؛ لأنهم لم يؤمنوا بعذاب الآخرة ولا علموا به، ثم أوجب لهم العذاب وإن لم يعلموا ولم يعذروا بالجهل؛ لأنهم قد وقفوا على السبب الذي لو تفكروا لعلموا بالعذاب ولأيقنوا به، وفي هذا حجة لأن<sup>(٢)</sup> لا عذر لمن تخلف عن التوحيد والإيمان بالله تعالى وإن جهل، إلا أن يكون جهله<sup>(٣)</sup> جهل خلقة؛ لأن الذي أفضى به إلى الجهل هو التقصير في الطلب، وإلا لو لم

- (١) في أ: يفوتها.
- (٢) في ب: أن.
- (٣) في ب: يجهله.

يقصر في الطلب لوجد من يدله على معرفة الصانع ووحدانية الرب - تعالى-. قوله تعالى: ﴿ إِنَّ لِلْمُنَعِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتِ النَّعِيمِ ﴾ أَنَتَجْعَلُ المُسْلِمِينَ كَالْجُرِمِينَ ﴾ مَا لَكُو كَيْفَ نَحْكُمُونَ ﴾ أَمَ لَكُو كِنَتْ فِيهِ تَدْرُسُونَ ﴾ إِنَّ لَكُو فِيهِ لَمَا خَفَرُونَ ﴾ أَمَ لَكُو أَيْمَنْنُ عَلَيْنَا بَلِغَةً إِلَى يَوْمِ الْقِيمَةِ إِنَّ لَكُو لَمَا عَكَمُونَ ﴾ سَلَهُمْ أَيْهُمُ بِذَلِكَ زَعِيمُ ﴾ أَمَ لَمُ شُرَكَة فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَامِهِمْ إِن يَكُمُنُ عَن سَافٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى الشُجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ خَضِعَة أَسَرُهُمْ تَرْعَفُهُمْ ذِلَةً الشُجُودِ وَمُ سَلِمُونَ ﴾.

> وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ لِلْمُنَقِينَ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّنِ ٱلْعَمِمِ». فيه ترغيب لمن لزم التقوى، وهو الإسلام. وقوله: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْسُبِلِينَ كَٱلْمُجْمِينَ﴾.

أي: أفنجعل من جعل كل شيء سوى الله تعالى لله سالمًا لا يشرك فيه أحدا، كالذي أجرم فجعل في كل شيء سالمٍ لله شركاء في العبادة والتسمية.

أو<sup>(١)</sup> بين الله تعالى أنه ولي المؤمنين وعدو المجرمين، فيقول: أفيزعم أعدائي أن أسوي بينهم وبين الأخيار، والجمع بينهم، لا يفعل ذلك؛ لأن فيه تضييع الحكمة؛ لأن الحكمة توجب التفرقة بين العدو والولي، وفي الجمع بينهما تضييعها. وقوله – عز وجل–: ﴿مَا لَكُرْ كَيْفَ تَغَكْبُونَ﴾.

في أن أجعل عدوي بمنزلة وليي أو وليي بمنزلة عدوي، أو أي شيء حملكم على حكمكم هذا ولم يأتكم بهذا الحكم كتاب ولا معقول يوجب ذلك، فكيف تطمعون ذلك<sup>(٢)</sup>.

أو كيف تحكمون بالجور على ربكم؛ لأن من الجور أن يجمع بين الولي [والعدو]<sup>(٣)</sup> في دار الكرامة.

ثم قوله: ﴿أَفَنَجْعَلُ ٱلْمُتَلِعِينَ كَٱلْجَرِمِينَ﴾.

يستقيم أن يجعل هذا جوابا للفريقين: لمن ينكر البعث، ولمن يزعم أنه شريك أهل الإسلام في الدار الآخرة فيما يكرمون من النعيم.

فمن أنكر البعث، فالاحتجاج عليه بهذه الآية هو أن العقل يوجب التفرقة بين الولي

- (۱) في ب: و.
- (۲) في ب: بذلك.
- (٣) في ب: وبين العدو.

وبين العدو [والكفور] والشكور، فأنتم إذا أنكرتم البعث، فقد زعمتم على [الله تعالى أنه]<sup>(١)</sup> يجعل المسلمين كالمجرمين والكفور كالشكور والعدو كالولي، ومن فعل هذا فهو سفيه لا يصلح أن يكون حكيما، ففي إنكار البعث تحقيق السفه وإثبات الجور؛ لأن من الجور أن يجمع بين الولي وبين العدو في الجزاء.

ومن ادعى الوجه الآخر، وهو التسوية بين الفريقين؛ لما تساويا في منافع الدنيا ومضارها وفي لذاتها وشدائدها وبلياتها، فعلى ذلك يكون أمرهم في الآخرة.

فجوابهم في ذلك أن الدنيا هي دار يظهر فيها العدو من الولي والشكور من الكفور، والآخرة دار جزاء العداوة والولاية.

فجائز أن يقع فيما فيه ظهور الولاية والعداوة اتفاق، ولا يجوز وقوع الاتفاق فيما فيه الجزاء؛ لأن الجزاء لعداوة سبقت ولولاية سبقت، والحكمة توجب التفرقة بين الجزاءين؛ فلا يجوز أن يجعل المسلم فيه كالمجرم؛ لما فيه من تضييع الحكمة، وليس قبل المحنة معنى يوجب التفرقة بينهما في المحنة [فجاز أن يقع بينهما الاتفاق في ذلك، ولأنه لو كان يفرق بينهما في الدنيا، لكانت المحنة تخرج عن حدها، والدنيا هي دار المحنة]<sup>(٢)</sup>، وإنما قلنا: إن فيه إخراج المحنة عن حدها؛ لأن المحنة تكون على الرجاء والخوف، والرغبة والرهبة، فلو فرق بين [العدو والولي]<sup>(٣)</sup> في الدنيا؛ فوسع على الأولياء، وضيق على الأعداء لوقع اختيار وجه الولاية على الضرورة؛ لأن من علم أنه الولاية؛ فيرتفع وجه المحنة؛ فلذلك جاز أن يجمع بين الولي والعدو في دار المحنة؛ يضيق عليه إذا اختار وجه العداوة، ويتعجل<sup>(٤)</sup> عليه العذاب، ترك ذلك الوجه، ومال إلى الولاية؛ فيرتفع وجه المحنة؛ فلذلك جاز أن يجمع بين الولي والعدو في دار المحنة؛ يوجب تفرقة جزائهما، والله الموفق.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَا لَكُمْ كَيْفَ تَخْكُونَ﴾، في أحكم الحكماء بالسفه؛ حيث تزعمون<sup>(٥)</sup> أنه يجمع بين الولي والعدو في الجزاء، وذلك من أعلام السفه. أو كيف تحكمون في أحكم الحاكمين وأعدل العادلين بالجور؛ إذ تزعمون أنه يجمع

- (١) في ب: أن الله له أن.
- (٢) ما بين المعقوفين سقط في أ.
  - (٣) في ب: الولي والعدو.
    - (٤) في ب: وتعجل.
      - (٥) في ب: زعموا.

بين الفريقين في دار الكرامة، ومن الجور أن يجمع<sup>(١)</sup> بينهما، وهم كانوا يقرون أن الله – تعالى – أحكم الحاكمين.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمَّ لَكُمْ كِتَبُّ فِيهِ تَدْرُسُونَ﴾.

فحاجهم أولًا بما توجبه الحكمة، وهو أنكم تعلمون أن الحكمة توجب التفرقة بينهما، فإن كنتم تدعون الجمع فيما بينهما بالحكمة، فأنتم تعلمون أن الحكمة توجب التفرقة بينهما، وإن كنتم تدعون ذلك من كتاب الله – تعالى – فأي كتاب من عند الله جاءكم فيوجب التسوية بينكم وبين الأولياء؟! وأي رسول أخبركم أنكم تساوون الأولياء في نعيم الآخرة؟!.

ثم وجه المحاجة بالكتاب هو أن مشركي العرب لم يكونوا يؤمنون بالكتاب ولا بالرسل، ولو كانوا يؤمنون بهما، لكانوا يقدرون أن يقولوا: إن لنا كتابًا درسناه، فوجدنا فيه ما نذكر وندعي، ورسول تي قد أخبرنا بذلك، ولكنهم إذا كانوا لا يؤمنون بهما صار هذا الوجه الذي ذكره الله – تعالى – نفي حجة لازمة عليهم، والله أعلم. وقوله: ﴿إِنَّ لَكُمْ فِهِ لَمَا نَخْتَرُوْنَهُ.

و قوله . ﴿ إِنَّ لَكُمْ فِيهِ مَا تَخْبُرُونَ ﴾ .

أي: وفي ذلك الكتاب تجدون أن لكم فيه لما تخيرون.

وقوله: ﴿ أَمَّ لَكُوْ أَيْعَنَّنَّ عَلَيْنَا بَلِغَةً إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ إِنَّ لَكُوْ لَمَا تَخَكُمُونَ ﴾.

وهذا أيضًا صلة الأول، أي: هل شهدتم الله تعالى أقسم لكم<sup>(٢)</sup> أنه هكذا كما تحكمون؛ وهذا كقوله تعالى: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ ٱلْمَوْتَ» [البقرة: ١٣٣] وقوله: ﴿إِذْ وَصَّــٰكُمُ ٱللَّهُ بِهَـٰذَاً» [الأنعام: ١٤٤]، فأخذهم بالمقايسة أولًا؛ وهو كقوله<sup>(٣)</sup> تعالى: ﴿قُلْ مَالنَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَرِ ٱلأَنتَكَيْنِ﴾ [الأنعام: ١٤٦]، فلما لم يتهيأ لهم تثبيت ذلك بالقياس والمعقول، احتج عليهم بقوله: ﴿أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ وَصَّــْكُمُ ٱللَّهُ بِهَـٰذَاً» [الأنعام: ١٤٦]، وقد عرفوا أنهم لم يشهدوا، وما ادعوه لا ثبات له إلا من الوجوه التي ذكرها، وإذا لم يثبتوا بشيء من ذلك تبين عندهم فساد دعواهم، فهذا أيضًا مثله، وهو أنه سألهم عن إيراد الحجة: إما من جهة الحكمة، أو من جهة الكتاب، أو من جهة الشهادة، فإذا لم يثبت لهم واحد من هذه الأوجه فبأي وجه يشهدون على الله تعالى أنه يفعل ذلك.

وقوله: ﴿بَلِغَةً﴾ أي: وكيدة، أو بلغت إليكم عن الله تعالى.

- (١) في أ: يقع.
- (٢) زاد في ب: الله تعالى.
  - (٣) في ٻ: قوله.

وقوله – عز وجل– ﴿سَلَهُمْ أَبُّهُم بِنَالِكَ زَعِمُ﴾. يقول [ : فإن هم تعنتوا]<sup>(1)</sup> مع هذا كله في أن يدوموا على دعواهم من غير حجة تشهد لهم، فسلهم –أي : اطلبهم– بالزعيم، أي : من يكفل لهم أن الأمر كما يزعمون. وقوله – عز وجل– ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَآءُ فَلَيَأْتُوا بِشُرَكَآبِهِمْ إِن كَانُوا صَدِفِينَ﴾. أي : شركاء يشفعون<sup>(٢)</sup> لهم يوم القيامة. وقال بعضهم: أم لهم شهداء ممن<sup>(٣)</sup> عندهم كتاب يشهدون لهم بما يذكرون. وقوله – عز وجل– : ﴿يَوَمَ يُكْشَفُ عَن سَاقٍ﴾.

أي: يكشف عن موضع الوعيد بالشدائد والأهوال، والساق: الشدة، وسمي الساق: ساقًا لهذا؛ لأن الناس شدتهم في سوقهم؛ إذ بها يحملون الأحمال؛ فكنى بالساق عن الشدة.

وقيل – أيضًا – بأنهم كانوا إذا ابتلوا بشدة وبلاء كشفوا عن أسوقهم، فكنى بذكره عن الشدة، لا أن يراد بذكر الساق تحقيق الساق، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– ﴿وَيُدْعَوْنَ إِلَى ٱلسُّجُودِ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾. يحتمل أن يكون هذا على دعاء الحال، ويحتمل أن يكون على دعاء الأمر:

فأما دعاء الحال فهو أن من عادات الخلق أنه إذا اشتد بهم الأمر وضاق فزعوا إلى السجود، فجائز أن يكون ما حل بهم من الأهوال والشدائد يدعوهم إلى السجود، فيهمون بذلك فلا يستطيعون؛ فيكون قوله: ﴿وَيُدَعَوْنَ إِلَى ٱلشُجُودِ﴾، أي: تدعوهم الحالة إلى السجود؛ فهذا دعاء الحال، وجائز أن يؤمروا بالسجود، ويمتحنوا به.

ثم إن كان التأويل على الأمر فيحتمل أن يكون ذلك يوم القيامة، وجائز أن يكون وقت الموت.

> وإن كان على دعاء الحال فذلك يكون عند الموت. ثم الأمر بالسجود يحتمل وجهين:

أحدهماً: أن يكون على حقيقة الفعل، ويحتمل أن يكون على الاستسلام والخضوع؛ إذ السجود في الحقيقة هو الخضوع والاستسلام، وكل سجود ذكر في القرآن وأريد به عين السجود، فليس يجب بتلاوته السجود. وكل ما أريد منه الاستسلام والخضوع فهو الذي

- (۱) في أ: فإنهم تفننوا.
  - (٢) في ب: يشفعوا.
    - (٣) في ب: من.

يجب بتلاوته السجود.

ثم إن ذكر في أهل الكفر فإنما يراد<sup>(١)</sup> منهم الاستسلام بالاعتقاد ليس بعين الفعل، وأهل الإسلام قد وجد منهم الاستسلام بالاعتقاد، فيلزمهم أن يستسلموا من جهة الفعل، فجائز أن يكون هذا لما عاين الشدائد والأفزاع، استسلم لله – تعالى – وخضع له؛ فلم يقبل ذلك منه؛ لأن تلك الدار دار جزاء، وليست بدار محنة.

والثاني : [أن السجود هو بذل]<sup>(٢)</sup> النفس لما طلب منه طائعًا، وإذا أشرف المرء على الموت طلب منه في ذلك الوقت بذل روحه لا بذل نفسه، فإذا كان كافرًا بالله – تعالى – اشتد عليه بذل روحه؛ لما يعلم أن مصيره إذا قبض إلى العذاب، وكره ذلك أشد الكراهة، كما قال – عليه السلام – «من كره لقاء الله، كره الله لقاءه، ومن أحب لقاء الله أحب الله لقاءه»<sup>(٣)</sup>، فسئل رسول الله ﷺ عن ذلك، فقال : «ذلك عند الموت» ؛ فهو لما يرى من المكروه يحل به بعد الموت يكره قبض روحه، فيكون قوله : ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾ إن كان المراد من قوله : ﴿وَيُنَعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ عند الموت [على ذلك]<sup>(3)</sup>، والمؤمن إذا رأى ما أعد له من الكرامات ود أن يقبض روحه سريعًا ليصل إلى الكرامات<sup>(٥)</sup>، وإن كان هذا بعد البعث، وأريد من السجود تحقيقه، ففيه تذكير لهم أنهم لم يكونوا يمتحنون في الدنيا بالسجود ؛ لمنفعة تصل إلى الله تعالى أو لحاجة له إلى ذلك، وإنما امتحنوا بالسجود ؛ لمكان أنفسهم، إذ لو كان الامتحان لمنفعة تنال الله تعالى، لما كانوا يمنعون عنه في القيامة، والله أعلم.

وقال كثير من أهل الكلام: لا يجوز أن يمتحنهم الله تعالى بعد البعث بالسجود؛ إذ تلك [الدار]<sup>(٢)</sup> ليست بدار محنة، وإنما الأمر بالسجود يخرج مخرج التوبيخ؛ وكذلك زعم جعفر بن حرب أن هذا على التوبيخ، يقال للرجل إذا كان مكثرًا فذهب<sup>(٧)</sup> ماله ولم يؤد الزكاة، ولا حج في حال يسره – يراد به التوبيخ-: حج الآن وزَكُّ الآن، ليس يراد به إيجاد الفعل، ولكن يريد به تذكيره وتوبيخه؛ فهذا الذي قالوه يحتمل.

- (۱) في ب: أراد.
- (٢) في ب: هو أن السجود بذل.
- (٣) أخرجه البخاري (٦٥٠٧، ٦٥٠٨)، وأحمد (٢/ ٤٢٠).
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: الكرامة.
    - (٦) سقط في ب.
  - (٧) في ب: قد ذهب.

سورة القلم الآيات: ٤٤ - ٥٢

ويحتمل أن يمتحنوا بالسجود للوجوه التي ذكرنا، وهو أن يظهر عند الممتحنين أن منافع سجودهم راجعة إليهم لا إلى الله – تعالى–. وقوله – عز وجل– ﴿فَلَا يَسْتَطِيعُونَ﴾ فجائز أن يكون هذا على نفي استطاعة الأحوال والأسباب أو لا يستطيعون للأشغال التي حلت بهم والأفزاع التي ابتلوا بها. وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَد كَانُوا يُدْعَرْنَ إِلَى الشُجُودِ وَمُمْ سَلِمُونَ﴾. ففيه أن الفرائض إنما تجب عند سلامة الأسباب، والله أعلم.

**قوله تعالى:** ﴿ فَنَدَرْفِ وَمَن ثِمَكَدِبُ بِهَذَا ٱلْحَدِيثِ سَنَسْتَدْرِجُهُم مِن حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَأَعْلَى لَمَمَّ إِنَّ كَذِلِ مَتِنُ ﴿ إِنَّ أَمْ تَسْتَلْهُمْ أَجْرًا فَهُم مِن مَغْرَمِ تُمْفَلُونَ ﴿ إِنَّ أَمْ عِندَهُمُ ٱلْغَيْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ ﴿ وَ فَاصْبِرَ لِخَكْرِ رَبِّكَ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴿ فَي قَوْلَا أَن تَدَرَكُمُ نِعْمَةُ مِن تَزِيهِ لَنَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَمَامُ أَلْعَيْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ ﴿ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴾ تَكُن كَصَاحِبِ ٱلحُوْتِ إِذْ نَادَى وَهُوَ مَكْظُومٌ ﴿ فَي قَوْلاَ أَن تَدَرَكُمُ نِعْمَةُ مِن تَغْمُونَ إِنَّ وَاللَّذِينَ مُعْمَلُهُ فَجَعَلَمُ مِنَ السَلِحِينَ ﴾ وَإِن يَكَادُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا لَبُرْلِعُونَكَ بِأَسْتَرِهِمُ لَنَا مَعُوا ٱلذِكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَعْوَى وَنِي وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرُ لِلْعَلَيْنِ إِنَ

وقوله – عز وجل–: ﴿فَذَرْنِ وَمَن يُكَذِّبُ بِهَٰذَا ٱلْحَدِيثُ سَنَتَدَرِجُهُم مِّن حَبِّثُ لَا يَعْلَمُونَ﴾. فجائز أن يكون الحديث هو القرآن، وجائز أن يكون أريد البعث، وهو الغالب أن يكون هو المراد.

وقوله: ﴿سَنَسْنَدُوْجُهُم مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ﴾ قال القتبي: الاستدراج هو الاستدناء من المهلكة درجة فدرجة<sup>(۱)</sup> حتى يهلك.

وقيل: ﴿سَنَسْتَدْرِجُهُمَ﴾ أي ننعم عليهم وننسيهم شكرها بالإملاء، وينزل بهم العذاب والهلاك أينما كانوا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَمْلِي لَهُمَّ إِنَّ كَيْدِى مَتِينُّ﴾.

فالأصل أن [الكيد والمكر]<sup>(٢)</sup> والاستدراج يقتضي معنى واحدًا، وهو أن يأخذه من وجه أمنه ويراقب وجوه هلاكه، وهو يستعمل في الخلق على وجه يذم أهله، فهو –أيضًا– يضاف إلى الله تعالى، ليس على جعل ذلك اسمًا له؛ إذ لا يجوز أن يسمى ماكرًا كائدًا مستدرجًا، وإنما يضاف إليه في حق الجزاء، وذلك الجزاء في الحقيقة، ليس بكيد؛ ولكن قد يجوز أن يسمى الجزاء باسم ما له الجزاء؛ كما يسمى [جزاء السيئة]<sup>(٣)</sup> سيئة وإن

- (۱) في ب: درجة.
- (٢) في ب: المكر والكيد.
- (٣) في ب: الجزاء للسيئة.

لم يكن الجزاء سيئة، كما سمى جزاء الاعتداء اعتداء، فكذلك سمي جزاء الكيد كيدًا على هذا المعنى، لا أن يكون ذلك منه كيدًا في الحقيقة.

أو نقول بأن الذم إنما يلحق الماكر والكائد إذا استعمله في وليه وصفيه، فأما إذا مكر بعدوه وكاد به، فذلك مما لا بأس به، ولا يذم عليه فاعله، وما أضيف من الكيد إلى الله تعالى؛ فذلك حال بأعدائه ليس بأوليائه؛ فلم يكن فيه إلحاق معنى مكروه بالله تعالى.

ثم الأصل أن ينظر في الفعل لماذا أضيف إلى الله تعالى بحقيقة أم بمجاز؟ فإن كانت الإضافة بحكم<sup>(۱)</sup> المجاز، فلا يجعل ذلك اسمًا له؛ لأنه لا يجوز أن يقال: هو كاتب، نافخ روح، ولا كائد، ولا ماكر؛ إذ لا يتحقق ذلك منه، وما كانت إضافته لأجل التحقيق فإنه يستقيم أن يسمى به؛ لأنه يستقيم أن نسميه: منعما مفضلًا خالقًا، رحمانًا؛ إذ الإنعام والإفضال والخلق موجود منه.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَتِينُ﴾ أي: قوي ثابت، فقوله تعالى: ﴿إِنَّ كَيْدِى مَتِينُ﴾ أي: كيدي لأوليائي على أعدائي ثابت، ليس ككيد الأعداء؛ لأن كيد الأعداء بكيد الشيطان، وكيد الشيطان ضعيف، كما قال – عز وجل-: ﴿إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَنِ كَانَ ضَعِيفًا﴾ [النساء: ٧٦].

والأصل أن الكيد الذي أضيف إلى الله تعالى حق، والحق قوي ثابت لا مدفع له، وكيد الشيطان باطل، وليس للباطل قرار، بل هو كما قال الله تعالى: ﴿ آجْتُنَّتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَادِ﴾ [إبراهيم: ٢٦].

وقوله: ﴿أَمْ تَسْئَلُهُمُ أَجْرًا فَهُم مِّن مَّغْرَمٍ تُمْفَلُونَ﴾.

الأصل أن الرسل -عليهم الصلاة والسلام- لم يكونوا يدعون الخلق إلى ما يستثقله عقل أو طبع، بل كانوا يدعونهم إلى ما يخف ويسهل على الطبع والعقل؛ ليكون أقرب إلى الإجابة له؛ لأنهم كانوا يدعونهم إلى التوحيد، وهم كانوا يعبدون غير واحد من الآلهة، وعبادة الواحد أيسر من عبادة عدد، وكانوا يدعونهم إلى الصدق وإلى مكارم الأخلاق، والإجابة بمثله أمر يسير؛ فيقول: أحملت عليهم أجرًا فثقل عليهم ذلك حتى تركوا الإجابة لك مع تيسيره عليهم، فيخرج ذكر هذا مخرج تسفيه أحلامهم. وقوله - تعالى-: ﴿أَمْ عِندَهُرُ ٱلْنَيْبُ فَهُمْ يَكَنُبُونَ﴾.

مهمة يحمس ،وجها . أحدها: أن عندهم علم الغيب، فهم يكتبون، فهذا بالذي ادعوا أنا نجعل المسلمين كالمجرمين، وذلك مكتوب عندهم، أو عند سلفهم علم الغيب، فوجدوه<sup>(١)</sup> في كتبهم، ويعلم به خلفهم ليخاصموك به، ثم هم قوم لم يكونوا يؤمنون بالكتب ولا بالرسل، فكيف يخاصمونك ويكذبونك فيما تخبرهم؟ وإنما يوصل إلى التكذيب بما ثبت من العلم بخلافه ويتأيد بأحد الوجهين اللذين ذكرناهما.

أو يكون هذا في موضع الاحتجاج عليهم حين زعموا أنا نعبد الأصنام؛ ليقربونا إلى الله زلفى، ويكونوا لنا شفعاء، فما الذي<sup>(٢)</sup> حملهم على هذه الدعوى أم عندهم علم الغيب فهم يكتبون؟!

أو أن يكون القوم قد ألزموا أنفسهم الدينونة بدين الله – تعالى – وأقروا له بالألوهية، وذلك يلزمهم العمل بما فيه تبجيل الله تعالى، وما به يشكر الخلائق، وذلك لا يعرف إلا [بالرسل – عليهم السلام –]<sup>(٣)</sup> فقد عرفوا حاجة أنفسهم إلى من يعلمهم علم الغيب، فما لهم امتنعوا عن الإجابة [لرسول الله ﷺ]<sup>(٤)</sup> مع حاجتهم إليه، أي : ما عندهم علم الغيب؛ فيستغنون به عن الرسول، عليه السلام.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَآَصَبِرَ لِخَكْمِ رَبِّكَ﴾. إن حكم الله تعالى في الرسل ثلاث: أحدها: ألا يدعوا على قومهم بالهلاك، وإن اشتد أذاهم من ناحيتهم حتى يؤذن لهم. والثاني: ألا يفارقوا قومهم وإن اشتد بهم البلاء إلا بإذن الله تعالى. والثالث: ألا يقصروا في التبليغ وإن خافوا على أنفسهم. ثم من وراء هذا عليهم أمران: أحدهما: أنهم أمروا ألا يغضبوا إلا لله تعالى. والثاني: ألا يحزنوا لمكان أنفسهم إذا آذاهم قومهم، بل يحزنوا لمكان أولئك القوم

إشفاقًا عليهم منه ورحمة بما يحل عليهم من العذاب بتكذيبهم الرسل، فهذا هو حكم ربه.

ويحتمل أن يكون قوله تعالى: ﴿فَآصَرِ لِلْكَمِ رَبِّكَ﴾ أي: لا تجازهم بصنيعهم [ولا تستعجل]<sup>(٥)</sup> عليهم، بل اصبر لحكم ربك بما حكم عليهم من العذاب.

(١) في ب: فخلدوه.
 (٢) في أ: فالذي.
 (٣) في ب: بالرسول عليه السلام.
 (٤) في ب: لرسوله عليه السلام.
 (٥) سقط في أ.

وقوله – عز وجل– ﴿وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ ٱلْحُوْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُوَ مَكْظُوُمٌ﴾.

قيل: نادى على قومه بالدعاء عليهم بالهلاك، لكنه لم يظهر دعاؤه على قومه عندنا، وإنما ظهرت منه المفارقة والمغاضبة على قومه بقوله: ﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَهَبَ مُغَضِبًا﴾ [الأنبياء: ٨٧]، ولم يكن له أن يفارقهم، فيقول: اصبر بما حكم عليك ربك من ترك المفارقة عن قومك، ولا تكن كصاحب الحوت الذي فارق قومه قبل مجيء الإذن له من الله تعالى.

والثاني: أن يونس – عليه السلام – لم يصبر على أذى قومه، بل فارقهم حتى ابتلي ببطن الحوت، ثم فزع بالدعاء إلى الله تعالى؛ ليخلصه من بطنه، فيقول: عليك بالصبر مع قومك، ولا تكن كصاحب الحوت حيث لم يصبر مع قومه؛ فابتلي بما ذكر حتى احتاج إلى أن ينادي في الظلمات: ﴿أَن لَآ إِلَهَ إِلَآ أَنتَ سُبُحُنكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، فتبتلى أنت أيضًا بمثل ما ابتلي هو به، ثم لا يجوز أن يلحقه [اللائمة]<sup>(1)</sup> ويعاتب على ما دعا في بطن الحوت؛ لأن ذلك عذاب ابتلي به، ولا ينبغي للمرء أن يصبر على العذاب، بل عليه أن يبتهل إلى الله تعالى؛ ليكشف عنه، وإنما لحقه اللائمة بمفارقة قومه وتركه الصبر معهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿قَوْلَا أَن تَدَكَكُمُ نِعْمَةُ مِن زَبِيهِ لَنُبِذَ بِٱلْعَرَةِ وَهُوَ مَدْمُومٌ ﴾.

نعمة ربه<sup>(٢)</sup>: هو ما وفقه للتوبة والإنابة، وما قبل منه توبته، وكان له ألا يقبلها؛ إذ هو إنما أتى<sup>(٣)</sup> بالتوبة بعد أن صار إلى تلك المضايق، وابتلي بالشدائد وجاءه بأس الله تعالى، ومن حكمه أنه لا يقبل التوبة بعد نزول العذاب والشدة، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿فَلَمَا رَأَوَا بَأْسَنَا قَالُواً ءَامَنًا بِاللَّهِ وَحَدَمُ﴾ إلى قوله: ﴿فَلَمَ يَكُ يَنفَعُهُمَ إِيمَنُهُمَ لَمَا رَأَوَا بَأَسَنَاً﴾ [غافر: ٨٢، ٨٥]، فإذا<sup>(٤)</sup> قبل توبته، كان فيه عظيم نعمة من الله تعالى [عليه]<sup>(٥)</sup>.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَنُبِذَ بِٱلْعَرَآءِ﴾.

وهو المكان الخالي، ولو لم يتب الله تعالى عليه، لكان يلبث في بطنه إلى يوم يبعثون، ثم ينبذ بعد ذلك بالعراء وهو مذموم، لكن الله تعالى تفضل عليه بقبول توبته؛ فنبذه بالعراء، وهو سقيم أي: محموم؛ فقوله: ﴿لَٰبُذَ بِٱلْعَرَآِ وَهُوَ مَذَمُومٌ﴾، لو عاقبه بالنبذ، ولكن إنما نبذ بالعراء بعد قبول التوبة؛ فلم يصر مذمومًا.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: ربك.
- (٣) زاد في أ: به.
- (٤) في ب: فإذ.
- (٥) سقط في ب.

سورة القلم الآيات: ٤٤ - ٥٢

وقوله – عز وجل– ﴿لَوَلَا أَن تَدَرَّكُمُ فِعْمَةُ مِن رَبِهِ.﴾. فنعمته عليه كانت من ثلاثة أوجه:

أحدها: في تذكير الزلة، وذلك كان بالتقام الحوت إياه، وكان عنده أن مفارقته قومه لم تكن زلة؛ لأنه إنما فارقهم لأن قومه كانوا له أعداء في الدين، ففارقهم لينجو منهم، وليسلم له دينه ولا يسمع المكروه منهم في الله تعالى.

والثاني: أن في مفارقته إياهم تخويفًا منه لهم وتهويلًا؛ لأن القوم كان لا يفارقهم نبيهم من بين أظهرهم إلا عندما يريد أن ينزل بهم العذاب، وذلك مما يدعوهم إلى الإقلاع عما هم فيه ويدعوهم إلى الفزع إلى الله تعالى، ومن خوف آخر بأمر يكون فيه دعاؤه إلى الهدى كان محمودًا مصيبًا؛ ولأن مفارقته إياهم هي التي دعتهم إلى الإسلام، فأسلموا لقوله: ﴿فَامَنُوا فَمَتَغَنَّهُمْ إِلَى حِينٍ﴾ [الصافات: ١٤٨]، ومن كانت مفارقته لهذه الأوجه التي ذكرناها، لم تعد مفارقته زلة، بل عدت من أفضل شمائله، ولكن لحقته اللائمة مع هذا كله؛ لما ذكرنا أن الرسل لا يسعهم أن يفارقوا قومهم وإن اشتد عليهم الأذى من جهتهم إلا بعد وجود الإذن من الله تعالى، وكانت مفارقته تلك بغير إذن، والله أعلم.

ثم كان في ظنه أنه ليست تلك المفارقة زلة، ألا ترى إلى قوله - تعالى-: ﴿فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ﴾ [الأنبياء: ٨٧]، قيل في التأويل: أي: لن نضيق عليه.

وقيل: أي: لن نعاقبه، فلولا أن عنده أن تلك المفارقة ليست بزلة وإلا كان لا يظن هذا؛ فتبين عنده بالتقام الحوت إياه وبما أفضى إليه من الشدائد أن تلك زلة منه، وتذكير الزلة من إحدى النعم.

والنعمة<sup>(١)</sup> الثالثة: ما ذكرناها من توفيق الله تعالى إياه بالتوبة، وإكرامه عليه بقبولها، ومن حكمه ألا يقبل التوبة ممن جاءه بأس الله، وأحاط به العذاب، وهو إنما فزع إلى التوبة بعدما عاين العذاب، وجاءه بأس الله تعالى.

وجائز أن يكون حكمه هذا في الكفرة، ليس في المؤمنين؛ لأنه قال في آية أخرى: ﴿يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَمَ تَكُن ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوَ كَسَبَتْ فِن إِيمَنِهَا خَيْرًا [الأنعام: ١٥٨]، ففيه إشارة إلى أن من سبق منه الإيمان قبل أن يأتيه آيات ربه أو سبق منه كسب الخير من بعد الإيمان؛ فإن إيمانه في ذلك الوقت ينفعه، وقال في أهل الكفر: ﴿وَلَمَا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا ءَامَنَا بِاللَّهِ وَحَدَمُ وَكَفَرَنَا بِمَا كُنًا بِهِ مُشْرِكِينَ . فَلَمَ يَنْعُهُمْ إيمَنْهُمَ آلمون يع ملوك منه المراد عنه الإيمان قبل أن يأتيه آيات ربه أو سبق منه إيمَنْهُمَ إلى يَعْمَمُونَ ألسَيَقِعَاتِ حَتَى إذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ ٱلْكَانِ وَل يَمُونُونَ وَهُمٌ كُفَأَرُّ [النساء: ١٨]، وقال في المؤمنين: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّو لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلشُوَءَ عِمَكَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ [النساء: ١٧]، فثبت أن ما ذكرنا من الحكم هو حكمه في أهل الكفر، ليس في أهل الإيمان، والعقل يدل على هذا، وذلك أن المؤمن قد علم أن الذي سبق منه زلة وارتكاب معصية؛ فهو ليس يحتاج إلى إثبات آيات فتنبهه على أن الذي فعله زلة، فجائز أن تقبل منه التوبة في ذلك الوقت كما تقبل منه قبل تلك الحالة، وأما الكافر فعنده أن ما سبق منه لم يكن زلة ومعصية؛ فيحتاج إلى آيات تنبهه على غفلته، وتذكره بأن<sup>(۱)</sup> الذي فعله معصية، فإذا نزل به البأساء والشدة، فذلك يمنعه عن النظر والتدبر؛ فلا يكون إيمانه عن تحقيق ويقين فلا ينفعه.

والثاني: أنه يفزع إلى التوبة والإيمان؛ ليدفع عن نفسه البأساء؛ لا ليدوم عليه لو كشف عنه العذاب؛ كما قال: ﴿وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَا نُهُوا ﴾ [الأنعام: ٢٨] فهذا لا ينفعه إيمانه.

فإن قيل: إن قوم يونس – عليه السلام – قد نفعهم إيمانهم وهم آمنوا بعدما أيقنوا بالعذاب.

فجوابه من وجهين:

أحدهما: أنه يجوز أن يكون عذابهم موعودًا ولم يكن مشاهدًا قريبًا.

وجائز<sup>(٢)</sup> أن يكون الله علم صدقهم في إيمانهم لو مكثوا فكشف عنهم العذاب لما كانوا متحققين، وغيرهم كان يفزع إلى الإيمان؛ ليكشف عنه العذاب، ثم يعود إلى كفره؛ فلم يقبل منه.

وجائز أن يكون من حكم الله تعالى ألا يقبل من أحد التوبة إذا حل به العذاب، ولكنه يقبلها من المؤمنين؛ إفضالا وإنعامًا، ولا يتفضل على الكافرين الذين آثروا الدنيا على الآخرة، وعلى قول المعتزلة: ليست لله تعالى عليه نعمة ولا على أحد من أهل الإسلام؛ لأن من قولهم: إن الله تعالى إذا علم من كافر أنه يسلم يومًا من الدهر وإن كان بعد ألف سنة، فليس له أن يميته قبل أن يسلم، وعليه أن يوفقه للتوبة، وعليه أن يقبل منه التوبة، فإذا كان هذا كله حقًّا عليه للعبد، لم يكن له موضع نعمة عليه في قبول التوبة؛ لأن من قضى حقًّا عليه وأوصله إلى مستحقه لم يعد ذلك منه إنعامًا؛ فلا يكون لقوله: ﴿قَلَا أَن يَدَرَكُمُ نِعْمَةُ مِن زَيْهِ عليه معنى، وقد قال الله تعالى: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَ أَسَلَمُواً قُل لاً تَمُنُوا عَلَى إِسَلَىكَمُ لَبُل اللَهُ يَمُنُ عَلَيَكُم أَن هذا كام الله تعالى: الحجرات: 10]، ولو كانت الهداية واجبة عليه، لم يكن [له عليهم]<sup>(٣)</sup> موضع امتنان.

- (١) في ب: أن.
- (٢) في ب: وجاز.
- (٣) في ب: لهم عليه.

وقوله – عز وجل– ﴿فَآجَنَبَهُ رَثْبُهُ . أي: اختاره واصطفاه للرسالة؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَأَرْسَلْنَهُ إِلَى مِأْقَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ>﴾ [الصافات: ١٤٧]. [وقوله: ﴿فَجَعَلَهُ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ﴾.

- فهذا وصف كل نبي في الآخرة]<sup>(١)</sup>.
- وقوله تعالى–: ﴿وَإِن يَكَادُ أَلَنِينَ كَفَرُوا لَبُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَنِهِمْ . . . ﴾ [الآية]<sup>(٢)</sup>.

منهم<sup>(٣)</sup> من يقول: هذا على التحقيق، وصرف ذلك إلى قوم بأعيانهم قد عرفوا بخبث الأعين وحلول الآفات بمن يعينونه من أهل الشرف والتبجيل، ثم الله – تعالى – بفضله عصم رسوله ﷺ فلم يتهيأ لهم أن يعينوه، فكان فيه تقرير رسالته وآية نبوته عند أولئك الكفرة.

فإن قال قائل : إنهم كانوا يعدون رسول الله على من المجانين، ويقولون : إنه لمجنون، والمجنون لا يعان، وإنما يعان أهل الشرف والحجا وذوو الأحلام والنهى، فما أنكرت<sup>(٤)</sup> أنه سلم من الآفة حتى يقصد إليه بالعينة.

فجوابه أنهم وإن كانوا يعدونه من جملة المجانين، فإنهم سمعوا منه ذكرًا عجبًا وهو القرآن، ومن أعطي مثل ذلك الذكر والشرف، فهو مما<sup>(ه)</sup> يقصد إليه بالحسد، فكانوا يعينونه لذلك المعنى، ثم لم يضره كيدهم، ولا نفذت فيه حيلهم؛ فأوجب ذلك تنبيههم<sup>(٦)</sup> أنه رسول من الله تعالى.

ومنهم من حمله على التمثيل ليس على التحقيق، فيقول: وإن يكاد<sup>(v)</sup> الذين كفروا لشدة بغضهم وعداوتهم إياك، ليزلقونك بأبصارهم، كما يقال: نظر إلى فلان نظرًا كاد أن يقتلني، فيقوله على التمثيل.

> ثم قوله: ﴿لَبُرْلِقُونَكَ﴾ أي: يسقطونك ويصرعونك. وقوله: ﴿لَمَا سَمِعُوا الذِّكْرَ﴾ وهو القرآن.

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) سقط في ب.
- (٣) في ب: فمنهم.
- (٤) في أ: فأنكرت.
  - (٥) في ب: ما.
  - (٦) في أ: بينهم.
  - (٧) في ب: كاد.

وقولُه: ﴿وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونُ﴾.

قد وصفنا أنهم لأي معنى كانوا ينسبونه إلى الجنون، وذكرنا ما يرد عليهم مقالتهم، وينفى عنهم الريب والإشكال.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ﴾.

فجائز أن يكون الذكر هو القرآن، وجائز أن يكون أريد به رسول الله ﷺ إذ قد تقدم ذكرهما جميعًا؛ إذ كل واحد منهما ذكر، يذكر ما للخلق، وما على الخلق، وما ينتهي إليه عواقبهم، ويذكر ما يؤتى وما يتقى، والله أعلم [بالصواب]<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

## سورة الحاقة

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْضِ ٱلرَّجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ الْمَاقَةُ ﴿ مَا الْمَاقَةُ ﴿ وَمَا أَدَرَكَ مَا الْمَاقَةُ ﴾ كَذَبَتْ شَهُوْدُ وَعَادُ بِالْقَارِعَةِ ﴾ فَأَمَا نَسُوْدُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴿ وَأَمَا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيج صَترَصَرٍ عَانِيَةٍ ﴾ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لِبَالِ وَنَمَذِينَةَ أَيَامٍ حُسُومًا فَنَرَف ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾ فَهُل ترَى لَهُم قِنْ بَقِيمَةِ إِنَّا وَيَعَانُ وَعَادُ فَانَدُومُ أَعْذَى الْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَى كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةٍ ﴾ فَهُل ترَى لَهُم قِنْ بَقِيمَةِ إِنَّا وَيَعَانُهُ وَعَانُهُ وَعَانَهُمُ وَالْمُؤْتَفِيكَتْ بِالْحَاطِنَةِ ﴾ فَعَمَازُ وَشُولُ رَبِيمَ فَأَخَذَهُمُ أَخْذَهُمُ قَنْ عَانَهُمُ قُولُ عَالَيْهُمُ قَامَا الْمَاهُ حَمَلْنَكُمُ فِي لَلْهِمَا فِي لِنَا فِي فَعَمَانَهُ وَقَعَيْمَا أَوْنَهُ فَيْفَ

قوله - عز وجل-: ﴿ ٱلْمَاقَةُ . مَا ٱلْمَاقَةُ ﴾.

قد ذكرنا أن يوم القيامة سمي بأسماء النوازل التي تكون من البلايا والشدائد؛ ليقع بها التخويف والتهويل، وليس في تبيين وقته ولا في ذكر عينه ترهيب ولا ترغيب، فذكر ذلك اليوم بالأسباب التي هي أسباب الزجر والردع؛ فقوله: ﴿ ٱلْحَاقَةُ ﴾ أي: حقت لكل عامل عمله، وتحق لكل ذي حق حقه، فإن كان من أهل النار استوجبها، وإن كان من أهل الجنة دخلها.

وقال بعضهم: الحاقة هي النار التي لا ترتفع أبدًا، وهو ما ينزل بالخلق من الجزاء وأنواع ما وعدوا به يوم القيامة.

وقيل: هي الواجبة مثل قوله: ﴿وَحَافَتَ بِهِمَ﴾ [الزمر: ٤٨] أي: وجب، ونزل بهم. والأصل أن القيامة سميت بالأحوال التي يبتلى<sup>(١)</sup> الخلق بها فيها؛ من نحو: القارعة، والواقعة، والتناد، والطامة، والصاخة، ونحو ذلك مما جاء في القرآن، أخذت أسماؤها من أحوال ما يبتلى<sup>(٢)</sup> الخلق بها، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَا ٱلْحَاقَةُ ﴾.

فهو على تعظيم أمر ذلك اليوم أيضًا، كما يقال: فلان ما فلان؛ إذا وصف بالغاية في القوة والسخاوة، ونحوه.

وقوله: ﴿وَمَا أَذَرَيْكَ مَا ٱلْحَاَقَةُ﴾، أي فهو على تعظيم أمر ذلك اليوم، أيضًا أو ﴿وَمَا أَدَرَيْكَ مَا ٱلْمَاقَةُ﴾، أي: لم تكن تدري ما ذلك اليوم؟ فأدراك<sup>(٣)</sup> الله تعالى؛ لأنه لم يكن خبر القيامة

- (۱) في ب: يبلى.
- (۲) فی ب: یبلی.
- (٣) في ب: فأدراكم.

علمك ولا علم قومك، لكن الله تعالى أطلعك عليه؛ لأن قومه كانوا منكري البعث ولم يكن عندهم من خبره شيء، وذلك أن الله تعالى لما ذكرهم من دلائل البعث إلى جهة تدركها العقول، والحكمة من إحالة التسوية بين [الفاجر والبر]<sup>(۱)</sup> والمطيع والعاصي، وأنه لا يجوز خروج كون هذا العالم عبئًا باطلًا، والدلائل الأخرى<sup>(۲)</sup> التي لا يأتي عليها الإحصاء، فلما لم يقنعهم ذلك، ولم يتفكروا في خلق السموات والأرض، ولا اعتبروا بالآيات، احتج عليهم بما لقي سلفهم من مكذبي البعث ومنكري الرسل، حيث وذلك قوله: ﴿كَذَبَتَ تَمُودُ وَعَادٌ بِٱلْقَارِعَةِ﴾، ذكرهم بما حل بثمود وعاد وما أصابهم بتكذيبهم الرسل، يقول: سيصيبكم بتكذيبكم محمدًا تشر فيما يخبركم من الأنباء عن الله تعالى كما يصيبهم ما أصاب ثمود وعادًا بتكذيبهم رسلهم؛ لينتهوا عن تكذيبه.

أو يخبرهم<sup>(٣)</sup> أن ثمود وعادًا كذبوا رسلهم حتى صاروا إلى الهلاك، وندموا على ما سبق من تكذيبهم، فستندمون أيضًا إن دمتم على تكذيبكم محمدًا على فيما يأتيكم من الأنباء بعد موتكم، ثم ذكرهم نبأ عاد وثمود وإن كانوا مكذبين بتلك الأنباء؛ لئلا يبقى لهم يوم القيامة حجة فيقولوا: ﴿إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَفِلِينَ﴾ [الأعراف: ١٧٢] ولأنهم لو بحثوا عن علم ذلك، لكانت هذه الآيات والأنباء تحقق لهم<sup>(1)</sup> ذلك، فقد وقعت هذه الآيات موقع الحجاج، لولا إغفالهم وإعراضهم عنها، فانقطع عذرهم، ولزمتهم الحجة وإن تركوا الإيمان بها.

ثم قوله – عز وجل – ﴿الْمَاقَةُ . مَا الْمَاقَةُ . وَمَا آذَرَنكَ مَا الْمَاقَةُ . كَذَبَتَ تَمُودُ وَعَادُ إِلَّفَارِعَةِ»، وقوله: ﴿الْقَـارِعَةُ . مَا الْقَارِعَةُ . وَمَا أَدَرَنكَ مَا الْقَارِعَةُ . يَوْمَ يَكُونُ النَّـاسُ كَالْفَرَاشِ الْمُبْثُوثِ» [القارعة: ١ – ٤] يحتمل أن يكون هذا مخاطبة كل مكذب بالبعث لا مخاطبة الرسول<sup>(٥)</sup>؛ كقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِّكَ الْصَحِيمِ» [الانفطار: ٦] إنه خطاب لمن يغتر بالدنيا لا لرسول الله ﷺ.

وجائز أن [يكون]<sup>(٢)</sup> يخاطب به رسول الله ﷺ، فإن صرف الخطاب إلى الرسول – عليه السلام – اقتضى معنى غير ما يقتضيه لو أريد بالخطاب المكذبون، والأصل أن قول

(١) في ب: البر والفاجر.
 (٢) في ب: الآخر.
 (٣) في أ: يخبر.
 (٤) في ب: علم.
 (٥) في ب.
 (٦) سقط في ب.

القائل: (فلان ما فلان) يوجب اجتذاب الأسماع ويستدعي السامع إلى البحث في الشاهد؛ لأنه إنما يذكر فلانًا بهذا؛ لأعجوبة فيه، أو لعظم أمره، فيستبحث عن ذلك؛ ليوقف<sup>(1)</sup> على تلك الأعجوبة التي فيه، فإن كان الخطاب للمكذبين دعاهم ذلك إلى تعرف ما فيه من الأعجوبة والتعظيم، وفي قوله: ﴿وَمَا أَذَرَنكَ مَا أَلْحَاقَةُ ﴾ مبالغة في التعجب وإذا نظروا فيه وفهموه دعاهم ذلك إلى الإيمان به، فصارت الآية في موضع الإغراء واجتذاب الأسماع.

وإن كان الخطاب في رسول الله ﷺ فتأويله: أن المكذبين يؤذونه ويمكرون به فيتأذى بهم، ويشتد ذلك عليه، فذكر ما ينزل بهم من العذاب ويحق عليهم؛ فيكون فيه بعض التسلي عما أصابه [من] الأذى من ناحيتهم، أو ذكره أن العذاب يحق عليهم فلا يحزن بصنيعهم، بل يحمله ذلك على الشفقة عليهم والرحمة لهم.

وقيل: إن كان الخطاب في المكذبين، ففيه تخويف لأهل مكة وتهويل أنهم إن كذبوا رسولهم ﷺ فيما يخبرهم من أمر البعث، نزل بهم من العذاب ما نزل بعاد وثمود بتكذيبهم الرسل، وقد عرف أهل مكة ما نزل بأولئك.

وإن كان الخطاب في رسول الله ﷺ ففي ذكر نبأ عاد وثمود ما يدعوه إلى الصبر على أذاهم، ويكون له بعض التسلي؛ لأنه يخبر أنك لست بأول رسول كذب، بل شركتك الرسل من قبل وابتلوا بالتكذيب، ثم بين ما نزل بعاد وثمود بالتكذيب بالقارعة، وهو قوله: ﴿فَأَمَّا نَعُودُ فَأُهْلِكُوا بِٱلطَّاغِيَةِ ﴾، والطاغية [والعاتية]<sup>(٢)</sup> والرابية يمكن أن يجعل هذا كله صفة للعذاب الذي نزل بهم.

وجائز أن يكون صفة الأحوال التي سبقت منهم وما كانوا عليه، فإن كان هذا صفة العذاب، فالطغيان عبارة عن الشدة، والطاغي: هو العاتي، الشديد لا يراقب ولا يتقي، فوصف العذاب الذي أرسله عليهم أنه لم يُبْتِ منهم أحدًا، بل استأصلهم وأهلكهم بجملتهم.

- وقيل: ذلك العذاب هو الصاعقة. وقيل<sup>(٣)</sup>: الصيحة، وسمي: طاغية: ولم يقل: طاغي؛ لهذا.
  - (١) في أ: لتوقفه.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٤٧٢٣) و (٣٤٧٢٤) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٠٥).

وقيل: اشتق هذا الاسم للعذاب من أفعال من عذب به ليس أنها طاغية، لكن أخذ اسمه عن فعل القوم؛ كقوله تعالى: ﴿وَجَزَّوْا سَيِّعَةٍ سَيِّنَةٌ مِّنْهُماً﴾ [الشورى: ٤٠]، وقال: ﴿فَاَعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وإنما ذلك كله جزاء سيئاتهم واعتدائهم. وقيل<sup>(١١)</sup>: ﴿بِالطَّاغِيَةِ﴾ أي: بطغيانهم وذنوبهم الذي سلف منهم؛ كقوله تعالى:

﴿ كَذَبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَنِهَآ﴾ [الشمس: ١١].

ويحتمل أن يكون هذا صفة لأحوالهم التي كانوا عليها من شدة التمرد والعتوّ ومن طغيانهم التكذيب بالحاقة والقارعة، ففيه تخويف لأهل مكة أن سيهلكهم الله – تعالى – إن لم ينتهوا عن التكذيب كما أهلك أولئك.

> وقوله – عز وجل– ﴿وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيج صَرْصَرٍ عَاتِبَةٍ ﴾. قال الحسن: الريح الصرصر هي الصيحة<sup>(٢)</sup>، وهي التي لها صوت.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: هي [الريح الباردة]<sup>(٤)</sup> الشديدة البرد؛ كقوله: ﴿رِبِيح فِبِهَا مِئُرُ أَسَابَتْ ...﴾ الآية [آل عمران: ١١٧]، والصر: البارد، والصرصر المكرر منه، فوصفها لدوامها وتكررها.

وقوله – عز وجل– ﴿عَانِيَةٍ﴾ فتأويلها على ما ذكرنا في الطاغية.

وذكر الكلبي وغيره: أنها سميت: عاتية؛ لأنها عتت على الخزان فلم يطيقوها، وهذا لا يستقيم؛ لأنه لا يجوز أن يوكل الخزان على حفظها، ثم لا يمكنون من الحفظ حتى تعتوا عليهم، إلا أن يقال بأنهم لم يوكلوا بحفظها في ذلك الوقت، فأما إذا وكلوا بحفظها، ثم لا يُجعل لهم إلى حفظها سبيل، فهذا مستحيل، والله الموفق.

- وقوله عز وجل–: ﴿سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَبَالِ وَثَمَنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًاً﴾. قوله: ﴿سَخَرَهَا﴾ قيل: أرسلها.
  - وقيل: أدامها عليهم.

وقيل: التسخير: التذليل، أي: ذللها؛ فصيّرها بحيث لا تمتنع عن المرور عليهم في الوجه الذي جعلها عليهم، وأطاعته في الوجه الذي أرسلها، وإنما أرسل الريح على أبدانهم خاصة، لم تهلك شيئًا من مساكنهم؛ كقوله ﴿تُدَمِّرُ كُلَّ شَيْعٍ بِأَمَرِ رَبِّهَا فَأَصَبَحُواْ لَا

- (1) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٤٧٢١) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤٠٥)، وهو قول ابن زيد.
  - (٢) في أ: القبة.
  - (۳) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳٤٧٢٥) وهو قول قتادة ومجاهد.
    - (٤) في ب: النار.

يُرَى إِلَّا مَسَكِمُهُمَّ ﴾ [الأحقاف: ٢٥]، والريح إذا عملت على الأبدان؛ فهي<sup>(١)</sup> على البنيان أكثر، لكن الله تعالى لم بأمرها بذلك، والله أعلم.

ثم قوله: ﴿سَبَعَ لَيَالِ وَثَمَنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًاً﴾ فيه تبيين أن الأيام لم تكن على عدد الليالي، ولو كانا على عدد واحد، لكان في ذكر أحد العددين ذكر العدد الآخر؛ لأن تسمية الليالي تسمية للأيام، وتسمية الأيام تسمية الليالي؛ ألا ترى إلى قوله<sup>(٢)</sup> في قصة زكريا: ﴿ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمُ النَّاسَ ثَلَنَتُهَ أَيَّامٍ إِلَا رَمْزُأً﴾ [آل عمران: ٤١]، وقال في موضع آخر: ﴿تُلَنَتُ لَيَالِ سَوِيَّا﴾ [مريم: ١٠]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿حُسُومًا ﴾، قيل<sup>(٣)</sup>: متتابعة دائمة.

وقيل: قطعًا، [قطعًا]<sup>(٤)</sup> من الحسم، يقال<sup>(٥)</sup>: حسمت الريح كل شيء مرت به حسمًا، أي: قطعته.

> وقيل: مشئومات حيث انقطعت بركتها عنهم. وقوله تعالى: ﴿فَنَرَى ٱلْقَوْمَ فِيهَا صَرْعَىٰ﴾. أي: أنك لو أدركتهم وشهدتهم وعاينتهم، لرأيتهم صرعى. ﴿كَأَنَّهُمْ أَعَجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةِ﴾.

وقال بعضهم: أي: ترى الأعضاء المتفرقة، كل قطعة منها كأنها عجز نخلة؛ إذ كانوا هم أعظم في أنفسهم من أعجاز النخل، فيصرف تأويله إلى الأعضاء المتباينة.

ثم ذكر النخل هاهنا بالتأنيث، فقال: ﴿أَعْجَازُ نَخْلٍ خَاوِيَةِ»، ووصف في سورة ﴿آقَتَرَبَتِ﴾ بصفة التذكير فقال: ﴿كَأَنَهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنفَعِرِ﴾ [القمر: ٢٠]؛ لأن النخل يذكر ويؤنث؛ كذا قاله الزجاج.

وقيل: النخل يذكر على كل حال، لكن قوله: ﴿ خَاوِيَةٍ﴾ صفة الأعجاز لا صفة النخل، والأعجاز جماعة، والجماعة مؤنثة، والنخل واحد فيذكر، وليس كذلك؛ لأن الخاوية صفة النخل، ألا ترى عند الوصل يذكر بالخفض لا بالرفع.

ولأن النخل اسم جمع، يقال: نخلة ونخل؛ كما يقال: شجرة وشجر، وثمرة وثمر، ونحو ذلك.

- (١) في أ: فهو.
- (٢) في أ: أنه قال.
- (٣) قاله ابن عباس، أخرجه ابن جرير (٣٤٧٣٢) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٤٠٦/٦)
   وهو قول ابن مسعود ومجاهد وعكرمة وغيرهم.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) زاد في ب: قطعت.

وقوله - عز وجل- ﴿خَاوِيَةٍ﴾. قال بعضهم: أي: بالية.

وقيل: الخاوية، أي: ساقطة؛ كقوله - تعالى-: ﴿وَهِيَ خَاوِيَةُ عَلَى عُرُوشِهَا﴾ [البقرة: ٢٥٩]، أي: ساقطة على قوائمها.

وقيل: أي: خالية، فوصفها بالخلاء لأنها أقلعت من أصلها حتى خلا ذلك المكان عنها، وأعجاز النخل: أصوله.

وقوله - عز وجل- ﴿فَهَلْ نَرَىٰ لَهُمْ مِّنْ بَاقِبَتُمْ ﴾.

فيه أنه لم يبق لهم نسل يذكرون بهم، بل أهلكوا بأجمعهم، وانقطع نسلهم، وانقطع عنهم الذكر إلا بالسوء، وإلا كان يرى لهم باقية، ففيه أنهم استؤصلوا وعم العذاب الكبير والصغير، يخوف أهل مكة بما يخبرهم عما فعل بأولئك، وفيه إخبار أنهم عذبوا بعذاب لا رحمة فيه، وهكذا سنة الله – تعالى – في مكذبي الرسل من قبل، وجعل تعذيب هذه الأمة أن يجاهدوا ويقاتلوا، فتعذيب هذه الأمة تعذيب فيه رحمة؛ لأن الصغار منهم لايقاتلون، والنساء لا يقاتلن، بل يسبين رجاء أن يسلمن؛ فعلى هذا يخرج قوله: ﴿وَمَا

ويشبه أن يكون هذا جواب قولهم: إن محمدًا صرور، أي: ليس له ولد يُبقي نسله وذكره، فأخبر – تعالى – أن كثرة الأولاد لا تغني من الله شيئًا؛ إذ قد كانت لهم أهال وأولاد فأهلكوا عن آخرهم، وانقطع التناسل منهم؛ ليعلموا [أنه يبقى ذكر]<sup>(۱)</sup> لمن أطاع الله – تعالى – ورسوله، كان ثَمَّ أولاد، أو لم يكن، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَآءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَمُ﴾.

قرئ بكسر القاف وفتح الباء، وقرئ بنصب القاف وجزم الباء.

فتأويل القراءة الأولى: أي: جاء فرعون ومن معه من جنده وأتباعه، أو من قبله: من كان من أهل القرى التي بغرب المصر، وقد روي [في الشاذ]<sup>(٢)</sup> في بعض الحروف: ﴿وجاء فرعون ومن دونه﴾.

> وجائز أن يكونوا من أتباع فرعون. وجائز ألا يكونوا.

وتأويل القراءة الثانية: أي: جاء فرعون ومن كان متقدمًا عليه من الأمم الماضية.

(۱) في ب: أن الذكر الباقي.
 (۲) في ب: بالشاذ.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْعُؤْتَفِكَتُ﴾.

قيل<sup>(۱)</sup>: قريات لوط، ائتفكت على أهلها، أي: انقلبت عليهم؛ بما عصت رسلها. وقيل: المؤتفك: الذي يأتفك من الصدق إلى الكذب، ومن الحق إلى الباطل، ومن العدل إلى الجور، فمن قرأه: ﴿وَمَنْ قِبَلَهُ﴾ بخفض القاف، كان قوله: ﴿وَجَاءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَهُ وَٱلْتُؤَنَّفِكَتُ بِٱلْحَاطِنَةِ . فَعَصَوْ رَسُولَ رَبَيِمَ﴾ واقعا كله على العصيان لموسى – عليه السلام – والمراد من المؤتفكات: كل من ائتفك من الحق إلى الباطل، دون أهل قريات لوط؛

ومن قرأه: ﴿وَمَن قَبْلَهُ﴾ بنصب القاف، كان قوله: ﴿فَعَمَوْا رَسُولَ رَبِّهِمَ﴾ واقعًا على رسول [كل فريق]<sup>(٢)</sup>، كأنه قال: عصى كل أمة رسولها، وعلى هذا يجوز أن يكون المراد من المؤتفكات قوم لوط، عليه السلام.

ثم قوله: ﴿ بِٱلْخَاطِئَةِ﴾، أي: بالخطايا والشرك.

وذكر أبو معاذ عن مجاهد في تفسير الخاطئة الشرك والكفر، وأنكر ذلك، واحتج بأن الله – تعالى – لم يذكر من قوم لوط – عليه السلام – كفرًا وشركًا في كتابه، إنما ذكر [ركونهم للفاحشة]<sup>(٣)</sup> وبها أهلكوا؛ إذ لم ينزعوا ولم يتوبوا.

قال: ولو كانوا مشركين، لم يقل لهم لوط: ﴿قَالَ يَنْقَوْمِ هَتُؤُلَاً بِنَاتِي هُنَّ أَظْهَرُ لَكُمْ ﴾ [هود: ٧٨]، أراد بذلك الإنكاح<sup>(٤)</sup> والكافر لا يصح منه نكاح المسلمة.

وليس كما زعم، بل كانوا أهل شرك وكفر بالله تعالى؛ ألا ترى إلى قوله فيما حكى عن قوم لوط من قولهم<sup>(٥)</sup>: ﴿لَبِن لَمَرْ تَنْتَهِ يَلُوُطُ لَتَكُوُنَنَّ مِنَ ٱلْمُخْرَجِينَ﴾ [الشعراء: ١٦٧]، فإخراج الرسل من أماكنها من صنيع أهل الكفر.

وقال في موضع آخر: ﴿أَخْرِجُوَا ءَالَ لُولِ مِن قَرْيَتِكُمْ ﴾ [النمل: ٥٦] فطابت أنفسهم بإخراج لوط – عليه السلام – من قراهم، ومن فعل ذلك، لم يشك في كفره.

وقال في قصة لوط أيضًا: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ . فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ ٱلْمُتَـلِيِينَ﴾ [الذاريات: ٣٥، ٣٦]، فثبت أنهم كانوا كفارًا.

- (۱) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير (٣٤٧٤٧) وعبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٤٠٦/٦).
  - (۲) في ب: ربهم.
  - (٣) في ب: ركوبهم الفاحشة.
    - (٤) في ب: بالإنكاح.
      - (٥) في أ: قوله.

ثم لقائل أن يقول في قوله: ﴿وَجَآءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبَّلَمُ وَالْمُؤْتَفِكَتُ بِأَلْخَاطِئَةِ . فَعَصَوْا رَسُولَ رَبِّهِمَ﴾ أخبر أنه جاء فرعون إلى موسى وعصاه كيف ذكر مجيء فرعون إلى موسى، ولم يوجد منه المجيء إلى الرسول، بل الرسول هو الذي جاء فعصاه فرعون، لا أن فرعون أتاه، فاستقبله بالعصيان؟

قيل: إن كل من أتى آخر وجاءه، فقد أتاه الآخر، ومن قرب إلى الآخر، فقد قرب الآخر إليه؛ لأن المجيء فعل مشترك؛ لأنه اسم الالتقاء، وإنما يقع الالتقاء بهما جميعًا ليس بأحدهما؛ فلذلك استقام [إضافة]<sup>(١)</sup> المجيء إلى فرعون، وعلى هذا تأويل قوله تعالى: ﴿وَأَزْلِفَتِ لَبُنَةً لِلْمُنَقِينَ﴾ [الشعراء: ٩٠]، أي: قربت للمتقين، وأهلها هم الذي يقربون إليها في الحقيقة، ولكنهم إذا قربوا إليها، فقد قربت هي إليهم، فأضيف إليها التقريب لهذا؛ فعلى هذه العبارة يمكن أن يتأول قوله: ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفاً صَفاً} [الفجر: ٢٢]، وقوله – عز وجل-: ﴿هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ اللهُ في ظُلُل مِنَ أَلْعَكَامِ إليَّو [الفجر: ٢٢]، وقوله – عز وجل-: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهمُ أَللهُ في ظُلُل مِنَ أَلْعَكَامِ المجر: ٢٢]، وقوله – عز وجل-: ﴿هُلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهمُ أَللهُ في ظُلُل مِنَ أَلْعَكَامِ المجر: ٢٢]، وقوله - عز وجل-: ﴿هَلَ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهُمُ أَللهُ في ظُلُل مِنَ أَلْعَكَامِ المحر: ٢٢]، وقوله - عز وجل-: أُهلَ يَنظرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيهمُ أَللهُ في ظُلُل مِنَ أَلْعَكَامِ المحر: ٢٢]، أي أَن أتاه الخلق، لا أن يكون هو الذي يأتيهم، لأنه قال: ﴿وَيَوْمَ يُزَجَعُونَ المُتُورُ [البقرة: ٢٠٢]، أي أما الخلق، لا أن يكون هو الذي يأتيهم، الله فال: وَوَيَوْمَ يُرْجَعُونَ المحيء والإتيان إلى الله تعالى؛ لأنهم إذا أتوه [فكأنه قد]<sup>(٢)</sup> أتاهم من الوجه الذي ذكرنا المجيء والإتيان إلى الله تعالى؛ لأنهم إذا أتوه [فكأنه قد]<sup>(٢)</sup> أتاهم من الوجه الذي ذكرنا دون أن يكون فيه إثبات الانتقال في الله تعالى.

والثاني : أن اسم المجيء وإن أطلق واستعمل [في المجيء]<sup>(٣)</sup> إلى مكان من مكان، فقد يستعمل أيضًا في الموضع الذي ليس فيه حركة ولا انتقال؛ قال الله تعالى : ﴿وَقُلْ جَاّءَ ٱلْحَقُّ﴾ [الإسراء : ٨١]، ومعناه : ظهر الحق، ليس أن الحق كان في موضع فانتقل عنه إلى غيره؛ فأمكن أن يكون قوله : ﴿وَجَآءَ فِرْعَوْنُ﴾ أي : كذب بما أنزل على موسى، عليه السلام.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَجَآءَ فِرْعَوْنُ﴾ أي: جاء بالخاطئة؛ فيكون المجيء مصروفًا إلى الخطايا، وهذا التأويل أملك بظاهر الآية؛ لأنه قال: ﴿وَجَآءَ فِرْعَوْنُ وَمَن قَبْلَمُ وَٱلْمُؤَقِّكَتُ بِٱلْحَاطِنَةِ ﴾، أي: جاءوا بالخطايا.

> وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَخَذَهُمْ أَخَذَهُ وَآَبِيَةً﴾. أي: عالية؛ حيث علت أبدانهم.

وجائز أن يكون المراد منه: أن عقوبتهم ربت على الأخذ أي : [زادت على الأخذ] ٢٠)؛

- (١) سقط في ب.
- (۲) في ب: فقد.
- ٣) في ب: اسم المجيء.
   ٤) في ب: زادت على وأدت على الأخذ.

لأنها أخذت أبدانهم وأهلكتها، ثم ردت أرواحهم إلى جهنم فتعرض عليها غدوًا وعشيًّا، فذلك هو الزيادة على الأخذ، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا لَمَا طَغَا أَلْمَاً مُمَلْنَكُوْ ﴾.

قال بعضهم<sup>(۱)</sup>: أي: طغى على الخزان؛ لأن<sup>(۲)</sup> الخُزَّان يطلقون<sup>(۳)</sup> القطر بالكيل والوزن والقدر المعلوم، ثم ذكر في موضع آخر: ﴿فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ ٱلسَّمَآءِ بِمَآءِ مُنْهَمِرٍ﴾ [القمر: ١١] أي: منصب؛ فيكون تأويله: أن الله – تعالى – لم يمكنهم من حفظ القطر في ذلك الوقت؛ فطغى عليهم لهذا المعنى، وإلا لو لزموا حفظه في ذلك الوقت، لكان الماء لا يطغى عليهم، على ما ذكرنا: أنه لا يجوز أن يؤمروا بحفظه ولا يملكون حفظه. وجائز أن يكون قوله: ﴿طَغَا﴾، أي: طغى على الذين أهلكوا من مكذبي نوح – عليه

السلام – وقد وصفنا تأويل الطاغي، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ مَلْنَكُو فِي ٱلْجَارِيَةِ ﴾.

قد ذكر أنه حملنا، ولم نكن نحن يومئذ فنُحْمَل، والخطاب للذين كانوا في زمن النبي وإنما كان لأن بنجاة أولئك المحمولين نجاة ذريتهم، وبهلاك أولئك فناء ذريتهم؛ فكأنه قد حملهم بحمل أولئك؛ لما حصلت<sup>(٤)</sup> لهم النجاة بحملهم<sup>(٥)</sup>.

أو أضاف إليهم؛ لأنه قدر كونهم من آبائهم؛ فكانوا حملوا تقديرًا، وهو كقوله: ﴿يَبَنِيَ مَادَمَ فَدَ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُم لِيَاسًا يُؤَدِى سَوَءَ تِكُم ﴾ [الأعراف: ٢٦]، ومعناه: أنزلنا عليكم ما قدرنا كون اللباس منه، وهو المطر، فإذا أنزل المطر الذي قدر كون اللباس منه، فكأنه أنزل اللباس، وقال – عز وجل – : ﴿فَإِنَّا خَلَقْنَكُم مِن تُرَابٍ ﴾ [الحج : ٥]، ونحن لم نخلق من التراب، ولكن لما قدر خلقنا من التراب الذي أصلنا منه فكأنا خلقنا منه؛ فعلى ذلك وإن لم نكن محمولين في السفينة، فقد حمل أصلنا؛ لنكون [نحن من]<sup>(٢)</sup> ذلك الأصل، فكأنا قد حملنا فيها<sup>(٧)</sup>؛ إذ

- (١) قاله ابن عباس، أخرجه أبو الشيخ في العظمة والدارقطني في الأفراد، وابن مردويه وابن عساكر عنه مرفوعًا بنحوه.
   وأخرجه الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير (٣٤٧٢٧) عنه موقوفًا بنحوه، كما في الدر المنثور
   (٦) وهو قول علي بن أبي طالب وسعيد بن جبير وغيرهما.
   (٢) في ب: ولأن.
   (٣) في أ: يرسلون.
   (٤) في ب: حصل.
  - (0) في ب. مشل
     (0) في أ: كلهم.
  - ر) سقط في *ب*.
  - (٧) في ب: منها.

كنا في إرادة الله – تعالى – من الكائنين، والله أعلم. أو ذكر ذلك منّة منه على الأبناء بصنيعه بالآباء؛ ليعلم أن على الأبناء شكر ما أحسن

او دور دلك منه منه على الابناء بصبيعة بالاباء؛ ليعلم أن على الابناء سكر ما أحسن إلى آبائهم وأجدادهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل – ﴿ لِنَجْعَلَهَا لَكُو نَذَكِرَةُ وَتَعِيَّهَآَ فُوجه التذكرة فيه: أن أهل مكة أبوا إجابة الرسول، وقالوا: ﴿ إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاتَرِهِم تُفْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣] فذكرهم أنهم، أولاد من حملوا مع نوح – عليه السلام – في السفينة، وهم إنما استوجبوا النجاة، وشرفوا في الدارين جميعًا باتباعهم الرسل، فما لكم لا تتبعونهم في تصديق الرسل دون أن تتبعوا المكذبين للرسل، أو يذكرهم كذبهم في قولهم: ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا عَلَى أُمَةٍ ﴾ [الزخرف: ٢٢]، بل قد وجدتم آباءكم على خلاف ما أنتم عليه، وقد تعلّمون أن آباءكم هم الذين اتبعوا نوحًا فنجوا، وهم المؤمنون دون الكفرة.

ووجه آخر: أنه ذكرهم أحوال المكذبين، وإلى ماذا آل أمرهم من الغرق والهلاك؛ فيكون فيه تخويف من كذب من أهل مكة رسول الله ﷺ؛ فصارت تلك الجارية وهي السفينة موعظة وتذكرة تذكرهم عواقب المصدقين بالرسل والمكذبين لهم<sup>(۱)</sup>.

أو ذكرهم عظيم نعمه على آبائهم الذين حملوا في السفينة؛ ليستأدي منهم شكر ذلك. وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: كم من سفينة قد هلكت منذ ذلك الوقت وهي قائمة في موضع كذا عبرة وتذكرة.

ثم التذكرة تخرج على وجهين:

أحدهما: أن يراد بها الآية والعبرة؛ أي: جعلنا لكم ذلك؛ لتعتبروا، وتكون آية لكم على وحدانية الله – تعالى – وقدرته؛ كقوله: ﴿فَأَبْجَنْنَهُ وَأَصْحَبَ ٱلسَّفِينَتَةِ وَجَعَلَنَهُمَاً ءَايَةً لِلْعَلَمِينَ﴾ [العنكبوت: ١٥].

والثاني: أي: جعلنا تلك الأنباء تذكرة لكم؛ أي: جعلناها قرآنا تقرءونها وتذكرونها إلى آخر الأبد؛ فتشكرون الله – تعالى – على ما صنع إليكم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– ﴿وَيَعِيَّهُمَا أَذُنَّ وَعِيَةٌ﴾ يقال: وعى الشيء: إذا حفظه، وأوعاه: إذا حفظه بإناء أو غيره؛ أي: تحفظها أذن واعية؛ بمعنى: حافظة؛ فأضاف الوعي والحفظ إلى الأذن، والأذن لا تعي؛ بل تسمع، ثم يعيه القلب، ولكن نسب الوعي [إلى]<sup>(٣)</sup>

- (١) في ب: بهم.
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٤٧٦٤) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   (٤٠٧).
  - (٣) سقط في ب.

الأذن؛ لأنه يوصل إلى الوعي من جهة الأذن؛ إذ بالسمع يوعى، والسمع من عمل الأذن، ثم يقع المسموع فيما فيه يُوعى، وهو القلب؛ فنسب الوعي إلى السمع؛ لما يتطرق به إلى الوعي، كما ذكرنا من إضافة اللباس إلى ما منه قدر اللباس، وهو المطر، وأضيف خلقنا إلى التراب؛ لأن أصل ما منه قدر خلقنا هو التراب.

وجائز أن يكون الله – تعالى – يجعل للقلوب آذانًا بها تعي، وأبصارًا بها تبصر؛ فيضيف الوعي إلى آذان القلوب، ليس إلى آذان الرءوس، والله أعلم.

وقيل: ﴿أَذُنَّ وَعِيَةٌ﴾ أي: عقلت عن الله تعالى، وانتفعت بما سمعت من كتابه، وهي أذن المؤمن، فأما أذن الكافر؛ فإنها تسمع وتقذف ولا تعي؛ لما لم يحصل لهم الانتفاع به؛ ألا ترى أنه وصف آذانهم بالصمم؛ لما لم ينتفعوا بالمسموع، وكذلك قال: ﴿فَنَبَذُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمَ﴾ [آل عمران: ١٨٧] جعل تركهم الانتفاع به نبذًا؛ فعلى ذلك جعل الانتفاع به وعيًا، وكذلك المتعارف في الخلق أنهم إذا أرادوا الانتفاع بعلم أو شيء، اجتهدوا في وعيهما وحفظهما.

**قوله تعالى: ﴿**فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ نَفْخَةٌ وَحِدَةٌ ۞ وَمُحِلَتِ الْأَرْضُ وَلَلِجَالُ نَدْتُكَمَا دَكَّةً وَحِدَةً ۞ فَيَوَمَبِذِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ ۞ وَاَنشَقَتِ السَّمَاءُ فَعِى يَوْمِبْذِ وَاهِيَةٌ ۞ وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَآبِهماً وَيَجْلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذِ ثَمَنِيَةٌ ۞ يَوْمَبِذِ تُعْرَضُونَ لَا تَخْفَى مِنكُرٌ خَافِيَةٌ ۞

وقوله – عز وجل– : ﴿فَإِذَا نَفِخَ فِي ٱلصُّورِ نَفَخَةٌ وَحِدَةٌ ﴾ فكأنهم سألوا : متى تكون الواقعة والحاقة والقارعة؟ فأخبر عن ذلك بقوله : ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ نَفَخَةٌ وَحِدَةٌ . وَمُجِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَآلِجَالُ فَدُكُنَّا دَكَةً وَحِدَةً . فَيَوَمِيزِ وَقَعَتِ ٱلوَاقِعَةُ . وَاَنشَقَتِ ٱلسَّمَاءَ فَهِى يَوْمَيزِ وَاهِيَةٌ ﴾، فجوابهم في قوله : ﴿فَيَوَمَعِزِ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ [ثم]<sup>(١)</sup> قد بينا أن الأسئلة كلها خرجت [على بيان الوقت، والله – تعالى – لم يبين لهم وقت كونه، وإنما أجاب]<sup>(٢)</sup> عن الأحوال التي تكون في ذلك الوقت؛ لما لا فائدة لهم في تبيين وقته، ولا حاجة إلى معرفته، وإنما الفائدة في تبيين

وقوله – عز وجل–: ﴿نَفَخَةٌ وَلِعِدَةٌ ﴾ فجائز أن يكون على حقيقة النفخ.

واحتمل أن يكون على قدر نفخة واحدة؛ فتكون فائدته ذكر سهولة أمر البعث على الله – تعالى – لأن قدر النفخة مما يسهل على المرء في الشاهد، ولا يتعذر.

وجائز أن يكون ذكر النفخ؛ لما أن الروح تدخل في أجسادهم، وتنتشر فيها، وذلك

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) سقط في أ.

عمل النفخ؛ لأن الريح إذا نفخت في وعاء سرت فيه وانتشرت، فكنى عن دخول الروح في الجسد بالنفخ؛ إذ ذلك عمله، وكنى بالنفخ عن خروج الروح من الأجساد لهذا، وعلى هذا تأويل قوله: ﴿فَنَفَخَنَا فِيهِ مِن رُُوحِنَا﴾ [التحريم: ١٢] ليس على حقيقة النفخ؛ ولكن عمل الروح فيها عمل النفخ، فقيل ذلك، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿فِي ٱلصَّورِ﴾ قيل: الصور: هو القرن ينفخ فيه النفخة الأولى؛ فيصعق من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله، ثم ينفخ [فيه]<sup>(١)</sup> مرة فإذا هم قيام ينظرون.

ومنهم من يقول: أي: نفخ الروح في صور الخلق؛ لكن جمع الصورة: الصور، بنصب الواو؛ فلا يحتمل أن يكون المراد منه: جمع الصورة، لكنه يجوز أن يكون الله – تعالى – جعل نفخ الصور سببًا لإفنائهم وإحيائهم، لا أنه يعجزه شيء عن الإفناء والإحياء ما لم ينفخ في الصور، لكنه جعله سببًا لنوع الحكمة<sup>(٢)</sup> والمصلحة أو لمحنة ذلك الملك والابتلاء؛ على ما عرف من أنواع المحن في الملائكة من إنزال المطر<sup>(٣)</sup>، وتسيير السحاب، وجعلهم الموكلين على أعمال بني آدم، وغير ذلك.

وقوله: ﴿وَمُجِلَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَلِجَبَالُ فَدُكْنَا دَكَمَةً وَحِدَةً ﴾ كسرتا كسرة واحدة. وقيل: هدمتا هدمة واحدة.

وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: زلزلتا زلزلة واحدة؛ فكأنه يقول – والله أعلم –: تتزلزل الأرض، فتقذف ما في بطنها من الفضول، وتخرج ما فيها من الجواهر التي ليست منها بتلك الدكة، وتخرج أصول الجبال منها، ثم يجعله الله – تعالى – كثيبًا مهيلًا مثل الرمل، ثم يُعْمِل عليه الريح فيجعله هباء منثورًا، وتراه من لينه كالعهن المنفوش، ثم يسير مثل السحاب، فيقع في شعاب الأرض والأودية والأماكن المختلفة؛ فتصير الأرض كما قال – تعالى –: فيركزها فَاعًا صَفْصَفًا . لَا تَرَى فِهَا عِوَجًا وَلَا أَمْتَا» [طه: ١٠٦، ١٠٢]، وهكذا الريح إذا عملت على شيء وتقع عليه، تفرقه في النواحي، وتسوي به الشقوق، وتبسطه على وجه الأرض. وقوله – عز وجل–: ﴿وَثُمِلَتِ ٱلأَشَى ليس أنها تحمل من مكان إلى مكان، ولكن تدخل هذه في هذه، وتضرب هذه على هذه بالدكة؛ فتصير كأنها حملت لذلك، وإذا كان

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: الحكم.
- (٣) في ب: الأمطار.
- (٤) قاله ابن عباس، أخرجه الطستي عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٠٨).

كذلك، فقد وقعت الواقعة يومئذ، وهذا على اختلاف الأوقات؛ ليكون معنى الآيات<sup>(۱)</sup> التي جاءت في الجبال على السواء، والله أعلم.

وقيل: في آيات أخر بيان آخر: بيان تقديم فناء الجبال قبل الأرض بقوله: ﴿يَنْسِفُهَا رَتِى نَسَفًا . فَيَذَرُهَا﴾ [طه: ١٠٥، ١٠٦]، أي: يذر الأرض ﴿قَاعًا صَفْصَفًا﴾ [طه: ١٠٦] وغيرها من الآيات؛ مما يدل على تقديم فناء الجبال قبلها، فإما أن يكون معنى تبديل الأرض تغييرها عن الحالة التي هي عليها اليوم من انهدام البنيان، واستواء الأودية، وإزالة الجبال؛ على ما جاء في الأخبار، فسمي لذلك: تبديلًا؛ كما يقال لمن تغير عن الحالة الحسنة إلى غيرها: تبدلت، يراد: [أي: تغيرت عن حالتك]<sup>(٢)</sup>؛ فعلى ذلك معنى الآية؛ أي: تكسر الجبال، وتتغير حالة الأرض في دفعة واحدة.

أو يكون في الآية إخبار عن شدة الفزع في ذلك اليوم أن [يدكه دكة]<sup>(٣)</sup> واحدة؛ تفني الجبال والأرض، وإن كان إفناء الجبال قبل إفناء الأرض، ليس أنهما يفنيان جميعًا بدفعة واحدة، لكن بالدكة الواحدة تهلك الجبال والأرض؛ فيكون المراد بيان شدة اليوم وهوله؛ لا بيان ترتيب فناء البعض<sup>(٤)</sup> على البعض، والله أعلم.

وقوله – تعالى–: ﴿فَيَوَمَبِذٍ وَقَعَتِ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ وهو الحساب والجزاء؛ كقوله: ﴿وَإِنَّ ٱلَّتِيَنَ لَوَفِعُ ﴾ [الذاريات: ٦] وأدخلت الهاء في أسماء القيامة تعظيمًا لشأنها.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنشَقَتِ ٱلسَّمَآءُ فَهِى يَوْمَبِذِ وَاهِيَةٌ ﴾ قال بعضهم: تفرقت، وهكذا الشيء إذا انشق تفرق وتباين، وبه يظهر الشق.

ويحتمل أن يكون الشق كناية عن اللين؛ أي : تلين بعد صعوبتها، دليله:

قوله – عز وجل–: ﴿فَهِىَ يَوْمِذٍ وَاهِيَةٌ﴾ أي: ضعيفة بعدما كانت تنسب إلى الصلابة، ويدل على ذلك قوله: ﴿يَوْمَ نَظْوِى ٱلسَّحَآءَ كَطَيِّ ٱلسِّجِلِّ لِلْكُتُبُ﴾ [الأنبياء: ١٠٤] وإنما يطوى الشيء في الشاهد بعدما يلين في نفسه.

وجائز أن تنشق السماء لنزول أهلها، فلا يبقى فيها إلا الملائكة الذين على أطرافها، ثم تنضم [فتبين]<sup>(٥)</sup> للطي، والله أعلم.

- (١) في ب: الأوقات.
- (٢) في ب: تغيرت حالتك.
  - (٣) في ب: بدكة.
  - (٤) في أ: الأرض.
    - (٥) سقط في ب.

وجائز أن يكون ذكر [انفطارها وانشقاقها وانفتاحها؛ تهويلًا للخلق من الوجه الذي ذكرنا فيما قبل.

وجائز أن تكون للسموات أبوابٌ، فتفتح أبوابها؛ فيكون]<sup>(١)</sup> انشقاقها وانفطارها فتح أبوابها.

وجائز أن يكون الشق ليس فتح الأبواب؛ لأنه ذكر هذا في موضع التهويل، وليس في فتح أبوابها كثير تهويل.

وقوله: ﴿فَهِىَ يَوْمَبِذٍ وَاهِيَةٌ﴾ أي: ضعيفة مسترخية.

وقيل<sup>(٢)</sup>: الوهي: الخرق، وهو يحتمل؛ لأنها إذا انشقت انخرقت.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَلْمَلَكُ عَلَىٰٓ أَرْجَآبِهَأَ﴾ الأرجاء<sup>(٣)</sup>: النواحي والأطراف، وهي أطراف السموات ونواحيها، وواحد الأرجاء: رجا، مقصور.

والملك أريد به الملائكة، أخبر أنهم على أطراف السموات ونواحيها، فيحتمل أنهم وكلوا وامتحنوا بها وبحفظها بعد الشق؛ لئلا تسقط على أهل الأرض.

وجائز أن يجعل أطرافها وجوانبها لبعض الملائكة، فتفتح أبواب السماء فتنزل الملائكة الذين كان مسكنهم عندها إلى الأرض، كما قال – تعالى –: ﴿وَنَزِلَ ٱلْمَتَمِكَةُ تَنزِيلًا﴾ [الفرقان: ٢٥] ويبقى الملائكة الذين كان مسكنهم في أرجائها ينتظرون أمر ربهم.

ثم الملك ليس يحتاج إلى مكان يقر فيه وإن جعلت السماء مسكنًا لهم؛ لأن الملائكة ينزلون من السماء إلى الأرض، ويقرون على الهواء من غير أن يكون [في الهواء مقر]<sup>(٤)</sup>.

والثالث: يبين أنها لا تتفرق كل التفرق، ولكن وسطها ينشق لما ذكرنا، والباقي بحاله.

ويحتمل: ﴿وَٱلْمَلُكُ عَلَىٰ أَرْجَآبِهَأَ﴾ على ما يمز به في السماء، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَيَجْوَلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَبِذٍ نَمَنِينَةٌ﴾ فيحتمل أن يكون الملائكة في النفخة<sup>(٥)</sup> الأولى يصعقون إلا الثمانية الذين يحملون العرش كما قال: ﴿وَنُفِخَ فِى ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِى ٱلسَّمَكَرَتِ وَمَن فِى ٱلأَرْضِ إِلَا مَن شَآءَ ٱللَّهُ﴾ [الزمر: ٦٨]، فيكون هؤلاء الثمانية

- (١) سقط في أ.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٢/ ٤٠٨).
  - (٣) في ب: والأرجاء.
    - (٤) سقط في ب.
    - (٥) في أ: بالنفحة.

من الذين استثنوا؛ فلا يصعقون؛ فهم يحملون العرش؛ فتكون أمكنتهم على أرجاء السموات، وهو قوله: ﴿وَٱلْمَلَكُ عَلَىَ أَرْجَآبِهَأَ﴾.

وقوله – عز وجل– ﴿مَنَنِيَةٌ﴾ جائز أن يكون أراد به ثمانية أملاك. وجائز أن [يكون أراد به]<sup>(١)</sup> ثمانية أصناف من الملائكة، كما ذكر في التفسير. وجائز أن يكون هؤلاء الثمانية يهلكون ثم يحيون قبل أن يحيا سائر الخلق، فيحملون عرش ربنا على أكتافهم، فإذا بعث الله – تعالى – الخلائق رأوا العرش على أكتافهم، والعرش هو سرير الملك.

وجائز أن يكون ذلك من نور، كما ذكر في الخبر: «أن عين الشمس إذا أرادت أن تطلع فإن جبريل – عليه السلام – يأتي العرش، فيأخذ كفًّا من ضيائه، ثم يلبس الشمس كما يلبس أحدكم قميصه، وإذا أراد القمر أن يطلع أخذ جبريل – عليه السلام – كفًّا من نور العرش، فيلبس القمر كما يلبس أحدكم قميصه»، فجائز أن يكون العرش من الضياء والنور.

ثم أجل الأشياء وأعظمها في أعين الخلق الضياء والنور، وإليهما ينتهي الرغب؛ فيكون في ذكر العرش ذكر عظيم عرش الرب وملكه جل جلاله.

ثم إن كل ملك في الشاهد يتخذ لنفسه عرشًا، يتفاوت ذلك على مقدار ملكهم وسلطانهم لا ليجعل ذلك مسكنًا لنفسه، فإذا لم يتوهم من الخلق أنهم يتخذون ذلك لمقاعدهم ومجالسهم فلأن لا يتوهم ذلك من الله أولى.

وقوله – عز وجل– : ﴿يَوْمَبِذِ نُعْرَضُونَ لَا تَغْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ [أي: تعرضون على أعمالكم فلا تخفى عليكم خافية]<sup>(٢)</sup>، أي: يظهر لكم في ذلك اليوم، ويصير بارزًا في ذلك اليوم، كما قال – تعالى – : ﴿يَوَمَ تُبْلَى ٱلنَّرَآبِرُ﴾ [الطارق: ٩] أي: تظهر لهم سرائرهم حتى يعرفوها، ولا يخفى عليهم شيء منها.

وجائز أن [يكون قوله]<sup>(٣)</sup>: ﴿لَا تَخْفَىٰ مِنكُرْ خَافِيَةٌ﴾ أي: على الله – تعالى – ولكن كل<sup>(٤)</sup> من ادعى إخفاء شيء من أمره على الله – تعالى – وظن أن الله – تعالى – لا يطلع عليه، فسيعلم في ذلك اليوم أنه لا تخفى عليه خافية، وهو كقوله – تعالى – ﴿لِمَنِ ٱلْمُلَكُ

- (١) في أ: يكونوا.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: يقول.
- (٤) في ب: على.

أَلَوُمُ لِلَهِ ٱلْوَجِدِ ٱلْقَهَّارِ﴾ [غافر: ١٦] ليس فيه أن الملك كان لغيره، ولكن بعض الناس كانوا يدعون الإشراك في الملك في الدنيا، فيتركون في ذلك اليوم دعواهم، ويتيقنون أنه هو المنفرد بالملك، وعلى ذلك قوله – تعالى – ﴿وَبَرَزُوا لِلَهِ جَمِيعَا﴾ [إبراهيم: ٢١] ولم يكونوا بمختفين عنه قبل ذلك؛ بل كانوا له في [كل]<sup>(١)</sup> وقت بارزين، ولكن من أنكر ادعاء الإخفاء في الدنيا يدع في ذلك اليوم، ويقر بالبروز، والله المستعان.

ثم روي في الخبر «أن العرضات ثلاث: عرضتان فيهما خصومات ومعاذير»؛ أي: يختصمون ويتنازعون، فإذا ظهر ذلك جعلوا يعتذرون، ويسألون ربهم العفو والصفح عن ذنوبهم وخصومهم، و «العرضة الثالثة عند تطاير الصحف».

ومعنى قوله: ﴿تُعَرَّضُونَ﴾ أي: يعرض الخلق بعضهم على بعض حتى لا يخفى على أحد خصمه.

أو تعرض أعمالهم حتى يذكر كل أحد صنيعه، وكل خصم خصومته؛ فكأنهم قد نسوا ذلك من كثرة الفزع وشدة الأهوال، لكن الله – تعالى – يطلعهم على ذلك حتى يذكروا ذلك، والله أعلم.

**قوله تعالى: ﴿**فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنَبَهُ بِيَمِينِهِ. فَيَقُولُ هَاقُمُ افْرَمُوا كِنَبِيَّهُ ﴿ إِنِّ ظَنَتُ أَتِ مُلَقٍ حِسَابِيَهُ ﴿ فَهُوَ فِي عِشَةِ ذَاضِيَةِ ﴿ فِي جَتَةٍ عَالِكَةٍ ﴾ قُطُوفُهَا دَانِيَّةُ ﴾ كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَنِيَّنَا بِمَآ أَسْلَفْتُدَ فِي الْأَبَارِ الْمَالِيَةِ ﴾ .

وقوله – عز وجل– : ﴿فَأَمَّا مَن أُوقِ كِنَبَهُ بِيَمِينِهِ ﴾ ظاهر ما جرى به الخطاب في القرآن يوجب أن يُرحم المؤمنون جميعًا فلا يعذبون في الآخرة، ويعذب الكافرون ولا يرحمون ؛ لأنه قسم الخلق يوم القيامة صنفين : فجعل صنفًا [منهم أهل]<sup>(٢)</sup> اليمين ، وصنفًا أهل الشمال، ثم وصف كل واحد من الصنفين بأعلام ثلاثة : فذكر مرة أنه يخف ميزانهم بقوله : ﴿وَمَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ [المؤمنون : ١٠٣]، وذكر مرة أن وجوههم تسود، وذكر مرة أنهم يعطون كتابهم بشمالهم ؛ فهذه الأعلام ذكرها في أحد الصنفين ، وذكر في الصنف الثاني ، ووصفهم بأعلام ثلاثة : ببياض الوجوه، وبثقل الميزان، وبإعطاء الكتاب بأيمانهم .

ثم فيما فيه سواد الوجوه ذكر فيه : ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمَ أَكَفَرْتُمُ بَعَدَ إِيمَنِكُمُ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمَ تَكْفُرُونَ﴾ [آل عمران : ١٠٦]، وكذلك حين ذكر خفة الميزان ذكر في آخره ما يبين أن الذين خفت موازينهم هم الكفرة؛ لأنه قال : ﴿أَلَمْ تَكُنْ ءَايَتِي تُنْلَى عَلَيْكُرْ

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: منهم من.

فَكُمْنُمُ بِهَا تُكَذِبُونَ» [المؤمنون: ١٠٥]، وذكر فيه<sup>(١)</sup> إعطاء الكتاب بشماله، وذكر فيه ما يبين أنه من أهل الكفر؛ لأنه قال: ﴿إِنَّهُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِأَنَهِ ٱلْعَظِيمِ . وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْسَكِينِ» [الحاقة: ٣٣، ٣٤، ٣٤]؛ فثبت أن الوعيد المطلق ذكر في أهل الكفر، وكذلك قال: ﴿وَاَتَّقُوا النَّارَ ٱلَّتِي أَعِدَتَ لِلْكَفِرِينَ» [آل عمران: ١٣١] ولم يقل: أعدت للخلق، وقال: ﴿وَاَتَقُوا عَرَضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ أُعِدَت لِلْمُتَقِينَ» [آل عمران: ٣٣]؛ فثبت أن أهل النار هم الكفار، ثم المؤمنون قد تعرض منهم زلات ومآثم في هذه الدنيا، والكفار يوجد منهم المحاسن فيها، ولكن أهل الكفر يجزون جزاء حسناتهم في دنياهم؛ لأنهم لا يؤمنون بالآخرة، وإذا لم يؤمنوا بها لم يقع سعيهم لها، وأمكن<sup>(٢)</sup> أن يكون المؤمن يجعل له العقاب بسيئاته في الدنيا فتخلص له الحسنات في الآخرة فيجزى بها.

وجائز أن تكفر<sup>(٣)</sup> سيئاته بالحسنات التي توجد منه؛ لأن المحاسن جعلت<sup>(٤)</sup> سببًا لتكفير المساوى؛ قال الله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَكَتِ يُذَهِبَنَ ٱلسَّبِّعَاتَ﴾ [هود: ١١٤]، وإذا كفرت سيئاته في الدنيا، لم يعذب بها في الآخرة.

وجائز أن يكون الله - تعالى – يعذبهم بقدر ذنوبهم، ثم يعفو عنهم [بحسناتهم التي]<sup>(٥)</sup> سبقت منهم من الإيمان، وغير ذلك، فكل مؤمن – في الحقيقة – [آخره الجنة]<sup>(٢)</sup>، ويثقل ميزانه، ويبيض وجهه، ويعطى كتابه بيمينه.

ثم يجوز أن يكون الذي يعاقب بذنوبه من أهل الإيمان يعاقب به قبل أن يعطى كتابه بيمينه، وقبل أن يبيض وجهه ويثقل ميزانه، وقبل أن يبيض وجهه، لم يكن مسود الوجه، ولكن على ما عليه في الدنيا.

ثم متى عفي عنه؟ في<sup>(٧)</sup> الخبر «أن الناس يعرضون يوم القيامة ثلاث عرضات: فأما عرضتان ففيهما خصومات ومعاذير، وأما العرضة الثالثة فتطاير الصحف في الأيدي»، فيجوز أن يكون تعذيبه قبل العرضة الثالثة، ثم يعطى كتابه في العرضة الثالثة بيمينه؛ فتظهر له أعلام السعادة إذ ذاك، [فإذا ثبت]<sup>(٨)</sup> أن الوعيد المطلق إنما جاء في أهل الكفر، لم

- (١) في أ، ب: في.
  (٢) في ب: ولا أمكن.
  (٣) في ب: تكون.
  (٤) في ب: جعل.
  (٥) في ب: بحسناتهم لأن التي.
  (٦) في ب: أجره في الجنة.
  (٧) في ب: وفي.
  - (٨) في ب: فثبت.

يلحق أهل الكبائر من أهل الإيمان بهم في الحكم؛ بل وجب الوقف في حالهم<sup>(١)</sup>؛ كما قال أصحابنا، والله الموفق.

وقوله – عز وجل– ﴿مَآثَمُ أَفَرَمُواْ كِنَبِيَهُ﴾ قال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿مَآثَمُ﴾ أي: تعالوا<sup>(٣)</sup>. وقال بعضهم: «ها»<sup>(٤)</sup> بمعنى: هاكم؛ أي: خذوا، فأبدلت الهمزة مكان الكاف، فظاهر الآية أن المعطى له الكتاب؛ يقول هذا؛ يدعو الخلق إلى نحوه، أو يناولهم الكتاب؛ استبشارًا وحبورًا، فيبشرهم بعفو الله – تعالى – عنه ورحمته عليه.

ولكن أهل التأويل صرفوا التأويل إلى المعطي، فقالوا بأن المعطي هو الذي يقول هذا؛ فكأن الذي كتب الكتاب في الدنيا من الملك هو الذي يعطي الكتاب إلى المكتوب عليه، ويقول: ﴿هَاؤُمُ أَفَرَمُوا كِنَبِيَهُ﴾ أي: [خذوا اقرءوا]<sup>(٥)</sup> ما كتبت لكم وعليكم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنِّى ظَنَنْتُ أَنِّى مُلَتَنٍ حِسَابِيَّةٍ ﴾ فإن حملته على حقيقة الظن، فهو يخرج على ثلاثة أوجه.

أحدها: أي: إني ظننت في الدنيا أني ألاقي ﴿حِسَابِيَهَ﴾، أي: الحساب الشديد فيما سبق من سيئاتي، وأؤاخذ بها، وأجازى عليها، وظننت الساعة ألا أنجو من ذنوبي؛ لفزع هذا اليوم، فوجدت سيئاتي قد غفرت، وخطاياي كفرت عني؛ فيكون قوله منه هذا شكرًا لله – تعالى – وإظهارًا لمنته.

والثاني: أي: إني تركت في دار الدنيا إذا عرضت لي الحوادث من الزلات والهفوات، ظننت أني ألاقي الله – تعالى – بها، فأمسكت عنها، وانزجرت عن إتيانها؛ فيكون إخبارًا عن بيان سبب نيل ذلك.

والثالث: أني تفكرت في أمري؛ فظننت أن مثلي لا يترك سدى هملًا؛ فأدى ظني إلى اليقين، فآمنت وصدقت الرسل، فإنما نجوت بأول ظني وفكرتي.

ومنهم من صرف الظن إلى اليقين والعلم، فقال: معنى قوله: ﴿ظَنَنْتُ﴾ أي: أيقنت، وعلمت.

والأصل: أن كل يقين حدث في الأمور المستترة والعلوم الخفية فإنما يتولد ذلك على ظن يسبق، فيحمله ذلك الظن على النظر فيه والبحث عن حاله حتى يفضي به إلى الوقوف

- (۱) في ب: أحوالهم.
   (۲) قاله ابن زيد، أخرجه ابن جرير عنه (۳٤٧٩٩).
   (۳) زاد في ب: اقرءوا.
  - (۶) (۶.2 سي ب. ۹.4 سر دو.
     (٤) في ب: هو.
  - (٥) فى ب: خذوا اقرءوا كتابيه واقرءوا.

على ما استتر منه، ويصير الخفي له جليًّا، فيكون سبب بلوغه إلى اليقين والإحاطة الذي سبق منه؛ فجائز أن يسمى ذلك يقينًا مرة على الحقيقة وظنًّا ثانيًا على المجاز، على ما ذكرنا في قوله: ﴿وَيَعَيَّمَ أَذُنَّ وَعِيَةً﴾ [الحاقة: ١٢] أن الأذن لا تعي شيئًا، بل تسمع، ولكنه إنما يوصل إلى الوعي بالأذن، فصارت الأذن سببًا للإيصال إلى الوعي، فأضاف الوعي إليها؛ فعلى ذلك ظنونهم في الابتداء إذا بلغتهم إلى اليقين والعلم سمّوا يقينهم<sup>(١)</sup> وعلمهم ظنًّا مرة، ويقينًا ثانيًا؛ ألا [ترى]<sup>(٢)</sup> أن الله – تعالى – قال: ﴿ اَلَذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُلَقُواً رَبِّهُ ظانين، ومرة موقنين، فيما كان [طريقته البحث]<sup>(٣)</sup> وإعمال الفكر؛ ولهذا لا يجوز أن ظانين، ومرة موقنين، فيما كان [طريقته البحث]<sup>(٣)</sup> وإعمال الفكر؛ ولهذا لا يجوز أن يوصف الله – تعالى – بالإيقان في أمر من الأمور؛ لأن الأشياء له بارزة ظاهرة؛ إذ هو الموقق<sup>(٤)</sup>.

أو نقول بأن الأمور التي سبيل<sup>(٥)</sup> دركها الاجتهاد، لا يخلو شيء منها من اعتراض وساوس وخواطر فيها، فتلك الوساوس والخواطر تفضي بصاحبها إلى الظنون<sup>(١)</sup> فاستجازوا إطلاق الظن فيها؛ لما لا تخلو عنه، واستجازوا إطلاق اليقين لما غلب عليها دلالات اليقين<sup>(٧)</sup> والإحاطة؛ ألا ترى أن من تهدد بالوعيد الشديد، أو بالقتل على أن يكفر بالله – تعالى – أبيح له أن يجري كلمة الكفر على لسانه، وجعل كالموقن بإحلال العذاب من المكره، لو امتنع عن الإجابة إلى ما دعاه و[إن]<sup>(٨)</sup> لم يتيقن بأنه يفعل به لا محالة ما أوعد به؛ لأنه يجوز ألا يمكن من ذلك، ويجوز ألا يبقى إلى ذلك الوقت، ثم وسع له فعل ذلك بأكبر الرأي وغلبة الظن، وحل ذلك محل الإحاطة واليقين؛ فعلى ذلك هاهنا لما غلب دلالات اليقين والصدق، جاز إطلاق لفظة اليقين عليه، فأما الأشياء التي تدرك والله الموفق.

(١) في ب: نفسهم.
 (٢) سقط في ب.
 (٣) في ب: طريقًا للبحث.
 (٤) في ب: والله أعلم.
 (٥) في ب: سبب.
 (٦) في أ: الجنون.
 (٨) سقط في ب.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَهُوَ فِي عِيثَةِ رَّاضِيَةٍ ﴾ أي: في حياة راضية، [يقال]<sup>(١)</sup>: عاش وحيا بمعنى واحد.

وقوله – عز وجل–: ﴿رَاضِيَةِ﴾ بمعنى: مرضية معناه، أن نفسه في حياة ترضى بها؛ كقوله: ﴿مِن مَآوِ دَافِقِ﴾ [الطارق: ٦] أي: مدفوق، ومثله في الكلام كثير.

ويجوز أن يكون المراد: نفس الجنة قد رضيت بأهلها، وأظهرت رضاها بهم، كما وصفت الجحيم بالسخط والتغيظ على أهلها، فجائز مثله في الجنة رضاء واستبشارًا، أي: على معنى أن الجنة تظهر لهم من أنواع الكرامات والخيرات ما لو كان ذلك من ذي العقل يكون ذلك دليل الرضاء، كما يضاف الغرور إلى الدنيا، وهي أنها تظهر من نفسها ما لو كان ذلك ممن يملك التغرير، يكون ذلك غرورًا من نفسها.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِي جَنَكَةٍ عَالِيكَةٍ ﴾ قال بعضهم: مرتفعة، على ما يستحب في الدنيا من الجنان في ربوة من الأرض مرتفعة.

وقال بعضهم: الجنة: اسم لروضة ذات أشجار؛ فكأنه يصف أشجارها بالارتفاع والطول والمنظر، وذلك أشهى إلى أربابها، وهذا كما قال: ﴿قُطُوفُهَا دَانِيَّةٌ ﴾ من غير ذكر الأشجار؛ لأن ذكر الجنة اقتضى ذكر الأشجار.

والثالث: يكون معنى العالية، أي: عظيمة القدر والخطر مرتفعة، وقد يوصف الشيء الرفيع بالعلو، والله أعلم.

ثم قوله – تعالى –: ﴿قُطُوفُهَا دَانِيَٰةٌ ﴾ أي: في القطوف متدانية من أهلها لمن يريد قطفها، وبعيدة لمن لا يريد قطفها.

وقيل: ﴿دَانِيَةٌ ﴾ ينالها القاعد كما ينالها القائم.

وقيل<sup>(٢)</sup>: ثمارها دانية، أي: لا يرد أيديهم منها بعد ولا شوك.

وقوله – عز وجل– ﴿كُلُوا وَٱشَرَبُوا هَنِيَّنَا بِمَآ ٱسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَّارِ لَلْخَالِيَةِ﴾ تأويله أن يقال لهم: ﴿كُلُوا وَٱشْرُبُوا هَنِيَّنَا بِمَآ ٱسْلَفْتُمْ فِ ٱلْأَيَارِ لَلْخَالِيَةِ﴾ إنما جعلتم أيامكم الخالية سلفًا في أيام الآخرة، وسلف الرجل لآخر هو أن يعطيه قرضًا؛ ليأخذ مثله وقت الحاجة إليه، أو يسلم الرجل رأس ماله في الأشياء التي يأمل منها الربح، فكأنه بما يشري نفسه يجعلها سلفًا ورأس مال، ليأخذ ربح ما باع في الآخرة، فذلك هو الإسلاف<sup>(٣)</sup>.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) قاله البراء أخرجه ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٠) وهو قول قتادة أيضًا.
  - (٣) في ب: للإسلاف.

سورة الحاقة الآيات: ٢٥ – ٣٧

أو يجعل عمله للآخرة<sup>(١)</sup> رأس ماله، وما رزق من الأموال ينفقها في سبيل الله، ويجعل ذلك رأس ماله.

وذكر عن وكيع أنه قال: بلغنا أن [المراد] الذين أسلفوا الصوم<sup>(٢)</sup>؛ أي: أنهم صاموا في الدنيا وتركوا الطعام والشراب، فأثابهم الله في الآخرة فقال: ﴿ كُلُوا وَأَشَرَبُوا هَنِيَّنَا». قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوقَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَتَتَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيَهُ (٢) وَلَرَ أَدَرِ مَا حِسَابِيهُ (٢) يَنَيَّنَا». كَانَتِ القَاضِيَةَ (٢) مَنَ أُوقَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَتَتَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيهُ (٢) وَلَرَ أَدَرِ مَا حِسَابِيهُ (٢) كَانَتِ القَاضِية (٢) مَنْ أُوقَ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَتَتَنِي لَرَ أُوتَ كِنَبِيهُ (٢) وَلَرَ أَدَرِ مَا حِسَابِهُ (٢) كَانَتِ القَاضِيَة (٢) مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيهُ (٢) هَلَكَ عَنِي سُلطَنِيهُ (٢) خُدُوهُ فَفُلُوهُ (٢) ثُرَ الج كُونُ في سِلِسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ (٢) إِنَّهُ كَانَ لَا يَؤْمِنُ بَاسَةِ الْعَلَمُ أُمَّ فَنُونُ اللهُ عَنْ مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيهُ (٢) هَنَكُوهُ (٢) إِنَّهُ كَانَهُ عَنْهُوهُ (٢) ثُمَ أَغْنَ مُوا عَلَمُ مُؤَا وَاللَّعَامِ اللهُ عَنْ عَلَيْهُ عَلَى مَا لَعُونُ عَلَيْ عَلَهُ عَلَهُ اللهُ فَاللَّذِي اللهُ عَلَمُ أَعْنَ عَنْ عَنْ عَلَمُ مَا مُوقولُه (٢) فَلَنَعْمَونُ ذِرَاعًا فَاسَلُكُوهُ (٢) إِنَّهُ كَانَ لَا يَقْوَى بَاتَقِ الْعَلِيهِ (٢) وَلَا يَعْفَلُهُ إِنَّهُ عَلَى طَعَلَمُ عَلَي وَعَنُونُ وَلَيَتَ الْعَامِ وَلَكُنُهُ إِنَّى وَلَا يَعْفَلُوهُ السِتَكِنِ (٢) فَلَيْتَنَا مَنْ أَنَتَ اللَّذِي عَنْ مَنْ أَوْقَ كَنَبُهُ بِيمَالِهِ فَيْعَوْلُ يَنْتَنِي لَرُ أَوتَ كَنَبِيهُ وَالإيتاء وقوله – عز وجل– : ﴿وَالَمَا مَنْ أُوقَ كَنَبُهُ بِشِمَالِهِ فَيَعُولُ عَنْتَنِي لَنَ أُوتَ كَنَبِيهُ والإِيتاء والمَا أحد أعلام الشقاء، فتمنى ألا يؤتى بما فيه علم شقائه.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَلَمَ أَدَرِ مَا حِسَابِيَةً ﴾ يقول هذا في الوقت الذي قرأ ورأى فيه خلاف ما كان يظن في الدنيا ويحسب؛ لأنه كان يحسب أنه في الدنيا أحسن صنعًا من الذين آمنوا، وأقرب منزلة إلى الله – تعالى – كما قال : ﴿وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَهُمُ يُحْسِنُونَ صُنْعًا﴾ [الكهف: ١٠٤] فظهر [له بقراءته]<sup>(٣)</sup> الكتاب أنه لم يكن على ما حسب؛ بل قد أساء صنيعه؛ فود عند ذلك ألا يعرف ما حسابه؛ لئلا تظهر مساوئه.

ويحتمل أنه يتمنى أنه ترك ميتًا ولم يُحي حتى كان لا يرى الحساب ولا يعرفه. وقوله – عز وجل–: ﴿يَلَيَتَهَا كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ ﴾ أي: ياليت الميتة الأولى ﴿كَانَتِ ٱلْقَاضِيَةَ﴾، أي: يا ليت الميتة الأولى كانت دائمة علي.

وقال بعض أهل التأويل: يا ليت النفخة الآخرة كانت تقضي بالموت والهلاك، لم تكن محيية باعثة، والله أعلم.

وقال قتادة: تمنّوا الموت، ولم يكن شيء في الدنيا أكره إليهم منه<sup>(٤)</sup>، ثم الموت عليهم مقضي، وليس بقاضٍ، فحقه أن يقول: يا ليتها [كانت مقضية]<sup>(٥)</sup>؛ ولكن هذه

- (١) في ب: في الآخرة.
- (٢) أخرجه ابن المنذر وابن عدي في الكامل، والبيهقي في الشعب عن عبد الله بن رفيع، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١١).
  - (٣) فِي ب: لهم بقراءتهم.
  - (٤) أخرجه ابن جرير (٣٤٨٦٠) وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١١).
    - هي ب: كانت القاضية، أي: مقضية.

اللفظة [يذكرها الناس في كل مكروه]<sup>(١)</sup> من الأمور؛ ألا ترى أن الناس يدعون الله – تعالى – بأن يصرف عنهم قضاء السوء، وليس بقضاء الله؛ بل هو مقضيهِ؛ فخرج القول على ما تعارفوا، وهذا كما يقال: (الصلاة أمر الله)، وليست هي بأمره، ولكن تأويله: أنها بأمره ما تقام، فسمي أيضًا قضاء الله، وهو في الحقيقة مقضيه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا أَغْنَى عَنِّى مَالِيَهُ ﴾ فالأصل أن الكفرة كانوا يفتخرون بكثرة أموالهم، فيقولون: ﴿غَنُ أَكْنَ أَمُوَلًا وَأَوَلِنَدَا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ﴾ [سبأ: ٣٥] فيزعمون أن الله–تعالى – بما آتاهم من الأموال يدفعون عن أنفسهم العذاب بأموالهم إن حل بهم، فيتبين لهم في ذلك الوقت أنها لا تغني عنهم شيئًا، فيقول كل واحد منهم: ﴿مَا أَغْنَى عَنِي مَالِيَهُ ﴾.

وقوله – تعالى– : ﴿ هَلَكَ عَنِّى سُلَطَنِيَةَ ﴾ ذكر عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال : كل سلطان في القرآن فهو حجة ، فالأصل : أن الكافر كان يحتج في الدنيا لنفسه بحجج باطلة ، فمرة يقول : ﴿ مَا أَنتَ إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُنَا﴾ [الشورى : ١٥٤]، ويقول مرة : ﴿مَا هَذَا إِلَّا أَسَطِيرُ الأَوَّلِينَ ﴾ [الأحقاف : ١٧]، ومرة يقول : هذا سحر ، ومرة يقول : هو مجنون ، وغير ذلك ، فيعبر بقوله : ﴿ هَلَكَ عَنِّى سُلْطَنِيَةً ﴾ أي : هلكت تلك الحجج التي [كنا]<sup>(٢)</sup> نتشبث بها ، واضمحلت ، وظننا أنها حجج .

ومنهم من يقول: السلطان: هو القدر والشرف؛ أي: ذهب ذلك كله.

وقيل: أي: هلك عني<sup>(٣)</sup> تكتري وسلطاني على الأنبياء – عليهم السلام – في الدنيا وترك الاكتراث إليهم.

وجائز أن يكون أراد به: أن السلطان الذي كان لي على نفسي في الدنيا قد انقطع؛ لأنه كان يملك استعمالها في مرضات الله – تعالى – فيقول: قد انقطع ذلك السلطان؛ لأني لا أملك استعمالها فيما أستوجب به مرضاة الله؛ لأنه يسلم فلا يقبل منه إسلامه<sup>(٤)</sup>.

ثم يجوز أن تكون الهاءات في هذه الخطابات<sup>(ه)</sup> على معنى الإشارات<sup>(٦)</sup> إلى الأنفس، أو على تأكيد الأمر والمبالغة: كالنسابة<sup>(٧)</sup>، أو كأنهم ينادون أنفسهم بذلك، وقد تدخل الهاء في النداء؛ كقوله يا ربّاه، ويا سيّداه.

- (١) في ب: تذكر ويراد بها المكروه.
   (٢) سقط في ب.
   (٣) زاد في ب: سلطانيه، أي:
   (٤) في ب: للإسلام.
   (٥) في أ: الخطيئات.
  - (٦) في ب: الإشارة.
    - (٧) في أ: كالمتشابه.

وجائز أن يكون الوقف وإجمام الكلام، وأهل النحو يسمّونه: هاء الاستراحة. وقوله – عز وجل– هُنُدُوهُ فَنُنُوُهُ، وقال في موضع آخر هُخُدُوهُ فَأَعَتِلُوهُ [الدخان: ٤٧] وهو السوق على العنف، وقال في موضع آخر: ﴿وَنَسُوفُ ٱلْمُجْمِعِينَ إِلَى جَهَنَمَ وِرْدَا﴾ [مريم: ٨٦]، فكأنهم – والله أعلم – يغلون، وبدأ بالأمر بالإغلال؛ لأن الناس في الدنيا يجتهدون كل الجهد في منع العذاب بأيديهم، فأخبر أن أيديهم تغل في الآخرة؛ فلا يتهيأ لهم دفع ما يحل بهم من العذاب؛ فيكون ذلك أشد في العذاب عليهم، ويكون حالهم كما قال الله – تعالى –: ﴿أَفَمَن يَنَقِي بِوَجْهِهِ، شُوَءَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيَمَةَ [الزمر: ٢٤] فتغل يداه؛ كي يتقي النار بوجهه، ثم يدخلون<sup>(١)</sup> في السلاسل فيجرون ويسحبون ويساقون على وجوههم على اختلاف أحوال القيامة.

وقوله – عز وجل-: ﴿ ثُرَّ الْمَحِيمَ صَلُوْهُ﴾ أي: أدخلوه، يقال: لحم<sup>(٢)</sup> مصلي: أي مشوي؛ فجائز أن يؤمر بأن يشوى في الجحيم.

وقوله: ﴿ نُمَرَ فِي سِلَسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا فَآسَلُكُوهُ ﴾ فذكر أولًا: أنهم يغلون، ثم يصلون الجحيم، ثم يسلسلون إذ ذاك، وحق مثله أن يسلسل، ثم يمد إلى الجهنم، ولكنّه يشبه أن يكونوا أولًا يحشرون، ثم يساقون إلى نار جهنم بقوله: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً إِلَى جَهَنَمَ زُمَرًاً ﴾ [الزمر: ٧١] وإذا وردوها هموا أن يفروا منها، فيسلسلون إذ ذاك، ويسحبون في النار حينئذ؛ فلا يتهيأ لهم الهرب.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُمْ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ ففيه بيان السبب الذي لأجله استوجبوا هذا العقاب، وهو أنهم كانوا لا يؤمنون بالله العظيم.

ثم قوله: ﴿لَا يُؤْيِنُ بِأَنَّيَهُ جائز أن يكون لا يؤمن [بوحدانية الله]<sup>(٣)</sup>، أو لا يؤمن بإرسال الرسل، أو كان لا يؤمن بالبعث، وإلا فهم يؤمنون بالله، ولكن من لم [يكن مؤمنًا]<sup>(٤)</sup> بالرسل والبعث فهو غير مؤمن في الحقيقة؛ لأن الإله الحق هو الذي أرسل الرسل، ويقدر على البعث، والكافر لا يثبت له قدرة البعث، ولا يراه أرسل الرسل، فصار لا يؤمن بالله العظيم في الحقيقة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَحْضُ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾، إخبار أنه كان لا يؤمن بالبعث؛ لأن الناس ليسوا يطلبون من [المساكين الجزاء]<sup>(٥)</sup> لما يطعمونهم، وإنما يطعمونهم لوجه الله

- (۱) في ب: يدخل.
- (٢) في ب: حمل.
- (٣) في ب: بوحدانيته.
  - (٤) في ب: يؤمن.
    - (٥) في ب: الناس.

تعالى، ورجاء الثواب في الآخرة، والكافر غير مؤمن بالجزاء؛ ليحمله ذلك على الإطعام، وليس هو بكسب يرغب فيه من مكاسب الدنيا؛ فكأنه يقول: إن الذي أفضى به إلى النار تركه الإيمان بالله – تعالى – أو بالبعث.

ويجوز أن يكون قوله: ﴿وَلَا يَحُفُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسَكِينِ ﴾ إثبات السخرية من الذي ترك الحض على أهله بالإطعام؛ كقوله: ﴿أَنْظَعِمُ مَن لَّوْ يَنَآهُ أَلْفَحَمُهُۥ﴾ [يس: ٤٧] يقول: كيف أطعمه ومن بيده خزائن السموات والأرض لا يطعمه؟! فلو كان أهلًا للإطعام لكان الأولى من يطعمه هو الله تعالى.

وقوله – يمز وجل–: ﴿فَلَيْسَ لَهُ ٱلْيَوْمَ هَنُهُنَا حَمِيمٌ ﴾ أي: قريب يرجو منه، وهو كقوله: ﴿فَلَاَ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِذٍ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠١] فليس له قريب يرجوه، أو ينفعه ذلك الحميم، وقد كان له في الدنيا حميم ينتفع به ويرجو منه.

وقوله: ﴿وَلَا طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِبِنِ ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿لَيْسَ لَهُمُ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ﴾ [الغاشية: ٦]، وقال في موضع آخر: ﴿ثُمَّ إِنَّكُمُ أَيَّهَا ٱلضَّآلُونَ ٱلْمُكَذِبُونَ . لَأَكِلُونَ مِن شَجَر تِن زَقُوم . فَالِتُونَ مِنْهَا ٱلْبُطُونَ﴾ [الواقعة: ٥١ – ٥٣] والزقوم غير الضريع؛ فهذا – والله أعلم – يدل أن في جهنم دركات، فأهل دركة منها لا يجدون غير الغسلين، وأهل دركة منها [يجدون غير ذلك، وأهل دركة منها]<sup>(١)</sup> طعامهم الزقوم، ليس لهم غيره، وإلا لو لم يحمل الأمر على هذا، أوجب ما ذكرناه [اختلافًا، فيخرج أن يكون من عند الله بقوله: ﴿وَلَوَ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ أَخْتِلَنَفًا صَحْيَيْكَ﴾ [النساء: ٨٢]

ثم يجوز أن يكون قدر لأهل كل دركة ما توجبه الحكمة أن يكون ذلك طعامهم؛ فعلى ما كانوا يفتخرون في هذه الدنيا بالأطعمة على من دونهم، ويهينون من لم يكن عنده ذلك الطعام، جعل الله – تعالى – لهم من ذلك الوجه طعامًا في الجحيم يهانون به.

وقال الحسن: إن القرآن كله كسورة واحدة، والسورة كأنها آية واحدة، فكأنه جمع بين هذه الأشياء كلها في آية واحدة فقال: ﴿وَلَا طَعَمُ إِلَّا مِنْ غِنْـلِينِ ﴾، ﴿لَتَسَ لَهُمْ طَعَاًمُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ﴾ [الغاشية: ٦]، و ﴿مِن زَقُومٍ﴾ [الواقعة: ٥٢]، وإذا حمل على ما ذكر ارتفع توهم التناقض، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَّا مِنْ غِسْلِبِنِ﴾ فجائز أن يكون هذا اسمًا لشيء من الأشياء التي يعذب بها أهل النار، لم يطلع الله – تعالى – الخلق على علم<sup>(٣)</sup> ذلك ومعرفته في الدنيا،

- (١) سقط في أ.
- (٢) بدل ما بين المعقوفين في ب: اختلافًا كثيرًا.
  - (٣) في ٻ: مثل.

وقد ذكر أسامي في الآخرة ليس للخلق بمعرفتها عهد؛ ألا ترى أن الزقوم ليس باسم لشيء يستقبح ويستفظع في الدنيا، ثم جعله الله – تعالى – اسمًا للشيء المستبشع الكريه في الآخرة، وقال ﴿عَيَّنَا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلَا﴾ [الإنسان: ١٨]، والسلسبيل غير معروف فيما بين أهل اللسان.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: الغسلين: ما يسيل من جلود أهل النار إذا عذبوا، وذلك هو الصديد والقيح.

وجائز أن يكون إذا اشتد حرهم استغاثوا إلى الله - تعالى - وطلبوا منه ما يرجون أن يرفع عنهم الحر، فيصب عليهم ما يزيد في عذابهم؛ فيسمى ما يزول عنهم: غسلينا، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿لَا يَأْكُلُهُ إِلَا ٱلْخَطِئُونَ ﴾، فهم الذين قال: ﴿إِنَّمُ كَانَ لَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ الْمَظِيرِ . وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿في سِلَسِلَةِ ذَرْعُهَا سَبَعُونَ ذِرَاعًا ﴾ لا يجوز أن تكون السلسلة تفضل عن أبدانهم فتأخذ فضل مكان من جهنم؛ لأنه – تعالى – وعد أن يملأ جهنم من الجنة والناس أجمعين، ولو كانت تلك السلسلة آخذة فضل مكان، لكان لا يقع الامتلاء بالجنة والناس أجمعين فقط، فيؤدي إلى خلف الوعد، والله – عز وجل- لا يخلف الميعاد، ولكن إن كانت تلك السلسلة أطول من أبدانهم فهي تدار على أهلها؛ ليقع لهم بها فضل تضييق وغم، فأمّا أن تفضل عن أبدانهم فلا يحتمل.

وذكر عن عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - أنه قال: «حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا؛ فإنه أهون - أو قال: أيسر - عليكم، وزنوا أنفسكم قبل أن توزنوا، وتجهزوا للعرض الأكبر يوم القيامة؛ ﴿يَوْمَبِذِ نُعْرَضُونَ لَا تَخْفَىٰ مِنكُمْ خَافِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٨]»<sup>(٢)</sup>.

وعن الحسن أنه قال: «إن المؤمن قوام نفسه، يحاسب نفسه لله – تعالى – وإنما خف الحساب يوم القيامة على قوم حاسبوا أنفسهم في الدنيا، وإنما شق الحساب يوم القيامة على قوم أخذوا هذا الأمر من غير محاسبة؛ لأن المؤمن يفجؤه الشيء فيقول: والله إني لأستهينك وإنك لمن حاجتي، ولكن والله ما لي من صلة إليك، هيهات حيل بيني وبينك، ويفرط منه الشيء؛ فيرجع إلى نفسه، فيقول: ما أردت هذا، ما لي ولهذا، والله ما أعذر، والله لا أعود لهذا إن شاء الله – تعالى – إن المؤمنين قوم أوثقهم<sup>(٣)</sup> العذاب،

- قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٤٨٢٥، ٣٤٨٢٦)، من طريقين عنه، وله طرق أخرى ذكرها السيوطي في الدر المنثور (٤١٢/٦).
  - (٢) أخرجه ابن المبارك، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٠).
    - (٣) في ب: أوبقهم.

وحال بينهم وبين هلكتهم، إن المؤمن أسِير في الدنيا يسعى في فكاك نفسه، لا يأمن شيئًا حتى يلقى الله يعلم أنه مأخوذ عليه في سمعه وبصره ولسانه وجوارحه كلها.

فمحاسبة النفس: أن ينظر في كل فعل يريد أن يقدم عليه إلى عاقبته، فإن كان رشدًا أمضاه وأنفذه، وإن كان غيًّا انتهى عنه، كما قال [النبي]<sup>(١)</sup> – عليه السلام –: «إذا أردت أمرًا فدبّر عاقبته، فإن كان رشدًا فأمضه، وإن كان غيًّا فانته عنه».

وقال في خبر آخر: «إن المؤمن وقّاف وزان»، ووزنه: ما ذكر في الخبر الأول من النظر في العواقب، فإذا نظر في العاقبة، ورأى الرشد في إنفاذه، فقد وزنه، وإذا رأى خلاف الرشد، انتهى عنه، ولم يقدم عليه، فذلك وقفه، فهذا الذي ذكرنا محاسبة<sup>(٢)</sup> المرء نفسه فيما يروم من الأمور.

ومحاسبة نفسه في الأفعال التي ارتكبها وأمضاها أن ينظر: فإن كان ارتكب محرمًا، تاب عنه، واستغفر لله – تعالى – لعله بفضله يمن عليه بالمغفرة، وإن كان ذلك فعلًا مرضيًا حمد الله – تعالى – وسأله التوفيق بمثله؛ فهذه هي [محاسبة العبد لنفسه فيما ارتكب]<sup>(٣)</sup> من الأفعال.

قوله تعالى: ﴿فَلَا أُنْسِمُ بِمَا تُبْصِرُونَ ﴾ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ ﴾ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴾ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا نَدَكَرُونَ ﴾ نَتَنِيلُ مِن رَّتِ الْفَلَمِينَ ﴾ وَلَا نَقَوْلُ عَلَيَنَا بَمَصَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ ﴾ مَمَ لَقَطَعُنَا مِنْهُ الْوَنِينَ ﴾ فَمَا مِنكُر مِن رَ وَإِنَّهُ لَنَذِيرُهُ لِلْمُنَقِينَ ﴾ وَإِنَا لَتَعْلَدُ أَنَ مِنكُم مُكَذِينَ ﴾ وَإِنَّهُ لَعَمَنَا مِنهُ أَلَوَنِينَ ﴾ وَإِنَّهُ لَعَمَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ مَنْ أَعْذَى اللَّهُ الْعَلَينَ ﴾ وَإِنَّا مَعَنَا مَا اللَّعَلَينَ ﴾ وَلَنَهُ مُوَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعْنَا مَعْنَا مِنكُونَ ﴾ وَاللَّعَلَينَ إِنْتُولُونَ ﴾ وَاللَّعَانَ وَاللَهُ وَلَعَنْ عَلَينَا مَعْنَا مِنْهُ الْعَلَينَ ﴾ وَلَا عَلَينَ وَإِنَّهُ لَنَكَرُوهُ لَلْمُنَقِينِ ﴾ وَإِنَّهُ لَعَنْهُ إِنَا لَعَنْهُ أَنَّهُ مَنْهُ مُنَاعَانُهُ لَعَنْهُ وَا

وقوله – عز وجل– : ﴿فَلَا أَقْيَمُ بِمَا لَبْصِرُونَ . وَمَا لَا لَبْصِرُونَ ﴾ : قد وصفنا أن تأويل قوله : ﴿فَلَاَ أُقْسِــمُ﴾ أي : فلا أقسم بما تبصرون من خلق السموات والأرضين وأنفسكم، وما لا تبصرون في أنفسكم من الأسماع، والأبصار، والقلوب، والعقول.

أو ما تبصرون من الخلائق ممن حضركم، وما لا تبصرون من الخلائق ممن غاب عنكم، فيكون القسم بما نبصر وما لا نبصر قسم بالخلائق أجمع؛ لأن جملة الخلائق على هذين الوجهين، فصنف منهم يرى، وصنف لا يرى، وقد ذكرنا أن القسم من الله – عز وجل– لتأكيد ما يقصد إليه مما يعرف بالتدبّر والتأمل.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: محاسنة.
- (٣) في ب: محاسبة النفس فيما ارتكب العبد.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيرٍ ﴾ أي: الذي تسمعونه منه تسمعون من رسول كريم، ثم ذكر - هاهنا - أنه قول رسول كريم، وقال في موضع آخر: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارَكَ فَأَحِرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ [التوبة: ٦] فذكر - هاهنا-: كلام الله، وذكر في الآية [الأولى]<sup>(١)</sup>: أنه قول رسول كريم، فأما ما أضيف إلى الرسول فهو من حيث بلوغنا إليه من جهة الرسول، لا بأمر غيره وصلنا إليه، وأضيف إلى الله - تعالى -لأن مجيئه وبدأه من عنده، وأضيف إلى الرسول؛ لأن ظهوره في حقنا كان به، وهذا كما أضيف ما وعاه القلب إلى الأذن بقوله: ﴿وَتَعَيَّمَ آذُنٌ وَعِيَةٌ ﴾ [الحاقة: ١٢]؛ لأنه إنما يوصل إلى الوعي بالأذن؛ فعلى ذلك أضيف القول إلى الرسول من حيث كان سماع الخلق من

ثم الأصل أن [الكلام والقول]<sup>(٢)</sup> لا يسمعان، وإنما المسموع منهما الصوت الذي يعرف الكلام والقول به، ويدل عليه، لا أن يكون كلامه في الحقيقة صوته، فينسب أيضًا هذا القرآن إلى كلام الله – تعالى – لما يدل على كلامه، لا أن يكون المسموع – في الحقيقة – هو كلامه [وجائز أن يكون تأويل قوله: ﴿إِنَّهُ لَقَوَّلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾، أي: إن الذي سمعتموه]<sup>(٣)</sup> من النبي ﷺ أتاكم به لقول تلقاه من عند الله الرسولُ الكريم، فيذكرهم هذا ليؤمنهم من تخليط يقع فيه من الشياطين وغيرهم من الأعداء.

ثم جائز أن يكون الرسول الكريم هو جبريل – عليه السلام – كما قال – تعالى – في سورة: (إذا الشمس كورت): ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِهِ . ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرَشِ مَكِينٍ﴾ [التكوير: ١٩، ٢٠].

ويحتمل أن يكون الرسول الكريم هو محمدًا ﷺ، والأشبه أن يكون هو المراد؛ لأنهم كانوا ينكرون رسالته، ولم يكونوا يقولون في جبريل – عليه السلام – شيئًا.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ فَلِيلًا مَا نُؤْمِنُونَ . وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنٍ قَلِيلًا مَا نَدَكُرُونَ ﴾ أي : إن هذا القرآن لقول رسول كريم، ليس بقول شاعر، ولا بقول كاهن.

ثم قوله: ﴿قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ﴾ ﴿قَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ﴾ يحتمل أن يكون تأويله: فبقليل ما تؤمنون، وبقليل ما تذكرون مما جاءكم به الرسول، فالقليل الذي آمنوا به وتذكروا فيه هو الذي كان راجعًا إلى منافعهم، فأما الذي كان عليهم فهم لم يؤمنوا به ولا تذكروا فيه، وإذا كان تأويله ما ذكرنا، فانتصاب القليل؛ لانتزاع حرف الخافض، وفي الحقيقة انتصابه

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: القول والكلام.
  - (٣) سقط في أ.

[لكونه]() مصدرًا، وهو المفعول المطلق.

وجائز أن يكون أضاف القليل إلى قول: الكاهن والساحر، وتأويله: أن الأمور لو كانت<sup>(٢)</sup> على ما تزعمون بأنه قول كاهن و[قول]<sup>(٣)</sup> ساحر، فما بالكم لا تصدقون بالقليل منه، وقد تعلمون أن الساحر وإن كان الغالب عليه الكذب فيما يأتي، فقد يصدق في القليل منه، وكذلك الكاهن، فما لكم لا تصدقون بالقليل منه، وأنتم تعلمون أنه صادق، فإن كان على هذا فهو في موضع إيجاب الحق عليهم أن يصدقوه.

وإن كان على التأويل الأول، ففيه إضمار أنهم لا يؤمنون إلا بالقليل منه، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿ تَنزِيلٌ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ﴾، فالتنزيل في الحقيقة لا يحتمل أن يسمع؛ لأنه إخبار عن فعله، وإنما الذي يسمع منه هو المنزل على رسول الله ﷺ، ثم أضاف إلى نفسه التنزيل؛ ليعلم أن هذه الأخبار، وهي قوله: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمِ وقوله – عز وجل–: ﴿ تَنزِيلُ خرجت<sup>(٤)</sup> على المجاز، ليس على التحقيق؛ لأن التنزيل هو إنزاله، فسمي: تنزيلًا؛ لأنه هو الذي كلفه الإنزال، لا أن يكون هو الذي تولى الإنزال، وإن كان هو خالقه.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَلَوْ نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾، فهذا عطف على ما تقدم من قوله : ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ . وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَاعِرٍ ﴾، وعليه وقوع القسم، وهو موضعه؛ فكأنه يقول : إن الذي تلقاه من عند رسول كريم، وما هو بقول تلقاه من كاهن أو ساحر، ولا بقول تقوله علينا، ولو تقول، لأخذنا منه باليمين.

ويحتمل وجهًا آخر، وهو أن الذي يسمعون منه رسول كريم، وليس بشاعر، ولا كاهن، ولا متقول؛ لأنهم كانوا مرة ينسبونه إلى الكهانة، ومرة إلى السحر، ومرة أنه تقوله على الله، ولو تقول ﴿لَأَخَذَنَا مِنَهُ بِٱلْمَوِينِ ﴾ يبين أن عذاب الله بأخص عباده أسرع وقوعًا إذا هم خالفوا، وزلوا – منه بأعدائه؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى – : ﴿لَأَخَذَنَا مِنَهُ بِٱلْمَوِينِ ﴾ فبين أنّه لو وجد منه شيء مما قالوا فيه، لأخذه على المكان؛ ألا ترى إلى آدم – عليه السلام – وما حل به عندما ابتلي بالزلة والخلاف، وكذلك يونس – عليه السلام – وما عوتب على أثر الزلة؛ وهذا لأن عذاب الأولياء يخرج مخرج التنبيه، والتذكير، والاستدعاء إلى ما كانوا عليه من الطاعة، والانقياد قبل ارتكابهم الزلة، ولا كذلك عذاب الأعداء، فأخر عذابهم إلى اليوم الذي يدوم عليهم فيه العذاب.

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: کان.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: خرج.

وفيه وجه آخر : وهو أن الذي سمعتم منه لو كان سحرًا أو شعرًا أو كهانة أو تقوله، لكان لا يمهله الله – تعالى – بل يؤاخذه على المكان من غير أن حجزوا، كما قال : ﴿فَمَا مِنكُر مِّن أَمَدٍ عَنْهُ حَجِزِينَ ﴾، فإمهاله دل على أن الأمر ليس كما قالوا، بل هو تنزيل من رب العالمين . وقوله – عز وجل- : ﴿لَأَخَذَنَا مِنْهُ بَأَلْيَمِينِ ﴾ فأخذ الله – تعالى- : عذابه وعقوبته ؛ كقوله – تعالى- : ﴿فَأَخَذَنَهُم بِأَلْمَاسَةٍ وَٱلضَّرَّةِ﴾ [الأنعام : ٢٢]، وقوله – عز وجل-﴿فَأَخَذَنَهُم بَعْنَهُ﴾ [الأعراف : ٩٥].

وقوله: ﴿بِٱلْمِينِ﴾ أي: بالقوة؛ أي: لا يعجزنا عنه شيء، ولا يفوتنا عذابه؛ كقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا لَهُم بِمُعْجِزِينَ﴾ [الزمر: ٥١]، و[هو]<sup>(١)</sup> كقوله – تعالى–: ﴿وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوَقِينَ﴾ [الواقعة: ٦٠]، أي: لا يعجزنا ما عنده من الشرف والقوة من أن نؤاخذه، وننزل عليه النقمة.

وجائز أن يكون اليمين صلة القول، لا على تحقيق اليد، فذكر اليمين؛ لأن التأديب في الشاهد والأخذ يقع بها، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ﴾ [الحج: ١٠]، فأضاف<sup>(٢)</sup> التقديم إلى اليد، لا على تحقيق اليد؛ إذ يجوز ألا يكون ليديه بما قدم صنع، لكن لما كان التقديم في الشاهد يقع بالأيدي، فذكرت اليدان على ذلك، لا على تحقيق الفعل بهما، فكذلك يجوز أن تكون اليمين ذكرت؛ لما بها يقع الأخذ والتأديب في الشاهد، وإن لم يكن هناك يمين، والله أعلم.

واليمين: القوة، وستميت اليمين: يمينًا؛ لأن قدرة الرجل تكون فيها، وسمي ملك الرقاب: ملك يمين؛ لأن ملك اليمين يكتسب بالقهر والغلبة، وإنما يصل المرء إلى القهر والغلبة بالقوة؛ فسمي: ملك يمين لهذا، لا أن يراد بذكر اليمين تحقيق اليمين؛ إذ اليد لا تملك شيئًا<sup>(٣)</sup> حتى يضاف إليها، فكذلك فيما أضيف من اليمين إلى الله – تعالى – فالمراد منه القوة.

وقوله – عز وجل– ﴿ثُمَّ لَفَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴾ قيل<sup>(ئ)</sup>: الوتين: عرق في القلب. وقيل<sup>(،)</sup>: حبل في القلب.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: وأضاف.
  - (٣) في ب: سببًا.
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٤٨٣٩، ٣٤٨٣٩)، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤١٣).
- ٥) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٤٨٣٩) والفريابي وسعيد بن منصور وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٣) وهو قول مجاهد وقتادة أيضًا.

وقيل<sup>(١)</sup>: هو العرق الذي إذا قطع مات صاحبه، وهو عرق متصل بالظهر، فكأنه قال: نعذبه عذابًا لا بقاء له مع ذلك العذاب، وهذا من أعظم آيات الرسالة في أنهم متى زلوا أخذوا على المكان، ويكون فيه أمان الخلق<sup>(٢)</sup> عن إحداث التغيير والتبديل من الرسل؛ لأنهم لو غيروا لعذبوا.

ثم قوله – عز وجل- : ﴿مِنْهُ بِٱلْيَمِينِ﴾ فجائز أن يكون قوله : ﴿مِنْهُ﴾ زيادة في الكلام، وحقه الإسقاط، ويكون معناه: لأخذناه باليمين.

وجائز أن يكون معناه: لأخذنا من تقوله وسحره وكهانته باليمين، فإن كان على هذا فحقه الإثبات، وليس بصلة زائدة.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَمَا مِنكُم مِنْ أَمَدٍ عَنَّهُ حَجِزِينَ ﴾، ففي هذا يأس منه لأولئك الكفرة؛ لأنهم كانوا يطمعون<sup>(٣)</sup> من رسول الله ﷺ اتباعهم وموافقتهم على ملتهم؛ فأخبر أنه لو أجابهم لقطع منه وتينه، وأخذه أخذًا لا يملكون منع ذلك عنه، ولا دفعه، ولم يكن أحد ينصره عند ذلك أو يحجزه عنا، وهو كقوله - تعالى - ﴿وَإِن كَادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَذِيَ وَوَعَيْنَا إِلَيْكَ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿إِذَا لَأَذَقْنَكَ ضِعَفَ ٱلْحَيَوْةِ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَجَدُ لَكَ عَبَّنَا نَصِيرًا﴾ [الإسراء: ٣٣ - ٧٥].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِنَّهُ لَنَذَكِرُةٌ لِلْمُنَقِينَ ﴾، فالمتقون: الموتحدون، فسمّاهم مرة: متقين، ومرة: صابرين شاكرين؛ كقوله – عز وجل– ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَـٰتٍ لِـكُلِّ صَــبَّارِ شَكُورِ ﴾ [إبراهيم: ٥] وهو تذكرة؛ لأنه يذكرهم الوعد والوعيد، وما يتقى وما يؤتى، وغير ذلك<sup>(٤)</sup>، فهو تذكرة، يعني: القرآن.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِنَّا لَتَعْلَمُ أَنَّ مِنكُم مُكَذِّبِينَ ﴾ أي: بآياتي ورسلي، ثم نمهلكم، فهو صلة قوله: ﴿وَلَوَ نَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ فبين أنه مع كذبهم بآياته ورسله يمهلهم، ولا يعجل عليهم بالعقوبة، ولو وجد التقول<sup>(٥)</sup> من الرسول، لكان يستأصله، ويقطع وتينه، فهو على ما ذكرنا: أن عذابه على خواص عباده أسرع وقوعًا إذا خالفوا منه بأعدائه.

فهو على له درو، ٢٠ في علمانة على عواص عباد، السرع وتوع إذا معاطوا مله باعداد. وجائز أن يكون قوله: ﴿وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُمُ تُكَذِّبِينَ ﴾ هم المنافقون؛ لأنهم كانوا يظهرون الموافقة لرسول الله ﷺ بألسنتهم، ويخالفونه ويكذبونه بقلوبهم؛ فيكون هذا التأويل

- قاله الضحاك بنحوه، أخرجه ابن جرير عنه (٣٤٨٤٢).
  - (٢) في ب: الخالق.
    - (٣) في أ: يعلمون.
  - ٤) زاد في ب: فهو تذكرة؛ لأنه يذكرهم الوعد والوعيد.
    - (٥) في أ: المنقول.

راجعًا إلى أهل النفاق، والتأويل الأول إلى أهل الكفر الذين أظهروا التكذيب.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَإِنَّهُ لَحَمْرَةُ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ ﴾، أي: العذاب حسرة عليهم يوم القيامة؛ لأنه شافع مشفع لمن اتبعه وعمل بما فيه، وما حل، مصدق لمن نبذه وراء ظهره ولم يعمل به، فهو حسرة عليهم؛ لأنه يخاصمهم، فيخصمهم ويشهد عليهم، فيصدق في شهادته.

أو يذكرون يوم القيامة معاملتهم بالقرآن، فيندمون عليه، ويزيدهم حسرة؛ لأنهم كانوا إذا تلي عليهم القرآن في الدنيا ازدادوا عند تلاوته ضلالًا وكفرًا، وازدادوا به رجسًا إلى رجسهم، كما قال [الله تعالى]<sup>(۱)</sup>: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَرَادَتَهُمْ رِجْسًا إلى رِجْسِهِم ﴾ [التوبة: ١٢٥]، وهو ليس بسبب لازدياد الرجس، ولكنهم كانوا يحدثون زيادة تكذيب وضلال عند التلاوة؛ فأضيفت الزيادة إلى القرآن؛ إذ كان القرآن هو الذي يحملهم على زيادة التكذيب؛ فهذه المعاملة تزيدهم حسرة يوم القيامة؛ فأضيفت إلى القرآن؛ إذ كان القرآن هو الذي عنده وقعوا فيه، كما أضيف الرجس إليه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل – ﴿وَلِنَّمُ لَحَقُّ ٱلْتَقِينِ ﴾، والأصل: أن الحق اسم لما يحمد عليه، فحقه أن ينظر فيما تستعمل هذه اللفظة، فيصرفها إلى أحمد<sup>(٢)</sup> الوجوه، فإذا استعملت في الإخبار أريد بها الصدق؛ نحو أن يقال: «هذا خبر حق»؛ أي: صدق، وإذا استعملت<sup>(٣)</sup> في الحكم أريد بها: العدل، وإذا استعملت في الأقوال والأفعال، أريد بها: الإصابة<sup>(٤)</sup>؛ فقوله<sup>(٥)</sup>: ﴿وَإِنَّمُ لَحَقُ ٱلْيَقِينِ أي: صدق ويقين أنه من رب العالمين، فهو صلة قوله – عز وجل-: ﴿ تَنزِيلٌ مِن رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.

وقوله – عز وجل- ﴿نَسَبِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ﴾ قيل: صلٍّ.

وقيل: اذكره بالاسم الذي إذا سميت كان تسبيحًا، أي تنزيهًا عن كل ما قالت فيه الملاحدة، وما نسبت<sup>(٦)</sup> إليه مما لا يليق به، والله الهادي [وعليه التكلان]<sup>(٧)</sup>.

\* \* \*

- (۱) سقط في ب. (۲) في أ: أحد.
- ب (٣) في ب: استعمل.
- ي . (٤) في أ: الإضافة.
  - (٥) فيّ ب: قوله.
  - (٦) في ب: نسب.
    - (۷) سقط في ب.

## سورة المعارج

[ينب ما للهُ النَّخْفِ النَّحْفِ فِي)()

**قوله تعالى:** ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَدَابٍ وَانِعِ ﴾ فَلْكَفِرِنَ لَبْسَ لَمُ دَافِعٌ ﴾ فِنَ أَنَهِ ذِى أَلْمَعَاجِ ﴾ تَعْرُجُ الْمَلَتَهِكُهُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةِ ﴾ فآضير صَبْرًا جَبِيلًا ﴾ إِنَّهُ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ﴾ وَنَرَبُهُ قَرِيبًا ﴾ يَوَدُ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةِ ﴾ فآضير صَبْرًا جَبِيلًا ﴾ وَلَا يَسْتُلُ جَمِيمُ حَمِيمًا ﴾ وَنَرَبُهُ قَرِيبًا ﴾ يَوَدُ المُحْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذٍ إِبِيدِهِ ﴾ وَصَحِبَتِهِ وَ وَلَا يَسْتُلُ حَمِيمُ حَمِيمًا ﴾ وَتَنَوُنُهُ فَرِيبًا ﴾ تَعَدُّونُهُ السَّمَاءُ كَالَمُهُلِ ﴾ وَتَكُونُ لَلِجَالُ كَالِعِهْنِ وَمَصِيلَتِهِ اللَّي تُتُوبِهِ ﴾ وَصَحِبَتِهِ وَأَخِيمَهُ أَنَهُ تَعْدَى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ ﴾ وَصَحِبَتِهِ وَأَخْذُهُ وَنَعْهُمُ أَوَيتُ وَمَصِيلَتِهِ الَذِي تُتُوبِهِ ﴾ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيمًا ثُمَ يَتُحِيهِ ﴾ كَانَهُ وَلَكُونُ الْجَابُ وَال

قوله – عز وجل-: ﴿سَأَلَ سَآبِلُ بِعَدَابٍ وَاقِعٍ . لِلْكَفِرِيَ﴾ قرئ بتسكين الألف، ومعناه: سال واد بعذاب واقع للكافرين، أي: جرى واد بعذاب واجب.

والقراءة العامّة بالهمزة من السؤال، وتأويله على سؤال القوم العذاب بقولهم: ﴿إِن كَانَ هَٰذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِّنَ ٱلسَّمَآءِ أَوِ ٱثْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمِ﴾ [الأنفال: ٣٢]، وقولهم<sup>(٢)</sup>: ﴿عَجِّل لَنَا قِطَنَا﴾ [ص: ١٦].

وقيل<sup>(٣)</sup>: هو النضر بن الحارث، سأل ذلك، فقتل يوم بدر بعدما أسر؛ هكذا قال بعض أهل التأويل.

ولكن عندنا [أن]<sup>(٤)</sup> هذا وإن كان<sup>(٥)</sup> في الظاهر خارجًا مخرج السؤال، لكن لم يكن سؤاله هذا لينزل به العذاب في التحقيق، وإنما هذا منه على جهة الاستبعاد بالعذاب والاستهزاء برسول الله ﷺ، [والذي حملهم على الاستبعاد والإنكار هو أنه كان عند أهل مكة : أنه لو كان فيهم نبي، لكانوا هم أحق بالنبوة من رسول الله – عليه السلام –]<sup>(٢)</sup> لأنهم هم الذي بسطت لهم الدّنيا، وهم الذين لهم نفاذ الكلام في البلاد، ورسول الله ﷺ

- (١) سقط في أ.
- (٢) في ب: وقوله.
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه الفريابي وعبد بن حميد والنسائي وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه وابن مردويه عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٥).
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) زاد في ب: كذا.
    - (٦) سقط في أ.

الله – تعالى – من النبي ﷺ؛ لأنه لا يستقيم في العقل أن يصل الولي إلى عدوه، ويحسن إليه ويدع صلة وليه ويجفوه، فهذا<sup>(١)</sup> الظن الذي ذكرنا هو الذي حملهم على تكذيب رسول الله ﷺ فيما يخبرهم من حلول العذاب بالتكذيب، وعلى الاستهزاء به، فكان سؤال السائل على جهة الاستبعاد والإنكار للعذاب، لا أن كانوا مقرين به ثمّ استعجلوه.

وذكر أن أبا جهل قال يوم بدر : اللهم انصر أبرنا قسمًا، وأوصلنا رحمًا، وأقرانا للضيف؛ فكان يدعو بهذا لما عنده : أنه أشرف حالًا وأعلى منزلة عند الله – تعالى – من محمد ينج وأتباعه، ومن كان هذا شأنه، فهو أولى أن ينصر؛ قال الله – تعالى – : ﴿وَإِذَ قَالُوا اللَّهُمَ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاَةُ [الانفال : ٣٢]، ولو لم يكن عندهم أنهم أقرب منزلة وأحق أن يكونوا أولياء، وإلا لم يكونوا يجترئون أن يسألوا بهذا، فهذه الشبهة التي ذكرناها هي التي أورثت لهم ما ذكرناها من الظن، حتى زعموا أنهم أحق بالرسالة، وظنهم هذا يتولد من ظن إبليس، وذلك أن إبليس قال : ﴿أَنَا خَيَرٌ مِنْهُ خَلَقَنَى مِن نَارٍ وَخَلَقَتَهُ مِن طِينٍ ﴾ [ص : ٢٦]؛ فظن أن أمر الفاضل المفضول بالسجود في الخضوع له خارج عن حد الحكمة؛ فصار إلى ما صار إليه من الحزي واللعن، فكذلك هؤلاء لما رأوا من نفاذ كلمتهم وسعتهم في الدنيا ظنوا أنهم أقرب

ثم سفههم هو الذي حملهم على التكبر على رسول الله بي وترك الخضوع، وإلا لو أعطوا النصفة من أنفسهم، لكان يجب أن يكونوا هم أطوع خلق الله – تعالى – لأن الواجب على من كثرت عليه النعم من آخر أن يكون هو أشكر للنعم، وأطوع له فيما يدعوه إليه من الذي قلّت نعمه عليه، فإذا كانوا مقرين أن نعم الله عليهم أكثر، وإحسانه إليهم أوفر، أوجب ما ذكروا أن يكونوا هم ألزم لطاعته، وآخذ لما يأمرهم<sup>(۳)</sup> به، وكذلك إبليس اللعين إذا رأى لنفسه فضلا، وإنما استوجب ذلك بما أنعم الله – عز وجل – عليه، كان الحق عليه أن يتسارع إلى طاعته وينقاد لما أمر به، لا أن يظهر الخلاف من نفسه وترك

وقوله – عز وجل-: ﴿بِعَذَابٍ وَاقِعٍ ﴾ أي: هو واقع بهم؟) لا محالة في علم الله تعالى.

- (۱) في ب: وهذا.
  - (۲) تقدم.
  - (٣) في أ: يأمر.
- (٤) في ب: لهم.

أو ﴿وَاقِعٍ ﴾ بمعنى: سيقع، كما يقال: قابل: أي: سيقبل.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِلْكَفِرِينَ لَيْسَ لَمُ دَافِعٌ ﴾ فإن كان قوله: ﴿لِلْكَفِرِينَ ﴾ صلة قوله: ﴿مِنَابٍ وَاقِعٍ ﴾، فحقه أن يقول: على الكافرين، ولكن اللام من حروف الإضافة والخفض، وحروف الإضافة مما [يستبدل بعضها ببعض]<sup>(١)</sup>؛ فجعل اللام بدلا عن «على».

وإن كان قوله: ﴿ لِلْكَفِرِينَ﴾ صلة قوله: ﴿لَيَسَ لَمُ دَافِعٌ﴾ فمعناه: أن ليس على الكافرين دافع لعذاب الله – عز وجل– بل واقع بهم لا محالة، فأبدلت اللام مكان «عن»؛ لأنهما جميعًا من حروف الخفض.

وقد يدفع العذاب عن المسلمين من وجوه: إما برحمة الله – تعالى – أو بشفاعة الرسل والأخيار، وإما بحسنات سبقت منهم، توجب تكفير سيئاتهم.

فأما الكفار فلا تنالهم رحمته، ولا شفاعة أحد من الخلائق، وليست لهم حسنات تكفر سيئاتهم، فليس لهم ما يدفع عنهم العذاب.

وجائز أن يكون معناه: أن الذين ظنوا أنه ينصرهم عند النوائب وحلول الشدائد، لا يقوم بنصرهم، ولا يشفع لهم؛ لأنهم كانوا يعبدون الأصنام، ويعبدون الملائكة على رجاء أن يشفعوا لهم، ويقربوهم<sup>(٢)</sup> إلى الله تعالى.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَنَ ٱللَّهِ ذِى ٱلْمَعَارِجِ﴾ أي : ذلك العذاب لهم من الله – تعالى – ذي المعارج؛ أي : [من]<sup>(٣)</sup> له المعارج؛ كقوله – عز وجل– : ﴿ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ﴾ [البروج: ١٥] أي : الذي له العرش.

واختلفوا في المعارج: قال بعضهم: هي المصاعد، وهي السموات، وسمّاهن مصاعد؛ لأن بعضها أصعد من بعض وأرفع، ولو قال: ذي المسافل، كان مستقيمًا، واقتضى<sup>(٤)</sup> ما يقتضي قوله: ذي المعارج؛ لأن بعضها إذا كان أصعد [من بعض؛ فالذي]<sup>(٥)</sup> تحتها أهبط وأسفل، ولكن ذكر المصاعد؛ لأن هذا أعلى في الوصف. ثم في ذكر هذا عظيم<sup>(٢)</sup> نعمه وإحسانه إلى خلقه؛ حيث خلق السموات والأرض

- (١) في ب: يستدل ببعضها على بعض.
   (٢) في ب: ويقربوا.
   (٣) سقط في ب.
   (٤) زاد في ب: قوله.
   (٥) في أ: والذي.
  - (٦) في أ: عظم.

مسكنًا لأهلها، وبسط الأرض مسكنًا لأهلها، حتى إذا عرفوا هذا عرفوا أن له أن يفضل بعضًا على بعض، وله أن يصطفي من يشاء من الناس للرسالة ويختص بها. وذكرهم – أيضًا – حكمته وعلمه وقدرته وسلطانه<sup>(١)</sup> حيث وضع سماء على سماء،

وخلقهن طباقًا من غير عمد تحتها وعلمه وقلارته وسلطانه سميك وطلع سماء على سماء، وخلقهن طباقًا من غير عمد تحتها تمسكها، أو علائق من فوقها تربطها، فتبين أنه يمسكها بحكمته وقدرته وسلطانه؛ فيكون في ذكر كل وجه مما ذكرنا إزالة الشبهة التي اعترضت لهم في أمر البعث والرسالة وإيضاح بأن من قدر على ما ذكرنا لقادر على الإعادة بعد الإفناء.

وقيل<sup>(٢)</sup>: المعارج: المعالي، أي: الذي له العلو والرفعة، كما قلنا في قوله: الحمد لله، أي: لا أحد<sup>(٣)</sup> يستحق الحمد في الحقيقة، وما حمد أحد إلا وذلك في الحقيقة لله – تعالى – لأنه به استفاده، فعلى ذلك قولنا: له العلو والرفعة، أي: ليس أحد يستفيد العلو والكرامة إلا وحقيقة ذلك لله – تعالى – لأنه استفاده به.

والثاني: أي: هو الموصوف بالعلو والجلال عما<sup>(٤)</sup> يقع عليه أوهام الخلق.

وقوله – عز وجل–: ﴿تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِكَةُ وَٱلْرُوحُ إِلَيْهِ﴾ يحتمل أن يكون معنى قوله: ﴿تَعْرُجُ﴾ ليس عن<sup>(٥)</sup> هبوط يصعد ويعرج، لكن أنشأهم كذلك معروجين؛ كقوله: ﴿وَأَنزَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْأَنْعَنَمِ﴾ [الزمر: ٦]، أي: أنشأهم كذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلسَّمَآ، رَفَعَهَا﴾ [الرحمن: ٧] ليس أنها<sup>(٢)</sup> كانت في موضع منحط فرفعها، لكنه كذلك خلقها مرفوعة؛ فعلى ذلك قوله – عز وجل–: ﴿قَتْرُجُ ٱلْمَلَّيَحَةُ﴾، أي: أنشأهم كذلك ليستعملهم<sup>(٧)</sup> ﴿فِ يَوَمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِينَ أَلْفَ سَنَةِ﴾.

ووجه آخر – وهو الأشبه بالآية–: وهو ما قالوا: إن الملائكة تعرج إليه؛ أي: إلى الموضع الذي منه<sup>(٨)</sup> أرسلهم إلى أنواع الأمور في يوم لو قدر ذلك العروج بعروج البشر

- (١) زاد في أ: أنه.
- (٢) قاله ابن عباس بنحوه، أخرجه ابن جرير (٣٤٨٥٣)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٤١٦/٦) وعن قتادة مثله.
  - (٣) زاد في ب: من.
    - (٤) في ب: كما.
    - (٥) في ب: عين. (٦) في ب: أنه.
  - (٧) في ب العام .
     (٧) في أ: استعملهم .
    - (٨) في أ: عنه.

وسيرهم، لكان مقدار خمسين ألف سنة.

وقوله – عز وجل-: ﴿فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُمُ خَسِبَنَ أَلَّفَ سَنَةٍ ، وقال في موضع آخر: ﴿ أَلَفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [السجدة: ٥]، فيحتمل أن يكون هذا الوقت وقت تقدير عروج الملائكة وصعودهم، وهو أن البعض ينزل<sup>(۱)</sup> منهم، ثم يعرج<sup>(۲)</sup> في يوم واحد، مقدار ذلك المسير ألف عام، والبعض منهم ينزل ويعرج في يوم واحد مسيرة خمسين ألف سنة ؛ فيكون في هذا إبانة أن ليس أهل سماء أحق أن يدور عليهم تدبير أهل الأرض من أهل سماء؛ بل ينزل أهل سماء إلى [أهل]<sup>(۳)</sup> الأرض مرة؛ لما يراد من تدبير، وينزل أهل سماء أخرى بتدبير آخر، ثم [من] أي سماء يرسل، فهو يصعد إلى تلك السماء [في] يوم واحد، إن أرسل من السماء السابعة أو السادسة أو الأولى، فهو يصعد إليها في ذلك اليوم، فيكون<sup>(٤)</sup> في هذا تبيين قوة بعض الملائكة على بعض: أن فيهم من يسير مسيرة خمسين ألف سنة في يوم واحد، وفيهم من يسير مسيرة ألف سنة، ومن قدر على أن يخلق في خلق من خلائقه من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائقه من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائقه من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائة من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائة من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائة من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في خلق من خلائة من القوة ما يقطع هذه المسافة في يوم واحد، لا يحتمل أن يعجزه في علي من جربة في ذكر هذا تحقيق كون ما به هول أمر القيامة والبعث.

وجائز أن يكون قوله: ﴿فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَسِبَ أَلَّفَ سَنَةٍ رَاجعا إلى يوم القيامة، فذكر في موضع أن مقداره ألف سنة، وذكر هاهنا أن مقداره خمسين ألف سنة، والأصل أن<sup>(٥)</sup> ذلك اليوم ليس بذي حد ولا له غاية ينتهى إليها، فما يخبر من الحد فيه، فهو يخرج مخرج تعظيم ذلك اليوم؛ ليقع به التهويل والتقريع، فبأي شيء يعظم ذكره في القلوب [يذكره]<sup>(٢)</sup>؛ فمرة ذكره بالخلود، وهو قوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُوبَ [ق: ٣٤]، ومرة قال: ﴿لَبِيْنِينَ فِهَا أَحْقَابًا﴾ [النبأ: ٣٣]، ومرة قال: ﴿خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ، ومرة قال: ومرة قال الألف هي عظيمة في القلوب، فإذا كانت هذه الأشياء مما يعظم ذكرها في القلوب، وكذلك الألف هي عظيمة في القلوب، فإذا كانت هذه الأشياء يعظم ذكرها في القلوب، فذكر الشيء الواحد من الجملة<sup>(٨)</sup> أو ذكر الأشياء يقتضي معنى واحدا.

- (۱) في ب: يتنزل.
- (٢) في أ: يعرض.
   (٣) سقط في أ.
- (3) في ب: ويكون.
- (٥) في ب: في.
  - ي . (٦) سقط في ب.
  - (v) سقط في أ.
- (٨) في ب: الحكمة.

ومنهم من يصرف الألف إلى تقدير عروج الخلائق إلى السماء في ذلك اليوم، ويصرف قوله: ﴿خَمْسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ﴾ إلى تقدير المقام للحساب قبل أن يدخلوا النار.

وجائز أن يكون تأويله على ما ذكره بعض أهل التفسير، وهو أن الله تعالى او جعل حساب الخلق يومئذ إلى الخلق، فتكلفوا أن يفرغوا من حسابهم، لن<sup>(۱)</sup> يفرغوا [منه]<sup>(۲)</sup> إلا في مقدار خمسين ألف سنة، لكن الله تعالى بلطفه يحاسبهم حسابا يفرغون منه<sup>(۳)</sup> في أدنى وقت حتى يصير أهل الجنة إلى الجنة وأهل النار في النار؛ على ما جاء في الأخبار، وذلك قوله: ﴿وَاللَّهُ سَرِيعُ لَلْحِسَابِ﴾ [النور: ٣٩].

فإن قيل في قوله – عز وجل– : ﴿أَلَفَ سَـنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّوْنَ﴾ [السجدة: ٥]، أن كيف قدر ذلك بصعودنا، ونحن لم يمكن [لنا]<sup>(٤)</sup> من الصعود، ولم ننشأ على ما في طبعنا إنشاء الصعود حتى ننظر: أنه ألف سنة أو أقل أو أكثر.

وجوابه أن يقال: إن تأويله – والله أعلم–: أنه لو بسط ما بين السماء والأرض، وصار بحيث يمكن السير عليه، لم يقطع ذلك المسير إذا احتجنا إلى قطعه إلا بألف سنة مما تعدون.

وجائز أن يكون تأويله: أن لو مُجعل لنا إلى السماء بابٌ، وفتح، وظللنا<sup>(ه)</sup> نعرج إليها لم نتوصل إليها إلا في ألف عام.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَصْبِرَ صَبْرًا جَمِيلًا﴾، قيل: الصبر الجميل هو صبر لا جزع فيه، والصبر الذي لا جزع فيه هو أن يصبر صبرا لا يرى عليه أثر الصبر، بألا يظهر في وجهه كراهة، ولا عبوسة، وهو أن ينظر إلى من آذاه بعين الرضا والشفقة، ليس بعين السخط والكراهة.

أو الصبر الجميل ألا يكافئهم، ولا يدع شفقته ورحمته [عليهم]<sup>(٦)</sup> بما يؤذونه، [وقد كان – عليه السلام – كذلك مشفقا]<sup>(٧)</sup> بهم رحيما، حتى بلغت شفقته ورحمته وحزنه على كفار قومه مبلغا كادت نفسه تهلك فيها، كما قال [الله]<sup>(٨)</sup> تعالى: ﴿فَلَا نَذْهَبْ نَفْشُكَ عَلَيْهِمْ

- (۱) في ب: لم.
- (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: عنه.
- (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: فظللنا.
  - (٦) سقط في ب.
- (v) في ب: وقد كان لذلك عليه السلام مشفقًا.
  - (٨) سقط في ب.

حَمَرُتِ<sup>5</sup>» [فاطر: ٨]، وقال: ﴿فَلَمَلَكَ بَنْخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَىّ ءَاتَرِهِمَ» [الكهف: ٦]، فالرسل – عليهم السلام – كانوا إذا أوذوا لم يكونوا يحزنون لمكان<sup>(١)</sup> أنفسهم بما أوذوا، بل كانوا يحزنون لمكان<sup>(٢)</sup> من يؤذيهم خوفا من أن يحل بهم الهلاك والبوار بإيذائهم رسل الله تعالى، وإشفاقهم على قومهم هو الذي كان يحزنهم؛ [ليس سوء]<sup>(٣)</sup> صنيعهم ومعاملتهم معهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدَا﴾، أي: بعيدا أن يكون، فيكون على النفي والإنكار، وقد يستعمل هذا الحرف في موضع النفي؛ يقول الرجل في المناظرة لصاحبه: أبعدت في القول؛ إذا أجاب بشيء لا ثبات له ولا صحة، فيريد بقوله: «أبعدت»: النفي؛ أي: ليس كما تقول، وقال الله تعالى: ﴿أَوْلَتَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ﴾ [فصلت: ٤٤]، ومعناه على [نفي النداء]<sup>(٤)</sup>؛ أي: لا ينادون.

أو أن يكون قوله: ﴿بَعِيدًا﴾ أي: مستبعدا كونه، فبعد عن أوهامهم حتى أنكروه. ﴿وَنَرَبَهُ قَرِيبًا﴾، أي: قريبا كونه، إن كان معنى قوله: ﴿بَعِيدًا﴾ أي: بعيدا كونه.

أو ﴿وَنَرَنَهُ قَرِيَبًا﴾، أي: كائنا، وقد قرب وقت وقوع ذلك بهم، وكل ما هو كائن فهو قريب.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَٱلْهُلِ﴾، فكأنهم سألوا رسول الله ﷺ عن الوقت الذي وعدوا أن يقع بهم العذاب متى وقته؟ فنزلت [هذه]<sup>(٥)</sup> الآية<sup>(٢)</sup>: ﴿يَمَ تَكُونُ ٱلسَّمَآءُ كَٱلْهُلُ﴾.

وقيل<sup>(v)</sup>: المهل: عكر الزيت، وهو درديّه؛ فجائز أن يكون هذا على التحقيق، وهو أنها تتغير في ذلك اليوم من لون إلى لون، فتحمر مرة، وتصفر أخرى؛ لشدة هول ذلك اليوم، فتكون كدردي الزيت لينا ولونا متغيرا من حال إلى حال.

وجائز ألا يحل بها التغير، ولكن شدة ما ينزل بالمرء من الهول والفزع يضعف بصره حتى يرى السماء على خلاف اللون الذي هي عليه، وهو كما يرى المرء إذا حل به

- (۱) في ب: بمكان.
  - (٢) في أ: بمكان.
- (٣) في أ: لسوء.
- (٤) في ب: النفي في النداء.
  - (٥) سقط في ب.
- (٦) زاد في ب: وهو قوله.
- (٧) قاله مجاهد، أخرجه ابن جرير (٣٤٨٧١) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤١٨).

الضعف والمرض في الشاهد، ووجد طعم الأشياء على خلاف ما هي عليها؛ فيكون في ذكر هذا تهويل وتفزيع أن هول ذلك اليوم شديد لا تقوم لهوله<sup>(۱)</sup> السموات والأرضون<sup>(۲)</sup> مع صلابتها وغلظها في نفسها<sup>(۳)</sup>، فكيف يقوم لهولها الآدمي الموصوف بالضعف واللين.

وجائز [أن تكون]<sup>(٤)</sup> على ما ذكرنا أنها<sup>(٥)</sup> تصير شبيهة<sup>(٢)</sup> بالمهل؛ للينها [ورخاوتها، وهو]<sup>(٧)</sup> أنها تلين وترخو من هول ذلك اليوم حتى تصير السماء كالمهل، والجبال كالعهن؛ فيكون في هذا – أيضا – تهويل؛ ليرجعوا عما هم عليه ويقبلوا على عبادة الله تعالى، ويتسارعوا إلى طاعته.

وتأويل العهن، ووجه تشبيه الجبال بها يذكر بعد هذا في قوله – عز وجل-: ﴿وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلِيهْنِ ٱلْمَنفُوشِ﴾ [القارعة: ٥].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَتَنَلُ حَمِيمٌ حَمِيمًا﴾ قرئ برفع الياء ونصبها، فمن رفع<sup>(^)</sup> الياء فتأويله: أي: لا يطلب حميم من حميم، ولا يؤخذ بمكانه كما يفعل مثله في الدنيا؛ لأن ذلك اليوم هو يوم العدل، وليس من العدل أن يؤخذ الغير بذنب الغير.

ومن قرأه بالنصب فتأويله: ألا يسأل حميم حميما من شدة ذلك اليوم وهوله النصرة والشفاعة.

أو لا يسأل عن حاله بما حل [به]<sup>(٩)</sup> من الشغل في نفسه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ﴾ يحتمل أن يُعَرَّف بعضهم عن بعض أن هذا أبوك وابنك وحميمك؛ إذ لا يعرفه إلا بالتعريف؛ لما حل به من شدة الهول والفزع، ثم إذا عرفوا لا يسألونهم؛ بل يفر بعضهم من<sup>(١٠)</sup> بعض، كما قال تعالى: ﴿يَوَمَ يَفِرُ ٱلْمَرَّهُ مِنَ أَنِيدِ﴾ الآية [عبس: ٣٤].

- (١) في ب: لهوِلها.
- (٢) في ب: الأرض.
   (٣) في ب: أنفسها.
- (٤) سَقَط في أ.
- (٥) في ب: أنه.
- (٦) في ب: شبيها.
- (٧) في أ: ورخوتها.
   (٨) في ب: يرفع.
  - (A) سقط في ب.
  - (١٠) في أ: عن.

أو يكون معناه: أن يبصروا ما سبق منهم من الذنوب والأجرام، فيعرفونها، وتصير لهم حاضرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَوَدُ ٱلْمُجْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابٍ يَوْمِبِلْ بِبَنِيهِ . وَصَنِحِبَتِهِ وَأَخِيهِ . وَفَصِيلَتِهِ ٱلَٰتِي تُغْرِبُهِ . وَمَن فِي ٱلْأَضِ جَمِيعًا﴾ ففي هذا أنه<sup>(١)</sup> يستقبلهم في ذلك هول وفزع لم يكن لهم بمثله عهد في الدنيا، ولا كان خطر ببالهم ذلك؛ لأن المرء لا يبلغ به الهول في الدنيا مبلغا يود أن يفتدي به ببنيه وصاحبته، وأخيه، وأقربائه، وجميع من في الأرض؛ فيكون فيه إخبار عن شدة هول ذلك اليوم؛ ليحمل الناس على الإنابة [إلى الله]<sup>(٢)</sup> تعالى والانتهاء عما نهاهم عنه.

ثم بدأ بذكر البنين والأقربين وأنهاه بالأبعدين، وحق هذا أن يبدأ بالأبعدين، ثم يختم بذكر الأقربين<sup>(٣)</sup>؛ لأن المرء قد تسخو نفسه بفداء الأبعدين، ويضن ببذل الأقربين فداء، فإذا سخت أنفسهم في ذلك اليوم بفداء البنين والأقربين فلأن تسخو بفداء الأبعدين أحق، وإذا كان كذلك فغاية التهويل والتفزيع أن يبدأ بذكر الأباعد، ويختم بذكر الأقارب، فكيف ابتدأ بذكر الأقربين؟ فجوابه من وجهين:

أحدهما: أنه إنما يتوصل إلى فداء أهل الأرض إذا كان له عليهم ملك وكانوا بأجمعهم له، وإذا كانوا جميعا له ملكا، كانت شفقته على ملكه وأولاده واحدة أو أكثر، فكما يضن ببذل أولاده، وأن يكونوا عنه [فداء]<sup>(٤)</sup>، فكذلك يضن بالأباعد إذا<sup>(٥)</sup> كانوا جميعا ملكا له؛ فلذلك استقام أن يبدأ بذكر الأقربين قبل الأبعدين، إذ كل ذلك يستوي في التهويل والتفزيع، والله أعلم.

وجائز أن يكون ذكر الأقربين وذكر أهل الأرض ليس على جهة الأولى، ولكنه ذكر الآحاد أولا، ثم ذكر الجماعة ثم ذكر جماعة الجماعة؛ ليعلموا ألا ينفعهم الفداء في ذلك اليوم، وأن الذين ودوا الفداء؛ ليتخلصوا من عذاب الله تعالى لا يشتد عليهم ما فدوا، وإن كان ذلك ملء الأرض، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ يُنجِيهِ﴾ رد وتنبيه ألا ينجيه ذلك اليوم.

- (١) في أ: هذه الآية.
  - (۲) في ب: لله.
- (٣) في ب: الأبعدين.
  - (٤) سقط في ب.
    - (٥) في ب: إذ.

وقوله – عز وجل– : ﴿كَلَّأَ إِنَّهَا لَظَى . نَزَاعَةُ لِلشَّوَىٰ﴾ الآية، فاللظى : اسم من أسماء النار، والشوى : قيل<sup>(۱)</sup> : [هي]<sup>(۲)</sup> مكارم خلقه . وقيل<sup>(۳)</sup> : هي القوائم والأطراف . وقيل : هي الجلود . والأصل أن نار جهنم تعمل على أصحابها كل قبيح وكل مستشنع مستفظع، فإن شئت

والاصل ال نار جهيم تعمل على اصحابها تن قبيح وتن مستسلع مستقطع، فإن سنت صرفت ذلك إلى الأرجل، وإن شئت إلى الجلود، وإن شئت إلى مكارم خلقه الأخلاق<sup>(٤)</sup>؛ لأن التقبيح في كل ذلك موجود، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿لَمُمُ فِبِهَا أَزُوَاجُ مُطَهِّرَةٌ ﴾ [النساء: ٥٧] فقيل في تأويل المطهرة وجوه.

إحداها: أنهن مطهرات من العيوب والآفات، [وجملته]<sup>(٥)</sup>: أنه ما من شيء يستحسن ويستقبح من خلق أو نفس أو معاملة إلا وهن مطهرات من ذلك، وما من شيء يستشنع ويستفظع إلا وذلك في أهل النار موجود.

وقولَه – عز وجل– : ﴿تَدْعُوا مَنْ أَذَبَرَ وَتُوَلَىٰ﴾ فجائز أن يكون الدعاء منها على التحقيق، وهو أن يجعل الله تعالى [لها] باللطف لسانا تدعو به، أو يخلق فيها الكلام من غير لسان، فتقول : إليّ، إليّ.

وجائز أن يكون [هذا]<sup>(٢)</sup> على التمثيل، وهو أنها لا تدع أحدا يفر عنها، ويتخلص من عذابها، فكأنها دعته إلى نفسها.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿مَنْ أَدَبَرَ وَقَوَلَىٰ﴾ جائز أن يكون قوله: ﴿مَنْ أَدَبَرَ﴾، أي: من كان أدبر في الدنيا [عن]<sup>(v)</sup> طاعة الله تعالى، وتولى عن الإجابة لرسله؛ كقوله تعالى: ﴿تَوَلَّى عَن ذِكْرِنَا﴾ [النجم: ٢٩] أي: أعرض.

أو<sup>(^)</sup> أدبر عن توحيده، وتولى عن النظر في حجته، وفيما جاء من عنده.

ويحتمل قوله: ﴿أَذَبَرَ﴾، أي: أدبر عن طاعة الله – عز وجل-، ﴿وَتَوَلَّىٰ﴾ أي: تولى الشيطان، من الولاية.

- (۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳٤٨٩٢)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٤١٨/٦).
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله مجاَّهد أخرجه ابن أبي شيبة عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤١٩) وهو قول أبي صالح أيضًا.
  - (٤) كذا في أ.
  - (٥) سقط في ب. (٦) سقط في ب.
  - (٢) سيط تي ب.
     (٧) في ب: من.
  - (٧) في ب: من.
     (٨) في ب: و.

وجائز أن يكون أدبر في جهنم، فيدبر رجاء أن يفر عنها، ويتولى؛ فلا تدعه النار ليفر؛ بل تغشاه عن الإعراض، كقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّمَا سُلْطَنْنُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ- يَتُوَلَّوْنَهُ﴾ [النحل: ١٠٠]، ولكن هذا قريب من الأول؛ لأن من تولى عن ذكر الله فقد تولى الشيطان.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَجَمَعَ فَأَوْىَتَ﴾ يخبر بقوله: ﴿وَجَمَعَ﴾ عمَّا جبل عليه من شدة الحرص على الدنيا؛ فيكون الجمع كناية عن الحرص، فبلغ به هذا الحرص مبلغا أنساه ذكر الآخرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَوَىٰٓ﴾ فيه بيان صفته فيما عليه من النهاية في البخل، فيكون الإيعاء كناية عن البخل حتى لم يؤد حق الله تعالى في ماله، أو لم يقم بشكر ما لله تعالى من النعم، أو بلغ به البخل مبلغا منعه ذلك عن قبول حق الله تعالى في ماله.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوعًا ﴾ إذَا مَسَهُ ٱلنَّرُ جَرُوعًا ﴾ وَإِذَا مَسَهُ ٱلْخَبُرُ مَنُوعًا ﴾ إلَّا المُصَلِيَنَ ﴾ ٱلَذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ ذَآبِمُونَ ﴾ وَالَّذِينَ فِي أَمَوَلِهِمْ حَقُّ مَعْلُومٌ ﴾ لِسَآبِلِ وَالْمَعْرُومِ ﴾ وَالَذِينَ يُصَدِقُونَ بِبَوْمِ الذِينِ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ ﴾ إذَ عَذَابَ رَبِّم هُرَ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ إلَّا عَلَى أَذُونَجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبْرُ مَلُومِينَ ﴾ وَالَذِينَ فَاوَلَئِينَ يُصَدِقُونَ بِبَوْمِ الذِينِ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ ﴾ إذَ عَذَابَ رَبِهِمْ عَبْرُ مَامُونِ ﴾ وَالَذِينَ هُرَ لِفُرُوجِهِمْ حَفِظُونَ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ عَلَى مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ عَبْرُ مَامُونِ ﴾ وَالَذِينَ مُوَالَذِينَ يُصَدِقُونَ بِيوْمِ الذِينِ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ عَنْ عَذَابِ رَبِّهِمْ أَنْهُمْ عَبْرُ مَامُونِ ﴾ وَالَذِينَ هُو لَفَيْنِهُمْ عَبْرُ مَامُوينَ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ عَلَى مَالَكُتْ أَيْمَامُ وَالَذِينَ عُمْ اللَهُ عَبْرُ مَالُومِينَ ﴾ وَالَذِينَ مُو لِفَلِينَهُ مَاللَذِينَ عُمَةُ عَلَيْنَ مُوالاً إِنَا عَلَى مُؤْتُونَ مِنْ عَذَابَ مَنْ اللَالَهُ وَالَذِينَ عَلَيْهُمْ عَبْرُ مِلَائِينَ مُ عَلَيْنَ وَالَذَينَ عُولَةً عَنْهُمْ عَبْرُ مَالَعُون مُوالَذِينَ هُمُ المَادُونَ ﴾ وَالَذِينَ هُمْ عَلَوْنَ إِنَّا عَلَيْنَ مُ عَلَيْ وَالَهُ عَنْ عَدَابُ مَنْتُهُمْ عَلُولُونَ إِنَا عَنْتَنَهُمْ عَائِبُهُمْ عَبُومُ عَنْفُولَتِي عَالَهُ عَلَيْ عَلَيْهُمْ عَالَهُ عَلَيْنَ عُنْتُنُهُمْ عَالَيْنَ مُ

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ ٱلْإِسَنَ خُلِقَ هَـَلُوْعًا﴾ اختلف في تأويل الهلوع من وجوه، كل يرجع إلى معنى واحد :

فقال بعضهم: الطامع في اللذات، الطالب لها، والكاره للأثقال، الهارب منها. وقيل: ﴿خُلِقَ هَـلُومًا﴾، أي: على حب ما يتلذذ به، والقيام بطلبه وبغض ما يتألم به، والهرب عنه.

ومنهم من يقول<sup>(1)</sup>: الهلوع: الضجور؛ وهو<sup>(٢)</sup> موافق للتأويل الأول؛ لأن الذي يحمله على الضجر هو ما يصيبه من الألم؛ فيضجر لذلك أو يضجر عن حق الله تعالى. ومنهم من يقول: تفسيره ما ذكر على أثره من قوله: ﴿إِذَا مَسَّهُ ٱلشَّرُّ جَزُوْعًا . وَإِذَا مَسَّهُ

ٱلْخَبَرُ مَنُوعًا﴾، وهذا – أيضا – مثل الأول؛ لأن الذي حمله على المنع شدة حبه إياه، والذي حمله على الجزع ما مسه من الضر والشر، فجزعت نفسه لذلك؛ لأنها أنشئت

(۱) قاله عكرمة أخرجه ابن جرير (۳٤٩٠٣) وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (۲/ ٤٢٠).
 (۲) في ب: وهذا.

نافرة عن الضر ومبغضة له، وقال الله تعالى : ﴿وَكَانَ أَلَإِنسَنُ عَبُولًا ﴾ [الإسراء : ١٧]، وقال في موضع آخر : ﴿وَكَانَ أَلِانسَنُ قَتُورًا ﴾ [الإسراء : ١٠٠]، أي : لا يسخو على إخراج ما في يديه . ففي هذه الآيات إنباء أن الإنسان خلق على هذه الأحوال : قتورا عجولا، هلوعا، فلما أنشئ على حب ما ينفعه وبغض ما يكرهه ويتألم به، علم أنه خلق على هذه الأحوال ؟ للمحنة، فمن تذكر فيما وعد الله تعالى من النعم لمن قام بوفاء ما أمره به، حمله ذلك على التسارع في الخيرات وترك ما يحبه في الدنيا ؛ لينال الموعود في الآخرة ؛ إذ هو في الأصل أنشئ محبًا لما يتلذذ به، ومن تذكر ما أوعد من العذاب بما يعطي نفسه من على الشهوات من معاصي الله تعالى، وبما يمنع من حقوق الله تعالى الواجبة في ماله، سهل عليه ترك الشهوات، وخف عليه بذل ما طلب منه ؛ لئلا يحل به ما ينغص بعيشه من الآلام والأوجاع والمكاره.

والأصل أن الإنسان وإن كان مطبوعا على هذه الأخلاق الذميمة من البخل، والإقتار، والعجلة، وجبل عليها، فقد ملك رياضة نفسه، ويمكنه أن يستخرجها من تلك الطباع الذميمة إلى أضدادها من الأخلاق الحميدة، والشمائل المرضية؛ فلزمه القيام بذلك؛ ألا ترى أنه يتهيأ له أن يقوم برياضة الدواب والسباع، فيخرجها بالرياضة عن طباعها التي أنشئت عليها من النفار عن الخلق والامتناع عن الانقياد، حتى تصير منقادة للخلق، ذليلة لهم، فيتهيأ لهم الاستمتاع والتوصل إلى منافعها، فكذلك الإنسان إذا قام برياضة نفسه أمكنه أن يستخرجها عن خلقها؛ فتصير مطيعة له، ويخف عليها بذل ما يطلب منها،

ثم الأصل: أن المرء، وإن جبل على حب ما يتلذذ به، وبغض ما يتألم ويتوجع [منه]<sup>(١)</sup>، فقد جبل أيضا على ترك ما هو فيه من اللذة؛ للذة هي أعظم منها، وعلى التصبر لاحتمال الأذى والمكروه؛ ليتخلص عما هو أعظم من ذلك المكروه والألم، وإذا كان كذلك فهو إذا قابل نعيم الدنيا بنعيم الآخرة، وأقرب اللذتين بأبعدهما، فرأى لذة الآخرة أعظم وأبقى، خف عليه ترك أقربهما لأبعدهما وأقلهما لأكثرهما، وإذا قابل مكروه الدنيا بمكروه الآخرة، وعذابها بعذاب الآخرة، فرأى عذاب الآخرة أشد وأبقى، خف عليه تحمل المكاره في الدنيا؛ فهذا السبب الذي ذكرنا ما<sup>(٢)</sup> يتوصل به إلى رياضة النفس. والذي يدل على أن المرء قد يخف عليه تحمل الشدائد وترك اللذات الحاضرة؛ لما

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: فما.

يأمل من اللذات الآجلة أنك ترى المرء قد يهون عليه الضرب في الأرض، وقطع الأسفار، وتحمل المؤن، وركوب الأهوال والفظائع، والانقطاع عن اللذات؛ كالذي يخرج للتجارة من بلده إلى بلاد نائية؛ لما يرجو من النفع والربح في ذلك، فتحمل ما يمسه من المكاره والمؤن، لما يطمع من نيل اللذات التي هي أعظم من اللذات التي تركها؛ فعلى ذلك إذا تفكر في نعيم الآخرة، وتفكر في عقابها، سهل عليه ترك اللذات الحاضرة، وخف عليه تحمل المكاره في الدنيا.

ووجه آخر : أنه لما جبل على حب اللذات وبغض المكاره، أمر أن يجعل ما يحبه من العاجل آجلا، فيكون شغله أبدا فيما<sup>(١)</sup> يوصله إلى نعيم الآجل، وأمر أن يجعل هربه عن الآلام الآجلة، فيجتهد فيما فيه التخلص والنجاة عن تلك الآلام، والله أعلم.

وقوله – عز وجل- : ﴿إِلَّا ٱلْمُصَلِّبِنَ . ٱلَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَابِعُونَ﴾ معناه – والله أعلم- : لأن المصلين يقومون برياضة أنفسهم حتى يصرفوها عن خلقتها<sup>(٢)</sup> التي أنشئت عليها<sup>(٣)</sup>، ثم بين أن الذين يقومون برياضة أنفسهم هم الذين يقومون على صلواتهم<sup>(٤)</sup> دون الذين يقومون إلى الصلاة كسالى ولا يدومون عليها، ولا ينفقون من أموالهم إلا عن كراهة.

ثم قوله – عز وجل– : ﴿عَلَى صَلَاتِهِمَ دَآبِمُونَ﴾ دوامهم عليها في لزوم ما عرفوها، وهو أن يقيموها في أوقاتها، ويحافظوا عليها دون أن يكون دوامهم أن يكونوا فيها أبدا؛ ألا ترى [إلى]<sup>(o)</sup> ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قال : «أحب الأعمال إلى الله أدومها وإن قل» وأراد بقوله : «أدومها» : لزومها في الوقت الذي أوجبوا فعل ذلك على أنفسهم، لا أن يكونوا أبدًا فيها؛ لأنهم إذا بقوا فيها أبدًا، كثر ذلك منهم، فلا يكون لقوله : «وإن قل» معنى، فثبت أن معنى الدوام ما وصفنا، والله أعلم.

وجائز أن يكون المراد من المداومة هو أن يدوم على الأحوال التي تليق بالصلاة عند كونه فيها من الإقبال على المناجاة، وترك الالتفات، وتفريغ القلب عن الأشغال والوساوس.

وقال بعضهم: ﴿عَلَىٰ صَلَاتِهِمْ دَآبِمُونَ﴾: هو التطوع، و ﴿عَلَىٰ صَلَوَتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾ [المؤمنون: ٥]: الفريضة.

- (۱) في ب: فما.
- (٢) في ب: خلقها.
- (٣) في ب: عليه.
- (٤) في ب: صلاتهم. (٥) سقط في ب.

سورة المعارج الآيات: ١٩ – ٣٥

قالوا: وتصديقه أن أصحاب رسول الله ﷺ كانوا إذا صلوا صلاة داموا عليها، [وكانوا يقولون: «خير العمل]<sup>(۱)</sup> أدومه وإن قل».

وأصله: أن الله تعالى قال: ﴿وَأَقَامُواَ﴾ [البقرة: ٢٧٧]، والإقامة على الشيء هي الدوام عليه؛ لأنه إذا فعل الشيء مرة ثم تركه، لم يوصف بالإقامة عليه؛ فقوله: ﴿دَآبِمُونَ﴾ و ﴿يُقِيمُونَ﴾ [المائدة: ٥٥] يقتضي معنى واحدا؛ فيكون فيه إبانة أن الصلاة يلزم فعلها مرة بعد مرة، وليست كالفرائض التي إذا أديت مرة، سقطت؛ من نحو الجهاد، والحج.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلَّذِينَ فِي أَمَوَلِامٍ حَقُّ مَعَلُومٌ﴾ قيل<sup>(٢)</sup>: هو الزكاة، ذكر ذلك عن قتادة وغيره.

وقال أبو بكر: هذا غير محتمل؛ لأن هذه الآية<sup>(٣)</sup> مكية، وإنما فرضت الزكاة عليهم بعد هجرتهم إلى المدينة.

ولكن ليس فيما ذكره<sup>(٤)</sup> دفع لهذا التأويل؛ لأنه يجوز أن تكون الزكاة لم تفرض عليهم؛ لما لم يكونوا أصحاب أموال؛ لأن الزكاة لم تكن مفروضة في الجملة، وبين الوجوب إذا استفادوا الأموال؛ ألا ترى أن الفقير قد يعلم إيتاء الزكاة من المال وإن لم يكن له مال؛ ليقوم بأدائها إذا صار من أهلها؛ فقوله: ﴿حَقٌّ مَعَلُومٌ ﴾ أي: أعلمه الله تعالى في أموالهم، فلزمهم إخراجه، ثم بين أن خروجهم مما لزمهم من حق الله تعالى في أموالهم بالدفع [إلى السائل والمحروم]<sup>(٥)</sup>.

وجائز أن يكون ذلك الحق المعلوم هو حق القرابة وغيره.

ومن ذكر أن هذا الحق غير الزكاة، قالوا: إنهم كانوا أُعْلِموا في أموالهم حقًّا، فجعلوا طائفة<sup>(٦)</sup> منها للسائل، وطائفة للمحروم؛ لذلك سماه: حقا معلوما.

ويحتمل أن يكون في ذلك الوقت شيئا معلوما مفروضا عليهم في أموالهم نسخته آية الزكاة، ولم يذكر لنا ذلك؛ لعدم حاجتنا إليه<sup>(٧)</sup>.

ثم السائل معروف، وهو الذي يسأل.

- (1) في ب: وكان يقال: خير الأعمال.
   (۲) قاله قتادة، أخرجه ابن جرير عنه (۳٤٩١٦، ٣٤٩١٧).
   (۳) في أ: الآيات.
   (٤) في ب: ذكر.
   (٥) في ب: إلى الفقير السائل المحروم.
  - (٦) في أ: فجعله لطائفة.
    - (٧) في أ: إلى معرفة.

سورة المعارج الآيات: ١٩ - ٣٥

وأما المحروم فقد روي عن رسول الله ﷺ أنه سئل عن المحروم، فقال: «المحروم هو الذي لا يثمر نخله، ويثمر نخل الناس، ولا يزكو زرعه، ويزكو زرع الناس، ولا تلبن شاته وتلبن شاة الناس» فعنوا بالمحروم هذا: أنه حرم بركة ماله.

وفي هذا [الخبر]<sup>(١)</sup> دليل على أن المرء لا يصير غنيًّا بملك النخيل والأرض.

وجائز أن يكون المحروم هو الذي حيل بينه وبين وجوه المكاسب، فمن كان حاله هكذا كان علينا أن نتعاهده ونقوم بكفايته.

وقال الحسن: المحروم هو الذي يتعفف عن السؤال وإن هلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَالَّذِينَ يُصَدِقُونَ بِبَوْرِ اللَّينِ﴾ فيوم الدين هو يوم الجزاء ويوم الحساب، فكل من عرف الجزاء وآمن به لم يجزع بما يصيبه، ولا منع الحق الذي طلب منه، ولم يوصف بأنه هلوع، وإنما الهلوع هو الذي يكذب بيوم الدين، كما قال: ﴿أَرَءَيْتَ الَّذِي يُكَذِبُ بِاللِّينِ . فَذَلِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْيَتِهِمَ﴾ [الماعون: ١، ٢] [فأخبر أن الذي يدع اليتيم]<sup>(٢)</sup> ولا يحض على طعام المسكين هو الذي لا يؤمن بالآخرة.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَٱلَذِينَ هُمْ مِّنْ عَذَابِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ﴾، أي : خائفون، وجلون، وهم الذين قال – عز وجل– في آية أخرى : ﴿وَٱلَذِينَ يُؤْتُونَ مَآ ءَاتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةُ أَنَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَجِعُونَ﴾ [المؤمنون : ٦٠].

وسئل رسول الله ﷺ، فقيل [له]<sup>(٣)</sup>: أهم الذين يسرقون ويزنون ويعملون بالمعاصي؟ فقال: «لا، بل هم الذين يصومون<sup>(٤)</sup> ويصلون ويؤتون الزكاة»، أو كما قال بلفظه عليه السلام.

ووجلهم هو أنهم يخافون ألا يقبل منهم حسناتهم. أو يخافون أن يكونوا قصروا عن الوفاء بشكر النعم، أو<sup>(٥)</sup> غفلوا عن شكر كثير منها. وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمَ عَيْرُ مَأْمُونِ﴾ فهذا هو الحق ألا يأمن أحد من عذابه [وإن دأب في عبادته واجتهد في طاعته؛ لما لا يدري]<sup>(٦)</sup> على ماذا يختم أمره؟ أو يخاف

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) في أ: يقومون.
  - (٥) في ب: و.
- (٦) في ب: وإن كان في عبادته مجدًا، مجتهدًا، مطيعًا، لما لا ندري.

سورة المعارج الآيات: ١٩ – ٣٥

ألا يقبل منه ويرد عليه، أو يخاف أن يكون قد قصر عن شكر كثير من النعم، وغفل عنها. والأصل أنه ما من أحد ينظر في أمره وحاله إلا وهو يرى على نفسه من الله تعالى نعما لو أجهد نفسه ليقوم [بشكر واحد]<sup>(۱)</sup> منها لقصر عن ذلك، ولم يتهيأ له القيام بوفائها، فمن كان هذا وصفه، فأنى يقع له الأمن من عذابه، ويوجد<sup>(۲)</sup> منه الوفاء بالأسباب التي يؤمن بها إلا أن يكون من الخاسرين.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَالَذِينَ هُرَ لِفُرُوجِهِمَ حَفِظُونَ﴾، ذكر حفظ الفرج، ولم يذكر بم يحفظ؟ [وحفظه يكون]<sup>(٣)</sup> بخصال:

أحدها: أن يسكن في قلبه جلال الله وهيبته، ويخشى عقابه في المعاد.

والثاني: بما جعله [الله]<sup>(٤)</sup> سببا للتعفف، من النكاح وملك اليمين؛ فيمنعه ذلك عن الزني ويحفظ الفرج.

والثالث: يجيع بطنه بالصيام كما قال النبي ﷺ: «من لم يقدر على الباه فليصم؛ فإن الصوم له وجاء».

والرابع: بما يترك النظر إلى النساء ولا يخلو بهن، ويدع مجالسة الفجار وأهل الريبة. وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَنِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ﴾ ولو لم يقل<sup>(٥)</sup>: ﴿غَيْرُ مَلُومِينَ﴾، لكنا نعلم بقوله: ﴿إِلَّا عَلَىٰ أَزْوَنِجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْهُمْ» أنهم لا يلامون؛ لأنه قد أباح لهم الاستمتاع بمن ملكت أيمانهم<sup>(٦)</sup> ومن كان تحتهم بملك النكاح، ولا يجوز أن تلحق اللائمة باستعمال المباح المطلق، ولكن فيه فوائد:

أحدها: أن من الناس من يحرم الاستمتاع بملك النكاح وملك اليمين، فيخبر أنهم عند من اعتقد الإيمان بالرسل غير ملومين، وإنما يلومهم<sup>(٧)</sup> من أنكر الرسالة، وهم<sup>(٨)</sup> الثنوية والبراهمة.

وجائز أن يكون معناه: أنهم وإن منعوا النساء عن الجماع بما هو خير لهم من الصيام

- (۱) في ب: يشكرها أو بواحد.
   (۲) في أ: ويؤخذ.
   (۳) في ب: ممكن.
   (٤) سقط في ب.
   (٥) زاد في ب: إنهم.
   (٦) زاد في ب: أنهم لا يلامون.
  - (٧) في أ: يلزمهم.
  - (٨) في ب: وهو.

وأنواع القرب، لم تلحقهم اللائمة كما يلام<sup>(١)</sup> من يمنع آخر عن طاعة الله تعالى، وإذا استمتعوا بملك النكاح وملك اليمين، لم يبلوا بالزنى؛ فتلحقهم اللائمة بذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَنِ ٱبْتَغَىٰ وَرَآءَ ذَلِكَ فَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْعَادُونَ﴾ العادي: هو الظالم في الحقيقة؛ يقال: عدا فلان على فلان؛ إذا ظلمه، فهم عادون<sup>(٢)</sup>؛ حيث ظلموا أنفسهم فوضعوها في موضع لم يؤذن لهم بالوضع فيها.

وقال الحسن: هم العادون حيث عدوا من الحلال إلى الحرام.

وفي هذه الآية دلالة<sup>(٣)</sup> تحريم المتعة؛ لأنه أخبر أن من ابتغى وراء ملك اليمين وملك النكاح، فهو إذن من العادين.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَلَاِينَ هُرَ لِأَمَنَنَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ﴾ فالأمانات لها وجهان: أحدهما: ما ائتمن الله – عز وجل– عباده على ما له من الحقوق عليهم.

والثاني: ما ائتمن بعضهم بعضا على الحقوق والعهود التي تجري بين الخلق من الذمم، والنذور، وغير ذلك؛ فيدخل فيه كل أمانة بين العبد وبين ربه، وبينهم وبين الخلق، وكل عهد أخذ عليهم؛ من نحو قوله: ﴿أَوَفُواْ بِالْمُقُودِ [المائدة: ١] – قيل في التأويل: العهود – ثم بين ذلك فقال: ﴿لَبِنَ أَقَمَتُمُ الصَكَلَوَةَ ... ﴾ الآية [المائدة: ١٢]، والعهد الذي أعطينا للمعاهدين<sup>(٤)</sup>، فكل ذلك داخل تحت الآية، وقد يدخل معنى الأمانة في العهد والعهد في الأمانة، وقد يجوز أن يقع بينهما فرق، والله أعلم.

[وقوله – عز وجل-:]<sup>(٥)</sup> ﴿وَأَلَذِينَ هُم بِنَهَنَامِهِمْ فَآَبِمُونَ﴾ أي: يقيمونها لله تعالى كقوله: ﴿كُونُوا قَوَّبَمِينَ بِٱلْقِسَطِ شُهَدَآءَ لِنَّهِ﴾ [النساء: ١٣٥]، أو قائمون بالوفاء بما عليهم من الشهادة، فيقومون لها، أحبوا أو كرهوا، ضرهم ذلك أو نفعهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾ محافظة الصلاة إقامتها في أوقاتها بشرائطها، والذي يحملهم على المحافظة ما يخشون الله تعالى، ولما جعلت تكفيرا لسيئاتهم؛ فيرغبون في إقامتها؛ تكفيرا عن سيئاتهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَوَلَتَهِكَ فِي جَنَّتِ مُكْرَمُونَ﴾ في الآية إبانة أن من يكرم بالجنان هؤلاء.

(١) في أ: لا يلام.
 (٢) في ب: معادون.
 (٣) في ب: دليل.
 (٤) في ب: المعاهدين.
 (٥) سقط في ب.

سورة المعارج الآيات: ٣٦ - ٤٤

وذكر عن أبي بكر الأصم أنه قال: في هذه [الآية] دلالة أن من وفى بهذه الأشياء التي ذكرها في هذه السورة من الإدامة على الصلاة، وإيتاء الحق المعلوم، والتصديق بيوم الدين . . . إلى آخر ما ذكر – فهو الذي يكرم بالجنة، و<sup>(١)</sup>الخاطئ الذي يرجع عن خطيئته ويتوب عنها، فأما غير هذين فهو لا يستوجب الإكرام بالجنة، فما ذكر من الإكرام بالجنة للصنفين اللذين ذكرهما فهو كما ذكر، وأما الصنف الثالث فهم الذين بلوا بالخطيئات من أهل الإيمان ولم يتوبوا عنها، فقد يرجى لهم هذه الكرامة بعفو الله سبحانه وتعالى، وكرمه وجوده، ومن كان هذا وصفه لم يؤيس من إحسانه، بل كان العفو منه مأمولا

قوله تعالى: ﴿ فَالِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِبَلَكَ مُعْطِعِينَ ﴾ عَنِ ٱلْمَيِينِ وَعَنِ ٱلنَّمَالِ عِزِينَ ﴾ أَيَطْمَعُ كُلُّ أَمْرِي مِنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَّهَ نَعِيمِ ﴾ كَلَّ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِمَّا يَعْلَمُونَ ﴾ فَلَا أُقَيمُ بِرَبِ ٱلْمَنَزِقِ وَٱلْمَنَزِهِ إِنَّا لَقَدِرُونَ ﴾ عَنَ أَن تُبُدِّلَ خَيْرًا مِنْهُمْ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوفِينَ ﴾ فَذَرْهُمْ يَعْوُلُوا وَبْلَعْبُوا حَتَى يُلَقُوا يَوْمَهُمُ الَذِي يُوَعَدُونَ ﴾ يَوْمُ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَانِ سِرَاعًا كَأَنَهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُوضُونُ ﴾ خَشِعَةً أَبْصَرُهُمْ وَلَهُ ذَلِكَ الْذِي كَانُونُ إِنَّى كَنُوا يُوَعَدُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَانِ سِرَاعًا كَأَنَهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُوضُونَ ﴾ خَشِعَةً أَبْصَرُهُمْ وَلَهُ ذَلِكَ

وقوله – عز وجل– : ﴿فَالِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ قِلَكَ مُهْطِيبَ . عَنِ ٱلْيَمِينِ وَعَنِ ٱلشَّمَالِ عِزِينَ﴾ اختلف في تأويل الإهطاع :

فمنهم من يقول: هو الإسراع في المشي.

ومنهم من يقول: هو إدامة النظر.

فمن حمله على الإسراع، فمعناه: أن أئمة الكفر كانوا يأتون رسول الله على ا فيستمعون القرآن منه، ثم يسرعون إلى أتباعهم، ويجلسون حلقا حلقا، ويحرفون ما يستمعون من رسول الله على ويلبسون على ضعفائهم وأتباعهم؛ ليصدهم ذلك عن الإيمان بالله – عز وجل- ورسوله.

فإن كان الأمر على هذا فتأويله: ما لهم يسرعون إليك ليسمعوا كلامك ثم يتفرقوا عن اليمين وعن الشمال ويكذبونك، نحو أن يقول بعضهم: ﴿ما هذا إلا سحر مبين﴾<sup>(٢)</sup>، و: ﴿مَا هَٰذَآ إِلَآ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِيَنَ﴾ [الأحقاف: ٤٦]، ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا رَجُلُ ٱفْتَرَى عَلَى ٱللَّهِ<sup>(٣)</sup> [المؤمنون: ٣٨]، ونحو ذلك.

- (١) في ب: أو.
- (۲) في ب: مفترى.
- (٣) في ب: ﴿ إِنَّ هُوَ الَّهَ رَجُلُ بِهِ جِنَّةً ﴾.

وما<sup>(١)</sup> المنفعة لهم في طعنهم عليك [سوى استحقاقهم]<sup>(٢)</sup> المقت والهلاك بذلك من الله تعالى، وما يرجون بإعراضهم عن تصديقك بعدما رأوا الآيات.

ومن حمله<sup>(۳)</sup> على النظر، فمعناه: أنهم كانوا يجلسون من بعيد، فينظرون<sup>(٤)</sup> إلى رسول الله ﷺ وأصحابه ويطعنون عليه بالسحر والافتراء، وأنه من [أساطير الأولين، فيمكرون]<sup>(٥)</sup> بمن يقتدي برسول الله ﷺ ومن يعاديه<sup>(٦)</sup> من الكفرة.

فإن كان على هذا فتأويله كأنه يقول له<sup>(٧)</sup>: يجلسون من البعد<sup>(٨)</sup> ناظرين إليك، ولا يدنون منك؛ ليستمعوا ما أنزل إليك فينتفعوا به، لكنهم متفرقون<sup>(٩)</sup> عن اليمين وعن الشمال، يصدون الناس عن مجلسك، وقد علموا أن لهم إلى من يعلمهم الكتاب والحكمة حاجة؛ إذ ليس عندهم كتاب ولا علم بالأنباء المتقدمة؛ ليعلموا أنك جئت بالعلم والحكمة دون السحر والكهانة.

فإن كان على هذا الوجه؛ فالعتاب لمكان التحريف والتبديل، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَيَطَعُ كُلُّ ٱمْرِي مِنْهُمُ أَن يُدْخَلَ جَنَّهَ نَعِيمِ﴾: قوله: ﴿أَيَطَعُ﴾ حرف استفهام، وقد ذكرنا أن حرف الاستفهام ممن لا يَستِفْهم إيجابٌ. ثم اختلف في وجه الإيجاب:

فمنهم من يقول: معنى قوله: ﴿أَيَطَمَعُ﴾، أي: لا يطمع كل امرئ منهم بعبادتهم الأصنام والأوثان أن يدخلوا جنة نعيم؛ إذ هم منكرون للبعث والجنة والنار، ثم مع هذا ينصرون الأصنام ويعبدونها، ويخضعون لها، وإن كان لا طمع لهم في نصرها إلى شيء في العاقبة، ولا يرجون منها العواقب؛ فيكون [في]<sup>(١١)</sup> هذا ترغيب للمؤمنين على القيام بنصر رسول الله ﷺ؛ لأنهم يطمعون في نيل الجنة والكرامة من الله تعالى والنجاة من النار بنصرهم رسول الله ﷺ وبعبادتهم لله تعالى، كأنه يقول: إنهم [لا]<sup>(١١)</sup> يطمعون نيل

سورة المعارج الآيات: ٣٦ - ٤٤

شيء، ولا يخافون [من شيء]<sup>(١)</sup> في العاقبة، ثم يقومون<sup>(٢)</sup> بنصر الأصنام، فأنتم أحق بنصر رسول الله ﷺ؛ إذ تطمعون نيل الجنة والدخول فيها بنصركم إياه، والله أعلم.

ومنهم من حمله على إيجاب الطمع، وهو أنهم كانوا يطمعون دخول الجنة ونيل نعيمها إذا رجعوا إلى ربهم؛ ظنًّا منهم أنهم إذا ساووا المسلمين في نعيم الدنيا وسعتها، فكذلك يساوونهم في نعيم الآخرة، كما قال الله تعالى خبرا عنهم: ﴿وَلَبِن رُّجِعْتُ إِلَى رَبِّ إِنَّ لِي عِندُهُ لَلْحُسْنَىَّ﴾ [فصلت: ٥٠]، وقال: ﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ آجْتَرَخُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَأَلَٰذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ . . . ﴾ الآية [الجاثية: ٢١]، هكذا ظن الكفرة أنهم إن رجعوا إلى ربهم فسيجدون عنده خير منقلب، فقال تعالى: ﴿ كَلَّ ۖ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّمَّا يَعْلَمُونَ؟، فقوله") : ﴿ كَلَّأَ ﴾ على هذا التأويل رد لاعتقادهم وقطع لأطماعهم، فقال : ﴿ كَلَّاً ﴾ أي : لا يدخلونها قط، ثم استأنف الكلام فقال – عز وجل-: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّمَّا يَعْلَمُونَ﴾.

وعلى التأويل الأول: ﴿ كَلَأَ ﴾ بمعنى: حقًّا أنهم لا يطمعون، ثم استأنف بقوله: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِمَّا يَعْلَمُونَ﴾، أي: من تلك النطف؛ فيذكرهم بهذا عظيم نعمه وإحسانه إليهم بما أخرجهم منها ونقلهم من حال إلى حال حتى صاروا بشرا سويًّا؛ ليعلموا أنه (٢) لا يتركهم سدى؛ بل ليمتحنهم (°) ويستأدي منهم شكر ما أنعم عليهم؛ فيوجب ذلك تصديق الرسل. وفيه تذكير قدرته وسلطانه، وبيان ضعف ابتدائهم؛ ليعلموا أن من قدر على إنشائهم<sup>(٢)</sup>

لقادر على أن يحييهم بعدما أفناهم، والله أعلم<sup>(٧)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَا أُفْنِمُ بِرَبِّ ٱلْمَشَرِقِ وَٱلْغَرِّبِ . . . ﴾ [الآية]^^.

ذكر المشارق والمغارب: ذكر السموات والأرض، وفي ذكرهما ذكر أهل السموات [وأهل الأرض]<sup>(٩)</sup>، فيكون معناه: فلا أقسم برب الخلائق أجمع، ويكون حرف «لا» زائدًا في الكلام تأكيدا للقسم على ما يذكر، فيكون معناه: فلا أقسم.

ثم حق هذا القسم أن يقول مكان قوله : ﴿رَبِّ ٱلْشَرْفِ وَٱلْغَزَبِ ﴾ : «فلا أقسم بي» إذا كان القسم

- (١) في ب: شيئًا.
- (٢) في أ: يقولون.
- (٣) زاد في ب: له.
- (٤) في ب: أنهم.
- (٥) في أ: ليمنحهم. (٦) في أ: إشفائهم.
- (٧) في ب: الله الموفق.
- - (٨) سقط في ب.
  - (٩) في أ: والأرضين.

من الله تعالى، هذا هو [ظاهر الكلام]<sup>(١)</sup> في متعارف اللسان، ولكن يحتمل هذا وجوها: أحدها: أن يكون هذا القسم من النبي ﷺ كأنه علمه أن يقسم به ويقول له: قل يا محمد: ﴿فَلَا أُفْيِمُ بِرَبِّ اَلْمَنْزِقِ وَٱلْمَنْرِبِ﴾.

وإن كان هذا قسما من الله تعالى فهو مستقيم –أيضا– من وجهين:

أحدهما: على الإضمار؛ كأنه قال: فلا أقسم بي؛ فأنا رب المشارق والمغارب.

والثاني: وإن كان هذا القسم من الله تعالى يستقيم بلفظ الغائب كما يستقيم بلفظ الحاضر؛ لأن الخلق كله لله شهود، وليس هو شاهدًا للخلق، فيخرج الكلام بينهم على ما يخاطب الغائب، ومرة على الوجه الذي يخاطب به الشاهد، ومثل هذا مستعمل في متعارف اللسان، والله أعلم.

وفي الآية دلالة على أن ملك السموات والأرضين ومدبرهما واحد؛ إذ لو لم يكن كذلك لكان لملك السماء أن يمنع الشمس والقمر والكواكب من إيصال النفع إلى أهل الأرض، ويكون لملك الأرض أن يمنع ملك السماء عن الإغراب في الأرض.

ثم الذي يشرق ويغرب منذ خلق يجري على ما جرى عليه التدبير جريا واحدا لم يقع فيه تغيير ولا تبديل، ولو كان لله تعالى فيه شريك لكان لا بد من وقوع التغيير فيها؛ فثبت أن تدبير<sup>(۲)</sup> السموات والأرضين<sup>(۳)</sup> وتدبير سلطانهما راجع إلى الواحد.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّا لَقَدِرُونَ . عَنَ أَن نُبَدِّلَ خَيْرًا مِنْغُمْ وَمَا نَحَنُ بِمَسْبُوفِينَ﴾ هذا موضع القسم، فجائز أن يكون أريد به: أن يبدل الخير منهم، فيجعل مكان ما كانوا من الشر خيرا؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَوَ شَاءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًاً﴾ [يونس: ٩٩] وقد فعل ذلك؛ لأنهم أسلموا.

مكانهم من هو خير لرسول الله ﷺ، والبدل لا يكون إلا بعد المبدل عنه، وقد فعل الله تعالى ذلك بهم، أهلك المعاندين منهم، وأبدل لرسول الله ﷺ أولادهم والمهاجرين منهم والأنصار الذين آووا رسول الله ﷺ ونصروه.

والثاني: أي: كنا قادرين على أن نجعل المرسل إليهم خيرا منهم؛ إذ قد علموا من قدرة الله عز وجل أنه هو الذي خلقهم وأنشأهم، لكن إنما أرسل إليهم وأمرهم؛ لحاجات أنفسهم، لا لنفع يرجع إليه<sup>(١)</sup>، ليس على ما عليه ملوك الدنيا، لكنه إنما امتحنهم بالأمر ليسعوا في نجاة أنفسهم، ونهاهم؛ ليفكوا<sup>(٢)</sup> رقابهم من النار؛ فيكون فيه تسكين قلب النبي ﷺ عند وجده عليهم حيث لم يؤمنوا.

وأما الوجه الثاني : أن يكون معنى القدرة إرادة الفعل خاصة؛ إذ قد يكنى بالقدرة عن الفعل إذ هي سبب الفعل؛ كالأمر المعتاد بين الخلق يأمر رجل آخر بفعل فيقول : لا أستطيع ولا أقدر، أي : لا أفعل، وعلى هذا تأويل قوله – عز وجل – همّل يَسْتَطِيعُ رَبُّكَ أَن يُنَزِّلَ عَيَنَا مَآبِدَةً مِنَ السَمَآيَ» [المائدة : ١١٢] أي هل يفعل ذلك فعلى هذا تأويل هذا تأويل قوله – تعالى – : هُإِنَّا لَقَدِرُونَ»، أي : لفاعلون ما هو خير لرسول الله ﷺ بدلا عن هؤلاء.

فإن كان على هذا فيكون فيه بشارة لرسول الله على أنه يجعل له أصحابا يرضاهم، ويكون فيه إخبار الله – [عز وجل] – لرسول الله على بالنصر والغلبة على المكذبين منهم، ويكون فيه إنباء لرسول الله على أنه لا ينفذ فيه مكرهم وإن اجتهدوا، ويكون فيه إعلام أنه ينتقم منهم له ويعذبهم، وقد فعل ذلك [كله]<sup>(٣)</sup> بحمد الله – عز وجل– والله المستعان؛ حيث بدل من أهل مكة أهل المدينة، وكانوا خيرا منهم؛ لأن أهل مكة كانوا عليه، وأهل المدينة كانوا له، فكانوا هم خيرا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ﴾.

والمسبوق: المغلوب، فكأنه قال: لا يسبقنا أحد ولا يعجزنا أحد عن ذلك، ولا يفوتنا أحد فيما نريده.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا ﴾

قال أبو بكر: الخائض: المتحير، واللاعب: الخاطئ، فقوله: ﴿فَنَرَهُمْ يَخُوضُوا وَيَلْعَبُوا﴾ أي: دعهم فيما هم [فيه] من خطاياهم وتحيرهم في دينهم، فكل من اشتغل بما لا يحتاج<sup>(٤)</sup> له فهو خائض لاعب، وأصله أن كل أمر لا عاقبة له [تحمد فهو فيه لاعب

- (١) في ب: إليهم.
- (٢) في أ: ليكفوا.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: يحتج.

سورة المعارج الآيات: ٣٦ - ٤٤

لاه]<sup>(١)</sup>؛ كقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّمَا الْحَيَوَةُ ٱلدُّنَيَا لَعِبُ وَلَهُوُّ﴾ [محمد: ٣٦]، أي: من يعمل في الحياة الدنيا للدنيا لا للآخرة فهو لاعب لاه، وكأن هذه الآية صلة قوله تعالى: ﴿فَالِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُهْطِعِينَ﴾ الآية، أمره بألا يشتغل بأولئك ويقبل على من يرجو منهم الإيمان.

أو أمره بألا يشتغل بمكافأتهم بسوء صنيعهم؛ فإن الله سينصره عليهم ويكافئه عنهم. وقوله – عز وجل–: ﴿حَتَّى يُدَهُوُا يَوْمَهُمُ ٱلَّذِى يُوعَدُونَ﴾ قد<sup>(٢)</sup> لاقوا ذلك اليوم وهو يوم بدر، وسيلاقون اليوم الثاني وهو يوم الآخرة

وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَانِ سِرَاعًا﴾ يخبر أنهم يخرجون من الأجداث، وهي القبور سراعًا إلى الداعي، والذي يحملهم على الإسراع هو أن أنفسهم أبت إجابة الداعي في الدنيا؛ فنزل بهم الهلاك بتركهم الإجابة، فيسارعون في ذلك اليوم إلى إجابة الداعي؛ رجاء أن يتخلصوا من العذاب الذي حق عليهم بترك الإجابة، وذلك لا ينفعهم وإن وجدت منهم التوبة والرجوع عن تلك الإجابة؛ لأن ذلك اليوم ليس بيوم ينفع فيه الندامة والتوبة، وإنما هو يوم تجزى فيه كل نفس بما كسبت؛ وهذا كقوله: ﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوَّا ءَامَنًا بِأَلَمَهِ وَحَدَمُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ. مُشْرِكِينَ﴾ [غافر: ٨٤] فأخبر أنهم يفزعون إلى الإيمان بالله تعالى لما أيقنوا أنهم إنما حل بهم البأس بإعراضهم عن الإيمان، ففزعوا عند إيقانهم بالعذاب إلى الإيمان؛ رجاء أن يتخلصوا من العذاب، فلم ينفعهم ذلك ولم يغنهم من(") عذاب الله شيء؛ إذ ذلك الوقت ليس بوقت قبول التوبة، فيكون هذا تحريضا بالإسراع. إلى إجابة الداعي والإيمان بما يدعو إليه قبل أن يؤمنوا إيمانا لا ينفعهم، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿ كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبٍ يُوفِضُونَ﴾ قرئ بنصب النون، وجزم الصاد، وهو اسم العلامة كالغرض وأشباهه. وقرئ بضم النون والصاد، وهو اسم الصنم. فإن كان على العلامة، فمعناه: أنهم يسارعون في ذلك الوقت إلى إجابة الداعي مسارعة من يسارع في هذه الدنيا إلى الغرض والعلامة المنصوبة؛ كذا قاله بعض أهل التأويل. و ذكر عن الكلبي ﴿إِلَىٰ نُصُبِ يُوْضُونَ﴾: إلى علم يسعون. وقال قتادة : إلى علم يستبقون (٤).

- (1) في ب: تحمد فيه، وهو لاعب فيه، لاهي.
  - (٢) في ب: وقد.
  - (٣) في ب: عن.
- (٤) أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٤٩٨٠، ٣٤٩٨١)، وابن المنذر بنحوه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٢٢).

وعن مجاهد: إلى علم ينطلقون().

فإن كان على الثاني، فمعناه: أنهم يسرعون إلى إجابة الداعي في ذلك؛ كسرعتهم إلى عبادة النصب عند خوفهم فوت عبادتها وعند اجتماع عبادها عندها لو يبتدرون<sup>(٢)</sup> نصبهم حتى يستلموها.

ومنهم من ذكر أن النصب برفع النون والصاد هي الأغراض التي يسبقون إليها، ومن تأول هذا فهو يجعل النُّصُب هاهنا جمع النَّصْب. وقوله: ﴿وُفِضُونَ﴾ أي: يسرعون.

وقال الحسن: أي: يرملون، وهما واحد؛ لأن الإسراع في الرمل موجود. وقوله – عز وجل–: ﴿خَشِعَةً أَبْعَنُرُهُمَ﴾:

يحتمل أن يكون هذا على بصر الوجوه وصفة خشوعها [على] ما قال في آية أخرى: ﴿لَا يَرَنَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمُ وَأَقَدِنَهُمْ هَوَاً ﴾ [إبراهيم: ٤٣] فيخشع خشوعا لا يملك صرف طرفه عن الداعي، ففيه أن الذّلة قد أحاطت بهم حتى أثرت في الأعين والوجوه، وفي كل عضو.

وجائز أن يكون هذا على بصر القلوب، وهو أن قلوبهم تشتغل بإجابة الداعي عن أن تبصر لنفسها حيلة تتخلص [بها] من أهوال ذلك اليوم وشدائده. وقوله – عز وجل–: ﴿تَرْهَقُهُمْ ذِلَةً﴾:

> أي: تعلوهم، والذلة: الحالة في النفس تبدو وتظهر من الأبصار. وقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ ٱلْبَوْمُ ٱلَّذِى كَانُوْا يُوْعَدُونَ﴾.

حقه أن يقول: هذا اليوم الذي كانوا يوعدون؛ لأنه أضاف إلى اليوم الذي كانوا يوعدون<sup>(٣)</sup> في الدنيا.

ولكن معناه: كانوا يوعدون ذلك اليوم في الدنيا، وذلك اليوم في الوقت الذي كانوا<sup>(٤)</sup> يوعدون غير موجود، فيعبر عنه بما يعبر به عن الغائب، والله أعلم، [وصلى الله على سيدنا محمد وآله أجمعين]<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

(١) أخرجه ابن جرير (٣٤٩٧٩)، وعبد بن حميد، وابن المنذر بنحوه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٢٢).

- (٢) في أ: بتبديل.
- (۳) زاد في ب: به.
- (٤) في ب: كان.
- (٥) سقط في ب.

## سورة نوح عليه السلام مكية

بِسْمِ اللهِ التَّغْنِ التَحِيمَ إِ

**قۇلە تعالى: ﴿**إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوُحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ أَنَّ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ قَالَ يَفَوْمِ إِنِّى لَكُرْ نَذِيرٌ مَبِينُ ﴾ أَنِ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ يَغْفِرْ لَكُمْ مِّن دُنُوبِكُرْ وَيُؤَخِّرُكُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَآهَ لَا يُؤَخِّزُ لَوَ كُنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ .

قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوْحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ؞َ أَنَ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن فَبْلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابً آلِيدٌ﴾.

في ذكر نبأ نوح – عليه السلام – دلالة رسالته وآية نبوته؛ لما<sup>(١)</sup> ذكرنا: أن هذا لم يكن من علمه، ولا علم قومه، ولم يختلف النبي ﷺ إلى من عنده علم [به]<sup>(٢)</sup> فتعلمه منه، فعلم أنه بالله تعالى علمه لا بأحد من خلقه؛ فيكون فيه إلزام الحجة عليهم، وفيه إعلام رسول الله – عليه السلام – ما لقي نوح – عليه السلام – من قومه؛ ليصبره بذلك<sup>(٣)</sup> على أذى قومه؛ إذ السورة مكية.

ثم أمره بالإنذار، ولم يذكر معه البشارة، فكذلك قال نوح – عليه السلام – ﴿إِنَى لَكُمْ نَذِيرٌ مُجِينٌ﴾ ولم يقل: بشير، وقد كان هو بشيرا ونذيرا، فجائز أن يكون اقتصر على ذكر النذارة؛ لأن في ذكرها ذكر البشارة؛ وذلك أنهم إذا استوجبوا العذاب إذا داموا على ما هم فيه من الضلالة وعبادة غير الله تعالى، فهم إذا انتهوا عن ذلك استوجبوا العفو، واستيجاب العفو وقوع البشارة، فإذا كان ذكر أحد الوجهين يقتضي ذكر الوجه الآخر، اكتفي بذكر أحدهما عن ذكر الآخر.

وجائز أن يكون خص النذارة بالذكر؛ لأن الحال كانت حال الإنذار؛ لأنهم كانوا معرضين عن طاعة الله تعالى ومقبلين على عبادة غيره، فكانوا مستوجبين للنذارة، ولم يكونوا من أهل البشارة، وإنما يصيرون من أهلها إذا انتهوا عما هم عليه؛ فيكون قوله: أَنذِرْ قَوْمَكَ﴾ إن داموا على ما هم عليه، وفي هذا دلالة على أن المرء إذا أخذ غير طريق الهدى، فالسبيل فيه أن يفسد عليه مذهبه، ثم إذا ظهر فساده عنده، أمره باتباع سبيل الهدى وبين له الحجج والدلائل؛ لينجع فيه ذلك، ليس أن يحتج عليه بالحجج التي هي

- (١) في أ: إنما.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: ذلك.

سورة نوح الآيات: ١ - ٤

حجج مذهب الحق قبل أن يبين له فساد ما هو فيه؛ فإن ذلك لا ينجع فيه، ولا يدعوه إلى قبول الحق والتزامه، بل يبين له قبح ما هو فيه وفساد ما اعتقده، فإذا بان له ذلك يحتاج إلى أن يسأله عن سبيل الهدى فيه؛ ليعرفه بالتعلم.

ثم الأصل أن الدنيا هي سبيل الآخرة، والضلال سبيل يفضي بمن سلكه إلى العذاب الدائم، والهدى سبيل يفضي إلى الثواب الدائم، فالنذارة هي تبيين ما ينتهي إليه عاقبة من يلزم الضلال، والبشارة هي تبيين ما ينتهي إليه عاقبة من يلزم الهدى.

وإن شئت قلت: إن النذارة هي أن يبين عسر ما يحل به في العاقبة، والبشارة هي أن يثبته بما يصير إليه في العاقبة من اليسر.

ثم في قوله - عز وجل- : ﴿أَنَّ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبَّلِ أَن يَأْنِيَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ دلالة أن حجة الإسلام تلزم<sup>(۱)</sup> الخلق قبل أن يأتيهم النذير ؛ لأنه لو كانت لا تلزمهم، لكانوا في أمن من نزول العذاب قبل أن يأتيهم النذير ؛ فلا يخوفون<sup>(۲)</sup> بنزل العذاب بهم قبل أن ينذروا، فلما خوفوا بنزول العذاب بهم قبل أن يأتيهم النذير دل أن الحجة لازمة عليهم، وأن لله تعالى أن يعذبهم لتركهم التوحيد وإن لم يرسل إليهم الرسل، فيكون تأويل قوله - عز وجل-: ﴿وَمَا كُنًا مُعَذِبِينَ حَتَى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ [الإسراء: ١٥] على عذاب الاستئصال في الدنيا ليس على عذاب الآخرة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿قَالَ يَعَوِّمِ إِنِّي لَكُمْ نَذِيرٌ مُبِينُ﴾:

أي: مبين بما يقع به الإنذار والتخويف؛ فيكون الإبانة منصرفة إلى النذارة.

ويحتمل أن يكون هذا الوصف راجعا إلى نفسه خاصة؛ كأنه قال: نذير لكم مبين، أي: إني لم أقم في دعائي إياكم إلى عبادة الله تعالى وإنذاركم من عند نفسي، ولكن بما اختصني الله تعالى وولاني ذلك.

ثم الأصل في الإنذار [أن يقتضي] نهيا وفي النهي [أن يقتضي] أمرا، لكن الإنذار يقتضي نهيا وَكِيدا، والنهي الوكيد يقتضي الأمر بالخلاف أمرا وكيدا.

وأما البشارة فهي تقتضي الأمر الوكيد وغير الوكيد؛ لأنه يستوجب البشارة بكل خير يفعله، وإن كان للمرء ترك ذلك الخير بخير آخر يأتى به، فلا يفهم بنفس البشارة الأمر الوكيد؛ ويفهم بتصريح النذارة كلا الوجهين اللذين ذكرناهما.

وإذا كان كذلك، فمطلق البشارة لا يدل على تحقيق النذارة، وأما النذارة فهي تدل على

- (١) في أ: دلالة أن حجته لأن يلزم.
  - (٢) في أ: يخافونهم.

البشارة؛ لأن النذارة على ما هو فيه في الفعل تلزم النهي، وإذا انتهى عنه فقد حصل العفو، وفي حصول العفو إرتفاع ما خوف وذهابه.

وقوله – عز وجل- : ﴿أَنِ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱتَّقُوْهُ﴾ فكأنه قال : أنذرهم على عبادة غير الله، ومرهم بعبادة من يستحق العبادة، وهو الله تعالى؛ إذ الأمر بالإنذار يقتضى النهى عما هم عليه ويدعو إلى خلافه، وبين لهم الخلاف الذي دعوا إليه؛ لقوله – عز وجل- : ﴿ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱتَقُوْهُ﴾.

وقيل: ﴿ أَعْبُدُوا اللَّهَ ﴾، أي: وحدوه.

وقال [بعضهم]: كل عبادة جرى بها الأمر في القرآن على الإرسال فهي منصرفة إلى التوحيد.

فكأن الذي حملهم على هذا التأويل هو أن الآيات التي فيها أمر بالعبادة نزلت في أهل الكفر؛ لأنه خاطب بقوله - عز وجل- : ﴿يَنَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُوا رَبَّكُمُ ﴾ [البقرة : ٢١]، ولم يخاطب بقوله - عز وجل- : ياأيها الذين آمنوا اعبدوا ربكم، وإذا ثبت أنها في أهل الكفر، والكافر أول ما يؤمر يؤمر بالتوحيد ليس يخاطب بعبادة أخرى سواه؛ لأنه ما لم يأت بالتوحيد لم يقبل منه شيء من العبادات، فجعلوا تأويل العبادة التوحيد لهذا؛ لا أن يكون العبادة عبارة عن التوحيد خاصة، بل العبادة يراد بها التوحيد مرة إذا ذكرت عقيب الكفر، وإذا ذكرت<sup>(1)</sup> في أهل الإيمان فالعبادة منهم أن يفوا بمعاملة ما اعتقدوه بالقول؛ وأن ينجزوا<sup>(٢)</sup> ما وعدوا من أنفسهم، وهذا كما ذكرنا في إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة : أنهما إذا ذكرتا في أهل الكفر، انصرف المراد من ذلك إلى الاعتقاد لا إلى الفعل؛ لأنهم ليسوا من أهل الفعل، وإذا ذكرتا في أهل الإسلام أريد بالإقامة والإيتاء إذكان في فيك من أهل الفعل، وإذا ذكرتا في أهل الإسلام أريد بالإقامة والإيتاء إنكان في لنهم الحكم في العبادة بقوله : ﴿مَعْبُدُوا اللَّهَ أَي وحدوه واتقوه، أي المعلى في في الم عبادته، وأطيعوني فيما آمركم به من توحيد الله تعالى وألا تشركوا به شيئا.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَاتَقُوْهُ﴾، أي: اتقوا المهالك كلها، واتقوا النار؛ كما قال الله – عز وجل–: ﴿وَاتَقُوْا ٱلنَّارَ ٱلَّتِيَ أُعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١]، وقوله تعالى: ﴿فُوَّا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا﴾ [التحريم: ٦] فالتقوى إذا ذكر على الانفراد مرسلا، اقتضى الانتهاء عما فيه الهلاك، واقتضى الأمر بالعبادة والطاعة، وإذا جمع بين العبادة والتقوى،

- (١) في أ: ذكر.
- (٢) في أ: يتخذوا.

كانت العبادة منصرفة إلى إتيان الأفعال<sup>(١)</sup>، وانصرف التقوى إلى اتقاء المهالك، وهو كما قلنا في البر والتقوى: إن كل واحد منهما إذا ذكر مفردا اقتضى ما يقتضيه الآخر، وإذا جمعا في الذكر، صرف أحدهما إلى جهة والآخر إلى جهة أخرى، وكذلك الإسلام والإيمان إذا أفرد بذكر أحدهما يكون معنى كل واحد منهما هو معنى الآخر، وإذا جمعا في الذكر صرف كل واحد منهما إلى جهة على حدة.

وقال الحسن في قوله – عز وجل–: ﴿وَٱتَقُوٰهُ﴾، أي: اتقوا الله في حقه أن تضيعوه فهو يجمع ما يؤتى<sup>(٢)</sup> وما يتقى.

ثم الأصل أن الطاعة قد تكون لمن سوى الله، والعبادة لا تكون إلا لله تعالى؛ فلذلك قال عند الأمر بالعبادة: ﴿ آعَبُمُوا ٱللَّهَ ، فأضافها إلى الله تعالى، وأضاف الطاعة إلى نفسه بقوله: ﴿ وَأَطِيعُونِ ﴾، ففيه دلالة أن ليس في الطاعة لآخر إشراك بالله تعالى في الطاعة، بل الله تعالى جعل الإشراك في الطاعة بقوله: ﴿ مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَد أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ [النساء: ٨٠] وذم من يعدل بالله تعالى في العبادة بقوله تعالى: ﴿ وَهُم بِرَبِهِم يَعَدِلُونَ ﴾ [الأنعام: وذم من يعدل بالله تعالى في العبادة بقوله تعالى: ﴿ وَهُم بِرَبَهِم يَعَدِلُونَ ﴾ [الأنعام: الذي يرجى منه ويخاف من نقمته، فأما الطاعة فهي تقتضي فعلا [على الأمر]<sup>(٣)</sup> لا غير ؛ وعلى ذلك لما صرفت الكفرة الرجاء والخوف إلى الأصنام بقولهم: ﴿ مَا يَعْرَبُونَ أَلَى اللَّهُ الله تعالى هو وعلى ذلك لما صرفت الكفرة الرجاء والخوف إلى الأصنام بقولهم: ﴿ مَا يَعْرِ سوءاني أَن عند أَلَوْ أَلَى اللَّهِ وَلَهُوَى الله من نقمته، فأما الطاعة فهي تقتضي فعلا [على الأمر]<sup>(٣)</sup> لا غير ؛ وعلى ذلك لما صرفت الكفرة الرجاء والخوف إلى الأصنام بقولهم: ﴿ مَا يَعْرَبُونُ أَن عند أَلُوْ أَلَعْ مَا يَعْرِ وعلى ذلك لما صرفت الكفرة الرجاء والخوف إلى الأصنام بقولهم: أما يونس: ١٨]، سوءا<sup>(٤)</sup>: عباد الأصنام، فكل من يفعل الفعل على الخوف والرجاء فذلك منه عبادة له وقوله – عز وجل-: ﴿ يَعْفِيرَ لَكُمُ مِن دُنُوبِكُرَ إلى ما سلف من الذنوب في حالة الشرك؛ كقوله – عز وجل-: ﴿ إن يَنتَهُوا يُعْفَرُ لَهُم مَا فَدَ سَلَكَ ﴾ [الأنفال: ٣٨].

وإن صرفته إلى سائر وجوه المهالك، رجع إلى السالف وإلى الآنف جميعا؛ وهو كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَنتِ يُذْهِبْنَ ٱلسَّبِّنَاتِ﴾ [هود: ١١٤]؛ فيكون قوله ﴿ئِن﴾ صلة على ما ذكره أهل التفسير، ومعناه: يغفر لكم ذنوبكم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿مِنَهُ على التحقيق ليس على حق الصلة؛ لأنه قد يكون من الذنوب ذنوب يؤاخذ بها بعد الإسلام، وهي التي تكون بينه وبين الخلق من القصاص

- (١) في ب: الفعل.
  - (٢) في أ: يؤدي.
    - (٣) سقط في أ.
- (٤) في ب: فسموا.

وغيره، فالمأثم بالقتل وإن زال عنه بالتوبة؛ فإن القصاص لا يرتفع عنه.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَيُؤَخِرَكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّىُ﴾ جائز أن يكون أولئك القوم كانوا يخافون على أنفسهم الإهلاك من قومهم بإيمانهم وإجابتهم لنوح عليه السلام؛ فيخرج قوله: ﴿وَيُؤَخِرَكُمُ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّىٌ﴾ مخرج الأمان لهم أنهم بإيمانهم يبقون إلى الأجل الذي ضرب لهم لو لم يؤمنوا؛ إذ يكون معناه: أنكم إن أسلمتم بقيتم إلى انقضاء أجلكم المسمى سالمين آمنين، لا يتهيأ لعدوكم أن يمكر بكم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ لَا يُؤَخَرُ لَوَ كُنتُمْ نَعْلَمُونَ﴾، وقال في موضع آخر: ﴿فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَفْدِنُونَ﴾ [الأعراف: ٣٤] جائز أن يكون قوله: ﴿لَا يَسْتَأْخِرُونَ﴾، أي: لا يتأخرون عن آجالهم أو لا يؤخرون بما يطلبون من التأخير؛ فيكون في هذا إياس لهم أنهم لا يؤخرون إذا طلبوا التأخير؛ قال الله تعالى: ﴿وَأَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقَنَكُمُ مِّن قَبِّلِ أَن يَأْذِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلاَ أَخْرَتَنِ إِلَى قَرِيبِ فَأَصَدَقَتُ وَإَنفِقُوا مِن مَّا رَزَقَنَكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْذِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلاَ أَخْرَتَنِي إِلَى الله تعالى: فَاصَدَقَتُ وَإَنفَقُوا مِن مَا رَزَقَنَكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْذِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلاً أَخْرَتَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبِ فَاصَدَقَتُو أَنفِقُوا مِن مَا رَزَقَنَكُمُ مِن قَبْلِ أَن يَأْذِكَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِ لَوْلاً أَخْرَتَنِي إِلَى أَنهُ الله تعالى: فَاصَدَقُولُ وَلَا الله الله الله مِن الله الله عالى الله تعالى في فَقُولَ مِن قَبْلِ أَن الموت إذا أَتَاه طلب التأخير ليبذل ما طلب منه البذل قبل ذلك من التصدق والإيمان به، فقطع عنهم طمعهم بقوله: ﴿وَلَن يُوَخِرَ ٱللَّهُ نَفَسًا إذَا جَآءَ أَجَلُهُأَنَ إِلَى المُعَانِ الله التأخير وبقوله: ﴿لَا المنافقون: ١١]، وبقوله: ﴿وَلَن يُؤَخِرُ اللهُ نَقْسَا إذَا وَا

وهذه الآية تنقض على المعتزلة قولهم؛ لأنهم يقولون بأن رجلا لو جاء وقتل آخر، فإنما قتله قبل انقضاء أجله، والله تعالى يقول: ﴿لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْنَفَدِمُونَ»، والأصل: أن الله تعالى إذا علم أنه يقتل فإنما يجعل انقضاء أجله بالقتل ليس بغيره؛ لأنه لا يجوز أن يجعل انقضاء أجله بموته حتف نفسه، ثم ينقضي أجله بغير ذلك؛ لأنه<sup>(۱)</sup> لو جاز ذلك<sup>(۲)</sup> لأدى ذلك إلى الجهل بالعواقب، والجهل بالعواقب يسقط الربوبية، ويثبت الجهل.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَوْ كُنتُمْ نَعْلَمُونَ﴾.

أي : لو كنتم تعلمون ما يحل بكم من الندامة عند انقضاء آجالكم، لكنتم تبذلون للحال ما أريد منكم؛ لئلا يحل بكم العذاب .

أو [أن]<sup>(٣)</sup> يكون معنى قوله: ﴿إِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ إِذَا جَآءَ﴾، أي: أجل العذاب إذا حل، وقع

- (۱) في ب: أنه.
- (٢) في ب: هذا.
- (٣) سقط في ب.

لا محالة، فلو علموا بوقوعه لا محالة، لارتدعوا عنه.

**قوله تعالى:** ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى دَعَوْتُ قَوْمِى لَيْلَا وَبَهَانَا شَ فَلَمَ بَزِدِهُمْ دُعَايَى إِلَّا فِزَارًا ﴿ وَإِنَّى حُلْمًا دَعَوْنُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوًا أَصَبِعَهُمْ فِي مَادَانِهِمْ وَأَسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمْ وَأَصَرُّوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا مَنْ تَعْفَرُوا مَنْتَكَبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا شَيْعَهُمْ فِي مُعَانًا فَ دَعَوْنُهُمْ جِهَارًا فِي ثُمَّ إِنِّ أَعْلَنْتُ لَهُمْ وَأَسْرَدْتُ لَهُمْ إِسْرَارًا ﴿ فَاللَّهُ وَأَصَرُوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا مَنْ مَنْهُ إِنَّهُمْ وَعَنْهُمْ وَعَنْهُمْ وَعَنْهُمْ وَعَنْهُمْ وَعَنْهُمْ وَعَنْقُوا أَسْتَعْمَوُا وَالسَتَخْبَعُوا أَسْتَعْمَارُوا وَأَسْتَكْبَمُوا أَسْتِكْبُوا أَنْهُمْ وَا يُرْسِيلِ السَيَمَةُ عَلَيْكُمْ قِنْدَرَادًا فِي وَيُعْدِدُكُمْ فِأَمْوَلُو وَيَنِينَ وَيَجْعَلَ لَكُو جَنَبَتِ وَيَجْعَلَ لَكُو أَنْهَمُوا أَنْ شَ يُرْجُونَ لِنَهِ وَقَادُ فِي وَقَدَ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا فِي أَنْهُ لَذَهُ مَنَا لَهُ سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا فَ وَجَعَوْنُ لَقَدَمُ اللَهُ مَعْهُ اللَهُ عَلَيْهُ وَقَدَ خَلَقَكُمُ أَطُوارًا فَ أَنْبَتَكُمْ وَتُعْوَى أَنَهُ سَبْعَ سَمَوَتِ عَلِكُمُ أَنْهُ مُو أَنَهُ مَنْ وَا وَيَوْنُ وَوَالَكُمُ مَعْمَالُهُ مَنْهُمُ لِنَهُ وَقَائُهُ مَعْعَلَهُ أَصْوَعُهُمُ إِنَهُ مَائِهُ مَالَكُمُ مَنْتُ وَيَعْتُمُ وَقَائًا وَ وَقَائَتُ مَعْتَى أَنَهُ مَعْتَى أَنَهُ مَنْعَلْ اللَهُ مَنْ وَاللَهُ عَمَى وَ

وقوله – عز وجل–: ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهَازًا﴾

يحتمل أن يكون هذا من نوح – عليه السلام – بعد أن أخبر ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدَ ءَامَنَ﴾ [هود: ٣٦]، فيكون القول منه قول معتذر: أنه لم يقصر في دعوة قومه إلى الإسلام، وأنه قد دعاهم إلى الإسلام في كل وقت وحال، وأنه قد أبلى عذره في ذلك، وإنما جاء التفريط والتعدي من جهة قومه.

ويحتمل أن يكون هذا منه على الإشفاق والرحمة والتعرض؛ لاستنزال اللين والرحمة، لعل الله تعالى بلطفه يلين قلوبهم فينقادوا للحق، ويرغبوا في الإجابة؛ ليتخلصوا من العذاب ويستوجبوا المغفرة من ربهم، فهو يخرج على أحد هذين الوجهين: إن كان قبل الإخبار، فهو على التعرض منه؛ لاستنزال اللين والرحمة، وإن كان بعده فهو على إبلاء العذر، لا على الدعاء والرجاء بأن يلين قلوبهم بلطفه فينقادوا للحق؛ إذ لا يجوز أن يخبر الله تعالى أنهم لا يؤمنون، وهو يطمع منهم أن يؤمنوا.

ثم قوله: ﴿ إِنِّى دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلَا وَنَهَارًا﴾، أي: دعوت في كل وقت وكل ساعة من الليل والنهار أمكنني فيه الدعاء.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَلَمْ بَزِدْهُمْ رُعَاءِى إِلَّا فِرَارًا﴾.

وأصل هذا أن عداويهم كانت قد اشتدت لنوح عليه السلام، وكانوا<sup>(۱)</sup> قد استثقلوه وأبغضوا كلامه، فحدث لهم ببغضهم كلامه واستثقالهم إياه معنى حملهم على الفرار؛ فنسب ذلك إلى الدعاء؛ لأن حدوث ذلك المعنى كان عند وجود الدعاء؛ فنسب إلى الدعاء على معنى المجاورة والقرب، لا أن يكون الدعاء في الحقيقة سببا لزيادة الفرار؛

(۱) في ب: وكان.

وهو كقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضَّ فَزَادَتَهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمَ ﴾ [التوبة: ١٢٥]، والقرآن لم يجعل سببا لزيادة الرجس، ولكنهم لما أحدثوا بغضا عندما تلى عليهم القرآن، فحدث لهم بذلك معنى حملهم على ذلك الوجه، فأضيفت تلك الزيادة إلى القرآن؛ إذ عند ذلك حدث ذلك السبب الزائد في الرجس، فنسب إليه على معنى المجاورة، وقال الله تعالى: ﴿فَأَغَذَتُنُومُ سِخْرِيًّا حَتَّ أَسَوَكُمْ ذِكْرِى ﴾ [المؤمنون: ١١٠] وهم لم يكونوا منسيين، بل كانوا مذكرين يذكرونهم مرة بعد مرة، لكن بغضهم إياهم واتخاذهم سخريا أوقع لهم النسيان، فنسب إليهم الإنساء، فعلى ذلك لما أبغضوه واستثقلوا كلامه ودعاءه، أحدث لهم ذلك البغض زيادة نفار وجحود، ثم نسب النفار إلى الدعاء [على]

وقوله – عز وجل- : ﴿وَإِنِي كُلَمَا دَعَوْنَهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوا أَصَنِعَهُمْ فِي مَاذَانِهِمْ وَأَسَتَغْشَوْا شِكَبُهُمْ»، وقال في موضع آخر : ﴿أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ قَوْمِ نُوحٍ وَعَكَدِ وَتَمُوذُ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿فَرَدُّوَا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفَوَهِهِمْ ﴾ [إبراهيم : ٩]، فيجوز أن تكون هذه الآية فيما يدعون رؤساءهم وأشرافهم والأجلة منهم، فإذا دعاهم ردوا أيديهم في [أفواه الأنبياء]<sup>(۱)</sup> عليهم السلام، وضربوهم<sup>(۱)</sup> على ما ذكر في الأخبار، وأما الأتباع منهم، والمقلدون لهم، كانوا يجعلون أصابعهم في آذانهم ويغطون وجوههم ورءوسهم؛ كي لا

أو يكون هذا في طائفة منهم، وهذا في طائفة إذا كان أيس من قوم، وأقبل على آخرين، فاختلفت معاملتهم معه على ما كان من أمر نبينا [محمد ﷺ]<sup>(٣)</sup>. ثم هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: على التحقيق على ما ذكرنا(؟)؛ ليؤيسه من الإجابة.

والثاني: جائز أن يكون على التمثيل، فضرب مثلهم في تركهم الإجابة مثل من جعل أصبعه في أذنه واستغشى ثيابه؛ لئلا يسمع ولا يجيب؛ وهو كقوله – عز وجل-: ﴿فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمَ﴾ [آل عمران: ١٨٧]، ولم يوجد منهم نبذ، ولكنهم أعرضوا عنه إعراض من ينبذه وراء ظهره، وكذلك في قوله – عز وجل-: ﴿فَرَدُوًا أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَهِهِمْ ﴾ على التمثيل، وهو أنهم تركوا الإجابة إلى ما دعوا إليه كترك الإجابة من الذي يرد يده في

(۱) في ب: أفواههم، وهم الأنبياء.
 (۲) في ب: وضربوه.
 (۳) في ب: عليه السلام.
 (٤) في ب: ذكرت.

فيه؛ لئلا يتكلم (١)، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَصَرُواْ وَٱسْتَكْبَرُواْ﴾، أي: داموا على ما هم عليه وثبتوا على كفرهم.

وقال قتادة : ﴿وَأَصَرُّواَ﴾، أي : صاحوا في وجوه الأنبياء – عليهم السلام – ردا عليهم، أو مغالبة في الدعاء؛ كقوله: ﴿وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلَكُمُ تَغْلِبُونَ﴾ [فصلت: ٢٦].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱسْتَكْبَرُوْا ٱسْتِكْبَارَا﴾، أي: استكبروا عن طاعة الله تعالى، وامتنعوا عن الإجابة لرسوله عليه السلام.

وقوله – عز وجل– : ﴿ثُمَّ إِنِّى دَعَوْتُهُمْ جِهَارًا . ثُمَّ إِنِّ أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسْرَتُ لَهُمْ إِسْرَارًا﴾، ففي هذا إخبار أنه دعاهم إلى عبادة الله تعالى في كل وقت تهيأ له من ليل أو نهار، ولم يقصر فيها، ودعاهم في كل وقت؛ رجاء الإجابة منهم.

ويحتمل ﴿إِنِّي دَعَوْتُهُمْ حِهَارًا﴾، أي: إذا بعدوا مني، وازدحموا وكثروا<sup>(٢)</sup>؛ فدعاهم جهارا؛ لتعمهم الدعوة.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَسْرَرْتُ لَهُمُ إِسْرَارًا﴾ إذا قربوا منه وقلوا، فلما أدخلوا أصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم أعلن في الدعاء.

ثم جائز أن يكون الجهر والإسرار منصرفا إلى الدعوة، ويكون الإعلان إعلانا بالحجج وإظهارا للبينات، وإلى هذا يذهب أبو بكر الأصم.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَقُلْتُ ٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾، فالاستغفار طلب المغفرة بما ذكر من قوله عز وجل : ﴿اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاَتَقُوهُ وَأَطِعُونِ﴾ [نوح : ٣]؛ فيكون هذا منه أمرا لهم بإتيان الإيمان الذي هو سبب المغفرة، لا أمرًا بسؤال المغفرة نفسه من الله تعالى؛ إذ استغفار كل قوم يرجع إلى أحوالهم، فإذا كانوا كفرة، فهو إيمان بالله تعالى، وإن كانوا أصحاب ذنوب]<sup>(٣)</sup>، فالتوبة إلى الله تعالى، وإن كانوا مخلصين فمما سلف من ذنوبهم مما يعلمونها، ونحو ذلك.

وقوله – عز وجل-: ﴿يُرْسِلِ ٱلسَّمَآءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا . وَيُعْدِدَكُم بِأَمَوَلِ وَسَنِينَ وَيَجْعَل لَكُم جَنَتِ وَيَجْعَل لَكُو أَنْهَرًا﴾، فيحتمل أنما قال هذا لهم؛ لأنهم كانوا في شدة عيش وضيق حال فوعد أنهم إن انتهوا عن الكفر، وأجابوا إلى ما يدعوهم إليه، غفر [الله لهم]<sup>(٤)</sup> ذنوبهم، وأرسل

- (١) في أ: يتكلمه.
  - (٢) في أ: أثروا.
- (٣) في أ: أصحابه.
- (٤) في ب: بهم الله.

السماء عليهم مدرارا؛ فيتوسعوا به، على ما قال [به]<sup>(١)</sup> بعض أهل التأويل: إن الله تعالى [قد]<sup>(٢)</sup> حبس عنهم المطر، وعقمت أرحام نسائهم، وهلكت مواشيهم وجناتهم لتمام أربعين سنة، ثم أهلكوا بعد ذلك، وكانوا كلهم كفارا، ليس فيهم صغير؛ فلذلك كان<sup>(٣)</sup> نوح – عليه السلام – يعدهم بما ذكرنا، والله أعلم.

ويحتمل أن يكونوا خافوا انقطاع النعمة عنهم بالإجابة وزوال السعة عنهم [بالإسلام]<sup>(\*)</sup> ومن الناس من يترك الإيمان خشية هذا، فأخبر – عز وجل– أن الذي هم فيه من رغد العيش لا ينقطع عنهم بالإسلام، بل يرسل [عليهم المطر]<sup>(\*)</sup> من السماء مدرارا متتابعا، ويمددهم بأموال وبنين مع ما<sup>(1)</sup> يجعل لهم من الجنان<sup>(\*)</sup> والأنهار، لكنْ ذوو الألباب والعقلاء ينظرون إلى حسن العاقبة وما إليه مآل الأمر دون الحال، فذلك الذي يرغب<sup>(^)</sup> فيه؛ ولذلك اختلفت دعوة النبي عليه السلام لأمته: فمنهم من بشره بكثرة أمواله وبنيه، ومنهم من رغبه في آخرته، ﴿فِيَذَلِكَ فَلَيْفَرَحُوا هُوَ خَيَرٌ مِتَا يَجْمَعُونَ﴾ [يونس: ٥٨]، وقال:

ونظير الأول كقوله عز وجل: ﴿وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰٓ مَامَنُواْ وَأَتَّقُوْا لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَكَرَكَنتِ مِّنَ ٱلسَّسَمَآ. وَٱلأَرْضِ﴾ [الأعراف: ٩٦].

والأصل أن الرسل – عليهم السلام – بعثوا مبشرين ومنذرين، داعين، زاجرين، محتجين، مدحضين، فما تلوا عليهم من أنباء الأولين دخل فيهم جميع الأوجه الثلاثة؛ إذ النذارة والبشارة مرة تقع بالابتلاء، ومرة بذكر ما ينزل بالمتقدمين المصدقين منهم والمكذبين؛ أن كيف كان عاقبة هؤلاء وهؤلاء.

وكذلك [دعاء الرحمة]<sup>(٩)</sup> يكون مرة بابتداء الدعاء، والزجر، وبذكر الأمم السالفة، وأن الرسل كيف [كانوا يدعونهم]<sup>(١١)</sup> ثانيا للحق، والله أعلم.

> سقط في ب. (1) سقط في ب. (٢) في ب: قال. (٣) سقط في ب. (٤) في ب: المطر عليهم. (0) في أ: مما. (٦) في ب: الجنات. (V)(۸) في ب: يرغبه. في ب: الدعاء والرحمة. (۹) (۱۰) في ب: كان دعائهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَّا لَكُمْ لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَارَا﴾.

قال أبو بكر الأصم: تأويله [كيف]<sup>(١)</sup> لا ترجون لله ثوابا فتعبدوه فيثيبكم بها، وقد علمتم أن الخير كله في يده، وأن الذي تعبدون من دون الله لا يملكون لكم نفعا ولا يدفعون عنكم ضرًا؛ فجعل قوله: ﴿وَقَارَا﴾ مكان «عبادة»، والله أعلم.

وقال غيره: [ ﴿مَا لَكُرُ لَا نُزَجُونَ لِلَّهِ وَقَارَا﴾، أي:] ما لكم لا ترجون لأنفسكم عند الله منزلة وشرفا وقدرا.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: [أي:]<sup>(٣)</sup> ما لكم لا تخافون عظمة الله وقدرته عليكم؛ فتنتهوا عما نهاكم وتأتوا ما أمركم به، وحمل الرجاء على الخوف؛ لما قد ذكرنا أن الرجاء المطلق يقتضي الخوف والرجاء جميعا، وكذلك الخوف المطلق يقتضي رجاء، والله أعلم.

والأشبه بالتأويل عندنا: أن الرجاء لله تعالى على مثال الغضب لله، والحب لله، والبغض لله، أي: ما لكم لا تسعون سعي من يرجو ما عند الله على الوقار والهيبة، بعد أن شاهدتم من نعم الله تعالى وإحسانه إليكم من خلق السموات والأرض، وتسخير الشمس والقمر، وما ذكر من منته في الآيات التي يتلوها؛ وذلك أن المرء إذا سعى لآخر على غير رجاء أو لم يرج أحدا، استحقر به، فألزمهم<sup>(٤)</sup> نوح – عليه السلام – سعي من يرجوه على التوقير والهيبة على ما عليه العادة في الشاهد أن الساعي للملوك والكبراء على الرجاء كيف يكون منهم توقيرهم إياهم وهيبتهم منهم، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَدَ خَلَقَكُمُ أَطْوَارًا﴾.

فمن حمل قوله: ﴿لَا نَزَجُونَ لِلَهِ وَقَالَا﴾ على حقيقة الرجاء، فتأويله: كيف لا ترجون أن يعظم قدركم عند الله – عز وجل– إذا أجبتم إلى ما دعاكم إليه، وفيما ذكر من خلقه إياهم أطوارا تذكير لهم حسن صنيعه بهم فيما قلبهم من حال إلى حال من أول ما أنشأهم إلى حالهم التي هم فيها، فكيف لا يرجون إحسانه في حادث الأوقات إذا أقبلوا على طاعته واشتغلوا بعبادته؟!

وإن كان قوله – عز وجل– : ﴿لَا نَرْجُونَ لِلَهِ وَقَارَا﴾ على الخوف، ففيما ذكر من قوله – عز وجل– : ﴿وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطْوَارًا﴾ تذكير العظمة والسلطان والقدرة، وهو أنه دبركم في تلك الظلمات الثلاث، ولم يخفَ عليه أحوالكم فيها، بل قلبكم من حال إلى حال كيف شاء،

- (۱) سقط في ب.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم وأبو الشيخ في العظمة عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٢٥).
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في أ: ما لزمهم.

فكيف يخفى عليه أفعالكم في حال بروزكم وظهوركم؛ فيكون في [ذكر]<sup>(١)</sup> هذا تنبيه أن الله تعالى لا يخفى عليه شيء من أعمال الخلق فيدعو ذلك إلى المراقبة، ويلزم التيقظ والتبصر في كل حال؛ لئلا يتعدى حدود الله، ولا يضيع حقوقه، فيحل به البوار والهلاك. فإذا حملت التأويل على الرجاء، فهو يخرج على غير التأويل الذي حملته على الخوف؛ لأنك إذا حملته على الرجاء كان فيه تذكير عظيم مننه، ونعمه عليهم من أول ما أنشأهم إلى الوقت الذي انتهوا إليه؛ فيحملهم ذلك على طلب ما يشرف قدرهم عند الله تعالى، ويحمد عاقبتهم.

وإن حملته على الخوف، كان فيه تذكير القدرة والسلطان؛ فيحملهم على المراقبة والاتقاء في حادث الأوقات.

ومن حمل قوله: ﴿وَقَارًا﴾ على العبادة، فهو يخرج على غير الوجهين الذين ذكرناهما في الخوف والرجاء إذا صرف إليهما التأويل، كأنه يقول: إن الذي خلقكم أطوارا قد تعلمون أنه حكيم [ومن هو حكيم]<sup>(٢)</sup> لا يسفه، وتَرْكُكُم سدى لا يأمركم ولا ينهاكم، ولا يستأدي منكم شكر النعم – سفه؛ فيكون في ذكر هذا ترغيب في العبادة وإخلاص الطاعة.

ويكون في ذكر هذا أيضا إثبات<sup>(٣)</sup> الربوبية وإلزام القول بالوحدانية؛ لأنه أنشأهم من أول ما أنشأهم نطفة، ثم علقة، ثم مضغة إلى أن خلقهم بشرا سويًّا، فلو لم يكن المدبر والمنشئ واحدا، لكان يعجز عن تقليبه من حال إلى حال؛ لأنه إذا أراد أن ينشئ من النطفِ علقة، ومن العلقة مضغة، كان للآخر أن يمنعه عن تدبيره؛ فلا يتهيأ له إنشاء علقة ولا مضغة، فارتفاع المانع دليل على أن لا مدبر سواه، ولا خالق غيره.

وإذا ثبت انفراده بما ذكرنا ثبت أنه هو المستحق للعبادة من الخلائق.

وقال بعضهم: معنى قوله: ﴿وَقَدْ خَلَقَكُمَ أَطْوَارًا﴾، أي: مختلف الأخلاق والصور والألوان والألفاظ والأصوات والنغم؛ حتى لا يرى أحد يشبه آخر بجميع خلقته<sup>(٤)</sup>، وهذا من عظيم<sup>(٥)</sup> ما يستدل به على قدرته وحكمته، والله الموفق. وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَرَ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ ٱللَهُ سَبَّعَ سَمَنُوَتِ طِبَاقًا﴾

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: تثبيت.
- (٤) في ب: خلقه.
- (٥) في ب: عظم.

سورة نوح الآيات: ٥ – ٢٠

قد<sup>(۱)</sup> ذكرنا أن قوله: ﴿أَلَزَ تَرَوَّاَ﴾ يقتضي تذكير أمر عرفوه، فأغفلوا عنه، فقد يقتضي تذكير أعجوبة لم يسبق من الخلائق العلم بها، يقول: قد رأوا أنه خلق سبع سموات طباقا بغير علائق فوقها ولا أعمدة تحتها، ومن قدر على خلق مثله لقادر على خلق كل ما<sup>(۲)</sup> يريد؛ فيكون فيه إيجاب القول بالبعث؛ إذ إعادتهم ليست بأعسر<sup>(۳)</sup> من خلق السموات في تقدير عقولكم، فمن قدر على خلقهن، لقادر على البعث، والله الموفق. وقوله – عز وجل-: ﴿وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِهِنَّ نُوْرًا﴾:

منهم من يذكر أنه جعله نورا في السمَّاء الدنيا، وأضافه إلى جملة السموات.

وقد يجوز - أيضا - أن يضاف الشيء إلى العدد وإن لم [يكن]<sup>(٤)</sup> يوجد ذلك إلا في البعض، يقال: في سبع قبائل مسجد واحد، والمسجد إذا كان واحدا [فهو]<sup>(٥)</sup> لا يكون في سبع قبائل، وإنما يكون في قبيلة واحدة، ويقال: فلان توارى في دور قوم، وهو لا يكون متواريا في دور جملتهم، وإنما يكون<sup>(٦)</sup> متواريا في واحدة<sup>(٧)</sup> منهن، ثم أضيف التواري إلى الجملة فكذلك أضاف<sup>(٨)</sup> نور القمر إلى السموات السبع وإن كان القمر في سماء واحدة.

ومنهم من ذكر أن نور القمر قد أحاط بجميع السموات، وزعم أن وجهه إلى السموات، وظهره إلى أهل الأرض، ولهذا ما يعمل عليه السواتر<sup>(٩)</sup> من السحاب وغيره، فأما نور وجهه فإنه لا يستره شيء من السواتر.

لكن هذا إنما يعرف بالخبر، فإن صح عن رسول الله ﷺ خبر، فذلك هو، وإلا فالإمساك عن مثله أحق.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَجَعَلَ ٱلشَّمْسَ سِرَاجًا﴾ فذكر السراج هاهنا مكان الضوء في موضع آخر، وهو قوله – عز وجل– : ﴿جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِمِيَآةَ﴾ [يونس : ٥]، فذكر في القمر النور

- (۱) قى ب: وقد.
- (۲) في ب: شيء.
- (٣) في ب: بأعوز.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) سقط في ب.
- (٦) في ب: كان.
- (٧) في ب: واحد.
   (٨) في ب: أضيف.
- ي . (٩) في ب: السوار.

وفي الشمس الضياء؛ لأن القمر يكون في وقت الحاجة إلى النور، وذلك في ظلمة الليل، ثم الله تعالى أنشأ الليل لنسكن فيه، لكن قد يبدو للخلائق بالليل حوائج يحتاجون إلى قضائها؛ فمن الله تعالى عليهم بنور القمر؛ ليتوصلوا [بنوره إلى قضاء حوائجهم]<sup>(۱)</sup>، وجعل الشمس ضياء؛ ليختطف ضوءها نور الليل، ويغلب عليه، ولا يختطف نور النهار<sup>(۲)</sup> نور الشمس، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ نَبَاتًا﴾:

جائز أن يكون [أضاف الإنبات]<sup>(٣)</sup> إلى الأرض، ويرد ذلك إلى الأصل الذي خلق من التراب، وهو آدم – عليه السلام – فنسب الفرع إلى الذي منه خلق الأصل؛ لحدوثه<sup>(٤)</sup> منه، لا أن يكون خلق الجملة من التراب، وهو كقوله – عز وجل-: ﴿وَفِ ٱلنَّمَاءِ رِزْفَكُرُ وَمَا نُوَعَدُونَ﴾ [الذاريات: ٢٢]، والذي لنا في السماء هو المطر لا الذي يرزق [به]<sup>(٥)</sup>، ولكن الذي يرزق به أصله المطر، فنسب إلى المطر؛ لأنه هو الأصل الذي يتوصل به إلى الإرزاق؛ فكذلك الخلائق لما كانوا من نسل آدم – عليه السلام – وكان هو أصلا لهم، أضيف النسل إلى الأصل؛ الذي حدث منه الأصل.

ويحتمل أن يكون يرجع هذا إلى كل في نفسه؛ وذلك لأن حياة الأبدان<sup>(٢)</sup> وقوامها بالذي يخرج من الأرض، وينبت منها من أنواع الأغذية، فإذا كان قوامها بما ينبت منها، فكأنما أنبتنا منها؛ فاستقام أن يضاف الإنبات إليها، كما يستقيم أن يضاف خروج الثمار إلى الأرض<sup>(۷)</sup> وإن كان حدوثها من الأشجار؛ إذ قوام الأشجار وبقاؤها بها؛ فنسب ما يخرج منها إلى الأرض<sup>(٨)</sup> على التقدير الذي ذكرنا.

ففي قوله: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُرُ مِّنَ ٱلأَرْضِ نَبَاتَا﴾ على التأويل [الأول]<sup>(٩)</sup> إثبات القدرة على البعث وإلزام الحجة على من يجحد كونه؛ لأنه يذكرهم قدرته أنه أنشأهم من الأرض، ولم يكونوا شيئا، فمن قدر على إنشائهم من الأرض بعد أن كانوا ترابا، لقادر على أن

- (1) في ب: إلى قضاء حوائجهم بنوره.
   (۲) زاد في ب: و.
   (۳) في ب: الإنبات أضيف.
   (٤) في ب: بحدوثه.
   (٥) سقط في ب.
   (٢) في أ: الأبرار.
   (٨) في ب: الأرضين.
  - (٩) سقط في ب.

سورة نوح الآيات: ٥ – ٢٠

يعيدهم إلى الحالة التي كانوا عليها من كونهم بشرا سويا، وإن صاروا عظاما ورفاتا؛ لأنهم كانوا يزعمون أن كيف يعادوا خلقا جديدا بعد أن صاروا ترابا، فاحتج عليهم بأمر الابتداء من الوجه الذي ذكرنا.

وإن كان على التأويل الثاني، ففيه تذكير نعمه: أن قد أخرج لهم من الأرض ما يتعيشون به، ويقيمون به أودهم، أو يستأدي منهم الشكر، وفيه تذكير قوته وسلطانه؛ ليخوفهم عقابه فيتعظوا ويتقوا سخطه، ويطلبوا مرضاته.

وقوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ يُعِيدُكُو فِيهَا وَيُخْرِجُكُمُ إِخْرَاجًا﴾، فجمع بين الإعادة والإخراج بحرف الجمع، وجعل [قوله عز وجل]<sup>(١)</sup> ﴿وَيُخْرِجُكُمْ﴾ في موضع «ثم»؛ لأن هذا الإخراج يكون بعد الإعادة إلى الأرض، فيكون في هذا دليل أن أحد الحرفين وهو «الواو» قد يستعمل مكان «ثم».

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱنْتُهُ جَعَلَ لَكُرُ ٱلْأَرْضَ بِسَاطًا﴾

أي: جعلها كالشيء المبسوط الذي ينتفع ببسطه، ولو لم يجعلها كذلك، لم يتوصلوا إلى حوائجهم، ولا الانتفاع بها، ففي ذكر هذا تذكير بما<sup>(٢)</sup> لله تعالى عليهم من عظيم المنة.

> وقوله – عز وجل–: ﴿لِتَسَلَّكُوْا مِنْهَا سُبُلًا فِجَاجًا﴾: قيل<sup>(٣)</sup>: الفجاج: هي الطرق الواسعة.

وقيل: السبل في السهل، والفجاج: الطرق في الجبال، وهذا – أيضا – من عظيم نعم الله تعالى على عباده؛ لأن الله تعالى قدر أرزاق الخلق في البلاد، فلو لم يجعل لهم في الأرض سبلا، لم يجدوا طريقا يسلكونه، فيتوصلون به إلى ما به قوام أبدانهم؛ فصارت الطرق المتخذة لما<sup>(٤)</sup> نسلك فيها، فنصل إلى حوائجنا وإلى معايشنا: كالدواب التي سخرت لنا؛ فنتوصل بها إلى حوائجنا، وهذا يبين لك أن ملك أقطار الأرض وتدبيرها يرجع إلى الواحد القهار؛ لأنه أحوج الخلق إلى الانتشار في<sup>(٥)</sup> البلاد؛ لإقامة أودهم، وجعل لهم سببا يتوصلون به إلى ذلك؛ فثبت أن مالك الأقطار واحد.

- (۱) سقط في ب.
  - (۲) في ب: ما.
- (٣) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٥٠٢٤)، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٢٦) وهو قول قتادة أيضًا.
  - (٤) في ب: بما.
  - (٥) زاد في أ: الأنساب إلى.

قوله تعالى: ﴿قَالَ نُوْحٌ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِ وَأَنَبَعُوا مَن لَمَرَ بَرِدِهُ مَالُمُ وَوَلَدُهُ إِلَّا خَسَارًا ﴿ وَمَكَرُوا مَكْرًا حُبَّارًا ﴿ وَقَالُوا لَا نَدَرُنَ مَالِهَتَكُمُ وَلَا نَدَرُنَ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ﴿ وَقَدَ أَصَلُوا كَبِرًا وَلَا نَزِدِ ٱلطَّالِمِينَ إِلَا صَلَكَ ﴾ مِنَا خَطِيَتَهِمْ أَغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَتر بَجِدُوا لَهُم مِن دُونِ ٱللَهِ أَضَلُوا كَبِرًا وَلَا نَزِدِ ٱلطَّالِمِينَ إِلَا صَلَكَ ﴾ مِنَا خَطِيتَهِمْ أُغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا فَلَتر بَجِدُوا لَهُم مِن دُونِ ٱللَهِ أَصَلُوا وَقَا وَقَالَ فُوَحٌ رَبِ لَا نَذَرَ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَارًا ﴿ إِنَّا فَلَتَرَ جَدُوا لَهُمُ مِن دُونِ اللَهِ أَصَلُوا إِلَّا فَاحِرًا حَفَّالُ فُوحٌ رَبِ لا نَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَارًا إِنَى إِنَّا وَلِمُعْرَفًا مِ اللَّهِ أَسَارًا إِلَّا فَاحِرًا حَفَّالَ فُوحٌ رَبِ لا نَذَرُ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَارًا إِنَى إِنَّا مَارًا مِنْ

وقوله – عز وجل-: ﴿قَالَ نُوَحُ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِيَ»، أي: عصوني فيما أمرتهم به أو فيما دعوتهم إليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَٱتَّبَعُوا مَن لَّزَ يَزِدُهُ مَالَمُ وَوَلَدُهُ إِلَّا خَسَارًا﴾:

يشبه أن يكون المتبوعون<sup>(1)</sup> هم الذين كثرت أموالهم وحواشيهم، استتبعوا من دونهم<sup>(۲)</sup> فيتبعوهم ولم يتبعوا نوحا عليه السلام، وقد<sup>(۳)</sup> كان نوح – عليه السلام – يدعوهم إلى اتباعه، فأخبر أنهم لم يتبعوه، وإنما اتبعوا من كثرت أمواله وأولاده وحواشيه؛ فتكون هذه الآية في الأتباع أنهم اتبعوا أجلتهم ورؤساءهم ليس في رؤسائهم، وما تقدم من الآيات في أجلتهم من دعاء نوح – عليه السلام – إياهم إلى التوحيد وغيره.

ويحتمل أن تكون هذه الآية في الأجلة والضعفة جميعا؛ فيكون قوله تعالى: ﴿وَٱتَّبَعُواَ﴾، أي: اتبعوا من تقدمهم من أهل الثروة والغناء، والذين وسعت عليهم الدنيا، وبسطت لهم؛ ظنًا منهم أنهم أحق بالله تعالى، وأقرب إليه في المنزلة.

والذي حملهم على هذا هو أنهم لا يرون أحدا في الشاهد يترك صلة وليه ويصل عدوه، فيرون أنه إذا بسطت على رؤسائهم الدنيا، [و] وسع الله تعالى عليهم، وضيق على هؤلاء –أن أولئك أقرب منزلة وأعلى حالا، وأنهم هم الأولياء، وهم لا يؤمنون بالآخرة وثوابها، فكانوا يزعمون أنه يوفر الجزاء على الأولياء والمحسنين في الدنيا، وزعموا أن من وسع عليه الدنيا فهو أحق أن يكون وليا لله تعالى حيث وصل إليه الجزاء فيها، فهذا الظن هو الذي حملهم على الاتباع.

- (۱) في ب: المبتدعون.
  - (٢) في ب: ذنوبهم.
    - (٣) في ب: فقد.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَّا خَسَارًا﴾، أي: بوارا وهلاكا لذلك المتبوع، فكانت تلك النعم التي ظنوا أنهم أكرموا بها بصنيعهم سببا لخسارهم.

ثم قوله تعالى: ﴿وَأَنَبَعُوا مَن لَمَر بَزِهِ مَالَمُ وَوَلَدُهُ إِلَا خَسَارًا﴾ كقوله: ﴿وَلَا نُعْجِبْكَ أَمُولُهُمُ وَأَوَلَنَدُهُمَ إِنَّمَا بُرِيدُ اللَهُ أَن يُعَذِبَهُم بِهَا فِي الدُّنْيَا﴾ [التوبة: ٨٥]، ثم قد بينا تأويل شكايته إلى الله تعالى من قومه، فهذه الآية وتلك الآيات في معنى تأويل الشكاية إلى الله تعالى – واحد.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَكْرُوا مَكْرًا كُبَّارًا﴾.

قال بعضهم: إنهم كانوا يمكرون ما يمكرون بألسنتهم؛ حيث كانوا يدعونهم إلى الكفر والصد عن سبيل الله، فكنى بالمكر عما قالوه بألسنتهم، فكان ذلك ﴿مَكْرًا كُبَّارًا﴾، أي: قولا عظيما.

وجائز أن يكون على حقيقة المكر، وهو أن رؤساءهم مكروا بأتباعهم حيث قالوا: إن هؤلاء لو كانوا أحق بالله تعالى منا، لكانوا هم الذين يوسع عليهم ويضيق علينا، فإذا وسع علينا وضيق عليهم، ثبت أنا نحن الأولياء [والأصفياء]<sup>(١)</sup> دون غيرنا، وهذا منهم مكر عظيم؛ لأنه يأخذ قلوب أولئك فيصدهم عن سبيل الله تعالى.

وجائز أن يكون مكرهم ما ذكر أنهم كانوا يأتون بأولادهم الصغار إلى نوح عليه السلام، ويقولون لهم: إياكم واتباع هذا فإنه ضال مضل، فكان هذا مكرهم بصغارهم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَ عَالِهَتَكُمُ وَلَا نَذَرُنَ وَدًا وَلَا سُوَاعًا .... الآية.

وقول مسطر وجل . . . هروفاو و مدرن عربهمار وو مدرن ودا وو شواع . . . » او یه . هذه المقالة منهم كانت بعد أن انقادت لهم الأتباع، واتبعتهم إلى ما دعوهم إليه من عبادة الأصنام، فقالوا بعد ذلك : ﴿لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُرُ ﴾ أي : لا تذرن عبادتها.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا نَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُونَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا﴾.

هي أسماء الأصنام التي كانوا يعبدونها.

ثم يحتمل أن يكون الذي بعثهم على عبادة الأصنام ما ذكره أهل التفسير : أن قوم نوح – عليه السلام – اتخذوا هذه الأصنام أول ما اتخذوها على صورة رجال عباد كانت هذه الأسماء أسماءهم، فسموا الأصنام بأسماء العباد؛ ليعتبروا بها، ويجتهدوا في العبادة إذا نظروا إليها، فلما مضى ذلك القرن الذين اتخذوها عبرة وخلفهم قرن بعدهم، قال لهم الشيطان : إن الذين من قبلكم كانوا يعبدون هذه الأصنام، فعبدوها. ومنهم من ذكر أن جسد آدم – عليه السلام – كان عند نوح – عليه السلام – يترك كل مؤمن في زمانه أن يدخل فينظر إلى جسد آدم عليه السلام ومن لم يكن مؤمنا لم يدعه أن ينظر إليه، فجاء إبليس إلى الكفار فقال: أيفخر نوح ومن [آمن به]<sup>(١)</sup> عليكم بجسد آدم وأنتم كلكم ولده؟ فصنع لكل قوم صنما على صورة آدم – عليه السلام – فكانوا يعبدون تلك الصورة.

ويحتمل أن يكون الذي بعثهم على ذلك هو أنهم لم يروا أنفسهم تصلح لعبادة رب العالمين، كما يرى هؤلاء الذين يخدمون الأجلة في الشاهد لا يطمع كل واحد منهم في خدمة الملوك، ولا يرى نفسه أهلا لخدمتهم، بل يشتغل بخدمة من دونه أولاً؛ على رجاء أن يقربه إلى الملك، فكذلك هؤلاء حسبوا أنهم لا يصلحون لخدمة رب العالمين، فكانوا إذا رأوا شيئا حسنا [كانوا]<sup>(٢)</sup> يظنون أن حسنه لمنزلة له عند الله تعالى لا غير، فكانوا يقبلون على عبادته؛ رجاء أن يقربهم إلى الله تعالى، فجعلوا الأصنام على أحسن ما قدروا حكاية عنهم: ﴿وَالَذِينَ المَحْدَمَةا، رجاء أن تقربهم إلى الله تعالى، كما قال – عز وجل حكاية عنهم: ﴿وَالَذِينَ المَحْدَمَةا، رجاء أن تقربهم إلى الله تعالى، كما قال – عز وجل الزمر: ٣]، وقال: ﴿وَيَنَقُولُونَ هَتَوْلَاً شُفَعَتُوُنَا عِندَ اللَّهُ تعالى، كما قال ا عز وجل الحسبان هو الذي حملهم على عبادتها وتعظيم شأنها، والله أعلم أي ذلك كان!

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَدْ أَضَلُوا كَثِيراً﴾ جائز أن يكون أريد به الكبراء أنهم أضلوا كثيرا، أي: دعوا إلى الضلال، وزينوه في قلوبهم فأضلوا<sup>(٣)</sup> سفهاءهم بذلك.

وجائز<sup>(٤)</sup> أن يكون أريد به الأصنام، ولكن حقه إن كان على الأصنام أن يقول: «وقد أضللن كثيرا»؛ كما قال إبراهيم –عليه السلام–: ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِّ﴾ [إبراهيم: ٣٦]، ولكن الإضلال من فعل الممتحنين، والأصنام ليست لها أفعال، فلما نسب إليها نسبة من [يوجد]<sup>(٥)</sup> منه الفعل، أخرج الخطاب على الوزن الذي يخاطب به من يوجد منه هذا الفعل؛ وهو كقوله تعالى: ﴿وَكَأَيْن مِن قَرْبَةٍ عَنَتَ عَنَ أَمْرٍ رَبِّهَا﴾ [الطلاق: ٨]، فأضاف إلى القرية فعل أهلها، والفعل إذا أضيف إلى الأهل، أضيف بلفظ التذكير، ثم أنث هاهنا؛ لإضافة فعل الأهل إلى القرية، ولو كانت القرية بحيث يكون منها الفعل لكان

- (۱) في ب: معه.
- (۲) سقط في ب.
- (٣) في أ: ما ضلوا.
- (٤) في ب: فجائز.
  - (٥) سقط في ب.

سورة نوح الآيات: ٢١ – ٢٨

الخطاب يرتفع عنها بلفظ التأنيث لا بلفظ التذكير، فحيث أضيف إليها فعل أهلها أنث كما يوجب لو كان الفعل متحققا منها.

ثم الأصنام لا يتحقق منها الإضلال، ولكن معنى الإضافة هاهنا هو أنها أنشئت على هيئة لو كانت تلك الهيئة ممن يضل لأضل، وهو كما قلنا في تأويل قوله – عز وجل-: ﴿وَعَٰهَمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَّا﴾ [الأنعام: ٧٠].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا نَزِدِ ٱلظَّلِحِينَ إِلَّا ضَلَالَهُ:

فهذا يشبه أن يكون بعدما بين له ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ﴾ [هود: ٣٦]، فإذ علم أنهم لا يؤمنون لم يدع لهم بالهدى، ولكن دعا الله تعالى ليزيد في إضلالهم، ويكون الإضلال عبارة عن الهلاك، والضلال: الهلاك، قال الله تعالى: ﴿وَقَالُوا أَءِذَا ضَلَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ [السجدة: ١٠] أي: هلكنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿ يَمَّا خَطِيَّئِهِمْ أَغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا﴾، فحرف «ما» هاهنا صلة في الكلام، ومعناه: بخطيئاتهم، أو من خطيئاتهم أغرقوا، فأدخلوا نارا في الآخرة؛ إذ أغرقت أبدانهم وأجسادهم وردت أرواحهم إلى النار.

فَلَمَر يَجِدُوا لَمُمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَنصَارًا﴾، أي: لم يجدوا لأنفسهم بعبادتهم من عبدوا من دون الله تعالى أنصارًا من المعبودين؛ لأنهم كانوا يعبدون من يعبدون من دون الله ليقربهم إلى الله، ويكونوا لهم شفعاء وعزًّا، فلم يجدوا الأمر على ما قدروه عند أنفسهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَالَ نُوَحٌ رَبِّ لَا نَذَرُ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَارًا﴾.

قيل: تأويله: لا تذر على الأرض من الكافرين ساكن دار، وإذا لم يبق منهم ساكن دار فقد بادوا<sup>(۱)</sup> جميعا وهلكوا، فكأنه يقول: لا تذر منهم أحدا.

وقوله عز وجل: ﴿ إِنَّكَ إِن نَذَرْهُمُ يُضِلُوا عِبَادَكَ﴾.

هذا كلام شنيع في الظاهر من نوح عليه السلام؛ لأنه خارج مخرج الإنكار على الله تعالى لو تركهم ولم يهلكهم، وهذا يشبه بقول من قال: ﴿أَبَحْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ﴾ [البقرة: ٣٠]، وهذا – أيضا – خارج مخرج التذكير<sup>(٢)</sup> لله تعالى: أنه لو أبقاهم أدى ذلك إلى إضلال العباد، وفيه تقدم بين يدي الله تعالى وذلك عظيم؛ لأنه ليس في شرط الألوهية إهلاك من عمله الإضلال؛ ألا ترى أن إبليس اللعين وأتباعه جل سعيهم في

- (۱) في أ: ماتوا.
- (٢) في أ: التكبر.

إضلال بني آدم، ثم لم يستأصلوا ولم يهلكوا، بل أبقوا إلى الوقت المعلوم. ولكن يجوز أن يكون دعا عليهم، بعد أن<sup>(١)</sup> أذن له بالدعاء عليهم بالهلاك والبوار؛ فيكون الدعاء بالهلاك على تقدم الإذن.

والأصل: أن الرسل – عليهم السلام – بعثوا لدعاء الخلق إلى الإسلام، [وكانوا في دعائهم]<sup>(٢)</sup> راجين الإسلام منهم، خائفين عليهم بدوامهم على الكفر، فلما قيل لنوح<sup>(٣)</sup> – عليه السلام-: ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ مَامَنَ﴾ [هود: ٣٦] – وقع له الإياس عن إسلام من تخلف عن الإيمان، فارتفع معنى الدعاء إلى الإسلام، فجائز أن يرد له الإذن بعد ذلك بالدعاء عليهم بالهلاك، فيدعو إذ ذاك.

ثم يكون قوله: ﴿إِن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ﴾ خارجًا مخرج الإشفاق والرحمة على من معه من المؤمنين، وهو أن الذين داموا على الكفر لو أبقوا، خيف منهم أن يضلوا المؤمنين ويغيروهم إلى ملتهم؛ فتكون شفقته على المسلمين داعية له على الدعاء بالهلاك على الكفرة؛ لئلا يتوصلوا إلى الإضلال.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا﴾ وقت بلوغهم المحنة والابتلاء، فحينئذ يوجد منهم الفجور، لا أن يلدوا فجارا كفارا؛ إذ لا صنع لهم في ذلك الوقت، وهو كقوله: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ﴾ [الإنسان: ٢] أي: نبتليه لوقت بلوغه المحنة والابتلاء، لا أن يبتلى وقت ما يشاء.

وفي هذه الآية دلالة<sup>(٤)</sup> أن الكفر قد يقع عليه اسم الفجور؛ لأنه [لو خرج]<sup>(٥)</sup> قوله: ﴿كَفَارًا﴾ مخرج التفسير لقوله: ﴿فَاجِرًا﴾<sup>(٢)</sup> استقام أن يحمل تأويل قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِى جَحِيمِ﴾ [الانفطار: ١٤] على الكفرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿رَبِّ أَغْفِرُ لِى وَلِوَلِدَىَّ وَلِمَن دَخَلَ بَيْغِے مُؤْمِنًا﴾ هكذا الواجب على المرء في الدعاء والاستغفار أن يبدأ بنفسه، ثم بوالديه، ثم بالمؤمنين. ثم قوله: ﴿بَيْعِيَ﴾ قال بعضهم: أي: في سفينتي.

وقال بعضهم: (في بيتي) أي: في ديني؛ فيكون البيت كناية عن الدين.

- (١) زاد في ب: يكون.
- (٢) في بّ: فكانوا بدعائهم.
  - (٣) في أ: فيما قبل نوح.
    - (٤) في ب: دليل.
    - (٥) في ب: أخرج.
    - (٦) زاد في ب: لذلك.

وقال بعضهم: إنما هو بيته الذي يسكن فيه؛ لما أطلعه [الله]<sup>(۱)</sup> تعالى أن من دخل بيته مؤمنا لا يعود إلى الكفر. قال الشيخ – رحمه الله-: ثم إن أرجى الأمور للمؤمنين<sup>(۲)</sup> في الآخرة دعاء الأنبياء والملائكة – عليهم السلام – في الدنيا؛ لأنهم إنما يدعون بعد الإذن لهم [بالدعاء]<sup>(۳)</sup>، فلا يحتمل أن يأذن الله تعالى لهم بالدعاء، ثم لا يجيب دعوتهم. وذكر عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال: إن نوحًا – عليه السلام – دعا بدعوتين: أحدهما: للمؤمنين بالاستغفار والتوبة. والثانية: على الكفار بالبوار والتبار. وقد أجيبت دعوته فيما دعا على الكفرة؛ فلا يجوز أن يجاب في شر الدعوتين، ثم لا يجاب في خير الدعوتين. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا نَزِدِ ٱلظَّٰلِينَ إِلَا بَبَائًا﴾ قيل: كسرا وذلا وصغارا؛ فإنه وشوكتهم؛ فإن كان التأويل هذا فهو يقع على جميع الظلمة من<sup>(٥)</sup> كان في وقته ومن بعده.

وقيل: التبار: الهلاك؛ فإن كان هذا معناه فهو على ظالمي زمانه؛ إذ لا يجوز للأنبياء – عليهم السلام – أن يدعوا على قوم إلا أن يؤذن لهم<sup>(٢)</sup> بالدعاء عليهم، وإنما جاء الإذن في حق قومه، فأما في حق غيرهم لم يثبت؛ فلا يجوز القول فيه إلا بما تواتر الخبر به عن رسول الله ﷺ، والله أعلم<sup>(٧)</sup>.

\* \* \*

- (١) سقط في ب.
   (٢) في ب: للمؤمن.
   (٣) سقط في ب.
   (٤) في أ: أشفق.
   (٥) في ب: ممن.
  - (٦) في ب: له.
- (٧) في ب: والله الموفق.

سورة الجن، وهي مكية

## بِسْمِ اللهِ الْنَعْنِ الرَّجَيةِ

قوله تعالى: ﴿قُلْ أُوحِىَ إِنَى أَنَهُ أَسَتَعَ نَفَرٌ مِنَ ٱلْجِنِي فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانَا عَجَبًا ﴾ يَهْدِى إِلَى الرُشْدِ فَنَامَنَا بِدٍ وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِنَا أَحَاشَ وَأَنَهُم تَعَنَى جَدُ رَبِّنَا مَا أَتَخَذَ صَحِبَةً وَلَا وَلَدًا ﴾ وَأَنَهُم كَانَ يَقُولُ الْإِسُ وَالجِنُ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا هِ وَأَنَهُم كَانَ يَعُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا هَ وَأَنَهُم كَانَ يَعُولُ الْمُ وَالجِنُ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا هَ وَأَنَهُم كَانَ يَعُولُ الْإِسُ وَالجِنُ عَلَى اللَّهِ كَذِبًا هِ وَأَنَهُم كَانَ يَعُولُ سَفِيهُنَا عَلَى اللَّهِ فَذَا مَنَا عَلَى اللَّهِ وَأَنَهُمُ كَانَ يَعُولُ الْمُعْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنَّ وَأَنَهُم كَانَ يَعَلَى اللَّهِ وَأَنَّهُ كَانَ بِعَانَ مَ مِنَ الْإِسْ يَعُوذُونَ بِحَالٍ مِنَ الْجِنِي فَزَادُوهُمْ رَهُقًا ﴾ وَأَنَّهُ اللَّهُ وَأَنَّهُ عَلَنُهُمُ اللَّ مِنَ الْإِسْ يَعُوذُونَ بِحَالٍ مِنَ الْجِنِي فَرَادُوهُمْ رَهُعًا إِنَ وَأَنَّهُ عَلَنُهُمُ عَلَنُهُمُ عَلَى وَ مَنَ الإِسْ يَعُوذُونَ بِحَالٍ مِنَ الْجَعَى اللَّعَامَةُ عَلَى وَأَنَّهُ عَلَنُهُ وَا أَنَهُ كَانَ مَعْنَا اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا مِنَ الْإِنْسُ الللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَنَهُ وَيُعَدَّى لَهُ وَاللَهُ عَلَى وَأَنَا لَهُ عَلَى اللَّ مِنَ الْعَالَةُ اللَّهُ عَذَهُ مَعَامًا إِنَى وَأَنَا لَا مَدَرِي الْنُولُ اللَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ عَذَا لَكُولُ الْعَنْهُ أَنُ اللَّهُ عَنُهُ مَعْنَعُهُ فَيَ اللَهُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّعَامُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّذُي يَعْذِلُهُ مِنْهُ اللَّهُ مَنْ عَلَى اللَّهُ وَعَمَدُ عَلَى أَنَهُ إِنَا لَكُولُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ أَنِي الْعَامُ الْنَهُ عَلَى الْعَالَى فَلَنَا اللَّعَالَةُ مَا اللَّهُ عَنْ الْنُوالُ الْعَالَةُ مَاللَهُ إِلَى الْعَالَهُ فَا عَامُ مَنْ أَنَهُ مَنْ إِلَى الْعَامِ مَا الْ اللَهُ مَنْ الْنُولُهُ مَعْنَا اللَهُ مَا الْ

قولة – عر وجل – . «قل اوجى إلى الله اسمع نفر مِن الجِنِ»، احتلف في السبب الذي كان به مجيء الجن إلى رسول الله ﷺ، فمنهم من ذكر أن إبليس صعد إلى السماء، فوجدها قد ملئت حرسا شديدا وشهبا؛ فتيقن أنه قد حدث في الأرض حادث، ففرق جنوده؛ ليعلم<sup>(۱)</sup> ذلك.

ومنهم من يقول بأن الأصنام خرت لوجوهها حين بعث [رسول الله]<sup>(٢)</sup> ﷺ؛ فعلم إبليس أنه قد حدث في الأرض حادث حتى خرت له الأصنام، ففرق جنوده؛ ليصل إلى علم ذلك.

ثم من الناس من يزعم أن قصة هذه السورة وقصة قوله – عز وجل– : ﴿وَإِذْ صَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرَا مِنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ﴾ [الأحقاف : ٢٩] – واحدة .

وقال بعضهم بأن هؤلاء النفر الذين ذكروا في هذه السورة كانوا من مشركي الجن، والذين ذكروا في سورة الأحقاف كانوا من يهود الجن؛ دليله: أنه قال في هذه السورة فيما حكي عن الجن: ﴿وَأَنَا ظَنَنَا أَن لَن نُعْجِزَ اللَّهَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا﴾ [الجن: ١٢]، واليهود يقرون بالبعث، ولا ينكرونه؛ فثبت أنهم كانوا من جنس المشركين، وقال في سورة الأحقاف: ﴿قَالُوا يَنَقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعْنَا حَكِنَا أُنزِلَ مِنْ بَعَدِ مُوسَى مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ﴾ [الأحقاف: ٣٠]؛ فثبت أنه قد كان عندهم علم بالكتاب [المنزل]<sup>(٣)</sup> على رسول الله السلام - لا غير.

- (١) في ب: علم.
- (٢) في ب: النبي.
- (٣) سَقط في ب.
- (٤) سقط في أ.

ثم فيما حكى الله تعالى عن الجن من تصديقهم هذا الكتاب واستماعهم ما جرى من المخاطبات فيما بينهم - فوائد:

إحداها: أن رسول الله ﷺ كان مبعوثا إلى الجن والإنس حتى صرف الجن إلى الاستماع إليه.

وفيه أنهم لما أخذوا القرآن من لسانه قاموا<sup>(١)</sup> فيما بين القوم بإنذارهم، وأعانوه في التبليغ على ما أخبر – عز وجل– ﴿فَلَمَّا قُضِيَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ﴾ [الأحقاف: ٢٩].

وفيه أن أولئك النفر تسارعوا إلى الإجابة لرسول الله ﷺ؛ فيكون فيه تسفيه قوم رسول الله ﷺ الذين نشأ بين أظهرهم؛ لأنهم عرفوا رسول الله ﷺ [فيما بينهم]<sup>(٢)</sup> بالصيانة والعدالة، ولم يقفوا منه على كذب قط، وحق من يعرف بالصدق إن لم يصدق ألا<sup>(٣)</sup> يتسارع إلى تكذيبه فيما يأتي [به] من الأنباء، بل يوقف في حاله إلى أن يتبين منه ما يظهر كذبه، وقومه استقبلوه بالتكذيب، ولم يعاملوه<sup>(٤)</sup> معاملة من كان معروفا بالصدق والصيانة، والجن الذين صدقوه، لم يكونوا عارفين بأحواله فيما قبل أنه صدوق، أو ممن يرتاب في خبره، ثم تسارعوا إلى تصديقه؛ لما لاحت لهم الحجة وثبتت عندهم آية الرسالة وعاملوه<sup>(٥)</sup> معاملة من قد عرف بالصدق؛ فدل أنهم كانوا في غاية من السفه.

وفيه – أيضا – دلالة رسالته ﷺ؛ لأن قوله تعالى: ﴿فَقَالُواْ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا . يَهْدِى إِلَى الرُّشَدِ . . . ﴾ إلى آخر القصة فيما بينهم – إخبار عن علم الغيب وهذا لا يعرف إلا بمن عنده علم الغيب؛ فثبت أنه بالله تعالى علم.

ثم يجوز أن يكون الذي حملهم على الإيمان به ما عرفوا أنه أتى بالمعجز الذي يعجز الخلق عن الإتيان بمثله، وبما وقفوا على إحكام معانيه وحسن تأليفه ونظمه.

وفيه أن رسول الله ﷺ لم يشعر بمجيئهم حتى أوحي إليه أنه قد أتاه نفر من الجن، واستمعوا إلى ما أوحي إليه؛ فيكون فيه دلالة على فساد قول الباطنية؛ حيث يزعمون أن [رسول الله]<sup>(٦)</sup> ﷺ قبل الوحي بالجسد الروحاني؛ لأنه لو كان كما وصفوا، لرأى الجن عندما حضروا إليه؛ إذ الجسد الروحاني مما يبصر الجن، ولم يكن يُوحَى إليه، فيعرف أن

- (١) في أ: قالوا.
- (۲) سقط فی ب.
- (۳) في ب: لا.
- (٤) في ب: يعاملوا معه.
- (٥) في أ: وعاملوا معه.
  - (٦) في ب: النبي.

قد حضره نفر من الجن.

وروي عن رسول الله ﷺ أنه سأل جبريل – عليه السلام – أن يراه على صورته، فقال [له] جبريل: «إنك لا تطيقه؛ لأن الأرض لا تسعني، ولكن انظر إلى أفق السماء»<sup>(١)</sup>، ولو كان يأخذ الوحي بالجسد الروحاني، لكان قد رأى جبريل – عليه السلام – على صورته فيبطل فائدة هذا السؤال؛ فثبت أن الأمر ليس كما زعموا، بل كان يقبله بالصورة الجسدانية، وأنه كما وصفه الله تعالى بقوله: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُم يُوحَى إِلَى ...﴾

> وقال القتبي: النفر: ما بين الثلاثة إلى التسعة. وقوله – عز وجل–: ﴿فَزَادُوُهُمْ رَهَقَا﴾.

قال بعضهم: العجب: الغريب، وإنما استغربوا ذلك منه؛ لأنهم سمعوه من أميّ لا يعرف الكتابة ولا يقرأ الكتب.

ومنهم من قال بأن حسن تأليفه ونظمه ووصفه هو الذي حملهم على التعجب.

ومنهم من قال: إنما تعجبوا من آياته وحججه؛ لأنه جاء في تثبيت التوحيد، وإثبات الرسالة، وإثبات البعث، ولم يكن لهم معرفة بالوحدانية؛ بل كانوا أهل شرك، ولم يكونوا أهل معرفة بالبعث ولا الرسالة؛ فكانت الآيات عجيبة؛ حيث قررت عندهم هذه الأوجه، والله أعلم.

ثم في هذه السورة وفي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ صَرَفَنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِ يَسَتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ﴾ [الأحقاف: ٢٩] إخبار أن رسول الله ﷺ لم يكن يشعر بمجيئهم. وروي في الخبر عن رسول الله ﷺ أنه لما تلى على أصحابه سورة الرحمن، قال لأصحابه: «إن الجن كانوا أحسن إجابة منكم، إني تلوت عليهم هذه السورة، فكانوا يقولون: ما بشيء من آلائك نكذب ربنا، فلك الحمد»<sup>(٢)</sup>. ففي هذا الخبر دلالة أنه قد رآهم وشعر بمجيئهم؛ فيكون فيه إثبات الوجهين جميعا: أن قد شعر مرة، ولم يشعر أخرى.

ثم يجوز أن يكون رآهم بما قوى الله – عز وجل– بصره حتى احتمل إدراك الجن، وضعفت أبصار غيره عن رؤيتهم؛ ألا ترى أن أهل الجنة يرون الملائكة عندما تأتيهم بالتحف من ربهم، فيقوي الله – عز وجل– بصرهم حتى رأوا الملائكة بجوهرهم، وإن ضعفت أبصارهم عن الرؤية في الدنيا، ففي ذلك تجويز أن يكون الله – تعالى – قوى بصر

(۱) تقدم.

(۲) تقدم.

نبيه ﷺ حتى رأى الجن على صورتهم.

وجائز أن يكون الله تعالى صور الجن على صورة الإنس حتى رآهم، وشعر بمجيئهم، والله أعلم.

ثم ما ذكرنا من السببين في أمر مجيء الجن إلى رسول الله ﷺ في أول السورة من قول أهل التأويل لا نقطع القول بذلك، وإن كان في حد الإمكان والجواز؛ لأنهم تكلفوا استخراج ذلك بالتدبر والاجتهاد، وما كان سبيل معرفته الاجتهاد، لم يجز أن نقطع القول فيه بالشهادة.

وقد يجوز أن يكون الذي حملهم على المجيء غير ذينك الوجهين، وهو أن يكون النفر من منذري الجن؛ لأنه ذكر أن من الجن نذرًا، وأن الرسل من الإنس دون الجن، فتفرقوا في الأرض على رجاء أن يظفروا برسول تي فيتلقفوا منه ما يقومون<sup>(١)</sup> به بالنذارة فيما بين قومهم إذ كانوا يصعدون إلى السماء فيستمعون الأخبار، وينذرون قومهم بها، ثم انقطع علم ذلك عنهم حيث لم يجدوا مسلكا إلى الصعود؛ لأنها قد ملئت حرسا، وعلموا أن الله – عز وجل– لا يبقيهم حيارى ويقطع عنهم وجه المعرفة، فتفرقوا في الأرض رجاء أن يظفروا بمن يزيل عنهم الشبه، ويوضح لهم الحجج والبراهين، فوصلوا إلى مقصودهم من جهة نبينا محمد تي.

ويجوز<sup>(٢)</sup> أن يكون عندهم أن لا أحد في الأرض من جني أو إنسي يكذب على الله؛ كما حكى الله عنهم بقوله: ﴿وَأَنَّا ظَنَنَّا أَن لَن نَقُولَ ٱلْإِنسُ وَالَـلِنُ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا﴾، فلما تحقق عندهم الكذب خافوا على أنفسهم أن يبتلوا به، وأن يشتبه عليهم الصراط السوي؛ فتفرقوا في الأرض على رجاء أن يظفروا بمن يدلهم على الطريقة المثلى، حتى وجدوا رسول الله .

ويجوز أن يكونوا لما صعدوا إلى السماء، فرأوها مملوءة من الحرس والشهب، أيقنوا أن ذلك لحادث خبر أو خافوا حلول نقمة بأهل الأرض؛ فتفرقوا في البلاد لما لعلهم يصلون إلى علم ذلك.

ثم الذي تحقق كون هذا الخبر وهو أن السماء ملئت حرسا شديدا وشهبا في حق الكفرة –انقطاع الكهنة بعد ذلك، ولو كان الأمر على خلاف هذا، لكانوا لا ينقطعون؛ لأن الشياطين كانوا يصعدون إلى السماء فيأتون الكهنة بما يستمعون من الأخبار، ويلقونها

- (١) في ب: يقوموا.
- (٢) في ب: أو يجوز.

إليهم؛ فيضلون بها الخلق، فلو لم يمنعوا عن السماء لكانوا لا ينقطعون، ومن ادعى الكهانة اليوم فلا تجد عنده خبرا حادثا سوى ما تلقفوه من ألسن الرسل عليهم السلام، وكان أمر الشهاب أمرا ظاهرا، عرفته الكفرة فيما بينهم؛ فكانت<sup>(١)</sup> هذه حجة سماوية لرسول الله ﷺ مقررة عند الكفرة رسالته؛ إذ لم يدع أحد منهم بكون الشهاب قبل أن يبعث النبي ﷺ، فصار انقطاع الكهنة دليلا على صدقه في مقالته، والله المستعان. وقوله – عز وجل-: ﴿يَهْدِيَ إِلَى الرُّشَدِ فَنَامَنًا بِهِ ﴾.

أي : إلى الحق، على ما ذكرنا بيانه في سورة الأحقاف في قوله – عز وجل- : ﴿ يَهْدِيَ إِلَى ٱلْحَقِ وَإِلَى طَرِيقِ مُسْتَقِيمٍ﴾ [الأحقاف : ٣٠].

وقوله - عز وجل-: ﴿ نَنْ يَبْعَثَ أَنْتُمُ أَحَدًا﴾ .

قال أبو بكر الأصم: إنهم كانوا من مشركي العرب، فتبرءوا من الشرك لما<sup>(٢)</sup> استمعوا وسمعوا [من]<sup>(٣)</sup> القرآن بقولهم: ﴿وَلَن نُثْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَاً﴾، وقد يحتمل هذا الذي قالوا.

ويحتمل أنه لم يسبق منهم الإشراك؛ بل كانوا من جملة الموحدين، ولكنهم أحدثوا إيمانا بما سمعوا من القرآن، وأحدثوا تبرءًا من الشرك، وقد يتبرأ المرء من الشرك عندما يحدث له زيادة إيقان وإن لم يسبق منه الإشراك؛ كما قال موسى –عليه السلام–: ﴿قَالَ سُبْحَنَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الأعراف: ١٤٣].

> وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّهُ تَعَلَىٰ جَدُّ رَبِّنَا﴾. اختلف في تأويل الجد:

فمنهم من يقول بأن هذه الكلمة يتكلم بها فيمن يظفر بكل ما يريده، فيوصف بأنه ذو جد، [فجائز]<sup>(٤)</sup> أن يكونوا أرادوا بهذا أن ربنا هو الظافر بكل ما يريده، فلا يستقبله خلاف، ولا تمسه حاجة، وعلى هذا التأويل قوله: «ولا ينفع ذا الجد منك الجد» أي: من كان له الجد في الدنيا، فإذا كان في تقدير الله تعالى على خلاف ذلك، لم يغنه<sup>(٥)</sup> ذلك من عذاب الله شيئا.

فإن كان هذا هو المراد، فمعناه: أن من هذا وصفه يتعالى عن أن يكون له شريك، أو

- (۱) في ب: وكانت.
  - (۲) في أ: بما.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في أ: ينفعه.

يحتاج إلى صاحبة، أو إلى اتخاذ ولد؛ لأن هذه الأشياء كلها أمارات الحاجة، ومن ظفر بكل ما يريده لم تقع [له] حاجة. وجائز أن يكون الجد صلة، ومعناه: تعالى ربنا.

وجائز أن يكون الجد عبارة عن العظمة والرفعة؛ يقال: «فلان جد في قومه»: إذا عظم وشرف فيهم.

وقال الحسن : ﴿قَكَلَى جَدُّ رَبِّنَا﴾، أي : غِنَى ربنا<sup>(١)</sup>؛ ألا ترى كيف ذكر الله تعالى عندما نزه نفسه عن اتخاذ الأولاد بقوله : ﴿قَـالُوا ٱتَّخَــَذَ ٱللَّهُ وَلَـدًاً سُبَحَـنَهُمُ هُوَ ٱلْنَيْئُ﴾ [يونس : ٦٨]، وقد ذكر اتخاذ الولد هاهنا على أثر قوله – عز وجل– : ﴿جَدُ رَبِّنَا﴾. ومنهم من يقول تأويله : ملك ربنا.

وجائز أن يكون أريد به: قوة ربنا، فتعالى ربنا عن كل ما لو نسب إليه كان فيه [نسبته] إلى فعل الرذالة والتسفل.

ثم الحق ألا يتكلف تفسير قوله: ﴿جَدُّ رَبِّنَا﴾ هاهنا؛ لأنه حكاية عن مقالة الجن، فمراد هذه الكلمة إنما يعرف بإخبار الجن.

ثم الشرك فيما جرى به الكتاب على أوجه أربعة :

مرة على العبادة بقوله – عز وجل– : ﴿وَلَا يُثْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكهف: ١١٠]. وشرك في الخلق بقوله – عز وجل– : ﴿أَمْ جَعَلُوا بِنَهِ شُرَكَآ،َ خَلَقُوا كَخَلَقِهِ. فَنَشَبَهُ الْخَلَقُ عَلَيْمً﴾ [الرعد: ١٦].

وشرك في الحكم بقوله تعالى: ﴿وَلَا يُشْرِكُ فِي حُكْمِهِ ۖ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٢٦]. وشرك في الملك بقوله: ﴿وَلَمَ يَكُن لَهُ شَرِيكُ فِي الْمُلْكِ﴾ [الإسراء: ١١١] فثبت أن الشرك يقع مرة في العبادة، ومرة في الخلق، ومرة في الملك، ومرة في الحكم؛ فهو بقولهم: ﴿وَلَن نُشْرِكَ بِرَبِّنَا أَحَلَا﴾ تبرءوا عن الشرك من هذه الأوجه الأربعة.

ثم إذا كان الجد عبارة عن الذي يظفر بكل ما يريده<sup>(٢)</sup>، ففيه ما ينقض على المعتزلة قولهم؛ لأنهم يزعمون أن الله تعالى أراد من كل كافر الإيمان، فإذا لم يؤمنوا، فهو غير ظافر بما يريد على قولهم.

ويدخل عليهم النقض من وجه آخر، وهو أنا قد بينا أن الشرك قد يقع مرة في الخلق، وهم ينفون خلق الأفعال عن الله تعالى، وإذا نفوا ذلك، فقد جعلوا له في الخلق شركاء، وقد أخبر – عز وجل– أنه هو المتفرد بخلق الخلائق؛ فثبت أن الأفعال من حيث الخلق

(۱) أخرجه ابن جرير (۳۵۰۵۷، ۳۵۰۵۹)، وعبد بن حميد، كما في الدر المنثور (۲/ ٤٣٠).

(۲) في ب: يريد.

والإنشاء من الله تعالى، ومن جهة الكسب والفعل للخلق؛ فمن الوجه الذي تضاف إلى الله تعالى لا يجوز أن تضاف من ذلك الوجه إلى الخلق عندنا؛ فلا يقع في الخلق تشابه؛ لأنه لا يتحقق من العباد الفعل من الوجه الذي تحقق من الله تعالى؛ ألا ترى أنه يضاف الملك إلى الله تعالى، وإلى الخلق، ثم لا يقع في ذلك إشراك؛ لأنه من الوجه الذي يضاف إلى الله تعالى لا يتحقق ذلك الوجه في الخلق؛ لأن الإضافة إلى الخلق على جهة المجاز والإضافة إلى الله تعالى على جهة التحقيق؛ فكذلك إضافة الأفعال إلى الله تعالى وإلى الخلق، لا توجب<sup>(۱)</sup> الشرك؛ لاختلاف الجهتين، والله الموفق.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَا أَتَّخَذَ صَحِبَةً وَلَا وَلَدَاً﴾؛ لأن اتخاذ الصاحبة من الخلق؛ لغلبة الشهوة، وهو منشئ الشهوات؛ فلا يجوز أن يغلبه ما هو خلقه، فيبعثه ذلك على اتخاذ الصاحبة، وبهذا يرد على من زعم أن الملائكة بنات الله تعالى، والبنات يحدثن من الصاحبة<sup>(۲)</sup>، وهو تعالى لم يتخذ صاحبة؛ فأنى يكون له بنات.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَلَا وَلَدَا﴾ فالأصل أن الأولاد يرغب فيهم المرء؛ لإحدى خصال: إما لما يناله من الوحشة؛ فيطلب الولد؛ ليستأنس بهم. أو يرغب فيهم؛ لما حل به من الضعف، فيريد أن يستنصر بهم<sup>(٣)</sup>.

أو لما يخاف زوال ملكه؛ فيطلب الولد؛ ليأمن من زواله.

وجل الله سبحانه وتعالى عن أن تلحقه وحشة، أو يصيبه ضعف، أو يخاف زوال الملك؛ فإذا كانت الطرق التي بها يرغب [في اكتساب الأولاد]<sup>(٤)</sup> منقطعة في حقه، لزم تنزيهه عن اتخاذ الأولاد؛ ولهذا ما ذكر عندما نسبته الملاحدة<sup>(٥)</sup> إلى اتخاذ الأولاد – غناه بقوله ﴿سُبَحَكَنَهُمْ هُوَ ٱلْغَنِيُّ﴾ [يونس: ٦٨]، أي: غني عن كل الوجوه التي تتوجه إلى اتخاذ الأولاد، وبالله التوفيق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيْهُنَا عَلَى ٱللَّهِ شَطَطًا﴾. فمنهم من ذكر أن سفيههم إبليس<sup>(٢)</sup>، وليس هذا براجع إلى الواحد على الإشارة إليه،

- (١) في أ: يجب.
- (٢) في أ: الصحابة.
- (٣) في أ: يستنصرهم.
- (٤) في ب: في الاكتساب في الأولاد.
  - (٥) في ب: الملحدة.
- (٦) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٥٠٦٣)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٣٠)، وروي في ذلك حديث مرفوع عن أبي موسى بسند واهٍ ذكره السيوطي في المصدر السابق.

بل هو راجع إلى كل من يوجد منه فعل السفه؛ ألا ترى أنه إذا قيل: «كان يقول مسيئنا كذا»، و«كان يقول فاسقنا كذا»، لم يعن به فاسق ولا مسيء واحد على الإشارة<sup>(١)</sup>؛ بل يراد به كل معروف بالإساءة والفسق؛ فعلى ذلك قوله ﴿وَأَنَّهُمْ كَانَ يَقُولُ سَفِيْهُنَا﴾ ليس بمقتصر على الواحد، بل هو راجع إلى كل من يوجد منه ذلك.

ثم في هذه الآية دلالة أن النفر الذين استمعوا كانوا مؤمنين، ولم يكونوا من أهل الكفر؛ لأنهم لو كانوا أهل شرك، لكانوا لا يضيفون فعل السفه إلى غيرهم، ويخرجون أنفسهم منه، وقد وجد منهم فعل السفه.

ولو كانوا مشركين -أيضا- لكانوا يقولون مكان هذه الكلمة : «وإنا كنا نقول على الله شططا»؛ ليكون ذلك منهم توبة ورجوعا عما كانوا فيه من الشرك والكفر؛ شكرا<sup>(٢)</sup> بما أنعم الله عليهم من عظيم<sup>(٣)</sup> النعمة بأن هداهم للإيمان، لا أن يضيفوا ذلك إلى سفهائهم؛ فثبت أنهم كانوا مؤمنين.

- والشطط: الجور.
- وقال بعضهم: هو الكذب. وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: الظلم.

والشطط هاهنا الجور، والجور ما أتوا به من القول الفاحش، وهو الشرك بالله تعالى، وهذا يبين أن الجور قبيح في كل الألسن وفيما بين أهل الأديان؛ ألا ترى كيف سفهوا من يقول على الله تعالى بالجور.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَّا ظَنَنَّا أَن لَّن نَقُولَ الْإِنسُ وَالِجَنُّ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبَّا﴾.

ذكر أبو بكر الأصم أنهم كانوا اعتقدوا أن لله تعالى صاحبة وولدا؛ بما سمعوا [الجن والإنس]<sup>(٥)</sup> يقولون ذلك، وكان عندهم أنهم في ذلك صادقون؛ فذلك المعنى هو الذي حملهم على القول بأن لله تعالى ولدا وصاحبة؛ فلما ظهر عندهم كذب من يدعي اتخاذ الولد والصاحبة تبرءوا عمن يقول ذلك؛ فثبت بهذا أنهم كانوا أهل شرك إلى ذلك الوقت؛ فلما استمعوا إلى قراءة الرسول ﷺ، ولاحت لهم الحجج، وارتفعت عنهم الشبه<sup>(٢)</sup>،

- (١) في أ: الإساءة.
- (٢) فيّ ب: وشكروا.
  - (٣) في ب: عظم.
- (٤) قاله ابن زید أخرجه ابن جریر عنه (۳۵۰۶۵).
  - هي ب: الإنس والجن.
    - (٦) في أ: الشبهة.

آمنوا به، وتبرءوا عن<sup>(۱)</sup> مقالتهم المتقدمة.

وقد يحتمل غير ما ذكره عنهم أبو بكر من التأويل، وهو أن القوم كانوا أنشئوا على الهدى والإيمان؛ فكانوا يظنون أن الجن والإنس على الهدى، وأنهم لا يكذبون على الله تعالى حتى ظهر عندهم كذب [الإنس والجن]<sup>(٢)</sup> بقولهم: إن لله ولدا وصاحبة.

وجائز أن يكون معناه: إنا كنا نظن ألا تسخو نفس أحد من الممتحنين بالكذب على الله تعالى بما أراهم الله تعالى قبح الكذب، وقرر عندهم بالحجج والأدلة تنزيهه عن اتخاذ الأولاد والصاحبة؛ حتى ظهر عندهم ذلك بما أظهروه بألسنتهم.

ثم الذي يدل على أن التأويل الذي ذكره أبو بكر ليس بمحكم: أنه قد كان في الجن والإنس مصدق يصف الله تعالى بالتنزيه، وقد كان فيهم من يقول بالولد والصاحبة؛ ألا ترى إلى قوله حكاية عنهم: ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَلْسِطُونَّ﴾ [الجن: ١٤]، وإلى قوله: ﴿وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ﴾ [الجن: ١١]، ولا يحتمل أن يقع عندهم أن الفريقين جميعا على الصواب، ولكن كان في ظنونهم أن القوم جميعا على الهدى على ما هم عليه، فلما<sup>(٣)</sup> تبين عندهم الكذب من أولئك قالوا هذا القول والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَهُمْ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنِسِ يَعُوْذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِيَ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا﴾. [ذكر أن الإنس]<sup>(٤)</sup>، هم قوم من العرب كانت إذا نزلت بواد استجارت بسيد الوادي، وقالت: نعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه.

ثم اختلف بعد هذا: فمنهم من ذكر أنهم [كانوا]<sup>(ه)</sup> يجيرونهم. ومنهم من زعم أنهم كانوا لا يجيرونهم<sup>(٦)</sup>، وكان ذلك يزيد في رهق الإنس من الجن. وقالوا: الرهق: هو الخوف، والفرق<sup>(٧)</sup>؛ كذلك<sup>(٨)</sup> روي عن أبي رءوف. ومنهم من يقول: هو الذلة والضعف، [فكانوا يزدادون الضعف]<sup>(٩)</sup> والذلة والخوف

(١) في ب: من.
 (٢) في ب: الجن والإنس.
 (٣) في ب: فإذ.
 (٤) سقط في ب.
 (٥) سقط في ب.
 (٥) سقط في ب.
 (٢) في أ: يخبرونهم.
 (٧) هو قول الربيع بن أنس وابن زيد، أخرجه ابن جرير عنهما (٣٥٠٨١، ٣٥٠٨٢).
 (٨) في ب: كذا.
 (٩) سقط في ب.

[والفرق]<sup>(۱)</sup> بامتناعهم عن الإعاذة.

ومنهم من يقول بأنهم كانوا يجيرون من استجارهم، ولكن مع هذا كانوا يفرقون منهم، ومن كيدهم في الأماكن التي [لم]<sup>(٢)</sup> يستجيروا فيها إليهم، وفي غير الأوقات التي وقعت فيها الإجارة.

وعلى اختلافهم اتفقوا أن الجن هي التي كانت تزيد الإنس رهقا.

وقيل بأن هذا الفعل من الإنس -وهو الاستجارة بهم- شرك؛ لأن الله تعالى هو المجير؛ فكان الحق عليهم أن يستجيروا بالله تعالى؛ ليدفع عنهم مكايد الجن، وألا يروا لأنفسهم ناصرا غير الله تعالى، فإذا فزعوا في الاستجارة إلى الجن، فقد رأوا غير الله تعالى يقوم عنهم بالذب والنصر؛ فكان ذلك منهم شركا<sup>(٣)</sup>.

ولأن الجن أضعف من الإنس؛ ألا ترى أنها تختفي من الإنس وتتصور بغير صورتها؛ فرقا؛ لئلا يشعر بها الإنس، وبلغ في ضعفها: أنها لا تقدر على إتلاف أحد من البشر، ولا تقدر على سلب أموالهم، ولا إفساد طعامهم وشرابهم، واستنصار القوي بالضعيف أداة<sup>(٤)</sup> الذلة؛ فيخرج تأويل [من قال]<sup>(٥)</sup> بأن الرهق هو الذلة والضعف على هذا.

ومنهم من يقول بأن الإنس هي التي كانت تزيد الجن رهقا، وقال: الرهق: التجبر، والتكبر.

> وقيل : هو السفه والجهل . وقيل : هي<sup>(٢)</sup> المآثم .

وقال القنبي: هو العبث والظلم؛ يقال: فلان مرهق في دينه؛ إذا كان مفسدا. ووجه زيادة الرهق: هو أن الرؤساء من الجن كانوا يرون لأنفسهم الفضل على أتباعهم من الجن وعلى الإنس جميعا بما رأوا من افتقار الإنس إليهم حتى احتاجوا إلى الاستعاذة بهم؛ فكان يتداخلهم الكبر من ذلك، ويزدادون به تجبرا وتعظما؛ فكان ذلك يمنعهم عن النظر في حجج الرسل، وكذلك أكابر الكفرة من الإنس كانوا يمتنعون عن الإجابة لرسول الله على بما يرون لأنفسهم من الفضل على من سواهم؛ ألا ترى إلى قوله تعالى:

- (۱) سقط في ب.
- (۲) سقط فی ب.
- (۳) في ب: إشراكًا.
  - (٤) في أ: إرادة.
  - (٥) في ب: الآية.
    - (٦) في ب: هو.

﴿وَكَلَالِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ فَرْيَيَةٍ أَكَبِرَ مُجْرِمِيهَمَا لِيَمْكُرُوا فِيهَمَّاً . . . ﴾ الآية [الأنعام : ١٢٣]. فمن زعم أن الرهق : هو الإثم، أو السفه، أو الجور والظلم، أو العبث<sup>(١)</sup> – يرجع كله إلى هذا المعنى الذي ذكرنا؛ لأن سفههم هو الذي كان يحملهم على التجبر والتكبر؛ لأنه كان لا يستعيذ بهم إلا الجاهل السفيه، وليس في إعاذة الجاهل السفيه منقبة ما<sup>(٢)</sup> يتكبر لأجلها، وهم بتكبرهم ازدادوا إثما<sup>(٣)</sup> وبعدا من رحمة الله تعالى، والله أعلم. وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَنَهُمْ ظَنَنْهُ آَنَ لَنَ يَبْعَتَ ٱللَّهُ أَحَدًا﴾.

فجائز أن يكونوا نفوا القدرة عن الله تعالى بالبعث؛ لما لم يشاهدوا البعث، ورأوه أمرا خارجا عن طوقهم وقواهم؛ فظنوا أن القدرة لا تنتهي إلى هذا، لا أن يكونوا أرادوا به خروج البعث عن حد الحكمة؛ لأنهم لو أرادوا به نفي البعث، لكانوا يقتصرون على قولهم: [ ﴿لَن يَبْعَبَ اللَّهُ ﴾ ]<sup>(٤)</sup>؛ فلما وصلوا به الكلام الذي يتكلم به للتأكيد، وهو قوله: ﴿أَحَدًا﴾، دل أنهم نفوا القدرة.

وجائز أن يكونوا ظنوا أن [لا بعث]<sup>(٥)</sup>؛ لأنه أمر خارج من الحكمة؛ إذ [ليس]<sup>(٢)</sup> من الحكمة أن يهلك ثم يعاد، بل إذا أريد الإبقاء لن<sup>(٧)</sup> يفنى؛ حتى لا يحوج إلى الإعادة. ثم هذا الكلام ليس بحكاية عن الجن<sup>(٨)</sup>؛ بل الله تعالى أخبر أن الجن ظنت أن لا بعث كما ظننتم أنتم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ظَنَنْتُمَ؟ في الظاهر إشارة إلى الإنس جملة، مسلمهم وكافرهم، ومعلوم بأن المسلمين لم يكونوا يظنون ذلك، بل قد أيقنوا بالبعث، ولكن معناه: أن الكفرة من الجن ظنت أن لا بعث كما ظنت الكفرة منكم أيها الإنس.

ثم في هذه الآية إبانة أنهم كانوا يقولون: لا بعث بالظن، ليس بالعلم، والذي حملهم على الظن إعراضهم عن السبب الذي يوجب القول بالبعث، وكل يأنف بطبعه أن يلزم الظنون، ففيه دعاء وترغيب إلى النظر في حجج البعث وترك الاعتماد على الظنون.

ثم ذكر النحويون أن ما كان ابتداؤه بالكسر في هذه السورة – أعني : حرف «إن»، فهو

- (۱) في ب: العيب.
   (۲) في ب: فما.
   (۳) في ب: مأثمًا.
   (٤) في ب: ﴿لَن يَبْعَنَ أَنَدُ أَحَدًا﴾.
  - (٥) في أ: لن يبعث الله.
    - (٦) سقط في ب.
    - (٧) في ب: لمن.
    - (٨) في أ: الحق.

حكاية عن الجن؛ نحو قوله: ﴿فَقَالُوٓا إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّانًا عَجَبًا﴾، وما كان فيه من الحكاية لا عن الجن، فحقه أن يقرأ بالنصب؛ فاختاروا النصب في قوله – عز وجل– ﴿وَأَنَهُمْ ظَنُوْا كَمَا ظَنَنُمُ﴾؛ لما ليس هو بحكاية عن قول الجن، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ فَوَجَدْنَهَا مُلِغَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا﴾.

جائز أن يكون لمسهم السماء: ليجدوا أبوابها؛ فيدخلوا فيها للاستماع؛ إذ أخبارها ليست في جملة آفاق السماء، ولا أبوابها محيطة بجملة السماء، فكانوا يلمسونها؛ ليظفروا بأبوابها فيدخلوا فيها.

وجائز<sup>(۱)</sup> أن يكون أريد من لمس السماء: لمس أبوابها؛ فكانوا يلمسون أبوابها؛ ليفتحوها؛ فيدخلوا فيها؛ [فيستمعوا إلى]<sup>(۲)</sup> الأخبار.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَوَجَدْنَهَا مُلِئَتَ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا﴾ جائز أن يكون بعض الأبواب ملئت من الحرس، وبعضها من الشهب؛ فإن أتوا [إلى الأبواب]<sup>(٣)</sup> التي ملئت من الحرس دفعتهم الحرس، وطردتهم، وإن أتوا إلى الأبواب التي فيها الشهب، تبعتهم الشهب؛ كما قال – عز وجل– : ﴿وَيُفَذَفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ . دُحُولًا﴾ [الصافات: ٨، ٩].

وجائز أن تكون الأبواب كلها مملوءة من الحرس والشهب جميعا؛ لأن الحرس لم يمتحنوا بالحراسة خاصة؛ بل امتحنوا بها وبغيرها من الأعمال؛ فجائز أن يكون اشتغالهم بتلك الأعمال يمنعهم عن الحرس؛ فإذا رأوا استراق السمع في وقت شغلهم، تبعهم الشهاب الثاقب، وقذفهم عن مرادهم.

وجائز أن يصعد الجن إلى المكان الذي لا يراهم الملائكة، ويسمع الجن كلامهم؛ لأن المرء قد يتكلم بكلام فينتهي صوته إلى حيث لا يراه البصر، فتكون الشهب تحت الحرس؛ فيقذفون عنها بالشهب، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَنَّا كُنَّا نَقَعْدُ مِنْهَا مَقَنِعِدَ لِلسَّمْعَ فَمَن يَسْتَعِعِ ٱلْآنَ يَجِدْ لَهُ شِهَابًا رَصَدًا﴾.

قيل: الشهاب من الكواكب، والرصد من الملائكة. الأصل في ذلك أن الجن قد حبسوا<sup>(٤)</sup> وقت مبعث رسول الله ﷺ عن خبر السماء،

- (۱) في ب: فجائز.
- (٢) في ب: فيستمعون فيها.
  - (۳) سقط فی ب.
  - (٤) في أ: حسبوا.

وكانوا يسترقون السمع قبل ذلك حتى انقطع أمر الكهنة؛ إذ لا يجوز أن يأتوا بخبر السماء وقت مبعث النبي على حتى كان يختلط أمر الكهنة بأمره عليه السلام؛ فحبسوا عن الصعود إلى السماء وإتيان الخبر عنها؛ حتى انقطع أمر الكهنة، فجاءهم الرسول على بعد ذلك؛ ليعلموا أن ذلك ليس بكهانة، وإنما هو وحي يأتيه من السماء؛ إذ لو كان كهانة كان غيره لا يمنع عن مثله، كما في سالف الزمان؛ فهذه الآية كأنها<sup>(١)</sup> حكاية عن قول الجن لما رجعوا إلى قومهم منذرين قالوا هذا كله لقومهم.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَنَا لَا نَدْرِىٓ أَشَرُ أُرِيدَ بِمَن فِي ٱلأَرْضِ أَمَر أَرَادَ بِهِمْ رَثْهُمْ رَسَدًا﴾ فهو يحتمل وجهين :

أحدهما: لا ندري بما قطعت بالحرس والشهب أخبار السماء عن أهل الأرض، وحبس الذين يصعدون السماء عن أخبار السماء، ويقذفون من كل جانب، أريد بأهل الأرض الشر، وهو إنزال العذاب عليهم، أو أريد بهم أن يرسل إليهم رسول يرشدهم.

وجائز أن يكونوا أيقنوا أن أخبار السماء إنما انقطعت عن أهل الأرض بما يرسل إليهم من الرسول؛ فيكون الرسول هو الذي يخبرهم بما لهم إليه من حاجة، ولكنهم لم يدروا أنه أريد بهم الرشد بإرسال الرسول أو الشر؛ لأنهم كانوا علموا أن من آمن بالرسول المبعوث، ونظر إليه بعين الاستهداء والإرشاد فقد رشد، ومن نظر إليه بعين الاستخفاف والاستهزاء استؤصل؛ فلم يدروا أيكذبرن الرسول؛ فيحل بهم الهلاك في العاقبة، أو يصدقونه فيرشدوا به؟ وهذا يبين أن العواقب في الأشياء هي<sup>(٢)</sup> المقصودة، وأن الحكيم ما يفعل من الأمر يفعله للعواقب، وفي هذا إبانة أن الجن من المسلمين لم يكونوا معتزلة؛ إذ من قول المعتزلة: أن الله تعالى لا يفعل بعباده إلا ما هو أصلح لهم في الدين والدنيا في حقهم، والجن قد أيقنوا أن الله تعالى قد يريد الشر بمن يعلم أنه يؤثر فعل الشر على فعل الخير، ويريد الخير بمن يعلم أنه يؤثره على فعل الشر.

**قوله تعالى: ﴿**وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلَاحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكٌ كُنَّا طَرَآبِقَ قِدَدًا ﴿ وَأَنَّا طَنَنَّآ أَن لَن نُتَحِزَ اللَّهَ فِي الأَرْضِ وَلَن نُتُجِزَهُ هَرَبًا ﴿ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْمَدَىٰٓ ، مَنَّا بِهِ فَمَن بُؤْمِنُ بِرَبِهِ فَلَا يَخَافُ بَحْسَا وَلَا رَهَقَا ﴿ وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلقَاسِطُونَّ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَتِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴾ وَأَنَّا لَقَاسِطُونَ وَهَقَا إِنِّهُ وَأَنَا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَتِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا ﴾ وَأَنَا لَقَاسِطُونَ وَكَانُوا لِجَهَنَمَ حَطَبًا ۞ وَأَنَّا لَمَا سَعَمَا القَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَتِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا عَكَانُوا لِجَهَنَمَ حَطَبًا ۞ وَأَلَمَ وَأَنَا عَلَى القَلْمِيفَةِ لَكُونَ وَمَن يُعْرِضُ

- (۱) في ب: كأنه.
  - (۲) في ب: هو.

ٱللهِ يَدْعُونُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا (

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكً﴾.

قال بعضهم: ﴿ٱلصَّدْلِحُونَ﴾ هم المؤمنون و ﴿دُونَ ذَلِكًَ﴾ هم الكافرون.

ويشبه أن يكون ﴿ أَلْقَمْلِحُونَ؟، و ﴿ دُونَ ذَلِكًَ؟ ليس على الإيمان والكفر؛ لأن هذا قد ذكر فيما تقدم من الآيات بقوله : ﴿وَأَنَا مِنَا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَا ٱلْقَسِطُونَ؟، ولو كان التأويل على ما ذكروا، لكان يقع موقع التكرار؛ ولكن تأويله عندنا : ﴿وَأَنَا مِنَا ٱلصَّلِحُونَ؟، أي : منا من عرف بالصلاح والستر، ﴿وَمِنَا دُونَ ذَلِكً؟ وهم الفسقة؛ فيكون فيه إبانة أن كل أهل دين فيهم الصالح المرضي، وفيهم الفاسق المفسد في دينه؛ قال الله تعالى : ﴿وَأَنَكَمُوا ٱلْأَيْمَى مِنكُرُ وَٱلصَّلِحِينَ مِنْ عِبَادِكُم؟ [النور : ٣٢]، ولو لم يكن منا غير صالح، لم يكن لاشتراط الصالحين معنى، وكقوله تعالى : ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَى عَدَلٍ مِنكُوم [الطلاق : ٢]، فلو لم يكن منا أهل فسق، لما قال<sup>(١)</sup> هذا.

وقوله – عز وجل–: ﴿كُنَّا طُرَآبِقَ قِدَدًا﴾.

أي : أهواء متفرقة، ولم يذكروا في الأهواء المتفرقة الأصلح والأدون، وذكروا ذلك عند ذكر الفاسق والصالح؛ لأن أهل الأهواء كلِّ [يظن] في نفسه : أنه هو المحق، وغيره على الباطل، وأما الفاسق فهو يعرف أنه يتعاطى بفسقه ما لا يحل له، ويرتكب ما نهي عنه، وكذلك كل من شاهد فسقه يعرف أنه على الباطل؛ وإن كان كذلك، ظهر الدون فيه، وظهر الصالح، ولم يظهر ذلك في اعتقاد المذاهب؛ فلم يتكلم فيه بالدون والصالح.

ثم الطرائق هي المذاهب والأهواء، والقدد: القطع، يقال: قَدَّه، أي: قطعه، فمعناه: أنا كنا على مذاهب متفرقة، وأهواء متشتتة، ففي الآية أن في الجن أهواء متفرقة، كما [أن]<sup>(٢)</sup> ذلك في الإنس، والأصل فيه أن طريق معرفة المذهب والدين الفكر والاجتهاد [ليتوصل به]<sup>(٣)</sup> إلى الحق، والمجتهد قد يصيب الطريق مرة، ويزيغ عنه أخرى؛ فلهذا ما أصاب البعض من الخلائق الطريق المستقيم، ومنهم من زاغ عنه.

ويعلم بهذا أن سبيل الجن في التوحيد وسبيل الإنس واحد، وهو الفكر، وله الاجتهاد، وأن فيهم آيات متشابهة كما في الإنس؛ إذ عن المتشابه يتولد الزيغ؛ لذلك تفرقوا على أهواء [متفرقة]<sup>(٤)</sup> مختلفة، وأما أسباب الفسق مجتمعة، فتعرف بالمعاينة، فيظهر الأدون والأرفع في الدين.

> (١) في أ: لم يقل. (٢) سقط في ب. (٣) في أ: المتوصل. (٤) سقط في ب.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَنَا ظَنَنَآ أَن لَن نُعْجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَن نُعْجِزَهُ هَرَبًا﴾ : ذكر أبو بكر الأصم أنه على كفرهم ظنوا ألا يعجزوا الله تعالى.

ولكن أكثر أهل التأويل ذكروا أن الظن هاهنا في موضع العلم، ويؤيد تأويلهم قراءة حفصة – رضي الله عنها – فإنها كانت تقرأ : ﴿وأنا علمنا أن لن نعجز الله في الأرض فَرَرَةً ولن نسبقه هربا﴾.

فقوله: ﴿ لَن نُعْجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ أي: لن نفوته، ولا يتهيأ لنا أن نعجز الله بأهل الأرض عن إيصال نقمته وعذابه إلينا.

ويخرج قوله: ﴿فَرَرَةً﴾ على ذلك، أي: لو فررنا من عذابه، لن نعجزه ألا يعذبنا. والفرار قد يكون بدون الطلب؛ قال الله – عز وجل–: ﴿فَفِرُوا إِلَى اَللَهِ إِنِّى لَكُم مِنْهُ نَذِيرٌ مَبِينٌ﴾ [الذاريات: ٥٠]، ولم يرد به الفرار من الطلب، وأما الهرب فإنه لا يكون إلا عن طلب؛ فكأنهم قالوا: لا يتهيأ لنا الفرار عن عذاب الله تعالى؛ لكثرة الأعوان والأنصار، ولا يعجزه هربنا عن طلب.

أو أن يكون قوله عز وجل: ﴿نَن نُعْجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ وإن دخلنا تحت تخوم الأرضين، ولن نعجزه بالهرب على وجه الأرض، فيكون فيه إقرار بأنا لا نقدر بالحيل والأسباب أن نحترز من عذاب الله تعالى، كما يتهيأ الاحتراز عن ملوك الأرض بالحيل والأسباب.

ثم مثل هذا الكلام يصدر عن أهل الإسلام؛ لأن مثل هذا الكلام إنما يتكلم به من يخاف حلول نقم الله تعالى عليه، والذي أيقن بالبعث، ويذكر مقامه بين يدي ربه<sup>(۱)</sup>، وأما أهل الكفر: فلم يؤمنوا بالبعث حتى يحملهم خوف العاقبة على النظر في مثل هذا؛ فثبت أن هذه المقالة صدرت عن أهل الإسلام، ليس عن أهل الكفر؛ كما ذكره أبو بكر الأصم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهَدَىَّ ءَامَنَّا بِهِۦً﴾.

فالهدى هو الدعاء إلى الحق، فيحتمل أن يكون لما دعينا إلى الحق – وهو القرآن – آمنا به؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل–: ﴿يَهْدِي إِلَى ٱلْمَقَيَّ﴾ [يونس: ٣٥]، أي : يدعو إليه، وقال [الله تعالى]<sup>(٢)</sup> في أول السورة: ﴿يَهْدِي إِلَى ٱلرُّشْدِ﴾ [الجن: ٢].

ويجوز أن يكون الهدى هو الاهتداء، أي: لما سمعنا ما به اهتدينا.

- (١) في ب: الله.
- (٢) سَقط في ب.

وظن أبو بكر الأصم أنهم كانوا كفرة إلى أن سمعوا الهدى فآمنوا به؛ لأنه لو كانوا على الهدى من قبل لكان الإيمان منهم سابقا؛ فلا يكون لقوله: ﴿ءَامَنَا بِهِ ﴾ وقد آمنوا من قبل – معنى، وليس يثبت كفرهم بما ذكر؛ لأنه قد يجوز أن يكونوا على الإيمان فلما سمعوا الهدى، أحدثوا إيمانا بهذا الهدى على ما سبق منهم من الإيمان بالجملة؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل-: ﴿فَرَادَتُهُمَ إِيمَنَا﴾ [التوبة: ١٢٤]، وقال: ﴿ لِيَزَدَادُوَا إِيمَناً مَعَ إِلَى قوله – عز وجل-: ﴿فَرَادَتُهُمَ إِيمَنَا﴾ [التوبة: ١٢٤]، وقال: ﴿ لِيَزَدَادُوَا إِيمَناً مَعَ إلى قوله ما عز وجل-: إفَرَادَتُهُمَ إِيمَناكَ [التوبة: ١٤٤]، وقال: ﴿ لِيَزَدَادُوَا إِيمَنا إلى تقوله ما يكونوا من قبل مؤمنين، فأحدثوه للحال، وكذلك قال: ﴿ أَهْدِنَا الْصِرَطَ بالجملة لأنهم لم يكونوا من قبل مؤمنين، فأحدثوه للحال، وكذلك قال: ﴿ أَهْدِنَا الصِرَطَ المُسْتَقِيمَ [الفاتحة: ٢]، وقد هدوا الصراط<sup>(٢)</sup> المستقيم، ولكنهم يريدون بهذا الدعاء أن المُسْتَقِيمَ إلى الفاتحة: ٢]، وقد هدوا الصراط<sup>(٣)</sup> على ما هديتنا في الجملة؛ فكذلك المُسْتَقِيمَ أنهم الم يكونوا من قبل مؤمنين، فأحدثوه للحال، وكذلك قال: ﴿ أَهْدِنَا الصِرَطَ العُرَا الفاتحة: ٢]، وقد هدوا الصراط<sup>(٣)</sup> المستقيم، ولكنهم يريدون بهذا الدعاء أن المُسْتَقِيمَ إلى الفارة والتعيين إليه الصراط [المستقيم]<sup>(٣)</sup> على ما هديتنا في الجملة؛ فكذلك وحداثهم الإيمان بما سمعوا من الهدى لا ينفي عنهم الإيمان فيما سبق من من الأوقات، بل وجل-، ولا يدل إيمانهم [به]<sup>(٢)</sup> على أنهم لم يكونوا من قبل مسلمين، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿فَمَنْ يُؤْمِنْ بَرَبِهِ فَلَا يَعْلَى أَنَهم لم يكونوا من قبل ماله أوله أعلم.

قال –رحمه الله–: إنه لا أحد من أهل الإيمان من جني ولا إنسي يخاف البخس والرهق من الله تعالى إلا المعتزلة؛ فإنهم يخافون ذلك؛ لأنهم ليسوا يخرجون مرتكبي الكبائر من الإيمان، ثم يطلقون القول فيهم: إنهم يخلدون<sup>(ه)</sup> في النار، وفي التخليد خوف البخس والرهق، بل فيه ما يزيد على البخس؛ لأن البخس هو النقصان، وفي التخليد ذهاب منفعة الإيمان ومنفعة الخيرات التي سبقت منهم.

وقال تعالى: ﴿رَبَّنَا لَا نُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا أَوَ أَخْطَأْنَا﴾ [البقرة: ٢٨٦]، والمعتزلة تزعم أنه [لو]<sup>(٢)</sup> آخذهم بالخطأ والنسيان، كان جائزًا.

وقال: ﴿رَبَّنَا لَا تُزْغُ قُلُوْبَنَا بَعَدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾ [آل عمران: ٨] وهم يزعمون أنه لو أزاغ قلوبهم بعد الهدى، كان ذلك منه جورا وظلما، فهم أبدا على خوف من جور ربهم.

ونحن نقول بأنه لو آخذهم به، كان يكون ذلك منه عدلا، وإذا عفا عنهم، كان ذلك منه إنعاما وإفضالا، فنحن ندعو الله تعالى، ونتضرع إليه ألا يعاملنا بعدله فنهلك، بل

- (١) في أ: لتفسير.
- (٢) في ب: للصراط.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: مخلدون.
  - (٦) سقط في ب.

يعاملنا بالإفضال والإنعام.

وعلى قول المعتزلة من ارتكب كبيرة، ردت عليه حسناته، وصار عدوًّا لله تعالى، وخلد في النار أبد الآبدين، والله يقول: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّقٌ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفْهَا﴾ [النساء: ٤٠]، وأولى الحسنات التي يستوجب عليها المضاعفة هو الإيمان بالله تعالى، فلا يجوز أن يخلد في النار، ويذهب عنه منفعة الإيمان، تعالى الله عما يقولون<sup>(۱)</sup> علوًا كبيرا.

ثم قوله: ﴿بَخْسَا وَلَا رَهَقَا﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: البخس: النقصان، أي: لا ينقص من حسناته، والرهق: الظلم؛ كقوله تعالى: ﴿فَلَا يَخَافُ ظُلَماً وَلَا هَضْمَا﴾ [طه: ١١٢]، وأن يحمل عليه من سيئات ارتكبها غيره.

والثاني: ﴿فَلَا يَخَافُ بَخَسًا﴾، أي: ألا تقبل حسناته إذا تاب، ﴿وَلَا رَهَقًا﴾ أي: ظلم؛ فلا يحسب له من حسناته شيئا.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنَهُمْ لَمَا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ﴾ القاسط: الجائر والمقسط: العادل.

ثم في العدل ثلاث لغات؛ يقال عدل عنه: إذا مال وجار (٢).

وعدل به: إذا جعل له شريكا وعديلا.

وعدل فيه: إذا حكم بالعدل.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَمَنْ أَسْلَمَ فَأَوْلَتِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا﴾ : التحري والتوخي هو القصد؛ فكأنه يقول: قصد<sup>(٣)</sup> الرشد بالإسلام. وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَمَا ٱلْقَسِطُونَ فَكَانُوْا لِجَهَنَمَ حَطَبًا﴾.

قال أبو بكر الأصم: دلت الآية على أن للجن لحما ودما كما للإنس<sup>(٤)</sup>؛ [لأنه]<sup>(٥)</sup> قال في الإنس: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ﴾ [البقرة: ٢٤]، فلو لم يكونوا لحما ودما، لم يصيروا لجهنم حطبا.

ولكن هذا لا يدل؛ لأن اللحم من شأنه أن يحترق وينضج، ولا يصلح أن يكون وقودا، ولكن الله تعالى باللطف، صير لحمان الإنس وقودا، ليس أن صار حطبا بما كان

- (۱) في ب: يقول الظالمون.
   (۲) زاد في ب: إذا لذلك.
  - (٣) زاد في ب: أي قصد.
    - (٤) في أ: كالإنس.
    - (٥) سقط في ب.

لحما، فليس في الآية دلالة ما ذكر (``.

بل فيها أن الجن قد امتحنوا بالعبادة كما امتحن بها الإنس، وأنهم إذا عصوا ربهم استوجبوا العقاب<sup>(۲)</sup> مثل ما يستوجبه الإنس.

ثم ذكر عن أبي حنيفة - رحمه الله - أنه قال: ليس للجن ثواب، وعليهم العقاب إذا عصوا.

ومعنى قوله: ليس لهم ثواب عندنا، ليس يريد به أن الله تعالى لا يرضى عنهم إذا عبدوه، ولا تعظم منزلتهم عنده، ولكنه يريد به أن الذي وعد للإنس من المآكل والمشارب والأزواج الحسان والحور في الجنة على الخلود - ليس لهم فيها؛ لأن الوعد من الله تعالى بها جرى للإنس، ولم يجر الوعد للجن، ولا ذكر ذلك في شيء من القرآن، والذي وعد به الإنس طريقه الإفضال والإنعام، لا أن يكون ذلك حقًّا للإنس قِبَلَه، فإذا لم يجر لهم الوعد بذلك، لم يجب القول لهم بالموعود.

وأما العقاب فإن الحكمة توجب التعذيب لمن كفر به؛ فلا يجوز أن تكون الحكمة توجب تعذيب الكفرة، ثم لا يعذب الجن إذا كفروا؛ فلذلك وجب القول بعقابهم، ولم يجب القول بالثواب، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَلَوِ ٱسْتَقَنَّمُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآً، غَدَقًا﴾، اختلف فيه: فمنهم من قال: طريقة الهدى.

ومنهم من قال: طريقة الكفر.

فمن قال: المراد: هو طريقة الهدى، قالوا: إن الطريقة المعروفة المعهودة هي طريق الله تعالى، فعند الإطلاق، تنصرف إليه؛ كالدين متى ذكر مطلقا ينصرف إلى دين الحق، وكذلك: السبيل المطلق<sup>(٣)</sup>؛ قال الله تعالى: ﴿ اَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ﴾ [الفاتحة: ٦]، وهو الإسلام.

ثم يخرج هذا على وجوه:

أحدها: ينصرف إلى الكفرة أنهم: ﴿وَأَلَوِ ٱسْتَقَمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيفَةِ﴾، أي: لو أجابوا إلى ما يدعون إليه من الهدى. ﴿ لَأَسْقَيْنَهُم مَآَءُ غَدَقًا﴾، أي: وسعنا عليهم العيش، وكثرنا أموالهم، ويكون ذكر الماء هاهد كاية عن السعة؛ لأن سعة الدنيا كلها تتصل بالماء، والماء أصلها؛ قال الله تعالى: ﴿وَفِي ٱلسَّمَاءِ رِزْئُكُمُ وَمَا تُوْعَدُونَ﴾ [الذاريات: ٢٢]، فأخبر أن رزق الخلق في السماء، والذي ينزل من السماء الماء، وهو المطر، وجعل ذلك رزقا، إذ هو

- (١) في أ: الإنس.
- (٢) في أ: الصفات.
- (٣) في ب: كذلك.

أصل رزق الخلق؛ فكذلك ذكر [الماء]<sup>(١)</sup> هاهنا كناية عن السعة من الوجه الذي ذكرنا. فإن كان على هذا؛ فيكون الخطاب راجعا إلى الوقت الذي كانوا ابتلوا فيه بالقحط والسنين؛ فوعد لهم أنهم لو أجابوا إلى ما دعوا إليه يرفع عنهم القحط والسنين، ويوسع عليهم في الرزق، وهو كقول نوح وهود وغيرهما، ووعدهم قومهم بإرسال الأمطار، وتكثير الأنزال<sup>(٢)</sup> والأموال والأولاد ونحوه.

ويجوز أن يكون هذا في أصحاب رسول الله ﷺ؛ فإنهم كانوا في أول<sup>(٣)</sup> الإسلام في ضيق الحال، وشدة من العيش، وكانوا يتفرقون في الشعاب والأودية؛ لشدة ما حل بهم من الجوع؛ ليصيبوا من عشبها<sup>(٤)</sup>، وعند اشتداد الحال تخاف النفس من إهلاكها والتبديل، فوعدوا السعة في العيش ﴿وَأَلَوَ اسْتَقَنَمُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ﴾ التي كانوا عليها، أي : داموا عليها ولم يبدلوا الدين بالهوى والحق بالباطل، كما وعد لهم النصر والظفر على الأعداء، مع قلة أنصارهم إن داموا على الإسلام.

ويحتمل ما قال بعضهم: أن تأويل قوله: ﴿وَأَلَوَ ٱسْتَقَنُمُوا عَلَى ٱلطَّرِيفَةِ﴾ أي: لو أسلم أهل الأرض كلهم جميعا، لوسعنا عليهم الدنيا، وكثرنا أموالهم وأولادهم؛ حتى يفتنوا فيها ويمتحنوا بمحن شديدة، فيتحمل البعض منهم فيبقوا مؤمنين، ولا يتحمل البعض فيبغون ويعودون إلى ما كانوا عليه من الكفر؛ حتى لا يقع الخلف في وعدنا؛ فإن الله تعالى وعد أن يملأ جهنم من الجنة والناس أجمعين، ولا يجوز أن يقع في وعده خلف، وهم لو استقاموا على الطريقة، ولم يبغوا، أدى ذلك إلى خلف الوعيد؛ لأنه لا يملؤه إذا داموا على الطريقة ولم يبغوا، وتكون الحكمة في بغيهم أن يعرف الخلق أن الله – تعالى – لم يخلقهم لمنافع تحصل له، ولكن خلقهم لأنفسهم: إن أحسنوا [أحسنوا]<sup>(ه)</sup> لأنفسهم، وإن أساءوا فعليهم، ولو أبقاهم على الطريقة المستقيمة، وظهرت الموالاة في الجملة،

وهذا من الله تعالى بيان علمه بما لا يكون أن لو كان كيف يكون؛ إذ الله تعالى علم الإيمان من البعض، والكفر من البعض؛ للحكمة التي ذكرنا، وغيرها مما يقف على بعضها الخلق دون البعض، وحكم بذلك، ثم أخبر أنه لو حكم بأن يستقيم الكل على

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: الأمطار.
- (٣) في ب: ابتداء.
- (٤) في أ: عيشها.
- (٥) سقط في ب.

طريقة الحق، ويؤمنوا، لم يحكم على طريق الأبد في حق الكل، بل حكمه أن يستقيم عليها البعض إلى مدة، ثم يترك، ويبدل الحق بالباطل ويدوم البعض عليها؛ تحقيقا لما ذكرنا من الحكمة؛ وهو كقوله تعالى: ﴿لَبَرَزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٌ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، أي: لو لم نفرض عليهم الجهاد والخروج إلى القتال، لبرز الذين [منتهى آجالهم القتل]<sup>(۱)</sup> إلى حوائج أنفسهم، فيقتلون، بيانا منه لحكمه الذي يحكم أنه لو حكم كيف كان؛ فكذا هذا.

وأما من قال: معناه: طريقة الكفر، فهو أن يكون المراد من الاستقامة هاهنا: الإقامة، ولفظة «الإقامة» يعبر بها عن الإقامة على الكفر والإسلام جميعا، وتكون ﴿ الطَّرِيقَةِ ﴾ هاهنا إشارة إلى الطريقة التي كانوا عرفوها قبل الإسلام وهي الكفر، وإن كانت الطريقة إذا أطلق ذكرها، أريد بها طريقة الهدى؛ لأن طريقة الكفر هي التي كانت معروفة فيما بينهم، وكذلك ذكر أهل التأويل: أن الطريقة [هاهنا طريقة الكفر]<sup>(٢)</sup> فقوله: ﴿لأَسَقَيْنَهُم مَآَة عَدَقًا ﴾، أي: وسعنا عليهم، وكثرنا أموالهم؛ ليعلموا جود ربهم؛ حيث بسط عليهم الرزق مع اختيارهم عداوته؛ كما بسط الرزق على أوليائه، وليعلموا أن حلمه يجاوز الحد حيث لم يؤاخذهم بذنوبهم ولم يعجل بإنزال النقمة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل- : ﴿لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ فالفتنة : المحنة التي فيها الشدة، فإن كان هذا في أهل الكفر، ففي بسط الرزق عليهم محنة شديدة؛ لأن ذلك يمنعهم عن الخضوع والانقياد لرسول الله ﷺ؛ لما يروا من الفضل على من دونهم في المال والسعة؛ ألا ترى إلى قوله : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَا إِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُم بِهِ كَفِرُونَ [الباء : ٢٤] وكذلك قال : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ أَكَنِيرَ مُجْمِيهِما لِيُعَصُرُوا فِيهِماً [الأنعام : ٢٢].

وإن كان التأويل منصرفاً إلى أهل الإسلام، ففي التوسيع عليهم محنة شديدة؛ وكذلك جميع ما امتحنا به فيه شدة، قال الله تعالى: ﴿وَنَبْلُوكُمُ بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيَرِ فِتْنَةً﴾ [الأنبياء: ٣٥] فما من حال تعترض الإنسان إلا وله فيها شدة.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَن يُعْرِضْ عَن ذِكْرِ رَبِهِ.﴾ : جائز أن يكون : ومن يعرض عن طاعة ربه وعبادته، أو يعرض عن توحيده، أو يعرض عن القرآن؛ إذ هو ذكر .

والإعراض هاهنا عبارة عن الإيثار والاختيار، أي: من يختار ذكر غير الله تعالى على ذكره، أو طاعة غيره على طاعته.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا﴾، وقال في موضع آخر: ﴿سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا﴾

(۱) في أ: كتب عليهم القتل منتهى آجالهم.
 (۲) سقط في ب.

[المدثر: ١٧] فجائز أن يكون الصعد، والصعود على التحقيق؛ كما ذكره أهل التفسير: أنهم يكلفون الصعود على جبل من نار، فلا يقدرون إلا بعد شدة عظيمة، ثم إذا بلغوا أعلاها يهوون فيها، فيكون ذلك دأبهم.

وجائز أن يكون على التمثيل؛ وذلك لأن الصعود أشد من الهبوط؛ فيكون الصعود عبارة عن المشقة هاهنا: أنه يستقبله ما يشق عليه.

وقيل: المشقة التي عليهم هي ما يحل بهم من العذاب متتابعا عذابا بعد عذاب. وقال القتبى: الصعود: المشقة، يقال: صعد عليَّ هذا الأمر: يشق عليَّ.

وروي عن عمر – رضي الله عنه – أنه قال: «ما يصعدني أمر ما يصعدني خطبة النكاح»، أي: ما يشق عليَّ، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَنَّ ٱلْمُسَاحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾:

أي: ما يسجد فيه، وما يسجد به، فما يسجد فيه هو البقاع، وما يسجد به هو الجوارح؛ فكأنه يقول بأن البقاع التي يسجد فيها والأعضاء التي يسجد بها لله تعالى؛ لأنه هو الذي خلقها وأنشأها، والمساجد التي بنيت فإنما تبنى لعبادة الله تعالى، وليدعى فيها فلا<sup>(۱)</sup> يشركوا غيره في العبادة والدعاء.

وقال بعضهم: أراد بالمساجد المسجد الحرام؛ روي ذلك عن الضحاك وغيره<sup>(٢)</sup>؛ فكأنه إنما صرف التأويل إلى المسجد الحرام؛ لأن هذه السورة مكية ولم يكن في غيرها من البقاع مساجد.

وقال بعضهم: المساجد هاهنا البيع والكنائس؛ لأن البيع والكنائس بنيت؛ ليعبد الله تعالى فيها، فنهاهم أن يعبدوا فيها غير الله تعالى، فيخرج<sup>(٣)</sup> هذا مخرج الاحتجاج أنكم قد علمتم أن المساجد بنيت لتعبدوا<sup>(٤)</sup> الله فيها فلا تعبدوا فيها غيره، وإذا كان الله منشئها وخالقها دون غيره، فكيف تشركون معه غيره في العبادة والدعاء وليس هو بمنشئ لها؟ وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَا يَدْعُوا مَعَ ٱللَهِ أَحَدًا﴾.

جائز أن يكون على الدعاء نفسه، فيكون معناه: ألا تدعوا مع الله أحدا؛ لأن الإله اسم المعبود، [و] كان القوم إذا عبدوا شيئا سموه: إلها؛ فيقول: لا تدعوا مع الله أحدًا [إلها؛

- (۱) في ب: ولا.
- (٢) منَّهم ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٣٦).
  - (٣) في ب: فخرج.
  - (٤) في ب: ليعبد.

فإنه هو الإله، وهو المستحق للعبادة]<sup>(١)</sup> من كل أحد.

وجائز أن يكون أريد بالدعاء العبادة؛ قال –عليه الصلاة والسلام–: «الدعاء مخ العبادة»<sup>(٢)</sup>، وقال تعالى: ﴿اَدْعُونِ ٱَسْتَجِبَ لَكُؤُ إِنَّ اَلَّذِيبَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنَّ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَلِخِرِيبَ﴾ [غافر: ٦٠]؛ فجعل دعاءهم إياه عبادة منهم له؛ فيكون قوله: ﴿فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾، أي: لا تشركوا غيره معه في العبادة، والله أعلم.

وقُولُه - عز وجل-: ﴿وَأَنَّهُمْ لَمَّا قَامَ عَبْدُ ٱللَّهِ يَدْعُوُهُ كَادُواْ يَكُونُوْنَ عَلَيْهِ لِبَدًا﴾:

[منهم من يقول: إنهم ﴿كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا﴾ ]<sup>(٣)</sup> على جهة الرغبة فيه [والموالاة]<sup>(٤)</sup> له؛ فقوله<sup>(٥)</sup> ﴿كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدَا﴾، أي: كاد يلتصق بعضهم إلى بعض مثل اللبد ليتصلوا برسول الله ﷺ [أو ﴿كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ»، أي: على رسول الله ﷺ]<sup>(٢)</sup>، كادوا يلتصقون برسول الله؛ حبا لما سمعوا من رسول الله ﷺ أو حرصا على حفظ ما سمعوا أو تعجبًا مما سمعوا؛ فكانوا يحرصون على حفظ ما سمعوا؛ لأنهم كانوا من منذري الجن؛ فحرصوا على حفظه ووعيه؛ لينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم؛ وتعجبوا مما سمعوا؛ لأنهم معوه من مكان لم يكن مكان قراءة الكتب، وسمعوا من الأمي الذي لم يقرأ كتابا<sup>(٧)</sup>

والتلبد<sup>(٨)</sup>: التصاق الشيء بالشيء التصاقا لا يفصل بعضه عن<sup>(٩)</sup> بعض، وسمي اللبد: لبدا من هذا؛ لأن الصوف يلتصق بعضه ببعض حتى لا يميز.

ومنهم من زعم أنهم فعلوا [هذا؛ لشدة]<sup>(١١)</sup> معاداتهم لرسول الله ﷺ؛ فيَـّنون على هذا منصرفا إلى الكفرة؛ الإنس منهم والجن، فيخبر أنهم اجتمعوا وتظاهروا؛ ليطفئوا نور الله، فأبى الله تعالى إلا أن يتم نوره، فإن كان منصرفًا إلى الكفرة، فقوله: ﴿لَمَّا قَامَ عَبْدُ اَللَهِ

- في ب: لأن الإله على الحقيقة هو الله تعالى، وهو المستحق للعبودية.
- (٢) أُخْرجه الترمذي (٣٣٧١)، والطبراني في الأوسط (٣٢٢٠) وقال الترمذي: هذا حديث غريب، يعني ضعيف.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في أ: لبدا، وموالاتهم.
    - (٥) في ب: فبقول.
    - (٦) سقط في ب.
       (٧) في ب: الكتاب.
    - (٨) في أ: واللبد.
    - (٩) في ب: من.
    - (١٠) في ب: هذه الشدة.

يَدَعُوُءُ﴾ معناه: [أي]<sup>(1)</sup>: لما قام محمد ﷺ [يدعو إلى الله ويوحده]<sup>(٢)</sup>، ويدعو الخلق إلى عبادته وطاعته – هَمَّ المشركون من [الإنس والجن]<sup>(٣)</sup>، وتلبدوا على هذا الأمر أن يطفئوه؛ فأبى الله تعالى إلا أن ينصره ويمضيه.

وإن كان هذا من أهل الإسلام من الجن، والدعاء راجع إلى العبادة؛ فكأنه يقول: لما قام بعبادة الله تعالى وهي الصلاة، كادوا يكونون عليه لبدا؛ لشدة حرصهم في تحفظ ما سمعوا، وشدة حبهم لرسول الله ﷺ، ولما سمعوا.

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَمَا أَدْعُوْا رَبِي وَلَا أَنْدَلُهُ بِعِ آَحَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُرْ ضَرًا وَلَا رَشَدًا ﴿ قُلْ إِنِي لَا يَعْبِرُنِي مِنَ اللَّهِ وَرِسَلَتِهِ وَمَن يَعْصِ اللَّهُ إِنِي لَن يُجِيرُنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِد مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ إِلَّا بَلَغًا مِنَ اللَّهِ وَرِسَلَتِهِ مَعْتَ يَعْصِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ فَإِنَ لَهُ نَارَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴿ يَحَدَّ إِذَا رَأَوْا مَا يُوَعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنَ أَضَعَفُ نَاصِرًا وَأَفَلُهُ عَدَدًا ﴿ فَانَ لَهُ نَارَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴿ يَحَدَّونَ أَمَّ يَعْمَدُونَ فَا يُو وَأَفَلُهُ عَدَدًا ﴾ قُلْ إِنْ أَدْرِى أَفَرِيبُ مَا تُوَعَدُونَ أَمَ يَجْعَلُ لَهُ رَبِي أَمَدًا ﴿ وَمِنَكَتِهِ يَفْلِهُ مِنَا عَدَدًا ﴾ قُلْ إِنْ أَذَرِى أَفَرِيبُ مَا تُوَعَدُونَ أَمَ يَجْعَلُ لَهُ رَبِي أَمَدًا ﴿ لَا يَعْذَلُونَ مَنَ اللَّهُ وَانَ لَهُ مَنَ عَيْمَ أَنَهُ عَلَيمُ وَأَفَلَ عَدَدًا ﴾ مَنْ يَعْنِهُ فَانَ إِنْ أَدَرِى أَنَهُ أَعَنَا إِنَّهُ أَعَنَ عَيْمِهُ أَعْهَا لَهُ مَنْ يَعْهُ مَالَهُ فَلَهُ مَنَا أَعْهَا أَعْذَلُكُ

وقوله – عز وجل- : ﴿إِنَّمَا أَدْعُوْا رَبِّي وَلَا أَشْرِكُ بِعِ آَحَدًا﴾، فيه إخبار عن دينه : أن دينه التوحيد، لا الإشراك بالله تعالى، وإخبار عما يدعو الخلق إليه، وذلك توحيد الله تعالى والقيام بطاعته.

وجائز أن يكون هذا على أثر سؤال منهم، ودعوتهم إلى عبادة الأصنام؛ على ما ذكر في الأخبار أنهم قالوا : إنا نعبد إلهك يوما، وتعبد آلهتنا يوما، وهو كقوله – عز وجل- : ﴿وَبَنَقَوْمِ مَا لِنَ أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِيَ إِلَى ٱلنَّارِ . تَدْعُونَنِي لِأَكْفُرُ بِٱللَّهِ . . . ﴾ الآية [غافر : ٤٠، ٤١].

وجائز أن يكون كلاما مبتدأ يؤيسهم، ويقنطهم، ويقطع طمعهم عن عوده إلى ما هم عليه.

وقوله – عز وجل–: ﴿قُلْ إِنِّي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا﴾:

أي: ضرًّا في الدين، ورشدا في الدين، والأصل في الأسماء المشتركة أن ينظر إلى مقابلها، فيظهر مرادها بما يقابلها؛ قال الله تعالى: ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْفَسِطُونَّ﴾ [الجن: ١٤]، والقاسط: الجائر، وقد يكون غير الكافر جائرا، ثم صرف الجور إلى

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في أ: يُوحد الله تعالى.
- (٣) في ب: الجن والإنس.

الكفر؛ فظهر مراده بمقابله، وهو قوله ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ﴾ [الجن: ١٤].

والضر قد يكون في الدين والمال والنفس، ولكنه لما ذكر قوله: ﴿رَشَدًا﴾، والرشد يتكلم به في الدين، علم أن قوله: ﴿ضَرَّا﴾ راجع إليه أيضا، فكأنه يقول: لا أملك إضلالكم، ولا رشدكم؛ إنما ذلك إلى الله تعالى، يضل من يشاء، ويهدي من يشاء.

والمعتزلة [تزعم أن]<sup>(۱)</sup> الله تعالى لا يملك رشد أحد ولا غيه، بل رسول الله على أكثر ملكا منه؛ لأنه يملك<sup>(۲)</sup> أن يدعو الخلق إلى الهدى بنفسه، والله تعالى لا يملك ذلك إلا برسوله.

وقال – عز وجل-: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنَهُمْ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآةُ﴾ [البقرة: ٢٧٢]، وقال: ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآةُ﴾ [القصص: ٥٦]، ولو كان المراد من الهداية المضافة إلى الله تعالى الدعوة والبيان، لكان رسول الله ﷺ يهديهم؛ لأنه داع ومبين؛ فثبت أن في الهداية من الله تعالى لطفا لا يبلغه<sup>(٣)</sup> تدبير البشر. وقوله – عز وجل-: ﴿قُلْ إِنِي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِ، مُلْتَحَدًا﴾.

فكأنهم طلبوا منه ترك تبليغ الرسالة إلى قوم، أو كتمان شيء ما<sup>(٤)</sup> أمر بإظهاره، أو محاباة أحد من الأجلة، فأمر أن يخبرهم أنه لا يجيره أحد من الله تعالى، ولا يجد لنفسه ملجأ إن فعل ذلك، سوى أن [يبلغ رسالات ربه]<sup>(٥)</sup>؛ فيجيره من عذابه؛ ويكون له عنده ملجأ؛ إن فعل.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِلَّا بَلَغُا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَتِهِۦْ﴾:

فمنهم من جعل قوله: ﴿إِلَّا بَلَغَا مِنَ ٱللَّهِ وَرِسَلَتِهِ ۖ﴾ استثناء<sup>(1)</sup> من قوله: قل إني لا أملك لكم ضرًا ولا رشدا إلا بلاغا من الله أي: إني لا أملك لكم هدايتكم ولا إضلالكم إلا ما كلفت لأجلكم من تبليغ الرسالة.

ومنهم من جعل هذا استثناء من قوله: ﴿قُلْ إِنِّى لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدُّ﴾ إن عدلت عن أمره، ولم أبلغ الرسالة؛ فلا يجيرني من عذابه إلا أن أبلغ الرسالة؛ قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيَبَةٌ وَإِن لَقَر تَفَعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُمُ [المائدة: ٦٧]، وقال:

(١) في ب: تقول: إن.
(٢) في ب: أمر.
(٣) في ب: يدركه.
(٤) في ب: فيما.
(٥) في ب: تبليغ الرسالات لربه.
(٦) في ب: استثنى.

﴿فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا مُحَلِّ وَعَلَيْكُمُ مَّا مُحَلِّتُمَرٌ ﴾ [النور: ٥٤]. ولأنه [لا]<sup>(١)</sup> يجوز أن تقع له الحاجة إلى الإجارة من عذاب الله تعالى، ولم يوجد<sup>(٢)</sup> منه تقصير ولا تضييع يستوجب به العقاب؛ فلا بد من أن يُمْكِن فيه ما ذكرنا من التقصير

في التبليغ والعدول عما كلف؛ حتى يستقيم ذكر الإجارة [فيه]<sup>(٣)</sup>.

وذكر أبو معاذ – صاحب التفسير – : أن الاستثناء راجع إلى قوله : ﴿قُلْ إِنّي لَآ أَمَّلِكُ لَكُرُ ضَرَّا وَلَا رَشَدَا﴾، ليس إلى قوله : ﴿قُلْ إِنّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ اللَّهِ أَحَدٌ ﴾، واستدل على ذلك بقراءة عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه – أنه كان يقرأ : ﴿قُلْ إِني لا أملك لكم غيًّا ولا رشدا إلا بلاغا من الله ﴾، وليس فيما ذكرنا قطع الاستثناء على قوله : قل إني لا أملك لكم ضَرًّا ولا رشدا إلا بلاغا من الله ؛ للوجه الذي ذكرنا .

ولأن أكثر أهل التأويل أجمعوا على صرف الاستثناء إلى قوله: ﴿قُلْ إِنِّي لَن يُجِيرَنِي مِنَ ٱللَّهِ أَحَدٌّ﴾؛ فلا يجوز أن يحمل قولهم على الخطأ بما ذكره أبو معاذ، وما ذهبوا إليه وجه الصحة والسداد.

وجائز أن يكون البلاغ والرسالة واحدًا؛ فيكون قوله الذي يبلغ بلاغا من الله ورسالاته، ويكون ذلك على التكرار؛ وهو كقوله ﴿وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكَمَةَ﴾ [آل عمران: ٤٨] قيل: إنهما واحد.

وجائز أن تكون الرسالة نفس ما أنزل، وهو الكتاب، والبلاغ ما أودع فيه من الحكمة والمعاني؛ وكذلك قيل في قوله تعالى: ﴿وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْجِكْمَةَ﴾ [آل عمران: ٤٨]: إن الكتاب هو المنزل نفسه، والحكمة: ما تضمن فيه من المعاني.

وجائز أن يكون البلاغ من الله تعالى منصرفا إلى حكمه، ورسالاته إلى غيره.

أو تكون رسالاته حكمه، والبلاغ خبره؛ وهو كقوله تعالى: ﴿وَتَمَتْ كَلِمَتْ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلَأَ﴾ [الأنعام: ١١٥]: [صدقا] [أخباره، وعدلا]<sup>(٤)</sup> أحكامه، أو إبلاغا<sup>(٥)</sup> من الله حق الله عليهم ورسالاته بما به مصالحهم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَنْ أَجِدَ مِن دُونِهِ مُلْتَحَدًا﴾ قالوا: لا ملجأ وممالًا، أي: موضعا يمال إليه، والالتحاد الإمالة، سمي اللحد: لحدا من هذا؛ لأنه يمال عن سننه.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في أ: يقع.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: بلاغًا.

وقوله - عز وجل- : ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾، وقال في موضع آخر ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُؤَدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ فِي ٱلدُّنِيا وَٱلْأَخِرَةِ ﴾ [الأحزاب : ٥٧]، وقال : ﴿وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدٌ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينَا ﴾ [الأحزاب : ٣٦]، وكل من ارتكب المآثم، فقد دخل في [حد العصيان]<sup>(١)</sup> وإيذاء الرسول، ولكن المراد هاهنا من يعتقد عصيان الرسول وأذاه ؛ لأن الله تعالى أضاف الأذى والعصيان إلى نفسه<sup>(٢)</sup>، ولا أحد يقصد قصد أذى الله<sup>(٣)</sup> تعالى، والله - عز وجل- لا يؤذى، ولكن أضاف أذى الرسول وعصيانه إلى نفسه، وقد كانوا يعتقدون عصيانه وأذاه ؛ فجعل عصيانهم وأذاهم لرسوله أذى منهم لله تعالى وعصيانا له ؛ فثبت أن هذا في الاعتقاد، وقال - عز وجل- ! مُنَى يُطِع ٱلزَسُولَ منهم لله تعالى وعصيانا له ؛ فثبت أن هذا في الاعتقاد، وقال - عز وجل- ! مَن يُحْكِمُوكَ فِيمَا شَكُمَ مُنَهُمُ له تعالى وعصيانا له ؛ فثبت أن هذا في الاعتقاد، وقال - عز وجل- ! هَنَ يُطِع ٱلزَسُولَ مُنْهُمُ له تعالى وعصيانا له ؛ فثبت أن هذا في الاعتقاد وقال - عز وجل- ! مَن والله الله الم المول اله أذى المول أذى مُنَهُمُهُمُ لله تعالى وعصيانا له ؛ فثبت أن هذا في الاعتقاد أي قال - عز وجل- ! يُؤْدَى يُعْمَ أَرَسُولَ المُنْ

ولأنه ذكر العصيان على أثر تبليغ الرسالة؛ فثبت أن العصيان هاهنا في ترك القبول لما أنزل على الرسول، وفي اعتقاد العصيان له.

وروي عن أبي حنيفة – رحمه الله – أنه قال: من آمن بالله تعالى، ولم يؤمن برسوله، فهو ليس بمؤمن؛ لأن جهله بالله تعالى هو الذي حمله على تكذيب الرسول؛ لأن الرسول ليس يدعوه إلا إلى ما يقربه إلى الله تعالى، وإلى ما ينجيه من عذابه؛ فلو كان يحب الله تعالى، ويؤمن به، لكان يدعوه ذلك إلى حب الرسول، وإلى طاعته؛ فثبت أن المكذب للرسول جاهل بربه، والمطيع له مطيع لله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿حَقَّىٰٓ إِذَا رَأَوْأَ مَا يُوَعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَـدَدًا﴾، وقال في موضع آخر: ﴿فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضْعَفُ جُندًا﴾ [مريم: ٧٥].

ويحتمل أن يكون هذا في الدنيا والآخرة جميعا، ويكون ذلك راجعا إلى يوم بدر، كما ذكره<sup>(٤)</sup> أهل التأويل؛ إذ قد ظهر في ذلك اليوم أنهم شر مكانا، وأضعف جندا، وأضعف ناصرا.

ويشبه أن يكون هذا في الآخرة؛ فإنهم<sup>(٥)</sup> يعلمون أنهم أقل عددا في الآخرة؛ لأن كل واحد منهم يتبرأ عن صاحبه وناصره ومعينه في الدنيا، ويصير عدوًّا له؛ فيقل عددهم،

- (١) في أ: هذه العصبات.
  - (٢) زاد في ب: وليس.
    - (٣) في ب: لله.
    - (٤) في أ: ذكر.
    - (٥) في ب: لأنهم.

وأما في يوم بدر، فقد كانوا أكثر عددا من المسلمين؛ فلم يتبين لهم أنهم أقل في العدد. ويجوز أن يوم بدر يكون المسلمون أكثر عددا؛ لأن الله تعالى أمد المسلمين بملائكته؛ فصار عددهم أكثر في التحقيق، وإن كانت الكفرة في رأي العين أكثر منهم عددا.

ثم يشبه أن تكون هذه الآية نزلت على أثر تخويف الكفرة رسول الله ﷺ بكثرة عددهم وقوتهم<sup>(١)</sup> في أنفسهم، وقلة عدد المسلمين، فوعد الله تعالى نبيه ﷺ بالنصر وكثرة العدد عند وقوع الحاجة إليها، وبالله التوفيق.

وقوله - عز وجل-: ﴿قُلْ إِنْ أَدْرِعَتْ أَقَرِيْتُ مَّا تُوَعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِّي أَمَدًا﴾:

فهذا ذكره عند ذكر الوعيد، وهو قوله: ﴿فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُ عَـدَدًا﴾، فكأنهم سألوه: متى وقت هذا الوعيد؟ فأمر أن يقول: ﴿قُلْ إِنْ أَدْرِعَت أَقَرِيبُ مَا تُوَعَدُونَ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبِيَ أَمَدًا﴾.

قد ذكرنا فيما تقدم من الآيات: أن ليس في بيان وقت الوعيد فضل يقع في الوعيد؛ بل إذا لم يبين وقت الوعيد، كان فيه فضل تخويف وتحذير لا يوجد فيما يبين؛ لأنه إذا بين، فإن كان فيه أمد سَوَّفَ الناس وأخروا التوبة؛ لما أمنوا حلول النقمة بهم إلى مجيء ذلك اليوم، وإذا لم يمهلوا صاروا إلى الإياس؛ فيرتفع الخوف والرجاء، وفيه ارتفاع المحنة؛ لأن المحنة في الأصل بالعمل على الرجاء والخوف.

ولأنه إذا لم يبين، كانوا على الحذر والخوف؛ فيحملهم ذلك على التسارع في الخيرات والإقلاع عن المساوئ؛ فأمر أن يقول هذا، وإلا فالذي أمره بأن يقول هذا عالم بالوقت الذي يقع فيه الوعيد.

وقوله عز وجل: ﴿عَلِمُ ٱلْغَـيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِۦ أَحَدًا . إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رََسُولِ﴾ الأصل فيما غيب الله تعالى عن الخلق أنه على منازل ثلاثة:

أحدها: ما قد أعجز الخلق عن<sup>(٢)</sup> احتمال الوقوف عليه بالخلقة، نحو الكيانات التي هي أصول الأشياء، لو أراد أحد أن يعرف المعنى الذي به صلح أن يكون كيانا، لم يقف عليه، ونحو الماء جعل حياة لكل شيء، ولو أراد أحد أن يتعرف المعنى الذي به صلح أن يجعل حياة، لم يقف عليه<sup>(٣)</sup>، وكذلك هذا في كل ما جعل كيانا موجودا.

- (١) في ب: وقولهم.
  - (۲) في ب: على.
- (٣) زاد في ب: أحد.

والثاني: ما أمكن الخلق معرفته وبلوغه إليه بالتأمل والنظر، بدون معرفة السمع والأثر، نحو معرفة الصانع ومعرفة وحدانيته.

والثالث: هو الذي لم يعجزهم عن إدراكه، ولا مكنهم من الوقوف عليه دون خبر يرد، بقوله: ﴿فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَمَدًا . إِلَا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ﴾ في هذا، وهو الذي مكنوا منه<sup>(۱)</sup>، لكنهم لا يبلغونه إلا بمعونة الخبر، وذلك نحو الأشياء التي ترجع إلى مصالح الخلق<sup>(۲)</sup> والتي توصل إلى مصالح الأغذية فيما<sup>(۳)</sup> ظهر بين الخلق، ولكنها لا تعرف إلا بالسماع، ممن له علم من الخلق وانتشاره فيهم، وهو بحيث لا يحتمل إدراكه بالنظر؛ فبين أن ذلك بالرسول، ومتى وجد ذلك من شخص مشار إليه دل ذلك على الاختصاص له بالرسالة.

ثم ذكر بعضهم: أن في هذه الآية دلالة تكذيب المنجمة، وليس كذلك؛ لأن فيهم من يصدق خبره، ويعرف المطالع، والمغارب، والمشارق، والكواكب التي بها يتوالد الخلق، والتي يقع عندها التغير والتبدل، وذلك مما لا يقف على علمه بالتأمل والتدبر .

وكذلك المتطبعة: منهم من يعرف طبائع النبات أنها تصلح لكذا، وهذا يصلح لكذا، فيقع به المصالح للخلق، ومعلوم أن هذا من نوع ما لا يدرك بالتأمل والنظر؛ فعلم أنهم وقفوا على علمه من جهة رسول انقطع أثره، وبقي علمه في الخلق، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِلَّا مَنِ أَرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ﴾، أي: اختاره واصطفاه، والأصل أن الرسالة تلزم الخلق الشهادة له بالصدق في كل خبر وبالعدل في كل حكم؛ لقوله<sup>(٤)</sup>: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمَ ﴾ [النساء: ٦٥]، وبالإصابة في كل أمر فيما لم يبلغ مبلغا يوجب الأمر؛ فهو لا يختصه للرسالة، وفي الاختصاص نعمة عظيمة على الخلق؛ إذ به وصل الخلق إلى تعرف ما يبلغهم إليه الحاجة في أمر معاشهم ومعادهم [ودينهم ودنياهم]<sup>(ه)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. رَصَدًا﴾.

قيل: رصدا من بين يدي الرسول، ومن خلفه من الملائكة؛ ليمنع الإنس عن الرسل في منعهم الرسل عن التبليغ؛ حتى يبلغوا، ذكر هذا عن الحسن البصري رحمه الله.

- (۱) في أ: فيه.
- (٢) في ب: العباد.
  - (۳) في ب: فما.
- (٤) في ب: بقوله.
- (٥) في ب: ودنياهم ودينهم.

وكذلك قال في قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِٱلنَّاسَ؟ [الإسراء: ٦٠]: إن إحاطته هي أن يعصمه من الناس من أن يصل إليه منع الناس إياه عن تبليغ الرسالة.

ويحتمل أن يكون الملائكة جعلوا رصدا عن الجن عن استراق ما يوحى إلى الرسول وعن تلقيه؛ حتى يكون الرسول هو الذي يبلغ إلى الخلق، ويشتهر ذلك فيما بين الخلق أن الرسول هو الذي قام بتبليغه إلى الخلق؛ لأنهم إذا لم يجعلوا رصدًا؛ أمكن الجن أن يسترقوه ويبلغوه؛ فيأتوا بلدة لم ينتشر<sup>(۱)</sup> عندهم علم ذلك من جهة الرسول؛ فيعرفوا ذلك من عند الجن قبل أن يبلغهم الرسول، فإذا بلغ الرسول من بعد، التبس الأمر على الذين ظهر فيهم العلم من جهة الجن؛ فجعل عليهم رصدا؛ [حتى]<sup>(٢)</sup> ينتشر علم ذلك من جهة الرسول، فلك من جهة الجن الحين الم

أو يكون الرصد لمنع الجن الذين سمعوا من رسول الله ﷺ أن يبلغوا قومهم من الجن؛ حتى ينتهي الخبر إليهم من جهة الرسول ﷺ.

وقال بعضهم<sup>(T)</sup>: ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيَّهِ وَمِنْ خَلَفِهِ رَصَدًا؟: إن الملائكة كانوا يرصدون النبي هذه فإذا جاءه الملك، قالوا: هذا وحي من الله تعالى، وإذا جاءه الشيطان أخبروه به. ولكن هذا بعيد؛ لا يحتمل أن يخفى عليه وحي الشيطان من وحي جبريل عليه السلام. وقال بعضهم<sup>(3)</sup>: ﴿مِنْ بَيْنِ يَدَيَّهِ وَمِنْ خَلَفِهِ رَصَدًا؟، أي: من بين يدي من يبلغ الرسالة إلى الرسول، وهو الملك الذي ينزل بالوحي، جعل بين يديه ومن خلفه ملائكة يرصدونه؛ كي لا يستلب الشيطان عنه<sup>(٥)</sup>، ويحدِثُ فيه حدثا من التغيير والتبديل؛ ليعلم رسول الله ي أنه إنها يبلغ إليه رسالات ربه.

وهذا بعيد أيضا؛ لأن للمبلغ [من القوة]<sup>(٢)</sup> ما يدفع أذى الجن عن نفسه، وهو أمين لا يخاف منه التغيير والتبديل حتى يجعل عليه الرصد؛ فيؤمن من تبديله؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل–: ﴿ذِى قُوَةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينٍ . مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ﴾ [التكوير : ٢٠، ٢١]، فوصفه الله تعالى بالقوة والأمانة جميعا.

لكنه جائز أن يكون المبلغ ممتحنا بالتبليغ، والذين معه من الرصد امتحنوا بأمور أخر،

- (١) في أ: يتيسر.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير عنه (٣٥١٥٥).
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٥١٦٤) وله طرق أخرى ذكرها السيوطي في الدر المنثور (٦/
   ٤٣٨).
  - (٥) كذا في أ.
  - (٦) في أ: بالقوة.

لا أن جعلوا رصدا من الجن. وجائز أن يكونوا أرسلوا معه؛ لمكان تعظيم الوحي، وتشريف الرسالة، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿ لِيَعْلَمُ أَن قَدَ أَبَلَغُوُا رِسَلَنَتِ رَبِّهِمَ ﴾: قال قائلون: ليعلم محمد بالرصد: أن قد بلغ سائر الرسل رسالات ربه على الوجه الذي أمروا كما بلغ هو. والثاني: أن يعلم كل في نفسه: أن قد أبلغ رسالات ربه. أو ليعلم الأعداء أن قد أبلغ محمد – عليه السلام – رسالات ربه على الوجه الذي أمر، لم يقع فيه تغيير من شيطان، ولا جني، ولا عدو. وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَحَاطَ بِمَا كَذَبَهَمَ ﴾.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾ أي : أحاط العلم بالذي هو معدود، لا بالعد، وهو كقوله: ﴿وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونِ﴾ [الحجر : ١٩]، أي : ما يوزن عند الخلق.

أو أحاط العلم بما لدى الكفرة لا بالرصد، وأن في نصب الرصد محنة وتكليفا على الرصد، لا أن يقع بهم الحفظ، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿ يُمْدِدَكُمْ مِنْجَكُم عِنْمَسَةِ ءَالَفِ مِنَ ٱلْمَلَتِيَكَةِ مُسَوِّمِينَ . وَمَا جَعَلَهُ ٱللَهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَعِنَ قُلُوبُكُم بِذِهِ وَمَا ٱلنَّصَرُ إِلَا مِنْ عِندِ ٱللَهِ ٱلْمَنْتِيَكِةِ مُسَوِّمِينَ . وَمَا جَعَلَهُ ٱللَهُ إِلَّا بُشْرَىٰ لَكُمْ وَلِنَطْمَعِنَ قُلُوبُكُم بِذِه وما ألْمَنْتِينِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٥، ١٢٦]، فبين أن النصر من عنده، وأن الملائكة إنما أرسلت؛ لتطمئن بها قلوب المؤمنين، وتركن إليها طباعهم.

﴿وَأَحْصَىٰ كُلُّ شَيْءٍ عَدَدًا﴾، أي : كل شيء عنده [معدود ومحصى]<sup>(٢)</sup>، لا يغفل<sup>(٣)</sup> – جل جلاله – عن معرفة عدده، ولا يعتريه أحوال يعزب عنه فيها علم ذلك، خلافا لما عليه أمر الخلق، والله الموفق، [وصلى الله على سيدنا محمد وآله أجمعين]<sup>(٤)</sup>.

\* \* \*

- (۱) في أ: الرسول و.
   (۲) في ب: محصى معدود.
  - (٣) في أ: يفضل.
  - (٤) سقط في ب.

## سورة المزمل [مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْشِ ٱلْتَحْسَمُ

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّبًا الْنُزَيْلُ ﴾ قُرُ الَيْلَ إِلَا قَلِيلًا ﴾ نِصْفَهُ أَوِ انْقُض مِنْهُ قَلِيلًا ﴾ أَوْ زِدْ عَلَيَهُ وَرَتِلِ الفُرْءَانَ نَرْتِيلًا ﴾ إِنَّا سَنُلقِي عَلَيْكَ قَوْلًا ثَقِيلًا ﴾ إِنَّ نَاشِئَةَ الَيْلِ هِي أَشَدُ وَطْنَا وَأَفَوْمُ فِيلًا ﴾ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا ﴾ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبَكَ وَبَنَتْلَ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴾ وَتُبْ الْلَسْرِقِ وَالْغُو وَكِيلًا ﴾ وَأَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَعِيلًا ﴾ وَذَلْ وَالْتُكَذِبِي وَالْغَرْبِ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ فَأَغَذَهُ وَكِيلًا ﴾ وَالْمُكَذِبِينَ أُولِل التَعْمَةِ وَمَعَلَمُ هَجْرًا جَعِيلًا ﴾ وَعَدَابًا أَلِيمًا وَالْفَوْمُ فَيلًا إِلَى إِلَيْهُ عَلَيْكُ إِلَيْهَا أَنْ لَدَيْنَا أَنْكَلَا وَبَحِيمًا ﴾ وَالْعَلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَكُونَا أَعْذَابُهُ وَالْعَوْرُ

قوله - عز وجل-: ﴿يَأَيُّهَا ٱلْمُزَّمِّلُ﴾

المزمل والمدثر يقتضيان معنى واحدا، على ما نذكر في سورة المدثر.

وقوله – عز وجل–: ﴿قُرِ ٱلْيَلَ إِلَّا فَلِيلًا . نِصْفَهُ أَوِ ٱنْقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا . أَوْ زِدْ عَلَتُهِ﴾ .

جائز أن يكون هذا الأمر كله منصرفا إلى وقت واحد، فإذا صرفته إلى وقت واحد، فإما أن يكون قوله - عز وجل- : ﴿إِلَّا قَلِيلًا . نَضْفَهُ أَو انقُض مِنْهُ قَلِيلًا . أَوَ زِدْ عَلَيْهُ منصرفا إلى قوله : ﴿قُرُ أَلَيَّلَ»، أو إلى قوله : ﴿إِلَّا قَلِيـلَاً»، فإن صرفت النقصان إلى قوله : ﴿إِلَا قَلِيلَاً»، زدت في الأمر بالقيام، وإن صرفت النقصان إلى قوله : ﴿قُرُ أَلَيَّلَ»، فقد زدت في قوله : ﴿نِضْفَهُ أَو انتُض مِنْهُ قَلِيلًا»؛ فإلى أيهما صرف، اقتضى الزيادة في أحدهما، والنقصان في الآخر؛ فيتفق معناهما، وهذا نظير قوله تعالى : ﴿يَسَتَفْتُونَكَ قُلُ اللّهُ يُفْتِيكُمُ ف أَلكَلَكُذُلَةً [النساء : ١٧٦]؛ فمنهم من جعل الكلالة اسما للميت الموروث عنه، ومنهم من أوقع هذا الاسم على الحي الذي يرث الميت، وأيهما كان فهو يقتضي معنى واحدا؛ لأن منزلة الحي من مورثه ومنزلة المورث من الحي واحدة، لا تختلف .

وجائز أن يكون هذا على اختلاف الأوقات، على ما ذكره أهل التفسير؛ فيكون قوله: ﴿قُرِ ٱلَيَّلَ إِلَا قَلِيلَا﴾ أمرا بإحياء أكثر الليل، ثم يكون في قوله: ﴿أَوِ ٱنقُصْ مِنْهُ قَلِيلًا﴾ تخفيف الأمر عليه؛ فيكون فيه أن له أن ينقص عن الأكثر.

وقوله: ﴿أَوْ زِدْ عَلَيْهُ﴾، أي: على المقدار الذي أبيح له الانتقاص، وإذا ارتفع

الانتقاص() عاد الأمر إلى ما كان مأمورا به في الابتداء.

ثم القليل ليس باسم لأعين الأشياء؛ ولكنه من الأسماء المضافة، فإذا قيل اقتضى ذكره تثبيت ما هو أكثر منه حتى يصير هذا قليلا إذا قوبل بما هو أكثر منه؛ فلذلك قالوا بأن قوله فَوَرُ اَيَّنَ إِلَا قَلِلاَ، يقتضي أمر القيام أكثر الليل؛ ولهذا قال أصحابنا فيمن أقر أن لفلان عليه ألف درهم إلا قليلا: [إنه]<sup>(٢)</sup> يلزمه أكثر من نصف الألف؛ لأنه استثنى القليل؛ فلا بد [من]<sup>(٣)</sup> أن يكون المستثنى منه أكثر من المستثنى<sup>(٤)</sup> حتى [يكون المستثنى قليلا، كما استثنى]<sup>(٥)</sup> والله أعلم.

> [وقوله]<sup>(٢)</sup> – عز وجل–: ﴿وَرَتِلِ ٱلْقُرْءَانَ نَرْتِيلًا﴾: [الترتيل]<sup>(٧)</sup> هو التبيين في اللغة، أي: بينه تبيينا.

وقيل: اقرأه حرفا حرفا على التقطيع؛ لما ذكر أن رسول الله ﷺ كان يقطع القراءة، ولكن جائز أن يكون على قراءة التقطيع؛ لأن التبيين كان في تقطيعه؛ وإنما أمر بالتبيين لأن القرآن لم ينزل لمجرد<sup>(م)</sup> قراءته فقط، لكنه لمعان ثلاثة:

أحدها: أن يقرأ للحفظ والبقاء إلى يوم القيامة؛ لئلا يذهب، ولا ينسى.

والثاني: أن يقرأ؛ لتذكر ما فيه، وفهم ما أودع من الأحكام، وما لله عليهم من الحقوق، وما لبعضهم على بعض.

والثالث: يقرأ؛ ليعمل بما فيه، ويتعظ بمواعظه، ويجعلونه إماما يتبعون أمره، وينتهون عما نهى عنه؛ فنفذ<sup>(٩)</sup> قراءته في الصلاة يلزمنا هذا كله، ولا ندرك ذلك إلا بالتأمل، وذلك عند قراءته على الترتيل<sup>(١٠)</sup>، وهذا الذي ذكرناه يوجب اختيار من يرى الوقوف في القرآن؛ لأن ذلك يدل على المعنى وأقرب إلى الإفهام.

وفيه دلالة أن المستحب فيه ترك الإدغام، وترك الهمز الفاحش؛ لأن ذلك أبلغ في

(١) في أ: النقص.
(٢) سقط في ب.
(٣) سقط في ب.
(٤) زاد في ب: منه.
(٥) بدل ما بين في المعقوفين في ب: يجوز.
(٦) سقط في ب.
(٢) سقط في ب.
(٨) في أ: ليجود.
(٩) كذا في أ.

التبيين، والأصل أن السامع للقرآن مأمور بالاستماع إليه، وإذا لزمه الاستماع<sup>(١)</sup>، وفي الاستماع الوقوف على حسن نظمه وعجيب حكمته، والوقوف على معانيه؛ فلزم القارئ تبيينه؛ ليصل السامع إلى معرفة معانيه، ويقف على حسن نظمه، وعجيب تأليفه، وذلك يكون أقرب في إفهام السامع والقارئ؛ لما فيه من لطائف المعاني.

ثم الترتيل<sup>(٢)</sup> منصرف إلى القراءة، وسمى القراءة: قرآنا على جهة المصدر؛ إذ ما هو كلام الله تعالى لا يوصف بالترتيل<sup>(٣)</sup>، والله الموفق.

وقوله - عز وجل- : ﴿إِنَّا سَنَلَقِي عَلَيْكَ فَوْلَا تَقِيلًا ﴾، ولم يقل : ثقيلا على من ؟ فجائز أن يكون الثقل راجعا إلى الكفرة والمنافقين ، ويكون الثقيل الأمر بالجهاد ؛ لأنه اشتد على الفريقين جميعا ، وأيس الكفار من المسلمين أن يعودوا إلى ملتهم ؛ قال الله تعالى : ﴿ أَلَيْوَمَ يَبِسَ أَلَذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمَ ﴾ [المائدة : ٣]، وتخلف المنافقون عن القتال مع رسول الله تي وثقل ذلك عليهم ، فجائز أن يكون قوله ﴿ تَقِيلًا ﴾ ؛ أي : على الكفرة والمنافقين ، وكذا على أهل الكبائر ثقيل أيضا ؛ لأنهم لم يتمنوا أن ينزل عليهم الكتاب ، وأما على المسلمين فليس بثقيل بل هو كما قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ يَتَزَا الْفُرَانَ لِلذِّكِمِ ﴾ [القمر : ٣٢].

وجائز أن يصرف ذلك إلى رسول الله ﷺ؛ لأنه أمر بتبليغ الرسالة إلى الفراعنة وإلى الخلق كافة، وفي القيام بالتبليغ إلى الفراعنة مخاطرة بالروح والجسد، والقيام بما فيه مخاطرة بالروح والجسد أمر ثقيل صعب جدًّا.

أو يكون ذلك منصرفا إلى قيام الليل؛ فيكون معنى: ﴿قَوْلَا ثَقِيلًا﴾، : أي الوفاء بما يوجبه ذلك القول.

وجائز أن يكون هذا منصرفا إلى اتباع رسول الله ﷺ وأنصاره؛ فيكون ثقله من الوجه الذي كلفوا القيام بفرائضه، وحفظ حدوده، وتحليل حلاله، واجتناب حرامه.

وزعمت الباطنية أن القول الثقيل هو أن كلف الناطق – وهو الرسول عليه السلام – بتفويض<sup>(1)</sup> الأمر إلى الأساس، وهو الباب، وذلك الأساس والباب هو علي [بن أبي طالب]<sup>(0)</sup> – رضي الله عنه – عندهم، وهم يسمون [الرسول – عليه السلام– : ناطقا]<sup>(7)</sup>، ويقولون بأن رسول الله ﷺ كان مأمورا بتبليغ التنزيل إلى الخلق؛ فلما بلغ التنزيل إليهم،

- (۱) لعل هنا سقط.
- (٢) في ب: الرسل.
- (٣) في ب: الترسل.
- (٤) في ب: تفويض.
  - (٥) سقط في ب.
- (٦) في ب: الرسل عليهم السلام نطقاء.

واستغنوا عنه، احتاجوا إلى من يعلمهم التأويل؛ فأمر رسول الله ﷺ بأن يسند أمر التأويل إلى علي بن أبي طالب – رضي الله عنه – ليكون هو الذي يتولى تعليم الخلق تأويله؛ فذلك هو القول الثقيل؛ إذ أمر أن يستند<sup>(١)</sup> إلى غيره؛ فاشتد عليه إذ صار غيره ولي الأمر، وبقي هو ساكنا لا ينطق.

فيقال لهم: إن في الأمر بإسناد الأمر إلى من ذكر تخفيف الأمر على رسول الله عنى بزعمكم؛ لأن من مذهبكم: أنه إذا فوض الأمر إلى علي – رضي الله عنه – قبض هو – عليه السلام – وصورة القبض عندكم: أن يميز الصورة الروحانية النورانية من الصورة الجسدانية التي كانت محتبسة في الصورة الجسدانية، ثم تتلف الصورة الجسدانية، وتبعث الصورة الروحانية النورانية إلى دار الكرامة والحبور والخلاص من الحبس –لم يشتد ذلك عليه، ولم يثقل؛ بل كان فيه ما يرغبه إلى التفويض، ويدعوه إليه.

ومن مذهب الباطنية: أنهم لا يعلمون أحدا مذهبهم إلا بعد أن يحلفوه<sup>(٢)</sup> بالأيمان المغلظة بألا يخبر به أحدًا؛ إشفاقا على أنفسهم، ولو كان الأمر على ما قدروا أن التلف يرد على الصورة الجسدانية التي هي سبب لحبس<sup>(٣)</sup> الصورة الروحانية، وإذا تلفت ردت الروحانية إلى دار فيها كل أنواع السرور – فما الذي يحوجهم إلى الاستحلاف، وما بالهم يشفقون على أنفسهم، وليس في إتلاف أنفسهم إلا الخلاص من الحبس، والوصول إلى الكرامات، ومن هذا وصفه حق عليه الموت؛ ليعلموا<sup>(٤)</sup> أنهم يعاملون الخلق على خلاف ما يوجبه اعتقادهم، ولو كان ما اعتقدوا حقا، لما استجازوا مخالفته<sup>(٥)</sup>، ولكن الذي دعاهم إلى ما ذكرنا تسويل الشيطان وتزيينه في قلوبهم، وما مثلهم إلا مثل اليهود، الذين ادعوا أن الدار الآخرة خالصة لهم من دون الناس؛ فقيل لهم : هُفَتَمَنَّوًا ألمَوتَ إن كُنتُم مكدِقِيني» [البقرة: ٤٢]؛ لأنكم لا تصلون إلى الآخرة إلا بالموت، فإن كنتم محقين في دعواكم فتمنوا [الموت]<sup>(٢)</sup> لتصلوا إليها؛ فكان في امتناعهم<sup>(٧)</sup> عن التمني ما يظهر كذبهم، ويبطل مقالتهم، ويبين تمويههم؛ فكان في امتناعهم<sup>(١)</sup> عن الما مثل اليهود، الذين المهلاك إظهار وإنباء أنهم قصدوا به قصد التمويه على الموت، فإن كنتم محقين في المهلاك إظهار وإنباء أنهم قصدوا به قصد التمويه على الضعفة؛ ليصلوا إلى المأكلة

- (۱) في أ: يستدل.
- (٢) في ب: يلحقوه.
- (٣) في ب: يحبس.
- (٤) في أ: ليعلم.
- (٥) في ب: مخالفة.
  - (٦) سقط في ب.
- (٧) في ب: الامتناع.

ويتوسعوا به في أمر دنياهم من غير حجة لهم في ذلك.

وبهذا الفصل الذي ذكرنا يحتج على الثنوية؛ فإن من مذهبهم تحريم القتل والذبح، وأحق من يرى القتل والذبح مباحين هم؛ لأن من مذهبهم: أن العالم إنما هو بامتزاج النور والظلمة، فما من جزء من أجزاء النور إلا هو مشوب بجزء من أجزاء الظلمة، وكانا متباينين، فغلبت الظلمة على النور، فامتزجت به؛ فصارت الظلمة حابسة<sup>(۱)</sup> للنور، ومعلوم أن<sup>(۲)</sup> في القتل تخليص أجزاء النوراني من [حبس الظلمات]<sup>(۳)</sup>؛ لأن في القتل إزالة السمع والبصر والعقل، ومعلوم أن السمع<sup>(٤)</sup> والبصر في هذه الأشياء، إذ بها رؤية الأنوار، فإذا امتازت هذه الأشياء من الجسد، وبقي الجسد الظلماني لا يبصر شيئا، فقد وصل جوهر النور إلى غرضه ومقصوده بالقتل، وصار إلى مقره، فإذا كان القتل يوصله إلى غرضه ويخلصه عن وثاق الظلمة وحبسه، فقد أحسن القاتل إليه بالقتل والذبح؛ فلا ويستصوب<sup>(٥)</sup> ذلك منه.

وقال القتبي: القول الثقيل كلام الله تعالى، وثقله: هو تبجيله وتعظيم حرمته، ليس كلام السفهاء الذي لا يكترث به، ولا يؤبه له<sup>(٦)</sup>.

وقال الزجاج: الثقيل: الوزين، [أي]<sup>(v)</sup>: الذي له وزن وقدر في القلوب، الذي يجب أن يعظم ويوقر، ليس بالقول الذي يستصغر.

وجائز أن يكون القول الثقيل [هو]<sup>(٨)</sup> الحق؛ على ما روي في بعض الأخبار: «إن الحق ثقيل مر، والباطل خفيف وفر».

وروي عن أبي بكر الصديق - رضي الله عنه - أنه قال : «حق لميزان لا يوضع فيه إلا الخير أن يثقل، وحق لميزان لا يوضع<sup>(٩)</sup> فيه إلا الباطل أن يخف»؛ فيكون ثقله العمل بما فيه .

- (1) في أ: ملابسة.
   (۲) في ب: بأن.
   (۳) في ب: أجزاء الظلمات.
   (٤) في أ: النور.
   (٥) في ب: واستصوب.
  - (٦) في ب: به.
     (٧) سقط في ب.
  - (۸) سقط في ب.
  - ي . (٩) في أ: يوزن.

وجائز أن يكون القول الثقيل هو تكليف القيام عامة الليل. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَّيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطْكَا وَأَقْمُ قِيْلًا﴾:

قرئ: ﴿وطاءَ﴾ و ﴿وَطَابَ﴾، فمن قرأ: ﴿وطاءَ﴾ بالمد، فتأويله من المواطأة، وهي الموافقة، أي: موافق للسمع، والبصر، والفؤاد؛ لأن القلب يكون أفرغ بالليالى عن الأشغال التي تحول المرء عن الوصول إلى حقيقة درك [معاني الأشياء]<sup>(١)</sup>، وكذلك السمع والبصر يكون أحفظ للقرآن، وأشد استدراكا لمعانيه.

ومن قرأه: ﴿وَطَكَا﴾، فهو من الوطء بالأقدام<sup>(٢)</sup>؛ فتأويله: أنه أشد على البدن وأصعب؛ لأن المرء قد اعتاد التقلب والانتشار في الأرض بالنهار، ولم يعتد ذلك بالليل، بل اعتاد الراحة فيه، فإذا كلف القيام والانتصاب برجليه في الوقت الذي لم يعتد فيه القيام، كان ذلك أشد عليه وأصعب على بدنه.

ولأن المرء بالنهار ليس ينتصب قائما في مكان واحد، فيمكث فيه [كذلك]<sup>(٣)</sup>؛ بل ينتقل من موضع إلى موضع، ولو كلف الانتصاب في مكان اشتد عليه ذلك، ولحقه الكلال والعناء من ذلك.

ثم أمر رسول الله ﷺ أن ينتصب قائما يصلي إلى نصف الليل أو أكثر؛ فكان في ذلك محنة شديدة، وكلفة شاقة، والله أعلم.

ثم الأصل أن المرء ينتشر<sup>(٤)</sup> بالنهار؛ لطلب ما يعيش به وليصل إلى ما يتمتع به في أمر دنياه، وينام الليل؛ طلبا للراحة، وإيثارًا للتخفيف، وكان رسول الله ﷺ ممنوعا عن اكتساب الأشياء التي يتوصل بها إلى سعة الدنيا إلا القدر الذي يقيم به مهجته، وكذلك منع عن الراحة بالليالى، وأمر بإحياء الليل إلا القدر الذي لا بد منه، والله أعلم.

وجائز أن يكون في الأمر بقيام الليل نوع [من الراحة والتخفيف]<sup>(٥)</sup>؛ وذلك أن رسول الله ﷺ ألزم بتبليغ الرسالة إلى الناس كافة، فحُمَّل تبليغها إليهم بالنهار، ورفعت عنه الكلفة بالليل، وأمر بأن يتفرغ لعبادة ربه، وكان الأمر بالتفرغ للعبادة أيسر من الأمر بتبليغ الرسالة؛ لأن في الأمر بالتبليغ أمرًا بما فيه المخاطرة بالروح والجسد، وليس في الأمر بالانتصاب قائما أكثر الليل ذلك؛ وإنما فيه إيصال الوجع إلى بعض أعضائه؛ فيكون

- (١) في ب: المعاني.
- (٢) في ب: بالقدم.
  - (٣) سقط في ب.
- (٤) في أ: يتيسر.
- (٥) في ب: راحة وتخفيف.

فيه بعض التخفيف.

فإن قيل على التأويل [الأول]<sup>(1)</sup>: كيف خص رسول الله ﷺ في باب النكاح؛ حيث أبيح له فضل العدد، ولم يبح لأمته، وفي ذلك زيادة تمتع بشهوات الدنيا؟

فجوابه أن يقال: بأن المعنى الذي به حظر على غيره الزيادة على الأربع، وقصر الأمر على الأربع هو خوف الجور؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل–: ﴿فَاَنَكِحُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ النِّسَآءِ مَتْنَى وَثُلَثَ وَرُبَكَم فَإِن خِفْتُم أَلَا نَعَدِلُوا فَوَحِدَةً﴾ [النساء: ٣]، وإذا كان التحريم للوجه الذي ذكرنا، ارتفع الحظر عن رسون الله بَشَرُ؛ لأن الله – عز وجل– عصمه عن الجور، ومكنه من العدل بين نسائه، ثم ليس في إباحة زيادة العدد سوى فضل محنة وكلفة لرسول الله وإنما يصل المر أن يقوم فيما بينهن بالعدل، وأن يبتغي مرضاتهن بحسن العشرة معهن، إرضائهن بالأموال، ولم يتهيأ له أن يصيبهن إلا بسعة الأخلاق، وأن يبين<sup>(٢)</sup> لهن لتقر أعينهن ولا يحزن –فثبت أنه ليس في إباحة العدد فضل تمتع، بل فيه زيادة محنة وابتلاء.

وفيه أيضا ما يحقق رسالته، ويثبت نبوته؛ لأن المرء إنما يصل إلى توفير الحقوق الواجبة عليه بالنكاح إذا تناول من فضول الدنيا وطعم لذاتها، وأعطى النفس شهواتها، ثم رسول الله عليه كان ممنوعا من إعطائه النفس شهواتها، ومع ذلك قام بإيفاء حقوق الأزواج؛ فثبت أنه باللطف من الله تعالى وصل إلى إيفاء حقهن، ليس بأسباب البشرية.

وفي هذه الآية دلالة أن الصلاة تشتمل على الذكر والفعل جميعا؛ لأنه قال: أشد على البدن، وشدته تكون بالفعل، وقال: ﴿وَأَقْرَمُ قِيلًا﴾، وذلك يرجع إلى الذكر.

ثم يجوز أن يكون رسول الله ﷺ لم يكلف تبليغ الرسالة بالليالي؛ لأن أعداءه من الفراعنة وغيرهم كانت همتهم أن يقتلوه ويمكروا [به]، ولم يكن يتهيأ لهم إيصال الأذى به؛ لمكان أتباعه، والليالي هي أوقات غفلة الأتباع، [فلو] كلف التبليغ فيها لتمكنوا من إيصال المكر به؛ فوضع عنه التبليغ، وامتحنه بالقيام لعبادة ربه.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ نَاشِئَةَ ٱلَيَّلِ﴾ قيل: هو من نشأ ينشأ، أي: نما، فسميت: ناشئة؛ لأن الأوقات تحدث، وتترادف.

وجائز أن يكون المراد من ناشئة الليل، أي: ما يوجد من الأحوال في الليل من القيام للصلاة، والاشتغال بعبادة الرب، جل جلاله.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ، ب: بيتن.

وقوله: ﴿وَأَقَوْمُ قِيلًا﴾، أي: أصوب كلاما، والأقوم: هو المبالغة في الوصف بما أريد بالقيام؛ فإن أريد به الكلام، فحقه أن نصرفه إلى الصدق؛ إذ الأقوم من الأخبار أصدقها، وإن أريد به القيام بقاء ما يقتضيه لك الكلام فمعنى قوله ﴿أَقَرَمُ﴾، أي: أبلغ في وفاء ما يوجبه القول، وإن أريد [به] القراءة نفسها فهو بالليالي أقوم قراءة.

[و] قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا﴾:

أي: فراغا وسعة ومنقلبا؛ فالسبح يذكر ويراد به الفراغ، ويذكر ويراد به المشي والتقلب، وهذا الذي قالوه محتمل، ولكن لا يجيء أن يصرف تأويل الآية إلى الفراغ، والتقلب إلى حوائج نفسه؛ لأن رسول الله ﷺ لم يكن يتناول من الدنيا إلا قدر ما يقيم به مهجته؛ فلا يحتاج إلى فضل تقلب، ولا إلى كثير فراغ؛ ليتوسع في أمر دنياه.

ولكن حقه أن يصرف قلبه إلى تبليغ الرسالة، ودعاء الخلق إلى توحيد الله تعالى، وإلى ما يحق عليهم؛ فيكون في قوله: ﴿إِنَّ لَكَ فِي ٱلنَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلًا﴾ ترخيص لرسول الله تي في أن ينصب بالليالي للقيام بين يديه، واجتزأ منه بتبليغ الرسالة بالنهار.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱذْكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ﴾:

أي: اذكر ربك؛ دليله قوله على أثره: ﴿وَبَبَنَلَ إِلَيْهِ بَبَتِيلَا﴾، والتبتل يقع إليه لا إلى اسمه، ثم ذكر المولى -جل جلاله- هو أن ينظر إلى أحوال نفسه، ما الذي يلزمه من العبادة في تلك الحال؟ فيكون ذكر ربه بإقامة تلك العبادة، لا بأن يذكر الله تعالى بلسانه فقط، وهو كقوله: ﴿ اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّمُ كَانَ غَفَارًا﴾ [نوح: ١٠]، واستغفارهم أن يأتمروا بما أمروا، وينتهوا عما نهوا، لا أن يقولوا بألسنتهم: «نستغفر الله»؛ لأنهم وإن قالوا «نستغفر الله»، لم يقبل ذلك منهم إذا كانوا كفرة؛ فثبت أن استغفارهم أن يجيبوا إلى ما دعاهم إليه نوح؛ فكذلك ذكر الله تعالى يقع بوفاء ما يلزمهم حالة القيام به، وذلك يكون بالأفعال مرة، وبالأقوال ثانيا.

ومنهم من صرف الأمر إلى الاسم على ما يؤديه ظاهر اللفظ، فأمر بذكر اسم الرب لما يحصل له من الفوائد بذكره؛ لأن من أسمائه أسماء ترغبه في اكتساب الخيرات]<sup>(1)</sup> والإقبال على [عبادة الرب]<sup>(٢)</sup>، ومنها ما يدعو الذاكر إلى الخوف والرهبة، ومنها ما يوقفه على عجائب حكمته، ولطيف تدبيره، وتقرير سلطانه وعظمته في قلبه، ومنها ما يحدث له زيادة علم وبصيره، وهي الأسماء المشتقة من الأفعال، فإذا تأمل فيها عرف الوجه الذي

- من أول قوله: «لأنه إذا أمر» إلى هنا بياض في ب.
  - (٢) في أ: العبادة.

منه اشْتَقَ تلك الأسماء، فذكر أسمائه يحدث له ما ذكرنا من الفوائد والعلوم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلَا﴾

التبتل<sup>(۱)</sup> هو الانقطاع إلى الله تعالى، وأن يقطع نفسه من شهواتها، ويصرفها عن لذاتها؛ فكأنه قال: وتبتل إليه، وبتل نفسك تبتيلا من الشهوات واللذات؛ ولذلك سميت مريم – رضي الله عنها-: البتول؛ لأنها قطعت نفسها عن منافع الدنيا، وأقبلت إلى الآخرة، وانقطعت إليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ﴾

قال أبو بكر الأصم: تأويله: [ملك المشرق والمغرب]<sup>(٢)</sup>، وحقه أن يقال: مالك المشرق والمغرب؛ لأنه هو المالك على التحقيق.

وقال بعضهم: الرب هو المصلح، ثم خص المشرق والمغرب بالذكر وإن كان هو مالكهما ومالك الخلائق أجمع؛ لأن ذكر المشرق يقتضي ذكر السموات والأرضين، وفي ذكر السموات والأرضين ذكر أعلى العليين وأسفل السافلين؛ لأنه إذا نظر إلى المشرق ورأى ما يطلع في المشرق من عين الشمس، ثم تجري في أقطار السماء، وتقطع كل يوم مسيرة ألف عام، ثم تغرب في عين حمئة؛ فتصير إلى أسفل السافلين، وتجري كذلك حتى تصل إلى مطلعها، ثم تعلك هنالك؛ فدل ذلك على أن مدبر السموات والأرضين ومنشئهما واحد، وأن سلطانه في الأرض كسلطانه في السماء، ويعلم أن من بلغت قدرته هذا المبلغ في أن يسير عين الشمس في يوم واحد مسيرة ألف عام ما يشتد على الخلق قطع هذه المسافة في مدد كثيرة – لا يجوز أن يعجزه شيء، ودل على أن ملكه دائم لا ينقطع؛ لأن عين الشمس تجري في كل يوم، على ما سخرت، لا تتبدل، ولا تتغير باختلاف واحدا لارتفع الاتصال<sup>(٣)</sup>، وانقطعت منافع السماء عن أهل الأرض؛ فكان في ذكر المشرق والمغرب دلالة وحدانيته، وإظهار قوته وسلطانه، والوقوف على عجائب حكمته واحدائق تدبيره.

ثم تخصيص ذكر المشرق والمغرب دون السماء والأرض؛ هو – والله أعلم – لأن هذا أوصل إلى معرفة التوحيد، وأسرع إلى الإدراك من ذكر السموات والأرض، وإن كان

- (١) في ب: فالتبتيل.
- (٢) في ب: الملك للمشرق والمغرب.
  - (٣) في ب: الإيصال.

سورة المزمل الآيات: ١ – ١٤

في [التدبر في]<sup>(١)</sup> أمر السماء والأرض تحقيق ذلك. وفي قوله – عز وجل–: ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ﴾، أي: الذي أمرت بذكره هو رب المشرق والمغرب، وفيه تعريف الوجه الذي يوصل إلى معرفة ربوبيته.

وقوله: ﴿لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَٓ﴾، أي: لا معبود يستحق العبادة إلا هو؛ لأن الذي يحمل الإنسان على عبادة المعبود الخوف والرجاء، وإذا عرفهم بذكر المشرق والمغرب أن تدبير الخلائق كلها راجع إليه، وأنه هو القاهر عليهم والقادر [عليهم]<sup>(٢)</sup>، وبيده الخزائن والمنافع أجمع، علموا أنه هو الإله الحق، والرب القاهر، وأن من سواه مربوب مقهور، لا يملك نفعا ولا ضرًا، فكيف يستوجب العبادة والإلهية؟!.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَتَّخِذُهُ وَكِيلًا﴾:

جائز أن يكون أراد به أن كِلْ أمورك كلها إلى الله تعالى حتى يكون هو الذي يدبر ويحكم، ولا تر لنفسك فيها تدبيرا.

والوكيل في الشاهد هو الذي يدخل في أمر آخر على جهة التبرع؛ لينصره فيه، ويعينه؛ فيكون قوله: ﴿فَأَنَّخِذْهُ وَكِيلًا﴾، أي: اطلب من عنده النصر والمعونة، والمرء في الشاهد إنما يفزع إلى الوكيل؛ ليزيح [عن نفسه]<sup>(٣)</sup> علله، ويقضي عنه حوائجه، ويقوم عنه في النوائب؛ فكأنه يقول: افزع إلى الله تعالى في نوائبك؛ فيكون هو الذي يزيح عنك العلل، ويقضي عنك الحوائج، ويكون معتمدك في النوائب، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ﴾

قال أهل التفسير : تأويله : اصبر على تكذيبهم إياك؛ ألا ترى إلى قوله في سياق الآية : ﴿وَذَرْنِي وَٱلْكَلَنِبِنَ أُوْلِى ٱلنَّعَمَةِ﴾، فثبت أنه دعي إلى الصبر على التكذيب.

وجائز أن يكون منصرفا إلى هذا وإلى غيره؛ لأنهم كانوا لا يقتصرون على تكذيبه، بل كانوا ينسبونه إلى الكذب مرة، وإلى السحر ثانيا، وإلى الجنون ثالثا، وإلى أنه يتيم رابعا؛ فكانوا يؤذونه بأنواع الأذى؛ فجائز أن يكون قوله: ﴿وَاَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ﴾ منصرفا إلى كل ذلك.

ثم الأمر بالصبر يقع بخصال ثلاث: أحدها: ألا تجازهم على تكذيبهم إياك تكذيبك إياهم، أو لا تجزع عليهم، وفي

- (١) في أ: التدبير.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: عنه.

الجزع بعض التسلي والتشفي. ولا تدع عليهم بالهلاك والتبار بل اصبر لذلك. ولقائل أن يقول: كيف كان يشتد عليه<sup>(١)</sup> تكذيبهم إياه حتى كاد يتحزن لذلك، والذين نسبوه إلى الكذب كانوا من أعدائه، وليس يستثقل التكذيب من العدو، ولا يستكثر منه؛ لأنه بما يعاديه يعتقد أن يسيء إليه بجميع ما يمكنه وسعه، وإنما يستثقل التكذيب من أهل الصفوة والمودة؛ فكيف استثقله؟ وكيف بلغ به التكذيب مبلغا يحزن به؛ حتى يدعى إلى الصبر بقوله: ﴿قَدْ نَعَلَّمُ إِنَّهُ لَيَحُرُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ ً . . . ﴾ الآية [الأنعام : ٣٣]، وبقوله<sup>(٢)</sup>

والجواب عن<sup>(٣)</sup> هذا أن الكذب والجهل مما يستثقلهما العقل والطبع جميعا، وكذلك التكذيب والتجهيل، أمر ثقيل على الطبع والعقل جميعا، حتى إن الكذاب<sup>(٤)</sup> إذا نسب إلى الكذب، اشتد عليه ذلك، ولم يتحامل، وكذلك الجهول إذا عرف بالجهل، ثقل ذلك عليه؛ فإذا كان التكذيب مستقبحا<sup>(٥)</sup> في عقول الخلق وطبائعهم، وإن كانت<sup>(٢)</sup> طبائعهم مشوبة بالآفات وفي عقولهم نقص، فرسول الله ﷺ مع صفاء عقله، وسلامة طبعه عن الآفات أحق أن يثقل عليه؛ فيحزن لذلك.

ثم ما من إنسان ينسب إلى الكذب فيما يحدث عن نفسه أو عمن سواه من الخلائق ممن علت رتبتهم أو انحطت إلا وهو يجد لذلك ثقلًا، فكيف إذا أخبر [عن] الله تعالى وكذب فيه، أليس هذا أحق أن يثقل على القلب ويتحزن له؟!

ويجوز أن يكون حمله على الحزن شدة إشفاقه على المكذبين؛ لأن تكذيبهم يفضي بهم إلى العطب والهلاك؛ فأشفق عليهم باشتغالهم بما به هلاكهم، وحزن لذلك.

أو يكون حزنه غضبا لله تعالى؛ إذ الرسل كانوا يغضبون لله تعالى، ويشتدون على أعدائه.

والجواب عن قوله: إن المكذبين كانوا من أعدائه، فكيف اشتد عليه تكذيبهم، وذلك أمر غير مستشنع<sup>(٧)</sup> من الأعداء؟ فنقول: إن رسول الله ﷺ كان يعاملهم معاملة الولي مع

- (١) في أ: لا يشتد عليه.
  - (۲) في ب: وكقوله.
  - (۳) في ب: على.
  - (٤) في ب: الكذوب.
    - (٥) في أ: مستحقًّا.
    - (٦) في ب: كان.
    - (٧) في أ: مستبدع.

وليه الصفي، ولم يكن يعاملهم بما يعامل به الأعداء؛ لأنه كان يدعوهم إلى ما فيه نجاتهم وشرفهم في أمر دنياهم وآخرتهم، ومن عامل آخر معاملة أقرب الأصفياء معه، كان الحق عليهم أن يجازوه بالإحسان؛ فإذا تركوا ذلك، وقابلوه بالتكذيب، اشتد عليه، وحزن لذلك. ثم في قوله: ﴿وَأَصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَهُ، وفي قوله: ﴿وَلَا شَتَعَجِل لَمَنَّمَ [الأحقاف: ٣٥] إبطال قول من قال: إن الله تعالى لا يفعل بعبده إلا ما هو أصلح له؛ لأنا نعلم أنه إذا أذن لنبي من الأنبياء بالدعاء على استعجال الهلاك، واستجيب [له] فيما النقمة عليهم؛ فيتركون التكذيب، ويقبلون على الإجابة؛ فيكون فيه نجاتهم عن الهلاك، وشرفهم في أمر دنياهم وآخرتهم، فإذا لم يؤذن<sup>(١)</sup> دل أنه ليس من شرط الله تعالى أن يفعل بعباده ما هو أصلح لهم.

فإن قيل: كيف لم يؤذن بالدعاء عليهم؛ ليحملهم ذلك على الإسلام، ويمنعهم عن التكذيب؟

قيل له: لأن فيما ذكرته رفع المحنة والابتلاء؛ لأن الحجة إذ ذاك تقع من جهة الضرورة؛ لأنهم إذا علموا أنهم يستأصلون بالتكذيب، امتنعوا عنه، وأجابوا إلى الإسلام كرها؛ فتصير الحجج اضطرارية، لا تمييزية واختيارية، وحجج الرسل – عليهم السلام – اختيارية، لا ضرورية؛ لما ذكرنا أنها لو جعلت اضطرارية، لارتفعت المحنة؛ فجعلت حججهم من وجه يقع بها الشبه؛ ليوصل إلى معرفتها بالفكر؛ لئلا ترتفع المحنة.

فإن قال قائل: إن أبا حنيفة -رحمه الله- ذكر في كتاب العالم والمتعلم: أن إيمان الملائكة وإيمان الرسل وإيماننا واحد، ثم قال: فإذا استوينا نحن والرسل في الإيمان، فكيف صار الثواب لهم أكمل، وخوفهم<sup>(٢)</sup> من الله أشد؟

فأجاب عن هذا السؤال بأجوبة، وقال في جملة ما أجاب: إنهم لو ارتكبوا الزلات يحل بهم العقاب عقيب الزلل؛ فصار خوفهم بالله تعالى ألزم من هذه الجهة.

ولسائل أن يسأل على هذا، فيقول: فإذن إيمانهم بالله تعالى، وتركهم المعاصي ضروري لا اختياري؟!

فيجاب عنه بأن يقال بأن الأنبياء – عليهم السلام – لم يُبَيَّنُ لهم العصمة، بل كانوا على خوف من وقوعهم في المهالك؛ ألا ترى إلى قول إبراهيم –عليه السلام- : ﴿وَاَجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعَبُدَ ٱلْأَصْنَامَ﴾ [إبراهيم: ٣٥]، ولو كانت العصمة له ظاهرة، لكان يستغني عن السؤال.

- (١) في ب: يؤذنوا.
- (٢) في ب: وخوفه.

وقال في قصة شعيب – عليه السلام- : ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ رَبُّنَا وَسِعَ رَبُّنَا كُلَّ شَيْءٍ عِلْماً﴾ [الأعراف : ٨٩]، فثبت أنه لم يبين لهم العصمة، ونحن إنما شهدنا لهم بالعصمة بالوجود؛ لأن<sup>(١)</sup> الحكمة توجب العصمة، والرسل – عليهم السلام – أمروا بتبليغ الرسالة، ولم يؤذن لهم بالنظر في أمر من تقدمهم من الرسل؛ ليظهر لهم العصمة بالتدبر والتفكر؛ فثبت أنهم كانوا على الخوف والرجاء في فكاك أنفسهم، وفي وقوعها [في المهالك]<sup>(٢)</sup>، وأن إيمانهم بالله تعالى لم يكن ضروريًّا، بل وصلوا إلى معرفته بالتمييز؛ لذلك عظمت درجاتهم.

والثاني: أن الأنبياء – عليهم السلام – قد كان تقرر في قلوبهم هيبة الله تعالى وعظمته؛ فكانت المعرفة هي التي دعتهم إلى الإيمان به، لا خوف حلول العقوبة بهم لو ارتكبوا الزلات، وأما الكفرة، فلم<sup>(٣)</sup> يعرفوا عظمة الله تعالى، ولا قدرته، ولا سلطانه حتى يحملهم ذلك على الإيمان به، فلو حلت العقوبة بهم بالتكذيب، لكان الخوف هو الذي يحملهم على الإيمان لا غير؛ فيصير إيمانهم ضروريا؛ فلهذا لم يعاقبوا بالتكذيب؛ لئلا ترتفع المحنة، وخولف بينهم وبين غيرهم، وهذا كما نقول بأن أنباء من تقدم من الرسل حجة لرسولنا تيخ في إثبات نبوته، وإن كانت تلك الأنباء قد عرفها أهل الكتاب، وأخبروا بها؛ لأن أهل الكتاب عرفوا تلك الأنباء بالتعلم والتلقين، ولم يختلف رسول الله الأنباء حججا لذلك، ولو لم تصر لغيره حجة، والله تعالى علم، لا بتعليم أحد؛ فصارت الأنباء حججا لذلك، ولو لم تصر لغيره حجة، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَبِيلًا﴾:

جائز أن يكون تأويله: اهجرهم وقت سبهم، ونسبتهم إياك إلى ما لا يليق بك، ولا تعبأ بهم، ولا تكترث إليهم، وإلى ما يتقولون عليك؛ لأن ذلك بعض ما يزجر<sup>(٤)</sup> المتقول والساب عما هو فيه، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿وَلِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَنْهِلُونَ قَالُواْ سَلَنَمَا﴾ [الفرقان: ٦٣].

ويحتمل أن يكون تأويله: أن انقطع عنهم انقطاعا جميلا، والانقطاع الجميل: ألا يترك شفقته عليهم، ولا يدعو عليهم بالهلاك، ولا يمتنع عن دعائهم إلى ما فيه رشدهم

- (۱) في ب: لا أن.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: لم.
- (٤) في ب: يوجب.

وصلاحهم؛ ولذلك قال في وقت أذاهم إياه: «اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون». ويحتمل أن يكون هجره إياهم<sup>(١)</sup> هجرا جميلا هو ألا يكافئهم بالسيئة السيئة، بل يدفع السيئة بالحسنة؛ كقوله تعالى: ﴿أَدْفَعُ بِاَلَتِي هِى أَحْسَنُ ٱلسَّيِّئَةَ﴾ [المؤمنون: ٩٦]؛ إذ ذاك أدعى للخلق إلى إجابة من يفعل ذلك بهم عند المعاملة، والله أعلم. ثم من الناس من يقول بأن هذه الآية نسختها آية السيف.

ومنهم من قال بأنها لم تنسخ، وصرفوا تأويل الآية إلى جهة لا يعمل عليها النسخ، وذلك أن في قوله: ﴿وَاَهْجُرَهُمْ هَجَرًا جَبِيلَا﴾ منع المكافأة لأجل ما آذوه، ولم يفرض عليه<sup>(٢)</sup> القتال؛ ليكافئهم بأذاهم، وينتقم منهم بذلك؛ بل رجع قتاله إلى نصرة الدين؛ ولتكون كلمة الله تعالى هي العليا؛ لذلك لم يكن في آية السيف ما يوجب نسخ هذا، ولا نسخ العمل بقوله: ﴿فَ**اَعْفُوا وَاَصْفَحُوا حَتَّى يَأْتِ اللَهُ بِأَمْ**رِهِةً﴾ [البقرة: ١٠٩].

الثاني: أنه ليس في قتالهم انتقام منهم، بل فيه ما يدعوهم إلى الإيمان بالله تعالى ورسوله، وإذا آمنوا بذلك نجوا من العقاب، وفازوا بعظيم الثواب؛ فيصير القتال رحمة لهم لا عقوبة.

ووجه جعله رحمة : هو أنهم إذا رأوا غلبة المسلمين عليهم مع قلة عددهم والضعف الذي حل بأبدانهم؛ لاشتغالهم<sup>(٣)</sup> بعبادتهم ربهم، وكثرة عدد المشركين مع قوة أبدانهم – أيقنوا أنهم لم ينالوا الغلبة بالحيل والأسباب؛ بل الله تعالى هو الذي قواهم عليهم، وقام بنصرهم؛ فيتقرر عندهم كون<sup>(1)</sup> أهل الإسلام على الحق، وإذا أيقنوا بالحق التزموه فيحرزون به جزيل الثواب، وكريم المآب؛ فصار القتال رحمة لهم، لا أن يكون عقوبة عليهم؛ لسوء صنيعهم، وإذا كان كذلك، بقي العمل بقوله – عز وجل- : ﴿وَأَهْجُرَهُمْ هَجَرًا جَيلَاً» ثابتا باقيا، وبهذا يجاب من سأل فقال : إن الله تعالى يقول لنبيه بي : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَك

فيقال أن ليس في القتال ترك الرحمة؛ بل هو من أبلغ الرحمة وتمامها؛ إذ يحملهم على الإيمان، وترك التكذيب؛ فتعلو منزلتهم، ويشرف قدرهم في الدنيا والآخرة، والله أعلم.

- (۱) في ب: إياه.
- (٢) في أ: عليهم.
- (٣) في أ: لاستثقاله.
  - (٤) في ب: بكون.

وجواب آخر: أن يقال بأن الحجة في القتال ليس في القتل؛ لأنهم إذا خافوا القتال، تركوا التكذيب، وأقبلوا على الداعى؛ ألا ترى أنه ذكر أن القوم قبل أن يفرض عليهم القتال، كان يدخل الواحد منهم بعد الواحد في هذا الدين؛ فلما شرع القتال، جعلوا يدخلون فيه فوجا فوجا، وقبيلة قبيلة.

ثم إباحة القتل يكون بالضرورة؛ لأنهم إذا علموا [أنهم] لا يقتلون، لم يقع لهم الخوف بالقتال، وإذا لم يخافوا تركوا الإجابة؛ فشرع القتل فيه؛ لتحقيق الخوف؛ فلم يكن فيه ترك الرحمة، وهو كقوله: ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَّوْهُ يَتَأَوَّلِي ٱلْأَلْبَبِ﴾ [البقرة: ١٧٩]، وفي إقامة القصاص تلف النفس، وليس فيه إحياء، ولكن وجه الإحياء فيه: هو أن القاتل إذا فكر [في] قتل نفسه بقتل صاحبه، ردعه ذلك عن القتل؛ فيكون فيه إحياء النفسين جميعا؛ فيصير إيجاب القصاص سببًا للإحياء في الحقيقة، وإن كان في الظاهر سببًا للإتلاف؛ فكذلك هؤلاء إذا أيقنوا بالقتل بامتناعهم عن الإجابة، تركوا الامتناع، وأقبلوا على الإجابة؛ فيكون موضوع القتل للرحمة في التحقيق، وإن كان في الظاهر خارجا مخرج ترك الرحمة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَذَرْنِي وَٱلْكَذِّبِينَ أَزْلِي ٱلْتَعْمَدِ﴾ ففيه أن أهل الخصب والرغد هم الذين اشتغلوا بالتكذيب، وهم الذين كانوا يصدون الناس عن سبيل الله('')؛ كما قال: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْبَةٍ أَكَبَرُ مُجْرِمِيهَمَا لِيَمْكُرُوا فِيهَمَّا﴾ [الأنعام: ١٢٣]، وقال: ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرَيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوْهَاً﴾ [سبأ: ٣٤]؛ فخص أولى<sup>(٢)</sup> النعمة بالذكر لهذا.

ثم في قوله: ﴿وَذَرْنِي وَٱلْكُلَّةِينَ﴾ إيهام بأن رسول الله عَنَّ سبق منه المنع، ولم يوجد من رسول الله حيلولة ومنع، ولكن مثل هذا الخطاب موجود في كتاب الله تعالى في غير آي من كتابه، وهو أن يخرج مخرجا يوهم أن هناك مقدمة، وإن لم يكن فيها مقدمة في التحقيق؛ قال الله تعالى: ﴿وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا﴾ [الرحمن ٧]، ولم يكن فيه تحقيق الوضع، وإن كان الرفع يستعمل في الشيء الموضوع؛ فكان تأويل الرفع هاهنا بأنها خلقت مرفوعة.

وقال: ﴿وَأَلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلْأَنَامِ﴾ [الرحمن: ١٠]، ولم تكن مرفوعة فوضعها، وكان معناه: أنها خلقت موضوعة.

وقال يوسف – عليه السلام-: ﴿إِنَّى تَرَكْتُ مِلَّةَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ﴾ [يوسف: ٣٧]، ولم يسبق منه دخول في دين أولئك؛ فيكون تاركا له بعدما دخل فيه.

وقال الله تعالى: ﴿أَلَمْهُ وَلِنُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِّ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوْأ

(1) في ب: سبيل الهدي.

111

(٢) في ب: أهل.

أَوَّلِيَآؤُهُمُ الطَّلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَنتِّ﴾ [البقرة: ٢٥٧]، ولم يقتضِ قوله: ﴿يُخْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِّ﴾ كونهم في الظلمات، ولا اقتضى قوله: ﴿يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُمَنتِّ﴾ كونهم في النور، فيخرجهم منه، وإن كان في الظاهر يؤدي ذلك؛ فعلى ذلك قوله: ﴿وَذَرْنِ وَٱلْكَلَاِبِيَنَ﴾ وإن كان في الظاهر يقتضى حيلولة ومنعا، فليس في الحقيقة إثبات منع.

ويذكر غير هذا في سورة المدثر.

ثم قوله: ﴿وَذَرْنِي وَٱلْمَكَذِبِينَ﴾ معناه: لا تجازهم بصنيعهم، ولا تستعجل عليهم بالدعاء؛ بل أمهلهم قليلا ﴿نَمَيْنَفِيكَهُمُ ٱللَّهُ﴾ [البقرة: ١٣٧].

وقيل في الفرق بين النِّعَم<sup>(١)</sup> والنَّعْمَةِ : إن النَّعْمَة ما يعطى للعبد إرادة استدراجه فيها وهلاكه، كقوله – عز وجل– : ﴿وَنَعْمَةٍ كَانُوْا فِيهَا فَكِهِينَ﴾ [الدخان : ٢٧]، والنعم هي منة الله تعالى على عباده؛ تفضلا عليهم، كقوله، ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَّهُ ظَنِهِرَةً وَبَاطِنَةً﴾ [لقمان : ٢٠]، والله أعلم.

قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنْكَالُا وَجَحِيمًا . وَطَعَامًا ذَا غُضَةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا﴾.

قال ابن عباس –رضي الله عنه–: الأنكال هي السلاسل والقيود<sup>(٢)</sup>.

وقال أبو بكر الأصم: الأنكال: ما ينكل به ويعتبر به غيره؛ قال الله تعالى: ﴿ فَجَعَلْنَهَا نَكَنُلُا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةَ﴾ [البقرة: ٦٦] تأويله ما بين يديها من القرى<sup>(٣)</sup> وما خلفها من القرى أيضا.

فإن كان على ما ذكره أبو بكر الأصم فقد يكون في الدنيا، ويكون منصرفا إلى يوم بدر [وكأن الأول أشبه.

والجحيم: هو معظم النار.

ثم في هذه الآية دلالة نبوة نبينا ﷺ، وآية رسالته]<sup>(٤)</sup> لأن قوله: ﴿إِنَّ لَدَيْنَا أَنَكَالًا وَحَمِيمًا﴾ راجع إلى قوله: ﴿وَذَرْنِ وَٱلْمُكَذِبِنَ أُوْلِى الْتَعْمَةِ﴾، فإن لهم لدينا أنكالا وجحيما، وإنما ينكلون ويعذبون بالجحيم إذا ماتوا على الكفر؛ ففيه إبانة أنهم يموتون وهم كفار، وعلى ذلك ماتوا، وختم أمرهم، ولم يسلم منهم أحد؛ فيخرج ما أخبر عن غيب كما أخبر، وذلك لا يعلم إلا بالله – تعالى – فثبت أنه لم يخترعه من تلقاء نفسه، بل علم

- (١) في ب: النعمة.
- (٢) وهو قول عكرمة أيضًا أخرجه ابن جرير (٣٥٢٥٤، ٣٥٢٥٧) وابن أبي شيبة وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٤٦) وعن قتادة ومجاهد وحماد وطاوس والحسن مثله.
  - (٣) في أ: قرى.
  - (٤) سقط في أ.

بالله تعالى، وعلم الغيب من أعظم آيات رسالته.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَطَعَامًا ذَا غُمَّتَةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا﴾ فالذي يغص، ولا يقدر على ابتلاعه ليس بطعام في الحقيقة، وقال: ﴿لَهُمَ شَرَابٌ مِنْ حَبِيمِ﴾ [يونس: ٤] والحميم ليس بشراب في التحقيق؛ ولكن سمي الأول: طعاما؛ لأنه يمضغ مضغ الطعام، والصديد والحميم يسيلان سيل الشراب، فذكر في الأول طعاما، وفي الثاني شرابا لهذا.

ولأن الطعام اسم لما يطعم؛ فهو مطعوم، وإن كان كريها، والحميم مشروب وإن كان في نفسه كريها.

ثم الأصل أن الكفرة بكفرهم تركوا شكر نعم الله – تعالى ذكره– وقابلوها بالكفران؛ فأبدل الله تعالى لهم في الآخرة مكان كل نعمة نقمة؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَغَشَرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُنَيًا وَبُكُما وَصُمَّاً ﴾ [الإسراء: ٩٧]، فأبدلهم مكان البصر عمى، ومكان السمع صمما؛ لتركهم شكر ما أنعموا من البصر والسمع واللسان، وأبدلهم مكان اللباس قطرانا، ومكان المراكب: السحب إلى النار على أقدامهم ووجوههم؛ فكذلك أبدلهم مكان الطعام والشراب زقوما وحميما؛ لتركهم شكر نعم الله تعالى. وقوله – عز وجل-: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ آلأَرْضُ وَٱلِمَبَالُ وَكَانَتِ آلِجَالُ كَثِيبًا مَهِيلًا».

قد ذكرنا الرجفة في غير موضع.

وقوله: ﴿ كَنِيبًا مَهِيلًا﴾، أي: رملا سائلا؛ ففيه إخبار عن شدة هول ذلك اليوم؛ لأن الجبال من أصلب الأشياء وأشدها في أنفسها، ثم يبلغ هول ذلك اليوم مبلغا لا يحتمله الجبال مع شدتها وصلابتها، فالإنسان<sup>(١)</sup> الضعيف المهين أنى يقوم لشدته وهوله؟ فذكرهم حال ذلك اليوم؛ ليرتدعوا، وينتهوا عما هم عليه في التكذيب والضلال. **قوله تعالى: ﴿**إِنَّا أَرْسَلُنَا إِلَيْكُرُ رَسُولًا شَنِهِدًا عَلَيْكُرُ كَمَّ أَرْسَلُنَاً إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا شِيْ

كَوَسَ فَاخَذْنَهُ أَخَذَا وَبِيلَا ﴾ فَكَيْفَ تَنْقُوْنَ إِن كَفَرْتُمْ بَوَمَا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ أَلسَمَآءُ مُنفَظِرٌ بِدِ. كَانَ وَعْدُمُ مَفْعُولًا ﴾ إِنَّ هَذِهِ. تَذْكِرُةٌ فَمَن شَآءَ ٱنْخَذَ إِلَى رَبِهِ. سَبِيلًا ﴾ .

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَآ إِلَيْكُو رَسُولًا شَنِهِـدًا عَلَيْكُو كَمَّ أَرْسَلْنَآ إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا﴾. قوله: ﴿شَنِهِـدًا عَلَيْكُو﴾ قال أبو بكر الأصم: تأويله: مبينا لكم ما لله تعالى عليكم من الحق.

وجائز أن يكون ﴿شَهِدًا عَلَيْكُرَ﴾، أي: لكم وعليكم جميعا؛ فيكون على الكفرة شاهدا بقوله: ﴿وَجِنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتَؤُلَآءٍ﴾ [النحل: ٨٩]، ويكون للمؤمنين شاهدا، وقد

(١) في أ: فإن الإنسان.

سورة المزمل الآيات: ١٥ – ١٩

يذكر «عليكم» ويراد به «لكم» كقوله: ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ﴾ [المائدة: ٣]، أي: للنصب؛ لأنهم كانوا يذبحون لها، لا عليها.

وخص ذكر موسى – عليه السلام – وفرعون من بين الجملة؛ ففائدة ذكر التخصيص هو – والله أعلم – أن رسول الله ﷺ كان منشَوه<sup>(١)</sup> بين ظهراني الذين كذبوه، ولم يكن وقفوا منه على كذبة قط؛ بل كانوا عرفوه بالصيانة والعدالة، وكان بمحل يرونه أهلا للشهادة؛ فكيف ينسبونه إلى الكذب، ولم يعهدوا ذلك منه، وكذلك موسى – عليه السلام – كان نشأ بين ظهراني<sup>(٢)</sup> أولئك الذين أرسل إليهم، وكانوا عرفوه بالصيانة والعدالة، وعرفوا أنه يصلح للشهادة.

ومنهم من يقول بأنهم ازدروا برسول الله ﷺ، واستصغروه؛ اعتبارا بما شهدوا من حاله عند الصغر؛ إذ كان نشوءه فيهم؛ وكذلك ازدروا بموسى – عليه السلام – حين<sup>(٢)</sup> بعث إليهم، واستخفوا به استخفافهم به في حال الصغر، حتى قالوا: ﴿أَزَ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِنْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ﴾ [الشعراء: ١٨]، فنزل بهم ما نزل بأولئك من الاستئصال بتكذيبهم إياه، وازدرائهم به، فذكرهم حال مكذبي موسى – عليه السلام – وما نزل بهم من مقت الله تعالى بتكذيبهم وازدرائهم به ليعتبروا به؛ فينقلعوا عن الازدراء؛ لئلا يحل بهم ما حل بأولئك.

ولئلا يغتروا بقواهم، وكثرة عددهم وأموالهم؛ فإن مكذبي موسى – عليه السلام – كانوا أكثر أموالا وأولادا وأعدادا، وأشد بطشا؛ فلم يغنهم ذلك من الله – تعالى – شيئا.

وجائز أن يكون خص ذكر موسى – عليه السلام – وفرعون ونبأهما؛ لأن خبره كان منتشرا فيما بين أهل مكة؛ لأنهم كانوا جيرة اليهود الذين عندهم نبأ موسى – عليه السلام – وفرعون، فكانوا يخبرونهم بما حل بفرعون وقومه بتكذيبهم الرسول؛ فذكرهم نبأ موسى – عليه السلام – لينتهوا عما هم عليه من التكذيب.

ولأن لله تعالى أن يحتج عليهم بآحاد الحجج، وله أن يحتج عليهم بجملتها؛ إذ في ذلك قطع الشبه، وإزاحة العذر.

أو ذكرهم نبأ موسى – عليه السلام – وقومه؛ لأن العهد بهم<sup>(٤)</sup> كان أقرب؛ إذ قومه كانوا آخر قوم استؤصلوا في الدنيا.

وقوله: ﴿فَعَصَىٰ فِرْعَوْثُ ٱلرَّسُولَ فَأَخَذَنَهُ أَخْذًا وَبِيلًا﴾، أي: شديدا: ومنه: المطر الشديد

- (۱) في ب: نشوءه.
  - (٢) في أ: ظهر.
  - (٣) في أ: حيث.
    - (٤) في ب: به.

يسمى الوابل.

وقال أبو بكر: اسم لكل معضلة.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَكَيْفَ تَنَقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا﴾، فهو يحتمل أوجها:

أحدها: أي: كيف تتقون النار في الآخرة إذا سلكتم في الدنيا سبيلها -وهو الكفر-وأنتم تعلمون أن من سلك طريقا لشيء ولا منفذ لذلك الطريق إلا إلى ذلك الشيء؛ فإنه يرد عليه لا محالة.

أو كيف تتقون النار في الآخرة، وقد تركتم القيام بما عليكم من شكر النعم.

أو كيف تتقون العذاب في الآخرة وأنتم تدفعون إليها، وتضطرون بقوله - عز وجل-: (ثُمَّ نَضَطَرُهُمُ إِلَى عَذَابٍ غَلِيظٍ) [لقمان: ٢٤]، وبقوله: ﴿ يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمَ [القمر: ٤٨]، وبقوله: ﴿خُدُوهُ فَآغَتِلُوهُ إِلَىٰ سَوَآَءِ ٱلجَمِعِمِ﴾ [الدخان: ٤٧]، وقد مكنتم في الدنيا من الإيمان بالله تعالى، ومكنتم من الانتهاء عن الكفر، ثم لم تنقلعوا عنه، فأنى يتهيأ لكم المخلص من عذابه، وأنتم تدفعون إليه.

أو كيف تنتفعون بإيمانكم في الآخرة، ولم تؤمنوا في الدنيا، وقد مكنتم به.

والأصل أن دار الآخرة ليست بدار لاستحداث الأسباب، وإنما هي دار وقوع المسببات؛ فهم إذا لم يستحدثوا الأسباب التي جعلت لدفع العذاب في الدنيا، لم يمكنوا من استحداثها في الآخرة فينتفعوا بها، ولم يكونوا أهلا لوقوع المسببات؛ لما لم يستحدثوا الأسباب في الدنيا، وإنما قلنا: إنها ليست بدار محنة وابتلاء؛ لأن المحنة؛ لاستظهار الخفيات، والثواب والعقاب قد شوهد وعوين؛ فإذا قيل: إذا فعلت كذا، دخلت<sup>(1)</sup> النار وهو يعاين النار، ويراها، فهو يمتنع عن الإقدام على ذلك الفعل، وإذا قيل له: إذا آمنت بالله تعالى أكرمت بالجنة، وهو يشاهد الجنة، ويراها، فهو يؤمن لا محالة؛ له إذا آمنت بالله تعالى أكرمت بالجنة، وهو يشاهد الجنة، ويراها، فهو يؤمن لا محالة؛ يدل على هذا قوله: ﴿وَمَا يَجْعَلُ ٱلْوِلَدَانَ شِيبًا﴾، فأخبر أنهم يشيبون لا بسبب<sup>(٢)</sup> المشيب، والمشيب في الدنيا لا يوجد إلا بعد وجود سببه، وهو الكبر ليعلم أن الدار الآخرة ليست بدار استحداث الأسباب؛ فما يستحدثون من الإيمان بالله تعالى لا ينفعهم في ذلك اليوم، ولا يقيهم من عذاب الله تعالى .

- (۱) في ب: ودخلت.
  - (۲) في ب: بشيب.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَنَ شِيبًا﴾ جائز أن يكون هذا على التحقيق، فيشيب الولدان لهول ذلك اليوم، ويصير الشيب سكارى؛ لشدة هوله؛ كما قال تعالى: ﴿وَتَرَى اَلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ﴾ [الحج: ٢].

وجائز أن يكون على التمثيل، لا على [تحقيق الشيب]<sup>(١)</sup>، فمثله به؛ لعظم ذلك اليوم، وشدة هوله، وقد يجوز أن يمثل الشيء بما يبعد عن الأوهام تحقيقه؛ على تعظيم ذلك الشيء، كقوله: ﴿تَكَادُ ٱلسَّمَوَنَتُ يَنَفَظَرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلجِّبَالُ هَدًّا . أَن دَعَوَّا الرَّحْنَنِ وَلَدَا﴾ [مريم: ٩٠، ٩١]، فذكر هذا على التمثيل؛ لعظم ما قيل فيه، لا على تحقيق الانفطار والانشقاق.

وجائز أن يكون معناه: أنه لولا أن الله – تعالى – بعثهم للإبقاء وألا يتغيروا، ولا يتفانوا، وإلا كان هول ذلك اليوم يبلغ مبلغا يشيب به الولدان.

وقوله – عز وجل–: ﴿ٱلسَّمَاءُ مُنفَطِرٌ بِذِءَ﴾: أي: بما يجعل الولدان شيبا، وهو هول ذلك اليوم، وشدة فزعه. أو منفطر بالغمام.

وقيل: منفطر بالله، أي: بقضائه وحكمه، والله أعلم.

ثم قال: ﴿مُنفَطِرٌ بِذِّ﴾، ولم يقل: «منفطرة»، والسماء مؤنث؛ فذكر الزجاج: أن معنى قوله: ﴿مُنفَطِرٌ بِذِّ﴾، أي: ذات انفطار، فعبر بها كما يعبر عن الذكور؛ كما يقال: امرأة مرضع، أي: ذات إرضاع.

وقوله – عز وجل-: ﴿كَانَ وَعَدُمُ مَفْعُولًا﴾:

أي: الذي وقع به الوعد مفعول، لا أن يكون الوعد هو المفعول، وكذا قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُوُ مَأْنِيًاً ﴾ [مريم: ٦١]، والوعد لا يؤتى، بل الموعود هو الذي يؤتى، ولكن نسب الموعود إلى الوعد؛ لأنه من آثاره، وهذا كما يقال: المطر رحمة الله، أي: برحمة الله ما أمطروا، لا أن يكون المطر رحمته، ويقال: الصلاة أمر الله، أي: بأمر الله ما تقام، لا أن تكون أمره الذي يوصف به؛ فكذلك الموعود نسب إلى الوعد؛ إذ بالوعد ما استوجبوا، لا أن يكون الوعد هو المفعول وهو المأتي.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ هَٰذِهِ. تَذَكِرَةُ﴾: جائز أن يكون قوله: ﴿هَٰذِهِ.﴾ منصرفا إلى الأهوال التي ذكرها فيكون ذكرها تذكرة. ويحتمل أن ينصرف إلى الرسالة، أي: رسالة محمد ﷺ تذكرة. ويحتمل: أي: هذه السورة، أو الآيات كلها تذكرة. وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَن شَآة أَنَّخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ. سَبِيلًا﴾: قال بعضهم: من شاء اتخذ عند ربه جاهًا ومنزلة لنفسه. أو ﴿فَمَن شَآة أَنَحَذَ إِلَى رَبِهِ. سَبِيلًا﴾. [أي]<sup>(١)</sup> إلى ما دعاه إليه ربه، وذلك يكون بالإجابة فيما دعاه إليه. أو من شاء اتخذ إلى ما وعد له ربه في الآخرة سبيلا في أن يقبل على طاعته، ويشغل نفسه بعبادته.

**قوله تعالى: ﴿** إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدَنَى مِن ثُلُثِي الَيَّلِ وَنِصْفَمُ وَثُلُثُمُ وَطَابِفَةٌ مِنَ ٱلَذِينَ مَعَكَّ وَاللَّهُ يُقَـذِرُ الَيَّنَلَ وَالنَّهَارُ عَلِم أَن لَن تُحْصُوهُ فَنَابَ عَلَيْكُمْ فَأَفَرَءُوا مَا تَيَسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءانِ عَلِم أَن سَبَكُونُ مِنكُم وَمَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَمَاخَرُونَ يُقَنِّئُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهُ فَأَقْرَءُوا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ أَفَرَعُوا وَمَاتُوا الزَّكُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَمَاخَرُونَ يُقَنِيلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَقْرَءُوا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَلَوَةَ وَمَاتُوا الزَّكُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَمَاخَرُونَ يُقَنِيلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَقْرَءُوا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَلَوَة وَمَاتُوا الزَّكُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ اللَّهِ وَمَاخَرُونَ يُقْنِيلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَقَرَعُوا مَا تَيَسَرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَلَوَة وَمَاتُوا الزَّكُونَ فَاتَوْنُو اللَهُ عَذَى وَالَقُونَ مِن فَعْلَمُ اللَّهُ وَمَا يَعْتَمُ وَنَا مَنْ اللَقُ

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثُلُثِي ٱلَّتِلِ وَنِضْفَهُ وَثُلُثُهُ﴾:

قال أبو عبيد: الصواب أن يقرأ: ﴿وَنِصْفِهِ وَتُلَيْبِ﴾ بالخفض؛ على معنى إضافة ﴿أَنْفَنَ﴾ إليها، فكأنه يقول: إن ربك يعلم أنك تقوم أدنى من ثلثي الليل، وأدنى من نصفه، وأدنى من ثلثه، و ﴿أَذَفَنَ﴾ يكون على الزيادة والنقصان جميعا؛ لأن<sup>(٢)</sup> فضل ما بين الثلث، إلى النصف هو السدس؛ فإذا زاد على الثلث أقل من نصف السدس، فهو إلى الثلث أدنى، وكذلك<sup>(٣)</sup> إذا نقص من الثلث شيئا قليلا، فهو إلى الثلث قريب؛ فيكون إليه أدنى، وكذلك الفضل فيما بين النصف إلى الثلثين هو السدس، فإذا زاد على النصف أكثر من نصف السدس، فهو إلى الثلثين أدنى، وإذا نقص من نصف السدس فهو إلى النصف أكثر

ومنهم من اختار النصب<sup>(٤)</sup> فيهما، والوجهان جميعا محتملان؛ لأن قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُوُمُ أَدْنَى مِن ثُلُثَي ٱلَيْلِ وَنِصْفَمُ﴾ ليس فيه إيجاب حكم مبتدأ؛ وإنما فيه إخبار عن القيام

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في أ: أن.
   (٣) في ب: فكذلك.
- (٤) في ب: النصف.

الذي وجد من رسول الله عنه فجائز أن يكون وجد منه [ذلك كله، وهو أن يكون قريبًا من الثلثين، وقريبًا من النصف، وأدنى من الثلث؛ على ما ذكره أهل المقالة الأولى، ويكون قد قام]<sup>(1)</sup> أدنى من ثلثي الليل، وقام نصفه وثلثه، وأدنى من نصفه وأدنى من ثلثه، فذكر في الثلثين الأدنى؛ لما وجد منه الأدنى من جهة الزيادة والنقصان، ولم يوجد موافقة الثلثين، وأخبر بالنصف والثلث بالأمرين جميعا؛ لوجود الموافقة، وهو أن يكون قام نصف الليل، وقام ثلثه، وقام أدنى من النصف، وأدنى من الثلث، وإذا كان هذا كله محتملا، لم يجز أن يدفع أحد الوجهين، ويتمسك بالوجه الآخر؛ وهذا كقوله تعالى: فوَاَلَ لَقَدَ عَلِمْتَ مَآ أَنَزَلَ هَتُؤُلَاً إلاسراء: ١٠٢]، فقرئ برفع التاء ونصبه جميعا؛ لما وجد الأمران جميعا، وهو أن يكون موسى – عليه السلام – وفرعون علما بها أي : بالآيات جميعا.

وكذلك قال في سورة سبأ: ﴿رَبَّنَا بَعِدْ بَيْنَ أَسْفَارِنَا﴾ [١٩]، وقرئ: ﴿رَبُّنَا بَاعَدَ بين أسفارنا﴾؛ لوجود الأمرين جميعا وهو الدعاء والإجابة؛ فقوله – عز وجل-: ﴿رَبَّنَا بَعِدَ» دعاء، وقوله ﴿رَبُّنَا بَاعَدَ﴾ على الإجابة، ففرق بينهما بالإعراب؛ فكذلك هاهنا لما استقام وجود الوجهين من رسول الله ﷺ، استقام أن يقرأ بالنصب والخفض جميعا، ويفرق بينهما بالإعراب، والله أعلم.

ثم يجوز أن يكون المفروض من القيام قدر ثلث الليل، ويكون الزيادة بحكم النافلة. ويجوز أن يكون كله مفروضا، وإن طال، وزاد على الثلث والنصف والثلثين، وإن كان يجوز له الاقتصار على ثلث الليل؛ ألا ترى أن فرض الركوع والسجود يقضى بإدراك جزء منه، وكذلك فرض القيام [يقضى] بالجزء منه، ثم إن الركوع وإن طال فهو من أوله إلى آخره فرض حتى لو أن داخلا شاركه في أول الركوع، ثم رفع رأسه، وشاركه ثالث في آخر ركوعه، ثم رفع رأسه مع الإمام، صار كل واحد منهم مدركا لفرض الركوع، وإن كان الإمام لو اقتصر على جزء منه، كفاه ذلك عن فرضه؛ فكذلك الفرض لما انصرف إلى قيام الليل فصار جميع ما يؤتى من القيام في الليل وإن طال فرضا، وإن كان قد يجوز الاجتزاء ببعضه<sup>(٢)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَطَابِفَةٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ مَعَكَ﴾:

في هذه الآية، وفي قوله – عز وجل–: ﴿فَنَابَ عَلَيْكُوْ﴾ – دليل على أن فرض القيام كان على النبي ﷺ، وعلى من تبعه من المؤمنين، وإن كان رسول الله ﷺ هو المخصوص

- (١) سقط في أ.
- (٢) في أ: بنقصه.

بالخطاب بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُزَمِّلُ﴾ [المزمل: ١]؛ لأنه لو لم يكن الفرض شاملا لهم، لم يكن لقوله: ﴿فَنَابَ عَلَيَكُوُ معنى؛ ألا ترى أنه إذا لم يفرض علينا قيام الليل في يومنا هذا، لم نحتج في ترك القيام إلى أن يتوب الله علينا.

ثم إن الله تعالى ذكر في التوبة وفيما فيه التبع<sup>(١)</sup> خطابا يجمع الجميع بقوله: ﴿فَنَابَ عَلَيْكُوْ ، وبقوله: ﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَءَاتُوا الزَّكَوْةَ ﴾ وذكر فيما فيه الأمر خطابا يقتضى الآحاد، وهو قوله: ﴿قُرُ الَيْلَ إِلَّا فَلِيلًا . فِضَفَهُ أَوِ انقُص مِنْهُ قَلِيلًا ﴾ [المزمل: ٢، ٣]؛ ففي هذا أنه قد يجوز أن يخاطب النبي ﷺ على إدخال غيره فيه تبعًا له، ولا يجوز أن يخاطب غير النبي ﷺ ويراد به إشراك النبي ﷺ في ذكر الخطاب؛ لأن رسول الله ﷺ هو المتبوع؛ فجاز إلحاق غيره به، وغيره لا يكون متبوعا حتى يلحق به رسول الله ﷺ .

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱسَّهُ يُقَدِّرُ ٱلَّيْلَ﴾:

فيه أن الليل والنهار ليسا يمضيان على الجزاف؛ ولكن بتقدير سبق من الله – عز وجل – وآية ذلك ظاهرة؛ لأنهما يجريان مذ خلقهما<sup>(٢)</sup> على تقدير واحد، لم يتقدما، ولم يتأخرا، ولم ينتقصا ولم يزادا<sup>(٣)</sup>؛ فيكون فيه إبانة أن مدبرهما واحد، وأن الذي قدرهما هكذا ممن لا يبيد ملكه، ولا ينفذ سلطانه.

- وقوله عز وجل-: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُخْصُوهُ﴾:
  - قال بعضهم (٤): علم أن لن تطيقوه.

قال أبو بكر الأصم: هذا لا يستقيم؛ لأنه لا جائز أن يكلفهم الله تعالى ما لا يطيقونه؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَاً﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وليس فيما ذكره أبو بكر ما يدفع هذا التأويل؛ لأنه يقال للأمر إذا اشتد وتعسر: لا يطاق هذا الأمر، وإن لم يكن ذلك خارجا من الوسع؛ ألا<sup>(ه)</sup> ترى إلى [قوله تعالى]<sup>(٢)</sup>: ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِۦً﴾ [البقرة: ٢٨٦]، وتأويله: لا تحملنا أمرا يشتد علينا عمله، ليس أنهم خافوا أن يحملهم أمرا لا يحتمله وسعهم؛ فيكون قوله: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُحْصُوُ﴾ – إن كان تأويله: أن لن تطيقوه – على ذلك، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِۦٓ﴾ أي: لا تحملنا أمرا تهلك فيه طاقتنا، لا أن

- (١) غير واضحة في أ.
  - (٢) في ب: خلقا.
    - (٣) في ب: يزدا.
- ٤) قاله الحسن أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٢٩٣، ٣٥٢٩٣)، وهو قول سعيد بن جبير وسفيان أيضًا.
  - (٥) في ب: إلى.
  - (٦) في ب: قول.

سورة المزمل الآية: ٢٠

تحملوا أمرا لا يطيقونه؛ ألا ترى الإنسان يحتمل القتل، ولكن قتله يهلك طاقته. وجائز أن يكون قوله: ﴿وَلَا تُحَكِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ۖ﴾ [البقرة: ٢٨٦]، أي: اعصمنا من الشهوات واللذات؛ لئلا<sup>(۱)</sup> نؤثرها؛ فنكون مضيعين بارتكابها قوة الفعل الذي تعبدنا به؛ فلا نصل إلى فعله، وهذه هي القوة التي لا تزايل الفعل، بل تطابقه، وأما الفعل الذي هو خارج عن احتمال الوسع والطاقة، فذلك هو الذي لا يقع بمثله التكليف.

وجائز أن يكون تأويل قوله تعالى: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُخْصُونُ﴾، أي: لن تحصوا حد ما أمركم به، لو أخذ عليكم في أمر بتقدير الثلث والنصف، لم يمكنكم ذلك إلا بعد جهد؛ ففرض عليكم قيام الثلث من الليل، وجعل لكم الإمكان في أن تزيدوا عليه فيحيط عملكم بقيام الثلث، ولو كان على حد واحد، لم يمكنكم حفظه إلا بعد شدة وجهد، وفي ذلك كلفة عسيرة.

ويؤيد هذا تأويل من قال: ﴿عَلِمَ أَن لَن تُحَصُّوُ﴾، أي: لن تطيقوه، وتكون الطاقة<sup>(٢)</sup> عبارة عن التعسير، واشتداد الأمر.

ثم في هذه الآية دلالة على إباحة تعليق الحكم بالاستحسان؛ لأنه قد فرض عليهم قيام ثلث الليل، ولا يمكنهم تدارك الثلث بتقدير الإحاطة، وإنما يمكنهم بالتقدير الذي يغلب على القلب؛ فثبت أنه قد يجوز أن يكون الحكم معتبرا بما يقع في القلوب، ويغلب على الظنون، والاستحسان ليس إلا تعليق الحكم بما يغلب على القلوب.

والذي يدل على أن الحكم لازم بما ذكرنا: أن الله تعالى ألزم الحد على القاذف وعلى الزاني، ولم يبين مبلغ وقوع الضرب فيه، ولا ما يضرب به، فقدر ذلك بما يقع<sup>(٣)</sup> في القلوب أن مثل هذا الضرب يصلح لمثل هذه الجناية، وكذلك قيم الأشياء، والأروش، والنفقات، وتسوية المكاييل، والموازين يعتبر ذلك كله بغلبة الظنون من غير أن كان في شيء من ذلك أصل تقدر النوازل به وتنتزع منه؛ فثبت أنه يجوز أن يحكم بالذي يغلب على القلوب، وأن المجتهد يرجع إلى وجهين: مرة ينظر غيره فيتمثل بها؛ فيسمى ذلك: قياسا، ومرة يحكم فيها بما يغلب على الظنون؟ فيسمى ذلك: استحسانا.

وفي هذه الآية دلالة أن سؤال من يسأل أبا حنيفة -رحمه الله- أن الوتر لو كان له مشابه في الفرض، لكان لا يختلف لعدده - سؤال غير مستقيم؛ لأنه قد فرض على القوم أن

- (۱) في ب: لأن.
- (٢) في أ: الطاعة.
  - (٣) في أ: ينفع.

يقوموا ثلث الليل، وقد أخبر – عز وجل– أنهم لا يحصون حد ما أمرهم به، وإذا لم يحصوا فلا بد أن يقع هناك زيادة ونقصان؛ فكذلك الوتر وإن كان حد عدده غير معروف فهو لا يخرجه عن حكم الفرائض، والله أعلم.

ثم في قوله – عز وجل- : ﴿عَلِمَ أَن لَن نَحْضُوهُ فَنَابَ عَلَيَكُمْ أَن الله وقتما فرض عليهم علم أنهم لا يحصونه؛ ولكن بين هذا؛ ليعلموا أن لله تعالى أن يكلفهم إقامة العبادة إلى وقت لا يتهيأ لهم إحاطة مبلغ ذلك الوقت إلا بعد جهد؛ ليعرفوا منة الله تعالى عليهم إذا أسقط عنهم ذلك التكليف، وهو كقوله – عز وجل- : ﴿أَلَنَنَ خَفَفَ اللهُ عَنكُمُ وَعَلِمَ أَتَ مِعْمُ ضَعْفًا ﴾ [الأنفال : ٦٦]، ولكن ذكر هذا؛ ليعلموا أنهم يكلفون القيام للعشرة وإن كان بهم ضعف، لكن إذا خفف عنهم، عرفوا ما لله عليهم من عظيم المنة .

وقوله – عز وجل– : ﴿فَنَابَ عَلَيْكُوْ﴾ يحتمل أن تكون طائفة منهم امتنعوا عن القيام؛ فتكون التوبة راجعة إليهم؛ ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُوْمُ أَدَنَّ مِن ثُلُنَي ٱلَيْل وَيَصْفَمُ وَثَلْنُهُ وَطَآبِفَةٌ مِّنَ ٱلَذِينَ مَكَكَّ﴾، فهذا يبين أنهم جميعًا لم يقوموا معه؛ وإنما قامت معه طائفة؛ فتكون التوبة راجعة إلى الطائفة التي امتنعت عن القيام.

وجائز أن تكون راجعة إليهم، وإلى الذين قاموا معه؛ فيكون الذين قاموا معه قصروا [في] القيام عن الحد الذي شرط عليهم؛ فافتقروا إلى التوبة -أيضا- كما افتقر إليها من تخلف عن القيام؛ فتاب الله عليهم جميعا، والله أعلم.

وقوله: ﴿فَأَقَرْءُوا مَا تَيَسَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ﴾:

فمنهم(١) من ذكر أن قيام الليل صار منسوخا بهذه الآية.

ومنهم<sup>(٢)</sup> من يقول بأن النسخ وقع بقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ﴾، وهي الصلاة المفروضة، وليس بينهما فرق عندنا؛ وإنما نسخ بهما جميعا.

ووجه النسخ: هو أن فرض القيام لو كان باقيا، لكان لا يجوز لهم أن يكتفوا من القراءة بما تيسر عليهم؛ لأنهم إذا قاموا إلى ثلث الليل لزمهم تبليغ القراءة إلى حدٍّ يتعسَّر عليهم ويشتد، فإذا أذن بالاقتصار على القدر الذي تيسَّر، عُلِمَ أنه قد سقط عنهم أن يقوموا ثلث الليل. ثم هو إذا قام صلاة المغرب والعشاء قد قرأ من القرآن ما تيسر عليه؛ فصار قاضيا لما اقتضاه قوله: ﴿فَاقَرُمُواْ مَا نَيَسَرَ مِنَ ٱلْقَرْءَانَى﴾، فمن هذا الوجه استدلوا بهذه الآية على نسخ حكم القيام بالليل، ثم هذه القراءة يقيمها في الصلاة؛ فيكون النسخ واقعا بهما.

- (١) قاله الحسن أخرجه عبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٤٨).
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٣٠٤) وعبد بن حميد وابن نصر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤٤٨

ثم من الناس من يزعم أن فرض القيام سقط عن رسول الله عنه وعن أمته؛ واستدل بقوله: ﴿وَمِنَ ٱلَيَٰلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ مَافِلَةُ لَكَ﴾ [الإسراء: ٧٩]؛ فإن كان الفرض عليه قائما، لم يكن التهجد به نافلة.

ومنهم من زعم أنه لم يسقط عنه فرض القيام؛ بل دام عليه إلى أن قبض – عليه السلام –.

واحتج بما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «كتب عليّ قيام الليل، ولم يكتب عليكم»، ومعناه: بقي عليّ مكتوبا، ورفع عنكم؛ إذ قد دللنا [أن] القيام في الابتداء كان [واجبًا] عليه وعليهم جميعا.

وقد قال بعض الناس: إن صلاة الليل، لم تكن فرضا على أمته بهذا الحديث، وما ذكرناه عليهم.

ثم الجواب عن التعلق [أن قوله:] ﴿فَتَهَجَمَدْ بِهِۦ نَافِلَةُ لَكَ﴾ معناه: غنيمة لك، لا أن يكون القيام منه تطوعا.

ووجه صرفه إلى الغنيمة: هو أن العبادة من رسول الله عني تخرج مخرج الشكر لله تعالى؛ فيصير بها مكتسبا للفضيلة، وليس يقع ذلك موقع التكفير للسيئات؛ لأنه تعالى قد غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر؛ فلم يكن يحتاج إلى إتيان الحسنات؛ ليكفر عنه السيئات؛ فثبت أن الفعل منه يقع موقع اكتساب الفضيلة؛ فتدوم له بذلك الفضيلة ويستوجب بها جزيل الثواب، وذلك من أعظم الغنائم.

والذي يدل على أن فعله يخرج مخرج الشكر: ما روي عن رسول الله ﷺ [أنه قام] حنى تورمت قدماه؛ فقيل له: يا رسول الله، ألم يغفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال – عليه السلام-: «أفلا أكون عبدا شكورا؟»، وأما غيره فإن الحسنات منهم مكفرة لسيئاتهم، ومطهرة لزلاتهم؛ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَتِ يُذَهِبْنَ ٱلسَّيِّنَاتِ؟ [هرد. ١١٤]؛ فهم بحسناتهم لم يصيروا مكتسبين الفضيلة في مستأنف الأوقات، فيصيروا بها مغتنمين، بل رفعوا زلاتهم، وطهروا أنفسهم من المآثم؛ فلم تصر القربة منهم، والله أعلم.

فلهذا ما سمى تهجده: نافلة، لا أن يكون قيامه نفلا.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُر مَّضِيُّ وَءَاخُرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ آللَهُ وَءَاخُرُونَ يُقْتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾.

فمنهم من زعم أن هذه السورة كلها مكية، ومنهم من زعم أن أولها مكية، وأخرها مدنية، ويحتج هؤلاء بقوله تعالى: ﴿وَمَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلْأَرْضِ﴾، وبقوله: ﴿ يُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّيَكِ [المائدة: ٥٤]؛ وذلك لأن الجهاد فرض على المسلمين بعد الهجرة إلى المدينة، ولم يوجد منهم الضرب في الأرض في حال كونهم بمكة، وفي هذا إخبار عن جهاد طائفة، وعن ضرب بعض في الأرض؛ فثبت أن نزول هذه الآيات كانت بالمدينة. واحتجوا – أيضا – بقوله: ﴿وَأَقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَمَاتُوا الزَّكَوَةَ ﴾، قالوا: إن الزكاة إنما فرضت عليهم بعدما هاجروا إلى المدينة، وفي هذا أمر بإيتاء الزكاة؛ فثبت أن نزولها كان

بالمدينة، وأما أول السورة فهي في موضع المحاجة على أهل الشرك، ولم يكن بالمدينة مشرك؛ بل كانوا أهل كتاب.

ومن ذكر أنها كلها مكية، فهو يحمل قوله: ﴿وَءَاخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي ٱلأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِن فَضْلِ ٱللَّهِ وَءَاخَرُونَ يُقَتِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ على الوعد والبشارة، ليس على الإيجاب والوجوب؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل–: ﴿عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُرُ تَرْضَىٰ﴾، فأخبر أنه سيكون منكم مرضى، لا أن كانوا مرضى في ذلك الوقت؛ فلم يكن فيما ذكر دلالة كونها مدنية.

ثم الآية إن كانت على الوعد؛ ففيه أنهم كانوا في ضيق من العيش، وكانوا من القوم في خوف؛ فيكون فيه بشارة أنه يرفع عنهم الضيق بما يضربون في الأرض، ويوسع عليهم العيش، وأنه يفتح لهم الفتوح، ويكثر أنصارهم حتى يقهروا العدو، ويقع لهم من ناحيتهم الأمن، وقد آل الأمر إلى ما بشروا به، فيه]<sup>(١)</sup> آية رسالته – عليه السلام – إذ أخبرهم عن علم الغيب، وكان الأمر على ما أخبر.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم تَرْخَيَ في موضع الاعتلال، أنه إنما خفف عليهم الأمر بما ذكر من الأعذار من المرض، والضرب في الأرض، والمجاهدة في سبيل الله تعالى، والتخفيف إذا وجب لعذر مما لم يلاق العذر حالة الفعل، لم يخفف؛ فكيف خفف عنهم قبل وقوع الأعذار، ولكن هذه الأعذار وإن تحققت [هي لا تلاقي الفعل]<sup>(٢)</sup>؛ بل تتقدمه؛ لأن المجاهدة تكون بالنهار<sup>(٣)</sup>، لا بالليل، وكذلك الضرب في الأرض وقت النهار لا الليل، والقيام كان بالليل ليس بالنهار، ثم قد وضع عنهم قيام الليل وإن لم يكن العذر ملاقيا للقيام؛ فعلى ذلك جائز أن يرفع عنهم القيام بالليل وإن لم يكن المجاهدة، ولا كان الضرب موجودا؛ إذ ليس في ذلك كله إلا عدم ملاقاة العذر حالة القيام.

(۱) من أول قوله: «الفعل، بل تطابقه» إلى هنا سقط في ب.
 (۲) في ب: وهي تلاقي الفعل.
 (۳) زاد في ب: و.

ثم وجه رفع قيام الليل عنهم بالمجاهدة والضرب في الأرض وإن كانا يحصلان في النهار لا في الليل: هو أن المجاهدة بالنهار تضعفهم، وتوهن قواهم؛ فيتعذر عليهم قيام الليل، وكذلك الضرب في الأرض؛ فمن الله تعالى عليهم بأن رفع عنهم قيام الليل، وإن لم يوجد منهم الاشتغال بالجهاد بالليالي، والله أعلم.

ثم الضرب في الأرض يكون للتجارة، ولغيرها من الوجوه: لطلب العلم، وغيره<sup>(١)</sup> من الأسباب؛ فلا يحصل أمر الضرب على التجارة خاصة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَفِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ وَءَاثُوا ٱلزَّكُوَّةَ﴾.

قال أبو بكر في قوله: ﴿وَءَاثُوا الزَّكُوةَ﴾ دلالة أن هذه الآية مدنية؛ لأن الزكاة إنما فرضت عليهم بالمدينة، فإن كان الأمر على ما ذكر: أن فرضها نزل<sup>(٢)</sup> بالمدينة فذلك عندنا مصروف إلى زكاة المواشي خاصة؛ لأن أصحاب رسول الله تَشْخ، لم يكن لهم بمكة سوائم؛ لأنهم كانوا يخافون العدو؛ فلم يتهيأ لهم إسامة المواشي، وأما ما رجع من الزكوات إلى غيرها من الأموال، فيشبه أن تكون واجبة عليهم في حال كونهم بمكة، وبعد مفارقتهم منها، ولا يكون في الأمر بإيتاء الزكاة دلالة نزولها بالمدينة، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَقْرِضُوا اللَّهَ قَرَضًا حَسَنًا﴾:

فالقرض – في لغة العرب– : القطع، يقال : قرض الفأر الجراب، أي : قطعه؛ فسمي القرض : قرضا لهذا؛ لأنه يقطع ذلك القدر من ماله فيدفعه إلى غيره، وكذلك هو بالتصدق يقطع ذلك القدر؛ فيجعله لله تعالى خالصا؛ فسمي : إقراضا لهذا.

ويجوز أن يكون أضاف إلى نفسه لئلا يمن على الفقير فيما يتصدق عليه؛ إذ الإقراض حصل فيما بينه وبين ربه؛ فيصير الفقير معاونا له في تلك القربة.

ولأن المرء في الشاهد إنما يقرض ما يفضل عن حاجته، فيدفعه إلى من يثق به، ليسترده منه عند حاجته إليه؛ فكذلك الصدقة أُوجبت في المال الذي يفضل عن حاجاته، فيقرضها لله تعالى فيجدها مهيأة عندما تمسه الحاجة.

ثم المال الذي يدفعه إلى الفقير على جهة التصدق هو مال الله تعالى، ثم جعل الله تعالى ذلك، منه إقراضا له جل جلاله وأضافه إلى نفسه؛ فتكون الفائدة في الإضافة إلى نفسه هي تفضيل عمله؛ ليرغبه في مثل ذلك الفعل على جهة التكرم منه، وهو كما سمى الثواب الذي يتفضل [به] على عباده أجرا بقوله: ﴿مَنَ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفَسِهِۦً﴾ [الجاثية: ١٥]، ومن عمل لنفسه لم يستوجب الأجر على غيره، وسمى الذي يقتل:

- (١) في أ: عليه.
- (٢) في أ: فرضيتها نزلت.

شهيدا بائعا نفسه لله تعالى؛ على تفضيل وترغيب للعباد<sup>(١)</sup> في مثله؛ لقوله: ﴿إِنَّ أَلَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمَوَلَهُمِ﴾ [التوبة: ١١١].

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنشِكُم قِنْ خَيْرٍ نَجَدُوهُ عِندَ ٱللَّيهِ معناه : تجدوه حاصلًا لكم، وإلا فكل شيء تقدمونه من خير أو شر تجدونه حاضرًا في ذلك اليوم، ولكن الشر يكون عليهم، قال الله تعالى : ﴿يَوْمَ تَجِدُ كُلُ نَنْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ تُحْمَسُكُم وَمَا عَمِلَتْ مِن شَوَءٍ قَوَدُ لَوَ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ آمَدًا بَعِيدًاً» [آل عمران : ٣٠]، وقال – عز وجل– : ﴿لَا يُفَادِرُ صَغِيرَةَ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنِهَاً» [الكهف : ٤٩].

وقوله – عز وجل-: ﴿ هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا ﴾، وفي حق الكلام أن يقول: «هو خير»؛ لأن «هو» يرفع ما بعده، ولكن «هو» كالفصل هاهنا، وحقه الحذف، وإذا حذف انتصب الكلام؛ لأن معناه<sup>(٢)</sup>: تجدونه عند الله خيرا لكم مما خلفتم، فيكون «خيرا» مفعولا.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿هُوَ خَيْرُ وَأَعْظَمَ أَجْزُاً﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: أنه خير لكم، وأعظم أجرا مما خلفتم لورثتكم؛ فيكون فيه أن الذي يخلفه لورثته له فيه خير، ولكن ما يقدم لآخرته خير له، والذي يدل على أن له فيما يخلفه لورثته خيرا قوله – عليه السلام–: «إنك أن تدع ورثتك أغنياء خير من أن تدعهم فقراء يتكففون الناس».

والثاني: أن المرء في الشاهد قد تسخو نفسه ببذل [الأموال] للآجلة الآجلة لما يأمل منهم من المال الثواب العاجل، فيكون في قوله: ﴿هُوَ خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْزًا﴾ ترغيب للعباد في تقديم الأموال لوجه الله تعالى؛ لأنهم إذا رغبت أنفسهم في بذل الأموال للآجلة؛ طمعا للمنافع التي تحصل لهم؛ فكان بذل المال لوجه الله تعالى أعظم في الأجر، وأولى أن يقع فيه الرغبة.

ولأن النفس قد تتحمل المكروه في الشاهد لمنافع تأملها في ثاني الحال، فإذا طمعت لما تبذل لوجه الله تعالى الثواب الجزيل والأجر العظيم خف عليها تحمل المكروه. والذي يناله بالبذل.

ويجوز أن يكون قوله – عز وجل–: ﴿وَأَعْظَمَ﴾ بمعنى: عظيم؛ إذ قد يستعمل حرف «أفعل» في موضع «فعيل»؛ كما يقال «أكبر»<sup>(٣)</sup> بمعنى: «كبير»، والله أعلم.

- (١) في ب: العباد.
- (٢) زاد في أ، ب: أن الذي.
  - (۳) في ب: لکن.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَسْتَغْفِرُوا أَنَّةُ ﴾ فالاستغفار: هو طلب المغفرة، وذلك يكون باللسان مرة، وبالأفعال ثانيا.

فطلب المغفرة من جهة الفعل: أن ينتهي عن الفعل الذي يستحق عليه العقاب ويجيب إلى ما [دعا الله إليه]<sup>(١)</sup>؛ قال الله – تعالى–: ﴿قُلَ لَلَذِينَ كَفَرُوا إِن يَنتَهُوا يُغْفَرُ لَهُم مَا فَدَ سَلَفَ﴾ [الأنفال: ٣٨] فجعل انتهاءهم عن الكفر ودخولهم في الإسلام سبب مغفرتهم، وقال الله تعالى: ﴿اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا﴾ [نوح: ١٠]، وليس استغفارهم [أن يقولوا باللسان: «اللهم اغفر لنا»، ولكن معناه: أن انتهوا عما أنتم فيه من الكفر، وأجيبوا ربكم فيما دعاكم إليه، فهذا هو الاستغفار]<sup>(٢)</sup> من جهة الأفعال.

> وأما الاستغفار باللسان وهو طلب المغفرة، يكون على وجهين: أحدهما: أن تسأل ربك التجاوز عن سيئاتك.

والثاني: أن يسأل حتى يوفقه للسبب الذي إذا جاء به استوجب المغفرة<sup>(٣)</sup>، وعلى هذا التأويل يخرج استغفار إبراهيم عليه السلام لأبيه، وهو أنه طلب من ربه أن يوفقه لما فيه نجاته، وهو الإسلام، لا أن يسأل ربه أن يغفر له مع دوامه على الكفر؛ ألا ترى أنه امتنع عن الاستغفار له حيث تقررت عنده عداوته لله تعالى، وعلم أنه لم يوفق للسبب الذي يستوجب به المغفرة؛ قال الله تعالى: ﴿فَلَمَا بَبَيْنَ لَهُ مَا أَنَهُ مَدُوُّ يَلَهُ تَبَرًا مِنْهُ أَلَّهُ [التوبة: ١١٤]؛ فثبت أنه لم يطلب منه المغفرة مع دوامه على الكفر، ولكن للوجه الذي ذكرنا، والله أعلم.

\* \* \*

- (١) في ب: دعى إليه.
  - (٢) سقط في أ.
- (٣) في أ: إذا جاز به المغفرة تستوجب.

## سورة المدثر

بِنْسِمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْنِ ٱلْتَحْيَمُ

قوله تعالى: ﴿يَانَبُهُا الْمُدَثِّرُ ﴾ قُرْ فَأَنذِرُ ﴾ وَرَبَّكَ فَكَبَرُ ﴾ وَبِيَابَكَ فَطَغِرُ ﴾ وَالنُّحَرُ فَأَخَذُ ﴾ وَلَا نَعْشُ تَسْتَكْفِرُ ﴾ وَلِرَبِكَ فَأَصْبَرِ ﴾.

قوله - عز وجل-: ﴿يَأَيُّهَا ٱلْمُدَّنِّرُ﴾:

قيل: إن الذي حمل رسول الله ﷺ على التدثر: أنه كان في بعض طرق مكة إذ سمع صوتا من السماء والأرض؛ فنظر عن يمينه وعن يساره وأمامه وخلفه، فلم ير شيئا، فرفع رأسه فرأى شيئًا؛ ففرق منه، فأتى بيته، وقال: «زملوني»، فدثروه.

فإن صح ما قالوا، وإلا لم يسعهم أن يشهدوا على رسول الله ﷺ أن الذي حمله على التدثر ما ذكروا من الفرق.

ولأن التدثر ليس مما يسكن به الروع الذي يحل بصاحبه من الصياح.

وذكروا أن أول ما نزل من الوحي قوله: ﴿يَتَأَبَّهَا ٱلْمُدَّنِّرُ﴾، فإن صح ما ذكروا، فأول ما أوحي إليه هو الصياح الذي سمعه؛ إذ كان ذلك متقدما على قوله: ﴿يَتَأَبَّهَا ٱلْمُدَّئِّرُ . قُرَ فَأَنْذِرَ﴾.

وقيل<sup>(١)</sup>: إن كفار مكة قذفوه بالسحر، وأجمعوا رأيهم على أن ينسبوه إليه، وفشا هذا القول فيهم له؛ فأحزنه ذلك؛ فدخل بيته وتدثر بثيابه، فأمره الله – تعالى – أن يقوم فينذرهم بقوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْمُذَفِّرُ . قُرَّ فَأَنذِرَ﴾، وعلى هذا التأويل يكون الوحي نازلا قبل نزول هذه السورة، حتى سموه: ساحرا؛ لما يرون منه من الآيات، والله أعلم.

وذكر أن موسى [صلوات الله على نبينا وعليه]<sup>(\*)</sup> قال: «أتاني ربي من طور سيناء، وسيأتي من طور ساعورا، وسيطلع من جبل فاران».

فإن صح هذا الخبر، فمعنى قوله: «أتاني ربي»، أي: أوحى إلي، وقوله: «وسيأتي من طور ساعورا» هو الوحي إلى عيسى عليه السلام، وقوله: «وسيطلع من جبل فاران» هو القرآن الذي أنزل على نبينا محمد ﷺ.

وفي هذا الخبر دلالة أن الأخبار التي ورد بها ذكر نزول الرب في كل ليلة إلى سماء الدنيا، هي على نزول أمره إلى ملائكته، أن قولوا: «هل من داع فيجاب؟، هل من

(۱) قاله ابن عباس أخرجه الطبراني، وابن مردويه عنه بسند ضعيف، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥٠).
 (۲) في ب: عليه السلام.

مستغفر فيغفر له؟»، فجائز أن يكون رسول الله ﷺ في أول ما أوحي إليه كان بجبل فاران، وهو جبل من جبال مكة، أو كان ذلك الجبل منسوبا إلى ذلك المكان.

ثم في قوله – عز وجل-: ﴿يَأَيُّهَا ٱلْمُزَئِرُ تَثْبِيتَ<sup>(۱)</sup> نبوة [نبينا]<sup>(۲)</sup> محمد ﷺ وآية رسالته، وذلك أن تعريف المرء بما عليه من الثياب<sup>(۳)</sup> ونسبته إليه، لا يخرجه مخرج التعظيم والتبجيل، وإنما التبجيل فيما يدعى باسمه أو بكنيته، فلو كان الأمر على ما زعمت الكفرة: أن هذا القرآن ليس من عند الله، وأن رسول الله ﷺ هو الذي اخترعه من ذات نفسه، لكان لا يعرف نفسه بثيابه، بل يعرفها بما فيه تبجيلها وتعظيمها، فإذ لم يفعل ثبت أنه كان رسولا حقا، بلغ الرسالة على ما أوحي إليه، وأدى كما أمر، على ما ذكرنا في الآيات التي خرجت مخرج المعاتبة لرسول الله ﷺ أن فيها تثبيت<sup>(1)</sup> رسالته؛ نحو قوله: ﴿عَبَسَ وَنَوَلَيُّ ﴾ [عبس: ١]، وغير ذلك من الآيات.

وجائز أن تكون نسبته إلى ثيابه؛ ليعلم الخلق أن لا بأس للمرء أن يعرف أخاه بثيابه.

وجائز أن تكون نسبته إلى الثوب الذي يدثر<sup>(٥)</sup> به يخرج مخرج التعظيم لذلك الثوب؛ لموافقته حال نزول الوحي، وهذا كما ذكرنا: أن إضافة الأشياء إلى الله تعالى نحو الجزئيات تخرج مخرج تعظيم تلك الأشياء، كقوله: ناقة الله، ومسجد الله، ورب العرش، [على]<sup>(٢)</sup> تعظيم العرش، وتعظيم أمر الناقة، وتشريف المسجد. وإضافة الأشياء إليه نحو الكليات، يخرج مخرج تعظيم الله تعالى؛ كقوله: رب العالمين، رب السموات والأرض وما بينهما.

ثم أذن للمرء أن يسبح في ركوعه، فيقول: «سبحان ربي العظيم»، فيخص نفسه بقوله: «ربي»، والحق في مثله أن يقول «سبحان ربنا»؛ لئلا يخرج ذلك مخرج تعظيم النفس؛ كقوله: «رب العالمين»، و «رب السموت والأرض وما بينهما»؛ إذ الإضافة من الجانبين على السواء فيما ذكرنا، لكن ذلك الذكر إذا وافق الحالة التي فيها تعظيم الرب ووصفه بالعلو؛ وهي الركوع والسجود، أذن له بأن يأتي بهذا الذكر، وإن خرج ذلك مخرج تعظيم النفس.

- (۱) في ب: ثبتت.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في أ: الثبات.
- (٤) في ب: ثبتت.
- (٥) في ب: يرتد.
- (٦) سقط في ب.

فكذلك ذلك الثوب الذي تدثر به النبي ﷺ إذا وافق [حال]<sup>(١)</sup> نزول الوحي عظم شأنه من ذلك الوجه؛ فنسب إلى ذلك الثوب.

ثم المرء إنما يتدئر عندما يريد أن ينام، أو عند طلب الراحة، وليست تلك الحالة حالة يستحب<sup>(٢)</sup> المرء مصاحبة الكبراء العظماء في مثل تلك الحال، فضلا من أن يصحب الملك في مثل تلك الحال؛ فيكون في هذا دلالة أن رسول الله تَثْنَرَ، لم يطلع على الأوقات التي كان يأتي فيها الوحي، وإذا لم يعلم كان الأمر عليه أصعب<sup>(٣)</sup> وأشد منه إذا بين له؛ لأنه إذا لم يبين له، لزمه أن يصون نفسه في الحالات كلها عن أشياء يستحي مع مثلها الخلوة بالملائكة؛ ولهذا<sup>(٤)</sup> لم يبين لأحد منتهى عمره؛ ليكون أبدا مستعدا للموت؛ فرقا أن يحل به ساعة بعد ساعة، ويكون أبدا على خوف ووجل من ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿قُرْ فَأَذِرَ ﴾ خص النذارة دون البشارة، وقد كان هو نذيرا وبشيرا، ففي ذكر النذارة ذكر البشارة وإن أمسك عنها؛ لأن النذارة ليست ترجع إلى نفس الخلائق؛ وإنما النذارة هي تبيين عواقب ما ينتهي إليه حال من التزم الفعل المذموم؛ فإذا استوجب النذارة بالتزامه ذلك الفعل، فقد استوجب البشارة في تركه؛ فثبت أن في النذارة بشارة، وفي البشارة نذارة أيضا؛ فاقتصر بذكر إحداهما عن ذكر الأخرى، وليس في قوله: ﴿قُرَ إلزام [قيام]<sup>(ه)</sup>؛ ولكن معناه: قم في إنذار الخلق وبشارتهم، على ما ينتهي إليه وسعك. وقوله – عز وجل-: ﴿وَرَبَّكَ فَكَيَرَ ﴾:

أي : عظم، وتعظيمه : أن يجيبه فيما دعاه إليه، ويطيعه فيما أمره، وأن يتحمل ما ألزمه عمله، فذلك هو تعظيمه لا أن يقول بلسانه : «يا عظيم» فقط .

وجائز أن يكون تأويله: أن عظمه عن المعاني التي قالت فيه الملاحدة<sup>(٢)</sup> من أن لله تعالى ولدا، وأن له شريكا، ونزهه عنها.

أو عظم حقه أو شكر نعمه، وهذا كما نقول: إن محبة الله تعالى طاعته وائتمار أوامره، لا أن تكون هي شيئًا يعتري في القلب؛ فيصعق منه المرء، ويغشى عليه؛ فكذلك تعظيم الله تعالى يكون بالمعاني التي ذكرنا، لا أن يكون بالقول خاصة.

(١) سقط في ب.
 (٢) في ب: يصحب.
 (٣) في أ: أصوب.
 (٤) في ب: ولهذا ما لم.
 (٥) سقط في ب.
 (٦) في ب: الملحدة.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَغِرُ﴾:

جائز أن يكون أريد بالثياب نفسه، وتجعل الثياب كناية عنها؛ كما ذكر أن العرب كانت تقول إذا كان الرجل ينكث بالعهد<sup>(١)</sup>، وليس بذي وفاء: إنه لدنس الثياب؛ وإذا كان له وفاء قالوا: إنه لطاهر الثياب.

فإن كان الخطاب متوجها إلى النفس، فتأويله – والله أعلم-: أن طهر خلقك، وأفعالك، وأقوالك عما تذم عليه.

وجائز أن يكون أريد بها الثياب؛ فيكون قوله: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَفِرَ﴾ متوجها إلى التطهير من النجاسات<sup>(٢)</sup>، وإلى التطهير من الأدناس.

فأما التطهير من الأنجاس، فقد امتحنا جميعا نحن ورسول الله ﷺ [به].

وأما التطهير من الأدناس، فجائز أن يؤمر به النبي ﷺ خاصة؛ لأنه كان مأمورا بتبليغ الرسالة إلى الخلق؛ فندب إلى تطهير ثيابه من الدنس؛ لئلا يستقذر، بل ينظر إليه بعين التبجيل والعظمة، وليس هذا على تطهير الثياب خاصة؛ بل أمر أن يطهر جميع ما يقع<sup>(٣)</sup> له به التمتع من المأكل والمشرب والملبس وغيرها، والله أعلم.

وعن ابن عباس – رضي الله عنه – أنه قال: أي: لا يلبس الثوب على فخر ولا غدر<sup>(٤)</sup>.

> قيل: وكان الرجل إذا كان غادرا في الجاهلية يقال: إنه دنس الثياب<sup>(ه)</sup>. وقال الحسن: خلقك فحسّنه<sup>(۲)</sup>.

وقال بعضهم: أي: قصر ثيابك ولا تطولها؛ فتقع أطرافها على الأرض؛ فتصيبها النجاسات، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلرُّجْزَ فَأَهْجُرَ﴾:

فالرجز : اسم للمأثم، واسم لما يعذب عليه؛ فيكون منصرفا إلى ما تتأذى به النفس وتتألم به كالسبة في أنها اسم لما يتأذى به ولما تتألم عليه النفس؛ فقال الله تعالى : ﴿لَهُمْ

- (۱) في أ: العهد.
- (٢) في أ: النجاسة.
- (۳) زاد فی ب: علیه.
- (٤) أخرجه ابن جرير (٣٥٣١٥، ٣٥٣١٦) وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري في الوقف والابتداء، وابن مردويه من طريق عكرمة عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥١).
  - (٥) قاله سعيد بن جبير أخرجه ابن أبي شيبة وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥١).
    - (٦) أخرجه ابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥٢).

عَذَابٌ مِّن رِّجْزٍ أَلِيمٌ ﴾ [سبأ: ٥]، فالمأثم اسم لما تتأذى به<sup>(۱)</sup> النفس، فهو اسم للأمرين: [العذاب وما تتألم به]<sup>(۲)</sup> جميعا. وصرف أهل التأويل الرجز إلى المأثم هاهنا.

وذكر قتادة أنه كان بمكة صنمان: إساف، ونائلة، فكان من أتى عليهما من المشركين مسح وجوههما، فأمر الله – عز وجل– نبيه ﷺ أن يعتزلهما بقوله: ﴿وَالرُّحْزَ فَآهَجُرَ<sup>٣</sup><sup>،</sup>. وقيل – أيضا–: بأن المشركين قالوا للنبي ﷺ: لو مسحت وجوههما، لكنا نؤمن لك ونتبعك؛ فأنزل الله تعالى: ﴿وَالرُّحَرَ فَآهَجُرَا، أي: فاهجر عبادة الأوثان.

وقيل: الرجز: العذاب.

فجملته ترجع إلى ما ذكرنا: أنه اسم للعذاب، ولما يعذب عليه، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا نَعْنُنُ تَسْتَكْثِرُ﴾:

قال مجاهد والحسن : تأويله : ألا تستكثر عملك ، فتمن به على ربك<sup>(٤)</sup> ؛ على التقديم والتأخير .

فإن كان التأويل هذا، فالمراد من الخطاب غير رسول الله على وإن كان هو المذكور في الخطاب؛ إذ لا يتوهم أن يكون رسول الله على يمن على ربه، ولا أن يستكثر عمله لله تعالى؛ لأن هذا النوع من الصنيع لا يفعله واحد من العوام الذي خُصَّ بأدنى خير؛ فكيف يتوهم على رسول الله على؟!

ولأن الامتنان على الله تعالى من فعل المنافقين؛ قال الله تعالى: ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُواً قُل لَا تَمُنُوا عَلَىَ إِسَلَىكُمْ﴾ [الحجرات: ١٧].

ويجوز أن يكون الخطاب له، وإن كان هو معصوما من ذلك؛ لقوله: ﴿وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَنَهَا ءَاخَرُكَ [القصص: ٨٨]، ونحوه، وهذا كما ذكرنا أن العصمة لا تمنع وقوع النهي؛ إذ العصمة [لا]<sup>(٥)</sup> ينتفع بها [إلا] مع ثبات النهي، فإذا لم يكن فلا فائدة في العصمة. وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: ﴿وَلَا تَمَنُن تَسَتَكْثِرُكَ، أي: لا تعطيه عطية تلتمس بها أفضل منها في

- (۱) في ب: بها.
- (٢) في ب: والعذاب مما نتألم به.
- (٣) أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٣٤١).
- (٤) أخرجه ابن جرير (٣٥٣٦٣، ٣٥٣٦٥) عن الحسن، وأخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر عن مجاهد
   كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥٢).
  - (٥) سقط في ب.
- (٦) قاله ابن عباس (٣٥٣٤٦)، وابن مردويه، والطبراني من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥٢).

الدنيا من الثواب، نهى عن اكتساب الأسباب التي يتوصل بها إلى استكثار المال في الدنيا من التجارة وغيرها، إلا القدر الذي لا بد له منه، وتقع إليه الحاجة؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَلَا تَمُدَنَ عَيَّنَكَ إِلَى مَا مَتَعَنَا بِهِ أَزْوَجًا مِنْهُمَ ﴾ [الحجر: ٨٨]، فإذا نهى عن مد عينيه إلى ما متعوا؛ ففي اكتساب أسباب المال أحق؛ ثبت أن الله تعالى نهاه عن اكتساب ذلك وجمعه، وجعل رزقه – عليه السلام – من الوجه الذي لا يبلغه حيل البشر، وهو الفيء والغنيمة، ثم نهى عن إمساكه وادخاره لنفسه؛ بل أمر أن يصرفه في أمته بقوله – عليه السلام-: «ما لي من هذا المال إلا الخمس، والخمس مردود فيكم» وقال الله - عز وجل-: ﴿مَا لَي من هذا المال إلا الخمس، والخمس مردود فيكم» وقال الله - عز ألحشر: ٧]، وذكر أن رسول الله ﷺ كان لا يدخر لغد، وقال تعالى: ﴿لاَ يَعْزَبُنَ مَتَعَا الرَّذِينَ كَفَنُوا فِي ٱلْبِكَدِ . مَتَعٌ قَلِيلٌ ﴾ [آل عمران: ١٩٦، ٧]؛ فثبت أنه كان منهيا عن اكتساب الأسباب التي يتوصل بها إلى اكتساب الأموال، وإلى الجمع؛ فنهي عن منهيا عن التساب الأسباب التي يتوصل بها إلى اكتساب الأموال، وإلى الجمع؛ فنهي عن العالي الم

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِرَبِّكَ فَأَصْبِرَ﴾:

في هذا دعاء إلى إخلاص الصبر لله تعالى، وإلى الصدق فيه.

وفي قوله – عز وجل–: ﴿ فَأَصْبِرْ لِلْكَمْرِ رَبِّكَ﴾ [القلم: ٤٨] دعاء إلى نفس الصبر.

وجائز أن يكون هذا – أيضا – على الأمر بالصبر؛ فيكون على التقديم والتأخير؛ كأنه يقول: فاصبر لربك، أي: اصبر على ما تؤذى، ولا تجازهم بصنيعهم؛ فإن الله تعالى يكفيهم؛ فيكون في هذا إبانة أن رسول الله ﷺ قد امتحن بالأمور التي تكرهها نفسه، وتشتد عليها؛ فدعاه الله تعالى إلى الصبر على تحمل المكاره، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِرَ فِي النَّاقُوْرِ فَى فَنَزَكَ يَوْمَهِذِ يَوْمُ عَسِيرُ فَي عَلَى ٱلْكَفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ فَ دَرْفِ وَمَن خَلَفَتُ وَحِددًا فَ وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا مَعْدُودًا فَ وَيَنِينَ شُهُودًا فَ وَمَهَدتُ لَمُ تَعْهِيدًا فَ مُمُ يَطْعَعُ أَنَ أَرِيدَ فَ كَلَّ إِنَّمُ كَانَ لِاَيْنِينَا عَنِيدًا فَ سَأَرَهِ فَمُ صَعُودًا فَ إِنَّمُ فَكَرَ وَقَدَرَ فَ فَقُبِلَ كَفَ فَنَرَ فَ مُعُودًا فَيْلَ كَفَ فَذَرَ فَ كَلَّ إِنَّهُ كَانَ لِاَيْنِينَا عَنِيدًا فَ سَأَرَهِ فَمُ صَعُودًا فَ إِنَّمُ فَكَرَ وَفَذَرَ فَ فَقُبُولُ كَفَ فَذَرَ فَ مُعُودًا فَيْلَ كَفَ فَذَرَ فَ كَلَّ إِنَهُ عَنْدَ فَ فَعَنَدَ فَ عَنْدَ فَ عَنْدَرَ فَ مُعَوَدًا فَ إِنَّهُ فَعَنَا لَمُ وَنِ عَنْدَا إِنَا عَنْدَ فَعَدَرَ فَ مَعْذَا إِنَهُ عَنْهُ اللَّذِينَ عَنِيدًا عَنِيدًا عَنْدَ فَ مَعَوْدًا فَ إِنَ هُذَا إِنَا عَنْدَ فَقَالَ إِنَّهُ عَنَى اللَّهُ عَنْهُ فَعَنَى اللَّهُ عَنْدَ فَ إِنَ هُذَا إِذَا يَعْذَا إِنَا عَنْهُ فَعَنَا اللَّهُ عَنْهُ فَعَنَى اللَّهُ فَقَالَ إِنَهُ عَنْدَ فَي فَقُولُ إِنَهُ عَلَنَا عَنْوَا الْمَنْعَالَ الللَّا عَنْ فَقُولُ الْنَا يَعْمَ الْنَهُ وَعَنْ الْتَعْتَقُلُ الْكَذِينَ وَقُولُ عَنْدَةً عَنْهُ اللَّذِينَ أُوقُوا الْدَى فَ فَعَدَى فَ عَلَمُ اللَهُ عَدْدُولُ لِيَسْتَقُونُ فَهُوا الْنَ فَعَدَى فَعَنَ الْذَينَ أُوقُوا الْعَكَنَبُ وَيَوْدَونُ اللَذِينَ اللَّهُ وَلَا عَنْتُنَهُ وَيُوا الْيَسَنَعْهُ وَلَا عَنْتُهُ وَالْتَنْ إِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾ كَلَّا وَٱلْقَبَرِ ﴾ وَالَتِّلِ إِذ أَذَبَرَ ﴾ وَالصَّبْحِ إِنَّا أَسْفَرَ ﴾ إِنَّهَا لِإِحْدَى ٱلْكُبَرِ ﴾ نَذِبَرًا لِلْبَشَرِ ﴾ لِمَن شَآة مِنكُر أَن يَنقَدَمُ أَوْ يَنْآخَرُ ﴾؟ وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا نُقِرَ فِي ٱلنَّأَقُرْ﴾:

هُنِعَرَّبَ : أي : نفخ، و ﴿النَّاقُرِّبُ : الصور، وهي كلمة كتب الأولين ذكرها هنا، ﴿نَإِذَا نُتِرَ فِي النَّاقُرِّبُ، وقال في موضع آخر : ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ نَفْخَةٌ وَجِدَةٌ ﴾ [الحاقة : ١٣]، وقال في موضع آخر : ﴿إِن كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةٌ وَجِدَةَ﴾ [يس : ٢٩].

فجائز أن يحمل هذا كله على التحقيق؛ فتتحقق<sup>(١)</sup> الصيحة والزجرة والنقرة، ثم تعقبها الساعة.

وجائز أن يكون هذا على التمثيل؛ فيكون فيه إخبار عن سهولة ذلك الأمر وهونه على الله تعالى؛ لأن اللمحة والزجرة والنفخة والنقرة أمر سهل، لا يشتد على أحد.

أو يكون على تقصير الوقت على الذين ينفخ فيهم الروح، أي : الأرواح ترد عليهم في قدر النفخة، والزجرة، والصيحة؛ خلافا لأمر النشأة الأولى؛ لأنه في النشأة الأولى إنما نفخ فيه الروح بعد كونه نطفة في بطن أمه أربعين يوما، ثم علقة، ثم مضغة كذلك القدر من المدة، ثم نفخ فيه الروح بعد مدد وأوقات، وفي النشأة الأخرى ينفخ [الروح]<sup>(٢)</sup> بالقصر من المدة، وذلك قدر النفخة والزجرة والصيحة واللمحة، والله أعلم.

وإنما قلنا بأن التأويل قد يتوجه إلى التمثيل دون التحقيق، وإن ذكر في بعض الأحاديث تثبيت الصور والناقور؛ لأنها من أخبار الآحاد، وخبر الواحد يوجب علم العمل، ولا يوجب علم الشهادة، وفي تحقيق الصور والناقور ليس إلا الشهادة؛ لذلك لم يحصل الأمر على التحقيق والقطع لئلا نقطع الحكم على الشهادة.

ثم قد ذكرنا أن قوله: «إذا»<sup>(٣)</sup> جواب سؤال واقع عن تبيين وقت؛ كأنه قيل له: فاصبر إلى أن ينقر في الناقور.

أو يكون جوابا لقوله: ﴿قُرْ فَأَنذِرَ﴾ [المدثر: ٢]، أي: أنذرهم عما<sup>(؟)</sup> يحل بأهل الشر من العذاب بنقر الناقور.

- (١) في أ: فيتحقق.
  - (۲) سقط في ب.
  - (٣) في ب: إن.
- (٤) في ب: عملا.

أو يكون جوابا لقوله: ﴿سَأَرَهِقُهُ صَعُودًا﴾ إذا نقر في الناقور. أو كان السؤال واقعا عن أمر، لم يشر إلى ذلك الأمر، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿فَنَالِكَ يَوْمَبِذِ يَوْمُ عَسِيرٌ . عَلَى ٱلْكَنفِرِينَ غَيْرُ يَسِيرِ﴾ ذلك اليوم يوم رحمة للمؤمنين؛ إذ في ذلك اليوم يكرمون، وينالون عظيم الدرجات من ربهم، ولكن الله – عز وجل– ذكر ذلك اليوم في غير آي من<sup>(۱)</sup> كتابه، والأحوال التي تكون فيه، وإن كانت تلك الأحوال تنزل على غير المؤمنين، فمرة سماه: واقعة، ومرة: قارعة، ومرة: حاقة، وإنما يقع العذاب على الكفرة، ويحق عليهم؛ فلذلك سماه: عسيرا، وإن كان هو عسيرا على فريق، يسيرا على غيرهم.

وجائز أن يكون عسيرا على الخلائق أجمع، بعض هول ذلك اليوم يشمل الفرق كلها، كما قال: ﴿وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ﴾ [الحج: ٢]، ثم إن المؤمنين تفرج عنهم الأهوال بما يأتيهم من البشارات والكرامات عن الله تعالى، ويبقى عسره على أصحاب النار. وقوله – عز وجل–: ﴿ذَرْنِهِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِهِدَا﴾.

ذكر أن هذه الآية نزلت في شأن الوليد بن المغيرة<sup>(٢)</sup>، والأصل أن الأنباء التي ذكرت عن الأنبياء المتقدمة في المخاطبات التي جرت بينهم وبين الفراعنة فيها إبانة أنها جرت بينهم وبين الآحاد منهم، وذلك أن فرعون كل نبي كان واحدا، وكان من سواه يصدر عن رأيه، وينتهي إلى تدبيره؛ فكان يستغني عن مخاطبة من سواه، وقد كثرت فراعنة نبينا فكان كل واحد منهم يدعي الرياسة لنفسه، ويمتنع عن متابعة غيره، والصدور عن رأيه والانقياد له، منهم أبو جهل، ومنهم الوليد بن المغيرة، ومنهم أبو لهب، وغيرهم؛ فكان رسول الله ﷺ يحتاج إلى أن يخاطب كلا في نفسه، ومن احتاج إلى مخاطبة أقوام، وإجابة كل واحد بحياله، كان الأمر عليه أصعب من الذي احتاج إلى مخاطبة واحد؛ ففي هذا أن المحنة على رسولنا – عليه الصلاة والسلام – كانت أكبر مما امتحن بها من تقدمه من الرسل، عليهم السلام.

ثم قوله: ﴿ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيدُا﴾ فيه أن رسول الله ﷺ كان يمنعه عن شيء حتى يقول له: ﴿ذَرْنِ﴾، ولكن هذا الكلام مما يتكلم به على الابتداء من<sup>(٣)</sup> جهة إظهار القوة؛ يقول الرجل لآخر: «خل بيني وبين فلان»، و«دعني وإياه» من غير أن يكون سبق منه المنع؛

- (۱) في ب: في.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٣٨٩)، وهو قول مجاهد وقتادة وابن زيد وغيرهم.
  - (٣) في ب: على.

فيريد به إظهار القوة من نفسه: أنه كافيه، وقادر على دفع شره عن نفسه؛ فيكون في قوله: ﴿ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِهِكَا﴾ دعاء من الله تعالى إياه إلى ألا يتعرض له، ولا يجازيه بصنيعه؛ فإن الله تعالى يكفيكه، ويدفع عنك شره.

أو يكون فيه نهي عن أن يدعو عليه بالهلاك والثبور، ويصبره [إلى]<sup>(١)</sup> أن يأتيه أمر الله تعالى؛ فيكون [في]<sup>(٢)</sup> هذا مسلاة لرسول الله ﷺ، وذلك أن المتنازعين إذا تنازعا في شيء، وحدث<sup>(٣)</sup> بينهما شر، فانتصب ثالث في نصر أحدهما خف الأمر على المنصور، ويفرح لذلك، ويسلو به، فإذا كان الله تعالى هو الذي يقوم بنصر المصطفى – عليه الصلاة والسلام – ويكفيه عن عدوه، كان ذلك أكثر<sup>(٤)</sup> في التسلي والتفرج؛ فيكون في هذا تمكين من الصبر<sup>(٥)</sup> الذي دعي إليه بقوله: ﴿فَاصَبِرَ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزَمِ مِنَ الرُسُلِ﴾ [الأحقاف: ٣٥]، وبقوله: ﴿فَاصَبِرَ لِـهُكُمْ رَبِّكَ ...﴾ الآية [القلم: ٤٨].

ثم قوله - عز وجل-: ﴿ خَلَقْتُ وَجِيدًا﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: خلقته وحدي، ولم يكن لي في الخلق ناصر ومعين ولا مشير. وجائز أن يكون معناه: أي: خلقته وحيدا، لا مال له، ولا ولد؛ فيكون في هذا [وعيد

و]<sup>(٢)</sup> تخويف لذلك اللعين، أي: كيف لا يخاف أن يعاد إلى الحالة التي كان عليها يوم خلق بلا مال ولا ناصر؛ كقوله: ﴿وَلَقَدَ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقَتْكُمْ أَوَّلَ مَرَّقِ﴾ [الأنعام ٩٤]. وقوله – تعالى–: ﴿وَجَعَلْتُ لَهُمْ مَالًا لا ينقطع، بل يكون له مدد.

> وذكر عن مجاهد أنه قال: كان ذلك ألف دينار<sup>(v)</sup>. وقال السدي: ﴿مَالَا مَعْدُودًا﴾ ثلاثة عشر ألفًا.

وقيل: أراد به ما جعل له من الضياع بالطائف، تثمر<sup>(٨)</sup> في السنة مرتين.

ولكن عندنا المال الممدود هو المتتابع الذي لا ينقطع مدده، والذي لا ينقطع مدده لا يقع تحت الإحصاء.

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: وجدت.
- (٤) في ب: أكبر.
- (٥) في أ: البصر. بالباء.
  - (٦) سقط في ب.
- (٧) أخرجه عبد بن حميد، ومجاهد (٣٥٣٩٥)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور
   (٢) (٤٥٣/٦).
  - (٨) في أ: ثم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبَنِينَ شُهُوَمَا﴾: أي: حضورا، لا يغيبون، ويكون فيه وجهان من الحكمة: أحدهما: أن ماله قد كثر؛ حتى لم يحتج إلى تفريق أولاده في الجمع والاكتساب؛ بل

كان يأتيه سمحا، لا يحتاج إلى تكلف أسباب الجمع.

والثاني: أن غاية ما يراد ويتمنى ويلتمس من البنين هو أن يستأنس بالنظر إليهم، ويستعين بهم، ويستنصر إذا احتاج إلى ذلك؛ ففيه أنه قد نال مناه، ووصل إلى ما ترغب إليه النفوس من كثرة الأموال والأولاد.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَهَدَتُ لَهُمْ تَنْهِيدَا﴾، أي: بسطت له في<sup>(١)</sup> الدنيا بسطا. وقيل: التمهيد: هو التمكين.

وقوله - عز وجل-: ﴿ثُمَّ يَطْعُ أَنَّ أَزِيدَ . كَلَّ ﴾.

فجائز أن يكون طمعه منصرفا إلى الزيادة في الآخرة؛ كقوله: ﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُوْا ٱلسَّنِيَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَأَلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ﴾ [الجاثية: ٢١]، فحسبوا أنهم إذا ساووا أهل الإيمان في الدنيا<sup>(٢)</sup> يساوونهم في الآخرة لو كانت الآخرة حقا؛ فكذلك هذا اللعين حسب أنه يبسط عليه نعيم الآخرة كما بسط عليه نعيم الدنيا؛ فكان قوله: ﴿كَلَّ ﴾ ردا عليه.

فإن كان على هذا، ففيه أعظم الدلالة على إثبات رسالة محمد ﷺ؛ لأنه أخبر أن ليس له نصيب في الآخرة؛ وإنما يحرم النصيب إذا ختم على الكفر كما قال، فكان. وهذا إخبار منه عن أمر الغيب، فصدق خبره، وخرج الأمر حقا كما قال؛ فثبت أنه بالله تعالى علمه. وجائز أن يكون طمعه الزيادة<sup>(٣)</sup> في الدنيا؛ فقطع عليه طمعه بقوله: ﴿ كَلَاً ﴾.

و: روع يو عدي روع يو وي وذكر أن ماله بعد نزول هذه الآية أخذ في الانتقاص إلى أن أهلكه الله تعالى، ولم يزد شيئا؛ فيكون في هذا – أيضا – ما في الأول من إثبات الرسالة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لِآيَنِيَنَا عَنِيدًا﴾:

في هذا تصبير لرسول الله ﷺ؛ لأن الله تعالى أكثر نعمه عليه، ثم ذلك الملعون مع كثرة نعم الله عليه وإحسانه إليه، عاند، ولم يطعه في أوامره؛ فكيف ترجو أنت منه في معاملته إياك مع معاملتك إياه بما يخالف مراده وهواه؟ فيكون فيه ما يدعوه إلى الصبر.

- (١) في ب: من.
- (٢) زاد في ب: إن.
- (٣) في ب: للزيادة.

والعناد: هو مخالفة الحق عن علم بظهور الحق؛ فيكون قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ لَاَيَنِنَا عَنِدًا﴾: أنه بعد علم وإحاطة ويقين عاند آيات الله، وخالف أمر رسوله، واستكبر. والمكابر هو الذي يكابر عقله، فيخالف ما يثبته عقله بالأقوال أو<sup>(۱)</sup> بالأفعال.

ثم في قوله – عز وجل-: ﴿ئُمَ يَطْمَعُ أَنَّ أَزِيدَ . كَلَّاً ﴾ إبطال قول من قال: إن الله تعالى لا يفعل بعباده إلا ما هو الأصلح لهم؛ لأن قوله: ﴿أَنَّ أَزِيدَ﴾ لا يخلو إما أن تكون الزيادة التي كان يطمعها خيرا له، وفي شرط الله – تعالى – عندهم أن يزيده، وفي قوله: ﴿كَلَّ ﴾ قطع طمعه للزيادة؛ فيصير بحرمان الزيادة عنه جائرًا؛ فكيف حصل آية رسالته من الوجه الذي هو جور<sup>(۲)</sup> عندكم.

وإن كان حرمان الزيادة خيرا له وأصلح؛ فكيف جعل الحرمان – أيضا – علما لنبوته، وكان عليه أن يحرمه طعلى زعمكم.

> وفي قراءة عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه– : ﴿ثم يطمع أن يزيد﴾ . وقوله – عز وجل– : ﴿سَأَزْهِفُهُمْ صَعُودًا﴾ :

جائز أن يكون على تحقيق الصعود، وهو العقبة التي يشتد الصعود عليها؛ كما ذكره بعض أهل التأويل، فيكلف الصعود عليها<sup>(٣)</sup>.

وجائز أن يكون على التمثيل؛ وذلك لأن الصعود في الشاهد مما يشق على المرء، والهبوط مما يسهل على المرء الانحدار عنه.

فإن كان على هذا، ففيه أنه يصيبه في الآخرة مما يشتد ويشق على نفسه تحمل ذلك. ثم يقال للمعتزلة في هذه الآية وفي قوله: ﴿سَأَصْلِهِ سَقَرَ﴾: إن في هذا وعيدا من الله تعالى بأن يصليه سقر، وسيرهقه صعودا، فأراد الله تعالى أن يصدق خبره، وينجز وعده، أو أراد أن يكذب خبره، ويخالف وعده؟

فإن قلتم بالثاني، فقد نسبتموه إلى الكذب، وإلى خلف الوعد؛ ومَن هذا وصْفُه فهو سفيه جاهل، لا يصلح أن يكون إلها.

وإن قلتم: بلی، أراد أن يصدق خبره، وينجز وعده، قلنا لكم: أراد أن ينجز وعده مع دوامهم علی الكفر، أو عند انقلاعهم عنه؟

فإن زعمتم أنه إنما أراد أن يصليهم سقر على الخروج من الكفر، فهذا منه جور؛ لأنه

- (١) في أ: و.
- (٢) في ب: يجوز.
- (٣) في ب: عليه.

يصليهم سقر بشيء لا إرادة لهم فيه. وإن<sup>(١)</sup> سلمتم أنه أراد إصلاءهم سقر إذا داموا على الكفر واستقروا عليه، فقد لزمكم أن تقولوا: إن الله تعالى أراد من كل أحد ما علم أنه يختاره، ويكون منه. ويقال لهم: إن الله تعالى يقول: ﴿وَلَمْ يَكُن لَمُ وَلِنٌ مِّنَ الذُّلِيُ [الإسراء: ١١١]، ولو

ويمان لهم، إن المد تعالى يعون، أروبر يمان لو رق رن ماني» لا بو رو كان الأمر على ما زعمتم: أنه يريد من كل كافر أن يسلم، ويؤمن به، ويريد الكافر أن يكفر به، ويعاديه<sup>(٢)</sup>، فإذن قد أراد أن يكون له ولي من الذل؛ لأنه يريد أن يواليه مع اختيار الكافر في معاداته، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرا.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّهُ فَكَّرَ وَفَدَّرَ﴾.

قال الفقيه [- رحمه الله -]<sup>(٣)</sup>: إن فراعنة رسول الله ﷺ اعتقدوا<sup>(٤)</sup> معاندة الحق، واعتقدوا صد الناس عن سبيل الله وأن يطفئوا نوره، فأرادوا أن يجمعوا على أمر ينسبونه إلى رسول الله ﷺ على وجه ينفون عن أنفسهم سمة الجهل وتهمة الكذب في ذلك، على ما ذكروا أن الوليد جمع أصحابه، فقال: إن هذه أيام الموسم، وإن<sup>(٥)</sup> الناس سائلوكم عن هذا الرجل؛ فماذا تقولون؟

فقال بعضهم: نقول: هو شاعر؛ قال: إنهم قد سمعوا الشعر، وما قوله بقول شعر. وقال بعضهم: نقول: هو كاهن؛ فقال: إن الكهانة معروفة عند العرب، وإذا سمعوا قوله عرفوا أنه ليس بكاهن؛ فيكذبونكم.

وقال بعضهم: نقول: هو كذاب؛ فقال: إنا قد اختبرناه فما أخذنا عليه كذبة قط. فقال بعضهم: نقول: هو مجنون. فقال: إذا نظروا إليه علموا أنه ليس بمجنون، فأعيا عليهم، ففكر في نفسه وقدر، فقال: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا بِخَرٌ يُؤْثَرُ<sup>(1)</sup>: ما هذا الذي أتى به إلا سحر يؤثره عن غيره – أي: يرويه – فاتفقت كلمتهم على تسميته: ساحرا، وقالوا: الساحر يفرق بين اثنين، وقد وجد منه التفريق بين الآباء والأولاد وبين ذوي الأرحام؛ رجاء أن يصلوا إلى مرادهم من صد الناس عن سبيل الله تعالى وإطفاء نوره؛ مكرا منهم،

- (۱) في ب: فإن.
- (٢) في ب: وبعبادته.
- (٣) في ب: رضي الله عنه.
  - (٤) في ب: عقدوًا.
    - (٥) في ب: فإن.
- (٦) أخرجه أبو نعيم في الدلائل من طريق مجاهد عن ابن عباس، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٥٤) وله طرق أخرى ذكرها السيوطي في المصدر السابق.

وهو كقوله: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا فِي كُلِّ قَرْبَتَمَ أَكَبِرَ مُجْرِمِيهَا لِبَمْكُرُواْ فِيهَا وَمَا بَمْكُرُونَ إِلَا بِأَنفُسِهِمْ﴾ [الأنعام: ١٢٣].

ووجه رجوع المكر إلى أنفسهم ذكروا فيه أوجها:

أحدها: رجوع المكر إلى أنفسهم: أن الله تعالى أظهر سوء صنيعهم برسول الله ﷺ، وجعله آية تتلى إلى يوم القيامة؛ فيكون فيه ظهور كذبهم، وإلحاق العار بهم إلى يوم التناد، وتوارد<sup>(۱)</sup> اللعن.

والثاني: أن الكبراء إذا اجتمعوا في مكان للتدبير، اتصل بهم أوساطهم واختلط بهم صغارهم فيقع لجملتهم العلم بالذي وقع عليه التدبير واتفقت عليه الكلمة، وإذا وقفوا على تدبيرهم جملة، انتشر علم<sup>(۲)</sup> ذلك في الآفاق، فيقف الناس على كذبهم وافتعالهم، فيتحقق عند ذلك جهلهم بحال رسول الله بي ، ويصير كذبهم شائعا في الخلق ظاهرا من الوجه الذي أرادوا نفي سمة الجهل عن أنفسهم؛ ويتحقق عند الناس كذبهم؛ فلا يركنوا إلى قولهم ولا يلتفتوا إلى إخبارهم عن حاله؛ إذ قد تبين جهلهم بحاله؛ فيكون ذلك سببا لترغيب الناس إلى الإسلام ودعائهم إليه، لا أن يكون سببا للصد عن سبيل الله؛ فصار المكر راجعا إليهم.

ثم قوله: ﴿إِنَّهُ فَكَرَ﴾، أي: فكر في الأمر الذي أراد إحكامه، أو فكر في الكلمات التي ألقوها فيما بينهم، أيها أليق برسول الله ﷺ فينسب إليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَدَّرَ﴾ يخرج على هذا أيضا.

وقوله: ﴿فَقَٰنِلَ كَيْفَ قَدَّرَ﴾، قيل: لعن، واللعن هو الإبعاد عن رحمة الله تعالى، وقد ظهر الإبعاد؛ لأن مادة ماله قد انقطعت في الدنيا، وأخذ ما كان اجتمع عنده في الانتقاص إلى أن أهلكه الله تعالى، ثم ساقه إلى النار خالدا فيها.

وقوله – عز وجل- : ﴿ كَيْفَ فَذَرَ﴾، أي : كيف لم يستح عن تقديره الذي قدر من تسمية رسول الله ﷺ: ساحرا، وقد علم أنه في إنشاء ذلك الاسم كاذب؟

أو كيف اجترأ على الله تعالى، وتجاسر وهو يعلم أنه رسول حق، فعاند آياته، واجترأ على ذلك، ولم يخف نقمة الله تعالى؟!.

وقوله – عز وجل– : ﴿مُمَّ فَئِلَ كَيْفَ فَذَرَ﴾ فلعنه مرتين، وقد ظهر أثر اللعن فيه في الدنيا والآخرة جميعا؛ لأن الله تعالى فضحه بما أظهر كذبه للخلائق، فبقي ذلك العار إلى آخر

- (۱) في ب: وبوار.
- (٢) في أ: انتشروا على.

الأبد وأبعده من رحمته؛ حيث أخذ ماله في الانتقاص، وانقطعت مادة ماله، فهذا أثر اللعن في الدنيا، ووعد أن يصليه سقر، وأن سيرهقه صعودا، وذلك خزيه ولعنه في الآخرة، فظهرت<sup>(۱)</sup>، إحدى اللعنتين في الدنيا وتلحقه الثانية في الآخرة.

وقوله - عز وجل-: ﴿نَمْ نَظَرَ﴾ جائز أن يكون نظر في كلمات القوم التي ألقوها فيما بينهم.

وقوله: ﴿ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ﴾ جائز أن يكون الذي حمله على العبوس والبسور هو ما ألقوا إليه المختلف<sup>(٢)</sup> من الكلمات، فعبس وجهه عليهم؛ لما في اختلافهم ظهور كذبهم.

أو يكون الذي دخل عليه من شدة الغيظ في أمر رسول الله ﷺ أهمه وأحزنه، حتى أثر ذلك في وجهه، فعبس لذلك وجهه.

وقوله – عز وجل–: ﴿نُمَّ أَنَبَرُ وَأَسْتَكْبَرُ﴾:

يحتمل أن يكون أدبر عن أولئك القوم الذين اجتمعوا للتدبير، واستكبر عليهم.

أو أدبر عن طاعة الله تعالى، واستكبر على رسوله؛ حيث أعرض عنه، ولم يجبه إلى ما دعاه إليه.

> وقوله – عز وجل–: ﴿فَقَالَ إِنْ هَٰذَآ إِلَّا سِمْرٌ يُؤْثَرُ﴾: أي: هذا الذي أتى به محمد مما يؤثر من أفعال السحر.

أو هذا الذي يخبر<sup>(٣)</sup> أنه أتى به من عند الله هو سحر يؤثر عمن تقدمه، ولكن قال هذا على علم منه أنه ليس بسحر.

قال الفقيه - رحمه الله-: ولو كان الذي أتى به محمد على سحرا كما قرفوه به، فهو لا يخرج من أن يكون حجة له في صدق مقالته وإثبات رسالته؛ لأنه لا وجه لمعرفة السحر من طريق الرأي والتدبير، وإنما سبيل الوصول إليه الإتقان والتلقن عن الغير، وقد علموا أن رسول الله على لم يلقنه أحد، ولا وجد منه الاختلاف إلى من عنده علم ذلك، فوقع لهم الإيقان<sup>(3)</sup>: أنه بالله تعالى علم لا بأحد من الخلائق؛ فيصير الذي قرفوه به من أعظم الحجة، ولكن الله تعالى طهره عن السحر، ونزهه عن ذلك، وقال: "توبة السحرة حتى قال رسول الله على الساحر في ماحرة وساحرة"، وقال: "توبة الساحر ضربة

- (۱) زاد في ب: من.
- (٢) في ب: التخلف.
  - (٣) في ب: يخبرنا.
- (٤) في ب: الإتقان.
- (٥) أخرجه البيهقي في السنن الكبرى (١/ ١٤٥).

ثم الأصل أن الساحر يفرق بين الاثنين، ويعمل سحره في التفريق على وجه لا يوقف على سبب التفريق، وكان سبب تفريق رسول الله ﷺ ظاهرا؛ لأنه كان يأتيهم بالحجج؛ فيعلم من أمعن النظر فيها صدّقه فيما يدعي من الرسالة فيؤمن به، ومن ترك النظر فيها، ولم يعط من نفسه النصفة ترك الإيمان به؛ فبطل أن يكون تفريقه كتفريق السحر.

ولأن كلّا منهم لو تفكر فيما جاء به محمد ﷺ، وأمعن النظر فيه، حمله ذلك على الإيمان به، والتصديق لرسالته؛ فيصير الذي جاء به محمد ﷺ سبب [الاجتماع والألفة]<sup>(٢)</sup>، لا أن يكون سبب التفريق بين الأحبة.

ثم الأصل أن الساحر بغيته وقصده من سحره نيل الجاه عند العظماء والرؤساء واستفادة السعة في الدنيا، ورسول الله ﷺ، لم يكن يطلب بما أتى به الجاه عند الرؤساء، بل عاداهم، وأظهر الخلاف لهم، فدعا الخلق إلى الزهادة في الدنيا لا إلى الاستكثار منها، فكيف يجوز أن ينسب إلى السحر، وقد أتى بما يضاد فعل السحرة؟ . وقوله – عز وجل-: ﴿إِنْ هَٰذَآ إِلَّا قَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾:

قد علم أنه ليس بقول البشر؛ لما عجز البشر عن إتيان مثله، وقال: ﴿إِنَّمُ كَانَ لِآيَنِيَا عَنِدًا﴾؛ فثبت أنه على العلم منه بأنها آيات عاند.

> وقوله – عز وجل–: ﴿سَأَضْلِيهِ سَقَرَ﴾. السقر: لون من العذاب.

وقيل: السقر: هي الدركة الخامسة.

وقيل<sup>(٣)</sup>: السقر: من أبواب جهنم، ومعناه<sup>(٤)</sup>: سأدخله جهنم من باب السقر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا لُبْغِي وَلَا نَذَرُ﴾:

يحتمل: أي: لا تبقي [له] حياة يتلذذ بها، ولا تذره يهلك فيستريح، بل يبقى أبدا في الهلاك، كما قال تعالى: ﴿فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحَيّى﴾ [طه: ٧٤].

ويحتمل: لا تبقي له جلدا ولا لحما ولا عظما، بل تنضج جلده وتأكل لحمه، وتكسر عظمه، ولا تذره على تلك الحال كسير العظم، مأكول اللحم، نضيج الجلد، بل يعاد

- ذكره ابن حجر في فتح الباري (١٠/ ٢٣٦) بلفظ: حد الساحر.
  - (٢) في ب: للاجتماع وللألفة.
  - (۳) انظر: تفسير ابن جرير (۳۱/۳۱۰).
    - (٤) في ب: فمعناه.

بالسيف»<sup>(۱)</sup>.

جلده ولحمه وعظمه فتحرقها كذلك<sup>(١)</sup> أبدا، ولا تُبقي له روحا ولا تذره فيهرب منها؛ فيتخلص من عذابها.

> وقوله – عز وجل– : ﴿لَوَاحَةُ لِلْبَشَرِ﴾ : قيل<sup>(٢)</sup> فيه بوجوه:

قيل ﴿لَزَامَةٌ لِلْبَشَرِ﴾، أي : محرقة للجلد، فالبشر : الجلد، فجائز أن خص الجلد بالتلويح؛ لأن الجلد من الإنسان هو الظاهر؛ فيكون ظاهر الإحراق مؤثرًا فيه؛ فخصه بالذكر لهذا؛ كما سمي الإنسان : إنسانا؛ لظهوره لكل من هو من أهل الروية، وسمي الجن جنا : لاستتاره عمن ليس من جنسه، وهو كقوله – عز وجل- : ﴿كُلَمَا نَضِحَتْ جُلُودُهُم﴾ [النساء : ٥٦].

وقيل: ﴿لَوَاحَةٌ﴾، أي: ظاهرة للبشر؛ كقوله تعالى: ﴿وَبُرَنِتِ ٱلْجَحِبُمُ لِلْغَاوِينَ﴾ [الشعراء: ٩١].

وقوله: ﴿وَبُرِزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِمَن يَرَىٰ﴾ [النازعات: ٣٦]، أي: [تظهر لهم]<sup>(٣)</sup> وتلوح، فينظرون إليها، ويتيقنون بالعذاب.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿لَزَاعَةٌ﴾؛ لأن النار تأكل جلودهم ولحومهم؛ فتظهر عظامهم وتلوح عند ذلك، ثم تبدل جلودا ولحوما، [أبدا]<sup>(٤)</sup> على هذا مدار أمرهم. وقوله – عز وجل–: ﴿عَلَيْهَا يَسْعَةَ عَشَرَ﴾:

روي عن ابن عباس – رضي الله عنها – أنهم خزنة جهنم مع كل واحد من الأعوان ما لا يحصى، وذكر أن ستة منهم يقودون الكفرة إلى النار، وستة يسوقونهم، وستة يصربونهم بمقامع من الحديد والنيران، والآخر هو الخازن الأكبر، وهو مالك يأمرهم بما أمر هو به.

ويحتمل: أن يكون في السقر تسعة عشر دركا<sup>(ه)</sup>، وقد سلط على كل درك ملك؛ وذلك لأن جهنه ذات حد في نفسها؛ لأن الله تعالى وعد أن يملأها من الجنة والناس، ولو لم ترجع إلى حد، لكان لا يتحقق امتلاؤها بالقدر الذي ذكر.

ويحتمل: أن يعذب فيها بتسعة عشر لونا من العذاب، قد وكل واحد منهم أن يعذب بنوع من ذلك، والأصل: أن الله تعالى حكيم يعلم أن في كل فعل من أفعاله حكمة

- (١) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٥٤٣٤)، وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم من طرق عنه، كما في الدر المنثور (٤٥٦/٦) وهو قول قتادة ومجاهد وأبي رزين.
  - (٢) في ب: لذلك.
  - (٣) في ب. تطهرهم.
    - (٤) سقط في ب.
    - (د) في أ: دركات.

عجيبة، ولكن لا كل حكمة يوصل إليها بالعقل، وينتهى إلى معرفتها بالتدبير؛ ألا ترى أن الله تعالى جعل في الماء معنى يحيا به كل شيء، ولو أراد أحد أن يتكلف استخراج المعنى الذي به صلح أن يكون طبيعة موافقًا لإحياء كل شيء لا يمكنه ذلك، وجعل في الطعام ما يغذي وينمي، ولو أراد أحد أن يتعرف المعنى الذي يقع به الاغتذاء والإنماء لم يتدارك؛ وكذلك جعل في العدد الذين سماهم حكمة، ولكنا لا نصل إلى تعرفها<sup>(1)</sup> بعقولنا وتدبرنا.

وزعمت الباطنية أن في ذكر الأعداد التي عليها تركيب العالم تعريف الأعداد المجعولة في الروحانيات. فيقال لهم: من جعل الأعداد التي عليها تركيب العالم أولى بأن يتعرف بها الأعداد المجعولة في الروحانيات من أن تجعل الأعداد التي في الروحانيات [علمًا لاستدراك]<sup>(۲)</sup> المجعولة في الجسدانيات؟

ثم يسألون عن الأعداد المجعولة في الروحانيات لأي معنى جعلت؟ وأي حكمة فيها؟ فليس جوابهم بعد هذا إلا العجز والاعتراف بالجهل، فليقروا بالجهل من الابتداء من غير أن يتكلفوا استخراج ما يوجب عن حقيقة كان فيه ظهور عجزهم، والله أعلم.

والأصل عندنا ما ذكرنا : أن أهل التوحيد<sup>(٣)</sup> اعتقدوا أن الله تعالى حكيم ، وأنه لا يجوز أن يخرج فعله عن حد الحكمة ؛ لأن الذي يحمل الإنسان على الخروج عن حد الحكمة في الشاهد أحد معان ثلاثة :

- إما الجهل.
- وإما العجز .
- وإما الحاجة.

والله تعالى عالم لا يجهل، وقوي لا يلحقه عجز عن وفاء ما وعد، وغني لا تمسه حاجة؛ فانتفت عنه الأسباب التي لديها يقع الخروج عن حد الحكمة، فثبت أنه لا يجوز أن يخرج فعله عن حد الحكمة، لكنهم إذا لم يعرفوا الحكمة بعقولهم، ولم يتداركوها بتدبيرهم، ظنوا أنه لا حكمة فيه، وأنكروا أن يضاف ذلك إلى الله تعالى، فأهل الدهر أنكروا البعث، وأنكروا الصانع؛ لما رأوا أشياء في الشاهد هي في الظاهر خارجة مخرج العبث؛ وفعل الحكمة لا يخرج مخرج العبث، فنفوا بهذا أن يكون للأشياء صانع، ومن بني بناء، ثم نقضه، ثم أعاده إلى الحالة التي كان عليها قبل النقض، لم يكن حكيما، بل كان جاهلا سفيها، فقاسوا أمر البعث على ذلك، وظنوا أنه خارج مخرج العبث؛ إذ ليس

- (١) في ب: تعريفها.
- (٢) في أ: على الاستدراك.
  - (٣) في ب: التوحد.

سورة المدثر الآيات: ٨ – ٣٧

فيه إلا الإعادة إلى الحالة التي كان عليها قبل الموت.

وما ذكرنا من الاعتبار هو الذي حمل الثنوية على القول بإلهين اثنين: أنهم رأوا في الشاهد خيرا وشرا، وصلاحا وفسادا، وظلمة ونورا، ولا يجوز أن يكون جوهر الظلمة والنور واحدا، ولا يجوز – أيضا – أن يكون فعل الحكيم يخرج على الاختلاف والتناقض، فقد بنوا بهذا أن خالق الشر والخير مختلف.

وبهذا أنكرت المعتزلة خلق أفعال العباد؛ لأن الفعل يكون مرة خيرا ومرة شرا، ومرة صلاحا ومرة فسادا، ولا يجوز أن يكون الشر مضافا إلى الله تعالى، ولا أن يكون الفساد منسوبا إليه؛ فأنكروا أن يكون لله – تعالى – في أفعال العباد صنع.

وأهل التوحيد سلموا الأمر إلى الله تعالى، وفوضوا العلم إليه في كل ما جاء عنه -جل وعز – وإن لم يتداركوا ما فيه من الحكمة بعقولهم؛ لوجودهم أشياء هي خارجة أن يتداركوها بعقولهم، ويقفوا عليها بعلومهم، كما ذكرنا من أمر الماء: أنه قد جعل فيه معنى، ذلك المعنى يحيي الأشياء، ولو أرادوا أن يعرفوا ذلك المعنى بالعقول والآراء، لم يمكنهم ذلك؛ وكذلك في هذا الطعام، وفي الأشياء المشروبة موجود، ثم لم يجب بهذا إنكار المياه وسائر الأطعمة والأشربة؛ فكذلك لا يجب إنكار العدد الذين سماهم الله تعالى من الملائكة، ولا إنكار البعث، ولا إنكار كل شيء لم يقفوا على حكمته بعقولهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَتِكُةٌ ﴾:

فلقائل أن يقول في هذا: إنه لم يجعل أصحاب النار إلا ملائكة، لم يوجد فيها إنسي ولا جني، فكيف قال: ﴿لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ﴾ [هود: ١١٩]، وهو لم يجعل أصحاب النار إلا ملائكة؟

[والجواب: أن تأويله:] أي: ما جعلنا على أصحاب النار إلا ملائكة يعذبون أهلها بها، لا أن يكون الملائكة تمسهم النار، ويتأذون بها.

وفي هذا دلالة على أن من قرأ مكان قوله تعالى: ﴿أُوَلَتَهِكَ أَصْحَبُ ٱلْجَنَةِ﴾ [البقرة: ٨٢]: «أصحاب النار» في صلاته لا تفسد؛ لأنه ليس في نسبة أصحاب الجنة [إلى] أصحاب النار إيجاب عذاب عليهم؛ كما لم يكن في قوله: ﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ ٱلنَّارِ إِلَا مَلَيَكُةُ﴾ إيجاب عذاب على الملائكة واستحقاقهم، والله أعلم.

وإنما خصهم بذلك – والله أعلم – لأنهم خلقوا يسخطون ويغضبون لله تعالى، ولا يعصون الله ما أمرهم، ويفعلون ما يؤمرون، لم يميلوا إلى أحد، ولم يرحموا بما رأوا عليه من العذاب في معصية الله وخلافه، ليسوا على طباع الإنس والجن أن قلوبهم ربما تميل وترحم من لا يستحق الرحمة.

وذكر أهل التأويل أن قوله: ﴿وَمَا جَعَلَنَا أَصَحَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَتَكَةُ ﴾ رد على أولئك الكفرة الذين قالوا: «إنا لنكفي هؤلاء العدة – حين سمعوا ﴿عَلَيْهَا تِسْعَةً عَشَرَ ﴾ – فنغلب عليهم، ونخرج من النار»، فأخبر أنهم ليسوا برجال أمثالكم، إنما هم ملائكة، ووصف الملائكة، وقد روى في الأخبار من هول خلقهم، وعظمهم، وشدة بأسهم وبطشهم، وأن لهب النيران يخرج من أفواههم، وأن بنيتهم لا تحتمل الحرق والآلام، وليس على ما عليه بنية البشر، والله أعلم.

> وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَا جَمَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾: الفتنة: قد يتكلم بها على وجهين: فتذكر الفتنة ويراد بها المحنة التي فيها الشدة.

> > وتذكر ويراد بها العذاب.

فإن كان يراد بها العذاب، فمعناه: أنه جعل العدد الذي ذكر فتنة للكفرة؛ وهو كقوله: ﴿يَوْمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُوْنَ﴾ [الذاريات: ١٣]، أي: يعذبون.

وإن كان يراد بها المحنة، فتخرج على وجوه:

أحدها: أي: ما جعلنا ذكر عددهم إلا لافتتان الذين كفروا، أي: من علم الله تعالى منه أنه يكفر بآيات الله تعالى، جعل ذلك سببا لفتنته إذا كان في علم الله تعالى أنه ممن يبتغي الفتنة، فأما من علم أنه ينظر في آيات الله مسترشدا، فلم يزده ذلك إلا إبمانا وتصديقا]<sup>(۱)</sup>؛ إذ علموا أن لله تعالى أن يمتحنهم بأنواع المحن، فآمنوا به، وسلموا ذلك لله تعالى؛ فيكون في جعل عدتهم تسعة عشر شدة على الكفرة، إذ كان سبب كفرهم؛ فلذلك سمى المحنة على هذا الوجه فتنة.

وقوله – عز وجل-: ﴿فِتْنَةُ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ﴾ بمعنى: على الذين كفروا.

ثم جائز أن يكون ذلك على حدوث الكفر، وهو في قوم قد آمنوا به، فلما سمعوا هذا زعموا أن لا حكمة في هذا العدد، وليس هذا العدد بأولى [من] أن يجعلوا أصحاب النار من العشرين أو من الثمانية عشر، فكفروا به؛ وهو كقول موسى – عليه السلام– : ﴿إِنَّ هِيَ إِلَّا فِنْنَنُكَ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَآءُ﴾ [الأعراف: ١٥٥]، وذلك على حدوث إضلال لهم لم يكن

من أول قوله: «وفاء ما وعد» إلى هنا سقط في ب.

من السامري موجود، لا أن الإضلال متقدم بغيرها.

وجائز أن تكون فتنتهم هي أنهم ازدادوا بذكر هذا العدد كفرا إلى كفرهم؛ لأنهم نظروا إليه بعين الاستخفاف والاستهزاء، ولم ينظروا إليه بعين التبجيل والتعظيم، فازدادوا بذلك كفرا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ لِيَسْتَيْفِنَ ٱلَّذِينَ أُوَتُوا ٱلْكِنْبَ وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِبْمَنَّأَ ﴾ :

الاستيقان والزيادة واحد؛ لأن في الاستيقان زيادة إيمان، وفي الزيادة استيقان، فمعناه: ليستيقن الذين أوتوا الكتاب [و] الذين آمنوا.

ووجه استيقانهم: أنهم يجدون هذا العدد موافقا للعدد الذي في كتابهم؛ فيحملهم ذلك على الاستيقان أنه من عند الله تعالى.

ويحتمل أنه يراد به أهل الكتاب الذين لم يؤمنوا إذا وجدوا ذلك موافقا لما في كتبهم؛ فيستيقنون: أنه إنما يخبر عن الله تعالى، ويرتفع عنهم الارتياب؛ ليكون أدعى لهم إلى الإيمان به، إن أراد منهم الإيمان، وأقرب إلى إلزام الحجة عليهم، إن لم يرد منهم الإيمان، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَزَدَدَ ٱلَذِينَ مَاسُوًا إِبِمَنَاً ﴾، [أي:] تصديقا على ما سبق منهم من التصديق بالجملة، وكذلك روي عن أبي حنيفة – رحمه الله – في قوله: ﴿فَأَمَّا ٱلَذِينَ مَامَنُواْ فَزَادَتَهُمْ إِبِمَنَاً [التوبة: ١٢٤]، وفي كل موضع ذكر فيه الزيادة في الإيمان: أن معنى الزيادة فيه: أنهم زادوا بالتفسير تصديقا على تصديقهم بالجملة؛ لأنهم إذا وحدوا الله تعالى، وآمنوا به، فقد أقروا بأن له الخلق والأمر كله، وفي الإقرار بأن له الخلق إيمان بالرسل وتصديق منه إياهم بجميع ما أنزل عليهم من الكتب عن الله تعالى؛ فصار بإيمانه معتقدًا للتصديق بكل رسول على الإشارة إليه، فإذا آمن بالرسول والكتاب المنزل إليه، فقد أتى بزيادة تصديق على ما وجد منه من التصديق بالجملة.

وجائز أن تكون الزيادة منصرفة إلى الثبات والاستقامة؛ لأن الإيمان له حكم التجدد في كل وقت؛ إذ المؤمن في كل وقت مأمور باجتناب الكفر، وإذا اجتنب الكفر، فقد أتى بضده، وهو الإيمان؛ فثبت أن الإيمان له حكم التجدد في كل وقت، وإذا كان كذلك، استقام صرف الزيادة إلى الثبات والقرار عليه، فإن<sup>(١)</sup> شئت فسم الدوام على الإيمان: زيادة، وإن شئت فسمه: إيمانا، وإن شئت فسمه: ثباتا، وفي الكتاب ما يطلق<sup>(٢)</sup> جواز

- (١) في ب: بأن.
- (٢) في ب: نطق.

هذا كله؛ قال الله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوَا مَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِدِ» [النساء: ١٣٦] فندبهم إلى الإيمان بعدما آمنوا، وما ذلك إلا الثبات على ما هم عليه، وقال: ﴿يُثَيِّتُ ٱللَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِاَلَقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلحُيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ [إبراهيم: ٢٧] وهو الإيمان، وقال في آية أخرى: ﴿ لِمُثَبِّتَ ٱلَذِينَ ءَامَنُواً﴾ [النحل: ١٠٢] فجعل دوامهم على الإيمان واستقامتهم عليه إيمانا.

وقال تعالى: ﴿زَادَتُهُمْ إِيمَانًا﴾ [الأنفال: ٢] قال أبو داود: إيمانًا مع إيمانهم فأطلق فيه اسم الزيادة، واسم الثبات، واسم الإيمان.

وإن كانت الزيادة منصرفة إلى الأعمال، فهو عندنا على الزيادة من جهة<sup>(۱)</sup> الفضيلة والكمال، لا إلى الزيادة في عينه؛ لأن الشيء إذا استحق الزيادة بغيره فاستحقاقه يقع من جهة الفضيلة والكمال؛ ألا ترى إلى قول رسول الله ﷺ: «صلاة في مسجدي هذا تعدل ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلا المسجد الحرام»<sup>(۲)</sup> ومعلوم أنه لم يرد به التفاضل من جهة العدد؛ إذ هو يأتي بأعين الأفعال التي يلزمه إتيانها في غير ذلك؛ فكانت الزيادة منصرفة إلى الكمال والفضل، لا إلى الزيادة من جهة العدد.

وكذلك قال: «صلاة في جماعة تفضل على صلاة المرء وحده بخمس وعشرين درجة»<sup>(٣)</sup>، ولم يرد به الزيادة<sup>(٤)</sup> من جهة العدد؛ وإنما أريد به الزيادة من جهة الفضل والشرف والكمال، وكذلك الزيادة التي تقع للإيمان من الأعمال الصالحة، إنما هي من جهة الفضيلة والشرف<sup>(٥)</sup>؛ إذ الأعمال ليست من جنس الإيمان؛ إذ الإيمان هو التصديق، وذلك غير موجود في الأفعال؛ فثبت أن زيادته من الوجه الذي ذكرنا دون غيره.

وقوله – تعالى– : ﴿وَلَا يَرْنَابَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَابَ وَٱلْمُؤْمِنُونُ وَلِيَقُولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَادَ اللَّهُ بِهَذا مَثَلًاً﴾ :

في هذا الفصل كلام بيننا وبين المعتزلة، فهم يزعمون أن تلك العدة – وهي عدة الملائكة – جعلت محنة لأهل الإسلام، وأهل الكتاب، وأهل الكفر، وللذين في قلوبهم مرض؛ ليؤمنوا بها، ويستسلموا لها<sup>(٢)</sup> لا ليكفر بها من كفر، ويقول: ﴿مَاذَآ أَرَدَ ٱللَّهُ <sub>عَ</sub>َهَذَا

- (۱) في ب: حيث.
- (٢) أُخْرجه البخاري (٣/ ٦٣) كتاب فضل الصلاة في مسجد مكة والمدينة (١١٩٠)، ومسلم (٢/
   (٢) أُخْرجه البخاري (٣/ ٦٣).
- (٣) أخرجه البخاري (٢/ ١٣١) كتاب الأذان، باب: فضل صلاة الجماعة (٦٤٧)، ومسلم (١/ ٤٥٩) كتاب المساجد، باب: فضل صلاة الجماعة وانتظار الصلاة (٢٢٢/ ٦٤٩).
  - (٤) في أ: التفاضل.
  - (٥) في أ: والقرب.
    - (٦) في ب: بها.

مَنْكَ<sup>لَ</sup>هُ ؟ ولكن لما وجد منهم ذلك القول نسب الجعل إليه، لا أن خلقوا لذلك الوجه؛ وهو كقوله تعالى: ﴿فَالْنَقَطَهُ ءَالُ فِرْعَوْتَ لِبَكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا﴾ [القصص: ٨] نسب إليهما الالتقاط وإن كان الالتقاط لغير ذلك الوجه، وكذلك قال: ﴿وَلا يَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا أَنَمَا نُعْلِى لَهُمْ حَيَرٌ لِأَنفُسِهِمْ إِنَمَا نُعْلِى لَهُمْ لِيَزَدَادُوا إِفْحَاً إِقْحَالَ عمران: ١٧٨]، ومعلوم أن الإملاء لم يكن لازدياد الإثم، ولكن هم لما ازدادوا إثما، نسب الإملاء إليه، وإن لم يكن الإملاء لذلك الوجه، وكذلك يقال في الكلام السائر:

لدوا للموت وابنوا للخراب

ولا أحد يبني البناء للخراب؛ ولكن مصيره لما كان إلى الخراب نسب البناء إليه، وإن لم يكن البناء<sup>(۱)</sup> لذلك الوجه، ويقال: يسرق السارق لتقطع يده، ومعلوم أنه ليس يسرق للقطع، ولكن بسرقته إذن لزمه<sup>(۲)</sup> القطع ولأجلها ما قطع، نسب الفعل إليه، وإن كانت السرقة لغير ذلك الوجه؛ فكذلك العدة التي ذكرت في الآية جعلت فتنة بجهة واحدة، وهي التي ذكرناها<sup>(۳)</sup>، لكنه لما وجد من الكفرة ما ذكرنا نسب الخلق إلى ذلك الوجه، لا أن كان الجعل لذلك.

ولكنا نقول: لو كان الأمر على ما زعموا، أدى ذلك إلى إسقاط الربوبية؛ إذ في الحكمة: من عمل عملا يريد غير الذي يكون، أوجب ذلك جهلا بالعواقب، أو جعل عابثا في فعله، ومن هذا وصفه، لم يصلح أن يكون إلها، بل يكون جاهلا سفيها؛ ألا ترى أن من بنى شيئا<sup>(٤)</sup> يعلم أنه لا يكون – كان ذلك منه عبثا، وإذا كان غير الذي يريده كان جاهلا به.

فإذا ثبت هذا فنقول: لو أراد الله من الكافر غير الذي كان منه، لكان فعله خارجا مخرج الخطأ، أو العبث؛ فثبت أن الله – عز وجل – شاء لكل فريق ما علم أن يكون منهم؛ فإذا علم من عبده أنه يؤثر الضلال على الهدى، فقد شاء له الضلال، وإذا علم أنه يؤثر فعل الخير، شاء له ذلك، ووفقه له، وهداه إليه.

والجواب عن قوله – عز وجل-: ﴿فَالْنَقَطَهُۥ ءَالُ فِزْعَوْبَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَزَنًا﴾ [القصص: ٨]، فمانناه: ليكون لهم في علم الله عدوا وحزنا، لا أن كان الالتقاط منهم لذلك الوجه؛ بل لو علموا أنه يصير لهم عدوا وحزنا لم يلتقطوه، ولكنهم جهلوا ما ينتهي

- (۱) في ب: بني.
- (٢) في ب: لزمته.
- (٣) في أ: ذكرنا.
- (٤) في ب: بشيء.

إليه العاقبة؛ فالتقطوه؛ رجاء أن ينتفعوا به.

ولا يجوز أن تخفى على الله تعالى عواقب الأشياء؛ فيكون فعله في الابتداء لغير ذلك الوجه.

وقولهم:

لدوا للموت وابنوا للخراب

فهذا يتكلم به في موضع التذكير والدعاء؛ لئلا يحرص المرء في بناء الأبنية، بل يزهد عنه، ولا يجوز أن يخفى على الله تعالى أمر؛ فيخرج الأمر فيه مخرج التذكير<sup>(۱)</sup>؛ فثبت أنه على التحقيق، والله أعلم.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم تَرَضُ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَٰذَا مَثَلًاً﴾: .

فالمثل يذكر بمعنى البيان؛ كقول القائل: «أمثل لك صورة كذا» يريد أبين لك.

وقوله – عز وجل-: ﴿كَنَلِكَ يُضِلُ ٱللَّهُ مَن يَنَآهُ وَيَهَدِى مَن يَثَآهُ﴾، فهذا كله تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَنَا عِدَّتُهُمْ إِلَّا فِنْنَةً . . . ﴾ الآية، أي: يضل به من كان في علمه أنه يختار الضلال، واختياره الضلال هو أن ينظر في آيات الله تعالى بعين الاستهزاء والاستخفاف، ومن كان نظره في آيات الله ما ذكرنا، أضله الله تعالى، وزاده غواية، ومن نظر في [آيات الله]<sup>(٢)</sup> بعين الاستهداء والاسترشاد، واستقبلها بالتبجيل والتعظيم لها، وفقه الله تعالى، ومن عليه بالهداية؛ وهو كقوله تعالى: ﴿قُلَ هُوَ لِلَذِينَ مَامَنُوا هُدًف وَشِفَاً ﴾ وَالَذِينَ لَا ومن عليه بالهداية؛ وهو كقوله تعالى: ﴿قُلَ هُوَ لِلَذِينَ عَالَى أَمَنُوا هُدًف وَشِفَاً ﴾ وفت الموفق. وقالت المعتزلة: قوله: ﴿كَنَلِكَ يُضِلُ ٱللهُ مَن يَئَآهُ﴾، أي: يسميه: ضالا، أو يحكم عليه

وقالت المعتزلة: قولة: «كَثَلِكُ يَضِلُ اللهُ مَن يَشَاءُ»، أي: يسميه: صَالًا، أو يحكم عليه بالضلال إذا ضل، لا أن يكون الله – تعالى – يضله، ويشاء ضلالته.

فيقال لهم: إذا كان الله يريد أن يؤمن به، وذلك إرادته في كل أحد عندكم فتسميته إياه: ضالا، وحكمه بالضلال وهو يريد أن يهتدي – جور منه، وفيه تحقيق كذبه، جل الله تعالى عن أن يلحقه وصف الجور في فعله، أو ينسب إلى الكذب.

وقال أبو بكر الأصم: تأويله: أن الله – تعالى – ينصب طريقا، مَن سلكه أفضى به إلى الهداية، ومن زاغ عنه صار إلى الضلال، ولا يتهيأ لأحد من الخلائق أن ينصب مثله.

فنقول: لو كان التأويل على ما زعم لكان حقه أن يقال: «كذلك يضل الله ما يشاء ويهدي ما يشاء»؛ فلما قال: ﴿مَن يَثَآهُ﴾، و «مَن» يعبر به عن الأشخاص العقلاء [لا] عن

- (۱) في ب: التذكر.
  - (۲) في ب: آياته.

سورة المدثر الآيات: ٨ – ٣٧

الطريق التي لا يعقل، ثبت أن الذي قاله ليس بشيء يعتمد عليه. [ثم]<sup>(١)</sup> الأصل أن قوله: ﴿يُضِلُ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِى مَن يَشَآءُ ﴾ من صفات الربوبية، وفيه امتداح الرب – تعالى – بالفعل لما يريد، فلو لم يكن مريدا منهم ما قد كان، ولم يرد كون ما علم أنه يكون، سقط الامتداح، وخرج عن أن يكون من صفات الربوبية؛ فثبت أن الله تعالى شاء لكل فريق ما علم أن يكون منهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَّ﴾:

فالجنود(٢) هو اسم للجماعة التي ينتقم بها، وينتصر بها.

وجائز أن يكون قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعَلَّرُ جُنُودَ رَبِّكَ﴾ منصرفًا إلى الملائكة، التي هي<sup>(٣)</sup> أصحاب النار، ليس ما جعله من خزنة النار عددًا قليلًا؛ لقلة جنوده، ﴿وَمَا يَعَلَّرُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ<sup>5</sup>َّ﴾، أي: [لا يعلم] مقادير قواهم وأحوالهم إلا الله؛ فمعناه: لا يعلم جنود ربك، أي: لا يعلم قوة هؤلاء الجنود وبطشهم وهيبتهم إلا هو.

ثم يجوز أن يكونوا سلطوا على تعذيب أهل النار؛ على جهة الامتحان<sup>(٤)</sup> للملائكة؛ كما امتحن بعضهم بإيصال التحف والكرامات إلى أهل الجنة، وكما امتحن بعضهم في الدنيا بقبض الأرواح، وبعضهم باستنزال الأمطار، وغير ذلك.

وجائز أن يكون تسليطهم على أهل النار على جهة الثواب والجزاء لهم؛ لأنهم يتلذذون بما يعذبون أهل النار، وينتقمون من أعداء الله تعالى؛ لأن المرء في الشاهد إذا وصل إلى الانتقام من عدوه، تلذذ به وتنعم.

ويحتمل أن يكون قوله – عز وجل–: ﴿وَمَا يَعَلَّرُ جُنُودَ رَبِكَ إِلَّا هُوَّ﴾، أي: وما يعلم كثرة جنود ربك إلا هو.

ويحتمل: وما يعلم السبب الذي به يجعل الجنود، ويصلحون للانتقام إلا هو؛ إذ هو القادر على أن يجعل أضعف شيء من خلقه جندا ينتقم به من أعدائه، كما في قصة البعوض في زمن نمرود، وغير ذلك من إرسال الطير إلى أصحاب الفيل، وإمطار الحجارة على قوم لوط، ونحو ذلك.

ويحتمل أن يكون قوله – عز وجل– : ﴿وَمَا يَعَلَمُ جُئُودَ رَبِّكَ﴾، أي : لا يعلم ما الذي يتخذ الله تعالى جندًا للانتقام من الأعداء إلا هو؛ ألا ترى أن الله – تعالى – انتقم من بعض

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: فالجند.
  - (٣) في أ: هم.
- (٤) في أ: الاستحسان.

الأعداء بالغرق، وهم قوم فرعون وقوم نوح – عليه السلام – وأهلك بعضا منهم بالرياح، واتخذها جنودا عليهم، وأهلك بعضهم<sup>(۱)</sup> بالخسف؛ فيكون في هذا إيجاب المراقبة من حلول النقمة والسخطة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا هِمَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ﴾:

جائز أن يكون منصرفا إلى السقر أنها ذكرى للبشر، أي: موعظة وتذكيرا لهم ما إليه مرجع أمورهم.

> وجائز أن يكون منصرفا إلى عدة الملائكة. وقوله – عز وجل–: ﴿كَلَا﴾: قيل: حقًا.

> > وقيل: هو على الردع والتنبيه.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَالْقَمَرِ . وَالَّتِلِ إِذْ أَذَبَرَ . وَالصُّبْحِ إِنَّا أَسْفَرَ﴾

فهذا في موضع القسم؛ وقد ذكرنا أن القسم؛ لتأكيد ما قصد إليه بالذكر، وإدبار الليل بمجيء النهار، فجائز أن يكون ذكر آخر الليل يقتضي ذكر أوله، وذكر أول النهار يقتضي ذكر النهار كله؛ فيكون القسم بهما قسما بالليل كله، والنهار كله.

ثم الليل إذا أقبل عملت ظلمته في ستر الأشياء كلها بساعة لطيفة، وكذلك النهار إذا أقبل عمل في دفع الظلمة عن الخلائق جملة بساعة لطيفة ما لو اجتهد المرء في جميع عمره – وإن طال – على عد تلك الأشياء؛ ليحيط علما بجملتها، لم يتمكن منه، وإذا كان لليل من السلطان ما ذكرنا، ولإقبال النهار من الأمر ما ذكرنا، وكان الذي ذكرنا أمرا مشاهدا معاينا، ولو أريد معرفة ما فيهما من الحكمة: أنه لأي معنى ما صلح أن يكون الليل ساترا عن درك أعين الأشياء، واستقام أن يكون النهار مزيلا للستر؟ لم يقدر عليه؛ فيكون فيه إبانة أنه لا يجب إنكار كل ما لا يوصل إلى درك الحكمة فيه بالعقول والآراء؛ الحكمة المجعولة فيها بالآرباء.

وفيه أن منشئ الليل والنهار واحد، وأن الخلائق بجملتهم تحت سلطانه وتدبيره، يحكم فيهم ما يشاء، ويفعل ما يريد.

وجائز أن يكون القسم منصرفا إلى الوقتين اللذين وقع عليهما الذكر، وهما إدبار الليل، وإسفار الصبح؛ فيكون فيهما ما في الأول. \_\_\_\_\_\_

(۱) زاد في ب: منهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَسْفَرَ﴾، أي: أضاء، وانتشر. وقوله: ﴿إِذ أَنْبَرَ﴾، أي: ذهب.

وحكي عن الكسائي أنه قال: إن «دبر» لغة قرشية، يقولون: ذهب كالأمس الدابر، أي: الذاهب، فيقولون: دبر في الأيام والشهور والسنين، ولا يقولون في غير ذلك: لا يقولون: دبر الرجل، ودبر الأمر؛ ولكن يقال: أدبر.

وفي حرف ابن مسعود ﴿إذا دبر﴾، وفي الحروف ﴿إذا أدبرُ﴾، والمعروف ﴿إِذَا أَدَبَرُ﴾ كما قلنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى ٱلْكَبَرِ﴾ قيل: يعني: السقر.

ثم عذاب أهل النار ألوان، وفي جهنم دركات، والسقر: إحدى دركاتها؛ إذ هي لون من ألوان العذاب؛ فصارت هي من إحدى الكبر.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَذِيرًا لِلْبَشَرِ﴾

فمنهم من صرف النذارة إلى السقر، ومنهم من صرفها إلى رسول الله ﷺ، وهو كقوله تعالى: ﴿وَهَٰذَا كِتَبٌ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِتَنَا لِيُحْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا﴾ [الأحقاف: ١٢]، فمنهم من قرأ ﴿لتنذر﴾ بالتاء، وصرف النذارة إلى النبي ﷺ. ومنهم من قرأ بالياء، وصرفها إلى القرآن.

ثم الأصل أن ما خرج مخرج الأفعال مضافًا<sup>(١)</sup> إلى الأشياء اللاتي ليست لهن أفعال، فهو يقتضي أمرين:

أحدهما: ذكر الأحوال التي تقع لديها مما لو لم يكن ذلك سببًا لم تحدث تلك الأحوال من غير أن يكون علة لها؛ فنسبت إليها إذا صارت سببًا؛ لحدوث تلك الأحوال، وهو كقوله – عز وجل–: ﴿وَغَرَّتْهُمُ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنَيَّا﴾ [الأنعام: ١٣٠]، وحياة الدنيا لا تغر أحدا، ولكنهم اغتروا بزينتها، فنسب إليها الغرور لما كانت سببا لتغريرهم.

والثاني: أنها أنشئت على هيئة لو كانت من أهل التغرير، لكانت تغر، فنسب إليها الغرور لذلك.

وقال في قصة إبراهيم – عليه السلام – ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِّ﴾ [إبراهيم: ٣٦]، والأصنام ليست ممن ينسب إليها الإضلال؛ لأنه لا فعل لها، ولكن عبادها<sup>(٢)</sup> لما ضلوا بها، نسب الإضلال إليها، وهي – أيضا – على صورة لو كانت لها

- (۱) في أ: معناه.
- (٢) في ب: عبادتها.

أفعال لكان يقع منها الإضلال؛ فنسب<sup>(١)</sup> إليها الإضلال؛ للوجهين اللذين ذكرناهما؛ فكذلك النذارة أضيفت إلى النار هاهنا؛ لأنه عند ذكرها تقع النذارة؛ فأضيفت إليها لذلك.

أو خلقها على هيئة لو كانت من أهل النذارة، لكانت نذيرة، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿لِمَن شَآة مِنكُر أَن يَنْقَنَّمَ أَوَ يَنَأَخَرَ﴾:

قيل: هو على التهديد كقوله: ﴿فَمَن شَآءَ فَلَيْؤَمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكْفُرَ﴾ [الكهف: ٢٩]، وذلك إنما يكون على إثر المبالغة في العظات، وتذكير عواقب<sup>(٢)</sup> الأمور، وقد بالغ [في] ذلك في هذه السورة وبين عواقب أمور العباد.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿أَن يَنَقَدَّمَ أَوْ يَنَأَخَرَ﴾ قيل: أن يتقدم إلى طاعة الله، أو يتأخر إلى معصية الله تعالى.

والأصل: أن المرء جبل على حب المنافع لنفسه والخيرات، وعلى بغض الشر والمضار، ومن أحب شيئا طلبه، ومن أبغض شيئا اجتنبه، وهرب منه، وإذا طلب [شيئًا] تقدم إليه، وإذا هرب من شيء تأخر عنه؛ فكنى عن الطلب بالتقدم وعن الهروب<sup>(٣)</sup> بالتأخر؛ فقيل في تأويل قوله – عز وجل–: ﴿يَنَقَدَّمَ﴾ أي: [إلى] طاعة الله، تجدي إليه المنافع في الآخرة، وتجلب إليه المحاسن أو يتأخر عن طاعته؛ إذ في الإعراض عن طاعته إيقاع النفس في المهالك وأنواع الشدائد.

وجائز أن يكون قوله: ﴿لِمَن شَآَ، مِنكُر أَن يَنَعَنَّمَ أَوَ يَنَأَخَرَ﴾، معناه: يتقدم، ويتأخر بتخليق الله تعالى فعل التقدم والتأخر منه؛ فيكون فعلا له وكسبا؛ لوجوده في حيز قدرته، وخلقا لله تعالى؛ فيكون مثل قولنا، لا حجة علينا، في إضافته التقدم والتأخر إلينا، والله الموفق.

قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَنْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴾ إِلَّا أَصْحَبَ ٱلْبِينِ ﴾ فِي جَنَّتِ يَتَسَآةُونَ ﴾ عَنِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ مَا سَلَكَكُر فِي سَفَرَ ﴾ قَالُوا لَمَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ وَلَمَ نَكُ نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ﴾ وَكُنَّا مَعَ ٱلْحَابِضِينَ ﴾ وَكُمَا نُكَذِبُ بِيَوْمِ ٱلذِينِ ﴾ حَتَى أَنْنَا ٱلْيَتِينُ ﴾ فَمَا نَنفَعُهُمْ شَفَعَهُ الشَّنِعِينَ ﴾ . وقوله - عز وجل-: ﴿إِلَّا أَضَعَبَ ٱلْيَهِنِ . فِي جَنَّتِ يَشَآةُونَ؟ :

أصحاب اليمين هم الذين وصفهم الله تعالى في موضع آخر في كتابه، وهو قوله – عز وجل-: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوقِي كِكَبَهُ بِيَبِينِهِۦ﴾ [الحاقة: ١٩]، فاستثنى أصحاب اليمين من جملة

- (۱) في ب: فنسبت.
- (٢) في أ: العواقب فيه.
  - (٣) في ب: الهرب.

المرتهنين؛ لأنه ذكر الرهون بلفظ يعبر بها عن الجمع، وهو قوله: ﴿ كُلُ نَفَسٍ، فاستقام استثناء الجماعة من تلك الجملة، أي: أصحاب اليمين قد سبقت منهم الأعمال التي يستوجبون بها الإطلاق عن الحبس<sup>(۱)</sup>؛ لأن المجرمين صاروا مرهونين بإجرامهم، وأصحاب اليمين قد اكتسبوا الخيرات، وعملوا الصالحات، والأعمال الصالحة جعلها الله تعالى مكفرة للمساوى والإجرام؛ كقوله: ﴿ لَنُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّنَانِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَذِى كَانُوُا يَعْمَلُونَ﴾ [العنكبوت: ۷].

وقوله – عز وجل– : ﴿فِي جَنَّتِ يَسَآةَلُونَ . عَنِ ٱلْمُجْرِيِينَ . مَا سَلَكَڭُرْ فِي سَقَرَ . قَالُوا لَز نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ﴾ :

فظاهر هذا يؤدي إلى أن التساؤل كان من أهل الجنة بعضهم بعضا، وإذا صدر السؤال عن بعضهم بعضا فحقه أن يقال: «ما سلكهم في سقر»؛ لأن أهل السقر لم يسألوا، بل سئل عنهم غيرهم؛ ألا ترى أنه قال: ﴿عَنِ ٱلْمُجْمِينَ﴾، ولم يقل: «يتساءلون المجرمون»؛ فثبت أن الظاهر يقتضي أن يكون المخاطبون غير المجرمين؛ لذلك قلنا: إن حق مثله أن يقال: «ما سلكهم في سقر»، لكنه يحتمل أن يكون قوله: ﴿عَنِ زيادة في الكلام، وحقه الحذف والإسقاط، وإذا<sup>(٢)</sup> حذف ارتفع الريب والإشكال؛ كأنه قال: في جنات يتساءلون المجرمين؛ فيكون فيه تثبيت أن أهل السقر هم الذين خوطبوا بالسؤال.

وجائز أن يكون أهل الجنة يسأل بعضهم بعضا عن مكان المجرمين، أين مكانهم؟ وأين هم؟ فيطلعون عليهم فيسألونهم: ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَفَرَ﴾ ؟ فيقولون إذ ذاك: ﴿لَا نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ . . . ﴾ إلى آخر الآية؛ ألا ترى إلى قوله – عز وجل- : ﴿فَاطَلَعَ فَرَءَهُ فِي سَوَآَءِ الْجَحِيمِ ﴾ [الصافات : ٥٥]؛ فثبت أنهم<sup>(٣)</sup> يطلعون على أماكنهم، فإذا رأوهم سألوهم عن ذلك بقوله : ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَفَرَ»، فأجابوا بما أخبر الله تعالى عنهم بقوله : ﴿لَا نَكُ مِنَ

والأصل: أن الأفعال التي يتعلق جوازها بالإيمان إذا أضيفت إلى من ليس من أهل الإيمان، أريد بها القبول، وإذا أضيفت إلى أهل الإيمان، أريد بها أعين تلك الأفعال.

والذي يدل على هذا هو أن الكافر يسلك به إلى سقر إذا كان مكذبا بيوم الدين، وإن أقام الصلاة، وأطعم المسكين، لم ينفعه ذلك حتى يوجد منه الإيمان؛ فثبت أنه لم يرد بذكر هذه الأفعال إتيان أعينها؛ وإنما<sup>(٤)</sup> أريد بها القبول والإقرار بها؛ والذي يدل على

- (۱) في ب: الجنس.
  - (٢) في ب: فإذا.
  - (٣) في ب: أنه.
- (٤) زاد في ب: يريد.

صحة ما ذكرنا قوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا قِبَلَ لَهُمْ أَنَفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ اَمَنُوَا أَنْظَعِمُ مَن لَوَ يَشَآءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ ﴾ [يس : ٤٧]؛ فثبت أنهم جحدوا أن يكون عليهم إطعام؛ فدل أنه أريد بذكر الإقامة قبولها، لا وجود عينها، وعليهم أن يقبلوا إقامة الصلاة، ويقروا بإيتاء الزكاة، وقد يجوز أن يذكر إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، ويراد به القبول؛ قال الله تعالى : ﴿فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا ٱلصَّلَوَةَ وَاتَوُا ٱلزَّكَوَةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمٌ ﴾ [التوبة : ٥]، ولم يكن إيجاد<sup>(۱)</sup> الإقامة وإيجاد<sup>(۲)</sup> الإيتاء من شرط<sup>(۳)</sup> التخلية؛ بل كان معناه على القبول، فإذا أقروا بالصلاة وقبلوا إقامتها، وأقروا بالزكاة، لذم تخلية سبيلهم وإن لم يوجد منهم الفعل بعد؛ فلذلك صلح حمل التأويل على القبول، ولم يحمل على وجود حقيقة الفعل؛ لما ذكرناه.

هذا إذا ثبت أن تأويل قوله: ﴿لَرَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّيَنَ﴾ منصرف إلى الصلاة المعروفة، فكيف وقد يجوز أن يكون أريد بالمصلين: الموحدين هاهنا؛ لأن أهل الصلاة هم المسلمون، يقال: «أجمع أهل الصلاة على هذا»، ويُعني به المسلمون.

ثم الله – عز وجل – جمع في الذكر بين التكذيب بيوم الدين وبين ترك الصلاة وترك الإطعام، وهذا – والله أعلم – يحتمل وجهين:

أحدهما: أن الذي يقر بالصلاة والإطعام وإيتاء الزكاة هو الذي يقر بيوم الدين؛ لأن المرء إنما يرغب في فعل هذه الأشياء؛ لما يطمع من المنافع في العواقب، ويتقي بتركها مخافة التبعة في العواقب؛ فإذا لم يقر بيوم الدين، لم يرج المنافع، ولا خاف المضار؛ فيحمله ذلك على ترك الإطعام وتضييع الصلاة، وعلى ترك إيتاء الزكوات، وعلى جحدها كلها وعدم قبولها، وهو كقوله – عز وجل-: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِاللَّدِينِ. فَذَالِكَ الَذِى يَدُعُ ٱلْيَتِمَ . وَلَا يَحُضُ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ (الماعون: ١ – ٣]؛ لعدم رجاء العواقب؛ فإذا لم ير لفعله عاقبة، لم يقم بالانتصار لليتيم، ولا قام بالإحسان للمسكين، بل تكذيبه بيوم الدين يحمله على الجور على اليتيم، وترك الإحسان إلى المسكين؛ فلذلك جمع في الذكر بين [تكذيب]<sup>(٤)</sup> يوم الدين وبين ترك الصلاة، وإيتاء الزكاة وترك الإطعام. وجائز أن يكون الذي حملهم على التكذيب بيوم الدين هذه الوظائف التي وظفت عليهم بالإسلام؛ لأنهم إذا آمنوا بيوم الدين، لزمهم تحمل هذه الأحمال من إقامة

- (۱) في ب: اتخاذ.
- (٢) في ب: اتخاذ.
- (٣) في ب: شرائط.
  - (٤) سقط في ب.

الأفعال؛ والصلاة، وإيتاء الزكاة، وإطعام المساكين، وصيام شهر رمضان، وغير ذلك من العبادات؛ فاشتد عليهم [ذلك]؛ فتركوا الإيمان بها؛ لئلا يلزمهم تحمل هذه الأفعال التي حملها أهل الإيمان.

> وقوله – عز وجل-: ﴿وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱلْخَابِّضِينَ﴾: فالخائض هو الذي يخوض في الباطل. وقوله – عز وجل-: ﴿حَتَى أَتَنَا ٱلْيَقِينُ﴾: أى: حتى أيقنا أنا كنا على باطل فيما كنا نخوض فيه.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَمَا نَنَعَهُمُ شَفَنَعَةُ ٱلشَّنِعِينَ﴾ معناه : أن لا شفيع لهم؛ والأصل : أن الشفاعة إذا أضيفت إلى أهل الكفر، فقيل : ليس لهم شفعاء، أو لا تنفعهم شفاعة الشافعين، اقتضى نفي الشفاعة، أي : لا شفيع لهم.

وإذا أضيفت إلى أهل الإيمان اقتضى نفي الانتفاع بشفاعة الشفعاء، ولم يقتض نفي الشفاعة؛ كما ذكرنا: أن الأفعال التي يكون قوامها بالإيمان إذا أضيفت إلى الكفار فهي تقتضي نفي القبول، وإذا أضيفت إلى أهل الإيمان فهي [تقتضي]<sup>(١)</sup> نفي الفعل.

وقولنا بأنه إذا قيل: «لا شفيع له»، وأريد به أهل الإسلام، فهو يقتضي نفي الانتفاع، ولا يقتضي نفي الشفاعة – فذلك ينصرف عندنا إلى أهل الاعتزال والخوارج؛ لأنا نرى أصحاب الكبائر من أهل الإسلام مستوجبين للشفاعة، وهم يقولون: لا يجوز في حكم الله تعالى أن يعفو عن أصحاب الكبائر، بل يخلدهم في النار؛ لأن الله تعالى أوعد النار لمن ارتكب الكبائر، وأخبر أنهم يخلدون فيها؛ فلا يجوز أن يقع في وعده خلف، أو يتحقق في خبره كذب، ولو استوجبوا الشفاعة، ونالوا بها المغفرة من رب العزة، لصار فيما وعد مخلفا، وفيما أخبر كذوبا؛ فمثل هؤلاء إذا ارتكبوا الكبائر لا يرجى لهم الخلاص بالشفاعة أبدا؛ بل يحكم عليهم بالخلود في النار؛ فيرتفع ما يثبت الكذب وينتفي [ما يوجب]<sup>(٢)</sup> خلف الوعد.

ولأنهم لما اعتقدوا التخليد في النار لمن ارتكب الكبائر، وجب أن يكون نفيهم الشفاعة بزعمهم على ذلك؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ . فَرِيقًا هَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَكُةُ﴾ [الأعراف: ٢٩، ٣٠]؛ فلا يجوز أن يحق عليهم العذاب ثم لا ينالهم العذاب إذا بعثوا.

ثم احتج فريق منهم بنفي الشفاعة في الآخرة بقوله: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَفِعِينَ﴾

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: بوجوب.

[الشعراء: ١٠٠]، وبقوله: ﴿ أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنكُمُ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوَمُّ لَا بَيْعٌ فِيدِ وَلَا خُلَةٌ وَلَا شَفَعَةُ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]، وبقوله: ﴿وَاتَقُوا يَوْمَا لَا تَجَزِى نَفْشُ عَن نَفْسٍ شَيْنًا وَلَا يُغْبَلُ مِنْهَا وَلَا نَنفَعُهُ شَفَعَةٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٣]، وزعموا أن شفيع كل امرئ منهم عمله يومئذ؛ فمن حسن عمله نجا به، ومن ساء عمله حق عليه العذاب، ولم يكن له شافع، ولو وجب نفي الشفاعة بما ذكر من هذه الآيات الظاهرة، لوجب تحقيقها بقوله: ﴿وَلَا يَشْغَعُونَ إِلَا لِمَن ارْتَضَى وَهُم مِن خَشْيَبَهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، وبقوله: ﴿ يَوْمَعُذٍ لَا نَنفَعُ الله تعالى على الم لَا الشفاعة بما ذكر من هذه الآيات الظاهرة، لوجب تحقيقها بقوله: ﴿وَلَا يَشْغَعُونَ إِلَا لِمَن ارْتَضَى وَهُم مِن خَشْيَبَهِ مُشْفِقُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]، وبقوله: ﴿ يَوْمَعٍذٍ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَا مَن أَذِن لَا مُنفَاعة بما ذكر من هذه الآيات الظاهرة، لوجب تحقيقها بقوله: ﴿ وَلَا يَشْغَعُونَ إِلَا لِمَن الشفاعة بما ذكر من هذه الآيات الظاهرة، لوجب تحقيقها بقوله: ﴿ وَلَا يَشْعَعُونَ إِلَا لِمَن وَمَن وَعُمَ مِنْ خَشْيَبَهِ مُشْفِقُونَ اللانياء الماء، وله يتعوله القوله على الشفاعة إلا مَن أَذِن المُ الرَّحْنُنُ وَرَضَى لَهُ قَوْلًا واله الله الله الله تعالى قد يأذن بالشفاعة يومئذ للبعض؛ فثبت أن ما ذكرتم من نفي الشفاعة، لم يقتض نفيا على الإطلاق، بل

ثم جاءت الأخبار مفسرة على إيجاب القول<sup>(١)</sup> بالشفاعة لأهل الكبائر؛ فثبت أن ما ذكر من قوله – عز وجل–: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَنِغِينَ﴾ [الشعراء: ١٠٠]، وقوله: ﴿وَلَا خُلَّهُ ۖ وَلَا شَفَعَةُ ﴾ [البقرة: ٢٥٤] منصرف إلى أهل الكفر، وبه نقول.

ومن المعتزلة من يحقق الشفاعة، ولكنه يراها للذين يستوجبون استغفار الملائكة في الدنيا، وهم الذين ذكرهم الله تعالى في كتابه: ﴿وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَىۡءِ رَحۡمَةَ وَعِلۡمًا فَاَغۡفِرۡ لِلَذِينَ تَابُوا وَاَتَبَعُوا سَبِيلَكَ﴾ [غافر: ٧]، فأما أصحاب الكبائر؛ فإنهم<sup>(٢)</sup> لا تنالهم شفاعة أحد؛ بل يخلدون في النار.

فيقال لهم: فأية منفعة تحصل للذين تابوا واتبعوا سبيله<sup>(٣)</sup> في الشفاعة، وهم قد استوجبوا الخلاص بتوبتهم، واتباعهم سبيل الرشاد.

فإن قالوا: منفعتهم بها: أنه يعظم قدرهم عند الله تعالى، ويستوجبون بها فضل الدرجات؛ كما ترى المرء في الشاهد يذكر أخاه عند الملوك بحسن السيرة، ويذكره بما فيه من المناقب الجميلة والمحاسن، ويبتغي بذلك إعلاء منزلته، وإعظام قدره عندهم؛ ليعظموه، ويبجلوه، فكذلك الشفعاء في الآخرة يثنون عند الله تعالى على<sup>(٤)</sup> أوليائه خيرا؛ ليزيد في درجاتهم، وتعظم منزلتهم عند الله تعالى.

والجواب أن هذه الزيادة في الدرجات ليست إلا إلى الوصول إلى فضول الشهوات، وفضول الشهوات والزيادة في اللذات لا تذكر في المنافع؛ إذ لا حاجة [لهم]<sup>(٥)</sup> إلى ما هو

- (١) في ب: القبول.
- (۲) في ب: فإنه.
- (٣) في ب: لسبيله.
  - (٤) في أ: من.
  - (٥) سقط في ب.

في حق الفضول من الشهوات؛ فيكون في مثالها دفع الحاجة، والوصول إلى المنفعة، ومعلوم أنهم<sup>(١)</sup> إنما طمعوا في الشفاعة؛ لما يحصل لهم بها من المنفعة وإنما تحصل لهم بها المنفعة إذا وقعت<sup>(٢)</sup> إليها الحاجة، وأهل الكبائر هم الذين تمسهم الحاجة إليها، فأما الذين تابوا وأنابوا فقد استغنوا عن الشفاعة؛ لذلك وجب القول بتحقيق الشفاعة في أهل الكبائر .

وأما استدلالهم بما ذكروا من أمر الشهود، فليس بمحكم من القول؛ لأن المرء إنما يذكر أخاه بالجميل، ويظهر ما اشتمل عليه من خلال الخير لجهل الملوك بحاله فيما هو عليه من جميل الخصال، ومحمود الفعال؛ ألا ترى أن الملك إذا كان عالما بحاله، لم يقدم الإنسان على نشر الجميل منه؛ فثبت أن الذي يحوجه<sup>(٣)</sup> إلى الثناء عليه عند الملوك جهل الملوك بحاله؛ ولا يجوز أن يكون الله تعالى يخفى عليه حال أحد، وما هو عليه من ظواهر أموره وبواطنها حتى يحتاج إلى معرف يعرفه؛ فبطل أن تكون الشفاعة للوجه الذي ذكروه، وثبت<sup>(١)</sup> أنها للوجه الذي ذكرناه.

ثم العفو والصفح عن إحلال العقوبة بمن هموا أن يعاقبوه بجريمة سبقت منه، ثم الشفاعة فيما بين الخلق أمر معهود أنها تكون عند زلات يستوجب بها العقوبة والمقت؛ فيعفى عن مرتكبها بشفاعة الأخيار وأهل الرضاء؛ [فلا ينكر أن يكون الله تعالى يعفو عمن استوجب العقاب بشفاعة الأخيار وأهل الرضاء]<sup>(٥)</sup> والأبرار، والله الموفق.

قوله تعالى: ﴿نَمَا لَمُنْمَ عَنِ التَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ كَأَنَّهُمْ حُمْرٌ مَّسْتَغِرَةٌ ﴾ فَزَتْ مِن فَسُوَرَةٍ ﴾ بَلْ يُرِيدُ كُلُّ امْرِىءِ مِنْهُمْ أَن يُؤْتَى صُحْفًا مُنَشَرَةً ﴾ كَلَّ بَل لَا يَخَافُونَ اللَّخِرَةَ ﴾ كَلَّ إنّ ﴾ فَمَن شَاة ذَكَرُهُ ۞ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَآة اللَهُ هُوَ أَهْلُ النَّفُوى وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذِكَرَةِ مُعْضِينَ﴾:

جائز أن يكون تأويله: ما لهم معرضين عن ذكر ما لهم، و [ما]<sup>(٢)</sup> عليهم، وعما إليه مآلهم ومنقلبهم؛ وذلك يكون في الرسول وفي القرآن؛ لأن كل واحد منهما يذكر للمرء ما له وعليه، والله أعلم.

وجائز أن يكون تأويله: فما لهم عما به يشرف قدرهم، ويصيرون به مذكورين في

- (١) في ب: بأنهم.
- (٢) في أ: وقفت.
- (٣) في أ: يخرجه.
   (٤) في ب: فثبت.
- ۵) ما بين المعقوفين سقط في ب.
  - (٦) سقط في ب.

الملأ الأعلى – معرضين؛ وذلك يكون في طاعته، والإقبال على عبادته، وهو كقوله تعالى: ﴿لَقَدْ أَنَزَلْنَا إِلَيْكُمْ حَكِتَبًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ﴾ [الأنبياء: ١٠] معناه: أنكم تصيرون به مذكورين، ويعظم قدركم لو اتبعتموه، ولم تضيعوا حرمته. وقوله – عز وجل-: ﴿كَأَنَهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنِفِرَةٌ﴾

بنصب الفاء وخفضه.

فمن قرأ بخفض الفاء صرف الفعل إليها، كأنه يقول: حمر نافرة، ونفر واستنفر واحد؛ كما يقال: استرقد القوم، أي: رقدوا.

ومن قرأ بنصب الفاء، فتأويله: أنه فعل بها ما يحملها على النفار، وذلك يكون بالرمي وبالقانص من الأسد، كما ذكره أهل التفسير في تأويل القسورة هي الأسد، أو الرماة، أو الصيادون.

ويقال: هي النفرة<sup>(1)</sup>، وكان هذا تشبيها بالحمر الوحشية التي في طبعها النفار. ووجه التقريب هو أن هؤلاء أعرضوا عما في الإقبال عليه نجاتهم وتخلصهم من العطب، ونفروا كنفار الحمر المستنفرة من العطب والهلاك.

وفي هذه الآية تبين شدة سفههم وغاية جهلهم؛ لأن الحمر<sup>(٢)</sup> تنفر عن القانص والرامي والأسد؛ لتسلم من الهلاك والعطب، وهؤلاء الكفرة نفروا عما فيه نجاتهم إلى ما فيه هلاكهم وعطبهم؛ فهم أشر من الحمير وأضل.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُ أَمْرِىءٍ مِّنَّهُمْ أَن يُؤْتَى صُحُفًا مُّنَشَّرَةً﴾.

قال بعض أهل التأويل: إن المشركين قالوا: يا محمد، بلغنا أن الرجل في بني إسرائيل كان إذا أذنب ذنبا، فيصبح، وجد صحيفة معلقة على باب داره أو مكتوبا عند رأسه: إنك أذنبت كذا.

وزاد بعضهم: إنك أذنبت كذا، وتوبتك كذا.

وسألوا النبي ﷺ أن يجعلهم كذلك؛ فأخبر الله تعالى ذلك عنهم، ثم آيسهم عن ذلك، فقال: ﴿كَلاَّ﴾، أي: لا تنالون ما تأملون.

وقال قتادة: قالوا: يا محمد، إنْ سَرَّك أن نتبعك فائت كل واحد منا بصحيفة خاصة: إلى فلان بن فلان، تأمرنا فيها باتباعك<sup>(٣)</sup>.

- (١) في ب: البقرة.
- (٢) في ب: الحمير.
- (٣) أُخرجه ابن جرير (٣٥٥١٩) وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٦١).

وقيل: سألوا أن يؤتوا ببراءة بغير عمل.

ولكن لا يجب قطع الأمر على واحد من هذه التأويلات، بل يقال بها على جهة الإمكان والاحتمال؛ لأن هؤلاء المفسرين لم يشاهدوا أولئك القوم الذين صدرت منهم هذه الإرادة؛ ليخبروهم ماذا أرادوا به؟ حتى يثبت ما ذكروا من القصة والأخبار، ولا تواترت الأخبار من عند ذي الحُجَّة النبي ﷺ: أنهم سألوه ذلك؛ لذلك لم يستقم قطع الأمر على ما ذكروا.

وجائز أن تكون هذه الإرادة تحققت في بعض الكفرة وهم الرؤساء منهم والأكابر، لا أن أراد كلٌّ في ذات نفسه أن يؤتى صحفا منشرة.

والإرادة هاهنا عبارة عن الطلب، ثم طلبهم ما ذكر يتوجه إلى أوجه ثلاثة:

أحدها: أن يكون كل واحد من عظمائهم ود أن يكون [هو]<sup>(1)</sup> المخصوص بإنزال الكتاب عليه؛ كما قال في آية أخرى: ﴿وَإِذَا جَاءَتْهُمْ ءَايَةُ قَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُوْتَى مِنْـلَ مَا أُوتِى رُسُلُ ٱلتَّوَى [الأنعام: ١٢٤]؛ فيكون في هذا إظهار استكبارهم على رسول الله ﷺ، على جهة التعنت والعناد؛ ليصير ذلك آية لهم في تحقيق رسالة النبي ﷺ، كما قال الله تعالى حكاية عنهم: ﴿وَقَالُوا لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَى تَفَجُّرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَلْبُوعًا . . . ﴾ إلى قوله: ﴿أَوَ تَرْقَى في ٱلسَّمَاءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُفِيِكَ حَتَى تُغَجُّرَ لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَلْبُوعًا . . . ﴾ إلى قوله: ﴿أَو تَرْقَى الآية إبانة أنهم كانوا يطلبون إنزال الكتاب عليهم؛ ليتقرر لديهم رسالة [نبينا]<sup>(٢)</sup> محمد إلى وكان ذلك على جهة التعنت والعناد؛ وإلا لو تفكروا في حاله أداهم ذلك إلى العلم برسالته من غير أن يحتاجوا إلى تثبيت رسالته بكتاب ينزل عليهم، والله واله مرالة النبي الم

وجائز أن يكونوا رأوا أكابرهم أحق بالرسالة من رسول الله ﷺ، وأولى بإنزال الكتاب عليهم؛ لما رأوهم أفضل من رسول الله ﷺ، ألا ترى إلى قوله: ﴿وَقَائُوا لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْقُرَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ ٱلْقَرَيَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾ [الزخرف: ٣١]، وقال في آية أخرى: ﴿أَءُنزِلَ عَلَيْهِ ٱلذِكْرُ مِنْ بَيْنِنَاً﴾ [ص: ٨]، فأرادوا أن يؤتوا صحفا منشرة لهذا المعنى؛ إذ هم أولى أن يخصوا بهذه الفضيلة.

وإنما ذكرنا هذه التأويلات في هذه الآية؛ لأن هذه المعاني التي ذكرناها قد ظهرت منهم بمتلو القرآن، والتأويلات التي ذكرها أهل التفسير لا يتهيأ تثبيتها من جهة الكتاب ولا من جهة الإخبار عن رسول الله ﷺ؛ فصارت هذه التأويلات أمكن وأملك بالآية من غيرها، والله أعلم.

- (١) سقط في ب.
- (٢) سقط في ب.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَلَّا بَل لَا يَخَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴾:

إن الذي حملهم على الطلب بأن يؤتى كل منهم صحفا منشرة إعراضهم عن الإيمان بالآخرة؛ وإلا لو آمنوا بها، لكان إيمانهم بها يحملهم على ترك العناد والتعنت، وعلى ترك الجسر على رسول الله ﷺ ويدعوهم إلى الإذعان للحق.

وقوله: ﴿كَلَآ إِنَّهُمْ تَذْكِرَةٌ . فَمَن شَآءَ ذَكَرُهُ﴾ سنذكر معنى هذه الآية في سورة «عبس وتولى»، وسنذكر معنى قوله: ﴿وَمَا يَذَكُرُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ اَتَهُ﴾ في سورة «إذا الشمس كورت».

> وقوله: ﴿هُوَ أَهْلُ ٱلنَّقَوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْغَفِرَةِ﴾: فأهل التأويل صرفوا قوله ﴿هُوَ أَهْلُ ٱلْتَقَوَىٰ﴾ إلى الله تعالى. وجائز أن يصرف إلى البشر.

فإن كان المراد من قوله – عز وجل– ﴿هُوَ أَهَلُ الْنَقَوَىٰ﴾: البشر؛ فيكون معنى قوله: ﴿هُوَ أَهُلُ النَّفَوَىٰ﴾، أي: الذي يقوم بالذكر؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَأَلَزَمَهُمْ كَلِمَةَ النَّقَوَىٰ وَكَانُوًا أَحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَاً﴾ [الفتح: ٢٦]، فجعل الذين ألزمهم كلمة التقوى من أهل التقوى، وإن كان المراد من قوله: ﴿هُوَ أَهْلُ النَّقَوَىٰ﴾، أي: الله – سبحانه وتعالى – فتأويله أنه أهل أن يتقي الزلة والعثرة في حقوقه تعالى.

والوجه فيه أن المرء في الشاهد إنما يتقي الزلة والعثرة إلى آخر؛ لإحدى خصال ثلاث:

إحداها: لما يرى من افتقاره وحاجته إليه؛ فيتقي العثرة إليه؛ تبجيلا وتعظيما. أو يتقي زلته؛ ذلك لما يرى من قدرته وسلطانه على الانتقام منه. أو يتقي زلته؛ لكثرة نعمه وأياديه؛ استحياء منه.

وإذا كانت هذه الأشياء هي الداعية إلى الاتقاء، فإن الخلائق بأجمعهم مفتقرون ومحتاجون إلى الله تعالى، وله القدرة والسلطان عليهم، وهو المنعم المتفضل على كل أحد، فهو أهل أن يعظم ويوقر، وأن يخاف نقمته، ويستحيا منه، ومن اتقى صار أهلا لأن يغفر [له].

وجائز أن يكون معنى قوله – عز وجل–: ﴿هُوَ أَهْلُ النَّفَوَىٰ﴾، أي: هو أهل لأن<sup>(١)</sup> يسأل منه ما يتقي [به] من النار بقوله تعالى: ﴿وَاتَقُوا النَّارَ ٱلَٰتِى أُعِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١]، وبقوله: ﴿قُوَّا أَنفُسَكُمُ وَأَهْلِيكُمُ نَارًا﴾ [التحريم: ٦]، ثم علمنا وجه الاتقاء

(١) في ب: بأن.

بقوله: ﴿رَبَّنَا مَانِنَا فِي ٱلدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١]، فبين أن الاتقاء أن يفزع إلى الله تعالى، ويتضرع إليه؛ ليتقي بفضله ورحمته، وقال: ﴿إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لَكُز عَدُوٌ فَأَغَنِدُوهُ عَدُوًا ﴾ [فاطر: ٦]، فأمرنا – جل جلاله – بالمناصبة مع الشيطان؛ للمحاربة، وأخبر أن محاربته أن نفزع إلى الله – تعالى – بالاستعاذة بقوله – عز وجل-: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنْغُ فَآسَتَعِذ بِاللَّهِ [الأعراف: ٢٠٠]، وقال في آية أخرى: ﴿وَقُل رَبِّ أَعُوْذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَّيْطِينِ ... ﴾ الآية [المؤمنون: ٩٧]، فهو أهل أن يطلب منه ما يتقي به، وأهل أن يستعاذ به؛ لدفع كيد العدو.

﴿وَأَهْلُ ٱلْمَغْفِرَةِ﴾، أي: أهل أن يطلب منه المغفرة، جعلنا الله – تعالى – من أهل التقوى والذين من عليهم بالمغفرة.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: ﴿هُوَ أَهْلُ ٱلْنَقْوَىٰ وَأَهْلُ ٱلْمُغْفِرَةِ﴾، أي: هو أهل أن يتقي عنه، وأهل أن يغفر لمن اتقاه، والله المستعان.

## \* \* \*

قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٥٢٣، ٣٥٥٢٤)، وعبد بن حميد وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٦١).

## سورة(١) القيامة، [وهي مكية](٢)

بسم الله النَجْنِ النَّجَبِ النَّجَيَةِ

**قوله تعالى: ﴿**لَا أَقَيْمُ بِبَوْرِ ٱلْقِيْمَةِ ﴿ وَلَا أَقَيْمُ بِالنَّقَسِ ٱلْلَوَّامَةِ ﴿ أَيَّحْسَبُ ٱلإِسْنَنُ أَنَ تَجْعَ عِطَمَهُ ﴿ بَلَى قَدِرِينَ عَلَى أَن نُشْتَوَى بَنَائَمُ ﴿ بَلَ يُرِبُهُ ٱلإِسْنَنُ لِيَفْجُرَ أَمَامَمُ ﴿ يَسْتَنُ أَنَانَ يَوْمُ أَلَقَبَنَةِ ﴿ هَامَهُ الْبَمَرُ ﴿ وَحَسَفَ ٱلْنَمَرُ ﴿ وَجُمَعَ ٱلنَّمَسُ وَٱلْفَمَرُ ﴿ يَعْفَجُرَ أَمَامُمُ ﴿ يَعْتَبُ أَلَانَ يَوْمُ الْبَمَرُ ﴿ وَحَسَفَ ٱلْنَمَرُ ﴿ وَجُمَعَ ٱلْنَمَسُ وَٱلْفَمَرُ ﴿ يَعْفَجُرَ أَمَامُمُ ﴾ يَعْتَلُ أَنَّنَ يَوْم الْبَمَرُ ﴿ وَحَسَفَ ٱلْنَمَرُ إِنَّ وَجُمَعَ ٱلنَّمَسُ وَٱلْفَمَرُ إِنَى يَقُولُ الْإِسْنَ يَوْمِيذٍ أَنَ اللَّ إِلَى رَبِكَ يَوْمِنِهِ ٱلْنَسْنَقُرُ ﴾ يُبْتَوْا الإِسْنُ يَوْمِيذٍ بِمَا قَدَمَ وَأَخَرَ ﴾ بَلِ اللَّاسَمُ فَقَسِهِ عَمِيرَةُ أَنَّهُ أَنَّ

قوله – عز وجل– : ﴿لَا أُقَيْمُ بِبَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ . وَلَا أُقَيْمُ بِالنَّفَسِ ٱلْتَوَامَةِ﴾، اختلف في تأويله : فمنهم من ذكر : أنه أقسم الله تعالى بيوم القيامة، ولم يقسم بالنفس اللوامة، ذكر ذلك عن الحسن<sup>(٣)</sup>، ويكون معناه: لأقسم<sup>(٢)</sup> بيوم القيامة ولا أقسم بالنفس اللوامة.

لكن ذكر عنه أنه يقول في قوله تعالى: ﴿لَا أَقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ . وَأَنتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ . وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ﴾ [البلد: ١ – ٣]: إن القسم يقع على البلد [ووالد وما ولد، والوالد هو آدم]<sup>(°)</sup> عليه السلام، وما ولد جملة أولاده عليه السلام، فإذا كان القسم جائزا بالوالد والمولود جميعا، كانت النفس اللوامة داخلة في جملة المولود فقد أقسم بالنفس اللوامة عنده؛ فلا معنى للرد هاهنا [ثم موقع «لا» في قوله: ﴿لَا أَقْسِمُ﴾ وتأويله – يذكر في قوله: ﴿لَا أَقْسِمُ

ومنهم<sup>(٦)</sup> من ذكر أن القسم وقع بهما جميعا، ولله تعالى أن يقسم بما شاء من خلقه. ثم صرف بعض أهل التأويل معنى القسم إلى قوله تعالى: ﴿ أَيَخْسَبُ آلِإِسْنَنُ أَلَن نَجْمَعَ عِظَمَمُ﴾، وجعله موضع القسم، فإن كان على هذا، فالإشكال عليه أن يقول قائل: كيف أكد أمر البعث، وجمع العظام بالقسم بيوم القيامة، وقد جرى من القوم الذين احتج عليهم بهذه الآية الإنكار بيوم القيامة، فكأنه أكد القسم بشيء جرى به الإنكار؟

- (۱) زاد في ب: يذكر.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٥٣٠) وفي ب: الخيل.
  - (٤) في ب: لا أقسم.
  - هي ب: والوالد وهو آدم.
- (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٥٥٢٨) وابن المنذر والحاكم وصححه عنه، كما في الدر المنثور
   (٦) وهو قول قتادة أيضًا.

والجواب عن هذا من وجهين:

أحدهما: أن يكون القسم منصرفا إلى الحكمة التي توجب القول بالبعث؛ إذ قد بينا في غير موضع: أنه بالبعث ما خرج خلق هذا العالم مخرج الحكمة، ولولا البعث، لكان خلقه عبثا باطلا، كقوله – عز وجل-: ﴿أَفَحَسِبْتُمُ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمُ عَبَثًا وَأَنَّكُم إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٥]، كأنه قال: لا أقسم بحكمته الداعية إلى كون القيامة كذا أن يكون كذا.

وجائز أن يكون القسم في الحقيقة بالدلائل والبراهين التي من تفكر وأمعن النظر فيها، حمله ذلك على القول بالبعث، وإذا كان محتملا صح القسم بيوم القيامة وبالنفس اللوامة؛ لأن التفكر في النفس اللوامة والاعتبار بها يدعو إلى القول بالبعث.

ثم العادة جرت على القسم بالأشياء التي عظم خطرها، وجل قدرها في القلوب؛ وجلالة خطرها يكون بأحد وجهين:

إما بما كثرت منافعها؛ فيكون خطرها مشاهدا معروفا.

أو بعظم<sup>(۱)</sup> خطرها بالدلائل والأخبار، فالسموات والأرضون قد عرف الخلق جلالة أقدارهما بالعيان؛ بما كثرت منافع الخلق بهما.

وعظم يوم القيامة بما جل خطره في القلوب؛ وثبت القول بكونه بالدلالات والبراهين. ثم قد وصفنا أن الله – تعالى – أقسم بأشياء؛ لتأكيد ما يعرف بيانه ويجب القول به لولا القسم لو أمعن النظر فيه؛ وأعملت فيه الروية؛ لذلك استقام القسم بها، والله أعلم. واختلف في النفس اللوامة:

قال بعضهم: النفس اللوامة هي النفس الكافرة، تلوم ربها في الدنيا أبدا في تضييق العيش عليها، وتشكو ربها من الفقر والإقتار عليها، مع كثرة نعم الله عليها وإحسانه إليها.

ومنهم من صرف التأويل إلى كل نفس مؤمنة كانت أو كافرة، فهي تلوم غيرها؛ لتعاطيها أشياء قد تعاطت نفسه مثلها، وامتحنت بها، والحق على كل أحد ألا يلوم أخاه بما تعاطى فعلا قد أتى هو ذلك الفعل بعينه أو مثله، ولكنها أنشئت كذلك لوامة، كما قال: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَـلُوُعًا . إِذَا مَسَّهُ ٱلثَّرُ جَرُوُعًا﴾ [المعارج: ١٩، ٢٠].

ومنهم من ذكر أن هذا يكون في الآخرة، فالكافر إذا أيقن بالعذاب وما حل به من نقمة الله تعالى ندم على ما فرط في جنب الله، وأدركته الحسرة؛ فعند ذلك يلوم نفسه،

(١) في أ: ويعظم.

والمؤمن إذا عاين الثواب يلوم نفسه لما<sup>(١)</sup> أمسك عن المعصية وتاب، وأطال المقام في المحراب؛ وأبصر للعاملين بالطاعة حسن المآب، وللعاصي نفسه بما شذ منه وغاب، عند كمال القوة وعنفوان الشباب، وقال: كيف لم أزدد في العمل؛ لأزداد في الثواب! ومنهم من خص الكافر في الآخرة باللوم على نفسه، وهذا أظهر؛ لأن المسلم إذا أكرم بالثواب فشكره لذلك يشغله عن اللوم [على نفسه]<sup>(٢)</sup>؛ فلا يتفرغ له.

ولأن الله – تعالى – يضاعف له من الحسنات، ويعطيه من الدرجات زيادة على ما استوجبه بعمله؛ فضلا منه وإنعاما، فكيف يلوم نفسه بتقصيرها في العمل، وهو يعلم أن ما وصل إليه من الكرامات، لم ينل جملتها بعمله، بل بفضل الله تعالى وبكرمه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَيَخْسَبُ ٱلْإِسْنَنُ أَنَّ نَجْعَ عِظَامَهُ﴾:

فقوله: ﴿ أَيَخَسَبُ آلِإِنسَنُ﴾ وإن خرج مخرج الاستفهام في الظاهر فليس هو باستفهام؛ ولكنه تحقيق حسبان من الإنسان؛ فجائز أن يكون [ما] حمله على الحسبان هو أن القدرة لا تنتهي إلى هذا في أن تجمع العظام وتؤلف بعد تفتتها وتلاشيها، فيدفع حسبانه هذا بقوله: ﴿قُلْ يُحْيِبِهَا ٱلَّذِي آنشَاهَا أَوَّلَ مَرَّقٍ ﴾ [يس: ٧٩] فمن تفكر في النشأة الأولى، علم أن القدرة تنتهي إلى جمع العظام بعد أن صارت رميما، وأن الذي قدر على إنشائها لقادر على جمعها بعد تفريقها.

وجائز أن يكون حسب أن العظام لا تجمع بعد تفريقها؛ لأنها لو جمعت بعد التفريق، لم تكن تفرق<sup>(٣)</sup> بعد أن وجدت مجموعة؛ ألا ترى أن المرء في الشاهد لا يقصد إلى نقض ما بنى؛ ليعيده مرة أخرى إلى الجهة المتقدمة، ومن فعل ذلك كان عابثا في هدمه، ولم يكن حكيما، فإن كان هذا المعنى هو الذي حمله على الحسبان، فجوابه أن يقال بأن الجمع الأول وقع لمكان المحنة والابتلاء، والجمع بعد التفريق لمكان الجزاء؛ فإذا كان الجمع الثاني لغير الوجه الذي وقع [له] الجمع في الابتداء، كان مستقيما صحيحًا، وإنما يخرج عن حد الحكمة إذا لم تكن الإعادة إلا للوجه الذي وقع الابتداء [له]؛ ألا ترى أن الذي نقض بناءه إذا أعاده لا للوجه الذي كان بني أول مرة، لم ينكر عليه.

وفيما ذكرنا رد قول الباطنية؛ لأنهم زعموا أن هذه الأنفس تتلاشى وتتلف؛ فلا تبعث،

- (۱) في ب: بما.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في أ: يعرف.

وأن البعث يقع على الأنفس الروحانية، ولو كان كما زعموا، لم يكن لقوله: ﴿ أَيَحْسَبُ آلِإِنسَنُ أَنَ نَجْمَعَ عِظَامَمُ كَم معنى؛ لأن العظام لا تجمع على قولهم بعدما صارت رميمة؛ فيكون الأمر إذن على ما وقع في حسبان هذا الإنسان؛ فلا معنى للرد عليه بقوله: ﴿ بَلَ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوَى بَنَائَمُ ﴾؛ ألا ترى أن الذي حمله على الإنكار لجمع العظام بعد تفريقها هو أنه لم ير هذا موجودا في الشاهد، ولو كان الأمر على ما زعمت الباطنية، لكان الإنكار مدفوعا؛ إذ وجد النفس الروحانية مبعوثة في الشاهد بعد توفيها، وقال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿قُلْ يُحْيِيهَا الَذِي أَنشَاهَا أَوَلَ مَرَقَمَ إِن الذي اللهُ اللهُ الأنفس التي أنشئت أول مرة هي التي تحيا، لا غير.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلَىٰ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُسَوِّى بَانَمُرُ﴾:

فمنهم من حمل هذه الآية على الابتداء، وزعم أنه ليس فيها جواب لما يقتضيه قوله – عز وجل–: ﴿أَيَخْسَبُ أَلِإِنسَنُ أَلَن بَخْعَ عِظَمَمُ﴾.

ومنهم من ذكر أن قوله: ﴿يَلَهُ، جواب لقوله: ﴿أَيَحْسَبُ آلِإِسْنُ أَلَن نَجْمَعَ»، فاكتفى بقوله: ﴿بَكَيَ﴾ بما سبق منه من الدلالات والحجج على القول بالبعث؛ فاقتصر على قوله: ﴿بَكَيَ﴾ على الوصل بما تقدم من الدلالات.

ومنهم من جعل جوابه في قوله: ﴿قَدِرِينَ عَلَى أَن نُسَوِّى بَنَائَمُ﴾، معنى تسوية البنان: هو الجعل من عظم واحد، مجموعا غير متفرق، مثل خف البعير، وحافر الدواب<sup>(٢)</sup>.

ووجه الاستدلال: أنهم أقروا بأن الله تعالى قادر على [أن يسوي]<sup>(٣)</sup> البنان؛ لما رأوا التسوية موجودة في الدواب، ثم الجمع بعد التفريق أظهر وجودا وأيسر فعلا من تسوية البنان؛ ألا ترى أن المرء في الشاهد قد يقدر على التأليف والجمع بين أشياء متفرقة، ويعجز عن تسوية البنان؛ فإذا كانت التسوية أعسر وجودا من الجمع بعد التفريق، ثم وصفوا الله تعالى بالقدرة على تسوية البنان، فكيف أنكروا قدرته على جمع العظام بعد تفريقها؟ تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيرا!!.

ومنهم من يقول بأن الله تعالى لما لم يسو بين بنان الإنسان، وسوى بين بنان الدواب؛ ليصل إلى الأخذ والإعطاء، وإلى التقديم والتأخير، والقبض والبسط، وأنواع المنافع التي

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٥٥٣٩، ٣٥٥٤١) وعبد الرزاق، وابن المنذر، وابن أبي حاتم
   عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٦٤) وهو قول عكرمة، ومجاهد، والضحاك، والحسن أيضًا.
   (٣) في ب: تسوية.

خص بها من نحو ما يملكون بالبنان تسخير الدواب والأنعام؛ فعلم بالتفريق بين الدواب وبينهم أن البشر هم المقصودون بالمحنة، وألا يتركهم سدى، لا يأمرهم، ولا ينهاهم، ولا يستأديهم شكر ما أنعم الله عليهم؛ وقد ائتمر البعض وعصى البعض؛ فلا بد من دار أخرى للمجازاة؛ فالنظر في هذا يحمله على القول بالبعث والجزاء.

ولأن الاستواء يقع في الابتداء، والجمع بعد التفريق يكون عند الإعادة، والعقول تشهد على أن أمر الإعادة أيسر من أمر الابتداء، فإذا لم يتعذر عليه الاستواء في الابتداء؛ فأنى يعسر عليه إعادة الجمع مع قدرته على الجمع في الابتداء؟

ولأنهم لما لم يخلقوا مستوية البنان، فليعلموا أن في ترك الاستواء حكمة، ولو كان الأمر على ما قدروا أن لا بعث لكان ذلك يخرج عن حد الحكمة؛ فيكون فيما ذكر تثبيت البعث والقول بالقدرة على جمع العظام بعد تفرقها، وتفتتها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلْ يُرِبُدُ ٱلْإِنسَنُ لِيَفْجُرُ أَمَامَهُ﴾:

قال أهل التفسير : يؤخر التوبة، ويقدم المعصية، ويقول : «سوف أتوب»، فيأتيه الموت على شر حاله.

وعندنا يخرج على وجهين:

أحدهما: جائز أن يكون ذكر الإرادة لا على تحقيقها؛ ولكن من فعل شيئا فعله على الإرادة والاختيار، فكنى بالإرادة عن الفعل؛ لأنها تقترن بالفعل<sup>(۱)</sup>؛ فيكون في ذكرها ذكر الفعل، وهو كقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظُنُّ ٱلَّذِينَ كَفُرُواً [ص: ٢٧] ولم يظن أحد من الكفرة أن السماء والأرض خلقتا باطلًا، ولكن خلقهما خرج على الحكمة بالبعث والجزاء، ففي ترك القول بالبعث وصف بأن خلقهما للعب والباطل، ويؤدي إلى هذا؛ فيصير كأنهم قالوا ذلك، وظنوا كذلك؛ فعلى هذا يحمل الأمر على الظن، لا أن وجد منهم الظن في الحقيقة؛ فكذلك إذا فعلوا فعل الفجور، وكان فعلهم على الإرادة والاختيار؛ فكأنهم أرادوا أن يفجروا أمامهم، لا أن كانت الإرادة منهم متحققة لذلك مقصودا.

وجائز أن يكون ذلك على تحقيق الإرادة، وذلك أن للشر والفجور سبلا<sup>(٢)</sup> من سلكها أفضت به إلى أن يستحق اسم الفجور، وللخير والهدى سبلا من سلكها أفضى به الأمر إلى

- (١) في أ: بالعقل.
- (٢) في ب: سبيلا.

أن يستحق اسم البر والتقوى، فإنما صار إلى الفجور وإلى أنواع الشرور<sup>(١)</sup> بسلوكه ذلك السبيل، وصار مريدا من هذه الجهة.

ثم قوله: ﴿أَمَامَتُمَهُ، يحتمل وجهين:

أحدهما: فيما بقي من عمره؛ لأنه يترك الاستهداء والاسترشاد، ويمضي على العادة التي عود نفسه على ذلك من الشرور والضلال.

ويحتمل أن يكون الأمام هو يوم القيامة، ثم قال في موضع : ﴿وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمَا ثَقِيلًا﴾ [الإنسان : ٢٧] بعد ذكر ذلك اليوم بالأمام والوراء جميعا؛ فيكون قوله : ﴿وَرَآءَهُمْ ﴾، أي : وراء الأوقات التي خلت ومضت؛ فعلى اعتبار الإضافة إلى الأوقات الماضية يكون يوم القيامة وراءها، وعلى اعتبار الإضافة إلى ذلك الفاجر يكون أماما؛ لأنه يكون أمام هذا الفاجر؛ فكذلك استقام الوصف بالأمام والوراء جميعا.

ثم ذكر الفجور، ولم يذكر الكفر وإن كان الإنسان الذي يريد أن يفجر أمامه كافرا؛ لأن في ذكر<sup>(۲)</sup> الفجور تعييرًا وتشيينًا؛ إذ هو<sup>(۳)</sup> اسم للتعيير خاصة، وليس في نفس الكفر تعيير؛ إذ كل أحد – مؤمنا كان أو كافرا – مؤمن بشيء كافر بشيء، فالكافر من حيث اسمه لم يصر قبيحا؛ بل بمعناه ما قبح؛ فكان الفجور أبلغ في التعيير من الكفر؛ فسمي به، والله أعلم.

وقال أبو بكر : معنى قوله : ﴿يُرِبُهُ ٱلْإِنسَنُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ﴾، أي : يريد أن يعاين يوم القيامة، ويعلم به أنه متى هو؟ تفسيره على أثره.

قوله – عز وجل–: ﴿يَتَنَّلُ أَيَّنَ يَوْمُ ٱلْقِيَمَةِ﴾، أي: يريد أن يعلمه بسؤاله متى هو؟ فأخبر أنها تقوم إذا ﴿رَقَ ٱلْبَمَرُ﴾، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿يَتَنَّلُ أَيَّنَ يَوْمُ ٱلۡقِيَمَةِ﴾ سؤاله هذا سؤال تعنت واستهزاء؛ لما ذكرنا أنه ليس في تعرف وقت كونه مزجر ولا مرغب، وإنما يقع الزجر والرغبة بتذكير الأحوال التي تكون في ذلك اليوم؛ فلذلك ذكر الأحوال التي تكون في ذلك اليوم، ولم يوقفهم على ذلك الوقت متى يكون؟ إذ ليس في معرفة وقته كثير<sup>(3)</sup> حكم، فيجيبهم رسول الله يتجواب الحكماء، لا أن يجيبهم بجواب مثلهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا بَرِقَ ٱلْبَصَرُ﴾:

قيل: دهش وتحير، ثم اختلف بعد هذا:

- (١) في ب: الشر قد.
  - (٢) في أ: ذلك.
     (٣) في أ: هم.
  - (٢) في ٢. شم .
     (٤) في ب: كبير .

فمنهم<sup>(۱)</sup> من صرف هذا إلى حالة الموت. ومنهم<sup>(۲)</sup> من ذكر أن هذه الأحوال تكون يوم القيامة. وإلى أي الحالين صرف التأويل، فهو مستقيم؛ لأن المنكر بالبعث إذا جاءه بأس الله تعالى، ورأى ما حل به من الأهوال –أيقن بالبعث، وعلم به.

ثم إن كان المراد به حالة الموت؛ فقوله – عز وجل– : ﴿ وَاذَا بَقَ أَلْمَرُ . وَخَمَتُ ٱلْقَرَرُ . وَمَجْعَ ٱلْنَتَمْسُ وَٱلْفَكَرُ . يَقُولُ آلإِنسَنُ يَوْمَدٍ أَيْنَ ٱلْمَرُ ﴾ يخرج على التمثيل، ليس على التحقيق؛ لأن بصره إذا دهش وتحير، صار بحيث لا ينتفع ببصر وجهه، ولا ببصر قلبه، لا يرى ضوء القمر؛ فيصير القمر كالمنخسف، وتصير الشمس والقمر كالمجموعين، ولا يرى ضوء والأهوال، وهو كما روي عن النبي تي أنه قال : «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، والآخرة جنة المؤمن وسجن الكافر»<sup>(٣)</sup>، وقال النبي تي : «من كره لقاء الله، كره الله لقاءه، ومن أحب لقاء الله، أحب الله لقاءه»<sup>(٤)</sup> فصرفوا تأويل هذين الخبرين إلى حالة الموت؛ وذلك أن الكافر يعاين في ذلك الوقت ما أوعد من الأهوال والشدائد؛ فكره مفارقة روحه من جسده؛ لئلا يقع في تلك الأهوال والشدائد، وتصير الذي المؤمن وجنة الكافر، الموت؟ كالجنة، لا يجب مفارقتها.

والمؤمن إذا عاين ما وعد له من البشارات، وأنواع الكرامات، ود الخروج من الدنيا؛ ليصل إلى ما أعد له؛ فتصير الدنيا عليه كالسجن في ذلك الوقت؛ فيكون هذا كله على التمثيل من الوجه الذي ذكرنا.

وإن كان ذلك على يوم القيامة، فهو على تحقيق الخسف، وجمع الشمس والقمر. وقوله – عز وجل–: ﴿يَقُولُ ٱلإِنسَنُ يَوْمَبِذِ أَيْنَ ٱلْمَرُّ﴾: يحتمل أن يكون قوله – تعالى–: ﴿أَيَنَ ٱلْمَرُّ﴾، أي: ليس لي موضع فرار عما حل بي. أو يقول: إلى أين أفر؟ وإلى من ألتجئ؛ لأتخلص من العذاب؟ والله أعلم. ثم قوله – عز وجل–: ﴿فَإِنَا بَنِيَ ٱلْمَرُ﴾:

- قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٥٦٢) وهو قول قتادة.
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٥٥٦٣) وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤٦٥).
- (٣) أخرجه مسلم (٤/ ٢٢٧٢) كتاب الزهد (١/ ٢٩٥٦)، والترمذي (٤/ ٤٨٦) كتاب الزهد (٢٣٢٤).
- ٤) أخرجه البخاري (٢١١/ ٣٦٤) كتاب الرقاق (٦٥٠٧)، ومسلم (٤/ ٢٠٦٥) كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٢٦٨٤ /١٥).

سورة القيامة الآيات: ١ – ١٥

قال بعضهم: إذا شخص البصر نحو الداعي يوم القيامة، وهو كقوله – عز وجل-: ﴿لِوَمِ تَشَخَصُ فِيهِ ٱلْأَبْصَرُ﴾ [إبراهيم: ٤٢]، فيشخص ببصره إلى الداعي؛ لأنه قد علم أن الذي حل به من بأس الله تعالى هو لامتناعه عن الإجابة للداعي في هذه الدنيا؛ فيسارع يوم القيامة في إشخاص بصره إلى الداعي؛ ابتدارا منه إلى إجابة الداعي.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَخَسَفَ ٱلْنَمَرُ﴾، أي ذهب ضوءه ونوره؛ ففيه أن العالم في ذلك اليوم يغير ويبدل، كقوله – تعالى– : ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيَّرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّىَوَتُ ﴾ [إبراهيم : ٤٨]، وقال : ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلأَرْضَ بَارِزَةً﴾ [الكهف : ٤٧]، وقال : ﴿يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا . فَيَذَرُهَا قَاعًا صَغْصَفًا﴾ [طه : ١٠٥، ١٠٦].

وقوله – تعالى–: ﴿وَجُمِعَ ٱلنَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ﴾:

فيه أن سلطانهما يذهب؛ فلا يعملان عملهما بعد ذلك.

ثم من الناس من زعم أنهما يجمعان يوم القيام كالبعيرين القرينين، أو كالثورين القرينين، فيلقيان في النار، ويعذبان بها.

وذكر عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه أنكر هذا، وقال: «إنهما خَلَقْان لله تعالى، طائعان له – عز وجل – ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ ذَابِبَيْنَ﴾ [إبراهيم: ٣٣] يدأبان في طاعة الله تعالى، ومن كان هذا وصفه؛ فلا يجوز أن يعذب».

وعندنا أن إلقاءهما إن ثبت، فهما يلقيان في النار؛ ليعذب بهما غيرهما، وهم الذين عبدوهما من دون الله تعالى، وذلك كقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمَ ﴾ الآية [الأنبياء: ٩٨]، ومعلوم أن<sup>(١)</sup> الأصنام التي عبدت من دون الله لا تعذب بالنار، ولكنها تجعل حصبا ونارا يعذب بها من عبدها، وقال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَبَ ٱلنَّارِ إِلَّا مَلَيَكُهُ ﴾ [المدثر: ٣١]، ولا يجوز أن يكون الملائكة يمسهم أذى النار، بل هم الذين يُعَذَّبُون؛ فعلى ذلك الشمس والقمر إن ثبت أنهما يلقيان في النار، فهما يلقيان؛ ليعذب بهما من عبدهما، لا أن يعذبا بأنفسهما، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿يَقُولُ ٱلإِنسَنُ يَوْمَبِذٍ أَيَنَ ٱلْمَرُ ﴾ جائز أن يكون قوله : ﴿أَيْنَ ٱلْمَنُرُ ﴾ على طلب الحيلة أن كيف أحتال إلى أن أفر؟ وإلى من ألتجئ؛ لأتخلص من بأس الله وعذابه؟! ويحتمل أن يكون قوله : ﴿أَيْنَ ٱلْمَرُ﴾، أي : ليس لي<sup>(٣)</sup> موضع فرار عما حل بي؛

- (1) فى ب: بأن.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في أ، ب: في.

لإيقانه أن ليس له مفر . وجائز أن يكون هذا كله عند الموت على ما ذكرنا . وقوله – عز وجل- : ﴿كَلَأَ لَا وَزَرَ﴾ ذكر أهل التأويل أن الوزر هو الجبل<sup>(١)</sup> بلغة حمير<sup>(٢)</sup> .

وذكر عن الحسن قال : كانت العرب يخيف بعضها بعضا، ويغير بعضها على بعض؛ فكان يكون الرجلان في ماشيتهما فلا يشعران حتى يريا نواصي الخيل، فيقول أحدهما لصاحبه : الوزر الوزر، يعني : الجبل<sup>(٣)</sup>؛ فكأنه يقول : ليس لهما إذ ذاك تفريج ولا تسلِّ من الأحزان كما يتسلى من يأوي إلى الجبل في الدنيا عن بعض ما يحل به من الأفزاع . وقيل : الوزر : الملجأ.

وقوله - عز وجل- : ﴿ يُبْتَوْا أَلَإِنسَنُ يَوْمَبِذٍ بِمَا قَدَمَ وَأَخَرَ ﴾، فتأويله : أنه ينبأ من أول ما عمل إلى آخر ما انتهى<sup>(٤)</sup> إليه عمله ؛ كقوله : ﴿لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةَ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنهَاً ﴾ [الكهف : ٤٩].

وقال بعض أهل التأويل<sup>(°)</sup>: بما قدم من أنواع الطاعة، وما أخر من حق الله تعالى من اللوازم التي كانت عليه.

وقال بعضهم: بما أعلن، وأسر.

وقال بعضهم<sup>(٦)</sup>: بما قدم في حياته من أعمال، وما أخر، أي: ما سن من سنة، فاستن [بها]<sup>(٧)</sup> بعد موته.

وقد ذكرنا أنه باللطف من الله تعالى ما يعلم بالذي قدم من الأعمال وأخرها، فيتذكر بذلك حتى يصير ماكتب في الكتاب حجة عليه؛ وإلا فالمرء في هذه الدنيا إذاكتب كتابا، ثم أتت عليه مدة، لم يتذكر جميع ماكتب فيه، ولا وقف على علم ذلك. وقوله – عز وجل– ﴿بَلِ ٱلإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ۔ بَصِيرَةٌ . وَلَوَ أَلَقَى مَعَاذِيرَةُ﴾: هذا يخرج على وجهين:

- (١) في ب: الخيل.
- (٢) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٥٨٧).
- (٣) أخرجه ابن جرير (٣٥٥٧٥)، وابن المنذر عنه، كما في الدر المنثور (٢٦/٦). وفي ب: الخيل.
   (٤) في ب: ينتهى.
- ٥) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٥٩٨، ٣٥٥٩٩) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/
   ٤٦٦).
- (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٥٥٩١)، وابن المنذر وابن أبي حاتم عنه، كما في الدر المنثور
   (٦) وهو قول ابن مسعود أيضًا.
  - (۷) سقط في ب.

أحدهما: جائز أن يكون أراد بهذا في الدنيا: أن الإنسان بصير بعمل نفسه، وإن جادل عنها: أنه لم يفعل ذلك، وأسر ذلك عن الناس، ﴿وَلَوَ أَلَيْنَ مَعَاذِيرَهُ﴾، أي: أرخى الستور بما كسبت<sup>(۱)</sup> نفسه، والمعذار هو الستر.

والوجه الثاني: أن يكون في الآخرة، وهو يحتمل وجهين:

أحدهما: أن الإنسان وإن كان يعتذر يوم القيامة بقوله: ﴿وَأَلَّهُ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٢٣]، وقال: ﴿يَوَمَ يَبْعَثْهُمُ ٱللَّهُ جَمِيعًا فَيَطْفُونَ لَهُمْ كَمَا يَحْلِفُونَ لَكُرُّ﴾ [المجادلة: ١٨]، فيقدمون على الحلف؛ اعتذارا منهم على العلم منهم أنهم مبطلون في جدالهم.

والثاني: أن يكون معنى البصيرة: الشاهد، أي: أن الإنسان على نفسه شاهد يوم القيامة بسوء أفعاله، ﴿وَلَوَ أَلَقَى مَعَاذِيرَهُ﴾، أي: وإن ستر على نفسه، شهدت عليه جوارحه، وذلك نحو قوله – عز وجل–: ﴿أَلَيْوَمَ نَخْتِمُ عَلَىَ أَنْوَهِهِمَ وَتُكَلِّمُنَا أَيَّدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ [يس: ٦٥] وقوله – عز وجل–: ﴿شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَنُرُهُمْ ...﴾ الآية [فصلت: ٢٠].

فإن قيل: إن الإنسان مذكر، كيف وصف بالبصر بلفظة التأنيث بقوله: ﴿بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَقَسِهِ، بَصِيَرُهُ ﴾، ولم يقل «بصير»؟

فجوابه من أوجه:

أحدها: ما قيل: إن الإنسان تسمية جنس فيه الجماعة، لا أن يكون تسمية للشخص الواحد فقط؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَٱلْعَصْرِ . إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ . إِلَّا ٱلَّذِبِنَ ءَامَنُوْلَ﴾ [العصر: ٣]، استثنى الذين آمنوا من قوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ ﴾، ولا يستثنى الجماعة من الواحد، وكذلك قوله – عز وجل – : ﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ . ثُمَّ رَدَدَنَهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ . إِلَا النَّذِينَ ،َامَنُوْلَ﴾ [التين: ٤ – ٦]، فاستثنى الذين آمنوا من الإنسان؛ فثبت أن الإنسان تسمية جنس، والجنس جماعة، وتكون الجماعة مضمرة فيه؛ كأنه قال: إن جماعة الناس على أنفسهم

وجواب ثان قوله: ﴿بَصِيرَةٌ﴾ وصف للإنسان بالغاية من البصر بكل ما عمل، حتى لا يعزب عنه شيء، والهاء قد تدخل في خطاب المذكر عند الوصف بالمبالغة؛ كقولك: فلان علامة ونسابة، وراوية للشعر، وبالغة في النحو.

والثالث: أن الإنسان تسمية ما يراه بجوارحه كلها من الأيدي والأرجل والسمع والبصر

والرأس وغير ذلك، وفيها نفس أمارة بالسوء؛ فتصير جوارحه كلها بصيرة، أي: شاهدة عليه بما قدم وأخر.

وجائز أن يكون هذا على الإضمار؛ فيكون قوله: ﴿بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَفْسِهِ۔ بَصِيرَةٌ﴾، أي: نفس الإنسان بصيرة بما عملت.

ثم من الناس من يثبت للجوارح العلم بما كسبت نفسه؛ حتى تصير شاهدة عليه يوم القيامة بقوله: ﴿يَوَمَ تَشَهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِبِهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ [النور: ٢٤]، ولو لم يكن لها العلم بما قدمت نفسه، لكانت لا تشهد بما لا تعلم.

وليس الأمر عندنا على ما زعموا؛ لأنها لو علمت بذلك، لكان صاحبها يصل إلى العلم من جهتها؛ ألا ترى أن القلب لما ثبت له المعرفة، وقع لصاحبه العلم من جهته، وكذلك السمع لما حصل<sup>(۱)</sup> فيه السمع، وقع لصاحبه علم المسموع به، ولما كان بعينه يبصر الأشياء كان علم البصر واقعا من جهتها؛ فلما لم يقع له العلم بيديه، ولا برجليه، ولا بشيء من جوارحه سوى القلب –علم أنه لا حظ لها في المعرفة، ولكن جعلت هي شاهدة وحجة يوم القيامة تشهد على صاحبها، بما يحدث الله تعالى فيها علما ضروريًّا بذلك، لا أن كان لها علم بالذي شهدت قبل ذلك، كما جعلت نطوقة في ذلك الوقت، لا أن كان النطق فيها موجودا من قبل، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ۔ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ ۞ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنَبَعَ قُرْءَانَهُ ٢ فَتَمَ إِذَا عَلَيْنَا بَيَانَهُ ۞ .

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِۦ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِۦ﴾:

هذا كلام مبتدأ منفصل عن الأول، وذكر أهل التأويل أن جبريل – عليه السلام – كان إذا أتى نبي الله ﷺ بالوحي، فكان لا يفرغ من آخر آية حتى يقول نبي الله – عليه السلام – في أولها؛ مخافة النسيان، على ما عليه عرف الخلق أنهم إذا أرادوا وعي الكلام وحفظه، كرروها بألسنتهم؛ كي يضبطوها ولا ينسوها؛ فكان النبي – عليه السلام – يفعل ذلك<sup>(٢)</sup>؛ خشية النسيان؛ فَنُهي عن ذلك بقوله: ﴿لَا تُحَرَّكُ بِعِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِعِهَى، وهو كقوله: ﴿وَلَا تَعْجَلَ بِالْقُرْمَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحُيُمُ ﴾ [طه: ١١٤].

وهذا عندنا مما لا يجوز أن نشهد على رسول الله ﷺ أنه كان يحرك لسانه قبل مجيء

- (١) في أ: جعل.
- (٢) في ب: كذلك.

هذه الآية، ويستذكره؛ مخافة النسيان إلا بأخبار متواترة؛ لأن هذا في حق الشهادة على رسول الله ﷺ [ولا تجوز الشهادة على رسول الله ﷺ] أنه كان يفعل كذلك إلا بتواتر الأخبار، فأما أن يثبت بخبر واحد فلا.

ولا يقال بأنه لو لم يتقدم منه التحريك، لكان لا معنى للنهي؛ فإنه ليس فيه ما يثبت<sup>(١)</sup> مقالتهم، ويصحح تأويلهم، ويسوغ لهم الشهادة؛ لأنه يستقيم في الابتداء أن ينهى<sup>(٢)</sup> فيقال: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ لِسَانَكَ﴾، ولا تفعل كذا، وإن لم يسبق منه ارتكاب ذلك الفعل، ولا تقدم منه تحريك لسان؛ فثبت أنه ليس في ضمن هذه الآية بيان ما ادعوا.

هذا إذا ثبت أن قوله: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ لِسَائَكَ﴾، وقوله: ﴿وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُرْءَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُهُم [طه: ١١٤] على النهي؛ فكيف وهو يحتمل معنى آخر غير النهي، وهو أن يكون هذا على البشارة له بالكفاية: أن قد كفيت مؤنة الاستذكار للحفظ<sup>(٣)</sup>، وهذا من عظيم<sup>(٤)</sup> آيات الرسالة أن السورة تلقى عليه؛ فيحفظها كما هي، مما يشتد على الناس حفظه وقراءته إلا أن يتكلفوا، ويجتهدوا في ذلك؛ فيعلم بهذا أن الله – عز وجل– هو الذي أقدره على ذلك، وجعله آية من آياته، والله أعلم.

ثم الأصل أن من ألقى إلى آخر كلاما متتابعا، نظر في ذلك الكلام:

فإن كان القصد منه حفظ عين الكلام، فإن المخاطب به لا ينتظر فراغ المتكلم عن ذلك الكلام، بل يشتغل بالتقائه<sup>(ه)</sup> وتحفظه ساعة ما يلقى إليه، كمن ينشد بين يدي آخر شعرًا، وأراد الآخر أن يحفظ ذلك الشعر ويعيه، فهو لا ينتظر فراغ المنشد عن شعره، بل هو يأخذ بالتقائه في أول ما يسمع منه؛ إذ الغرض من الأشعار حفظ أعينها دون معانيها؛ ألا ترى أن الألفاظ إذا حذفت منها خرجت عن أن تكون شعرا.

وأما إذا لم يكن القصد من الكلام ضبط عينه، وإنما أريد به تفهيم ما أودع فيه من المعنى، فالعادة في مثله الإصغاء إلى آخر الكلام؛ ليفهم معناه، وما يراد به؛ ألا ترى أن من كتب إلى آخر كتابا فإن المكتوب إليه يقرأ الكتاب من أوله إلى آخره؛ ليعرف مراد الكتاب، لا أن يشتغل بضبط ما أودع فيه من الألفاظ؛ إذ ليس يقصد بالكتابة إلى حفظ الألفاظ.

- (۱) فی ب: ثبت.
- (٢) في ب: ينتهي.
- (٣) في ب: للتحفظ.
  - (٤) في ب: عظم.
  - (٥) في أ: بإتقانه.

فإذا كان المراد يتوجه من الكلام إلى ما ذكرنا، ثم القرآن قصد به الوجهان جميعا: ضبط حروفه ونظمه، وتعرف ما أودع فيه من المعاني؛ إذ صار حجة بنظمه ولفظه، وبالمعاني المودعة فيه – فقيل: لا تعجل بتحريك اللسان كما يفعل من يريد التقاء الكلام الذي يلقى إليه؛ فإنك وإن أحوجت إلى حفظ نظمه وحروفه، فقد كفيت حفظه بدون تحريك اللسان.

وجائز أن يكون نُهي عن تحريك اللسان والمبادرة إلى حفظه قبل أن يُقضى إليه بالوحي؛ لما فيه من ترك التعظيم لمن يأتيه بالوحي، فأمر أن يصغي إليه سمعه، ويستمع إلى آخره؛ تعظيما للذي أتاه بالوحي، وتوقيرا له.

ثم هذه الآية تنقض على الباطنية قولهم؛ لأن من قولهم: إن القرآن لم ينزل على رسول الله ﷺ مؤلفا منظوما؛ بل أنزل على قلبه كالخيال، فصوره بقلبه، وألفه بلسانه؛ فأتى بتأليف، عجز الآخرون عن أن يؤلفوا مثله.

ونحن نقول: بل أنزل هذا القرآن مؤلفا منظوما على رسول الله عنه ، ولم يكن التأليف من فعله؛ والذي يدل على صحة مقالتنا قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ لِسَائِكَ؟؛ لأن التأليف لو<sup>(١)</sup> كان من فعله – عليه السلام – لكان لا يوجد منه تحريك اللسان وقتما نزل عليه؛ لأنه إذا كان كالخيال فهو يحتاج إلى أن يصوره في قلبه، ثم يصل إلى التأليف بعد التصوير، وتتأتى له العبارة باللسان<sup>(٢)</sup>، وإنما يقع التحريك من مؤلَّف منظوم؛ ثبت أنه أُنزل هذا مؤلفٌ منظوم.

والثاني: أنه قال: ﴿وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّعُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَكِمَّ وَهَدَا لِسَانً عَكَرِتٌ تُبِينً» [النحل: ١٠٣]، فهذه الآية نفت طعن أولئك الكفرة الذين زعموا<sup>(٣)</sup> أن هذا ليس بقرآن، بل إنما علمه فلان، وكان لسان ذلك البشر أعجميا، وهذا القرآن عربي؛ فكيف يستقيم أن يعلمه ذلك البشر، ولسانه غير هذا اللسان، ولو كان هذا القرآن وقتما أنزل كالخيال، لكان ذلك الطعن قائما؛ لأنه كان يؤلفه، ويجمعه باللسان العربي، وإن علم بالأعجمية لما قدر أن يؤلفه، وينظمه بعد أن كان خيالا

وقوله – عز وجل–: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُمْ وَقُرْءَانَهُ﴾:

- (۱) في ب: و.
- (٢) في ب: وباللسان.
  - (٣) في أ: يزعمون.

فقوله: ﴿عَلَيْنَا﴾ يخرج على أوجه ثلاثة:

أحدها: أن علينا في حق الوعد جمعه وقرآنه؛ لأنه قد سبق منا الوعد في الكتب المتقدمة بإنزال هذا القرآن وإرسال هذا الرسول؛ فعلينا إنجاز ذلك الوعد ووفاؤه.

أو علينا في حق الحكمة جمعه؛ لأن رسول الله على أمر بتبليغ الرسالة، ولا يتهيأ له ذلك إلا بعد أن يجمع له فيؤديه إلى الخلق.

ولأن الله تعالى حكيم في فعله؛ ففعله موصوف بالحكمة، وإن لم نعرف نحن وجه الحكمة في فعله.

وجائز أن يكون قوله: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ﴾ في حق الرحمة والرأفة على الخلق، لا أن يكون ذلك حقا لهم قبله تعالى، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَلَبِن شِنْنَا لَنَذَهَبَنَ بِٱلَّذِى أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ ...﴾ إلى قوله: ﴿إِلَّا رَحْمَةً مِن رَّيِكَ﴾ [الإسراء: ٨٦، ٨٧]، فأخبر أنه أبقى القرآن، ولم يذهب به؛ رحمة منه على عباده وفضلا.

وقوله – عز وجل– ﴿وَقُرْءَانَهُ﴾، أي: قراءته، وتسميته: قرآنا؛ كما قيل في تأويل قوله: ﴿وَقُرْءَانَا فَرَقْنَهُ﴾ [الإسراء: ١٠٦]، أي: جعلناه فرقانا.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَلَبُعُ قُرْءَانَهُ﴾:

أي: جمعناه في قلبك، أو جمعنا حدوده<sup>(١)</sup>، وما أودع فيه من المعاني. أو جمعناه بعد أن فرقناه في التنزيل.

وقوله: ﴿فَأَلَبَعْ قُرْءَانَهُ﴾ اتباعه يكون بأوجه: في أن يبلغه إلى الخلق، ويعلم أمته، ويتبع حلاله، ويجتنب حرامه، وغير ذلك.

وقوله: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَـانَمُ﴾:

جائز أن يكون قوله: ﴿عَلَيْنَا بَيَانَهُ﴾، أي: بيان ما أنزلناه إليك مجملا؛ فيكون بيانه في تعريف ما هو بحق الائتمار، وما هو في حق الجواز، وما هو في حق التحسين والتزيين؛ لأن الفرائض لها شعب وأركان وحواشٍ.

أو نقول: فيها(٢) فرائض، ولوازم، وآداب، وأركان.

على هذا ففيه منع تعليق الحكم بظاهر المخرج؛ لأنه لو كان متعلقا به، لكان البيان منقضيا بنفس المنزل؛ فلا يحتاج إلى أن يبين، وفيه دلالة تأخير البيان عن وقت وقوع الخطاب في السمع.

- (۱) في ب: حدوثه.
  - (٢) في ب: منها.

ويحتمل أن يكون قوله – عز وجل– : ﴿عَلَيْنَا بَيَانَمُ﴾ أي : بيان ما هو بحق الكنايات<sup>(١)</sup> والنتائج منها، ما هو بحق الأصول والفروع، وما هو بحق المقصود، فبين لرسوله – عليه السلام – معنى الأصول والكنايات؛ ليتعرف به فروعها ونتائجها، ويبين لمن بعده ممن جاهد في الله حق جهاده، ويهديه لذلك، قال الله تعالى : ﴿وَٱلَذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمُ

أو يكون قوله: ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ﴾ في أن نحفظك ونعصمك من الناس؛ لتمكن من تبليغ ما أنزل إليك إلى الخلق، وتبين لهم، والله أعلم.

ووجه آخر: أن رسول الله ﷺ بعث إلى كل من كان شاهدا من الخلائق إلى يوم التناد، ثم لم يمكن من تبليغ الرسالة إلى كل أحد مما ذكرنا بنفسه؛ فكأنه ضمن عن رسول الله ﷺ التبليغ إلى الخلائق كافة بما شاء -جل جلاله- بتسخير الرواة والحفاظ والعلماء ليبلغوا عن رسول الله ﷺ ما أدى إليهم.

أو يكون قوله: ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَّانَمُ﴾، أي: بيان المحق من المبطل، والولي من العدو، وذلك يكون يوم القيامة؛ فيعرف الأولياء بما يجنون من الكرامات، ويبين للأعداء والمبطلين ما<sup>(٢)</sup> يحل بهم من الحساب وأنواع العذاب.

قوله تعالى: ﴿ كَلَا بَلْ تُجَبُّونَ ٱلْمَاجِلَةَ ﴿ يَ وَنَذَرُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴿ وَبُحُوَّهُ يَوَمَبِذِ نَاضِرَةً ﴾ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ وَوُجُوُهُ يَوَمَبِذِ بَاسِرَةٌ ﴾ تَظُنُّ أَن يُفعَلَ بِمَا فَاقِرَةٌ ﴾ .

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ ﴾

فقوله: ﴿كَلَّا﴾ ردع ومنع عما سبق منهم.

وفي قوله: ﴿بَلْ تُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ﴾ إبانة أن الذي حملهم على ما هم فيه من الحسبان: أن العظام لا تجمع، وأن البعث ليس بشيء – حبهم العاجلة، وذلك أنهم أولعوا بالعاجلة، وأحبوها حبا أنساهم عن الإيمان بالآخرة، أو عن النظر في الحجج والبراهين التي لو أمعنوا النظر فيها أدتهم إلى القول بالبعث، وحتى صاروا إلى ألا يرجوا الآخرة كقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآمَنًا ...﴾ الآية [يونس: ٧].

وقوله – عز وجل– : ﴿وُجُوْهُ يَوْمَبِذِ نَاضِرَةُ . إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ . وَوُجُوْهُ يَوَمَبِذٍ بَاسِرَةٌ . نَظُنُ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَافِرَةٌ ﴾ :

- (١) في أ: الكتابات.
  - (٢) في ب: بما.

ففيه بيان ما ينتهي إليه عواقب من التزم طاعة الله تعالى، وآمن بالبعث والحساب، وبيان ما ينتهي إليه عواقب من تولى عن طاعته؛ فقوله: ﴿وُجُوُ ٌ يَوَمَدٍ نَاضِرَةُ﴾ جائز أن يكون أريد بها نفس الوجوه.

وجائز أن يكون أريد بها الأنفس، وتكون الوجوه كناية عنها، والذي يدل على أنه أريد بها الأنفس لا أعينها قوله: ﴿وَوُجُوُمٌ يَوَمَنِ بَاسِرَةٌ . تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بَهَا فَافِرَهُ ﴾، والوجوه لا تظن ذلك، ولا تعلم به، فثبت أن ذكر الوجوه على الكناية، لا أن أريد بها أعينها، فهذا التأويل أوفق بما يقتضيه ظاهر اللفظ، وإنما صلح أن تكون الوجوه كناية عن الأنفس ؛ وذلك أن النفس إذا تلذذت بأمر، ونالت شهوتها، ظهر سرور ذلك في وجهه، وإذا تألمت بأمر فاعتراها الحزن، ظهر أثر الحزن في وجهه؛ فيكون في قوله: ﴿وُجُوهٌ يَوَمَنِ نَاضِرَةً ﴾ وصف لهم بما هم عليه من غاية السرور بالكرامات التي أكرموا بها حتى نضرت وجوههم بذلك .

وإذا ثبت أنهم قد نالوا الكرامات، ووصلوا إلى أنواع اللذات، لم يبق لقوله: ﴿إِنَّ رَبِّهَا نَاظِرُهُ ﴾ موضع، إلا أن يصرف إلى حقيقة النظر؛ فيكون في هذا إثبات القول بالرؤية.

والثاني: أن الملوك الذين من عادتهم الاحتجاب عن الخلق، إذا قربوا إنسانا لم يحتجبوا عنه، ويكون تركهم<sup>(۱)</sup> الاحتجاب آثر إلى ذلك الذي أكرم بالتقريب من سائر ما يكرمه به؛ فجائز أن يكون الله تعالى يكرم أولياءه بالنظر إليه، ويتفضل عليهم بذلك.

وجائز أن يكون قوله: ﴿إِنَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ منصرفا إلى انتظار الثواب؛ كما قاله بعض أهل التأويل<sup>(٢)</sup>، فتنتظر ما يأتيها من التحف والكرامات حتى وصفوا بنضارة الوجوه؛ فجائز أن يكون بعد تلك الكرامات [كرامات]<sup>(٣)</sup> وتحف أخر لم تأتهم بعد؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَوَجُوْهٌ يَوَمَنٍذٍ بَاسِرَةٌ . تَظُنُّ أَن يُفَعَلَ بِمَا فَاقِرَةٌ ﴾ والبسور من أدنى أحوال التغير، وغاية التغير أن تسود الوجوه وتكلح؛ فإذا لم يحل بهؤلاء بعد غاية ما أوعدوا من العذاب، فجائز أن يكون الذين وعد لهم الكرامات لم ينتهوا بعدُ إلى أقصاها، ولم ينالوا بعد أرفعها؛ وإنما أكرموا ببعضها، وهم منتظرون لما يأتيهم من بعد.

وجائز أن يكون قوله: ﴿إِنَى رَبِّهَا نَاظِرُهُ﴾، أي: نجعل نظرها فيما أكرمت إلى الله تعالى، ولا ترى ذلك الفضل مستوجبا من جهتها كما قد يرى المرء في الشاهد بعض ما خول من المال بحيله وسعيه، والله أعلم.

وجائز أن يكون قوله: ﴿إِنَّ رَبِّهَا نَاظِرُةٌ ﴾، أن ليس كل الكرامات في نفسه خاصة وإلى ما

- (١) في أ: بركة. (١) ما يا يا ما ما (٢٥،٣٥٢
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٥٦٥٦، ٣٥٦٦٠).

(٣) سقط في ب.

ينتهي إليه نظره؛ بل يكون وراء ذلك كرامات أخر، فينصرف قوله: ﴿إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرُةٌ ﴾ إلى ذلك.

ويحتمل: أي: إلى أمر ربها ناظرة.

وإذا كان قوله: ﴿إِنَى رَبَّهَا نَاظِرَةٌ﴾ محتملا أن يصرف إلى حقيقة النظر، ويصرف إلى الكرامات من الوجوه التي بيناها – لم يكن لأحد أن يجعل الأمر على الكرامات، فينفي عنه حقيقة الرؤية للأبد؛ لا بل ظاهره يُحِيلُ القول بالرؤية؛ فيدفع هذا التأويل بتلك الدلائل.

فأما إذا لم يمكنه إقامة الدلائل على إحالة الرؤية، فليس له قطع هذا التأويل، وصرف<sup>(۱)</sup> التأويل إلى انتظار الكرامات؛ فيكون الآية حجة في جواز الرؤية، [و] إن لم تكن حجة في الوجوب، والخلاف فيهما واحد.

واحتج من نفى صرف التأويل إلى حقيقة الرؤية بأن قوله: ﴿وَوُجُوُمٌ يَوَمَبِذٍ بَاسِرَةٌ ﴾ هو مقابل قوله: ﴿وُجُوُمٌ يَوَمَبِذِ نَاضِرَةٌ ﴾، وقوله: ﴿تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَافِرَةٌ ﴾ مقابل قوله: ﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ ثم لم يكن قوله: ﴿تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَافِرَةٌ ﴾ على فقد الرؤية، ولكن على العقاب نفسه؛ فكذلك قوله: ﴿إِنَ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ ليس هو على حقيقة الرؤية ووجودها؛ ولكن واقع على الثواب نفسه.

وجواب هذا الفصل من وجهين:

أحدهما: أن أهل العقاب بعد لم ينزل بهم جميع ما أوعدوا في هذه الدنيا من العقاب، لما ذكرنا أن نهاية العذاب في تسود الوجوه وتكلحها، ليس في بسورها؛ فلذلك استقام أن يكون قوله: ﴿نَظُنُّ أَن يُنْعَلَ بِمَا فَافِرَةٌ ﴾ على نفس العذاب، وأهل الجنة قد وصلوا إلى رفيع الدرجات وعظيم الكرامات بما وصفوا بنضارة الوجوه؛ فاستقام أن يكون قوله: ﴿إِلَى رَبِّهَا نَاظِرُهُ ﴾ منصرفا إلى حقيقة النظر، لا إلى غيره من الكرامات.

ولأن الرؤية من أعلى الكرامات وأرفعها، وأهل العقاب لم ينالوا أدنى الكرامات، فكيف يتوقعون أرفعها؟! أما أهل الجنة فهم قد نالوا من النعم والكرامات ما لا يحصى؛ فجائز<sup>(٢)</sup> أن يكرموا بالرؤية أيضا.

والأصل أن القول بالرؤية عندنا واجب، والنظر إليه ثابت؛ كما قال – عز وجل – ولما جاء في غيرِ خبرٍ النظرُ إلى الله تعالى، وقد قال – عليه السلام–: «إنكم سترون ربكم يوم

- (١) في ب: نصرف.
  - (٢) في ب: فجاز.

القيامة كما ترون القمر ليلة البدر لا تضارون في رؤيته»<sup>(١)</sup> وأهل التوحيد لم يختلفوا في صحة الأخبار التي جاءت في إثبات الرؤية، ولكن من نفى الرؤية بالبصر صرف الأخبار إلى العلم، وذلك غير مستقيم لوجهين:

أحدهما: أن البشارة بالرؤية خص بها أهل الجنة، ولو كان المراد من الرؤية العلم، لارتفع الاختصاص؛ لأن العلم به مما يقع به الاشتراك بين الفريقين.

ولأن كلا يجمع على العلم بالله تعالى في الآخرة، العلم الذي لا يعتريه الوسواس ولا الريب، والعلم الذي لا يعتريه الوسواس والريب هو علم العيان والمشاهدة، لا علم الاستدلال؛ لأن الآيات لا تضطر أهلها إلى العلم الحقيقي؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَلَوَ أَنَّنَا زَزَلْنَا إِلَيْهِمُ ٱلْمَلَيَحِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ ٱلْمَوْتَى . . . ﴾ [الأنعام : ١١١]، وقال : ﴿ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتَنَهُمَ إِلاَ أَن قَالُوا وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام : ١١١]، وقال : ﴿ثُمَّ لَرَ تَكُن فِتَنَهُمَ إِلاَ أَن مَالُوا وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام : ٢٣]، وقال : ﴿قُولُ فَيُعَنّهُمُ الله تحييمًا فيت مَالُوا وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام : ٢٣]، وقال : ﴿قَوْمَ يَبْعَنُهُمُ الله تحييمًا فيتعلقونَ لَمُ كَمَا يَعْلِفُونَ مَالُوا وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام : ٢٣]، وقال : ﴿قَوْمَ يَبْعَنُهُمُ اللَّهُ حَمِيمًا فيتحلونُونَ لَمُ كُمَا يَعْلِفُونَ مَالُوا وَاللَّهِ رَيِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ ﴾ [الأنعام : ٢٣]، وقال : ﴿قَوْمَ يَبْعَنُهُمُ اللَّهُ حَمِيمًا فيتحلونُونَ لَهُ كُمَا يُعْلُونُ لَهُ كُمَا يُعْعَلُونُ لَهُ كُمَا يُعْلُونَ مَالُوا وَاللَّهِ رَيِنا مَا كُنَا مُشْرَكِينَ ﴾ [الأنعام : ٢٣]، وقال : ﴿قَوْمَ يَبْعَنُهُمُ اللَّهُ حَمِيمًا فقد صاروا مثبتين للرؤية من الوجه الذي أرادوا نفيها؛ فتثبت الرؤية على نفي جميع معاني الشبه عن الله تعالى، ولا نصف الرؤية بالكيفية؛ إذ الكيفية تكون لذي صورة ؛ وهو يُرى بلا كيف، والله الموفق. وقوله – عز وجل- : ﴿نَفُنُ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَيْوَا أَنْ يُقْعَلُ بَهُ مَائِنُ أَن

وقونه – عر وجل–. «نفن آن يفعل به فلوه» جانو آن يانون الحس في موضح معامم هاهنا.

وجائز أن يكون على حقيقة الظن، وذلك أن الظن يتولد من ظواهر الأشياء، فالأسباب إذا كثرت، وازدحمت، وقع بها العلم، وإذا قلت وخفيت، لم يقع بها علم؛ فجائز أن تكون أسباب الشر أحاطت به من كل جانب حتى وقع له اليأس من النجاة، وأيقن أنه يفعل به الشر.

وجائز أن يكون الأمر بعد لم يبلغ مبلغ الإياس؛ فيتوقع النجاة، ولا يتيقن أن يفعل به فاقرة، بل يكون منه على ظن، والله أعلم.

والفاقرة : قيل<sup>(٢)</sup> : الشر، والمنكر، والداهية.

وقيل: الفقير: هو كسير الظهر، والفقر: الكسر، والفقار: عظم في الظهر يكسر، فكأن عظم الظهر يكسر في الآخرة ويسحب في النار على وجهه.

- أخرجه البخاري (٢/ ٣٣) كتاب مواقيت الصلاة، باب: فضل صلاة العصر (٥٥٤)، ومسلم (١/ ٤٣٩) كتاب المساجد، باب: فضل صلاتي الصبح والعصر (٢١١/ ١٣٣).
- (٢) قاله مجاهد وقتادة أخرجه ابن جرير عنهما (٣٥٦٧٦) وذكر السيوطي في الدر المنثور (٦/)
   ٤٧٧) طرقًا أخرى عنهما.

قال – رحمه الله– : كأن هذه السورة من أولها إلى آخرها إلا آيات منها؛ وهي قوله : ﴿بَلْ نُجُوُّنَ ٱلْمَاجِلَةَ . وَتَذَرُونَ ٱلْآخِرَةَ . وُجُوَّ يَوَبَنِ نَاضِرُةً . إِلَى رَبَّهَا نَاظِرُةً ﴾ – نزلت في تبيين معاملة واحد من الكفرة على الإشارة إليه مع رسول الله ﷺ، يشترك في حكم من يشاركه في معاملته، فأمر الله تعالى نبيه – عليه السلام – أن يعامله ويستقبله بالذي يحق على الحكماء معاملة السفهاء، ولم يأمره أن يعامله معاملة مثله من السفهاء، وبين معاملته في هذه السورة؛ ليعلم أمته ما لقي رسول الله ﷺ من الجهد والبلاء في إظهار دين الله تعالى، فيعلموا قدره ومنزلته، ويعظموا دين الله تعالى بما نالوه سمحا سهلا، وأول أن يتعامل معه معاملة من يرجع إلى المنعة والشوكة بقوله : ﴿أَوَلَى لَكَ فَأَوَلَى لَكَ فَأَوَلَى لَكَ فَأَوَلَى لَك [القيامة: ٣٤، ٣٥]، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ كُلَّ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْتَرَافِي فَنِي وَقِيلَ مَنْ رَافِ فَ وَعَلَنَ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ فَ وَالَنَقَتِ ٱلسَّاقُ بِالسَّافِ شَ إِلَى رَبِّكَ يَوْمَبِذِ ٱلْمَسَاقُ فَ فَ فَلَا صَنَتَقَ وَلَا صَلَ فَ وَلَكِنَ كَذَبَ وَتَوَلَّى فَ مَ مُ مَ أول لَكَ فَأَوْلَ لَكَ فَأَوْلَ فَشِ ثُمَ أَوْلَى لَكَ فَأَوْلَ فَ ﴾

وقوله – عَز وجل-: ﴿كَلَآ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْتَرَاقِ) فقوله: ﴿كَلَآ﴾، يحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون أريد به: حقا.

ويحتمل أن يكون على الردع والرد؛ أي: لا تفعل مثل هذا؛ فإنك ستندم في الوقت الذي قال: ﴿إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَافِيَّ؟؛ كأنهم سألوا رسول الله ﷺ عن وقت ندمه، فبين لهم ذلك بقوله تعالى: ﴿إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَرَافِيَ؟، والتراقي: هي عروق العنق، كأنه يقول<sup>(١)</sup>: حين تزول النفس، أي: الروح عن مكانها، وتنتهي إلى التراقي.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَقِيلَ مَنْ رَاقِ﴾ جائز: أن يكون الملائكة هم الذين يقولون هذا، فيقول بعضهم: من يرقى بروحه: أملائكة الرحمة أم ملائكة العذاب؟ مِنْ رقي يرقى، أي : صعد. أو: من يقبض روحه؟

ويحتمل أن يقول أهله: من الذي يرقيه رقية فيشفى؟ فيكون فيه إخبار عما حل به من الضعف والشدة؛ أنه يمتنع عن أن يقول: ادعوا لي راقيا لعلي أُشفَى؛ فيكون أهله هم الذين يقولون هذا فيما بينهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَظَنَّ أَنَّهُ ٱلْفِرَاقُ﴾:

جائز أن يكون الظن على الإيقان هاهنا؛ لما وقع له اليأس<sup>(٢)</sup> من الحياة، وكذلك روي

- (۱) في ب: قال.
- (٢) في ب: الناس.

سورة القيامة الآيات: ٢٦ – ٣٥

- في قراءة ابن عباس رضي الله عنه–: ﴿وأيقن أنه الفراق﴾. وجائز أن يكون على حقيقة الظن؛ لما لم يقع له الإياس من حياته بعد، فهو يأملها بعد.
  - وقوله عز وجل–: ﴿وَٱلْنَفَتِ ٱلسَّاقُ بِالسَّاقِ»: اختلفوا في تأويله:

قيل<sup>(1)</sup>: لفت ساقاه إحداهما على الأخرى؛ فلا يفترقان؛ كالتفاف الأشجار حتى لا يجد نفاذا فيها ولا هربا.

وقيل: إن ساقيه في القيامة لتضعف عن حمله<sup>(٢)</sup>؛ من شدة الفزع. وقيل<sup>(٣)</sup>: أريد بالساق: الشدة، يقال: قامت الحرب على ساق؛ أي: على شدة؛ أي وصلت شدة الموت بشدة الآخرة، واجتمعت شدة الدنيا مع شدة الآخرة عليه؛ لأنه قد

وطلب شدة الموت بسدة الرحرة، والجمعت شدة الدنيا مع شدة الاحرة عليه؟ لا به قد حل به سكرات الموت، ونزلت به شدائد الآخرة، وذلك آخر يومه من الدنيا وأول يومه من الآخرة.

وقيل: ما من ميت يموت إلا التفت ساقاه من شدة ما يقاسي من الموت. وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: ﴿وَٱلْنَفَتِ ٱلسَّاقِ﴾، معناه: أن الملائكة يجهزون روحه، وبني آدم يجهزون بدنه، فذلك التفاف الساق بالساق.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَبِذٍ ٱلْمُسَاقُ﴾:

أي: إلى ما وعد ربك يومئذ يساق: إما إلى خير، وإما إلى شر.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَلَا صَدَقَ﴾، أي: فلا صدق بما جاء من عند الله تعالى من الأخبار، ولا صدق رسوله ﷺ.

﴿وَلَا صَلَىٰ﴾ يحتمل أن يكون أريد به نفس الصلاة، وذلك أن الصلاة حببت إلى الأنفس كلها حتى لا ترى أهل دين إلا وقد حببت الصلاة إليهم؛ فيكون في قوله: ﴿فَلَا صَدَفَ وَلَا صَلَىٰ﴾ إبانة سفهه وجهله.

أو يكون قوله: ﴿وَلَا صَلَّىٰ﴾، أي: ولا أتى بالمعنى الذي له الصلاة، وهو الاستسلام

- (1) قاله الحسن أخرجه ابن جرير (٣٥٧٠٥، ٣٥٧٠٧)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٧٨)، وهو قول الشعبي، وأبي مالك، وقتادة.
  - (٢) في ب: حمل نفسه.
- (٣) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٥٦٨٦، ٣٥٦٨٨)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٤/ ٤٧٨)، وهو قول مجاهد والحسن وقتادة وغيرهم.
- ٤) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير (٣٥٦٩٥) وعبد بن حميد عنه، كما في الدر المنثور (٦/ ٤٧٨).

وقوله – عز وجل- : ﴿وَلَا يَكْنَ كُذَبَ وَتَوَلَىٰ ﴾ : أي : ولكن كذب بالأخبار التي جاءته. ﴿وَتَوَلَىٰ ﴾، أي : أعرض عن طاعة الله تعالى . وقوله - عز وجل- : ﴿ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَغَلِهِ يَسَطَىٰ ﴾، أي : يتبختر ويتكبر<sup>(١)</sup>، وذلك أن الاحتيال والتكبر إنما يليق بمن أتى بفعل عظيم يعجز غيره عن إتيان مثله ؛ نحو أن يهزم جندا عظيما، أو يفتح كورة حصينة ، وهذا الذي تمطى لم يفعل سوى أن كذب بآيات الله تعالى ، وأعرض عن طاعته ، وما هذا إلا فعل السفهاء الحمقى ، فأنى يليق بمثله التمطي ؟ ! وقوله – عز وجل- : ﴿أَوَلَ لَكَ فَأَوَلَىٰ لَهُ مَ أَوَلَىٰ لَكَ فَأَوَلَىٰ ﴾ :

أو كان رسول الله قال له: أولى لك فأولى، فبين الله تعالى ذلك في كتابه. وقال أهل التأويل: هذا وعيد على وعيد، كأنه قال: «ويل لك فويل، ثم ويل لك فويل».

وذكر أن رسول الله ﷺ أخذ بجميع ثيابه، وقال له هذا، فلم يتهيأ لذلك المسكين أن يدفع رسول الله ﷺ عن نفسه، وكان يفتخر بكثرة أنصاره، وأنه أعز من يمشي بين الجبلين، فالله تعالى بلطفه أذله وأهانه حتى لم يتهيأ له الحراك عما نزل به، ولا نفعه قواه وكثرة أتباعه.

وجائز أن يكون قوله: ﴿ أَوَلَى لَكَ فَأُوَلَى ﴾ أي: أجدر لك، وأحرى، لا أن يكون محمولًا على الإبعاد؛ فيكون قوله: ﴿ أَوَلَى لَكَ فَأُوَلَى ﴾، أي: الأجدر لك أن تنظر فيما جاء به محمد بي الذي كان عليه آباؤك؛ ليظهر لك الصواب من الخطأ، والحق من الباطل، فتتبع الصواب من ذلك، فتحرز به شرف الدنيا والآخرة؛ إذ كان يفتخر بشرفه وعزه، فإن أردت أن يدوم لك الشرف، فالأولى لك أن تنظر إلى ما ذكرنا، فتتبع الصواب من ذلك.

والثاني: أن العرب كانت عادتها أن تقوم بنصر قبيلتها والذب عنها، [سواء] كانت ظالمة في ذلك أو لم تكن ظالمة، ورسول الله ﷺ كان من قبيلة أبي جهل – لعنه الله – فلو كان على غير حق عنده، كان الأولى به أن ينصره، ويعينه، على ما عليه عادة العرب، وإن كان محقا فهو أولى، فترك ما هو أولى به من النصر والحماية، والله أعلم.

والانقباد لله تعالى.

(١) في أ: تجبر وتكبر.

سورة القيامة الآيات: ٣٦ - ٤٠

**قۇلە تعالى: ﴿** أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُنْرَكَ سُدًى ۞ ٱلَّرَ يَكُ نُطْغَةُ مِّن مِّنِيِّ يُعْنَى ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ۞ جَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَبِّنِ الذَّكَرَ وَٱلْأَنْثَى ۞ ٱلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلمُؤَنَّ ۞ \*. وقوله – عز وجل–: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَن يُتْرَكَ سُدًى﴾.

جائز أن يكون هذا الإنسان دهري المذهب؛ فيكون قوله : ﴿ أَيَحْسَبُ آلإَسْنَنُ على حقيقة الحسبان؛ لأنه يحسب أن لا بعث ولا حساب، وقد كان في أهل مكة من هو دهري المذهب، وإن كان الخطاب في قوله<sup>(۱)</sup> : ﴿ أَيَحْسَبُ آلإِنسَنُ أَن يُتَرَكَ سُدًى ﴾ ليس على تحقيق الحسبان، ولكن معناه : أيفعل فعل من يُؤْذِن عن أمره، كان فعله موافقا لفعل من يحسب أنه يترك سدى؛ كما ذكرنا في قوله : ﴿ بَلْ يُرِبُهُ آلإِنسَنُ لِفَجُرُ أَمَامَهُ ﴾ [القيامة : ٥]، وهو لا يريد أن يكون فاجرا في الحقيقة؛ ولكن يفعل فعل من يعقب فعله الفجور، وهو كقوله : ﴿ وَمَا خَلَقَنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيَبَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ ٱلَّذِينَ كَفُرُواً ﴾ [ص : ٢٧]، وليس على حقيقة يريد أن يكون فاجرا في الحقيقة؛ ولكن يفعل فعل من يعقب فعله الفجور، وهو كقوله : ﴿ وَمَا خَلَقَنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيَبَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَنُ ٱلَذِينَ كَفُرُواً ﴾ [ص : ٢٧]، وليس على حقيقة وذلك الفعل الذي ذكرنا يكون في توله الإمن به، فقد وصف أن خلقهما إذن على باطل، وذلك الفعل الذي ذكرنا يكون في ترك الإيمان بالبعث وفي جحد الرسالة؛ لأن المحاسن وذلك الفعل الذي ذكرنا يكون في ترك الإيمان بالبعث وفي جحد الرسالة؛ لأن المحاسن والمحسن مرًا واحدا؛ فلا بد من أن يكون بعده دار أخرى فيها تتبين مرتبة المحسن ومذلة المسيء ، فما لم يؤمن بالبعث ، وذلك المحاسن والمساوئ عواقب، ومنه المحسن ومذلة معرتبة المحسن مرًا واحدا؛ فلا بد من أن يكون بعده دار أخرى فيها تتبين مرتبة المحسن ومذلة مرتبة المسيء ، ومرتبة المحسن، وذلك عبث.

والثاني: أن من عرف أنه لم يخلق عبثا، ولا يترك سدى؛ فلا بد لمثله من أن يرغب ويرهب، ويؤمر وينهى؛ ولا يعرف ذلك إلا بالرسول، فالضرورة أحوجت إلى رسول<sup>(٢)</sup>، يبين لهم ما يأتون وما يتقون، وما يرغبون في مثله، وعما يحذرون، فمن أنكر الرسالة فقد أهمل نفسه عن المرغوب والمرهوب، وعن الأمر والنهي، وذلك حال من خلق سدى. وقوله – عز وجل-: ﴿أَلَرَ بَكُ نُظْفَةُ مِن مَنِيَ يُعْنَى﴾:

فالوجه فيه أن كل أحد يعلم أن نشوءه كان من نطفة، وتلك النطفة لو رئيت موضوعة على طبق، ثم اجتمع حكماء الأرض على أن يقدروا منها بشرا سويا كما قدره الله – عز وجل– في تلك الظلمات، لم يصلوا إليه أبدا وإن استفرغوا مجهودهم<sup>(٣)</sup> وأنفدوا حيلهم

- (۱) زاد فی ب: فقوله.
  - (٢) زاد في ب: الله.
  - (٣) في أ: بجحودهم.

وقواهم، ولو أرادوا أن يتعرفوا المعنى الذي لذلك المعنى صلحت النطفة على<sup>(١)</sup> أن ينشئ منها العلقة والمضغة إلى أن أنشأ منها بشرا سويا، لم يقفوا عليه، فيعلمون أن من بلغت قدرته هذا هو أحكم الحاكمين.

ولو كان الأمر على ما زعموا: أن لا بعث، لم يكن هو أحكم الحاكمين؛ بل كان واحدا من اللاعبين. [وتبين بما]<sup>(٢)</sup> ذكرنا أن الذي بلغت قدرته [ذلك] لا يوصف بالعجز، ومن زعم أن قدرته لا تنتهي إلى البعث فقد وصف الرب بالعجز، تعالى الله عما يشركون.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰٓ أَن يُحْتِى ٱلْمُؤَنَّ﴾:

فقوله: ﴿ أَلَيْسَ﴾، في موضع التحقيق والتقرير، وإن كان خارجا مخرج الاستفهام على ما ذكرنا: أن ما يخرج مخرج الاستفهام من الله تعالى، فحقه أن نصرفه إلى الوجه الذي يقتضيه ذلك الخطاب أن لو كان من مستفهم<sup>(٣)</sup>؛ فمن قال لآخر في الشاهد: أليس الله تعالى بقادر على إحياء الموتى؟ فحقه أن يقول: بلى هو قادر على ذلك، وكذلك ذكر أن النبي ﷺ قال حين تلا هذه الآية: «سبحانك، فبلى»<sup>(٤)</sup> فقوله: ﴿ أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ﴾ أي : هو قادر على إحياء الموتى، والله الموفق.

\* \* \*

- (۱) في ب: من.
- (۲) في ب: ويتبين ما.
  - (٣) في ب: يستفهم.
- (٤) أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٥٧٣٨) عن قتادة مرسلًا، كما في الدر المنثور
   (٤٧٩/٦).

## سورة الدهر، [وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنَّهُ ٱلْتَخْسِ ٱلرَّحِيَةِ

قوله تعالى: ﴿مَلْ أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْتَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ إِنَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ﴾ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَسِلاً وَأَغْلَلاً وَسَعِيرًا ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِيٰ حِينٌ مِّنَ ٱلدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ﴾

ف هل» و «مَنْ» و «لعل» من الله تعالى واجب، وحقه أن ينظر أن لو كان مثل هذا الكلام من مستفهم، ما الذي كان يقتضى من الجواب؟ فإذا قال الإنسان لآخر: من أظلم ممن افترى على الله كذبا؟ فجوابه أن يقول: لا أحد أظلم منه، وإذا قال لآخر: هل أتاك حديث فلان؟ فحق المجيب أن يقول إن كان قد أتاه حديث فلان: قد أتاني، وإن كان لم يأته فحقه أن يسأله: كيف كان حديثه؟ ليعرفه.

فإن كان رسول الله ﷺ قد أتاه خبر الإنسان، فمعنى قوله: ﴿ هَلْ أَنَّ عَلَى ٱلْإِنسَنِ﴾، أي: قد أتى على الإنسان، وإن لم يكن أتاه، فحقه أن يسأل حتى يتبين له.

وقيل(\*): الإنسان: آدم عليه السلام.

ثم لقائل أن يقول: أن كيف قال: قد ﴿أَنَى عَلَى ٱلإِنسَنِ حِينٌ مِنَ ٱلدَّهْرِ لَمَ يَكُن شَيْنًا مَذَكُورًا﴾ فهو إن لم يكن شيئًا مذكورًا في ذلك الوقت، لم يكن إنسانًا وإذا لم يكن إنسانًا لم يأت عليه حين من الدهر، وهو إنسان، وإن كان في ذلك الوقت مخلوقا، فقد صار مذكورا، وإذا صار مذكورا، فقد أتى عليه حين من الدهر وهو مذكور؛ فما معناه؟ قيل فيه من أوجه:

أحدها: أن يكون قوله – عز وجل-: ﴿ هَلَ أَنَى عَلَى ٱلْإِنسَنِ ﴾ أي: على ما منه الإنسان، وهو الأصل الذي خلق منه آدم – عليه السلام – وهو التراب، فقال: ﴿لَمْ يَكُن شَيْئًا مَنَكُورًا﴾ على الاستصغار لذلك الأصل؛ إذ التراب لا يذكر في الأشياء المذكورة، إلى هذا يذهب أبو بكر الأصم.

والوجه الثاني: قيل: قد أتى على الخلق حين من الدهر، لم يكن الإنسان فيه شيئا مذكورا في تلك الخلائق.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٧٤٠)، وعبد الرزاق، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   (٤٨١).

والوجه الثالث: قد أتى عليه حين من الدهر، ولم يكن مذكورا في الممتحنين، وهذا في كل إنسان؛ لأنه ما لم يبلغ، لم يجر عليه الخطاب، ولم يكن مذكورا في الممتحنين؛ فالله تعالى [خلق الخلائق ليعبدوه بقوله:]<sup>(١)</sup> ﴿وَمَا خَلَقْتُ اَلِحَنَّ وَأَلِإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِكَ [الذاريات: ٥٦]، فقوله: ﴿لِيَعْبُدُونِكَ إذا صاروا من أهل المحنة، فإلى أن يبلغ قد أتى عليه حين من الدهر، لم يكن مذكورا في جملة من خلقوا للعبادة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَكَنَ مِن نُطْفَةٍ ﴾، والإنسان لم يكن إنسانا في النطفة، ولا في العلقة، ولا في المضغة؛ ولكن المقصود من إنشاء النطفة والعلقة هذا الإنسان، والعواقب في الأفعال هي الأوائل في القصد والمراد؛ فاستقام إضافته إلى ما ذكرنا؛ لما رجع إليه القصد من إنشائها.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «إذا أردت أمرا فدبِّرْ عاقبته، فإن كان رشدا فأمضه، وإن كان غيًّا فانته»؛ فألزم النظر في العواقب؛ فثبت أن المقصود من فعل أهل التمييز العاقبة؛ وإذا كانت العاقبة مقصودا إليها في الابتداء صارت العاقبة كالموجود في الابتداء؛ لذلك استقام إضافة الإنسان إلى النطفة والعلقة والمضغة.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَنَ مِن نُظْفَةٍ﴾ منصرف إلى أولاد آدم – عليه السلام – فيكون المعنى من الإنسان أولاده، ثم ذكر لهم ابتداء أحوالهم وما تنتهي إليه عاقبتهم – وهو الموت – ليتعظوا به، ويتذكروا.

ووجه الاتعاظ: هو أنهم إذا علموا ابتداء أحوالهم، وعلموا ما ينتهي إليه عاقبتهم، علموا في الحال التي هم فيها أن أنفسهم في أبدانهم ليست لهم، بل عارية في أبدانهم؛ إذ لم يكن منهم صنع<sup>(٢)</sup> في الابتداء، أو أمانة، والحق على الأمين أن يقوم بحفظ الأمانة ورعايتها، وألا يخون صاحبها فيها، فإن هو خانها، ولم يتول حِفْظَها – لحقته المسبة والمذمة، وإن<sup>(٣)</sup> حفظها ورعاها حق رعايتها، استوجب الحمد والثناء من صاحبها.

والحق على المستعير أن يتمتع بالعارية، وينتفع بها إلى الوقت الذي أذن له، وألا يضيعها، فإن ضيعها لحقته الغرامة والضمان بتضييعه إياها، وكذلك<sup>(٤)</sup> إذا علموا أنها في أبدانهم<sup>(٥)</sup> عارية وأمانة علموا أن عليهم رعايتها واستعمالها في الوجه الذي أذن لهم فيها؛

- (١) سقط في أ.
- (٢) في ب: صنيع.
- (٣) في ب: فإن.
- (٤) في ب: ولذلك.
- (٥) في ب: أيدهم.

سورة الإنسان الآيات: ١ - ٤

لئلا تلحقهم التبعة في العاقبة، ولا تلزمهم المسبة والمذمة في ذلك [في الدنيا والآخرة]<sup>(1)</sup>، والله أعلم.

والثاني: أن النظر في ابتداء الخلقة، وإلى ما يصير عند انقضاء الأمر، يدعو إلى إيجاب القول بالبعث، وإلى التصديق بكل ما يأتي به الرسل من الأخبار؛ وذلك لأن التأمل في ابتداء الخلقة يظهر عجيب قدرة الله تعالى ولطيف حكمته، ويعلم أن الذي بلغت حكمته هذا المبلغ لا يجوز أن يقع قصده من إنشاء الخلق للإفناء خاصة؛ لخروجه عن حد الحكمة؛ فيحملهم ذلك على القول بالبعث.

ولأن النظر في ابتداء الخلقة، والنظر إلى ما يرجع إليه بعد الوفاة مما يمنع الافتخار والتكبر؛ لأن إنشاءه كان من نطفة تستقذرها الخلائق، ومن علقة ومضغة يستخبثها كل أحد، وبعد الممات يصير جيفة قذرة، ومن كان هذا شأنه، لم يحسن التكبر في مثله؛ فكان في تذكير<sup>(٢)</sup> أوائل الأحوال وأواخرها<sup>(٣)</sup> موعظة لهم؛ ليتعظوا، ويتبصروا، وتعريف لهم أن التكبر لا يحسن من أمثالهم؛ فيحملهم ذلك على التواضع وترك الافتخار والتجبر، والله أعلم.

> وقوله - عز وجل-: ﴿أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ﴾: الأمشاج: الأخلاط، ثم الأخلاط تقع بوجهين: أحدهما: في اختلاط ماء الرجل بماء المرأة.

والثاني: تقع في الأحوال، وهو أن النطفة إذا حولت علقة لم تحول بدفعة واحدة؛ بل هي تغلظ شيئا فشيئا، حتى إذا تم غلظها صارت علقة، وكذلك العلقة يدخل فيها التغيير<sup>(٤)</sup> شيئا فشيئا، حتى إذا تم التغيير<sup>(٥)</sup> فيها حالت مضغة؛ فهذا هو الاختلاط في الأحوال. فمنهم من قال: الأخلاط: الطبائع الأربع التي عليها جبل الإنسان.

ومنهم من صرف الخلط إلى الألوان، فذكر أن ماء الرجل أبيض يخالطه حمرة، وماء المرأة أحمر يخالطه صفرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَبْتَلِيهِ﴾، أي: بالخير والشر، والأمر والنهي، ثم الابتلاء هو الاستظهار لما خفي من الأمور؛ والله تعالى لا يخفى عليه أمر فيحتاج إلى استظهاره،

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) فی ب: تذکر.
- (٣) في ب: وأخرها.
- (٤) في ب: التغير.
- (٥) في ب: التغير.

ولكنه يبتليه ليظهر للمبتلي ما كان خفيا عليه بفعله وتركه، وأما الخلق فهم يمتحنون، ويبتلون؛ ليظهر لهم ما كان خفيا عليهم؛ فيكون الابتلاء منصرفا إليهم لا إلى المبتلي والممتَحِن.

والثاني: أن الابتلاء لما كان لاستظهار ما خفي من الأمور، وذلك يكون بالأمر والنهي؛ فسمي الأمر من الله تعالى والنهي لعباده: ابتلاء؛ لمكان الأمر والنهي، لا على تحقيق معنى الابتلاء منه.

وقال الحسن : لما صلح أن يضاف الاستخبار إلى الله تعالى وإن كان هو خبيرا عما استخبر ؛ فجائز أن يضاف إليه الابتلاء أيضا، وإن كان هو بالذي ابتلاه عالما بصيرا، ولأن الذي يظهر من العبد بعد الابتلاء من الفعل كان غائبا، فالله – تعالى – يعرفه شاهدا بفعله، وقبل ذلك كان يعرفه غائبا؛ لأن معرفة ما يكون أن يعرف قبل كونه غائبا، وبعد كونه شاهدا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾:

أي : جعلنا له سمعا يميز بين ما يؤدي إليه سمعه، وجعلنا له بصرا يبصر به ما أدى بصر الوجه؛ ليضع كل شيء موضعه؛ وذلك هو بصر القلب وسمع القلب؛ لأنه قد خص البشر بالابتلاء؛ لمكان بصر الباطن والسمع الباطن؛ ألا ترى أن البهائم لها بصر الظاهر، وتذلك السمع.

ويحتمل: أي: جعلناه سميعا بصيرا يبصر ما له، وما عليه، وما ينفعه، وما يضره، ثم أنشأ فيه السمع والبصر، ولا يعرف كيفية السمع والبصر الذي جعل فيه، ولا ماهيته، ولا ممن هو؟ لطفًا منه؛ ليعلم أنه منشئ الكيفيات والماهيات، وأنه يتعالى عن الوصف له بالكيفية والماهية.

ثم قال تعالى: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُوَرًا﴾. يحتمل قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ﴾ أوجها ثلاثة: أحدها: هديناه السبيل؛ لإصلاح بدنه ومعاشه. أو هديناه السبيل الذي يصلون به إلى استبقاء النسل والتوالد إلى يوم التناد. أو<sup>(۱)</sup> هديناه السبيل الذي يرجع إلى إصلاح دينهم، وأمر آخرتهم باكتساب المحامد والمحاسن، ثم قوله: ﴿إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا﴾ أخبر أنه قد بين لهم السبيل وهداهم إليه، ثم منهم من يختار الشكر له، ومنهم من يختار الكفران له، ثم بين ما أعد للكفور منهم، وما أعد للشكور، وهو ما قال: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَسِلًا وَأَغْلَلًا وَسَعِيرًا﴾.

ثم قوله: ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ﴾ إن كان المراد منه الطريق؛ فكأنه قال: إنا بينا كلا الطريقين<sup>(١)</sup>، فإن سلك طريق كذا واختاره يكون شاكرا، وإن سلك طريق كذا واختاره يكون كفورا.

ثم بين لكل طريق سلكه جزاء وثوابا.

ثم قوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ سَلَسِلًا وَأَغْلَنَكُ وَسَعِيرًا﴾:

ففيه إنباء أن أيديهم تغل، ويشدون بالسلاسل، فلا يتهيأ لهم أن يقوا العذاب عن (۲) .

ثم قرئ ﴿سَلَسِلاً﴾؛ لأنها غير منصرفة، وقرئ ﴿سلاسلاً﴾ وصرفوه؛ بناء على أن الأسماء كلها منصرفة إلا نوعا واحدا.

وقال الزجاج: السلاسل لا تنصرف؛ لأنه لا فعل لها، لكن صرفها هاهنا لأنها من رءوس الآيات.

وقيل: لأنه جعله رأس الآية.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسِ كَانَ مِزَاجْهَا كَافُورًا ﴿ يَعْبَدُ بَهَا عِبَدُ ٱللَّهُ وَيُفْعِنُونَ بِالذَّرِ وَيَخَافُونَ بَوْمَا كَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيرًا ﴿ وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ. مِسْكِينًا وَيَشِيمًا وَآسِيرًا ﴿ يُوهُونَ بِالذَّرِ وَيَخَافُونَ بَوْمَا كَانَ شَرُهُ مُسْتَطِيرًا ﴿ وَيَعْلَمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ. مِسْكِينًا وَيَشِيمًا وَآسِيرًا ﴿ يَا نَظْعِمُونَ الطَعَمُ لَوَيْهِ اللَّهِ لَا نُرَبَدُ مِنْهُ وَلَا شَكُورًا ﴿ وَيَعْافُونَ الطَعَامَ عَلَى حُبِهِ مِعْدًى وَيَتَعْلَمُونَ وَيَعْافُونَ بَوْمَا فَعَلَيرًا فَي وَيَعْامُونَا فَعَلَيرًا فَي إِنَّا يَعْمَدُو لَوَيْعِهِ اللَّهِ لَا نُرُبَهُ مِنْكُورًا ﴿ وَيَعْلَمُونَا فَعَلَيمُونَ وَيَتَعَمَّهُ مَنْ مَنْهُ مَنْرَ ذَاكَ آلْقُومِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَةً وَسُرُونَا ﴿ وَيَجْزَعُهُمْ بِمَا صَبَرُولُ جَنَةُ وَحَرِيرًا ﴾ مُعْتَكِونَ فِبَهَا عَلَيهُمُ اللَهُ شَرَّ ذَاكَ آلَقُومِ وَلَقَنْهُمْ نَضَرَةً وَسُرُونَا ﴿ وَيَعْلَمُهُمْ وَمَارُونَا عَنُولًا عَنُونَ وَيَعْلَى الْلَقُومِ وَلَكُلُهُ مُوالَى إِنَا عَائِيرا فَي وَيُونَ فَيهُمُ اللَهُ مَنْ وَلَكُونَ عَالَوْلَ عَالَيْهُمُ وَنُونَا مَنْعُولُونَا عَلَيْهُمُ وَنُونَ فَيْعَا فَعُونَا وَمَا وَلَكُنَ مَنْ مُنْتَعَنُونَ وَيَعْلَمُونَ وَيْعَالَ عَلَيْ عَلَي فَنْذَيْ يَعْلَيْنُ وَيُونَ فَيْ اللَهُ مُوالَى إِنَا وَيَعْتُونُ وَيَعْمَالَةُ عَلَيْهُمُ مُنْعَنُ عَلَيْ يَنْ وَيُوالَقُلُونَ عَنْهُ مُعْهُ وَيُعَمَى الْنُونِ فَي وَلَيونَ مِن فَيْنَهُ وَذُولَكَ عَلَيْ وَيُولُ أَنْ عَنْهُونَ وَيُوالْنُ عَلَيْ عَنْعُ مُولًا لَيْ وَلُونَا مَنْوَا عَنْ وَنُولَ أَنْ عَنُونُ عَلَي يَعْلَيْنَهُ وَلَا مَنْعَنُونَ عَنْهُ وَنُونَ عَلَى مُعْتَعَنُهُ مُونَ عَلَيْ إِنْهُ وَلَا عَنْ وَقُولُونَا عَنُونُ وَيُعَانُ عَلَيْهُ وَنُونُ وَالْنُ عَنْتُونُ عَنْ وَعَا عَنُونَ عَنْ عَنْ مَنْ مَنْ وَيَعْتُ وَنُ مَنْ عَنْهُ مَالَكُونَ مَنْ وَيَعْتُ وَيَعْتُ وَنَ مَنْ عَنْ عَنْ ف وَيُونَ فَيْتَنَا وَنُوا عَنْعَانُ عَائِنُ اللَهُ عَلَيْنُ وَيَنْ مَنْ وَنُعْنُ مُنْعَمَا مُونَ مَنْ مَنْ مَنْ و وَيُولَعْنُونُ مَنْ مَا عُنُ إِنَا اللَهُ مُونُ وَقُونُ مَاعَا وَ إِنَهُ إِنَا مُولُونُ مَا عُولُ مُنْ عَنُونُ مَا عَائُو

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِن كَأْسٍ كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا﴾:

فمنهم من ذكر أن الكافور شيء أعده الله تعالى لأهل كرامته، لم يطلع عباده على ذلك في الدنيا .

- (١) في ب: الطريق.
- (٢) في ب: أوجههم.

ومنهم من ذكر أن الكافور شيء جرى ذكره في الكتب المتقدمة، فذكر كذلك في القرآن.

وقيل: إنه كناية عن برودة الشراب؛ لأنه ذكر أن ذلك الشراب في طبعه كالكافور؛ لأن ألذ الشراب عند الناس البارد منه، لا أن يكون في نفسه باردا. وذكروا أن الكأس لا تسمى: كأسا حتى يكون فيها خمر.

> وقوله – عز وجل-: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللَّهِ﴾. ومعناه: منها، لا أن يقع شربهم بها. وسميت العين: عينا؛ لوقوع العين عليها. وقوله – عز وجل-: ﴿يُفَجِّرُونَهَا نَفْجِبَرَا﴾: فيه إخبار أن ماء العيون جارية يفجرونها من حيث شاءوا.

ثم المراد من ذكر العباد هاهنا هم الذين أطاعوا الله – تعالى – وقاموا بوفاء ما عليهم، وهم الذين قال الله تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيَّسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَنُ إِلَّا مَنِ ٱتَبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ﴾ [الحجر: ٤٢].

وقوله – عز وجل–: ﴿يُوَفُونَ بِٱلنَّذَرِ﴾:

النذر هو العهد؛ فجائز أن يكون أراد به الوفاء بكل ما أوجب الله تعالى من الفرائض والحقوق؛ فتكون فرائضه عهده؛ كقوله – عز وجل–: ﴿وَأَوَفُوا بِهَدِى؟ [البقرة: ٤٠]. وجائز أن يكون أراد بالنذر ما أوجبوا على أنفسهم من القرب سوى ما أوجبها الله تعالى عليهم؛ فيكون فيه إخبار أنهم قاموا بأداء الفرائض، وتقربوا إلى الله تعالى مع ذلك بقرب أخر؛ فاستوجبوا المدح بوفائهم بما أوجبوا على أنفسهم.

وقال: ﴿ ٱبْتَدَعُوهَا مَا كَنَبْنَهَا عَلَيْهِـرْ إِلَا ٱبْتِغَاءَ رِضْوَنِ ٱللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَاً﴾ [الحديد: ٢٧]، فلحقهم الذم؛ لما لم يقوموا برعاية حقه، ليس بإيجابهم على أنفسهم ما لم يوجبه الله تعالى عليهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا﴾ قيل<sup>(١)</sup>: استطار شر ذلك اليوم،

 <sup>(</sup>۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۵۷۷٦) وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (۶/ ۲۸۳).

ومعناه : أن هول ذلك اليوم قد عم وفشا في أهل السموات والأرض ؛ حتى خافوا على أنفسهم .

وقيل: سمي: مستطيرا، أي: طويلا، ويقال: استطار الرجل؛ إذا اشتد غضبه، واستطار الأمر؛ أي: اشتد؛ فسمي: مستطيرا، أي: شديدا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيُطْعِمُونَ ٱلطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ. مِسْكِينَا وَبِنِيمًا وَأَسِيرًا﴾:

فالحب يتوجه إلى معانٍ: يتوجه إلى الإيثار مرة، وإلى ميل النفس وركون القلب أخرى، ومرة يعبر به عن الشهوة؛ فالمراد من الحب هاهنا: الشهوة؛ فيكون قوله – عز وجل-: ﴿عَلَىٰ حُبِّهِ، أي: على شهوتهم وحاجتهم إليه.

وقيل: ويطعمون في حال عزة(`` الطعام.

وقيل<sup>(٢)</sup>: أي: يطعمون الطعام على حبهم لها وحرصهم عليها، ليس أن يطعموا عند الإياس من الحياة، على ما روي في الخبر عن النبي ﷺ أنه قال: «أفضل الصدقة أن تتصدق وأنت صحيح شحيح، تأمل العيش، وتخشى الفقر».

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا نُظْعِئُكُمْ لِوَجْهِ ٱللَّهِ﴾:

[قيل: إنهم لم يتكلموا بهذا اللفظ، أعني: ﴿إِنَّمَا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ ٱللَّهِ﴾ ]<sup>(٣)</sup> ﴿لَا نُرِبُهُ مِنكُر جَرَآ وَلَا شُكُورًا﴾ الآية، ولكن علم الله تعالى ذلك من قلوبهم؛ فأثنى عليهم بذلك؛ ليرغب في ذلك الراغبون؛ ألا ترى أنهم كانوا يطعمون الأسارى، ولا يطمع من الأسارى المجازاة والشكر؛ ليعلم أنهم لم يقصدوا بها إلا وجه الله تعالى والتقرب إليه، والمجازاة: هي المكافأة لما أُسدي إليه، والشكر: هو الثناء عليه والبشر عنه.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا نَخَاتُ مِن زَيِّنَا يَوْمًا عَبُوْسَا فَنَطَرِيرًا﴾:

فمنهم من جعل هذا نعتا لذلك اليوم؛ فيكون معناه: أن هذا اليوم – وهو يوم القيامة – من بين سائر الأيام كالإنسان العبوس من بين غيره.

ومنهم من صرفه إلى الخلائق؛ فيكون معنى قوله تعالى: ﴿يَوْمًا عَبُوْسًا﴾، أي: يوما تعبس فيه وجوه الخلائق؛ لا أن يكون اليوم بنفسه عبوسا، وهو كقوله تعالى: ﴿وَٱلنَّهَارَ

- (۱) في ب: غيرة.
- (٢) قاله مقاتل بن سليمان أخرجه ابن جرير (٣٥٧٧٨).
  - (٣) سقط في ب.

مُبْصِـرًاً﴾ [يونس: ٦٧]، أي: يبصر فيه، وتقول العرب: "ما زال الطريق<sup>(١)</sup> يمر منذ اليوم»؛ على معنى: يمر الناس فيه؛ فيرجع هذا إلى وصف ما يكون عليه ذلك اليوم، على ما ذكرنا: أن الله تعالى ذكر اليوم بالأحوال التي يكون عليها<sup>(١)</sup> حال ذلك اليوم، فمرة قال: ﴿وَتَرَى النَّاسَ سُكَرَىٰ﴾ [الحج: ٢]، ومرة قال: ﴿يَوْمَ يَكُونُ اَلنَّـاسُ كَالْفَرَاشِ اَلْمَبْثُوثِ﴾ [القارعة: ٤]، وغير ذلك من الآيات.

وقوله – عز وجل–: ﴿قَطَرِيَرًا﴾، قيل: شديدا. وقيل<sup>(٣)</sup>: القمطرير: الذي يقبض الوجه بالبسور والعبوسة، ويزوي ما بين العينين. وقيل: القمطرير: المشوه على أهل النار.

> وقيل: القمطرير: هي كلمة من كتب الأولين. وقوله – عز وجل–: ﴿فَوَقَنْهُمُ انْتُهُ شَرَّ ذَلِكَ ٱلْيَوَمِ﴾:

جائز أن تكون الوقاية منصرفة إلى الموعود في ذلك اليوم من العقوبة والنكال، لا أن يكونوا وقوا من هول ذلك اليوم فلا يرون الجحيم ولا أهوالها.

وجائز أن يكون وقاهم عما كانوا يخافون من التبعة لدى الحساب، كقوله: ﴿إِنَّى ظَنَنْتُ آنِي مُلَنِقٍ حِسَابِيَةٍ ﴾ [الحاقة: ٢٠]؛ فكأنهم يخافون على أنفسهم المناقشة في الحساب، فإذا رأوا سيئاتهم مغفورة، وحسناتهم متقبلة، سروا بذلك، ووقوا شره.

وجائز أن يكونوا أومنوا من أهوال القيامة وأفزاعها حين نشروا من القبور، وبلغتهم الملائكة بالبشارة، كما قال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَى أُوْلَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ﴾ [الأنبياء: ١٠١].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَقَنْهُمْ نَضَرَةُ وَسُرُولًا﴾: فالسرور عبارة عن انتفاء الحزن عنهم، والنضرة: أثر كل نعيم<sup>(٤)</sup>. وقيل<sup>(٥)</sup>: نضرة في وجوههم، وسرورا في قلوبهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَرَىٰهُم بِمَا صَبَرُوا﴾، أي: على الطاعات، وصبروا عن معاصي الله تعالى.

- (۱) في ب: الطير.
- (٢) في ب: عليهم.
- (٣) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٥٧٩٩).
  - (٤) في أ: غم.
- ٥) قاله ابن عباس أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٨٥) وهو قول الحسن وقتادة ومجاهد.

﴿جَنَّةً وَحَرِيرًا﴾ :

أي: جزاهم جنة، وجزاهم حريرا، فذكر الحرير؛ لأن الجنان إنما تذكر في موضع التطرب والتنعم بالمآكل والمشارب دون التنعم باللباس؛ فوعد لهم اللباس من الحرير، مع ما جزاهم الجنة.

وقوله – عز وجل-: ﴿مُتَكِينَ فِبُهَا عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ﴾، يذكر تفسيرها بعد هذا، إن شاء الله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمْهَرِيرًا﴾:

لأنه لا شمس فيها ولا زمهرير؛ بل يكون ظلها دائما ممدودا؛ فجائز أن يكون المراد منه: أن ضياء الجنة ليس بالشمس، ولكن بما خلقت مضيئة؛ لأن الشمس في الدنيا يقع بها الضياء؛ فيكون ضياء النهار بالشمس.

وذكر أنهم لا يرون فيها الزمهرير؛ ليعلم أن لذاذة شراب الجنة وبرودته بالخلقة، لا أن تكون برودته بتغير يقع في الأحوال على ما يكون عليه شراب أهل الدنيا. أو يكون ذكر هذا؛ ليعلموا أنهم لا يؤذون بحَرَّ ولا برد. وقوله – عز وجل-: ﴿وَدَانِيَة عَلَيْهُمْ ظِلَلْهَا﴾:

جائز أن يراد به: أنها دانية من هؤلاء الذين سبق نعتهم، وهم الأبرار، كقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِرَبَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ [الأعراف: ٥٦].

أو ذكر أن ظلالها دانية؛ لأنها لو لم تكن دانية، لكان لا يقع لهم بها انتفاع.

وقيل: هي ظلال غصون الأشجار قريبا منهم؛ لأن للجنة نورا يتلألأ؛ فيقع بالأشجار ظلال؛ على ما جاء في الخبر أنه لو ألقي سوار من الجنة في الدنيا، لأضاءت الدنيا، ويغلب ضوءها ضوء الشمس»، ويجوز<sup>(۱)</sup> ذلك؛ فتقع الأشجار فيها ظلال؛ كما يشتهونه في الدنيا ليس ذلك على شمس [ولا]<sup>(۲)</sup> قمر.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَذَلِلَتْ قُطُوْنُهَا لَذَلِيلًا﴾:

جائز أن يكون أريد بالتذليل: التليين، أي: لينت؛ فلا يرد أيديهم عنها شوك. وقيل: إن أشجارها ليست بطوال لا تنال ثمارها إلا بعد عناء وكد؛ بل قريبة من أربابها، يقال: حائط ذليل؛ إذا لم يكن عاليا في السماء.

- (١) في ب: ونحوه.
  - (٢) في ب: أو.

وقيل<sup>(١)</sup>: ذللت، أي: سويت الأشجار، لا يتفاوت بعضها بعضًا؛ يقول أهل المدينة إذا استوت عذوق النخلة: تذللت النخلة.

وقيل: ذللت، أي: سخرت؛ والتذليل: التسخير، فيتناولون منها كيف شاءوا: إن شاءوا تناولوها وهم قيام، وإن شاءوا تناولوها وهم جلوس، أو نيام على الفرش. وجائز أن يكون تسخيرها على ما ذكر عن بعض المتقدمين: أن شجر الجنة عروقها من فوق، وفروعها من أسفل، والثمار بين ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيُطَافُ عَلَيْهِم بِعَانِيَةٍ مِّن فِضَةٍ وَأَكْوَابِ﴾.

فتأويل الأكواب يذكر في سورة: ﴿ هَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْغَشِيَةِ ﴾ [الغاشية: ١].

ثم أخبر أن تلك الأكواب قوارير من فضة، قيل<sup>(٢)</sup>: هي من فضة، ولها صفاء القوارير، يرى ما فيها من الشراب من خارجها؛ لصفائها.

ثم الآنية من الفضة في أعين أهلها أرفع وأشرف من الإناء المتخذ من التراب؛ فكذلك الصفاء الذي يكون بالفضة أبلغ وأرفع في أعين أهلها من الصفاء الذي يقع بالقوارير .

فَوَارِيرًا مِن فِفَنَّةِ﴾ على الأصل المعهود: أنه لا ينصرف، وقرئ قوله: ﴿قَوَارِيرًا﴾ على الوقف عليه موافقا لآخر سائر الآيات، وقرئ ﴿قواريرًا﴾، بالتنوين عند الوصل أيضا؛ لأنه رأس الآية.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَذَرُوْهَا تَقْدِيرًا﴾: أي: جعلت على قدر ريهم.

وقُيل: يسقون على القدر الذي قدروه في أنفسهم، وحدثت به أنفسهم؛ فلا يقدرون في قلوبهم مقدارًا إلا أتوا بها على ذلك.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَلِيجَبِلَا﴾:

منهم من زعم أن العرب كانوا إذا أعجبهم شراب نعتوه، وقالوا: كالزنجبيل؛ فخرجت البشارة من الوجه الذي ترغب في مثله الأنفس. ومنهم من ذكر أن الزنجبيل والسلسبيل واحد، وهما اسم العين.

- (١) قاله البراء بن عازب أخرجه الفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وهناد بن السري وعبد بن حميد وعبد الله بن أحمد في زوائد الزهد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في البعث عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٨٦)، وهو قول مجاهد وسفيان وغيرهما.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير، وابن المنذر، والبيهقي في البعث عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٤٨٧) وهو قول الحسن، وقتادة، ومجاهد.

ومنهم من ذكر في السلسبيل، أي: سل سبيلا إلى تلك العين. وقال قتادة: أي: سلسلة السبيل، مستعذَب ماؤها. وقيل: سلسبيلا: شديد الجرية. وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَنَّ تُخَلَدُونَ﴾:

ذكر الولدان لا أن يكون فيها وِلَادٌ؛ ولكنهم أنشئوا ولدانا، فيخلدون كذلك، لا يكبرون، ولا يهرمون.

وجائز أن يكون الولدان ولدان الكفرة الذين ماتوا في الدنيا صغارا؛ فلا يكون لهم في الجنة آباء؛ ليرفعوا إلى درجة الآباء؛ فيجعلهم الله تعالى خدما لأهل الجنة. وقوله – عز وجل–: ﴿إِذَا رَأَيْنَهُمْ حَسِبَنَهُمْ لَوُلُوَا مَنْثُولَا﴾:

منهم من يقول: إن الله تعالى شبه حسنهم بحسن اللؤلؤ المنثور؛ إذ أحسن ما يكون اللؤلؤ إذا كان منثورا؛ فجائز أن يكون هؤلاء الولدان فضلوا في الحسن على سائر الجواهر التي تكون في الجنة؛ كما فضل الدر في الدنيا على سائر الجواهر.

ومنهم من يقول: إنهم ما لم يطوفوا فمن رآهم حسبهم لؤلؤا منثورا، وإذا طافوا، وتحركوا، فحينئذ يعلمون أنهم ولدان.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا رَأَيْتُ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلَكًا كَبِيرًا﴾: قبل: هما اللذان لا نعت لهما ولا وصف.

وقيل<sup>(۱)</sup>: المُلْك: استئذان الملائكة عليهم، وملوك الدنيا وإن علت رتبتهم لم يملكوا الاحتجاب من دخول الملائكة عليهم بغير استئذان، والملك: هو الذي له نفاذ الأمور. وجائز أن يكون ذكر النعيم والملك الكبير على معنى أنه لا ينقطع عنهم؛ بل إذا رأيتهم أبدا رأيتهم في نعيم وملك كبير.

وقوله - عز وجل-: ﴿عَلِيْهُمْ ثِيَابُ سُنُكُمٍ خُضُرٌ وَإِسْتَبْرَقُ﴾:

جائز أن يكون أراد بالعالي ما علا من المكان الذي هم فيه، فيخبر أن في أعلى أماكنهم ثيابَ خضرٍ من سندس كما هو في المكان الذي أسفل<sup>(٢)</sup> موضع جلوسهم؛ لأنهم يكونون على الأرائك والأحجال؛ فيكون ما تحت الأحجال والأرائك من الأماكن زرابي مبثوثة؛ ونمارق مصفوفة، ويكون عاليها كذلك.

فإن كان على هذا، فلا فرق بين أن يكون فرش ذلك المكان من حرير وديباج غليظ -

(۱) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (۳۵۸۵۳)، وعبد بن حميد، والبيهقي عنه كما في الدر المنثور (7/
 ٤٨٨) وهو قول سفيان أيضًا.

(٢) في ب: سفل.

إن أريد بالإستبرق الديباج الغليظ – وبين أن يكون من ديباج رقيق؛ إذ كل ذلك مما يرغب في مثله، والله أعلم. وقيل: ﴿عَلِيْهُمْ﴾، أي : أعلى ثيابهم سندس خضر وإستبرق. وقال بعضهم : عالي أنفسهم ثياب سندس . ومنهم من صرف السندس إلى اللباس والإستبرق إلى ما بسط ؛ لأن الديباج الغليظ مما لا ترغب الأنفس إلى لبس مثله؛ فجمع بين ما يلبس وبين ما يفرش، وبيَّنَ الفعل في أحدهما، ولم يذكر في الآخر. ومنهم من قال : ﴿عَلِيْهُمْ﴾ هم الولدان يطوفون من أعاليهم، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَخُلُوا أَسَاوِدَ مِن فِضَةٍ﴾:

بشرهم بالأساور من فضة<sup>(١)</sup>؛ لأن الفضة مستحسنة بنفسها؛ لبياضها، والذهب استحسانه لقدره وعزته، ليس لنفسه؛ لأنه أصفر، والأعين لا تستحسن<sup>(٢)</sup> هذا اللون؛ فجرت البشارة بالفضة لا بالذهب.

وقال بعضهم: يحلى الرجال بأسورة من فضة؛ على ما أبيح لهم التحلي بخاتم الفضة في الدنيا، وتحلي النساء بأساور الذهب على ما أبيح لهن التحلي بخاتم الذهب في الدنيا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَسَقَنْهُمْ رَبُّهُمْ شَـرَابًا لَهُورًا﴾:

قيل: هو الخمر تطهر من الآفات ومن كل مكروه، وتطهر قلوبهم من الغل؛ فيعمل ذلك الشراب في تطهير الظاهر والباطن، وشراب الدنيا يطهر ظاهر البدن، وباطن البدن ينجس الشراب.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الرجل من أهل الجنة ليعطى قوة مائة رجل في الأكل والشرب والجماع»، فقال يهودي: إن الذي يأكل ويشرب يكون له الحاجة؛ فقال رسول الله ﷺ: «حاجة أحدهم عرق يفيض من جسده؛ فتضمر لذلك بطنه».

والأصل أنك قد ترى الطعام الذي يطعمه الإنسان في الدنيا تبقى قوته في البدن حتى يظهر ذلك في كل جارحة من جوارحه، وكذلك شهوته تبقى فيها، ثم يخرج الثفل منها والفضل؛ فجائز أن يرفع الله تعالى عن ذلك الطعام الفضل الذي يزايل البدن؛ فيكون<sup>(٣)</sup>

- (۱) في ب: الفضة.
  - (٢) زاد في ب: إلا.
  - (٣) في ب: ويكون.

سورة الإنسان الآيات: ٢٣ - ٣١

طعامهم ذلك اللطيف الذي يبقى في النفس. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ هَٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزَآءَ﴾: فجائز أن تكون هذه البشارة خرجت لأهلها في الدنيا. وجائز أن تكون لهم في الآخرة: أن هذا الذي أكرمتم به من الكرامات جزاء لعملكم

وسعيكم في الدنيا.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَنُ نَزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ نَنزِيلًا ﴾ فَاَصْدِ لِحُكْمِ رَبِكَ وَلَا تُطِغ مِنْهُمْ ءَايْمًا أَوْ كَفُولًا إِنَى وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِكَ بُحْكَرَةُ وَأَصِيلًا ﴿ وَ وَمِنَ الَيَٰلِ فَاَسْجُد لَمُ وَسَبِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا ﴿ إِنَّ هَتُوْلَاً يُحِبُونَ الْعَاجِلَةَ وَيَدَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا فَقِيلًا ﴿ غَنَ خَلَفْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ وَإِذَا شِنْنَا بَدَلْنَا أَمْنَائَهُمْ عَذِيلًا ﴿ إِنَّا عَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَآءَهُمْ يَوْمًا فَقِيلًا ﴾ فَقَيلًا ﴿ عَلَيْهُمْ وَشَدَدْنَا عَذِيلًا ﴿ إِنَّا عَلَيْهُمُ أَنَا عَلَيْهُمْ يَوْمًا فَقِيلًا ﴾ عَذِيلًا إِنَى اللّهُ عَانَهُمُ إِنَّا عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْعَلِيمِينَ وَاللَّهُمْ وَاللَّهُمُ وَاللَّا عَلَيْهُمْ وَاللَّهُمْ عَلَى عَذَي تَعْتَامُونَ إِلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ عَذَى اللّهُ عَلَيْهُمْ مَعْنَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا فَي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ إِلَى اللّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّالِيلُهُمْ وَا اللّهُ عَلَى عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ إِلَى الْعَاصِيلُ الْعُمْ وَلَنْهُمُ الْعَلَيْ عَنُهُمُ عَلَيْهُ اللَهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الْحُكُوبُ الْنَالِيلُونَ عَلَيْهُ إِلَى الْعَالِيمُ اللّهُ عَلَيْهُ مُ إِلَى عَنِي اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَيْعَالَهُ عَلَيْهُمُ اللَهُ إِنَيْمَ عَلَيْهُ إِلَيْنَا عَلَيْهُ الْعَلَيْ عَلَيْهُ الْمُعَالَمُ الْ

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنْزِيلًا﴾:

قيل: فرقنا عليك القرآن تفريقا، والحكمة في التفريق ما ذكر في آية أخرى في القرآن، وهو قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ مُحْمَلَةً وَخِمِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ ﴾ [الفرقان: ٣٢]، فأخبر أن في التفريق تثبيتا؛ فيكون الناس له أوعى وأعرف بمواقع النوازل منه من أن ينزل جملة واحدة.

ثم أضاف التنزيل إلى نفسه هاهنا، وأضاف إلى جبريل – عليه السلام – في قوله – عز وجل–: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ ٱلأَمِينُ . عَلَى قَلْبِكَ﴾ [الشعراء: ١٩٣، ١٩٤]، وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ [الحاقة: ٤٠]، وقال في آية أخرى: ﴿حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ﴾ [التوبة: ٦]، فأضافه إلى نفسه، وقال: ﴿فِي لَوْجٍ مَحْفُوظٍ﴾ [البروج: ٢٢].

فهذا كله على مجاز الكلام ليس على الحقيقة؛ فحق كل من ذلك أن يصرف إلى ما إليه أوجه، وإلى ما يستجيز الناس من التعامل فيما بينهم بذلك الكلام، فإذا قيل: هذا في اللوح، فهم به، وأريد منه: أنه مكتوب فيه، وقوله – عز وجل–: ﴿حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ ٱللَّهِ﴾ [التوبة: ٦] معناه: حتى يسمع كلاما يدله على كلام الله تعالى لا أن يكون ذلك كلامه.

وأضافه إلى جبريل – عليه السلام – لأنه من فيه تلقاه، لا أن يكون ذلك كلام جبريل، عليه السلام.

ثم قد ذكرنا الحكمة في إنزال القرآن مفرقا قبل هذا الفصل الكافيَ منه. ثم جائز أن يكون التفريق؛ لمكان أتباع رسول الله ﷺ، [ليس]<sup>(۱)</sup> لمكانه؛ لأن الله – \_\_\_\_\_\_ تعالى – يسر على نبيه حفظه؛ حتى كان يعي جميع ما ينزل إليه [جبريل]<sup>(١)</sup> – عليه السلام – بما يقرؤه<sup>(٢)</sup> عليه مرة واحدة.

وقيل له: ﴿لا تُحَرِّكُ بِعِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِعِ ﴾ الآية [القيامة: ١٦]؛ فضمن له الحفظ؛ فأمن النسيان، فأما غيره فإنه يشتد عليه أن لو كلفه حفظه بدفعة واحدة؛ فأنزل مفرقا، ليكونوا أقدر على حفظه؛ ولهذا ما كثر حفاظ القرآن في هذه الأمة، وكثر قراؤها، وكثر فقهاء هذه الأمة؛ لأن القرآن أنزل مفرقا على أثر النوازل؛ فعرفوا مواقع النوازل؛ فوقفوا على معرفة ما أودع في الآيات؛ لمعرفتهم مواقع النوازل والمنسوخ، ولو نزل جملة واحدة اشتبه عليهم الناسخ و<sup>(٣)</sup> المنسوخ؛ فأنزله الله – تعالى – مفرقا؛ ليكونوا بعلم الناسخ والمنسوخ والله أعلم.

ولأنه إذا أنزل مفرقا، كانوا إليه أشوق، وأرغب منه إذا أنزل جملة واحدة؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوَلَا نُزَلِتَ سُورَةٌ فَإِذَا ٱنْزِلِتَ سُورَةٌ تُحَكَّمَةٌ . . . ﴾ الآية [محمد: ٢٠]، فأخبر أنهم يرغبون إلى أن تنزل عليهم سورة، وإن كانوا قد أنزلت إليهم سورة من قبل.

وفيه – أيضا – تخويف للمنافقين؛ كما قال الله – تعالى: – ﴿يَحْدَرُ ٱلْمُنَافِقُونَ أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِتْم سُورَةٌ لُنَبِنَهُم بِمَا فِى قُلُوبِهِمٌ﴾ [التوبة: ٦٤]؛ فكان في إنزاله مفرقا ما ذكرنا من الفوائد والمنافع للمؤمنين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فَأَصْبِرْ لِخُكْمِ رَبِّكَ﴾.

فيه أنه ابتلاه<sup>(٤)</sup> بما تكرهه نفسه، ويشتد عليها، حتى دعاه إلى الصبر؛ لأن المرء لا يدعى إلى الصبر على النعم واللذات، وإنما يدعى إليه إذا ابتلي بالمكاره البليّات، وقد صبر – عليه السلام – على المكاره؛ لأنه أمر بمضادة الجن والإنس؛ فانتصب لهم حتى آذوه كل الأذى، وهموا بقتله.

> وقوله – عز وجل-: ﴿وَلَا تُطِعْ مِنْهُمْ ،َاثِمًا أَوَ كَفُوْرًا﴾: كأنه قال: ولا تطع من دعاك إلى ما تأثم فيه، أو يكون كفورا. أو لا تجب الآثم أو الكفور إلى ما يدعوك إليه. وقوله – تعالى-: ﴿وَاَذَكُرِ اَسْمَ رَبِكَ﴾:

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: يقرأ.
- (٣) في ب: من.
- (٤) في ب: ابتلاء.

يحتمل: واذكر باسم ربك. أو صل باسم ربك؛ كقوله: ﴿وَنَكَرَ أَسَمَ رَبِّهِ فَصَلَىٰ﴾ [الأعلى: ١٥]. أو يقول: اذكر اسم ربك، أي: كن ذاكرا له في كل وقت. وقوله – عز وجل-: ﴿بُكَرَةٌ وَأَصِيلَاَ﴾: البكرة: تحتمل صلاة الصبح، والأصيل: يحتمل صلاة الظهر والعصر. وقوله – عز وجل-: ﴿وَمِنَ آلَيْلِ فَأَسَجُدَ لَمُ وَسَبِحْهُ لَيْلاً طَوِيلَاً﴾:

تحتمل صلاة الليل النوافل إن كان قوله: ﴿وَاَذَكُرِ ٱسْمَ رَبِّكَ بُكُرَةَ وَأَصِيلًا﴾ في صلاة<sup>(١)</sup> الفرائض، وإن لم يكن في ذلك؛ فيكون كأنه قال: واذكر ربك في كل وقت بالليل والنهار.

أو يقول: فليكن اسم ربك مذكورا؛ حتى لا تخلو ساعة من هذه الساعات إلا وهو مذكور فيها، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ هَتَوْلَاً. يُجِنُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَدَرُونَ وَرَاءَهُمْ يَوْمًا ثَقِيلًا﴾:

حب العاجلة مما طبع به الخلائق؛ لأن كل طبع على حب الانتفاع والتمتع بالشيء؛ فلا يلحقهم الذم بحب ما طبعوا عليه وأنشئوا، ولكن إنما يلحق الذم من أحب الدنيا واختارها وآثرها على غير الذي جعلت الدنيا وأسست؛ فالدنيا إنما أسست، وجعلت؛ ليكتسب بها نعيم الآخرة والحياة الدائمة اللذيذة؛ فمن أحب لهذا، فهو لا يلحقه بذلك ذم، ولا تعيير؛ ومن أحبها وآثرها لها، واكتسبها لها، فهو المذموم، وأولئك كانوا مختلفين في ذلك، لم يكونوا على فن واحد.

منهم من حمله حبه الدنيا على إنكار وحدانية الله – تعالى – وألوهيته. ومنهم من حمله حبه إياها على تكذيب الرسل والتعادي لهم، ومكابرة الحق. ومنهم من حمله حبه إياها على إنكار البعث والجزاء لما عملوا.

ومنهم من حمله حبه الدنيا على التفريق بين الرسل، أنكروا بعضا، وصدقوا بعضا. تولد من حبهم إياها ما ذكرنا؛ فلحقهم الذم لذلك، وكذلك ما ذكر من الإنفاق في الدنيا حيث قال: ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِى هَلاِهِ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا كَمَثَلِ رِبِعٍ فِبهَا صِرُّ أَصَابَتْ الآية [آل عمران: ١١٧]، فمن أنفق [من]<sup>(٢)</sup> هذه الدنيا لها؛ فتكون نفقته ما ذكر؛ لأنه أنفق لغير ما جعلت له النفقة؛ فكان ما ذكر؛ فعلى ذلك من أحب الدنيا، واختارها للدنيا

- (١) في ب: صلوات.
  - (۲) سقط فی ب.

لا لاكتساب ما ذكرنا من النعم<sup>(١)</sup> اللذيذة الدائمة والحياة الباقية التي لا انقطاع لها، كان على ما ذكر.

ثم إذا ذكرت الدنيا ذكرت الآخرة وراءها، وإذا ذكرت الآخرة على أثر ذكر الإنسان قيل: أمامه؛ لأن الإنسان يقبل إليها؛ فيكون ذلك أمامه وقدامه؛ وأما عند ذكر<sup>(٢)</sup> الدنيا قيل: وراءها؛ لأنها تخلفها، وكل من خلف آخر يكون بعده ووراءه؛ لأنه يكون عند فوت الآخر؛ لذلك كان ما ذكر.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَحْنُ خَلَقْنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَسْرَهُمْ﴾:

رجع إلى الاحتجاج عليهم لما أنكروا، يقول: يعلمون أنا خلقناهم بدءا، ونحن شددنا أسرهم، أي: قوتهم.

أو<sup>(٣)</sup> نحن: شددنا خلقتهم، ونحن وصلنا جوارحهم المتفرقة ومفاصلهم المتشتتة بعضها إلى بعض، ونحن نبدل أمثالهم إن شئنا، فما بالهم ينكرون قدرتنا على البعث والإعادة بعد الموت؟! يقول: من قدر على ما ذكر لا يعجزه شيء، وهو على البعث أقدر.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا شِنْنَا بَدَّلْنَا أَمْنَالَهُمْ تَبْدِيلًا﴾:

يذكر بعد هذا إن شاء الله تعالى.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ هَٰذِهِ تَنْكِرُةٌ ﴾، يحتمل ﴿هَٰذِهِ ﴾، أي : هذه السورة؛ لأنه ذكر في أولها ابتداء إنشائهم وخلقهم، وآخرها إعادتهم، وفي خلال [ذلك] جزاء صنيعهم الذي صنعوا؛ فيكون في ذلك تذكرة لهم.

ويحتمل قوله: ﴿إِنَّ هَٰذِهِ نَنَّكَرُةٌ﴾، أي: الأنباء التي ذكرت في القرآن، أو هذه المواعظ تذكرة لما لهم وما عليهم، أو تذكرة لما لله عليهم، وما لبعضهم على بعض. وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَن شَآءَ ٱتَخَذَ إِلَىٰ رَبِهِ۔ سَبِيلًا﴾:

هذا يخرج على وجهين:

أحدهما: يقول: قد مكن كلا أن يتخذ سبيلًا إلى ربه، أي: لا شيء يمنعه [عن اتخاذ السبيل إلى ربه إذا شاء، لكن من لم يتخذ إنما لا يتخذ؛ لأنه لم يشأ]<sup>(٤)</sup> أن يتخذ سبيلا؛ وإلا قد مكن له ذلك.

- (١) في ب: النعيم.
  - (٢) في أ: ركن.
  - (٣) في أ: أي.
  - (٤) سقط في ب.

والثاني: يقول: من شاء اتخاذ السبيل، فليتخذ السبيل إلى ربه، على ما يذكر على الاستقصاء بعد هذا، إن شاء الله تعالى.

ثم [قوله - تعالى -](1): ﴿وَمَا تَشَآَءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ أَنَدُهُ:

يقول – والله أعلم–: من شاء اتخاذ السبيل إلى ربه لا يتخذ إلا أن يشاء الله أن يتخذ السبيل إلى ربه، فعند ذلك يتخذ، وهذا على المعتزلة لأنهم يقولون: إن الله تعالى قد شاء لجميع الخلائق أن يتخذوا إلى ربهم سبيلا، لكنهم شاءوا ألا يتخذوا إلى ربهم سبيلا؛ فلم يتخذوا، وقد أخبر أنهم لا يشاءون اتخاذ السبيل إليه، ولا يتخذون إلا أن يشاء الله لهم اتخاذ السبيل فعند ذلك يتخذون ما ذكر، ويشاءون.

وقوله – عز وجل-: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا﴾:

إن الله – تعالى – لم يزل عليما بصنع خلقه من التكذيب له والتصديق، [و] من الطاعة له والمعصية، أي : على علم منه بصنيعهم أنشأهم وخلقهم، حكيما في فعله ذلك وخلقه إياهم على ما علم منهم بكون الآية إنما خلقهم وأنشأهم؛ لمنافع أنفسهم ولحاجتهم، لا لمنافع ترجع إليه، أو لمضار يدفع عن نفسه؛ فخلقه إياهم وبعثه الرسل إليهم على علم بما يكون منهم من التكذيب والرد لا يخرج فعله عن الحكمة والحق؛ بل يكون حكيما في ذلك، وأما من يبعث الرسول في الشاهد، إلى من يعلم أنه يكذبه، ويرد رسالته وهديته، ويستخف به – سفه ليس بحكمة؛ لأنه إنما يرسل الرسل ويبعث هديته؛ لمنافع تكون للمرسل؛ فعلمه بما يكون منه سفه ليس بحكمة؛ لذلك افترقا.

وقوله – عز وجل–: ﴿يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَتِهِ ﴾:

هذا على المعتزلة – أيضا – لأنه ذكر أنه يدخل من يشاء في رحمته، وهم يقولون : قد شاء أن يدخل كلا في رحمته؛ لأنه شاء إيمان كل منهم، والله تعالى أخبر أنه يدخل من يشاء في رحمته؛ دل ذلك على أنه لم يشأ أن يدخل في رحمته من علم منه<sup>(٢)</sup> أنه يختار الضلال؛ ولكن إنما شاء أن يدخل في رحمته من علم منه أنه يختار الهدى، فأما<sup>(٣)</sup> من علم منه اختيار غيره، فلا يحتمل أن يشاء ذلك له، والله أعلم<sup>(٤)</sup>. وقوله – عز وجل- : ﴿وَالظَّلِمِينَ أَعَدَ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيًا؟ :

وقوله – عز وجل- . «واطليمين اعد هم عدا اليم» . أى: وشاء – أيضا – من علم منه الضلال أن يعد له عذابا أليما.

- (۱) في ب: قال.
- (٢) في ب: منهم.
- (٣) في ب: وأما.
- (٤) في ب: والله الموفق.

\* \* \*

## سورة المرسلات [مكية]^^

## بِسْمِ أَنَّهُ ٱلْتَحْسَمِ التَّحِيمَةِ

قوله تعالى: ﴿ وَالْمُرْسَلَتِ عُمْنًا ﴾ فَالْمَصِنَتِ عَصْمًا ﴾ وَالنَّذِمَرَتِ نَمْرًا ﴾ فَالْمَدِفَتِ فَرَمًا فَالْمُلْقِبَتِ ذِكْرًا ﴾ عُدْرًا أَوْ نُذَرًا ﴾ إنّما نُوعدُونَ لَوَفِعْ ﴾ فإذا النُّجُومُ لهمِسَتَ ﴾ وَإِذَا السَمَاة فُرِجَتَ ﴾ وَإِذَا الْجُبَالُ نُسِفَتْ ۞ وَإِذَا الرُسُلُ أَفِنَتَ ۞ لِأَي يَوْمٍ أَجَلَتَ ۞ لِيَوْمِ الْفَصَلِ ﴾ وَمَآ أذرَنكَ مَا يَوْمُ الْفَصَلِ ﴾ وَثِلٌ يَوْمَهِذِ لِمُتَكَذِبِينَ ۞ .

قوله – عز وجل-: ﴿وَالْمُرْسَلَنِتِ عُمْهَا . فَٱلْعَصِفَنِتِ عَصْفًا . وَالنَّشِرَتِ نَشْرُ . فَٱلْفَرِقَنِتِ فَرْقًا . فَالْمُلْقِيَنِتِ ذِكْرًا﴾ اختلفوا<sup>(٢)</sup> في تأويلها:

فمنهم من حمل تأويل هذا كله على الملائكة<sup>(٣)</sup>.

ومنهم من صرفها إلى الرياح(٤).

ومنهم من صرف البعض إلى الرياح، والبعض إلى الملائكة.

وجائز أن يجعل هذا كله في الرياح، ويستقيم أن يصرف كله إلى الملائكة، ويستقيم أن يجعل البعض في الملائكة والبعض في الرياح.

فإن كان في الرياح، استقام القسم بها؛ لأن من الرياح رياحا هن مبشرات برحمته، سائقات<sup>(٥)</sup> للنعم إلى عباده؛ كقوله تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنِيْهِ؞ أَن يُرْسِلَ ٱلرَّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمْ مِن رَّحْمَيَهِ؞﴾ [الروم: ٤٦].

ومن الرياح رياح [هي]<sup>(٢)</sup> منجيات؛ قال الله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَّذِى يُسَبِّرُكُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إذا كُنتُمَر فِي ٱلْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيج طَيِّبَتَم وَفَرِحُوا بِهَا﴾ [يونس: ٢٢]؛ فجعل الله تعالى الريح سببا لتسيير السفن في البحار، كما جعل الماء سببا لذلك، وجعل منها مهلكات مذكرات لقوته وسلطانه؛ كما قال – عز وجل–: ﴿فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّيج فَيُغْرِقَكُمُ﴾ الآية [الإسراء: ٦٩]، فهي تميتهم وتهلكهم من غير أن يدركوها بأبصارهم، وإن كانت الأبصار هي أول ما يقع بها درك الأشياء، ولو أراد أحد أن يعرف الوجه الذي له صارت المنجيات منجيات، أو يعرف الوجه الذي له صارت الرياح مهلكات، أو مبشرات – لم يقف عليه؛

(١) سقط في ب.
 (٢) في ب: اختلف الناس.
 (٣) يأتي ذكر من قال ذلك.
 (٤) يأتي ذكر من قال ذلك.
 (٥) في ب: سابغات.
 (٦) سقط في ب.

فصارت الرياح مذكرات للنعم، وفي تذكير النعم إيجاب القول بالبعث، وبكل ما يخبرهم به الرسل؛ لأنهم كانوا ينكرون البعث، ورأوا فيها من لطائف الحكمة وعجائب التدبير ما لا يبلغها تدبيرهم وحكمتهم، فعلموا أن الأمر غير مقدر<sup>(١)</sup> بعقولهم ولا بحكمتهم؛ فيكون في ذكر ما ذكرنا إزاحة ما اعترض له من الشك والشبه في أمر البعث؛ فأقسم بها – جل جلاله – على ما ذكرنا أن القسم جعل لتأكيد ما يقصد إليه باليمين.

فرجعنا إلى قوله: ﴿وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرْفَا﴾ قيل<sup>(٢)</sup>: هي الرياح المبشرات؛ سميت: عرفا؛ لأن ما تأتى به من النعم معروفة.

وقيل<sup>(٣)</sup>: العرف: المتتابع، وسمي عرف الفرس: عرفا؛ لتتابع بعض الشعر على بعض؛ فجائز أن يكون منصرفا إلى الرياح المبشرة.

وكذلك قوله – تعالى– : ﴿وَالنَّشِرَتِ نَثْرَا﴾ جائز أن يحمل على الرياح، لكن على الرياح المُنْشِرَات<sup>(٤)</sup>، وهي الرياح السهلة الخفيفة؛ لأن النشر مذكور في رياح الرحمة بقوله: ﴿وهو الذي يرسل الرياح نشرًا بين يدي رحمته﴾ في بعض القراءات.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَٱلْعَصِفَتِ عَصْفَا﴾ هي الرياح الشديدة التي تكسر الأشياء وتقصمها، وهي التي ترسل للإهلاك؛ كقوله تعالى: ﴿فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ فَاصِفًا مِّنَ ٱلرِّبِجِ﴾ [الإسراء: ٦٩].

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَٱلْمُرْسَلَنَتِ عُمْفًا﴾ هي اسم الرياح التي لم يظهر أنها أرسلت للهلاك أو للتبشير<sup>(o)</sup>؛ لأن الرياح التي ترسل للرحمة يظهر أثر رحمتها من ساعتها من إرسال السحاب، وغير ذلك قبل أن تتتابع، وكذلك الرياح التي هي رياح إهلاك يظهر علم الإهلاك من ساعتها، وهو أن تكون قاصفة شديدة قبل أن تتتابع.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَالْفَزِقَتِ فَرَقَا﴾.

يحتمل الرياح – أيضا – وأنما سميت : فارقات؛ لأنها تفرق السحاب؛ فيصير البعض في أفق، والبعض في أفق أخرى. وقوله – عز وجل– : ﴿فَالْمُلْقِيَنِ ذِكْرًا﴾ :

- (١) في أ: مقدور.
- (٢) قاله ابن مسعود بنحوه أخرجه عبد بن حميد، وابن جرير (٣٥٨٨٠، ٣٥٨٨٣)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طريق أبي العبيدين عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٩٢)، وهو قول ابن عباس، ومجاهد، وقتادة، وغيرهم.
  - (٣) قاله صالح بن بريدة أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٨٩٤).
    - (٤) في أ: المبشرات.
    - (٥) في ب: للتسيير.

جائز أن يصرف إلى الرياح، وإلقاء ذكرها ما ذكرنا: أنه تظهر بها النعم، وتتذكر، وتبين بها النجاة، ويقع ببعضها الهلاك، فذلك إلقاء ذكرها، والله أعلم.

وإن صرف الكل إلى الملائكة فيحتمل أيضا: فقوله – عز وجل-: ﴿وَالْمُرَسَّلَتِ عُرَفًا﴾، أي: الملائكة الذين أرسلوا بالأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَٱلْعَصِنَكِ عَصْفًا﴾، أي: الملائكة الذين يعصفون أرواح الكفار، أي: يأخذونها على شدة وغضب.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَالنَّشِرَتِ نَشْرَكَ جائز أن يكون أريد بها السفرة من الملائكة، سموا: ناشرات؛ لأنهم ينشرون الصحف، ويقرءونها.

وجائز أن يراد بها الملائكة الذين يأخذون أرواح المؤمنين على لين ورفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَلْنَزِقَتِ فَرَقَا﴾ جائز أن يراد بها الملائكة، وسميت: فارقات؛ لأنهم يفرقون بين الحق والباطل.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكْرًا﴾ هم الملائكة الذين يلقون الذكر على ألسن الرسل، عليهم السلام.

> وإن صرف البعض إلى الملائكة والبعض إلى الرياح، فمستقيم أيضا<sup>(١)</sup>. فتكون «المرسلات» : الذين أرسلوا بالمعروف والخير. و«العاصفات» الريح الشديدة، و«الناشرات» : الرياح الخفيفة السهلة.

> > و«الفارقات فرقا» و«الملقيات ذكرا»: هم الملائكة.

ويحتمل وجها آخر: أن يراد بقوله: ﴿وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرَّهَا﴾ هم الرسل من البشر الذين بعثوا إلى الخلق، فما من رسول بعث إلا وهو مرسل بالأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر. وكذلك جائز أن يراد بقوله تعالى: ﴿فَٱلْفَنُوَقَتِ فَرَّقًا . فَٱلْمُلْقِيَتِ ذِكْرًا﴾ هم الرسل؛ لأنهم يفرقون بين الحق والباطل، ويلقون الذكر في مسامع الخلق.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَٱلْمُرْسَلَتِ عُرْفَا﴾ هي الكتب المنزلة من السماء؛ لأنها أرسلت بالمعروف وكل أنواع الخير.

وكذا قوله: ﴿وَالنَّشِرَتِ نَشْرُ﴾، أي: ناشرات للحق والهدى، وكذا قوله – عز وجل-: ﴿فَالْفَزِقَتِ فَرَقَا﴾؛ لأنها تفرق بين الحق والباطل أيضا.

وكذلك ﴿ فَالْمُلْقِبَتِ ذَكَّا؟؛ فإنها سبب لذلك (١)، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿عُذَرًا أَوْ نُذَرًّا ﴾: أى: عذرًا من الله - تعالى - وهو أن الله - تعالى - أرسل الرسل، وأنزل الكتب، وبين الحجج؛ حتى لم يبق لأحد على الله حجة بعد ذلك، فهذا هو الإعذار. وقوله – عز وجل-: ﴿أَزْ نُذْرًا﴾، أي: أنذرهم، ولم يعجل في إهلاكهم؛ بل بين لهم ما يتقى ويجتنب، وما يندب إليه ويؤتى، فهذا هو الإنذار على تأويل الرياح ما ذكرنا: أنها مذكرات نعم الله تعالى ونقمته؛ فيكون في ذلك إيجاب ذكر المنعم والمنتقم؛ فيكون في ذلك إعذار وإنذار، والله أعلم. وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا تُوْعَدُونَ لَوَافِتُهُ. فهذا موضع القسم بما ذكر من المرسلات إلى آخرها. ثم إن كان الموعود هو البعث، فمعناه: إن الذي توعدون به من البعث لكائن، وإن كان على الجزاء والعقاب، فتأويله: إن ما توعدون (٢) به من العذاب لنازل (٣) بكم؛ فتكون الآية في قوم علم الله – تعالى – أنهم لا يؤمنون. وقوله – عز وجل-: ﴿فَإِذَا ٱلنُّجُمُ طَيِسَتَ﴾. فكأنه – والله أعلم – لما نزل قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا تُوْعَدُونَ لَزِّغُ ﴾ سألوا رسول الله ﷺ عن وقت وقوعه متى يكون؟ فنزلت: ﴿فَإِذَا ٱلنُّجُومُ طُمِسَتُ ﴾، فأشار إلى الأحوال التي تكون يومئذ، لا إلى نفس الوقت، فقوله: ﴿طُبِسَتَ﴾، أي: ذهب ضوءها ونورها، ثم تناثرت. وقوله - عز وجل-: ﴿وَإِذَا ٱلتَّمَاءُ فُرْجَتَ﴾: أي: انشقت. ﴿ وَإِذَا ٱلْجَبَالُ نُسْفَتْ ﴾ . أى: قلعت من أصلها؛ فسويت بالأرض. وقال الزجاج: نسفت الشيء إذا أخذته (٤) على سرعة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْشُلُ أَقِنَتَ﴾، وقرئ ﴿وقتت﴾، وكذلك أصله، لكن الهمزة أبدلت مكان الواو؛ طلبا للتخفيف، وهو من التوقيت، أي: جمعت لوقت.

- (۱) في ب: لذاك.
- (٢) في أ: يدعون.
- (٣) في ب: النازل.
- (٤) في ب: أخذ به.

وقيل: أحضرت الرسل؛ ليشهد كل واحد منهم على قومه الذين بعث إليهم؛ كما قال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿وَيَوْمَ نَبْعَثُ فِي كُلِّ أُمَّةِ شَهِـيدًا عَلَيْهِم مِّنْ أَنفُسِهِمٌّ وَجِئْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَتُؤُلَاً﴾ [النحل: ٨٩].

وقيل: ﴿أَقِنَتَ﴾ أي: وعد لهم بيان حقيقة ما إليه دعوا من وقوع ما أوعدوا قومهم الذين تركوا إجابتهم من العذاب، ووعد لهم الوصول إلى من آمن بالله تعالى وأجاب الرسل فيما دعوهم إليه من الثواب.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ﴾:

﴿أَجِلَتَ» و ﴿أَفِنَتَ» واحد؛ لأن في التأجيل توقيتا، وفي التوقيت تأجيلا، ثم بين وقت حلول الأجل – أجل العذاب – بقوله – عز وجل–: ﴿لِوَمِ ٱلْفَصْلِ»، أي: ليوم الحكم والقضاء، قال الله – تعالى–: ﴿وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَكَانَ لِزَامًا وَأَجَلٌ مُسَمَّى﴾ [طه: ١٢٩]، وقال: ﴿وَلَوَلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن رَبِّكَ لَقُضِيَ بَيْنَهُمْ ﴾ [فصلت: ٤٥].

فجائز أن تكون الكلمة التي سبقت منه هي تأخير الجزاء إلى يوم البعث؛ فجعل ذلك يوم الجزاء؛ وذلك يكون بالمعاينة، وجعل هذه الدار دار محنة وابتلاء، وذلك يكون بالحجج والبينات؛ فكأنه قال: لولا ما سبق من كلمة [الله – تعالى – من تأخير الجزاء والعذاب، وإلا كان العذاب واقعا بهم في هذه الدنيا بالتكذيب.

ويحتمل وجهًا آخر: وهو أن الله – تعالى – أخر]<sup>(٢)</sup> الجزاء والعقاب إلى اليوم الذي يجمع فيه الأولين والآخرين، وقدر في هذه الدنيا خلق هذا البشر على التتابع إلى ذلك اليوم؛ إذ ذلك اليوم هو الذي يوجد<sup>(٣)</sup> فيه الجمع، والله أعلم.

وسمى يوم الفصل لهذا أنه يوم القضاء والحكم، ولأنه اليوم الذي يظهر فيه مثوى أهل الشقاء وأهل السعادة، ويفصل بين الأولياء والأعداء ويفصل بين الخصماء، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا أَدَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَضَلِ﴾:

أي: لم تكن تدري، فدراك الله تعالى؛ ذكر هذا: إما على التعظيم والتهويل لذلك اليوم، أو على الامتنان على رسوله – عليه السلام – بإطلاعه عليه، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَبِّلْ يَوَمَبِذٍ لِلْمُكَذِبِينَ﴾:

في هذا دليل على أن الوعيد المذكور على الإطلاق منصرف إلى أهل التكذيب، ثم لم

- (۱) سقط في ب.
- (٢) سقط في أ.
- (٣) في ب: يؤخذ.

يذكر ما للمصدقين، وحقه أن يقال: «طوبى للمصدقين»؛ لأن حرف «الويل» يتكلم به عند الوقوع في المهلكة، وحرف «طوبى» يتكلم به في موضع السرور والعطية، فإذا ذكر في أهل التكذيب حرف الهلاك، كان من كان بخلاف حالهم مستوجبا للسرور، ولكنه إن لم يذكرها هنا فقد ذكرها في موضع آخر بقوله: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُم بِيَمِينِهُم مَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾ [الانشقاق: ٧، ٨]، وقال – عز وجل-: ﴿فَمَن تَقُلَتَ مَوَزِيتُهُم فَأُوَلَتَهِكَ هُمُ أَلْمُفَلِحُونَ﴾ [الأعراف: ٨]: تقديم وتأخير.

**قوله تعالى: ﴿**أَلَمَ نُهْبِلِكِ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ ثُمَّ نُنْبِعُهُمُ ٱلآخِرِينَ ﴾ كَنَالِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ وَيْلُ يَوْبَهِذِ الْمُكَذِبِينَ ﴾ أَلَمَ غَنْفَكُم مِن مَّآهِ مَهِينِ ﴾ فَجَعَلَنَهُ فِي قَرَارِ مَكِينٍ ﴾ إِلَى قَدَرٍ مَعْلُوم الْفَدِرُنَ ﴾ وَيْلُ يَوْمَهِذِ الْمُكَذِبِينَ ﴾ أَلَمَ خَعَلَ الأَرْضَ كِقَانًا ﴾ أَحْيَاءَ وَأَمَوْنَا ﴾ وَجَعَلْنَا فِهَا رَوَسِيَ شَحِخَتِ وَأَسْتَيْنَكُمُ مَاءَ فُرَانًا ﴾ وَيْلُ يَوْمَهِذِ الْمُكَذِبِينَ ﴾

وقوله - عز وجل-: ﴿أَلَدْ غَلْقُكُمْ مِّن مَّآءٍ مَّهِينِ﴾:

جائز أن يكون ذكر هذا؛ ليدفع عنهم الإشكال والريب الذي اعترض لهم في أمر البعث؛ لأن الأعجوبة في الإعادة ليست بأكثر من الأعجوبة في الإنشاء والابتداء، فذكر ابتداء خلقهم؛ لينتفي عنهم الريب في الإعادة.

وجائز أن يكون ذكر خلقهم من الماء المهين، وهو الماء المستعاف المستقذر؛ ليدعوا تكبرهم وتجبرهم على رسول الله ﷺ، وينقادوا له<sup>(١)</sup>، ويجيبوا إلى ما دعاهم إليه.

وأخبر<sup>(٢)</sup> أنه خلقهم في الظلمات التي لا ينتهي إليها تدبير البشر؛ ليعلموا أنه قادر على ما يشاء، ويعرفوا أنه لا يخفى عليه شيء؛ فيحملهم ذلك على المراقبة، وعلى التيقظ والتبصر<sup>(٣)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ﴾:

القرار المكين هو الرحم، جعله الله – تعالى – قرارا مكينا يتمكن فيه الماء المهين، فيخلق<sup>(٤)</sup> منه علقة ومضغة، ويقر فيه إلى الوقت الذي قدر الله تعالى الخروج منه.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَقَدَرْنَا﴾، قرئ: ﴿قَدَّرِنا﴾ و ﴿قَدَرِنا﴾، ف ﴿قَدَرِنا﴾، أي: خلقنا كل شيء منه بقدر؛ و ﴿قَدَرِنا﴾، أي: سويناه على ما توجبه<sup>(ه)</sup> الحكمة على الوجوه

(١) في أ: وينقادون.
(٢) في ب: فأخبر.
(٣) في ب: والتبصير.
(٤) في ب: فخلق.
(٥) في أ: يوجب.

التي تذكر في قوله – عز وجل-: ﴿وَالَّذِى فَدَرَ فَهَدَىٰ﴾ [الأعلى: ٣]. وقوله – عز وجل-: ﴿فَيَعْمَ ٱلْقَدِرُونَ﴾: أي: أنعم به من قادر؛ فيخرج مخرج ذكر الآلاء والنعم، أي: إن الذي فعل بكم هذا هو الله – تعالى – لم يقدر أحد أن يفعل بكم هذا الفعل. وقوله – عز وجل-: ﴿أَيَرَ نَجْعَلِ ٱلأَرْضَ كِفَاتًا . أَحْيَاَهُ وَأَمَوْتَا﴾:

جائز أن يكون هذا صلة قوله: ﴿أَلَمْ نَخْلُعَكُمْ مِن مَآءٍ مَهِينِ . فَجَعَلَنَهُ فِي فَرَارٍ مَكِينٍ﴾ و ﴿أَلَرَ يَجْعَل ٱلأَرْضَ كِفَاتًا . أَحْبَآهُ وَأَمَوْنَاً﴾.

فيكون في ذكر هذا كله تذكير للآلاء والنعم، وتذكير القدرة والسلطان والحكمة. فوجه تذكير<sup>(1)</sup> النعم: أن الله – تعالى – في أول ما أنشأه، أنشأه نطفة قذرة، وجعل لها مكانا يغيب عن أبصار الخلق، ولم يفوض تدبيرها إلى البشر، وكذلك في الوقت الذي أنشأه علقة ومضغة، لم يفوض تدبيره إلى أحد من خلائقه؛ لأنه في ذلك الوقت بحيث يستعاف ويستقذر، ولا يدفع عنه المعنى الذي به وقعت الاستعافة والاستقذار بالتطهير؛ فجعل له قرارا مكينا يستتر به عن أبصار الخلائق، ثم لما أنشأه نسمة، وسوى خلقه أخرجه من بطن أمه وألقى في قلب أبويه الرقة والعطف؛ ليقوموا بتربيته وإمساكه إلى أن يبلغ مبلغا يقوم بتدبير نفسه ومصالحه<sup>(٢)</sup>، ثم جعل له بعد مماته أرضا تكفته وتضمه إلى أن نفسها؛ فيستتر بها عن أبصار الناظرين؛ إذ رجع بعد موته إلى حالة تستعاف وتستقذر ولا شكره.

أو جعل الرحم قرارا له في وقت كونه نطفة وعلقة ومضغة؛ لما لا يعرف الخلائق أنه بم يغذى حتى ينمو ويزيد؟ فرفع عنهم مؤنة التربية في ذلك الوقت، ثم إذا صار بحيث يعرف وجه غذائه، وعرف الخلق المعنى الذي يعمل في دفع حاجته، أخرجه من بطن الأم، وفوض تدبيره إلى أبويه؛ فهذا وجه تذكير النعم، وفي ذكره ذكر القوة والسلطان والحكمة، وهو أن الله تعالى جعل النطفة التي أنشأ منها النسمة، بحيث تصلح أن ينشأ منها علقة ومضغة، ولو أراد الخلائق<sup>(٣)</sup> أن يعرفوا المعنى الذي له صلحت النطفة بأن ينشأ منها العلقة والمضغة والعظام واللحم، ثم يكون منها نسمة سوية – لم يصلوا إلى معرفته،

- (١) في أ: التذكير.
- (٢) في ب: مصالحها.
  - (٣) في أ: الخلق.

وإذا تفكروا في هذا علموا أن حكمته ليست على ما ينتهي إليه علم البشر ولا قوته تقتصر على الحد الذي تنتهي إليه قوى البشر، والذي كان يحملهم على إنكار البعث بعد الإماتة تقديرهم الأمور على قوى أنفسهم وتسويتها بعقولهم، فإذا تدبروا في ابتداء أحوالهم ورأوا من لطائف التدبير وعجائب الحكمة، علموا أن الأمر ليس كما قالوا وقدروا؛ فيدعوهم ذلك إلى التصديق بكل ما يأتي به الرسل وتخبرهم من أمر البعث وغيره.

وجائز أن يكون ذكرهم ابتداء أحوالهم ونشوءهم، وإلى ما يصيرون إليه؛ ليدعوا التكبر على دين الله تعالى وينقادوا له بالإجابة، ولا يستكبروا على أحد من خلائقه؛ لأنهم في ابتداء أحوالهم كانوا نطفة يستقذرها الخلائق، ثم علقة ومضغة، ويصيرون في منتهى الأمر جيفة قذرة؛ ومن كان هذا وصفه فأنى يليق به التكبر على أحد؟!

ثم قوله – عز وجل– : ﴿أَلَرَ نَجْعَلِ ٱلأَرْضَ كِفَاتًا﴾ : تكفتهم، أي : تضمهم وتجمعهم في حياتهم<sup>(١)</sup> وبعد مماتهم، فالانضمام إليها [في]<sup>(٢)</sup> حال حياتهم ما جعل لهم من المساكن فيها والبيوت، وجعل لهم بعد مماتهم مقابر يدفنون فيها، أو جعل متقلبهم ومثواهم في ظهورها في حياتهم، وجعل بطنها مأوى لهم بعد وفاتهم، وجعل ظهرها بساطا لهم؛ ليسلكوا فيها سبلا فجاجا؛ وقدر لهم فيها أقواتهم، فذكرهم وجوه النعم في خلقه الأرض؛ ليستأدي منهم الشكر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَسِيَ شَنِمِخُنَتِ﴾:

الرواسي هي الجبال الثابتات في الأرض أثبتها<sup>(٣)</sup> في الأرض؛ لتقر بها، ولا تميد بأهلها؛ إذ لو مادت لم يصل أهلها إلى ما قدر لهم من المنافع، فذكرهم بذكره<sup>(٤)</sup> الجبال الرواسي عظيم نعمه عليهم؛ ليستأدي منهم الشكر.

والشامخات: هي الطوال.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَسْقَيْنَكُمْ مَّآءَ فُرَاتًا﴾:

ولولا إنزاله عليكم لم تكونوا تصلون إليه بقواكم وحيلكم، ثم أنزله من السماء إلى الأرض، ولم يخرج من حد العذوبة، ولا حل به التغير بما مسته الأرض، واختلطت به، وهذا منصرف إلى الشرب خاصة، ثم لغير العذب من المنافع ما للعذب إلا الشرب خاصة.

- (١) في أ: حسابهم.
- (۲) سقط فې ب.
- (۳) في ب: ثبتها.
- (٤) في ب: تذكرة.

وقوله - عز وجل- : ﴿أَلَّرْ نُهْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ﴾ : وهم قوم نوح - عليه السلام - وقوم عاد وثمود. ﴿ثُمَّ نُنْتِعُهُمُ ٱلْآخِرِينَ﴾ : قوم فرعون اللعين وقوم لوط - عليه السلام - وغيرهم. ﴿كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ﴾ : قيل : مجرمي هذه الأمة. فمن محن قدل بأن هذا الاهلاك في الآخرة، لقدله - عن وحا

فمنهم من يقول بأن هذا الإهلاك في الآخرة، لقوله – عز وجل–: ﴿بَلِ ٱلسَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ﴾ [القمر : ٤٦].

ومنهم من ذكر أنه فعل بهم يوم بدر .

ومنهم من ذكر أن فعله بمجرمى أمة محمد ﷺ ما روي عن النبي ﷺ أنه قال : «نصرت بالرعب مسيرة شهرين»<sup>(١)</sup>، ألقى الله تعالى في قلوبهم الرعب ؛ حتى تركوا الانتداب إلى رسول الله ﷺ وأصحابه للمحاربة، مع كثرة شوكتهم، وقلة أصحاب رسول الله ﷺ؛ فهذا فعله بالمجرمين، وفي إلقاءه الرعب ألطف آيات رسالته، وأبين حجة عليها إذ كان فيه ما ينبههم أن الذي أقعدهم عن القتال، وقذف في قلوبهم الرعب أمر سماوي لا غير، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ أَنطَلِقُوا إِلَى مَا كُنتُم بِهِ نَكَذِبُونَ ﴾ أَنطَلِقُوا إِلَى ظِلِّ ذِى ثَلَثِ شُعَبٍ ﴾ لَا ظَلِلِ وَلَا يُعْنِى مِنَ ٱللَّهَبِ ﴾ إِنَّهَا تَرْمى بِشَحَرِ كَٱلْقَصْرِ ﴾ كَأَنَّهُ جَمَلَتُ صُغْرٌ ﴾ وَثِلٌ يَوَمَهِذِ اللَّكَذِبِينَ هَذَا يَوْمُ لَا يَنطِقُونَ ﴾ وَلَا يُؤْذَنُ لَمَهُمْ فَيَعْلَذِرُونَ ﴾ وَثِلٌ يَوْمَهِذِ اللَّكَذِبِينَ ﴾ هذا يؤمُ الفَصَلِّ جَمَعَنَكُرُ وَالْأَرْلِينَ ﴾ فَإِن كَانَ لَكُر كَبَدٌ فَكِمْ فَيَعْلَذِرُونَ ﴾ وَثِلٌ يَوْمَهِذِ اللَّكَذِبِينَ ﴾

وقوله – عز وجل-: ﴿أَنْطَلِقُوا إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ﴾، معناه – والله أعلم-: إلى ما كنتم به تكذبون من عذاب الله تعالى، وهم كانوا يكذبون بالبعث وبالعذاب، لكن يقال لهم هذا بعد البعث؛ فهو منصرف إلى ما ذكرنا من العذاب.

وقوله – عز وجل-: ﴿ تَطَلِقُوٓا إِلَى ظِلٍّ ذِى ثَلَاثِ شُعَبٍ﴾:

ذكر أن ذلك الظل د-خان يخرج من جهنم؛ فيظنون أنه ظل؛ فينطلقون إليه؛ رجاء أن ينتفعوا به. وقوله – عز وجل–: ﴿ذِى ثَلَثِ شُعَبِ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون أصله واحدا، ثم يتشعب منه شعب ثلاث: وجائز أن يكون في الأصل ذا شعب ثلاث تأتي كل شعبة من ناحية، ثم تجتمع، فتصير شيئا واحدا.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَا طَلِيلِ وَلَا يُغْنِي مِنَ ٱللَّهَبِ﴾:

أي: لا ينتفعون به ما ينتفع بالظل في الدنيا؛ لأن ظل الدنيا يهرب إليه لدفع الحر، أو ليسكن فيه؛ لأن ظل البيت مما يسكن فيه، وظل الشجر والحيطان؛ ليأووا<sup>(١)</sup> إليه؛ للتروح، وذلك الظل لا يغني عنهم في الآخرة في دفع الحرارة ولا في غيرها. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يُغْنِى مِنَ ٱللَّهَبِ﴾:

جائز أن يكونوا هربوا إلى ذلك الظل من اللهب؛ فيخبر أن ذلك الظل لا يدفع عنهم، أذى اللهب.

وجائز أن يكون [اللهب]<sup>(٢)</sup> في ذلك الظل، ويكون كثافة الظل ساترة عما فيها من اللهب؛ فيخبر أن سترها لا يمنع اللهب عن أن يمسهم إذا انضموا إلى الظل. وقوله – عز وجل–: ﴿إنها ترمي بشرر كالقَصَرِ﴾ مفتوحة [الصاد]<sup>(٣)</sup>: فالقراءة المعروفة قيل: يراد بالقَصْر: المعروف المبني باللبن والخشب. وقيل: يراد بها قصور أهل البادية، وهي الخيام. ومن قرأ بالنصب اختلفوا في تأويله:

عن ابن عباس – رضي الله عنه–: ﴿كالقَصَر﴾ قصر النخل<sup>(٤)</sup>؛ الواحدة: قصرة، وذلك أن النخلة تقطع قدر ثلاثة أذرع وأقصر وأطول، يستوقدون بها في الشتاء. وقال بعضهم<sup>(٥)</sup>: هو أصل النخل المقطوع المنقعر من الأرض. وقيل<sup>(٢)</sup>: هو أعناق النخيل.

وقيل: القصرة: اسم الخشبة التي تقطع عليها اللحوم، وتكسر العظام، تكون للقصابين.

- (۱) في ب: يأووا.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) أخرجه ابن جرير (٣٥٩٧١)، وابن المنذر من طريق سعيد بن جبير عنه كما في الدر المنثور (٦/
   (٤٩٥).
- ٥) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٩٧٢، ٣٥٩٧٣)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه
   كما في الدر المنثور (٦/ ٤٩٥).
  - (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٥٩٧٦).

سورة المرسلات الآيات: ٢٩ - ٤٠

وعن الحسن أنه قرأ مخففة (كالقَصْر)؛ غير أنه فسرها: أي: الجزل من الخشب؛ الواحد: قصرة؛ كقولك: تمرة وتمر<sup>(١)</sup>، والله أعلم.

وفيه إخبار عن عظم شررها وقدرها خلافا لما عليه سائر الشرر في الدنيا؛ لأن شرر الدنيا لا يأخذ مكانا؛ بل يتبين ثم ينطفئ.

ثم جائز أن يكون بعض شررها في العظم كالخيام، وبعضه كالقصور، وبعضه كأصول الأشجار .

وقوله - عز وجل-: ﴿كَأَنَّهُ جِمَلَتُ صُغْرٌ﴾ قرئ: ﴿جِمَلَتُ صُغْرٌ﴾ جماعة الجمل، وقرئ: ﴿جمالات﴾ جمع جمالة.

والصفر : قيل<sup>(٢)</sup> : السود، وإنما سميت السود : صفرا؛ لأن السود تعلوها الصفرة في الإبل، فتسمى بهما؛ يدلك<sup>(٣)</sup> قول القائل عليه :

تلك حبلى منه وتلك ركابي هن صفر أولادها كالزبيب<sup>(1)</sup> شبه الشرر بالقصر، والقصر بالجمالة، وهي الإبل السود.

وقرئ ﴿جمالات﴾ برفع الجيم، وهي حبال السفن تمد، ثم إذا ضمت تكون كأوساط الرجال؛ فشبه الشرر بالحبال الممدودة الصفر عند الامتداد وعند الانضمام كأوساط الرجال؛ فتكون كالقصر.

وقوله – عز وجل- : ﴿ هَذَا يَوْمُ لَا يَنْطِئُونَ﴾ جائز أن يكون معناه : أنهم لا ينطقون نطقا ينتفعون به كما لم يكونوا ينطقون في الدنيا كلاما يقربهم إلى الله تعالى، فعاملهم في الآخرة حسب معاملتهم الله تعالى في الدنيا، وهو كقوله تعالى : ﴿نَسُوا اللَّهُ فَأَنْسَنَهُمْ أَنْفُسَهُمْ ﴾ [الحشر : 19]، وقوله تعالى : ﴿قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا﴾ الآية [طه : ١٢٥].

ومنهم من يقول<sup>(٥)</sup>: لا ينطقون في بعض المواضع، وينطقون في بعضها. ويحتمل: أي: لا ينطقون بحجة؛ بل يكذبون؛ كقوله: ﴿وَٱللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ﴾ [الأنعام: ٢٣].

- (۱) أخرجه ابن جرير (۳۵۹۷۵).
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٥٩٧٩، ٣٥٩٨٠)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه
   كما في الدر المنثور (٦/ ٤٩٥) وهو قول الحسن، ومجاهد.
  - (٣) في ب: بذلك.
  - (٤) في أ: كالرباب.
  - (٥) انظر تفسير ابن جرير (١٢/ ٣٩١).

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْنَذِرُونَ﴾:

ليس أنه لا يقبل العذر منهم إذا أتوا به، ولكن معناه: أنه لا عذر لهم؛ ليقبل منهم، وهو كقوله تعالى: ﴿فَمَا نَنَعْهُمْ شَفَعَةُ ٱلشَّنِعِينَ﴾ [المدثر: ٤٨]، معناه: أنه لا شفيع لهم، لا أنهم إذا أتوا بشفعاء لم يشفع لهم، وإذا لم يكن لهم عذر، فهم لا يعتذرون بعذر.

وقوله – عز وجل–: ﴿هَذَا يَوْمُ ٱلْفَصَلِّ جَعَنْكُمْ وَٱلْأَوَّلِينَ﴾ فيه إخبار أنه لا يخص بالبعث فريقا دون فريق، بل يجمع الخلائق كلهم، ثم يفصل بينهم؛ فينزل كلا منزلته التي استوجبها ﴿فَرِيقُ فِي ٱلْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ﴾ [الشورى: ٧].

وقيل: هو يوم الحكم؛ فجائز أن يكون سمي به؛ لما يختصم فيه أهل المذاهب؛ فيحكم فيه بين المحق وبين الذي كان على الباطل، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِن كَانَ لَكُرْ كَيَدٌ فَكِيدُونِ﴾:

جائز أن يكون يقال لهم هذا في الآخرة: أن كيدوا حتى تنجوا أنفسكم مما نزل بكم؛ أي: إن كانت لكم حيل تحتالون بها فافعلوا، وهو حرف التقريع والتوبيخ على نفي نفاذ المكر والحيلة، ليس على ما عليه أمر الدنيا: أنهم يحتالون ويمكرون بأنواع الخداع والتمويهات.

ويحتمل أن قيل لهم هذا في الدنيا، أمر رسول الله تلمي أن يعارضهم بهذا فيقول لهم: فَإَن كَانَ لَكُرَ كَيْدٌ فَكِدُونِ في قتلي أو<sup>(١)</sup> إخراجي من بين أظهركم، كما قال هود – عليه السلام – لقومه: ﴿فَكِدُونِ جَبِعًا ثُعَ لَا نُنْظِرُونِ [هود: ٥٥]، فعجزهم عن ذلك يظهر لهم آية رسالته، وحجة نبوته؛ إذ خوف الأعداء من غير أعوان كانوا له ولا جنود مجندة؛ بل كان وحيدا فريدا بين ظهراني قوم مشركين، ليست همتهم إلا إطفاء هذا النور. قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْمُتَقِينَ فِي ظِلَلٍ وَعُيُونِ إِنَى وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ إِنَى كُوا وَأَسْرَبُوا هَنِيَتَا بِمَا كُنْتُرُو تَمْمَلُونَ إِنَى إِنَّا كَذَلِكَ بَخَرِى ٱلْمُعْسِنِينَ إِنَى وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ إِنَى كُوا وَأَسْرَبُوا هَنِيَتَا بِمَا كُنْتُرُهُ تَمْمَلُونَ إِنَى إِنَا كُذَلِكَ بَخَرِى ٱلْمُعْسِنِينَ إِنَى وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ إِنَى كُوا وَأَسْرَبُوا هَنِيَتَا بِمَا كُنْتُرُ

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْمُنْقَبِّنَ فِي ظِلَالٍ وَعُبُونِ ، فالمتقون: هم الذين اتقوا عذاب الله، قال الله تعالى: ﴿وَاتَقُوْا ٱلنَّارَ ٱلَّتِى أُعِدَتْ الْكَفِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣١]، وقال في آية أخرى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قُوَا آنفُسَكُمُ وَأَهْلِبُكُمُ نَارًا ﴾ [التحريم: ٦] وقال: ﴿رَبَّنَآ مَانِنَا فِي ٱلدُّنِيا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١]، فهذا هو التقوى.

(۱) في ب: و.

سورة المرسلات الآيات: ٤١ - ٤٤

ثم [إن]<sup>(١)</sup> أهل التوحيد أقروا بالعذاب، فاجتهدوا<sup>(٢)</sup> في اتقائه، فقيل لهم: انطلقوا إلى ظلال وعيون؛ وأهل النار كانوا مكذبين بالعذاب، فقيل لهم: ﴿ٱنطَلِقُوَّا إِلَىٰ مَا كُنْتُر بِهِـ تُكَذِبُونَ﴾ [المرسلات: ٢٩] من العذاب.

ثم أخبرنا بالوجه الذي يقع به الاتقاء فقال: ﴿إِنَّ اَلشَّبِطَنَ لَكُو عَدُوُ فَأَنَّخِذُوهُ عَدُوًّا﴾ [فاطر: ٦]، وأمرنا بالانتصاب لمحاربته، ثم علمنا وجه المحاربة بقوله: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ الشَّيْطِنِ نَنْغُ فَآسَتَعِذ بِلَقَحْ [فصلت: ٦]، وقال: – تعالى–: ﴿وَقُل رَّبٍ أَعُودُ بِكَ مِن هَمَزَتِ الشَيْطِينِ﴾ [المؤمنون: ٩٧]، وقال: ﴿رَبَّنَا مَانِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١]، فألزمنا الفزع إليه، وبين أنا لا نقوى على محاربته إلا بالابتهال إليه والفزع.

ثم يحتمل أن يكون الاتقاء هاهنا منصرفا إلى التصديق خاصة؛ لأنه ذكر الاتقاء هاهنا مقابل التكذيب في الأولين.

وجائز أن يكون منصرفا إلى المصدقين بالأقوال، والموفين<sup>(٣)</sup> بالأعمال؛ فالمتقي: هو الذي اتقى إساءة صحبة نعم الله تعالى فوقاه الله – تعالى – شر يوم القيامة، مجازاة له، والمحسن: هو الذي أحسن صحبة نعمه، فأحسن الله منقلبه، وأحله بدار كرامته، في ظلال وعيون وفواكه.

أو المتقي : هو الذي وقى نفسه عن المهالك، فوقاه الله تعالى يوم القيامة، والمحسن : هو الذي أحسن إلى نفسه، وهو الذي استعملها في طاعة الله تعالى؛ فأحسن الله إليه بما أنعم عليه من الظلال والعيون.

ثم أخبر أنهم في ظلال؛ لأن الظلال مما<sup>(٤)</sup> ترغب إليه الأنفس في الدنيا؛ لأنها تدفع عنهم أذى الحر والبرد وأذى المطر والرياح، وغير ذلك، وظلال الأشجار والحيطان تدفع أذى الحر، وظلال البنيان تدفع أذى الحر والبرد والمطر، وهي لا تحول – أيضا – بين المرء والأشياء، عن أن يدرك حقائقها؛ فعظمت النعمة في الظلال، ووقعت إليها الرغبة في الدنيا، فقال: ﴿إِنَّ ٱلْمُنَقِّبِنَ فِي ظِلَالٍ وَعُيُّونِنَه، وقال تعالى: ﴿وَظِلَ مَّدُورٍ . وَمَاءٍ مَسَكُوبِ [الواقعة: ٣٠، ٣١]، ثم الأنفس إذا أوت أوت إلى الظلال، اشتهت ما تتمتع به الأبصار، وأعظم ما تتلذذ به الأبصار أن يكن نظرها إلى المياه الجارية؛ فأخبر أنهم في ظلال وعيون.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: فأجهدوا.
  - (٣) في أ: الموقنين.
    - (٤) في ب: فيم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفَرَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾، أي: فواكه أيضا؛ فأخبر أن لهم فيها ما تتلذذ به الأبصار، وتتمتع<sup>(۱)</sup> به، وفيها ما تشتهى أنفسهم، وفيها ما يدفع عن أنفسهم<sup>(۲)</sup> الأذى.

وقوله – عز وجل–: ﴿كُلُوا وَٱشْرَبُوا هَنِيَنَا﴾ لا تبعة عليكم<sup>(٣)</sup> من جهة السؤال، ولا تنغيص؛ أي: لا يؤذيهم ما يأكلون ويشربون، فالهنيء الذي لا تبعة على صاحبه، ولا تنغيص فيه.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ﴾، فسمى المتقي: محسنا؛ لأنه بدأ بذكر المتقين، وذكر ما أعد لهم، ثم أخبر أنهم جوزوا بإحسانهم؛ فيكون فيه دلالة على أن الاتقاء متى ذكر على الانفراد يقتضي إتيان المحاسن والاتقاء عن المهالك.

**قوله تعالى:** ﴿وَنِلْ يَوَمَهِذِ لِلْنَكَذِبِينَ ﴾ كُلُوا وَتَمَنَّعُوا فَلِيلًا إِنَّكُم نَجْرِمُونَ ﴾ وَنِلُ يَوَمَهِذِ لِلْنَكَذِبِينَ ﴾ وَإِذَا قِيلَ لَمُدُ أَتَكُتُوا لَا يَرَكُتُونَ ﴾ وَيَلُ يَوَمَهِذِ لِلْنَكَذِبِينَ ﴾ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَتَـدَمُ يُؤْمِنُونَ ﴾ ثم رجع إلى المكذبين، فقال<sup>(١)</sup>: ﴿كُلُوا وَتَمَنَّعُوا فَلِيلًا إِنَّكُم تُجْرِمُونَ﴾، فهذا في الظاهر أمر

لم ربح إلى المعاديين؛ فعاق " " مرتمو وصفو ميد إور بورو) ، فها في الحاط المر بالأكل والشرب، وهو في الحقيقة وعيد، وهو أن تمتعكم بالأكل وغيره الذي يمنعكم عن النظر في الآيات قليل، عن سريع تفارقونه، وتصيرون إلى عذاب الله تعالى.

وقوله – تعالى–: ﴿إِنَّكُمْ تَجْرَمُونَ﴾ قد ذكرنا أن المجرم هو الوثاب في المعاصي. وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱرَكَعُوا لَا يَرَكَعُونَ﴾، أي: إذا قال لهم الرسول ﷺ: اركعوا؛ أي: اخضعوا، واستسلموا لله – تعالى – امتنعوا عن ذلك؛ استكبارا منهم على الرسل، وإعراضا عن النظر في حجج الله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَبِآَيَّ حَدِيثٍ بَعْدَةٍ يُؤْمِنُونَ﴾ أي: فبأى حديث يصدقون بعد حديث الله – تعالى – الذي لا حديث أصدق منه، وأقوى في الدلالة.

وجائز أن يكون هذا على تسفيه عقولهم وأحلامهم، وهو أنهم يمتنعون عن التصديق بحديث الله تعالى؛ إذ لا حديث أصدق منه، ثم يصدقون الأحاديث الكاذبة والأباطيل المزخرفة، والله أعلم [بالصواب، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين]<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

(۱) في ب: فتتمتع. (۲) في أ: بعضهم. (۳) في ب: بكم. (٤) في ب: فقالوا. (٥) سقط في ب.

## سورة [النبأ، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنْهَ ٱلْنَخْنِ ٱلْتَحْسَمِ

قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَنْسَآةَلُونَ ﴾ عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيرِ ﴾ الَّذِي هُرَ فِيهِ مُخْلَئِفُونَ ﴾ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾ لَأَ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾ الَز خَعَلَ الأَرْضَ مِهَدًا ﴾ وَالِجْبَالَ أَوْتَادًا ﴾ وَخَلَقَنَكُمُ أَزُوْجًا ﴾ وَجَعَلَنَا نَوْمَكُمُ سُبَانًا ﴾ وَجَعَلَنَا الَيْلَ لِبَاسًا ﴾ وَجَعَلَنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ وَبَنْيَنيَا فَوْقَكُمْ سَبَعًا شِدَادًا ﴾ وَجَعَلَنَا سِرَاجًا وَجَاجًا ﴾ وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَتِ مَاءَ ثَجَّاجًا ﴾ لِنُهُ إِنْ أَنْهُ عَالَةً وَبَاتُ ﴾ وَتَ

قوله – عزَّ وجل– : ﴿عَمَّ يَنَسَآءَلُونَ . عَنِ ٱلنَّبَامِ ٱلْطَلِيمِ﴾ اختلف في التساؤل : فمنهم من ذكر أن التساؤل كان عن أمر النبي ﷺ، سألوا عن<sup>(٢)</sup> حاله : أهو نبي أم<sup>(٣)</sup> ليس بنبي؟<sup>(٤)</sup>

ومنهم<sup>(°)</sup> من ذكر أن التساؤل كان عن القرآن: أنه من الله تعالى أو ليس من الله تعالى؟

أو يتساءلون فيما بينهم: هل تقدرون على إتيان مثله أم لا؟

وجائز أن يكون التساؤل<sup>(٢)</sup> عن أمر البعث، أو عن التوحيد، كما قال [الله]<sup>(٧)</sup> – تعالى – خبرا عنهم: ﴿أَبَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَهَا وَجِدًّاً﴾ [ص: ٥]؟.

ثم جائز أن يكون هذا السؤال من أهل الكفر، سأل<sup>(٨)</sup> بعضهم بعضا، فاختلفوا فيه، ولم يحصلوا من اختلافهم على إصابة الحق؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿كَلَّا سَيَعْلَمُونَ . ثُرَ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ﴾، ولو كان فيهم مصدق، لكان قد وقع له العلم في ذلك الوقت؛ فلا يحتاج إلى أن يعلم ويبينه عليه.

فإن كان السؤال عن حال الرسول ﷺ، فوجه اختلافهم أن بعضهم زعم أنه شاعر، وقال بعضهم: هو ساحر، وقال بعضهم: مفتر كذاب، وادعى بعضهم أنه مجنون.

- (۱) في ب: عم يتساءلون.
  - (۲) في ب: من.
  - (٣) في ب: أو.
- (٤) أُخْرجه عبد بن حميد، وابن جرير (٣٥٩٩٧)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه عن الحسن بنحوه كما في الدر المنثور (٦/ ٣٩٩).
  - ٥) قاله ابن عباس أخرجه ابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٩٨) وهو قول مجاهد أيضًا.
    - (٦) في ب: السائل.
      - (۷) سقط في ب.
      - (٨) في ب: يسأل.

وجائز أن يكون السؤال من الكفرة للمؤمنين. وإن كان على هذا فما ذكره أهل التفسير فهم بين مصدق ومكذب، يراد بالمكذب الذين صدر عنهم السؤال، ويراد بالمصدق أهل الإسلام الذين سئلوا. ثم لا يجوز لأحد تحصيل السؤال على جهة واحدة، والقطع عليه بالتوقف الموجب

للم 1 يجور 1 حد تحصيل السوان على جهة واحدة، والفطع علية بالتوقف الموجب للعلم.

ثم في قوله – تعالى– : ﴿أَلَزُ نَجْعَلِ ٱلأَرْضَ مِهَدَاً﴾ جواب عما سبق من السائل؛ [فإن كان السائل]<sup>(۱)</sup> عن أمر الرسالة، فحقه أن يحمل<sup>(۲)</sup> على جهة غير الجهة التي يحمل<sup>(۳)</sup> عليها إذا صرف التساؤل إلى أمر البعث، أو إلى أمر التوحيد أو القرآن.

والأصل فيه أن الله – تعالى – بما<sup>(٤)</sup> ذكر من مهاد الأرض، وخلق الأزواج ذكر عباده عظيم<sup>(٥)</sup> نعمه وكثرة إحسانه إليهم؛ ليستأدي منهم الشكر؛ فإذا وقعت لهم الحاجة إلى الشكر، [فيضطرهم ذلك إلى من يبين لهم، و]<sup>(٢)</sup> احتاجوا إلى من يعرفهم [الوعد والوعيد]<sup>(٧)</sup> ومحل الشكور، ومحل الكفور، ومحل الموالي، ومحل المعادي؛ إذ وجدوا هذه الدنيا تمن على الأولياء، وعلى الأعداء على حالة واحدة؛ فاحتاجوا<sup>(٨)</sup> إلى من يعرفهم الوعد والوعيد، وأوجب ما ذكرنا القول بالبعث؛ ليظهر به منزلة الشكور والكفور.

وفي ذكر هذه النعم - أيضا - دلالة الوحدانية؛ لأن الله - تعالى - مهد الأرض، فجعلها متمتعا للخلق، ومنقلبا لهم، وأخرج منها ما يتعيشون به، وجعل سبب الإخراج ما ينزل من السماء من القطر، فجعل منافع الأرض متصلة بمنافع السماء، فلو لم يكن مدبرهما واحدا لانقطع الاتصال، ثم لو أراد أحد أن يعرف المعنى الذي [له]<sup>(٩)</sup> يقع إحياء الأشياء بالماء، لم يصل إليه، ولو أرادوا أن يتداركوا الوجه الذي صلح هذا الطعام أن يكون سببا لدفع الحاجات وقطع الشهوات، لم يقفوا عليه؛ فيكون فيما ذكرنا إزالة الشبه والشكوك التي تعترض لهم في الأمور الخارجة عن تدبيرهم وقواهم.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: يحتمل.
- (٣) في ب: حمل.
- (٤) في ب: لما.
- (٥) في ب: عظم.
- (٦) سقط في ب.
- (۷) سقط في ب.(۸) في ب: واحتاجوا.
  - (۹) سقط فی ب.

وقوله – عز وجل–: ﴿كَلَا سَيَعْلَمُونَ . ثُرَّ كَلَا سَيَعْلَمُونَ﴾: منهم من ذكر أن هذا وعيد على وعيد، وقد ذكرنا أن حرف الوعيد ما يكرره العرب فيما بينهم للتأكيد، كما يقال: هيهات هيهات، وأولى لك فأولى.

وجائز أن يكون قوله: ﴿كَلَا سَيَعْلَمُونَ﴾ على علم دلالة، وقوله - تعالى-: ﴿ثُرَ كَلَا سَيَعْلَمُونَ﴾ على علم المشاهدة والعيان.

ثم قوله – تعالى–: ﴿أَلَرْ نَجَعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَندَا﴾، أي: بساطا، ﴿وَٱلِجَبَالَ أَوْتَادًا﴾ ذكر أن الأرض لما خلقت مادت بأهلها، فأرساها الله – تعالى – بالجبال؛ لطفا منه، لا أن جعلها سببا للإرساء؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَيَسْتُلُوْنَكَ عَنِ لَلِجْبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِي نَسْفًا . فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا . لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا آَمَتَـاً﴾ [طه: ١٠٥ – ١٠٧]، فقد جعلها في ذلك الوقت مستمسكة ثابتة مستقرة بدون الجبال؛ فثبت أنها ليست بسبب للإرساء في التحقيق، ويكون فيه تعريف الخلق وجوه الحيل في الأمور إذا تعذر<sup>(۱)</sup> عليهم الوصول إليها.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَخَلَقَنْكُمْ أَزَوَبَعَا﴾ قيل : ألوانا؛ فيكون في هذا إبطال الحكم بقول القائف؛ لأنهم يستدلون بالتشابه في الألوان، ويحكمون بها<sup>(٢)</sup>، فلو كان الأمر على ما قدروا، لارتفع الاختلاف في الألوان؛ فيكون الخلق كلهم على لون واحد.

وقیل: ﴿أَزْوَجَا﴾: فرقا شتی؛ لیعرف کل منهم عنصره، ومنتهی أصله.

وقيل<sup>(٣)</sup>: ﴿أَزْوَبَجَا﴾، أي: جعل لكل أحد شكلا من جنسه؛ فجعل للذكر أنثى زوجا من جنسه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانَا﴾، قيل: السبات: التمدد. وقيل: السبات: النوم الذي لا حركة فيه؛ ولهذا قيل للذي شبه بالميت<sup>(٤)</sup>: مسبوت. وقيل<sup>(٥)</sup>: السبات: الراحة؛ ولذلك سمى: السبت؛ لأنه يوم راحة وترك العمل في بني إسرائيل.

ثم في إنشاء النوم<sup>(٦)</sup> دليل سلطانه، ودخول الخلق بأجمعهم تحت تدبيره؛ إذ لم يتهيأ لأحد الاحتراز من النوم حتى لا يعتريه؛ بل يقهر الجبابرة فيذلهم، ولا يمكنهم الخلاص

- (۱) في ب: بعدت.
- (۲) في ب: فيها.
- (٣) انظر تفسير ابن جرير (١٢/ ٣٩٧).
  - ٤) في أ: الذي شبيه بالموت.
- (٥) انظر تفسير ابن جرير (١٢/ ٣٩٧).
  - (٦) في ب: اليوم.

عنه بالحيل والأسباب، ثم النوم كأنه من أثقل الأحمال وأشدها، ثم إذا زايل الإنسان، وعاد المرء إلى حال اليقظة، وجد في نفسه خفة وراحة ومن شأن هذا الإنسان: أنه إذا حمل الحمل الثقيل، مسه من ذلك فتور وكلال لا يزول عنه ساعة ما يضع الحمل عن نفسه؛ بل يبقى ذلك الكلال فيه إلى مدة، فمن تدبر في أمر النوم، دله على عظيم شأنه وعجائب تدبيره.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَعَلَنَا ٱلَيَّلَ لِبَاسَا﴾، فهذا اللباس لباس الأعين لا غير؛ ألا ترى أنه لا يستغنى بلباس الليل عما أخذ عليه من اللباس للصلاة، ولا يعمل لباس الليل عمل اللباس المعروف في دفع أذى البرد والحر.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: اللباس: السكن؛ كما قال في آية أخرى: ﴿وَجَعَلَ ٱلَيَّلَ سَكَنًا﴾ [الأنعام: ٩٦] وكأن الذي حملهم على هذا التأويل هو أن تمام السكن والراحة يقع بالنوم؛ فصرفوه إليه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْنَهَارَ مَعَاشًا﴾، أي: يتعيش فيه، لا أن يكون نفسه معاشا، كما سماه: مبصرا؛ لما يبصر به، لا أنه في نفسه مبصرا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبَنَيْـنَا فَوَقَكُمُ سَبَعًا شِدَادًا﴾، أي: السموات، فذكرهم؛ هذا لينبههم على قدرته وسلطانه؛ فعرفوا أنه فعال لما يريد، قادر على ما يشاء.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَـاجًا﴾، فكأن السراج هو الشمس هاهنا، جعلها تتوهج وتتلألأ ما بين السماء والأرض.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ مَآءَ ثَجَّاجًا﴾: منهم من ذكر أن المعصرات هي السحاب التي أنشئ<sup>(۲)</sup> فيها القطر؛ يقال للجارية التي قد دنت حيضتها: معصرة، فشبه السحاب بمعاصر الجواري.

وقيل<sup>(٣)</sup>: سمى السحاب: معصرا؛ لأنه يعصر المطر.

وقيل<sup>(٤)</sup>: هي ذوات الأعاصير؛ يعني: الرياح، كقوله: ﴿فَأَصَابَهَمَ إِعْصَارٌ﴾ [البقرة: ٢٦٦]، أي: ريح.

- قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٠٠٧).
  - (٢) في ب: ليس.
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٠٢١) وهو قول سفيان أيضًا.
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٠١٤)، وعبد بن حميد، وأبو يعلى، وابن أبي حاتم، والخرائطي من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٠).

وعن الحسن: هي السموات<sup>(١)</sup>.

وقال الزجاج: المعصر: هو الذي قد أتى وقت إرسال القطر منه؛ كما يقال: مجرز لما أتى وقت جرازه.

ثم في إنزال الماء من المعصرات تذكير النعم والقدرة والحكمة، وكل وجه من هذه الأوجه الثلاثة يوجب القول بالبعث:

فأما وجه تذكير النعم، فهو أن القطر ينزل من السماء متتابعا، ثم الله – تعالى – بلطفه يمنع اتصال بعض ببعض والتصاقه، ويرسل كل قطرة إلى الأرض بحيالها، وينزل بعضها على أثر بعض؛ لينتفع بها، ولو التصق بعضها ببعض واتصل، لم يقم لها شيء؛ فكانت تصير سببا للتعذيب والإهلاك، فبفضله ورحمته أنزلها متتابعة؛ لينتفع بها الخلق، ويتمتعوا بها.

وفيه تذكير القوة والحكمة – أيضا – لأنه أنشأ السحاب الثقال، وساقه إلى الموضع الذي قدر أن يرسل القطر هنالك، ومعلوم أن ذلك<sup>(٢)</sup> الإرسال ليس من فعل السحاب؛ لأن السحاب يمتنع عن إرسال القطر حتى ينتهي إلى الموضع الذي أمر بإرسال القطر فيه، ولو كان ذلك للسحاب نفسه، لكان أينما مر يعمل في الإرسال، ولو كان ذا ثقب لكانت الريح متى دخلت في الثقب أرسل السحاب ما أنشئ فيه من القطر، فإذا<sup>(٣)</sup> لم يوجد ذلك بان أن الله – تعالى – بحكمته وقدرته ولطفه هو الذي أنشأ فيه ذلك، ودبر إرساله، لا أن يكون ذلك عمل السحاب، ولو<sup>(٤)</sup> أراد أحد من حكماء الأرض أن يعرف المعنى الذي له صلح ذلك السحاب أن يستمسك فيه القطر، ولا يستمسك في مكان آخر، لم يقف عليه، فذكرهم، ليعلموا أن حكمته ليست على الوجه الذي ينتهي إليه حكم البشر، ولا قدرته مقدرة بقوى البشر؛ بل هو قادر على ما يشاء، فعال لما يريد.

وفيه أن تدبير السماء والأرض والهواء يرجع إلى الواحد القهار؛ إذ لا يتهيأ لأحد أن يمنع القطر المرسل من السماء عن الوصول إلى الموضع الذي أمر أن ينتهي إليه. والثجاج: القطر المتتابع بعضه على إثر بعض، والثج: الصب، والإراقة. وقوله – عز وجل-: ﴿ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَبَكَانَا﴾:

جائز أن يكون ذكر الحب؛ لأن المقصود من زراعة ما يكون له الحب - الحب؛

- (١) أخرجه ابن جرير (٣٦٠٢٣) وهو قول قتادة أيضًا.
  - (٢) في ب: تلك.
  - (٣) في ب: وإذا.
  - (٤) في ب: فلو.

فذكره؛ لما إليه ينتهى القصد، ويكون ذكر النبات منصرفا إلى ما لا حب له؛ لأن القصد من زراعته النبات لا غير.

وجائز أن يكون منصرفا إلى شيء واحد؛ لأن الذي فيه الحب فيه النبات أيضًا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجَنَّنتٍ أَلَفَافًا﴾ قد ذكرنا أن الجنة هي<sup>(١)</sup> اسم المكان الملتف بالأشجار، وهي التي اجتمعت فيها الأشجار.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنَّتَا ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفَوَاجًا ﴿ وَفُيَحَتِ ٱلسَّمَّةُ فَكَانَتْ أَبُوْبُمَ ﴿ وَسُيِرَتِ ٱلْجِيَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴿ إِنَّ جَهَنَمَ كَانَتْ مِرْصَادًا ﴿ لِلطَّغِينَ مَتَابًا ﴿ لَيَقِينِ فِيهَا أَحْقَابًا ﴿ لَ يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ﴿ إِلَى إِلَّا حَمِيمًا وَعَسَّاقًا ﴿ كَانَتْ مُ حَافُوا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿ وَكَذَبُوا بِنَايَنِينَا كِذَابًا ﴿ وَكُلَّ شَقٍ وَكُلَّ شَقٍ إِنَّا مَ الْمَعَ نَزِيدَكُمْ إِلَا عَذَابًا ﴿ عَذَابًا ﴿ إِنَ وَكُذَبُوا بِنَايَنِينَا كِذَابًا إِنَّ وَقُلْ هَنَ وَعَنَانًا وَ

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنَاَ﴾ الميقات: الميعاد؛ أي: وعد فيها جميع الأولين والآخرين، صالحهم وطالحهم، صغيرهم وكبيرهم.

وسمي: يوم الفصل؛ لما يفصل فيه بين الأولياء وبين الأعداء، ويتبين [فيه مثوى]<sup>(\*)</sup> الفريقين جميعا، واليوم ليس بيوم فصل في الظاهر؛ لأن الدنيا تمر على الفريقين على حالة واحدة، وإن كان قد فصل بينهما بالتوفيق والخذلان.

وقيل: يوم الفصل: يوم الحكم.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِ﴾ قد ذكرناه فيما تقدم.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَنَأْتُونَ أَفْوَاجًا﴾، قيل : أمة فأمة، تأتى أمة كل رسول بحيالها . وقيل : يقرن كل أحد بشيعته؛ على ما نذكره في قوله – تعالى– : ﴿وَإِذَا ٱلنُّفُوسُ زُوِّجَتْ﴾ [التكوي : ٧].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفَنِحَتِ ٱلسَّمَآهُ فَكَانَتْ أَبُوْبَاَ﴾: منهم من ذكر أنها تفتح لإنزال من شاء الله تعالى من الملائكة<sup>(٣)</sup>، وتنشق وتنفطر؛ لشدة هول القيامة.

ومنهم من قال: إن الشق والفتح والانفطار كله واحد، فذكر الفتح؛ لشدة هول ذلك اليوم.

وجائز أن يكون الكل يقتضي معنى واحدا؛ لأنه فيما ذكر فيه الانشقاق قد ذكر فيه نزول

- (١) في ب: هم.
- (٢) في ب: فيما سوى.
  - (٣) في ب: ملائكته.

الملائكة بقوله: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَقُ ٱلسَمَآةُ بِٱلْغَمَمِ وَنُزِلَ ٱلْمَلَتَهِكَةُ تَنزِيلًا﴾ [الفرقان: ٢٥]. وقوله – تعالى–: ﴿وَسُتِرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا﴾:

جائز أن يكون شبهها بالسراب؛ لما أنها إذا سيرت لم توجد في المكان الذي رآها فيه الناظر كالسراب الذي يرى من بعد إذا رآه الناظر، فأتاه لم يجده شيئا، لا أن تكون الجبال في الحقيقة سرابا؛ لأن السراب هو الذي يتراءى من البعد أنه شيء، ولا شيء في الحقيقة، وأما الجبال وإن سيرت فهي في نفسها شيء.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ جَهَنَمَ كَانَتْ مِرْصَادًا﴾: منهم من ذكر أنها كانت في علم الله – تعالى – أنها ترصد على من حقت عليه كلمة العذاب فتعذبه، ولا يمكنه الفرار عنها.

وقيل: ترصد بشهيقها وزفيرها من استوجب العذاب؛ فتعذبه وتتقرب به إلى ربها بطواعيتها له، وسخطها على من سخط الله عليه.

وقيل<sup>(١)</sup>: معنى المرصاد: أن يكون ممر كل كافر ومؤمن عليها، لكن الكافر يقع فيها، والمؤمن ينجو عنها.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِلْطَخِينَ مَـَابَا﴾، أي: مرجعا، والطاغي هو الذي تعدى حدود<sup>(٢)</sup> الله تعالى، وضيع حقوقه، وكفر بأنعمه.

وقوله – عز وجل– : ﴿لَبِثِينَ فِيهَآ أَحْقَابًا﴾، ذكر الأحقاب، ولم يبين منتهى العدد، ولو كان اللبث فيها يرجع إلى أمد في حق الكفرة، لكان يأتي عليه البيان؛ كما أتى البيان على منتهى يوم القيامة بقوله: ﴿فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُمْ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ﴾ [المعارج: ٤]، وقال: ﴿نَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَهُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ فِ يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُمْ خَسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ﴾ [المعارج: ٤]، فلما لم يبين، ثبت أنه لا يرجع إلى حد، وإلى هذا ذهب الحسن.

ومنهم من ذكر أن معناه: أنهم يلبثون ثلاثة أحقاب، والحقب ثمانون سنة، يعذبون بلون من العذاب، ثم يعذبون بلون آخر من العذاب بعد ذلك، لا أن ينقطع عنهم العذاب بعد مضي الأحقاب، والأحقاب هي النهاية في الأوقات، فذكر النهاية في الأوقات، وما يكبر فيها؛ ليعلم أنهم أبدًا فيها؛ كما قال: ﴿خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلْمَكَوَتُ وَٱلأَرْضُ﴾ [هود: ١٠٧]؛ لأنهما هما اللذان عرفا بالدوام؛ فاقتضى ذلك معنى الدوام، فكذلك ذكر ما هو النهاية من الأوقات يعرف أنهم أبدا فيها متيمون.

 (۱) قاله الحسن بنحوه أخرجه ابن جرير (۳٦٠٤٤، ٣٦٠٤٥)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠١) وعن سفيان وقتادة مثله.
 (٢) في أ: حد. وقوله – عز وجل– : ﴿لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَا وَلَا شَرَابًا﴾، فذكر بعضهم<sup>(١)</sup> أن البرد هو النوم. ومنهم من ذكر أن معناه: الروح، والراحة. وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَا﴾ يقطع عنهم الحر، ﴿وَلَا شَرَابًا﴾ يقطع عطشهم،

﴿إِلَا حَمِيمًا وَعَشَاقًا﴾ فالحميم: هو الماء الذي قد انتهى في الحر نهايته، والغساق: الزمهرير.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: هو ما ينفصل عن أبدانهم من الصديد والزهومة، وهو الودك؛ فمعناه – والله أعلم-: أن الذي يتطعم به أهل النار لا يعذبهم<sup>(٤)</sup>، ولا يجدون به مستمتعا، بل يصير ذلك سبب إهلاكهم، لا أن يقع لهم بذلك البرد راحة وشفاؤهم؛ كما وصفهم الله – تعالى-: ﴿فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَمْيَىَ﴾ [طه: ٧٤]، فيبقون أبدا في الهلاك لا يقضى عليهم فيستريحوا، ولا ينقطع عنهم العذاب فيتلذذوا بالحياة.

وقيل: الغساق: لون من العذاب، لم يطلع الله تعالى عليه عباده.

وقوله – عز وجل–: ﴿جَزَآءَ وِفَكَقًا﴾، أي: وافق جزاؤهم أعمالهم، لا ينقصون، ولا يزدادون على قدر ما استوجبوا، بل يجزون مثل أعمالهم. وجائز أن يكون معناه: أن جزاءهم وافق أعمالهم في الخبث.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوْا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا﴾: منهم من ذكر أنهم لا يخافونه.

ومنهم من حمله على حقيقة الرجاء، أي: لم يكونوا يرجون الثواب.

والوجه فيه: أنهم كانوا قوما لا يؤمنون بالبعث ولا بالجزاء والعذاب حتى يخافوا العقاب، ويرجوا الثواب.

فإن حملته على الخوف، فهم لم يخافوه؛ لما لم يؤمنوا به، وكذلك إن حملته على حقيقة الرجاء، فهم لم يكونوا يرجونه؛ لما كذبوا به.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَذَبُواْ بِعَايَنِيْنَا كِذَابَا﴾، فالكذاب والتكذيب في لغة العرب واحد؛ والآيات: جائز أن يراد بالآيات آيات البعث، ويراد بها آيات الوحدانية، وآيات الرسالة، ونحوها.

- (١) قاله مرة أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٥٠٣/٦).
- (٢) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن المنذر وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٣) وهو قول أبي العالية أيضًا.
- (۳) قاله أبو رزين أخرجه ابن جرير عنه (۳٦٠٦٥، ٣٦٠٦٧) وهو قول عكرمة وإبراهيم وسفيان وقتادة وغيرهم.
  - (٤) كذا في أ.

وجائز أن يكول أريد بالإحصاء ما أنبت في الكتاب؟ كفوله نعالى: ﴿لا يُغَادِر صَغِيرَةً وَلا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنَهَاً﴾ [الكهف: ٤٩].

وقوله: ﴿فَذُوقُواْ فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا﴾ الزيادة في العذاب هي دوامه وبقاؤه، لا أن يزادوا على القدر الذي كان أعد لهم من العذاب؛ لأنه أخبر أنهم لا يجزون إلا مثلها، فإذا كان الذي عذبوا قبله جزاء لهم، لم يجز [أن]<sup>(١)</sup> يزادوا عليه فثبت أن الزيادة انصرفت على الدوام والبقاء، وبهذا قال أصحابنا في تأويل قوله: ﴿فَزَادَتْهُمْ إِيمَنَا﴾ [التوبة: ١٢٤]، وفي كل ما ذكرت فيه<sup>(٢)</sup> الزيادة-: إنه على الثبات والدوام عليه، لا أنه يزيد وينقص.

**قوله تعالى: ﴿**إِنَّ لِلْمُنْفِينَ مَفَازًا ﴿ حَمَّاتٍقَ وَأَعَنَبًا ﴿ وَكَوَاعِبَ أَنَرَابَا ﴿ وَكَلْسَا دِهَامًا ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوْا وَلَا كِذَبًا ﴿ حَمَّة مِن زَنِكَ عَطَآة حِسَابًا ﴿ وَ زَتِ السَّمَوَتِ وَالأَضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّحْنَنِ لَا يَتِكُوْنَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَتِكَةُ صَفًا لَا يَنْكَلَمُونَ إِلَا مَن أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ذَلِكَ البَوْمُ الحَقُقُ فَحَن شَاءً التَّفَدُ إِلَى رَبِهِ مَنَابًا ﴿ إِنَّا الْذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا عَلَيْ وَيَقُولُ الْكَافِرُ عَلَيْنَنِي كُنُتُ ثُوْبًا ﴿ ﴾ وَيَقُولُ الْكَافِرُ عَلَيْنَنِي كُنُتُ ثُوْبًا ﴿﴾

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا﴾، أي : مفازا عن أنواع العذاب التي ذكرت في الطاغين.

وقوله – عز وجل-: ﴿حَدَآبِقَ وَأَعْنَبُا﴾، فالحدائق هي الأماكن التي أحاطت الأشجار بأطرافها.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَعَنْبَا﴾ ظاهر، وقد ذكرنا أنهم وعدوا في الآخرة بكل ما يقع لهم الرغبة في الدنيا.

ثم الأصل أن هذه السورة نزلت على إثر التساؤل بقوله تعالى: ﴿عَمَّ يَنَسَآةَ ثُونَ . عَنِ النَّبَا ٱلْعَظِيرِ﴾ [النبأ: ١، ٢]، فجائز أن يكون الذي حملهم على السؤال ما اعترض لهم من الشبه، أو خطر ببالهم، فسألوا؛ ليبين لهم، وتزول عنهم الشبه<sup>(٣)</sup>، فذكرهم عظم نعمه وعجائب تدبيره وقوته وسلطانه، ووعد أن من أمعن النظر فيها دلهم ذلك على بعثهم وإزاحة الإشكال عنهم بقوله: ﴿كَلَا سَيَعْلَوُنَ . ثُرَ كَلَا سَيَعْلَوُنَ﴾ [النبأ: ٤، ٥]، وبين مآب من استقام على الصراط المستقيم، وسلك سبيله، وأخبر أن من لم ينعم النظر فيها، ولم يعط، ولم يعط النصفة من نفسه

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: مّن.
- (٣) في ب: الشبهة.

وضيعها، فمصيره إلى ما ذكر من قوله: ﴿إِنَّ جَهَنَمَ كَانَتْ مِرْصَادًا . لِلطَّغِينَ مَعَابًا﴾ [النبأ: ٢١، ٢٢]، وسيعلم ذلك بقوله: ﴿كَلَا سَيَعْلَمُونَ﴾ [النبأ: ٤] إن حمل هذا على الوعيد. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَوَاعِبَ أَنَرَابًا﴾ قيل<sup>(١)</sup>: الكاعب: هي التي تكعب ثدياها، وذلك حين تبلغ أن تحيض، وهي ناهد، وهي أشهى ما يكون إلى الرجال. والأتراب المستويات في السن؛ ففي هذا إنباء أنهن يكن أبدا على سن واحد، لا يتغيرن عن تلك الحال، ولا يهرمن. وقوله – عز وجل–: ﴿وَكَانَا دِهَافًا﴾، قيل<sup>(٢)</sup>: ملآنا. وقيل<sup>(٣)</sup>: صافيا.

فوصفه بالملآن؛ ليعلم أن ذلك الشراب لا ينقص<sup>(ه)</sup> ما داموا يشربون؛ خلافا لما عليه شراب أهل الدنيا.

ومن حمله على الصفاء، فمعناه: أنه صاف عن الآفات والمكروه التي تكون في شراب أهل الدنيا من التصديع وإذهاب العقل، وغير ذلك.

ومن حمله على التتابع، فمعناه: أن ذلك الشراب لا ينقطع، ولا ينفد ما داموا في شربه، بل يتتابع عليهم، ولا يحدث فيهم حال تمنعهم عن الشرب من السكر وغيره؛ فيمتنعوا عن شربه؛ خلافا لشرب أهل الدنيا.

وروي عن العباس بن عبد المطلب أنه قال: «كنا إذا استحثثنا الساقي في الجاهلية، قلنا: داهق لنا»، أي: تابع لنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوّاً وَلَا كِذَّبَا﴾، أي: لا يسمعون فيها ما يحق أن يلغى، بل يسمعون فيها كل خير، والذي يحق أن يلغى ما ذكروا من الحلف والباطل والكذب؛ فلا يسمعون شيئا من ذلك كما يسمع من أهلها في الدنيا إذا شربوها.

وقوله – عز وجل-: ﴿كِنَّبَا﴾ إن قرئ بالتخفيف فهو من الكذب؛ أي: لا يكذبون. وإن قرئ بالتشديد فهو من التكذيب؛ أي: لا يكذب بعضهم بعضا؛ فكان معناه: أن

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳۲۰۹۹، ۳۲۱۰۰)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في البعث عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٤).
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦١٠٦، ٣٦١٠٧) وهو قول أبي هريرة والحسن ومجاهد وغيرهم.
  - (٣) قاله عكرمة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦١١٩).
  - ٤) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٦١٢١)، وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٥).
     (٥) في ب: ينتقص.

ذلك الشراب لا يعمل فيهم هذا العمل؛ حتى يحملهم على الكذب والتكذيب؛ كما يوجد في شراب أهل الدنيا.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِيهَا﴾ أي: في الجنة.

ثم قوله: ﴿كِذَبَا﴾ قرأه بعضهم بالتخفيف في الموضعين هاهنا وفي: ﴿وَكَذَبُواْ بِعَايَنِيَا كِذَابَا﴾ [النبأ: ٢٨] وقرئ بالتشديد في الموضعين، وقرأه بعض القراء بالتشديد في الأول، وبالتخفيف في الثاني.

وعن الكسائي أنه قال: بالتخفيف لغة مضر، وبالتشديد لغة يمانية؛ يقولون: كذبه تكذيبا وكذابا، وخربه تخريبا وخرابا، ونحو ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿جَزَآ، مِن زَبِكَ عَطَآ، حِسَابًا﴾، قوله: ﴿جَـزَآ،﴾، أي: جزاهم، و ﴿عَطَآهُ﴾: أعطاهم، و ﴿حِسَابًا﴾: حاسبهم.

وقال الحسن: جزاهم بأعمالهم، أي: زادهم على القدر الذي استوجبوا. وقال بعضهم: أعطاهم عطاء كثيرا حتى قال كل واحد منهم: حسبي، حسبي. والذى يؤيد هذا التأويل ما روي عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه كان يقرأ: ﴿جزاء من ربك عطاء حَسَنًا﴾<sup>(۱)</sup>.

وقال بعضهم: جزاء بأعمالهم التي كتبت الحفظة، وأحصتها عليهم، وأعطى عطاء حسابا؛ أي: كثيرا؛ جزاء لما أخفوا من أعمالهم التي لم يطلع عليها ملائكة، فأعطاهم عطاء بينا ظاهرا يعرفه الناس.

وجائز أن يكون الجزاء عطاء من ربه، لا أنه يستوجب الجزاء؛ لما ذكرنا أنه لا أحد من هذا البشر إلا وقد سبقت له من الله – تعالى – نعم، لو أنفذ جميع عمره في أداء شكره منها، لم يصل إلى كنه ما عليه من الشكر؛ إذ من قام بالشكر، ووفق عليه، زيد له – أيضا – في النعم؛ لمكان<sup>(٢)</sup> الشكر، فإذا وصل إلى جزاء عمله في الدنيا، لم يستوجب به المزيد؛ فثبت أن الجزاء في الآخرة بحق الإفضال من الله تعالى والإنعام، لا بحق الاستيجاب؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ الَذِينَ أَنَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِم يَنَ النَّبِيتَنَ وَالصِّدِيقِينَ . . . ﴾ الآية [النساء: ٦٩]، فسمى الكرامة: إنعاما، وقال في آية أخرى: ﴿وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَمَاءِ وَٱلأَرْضِ أُعِدَتَ لِلَذِينِ عاماً، وقال في آية جزاهم به عطاء من ربه حساب، أي : كثير.

- (١) في أ: حسابًا.
- (٢) في ب: بمكان.

وقوله – عز وجل-: ﴿رَبِّ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا﴾، فالرب: المالك، فذكر أنه مالك السموات والأرض وما بينهما؛ ليعلموا أنه لم يمتحن أحدا بعبادته لحاجة تقع له، أو لمنفعة تصل إليه، بل هو الغني، وله ما في السموات وما في الأرض، وأن منفعة ما امتحنوا به من العبادات راجعة إلى أنفسهم إذا وفوا بها، وإذا لم يقوموا بأدائها كان الضرر راجعا إليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿ٱلرَّعَنَيُّ﴾ بين أنه رحمان؛ ليرغبوا في رحمته، ويتسارعوا إلى مغفرته.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا﴾ هيبة من الله تعالى، وتعظيما لحقه؛ فلا يملكون من هيبته الخطاب بالشفاعة أو بالخصومة أو بأي شيء كان.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَوْمَ يَقُوْمُ الرَّحُ وَالْمَلَيَّكَةُ صَفَّاً﴾، اختلف في الروح: فمنهم من قال<sup>(۱)</sup>: هو جبريل، عليه السلام. ومنهم<sup>(۲)</sup> من صرفه إلى أرواح المسلمين.

ومنهم من ذكر أنهم الحفظة على الملائكة يرون الملائكة ولا تراهم الملائكة . وجائز أن يكون الروح الكتب المنزلة من السماء، كما قال : ﴿ يُزَلُ ٱلْمَلَتَبِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنَ أَمْرِهِ ﴾ [النحل: ٢]؛ فتكون الكتب مخاصمة مع من ضيع حقها ونبذها وراء ظهره، وشافعة<sup>(٣)</sup> لمن أدى حقها، وعمل بما فيها.

ومنهم من ذكر أن هذا من المكتوم الذي لا يفسر؛ قال الله تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوَجُ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْـرِ رَبِّي﴾ [الإسراء: ٨٥].

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا يَتَكْلَمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾، جائز أن يكون هذا منصرفا إلى الشافع؛ أي: الشافع لا يقول فيما يشفع غير الصواب، وما حل به من الرهبة والخوف من هيبة الله تعالى لا يزيله عن التكلم بالحق؛ بل الله تعالى يثبته على الحق، ويجرى على لسانه الصواب.

وقال بعضهم: معناه: لا يشفع إلا من قال في الدنيا صوابا، وهو الحق. وقيل<sup>(٤)</sup>: معناه: أنه لا ينال من الشفاعة حظا إلا من قال في الدنيا الصواب،

- (۱) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير (٣٦١٣٥، ٣٦١٣٦)، وعبد بن حميد، وأبو الشيخ عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٦).
- (٢) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٦١٤٦)، والبيهقي في الأسماء والصفات عنه كما في الدر المنثور (٥٠٦/٦).
  - (٣) في ب: شافعًا.
- ٤) قاله مجاهد بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٦١٥١)، والفريابي، وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور
   (٥٠٧/٦).

سورة النبأ الآيات: ٣١ – ٤٠

والصواب<sup>(۱)</sup> أن يكون مقيما فيما دان<sup>(۲)</sup> به من التوحيد. وذكر علي بن أبي طالب – رضي الله عنه – أنه مر بعجوز وهي تدعو فتقول : «اللهم اجعلني من أهل شفاعة محمد ﷺ فقال لها : قولي : «اللهم اجعلني من رفقاء محمد ﷺ في الجنة؛ فإن شفاعته لأهل الكبائر من أمته».

قال - رضي الله عنه-: وبهذا الفصل<sup>(٣)</sup> تعارضنا المعتزلة، فتقول: إذا قلتم: اللهم [اجعل لنا]<sup>(٤)</sup> من شفاعة محمد نصيبا، فقد قلتم: اللهم اجعلنا ممن يرتكب الكبائر؛ إذ شفاعته في زعمكم لأهل الكبائر.

فالجواب عن هذا أن الذي ابتلي بارتكاب الكبائر دون الشرك إنما ينال الشفاعة بما سبق منه من الخيرات من التوحيد وتعظيمه ربه – عز وجل– فمحاسنه<sup>(0)</sup> التي سبقت منه هي التي تجعله محلا للشفاعة، ولولاها ما نالها، فإذا قال: اللهم اجعل لي من شفاعة نبيك نصيبا، فهو يقول: اللهم وفقني على فعل الخيرات، واجعلني ممن يعظمك ويتقرب إليك بالطاعة حتى أنال بها الشفاعة، لا أن يقصد بدعائه جعله من أهل الكبائر، والذي يدل على صحة ما ذكرنا قوله: ﴿فَلَوَلَا أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّعِينُ لَ لَلَبِكَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ يُتَعُونَ؟ [الصافات: ١٢٣، ١٤٤] فأخبر الله تعالى أن تسبيحه ما أنقذه من بطن الحوت، ولو لم يكن مسبحا لم يستوجب الخلاص، وكذلك صاحب الكبيرة يستوجب الشفاعة، ويرجى له الخلاص بما سبق منه من الحسنات دون أن يستوجبها لارتكاب الكبيرة.

ثم من قول المعتزلة: أنهم يرون الصغائر مغفورة لأربابها إذا اجتنبوا الكبائر؛ فيقال لهم: إن من دعا الله تعالى، وسأله المغفرة، فكأنه يدعو، فيقول: اللهم ابتلني بالصغائر حتى تغفرها [لي]<sup>(٢)</sup>، فإن قلتم بأن دعاءه بالمغفرة لا يقتضي ما عارضناكم به، فقولوا كذلك فيمن يقول: «اللهم اجعل لي من شفاعة محمد ﷺ نصيبا»: إنه لا يقتضي أن يجعله من أهل الكبائر.

وقوله – عز وجل– : ﴿ذَلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْحَقُّ﴾ قيل : معناه : ألا يقال في ذلك اليوم غير الحق . وجائز أن يكون منصرفا إلى اليوم نفسه؛ فيكون معناه : أن كونه حقا يكون لا محالة . وقوله : ﴿فَمَن شَآءَ أَتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَنَابًا﴾ ، أي : مرجعا؛ تأويله : أن الله تعالى بين للخلق

- (١) في ب: فالصواب.
  - (٢) في أ: نال.
  - (٣) في ب: الفضل.
  - (٤) في ب: اجعلنا.
- (٥) في ب: فمحاسبته.
  - (٦) سقط في ب.

سبيل الضلال والهدى، ولم يصد أحدا عن سبيل [الضلال و]<sup>(١)</sup> الهدى، وبين أن من سلك سبيل الضلال فمآبه إلى النار، ومن سلك سبيل الرشد والهدى، فمآبه إلى الجنة، وذلك مآبه إلى الله تعالى، واتخاذ السبيل إليه تعالى.

وقوله: ﴿إِنَّا أَنذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا﴾، أي: العذاب الذي أوعدهم به قريب مأتاه، وإن استبعدتموه في أوهامكم؛ قال الله – تعالى–: ﴿أَنَ أَمَرُ اللَّهِ فَلَا شَتَعْجِلُوهُ﴾ [النحل: ١]. وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْهُ مَا قَدَمَتْ يَدَاهُ﴾، فجائز أن يكون هذا منصرفا إلى

الخلائق أجمع مؤمنهم وكافرهم.

ثم تخصيص الأيدي بالذكر هو أن التقديم والتأخير في الشاهد يقع بالأيدي؛ فأضيف إليها، وإن احتمل ألا يكون للأيدي صنع<sup>(٢)</sup> فيما ارتكب من الآثام، أو فيما فعل من الخيرات، وهو كالمطر يسمى: رحمة الله، وإن لم يكن ذلك من أوصافه؛ لأنه برحمة الله ما ينزل من السماء، وسمي الكلام: لسانا وإن لم يكن هو لسانا؛ لأنه باللسان ما يتكلم؛ فكذلك<sup>(٣)</sup> التقديم أضيف إلى الأيدي؛ لما بها يقع التقديم في الشاهد وإن لم يكن للأيدي صنع<sup>(٤)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلَيَّتَنِي كُنْتُ تُرَّبًا﴾، ذكر هذا التمني في الكافر دون المؤمن؛ لأن المؤمن يرى حسناته متقبلة وسيئاته مغفورة؛ فيأمن من عقاب الله تعالى، والكافر يرى نفسه مؤاخذة بالسيئات، ولا يرى لها حسنات متقبلة؛ فيتمنى أن يكون ترابا؛ ليتخلص عن عذاب الله.

وقال بعضهم<sup>(٥)</sup>: إن الوحوش تحشر والطيور كلها، ثم<sup>(٢)</sup> يقول الله – تعالى– : «كوني ترابا»؛ فيتمنى الكافر في ذلك الوقت أن يكون ترابا، والله أعلم [بالصواب]<sup>(٧)</sup>.

尜 尜 ※

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: صنيع.
- (٣) في ب: فذلك.
- (٤) في ب: صنيع.
- (٥) قاله أبو هريرة أخرجه ابن جرير (٣٦١٦١)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في البعث والنشور عنه كما في الدر المنثور (٣/ ٥٠٧) وهو قول عبد الله بن عمرو، وقتادة، وسفيان، وغيرهم.
  - (٦) في ب: و.
  - (٧) سقط في ب.

## [سورة النازعات، وهي مكية]^

بِسْمِ أَنْتُمَ ٱلْتَخْضِ ٱلرَّجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ وَالنَّزِعَتِ غَرْفًا ﴾ وَالنَّشِطَتِ نَشْطًا ﴾ وَالسَّبِحَتِ سَبْحًا ﴾ فَالسَّبِعَتِ سَبْعًا ﴾ فَالْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ﴿ يَوَ يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاحِفَةُ ﴾ تَبْتَعُهَا الرَّادِفَةُ ﴾ فَلُوبٌ يَوْمِيذٍ وَاحِفَةً ﴾ أَبْسَدَرُهَا خَشِعَةً ﴾ يَقُولُونَ أَءِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي الْمَافِرَةِ ﴾ أَءذا كُنَّا عِظَمًا نَخِرَةً ﴾ فَالوا يَلُكَ إِذَا كَرَةً فَإِنَّا هِي رَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴾ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴾ .

قوله – عز وجل–: ﴿وَالنَّزِعَتِ غَرْقًا . وَالنَّشِطَتِ نَشْطَا﴾، اختلف في تأويله:

فمنهم من حمل ذلك كله على الملائكة، فقال: ﴿وَٱلنَّزِعَتِ غَرَقَا﴾ هم الملائكة الذين ينزعون أرواح الكفرة، ويغرقون إغراقا؛ أي: يشددون في النزع كما يغرق النازع في القوس، أو يشتد عليه شدة الأمر على الغريق، أو تنزع أرواح الكفرة فتغرق في النار.

قوله – عز وجل– : ﴿وَٱلنَّشِطَتِ نَشْطَا﴾، قيل<sup>(٢)</sup>: أي : ينشط أرواح الكفرة نشطا عنيفا، أي : تنزع ملائكة العذاب أرواح الكفرة من أجوافهم نزعا شديدا.

وقيل<sup>(٣)</sup> : هذا في حق المؤمنين أن الملائكة تنشط أرواح المؤمنين<sup>(٤)</sup>؛ أي : تحلها حلا رقيقا، كما ينشط من العقال؛ فيخبر بهذا عن خفة ذلك على المؤمنين، ويخبر بالأول عن شدته على الكافر .

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالشَّبِحَتِ سَبْحَا﴾ قيل: إن الملائكة يسلون أرواح الصالحين<sup>(°)</sup> سلا رقيقا.

وقيل<sup>(٢)</sup>: الملائكة يسبحون<sup>(٧)</sup> بين السماء والأرض. قوله – عز وجل-: ﴿فَالتَنِقَتِ سَبْقَا﴾، أي: تسبق الملائكة إلى أرواح المؤمنين. وقيل: ﴿فَالسَّبِقَتِ سَبْقَا﴾ الملائكة الذين يسبقون بالوحي إلى الأنبياء، عليهم السلام. وقيل: هم الكَرُوبِيُون، الذين لا يفترون عن تسبيح رب العالمين.

(١) في ب: سورة والنازعات.
 (٢) قاله علي، أخرجه سعيد بن منصور وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٥٠٨/٦).
 (٣) انظر تفسير ابن جرير (٤٢١/١٢).
 (٤) في ب: المسلمين.
 (٥) في أ: المسلمين.
 (٦) قاله علي، أخرجه سعيد بن منصور وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٥٠٨/٦).
 (٢) في ب: تسبح.

وقوله - عز وجل-: ﴿ فَالْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا﴾: هم الملائكة الموكلون بأمور الخلائق وأرزاقهم.

ومنهم<sup>(۱)</sup>: من صرف تأويل الآيات إلى النجوم: أنهن النجوم اللاتي يطلعن من مطالعهن لحوائج الخلق، ولأمور جعلت لها، ويغربن في مغاربهن، ثم ينشطن إلى مطالعهن، فيطلعن منها؛ أي: لا يطلعن كرها؛ بل ناشطات لأمر الله – تعالى – إلى ما سخرن له.

﴿وَالسَّنِبِحَنِّ سَبْحًا﴾: النجوم أيضا، وسبحهن: دورانهن في الأفق لأمور، خفي ذلك على الخلق؛ لقوله: ﴿كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٣].

وقوله: ﴿ فَٱلسَّنِعَنِ سَبْقَا﴾ أي: يسبق بعضها بعضا، أو تسبقن الشياطين بالرجم والطرد، لا تدعهن يقربون إلى السماء، وبه قال الحسن، والله أعلم.

ومنهم<sup>(٢)</sup>: من صرف تأويل الآيات إلى مختلف الأشياء، فقال: ﴿وَالتَّزِعَنَ غَرَقَا﴾ هي القسي ينزعها الإنسان، فيغرق في نزعها، ﴿وَالنَّشِطَتِ نَشْطَا﴾ هي الأَوْهاق تنشط بها الدابة تكون منه في جهة.

> ﴿ وَٱلسَّنِيحَتِ سَبَحَا﴾ : هن السفن . ﴿ فَٱلسَّنِعَتِ سَبْقَا﴾ : هن الخيل . ( تُنْثُرَتَ فَعَرً )

﴿ فَٱلْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا﴾ : هي الملائكة، وبه قال عطاء.

ومنهم<sup>(٣)</sup>: من صرفها إلى أنفس المؤمنين وأرواحهم، فقال: ﴿وَالنَّنِعَتِ﴾: هي الأنفس التي تغرق في الصدر، ﴿وَالنَّشِطَتِ نَشْطَا﴾ حين تنشط من القدمين.

وقيل : إن أنفس المؤمنين ينشطن إلى الخروج عن الأبدان إذا عاينوا ما أعد لهم في<sup>(٤)</sup> الجنة .

﴿وَٱلسَّبِحَنِّ سَبْحًا﴾: هي أرواح المؤمنين، سميت: سابحات؛ لسهولة الأمر عليها، كما يسهل الخروج من الماء لمن يعلم السباحة.

وقوله: ﴿ فَالسَّنِعَتِ﴾ - أيضا-: هي أرواح المؤمنين، سميت: سابقات؛ لما تكاد تسبق

- (۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦١٧٥، ٣٦١٨٤، ٣٦١٨٩) وهو قول الحسن أيضًا.
- (٢) قاله عطاء أخرجه ابن جرير (٣٦١٧٦)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٥٠٩).
  - (٣) قاله السدي أخرجه ابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٠٩).

(٤) في أ: من.

سورة النازعات الآيات: ١ – ١٤

فتخرج قبل وقتها؛ لما تعاين من كرامات الله تعالى وما ينتشر<sup>(١)</sup> من الخير؛ يؤيد هذا ما روي عن رسول الله ﷺ أنه قال: «الدنيا سجن المؤمن، وجنة الكافر»<sup>(٢)</sup>.

وقيل: ذلك عند موتة المؤمن إذا حضره الموت صار في ذلك الوقت كالمسجون الذي يتمنى الراحة والخلاص منه؛ لأنه يرى ما أعد له من الثواب؛ فتتهوع نفسه تود لو خرجت حتى تصل إلى ما أعد لها من الكرامة، والكافر إذا رأى عندما مُضِرَ جعل يبتلع نفسه؛ كراهة أن يخرج، فتصير الدنيا في ذلك الوقت كالجنة له فيما لا يحب مفارقتها من شدة ما يرى من عذاب الله تعالى.

وعلى هذا قيل في تأويل قوله – عليه السلام – : «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه، ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه»<sup>(٣)</sup> : إن ذلك عند الموت [أن المؤمن إذا حضره الموت]<sup>(٤)</sup> ورأى ثوابه من الجنة، ود أن تخرج نفسه؛ فيحب لقاء الله تعالى، ويحب الله لقاءه، والكافر يكره في ذلك الوقت أن تخرج نفسه، فذلك حين كره لقاء الله، وكره الله لقاءه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ فَأَلَمُدَبِّنَتِ أَمْرًا﴾، قالوا جميعا: المراد منها الملائكة الموكلون بأمور الخلق وأرزاقهم، ونحو ذلك، والله أعلم.

ثم اختلف في الذي قصد إليه باليمين والقسم:

فمنهم من ذكر أن الذي وقع عليه<sup>(ه)</sup> القسم قوله – عز وجل–: ﴿أَءِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِى ٱلْحَافِرَوَ﴾ على معنى: إنكم مبعوثون، وأن القيامة حق، فكأنه أقسم بهذه الأشياء أنهم لمبعوثون، وأضمر الجواب هاهنا؛ لما دل عليه المعنى؛ فاكتفى به.

ومنهم من ذكر أن القصد من اليمين قوله: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلزَّاجِفَةُ . تَتَبَعُهَا ٱلزَّادِفَةُ﴾، فأقسم بما ذكر أن النفختين كائنتان: فالنفخة الأولى يموت بها الخلق، والنفخة الثانية؛ لإحياء الأموات، والراجفة<sup>(٦)</sup> هي النفخة، فجائز أن يكون على حقيقة النفخة؛ فتكون النفخة علامة الموت والحياة، لا أن تكون علة<sup>(٧)</sup> الإماتة والإحياء.

- (۱) في ب: يتسير.
- (٢) أخرجه مسلم (٢٢٧٢/٤) كتاب الزهد (١/٢٩٥٦).
  - (٣) تقدم.
  - (٤) في ب: إن الموت إذا حضر.
    - (٥) في ب: عليهم.
    - (٦) في ب: والرجفة.
      - (٧) في أ: علامة.

ثم اختلفوا بعد هذا:

فمنهم<sup>(1)</sup>: من يحمله على التحقيق؛ فيزعم أن النفخة الأولى يهلك بها الخلق، والنفخة الثانية يحيا بها الخلق.

ومنهم من ذكر أن النفخات ثلاث<sup>(٢)</sup>: فالنفخة الأولى؛ للتفزيع والتهويل؛ قال الله – تعالى–: ﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّكَاعَةِ شَىْءٌ عَظِيمٌ . يَوْمَ تَـرَوْنَهَا تَذْهَـلُ كُلُ مُرْضِعَكَةٍ عَمَّاً أَرْضَعَتْ ...﴾ الآية [الحج: ١، ٢]، والنفخة الثانية يهلك بها الخلق بقوله: ﴿وَبَوْمَ يُنفَخُ فِي الشُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَوَنِ وَمَن فِي الْأَرْضِ ...﴾ الآية [النمل: ٨٧]، والنفخة الثالثة يحيا بها الخلق بقوله: ﴿ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ﴾ [الزمر: ٦٨].

ومنهم من ذكر أن هذا ليس على تحقيق النفخ؛ بل على التمثيل، فمثل به إما لخفة البعث والإحياء على الله – تعالى – وسهولته كخفة النفخ على النافخ.

أو مثل به؛ لسرعته؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَآ أَمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَا كُمَتِحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ﴾ [النحل: ٧٧].

وقالوا : الرجفة : هي الزلزلة ، والتحرك ، ﴿تَتَبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ﴾ وهي الزلزلة الأخرى . ثم إن كان القسم على إثبات البعث ، ففيها ذكر إشارة إلى أحوال البعث وأفعالها ، وإن كان موجفة ، على قوله : ﴿يَوْمَ نَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ . تَتَبَعُهَا ٱلرَّادِفَةُ . قُلُوبٌ يَوْمَبِذِ وَاجِفَةٌ ﴾ فكأنهم سألوا : كيف

تكون القلوب في ذلك اليوم؟ فقال: تكون واجفة، والواجفة: الخائفة الوجلة.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَبْصَـرُهَا خَشِعَةٌ ﴾، أي: ذليلة.

ووجه تخصيص الأبصار والقلوب – والله أعلم-: هو أنه لا يتهيأ لأحد استعملل قلبه وبصره، بل يحدث للقلوب فِكَرٌ وبدوات لا يمكنه أن يدفع<sup>(٣)</sup> عنها الفكر، وكذلك هذا في البصر؛ فيخبر أن ما نزل بهم من الخوف والهيبة يمنع<sup>(٤)</sup> القلوب والأبصار عن عملها؛ فلا تنظر إلا إلى الداعي، ولا يحدث للقلوب فكر، بل تكون الأفئدة هواء، لا تقر؛ لشدة ما حل بها [من الخوف]<sup>(٥)</sup>؛ إذ<sup>(٢)</sup> المرء إذا أحزنه أمر فهو يعمل أنواعا من الحيل ويوقع

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳٦١٩٩، ٣٦٢٠٠)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طريق علي عنه كما في الدر المنثور (٦/٥١٠).
  - (٢) روي في معناه حديث عن أبي هريرة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٢٠٣).
     (٣) في ب: يرفع.
    - (٤) عي ب. ڀري. (٤) في ب: منع.
    - (٥) في ب: والثاني.
      - (٦) في أ: أن.

بصره على شيء فشيء؛ رجاء أن يستدرك ما فيه خلاصه وسلامته من ذلك الأمر، ثم<sup>(۱)</sup> ينقطع عنهم التدبير في ذلك اليوم؛ فتكون القلوب هواء لا تقر في موضع، ولا تقف على تدبير؛ لشدة ما حل بهم، وتكون الأبصار خاشعة ذليلة إلى ما يدعو الداعي.

وقوله - عز وجل-: ﴿يَقُولُونَ أَءِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ﴾، أي: يقولون: أئنا لنرد إلى ما كنا عليه في الدنيا في ابتداء الأمر خلقا جديدا؛ يقال: أتى فلان فلانا، فرجع على حافرته؛ يقول: على مجيئه الأول.

ويقال: النقد عند الحافرة؛ أي: عند أول البيع والكلام، فقالوا هذا على جهة الإنكار بالبعث والاستهزاء به.

قال أبو بكر : هذا مأخوذ من حافر الدابة، وهو أن الفارس يمكنه أن يصرفها بحافرتها إلى الموضع<sup>(٢)</sup> الذي ابتدأ السير منه من وراء.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَءِذَا كُنَّا عِظَمًا نَجَرَةً ﴾ و ﴿ناخرة﴾؛ فالناخرة : هي البالية التي لم تفتت بعد، والنخرة هي التي صارت رفاتا ودرست حتى تنسفها الريح.

وقوله - عز وجل-: ﴿قَالُواْ تِلَكَ إِذَا كَرَةٌ خَاسِرَةٌ ﴾، قال الحسن وأبو بكر: هذا منهم تكذيب للبعث؛ أي: لا يكون أبدا.

وقال غيرهما: معناه: أن لو كانت كرة كما يزعمها المسلمون فهي كرة خاسرة على المسلمين؛ لأنهم ظنوا أنهم إذا كانوا في الدنيا أنعم حالا وأرغد عيشا، وكان المسلمون في ضيق من العيش وشدة من الحال – أن يكونوا كذلك في الآخرة؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَلَـهِن زُدِدتُ إِلَى رَقٍ لَأَحِدَنَ خَيْرًا مِنْهَا مُنَقَلَبًا﴾ [الكهف: ٣٦] فكانوا يظنون أنهم بما أنعم الله – تعالى – عليهم إنما أنعم؛ لأنهم أقرب منزلة، وأعظم درجة من المؤمنين؛ إذ لا يجوز أن يضيق على أوليائه، ويوسع على أعدائه، فإذا وسع عليهم ظنوا أنهم هم المفضلون في الدنيا والآخرة، وأن من خالفهم هم الأخسرون.

ومنهم من قطع هذا الكلام عن مقالة الكفرة، وزعم أن هذا الوصف راجع إلى الكفرة، فقيل: خاسرة؛ لما خسروا أنفسهم وأموالهم وأهليهم، وخاسرة، أي: مخسرة.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِنَّمَا هِيَ زَجَرَةٌ وَلِحِدَةٌ﴾، ففيه إخبار عن سرعة كون ذلك الوقت وسهولته على الله تعالى.

- (١) في ب: لم.
- (٢) في ب: المواضع.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا هُم بِٱلسَّاهِرَةِ﴾، قيل<sup>(١)</sup>: الساهرة: هي وجه الأرض. وجائز أن يكون أريد بهذا أن العيون تسهر في ذلك اليوم، ولا يعتريها النوم؛ بل تكون مهطعة إلى الداعي ذليلة.

قوله تعالى: ﴿مَلْ أَنَنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﷺ إِذْ نَادَتُهُ رَبُّمُ بِالَوَادِ الْفَنَدَسِ طُوَّى ﴾ آذهب إلى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَنَى ﴾ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَى أَن تَزَكَّى ﴾ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ فَنَحْضَى ﴾ فَأَرَتُهُ الْأَيَّةَ الكَبْرَى ﴾ فَكَذَبَ وَعَصَى ﴾ فَتَمَ أَذَبَرَ يَسْعَى ﴾ فَحَشَرَ فَنَادَى ﴾ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ فَنَحْضَى ﴾ فأَرَتُهُ الأَيَّةَ الكَبْرَى إِنَ ثُمَ أَذَبَرَ يَسْعَى ﴾ فَحَشَرَ فَنَادَى ﴾ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ فَنَحْضَى ﴾ فَأَرَتُهُ الأَيَّةَ الكُبْرَى ﴾ فَكَذَبَ وَعَصَى فِي ذَلِكَ لِعِبْرَةُ لِمَن يَخْفَى ﴾ فَتَحَشَرَ فَنَادَى ﴾ وَأَعْطَش لَنْ أَنْ عَلَيْهُمُ الْأَعْلَى ﴾ فَأَمَن فِي ذَلِكَ لِعَبْرَةُ لِمَن يَخْفَى إِنَّ مَا مَا أَعْدَ عَنْهُ عَلَى إِنَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى إِلَى الْعَلَى وَاخْرَجُ هُمُ مَاهَمًا وَمَرْعَنَهَا ﴾ وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنهَا أَنِ أَخْتَهُ مَاهُمًا وَمَرْعَنها إِلَ

وقوله – عز وجل–: ﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوَسَىٰٓ﴾: منهم من يقول: قد أتاك فخوفهم به. وقال الحسن: لم يكن أتاه، فأتاه بهذا؛ كما يقول الرجل لآخر: هل أتاك ما فعل فلان؟ وهو يريد أن يذكره بهذا فيعلمه مع علمه أنه لم يكن علمه من قبل.

وقد ذكرنا ما في ذكر الأنباء من الفوائد من تثبيت الرسالة والتخويف لمن أساء صحبة الرسل – عليهم السلام – لئلا ينزل بهم ما نزل بفرعون وأتباعه حين أساءوا صحبة الرسول موسى، عليه السلام.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِذْ نَادَنُهُ رَبُّهُ بِٱلْوَادِ ٱلْمُتَسِ طُوًى﴾ قيل<sup>(٢)</sup> : طوى : اسم ذلك الوادي . وقيل<sup>(٣)</sup> : سمي : طوى؛ لأنه بورك مرتين، مرة حين أتاه إبراهيم عليه السلام، ومرة بإتيان موسى عليه السلام.

وذكر عن الزجاج أن ﴿طِوى﴾ بكسر الطاء الذي بورك مرتين، ثم أضاف ذلك الحديث مرة إلى موسى ومرة إلى نفسه إذ ناداه؛ فظاهره: أن الله - تعالى - هو الذي كلمه، فأضيف إلى الله تعالى؛ لأن أصله من الله - تعالى - كما ذكرنا في قوله - تعالى-: ﴿حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ اللَهِ﴾ [التوبة: ٦]، وفي قوله: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ [الحاقة: ٤٠].

وقوله – عز وجل–: ﴿أَذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى﴾ أي: عتا وطغى في نعمه، فاستعملها في كفران نعمه؛ فلم يشكر الله – تعالى – بها.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَقُلْ هَلَ لَكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّىٰ﴾، أي: هل لك في إجابة من إذا أجبت \_\_\_\_\_

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (۳٦٢٣٣)، وهو قول عكرمة والحسن ومجاهد وغيرهم.
  - (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٢٤٩) وهو قول قتادة، وابن زيد.
    - (٣) قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٢٥١).

تزكيت، أو هل لك رغبة إلى ما تزكو به نفسك وتنمو.

ثم في هذه الآية دلالة أن من أراد أن يدعو آخر إلى ما فيه رشده وصلاحه، فالواجب عليه أن يدعوه أولا بالرفق واللين؛ كما أمر موسى وهارون – عليهما السلام – بقوله: فَقُولًا لَمُ قَوْلًا لَيْنَاكَ [طه: ٤٤]، وبقوله: ﴿ هَل لَكَ إِلَىٰ أَن تَزَكَى ثم إذا ترك الإجابة ختم كلامه بالتعنيف؛ كما فعل موسى – عليه السلام – بقوله: ﴿وَإِنِي لَأَظُنُكَ يَنفِرْعَوْتُ مَنْجُورًا﴾ [الإسراء: ١٠٢] بعد قوله: ﴿لَقَدْ عَلِمْتَ مَآ أَنزَلَ هَتُؤُلَآةٍ إِلَا رَبُ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَهْدِيكَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ﴾، أي: أهديك إلى ربك فتهتدي، ثم تخشاه إذا اهتديت؛ أي: عرفت عظمته وجلاله؛ فتخشى عقوبته؛ فيكون العلم مثمرا للخشية؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿إِنَّمَا يَغْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُؤُأً﴾ [فاطر: ٢٨]. أو<sup>(١)</sup> أهديك إلى طاعة ربك، وأنذرك عقابه إذا عصيته؛ فتخشى؛ فلا تعصيه.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَأَرَنَهُ ٱلْأَيَّةَ ٱلْكَبَرَىٰ﴾: منهم من ذكر أن الآية الكبرى هي اليد؛ سميت: كبرى؛ لأن سحرهم عمل في الحبال<sup>(٢)</sup> والعصي، ولم يعمل في اليد؛ فكانت هذه الآية خارجة عن نوع سحرهم، فسميت: كبرى؛ لهذا المعنى.

ومنهم من ذكر أن الآية الكبرى هي العصا؛ لأن غلبة موسى – عليه السلام – على السحرة كانت بالعصا، حيث تلقفت ما أتوا به من السحر، ولكن كل آياته كانت كبرى، كما قال في آية أخرى: ﴿وَمَا نُرِيهِم مِنْ اَيَمَ إِلَا هِيَ أَكْبَرُ مِنَ أُخْتِهَأَ﴾ [الزخرف: ٤٨]، فكانت إحداهما أكبر من الأخرى عند ذوي الأحلام والنهى لمن تأمل فيها وتدبر، والله الموفق.

وقوله: ﴿فَكَذَبَ وَعَمَىٰ﴾، أي: كذب بآيات الله، وعصى نبيه موسى؛ فلم يطعه. وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ أَذَبَرَ يَسَمَىٰ﴾، قال الحسن: كان خفيفا طيَّاشًا، وإلا فالملوك إذا دعوا إلى أمر تدبروا فيه وتفكروا: إما ليجيبوا الداعي إلى ما دعاهم، أو ليردوا عليه، فأما الإدبار والسعي فليس إلا من الخفة والطيش.

وقال غيره<sup>(٣)</sup>: أدبر عن طاعة الله – تعالى – وتولى عنه، وسعى في جمع السحرة. أو سعى في جمع من قال لموسى – عليه السلام–: ﴿فَاَجْعَلْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِدًا لَا

- (۱) فی ب: و.
- (٢) في ب: الجبال.
- (٣) قاله الربيع بنحوه أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥١٣).

نُغْلِفُكُمُ ﴾ [طه: ٥٨].

وقوله – عز وجل– : ﴿فَحَشَرَ فَنَادَىٰ . فَقَالَ أَنَّا رَبُكُمُ ٱلْأَغَلَىٰ﴾ : ذلك اللعين قد علم أنه ليس برب السماء والأرض، ولكن قد اتخذ لقومه أصناما فأمر العوام منهم أن يعبدوها؛ ليقربهم ذلك إليه<sup>(۱)</sup>، لكن إذا صاروا من خاصته أذن لهم بأن يعبدوه، وأمر الخواص منهم بعبادته، فسمى نفسه: أعلى الأرباب؛ لهذا.

وقوله: ﴿فَأَخَذَهُ ٱللَّهُ نَكَالَ ٱلْأَخِرَةِ وَٱلْأُوْلَىَٰ؟: منهم من يقول<sup>(٢)</sup>: أخذه بعقوبة الكلمتين جميعا: الكلمة الأولى: قوله: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنَ إِلَىٰهٍ غَيِّرِعِ﴾ [القصص: ٣٨]، والكلمة الثانية: قوله: ﴿أَنَا رَبُكُمُ ٱلأَظَلَىٰ﴾.

ومنهم من يقول: أخذه بعقوبة ما تقدم من الإجرام وما تأخر إلى أن غرق.

ومنهم من يقول<sup>(٣)</sup>: أخذه بالعقوبة في الدنيا والآخرة، فغرقه في الدنيا، وعذب روحه بعد مماته بقوله: ﴿النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًا وَعَشِيُّاً﴾ [غافر: ٤٦]، ويدخل في النار مع أتباعه بقوله: ﴿وَيَوَمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوًا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَ الْعَذَابِ﴾ [غافر: ٤٦]؛ فاتصلت<sup>(٤)</sup> عقوبة الدنيا بعقوبة الآخرة.

وقوله: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةُ لِمَن يَخْشَىَ﴾:

وفي ذلك كله عبرة، لكن الذي يعتبر بها من يخشى العواقب، ويخاف عقوبة الله تعالى . وقوله: ﴿مَأَنَتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ ٱلنَّمَآَةَ﴾ :

جائز أن يكون هذا صلة قوله: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ﴾ [النازعات: ٦]؛ فيكون في قوله: ﴿يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ﴾.

> وفي قوله: ﴿ مَأَنَتُمْ أَشَدُ خَلَقًا﴾ تقرير له أيضا. ثم قوله: ﴿ مَأَنَتُمْ أَشَدُ خَلْقًا أَمِ السَمَآةَ﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: أن إعادتهم خلقا جديدا وبعثهم أيسر في عقول منكري البعث من خلق السموات، وقد أقروا أنه خالق السماء، فإذا لم يتعذر عليه خلق السماء، وإن كان خلقها أشد في عقولهم من خلق أمثالهم، فما بالهم ينكرون بعثهم وإعادتهم إلى ما كانوا عليه،

(١) في أ: عليه.

- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٢٦٣، ٣٦٢٦٤) وهو قول مجاهد، والشعبي، والضحاك، وغيرهم.
- (٣) قاله الحسن أخرجه ابن جرير (٣٦٢٧٤، ٣٦٢٧٥)، وعبد بن حميد وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥١٣)، وهو قول قتادة أيضًا.
  - (٤) في ب: فانقلب.

وذلك أهون في عقولهم.

ويحتمل وجها آخر: وهو أن السماء مع شدة خلقها أشفقت على نفسها، فأبت قبول ما عرض عليها من الأمانة، وخافت نقمة الله – تعالى – [فما بال]<sup>(١)</sup> هذا الإنسان مع ضعفه يمتنع عن الإجابة إلى ما دعي إليه؛ أفلا يشفق على نفسه، ولا يخاف نقمة الله تعالى، وما خلقت النار والجنة إلا لأجل الإنس، فيذكرهم بهذا؛ ليخوفهم ويرتدعوا عما هم فيه من الطغيان ويجيبوا إلى ما دعاهم إليه الرسول.

وجائز أن يكون هذا صلة قوله : ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ﴾ [الانفطار : ١]، و ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتْ﴾ [الانشقاق : ١]، فيخبر أن السماء مع شدتها وطواعيتها لا تقوم بذلك اليوم؛ فكيف [يقوم الإنسان]<sup>(٢)</sup> لهول ذلك اليوم مع ضعفه؟! فيرجع هذا – أيضا – إلى التخويف.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَنَهَا . رَفَعَ سَمَكُهَا فَسَوَنِهَا﴾: ﴿بَنَهَا﴾: أي: خلقها، ﴿رَفَعَ سَمَكُهَا﴾: سقفها، ﴿فَسَوَنِهَا﴾ بالأرض، أو سواها على ما توجبه الحكمة ويدل على الوحدانية.

قال إمام الهدى أبو منصور - رضي الله عنه-: ثم لم يفهم أحد من قوله: ﴿بَنَهَا﴾ ما يفهم<sup>(٣)</sup> من البناء المضاف إلى الخلق، ولا فهم من الرفع ما يفهم من الرفع المضاف إليهم، ولا فهم من قوله: ﴿وَٱلأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنهَآَ﴾ ما يفهم من البسط المعروف المنسوب إلى الخلق، فما بال [بعض]<sup>(٤)</sup> الناس فهموا من المجيء الذي أضيف إلى الله تعالى ما فهموا من المجيء الذي يضاف إلى الخلق، فلولا آفة حلت بهم حملتهم<sup>(٥)</sup> على أن يفهموا منه المعنى المكروه، وإلا لم تنصرف أوهامهم إلى مثل ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا﴾، قيل<sup>(٢)</sup>: أظلم<sup>(٧)</sup> ليلها، ﴿وَأَخْرَجَ ضُحَنَهَا﴾: ففي؛ إظلام الليل، وإخراج الضحى ما ينفي عن منكري البعث الشبه التي تعترض لهم، وذلك أنه يغطش في ساعة لطيفة ويغشى ظلمتها كل شيء، ثم يتلفها في أدنى وهلة، ويفنيها

- (۱) في ب: فما نال.
  - (٢) في أ: تقوم.
  - (٣) في ب: يقيمه.
  - (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: حملهم.
- (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٢٨٤، ٣٦٢٨٥)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥١٤) وهو قول مجاهد، وقتادة، والضحاك، وغيرهم.
  - (٧) في ب: وأظلم.

كأنها لم تكن، ثم يعيدها بعدما أتلفها<sup>(١)</sup> حتى لو أراد [أحد أن يميز]<sup>(٢)</sup> بين الأولى والثانية لم يقدر عليه، بل وقع عنده أن الأولى هي الثانية، والثانية هي الأولى، وهذا بعدما تلفت الظلمة الأولى، وذهبت كلها حتى لم يبق منها أثر؛ فلأن يكون قادرا على إعادتهم خلقا جديدا بعدما أفناهم، وقد بقي من آثار الخلق الأول بعضه – أولى.

ثم أضاف ذلك إلى السماء؛ لأن بدأهما يظهر من عندها.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنُّهَا ﴾ قالوا: بسطها:

فمنهم من يقول: خلقها مجتمعة، ثم بسطها بعدما خلق السموات؛ ألا ترى أنه قال: «دَحَنهَآ»، ولم يقل: خلقها.

ومنهم من ذكر أنه خلق سماء الدنيا أولًا، ثم خلق الأرضين بعد ذلك، ثم خلق السموات الست من بعد.

ومنهم من ذكر أنها كانت قبل أن تبسط تحت بيت المقدس، ثم بسطها بعد ذلك. قال أبو بكر: هذا لا يحتمل؛ لأنه لا يجوز أن تكون بجملتها وسعتها تحت بيت المقدس، والله أعلم.

ولكن معناه عندنا – إن كان على ما قالوا – [فهو] منصرف إلى الجوهر؛ أي : الجوهر الذي خلق منه الأرض كان هنالك، لا أن كانت بجملتها تحته؛ كما خلق هذا الإنسان من النطفة وإن لم يكن بكليته في النطفة، وخلق من التراب وإن لم يكن بكليته على ما هو عليه في التراب، وكان معناه : أنه خلق من ذلك الجوهر؛ فعلى ذلك الحكم فيما ذكره. ومنهم من زعم أن خلقهما كان<sup>(٣)</sup> معا.

وذكر عن الحسن أن الأرضين خلقت قبل السماء بقوله: ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى ٱلأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَى إلى ٱلسَّمَآءِ فَسَوَّبْهُنَ . . . ﴾ [البقرة: ٢٩]، وقال في موضع آخر : ﴿ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى ٱلسَّمَآءِ وَهِى دُخَانٌ﴾ [فصلت: ١١]، وقال: اسم السماء ما ارتفع من الشيء كما يقال للسقف: سماء؛ لارتفاعه عن الإنسان.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا﴾ : ذكر ما أنشأه لنا؛ لنحمده، وما أخرج منها للأنعام لتذكير النعم – أيضا – لنشكره ونحمده عليه؛ إذ الدواب خلقت لنا، فما رجع إلى منافعها فهي راجعة إلينا، إذ بها ما نصل إلى الانتفاع بالدواب.

- (۱) في أ: بلغها.
- (٢) في ب: إحداث تمييز.
  - (۳) في ب: كانا.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَالْجِبَالَ أَرْسَنُهَا﴾، أثبتها؛ لئلا تميد بأهلها.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَنَعًا لَكُمْ وَلِأَنْكِكُمْ : فيه أن ما جعله متاعا لنا قد جعل شيئا من ذلك للدواب أيضا، والذي جعله للأنعام، لم يجعل لنا فيه شركاء؛ وذلك لأن الذي أنشأه لمتاع البشر منه ما يستخبث ويستقذر، ومنه ما يستطاب ويدخر، فجعل ما طاب منه للبشر، وما خبث منه لمنافع الدواب، والذي أنشأه لمنافع الدواب مما تستخبثه الطباع وتستقذره، فَفَضَّل أغذية<sup>(۱)</sup> مَنْ فَضَّلَ منازلهم، ففيما ذكرنا دلالة إباحة التناول من الطيبات؛ إذ الله تعالى مَنَّ على عباده أن جعل أغذيتهم بما طاب من الأشياء، وفضلهم على الأنعام، [فمن كره ذلك]<sup>(۲)</sup> فقد كره الانتفاع بما أنشئ للانتفاع، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآمَتِ الطَّامَةُ الكَّبْرَى فَنَ يَوَمَ يَنَدَكُّرُ الْإِنسَنُ مَا سَعَى ﴿ وَبُزِزَتِ الْجَحِيمُ لِمَن يَرَى ﴾ فَأَمَا مَن طَنَىٰ ﴿ وَمَاثَرَ الْمَيْوَةَ الدُّيْأَ ﴿ فَإِذَا الْجَحِيمَ هِى الْمَأْوَى ﴿ وَأَمَا مَن خَافَ مَقَامَ رَبِهِ. وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ الْمَوَىٰ ﴿ فَإِنَّ الْجُنَةَ هِى الْمَأْرَى ﴿ لَيَ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا ﴾ فِيمَ أن خَافَ مَقَامَ رَبِهِ. وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ مُنهَنَهُهَا ﴾ فَإِنَّ الْجُنَةَ هِى الْمَأْرَى ﴾ يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا ﴾ فِيمَ أن

وقوله – عز وجل– : ﴿فَإِذَا جَآمَتِ ٱلطَّآمَةُ ٱلْكَبْرَىٰ﴾ قال : الطامة : هي الصيحة ، سميت : طامة ؛ لأنها تطم الأشياء وتعمها ، وسميت : كبرى ؛ لأنها إن طمت بالعذاب فهو يدوم ولا ينقطع ، وإن أحاطت بالثواب والكرامة فهو يدوم ولا ينقطع ؛ فسميت : كبرى ؛ لدوامها .

وقوله – تعالى–: ﴿يَوَمَ يَتَذَكَّرُ أَلْإِنسَنُ مَا سَعَىٰ﴾: ما عمل، وتذكره يكون بوجهين: أحدهما: بقراءته كتابه؛ [كقوله تعالى]<sup>(٣)</sup>: ﴿أَقُرَأَ كِنَبْكَ كَفَى بِنَفْسِكَ ٱلْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِبِّا﴾ [الإسراء: ١٤] والتذكر الثاني يكون بالجزاء.

فالتذكر الأول يكون باللطف من الله تعالى، وإلا فالمرء قد يكتب أشياء، ثم ينساها إذا طالت المدة، ولا يتذكر بالقراءة، ففيما لم يتول كتابته<sup>(٤)</sup> أحق ألا يتذكر، لكن الله – تعالى – بلطفه يذكره بالقراءة؛ فيعرف به صدق ما كتبته الملائكة، ويعرف أنه إذا عوقب، عوقب جزاء ما كسبته يداه، ويكون الجزاء أبلغ في التذكير؛ فيتذكر في ذلك الوقت، أيضا.

- (١) في أ: منه أغذيته.
  - (٢) في ب: بذلك.
- (٣) في ب: قال الله تعالى.
  - (٤) في أ: كتابة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبُرَنِتِ ٱلْجَحِيمُ لِمَن يَرَىٰ﴾ وقرئ (لمن ترى) فتضيف الرؤية إلى الجحيم؛ كقوله: ﴿إِذَا رَأَتْهُم مِن مَكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَتَيُّظُا وَزَفِيرًا﴾ [الفرقان: ١٢].

وقوله – عز وجل – : ﴿لِمَن يَرَىٰ﴾ جائز أن تكون الرؤية كناية عن الحضور والدخول؛ فيكون قوله : ﴿لِمَن يَرَىٰ﴾ أي : لمن يدخلها ويحضرها، وهو كقوله : ﴿إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِنَى ٱلْمُعْسِنِينَ﴾ [الأعراف : ٥٦]، ومعناه : أن رحمة الله للمحسنين، وقال تعالى : ﴿وَلَا نَقْرَيَا هَذِهِ ٱلنَّجَرَةَ﴾ [الأعراف : ١٩]، وأريد بالقرب : التناول؛ فكنى عنه بالقرب؛ فجائز أن تكون الرؤية هاهنا كناية عن الدخول والحضور؛ فيكون فيه إخبار عن إحاطة العذاب بجميع أبدانهم.

وجائز أن يكون أهل الرؤية هم أهل الجنة، فيرونها مشاهدة؛ فيتلذذون بذلك لما نجوا وفازوا بالنعيم، كما تألموا بذكرها عندما كانت غائبة لا يرونها؛ قال الله تعالى: ﴿وَٱلَّنِينَ يُؤْتُونَ مَا مَاتَوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ لَجِعُونَ﴾ [المؤمنون: ٦٠]، وقالوا: ﴿إِنَّا كُنَّا قَبَلُ فِنَ أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ . فَمَرَى أَللَهُ عَلَيْنَا ....﴾ الآية [الطور: ٢٦، ٢٧].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَمَّا مَن طَغَيْ﴾، أي: عصى، وتمرد.

أو طغى بأنعم الله – تعالى – فاستعملها في معاصيه، أو جاوز حدود الله.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنَيَّا ﴾ جائز أن يكون إيثاره أن يبتغي بمحاسنه الحياة الدنيا حتى أنساه ذلك عن الآخرة، وإذا ابتغى بها الحياة الدنيا، لم يبق له في الآخرة نصيب؛ لأنه قد وفي له عمله؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى-: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَهَا نُوَفِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلَهُمْ فِيهَا﴾ [هود: ١٥].

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِنَّ ٱلْمَحِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ﴾، أي: يأوي إليها.

وقوله – تعالى–: ﴿وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّدِ﴾:

جائز أن يكون أريد بالمقام حساب ربه أو مقامه عند ربه، فأضيف إلى الله تعالى؛ لأن البعث مضاف إليه، فكل أحواله أضيف إليه أيضا.

وجائز أن يكون الخوف راجعا إلى الحالة التي هو فيها؛ فيخاف أن يكون مقامه في موضعٍ نَهَى الله تعالى عن المقام فيه.

وقُوله – عز وجل–: ﴿وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ﴾، ليس هذا نهيَ قول، وإنما نهيه إياها أن يكفها عن شهواتها ولذاتها، وكفها أن يشعرها عذاب الآخرة، ويخوفها آلامها وعقابها، فإذا فعل ذلك سهل عليها ترك الشهوات الحاضرة، وسهل عليها العمل للآخرة، والناس في نهي النفس عن هواها على ضربين: فمنهم من يقهرها فلا يعطيها شهواتها، فهو أبدا في جهد وعناء. ومنهم من يذكرها العواقب ويريها ما أعد لأهل الطاعة، ويعلمها ما يحل بالظلمة؛ فيصير ذلك لها كالعيان؛ فتختار لَذَّات الآخرة على لذات الدنيا؛ إذ ذلك أدوم وألذ، ويسهل<sup>(۱)</sup> عليه العمل للآخرة<sup>(۲)</sup>، والهوى هو ميل النفس إلى شهواتها ولذتها؛ ففيه أن الأنفس جبلت على حب الشهوات والميل إليها، ولا تنتهي عن ذلك إلا بما ذكرنا. وقوله – عز وجل-: ﴿يَسْعَلُوْنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ﴾:

هي القيامة، سميت: ساعة؛ لما يخف<sup>(٣)</sup> أمرها على من إليه تدبيرها. أو سميت: ساعة؛ لسرعة كونها إذا أتى وقتها.

أو سميت: لقربها إلى الحالة التي كانوا عليها؛ كقوله تعالى: ﴿ أَنَى أَمَرُ أَسَّهِ [النحل: ١]. ثم إن كان هذا السؤال من المؤمنين فهو سؤال استهداء، كأنه لما قيل لهم: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآَهُ ٱنفَطَرَتَ (الانفطار: ١]، و ﴿إِذَا ٱلشَمَآَءُ ٱنشَقَتَ [الانشقاق: ١]، قالوا: متى تكون الساعة؟ فنزلت هذه الآية.

وجائز أن يكون السؤال من الكفرة؛ لما ذكرنا أنه ليس في تبيين وقتها كثير منفعة حتى تقع الحاجة للمسلمين إلى تبيينه بالسؤال؛ فيسألونه سؤال استهزاء واستخفاف برسول الله يَنْ ويسألونه استعجالها بقوله: ﴿يَسَتَعَجِلُ بِهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِهَاً ﴾ [الشورى: ١٨]؛ فكانوا يسألونه عن شيء يعلمون أنهم متعنتون في السؤال؛ قصدا منهم للتمويه والتلبيس على الضعفة والأتباع؛ لأنهم كانوا يعلمون أن ذلك الوقت ليس هو وقت مجيء الساعة، فإذا طلبوا الاستعجال علموا أنه لا يتهيأ له أن يريهم في ذلك الوقت بي هو قت مجيء الساعة، خلاف الوعيد<sup>(٤)</sup>؛ فيحتجون<sup>(٥)</sup> على الضعفة أنه لو كان صادقا في مقالته: إن الساعة تكون، لكانوا متى طلبوا مجيئها، يأتيهم بها.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِيمَ أَنَتَ مِن ذِكْرَنَهَآَ﴾، أي: لست أنت من علمها في شيء. هذا إن ثبت أن رسول الله ﷺ لم يطلع عليها [أو لست أنت من أخبارها في شيء؛ إذا لم يثبت، رالم يعلم أن رسول الله ﷺ لم يطلع عليها]<sup>(1)</sup>.

وقوله - عز وجل- : ﴿إِلَىٰ رَبِّكَ مُنَهَنَّهَا ﴾، أي : منتهى علمها؛ فيكون هذا نهيًا للسائلين

- (١) في أ: وسهل.
- (٢) في ب: لأخرته.
- (٣) في أ: إما ليخف.
- (٤) في ب: الوعد.
- (٥) في أ: فيحتسبون.
  - (٦) سقط في أ.

عن العود إلى السؤال.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرُ مَن يَخْشَنهَا﴾ فهو ﷺ كان منذرا للعالمين جملة بقوله: ﴿لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا﴾ [الفرقان: ١]، لكنه ينتفع بإنذاره من يخشى الإنذار. وقوله – عز وجل-: ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَمَ يَلَبُوُوَا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَنها﴾ قال أهل التأويل في هذه الآية<sup>(۱)</sup>: إنهم إذا رأوا الساعة، استقصروا هذه الأيام، وقلت الدنيا في قلوبهم حين<sup>(۲)</sup> عابنوا الآخرة.

وجائز أن يكون تأويله: أنهم لو أرادوا الساعة للحالة التي هم فيها، لم يلبثوا فيها إلا عشية أو ضحاها، فلا يقع ذلك موقع التهويل والتخويف، والله أعلم [بالصواب، وإليه المرجع والمآب]<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

- (٢) في أ: حتى.
- (٣) سقط في ب.

 <sup>(</sup>۱) قاله قتادة بنحوه أخرجه ابن جرير (۳٦٣١٧)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور
 (۱) 7/۱۱).

## سورة عبس، [وهي مڪية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنْهُ ِ ٱلْتَخْضِ ٱلرِّحَيْفِ

قوله تعالى: ﴿عَبَسَ وَبَوَلَنَّ ﴾ أَن بَاءَهُ الأَغْمَىٰ ﴾ وَمَا يُدْرِبِكَ لَتَلَمُ يَزَّكَ ﴾ أَوَ يَذَكَّرُ فَنَنَفَعُهُ الذِكْرَى ﴾ أَنَّا مَنِ السَّتَغَىٰ ﴾ فَانَتَ لَمُ تَصَدَّىٰ ﴾ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَّكَى ﴾ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ﴾ فَانَتَ عَنْهُ لَلَعَى إِنَّى كُلًا إِنَّهَا نَذَكِرَةٌ ۞ فَمَن شَآهَ ذَكَرَمُ ۞ فِي صُحْفٍ تُمَكَرَمَةِ ۞ مَر بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ۞ كِرَامٍ بَرَرَمَ ۞ .

قوله – عُز وجل– : ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّقُ . أَن جَآهُ ٱلْأَعْنَىٰ﴾ ذكر الحسن أن تعبس الوجه والتولي كانا بنفس المجيء على ظاهر الآية؛ فإنه ذكر أن النبي ﷺ كان عنده من عظماء المشركين [قوم] يعظهم ويدعوهم إلى الإسلام، فلما جاءه ابن أم مكتوم يسأله، أعرض عنه؛ لمكان أولئك القوم، وعبس وجهه؛ رجاء إسلامهم.

وذكر غيره من أهل التفسير : أنه عبس وتولى؛ لما سأله ابن أم مكتوم عما فيه رشده وهداه؛ فعبس وجهه بقطعه الحديث عليه.

ثم هذا التعبس منه – عليه الصلاة والسلام – كان في أمر لو التأم، ثم وزن ذلك بخيرات أهل الأرض، لرجح على خيراتهم ومحاسنهم؛ لأنه ذكر أنه كان مقبلا على رؤساء الكفرة يعظهم ويحرضهم على الإسلام؛ رجاء أن يسلموا؛ فيكون في إسلامهم رجاء إسلام كثير من القوم؛ لأنهم كانوا من علية القوم وعظمائهم؛ فكان في إسلامهم رجاء إسلام من يتبعهم من قومهم؛ فيستوجب بإسلامهم من جزيل الثواب وعظم المنزلة ما لا يبلغه آخر بجميع محاسنه؛ فكان في سؤاله إياه منع ما قصد إليه من إحراز جزيل الثواب وكريم الخصال، وإذا كان هكذا فتعبس<sup>(۲)</sup> الوجه في مثل هذا الحال أمر سهل لا يستبعد، ولا يستنكر.

والثاني : أن تعبس<sup>(٣)</sup> الوجه على الأعمى، والإعراض عنه لا يظهر للأعمى؛ لأنه لا يراه؛ فلا يعده جفاء، وكان في إقباله على أولئك القوم وحسن صحبته إياهم رجاء الإسلام منهم؛ إذ إقباله وحسن صحبته يظهر لهم، وفي الإعراض عنهم ذهاب ذلك الرجاء وإبداء الجفاء منه إياهم، ومن آثر الوجه الذي فيه اتقاء الجفاء والدعاء من الشرك<sup>(٤)</sup> إلى الهدى

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: فتعبيس.
- (۳) في ب: تعبيس.
- (٤) ثبت في حاشية ب: لعله الضلاب.

وصلاح الدين والدنيا، فهو محمود عند ذوي الأحلام والنهى. ولأن إقباله على القوم إذ كان؛ لمكان دعائهم إلى الإسلام، وقد أمرنا بدعاء الكفرة إلى الإسلام، وإن كان في دعائهم إتلاف أنفسنا وأموالنا، فلأن يسوغ الدعاء من وجه ليس فيه إلا تعبيس الوجه على واحد من المسلمين – أولى، ولكن النبي على وجد منه هذا النوع من الإيثار؛ اجتهادا ورأيا، والأنبياء – عليهم السلام – قد جاءهم العتاب من الله – تعالى – بتعاطيهم أمورا لم يسبق من الله – تعالى – لهم الإذن في ذلك، وإن كان الذي وعوقب بمفارقة قومه بغير إذن، وإن كان مثل تلك المفارقة لو وجدت<sup>(۱)</sup> من واحد من أهل الأرض، استوجب بها الحمد، وحسن الثناء؛ لأن تلك المفارقة لا تخلو من أحد<sup>(۲)</sup>

أحدها: أن قومه كانوا أهل كفر، وكانوا له أعداء في الدين، ففارقهم؛ لينجو منهم، ويسلم له دينه، ومثل<sup>(٣)</sup> هذا لو وجد من غير الأنبياء – عليهم السلام – عد ذلك من أفضل شمائله.

والثاني: أن في مفارقته من بين أظهرهم تخويفا لهم وتهويلًا؛ لأن القوم [من قبل]<sup>(٤)</sup> كان لا يفارقهم نبيهم من بين أظهرهم إلا وقتما يريد أن ينزل بهم العذاب؛ فكان في مفارقته إياهم تخويفهم وتهويلهم، فيدعوهم ذلك إلى الانقلاع عما هم عليه من الضلال، والفزع إلى الله – تعالى – ومن خوف آخر بأمر يكون فيه دعاؤه إلى الهدى وردعه عن الضلال، فقد أبلغ في النصيحة، واستقام على الطريقة.

والثالث: أنه يفارقهم؛ ليستنصر بغيرهم [فينصرونه عليهم]<sup>(٥)</sup>، ويتقوى بهم؛ ليكون على دعائهم إلى الإسلام أمكن وأقدر، ومن كانت مفارقته من قومه على هذه النية، فلنعم المفارق هو، ثم عوتب مع هذا كله، وذكر الله – تعالى – في الكتاب قصته للوجه الذي ذكرنا؛ فكذلك الوجه في معاتبة نبينا محمد [عليه أفضل الصلوات وأكمل التحيات]<sup>(٢)</sup>. ومنهم من ذكر أن النبي ﷺ لم يقصد إلى تعبس الوجه على ابن أم مكتوم، ولا تولى

(١) في ب: وجد.
 (٢) في أ: إحدى.
 (٣) في ب: وقيل.
 (٤) سقط في ب.
 (٥) في ب: فينصرونهم عليه.
 (٦) بدل ما بين المعقوفين في ب: صلى الله عليه وسلم.

عنه عمدا لذلك، لكن لما قطع عليه حديثه، وكان فيه قطع رجاء إسلام أولئك القوم، شق ذلك عليه، واعتراه<sup>(١)</sup> من ذلك هم شديد، أثر ذلك في وجهه، لا أن كان منه ذلك على القصد.

[ووجه آخر]<sup>(۲)</sup> أن يقال: إن الله – تعالى – جعل في قلبه على من الشفقة والرحمة على العالمين حتى بلغ من شفقته<sup>(۳)</sup> أن كادت نفسه تذهب على من أعرض عن دين الله – تعالى – والإيمان به حسرات عليه، وحتى قيل له: ﴿نَعَلَكَ بَنَخِعٌ نَقَسَكَ أَلَا يَكُونُوْا مُؤْمِنِينَ﴾ [الشعراء: ٣]، وقال: ﴿وَلَا يَحْرَنَ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَيَقٍ مِمَا يَمْكُرُونَ﴾ [النحل: ١٢٧]، وقال: ﴿فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍّ﴾ [فاطر: ٨].

وتأويله: ألا تحزن بمكانهم كل هذا الحزن؛ فيكون فيه تخفيف الأمر عليه، لا أن يكون فيه نهي عن الحزن وعن الحسرة؛ ولذلك قال: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَآ أَمَلَ اللَّهُ لَكُ تَبْلَغِي مَرْضَاتَ أَزَوَجِكَ﴾ [التحريم: ١]، ومعناه – والله أعلم-: ألا تحمل نفسك كل هذا التحميل حتى تمتنع عن الانتفاع بما أحل الله لك الانتفاع به؛ طلبا لمرضاتهن، لا أن ينهاه عن ابتغاء مرضاتهن؛ بل قد ندب إلى ابتغاء مرضاتهن بقوله: ﴿يَأَيُّهُا أَذَيَّ أَن تَقَرَّ أَعْيُهُهُنَ وَلَا يَحْزَنُ وَيَرْضَيْنَ بِيمَا الله وَلَا الله الله الك الانتفاع به؛ طلبا لمرضاتهن، لا أن ينهاه عن ابتغاء مرضاتهن؛ بل قد ندب إلى ابتغاء مرضاتهن بقوله: ﴿يَأْلُونَ أَن يَقَرَّ أَعْيُهُهُنَ وَلَا يَحْزَنُ وَيَرْضَيْنَ بِيمَا الله وَيَرْضَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ الآية [الأحزاب: ٥١]، فجائز أن يكون رسول الله يَشَخُ اشتد عليه إعراض أولئك القوم عن الإيمان، وكبر ذلك عليه حتى تغير لون وجهه؛ فظهرت عبوسة وجهه؛ فنزل قوله – تعالى-: ﴿عَبَسَ وَبَوَيَّةُ أَ أَنَّهُ الأَعْمَى يبين شدة ما اعتراه من الهم حتى أثر ذلك في وجهه، لا أن يكون فيه مذه اله.

إحداها: جواز العمل بالاجتهاد؛ لأن رسول الله على هذا النوع من العمل اجتهادا، لا نصا؛ إذ لو كان الإذن بالتولي والتعبس سائغا، لم يكن يعاتب بفعل قد أمر به.

فإن قيل: كيف لا تدل المعاتبة على النهي [عن إقدامه على]<sup>(٤)</sup> مثله؛ فيحرم عليه الاجتهاد؟

قيل له: لو كان هذا نهيا، لم يكن يعود إلى العمل بالاجتهاد بعد ذلك، وقد وجد منه – عليه السلام – العود؛ لقوله: ﴿عَفَا اَللَهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٤٣]، وبقوله:

- (۱) في ب: فاعتراه.
- (٢) في ب: وجه أخرى.
  - (٣) في ب: شفقة.
  - ٤) في أ: على إقدامه.

﴿يَتَأَيُّهَا ٱلنِّبِى لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ ٱللَّهُ لَكَّ﴾ [التحريم: ١]، فثبت أنه ليس فيه نهي.

وفيه أن الكافر وإن كان مبجلا معظما في قومه، فليس على المؤمنين أن يعظموه ويبجلوه، بل يسترذل ويستخف به، وأن المسلم ينبغي أن يعظم ويكرم، وإن كان حقيرا في أعين الخلق.

وفيه آية رسالة محمد ﷺ ودلالة نبوته، وأنه لم يختلق هذا الكتاب من عند نفسه؛ لأن من يتعاطى<sup>(١)</sup> فعلا حقه الستر، فهو يستره على نفسه، ولا يهتك عليها الستر؛ لئلا يذم عليه، فلو لم يكن مأمورًا بتبليغ الرسالة لكان يجتهد في الستر على نفسه، ولا يبديه للخلائق، ولكنه كان رسولا لم يجد من تبليغه إلى الخلق بدًّا، فبلغه كما أمر.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا يُدْرِبُكَ لَعَلَّهُ يَزْئُكُ، «لعل» من الله – تعالى – واجب. وقوله: ﴿يَزْئُهُ، أي: يتزكى<sup>(٢)</sup> بعمله ونيته وقوله.

وفي هذه الآية قضاء بإبطال قول من زعم أن جميع ما في القرآن: ﴿وَمَا يُدْرِبِكَ﴾ فهو مما لم يدره؛ يروى ذلك عن سفيان بن عيينة – رضي الله عنه – وغيره؛ لأنه قد أدراه هاهنا بقوله: ﴿لَعَلَّهُ يَزَنَّكَ﴾ و«لعل» من الله تعالى واجب، وإذا جعلته واجبا فقد زكاه، وإذا زكاه فقد علمه النبي ﷺ.

> وقوله – عز وجل-: ﴿أَوْ يَذَكَّرُ فَنَنَفَعُهُ ٱلذِّكْرَىَّ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون يتذكر بتذكيرك إياه؛ فينتفع بتذكيرك.

والثاني: أن يتذكر فيما ذكرته من العواقب وما يحق<sup>(٣)</sup> عليه في حاله؛ فينتفع به؛ فتكون المنفعة في التأويل الأول بالتذكر<sup>(٤)</sup> بنفس تذكير الرسول ﷺ، وفي التأويل الثاني بتذكره فيما ذكره النبى ﷺ.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَمَّا مَنِ ٱسْتَغْنَىٰ﴾، أي: بما اختار هو عما جئت به من الدين. أو استغنى بالذي زين له<sup>(ه)</sup> الشيطان عما جئت به.

أو يكون على الغناء المعروف؛ لأن الذين أقبل عليهم بوجهه كانوا أهل ثروة وغناء، فأقبل عليهم؛ رجاء أن يسلموا فيتبعهم أتباعهم في الإسلام؛ إذ كانوا من رؤسائهم وأجلتهم.

(۱) في ب: تعاطى.
 (۲) في ب: تزكى.
 (۳) في أ: وما نحن.
 (٤) في ب: بالتذكير.
 (٥) في ب: به.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَنَتَ لَمُ تَصَدَّىٰ﴾، أي: مقبل عليه بوجهك<sup>(١)</sup>. وقوله: ﴿وَمَا عَتِكَ أَلَّا يَزَّنَى﴾ أي: ليس عليك غير التذكير<sup>(٢)</sup> إذا أعرض عنك وعاداك لم يمكن منه إلحاق ضرر بك؛ [بل]<sup>(٣)</sup> الله يعصمك، ويدفع عنك شره. وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَمَّا مَن جَمَادَكَ يَسَمَىٰ . وَهُوَ يَخْشَىٰ﴾، أي: يعمل لله – تعالى –

ويون معناه، فجائز أن تكون الخشية علة للسعي؛ فيكون معناه: أن خشيته هي التي حملته إلى السعي.

وقد يجوز أن يخرج الكلام مخرج العطف على جعل أحدهما علة للآخر [ودليلا للسعي؛ فيكون معناه: أن خشيته هي التي حملته إلى السعي.

وقد يجوز أن يخرج الكلام مخرج العطف على جعل أحدهما علة للآخر]<sup>(٤)</sup> ودليلا له، قال الله – تعالى–: ﴿كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمُ أَمَوَنَكَا فَأَخْيَكُمُ ثُمَّ يُمِيتُكُم ثُمَّ يُحَيِّيكُمُ﴾ [البقرة: ٢٨]، فكان الإحياء الأول دليلا للإحياء الثاني في موضع العطف والترتيب على الكلام الأول.

أو [أن]<sup>(ه)</sup> يكون ابتداء، فقوله<sup>(٢)</sup>: ﴿جَاءَكَ يَسْعَنُ . وَهُوَ يَخْشَنْ﴾ لله تعالى، ويخاف التبعة وحلول النقمة.

وقوله – تعالى–: ﴿كَلَاً ﴾ قال الحسن: معناه: أن الذي فعلته من التولى عن المؤمنين والإقبال على الكفرة، ليس من حكمي.

وذكر أبو بكر الأصم: لما نزل قوله: ﴿عَبَسَ وَتَوَلَّنُ﴾ إلى قوله: ﴿فَأَنَ عَنْهُ نَلَهًى﴾ تغير وجه رسول الله ﷺ، وخاف زوال الرسالة، وأن يمحى اسمه منها، فلما نزل قوله: ﴿كَلَّاَ﴾ علم أنه لم يودعه ربه؛ حيث نهاه عن العود إلى مثله.

وقال المفسرون: ﴿كَلَاَ﴾، أي: لا تعد إلى مثل هذا. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهَا نَذَكِرُهُ ﴾: جائز أن يكون هذا منصرفا إلى السور كلها. وجائز أن يكون منصرفا إلى هذه السورة؛ لأن فيها إثبات التوحيد وإثبات الرسالة من

- (١) في أ: بوجهه.
- (٢) في ب: التذكر.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) ما بين المعقوفين سقط في ب.
  - (٥) سقط في ب.
  - (٦) في ب: فقولك.

الوجه الذي ذكرنا، ودلالة البعث وآياته أن خلق البشر ليس على العبث، [فهي تذكرة لمن يذكر بها]<sup>(۱)</sup>.

أو جائز أن يكون منصرفا إلى الآيات التي قبل هذا في هذه السورة، وهو أن فيما تقدم في هذه السورة من الآيات تثبيت رسالته بما تقدم ذكرنا له.

وجائز أن يقال: إن هذه تذكرة؛ أي: هذه المعاتبة تذكرة للنبي على ولجميع المؤمنين؛ ليعرفوا من يستوجب التعظيم والتبجيل، ومن يستوجب إهانته والاستخفاف.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَن شَآءَ ذَكَرَمُ﴾، جائز أن يكون معناه: من شاء الله أن يذكره، أو ما شاء ذكره؛ أي: قد مكن كل من التذكير، وأنه ليس أحد بممنوع ولا مجبور على الفعل، فمن ترك التذكر<sup>(٢)</sup>، فهو الذي ضيع ذلك؛ حيث آثر واختار ضده، واشتغل بغيره، وأعرض عن ذكره.

وجائز أن يكون على تحقيق الفعل؛ أي: من تذكر به فهو ذكر له؛ فكنى بالمشيئة عن الفعل؛ لما ذكرنا أنها تقترن بالفعل ولا تزايله؛ فيكون في ذكرها ذكر الفعل.

أو يكون على إرادة الفعل قبل وجوده.

وقوله – عز وجل– : ﴿فِ صُحُفٍ تُمَرَّمَةِ﴾ قيل : هي<sup>(٣)</sup> الصحف المتقدمة؛ كقوله : ﴿إِنَّ هَـٰذَا لَفِي اَلصُحُفِ اَلأُولَى . صُحُفِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ [الأعلى : ١٨ ، ١٩].

وقوله: ﴿فِي صُحُفِ﴾ أي: في أيدي الملائكة. وقوله: ﴿مُكَرَّمَةٍ﴾، أي: مكرمة بما يكرمها أهل الكرامة، وهم السفرة البررة. أو مكرمة على الله تعالى.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَرْفُوَعَةِ﴾، أي : مرفوعة القدر، مطهرة من التناقض والاختلاف. أو مطهرة من أن ينالها أيدي العصاة.

أو مطهرة من الأقذار والأدناس.

وقوله – عز وجل–: ﴿ بِأَيْدِى سَنَزَةٍ ﴾ السفرة: الكتبة.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ أي: كرام على الله تعالى، بررة في أعمالهم؛ كما وصفهم الله – تعالى – بقوله: ﴿لَا يَعْصُونَ ٱللَهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفَعُلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ [التحريم: ٦].

- (۱) في ب: فهي تذكر فيها.
  - (٢) في ب: التذكير.
    - (٣) في أ: هو.

قتوله تعالى: ﴿ فَنِلَ ٱلْإِنسَنُ مَا أَلْفَرُمُ ﴾ مِنْ أَيَ مَنَى خَتَهُ ﴾ مِنْ أَنَّكُمُ ﴾ مِنْ أَلْمَنَهُ خَلَقُمُ فَقَدَّرُمُ ﴾ لَنَتَبِيلَ يَشَرَمُ ﴾ ثُمَّ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ ﴾ ثُمَّ إذَا شَآة أَنشَرُهُ ﴾ كَلَا لَتَا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴾ فَلَنُظرِ الإِنسَنُ إِلَى طَمَامِهِ ﴾ أَنَا سَبَبَنَ المَآة سَبَّا ۞ ثُمَّ شَقَقَنا الأَرْضَ شَقًا ۞ فَأَلَنَنَا فِيهَا حَبًا ۞ وَعِنَبًا وَقَضْبًا ﴾ وَسَمَاتِهِنَ غُلُما ۞ وَفَكِهَةً وَأَنَا ۞ مَنْكَ الْكُرُ وَلِإِنْعَلَيْكُمْ ﴾ .

وقوله – عز وجل-: ﴿فَلِنَا ٱلْإِنسَنُ مَآ ٱلْفَرَمُ﴾، قالوا: تأويله: لعن الإنسان.

وذكر الحسن والمعتزلة: أن هذا من الله – تعالى – على الشتم والتسمية له بذلك، واستجازوا الشتم منه.

والأصل أن ليس في الشتم إلا ظهور سفه الشاتم وعبثه؛ إذ لا ضرر يلحق بالمشتوم من جهة الشتم، وإنما ضرر ذلك الشتم على الشاتم خاصة، وأما المشتوم فإنما يصير مشتوما بفعله لا بشتم الشاتم، وجل الله – تعالى – من أن ينسب إليه فعل السفه؛ فلذلك<sup>(۱)</sup> قلنا : إنه لا يتحقق معنى الشتم في الكلمة التي<sup>(٢)</sup> عرفت شتما فيما بين الخلق إذا<sup>(٣)</sup> جاءت من الله – تعالى – كما لا يحقق من الكلمة التي عرفت اغتيابا فيما بين الخلق إذا جاءت من الله – تعالى – معنى الاغتياب، بل يحمل ذلك على الردع والتنبيه؛ فيكون في ذكرها تخويف من خوطب بها، وتذكر للخلق سفهه وجهله؛ ألا ترى أن المرء في الشاهد قد وزجره عما هو [فيه]<sup>(٤)</sup>، وأرشده إلى ما فيه صلاح آخرته وأولاه، فكذلك الله – تعالى – يتكلم بما فيه متك الستر على المخاطب ثم لا يعد ذلك منه اغتيابا؛ إذا قصد به وعظه وزجره عما هو [فيه]<sup>(٤)</sup>، وأرشده إلى ما فيه صلاح آخرته وأولاه، فكذلك الله – تعالى – يلى التذكير<sup>(٥)</sup>

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا أَلْمَرُمَى ، أي : ما أقبح كفره، وأوحشه، وأشنعه؛ لأنه علم أن جميع ما أنعم به من النعيم فمن الله – تعالى – ثم هو لم يشكر نعمه، ولا أطاعه فيما دعاه إليه؛ بل وجه شكر نعمه إلى من لا ينفعه ولا يضره، وعند من لا يسمع، ولا يبصر، ولا يغني عنه شيئا، [و] ما هذا إلا غاية الفحش ونهاية القبح.

أو ما أوحش كفره وأقبحه بما سوى بين الشكور والكفور، وبين المفسد والمصلح،

- (١) في ب: فكذلك.
- (٢) زاد في ب: هي.
  - (٣) في ب: إذ.
  - (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: التذكر.

وبين الولي والعدو، والعقل يوجب التفرقة بينهما، فهو بإنكاره البعث كابر عقله وعانده، فما أشد كفر من هذا وصفه.

ثم قوله – تعالى–: ﴿مَآ أَكْنَرُوُ﴾ أي: أي شيء أكفره؟ فيكون في ذكره تعجيب لمن آمن من الخلائق وتذكير لهم عن سوء من هذا فعله وسوء معاملته مع ربه.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَنْ أَيَ شَيْءٍ خَلَقَتُمُ . مِن نُظْنَةٍ خَلَقَتُمُ﴾ فكأنه قال: إن الذي كفر قد علم أنه خلق من نطفة، وتلك النطفة موات، لا سمع فيها ولا عقل، ولا شيء من الجوارح، ثم الله تعالى بلطفه وعجيب حكمته دبر فيها بصرا يرى بفتحة واحدة، وفي أدنى وهلة مسيرة خمسمائة عام، وقدر فيها عقلا يرى به ملكوت السموات والأرض، وقدر فيها السمع، والبصر، وغيرهما من الجوارح، أفترى أن من بلغت قدرته هذا يعجز عن إحياء من أماته وعن بعثه بأقل من لحظة.

أو يكون قوله: ﴿مِن نُظْفَةٍ خَلَقَهُ﴾ تعريفًا منه أنه خلقه من نطفة، ويكون في ذكره ما ذكرنا من الفوائد.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَقَدَرَمُ﴾، أي: سواه على وجه يكون فيه دلالة ربوبيته وشهادة وحدانيته.

أو قدره على ما فيه صلاحه ومنفعته.

أو قدره على [ما يشاء]<sup>(١)</sup> من القصر والطول، والدمامة والملاحة، وغير ذلك.

وقوله – عز وجل– : ﴿ ثُمَّ ٱلتَبِيلَ يَتَرَمُ ﴾ يحتمل أن يكون المراد من السبيل الدين، فكأنه يقول : يسر له سبيل درك ذلك السبيل إلى الله – تعالى – على ما ذكرنا أن الدين إذا أطلق أريد به دين الله تعالى، وكذلك الكتاب المطلق يراد به كتاب الله تعالى؛ فعلى ذلك : السبيل إذا ذكر مطلقا كان منصرفا إلى سبيل الله تعالى.

أو يسر له السبيل: سبيل الهدى، وسبيل الضلال، والسبيل الذي لو سلكه نفعه، والسبيل الذي يضره.

أو يسر له السبيل الذي علم الله أنه يختاره؛ كقوله – تعالى–: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ . وَصَدَقَ بِٱلْحُسْنَىٰ . فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْبُسْرَىٰ . وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَىٰ . وَكَذَّبَ بِٱلْحُسْنَى . فَسَنْيَسِرُهُ لِلْعُسْرَىٰ . . . ﴾ [الليل: ٥ – ١١].

أو يسر عليه سبيل الخروج من بطن أمه على ضيق ذلك الموضع وكبر جثته؛ ليعلموا أن من بلغت قوته هذا فهو قادر على ما أراد، لا يعجزه شيء، ولا يخفى عليه أمر. (١) في أ: منشأ.

سورة عبس الآيات: ١٧ – ٣٢

وقوله – عز وجل- : ﴿ثُمَّ أَمَانَهُ فَأَقَبَرُهُ﴾، ففي ذكر هذا ذكر النعم، وهو أن الله – تعالى – جعل لما يخبث ويتغير كنا يكن فيه؛ فيستره عن<sup>(١)</sup> الخلق؛ لئلا يعافوه ويستقذروه، لم يجعل ذلك لغيرهم، وجعل لأنفسهم إذا هم تغيرت [أجسادهم]<sup>(٢)</sup> بالموت، وصارت بحيث تستخبث وتستقذر – كنا تستتر فيها؛ لتغيب عن الخلق؛ فلا يتأذوا بها، فذكرهم هذا؛ ليشكروه.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرُمُ﴾ معناه – والله أعلم–: كذلك إذا شاء أنشره؛ لأن هذا كله إخبار في موضع الاحتجاج، فكأنه قال: إن الذي خلقه من نطفة وقدره، ثم أماته فأقبره، فهو كذلك ينشره إذا شاء، وكذلك هذا في قوله: ﴿كَيْفَ نَكْفُرُونَ بِأَللَهِ وَكُنتُمْ أَمَوَنَا فَأَخْيَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحَيِّيكُمْ﴾ [البقرة: ٢٨]، أي: إن الذي أحياكم، ثم أماتكم، فكذلك هو الذي يحييكم.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَلَّا لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُؤُ﴾:

منهم من ذكر أن هذا الخطاب في كل أحد، لا ترى إنسانا قضى جميع ما عليه من الأمر على حد ما أمر حتى لا يغفل عنه ولا يقصر فيه؛ بل من الله – تعالى – على كل أحد في كل طرفة عين نعمة، لا يتهيأ لأحد أن يقوم بكنه شكرها حتى لا يقع منه في ذلك جفاء ولا تقصير.

ومنهم من يقول: هذا في الكفار خاصة، لا يقضون ما أمروا به من التوحيد. فإن كان على هذا فهو منصرف إلى ابتداء الأمر.

وإن كان على الوجه [الأول]<sup>(٣)</sup>، فهو منصرف إلى كنه الأمر، ويستقيم توجيهه إلى الكافر، على ما ذكروا؛ لأن [إيمان المؤمن له حكم]<sup>(٤)</sup> التجدد في كل وقت؛ إذ هو في كل وقت مأمور باجتناب الكفر، فهو يجتنبه، فذلك يكون<sup>(٥)</sup>، وإذا كان كذلك، ثبت<sup>(٢)</sup> أنه في كل وقت مؤمن؛ لما أمر به هو مجتنب عما نهي عنه، فهو بإيمانه راجع عن الزلات في كل حال، معتقد للوفاء بما أمر به؛ لذلك كان صرفه إلى الكافر أوجَهُ.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلْنَظُرِ أَلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِيَّ﴾ كيف قدر له حيث استعمل فيه

(١) في ب: على.
 (٢) سقط في ب.
 (٣) في أ: الذي ذكرنا.
 (٤) في ب: لإيمان المؤمن حكم.
 (٥) هكذا في الأصول.
 (٦) في ب: يثبت.

السموات، والأرضين<sup>(1)</sup>، والهواء، والشمس، والقمر، والليل، والنهار، فاستعمال السماء في إنزال المطر منها، واستعمال الهواء في جعله مسلكا للمطر، واستعمال الأرض في جعلها قرارا للمطر وأخرج منها ما فيه قوامهم ومنافعهم؛ فيكون في ذكر هذا فوائد: إحداها: في موضع التعريف للخلائق: أن منشئ السموات والأرضين، ومنشئ الخلق والشمس والقمر – واحد؛ لاتصال منافع بعض ببعض؛ إذ لو لم يكن كذلك، لكان لمنشئ السماء أن يمنع منافع السماء عن خلق منشئ الأرض.

و [الثانية:] فيه تذكير قوته وعجيب حكمته؛ ليعلموا أنه قادر على كل ما يريد فعله؛ لا يضعف عن ذلك، ولا يعجزه شيء؛ لأنه جمع بين منافع ما ذكرنا مع تناقضها واختلافها في نفسها، فجعلها من حيث المنافع متسقة متفقة، وجعل كل واحدة منهن كالمتصلة بالأخرى، المقترنة بها مع بعد ما بينهما، فمن قدر على الاتساق بين الأشياء المختلفة، وقدر على الوصل بين الأشياء المتباعدة بعضها عن بعض – لقادر على إحياء الأموات والبعث.

و [الثالثة:] ذكرهم هذا ليبين لهم حكمته وعلمه؛ ليعلموا أنه لا يخلق الخلق عبثا، ولا يتركهم سدى لا يستأدي منهم الشكر، ولا يبعثهم؛ بل ينشئهم ويميتهم فقط، فيخرج خلقه على ما فيه خروج عن الحكمة، ولأنه خلق البشر على وجه تمسه الحاجات، وتمسه الشهوات، وقدر الطعام على وجه إذا تناول منه دفع حاجته وسكن شهوته، ولو أراد أحد أن يتدارك المعنى الذي يعمل في دفع الحاجة وتسكين الشهوة ما هو؟ لم يصل إلى تعرفه؟ فيؤدي تفكره إلى دفع الشبه والاعتراضات التي تعتريه في أمر البعث وغيره؟ إذا كانوا معاني هي خارجة من تدبيرهم وقواهم على ما ينتهي إليه تدبيرهم، فإذا وجدوا في الطعام الريب والإشكال، وكذلك<sup>(٢)</sup> لو أرادوا أن يستخرجوا من الماء المعنى الذي به صلح أل تكون به حياة الأشياء كلها مع اختلاف الأشياء وتفاوتها واختلاف طعومها وألوانها – لم يمكنهم ذلك؛ فيعلمون<sup>(٣)</sup> أن الذي بلغت حكمته هذا المبلغ قادر على ما يشاء الم يمكنهم ذلك؛ فيعلمون<sup>(٣)</sup> أن الذي بلغت حكمته هذا المبلغ قادر على ما يشاء، فعال لما يريد، ويكون في النظر فيما ذكر حاجته وافتقاره إلى غيره تبيين أن الله – تعالى حال ما الخلق لحاجة نفسه، وإنما خلق لحاجة وانقاره إلى غيره تبيين أن الله – تعالى ما يشئ

- (١) في ب: الأرض.
- (٢) في ب: ولذلك.
- (٣) في ب: فعلموا.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَنَا مَبَبَنَا ٱلْمَآءَ صَبَّا . ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلأَرْضَ شَقًا﴾؛ ليقر الماء في شقوقها فيصل الخلق إلى الانتفاع به.

أو شققناها<sup>(۱)</sup> للنبات، فأنبتنا فيها حبا وعنبا، فذكر الحب والعنب، وأخبر أنه أنبتهما في الأرض، وهما في الحقيقة غير نابتين في الأرض، ولكن أخرجهما من أصل هو نابت في الأرض، فأضافهما إليها لما يرجع الابتداء إليها، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَفِ ٱلنَّمَاَهِ رِزَفَكُرُ [الذاريات: ٢٢]، ورزقنا<sup>(٢)</sup> من السماء المطر، لكن الذي هو رزقنا من الطعام وغيره إنما ينبت في الأرض، وخرج منها بالقطر من السماء؛ فأضيف إليه؛ فعلى ذلك أضيف الحب والعنب إلى ما ذكرنا؛ للمعنى الذي وصفنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَقَضَبًا﴾ القضب: هي الرطبة، سميت: قضبا؛ لأنها تقضب، وتقطع<sup>(٣)</sup> مرة بعد مرة.

فَوَزَيْتُوْنَا فَي ذكر الزيتون ما ذكرنا من الفائدة، وهي أن الزيتون ألين الأشياء نَبَتَ<sup>(٤)</sup>
 أصله في الجبال التي هي أصلب الأرض، فمن قدر على إخراج ألين الأشياء عن أصلب
 الأشياء لقادر على الإنشاء والبعث؛ إذ من قدر على أن يخرج ألين الأشياء من أصلب
 الأشياء لقادر على أن يلين القلوب القاسية حتى تلين لذكر الله تعالى.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَحَدَآبِقَ غُلَبَا﴾ الحدائق هي البساتين التي أحدقت بالأشجار وأحاطت بها، والغلب: الغلاظ؛ يقال: رجل أغلب؛ إذا كان غليظ الرقبة، وقوم غلب الرقاب، أي: غلاظ، وقالوا – أيضا–: الغلب الأشجار الكثيفة الطويلة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَفَكِهَةُ وَأَبَّا﴾ والأب: الكلأ، فيخبر أنه أنشأ هذه الأشياء؛ لتكون متاعا للخلق والأنعام، لا لمنافع نفسه.

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّآخَةُ ﴾ يَوَمَ يَفِزُ ٱلْمَرَهُ مِنْ أَخِهِ ﴾ وَأَبَوهِ وَأَبِيهِ ﴾ وَصَحِيَهِ وَبَنِهِ ﴾ لِكُلِ آترِي مِنْهُمْ بَوَمَهِدٍ شَأَنَّ يُغْنِيهِ ﴾ وُجُوٌ يَوَمَهِدٍ تُسْفِرَهُ ﴾ هَا حَكَةٌ تُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ وَوُجُوُهُ يَوْمَهِدٍ عَلَيَهَ غَبَرَةٌ ﴾ فَنَ تَرَهَفُهَا فَنَرَةُ ﴾ أَفَلَتِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ﴾

وقوله - عز وجل-: ﴿فَإِذَا جَآءَتِ ٱلْطَآغَةُ﴾ قَال الحسن: هي اسم القيامة يصخ لها كل شيء، وبه يقول أبو بكر: إنه يصخ لمجيئها كل شيء، أي: يخشع لها ويطأطئ رأسه

- (۱) في ب: أشققناها.
  - (٢) في ب: فرزقنا.
  - (٣) في ب: فتقطع.
  - (٤) في ب: أنبت.

للداعي، كما قال [الله]() تعالى: ﴿ مُهْطِعِينَ إِلَى ٱلدَّاعِ﴾ [القمر: ٨].

وقال القتبي: الصاخة هي الداهية، فذكر القيامة بالأحوال التي تكون فيها، أو بالأفعال التي توجد فيها؛ على ما ذكرنا.

وقال الزجاج: الصاخة: المصمة، تصم لها الأسماع عن كل شيء إلا إلى ما يدعى إليها.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَوَمَ يَفِرُّ ٱلْمَرَّهُ مِنْ أَخِيهِ﴾ جائز أن يكون هذا على تحقيق الفرار. وجائز ألا يكون على التحقيق، ولكن وصف بالفرار لما يوجد منه المعنى الذي يوجد من الفار، قال الله – تعالى–: ﴿فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوَمَبِذٍ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠١] والوجه فيه أن الأقرباء من شأنهم أنهم إذا اجتمعوا استبشر بعضهم ببعض، وأنسوا بالاجتماع، وإذا غابوا سألوا عن أحوالهم، واهتموا لذلك.

ثم هم في ذلك اليوم يدعون السؤال عند الغيبة والاستبشار عند الحضرة حتى كأنه لا أنساب بينهم، لا أن يكون بينهم في الحقيقة نسب، ولكن ما يحل بكل واحد من الاهتمام يشغله عن السؤال بحاله والاستبشار برؤيته حتى يصير كالفرار؛ لوقوع المعنى الذي يوجد من الفار، لا على تحقيق الفرار؛ لأنه قال: ﴿لِكُلِ أَمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَبِذِ شَأَنٌ يُغْنِيوٍ فما<sup>(٢)</sup> يحل من الشأن يمنعه عن الفرار عن نفسه وعن أقربائه.

أو يكون على حقيقة الفرار، وذلك أن الأقرباء لا يوجد منهم القيام بوفاء جملة ما عليهم من الحقوق حتى لا يوجد منهم التقصير؛ فيخافون<sup>(٣)</sup> في ذلك اليوم أن يؤاخذوا بذلك فيحملهم على الفرار.

أو يفر كل واحد منهم عن تحمل ثقل الأقرباء، كما قال: ﴿وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةً إِلَىٰ حِمْلِهَا لَا يُحْمَلَ مِنْهُ شَىْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُـرْبَقَّ﴾ [فاطر: ١٨]، وقد كانوا يتعاونون في الدنيا في تحمل الأثقال، فيخبر أنهم لا يتعاونون في ذلك اليوم؛ بل يفرون.

ثم جائز أن يكون هذا في الكفرة، وأما أهل الإسلام فإنه يجوز أن تبقى بينهم حقوق القرابة كما أبقيت المودة فيما بين الأخلاء بقوله: ﴿ٱلأَخِـلَآءُ يَوْمَبِذٍ بَعْضُهُمَ لِبَعْضٍ عَدُقُ لِلَّا ٱلْمُتَقِينَ﴾ [الزخرف: ٦٧].

وإن كان في المسلمين والكفرة جميعا فجائز أن يكون الفرار في بعض الأحوال، وذلك

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: لما.
- (٣) في ب: فيحتاجون.

سورة عبس الآيات: ٣٣ - ٤٢

في الوقت الذي لم يتفرغ عن شغل نفسه، فأما إذا أمن وجاءته البشارة فهو يقوم بشفاعته، ويسأل عن أحواله، ولا يفر منه.

وقوله - عز وجل-: ﴿لِكُلِ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَبِلْ شَأَنٌ يُنْنِيهِ﴾ قالوا: أفضى إلى كل إنسان ما يشغله عن غيره.

وقوله – عز وجل– : ﴿وُجُوُمٌ يَوْمَبِذِ مُسْفِرَةٌ ﴾، أي : مضيئة، أو ناضرة، ناعمة، مشرقة؛ فيكون فيه إخبار عما هم فيه من النعيم؛ حتى يظهر ذلك في وجوههم.

وقوله - عز وجل-: ﴿مَاحِكَةٌ مُنتَبْشِرَةٌ﴾، أي: مسرورة بنعيم<sup>(١)</sup> الله – تعالى – الذي أنعم<sup>(٢)</sup> عليهم، مستبشرة برضاء الله – تعالى عنها.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَوُجُوْمٌ يَوَمَبِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴾ قالوا: هذا أول تغير يظهر في وجوههم، كأنما علاها الغبار، ثم تسود، ثم تطمس، وترد على أدبارها، كما قال: ﴿مِن قَبَلِ أَن نَطْحِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَهَا عَلَىَ أَدْبَارِهَآَ﴾ [النساء: ٤٧].

وقوله – عز وجل–: ﴿تَهْفَهُا فَنَرَةُ﴾ قال أبو بكر: ﴿تَرَهَنُهُا قَنَرَةُ﴾، أي: تغشاها الذلة، أو تعلوها، ثم تتلون بعد ذلك؛ فتكون كأنما علاها الغبار، ثم تسود على ما ذكرنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿أَوْلَبَكَ هُمُ ٱلْكَفَرَةُ ٱلْفَجَرَةُ﴾، أي: الكفرة بأنعم الله تعالى، الفجرة: المائلة عن الحقوق، والله الموفق، [وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين]<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

- (۱) في ب: بنعم.
   (۲) زاد في ب: الله.
  - (٣) سقط في ب.

## [سورة كورت وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِنْسِمِ ٱللَّهِ ٱلْنَجْنِي ٱلْنِجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلفَّنَسُ كُوَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ أَنكَدَرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُتِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْنُفُوسُ زُوّجَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُرَةُ سُبِلَتْ ﴿ إِذَا تَلْعَدُ أَنْ لِلَتَ ﴾ وَإِذَا ٱلشَّحْفُ نُشِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّمَآءُ كُشِطَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَعِمُ سُعِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَنَةُ أَزْلِغَتْ ﴿ عَلِمَتْ نَعْشُ مَآ أَحْضَرَتْ ﴾ .

قوله – عز وجل–: ﴿إِذَا ٱلشَّمْشُ كُوِّرَتَ﴾ هذا ليس بابتداء خطاب، ولكنه جواب عن سؤال تقدم؛ فيشبه أن يكون السؤال عن وقت لقاء الأنفس الأعمال؛ فنزل قوله: ﴿إِذَا ٱلشَّمْشُ كُوِّرَتَ﴾ إشارة إلى أحوال ذلك الوقت وآثارها؛ على ما نذكر المعنى الذي له وقع لتبيين الأحوال دون تبيين الوقت في سورة ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتَ﴾.

واختلف في قوله - تعالى-: ﴿ كُوِّرَتْ﴾:

قال بعضهم<sup>(٢)</sup>: هي فارسية، معربة، وهي بالعربية: غورت.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: ﴿كُوِّرَتَّ﴾، أي: ذهب ضوءها؛ يقال: كور الليل على النهار، أي: أذهب<sup>(٤)</sup> نوره وضياءه؛ فالتكوير يغطي لون الشيء عن الأبصار، فقيل: كورت الشمس، أي: حبس ضوءها على الأبصار بالطمس؛ فيكون فيه إنباء أنه يطمس ظاهرها، ثم يرد التغيير في نفسها فتتلف وتتلاشى، ومنه يقال: كور العمامة؛ إذا لفها على رأسه فتغطيه. وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلنَّبُومُ ٱنكَدَرَتَ﴾: تناثرت وتساقطت، وهو كقوله: ﴿وَإِذَا

ٱلْكُوْلِكِ ٱنْنَرْبَهُ [الانفطار : ٢].

وقيل: ذهب ضوءها؛ فكأن ضوءها يذهب أولا، ثم تتناثر بعد ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْجِبَالُ شُيِّرَتَ﴾، أي: قلعت عن أماكنها وسيرت، كما قال في آية أخرى: ﴿وَثَرَى ٱلِجْبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةُ وَهِى تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ﴾ [النمل: ٨٨]، وهي إذا قلعت تكثرت؛ حتى لا يتبين للناظر سيرها؛ لكثرتها؛ فيحسبها جامدة، وهي تسير، فهذا

- (1) فى ب: سورة ﴿إِنَّا ٱلشَّمَسُ كُوْرَتْ﴾.
- (٢) قاله سعيد بن جبير أخرجه ابن جرير (٣٦٤٠٥)، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٢٥).
- (٣) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٦٤٠٢)، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٥٢٦).
  - (٤) في ب: ذهب.

سورة التكوير الآيات: ١ – ١٤

أول تغیر یظهر منها، ثم تصیر کثیبا مهیلا، ثم کالعهن المنفوش، ثم هباء منثورا إلى أن تتلاشی وتتلف.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِّلَتَ﴾، فالعشار هي النوق الحوامل التي أتى على حملها عشرة أشهر، وهي من أنفس الأموال عند أهلها؛ فيخبر أن أربابها يعطلونها في ذلك اليوم ولا يلتفتون إليها؛ لشغلهم بأنفسهم في ذلك، وهو كما قال : ﴿يَوَمَ تَرَوْنَهَا تَذَهَلُ حَكُلٌ مُرْضِعَةٍ عَمَّاً أَرْضَعَتْ﴾ إلى قوله : ﴿وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ﴾ الآية [الحج : ٢]. وقوله – عز وجل- : ﴿وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتَ﴾ قيل<sup>(١)</sup> : جمعت، وهو يحتمل وجهين : أحدهما : أن تجمع كلها فتتلف وتهلك.

والثاني: أن تحشر مرات يحييها بعد موتها؛ فيضع الله تعالى فيها ما شاء؛ فيكون في هذا إخبار عن عظم هول ذلك<sup>(٢)</sup> اليوم؛ حتى يؤثر الهول في الوحوش، والشمس، والقمر، والسموات.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتْ﴾ قيل<sup>(٣)</sup>: فجرت، وسنذكر تأويل التفجير فيما بعد، [إن شاء الله تعالى]<sup>(٤)</sup>.

- وقوله عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْنُفُوسُ زُوِّجَتْ﴾ قيل<sup>(٥)</sup>: قرنت.
  - ثم اختلف في معنى القران:

فقال بعضهم: قرن زوجها إليها.

وقال بعضهم: يقرن كل بأهل شيعته؛ فيقرن الكفرة بالشياطين، وأهل الشراب بأهل الشراب، وأهل الزنى<sup>(٢)</sup> بأهل الزنى<sup>(٧)</sup>، وقال [الله – عز وجل–:]<sup>(٨)</sup> ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ ٱلرَّحْمَنِ نُقَيِّضْ لَهُ شَيْطَنًا فَهُوَ لَهُ قَرِيْنُ﴾ [الزخرف: ٣٦] إلى قوله: ﴿يَنَلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ

- (۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۲/ ٤٦٠).
  - (٢) في ب: تلك.
- (٣) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير (٣٦٤٤٠)، وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٢٦).
  - (٤) سقط في ب.
- (٥) قاله عمر بن الخطاب بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٦٤٤٦، ٣٦٤٥١)، وعبد الرزاق، وابن أبي شيبة، وسعيد بن منصور، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والحاكم وصححه، والبيهقي في البعث وأبو نعيم في الحلية عن النعمان بن بشير عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٢٧).
  - (٦) في ب: الربا.
  - (٧) في ب: الربا.
  - (٨) سقط في ب.

ٱلْمَشْرِقَيْنِ فَبِئْسَ ٱلْقَرِيْنَ﴾ [الزخرف: ٣٨]، ففي هذا إخبار أن المعذب منهم إذا رأى عدوه يعذب عذابه، ويكون في العذاب الذي هو فيه لم يتسل بذلك شيئا، ولم ينل به راحة، وإن كان المرء في الدنيا إذا رأى عدوه يعذب عذابه يتسلى بذلك.

وقوله – عز وجل– ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُرَدَةُ سُبِلَتَ﴾، وقرأ بعضهم: ﴿وإذا الموءودة سألت﴾ وهذا<sup>(١)</sup> هو الظاهر أن تكون هي السائلة، أي: تسأل إياهم: بأي ذنب قتلت؟! وتقول: بأي ذنب قتلتموني؟!.

وكانت العرب تدفن بناتها، يقال: وأدته: أي: دفنته<sup>(٢)</sup>.

ثم القراءة المعروفة: ﴿سُبِلَتْ﴾، وهي تحتمل أوجها ثلاثة:

أحدها: ذكر أبو عبيد وقال: إن قتلتها<sup>(٣)</sup> تسأل: بأي ذنب قتلت الموءودة؟!.

و [الثاني:] يحتمل أن تسأل الموءودة عند حضرة الذين وأدوها: بأي ذنب قتلْتِ؟! يراد بالسؤال تخويف وتهويل للذين وأدوها، لا سؤال استخبار واستفهام، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱنَّخِذُونِ وَأَمِّى إِلَهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ [المائدة: ١١٦]، وليس يسأل عن هذا سؤال استخبار واستفهام، ولكن يسأل سؤال تخويف وتهويل لمن ادعى أن عيسى – عليه السلام – هو الذي أمرهم أن يتخذوه وأمه إلهين من دون الله.

و [الثالث:] جائز أن تسأل الموءودة: أتدعي أو لا تدعي؟ وما<sup>(٤)</sup> الذي تدعي عليهم؟ فيبدأ بها بالسؤال، كما يرى المدعي في الشاهد هو الذي يبدأ بالسؤال، فيقال له: ما تدعي على هذا؟ فقوله: ﴿بِأَيِّ ذَنْبٍ قُنِلَتَ﴾ كأنها إذا سئلت عن الذي ادعت، قالت: ﴿بِأَيِّ ذَنْبٍ قُنِلَتَ﴾ والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَلِذَا ٱلْصُحُفُ نُشِرَتْ﴾، أي : الكتب نشرت للحساب، وهي التي فيها أعمال ابن آدم وقتما تدفع إليهم بأيمانهم وشمائلهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْتَمَآةُ كُشِطَتْ﴾، قيل: قشرت، وذلك أن تتناثر النجوم، وتطمس الشمس، فتطوى كطي<sup>(ه)</sup> السجل للكتب.

وقيل: كشفت، تكشف السماء، كما يكشف الغطاء عن الشيء.

- (۱) في ب: فهذا.
- (٢) في أ: وادية: أي دفينة.
   (٣) في ب: قتلها.
  - (٤) في ب: وأما.
  - (٥) في ب: طي.

ويقال: كشطت؛ أي: قلعت كما يقلع السقف. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِذَا ٱلْجَحِيمُ سُعِرَتْ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: أن يحدث تسعيرها؛ فيكون فيه علم الحدثيَّة، وكذلك في قوله – تعالى–: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِرَتْ﴾ يحتمل أن يبتدئ تسجيرها، ولما تسجر من قبل.

وجائز أن يراد من التسجير والتسعير على ما كان من قبل؛ لقوله: ﴿وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلۡحِجَارَةُ﴾ [البقرة: ٢٤] وقد كان وقودها بغير هذين، ثم يزاد<sup>(١)</sup> في وقودها بالناس والحجارة.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أَزْلِفَتَ﴾ قيل<sup>(٢)</sup>: قربت؛ فأضيف إليها التقريب؛ لأن أهلها إذا قربوا إليها فقد قربت هي إليهم.

وقوله - عز وجل-: ﴿عَلِمَتْ نَفْشُ مَّآ أَحْضَرَتْ﴾، أي: ما أحضرت من خير أو شر؛ كقوله تعالى: ﴿يَوَمَ تَجِدُ كُلُ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَـزًا﴾ الآية [آل عمران: ٣٠]. أو تعلم ما أحضرتها الملائكة الذين كتبوا عليها.

قوله تعالى: ﴿فَلَا أَقْسِمُ بِالْخُنَسِ شِ الْجُوَارِ الْكُنَسِ شِ وَالَيْتِلِ إِذَا عَسْعَسَ شِ وَالصَّبْحِ إِذَا نَعْسَ شِ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولُو كَرِمِ شَ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى الْعَرْشِ مَكِينِ شَ مُطَاعِ ثَمَّ أَمِينِ شَ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ شَ وَلَقَدَ رَمَاهُ بِالْأُفْتِ الْمُبِينِ شَ وَمَا هُوَ عَلَى الْفَيْبِ بِصَنِينِ شَ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنِ تَجِعِ شَ فَأَيَنَ تَذَهَبُونَ شَ إِنَّهُ لَعَوْلُ وَنُولُ كَالَمُ وَمَا هُوَ عَلَى الْفَيْبِ بِصَنِينِ شَ وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنِي تَجِعِ وَلَقَدَ رَمَاهُ بِالْأُفْقِ اللَّهِينِ شَ وَمَا هُوَ عَلَى الْفَيْتِ بِصَنِينِ شَ وَمَا هُوَ مِقَوْلِ شَيْطَنِ شَاءِ إِنَّ هُوَ لِلَا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ شَ اللَّهُ لَمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ شَ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَا أَنِ يَشَاءَ أَنَ

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَا أَقْبِمُ بِٱلْخُنَشِ . ٱلجَوَارِ ٱلْكُنَّسِ﴾: الأشياء التي وقع بها القسم تقتضي أحكاما ثلاثة.

أحدها: ما من شيء خلقه الله – تعالى – إلا وفيه دليل وحدانيته، وآية ربوبيته، إذا أنعم النظر فيه، ويثبت علمه وحكمته، ويدل على قدرته وسلطانه، وفي تثبيت القدرة والسلطان إيجاب القول بالبعث، وإيجاب القول بالرسل، ونهي عن عبادة غير الله، فلو أنعموا النظر فيها وتفكروا في أمرها، لأداهم ذلك إلى القول بالبعث، ودعاهم إلى وحدانية الرب والإقرار بالرسل؛ فلا يدعون أن معه آلهة أخرى، ولا كانوا ينكرون البعث،

- (١) في أ: يراد.
- (٢) قاله الربيع بن خثيم أخرجه سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور
   (٢٦/٦٥).

ولا يكذبون الرسول؛ فأقسم بهذه الأشياء على التأكيد لحججه<sup>(١)</sup>؛ ليعلموا أنه رسول من عنده، أو أن القرآن من عنده، أو أن الأوامر<sup>(٢)</sup> من عنده، أو الرسول من عنده.

أو يكون القسم تلقينا من الله – تعالى – لرسوله بأن يقسم لهم بهذه الأشياء؛ ليزيل عنهم الشبه<sup>(۳)</sup> والشكوك التي اعترضت للكفرة في أمره – عليه السلام – ويدعوهم إلى النظر في حججه وآياته.

ثم القسم بما لطف من الأشياء ودق، وبما كثف وغلظ، وبما كبر وصغر، وبما ظهر وخفي، تتفق كلها في إزالة الشبهة وإثبات التوحيد والرسالة والبعث، بل الأعجوبة فيما لطف من الأشياء أعظم منها فيما كثف وغلظ، فأقسم مرة بالكواكب، ومرة بظلمة الليل وما يضحى، وبما شاء من خلقه؛ إذ الخلائق كلها في الشهادة على وحدانيته وإثبات ربوبيته وإثبات علمه وحكمته وقدرته وسلطانه – متفقة.

ولأن ما لطف من الأشياء وخفي منها يتصل بما ظهر منها، فيتضمن ذكر ما خفي منها واستتر ذكر ما ظهر منها، وفي ذكر ما ظهر منها ذكر منشئها؛ فيكون القسم في الحقيقة بالله تعالى.

ثم اختلف في (الخنس) و (الكنس):

قال أبو بكر: إن (الخنس) هي النجوم تخنس بالنهار، وتظهر بالليل.

وقال الحسن: الخنس: هي النجوم اللاتي يطلعن في مطالعها ويغبن في مغاربها، و ﴿ٱلْكُنَِّسَ﴾: هي النجوم اللاتي يطلعن في مطالعها [ثم]<sup>(٤)</sup> يكنسن ويختفين إلى أن يعدن إلى مطالعهن فيطلعن.

وقيل<sup>(٥)</sup>: ﴿بِلَغْنَشِ . ٱلْجُوَارِ ٱلْكُنَّسِ﴾ هي خمس كواكب لهن مجار في السماء يظهرن بالليل ويستترن بالنهار، وسائر الكواكب ثوابت.

ثم قيل: الخنوس والكنوس واحد، وهو الاختفاء والغروب في مغاربها والدخول فيها.

وقيل: الخنوس: الاختفاء، والكنوس: التأخر، وكذا قال الفراء: هي النجوم الخمسة

- (۱) في ب: بحججه.
  - (٢) في ب: الأمر.
  - (٣) في ب: الشبهة.
     (٤) سقط في ب.
- . (٥) قاله علي بن أبي طالب أخرجه ابن أبي حاتم من طريق الأصبغ بن نباتة عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٢٨).

تخنس في مجراها، وترجع. وفي حديث كعب: «فتخنس بهم النار كما تخنس النجوم الخنس»، أي: تحيد بهم وتتأخر، والله أعلم.

وعن ابن مسعود - رضي الله عنه - أنه قال: هي الوحوش اللاتي تخنس من الإنس، وتكنس في مكانسهن<sup>(١)</sup>، وأيما كان فهي كلها دالة على الوجوه التي ذكرنا. وقوله - عز وجل-: ﴿وَالَيَّلِ إِذَا عَسَعَسَ﴾ قيل: إذا أقبل.

وقيل(<sup>(۲)</sup>: إذا أقبل وإذا أدبر.

وقوله: ﴿وَلَلْشَبْحِ إِذَا نَنَفَسَ﴾: إذا انفجر، وإذا ارتفع، وفي إقبال الليل وإقبال النهار تثبيت القدرة والسلطان؛ وذلك أن ظلمة الليل إذا غشت سترت عن وجوه الأشياء وكشف [النهار] عنها الستر، ولو أراد أحد أن يغطي الأشياء كلها بالحيل والأسباب لم يتمكن منها، ولو أراد نزع الغطاء عنها، لم يملك<sup>(٣)</sup>، فذكرهم هذا؛ ليعلموا أن من بلغت قدرته هذا لا يعجزه أمر، ولا يتعذر عليه البعث؛ بل هو قادر على إحيائهم وبعثهم.

وقوله – تعالى–: ﴿إِنَّهُ لَنَوَلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾ فموضع القسم على هذا، وعلى قوله – تعالى–: ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ﴾.

ثم تأويل قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوَّلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾، أي: هذا الذي أتاكم به محمد ﷺ تلقاه عن رسول كريم على ربه، وهو جبريل – عليه السلام – ثم نسب هاهنا إلى الرسول؛ لما سمع منه، ولم يكن من قبله، وقال في آية أخرى: ﴿حَتَّى يَسْمَعَ كَلَمَ اللَّهِ؟<sup>(٤)</sup> [التوبة: ٦] فسماه: كلام الله؛ على الموافقة، أو لما أن ابتداءه يرجع إليه، لا أن يكون المسموع كلامه، كما يقال: هذا قول أبي حنيفة رحمه الله، وهذا قول فلان الشاعر، وليس الذي سمعته قول من نسب إليه، ولكن نسب إليه؛ لأن ابتداءه يرجع إليه؛ فكذلك سمي: كلام الله؛ لأنه يدل على كلامه، ولما يرجع إليه ابتداؤه، لا أن يكون هو نفس كلامه.

وقوله - عز وجل-: ﴿ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْمَرَشِ مَكِينِ﴾ وفي وصفه بالقوة فائدتان: إحداهما: ما ذكرنا أن فيه بيان الأمن عن تغيير يقع فيه من الأعداء من الجن والشياطين

- (1) أخرجه ابن جرير (٣٦٤٨٨–٣٦٤٩١)، وعبد الرزاق، وسعيد بن منصور، والفريابي، وابن سعد، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم، وابن المنذر، والطبراني، والحاكم وصححه من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٢٩).
  - (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٦٥٠٦)، وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٠).
    - (٣) في ب: يتملك.
    - (٤) زاد في ب: على الموافقة.

والإنس، يحتجز عنهم بقوته؛ فلا يتمكنون منه حتى يغيروه ويبدلوه، ووصفه بالأمانة في نفسه ليأمن الخلق ناحيته.

أو وصفه بالقوة على التخويف والتحذير للذين عادوا محمدا ﷺ فيخبرهم أن معه من يدفع عنه شرهم وكيدهم إن هموا ذلك به.

وروي أن رسول الله ﷺ قال لجبريل – عليه السلام–: «إن الله تعالى وصفك بالقوة فما أثر قوتك؟ فقال: لما أمرني الله تعالى بإهلاك قوم لوط – عليه السلام – فقلعت قرياتهم ورفعتها بجناح واحد إلى السماء ثم قلبتها»<sup>(۱)</sup>.

وليس بنا إلى أن نعرف قوته حاجة، وإنما بنا الحاجة إلى أن نعرف ما المعنى والحكمة في ذكر قوته؟!.

وقوله – عز وجل–: ﴿عِندَ ذِى ٱلْعَرْشِ مَكِينِ﴾: إن كان المراد من العرش: الملك، فمعناه: عند ذي الملك مكين؛ أي: ذو قدرة ومنزلة.

وقيل: العرش: السرير، فإن كان كذلك، فتأويله: أنه مكين عند من له سرير الملك.

وقوله - عز وجل-: ﴿ تُطَاع نَمَّ أَمِينِ ﴾ قيل: إن جبريل - عليه السلام - رسول إلى الملائكة كما هو رسول إلى الناس<sup>(٢)</sup>، فإن كان كذلك ففيه إخبار أن الملائكة الذين يعبدها بعض الكفرة يطيعون جبريل - عليه السلام - فيما يأمرهم وينهاهم، فما بالهم يتركون طاعته والائتمار بأمره؟!.

وقوله – عز وجل-: ﴿نَمَّ أَمِينِ﴾، أي: هم يأتمنونه<sup>(٣)</sup>، ولا يتهمونه في شيء مما يجيء به إليهم، فكيف يتهمه هؤلاء فيما يأتي إلى الرسول من الوحي؟!.

وقوله: ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ﴾ منهم من يقول بأن الكفرة نسبوه إلى الجنون حين رأى رسول الله ﷺ جبريل على صورته فغشي عليه، وكان يتغير في كل مرة يأتي به جبريل – عليه السلام – بالوحي<sup>(3)</sup> لون وجهه؛ فينسبونه إلى الجنون لهذا.

ومنهم من يقول : إنما نسبوه إلى الجنون؛ لأنه أظهر المخالفة لأهل الأرض، وكان في أهل الأرض الجبابرة والفراعنة الذين من عادتهم القتل والتعذيب لمن أظهر الخلاف لهم؛ فكان ذلك منه مخاطرة بنفسه وروحه؛ حيث انتصب لمعاداة من لا طاقة له بهم، ومن قام

(١) أخرجه ابن عساكر عن معاوية بن قرة بنحوه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٠).

- (٢) في ب: الإنس.
- (٣) في ب: بالمثوبة.
  - (٤) في ب: الوحي.

بخلاف من لا طاقة له به، وانتصب لمعاداته، فذلك منه حمق وجنون في الشاهد؛ فنسبوه إلى الجنون لهذا.

ومنهم من ذكر أنهم لم ينسبوه إلى الجنون لما ذكرنا، ولكن شدة سفههم هو الذي حملهم على هذا؛ فنسبوه إلى الجنون مرة، وإلى أنه ساحر أخرى، ومرة قالوا: علمه بشر، ومرة قالوا: ﴿إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا اَخْلِنَقُ﴾ [ص: ٧]؛ فكانوا ينسبونه إلى كل ما ذكرنا، لا عن بحث منهم في حاله، ولكن على السفه والعناد؛ ألا ترى أنهم نسبوه إلى الجنون مرة، وإلى السحر ثانيا، وهما أمران متناقضان؛ لأن الساحر هو الذي بلغ في العلم غايته، والجنون هو النهاية في الجهل، ولو كانوا يقولونه عن بحث وتدبر لكانوا لا يأترن بالمختلف من القول؛ فيظهر جهلهم لمن يريدون صده عن اتباع النبي ﷺ، بل كانوا يتفقون على كلمة واحدة، فيصدرون عنها حتى يقع التلبيس منهم موقعه؛ فيصلون إلى مرادهم من صد الناس عن اتباع النبي ﷺ.

وكذلك فيما زعموا أنه علمه بشر، وأنه إفك افتراه؛ أتوا بالمختلف من القول؛ لأن اختلافه وافتراءه يثبت أنه عالم بنفسه، مستغنٍ عن تعليم غيره، وحاجته إلى أن يتعلم من غيره تثبت عجزه وجهله عن الاختلاق بنفسه، فهذا كله يدل على أنهم لم ينسبوه إلى الجنون لأعلام ظهرت لهم منه، ولكنهم قذفوه بكل ما حضرهم؛ سفها منهم وعنادا.

ثم إن كانوا نسبوه إلى الجنون لما غشي عليه عندما رأى جبريل – عليه السلام – على صورته فقد أتاهم بما لو تفكروا فيه لعلموا أنه ليس بصاحبهم جنة؛ كما قال [الله]<sup>(۱)</sup> – تعالى– : ﴿قُلَ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِكَةٍ أَن تَقُوْمُوا لِلَهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَ لَنَّفَكَرُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن يعالى- : (قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِكَةٍ أَن تَقُومُوا لِلَهِ مَثْنَى وَفُرَدَى ثُمَ لَنَّفَكَرُواً مَا بِصَاحِبِكُم مِن معالى- : (13)، وذلك أنه أتاهم بحكم عجز<sup>(۲)</sup> حكماء الإنس والجن [عن] إتيان<sup>(۳)</sup> مثله، وأتاهم بكتاب عجز أهل الكتاب عن إتيان مثله، فلو تفكروا فيه لعلموا أنه ليس من فعل المجانين، ولا من علومهم، ولكنه من عند الله أكرم به.

وإن كانوا بما نسبوه إلى الجنون لما خاطر بروحه، فهم – بحمد الله تعالى – لم يتهيأ لهم أن يمكروا به، ولا أن يقتلوه؛ بل أظفره الله عليهم، وأظهره على الدين كله؛ فصار ذلك الوجه الذي به نسبوه إلى الجنون آية رسالته، وعلم نبوته.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَلَقَدْ رَءَاهُ بِٱلْأَفَقِ ٱلْمُبِينِ﴾ قال الحسن : إنه ﷺ رأى ربه بقلبه؛ أي : عظمته وسلطانه من وجه لا يقع به تشابه، وخص بالأفق؛ لأنه من الأفق تنزل البركات

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في أ: بُحكمة أعجز.
  - (٣) في ب: بإتيان.

وتنزل الملائكة وأنواع الخير كلها، والمراد من ذلك الأماكن كلها. وغيره من أهل التفسير<sup>(۱)</sup> صرف الرؤية إلى جبريل، عليه السلام. وذكر أن رسول الله ﷺ سأل جبريل – عليه السلام – أن يراه على صورته، فقال له جبريل – عليه السلام-: «إن الأرض لا تسعنى، ولكن إذا صليت الفجر، فانظر إلى أفق

السماء؛ فهنالك تراني<sup>(٢)</sup>، ففعل فرآه على صورته، ثم دنا منه، فكان قاب قوسين أو أدنى<sup>(٣)</sup>، فذكر الأفق؛ لأن الشيء من البعد لا يتهيأ أن يرى من أقطار الأرض؛ لذلك خصت الأفق؛ إذ كذلك تقع رؤية ما بعد، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ﴾، وقرئ ﴿بظنينَ﴾.

قال أبو عبيد: والظنين أولى؛ [لأن الظنين] هو المتهم، والضنين: البخيل، ولم ينسب أحد رسول الله ﷺ إلى البخل حتى ينفي عنه البخل بهذه الآية، وقد كانوا يتهمونه على الغيب، وهو القرآن، فكانوا يقولون: علمه بشر، وليس من عند الله، ويقولون – أيضا–: إن هذا إلا إفك افتراه؛ فبرأه الله تعالى مما قالوا بقوله: ﴿وما هو على الغيب بظنين﴾ ومن قرأه<sup>(٤)</sup> بالضاد فهو يحتمل أوجها:

أحدها: ما ذكره أبو بكر الأصم، وهو أن رسول الله عنه الم يكن يضن بشيء علمه الله – تعالى – عن أحد من أصحابه كما يفعله غيره من العلماء؛ لأن العلماء لا يريدون أن يعلموا من اختلف إليهم كل ما عندهم من العلوم حتى يُستغنى عنهم، ورسول الله عنه كان يود أن يعلم جميع ما علم من العلوم أصحابه؛ فكان يقوم على تعليم كل منهم بقدر طاقته، ولم يكن يمتنع عن التعليم بُخلا منه وضنًا.

وجائز أن يكون برأه الله – تعالى – من هذا؛ لما علم أنه يكون في أمة محمد ﷺ من يزعم أن رسول الله ﷺ خص بعض أصحابه بتعليم أشياء لم يطلع عليها غيرهم، وتخصيص بعض دون بعض بتعليم ما عنده بخل في الشاهد؛ فكان في قوله: ﴿وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْمَيَبِ بِضَنِينِ﴾ تكذيب أولئك الذين يدعون هذا، وهذا كما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «صوموا لرؤيته، وأفطروا لرؤيته»، فكأنه قال هذا لما علم أنه يكون في أمته من يتقدم

- (۱) قاله ابن مسعود أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٠)، وهو قول ابن عباس وعكرمة وقتادة والشعبي وغيرهم.
  - (٢) تقدم في سورة النجم.
    - (٣) في أ: لأنه.
    - (٤) في ب: قرأ.

سورة التكوير الآيات: ١٥ - ٢٩

ثم صرفوا تأويل الغيب إلى القرآن<sup>(١)</sup>، وهو عندنا في القرآن وفي غيره من الأشياء التي أطلع الله – تعالى – نبيه ﷺ عِليها.

وجائز أن يكون الضن منصرفا إلى الشفاعة التي أكرم الله – تعالى – نبيه ﷺ بها، فهو لا يخص بعض أمته دون بعض بالشفاعة، بل يعمهم جميعا؛ فيكون في هذا تحريض على الاتباع له، والانقياد لطاعته.

ويحتمل وجها آخر: وهو أنه ليس بضنين في أداء شكر ما أنعم الله – تعالى – عليه؛ حيث غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، بل اجتهد في أداء شكره حتى ذكر أنه تورمت قدماه من طول القيام، فقيل له: ألم يغفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟!. فقال: «أفلا أكون عبدا شكورا؟!»<sup>(٢)</sup>.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنِ تَجِمِرُ﴾ يحتمل وجهين :

أحدهما: أن النبي ﷺ ليس من شياطين الإنس، ولا بمجنون كما ذكرتم؛ بل هو رسول كريم.

أو الذي أتاكم به من القرآن لم يتلق من الشياطين، ولا هو من قبلهم كما تلقته الكهنة والسحرة من أقوالهم؛ بل هو ذكر من الله – تعالى – للعالمين أنزله إليه الروح الأمين القوي الذي لا يصل إليه الشيطان فيغيره ويبدله.

وقوله<sup>(٣)</sup> – عز وجل–: ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ﴾، أي: فأين تذهبون عن طاعته واتباعه والانقياد له وقد أتاكم ما يلزمكم طاعته واتباعه.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنْ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ﴾، أي : عظة للعالمين، يذكرهم بما يحق عليهم في حالهم، ويبين لهم ما يؤتى وما يتقى، وما تصير إليه عواقبهم.

أو أن يكون قوله: ﴿ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾، أي: شرف لهم، يشرف قدرهم به، ويصيرون أئمة يقتدى بهم ويختلف إليهم؛ ليتعلم منهم، والله أعلم.

- (۱) هو قول ابن مسعود أخرجه سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣١)، وهو قول قتادة و زر بن حبيش.
- (٢) أخرجه البخاري (٨/ ٥٨٤) في كتاب التفسير، باب: ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك حديث
   (٢) ومسلم (٢/ ٢١٧١) في كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، باب: إكثار الأعمال
   والاجتهاد في العبادة (٢٨١٩/٧٩).
   (٣) في ب: فقوله.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ﴾ يحتمل أوجها غير ما ذكرنا: أحدها: أن هذا القرآن الذي جاء به محمد ﷺ تلقاه من رسول كريم على الله – تعالى – فإذا لم تؤمنوا به، ولم تقبلوه فما ذهبتم إلا إلى قول شيطان رجيم.

ويحتمل ﴿فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ﴾ ؟ وإلى من تفزعون إذا أتاكم بأس الله - عز وجل- ونقمته إذا لم تؤمنوا بالله تعالى، وأنكرتم البعث، ولم تصدقوا الرسول ﷺ فيما أخبركم به؟! فإذا حل بكم ما أنذركم به فإلى من تلجئون؟! وهو كقوله – تعالى-: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنَّ أَهْلَكَنِيَ ٱللَّهُ وَمَن مَعِيَ أَوَ رَجَمَنَا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمِ﴾ [الملك: ٢٨].

أو إذا لم تؤمنوا بالله – تعالى – ولم تتبعوا ما أتاكم به محمد ﷺ وقد تقرر عندكم صدقه أنما أتاكم من الآيات المعجزة، فبأي حديث تصدقونه بعد ذلك وتذهبون إليه؟! وهو كقوله تعالى: ﴿فِلَأِي حَدِيثٍ بَعَدَوُ يُؤْمِنُونَ﴾ [المرسلات: ٥٠]؟!.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنْ هُوَ لِلَا ذِكْرُ لِلْعَلَمِينَ . لِمَن شَآَهُ مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمَ﴾ معناه – والله أعلم– : أن هذا القرآن ذكر لمن شاء أن يستقيم من العالمين، فهو في نفسه ذكر وآيات وهدى، ولكن ينتفع بهذا الذكر من شاء الاستقامة، ويهتدي به من طلب الهداية؛ قال – تعالى– : ﴿هُدَى لِلْمُنَقِينَ﴾ [البقرة : ٢] وهو في نفسه هدى، ولكن يهتدي بهداه المتقون، ومن ليس بمتقٍ فهو عمى عليه ورجس، وقال : ﴿إِنَّمَا نُنَذِرُ مَنِ ٱتَبَعَ ٱلنَّحَرَ» [يس : ١١]، وهو كان ينذر من اتبع ومن لم يتبع، ولكن معناه : أنه ينتفع بالذي تنذر به من اتبع الذكر، وقال : آيات لأولي الأبصار، وهي في أنفسها آيات، ولكن ينتفع بآياته أولو الأبصار.

وقوله – عز وجل-: ﴿لِمَن شَآَءَ مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن<sup>(۱)</sup> يحمل على تحقيق المشيئة، ويكون تأويله: أن من أراد الاستقامة على أمر الله – تعالى – أو على الحق، فهذا الذكر – وهو القرآن – يقيمه على الحق وعلى الأمر، ويهديه إلى ذلك.

أو أن يكون هذا على تحقيق الفعل؛ فيكون معناه: من استقام منكم على الحق والأمر فهو ذكر له.

والأصل أن المشيئة وصف فعل كل مختار، وإذا كان هكذا، صارت المشيئة مقترنة [بالفعل]، فإذا فعل فقد شاء؛ فكان في إثبات الفعل إثبات المشيئة؛ لذلك استقام حمله على ما ذكرنا، وهو أن يجعل أحدهما كناية عن الآخر.

(۱) زاد فی ب: لا.

وإن كان على تحقيق الفعل، فتأويله: أنكم ما استقمتم على الطريقة إلا بمشيئة الله تعالى.

وقال بعضهم: تأويل قوله: ﴿وَمَا تَشَآَمُونَ﴾، أي: لم تكونوا تشاءون إنزال هذا الكتاب، فأنزله الله تعالى على رسوله – عليه السلام – بغير مشيئتكم.

وهذا غير محتمل عندنا؛ لأنه قد سبق من القوم الإرادة والسؤال بإرسال الرسول إليهم بقوله: ﴿وَأَقَسَمُوا بِآلَكَهِ جَهَدَ أَيَتَنِهِمْ لَبِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُوُنُنَ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى ٱلأُمُمَ» [فاطر: ٤٢]، فثبت أنه قد سبق منهم السؤال بإرسال الرسول وإنزال الكتاب عليه، لكن تأويله ما ذكرنا.

ثم في هذه الآية دلالة أن كل من شاء الله تعالى منه الاستقامة توجد منه الاستقامة، ولا يجوز أن يشاء من أحد استقامته ولا يستقيم، كما قالت المعتزلة؛ لأن الله – تعالى – مَنَّ على من استقام بمشيئة استقامته، فلو لم توجد الاستقامة من كل من شاء منه الاستقامة، لم يكن للامتنان معنى؛ لأن الاستقامة وغير الاستقامة تكون به، لا بالله تعالى، والله المستعان، [ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم]<sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

## [سورة الانفطار، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللهِ ٱلْتَجْنِي ٱلرَّحِيدِ

قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْكَوَاكِبُ ٱنْثَرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتْ ﴾ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغْيَرَتْ ﴾ عَلِمَتْ نَفْسُ مَا قَدَمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾.

قوله – عز وجل– : ﴿إِذَا ٱلشَمَّاءُ ٱنفَطَرَتْ قَد ذكرنا أن هذا جواب [عن]<sup>(٢)</sup> سؤال تقدم، لم يبين السؤال عند ذكر الجواب ؛ لأن ﴿إِذَا جواب عن<sup>(٣)</sup> سؤال «متى»؛ فجائز أن يكون سؤالهم ما ذكر في إتمام الجواب، وهو قوله : ﴿عَلِمَتَ نَفَشُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتَ ﴾ فكأن رسول الله تَنْجُ سئل : متى تعلم النفس ما قدمت وأخرت؟ فنزل قوله : ﴿إِذَا ٱلشَمَاءُ ٱنفَطَرَتْ ﴾ الآية إلى آخرها.

ثم ذكر الانفطار هاهنا وهو الشق، وذكر الفتح في موضع آخر، وهو قوله – تعالى-: ﴿وَفُنِحَتِ ٱلسَّمَاءُ فَكَانَتْ أَبَوْبَا﴾ [النبأ: ١٩]، وقال في موضع آخر: و ﴿وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ فُرِجَتْ﴾ [المرسلات: ٩]، و ﴿إِذَا ٱلشَمَاءُ ٱنشَقَتْ﴾ [الانشقاق: ١]، فمنهم من ذكر أن شقها وانفطارها أن تفتح أبوابها.

ومنهم<sup>(٤)</sup> من حمله على الشق الذي يعرف من شق الأشياء، وهذا أقرب؛ لأن الآية في موضع التخويف والتهويل، وليس في فتح أبوابها تخويف، وإنما التخويف في انشقاقها بنفسها.

ثم السؤال عن ملاقاة الأعمال وعن علم الأنفس بها سؤال عن الساعة، وفي ذكر انفطار السماء، وانتثار الكواكب، وتفجير البحار، وتسيير الجبال، وجعل الأرض قاعا صفصفا، وصفُ أحوال الساعة وآثارها، وليس فيه إشارة إلى وقت كونها؛ لأنه ليس في التوقف على حقيقة وقتها تخويف وتهويل، وفي ذكر آثارها تخويف، وهو أنه عظم هول ذلك اليوم، واشتد حتى لا تقوم له الأشياء القوية العلية في أنفسها، وهي الجبال، والسموات والأرضون، بل يؤثر فيها هذا التأثير، حتى تصير الجبال كالعهن المنفوش، وتصير كثيبا مهيلا، وتنشق السماء، وتصير الأرض<sup>(ه)</sup> قاعا صفصفًا، فكيف يقوم لها الإنسان الضعيف المهين؟!.

(١) في ب: سورة: ﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتَ﴾.
 (٢) سقط في ب.
 (٣) في ب: وعن.
 (٤) قاله السدي أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٣).
 (٥) في ب: الجبال.

سورة الانفطار الآيات: ١ – ٥

أو إذا كانت السموات والأرضون والجبال مع طواعيتها لربها لا تقوم لها وأفزاعها بل تتقطع، فكيف يقوم لها الآدمي الضعيف مع خبث عمله، وكثرة مساوئه مع ربه؟!. فيذكرهم هذه الأحوال؛ ليخافوه، ويهابوه؛ فيستعدوا له؛ فلهذا – والله أعلم – ذكرت الأحوال التي عليها حال ذلك اليوم، ولم يبين متى وقته؛ ولهذا ما لم يبين منتهى عمر الإنسان؛ ليكون أبدا على خوف ووجل من حلول الموت به؛ فيأخذ أهبته، ويشمر<sup>(۱)</sup> له، ولو بين له كان يقع له الأمن بذلك؛ فيترك التزود إلى دنو ذلك الوقت، ثم يتأهب له إذا دنا انقضاء عمره.

ثم إن الله – تعالى – ذكر أحوال القيامة في غير موضع، وجعل ذلك مترادفا متتابعا في القرآن؛ فيكون في ذلك معنيان:

أحدهما: أن للقلوب تغيرًا وتقلبا في أوقات، فرب قلب لا يلين لحادثة أول مرة حتى يعاد عليه ذكرها مرة بعد مرة، وحالا بعد حال، ثم تلين؛ فيكون في تتابع ذكر البعث والقيامة مرة بعد مرة إبلاغ في النذارة وقطع عذر المعتذرين<sup>(٢)</sup> يوم القيامة.

والثاني : أن القوم كانوا حديثي العهد بالإسلام، وقد وقع الإسلام في قلوبهم موقعا ؛ فيكون في تكرار المواعظ تلقيح لعقولهم، وتليين لقلوبهم على ما أكرمهم الله – تعالى – من الإيمان، ونصرة رسول رب العالمين ؛ كقوله : ﴿وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا﴾ [الأنفال : ٣].

وقوله – تعالى–: ﴿وَإِذَا ٱلْكُوَاكِبُ ٱنْنُرَتْ﴾: إما أن يكون انتثارها؛ لأنها مجعولة لمنافع الخلق، فإذا استغنى عنها أهلها فلا معنى لبقائها.

أو لما جعلت زينة للسماء، فإذا انفطرت السماء، لم تحتج إلى زينة بعدها.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا آلَبِحَارُ فُجِّرَتَ﴾، قال قائلون : أي يفجر ماؤها في بحر واحد، ثم يغور ماء ذلك البحر الذي اجتمعت<sup>(٣)</sup> فيه المياه؛ إما بما تنشفها الأرض، أو تجعل في بطن الحوت الذي<sup>(٤)</sup> ذكر أن الأرضين قرارها على ظهره، أو في بطن الثور، ثم يسوي الله – تعالى – الأرض كلها؛ حتى لا يبقى فيها عوج، ولا قعر؛ فيبس<sup>(٥)</sup> البحار بما شاء : إما بالجبال، أو بغيرها.

(١) في ب: ويتشمر.
(٢) في أ: المعذورين، وفي ب: المتعذرين.
(٣) في أ: اجتمع.
(٤) في أ: التي.
(٥) في ب: فيكنس.

وقال بعضهم: بل يغور ماء كل بحر في مكانه، لا أن تجتمع المياه كلها في مكان واحد وبحر واحد.

وقال بعضهم: بل يمتزج بعضها ببعض؛ فتصير نارا يعذب بها أهلها، وكذلك<sup>(١)</sup> قوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتَ﴾ [التكوير: ٦]، وقال: ﴿وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَتَجُورِ﴾ [الطور: ٦]، والله أعلم أي ذلك يكون؟.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا ٱلْقَبُورُ بَغَيْرَتَ﴾، أي : بعث من فيها، وتقذف القبور من فيها . وقوله – عز وجل– : ﴿عَلِمَتْ نَفَسُ مَّا قَدَّمَتَ وَأَخَرَتَ﴾، أي : تعلم الأنفس ما عملت، إلى آخر ما انتهى [إليه عملها]<sup>(٢)</sup> فلا يخفى عليها شيء من أمرها .

ومنهم من يقول<sup>(٣)</sup>: ما قدمت من خير وأخرت من شر فستعرفه في ذلك اليوم. ومنهم من يقول<sup>(٤)</sup>: علمت ما قدمت من العمل؛ أي: بما عملت<sup>(٥)</sup> بنفسها، (وما أخرت) أي: ما سنت من السنة فعمل بها بعدها.

وهذا الذي ذكروه داخل في تفسير الجملة التي ذكرنا أنها تعلم من أول ما عملت إلى آخر ما انتهى إليه عملها.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّهُا أَلِإِنسَنُ مَا غَنَّكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِمِ ﴾ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ ﴾ فِي أَي صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَبَكَ ﴾ كَلَا بَل تُكَذِبُونَ بِالذِينِ ﴾ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنوَظِينَ ﴾ كِرَامًا كَنِبِينَ ﴾ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾

وقوله – عز وجل–: ﴿يَأَيُّهَا الْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِكَ الْكَوِيرِ﴾ يحتمل: عن ربك؛ فيكون تأويله: أي شيء غرك عن ربك الكريم؛ حتى اغتررت به؟! واغتراره عن ربه الإعراض عن طاعته وعبادته، وقد تستعمل الباء في موضع «عن»؛ قال الله – تعالى–: ﴿عَنَا يَشْرَبُ يَهَا عِبَادُ الَقِ﴾ [الإنسان: ٦]، ومعناها: يشرب عنها، لا أن يشربوا فيها كرعا، أو تجعل العين آنية لهم.

ثم وجه الجواب للمغتر بالله – تعالى – في قوله – عز وجل–: ﴿مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلۡكَرِيمِ﴾ هو أن كرمه دعا الإنسان إلى ركوب المعاصي؛ لأنه لم يأخذه بالعقوبة وقت

- (١) في ب: فذلك.
- (٢) في أ: علمها.
- (٣) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٥٥٧) وهو قول عكرمة وقتادة وابن زيد أيضًا.
   (٤) قاله ابن مسعود أخرجه ابن المبارك في الزهد، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر
   المنثور (٦/ ٥٣٣-٥٣٤) وهو قول ابن عباس وعطاء أيضًا.
  - (٥) في ب: علمت.

جريرته، فتجاوزه<sup>(۱)</sup> عنه أو تأخيره العقوبة، حَمَله على الاغترار؛ إذ ظن أنه يعفى عنه أبدا كذلك؛ فأقدم عليها، وإلا لو حلت به العقوبة وقت ارتكابه المعصية، لكان لا يتعاطى المعاصي، ولا يرتكبها، فعذره أن يقول: الذي حملني على الإغفال والاغترار كرمك أو حمقي، كما قال عمر بن الخطاب – رضي الله عنه – حين تلا هذه الآية: «الحمق يا رب»<sup>(۲)</sup>.

أو يكون قوله: ﴿مَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيرِ﴾ أي: أي شيء غرك حتى ادعيت على الله تعالى أنه أمرك باتباع آبائك؟! أو تشهد عليه إذا ارتكبت الفحشاء أن الله تعالى أمرك به؛ على ما قال: ﴿وَإِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا مَابَآءَنَا وَاُنَّهُ أَمَرَنَا﴾ [الأعراف: ٢٨]، ألم أبعث إليك الرسول؟! ألم أنزل إليك الكتاب فتبين لك ما أمرت به عما نهيت عنه؟!.

وقيل: نزلت الآية في شأن كلدة؛ حيث ضرب النبي ﷺ؛ فلم يعاقبه الله – تعالى – فأسلم حمزة حمية لقومه؛ فَهَمَّ كلدة أن يضربه ثانية؛ فنزلت الآية: ﴿يَأَيُّهَا ٱلْإِسْنَنُ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ ٱلۡكَرِيمِ﴾ حيث لم يهلكك عند تناولك رسول الله ﷺ.

لكن لو كانت الآية فيه فكل الناس في معنى الخطاب على السواء، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿ٱلَٰذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنَكَ فَعَدَلَكَ﴾ ففي ذكر هذا تعريف المنة؛ ليستأدي منه الشكر.

وفيه ذكر قوته وسلطانه حيث قدر على تسويته في تلك الظلمات الثلاث التي لا ينتهي إليها تدبير البشر، ولا يجري عليها سلطانهم؛ ليهابوه ويحذروا مخالفته.

وفيه ذكر حكمته وعلمه؛ ليعلموا أنهم لم يخلقوا عبثا ولا سدى؛ لأن الذي بلغت حكمته ما ذكر من إنشائه في تلك الظلمات الثلاث من وجوه<sup>(٣)</sup> لا يعرفها الخلق، لا يجوز أن يخرج خلقه عبثا باطلا؛ بل خلقهم ليأمرهم وينهاهم، ويرسل إليهم الرسل، وينزل عليهم الكتب؛ فيلزمهم<sup>(٤)</sup> اتباعها، ويعاقبهم إذا أعرضوا عنها، وتركوا اتباعها، وسنذكر وجه التسوية<sup>(٥)</sup> في قوله: ﴿ألَّذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ﴾ [الأعلى: ٢]: أنه سواه على ما توجبه الحكمة.

أو سواه بما به مصالحه.

(١) في ب: فتجاوز.
 (٢) أخرجه سعيد بن منصور، وابن أبي حاتم، وابن المنذر كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٤).
 (٣) في ب: وجه.
 (٤) في ب: فلزمهم.
 (٥) زاد في أ: به.

أو سواه من وجه الدلالة على معرفة الصانع. أو سواه فيما خلق له من اليدين، والرجلين، والسمع، والبصر. وقوله: ﴿فَعَدَلَكَ﴾ أي: سواك. ووجه التسوية: أن [جعل له يدين]<sup>(١)</sup> مستويتين، لم يجعل إحداهما أطول من

الأخرى، وكذلك سوى بين رجليه.

وقرئ بالتخفيف والتشديد.

قال أبو عبيد: معنى قوله: ﴿فَعَدَلَكَ﴾ بالتخفيف، أي: أمالك، وليس في ذكره كثير حكمة، واختار التشديد فيه.

وليس كما ذكر، بل في ذكر هذا من الأعجوبة ما في ذكر الآخر؛ فقوله: ﴿عدلكَ﴾، أي: صرفك من حال إلى حال، ووجه صرفه – والله أعلم–: أنه كان في الأصل ماء مهينا في صلب الأب، فصرف<sup>(٢)</sup> ذلك الماء إلى رحم الأم، ثم أنشأه نطفة، ثم صرفها إلى العلقة، وإلى المضغة إلى أن أنشأه خلقا سويا.

أو صرفه على ما عليه من الحال من الصحة إلى السقم، ومن السقم إلى البرء؛ فيكون في ذكر هذا تعريف المنة والقدرة والحكمة، كما في الأول، ففيه أعظم الفوائد. وقوله – عز وجل–: ﴿فِ أَيَّ صُورَةٍ مَّا شَآَهُ رَكَبِّكَ﴾: منهم من جعل ﴿مَاً﴾ هاهنا صلة زائدة، ومعناه: في أي صورة شاء ركبك.

ومنهم من جعل ﴿مَّا﴾ هاهنا بمعنى الذي.

ثم قوله: ﴿مَآءَ رَكَبَكَ﴾ يحتمل أن يكون هذا عبارة عما تقدم من الأوقات، وهو أنه قد شاء تركيبك على الصورة التي أنت عليها، لا على صورة البهائم وغيرها؛ فيكون [في]<sup>(٣)</sup> ذكره تذكير المنن والنعم؛ ليستأدي منه الشكر.

ووجه التذكير أنه أنشأه على صورة يرضاها، ولا يتمنى أن يكون بغير هذه الصورة من الجواهر، وأنشأه على صورة يعرف المحاسن والمساوئ، ويعرف الحكمة والسفه، ويميز بينهما، ويميز بين المضار والمنافع، وأنشأه على صورة سخر له السموات والأرضين والأنعام، كما قال الله تعالى: ﴿وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّوَرَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ...﴾ الآية [الجاثية: ١٣]، وقال – عز وجل–: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمَنَا بَنِيَ ءَادَمَ وَمَمَلْنَهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ...﴾

- (۱) في ب: جعله بين.
  - (٢) في أ: فضرب.
  - (٣) سقط في ب.
     (٤) في ب: تذكر.

بحمده .

وجائز أن يكون هذا على الاستئناف في أن يركبه على ما هو عليه، [على]<sup>(١)</sup> أي صورة شاء من الصور التي يستقذرها؛ ويمسخه قردا أو خنزيرا؛ لمكان ما يتعاطى من المعاصي؛ فيكون في ذكره تذكير<sup>(٢)</sup> القدرة والقوة؛ ليراقب الله – تعالى – ويهابه؛ فيترك معاصيه، ويتسارع إلى طاعته.

وقوله – عز وجل– : ﴿كَلَا بَلْ تُكَذِبُونَ بِٱلدِّبِنِ﴾ فإن حملت<sup>(٣)</sup> قوله : ﴿كَلَا﴾ على التنبيه<sup>(٤)</sup> والردع فممكن أن يعطف على ما قبله وعلى ما بعده، وكذلك إذا حملته على القسم بمعنى : حقا؛ فإنه يستقيم عطفه على الأمرين جميعا.

وقوله – عز وجل–: ﴿بِٱلدِّينِ﴾ يحتمل أن يكون أريد به دين الإسلام.

والأصل: أن الدين إذا أطلق أريد به الدين الحق، وهو الإسلام، وكذلك الكتاب المطلق كتاب الله تعالى.

ويجوز أن يكون أريد به: البعث والجزاء، وسمي: يوم الدين؛ لما ذكرنا أن الناس يدانون بأعمالهم.

والحكمة فيه – والله أعلم- : أنهم قد أقروا بأن الله – تعالى – أحكم الحاكمين، وتكذيبهم بيوم الدين يوجب أن يكون أسفه السفهاء، لا أن يكون أحكم الحاكمين؛ لأن الدنيا عواقبها الفناء<sup>(٥)</sup> والهلاك، فهم إذا كذبوا بالبعث فقد زعموا : أنهم ما أنشئوا إلا للهلاك والفناء، ومن بنى بناء، ولم يقصد ببنائه سوى أن ينقضه ويهدمه، فهو سفيه، عابث في الفعل؛ فلم يحصلوا من تكذيبهم إلا على نفي الحكمة من الصانع، وتثبيت السفه لله تعالى، تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا، وهو قوله : ﴿وَمَا خَلَفْنَا ٱلسَّمَاء وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَطِلاً ذَلِكَ ظَلْنُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواً ﴾ [ص : ٢٧]، وهم لم يكونوا يدعون أنهما خلقتا باطلا، ولا كانوا يظنون ذلك، ولكن الإنكار الذي وجد منهم بالبعث والجزاء يقتضي خلقهما باعلا؛ فعلى ذلك إنكارهم بالبعث يزيل عنه القول بأنه أحكم الحاكمين، ويثبت

وقوله – عز وجل-: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنِفِظِينَ﴾، وهم لم يكونوا يقبلون الأخبار، ولا كانوا

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: تذكر.
- (٣) في أ: جعلت.
- (٤) في ب: التثنية.
- (٥) في أ: الفساد.

يؤمنون بها، ثم أخبرهم أن عليهم حفاظا؛ لأن الذي حملهم على الجهل تركهم الإنصاف من أنفسهم، وإلا لو أنصفوا من أنفسهم، لكان إعطاؤهم النصفة يوصلهم إلى تدارك الحق ومعرفة ما عليهم من الواجب.

ثم قد ذكرنا أن المرء إذا كان عليه حافظٌ، أداه ذلك [إلى]<sup>(١)</sup> المراقبة؛ فيرتدع عن تعاطي ما يؤخذ عليه، فنبهنا أن علينا حفاظا؛ ليحتشم عنهم، ولا يأتي من الأمور ما يسوءهم، ووصف أنهم كرام؛ ليصحبهم صحبة الكرام، [ومن صحبة الكرام أن يحترمهم]<sup>(٢)</sup>، ويتقي مخالفتهم، ولا يتعاطى ما يسوءهم، وذلك قوله: ﴿كِرَامًا كَئِبِينَ﴾.

وفي ذكر الكرام فائدة أخرى، وذلك أن قوله: ﴿كِرَامًا كَيْبِينَ﴾، أي: كرام على الله تعالى، والكريم على الله – تعالى – هو المتقي؛ قال الله – تعالى–: ﴿إِنَّ أَحَرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمُ﴾ [الحجرات: ١٣]؛ فيكون فيه أمان لهم: أنهم لا يزيدون، ولا ينقصون في الكتابة، وإنما يكتبون [على]<sup>(٣)</sup> قدر أعمالهم<sup>(٤)</sup>، كما ذكرنا من الفائدة في وصف جبريل – عليه السلام – بالقوة والأمانة.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ﴾ فهو يحتمل وجهين:

أحدهما: أنهم يعلمون ما نفعله<sup>(٥)</sup> قبل أن نفعل<sup>(٦)</sup> بما عرفهم الله – تعالى – فيكون في تعريفه إياهم إلزام الحجة عليهم، ويكون الذي يكتبون امتحانا امتحنوا به؛ إذ قد فوض إلى بعضهم أمر كتابة الأعمال، وإلى البعض إرسال الأمطار، ونحو ذلك.

أو ﴿يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ﴾ وقت فعلكم جهة الفعل من خير أو شر؛ فيكون لفعل الخير آثار بها يعرفون أن الفاعل قصد به جهة الخير، ويكون لفعل الشر آثار بها يعرفون ذلك أيضا.

ثم مُذْر المسلمين في ترك المراقبة أقل من عذر المكذبين بالدين؛ لأن المسلمين علموا أن عليهم حفاظا يحفظون عليهم أعمالهم، ويكتبونها عليهم، ثم هم مع ذلك يغفلون، ولا يصحبونهم صحبة الكرام، ويتركون التيقظ والتبصر<sup>(۷)</sup>، والكفرة ينكرون أن يكون عليهم حفاظ، ومن كان هذا حاله فالإغفال من مثله غير مستبعد.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في أ: أن يحترم لهم.
  - (۳) سقط فی ب.
    - (٤) في ب: عملهم.
    - (٥) في ب: نفعل.
    - (٦) في ب: يفعل.
    - (٧) في ب: التبصير.

**قوله تعالى: ﴿**إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَغِى نَعِبِمِ ﴾ وَإِنَّ ٱلْفُجَارَ لَغِى جَعِبِمِ ﴾ يَصْلُوَنَهَا يَوْمَ ٱلدِّبِنِ ﴾ وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَابِينَ ﴾ وَمَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّبِنِ ﴾ ثُمَّ مَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّيبِ ﴾ يَوْمَ لَا تَعْلِكُ نَفْسُ لَنِفَسِ شَيْنَاً وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِذِ لِنَهِ ﴾.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِى نَعِيمٍ . وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَغِى جَمِيمٍ ﴾ : قد ذكرنا أن البر هو الذي ما طلب منه، والذي طلب منه ما ذكر في قوله : ﴿ لَيْسَ ٱلَبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأُوْلَتَهِكَ هُمُ ٱلْمُنَقُونَ ﴾ [البقرة : ١٧٧]، وفي هذه الآية دلالة على ما ذكرنا أن البر إذا ذكر دون التقوى، اقتضى المعنى الذي يراد بالتقوى ؛ لأنه أخبر أن البر هو الإيمان بالله – تعالى – واليوم الآخر، ثم ذكر أن الذي جمع بين هذه الأشياء، فهو المتقي.

ثم احتجت المعتزلة لقولهم بالتخليد في النار لمن ارتكب الكبيرة بقوله تعالى : ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَنِي جَحِيمِ﴾ إلى قوله : ﴿وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآبِينَ﴾؛ لأن مرتكب الكبيرة فاجر، وقد وصف الله – تعالى– : أن الفجار لفي جحيم، ولا يغيب عنها، وزعموا أنه [ما]<sup>(١)</sup> لم يأت بالشرائط التي ذكر في قوله : ﴿وَلَكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ﴾ [البقرة : ١٧٧] فهو غير داخل في قوله : ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي غَيمٍ﴾.

والأصل عندنا ما ذكرنا: أن كل وعيد مذكور مقابل الوعد فهو في أهل التكذيب؛ لما ذكر من التكذيب عند التفسير بقوله: ﴿كَلَآ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَغِي سِعِينِ﴾ [المطففين: ٧] إلى قوله: ﴿وَيَلْ يَوَمِيذٍ لِلْمُكَذِبِينَ﴾ [المطففين: ١٠]، وقال: ﴿تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ وَهُمَ فِيهَا كَلِحُونَ﴾ إلى قوله: ﴿فَكُنتُم بِهَا تُكَذِبُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠٤]، وإذا كان كذلك، لم يجب قطع القول بالتخليد في [النار] لمن ارتكب الكبيرة، بل وجب القول بالوقف فيهم.

ثم [إن]<sup>(٢)</sup> الله – تعالى – جعل لأهل النار يوم البعث أعلاما ثلاثة، بها يعرفون، وتبين أنهم من أهل النار، لم يجعل شيئا من تلك الأعلام في أهل السعادة: أحدها: اسوداد الوجوه بقوله: ﴿وَتَسَوَدُ وُجُوْهُ﴾ [آل عمران: ١٠٦].

والثاني : بما يدفع إليهم كتابهم بشمالهم، ومن وراء ظهورهم، ويدفع إلى أهل الجنة كتبهم بأيمانهم.

والثالث: في أن تخف موازينهم، وتثقل موازين أهل الحق.

- (١) سقط في ب.
- (٢) سقط في ب.

فهذه أعلام أهل الشقاء، وفيما ذكر اسوداد الوجوه قرن به التكذيب بقوله : ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسَوَدَتَ وُجُوهُهُمَ أَكَفَرُتُم بَعَدَ إِيمَنِكُمُ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمَ تَكْفُرُونَ ﴾ [آل عمران : ١٠٦]، وفيما ذكر دفع الكتاب بالشمال ومن وراء الظهور، قال فيه : ﴿فَآسَلُكُوهُ ﴾ [الحاقة : ٣٢، ٣٣]، وقال : ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنَبَمُ وَرَآة ظَهَرِفِي إلى قوله – عز وجل – : ﴿إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُور بَتَى . . . ﴾ الآية [الانشقاق : ١٠ – ١٥] وقال – تعالى – عندما ذكر خفة الميزان : ﴿أَلَمَ تَكُنُّ ءَايَنِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ فَكُمتُمُ بِهَا تُكَذِبُونَ ﴾ [المؤمنون : ١٠٥]، ولم يذكر عند ذكر شيء من هذه الأعلام غير المكذبين، فثبت أن الوعيد في المكذبين لا في غيرهم ؛ لذلك لم يسع لنا أن نشرك أهل الكبائر مع أهل التكذيب في استيجاب العقاب، وقطع القول بالتخليد، بل

والثاني: ذكر في مواضع الإيمان بالله – تعالى – أدنى مراتب أهل الإيمان، ووعد عليه الجنة، فقال: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُوَلَتِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ ﴾ [الحديد: ١٩]، وقال في موضع آخر: ﴿وَجَنَةٍ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أُعِدَتَ لِلَذِينِ عَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ ﴾ [الحديد: ٢١]، وقال: ﴿وَالَذِينَ عَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِقُوا بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ ... الآي [النساء: ٢٥٢]، فذكر في هذه الآيات التي تلوناها أدنى منازل أهل الإيمان، وذكر في موضع آخر أعلى مراتب أهل الإيمان، ووعد عليها الجنة بقوله: ﴿إِلَّا الَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الضَلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِالَحَقِ ... ﴾ الآية [العصر: ٣]، وقال: ﴿وَلَكُنَ ٱلْبَرَ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْ الصَلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِاللَّهِ اللَّهِ الإيمان، ووعد عليها الجنة بقوله: ﴿ إِلَا الَذِينَ عَامَنُوا وَعَمِلُوا الضَلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِالَحَقِ ... ﴾ الآية [العصر: ٣]، وقال: ﴿وَلَكُنَ الْبَرَ مَنْ عَامَنَ وَالَوَ وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِاللَّهِ اللَّهِ الا علَهُ الحَتْ عَلَى مَالَوْ وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِالتِعَلَى ... إلَّهُ العَامَ الذي مالَا الحَانِ مَنْ وَالَيْوَ وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ وَلَكُنَ اللَهُ اللَّذِي اللَّهُ الحَتْ ... إلَّهُ اللَّي عالَمُ وَالْتَوْمَ الْمَا الَا اللَّالَة اللَّهُ الْحَتْ الْحَتْ الْنَدِينَ

وجائز أن يكون الجميع<sup>(1)</sup> فيما ذكر فيه الإيمان بالله ورسله مضمرا، ويكون ذكر طرفًا منه على الإيجاز؛ ألا ترى أنه ذكر الكفر في بعض المواضع، وأوعد عليه النار، وذكر في بعض المواضع الكفر مع أسباب أخر، وأوعد عليه النار بعد ذلك بقوله: ﴿ذَاكَ بِآنَهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِعَايَكَتِ اللَّهِ وَيَتْتُلُونَ النَّبِيَيْنَ بِعَيْرِ ٱلْحَقِّ ... ﴾ الآية [البقرة: ٢٦]، وقال في موضع آخر: ﴿قَالُوا لَرَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ . وَلَرَ نَكُ نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ ... ﴾ الآية [المدثر: ٢٢]، وقال في موضع لم يصر جميع ما ذكر من السيئات مع الكفر شرطا، بل وجب القول بالتخليد لمن اقتصر على الكفر خاصة؛ فثبت أن ليس في ذكر المبالغة دلالة جعل المبالغة شرطا، بل جائز أن يستوجب الوعيد بدونه؛ فلذلك لم يقطع القول في أصحاب الكبائر بالتخليد في النار، ولا

(١) في ب: الجمع.

وقوله – عز وجل– : ﴿يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ ٱلدِّنِنِ . وَمَا هُمْ عَنْهَا بِغَآبِيِنَ﴾ ، قال بعضهم'' ) : تأويله منصرف إلى أهل النار وأهل الجنة ؛ فأهل الجنة لا يغيبون عن الجنة ، ولا أهل النار عن النار . وقال بعضهم : أريد بها أهل النار خاصة : أنهم لا يغيبون عنها .

وأنكر بعض الناس الخلود لأهل النار في النار، ولأهل الجنة في الجنة، وقالوا: لو لم يكن لنعيم الجنة انقضاء، ولا لعذاب الآخرة انتهاء، لكان يرتفع عن الله – تعالى – الوصف بأنه أول وآخر؛ لأنهما يبقيان أبدا؛ فلا يكون هو آخر، وقد قال: ﴿هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْأَخِرُ﴾ [الحديد: ٣]؛ فلا بد من أن يكون لهما انتهاء حتى يستقيم الوصف بأنه آخر.

ولأنهما لو لم يوصفا بالانتهاء لكان علم الله – تعالى – غير محيط بنهايتهما، فتكون النهاية مجاوزة لعلمه، والله – سبحانه وتعالى – محيط بالأشياء وعالم بمبادئها ومناهيها؛ فلا بد من القول بفنائهما حتى يكون علمه محيطا بهما.

ولأنهم إنما استوجبوا الجزاء بأعمالهم، وأهل النار استوجبوا العقاب بسيئاتهم، فإذا كانت لسيئاتهم نهاية، ولخيرات أولئك نهاية، فكذلك يجب أن يكون للجزاء نهاية أيضا.

والأصل عندنا: أن كل من اعتقد مذهبا فهو يعتقد التدين (٢) به أبدا ما بقي، لا يتركه (٣).

ثم العقاب جعل جزاء للكفر، والثواب جعل جزاء للاتقاء عن المهالك بقوله: ﴿وَٱتَّقُوْا ٱلنَّارَ ٱلَّتِى أَعِدَّتَ لِلْكَفِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٣١]، وقال: ﴿وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَوَتُ وَٱلأَرْضُ أَعِدَتَ لِلْمُتَقِينَ﴾ [آل عمران: ١٣٣]، فإذا ثبت أن كل واحد منهما جزاء للمذهب، وكان الاعتقاد للأبد؛ فكذلك جزاؤه يقع للأبد والدوام، لا للزوال والانقطاع.

والثاني: أن العلم بزوال النعيم مما ينغص النعمة على أربابها، ويمرر عليهم لذاتها، ويكدر عليهم ما صفا منها، فإذا كان كذلك لم يتم لهم النعيم، وأهل النار إذا تذكروا الخلاص من العذاب، تلذذوا بها، وهان عليهم العذاب؛ فوجب القول بالخلود؛ ليتم النعيم على أهله والعذاب على أهله.

والجواب عن قوله: إنه يرتفع عنه الوصف؛ لأنه أخبر: أن الله – تعالى – استوجب الوصف بأنه أول وآخر بذاته لا بغيره، وغيره يصير أولاً وآخراً بغيره، ثم ما من شيء إلا وله أول وآخر، ثم لا يوجب ذلك إسقاط الأولية والآخرية عنه.

وقوله بأن بالله – عز وجل– لا يوصف بالإحاطة بالأشياء لو وجب القول بالخلود، فنقول بأن العلم بما لا نهاية له هو أن يعلمه غير متناوٍ، والعلم بالتناهي بما لا نهاية له

- (۱) انظر: تفسير ابن جرير (۱۲/ ٤٨١).
  - (٢) في ب: التبيين.
  - (٣) في ب: ليتركه.

يوجب الجهل لا العلم. والجواب عن الفصل الثالث: ما ذكرنا أنه يعتقد المذهب للأبد، فكذلك الجزاء يتأبد، ولا ينقطع.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَآ أَدَرَىٰكَ مَا يَوَمُ ٱلدِّينِ . ثُمَّ مَآ أَدَرَىٰكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ﴾، قال بعضهم: إنك لم تكن تدري، فدراك الله تعالى.

وقال بعضهم(``: هذا على التعظيم لذلك اليوم، والتهويل عنه.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَوَمَ لَا تَعْلِكُ نَفَسٌ لِنَفَسٍ شَيَئًاً ﴾، وذلك اليوم يوم تُجرى فيه الشفاعات، فيشفع الأنبياء لكثير من الخلق فَيُشْفَع لهم، وإذا كان كذلك فقد ملكت نفس لنفس شيئا، ولكن تأويله يخرج على أوجه ثلاثة:

أحدها: أن الكفرة كانوا يتوادون فيما بينهم؛ ليتناصر بعضهم بعضا في النوائب، فقال: ﴿لَا تَمْلِكُ نَفْشُ لِنَفْسٍ شَيْئَآً﴾؛ قال الله – تعالى–: ﴿إِنَّمَا ٱتَّخَذْثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّة بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِكَآ ثُمَّ يَوْرَ ٱلْقِيَىٰمَةِ يَكَفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعَضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَىٰكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِن نَّنْصِرِينَ﴾ [العنكبوت: ٢٥].

أو لا تملك نفس لنفس شيئا إلا بعد أن يؤذن لها؛ كما قال - عز وجل-: ﴿لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾ [النبأ: ٣٨]، وقد يُجرى التشفع في الدنيا لا بالاستئذان من أحد.

أو يكون معناه: أن كل نفس سيتبين لها في ذلك اليوم أنها لم تكن تملك شيئا إلا بالتمليك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْأَمْرُ يَوْمَبِذِ لِتَنَوِ﴾، أي: لا ينازع فيه، وهو في كل وقت لله – تعالى – لكن الظلمة ينازعونه في هذه الدنيا.

أو ﴿وَٱلْأَمْرُ يَوَمَبِذِ لِنَهِ﴾، أي: يتبين لكل أحد في ذلك اليوم بأن الأمر لله – عز وجل– في ذلك اليوم وقبل ذلك اليوم، والله المستعان، [ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم]<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

- (1) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٦٥٧٣)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٥٣٥).
  - (۲) سقط فی ب.

## [سورة المطففين، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

يسم ألله التكني التحية

قوله تعالى: ﴿وَنِنُ لِلْمُطْفِنِينَ ﴾ ٱلَّذِينَ إذَا ٱكَمَالُوا عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوْهُمْ بُخْسِرُونَ ﴾ أَلَا يَظُنُ أُولَتِكَ أَنَهُمْ مَتَعُونُونُ ﴾ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ آلمَالَمِينَ ﴾ لأَ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَارِ لَغِي سِجِينٍ ﴾ وَمَا أَذَرَنَكَ مَا سِجِينٌ ﴾ يَنَتُ مَرْفُومُ ﴾ وَيْلُ يَوْمَ إِلَى اللَّينَ يَكَذِبُونَ سِيَوْمِ الذِينِ ﴾ وَمَا يَكَذِبُ بِهِ إِلَا كُلُ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ ﴾ إذا تُنْهَلُ عَلَيهِ مَالَكُ أَنَ أَلَكُ اللَّهُ وَيَنْ يَكَذِبُونَ سِيَوْمِ الذِينِ ﴾ وَمَا يَكَذِبُ بِهِ إِلَا كُلُ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ ﴾ إذا تُنْهَلُ عَلَيهِ مَالِكُ وَ يَكُذِبُونَ سِيَوْمِ الذِينِ ﴾ وَمَا يَكَذِبُ بِهِ إِلَا كُلُ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ إذَا نُنْلَى عَلَيهِ مَايَنُنَا قَالَ أَسْطِيرُ الأَوْلِينَ يَكَذِبُونَ مِنْهُمُ أَنَا وَمَا يَكَذِبُ وَمَا يَكَذِبُ إِنَهُ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ إذَا نُنَالَى عَلَيهِ مَايَنُنَا قَالَ أَسْطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾ يَكَذِبُونُ مَنْ اللَهُ عَلَيهِ عَلَيْهِ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ كَذَا اللَهُ عَلَيهِ عَلَيْ أَنَا عَلَيْهُمُ

قوله – عز وجل–: ﴿وَيَّلُ لِلْمُطَفِّنِينَ﴾: وجه تعييرهم بالتطفيف وإلحاق الوعيد بهم؛ لمكانه وإن كانوا مستوجبين للوعيد، وإن أوفوا المكيال، ولم يطففوا فيه؛ إذ كانوا جاحدين بالله تعالى ومكذبين بالبعث–: هو أن الكفرة لم يكونوا اعتقدوا الكفر بالله – تعالى – لتلذذ يقع لهم بنفس الكفر، ولا التزموه على التحسين لهم إياه، وإنما أعرضوا عن الإيمان لحبهم الرياسة، ولمأكلة كانت لهم خافوا زوالها عنهم بالإسلام.

أو<sup>(٢)</sup> زهدوا عنه؛ لما يلزمهم بالإيمان مؤن، واختاروا الكفر؛ لئلا يلزمهم [بالإيمان]<sup>(٣)</sup> تحملها؛ فكان الذي يحملهم على الصد عن الإيمان وترك النظر في آيات الله – تعالى – وحججه ما ذكرنا؛ فعيروا بالأفعال الدنية التي كانوا يتعاطونها فيما بينهم من التطفيف والهمز واللمز وتركهم إيتاء<sup>(٤)</sup> الزكاة بقوله<sup>(٥)</sup> – عز وجل–: ﴿ اَلَٰذِينَ لَا يُؤَوُّنَ الزَّكَوَةَ وَهُم بِأَلَاَخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ﴾ [فصلت: ٧]؛ لينقلعوا عنها؛ فيحملهم<sup>(٢)</sup> ذلك على النظر في القرآن والتدبر فيه، وهو كما ذكرنا في القتال أن فيه ما يحملهم على الإيمان؛ الزُبِهم كانوا يتزهدون عنه لحبهم الدنيا، فإذا قوتلوا ضاقت عليهم الدنيا؛ فبعثهم ذلك على الإيمان بالله – تعالى – وعلى النظر في آياته.

وذكر أن رسول الله ﷺ لما تلا هذه الآية على أهل مكة تركوا التطفيف؛ فلم يطففوا

- (1) في ب: سورة ﴿وَتَلْ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾.
  - (۲) في ب: و.
    - (٣) سقط في ب.
    - (٤) في أ: إتيان.
    - (٥) في ب: لقوله.
  - (٦) في ب: بعلمهم.

بعد ذلك.

قال أهل اللغة: التطفيف: النقصان، يقال: إناء طفان؛ إذا كان غير مملوء. وقال الزجاج: يقال: شيء طفيف، أي: يسير، فسمي: مطففا؛ لما يسرق منه شيئا فشيئا في كل مكيال.

وفي هذه [الآية]() دلالة أن حرمة الربا عامة على أهل الأديان.

وفيه دلالة أن حرمة الربا ليست لمكان العاقدين، وإنما هي حق على العاقدين لله – تعالى – وذلك أن الذي يكال له، كان يأخذ ما يكال له على علم منه بتطفيف البائع، ثم كان يرضى به، ويتجاوز عن ذلك، ومع ذلك لحقهم التعيير بالتطفيف؛ فدل أن حرمته ليست لمكان العاقدين، ولكنها من حق الله تعالى.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱكْمَالُوا عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ» منهم من ذكر أن هذا على التقديم والتأخير، ومعناه: ويل للمطففين على الناس إذا [اكتالوا أو وزنوا]<sup>(٢)</sup>، وإذا اكتالوا استوفوا.

ومنهم من قال بأن ﴿عَلَى﴾ هاهنا بمعنى «عن»؛ فكأنه يقول: ويل للمطففين الذين إذا اكتالوا عن الناس يستوفون.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو قَزَنُوْهُمْ يُخْسِرُونَ﴾ منهم من حمل قوله : هم بعد ذكر الكيل والوزن على التأكيد والمبالغة، فإن كان هذا على هذا، فحقه الوقف على قوله : (كالوا)، وعلى قوله: (وزنوا).

ومنهم من قال<sup>(٣)</sup>: معناه: وإذا كالوا لهم، أو وزنوا لهم؛ لأن الألف بينهما ليست بمثبتة في المصاحف، وهو مستعمل: كلته، وكلت له،؛ كقوله: وعدته، ووعدت له، فإن كان هذا معناه، لم يستقم الوقف على قوله: (كالوا) و<sup>(٤)</sup> (وزنوا)؛ لأن قوله: (لهم)، تفسير لقوله: (كالوا) أو (وزنوا)، ولا يجوز قطع التفسير عما له التفسير. وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَا يَظُنُّ أُوَلَتِكَ أَنَهُمُ مَتَعُوْتُونٌ ...﴾ [الآية]<sup>(٥)</sup>: قال أكثر أهل التفسير: ﴿أَلَا يَظُنُّ﴾: ألا يعلم، وألا يتيقن.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: كالوا أو وزنوهم.
- (٣) انظر: تفسير ابن جرير (١٢/ ٤٨٤).
  - (٤) في ب: أو.
  - (٥) سقط في ب.

وقال أبو بكر الأصم: ﴿أَلَا يَظُنُّهُ، معناه: ألا يشك أولئك في البعث، وهو محتمل لما ذكرنا؛ لأن الشك يوجب الرهبة، وارتفاعه يوجب الأمن؛ ألا ترى أن المرء إذا أراد أن يسافر إلى مكان، فأخبره إنسان أن في الطريق الذي يريد أن يسلك سراقا وقطاع الطريق، فإنه يترهب لذلك؛ فيستعد له بما<sup>(۱)</sup> يدفع عن نفسه ضرر قطاع الطريق وضرر السراق، وإن لم يتيقن أن المخبر صادق في مقالته، ولا يتيقن أن السراق يتمكنون من الإضرار به، فكيف لا يشك هؤلاء بكون البعث بما يخبرهم النبي – عليه السلام – ويقيم عليه الحجج، وهذا أقل منازل الأخبار أن تورث شكا.

ثم الأصل أن حرف الشك يستعمل عند استواء طرفي الداعيين، والظن يستعمل عند اختلاف طرفي الداعيين، وهو أن تغلب<sup>(٢)</sup> إحدى الدلالتين على الأخرى؛ لذلك يستقيم الحكم والقول بأكثر الظن، ولا يستقيم بأكثر الشك.

ثم الظن يتولد من البحث عن الأمر والنظر فيه، وإذا تدبر فيه، فهو لا يزال يرتقي في الظن درجة فدرجة؛ حتى ينتهي نهايته بلوغ اليقين<sup>(٣)</sup> ودرك الصواب؛ فلذلك حمل أهل التفسير تأويل الظن هاهنا على اليقين والعلم؛ إذ<sup>(٤)</sup> ذلك نهاية الظن.

وحمله أبو بكر على الشك؛ لما لا ترتفع الشبهة كلها فيما كان طريق معرفته<sup>(°)</sup> الاجتهاد.

ومثال الظن منا الخوف الذي ذكرنا أنه قد يستعمل في موضع العلم؛ لأن الخوف إذا بلغ غايته صار علما؛ كالذي يهدد بالقتل، أو بقطع عضو؛ ليشرب الخمر [أنه يباح]<sup>(٢)</sup> له الشرب، ويجعل كالمتيقن أنه يفعل به لا محالة لو امتنع عن الشرب؛ لبلوغ الخوف نهايته وإن لم يكن في الحقيقة متيقنا؛ لما يجوز أن يحصل به ما يمنعه عن القتل؛ فعلى ذلك الحكم في الظن.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَوَلَبَهِكَ أَنَّهُم مَتَبَعُوْنُونَ﴾ للحساب الذي يحصل عليهم؛ فلا يجدون منه مخرجا؛ فيتخلصون من العذاب، ليس على ما يحصل عليه الحساب في الدنيا يجد لنفسه الخلاص ووجه المخرج عنه.

- (۱) في ب: ما.
- (٢) زاد في ب: إحدى.
  - (٣) في ب: النفس.
    - (٤) في ب: إن.
    - (٥) في ب: معرفة.
    - (٦) في ب: أيباح.

وقوله – عز وجل–: ﴿لِيَوْمٍ عَظِيمٍ﴾، سماه: عظيما؛ لما ذكرنا من دوام عذابه ودوام عقابه(``.

- وقوله عز وجل– : ﴿يَوَمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾، أي : لحكمه. أو لحسابه.
  - أو لوعده ووعيده.

أو يقومون له مستسلمين خاضعين بجملتهم، وإن كان البعض منهم وجد منه الامتناع عن الاستسلام في الدنيا، فإن الظلمة ينازعونه ويدعون لأنفسهم أشياء، وينكرونها له، فأما يوم القيامة فإنهم جميعا يقرون له وينقادون لحكمه وقضائه؛ لذلك خصه بقيام الناس له.

وقوله – عز وجل-: ﴿كَلَآَ﴾ قال الحسن وأبو بكر: حقا؛ أي، بعثهم حق؛ فيبعثون.

وقال الزجاج: ﴿كَلَآَ﴾: حرف ردع وتنبيه، أي: ليس الأمر على ما ظنوا: أنهم لا يبعثون؛ بل يبعثون ويجازون بأعمالهم؛ فيكون في هذا إيجاب القول بالبعث من طريق الاستدلال.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِى سِعِينِ﴾ اختلف في السجين : فمنهم<sup>(٢)</sup> من جعله اسم موضع، وأشار إليه فقال : هو صخرة تحت الأرض السابعة يوضع كتاب الفجار<sup>(٣)</sup> تحته إلى يوم القيامة.

ولكن ليس بنا إلى معرفة ذلك الموضع حاجة؛ لأن الذين امتحنوا بجعله في ذلك الموضع قد عرفوه، وهم الملائكة.

ومنهم من زعم أنه حرف مذكور في كتب الأولين، فذكر ذلك في القرآن، فجائز أن يكون المقصود يتحقق بدون الإشارة إليه.

وجائز أن يكون السجين الموضع الذي أعد<sup>ر:)</sup> للكافر في الآخرة للعذاب، لكن أول ما يرد إليه عمله الذي أثبت في كتابه، ثم تلحق به الروح، ثم يتبعهما جسده في الآخرة على

- (١) في ب: لقائه.
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٦٦١٧)، وأبو الشيخ في العظمة، والمحاملي في أماليه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٣٨).
  - (٣) في ب: الكافر.
    - (٤) في ب: اعتد.

سورة المطففين الآيات: ١ – ١٧

ما روي عن النبي ﷺ: «الدنيا سجن المؤمن وجنة الكافر، والآخرة سجن الكافر وجنة المؤمن»<sup>(۱)</sup>، فيرد كتابه إلى ذلك السجن، ويرد كتاب الأبرار إلى الجنة التي أعدت له، ثم تتبعه روحه، ثم جسده؛ فذلك قوله: ﴿إِنَّ كِنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ﴾ [المطففين: ١٨]. ومنهم من قال: [هو] على التمثيل ليس على تحقيق المكان في العليين؛ وذلك لأن

ومنهم من قال. [هو] على النمس نيس على تحقيق المعال في المعال في المعنين. وقدت في ا السجن هو مكان أهل الخبث في الدنيا، فمثلت أعمالهم بذلك؛ لخبثها وقبحها، ومثلت أعمال الأبرار بما ذكر من العليين، وذلك مكان أهل الشرف وأولي القدر؛ فيكون ذلك كناية عن طيب أعمالهم.

وقال الكسائي: السجين: مشتق من السجن؛ كقولك: رجل فسيق، وشريب، وسكيت.

ثم ذكر كتاب الفجار، والفجور يكون بالكفر وبغيره، فهذا اسم يقع به الاشتراك بين أهل الكفر وأهل الإسلام، لكنه ألحق عند التفسير بما يوجب<sup>(٢)</sup> صرف الوعيد إلى الكفار بقوله : ﴿وَبَلَّ يَوَمَبِذٍ لِلْمُكَذِبِينَ﴾، وكذلك نجد هذا الشرط ملحقا بالتفسير في جميع ما جرى به الوعيد بالاسم الذي يقع به الاشتراك؛ من نحو الفسق، وترك الصلاة، بقوله – تعالى– : ﴿وَالُوا لَزَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ﴾ [المدثر : ٤٣]، وفيما جرى من الوعيد في الذي لا يؤتي الزكاة؛ فكان في ذكر التفسير على تقييده بالتكذيب قطع الشهادة وإيجاب العذاب على المكذبين، وفي ذكر الاسم الذي يقع به الاشتراك إيجاب الخوف على المسلمين الذين شركوا في ذلك الاسم، فترك قطع الشهادة عليهم بالوعيد؛ لما<sup>(٣)</sup> لم يذكروا عند التفسير .

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَا أَنَرَنكَ مَا سِمِّينَ﴾ فهو تعظيم ذلك اليوم، ووصفه بنهاية الشدة، أو على الامتنان على نبيه ﷺ أنه لم يكن يعلم ذلك حين أطلعه الله عليه، وهكذا تأويل قوله: ﴿وَمَا أَدَرَنكَ مَا عِلِيُونَ﴾ [المطففين: ١٩].

وقوله: ﴿كِنَبٌ مَرْقُومٌ﴾، أي: الكتاب الذي في السجين مرقوم، والمرقوم، قالوا: مكتوب ومثبت.

والرقم عندنا: هو الإعلام، يقال: رقم الثوب؛ إذا أعلمه؛ فجائز أن يكون علمه هو أن يختم؛ فيكون فيه إخبار أنه لا يزاد على قدر ما عمل، ولا ينقص منها، وهو كما ذكرنا من

- (٢) في أ: بما يجوز.
  - (٣) في ب: بما.

 <sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۷۲/٤) كتاب الزهد (۲۹۵٦/۱)، والترمذي (۲۹۶٤) كتاب الزهد، باب: ما جاء أن الدنيا سجن المؤمن. (۲۳۲٤).

الفائدة، فيما وصف جبريل – عليه السلام – بالقوة والأمانة بقوله: ﴿ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى ٱلْعَرَشِ مَكِينٍ . مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ﴾ [التكوير: ٢٠، ٢١ ]، فوصف بالأمانة؛ ليؤمن الخلق عن خيانته في الكتاب وتغييره، ووصفه بالقوة؛ ليعلم أن غيره لا يتهيأ له أن ينتزع منه ما أرسل على يده، فيغيره، فكذلك وصفه بالختم والأعلام؛ ليؤمن من الزيادة فيه والنقصان.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَبِّلْ يَوَمَبِذِ لِلْمُكَذِبِينَ﴾، أي: للمكذبين بجميع ما يحق عليهم تصديقه، وذلك يكون بالإيمان بالله تعالى، وبآياته، ورسله، وبالبعث.

وقوله – عز وجل-: ﴿ أَلَنِينَ يَكَنِّبُونَ بِيَوْمِ ٱللِّبِنِ ﴾ : الدين اسم لشيئين : اسم للجزاء<sup>(۱)</sup>، واسم للاستسلام والخضوع؛ فسمي : يوم الدين؛ لما يدانون بأعمالهم، أو لما يستسلمون لله – تعالى – في ذلك اليوم ويخضعون له، وفي تكذيبهم بيوم الدين تكذيب لقدرة الله تعالى وتكذيب رسله؛ لأن الرسل كانوا يدعونهم إلى الإيمان بيوم الدين؛ فكانوا يكذبونهم بتكذيبهم بذلك اليوم؛ فيكون تأويله منصرفا إلى ما ذكرنا من تكذيبهم بجميع ما يحق عليهم التصديق به.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا يُكَذِبُ بِعِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَنِيمٍ ﴾ : المعتدي هو الذي يتعدى حدود الله تعالى، والأثيم : الذي يتأثم بربه؛ فيكون مجاوزًا به عن الحدود، والتأثم بربه هو الذي يحمله على التكذيب، وإلا لو قام بحفظ حدوده، ولم يأثم بربه، لكان لا يكذب بيوم الدين.

أو يكون فيه إخبار أن المكذب به معتد أثيم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِذَا تُتَلَىٰ عَلَيْهِ ءَايَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾: قال: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ﴾: أباطيل الأولين.

وقال أبو عبيدة: الأساطير: هي التي لا أصل لها.

ومعناه عندنا: ما سطره الأولون، أي: كتبه، فالسطر: الكتابة؛ فيخبرون أنها ليست من عند الله تعالى، بل مما كتبها الأولون الذين لا نظام لهم، ولم يكن يقولون هذا في كل ما يتلو عليهم، ولكنهم كانوا يعارضونه بهذا عندما كان يتلو عليهم من نبأ الأولين، وكانوا ينسبونه إلى السحر إذا أتاهم بالآيات المعجزات.

وقوله – عز وجل– : ﴿بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمَ ﴾، قيل : الرين : الستر والغطاء .

وقيل: الرين: الصدأ؛ فالله – تعالى – سمى الإيمان الذي هو في النهاية من

الخيرات: نورًا، وسمى الكفر الذي هو في النهاية من الشرور: ظلمة<sup>(()</sup>، فإذا كان الإيمان منورا للقلب، والكفر مظلما، فإذا اشتغل بالأسباب الداعية إلى الكفر شيئا بعد شيء من الآثام<sup>(۲)</sup>، فكل سبب من ذلك يعمل في إظلام القلب حتى تتم الظلمة؛ على ما روي عن أبي هريرة – رضي الله عنه – أن رسول<sup>(۳)</sup> الله ﷺ سئل عن هذه الآية، فقال: «هو العبد يذنب الذنب، فتنكت في قلبه نكتة سوداء، فإن تاب منها صفا قلبه، وإن لم يتب، وعاد فأذنب، نكتت في قلبه نكتة سوداء، وإن عاد نكتت<sup>(1)</sup> في قلبه حتى يسود القلب أجمع؛ فذلك الرين»، ومن يرد الله أن يهديه يشرح صدره شيئا فشيئا بأسباب تتقدم الإيمان حتى يحمله ذلك على الإيمان؛ فذلك تمام الانشراح.

وعلى هذا يخرج تأويل ما روي عن علي بن أبي طالب – رضي الله عنه – أن الإيمان يبدأ نقطة بيضاء في القلب، كلما ازداد عظما، ازداد ذلك البياض، فإذا استكمل الإيمان ابيض القلب كله.

ومعنى قوله: «يبدأ نقطة بيضاء» إلى قوله: «حتى يستكمل الإيمان»، عندنا بالأسباب الداعية إلى الإيمان، فلا يزال ينشرح منه شيء فشيء حتى يؤمن، لا أن يكون الإيمان ذا أجزاء، ولكن للإيمان مقدمات؛ فينشرح شيء فشيء بكل مقدمة منه حتى يفضي به إلى الإيمان.

ثم إن الله – تعالى – سمى السواتر عن الإيمان بأسام، مرة قال: ﴿طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِ تَرَا [النحل: ١٠٨]، ومرة قال: ﴿وَجَعَلَنَا عَلَ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةً ...؟ الآية [فصلت: ٤٦]، ومرة: ﴿أَمَر عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَآ؟ [محمد: ٢٤]، فكأن الذين وصفوا بالقفل على قلوبهم هم الذين انتهوا في الكفر غايته حتى لا يطمع منهم الإيمان، وهم المتمردون المعتقدون للتكذيب، وهم الرؤساء منهم والأئمة.

ومنهم من هو مطبوع على قلبه، وهم الذين اعتقدوا الكفر لا عن تمرد وعناد، ولكن لما لم تَلُحْ لهم الأسباب الداعية إلى الإيمان.

وذكر الزجاج أن أول منازل الستر : الغبن، وهو الستر الرقيق كالسحاب الرقيق في السماء، يعمل في غشاء القلب غشاء السحاب الرقيق بلون<sup>(٥)</sup> السماء، ثم إذا ازداد سمي :

- (١) في أ: الشر والظلمة.
  - (٢) في أ: الإثم.
  - (٣) في ب: نبي.
  - (٤) في ب: نکت.
  - (٥) في ب: يكون.

رينا، ثم يرتقي إلى الطبع إلى أن يصير كالقفل على القلب، وفي هذا دليل على أن لله تعالى تدبيرًا وصنعا في أفعال العباد؛ لأنه أنشأ للكفر ظلمة في القلب حتى تمنعه تلك الظلمة عن درك الخيرات ونور الإيمان؛ إذ كل من اعتقد الكفر فهو ليس يعتقده؛ ليمنعه عن درك الأنوار، وإذا لم يوجد منه هذا، ثبت أنه صار كذلك بتدبير الله – تعالى – وصنعه؛ إذ لا يجوز أن تحدث الظلمة في القلب إلا بمحدث لها، وإذا انتفى الصنع من الكافر<sup>(۱)</sup> ثبت أنه بتدبير<sup>(۲)</sup> الله – تعالى – ما صار كذلك، وأنه أنشأه مظلما، والله الموفق.

وقوله – عز وجل– : ﴿ كَلَآ إِنَّهُمْ عَن زَيَّتِهمْ يَوْمَبِلَهِ لَمَحْجُوُوُنَ﴾، اختلف في قوله : ﴿يَوْمَبِذِ﴾. فذكر أبو بكر الأصم : أن هذا في الدنيا، يقول : إنهم حجبوا عن عبادة ربهم بما عبدوا غير الله تعالى؛ فصارت عبادتهم غير الله حجابا من عبادته.

وذكر أهل التفسير : أن هذا في الآخرة .

ثم منهم<sup>(٣)</sup> من يقول: إنهم حجبوا عن لقاء ربهم، وأوجبوا بهذا القول الرؤية للمؤمنين.

ومنهم من يقول: هم محجوبون، أي: عن كرامته<sup>(٤)</sup> التي أعدها لأوليائه، وعن رحمته، فعوقبوا بالحجب عن ذلك؛ جزاء لصنيعهم؛ لأنهم في الدنيا ضيعوا نعم الله – تعالى – فلم يقبلوها بالشكر، ولم يؤمنوا برسوله الذي بعثه رحمة للعالمين؛ فأبلسوا من رحمته وكرامته في الآخرة؛ عقوبة لهم ومجازاة، وهو كقوله تعالى: ﴿نَسُوا ٱللَّهَ فَنَسِيَهُمَ [التوبة: ٦٧]، أي: جعلهم كالشيء المنسي الذي لا يعبأ به؛ فعلى ما وجد منهم من المعاملة لآياته وحججه بتركهم الالتفات إليها عوملوا بمثله في الآخرة.

وقال في آية أخرى: ﴿قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَّ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا﴾ [طه: ١٢٥]. وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا ٱلْمَحِيمِ﴾: من صرف الحجب إلى الدنيا، فهو يقول:

ثم إنهم يصلون الجحيم بعدما عبدوا غير الله تعالى، وحجبوا عن عبادته. ومن صرف التأويل إلى أمر الآخرة، فهو يقول: إنهم يصلون الجحيم بعدما يظهر فيهم من أثر الحجاب من سواد الوجوه، وإعطاء الكتاب بشمالهم ومن وراء ظهورهم.

- (١) في أ: الكلام.
- (٢) في ب: تدبير.
- (٣) قاله الحسن بنحوه أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٦٤٦).
  - (٤) في أ: ذكر الله.

وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ هَٰمَالُ هَذَا ٱلَّذِى كُمَّمَ بِمِ تَكْذِبُونَ﴾ تأويله: أنهم يعرفون أنهم يصلونها بتكذيبهم بها، وحجبوا عن الله – تعالى – بتكذيبهم بذلك اليوم، وإلا لو آمنوا وأقروا أن النار حق والبعث حق، لم يكونوا يصلونها؛ فيعرفون حتى يقروا<sup>(١)</sup> بذلك بقوله: ﴿فَاَعَمَرُفُواْ بِذَلِبِمْ فَسُحْقًا لِأَصْحَكِ ٱلسَّعِيرِ﴾ [الملك: ١١].

قوله تعالى: ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلْأَبْرَارِ لَغِي عِلِتِينَ ﴾ وَمَا أَدْرَنَكَ مَا عِلِيُّوْنَ ﴾ كِنَبٌ مَرَقُومٌ ﴾ يَنْهَدُهُ الْفَرَوْنَ ﴾ إِنَّ الْأَبَرَارَ لَغِي نَعِيمٍ ﴾ عَلَى الْأَرَآبِكِ يَظُرُونَ ﴾ نَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَهَ النَّعِيمِ ﴾ يُسْقَوْنَ مِن تَحِيقٍ مَحْتُومٍ ﴾ خِتَمْهُمْ مِسْكٌ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ الْمُنَنَفِسُونَ ﴾ وَمِنَاجُهُم مِن تَشْيَعِمُ ﴾ عَنَا يَشْقَوْنَ مِن تَحِيقٍ مَحْتُومٍ ﴾

وقوله – عز وجل-: ﴿ كَلَاّ إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ﴾: ذكر الأبرار هاهنا مقابل الفجار في الأول، ثم بين الفجار أنهم المكذبون بيوم الدين، وذلك أول منازل الكفر، فإذا أريد بالفجار: الكفار، أريد بالأبرار: الذين آمنوا؛ فلذلك قيل بأن الأبرار هم المؤمنون.

والبر هو الذي يكثر منه تعاطي فعل البر، فسمي: بارا؛ إذا كثر منه [البر]<sup>(٣)</sup>، والفاجر: هو الذي يكثر منه فعل الفجور؛ فجائز أن يكون الوعيد في الذين بلغوا في الفجور غايته، ويكون حكم من دونهم متروكا ذكره؛ فيوصل إلى معرفة حكمه بالاستدلال، ويكون الوعد في الذين أكثروا أفعال البر، ويكون حكم من دونهم معروفا بغيره من الأدلة.

وقوله – عز وجل- : ﴿يَشْهَدُهُ ٱلْقَرَّوْنَ﴾ : ذكر شهود المقربين في ذكر كتاب الأبرار، ولم يذكر شهودهم عند ذكر كتاب الفجار، فجائز أن يكون شهودهم على التعظيم لعمله، والدعاء له، وغير ذلك.

وقيل (٣) : المقربون : هم مقربو أهل كل سماء (٤) .

وقوله - تعالى- : ﴿إِنَّ ٱلأَبْرَارَ لَفِى نَعِيمِ﴾ : البَرُّ هو الذي يبذل ما سئل عنه، ويجيب إلى ما دعي إليه، فإذا أجاب الله – تعالى – فيما دعاه إليه من التوحيد، ووفى بأوامره، وانتهى عن مناهيه، فهو من الأبرار .

ثم ما ذكرنا يكون بوجهين:

(١) في ب: يتفرقوا.
 (٢) سقط في ب.
 (٣) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٦٦٤).
 (٤) في ب: السماء.

أحدهما: بالاعتقاد، وبتحقيقه بالفعل والمعاملة، فهذا قد وفى بما طلب منه قولا وفعلا؛ فيكون هذا ممن يقطع فيه القول باستيجاب الوعد المذكور للأبرار.

والثاني: أن يقوم بوفاء ما طلب منه اعتقادا، ولم يف ما اعتقده<sup>(١)</sup> بفعله، فالحكم في مثله الوقف، ولا يقطع فيه القول باستيجاب الموعود، بل لله – تعالى – أن يجازيه بما ضيع من حفظ حدوده بقدر ما وجد من التضييع ثم يلحقه بأهل كرامته، وله أن يعفو عنه بفضله وسعة رحمته.

> والفجور : هو الميل، والميل يكون بوجهين : أحدهما : بترك الاعتقاد والفعل جميعا .

و [الثاني:] ميل في المعاملة، وهو أن يخالف فعله عقده.

فالذي وجد منه الميل على<sup>(٢)</sup> الوجهين جميعا، يحل به ما أوعد لا محالة، وأما الذي خالف فعله عقده فإنه يوقف فيه، ولا يشهد أنه من جملة من يلحقهم الوعيد لا محالة.

قد ذكرنا أن البر إذا ذكر على الانفراد أريد به ما يراد بالتقوى والبر جميعا، وكذلك التقوى إذا أفرد اقتضى معنى البر، وإذا قرنا جميعا أريد بالتقوى جهة، وبالبر جهة، وذلك أن التقوى: هي<sup>(٣)</sup> أن يتقي المهالك، وذلك يكون بالإجابة إلى ما دعي إليه قولا وفعلا، والانتهاء عما نهي عنه قولا وفعلا، وهذا هو معنى البر أيضا، فإذا ذُكرا معًا أريد بالتقوى الاجتناب عن المحارم، وأريد بالبر إتيان المحاسن، وكذلك الإيمان، إذا [ذكر] بالانفراد أريد به ما يقتضي الإسلام من المعنى والإيمان جميعا، وكذلك الإسلام يقتضي معنى الريد به ما يقتضي الإسلام من المعنى والإيمان جميعا، وكذلك الإسلام يقتضي معنى الإيمان إذا ذكر بالانفراد؛ لأن الإسلام هو أن يرى الأشياء كلها سالمة لله تعالى، لا يجعل لأحد فيها شركا، والإيمان أن يصدق الله – تعالى – بأنه رب كل شيء، وإذا صدقت أنه معنى قوله: إنه يراد بالإيمان إذا ذكر بالانفراد ما يراد الأشياء كلها سالمة لله تعالى، لا يجعل معنى قوله: إنه يراد بالإيمان أن يصدق الله – تعالى – بأنه رب كل شيء، وإذا صدقت أنه معنى قوله: إنه يراد بالإيمان إذا ذكر بالانفراد ما يراد بالإسلام، فإذا ذكرا معا أريد بالإسلام ما يقتضيه ظاهره من جعل ا<sup>(ع)</sup> الأشياء كلها سالمة له؛ فهذا معنى قوله: إنه يراد بالإيمان إذا ذكر بالانفراد ما يراد بالإسلام، فإذا ذكرا معا أريد عاهره؛ كقوله: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَٱلْمُوْمِيْيَنَ وَٱلْمَوْمِيْيَ وَٱلْمُوْمِيْيَنَ ...}

- (۱) في ب: اعتقد.
- (۲) في ب: عن.
- (٣) في أ: القوي هو.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) سقط في ب.

سورة المطففين الآيات: ١٨ – ٢٨

وكذلك<sup>(١)</sup> الحكم في الخوف والرجاء إذا ذكر كل واحد من الحرفين مفردا، اقتضى كل واحد منهما معنى الآخر، وإذا ذكرا معا، أريد بكل واحد منهما ما يقتضيه ظاهره، ولم يصرف إلى ما يراد بالآخر.

وقوله – عز وجل-: ﴿لَفِي نَعِيمٍ﴾: جائز أن يكون هذا في الآخرة، يصفهم أنهم أبدا في نعيم.

وجائز أن يكونوا في نعيم في الدنيا والآخرة معا؛ فيكونون في الدنيا في نعيم العقول دون نعيم الأبدان، وذلك أنهم يطيعون العقل فيما يدعوهم إليه؛ فيتنعمون بعقولهم، ولكن الذي تدعوهم إليه عقولهم ما تأبى أنفسهم الإجابة له، ويشتد عليها ذلك، فهم في نعيم العقول لا في نعيم الأبدان، ونعيم الآخرة نعيم البدن والعقل جميعا، فتتنعم أنفسهم وعقولهم، ولا يحملون ما تأبى أنفسهم احتماله، قال الله – تعالى–: ﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي الَّهُ مِنْ بَعَدٍ مَا ظُلُوُوا لَنُبَرِّنَنَهُمْ فِي الدُّيَا حَسَنَهُ ﴾ [النحل: ٤١]، وقال – تعالى–: ﴿وَالَذِينَ حَيَوَةً طَيِّبَهُمُ مَن الآحرة إلى أنفسهم العبت أنهم في الدنيا وفي الآخرة لفي نعيم.

وقوله – تعالى–: ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَظُرُونَ﴾ قد ذكرنا أن كل ما تتوق إليها الأنفس وتشتهى في الدنيا فعلى مثله جرت البشارة لأهل الجنة في الدنيا.

وذكر أن أهل اليمن كان إذا شرف قدر أحدهم وعلت رتبته في الدنيا، اتخذ لنفسه أريكة نسبت<sup>(٢)</sup> إليه؛ فيقال: هذه أريكة فلان، فجرت البشارة لأهلها بالأرائك؛ لما يرغب إلى مثلها في الدنيا، لا أن أرائكها شبيهة بالأرائك التي [تتخذ]<sup>(٣)</sup> في الدنيا؛ لأن أرائك الجنة مطهرة من الآفات التي هي آثار الفناء، لكنها ذكرت بهذا الاسم؛ لما لا وجه للوصول إلى تعريفها بغير اسمها المعتاد فيما بين الخلق.

والأريكة: هي السرير في الحجال.

وقوله – عز وجل-: ﴿ يُنْظُرُونَ﴾ يحتمل وجهين (\*):

أحدهما : أن يقع النظر في الحجل، وذلك عند تلاقي الإخوان واجتماعهم على الشراب . والنظر الثاني يكون إلى مملكته؛ فيكون ذلك خارجا من الحجال؛ على ما روي عن النبي ﷺ [أنه قال]<sup>(ه)</sup> : «إن الرجل من أهل الجنة ليرى جميع ما له بنظرة واحدة، وأقل ما

- (۱) زاد فی ب: هذا.
  - (٢) في ب: نسب.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في أ: أن يكون.
    - (٥) سقط في ب.

يعطى الرجل مثل سعة الدنيا وعرضها» فذلك النظر يجاوز عما في الحجال؛ فيقع خارجا منها.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ﴾، أي: تعرف لو نظرت في وجوههم نضرة النعيم، فجائز أن تكون النضرة منصرفة إلى نفس الخلقة، وهو أنهم أنشئوا على خلقة لا تتغير، ولا تفنى، بل بهجة نضرة.

أو تكون نضارتهم بما أنعموا من النعيم.

ثم خصت الوجوه؛ لأن النظر من بعض إلى بعض يكون إلى الوجوه، لا إلى غيرها من الأعضاء؛ فخصت الوجوه بالذكر لهذا، لا أن تكون النضرة لها خاصة؛ بل النضرة تشتمل سائر البدن.

والثاني: أن السرور إذا اشتد في القلب أثر في الوجوه، وكذلك الحزن يؤثر في الوجه إذا اعترى في القلب؛ فيكون في ذكره<sup>(١)</sup> نضرة الوجه إخبار عن غاية ما هم عليه من السرور.

وقوله: ﴿يُسْقَوْنَ مِن زَّحِيقٍ﴾ قال بعضهم<sup>(٢)</sup>: الرحيق: هو الخمر الذي لا غش فيه، وهو أن يكون مطهرا من الآفات.

وقال بعضهم: هو شيء أعده الله – تعالى – لأوليائه، لم يطلعهم على ما يتهيأ في الدنيا على ما قال: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفَسٌ مَّآ أُخْفِىَ لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعَيْنِ﴾ [السجدة: ١٧]، فهو شراب تقر به أعينهم مما أخفي لهم إلى الوقت الذي يشربونه.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَخْتُومٍ . خِتَنُهُم مِسَكُّ﴾ جائز أن يكون راجعا إلى حال الإناء الذي فيه الرحيق، وهو أنه مختوم لم تتناوله الأيدي، وكذلك ترى المرء في الدنيا يختم نفيس شرابه الذي في الإناء بالفدام في الدنيا، فيخبر أن ذلك الشراب في الإناء على الوجه الذي كانوا يؤثرونه في الدنيا، وأخبر أن ختامه بأنفس شيء عرفوه في الدنيا، وهو المسك، ليس كالختام في الدنيا؛ لأنهم يختمون أوانيهم في الدنيا بالشيء الرذل، وبما لا قدر<sup>(٣)</sup> له عندهم.

وجائز أن يكون منصرفا إلى الشاربين : أنهم لا يشربون أبدًا، بل يكون له ختم ولكن لا تنقطع لذة الشراب عنهم؛ بل أبدا يجدون من ذلك ريح المسك.

(۱) في ب: ذکر.

(٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٦٦٨، ٣٦٦٦٩) وهو قول مجاهد، وقتادة، وابن زيد.
 (٣) في أ: قدرة.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافَسِ ٱلْمُنَنَفِسُونَ﴾ جائز أن يكون أراد به الشراب الذي وصفه في قوله : ﴿زَحِيقٍ مَخْتُومٍ . . . ﴾ الآية .

والتنافس حرف يستعمل في الخيرات؛ كأنه يقول: فليرغبوا في الشراب الذي هذا وصفه، الذي [لا]<sup>(۱)</sup> غول فيه ولا هم ينزفون، لا في الشراب الذي يذهب بالعقول، ويضعف الأبدان، ويتلف الأموال.

أو فليتنافسوا في النعيم الذي وصف هاهنا، لا في النعيم الذي ينقطع ولا يدوم؛ فكأنه<sup>(٢)</sup> يقول: فليرغبوا فيما يعقب لهم النعيم الدائم والشراب الذي لا تنقطع لذته. وقيل: ﴿خِتَنُهُم مِسْكٌ﴾: ما بقى في الكأس من البقية يكون ذلك مسكا.

والتنافس إنما يكون في المسارعة في الخيرات، وترك الاتباع للشهوات، والانتهاء عن المعاصي، وهو كقوله: ﴿لِبِثْلِ هَٰذَا فَلْيَعْمَلِ ٱلْعَكِمِلُونَ﴾ [الصافات: ٦١]، أي: فليكن عملهم بما يثمر لهم ما ذكر من النعيم، لا في الذي ينقطع، وتكون عقباه النار.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمِرَاجُمُمُ مِن تَنْبِيمٍ ﴾، قيل: التسنيم: شيء أعده الله – تعالى – لأوليائه، لم يطلعهم عليه في الدنيا، وهو من قرة الأعين التي لا تعلمها الأنفس، فوصف مرة المزاج بالمسك، ومرة بالكافور بقوله: ﴿كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ [الإنسان: ٥]، ومرة أخبر أنه ممزوج بالتسنيم، ولم يبين ما التسنيم، والسنام: اسم ما ارتفع من الشيء ؛ فيجوز أن يكون سمي: تسنيما؛ لأنه ينحدر إليهم من الأعلى، وأخبر أنه ممزوج بما إلى مثله ترغب الأنفس في الدنيا وتشتاق إليه؛ ألا ترى أن الشراب في الدنيا إذا كان ممزوجا فهو في القلوب أوقع، وتكون الأنفس إليه أرغب منه إذا كان غير ممزوج، فرغبوا بمثله في الآخرة.

وذكر بعض أهل التفسير أن المقربين يسقون من ذلك الشراب صرفا، ويمزج لغيرهم. وقال الحسن: المزاج يكون للمقربين وغيرهم، وجعل الممزوج منه أشرف، على ما ذكرنا.

وقوله - عز وجل-: ﴿عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ﴾.

المقربون هم الذين يسارعون في الخيرات في الدنيا، فتركوا منى الأنفس، واتقوا المهالك والزلات، فهم المقربون، وأضاف التقريب إلى الغير؛ لأنهم بغيرهم ما وفقوا لاكتساب الخيرات، وعصموا عن ارتكاب المهالك والزلات، لا بأنفسهم؛ فنالوا فضل

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: حكاية.

التقريب بما أجهدوا أنفسهم في الدنيا؛ للأمور التي ذكرنا.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيبَ أَجَرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِضَحَكُونَ ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِهِمْ يَنَعَامَهُونَ ﴾ وَإِذَا ٱنفَلَبُوٓا إِلَى أَهْلِهِمُ ٱنفَلَبُوُا فَكِهِينَ ﴾ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُوٓا إِنَّ هَتَوْلَاً لِضَآلُونَ ﴾ وَإِذَا تَنْتَبُوْا عَلَيْهِمُ حَفِظِينَ ﴾ فَآلَيْوَمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴾ عَلَى ٱلأَرَّبِكِ يَظْرُونَ ﴾ هَلْ تُوَبَ ٱلْكُفَارُ مَا كَانُوْا يَفْعَلُونَ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ أَلَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ﴾: وجه<sup>(۱)</sup> ذكر صنيع<sup>(۲)</sup> الكفرة بالمؤمنين في القرآن، وجعله آية تتلى وإن كان المؤمنون بذلك عارفين -يخرج على [ثلاثة أوجه]<sup>(۳)</sup>:

أحدها: [أن] فيه تبيين موقع الحجج في قلوب المؤمنين وعملها بهم؛ وذلك أن المؤمنين لما سخت أنفسهم باحتمال الأذى والمكروه من الكافرين، انتصبوا لمعاداة آبائهم وأجدادهم وأهاليهم، ورفضوا شهواتهم، وتركوا أموالهم، واختاروا اتباع محمد ودينه، ومعلوم أنهم لم يحملوا أنفسهم كل هذه المؤن؛ طمعا ورغبة في الدنيا؛ لما لم يكن عند رسول الله عنه ما يرغب في مثله من نعيم الدنيا؛ فثبت أن الحجج هي التي حملتهم ودعتهم إلى متابعته<sup>(٤)</sup> لا غير؛ فيكون فيما ذكرنا تثبيت رسالته، وإن لم يكن في الآية إشارة إلى الحجج التي اضطرتهم إلى تصديقه والانقياد له؛ فيكون في ذكره تقرير لمن تأخر عنهم من المؤمنين لرسالته، عليه السلام.

والثاني: أن أولئك المؤمنين صبروا على ما نالهم من المكاره، واستقبلهم من أنواع الأذى في قيامهم بأمر الله تعالى؛ ليكون في ذكره تذكير لمن تأخر من المؤمنين: أن عليهم الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأنه لا عذر لهم في الامتناع عن القيام بما ذكرنا وإن نالهم من ذلك أذى ومكروه؛ بل الواجب عليهم الصبر على ما يصيبهم، والقيام بما يحق عليهم.

أو ذكر ما لقي الأوائل من السلف من المعاداة<sup>(ه)</sup> والشدائد من الكفرة بإظهارهم دين الإسلام، ثم نلنا نحن هذه الرتبة، وأكرمنا بالهدى بلا مشقة وعناء؛ لنشكر لله تعالى بذلك

- (۱) في ب: فوجب.
- (٢) في ب: صنع.
- (٣) في ب: أوجّه ثلاثة.
  - (٤) في ب: مبايعته.
  - (٥) في ب: المعافاة.

ونحمده عليه؛ لعظمة ثنائه<sup>(١)</sup> لدينا، وجزيل مننه علينا.

وقوله – عز وجل-: ﴿مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ﴾ فضحكهم يكون لأحد وجهين: إما على التعجب منهم أن كيف اختاروا متابعة محمد ﷺ، وحملوا أنفسهم في الشدائد، ورضوا بزوال النعيم عنهم من غير منفعة لهم في ذلك، وهم قوم كانوا لا يؤمنون بالبعث؛ فكانوا يكذبون بما وعد المؤمنون من النعيم في الآخرة؛ وكان يحملهم ذلك على التعجب؛ فيضحكون متعجبين منهم.

أو كانوا يضحكون على استهزائهم بالمؤمنين، يقولون: إن هؤلاء آمنوا بمحمد ﷺ وصدقوه فيما يخبرهم من نعيم الآخرة، ولا يعرفون أنه كذلك، وكانوا يجهلون المؤمنين على ما جهلوا بأنفسهم، وظنوا أن لا بعث ولا جنة ولا نار.

قال أبو بكر: المجرم: هو الوثاب في المعاصي.

وذكر أبو بكر أن في ذكر صنيع الكفار بالمؤمنين دلالة رسالة النبي ﷺ، وذلك أنهم كانوا يضحكون من<sup>(٢)</sup> المؤمنين، ويتغامزون<sup>(٣)</sup>، وينسبونهم إلى الضلال سرا من المسلمين، فأطلع الله – تعالى – نبيه – عليه السلام – على ما أسروا من الأفعال؛ ليجعل لهم من أفعالهم حجة عليهم لنبوته ورسالته، عليه السلام.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱنْقَلَبُوٓا إِلَىٰٓ أَهْلِهِمُ ٱنْقَلَبُوۡا فَكِهِينَ﴾ قال بعضهم<sup>(٤)</sup>: لاهين، أو معجبين بحال المؤمنين، أو مسرورين، كما قال – تعالى–: ﴿إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسَرُولًا﴾ [الانشقاق: ١٣].

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا رَأَؤَهُمْ قَالُوَا إِنَّ هَتَؤُلَاً لِضَاَلُونَ﴾ : يجوز أن يكونوا نسبوهم <sup>(°)</sup> إلى الضلال؛ لتركهم دين آبائهم، ورأوا ما اختاروه من تحمل الشدائد، ورضوا بضيق من العيش ضلالًا منهم.

وقوله: ﴿وَمَا أَرْسِلُواْ عَلَيْهِمْ حَـٰفِظِينَ﴾ أي: لم يرسلوا بحفظ أعمال المسلمين؛ فيكون في ذكر هذا تسفيه أحلامهم، وهو أنهم تركوا النظر في أحوال أنفسهم، وجعلوا يعدون على المسلمين عيوبهم كأنهم أرسلوا عليهم حفاظا، وما أرسلوا.

أو يكون هذا إخبارا عن الكفار أنهم يقولون: ما أرسل على أحد حافظ يحفظ عليه

- (۱) في ب: ثلاثة.
- (٢) في ب: عن.
- (٣) في ب: ويتغامزونهم.
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٧٠٨).
  - (٥) في ب: ينسبونهم.

أعماله؛ فيكون هذا على الإنكار منهم بالكرام الكاتبين. وقوله – عز وجل–: ﴿فَالَيْوَمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ﴾ يكون<sup>(١)</sup> ضحكهم على

المجازاة للكفرة بما كانوا يضحكون منهم في الدنيا.

وقوله - عز وجل-: ﴿عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ﴾ منهم من وقف على قوله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَابِكِ». ومنهم من رأى موضع الوقف على قوله: ﴿يَظُرُونَ﴾.

فإذا وقفت على قوله: ﴿عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ﴾، كان معناه: أنهم ينظرون: هل جوزي الكفار ما أوعدهم الرسل في الدنيا أو لا بعد؟

وإذا وقفت على قوله: ﴿يَظُرُونَ﴾، كان قوله – تعالى–: ﴿هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَارُ﴾، أي: قد جوزي الكفار ما كانوا يفعلون، فهم ينظرون كيف يعاقبون.

ثم القول: أن كيف احتملت أنفسهم النظر إلى الكفار بما هم فيه من التعذيب، والمرء إذا رأى أحدا في شدة العذاب،لم يحتمل طبعه ذلك، ونغص عليه العيش؛ فجائز أن يكون الله – تعالى – أنشأهم على خلقة لا تقبل المكاره ولا تجدها؛ بل تنال اللذات كلها والمسار.

أو ارتفع عنهم المكروه؛ لبلوغ العداوة بينهم وبين أهل النار غايتها، وكذلك<sup>(٢)</sup> يرى المرء في الشاهد إذا عادى إنسانا واشتدت العداوة فيما بينهما، ثم رآه يعذب بألوان العذاب،لم يثقل عليه ذلك؛ بل أحب أن يزاد منه.

> ثم جائز أن يرفع إليهم أهل النار إذا اشتاقوا النظر إليهم، فيرونهم. أو يجعل في بصرهم<sup>(٣)</sup> من القوة ما ينتهي إلى ذلك المكان. ثم ذكر بعضهم أن هذه السورة مكية. ومنهم من ذكر أنها نزلت بين مكة والمدينة، وهي مكية. ومنهم من ذكر أن أولها مدنية وآخرها مكية، والله أعلم.

> > \* \* \*

٤٦٨

- (۱) في ب: ويكونه.
- (٢) في ب: ولذلك.
- (٣) في ب: نظرهم.

## [سورة الانشقاق]<sup>(۱)</sup>

### بِنْسِمِ أَنَّهُ ٱلْتَغَنِّ ٱلْتَحَيْمُ إِ

**قوله تعالى:** ﴿ إِذَا النَّمَاتُهُ انتَقَنْ ﴾ وَأَذِنَتْ لِرَتَهَا وَحُفَّتْ ﴾ وَإِذَا اللَّرْضُ مُذَتْ ﴾ وَأَلْفَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتْ ﴾ وَأَذِنَتْ لِرَبَهَا وَحُقَّتْ ﴾ يَتْأَيُّهُمَا أَلِإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ ﴾ فَأَمَّا مَنْ أُونِ كِنَبَهُ سِيمِينِهِ، ﴾ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ، مَسْرُورًا ﴾ وَأَمَّا مَنْ أُوقِ كِنَبَهُ ظَهْرِهِ، ﴾ فَسَوْفَ يُعَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ وَيَنقَلِبُ إِلَى أَفِلَهِ، مَسْرُورًا ﴾ وَأَمَّا مَنْ أُوقَ ظَهْرِهِ، ﴾ فَسَوْفَ يَدْعُوا نُبُورًا ﴾ وَيَضَى سَعِيرًا ﴾ إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ، مَسْرُورًا ﴾ وَأَمَّا مَنْ أُوقَ كِنَبَهُ

قوله - عز وجل-: ﴿إِذَا أَلَنَّمَآهُ ٱنشَقَّتَ﴾ هو جواب سؤال تقدم؛ لما ذكرنا أن حرف (إذا) حرف جواب، وليس بحرف ابتداء؛ فكأن رسول الله ﷺ سئل عن ملاقاة الأعمال متى وقتها؟ فقال – تعالى-: ﴿إِذَا ٱلشَمَآهُ ٱنشَقَتْ . وَآَذِنَتْ لِرَبَمَا وَحُفَّتَ﴾ فذلك وقت ملاقاة الأعمال.

وقيل: ذكر في الخبر أن أخوين أحدهما مسلم، والآخر كافر، قال للمسلم: أترانا بعد الموت مبعوثين؟ فقال له: بلى، والذي خلقك والجبلة الأولين؛ فنزلت هذه السورة تبين لهم وقت بعثهم: أنه عند انشقاق السماء ومد<sup>(٢)</sup> الأرض ونحوه.

ثم ذكر الجواب في ابتداء السورة؛ ليكون المرء أذكر لها؛ لأنه [يكون]<sup>(٣)</sup> أوعى لها وإذا ذكر في وسط السورة، لم يتحفظ إلا بالتلاوة؛ ولهذا المعنى – والله أعلم – جعلت «الَمَ»، و «الَمَرَ» و «كَهيعَض» و «طم» رءوس السور؛ لأن الكفرة كانت من عادتهم الإعراض عن القرآن وترك الاستماع إليه ليفهموه، فابتدئت السور بما ذكرت من الرموز والإشارات؛ ليحملهم ذلك على التفكر<sup>(3)</sup> فيه والنظر؛ إذ لم يكن سبق منهم العلم بمعرفة ما يراد من قوله: «الَمَ»<sup>(0)</sup> و «الَرَ» ثم ذكر انشقاق السماء ومد الأرض وإلقائها لما جعل فيها؛ ليعرفوا شدة ذلك اليوم؛ فيخافوه، ويستعدوا له.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ﴾، قيل<sup>(1)</sup>: سمعت لربها، وأطاعت

- (١) في ب: سورة: ﴿إِذَا ٱلسَّمَّآُءُ ٱنشَقَّتْ﴾.
  - (٢) في ب: من.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: الفكر.
  - (٥) في ب: المر.
- (٦) قَالُه إبن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٧١٦)، وابن أبي حاتم، وابن المنذر من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٤٧).

[وأجابت]<sup>(۱)</sup> إلى ما دعيت إليه.

ثم المراد من الإذن مختلف؛ فحقه أن يصرف كل شيء إلى ما هو الأولى به؛ ألا ترى أنك إذا قلت: «أذن الرجل لعبده في التجارة»، فلست تريد بقولك: «أذن»، ما تريد به إذا أذنت لغيرك أن يتناول من طعامك، بل تريد بالإذن<sup>(٢)</sup> للعبد الأمر بأن يتجر، حتى لو لم يفعل، تلومه على ذلك، وتريد بالآخر<sup>(٣)</sup> إباحة التناول؛ قال الله – تعالى-: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَا بِإِذَنِ ٱللَّهِ [آل عمران: ١٤٥]، وقال في موضع آخر: ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِرَ إِلَا بِإِذَنِ ٱللَّهِ [عونس: ١٤٠]، وكان المراد من الإذنين مختلفا؛ فثبت أن حقه أن نحمله إلى ما إليه أوجه، وهو إلى الطاعة والإجابة هاهنا أوجه؛ لذلك حملوه عليه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَجُفَّتْ﴾، أي: حق لها أن تسمع وتطيع.

وجائز أن تكون الإجابة منصرفة إلى أهلها، ثم نسب إليها ذلك وإن كان المراد منه الأهل؛ كقوله تعالى: ﴿وَكَأَنِن مِن قَرَيَةٍ عَنَتَ عَنْ أَمْرٍ رَبِّهَا﴾ [الطلاق: ٨]، ولا يوجد<sup>(٤)</sup> من القرية عتو، وإنما يوجد<sup>(٥)</sup> من أهلها، فإن كان كذلك، ففيه أنه لا يتخلف أحد من الإجابة إلى ما دعاه إليه الرب – تعالى – خلافا على ما كانوا عليه من الدنيا، فإن كثيرا من أهل الدنيا، أعرضوا عن طاعته، واشتغلوا بمعصيته.

ثم الإجابة والطاعة والطوع والكره، ومثل هذه الأوصاف إذا أضيفت إلى من هو من أهل الاختيار، فهي على الطوع<sup>(٢)</sup> المعروف والإجابة المعروفة، وإذا أضيفت إلى من ليس هو من أهل الاختيار فهو على تغيير<sup>(٧)</sup> الهيئة؛ على ما عليه الخلقة، نحو الأرض توصف بالحياة؛ إذا أنبتت، وتوصف بالموت؛ إذا يبس ما عليها، وصارت متهشمة؛ فيراد بها: أنها صارت بهيئة لو وجدت تلك الهيئة في الروحانيين لصار أحدهما علما لحياته، والآخر علما لوفاته، وقال – تعالى-: ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَى إِلَى السَمَاءِ فَسَوَنهُنَ سَبْعَ سَمَوَنَتَنِ؟

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: بالأول.
- (٣) في ب: بالآخرة.
  - (٤) في ب: يؤخذ.
  - (٥) في ب: يؤخذ.
- (٦) في ب: التطوع.
   (٧) في أ: تعيين.

سورة الانشقاق الآيات: ١ – ١٥

[فصلت: ١١]، وهما لا يوصفان بطوع ولا إكراه، ولكن خلقتا على هيئة لو وجدت تلك الهيئة فيمن وصف بالطوع والإكراه، كان ذلك منه طوعا.

وقال إبراهيم – عليه السلام–: ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسَّ﴾ [إبراهيم: ٣٦]، وهي في الحقيقة لا تضل، ولكنها أنشئت على هيئة لو كانت تملك الإضلال، لعد ذلك منها إضلالا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتَ﴾ قيل<sup>(١)</sup>: بسطت، وسويت بكسر الشعاب والأودية بالجبال، أو بما شاء؛ فصارت: ﴿قَاعَا صَفْصَفًا . لَمَ تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَاَ أَمْتَــَا﴾ [طه: ١٠٦، ١٠٧].

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَلَقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ﴾، [أي]<sup>(٢٢)</sup>: ألقت ما وضع فيها من الموتى والكنوز ؛ فتخلت عنها؛ فنسب التخلي إليها، وإن كان من فيها هو الذي خلا عنها، وكانت هي الحابسة؛ لأنه إذا خلا عنها خلت هي عنه.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَتَأَيُّهَا أَلْإِنسَنُ إِنَّكَ كَافِحُ إِلَى رَبِّكَ﴾ الكادح: هو الساعي، وهو الذي اعتاد ذلك، وهذا في كل الإنسان، تراه أبدا ساعيا إما في عمل الخير أو عمل الشر، أو فيما ينفعه أو فيما يضره، حتى لو هم بترك السعي لم يقدر؛ لأن تركه السعي نوع من السعي.

وروي عن رسول الله ﷺ أنه قال حين تلا هذه الآية: «أنا ذلك الإنسان» فهذا ليس [أنه]<sup>(٣)</sup> هو المخصوص بالخطاب؛ لأنه بين الإنسان، فقال: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَبَهُ بِيَمِينِهِ ﴾، ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِنَبَهُ وَرَآءَ ظَهَرِهِ ﴾، ولا يجوز أن يكون هو المراد بهذا كله، فكل أحد على الإشارة إليه مراد بقوله – تعالى–: ﴿يَتَأَيُّهَا الْإِنسَنَ ﴾، فلذلك قال [النبي]<sup>(٤)</sup> – عليه السلام–: «أنا ذلك الإنسان».

وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا﴾ جائز أن يكون معناه: أن اجعل كدحك إلى ربك في أن تسعى في طاعته وطلب مرضاته؛ فإنك ملاقيه لا محالة؛ أي: تلاقي جزاء عملك: إن خيرا فخير، وإن شرا فشر.

وجائز أن تكون الملاقاة كناية عن البعث؛ إذ البعث قد يكنى عنه بلقاء الرب، قال الله – تعالى–: ﴿فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاَّةَ رَبِّهِـ﴾ [الكهف: ١١٠] وسمي ذلك اليوم: يوم المصير

- (۱) قاله ابن جرير (۱۲/ ۵۰۵).
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) سقط في ب.

إلى الله – تعالى – ويوم البروز بقوله – تعالى–: ﴿وَبَرَزُواْ بِنَوِ جَمِيعًا﴾ [إبراهيم: ٢١]. ووجه التسمية بهذه الأسامي ما ذكرنا: أن المقصود من خلق العالم العاقبة؛ فسمى:

بروزا؛ لما للبروز أنشئ، وسمَّى: مصيرا إلى الله تعالى؛ لمصيرهم إلى ما له خلقوا، وإن كان الخلق كلهم بارزين له قبل ذلك، ولم يكونوا عنه غائبين؛ فيصيرون إليه خصوصا لذلك اليوم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُولِّيَ كِنَبَهُمْ بِيَمِينِهِمْ . فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾، فسماه: [حسابا]<sup>(۱)</sup> يسيرا؛ لوجوه<sup>(۲)</sup>:

أحدها: أن المؤمن اعتقد تصديق الرب في كل ما دعاه إليه، وإذا كان على التصديق سهل عليه تذكر ما قد عمله بتفكر الجملة.

ووجه آخر: أنه إذا نظر في كتابه رأى حسناته مقبولة وسيئاته مغفورة له، فسمي ذلك اليوم: يسيرا له؛ لما أثبت فيه من الخيرات، ومُحي عنه من السيئات، كما سميت الخيرات: يسرى<sup>(٣)</sup>، وسمي ما يجري عليها: يسرى<sup>(٤)</sup> أيضا، فكذلك من<sup>(٥)</sup> أوتي كتابه بيمينه يجري عليه الخير؛ فسمي: حسابا يسيرا.

وجائز أن يكون المسلم يحاسب في أن يذكر ما أنعم الله عليه في الدنيا، ولا يحاسب حساب توبيخ وتهويل؛ بأن يقال له: لم فعلت كذا؟ والكافر يسأل سؤال توبيخ، فيقال له: لم فعلت كذا؟! على [الإنكار منه لما فعل]<sup>(١)</sup>، وفي ذلك تعسير عليه.

وروي عن عائشة – رضي الله عنها – أنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من نوقش الحساب فهو معذب»، وفي بعضها: «من حوسب عذب» قالت<sup>(٧)</sup>: قلت: يا رسول الله، ألم يقل الله تعالى: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا . وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا﴾ ؟ قال: «يا عائش، ذاك العرض، ولكن من نوقش الحساب هلك».

قال الفقيه – رحمه الله-: في ظاهر قوله – عليه السلام-: «من نوقش الحساب عذب» دفع لما قالته عائشة – رضي الله عنها – لأن الفهم من قوله – عليه السلام-: «من نوقش الحساب» غير الفهم من قوله – تعالى-: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا﴾؛ فليس في ظاهر قوله

(١) سقط في ب.
 (٢) في ب: لأوجه.
 (٣) في ب: بشرى.
 (٤) في ب: الذي.
 (٥) في ب: الذي.
 (٦) في أ: الإنجاز بما فعل.
 (٧) في ب: قال.

جواب لها؛ فكان الظاهر من الكلام الأول على ما فهمته عائشة رضي الله عنه.

ولكن وجه الجواب فيه: أن قوله – عليه السلام-: «من حوسب عذب»، وقوله – عز وجل-: ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ﴾ ليس على كل حساب، وإنما هو على الحساب الذي لا يناقش فيه، فأما الذي هو عرض فليس مما يعذب عليه؛ فيكون فيه إبانة أنه لا يفهم بالخطاب العام عموم المراد كما فهمته عائشة – رضي الله عنها – بل يجوز أن يكون الخطاب عاما، والمراد منه خاصا.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَيَنَئِلُ إِلَىٰ آَهْلِهِ مَتَرُورًا ﴾، وقال في شأن الذي أوتي كتابه وراء ظهره ﴿وَيَصْلَى سَعِيرًا . إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَتْرُورًا ﴾؛ فهذا لأن المسلم إنما تأهل على قصد تحصيل النفع لنفسه في العاقبة، وتكون معينة له على أمور الآخرة؛ فحصل له ذلك النفع بإحرازه السرور الدائم بذلك<sup>(۱)</sup>، والكافر تأهل للمنافع الحاضرة وسر بها سرورا، وأنساه السرور أمر العاقبة؛ فحق عليه العذاب؛ لتركه السعي للآخرة، لا لسروره بأهله، وهو كقوله تعالى : ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلَنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآءُ لِمَن نُرِيدُ . . . ﴾ الآية [الإسراء : العاجلة ابتغاء أنساه ذلك عن الآخرة، فكنا له فيها ما نشآء لي أن نُريد . . . الماه وهو منها منها الذلك منا يريد العاجلة ولا بد له منها، لكن الذي يصلى جهنم هو الذي ابتغى منعه السرور عن النظر للعاقبة، لا لنفس السرور؛ إذ كل متأهل لا يخلو عن السرور بأهله، والله أعلم.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوْتِيَ كِتَبَهُ وَرَآءَ ظَهْرِفِهِ»، فالإيتاء من وراء الظهر يحتمل وجهين:

أحدهما: أن استقذر منه؛ لخبث منظره؛ فأوتي من وراء ظهره؛ مجازاة له بما سبق من صنعه، وصنعه أنه نبذ كتاب الله وراء ظهره، وترك أوامره ونواهيه كذلك وراء ظهره؛ فجوزي – أيضا – بدفع كتابه وراء ظهره، ودفع إلى المؤمن كتابه بيمينه؛ لما في كتابه من المحاسن والبركات، واليمين أنشئت<sup>(٢)</sup>؛ لتستعمل في البركات وأنواع الخير، وسميت – أيضا – باسم مشتق من اليمن والبركة، والشمال جعلت لتستعمل في الأقذار والأنجاس، فدفع كتابه من خبث عمله إليه بشماله أيضا أو من وراء ظهره.

ولأن أهل الإيمان قبلوا أمر الله – تعالى – ونواهيه واستقبلوها بالتعظيم والتبجيل، ومن أراد تعظيم الآخر في الشاهد وتبجيله، أخذه بيمينه، فجوزوا في الآخرة بالتعظيم لهم

- (۱) فى ب: لذلك.
- (٢) في ب: أنسب.

بأن أوتوا كتبهم بأيمانهم، وأما الكافر فإنه استخف بأمر الله – تعالى – وطاعته، فجوزي في الآخرة بأن أوتي كتابه بشماله التي تستعمل في الأقذار؛ إهانة له وتحقيرا.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَسَوْفَ يَدْعُوا ثُوْرًا﴾: النبور والويل حرفان يتكلم بهما عند الوقوع في المهالك؛ فيكون في ذكر [النبور ذكر]<sup>(١)</sup> وقوعه في المهلكة التي يحق له دعاء النبور والويل على نفسه، دعا به أو لم يدع؛ على سبيل الكناية عن الوقوع في الهلاك، وهو كقوله – تعالى–: ﴿فَلَيْضَحَكُوا قَلِيلًا وَلَيْبَكُوا كَثِيرًا﴾ [التوبة: ٨٢]، فالضحك كناية عن السرور، والبكاء كناية عن الحزن؛ فمعناه: أنه يستقبله ما يحزن له طويلا، كان هناك بكاء أو لم يكن.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُور . بَلَيَ الله حسبحانه الما حل به ما ذكر من العذاب؛ لأنه كان للبعث ظانا، ولم يكن به متيقنا؛ وكذلك الله – سبحانه وتعالى – حيث قسم الوعد والوعيد بين الفريقين ذكر في آخره ما يبين أن الذي أوعد بالعذاب هو المكذب، وذكر الوعيد هاهنا وبين أن الذي يحل به هذا الوعيد هو الذي كان ظانا بالميعاد ولم يكن متحققا، وقال الله – عز وجل-: ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُوا فَأَوَىهُمُ النَّارُ ... ؟ [السجدة: ٢٠] إلى قوله: ﴿ذُوقُوا عَذَابَ النَّارِ الَذِي كُتُمُ بِهِ تُكَذَبُونَ [السجدة: ٢٠] فبين أن الوعيد في المكذبين، وقال – تعالى-: ﴿وَلَمَا الَذِينَ فَسَقُوا فَأَوَىهُمُ النَّارُ ... ؟ فبين أن الوعيد في المكذبين، وقال – تعالى-: ﴿وَلَفَعُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ ... ؟ إلى قوله: في أنه أن الوعيد في المكذبين، وقال – تعالى-: فَتَلَفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ ... كان المذي توله: في أنه أن الوعيد في المكذبين، وقال – تعالى-: في ألف الوعيد الدائم في المكذبين

وقوله – عز وجل- : ﴿إِنَّ رَبَّةُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا﴾، أي : كان بصيرا بما سبق من أعماله الخبيئة؛ فيحاسبه على علم منه بما كسبت يداه، ويعذبه على علم منه باكتساب ما استوجب من العذاب، خلافا لأمر ملوك الدنيا : أنهم يحاسبون على تذكير الغير لهم ما عليه من الحساب، ويعذبون على تعريف الغير لهم ما استوجب به التعذيب، لا على علم منهم<sup>(٢)</sup> بذلك.

أو يكون معناه: أنه كان به بصيرا في الأزل: أنه ماذا يعمل إذا أنشأه؟ وإلى ماذا ينقلب أمره: إلى النار أو إلى الجنة؟ فخلقه على علم منه أنه يعادي أولياءه، ويعمل بمعاصيه.

ولقائل أن يقول بأن المرء في الشاهد لا يشرع في الأمر الذي يعلم أنه في العاقبة يضره ولا ينفعه، ولو شرع فيه، وأتمه كان مذموما عند الناس، ولم يكن محمودا، فأي حكمة

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: فيهم.

في إنشاء عدوه وهو عالم أنه يسعى في معاداته؟! .

فجوابه – والله أعلم- : أن الذي يشرع في الأمر الذي علم أن إتمامه يضره ولا ينفعه، إنما لحقته المذمة؛ لما سعى في إضرار نفسه، فأما الذي أعرض عن إطاعة الله – تعالى – وكفر به فإنما اكتسب الضرر على نفسه خاصة بأن أوقعها في المهالك، ولم يضر غيره؛ لذلك لم تلحقه المذمة في خلقه وإنشائه، وفي هذا دلالة أن الله – تعالى – حيث خلق الخلق لم يخلقهم لمنفعة له ولا لمضرة تلحقه من جهتهم؛ بل منافعهم ومضارهم راجعة إلى أنفسهم، والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿فَلَا أَقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴾ وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴾ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱشَّقَ ﴾ لَتَوَكُبُنَ طَبَقًا عَن طَبَقِ ﴾ فَمَا لَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ بَلِ ٱلَّذِينَ ﴾ وَاللَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ فَبَشِرْهُم بِعَدَابٍ أَلِيمٍ ﴾ إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ أَجُرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾.

وقوله – تعالى–: ﴿فَلَا أُقَسِمُ بِٱلشَّفَقِ﴾ منهم من حمل قوله: ﴿فَلَآ﴾ على دفع منازعة وقعت فيما بين القوم؛ على ما نذكر في سورة ﴿لَآ أُقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ [إن شاء الله]<sup>(١)</sup>، وإنما القسم قوله – عز وجل–: ﴿أُقَسِمُ﴾.

ومنهم من جعل «لا» بحق الصلة.

فإن كان على الوجه الأول، لم يجز حذف «لا» من الكلام؛ بل حقه أن يقرأ ﴿فَكَآ أُقْسِـمُ﴾.

وإن كان بحق الصلة استقام حذفه، كما قرأ بعض القراء: ﴿فلا. أقسم بالشفق﴾<sup>(٢)</sup>. ثم الشفق هو أثر النهار، فجائز أن يكون القسم واقعا على النهار كله، وإن كان ذكر طرفا منه.

والثاني: أن الشفق يجتمع فيه أثر النهار – وهو النور الذي فيه – وأثر الشمس – وهو الحمرة التي تكون فيه – فيكون القسم واقعا على النهار بما فيه، كما كان واقعا على الليل بما فيه؛ لقوله: ﴿وَلَلَيْلِ وَمَا وَسَقَ﴾؛ فيكون فيه حجة لقول أبي حنيفة [– رضي الله عنه –]<sup>(٣)</sup>: إن وقت العشاء لا يدخل حتى يغيب البياض؛ لأن وقتها يدخل بغيبوبة الشفق، والشفق وجدناه مشتملا على البياض والحمرة، فما لم يتم الغيبوبة لم يهجم وقتها؛ ألا

- (١) سقط في ب.
- (٢) كذا في أ. ولعلها: فَلَا أُقسم، أو: أُقسم.
  - (٣) في بّ: رحمه الله.

ترى أن الصلاة التي تلي الغروب لا يدخل وقتها حتى يتم غروب الشمس، فعلى ذلك الصلاة التي تلي غروب الشفق لا يدخل<sup>(١)</sup> وقتها حتى يتم الغيبوبة. وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ﴾ قال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿وَسَقَ﴾، أي: وما ساق

وحمل معه من الظلمة والنجم والدابة، وغير ذلك. وحمل معه من الظلمة والنجم والدابة، وغير ذلك.

والوسق: الحمل، يقال: وسق بعير، أي: حمل بعير.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: وسق، أي: جمع وساق كل شيء إلى مأواه من الطير والسباع، فذكر النهار والليل؛ لما فيهما من المنافع.

وقوله: ﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱنَّسَقَ﴾ فالاتساق: الاجتماع، ومعناه: استوى، وكمل؛ إذ ذلك اجتماعه، وذلك في ليالي البيض.

وقال أبو بكر الأصم: معناه: أنه مجمع وسوي بعد أن كان كالعرجون القديم فيذكرهم قوته؛ ليعلموا أنه قادر على بعثهم.

وقوله – عز وجل– : ﴿لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ﴾ قرئ بنصب الباء ورفعها، وكلا القراءتين في المعنى واحد، وإن كان في الظاهر إحداهما للجمع والأخرى للوحدان، وإحدى القراءتين بحرف الجمع ليذكر بالرفع، فإن قوله : ﴿لَتَرَكَبُنَّ﴾ منصرف إلى كل إنسان في نفسه خاصة لا على الاقتصار على شخص واحد؛ لما ليس في قوله – عز وجل– : ﴿يَتَأَيُّهُا أَلِإِنسَنُ إِنَّكَ كَافِحُ﴾ [الانشقاق : ٦] إشارة إلى شخص بعينه، ولكن المراد منه الجملة؛ فثبت أن الخطاب منصرف إلى الجملة.

ثم قوله: ﴿ لَنَرْكُبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ﴾ قيل<sup>(٤)</sup>: حالا بعد حال.

ثم جائز أن يصرف إلى دار الآخرة، فكأنه قال: لتركبن حال الآخرة بعد حال الدنيا؛ فيكون فيه تصريح القول على إيجاب البعث.

ويحتمل أن يكون ذلك في الدنيا، فينتقل إلى حال المضغة بعد كونه مضغة، وإلى حال العلقة، وإلى حال الطفولة، إلى أن يبلغ أشده، فلا يزال يركب حالة بعد حالة؛ فيكون في تنقله من حال إلى حال إبانة أنه لم يرد من إنشائه أن تتغير عليه الأحوال فقط، بل أريد به العاقبة التي بها صار إنشاء الخلق حكمة لا عبثا؛ فيكون قوله: ﴿لَتَرَكَبُنَٓ﴾ منصرفا إلى كل

- (۱) في ب: يتم.
- (٢) قاله عكرمة بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٦٧٧١، ٣٦٧٧٢).
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٧٥٦، ٣٦٧٥٧)، وأبو عبيد في فضائله، وابن أبي شيبة وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٥٤٩/٦) وهو قول الحسن، ومجاهد، وقتادة وغيرهم.
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٧٩٠، ٣٦٧٩٤)، وأبو عبيد في القراءات، وسعيد بن منصور، وابن منيع، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٤٩).

إنسان في نفسه خاصة، لا على الاقتصار على شخص واحد؛ لما ذكرنا.

ومنهم من قال: إنما أراد بهذا الخطاب رسول الله ﷺ؛ ذكر عن ابن مسعود وابن عباس – رضي الله عنهما – لكن قال ابن مسعود – رضي الله عنه–: لتركبن يا محمد<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن عباس: لتركبن السماء حالا بعد حال<sup>(٢)</sup>.

فإن كان التأويل على ما ذكره ابن مسعود، ففيه بشارة له بإسلام قومه، وإجابتهم له؛ فيقول : إنهم سيطيعونك ويصيرون لك أنصارا بعد صدهم الناس عن الإيمان وجفوتهم إياك . ومن قال : لتركبن سماء بعد سماء، فيقول : ذلك ليلة أسري به .

والتأويل الأول أقرب؛ لأن موقع القسم في قوله: ﴿لَتَرَكَّبُنَّ﴾، والإسراء لم يكن يعرفه قومه حتى يكون في ذكره دفع الاشتباه عن أولئك القوم، فأما ظهور الإسلام وعلو النبي على أعدائه فمما يشاهده الناس؛ فيتحقق في الآخرة ما أخبر النبي – عليه السلام – عن الغيب<sup>(٣)</sup>؛ فيكون تأكيدا لرسالته؛ فلذلك قلنا: إن الحمل على المعنى الأول أحق، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ الأصل أن كل من اعتقد مذهبا فإنما يعتقده لحجة تقررت عنده، أو شبهة اعترضت له، ظنها حجة، فأما أن يعتقده حراما، فليس يفعله، فقال الله تعالى في هؤلاء : ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، أي : أي حجة لهم تمنعهم عن الإيمان بالله – تعالى – وبرسوله، وتدعوهم إلى الشرك والتدين<sup>(٢)</sup> به.

ثم قد ذكرنا أن ما خرج مخرج الاستفهام من الله – تعالى – فحقه أن ينظر ما يقتضي ذلك الكلام من الجواب أن لو كان من مستفهم؛ فيحمل الأمر عليه، وحق جواب هذا الكلام أن نقول: لا شيء يمنعه عن ذلك؛ فقوله: ﴿فَمَا لَمُمَّ لَا يُؤْمِنُونَ﴾، أي: لا حجة لهم فيما اختاروا من الشرك، وإنما يتدينون به تشهيا وتمنيا؛ فيكون هذا على النفى في أن لا حجة لهم.

س السرك، وإعما يمديلون به نسهيا ونسيا . فيلون منا صلى الملي في أن و حجه فهم . أو كأنه يخاطب رسوله – عليه السلام – فيقول : سلهم لماذا لا يؤمنون؟ وإذا سألهم لم يجدوا لأنفسهم حجة في الإعراض<sup>(٥)</sup> عن الإيمان؛ فيرجع الأمر إلى ابتغاء الحجة أيضا . ثم المعتزلة احتجت علينا بهذه الآية في تثبيتهم القدرة قبل الفعل، وزعمت أنه لو لم

- (1) أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر، والحاكم في الكنى، وابن منده في غرائب شعبة، وابن مردويه، والطبراني عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٥٠).
  - (٢) تقدم.
  - (٣) في ب: البعث.
  - (٤) في أ: والتزيين.
  - (٥) في ب: الاعتراض.

يكن أعطي قوة الإيمان، لم يكن يعاتب على تركه؛ لأنه لا عذر للعبد أعظم من أن يقول إذا قيل له: لم لا تؤمن؟<sup>(١)</sup> فيقول: لأني لم أقدر عليه.

ولأن قوله - تعالى- : ﴿فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ حرف تعجيب، ولو كانت القوة ممنوعة قبل الفعل، لكان له أن يقول: إنما لم أؤمن؛ لأني منعت عنه؛ فيرتفع عنه التعجيب؛ فدل أنه أعطي القوة؛ فلم يبق له في التخلف عن الإيمان عذر.

والجواب عن الفصل الأول: أن الكافر إنما لحقته كلفة الإيمان؛ لأنه هو الذي ضيع القوة باختياره فعل الكفر، وإنما ترتفع الكلفة إذا منعت عنه الطاقة، فأما إذا كان هو الذي ضيعها، فالكلفة عليه قائمة.

والأصل أن القدرة في الصحيح السليم تحدث تباعا على قدر حرصه على العبادة وميله إليها.

ثم العبد متى اشتغل بفعل صار مضيعا لضده من الأفعال، لا أن كان ممنوعا من<sup>(٢)</sup> الفعل الذي هو ضد هذا؛ فلذلك إذا آثر الكفر، وأتى به، فقد صار باختياره الكفر مضيعا لقوة الإيمان، لا أن صار ممنوعا عنها؛ لذلك لحقته كلفة الإيمان.

وأما ما ذكر من أمر التعجيب فقد وصفنا وجه التعجيب في ذلك، وهو أنهم لم يلزموا الكفر بحجة دعتهم إلى القول به، والمرء إذا قلد مذهبا – قلده لا عن حجة وبرهان – تعجب الخلق باختيارهم الكفر لا عن حجة.

ثم لو كان الأمر على ما ظنت المعتزلة: أن الله – تعالى – قد أعطاهم جميع أسباب الهداية، ولم يُبْقِ في خزانته شيئا منعه عنهم، لكان التعجب راجعا إليه، لا إلى الذين لم يؤمنوا، فيقول: ما لي لا أصل إلى هدايتهم، ولم يَبْق عندي شيء به هدايتهم إلا وقد أعطيتهم، لا أن يعجب الخلق من<sup>(٣)</sup> صنعهم؛ فليس الذي اختاروه في القول سوى وصفهم رب العالمين بالعجز، والعاجز لا يصلح أن يكون ربًّا، والله الموفق.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ﴾ منهم من صرف التأويل إلى سجود الصلاة، والمراد منه عندناً : سجود التلاوة، وهو سجود الاستسلام والخضوع على الشكر؛ لما أكرم المرء [به] من الإيمان وهدى الله؛ لأن سجود الصلاة يكون عند فعل الصلاة، لا عند ذكر التلاوة.

ثم في الآية دلالة وجوب السجدة على السامع؛ لأنهم عوتبوا بتركهم السجود عندما

- (١) في أ: يؤمنون.
- (۲) في ب: عن.
- (٣) في ب: عن.

يتلى عليهم، وقرعوا به، والتقريع يجري في ترك اللازم، لا في ترك ما ليس عليه. ولأن المعنى الذي له وجب السجود على التالي قائم في السامع؛ إذ التالي إنما لزمه السجود؛ لما ذكر من آيات الله – تعالى – وقامت عليه من الحجج؛ فلزمه أن ينقاد لها ويخضع، والسامع قد قامت عليه الحجج؛ فيلزمه أن يخضع لها. وقوله – عز وجل–: ﴿بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أنهم يكذبون رسوله محمدا عليه الصلاة والسلام؛ فيحملهم ذلك على التكذيب بالقرآن؛ لأنهم إذا كذبوا رسالته لم يصدقوه فيما يأتي من الأخبار، لا أن يكون في الأخبار معنى يحملهم على التكذيب؛ بل القرآن يحملهم على التصديق والإيمان لو أنعموا النظر فيه، وبذلوا من أنفسهم الإنصاف.

أو يكون معناه: أن الذين كفروا هم<sup>(١)</sup> المكذبون؛ فيكون الكفر منهم تكذيبا، والتكذيب منهم كفرا.

وقوله: ﴿وَٱنَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوْعُونَ﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: ما يضمرون من الكيد والمكر برسول الله على الله أعلم بكيدهم، لا يتهيأ لهم أن ينفذوا كيدهم فيه إلا ما كتب الله عليه؛ فيكون فيه بشارة له بالنصر والتأييد.

والثاني: ﴿وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوْعُونَ﴾ في قلوبهم من التصديق، ويظهرون من التكذيب بألسنتهم، وإنما يوعون من التكذيب بألسنتهم وقلوبهم معا، وذلك أن البعض منهم كان قد أيقن برسالته؛ فكان يصدقه بقلبه، ويكذبه بلسانه على العناد منه والتمرد.

ومنهم من لم يكن عرف صدقه بقلبه؛ لما ترك الإنصاف من نفسه بإعراضه عن النظر في حجج الله – تعالى – فكان يكذبه بقلبه ونسانه جميعا.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَبَشِّرَهُـم بِعَـذَابٍ أَلِيـمٍ﴾ البشارة إذا فسرت، استقام حملها على الحزن والسرور جميعا، وأما البشارة المطلقة إنما تستعمل في موضع إدخال الفرح والسرور في القلب.

وقوله - عز وجل- : ﴿إِلَّا أَلَذِينَ ءَامَنُوٰا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ﴾ جائز أن يكون هذا منصرفا إلى كل من آمن.

وجائز أن يصرف إلى من آمن من الذين كانوا يوعون ما ذكرنا. وقوله: ﴿لَمُمُ أَجَرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ﴾ نذكره في سورة «وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ»، إن شاء الله تعالى.

# سورة البروج، [وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بسب ألله التخف التجب إ

قوله تعالى: ﴿وَالنَّمَاءِ ذَاتِ الْبُرُوجِ ﴾ وَالْبَوْمِ الْمَوْعُودِ ﴾ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾ قَيْلَ أَصَحَبُ الْأُخْدُودِ ﴾ النَّارِ ذَاتِ الْوَقُودِ ﴾ إذ هُرْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ﴾ وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞ وَمَا نَقَعُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِينِ الْحَمِيدِ ﴾ الَذِى لَهُمُ مَلْكُ السَمَوَتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ إِنَّ اللَّذِينَ فَنُنُوا المَوْمِنِينَ وَالمَؤْمِنَتِ ثُمَّ لَدَ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَتُمَ وَلَمُمْ عَذَابُ الْحَرِينِ وَمَعْتُوا مِنْهُمُ أَلَكُ وَعَمِلُوا الصَلِحَتِ هُمْ جَنَتَ تُعَوِى مِن تَحْنِهَا اللَّهُ اللَّهُورُ الْكَبُورِ ﴾ وَعَلَيْهُمْ عَذَابُ ال

قوله – عز وجل–: ﴿وَالسَمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ﴾، فقوله: ﴿وَالسَمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ﴾ على القسم، وكذلك ما ذكر عقيبه.

ثم اختلف في موضع القسم في هذه السورة:

فمنهم من ذكر أن القسم لمكان قوله: ﴿قُلِلَ أَحْخَبُ ٱلْأُخْدُودِ﴾.

ومنهم من يقول: القسم موضعه على قوله: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ﴾ [البروج: ١٢]، وهو أشبه؛ لأنه في موضع الاحتجاج على الكفرة.

ولو حمل القسم على قوله: ﴿قُنِلَ أَصْحَبُ ٱلْأَخْدُودِ﴾، كان ذلك منصرفا إلى المؤمنين، والمسلمون قد تيقنوا بصدق ما يأتي به الرسول من الأنباء، والقسم يذكر على تأكيد ما يقصد إليه؛ ليزال عنه الريب، فإذا كان المسلمون غير مرتابين في نبئه استغنوا عن تأكيده بالقسم؛ فلذلك قلنا: إن صرفه إلى قوله – تعالى–: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ﴾ [البروج: ١٢] أليق؛ فيكون فيه تحذير لمن كذب رسوله ﷺ أن بطشه لمن كذب رسوله لشديد، وقد علموا ذلك بما<sup>(٢)</sup> وصل إليهم من نبأ عاد، وثمود، وفرعون، وغيرهم.

وجائز أن يكون موضع القسم على قوله: ﴿قُلِلَ أَمْحَنُبُ ٱلْأَنْدُودِ﴾، وذلك أن أهل مكة كانوا أهل تعذيب لمن آمن بالنبي ﷺ؛ فكان<sup>(٣)</sup> في ذكر ما نزل بالمتقدمين من الفراعنة من العذاب، وصبر أولئك المعذبين على دينهم، وضنهم به، وحسن ثناء الله – تعالى – عليهم تصبير<sup>(٤)</sup> لهم، وتهوين على ما يلقون من العذاب؛ لينالوا من حسن ثناء الله –

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: لما.
- (٣) في ب: وكان.
- (٤) في ب: تصبر.

تعالى – عليهم (`` ما ناله من صبر من تقدمهم من السلف.

وكذلك ذكر سحرة فرعون، وأحسن الثناء عليهم بصبرهم على تعذيب فرعون، فقالوا: ﴿فَاقَضِ مَا أَنَتَ قَاضٍ إِنَّمَا نَقْضِى هَٰذِهِ ٱلْحَيَّرَةَ ٱلدُّنِيَّاَ ﴾ [طه: ٧٢]؛ ليكون ذلك عونا لهم على الصبر بما يلقون من الكفرة من التعذيب، ثم أكد الأمر بالقسم؛ لأنه لا كل مسلم يبتلى بتعذيبهم يبلغ يقينه مبلغا لا يعتريه الشك، ولا يتخالجه شبهة في ذلك؛ فأكد الأمر بالقسم؛ لرفع الريب والإشكال.

وقال – تعالى– : ﴿وَكَأَبِن مِن نَبِيِّ قَنتَلَ مَعَمُ رِبِيُونَ كَثِيرٌ ﴾، وفي بعض القراءات : ﴿قتل معه ربيون كثير ﴾، ﴿فَمَا وَهَنُوا لِمَآ أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا ٱسْتَكَانُواً ﴾ [آل عمران : ١٤٦]، فذكّر المؤمنين ما لقي السلف من الكفرة، وابتلوا بقتل الرسل وثباتهم على الدين ؛ ليستعينوا به على ما يصيبهم في سبيل الله، ولا ينقلبوا على أعقابهم إذا أخبروا بقتل الرسول .

وفي ذكر هذه الأنباء دلالة أن قول الرسول – عليه السلام – لعمار رضي الله عنه : "إن عادوا فعد» حين أكره على إجراء كلمة الكفر على لسانه، فأجرى وقلبه مطمئن بالإيمان – ليس على الأمر به والإيجاب عليه، والتحصيل بطريق العزم؛ بل معناه : إن عادوا فلك العود؛ على سبيل الرخصة؛ لأنه لو كان على الأمر، لم يكن في ذكر نبأ أصحاب الأخدود وسحرة فرعون فائدة، سوى أن يترك العمل بهما، ومعلوم أن تلك الأنباء إنما ذكرت؛ ليعمل بها لا ليترك<sup>(٢)</sup> بها العمل؛ لذلك حمل قوله : "فعد» على الرخصة، لا على الأمر به، ويكون المراد من قوله – عليه السلام – أيضا : "من لم يقبل رخصنا كما يقبل عزائمنا العريمة وإيجاب العمل بالرخصة، والله أعلم.

ثم نرجع<sup>(٣)</sup> إلى قوله – تعالى–: ﴿وَٱلشَمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ﴾.

ومنهم (٢) من قال : البروج : القصور .

ومنهم (°) من قال: البروج: النجوم؛ لقوله: ﴿جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّنَهَا لِلنَّظِرِينَ﴾

- (١) في ب: لهم.
- (٢) في ب: يترك.
- (٣) في ب: رجع.
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٨٢٦).
- ٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٦٨٢٨)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٥٥٢) وهو قول قتادة أيضًا.

[الحجر . ١٦]، وزينة السماء هي الكواكب بقوله: ﴿بِنِيَةٍ ٱلْكَوَكِبِ . وَجِفَظًا مِّن كُلِّ شَيْطَنِ مَارِدٍ ﴾ [الصافات: ٦، ٧].

ومنهم من قال: هي مجاري الشمس والقمر والكواكب، فمنازلها هي البروج.

ثم ذكر السماء بالبروج؛ ليعرف حدثها ودخولها تحت تدبير الغير؛ إذ ذكرها بالمنافع المجعولة<sup>(۱)</sup> فيها؛ ليعلم الخلق أنها سخرت للمنافع؛ فيعرفوا بها حدثها؛ إذ المسخر لمنافع الغير داخل تحت قدرة من سخره، والمقدور محدث، وهم لم يشهدوا بدأها؛ ليعرفوا به حدثها، ولا كل أحد يعرف حدثية الشيء؛ لكونه محدودا في نفسه إذا لم يشاهدوا بدأه، فذكرها حيث ذكرها بما فيها من المنافع المجعولة للخلق؛ إذ ذلك أظهر وجوه الدلالة على الحدثية؛ ليعلموا بها حدثها؛ ألا ترى أن إبراهيم – عليه السلام – احتج على قومه بنفي الإلهية عن الكواكب بأفولها؛ إذ ذلك أظهر وجوه الحدثية، ولم يحتج عليهم بانتقالها من موضع إلى موضع، ولا بكونها محدودة في نفسها؛ بل احتج عليهم بما ذكرنا؛ ليتحقق عندهم حدوثها ودخولها تحت سلطان الغير.

وقوله: ﴿وَالْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ﴾ قيل<sup>(٢)</sup>: هو يوم القيامة؛ فسمي: موعودا؛ لما وعد من جميع الأولين والآخرين في ذلك اليوم، ثم أقسم بذلك اليوم وإن كانوا منكرين له؛ لما قرره عليهم بالحجج، وألزمهم القول به.

وقيل : اليوم الموعود، هو كل يوم يأتي، فيأتي بما وعد فيه من الرزق وغيره، والله أعلم. وقوله – عز وجل– : ﴿وَشَاهِدٍ وَمَنْهُودٍ﴾ اختلف في تأويله :

فمنهم من قال: الشاهد هو الله تعالى، والمشهود هو الخلق، واستدل على ذلك بقوله: ﴿ كُنُتَ أَنَتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمٌ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ﴾ [المائدة: ١١٧].

وقيل: الشاهد الرسول ﷺ، والمشهود أمته؛ قال الله – تعالى–: ﴿وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمٌ وَجِثْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَتَؤُلَآءَ﴾ [النحل: ٨٩].

ومنهم من يقول: الشاهد هو الكاتبان اللذان يكتبان على بني آدم أعمالهم، والمشهود هو الإنسان الذي يكتب عليه.

(١) في ب: المجعول.

(٢) عن أبي هريرة مرفوعًا أخرجه عبد بن حميد، والترمذي، وابن أبي الدنيا في الأصول، وابن جرير (٣٦٨٣٣، ٣٦٨٣٣)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبيهقي في سننه، وعنه موقوفًا أخرجه ابن جرير (٣٦٨٣٤)، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في سننه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٥٢)، وهو قول ابن عباس والحسن ومجاهد وغيرهم. ومنهم من يقول: الشاهد والمشهود هو الإنسان نفسه؛ أي: جعل عليه من نفسه شهودا بقوله: ﴿يَوَمَ تَشَهَدُ عَلَيَهِمَ أَلَمِنَتُهُمَ وَأَيَدِيهِمَ وَأَرَّجْلَهُم مِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [النور: ٢٤]. ومنهم من يقول: الشاهد يوم الجمعة، والمشهود يوم عرفة؛ فسمي يوم الجمعة شاهدا؛ لأنه هو الذي يشهدهم ويأتيهم، وسمي يوم عرفة: مشهودا؛ لأن عرفة اسم مكان، والناس يأتونها ويشهدونها، ولا يأتيهم؛ فعظم شأن عرفة لما يعظمها أهل الأديان<sup>(۱)</sup> كلها، وعظم يوم الجمعة؛ لأنه يوم عيد المسلمين، ولكل أهل دين يوم غيرهم من أهل الأديان، فأقسم بهما.

> وقوله – عز وجل–: ﴿قُلِلَ أَصْحَبُ ٱلْأَخْدُودِ﴾ اختلف في تأويله: فمنهم من صرفه إلى المعَذَّبين.

> > ومنهم من صرفه إلى المعَذَّبين.

فمن صرف إلى المعذِّبين حمل قوله: ﴿قُتِـلَ﴾ على اللعن؛ أي: لعنوا؛ كقوله تعالى: ﴿قُلِلَ ٱلْمَرَّصُونَ﴾ [الذاريات: ١٠]، أي: لعنوا.

ومن صرفه [إلى]<sup>(٢)</sup> الذين عذبوا، حمله على القتل المعروف.

ثم اختلف في قصة أولئك الذين عذبوا؛ فإن كان القسم في الكفرة، فما ينبغي أن يفسر على وجه من ذلك ما لم يتواتر فيه الخبر عن المصطفى عليه الصلاة والسلام، بل حقه أن يقتصر على ما جاء به الكتاب؛ لأن هذه الأنباء حجة لرسالة نبيه – عليه السلام – لأنهم وجدوها موافقة للأنباء المذكورة في كتبهم، وقد علموا أنه لم يصل إلى تعرفها إلا بالله تعالى؛ إذ لم يروه يختلف إلى من عنده علم الأنباء؛ ليصل إلى معرفتها بهم، فإذا فسرت على وجه أمكن أن يقع فيها زيادة أو نقصان على ما ذكر في الكتاب؛ فيجدوا به موضع الطعن والقدح؛ لذلك لم يسع أن يزاد على القدر الذي جرى ذكره في الكتاب إلا من الوجه الذي ذكرنا.

وإن كان القسم في المؤمنين، وسع القول بحمل التأويلات التي ذكرها أصحاب التفسير؛ لارتفاع المعنى الذي ذكرنا في الكفرة، والله أعلم.

[ثم في ذكر هذه الأنباء] (٣) تقرير رسالته ونبوته – عليه السلام – عند الكفرة؛ لما ذكرنا

- (١) في ب: الأوثان.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) في أ: ثُم ذكر هذه النبأ.

سورة البروج الآيات: ١ - ١١

أنه لم يختلف<sup>(١)</sup>، إلى من عنده علم هذه الأنباء؛ ليعلم بها، فإذا أنبأهم [بها] على وجهها<sup>(٢)</sup>، تيقنوا أنه بالله تعالى علم.

وفيه تصبير لرسول الله ﷺ، وتخفيف الأمر عليه؛ لأنه يخبره أن قومك ليسوا بأول من آذوك وعاندوك، بل لم يزل سلفهم تلك عادتهم بأهل الإسلام.

وفائدة أخرى: ما ذكرنا أن في ذكره بعض ما يستعين به من ابتلي<sup>(٣)</sup> بأذى الكفرة.

وفيه أن أولئك الكفرة بلغ من ضنهم بدينهم ما يقاتلون عليه من أظهر مخالفتهم في الدين؛ ليعلموا أن القتال لمكان الدين ليس بأمر شاق خارج من الطباع؛ بل الطباع جبلت على القتال مع من عاداهم في الدين؛ فيكون فيه ترغيب للمسلمين على القتال مع الكفرة إذا امتحنوا به، والله أعلم.

وقوله: ﴿ٱلنَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُوٰ﴾ منهم من جعل الوقود من ألقي فيها من المؤمنين. ومنهم من جعل الوقود صفة تلك النار التي عذبوا بها.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِذْ هُرْ عَلَيْهَا تُعُوُدُ ﴾، أي: عظماؤهم وكبراؤهم جلوس عند الأخدود؛ ففيه أن أتباعهم هم الذين كانوا يتولون إلقاء المؤمنين في النار، وكبراؤهم جلوس هنالك.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفَعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ﴾، يحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون الشهود هم العظماء والفراعنة.

أو يكون منصرفا إلى الأتباع، وهو أن الأتباع كانوا يلقون المؤمنين في النار، ويشهدون أنهم على الضلال، وأنهم ورؤساؤهم على الهدى والحق، وهو كما قال في موضع آخر: ﴿وَيَقُولُونَ لِلَذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلَاًءِ أَهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا﴾ [النساء: ٥١].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمَ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ﴾: ذكر ﴿ٱلْمَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ﴾ ليعلم أنه لا يلحقه ذل بما يحل من الذل بأوليائه وأهل طاعته، ولا في حمده قصور بقهر أوليائه، خلافا لما عليه ملوك الدنيا، وذلك أن ملوك الدنيا إذا حل بأولياء واحد منهم ذل، كان الذل حالا فيه أيضا، وإذا قهر بعض أتباعه فترك نصرهم وهو قادر على نصرهم واستنقاذهم لم يحمد ذلك منه، ولحقته المذمة؛ وذلك لأن الملك إنما استفاد العز بأتباعه وأنصاره، فإذا استذل أتباعه، زال ما به نال العز؛ فلحقه الذل، ونال

- (١) في ب: يخلف.
- (۲) في ب: وجهه.
- (٣) زاد في ب: بأذى.

سورة البروج الآيات: ١ – ١١

الحمد – أيضا – بالإحسان إلى مملكته، فإذا ترك نصرهم وهو ممكن من ذلك، فقد ترك إحسانه إليهم؛ فصار به غير ممدوح ولا محمود، والله – تعالى – استحق العز والحمد بذاته لا بأحد من خلائقه؛ فلم يكن في إذلال أوليائه ما يوجب النقص في وصف الحمد، ولا ما يوجب قصورا في العز .

والثاني: [أن]<sup>(١)</sup> الدنيا وما فيها أنشئت للإهلاك، ولعل الإهلاك بما ذكر أيسر عليهم من هلاكهم حتف أنفهم، وكان في ذلك النوع من الهلاك نيل درجة الشهداء، وهي التي ذكرها الله – تعالى – في قوله: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِ سَبِيلِ اللَّهِ أَمَوَتًا بَلَ أَحْيَاًهُ عِندَ رَبِهِمَ ...﴾ الآية [آل عمران: ١٦٩]، ولا ينال تلك الدرجة بموتهم حتف أنفهم<sup>(٢)</sup>، فهذا أبلغ نصرا منه إياهم.

ثم للجزاء والعقاب دار أخرى فيها يظهر تعزيز الأولياء وقمع الأعداء؛ فلم يكن [في]<sup>(٣)</sup> ترك النصر في الدنيا ما يوجب وهنا ولا ذلا، وأما ملوك الدنيا إذا تركوا نصرهم وقت ملكهم لأوليائهم، لم يتوقع منهم النصر بعد ذلك؛ إذ ليست في أيديهم إلا المنافع الحاضرة؛ لذلك لحقتهم المذمة بترك النصر، والله أعلم.

ثم ليس في إهلاك أولئك القوم الذين آمنوا واقتدارهم عليهم إيهام أنهم كانوا على الحق والصواب، وأن المؤمنين كانوا على الخطأ؛ لأن الإهلاك إنما يصير آية إذا كان على خلاف المعتاد، وإهلاكهم لم يكن كذلك؛ لأن عددهم كان كثيرا، وكان في المؤمنين قلة، وإهلاك الكثير للقليل غير مستبعد؛ بل هو أمر معتاد، وغلبة الفئة القليلة الفئة الكثيرة هي التي تخرج من حد الاعتياد؛ فيكون فيها آية: أن الفئة القليلة على الحق والأخرى على الباطل، وذلك نحو غلبة رسول الله ﷺ يوم بدر بمن<sup>(٤)</sup> معه من المسلمين مع قلة أعدادهم وضعفهم في أنفسهم، وكثرة أتباع الكفرة وقوتهم وجلادتهم في أنفسهم، والله

ثم قوله – عز وجل–: ﴿وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمَ﴾، أي: لم يكن من المؤمنين بمكانهم جرم لينتقم منهم بالإحراق سوى أن آمنوا بالله تعالى.

وقيل: ما عابوا عليهم، وما أنكروا منهم سوى أن آمنوا بالله تعالى، وفي هذا تبيين سفههم وعتوهم؛ لأنهم علموا أن ما لهم من النعم كلها من الله تعالى، وكان الذي يحق

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: أنفسهم.
  - (٣) سقط في ب.
    - (٤) في ب: من.

عليهم أن يؤمنوا بالله – تعالى – ويشكروه بما خولهم من النعم، ويدعوا غيرهم إلى الإيمان به، لا أن يقتلوا ويعذبوا من آمن به.

ثم قوله – عز وجل– : ﴿ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ﴾ العزيز : هو الذي لا وجود له، أو هو عزيز لا يلحقه ذل؛ فيكون العز<sup>(۱)</sup> مقابل الذل.

وقال أهل التفسير : العزيز : المنيع، والعزيز هو الذي لا يعجزه شيء، وهو الحميد المستوجب للحمد من كل أحد بذاته.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ٱلَّذِى لَهُمْ مُلْكُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ . . . ﴾ [الآية]<sup>(٢)</sup>.

ذكر هذا؛ ليعلم أنه لا يدخل في ملكه قصور بقتل أوليائه وأنصار دينه؛ لأن الخلق كلهم عبيد لله – تعالى – وإماؤه، والسيد إذا قتل بعض مماليكه بعضا<sup>(٣)</sup>، لم يلحق السيد بذلك ذل ولا نقص، وإنما يدخل عليه الذل إذا قتلهم غير مماليكه، فإذا كان الخلق بأجمعهم عبيدًا لله – تعالى – لم يكن في قتل بعض بعضا نقص يدخل في ملكه.

وقوله: ﴿وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُكَ، أي: يحفظ عليهم أعمالهم؛ فيجازيهم بها، لا يعزب، عنه شيء.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ» الفتنة : المحنة، وهي مأخوذة من فتن الذهب إذا أذابه؛ لأنه يذيبه؛ ليميز به بين ما خبث منه وبين ما صفا، وبين الذهب وبين ما ليس بذهب؛ فاستعملت في موضع المحنة<sup>(٤)</sup>؛ لأن المحنة هي الابتلاء؛ ليتبين بها الصادق من الكاذب، والمحق من المبطل، وذلك يكون بالأمر والنهي؛ فسمي الأمر والنهي من الله – تعالى – امتحانا لهذا، وإن كان الله – تعالى – لا يخفى عليه شيء. ثم وجه فتنتهم: أنهم اتخذوا الأخاديد وأوقدوا فيها النيران؛ ليلقوا فيها من ثبت على

تم وجه فشتهم. أنهم الحدوا الاحاديد وأوقدوا فيها البيران؛ ليلفوا فيها من نبب عا الإيمان ودام عليه، ويتركوا إلقاء من رجع عن دينه، فقيل: فتنوا؛ لهذا.

وقوله – عز وجل– : ﴿ثُمَ لَمَ بَتُوبُوا﴾ : فيه أنهم لو تابوا لكان يعفى عنهم، ولا يعاقبون مع عظم<sup>(٥)</sup> جرمهم بربهم في ذات الله – تعالى – فيكون فيه إظهار كرمه وعطفه على خلقه.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ﴾: منهم من صرف قوله:

- (١) في ب: المعز.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: بغضًا.
  - (٤) في أ: الفتنة.
- (٥) في ب: عظيم.

﴿وَلَمُمْ عَذَابُ أَلْحَرِيقِ﴾ إلى الدنيا، فقال بأن تلك النار التي عذبوا بها المؤمنين سلطت عليهم حتى أحرقتهم.

وجائز أن يكون ذلك في جهنم أيضا؛ فيكون فيه إخبار [بأن]<sup>(١)</sup> نار جهنم تدوم عليهم بالإحراق، ولا تفتر عنهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْمَنَلِكَتِ»: منهم من صرف هذا الخطاب إلى الذين عذبوا من المؤمنين.

ومنهم من صرفه إلى المعذبين، وهو أنهم لو آمنوا مع عظم جرمهم وإساءتهم بأولياء الله – تعالى – لكان يعفو عنهم، وتسعهم رحمته.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَمُمْ جَنَّتُ تَعْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَلُوُّ﴾ فقوله: ﴿مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَلُوُّ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: من تحت أهلها.

والثاني: من تحت أشجارها.

والجنة: اسم للمكان الذي فيه الأشجار الملتفة؛ فيخبر أن الماء يجري من تحت ما به صار جنة وهي الأشجار، وليس يراد بقوله: تحت الجنة، أي: تحت تربتها؛ لأن تحتها تكون قناة أو بئرا، وليس بهما كثير<sup>(٢)</sup> نزهة.

وقوله: ﴿ذَلِكَ ٱلْفَوَزُ ٱلْكَبِيرُ﴾ الفائز هو الذي يظفر بما يأمل، وينجو عما يخاف، ويحذر، ووصف أنه كبير؛ لأنه ليس لما أنعم زوال ولا انقطاع.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدً ﴾ إِنَّهُمْ هُوَ بَبَدِئُ وَبَهِيدُ ﴾ وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ ذَو الْعَرْشِ الْمَجِدُ ﴾ فَنَالُ لِنَا بُرِيدُ ﴾ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيتُ الْجُنُودِ ﴾ فِرْعَوْنَ وَنَمُودَ ﴾ بل الَذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ ﴾ وَاللَّهُ مِن وَرَآيِهِم تُحِيطُ ﴾ بَلْ هُوَ فَزْءَانٌ تَجِيدُ ﴾ فِي لَوْج تَحْفُونِهِ ﴾ .

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَئِكَ لَشَدِيْدُهُ، أي: أخذه للانتقام شديد، يشتد على الذي يعذب؛ كقوله – تعالى–: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدَ ٱلْقُرَىٰ وَهِيَ ظَلِمَةً إِنَّ أَخْدَهُ, أَلِيمُ سَدِيدُهُ [هود: ١٠٢].

> وقوله: ﴿إِنَّهُ هُوَ بُدِئُ وَمُبِيدُ﴾. قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: يبدئ العذاب، ثم يعيده.

- (۱) سقط في ب.
- (۲) في ب: كبير.
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٨٨٧).

وقال بعضهم<sup>(۱)</sup>: يبدئ الخلق، ثم يعيده بعدما أماته. وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ﴾ الغفور<sup>(۲)</sup>: هو الستور يستر على المذنب ذنبه إذا تاب حتى لا يذكر به، ولولا ذلك لم يكن يصفو له نعيم الآخرة عن التنغيص.

[وقوله]<sup>(٣)</sup>: ﴿أَلُوْدُودُ﴾: الذي يتودد إلى خلقه فيما ينعم عليهم ويحسن إليهم؛ قال [النبي]<sup>(٤)</sup> – عليه السلام–: «جبلت القلوب على حب من أحسن إليها وبغض من أساء إليها»؛ فجعل الإحسان سبب التودد.

والثاني: أن كل من واد آخر، فالحق عليه أن يوده في الله – تعالى – لأنه به نال ما به يتودد؛ قال الله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمَمِلُواْ الصَّدِلِحَنِّ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا﴾ [مريم: ٩٦]، فكأنه يقول: هو المستوجب للمودة من الخلق.

وقوله – عز وجل-: ﴿ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ﴾ منهم من جعل المجيد نعتا للعرش. ومنهم من جعله نعتا لله تعالى.

فمن جعله نعتا للعرش فهو مستقيم<sup>(٥)</sup>؛ لأنه وصفه في مكان آخر بالكريم بقوله: ﴿لَاَ إِلَنَهُ إِلَاَ هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِمِ [المؤمنون: ١١٦]، والمجيد يقرب معناه [من] معنى الكريم؛ لأن الكريم هو الذي عظم قدره وشرفه<sup>(٢)</sup>، والمجيد كذلك هو الشريف المعظم، وعظم قدر العرش في قلوب الخلق وعلا حتى زعم بعض الناس أنه مكان الرب تعالى، والكريم في الشاهد هو الذي يطمع عنده وجود ما يرجى ويؤمل، ويؤمن منه ما يتقى ويحذر، وسمى الله – تعالى – النبات: كريما بقوله: ﴿فَأَبَّبُنَا فِهَا مِن كُلِّ زَقْج كَرِمِعٍ﴾ [لقمان: ١٠]؛ لما فيه من عظم المنافع، والكريم: هو النافع<sup>(٧)</sup> للخلق.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ﴾، أي : ما يريد تكوينه يكونه؛ فيكون فيه إيجاب القول بخلق أفعال العباد، وأنه شاء لكل أحد ما علم أنه يكون منه؛ لأنه امتدح – جل وعلا – بالفعل لما يريد، ولو لم يثبت له صنع في أفعال العباد، لكان لا يختص بهذا الامتداح؛ بل يكون كل واحد مستوجبا لهذا المدح؛ فثبت أن كون حقائق الأشياء بما

- (۱) قاله الضحاك أخرجه ابن جرير (۳٦٨٨٥).
  - (٢) في ب: والغفور.
    - (٣) سقط في ب.
    - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: يستقيم.
  - (٦) في ب: وشرف.
  - (٧) في ب: المنافع.

لله – تعالى – فيه صنع.

والثاني: أن إحداث شيء في سلطان آخر وفي مملكته من حيث لا يشاؤه ولا يريده آية الضعف والقهر، ومن ذلك وصفه، لم يجز أن يكون ربًّا؛ لذلك لزم وصف الله – تعالى – بذلك.

وجائز أن يكون قوله – تعالى–: ﴿فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ﴾، أي: البعث، وهو أنه أنشأ هذا الخلق للعاقبة، وهكذا فعل كل مختار أنه يقصد بفعله العاقبة إلا أن يكون جاهلا بها.

وقوله - عز وجل-: ﴿ هَلْ أَنَىٰكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ . فِرْعَوْنَ وَتَعُوْدَ﴾ [الآية](''.

قد وصفنا ما في ذكر الأنباء من الفوائد، وقد ذكرنا أن فيها إثبات رسالته؛ على ما تقدم ذكره غير مرة.

وقوله – عز وجل– : ﴿بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ﴾، أي : كفروا أنعم الله – تعالى – فهم في تكذيب بأنعم الله تعالى.

أو لما جحدوا أنعم الله - تعالى - لم يوفقهم للإيمان به؛ فجعلوا(٢) على التكذيب.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَلَنَّهُ مِن وَرَآيَهِم نُحِيطُ ﴾، أي : من وراء تكذيبهم محيط بما ينزل بهم من العذاب ليس يوعدهم عن غفلة وخيال كما يفعله ملوك الدنيا؛ قد يوعدون بالعذاب، ولا يدرون أنهم يتمكنون من ذلك أم لا؟ والله – تعالى – ينزل عليهم عذابه كما أوعد.

أو يكون قوله: ﴿مِن وَرَآبِهِم تُحِيطُاً﴾، أي: عالم بما يسرون ويخفون عن الخلق، لا يعزب عنه شيء.

وقوله – عز وجل–: ﴿بَلْ هُوَ قَزْءَانٌ نَجِيدٌ﴾ سماه: مجيدا، وكريما، وحكيما، وهذه أوصاف من وصف بها في الشاهد فإنما استحق الوصف بفعل وجد منه، ولا يوجد من القرآن فعل يستحق به الوصف، فالوصف به يحتمل أوجها:

أحدها: ﴿مَعِيدٌ»، أي: يصير من تبعه<sup>(٣)</sup> وعمل بما فيه مجيدا حكيما كريما؛ كقوله تعالى: ﴿وَالنَّهَـارَ مُبْصِـرًا» [يونس: ٦٧]، أي: يبصر به أو يكون قوله: ﴿نَجِيدٌ»، [و] ﴿كَرِيرٌ» [الواقعة: ٧٧]، أي: على الله تعالى. أو سماه: كريمًا، مجيدًا، حكيمًا؛ لعظم قدره.

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: فحصلوا.
  - (٣) في ب: يتبعه.

أو سماه: كريمًا، حكيمًا، مجيدًا؛ لما يوجد منه ما يوجد من الكرماء والحكماء والأمجاد.

وقوله: ﴿فِي لَوَج تَحَفُّونِطٍ»: منهم من حقق اللوح والقلم، وقد وصفه أهل التفسير. ومنهم من جعل اللوح عبارة عما يلوح – أي: يظهر – للملك من الأمر، لا على تحقيق اللوح، وسمت الباطنية [القلم: المبدع]<sup>(۱)</sup> الأول، واللوح: المبدع<sup>(۲)</sup> الثاني، وجعلوا المبدع الأول علة كون المبدع الثاني، وزعموا أن المبدع<sup>(۳)</sup> الأول بذل له إنشاء المبدع الثاني، فهو المنشئ له، وسمت المبدع<sup>(٤)</sup> الأول: بارئا، والمبدع<sup>(٥)</sup> الثاني: خالقا ورحمانا، وسمت الفلاسفة المبدع الأول: عقلا والثاني: نفسا، ثم حدث التوالد من الأنفس.

فأما جعلهم الأول أصلا وعلة ليس كما ذكروا، فذلك يحتمل أن يجعل الأول أصلا للثاني وعلة كما استقام أن تجعل<sup>(٢)</sup> النطفة أصلا لخلق البشر، ولكنه لا يجوز أن يسمى بواحد من الاسمين اللذين ذكرتهما الباطنية والفلاسفة؛ لأنه لا يجوز إنشاء الأسماء لهذه<sup>(٧)</sup> الأشياء اختراعا، بل تسميهما بما جاءت بهما التسمية من عند الحجة، وإنما جاءت التسمية من عند الحجة باللوح والقلم؛ فلا تسميهما بغيرهما.

وقوله – عز وجل– : ﴿ تَحْفُونِظٍ ﴾، أي : عن أعدائه؛ فلا يتمكنون من تغييره وتبديله. وأخبر أنه أنزل إليه على يدي رسول قوي؛ فلا يقدر أحد أن يغلبه؛ فيحرف ما فيه. ووصفه بالأمانة في نفسه بقوله : ﴿ذِى قُوَّةٍ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿أَمِينِ ﴾ [التكوير : ٢٠، [1]؛ ليؤمن تغييره بنفسه، والله الهادي للعباد والموفق للرشاد، [ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم]<sup>(٨)</sup>.

#### \* \* \*

في ب: العلم المبتدع. (1)في ب: المبتدع. (٢) في ب: المبتدع. (٣) في ب: المبتدع.  $(\mathfrak{t})$ في ب: المبتدع. (0) في ب: تجعله. (٦) في أ: بهذه. (V) سقط في ب.  $(\Lambda)$ 

## [سورة الطارق، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنَّهِ ٱلْتَخْضِ ٱلرَّحِيَةِ

**قوله تعالى:** ﴿وَالنَّبَآةِ وَالطَّارِقِ ﴿ وَمَا أَدَرَنكَ مَا الطَّارِقُ ﴿ النَّجْمُ النَّاقِبُ ﴿ إِن كُلُّ نَفْسٍ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴿ فَلَيْظُرِ أَلِإِنسَنُ مِمَ خُلِقَ ﴿ خُلِقَ مِن مَّمَاءِ دَافِقٍ ﴿ يَخْرُجُ مِنُ بَيْنِ الصُّلْبِ وَالنَّزَآيِب لَنَادِرُ ﴿ يَوَمَ ثَبَلَ السَّرَآيِرُ ﴾ فَمَا لَهُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرِ ﴾ .

قوله - عز وجل-: ﴿ وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِقِ﴾:

إن الله - جل وعلا - عظم قدر السماء في أعين الخلق؛ لما جعلها معدن رزقهم ومسكن أولي القدر من خلقه، وهم الملائكة، وفيها خلق الجنة، وخلقها بغير عمد ترى، فأقسم بها؛ لما عظم من شأنها، وجعل مصالح الأغذية بزينتها، وهي الشمس والقمر، وأقسم بالنجم الثاقب، وهو المتلألئ من النجوم المضيء الذي<sup>(٢)</sup> يثقب الشيطان، [أي : يخرقه]<sup>(٣)</sup>، ولما فيها - أيضا - من عظيم البركات، وبركاتها أنها<sup>(٤)</sup> جعلت بحيث يهتدى بها في البر والبحر، ويوصل بها إلى لطائف التدبير إلى أن ظن بعض الناس أن الأنجم السبعة<sup>(٥)</sup> هي المدبرات، وبها ما منع الشياطين عن الصعود إلى السماء لينتفي بها التلبيس عن الوحي؛ لأنهم لو لم يحفظوا عنها، لكانوا إذا وقفوا على أخبارها أسرعوا بحملها إلى الكهنة؛ فيؤدي ذلك إلى التلبيس .

ومن عظيم قدرها أنها تقطع في الليلة الواحدة مسيرة ألف شهر، فأقسم بها أيضا. ويجوز أن يكون هذا من الله – تعالى – تعليما لرسوله – عليه السلام – بأن يقسم به دون أن يكون ذلك قسما منه تعالى؛ لأنهم لم يكونوا يرتابون في ألوهيته وربوبيته وصدق أخباره؛ فيزال عنهم الريب بالقسم، وإنما كانوا يرتابون في رسالة محمد ﷺ، فعلمه القسم بما ذكر<sup>(٦)</sup>؛ ليؤكد أمره؛ فيحملهم ذلك على النظر في أمره.

ويجوز أن يكون القسم بعين هذه الأشياء؛ لكونها معظمة عند الكفرة، وليس للمسلمين أن يقسموا بها فيما بينهم.

- (۱) فى ب: سورة: «وَٱلسَّمَاءِ وَٱلطَّارِفِ».
  - (٢) في ب: والذي.
  - (٣) في ب: أو بحرقه.
    - (٤) في ب: أنه.
    - (٥) في ب: التسعة.
    - (٦) في ب: ذكرنا.

أو يكون القسم بهذه الأشياء هو القسم بخالقها؛ فكأنه أمره بالقسم بخالق هذه الأشياء على الإضمار، والله أعلم. واختلف في تأويل ﴿وَٱلطَّارِقِ﴾ : فقال بعضهم: ما يجيء به الليل؛ يقال: طرقته بالليل؛ إذا أتيته. وقال الزجاج: ﴿وَالطَّابِقِ﴾: هو الساكن؛ يقال: أطرق في الكلام مليا؛ إذا وقف، و سکن . وقال بعضهم (١) : هو النجم يطرق بالليل، ويخفى بالنهار، وهو النجم الثاقب، ذكره تفسيرا للطارق. وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ كُلُّ نَفْسٍ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُهُ، اختلف في قوله: ﴿إِنَّهُ: قال بعضهم<sup>(۲)</sup>: أريد به هاهنا: «ما». وقوله: ﴿ لَمَّا﴾ صلة في الكلام، فمعناه: ما كل نفس عليها حافظ، وإنما الحافظ على بعض دون بعض. والثاني: أن يكون الحافظ على بعض ما في النفس دون بعض، وذلك البعض هو الذي يظهره، فأما الذي يخفيه فإنه لا يشهده كاتباه. ومنهم من حمل [قوله تعالى]<sup>(٣)</sup> ﴿لَمَا ﴾ على الاستثناء، فقال: معناه: ما من نفس إلا عليها حافظ. قال الزجاج: حرف ﴿لَمَآ﴾ استعمل في موضع الاستثناء، يقال في اللغة: «أقسمت عليك لما فعلت كذا»: أى: إلا فعلت كذا. فإن كان معناه ما ذكروا، ففيه إلزام التيقظ والتبصر، والنفس من طبعها: أنه إذا سلط

فإن كان معناه ما دكروا، فقيه إلزام التيقظ والتبصر، والنفس من طبعها: آنه إدا سلط عليها من يراقبها ويحفظها، احتشمت من وقتها وخافته، وتكون متيقظة، ولا ترتكب من الأمور إلا ما تعلم أنه لا يلحقها التبعة فيه من الحفاظ؛ فسلط عليه الملكان – أيضا – ليكون متيقظا في كل قول وفعل، فلا يقبل إلا على ما فيه نفع العاجل والآجل.

وسمى الله – تعالى – الملكين: ﴿كِرَامًا كَنِبِينَ﴾ [الانفطار: ١١]، ومن صحب المكرم من الخلائق احتشم منه، وتوقى عن إتيان ما يُستخيا من مثله، ومن أراد أن يكتب

- (۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳٦٨٩٧)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦٠).
  - (۲) انظر تفسير ابن جرير (۱۲/ ٥٣٣).
    - (٣) في ب: قول.

إلى أحد كتابا، لم يثبت في كتابه شيئا يؤخذ عليه، ويذم به، بل يحكم الأمر، ويصلحه غاية ما يحتمله الوسع؛ فكان في ذكر الحفاظ<sup>(١)</sup> على الأنفس إلزام التيقظ والتبصر من الوجوه التي ذكرنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿حَافِظٌ﴾: قال بعضهم(٢): يحفظ عليها رزقها حتى تستوفيه<sup>(٣)</sup>؛ فإن كان على هذا، فالحفظ<sup>(٤)</sup> يكون لها لا عليها.

وقال بعضهم: يحفظ عليها عملها خيرها وشرها.

وقوله – عز وجل- : ﴿فَيَنَظُرِ أَلِإِنسَنُ مِمَّ غُلِقَ . غُلِقَ مِن مَّآَو دَلِقِقِ ﴾ : الأصل أن إمعان النظر فيما خلق منه الإنسان مما يوصل المنكرين للبعث والمنكرين للرسالة إلى القول بهما، وذلك أن النطفة التي خلق منها الإنسان لو رئيت موضوعة على طبق، ثم رام أحد أن يعرف وأن ينتزع منها المعنى الذي به صلح أن ينشأ منها العلقة والمضغة وخلق منها الإنسان – لم يدرك، ولو اجتمع الإنس والجن على أن يركبوا عليها جارحة من جوارح الإنسان، لم يتهيأ لهم تركيبها، أو تعرّف المعنى الذي صلح أن ينشأ منه المو مان منه السمع والبصر، لم يوقفوا عليه ؛ فتبين أن الذي بلغت قدرته هذا لا يخفى عليه أمر، ولا يعجزه شيء، وتبين لهم حكمته، وإذا عرفوا حكمته أداهم ذلك إلى القول بالبعث ؛ لأنه لولا البعث وإلا الرسل بجميع ما أخبرتهم به.

وفيه دلالة خلق الشيء لا من شيء؛ إذ لا يجوز أن يكون الإنسان بكليته في النطفة مستجنا، فظهر؛ لأنه لا يسع في الشيء الواحد ما لا يحصى ذلك من الأضعاف، ولا يجوز أن يكون ذلك عمل النطفة – أيضا – لأنها موات، لا يحتمل أن تصير كذلك إلا بتدبير مدبر عليم، فيكون فيما ذكرنا إيجاب القول بحدوث<sup>(م)</sup> العالم.

ولأنها لو صارت مضغة وعلقة وخلقا سويا بطبعها، لكانت لا تخلو نطفة إلا وهي تنتقل إلى ما ذكرنا؛ ألا ترى أن النار لما كان من طبعها الإحراق، والثلج إذ كان من طبعه التبريد، لم يجز أن ينتقل واحد منهما عن طبعه الذي أنشئ عليه.

ثم قد وجدنا نطفا تخلو عن هذه المعاني التي ذكرنا؛ فثبت أنها نقلت إلى ما ذكرنا

- (١) في ب: الحافظ.
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٩١٠).
  - (٣) في أ: تستوفي به.
  - (٤) في ب: فالحفيظ.
  - (٥) في ب: يحدث.

بتدبير مدبر حكيم، لا بطبعها.

ثم الأعجوبة فيما فيه خلق الإنسان ليست بأقل من الأعجوبة مما منه خلق، وذلك أن الإنسان خلق في الظلمات على ما أراد الله تعالى، وصوره كيف شاء، ولو أراد أحد أن يعلم علم ذلك، أو يصور مثله في حالة العيان لم يملك، وجعل ذلك المكان فيما ينمو فيه الولد، ويغذو فيه خصوصا من بين سائر الأماكن، ولو أراد حكماء الإنس والجن أن يعرفوا الوجه الذي به صلح ذلك المكان للنماء والغذاء، وأعملوا<sup>(۱)</sup> فيه فنون العلم، لم يعرفوا، فمن تفكر فيما ذكرنا، علم أن قدرته ذاتية لا يلحقها فناء ولا عجز، وعلم أن علمه ذاتي ليس بمكتسب؛ فيتوهم خفاء الأمور عليه.

وقوله – عز وجل-: ﴿مِن مَآءِ دَافِقِ﴾ يعني: النطفة التي يدفقها الرجل في الرحم، والدافق: معناه: مدفوق؛ أي: يدفق به؛ كقولك: «ليل نائم»، أي: ينام فيه، و«هم ناصب»، أي: ينصب به.

وقال الزجاج: ﴿مَلَوَ دَافِقِ﴾ أي: ذي اندفاق. وقوله – عز وجل–: ﴿يَغْرُجُ مِنْ بَنِنِ ٱلصُلَبِ وَٱلنَّآيَبِ﴾ اختلف في تأويله: فمنهم من يقول<sup>(٢)</sup>: بين صلب الرجل وترائب المرأة، وهي الأضلاع الثمانية<sup>(٣)</sup>: أربع عن يمينها، وأربع عن يسارها. وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: ﴿وَٱلنَّرَآيِبِ﴾ هي الأطراف. وقال بعضهم<sup>(٥)</sup>: ﴿وَٱلنَّرَآيِبِ﴾ ما دون التراقي وفوق الصدر.

ثم من الناس من صرف تأويلها إلى الرجل خاصة، فقال: قوله: ﴿مِنْ بَيْنِ الصُّلَبِ وَالَّذَآيَبِ﴾ أريد به: صلب الرجل وترائبه، وزعم أن الماء الذي يكون منه الولد ليس معدنه الصلب خاصة؛ بل يجتمع من أطرافه كلها.

ومن حمله على المعاني الأخر صرف الأمر إليهما جميعا، وهو أن الماء الذي يخلق منه الولد يكون منهما جميعا.

- (١) في ب: وأعلموا.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦٠) وهو قول عكرمة، وابن أبزى أيضًا.
  - (٣) في ب: اليمانية.
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٩١١)، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦٠).
  - (٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير عنه (٣٦٩١٩).

و[كذلك]<sup>(١)</sup> ذكر أبو بكر الأصم أن ﴿ٱلشَّلَبِ﴾ كناية عن الرجل، ﴿وَٱلَنَّرَآبِبِ﴾ كناية عن المرأة؛ فيكون هذا اسما لهما مأخوذا عن أصل ما يكون منهما؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَحَلَنَبٍلُ أَبْنَآبِكُمُ ٱلَذِينَ مِنَ أَسْلَبِكُمْ ...﴾ الآية [النساء: ٢٣]، فأضاف الأبناء إلى الأصلاب.

وفي إخراج الماء من بين الصلب والترائب لطف من الله تعالى؛ لأنه لو اجتهد الخلائق باستخراجه من بين ما ذكر بحيلهم وقواهم ووضعه في الرحم، لم يقدروا عليه، ثم الله بلطفه وضع هذه الشهوة فيما بين الخلق، واستخرج بها الماء من بين الصلب والترائب، لا أن يكون أحد يملك إخراجها بالأسباب والحيل، كما وضع فيهم شهوة الأكل والشراب<sup>(٢)</sup>، [فمتى ما أكلوا وشربوا، وقرًا قرارهما، ظهر من قوة الطعام والشراب]<sup>(٣)</sup> في<sup>(٤)</sup> كل جارحة من جوارح الأكل باللطف، لا أن يكون ذلك العمل بالأكل والشرب خاصة، وكذلك يرى الإنسان إذا سقى أصل شجرة ظهرت منفعة السقي في أغصانها وأوراقها وأثمارها، ولو أراد أحد أن يعرف أنه لأي معنى صلح أن يكون الماء أغصانها وأوراقها وأثمارها، ولو أراد أحد أن يعرف أنه لأي معنى صلح أن يكون الماء أنشاء، وزعموا أنا لم نشاهد كون الشيء لا من شيء، والشاهد دليل الغائب؛ فلزم ذلك في الذي غاب عنا، فمن قدر على تصوير الولد في تلك الظلمات، وفي الأماكن الضيقة وقدر أن يجعل في الماء والطعام المعاني التي يعجز الخلق عن استدراكها – لقادر على إنشاء الاغي من شيء؛ إذ الأعجوبة فيما ذكرنا أبلغ حجة على الثنوية؛ لأنهم ينكرون خلق الأشياء لا عن من من عنه والذا لم نشاهد كون الشيء لا من شيء، والشاهد دليل الغائب؛ فلزم ذلك في من شيء؛ إذ الأعجوبة فيما ذكرنا أبلغ حجة على الثنوية؛ يأنهم ينكرون خلق الأشياء لا عن من شيء؛ إذ الأعجوبة فيما ذكرنا أبلغ حجة على الثنوية أنه م ينكرون خلق الأشياء لا عن وقوله – عز وجل –: ﴿ إِنَّمُ عَنَ رَبَيْهِم أله الظلمات، وفي الأماكن الضيقة وقدر أن

لقادر . وقال بعضهم<sup>(۷)</sup> : إنه على بعثه لقادر ؛ هذا أشبه التأويلين ؛ لأن الآية في موضع

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: الشرب.
- (۳) سقط في أ.
  - (٤) في ب: من.
  - (٥) في أ: تدارك.
- (٦) قاله عكرمة أخرجه ابن جرير (٣٦٩٢٨، ٣٦٩٢٩)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦١) وهو قول ابن أبزى أيضًا.
- (٧) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٦٩٣٧) وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦٦ / ٥٦١).

الاحتجاج على الكفرة ولم يذكر عن أحد التنازع في نفى الرد إلى الصلب وإنكاره حتى يدفع المنازعة بهذا، وكانوا أهل إنكار بالبعث؛ فاحتج عليهم [بابتداء الخلقة، وكذلك أكثر ما جرى به الاحتجاج في إثبات البعث في القرآن، إنما احتج عليهم]<sup>(۱)</sup> بالابتداء.

وإن كان التأويل على رده إلى صلب أبيه، فوجه الرد هو أن يرد من حالة الشيب إلى حالة الشباب، ثم من حالة الكبر إلى حالة الصغر، ثم إلى حالة الطفولة، ثم يرد مضغة، ثم يرد علقة، ثم نطفة، ثم ترد النطفة إلى صلب أبيه، [لا أن]<sup>(٢)</sup> يوصف الله – تعالى – بالقدرة على رده وهو على حاله نسمة عظيمة إلى صلب أبيه مع ضيق ذلك المكان.

ولأن هذا محال، والله تعالى لا يوصف بالقدرة على المحال، وليس فيما لا يوصف بالقدرة على المحال نفي القدرة عنه في الأزل، وبهذا يجاب من سأل فقال: أيقدر الله – تعالى – على إدخال الدنيا في بيضة؟ فيقال [له]<sup>(٣)</sup>: إن أردت إدخالها<sup>(٤)</sup> في البيضة بأن يصغر الدنيا ويضيقها حتى يجعلها أضيق من البيضة، أو يوسع البيضة حتى تسع الدنيا – فهو على ذلك قادر.

وإن أردت أنه قادر على إدخالها فيها على إبقاء البيضة بحالها<sup>(٥)</sup> وبقاء الدنيا بحالها، فهذا محال؛ لما فيه من انقلاب البعض كلا، والكل بعضا؛ فكذلك<sup>(٢)</sup> يوصف الله – تعالى – [بالقدرة] على رد النسمة إلى الصلب بالوجه الذي ذكرنا، لا أن يردها على ما هي عليه إلى الصلب؛ لما في ذلك من الإحالة، وكذلك إذا سألنا عن حركات أهل الجنة والسكون هل لهما غاية؟.

فنقول: لا.

فإن قالوا: هل يعلم الله – تعالى – غايتها وعددها.

فنقول له: يعلمها غير منقطعة، لا أن يعلمها منقطعة، ولم يكن في قولنا: إنه لم يعلمه منقطعا إثبات الجهل<sup>(۷)</sup> ولا نفي العلم عنه؛ بل الجهل إنما يتحقق إذا وصف بالعلم بالانقطاع فيما لا ينقطع، فكذلك ليس في نفي الوصف بالقدرة على المحال إثبات

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) في ب: لأن.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: إدخاله.
- (٥) في ب: بحال.
- (٦) في ب: فلذلك.
- (٧) في ب: جهل.

عجزه(''، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَ ثُبَّلَى النَّمَرَآيِرُ﴾، أي: يظهر ما كان أخفى منها؛ فجائز أن يكون الإظهار منصرفا إلى التي لم يطلع عليها الملائكة؛ فتكتبها<sup>(٢)</sup> عليه، فيذكره الله – تعالى – تلك السرائر كيف شاء، فيقررها عليه، أو تنطق جوارحه بها كقوله – تعالى–: ﴿يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِبِهِمْ ....﴾ الآية [النور: ٢٤].

أو يكون إظهار القراءة ما عليه؛ فيظهر ذلك للخلق، وإن كان قد أسرها عنهم في الدنيا، ثم سمى ذلك: ابتلاء؛ لأن الابتلاء هو الاختبار، وإنما يكون الابتلاء بالسؤال، أو بالأمر والنهي، فسمى ما يسأل عنه في الآخرة: ابتلاء.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَا لَمُ مِن قُؤَةٍ وَلَا نَاصِرٍ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن ليست له قوة في كتمان ذلك على نفسه، ولا له قوة نفي العذاب عن نفسه لو كتم.

أو ما له من قوة يمتنع بها، ولا ناصر يمنعه عن نزول العذاب به.

ووجهه: أن الكفار كانوا يفتخرون بقواهم<sup>(٣)</sup> وكثرة أنصارهم في الدنيا فكانوا يظنون أنهم لو أريدوا بالتعذيب، دفعوا ذلك بأنصارهم، وبما لهم من القوى؛ فيخبر الله – تعالى – أن قواهم وكثرة أنصارهم لا تنفعهم في الآخرة، ولا تدفع عنهم بأس الله تعالى، وكانوا يعبدون الأصنام؛ لتقربهم إلى الله – تعالى – وتنصرهم من العذاب؛ كما قال: ﴿وَاَتَحَدُوْا مِن دُونِ اللَهِ ءَالِهَةَ لَعَلَّهُمْ يُنصَرُونَ﴾ [يس: ٧٤]؛ فبين أنها لا تغني عنهم من الله -تعالى – شيئا.

قوله تعالى: ﴿ وَالنَّمَاءِ ذَاتِ ٱلنَّبْعِ ﴾ وَالأَضِ ذَاتِ ٱلصَّدْعِ ﴾ إِنَّهُ لَقُوْلُ فَصْلٌ ﴾ وَمَا هُوَ بِأَلْمَزَلِ ﴾ إِنَّهُ يَكِدُونَ كَبْدًا ﴾ وَأَكِدُ كَبْدًا ﴾ فَهَمِلِ ٱلكَفِرِينَ أَمْعِنْهُمْ رُوَنَنًا ﴾ .

وقوله – عُز وجل–: ﴿وَالنَّمَاءِ ذَاتِ ٱلنَّجْعِ﴾ قال أبو عبيدة: الرجع: هو الماء؛ أي: السماء ذات المطر<sup>(3)</sup>.

وقال غيره: ﴿ذَاتِ ٱلْجَعِ﴾، أي: تعود في كل عام إلى ما كانت عليه في العام الذي قبله بالمطر، والرجع: هو العود.

- (۱) في ب: عجز.
- (٢) في ب: فكتبها.
- (٣) في ب: بقوامهم.
- (٤) انظر: مجاز القرآن (٢/ ٢٩٤).

ويحتمل: ﴿ذَاتِ ٱلْتَجْعِ﴾، أي: بتكرر إدرار بركتها على الخلق استوفوا منها. وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّلَعِ﴾ قيل<sup>(١)</sup>: ﴿ذَاتِ ٱلصَّلَعِ﴾ بالنبات. أو ﴿ذَاتِ ٱلصَّلَعِ﴾، أي: ذات أودية وأنهار يجتمع فيها الماء، فينتفع بها الخلق لسقي<sup>(٢)</sup> أراضيهم ودوابهم؛ فعظم أمر السماء والأرض؛ فأقسم بهما.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّهُ لَقَوَّلٌ فَصُلٌ﴾ يعني : القرآن، وليس بالهزل. وفي إخراج النبات من الأرض حكمة عجيبة ولطف تدبير؛ وذلك أن النبات شيء لين ينثني بأدنى مس، ثم إن الله – تعالى – بلطفه صدع له الأرض اليابسة الصلبة، وأخرجه<sup>(٣)</sup> منها غير منثن ولا منكسر؛ ليعلموا أن مدبره حكيم؛ فيلزمهم به التوحيد.

وجعل مناًفع الأرض بمنافع السماء متصلة؛ إذ الأرض إنما تتصدع للنبات إذا أصابها المطر من السماء؛ فيكون في ذلك إنباء – أيضا – أن مدبرهما واحد، ولولا ذلك لم تتصل منفعة إحداهما بالأخرى.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ فَصَٰلُ﴾ أي: بَيِّن، بَيِّن فيه الحلال والحرام، وما يتقى عنه، وما يؤتى، وبيَّن فيه الصواب من الخطأ، وبيَّن فيه الوعد والوعيد.

أو يكون معنى الفصل : التفريق، وهو أن فرق الوعد من الوعيد، والحلال من الحرام، والحق من الباطل؛ فوضع كل شيء موضعه، ولم يخلط أحدهما بالآخر .

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَا هُوَ بِٱلْمَزَلِ﴾، أي: باللعب والباطل.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا . وَأَكِدُ كَيْدًا﴾، فقوله: ﴿وَأَكِدُ كَيْدًا﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: أجزيهم جزاء كيدهم؛ فسمى الجزاء باسم ما له الجزاء وإن لم يكن ذلك كيدًا، كما سمى الجزاء للسيئة: سيئة مثلها، وإن لم يكن الجزاء سيئة، وكما سمى جزاء الاعتداء: اعتداء، وإن لم يكن الجزاء اعتداء بقوله: ﴿فَنَنِ آعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَأَعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا آعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ﴾ [البقرة: ١٩٤]، وقال: ﴿نَسُواْ آلَمَهُ فَنَسِيَهُمْ﴾ [التوبة: ٦٧]، أي: جزاهم جزاء النسيان، أو جعلهم كالشيء المنسي الذي [لا]<sup>(ع)</sup> يعبأ به، لا أن يكون منه

- (١) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٦٩٥٣، ٣٦٩٥٤)، وعبد الرزاق، والفريابي، وعبد بن حميد، والبخاري في تاريخه، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والحاكم وصححه، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦١) وهو قول الحسن، وقتادة، والضحاك، وغيرهم.
  - (٢) في ب: ليسقي.
  - (٣) في ب: وأخرج.
    - (٤) سقط في ب.

سورة الطارق الآيات: ١١ - ١٧

(1) في ت: لأن من المكائد.

في الحقيقة نسيان؛ فكذا سمى جزاء الكيد: كيدا، لا أن يكون الجزاء كيدا. ووجه آخر: أن الكيد في الحقيقة والمكر هو أن يأخذه من وجه أمنه؛ فيلحق الكائد اسم الذم؛ لأنه أخذه من وجه لم يشعر به، وهذا المعنى في الكيد الذي أضيف إلى الله – تعالى – غير موجود؛ لأن الله – تعالى – قد بين له الطريق الذي إذا سلكه وقع له به الأمن من الطريق الذي إذا سلكه حل به البوار والهلاك، فإذا سلك هذا الطريق، كان سلوكه عن عناد منه، أو عن ترك الإنصاف من نفسه؛ فوجد ما يكره من الكيد [لا من الكائد]<sup>(١)</sup>؛ فلم يلحقه بذلك الوصف المعنى المكروه.

ثم كيدهم برسول الله ﷺ وبالمؤمنين ما ذكر في آية أخرى، وهو قوله – تعالى–: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكُ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ [الأنفال:٣٠].

وقوله - عز وجل-: ﴿فَهَلِّلِ ٱلْكَفِرِينَ﴾ مهل وأمهل لغتان؛ فكأنه يقول: ﴿أَنَهِنَهُمْ رُوَيْئًا»، ولا تجازهم بصنيعهم؛ فإن الله - تعالى - يجازيهم بصنيعهم عن قريب، وقد فعل ذلك بما سلط رسوله ﷺ بقتلهم وسبيهم؛ فيكون في هذا بشارة منه لرسوله ﷺ بالنصر عليهم وبغلبته إياهم، وفي ذلك آية رسالته؛ لأنه قال لهم هذا عند قلة أعوانه وضعفه، ثم إن الله - تعالى - كثر أنصاره وأظهره عليهم كما قال لهم؛ ليعلموا أنه علم ذلك بالوحي، والله الموفق.

\* \* \*

## سورة «سبح اسم ربك الأعلى»

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْأَكْسِ ٱلرَّجَيْمَ إِ

قوله تعالى: ﴿سَبِح أَسَمَ رَبِّكَ أَلْأَعْلَى ﴾ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ ﴾ وَٱلَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ ﴾ وَٱلَّذِى أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ فَجَمَلَمُ غُنَّاءَ أَخْوَىٰ ﴾ . قوله – عز وجل– : ﴿سَبِح أَسَمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ قيل فيه من أوجه : أحدها : أن سبح ربك . وقيل : سبح ربك بأسمائه .

فمن قال: سبح ربك، فمعناه: أن نزهه عن جميع المعاني التي يحتملها غيره من الآفات والحاجات والأضداد والأنداد؛ فيكون القول به توحيدا.

وروي عن مقاتل بن سليمان أنه قال: تأويله: وحد ربك، وتوحيده ما ذكرنا. وقال بعض المفسرين<sup>(۱)</sup>: تأويله: أن صل لربك؛ وهذا محتمل؛ لأن الصلاة بنفسها تسبيح؛ لأنه بالافتتاح يقطع وجوه المعاملات بينه وبين الخلق، ويمنع نفسه عن حوائجها؛ فيجعلها لله تعالى، وهذا هو التوحيد والإيمان؛ لأنه بالإيمان يجعل الأشياء كلها لله تعالى سالمة؛ فصارت الصلاة تسبيحا لعينها، لا للتسبيح المجعول فيها.

ومن حمل التسبيح على الاسم، فقال: نزه اسمه، فذلك يرجع إلى الأسماء الذاتية، [و] هو ألا يشرك غيره فيسميه بها، والأسماء الذاتية قوله: الله الذي لا إله غيره الرحمن، وما أشبهه من الأسماء، وتنزيهه للأسماء الصفاتية: أن ينزهها عن المعاني التي استوجب الخلق الوصف به، كقولك: عالم، حكيم، رحيم، مجيد؛ فمن وصف بالعلم من والحلائق فإنما استوجب الوصف به بأغيار دخلن فيه، واستوجب الوصف بالحكمة والوصف بالمدح بالأغيار<sup>(٢)</sup>، والله – تعالى – استحق الوصف به بذاته، لا بأغيار<sup>(٣)</sup>، فينصرف التنزيه إلى الأغيار؛ إذ صفاته ليست بأغيار<sup>(٤)</sup> للذات؛ وهي لا تفارق الذات، فالامتداح الواقع بالصفات امتداح بالذات الموصوف بها، والله الموفق.

وقال بعضهم: معناه: سبح بالحمد والثناء؛ وهو يرجع إلى ما ذكرنا من التأويل

- (۱) انظر تفسير ابن جرير (۱۲/ ٥٤٣).
  - (٢) في أ: بالاعتبار.
  - (٣) في أ: بالاعتبار.
  - (٤) في أ: باعتبار.

سورة الأعلى الآيات: ١ – ٥

الأول، وهو أن يحمده بالثناء الذي يتضمن التوحيد والتنزيه عن معاني الخلق. ومن قال: سبح ربك بأسمائه؛ فهذا ظاهر، وهو أن يقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأسماؤه معروفة، لا نحتاج إلى إظهارها.

وقوله – عز وجل-: ﴿اَلَأَعَلَى﴾ ظاهره يقتضي أن يكون هناك أدون وأسفل، وكذلك قول: «الله أكبر» ظاهره يقتضي الأصغر، ولكن معنى قوله: ﴿اَلْأَعَلَى﴾ أي: هو أعلى من أن تمسه حاجة أو تلحقه آفة، وكذلك هذا في الأكبر، ويكون الأكبر والأعلى في النهاية عن تنزيه المعاني التي ذكرنا، وهو كقولك: هو أحسن وأجمل، فإذا قلت: أحسن وأجمل، أردت به النهاية في الحسن والجمال.

أو يكون ﴿ٱلْأَعْلَىَ﴾ بمعنى: العلي و«الأكبر» بمعنى: الكبير، وذلك جائز في اللغة. وقوله – عز وجل–: ﴿ٱلَذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: أن يكون سواه على ما قدره، خلافا لأفعال الخلق؛ لأن الفعل من الخلق يخرج مرة سويا على [ما]<sup>(١)</sup> قدر، ومرة بخلافه.

أو يكون سوى الخلق كله في دلالة وحدانيته وشهادة ربوبيته، فما من خلق خلقه إلا إذا<sup>(٢)</sup> تفكر فيه العاقل، دلت خلقته على معرفة الصانع، ووحدانية الرب.

أو سواه على ما فيه مصلحته ومنفعته.

أو سواه على ما له خلق؛ ألا ترى أن الإنسان إذا أمر بالركوع والسجود خلقه من وجه يتمكن من الركوع والسجود؛ فهذا معنى قولنا: إنه سواه على ما له خلق، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَلَٰذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: هداه إلى ما أحوجه إليه، فهدى العبد [إلى] معيشته من أين يأخذها؟ وهدى كل دابة إلى رزقها وعيشها، فعرفت كل دابة رزقها.

أو يكون قوله: ﴿فَهَدَىٰ﴾، أي: هدى به.

أو تكون الهداية منصرفة إلى أمر الدين، وذلك يرجع إلى الخصوص من الخلق الذين لهم عقول مميزة؛ فيكون معناه: هدى فيمن هدى.

وطعنت المعتزلة علينا بهذه الآية، فقالت: إن الله – تعالى – يقول: ﴿قَدَرَ فَهَدَىٰ﴾، وأنتم تقولون: قدر فأضل؛ ولكن هذا التحقيق يرجع<sup>(٣)</sup> إليهم؛ لأنهم يحملون تأويل

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) في ب: ذا.
- (٣) في ب: راجع.

الهداية على البيان، وإذا كان كذلك وقد بين الله تعالى سبيل الهدى وسبيل الضلال جميعا، فإذن قد أضله؛ حيث بين له سبيل الضلال على قولهم.

ثم ليس في قوله: ﴿فَذَرَ فَهَدَىٰ﴾ نفي الإضلال؛ إذ التخصيص بالذكر لا يدل على نفى ذلك عما عداه؛ فلم يجب قطع الحكم على ما ذكروه، وقد ذكر في موضع آخر المكرمين بالهدى؛ فقال: ﴿الَمَرَ . ذَلِكَ الْكِنَٰبُ لَا رَيَبُ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَقِينَ﴾ الآية [البقرة: ١، ٢]؛ فثبت أن الهدى راجع إلى الخصوص؛ فقوله: ﴿فَذَرَبُ مَا يَ: قدر لخلقه معايشهم، وهداهم وجه أخذ المعيشة.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَالَذِي ٓ أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَلَى . فَجَعَلَهُمْ غُثَاَءٌ أَحُوَىٰ﴾ : في هذه الآية تعريف الرب الأعلى؛ كأنه يقول : الرب الأعلى : ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَى . وَالَّذِى قَدَرَ فَهَدَىٰ . وَٱلَّذِىٓ أَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ﴾ .

ثم ذكر هذه الأشياء التي يعرف انقضاؤها وبدؤها وإنشاؤها وإهلاكها من المرعى وغيره؛ لأن وجه الدلالة بمعرفة الصانع بالأشياء التي يعرف بدؤها وانقضاؤها وحدوثها وفناؤها أقرب منه بالأشياء التي لم يشهد الخلق بدءها ولا انقضاءها، وهي السموات والأرضون؛ إذ المرء يصل إلى وحدانية الرب ومعرفة الصانع بالأشياء التي تحدث وتتغير بأدنى نظر وتأمل، ولا يصل إلى ذلك فيما يدوم إلا بلطائف الفكر، وفضل بصر، وزيادة تأمل.

وجائز أن يكون خص المرعى بالذكر؛ لما بالمراعي قوام هذا الخلق؛ لأنه لا بد للبشر من الدواب والأنعام؛ للتعيش، والداوب<sup>(١)</sup> حياتها بالمراعي؛ فكان قوام الخلق في التحصيل بإخراج المراعي، فذكرهم هذا؛ ليستأدي<sup>(١)</sup> منهم الشكر؛ إذ كانت الدواب لم تنشأ لأنفسها، وإنما أنشئت للخلق؛ ليتمتعوا بها، ثم الله – تعالى – بفضله أنشأ للدواب مراعي، وقدر لها أوقاتها، ولم يضيعها، فكيف يضيع هذا الخلق، وهم الذين قصد إليهم من خلق هذا العالم، فلا يرزقهم، ويخرجهم من تدبيره

وقوله – عز وجل–: ﴿فَجَعَلَمُ غُثَآءَ أَخُوَىٰ﴾ قيل: الغثاء: اليابس الذي تحمله السيول والأمطار ﴿أَخُوىٰ﴾ أي: أسود من قدمه.

وقيل: الأحوى: هو الأخضر الذي يضرب إلى السواد، وهو على التقديم والتأخير؛ أي: جعله غثاء بعدما كان أحوى.

- (١) في ب: فالدواب.
- (۲) في ب: استأدى.

قوله تعالى: ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا نَسَىٰٓ ۞ إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ أَبَّتُهُ يَعْلَمُ الْجُهْرَ وَمَا يَخْفَى ۞ وَلُيَسِّرُكَ لِلِيُسَرَى ﴾ فَذَكِرُ لِن نَفَعَتِ الذِكْرَى ۞ سَيَذَكَرُ مَن يَخْشَى ۞ وَيُنَجَنَبُهَا الْأَشْقَى ۞ الَّذِى يَصْلَ النَّار الكُتْرَى ﴾ تُمَ لَا يَتُوْتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى ۞ .

وقوله – عز وجل-: ﴿ سُنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَىّى ﴾، أي: سنحفظ عليك ما أوحينا إليك من القرآن فلا تنسى، وفي حفظه – عليه السلام – ما يوحى إليه دلالة رسالته؛ لأنه لم يكن يعرف الكتابة، ولا كان يتلو الكتب، ثم كان يقرأ جميع ما يلقى إليه بمرة واحدة، مع ما كان مأمورا ألا يحرك لسانه بشيء مما يوحى إليه إلى أن يقضى إليه الوحي، ومن كانت حالته ما ذكرنا، تعذر عليه حفظ ما يلقى إليه بمرات وإن كان ذلك لسانه، فكيف يضبطه بمرة واحدة؛ فكان حفظه بالمرة الواحدة نوعا من آيات نبوته.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِلَّا مَا شَكَآءَ ٱلَلَهُ﴾ قال بعضهم<sup>(١)</sup>: تأويله: إلا ما شاء الله من ذلك؛ فإنه ينسيك ما أراد أن ينسيكه.

ولكن ما أرى هذا التأويل صحيحا، وذلك أن الذي أوحي إليه آية نبوته؛ فرسول الله إذا قرأ، ثم أنسي، فلمن طعن في رسالته أن يستقرئه تلك الآية، ولا يتهيأ له أن يقرأها إذا كان قد أنسي؛ فيجد في ذلك موضع الطعن عليه.

وقد روي في بعض الأخبار أنه أنسي، ولكنها من أخبار الآحاد؛ فلا يجوز قطع الحكم بها؛ لأن خبر الآحاد يوجب علم العمل، ولا يوجب علم الشهادة، وهي في موضع الشهادة هاهنا، ولكن تأويله عندنا – والله أعلم – يخرج على أوجه ثلاثة:

أحدها: أن الأنبياء – عليهم السلام – لم يكونوا آمنين على أنفسهم بالعصمة عن الزلات التي لديها يخاف زوال ما أنعموا به وإن ظهرت عصمتهم اليوم عندنا؛ ألا ترى إلى قصة إبراهيم – عليه السلام – عند محاجة قومه قال: ﴿ أَنْحَكَجُوْنِي فِي اللَّهِ وَقَدَ هَدَنْنَ وَلَا آَخَافُ مَا تُشْرِكُوْكَ بِهِ إِلَّا أَن يَشَآءَ رَتِي﴾ [الأنعام: ٨٠]، وقال: ﴿وَأَجْنُبْنِي وَبَيْءَ أَن نَعْبُدُ ٱلأَضنَامَ [إبراهيم: ٣٥]، فخاف زوال ما أكرم به، وخشي أن يبتلى بما ابتلي به أهل المعاصي حتى فزع إلى الدعاء، وقال في قصة شعيب – عليه السلام-: ﴿وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَا أَن يَشَآءُ ٱللَّهُ رَبُنَاً﴾ [الأعراف: ٨٩]، وقال في قصة يوسف – عليه السلام-: ﴿ وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَا أَن إحكامُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَا أَن يَشَآءَ ٱلتَيْ وقال في قصة يوسف عليه السلام-: هُوَمَا عَانُونُ عَانَ مَا كُورًا مَا أَكُومَ به، وخشي أَن يبتلى به المالام عاصي حتى المَا مُوَا لَنَهُ رَبُنَا في قصة شعيب ما عليه السلام-: فَوَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَا أَن

قاله ابن عباس أخرجه ابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٦٧).

يعقب الإنساء<sup>(١)</sup>؛ بل قيل له: ﴿سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَىّ . إِلَّا مَا شَآءَ ٱللَّهُ﴾؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَبٍّ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ﴾ [الزمر: ٦٥]؛ فثبت أنهم كانوا على خوف ووجل عن ارتكاب ما يسلب به الوحي وينسي.

أو يكون الاستثناء راجعا إلى إنساء حكمه، وهو أن ينسخ حكمه حتى يترك فيصير كالمنسي؛ كقوله: ﴿نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمَّ﴾ [التوبة: ٦٧]، أي: جعلهم كالشيء المنسي بما آيسهم من رحمته، لا أن يكون هناك حقيقة نسيان، فكذلك ما نسخ حكمه وترك، صار كالمنسي، وإن لم يكن فيه حقيقة نسيان؛ فيكون النسيان منصرفا إلى حكم التلاوة، لا إلى عينها.

أو يكون – عليه السلام – يذهب خاطره عن [بعض ما يوحى إليه؛ إذا اشتغل فكره في أشياء أخر؛ فيصير الذي ذهب عن]<sup>(٢)</sup> وهمه كأنه نسيه وإن كان يعود ذلك إليه عند إحضاره<sup>(٣)</sup> ذهنه، كما ترى المرء في الشاهد يذهب عن وهمه جميع ما في فاتحة الكتاب من الحروف إذا أعمل رؤيته في أشياء أخر؛ حتى يصير كالناسي لها وإن كان يعود إلى تذكرها إذا رام أن يقرأها.

فعلى هذه التأويلات يستقيم أن يوجه إليه الاستنثاء، والله أعلم.

وقوله: ﴿ إِنَّمُ يَعَلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ﴾، أي: ما يجهر بعض لبعض من الخلائق، أو ما يسر بعض عن بعض.

أو يعلم ما تطلع عليه الملائكة من أعمالهم، ويعلم ما يعزب<sup>(٤)</sup> عنهم، فعلمه فيما أسر العبد كعلمه فيما أظهر وجهر به؛ فذكرهم هذا؛ ليكونوا متيقظين؛ فلا يخافون، ولا يجهرون إلا بالذى يحق عليهم؛ إذ الله – تعالى – حفيظ عليهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَنَيْسَِرُكَ لِلْيُسَرَىٰ﴾ قالوا: ونسيرك للخير ولعمل<sup>(٥)</sup> أهل الجنة، فسميت أعمال الخير: يسرى؛ لأنها تعقب ذلك، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَنَكَز إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ﴾ : ظاهر هذا يقتضي ألا يذكر إلا من نفعته الذكرى، ولكن<sup>(٦)</sup> تخصيص الحكم في حال بوصف لا يوجب قطع ذلك الحكم فيما

- (١) في ب: الإنشاء.
- (۲) سقط في أ.
- (٣) في ب: احتضاره.
  - (٤) في ٻ: يعرف.
  - (٥) في ب: وبعمل.
    - (٦) في ب: وقال.

كان الحال بخلاف ذلك الوصف؛ بل يلزمه أن يذكر من نفعه ومن لا ينفعه؛ قال الله – تعالى–: ﴿فَذَكِرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ﴾ الآية [الغاشية: ٢١]، أمر بالتذكير<sup>(١)</sup> على الإطلاق<sup>(٢)</sup>.

ثم قوله - تعالى-: ﴿إِن نَّغَتَبِ ٱلذِّكْرَىٰ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن ذكر فقد نفعت الذكرى، وهو كقوله تعالى: ﴿وَيَقُولُونَ شُبْحَنَ رَبِّنَآ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولَا﴾ [الإسراء: ١٠٨]، ومعناه: قد كان وعد ربنا مفعولا.

وقد نفعت الذكرى؛ لأنه بتذكيره أسلم من أسلم منهم، وبه فازوا، وبه نالوا الدرجات العلا، وقال تعالى: ﴿وَذَكِرْ فَإِنَّ ٱلْذِكْرَىٰ نَنَفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الذاريات: ٥٥].

أو يكون قوله – عز وجل–: ﴿فَذَكِّرَ إِن نَفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ﴾ فسيأتي على أقوام [حالة] لا تنفعهم الذكرى لديها، وتلك حالة المعاينة لبأس الله وعذابه.

وقوله – عز وجل-: ﴿سَيَذَكُرُ مَن يَخْشَىٰ﴾، أي: يتعظ بها من يخشى الله تعالى أو المعاد، قال الله – تعالى-: ﴿وَالَذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِتِّيَّ [الأنعام: ٩٢]، أي: بالقرآن، وذلك أن الذي يحملهم على الإيمان بالآخرة إيمانهم بهذا الكتاب؛ لأن في القرآن تذكيرًا<sup>(٣)</sup> للآخرة، وأمرا بالاستعداد لها؛ فلذلك خشيته تحمله على الاتعاظ بالذكرى والانتفاع بها، والخشية هي الخوف اللازم في القلوب.

وقوله - عز وجل- : ﴿وَيَنَجَنَّبُهَا ٱلأَثْقَى . ٱلَّذِى يَصَلَى ٱلنَّارَ ٱلْكُبَّرَى ﴾ : أضاف التجنب<sup>(٤)</sup> هاهنا إلى الأشقى، وهو الشقي، وفيما ذكر الأتقى أضاف التجنب<sup>(٥)</sup> إلى نفسه بقوله : ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَنْقَى . ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَمُ يَتَرَكَّى ﴾ [الليل : ١٧، ١٨]؛ فيكون في هذا دلالة الإذن بإضافة الخيرات إلى الله - تعالى - وفي الأول دلالة منع إضافة الشرور إليه؛ وهذا لأن إضافة الخيرات إلى الله تعالى تخرج مخرج الشكر له، وهو حقيق بأن تشكر نعمه، وليس في إضافة الشرور إلى آخر شكر له؛ فلم يصح<sup>(٢)</sup> أن تضاف إليه، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿نُمَّ لَا يَعُوْتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ﴾، أي: لا تنقضي عنه أفعال الموت، وهي آلامها وأوجاعها، [بل] يبقى في آلامها أبدًا؛ قال الله – تعالى–: ﴿وَيَأْتِبُهِ ٱلْمَوْتُ مِن

- (١) في ب: بالتذكر.
- (٢) في ب: إطلاق.
- (٣) في ب: تذكرًا.
- (٤) في ب: التجنيب.
- (٥) في ب: التجنيب.
  - (٦) في ب: يصلح.

كُلِ مَكَانٍ وَمَا هُوَ بِمَبِتِّ﴾ [إبراهيم: ١٧]، أي: لا يقضى عليه حتى يتخلص من أوجاعها.

﴿وَلَا يَحْيَىٰ﴾، فالحياة التي ينتفع بها في الدنيا هي التي ترتفع عنها آلام الموت، وأوجاعه، فقوله: ﴿وَلَا يَحْيَىٰ﴾، أي: لا يرتفع عنه ألم الموت.

أو يكون قوله: ﴿لَا يَمُوثُ﴾ فيستريح ﴿وَلَا يَحْيَىٰ﴾ حياة يتلذذ بها.

قوله تعالى: ﴿فَدْ أَنْلَحَ مَن نَزَكَى ﴾ وَذَكَرُ أَسْدَ رَبِّهِ فَصَلَى ﴾ بَل ثُؤْثِرُونَ الْحَيَوَةَ الدُّنْيَا ﴾ وَالْلَاخِرَةُ خَيِّرٌ وَأَبْقَىَ ﴾ إِنَّ هَـٰذَا لَفِي الشُحْفِ الْأُولَى ﴾ صُحُفِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَى ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿قَدْ أَنْلَحَ مَن تَزَكَّى ﴾، أي: من أتى بما تزكو به نفسه، أو أتى بما تطهر نفسه به، وسنذكر في سورة: «وَٱلنَّمْسِ وَضْحَنَهَا» ما تأويل الفلاح؟ [إن شاء الله تعالى](').

وقوله: ﴿وَنَكُرُ أَسْمَ رَبِهِء فَصَلَىَ﴾، يحتمل أن يكون أريد به أنواع العبادات، لا الصلاة المعروفة وحدها؛ لأن الصلاة اسم للدعاء والثناء ولأنواع من الكرامات؛ فإنه يقول: بذكر الرب ما يصل إلى العبادات، ومن أعرض عن ذكره حرم أداء العبادات.

أو يكون منصرفا إلى الصلاة المعروفة؛ فيكون قوله: ﴿وَذَكَرَ أَسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾، أي: يصلي بتقديمه اسم الرب؛ فيكون ذلك منصرفا إلى الافتتاح؛ فيكون حجة لأبي حنيفة – رحمه الله – أن المصلى له أن يفتتح صلاته بأي أسماء الله تعالى أحب.

ثم ذكر اسم الرب يقتضي المعاني التي ذكرنا في قوله تعالى: ﴿سَبِّعِ أَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعَلَى﴾ [الأعلى: ١].

وقوله – عز وجل– : ﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنِّيَا . وَٱلْأَخِرَةُ خَيَّرٌ وَأَبْقَىَ﴾، أي : تؤثرون حياتها على حياة الآخرة، ويكون الخطاب منصرفا إلى المنافقين والكفرة، لا إلى أصحاب النبي ﷺ، ثم كانوا في الإيثار<sup>(٢)</sup> مختلفين؛ فمنهم من آثرها في أن نظر في الدنيا وأعرض عن النظر في الآخرة وجحدها.

> ومنهم من كان أغلب سعيه لأمر الدنيا. ومنهم من كان يؤثر بعض أحوالها على الآخرة.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَأَلْأَخِرَةُ خَبَرٌ وَأَبَقَىٰ﴾، أي : إيثار الحياة الآخرة خير وأبقى من إيثار الحباة الدنيا.

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: الإتيان.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ هَـٰذَا لَفِى ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ . صُحُفِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ : قال بعضهم : الآيات الأربع في صحف موسى وإبراهيم، أولهن ﴿قَدْ أَفَلَحَ . . . ﴾ إلى قوله ﴿خَيرٌ وَأَبْقَىَ﴾.

وقال بعضهم: السورة<sup>(١)</sup> كلها أنزلت على إبراهيم وموسى عليهما السلام، فإن كانت السورة كلها في الصحف الأولى، فجميع ما في هذه السورة ذكر فيها بحق الحاجة لهم إلى تعرفها<sup>(٢)</sup>، ويكون قوله: ﴿سَنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَىَّ﴾ [الأعلى: ٦] مذكورا بحق<sup>(٣)</sup> الثناء على رسول ﷺ ووجه الثناء: ما ذكر في قوله: ﴿يَجِدُونَهُمُ مَكْنُوبًا عِندَهُمَ فِي ٱلتَّوَرَيدَةِ وَٱلإَنجِيلِ يأْمُرُهُم بِأَلْمَعْرُوفِ وَيَنْهَنهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ...﴾ إلى آخر الآية [الأعراف: ٧٥]، وهو يستحق الثناء بهذا الحرف لما في حفظه – عليه السلام – جميع ما يوحى إليه بمرة واحدة إكرام له وتفضيل؛ فصلح أن يثنى عليه بهذا.

وفي قوله – تعالى–: ﴿إِنَّ هَـٰذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ . صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ دلالة أن اختلاف الألسن لا يغير الأشياء عن حقائقها؛ لأن الله – تعالى – شهد بكون هذا في الصحف الأولى؛ وليس في الصحف الأولى بهذا اللسان؛ فيكون فيه حجة لأبي حنيفة – رحمه الله – في تجويز القراءة بالفارسية، والله أعلم.

#### \* \* \*

(۱) في ب: السور. (۲) في ب: تعريفها. (۳) في ب: لحق.

# سورة الغاشية

بِسْمِ اللهِ الْتَحْسَنِ الرَّحِيمَةِ

قوله تعالى: ﴿مَلْ أَنَىٰكَ حَدِيثُ ٱلْعَشِيَةِ ﴾ وُجُوُ، يَوْمَبِدٍ خَشِعَةُ ﴾ عامِلَةٌ نَأْصِبَةٌ ﴾ تَصْلَ نَارًا حَامِيَةُ ﴾ تُشْغَى مِنْ عَيْنٍ مَانِيَةٍ ﴾ لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ لَا يُشْعِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾ .

قوله – عز وجل–: ﴿هَلْ أَتَنْكَ حَدِيثُ ٱلْغَنْشِيَةِ﴾ قيل: معناه: قد أتاك حديث الغاشية؛ فإما أن يكون الإتيان سابقا أو<sup>(۱)</sup> أتاه حديث الغاشية بنفس هذه السورة<sup>(۲)</sup>.

ثم في هذه الآيات ترغيب فيما تحمد عاقبته، وتحذير عما يذم في العاقبة، وتبيين أن العاقبة المحمودة متصلة باكتسابه وكدحه، وكذلك العاقبة المذمومة ينالها بعمله وتصبه<sup>(\*\*)</sup>.

ثم اختلف في تأويل ﴿ ٱلْغَنْشِيَةِ﴾:

فقيل: ﴿ٱلْغَنِشِيَةِ﴾: النار تغشاهم، كما قال تعالى: ﴿لَمُم مِّن فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِّنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَحْظِمْ ظُلَلُ﴾[الزمر: ١٦]، وقال في آية أخرى: ﴿وَتَغْشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّـارُ﴾ [إبراهيم: ٥٠].

ومنهم من يقول<sup>(٤)</sup>: ﴿ٱلْغَنَشِيَةِ﴾: هي الساعة؛ سميت: غاشية؛ لأنها تغشى الصغير والكبير، والمحمود والمذموم، والشقي والسعيد؛ فتعمهم جميعا؛ وهذا التأويل أقرب؛ لأنه ذكر الغاشية أولا ثم ذكر الجزاء بعد ذلك بقوله: ﴿وُجُوْ ٱ يَوَمَبِذٍ خَشِعَةً . عَامِلَةٌ نَأَصِبَةٌ ﴾، وقوله – عز وجل–: ﴿وُجُوْ ٱ يَوَمَبِذٍ نَاعِمَةٌ ﴾ [الغاشية: ٨].

ثم قوله: ﴿وُجُوْ، يَوَمَبِذٍ خَشِعَةً﴾ أي: ذليلة، وإنما خص الوجه بالذكر؛ لأن الحزن والسرور إذا استحكما في القلب أثرا في الوجه؛ فيكون في ذكر الوجه وصف للغاية<sup>(°)</sup> التي هم عليها من الذل.

وقوله – عز وجل–: ﴿عَامِلَةٌ نَأْصِبَةٌ﴾ قال بعضهم: إلى عباده الكفرة، و[هو]<sup>(٢)</sup> أنهم

- (۱) في ب: إذ.
- (٢) في ب: الآيات.
- (٣) في ب: نصيبه.
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٠٠٣، ٣٧٠٠٥)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٧٢).
  - (٥) في ب: الغاية.
    - (٦) سقط في ب.

بقوا<sup>(1)</sup> أبدا في النصب والعمل في الدنيا والآخرة. وجائز أن يكون نصبها وعملها في النار، وهو أنها لم تعمل في الدنيا؛ بل تكبرت<sup>(٢)</sup>

عن طاعة الله – تعالى – فأعملها وأنصبها في الآخرة بمعالجة الأغلال والسلاسل في النار الحامية .

أو عملت في الدنيا بالمعاصي ونصبت في الآخرة؛ فيكون فيه<sup>(٣)</sup> تبيين العمل والجزاء . وقوله – عز وجل–: ﴿تَمَلَىٰ نَارًا حَامِيَةً﴾، أي: حارة، قد أحماها الله – تعالى – من يوم خلقت إلى الوقت الذي يسقى منها .

وقوله: ﴿تُسَقّى مِنْ عَيْنٍ ءَانِيَقِ﴾ قيل<sup>(٤)</sup>: الآني: الذي قد انتهى في الحر غايته حتى لا حر أحر منه.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَيَسَ لَهُمُ طَعَامُ إِلَا مِن ضَرِيعٍ﴾، اختلف في الضريع: منهم من يقول: سمي: ضريعا؛ لأنهم يتضرعون عنه، ويجزعون<sup>(ه)</sup> إذا طعموا. ومنهم من جعل الضريع لونا من ألوان العذاب لم يبينه الله – تعالى – للخلق.

ومنهم من قال: الضريع: اسم لنبت قد عرفته العرب فيما بينهم تأكله<sup>(٢)</sup> الإبل والدواب ما دام رطبا؛ فإذا هاج ويبس تركت الدواب أكله، وعافته لخبثه وكثرة ما عليه من الشوك، ويسمونه: شبرقا في الربيع، وإذا هاج وجف، يسمونه ضريعا، فذلك النبت في الدنيا يعمل في إسمان الدابة ويغنيها من الجوع، فنفي الله – تعالى – وجه الإسمان والإغناء، وحصل أمره على الخبث بقوله: ﴿لَا يُسْعِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ﴾، وهو كقوله: ﴿فِ سِدَرٍ عَنَضُودٍ . وَطَلِّحٍ مَنضُورٍ﴾ [الواقعة: ٢٨، ٢٩]، فالسدر اسم شجرة ذات شوك في الدنيا، فأنشئت في الآخرة بلا شوك، ووصف خمر<sup>(٧)</sup> الجنة فقال: ﴿لَا يُصْدَعُونَ عَنّهَا وَلَا هذه الأفات، وحصل أمره على الخبث بقوله: وعصف خمر<sup>(٧)</sup> الجنة فقال: ولا يُعْفَى عنها ولا يُنوفُونَ [الواقعة: ١٩]، والخمر في الدنيا تعمل في التصديع، وهي تنزف<sup>(٨)</sup> فنفى عنها هذه الآفات، وحصل أمره على الخبث، والله أعلم.

(١) في ب: لقوا.
 (٢) في ب: يكترث.
 (٣) في ب: في.
 (٤) قاله السدي أخرجه ابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٥/ ٥٧٣).
 (٥) في ب: ويخرجون.
 (٦) في ب: تأكلها.
 (٧) في ب: تنصرف.
 (٨) في ب: تنصرف.

قوله تعالى: ﴿وُجُوْمٌ يَوْمَبِدِ نَاعِمَةٌ ﴾ لِسَعْبِهَا رَاضِيَةٌ ﴾ فِي جَنَّةٍ عَالِبَةٍ ﴾ لَا نَسْمَعُ فِبهَا لَغِيَةً ﴾ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ ﴾ فيها شرَرٌ مَرَقُوْعَةٌ ﴾ وأكَابٌ مَوْضُوعَةٌ ﴾ وَغَارِقُ مَصْفُونَةٌ ﴾ وزَرَابِقُ مَبْنُونَةُ ﴾ ﴾ .

وقولَهُ – عز وجل– : ﴿وُجُوُهُ يَوَمَبِذِ نَاعِمَةٌ . لِسَعَبِهَا رَاضِيَةٌ﴾، أي : ناعمة بما عاينت من عاقبة عملها الصالح في الدنيا، ورضيت بما أوتيت جزاء عن سعيها في الدنيا، جعل الله تعالى في وجوه الخلق يوم القيامة آثار صنائعهم في الدنيا : فمن أطاعه جعل علم طاعته في وجهه يوم القيامة، ومن عصاه جعل أثره في وجهه يعرف به.

وقوله – عز وجل– : ﴿فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ يحتمل وجهين :

أحدهما: أن يكون قد علا قدرها، وعظم شأنها؛ فتكون ﴿عَالِيَـهَمِ﴾ نعتا للجنة، فوصفها بالعلو من هذا الوجه.

والثاني: يحتمل العلو من حيث الدرجات والمكان، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿لَا تَشْعُهُ فِبِهَا لَغِيَةً﴾ ما يحق أن يلقى من الشتم ومن كل ما يؤثم صاحبه؛ بل هم كما وصفهم الله تعالى : ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ إِخُوَنَا عَلَى سُرُرِ مُنَقَنبِلِينَ﴾ [الحجر : ٤٧].

ثم الذي بحمل المرء على شتم المرء إما ضغن أضمره في صدره، أو خصومة حدثت بينهما، أو آفة تدخل في عقله بسكر أو<sup>(١)</sup> ما أشبهه، والله – تعالى – نفى عن الشراب الآفات بقوله: ﴿لَا يُصَدَّعُونَ عَنَهَا وَلَا يُنزِفُونَ﴾ [الواقعة: ١٩]، ونزع الغل عن صدورهم؛ فارتفعت دواعي السفه كلها؛ فلا يسمع<sup>(٢)</sup> فيها [ما يحق]<sup>(٣)</sup> أن يلغى به.

وقوله – عز وجل–: ﴿فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ﴾، أي: عيونها جارية تأخذها العين، وتجرى على وجهها، ليست كمياه الدنيا في أن بعضها يجرى على وجه الأرض، وبعضها تحتها، نحو ماء القناة وماء البئر.

وقوله – عز وجل– : ﴿فِيهَا شُرُرٌ مُزَفُوَعَةٌ ﴾، قال بعضهم<sup>(٤)</sup> : مرفوعة بعضها فوق بعض، ترتفع ما شاء الله، فإذا جاء ولي الله – تعالى – ليجلس عليها، تطامنت له، فإذا استوى عليها ارتفعت حيث شاء الله تعالى.

وقال بعضهم: معنى ﴿مَرْفُوَعَةٌ﴾(٥) هاهنا: أنها أنشئت مرفوعة القدر عند أهلها، فوعدوا

- (۱) في أ: و.
- (٢) في ب: مسمع.
- (۳) في ب: بالحق.
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٧٠٣٧).
  - (٥) في ب: المرفوعة.

في الآخرة على ما هي عليه رغبتهم في الدنيا وإيثارهم لها، والمرء يرغب في الوجهين اللذين ذكرناهما في الدنيا؛ فعلى مثله جرى الوعد في الآخرة، وكذلك يرغب في الأكواب والنمارق المصفوفة والزرابي المبثوثة؛ فوعد لهم مثلها في الآخرة.

وقال في موضع: ﴿وَفُرُشٍ مَرْفُوَعَةٍ﴾ [الواقعة: ٣٤]، ورفعها يكون من الوجهين اللذين ذكرناهما في السرر؛ فوعدوا بها – أيضا – في الآخرة؛ ليرغبهم<sup>(١)</sup> بها في الدنيا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَكْوَابٌ مَوْضُوعَةٌ﴾ الأكواب هي الكيزان التي لا عرا لها؛ فإما أن يكون وصفا لكبر تلك الأكواب في أنفسها حيث لا عرا لها كالحباب في الدنيا.

أو يكون لهم خدم وولدان يتولون نقلها إلى أين أحبوا، وليست لها عرا يمدون أيديهم إليها فيرفعونها<sup>(٢)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَنَمَارِفُ مَصْفُوفَةٌ ﴾ قيل<sup>(٣)</sup>: هي الوسائد وضعت على البسط، وكذلك تبسط الوسائد في الدنيا؛ فرغبوا كذلك في الآخرة.

قوله تعالى: ﴿أَنَّلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلنَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ فَذَكِرُ إِنَّمَا آنَتَ مُذَكِرٌ ﴾ قَلْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ إِلَّا مَن نَوَلَى وَكَفَرَ ﴾ فَعُذِبُهُ ٱللَهُ ٱلْعَذَابَ ٱلأَكْبَرَ ﴾ إِنَّ إِنَّهُمْ أَلَ أُنْ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾

وقوله – عز وجل– : ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ . . . ﴾ إلى قوله : ﴿وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتَ﴾ : خص الإبل بالذكر من بين جملة الدواب، وخص السماء والجبال والأرض بالذكر، وتخصيصها يكون لأحد وجهين :

أحدهما: أن الإبل كانت من أخص دواب أهل مكة، عليها كانوا يسافرون، وعليها كانوا ينقلون ما احتاجوا إليه، وهي أيضا – أعني: مكة – منشأة بين الجبال، فكانت لا تفارقهم الجبال، وكانت السماء من فوقهم والأرض من تحتهم؛ فخصت هذه الأشياء بالذكر؛ ليعتبروا بها، ويتدبروا.

ويحتمل وجها آخر: وهو أن المنافع المجعولة في الدواب كلها تجتمع في الإبل؛ لأن منافع الدواب أن ينتفع بطيرها وبضرعها وبصوفها وبلحمها ونسلها، فكل ذلك يوجد في

- (١) في أ: لترغيبها.
- (٢) في ب: يرفعونها.
- (٣) قاله قتادة أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٠٤٠)، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٧٤).

الإبل؛ فصارت الإبل كالأنعام تصلح للمنافع المتخذة في الدواب والبركات المعقودة فيها، وكذلك عظم [المنافع و]<sup>(١)</sup> البركات المعقودة فيها متصلة بالسماء؛ ففيها جعلت أرزاقهم، وفيها عين الشمس التي بها مصالح الأغذية وتراها مزينة بزينة الكواكب، فهي – أيضا – كالأم في المنافع، وكذلك الأرض كالأم<sup>(٢)</sup> في المنافع؛ إذ فيها مأوى الخلق، وقدر فيها أقوات الخلق وأرزاقهم، ومنها يخرج ما يتخذون منه اللباس.

ثم بالجبال قوام الأرض، ولولاها لكانت الأرض تميد بأهلها؛ فخصت هذه الأشياء بالذكر؛ لما ذكرنا.

> ثم قوله: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: على الأمر؛ أي: فلينظروا.

والثاني: أن يكون على سؤال تقدم منهم لأمر اشتبه عليهم؛ فنزلت هذه الآية: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ . . . ﴾ إلى آخر الآيات؛ أي: لو نظروا في هذه الأشياء لكان نظرهم فيها وتفكرهم بها ينزع عنهم الإشكال، ويوضح لهم ما اشتبه عليهم.

وذكر عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه قال: لما ذكر الله – تعالى – ما ذكر من نعيم الجنة عجبت قريش، وقالت: يا محمد، ائتنا بآية أن ما تقوله حق؛ فأنزل الله – تعالى–: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتْ﴾.

ثم النظر في رفع السموات والتفكر<sup>(٣)</sup> في خلقها بغير عمد ترونها والنظر والاعتبار في خلق الإبل ونصب الجبال وسطح الأرض، وهو البسط – مما يوجب القول بالبعث، ويدعو إلى وحدانية الرب تعالى، وإلى القول بإثبات الرسالة، وذلك أن الذي كان يحملهم على إنكار البعث هو أنهم كانوا يقدرون الأشياء بقوى أنفسهم؛ فكانوا يظنون أن القوة لا تبلغ هذا؛ إذ إحياء الموتى خارج عن وسعهم، فلو نظروا، وتفكروا في خلق السموات والأرض، لعلموا أن قوة الله غير مقدرة بقوى الخلق، وذلك أن السموات خلقت ورفعت أن يقو في الهواء بغير عمد، وأقرت كذلك، لا تنحدر عن موضعها، ولا تتصعد، ولو أراد أحد أن يقر في الهواء ريشة حتى لا تسقط ولا تتصعد<sup>(3)</sup> لم يقدر عليه؛ فيكون في ذلك تنبيه أن قدرته قدرة ذاتية ليست بمستفادة، وكذلك الجبال ترونها مع شموخها وارتفاعها وصلابتها

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: كالأمر.
- (٣) في أ: التذكر.
- (٤) في ب: تصعد.

زينت بالمياه والأشجار الملتفة من وجه لو تفكر فيه الخلائق<sup>(۱)</sup> فاستفرغوا مجهودهم؛ ليعلموا<sup>(۲)</sup> من أي موضع يجتمع الماء؟ وكيف ينبع؟ وكيف تنبت الأشجار من بين الأحجار – لم يصلوا إلى معرفته؛ فيعلموا أن علمه ليس بالذى يحاط به، فيكون في ذكر هذا إنباء أنه لا يخفى عليه أمر، ولا يعجزه شيء، بل العالم كله تحت تدبيره يفعل بهم ما يشاء، ويحكم ما يريد، وأن الذي قدر على خلق هذا لقادر<sup>(۳)</sup> على إحيائهم وبعثهم للجزاء.

وفي خلق هذه الأشياء ما يدعوهم إلى الوحدانية؛ لأن الله - تعالى - جعل منافع الأرض متصلة بمنافع السماء؛ فالقطر ينزل من السماء إلى الأرض الغبراء<sup>(٤)</sup> المتهشمة؛ فينبت لهم من ألوان النبات رزقا لهم ولأنعامهم، فلو كان مدبر السماء غير مدبر الأرض، لكان يمنع منافع السماء عن خلق مدبر الأرض، فلو تفكروا فيها، لكان يزول عنهم الإشكال؛ فلا يدعون مع الله إلها آخر، ولا يقولون: ﴿أَجَعَلَ الْأَيْهَ إِنَهًا وَحِدًاً ﴾ [ص: ٥].

وقولنا: إن فيه إثبات الرسالة، وذلك أنهم بما أنعموا من النعم التي ذكرناها لا بد<sup>ره)</sup> أن يستأدي منهم الشكر، ولا يعرف شكر كل شيء على الإشارة إليه بم يكون؟ فلا بد من رسول يطلعهم على ذلك.

فإن قيل: كيف أمروا بالنظر في كيفية خلق هذه الأشياء، وهم لو نظروا آخر الأبد؛ ليعرفوا كيف خلقت هذه الأشياء، لم يهتدوا إلى ذلك الوجه؟

فجوابه: أنهم لو تداركوا ذلك الوجه وفهموه، لكان النظر فيها لا يرفع عنهم الإشكال؛ إذ يقدرونه بأفعال الخلق التي يهتدى إليها؛ فارتفاع التدارك، وخروجه عن أوهامهم هو الذي يوضح لهم المشكل، ويزيل عنهم الشبه؛ إذ به عرفوا أنه حاصل بقدرة من لا تقدر قوته بقدرتهم، وأنه خلافهم من جميع الوجوه، والله الموفق.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنَتَ مُذَكِرٌ . لَمَّتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾ : في هذه الآية – والله أعلم – أمر من الله تعالى لرسوله عليه السلام ألا يجازيهم بصنيعهم إذا استقبلوه بما يكره من أذى يوجد منهم واستخفاف يجيء منهم؛ فيقول : ذكرهم بالله تعالى، وذكرهم عظيم نعمه وذكرهم كيف هلك مكذبو الرسل، وكيف نجا من صدقهم وعظم أمرهم ولا تقهرهم، ولا تجازهم بصنيعهم، وكل ذلك إلى الله تعالى.

- (١) في ب: الخلق.
- (٢) في ب: لعلموا.
  - (٣) في ب: القادر.
  - (٤) في أ: الغير.
- (٥) زاد في ب: من.

وقوله – عز وجل– : ﴿لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾، قال بعضهم'') : بمسلط . وقال بعضهم'<sup>(۲)</sup> : لست بجبار .

فإن أريد به الوجه الأول فهو مما يحتمله، ويجوز أن يسلط عليهم في أن يؤذن بقتالهم، وأسرهم وقهرهم ببذل الجزية؛ ولهذا قيل: إن هذا كان قبل نزول سورة براءة.

وإن<sup>(٣)</sup> كان تأويله: لست بجبار عليهم؛ على ما روي عن مجاهد<sup>(٤)</sup>؛ فهذا الوجه مما لا يرد عليه النسخ، ولا يجوز أن يصير جبارا عليهم، ولا يكون قوله: ﴿إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ» استثناء، ويكون معناه: لكن من تولى وكفر فيعذبه الله العذاب الأكبر، أي: من أعرض عن طاعة الله تعالى وكفر بوحدانية الله تعالى وبكتبه ورسله، [فيعذبه الله العذاب]<sup>(٥)</sup> الأكبر.

وعلى التأويل الذي قيل : إن المسيطر هو المسلط بالسيف والأسر والقهر بالجزية التي هي صغار عليهم – يكون قوله تعالى : ﴿تَوَلَّى وَكَفَرَ﴾ على الاستثناء، أي : من أعرض عن طاعة الله تعالى، وكفر بوحدانيه الله فسيسلط عليهم بالسيف، والأسر، وأخذ الجزية. وقيل : ﴿إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ﴾، أي : أعرض، ولزم الإعراض؛ فيكون مسيطرا عليهم. أو تولى وقت التذكير فسينتصر عليه، وبالله النجاة.

وفي هذه الآية بشارة لرسول الله ﷺ بالظفر على الذين تولوا عن طاعة الله تعالى وكفروا به.

وفيه آية رسالته؛ لأنه قال هذا في وقت ضعفه، وقلة أنصاره، وكان الأمر كما قال؛ إذ نصره الله – تعالى – بالرعب مسيرة شهرين، وفتحت له الفتوح؛ ليعلم أنه بالله – تعالى – علم.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ إِلَيْنَآ إِيَابَهُمْ﴾، أي: مرجعهم.

وقوله: ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمَ﴾، أي: من الحكمة أن نحاسبهم، وإذا كانت الحكمة توجب حسابهم وتعذيبهم، كان عليه أن يحاسبهم لما في تركه ترك الحكمة، وفي تركها سفه، تعالى الله عن ذلك، وبالله النجاة، ومنه التوفيق.

- (۱) قاله الضحاك أخرجه ابن أبى حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٧٥) وهو قول ابن زيد أيضًا.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٠٤٧)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٧٥).
  - (٣) في ب: فإن.
- (٤) أخرجه ابن جرير (٣٧٠٤٩)، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٧٥).
  - (٥) في ب: فيتعذب العذاب.

# سورة<sup>(۱)</sup> الفجر

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْنَمْنِي ٱلرَّجَيْمِ لِ

**قوله تعالى:** ﴿وَالْنَجْرِ ﴾ وَلَيَّالٍ عَشْرِ ﴾ وَالنَّفْعِ وَالُوَثَرِ ﴾ وَالَّتِلِ إِذَا يَسَرِ ﴾ هَلْ في ذَلِكَ فَسَمُ لِذِى حِجْرٍ ﴾ أَلَمَ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴾ الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِنْلُهَا في الْلِكَ ﴾ وَصُودَ الَذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴾ وَفِرْعَوْنَ ذِى الْأَوْنَادِ ﴾ الَّذِينَ طَغُوًا في الْبِكَدِ ﴾ الْفَسَادَ ﴾ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَاتٍ ﴾ إِنَّ إِنَّ رَبَّكَ لَنْهُمْ أَنْ وَالَّذَينَ عَلَيْهِ

قوله – عز وجل– : ﴿وَٱلْفَجْرِ . وَلَيَّالٍ عَشْرِ﴾ كان العرب من عادتهم أنهم إذا استحسنوا شيئا عظموه، وإذا عظموه أقسموا به.

ثم إن الله – تعالى – جعل في الحج وأوقاته لطائف من الحكمة وعجائب من التدبير، فمن لطيف حكمته وعجائب تدبيره أنه جعل المكان الذي يحج فيه مأمنا للخلق من وجه لا يعرف الخلائق المعنى الذي به وقع الأمن والإلف بين الخلق؛ حتى رغبوا جميعا في الاجتماع هنالك مع تباغضهم وتعاديهم فيما بينهم من وجه<sup>(٢)</sup> لا يدرك معناه، وجعل أهلها يتقلبون في البلاد آمنين؛ حتى قال – عز وجل – لنبيه – عليه السلام-: ﴿لَا يَعُرَّنَكَ تَقَلَّبُ مكة إليه حاجة من الميرة وغيرها، وجعلهم بحيث يرغبون في الإتيان إليها مع عظم ما يلزمهم من المؤن في البلاد آمنين؛ حتى قال – عز وجل – لنبيه – عليه السلام-: ﴿لا يعُرُنَكَ تَقَلَبُ مكة إليه حاجة من الميرة وغيرها، وجعلهم بحيث يرغبون في الإتيان إليها مع عظم ما يلزمهم من المؤن في الإتيان إلى مكة للحج؛ فثبت أن فيها معاني ولطائف هي خارجة عن قواهم وتدبيرهم؛ فكان في ذكرها ما يوجب القول بالقدرة على البعث، ويزيل عنهم الشبهة<sup>(٣)</sup> في أمرهم؛ فأقسم لما عظم من شأنها لمكان أنها أوقات الحج، فعامة<sup>(٤)</sup> أركان معظمة عندهم، وهذه الأشياء معظمة عندهم؛ فجرى القسم بها؛ جريا على عادتهم، ويدخل في أوقاتها الشفع والوتر والفجر، فقالوا: الشفع: يوم النحر؛ لأنه اليوم العاشر معظمة عندهم، والوتر والغر والتو والنوم من الماسم، عنهم بان منها معاني معانهم والمائهم وم معظمة عندهم، وهذه الأشياء معظمة عندهم؛ فحرى القسم بها؛ جريا على عادتهم، معظمة عندهم، والوتر والفي والوتر والفجر، فقالوا: الشفع: يوم النحر؛ لأنه اليوم العاشر من الشهر، والوتر يوم عرفة؛ لأنه اليوم التاسع.

وجائز أن يكون أريد بالشفع والوتر والليل إذا يسر : العبادات جملة إذ ما من عبادة إلا وفيها شفع ووتر .

- (١) زاد في ب: و.
- (٢) زاد في ب: الأرض.
  - (٣) في أ: البشرية.
    - (٤) في أ: فغاية.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلَٰئِلِ إِذَا يَسۡرِ﴾، أي: يُسرى بها، وفي ذلك كناية عن الجهاد والإغارة بالليل، كما يذكر في قوله: ﴿وَٱلْعَدِيَتِ ضَبْحًا . فَٱلْمُورِبَتِ قَدْحًا . فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا﴾ [العاديات: ١ – ٣]؛ فيكون هذا كله إشارة إلى جملة العبادات.

ووجه القسم بالعبادات<sup>(۱)</sup>: أن الله – تعالى – عظم<sup>(۲)</sup> أمر العبادات<sup>(۳)</sup> في قلوب الخلائق؛ حتى تراهم جميعا يستحسنونها ويعظمون أمرها، وإنما يقع الاختلاف بينهم في ماهيتها – إلا أن يقع التمانع بينهم في أنفسها – فأقسم بها.

وجائز أن يكون أريد بالوتر هو الله تعالى، وأريد بالشفع الخلائق؛ إذ خلقهم أزواجا، والله تعالى هو الواحد بذاته؛ فيكون القسم بذاته وبجميع الخلق.

ويحتمل أنه أريد بالشفع والوتر [الخلائق جملة؛ إذ فيهم المعنيان جميعا: الشفع، والوتر؛ فيكون قسما بجميع الخلائق]<sup>(٤)</sup>.

وقوله – عز وجل– : ﴿مَلْ فِي ذَلِكَ فَسَمُّ لِّذِي جِجْرِ﴾ يحتمل أن يكون تأويله : أن وجه القسم بهذه الأشياء يعرفه ذوو الحجر، وهم ذوو الألباب والحجا، لا أن يعرفه الجهلة. قالوا : وموضع<sup>(ه)</sup> القسم على قوله : ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ﴾.

وجائز أن يكون وقع التنازع فيما بينهم، وكانوا يزعمون أن أوقات الحج، وهي الليالي العشر، والشفع والوتر، ليس يقسم بها؛ فقال: ﴿مَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لَذِي حِجْرٍ﴾، أي: للعاقل إذا تدبر فيها عرف أن هذه الأوقات بالتي<sup>(٢)</sup> تحتمل أن يقسم بها أو هذه الأوقات بالتي تدلهم على القول بالبعث.

وقيل: إنما أقسم بهذه الأيام؛ لعظم قدر هذه الأيام وخطرها عندهم؛ لما فيها من صلاح معايشهم، ويكون لهم فيها سعة العيش: أما الفقراء بالهدايا والبدن، وأما غيرهم بأنواع المكاسب والتجارات؛ فإنهم كانوا يستعدون الأشياء، ويهيئون من السنة إلى السنة للتجارة في هذه الأيام؛ فأقسم الله – تعالى – بهذه الأيام لكونها معظمة عندهم.

وقيل: أن موضع القسم غير مذكور في هذه السورة؛ لأنه كان على أثر حادثة عندهم معروفة، استغنى عن ذكرها؛ لشهرتها عندهم؛ فأقسم أنها لحق، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ . إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ . أَلَّتِي لَمْ يُخْلَق مِثْلُهَا فِي

- (١) في ب: بالعادات.
  - (٢) في ب: أعظم.
  - (٣) في ب: العادات.
    - (٤) سقط في أ.
  - (٥) في ب: وموقع. دري در
  - (٦) في ب: بالذي.

ٱلْبِكَدِ﴾ في [ذكر نبأ]<sup>(١)</sup> عاد وثمود وفرعون فوائد ثلاث:

إحداها: في موضع<sup>(٢)</sup> التخويف لأهل مكة الذين كذبوا رسوله – عليه السلام – و[هو]<sup>(٣)</sup> أن أولئك القوم كانوا أكثر أموالا وأولادا وأعدادا، وأكثر في القوة من هؤلاء الذين كذبوا محمدا [عليه أفضل الصلوات]<sup>(٤)</sup>، فلم يغنهم ذلك كله من الله تعالى شيئا؛ بل الله تعالى انتقم منهم لرسله – عليهم السلام – بما كذبوهم، فما بال هؤلاء الذين كذبوا محمدا ﷺ لا يخافون مقته وحلول النقمة بهم بتكذيبهم رسوله، وليسوا بأكثر من أولئك في العدد والمال والقوة؟!

وفائدة أخرى: أن أولئك كانوا يزعمون أنهم بالله – تعالى – أولى من محمد عليه الصلاة والسلام وأتباعه؛ لما بسط لهم<sup>(٥)</sup> من النعيم، وضيق على الرسول وأتباعه؛ فبين أن الذين تقدمهم من مكذبي الرسل كانوا أرفع منهم في القوى والأموال والأولاد والأعداد، وكانت رسلهم في ضيق من العيش، ثم كانوا هم أولى بالله تعالى من المكذبين<sup>(٢)</sup> المفتخرين بكثرة الأعداد والقوى؛ فبين لهم هذا ليعلموا أن ليس الأمر على ما ظنوا وحسبوا.

والثالثة: أنهم كانوا يمتنعون عن الإيمان بالله تعالى وبرسوله، وكانوا يقولون: ﴿إِنَّا وَجَدَنَا عَابَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَائَرِهِم مُقَتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٣]؛ فيكون في ذكر هذا نفي التقليد لأولئك؛ لأنه كان في آبائهم من أهلك بتكذيبهم الرسل، وهم الفراعنة وأتباعهم، وفيهم من نجا، وهم الرسل وأتباعهم المصدقون لهم<sup>(٧)</sup>، فما بالهم قلدوا المهلكين منهم دون الذين<sup>(٨)</sup> نجوا؟!.

ثم الآية لم تسق؛ لتعرف نسب عاد وثمود وفرعون حتى نشتغل بتعرفه، وإنما سيقت للأوجه التي ذكرنا؛ فالاشتغال بتعرف أنسابهم وأحوالهم نوع من التكلف. وقوله: ﴿أَلَمْ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبْكَ﴾ فقوله: ﴿أَلَمْ تَـرَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: قد رأيت؛ أي: علمت؛ كما يقال في الشاهد: ألم تر إلى ما فعل

- (١) في ب: ذكرها.
   (٢) في ب: مواضع.
   (٣) سقط في ب.
   (٤) في ب: ﷺ.
   (٥) في ب: عليهم.
   (٦) في ب: المكثرين.
   (٧) في ب: لا.
  - (٨) في ب: الذي.

فلان؛ أي: قد رأيت وعلمت، فتخبره بصنيعه على جهة التشكي منه. ويحتمل أن يكون هذا ابتداء إعلام منه، فيقول له: اعلم أن ربك فعل بعاد كذا. واختلفوا في قوله: ﴿إِرَمَ﴾: فقال بعضهم<sup>(۱)</sup>: هو أبو عاد. وقال بعضهم<sup>(۲)</sup>: أبو القبيلة؛ فنسبت إليه عاد؛ كما يقال: هو من بكر بن وائل، وإن لم يكن ابنه.

وقيل: هو اسم الذي بنى تلك الأماكن. وقوله – عز وجل–: ﴿ذَاتِ ٱلْعِمَادِ﴾: قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: ذات الأجساد الطوال، أي: عاد ذات الأجساد الطوال، كما ذكر في القصة.

وقال بعضهم: ذات البناء المشيد المرفوع في السماء كالعمد الطوال؛ فيرجع إلى الإرم على تأويل من جعله عبارة عن المساكن.

وقال بعضهم: ذات العماد هي الخيام لها أطناب وعمد، وكانوا أصحاب خيام وقباب، وكانت مساكنهم مرفوعة بالعماد.

وقوله - عز وجل-: ﴿لَمْ يُخَلِّقُ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَكِةِ﴾:

قال بعضهم: هذا وصف القوم بالشدة والقوة وعظم الخلقة، وفضل البصر<sup>(٤)</sup> في الأمور؛ كقوله – تعالى–: ﴿وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَ**صَّطَةً**﴾ [الأعراف: ٦٩]، وقال حكاية عنهم: ﴿وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوُّةً﴾ [فصلت: ١٥] وقال – تعالى–: ﴿وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ﴾ [العنكبوت: ٣٨] فوصفهم بفضل البصر.

وجائز أن يكون أريد بها المساكن التي<sup>(٥)</sup> بنوها أن ليس مثلها في البلاد. وقوله – عز وجل–: ﴿وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ﴾: قال بعضهم: اتخذوا من الصخور جوابي<sup>(٦)</sup> – أي: قصاعا – كما قال تعالى: ﴿وَجِفَانِ

- قاله السدي أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٨٣).
- (٢) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (٣٨١٢٨، ٣٨١٢٩)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٥/٣٨٦)، وزاد في ب: الإرم.
  - (۳) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير عنه (۳۷۱۳۳) وهو قول مجاهد مثله.
    - (٤) في ب: النصر.
    - (٥) في ب: الذين.
    - (٦) في ب: خوابي.

كَلَجُوَابِ﴾ [سبأ: ١٣]. وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: قطعوا في الصخور بيوتا؛ كقوله: ﴿يَنْجِنُونَ مِنَ لَبِمْبَالِ بُيُوَتًا ءَامِنِينَ﴾ [الحجر: ٨٢]؛ فيكون في هذا إخبار عن قواهم وشدتهم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ﴾: قال بعضهم: سماه: ذا الأوتاد، والوتد: الحبل. وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: سمي: ذا الأوتاد؛ لأنه كانت له أوتاد نصبها لتعذيب من غضب عليه.

وقال بعضهم: إنه كان نصب على الطرق أناسا، على كل طريق إنسانا راصدا وحافظا. وقيل: أي: ذو قصور وبنيان مشيدة مرفوعة تشبه الجبال؛ إذ هي أوتاد الأرض. وقوله - عز وجل-: ﴿الَّذِينَ طَغَوًا فِي ٱلْبِلَكِ . فَأَكْثَرُواْ فِيهَا ٱلْفُسَادَ﴾: طغيانهم في البلاد: تمردهم<sup>(٣)</sup> وعتوهم فيها.

وقوله: ﴿فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ﴾:

قال بعضهم: عذبهم بسوطهم الذي كانوا به يعذبون الخلق، ويضربونهم.

وقال أبو بكر الأصم: إن السوط لون من العذاب؛ فعذب عادًا بلون منه، وعذب ثمود بلون منه، وفرعون وأتباعه بلون منه.

وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَّ رَبُّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ﴾:

قال أبو بكر الأصم: يرصد عذابه بأعدائه ينتظر به آجالهم، ثم يوقع بهم العذاب إذا أتى الأجل.

وعندنا: أنه يرصد عليهم [ما عملوا]<sup>(٤)</sup>، فلا يشتد عليه، ولا يعزب عنه شيء من علمهم؛ بل يحفظ عليهم ما استتر منه وما ظهر. وقيل: أي: لا يجاوزه ظلم ظالم، ولا يفوته هارب.

ثم لم ينصرف وهم أحد في قوله - تعالى- : ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ﴾ إلى إتيان<sup>(٥)</sup> مكان، فما بال بعض الناس انصرف وهمهم في قوله : ﴿ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ﴾ [طه : ٥]

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳۷۱٤۳، ۳۷۱٤۳)، وابن أبي حاتم، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٨٣).
- (٢) قاله الحسن أخرجه ابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٨٤) وهو قول سعيد بن جبير أيضًا.
   (٣) في ب: وتمردهم.
  - (٤) في ب: فاعملوا.
    - (٥) في أ: إيثار.

على: جعل العرش مكانا له.

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا اَبْنَلَنَهُ رَبُّهُمْ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَمُ فَيَقُولُ رَبِّ أَكْرَمَنِ شَ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْنَلَنَهُ فَقَدَرُ عَلَيْهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَتِ أَهَنَنِ شَ كَلَّ بَلَ لَا تُكْرِمُونَ الْلِتِيمَ شَ وَلَا تَخْصُون عَلَ طَحَامِ المِسْكِينِ شَ وَتَأْصُلُونَ التَّرَاتَ أَصَلا لَمَا شَ وَتَعْبَوُن الْذَيمَ مَنْ وَتَعْبَوُن الْكَتِيمَ مَ وَلا المُسْكِينِ شَ وَتَأْصُلُونَ التَّرَاتَ أَصَلا لَمَا شَ وَتَعْبَوُن الْذَي وَتَعْبَوُن الْكَتِيمَ الْمَالَ حُبً الأَرْضُ ذَكًا تَكُونُ وَتَأْصُلُونَ التَّرَاتَ أَصَلا لَمَا شَ وَعَجْبُون اللَّذَيمَ عَلَيهِ بِجَهَنَهُمْ وَتَ الأَرْضُ ذَكُنَ وَأَنَى لَهُ الذِكْرَى شَ يَعْوَلُ يَتَيتَنِ قَدَمَتُ لِلَيَ وَعَانَ أَنْ وَاللَّهُ عَنْهُمُ أَعْذَبُونَ وَتَعْ وَتَوْعَبُونُ وَالَى لَهُ الذِكْرَى شَ يَعْوَلُ يَتَعْتَنِ قَدَّمَتُ لِلاَ مَنْ أَنْ وَاللَّهُ مَنْهُ اللَّي وَنُ وَتَعْتَنُونُ وَالَى لَهُ الذِكْرَى شَ يَعْوَلُ يَتَتَنَى قَدَمَتُ عَنَا مُعَا أَنْ وَاللَهُ عَنْهُ وَعَامَهُ وَ وَتَعْتَذُونُ وَالَى لَهُ الذَكْرِي فَالَنَا النَعْسُ الْمُطْمَعَة أَنْ اللَهُ وَعَنْهُ وَعَامَةً وَتَعْتَعَمُ وَ وَعَنْهُ وَقِنْ وَتَعْتَذُى وَالَنُ لَهُ الذَكُرَى فَا الْتُعْمَدُونُ وَلَيْ وَالْقَائُهُ وَعَوْلُ وَقَا لَكُنُ وَالَكُمُ مُنْ أَنْ وَكُونُ وَالَقَتُهُ الْمُ وَلَا يَعْتَى عَنَا مُعَالًا وَعَنْ وَنُو وَقُولُ وَقُولُ وَالَى اللَّعْلَى اللَهُ عَنْهُ الْنُو الْنُو وَقُ وَاذَعْنُو أَنَهُ الذَيْ وَالَنَهُ الْمُعْمَعَيْنَهُ الْمُعْلَيْ الْنَعْنُ الْنُعْنُونَ الْنُعْنُونُ وَا وَالْ

وقوله - عز وجل- : ﴿فَآَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْلَلَكُهُ رَبُّمُ فَأَكْرَمُهُ وَنَعْمَمُ فَيَقُولُ رَبِّت أَكْرَمَنِ . وَأَمَّآ إذا مَا ٱبْلَكَهُ فَقَدَرَ عَلَيَهِ رِزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّت أَهَنَنِ . كَلَّهُ الإشكال أن يقول قائل : قول ذلك<sup>(۱)</sup> الإنسان : ﴿رَبِّت أَكْرَمَنِهُ ، و ﴿رَبِّت أَهَنَنِ ﴾ خرج موافقا لما قاله الرب تعالى؛ لأنه قال : ﴿فَآَمًا آلِإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْلَكَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَمُ ﴾ فخرج قوله : ﴿رَبِّت أَكْرَمَنِ على الموافقة لما قال ، وكذا قول هذا الإنسان حيث ابتلي بنقيضه : ﴿رَبِّ أَهَنَنِ »، خرج موافقا لما قاله الرب تعالى ؛ لأنه قال : ﴿وَآَمًا آلِاسَنُ أَذَا مَا ٱبْلَكَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَمُ ﴾ فخرج قوله : ﴿رَبِّت أَكْرَمَنِ على الموافقة لما قال ، وكذا قول هذا الإنسان حيث ابتلي بنقيضه : ﴿رَبِّ أَهُنَنِ »، خرج موافقا لما قال : وَوَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْلَكَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُمُ هُ فَإذا كان الأول إكراما كان الذي يضاده إهانة ؛ ألا ترى وأمان الله – تعالى – سمى المال : خيرا ، والفقر : شرا، وسمى المطبع : محسنا<sup>(٢)</sup> ، والعاصي : مسيئا، فكذا إذا استقام القول بالإكرام عندما ينعم عليه ويكرم ، استقام القول بالإهانة إذا ضيق عليه الرزق ولم يكرم ، وإذا كان هكذا فكيف رد<sup>(٣)</sup> عليه مقالته بقوله : والعاصي : مسيئا ، فكذا إذا ستقام القول بالإكرام عندما ينعم عليه ويكرم ، استقام القول بالإهانة إذا ضيق عليه الرزق ولم يكرم ، وإذا كان هكذا فكيف رد<sup>(٣)</sup> عليه مقالته بقوله :

ولكن نحن نقول: إن الرد بقوله: ﴿كَلَّا لَم يقع على نفس القول، ولا انصرف إليه، وإنما انصرف<sup>(٤)</sup> إلى ما أراده<sup>(٥)</sup> بقوله؛ لأن القائل بهذا كافر بالله تعالى وباليوم الآخر، وكان يقول: لا بعث ولا جزاء، وإنما يجازون بأعمالهم في هذه الدنيا، فمن أحسن أحسن له، ومن أساء أهين<sup>(٦)</sup>؛ فيكون قوله: ﴿كَلَّا ﴾، أي: ليس الأمر كما صوره في

- (۱) في ب: تلك.
- (٢) في ب: محبًّا.
- (۳) في ب: يرد.
- (٤) في ب: الصرف.
  - (٥) في ب: أراد.
- (٦) زاد في ب: به.

سورة الفجر الآيات: ١٥ – ٣٠

نفسه؛ بل الدنيا دار عمل، وللجزاء بالكفر والإيمان دار أخرى، وهذا كقوله: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ قَالُوا نَشَهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَهِ وَٱللَهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ لَكَذِبُونَ﴾ [المنافقون: ١]، وهم لم يكونوا كاذبين في شهادتهم ومقالتهم<sup>(١)</sup>، بل كانوا صادقين أنه رسول [الله]<sup>(٢)</sup>، وإن الله – تعالى – يعلم أنه رسوله، ولكنهم كانوا اعتقدوا تكذيبه في قلوبهم؛ فكانوا يظهرون خلاف ما أضمروا في أنفسهم؛ فإلى ما أضمروا انصرف التكذيب، لا إلى نفس القول؛ كذا هذا.

ولأن أهل الكفر كانوا أصنافا: فمنهم من كان يرى إذا بسط عليه<sup>(٣)</sup> النعيم في الدنيا وأكرم فإنما بسط عليه لما استوجبه بفعله، وإذا ضيق عليه وابتلي بالشدة فإنما ضيق عليه بإساءته وبما كسبت يداه.

ومنهم من كان يظن أنه من الله – تعالى – بمنزلة، وأنه مستوجب للإنعام، وأنه إذا بلي بضيق العيش وأصابته شدة، أصابه ذلك من عند محمد عليه الصلاة والسلام؛ فيتشاءمون به؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿وَإِن تُصِبَّهُمَ حَسَنَةُ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّنَةُ يَقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِندِكَ [لنساء: ٧٨]؛ وعلى هذا كان ظن فرعون [وقومه]؛ قال الله – تعالى-: ﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَذِهِ، وَإِن تُصِبَهُمْ سَيِّنَةٌ يَظَيَرُوا بِمُوسَىٰ وَمَن مَعَةً ﴾ [الأعراف: ١٣١]. فقوله: ﴿فَا كَرَمَهُ وَنَعْنَهُ ﴾، أي: أكرمه في نفسه بأن أصح جسمه، أو جعله رئيس قومه،

﴿ وَنَعْمَمُ ﴾، أي: بسط الدنيا عليه: ﴿ فَيَقُولُ رَبِّتَ أَكْرَمَنِ ﴾؛ فكان ينظر بذلك.

وقوله: ﴿وَأَمَا إِذَا مَا آبْنَكَنُهُ أي: إذا اختبره؛ فضيق عليه رزقه، فيقول: ﴿رَبِّ أَهْنَنِ﴾؛ فكان يظهر بذلك الجزع والله – تعالى – اختبره بالنعم<sup>(٤)</sup>؛ ليستأدي منه الشكر بما أنعم، وابتلاه بضيق العيش؛ ليصبر، لا ليجزع؛ فلا شكر [هذه النعم]<sup>(٥)</sup> بل بطر، ولا صبر على الشدائد؛ بل جزع؛ فجائز أن يكون المراد بقوله: ﴿كَلَّا ﴾، منصرفا إلى هذا ردا لاعتقادهم وصنيعهم، وهو أنه لم يكرم ولم ينعم ليبطر به، ولا ضيق عليه رزقه ليجزع، بل إنما أنعم ليشكر، وقدر عليه رزقه ليصبر، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿بَل لَا تُكْرِمُونَ ٱلْبَتِيمَ﴾ جائز أنهم كانوا لا يكرمونه ويهينونه مع ذلك؛ لأن إكرام اليتيم ليس بواجب، أما إهانته فحرام.

- (۱) زاد في ب: كاذبين.
   (۲) سقط في ب.
   (۳) في ب: عليهم.
   (٤) في أ: بالنعيم.
  - (٥) في ب: بالنعم.

وجائز ألا يثبت الإهانة منهم مع نفي الإكرام؛ لأن الإيجاب إذا ذكر في مضادة الإيجاب اقتضى<sup>(١)</sup> ذلك إثبات المقابلة وإذا ذكر الإيجاب في مضادة النفى، أمكن أن تثبت فيه المقابلة، وأمكن ألا تثبت؛ ألا ترى: أنه إذا قيل: فلان جائر، كان فيه إثبات المقابلة وهي نفي العدل<sup>(٢)</sup>؛ لأن [في] قوله: «جائر» إثبات الجور؛ فكان في ذكره نفي العدالة، وفيه إثبات المقابلة، وإذا قلت: ليس بعدل، لم يكن فيه تحقيق لإثبات المقابلة وهو الجور، بل يجوز أن يكون جائزا، ويجوز ألا يكون، وقد يراد بالنفي إثبات المقابلة أيضا؛ قال الله تعالى: ﴿فَمَا رَبِحَت يَجَنَرَتُهُمْ﴾ [البقرة: ١٦]؛ فكان في <sup>(٣)</sup> نفى الربح إثبات المقابلة في أنها خسرت.

ثم إكرام اليتيم هاهنا يحتمل أوجها ثلاثة:

أحدها: أن يكرمه في أن يحفظ عليه ماله حتى لا يضيعه، ويكرمه في نفسه، وهو أن يتعاهد أحواله عن أن يدخل فيها خلل.

والوجه الثاني: أن يكرمه؛ فيعلمه آداب الشريعة، ويرشده إليها.

والوجه الثالث: أن يكرمه؛ فيبذل له من ماله قدر حاجته إليه، ويصطنع إليه المعروف؛ فيكون التعيير<sup>(٤)</sup> هاهنا في إهانة اليتيم أن يترك الإكرام الذي هو من باب حفظ ماله؛ فيكون تضييعا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَلَا تَحَتَّضُونَ عَلَىٰ طَعَـامِ ٱلْمِسْكِينِ﴾، أي : لا يحثون غيرهم على إطعام المساكين .

> وجائز أن يحضوا ولا يتولوا بأنفسهم الإطعام. ويحتمل ألا يتولوا ذلك بأنفسهم، ويحضوا غيرهم.

ففي هذه الآية ترغيب للمسلمين بإكرام اليتيم وتعاهد ماله، وتبيين<sup>(ه)</sup> أن عليهم أن يطعموا بأنفسهم، وأن يحثوا الأغنياء بإطعام المساكين، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَتَأْكُلُونَ ٱلْنُرَاثَ أَكْلَا لَمُّا﴾ فاللم<sup>(٢)</sup>: الجمع؛ يقال: لم المال؛ إذا جمع؛ فكأنه يقول: يجمعون ما لم يرثوه بأنفسهم – وذلك نصيب الأيتام – إلى

- (۱) في ب: لاقتضى.
  - (٢) في ب: القول.
- (٣) زاد في ب: ذلك.
  - ٤) في ب: التغيير.
  - (٥) في ب: يتبين.
  - (٦) في ب: فاللمم.

ما يرثون من أنصبائهم، فيأكلونه جميعا. وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: ﴿وَتَأْكُلُونَ ٱلْتَرَاثَ أَكْلُ لَمَّا﴾؛ ، أي: شديدا. وقوله – عز وجل–: ﴿وَتَجْبُونَ ٱلْمَالَ حُبَّا جَمَّا﴾ قال أبو بكر: أي: تحبونه حبا وفيا وافرا ليس فيه قصور؛ فيكون فيه إخبار عن غاية حبهم الدنيا وشدة حرصهم عليها. وجائز أن يكون على التقديم والتأخير، وهو أنهم يحبون المال الجم حبا؛ أي: المال الكثير.

وقوله: ﴿كَلَّا ﴾؛ ردع وتنبيه:

فمنهم من رد هذا الردع إلى قوله: ﴿رَقِت أَكْرَمَنِ﴾، و ﴿رَقِ أَهَنَنِ﴾، فكأنه يقول: كلا ليست هذه الدار دار جزاء؛ فيكون الإهانة والإكرام بحق الجزاء، وإنما هي دار محنة وابتلاء.

ومنهم من حمله على الابتداء، فقال: ﴿كَلَّ<sup>ّ</sup> إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دَّكًا َ بَكَا» بمعنى حقا، يخبر عن ندمه في [تركه الإكرام لليتيم]<sup>(٢)</sup>، وترك إطعام المسكين والحض عليه: ﴿إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ» أي: دقت وكسرت، وذلك يوم الحساب والبعث.

وقوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَنَّا صَفًّا﴾ يحتمل أوجها:

أحدها: أن يكون معناه: وجاء ربك بالملك؛ إذ يجوز أن تستعمل الواو مكان الباء؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى-: ﴿قَالُوا يَنُوسَى إِنَّا لَن نَدَخُلَهَمَ آبَداً مَّا دَامُوا فِيهماً فَاذَهَبَ أَنتَ وَرَبُكَ ﴾ [المائدة: ٢٤]، ومعناه: بربك، وإذا حمل على هذا ارتفعت الشبهة، واتضح الأمر؛ لأنه لو كان قال: وجاء ربك بالملك، لكان لا ينصرف وهم أحد إلى الانتقال من مكان إلى مكان، وقال – تعالى-: ﴿هَلَ يَظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِيَهُمُ أَلَنَهُ فِي ظُلُلٍ مِنَ ٱلْعَمَامِ [البقرة: ٢١٠]، ومعناه – والله أعلم-: بظلل من الغمام؛ لأنه قال في موضع آخر: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَقُ ٱلشَمَاءُ بِٱلْغَمَمِ ﴾ [الفرقان: ٢٥]؛ فثبت أن معناه ما ذكرنا وإذا ثبت هذا ارتفع الريب والإشكال.

ومنهم من ذكر أن معنى قوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾، وقوله: ﴿إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ اللَّهُ﴾ [البقرة: ٢١٠]، أي: أمر الله؛ دليله ما ذكر في سورة النحل قوله: ﴿هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ الْمَلَتِكَةُ أَوْ يَأْتِي أَمَرُ رَبِّكَۖ﴾ [النحل: ٣٣]، فذكر مكان قوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾: ﴿أَمْرُ رَبِّكَ ﴾.

(١) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٧١٧٠) وهو قول قتادة والضحاك أيضًا.

(٢) في ب: ترك إكرام اليتيم.

ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ﴾، أي: جاء وعده ووعيده، فنسب المجيء إلى الله تعالى، وإن لم يكن ذلك وصفا له؛ لأنه<sup>(١)</sup> يجوز أن تنسب آثار الأفعال إلى الله -تعالى - نسبة حقيقة الفعل وإن لم يوصف به، كما قال الله - تعالى-: ﴿فَنَفَخْنَكَا فِيهِ مِن رُوحِنَا﴾ [التحريم: ١٢] فأضيف النفخ إليه وإن لم يوصف بأنه نافخ، وقال: ﴿وَكَبَّنَا عَلَيْهِم فِهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾ [المائدة: ٤٥]، فأضيفت الكتابة إليه وإن لم يوصف بأنه كاتب؟ لما أن ما ظهر من آثار فعله، ويقال: المطر رحمة الله؛ أي: من آثار رحمته، لا أن يكون المطر صفة له، ويقال: الصلاة أمر الله، والزكاة أمر الله، أي: بأمر الله نصلي، وبأمره نزكي، لا أن يكونا وصفين له.

ووجه آخر: أن يكون معنى قوله -- تعالى-: ﴿وَجَآءَ رَبُّكَ﴾، أي: جاء الوقت الذي به صار إنشاء هذا العالم حكمة؛ إذ لولا البعث للجزاء، لكان إنشاء هذا العالم ثم الإهلاك خارجا مخرج العبث؛ لما وصفناه من قبل؛ لقوله: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خُلَقْنَكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٥]؛ فثبت أن خلقه إنما صار حكمة بالبعث، وقال [الله]<sup>(٢)</sup> تعالى: ﴿لِمَنِ ٱلْمُلَكُ ٱلْيَوْمُ لِلَهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ﴾ [غافر: ٢١] وقد كان الملك له قبل ذلك اليوم، ولكن ملكه لكل أحد يتبين في ذلك الوقت، وقال: ﴿وَبَرَزُوا لِبَو جَمِيعًا﴾ الخلائق.

ثم الأصل في كل ما أضيف إلى الله – تعالى – أن ينظر إلى ما يليق أن يوصل بالمضاف إليه، فتصله به وتجعله مضمرا فيه، قال الله – تعالى–: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَتَهِ إِلَا هُوَ رَابِعُهُمَ ﴾ [المجادلة: ٧]، ولم يفهم إثبات الحضور، وكان معناه: أن علمه محيط بهم، وهو مطلع عليهم.

وقال<sup>(٣)</sup>: ﴿فَأَنَنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمَر يَحْتَسِبُواً﴾ [الحشر: ٢] [و] لم يفهم به الانتقال؛ بل كان معناه: أنه جاءهم بأسه، وجاء لأوليائه نصره.

وقال: ﴿قَدْ مَكَرَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَتَ ٱللَّهُ بُنْيَنَهُم مِنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ﴾ [النحل: ٢٦]، ولم يفهم بهذا الإتيان ما فهم من الإتيان الذي يضاف إلى الخلق.

- (۱) زاد في أ: لا.
- (۲) سقط فی ب.
- (٣) في ب: فقال.

سورة الفجر الآيات: ١٥ – ٣٠

وقال [الله]<sup>(۱)</sup> تعالى: ﴿إِن نَشُرُواْ أَلَّهَ يَصُرُّكُمْ﴾ [محمد: ٧]، وكان معناه: إن تنصروا دين الله؛ لا أن الله – تعالى – يلحقه ضعف يحتاج إلى من يقويه.

وقال [الله]<sup>(٢)</sup> تعالى: ﴿وَيُعَذِّرُكُمُ ٱللَّهُ نَنْسَكُمُ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وكان معناه: أنه يحذركم عذابه؛ لا أن أريد به تحقيق النفس.

ومثل هذا في القرآن أكثر<sup>(٣)</sup> من أن يحصى؛ فثبت أن محل الإضافات ما ذكرنا؛ فلذلك حمل على الوعد والوعيد، أو على الوقت الذي به صار خلق العالم حكمة، أو على ما صلح فيه من الإضمار.

ومما يدل على أنه لا يفهم بالمجيء معنى واحد، بل يقتضي معاني: أن المجيء إذا أضيف إلى الأعراض، فهم به غير الذي يفهم به إذا أضيف إلى الأجسام؛ فإنه إذا أضيف إلى الأعراض أريد به الظهور؛ قال الله تعالى: ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصَرُ ٱللَّهِ﴾ [الفتح: ١]، ومعناه: إذا ظهر نصره، ولم يرد به الانتقال، ولو كان مضافا إلى الجسم، فهم منه الانتقال من موضع إلى موضع.

وقال الله تعالى: ﴿وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ﴾ [الإسراء: ٨١]، ومعناه: ظهر الحق، واضمحل الباطل، لا أن يكون الحق في مكان، فنقل عنه إلى غيره؛ فثبت أن المجيء إذا أضيف إلى شيء وجب أن يوصل به ما يليق به؛ لا أن يفهم به كله معنى واحد.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال – حكاية عن الله تعالى–: «من تقرب إلي شبرا تقربت إليه ذراعا، ومن تقرب إلى ذراعا، تقربت إليه باعا، ومن أتاني ساعيا أتيته هرولة» ولم يفهم من هذا التقرب<sup>(٤)</sup> ما يفهم منه إذا أضيف إلى الخلق، وكان معناه: من تقرب إلي بالطاعة والعبادة تقربت إليه بالتوفيق والنصر أو بالإحسان والإنعام.

وقال موسى – عليه السلام–: «يا رب أقريب أنت فأناجيك أو بعيد فأناديك؟!»، ولم يرد به المكان؛ وإنما أراد بقوله: أراض أنت عني فأناجيك، أو ساخط على فأناديك في أن أعلن بالبكاء والتضرع؟!

ثم الأصل في المجيء المضاف إلى الله – تعالى – أن يتوقف فيه، ولا يقطع الحكم على شيء؛ لما ذكرنا أن المجيء ليس يراد به وجه واحد؛ لأنه إذا أضيف إلى الأعراض

- (١) سقط في ب.
- (٢) سقط في ب.
- (۳) في أ: كثير.
- (٤) في ب: التقريب.

أريد به غير الذي يراد به إذا أضيف إلى الأجسام والأشخاص، [والله أعلم]<sup>(١)</sup>. والله تعالى لا يوصف بالجسمية حتى يفهم من مجيئه ما يفهم<sup>(٢)</sup> من مجيء الأجسام، ولا<sup>(٣)</sup> يوصف بالعرض؛ ليراد به ما يراد من مجيء الأعراض؛ فحقه الوقف في تفسيره مع اعتقاد ما ثبت بالتنزيل من غير تشبيه<sup>(٤)</sup>، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَجِاْىَ، يَوْمَبِنِ بِجَهَنَمَ ﴾.

قيل فيه من أوجه:

أحدها: أنها أظهرت وبرزت لأهلها، على ما قال في آية أخرى: ﴿وَبُرَنَتِ ٱلْجَعِمُ لِلْغَاوِينَ﴾[الشعراء: ٩١]، لا أنها كانت في مكان فنقلت عنه، وقد يراد بالمجيء الظهور، قال الله – تعالى–: ﴿لَقَدَ جَآءَكُمْ رَسُولُكُ مِنَ أَنفُسِكُمْ﴾[التوبة: ١٢٨]، ومعناه: ظهر لكم، لا أن كان في مكان آخر فجيء به إليهم.

وقال بعضهم: جيء بأهلها إليها – أي: إلى جهنم – فيكون حقيقة المجيء من الأهل، ثم نسب إليها؛ لأنهم إذا أتوها فقد أتتهم هي، وهو كقوله: ﴿إِنَّهُ كَانَ وَعَدُوُ مَأْنِيًّا﴾ [مريم: ٦١]؛ فنسب الإتيان إلى الذي يأتيه الوعد؛ فيكون الوعد هو الذي يأتي أهله. وقال بعضهم<sup>(٥)</sup>: ﴿وَجِاٰىٓءَ يَؤْمَبِنِ بِجَهَنَّمَ<sup>ّ</sup>َ»، أي: يجيء زفرتها وشهيقها وتغيظها على

وقال بعصهم : «وجِاى، يَوْمِيمٍ بِجهند»، آي: يجيء رفرنها وشهيفها وتعيطها على أهلها، لا أن تغير عن مكانها.

ومنهم من حمله على حقيقة المجيء؛ فذكر أنه يؤتى بها ولها سبعون ألف زمام، على كل زمام سبعون ألف ملك، والله أعلم بذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَبِذِ يَنَدَكَّرُ ٱلْإِسْنَنُ﴾ يحتمل أن يتذكر إشفاق الأنبياء – عليهم السلام – ونصحهم<sup>(٢)</sup> لهم؛ فيعلم أنه كان فيما توهم بهم من الظنون الفاسدة مبطلا؛ فيكون تذكره ذلك تصديقا منه للرسل، عليهم [السلام]<sup>(٧)</sup>.

﴿وَأَنَّى لَهُ ٱلذِّكْرَى﴾، أي: لا ينفعه تصديقه إياهم، إذ لم يصدقهم في الدنيا.

- (١) سقط في ب.
- (۲) زاد فی ب: به.
- (۳) في ب: فلا.
  - (٤) في أ: نسبة.
- (٥) قاله ابن مسعود أخرجه ابن أبي شيبة، وعبد بن حميد، والترمذي، وعبد الله بن أحمد في زوائد الزهد، وابن جرير (٣٧١٩٠) عنه موقوفًا، وروي عنه مرفوعًا، وعن أبي سعيد وعلي بن أبي طالب.
  - (٦) في ب: ونصيحتهم.
    - (۷) سقط في ب.

أو يتذكر في أن يتلهف على ما فرط في جنب الله من التقصير في حقوقه، والتضييع الذي سبق منه حيث لم يشكر نعمه، ولم يوجه إليه العبادة؛ فيكون تلهفه ذلك إيمانا، ولكن لا ينفعه تلهفه في ذلك الوقت؛ لأن تلك الدار ليست بدار امتحان، بل هي دار جزاء، والذي يحمله على التصديق مشاهدته الجزاء والحساب، وعند المشاهدة ترتفع<sup>(۱)</sup> المحنة، ويكون إيمانه ذلك ضروريا لا حقيقة؛ فلذلك لا ينفعه، وإنما ينفعه الطاعة وقت ملكه نفسه، فأما إذا خرج ملك نفسه من يده، لم يقع له بالإيمان جدوى.

وقال بعضهم: ﴿ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَنْ﴾، أي: يتعظ، ﴿وَأَنَّى لَهُ ٱلذِّكْرَى﴾، أي: أنى له الانتفاع بالموعظة.

ثم في هذا التذكير بيان لطف من الله تعالى بعظته حتى يتذكر، وإلا فالإنسان يذهب عليه ما قد كتبه في وقت إذا أتى عليه حين، حتى لو أراد أن يتذكر وقت كتابته لم يقدر عليه، ثم الله – تعالى – يذكره في الآخرة جميع ما سبق منه في الدنيا فيتذكر<sup>(٢)</sup> ذلك؛ فيقول: ﴿ يَلَيَّتَنِي فَدَّمَتُ لِمَانِيَ»، أي: يا ليتني قدمت لنفسي حياة تسلم لي، أو حياة تبقى لي لذتها، فهذا هو تلهفه وتذكره في ذلك اليوم، يتلهف على ما فاته من الخيرات، ويندم على ارتكابه المعاصي وكفرانه نعم الله تعالى.

ومعنى قولنا: حياة تسلم لي؛ فأتلذذ بها: هو أن الكافر، وإن كانت له حياة في الظاهر، فإنما حياته للتعذيب، فتلك له في الحقيقة ليست بحياة، بل هي إهلاك؛ ألا ترى أن الإنسان إذا أخذ في النزع فهو في ذلك الوقت حي بعد، لكن حياته للإهلاك، فليست هي في الحقيقة حياة لكنها إهلاك فعلى ذلك حياة المخلد في النار. وقوله – عز وجل-: ﴿فَوَمَهِذٍ لَا يُفَذِّبُ عَنَابَهُ أَمَدٌ . وَلَا يُونِقُ وَثَافَهُ أَمَدٌ ﴾:

قرئت هذه الآية على نصب الذال والثاء<sup>(٣)</sup>، وعلى الخفض فيهما: فمن قرأهما على الخفض فهو يحتمل وجهين:

أحدهما: أن العذاب في الدنيا وإن اشتد من الملوك على الإنسان، فهو لا يبلغ عذاب الله تعالى لأعدائه في الآخرة وإن خف.

أو ﴿لَا يُعَذِّبُ عَنَابَهُۥ أَحَدٌ﴾، أي: لا ينبغي لأحد في الدنيا أن يعذب أحدا بعذاب الله –

- (١) في ب: لا تقع.
- (٢) في ب: فيذكر.
- (٣) رواها مالك بن الحويرث عن النبي على أخرجه سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن مردويه، وابن جرير، والبغوي، والحاكم وصححه، وأبو نعيم عنه كما في الدر المنثور (٥٨٨/٦).

تعالى – وهو النار، كما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «لا يعذب أحد بعذاب الله تعالى»<sup>(۱)</sup> وإن كان على النصب، فهو يحتمل وجهين أيضا: أحاد ما: أن كه نالتأسل بنه فا السع نفسين الكن تسميه الأسمان الفسالكن

أحدهما: أن يكون التأويل منصرفا إلى صنف من الكفرة، وهم الذين بلغوا في الكفر أعلى<sup>(٢)</sup> مراتبه؛ فلا يعذب من دونهم بعذابهم.

والثاني: ألا يعذب أحد مكان أحد كما يفعله ملوك الدنيا في أنهم يعذبون الوالد مكان الولد، ويعذبون من يتصل بالذين استوجبوا العذاب.

وقوله - عز وجل-: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلْنَفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَةُ ﴾:

فالمطمئنة: هي الساكنة التي لا ترتاب، ولا تضطرب؛ فتكون طمأنينتها بوعد الله ووعيده، وأمره ونهيه، وتوحيده.

ثم يجوز أن يكون هذا في أمر الدنيا؛ فيكون قوله - عز وجل-: ﴿أَرْجِعِيّ إِلَى رَبِّكِ﴾، أي: ارجعي إلى ما أمرك ربك ﴿رَاضِيَةَ﴾ بوعد الله ووعيده؛ فتكون راضية بالذي وعد لها في الآخرة جزاء لكدحها وسعيها في الدنيا، ﴿مَنْفِيَّةَ﴾ عند الله تعالى. ﴿فَادَخُلِي فِي عِبَدِيَ»، أي: مع عبادي الصالحين. ﴿وَادَخُلِي جَنّى﴾، أي: ادخلي فيما يستوجب به الجنة.

وجائز أن يكون هذا في الآخرة، وهو: أن يقال للنفس التي اطمأنت في الدنيا بوعد الله ووعيده، وعملت بطاعته: ﴿أَرْجِعِىٓ إِلَى رَبِكِ رَاضِيَةً مَتَضِيَّةً . فَأَدْخُلِي فِي عِبَدِي . وَٱدْغُلِي جَنَّلِي﴾ . وقيل: ﴿يَأَيَّنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَبِنَّةُ﴾ بالدنيا ﴿أَرْجِعِىٓ﴾ إلى طلب الآخرة، وما أعد الله تعالى لأوليائه فيها.

وقيل: ﴿ ٱلْمُطْمَعِنَّةُ ﴾ على عباده، ﴿ ٱرْجِيّ ﴾ إلى طاعة الله تعالى؛ فإنك إذا فعلت ذلك، رضي الله تعالى عنك، ورضيت بعطاء الله تعالى وثوابه إياك في الآخرة، والله أعلم [بالصواب، وإليه المرجع والمآب]<sup>(٣)</sup>.

\* \* \*

(١) أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس موقوفًا كما في الدر المنثور (٦/ ٥٨٨).

- (٢) في ب: على.
- (٣) سقط في ب.

### سورة «لا أقسم بهذا البلد»

بِسْمِ ٱللَّهُ ٱلْتَخْضِ ٱلرَّجَيْمَ إِ

قوله تعالى: ﴿لَا أُقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَأَنَتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ لَفَذ خَلَفَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ أَيَخسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالَا لَبُدًا ﴾ أَيَخسَبُ أَن لَمَ بَرَهُ أَحَدُ ﴾ أَلَمَ جَعَلَ لَمُ عَيْنَيْنِ ﴾ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴾ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴾. قوله – عز وجل-: ﴿لاَ أُقَسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ﴾: اختلف في قوله: ﴿لاَ ﴾:

قال بعضهم: ﴿لَآ﴾ هاهنا في موضع الدفع والرد لمنازعة كانت بين قوم؛ فدفع الله – تعالى – المنازعة من بينهم بقوله: ﴿لَآ﴾، وكانت تلك المنازعة معروفة فيما بينهم؛ فترك ذكرها لذلك، كما ذكر الجواب في بعض السور ولم يذكر السؤال؛ لما كان السؤال عندهم معروفا؛ فترك ذكره، وهو كقوله: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَالَمَا﴾ [الزلزلة: ١]، وغير ذلك. ومنهم من يقول بأن حرف ﴿لَآ﴾ مرة يستعمل في حق الصلة والتأكيد، ومرة في موضع

النفى، [و] يظهر مراده بما يعقبه من الكلام: فإن كان الذي يعقبه إثباتا، فهو بحق التأكيد، وإن كان الذي يعقبه من الكلام نفيا فهو في موضع النفي.

ثم الذي عقبه من الكلام إثبات، وليس بنفي؛ فدل أنه في موضع التأكيد؛ فكأنه قال: لأقسم بهذا البلد، ثم كان حقه أن يقول: «لأقسمن بهذا البلد» بإثبات النون، كما يقال: «لأفعلن»، في اليمين، لكن نون التأكيد قد تذكر في موضع القسم، وقد لا تذكر، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحَكُمُ بَيَنَهُمَ﴾ [النحل: ١٢٤]، والله أعلم.

وقوله – عز وجل- : ﴿يَهَذَا ٱلْبَلَدِ﴾ قالوا<sup>(١)</sup> : أريد بهذا البلد : مكة ، فأقسم بها بما عظم شأنها بما سبق ذكرنا له ، ولخاصة هي معظمة في أعين أهلها ، ثم كان من عادة الكفرة القسم بكل ما يعظمونه ؛ فعاملهم الله – تعالى – من الوجه الذي جرت به العادة فيما بينهم ؛ ليؤكد ما قصد إليه بالقسم ؛ [فيزيل عنه]<sup>(١)</sup> الشبه التي اعترضت لهم . وقوله : ﴿وَأَنَتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ﴾ : قال بعضهم : ﴿وَأَنتَ حِلُّ﴾ : نازلها من الحلول .

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٢٢٤)، وابن أبي حاتم، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور
   (٥٩١/٦) وهو قول مجاهد، وعطاء، وغيرهما.
  - (۲) في ب: ويزيل عنهم.

وقال بعضهم(``: وأنت حلال بهذا البلد، والحل والحلال لغتان.

فإن كان على هذا فالحل غير منصرف إلى نفسه؛ وإنما انصرف إلى ما أحل له؛ لأنه لا يجوز أن يكون هو بنفسه حلالا أو حراما؛ فالحل والحرمة إذا أضيفا إلى من له الحل والحرمة فإنما يراد بالحل والحرمة الشيء الذي أحل له، والشيء الذي حرم عليه، لا أن يكون الوصف راجعا إلى المضاف إليه، فإذا قيل: هذا محرم، أريد به أن الأشياء محرمة عليه، وإذا قيل: هذا حلال ليس بمحرم أريد به أن الأشياء له حلال، وإذا أضيفا إلى من لا يخاطب بالحل والحرمة، أريد بهما عين ذلك الشيء كقوله: هذا لحم حلال أو صيد حلال، وهذا لحم حرام؛ فيريد أن ذلك اللحم حلال، وذلك الصيد حرام أو حلال.

فمنهم من صرفه إلى القتال، فقال بأنه أحل له القتال فيها، وذلك يوم فتح مكة. ومنهم من قال بأنه أحل له الدخول فيها إذا جاء من الآفاق بغير إحرام، ولا يحل ذلك لغيره.

وروي عن ابن عباس – رضي الله عنه – أنه قال: قال رسول الله على يوم فتح مكة: «إن مكة حرام، حرمها الله – تعالى – يوم خلق السموات والأرض والشمس والقمر، ووضع هذين الجبلين، لم تحل لأحد قبلي، ولا تحل لأحد بعدي، ولم تحل لي إلا ساعة من نهار، وهي ساعتي هذه، هي حرام بحرام الله تعالى إلى يوم القيامة، لا يختلى خلاها، ولا يعضد<sup>(٢)</sup> شوكها ولا ينفر صيدها، ولا يرفع لقطتها، إلا من نشدها»، فقال العباس – رضي الله عنه –: إلا الإذخر يا رسول الله؛ فإنه لا غنى لأهل مكة عنه للقبر والبنيان؟ فقال – عليه السلام –: «إلا الإذخر» فبين رسول الله بي أنها قد أحلت له ساعة من نهار.

والحل يحتمل الوجهين اللذين ذكرناهما.

وذكر أبو بكر الأصم أن رسول الله ﷺ كان يؤذيه أهل مكة؛ فيتأذى بهم؛ فيخرج من بين أظهرهم؛ فيحل له الصيد في ذلك الوقت.

ولكن لا يسع صرف التأويل إلى هذا؛ إذ لا يعرف مثل هذا إلا بالخبر والنقل. ثم في قول رسول الله ﷺ على لسان العباس – رضي الله عنه–: «إلا الإذخر» دلالة أن

- (1) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٢٣١)، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩١) وهو قول مجاهد وقتادة وعطاء وغيرهم.
  - (٢) في ب: يعقد.

التحريم لم يكن منصرفا إليه، ويحتمل أن يكون التحريم شاملًا له، ثم استثناه بما ذكر العباس – رضي الله عنه – من حاجة أهل مكة إليه؛ لما لم يكن بين ما ذكر من التحريم والتحليل كثير مدة يجري في مثلها النسخ، ولكن ترك بيان الحل إلى أن سأله العباس – رضي الله عنه – ثم بين.

وهو دليل قول أصحابنا – رحمهم الله-: إن تأخير البيان جائز. ثم قوله – عز وجل-: ﴿وَأَنَتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون القسم منصرفا إلى نفسه؛ فأقسم به؛ لما عظم من أمره وشأنه؛ كأنه قال – عز وجل–: لا أقسم بهذا البلد وبالذي هو حل بهذا البلد.

أو يكون منصرفا إلى مكة، ويكون قوله: ﴿وَأَنْتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَيَ﴾ خرج مخرج التعريف بمكة؛ لكونه فيها، أي: البلد الذي أنت نازل به، وحال به، أو حلال فيه.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ﴾:

قال بعضهم<sup>(۱)</sup>: الوالد هو آدم عليه السلام ﴿وَمَا وَلَدَ﴾: هم أولاده وذريته، ولكن آدم – عليه السلام – وأولاده ليسوا بمخصوصين بالدخول تحت اسم الولد والوالد؛ بل ذلك فيهم، وفي جملة الروحانيين؛ فيكون القسم بالخلائق أجمع، ويكون ﴿وَمَا﴾ على هذا التأويل بمعنى «الذي»<sup>(۲)</sup>.

ومنهم من جعل الـ «ما» : «ما» جحد؛ فقال : «وما ولد» أي : الذي لا يلد وهو العاقر ، فأقسم بالبشر جملة<sup>(٣)</sup> من يلد منهم ومن [لا]<sup>(٤)</sup> يلد، وأقسم بهم – أيضا – لما جعلهم مفضلين على كثير من الخلائق .

وقوله – عز وجل–: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي كَبَدٍ﴾:

قال بعضهم<sup>(°)</sup>: الكبد: الانتصاب، أخبر [أنه] خلق الإنسان منتصبا، وخلق كل دابة منكبا.

وقال بعضهم<sup>(٦)</sup>: الكبد: الشدة والمعاناة.

- (١) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٢٤٩، ٣٧٢٤٩)، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٩٣٥) وهو قول قتادة، وأبي صالح، والضحاك، وغيرهم.
  - (٢) في ب: والذي.
  - (٣) في ب: حملوا.
    - (٤) سقط في ب.
- (٥) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٢٦٩)، وسعيد بن منصور، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩٣)، وهو قول عكرمة، وإبراهيم، والضحاك، وغيرهم.
- (٦) قاله ابنَّ عباس أخرجه ابن جرير عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩٣) وهو قول الحسن ومجاهد وغيرهما .

وقال بعضهم (``: خلقه منتصبا في بطن أمه، ثم يقلب وقت الانفصال.

ولقائل أن يقول: أي حكمة في ذكر هذا وفي تأكيده بالقسم، وكل يعلم أنه خلق كذلك؟

فجوابه أن في ذكر هذا إبانة أنهم لم يخلقوا عبثا باطلا، بل خلقهم الله تعالى ليمتحنهم ويأمرهم بالعبادة، كما قال: ﴿وَمَا خَلَقْتُ اَلِجَنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ٥٦].

فإن كان التأويل منصرفا إلى الشدة والمعاناة فتأويله: أنه خلقهم ليكابدوا المعاش والمعاد جميعا، وخلقهم للشدة؛ ليعتبروا ويتذكروا.

وإن كان منصرفا إلى الانتصاب، ففيه تعريف لعظم نعم الله – تعالى – عليهم من غير أن كانوا مستوجبين لذلك؛ ليستأدي منهم الشكر بذلك.

وإن كان التأويل على ما ذكر أنه خلقه منتصبا في بطن أمه، ثم يقلب وقت الانفصال، ففيه أن الله – تعالى – قادر على ما يشاء، وأنه لا يعجزه شيء؛ لأنه لا يتهيأ لأحد أن يقلب أحدًا، فيجعل أعلاه أسفله، إلا أن يجد مثله في المكان سعة، ثم إن الله – تعالى – قلبه، فجعله أعلاه أسفله في ذلك المكان الضيق، فتبين لهم ألَّا يعجزه شيء؛ فيحملهم ذلك على الإيمان بالبعث والنشور، والله أعلم.

ومعنى قوله: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي كَبَدٍ عندنا: لقد خلقنا الإنسان لما له يكابد، فإن كانت مكابدته في طاعة الله تعالى، وكان مؤثرا لها – فقد خلق للجنة، وإن كانت مكابدته في أمر الشيطان، فهو للنار خلق، وعلى هذا يخرج قوله – تعالى–: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَهَ صَيْبِكُمْ مِنَ الجُنِيَ وَالإِنسَ ( الأعراف: ١٧٩]، أي: ذرأ من يعلم أنه يؤثر طاعة الشيطان وعصيان الرحمن لجهنم، وذرأ من يعلم أنه يعبد الله ويوحده للعبادة بقوله: ﴿وَمَا خَلَقَتُ اللَّذِيَ وَأَلإِنسَ إِلَا لِيَعَبُدُونِ [ الأعراف: ١٧٩]، أي: ذرأ من يعلم أنه يؤثر طاعة الشيطان وعصيان الرحمن لجهنم، وذرأ من يعلم أنه يعبد الله ويوحده للعبادة بقوله: ﴿وَمَا خَلَقَتُ اللَّذِي وَأَلإِنسَ إِلَا لِيعَبُدُونِ الذاريات: ٥٦]. والأصل: أن الحكيم أبدا يقصد بفعله العاقبة إلا الذي ليست له معرفة بالعاقبة، فأما<sup>(٢)</sup> من عرف العاقبة فابتداء فعله يقع لتلك العاقبة، إلا الذي ليست له معرفة بالعاقبة، فأما<sup>(٢)</sup> من عرف العاقبة فابتداء فعله يقع لتلك العاقبة، وان كانت عاقبته النار ؛ فابتداء الخلق من الله – تعالى – يقع لذلك الوجه، وإن<sup>(٣)</sup> كانت عاقبته الجنة فهو لذلك الوجه ما خلق ؛ فعلى هذا يخرج تأويل قوله – عليه السلام-: «السعيد من سعد في بطن أمه، والشقي من شقي في بطن أمه» وهو لا يوصف بالسعادة

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم، وأبو الشيخ في العظمة من طريقين عنه كما في الدر المنثور
   (۳/٦) ٥٩٤).
  - (٢) في ب: فلما.
  - (٣) في ب: فإن.

سورة البلد الآيات: ١ - ١٠

والشقاوة في ذلك الوقت؛ ولكن معناه أنه: إذا آثر الشقاوة في حالة الامتحان خلق كذلك، وإذا آثر السعادة فكذلك أيضا.

وقال نوح – عليه السلام- : ﴿وَلَا يَلِدُوَّا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا﴾ [نوح : ٢٧]، وهم في وقت ما ولدوا غير موصوفين بواحد من الوصفين، بل يصيرون كذلك؛ فيتبين أنهم خلقوا لذلك؛ فموقع القسم على ما له يكابد، ليس على المكابدة نفسها؛ لأن المكابدة من الإنسان ظاهرة لا يحتاج إلى تأكيدها بالقسم.

وقولنا: إن المقصود من ابتداء الفعل العاقبة قول النبي ﷺ: «إذا أردت أمرا فدبر عاقبته، فإن كانت رشدا فأمضه، وإن كانت غيا فانته».

وزعمت المعتزلة أن الله – تعالى – لم يخلق أحدا من البشر إلا ليعبده، ولو كان الأمر على ما زعموا وظنوا، لأدى ذلك إلى الجهل بالعواقب، أو وجب أن يكون الفعل<sup>(۱)</sup> خارجا مخرج الخطأ؛ لأن كل من صنع أمرا يريد غير الذي يكون جاهلا بالعواقب، أو عابثا بالفعل؛ لأن من يبني<sup>(۲)</sup> لشيء يعلم أنه لا يكون، عد ذلك منه عبثا، ولو كان غير الذي يريده، وهو أن يبني ليسكن [فيه]<sup>(۳)</sup>، ثم ينقض قبل أن يسكن، كان الذي حمله على البناء جهله بالعواقب. وجل الله – تعالى – من أن يلحقه خطأ في التدبير أو جهل بالعواقب؛ فثبت بما ذكرنا أن الله – تعالى – شاء لكل فريق ما علم الذي يكون منهم، وخلقهم لذلك الوجه دون أن يكون خلق الجملة للعبادة، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿أَيَخْسَبُ أَن لَنَ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ . يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالًا لَبُدًا . أيَخْسَبُ أَن لَمْ يَرَمُ أَحَدُّ﴾ :

فالآية تحتمل وجهين:

أحدهما: [أن]<sup>(ئ)</sup> يكون حسب أن الله - تعالى - لا يقدر على بعثه؛ فيكون قوله: (أَحَدُه هو الله تعالى.

﴿يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالاً لَبُدًا﴾ أي : جما : ﴿أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدُّ﴾، أي : أنفقت منه مقدار ما يخرج عن حد الإحصاء.

وقوله<sup>(٥)</sup>: ﴿لَمْ يَرُمُ أَحَدُّ﴾، أي: لم يعلم أحد مبلغ ما أنفق من ذلك. \_\_\_\_\_\_

- (١) في أ: العقل.
  - (٢) في أ: أنشأه.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) سقط في ب.
- (٥) في ب: قوله.

أو يكون قوله : ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرُمُ أَحَدُّ ، أي : لم يعلم أتباعه الذين أنفق عليهم مقدار ما أنفق عليهم ؛ فيكون في قوله – تعالى – : ﴿ أَهْلَكُتُ مَالًا لَبُدًا ﴾ إظهار منه لسخاوته <sup>(1)</sup> وجوده ، على الافتخار منه بذلك ، وامتنانا منه على أتباعه ، فإن كان على هذا فهو في أمر الدنيا ، وقد علم الله <sup>(٢)</sup> القدر الذي أنفق عليهم ، وعلم الخلق سخاوته لا بقوله ؛ فليس أشتغاله في إظهار الجود والامتنان إلا نوع من السفه ، وكان الذي يحق عليه الاشتغال الشتغاله في إظهار الجود والامتنان إلا نوع من السفه ، وكان الذي يحق عليه الاشتغال بالشكر لله – تعالى – أو توجيه الحمد إليه ؛ لما علم أن الذي أنعم به من المال الكثير من ألله تعالى ، وأن تلك المنقبة – وهي السخاوة – نالها بالله تعالى ، وهذا كقوله – تعالى – : فَأَذَنَكُرُوا أَلَقَهَ كَذِكْرُوُمُ أَلَكَ مَنَ السفه ، وكان الذي أنعم به من المال الكثير من الله تعالى ، وأن تلك المنقبة – وهي السخاوة – نالها بالله تعالى ، وهذا كقوله – تعالى – : أو فَأَذَكُرُوا أَلَقَه كَذِكْرُوُمُ أَلَكَ مَنْ الله منا الله تعالى ، وهذا كقوله من من المال الكثير من الله تعالى موان تلك المنقبة – وهي السخاوة – نالها بالله تعالى ، وهذا كقوله – تعالى – : الشرف والمناقب الحميدة إلا بالله – تعالى – فاذكروه كذكركم آباءكم ، وهذا النوع من المُو ما تذكر والمناقب الحميدة إلا بالله – تعالى – فاذكروه كذكركم آباءكم ، وهذا النوع من

وقوله – عز وجل– : ﴿أَلَمْ خَعْطَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ . وَلِسَانًا وَشَفَنَيْكِ ﴾ :

فإن كان قوله: ﴿أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ على نفي القدرة على البعث، ففي ذكر العينين نفي تلك الشبهة، وهو أن الله – تعالى – أنشأ له بصرا يرى بفتحة واحدة ما بين السماء والأرض، فمن بلغت قدرته هذا لا يعجزه شيء أو يخفى عليه أمر، فقوله: ﴿أَلَمْ بَحْعَل لَمُ عَيَّيَنِ»، أي: ألم نخلق له عينين يدرك بهما المحسوسات بالنظر، وجعلنا لهما جفونا وأشفارا يدفع بهن القذى عن عينيه، ويغضهما بهن عن النظر إلى ما لا يعنيه. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلِسَانَا﴾ أي: خلقنا له لسانا يحضر به ما غاب واستتر. وقوله: ﴿وَشَفَنَيْنِ»، ففي خلق الشفتين وجهان من الحكمة.

أحدهما: أنه جعلهما طبقا يستران قبح ما في فمه، ولولاهما لكان الناظر إليه وقت مضغه الطعام أو شيئا من الأشياء، استقذر ذلك منه.

وجعلهما طبقا للسانه؛ لئلا يمده، ويستعمله فيما لا يعنيه.

فذكرهم عظيم نعمه في خلق العينين واللسان والشفتين؛ ليستأدي منهم الشكر، وليعلموا أن الذي بلغت قدرته هذا، ليس بالذي يعجزه شيء. وقوله: ﴿وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ﴾.

- (١) في أ: السخاوة.
  - (٢) في ب: أتباعه.
    - (٣) في ب: قبل.

أي: بينا له ما عليه، وما له، وما يحمد عليه، وما يذم، وما يقبح ويجمل، والنجد: الطريق، فبين [للخلق]<sup>(۱)</sup> الطريقين جميعا: طريق الخير والشر، ومكنهم من الفعلين جميعا.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: النجدان: الثديان، أي: هديناه الثديين في حالة الإرضاع.

ولكن التبيين والهداية لم ينصرف إلى هذا خصوصا، بل هذا من بعض ما هداه وبينه، فقد بين له غيره من الأمور، ولا قيد في اللفظ؛ فيحمل على الإطلاق والعموم.

قوله تعالى: ﴿فَلَا أَفْنَحَمَ ٱلْمَقْبَةَ ﴿ وَمَا أَدْرَىكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴿ فَلَ فَقَدَةٍ ﴿ أَوَ اِلْمَعَمَّرُ فِي يَوْمٍ ذِى مَسْغَبَةٍ ﴿ يَنِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ إِنَّ أَوْ مِسْكِينَا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴿ فَ ثُمَ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَتَوَاصُوا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصُوا بِالْمَرْحَمَةِ ﴿ أُولَتِكَ أَحْدُ ٱلْيَمَنَةِ ﴿ وَالَذِينَ كَفَرُوا بِنَائِذِينَ هُمْ أَصْحَبُ ٱلْمَشْتَمَةِ ﴿ عَائَمُ مَارَّهُمُ فَ مَوْصَدَةُ ﴿ ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَا أَقْنَحُمُ ٱلْعَقَبَةَ﴾:

- قيل: فيه من وجهين: أحدهما: فهلا اقتحم العقبة.
  - والثاني: أنه لـم يقتحم.

فإن كان على الأول، فمعناه: أن الذي قال: أنفقت مالا لبدا، كيف لا كان إنفاقه في فك الرقبة، وفي الإنفاق على اليتيم والمسكين الذي بلغ به الجهد إلى أن ألصق<sup>(٣)</sup> بالتراب؟ ويكون من جملة من آمن بالله – تعالى – وتواصى بالصبر والمرحمة؛ ليكون من أصحاب الميمنة، ويكسب بذلك الحياة الطيبة في الآخرة دون أن تكون العاقبة في الملاهي وشهوات النفس؛ فلم يحصل لنفسه حمدًا ولا أجرا في العقبى، بل صار من أصحاب المشأمة، فيكون ما بعد قوله: ﴿أَهْلَكُتُ مَالَا لَبُدًا﴾ [البلد: ٦] صلة له وتفسيرا.

وإن كان التأويل على النفي، ففيه تكذيبه فيما زعم أنه أنفق مالا لبدا، فيقول: لو كان على ما يظن، لظهر ذلك، بفك الرقاب والمواساة على اليتيم وعلى المسكين الذي هو ذو متربة؛ فيكون هذا كله صلة قوله – عز وجل–: ﴿أَهْلَكُتُ مَالًا لَبُدًا﴾ أيضا. ثم قيل في العقبة من وجهين:

- (١) سقط في ب.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٣٠٦)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن أبي حاتم من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٩٩٥).
  - (٣) في ب: لصق.

أحدهما: على تحقيق العقبة، وهو أن يكون في النار عقبة لا تجاوز ولا تقطع إلا بما ذكر من فك الرقبة والإطعام في يوم ذي مسغبة، كقوله – تعالى–: ﴿سَأَرْهِقُهُ صَعُودًا﴾ [المدثر: ١٧].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ﴾ على تحقيق العقبة، معناه: وما يدريك بم تقطع تلك العقبة؟ ثم بين أنها تقطع بما ذكر من فك الرقبة ونحوه.

وجائز أن يكون على التمثيل لا على التحقق، ووجهه: أنه يشتد عليه تحمل المؤن التي ذكر من فك الرقبة، وإطعام المساكين، ومواساة اليتيم؛ فتكون العقبة كناية عن تحمل المؤن، لا على العقبة نفسها، وهو كقوله: ﴿وَمَن يُرِدَ أَن يُضِلَّهُ يَجْعَلَ صَدَرَهُ ضَيَقًا حَرَبًا كَأَنَّا يَصَعَدُ فِي ٱلسَمَاءَ﴾ [الأنعام: ١٢٥]، أي: يصير الإيمان عليه في الشدة والثقل كأنه كلف الصعود إلى السماء، ويشتد على الأول تحمل المؤن، كما يشتد عليه قطع العقبة والصعود عليها.

> والاقتحام: هو رمي النفس في المهالك. وقيل: الاقتحام: هو تحمل المؤن:

فإن كان على تحمل المؤن، فوجهه ما ذكرنا: أن كيف لم يتحمل هذه المؤن؛ ليصير من أهل الميمنة؟

وإن كان على الرمي في المهالك؛ فكأنه يقول: قد أهلك نفسه بتركه الإنفاق<sup>(١)</sup> في الوجوه التي ذكر، والإعراض عن الإيمان بالله تعالى، بتركه فكاك الرقبة.

وروى أبو بكر الأصم في تفسيره خبرا عن رسول الله ﷺ أن رجلا سأله فقال: يا رسول الله، دلني على عمل أدخل به الجنة؛ فأمره بعتق النسمة، وفك الرقبة؛ فقال السائل: أليسا<sup>(٢)</sup> هما واحدا؟ فقال [النبي ﷺ]<sup>(٣)</sup>: «لا؛ عتق النسمة: أن تعتقها، وفك الرقبة: أن تعين على فكاكها»<sup>(٤)</sup>.

ففكاك الرقبة : أن تخلصها من وجوه المهالك، وذلك يكون بالتخليص عن ذل الرق، وأن ترى إنسانا يهم بقتل آخر بغير حق؛ فتدفع عن المظلوم شر الظالم، وتراه يغرق؛

- (١) في أ: الإنصاف.
  - (٢) في ب: أليستا.
- (٣) في ب: عليه السلام.
- (٤) أخرجه أحمد، وابن حبان، وابن مردويه، والبيهقي من حديث البراء كما في الدر المنثور (٦/
   ٥٩٧).

- (٢) في ب: قرأ.
- (٣) في ب: قرأ.
   (٤) في أ: إطعام.
- (٥) قاله ابن عباس أخرجه الفريابي، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٣٣٤، ٣٧٣٣٩، ٣٧٣٤٠)، وابن المنذر وابنَّ أبي حاتم، والحاكم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩٧، ٥٩٨).

والمرحمة، فإذا كان كذلك؛ فحيئنذ يحصل قاطعا للعقبة.

وجائز أن يكون الصبر أريد به الإيمان؛ كقوله: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَنتِ﴾ [هود: ١١]، أي: آمنوا.

والتواصي بالصبر والمرحمة هو الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ إذ التواصي مأخوذ من الوصية، وهذا يوجب أن يكون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر في اعتقاد الإيمان.

> وقوله – عز وجل-: ﴿أُوَلَيَكَ أَصْحَبُ ٱلْيَمَنَةِ»: أي: أصحاب الميامن، وهم أهل اليُمن. وقوله – عز وجل-: ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا بِنَايَئِنَا هُمْ أَصْحَبُ ٱلْمَشْعَمَةِ»:

أي: أصحاب الشؤم على أنفسهم؛ حيث عملوا بالمعاصي، واستوجبوا بها نارا مؤصدة، وهي المؤصدة المطبقة المبهمة، وصفة الإطباق ما ذكر في آية أخرى، وذلك قوله – تعالى-: ﴿لَهُم مِن فَوَقِهِمَ ظُلَلٌ مِنَ ٱلنَّارِ وَمِن تَخْبِمُ ظُلَلٌ﴾ [الزمر: ١٦]، وقال [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: ﴿أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَاً ...﴾ الآية [الكهف: ٢٩]، والله أعلم.

\* \* \*

#### سورة الشمس

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْسَ ٱلرَّجَيْمَ إِ

قوله تعالى: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَنَّهَا ﴾ وَأَلْقَمَرِ إِذَا لَلَنَهَا ﴾ وَالَنَّهَا إِذِا يَذَا عَلَنَهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَّهَا ﴾ وَالَنَهَا ﴾ وَاللَّهَا ﴾ وَاللَّهُ وَمَا مَنْهَا ﴾ وَاللَّهَا ﴾ وَاللَّهَا ﴾ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهَا ﴾ وَاللَّهُ وَقُولُهَا ﴾ وَاللَّهُ وَاللَّ وولَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَقُعُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَاللَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالَهُ وَالُ

وهذا في موضع القسم؛ وذلك لأن الله – تعالى – جعل في الشمس معاني تدل على لطائف حكمته و[عجائب تدبيره، وجعلها في النهاية من البركات، وفي النهاية من الآيات، فمن]<sup>(٢)</sup> عجيب تدبيره أنه جعل نورها بحيث يهلك نور الظل حتى إذا بدت في مكان أذهبت نور الظل، ونور السراج، ونور القمر، وستر نورها الكواكب عن أن ترى، وجعلها بحيث يظهر بها هباء الهواء، فبين أن الهواء ذا هباء؛ ألا ترى أنك إذا نظرت في المشكاة حين سقوط الشمس فيها تبين لك بها هباء الهواء، ولو أراد أحد من الخلائق أن يتدارك المعنى الذي به استنار هذا الشمس كل هذا لم يقف عليه.

ثم من بركتها أن بحرارتها مصالح الأغذية، وبها مصالح النبات، وبها ييبس<sup>(٣)</sup> الحب، وبها تنضج الفواكه.

ومن عجيب تدبيره أنه جعلها بالنائي عن كل شيء له بها صلاح؛ إذ لو دنت منها، لكانت تحرق الأشياء كلها.

ومن آياتها أن جعلت بحيث تسير وتقطع كل يوم مسيرة ألف عام ما يتعذر على الذي خلق للسير والمشي قطع تلك المسافة بمدد كثيرة.

وهي أيضا تظهر جود الرب – جل جلاله – لأن منافعها تعم الخلق كلهم: برهم وفاجرهم، والولي منهم والعدو.

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه الحاكم من طريق مجاهد عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٥٩٩) وهو قول مجاهد أيضًا.
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) في أ: يكبس.

فأقسم الله – تعالى – بها؛ ليزيل عن الكفرة الشبهة التي تعرض لهم في أمر الدين؛ إما في التوحيد، أو في الرسالة، أو في البعث، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلَنَهَا﴾: جائز أن يتلوها في كل ما ذكرنا في الشمس من المنافع والمعانى؛ فيكون ثانيها في

العمل، فإنه يقع به صلاح الأغذية أيضا، وهو ينير أيضا إلا أنه لا ينتهي منتهاها ولا يبلغ مبلغها، والله أعلم.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: إذا تلاها، أي: يتلوها في أول ما يهل؛ فإنه إذا وجبت الشمس في آخر اليوم من الشهر تلا غروبها طلوع الهلال.

وقال بعضهم: إنه يتلوها إذا صار بدرا، وفي هذا دلالة أن منشئهما واحد؛ لأن منافعهما تعم الخلق جميعا، ولو لم يكن مدبرهما واحدا، لكانت لا تعم، بل يمنع كل واحد منهما مُنْشَأَه عن إيصال النفع إلى قوم عدوه.

وقوله – عز وجل- : ﴿وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّنُهَا﴾ : يحتمل أوجها : ويحتمل أن يكون النهار جلى الدنيا . ويحتمل أن يكون جلى الأرض<sup>(٢)</sup> . ويحتمل أن تكون تجلى الأبصار بنورها عن ظلمة الليل التي يغشاها . وقوله – عز وجل- : ﴿وَالَيْلِ إِذَا يَغْشَنُهَا﴾ :

ينصرف إلى الأوجه التي ذكرنا أيضا، أي : يغشى الدنيا، أو الأرض، أو الشمس، أو يغشى الأبصار بظلمتها عن الخلائق، والله أعلم.

ثم لليل والنهار زيادة سلطان ليست للشمس ولا للقمر؛ لأن من سلطان الليل والنهار أنهما يفنيان الآجال، ويقطعان الأعمال، ولا يتهيأ لأحد الامتناع والتحرز<sup>(٣)</sup> من سلطانهما، ويتهيأ للخلق دفع أذى الشمس والقمر عن أنفسهم بالحيل والأسباب؛ فكان في ذكر الليل والنهار زيادة معنى ليس ذلك في ذكر الشمس والقمر.

- (۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۷۳٦۲، ۳۷۳٦۳)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه
   كما في الدر المنثور (٦/ ٢١٦).
  - (٢) في ب: بالأرض.
  - (٣) في ب : التحذير.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلسَّمَاءَ وَمَا بَنَنَهَا﴾: قال الزجاج: «ما» بمعنى: «الذي»، وقد تستعمل في مثله، كقول العرب: «سبحان ما سبحت له السموات والأرض»، أي: سبحان الذي سبحت له. وقال بعضهم<sup>(۱)</sup>: «ما» هاهنا بمعنى «من»؛ كأنه يقول: والسماء ومن<sup>(۲)</sup> بناها.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: «ما» هاهنا تجعل الفعل الماضي بمعنى المصدر، تقول: أعجبني ما صنعت، أي: أعجبني صنعك؛ فيكون معناه: والسماء وبنائها.

فإن كان التأويل على الوجهين الأولين، رجع القسم إلى الله تعالى، والسماء، وإلى ما تقدم من الشمس والقمر والنهار والليل.

وإن كان على التأويل الآخر، رجع القسم إلى ما خلق وهو السماء، فإن بناء السماء عينها.

وقال أبو بكر الأصم: إن هذه الماءات في قوله: ﴿وَالسَّمَآءِ وَمَا بَنَنَهَا . وَٱلأَرْضِ وَمَا لَحَنَهَا . وَنَفَسٍ وَمَا سَوَّنِهَا﴾، تخرج على التعجب، على شرط التقديم، وإن كانت مؤخرة في اللفظ؛ كأنه يقول [الله]<sup>(٤)</sup> تعالى: وما السماء؟ ثم أجاب: بناها بأن رفع سمكها وسواها ورفعها بغير عمد ترونها، والله أعلم.

> وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَحْهَا﴾، أي: بسطها. وقوله – عز وجل–: ﴿وَتَنْسِ وَمَا سَؤَنْهَا﴾:

قالوا: تسويتها في أن خلقها باليدين والرجلين والعينين ونحوها، فإن كان على هذا فالتسوية ترجع إلى الأغلب لا إلى الجملة؛ إذ ليس لكل نفس هذه الجوارح جملة؛ فيكون معناه: أنه سوى أكثر النفوس بما ذكر من اليدين والرجلين، وذلك جائز في الكلام، وهو كقوله – تعالى– : ﴿وَجَعَلَ اَلَمَنَ سَكَنًا﴾ [الأنعام : ٩٦]، ﴿وَجَعَلْنَا اَلنَّهَارَ مَعَاشًا﴾ [النبأ: ١١]، ومعناه : أنه جعله<sup>(٥)</sup> سكنا ومقرا لأكثر الخلائق لا للجملة، وجعل النهار لأكثر الخلائق معاشا لا للجملة، والله أعلم.

وقيل : سوى جوارحها وأطرافها ما لو لم يكن له جارحة من تلك(٢) الجوارح يوصف

- (۱) قاله ابن جرير (۲۰۱/۱۲).
  - (٢) في أ: ما.
- (۳) قاله ابن جرير (۲۰۱/۱۲).
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: جعلها.
    - (٦) في ب: ذلك.

بالنقصان، وهذا أعم من الأول.

ويحتمل: ﴿سَوَنَهَا﴾ على ما عليه مصلحتها، وتملك التقلب والتعيش، ليس على ما عليه سائر الحيوان.

ويحتمل وجها آخر<sup>(۱)</sup>، وهو أن يكون قوله: ﴿سَوَنِهَا﴾، أي: جعلها بحيث احتمال الكلفة والمحنة، كقوله – تعالى–: ﴿وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّمُ وَاَسْتَوَىٓ﴾ [القصص: ١٤]، وتميز بين القبيح والحسن، وتعرف عواقب الأمور من الخير والشر. وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَلْمَهَا فَجُوَرَهَا وَتَقُوْنِهَا﴾:

هذا يحتمل أوجها:

أحدها: أي: بين لها فجورها وتقواها وعلمها، فمن زعم أن المعارف ضرورية خلقة، يحتج بهذه الآية، فيقول: أخبر – تعالى – أنه علمها فجورها وتقواها، وأنه وضع في نفسه ما يعرف به قبح كل قبيح، وحسن [كل حسن]<sup>(٢)</sup>.

والأصل فيه عندنا: أنه يعرف حسن الأشياء وقبحها جملة ببداية العقول، ولكن العقول لا تعرف حسن كل شيء على الإشارة إليه، ولا قبح كل قبيح على الإشارة إليه؛ وإنما<sup>(٣)</sup> تعرف ذلك إما بخبر يرد على ألسن الرسل عليهم السلام، أو باستعمال الفكر؛ ألا ترى أنك تجد النفس من طبعها أنها تألف الملاذ والمنافع، وتنفر عن المكاره والآلام، ولكنها لا تعرف معرفة كل منتفع على الإشارة إليه ولا ضرارة أعين الأشياء؛ وإنما تعرف ذلك بالذوق.

وكذلك العين تدرك الألوان، لكنها لا تعرف حسنه وقبحه؛ بل العقل هو الذي يفصل بينهما، فعلى ذلك قد جعل في طبع العقل قبح القبائح جملة وحسن الحسن، ولكن لا يفصل بينهما على الإشارة إلى كل في نفسه إلا بما ذكرنا؛ فيكون قوله: ﴿فَأَهْمَهَا لَجُوْرَهَا وَتَقَوَّنُهَا﴾، أي: جعل في نفسها ما يبين القبيح من الحسن، والخبيث من الطيب، ويبين قبح الفجور وحسن التقوى، ويلزمه المحنة والكلفة بذلك، ثم يصل إلى معرفة ذلك إما بالرسل، وإما باستعمال الفكر.

ويحتمل وجها آخر، وهو أن يلهمها تقواها إذا وفي بما لله تعالى عليه من الاستقامة على الطريقة والمجاهدة؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَأَلَذِينَ جَهَدُواْ فِينَا

- (١) في ب: أوجهًا أخر.
  - (۲) سقط في ب.
  - (٣) في ب: قائمًا.

سورة الشمس الآيات: ١ - ١٠

لَنَهَدِيَنَهُمُ سُبُلَنَا﴾ [العنكبوت: ٦٩]، فوعد الهداية بالجهاد، وقال – تعالى-: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرَبِيُنَ أَجِيبُ دَعَوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانَ؟ [البقرة: ١٨٦]، ثم كانت الإجابة مضمنة شريطة، وهي أن يستجيب له الداعي فيما دعاه إليه؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى-: ﴿ فَلْيَسْنَجِبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ [البقرة: ١٨٦]، وقال – تعالى-: وَوَانَوْنُوا بِهَدِيَ أُوفِ بِعَدِيُمَ» [البقرة: ٤٠]، وقال: ﴿ إِنِي مَعَكُمٌ لَبِنَ أَفَمَتُمُ الصَكَلَوَة وَوَانَيْتُمُ ٱلزَّكُوةَ ...﴾ الآية [المائدة: ١٢]؛ فثبت أن الذي يلهم التقوى هو الذي يقوم بوفاء ما عليه، فإذا قام به ألهمه التقوى، وبين له سبيل الفجور.

وقال أبو بكر الأصم في قوله: ﴿فَأَلَمْهَهَا فَجُوْرَهَا وَتَقُوّنَهَا»، أي: ألزمها فجورها وتقواها؛ فتكون تقواها لها، وفجورها عليها، لا يؤخذ أحد بفجور أحد، وفي هذا دليل على أن التقوى إذا ذكر مفردا انصرف إلى الخيرات أجمع، وإذا قرن به البر والإعطاء، انصرف إلى الاتقاء عن المحارم، كقوله – تعالى–: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّتَى . وَصَدَقَ ...﴾ ما يذم عليه فاعله.

وقوله – عز وجل–: ﴿قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَّنْهَا . وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا﴾:

فموقع ما تقدم من القسم بالشمس والقمر والليل والنهار على هذا، فقوله<sup>(١)</sup>: ﴿قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَنهَا﴾ في الآخرة ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهَا﴾ في الآخرة؛ فيكون هذا منصرفا إلى الجزاء في الآخرة؛ على ما يذكر في قوله: ﴿إِنَّ سَعْبَكُمْ لَشَتَىَ﴾ [الليل: ٤]؛ فيكون في هذا إيجاب القول بالبعث من الوجه الذي نذكره، إن شاء الله تعالى.

> ثم اختلفوا في تأويل الفلاح: قال بعضهم: أفلح، أى<sup>(٢)</sup>: سعد. ومنهم من يقول: أي: بقى في الخيرات، والفلاح: البقاء.

ومنهم من يقول: أفلح، أي فاز، والمفلح في الجملة هو الذي يظفر<sup>(٣)</sup> بما يأمل، وينجو عما يحذر؛ فيه.خل في ذلك السعادة والبقاء والفوز.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَن زَكَّلُهَا﴾: جائز أن يكون منصرفا إلى الله تعالى. وجائز أن ينصرف<sup>(٤)</sup> إلى العبد، قال الله – تعالى–: ﴿وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى

- (۱) في ب: كقوله.
  - (۲) في ب: قد.
- (٣) في ب: ظفر.
- (٤) في ب: يصرف.

مِنكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَداً وَلَكِنَّ اللَّهَ يُنَكِّ مَن يَشَآءُ ﴾ [النور: ٢١]، وقال – تعالى-: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ. . . . ﴾ [يونس: ٥٨]، فبين الله – تعالى – أنه هو الذي تفضل بتزكية من زكا . وجائز أن يصرف إلى العبد؛ فيكون قوله: ﴿زَكَنْهَا﴾، أي : صاحبها، وكذلك قوله : ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا﴾ يحتمل هذين الوجهين؛ فيكون الله – تعالى – هو الذي أنشأ فعل الضلال؛ فيكون الفعل من حيث الإنشاء من الله تعالى، ومن حيث العمل<sup>(١)</sup> من العبد. ثم قوله: ﴿مَن دَسَّنْهَا﴾، أي : أخفاها، وإخفاؤها<sup>(٢)</sup> : أنه صيرها بحيث لا تذكر في

المحافل إلا بالذم، وزكى الأخرى، أي: أظهرها حتى ينظر إليها الناس بعين التبجيل والتعظيم.

وهكذا شأن المتقي أن يكون مبجلا معظما فيما بين الخلق، والفاجر يعيش مذموما مهانا فيما بين الخلق.

أو يرجع الإظهار والإخفاء إلى الآخرة: فيجلّ قدر المتقي المزكي، ويخمل ذكر الفاجر.

وقوله – عز وجل– : ﴿دَشَّنْهَا﴾ من «دسَّسْت»، فأسقط السين، وأبدل مكانها الياء.

ثم الإضافة في قوله: ﴿دَسَّنْهَا﴾ إلى الله – تعالى – على خلق ذلك الفعل منه، وفي قوله: ﴿مَن زَكَنْهَا﴾ على التوفيق.

قوله تعالى: ﴿ كَذَبَتْ ثَمُوُدُ بِطَغْوَنِهَآ ۞ إِذِ ٱنْبَعَتْ أَشْقَنْهَا ۞ فَقَالَ لَهُمُ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقْيَنَهَا ۞ فَكَذَبُوهُ فَعَقَرُوهَـا فَـدَمْـدَمَ عَلَيْهِـرْ رَبُّهُـم بِذَنْبِهِـمْ فَسَوَّنْهَا ۞ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا ۞ . وقوله – عز وجل–: ﴿ كَذَبَتْ ثَمُوُدُ بِطَعْوَنِهَآ﴾:

ولم يبين لمن كذبوا، وقد بينه في آية أخرى فقال: ﴿ كَذَبَتْ ثَعُوْدُ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ [الشعراء: ١٤١].

وقوله - عز وجل-: ﴿ بِطَغُوَنَهَآَ ﴾ يحتمل وجهين:

أي: لأجل معصيتها وطغيانها؛ إذ الحامل لهم على التكذيب طغيانهم وتركهم التفكر في أمره؛ وإلا لو تفكروا فيما جاءهم به رسول الله ﷺ [لم يجدوا]<sup>(٣)</sup> موضع التكذيب.

والثاني: بأهل طغواها، أي: كذبت ثمود بسبب أهل الطغيان؛ فيكون في هذه الآية

- (١) في ب: الفعل.
- (٢) في ب: وإحصاؤها.
- (٣) في ب: لم يكون يجدون.

إنباء أنهم لم يكذبوا رسولهم بشبهة اعترضت لهم، أو بحجة كانت لهم، بل كذبوه<sup>(١)</sup> عن عناد منهم، وتيقن منهم برسالته، وذلك أن حجة نبيهم صالح – عليه السلام – جاوزت الحجج؛ لأنهم أوتوا الناقة على سؤال سبق منهم، وعلى تعد منهم في السؤال؛ إذ كان لهم أن يطالبوه بالحجة على دعوى الرسالة، ولم يكن لهم أن ينصوا السؤال على شيء يشيرون إليه، فهم بإشارتهم إلى سؤال الناقة كانوا معتدين فيه.

ثم من حكمة الله - تعالى - أن الحجة إذا كانت على أثر السؤال، ثم ظهر التكذيب من السائلين هو الاستئصال في الدنيا، وقد وجد من أولئك القوم السؤال والتكذيب؛ فعوقبوا بالاستئصال، قال الله - تعالى-: ﴿وَمَا مَنَعَنَا أَن نُزَسِلَ بِآلَاَيَتِ إِلَّا أَن كَذَبَ بِهَا ٱلأَوَّلُوَنَّ وَءَائَيْنَا نَمُود ٱلنَّافَة مُتِمِرةً﴾ [الإسراء: ٥٩]؛ فيبين الله - تعالى - المعنى الذي الأجله] لم يرسل الآيات التي سألت الكفرة رسول الله يَشِيَّ، وهو أنهم لو أوتوا، ثم عندوا، استؤصلوا؛ فقد أراد الله - تعالى - إبقاء أمته إلى أن تقوم الساعة، وأرسله رحمة للعالمين، وجعل حجته من وجه فيها رحمة للعالمين، وهي القتال، ووجه الرحمة فيه: أنهم كانوا يمتنعون عن اتباعه؛ لحب الدنيا وشهواتها؛ فكان يمنعهم ذلك عن النظر في حججه وآيات رسالته؛ فكان في الجهاد ما يضيق عليهم المعاش، ويضطرهم إلى النظر في وقوله - عز وجل -: ﴿إِذِ ٱلْبَعَنَ ٱلْشَقَنْهَا﴾.

وقوله = عر وجل. . مراد استنها . أى: قام أشقاها، وصار أشقاها بما أحدث من الكفر بعقر الناقة.

وروي عن عمار بن ياسر – رضي الله عنه – أنه قال : قال رسول الله ﷺ لعلي – رضي الله عنه– : «ألا أخبرك بأشقى الناس، رجلين؟» قال : بلى، يا رسول الله . فقال : «أحيمر ثمود، عاقر الناقة، والذي يضرب على هذه – وأشار إلى هامته – حتى يبتل منها هذه، وأشار إلى لحيته»<sup>(٢)</sup> فصار عاقر الناقة أشقى الناس بما ذكرنا . وجائز أن يكون قاتل علي، صار أشقى الناس؛ لأنه استحل قتله . وقوله – عز وجل– : ﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقَيْهَ﴾ :

فهو يحتمل وجهين:

- (١) في أ: يكذبوه.
- (٢) أُخرجه ابن أبي حاتم، وابن مردويه، والبغوي، وأبو نعيم في الدلائل كما في الدر المنثور (٦/
   (٦٠٢).

أحدهما: أي: احذروا ناقة الله، وهو كقوله: ﴿وَلَا تَمَسُّوْهَا بِسُوَءٍ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابُ أَلِيمُ﴾ [الأعراف: ٧٣].

والثاني: أي: قال لهم: ذروا ناقة الله تأكل في أرض الله، وذروا بين الناقة وسقياها – أي: شربها – ثم أضيفت الناقة إلى الله – تعالى – لوجهين:

أحدهما: أن الله - تعالى - لم يأذن لأحد بالتملك عليها؛ حتى ينسب إليه الملك، بل بقيت<sup>(١)</sup> غير مملوكة لأحد؛ فأضيفت<sup>(٢)</sup> إلى الله - تعالى - كما أضيفت إليه المساجد؛ لما لا ملك لأحد عليها.

أو أضيفت إلى الله - تعالى - على معنى التفضيل، والأصل أن إضافة الأشياء إلى الله - تعالى - بحق الجزئيات على تفضيل تلك الأجزاء من بين غيرها، وإضافة الأشياء إلى الله - تعالى - بحق الكليات<sup>(٣)</sup>، تخرج مخرج تعظيم<sup>(٤)</sup> الله تعالى، فإذا قيل : رب المساجد، أريد به: تفضيل المساجد من بين سائر البقاع، وإذا قيل : رب العرش، أريد به تعظيم العرش، وكذلك إذا قيل : رب الناقة، أريد به تعظيم أمرها، وإذا قيل : رب العالمين، ورب كل شيء، أريد به تعظيم الرب، جل جلاله.

يحتمل أن يكونوا<sup>(ه)</sup> كذبوا صالحا في رسالته، أو كذبوه فيما أخبرهم من حلول العذاب بهم إذا عقروا الناقة، فعقروها مع ذلك.

وقوله – تعالى–: ﴿فَكَمَمُ عَلَيْهِمْ رَبَّهُمَ»، قال بعضهم: أي: أطبق عليهم العذاب على الصغير والكبير، ومنه<sup>(٢)</sup> يقال: بعير مدموم؛ إذا كان سمينا أطبق شحمه على لحمه. وقال بعضهم: دمدم عليهم، أي: دمر<sup>(٧)</sup> عليهم بذنبهم، وذنبهم ما تعدوا من تكذيبهم الرسول، وعقرهم الناقة.

> وقوله – عز وجل–: ﴿فَسَوَنْهَا﴾: يحتمل وجهين:

- (۱) في ب: لقيت.
- (٢) في ب: فأضيف.
- (٣) في ب: الكتاب.
- (٤) في ب: التعظيم.
  - (٥) في ب: يكذبوا.
    - (٦) في ب: ففيه.
    - (۷) في ب: دم.

أحدهما: أنه سواهم بالأرض؛ كقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَبِذِ يَوْدُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا ٱرَسُولَ لَوَ شُتَوَى بِهِمُ ٱلأَرْضُ﴾ [النساء: ٤٢].

أو سوى بين الصغير والكبير في الإهلاك؛ فالصغار منهم يومئذ ماتوا بآجالهم، والكبار منهم استؤصلوا بذنوبهم.

وقوله: ﴿وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا﴾:

جائز أن تكون الإضافة منصرفة إلى الله تعالى، وهو أن يكون الله لما أهلكهم لم يخف تبعة الإهلاك.

ووجه الخوف: هو أنه فيما أهلكهم، أهلكهم بما أوجبت الحكمة إهلاكهم، ولم يلحقه تقصير في الحكمة، ولا وجد العائب في ذلك مقالا.

وهكذا قال الحسن: ذاك ربنا، لم يخف مما أنزل عليهم العذاب(``

أو يكون منصرفا إلى العاقر؛ فيكون معناه: أنه عقرها، ولم يخف العاقبة التي حذرهم بها صالح – عليه السلام – من قوله: ﴿وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ﴾ [الأعراف: ٧٣].

وقال بعضهم: ﴿وَلَا يَخَافُ عُقَبْهَا﴾، أي: لم يعلم ما يحل به من عقر تلك الناقة، ولو علم لم يفعل.

ويجوز استعمال الخوف في موضع العلم؛ لأن الخوف إذا بلغ غايته، صار علما. ثم الحكمة في ذكر قصة ثمود وجهان:

أحدهما: أن في ذكرها تثبيت [رسالة محمد صلوات الله عليه، وهو أن النبي ﷺ]<sup>(٢)</sup> لم يوجد منه الاختلاف إلى من عنده علم الأنباء والأخبار، ولا كان يعرف الكتابة؛ ليقع له المعرفة بهما؛ فثبت أنه بالوحي علم.

والثاني: أن في ذكرها تحذيرا لمكذبي الرسل، فحذروا بها ليمتنعوا عن تكذيبه؛ فلا يحل بهم كما حل بمكذبي صالح – عليه السلام – من بأسه وعذابه، والله الهادي.

\* \* \*

أخرجه عبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٦٠٢).
 في ب: رسالة محمد ﷺ.

## سورة<sup>(۱)</sup> «والليل إذا يغشى» مكية

### بِسْمِ أَلْغَ الْتَخْشِ ٱلْتِجَيْمَ إِ

**قوله تعالى: ﴿**وَالَيَّنِلِ إِذَا يَعْشَىٰ ﴾ وَالنَّهَادِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْتَى ﴾ إِنَّ سَعِيْكُمْ لَشَنَّى ﴾ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَىٰ ﴾ وَصَدَقَ بِالْحُسْتَى ﴾ فَسَنْبَسِّرُهُ لِلِيُسْرَى ﴾ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى ﴾ وَكَذَبَ بِالْحُسْنَى ﴾ فَسَنْبَسِرُهُ لِلْمُسْرَى ﴾ وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ .

قوله – عز وجل–: ﴿وَٱلَيْلِ إِذَا يَغْتَىٰ . وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىَ﴾ جعل الله – تعالى – الليل والنهار آيتين عظيمتين ظاهرتين مُكررتين على الخلائق ما يعرف [كل]<sup>(٢)</sup> كافر ومؤمن، وجميع أهل التنازع الذين ينازعون أهل الإيمان والتوحيد من الجبابرة والفراعنة.

والقسم بالليل والنهار، والقسم بقوله: ﴿وَٱلضُّحَىٰ . وَٱلَيْلِ إِذَا سَبَىٰ﴾ [الضحى: ١، ٢] واحد.

وقد ذكرنا أن القسم إنما يذكر في تأكيد ما يقع به القسم، ما لولا القسم كان ذلك يوجب دون القسم؛ وذلك لعظم ما فيهما؛ حتى قهرا جميع الفراعنة والجبابرة، وغلبا<sup>(٣)</sup> عليهم في إتيانهما وذهابهما، حتى أن من أراد منهم دفع هذا ومجيء هذا، ما قدروا عليه. وفيهما دلالة وحدانية الله – تعالى – وألوهيته، وقدرته، وسلطانه، وعلمه، وتدبيره، وحكمته:

أما دلالة وحدانيته وألوهيته : اتساقهما وجريانهما على حد واحد وسنن واحد مذ كانا وأنشئا من الظلمة والنور، والزيادة والنقصان؛ فدل جريانهما على ما ذكرنا أن منشئهما واحد؛ إذ لو كان فعل عدد، لكان إذا جاء هذا، وغلب الآخر، دامت غلبته عليه، وكذلك الآخر يكون مغلوبا أبدا، والآخر غالبا؛ فإذا لم يكن ذلك، دل أنه فعل واحد. ويدل – أيضا – على أن ليس ذلك عمل النور والظلمة، على ما تقوله الثنوية. ودل اتصال منافع أحدهما بمنافع الآخر على [أن]<sup>(٤)</sup> ذلك عمل واحد لا عدد. ودل اتساق ما ذكرنا، ودوامهما على حد واحد على الاستواء<sup>(٥)</sup> أن منشئهما مدبر عليم، عن تدبير وعلم خرج ذلك لا على الجزاف بلا تدبير.

.

- (۱) في ب: ذكر سورة.
  - (۲) سقط في ب.
    - (٣) في ب: وعليا.
      - (٤) سقط في ب.
    - (٥) في أ: السواء.

ودل مجيء كل واحد منهما بطرفة عين على أن منشئهما قادر لا يعجزه شيء من بعث ولا غيره.

ودل ما ذكرنا أن فاعل ذلك حكيم، على حكمة خرج فعله، لا يحتمل أن يتركهم سدى لا يأمرهم، ولا ينهاهم، ولا يمتحنهم بأمور.

وكذلك جعل فيما ذكر من الذكر والأنثى<sup>(١)</sup> من الدلالات والآيات من الازدواج والتوالد والتناسل وغير ذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأُنْنَى ﴾:

قال بعضهم: إن حرف (ما) متى قرن بالفعل الماضي، صار بمعنى المصدر؛ كأنه قال: وخلق الذكر والأنثى؛ فيكون قسما بجميع الخلائق، إذ لا يخلو شيء من أن يكون ذكرا وأنثى.

وكذلك ذكر في حرف ابن مسعود – رضي الله عنه<sup>(٢)</sup>- : ﴿والذكرِ والأنثى﴾، وكذلك روي عن رسول الله ﷺ أنه قرأ كذلك.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: (ما) هاهنا بمعنى «الذي»؛ كأنه قال: والذي خلق الذكر والأنثى؛ فيكون على هذا الوجه القسم بالله تعالى، وعلى التأويل الأول بالذكر والأنثى. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ سَغِكُمْ لَشَنَّ﴾:

قالوا: على هذا وقع القسم، فإن قيل: إن كلا يعلم من كافر ومؤمن أن سعيهم لمختلف؛ فما الحكمة والفائدة من ذكر القسم على ما يعلم كل ذلك؟

فالوجه فيه – والله أعلم–: [أن]<sup>(٤)</sup> ما يقع لهم بالسعي، وما يستوجبون به لمختلف في الآخرة، وهو جزاء السعي؛ كأنه قال: إن جزاء سعيكم وثوابه لمختلف، وذلك أنهم كانوا يقولون: إن كانت دار أخرى على ما يقوله محمد – عليه الصلاة والسلام – فنحن أحق بها من أتباع محمد ﷺ كقوله: ﴿وَلَبِن زُدِدتُ إِلَى رَبِّ لَأَجِدَنَ خَيَرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا﴾ [الكهف: ٣٦].

أو يكون قوله: ﴿إِنَّا سَبَيْكُمْ لَشَقَى﴾؛ لأن المعطي في الشاهد ينفع غيره، ويضر نفسه في الظاهر، والممسك ينفع نفسه، ثم المعطي محمود عند الناس؛ فلو لم يكن عاقبة ينتفع المعطي بما أعطى، ويضر البخيل المنع، لكان الناس بما حمدوا هذا وذموا الآخر سفهاء؛

- (١) في ب: من الأنثى.
- (۲) أُخُرجه ابن جرير (۳۷٤۲۰).
- (٣) قاله الحسن أخرجه ابن جرير (٣٧٤٢٨)، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦٠٤/٦).

فدل أن العاقبة هي التي تصير هذا محمودا.

ولأن الخلق جميعا من مسلم وكافر، ومحسن ومسيء، قد استووا في نعم هذه الدنيا ولذاتها مما ذكرنا من ممر الليل والنهار [و] مما يخلق فيها من النبات والثمار والعيون والأشجار، فإذا وقع الاستواء في هذه الدار، وبه وردت الأخبار عن النبي المختار أن الناس شركاء في الماء والكلأ والنار – لا بد من دار أخرى للأشقياء والأبرار؛ ليقع بها التفاوت [بين الأبرار]<sup>(۱)</sup> والأشرار، والنافع منهم نفسه والضار، وإذا ثبت أنهما استويا في منافع الليل والنهار، وجميع ما في الدنيا من الأنزال وغيرها، فإذا وقع الاستواء بينهم في الدنيا لا بد من دار أخرى [فيها]<sup>(۲)</sup> يقع التفاوت والتفاضل بينهم، وفيها يميز بين<sup>(۳)</sup> ما ذكرنا.

ثم بين أن السعي الذي يقع الجزاء له مختلف، ما ذكر بقوله: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱنَّقَىٰ . وَصَدَقَ بِٱلْحُسُنَى . فَسَنُيَسِرُمُ لِلْمُسْرَىٰ﴾، وهو يخرج على وجوه:

يحتمل ﴿نَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّفَىٰ﴾، أي: أعطى ما أمر به، واتقى عصيانه<sup>(٤)</sup> وكفران نعمه، أو اتقى المنع، أو من أعطى التوحيد لله – تعالى – من نفسه، واتقى الشرك والكفران لنعمه، وصدق بموعود الله – تعالى–: ﴿فَسَنَيَسِّرُهُ لِلْيُسَرَىٰ﴾: للأعمال والشرائع؛ إذ نشرح صدره للتوحيد والإسلام ونيسره<sup>(٥)</sup> عليه.

﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ»، ولم يأت بالتوحيد، ﴿وَٱسْتَغْنَىَ» عن الله – تعالى – بما عنده، ﴿وَكَذَبَ» بموعود الله ﴿فَسَنَيْسَرُهُ لِلْعُسْرَىٰ»؛ لما<sup>(٢)</sup> بعده من الأعمال، والله أعلم.

والثاني : في حق القبول والعزم على وفاء ذلك بقوله : ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْطَىٰ ﴾ ، أي : قبل الإعطاء ، وعزم على وفاء ذلك ، ﴿وَاتَقَنَى ﴾ ، أي : عزم [على] اتقاء معاصي الله – تعالى – ومحارمه .

﴿وَصَدَقَ بِٱلْحُسْنَىٰ﴾، أي: بموعوده؛ ﴿فَسَنُيَسِرُهُ لِلْيَسْرَىٰ﴾، أي: سنيسره لوفاء ما عزم [عليه]، ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ»، أي: عزم على البخل والمنع بذلك، ﴿وَٱسْتَغْنَىٰ﴾ بالذي له وعنده<sup>(٧)</sup>، ﴿وَكَذَبَ» بموعود الله تعالى ﴿فَسَنُيَسِرُهُ﴾ لوفاء ما عزم [عليه] من الخلاف لله

- (۱) سقط فی ب.
- (۲) سقط فی ب.
- (۳) في ب: من.
- (٤) في ب: عصيان.
  - (٥) في ب: وييسر.
  - (٦) في ب: كما.
- (٧) في ب: وعيده.

وعلى ذلك يخرج ما روي عن رسول الله ﷺ أنه سئل عن ذلك؛ فقال: «كل ميسر لما خلق له»، أو قال: «كل ميسر لما عمل».

والثالث: يخرج على حقيقة إعطاء ما وجب من الحق في المال وحقيقة المنع؛ يقول: ﴿فَأَنَّا مَنْ أَعْطَى﴾ ما وجب<sup>(١)</sup> من حق الله – تعالى – في ماله، ﴿وَأَتَّقَىٰ﴾ نقمة الله ومقته وعذابه، ﴿وَصَدَقَ بِٱلْحُسَنَىٰ﴾، أي: بموعود الله تعالى، ﴿فَسَنَيْتِرُوُ لِلِيُسْرَىٰ﴾ في الخيرات والطاعات. ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ﴾، أي: منع حق الله – تعالى – الذي في ماله، ﴿وَكَذَبَ﴾ بالذي وعد على ذلك، ﴿فَسَنَيْسَرُ لِلْمُسَرَىٰ﴾ في الإفضاء إلى ما وعد.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُۥ إِذَا تَرَدَّىٓ﴾: ‹‹›

قيل<sup>(٢)</sup>: إذا هلك ومات، أو تردى في النار.

وفي ظاهر قوله – تعالى–: ﴿وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالَهُ﴾ دلالة على أن الآية في حقيقة الإعطاء من المال والمنع.

- وقوله عز وجل–: ﴿وَصَدَقَ بِٱلْحَسَنَىٰ﴾، قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: بالجنة. وقيل<sup>(٤)</sup>: بشهادة<sup>(٥)</sup>: أن لا إله إلا الله.
  - وقيل<sup>(٢)</sup>: بالخلف على ما أنفق.

وجائز أن تكون «اليسرى» اسم للجنة وكذلك «الحسنى». و«العسرى» و «السوءى»: النار.

ويحتمل أن تكون «اليسرى» اسما لكل ما طاب وحسن من العمل، و«العسرى» : ما خبث، وقبح من العمل. ومنهم من قال : إن الآية نزلت في أبي بكر الصديق – رضي الله عنه – لأنه اشترى

- (١) في ب: أوجب.
- (٢) قاله مجاهد وقتادة أخرجه ابن جرير عنهما (٣٧٤٨١، ٣٧٤٨٢).
- (٣) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٤٥١، ٣٧٤٥٣)، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٠٥).
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٧٤٥٠) وهو قول أبي عبد الرحمن السلمي، والضحاك أيضًا.
  - (٥) في ب: شهادة.
- (٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٤٣٦، ٣٧٤٤٠)، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في الشعب من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٠٥) وهو قول عكرمة، ومجاهد أيضًا.

بلالا من أمية بن خلف وأبي بن خلف ببردة وعشر أواق<sup>(١)</sup>، فأعتقه لله – تعالى – فأنزل الله تعالى: ﴿وَاَلَيَل إِذَا يَغْثَىٰ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَقَ﴾، يعني: سعي أبي بكر وأمية وأبي<sup>(٢)</sup>.

وذكر إلى آخر السورة: ﴿فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ . وَصَدَّقَ بِٱلْحُسَّنَىٰ . فَسَنُيَتِرُمُ لِلِيُسْرَىٰ﴾: أبو بكر، رضي الله عنه، ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَى . وَكَذَبَ بِٱلْحُسُنَىٰ . فَسَنْيَتِرُوُ لِلْعُسَرَىٰ﴾: أمية بن خلف، وأبي بن خلف؛ يرويه عبد الله بن مسعود، رضى الله عنه<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عَلِيَنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ وَإِنَّ لَنَا لَلَاَحِرَةَ وَالْأُولَى ﴾ فَاَنْدَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ ﴾ لا يَصْلَدُهَا إِلَّا الْأَشْفَى ﴾ الَّذِى كَذَبَ وَتَوَلَى ﴾ وَسَيُجَنَّبُهَا الْأَنْفَى ﴾ الَّذِي يُؤْتِي مَالَمُ يَتَرَكَّى ﴾ وَمَا لِأَحَدٍ عِندَمُ مِن يَعْمَةٍ تُجَرَى ﴾ إِلَّا الْبِفَاءَ وَجْهِ رَبِهِ الْأَطْلَ ﴾ وَلَسَوْفَ يَرْضَى ﴾ .

وقوله - عز وجل-: ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾:

هذا يخرج على وجوه:

أحدها: جائز أن يكون قوله: ﴿عَلَيْنَا﴾، أي: لنا، وذلك جائز في اللغة جار؛ كقوله -تعالى-: ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَ ٱلنُّصُبِ﴾ [المائدة: ٣]، أي: للنصب، وكقوله - تعالى-: ﴿وَعَلَيْنَا الْجِسَابُ﴾ [الرعد: ٤٠]، و ﴿عَلَيْنَا حِسَابَهُم؟ [الغاشية: ٢٦]، أي: لنا محاسبتهم، وقوله - تعالى-: ﴿وَعَلَى ٱللَهِ قَصْدُ ٱلسَّبِيلِ؟ [النحل: ٩]، أي: لله قصد السبيل، وكقوله - تعالى-: ﴿وَعَلَى آللَهِ قَصْدُ ٱلسَّبِيلِ؟ [النحل: ٩]، أي: لله قصد السبيل، وكقوله - تعالى-: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى رَبِّهُ ﴾ [الأنعام: ٣٠]، أي: لربهم، كما قال: فَوَوَمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِ ٱلْعَلَمِينَ؟ [المطففين: ٦]، ونحو ذلك كثير أن يكون «علينا» بمعنى «لنا»؛ فيصير كأنه قال: إن<sup>(٤)</sup> لنا للهدى؛ كقوله: ﴿أَلَا بِنَهِ ٱلذِينُ ٱلخَالِصُّ؟ [الزمر: ٣]، وكقوله: ﴿وَلَهُ ٱلذِينُ وَاصِبًا﴾ [النحل: ٢٥]، يكون فيه إخبار أن الهدى له والدين الخالص له، وأما سائر الأديان - فلما هي سبل الشيطان - ليست لله تعالى.

على هذا جائز أن يخرج تأويل الآية، والوجهان الآخران يخرجان على حقيقة «على»، لكن أحدهما يخرج ذكر الهدى على إرادة البيان وتبيين الطريق، والآخر على إرادة حقيقة

- (۱) في ب: أوقى.
- (٢) أُخرجه ابن أبي حاتم، وأبو الشيخ، وابن عساكر من حديث ابن مسعود كما في الدر المنثور (٦/
   (٦٠٥).
  - (۳) تقدم.
  - (٤) في ب: أي.

الهدى، الذي هو ضد الكفر ومقابله.

فأما على إرادة البيان؛ فكأنه قال: إن علينا غاية البيان في حق الحكمة والعدل فيما يمتحنون، حتى إن كان التقصير والتفريط فإنما يكون من قبل أنفسهم، لا من قبل الله تعالى، أي: يبين لهم كل شيء غاية البيان ونهايته؛ لتزول الشبهة عنهم، والله أعلم. ويحتمل وجها آخر، وهو أن يقول: إن علينا هداية من استهدانا<sup>(١)</sup> واجتهد في طلبها؛ كقوله: ﴿وَأَنَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمْ شُبُلَنَا﴾ [العنكبوت: ٦٩].

ووجه آخر : إن علينا إنجاز ما وعدنا على الهدى لمن اهتدى واختاره يخرج تأويل الآية على إرادة البيان من الوجوه التي ذكرنا .

وأما على إرادة حقيقة الهدى الذي هو مقابل الكفر؛ فكأنه قال: إن علينا التوفيق والمعونة والعصمة في حق الإحسان والإفضال، لا على أن ذلك عليه لهم.

وفي حرف ابن مسعود – رضي الله عنه–: «إن علينا بيان ما للآخرة والأولى؛ كى لا يزول عن قصد الطريق؛ فيهلك نفسه في كل مضيق». وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِنَّ لَنَا لَلْأَخِرَةَ وَٱلْأُولَىٰ﴾:

فهو يخرج على وجهين :

أحدهما: يقول – والله أعلم: إنكم تعلمون أن لنا الآخرة والأولى، وليس لما تعبدون من الأصنام والأوثان [لا آخرة ولا أولى]<sup>(٢)</sup>، فكيف صرفتم عبادتكم عمن له الآخرة والأولى إلى من ليس له [الآخرة والأولى]<sup>(٣)</sup>، على علم منكم بذلك؟ يسفههم في اختيارهم عبادة الأصنام على عبادة الله تعالى.

والثاني: يقول – والله أعلم-: إن لنا الآخرة والأولى؛ فما بالكم تبخلون بالإنفاق على أنفسكم، وما يرجع منفعته إليكم، بما ليس لكم في الحقيقة، وإنما هو لله تعالى؟! وهذا التأويل صلة قوله – تعالى-: ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَى . . . ﴾ الآية [الليل: ٨]، والأول يكون صلة قوله: ﴿إِنَّ عَيَّنَا لَلْهُدَىٰ﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَندَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَّىٰ﴾، أي: نارا تتوقد، وتتلهب، أو تتشعب<sup>(٤)</sup>، على ما ذكر من صفتها.

ثم ذلك الإنذار يكون للفريقين: لأهل التوحيد، ولأهل الشرك جميعا، والله أعلم.

- (۱) في أ: استمر.
- (٢) في أ: الآخرة والأولى.
  - (٣) في ب: ذلك.
  - (٤) في ب: تنبعث.

وقوله – عز وجل-: ﴿لَا يَصْلَنُهَا إِلَّا ٱلْأَشْقَى . ٱلَّذِي كَذَّبَ وَتَوَلَّى﴾.

قالت المعتزلة: هذا ليس على حقيقة التكذيب؛ ولكن على التقصير والتفريط في أمر الله تعالى، والوقوع في مناهيه<sup>(١)</sup>؛ فيصرفون الآية إلى أصحاب الكبائر بارتكابهم<sup>(٢)</sup> الكبيرة يصيرون مكذبين ومتولين؛ لأنهم في ابتداء اعتقادهم التوحيد والإيمان اعتقدوا وفاء كل ما وقع به الأمر، ووفاء كل ما يليق به، والانتهاء عن جميع ما لا يليق به، فإذا ترك ذلك صار مكذبا لما اعتقد في الأصل وفاء ذلك.

لكن عندنا لا يصير بترك الوفاء مكذبا؛ لكن يصير مخالفا لما وعد واعتقد.

واستدلت المرجئة الذين لا يرون العذاب إلا لأهل الشرك والكفر بهذه الآية يقولون: إنه لا يصلاها إلا الذي كذب وتولى، والمسلم وإن ارتكب الكبيرة أو الصغيرة فهو ليس بمكذب ولا متولٍّ.

ولكن تأويل الآية<sup>(٣)</sup> عندنا في الكفرة، ليست في أهل التوحيد والإيمان.

ثم يحتمل قوله: ﴿لا يَصْلَنُهَا إِلَّا ٱلْأَشْقَى . ٱلَّذِى كَذَبَ وَتُوَلَىٰ﴾ في باب ودرك دون درك وباب، فإن لكل فريق دركا، قال الله – تعالى–: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي الدَّرَكِ ٱلأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ﴾ [النساء: ١٤٥]، وهذا كما قال: ﴿لَيْسَ لَهُمْ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ﴾ [الغاشية: ٦]، وقال في آية أخرى: ﴿إِلَا مِن غِسْلِينِ﴾ [الحاقة: ٣٦]؛ فيكون الضريع الذي ذكر في باب ودرك منها، والغسلين في باب آخر، فجائز على هذا ألا يصلى ذلك الدرك إلا الأشقى. فأما يجوز أن يكون لصاحب الكبيرة درك خاص.

وأما ما ذكروا أن أصحاب الكبائر قد أوعدوا وخوفوا بمواعيد شديدة، فلسنا ننكر المواعيد لهم، وأنهم يعذبون، ولكن نقول: لا يكونون في الدركات التي فيها الكفار إن أدخلوا في النار.

وجائز – أيضا – أن يعذبوا بعذاب سوى العذاب الذي ذكر بالنار والتلظي. وعندنا: هم في مشيئة الله – تعالى – إن شاء عذبهم وإن شاء تجاوز عنهم، وخلى عنهم سبيلهم، وأما النار التي ذكر بصفة التلظي فهي للكفار<sup>(٤)</sup>، والله الموفق. وقوله – عز وجل–: ﴿وَسَيُجَنَّبُهَا ٱلْأَنْقَى . ٱلَّذِى يُؤَتِى مَالَمُ يَتَرَكَى﴾:

- (۱) في أ: مذهبه.
- (٢) في ب: بإنكارهم.
  - (۳) في ب: لأنه.
  - (٤) في ب: الكفار.

أخبر أنه يجنب النار عن الأتقى ويقيه عنها.

ثم فيه دلالة أنه إنما يجنبها ويقيها بالأعمال التي يعملها؛ فدل أن لله – تعالى – في أفعالهم صنعا<sup>(١)</sup>، حيث أضاف الوقاية إليه والتجنب عنها، وهو كقوله: ﴿رَبَّنَآ ءَالِنَــَا فِى ٱلدُّنيَــا حَسَنَةً وَفِي ٱلْآخِـرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾ [البقرة: ٢٠١].

وقوله – عز وجل– : ﴿وَمَا لِأُحَدٍ عِندَمُ مِن نِعْمَةٍ تُجَزَّى . إِلَّا أَبْنِغَاً. وَجْهِ رَبِّهِ ٱلْأَمْلَ؟.

أي: ما لأحد عند الله تعالى من نعمة يجزى بها ولا بد [أن] يستحق الثواب بها، لكن إذا أدى نعمة من نعم الله – تعالى – التي أعطاها إياه لغيره؛ ابتغاء وجهه، وطلب رضاه – يجزيه بفضله؛ كأنه كانت له عنده نعمة يجزى بها.

والثاني: يحتمل أن هذا صلة قوله: ﴿يُؤَقِى مَالَمُ يَتَزَكَى ﴾، أي: يتصدق ويتزكى؛ لابتغاء وجه الله – تعالى – على من ليس عنده نعمة ويد يجازيه بها وينفق عليه جزاء لصنيع قد سبق منه في حقه؛ كأنه يقول: لا يعطي الزكاة أحدًا عن مجازاة [لما] سبق منه إليه من نعمة؛ إنما أعطاها له لا مجازاة، ولكن لله تعالى خالصا.

وفيه دليل ألا يعطي الرجل زكاة ماله من عنده له نعمة أو منة؛ لأنه<sup>(٢)</sup> يخرج ذلك مخرج الإعطاء ببدل.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَسُوْفَ يَرْضَىٰ﴾، أي: يرضى بالذي يجزى به، ويساق إليه من الثواب. وحرف الـ «سوف» والـ «عسى» من الله تعالى واجب؛ كأنه يقول: يعطيه حتى يرضى.

وقال بعضهم: نزلت هذه الآية – وهي قوله عز وجل: ﴿وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن نَعْمَةٍ تُجَزَىَٓ﴾ – في أبي بكر الصديق، رضي الله عنه<sup>(٣)</sup>.

وقال بعضهم: هذه الآية نزلت في أبي الدحداح – رضي الله عنه – طلب النبي ﷺ منه نخلة – إلى آخر القصة.

وقال بعض أهل الأدب: تردى في النار، أي: سقط، ويقال: تردى: تفعل، من الردى، وهو الهلاك، [و] ﴿إِذَا تَجَلَّىَ﴾ [الليل: ٢]: إذا بدا، واليسرى من التيسير، والعسرى من التعسير، والله أعلم.

- (۱) في ب: صنيعا.
  - (۲) في ب: لا.
- (٣) أخرجه البزار، وابن جرير (٣٧٤٩٠)، وابن المنذر، والطبراني، وابن عدي، وابن مردويه، وابن عساكر عن عامر بن عبد الله بن الزبير عن أبيه كما في الدر المنثور (٦٠٧/٦).

# [سورة الضحى، هي مدنية]<sup>(۱)</sup>

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَحْسَمِ ٱلْتَحْسَمِ

قوله تعالى: ﴿وَالشَّحَىٰ ﴾ وَٱلَيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ مَا وَذَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾ وَلَلْآخِرَةُ خَبَرٌ لَكَ مِنَ ٱلأُولَى ﴾ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيحًا فَخَاوَىٰ ﴾ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَى ﴾ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَى ﴾ وَأَمَّا ٱلْيَنِيمَ فَلَا نَغْهَرْ ﴾ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَتْهَرُ ﴾ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِكَ فَحَدِنْ ﴾

قوله – عز وجل-: ﴿وَٱلضُّحَىٰ . وَٱلَيْلِ إِذَا سَجَىٰ﴾.

قال بعضهم: الضحى: هو ضوء النهار، كقوله: ﴿وَضُحَنَّهَا﴾ [الشمس: ١]، أي: ضوءها.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: هو ساعة من النهار، وهي [من]<sup>(٣)</sup> أول النهار، ويقال: صلاة الضحى، وهي عند ضحوة النهار.

ومنهم من يقول: هو كناية عن الحر؛ كقوله: ﴿أَلَا بَجُوْعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ﴾ [طه: ١١٨] إلى قوله: ﴿وَلَا تَضْحَىٰ﴾ [طه: ١١٩]، أي: لا يصيبك الحر، والله أعلم.

ومنهم من يقول(٢): هو كناية عن النهار كله، أقسم به، وبالليل الذي ذكر.

فإن كان المراد من الضحى هو ضوء النهار، ومن ﴿وَأَلَيْلِ إِذَا سَبَىٰ﴾: ظلمته؛ فيخرج القسم به على أن ظلمة الليل تستر الخلائق كلهم في طرفة عين، وكذلك ضوء النهار يكشف الستر، ويجلي بطرفة عين جميع الخلائق، من غير أن يعلم أحد ثقل ذلك الستر أو خفة ذلك الضوء، فأقسم بذلك لعظيم ما فيهما من الآية.

وإن كان المراد منه نفس الليل والنهار؛ فالقسم بهما لما جعل فيهما من المنافع الكثيرة.

> وقوله – عز وجل–: ﴿إِذَا سَجَىٰ﴾ اختلف فيه: قال بعضهم<sup>(٥)</sup>: إذا استوى.

- (1) في ب: ذكر أن سورة ﴿وَالضَّحَىٰ﴾ مكية.
- (٢) قاله قتادة: أخرجه ابن جرير (٣٧٤٩٢)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/٩٦).
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: قال.
- (٥) قاله مجاهد: أخرجه الفريابي، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٤٩٦، ٣٧٤٩٧)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦٠٩/٦).

وقال بعضهم(``): إذا سكن وركد.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿إِذَا سَجَىٰ﴾: إذا غشي وأظلم، وغطى كل شيء وستر، وهو من التسجي والتستر<sup>(٣)</sup>؛ يقال<sup>(٤)</sup>: تسجى قبر المرأة؛ إذا تستر<sup>(٥)</sup> وتغطى.

وقوله – عز وجل-: ﴿مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى﴾ على هذا وقع القسم، ثم اختلف في السبب الذي [لأجله] نزل هذا:

قال بعضهم: إن النبي ﷺ كان سئل عن شيء إذ طلبوا منه شيئا، فقال: أفعل ذلك غدا، أو أجيبكم<sup>(٦)</sup> عنه غدا، ولم يستثن؛ فاحتبس عنه الوحى أياما لذلك؛ فقال المشركون: ودعه ربه وقلاه، أي: تركه وأبغضه.

ومنهم من قال<sup>(v)</sup>: إنه أبطأ عليه الوحى، فجزع جزعا شديدا، فقالت له خديجة – رضي الله عنها–: «إني لأرى قلاك ربك وودعك»؛ مما ترى من جزعه؛ فنزل قوله: ﴿مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىَ﴾.

ولسنا ندري كيف كان الأمر؟ فإن كان نزل ذلك لقول قريش، فالقسم يحتمل كذلك؛ ردا لقولهم.

والقول الثاني: أنه نزل لقول خديجة – رضي الله عنها – فهو غير محتمل؛ لأن خديجة تعلم أن الله – تعالى – لم يودعه ولا قلاه، وكذا كل مؤمن معتقد أن الله – تعالى – لا يودع أحدا من رسله.

ولأنها تصدق الرسول – عليه السلام – أنه لم يودعه ولا قلاه إذا أخبرها بغير قسم؛ فلا معنى للقسم؛ فدل أن هذا الوجه غير محتمل.

ثم صرف تأويل الآية إلى غير ما قالوا أشبه عندنا وأقرب مما قالوا، وهو أنه – عليه السلام – بعث إلى الفراعنة والجبابرة الذين كانت همتهم قتل من خالفهم، وإهلاك من

- (۱) قاله قتادة أخرجه ابن جرير (۳۷٤۹۸)، وعبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن المنذر، عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٠٩).
- (٢) قاله سعيد بن جبير بنحوه أخرجه عبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٠٩).
  - (٣) في أ: الستر.
  - (٤) في ب: فقال.
    - (٥) في أ: ستر.
  - (٦) في أ: أخبركم.
- (٧) من طريق عروة أخرجه ابن جرير (٣٧٥١٢) والحاكم، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل كما في الدر المنثور (٦/٦٩).

استقبلهم بالخلاف، ولم يكن معه فضل مال وسعة يستميل به قلوب الناس ؛ فيقول أولئك الكفرة : إن ربه قد خذله وتركه وقلاه، حيث بعثه إلى من ذكرنا من الفراعنة والجبابرة الذين كانت همتهم القتل وعادتهم إهلاك من خالفهم بلا أنصار ولا أعوان من الملائكة، ولا مال وسعة<sup>(۱)</sup> يستميل به القلوب والأنفس ؛ لأن من سلم إنسانا إلى أعدائه الذين يعلم أنهم أعداؤه، ويخلي بينه وبين الأعداء بلا أنصار وأعوان ولا مال وسعة من الدنيا – يقال : إنه قد خذله وتركه وقلاه ؛ إذ لا يفعل ذلك في الأصل إلا لذلك ؛ فعند ذلك قالوا : إنه ودعه وقلاه، وهو ما قالوا : ﴿لَوْلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَمُ نَذِيرًا . أَوْ يُلَفَى إِلَيْهِ كَنْ وَ تَكُوُنُ لَمُ جَنَةٌ يَأْكُلُ مِنْهَاً [الفرقان : ٧، ٨]، وقولهم : ﴿لَوْلا مَل التأويل تَرْجُلِ مِنَ ٱلقَرْيَتَيْ عَظِيمٍ ﴾ [الزخرف : ٣١]، ونحو ذلك مما قالوا، فلولا صرف أهل التأويل تأويل الآية إلى ما ذكروا، وإلا صرفه إلى ما ذكرنا أشبه.

وفي قولهم: «قد ودعه [ربه]»<sup>(٢)</sup> دلالة أنهم قد عرفوا أنه رسول [الله ﷺ]<sup>(٣)</sup> وأقروا بذلك حتى قالوا؛ فنزل قوله: ﴿مَا وَدَعَكَ رَبُّكَ﴾.

والثاني: أنه لو كان يخترع على ما كانوا يقولون أولئك، لكان لا يحتبس عن الاختراع، ويكون يخترع أبدًا؛ حتى لا يقولوا: «إنه ودعه»؛ فدل ظهور احتباس الوحي: أنه عن أمر يخبر، وأنه مأمور بذلك، ثم أخبر أنه لم يبعث إلى هؤلاء الفراعنة والجبابرة لما ذكر أولئك الكفرة أنه خذله وتركه وقلاه، ولكن بعثه وهو ينصره ويعينه على تبليغ ما أمر بتبليغه إلى من أمر بتبليغه، ولم يقله، ولكنه اصطفاه واختاره؛ حتى يعلو أمره، ويكثر ذكره، وفي ذلك آية<sup>(3)</sup> عظيمة على إثبات الرسالة، وهو ما ذكرنا أنه بعث إلى من همتهم القتل والإهلاك لمن خالفهم، فقهرهم جميعا، وغلب على الكل حتى أظهر الإسلام فيمن قرب منه ومن بعد.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ﴾:

يقول: مع ما أعطيت في الدنيا من الشرف والذكر والغلبة على الفراعنة، فالآخرة خير لك من الأولى؛ يرغبه في الآخرة، ويزهده في الدنيا.

أو يقول: إن أولى لك أن يكون سعيك للآخرة؛ فهو خير لك من الأولى، وهو

- (١) زاد في ب: أن.
  - (۲) سقط فی ب.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: لأنه.

سورة الضحى الآيات: ١ – ١١

كقوله – تعالى–: ﴿يَتَأَيُّهُا الْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحٌ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَثِيهِ﴾ [الانشقاق: ٦]. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىَ﴾. أي: لتعطى في الآخرة ما ترضى من الكرامة والشرف. وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: أي: ولسوف يعطيك ربك فترضى في الدنيا من الذكر والشرف والمنزلة والغلبة على الأعداء.

ويحتمل: يعطيك في أمتك ما ترجو وتأمل من الشفاعة لهم وترضى. ويقول بعض الناس<sup>(٢)</sup>: إن أرجى آية هذه؛ حيث وعد له أنه يعطيه ما يرضى، ولا يرضى أن يكون أمته فى النار.

ومنهم من قال: أرجى آية<sup>(٣)</sup> قوله – تعالى-: ﴿وَمَن يَعْمَلُ سُوَءًا أَوْ يَظْلِمُ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ١١٠]، وهو قول ابن مسعود، رضي الله عنه.

وعندنا أرجى الآيات هي التي أمر الله – تعالى – رسله بالاستغفار للمؤمنين، وكذلك ما أمر الملائكة بالاستغفار لهم؛ فاستغفروا لهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيـمًا فَخَاوَىٰ﴾ الآية:

ما ذكر من الأحوال التي ذكر فيه من قوله: ﴿أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِـمًا فَخَاوَىٰ . وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ . وَوَجَدَكَ عَآيِلًا فَأَغْنَىٰ الآية، وقوله تعالى: ﴿وَمَا كُنتَ نُتْلُوْا مِن قَبْلِهِ مِن كِنَبٍ وَلَا تَخْطُهُ بِيَمِينِكَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]، ونحو ذلك من الأحوال التي ذكر فيه [وهي] في الظاهر أحوال تذكر للشين فيمن تقال فيه، لكن في ذكر ما ذكر فيه من الأحوال: ذكر بشارة لرسول الله ﷺ بالنصر له والعون؛ وآية له على رسالته ونبوته؛ لأن نفاذ القول وغلبة الأمر مع الأحوال التي ذكر – أعظم في الأعجوبة من نفاذه في حال السعة<sup>(٤)</sup> وحال قوة الأسباب وتأكيدها.

أو<sup>(٥)</sup> أن يكون قوله: ﴿أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِـحًا فَخَاوَىٰ . وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ . وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَى . فَأَمَّا ٱلْيَتِمَ فَلَا نَقْهَرْ﴾، ونحوه؛ لأن أولئك الكفرة كانوا ينسبونه إلى الافتراء

(١) في ب: بعض الناس.

- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٧٥١٦)، والبيهقي في الشعب، والخطيب في تلخيص المتشابه من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦١٠).
  - (٣) في ب: الآية.
  - (٤) في أ: الأحوال التسعة.
    - (٥) في ب: و.

والاختراع من ذات نفسه، فأخبر أن اليتيم والفقير ليس يبلغ في العلم والمعرفة المبلغ الذي يقدر على الاختراع وإنشاء الشيء من نفسه على وجه يعجز عن مثله جميع الخلق؛ لما لا يجد ما ينفق في ذلك، ويتحمل من المؤن حتى يبلغ مبلغ الاختراع، وكذلك ما ذكر حيث قال: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُوا مِن قَبِّهِم مِن كَلَام وَلَا تَخْطُهُ يَعْمِينِكَ ... الآية [العنكبوت: ٤٨]؛ لأنهم قالوا: ﴿إِنَّمَا يُعْلِمُهُ بَشَرُّ [النحل: والسلام – شيء من ذلك؛ دلَّ أنه بالله – تعالى – عرف وحده.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيـمًا فَعَاوَىٰ﴾، أي: وجدك يتيما فآواك. ثم يحتمل قوله: ﴿فَنَاوَىٰ﴾ وجوها:

أحدها: وجدك يتيما فآواك إلى [عمك حتى رباك]<sup>(١)</sup> ودفع عنك كل أذى وآفة، وساق إليك كل خير وبر، إلى أن بلغت المبلغ الذي بلغت.

والثاني : يقول : قد وجدك يتيما فآواك إلى عدو من أعدائك حتى تولى تربيتك وبرك، وعطف عليك، وتولى عنك دفع المكروه والأذى، يذكر منته وعظيم نعمه عليه أنه كان ما ذكر، ثم صير عدوا من أعدائه أشفق الناس عليه وأعطف، والله أعلم.

والثالث: قد وجدك يتيما فآواك إلى نفسه، وعطف عليك حتى اختصك واصطفاك للرسالة والنبوة؛ حتى صرت مذكورا في الدنيا والآخرة، وحتى أحوج جميع الناس إليك، وليس ذلك من أمر اليتيم أنه يبلغ شأنه وأمره إلى ما بلغ من أمرك وشأنك حتى صرت مخصوصا من بين الناس جميعا، فيما ذكرنا من اختصاصه إياك بالرسالة، وأحوج جميع الناس إليك؛ يذكر عظيم مننه ونعمه عليه.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ﴾ هذا يخرج على وجوه:

أحدها: يقول – والله أعلم–: لولا أن الله تعالى هداك لدينه، ووفقك له، وإلا وجدك ضالا؛ إذ كان نشوءه بين قوم ضلال، لم يكن أحد يهديه ويدعوه إلى الله تعالى، ولكنه هداك وأرشدك، فلم يجدك ضالا، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ ٱلنَّارِ فَاَنَقَدَكُمُ مِنَهاً . . . ﴾ [آل عمران: ١٠٣]، أي: لولا أنه أنقذكم منها، وإلا صرتم على شفا حفرة من النار لو لم ينقذكم منها، وكقوله: ﴿وَلَوَلَا أَن ثَبَنَنَكَ لَفَدَ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيَاً

سورة الضحى الآيات: ١ - ١١

واختيار<sup>(۱)</sup> الأيسر والألذ، ولكنه بفضله ولطفه ثبتك وعصمك، ولم يكلك على ما طبعت وأنشئت في أصل الخلقة؛ فعلى ذلك نقول في قوله: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ﴾، أي: لولا أنه هداك؛ وإلا وجدك ضالا لو لم يهدك، ففيه أنه هداه ولم يجده ضالا.

والثاني: يقول: ووجدك ضالا لا ضلال كسب واختيار، ولكن ضلال الخلقة التي أنشئ عليها الخلق، والضلال بمعنى الجهل؛ لأن الخلق في ابتداء أحوالهم يكونون جهالا، لا جهل كسب يذمون عليه، أو يكون لهم علم يحمدون عليه، ولكن جهل خلقة وضلال خلقة؛ لما ليس معهم آلة درك العلم؛ فلا صنع له في كسب الجهل، فأما بعد الظفر بآلة العلم يكون الجهل مكتسبا؛ فيذم عليه، وكذا العلم؛ فيترتب عليه الحمد والذم؛ فعلى هذا يكون قوله - تعالى-: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ»، أي : وجدك جاهلا على ما يكون في أصل الخلقة وحالة الصغر فهداك، أي : علمك، وهو كقوله - تعالى-: ﴿مَا كُنَتَ نَذَرِى مَا ٱلْكِنَبُ وَلَا آلِايمَنُ وَلَكِن جَعَلَنَهُ نُورًا ... ﴾ [الشورى: ٥٢]، وقوله - تعالى-: أومَا كُنتَ نَتْلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كِنَبٍ ... ﴾ [العنكبوت: ٢٨]، يذكر أنه لم يكن يدري شيئا حتى أدراه وعلَّمه.

والثالث: يقول: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا﴾، أي: غافلا عن الأنباء المتقدمة وأخبارهم حتى أطلعك الله – تعالى – على ذلك، كقوله: ﴿نَحَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَآ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِء لَمِنَ ٱلْغَلِفِلِينَ﴾ [يوسف: ٣].

أو يقول: ووجدك في أمر القرآن أو ما فيه جاهلا غافلا عن علم ذلك، فأعلمك. وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا﴾، أي: وجدك بين قوم ضلال فهداك، أي: أخرجك من بينهم ما لو لم يخرجك من بين أظهرهم، لدعوك إلى ما هم عليه، ويجبرونك على ذلك، ولم يرضوا منك إلا ذلك، والله أعلم.

> وقال بعضهم: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا﴾ من طريق مكة فهداك الطريق. وقال بعضهم: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا﴾ حقيقة الضلال، فهداك للتوحيد. لكن هذا وحش من القول؛ إذ لا يليق به أن ينسب إلى ذلك.

وقال بعضهم: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلُاً﴾ عن النبوة أي: جاهلا، فهداك للنبوة، وهو قريب [مما ذكرناه]<sup>(٣)</sup>.

(١) في ب: واختيار.
 (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦١١/٦).
 (٣) في ب: بما ذكرنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغْنَى﴾، أي: فقيرا فأغناك بما أراك من أمر الآخرة، وما يسوق إليك من نعيمها، أي: بما أعد له في الآخرة، وما وعد له من النعيم والكرامات هانت<sup>(۱)</sup> عليه الدنيا، حتى ذكر أن الدنيا لم تكن تعدل عنده – عليه السلام – جناح بعوضة؛ ولذلك روى أن الغنى غنى القلب.

ويحتمل أنه جعل فيه حالا بلطفه أغناه؛ كما روي عن النبي ﷺ أنه نهى عن الوصال، فقيل: أنت تواصل، يا رسول الله؟ فقال – عليه السلام-: «أنا لست كأحدكم؛ إن ربي يطعمني ويسقيني» ؛ فجائز أن يكون لله – عز وجل- فيه لطف أغناه به، وإن لم يطلعنا عليه، والله أعلم.

وقال بعضهم: أغناك بمال خديجة، رضي الله عنها.

وقال بعضهم: فأغناك، أي: فأرضاك بما أعطاك من الرزق، وأقنعك.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيرَ فَلَا نَفْهَرْ﴾، وفي حرف ابن مسعود – رضي الله عنه–: «فأما اليتيم فلا تكهر»، فالكهر: الزجر<sup>(٢)</sup>، كأنه قال: فلا تزجر.

[و] جائز أن يكون قوله: ﴿فَلَا لَفَهُرَ﴾، أي: لا تمنع حقه، وادفع إليه حقه وماله. أو يكون ذكر هذا، يقول: كنت يتيما ورأيت حال اليتيم؛ فلا تقهر اليتيم؛ فيكون على الصلة لقوله: ﴿أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا فَنَاوَىٰ﴾، فلا تقهر اليتيم بعد ذلك. ﴿وَأَمَّا السَّآبَلُ فَلَا نَنْهَرُ﴾:

أي: كنت محتاجا فقيرا، فعرفت محل الفقر والحاجة وشدة حاله؛ فلا تنهر السائل – أي: لا تزجره – ولكن أعطه.

وجائز أن يكون الأمر لا على النهي، ولكن على الأمر بالبر لهؤلاء والإعطاء لهم. وجائز أن يراد من نفي شيء إثبات ضده، كقوله – تعالى–: ﴿فَمَا رَجِمَت تَجْحَرَتُهُمْ﴾ [البقرة: ١٦]، أي: خسرت، وعلى هذا الحديث، وهو ما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «إذا أتاكم السائل فلا تقطعوا عليه مسألته، حتى يفرغ منها، ثم ردوا عليه برفق ولين، إما ببذل يسير، أو برد جميل؛ فإنه قد يأتيكم من ليس بإنس ولا جن؛ يرى كيف صنيعكم فيما خولكم الله تعالى».

وقال قوم: تزويج اليتيم قهره؛ لما فيه من الاستذلال والإضرار؛ فلم يجوزوه من غير

- (١) في ب: فهانت.
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٥٢١)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/
   (٦١٢).

سورة الضحى الآيات: ١ - ١١

الأب والجد، وأجازوا بيع ماله من وصيه إن كان وصي الأب أو وصي أمه في تركتها؛ فدل أن تزويج اليتيم ليس من قهره في شيء، وقد روي عن النبي ﷺ أنه زوج بنت حمزة سلمة بن أبي سلمة، وهو صغير يتيم، وزوج ابن عمر بنت أخيه وهي صغيرة، وزوج عروة ابنته من مصعب وهي صغيرة. وقهر اليتيم في ظلمه والاعتداء عليه، وليس في التزويج ذلك.

و فوله – عز وجل–: ﴿وَأَمَّا بِنِعْبَةِ رَبِكَ فَحَدِّتْ﴾ يحتمل وجهين: أحدهما: يقول: حدثهم بنعم الله – تعالى – التي أنعم عليهم؛ ليعرفوا ويفوا بما فيه شكرها.

أو يقول: حدثهم بما أنعم الله عليك، وهو هذا القرآن؛ إذ القرآن من أعظم ما أنعم الله عليه، فأمر بتحدث ما عليه من النعم؛ ليعرفوا عظيم ما أنعم الله عليه من الاختصاص لهم؛ حيث جعلهم من أمته ومن قومه.

أو أمر بأن يقرأه ويحدث بما فيه.

وقد روي عن أبي رجاء العطاردي قال: خرج علينا عمران بن حصين وعليه مطرف خز، لم نره عليه قبل، ولا بعد، فقال: إن رسول الله ﷺ قال: «إن الله – تعالى – إذا أنعم على عبد نعمة يحب أن يرى أثر نعمته عليه» .

وعن عطية عن أبي سعيد عن رسول الله ﷺ أنه قال: «إن الله – تعالى – جميل يحب الجمال، ويحب أن يرى أثر نعمته على عبده، و يبغض البؤس والتبؤس» .

وعن أبي الأحوص عن ابن مسعود – رضي الله عنه – قال : قال رسول الله ﷺ : «من أعطاه الله – تعالى – خيرا؛ فلْيُرَ عليه، وابدأ بمن تعول، وارضخ من الفضل، ولا تلام على كفاف، ولا تعجز عن نفسك» .

وعن يحيى بن عبد الله عن أبيه عن أبي هريرة – رضي الله عنه – عن النبي على أنه قال: «إذا بسط الله – تعالى – على عبد نعمة فلْتُرَ عليه» يعني به: الصدقة والمعروف، وقول ابن مسعود – رضى الله عنه–: «وابدأ بمن تعول» دليل عليه.

قال أهل الأدب: عال: افتقر، وأعال، أي: كثر عياله، ويقال: [أسجيته:]<sup>(۱)</sup> أسكنته، وقالوا: الانتهار: الكلام الخشن. [وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين]<sup>(۲)</sup>.

- (١) سقط في ب.
- (٢) سقط في ب.

# [سورة ألم نشرح، وهي مكية]<sup>(١)</sup>

بِسْمِ اللهِ التَّخَشِ ٱلرَّحَيْمَ إِ

قوله تعالى: ﴿ أَلَّهُ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴾ ٱلَّذِي أَنفَضَ ظَهْرَكَ ﴾ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ ﴾ فَإِنَّ مَعَ الْعُسَرِ يُسْرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ﴾ وَإِلَى رَبِكَ فَأرْغَب ﴾ . وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ﴾ .

المخاطب في هذه السورة من الله – تعالى – [رسول الله ﷺ]<sup>(\*)</sup> خاطبه إياه؛ حيث قال: ﴿أَنَهُ نَفْرَحُ لَكَ صَدَرَكَ﴾ إلى ما ذكر.

والمخاطبة في سورة الضحى<sup>(٣)</sup> إنما كانت من غير الله – تعالى – إياه، كان جبريل – عليه السلام – خاطبه في ذكر منن الله تعالى إياه، وذكر نعمه ألا ترى أنه قال: ﴿مَا وَدََعَكَ رَبُّكَ﴾ [الضحى: ٣]، ولم يقل: ما ودعناك.

[ويجوز أن يكون الخطاب في سورة ﴿وَالضُّحَىٰ﴾ من الله على المغايبة؛ [كما] يقال: إن أمير المؤمنين يقول كذا، ويريد نفسه]<sup>(٤)</sup>.

ثم اختلف في قوله: ﴿أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ﴾:

قال بعضهم: شرح صدره للإسلام؛ كقوله: ﴿أَفَمَن شَرَحَ ٱللَّهُ صَدَرُمُ لِلْإِسْلَمِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِن زَيْهِۦ} [الزمر: ٢٢].

أخبر أن من شرح صدره للإسلام فهو<sup>(٥)</sup> على نور من ربه.

والشرح، قيل: هو التليين، والتوسيع، والفتح، أي: ألم نوسع لك صدرك ونفتح ونلين للإسلام.

وقد روي في الخبر أنه لما نزل هذا، قيل: يا رسول الله، [وهل لذلك من علامة؟]<sup>(٢)</sup> فقال: «بلى، التجافي عن دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود، والاستعداد للموت قبل نزوله»<sup>(۷)</sup>.

- (۱) في ب: ذكر أن سورة ﴿أَلَّزَ نَتْرَجَ﴾ مكية. (۲) في ب: رسوله. (۳) في ب: والضحى. (٤) في ب: يكون. (۵) في ب: هل لذلك علامة.
- (٧) أُخْرجه عبد بن حميد، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦١٤).

لكن يعرف ذلك من رسول الله يتلي بطريق الحقيقة، ويظهر منه ذلك باليقين، فأما من غيره فإنما يعرف التجافي من دار الغرور، والإنابة إلى دار الخلود بالتقارب، وغالب الظن؛ لأن رسول الله يتلي كانت له الآخرة لا محالة، وأمورها كالمشاهدة والمعاينة، وكذلك جميع الأنبياء والرسل – عليهم السلام – فأما لغيرهم فلا نحكم بذلك؛ فلا يبلغ ذلك، وهو كما ذكر أن رؤيا الأنبياء كالعيان، أي : تعرف بطريق اليقين، بخلاف رؤيا غيرهم.

وقال بعضهم: شرح صدره؛ لأنه لما كلف بتبليغ الرسالة إلى الجن والإنس وإلى الفراعنة والجبابرة الذين همتهم إهلاك من يخالفهم، والإقلاع عن عبادة من يعبد الله ضاق صدره لذلك، وثقل على قلبه؛ فوسع الله صدره وشرحه حتى هان ذلك عليه وخف، وهو قول أبي بكر الأصم، إلا أنه يقول: فعل ذلك به، وحقق<sup>(۱)</sup> بالآيات والحجج، ونحن نقول باللطف منه، حتى قام بوفاء ما كلف وأمر، أما هو لا يقول باللطف والاختصاص [للبعض دون البعض؛ لقوله]<sup>(۲)</sup> بالأصلح.

ويحتمل أن يكون ما ذكر من شرح صدره وتوسيعه هو ما ذكر في قوله: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ [القلم: ٤]، وخلقه كان يجاوز وسعه وطاقته؛ حتى كادت نفسه تهلك نُمُكُن كفر أولئك، وما يعلم أنه ينزل بهم؛ إشفاقا عليهم، ورحمة، كقوله: ﴿لَعَلَكَ بَنِخٌ نَمْسَكَ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ الآية [الشعراء: ٣] وقوله: ﴿فَلَعَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَت إِلَيْكَ وَضَآبِقٌ بِهِ صَدَرُكَ ... ﴾ الآية [الشعراء: ٣]، وغير ذلك من أمثال هذا، وذلك – والله أعلم – ما وصف من خلقه أنه عظيم، فوسع صدره وشرحه حتى يخفف ذلك عليه؟ حيث قال له: ﴿فَلَا نَذَهَبْ نَفَسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ ... ﴾ [فاطر: ٨]، وقال: ﴿وَلَا يَحْزَنَ عَلَيْهِمْ

وقال الحسن في قوله: ﴿أَلَمْ نَنْبَرَحْ لَكَ صَدَرَكَ﴾: بلى، قد شرح له صدره، وملأه علما وحكمة.

ثم قوله: ﴿ أَثَرَ نَشْرَحُ لَكَ صَدَرَكَ ﴾ إلى [آخر] ما ذكر، إن كان المخاطب به رسول الله بي ، وهو المعنى والمراد به، فتأويل السورة يخرج على ما ذكرنا من تيسير<sup>(٤)</sup> الأمر عليه،

- (۱) في ب: وخفف.
- (٢) في ب: للبعض كقوله.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في أ: تبيين.

وتخفيف ما [حمله عليه]<sup>(۱)</sup> وأمر به. وقوله – تعالى–: ﴿وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ﴾:

على ابتداء وضع الوزر والإثم على ما نذكر، وإن كان المخاطب به غيره وهم أمته، وإن كان الخطاب أضيف إليه، فالأمر فيه سهل، وإن كان الخطاب على الاشتراك، فيحتاج إلى التأويل أيضا.

وقوله – تعالى–: ﴿وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ . ٱلَّذِيَّ أَنْقَضَ ظَهْرَكَ﴾:

قال عامة أهل التأويل: على تحقيق الوزر له والإثم؛ كقوله<sup>(٢)</sup>: ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ أَنَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنِٰكَ وَمَا تَأَخَرَ ...﴾ [الفتح: ٢]، وقوله: ﴿وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِّ﴾ [محمد: ١٩]، يقولون: أثبت له الذنب والوزر، فوضع ذلك عنه، ولكن هذا وحش من القول، لكنا نقول: إن قوله: ﴿وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزَرَكَ﴾: الوزر هو الحمل والثقل؛ كأنه يقول: قد خففنا [عليك]<sup>(٣)</sup> ما حمل عليك من أمر النبوة والرسالة والأحمال التي حملت<sup>(٤)</sup> عليك؛ كأنه يقول: قد خفف ذلك عليك، ما لو لم يكن تخفيفنا إياها عليك لأنقض ظهرك، أي: أثقل، والله أعلم.

والثاني: جائز أن يكون [قوله]<sup>(٥)</sup>: ﴿وَوَصَعْنَا عَنكَ وِزَرَكَ ﴾ ابتداء وضع الوزر، أي: عصمك وحفظك، ما لو لم يكن عصمته إياك لكانت لك أوزار وآثام، كقوله: ﴿وَوَجَدَكَ صَالًا فَهَدَىٰ ﴾ [الضحى: ٧]، أي: لو لم يهدك لوجدك ضالا؛ لأنه كان بين قوم ضلال، ولكن هداه فلم يجده ضالا؛ فعلى ذلك ما ذكر من وضع<sup>(٢)</sup> وزره ابتداء، وهو كقوله: ﴿لِيُخْرِمَكُمْ مِنَ ٱلظُّلُمُنَتِ إِلَى ٱلنُوُرِ ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، أي: عصمكم عن أن تدخلوا فيها، [لا]<sup>(٧)</sup> أن كانوا فيها، ثم أخرجهم، ولكن ابتداء إخراج، [فعلى ذلك]<sup>(٨)</sup> ما ذكر من وضع وزره.

وقوله: ﴿أَنفَضَ ظَهْرَكَ﴾، أي: أثقل ظهرك.

- (١) في ب: حمل.
- (٢) في ب: لقوله.
- (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: حمل.
- (٥) سقط في ب.
- (٦) في ب: موضع.
  - (٧) سقط في ب.
  - (٨) سقط في ب.

وقوله(١): ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ﴾:

جائز أن يكون رفع ذكره؛ لما ألزم الخلق الإيمان به حتى لا يقبل من أحد الإيمان بالله تعالى، والتوحيد له، [والطاعة]<sup>(٢)</sup> والعبادة إلا بالإيمان<sup>(٣)</sup> به والطاعة له، قال الله – تعالى–: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهُ ...﴾ [النساء: ٨٠]، وقال: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِ دُوا فِق أَنفُسِهِمْ حَرَبًا مِمَّا قَضَيْتَ ...﴾ [النساء: ٦٥].

وجائز أن يكون ما ذكر من رفع ذكره هو أنه يذكر حيث ذكر الله، قرن ذكره بذكره في الأذان والإقامة، وفي الصلاة، [و]<sup>(٤)</sup> في التشهد، وفي غيره<sup>(٥)</sup> من الخطب، والله أعلم. والأول عندنا أرفع وأعظم من الثاني.

وجائز أن يكون رفع ذكره ما أضاف اسمه إلى اسمه بما قال : رسول الله، ونبي الله، ولم يسمه باسمه على غير إضافة [إلى]<sup>(٢)</sup> الرسالة والنبوة، فقال : ﴿تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ . . . ﴾ [الفتح : ٢٩]، وقال : ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغَ . . . ﴾ [المائدة : ٢٧]، وقال : ﴿يَتَأَيُّهَا النَّيُ لِمَ تُحَرِّمُ . . . ﴾ [التحريم : ١]، ونحو ذلك، وهو المخصوص بهذا دون غيره من إخوانه عليه السلام ؛ لأنه قلما أضاف اسمهم إلى اسمه، وقلما قرن أسماءهم باسمه، بل ذكرهم بأسمائهم، كقوله : ﴿وَاذَكُرُ إِسَمَنِعِيلَ وَٱلْبَسَعَ . . . ﴾ [اص : ٤٨]، [وقوله]<sup>(٧)</sup> : ﴿وَلُونُسَ وَلُوُطَأً ﴾ [الأنعام : ٢٨]، ونحو ذلك.

أو رفع ذكره بما عظَّمه وشرفه عند الخلق كله، حتى إن من استخف به خسر الدنيا والآخرة.

> وقوله – تعالى–: ﴿فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُتَرِ يُسَرًّا . إِنَّ مَعَ ٱلْعُسَرِ يُسَرًّا»: روي في الخبر أنه قال: «لن يغلب عسر يسرين»<sup>(٨)</sup>.

قال بعضهم: إنما كان عسرا واحدا، وإن ذكره مرتين؛ لأن العسر الثاني ذكره بحرف التعريف؛ فهو والأول واحد؛ واليسر ذكره بحرف النكرة؛ فهو غير الأول.

- (۱) في ب: وقالوا.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: بإيمانه.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: غير.
  - (٦) سقط في ب.
  - (۷) سقط في ب.
- ٨) أخرجه عبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٥٣٣، ٣٧٥٣٣)، والحاكم، والبيهقي عن الحسن كما في الدر المنثور (٦١٧/٦).

سورة الشرح الآيات: ١ – ٨

وقال أبو معاذ: كلما كررت المعرفة كان واحدا، والنكرة على العدد؛ يقال في الكلام: إن مع الأمير غلاما إن مع الأمير غلاما، فالأمير واحد ومعه: غلامان، وإذا قيل: إن مع الأمير الغلام، إن مع الأمير الغلام؛ فالأمير واحد والغلام واحد، وإذا قيل<sup>(1)</sup>: إن مع أمير غلاما، إن مع أمير غلاما، فهما أميران وغلامان؛ فعلى ذلك ما ذكر هاهنا.

ثم قوله: «يسرين» هو يسر الإسلام والهدى، ويجوز أن يطلق اسم اليسر على الإسلام والدين، قال الله – تعالى–: ﴿فَسَنَيْسِرُهُ لِلْيُسَرَىٰ﴾ [الليل: ٧]، ويسر آخر: ما وعد لهم من السعة في الدنيا. ويحتمل أن يكونا يسرين: أحدهما: رجاء اليسر، والآخر وجوده، فهما يسران: الرجاء، والوجود.

ويحتمل أن يكون يسرًا في الدنيا، ويسرًا في الآخرة.

أو أن يكون توسيعًا: [توسع]<sup>(٢)</sup> عليهم الدنيا، ويسرًا ثانيًا: ما يفتح لهم الفتوح في الدنيا، ويسوق إليهم المغانم والسبايا، والله أعلم.

ثم قالوا في قوله: ﴿إِنَّ مَعَ ٱلْعُمَرِ بَسَرًا﴾، أي: بعد العسر يسر. وأصله أن حرف «مع» إذا أضيف إلى الأوقات والأحوال يقع على اختلاف الأوقات في المكان الواحد، وإذا أضيف إلى المكان يقع على اختلاف المكان في وقت واحد، وهاهنا أضيف إلى الوقت؛ فهو على اختلاف الأوقات واحدا بعد واحد؛ فإذا قيل: فلان مع فلان في مكان، فالوقت واحد، والمكان مختلف متفرق.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبْ . وَإِلَى رَبِّكَ فَأَرْغَبَ﴾:

قال بعضهم<sup>(٣)</sup> : إذا فرغت من دنياك فانصب لآخرتك، وهو من النصب، أي : التعب.

وقال الحسن<sup>(٤)</sup>: أمره إذا فرغ من غزوة أن يجتهد في العبادة له، لكن هذا بعيد؛ لأنه نزل ذلك بمكة، ولم يكن أمر بالغزو والجهاد بمكة، إلا أن يكون أمر بالجهاد بمكة في أوقات تأتيه في المستقبل؛ فيكون الحكم لازما عليه في تلك الأوقات، لا في حال ورود الأمر.

- (١) في ب: قلت.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٥٤٩)، والفريابي، وعبد بن حميد، وابن نصر، وابن أبي حاتم من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦١٧).
  - (٤) أخرجه ابن جرير (٣٧٥٤٧).

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: فإذا فرغت من الصلاة، فانصب في الدعاء. وقال قتادة<sup>(٢)</sup>: إذا فرغ من الصلاة أن يبالغ في دعائه وسؤاله إياه. وعن ابن مسعود<sup>(٣)</sup> - رضي الله عنه - قال: فإذا فرغت من الفرائض، فانصب في قيام الليل.

ويحتمل عندنا: إذا فرغت من تبليغ الرسالة إليهم، فانصب لعبادة ربك والأمور التي بينك وبين ربك، على ما ذكرنا في أحد التأويلين في قوله: ﴿إِنَّ لَكَ فِي ٱلَّهَارِ سَبْحًا طَوِيلَا﴾ [المزمل: ٧]: في أمر الرسالة والتبليغ، واذكر اسم ربك فيما بينك وبين ربك.

ويجب ألا نتكلف تفسير ما ذكر في هذه السورة<sup>(؟)</sup> من أولها إلى آخرها؛ لأنه أمر بينه وبين ربه، وكان رسول الله على يعلم ما أراد به فيما خاطبه من الجميع، وأنه فيم كان؟ وقد كان خصوصا له، وليس شيئًا مما يجب علينا العمل به حتى يلزمنا التكلف لاستخراج ذلك سوى الشهادة على الله تعالى؛ فكان الإمساك عنه أولى، وترك التكلف فيه والاشتغال به أرفق وأسلم، [والله الموفق]<sup>(ه)</sup>.

#### \* \* \*

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳۷۵٤۱، ۳۷۵٤۲)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن مردويه من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦١٧/٦).
- (٢) أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٥٤٥)، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور
   (٦) (٦)
  - (٣) أخرجه ابن المنذر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٦١٧).
    - (٤) في ب: السور.
      - (٥) سقط في ب.

# [سورة والتين، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَكْنِ ٱلرَّجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ وَالنِّينِ وَالنَّيْتُونِ ﴾ وَطُورِ سِينِينَ ﴾ وَعَدَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ﴾ لَقَدْ خَلَقَنَا الإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ ثُمَّ رَدَدْتُهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ﴾ إِلَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ فَلَهُمُ أَجُرُ غَيْرُ تَمْنُونِ ﴾ فَمَا يُكَذِبُكَ بَعَدُ بِالدِينِ ﴾ أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الْحَكِمِينَ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿وَٱلِنِّينِ وَٱلْزَيْتُونِ﴾:

قال: هذه السور كلها نزلت في محاجة أهل مكة، سوى سورة ﴿وَٱلضَّحَىٰ﴾ و ﴿أَلَهُ نَثَرَحُ﴾؛ فإنهما جاءتا في تذكير منن الله تعالى لرسوله – عليه السلام–:

إحداهما: خاطبه جبريل – عليه السلام – في تذكر ما من عليه، والأخرى خاطبه ربه – جل جلاله – بذلك، وأما غيرهما<sup>(٢)</sup> من السور فإنما<sup>(٣)</sup> جاءت في محاجة أهل مكة.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿وَالِنِينِ وَالزَّيْنُونِ . وَطُورِ سِينِينَ . وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ﴾: قسم؛ أقسم تأكيدا للحجج التي أقامها ما لولا القسم لكان ما ذكر يوجب ذلك، [لكن في]<sup>(٤)</sup> القسم تأكيد ما ذكر من الحجة.

ثم اختلف أهل التأويل في قوله: ﴿وَٱلَّنِينِ وَٱلْزَبْتُونِ﴾:

قال بعضهم<sup>(°)</sup>: هو التين الذي [يأكله الناس، والزيتون الذي يستخرجون منه الزيت]<sup>(۲)</sup>، كذا روي عن ابن عباس – رضي الله عنهما – أنه سئل عن قوله: ﴿وَالِنَبِنِ وَٱلْزَبَوُنِ﴾ ؟ فقال: تينكم وزيتونكم هذا<sup>(۷)</sup>.

وقال بعضهم<sup>(٨)</sup>: هما جبلان بالشام. وقال بعضهم<sup>(٩)</sup>: هما مسجدان في الشام: أحدهما: مسجد دمشق، والآخر: مسجد

بيت المقدس.

- (۱) في ب: ذكر أن سورة ﴿رَالَنِينِ﴾ مكية.
   (۲) في ب: غيرها.
   (۳) في ب: فلما.
  - ي . (٤) في ب: فمن.
- ٥) قاله الحسن، وعكرمة، ومجاهد، وإبراهيم، والكلبي أخرجه ابن جرير عنهم (٣٧٥٥٥، ٣٧٥٦٦).
   (٦) في ب: يأكلونه.
  - (٧) أُخَرجه ابن أبي حاتم، والحاكم وصححه، بنحوه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٢٠).
    - (٨) قاله عكرمة أخرجه ابن جرير عنه (٣٧٥٧١).
- (٩) قاله كعب الأحبار أخرجه ابن جرير (٣٦٥٦٧) وابن الضريس، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وابن عساكر عنه كما في الدر المنثور (٦١٩٩٦).

وقيل: التين: مسجد أصحاب الكهف، والزيتون: مسجد نبينا عليه السلام. وعن قتادة<sup>(١)</sup>: أنه قال: التين: الجبل الذي عليه دمشق، والزيتون: [الجبل]<sup>(٢)</sup> الذي عليه [مسجد]<sup>(٣)</sup> بيت المقدس.

وقال القتبي: التين والزيتون: جبلان بالشام، يقال لهما: طور تيناء، وطور زيتاء؛ بالسريانية، سميا بالتين والزيتون؛ لأنهما ينبتان فيهما.

وقوله: ﴿وَلَمُورِ سِينِينَ﴾، قال بعضهم: هو جبل بسينين، والسينين: اسم موضع، والطور الجبل، وكذا قال أبو عوسجة.

> وقال بعضهم: جبل حسن، و «السينين»: الحسن بالحبشة. وقال بعضهم: كل جبل مشجر، له الثمر، فهو سينين.

وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: هو الجبل الذي أوحي عليه إلى موسى – عليه السلام – وهو طور سيناء.

> وقيل<sup>(٥)</sup>: هو الجبل المبارك. ثم تخرج جهة القسم بالجبل<sup>(٢)</sup>، وبما ذكر على وجوه:

أحدها: بما عظم شأن الجبال في قلوب الخلق حيث وصل إليهم أخبار السماء من جهة تلك الجبال، وجميع ما يرجع إلى منافع أنفسهم ودينهم، على ما ذكر أنه أوحي إلى موسى – عليه السلام – على جبل طور سيناء، وأوحي إلى عيسى – عليه السلام – على جبل ساعورا، وأوحي إلى محمد على على جبل فاران، على ما ذكر في الخبر أن موسى – عليه السلام – قال: «أتاني ربي من [جبل]<sup>(٧)</sup> طور سيناء، وسيأتي من طور ساعورا، وسيطلع من جبل فاران»، أي: أتاني وحي ربي من جبل طور سيناء، وسياتي من فاران».

- أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٥٦٨، ٣٧٥٦٩)، وابن أبي حاتم، وابن عساكر عنه كما في الدر المنثور (٦١٩/٦).
  - (٢) سقط في ب.
  - (٣) سقط في ب.
- (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦١٩) وهو قول ابن عمر، والحسن،
   وكعب، وغيرهم.
- ٥) قاله قتادة أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٥٩٩، ٣٧٥٩٠)، وابن أبي حاتم، وابن عساكر عنه كما في الدر المنثور (٦١٩/٦).
  - (٦) في ب: بالجبال.
    - (٧) سقط في ب.

والثاني: أقسم بالجبال؛ لما أرساها في الأرض، وجعلها أوتادا لها؛ لئلا تميد بأهلها، ولا تميل، على ما ذكر في غير آي من القرآن عظم شأن الجبال من هذه الجهة في قلوب الخلق.

والثالث: لما أخرج منها مع شدتها وصلابتها وغلظها وارتفاعها المياه [الجارية وغير الجارية]<sup>(١)</sup> الصافية الباردة، وهي من ألين الأشياء وأخرج منها الأشجار الكثيرة المثمرة وغير المثمرة من غير إنبات أحد، ولا غرسها، وغير ذلك من المنافع التي جعل في الجبال مما لا يمكن للخلق استخراج ذلك منها بحيلهم وتكلفهم، فأقسم بها لعظم ما جعل في الجبال من المنافع والبركات.

وكذلك إن كان القسم بالتين الذي يؤكل والزيتون الذي يخرج منه<sup>(٢)</sup> الزيت؛ لما جعل لهم في ذلك من المنافع العظام، كقوله – تعالى–: ﴿وَشَجَرَةُ تَخْرُجُ مِن طُورِ سَيَّنَآَ، تَبْبُتُ بِٱلدُّهْنِ وَصِبْغِ لِلَاكِلِينَ﴾ [المؤمنون: ٢٠]، فمن هذه الوجوه التي ذكرنا يحتمل الفسم بالجبال والتين والزيتون.

أو<sup>(٣)</sup> ذكر التين والزيتون والمراد بهما<sup>(٤)</sup>: الجبل؛ لما في الجبل يكونان عندهم، على ما ذكرنا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ﴾: هو مكة؛ سماه: أمينا؛ لما يأمن من دخله، أو يؤمن من دخله ويحفظه؛ لأن الأمين عند الناس هو الذي يحفظ من ائتمن عليه وفيه، وهو المأمون به.

ثم جائز أن يكون القسم بالبلد لأهل مكة ولأهل الشرك؛ لما عظم شأنه وأمره عندهم وفي قلوبهم، وأقسم بالجبال؛ لعظم قدرها ومنزلتها ومحلها في قلوب أهل الكتاب؛ لما كانوا يؤمنون ببعض الوحي، وأهل مكة لا يؤمنون بالرسل وبالوحي؛ ولكن يعظمون ذلك<sup>(ه)</sup> البلد.

وجائز أن يكون القسم بما ذكر كله لهم جميعا، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ آَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾ : قال أهل التأويل : على هذا وقع القسم، لكن القسم بغيره أولى وأقرب؛ لأنهم قد شاهدوا وعرفوا أنه خلق الإنسان على

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: منها.
- (۳) في ب: و.
- (٤) في ب: منهما.
- (٥) في ب: تلك.

أحسن تقويم؛ إذ لم يتمن أحد أن يكون على غير هذا التقويم وعلى غير هذه الصورة التي أنشأه عليها؛ فالأشبه أن يكون القسم واقعا على قوله: ﴿ثُمَّ رَدَدْتُهُ أَسْفَلَ سَفِلِينَ﴾؛ لما فيه وقع الإنكار والتكذيب وهو نار جهنم؛ فأكد ذلك بالقسم كأنه قال: مع أنا خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، نردهم<sup>(۱)</sup> إلى أسفل السافلين؛ لكفرهم وعنادهم سوى المؤمنين. ثم قوله: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِنَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾ يخرج على وجوه:

أحدها: أحسن صورة يشاهدون ويعاينون؛ لأن الملائكة لعلهم<sup>(٢)</sup> أحسن صورة وأحكم تقويما في الخلقة من البشر، ولكن يرجع إلى سائر الخلائق دونهم؛ وذلك لأنه خلق البشر على صورة لا يتمنى أحد منهم أن يكون على غير صورة البشر؛ دل أنه خلقهم على أحسن صورة.

والثاني: على أحسن تقويم، أي: على أحكم تقويم وأتقنه؛ لأنه خلقهم<sup>(٣)</sup> وأنشأهم على هيئة يتهيأ لهم استعمال الأشياء كلها في منافعهم والانتفاع بها بحيل وأسباب علمهم وجعل فيهم، ومكن لهم ذلك.

ويحتمل ﴿أَحْسَنِ تَقْوِيمِ﴾، أي: أحكم وأتقن على الدلالة على وحدانية الله – تعالى – وألوهيته.

أو جعلهم أهل تمييز ومعرفة، وبحيث يكون منهم الخيرات وأنواع الطاعات التي يثابون عليها، وينالون بها الثواب الجزيل، والكرامة العظيمة ما لا يكون لغيرهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿نُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَٰظِلِينَ﴾ [هو يحتمل وجوها:

أحدها: رددناه إلى أسفل السافلين]<sup>(٤)</sup> وهو جهنم، نرد الكافر إلى جهنم وهي أسفل السافلين، والمؤمن رددناه إلى الجنة وهي أعلى العليين، وهو ما استثنى بقوله: ﴿إِلَّا ٱلَٰذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْهَنلِحَتِ فَلَهُمُ أَجُرُ عَبُرُ مَنُونِ﴾ في الجنة.

والثاني: رددناه إلى أسفل ما اختار من الأعمال والأفعال، وهو [ما اختار]<sup>(ه)</sup> من فعل الشرك والكفر، ورددنا المؤمن إلى أعلى ما اختار من الأعمال العالية الرفيعة، [والله أعلم]<sup>(٦)</sup>.

(١) في ب: بردهم.
 (٢) في أ: جعلهم.
 (٣) في أ: جبلهم.
 (٤) سقط في ب.
 (٥) في ب: من أخبار.
 (٦) سقط في ب.

والثالث: ما قاله أهل التأويل: ثم رددناه [إلى]<sup>(١)</sup> أرذل العمر وأسفله<sup>(٢)</sup>، [ثم استثنى ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ . . . ﴾ إلى آخره]<sup>(٣)</sup>، أي : يجري عليهم ثواب أعمالهم التي عملوا بها في حال صحتهم وشبابهم، فأمَّا أولئك فإنهم إذا ردوا إلى ما ذكر، لم يجر لهم ذلك؛ وهذا التأويل إنما يصح، أن لو استثنى المحسنين من المؤمنين منهم، فأما إذا استثنى أهل الإيمان من أهل الكفر فإنه لا يحتمل، والأول أشبه.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ﴾:

إن كان الخطاب [به]<sup>(٢)</sup> لكل إنسان كذب بالدين، يقول: ما الذي دعاك إلى تكذيبك بالدين؟ وقد عرفت أن الله – تعالى – أحكم الحاكمين، لا يفعل إلا ما هو حكمه، ولو لم يكن يوم الدين كان فعله عبثا باطلا؛ لأنه أنشأكم، ثم رباكم إلى أن بلغتم إلى الحال التي بلغتم، فلو لم يكن بعث، لكان يخرج فعله عبثا باطلا.

أو يقول: لما سوى بين من اختار ولايته وبين من اختار العداوة في هذه الدنيا، وفي الحكمة التفريق بينهما؛ فلا بد من مكان يفرق بينهما هنالك.

وإن كان الخطاب في قوله : ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعَدُ بِٱلدِّينِ﴾ لرسول الله ﷺ يقول : أي حجة له في تكذيبك بما تخبره من<sup>(ه)</sup> الدين؟ أي : لا حجة له في ذلك .

أو يقول: ما الذي دعاه إلى تكذيبه بالدين بعد ما عرف أني<sup>(1)</sup> أحكم الحاكمين؟!. ثم اختلف في قوله: ﴿بِأَحَكَمِ ٱلْحَكِمِينَ﴾: قال بعضهم: أحكم القاضين، أي: أعدلهم.

وقال بعضهم: أحكم الحكماء، والإفناء بلا بعث فعل السفهاء، لا فعل الحكماء، وهو أحكم الحاكمين، أي: أعدل القاضين في التفريق بين [الأولياء والأعداء]<sup>(٧)</sup>، وقد اجتمعوا في الدنيا؛ فلا بد من دار يفرق بينهما فيها، والله الموفق.

#### \* \* \*

- (١) سقط في ب.
- (۲) في ب: أسفلها.
- (٣) في ب: ثم استثنى ﴿إِلَّا الَّذِينَ ، اَمَنُوا وَعَمِلُوا الْصَلِيحَتِ فَلَهُمْ أَجْرُ عَثْر مَمُونِ ﴾.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: في. (٦) في ب: أنه.
  - (٧) في ب: الأعداء والأولياء.

## [سورة اقرأ، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ اللهِ التَخْضِ التَحْيَةِ

**قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأْ بِاَسْرِ رَبِكَ أَلَ**َذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أَقَرْأَ وَرَبَّكَ الْأَكْرُمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَّرَ بِٱلْقَلَرِ ۞ عَلَّهُ ٱلبَّنَخَىٰ مَا لَمْ يَعْلَمُ ۞ كَلَا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْعَنَّ ۞ أَن زَمَاهُ ٱسْتَغْنَىٰ ۞ إِنَّ إِلَى رَبِكَ ٱلرُّحْمَىٰ ۞ . قوله – عز وجل–: ﴿ أَفَرَأْ بِاَسْمِ رَبِكَ ٱلَذِى خَلَقَ﴾:

ذكر أهل التأويل أن هذه أول سورة نزلت على رسول الله ﷺ، وأول وحي أوحي إليه<sup>(٢)</sup>.

وقيل: غير هذه هي الأولى.

ثم الإشكال أنه أمره بأن يقرأ باسم ربك الذي خلق، وحق هذا ونحوه إذا قيل له: اقرأ، أو افعل: ألا يقول مثل ما قيل له: اقرأ أو افعل؛ لأنه أمر في الظاهر إنما يكون عليه الائتمار بذلك، وكذلك قوله: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفِرُونَ﴾ [الكافرون: ١]، و [ ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَكَدُّ﴾ [الإخلاص: ١]، و ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ﴾ [الكافرون: ١]، و ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ﴾ [الناس: ١] ]<sup>(٣)</sup> وكذلك على هذا قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلْتَقِيُّ قُلُ لِأَزْوَبَهِكَ وَبَنَائِكَ ...﴾ [الأحزاب: ٥٩] وأمثال ذلك، يجب ألا يقول هو مثل ما قيل له: ﴿قُلْ ﴾، أو: ﴿أَقَرَأَ»، ولكن يقول: «يأيها الكافرون»، ويقول: «هو الله أحد»، «أعوذ برب الفلق»، «أعوذ برب الناس»، هذا هو وجه الكلام ومعناه.

وجوابه أنه يحتمل وجوها:

أحدها: [أنه]<sup>(٤)</sup> أريد بهذا أن يكون قرآنا يقرأ هكذا في حق القراءة يبقى<sup>(٥)</sup>، ويثبت في المصاحف إلى آخر الدهر؛ ليعلم كيف قيل لرسول الله؟ وكيف أوحي إليه؟ وأنه لم يترك مما قيل له حرفا وا-مدا؛ ليكون حجة لرسالته وآية لنبوته، والله أعلم.

ويحتمل أن يكون كذلك على خلاف المفهوم من كلام الناس؛ لئلا(7) يكون المفهوم

- في ب: وذكر أن سورة ﴿ أَقْرَأْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ﴾ مكية.
- (٢) هو قول عائشة أخرجه ابن جرير (٣٧٦٦٨)، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل، وصححه عنها كما في الدر المنثور (٦/ ٦٢٣).
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في أ: يتلى.
  - (٦) في ب: کيلا.

من وحي السماء والمنزل منها<sup>(١)</sup> كخطاب بعض بعضا، ولكن خلاف [المفهوم] منه. والثاني : أن يكون الخطاب منه لكل أحد، ومن كل أحد لآخر، خاطب جبريل – عليه السلام – رسول الله ﷺ به، وأمره أن يقرأ، ثم يأمر رسول الله ﷺ غيره بذلك، وذلك الغير يقول لآخر كذلك؛ فيكون الخطاب منه لكل أحد، ومن كل أحد لآخر، والله أعلم. وقوله – تعالى– : ﴿بَانَمِ رَبِّكَ ٱلَذِى خَلَقَ﴾ يحتمل أن يريد به [أي]<sup>(٢)</sup> : افتتح القراءة باسم

ربك على ما جعل افتتاح كل شيء باسم الرب – تعالى – لينال بركة ذلك فيه. والثاني: أن يكون ما ذكر على أثر اسم ربه، هو تفسير اسم ربه؛ حيث قال: ﴿ٱلَٰذِى خَلَقَ . خَلَقَ ٱلۡإِنسَنَ مِنْ عَلَهِ﴾؛ فيكون هذا<sup>(٣)</sup> تفسيرا لما ذكر من اسم ربه.

أو يكون قوله: ﴿بِأَسْمِ رَبِكَ﴾ كما يقال: «أسألك باسمك الذي إذا دعيت به أجبت، وإذا سئلت به أعطيت»، وذلك الاسم مكتوم بين أسمائه.

ثم قوله: ﴿ بِأَسَمِ رَبِكَ ﴾ يخرج إضافته إليه مخرج التعظيم لرسول الله ﷺ، وخصوصيته<sup>(٤)</sup> له؛ على ما ذكرنا أن إضافة خاصية الأشياء إلى الله - تعالى - تخرج مخرج تعظيم ذلك الخاص، من ذلك قوله: [ ﴿ أَن طَهْرًا بَيْتِيَ ﴾ [البقرة: ١٢٥]]<sup>(٥)</sup> و ﴿ نَاقَةُ أَنَتَهِ ﴾ [الأعراف: ٧٣]، ﴿وَأَنَ أَلْمَسَخِدَ لِلَهِ ﴾ [الجن: ١٨]، ونحو ذلك من إضافة خاصية الأشياء إليه، وإضافة كلية الأشياء إلى الله - تعالى - تخرج مخرج تعظيم الرب والمحمدة له، نحو قوله: ﴿لَهُ مُلْكُ ٱلتَكْوَتِ وَٱلأَنْوَضِّ ﴾ [البروج: ٩]، و ﴿رَبُّ أَلَسَنَوْتِ

ثم لا يجوز إضافة الخاص الذي لا خصوصية ظهرت له إلى الله – تعالى – لا يجوز أن يقال: يا رب زيد، ويا رب عمرو، ونحو ذلك؛ إنما يجوز ذلك فيمن ظهرت له خصوصية [و]<sup>(٢)</sup> فضل من الأنبياء والرسل والملائكة، عليهم السلام، والبقاع والأمكنة التي ظهرت لها خصوصية وفضل؛ ليكون ذلك تعظيما لها، والله أعلم. وقوله – عز وجل–: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَيَ﴾:

- (۱) في ب: فيها.
- (۲) سقط فی ب.
- (۳) زاد فی ب: علی.
- (٤) في ب: خصوصية.
  - (٥) في ب: بيت الله.
    - (٦) سقط في ب.

سورة العلق الآيات: ١ - ٨

العلق: الدم الجامد، [ثم قوله: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ﴾ ]<sup>(()</sup> أراد به كل إنسان، و ﴿عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمَ يَعْمَ﴾ كذلك؛ ليعلم أن الاسم الفرد [إذا دخله]<sup>(٢)</sup> لام التعريف أريد به العموم، وهو كقوله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسْرٍ﴾ [العصر: ٢].

ثم في الآية دلالة على إبطال قول من يدعي طهارة النطفة؛ بعلة أن الإنسان خلق منها؛ فإنه أخبر أنه خلق الإنسان من علق، نسب خلق الإنسان إليه، ولا شك أن العلق نجس، ثم أخبر أنه خلق الإنسان منه؛ فعلى ذلك جائز أن تكون النطفة التي منها يخلق الإنسان نجسة، وذلك غير مستحيل.

ثم أضاف [خلقه مرة أخرى إلى]<sup>(٣)</sup> الأحوال التي قلب<sup>(٤)</sup> منها، حيث قال : ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن تُرَّابٍ ثُمَّ مِن نُظْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ . . . ﴾ [غافر : ٢٧] إلى آخر ما ذكر، وأضاف هاهنا إلى حالة واحدة، وهي<sup>(٥)</sup> العلقة التي ذكر<sup>(٢)</sup>، وإن لم يكن الإنسان في الحقيقة مخلوقا من العلقة والنطفة والتراب الذي ذكر ؟ لأن هذه [الأسماء]<sup>(٧)</sup> أسامي هذه الأشياء باعتبار خاصيات فيها، وتلك الخاصيات تنعدم<sup>(٨)</sup> باعتراض<sup>(٩)</sup> حال أخرى عليها، وإنما يخلق الإنسان من المضغة وإنما ذكر خلق الإنسان منه، ونسبه إلى ما ذكر ؟ لما أن الإنسان هو المقصود من [خلق ذلك، وهو النهاية التي ينتهي إليها، فذكر بالذى ينتهي إليه من]<sup>(١٠)</sup>

وقوله – عز وجل–: ﴿أَقَرَأْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكُمُ . ٱلَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴾:

ذكر ﴿ٱلأَكْمَ﴾؛ ليعلم أن اختياره واصطفاءه لرسالته ونبوته، وتعليم القرآن ابتداء إحسان منه [إليه](() وتفضل عليه، لا بحق له عليه؛ إذ ذكر في موضع المنة والفضل

(١) سقط في ب.
 (٢) في ب: أو أدخله.
 (٣) في ب: مرة خلقه إلى.
 (٤) في ب: حيث.
 (٥) في ب: وهو.
 (٦) في ب: ذكروا.
 (٧) سقط في ب.
 (٩) في ب.
 (١) سقط في ب.
 (١) سقط في ب.

والكرم؛ إذ الأكرم هو الوصف بغاية الكرم؛ كالأعلم وصف بإحاطة العلم وكماله. وقوله – عز وجل-: ﴿عَلَّمَ بِأَلَقَلَم مَعَلَى الْإِنسَنَ مَا لَرَ بَعْمَ﴾ جعل الله – تعالى – القلم سببا به يحفظ، وبه يثبت، وبه يوصل إلى حفظ ما يخاف فوته ونسيانه من أمر دينهم ودنياهم، ما لو لم يكن القلم، لم يستقم أمر دينهم ولا دنياهم. ثم قوله: ﴿عَلَّمَ بِأَلَقَلَمَ ﴾، أي: علم الخط والكتابة بالقلم. وكذا ذكر في حرف ابن مسعود وأبي وحفصة – رضي الله عنهم-: ﴿علم الخط بالقلم ﴾. ثم أضاف التعليم بالقلم إلى نفسه. وكذلك قوله: ﴿عَلَمَ أَلَاسَنَ مَا لَوَ بَعْمَ ﴾؛ فهو يخرج على وجهين: أحدهما: أن يكون أضاف ذلك إلى نفسه؛ لما يخلق منهم فعل تعلمهم. وكذلك قوله: ﴿عَلَمَ أَلَاسَابَ <sup>(1)</sup> التي جعلها لهم في التعليم، [والله أعلم]<sup>(٢)</sup>. ثم ذلك التعليم بالقلم لأمته، لا لوسول الله تيني؛ لأنه علمه إياه بلا كتابة ولا خط؟ في تعليم رسول الله تيني بنائواً مِن قبَلِه. عن كينب وكا تحفظُمُ بِيَعِينِكَ ﴾ [العنكبوت: ٨٤]، ثم في تعليم رسول الله تيني بلا قلم ولا كتابة آية عظيمة لرسالته، حمله بحال يحفظ بعله؟ بقلبه بلا إثبات، ولا كتابة، ولا خط ولا كتابة أية عظيمة لرسالته، حمله بحال يحفظ بعالي بلا كتابة ولا خط؟

ثم قوله: ﴿عَلَّرَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَنْهَمُ يحتمل رسول الله ﷺ؛ لقوله<sup>(٣)</sup>: ﴿وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا﴾ [النساء: ١١٣]، وكقوله: ﴿يَلْكَ مِنْ أَنْبَآ الْغَيْبِ نُوْحِيهَآ إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَاذَاً﴾ [هود: ٤٩]، وقوله: ﴿مَا كُنتَ تَدْرِى مَا اَلْكِنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ﴾ [الشورى: ٥٢].

ويحتمل [قوله]<sup>(٤)</sup>: ﴿عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمَ يَعْلَمُ﴾: كل إنسان؛ كقوله: ﴿وَلَلَمُ أَخْرَجَكُم مِّنُ بُطُونِ أُمَّهَنتِكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا﴾ [النحل: ٧٨].

وقوله – عز وجل–: ﴿كَلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيْطَغَنُّ . أَن زَّءَاهُ أَسْتَغْنَى﴾:

طغى بالغنى، أي: تكبر، وافتخر بما رأى نفسه غنية<sup>(٥)</sup>، وعلى هذا ما روي في الخبر

- (۱) في ب: للأنساب.
  - (۲) سقط فی ب.
  - (٣) في ب: بقوله.
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: عينه.

[من]<sup>(١)</sup> التعوذ من غنى يطغي، وفقر ينسي؛ لأن الغنى يحمل على التكبر والافتخار، والطغيان<sup>(٢)</sup> هو المجاوزة عن الحد والتعدي فيه، والفقر المنسي: هو المجهد الذي ينسي غيره من النعم، أعني: ينسي غير المال من صحة البدن والعقل والعلم ونحو ذلك. وقوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْنَىٰ مَا تَنَفَىٰ ﴾، ليس هذا وصف ذلك الكافر بعينه على ما ذكره أهل التأويل-: أبي جهل لعنه الله - ولكن كل كافر يطغى؛ إن رأى نفسه غنية. وقوله - عز وجل-: ﴿إِنَ رَبِّكَ ٱلرُجْعَىٰ ﴾:

أي: المرجع كذا قال أبو عبيد. وقال غيره: الرجوع<sup>(٣)</sup>.

ثم يحتمل قوله: ﴿إِنَى رَبِّكَ ٱلنِّعْنَىَّ﴾، أي: المرجع للكل إلى ما أعد لهم: أعد للكافر النار، وللمؤمن الجنة؛ على ما ذكر في الآية.

وجائز أن يكون إخبارا عن رجوع الكل إليه.

ثم قوله: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيُطْنَىٰٓ»، أريد به إنسان دون إنسان؛ إذ لم يطغ كل إنسان، ولا خلف يقع في خبر الله تعالى؛ فكأن المراد منه: البعض؛ ليعلم أن الفهم<sup>(٤)</sup> بظاهر الخطاب والعموم ليس بواجب، ولكن على حسب قيام الدليل على المراد منه.

وفيه أن المراد منه قد يكون مبينا مقرونا به، وقد يكون مطلوبا غير مقرون به. قوله تعالى: ﴿ أَرَمَيْتَ الَّذِى يَنْعَنُ ﴾ عَبْدًا إِذَا سَلَى ﴾ أَرَمَيْتَ إِن كَانَ عَلَى الْمُدَى ﴾ أَوَ أَمَرَ بِاللَّقَوَى ﴾ أَرَمَيْتَ إِن كَذَبَ وَنَوَلَقَ ﴾ أَلَة بَعْلَمَ بِأَنَ اللَّهَ يَرَى ﴾ كلَّا لَمِن لَمْ بِنَتِهِ لَنَسْفَعًا بِالنَّاصِيَةِ ﴾ ناصِيَةِ كَذِبَهِ خَاطِنَةٍ ﴾ فَلْبَدْعُ نَادِيَمُ ﴾ سَنَدْعُ الزَبَانِيَة ﴾ كَلَّا لا نُطِعْهُ وَٱسْجُدْ وَآفَتَرِبِ ﴾.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَرَمَيْتَ ٱلَّذِى يَنَّفَىٰ . عَبْدًا إِذَا صَلَىٓ﴾:

ذكر أهل التأويل أن الذي ينهى: أبو جهل – لعنه الله – ﴿عَبْدًا إِذَا صَلَىٰٓ﴾: رسول الله يُنْهُ، وذلك أنه كان يصلي في الحجر، فكان ينهاه أبو جهل؛ فنزل: ﴿أَرَمَيْتَ الَّذِي يَنْهُنَّ . عَبْدًا إِذَا صَلَى بِ أَرَمَيْتَ إِن كَانَ عَلَى ٱلْهُدَىٰٓ . أَوَ أَمَرَ بِٱلنَّقُوْىٰٓ . أَرَمَيْتَ إِن كَذَب

[و] جائز أن يجمع هذا كله في الوعيد الذي ذكره على أثر ذلك، وهو قوله: ﴿أَنَهُ بِنَمْ بِأَنَّ

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: والطغيان والطغيان.
  - (٣) في ب: الرجع.
  - (٤) في ب: القيم.

اَلَةَ يَرَىٰ﴾، كأنه قال: أرأيت الذي ينهى عبدا إذا صلى، أرأيت الذي ينهى من كان على الهدى، أو أمر بالتقوى، وهو رسول الله على كان ينهاه ذلك الكافر إذا صلى، وينهاه عن الهدى<sup>(۱)</sup>، وعن الأمر بالتقوى، أرأيت الذي كذب رسول الله على وتولى عن طاعة الله تعالى، ألم يعلم بأن الله يرى؟!

يدخل جميع ما ذكر في هذا الوعيد؛ فيكون [ذلك]<sup>(٢)</sup> جوابا لما تقدم من قوله: ﴿أَرَمَيْتَ أَلَذِى يَنْعَلْ . عَبْدًا إِنَّا صَلَّى . . . ﴾ إلى آخر ما ذكر .

وجائز أن يكون جواب قوله: ﴿ آرَ، يَتَ ٱلَّذِى يَنْعَىٰ . عَبْدًا إِذَا صَلَى ﴾ مسكوتا عنه؛ ترك للفهم. ثم قوله: ﴿ أَلَزَ يَتَمَ بِأَنَّ ٱللَّهَ يَرَى ﴾ ، أي: ألم يعلم بأن الله يرى؛ فينتقم [منه]<sup>(٣)</sup> لرسول الله يَشِيم.

> أو: ألم<sup>(1)</sup> يعلم بأن الله يرى؛ فيدفعه عما هم برسول الله ﷺ فهو وعيد. ثم قوله: ﴿أَلَمْ يَغَلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَىٰ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: قد علم بأن الله يرى جميع ما يقوله، ويفعله، ويهم به، لكنه فعل ذلك على المكابرة والعناد.

والثاني: ﴿أَيَرَ بَعَمَ بِأَنَّ آلَةَ رَىٰ﴾ على نفي العلم له بذلك؛ إذ لو علم بأن الله يرى، ويعلم ما يفعله من النهي عن الصلاة والمكر به، لكان لا يفعل ذلك به.

وقوله – عز وجل–: ﴿ كَلَّا لَبِن لَرْ بَنَّهِ لَنَسْفَعُمَّا بِٱلنَّاصِيَةِ . نَاصِيَةٍ كَذِبَةٍ خَاطِئةٍ﴾:

أي: حقا لئن لم ينته عن صنيعه الذي يصنع برسول الله ﴿لَنَسْفَنُا بِٱلنَّاصِيَةِ﴾، أي: لنأخذن بالناصية؛ كأنه عبارة عن الأخذ الشديد، والجر الشديد على الناصية.

ثم يحتمل أن يكون ذلك الوعيد له في الدنيا: أنه لو لم ينته عما ذكر: فإن كان في الدنيا فتكون السفع<sup>(٥)</sup> كناية عن العذاب، أي: لنعذبن.

وقيل: قد أخذ بناصيته يوم بدر، فألقي بين يدي رسول الله ﷺ قتيلا.

وإن كان في الآخرة، فهو عن حقيقة أخذ الناصية؛ كقوله: ﴿وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبَكْمَا وَصُمَّاً ...﴾ [الإسراء: ٩٧]، وقوله: ﴿يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي ٱلنَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ ...﴾ [القمر: ٤٨].

- (۱) في ب: الهوي.
  - (۲) سقط فی ب.
  - (۳) سقط فی ب.
  - (٤) في ب: لم.
- (٥) في ب: الناصية.

وقال أهل العربية: ﴿لَسْنَفَعُا بِٱلنَّاصِيَةِ﴾، أي: نقبض، وسفعت ناصيته، أي: قبضت، ويقال: سفعه'') بالعصا، أي: ضربه بها، ويقال: أسفع'') بيده، أي: خذ بيده. وقوله – عز وجل–: ﴿ نَاصِبَةِ كَذَبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾: يحتمل ما ذكر (٣) من قوله: ﴿ كَذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴾ كناية عن النفس. ويحتمل أن يكون كناية عن الناصية التي تقدم ذكرها. وقوله - عز وجل-: ﴿فَلَيْنَاءُ نَادِيَمُ﴾: أي: أبو جهل، ﴿فَلَيْدُمُ نَادِيَمُ﴾، أي: أهل مجلسه في الإعانة له بما يهم برسول الله على الله . ﴿سَنَدْعُ ٱلْزَبَانِيَةَ﴾ نحن في الدفع عنه؛ لنرى هل يقدر أن يفعل به ما هم به. ثم يحتمل ذلك في الدنيا، وقد ذكر أنه قتل يوم بدر. وجائز أن يكون ذلك الدفع من الزبانية في الآخرة، وسموا: زبانية للدفع، أي: يدفعون أهل النار في النار. وقيل: الزبانية: الشرط، والواحد: زبينة، والنادي: المجلس، يريد به: قومه. وقوله – عز وجل-: ﴿ كَلَّا لَا نُطِعْهُ﴾، أي: لا تطع ذلك الكافر، وكان ما ذكر، لم يطعه حتى مات؛ فكان فيه إثبات الرسالة. وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَسْجُدُ وَأَقْتَرَبَ﴾: يحتمل قوله: ﴿وَٱسْجُدُ وَٱقْتَرِبَ﴾<sup>(٤)</sup> أن يكون هذا خطابا للنبي – عليه السلام – أي: صل، واقترب إلى الله عز وجل. ويحتمل أن يكون قوله: ﴿وَٱسْجُدُ﴾ خطابا للنبي – عليه السلام – أي: صل، وقوله: ﴿وَٱقْتَرِبَ﴾ خطابًا لأبي جهل، أي: اقترب إلى محمد؛ حتى ترى على سبيل الوعيد؛ لما

كان يقصد المكر بالنبي ﷺ في حال الصلاة.

ثم على التأويل الظاهر الآية حجة لنا على أهل التشبيه؛ فإنه لم يفهم من قوله: ﴿وَٱقْتَرِبَ﴾ : القرب من حيث المكان، وقرب الذات، ولكنْ قرب المنزلة والقدر، وكذلك ما ذكر في بعض الأخبار : «ومن تقرَّب إليَّ شبرا، تقربت إليه ذراعا»<sup>(٥)</sup>، ونحو ذلك، لا

- (١) في ب: شفعه.
- (٢) في ب: أشفع.
- (٣) في ب: ذكرنا.
- (٤) زاد في ب: يحتمل.
- (٥) أخرجه البخاري في التوحيد (١٣/ ٣٩٥) باب قول الله تعالى: ﴿وَبُعَذِرُكُمُ ٱللَّهُ نَنْسَكُمُ ﴾ (٧٤٠٥)، وانظر (٧٥٠٥) (٧٥٣٦) وكذا (٧٥٣٧)، ومسلم في الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار (٤/ ٢٠٦١)
   باب: الحث على ذكر الله تعالى (٢٦٧٥).

#### \* \* \*

## [سورة القدر، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَحْسَمِ ٱلتَّحْسَمَ

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ﴾ لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ لَنَزَّلُ ٱلْمَلَتِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ سَلَاً هِيَ حَتَّى مَطلَع ٱلْفَجْرِ ﴾ . قوله - عز وجل-: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ﴾: قال أهل التأويل: إن قوله: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ ، يعنى: القرآن.

ويحتمل أن يكون [قوله]<sup>(٢)</sup> : ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ﴾، يعني : السلام الذي ذكره في آخر السورة، حيث قال : ﴿مِن كُلِّ أَمَرٍ . سَلَمُ﴾:

فمن قال: أنزل القرآن في ليلة القدر، فهم مختلفون فيه:

قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: أنزل القرآن جملة إلى السماء الدنيا من اللوح المحفوظ في تلك الليلة، وهي في شهر رمضان؛ لقوله: ﴿شَهَرُ رَمَضَكَ ٱلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ . . . ﴾ [البقرة: ١٨٥]، أي: أنزل من اللوح المحفوظ، ثم أنزل من السماء الدنيا على رسول الله يحتاج إليه.

وقال بعضهم: إنما<sup>(٤)</sup> أنزل من اللوح المحفوظ في تلك الليلة المقدار الذي يحتاج إليه إلى العام القابل جملة، ثم ينزل على رسول الله ﷺ نجوما بالتفاريق، والله أعلم.

ثم لا ندري أن تلك الفضيلة التي جعلت لهذه الليلة؛ لفضل عبادة جعلت فيها، امتحن الخلق بأدائها على الترغيب والأدب، أو فضلت لمكان ما امتحن الملائكة وكلفهم بالنزول فيها والعبادة لله في الأرض، وإنزال القرآن، ونحو ذلك؛ أو لحكمة<sup>(٥)</sup> ومعنى فضلت لم يطلع على ذلك المعنى أحد، وقد جعلت لبعض الأمكنة الفضيلة لعبادات جعلت فيها، نحو ما ذكر : «صلاة واحدة في المسجد الحرام تعدل مائة ألف صلاة في غيره، [وصلاة واحدة في مسجدي هذا تعدل ألف صلاة في غيره]<sup>(٢)</sup> سوى المسجد<sup>(٧)</sup> الحرام»<sup>(٨)</sup>.

- (1) في ب: ذكر أن سورة ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ﴾ سدنية.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن الضريس، وابن جرير (٣٧٦٩٧)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٢٨).
  - (٤) في ب: أي.
  - (٥) في ب: بحكمة.
    - (٦) سقط في ب.
  - (٧) في ب: مسجد.

وقال – تعالى – : ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسْعِدَ لِلَهِ . . . ﴾ [الجن : ١٨]، خصت هذه البقاع بالفضيلة على غيرها؛ لعبادات جعلت فيها؛ فعلى ذلك جائز أن يخص بعض الأوقات دون بعض بالفضيلة؛ لمكان عبادات جعلت فيها، لكنْ بيَّن تلك الأماكن، ولم يبين تلك الأوقات المفضلة، وجعلها مطلوبة من بين غيرها من الأوقات؛ فهو – والله أعلم – : أن لو بين، وأشير إليها؛ لكان لا مؤنة تلزم لطالبه في ذلك؛ لأنه يحفظ ذلك الوقت وتلك الليلة خاصة، وأما المكان تلزم المؤنة في إتيان ذلك [المكان]<sup>(١)</sup>، وعلى ذلك يخرج ما<sup>(٢)</sup> لم يبين وقت خروج روح الإنسان من بدنه؛ لأنه لو بين، وأعلم نهاية عمره، لتعاطى الفسق، وارتكب المعاصي؛ آمنا إلى آخر أجزاء حياته، ثم يتوب؛ فلم يبين؛ ليكون أبدا على خوف وحذر ورجاء؛ فعلى ذلك لم يبين تلك الليلة؛ لتطلب من بين الليالى جميعا؛ ليحيوا ليالي غيرها، والله أعلم.

ثم إن كان السؤال عن القرآن هو<sup>(٣)</sup> المنزل في تلك الليلة، يكون دليله قوله: ﴿حمّ . وَٱلۡكِتَبِ ٱلۡمُبِينِ . إِنَّا ٱنزَلۡنَهُ فِي لَيۡـلَةٍ مُبَنَرَكَةٍ ...﴾ [الدخان: ١، ٣].

وإن كان السؤال عن ليلة القدر؛ فيكون البيان عنها.

ثم قوله: ﴿وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا لَيَلَةُ ٱلْقَدْرِ﴾ هذا يحتمل وجهين:

أحدهما: يقول: ما كنت تدري حتى أدراك؛ كقوله: ﴿مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا فَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَنذاً ....﴾ [هود: ٤٩].

ويحتمل قوله: ﴿وَمَآ أَدَرَىكَ﴾ على التعظيم لها والتعجيب، والله أعلم. وقيل: نزول هذه الآية يكون على معنى التسلي، أعطاه فضل هذه الليلة، والعمل فيها، ثم بين فضلها حيث قال: ﴿لَيَلَةُ ٱلْقَدَرِ خَيْرٌ مِنْ ٱلْفِ شَهْرِ﴾، اختلف فيه:

ُ قال بعضهم<sup>(٤)</sup>: إن النبي ﷺ أُري بني أمية على منبرهُ؛ فساءه ذلك؛ فنزل قوله: ﴿إِنَّا أَنَزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدَرِ . وَمَآ أَدَرَىٰكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدَرِ . لَيَلَةُ ٱلْقَدَرِ خَيَرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهَرٍ . . . ﴾، أي : [من]<sup>(٥)</sup> ألف شهر يملكها بعدك بنو أمية يا محمد، ﷺ.

- (٨) تقدم.
- (١) سقط في ب.
- (۲) في ب: حيث.
- (٣) في ب: فهو.
- (٤) قاله الحسن بن علي أخرجه ابن جرير (٣٧٧١٤)، والترمذي وضعفه، والطبراني، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٥٣)، وهو قول ابن عباس، وسعيد بن المسيب.
  - (٥) سقط في ب.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: ﴿لَيَلَةُ ٱلْقَدَرِ خَيْرٌ مِّنَ ٱلْفِ شَهْرِ﴾، أي: العمل فيها خير من العمل في ألف شهر سواها.

وقيل – أيضا<sup>(٢)</sup>–: إن رسول الله ﷺ ذكر لأصحابه أن رجلا من بني إسرائيل جاهد ألف شهر في سبيل الله؛ فعظم ذلك عليهم؛ فنزل قوله – تعالى–: ﴿يَلَهُ ٱلْقَدَرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهَرِ﴾، أي: العمل فيها خير من جهاد ذلك الرجل [في]<sup>(٣)</sup> ألف شهر.

ويحتمل أن يكون ذكر ألف شهر على سبيل التمثيل، لا على التوقيت، أي : خير من ألف شهر وأكثر؛ إذ التقدير قد يكون لبيان العدد نفسه<sup>(٤)</sup>، وقد يكون لبيان شرف ذلك الشيء وعظمته؛ فلا يكون الغرض هو القصر على العدد، وهو كقوله: ﴿إِن تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبَعِينَ مَرَّةً فَلَن يَعْفِرَ اللَّهُ لَهُمَّ﴾ [التوبة: ٨٠]، ونحو ذلك.

ثم اختلف في تسمية ليلة القدر :

قال بعضهم<sup>(٥)</sup>: هي ليلة الحكم والقضاء، فيها يحكم ويقضي ما يريد أن يكون في ذلك العام المقبل؛ لقوله – تعالى–: ﴿فِيهَا يُفَرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِمٍ﴾ [الدخان: ٤].

أو سميت: ليلة القدر<sup>(٦)</sup>؛ لأنها ليلة لها قدر ومنزلة عند الله تعالى؛ لما يوصف الشيء العظيم بالقدر والمنزلة.

وسميت: ليلة مباركة؛ لأنه تنزل فيها البركات والرحمة من الله – تعالى – على خلقه. أو سميت: مباركة؛ لكثرة ما يعمل فيها من العبادات.

وقوله – عز وجل– : ﴿نَنَزَّلُ ٱلْمَلَتَبِكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذِنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمَرٍ . سَلَعُ . . . ﴾ : قال بعضهم<sup>(v)</sup> : الروح هاهنا : جبريل – عليه السلام – كقوله – تعالى– : ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلرُّحُ آلأَمِينُ ﴾ [الشعراء : ١٩٣].

وقال [بعضهم]<sup>(^)</sup>: خلق موكلون بالملائكة، كما أن الملائكة موكلون ببني آدم. وجائز أن يكون الروح هاهنا هو الرحمة، أي: تنزل الملائكة بالرحمة فيها، على ما

- (۱) قاله مجاهد، وعمرو بن قيس أخرجه ابن جرير عنهما (۳۷۷۱، ۳۷۷۱۱).
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٧١٣)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في سننه من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦٢٩/٦).
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: نفسها.
- (٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٧٧٠٥، ٣٧٧٠٦)، وعبد الرزاق، والفريابي، وعبد بن حميد، ومحمد بن نصر، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في الشعب عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٢٨).
  - (٦) زاد في ب: ذلك.
  - (٧) قاله الضحاك أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ١٣٠).
    - (٨) في ب: الروح.

سميت : مباركة بما ينزل فيها من البركات . ثم اختلفوا في قوله : ﴿فِيهَا﴾ : قال بعضهم : أي : في تلك الليلة تنزل الملائكة والروح . وقيل : ﴿فِيهَا﴾<sup>(١)</sup> : أي : في الملائكة . وقوله – عز وجل– : ﴿بِإِذِن رَبِّهِهِ﴾ ، أي : ينزلون بأمر ربهم . وقوله – عز وجل– : ﴿بِأَذِن رَبِّهِهِ﴾ ، أي : ينزلون بأمر ربهم . قال بعضهم : أي : بكل أمر تقدر في تلك السنة على الأرض ، وكذا قال القتبي : ﴿مِّن

وقيل: من كل أمر يدبره الله تعالى، أي: الملائكة لا علم لهم فيما يقدر الله -تعالى - إلا أن يطلعهم الله عليه؛ فكأنهم يطلعون على ما يقدر في تلك السنة من الأمور؛ فينزلون بها بأمر الله تعالى.

وقوله – عز وجل-: ﴿سَلَغُ هِيَ﴾:

قيل<sup>(٢)</sup>: تنزل الملائكة تخفق بأجنحتها بالسلام من الله تعالى والرحمة والمغفرة. وقال<sup>(٣)</sup> [بعضهم]: أي: هي ليلة سالمة، لا يحدث فيها شر، ولا يرسل فيها شيطان إلى مطلع الفجر.

وقال بعضهم<sup>(٤)</sup>: هو سلام الملائكة، أي: تسلم الملائكة على كل مؤمن ومؤمنة. وقال بعضهم: ﴿مِن كُلِّ أَمْرٍ . سَلَمُ﴾، أي: من كل آفة وبلاء سلام.

وكذلك ذكر في قوله – تعالى–: ﴿لَهُمْ مُعَقِّبَنَتُ مِّنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ﴾ [الرعد: ١١]: قال بعضهم: يحفظونه من عذاب الله.

وقال بعضهم: يحفظونه بأمر الله تعالى؛ فكذلك يحتمل قوله: ﴿مِّن كُلِّ أَمْرٍ . سَلَمُ﴾ هذين الوجهين.

وقوله: ﴿هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ ٱلْنَجْرِ﴾ يحتمل: أي تلك البركات التي ذكرت إلى مطلع الفجر. ويحتمل ذلك السلام الذي ذكر إلى مطلع الفجر. ويحتمل الملائكة يكونون في الأرض إلى مطلع الفجر، وروي عن ابن عباس – رضي

- (١) في ب: الروح فيها.
- (٢) قاله الحسن أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٣٠).
- (٣) قاله مجاهد أخرجه سعيد بن منصور، وعبد بن حميد، ومحمد بن نصر، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في الشعب عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٣٠).
   (٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٧٧٦).

الله عنهما – أنه قرأ: ﴿من كل امْرئ سلام﴾، وقال: يعني: الملائكة<sup>(١)</sup>.

ثم قال بعضهم: اختلفت الروايات عن النبي ﷺ في ليلة القدر متى تكون؟ واختلفت الصحابة – رضوان الله عليهم أجمعين – فيها: روى عبد الله بن أنيس عن النبي ﷺ قال: «التمسوها في العشر الأواخر، واطلبوها في كل وتر».

وروى عبد الله بن مسعود – رضي الله عنه – قال: قال رسول الله ﷺ: «ليلة تسع عشرة من رمضان، وليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين».

وروى ابن عمر – رضي الله عنه – عن النبي ﷺ أنه قال : «تحروا ليلة القدر في السبع الأواخر»<sup>(٢)</sup>.

وروي أنها في سبع وعشرين.

وعن عبد الله بن عمر أنه : سئل النبي ﷺ عن ليلة القدر – وأنا أسمع – قال : «هي في كل رمضان» .

وعن زر<sup>(٣)</sup> قال: قلت لأبي بن كعب: أخبرنى عن ليلة القدر، يا أبا المنذر؛ فإن صاحبنا عبد الله بن مسعود سئل عنها، فقال: من يقم الحول يصبها فقال: نعم، رحم الله أبا عبد الرحمن، والله لقد علم أنها في رمضان، كره أن تتكلوا، والله إنها في رمضان، ليلة سبع وعشرين.

ثم ليس لنا، ولا لأحد أن يشير إلى تلك الليلة، فيقول: هي ليلة كذا: ليلة سبع وعشرين، أو تسع وعشرين، إلا أن يثبت بالتواتر عن رسول الله ﷺ في ذلك خبر بالإشارة إليها؛ فعند ذلك يسع، وإلا كانت مطلوبة في الليالي.

وعلى هذا الوجه تخرج الأخبار المروية على التوافق دون المناقضة، وتكون كلها صحيحة؛ فتكون في سنة<sup>(٤)</sup> بعض الليالي، وفي سنة أخرى في غيرها، وفي سنة في العشر الأواخر من رمضان، وفي سنة العشر الأوسط من رمضان، وفي سنة في العشر الأول، وفي سنة في غير رمضان، والله أعلم بالصواب<sup>(٥)</sup>.

- (۱) أخرجه ابن جرير (۳۷۷۱٦).
- (٢) أخرجه البخاري (٤/ ٣٠١) كتاب فضل ليلة القدر، باب: التماس ليلة القدر في السبع الأواخر رقم (٢)
   (٢٠١٥)، ومسلم (٢/ ٨٢٢، ٨٢٣) كتاب الصيام، باب: فضل ليلة القدر والحث على طلبها... رقم (٢٠٥-١١٦٥).
  - (۳) في أ: زبير.
  - (٤) في أ: فيكون في سمة.
    - (٥) في ب: بذلك.

# [سورة البينة، وهي مدنية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَجْسَةِ ٱلْتَجْسَةِ

قوله تعالى: ﴿لَمْ يَكُنُ الَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَكِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنقَكِّينَ حَتَّى تَأْلِيَهُمُ الْبَيْنَةُ ﴿ رَسُولُ مِنَ اللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهَرَةً ﴿ فِيهَا كُنُبُ قَيِّمَةٌ ﴿ وَمَا نَفَرَقَ الَذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ إِلَا مِنْ بَعْدِ مَا جَآةَنْهُمُ الْبَيْنَةُ ﴿ وَمَا أَمُرَوَا إِلَا لِيعْبُدُوا اللَّهُ تُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ حُنفاته وَيُقِيمُوا الصَلَوة وَيُؤَقُوا الزَّكُوةُ وَيَنْ الْقَيْمَةِ صَابَعَةُ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَهُ دِينُ الْقَيْمَةِ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيمَا أُولَتِيكَ هُمْ شَرُ دِينُ الْقَيْمَةِ إِنَّ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَهُ خَلِدِينَ فِيمَا أُولَتِيكَ هُمْ شَرُ دِينُ الْقَيْمَةِ إِلَى اللَّذِينَ عَمَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَهُ خَلِينَ فِيماً أُولَتِيكَ هُمْ شَرُ مَالَدِينَةِ إِلَى إِنَّ اللَذِينَ عَمَوا الصَالِحَتِ أُولَتِيكَ هُمْ خَيْرُ اللَذِينَ عَيماً الْوَلَيْكَوْ عَذُو عَلَيْ فَي إِنَا الْقَذِينَ عَنْ اللَذِينَ عَيْما الْتَعْذَينَ وَيَعْلَ الْعَنْلِحَةِ أَنُولَتِيكَ هُمُ عَذَرَ أَنْ وَالَتِينَ عَيْبَةً أَولَتَيكَ عَدْنِ عَنْو اللَهُ وَلَهِ عَنْ رَبِهُمُ عَنَهُ عَذَا لَعَنْ عَنْهُمُ عَنْ وَيَعْ الْمَالَا فَرَا عَنْ أَنْعَنْهُ وَاللَيْكَنَ عَلَيْ عَدْنِ عَنْوَ اللَاعَانَ وَيُعَنِي اللَيْكَةِ وَقَوْلَة عَنْهُو أَعْرَيْنَ اللَذِينَ عَنْ الْعَالَ الْعَالَي الْ

قوله – عر وجل-. «لَمْ يَحْنُ الدِينَ تَقُرُوا مِنْ أَقْدِنَ مُعَنِّ أَنْ مُعَالِ الْمُعَالِينَةُ»: أَلْبِينَهُ ﴾:

ذكر في حق أهل الكتاب : ﴿لَمَرْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِلَابِ﴾ بحرف ﴿مِنْ﴾، وهو للتبعيض، ولم يقل: «أهل الكتاب»، وذكر في حق أهل الشرك<sup>(٢)</sup> : ﴿وَٱلْمُشْرِكِينَ﴾؛ لأن أهل الكتاب كانوا فرقا: منهم من كان آمن برسول الله ﷺ من قبل أن يبعث، فلما بعث كفروا به، ومنهم من كان كافرًا به، فلما بعث آمن به، فلزم الإيمان به، ومنهم من كان كافرا به، فلما بعث، وأرسل، لزم الكفر به، ولم<sup>(٣)</sup> يؤمن، فلما كانوا أصنافا وفرقا؛ لذلك قال: ﴿لَمْ يَكُنُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ﴾ بحرف «مِن».

وأما المشركون: فإنهم كانوا صنفا واحدا، ثم لم يبين: أنهم إذا أتاهم البينة ينفكون أو لا؟.

وجائز أن يكون قوله - عز وجل-: ﴿لَمَ يَكُنِ . . . ﴾ إلى قوله: ﴿حَقَّ تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾، أي: لم يكن بعض أهل الكتاب وبعض المشركين منفكين من الكفر؛ لأنه عطف المشركين على أهل الكتاب؛ كأنه قال: من أهل الكتاب ومن المشركين؛ ولذلك خفض المشركين، ولم يقل: «والمشركون»، بل كانوا أهل كفر وشرك إلى آخر عمرهم، وإن أتتهم البينة، والبينة: هي ما في خلقة كل أحد مما يدل على ألوهيته ووحدانيته. ويحتمل أن بعضا من الفريقين على الشرك حتى تأتيهم البينة، وهي معاينة العذاب عند

- (1) في ب: ذكر أن سورة ﴿لَمْ يَكْنِ﴾ مدنية.
  - (٢) في أ: الكتاب.
  - (٣) في ب: ولو لم.

سورة البينة الآيات: ١ – ٨

الموت؛ كقوله – تعالى–: ﴿فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا . . . ﴾ [غافر: ٨٤]، ونحو ذلك. وذكر في حرف ابن مسعود – رضي الله عنه–: ﴿لم يكن المشركون وأهل الكتاب منفكين﴾، وفي حرف أبي: ﴿ما كان الذين أشركوا من أهل الكتاب والمشركين﴾. ثم اختلف في قوله – عز وجل–: ﴿مُنفَكِّينَ﴾:

قال بعضهم: لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين منتهين، زائلين عن الكفر والشرك حتى تأتيهم البينة.

وقال بعضهم: لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين خارجين من الدنيا حتى تأتيهم البينة.

ثم اختلفوا في البينة التي ذكر أنها تأتيهم:

قال بعضهم<sup>(١)</sup>: البينة رسول الله ﷺ؛ حيث قال على أثره: ﴿رَسُولُ مِنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهَّرَةَ﴾.

وقال بعضهم: ما جاء به رسول الله ﷺ، وهو القرآن، وما جاء به محمد [رسول الله [<sup>(۲)</sup> من الحجج:

فمن جعل قوله: ﴿مُنفَكِّينَ﴾: منتهين، زائلين، يجعل البينة: رسول الله ﷺ، ورسول الله – عليه السلام – [سمى]<sup>(٣)</sup> بينة؛ لأنه به يعرف [كل]<sup>(٤)</sup> خير وكل إحسان، وبه يتبين الحق من الباطل، وكل شيء من أمر المعاد والمعاش، وكذلك القرآن جاء به.

ومن قال: ﴿ مُنفَكِّينَ﴾: خارجين من الدنيا: يجعل البينة التي ذكر أنها تأتيهم: العذاب معاينة جهارا؛ كقوله – تعالى–: ﴿وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبَلَ مَوْتِدَةً ...) [النساء: ١٥٩]، أي: خارجين من الدنيا؛ حتى يعلموا العذاب؛ فعند ذلك يؤمنون. وقوله – عز وجل–: ﴿رَسُولٌ مِنَ ٱللَهِ يَنْلُوا صُحُفًا مُطَهَرَةً﴾:

على التأويل الأول في البينة يكون ما ذكر من قوله: ﴿رَسُولُ مِنَ ٱللَّهِ﴾ تفسيرا للبينة. وعلى الثاني يخرج على الابتداء، يقول: رسول الله ﷺ يتلو صحفا مطهرة. ثم جائز أن يكون سمى القرآن وحده: صحفا؛ على المبالغة؛ إذ قد يسمى الواحد باسم الجميع على المبالغة.

(١) قاله ابن جريج وعكرمة أخرجه ابن المنذر عنهما كما في الدر المنثور (٦/ ٦٤٢).

(۲) سقط فی ب.

- (۳) سقط فی ب.
- (٤) سقط في ب.

وجائز أن يكون قوله: ﴿يَنْلُوا صُحُفًا﴾: القرآن، وسائر الصحف؛ لأن سائر الصحف فيه.

وكذلك: ﴿فِيهَا كُنُبُ قَيِّمَةٌ ﴾، جائز أن يكون سمى كتابه المنزل على رسول الله ﷺ: كتبا؛ على الإبلاغ، والتأكيد؛ على ما ذكرنا.

وجائز أن يكون: يتلو صحفا وكتبا عليهم، وهي التوراة والإنجيل والزبور، كأن هذا القرآن في تلك الكتب، وتلك الكتب في هذا، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَّلِينَ﴾ [الشعراء: ١٩٦]، وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ هَٰذَا لَفِي الشُحُفِ الْأُولَى . صُحُفِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ﴾ [الأعلى: ١٨، ١٩] أخبر أنه في تلك الكتب، وأن الكتب الأولى فيه؛ فيصير بتلاوة هذا عليهم كأنه [تلا]<sup>(۱)</sup> تلك الكتب عليهم، وعلى هذا قوله – تعالى–: ﴿هُلاً ذِكْرُ مَن فَعِي وَذِكْرُ مَن قَبَلِيٌّ ...﴾ [الأنبياء: ٢٤]، وقوله – تعالى–: ﴿مُصَدِقًا لِمَا آلبقرة: ٩١] ففى<sup>(۲)</sup> هذا ما في تلك الكتب.

وقال بعضهم: ﴿ صُحُفًا مُطَهَّرَةً ﴾ : التي كانت في أيدي السفرة البررة.

وقوله – عز وجل-: ﴿مُطَهَّرُهُ﴾، يحتمل: مطهرة من أن يكون للباطل فيها حجة أو مدخل.

أو مطهرة من الافتعال والافتراء. أو مطهرة من أن تحتمل ما ذكره أولئك الكفرة. وقال قتادة<sup>(٣)</sup>: سمى كتابه بأحسن الأسماء، وأثنى عليه بأحسن الثناء، سماه: نورا، وهدى، ورحمة، وبركة، وآيه شفاء، ونحوه. وقوله – عز وجل–: ﴿قَيِّمَةٌ﴾: اختلف فيه: قال بعضهم: فيها كتب صادقة. وقال بعضهم: عادلة. قال غيرهم<sup>(٤)</sup>: مستقيمة على ما توجبه الحكمة.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: وفي.
- (٣) أخرجه عبد الرزاق، وعبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٧٢٦)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦٤ ٦٤٢).
  - (٤) قاله ابن زيد بنحوه أخرجه ابن جرير عنه (٣٧٧٣٠).

وجائز أن يكون قوله - تعالى- : ﴿فِيهَا كُنُبُ قَيِّمَةٌ ﴾، أي : أحكام كثيرة مستقيمة ؛ على ما توجبه<sup>(۱)</sup> الشريعة والحكمة .

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَا نَفَرَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَنْهُمُ ٱلْبَيِنَةُ »: يقول أهل التأويل: إنما تفرقوا من بعد ما جاءتهم البينة، وهو محمد ﷺ. قال أبو بكر: هذا التأويل خطأ؛ لأنهم كانوا متفرقين قبل ذلك؛ فلا معنى لهذا. وعندنا: ليس كما توهم هو، وهو يخرج على وجهين:

أحدهما: وما تفرقوا في محمد ﷺ إلا من بعد ما جاءهم<sup>(٢)</sup> العلم به، عند ذلك تفرقوا فيه، فأما قبل ذلك، كانوا مجتمعين<sup>(٣)</sup> فيه كلهم.

أو ما تفرقوا في الدين والمذهب إلا من بعد ما جاءتهم البينة، أي: عن بيان وعلم تفرقوا في الدين، وفيما تفرقوا فيه، وهو ما جعل في خلقة كل أحد دلالة التوحيد والربوبية له ما لو تفكروا، لعرفوا بأن الله – تعالى – واحد، والبينة تحتمل من هذا الموضع رسول الله ﷺ والقرآن، ونفس الخلقة على ما ذكرنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَمَآ أُمِّرَوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ﴾:

أي: ما أمر أوائلهم وأواخرهم في تلك الكتب إلا ليعبدوا الله – تعالى – ولا يعبدوا من دونه.

أو ما أمروا إلا ليجعلوا الألوهية لله والوحدانية له.

ودل قوله: ﴿وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوا ٱللَّهَ﴾ على أن تأويل قوله – تعالى–: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَ وَٱلْإِنسَ إِلَا لِيَعْبُدُونِ﴾ [الذاريات: ٥٦] على إضمار الأمر، أي: إلا ليأمرهم بالعبادة على كل حال؛ لأنه لو خلقهم للعبادة ما قدروا [على] غيره.

أو<sup>(٤)</sup> أن يكون قوله: ﴿وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ﴾ على الخصوص، خلق من علم أنه يعبده للعبادة.

وقوله - عز وجل-: ﴿مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ﴾: إخلاص الدين له يخرج على وجهين: أحدهما: أن يخلص له الدين، ويصفي، لا يشرك فيه غيره، ويكون من خلوصه وصفائه.

والثاني: الدين الخالص هو الدائم، كقوله: ﴿وَلَهُ ٱلَّذِينُ وَاصِبًاً . . . ﴾ [النحل: ٥٢]،

- (۱) في أ: يوجب.
   (۲) في ب: جاءتهم.
  - ري . (۳) زاد في أ: به.
    - ي. (٤) في ب: و.

أي: دائما. وكذلك يحتمل قوله: ﴿أَلَا لِلَهِ ٱلَذِينُ ٱلْخَالِصُّ ...﴾ [الزمر: ٢]. وقوله: ﴿حُنَفَآءَ﴾: قال أهل التأويل: المسلمون. وقال بعضهم: حنفاء: متبعين، والحنف: الميل، كأنه قال: مائلين إلى الإسلام. وقيل: (حُنَفَآءَ): الحجاج. وقوله – عز وجل–: ﴿وَيُقِيمُوا ٱلصَّلَوَةَ وَيُؤَنُوا ٱلزَّكَوَةُ﴾:

يحتمل القبول، أي: قبلوا إقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة؛ كقوله: ﴿فَإِن تَابُواْ وَأَقَـامُواْ ٱلصَّـلَوْةَ وَءَانَوْا ٱلزَّكَوْةَ﴾ [التوبة:٥]، أي: تابوا، وقبلوا ذلك، ليس على حقيقة الإقامة.

ويحتمل [أن يكون]<sup>(١)</sup> حقيقة الإقامة والإيتاء، وأيهما كان، ففيه أن أوائلهم كانوا مأمورين بالصلاة والزكاة.

ثم المعنى الذي في الصلاة والزكاة لا يحتمل النسخ في وقت من الأوقات؛ لأن الصلاة معناها: هو الاستسلام، والخضوع له، والزكاة: هي تزكية النفس وطهارتها، وذلك لا يحتمل النسخ أصلا.

ثم قال: ﴿وَذَلِكَ دِينُ ٱلْمَيَّمَةِ﴾ والدين مذكر، والقيمة مؤنث؛ فجائز أن يكون الذي ذكر هو الملة القيمة، ويحتمل دين الأمة القيمة، وهو قول الزجاج.

أو يقول: ذلك الذي(٢) قومته الحجج والبراهين، أضيف إلى الحجج.

وجائز أن يكون ذكر القَيِّمة، على التسوية بين ما سبق وما تقدم من أواخر الآي، من قوله – عز وجل–: ﴿حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَهُ﴾، و ﴿مُطَهَرَةَ﴾، و ﴿كُنُبٌ قَيِّمَةٌ﴾، ثم قال على ذلك: ﴿وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ﴾، تسوية بين ما تقدم وما تأخر من قوله: ﴿خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ﴾، و ﴿شَرُّ ٱلْبَرِيَّةِ﴾.

وفي حرف أبي: ﴿ذلك الدين القيم﴾ بغير هاء.

وفي قوله – تعالى–: ﴿وَمَا نَفَرَقَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَنْهُمُ ٱلْبَيِنَةُ﴾ – وجهان:

- (١) سقط في ب.
- (٢) في أ: ٱلذين.

أحدهما: تحذير لهذه الأمة؛ لئلا<sup>(١)</sup> يتفرقوا كما تفرق أولئك في رسول الله ﷺ، وفيما جاء به.

والثاني: يكونون أبدا فزعين إلى الله – تعالى – في كل وقت، خائفين منه، وألا يكلوا إلى البيان الذي جاءهم؛ فيتفرقوا كما تفرق أولئك.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ﴾.

ظاهر هذا أن يكون تأويل قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَعَرُوا مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَكِ وَٱلْمُشْرِكِينَ﴾، أي: بعض المشركين في النار، لا كل المشركين، ولكن من كفر من المشركين، كان كمن كفر من أهل الكتاب في نار جهنم، لكن الكفر هو الشرك، والشرك هو الكفر؛ كقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً .... (النساء: ٤٨]؛ فدل أن الكفر والشرك واحد؛ فكل كافر مشرك؛ فكأنه قال: إن الذين أشركوا من أهل الكتاب والمشركين في نار جهنم خالدين فيها أولئك هم شر البرية.

ثم جاء كل هذا التشديد لهؤلاء؛ لأن أهل الكتاب ادعوا أنهم من نسل الأنبياء، ثم تركوا اتباعهم، والمشركون قد ﴿... وَأَقْسَمُوا بِٱللَهِ جَهْدَ أَيْطَنِهِمْ لَبِت جَاءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُوُنَنَ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى ٱلْأُمَمِّ ...﴾ [فاطر: ٤٢]، [ثم]<sup>(٢)</sup> نقضوا ذلك العهد.

وأهل الكتاب قالوا: ﴿إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَآءَنَا عَلَىٰ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىٰ ءَائَرِهِم مُفْتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٣]، فتركوا اتباع الصالحين من آبائهم.

والعرب – أيضا – كانوا أقرب إلى رسول الله ﷺ من غيرهم؛ فحقه عليهم ألزم وأوجب؛ فشدد على هؤلاء لهذا<sup>(٣)</sup> المعنى.

ثم إن كان البرية مأخوذًا مقدرا من البري وهو التراب، ويرجع تأويل الآية إلى البشر؛ كأنه قال: أولئك هم شر ما أنشئ<sup>(٤)</sup> من الأرض.

وإن كان مأخوذا مقدرا من البرا وهو الخلق؛ فيصير كأنه قال: أولئك هم شر ما خلقوا؛ فيدخل<sup>(٥)</sup> في ذلك الملائكة والجن والبشر، وفي الأول لا يدخل إلا البشر خاصة.

- (١) في ب: أن لا.
  - (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: بهذا.
   (٤) في ب: أنشئوا.
- (٥) في ب: فدخل.

وكذلك<sup>(١)</sup> ما ذكر من أهل الإيمان؛ حيث قال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلضَّلِحَتِ أُوْلَتِكَ هُرَ خَيَرُ ٱلْبَرِيَةِ﴾:

فإن كان البرية مأخوذا من البرى، فهو يرجع إلى الأصناف جميعا، وإن كان<sup>(٢)</sup> من البري<sup>(٣)</sup> – وهو التراب – فهو يرجع إلى البشر خاصة؛ فيصير كأنه قال: شر أهل البشر من جنسهم، وخير أهل الخير من جنسهم؛ لأنهم صاروا قادة في الهدى والخير. وقوله – عز وجل–: ﴿جَزَآؤُهُمْ عِندَ رَبّهمْ جَنّتُ عَدْنِ﴾:

فإن كان العدن هو المقام، فجميع الجنان عدن، وجميع الجنان نعيم.

ثم قد قسم الخلق صنفين: صنفا جعله شر البرية، وصنفا جعله خير البرية، ثم يكون [من]<sup>(3)</sup> كل صنف شر من شر، وخير من خير، وسوى بين من نشأ على الكفر، وداوم<sup>(0)</sup> عليه في التأبيد والتخليد وبين من أحدث الكفر في آخر عمره، وكذلك من دام على الإيمان، ومن أحدث سوى بينهما، ولم يجعل لما مضى من الكفر والإيمان جزاء ولا عقابا؛ وذلك – والله أعلم – هو أن من اعتقد إيمانا إنما يعتقده للأبد<sup>(1)</sup>، وكذلك من يعتقد الكفر، إنما يعتقده للأبد، فإذا أحدث الإيمان بعد الكفر اعتقد قبح ما عمل في حال كفره وشره، وحسن ما أحدث من الإيمان والتوحيد، وكذلك من أحدث الكفر بعد الإيمان، اعتقد فساد ما عمل في حال إيمانه؛ لذلك سوى بين من أحدث، وبين من دام عليه، وليس [كمن يذنب]<sup>(V)</sup> في وقت، ويتوب في وقت؛ لأنه ليس يعتقد حسن ذلك، ولا قبحه في الأبد، والله الموفق.

وقوله – عز وجل–: ﴿رَضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنَّهُ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: يقول: رضي الله عنهم، بعملهم الذي عملوا لأنفسهم، وسعيهم الذي سعوا في الدنيا لهم؛ رضي سعيهم لهم، ﴿وَرَضُوا عَنَّهُ﴾، أي: رضوا هم عنه بما أكرمهم، ووفقهم للأعمال التي عملوا لأنفسهم في الدنيا، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَإِن تَسْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمُّ﴾ [الزمر: ٧]، أي: إن قبلوا ما أحسن إليهم، وأحسنوا صحبة إحسانه إليهم يرضى ذلك لهم.

(1) في ب: ولذلك.
 (۲) زاد في ب: جميعًا.
 (۳) في ب: الثرى.
 (٤) سقط في ب.
 (٥) في ب: ودام.
 (٦) في ب: لم يتب.

وهذا يدل أن ما يعملون من خير أو شر إنما يعملون لأنفسهم، ولمنفعة ترجع إليهم، أو مضرة تندفع عنهم.

والثاني: ﴿رَضِىَ أَنَّهُ عَنْهُمَ﴾ بما أكرمهم من الثواب لأعمالهم التي عملوا لأنفسهم، ورضوا عنه بكرامته التي أكرمهم.

وقوله – عز وجل– : ﴿رَضِى ٱللَّهُ عَنَهُمَ ﴾ هذا منه إفضال وإنعام؛ حيث ذكر رضاه عنهم، وإن ذكر العفو والتجاوز كان حقا، ولكن هذا كما ذكر من لطيف معاملته عباده؛ حيث سمى ما ادخروا في وقت حاجتهم إليه : قرضا؛ حيث قال : ﴿... وَأَقَرْضُوا ٱللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا ... ﴾ [المزمل : ٢٠]، وسمى بذلهم أنفسهم وأموالهم سرًّا، وما يعملون لأنفسهم – جزاء وشكرا، وأموالهم وأنفسهم في الحقيقة له، ولكن سمى بالذي ذكرنا؛ لطفا منه وفضلا؛ فعلى ذلك ما ذكر من رضاه عنهم به، وكذلك قوله : ﴿وَرَضُوا عَنَهُ ﴾ ذكر رضاهم عنه بفضله ولطفه، وإلا من هم حتى يذكر منهم الرضا عن الله تعالى؟!.

أحدهما: رضوا عنه بما امتحنهم في الدنيا بالمحن الشديدة العظيمة، وإن اشتدت تلك، وثقلت على أنفسهم إذا رأوا إحسان الله – تعالى – وفضله في الآخرة.

والثاني: رضوا عنه بالنعم التي أكرمهم في الجنة، ﴿... لَا يَبَغُونَ عَنَهَا حِوَلًا﴾ [الكهف: ١٠٨]، ولا يريدون غيرها، ولا يملون على ما يملون في الدنيا.

قال أبو عوسجة: ﴿مُنفَكِّمَنَ﴾، أي: لا يزالون على هذه الحال، يقول الرجل: ما انفككت أفعل كذا وكذا، أي: ما زلت أفعل كذا وكذا.

وقال القتبي وأبو عبيد وغيرهما: المنفكين: زائلين.

وقوله – عز وجل–: ﴿ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبُّهُ﴾:

أي: الذي ذكر من الجزاء لمن خشي نقمته، أو خشي سوء صحبة نعمه، وأصله أن من اجتنب المعاصي وعمل بالطاعات، فإنما يفعل ذلك؛ لخشية ربه – تعالى – وكل من [كان] أعلم بربه فهو أخشى لربه تعالى، ومن [كان] أجهل به فهو أجرأ؛ قال الله – تعالى-: ﴿... إِنَّمَا يَغْشَى اللَهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَةِأَ ...﴾ [فاطر: ٢٩].

وقال الحسن: الخشية: هي الخوف اللازم في القلب الدائم فيه، أو خشي خلافه وكفران نعمه، والله أعلم، [والحمد لله رب العالمين]<sup>(١)</sup>.

## [سورة إذا زلزلت، وهي مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنَّهِ ٱلْتَغَنِينَ ٱلرَّجَيَةِ

قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴾ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْضُ أَنْقَالَهَا ﴾ وَقَالَ ٱلإِنسَنُ مَا لَهَا ﴾ يَوْمَبِذِ تُحَدِثُ أَخْبَارَهَا ﴾ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ﴾ يَوْمَبِذٍ يَضَدُرُ ٱلنَّاشُ أَشْنَانًا لِيُرَوْا أَعْمَـالَهُمْ ﴾ فَمَن يَعْـمَلْ مِثْقَـالَ ذَرَةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ﴾ وَمَن يَعْـمَلْ مِثْقَـالَ ذَرَّةِ شَـرًا يَسُرَوْا أَعْ قوله – عز وجل–: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَالْهَا﴾:

قد ذكرنا أن حرف ﴿إِذَا﴾ إنما يذكر عن سؤال سبق منهم؛ كأنهم سألوا عن الوقت الذي كانوا يوعدون فيه، وإن لم يذكر السؤال؛ لأنه قد يكون في الجواب بيان السؤال، وفي السؤال بيان الجواب، وإن لم يذكر، فعند ذلك قال: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَضُ زِلْزَالَهَا﴾، أخبرهم عن أحوال يوم القيامة والحساب، ولم يخبرهم عن وقتها، وقد ذكرناه في غير موضع.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَالْهَا﴾، أي: حركت الأرض تحريكا شديدًا؛ لهول ذلك اليوم، وهو يخرج على وجهين:

أحدهما: جائز أن تكون تتزلزل وتتحرك؛ حتى تلقي ما ارتفع منها من الجبال الرواسي في الأودية، حتى تستوى الأرض، لا يبقى فيها هبوط ولا صعود، كقوله – تعالى–: ﴿لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَاَ أَمْتَـاَ﴾ [طه: ١٠٧].

وجائز أن يكون قوله: ﴿زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ﴾، أي: تتزلزل، وتتحرك؛ لتغير<sup>(٢)</sup> الجبال الرواسي حتى تصير كما ذكر: ﴿يَوَمَ يَكُونُ ٱلنَّـاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ . وَتَكُونُ ٱلْجِبَـالُ كَالْفِهْنِ ٱلْمَنْفُوشِ﴾ [القارعة: ٤، ٥]. وقوله – عز وجل–: ﴿فَجَعَلْنَـهُ هَبَآءُ مَنتُورًا﴾ [الفرقان: ٢٣] وإذا فنيت وتلاشت بقيت الأرض مستوية على ما ذكر.

ويحتمل أن تكون تتزلزل وتتحرك؛ حتى تصير غير تلك؛ كقوله – تعالى–: ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ ٱلْأَرْضِ . . . ﴾ الآية [إبراهيم: ٤٨].

ويحتمل أن يكون تبديلها وتحريكها ومدها هو تغير صفاتها؛ على ما ذكرنا في الوجهين الأولين .

قال الزجاج: لا تصح هذه القراءة؛ لأن الزلزال من المضاعف، والمضاعف إنما يكون بالخفض مصادرها، أما من الأسماء قد يكون نصبا<sup>(٣)</sup>؛ كقوله تعالى: ﴿مِن صَلَصَـٰلِ﴾

- (1) في ب: ذكر أن سورة ﴿إِذَا زُلْزِلْتِ﴾ مكية.
   (۲) في ب: الغير.
  - (٣) في أ: نعتًا.

سورة الزلزلة الآيات: ١ – ٨

[الحجر: ٢٦]، ونحوه، والزلزال: مصدر؛ فيكون الأصل المطرد فيه هو الكسر، والنصب يكون نادرا، والله أعلم.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْقَالُهَا﴾.

أي: أحمالها؛ لهول ذلك اليوم، وقال في آية أخرى: ﴿وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتَ﴾ [الانشقاق: ٤]، ثم يحتمل ﴿وَأَخْرَجَتِ﴾ ﴿وَأَلْقَتْ﴾ ما فيها من الموتى من أول ما دفن فيها من كل شيء من الحيوان وغيرها، إلى آخر ما يجعل فيها من الكنوز وغيرها<sup>(١)</sup> مما يحتمل الحساب، ومما لا يحتمل من البشر، وجميع الممتحنين وغيرهم.

ويحتمل: أخرجت أثقالها: الممتحنين خاصة: ممن<sup>(٢)</sup> يحاسبون، ويثابون، ويجزون.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَقَالَ ٱلْإِنسَنُ مَا لَمَا﴾.

أي: قال الكافر: ما لها تتحرك؟ فقال بعضهم: أحمق في الدنيا، وأحمق في الآخرة؛ حيث يسأل الأرض ما لها تتزلزل وتتحرك؟ يظن أنها بنفسها تفعل ذلك لا لفزعة ما ترى من أهوال ذلك اليوم وتغيير أحوالها؛ على ما لم ينظر في الدنيا في الآيات والحجج حتى يقبلها<sup>(٣)</sup>، ويخضع لها.

وقال بعضهم: هو على التقديم والتأخير؛ كأنه يقول: ﴿يَوْمَبِذِ ثُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴾، ﴿وَقَالَ ٱلإِنسَنُنُ مَا لَهَا﴾، تشهد وتخبر بما عمل على ظهرها.

ثم إخبارها يخرج على وجوه:

أحدها: ما قاله أهل التأويل<sup>(٤)</sup>: إنها تخبر وتحدث بما عمل على ظهرها من خير أو شر، أو طاعة أو معصية.

لكن لا يحتمل إخبارها الخير؛ لأنها إنما تشهد عليهم؛ لإنكار أهل الكفر ما كان منهم من فعل الكفر والمعصية، وأما أهل الجنة فإنهم يكونون مقرين بالخيرات، والله -تعالى - يصدقهم على ذلك، والله أعلم.

وكذلك ما ذكر من شهادة الجوارح إنما تشهد عليهم على ما ينكرون من الشرك والكفر وغير ذلك من المعاصي؛ فعلى ذلك التأويل يكون إخبارها على حقيقة النطق والكلام. وقال بعضهم: إخبارها: ما ذكر من تزلزلها وتحركها، والأحوال التي تكون فيها هو

تحديثها وأخبارها التي تكون منها.

- (۱) في ب: وغيرهما.
  - (٢) في أ: من.
  - (٣) في ب: نقلها.

(٤) قاله سفيان، وابن زيد، ومجاهد بنحوه أخرجه ابن جرير عنهم (٣٧٧٤٠، ٣٧٧٤١).

وقال بعضهم يومئذ تبين وتقع أخبارها التي أخبروا في الدنيا فكذبوها، يومئذ يتبين لهم ذلك، ويقع لهم مشاهدة عيانا من الحساب والثواب والعقاب، وفي الخبر عن رسول الله يَ أنه قال: «أتدرون ما أخبارها؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «أخبارها أن تشهد على كل عبد وأمة بما عمل على ظهرها»<sup>(١)</sup>.

وقوله – عز وجل–: ﴿بِأَنَّ رَبِّكَ أَوْحَىٰ لَهَا﴾:

من قال بأن أخبارها من شهادتها بما عملوا على ظهرها، يكون تأويله قوله – تعالى– : ﴿أَوْحَى لَهَا﴾، أي : أذن لها ربها بالشهادة؛ فتشهد.

ومن قال: إخبارها هو تزلزلها وتحركها والأحوال التي تكون منها يقول على إسقاط ﴿لَهَـا﴾ يقول: ﴿بِأَنَّ رَبَّكَ أَرْحَىٰ لَهَا﴾، أي: فعل ذلك بها، والوحي قد يكون الوحي والإلهام والأمر، ويستعمل فيما يليق به.

وقوله – عز وجل-: ﴿يَوْمَبِلْ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِبُرُوْا أَعْمَىلَهُمْ ﴾: يحتمل صدور الناس من وجهين: أحدهما: يصدرون من قبورهم إلى الحساب؛ ليروا كتابة أعمالهم، أي: ليروا ما كتب من أعمالهم التي عملوا في الدنيا، ويحتمل صدورهم على ما أعد لهم في الآخرة من الثواب والعقاب؛ فعلى هذا التأويل؛ ليروا [جزاء أعمالهم]<sup>(٢)</sup> التي عملوا في الدنيا، كقوله – تعالى-: ﴿فَرِيقٌ فِي ٱلْجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الشورى: ٧]، وقوله – في الدنيا، كقوله – تعالى-: ﴿فَرَيقٌ فِي ٱلجُنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ ﴾ [الزمر: ٧١] هذا تفسير قوله: ﴿أَشْنَائَا﴾.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَـكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَـرَهُ . وَمَن يَعْـمَلْ مِثْقَـكَالَ ذَرَّةِ شَـرًا يَـرَهُ﴾:

قال بعضهم<sup>(٣)</sup>: يرى الكافر ما عمل من خير في الدنيا، وأما في الآخرة فلا يرى؛ لأنه لا يؤمن بها، ولا يعمل لها؛ كقوله – تعالى–: ﴿مَّن كَانَ يُرِيدُ ٱلْعَاجِلَةَ عَجَّلُنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَآَءُ لِمَن نُرِيدُ . . . ﴾ [الإسراء: ١٨]، والمؤمن يرى ما عمل من شر في الدنيا، وما عمل في الآخرة؛ وعلى ذلك روي في الخبر أن أبا بكر [الصديق]<sup>(٤)</sup> – رضي الله عنه – كان جالسا

- أخرجه الترمذي (٤/ ٥٣٥) كتاب صفة القيامة، باب: (٧) (٢٤٢٩) وأخرجه الحاكم (٢/ ٥٣٢) وصححه وتعقبه الذهبي، وقال: يحيى منكر الحديث.
  - (٢) في ب: أجرًا للأعمال.
- (٣) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٧٧٤٤)، وابن المنذر، والبيهقي في البعث عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٤٧) وهو قول محمد بن كعب القرظي أيضًا.
  - (٤) سقط في ب.

مع رسول الله ﷺ فنزلت هذه الآية؛ فقال أبو بكر [الصديق]<sup>(١)</sup>: يا رسول الله: كل من عمل منا شر يراه؟ فقال رسول الله ﷺ: «ما يرون في الدنيا مما يكرهون فهو من ذاك، ويؤخر الخير لأهله في الآخرة».

وجائز أن يكون قوله – تعالى–: ﴿فَمَن يَعْـمَلْ مِثْقَــالَ ذَرَةٍ خَيْرًا يَــرَهُ﴾ و ﴿شَـرًا يَـرَهُ﴾، على الإحصاء والحفظ؛ كقوله – تعالى–: ﴿لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةُ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنِهَاً ...﴾ [الكهف: ٤٩] أي: لا يذهب عنه شيء قليل ولا كثير حتى الذرة.

ويحتمل وجها آخر، وهو أن قوله – تعالى-: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَـرَمُ ...﴾، أي: من يعمل من المؤمنين مثقال ذرة خيرا يره في الآخرة، ومن يعمل من الكفار مثقال ذرة شرا يره في الآخرة؛ لأن الله – تعالى – قد أخبر في غير آي من القرآن أنه يتقبل حسنات المؤمنين<sup>(٢)</sup>، ويتجاوز عن سيئاتهم؛ كقوله – تعالى-: ﴿وَالَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّنِلِحَتِ لَنُكَفِّرَنَ عَنْهُمْ سَيِّتَاتِهِمْ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَحْسَنَ ٱلَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [العنكبوت: ٧]، ونحو ذلك من الآيات.

وقوله: ﴿مِثْفَكَالَ ذَرَّةٍ﴾ ليس على إرادة حقيقة الذرة؛ ولكن على التمثيل.

ثم قيل من إخبار الأرض وما ذكر من شهادة الجوارح: أن كيف احتمل ذلك، وهي أموات، والموات لا علم لها؟ فجائز أن يكون الله – تعالى – يجعل لها علما، وينطقها بذلك، وأن لها بذلك علما على جعلها آية.

ثم في قوله - تعالى- : ﴿ لِيُرَوَّا أَعْمَـٰلَهُمْ ﴾ دلالة أن قوله - تعالى- : ﴿ حَتَّى يَسَمَعَ كَلَّمَ اللَّوِ ﴾ [التوبة : ٦]، وقوله : «لا تسافروا بالقرآن [إلى]<sup>(٣)</sup> أرض العدو»، وقول الناس : «نقرأ كلام رب العالمين»، و«فى المصاحف قرآن» ألا يراد به حقيقة كون كلام الله -تعالى - في المصاحف، ولا حقيقة كون القرآن فيها والسفر به، ولا حقيقة سماع كلامه، ويكون على ما أراد من سماع ما به يفهم كلامه، أو يسمع ما يعبر به عن كلامه، وكذلك يكون في المصاحف ما يفهم به كلامه، أو ما يعبر به عن كلامه، وكذلك الأعمال، وأعين الأعمال لا<sup>(٤)</sup> ترى، ولكن يرى ما يدل عليها، وهو المكتوب من أعمالهم في الكتب التي فيها أعمالهم؛ فعلى ذلك هذا، [والله أعلم بالصواب]<sup>(٠)</sup>

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: المؤمن.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: إلا.
- (٥) في ب: والله الموفق والمسدد.

## [سورة والعاديات، مكية]<sup>(۱)</sup>

### بِسْمِ أَنْتُمَ ٱلْتَجْسَ ٱلرَّحِيَةِ

قوله تعالى: ﴿وَٱلْعَدِيَتِ صَبْحًا ﴾ فَٱلْمُوبِيَتِ قَدْحًا ﴾ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا ﴾ فَٱلْمُغِيرَتِ صُبْحًا ﴾ فَٱنْزَنَ بِهِ. نَفْعًا ﴾ فَوَسَطْنَ بِهِ. جَمَعًا ﴾ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِهِ. لَكَنُوُدٌ ﴾ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴾ وَإِنَّهُ لَشَدِيدُ ﴾ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ وَحُضِلَ مَا فِي ٱلصُدُورِ ﴾ إِنَّ رَبَّهُم بِيمْ يَوْمَبِذِ لَخَبِيرٌ ﴾ •

قوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْعَدِيَتِ صَبْحًا . . . ﴾ إلى آخره.

قال على – كرم الله وجهه – وعبد الله – رضي الله عنهما–: هي الإبل<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن عباس – رضي الله عنه<sup>(٣)</sup> – وغيره من أهل التأويل: هي الخيل؛ غير أن عليا – رضي الله عنه – قال: ذلك يوم بدر.

وقال ابن مسعود<sup>(ئ)</sup> – رضي الله عنه–: ذلك في الحج.

ومن قال: هي الخيل، قال: ذلك في سرية بعثها رسول الله ﷺ، فأبطأ عليه خبرها؛ فاغتم لذلك رسول الله ﷺ، فنزل جبريل – عليه السلام – بخبرها على ما ذكر ووصف؛ فسر بذلك المؤمنون.

فإن كان في أمر السرية والخيل على ما قاله ابن عباس<sup>(٥)</sup> – رضي الله عنهما – فجهة القسم بذلك تحتمل وجوها:

أحدها: أنه من علم الغيب؛ إذ لا يعلم بحالهم وما وصف من أمر الخيل لا يكون إلا بالوحي من السماء، أو لمن شهد ذلك، فإذا لم يحضرهم أحد ممن شهدها، ثم أخبر بذلك رسول الله ﷺ، ثم ظهر عندهم على ما أخبر رسول الله ﷺ، علموا بذلك أنه رسول الله ﷺ وأنه إنما عرف بالوحي من الله تعالى إليه، وذلك من أعظم آيات الرسالة.

- فى ب: ذكر أن سورة ﴿وَالْعَادِيَتِ﴾ مكية.
- (٢) أخرجه ابن جرير (٣٧٧٧٧، ٣٧٧٨٠)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم من طريق الأعمش عن إبراهيم عنهما كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٢).
- (٣) أخرجه ابن جرير (٣٧٧٨١)، وابن أبي حاتم، وابن الأنباري في المصاحف، والحاكم وصححه، وابن مردويه كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٢).
- (٤) أخرجه ابن جرير (٣٧٧٨٣، ٣٧٧٨٥)، وعبد بن حميد من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٥٢).
- (٥) أخرجه البزار، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والدارقطني في الأفراد، وابن مردويه من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٥١).

أو أن يكون القسم بما ذكر من شدة الخيل وقوتها وحدة بصرها؛ حيث عدت في ليل مظلم، لا قمر فيه، ولا نور – عدوا يخرج النار من شدة عدوها من الحجارة التي تضرب بحوافرها ما لا يقدر الإنسان العدو في مكان مستو، فضلا أن يقدر على ذلك من الصعود والهبوط، وما ذكر من إثارة النقع من شدة عدوها، وتوسطها في العدو.

أو يذكر موافقة مرادهم وحصول غرضهم في الإغارة على عدوهم في أغفل ما يكون العدو، وهو وقت الصبح.

ثم القسم بقوله: ﴿وَٱلْعَكِدِيَتِ﴾، وما ذكر من الموريات وغيره، هو صفة العاديات ونعوتها.

> وفيه بشارات ثلاثة : أحدها : أنه لم تحدث لهم حادثة . والثاني : الإغارة على العدو . والثالث : أنهم قد توسطوا العدو .

ومن قال: هي الإبل، وذلك في أمر الحج، يذكر سرعة سيرها، وشدة عدوها في الليلة المظلمة التي فيها الأودية والهبوط والصعود.

ثم قوله: ﴿فَأَلْمُورِبَتِ فَدْحَا﴾ على هذا التأويل، أي: تضرب الحجر بالحجر؛ فتخرج منه النار من شدة سيرها وعدوها، وفي الخيل شدة ضرب الحوافر على ما ذكرنا.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَلَلْغِيرَتِ صُبْحَا﴾ على هذا التأويل، يقول بعضهم: نزولهم في تلك المغارات<sup>(۱)</sup> والأودية في وقت الصبح.

والأشبه أن يكون خروجهم من تلك المغارات<sup>(٢)</sup> والأودية في ذلك الوقت؛ لأن ذلك الوقت وقت الخروج منها والدفع، لا وقت المقام.

أو يكون قد استقبلهم العدو<sup>(٣)</sup> هنالك، ومن [أراد بهم]<sup>(٤)</sup> الشر؛ فتكون المغيرات على الإغارة عليهم؛ إن كان ثم عدو.

﴿فَوَسَطَنَ بِدِء جَمَعًا﴾ على هذا التأويل: الجمع في الحجج، وهو الجمع المعروف. ومن قال: ذلك في الخيل، يكون توسطهن في جمع العدو.

- (١) في ب: الغارات.
- (٢) في ب: الغارات.
- (٣) في أ: استتب لهم العدد.
  - (٤) في ب: إرادتهم.

ثم الذي وقع به القسم قوله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِّهِ لَكُنُوُدٌ ﴾، أي: الإنسان لنعم ربه لكفور، لا يشكرها، وهو أن الإنسان يذكر مصائبه وما يصيبه من الشدة في عمره أبدا، وينسى جميع ما أنعم الله عليه، وإن لا يفارقه طرفة عين؛ ولذلك<sup>(١)</sup> قال الحسن: الكنود: هو الذي يعد المصائب وينسى النعم<sup>(٢)</sup>.

وقيل<sup>(٣)</sup>: الكنود: القتور البخيل الشحيح في الإنفاق، ويجب أن يكون وصف كل إنسان ما ذكر، لكن المؤمن يتكلف شكر نعم الله – تعالى – ويجتهد في ذلك، ويصبر على المصائب، وهو كقوله – تعالى–: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ خُلِقَ هَلُوُعًا﴾ [المعارج: ١٩]، وخلق ﴿جُوُلَا﴾ [الإسراء: ١١]، هو كل إنسان، ثم استثنى المصلين منهم<sup>(٤)</sup>، وهم المؤمنون؛ أي: كذلك خلق وطبع كل إنسان، لكن المؤمن يتكلف إخراج نفسه من ذلك الطبع الذي أنشئ عليه، وطبع إلى غيرها من الطبائع؛ كالبهائم والسباع التي طبعها النفور من الناس بالاستيحاش عنهم، ثم تصير بالرياضة ما تستقر عندهم وتجيبهم عند دعوتهم.

وقوله – عز وجل– : ﴿وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ﴾، قال بعضهم : إن ذلك الإنسان على ما فعله في الدنيا لشهيد في الآخرة على [ما جمعه]<sup>(٥)</sup>؛ أي : يشهد ذلك ويعلمه؛ كقوله : ﴿بَلِ ٱلْإِنسَنُ عَلَى نَقْسِهِ، بَصِيرٌ ﴾ [القيامة : ١٤].

وقال بعضهم: ﴿وَإِنَّهُ﴾، أي: ذلك الإنسان لبخله وامتناعه عن الإنفاق ﴿لَشَهِيدٌ﴾، أي: يتولى حفظ ماله وإحصاءه بنفسه، لا يثق بغيره.

وقال بعضهم: ﴿وَإِنَّهُ﴾ يعني: الله تعالى ﴿عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدُ﴾ أي: عالم، يحصيه؛ ويحفظه، كقوله: ﴿لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةَ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنِهَاً ...﴾ [الكهف: ٤٩].

وقوله – عز وجل–: ﴿وَإِنَّهُ لِحُبِّ ٱلْحَيِّرِ لَشَدِيدُ﴾، أي: ذلك الإنسان لشديد الحب للمال، فذكر بخله، وشحه في المال، في ترك الإنفاق والبذل، وعلى ذلك طبع كل إنسان؛ على ما ذكرنا، لكن المؤمن يتكلف إخراج نفسه مما طبع بالرياضة، ويجتهد في الإنفاق، والحب هاهنا: حب إيثار، أي: يؤثر لنفسه.

وقوله - عز وجل-: ﴿أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ﴾، يقول - والله أعلم-: فهلا

- (١) في ب: وكذلك.
- (٢) أخرجه ابن جرير (٣٧٨٤٣)، وسعيد بن منصور، وعبد بن حميد، وابن جرير، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والبيهقي في الشعب عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٤).
  - (٣) قاله الحسن وقتادة أخرجه البيهقي في الشعب عنهما كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٤).
    - (٤) في ب: فيهم.
    - (٥) في ب: جميعه.

يعلم قدرة ربه وسلطانه وحكمته في إنشائه أنه يستخرج ما في القبور ويحييهم. أو يكون قوله: ﴿أَفَلَا يَعْلَمُ﴾، أي: فيعلم ﴿إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ . وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ﴾.

وقوله – عز وجل– : ﴿إِنَّ رَبَّهُم بِبِمْ يَوْمَبِذِ لَخَبِيرٌ﴾، أي : إن ربهم يومئذ لخبير بما كان منهم في الدنيا، ﴿وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ﴾، يقول : فهلا يعلم – أيضا – أنه يميز ما في الصدور، ويبين ويظهر ما فيها، لا يترك كذلك غير مميز، ولا مبين، بل يظهر ويميز، كقوله : ﴿يَوْمَ تُبَلَى ٱلسَرَآبِرُ﴾ [الطارق : ٩].

ثم قوله: ﴿إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَبِذِ لَخَبِيرٌ﴾، أي: عن علم له بذلك يأخذهم، ويجزيهم بما يجزيهم.

وفي قوله - تعالى-: ﴿وَحُقِمَلَ مَا فِي ٱلضَّدُورِ﴾ دلالة أن حصول الأعمال وخلوصها وما يثاب عليها ويعاقب بالقلوب وبالنيات، لا بنفس الأعمال؛ حيث قال: ﴿وَحُقِمَلَ مَا فِي ٱلشُدُورِ﴾.

قال أهل اللغة وأبو عوسجة: ﴿ضَبْحًا﴾: الضبح: صوت في الصدر؛ ضبح يضبح ضبحا، فهو ضابح.

﴿فَأَثَرَنَ بِهِ نَقْعَا﴾، أي: هيجن الغبار بحوافرهن، والنقع: الغبار، والنقوع: جماعة، ﴿فَوَسَطْنَ﴾ من التوسط، أي: صرن في الوسط، و ﴿لَكَنُوْدُ﴾: كفور، ﴿وَحَصِّلَ»، أي: اختبر؛ يقال: حصلت: أي: اختبرت.

وقال بعضهم والقتبي: ﴿وَٱلْعَدِيَتِ﴾: الخيل، والضبح: صوت حلوقها إذا عدت. وقيل: الضبح والضبع واحد في السير؛ يقال: ضبحت الناقة، وضبعت.

أَلْمُورِبَتِ، أي: أورت النار بحوافرها، والأرض الكنود: التي لا تنبت شيئا، ويقال: بعثرت، أي: قلبت، فجعل أسفلها أعلاها.

﴿ وَحُصِّلَ مَا فِي ٱلشُدُورِ ﴾، أي : ميز ما فيها من الخير والشر، والشك، واليقين، والله أعلم.

#### \* \* \*

#### سورة القارعة

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْتِ ٱلرَّيْحَيْمَ لِ

قوله تعالى: ﴿ الْقَارِعَةُ ﴿ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ يَوْمَ يَكُوْنُ النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْنُوثِ ﴾ وَتَكُوْنُ الْجِبَالُ كَالِمِهْنِ الْمَنفُوشِ ﴾ فَأَمَّا مَن ثَقْلَتْ مَوَرِينْهُ ﴿ ﴾ فَهُوَ فِي عِيشَتُو رَاضِيةِ ﴾ وَآمَا مَنْ خَفَّتْ مَوَرِينُهُمْ ﴾ فَأَمَّهُمُ هَاوِيَةٌ ﴾ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا هِيَة ﴾ نَارُ حَامِيَةٌ ﴾

قوله – عز وجل– : ﴿ ٱلْقَـارِعَةُ ﴾ قال : القارعة عندهم هي الداهية الشديدة من الأمور ، وهي في هذا الموضع وصف لشدة هول يوم القيامة ، وهو من الله – تعالى – تذكير لعباده ، وتعجيب لهم عما يكون في ذلك اليوم من الأهوال في [الأحوال والأفعال]<sup>(۱)</sup> وسمى الله – تعالى – في كتابه ذلك اليوم بما يكون فيه من اختلاف الأحوال ، نحو قوله : ﴿ ٱلْمَافَةُ ﴾ ، و ﴿ ٱلْوَاقِعَةُ ﴾ [الواقعة : ١]، وما أشبه ذلك ، فكذلك قوله – عز وجل– : ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ﴾ [تذكير لهم]<sup>(۲)</sup> بما وصف من حال ذلك اليوم وشدته ؛ ليتفكروا في العواقب ، ويتدبروا ما يستقبلهم في الأواخر من العذاب ؛ فيمتنعوا بذلك عما نهاهم الله – تعالى – عنه .

ثم إن الله – تعالى – خلق [في]<sup>(٣)</sup> بني آدم نفسا يدرك بها الشهوات واللذات في الدنيا، وعقلا يتذكر به عواقب الأمور وأواخرها، ويزيده ذلك تيقظا وتبصرا، ثم العقل مرة يدعوه إلى نفسه حتى يميل إلى ما يدعوه في جزاء ما أطمع في العاقبة، والنفس مرة تدعوه إليها؛ فيصير هواه وميله فيما يتلذذ [به] من الشهوات في دنياه، وعلى ذلك تأويل قوله: ﴿إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةُ بِالشُوَءِ إِلَا مَا رَحِعَ رَبِّيَّ ...﴾ [يوسف: ٥٣]، أي: [يرحمه ويعصمه]<sup>(٢)</sup> عن اختيار السوء.

أو رحمه حتى جعل هواه فيما توجبه العواقب من الجزاء والثواب؛ فلذلك ذكر الله – تعالى – عباده بما يستقبلهم من الأهوال في ذلك اليوم؛ ليعملوا عقولهم في أفكاره، والتذكر عنه؛ فيزدجروا عما زجرهم عنه.

أو يتذكروا ما وعد لهم من الجزاء في ذلك اليوم؛ فيزدادوا بذلك حرصا في الخيرات. وقوله – عز وجل–: ﴿يَوْمَ يَكُوُنُ ٱلنَّـاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ﴾، اختلفوا في تأويله من

- (1) في ب: أحوال وأفعال.
   (۲) في ب: تذكيرهم.
  - (٣) سقط في ب.
- (٤) في ب: رحمه وعصمه.

وجوه، ولكنه في الحاصل يرجع إلى معنى واحد: فمنهم من قال: أي: كالجراد المنتشر حين أرادت الطيران. ومنهم من قال<sup>(١)</sup>: كالجراد الذي يموج بعضه<sup>(٢)</sup> في بعض. ومنهم من قال<sup>(٣)</sup>: كالفراش [المبثوث]<sup>(٤)</sup> الذي يتهافت<sup>(٥)</sup> في النار؛ فيحترق؛ وكل ذلك يؤدي معنى الحيرة والاضطراب من هول ذلك اليوم.

وأصل ذلك قوله – تعالى–: ﴿وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَنَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَنَرَىٰ وَلَنِكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ﴾ [الحج: ٢]، فكأن الله – تعالى – قال: إنهم يصيرون في الحيرة من هول ذلك اليوم وشدته كالطائر الذي لا يدري أين يطير؟ وأين يثبت؟ وأين ينزل؟

وقوله – عز وجل–: ﴿وَتَكُونُ ٱلْجِبَالُ كَٱلْعِهْنِ ٱلْمَنفُوشِ﴾ قال بعضهم: كالصوف المصبوغ.

وقال بعضهم: كالمندوف من الصوف.

فإن كان على التأويل [الأول]<sup>(٢)</sup> فمعناه – والله أعلم–: أن الجبال في ذلك اليوم تتلون ألوانا من شدة ذلك اليوم بلون العهن؛ ألا تراه يقول: ﴿وَتَرَى اَلِجْبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً﴾ [النمل: ٨٨]، وقال: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ اَلِجْبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِي نَسْفًا﴾ [طه: ١٠٥]؛ فكذلك هذا على ذلك المعنى.

وإن كان على التأويل الآخر، فمعناه: أن الجبال مع شدتها وصلابتها، تصير في الرخاوة والضعف من هول ذلك اليوم كالصوف المندوف؛ إذ ذلك أضعف أحواله.

وقال قتادة: شبههم بغنم لا راعي لها، ذكر العهن كناية عن الغنم. وقوله – عز وجل–: ﴿فَأَمَّا مَن ثَقُلَتَ مَوَزِيـنُهُ ۖ . فَهُوَ فِي عِي*شَتَ*رِ رَّاضِــيَةِ﴾، اختلفوا في تأويل الميزان من وجوه، ولكنَّ أقربها عندنا وجهان:

أحدهما: أن يكون المراد من قوله: ﴿تَقُلَتَ مَوَزِيـنُهُمُ ﴾ جملة المؤمنين، وقوله – عز وجل–: ﴿وَأَمَّا مَنْ خَفَتَ مَوَزِيـنُهُمُ ﴾ جملة الكفار، ويكون الوجه في ذلك أن المؤمن لما عظم حق الله – تعالى – وأقام حدوده كان له ميزان وقيمة وخطر عند الله – تعالى – في ذلك اليوم، والكافر لما ترك ذلك، خف وزنه وقيمته وخطره، وقد يطلق – والله أعلم –

- (١) قاله ابن زید أخرجه ابن جریر عنه (۳۷۸۵۷).
  - (٢) في أ: بعضهم.
- (٣) قاله قتادة أخرجه عبد بن حميد، وابن جرير (٣٧٨٥٦) كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٥).
  - (٤) سقط في ب.
  - (٥) في ب: تهافت.
    - (٦) سقط في ب.

هذا الكلام على معنى الجاه والمنزلة، يقال: لفلان عند فلان وزن وقيمة، وليس عنده ذلك الوزن، فكذلك هذا.

والوجه الثاني: من وزن السرائر التي لم يطلع الله – تعالى – ملائكته الذين يكتبون أعمال بني آدم ذلك، ومعلوم أن ذلك إنما يحصل من المؤمنين دون الكفرة، وقد وصفنا مسألة الميزان وبيناها؛ فلذلك اختصرنا الكلام في ذا الموضع، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿فَهُوَ فِي عِيثَةٍ زَّاضِيَةٍ ﴾، منهم من قال: مرضية، يرضى أهل الجنة بتلك<sup>(۱)</sup> العيشة؛ فهي مرضية.

ومنهم من قال: ذات رضاء؛ كقوله: ﴿مَآوِ دَانِقِ﴾ [الطارق: ٦]، أي: ذات اندفاق. ومنهم من قال: إنه أضاف الرضاء إلى العيش؛ لأنه به يرضى.

وقوله - عز وجل-: ﴿فَأَمَّهُمْ هَحَاوِيَةٌ﴾ منهم من قال<sup>(٢)</sup>: سمى النار: أما للكافر؛ لأنه إليها يأوى.

ومنهم من قال<sup>(٣)</sup>: المراد من الأم: أم رأسه؛ أي: يلقى في جهنم على أم رأسه منكوسا.

وقوله – عز وجل– : ﴿ هَــاوِيَةٌ ﴾، أي : تهوي به؛ حيث لا يكون له ثبات ولا قرار . وقوله – عز وجل– : ﴿نَازُ حَامِيَـةٌ ﴾، أي : تحميه، وتنضجه.

ومنهم من قال: ﴿نَارُ حَامِيَةٌ﴾، أي: شديدة الحر، والله أعلم، [وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين]<sup>(٤)</sup>.

\* \* \*

- (۱) في ب: بذلك.
- (۲) قاله ابن زید أخرجه ابن جریر عنه (۳۷۸٦۷).
- (٣) قاله عكرمة، وأبو خالد الوالبي أخرجه ابن أبي حاتم عنهما كما في الدر المنثور (٦/ ٢٥٥).
  - (٤) سقط في ب.

### [سورة «ألهاكم التكاثر»]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهُ ٱلْتَخْشِ ٱلرَّجَيْمَ إِ

قوله تعالى: ﴿ أَلْهَنَكُمُ ٱلتَكَاثُرُ ﴾ حَتَّى زُرْنُمُ ٱلْمَقَائِرَ ﴾ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ ثُمَّ كَلَا سَوْفَ نَعْلَمُونَ ﴾ كَلَا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ﴾ لَتَرَوْتَ ٱلْمَعَائِرَ ﴾ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ تُن ثُدَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمِبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿أَلَهَنَكُمُ ٱلتَّكَانُرُ . حَتَى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ﴾، أي: شغلكم التفاخر بالتكاثر، ثم لم يقل: عماذا شغلتم؟ فيجوز أن يكون ﴿أَلَهَنكُمُ﴾، أي: شغلكم التكاثر عن توحيد الله – تعالى – أو عن التفكر في حجج رسول الله ﷺ، أو عن ذكر البعث. ثم قوله – تعالى–: ﴿أَلَهَنكُمُ ٱلتَكَانُرُ . حَتَى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ﴾ يحتمل تأويلين:

أحدهما: أن يكون الغرض من الخطاب بهذه الآية: آباءهم وسلفهم الذين تقدموا بالإخبار عن قبح صنيعهم واشتغالهم بالسفه؛ فيكون هذا صلة آيات أخر، من نحو قوله – تعالى–: ﴿إِنَّا وَجَدَنَا مَابَآءَنَا عَلَىَ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَىَ ءَاتَرِهِم مُقْتَدُونَ﴾ [الزخرف: ٢٢]، وغير ذلك؛ فكأن الله – تعالى – يخبرهم بآبائهم، ونهاهم عن الاقتداء بآبائهم؛ لأنهم تعاطوا أفعالا تخرج عن الحكمة حتى ماتوا، وذلك يقع من وجهين:

أحدهما: أن من أنعم عليه نعمة، فجحدها، ولم يؤد شكرها، استوجب المقت<sup>(٢)</sup> والعقوبة؛ يقول: كيف تقتدون بآبائكم، وإنهم كفروا بنعمة الله، وجحدوا بها، بل الواجب عليكم أن تتبعوا النبي الذي جاء بأهدى مما وجدتم عليه آباءكم.

والثاني : أن يكون فيه علامة ودلالة للبعث : أن آباءهم لما فعلوا ما يستوجب به المقت والعقوبة، وماتوا من غير أن يصيبهم ذلك في دنياهم : أن لهم دارا أخرى يعاقبون فيها بما فعلوا.

وإن كان الخطاب إنما انصرف إليهم، ففيه إخبارهم عن سفههم: أنه شغلهم التفاخر بالتكاثر حتى جحدوا آيات رسوله، عليه السلام.

أو<sup>(٣)</sup> أن يكون فيه إخبار عن سفههم من وجه آخر، وهو أن الافتخار كيف وقع بالأموات، والتفاخر بالأموات غير مستقيم.

(1) في ب: سورة ﴿أَلَهُنَكُمُ﴾ .
 (۲) في أ: العفو.
 (۳) في ب: و.

أو يكون فيه وجه ثالث: إنما تفاخروا بما لا صنع لهم فيه؛ لأنهم: إنما افتخروا بالأموال والأولاد، وذلك من لطف الله – تعالى – وجميل<sup>(()</sup> صنعه؛ فيكون في هذا كله ذكرهم بما فيهم من السفه والخرق.

ثم التعيير بذكر هذه الأسباب إنما وقع – والله أعلم – دون ما هم فيه من الكفر؛ لأن هذه الأسباب مما يبتلى به المؤمن في بعض الأحوال؛ فعيرهم الله – تعالى – بذلك؛ ليكون فيه تذكير وموعظة للمؤمنين، ولو خرج ذكر الكفار في هذا، لكان لا يجتنب المؤمن شيئا من هذه الأفعال.

وقد روي أن النبي ﷺ قرأ: ﴿أَلَهَنكُمُ ٱلتَّكَائُرُ﴾، فقال: «يقول ابن آدم: مالي، [مالي]<sup>(۲)</sup>، وما لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت . . . » الخبر؛ فهذا يدل على أن الوعيد على الإطلاق من غير تصريح<sup>(۳)</sup> بأهل الكفر؛ لموعظة المسلمين، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿حَتَى زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرَ﴾ يحتمل: حقيقة زيارة الموتى، وذلك مما يذكرهم أن التكاثر مما لا ينفعهم إذا كان عاقبتهم هذا.

ويحتمل: أي: صرتم إلى المقابر بعد الموت؛ فحينئذ تذكرون حق الله – تعالى – ثم لا ينفعكم، والله أعلم.

وقوله – عز وجل– : ﴿كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ . ثُمَّ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾، قال بعضهم : كلا، بمعنى : النفي، والتعطيل.

وقال بعضهم: معنى قوله: ﴿كَلَّا﴾، أي: حقا.

فإن كان على الوجه الأول، فكأنه قال: ليس كما حسبتم، وتوهمتم، وقدرتم عند أنفسكم وتعلمون ذلك إذا نزل بكم العذاب، وهو على الابتداء.

وإن كان على معنى: حقا، فكأنه قال: حقا ستعلمون أنه ليس كما قدرتم عند أنفسكم، وكل ذلك يرجع إلى الوجوه التي وصفنا أنكم<sup>(٤)</sup> ستعلمون غدا حقا يقينا<sup>(٥)</sup>: أن الذي ألهاكم، وشغلكم عن توحيد الله تعالى و<sup>(٦)</sup> التفكر في حجج رسول الله ﷺ والإيمان بالبعث كان عبثا باطلًا، وأنه كان من الواجب عليكم: أن تؤمنوا بالله ورسوله،

- (١) في أ: وجميع.
- (٢) سقط في ب.
- (٣) في ب: التصريح.
- (٤) في ب: لكم أنه.
  - (٥) في ب: نفيا.
    - (٦) في ب: أو.

سورة التكاثر الآيات: ١ – ٨

وتنظروا في حجج رسول الله ﷺ، وتؤمنوا بالبعث.

وفائدة التكرار: ما جرى من العادة في تكرار الكلام عند الوعيد أو عند الإياس أو الرجاء؛ نحو قولهم: الويل الويل، وقولهم: بخ بخ، وغير ذلك؛ فكذلك هذا.

ومنهم من حمل كل لفظة من ذلك على تأويل على حدة : أن قوله – عز وجل– : ﴿ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ عند الموت عندما ترون العذاب : أن الأمر ليس كما حسبتم، وتعلمون في يوم البعث أنه حق يقين .

وقوله – عز وجل- : ﴿ كَلَا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَفِينِ»، يعني بهذا – والله أعلم- : إبطال ما كانوا عليه من الظنون والحسبان في هذه الدنيا؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى- : ﴿مَا نَدْرِى مَا ٱلسَّاعَةُ إِن نَظُنُ إِلَا ظَنَا﴾ [الجاثية : ٣٢]، فإذا نزل بهم العذاب تحقق عندهم، وعلموا علما يقينا.

وقال بعضهم: ﴿كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ حين نزل بكم الموت، ﴿ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ في القبر، وكذلك روي عن<sup>(۱)</sup> علي – رضي الله عنه – أنه قال: كنا نشك في عذاب القبر حتى نزلت هذه السورة<sup>(۲)</sup>.

وفيه وجه ثان: وهو أنهم كانوا عند أنفسهم علماء، وأنهم على حق، ولكن الله – تعالى – بين لهم أن علمهم<sup>(٣)</sup> كان حسبانا؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنَعًا﴾ [الكهف: ١٠٤]؛ فيظهر لهم عند ذلك: أن اليقين ما نزل بهم، وأن الذي علموا لم يكن علم يقين؛ بل كان شكا وحسبانا.

> وقوله – عز وجل-: ﴿لَتَرَوُنَتَ ٱلْجَحِيمَ﴾، يحتمل وجهين: أحدهما: يرونها عند الموت.

والثاني: أي: يرونها بالتفكر والنظر في آيات الله وحججه في الدنيا. وقوله – عز وجل–: ﴿ثُمَّ لَنَرَوُنَّهَا عَيْنَ ٱلْيَقِينِ﴾، له معنيان: أحدهما: عيانا ومشاهدة.

والثاني: أن تكون رؤيتهم بعين اليقين، ليس على ما كان عندهم: أنهم لو فتح لهم باب من السماء وعرجوا إليها، لقالوا: ﴿إِنَّمَا شَكِرَتْ أَبْصَرُنَا بَلْ غَنْ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ﴾

- (۱) زاد في ب: ابن عم رسول الله.
- (٢) أخرجه ابن جرير (٣٧٨٧٣، ٣٧٨٧٥)، والترمذي، وحنيش بن أصرم في الاستقامة، وابن المنذر،
   وابن مردويه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٥٩).
   (٣) في أ: عملهم.

[الحجر: ١٥]، يقول [الله]<sup>(١)</sup> تعالى: يرتفع عنهم السحر عن أبصارهم، فيرونها عين اليقين.

وقوله – عز وجل-: ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوَمَعِذٍ عَنِ ٱلْتَعِيمِ ﴾ ظاهر هذا يقتضي أن يكون سؤالهم بعدما دخلوا النار؛ لأنه قال: ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ ﴾ بعدما وصف أنهم يدخلون النار؛ فبان أنه في ذلك الوقت، فإن كان على ذلك، فهو في موضع التقرير عندهم: أنهم استوجبوا المقت والعقوبة؛ لأنه كان عندهم أن من أنعم عليه بنعمة، فلم يشكرها، استوجب المقت والعقوبة؛ فالله – تعالى – يسألهم في ذلك الوقت عن شكر ما أنعم عليهم؛ ليقرر عندهم استيجاب العقوبة، ويجوز أن يكون هذا عند الحساب؛ لأنه قال: ﴿يَوَمَعِذٍ ﴾، ولم يقل: قبل ذلك، أو بعده؛ بل قال على الإطلاق؛ فيعمل به.

وإذا احتمل ذلك الوجه [أن ينصرف] إلى المؤمنين والكافرين كان الوجه في سؤال المؤمنين تذكيرهم أن أعمالهم لم تبلغ ما يستوفي بها شكر النعمة التي أنعمها عليهم، وليعلموا أن الله – تعالى – تفضل عليهم، وتجاوز عنهم، لا أن بلغت إليه حسناتهم، فاستوجبوا رحمته بها؛ بل بكرمه وفضله.

وإن كان في الكافرين، فهو تقرير ما استوجبوا من نقمته حيث تركوا شكر نعمه. ثم قوله – تعالى–: ﴿ثُمَّ لَتُسْئَلُنَ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيـمِ﴾ إن كان السؤال من الكفرة فإنهم يسألون عما تركوا من الإيمان بالله – تعالى – وبما أتى إليهم الرسول ﷺ وبغير ذلك من النعيم.

وإن كان في المؤمنين فهو في سائر النعم من المأكول والمشروب والملبوس ونحوها، والله أعلم.

#### \* \* \*

(١) سقط في ب.

## سورة العصر<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهُ ٱلْتَغْنِي ٱلرَّجَيَةِ

**قوله تعالى: ﴿**وَٱلْعَصْرِ ﴾ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِى خُسْرٍ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا الصَّلِحَتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّنْرِ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿وَٱلْعَصَرِ . إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسَرٍ﴾، خرج قوله: ﴿وَٱلْعَصْرِ﴾ مخرج القسم، والقسم موضوع في الشاهد؛ لتأكيد ما ظهر من الحق الخفي، أو لنفي شبهة اعترضت، أو دعوى ادعيت؛ فكذلك في الغائب.

ثم الأصل بعد هذا: أنه ليس في جميع القرآن شيء مما وقع عليه القسم إلا إذا تأمله المرء واستقصى فيه، وجد فيه المعنى الذي أوجبه القسم لولا القسم.

ثم اختلفوا في تأويل قوله: ﴿وَٱلْعَصْرِ﴾:

فمنهم من قال: هو الدهر والزمان.

ومنهم من قال<sup>(٢)</sup>: هو آخر النهار، فذلك وقت يشتمل على طرفي النهار، وهو آخر النهار وأول الليل؛ فكأنه أراد به: الليل والنهار.

وقال أبو معاذ: تقول العرب: «لا أكلمك العصران»، يريدون: الليل والنهار، وفي مرور الليل والنهار مرور الدهور والأزمنة؛ لأنهما يأتيان على الدهور والأزمنة وما فيهما؛ فكان في ذكر الليل والنهار ذكر كل شيء، والقسم بكل شيء قسم بمنشئه؛ لأن كل شيء من ذلك [إذا] نظرت فيه، دلك على صانعه ومنشئه.

وقوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسَرٍ ﴾، إن الدنيا وما فيها كأنها خلقت وأنشئت متجرًا للخلق، والناس فيها تجار؛ كما ذكره في غير آي من القرآن، قال الله – تعالى-: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلفُسَهُمْ وَأَمُوَلَهُم بِأَتَ لَهُمُ ٱلْجَنَةَ ﴾ [التوبة: ١١١]، وقال: ﴿هَلَ أَذُلُكُمْ عَلَى تِخَرَةٍ نُنْجِيكُمْ مِنَ عَلَاٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠]، أي: إن الإنسان لفي خسار من تجارته ومبايعته ﴿إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَلَتِ ... ﴾ الآية.

ولقائل أن يقول: كيف استثنى أهل الربح من أهل الخسران، ولم يستثن أهل الخسران<sup>(٣)</sup> من أهل الربح؟! فيقول: «إن الإنسان لفي ربح إلا الذين كفروا»، واستثناء هذه الفرقة من تلك أولى في العقول من تلك؟!

- (۱) في ب: والعصر.
- (٢) قاله ابن عباس بنحوه أخرجه ابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٦٧).
  - (٣) في ب: الخسر.

والجواب عن هذا: أن هذه الآية إنما نزلت بقرب من مبعث رسول الله ﷺ، والقوم بأجمعهم كانوا أهل كفر وخسار؛ فلذلك وقع الاستثناء على ما ذكر؛ إذ استثناء القليل من الكثير هو المستحسن عند أهل اللغة، وإن كان القسم الثاني في حد الجواز، والقرآن في أعلى طبقات الكلام في الفصاحة.

ثم قوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ﴾ اسم جنس؛ فكأنه أراد: جميع الناس؛ ألا ترى أنه قال: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْاَ﴾، ولا تستثنى الجماعة من الفرد؛ فكأنه يقول – على هذا- : إن الناس في أحوالهم واختياراتهم في خسر إلا من كانت تجارته في تلك الحالة ما ذكر.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَعَكِيلُوا الْفَكَلِحَنَّةِ يحتمل أن يكون تأويله: الصالحات التي كانت معروفة في الكفر والإسلام من حسن الأخلاق وغيره؛ ألا ترى أنه قال: ﴿كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَرِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، نقول: المعروف هو المعروف الذي هو معروف في الطبع والعقل، والمنكر الذي ينكره العقل، وينفر عنه الطبع.

وإن كان المراد منه: الكفر، فكأنه قال: إن الكافرين في هلاك وخسار، إلا من آمن بالله تعالى ورسوله وعمل صالحا.

ثم في هذه السورة ذكر الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وكذلك ذكر الصالحات في سورة «التين»<sup>(۱)</sup>، وترك ذكر الصالحات في سورة «الكَبَد»؛ فكأن<sup>(۲)</sup> الله – تعالى – ذكر الصالحات في تلك السورة؛ لما قد كان ذكرها قبل ذلك؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿أَوْ لِطْعَنُمُ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ﴾ [البلد: ١٤]، وغير ذلك.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَقَوَاصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِٱلصَّبْرِ﴾: الحق في الأصل كل ما يحمد عليه فاعله، والصبر: هو الكف عن كل ما يذم عليه فاعله؛ فكأن التواصي بالحق تواص بكل ما يحمد عليه، والتواصي بالصبر تواص عن كل ما يذم عليه.

ثم [في] ظاهر قوله – تعالى–: ﴿وَٱلْعَصَرِ . إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَنِي خُسَرٍ . إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا . . . ﴾ الآية – ما يوجب أن من لم يجمع بين هذه الأشياء التي ذكرها ﴿لَفِي خُسَرٍ ﴾؛ فيكون ظاهره حجة للخوارج والمعتزلة، إلا أن الانفصال عن هذا – والله أعلم–: أن الله تعالى وعد الجنة لمن جمع هذه الأشياء التي ذكر في هذه الآية، وذكر الإيمان مفردا في آية أخرى، ووعد عليه الجنة؛ فلا يخلو وعده الجنة عن الإيمان المفرد في تلك الآية من أحد

- (١) في ب: والتين.
- (٢) في ب: وكان.

و جهين :

إما أن يكون ذكر الإيمان مفردا، وأراد به الاكتفاء عن ذكر الجملة؛ فيكون في ذكر طرف منه ذكر لجملته.

أو يكون في إيجاب الجنة له على مفرد الإيمان، فالحال فيه موقوفة.

ولأن الله - تعالى - أوجب الجنة، ولم ينف إيمانه عمن ينقص عن ذلك، فالحال فيه موقوفة على كليته<sup>(١)</sup>، وإذا كان كذلك لم يقطع القول على إيجاب الجنة لمن أتى بالإيمان مفردا، أو على إيجاب النار؛ فيكون السبيل فيه على الرجاء؛ لأنه لو لم يذكر كان يقع [فيه اليأس]<sup>(٢)</sup>، وأصل كل عبادة في الدنيا إنما بنيت على الرجاء والخوف؛ فلذلك كان الأمر على ما وصفنا.

أو نقول بأن الله – تعالى – أوجب<sup>(٣)</sup> النار على من أتى بجميع السيئات، ولم يكن فيه دليل على أن من أتى بالكفر وحده<sup>(٤)</sup> لا يستوجب به نارا، فكذلك الله – سبحانه وتعالى – وإن أوجب الجنة لمن جمع بين هذه الأعمال؛ فلا يدل على أن من أتى بالإيمان وحده، لا يستوجب به الجنة.

وعلى أنه يجوز أن يكون استثناء كل من أتى بشيء من هذه الأعمال<sup>(°)</sup> بالانفراد؛ فيكون فيه استثناء كل طائفة من ذلك على حدة، كأنه<sup>(٢)</sup> قال: إلا الذين آمنوا وإلا الذين عملوا الصالحات، وإلا الذين تواصوا بالحق. وإذا كان كذلك لا يكون حجة لهم، وإذا أريد به الجمع يكون حجة؛ فجاء التعارض والاحتمال؛ فوجب التوقف.

ويحتمل أن يراد به الاعتقاد، أي: إن الإنسان لفي خسر، إلا من آمن، واعتقد هذه الأعمال الصالحة؛ كقوله – تعالى–: ﴿فَإِن تَابُوُا وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ وَءَاتَوُا الرَّكَوْةَ فَخَلُواً سَبِيلَهُمْ آ...﴾ الآية [التوبة: ٥]، والله أعلم.

\* \* \*

(١) في أ: دليله.
 (٢) في ب: به الناس.
 (٣) زاد في ب: على.
 (٤) في ب: ولا يستوجب.
 (٥) في ب: الأفعال.
 (٦) في ب: كانت.

### سورة الهمزة

بِسْمِ أَنْهَ ٱلْتَحْنِ ٱلْتَحْسَدِ

قوله تعالى: ﴿وَنِنُّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ ﴾ ٱلَّذِى جَعَ مَالًا وَعَدَدَهُ ﴾ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدُهُ ﴾ كَلَّ لَيُنْبَدَنَ فِي الْحُطَمَةِ ﴾ وَمَآ أَدْرَنْكُ مَا الْحُطَمَةُ ﴾ نارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ﴾ ٱلَتِي نَطَلِعُ عَلَ الْأَفْخِدَةِ ﴾ إِنَّهَا عَلَيْهِم تُمُؤْصَدَةٌ ﴾ في عَمَدٍ مُمَدَّدَةٍ ﴾.

قوله – عز وجلً- : ﴿وَنِلُ لِحُكْلِ هُمَزَةٍ لَمُزَةٍ ﴾، اختلفوا في معنى الهمزة واللمزة : فقال بعضهم : معناهما واحد، وهو الدفع والطعن .

وقال بعضهم: الهمزة: هو الذي يؤذي جليسه بلسانه، واللمزة: الذي يؤذي بعينيه<sup>(١)</sup> وغير ذلك.

وقال بعضهم<sup>(٢)</sup>: الهمزة: الذي يطعنه عند حضرته، واللمزة: الذي يطعنه عند غيبته، وهذا إنما يسمى<sup>(٣)</sup> به من يعتاد ذلك الفعل.

وأهل اللغة وضعوا هذا المثال، وهو «فُعَل» لمن يعتاد ذلك الفعل ويحترفه. قال أهل التأويل: إن الآية في الكفار؛ لكن بعضهم قالوا<sup>(٤)</sup>: نزلت في الأخنس بن شريق. وقيل: نزلت في الوليد بن المغيرة.

ولقائل أن يقول: إن الآية نزلت في الكفار، وكذلك كثير من الآي من [نحو]<sup>(ه)</sup> قوله – تعالى–: ﴿وَئِلُ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾ [المطففين: ١] ونحوها، ومعلوم أنه وجد منهم هذا الفعل أو عدم، استوجبوا ما ذكر من العقوبات وأشد، مع أن الذي فيه من الكفر أقبح من هذين الفعلين، فكيف وقع تعييرهم بذلك؟!.

والجواب عن هذا وأمثاله من نحو قوله – تعالى– : ﴿وَيْلُ لِلْمُطَفِّفِينَ﴾ [المطففين : ١]، وقوله : ﴿لَز نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ . وَلَتَر نَكُ نُطْعِمُ ٱلْمِسْكِينَ . وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ ٱلْخَابِّضِينَ . وَكُنَا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ ٱلدِينِ﴾ [المدثر : ٤٣ – ٤٦]، فهم وإن أقاموا الصلاة، وأعطوا الزكاة، لم تزل عنهم عقوبة النار .

والجواب عنه: أن الإيمان لم يحسن لاسمه، ولا قبح الكفر لنفس اسم الكفر؛ لأنه ليس أحد<sup>(1)</sup> ممن يذهب مذهبا ويدين دينا إلا وهو يكفر بشيء ويؤمن بشيء؛ لأن المسلم

- (١) في أ: بعينه.
- (٢) قاله أبو العالية بنحوه أخرجه ابن جرير (٣٧٩٢٩)، وعبد بن حميد عنه كما في الدر المنثور (٦/
   ٢٧٠).
  - (٣) في ب: سمي.
  - (٤) قاله السدي أخرجه ابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٦٩).
    - (٥) سقط في ب.
    - (٦) في ب: لأحد.

مؤمن بالله – تعالى – كافر بالطاغوت، والكافر يكفر بالرحمن ويؤمن بالطاغوت ويعبده؛ فثبت أن الإيمان ليس يحسن لنفس اسم الإيمان، ولا قبح الكفر؛ لعين اسم الكفر ولكن الإيمان بالله – تعالى – إنما حسن من حيث أوجبت الحكمة الإيمان به، وقبح الكفر؛ لأن الحكمة أوجبت ترك الكفر بالله تعالى، فالإيمان حسن؛ لما فيه من المعنى، والكفر قبح، لما فيه من معنى الكفر، وهذان الفعلان قبيحان في أنفسهما، لا بغيرهما؛ فكان التعيير الذي يقع بهذين الفعلين أكثر وأبلغ منه في تعييرهم بالكفر؛ لذلك عيرهم الله – تعالى – بهذين الفعلين.

ووجه آخر: أن هذا يخرج مخرج الموعظة لأمة محمد ﷺ، وذلك أن رسول الله ﷺ كان يهمز به ويسخر منه؛ لما يأمرهم بالمعروف، ونهيهم عن المنكر، ولا يحمله<sup>(۱)</sup> ما كانوا يتعاطونه على ترك أمرهم بالمعروف، ونهيهم<sup>(۲)</sup> عن المنكر؛ لئلا يمتنع أحد من أمته عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لما يخشى أن يسخر به أو يستهزأ.

والثالث: أن يكون هذا على وجه المكافأة والانتقام لما كانوا يفعلون [بنبينا محمد [<sup>(۳)</sup> على الزجر والردع عن ذلك؛ إذ العقلاء يمتنعون عن الأفعال القبيحة؛ فعلى هذه الوجوه يحتمل معنى تعييرهم.

وقوله – عز وجل-: ﴿ٱلَّذِى جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ﴾، قرئ على التخفيف ﴿جَمَعَ﴾ من الجمع؛ أي: جمع ماله عنده ولم يفرقه وعدده [وذكره]<sup>(٤)</sup> – أي: حفظ عدده، وذكره على الدوام – لئلا ينقصه، وصفه بالبخل والشح.

ومن قرأه بالتشديد، فمعناه: أنه جمعه وادخره بممر الزمان، لم يجمع ذلك في أيام قصيرة.

> والأصل (جمعه) بالتخفيف، لكن شدده لما فيه من زيادة الجمع. وقوله – عز وجل-: ﴿يَحَسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدُهُ﴾ يتوجه وجهين:

أحدهما: أن يكون على الحقيقة أنه قدر عند نفسه أنه يبقى لبقاء الأموال له؛ لما يرى بقاءه من حيث الظاهر بها؛ فتقرر عنده أن ما آتاه الله – تعالى – من الأموال هو رزقه؛ فيعيش إلى أن يستوفي جميع رزقه؛ فيجمعه، ويدخره؛ لكي يزيد في عمره. والوجه الثاني: أن يكون على الظن والحسبان، كأنه يقول: جمع مالا وعدده جمع من

- (١) في أ: بجملة.
- (٢) في أ: والنهى.
- (٣) في ب: بمحمد عليه السلام.
  - (٤) سقط في ب.

يظن أن ماله يزيد في عمره. فإن كان على التأويل الأول فقوله: ﴿كَلَّا ﴾ رد عليه؛ أي : ليس كما قدره عند نفسه. وإن كان على التأويل الثاني، فعلى إيجاب عقوبة مبتدأة. وقيل : ﴿وَعَدَدَمُ﴾ أي : أكثر عدده. وقال الحسن : عدده، أي : صنفه؛ فجعل ماله أصنافا، وأنواعا من الإبل، والغنم والبقر والدور، والعقار، والمنقول، وغيرها. وقيل : ﴿وَعَدَدَمُ﴾، أي : استعده، وأعده، وهيأه. وقوله : ﴿لَيُنْبَدُنَ فِي ٱلْمُلْمَةِ﴾: وقول : باب من أبواب النار. وقيل : هي صفة النار. والحطمة : هو الكسر؛ فكأنه قال : النار التي يعذب بها الكفرة، وتكسر عظامهم وتحطمهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿نَارُ ٱللَّهِ ٱلْمُوَقَدَةُ . ٱلَّتِي تَطَلِّعُ عَلَى ٱلْأَفْخِدَةِ﴾:

قيل: إن النار تأتي على جلودهم [وعروقهم ولحومهم]<sup>(١)</sup> وعظامهم حتى تأكلها، وتكسر العظام، فتطلع على أفئدتهم؛ فحينئذ يتبدلون جلودا غيرها؛ ليذوقوا العذاب.

وقيل: إنما تحرق النار منهم كل شيء سوى الفؤاد؛ لأن الفؤاد إذا احترق، لم يتألم بعد ذلك، ولم يشعر بالعذاب، والمراد من الإحراق<sup>(٢)</sup> إلحاق الألم والضرر بهم.

وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ . فِي عَمَدٍ مُمَدَدَةٍ﴾، قرئ: ﴿عُمُدَ﴾: برفع العين والميم، وقرئ بالنصب فيهما.

> وذكر عن الفراء أنه قال: العَمَد والعُمُد: جماعات للعمود، والعماد. وقال بعضهم: العَمَد: جمع العَمَدَة<sup>(٣)</sup>؛ نحو: بقرة، وبقر.

وقال الكلبي: ﴿ إِنَّهَا عَلَيْهِم مُؤْصَدَةٌ . فِي عَمَدِكَ»، أي: النار عليهم مطبقة<sup>(٤)</sup>؛ يقول: طبقها ممددة في عمد من نار ممددة عليهم من فوقهم، والعمد كعمد أهل الدنيا، غير أنها من نار تمد عليهم، والله أعلم، [والحمد لله رب العالمين]<sup>(٥)</sup>.

(١) في ب: ولحومهم وعروقهم.
 (٢) في ب: الاحتراق.
 (٣) في ب: العمد.
 (٣) وهو قول ابن عباس، والضحاك، وقتادة، والحسن، وغيرهم، انظر: تفسير ابن جرير (٦٨٩/١٢).
 (٥) سقط في ب.

# [سورة الفيل، وهي مڪية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَكْنِ ٱلْتَحْسَمُ

قوله تعالى: ﴿أَلَدْ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ ﴾ أَلَدْ بَجْعَلْ كَيْدَهُرْ فِي تَضْلِيلِ ﴾ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ تترميهم بِحِجَارَةٍ مِن سِجِّيلِ ﴾ فَعَلَهُمْ كَعَصْفِ مَأْكُولِم ﴾. قوله – عز وجل- : ﴿أَلَدْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ»، اختلفوا في السبب الذي به

وقع القصد من أصحاب الفيل إلى تهديم البيت وتخريبه:

فمنهم من قال<sup>(٢)</sup>: إنهم اتخذوا بيتا في بلادهم، وسموه: كعبة؛ لكي ينتاب الناس إليه كما ينتابون إلى الكعبة، فأبى الناس إتيان ذلك البيت؛ فغاظهم ذلك حتى قصدوا [تهديم البيت]<sup>(٣)</sup>.

ومنهم من قال: إن العرب حرقوا بيعة كانت لهم، وخربوها؛ فغاظهم ذلك حتى أرادوا تهديم هذا البيت؛ جزاء بما فعلت العرب بهم.

ومنهم من قال: إنهم كانوا ملوكا وفراعنة، ومن عادتهم أنهم يعادون من ضادهم في ملكهم وسلطانهم.

وأي ذلك كان، فلا حاجة إلى معرفته، وإنما حاجتنا إلى تعريف المعنى الذي به أنزلت السورة وثبتت.

وتأويل ذلك يخرج على أوجه ثلاثة:

أحدها: أن الله – تعالى – ذكرهم تلك النعمة التي أنعمها عليهم في صرف من أراد إهلاكهم<sup>(3)</sup>؛ فإنهم كانوا قصدوا قتل أهل مكة، وسبي نسائهم وذراريهم، وأخذ أموالهم؛ فذكرهم الله – تعالى – جميل صنعه بهم؛ ليشكروا له، ويعبدوه حق عبادته، وينزجروا عن عبادة غيره.

والوجه الثاني: أن الله – تعالى – خوف أهل مكة.

ووجه ذلك: أن الله – تعالى – لما أهلك أصحاب الفيل بما ضيعوا حرمة بيته؛ فلا يأمن أهل مكة من إهلاكه إياهم وتعذيبهم بما<sup>(ه)</sup> ضيعوا حرمة [رسول الله ﷺ]<sup>(ت)</sup> مع أن

(۱) في ب: ذكر أن سورة الفيل مكية.
 (۲) روي ذلك عن ابن إسحاق أخرجه ابن جرير (۳۷۹۸۹).
 (۳) في ب: بهدم هذا البيت.
 (٤) في ب: هلاكهم.
 (٥) في ب لما.
 (٦) في ب: رسوله عليه السلام.

حرمة الرسول أعظم من حرمة البيت، فلما نزل بأولئك ما نزل لما جاء منهم من تضييع حرمة بيته؛ فلأن تخشى عذابه ونقمته من تضييع حرمة رسوله أولى.

والوجه الثالث: أن الله - تعالى - أهلك أولئك لما أراهم من آياته فلم ينصرفوا؛ لأنه ذكر أنهم كانوا إذا وجهوا الفيل نحو البيت امتنع ووقع<sup>(١)</sup>، وإذا وجهوه نحو أرضهم هرول وسارع<sup>(٢)</sup>، فلما رأوا ذلك، ولم ينصرفوا أهلكهم الله - تعالى - فلا يؤمن على أهل مكة - أيضا - أنهم لما رأوا الآيات المعجزة من الرسول - عليه السلام - فلم يؤمنوا، أن يهلكهم الله - تعالى - فينتقم منهم بعقوبته؛ فعلى ما ذكرنا يخرج معنى نزول السورة.

وقيل : إنه على البشارة لرسول الله ﷺ على الإشارة أنه لم يكن للبيت ناصر في ذلك الوقت ولا معين ؛ بل كان وحده، فنصره الله – تعالى – حتى لم يتمكن أعداؤه من هدمه ؛ فعلى ذلك ينصرك ويعينك، ويهلك عدوك، وإن كنت أنت وحدك ؛ إذ كان وقت نزول هذه السورة لم يكن له كثير أعوان، وقد فعل ذلك يوم بدر.

ثم قوله: ﴿أَلَمَ تَـرَ﴾ حرف استعمل في تذاكر أعجوبة قد كانت، وعرفوها، ثم غفلوا عنها، أو فيما لم يكن؛ فيعجبهم بما فعل بأعدائه؛ ليحملهم على الزجر والانتهاء عما حرم الله – تعالى – فكأنه قال: رأيت ربك كيف فعل بأصحاب الفيل؟!.

ويجوز أن يكون الخطاب منه للنبي ﷺ، والمراد غيره.

ويجوز أن يكون هذا خطابا لكل واحد منهم. ثم تسميتهم: أصحاب الفيل، ونسبة<sup>(٣)</sup> الفيل إليهم يحتمل وجهين: أحدهما: أى: الذى صحبوا الفيل.

والثاني: ﴿ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ﴾، أي: أرباب الفيل؛ كما يقال: رب الدار، وصاحب الدار. وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَمَ بَجْعَلَ كَيْدَهُمُ فِي تَضْلِيلِ﴾، أي: أبطل ما قدروه عند أنفسهم من تخريب البيت وتهديمه؛ فالكيد: ما ذكرنا بدءا.

وقوله – عز رجل-: ﴿وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ﴾: جماعات متفرقة، جماعة جماعة، وهكذا السنة في الخروج لمحاربة أعداء الله – تعالى – أن<sup>(1)</sup> يخرجوا جماعة جماعة. وقيل: هي طير لم ير قبلها ولا بعدها مثلها، لها رءوس كالسباع.

- (۱) في ب: وقف.
- (٢) في ب: ويسارع.
- (٣) في ب: وتشبيه.
- (٤) في ب: إلى أن.

وقيل: شبيهة برجال الهند. وقوله – عز وجل-: ﴿تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّن سِجِّيلِ﴾، اختلفوا في السجيل: قال بعضهم: هو اسم موضع، خلقت حجارته؛ لتعذيب الفراعنة، وإهلاكهم. وقال بعضهم<sup>(۱)</sup>: فارسية معربة، وهي «سنك وكل»، وهو الآجر في التقدير. وقال بعضهم: هذه عبارة عن شدة الحجارة وقوتها. وقوله: ﴿ فَعَكَهُمْ كَعَصْفٍ مَأَكُولِ، قالوا<sup>(٢)</sup>: العصف: هو ورق الزرع، أو ورق كل

ولوله. «جعلهم العشري مالسوع» بالمحلف بالمحلف موارز مالور ورف نابت.

وقوله: ﴿مَأَكُولِ﴾ ينحو نحوين<sup>(٣)</sup>، ويتوجه وجهين: إلى ما قد أكل وإلى ما لم يؤكل؛ إذ ما يؤكل إذا ما كان معدا للأكل، سمي: مأكولا، فإن كان غير المأكول، فكأنه قال: جعلهم في الضعف والرخاوة – مع قوتهم وسلطانهم – كعلف الدواب؛ حتى لا يخاف منهم بعد ذلك أبدا.

وإن كان على المأكول فهو [أنه تعالى]<sup>(٤)</sup> جعلهم كالمأكول التي أكلتها الدواب<sup>(٥)</sup>؛ فيكون فيها ثقب، والله أعلم [بالصواب]<sup>(٦)</sup>.

#### \* \* \*

(۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (۳۷۹۷۶، ۳۷۹۸۱).
 (۲) قاله ابن زيد أخرجه ابن جرير عنه (۳۷۹۹٦).
 (۳) في ب: النحويين.
 (٤) في ب: الدود.
 (٥) في ب.

# سورة لإيلاف [قريش]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللهِ ٱلتَحْسَنِ ٱلرَّحَيَةِ

قوله تعالى: ﴿ لِإِيلَفِ فُحَرَيْشٍ ﴾ إِمَانِفِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ ﴾ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَنَا ٱلْبَيْتِ ﴾ ٱلَذِت ٱطْعَمَهُم مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِنْ خَوْفٍ ﴾.

َ قُولُه – عز وجل-: ﴿ لِإِيلَافٍ قُرَيْشٍ . إِ-لَافِهِمْ رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ»، هذا يخرج على وجوه:

أحدها: ما قال الفراء: إن اللام لام الاعتدال؛ لأن السورة صلة لسورة ﴿ أَلَمْ تَـرَ»، قال: ﴿ فَجَعَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَّأْكُولِ» [الفيل: ٥]، ﴿ لِإِيلَفِ قُـرَيْشٍ»؛ كأنه يقول: أهلكت أصحاب الفيل، وفعلت بهم ما فعلت لتألف قريش بذلك المكان كما ألفوا به الرحلتين اللتين جعلتا لهم في الشتاء والصيف.

والثاني: يحتمل أن يقول: ألزمت الخلق عبادة رب هذا<sup>(٢)</sup> البيت حتى ألفوا ذلك البيت، وحملوا ما تحتاج إليه قريش، وأهل ذلك المكان من الطعام، وما يتعيشون به؛ لتألف<sup>(٣)</sup> قريش بعبادة رب ذلك البيت ما لولا ذلك لم يتهيأ لهم المقام بذلك المكان؛ لأنه لا زرع فيه، ولا نبات، ولا ما يتعيش به، وهو كما قال إبراهيم – عليه السلام–: ﴿ بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْعٍ﴾ [إبراهيم: ٣٧]، وإنما تعيشهم في ذلك المكان بما<sup>(٤)</sup> يحمل إليهم من الآفاق والأمكنة النائية؛ كقوله: ﴿أَوَلَمَ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا ءَامِنًا يُجْبَىَ إِلَيْهِ فُمَرَتُ كُلِّ شَيْءٍ زِزْقًا

وقال بعضهم: أمرت<sup>(ه)</sup> قريش بأن يألفوا عبادة رب هذا البيت كإيلافهم رحلة الشتاء والصيف؛ يقول: كما ألفتم هاتين الرحلتين، فألفوا عبادة رب هذا البيت.

وقال بعضهم: إن أهل مكة كانوا يرتحلون تجارا آمنين في البلدان، لا يخافون شيئا؛ لحرمتهم؛ لأن الناس يحترمونهم لمكان الحرم، حتى لا يتعرض لهم بشيء، ولا يؤذيهم أحد حتى إن كان الرجل منهم ليصاب في حيّ من الأحياء؛ يقال: هذا حرمي؛ فيخلى عنه، وعن ماله؛ تعظيما لذلك المكان، وهو ما قال: ﴿وَءَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ﴾.

- (١) سقط في ب.
- (۲) في ب: هذه.
- (٣) في ب: لتأليف.
  - (٤) في ب: لما.
- (٥) في ب: أقرت.

وقيل<sup>(١١)</sup>: إن العرب كانت تغير بعضهم على بعض، ويسبي بعضهم بعضا، وأهل مكة كانوا آمنين في حرم الله - تعالى - كقوله - تعالى-: ﴿أَوَلَمَ يَرَوْأَ أَنَّا جَعَلَنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَبِنَخَطَفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمَّ﴾ [العنكبوت: ٦٧]، فذكر عظيم نعمه عليهم ومننه؛ ليعلموا ذلك أنه منه.

وأصله أن الله – تعالى – لما كان من حكمته وإرادته جعل الرسالة في قريش وإبقاؤها إلى الوقت الذي أراد أن يبقى، جعل لهم من الأمن في ذلك المكان والأرزاق التي تجبى إليهم، وما يتعيشون به في ذلك؛ ليبقوا إلى الوقت الذي أراد بقاءهم إليه؛ فيكون ما أراد على ما أراد، فكما أنشأ هذا العالم للبقاء إلى الوقت الذي أراد أن يبقوا فيه جعل لهم من الأرزاق ما يبقون إلى الوقت الذي أراد؛ ليكون ما أراد؛ فعلى ذلك الأول. قال القتبي: الإيلاف: مصدر آلفت فلانا إيلافا؛ كما تقول: ألزمته إلزاما. وقال الكسائي: آلفت المكان، وألفته؛ لغتان.

وعن ابن عباس – رضي الله عنه–: ﴿لِإِيلَافِ فُحَرِّشِ﴾، أي: كصنع قريش ﴿إِ-لَافِهِمْ﴾، أي: صنيعهم، ﴿رِحْلَةَ ٱلشِّتَآءِ وَٱلصَّيْفِ . فَلَيْعْبُدُواْ رَبَّ هَاذَا ٱلْبَيْتِ . ٱلَّذِت أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ﴾ السنين الذي أصابهم، ﴿وَمَامَنَهُم مِّنْ خَوْفٍ﴾ العدو، والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قاله قتادة أخرجه ابن جرير عنه (٣٨٠٢٢).

#### سورة الماعون

## بِسْمِ أَنْبَهِ ٱلْتَخْضِ ٱلرِّجَيْمَ لِ

قوله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلَدِينِ ﴾ فَذَلِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمِتِيمَ ﴾ وَلَا يَحْضُ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾ فَوَيْدُلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ يُرَآءُونَ ﴾ وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ ﴾.

قوله – عز وجل–: ﴿أَرَءَيْتَ أَلَّذِى يُكَذِّبُ بِاللِّبِنِ﴾، اختلف في نزوله: قال ابن عباس – رضي الله عنهما – هي مدنية. وقال مقاتل ومجاهد وجماعة<sup>(١)</sup>: هي مكية.

وجائز أن يكون أولها نزل بمكة؛ لأن الذي ذكر أنها نزلت في شأنه كان مكيا، وهو العاص بن وائل السهمي مع ما أنهم هم الذين يكذبون بيوم الدين، وآخرها نزل بالمدينة؛ لأن في أواخرها وصف المنافقين، وهو ما ذكر من المراءاة في الصلاة، ومنع ما ذكر. ثم إن كان نزولها في الكفرة، فالجهة فيه والمعنى غير الجهة والسبب لو كانت نزلت في المنافقين.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿أَرَءَيْتَ﴾ حرف يستعمل في موضع السؤال والاستفهام.

ويجوز أن يكون استعماله على وجه التقرير عند السائل؛ لما يراد به إعلامه؛ على سبيل ما روي في الخبر : «أرأيت لو كان على أبيك دين فقضيته أما قبل منك؟»<sup>(٢)</sup>، وكان ذلك في موضع التقرير؛ فكذلك قوله: ﴿أَرَعَيْتَ﴾، معناه – والله أعلم- : أن اعلم أن الذي يدع اليتيم، ولا يحض على طعام المسكين هو الذي يكذب بالدين.

قال أهل التأويل جميعا: ﴿يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ﴾، أي: بالحساب، والبعث.

وجائز أن يكون يكذب بالدين الذي يظهر، أي: يكذب بالدين الذي أظهر لك. ولا نحقق أن كان في المنافقين؛ لأن أهل النفاق كانوا يكذبون ما يظهرون<sup>(٣)</sup> من الموافقة لرسول الله ﷺ والمؤمنين.

وإن كان في أهل الكفر، فهو على الرؤساء منهم؛ فتكذيبهم بالدين هو ما كانوا يظهرون لأتباعهم من الجهد والشدة، يموهون بذلك على أتباعهم؛ ليقع عندهم أن الذي هم عليه

- (١) وهو قول ابن عباس، وابن الزبير أخرجه ابن مردويه عنهما كما في الدر المنثور (٦/ ٦٨٢).
   (٢) أخرجه البخاري (٢/ ٢٢٧) كتاب الصوم، باب: من مات وعليه صوم (١٩٥٣)، ومسلم (٢/ ٨٠٤)
  - كتاب الصيام، باب: قضاء الصيام عن الميت (١٥٦–١١٤٨) عن ابن عباس بنحوه. (٣) في أ: يظهر.

سورة الماعون الآيات: ١ - ٧

حق، وأن الذي عليه رسول الله ﷺ باطل؛ فيكذبون بالدين الذي يرون من أنفسهم، ويظهرون بالتمويهات التي يموهون بها عليهم.

فكيفما كان إن كانت نزلت في المنافقين، أو في أهل الكفر، أو في الذي كذب بالحساب والبعث، أو بالذي ذكرنا أنه يظهر خلاف ما يضمر – ففيها<sup>(١)</sup> عظة وتنبيه للمؤمنين وزجر لهم عن مثل صنيعهم؛ لأنه نعت الذي كذب بالدين إن كان المراد به الحساب، أو الدين نفسه؛ حيث قال: ﴿فَكَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ ٱلْيَتِيمَ . وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ آلِسَكِينِ، كأنه قال: الذي يكذب بالدين هو الذي يدع اليتيم؛ أي: يظلم اليتيم، ويمنع حقه.

وَلَا يَحْشُ عَلَى طَعَامٍ ٱلْمِسَكِينِ ﴾، يقول – والله أعلم – للمؤمنين: لا تظلموا اليتيم، ولا تمنعوا حقه، ولا تسيئوا صحبة اليتيم، كما فعل من كذب بالدين وحضوا على طعام المسكين؛ يصف بخلهم واستهانتهم باليتيم والمساكين، وسوء معاملتهم التي عاملوهم، يعظ المؤمنين ويزجرهم عن ذلك.

وجائز أن يكون قوله: ﴿وَلَا يَحُفُّ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴾؛ لما عندهم أن من أعطي المال، ووسع عليه الدنيا إنما أعطي ذلك لكرامة له<sup>(٢)</sup> عند الله – تعالى – ومن ضيق عليه، ومنع ذلك عنه؛ لهوان له عنده وحقارة؛ كقوله – عز وجل–: ﴿فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ رَبُّهُ فَأَكُرُمَهُ وَنَعَمَهُ فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكُرَمَنِ . وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيّهِ رِزْفَهُ فَيَقُولُ رَبِّ أَهَنَنِ﴾ [الفجر: ١٥، ١٦].

وقوله – عز وجل-: ﴿أَنْظُعِمُ مَن لَوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ. . . . ﴾ [الآية]<sup>(٣)</sup> [يس: ٤٧]، يظنون أن الله – تعالى – منع من منع ذلك؛ لهوان له عنده، ومن وسع عليه، وسع لكرامة له عنده؛ فيقول: كيف أكرم من أهانه الله تعالى؛ فيحتمل أن يكون ما ذكر أنه لا يحض على طعام المسكين.

ويحتمل أن يكون الذي حمله على ظلمه اليتيم، وتركه إطعامه تكذيبه بالبعث؛ لأنه ليس لليتيم من ينصره، ويقوم بدفع من يقصد ظلمه، ويمنع حقه، وكان لا يخاف عقوبة البعث؛ إذ لا يؤمن به.

ثم يحتمل قوله: ﴿أَرَءَيْتَ ٱلَّذِى ثِكَذِبُ بِٱلَّذِينِ . فَنَالِكَ ٱلَّذِى يَدُغُ ٱلْيَتِيحَ . وَلَا

- (۱) في أ: وفيه.
- (٢) في ب: منزلة.
- (٣) سقط في ب.

يُحُضُّ عَلَى طُعَامِ ٱلْمِسْكِينِ . . . ﴾ الآية؛ أن يكون في الاعتقاد والرؤية .

ويحتمل أن يكون في حق الفعل نفسه؛ فإن كان في الاعتقاد والرؤية، فأهل الإسلام لا يعتقدون [ذلك]، وإن كان في حق الفعل فإنهم ربما يفعلون ذلك.

وحمله عندنا على الاعتقاد أوجب وأقرب؛ لما وصفنا أن اليتيم لا ناصر له، وليس للكافر خوف العاقبة؛ لما لا يؤمن بذلك، وإنما يمتنع المرء في الغالب من سوء الصحبة؛ لهذين: إما رغبة في جزاء الآخرة، أو خوف المكافأة في الدنيا، والمساكين ليس لهم في الدنيا ما يكافئهم ويجازيهم، وليس لليتيم ناصر؛ ليخاف منه، ولم يكن للكافر رغبة في ثواب الآخرة، ولا خوف من<sup>(۱)</sup> العقاب؛ لعدم تصديقه بذلك.

ثم قوله – عز وجل–: ﴿وَلَا يَحْشُ عَلَى طَعَامِ ٱلْسِتَكِينِ ﴾ هو النهاية في وصفه بالبخل؛ لأن الحث على الصدقة أن يرجيه ويطمعه في ثوابه، فإذا لم يرج هو نفسه، فكيف يرجي غيره؟ مع ما أن الحكمة عند هؤلاء الكفرة أن من جر إلى نفسه نفعا فهو الحكيم، ومن ضر نفسه فهو جائر غير حكيم، وهو إذا منع الصدقة نفع نفسه، وإذا أوفى اليتيم حقه ضرها؛ فلذلك لا يرغب فيها؛ فهذا المعنى الذي وصفناه، دعانا إلى توجيه التأويل إلى الاعتقاد.

وقوله – عز وجل– : ﴿فَوَيَـلُ لِلْمُصَلِّينَ . ٱلَّذِينَ هُمَ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾ : إن كان هذا في أهل النفاق، فأهل النفاق كذلك كانوا لا يفعلون شيئا من الطاعات إلا وكانوا عنها لاهين ساهين، وإذا فعلوا شيئا منها، فعلوا مراءاة؛ كقوله – تعالى– : ﴿يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَا قَلِيلَا﴾ [النساء : ١٤٢]، وقوله : ﴿وَلَا يَأْتُونَ ٱلصَّكَلَوَةَ إِلَا وَهُمْ كُسَائَى وَلَا يُنفِقُونَ إِلَا وَهُمْ كَدِهُونَ﴾ [التوبة : ٥٤]، فذكر كسلهم وبخلهم؛ فعلى ذلك جائز أن يكون قوله : ﴿وَوَيَـبُلُ لِلْمُصَلِّينَ . . . ﴾ إلى آخر ما ذكر في المنافقين على ما ذكرنا من نعتهم.

وجائز أن يكون في أهل الكفر، وأهل الكفر كانوا يصلون، كقوله: ﴿وَمَا كَانَ صَكَلَائُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُكَانَة وَتَصَدِيَةً . . . ﴾ [الأنفال: ٣٥]، أخبر أن صلاتهم في الحقيقة ليست بصلاة؛ فجائز أن تكون على صورة [الصلاة الحقيقية]<sup>(٢)</sup>، وقد ذكر أنهم كانوا يصلون مستقبلين نحو أصنامهم، يرون<sup>(٣)</sup> الناس كثرة اجتهادهم في طاعة الأصنام، حتى إذا رآهم<sup>(٤)</sup> من نأى عنهم ظن [أن ذلك]<sup>(٥)</sup> حق، فيكون في ذلك صد عن إجابة الرسول،

- (۱) في ب: عن.
- (٢) في أ: الحقيقة.
- (٣) في ب: يراءون.
  - (٤) في أ: رأوهم.
    - (٥) في أ: أنه.

ودفع وجوه القوم عنه<sup>(١)</sup>، وذلك قوله: ﴿إِلَّا مُكَامَ وَتَصْدِيَهُ﴾ [الأنفال: ٣٥]. ويحتمل أن يكون كناية عن الخضوع والتذلل؛ فيكون معناه: ويل للذين لا يخضعون ولا يخشعون.

وقوله - عز وجل-: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: أي: سهوا عن صلاتهم لأنفسهم، وصلاتهم التي هي لأنفسهم هي أن تكون الصلاة لله – تعالى – ويجعلوها له، ولا يصلوا لغير الله من الأصنام وغيرها؛ لأن من صلى لله – تعالى – يرجع منفعتها في الحقيقة إليه؛ لما تعلق بها من الجزاء الجميل، فهم بالسهو عن تلك الصلاة وتركها [يلحقون الضرر]<sup>(٢)</sup> بأنفسهم ويجعلونها<sup>(٣)</sup> للأصنام التي لا تضر ولا تنفع.

والثاني: سهوهم [عن]<sup>(٤)</sup> الصلاة حين أضاعوها، وهو ما ذكر في حرف ابن مسعود – رضي الله عنه – في قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ ٱلضَّكَلُوَةَ تَنْهُلُ عَنِ ٱلْفَحْسَآَةِ وَٱلْمُنكَرُّ ...﴾ [العنكبوت: ٤٥]؛ فيقول: سهيتم [عن]<sup>(٥)</sup> الصلاة فلم تمنعهم عما ذكر.

وعن ابن عباس – رضي الله عنهما – مرفوعا: «هم الذين يؤخرونها<sup>(٢)</sup> عن وقتها». وقال مجاهد: الساهي: الذي لا يبالى صلى أم لا؛ ألا ترى أنه قال: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمُ يُرَآءُونَ﴾.

> وقال الحسن: هم المنافقون، يؤخرونها عن وقتها، ويراءون إذا صلوا. وقال سعد: الترك عن الوقت.

وقال أبو العالية: الساهي: [هو]<sup>(٧)</sup> الذي لا يدري على شفع انصرف<sup>(٨)</sup> أو على وتر؟ وروي عن [عطاء بن يسار]<sup>(٩)</sup> أنه قال: الحمد لله حيث لم يقل: «فى صلاتهم ساهون»، ولكنه قال: ﴿عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾.

> فی ب: عنده. (1)في ب: ملحقون الضرب. (٢) في ب: وجعلوها. (٣) سقط في ب.  $(\boldsymbol{\xi})$ سقط فی ب. (٥) في ب: يؤخرون. (٦) سقط فی ب. (V)في ب: أبصرني.  $(\Lambda)$ في ب: سليمان. (9)

وقوله - عز وجل-: ﴿وَيَمْنَعُونَ ٱلْمَاعُونَ﴾، قال ابن عباس - رضي الله عنه-: هو الزكاة، رواه ابن الزبير، وعكرمة، ومجاهد عنه. وروي عن على – رضي الله عنه–: هو الزكاة. وعن ابن عباس – رضي الله عنه – في رواية أخرى هو العارية. وعن ابن عمر قال: هو الذي لا يعطى حقه، وهو الزكاة. وروي عن على - رضي الله عنه - في رواية: ﴿ ٱلْمَاعُونَ﴾: منع القدر، [والدلو، والفأس] ( ) . وعن ابن مسعود – رضي الله عنه – مثله، وكذا عن ابن عباس في رواية [أخرى]<sup>(٢)</sup>. وقال أبو عبيدة: كل ما فيه نفعه فهو الماعون. وعن ابن عباس - رضي الله عنهما-: ما جاء أهلها بعد. فإن كان ذلك على العواري، فالمعنى منها ذم البخل، وأشده منع الفرض. وجائز أن يكون الماعون كل معروف وكل ما يعار<sup>(٣)</sup>، يدخل في ذلك الزكاة وغيرها؛ ففيه ذكر بخلهم وشحهم ومنع الحق من المستحق. قال أبو عوسجة: ﴿يَدُعُ ٱلْمَتِيحَ»، أي: يضرب، ويدفع في قفاه؛ يقال: دع يدع دعا، فهو داع، ومدعوع. وقال القتبي: ﴿يَدُعُ ٱلْمِبَيِّهُمَا أَي: يدفعه، وكذلك في قوله: ﴿يَوْمَ يُدَعُّونَ إِلَى نَارِ جَهَنَّمَ دَعًّا ﴾ [الطور: ١٣]، أي: يدفعون. وقال أبو عوسجة: ﴿وَلَا يَحْشُّ؟: لا يحرض، ولا يحث، ﴿سَاهُونَ﴾ غافلون. وفي حرف ابن مسعود - رضي الله عنه-: ﴿لاهونَ﴾، و ﴿أَرأيتِكَ﴾<sup>(٤)</sup> بِالكَاف، وكذلك في حرف أبي رضي الله عنه، [والله أعلم بحقيقة ما أراد]<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

(١) في ب: والفأس والدلو.
 (٢) سقط في ب.
 (٣) في أ: يعان.
 (٤) في أ: رأيتك.
 (٥) سقط في ب.

### [سورة «إنا أعطيناك الكوثر»]<sup>(1)</sup>

بِسْمِ أَنَّهُ ٱلْتَغْنِ ٱلْتَحْيَدِ

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَ ﴾ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَرُ ﴾ إِنَّ شَانِنَكَ هُوَ ٱلأَبْرَرُ ﴾﴾.

قوله – عز وجل– : ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَ﴾ هذا خرج مخرج الامتنان على رسول الله والإنعام عليه والإفضال؛ ليستأدي بذلك شكره والخضوع له. ثم اختلفوا<sup>(٢)</sup> في ﴿ٱلْكَوْثَرَ﴾ :

[فقيل]: هو الخير الكثير، والخير الكثير: ما أعطي من النبوة والرسالة وما لا ينجو أحد من سخط الله – تعالى – إلا به، وهو الإيمان به والتصديق له، وما صيره معروفا مذكورا في الملائكة، وما قرن ذكره بذكره، ورفع قدره ومنزلته في جميع الخلائق، وغير ذلك مما لا يحصى، وهو ما قال: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ [الشرح: ٤].

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup> : ﴿ ٱلْكَوْتَرَ﴾ : نهر في الجنة، وعلى ذلك جاءت الأخبار عن رسول الله إذه سئل عن ﴿ ٱلْكَوْتَرَ﴾ فقال : «نهر في الجنة»، أو قال ذلك من غير سؤال .

فإن ثبتت الأخبار فهو ذاك كفينا عن ذكره، وإن لم تثبت الأخبار فالوجه الأول أقرب عندنا؛ لأنه ليس في إعطائه النهر تخصيص في التشريف والعطية؛ لأن الله – تعالى – وعد لأمته ما هو أكثر من هذا؛ لما روي في الأخبار عن النبي ﷺ أنه قال: «إن لأهل الجنة في الجنة ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر»، ونحن نعلم أن هذا في الإنعام أكثر من النهر الذي وصف.

وقال بعضهم: ﴿ ٱلْكُوْثَرَ؟: شيء أعطاه الله – تعالى – رسوله لا يعرف.

وأصله: أنه شيء خاطب به رسوله، وهو قد عرفه؛ فلا يجب أن يتكلف معرفته وتفسيره؛ لأنه إن أخطأ لحقه الضرر، وإن أصابه لم ينفع كثير نفع.

> وقيل: ﴿ ٱلْكَوْتُكَرَى : هو حرف أخذ من الكتب المتقدمة. وقوله - عز وجل-: ﴿فَصَلَ لَرَبِّكَ وَٱنْحَـرَكَ، اختلف فيه:

قال بعضهم: حقيقة الصلاة هي الخضوع والخشوع والدعاء، أمره بجميع ما يعبده في نفسه، وأمره أن يأتي بما تعبده من القرابين، والذبائح، والضحايا التي فيها نفار الطباع؛

- (1) في ب: ذكر أن سورة: ﴿إِنَّا أَعْطَنِنَكَ مَكَية.
  - (٢) في ب: اختلف.

(٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٨١٣٦) وهو قول ابن عمر، وعائشة، وأنس، وغيرهم.

حتى أن من الكفرة من يحرم الذبائح والنحر؛ للآلام التي فيها، والطباع تنفر عن ذلك؛ فتعبده بالذي فيه مناقضة طبعه ونفاره عنه.

وجائز أن يكون لا على الأمر بالصلاة والنحر، ولكن معناه: إذا فعلت ذلك فافعل لله؛ لأن أولئك الكفرة كانوا يصلون للأصنام، ويذبحون لها؛ كقوله: ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنُّصُبِ﴾ [المائدة: ٣]، أي: للنصب، فأمره أن يجعل ذلك لله تعالى.

وقال الحسن<sup>(۱)</sup>: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ﴾ صلاة العيد، وانحر البدن بعدها.

وقال مجاهد وعطاء<sup>(٢)</sup>: صل الصبح بجمع، وانحر بمني.

وقال بعضهم<sup>(٣)</sup>: ﴿فَصَلِّ لِرَبِكَ﴾ حقيقة الصلاة، وهي الصلاة المعروفة المفروضة، وهي مخ العبادة؛ على ما ذكر في الخبر.

وكذلك ما ذكر أن المصلي مناج الرب تعالى، وهو – والله أعلم – لأنه ما من عبادة إلا وفيها شيء من اللذة وقضاء شهوة النفس وأمانيها من السير، والركوب، والأكل، والشرب، والكلام، والانتقال من موضع إلى موضع، وغير ذلك من الطاعات مما فيه شيء من اللذة للنفس وقضاء شهوتها – وإن قل<sup>(1)</sup> – من الحج والزكاة والجهاد وغير ذلك، إلا الصلاة نفسها؛ فإن فيها قطع النفس عن جميع شهواتها وأمانيها، وعن جميع ما يتلذذ به من أنواع اللذات، وعلى ذلك ما سمي موسى – عليه السلام-: كليم الله، ونجيه؛ لأنه فارق قومه وجميع ما للنفس فيه لذة وراحة، وأتى جبلا ليس فيه<sup>(٥)</sup> أحد، وكلمه ربه في ذلك؛ فسمي: نجي الله، وعلى ذلك سمي المصلي: مناجيا ربه، وخص بذلك الاسم؛ لما ذكرنا.

وقوله – عز وجل-: ﴿وَأَغْمَرَ ﴾: هو ما ذكرنا من نحر البدن الذي تعبده للكل؛ لما فيه من نفار النفس بالتألم الذي يحصل لغيره بفعل غيره؛ فالتألم به بفعل نفسه أكثر من التألم بفعل غيره، وهو مجاهدة النفس وتغير ما امتحنه – عليه السلام – بتحمل المشقة لوجهه تعالى مرة بالتبليغ إلى الكفرة مع الخطر على نفسه، ومرة بمجاهدة نفسه بالقيام بالليل، ومرة بإتيان خلاف الطبع، وهو ذبح البدن؛ إذ الطبائع تنفر عن إراقة الدماء مع أنه أشفق

- (۱) أخرجه ابن جرير (۳۸۲۰۲، ۳۸۲۰۳).
- (٢) أخرجه عبد الرزاق، وابن جرير (٣٨٢٠١، ٣٨٢٠٦)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور (٦/ ٦٨٩).
  - (٣) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٨١٩٥) وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٨٩).
    - (٤) في ب: قيل.
      - (٥) في أ: به.

الناس وأرحمهم على خلقه، فبلغ من حسن إجابته له، وطاعته له أن<sup>(۱)</sup> ساق مائة بدنة، فنحر ستين منها بيده، وولى عليا – رضي الله عنه – نحر أربعين؛ على ما ذكر في الخبر. وروى أبو الجوزاء عن ابن عباس<sup>(۲)</sup> – رضي الله عنه – قال: ﴿فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرَ»: وضع اليمين على الشمال في الصلاة، وكذا روي عن على، رضي الله عنه<sup>(۳)</sup>.

وعن عاصم الجحدري، قال: هو وضع اليمين على الشمال في الصلاة. ومن قول الثنوية: أنهم لا يرون ذبح شيء من الأشياء؛ لما فيه من الألم والأذى. وقولهم هذا ليس بصحيح؛ لأنا نعلم أن إفاتة الروح بالذبح أهون على المذبوح من موته حتف أنفه؛ فإذا جاز في الحكمة أن تزهق روحه بغير الذبح فلأن يجوز في الذبح أحق.

وأصله: ما ذكرنا أن هذه السورة نزلت في مخاطبة رسول الله ﷺ، وهو المقصود به من بين الناس، وهو يعلم بالذي خاطبه به من الصلاة؛ والنحر، والكوثر، وغير ذلك؛ فلا نتكلف نحن تفسيره مخافة الكذب على الله – تعالى – سوى أن نذكر أقاويل أهل التأويل.

وكذلك قوله – عز وجل–: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبَرَ﴾ يذكر أهل التأويل: أن فلانا سمى<sup>(٤)</sup> رسول الله ﷺ: أبتر؛ فنزل: إن الذي سماك أبتر هو الأبتر – لا نعرفه حقيقة؛ لأنه لم يذكر أن أحدا من أولاد الفراعنة وأعداء الرسل – عليهم السلام – افتخر بأبيه أو بأحد<sup>(٥)</sup> من أوليائه<sup>(٦)</sup> والمنتمين بهم افتخروا بهم، وافتخر أولاد أولياء رسول الله على الناس حتى يتعينوا<sup>(٧)</sup> بذلك فيما بينهم؛ يقول: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلأَبْتَرُ﴾ أي : معاديك ومبغضك هو الأبتر دونك.

أو يقول: أعداؤك هم الذين يبتر ذكرهم، وأولياؤك<sup>(^)</sup> مذكورون أبدا على ما قلنا.

- (١) في ب: وإن.
- (٢) أخرجه ابن أبي حاتم، وابن شاهين في السنة وابن مردويه، والبيهقي كما في الدر المنثور (٦/
   ٦٨٩).
- (٣) أخرجه ابن جرير (٣٨١٨٤، ٣٨١٨٨)، وابن أبي شيبة في المصنف، والبخاري في تاريخه، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، والدارقطني في الأفراد، وأبو الشيخ، والحاكم، وابن مردويه والبيهقي في سننه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٨٩).
  - (٤) في ب: يسمي.
  - (٥) فمي ب: أحد.
  - (٦) في ب: أوليائهم.
  - (٧) في أ: يتعيشوا.
  - (٨) في أ: وأولئك.

وأصله ما ذكرنا أنه خاطب به رسول الله ﷺ، وقد عرف ذلك، ونحن لا نعلم في أي شيء كانت القصة؟ وفيم نزلت الآية؟ والله ورسوله أعلم. قال أبو عوسجة: الشانئ: المبغض، يقال: شنئته<sup>(١١)</sup>: أبغضته، والأبتر: هو الذي لا ولد له ذكر، ولا عقب [له]<sup>(٢٢)</sup>. وفي قوله – عز وجل-: ﴿إِنَّ شَانِعَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ﴾ بشارة لرسول الله ﷺ بالغلبة

عليهم، والقهر لهم، والنصرة عليهم، وإظهار دين الله – تعالى – في البلاد والآفاق؛ إذ<sup>(٣)</sup> أخبر أن الذي عاداه وباغضه هو المنقطع والأبتر لا هو، والله المستعان.

\* \* \*

(۱) في ب: أشنأته.
 (۲) سقط في ب.
 (۳) في ب: إذا.

## [سورة الكافرون مكية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْسِ ٱلرَّجَيْمَ ا

قوله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيَّبُمَا ٱلْكَنِرُونَ ﴾ لَا أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ وَلَا أَنتُد عَنِدُونَ مَآ أَعَبُدُ ﴾ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدَتُمَ ﴾ وَلَا أَنتُد عَبِدُونَ مَآ أَعَبُدُ ﴾ لَكُو دِينَكُو وَلِى دِينِ ﴾ . قوله – عز وجل-: ﴿قُلْ بَتَأَيَّهَا ٱلْكَنْرُونَ ... ﴾ إلى آخرها.

ذكر أنها نزلت في منابذة المتمردين المعاندين منهم، الذين علم الله - تعالى - منهم أنهم لا يؤمنون أبدا، ولا يرجعون عما هم عليه من عبادة الأوثان إلى التوحيد والإسلام؛ لأنه لا كل كافر يكون على وصف أنه لا يعبد الله - تعالى - في وقت من الأوقات؛ إذ قد يجوز أن يكون كافرًا في وقت، ثم يسلم في وقت آخر؛ فدل ما ذكرنا أنها نزلت في المتمردين المعاندين الذين علم الله - تعالى - أنهم يثبتون على الكفر، ولا يؤمنون أبدا، وكان كما أخبر، ؛ ففيه دلالة إثبات الرسالة؛ إذ أخبر أنهم لا يؤمنون، فلم يؤمنوا، وماتوا على الكفر.

وقوله – عز وجل–: ﴿لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ﴾ أنتم الآن، ﴿وَلَا أَنتُمْ عَـٰبِدُونَ﴾ اليوم ﴿مَآ أَعْبُدُ﴾ فيما بعد اليوم.

وقال بعضهم: الأول: فيما مضى من الوقت، والثاني إخبار عن الحال، والآخر فيما بقي من الوقت.

ولكن لا يجيء أن يكون هكذا؛ بل يجيء أن يكون قوله: ﴿لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ﴾ في حادث الوقت؛ لأن<sup>(٢)</sup> حرف «ما» إنما يستعمل في حادث الأوقات، يقول الرجل: لا أفعل كذا، يريد به: حادث الوقت.

وقوله: ﴿وَلَا أَنتُدْ عَكِدُونَ مَا أَعَبُدُ﴾ كذلك - أيضا - في حادث الأوقات، أو إخبار عن الحال.

وقوله - عز وجل- : ﴿وَلَا أَنَا عَابِدُ مَّا عَبَدَتُمَ﴾ إنما هو إخبار عن الماضي من الأوقات؛ كأنه يقول : لم أكن أنا عابدا قط في وقت من الأوقات، وهذا يدل على أن رسول الله ﷺ لم يكن عبد غير الله قط.

> وفي هذه السورة وجهان من الدلالة: أحدهما: ما ذكرنا من إثبات الرسالة.

(۱) في ب: ذكر أن سورة الكافرين مكية.
 (۲) في ب: لا.

والثاني: إخبار عن الإياس لهم من رسول الله ﷺ عن أن يرجع إلى دينهم أبدا، وقطع رجائهم وطمعهم في ذلك.

وفيه – أيضا – أن من أشرك غيره في عبادة الله – سبحانه وتعالى – أو عبد غيره دونه على رجاء القربة إلى الله – تعالى – فهو ليس بعابد لله – تعالى – ولا موحد له؛ لأن أولئك إنما عبدوا الأصنام رجاء أن تشفع لهم، ورجاء أن تقربهم إلى الله – تعالى – زلفى؛ أخبر أنها لا تقربهم<sup>(۱)</sup> زلفى، وأنهم ليسوا بموحدين، ولا عابدين لله تعالى. وقوله – عز وجل–: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِيَ دِينَ﴾ يحتمل وجهين:

أحدهما: لكم جزاء دينكم الذي دنتم، ولي جزاء ديني الذي دنت.

والثاني: على المنابذة والإياس، لكم ما اخترتم من الدين، ولي ما اخترت، لا يعود واحد منا إلى دين الآخر، وكان قبل ذلك يطمع كل فريق عود الفريق الآخر إلى دينهم الذي هم عليه.

وقوله – تعالى–: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ﴾ ليس على الأمر، على ما نذكر في سورة الإخلاص والمعوذتين؛ إذ لو كان على الأمر فهو يلزم أن يقول كل واحد منا لكل كافر ذلك، فإذا لم يلزم دل أنه ليس على الأمر.

وفي حرف ابن مسعود – رضي الله عنه– : ﴿قُلْ لَلَّذِينَ كَفُرُوا لَا أُعبد ما تعبدون، ولَا أنتم عابدون ما أعبد ولا أنا عابد ما عبدتم، ولا أنتم عابدون ما أعبد، لكم دينكم ولى دين﴾.

وعنه أنه قال: «من قرأ هذه السورة فقد أكثر وأطنب».

وفي حديث مرفوع عن النبي ﷺ أنه قال لرجل: «إذا أويت إلى فراشك فاقرأ: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ﴾؛ فإنه براءة من الشرك».

وأهل التأويل يقولون<sup>(٢)</sup>: إن سبب نزول هذه ومنابذته إياهم: أن رهطا من قريش قالوا لرسول الله ﷺ: هلم فلنعبد ما تعبد، واعبد أنت ما نعبد نحن؛ فيكون أمرنا أمرا واحدا؛ فنزلت هذه السورة.

قال أبو عوسجة: الدين: العادة، تقول: هذا ديني، أي: عادتي. ثم المعنى الذي وقع عليه التكرار لهذه الأحرف عندنا: أن التكرار<sup>(٣)</sup> حرف جرى

- (١) في ب: تقرب لهم.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٨٢٢٥)، وعبد بن حميد، وابن المنذر، وابن مردويه عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٩٢) وعن سعيد بن ميناء مثله.
   (٣) في ب: التكرر.

الاستعمال به في موضع المبالغة والتأكيد لما قصد به من الكلام في أي كلام كان، رجاء كان، أو وعيدًا أو غيره، كقولهم<sup>(۱)</sup>: بخ بخ، والويل الويل، وهيهات هيهات، وغير ذلك، فكذلك في هذا الموضع لما وقع الإياس عن إيمانهم بالله – تعالى – بما علم النبي بطريق الوحي أنهم لا يؤمنون، كرر هذا الكلام؛ تأكيدا للإياس وإبلاغا فيه، والله أعلم. [وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين]<sup>(٢)</sup>.

\* \* \*

## [سورة النصر، وهي مدنية]<sup>(י)</sup>

بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلْتَحْسَنِ ٱلْتَحْسَنِ

قوله تعالى: ﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتْحُ ﴾ وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفَوَاَجًا ﴾ فَسَبِّغ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُ إِنَّهُمَ حَـكَانَ تَوَّابُنَا ﴾.

قوله - عز وجل-: ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتْحُ﴾:

قال عامة أهل التأويل<sup>(٢)</sup>: إن قوله – تعالى–: ﴿إِذَا جَآءَ نَصْرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَّحُ﴾ هو مكة، والنصر الذي نصر رسول الله ﷺ على أهل مكة.

قال أبو بكر الأصم: هذا لا يحتمل؛ لأن فتح مكة كان بعد الهجرة بثماني سنين، ونزول هذه السورة كان بعد الهجرة بعشر سنين، ولا يقال للذي مضى: ﴿إِذَا جَمَّاً نَصَّرُ اَللَهِ وَٱلْفَـتَحُ﴾، ولكن أراد سائر الفتوح التي فتحها له، أو كلام نحو هذا، ولكن يحتمل أن يكون قوله: ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصَرُ اللَهِ﴾ يعني: إذ جاء.

وجائز ذلك في اللغة، وفي القرآن كثير «إذا» مكان «إذ»، فإن كان [على]<sup>(٣)</sup> هذا فيستقيم حمله على فتح مكة؛ على ما قاله أولئك.

أو يكون قوله – تعالى–: ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصْرُ ٱللَّهِ﴾، أي: قد جاء نصر الله.

أو أن يكون أراد بما ذكر من النصر والفتح: الفتوح التي كانت له من بعد حين دخل الناس في دين الله أفواجا؛ على ما ذكرنا<sup>(٤)</sup>.

وقوله – عز وجل-: ﴿نَصْرُ ٱللَّوِ﴾، أي: عون الله وخذلانه لأعدائه.

أو أن يكون قوله – تعالى–: ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصْبُرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَّحُ﴾: هي فتوح الأمور التي فتحها الله – عز وجل– عليه من تبليغ الرسالة إلى من أمر بتبليغها إليهم، والقيام بالأمور التي أمره أن يقوم بها، فتح تلك الأمور عليه وأتمها، فإن كان على هذا، تصير فتوح تلك الأمور له نعيا له؛ بالدلالة على ما قاله أهل التأويل<sup>(٥)</sup>: إنه نعى لرسول الله ﷺ نعيه،

- (١) في ب: ذكر سورة النصر مكية.
- (٢) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٨٢٢٨)، وابن المنذر عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٩٦).
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: ذکر.
- (٥) قالَّه ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٨٢٤١، ٣٨٢٤٢)، وأحمد، والطبراني، وابن مردويه، والبيهقي في الدلائل من طرق عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٦٩٨) وهو قول أبي هريرة، وأبي بكر، وعمر بن الخطاب.

وجهة<sup>(١)</sup> الاستدلال الوجوه التي ذكرنا. وقوله – عز وجل–: ﴿وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا﴾. ذكر أهل التأويل أنه كان قبل ذلك يدخل واحدًا واحدًا، فلما كان فتح مكة، جعلوا يدخلون دينه أفواجا أفواجا، وقبيلة قبيلة.

ويحتمل ما ذكرنا من سائر الفتوح، أي: فتوح الأمور التي ذكرنا، على ما روي عن النبي ﷺ أنه قال: «نصرت بالرعب مسيرة شهرين، شهرا أمامي، وشهرا ورائي»<sup>(٢)</sup>.

ثم [فى]<sup>(٣)</sup> قوله: ﴿إِذَا جَكَاءَ نَصَّـرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـتَحُ . وَرَأَيْتَ ٱلنَّـاسَ يَدْخُلُونَ فِى دِينِ ٱللَّهِ أَفُوَاجًا﴾ الآية، نعي لرسول الله ﷺ من وجوه، وقد ذكر في الأخبار: أنه نعى إليه نفسه بهذه السورة.

أحدها: ما ذكرنا من جهة الاستدلال عرف أنه قد دنا أجله؛ حيث أتم ما أمر به، وفرغ منه: من التبليغ والدعاء.

والثاني: عرف ذلك اطلاعا من الله تعالى، أطلعه<sup>(٤)</sup> عليه بعلامات جعلها له؛ ففهم رسول الله ﷺ ما لا يدرك أفهامنا ذلك.

والثالث: لما كفي مؤنة القيام بالتبليغ بنفسه بدخول الناس في الدين جماعة جماعة، وكان قبل ذلك يقوم بنفسه، عرف بذلك حضور أجله، وهو نوع من الدلالة.

ووجه الدلالة: أن القوم لما دخلوا في دين الله فوجا فوجا؛ دل ذلل على ظهور الإسلام وكثرة أهله؛ فكانت الغلبة والنصر دليل الأمن من الزوال عما هم عليه من الدين إذا زال الرسول.

وقوله – عز وجل-: ﴿فَسَيَحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ﴾، قال بعض أهل التأويل: أي: صل بأمر ربك، وأصله: ما ذكرنا فيما تقدم: أن التسبيح هو التنزيه، والتبرئة عن جميع معاني الخلق، والوصف بما يليق به، قال: نزهه وبرئه بالثناء عليه، وصفه بالصفات العلا، وسمه بالأسماء الحسنى التي علمك ربك.

ويحتمل أن يكون معنى قوله: ﴿فَسَبِّعْ مِحَمَّدِ رَبِّكَ﴾، أي: قل: «سبحان الله وبحمده» على ما جاء في الأخبار أن النبي ﷺ كان يكثر في دعائه «سبحان الله وبحمده، وأستغفر

(١) في ب: وبجهة.

- (٢) أخرجه البخاري (٣٦١/١٣) كتاب الاعتصام، باب: قول النبي ﷺ: «بعثت بجوامع الكلم» عن أبي هريرة بنحوه.
  - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: أطلعت.

الله وأتوب إليه».

وهذا لأن «سبحان الله» حرف جامع يجمع جميع ما يستحق من الثناء عليه، والوصف له بالعلو والعظمة والجلال، والتنزيه عن جميع العيوب والآفات، وعن جميع معاني الخلق، جعل لهم هذا الحرف الجامع؛ لما عرف عجزهم عن القيام بالوصف بجميع ما يستحق من الثناء عليه.

وكذلك حرف «الحمد لله»، هو حرف جامع يجمع شكر جميع ما أنعم الله عليهم، جعل لهم ذلك؛ لما عرف من عجزهم، وقلة شكر ما أنعم عليهم واحدا بعد واحد.

وعلى ذلك يخرج قوله: «اللهم صل على محمد»، أمرهم أن يجعلوا الصلاة على رسول الله ﷺ بقوله – عز وجل-: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ [الأحزاب: ٥٦] ولما لم يجعل في وسعهم القيام بما يستحقه أمروا أن يقولوا: «اللهم صل على محمد»؛ ليكون هو المتولي ذلك بنفسه، والله أعلم. وقوله – عز وجل-: ﴿وَٱسْتَغْفَرُهُ﴾:

قال أبو بكر الأصم: دل قوله – عز وجل–: ﴿وَٱسْتَغْفِرُهُ﴾ على أن كان منه تقصير وتفريط في أمره حتى أمره بالاستغفار عن ذلك.

لكن هذا كلام وحش؛ لا يصف رسول الله ﷺ بالتقصير في شيء، ولا بالتفريط في أمر قط، ولكن قد جعل الله – تعالى – على كل أحد من نعمه وفضله وإحسانه في طرفة عين ولحظة بصر ما ليس في وسعه وطاقته القيام بشكر واحد منها، وإن لطف، وإن طال عمره؛ فأمره بالاستغفار؛ لما يتوهم منه التقصير في أداء شكر نعمه عن القيام بذلك. أو أن يكون لأمته لا لنفسه.

فإن قال قائل: ما معنى أمره بالاستغفار، وقد ذكر أنه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر؟

فالجواب عنه من وجهين :

أحدهما: أنه يجوز أن يكون أمر بالاستغفار لأمته، نحو قوله – تعالى–: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِّ﴾ [محمد: ١٩].

> أو أن يكون الله – تعالى – وعد له المغفرة إذا لزم الاستغفار، ودام عليه. وقوله – عز وجل–: ﴿إِنَّهُمْ كَانَ نَوَّابَكَا﴾:

أي: كان لم يزل توابا، ليس أن صار توابا بأمر اكتسبه وأحدثه، على ما تقول المعتزلة: إنه صار توابا.

سورة النصر الآيات: ١ – ٣

ثم قوله: ﴿وَأَلَبًا﴾، على التكثير، أي: يقبل توبة بعد توبة، أي: إذا تاب مرة، ثم ارتكب الجرم<sup>(۱)</sup> وعصاه؛ ثم تاب ثانيا، وثالثا، وإن كثر؛ فإنه يقبل توبته.

والثاني: ﴿تَوَاَبُا﴾، أي: رجاعا يرجعهم ويردهم عن المعاصي، إلى أن يتوبوا، أي: هو الذي يوفقهم على التوبة.

ثم قال: ﴿وَوَّابَّا﴾، ولم يقل: «غفارًا»، وحق مثله من الكلام أن يقال: «إنه كان غفار»؛ كما قال في آية أخرى: ﴿ اَسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا﴾ [نوح: ١٠]، ولكن المعنى فيه عندنا: أن المراد من الاستغفار ليس قوله: «أستغفر الله»، ولكن أن يتوب إليه، ويطلب منه المغفرة بالتوبة؛ ﴿إِنَّكُمُ كَانَ نَوَّابَاً﴾.

ويجوز أن يكون فيه إضمار؛ كأنه قال: «واستغفره، وتب إليه؛ إنه كان توابا».

ويجوز [أن يستغنى] بذكر الاستغفار في<sup>(٢)</sup> السؤال عن ذكره في الجواب، وأحرى<sup>(٣)</sup> [أن يستغنى] بذكر التوبة في الجواب عن ذكرها في السؤال، وقد يجوز مثل هذا في الكلام.

ثم الدين اسم يقع على ما يدين به الإنسان، حقا كان أو باطلا، وعلى ذلك أضاف النبي ﷺ ما كان يدين به إلى نفسه، وما دان به الكفرة إليهم، حيث قال: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ وَلِىَ دِينِ﴾ [الكافرون: ٦]، وأما إضافته إلى الله – تعالى – حيث قال: ﴿يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفُوَاجًا﴾ [الآية]؛ لأنه الدين الذي أمرهم به، ودعاهم إليه؛ لذلك خرجت الإضافة والنسبة إليه، والله أعلم [بالصواب]<sup>(٤)</sup>.

#### \* \* \*

(۱) في أ: المجرم.
 (۲) في ب: عن.
 (۳) في ب: وأجرى.
 (٤) سقط في ب.

# [سورة «تبت يدا أبي لهب»]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنْتُمَ ٱلْتَعْنِي ٱلْتَجْمَعُ الْمَ

**قوله تعالى:** ﴿نَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ شَ مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ شَ سَيَحْلَى نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ شَ وَٱمْرَآتُهُ حَمَّالَةُ ٱلْحَطَبِ شَ فِي جِدِهَا حَبْلُ مِن مَسَبِ شَ\* . قوله - عز وجل-: ﴿نَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهُبٍ وَتَبَّهُ: أي: خسرت، وخابت، كذلك قال أبو عوسجة، يقال: تب يتب تبا وتبابا. ثم ما ذكر من قوله: ﴿يَدَآ أَبِي لَهَبٍ يحتمل حقيقة اليد. ويحتمل أن يكون ذكر اليد على الصلة. فإن كان على إرادة حقيقة اليد، فهو يخرج على وجوه:

أحدها: ما ذكر: أنه [كان]<sup>(٢)</sup> كثير الإحسان إلى رسول الله ﷺ، والإنفاق عليه، والصنائع إليه، وكان يقول: إن كان الأمر لمحمد يومئذ؛ فيكون لي عنده يد، وإن كان لقريش فلي عندها يد؛ فأخبر – والله أعلم – أنه خسر فيما طمع ورجا من اليد التي له عنده والإحسان الذي أحسن إليه؛ إذ لم يصدقه، ولم يؤمن به، وخسر – أيضا – ما ادعى من اليد له عند قريش.

والثاني: يحتمل أن يكون من أبي لهب تخويف لرسول الله ﷺ بالبطش والأخذ باليد؛ فأمن الله – تعالى – رسوله عما خوفه [به]<sup>(٣)</sup>، حيث قال: ﴿تَبَتَّ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ﴾، أي: خسرت يداه، ولا يقدر على البطش.

والثالث: يحتمل أن يكون اليد كناية عن القوة في نفسه وماله في دفع العذاب عن نفسه، وكذلك كانوا يدعون دفع العذاب عن أنفسهم؛ بقولهم: ﴿نَحْنُ أَحْفَرُ أَمَوَلَا وَأَوْلِنَدًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَبِينَ﴾ [سبأ: ٣٥].

وذكر بعض أهل التأويل: أنه لما نزل قوله – تعالى–: ﴿وَأَنذِرَ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَفْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٤]، جمع عشائره الأقرب فالأقرب منهم، وقال: «إني لا أملك لكم من الله نفعا في الدنيا والآخرة إلا بعد أن تقولوا شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله» فقال أبو لهب عند ذلك: «تبا لك يا محمد، ألهذا دعوتنا؟!» فنزل عند ذلك: ﴿تَبَتَ يَدَآ

- (١) في ب: سورة تبت .
  - (۲) سقط فی ب.
  - (۳) سقط فی ب.

فهذا وإن لم يكن في فعله في القصة استعمال اليدين، فيجوز أنه كان يصرف الناس عن رسول الله ﷺ بيده، أو حين دعى إلى الإيمان بالله - تعالى - مد يديه على التعجب من ذلك، وقال: «ألهذا دعوتنا؟» فرد الله - تعالى - عليه ذلك، وعيره به.

وقد يجوز أن يظهر في الجواب مقدمة السؤال وإن لم يذكر ذلك في السؤال؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذَى فَأَعْتَزِلُوا النِّسَآءَ في الْمَحِيضَ﴾ [البقرة: ٢٢٢]؛ فعلم بذلك أن السؤال إنما كان عن قربانهن في المحيض؛ فكذلك الأول.

وإن كان ذكر اليد على الصلة، فهو يخرج على وجهين:

أحدهما: ذكر اليد كناية عن العمل والفعل، إلا أنه ذكر اليد؛ لما باليد يقوم ويعمل؛ كقوله تعالى: ﴿بِمَا قَدَّمَتْ أَيَدِيكُمُ [آل عمران: ١٨٢]، و ﴿فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمُ ﴿ [الشورى: ٣٠]، وذلك على الكناية عما كان منه من الصنيع، أي<sup>(١)</sup>: خسرت أعماله<sup>(١)</sup> وبطلت.

والثاني: يذكر اليد على إرادة: قدام وأمام؛ كقوله – تعالى–: ﴿لَا يَأْلِبِهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ ﴾ [فصلت: ٤٢]، أي: أمامه وخلفه؛ فيكون معناه: ما قدم من الأعمال، والله أعلم.

ثم تخصيص أبي لهب بالذكر من بين سائر الكفرة يحتمل وجوها:

أحدها: خصه بالاسم؛ لأنه كان من الفراعنة والأكابر، وهو المقصود به، والفراعنة قد يذكرون بأسمائهم؛ لما هم المقصودون به، وإن كان من دونهم يشاركونهم في ذلك؛ كذكر فرعون، وعاد، وثمود، وغيرهم.

والثاني: كان شدبد الهيبة والخوف؛ فذكره باسمه، وخصه به؛ ليعلم أن محمدا ﷺ لا يهابه، ولا يخافه، والله أعلم.

والثالث: أنه كثير الأيادي والصنائع بحق رسول الله ﷺ، فلو كان الخطاب بهذا يعم الكفرة، لكان يظن بما سبق منه من الأيادي أنه غير داخل تحت الخطاب؛ فخصه بالذكر؛ ليعلم أنه لا يغنيه من الله شيء.

ثم ذكره بالكنية يخرج على وجوه:

- (١) في أ: أو.
- (٢) في ب: أعمالهم.

أحدها: يحتمل أن يكون بالكنية عرف عند الناس، وبها كان معروفا دون اسمه؛ فذكره بالذي كان معروفا به.

والثاني: ما ذكر أن اسمه كان عبد العزى؛ فلم يرد أن ينسبه إلى غيره، وهو العزى؛ فذكره<sup>(۱)</sup> بالكنية لهذا.

والثالث: أنه عيره بأشياء، وخوفه بمواعيد؛ فلو ذكره باسمه، فلعله يصرف ذلك الخطاب والوعيد الذي كان له إلى غيره؛ لما شرك غيره في الاسم؛ إذ كانوا يسمون أولادهم وينسبونهم إلى أصنامهم، ولم يكن أحد شركه في كنيته؛ فلا يمكنه التحويل إلى غيره.

وقيل: ذكره بالكنية يخرج مخرج الوعيد له، أي: تصير النار له كالابن، وهو كالأب لها؛ وذلك لأن هذه الكنى إنما تذكر في المتعارف على وجه التفاؤل، كما يقال: أبو منصور؛ على رجاء أن يولد له ابن يسمى: منصورا.

ثم إن الله – تعالى – سمى النار في بعض الآيات: أما للكافر، كقوله: ﴿فَأَمَّهُمُ هَتَاوِيَةٌ﴾ [القارعة: ٩]، وفي بعضها: مولى؛ حيث قال: ﴿هِيَ مَوْلَنكُمْ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ﴾ [الحديد: ١٥]؛ فجاز – أيضا – أن تكون النار إذا قربت منه، وانضمت إلى حجره أن تصير في التمثيل كالولد، ويصير هو أبا لها؛ فقال: ﴿أَبِي لَهَبٍ﴾؛ على هذا الوجه من التأويل.

ووجه آخر: وهو أن ذكر الكنية وإن كان يراد بها التعظيم، فعند ذكر المواعيد والعقوبات يراد بها الاستخفاف والإهانة، وهو على ما ذكرنا فى<sup>(٢)</sup> البشارة: أنها وإن كانت تذكر عندما يسر ويبهج في الأغلب، فعند ذكر العقوبة نذارة، كقوله – تعالى–: ﴿فَبَشِّرْهُـه بِعَذَابٍ أَلِيـمٍ﴾ [آل عمران: ٢١]؛ فعلى ذلك الكنية، والله أعلم.

وقوله – عز وجل–: ﴿مَآ أَغَنَى عَنْـهُ مَالَهُ وَمَا كَحَسَبَ﴾، هذا يخرج على وجهين: أحدهما: أي: لم يغن ماله وقوته وما كسب من عذاب الله شيئا؛ على ما يقولون: ﴿خَنُ أَكَثَرُ أَمَوَلَا وَأَوَلِنَدًا وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَبِينَ﴾ [سبأ: ٣٥].

والثاني: أي شيء أغنى عنه ماله وما كسب؟!.

ثم قوله – عز وجل– : ﴿وَمَا كَسَبَ﴾ يحتمل الولد، أي : ما أغنى عنه ما جمع من ماله وما كسب من الولد؛ على ما ذكر في الخبر، روى أبو الأسود عن عائشة – رضي الله

- (١) في ب: فذكر.
- (۲) في ب: عن.

عنها – عن النبي ﷺ: «إن أطيب ما يأكل الرجل من كسبه، وولده من كسبه»<sup>(۱)</sup>. وسئل ابن عباس – رضي الله عنهما– : أيأخذ الرجل من مال ولده؟ فتلا ﴿يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَّنَتَا ...﴾ الآية [الشورى: ٤٩]، فهو مما وهب الله لنا؛ فهم<sup>(۲)</sup> وأموالهم لنا، والله أعلم.

ويحتمل ما أغنى عنه ما جمع من المال، وما كسب من العمل والإنفاق الذي أنفق على الطمع الذي فعل، أي: لم يغنه شيئا.

أو [لم يغنه] ما كسب عن صد الناس عن رسول الله على والدخول في دينه والاتباع له، وسوء المقال الذي قال فيه.

وفي حرف ابن مسعود – رضي الله عنه– : ﴿تبت يدا أبي لهب وقد تب ما أغنى عنه ماله وما اكتسب﴾ .

> وقوله – عز وجل– : ﴿سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهُبَ﴾: أى : ذات التهاب .

وفيه دلالة إثبات رسالته؛ حيث أخبر أنه سيصلى نارا، ولا يصلى النار إلا بعد ما يختم بالكفر، ثم كان كما أخبر؛ دل أنه علم ذلك بالله تعالى.

وفي هذه السورة دلالتان أخريان يدلان على نبوته:

إحداهما: أن رسول الله ﷺ إنما قرأ هذه السورة عليهم بمكة حين لم يكن له ناصر في الدين، وكانت المنعة والقوة للكفرة، وكانوا جميعا أولياء أبي لهب وأنصارا له عن آخرهم<sup>(٣)</sup>، ولا يحتمل أن يكون محمد ﷺ يقرأ هذه السورة عليه، وفيها سب له وتعيير إلى يوم القيامة، مع قلة أوليائه وكثرة أعدائه؛ إذ فيه خوف هلاكه – إلا برب العالمين.

ومعنى آخر: أنه – عليه السلام – كان موصوفا بحسن العشرة وإجمال الصحبة مع الأجانب؛ فما ظنك بالعشيرة والأقارب مع ما أنه كان متنزها عن الفحش فى<sup>(٤)</sup> جميع أوقاته؛ فما جاز له هذا إلا بالأمر من الله تعالى؛ فدل ذلك على نبوته ورسالته.

وقوله – عز وجل–: ﴿وَٱمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ﴾: قال بعضهم<sup>(٥)</sup>: أي: كانت حمالة النميمة والحديث بين الناس، فأوعدها الله –

- (١) أخرجه النسائي (٧/ ٣٤١)، والبيهقي (٢١٣٧)، وأحمد (٦/ ٣١).
  - (٢) في ب: فيهم.
  - (٣) في أ: إخراجهم.
     (٤) في ب: من.
- (٥) قاله مجاهد أخرجه ابن جرير (٣٨٢٧٥، ٣٨٢٧٨)، وابن أبي الدنيا في ذم الغيبة، وابن المنذر، وابن أبي حاتم عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٧٠٢) وهو قول عكرمة، وقتادة، وسفيان.

تعالى – لذلك في الآخرة ما ذكر: ﴿فِي جِيدِهَا حَبْلٌ مِن مَسَلِمٍ﴾ وهي السلسلة، ومنه يقال: فلان يحطب؛ إذا أغرى.

وقال بعضهم<sup>(١)</sup>: كانت حمالة الحطب حقيقة، كانت تحمل الحطب الذي فيه الشوك، وتطرحه في طريق رسول الله ﷺ والمسلمين؛ فأوعدها الله – تعالى – بما ذكر من حبل من مسد في الآخرة.

ومنهم من قال: إنها كانت كذلك في الدنيا، كانت تحمل الحطب إلى منزلها، وكان في جيدها حبل من ليف؛ فعيرها بذلك؛ لأنها كانت تعير رسول الله ﷺ بالفقر والحاجة.

وذكر أنها كانت تمسك في عنقها حبلا من ليف سرا من زوجها، وذلك مما لا يتحلى به النساء<sup>(٢)</sup>، وليس هو من أسباب الزينة؛ فأخبر الله – تعالى – عن سفهها وجهلها؛ ليكون ذلك سبا وتعييرًا مجازاة لما كانت تقوله في رسول الله ﷺ؛ ولذلك قالت لأبي بكر [الصديق]<sup>(٣)</sup> – رضي الله عنه-: «أما رضي محمد أن يهجو عمه حتى هجاني؟!» أو قالت: «حتى هجاني رب محمد؟!» ﷺ

\* \* \*

- (۱) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (۳۸۲٦٩)، والبيهقي في الدلائل، وابن عساكر عنه كما في الدر المنثور (۲/ ۷۰۲) وهو قول الضحاك، وابن زيد وغيرهما.
  - (٢) في ب: الناس.
    - (٣) سَقَط في ب.
  - (٤) أخرجه ابن جرير (٣٨٢٨٢) عن يزيد بن زيد.

#### سورة الإخلاص

بِسْهِ ٱللَّهِ ٱلْتَخْرِكِ ٱلرَّحِيَةِ

قوله تعالى: ﴿ فَلْ هُوَ آللَهُ أَحَدُّ ﴾ اللهُ الصَحَدُ ﴾ لَمْ سَحَلِدُ وَلَمْ يُولَـدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَمُ حَفُوًا أَحَدُ ﴾ قوله - عز وجل-: ﴿قُلْ هُوَ آللهُ أَحَدَّهُ: ذكر أن أهل مكة سألوا رسول الله ﷺ عن نسب الله تعالى. وقيل عن الله تعالى: ما هو؟.

فنزلت هذه السورة معلمة بجميع من يُسأل عنه [و] جوابه؛ ولذلك أثبت ﴿قُلَ، ليكون مخاطبة كل مسئول عن ذلك أن قل، لا على تخصيص الرسول على بهذا الأمر؛ إذ ليس في حق الائتمار بالأمر إعادة حرف الأمر في الائتمار؛ فتبين بذلك أنه ليس على تخصيص الرسول عني بالتعليم، بل هو أحق من سبق له الغناء عن تعليم الإجابة لهذا عند حضرة هذا السؤال، كما سبقت منه الدعوة إلى الله – تعالى – بحقيقة ما يقتضي ما جرى به السؤال، وكما أثبت كذلك<sup>(۱)</sup>؛ ليقرأه أبدا، وحق المخصوص بالأمر أن يأتمر، ولا يجعل ذلك متلوا كذلك في الوقت الذي يحتمل المأمور الأمر به، والوقت الذي لا يحتمل؛ فثبت أن ذلك على ما بينا، ودل<sup>(۲)</sup> قوله: ﴿قُلَ، : أنه على أمر سبق عنه السؤال؛ فيكون في ذلك إجابة لما سبق عنه السؤال، وكذلك جميع ما في القرآن ﴿قُلَ، فيه أحد أمرين :

إما إجابة عن أمر سبق عنه السؤال؛ فينزل بحق تعريف كل مسئول عن مثله. أو يكون الله - تعالى - إذ علم أنه - عليه السلام - أو من يتبعه يسأل عما يقتضي ذلك

الجواب؛ فأنزل ما به يبقى في أهل التوحيد؛ منا منه وفضلًا.

ثم لم يجب تحقيق الحرف الذي وقع عنه السؤال إلا لمن شهد وسمع، وقد يتوجه ذلك [الحرف الذي وقع عنه]<sup>(٣)</sup> إلى ما ذكروا من الأسباب وغيرها، وفيما نزل يصلح جواب ذلك كله ويليق به، وإن كنا لا نشهد على حقيقة ما كان أنه ذا، دون ذا ونجيب بذلك لو سئلنا عما ذكرنا، وعن كل حرف يصح في العقل والحكمة الجواب بمثل ما اقتضته هذه السورة.

- (١) في ب: لذلك.
- (٢) في ب: وذلك.
  - (٣) سقط في ب.

[و]<sup>(۱)</sup> قوله – عز وجل–: ﴿هُوَ﴾: اختلف في تأويله:

من الناس من قال: هو إضافة إلى الذي عنه كان – أو يكون – السؤال المقتضي ما جرى به البيان من الجواب، أي: الذي يسألون عنه: ﴿اَللَهُ أَحَكُمُ . اَللَهُ الصَّحَمَدُ﴾ إلى آخر السورة.

ومنهم من قال: هو اسم الله الأكبر، يروى ذلك عن بعض أولاد [على بن أبي طالب – رضي الله عنهم –]<sup>(٢)</sup> أنه كان يقول في دعائه: «يا هو، يا من لا هو إلا هو، يا من به كانت هوية كل هو»، وذلك يخرج على وجهين:

أحدهما: أنه هو لذاته هوية<sup>(٣)</sup> كل من سواه؛ لما هو يكون محتملا للتلاشي والوجود، إلا هو سبحانه لم يزل ولا يزال هو ﴿لَيَّسَ كَمِثْلِهِ شَى <sup>\*\*</sup> [الشورى: ١١] على ما اقتضى بيان وحدانيته في هذه السورة؛ وعلى ذلك قيل: هو الأحد بذاته، المنشئ أحدية كل الآحاد، المتعالى عن كل معاني أحدية من سواه.

والثاني: أن يكون إضافه إلى اسمه الذي لا يحتمله اللسان، وهو الذي لم يطلع عليه الخلائق، وهو الذي يراد في الدعاء: «باسمك الذي من سألك به أعطيته، ومن دعاك به أجبته» فيكون السؤال به بما يكنى عنه من الوجه الذي ذكرت، لا أن يسعه اللسان أو<sup>(٤)</sup> يحتمل الطوق التفوه به تعالى.

والتأويل الأول هو أقرب إلى الأفهام، وأحق أن يكون على ذكر من يقتضي عنه السؤال، ثم التفسير على ما جرى.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَلَنَّهُ﴾:

اختلف في المعنى الذي جرى هذا في حق أهل هذا اللسان أنه مما اشتق من أمر عرفوه أو لا عن أمر عرفوه؟ إذ في كل لسان لما أريد به عند الذكر لسان العرب اسم يدعى به ويسمى، وإن اختلف وزن كل من ذلك على اختلاف الألسن؛ ليعلم أن الأحرف والتقطيع، في التكلم إنما هو ليفهم المقصود، لا على توهم حقيقة الاسم بتلك الحروف والتقطيع، وذلك كما يعبر عن تكوينه الخلائق به «كن»، لا على تحقيق كاف أو نون في التكوين؛ فعلى ذلك جميع ما يسمى الله – تعالى – لا على تحقيق الحروف التي تجري<sup>(ه)</sup> بها

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: علي رضي الله عنه.
  - (٣) في ب: وهوية.
    - (٤) في أ: و.
- ٥) في أ: الحرف الذي يجري.

سورة الإخلاص الآيات: ١ - ٤

التسمية ممن لا يحتمل طوقه إلا بها؛ لكن على ما يقرب إلى الأفهام المراد في التفوه به. وقال قوم: ﴿أَلَنَهُ﴾ هو المعبود في لسان العرب لا على الاستحقاق، لكن على وضع ذلك كذلك؛ دليله تسميتهم كل من عبدوه وكل شيء عبدوه: إلها، وإن كان جميع ما سوى إله الحق ممن عبد لا يحتمل شيئا من تلك المعاني التي زعم من ادعى الاشتقاق عنها من الاحتجاب، أو الالتجاء إليه، ونحو ذلك؛ فثبت أنه اسم موضوع للمعبود.

وعلى ذلك قوله - تعالى-: ﴿أَرَّبَتَ مَنِ أَنَّخَذَ إِلَاهَمُ هَوَىنَهُ ﴿ الفرقان: ٤٣]، أي : معبوده ما يهواه، لا أن للهوى شيئا من ذلك؛ [فيكون المعبود الحق هو الله - تعالى - لما له في كل شيء أثر عبودة ذلك]<sup>(١)</sup> الشيء ودلالة الربوبية له عليه سبحانه فهو المعبود بذاته، بمعنى المستحق بذاته العبادة من جميع خلقه والاستسلام له والخضوع بما ذكرت من الموضوع في كل آية ذلك، ولا قوة إلا بالله، وهذا تحقيق ما ذهبنا إليه أنه خالق بذاته؛ رحمان رحيم بذاته، موصوف به في الأزل، وإن كان الذي وصل إليه أثر رحمته وفيه ظهور دلالة تدبيره حدث بعد أن لم يكن على ما كانت العبادة والاستحقاق كان ممن حدث وفيمن كان بعد أن لم يكن، وهو إله لم يزل ولا يزال.

وعلى ذلك قوله – عز وجل-: ﴿مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ [الفاتحة: ٤] و ﴿رَبُّ كُلِ شَيْءٍ﴾ [الأنعام: ١٦٤]، وإن كان من الأشياء ما سيكون، لا أنها كانت كائنة، وكذلك يوم الدين؛ فعلى ذلك أمر «خالق»، ونحو ذلك؛ ومن هذا الوجه أنكر قوم أن يكون الإله اسم معبود في الحقيقة، أو اسما مشتقا عن لسان؛ إذ هو لم يزل إلها، ومن به العبادة أو عنه الاشتقاق حادث.

والأصل عندنا: ما ذكرنا: أنه بجميع ما وصف به وصف بذاته؛ إذ لا يحتمل التغير والاستحالة، ولا نيل مدح بغير ممدح، وإنما يمدح به لذاته: لأنه استحق من كلِّ ذلك لوقت كون ذلك، وعلى ذلك القول بـ «العالم» و «القادر»: أنه كذلك، وإن كان الذي علمه ممن<sup>(٢)</sup> سواه وكل مقدور عليه حادث بعد أن لم يكن، ولا قوة إلا بالله.

وقال الضحاك: الله اسمه الأكبر؛ لأنه يبتدأ به في كل موضع.

ثم اختلف في معنى الاشتقاق:

فمنهم من يقول: أصله: إله، من أله الرجل إلى آخر، أي: التجأ إليه واستجاره؛ فآلهه، بمعنى: أجاره وآمنه؛ فسمي: إلها على وزن الفعال؛ كما يسمى: إماما؛ لما يؤتم

- (١) سقط في ب.
- (٢) في ب: من.

[به]<sup>(١)</sup>، وفخم بإدخال الألف واللام، ثم لين وحذف الهمزة كما هو لغة قريش، ثم أدغم أحد اللامين في الآخر، فشدد؛ فصار الله.

وعلى ذلك تأويل الصمد: أن يصمد إليه من الحوائج، ويستغاث به ويلتجأ إليه. وقيل: إن اشتقاقه من وله يله ولها؛ إذا فزع إليه، فسمي به؛ لأن المفزع إليه، وهو قريب من الأول.

ولكن حق ذلك في الاسم أن يكون ولاه، فأبدل الواو ألفا، كما يقال في وكاف: إكاف، وكذلك أهل الحجاز يجعلون الواو ألفا، قال الشاعر:

فأقبلت ألهي ثكلى على عجل

وقيل: سمي به؛ لأنه أله كل شيء، أي: ذلله وعبده؛ فتأله له، أي: عبده، قال قائلهم:

وأله إلـهك واحـدا مـتـفـردا سـاد الـملوك بـعـزه وتـمـجـدا وقال آخرون: سمي به؛ لاستتاره، ومنه يقال: لهت؛ فلا<sup>(٢)</sup> ترى، وقال الشاعر: لاه ربـي عـن الـخـلائـق طـرا خـالـق الـخـلق<sup>(٣)</sup> لا يـرى ويـرانـا وقيل: سمي به؛ لتحير القلوب عن التفكر في عظمته؛ كقوله: ألاهني الشيء حتى ألهت، ومنه مفازة ملهة، يعني: العقل يحار عند النظر إلى عظمته، ومنه أله يأله؛ [فهو

- إله]<sup>(ئ)</sup>.
- وقال الشاعر :

وبهما تيه تأله العين وسطها مخففة الأعلام بيد ضر ما تتملق قال – رضي الله عنه – : والأصل عندنا : الإغضاء عن هذا؛ لما أن الحاجة إلى تعرف الاشتقاق والوضع؛ لتعرف محل الأمر، وموقع الحكم، ومن جميع ما اشتقوا به الاسم يحتمل تسمية الغير بكل ذلك، وتحقيق الإضافة إلى ذلك وتسميته : إلها، أو إضافة ما به عرف الحقيقة – لا يحتمل غيره سبحانه وتعالى، ولا يجوز التسمية به؛ فثبت الغناء في معرفته عن جميع الوجوه التي أريد الاستخراج [منها]؛ إذ هي طرق توصلهم إلى العلم بالمقصود والوقوف على المراد، وقد عرف دون الذي ذكروا، والله أعلم.

- (۱) سقط في ب.
- (٢) في ب: ولا.
- (٣) في أ: الخلائق.
- (٤) سقط في ب.

سورة الإخلاص الآيات: ١ - ٤

والأصل عندنا في ذلك: أن الله - سبحانه وتعالى - بلطفه يمنع الخلق عن تسمية أحد: إلها، إلا من جهة أحوال تعترض؛ فسموا به على معنى جعل الاسم الذي جرت التسمية به حقيقة له؛ فسموا؛ ظنا منهم أن بذلك التوسل والتقرب، لا أن يروا لشيء من ذلك حقيقة ذلك، بل قالوا: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلُفَى ﴾ [الزمر: ٣]، وقالوا: هَتُؤُلَاَهِ شُفَعَتُوْنَا عِندَ اللَّهِ [يونس: ١٨]، وقالوا: ﴿وَاللَّهُ أَمَرَنَا بِهَا ﴾ [الأعراف: ٢٨]؛ ليعلم أنهم عرفوا لله - تعالى - بما دعوا لأنفسهم في ذلك معاني تردهم إلى الله سبحانه وتعالى، فذكروا مجازا من<sup>(۱)</sup> أحد لسانين، والله أعلم.

أما لسان الرسل في ذكر الله ففي أمور تقربهم إلى الله تعالى، لقوله: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [النساء: ٥٩]، وقال: ﴿إِن نَنْصُرُوا اللَّهَ يَنُصُرُكُمَ ﴾ [محمد: ٧]، وقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ اللَّهَ ﴾ [الفتح: ١٠]، وصف مبايعة العبد ونصره أو نصر دينه نصرًا لله ومبايعته، بما يقرب ذلك إليه؛ فعلى ذلك تسميتهم ما عبدوها، لا أنهم رأوها آلهة في الحقيقة.

أو عن ألسن الفلاسفة أن ليس لله اسم ذاتي؛ وإنما سمي هو بذكر كل ذي شرف ومنزلة عنده؛ فعلى ذلك إذ محل من يعبدون عندهم ما ذكرنا من القول عنهم؛ فسموا به، لا أن حققوا كما ذكروا حقيقة ذلك الاسم إلى من عرفوه أنه إله، ردوا أمرهم في ذلك، وذلك من لطف الله – تعالى – فيما سخرهم عليه؛ كتسمية الخالق والرحمن: أنهم لا يسمون أحدا بهما، وإن كثرت أفعاله، وعظمت رحمته في الخلق؛ ليعلم أنها أسماء الله – تعالى – منع الخلق عن التسمي بها باللطف من حيث لا يعرف سببه.

ثم قوله – عز وجل– : ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَّ﴾ أي : الأمر هو الله أحد؛ كما تقول : إنه زيد قائم، أي : الأمر زيد قائم، جواب من يسألك : ما الأمر والشأن<sup>(٢)</sup> في أن قمت هاهنا؟ فتقول : الأمر زيد قائم، أي : قمت لأجله، إلى هذا يذهب الزجاج؛ كأنه يذهب إلى أنه لما قال : ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَّكَ، فقيل له : ما الأمر والشأن<sup>(٣)</sup>؟ فقال : الأمر الله أحد؛ أي : ليعرفوا أنه كذلك.

وقوله – عز وجل–: ﴿أَحَــَكُ﴾ يتوجه إلى واحد، ثم «واحد» اسم ينفي المثل في الإضافة، كما يقال: هو واحد الزمان، وواحد الخلق؛ على نفي التشبيه له عما أضيف

- (۱) في ب: في.
- (٢) في ب: البيان.
- (٣) في ب: البيان.

إليه، ويكون واحدا من حيث العدد بما عن مثله يبتدأ الحساب، ولا يبتدأ من أحد؛ فيصير أحدا من ذا الوجه، وإن كان الله – تعالى – بأي حرف<sup>(۱)</sup> ذكر، ففيه ذلك، وهو الواحد الذي يستحيل أن تكون وحدانيته من وجه يحتمل ثانيا، أو من وجه تعديل، هو الواحد الإله الحق<sup>(۲)</sup> المتعالي عن معنى الأعداد والأنداد، وهو على ما ذكر الحكيم في الآحاد أنها أربع:

واحد هو كلٌّ لا يحتمل التضعيف؛ لإحالة كون وراء الكل.

وواحد هو الأقل، وهو الذي لا يحتمل التضعيف والتجزؤ؛ لأنه أقل الأشياء، [فإذا تنصف يكون]<sup>(٣)</sup> ذلك النصف أقل منه.

وواحد هو وسط، وهو الذي يحتمل التنصيف والتضعيف جميعا.

والرابع: هو الذي قام به الآحاد هو، ولا هو أخفى من هو، هو الذي انخرس عنه اللسان، وانقطع دونه<sup>(٤)</sup> البيان، وانحسرت عنه الأوهام، وحارت فيه الأفهام، فذلك الله رب العالمين.

والأصل في ذلك : أنه لا سبيل إلى العبارة عنه بغير هذا اللسان، ولا وجه للتقريب إلى الأفهام بهذا اللسان إلا بما جرى به الاعتياد، وظهرت به المعارف؛ فلما ذكرنا من الضرورة جعل التوحيد في الحقيقة بالأدلة والبراهين في ضمن التسمية في عبارة اللسان، وحقه مما أخبرت من ضرورات الأحوال في إرادة التقريب إلى الأفهام إلى عبارات اللسان المؤسس على الاعتياد في إظهار المعارف؛ فعلى ذلك القول برواحد»، وبر «أحد»، لا المؤسس على الاعتياد في إظهار المعارف؛ فعلى ذلك القول برواحد»، وبر «أحد»، لا مؤسس على الاعتياد في إظهار المعارف؛ فعلى ذلك القول برواحد»، وبر «أحد»، لا مؤسس على الاعتياد في إظهار المعارف؛ فعلى ذلك القول برواحد»، وبر «أحد»، لا على أحدية غيره من جهة التوسط، أو من جهة القلة، أو من جهة الكثرة، مع ما كل من هو في معنى واحد، فهو واحد الآحاد المجتمعة، إلا الواحد الذي يقال جزء لا يتجزأ، وهو من غير في الجملة متجزئ عن توهم ذلك الجزء غير متجزئ في الوهم، أو هو الأقل منه، وهو مز جو في الحقيقة، والله يتعالى<sup>(٥)</sup> عن الوصف بالكل والبعض، والقليل منه، وو الكثير، والواحد مما له حق الأبعاض، أو الكل، أو رتبة القليل والكثير، جل ثناؤه؛ بل منه، والذي إلى منه، وو العن ما من منه، وربع التقريب الى منه، والقليل والكثير، والواحد مما له حق الأبعاض، أو الكل، أو رتبة القليل والكثير، جل ثناؤه؛ بل منه، وو الذي إخلوان، أو الكل، أو رتبة القليل والكثير، جل ثناؤه؛ بل هو الذي إخلق]<sup>(٢)</sup> جميع ما وصفت، وجعل لكل من ذلك مقابلا بما ذكر؛ ليصير كل من

- (١) في أ: حرفين.
- (٢) في أ: الخالق.
- (٣) في أ: وإذا يتصف بكون.
  - (٤) في ب: عنه.
  - (٥) في ب: متعالي.
    - (٦) سقط في ب.

سورة الإخلاص الآيات: ١ - ٤

ذلك زوجا؛ فتكون الوحدانية الحق له، ولا قوة إلا بالله. وقوله – عز وجل–: ﴿اللهُ الصَحَدَكِ.

فذكر أنه أحد، وذكر أنه الصمد في تحقيق ما وصف من الأحدية، وهو – والله أعلم – أن أحوج جميع من سواه؛ حتى تحقق قصد جميع من سواه بالحاجات إليه بالكون في الخلقة وفي الصلاح بعد الكون، وفي الذي به الدوام بعد الوجود، والوجود بعد العدم ما احتمل الوجود دونه، ولا البقاء إلا به، أحاطت الحاجات بكلٍّ؛ ليكون له الغناء عن الكل في الوجود والبقاء؛ ليتحقق أنه الموجود بذاته والباقي بذاته، والمتعالي عن معنى وجود غيره سبحانه، وهو على ما ذكرنا من عجز الألسن عن البيان عنه بالعبارة إلا على التقريب إلى الأفهام بالمجعول من آثار هويته في جميع الأنام.

ثم قيل في ﴿ٱلصَّكَمَدُ﴾ بوجوه يرجع جميع ذلك إلى ما بينا.

أحدها<sup>(١)</sup>: السيد الذي قد انتهى سؤدده، ومعنى ذلك في المفهوم من السؤدد في صرف الحوائج<sup>(٢)</sup> إليه، ورجاء كل المحاوج<sup>(٣)</sup> به.

والثاني<sup>(٤)</sup>: في أن لا جوف له، وذلك في وصف الوحدانية والتعالي عن معنى أحدية غيره من اجتماع أجزاء ممكن فيها الفرج والثقب التي هي كالأجواف.

أو على ما فسر قوم بالذي هو في ظاهر العبارة مخرج<sup>(٥)</sup> الكتاب، وهو الذي ذكر على أثره، وهو قوله – تعالى-: ﴿لَمَ سَكَلِدَ﴾؛ لأن كل ذي الكون ذو جوف عنه يتولد الأولاد، ويكون في ذلك إحالة قول من نسب إليه الولد؛ فيقول: كيف يكون له ولد، وقد تعلمون أنه ليس بذي جوف؟ كما قال: ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ أَنَى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمَ تَكُن لَهُ مَنْحِبَةٌ﴾ [الأنعام: ١٠١] في قوم نزهوه عن الصاحبة، وهم لم يشهدوا الولادة إلا بها، كما لم يشهدوا الولادة إلا عن ذي جوف؛ فيكون في هذا نقض قول هذا الفريق فيه بالولادة بما نزهوه عن الجوف، كما في الأول بما برءوه عن الصاحبة.

وقيل: بما لذي الأجواف من الحاجات؛ فيرجع إلى التأويل الأول: أنه المصمود إليه

- (١) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٨٣٢٩)، وابن المنذر، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ في العظمة، والبيهقي في الأسماء والصفات من طرق عنه كما في الدر المنثور (٧١٣/٦) وهو قول أبي وائل أيضًا، وفي ب: أحد.
  - (٢) في ب: الجوارح.
  - (٣) في ب: المخارج.
- ٤) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (٣٨٣٠٤) وهو قول مجاهد، والحسن، وسعيد بن جبيز، والشعبي، والضحاك، وغيرهم.

وظن قوم: أنه إذا نفى عنه الجوف ثبت أنه مصمت، وذلك معنى اجتماع أجزاء تتداخل فتتكاثر كذي الجوف هو اجتماع أجزاء تتفق، فإذا تحقق التنزيه عن أحد الوجهين تحقق التنزيه عن الوجه [الآخر]<sup>(۱)</sup>؛ ففي الوجهين نفي<sup>(۲)</sup> الوحدانية، وتحقيق ازدواج الأجساد مع ما قد ينفى عن أشياء أمور لا تحقق لها المقابلة؛ كما ينفى عن الأعراض: السمع والبصر والعلم، لا على إثبات مقابلتها بما علموا أن الأعراض لا تحتمل الإعراضات؛ فعلى ذلك العلم بوحدانية الله – تعالى – والتنزيه عن احتمال الأزواج يحقق القول الذى ذكرت.

وقد قيل في الصمد: إنه الدائم، وذلك – أيضا – يرجع إلى ما ذكرت: أنه لا يحتمل التغير والاستحالة وإصابة أثر الحاجة، وهو المصمود إليه بالحوائج.

وقد قال قائل في التأويل الأول:

لقد بكر الناعي بخيري بني أسد بعمرو بن مسعود وبالسيد الصمد ويقال: صمدت إلى فلان، أي: قصدت إليه، وهذا يوضح معنى الصمد: أنه يصمد إليه في الحوائج.

وقيل في ذلك: إن الصمد تأويله: ﴿لَمْ كَالِدُ وَلَمْ يُوَلَـدُ . وَلَمْ يَكُن لَهُ حَـُفُوًا أَحَـدُ﴾.

قال الشيخ أبو منصور – رضي الله عنه–: الأصل: أنه – تعالى – عظم القول بالولاد ما عظم بجعل الشركاء؛ وذلك أن معنى الولاد: أن يكون بجوهر من له ولد؛ فيكون بذلك شريكا، وذلك ينفي التوحيد؛ فعلى ذلك القول بالولاد؛ لذلك عظم القول به، وألزم على من عرفه بالأدلة القول ببراءته عن الولاد؛ كما ثبت الاشتراك من الوجه الذي بينا، وقد شهد العالم بكليته بحق الخلقة على أنه – تعالى – منشئه عن الشركاء والأشباه جميعا؛ فيبطل القول بالذي ذكرنا، مع ما كان جميع الخلائق على الإشارة إلى كل منه يحتمل الازدواج، ومنه يكون التوالد، والله تعالى متعالي عن ذلك.

وبعد: فإن [كلام العالم]<sup>(٣)</sup> على الإشارة إلى آحاد متولد عن غير، أو يتولد منه غير، وهما أمران راجعان إلى ما عليه حق هذا العالم، وعليه موضوعهم؛ وقد ثبت تعاليه عن

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: ففي.
- (٣) في ب: كلَّم من العالم.

بالحوائج.

جميع معاني غيره؛ إذ كل غير له بجميع معانيه حدث بعد أن لم يكن أتى عليه تدبير غيره، وجرى عليه تقدير سلطان غيره، والله – تعالى – لو كان يتوهم شيء من ذلك فيه تسقط له الألوهية، وتحقق له الحاجة إلى غيره، ويوجب جري سلطان غيره عليه، وذلك يوجب غيرا خارجا عن هذه المعاني؛ حتى تسلم الأدلة له على حد الموضوع، وتصفو له الشهادة على ما قامت وأنقطعت بالخلقة، وبما فيه من الحكمة، ولا قوة إلا بالله.

وعلى ذلك ختم السورة: أن ليس له أحد كفُوًّا؛ لأنه من ذلك توجب المماثلة، وفي المماثلة اشتراك، وقد ثبت فساد العالم بتوهم الاشتراك في تدبيره، وقد لزم التعالي عن المعاني التي للأرواح بها يقوم التدبير، ويجري سلطان التقدير.

وجائز أن يكون مخرج السورة في تحقيق نعت من قد عرفوه بإحدى خصال ثلاث: إما بالتلقين لكل عن كل، إلى أن ينتهي ذلك إلى علام الغيوب، فسخرهم بذلك وأنشأهم على ذلك؛ حتى أيقن من جحد ذلك أنه بعد تلقين متوارث ظاهر لا يحتمل مثله الخطأ في حق توارث الأمور بما يبطل المعارف كلها بأسرها – أنشئوا وبها<sup>(۱)</sup> تعالموا، وذلك كأول<sup>(۲)</sup> علوم الخلق وكالشيء المطبوع الذي لا يستطاع جحده إلا بما<sup>(۳)</sup> لعل الطباع المخلوقة على جهة الرياضة وأنواع الحيل.

وإما بالتأمل فيها في كل جزء من أجزاء العالم من الأدلة عليه والشهادة له؛ فبين بالآية للذين عرفوه بأحد الوجوه التي ذكرنا [أن] نعته كذا؛ ليقطع به توهم المثل له، أو<sup>(3)</sup> العدل في أمر؛ وليعرفوا أن القول بغير خارج عن الوجوه التي ذكرنا، وأنه يرجع إلى ضرب من التلقين، ليس له حق الطباع ولا حق التلقين الذي له صفة الكافية والكلية في التلقين، ولا في حق شهادة الكل بالخلقة يدرك بالتأمل والتفكر؛ فيمتنع عن ذلك، ويرجع إلى حقيقة ما جرى به النعت دون غيره مما [ألفوا فيه]<sup>(ه)</sup> يرجع إلى تلقين من ذكر، وتلبيس بلا حجة؛ لذلك لا يضاهي شيئا مما ذكرت، مع ما في كل ذلك جميع ما في غير ذلك من شهادة الخلقة، والحاجة فيها إلى غيره من الإيجاد والإبقاء، وهو الأحد بما لا دليل لغيره؛ بل

- (۱) في ب: وبه.
- (٢) في ب: كأولة.
- (٣) زاد في أ، ب: به.
  - (٤) في ب: و.
- (٥) في ب: القول به.

الحوائج، المالك لقضائها، وهو الذي لم يلد ولم يولد، وهو المتعالي عن احتمال ولاد فيه ومنه؛ لما ذكرت من فساد<sup>(۱)</sup> الألوهية<sup>(۲)</sup> الثابتة له بما ذكر من الوجوه. وقوله – عز وجل–: ﴿وَلَمْ يَكُن لَهُ صَّفُوًا أَحَدُكَ؟؛ لما في كل أحد سواه جميع الوجوه التي منها يعرف سلطان غيره عليه، وأنه ذليل لمن ذل له كل شيء على السواء، ولا قوة إلا بالله، ومنه الاستهداء، ولما ذكرت سميت هذه السورة: سورة الإخلاص؛ لأنها في إخلاص التوحيد لله، ونفي الأشباه<sup>(۳)</sup> والشركاء في الألوهية والربوبية، وأن كل شيء سواه مربوب<sup>(3)</sup> ومملوك له، ولا قوة إلا بالله.

\* \* \*

(۱) في أ: خسار.
 (۲) في ب: الإلهية.
 (۳) في ب: الاشتباه.
 (٤) في ب: مربوبه.

# سورة الفلق، [وهي مدنية]<sup>(۱)</sup>

بِسْمِ أَنْتُو ٱلْتَغْنِي ٱلْتَحْيَدِ

قوله تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ ٱلْفَلَقِ ﴾ مِن شَرِّ مَا خَلَقَ ﴾ وَمِن شَرِّ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ وَمِن شَحَرِ ٱلنَّفَنَئَنتِ فِي ٱلْعُقَدِ ﴾ وَمِن شَحَرِ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾. قوله – عز وجل–: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ ٱلْفَلَقِ»:

قال الفقيه – رحمه الله–: الأمر بالتعوذ به يحتمل وجوها ثلاثة:

أحدها: على التعليم، لا لنازلة كانت في ذلك الوقت؛ لكن لما علم الله - تعالى -من عظيم<sup>(٢)</sup> شر من ذكر بما يظن بالأغلب أن شر ما ذكر يتصل بالذي ذكر في علم الله تعالى؛ فأمرهم بالتعوذ به، كما أخبر في أمر الشيطان : أنه عدو لهم، وأنه يراهم من حيث لا يرونه؛ ليكونوا أبدا معدين متيقظين فزعين إلى الله - تعالى - معتصمين، وهذا أحق في التعليم من الذي ذكر في سورة الناس؛ لأنه أضر من ذلك العدو؛ لأن ضرره إنما يتصل به بإتيانه ما دعاه إليه الشيطان، وما يوسوس في صدره الوسواس، وذلك فعله يمكنه الامتناع عنه، وهذا الضرر يقع بفعل غيره من وجه لا يعلم مأتاه - أعني : شر النفاثات ونحو ذلك - فهو أحق في تعليم العباد فيه، والأمر بالفزع إلى من بلطفه جعل ذلك الفعل ممن ذكرنا معمولا فيه مؤثرا.

والثاني: ما قيل: نزل جبريل – عليه السلام – على رسول الله ﷺ [فقال]: «إن عفريتا من الجن يكيدك؛ فتعوذ بأعوذ برب الفلق، وبرب الناس من شره إذا أويت إلى الفراش». والثالث: قيل: إن واحدا من اليهود سحر رسول الله ﷺ، فنزل هذا.

أحدهما: بما أعلمه بالوحي أنه سحر، وذلك فعل فعلوه سرا منه، ولا وقوف لأحد على الغيب إلا بالوحي.

والثاني: بما أبطل عمل السحر بتلاوة القرآن؛ فيصير لتلاوته في إبطال عمل السحر ما

- (۱) سقط فی ب.
- (٢) في ب: عظم.
- (٣) في ب: هذا.
- (٤) في ب: نبوته ورسالته.

لعصا موسى – عليه السلام – وأن هذا في كونه آية<sup>(١)</sup> أعظم مما فعل موسى عليه السلام؛ لأن ذلك يتنوع بتنوع ما له الفعل والعمل من حيث الجوهر والطبع من حيث مرأى العين؛ فإنه ثعبان يلقف ما صنعوا. فأما إبطال السحر وعمله بتلاوة القرآن لا يكون إلا باللطف من الله تعالى، والله أعلم.

ثم الأصل في هذا عندنا: أنه قد ثبت الأمر بالتعوذ بقوله: ﴿قُلْ أَعُودُ بِرَبِ ٱلْفَلَقِ»، وقد بينا حق الاشتراك فيما يتضمن هذا الأمر إن كان على نازلة في واحد، أو على ابتداء التعليم، فهو أمر فيه رجاء للفرج والمخرج من الأمور الضارة بما يعتصم فيها بالله – تعالى – بما عنده من اللطائف؛ فجائز تمكينه من أمور ضارة باللطف من حيث لا يعلم البشر مأتاه، ولعل الذي يعمل به لا يعلم حقيقة ذلك العمل الذي جعل الله لذلك العمل إلا بما سبق من وقوع ذلك، وقد يجوز الأمر والنهي بأشياء بعينها<sup>(٢)</sup> من الأفعال؛ لمكان<sup>(٣)</sup> ما يتولد عنها من المنافع والمضار باللطف من حيث لا فعل في حقيقة ذلك للخلق؛ وإنما ذلك لطف من الله – تعالى – نحو ما نهى عن أكل أشياء، وأمر بها، مما حكمة فى ذلك ومعنى له؟.

وكذلك الموضوع من المناكح لطلب الولد وسقي الأشجار [والزروع بما يحدث الله فيها، وإن كان وجه العمل بالمأمور به، والمنهي عنه، وحقيقته بغير الذي له ذلك. وعلى ذلك الأمر بالاستماع]<sup>(٥)</sup>، والنظر لما يلقى إليه ويراه، وإن لم يكن حقيقة الإدراك فعله.

وعلى ذلك التقدير جائز أن يكون الله – تعالى – يجعل النفث بالعزائم، أو بأنواع السحر، أو بأنواع الرقى – أعمالا في المقصود بها من النفع والضر، لا يعلم حقيقة الوقوع والمعنى الموضوع فيه له من فيه ذلك الفعل، وهو به مأمور، وعنه منهي؛ بما له من حقيقة الفعل، وإن لم يكن النافع به في حقيقة فعله. ثم قوله – عز وجل-: ﴿ ٱلْفَلَقِ﴾ اختلفوا فيه: قال بعضهم<sup>(٢)</sup>: الصبح.

- (۱) في ب: أنه.
- (٢) في أ: وعنها.
- (٣) في ب: بمكان.
  - (٤) في ب: نها.
    - (٥) سقط في أ.

(٦) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير عنه (١ ٣٨٣٥) وهو قول سعيد بن جبير، ومجاهد وقتادة وغيرهم.

وقيل: كل شيء ينفلق من جميع ما خلق، نحو الأرحام؛ ليتعرف ما فيها، والحب، والنوى، والهوام، وكل شيء.

فمن ذهب إلى تخصيص الصبح؛ فهو لأنه آخر الليل، وأول النهار، وقد جرى تدبير الله – تعالى – في إنشاء هذين الوقتين على جميع العالم، بحيث لا يملك أحد الامتناع عن حكمهما فيما جعل لهما، وهما النهاية في العلم بعلم الله – تعالى – الغيب؛ إذ جرى من تدبيره في أمر الأوقات في الليل والنهار على حد واحد كل عام، بما فيهما من الرحمة للخلق وأنواع المحنة، ومَنَّ عليهما بما يأتيان الخلق ويذهبان؛ فكأنما ذكر جميع الخلق على ما ذكر في تأويل قوله – تعالى–: ﴿يِرَبِّ ٱلنَّاسِ﴾ [الناس: ١]؛ فيكون فيه لو [قصد بالذكر]<sup>(۱)</sup> ما في كل ذلك، ولا قوة إلا بالله.

وقوله – عز وجل– : ﴿مِن شَرِّ مَا خَلَقَ﴾، له وجهان :

أحدهما: من شر خلقه؛ لما أضاف إلى فعله؛ كما يقال: «من شر فعل فلان»، أي: من شر [ما] يفعله.

ويحتمل من شر يكون من خلقه، لكن الإضافة إليه بما هو خالق كل شيء من فعل خلقه، ومن خلق ما له الفعل ولا فعل.

والأول كأنه أقرب؛ لما ذكر في بقية السورة [من] الواقع<sup>(٢)</sup> بخلقه المكتسب من جهتهم، وأضيف إليه؛ لما [بينا، ولأن]<sup>(٣)</sup> كل شر اكتسبه الخلق فذلك منسوب إلى الله – تعالى – خلقا، وهو فعل المكتسب وكسبه، فمتى كان المراد من قوله – تعالى–: ﴿مِن شَرِّ مَا خَلَقَ﴾ هذا النوع؛ فكأن ذكر ما بعده يكون تكريرا.

وإذا حمل الأول على محض التخليق فيما لا صنع للخلق فيه من الشرور، كان ذكر ما لهم صنع<sup>(٤)</sup> فيه – وإن كان بخلق الله تعالى، لا يكون تكريرا – فيكون هذا التأويل أحق، مع ما قد بينا أنه يمنع في فعل غيره بلطف، [أو إعجاز، وفي الإعجاز لا يحتمل التعوذ من شر من لا يقدر على فعل يتصل به الشر، وفي ذلك إثبات التمكين لما يقع به الشر؟ فيجوز]<sup>(٥)</sup> التعوذ من الذي منه أذية تكون من غيره، على ما بينا من جواز الأمر والنهي عن

- (١) في ب: قصدنا لذكر.
  - (۲) في ب: الرافع.
  - (٣) في ب: يتناولان.
  - (٤) في ب: صنيع
    - (٥) سقط في أ.

أفعال لمكان ما يقع بها، وإن لم يكن الواقع في الحقيقة لهم؛ فعلى ذلك التعوذ من شر خلقه، وهو التمكين [والله الموفق والمعين]<sup>(١)</sup>. .

وفي هذا تعلق بعض من يقول [بأن القوة]<sup>(٢)</sup> تسبق الفعل : أنه لو لم يكن له قوة على الشر كيف كان يتعوذ من شر من لا يقوى عليه؟ .

والجواب من وجهين:

أحدهما: أن التعوذ يكون بما سيفعل بما يملك هو ما يقع لديه الفعل، وهو الآلات السليمة والقدر تحدث تباعًا على حدوث الأفعال، وتحدث لما يختار هو؛ فصارت القدرة في كونها لما يختار؛ ككون ما يختار من الفعل بالاختيار بحدوث القدرة حالة الفعل؛ فيتعوذ منه؛ لعلمه أن الذي به كأنه في يده.

والثاني: أن قد جرت العادة بالعلم بما يقع في المتعارف: كالعلم بما هو واقع في الرغبة والرهبة؛ ألا ترى أنه يتعوذ من ظلم الجبابرة والظلمة، على ما بينهم من بعد الأمكنة وطول المدد؛ لإمكان الوصول بما اعتيد<sup>(٣)</sup> منهم بلوغ أمثال ذلك، وإن كانت القدرة على الظلم في حقه للحال معدومة، لا تبقى في مثل هذه المدة؛ فعلى ذلك الأمر الأول: وقوله – عز وجل–: ﴿وَمِن شَرَ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ﴾، اختلف فيه:

ولوع مسطو و بن الم مروس تشرّ عاسِقٍ إذا ولغب» • • ع قيل: الغاسق: هو الليل المظلم: والغسق الظلمة.

وقيل: سمي الليل: غاسقا؛ لأن الغاسق: البارد، قال الله تعالى: ﴿لَا يَدُوقُونَ فِيهَا بَرْدَا وَلَا شَرَابًا . إِلَا حَمِيمًا وَغَسَّافًا . جَزَآءَ وِفَاقًا﴾ [النبأ: ٢٢ – ٢٦]، والليل أبرد من النهار؛ لذلك سمى: غاسقا.

والأصل في هذا: أن الذي ذكر لا يكون منه ضرر يتعوذ منه، لكنه يرجع إلى من كان في ظلمة الليل، أو في نور القمر من الذي يأتي منه المضار، ومعلوم أن من الشرور ما لا يمكن منها إلا في ظلمة الليل، ومنها في الليالي لا يمكن إلا بنور القمر؛ فأمر بالتعوذ مما يكون فيها، لا أن يكون منها، وهو كقوله – تعالى–: ﴿وَٱلنَّهَارَ مُبْصِرًاً ﴾ [يونس: ٦٧]؛ لما يقع به الإبصار؛ لا أنه يقع منه ذلك.

وهذا – والله أعلم – ليس على تخصيص الليل بذلك؛ لأنه ليس له فعل الضر، لكن قد يعرض به الإمكان من الشر؛ لما المعلوم أن من الشرور ما لا يمكن منها إلا في ظلمة

- (1) في أ: والمستعان.
  - (٢) في أ: بالقوة.
  - (۳) في أ: اعتقد.

الليل، ومنها في الليل لا يمكن إلا بنور القمر؛ فأمر بالتعوذ منه عما يتحقق فيه؛ فعلى ذلك يجوز التعوذ من شر النهار، على تأويل ما يقع به من التمكين من الشر، ويوجد فيه، والله أعلم.

> وقوله: ﴿إِذَا وَقَبَ﴾ اختلفوا في معنى ﴿وَقَبَ﴾: قيل<sup>(١)</sup>: إذا جاء ودخل. وقيل<sup>(٢)</sup>: ذهب.

وقيل<sup>(٣)</sup>: معناه: القمر إذا خسف، أمر بالاستعاذة من ذلك؛ إذ هو علم من أعلام الساعة؛ لهذا قال: ﴿إِذَا وَقَبَ﴾؛ إذ القمر لا يخسف إلا في الليل. وقوله – عز وجل–: ﴿وَمِن شَمَرَ ٱلنَّفَنَـثَنَتِ فِي ٱلْعُقَـدِ﴾:

فهذا تعوذ من شرهم بحسب سببه، لكنه في الحقيقة فعل لهم، وفي الأول يقع سببه بلا صنع لهم، فكأنه في الجملة أمر بالتعوذ من كل سبب خيف تولد الشر منه، فعلا كان ذلك له أو لم يكن؛ ألا ترى إلى قوله – تعالى–: ﴿فَلَا تَغُرَّنَكُمُ ٱلْحَيْوَةُ ٱلدُّنِيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ [لقمان: ٣٣]، وقد يكون للشيطان فعل في الحقيقة، ولا يكون للحياة الدنيا فعل؛ فوقع النهي عن الاغترار بهما؛ فعلى ذلك التعوذ من شر الأمرين وإن لم يكن لأحدهما فعل بما يقع فيه.

وجائز أن يكون من هذا الوجه في الملائكة محنة في الدفع والحفظ؛ لقوله – عز وجل-: ﴿لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَعْظُونَهُ مِنْ أَمَرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]، قيل فيه: أي: بأمر<sup>(٤)</sup> الله يقع حفظه؛ فجائز أن يكون في هذه الأمور الخفية، وأنواع المضار من حيث لا يعلم إلا بعد جهد يقع الحفظ بالله – تعالى – على استعمال الملائكة.

وعلى ذلك يجوز أن يكون أمر سلامة المطاعم والمشارب والمنافع التي للبشر عن إفساد الجن، يحفظ ما ذكر؛ ليكون فيها محنة للملائكة، على ما كان مكان وسواس الشيطان إيقاظ الملائكة ومعونتهم.

ويحتمل أن يكون الله - تعالى - لم يمكنهم إفساد ما ذكرنا وإن مكنهم الوسواس؛ إذ باللطف يمنع من حيث لا يعلم.

- (۱) قاله محمد بن كعب أخرجه ابن جرير عنه (۳۸۳٦٦، ۳۸۳٦).
   (۲) قاله عطية أخرجه ابن أبى حاتم عنه كما فى الدر المنثور (۷۱۸/٦).
- (٣) أخرجه ابن جرير (٣٨٣٧٧، ٨٧٣٨٣)، وابن المنذر، وأبو الشيخ في العظمة، والحاكم وصححه، وابن مردويه كما في الدر المنثور (١٨/٦).
  - (٤) في ب: بأوامر.

وقيل – أيضا–: من أمر الله: عذابه وأنواع البلايا إلى وقت إرادة الله – تعالى – الوقوع.

وقوله - عز وجل-: ﴿وَمِن شَكَرٍ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ﴾ يخرج على وجهين: أحدهما: إذا كان الحاسد دون المحسود، لا يقوى على الشر ليفعل به، والشر

المتوهم منه يكون من شر عينه، وعمل الحسد إرادة زوال نعم المحسود وذهاب دولته. (()

وإنه جائز أن يكون الله – عز وجل– بلطفه<sup>(۱)</sup> يجعل في بعض الأعيان عملا يتأدى<sup>(۲)</sup> بالنظر إلى ما يستحسنه من النعم<sup>(۳)</sup> إلى الزوال، ويؤثرون ذهاب الدولة عنه؛ فأمر بالتعوذ لهذا، وقد بينا لك المتولدات من الأفعال بما جعل الله – تعالى – فيها من المضار والمنافع ما لا يبلغها علوم الخلق، بل لو أراد الخلق أن يعرفوا ما في البصر من الحكمة التي تدرك بفتح البصر ما بين السماء والأرض من غير كثير مهلة، لم يقدروا عليه. وروى عمران بن حصين أن رسول الله ﷺ قال: «لا رقية إلا من عين أو حمة».

وعن ابن عباس – رضي الله عنه–: «العين حق، فإن كان شيء يسبق القدر لسبقه العين».

وفي خبر آخر: «لا شر في الهام، والعين حق».

ويدل عليه في قصة إخوة يوسف – عليه السلام–: ﴿وَقَالَ يَبَنِيَ لَا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَحِدٍ وَٱدْخُلُواْ مِنْ أَبُوَبٍ مُتَفَرِّفَةٍ﴾ [يوسف: ٦٧].

وقد فسر قوم وجه عمل العين وكيفيته، لكنه أمر كعمل الشمس في العين نفسها فيما تبصر الشمس وتنظر إليها، فإنها تضره وتغلبه عن النظر على بعدها من العين بما جعل الله – تعالى – وذلك من اللطف والحكمة، وكذلك عمل العين في المعيون.

والثاني: أن يكون بما حسد أن يبعث حسده على الحيل وأنواع ما به العين من السعي في الأمور التي بها الفساد على ضعفه في نفسه؛ قال الله – تعالى – في صفة المنافقين: ﴿ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُرُ ٱلْعَدُوُ فَأَحْدَرَهُمْ ﴾ [المنافقون: ٤]، فمع ما بين من فشلهم وضعفهم، أمرهم بالحذر عنهم، وقال: ﴿إِنَّ كَيْدَ ٱلشَّيْطَنِ كَانَ ضَعِيفًا﴾ [النساء: ٧٦]، ثم أمر بالتعوذ من شره؛ فكذلك الحاسد، والله أعلم [بالصواب]<sup>(٤)</sup>.

- (١) في ب: باللطف.
  - (۲) في ب: يتأذى.
  - (٣) في ب: النعيم.
    - (٤) سقط في ب.

#### سورة الناس، مدنية

بِسْهِ أَنْتُمَ ٱلْتَعْنِي ٱلْتِحَيْهِ

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ﴿ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ﴿ إِلَىٰهِ ٱلنَّاسِ ﴿ مِن شَرِ ٱلْوَسُوَاسِ ٱلْحَنَّاسِ ﴿ ٱلَّذِى يُوَسُوِسُ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ﴿ مِنَ ٱلْجِنَىٰةِ وَٱلنَّاسِ ﴾ . قوله - عز وجل-: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ﴾:

ظاهره أمر لرسول الله ﷺ بشيء مشار إليه، وهو التعوذ، وحق الإجابة في مثله أن [يقول: أعوذ، لا أن يقول: ﴿قُلْ أَعُوذُ﴾]<sup>(١)</sup> لكنه – والله أعلم – يخرج على وجهين:

أحدهما: أن يكون ذلك أنزل بحق أن يصير ذلك أمرا لكل من بلغه، وتعليما بالذي عليه من الاعتصام بالله – تعالى – والالتجاء إليه من شر الذي ذكره؛ ليعيذه، وتكون الإعاذة بوجهين:

أحدهما: في تذكير (٢) ما عرفه من الحجج في دفع ما يخطر بباله من المكروه.

والثاني: باللطف الذي لا يبلغه علم الخلق، ولا تدركه عقولهم مما لديه نفع الأمن من الزيغ مما حقه الإفضال، والذي ذلك حقه، فلله – تعالى – أن يكرم به العبد مبتدئا، وله أن يقدم فيه محنة السؤال والاعتصام به؛ على الإكرام أيضا، ويلزم على من عصم به عن الزلة، أو هدي إلى حسنة: الشكر لله – تعالى – فيما ابتدأه أو أكرمه به عند السؤال.

والوجه الثاني من وجهي الخطاب : أن يكون الخطاب لغيره، [وإن كان]<sup>(٣)</sup> راجعا إلى مشار إليه، فهو مما يشترك في معناه غيره؛ فأبقى<sup>(٤)</sup> وأثبت ما به يصير مخاطبا من بلغ ذلك، وهو قوله – تعالى– : ﴿قُلَ﴾ حتى يدوم هذا إلى آخر الدهر، وعلى هذا جميع ما فيه حرف الكلفة والمحنة – أعني : صيغة الأمر – والله الموفق.

ثم في قوله – تعالى–: ﴿قُلْ أَعُوْذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ . . . ﴾ إلى آخر السورة وجهان من الحكمة، فيهما نقض قول أهل الاعتزال:

أحدهما: أن المحنة قد ثبتت بالامتناع عن<sup>(ه)</sup> طاعة الشيطان والمخالفة له: فإما أن كان

- ما بين المعقوفين في أ: يقول: قل أعوذ، وفي ب: يقول: إن القول: قل أعوذ، وما أثبتناه هو ما نرى أنه الصواب.
  - (٢) في ب: تذكر.
    - (٣) سقط في ب.
  - (٤) في ب: فأنفي.
  - (٥) في ب: من.

الله – تعالى – أعطاه جميع ما يقع به الامتناع حتى لا يبقى عنده مزيد، أو لا يعطيه جميع ذلك، بل بقي عنده شيء منه.

فإن كان قد أعطاه، فهو بطلب ذلك بالتعوذ والاعتصام بالله – تعالى – كاتم لما أعطاه، طالب ما ليس عند الله – تعالى – فيكون الأمر بالتعوذ محنة وأمرا بما به كتمان ذلك، وذلك حين استوفاه يكون إنكاره ستر نعم<sup>(۱)</sup> الله – تعالى – وقد تبرأ عن الأمر بالفحشاء والمنكر، وبين أن ذلك عمل الشيطان.

ثم في المحنة بهذا محنة بالاستهزاء بالله تعالى؛ لأنه يطلب منه ما يعلم أنه<sup>(٢)</sup> لا يملكه، ولا يجده عند نفسه، وذلك من علَم الهزء عند ذوي العقول، فمن ظن أن الله – تعالى – يمتحن عباده ويأمرهم بشيء مما ذكرنا، فهو جاهل بالله – تعالى – وبحكمته وإن لم يكن الله تعالى [يمتحن عباده، ويأمرهم بشيء مما ذكرنا؛ فهو جاهل]<sup>(٣)</sup> [بما] أعطاه وعنده بعد ذلك .

ثم كان من مذهبهم أنه ليس لله – تعالى – أن يمتحنهم بفعل إلا بعد إيتاء جميع ما عنده مما به قوامه ووجوده؛ ففي ذلك اعتراف بلزوم المحنة وتوجه التكليف قبل إيتاء جميع ما عنده مما به الوصول إلى ما أمر به، وذلك ترك مذهبهم مع ما كان عندهم أنه لو كان عند الله – تعالى – أمر ومعنى، لا يقع فعل المختار؛ لأجل أنه لا يعطيه ذلك – لم يكن له أن يمتحنه، وهو بالامتحان جائر.

وإما أن سألوه بفعل قد أمر به، وإن لم يكن أعطاه ذلك، وهم ما وصفوا الله – تعالى – بمثل ذلك أو بفعل يتلو وقت الأمر ذلك؛ فيكون إعطاء ذلك وقت الأمر؛ فكأنه ظن أن ي]أمر ولا يعطي حتى يُسأل، وذلك حرف الجور.

ثم الأصل الذي اطمأن به قلوب الذين يعرفون الله – تعالى – أنه متى هدى الهداية التي يسأل أو عصم العصمة التي يطلب، أو وفق لما يرجو من الفعل، أو أعانه عندما يخاف أنه كان ذلك لا محالة، وتحقق بلا شبهة، ويأمن لديه من الزيغ والضلال، وعلى ذلك جبلوا<sup>(٤)</sup> مما لا نجد غير معتزلي إلا وقد اطمأن قلبه به، حتى يعلم أن هذا منه وقع المجبول عليه بالتقليد، ولا قوة إلا بالله تعالى.

وقوله – عز وجل-: ﴿بِرَبِّ ٱلنَّاسِ . مَلِكِ ٱلنَّاسِ . إِلَىٰهِ ٱلنَّاسِ﴾، ولم يقل:

- (۱) في ب: نعمة.
- (٢) في ب: لأنه.
  - (٣) سقط في أ.
- (٤) في ب: حلوا.

«أعوذ برب الخلق»، وهذا أعم من الأول، وإضافة كلية الأشياء إليه، أو إضافته إلى الكل بالربوبية من باب التعظيم لله - تعالى - فما<sup>(١)</sup> كان أعم فهو أقرب في التعظيم، فهذا -والله أعلم - يخرج على أوجه:

أحدها: أراد التعريف، وبهذا يقع الكفاية في معرفة من يفزع إليه ممن يملك ذلك، ليعوذ منه، لكنه ذكر ﴿بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ﴾ [الفلق: ١] في موضع، و ﴿بَاللَّهِ في موضع، و ﴿بِكَ في موضع، كقوله - تعالى-: ﴿وَقُل رَبِّ أَعُوْذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَيَطِينِ» [المؤمنون: ٩٧]، وقال: ﴿فَآستَعِذْ بِاللَّهِ﴾ [غافر: ٥٦]؛ ليعلم به من سعة الأمر وتحقيق ويشغل<sup>(٢)</sup> قلبه - أن له ذكر ما يحضره من أسماء الله - تعالى - أي اسم كان؛ إذ ما من اسم إلا وفيه دلالة على نعمه وسلطانه وقدرته وعظمته؛ ليكون في ذلك توجيه الملك إليه وإخلاص الحمد له بإضافة النعم؛ فيكون ذلك من بعض ما به التشفع إلى الله - تعالى -من ذكر قدرته وإحسانه، وأرفع ذلك في ذكر الناس بالإضافة إليه.

والثاني: أن الذين عرف فيهم الأرباب والملوك والعبادات لمن دون الله – تعالى – هم الإنس دون غيرهم؛ فأمر أهل الكرامة بمعرفة الله – تعالى – والعصمة عن عبادة غيره، والاعتراف بالملك والربوبية [له]<sup>(٣)</sup> –: أن يفزعوا إليه عما ذكر، ذاكرين لذلك، واصفين بأنه الرب لهم، والملك عليهم، والمستحق للعبادة لا غير.

أو لما كان للوجوه التي ذكرنا ضل القوم من اتخاذهم<sup>(٤)</sup> أربابا دون الله تعالى. أو نزولهم على رأى ملوكهم في الحل والحرمة، وفي البسط والقبض.

أو عبادتهم غير الله – تعالى – وفزعهم إليه؛ فأمر الله – تعالى – أهل الكرامة بما ذكرت الفزع إلى الذي يذكر بهذه الأوصاف على الحقيقة على نحو فزع الضالين إلى أربابهم وملوكهم والذين عبدوهم دونه؛ إذ إليه مفزع الكفرة – أيضا – عند الإياس عمن اتخذوهم دون الله؛ لنصرتهم ومعونتهم، والله أعلم.

والثالث: أن المقصود من خلق هذا العالم هم الذين نزلت فيهم هذه السورة، وغيرهم

- (۱) فی ب: مما.
- (٢) في ب: ويشتغل.
  - (۳) سقط فی ب.
- (٤) في ب: إيجادهم.

كالمجعول المسخر لهم، قال الله – تعالى–: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ كَكُم مَّا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا﴾ [البقرة: ٢٩]، وقال: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِى سَخَرَ لَكُمْ ...﴾ الآية [الجاثية: ١٢]، وقال الله – تعالى–: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَشًا ...﴾ الآية [البقرة: ٢٢]، فإذا قيل: ﴿يِرَبِّ ٱلنَّاسِ . مَلِكِ ٱلنَّاسِ﴾، فكأنه قيل: «برب كل شيء»، لأن ما سواهم جعل لهم، وذكر الخلق والتوجيه إليه في الاستعاذة والاستعانة هو اعتراف بألا يملك غيره ذلك؛ فاستوى الأمران، والله أعلم.

وقيل في ﴿بِرَبِّ ٱلنَّاسِ﴾: مصلح الناس، وذلك يرجع إلى أن به صلاحهم في الدين وفي النفس.

وقيل: ملك الناس؛ على الإخبار بأن الملك له فيهم جميعا، وفي الخلق مما لم يذكر فيه جهة الملك؛ فبين أن ذلك كله في التحقيق لله – تعالى – وملكه، ولغيره يكون من جهته على ما أعطي لهم بقدر ما احتاجوا إليه.

وقيل: سيدهم، لكن لفظة «السيد» لا تذكر لمالك غير الناس، ويوصف بالرب والملك والمالك على الإضافة لا مطلقا، يقال: رب الدار، ومالك الجارية، وملك المصر<sup>(۱)</sup>، ونحو ذلك، فكأنه أقرب.

وقوله – عز وجل-: ﴿مِن شَكِرٍ ٱلْوَسُوَاسِ ٱلْحَنَّاسِ﴾: سمى الذي يوسوس بأنه وسواس وخناس، وقيل في تأويله من وجهين: أحدهما<sup>(٢)</sup>: أنه يوسوس لدى<sup>(٣)</sup> الغفلة، ويخنس عند ذكر الله تعالى، أي: يخرج ويذهب.

وقيل: يخنس: لا يرى، ولا يظهر، كقوله – تعالى–: ﴿إِنَّهُ يَرَىكُمُ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نَوَهَهُمَ ﴾ [الأعراف: ٢٧]؛ ولهذا قيل في الجواري الكنس<sup>(٤)</sup>: إنهن يطلعن من مطالعهن، ويخنسن بالنهار، أي: يختفين.

وجائز أن يكون قوله – عز وجل- : ﴿ٱلَّذِى يُوَسَّوِسُ فِي صُدُورِ ٱلنَّاسِ . مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّكَاسِ﴾ صير الموسوس في صدور الناس من الجنة والناس . وقا – أيغ احت عام التقاب بالتأخ بديد نابذ قام أو في مد النا محمد المنت النا

وقيل – أيضا–: على التقديم والتأخير، معناه: قل أعوذ برب الناس من الجنة والناس \_\_\_\_\_\_

- (۱) في ب: مصر.
- (٢) قاله ابن عباس أخرجه ابن جرير (٣٨٣٨٩، ٣٨٣٩٠)، وابن أبي الدنيا، وابن المنذر، والحاكم وصححه، وابن مردويه، والبيهقي، والضياء في المختارة عنه كما في الدر المنثور (٦/ ٧٢٢) وهو قول مجاهد، وقتادة، وابن زيد أيضًا.
  - (٣) في ب: لذي.
  - (٤) في ب: الخنس.

الذي يوسوس في صدور الناس.

أما الوسوسة فهي أمر معروف، وذلك بما<sup>(١)</sup> يلقى من الكلمات التي تشغل القلب وتحير في أمر الدين، بما لا يعرف الذي يلقى إليه المخرج من ذلك، وعلى ذلك أمر أهل والمحواء، وأصناف الكفرة؛ كقوله – تعالى –: ﴿وَلَنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوَحُونَ إِلَى أَوَلِيَآبِهِمَ وَالَحِيَّ [الأنعام: ١٢٢]، وقوله – عز وجل –: ﴿وَإِنَّ الشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوَلِيآبِهِمَ الأنعام: ١٢١]، وأما شياطين الجن، فهو أمر ظاهر عند جميع أهل الأديان ومن آمن وإنما هو أمر يُحَوَّف به مدعو الرسالة؛ ليلزموا الخلق الاستماع إليهم في تعرف الجهل وما وإنما هو أمر يُحَوَّف به مدعو الرسالة؛ ليلزموا الخلق الاستماع إليهم في تعرف الجهل وما عندهم في دعواهم من العلوم والمعارف، وهذا لسفههم قالوا، ولو أنهم تأملوا في ذلك، مستهم من الحاجة، وهي الخواطر التي تقع في القلوب، والخيالات التي تعرض في الصدور، منها [ما] إذا صورت وجدت قباحا، ومنها ما إذا صورت وجدت حسانا، ولا بيفسه شيئا قبيحا أو كون شيء بعد أن لم يكن من قبل نفسه؛ للإحالة في أن يصير لا شيء بنفسه شيئا قبيحا أو حسنا بلا مدير، وقد علم جميع الإنسان بالذي ذكرت من ال مما يعلو أنهم على ذكرة من معن الخواطر التي تقع في القلوب، والخيالات التي تعرض في المعدور، منها [ما] إذا صورت وجدت قباحا، ومنها ما إذا صورت وجدت حسانا، ولا مستهم من الحاجة، وهي الخواطر التي تقع في القلوب، والخيالات التي تعرض في المدور، منها إمر أو كون شيء بعد أن لم يكن من قبل نفسه؛ للإحالة في أن يصير لا شيء بنفسه شيئا قبيحا أو حسنا بلا مدير، وقد علم جميع الإنسان بالذي ذكرت من الابتلاء به مما يعلم أنه لم يكن من نفسه معنى يحدث له ذلك؛ فثبت أن قد كانت الضرورة تلزم البحث عن ذلك.

ثم لا يعلم من حيث طلب الأبدان الموجبة لها ولا في العقول – أيضا – دركها؛ فيجب بها أمران منعهم عن العلم بهما القنوع بالجهل وحب الراحة:

أحدهما: القول بالصانع، ودخول العالم تحت تدبير حكيم عليم قدير.

والآخر: القول بالرسالة تأتيهم من عند علام الغيوب، وإذا كان ذلك بحيث لا يبلغه علم البشر فيعرف حقيقة ذلك؛ فَيُعْلم عند النظر والبحث أمران عظيمان:

أحدهما: الرسل بما معهم من المعجزات، فيقولون بهم، وبالتوحيد بما رأوا من الآيات الصدق<sup>(٢)</sup>؛ إذ قد علموا أن في الأخبار صدقا، لولا ذلك لكانوا لا يدعون شيئا؛ إذ هو خبر [له]<sup>(٣)</sup>.

والثاني: يلزمهم بما يعاينوا من مرجح الأمر من غير الحكماء أنها تقع متفاوتة مضطربة، والعالم بما خرج متسقًا على الحكمة والمصلحة؛ فعلموا أنه كان بمدبر حكيم

- (۱) في أ: مما.
- (٢) في ب: الصرف.
  - (۳) سقط فی ب.

يعلم ما به المصالح؛ فيلزمهم به أمران أيضًا: التوحيد والرسالة، ولا قوة إلا بالله. والأصل عندنا بتمكين الشيطان ما ذكرنا من الوسوسة أن الشيطان والملك خَلْقَان لله تعالى عرفناهما بالرسل – عليهم السلام – وبما بيَّنَا<sup>(١)</sup> من ضرورة الحاجة إلى العلم ممن بإلقائه يصير عند التصوير قبيحًا أو حسنًا، فيأتيان جميعًا بما مكنهما الله تعالى من الأمرين جميعًا: أمر الملائكة الخير والحكمة فيسهل عليه سبيله بتيسير الله تعالى وفصله، وأمر الشيطان الضلال والشر فيبسر عليه، حتى صار الخير للأول كالطبع، والشر للثاني كذلك، فإذن كان كل واحد ممكنًا من الأمرين، قال الله تعالى: ﴿فَاَمًا مَنَ أَعْطَى وَأَقَى . وَصَدَى بَرِد إلى قوله – عز جل –: ﴿لِلْمُسْرَى ﴾ [الليل: ٥ – ١٠]، وقال الله – عز وجل-: ﴿فَعَن يُرِد الدُّمُ أَن يَهْدِيَهُ .... إلى قوله تعالى: ﴿مَا الله عالى الأنعام. الراء ال

ثم الأصل في الإنس أنهم امتحنوا بحقوق<sup>(٢)</sup> بينهم وبين الله تعالى وبحقوق فيما بينهم، وكلفوا تثبيت<sup>(٣)</sup> الملائكة إياهم [بقوله]<sup>(٤)</sup> عز وجل: ﴿إِذ يُومِى رَبُّكَ إِلَى الْمَلَتَحِكَةِ أَنِّى مَعَكُمٌ فَفَيِّنُوا الَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ [الأنفال: ١٢] وأمروا برد ما يوسوس إليهم الشيطان بقوله تعالى: ﴿إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُرْ عَدُوُّ فَأَتَخِذُوهُ عَدُوًاً﴾ [فاطر: ٦] وغير ذلك.

وعلى ذلك خلقت الملائكة ممتحنين بالكتابة على البشر بقوله: ﴿كِرَامًا كَنِبِينَ﴾ [الانفطار: ١١] فتكون الحكمة في تكليف التمكين ما وصف من محنة الله تعالى إياهم طاعتهم في أنفسهم وفيما مكنوا من غيرهم، على ما ذكرت من أمر الإنس، وحكمة ذلك للإنس إلزام التيقظ والنظر فيما يقع في قلبه من الخواطر؛ ليعلم الذي له و<sup>(ه)</sup> الذي عليه.

وكذلك في تكليف الملائكة كتابة قوله وفعله؛ ليكون متيقظًا ومتنبهًا في كل أفعاله وأحواله كتيقظه فيما كان الأولياء والأعداء من الكاتبين الظاهرين عليه أنه يحذر كل الحذر عما يؤذي وليه، ويقبل على كل أمر فيه نفع<sup>(٢)</sup> بما أمَّل، ويحذر عدوه أشد الحذر؛ لئلا يؤذيه من حيث لا يعلم، فيتهمه كل تهمة. ثم معلوم ألا يمل الكتبة إلا بعد إحكامه وإصلاحه غاية ما يحتمل الوسع، فعلى ذلك فيما خفي؛ إذ هم في العقول في درك ما منهم وما عليهم كالذين ذكر<sup>(٧)</sup> لهم ممن ظهروا لأبصارهم، والله الموفق.

- (١) في ب: بعاقلنا.
- (٢) في ب: الحقوق.
  - (٣) في ب: بتثبيت.
    - ٤) سقط في أ.
       ٤) في أ: من.
  - (٥) في أ: من. (٦) في الأصول: بق
- (٦) في الأصول: يقع.
   (٧) في أ: ظهر.

سورة الناس الآيات: ١ – ٦

وكذلك صلحت المحنة والأمر في صحبة الأولياء والأعداء بحق الولاية والعداوة فيما لا يرون صلاحها وفيما يرون؛ إذ من الوجه الذي فيه الولاية والعداوة مرئية لأبصار<sup>(۱)</sup> القلوب والعقول؛ فيمكن الحذر والمعاملة جميعًا، وعلى هذا التقدير لم يمكن الله أعداءه الذين لا يرون من معاداتهم بأفعال من أبدانهم وأموالهم بالسلب والتنجيس والإفساد، وقد مكن أعداءهم من الإنس ذلك؛ ليمكنهم الدفع عن ذلك والحذر عنه بما وقع الوقوف لبعض على حيل بعض والصرف عن ذلك، وما هذا إلا كدرك الحواس بأفعالها وأسبابها بالحس، وكذلك أمر الملائكة، لكن من لا يحتمل عقله معرفة الصانع والتوحيد مع شهادة العقل وكل شيء فجهله بالشيطان غير مستبعد ولا مستنكر، والله أعلم.

قال – رضي الله عنه–: ثم اختلف في وجه تمكن الشيطان من الإنس فيما يوسوس إليه:

قد روي في بعض الأخبار أنه يجري فيه مجرى الدم، فأنكر ذلك قوم، وليس ذلك مما ينكر بعد العلم باحتمال جري الدم فيه وجري قوة الطعام والشراب وما به حياة الأبدان والحواس مما لطف مجراه في جميع العروق والأعصاب وكل شيء؛ بلطافة ذلك؛ [فعلى ذلك]<sup>(۲)</sup> الشيطان.

وعلى ما روي في أمر الملك مما يكتب ما لا يعلم موضع قعوده ولا يسمع صريف<sup>(٣)</sup> قلمه ولا ما يكتبه علينا من ذلك، فعلى ذلك أمر الذي ذكرت.

ثم قد ثبت القول بأمر الله تعالى نبيه أن يتعوذ به عن همزه ونزغه وحضوره بقوله تعالى: ﴿وَإِمَّا يَنزَغُنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطِنِ نَزْغٌ فَاَسْتَعِذْ بِاللَّهِ [.....) الآية [الأعراف: ٢٠٠]، وقوله تعالى: ﴿وَقُل زَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَتِ ٱلشَيْطِينِ ....﴾ [المؤمنون: ٩٧] وقال: ﴿إِنَّ الَذِيِنَ اتَقَوَا إِذَا مَسَهُمْ طَنَبِفٌ مِنَ ٱلشَيْطِنِ تَذَكَرُواْ﴾ [الأعراف: ١٠٢]، وقال: ﴿إِنَّ يَتَخَبَّهُهُ ٱلشَيْطَنُ مِنَ ٱلْمَيَنَ ....﴾ الآية [البقرة: ٢٧٥]، فثبت أن أمره على ما بيناه.

ثم القول في أي موضع لوقت ما له من الوحي والمس والنزغ أمر لا يحتاج إليه بحق؛ لأن الله تعالى [و] عز وجل أخبرنا أنا لا نراه بقوله: ﴿إِنَّهُ يَرَىكُمُ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نَرَوْتُهُمَّ﴾ [الأعراف: ٢٧] ولكن الذي رجعت المحنة إلى أفعاله التي يقع لها<sup>(٤)</sup> آثار في

- (۱) في ب: مرتبة لأنصار.
- (٢) ما بين المعقوفين سقط في أ.
  - (٣) في الأصول: صرير.
    - (٤) في ب: عليها.

الصدور، وقد مُكِنَّا<sup>(۱)</sup> بحمد الله تعالى ومَنَّهِ لندرك منه، وإنما علينا التيقظ لما يقع في الصدور من أفعاله ووساوسه لندفع بما مكننا الله تعالى [و] عز وجل من الأسباب، وعرفنا من الحجج نقض الباطل والتمسك بالحق، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِ*ينَ أَتَقَوَا إِذَا مَتَهُمَّ* طَيِّفُ مِنَ ٱلشَيْطَنِ تَذَكَرُواً» [الأعراف: ١٠٢] وتوجهوا<sup>(٢)</sup> إلى الله تعالى بالتعوذ في طلب اللطف الذي جعله الله تعالى للدفاع، كقول يوسف – عليه الصلاة والسلام-: ﴿وَإِلَّا نَصَرِفَ عَنِي كَيْدَهُنَ أَصْبُ إِلَيْهِنَ . . . ﴾ الآية [يوسف: ٣٣]، على العلم فيه بطوائف الأشياء من المجعول لدفع كيدهن، وكذلك قول الراسخين في العلم: ﴿رَبَّنَا لَا تُرْعَ قُلُوبَنَا بَعَدَ

لكن من الناس من يقول: هو يعلم النفس فيما تهوى فيزين لها ذلك، والعقل فيما يدعو من ذلك فيمنعه عن ذلك.

ومنهم من يقول: لا، لكن في ذلك آثار من الظلمة والنور والطيِّب والخبيث، فيعرف بالآثار وفيها موقع وسواسه حتى يصل إلى الفعل<sup>(٣)</sup>، وقد يكون عمل الهوى والعقل جميعًا في الجسد وخارجًا منه، وبخاصة آثار الأعمال.

ومنهم من يقول: ليس له بشيء من ذلك علم، لكن بكل ما يرجو العمل من التغرير أو في التمويه والتلبيس كالأعمى فيما يمس ويطلب المضار من المنافع ونحو ذلك، لكن ذلك كله طريق عمل الشيطان وطريق إمكانه وحِيَله، وذلك أمر لم نؤمر<sup>(٤)</sup> بمعرفته، وإنما علينا مجاهدته في منع ذلك بالتيقظ أو بدفعه بما نتذكر، هكذا ذكرت في الآيات، أو بالفزع إلى الله سبحانه وتعالى في دفعه ومنعه إن حضر بما عنده من اللطائف التي لديها يقع الأمن عن الزيغ والظفر بالرشد.

وتأول كثير منهم أنه يوسوس في صدور الجن كما يوسوس في صدور الناس، وذلك ممكن؛ لما قد يكون من كل جنس ضُلَّالُ وغُواة وأخيار وأبرار، فأما حق تأويل السورة على ما وصفنا في ذكر وسواس الجن والإنس.

ثم القول في المعوِّذتين أنهما من القرآن أو ليستا من القرآن، قال الفقيه – رحمه الله- : لنا من أمرهما أنهما انتهتا بما انتهت إلى أهل هذا العصر معرفة القرآن في الجمع<sup>(ه)</sup> بين

- (٣) في ب: العقل.
- ٤) في الأصول: نؤمن.
   (٥) في أ: الجميع.

اللوحين بتوارث الأمة، ولسنا نحن ممن يعرف بالمحنة والسير<sup>(۱)</sup> بما به نعلم أنهما معجزتان أو لا، وإنما حق ذلك الأخذ عن أهل ذلك والشهادة [له]<sup>(۲)</sup> بعد الثبات أنه من القرآن وأنه معجز، حقُّ أمثالنا فيه الاتباع<sup>(۳)</sup>، وقد اتضح بما به جرى التعارف في جميع الشرائع التي بها يشهد أنها عن الله تعالى وأنها حق، فعلى ذلك هذا.

لكن ذكر عن ابن مسعود – رضي الله عنه – أنه لم يكتبها في مصحفه، وذلك عندنا يخرج على وجهين:

أحدهما: أنه لم يكن سمع رسول الله على قال فيهما شيئًا أنهما من القرآن أم لا، ولم يكن أيضًا رأى على نفسه السؤال عن ذلك حقًّا واجبًا؛ لأن القرآن وما جاء به الرسول على فيما يلزم علم الشهادة والعمل به واحدٌ؛ إذ المقصود من كل ذلك القيام بالمقصود من حق الكلفة لا التسمية، ولم يكن النجباء يمتحنون أنفسهم بالسير<sup>(3)</sup> في الوجوه التي بها يعرفون المعجز من غير ذلك أنه قرآن أو غيره، وإنما ذلك من عمل المرتابين الشاكين في خبر الرسول تقد كُفُوا ذلك، وكذلك يجوز ترك البحث عن ذلك لما ذكرت، لا أن عنده أنهما ليستا من القرآن، وفي خبر عقبة الجهني أن النبي يتنتج قال لأصحابه: «نزل اليوم آيات لم ير مثلهن قط» قبل : ما هن يا رسول الله؟ فقال : «المعوذتان»، دل أنهما من القرآن.

وأيد أيضًا ما ذكرت في ترك الكتابة ما روي عن أبي بن كعب – رضي الله عنه – أن رسول الله ﷺ قال لنا: «فقولوا»، فنحن نقول بقولٍ لم يشهد في تلك بأنهما منه ولا ليستا منه بما لم يكن رسول الله ﷺ أخبره بهما، فعلى ذلك أمر عبد الله بن مسعود، رضي الله عنه .

ويؤيد ذلك أيضًا أمر استعاذة القرآن أنها مقدمة<sup>(ه)</sup> على القراءة، وحق هاتين السورتين لو كانتا منه بيقين<sup>(٦)</sup> أن تكونا<sup>(٧)</sup> في افتتاح المصحف كالاستعاذة للقرآن، فهذا أيضًا بعض الذي يمنع [العلم]<sup>(٨)</sup> بحقيقة ذلك عنه، وقد بينا جواز وجه الإشكال مع ما كان الإنزال

(1) في الأصول: الستر.
 (۲) سقط في أ.
 (۳) في أ: الإيقاع.
 (٤) في أ: الستر.
 (٥) في ب: متقدمة.
 (٦) في أ: يتعين.
 (٨) سقط في أ.

لحاجة العباد، وعلى ذلك جرى العمل بهما من رسول الله ﷺ وغيره، فهو أمر لا يضر الجهل [بالوجه]<sup>(۱)</sup> الذي ذكرت. وعن ابن مسعود – رضي الله عنه – أنه قال: لو علمت أن أحدًا أعلم بالقرآن مني وحملتني مطيتي لأتيته. وقد روي عمن ذكر عن ابن مسعود – رضي الله عنه – أن رسول الله ﷺ كان يعرض على جبريل – عليه السلام – كل عام مرة إلا في العام الذي قبض عرض عليه مرتين، وقد شهدهما جميعًا عبد الله، فعلَّه لم يعرض ما<sup>(۲)</sup> شاء الله، وإذا كان كذلك لم يكن هو ممن يسأل في هذا الباب غيره ليثبت عنده السماع بأنهما أثبتتا في المصحف؛ فبقي قوله بحيث لا نعرف حقيقته، ووجه آخر أن يكون رآهما منه لكن لم يكتب؛ لوجهين:

أحدهما: لما لم يكن موضع الكتاب والتدبير، على ما ذكرنا أن يكون في أول المصاحف، فكره أن يكتب بتدبيره، ويتخير له موضعًا للكتابة؛ فلم يكتب كذلك.

والثاني: أنه يكتب ليحفظ<sup>(٣)</sup> ولا ينسى، وقد أمن عليهما النسيان؛ لأنهما بحيث يجب تلاوتهما في أوائل النهار ومبادئ الليل، وعند النوازل ينفع التعوذ بهما من كل شر وكيد، على نحو الاستعاذة وأنواع الدعوات المدعوة، فلما أمن خفاءهما لم يكتب، وعلى ذلك ترك كتابة فاتحة الكتاب<sup>(٤)</sup>، والله أعلم بالصواب<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

- (١) سقط في أ.
- (۲) في ب: بما.
- (٣) في ب: للحفظ.
- (٤) في ب: القرآن.

(٥) ثبت في أ: تمت هذه النسخة الشريفة المقبولة المنسوبة إلى الشيخ العلامة الإمام أبي منصور ماتريدي، قدس الله سره، ورضي الله عنه، وعن جميع من اقتدى بمذهبه وعقائده، بعون الله الملك الوهماب، من يد أضعف العباد: مصطفى بن محمد بن أحمد، غفر الله له ولوالديه وأقربائه ولجميع المؤمنين والمؤمنات – في يوم الأربع، في شهر رجب المرجب، لسنة خمس وستين ومائة وألف.

اللهم اغفر لصاحبه وكاتبه، ولمن حُفِظَ في بيته، ولمن نظر وقرأ واستفاد منه. اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد. اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد.

ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم، فلله الحمد والمنة.

وثبت في ب: تم كتاب التأويلات بحمد الله ومنَّه وحسن توفيقه، والحمد لله رب العالمين، وصلاة الله على نبينا محمد ﷺ تسليما، وذلك في العشر الأول من ذي الحجة سنة ثمانين وخمسمائة.

### المراجع والمصادر

## مراجع التفسير

\* الاتجاهات المنحرفة في تفسير القرآن الكريم، لفضيلة الأستاذ الدكتور/ محمد حسين الذهبي.

\* الإتقان في علوم القرآن، للحافظ جلال الدين السيوطي، الهيئة المصرية العامة للكتاب.

\* أحكام القرآن، لأبي بكر الرازي الجصاص، دار المصحف، القاهرة، الطبعة الثانية .

\* أحكام القرآن، للإمام أبي الحسن الطبري المعروف بالكيا الهرَّاسي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.

- \* أحكام القرآن، للشافعي، دار الكتب العلمية.
   \* أحكام القرآن، لابن العربي المالكي، دار الفكر، بيروت.
   \* أسباب النزول، للحافظ السيوطي، دار التحرير، القاهرة.
   \* أسباب النزول، للواحدي، نشر إحياء دار التراث بيروت.
   \* الإسرائيليات في التفسير والحديث، للدكتور الذهبي، نشر مجمع البحوث
- الإسلامية ، القاهرة.

\* الإسرائيليات والموضوعات في كتب التفسير، للدكتور محمد أبي شهبة، نشر مجمع البحوث الإسلامية، القاهرة.

\* الأشباه والنظائر في القرآن الكريم، للبلخي، الهيئة المصرية العامة للكتاب. \* الأصلان في علوم القرآن، الدكتور محمد عبد المنعم القيعي، دار الطباعة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثالثة.

\* أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، للشنقيطي، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.
 \* إعجاز البيان في تأويل أم القرآن، للقونوي، دار الكتب الحديثة بعابدين، القاهرة.
 \* إعجاز القرآن، للباقلاني، عيسى البابي الحلبي، القاهرة.
 \* الإكليل في استنباط التنزيل، للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
 \* البحر المحيط، لأبي حيان الأندلسي، نشر مكتبة النصر الحديثة، الرياض.
 \* البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي، عيسى الحلبي، القاهرة.
 \* البيان في غريب إعراب القرآن، أبو البركات بن الأنباري، الهيئة المصرية للكتاب.

\* التحرير والتنوير، للشيخ محمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية.

\* التحقيقات الواضحة في تفسير سورة الفاتحة، محمد الحسين الظواهري، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة.

\* التعريف والإعلام فيما أُبهم في القرآن، للسهيلي، طرابلس.

\* تفسير البغوي المعروف بـ«معالم التنزيل»، لأبي محمد الفراء البغوي، مطبوع بهامش تفسير الخازن، دار الفكر، بيروت.

\* تفسير الجلالين، للإمامين: جلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي، دار القلم، بيروت.

\* تفسير الخازن المسمى «لُباب التأويل في معاني التنزيل»، للعلامة علاء الدين البغدادي الشهير بالخازن وبهامشه تفسير البغوي، الطبعة السابقة.

\* تفسير سفيان الثوري، المطبعة الحكومية، الهند.

\* تفسير غرائب القرآن ورغائب الفرقان، للعلامة نظام الدين القمي النيسابوري، مطبوع بهامش تفسير الطبري، دار المعرفة، بيروت.

\* تفسير الفخر الرازي المشتهر بالتفسير الكبير ومفاتيح الغيب، للإمام محمد الرازي فخر الدين، دار الفكر، بيروت ، الطبعة الثالثة .

\* تفسير القاسمي، محمد جمال الدين القاسمي، مطبعة الحلبي، القاهرة.
 \* تفسير القرآن الحكيم المسمى تفسير المنار، للشيخ محمد رشيد رضا، الهيئة المصرية العامة للكتاب.

\* تفسير القرآن الحكيم، للشيخ محمد رشيد رضا، دار المنار، القاهرة.
 \* تفسير القرآن العظيم، للحافظ ابن كثير، عيسى الحلبي، القاهرة.
 \* تفسير القرآن الكريم، للشيخ محمود شلتوت، مطبعة الأنوار، القاهرة.
 \* تفسير القرآن الكريم، للدكتور يوسف عبد الرحمن، القاهرة.
 \* التفسير القرآني للقرآن، للأستاذ عبد الكريم الخطيب، مطبعة السنة المحمدية،
 القاهرة.

\* تفسيرالسراج المنير، للخطيب الشربينى، الحلبي. \* تفسير المراغي– للشيخ أحمد مصطفي المراغي– طبعة الحلبي، القاهرة. \* تفسير النسائي، للنسائي، مكتبة السنة، القاهرة. \* تفسير النسفي، للإمام النسفي، عيسى الحلبي، القاهرة. \* التفسير ورجاله، للشيخ محمد الفاضل بن عاشور، نشر مجمع البحوث الإسلامية

\* التفسير الوسيط، للأستاذ الدكتور محمد سيد طنطاوي، القاهرة.
 \* التفسير والمفسرون، للأستاذ للدكتور محمد حسين الذهبي، دار الكتب الحديثة،
 القاهرة.

\* تنوير المقباس من تفسير ابن عباس، دار الكتب العلمية ، بيروت. \* جامع البيان في تفسير القرآن، للإمام أبي جعفر محمد بن جرير الطبري، دار المعرفة، بيروت.

\* الجامع لأحكام القرآن، للإمام أبي عبد الله الأنصاري القرطبي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة.

\* الجواهر في تفسير القرآن، للشيخ طنطاوي جوهري، طبعة الحلبي، القاهرة .
\* الدخيل في تفسير القرآن الكريم، للأستاذ الدكتور عبد الوهاب فايد، مطبعة حسان، القاهرة .

\* الدخيل في التفسير، للأستاذ الدكتور إبراهيم عبد الرحمن خليفة، دار البيان، مصر.
 \* الدخيل في تفسير القرطبي، للدكتور أحمد الشحات موسى، رسالة دكتوراة.
 \* الدخيل في تفسير النسفي. للدكتور سمير شليوة، رسالة دكتوراة.
 \* دراسات في علوم القرآن ومناهج المفسرين، للدكتور محمد عبد المنعم القيعي،
 دار الطباعة المحمدية، القاهرة.

\* الدر المصون، للسمين الحلبي، دار الكتب العلمية، بيروت.
 \* الدر المنثور، للحافظ السيوطي، المكتبة الإسلامية، طهران.
 \* روح المعاني (تفسير الألوسي)، للعلامة الألوسي، المطبعة المنيرية، القاهرة.
 \* زاد المسير في علم التفسير، لابن الجوزي، المكتب الإسلامي، بيروت.
 \* علاقة المطالع بالمقاصد في القرآن الكريم، دراسة بلاغية للدكتور إبراهيم الهدد،
 رسالة أعدت في كلية اللغة العربية، جامعة الأزهر.

\* علوم القرآن الكريم، للأستاذ الدكتور محمد أحمد يوسف القاسم والأستاذ الدكتور منيع عبد الحليم محمود، دار الطباعة المحمدية، القاهرة. \* عمدة التفسير، اختصار أحمد محمد شاكر، دار المعارف، القاهرة. \* غريب القرآن، لابن عباس، مكتبة الزهراء، القاهرة. \* فتح القدير، للشوكاني، طبعة الحلبي، القاهرة. \* الفتوحات الإلهية بتوضيح تفسير الجلالين، للجمل، دار الحديث، القاهرة. \* فضائل القرآن، للفريابي، مكتبة الرشد، الرياض. \* القرطبي ومنهجه في التفسير، الأستاذ الدكتور القصبي زلط، رسالة دكتوراة. \* الكتاب والقرآن، قراءة معاصرة، د. شحرور، سوريا. \* لطائف الإشارات في التفسير للإمام القشيري. نشر دار الكاتب العربي، القاهرة. \* مجاز القرآن، لأبي عبيدة، مؤسسة الرسالة، بيروت. \* المجموع المغيث في غريبي القرآن والحديث، للأصفهاني، جامعة أم القرى. \* محاضرات في مناهج المفسرين وعلوم القرآن الكريم، للدكتور محمد عبد المنعم القيعي، دار الطباعة المحمدية، القاهرة. \* المحرر الوجيز، لابن عطية الأندلسي، دار الكتب العلمية، بيروت. \* مختصر تفسير الطبري، للتجيبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب. \* المدرسة الفكرية المعاصرة في تفسير القرآن الكريم، القاهرة. \* مذاهب التفسير الإسلامي، اجنتس جولد تسيهر، ترجمة د/ عبد الحليم النجار، نشر دار الكتب الحديثة، القاهرة. \* معانى القرآن، للأخفش، عالم الكتب، بيروت. \* معانى القرآن، للزجاج، عالم الكتب، بيروت. \* معانى القرآن، للفراء، نشر هيئة الكتاب، القاهرة. \* المفردات في غريب القرآن، الراغب الأصفهاني، تحقيق محمد سيد كيلاني، طبعة مصطفى الحلبي، القاهرة. \* مقدمة تفسير ابن النقيب، لابن النقيب، مكتبة الخانجي، القاهرة. \* مقدمة في أصول التفسير، لابن تيمية، السلفية، القاهرة. \* مناهج في التفسير، دكتور مصطفى الصاوي الجويني، نشر منشأة المعارف، الإسكندرية.

\* مناهل العرفان في علوم القرآن، للشيخ محمد عبد العظيم الزرقاني عيسى الحلبي، القاهرة.

\* منحة الجليل في التنبيه على ما في التفسير من الدخيل، للأستاذ الدكتور سيد مرسي إبراهيم البيومي، مطبعة استراند الحديثة، القاهرة.

\* منهج ابن القيم في التفسير، محمد بن أحمد السنباطي، المطابع الأميرية، القاهرة.
 \* المهذب فيما وقع من القرآن من المعرب، للسيوطي، دار الكتب العلمية، بيروت.
 \* الناسخ والمنسوخ في القرآن الكريم، لابن العربي، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة.
 \* نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم، للشيخ محمد الغزالي، دار الشروق،
 القاهرة.

\* النكت والعيون تفسير الماوردي، للماوردي، دار الكتب العلمية، بيروت. \* نيل المرام من تفسير آيات الأحكام، للقنوجي، مكتبة المدني، القاهرة. \* هداية المرتاب وغاية الحفاظ والطلاب في تبيين متشابه الكتاب، للسخاوي، دار الفكر المعاصر، بيروت.

\* الواحدي ومنهجه في التفسير، للأستاذ الدكتور جودة محمد المهدي، رسالة دكتوراة بكلية أصول الدين بالقاهرة.

\* \* \*

### مراجع القراءات

\* إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، لأبي شامة، مكتبة مصطفى البابيّ الحلبي، القاهرة.

\* إتحاف فضلاء البشر بالقراءات الأربعة عشر، للبنا الدمياطي، عالم الكتب، بيروت.

\* إرشاد المبتدي وتذكرة المنتهي في القراءات العشر، لأبي العز القلانستي، المكتبة الفيصليّة، مكة المكرمة.

\* الإقناع في القراءات السبع، لأبي جعفر بن الباذش، القاهرة.

\* التبصرة في القراءات السبع، لمكيّ بن أبي طالب، الدار السلفية، بومباي، الهند .
 \* تحبير التيسير في قراءات الأئمة العشرة، لابن الجزريّ، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان.

\* التيسير في القراءات السبع، للدانيّ، عني بتصحيحه أوتوبرتزل، جمعية المستشرقين الألمانيّة.

\* جامع البيان في القراءات السبع، للدانتي، رسالة دكتوراة، جامعة أم القرى، السعودية.

\* الحُجّة في علل القراءات السبع، لأبي عليّ الفارسيّ، الهيئة المصرية العامة للكتاب.

\* الحُجّة في القراءات السبع، لابن خالويه، دار الشروق، بيروت.
\* حُجّة القراءات لابن زنجلة، مؤسسة الرسالة، بيروت.

\* حِرز الأماني ووجه التهاني في القراءات السبع، للإمام الشاطبيّ، مكتبة مصطفى البابيّ الحلبيّ، القاهرة.

\* السبعة في القراءات، لابن مجاهد، دار المعارف، القاهرة، الطبعة الثانية. \* طيبة النشر في القراءات العشر، لابن الجزريّ، مكتبة البابيّ الحلبيّ، القاهرة.

\* الغاية في القراءات العشر، لأبي بكر بن مهران، شركة العبيكان للطباعة والنشر، الرياض.

\* الكشف عن وجوه القراءات السبع وعللها وحُججها، لمكيّ بن أبي طالب، مطبوعات مجمع اللغة العربيّة، دمشق.

\* لطائف الإشارات لفنون القراءات، للقسطلاني، المجلس الأعلى للشؤون

الإسلامية، القاهرة. \* المبسوط في القراءات العشر، لأبي بكر بن مهران، دار القبلة، جدة. \* النشر في القراءات العشر، لابن الجزري، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان. \* الوافي في شرح الشاطبيّة في القراءات السبع، مكتبة الدار، المدينة المنوّرة.

\* \* \*

### كتب الحديث

\* إحكام الأحكام، لابن دقيق العيد، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة. \* إرشاد السارى لشرح صحيح البخارى، للعلامة أبي العباس شهاب الدين القسطلاني، دار الفكر، بيروت. \* الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة، لعلى بن محمد بن سلطان القاري، دار الفكر، بيروت. \* الاعتبار في الناسخ والمنسوخ، لأبي بكر الهمداني ، مطبعة الأندلس، حمص، سوريا. \* بذل المجهود في حل أبي داود، للشيخ خليل السهارنفوري، دار الكتب العلمية، بيروت . \* بلوغ المرام، لابن حجر العسقلاني، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة. \* تحفة الأحوذي شرح الترمذي، لعبد الرحمن المباركفوري، دار الكتاب العربي، لبنان. \* التعليق المغنى على الدارقطني، لأبي الطيب محمد شمس الحق العظيم آبادي، بذيل سنن الدارقطني، دار المحاسن للطباعة، القاهرة. \* التعليق الممجد على موطأ الإمام محمد لعبد الحي اللكنوي، مطابع نور محمد، كراتشي . \* تلخيص الحبير، لابن حجر، الناشر عبد الله هاشم اليماني، المدينة المنورة . \* تنوير الحوالك للسيوطي ، مصطفى الحلبي، القاهرة. \* تهذيب السنن لابن القيم ، المكتبة السلفية، القاهرة، الطبعة الثانية. \* جامع الأصول، لابن الأثير ، مطبعة الملاح، القاهرة. \* الجامع الصحيح «سنن الترمذي»، لأبي عيسي محمد بن عيسي بن سورة، دار إحياء التراث العربي، بيروت. \* جمع الجوامع المعروف (بالجامع الكبير)، للسيوطي، مجمع البحوث الإسلامية، القاهرة . \* الجوهر النقى، للعلامة علاء الدين المارديني الشهير بابن التركمان، بذيل السنن الكبرى للبيهقي، دار الفكر، بيروت. \* حاشية السندي على صحيح البخاري، للعلامة أبي الحسن نور الدين السندي، دار

إحياء الكتب العربية، القاهرة. \* حلية الأولياء، لأحمد بن عبد الله الأصفهاني، دار الكتاب العربي، بيروت. \* سبل السلام شرح بلوغ المرام، للعلامة الصنعاني، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الرابعة، وبلوغ المرام من جمع أدلة الأحكام للحافظ شهاب الدين أبي الفضل أحمد بن محمد بن حجر العسقلاني.

\* سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة، للشيخ الألباني، المكتب الإسلامي، بروت.

\* سنن الدارقطني، للدارقطني، وبذيله التعليق المغني على الدارقطني، دار المحاسن للطباعة، القاهرة.

> \* سنن الدارمي، للدارمي، دار الكتب العلمية، بيروت. \* سنن أبي داود، نشر المكتبة التجارية، القاهرة.

\* سنن سعيد بن منصور، للإمام الحافظ سعيد بن منصور الخراساني المكي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى.

\* السنن الكبرى، لأبي بكر البيهقي وبذيله الجوهر النقي، دار الفكر، بيروت.
 \* سنن ابن ماجه، للحافظ أبي عبد الله القزويني، دار إحياء التراث العربي، القاهرة.
 \* سنن النسائي، للحافظ أبي عبد الرحمن النسائي، دار الكتب العلمية، بيروت،
 وعليها شرح الحافظ جلال الدين السيوطي وحاشية الإمام السندي.
 \* شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك، للزرقاني، دار الفكر، بيروت.
 \* شرح النائل، بيروت، المكتب العلمية، بيروت.
 \* شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك، للزرقاني، دار الفكر، بيروت.
 \* شرح السنة للبغوي ، المكتب الإسلامي، بيروت.
 \* شرح معاني الآثار، للطحاوي، مطبعة الأنوار المحمدية، القاهرة.
 \* شرح النووي على صحيح مسلم، للإمام محيي الدين النووي، دار الريان للتراث.

\* صحيح البخاري بحاشية السندي، للحافظ أبي عبد الله البخاري، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

\* صحيح مسلم بشرح النووي، للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، دار الريان للتراث، القاهرة.

\* عارضة الأحوذي بشرح صحيح الترمذي، للحافظ ابن العربي المالكي، دار العلم، القاهرة. \* العدة، للأمير الصنعاني، المطبعة السلفية، القاهرة.
 \* العلل، لابن أبي حاتم، مكتبة المثنى، بغداد .
 \* عمدة القاري، للعيني، المطبعة المنيرية، القاهرة.
 \* عون المعبود، لشمس الحق العظيم آبادي، دار الكتاب العربي بيروت .
 \* فتح الباري بشرح صحيح البخاري، للحافظ ابن حجر العسقلاني، مطبعة مصطفى البابى الحلبى، القاهرة.

\* الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة، للإمام الشوكاني، تحقيق عبد الرحمن اليماني، مكتبة ابن تيمية، القاهرة.

\* كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، لعلاء الدين الهندي، مؤسسة الرسالة، بيروت.

\* اللآلئ المصنوعة في الأحاديث الموضوعة، للحافظ السيوطي، المطبعة الأدبية، القاهرة.

\* مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، للحافظ نور الدين الهيثمي، مكتبة القدسي، القاهرة. \* مختصر سنن أبي داود، للحافظ المنذري، مطبعة المحمدية، القاهرة. \* المستدرك على الصحيحين، للحافظ أبي عبد الله محمد بن عبد الله المعروف بالحاكم، وبذيله التلخيص للحافظ الذهبي، دار المعرفة، بيروت.

\* مسند الإمام أحمد بن حنبل وبهامشه منتخب كنز العمال في سنن الأقوال، دار صادر، بيروت.

\* مسند الحميدي، المجلس العلمي، الهند، الطبعة الأولى. \* مسند الإمام الشافعي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى. \* مشكل الآثار للطحاوي، دائرة المعارف العثمانية، الهند، الطبعة الأولى. \* مصنف ابن أبي شيبة في الأحاديث والآثار، للحافظ عبد الله بن محمد بن أبي شيبة، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى.

\* مصنف عبد الرزاق، للحافظ أبي بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، المكتب الإسلامي، بيروت، الطبعة الأولى.

\* المطالب العالية، لابن حجر، دار الباز للنشر والتوزيع، مكة المكرمة. \* معالم السنن، للإمام أبي سليمان الخطابي، المكتبة العلمية، بيروت، الطبعة الثانية. \* المقاصد الحسنة، للإمام السخاوي، تحقيق عبد الله الصديق، نشر دار الأدب العربي، القاهرة.

\* الموضوعات، لابن الجوزي، نشر المكتبة السلفية، القاهرة.

\* الموطأ، للإمام مالك بن أنس، ومعه كتاب إسعاف المبطأ برجال الموطأ، للإمام جلال الدين السيوطي، دار الآفاق الجديدة، بيروت، دار الرشاد الحديثة، الدار البيضاء، الطبعة الثالثة.

\* الموطأ، لمحمد الشيباني، مطابع نور محمد، كراتشي، الهند. \* نصب الراية لأحاديث الهداية، للحافظ جمال الدين الزيلعي، تصوير دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية.

\* نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار من أحاديث سيد الأخيار، للعلامة الشوكاني، شركة الطباعة الفنية المتحدة، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة.

\* \* \*

### فهرس مراجع العقائد وكتب عامة

\* الإبانة عن أصول الدين، لأبي الحسن الأشعري، المطبعة السلفية، القاهرة. \* إتحاف السادة المتقين بشرح إحياء علوم الدين للزبيدي، تصوير دار الفكر، بيروت . \* الأربعين في أصول الدين، لفخر الدين الرازي، حيدر أباد، الهند. \* الإرشاد إلى قواطع الأدلة في أصول الاعتقاد، لإمام الحرمين أبي المعالى الجويني، مطبعة السعادة، القاهرة. \* أزمنة التاريخ الإسلامي، د. عبد السلام الترمايني، مطبعة الكويت. \* الأسئلة والأجوبة الأصولية على العقيدة الوسطية، دار الدعوة السلفية، القاهرة. \* أساس التقديس في علم الكلام، لفخر الدين الرازي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة. \* إشارات المرام في عبارات الإمام، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة. \* الإشكالية المنهجية في الكتاب والقرآن، دار الفكر، دمشق، الطبعة الأولى. \* أصول البحث العلمي ومنهاجه، لأحمد بدر، وكالة المطبوعات، الكويت، دار القلم للتوزيع ، الطبعة السابعة. \* أصول الدين، للبزدوي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة. \* أصول الدين، للبغدادي، نشر مدرسة الإلهيات بدار الفنون التركية، طبعة أولى. \* الإنصاف فيما يجب اعتقاده ولا يجوز الجهل به، لأبي بكر الباقلاني، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، الطبعة الثانية. \* بغية الراغبين في عصمة ومعجزة الأنبياء والمرسلين، رسالة دكتوراة من كلية أصول الدين، القاهرة. \* تبصرة الأدلة، تحقيق د/ محمد الأنور وهي رسالة دكتوراة في كلية أصول الدين، القاهرة.

\* التبصرة في الدين وتمييز الفرقة الناجية عن الفرق الهالكة، لأبي مظفر الإسفرايني، مطبعة الأنوار،القاهرة.

\* تحديد المنهج في تقويم التراث، المركز الثقافي، الدار البيضاء.
 \* تحقيق صفة الكلام، لحافظ محمد مهدي، رسالة من كلية أصول الدين ، القاهرة.
 \* التمهيد في الرد على الملاحدة والمعطلة والقرامطة والخوارج والمعتزلة ،

للباقلاني، نشر جامعة الحكمة ببغداد، طبع بيروت. \* التوحيد، لأبي الحسن الأشعري، مخطوط بمعهد المخطوطات العربية رقم (٧٨) تو حىد . \* خصائص التصور الإسلامي، الاتحاد الإسلامي للمنظمات الطلابية. \* دراسات في علوم الكلام، د/ عبد المقصود عبد الغني ، مطبعة الزهراء، القاهرة. \* الدرر السنية في تنزيه الحضرة الإلهية، لأحمد المستكاوى، رسالة من كلية أصول الدين، القاهرة. \* الرؤية، لعبد الفضيل طلبة، رسالة من كلية أصول الدين، القاهرة. \* الروضة البهية فيما بين الأشاعرة والماتريدية، رسالة دكتوراة، أصول الدين، القاهرة. \* الشامل في أصول الدين، لإمام الحرمين، نشر منشأة المعارف، الإسكندرية. \* شرح الأصول الخمسة، للقاضي عبد الجبار، مطبعة الاستقلال الكبري، القاهرة. \* شرح البيجوري على الجوهرة المسمى بتحفة المريد على جوهرة التوحيد، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الثالثة. \* شرح الجوهرة المنيفة، شرح ملا إسكندر، طبعة الهند. \* شرح العقائد النسفية، للتفتازاني، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة. \* صفة الوحدانية، عبد الحميد فتح الله، رسالة، كلية أصول الدين، القاهرة. \* طوالع الأنوار، للبيضاوي، المطبعة الخيرية، القاهرة. \* العقيدة الماتريدية، للدكتور على أيوب، رسالة، كلية أصول الدين، القاهرة. \* العقيدة النظامية، لإمام الحرمين، مطبعة الأنوار،القاهرة. \* غاية المرام، للآمدي، طبع المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، القاهرة. \* الفرق بين الفرق، عبد القاهر البغدادي، مطبعة محمد على صبيح، القاهرة. \* فضل الاعتزال وطبقات المعتزلة، نشر الدار التونسية للنشر والتوزيع. \* الفقه الأكبر، لأبي حنيفة، نشر الخانجي، القاهرة. \* الفوائد البهية في تراجم الحنفية، عبد الحي الكفوي، مطبعة السعادة، القاهرة. \* اللمع في الرد على أهل الزيغ والبدع، للأشعري، مطبعة مصر. \* مجلة المسلم المعاصر عدد (١٠١)، القاهرة. \* محصل أفكار المتقدمين والمتأخرين، للفخر الرازي، المطبعة الحسينية، القاهرة..

\* مدخل الألسنية، كريستان بول فابر، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، الطبعة الأولى.

\* المرايا المحدبة من البنيوية إلى التفكيك، مطبعة عالم المعرفة، الكويت.
 \* المسايرة في العقائد، كمال بن الهمام، مطبعة السعادة بمصر.
 \* المعتزلة، د. زهدي حسن جاب الله، مطبعة مصر.

\* المغني في أبواب التوحيد والعدل، للقاضي عبد الجبار، المؤسسة المصرية العامة للتأليف والنشر.

\* مفتاح السعادة ومصباح السيادة في موضوعات العلوم، لطاش كبرى زاده، مطبعة الاستقلال، القاهرة.

\* مقالات الإسلاميين واختلاف المصليين، للأشعري، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الثانية.

\* الملل والنحل، لأبي الفتح الشهرستاني، دار الاتحاد العربي للطباعة، وأخرى بهامش الملل والنحل لابن حزم، القاهرة.

\* مناهج نقد الشعر في الأدب العربي الحديث، طبعة الشركة المصرية العالمية للنشر، لونجمان.

\* منهج الأحكام للنسفي فى تفسير القرآن الكريم ومقارنته بمنهج الزمخشري والبيضاوي وأبي السعود، رسالة دكتوراة، كلية أصول الدين، جامعة الأزهر.

\* منهج الأشاعرة والماتريدية في علم الكلام، لمحمد حسن أحمد ، رسالة دكتوراة، كلية أصول الدين.

\* المواقف في علم الكلام، للأيجي، مطبعة السعادة، القاهرة.

\* الموسوعة الذهبية للعلوم الإسلامية، للدكتورة فاطمة علي محجوب، دار الغد العربي، القاهرة.

> \* نصيب المعتزلة في تطور علم الكلام، رسالة، كلية أصول الدين. \* نظر العجلان في أغراض القرآن، طبعة الهند.

\* النظرية الأدبية المعاصرة، رامان سلدن، ترجمة د.جابر عصفور، دار الفكر للدراسات والنشر والتوزيع، القاهرة، الطبعة الأولى.

\* نظم الفرائد وجمع الفوائد، لشيخ زاده عبد الرحيم بن علي، المطبعة الأدبية بمصر، الطبعة الثانية.

#### مراجع اللغة

\* أنيس الفقهاء، للقونوي، دار الوفاء للنشر، جدة. \* تاج العروس من جواهر القاموس «شرح القاموس»، للإمام اللغوي محب الدين أبي الفيض الزبيدي، المطبعة الخيرية، القاهرة. \* تحرير التنبيه، للنووي، دار الفكر، بيروت، دمشق. \* التعريفات، للعلامة الشريف الجرجاني، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولي. \* التكملة والذيل والصلة، للصغاني، مطبعة دار الكتب، القاهرة. \* التنبيه والإيضاح عما وقع في الصحاح، لأبي محمد المصري، مجمع اللغة العربية، مصر . \* تهذيب اللغة، للأزهري، الهيئة المصرية العامة للكتاب. \* جمهرة اللغة، لابن دريد، دار العلم للملايين. \* الزاهر في معانى كلمات الناس، للأنباري، مؤسسة الرسالة، بيروت. \* عمدة الحفاظ، للسمين الحلبي، عالم الكتب، بيروت. \* غريب الحديث، لأبي إسحاق الحربي، جامعة أم القرى، السعودية. \* غريب الحديث، لابن الجوزي، دار الكتب العلمية، بيروت. \* غريب الحديث، لأبي عبيد، دائرة المعارف، الهند. \* لسان العرب، للعلامة أبي الفضل بن منظور، مطبعة الشعب، القاهرة. \* مختار الصحاح، للعلامة محمد بن أبي بكر الرازي، دار القلم، بيروت. \* المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الفيومي، دار المعارف، القاهرة. \*\* معجم لغة الفقهاء للدكتور/ محمد رواس قلعه جي، د/ حامد صادق قنيبي، دار النفائس، بيروت، الطبعة الثانية.

\* المعجم الوجيز، مجمع اللغة العربية، القاهرة، مطابع شركة الإعلانات الشرقية (دار التحرير للطبع والنشر) – الطبعة الأولى.

### مراجع الفقه

أولاً : الفقه الحنفي :

\* الأشباه والنظائر على مذهب أبي حنيفة النعمان، للعلامة زين العابدين بن إبراهيم بن نجيم، مؤسسة الحلبي، القاهرة.

\* بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، للعلامة علاء الدين الكاساني، مطبعة الإمام، القاهرة.

\* در المنتقى في شرح الملتقى، للعلامة محمد علاء الدين الحصكفي، بهامش مجمع الأنهر، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

\* البناية في شرح الهداية، للعلامة أبي محمد العيني، دار الفكر، بيروت، الطبعة الأولى.

\* تبيين الحقائق شرح كنز الدقائق، للعلامة فخر الدين الزيلعي، وبهامشه حاشية الشيخ الشلبي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية.

\* حاشية أبي السعود المسماة فتح الله المعين على شرح الكنز، للعلامة محمد بن أبي السعود، مطبعة جمعية المعارف المصرية.

\* حاشية رد المحتار على الدر المختار (حاشية ابن عابدين)، للعلامة محمد أمين الشهير بابن عابدين، وتكملتها المسماة «قرة عيون الأخيار تكملة رد المحتار» لنجل المؤلف محمد علاء الدين أفندي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، الطبعة الثانية.

\* حاشية الشيخ شهاب الدين أحمد الشلبي على تبيين الحقائق بهامشه، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية.

\* حاشية المحقق سعد الله بن عيسى المفتي الشهير بسعدي جلبي وبسعدي أفندي، مطبوع مع شرح فتح القدير، ط البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأولى.

\* الدر المختار شرح تنوير الأبصار، للعلامة محمد علاء الدين الحصكفي، وعليه حاشيه رد المحتار، دار إحياء التراث، القاهرة، الطبعة السابعة.

\* شرح العناية على الهداية، للإمام أكمل الدين البابرتي، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأولى.

\* شرح فتح القدير، للإمام كمال الدين السيواسي (ابن الهمام الحنفي)، ومعه شرح العناية على الهداية وحاشية سعدي أفندي أو سعدي جلبي، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية.

| * لسان الحكام في معرفة الأحكام، للشيخ أبي الوليد إبراهيم بن أبي اليمن محمد بن     |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| أبي الفضل المعروف بابن الشحنة الحنفي، مطبوع مع معين الحكام، مطبعة مصطفى           |
| البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الثانية.                                           |
| * المبسوط، لشمس الدين السرخسي، دار المعرفة، بيروت، الطبعة الثانية.                |
| * مجمع الأنهر في شرح ملتقى الأبحر، للعلامة عبد الله بن محمد ابن سليمان            |
| المعروف بدَّاماد أفندي، وبهامشه الشرح المسمى بـ« در المنتقى في شرح الملتقى »، دار |
| إحياء التراث العربي، بيروت.                                                       |
| * معين الحكام فيما يتردد بين الخصمين من الأحكام، للإمام علاء الدين الطرابلسي      |
| الحنفي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الثانية.                       |
| * الهداية شرح بداية المبتدي، لشيخ الإسلام برهان الدين المرغيناني وعليها شرح فتح   |
| القدير وتكملته، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية.                                 |
| ثانيًا : الفقه المالكي :                                                          |
| * بلغة السالك لأقرب المسالك على الشرح الصغير، للشيخ أحمد ابن محمد الصاوي          |
| المالكي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأخيرة.                      |
| * التاج والإكليل لمختصر خليل، للعلامة أبي عبد الله المواق، دار الفكر، بيروت،      |
| الطبعة الثانية، مطبوع بهامش مواهب الجليل.                                         |
| * تبصرة الحكام في أصول الأقضية ومناهج الأحكام، للعلامة برهان الدين أبي الوفاء     |
| اليعمري، المطبعة العامرة الشرفية بمصر، الطبعة الأولى، تصوير دار الكتب العلمية -   |
| بيروت .                                                                           |
| * حاشية الدسوقي على الشرح الكبير، للعلامة شمس الدين الدسوقي، دار إحياء            |
| الكتب العربية، القاهرة.                                                           |
| * حاشية العدوي على شرح أبي الحسن لرسالة ابن أبي زيد، للعلامة علي الصعيدي          |
| العدوي، دار المعرفة، بيروت.                                                       |
| * حاشية العدوي على شرح الخرشي، دار صادر، بيروت.                                   |

» الخرشي على مختصر سيدي خليل، للشيخ أبي عبد الله محمد الخرشي المالكي، وبهامشه حاشية العدوي عليه، دار صادر، بيروت.

\* شرح الزرقاني على مختصر سيدي خليل، للعلامة عبد الباقي الزرقاني، وبهامشه حاشية محمد البناني، دار الفكر، بيروت. \* الشرح الصغير على أقرب المسالك، للعلامة أبي البركات أحمد ابن محمد الدردير، وبالهامش حاشية الشيخ أحمد بن محمد الصاوي، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة.

\* الشرح الكبير، لأبي البركات الدردير ، وعليه حاشية الدسوقي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

\* شرح منح الجليل على مختصر العلامة خليل وبهامشه حاشيته المسماة تسهيل منح الجليل، للعلامة محمد عليش، الناشر مكتبة النجاح، طرابلس، ليبيا.

\* العقد المنظوم للحكام فيما يجري بين أيديهم من العقود والأحكام، للعلامة أبي محمد الكناني، مطبوع مع تبصرة الحكام.

\* الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني، للشيخ أحمد ابن غنيم النفزاوي المالكي، مصطفى البابي الحلبي، القاهرة. الطبعة الثالثة.

\* القوانين الفقهية، للعلامة أبي القاسم محمد بن أحمد بن مُجزي المالكي، دار الفكر، بيروت.

\* المدونة الكبرى، للإمام مالك بن أنس، دار صادر، بيروت. \* مواهب الجليل لشرح مختصر خليل، للإمام أبي عبد الله المغربي «ابن الحطاب»، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية.

ثالثًا : الفقه الشافعي :

\* الأحكام السلطانية، للعلامة أقضى القضاة أبي الحسن الماوردي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الثالثة.

\* أدب القضاء وهو : الدرر المنظومات في الأقضية والحكومات لقاضي القضاة شهاب الدين أبي إسحاق إبراهيم بن عبد الله المعروف بابن أبي الدم الحموي، الناشر مجمع اللغة العربية بدمشق.

\* الأشباه والنظائر في قواعد وفروع فقه الشافعية، للإمام جلال الدين السيوطي، دار إحياء الكتب العربية «عيسى البابي الحلبي وشركاه»، القاهرة.

\* الإقناع في حل ألفاظ أبي شجاع، للعلامة شمس الدين الشربيني الخطيب، عيسى البابي الحلبي، القاهرة.

\* الأم، للإمام الشافعي، وبهامشه مختصر المزني، مطبعة الشعب، القاهرة.
 \* البجيرمي على الخطيب، للشيخ سليمان البجيرمي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي،

القاهرة .

\* تحفة المحتاج بشرح المنهاج، للعلامة شهاب أحمد بن حجر الهيتمي، ومعها حواشي الشرواني وابن قاسم العبادي، دار الفكر، بيروت.
\* حاشية الشيخ إبراهيم البيجوري على شرح العلامة ابن قاسم الغزي على متن الشيخ أبي شجاع، دار الفكر، بيروت.

\* حاشية الشبراملسي على نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، لأبي الضياء نور الدين الشبراملسي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأخيرة.

\* حاشية عميرة على شرح المحلي على المنهاج، للشيخ أحمد شهاب الدين البرلسي الملقب بعميرة، ومعها حاشية قليوبي، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

\* حاشية قليوبي على شرح المحلي على المنهاج، للشيخ أحمد بن أحمد بن سلامة «شهاب الدين القليوبي»، الطبعة السابقة.

\* روضة الطالبين، للإمام النووي، المكتب الإسلامي، بيروت.

\* شرح جلال الدين المحلي على منهاج الطالبين، وعليه حاشيتا قليوبي وعميرة، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة.

\* فتح العزيز شرح الوجيز، للإمام أبي القاسم الرافعي، طبع دار الكتب العلمية، بيروت.

\* المجموع تسرح المهذب، للإمام النووي، وتكملته الأولى للإمام تقى الدين أبي الحسن علي بن عبد الكافي السبكي، وتكملته الثانية للشيخ محمد نجيب المطيعي، دار الفكر، بيروت.

\* مغني المحتاج إلى معرفة معاني ألفاظ المنهاج، للشيخ محمد الشربيني الخطيب، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة.

\* المهذب، للعلامة أبي إسحاق الفيروزابادي الشيرازي، وعليه المجموع، الطبعة السابقة.

\* نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، لشمس الدين محمد بن أبي العباس الرملي ، وعليه حاشيتا الشبراملسي والمغربي الرشيدي، مطبعة مصطفى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأخيرة.

رابعًا: الفقه الحنبلي: \* الإنصاف إلى معرفة الراجح من الخلاف، للعلامة علاء الدين أبي الحسن

المرداوي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثانية. \* الروض المربع بشرح زاد المستقنع، مختصر المقنع، للإمام منصور بن يونس البهوتي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثامنة. \* زاد المعاد في هدي خير العباد محمد ﷺ للإمام شمس الدين محمد بن أبي بكر بن قيم الجوزية، المكتبة المصرية، القاهرة. \* الشرح الكبير على متن المقنع، للإمام شمس الدين أبي الفرج بن قدامة المقدسي ، مطبوع مع المغنى، دار الكتاب العربي، بيروت. \* الطرق الحكمية في السياسة الشرعية، للإمام ابن قيم الجوزية، دار الكتب العلمية، بيروت. \* كشاف القناع عن متن الإقناع، للعلامة البهوتي، دار الفكر، بيروت. \* المبدع في شرح المقنع، للإمام أبي إسحاق برهان الدين بن مفلح، المكتب الإسلامي، بيروت. \* المغنى على مختصر أبي القاسم الخرقي، للإمام موفق الدين بن قدامة ومعه الشرح الكبير، دار الكتاب العربي، بيروت. \* نيل المآرب بشرح دليل الطالب، للشيخ عبد القادر بن عمر الشيباني، مطبعة محمد على صبيح وأولاده، القاهرة. \* خامسًا: الفقه الظاهرى: \* المحلى، للإمام أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الظاهري، دار التراث، القاهرة.

#### مراجع أصول الفقه

\* الإبهاج في شرح المنهاج، لشيخ الإسلام علي بن عبد الكافي السبكي وولده تاج الدين عبد الوهاب بن علي السبكي، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية، الطبعة الأولى. \* إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، للعلامة محمد ابن علي الشوكاني، وبهامشه شرح ابن قاسم العبادي على شرح جلال الدين المحلي على «الورقات في الأصول»، دار المعرفة، بيروت.

\* الإحكام في أصول الأحكام، للإمام أبي الحسن الآمدي، مطبعة محمد علي صبيح وأولاده، القاهرة.

\* أصول الفقه، للإمام محمد أبي زهرة، دار الفكر العربي، بيروت.

\* روضة الناظر ونجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي، وعليها شرح نزهة الخاطر للعلامة عبد الفادر الدومي الدمشقي، المركز الإسلامي للطباعة والنشر، القاهرة، الناشر مكتبة الكليات الأزهرية.

\* سلم الوصول لشرح نهاية السول في شرح منهاج الأصول، للشيخ محمد بخيت المطيعي، عالم الكتب، بيروت.

\* شرح البدخشي، للإمام البدخشي ومعه شرح الأسنوي، كلاهما على شرح منهاج الوصول في علم الأصول، محمد علي صبيح وأولاده، القاهرة.

\* شرح نزهة الخاطر العاطر على روضة الناظر وجنة المناظر، للعلامة عبد القادر الدومي الدمشقي، الطبعة السابقة.

\* المستصفى، للإمام أبي حامد الغزالي، المطبعة الأميرية ببولاق، القاهرة. \* المغني في أصول الفقه للإمام جلال الدين الخبازي، مركز البحث العلمي وإحياء التراث الإسلامى، جامعة أم القرى، السعودية، الطبعة الأولى.

مراجع الطبقات والتراجم (التاريخ)

\* الاستيعاب، لابن عبد البر، دار الكتب العلمية، بيروت. \* أسد الغابة، لابن الأثير، دار الكتب العلمية، بيروت. \* الإصابة، لابن حجر، دار الكتب العلمية، بيروت. \* الأعلام، للزركلي، دار العلم للملايين، بيروت ، الطبعة الثالثة. \* الإكمال لابن ماكولا، دائرة المعارف العثمانية ، الهند ، الطبعة الأولى. \* الأنساب للسمعاني، دائرة المعارف العثمانية ، الهند ، الطبعة الأولى. \* البداية والنهاية، لابن كثير، مطبعة عيسى البابي الحلبي، القاهرة. \* بستان المحدثين، لشاه عبد العزيز الدهلوي، كراتشي، باكستان. \* تاج التراجم، ابن قطلوبغا، مطبعة العاني ، بغداد \* تاريخ ابن خلدون، دار مكتبة الحياة ، بيروت. \* تاريخ الإسلام، للذهبي، دار الكتاب العربي. \* تاريخ بغداد، للخطيب، دار الكتاب العربي، بيروت. \* التاريخ الصغير، للبخاري، المكتبة الأثرية، سانكله، باكستان. \* تاريخ الطبري، دار المعارف، مصر. \* تاريخ الفقه الإسلامي، لمحمد أنيس عبادة، مطبعة الأنوار، القاهرة. \* التاريخ الكبير، للبخاري، دائرة المعارف ، حيدر أباد، الهند. \* تجريد أسماء الصحابة، للذهبي، الناشر شرف الدين الكتبي ، الهند. \* تذكرة الحفاظ، للذهبي، إحياء التراث العربي ، بيروت. \* ترتيب المدارك، للقاضي عياض، دار مكتبة الحياة ، بيروت . \* ترجمة الإمام الأوزاعي، للقاسم الصفار، طبعة بغداد ، العراق. \* تقريب التهذيب، لابن حجر، دار الكتب الإسلامية ، باكستان. \* تهذيب الأسماء واللغات، للنووي، دار الباز للنشر ، مكة المكرمة. \* تهذيب تاريخ ابن عساكر، لابن بدران، المكتبة العربية ، دمشق ، الطبعة الأولى. \* تهذيب التهذيب، لابن حجر، دائرة المعارف، حيدر أباد، الهند. \* الجرح والتعديل، لابن أبي حاتم، دائرة المعارف العثمانية، الهند، الطبعة الأولى. \* الجواهر المضيئة، لمحيى الدين أبي محمد الحنفي، مطبعة عيسى البابي، القاهرة. \* حسن المحاضرة، للسيوطي، دار الكتب العربية عيسى البابي الحلبي، القاهرة. \* الحلية، لأبي نعيم، مكتبة الخانجي، مصر. \* الخلاصة، للخزرجي، مكتبة المطبوعات الإسلامية، بيروت، الطبعة الثانية. \* الخلافة العباسية والحركات الاستقلالية بالمشرق، دار الثقافة العربية، القاهرة، طبعة أولى.

\* الدولة الإسلامية المستقلة في الشرق، عصام عبد الرءوف الفقي، دار الفكر العربي، القاهرة.

\* الدول، للذهبي، الهيئة المصرية العامة للكتاب. \* الديباج المذهب، لابن فرحون المالكي، مكتبة دار التراث، القاهرة. \* رجال الدعوة في الإسلام، لأبي الحسن الندوي، طبعة دمشق. \* سير أعلام النبلاء، للذهبي، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة الأولى. \* شذرات الذهب، لابن عماد الحنبلي، المكتبة التجارية، بيروت. \* صفوة الصفوة، لابن الجوزي، دار الوعي، حلب، سوريا، الطبعة الأولى. \* طبقات ابن سعد، دار صادر، بيروت . \* طبقات الأسنوي، مطبعة الإرشاد، بغداد، الطبعة الأولى. \* طبقات الحسيني، لابن هداية الله، دار الآفاق الجديدة، بيروت، الطبعة الأولى. \* طبقات الحنابلة، لابن أبي يعلى، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة . \* طبقات خليفة بن خياط، مطبعة العاني، بغداد، الطبعة الأولى. \* طبقات السبكي، عيسى البابي الحلبي، القاهرة، الطبعة الأولى. \* طبقات السيوطي، الناشر مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الأولى. \* طبقات الشيرازي، المكتبة العراقية، بغداد. \* طبقات العبادي، طبعة ليدن، هولندا. \* طبقات علماء أفريقية وتونس، لأبي العرب القيرواني، الدار التونسية للنشر. \* طبقات المفسرين، للداوودي، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الأولى. \* طبقات المفسرين للسيوطي، مكتبة وهبة، القاهرة، الطبعة الأولى. \* العبر للذهبي، نشر دائرة المطبوعات والنشر، الكويت. \* العصر العباسي الأول، د. عبد العزيز سالم، مطبعة الإيمان، القاهرة. \* العقد الثمين، للفاسي، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة. \* غاية النهاية، للجزرى، مطبعة السعادة، مصر. \* الفوائد البهية في تراجم الحنفية، لعبد الحي اللكنوي، دار المعرفة للطباعة والنشر، بيروت.

## فهرس المحتويات

| من آية ٥ | تفسير سورة الجمعة    |
|----------|----------------------|
| من آية / | من آية ۱ إلى ٤۳      |
| من آية ؛ | من آية ٥ إلى ٨ ٨     |
| من آية غ | من آية ٩ إلى ١١١١    |
|          | تفسير سورة المنافقون |
| من آية ا | من آیة ۱ إلى ۸ ۱۸    |
| من آية   | من آية ٩ إلى ١١٢٧    |
| من آية ا | تفسير سورة التغابن   |
| من آية ( | من آية ۱ إلى ٤٣٠     |
| من آیة ۱ | من آية ٥ إلى ١٠٣٣    |
|          | من آية ١١ إلى ٢٣     |
| من آية ا | من آية ١٤ إلى ١٨٤٢   |
| من آية ا | تفسير سورة الطلاق    |
| من آية ا | من آية ١ إلى ٧٤٩     |
|          | من آیة ۸ إلى ۱۲۲۹    |
| من آية   | تفسير سورة التحريم   |
| من آية ا | من آية ۱ إلى ٥٧٥     |
| من آية   | من آیة ٦ إلى ٩ ٨٨    |
|          | من آية ١٠ إلى ١٢٩٥   |
| من آية   | تفسير سورة الملك     |
| من آية   | من آية ۱ إلى ٥       |
| من آية   | من آیة ٦ إلى ١٤      |
|          | من آیة ١٥ إلى ٢٢١١٥  |
| من آية   | من آیة ۲۳ إلى ۳۰     |
| من آية   | تفسير سورة القلم     |
| آية ۲۰   | من آية ١ إلى ٤١٣٤    |
|          |                      |

| ۱۳۷   | من آية ٥ إلى ١٦    |   |
|-------|--------------------|---|
| 188   | من آية ١٧ إلى ٣٣   |   |
| 10.   | من آية ٣٤ إلى ٤٣   |   |
| 100   | من آية ٤٤ إلى ٥٢   |   |
|       | تفسير سورة الحاقة  |   |
| ۲۲    | من آية ١ إلى ١٢    |   |
| 171   | من آية ١٣ إلى ١٨   |   |
| ١V٨   | من آية ١٩ إلى ٢٤   |   |
| ۱۸۳   | من آية ٢٥ إلى ٣٧   |   |
| ١٨٨   | من آية ٣٨ إلى ٥٢   | , |
|       | تفسير سورة المعارج | , |
| 198   | من آية ۱ إلى ۱۸    |   |
| ۲ • ٤ | من آية ١٩ إلى ٣٥   |   |
| 211   | من آية ٣٦ إلى ٤٤   |   |
|       | تفسير سورة نوح     |   |
| 117   | من آية ۱ إلى ٤     |   |
| 222   | من آية ٥ إلى ٢٠    | , |
| 222   | من آية ٢١ إلى ٢٨   | , |
|       | تفسير سورة الجن    |   |
| ۲۳۸   | من آية ۱ إلى ۱۰    |   |
| ۲٥.   | من آية ١١ إلى ١٩   |   |
| 77.   | من آية ۲۰ إلى ۲۸   |   |
|       | تفسير سورة المزمل  |   |
| 777   | من آية ١ إلى ١٤    |   |
|       |                    |   |

| 272 | · · · · · · · · | ١٥ إلى ١٩ | من آية |
|-----|-----------------|-----------|--------|
| ۲۸۸ |                 |           | آية ۲۰ |

| ٤٢٧          | من آية ٣٣ إلى ٤٢                     | تفسير سورة المدثر                           |
|--------------|--------------------------------------|---------------------------------------------|
|              | تفسير سورة التكوير                   | من آية ١ إلى ٧٢٩٨                           |
| ٤٣٠          | من آية ۱ إلى ١٤                      | من آية ٨ إلى ٣٧٣٧                           |
| ٤٣٣          | من آية ١٥ إلى ٢٩                     | من آیة ۳۸ إلى ٤٨ ۳۲٤                        |
| <b>4</b> 1 1 |                                      | من آية ٤٩ إلى ٥٦٣٢٩                         |
|              | تفسير سورة الانفطار                  | تفسير سورة القيامة                          |
| 557          | من آية ۱ إلى ٥                       | من آية ۱ إلى ١٥٣٣٤                          |
| ٤٤٤          | من آية ٦ إلى ١٢                      | من آية ١٦ إلى ١٩                            |
| ٤٤٩          | من آية ١٣ إلى ١٩                     | من آية ۲۰ إلى ۲۰ ۳٤٨                        |
|              | تفسير سورة المطففين                  | من آية ٢٦ إلى ٣٥                            |
| 204          | _                                    | من آية ٣٦ إلى ٤٠ ٣٥٥                        |
| ٤٦١          | من أية ۱ إلى ۱۷                      | تفسير سورة الإنسان                          |
| 277          | من آية ١٨ إلى ٢٨<br>من آية ٢٩ إلى ٣٦ | من آية ۱ إلى ٤ ٣٥٧                          |
| 2            |                                      | من آية ٥ إلى ٢٢ ٣٦١                         |
|              | تفسير سورة الانشقاق                  | من آية ٢٣ إلى ٣١ ٣٦٩<br>تفسير سورة المرسلات |
| 279          | من آية ۱ إلى ۱۵                      | _                                           |
| ٤٧٥          | من آية ١٦ إلى ٢٥                     | من آية ۱ إلى ۱۵ ۳۷۵<br>من آية ۱۲ إلى ۲۸ ۳۸۰ |
|              | تفسير سورة البروج                    | من آیة ۲۹ إلى ۲۰ ۳۸۳                        |
| ٤٨٠          | من آية ۱ إلى ۱۱                      | من آية ٤١ إلى ٤٤٣٨٦                         |
| ٤٨٧          | من آية ١٢ إلى ٢٢                     | من آية ٤٥ إلى ٥٠ ٣٨٨                        |
|              | تفسير سورة الطارق                    | ت المسير سورة النبأ                         |
| ٤٩١          | من آية ۱ إلى ۱۰                      | من آية ١ إلى ١٦ ٣٨٩                         |
| ٤٩٧          | من آية ١١ إلى ١٧                     | من آية ١٧ إلى ٣٠٣٠                          |
|              | تفسير سورة الأعلى                    | من آیة ۳۱ إلى ٤٠ ۳۹۷                        |
| 0            | من آية ۱ إلى ٥                       | تفسير سورة النازعات                         |
| ٥٠٣          | من آية ٦ إلى ١٣                      | من آية ١ إلى ١٤                             |
| 0.7          | من آية ١٤ إلى ١٩                     | من آية ١٥ إلى ٣٣٤٠٨                         |
|              | تفسير سورة الغاشية                   | من آية ٣٤ إلى ٤٦٤٦                          |
| ٥٠٨          | من آیة ۱ إلى ۷                       | تفسير سورة عبس                              |
| 01.          | من آية ٨ إلى ١٦                      | من آية ١ إلى ١٦٤١٧                          |
| 011          | من آية ١٧ إلى ٢٦                     | من آية ١٧ إلى ٣٢٤٢٣                         |

|    |             | تفسير سورة الفجر    |
|----|-------------|---------------------|
| من | 010         | من آية ۱ إلى ۱٤     |
|    | ٥٢.         | منَّ آية ١٥ إلى ٣٠  |
| من |             | تفسير سورة البلد    |
| Ū  | 079         | من آية ۱ إلى ۱۰     |
| من | 070         | من آية ١١ إلى ٢٠    |
| 0  |             | تفسير سورة الشمس    |
| •  | ٥٣٩         | من آية ۱ إلى ۱۰     |
| من | ٥٤٤         | من آية ١١ إلى ١٥    |
|    |             | تفسير سورة الليل    |
| من | ٥٤٨         | من آية ۱ إلى ۱۱     |
|    | 077         | من آية ١٢ إلى ٢١    |
| من |             | تفسير سورة الضحى    |
|    | 007         | من آية ١ إلى ١١     |
| من |             | تفسير سورة الشرح    |
|    | ०२१         | من آية ۱ إلى ۸      |
| من |             | تفسير سورة التين    |
|    | ٥٧٠         | من آية ۱ إلى ۸      |
| من |             | تفسير سورة العلق    |
|    | ٥٧٥         | من آية ۱ إلى ۸      |
|    | ०४९         | من آية ۹ إلى ۱۹     |
| من |             | تفسير سورة القدر    |
|    | ٥٨٣         | من آية ۱ إلى ٥      |
| من |             | تفسير سورة البينة   |
|    | 001         | من آية ۱ إلى ۸      |
| من |             | تفسير سورة الرازلة  |
| -  | <b>०</b> ९२ | من آية ۱ إلى ۸      |
| من |             | تفسير سورة العاديات |
| -  | ٦           | من آية ۱ إلى ۱۱     |
|    | •           | من آيا، آرني ۲۰۱    |

|     | تفسير سورة القارعة  |
|-----|---------------------|
| 7•8 | من آية ۱ إلى ۱۱     |
|     | تفسير سورة التكاثر  |
| ٦٠٧ | من آية ۱ إلى ۸      |
|     | تفسير سورة العصر    |
| ۱۱۲ | من آية ۱ إلى ۳      |
|     | تفسير سورة الهمزة   |
| 215 | من آية ۱ إلى ۹      |
|     | تفسير سورة الفيل    |
| ۷۱۲ | من آية ۱ إلى ٥      |
|     | تفسير سورة قريش     |
| 77. | من آية ۱ إلى ٤      |
|     | تفسير سورة الماعون  |
| 775 | من آية ۱ إلى ٦      |
|     | تفسير سورة الكوثر   |
| 777 | من آية ۱ إلى ۳      |
|     | تفسير سورة الكافرون |
| ۱۳۲ | من آية ۱ إلى ٦      |

تفسير سورة النصر من آية ۱ إلى ٦ ...... ٢٣٤ تفسير سورة المسد من آية ۱ إلى ٥ ...... ٢٣٨ من آية ۱ إلى ٥ ...... ٢٣٦ من آية ۱ إلى ٤ ...... ٢٦٣ من آية ۱ إلى ٥ ...... ٢٩٩ تفسير سورة الناس من آية ۱ إلى ٦ ......

# TA°WĪLĀT AHL AS-SUNNAH

(The exegesis of the Holy Qur<sup>9</sup>ān)

**by** Al-Imām Abu Manşūr Al-Māturīdi

> **Edited by** Dr. Majdi Bāsallūm

> > Volume X

DAR AL-KOTOB AL-ILMIYAH Beirut-Lebanon

