

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



## Phil 3850.183 Bd. Nov. 1885,



Parbard College Library

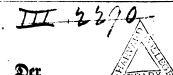
PPOW

Mers. Egra Abbot, of Cambridge.

4 June, 1885.



Digitized by Google



## Philosoph Strauß.

Rritik feiner Schrift:

"Der alte und der neue Glaube" und Widerlegung . seiner materialistischen Weltanschauung.

Bon

Dr. Hermann Ulrici.

(Aus ber Zeitschrift für Philosophie und philosophische Rritit.)

Salle, C. E. M. Pfeffer. 1873.

Thil 3850.1.83

1885 June 4, Mist y' Mores. Gra Abbot.

David Friedrich Strauß ift ein berühmter Mann; alle feine Schriften haben fo und fo viel Auflagen erlebt; bie bebeutenften von ihnen gehören bem theologischen ober richtiger, bem religionsphilosophischen Bebiete an. Es ift daher von hohem Interesse, auch fur ben Philosophen von Fach, wenn ein Mann, wie er, am Abend feines Lebens mit einem Glaus bensbefenntniß hervortritt. Doch intereffirt uns naturlich nur bie Frage, wie ce um bie philosophische Begrundung und Salts barfeit biefes neuen Glaubens ftehe. Db und wiefern Strauß in feiner Auffaffung bes Urfprunge, ber Entwidelung, ber Bebeutung, ber Wahrheit ober Unwahrheit des historischen Chris ftenthums und ber firchlichen Dogmen Recht ober Unrecht habe, biefe Frage, ba fie eine rein theologische ift, geht uns nichts Une interessirt nur ber Philosoph Strauß, und wir haben fein Buch nur gelesen, weil wir von einem Philosophen, von einer wiffenschaftlichen Celebritat wie Strauf, voraussegen ju burfen glaubten, bag er mit bem Glauben, ju bem er fich befennt, nicht bloß feinen Blauben, feine fubjective Unficht ober Ueberzeugung meine, - von ber es volltommen gleiche gultig ift, wie fie beschaffen feyn moge, - sonbern baß er biefen neuen Glauben als eine objective berechtigte Form und Fassung ber Religion philosophisch bargelegt und begründet haben werbe. In diefer Erwartung haben wir uns schwer ge-Wir finden im Gegentheil, baß bem neuen Glauben jebe haltbare philosophische Begrundung mangelt. Ja wir muffen behau ten, daß bie Schrift, mit ber wir es zu thun haben, einer philosophischen Banquerott=Erflarung ihres berühmten Berf. ziemlich gleich fommt.

Diese Behauptung, bie ber großen Bahl ber Strauß. Bersehrer und ber Unhanger bes neuen Glaubens hochft paradox,

höchft keterisch bunken wirb, haben wir ftreng zu erweisen. Und wir hoffen es zu können.

Wir stellen als Norm ober Maaßstab ben Sag auf, daß ein Philosoph, der in den wesentlichsten Bunkten nicht nur völlig unbegründete, unhaltbare Behauptungen für ausgemachte Wahrheiten ausgiebt, sondern auch vielsach sich selber widersspricht, keinen Unspruch auf den Namen eines Philosophen habe, — ein Princip, das jeder Philosoph und hoffentlich auch jeder s. g. Gebildete gelten lassen wird.

Strauß erklart zunachst mas er ober bie "Wir", in beren Namen er fpricht, wollen und nicht wollen. "Wir wollen für ben Augenblick noch gar keine Aenberung in ber Außenwelt. Es faut uns nicht ein, irgend eine Rirche zerftoren zu wollen, ba wir wiffen, baß fur Ungahlige eine Rirche noch Beburfniß Fur eine Neubilbung aber (nicht einer Rirche, sonbern nach beren enblichem Berfall einer neuen Organisirung ber ibealen Elemente im Bolferleben) fcheint und bie Beit noch nicht gefommen. Nur an ben alten Gebilden beffern und fliden wollen wir gleichfalls nicht, weil wir barin eine hemmung bes Bil-Wir möchten nur im Stillen bahin bungsproceffes erfennen. wirken, baß aus ber unvermeiblichen Auflösung bes Alten fich in Bufunft ein Neues von felber bilbe" (S. 8). Alfo, nicht fur bie neue Organistrung ber ibealen Elemente im Bolferleben, benn bafur ift bie Beit noch nicht gefommen, - fonbern nur für bie zufünftige Selbstbilbung eines Neuen aus ber unvermeiblichen Auflöfung bes Alten fest Strauß feine Feber in Bewegung. Aber bies "Reue" fann, wo es fich um Glauben und Religion handelt, boch nur in einer Neubilbung ber "ibeellen Elemente im Bölferleben" bestehen, und auf und fur biefe lagt fich boch nur wirken, wenn man sie neu zu organistren sucht. Organifiren ift ja im Gebiet bes Ibealen nur ein anderes, pragnanteres Wort für Bilben; und nicht in ber Butunft, sonbern nur in ber Wegenwart lagt fich fur bie Bufunft wirfen. Strauß will mithin fur bie Lofung einer Aufgabe, beren Beit noch nicht gefommen, für beren Lösung sich also nicht wirfen läßt, boch

Er will bafur "im Stillen" wirken; unb boch veröffentlicht er Schriften, von benen er ohne Zweifel hofft und wunscht baß fie einen lauten Wiberhall finden. Das Reue, bas er in Aussicht nimmt, ift ein "fich von felber" bilbenbes, und boch will er babin "wirken", baß es fich bilbe, alfo wirfen fur Etwas, bas feiner Mitwirfung nicht bebarf und burch fie gar nicht ober boch nur infofern geforbert werben fann, als ihm ber Boben bereitet, gefaubert, geebnet wirb, alfo burch Wegraumnng und Beseitigung bes Alten. Allein auch barin foll sein Wirken nicht bestehen; benn "es fällt ihm ja nicht ein, irgend eine Rirche gerftoren zu wollen". aber sonach in biefer Willenserflarung immer ein Sat bem andern widerspricht, fo fteben wir gleich im Unfang rathlos vor ber Frage: was will Strauß eigentlich? wozu hat er fein Buch geschrieben und veröffentlicht?

Im Verlaufe seiner Erörterungen erkennen wir bann freislich balb, baß sein Wollen und Wirken, troß seiner entgegenstehenden Versicherung, doch nur auf die Zerstörung des Alten gerichtet ist. Das ergiebt sich theils aus seiner aussührlichen Poslemik nicht nur gegen die orthodoxe, sondern auch gegen sede andre, freiere, rationalistische Auffassung des Christenthums; theils daraus, daß das Neue, das er an die leere Stelle setzen will und "die moderne Weltanschauung" nennt, im Grunde nichts Neues und überhaupt nichts Positives, sondern die pure Negation des Glaubens, die entschiedene Ableugnung aller "idealen Elemente" im menschlichen Wesen, der nachte Atheis, mus und Materialismus ist. —

Jene Polemik geht, wie bemerkt, uns nichts an. Wir überlassen die Antwort auf die Frage, was als Lehre Christi zu betrachten und ob und wie es zu verstehen sen, den Theologen. Wir überschlagen daher den ganzen ersten Theil der Schrift, der die Ueberschrift trägt: "Sind wir noch Christen?" Es versteht sich ja ohnehin von selbst, daß es von eines Jeden Belieden abhängt, wie er diese Frage beantworten will. Auch ob Strauß sich noch für einen Christen halt ober nicht, ift an

fich, für die Sache des Christenthums, ohne alle Bedeutung. Allerdings erklärt er es für unmöglich, daß ein gebildeter Mensch sich noch zur christlichen Religion bekennen könne; aber damit ist nichts gesagt, da die Wirklichkeit die behauptete Unmöglichskeit unmittelbar widerlegt. Es folgt auch nicht, daß, weil "wir" keine Christen mehr sind, das Christenthum "unvermeidslich" zu Grunde gehen musse.

Nachbem Strauß jene erfte Frage mit Nein beantwortet, wirft er bie zweite auf: "haben wir noch Religion?" leitet fie mit einem "Blid auf die Entstehung und erfte Entwidelung ber Religion in ber Menfchheit" ein. Da wir von ber "Entstehung" und ber "erften" Entwickelung ber Religion bi= ftorisch nichts wiffen, fo ift ber Blid, ben Strauß auf fie wirft, ein philosophischer, seine Meinung barüber - wenn sie einen Werth haben sou — philosophisch (psychologisch) zu Statt aller Begrundung aber und ftatt aller weibegründen. teren Untersuchung entscheibet er bie Frage von vornherein im Sinne bes Atheismus, indem er behauptet: "Gewiß hat Sume Recht, baß nicht ber uneigennütige Wiffens - und Wahrheitstrieb, fondern ber fehr intereffirte Trieb nach Wohlbefinden bie Menschen ursprünglich zur Religion geführt, und bag ale religiofe Motive von jeher weit mehr bie unangenehmen ale bie angenehmen gewirft haben. Die epicurcische Ableitung ber Religion aus ber Furcht hat etwas unbestreitbar Richtiges. es bem Menschen stets nach Wunsch, hatte er immer was er bebarf, scheiterte ihm kein Plan, und mußte er nicht burch schmerzliche Erfahrungen belehrt, ber Bufunft bange entgegenfeben, fo ware fcwerlich je ber Bebanke an höhere Befen in Er hatte gebacht, es muffe fo fenn, und ihm aufgestiegen. hatte bas in ftumpfer Gleichgultigfeit hingenommen" (S. 93). Darauf giebt er uns eine recht hubsche, fast poetische Schilberung bes Naturlebens ber erften, eben aus bem Schoof ber Natur hervogegangenen Menschen, um zu zeigen, wie fie aus Burcht bagu gefommen, bie Raturgewalten zu personificiren und fo ihre Botter fich zu schaffen; bamit ift ihm bie Frage vorläufig

Rur Schabe, baß biefe Schilberung, welche bie Stelle einer Begrundung vertreten foll, eben nur Boeffe, Fiction Roch heutzutage personificirt bas Rind bie leblosen Dinge, mit benen es umgeht, aber nicht aus Furcht, - benn es personificirt ebenso wohl bie freundlichen, wohlthuenden, wie die feinblichen, Furcht erregenden Gegenstände —; sondern es halt alle Dinge, von benen ce eine Wirfung effahrt, für lebenbige, beseelte, wollende und handelnde Wefen, weil es noch fein anberes Wirken als ein perfonliches, noch keine andere Urfache als eine vom Wollen und Bunschen ausgehende Thätigfeit und boch (fraft bes unbewußt und unwillfürlich fein Denfen beherrschenden Gefetes ber Causalitat) fich genothigt fieht, für Alles was ihm geschieht, eine Ursache anzunehmen. -Binge es bem Menschen ftete nach Bunfch, hatte er immer was er bedarf, scheiterte ihm fein Blan 2c., furg, flogen ihm, wie bas Spruchwort fagt, bie gebratenen Tauben in ben Mund, fo ift es wohl möglich, baß er "bas in ftumpfer. Gleichgultigfeit hingenommen hatte", wie bas grafende Rindvieh auf ber Nur ware er unter biefen Umftanden mahrscheinlich fein Mensch geworben, hatte feine "Blane" entworfen, hatte nach ber Bukunft gar nicht gefragt, fich um bie Beschaffenheit ber Dinge, um die Grunde und Urfachen ber Begebenheiten zc. fich gar nicht befummert, sondern ber Sinnesperception und bem Sinnesgenuß fich überlaffent, "in ftumpfer Bleichgultigfeit" in ben Tag hinein gelebt — wie eben bas weibende Rindvieh. Nicht also die Furcht, sondern die Frage, nach den Ursachen ber Erscheinungen, ber guten und ber schlimmen Naturereigniffe, Diese unwillführliche, aus seiner eigenen Natur quellende, wie burch bie Naturereigniffe und die Naturbedingungen feines Dafenns ihm fich aufbrängende Frage, welche ben Menschen erft jum Menschen macht und als Menschen befundet, ift zugleich bie nachste Quelle ber Religion. Denn nur weil er bie Wirfungen ale Wirfungen, ale Meußerungen einer ihm überlegenen Rraft faßt, überkommt ihn bas ben Thieren unbekannte Gefühl ber Abhangigkeit und Bedingtheit, fürchtet und hofft er mit

Bewußtfenn, gewinnt er bie Borftellung einer außer und über ihm waltenden Macht, Die theils freundlich, theils feind-Und weil er, wie bas Rind, noch fein lich ihm fich erweift. anderes als ein perfonliches, vom Willen ausgehendes, nach 3med und Absicht thatiges Wirken fennt, personificirt er bie in ihrer Wirtsamkeit ihm fich fundgebenben Naturpotenzen und blidt zu ihnen auf als zu höheren Wesen, nicht nur in Furcht und Scheu, sonbern auch in Liebe und Soffnung. ift eine willfurliche, grundlose Behauptung, bag bie erften, urfprunglichen Gottheiten nur Botter ber Kurcht und bes Schredens gewesen: wir finben auf allen, auch ben niedrigften Stufen ber religiöfen Entwickelung ebenfo wohl gute, wohlmeinende wie bofe, feindlich gefinnte Gottheiten, hier und ba nur gute, nirgend nur bofe. Das Dentgefet ber Caufalität, ber Begriff ber Urfache, bas Bewußtseyn ber Abhangigfeit und Bebingtheit involvirt und fordert aber nicht nur die Borftellung, fondern die Unnahme einer letten, höchsten Urfache, die nicht wieber bie bloße Wirfung einer andern ift. Die Borftellung bes Bebingten ift nur möglich burch Unterscheibung beffelben von feiner Bedingung, und bie Bebingung an und fur fich, rein als folche, ift nothwendig unbedingt. Daher bilbet fich überall, wo eine Entwidelung ber Religion ftattfindet, bas religiofe Bewußt= fenn aus zum Glauben an bas Dasen einer höchsten, unbebingten, absoluten Ursache, die als solche nur Gine und nur fich felbft beftimmenbe, alfo geiftige Kraft und Thatigfeit fenn fann.

Das Alles ift oft genug in scharfer, logischer Beweissührung bargelegt worden. Strauß ignorirt es. Ihm ist ber Monotheismus die Wirfung des in sich abgeschlossenen "Hordenlebens", an sich kein Zeugniß einer höheren Bildung des religiösen Bewußtseyns, sondern jenachdem höher oder niedriger
als der entwickelte Potytheismus (z. B. der Griechen). Er
hält an seinem Princip der Furcht so einseitig sest, daß er es
selbst in die ethischen Elemente der Religion hineinträgt. "Ze
weiter nämlich ein Bolf in der Gesittung sortschreitet, desto
mehr wird ihm neben der Natur mit ihren Schrecken und Seg-

nungen bas menschliche Leben mit seinen verschiebenen Berhältniffen zur wichtigen Ungelegenheit. Und je mehr auch im Menschenleben Unficherheit und Wagniß ift, je Mehreres auch hier von Umftanden abhängt, und noch Mehr ber menschlichen Macht fich entzieht, befto bringenber ift fur ben Menschen bas Bedurfniß, hier Gewalten vorauszuseben, die feinem eignen Befen verwandt, feinen Bunfchen und Bitten zuganglich feven. Bugleich tritt jest Die sittliche Natur bes Menschen als mitwirkenber Factor ein: ber Mensch will sich nicht bloß gegen anbre, fondern auch fein höheres Streben gegen feine eigene Sinnlichfeit schügen, indem er hinter die Forderungen feines Bewiffens eine gebietenbe Gottheit ftellt" (G. 57). Sonberbarer Raug, biefer Mensch! Um seines sinnlichen Wohlseyns willen macht er bie Naturgewalten zu Bottern, die burch Bebete, Gaben und Opfer 2c. ju seinen Gunften fich ftimmen und umftimmen laffen, und diefelben Gottheiten ftattet er mit gebietenber Dacht wis ber seine finnlichen Gelufte und felbstfüchtige Willfur aus! Obwohl ber Wille bes Bofen (bie "Willfur") ein burchaus innerlicher Act ift, ber zu seinem außeren natürlichen Leben und ben es bedingenden Naturgewalten gar feine Beziehung hat, begeht er boch diesen Wiberspruch, ohne zu merken, daß es ein Widerspruch ift und daß er damit sich felber nur ein X für ein U macht! Und noch fonderbarer: an biese Musion, an biese Ausgeburt feiner furchterregten Phantafie glaubt er fo festiglich, daß er für fie schweren Leiden fich unterwirft, ja froben Muthes in ben Tob geht, obwohl er fie boch nur um feines leiblichen, irdischen Wohlseyns willen fich selber gemacht hat! --

Ist der Glaube an Gott nur das widerspruchsvolle Erzeugniß der menschlichen Furcht, so kann es natürlich keine Bezweise für das Dasenn Gottes geben. Strauß wiederholt daher die alte, oft genug widerlegte Behauptung, daß der s. g. koszmologische Beweis falsch sey, weil er über die Welt hinaus, zu einer von ihr verschiedenen Ursache führe. Daraus, "daß jedes einzelne Wesen der Welt seinen Grund in andern einzelznen habe, die für sich wieder in demselben Falle sind", könne

nicht gefolgert werben "bag nun bie Besammtheit ber einzelnen Dinge ihren Grund in einem Wefen habe, bas nicht in gleichem Falle fen, bas feinen Grund nicht wie jene wieber in einem andern, fonbern in fich felber habe". Das fen ein Schluß, bem jeber Bufammenhang in fich, jebe Schluffraft fehle. Bielmehr "wenn von ben Dingen in ber Welt jedes feinen Grund in einem ans bern hat und so fort in's Unendliche, so erhalten wir nicht bie Borftellung einer Urfache, beren Wirfung bie Welt mare, fonbern einer Substang, beren Accidenzien bie einzelnen Weltwesen find: wir erhalten feinen Gott, fondern ein auf fich felbft ruhenbes im ewigen Wechsel ber Erscheinungen fich gleichblei= benbes Universum" (S. 113). Strauß verwechselt ben Begriff ber Caufalitat mit bem Dent gefete ber Caufalitat. Causalitatebegriff lagt fich, wenigstens mit Silfe einiger plaufibler Drehungen und Wendungen, in den der Substanzialität, wie Strauß eben gethan, umwanbeln. Beim Denfaefes ber Caufalitat ift bieß schlechthin unmöglich. Das Befet no = thigt une, wo eine Birfung (ein Befchehen, ein Berben, eine Beranderung) fich zeigt, eine von ihr verschiedene Urfache anzunehmen, felbft ba, wo wir fie nicht zu erkennen vermögen. Die Ursache muß von ber Wirfung verschieben fenn, weil fonft nicht Zweierlei, nicht Urfache und Wirfung, fondern nur Einerlei, alfo feine Urfache vorhanden fenn wurde. biefes Dankgesets vermögen wir uns eine unendliche Folge von Urfachen und Wirkungen — an und für sich schon ein unvoll= giebbarer Bebanke - nicht zu benken, fonbern muffen ihr eine Urfache vorausseten, bie nicht wieber bloße Birfung einer andern, fondern reine, lette und mithin unbedingte Urfache ift, weil wir fonft nur Wirfungen, aber feine Urfache hatten, eine Wirfung ohne Ursache aber undenkbar ift. reine unbedingte Urfache unterscheibet sich von allen Dingen ber Welt nicht baburch, daß fie "ihren Grund in fich felbst hat", fondern baß fie eben die Urfache ber Welt ift: fie hat über= haupt keinen Grund und keine Ursache, weder in fich selbst noch in einem Andern, fondern fie ift die Urfache von allem Anbern, Die alleinige mahre Ursache. Denn bas Gefet ber Causalität befagt nicht, bag alles Sevende, fonbern bag alles Be= wirfte, Geschehene, Geworbene eine Urfache haben muffe. Beil es allgemeines Dentgefet ift, fallt es bem unbefangenen natürlichen Verftande auch gar nicht ein, an feiner allgemeinen Beltung zu zweifeln; nur bie tenbenziofe, fophistische, in ihre felbftgemachten Begriffe und Annahmen fich verftridenbe Reflexion macht ben Bersuch, sich ihm zu entziehen, und gerath baburch nur tiefer in Wiberfpruche und Ungereimtheiten. Go Denn ein "auf fich felbft ruhenbes" Universum auch Strauß. ift eine Ungereimtheit, weil bas Universum nicht "ruht" und als "Universum" feine Bafis haben fann, weber an einem Unbern, - benn gabe es etwas außerhalb feiner, fo mare ce nicht Universum, - noch an fich selbst; benn eine Basis, Die bas barauf ruhende Wefen in fich felbft trägt und felber ift, gleicht auf's Saar bem Bopfe bes Freiherrn von Munchhaufen, an welchem er fich felber schwebend in ber Luft hielt. "im ewigen Bechfel ber Erscheinungen fich gleichbleibendes" Universum ift eine contradictio in adjecto, weil was wechselt, fich nicht gleich bleibt, und weil eine wechselnde Erscheinung ohne ein in ihr erscheinenbes, mit ihr wechselnbens Wefen feine Erscheinung, fonbern leerer Schein ift. Außerbem muß boch biefer Bechsel, biefes Entstehen und Bergeben ber Erscheinungen eine Urfache haben, und bie Urfache muß von ihrer Wirfung verschieden feyn; alfo muß bas erscheinenbe Universum - und ein anderes als bas erscheinende kennen wir nicht - eine von ihm zu unterscheibenbe Urfache haben! -

Aehnlich ergeht es Strauß mit seiner Wiberlegung bes teleologischen Beweises für bas Dasenn Gottes. Er giebt zwar zu, daß bas Universum ober, wie es jest heißt: die Weltsubstanz "sich in einem unendlichen Wechsel nicht bloß ursächlich, sondern auch zweckmäßig verknüpster Erscheinungen manifestirt" (S. 114). Aber die Natur selber belehre uns, "daß die Vorsaussehung, nur bewußte Intelligenz könne Zweckmäßiges schaffen, eine irrige sey." "Wie nämlich der Inftinct der Thiere ein Hans-

The second secon

beln ift, das aussteht, als geschähe es nach einem bewußten Zwecke und boch ohne einen solchen geschieht, so ist dasselbe bei ben Hervorbringungen ber Natur ber Fall". Wie sie sie es aber mache, daß dieser Schein entstehe ober daß zwar Zweckmäßiges geschehe und boch nicht nach vorgestellten bewußten Zwecken gessichehe, dieses Räthsel habe Darwin glänzend gelöst, und damit für jeden wissenschaftlich gebildeten Menschen alle Teleologie aus der Welt geschafft.

Bu biesem Nachweise indeß gelangt Strauß nicht unmittelbar, sondern bereitet ihn vor zunächst durch eine Kritif des Gottesdegriffs in der neueren Philosophie, durch Widerlegung der Beweise für die Unsterblichseit und durch weitere Erörterungen über
das Wesen der Religion, demnächst durch eine summarische Darlegung der naturwissenschaftlichen Ergebnisse über die Bildung
der Welt und den Ursprung des Lebens auf der Erde. Wir
folgen ihm auf diesem Gange, um seiner Argumentation ihre
volle Kraft zu lassen, und übergehen nur die fritischen Partieen,
weil wir es für überstüßig halten, diese Kritif, deren Oberstächlichseit sich jedem Kenner der neueren Philosophie von selbst befundet, der Kritif zu unterziehen.

Daß Strauß ben Unsterblichkeitöglauben für einen Abersglauben halt, versteht sich von selbst: es ist nur consequent, baß ber Gottesleugner auch die Unsterblichkeit ber Seele leugnet. Auch versteht es sich von selbst, daß es strenge, zwingende "Beweise" für die Unsterblichkeit nicht giebt und geben kann. Gleichswohl fordert Strauß solche Beweise, und sindet daher, daß die bisher gegebenen — unter denen er die schwächeren auswählt, die stärkeren ignorirt — keine zwingende Krast haben. Gben damit begeht er wiederum nur eine Begriffsverwechselung. Bostrenge, zwingende Beweise sich beibringen lassen, da nennen wir das Ergebniß ein Wissen; — und ein Wissen um die Unsterblichkeit der Seele hat noch kein besonnener Philosoph behauptet. Es handelt sich nur um den Glauben an sie; und der Glaube muß zwar gute objective Gründe für sich ansühren können, — denn sonst wäre er nur eine subjective Meinung

ober ein Aberglaube, — aber für ihn genügen Grünbe, bie nur barum feine stringenten Beweise sind, weil ihnen Zweisel und und Einwendungen entgegenstehen, deren Gewichtigkeit von der abwägenden Subjectivität des Einzelnen abhängt. Nur darum ist er Glaube und kein Wissen. Und solche Gründe giebt es und sie bleiben stehen trot der Straußischen Widerlegung, weil sie zum Theil gar nicht von ihr getroffen werden.\*)

Strauß fchließt seine Diatribe gegen ben Unfterblichkeits, glauben mit bem principiellen Borte: "Nichts ift unforper= lich ale mas nicht ift". Danach nun follte man erwarten, baß er feine zweite Frage : "Saben wir noch Religion?" mit einem ebenso schlichten Rein wie bie erfte beantworten murbe, Confequente Materialiften wenigstens haben noch ftets bie Religion unbebingt und in jedem Sinne geleugnet. Richt fo Strauß. Er beginnt noch einmal "bas Befen ber Religion" ju erörtern. Er findet, bag Schleiermacher Recht hat, wenn er die Religion von bem Befühl ichlechthiniger Abhangigfeit ableitet. Er findet aber auch, baß "Feuerbach mit Recht fagt: ber Ursprung, ja bas eigentliche Wefen ber Religion fen ber Wunsch. Satte ber Mensch feine Bunsche, so hatte er auch feine Götter. Bas ber Mensch senn möchte, aber nicht sen, bagu mache er feinen Gott; was er haben mochte aber fich nicht felbst zu schaffen wiffe, bas folle ihm fein Gott fchaffen. Es ift alfo nicht allein bie Abhangigfeit, in ber er fich vorfindet, sondern zugleich bas Bedürfniß, gegen fie ju reagiren, fich ihr gegenüber auch wieber in Freiheit zu feten, woraus bem Menschen bie Religion entspringt" (S. 153). Früher hatten bie Epifureer Recht, baß bie Religion eine Ausgeburt ber Furcht fen; jest hat Feuerbach Recht, bag ber Ursprung und bas eigentliche Wefen ber Religion ber Bunich fen. Ift benn aber bie Furcht vor Sunger und Noth ibentisch mit bem Bunsche bes Menschen, zu senn



<sup>\*)</sup> Daß Strauß die aus der Naturwissen chaft entlehnten Gründe für den Unsterblichkeitöglauben, die ich in meiner Schrift: Gott und die Natur (2. Aust. S. 330 f.) zusammengestellt habe, unberücksichtigt gelassen, konnte ich nicht anders erwarten. Der berühmte Kritiker berücksichtigt nastürlich nur die alten berühmten Bhilosophen.

was sein Gott ist ober als was er seinen Gott sich benkt? Und verträgt sich dieser Bunsch mit dem Gefühl der schlechthinnigen Abhängigkeit? Ist es nicht eine contradictio in adjecto, den Menschen auf den Standpunkt des Thiers, das nur für die Befriedigung seiner sinnlichen Bedürsnisse lebt und sorgt, hersadzudrücken, und demselden Menschen in derselben Beziehung (auf die Religion) mit dem Bunsch nach einem höheren Seyn, nach göttlicher Bollsommenheit, Macht und Freiheit auszustatten? Ist es nicht eben so widersprechend, dieselbe Erscheinung aus zwei diametral entgegengeseten Duellen, dem Abhängigkeitssgesühl und dem Freiheitsbedürsniß, abzuleiten? — Jedensalls ist der Mensch, wenn er solche Gegensäte in sich birgt, ein solches Doppelwesen ist, nicht auf dieselbe Stuse mit den übrigen Raturwesen zu stellen.

Das erfennt benn auch schließlich Strauß felbft an. läßt schließlich boch die Religion als ein auszeichnendes Merfmal bes menschlichen Wefens stehen. Rur ift bie Religion "in uns nicht mehr was fie in unfern Batern war". Sie besteht nicht mehr im Glauben an bas Dasenn eines Gottes und an bie Unfterblichfeit ber Seele. Ihr Urfprung und ihr Wefen ift vielmehr ein "Erfennen ber Welt", wenn auch nur eines geringen Theils "Wir nehmen in ber Welt einen raftlofen Wechsel mahr; bald aber entbeden wir in biefem Bechfel ein Bleibenbes, Ordnung und Geset. Wir nehmen in ber Natur gewaltige Begenfate, furchtbare Rampfe mahr; aber wir finden, wie burch fie ber Beftand und Ginflang bes Gangen nicht geftort, im Gegentheil erhalten wird. Wir nehmen weiterhin einen Stufengang, eine Bervorbildung bes Soberen aus bem Niedrigern, bes Feinen aus bem Groben, bes Milben aus bem Roben Und une selbst finden wir in unserm persönlichen wie wahr. in unferm geselligen Leben besto mehr geforbert, je mehr es uns gelingt, auch in und um uns bas willfürlich Wechselnbe ber Regel zu unterwerfen, aus bem Niebrigen bas Sobere, aus bem Roben bas Barte zu entwickeln. Dergleichen nennen wir, wenn wir es im Rreise bes menschlichen Lebens antreffen, ver-

nunftig und gut. Das Entsprechenbe, bas wir in ber Welt um und her mahrnehmen, fonnen wir nicht umbin ebenso zu Und ba wir und übrigens von biefer Welt schlechthin abhangig fühlen, unfer Daseyn wie bie Einrichtung unfere Befens nur aus ihr herleiten fonnen, fo werden wir fie, und zwar in ihrem Bollbegriff ober ale Universum, auch ale bie Urquelle alles Bernunftigen und Guten betrachten muffen. Daß bas Bernünftige und Gute in ber Menschenwelt von Bewußtseyn und Willen ausgeht, baraus hat die alte Religion geschloffen, baß auch bas, mas fich in ber Welt im Großen Entsprechenbes findet, von einem bewußten und wollenden Urheber ausgeben Wir haben diefe Schlugweise aufgegeben, wir betrachten bie Welt nicht mehr als bas Werk einer absolut vernünftigen und guten Berfonlichfeit, wohl aber ale Werkstätte bes Bernunftigen und Buten. Sie ift und nicht mehr angelegt von einer höchsten Bernunft, aber angelegt auf bie hochste Bernunft. Da muffen wir freilich was in ber Wirfung liegt, auch in bie Urfache legen; was herausfommt, muß auch brinnen gewesen Das ift aber nur die Beschränktheit unfres menschlichen Borftellens: bas Universum ift ja Urfache und Wirfung, Aeußeres und Inneres zugleich. Es ift uns mithin Dasjenige, wovon wir une schlechthin abhangig fühlen, mit nichten bloß eine robe Uebermacht, ber wir mit ftummer Resignation uns beugen, fondern zugleich Ordnung und Gefet, Bernunft und Gute, beren wir uns mit liebenbem Bertrauen ergeben. Und noch mehr: ba wir die Anlage zu bem Bernunftigen und Guten, bas wir in ber Welt zu erfennen glauben, in uns felbst mahrnehmen, und ale bie Wefen finden, von benen es empfunden, erfannt, in benen es perfonlich werben foll, fo fuhlen wir uns bemjenigen, wovon wir und abhangig finden, jugleich im Innersten verwandt, wir finden und in der Abhängigkeit zugleich frei, in unferm Gefühl fur bas Universum mischt fich Stolg mit Demuth, Freudigfeit mit Ergebung" (S. 136 f.)

Dies "Gefühl für bas Universum" ift bie Straußische Religion, ber "neue Glaube", ber ben alten ersegen foll. Strauß

felbst bezweifelt zwar, ob "man" bieß Gefühl noch als Relisgion werbe gelten lassen wollen. Und ohne Zweifel wird "man" b. h. bie große Majorität berer, welche mit bem Worte "Resligion" einen Begriff verbinden, diesem neuen Glauben den Namen absprechen. Aber auf den Namen kommt es ihm nicht an; und darum antwortet er auf die Frage, ob "wir" noch Religion haben: "Ja oder nein, jenachdem man es verstehen will". —

Auch und fommt es auf ben Ramen nicht an, besto mehr aber auf ben Begriff und feine Begrundung. Wir bestreiten nicht, baß Strauß jenes Befühl fur bas Universum befitt und an bie Richtigkeit ber Vorstellungen, aus benen es ihm quillt, glaubt. Aber wir behaupten, daß biefe Borftellungen und Unnahmen nicht nur höchst vage und oberflächlich sind, sondern auch fich felbft wie feinen anderweitigen principiellen Behauptungen vielfach wiberfprechen. Bunachft ift es charafteriftisch, baß er, was die Logit unerbittlich forbert, für eine "Bcfchranttheit unferes menfchlichen Borftellens" erflart. Er erfennt an, daß "wir, was in der Wirfung liegt, auch in die Urfache legen muffen", alfo, wenn bie Belt bie "Berkstätte bes Bernunftigen und Guten" ift, fur bieß gewirfte Bernunftige und Gute auch eine Urfache annehmen muffen; und bag wir auch nicht umhin fonnen, bie Urfache als verfchieben von ber Wirfung, bas Meußere ale verfchieben vom Innern zu faffen. Aber ba biefe leibige logische Rothwendigkeit nur eine Beschränktheit unfres menschlichen Vorftellens ift, so ift bas Universum boch "Urfache und Wirfung, Meußeres und Inneres jugle ich". Wir "muffen" zwar beibes unterscheiben und bemnach können und Eines und Daffelbige als zugleich Ursache und Wirfung nicht benten; aber ba bieß nur Folge jener Beschränktheit ift, fo fegen wir une barüber hinmeg und proclamiren bie Wahrheit, bie wir nicht zu benfen vermögen, in zwar inhalteleeren, aber boch tonenben Worten! Strauß bebenft nicht, bag man mit bemfelben Rechte von ber Wahrheit eines hölzernen Gifens ober eines vieredigen Triangels fprechen

fann, und daß — was ihm näher liegt — ber Dreieinigkeitssglaube, ben er so entschieden bestreitet, weil Drei nicht Eins nud Eins nicht Drei sen, sich gerade auf ihn berusen und mit dem gleichen Rechte behaupten fann: biese logische Unterscheisdung von Eins und Drei sey eben nur eine Beschränktheit unfres menschlichen Denkens.

Die "Entbedung", bag in ber Welt nicht nur Orbnung und Befet, fonbern auch eine " Bervorbildung bes Soheren aus bem Riedrigeren, bes Feinen aus bem Groben, bes Milben aus bem Roben" ftatthabe, und bag bieß Sobere, Feine, Milbe ober Barte im Rreise bes menschlichen Lebens bas "Bernunftige und Gute" fen, ift bie Bafis ber neuen Straußischen Relis gion; die "wir", in beren Namen er fpricht, beruhigen fich vielleicht bei biefer Entbedung. Allein bie wiffenschaftlichen Forscher und insbesondere die Philosophen haben die leidige Marotte, fich mit blogen Worten nicht abspeisen zu laffen, sondern nach beren Sinn und Bebeutung zu fragen. Und bemgemäß fragen wir: was ift jenes "Sohere, Beine, Barte", von bem Strauß fpricht? Wodurch unterscheibet es fich vom Niebrigen, Groben, Roben? Und warum nennen "wir" bas Gine "vernunftig und gut", bas Andere unvernünftig und schlecht? uns Strauß die Antwort schuldig bleibt, so muffen wir schon barum biefer Begrundung ber neuen Religion allen wiffenschaft= lichen Werth absprechen. Soher und Riedriger, Grob und Fein, Roh und Bart find Bezeichnungen fo unbestimmten, relativen, oberflächlichen Inhalts, daß sie ohne genaue Definition burchaus nichtssagenb find. Und warum ift bas feine, garte Gichhörnchen vernünftiger und beffer als bas grobe, rohe Schwein? ber Rolibri beffer als bie Gule? ber Schmetterling beffer als ber Maifafer? bie Rose beffer ale bie Dieftel? Der Materialift von Profession, bem Alles blinde Nothwendigfeit und Befeglichfeit ift, hat fein Recht, weder zwischen Soher und Niedriger, Grob und Fein, noch zwischen Bernunftig und Unvernünftig, But und Schlecht zu unterscheiben. Was die blinde Nothwenbigfeit schafft, ift gleich boch und niedrig, gleich vernünftig und

unvernünftig, gleich gut und schlecht, weil weber bas Eine noch Es erklart fich nur aus ber, wie es scheint, unbas Unbere. vermeiblich bem Materialismus anhaftenben Oberflächlichkeit und Gebankenlosigkeit, bag er ben Wiberspruch nicht fieht, ber in einer blinden, bewußt = und gebankenlosen, und boch auf bie Bervorbilbung eines Soheren aus bem Niebrigen gerichteten, mit Bernunft und Gute maltenben Rothwendigfeit liegt. folches Walten fest ja nothwendig die Unterscheidung bes Boheren vom Niedrigen, bes Guten vom Schlechten voraus. Das Riebrige muß von Anfang an fo angelegt fenn, baß bas Sohere aus ihm fich hervorbilden fann; es muß mithin ursprünglich in Beziehung auf bies Bobere gefett, gemäß biesem Söheren bestimmt fenn. Wie aber vermag bie blinde Nothwendigfeit es so zu seten und zu bestimmen, ba fie boch von bem Soheren nichts weiß, so wenig wie von bem Riedrigen? Wie vermag fie bas Unvernünftige zu vermeiben ober zum Bernunftigen heranzubilden, ba es fur fie einen Unterschied zwischen beiben schlechthin nicht giebt? Das Vernünftige und Unvernunftige läßt fich ja nicht mit Sanden greifen; es giebt weber einen vernünftigen noch einen unvernünftigen Stoff; es ift überhaupt nichts Materielles, nichts Erscheinendes, nichts finnlich Wahrnehmbares, fondern läßt fich nur erschließen aus gegebenen Borftellungen. Das Bernunftige ift mithin felber Borftellung, nur Vorstellung, bie wir zunächst aus und von unserm eignen Berhalten, unferm Wollen und Denken, Thun und Laffen in beffen ethischen Beziehnungen, und bilben. Das Bermögen, biefe Borftellung aus ben Thatfachen bes Bewußtseyns abzuleiten und ihr gemäß zu benfen, zu wollen und zu handeln, nennen wir Ber-Bo fein Denfen, Wollen und Sandeln in ethischer Beziehung, ba ift mithin feine Bernunft, ba ift ber Gebrauch Des Wortes ein Migbrauch. Bon Natur-Bernunft und Natur-Bernunftigfeit wiffen wir ursprunglich gar nichts. Wir übertragen fie nur auf die Natur, weil wir ein ahnliches Berhalten ber Dinge und Ereigniffe, eine ähnliche Ordnung und harmonie, eine von ähnlichen Motiven ausgehende, auf die Erhaltung bes Ban-

gen und die Förderung des Einzelnen gerichtete plans und zwecks mäßige Thatigfeit in ihr zu erfennen glauben. Eben bamit aber legen wir ber Ratur bie Borftellung bes Bernunftigen und ein von ihr geleitetes Denfen, Wollen und Wirfen bei, und von blinder Rothwendigfeit fann nicht mehr die Rede fenn. Der consequente Materialift, ber ba weiß mas er fagt, ift notha wendig Cafualift im ftrengen Sinne bes Wortes, b. h. ihm ift Die erscheinende Gesetlichfeit, Ordnung, Bernunftigfeit, sowohl in ber Ratur wie im menschlichen Leben, entweder nur Schein und Mufton, oder bas jufällige Ergebniß jufälliger Combinationen von zufällig eriftirenden Stoffen und zufällig fich begegnenden Wirkungen, die ebenfo jufällig jeden Augenblid fich trennen, gerfallen ober andere fich verfnupfen fonnen. nichtsbestoweniger noch Religion haben, fo fann er nur ben finnlosen Bufall anbeten.

Und mit welchem Rechte ferner macht Strauß einen Unterschied amischen But und Schlecht? Bom Buten im ethischen Sinne fann nur bie Rebe fenn unter Boraussegung ber Freiheit bes Willens. Und ein von ber Natur und ihren Gesethen schlechthin abhängiges Wefen fann in feinem, wenn auch noch fo beschränften Sinne frei genannt werden. Es ift schon unbegreiflich, wie ein folches Wefen gegen feine "fchlechthinnige Ubbangigfeit" auch nur "reagiren" und nach Freiheit ftreben tonne. Jebenfalls ift bieß Streben ein craffer Irrthum, eine trugerische Mufion, jenes Reagiren ein schlechthin ohnmachtiges Attentat. Das Gute in ber neuen Straußischen Religion fann mithin nur bas Gefühl ber Luft, bas Angenehme, bas Rugliche fenn. Mit ihm fällt bann auch bas Bernunftige gufammen, ba Strang ja beide Begriffe ibentificirt. Darum erflart er wohl auch nur bas Feine, Milbe und Barte fur gut, weil er meint, baß bies angenehmer, wohlgefälliger und wohlthuender fen als bas Gegentheil. Die große Majoritat ber Menschen findet fich nun aber im Groben und Roben viel wohler als im Feinen und Barten; sie findet bie robe Ungebundenheit viel angenehmer als die Unterwerfung unter bas Gefen, bas Schlechte vielfach

The second secon

nutlicher als bas Gute. Mit welchem Recht alfo behauptet Strauf, bag bas Gegentheil gut fen? Menn ben Straufischen finnlich materiellen Menschen bie im Universum waltende Geseplichfeit, Ordnung und Vernunft wehe thut, warum foll er fie bennoch gut nennen? - In Wahrheit ift es wieberum nur ein craffer Wiberspruch gegen Straug's eigne Bramiffen, wenn er bie "robe Uebermacht", bie robe Ungebundenheit fur schlecht, bie "Ergebung" an bie im Universum waltende Ordnung und Bernunft für gut, ja ben Menichen für basjenige Befen ers flart, in welchem bas Bernunftige und Gute "perfonlich werben folle", und boch bemfelben Menschen bie Seele, Die Freiheit, bie Sittlichfeit abspricht. Ein von ber Natur und ihren Besegen "fchlechthin abhangiges" Wefen kann ihre Dacht gar nicht als "robe Uebermacht" empfinden, fann gar nicht ihr fich unterwerfen, weber "in ftummer Resignation" noch "mit liebenbem Denn bie Unterwerfung unter bas Gefet ift fein Bertrauen ". Sich unterwerfen, fein Sich ergeben, fonbern ein bedingungs. loses Unterworfensenn, wenn ihr bie reale Möglichkeit ber Uebertretung bes Beseges nicht zur Seite fteht.

Die consequenten Materialisten, die in ber Welt nicht bie verforperte Bernunft und Gute finben, betrachtet baber Strauß als feine Wiberfacher, wenn fie auch fonft mit feinen Principien vollfommen übereinstimmen. Er befampft baher Schopenhauer's und v. hartmann's Bessimismus mit scharfen Waffen. findet in ihm wie in jeder pessimistischen Weltanschauung "ben grellften Widerfpruch". Denn "wenn bie Welt ein Ding ift, bas beffer nicht mare, ei fo ift ja auch bas Denken bes Philofophen, bas ein Stud biefer Welt bilbet, ein Denfen, bas beffer nicht bachte. Der pessimistische Philosoph bemerkt nicht, wie er vor Allem auch fein eignes, bie Welt für schlecht erklas rendes Denken für schlecht erklart; ift aber ein Denken, bas bie Welt für schlecht erflart, ein schlechtes Denfen, so ift ja bie Der Optimismus mag fich in ber Regel Welt vielmehr gut. fein Befchaft zu leicht machen; barum find Schopenhauer's Rachweisungen ber gewaltigen Rolle, bie Schmerz und Uebel in

ber Belt fpielen, gang am Blage; aber jebe mahre Philosophie ift nothwendig optimistisch, weil fie sonst fich selbst bas Recht ber Erifteng abspricht" (S. 142). - Diese Kritif ift vollfommen autreffend. Aber trifft fie nicht auch Straug's eigne Philosophie und seine auf fie gegrundete neue Religion? Ift bas Bute nur bas Feine, Milbe und Barte, - giebt es bann nicht minbeftens ebenjo viel Grobes, Robes und Ungartes in ber Welt? Und ift bas Gute nur bas irbifche Wohlbefinden bes burch und burch irbischmateriellen Menschen, ift bann nicht Beber, bem es nach feiner Schatung überwiegenb fchlecht ober boch nicht gut genug ergangen, vollfommen berechtigt, bie beftebende Einrichtung ber Welt für schlecht zu erklaren? nicht minbestens ebenso berechtigt wie ber Optimift mit feiner entgegengesehten Behauptung? Macht es fich alfo Strauß - abgefeben von ben innern Biberfpruchen feiner Unficht - nicht wenigstens ebenfalls "zu leicht", wenn er feinen Optimismus auf bie oben angeführten "Entbedungen" grundet? -

Rachdem Strauß seine neue Religion zunächst nur im Augemeinen auf unfre Erkenntniß der Welt und jenes aus ihr queltende Gefühl basirt hat, sucht er im britten Abschnitt die Frage zu beantworten: "Wie begreifen wir die Welt?"

Er wendet sich sogleich zu dem heiklen, viel umstrittenen Broblem, ob die Welt als unendlich oder endlich zu fassen sep. Er entscheidet sich für die Unendlichseit derselben, — aber wiederum ohne uns zu sagen, was er unter Unendlichseit versteht. Und boch beruht der alte Streit nur darauf, daß man, ehe man stritt, sich nicht über den Begriff des Unendlichen zu verständigen suchte. Faßt man dasselbe in dem bloß negativen Sinne, den das Wort anzeigt, so leuchtet ein: das Unendliche als die Negation des Endlichen, Begränzten, sest nicht nur das Endliche, das es negirt, voraus, sondern ist auch an sich selbst nichts als Negation, also = Nichts. Bon einem ursprüngslichen, an sich Unendlichen — mag es die Gottheit oder die Welt seyn sollen — zu reden, ist mithin eine contradictio in adjecto. Das Endliche involvirt freilich ebenfalls eine Regge

2\*

'tion : es ift zwar ein Bofitives, Sevenbes neben anberm Sevenben, aber mit einer Regation, einer Grange (Schranfe) feines Senns behaftet, alfo ein Senn, bas ein Richtsenn an fich Das erfte Broblem ift mithin bie Begriffsbestimmung bes Endlichen, Die Löfung ber alten eleatischen Frage : wie fann ein Senn mit einem Richtfeyn zusammenbefteben? Batte Strauß biefer Frage grundlich nachgebacht, fo murbe er gefunden haben, baß fie nur vom Begriff bes Unterschiebs und ber unterscheis benden Thatigfeit, als ber Grund - und Urthatigfeit alles Denkens (Bewußtseyns) und ber bestimmenben Urfraft alles Sependen, fich beantworten laffe. Statt beffen proclamirt er ohne weiteres bie Unenblichkeit ber Welt, und meint bas Broblem gelöft zu haben, wenn er zwischen "Welt im absoluten Sinn ober bem Universum, und Welt im relativen Sinne, in welchem bas Wort einen Blural hat," unterscheibet. Darauf hin behauptet er, "bag zwar jebe Belt im letteren Ginne, bis jum umfaffenbften Theilgangen hinauf, ihre Grange im Raume wie ihren Unfang und ihr Enbe in ber Zeit hat, bas Universum aber granzenlos burch alle Raume wie burch Beiten fith ausgießt und jufammenhalt". Alfo nicht unfre Erbe, fondern auch unfer Sonnenspftem und jebes andere Theilganze bes Universums "fen einmal nicht gewesen was es jest ift, und werbe einmal als biefes nicht mehr bafen;" aber fur bas Universum "habe es niemals eine Beit gegeben, wo baffelbe nicht mar, wo in bemfelben fein Unterfchieb von Weltforpern, fein Leben, feine Bernunft gemefen ware, fondern alles Das, wenn es in einem Theil bes Alls noch nicht war, fo war es in einem andern Theile ichon ba. in einem britten nicht mehr ba; es war hier im Werben, bort in vollem Beftanbe, an einem britten Orte im Bergeben begriffen; bas Universum ein unenblicher Inbegriff von Welten in allen Stabien bes Werbens und Bergehens, und eben in biefem emigen Kreislauf und Wechsel es felbft in emiger abfoluter Lebensfulle fich erhaltenb" (S. 148f.). - Dit biefem wefentlich Rantischen, von ihm burch Eliminirung bes Schöpfungs-

und Gottesbegriffs vermeintlich verbefferten (in Wahrheit verballhornten) Bedanken meint er die Sache abgethan zu haben. Aber ift benn nicht ein "granzenlofes" Banges, bas aus lauter begrängten Theilen - feyen fie Weltforper ober Atome - besteht, eine augenfällige contradictio in adjecto? Liegt nicht ebenfalls ein offenbarer Wiberspruch in biefer Beschreibung eines Bangen, in welcher ju jeber Beit, alfo gugleich ein werbender Theil neben einem bereits geworbenen befteht und beftanben hat? Der geworbene Theil muß boch auch einmal im Werben begriffen gewesen fenn, muß alfo vor bem eben erft werbenben Theile geworben fenn, und fann mithin als bereits geworben nicht schlechthin gleich zeitig mit bem erft werbenben angeset Dit anbern Worten: fo wenig wir im Stanbe finb, ein unenbliches Ganges mit lauter endlichen Theilen b. i. eine endliche Unendlichfeit ober unenbliche Endlichfeit zu benfen, fo wenig vermögen wir und eine im rein negativen Sinne ewige b. h. schlechthin anfangolose Thatigfeit zu benten. Denn die von einer folchen Thatigfeit ausgehende That mußte ebenfalls schlechthin anfangolos fenn, weil eine Thatigfeit ohne etwas ju thun keine Thatigkeit ift. Aber bie That vermögen wir uns nur als Folge ber Thatigfeit, biefe nur als Prius ber That zu benfen. Die That beginnt also nothwendig von und mit ber Thatigfeit; eine anfangslose That ift eine contradictio in adjecto, weil eine That ohne Thatigfeit, eine Wirfung ohne Urfache. Und folglich ist auch eine anfangolose Thätigkeit eine contradictio in adjecto, weil ste, ba eine anfangolose That unmöglich ift, eine Thatigkeit ohne That, eine Ursache ohne Wirfung ware. Wir vermogen uns baber wohl einen Unfang ju benten, ber positiv bas absolute Brius alles Werbens und Geworbenen, alles Thuns und Geschehens ift und eben barum an feinem Undern einen Unfang hat. Ja wir muffen ein folches absolutes Prius annehmen, weil bas Unfangelofe, bie bloße Regation bes Anfangs, bas was fie negirt, ju ihrer Borausfetung hat und fomit ben Bebanten bes abfaluten Anfange felbft involvirt. - Will alfo Strauß nicht behaupten,

baß eine Endlichkeit ohne Ende, eine That ohne Thatigkeit sehr wohl benkbar sey, so wird er die Unendlichkeit und Ewigkeit seines Universums aufgeben, und das positiv Unendliche als das alle Granze und Schranke, alle Größe und alles Maaß (burch Unterscheidung) Setzende, und das positiv Ewige als das absolute Prius alles Werdens und Gewordenen, alles Thuns und Geschehens und damit der Welt, bestehen lassen mussen.

Um ju zeigen, wie bas Werben einer Welt im "relativen" Sinne Des Worts, ohne Einmischung einer höheren göttlichen Macht, zu begreifen fen, entwidelt bann Strauß in feiner Beife bie befannte Rant = Leplace'sche Sypothese von ber Entftehung. und Bilbung unfere Sonnenspfteme. \*) Es wurde bas Maaß eines Journalartifels weit überschreiten, wollten wir ihn in Diefer Darlegung mit unfrer Kritif Schritt vor Schritt begleiten. Wir notiren daher nur einige naturwiffenschaftlich unhaltbare Behauptungen. Es ift unzuläfffig, aus ber Berfurzung ber Bahn: eines Rometen (bes Enfe'schen) auf bie Bahn ber Planeten, beren Berfürzung bieber burch feine zuverläßige Beobachtung: gesichert ift, einen Schluß zu ziehen. Denn aus ber erwiesenen Thatsache ber Theilung bes Biela'schen Rometen (im Jahre 1845) ergiebt fich, daß bie Rometen unter Umftanden an Maffe. verlieren konnen. Und ba ber fo getheilte Romet meber 1866 noch 1872 (wo er uns hatte wahrnehmbar werden muffen) wiedererschienen ift, dafür aber zu Ende November 1872 der Kall gahlreicher Sternschnuppen, welche in ber früher vom Biela'schen Rometen innegehaltenen Bahn um bie Sonne fich bewegten, beobachtet worden ift, fo ift es höchft mahrscheinlich, bag ber Romet fich in Trummer aufgelöft hat, baß also unter Umftanben von ber Stoffmaffe, aus welcher bie Rometen besteben,

<sup>\*)</sup> Den Nachweis, daß diese Selbstentstehung und Selbstbildung ohne ein primum movens et determinans undenkbar sen, ben ich (a. a. D. S. 337 ff.) geführt habe, berudkichtigt er natürlich wiederum nicht. Gleichwohl führt er selbst (S. 158) einige der Thatsachen an, die der Hypothese entsichteden wiedersprechen, sest sich aber über sie hinweg mit der gewichtvollen Bemerkung: "Das gehöre zu jenen Ungenauigkeiten in den Naturergebnissen, von denen Kant spreche."(1)

Theile fich abtrennen fonnen. Mit ber Berringerung ber Dafte verfürzt fich aber nothwendig bie Bahn. - Es ift falfc, wenn Strauß weiterhin behauptet: "Die Maffe nebelartig ausgebehnten Stoffes, die wir mit Rant und Laplace als relativen Urftoff unfres Planetenspftems vorausfegen, werden wir felbit bann, wenn wir fie aus einem vorangegangeften Verbrennungsproceß herkommen laffen, eben vermöge ihrer außerften Diegres aation ale vollftandig abgefühlt une vorzustellen," und bemgemaß anzunehmen haben, baß bie zerftreuten Atome "erft mit ihrer Unnaberung infolge ber Gravitation Barme und Leuchtfraft gewonnen haben". Denn es fteht naturwiffenschaftlich feft, bag bie ponderablen Stoffe - abgesehen von ben wenigen verennirenben Bafen - nur in Folge fteigenber Barme in Dunstmaffen sich auflosen ober in "Disgregation" und nur burch anhaltende Barme barin erhalten werden fonnen. Mit bem Beginn ber Abfühlung tritt auch fofort bie Gravitation und die chemische Unziehungefraft in entsprechende Wirffamfeit. Der Urftoff ale "völlig abgefühlte" und boch nebelartige Daffe ift eine naturwiffenschaftliche Unmöglichkeit. - Es ift ebenso falfch, baß einer tugelförmigen, aus bampf - ober tropfbarfluffigen Stoffen bestehenden Daffe "bie malgende Bewegung naturlich" Es ift vielmehr allgemein anerfanntes naturwiffenschafts liches Theorem, baß feine ponderable Maffe rein von fich felbft, ohne eine fie bewegende Rraft, fich in Bewegung fest, weber in eine rotirende noch in eine andere Bewegung. -

Mit einer raschen Wendung, mit der Strauß die Entswickelung des Erdförpers abthut, geht er zu der Frage nach der Entstehung der Organismen oder "Lebewesen" über (S. 167). Obwohl er einräumt, daß "bei der Schwierigkeit beweisender Versuche eine allgemein anerkannte Entscheidung noch nicht erzielt sen", entscheidet er sich doch unbedenklich für die generatio aequivoca oder spontanea. Er formulirt die Frage dahin: "ob es möglich sen, daß ein organisches Individuum, wenn auch der unvollkommensten Art, anders als durch Seinesgleichen entsstehen könne, nämlich aus chemischen und morphologischen Prose

ceffen, bie nicht im Gi ober im Mutterleibe, fonbern in Stoffen anderer Art, in organischen ober unorganischen Fluffigfeiten vorgehen?" (S. 169). Da nach Birchow alle befannten Thatfachen gegen bie spontane Beugung in gegenwärtiger Beit fprechen, fo nimmt Strauß "bie gang ungewöhnlichen Bebingungen in ber Beit großer Erbrevolutionen" ju Sulfe, um aus ihnen bas Leben, "versteht fich in feiner noch unvolltommensten Form", wie sie ber Bathybius, bie Monere zeige, hervorgeben zu laffen. Diefes Bervorgeben besteht in ber "befonbern Bewegung" bes Stoffes, burch bie "ein Theil ber Befammtmaterie von Zeit zu Zeit aus bem gewöhnlichen Bange ihrer Bewegungen heraus in befondre organisch schemische Berbindungen tritt, und nachdem er eine Beit lang barin verharrt, wieber zu ben allgemeinen Bewegungeverhaltniffen gurudfehrt" (Birchow). "Es handelte fich alfo, fahrt Strauf fort, Die Sache richtig angesehen, nicht barum baß etwas Neues geschaffen, fondern nur barum, bag bie fcon vorhandenen Stoffe und Rrafte in eine andere Urt von Berbindung und Bewegung gebracht wurden; und bagu fonnte in ben von den jegigen fo burchaus abweichenden Berhaltniffen ber Urzeit, bei ber gang anbern Temperatur = Mischung ber Atmosphäre u. bgl., eine hinreichenbe Beranlaffung liegen". - Strauß vergist, baß er wenige Seiten vorher felbft bemerkt hat: "Die heutige Geologie fen geneigt, fich ben hergang ber Erbbilbung viel orbentlicher, weit mehr in Analogie mit dem, was wir noch jest in der Ratur fich ereignen feben, vorzustellen". Und in Bahrheit ift bie heutige Geologie (feit Lyell) nicht nur "geneigt", fich ben Bergang fo "vorzustellen", fondern fie hat bereits fo ziemlich bargethan, baß er sich wirklich fo ereignet habe. Die Berufung auf "bie von ben jegigen fo burchaus abweichenden Berhaltniffen ber Urzeit" ift also eine nicht mehr zuläßige Ausflucht, zumal ba es feftfteht, bag eine "gang andere Temperatur" b. h. ein höherer als ber gegenwärtig höchste (tropische) Grad ber Barme, fo wie eine "andre Mischung" ber Atmosphare bas organische Leben nicht forbert, fonbern im Begentheil gerftort. Gefest aber auch,

bas Leben bestehe nur in jener "besondern Bewegung eines Theile ber Befammtmaterie", und fur bas Gintreten berfelben habe in ben Berhaltniffen ber Urzeit eine hinreichenbe Beranlaffung gelegen, fo fragt es fich boch, warum nicht bie bisponible, bagu geeignete Besammtmaterie, fonbern nur "ein Theil" berfelben in biefe befondre Bewegung eingetreten fen? Es fragt fich weiter, warum biefer Theil nur "eine Zeit lang" in ben besonbern organisch echemischen Berbindungen verharrt und bann zu ben allgemeinen Bewegungeverhaltniffen wieder gurudfehrt? Außerbem ift es falfch, bag bas "Lebewefen" nur in einer befondern organisch chemischen Berbindung ber Stoffe beftebe. Es fragt fich vielmehr, wie eine organisch schemische Berbindung verschiedener Atome (bes Sauer :, Baffer :, Stid :, Rohlen : Stoffs 1c.) bagu fomme, daß fie lebe? Dazu gehört mehr, als bag biefe und biese Atome burch eine besondere Bewegung eine organisch - chemifche Berbindung eingehen und eine Beit lang barin beharren. Buder, Urin, Chan, Methyl ac. find organisch : chemische Berbindungen, aber feine Organismen, feine "Lebewesen". Beber, auch ber niedrigste Organismus, auch ber Bathybius, Die Donere, ubt bestimmte Functionen: er muß durch eigene Thatigfeit fich felbft erhalten, fich ernahren, gewiffe Stoffe von fich abhalten, andere heranziehen, in fich aufnehmen, fich fortoflangen; - fonft vermag er feinen Augenblid zu beftehen; mit bem Aufhos ren biefer Selbstthätigfeit hort er felbft und feine Battung auf ju eriftiren. Diese Functionen, biese "besonbern" Bewegungen finden fich nur in organisirten, nirgends in unorganisirten Stoffen. und nicht bie f. g. organisch demischen Berbindungen gewiffer Stoffe, bilben bie allgemeinften, wefentlichften Merkmale jebes "Lebewefens" und nur ber Lebewefen. Auch fie muffen boch Und ba fie "besondre", von ben allgeeine Urfache haben. meinen Bewegungererhältniffen abweichenbe Borgange finb, ba es feststeht, bag bie chemischen Stoffe innerhalb ber organischen Berbindungen fich anders verhalten als außerhalb berfelben, fo wird auch eine "befondre" Urfache, für fie angenommen werben Moge man biefe Urfache Lebensfraft ober wie fonft muffen.

nennen, — so lange es bem Chemifer nicht gelingt, in seinem Laboratorium ein Lebewesen, einen Organismus auch nur ber allerniedrigsten Art, aus rein unorganischen Stoffen zu erzeugen, wird es nicht gelingen, weber ben Unterschied zwischen einem Organismus und einer bloßen chemischen Stoffe Verbindung (sey sie organischer ober unorganischer Natur) noch den Unterschied zwischen einem lebendigen Wesen und einer complicirten Masschine aus der Welt zu schaffen. So lange wird wenigstens Jeder, der nicht das Denkgeset der Causalität heute anerkennt und morgen verleugnet, an jenem Unterschiede festhalten. —

In ber vielerörterten Frage nach ber Entstehung ber Arten ift Strauß, wie er oben bereits andeutete, ein begeifterter Unhanger Darwin's. Er erkennt zwar an, bag bie Darwin'sche Theorie "noch höchst unvollständig" fen: "sie läßt unendlich vieles unerflärt, und zwar nicht bloß Rebensachen, fonbern rechte Saupt- und Carbinalpuntte; fie beutet mehr auf funftig mögliche Lösungen bin als baß fie biefe felbft schon giebt." Dennoch ift fie ein großer bedeutungevoller Fortschritt. Denn Dare win "hat bie Thure geöffnet, burch welche eine gludlichere, Nachwelt bas Bunber auf Nimmerwieberfehr hinauswerfen wirb. Jeber, ber weiß mas am Bunber hangt, wird ihn bafur als einen ber größten Wohlthater bes menschlichen Geschlechts preisen" (S. 177). - Seltsam, baß ber große Rritifer bie Schneibe feiner Rritif nie gegen fich felbft, gegen feine Deinungen und Borutheile, seine Sympathieen und Antipathieen wendet! Es ift fehr begreiflich, bag ber Berf. bes Lebens Jefu bie theologischen Bunber nicht liebt. Aber ift es geftattet, um biefer Antipathie willen, eine Theorie, die "rechte Saupt = und Carbinalpunfte" unerflart lagt, bie alfo in Bahrheit feine Theorie ift, weil fie nach feiner Deinung bas Bunber befeitigt, als bie größte wohlthatigfte Entbedung ju preifen? Ift es gefattet, ju Gunften einer folden Theorie Begriffe ju ibentificiren, bie weit von einander verschieben find? Gleichwohl thut bas Infolge jener Antipathie verwechselt er bas theolog gische Wunder - wie bas auf ber Sochzeit zu Cana zc. -

mit bem naturwiffenschaftlichen, b. h. mit ber wiffenschaftlich unerflärbaren, unbegreiflichen Thatsache. Die altere Theorie nahm an, bag bie verschiebenen Battungen und Arten ber organischen Wefen burch eine in ber Natur nicht nachweisbare Rraft, alfo burch eine übernatürliche Urfache, eine metaphysische Rraft entftanden feven. Darwin behauptet, daß fie fich auseinander entwidelt, bie höheren aus ben nieberen burch allmälige Umbilbung entstanden feven. Die altere Unficht vermag allerdinge ben Borgang, um ben es fich handelt, nicht zu erklären; fie vermag bie Thatigfeit und Wirfungeweise jener metaphysischen Boteng nicht bargulegen. Aber Darwin's Theorie lagt ja ebenfalle "rechte Saupt . und Cardinalpuntte" unerflart, und muß außerbem jene "befondre" Bewegung als bie erfte Urfache ber chemisch organischen Verbindungen unbegriffen stehen laffen. Auch ihr haftet also noch genug Unerflärliches und Unbegreifliches Ift alles und jedes Unbegreifliche und Unerflärliche ein Wunder, so find wir trop aller Errungenschaften ber Naturforschung noch immer von lauter Wundern umgeben. vermag uns Strauß vielleicht ju fagen, wie bie Gravitations. fraft es macht, in einer Entfernung von taufenden und abertaufenden Meilen einen Körper in Bewegung zu feten? (mas befanntlich ber große Newton fur unbenfbar erflarte). Beiß er uns vielleicht Ausfunft zu geben "über bie Urfache ber Berschiebenheit ber chemischen Elemente, über bie Ratur ber Rraft, welche bie chemischen Berbindungen veranlaßt, über bie Befete, welche bie chemischen Metamorphosen beherrschen", - Dinge, von benen nach Refule (Lehrbuch ber organischen Chemie, S. 95) "unfre Chemie feinerlei eracte Renntnig befigt". Rann er uns begreiflich machen, wie es geschehen mag, bag bas Licht (bie Leuchtfraft) die Aetheratome in transversale Schwingungen verfett und biefe Bewegung in gerade entgegengefetter Richtung, in longitudinaler Undulation fich fortpflanzt, obwohl die Phyfik "über bie Urfachen ber Bellenerregung bes Methers burch bie Dberflache ber Sonne und ber Figfterne nichts Bewiffes angeben fann" (Gifenlohr). Dber vermag er und bie fo verschieden=

artige Wirklamkeit ber Elektricität, die Eisenlohr "die un bestannte Ursache einer zahlreichen Menge von Erscheinungen" nennt, zu erklären, insbesondere etwa das Gesetz der inductiven Electricität, "daß der inducirte Strom dei der Annäherung an den primären die dem letzteren entgegengesetze Richtung zeigt, bei der Entsernung aber vom primären Strom dieselbe Richtung mit letzterem annimmt?" — Das sind nur einige wenige von den unbeantworteten Fragen, von den unerklärten und unbegriffenen Thatsachen im Gediete der Naturwissenschaften. Bersmag sie Strauß nicht zu lösen, so wird er einräumen müssen, daß fürd Erste, auch für eine "glücklichere Nachwelt," noch wenig Aussicht ist, das Wunder in seinem Sinne "zur Thüre hinauszuwersen."

Nach ber vorläufigen Sinweisung auf ben größten Wohlthater ber Menscheit giebt Strauß eine fehr populare, hochft oberflächliche Darftellung ober Beschreibung ber Darwin'schen Theorie, ohne bie vielen und gewichtigen Einwendungen, bie gegen fie, auch von naturwiffenschaftlichen Autoritäten erhoben worben find und bie er bei 3. Suber (Die Lehre Darwin's 2c. Munchen, 1873) hatte finden konnen, auch nur zu ermahnen, geschweige benn zu wiberlegen. Es ift nicht hier ber Ort, bas Bewicht biefer Einwendungen abzuschäten. Wir conftatiren nur bas völlig unfritische Berfahren bes berühmten Rritifers: er nimmt bie Darwin'sche Lehre mit findlichem Bertrauen an; er glaubt an fie trop ber gegen fie erhobenen Bebenten, 3meifelegrunde, Biberlegungen, - gerabe wie es bie von ihm verachteten und befampften "Glaubigen" gegenüber feinen Ginmenbungen und fritischen Angriffen machen; er glaubt an fie, theils auf Autorität, theils weil fie ju feinen perfonlichen Meinungen und Unfichten paßt! -

Aus ber Descendenze Theorie ergiebt sich nach Strauß von selbst die Abstammung des Menschen von den Affen, wenn nicht von den gegenwärtigen, doch von einem angeblich ausgesstorbenen Geschlechte berselben. In populärer Verdolmetschung führt er die Gründe für biesen allerdings consequenten Abschluß

ber Theorie an. Er ergeht fich in Zeugniffen fur bie große intellectuelle Begabung ber Thiere ober boch einzelner Beschlechter berfelben. Er ftimmt Darwin auch barin bei, bag in ben höheren Thieren "bie Unfange bes moralischen Gefühls" fich zeigen. Richt nur die Triebe ber Thiere, "bie fich auf die Bflege ber Jungen, bie Sorge, Mube und Aufopferung fur bieselben beziehen", sepen als "ein Unfan höherer moras lifcher Fähigkeiten" anzusehen, sondern auch "eine Urt von Ehrgefühl, von Bewiffen, fey bei ebleren wohlgehaltenen Bferden und hunden faum zu verfennen". Er fügt zwar bingu, bas Bewiffen beim hunde werbe "nicht gang mit Unrecht auf ben Stod gurudgeführt;" aber, fragt er, "ob es fich benn beim roheren Menschen viel anders bamit verhalte?" Das beifit. auch bas menschliche Gewiffen und somit bie menschliche Moralitat ift auf ben Stod jurudjuführen. Denn bag bie erften, fo eben aus bem Uffengeschlechte hervorgegangenen Menschen nicht bloß "rober", fondern febr roh gewesen fenn muffen, ift ja eine unzweifelhafte Gewißheit, weil eine unabweisliche Confequeng ber Descendenztheorie. Indeß abgesehen bavon, baß ficherlich beim hunde wie beim Pferbe bas angebliche Gewiffen nur auf Stod und Beitsche gurudgeführt werben fann, fo überfieht Strauß, daß boch ber Stod vorhanden und von irgend Jemand applicirt werben muß, wenn er bas Bewiffen erzeugen ober er-Beim hunbe braucht ihn ber Mensch. Wer gemeden foll. braucht ihn bem Menschen gegenüber? Doch wohl nur ein anderer Mensch. Der erfte also, ber ihn um bas Bewiffen in einem anbern zu erweden anwenbete, muß boch nothwendig von und in fich felbft, ohne Beihulfe bes Stods, Bewiffen und Die Frage entsteht mithin: moralisches Gefühl befeffen haben. warum braucht niemals ein Hund gegen einen andern Hund ben Bewiffen - wedenben Stod? Etwa weil bie Sunde nur "eine Art" von Gemiffen besiten? Aber abgesehen bavon, bag uns Strauß biefe "Art", fen fie Species ober Barietat, mit feinem Worte beschreibt, jedenfalls muß er anerkennen, bag bas Sunbegewiffen und bas Menschengewiffen, bas vom Stod gewedte und geleitete und bas von felbst erwachenbe und sich ents

widelnde Gewissen, nicht bloß "quantitativ", sondern qualitativ verschieden sind. Er hat mithin erst nachzuweisen, daß beide dennoch im Grunde und Wesen identisch seven. Er hat ebenso erst nachzuweisen, daß die Pflege und Ernährung der Jungen seitens der höheren Thiere, die bekanntlich, sobald die Jungen ausgewachsen (flügge) sind, nicht nur sofort aushört, sondern in das Gegentheil (Berstoßung, Streit und Kampf um die Nahrung) ausschlägt und damit ihren rein instinctiven Charaster documentirt, dennoch als ein Ansah des moralischen Gefühls oder höherer moralischer Fähigkeiten anzusehen sev. Solange er das nicht nachgewiesen, werden wir berechtigt senn, seine Behauptungen zurückzusühren auf jene Vermischung und Verwechselung der Vegrisse, welche wie eine endemische Kranstheit dem Materialismus anzuhasten und Jeden, der sich ihm ergiebt, zu ergreisen scheint.

Die "Menschwerdung" bes Affen leitet bann ben Bertheibiger berfelben naturgemäß ju ber Streitfrage um bie Seele Strauß bleibt ber aufgestellten Sahne bes neuen hinüber. Blaubens getreu: er leugnet unbebenflich jebe fpecifische Differeng awischen Leib und Seele. Er meint die Frage, wenn nicht entschieden, boch ihre Lofung badurch angebahnt zu haben, baß er ben Senfualismus proclamirt, alles Denten auf bie Empfindung jurudführt, und bie Frage aufwirft: "Wenn unter gewiffen Bebingungen Bewegung fich in Barme verwandelt, follte es nicht auch Bedingungen geben, unter benen fie fich in Empfindung verwandelt? Die Bedingungen, ben Apparat bagu haben wir im Behirn und Rervenspftem ber hoheren Thiere und in benjenigen Organen, bie bei ben niebrigeren Thierordnungen beren Stelle vertreten. Auf ber einen Seite wird ber Rerv berührt, in Bewegung gefett, auf ber anbern fpricht eine Ems pfindung, eine Wahrnehmung an, fpringt ein Bedanke hervor, und nmgefehrt fest auf bem Wege nach außen bie Eins pfindung und ber Gebante fich in Bewegung ber Glieber um. Wenn helmholt fagt: "Bei Erzeugung von Barme burch Reibung und Stoß geht die Bewegung ber gangen Maffe in eine Bewegung ihrer fleinften Theilchen über, umgefehrt bei

ber Erzeugung von Triebfraft burch Barme bie Bewegung ber fleinsten Theile wieder in folche ber ganzen Maffen, - fo frage ich: ift bas etwas wefentlich anderes? ift bas Dbige nicht bie Fortfegung bavon?" (S. 206 f.) - Belmholt felbft murbe ficherlich auf biefe Frage mit einem becibirten Rein antworten. Strauß vergißt, bag bas, was wir Warme nennen, phyficalifch, in ber unorganischen Ratur gar nicht existirt. Das Wort bezeichnet eine bestimmte Empfindung, die unter gewiffen Umftanben fich einstellt und uns jum Bewußtfeyn tommt. Die Phyfif hat nachgewiesen, bag bie Entstehung berfelben burch bestimmte Bewegungen ber Aether = und refp. ber ponberalen Atome (ber "fleinsten Theile" einer Maffe) bedingt ist, d. h. fie entsteht, ivenn biefe Bewegungen einen für fie empfindlichen, von ihnen erregbaren Rerven treffen. Die Barme fest mithin ein ber Empfindung fabiges, mit Senfibilitat begabtes Befen voraus. Bwischen ber Entstehung ber Empfindung und jenen phyfitalischen Bewegungen, bie von ben Maffen auf beren fleinfte Theile und von biefen auf jene übergeben, findet fonach " nicht bie geringfte Unalogie ftatt. Die fleinften Theilchen ber Luft, wenn fie burch Compression ober burch bie Strahlen ber Sonne in jene Bewegungen verfest werben, empfinden nichts bon Barme, ebenfo wenig wie bie Theilchen bes fcmelgenben Eisens ober Silbers. Denn, fagt ber berühmte Phyfiologe Donbers, "bas Befen aller Formen von Arbeit und Arbeitsvermögen, bie wir fennen, ift Bewegung nnb Bebingung von Bewegung, und Riemand fann fich eine Borftellung machen, wie aus Bewegungen, in welcher Weise fie auch immer combinirt fenen, Bewußtseyn ober irgend eine psychische Thatigfeit entstehen konne". Befest alfo auch, bag bie Rerven, wenn fie von jenen Bewegungen getroffen werben, in eine ahnliche Bewegung ihrer fleinsten Theile gerathen, (mas feineswegs ermiefen ift), fo ware bamit noch immer feine Barmeempfindung gegeben. Du Bois Reymond - eine naturwiffenschaftliche Autorität, auf bie Strauß fich gelegentlich beruft - faßt bie Frage, um Die es fich handelt, in Die Worte: "Welche benfbare Berbinbung

besteht zwischen bestimmten Bewegungen bestimmter Atome in meinem Behirn einerseits, andrerseits ben für mich urfprunglichen, nicht weiter befinirbaren, nicht wegzuleugnenben Thatfachen: 3ch fuble Schmerg, fuble Luft, ich fcmede fuß, rieche Rosenbuft, hore Orgelton, sehe Roth, und ber ebenfo unmittels bar baraus flicgenden Gewißheit: Alfo bin ich?". Du Bois-Reymond erachtet die Frage ebenfalls für unbeantwortlich, und barum erklart er: "Es ift eben burchaus und für immer unbegreiflich, bag es einer Angahl von Kohlenftoff., Bafferftoff. Stidftoff , Sauerstoff : 2c. Atomen, nicht follte gleichgultig fenn, wie fie liegen und fich bewegen, wie fie vorher lagen und fich bewegten, wie fie bemnachft liegen und fich bewegen werben." Nicht erft bas Bewußtsenn, Die Willensfreiheit, sonbern fcon "bas Broblem ber Sinnesempfindung" bilbet sonach bie unüberfteigliche "Grenze unferes Raturerfennens" (leber bie Grenzen bes Naturerfennens. Leipzig, Beit, 1872, G. Vortrag 2c. Bermag also Strauß nicht zu leiften, mas Du Bois-25 f.) Reymond im Namen ber Naturwiffenschaft für unmöglich erklart, vermag er jene Frage nicht zu beantworten, vermag er nicht benkbar zu machen, warum es einer Anzahl von Roblenftoff. Bafferftoff = 2c. Atomen (aus benen bie Nerven wie alle leiblichen Organe bestehen) nicht gleichgultig fenn follte, ob fie in biefe ober jene Berbindung zusammengeordnet werden, so ift ber einfeitige Materialismus, bem er hulbigt, eine wissenschaftlich unhaltbare Sypothefe, wiffenschaftlich ebenfo merthlos wie jebe bloß subjective Meinung, jeber beliebige Glaube ober Aberglaube. Denn ift es schlechthin unbegreiflich, wie burch eine mechanische Bewegung ober chemische Berbindung einer Ungahl von Atomen Empfindung und Bewußtseyn entstehen tonne, fo nothigt uns bas Denfgefet ber Caufalitat, fur bie Exifteng ber Empfindung eine andre, nicht bloß mechanisch und chemisch wirkende Urfache vorauszuseben. Es nothigt uns, bie mit Empfindungefraft begabten Wefen (Atome) von den übrigen, die nur mit phyfitalischen und chemischen Rraften ausgestattet find, ju unterscheis ben. Jene brauchen teineswegs rein immateriell zu fein; fie

fönnen immerhin neben bem Empfindungsvermögen auch physistalische und chemische Kräfte besitzen und den Einwirfungen solcher Kräfte unterworsen seyn; sie können auch unter einander wiederum sehr verschieden seyn; — als empfindende Wesen treten sie doch den empfindungslosen in bestimmtem, unlösdarem Gegensaß gegenüber. Wan hat ihnen daher mit Recht auch einen besondern Namen gegeben und sie (im Deutschen) "Seelen" genannt. Ihr thatsächliches Daseyn widerspricht der materialistischen Hypothese, die nur physisalische und chemische Kräfte kennt, so entschieden, daß nur phisosophische Dilettanten, die mit der Logis meist sehr willfürlich umspringen, oder Männer, die von andern als rein wissenschaftlichen Interessen, bewußt oder undewußt, geseitet werden, ihr noch anhängen können.\*) —

<sup>\*)</sup> In seinem "Borwort als Nachwort zu den neuen Auflagen meiner Schrift: ber alte und neue Glanbe" (Bonn, 1873), sucht Strauf die obis ge Erklärung Du Bois = Reymond's und ihre die Fundamente feiner Doctrin erschütternde Birtung dadurch abzuschwächen, daß er auf denselben Du Bois = Reymond fich beruft, ber ja ausbrudlich anerkenne: nach bem befannten Forfchungegrundsate, der einfacheren Borftellung über die Urfache einer Erscheinung bis zu ihrer Biberlegung ben Borzug zu geben, werde fich unfer Denten immer zu der Bermuthung hingezogen finden, daß menn wir nur erft das Wefen von Materie und Rraft begreifen wurden (beren ewige Unbegreiflichfeit nach Du Bois = Reymond die andre oder vielmehr die erfte Schrante unfree Raturertennene bilbe) wir wohl auch verfteben wurden, wie die ihnen ju Grunde liegende Substang unter bestimmten Bedingungen empfinden, begehren und benten tonne", - und mithin durfe der Raturforfcher, "je unbedingter er jene doppelte Grange feines Biffens anertenne, besto freier und unbeirrter durch Dogmen wie durch Philosopheme fich an ber Sand ber Induction feine Unfichten über die Beziehungen zwischen Beift . und Materie bilben" (S. 27). Du Bois = Reymond fpricht fich allerdings gegen Ende feiner angeführten Schrift ungefahr in Diefem Sinne aus. es verfteht fich ja von felbft, daß ber naturforfcher, obwohl er weber bas Befen von Materie und Rraft aoch Grund und Urfprung ber Empfindung ju erkennen vermag, doch an Dogmen und Philosopheme darüber fich nicht ju febren braucht, fondern unbeirrt von ihnen feine Aufichten über Die Begiehungen zwischen Geift und Materie fich bilden barf Das fteht bem Raturforicher wie jedem Andern frei. Allein gunachft fragt es fich, ob biefe "Anfichten" haltbar, ob fie mehr ale bloge subjective Deinungen, mehr ale bloge "Dogmen" find. Sodann aber vergist Strauß, daß Du Bois = Rey= mond nicht nur das Befen von Rraft und Materie für ichlechthin unbegreif-

Rach biesem langen Spatiergang durch den Umfreis der naturwissenschaftlichen Theorieen kommt dann Strauß auf die Erörterung des Zweckbegriffs zuruck, um den teleologischen Beweis für das Dasenn Gottes zu entfrästen. Darwin, der die Thüre geöffnet, um das Wunder hinauszuwersen, hat auch "den Zweckbegriff — der ja mit dem Wunderbegriff im Grunde in Eins zusammenfalle — aus der Raturerklärung entsernt." Der Begriff des Zwecks nämlich, das erkennt Strauß mit den älteren Teleologen an, involvire insofern das Bewußtseyn, als eine zweckgemäße Selbstistätigkeit ohne Bewußtseyn undenkdarsey; und wer daher von einer endursächlichen Thätigkeit rede,

lich erachtet, fonbern auch ausbrudlich erflart, bag "bie atomistische Borftellung" awar "innerhalb bestimmter Grangen" für den Raturforfcher brauchbar, ja- unentbehrlich fen, baß fie aber, gur allgemeinen unbefchrantten Theorie erweitert, "in unibeliche Biberfpruche führe" (a. D. S. 9). Diefe Erweiterung aber gur allgemeinen, ausschließlichen, nur torperliche Atome und deren phufitalifch - chemische Rrafte annehmenden Theorie ift die Grundlage des Materialismus ober richtiger ber materialistischen Sypothese, auf bie Strauß feinen neuen Glauben grundet. Er braucht nur das erfte befite naturmiffenschaftliche Lehrbuch aufzuschlagen, um fich ju überzeugen, bag bie atomiftifc - materialiftifche Naturanschauung bem Naturforfcher in ber That nur eine "Supothese" ift. Jebe Supothese aber ift gerichtet, wiffenschaftlich unbaltbar, fobald fich zeigt, daß fie die Ericheinungen, um die es fich handelt und gu deren Erklärung fie erfunden und angenommen wurde, nicht zu erklären vermag ober in unlosbare Biderfpruche fich verwidelt. Das ift ein Grundfat, den ber Junger der Biffenschaft unverbruchlich befolgen muß, ba fonft jedem beliebigen Ginfall, jedem willfürlichen Phantasma Thor und Thur geöffnet d. h. die Biffenfchaft zu Grunde gerichtet mare. Bermag alfo Strauß die Ausspruche Du Bois-Reymond's nicht ju widerlegen, - und er hat auch nicht einmal einen Berfuch baju gemacht, - fo muß er einraumen, daß fein neuer, auf die exclufiv = materialistische Spothese bafirter Blaube aller wif= fenschaftlichen Begrundung entbehrt. Seine Bertheidigung zeigt nur, daß ibm jene Musfpruche febr ungelegen gefommen, und macht den Gindruck bes vergebiichen Ringens und Bemubens, ihren vernichtenden Confequengen fich ju entwinden. Es trifft fich überhaupt ungludlich für ibn, daß der Stern, ber ihn lettet, bereits zu erbleichen beginnt und bie materialiftifche Doctrin schon mehr einer Sternschnuppe als einem Stern gleicht. — 3m Uebrigen enthalt fein "Rachwort" 2c. nur eine Bertheibigung feiner religiöfen und theologischen Unfichten gegen die gablreichen Ungriffe, welche fie von den verschiedensten Seiten ber erfahren haben. 3m lebrigen geht es uns alfo nichts an.

bie ein Biel fich fete, einen Blan verfolge, bie bagu geeignetften Mittel auswähle, und einer folden Thatigfeit boch bas Bewußtseyn abspreche, ber wiberspreche nur fich felbft. Er vers wirft baber bie Philosophie bes Unbewußten, "ben Ginfall" E. v. Hartmann's, ein bewußtloses Absolutes anzunehmen, bas gang ebenfo wie ber bewußte Gott bes teleologischen Beweises mit hellschender Beisheit, nach Blan und Bahl mirfe und ben Inhalt ber Schöpfung und bes Weltproceffes bestimme. merkt mit Recht: Damit fen nur ein Wort geanbert, und einem angeblich Unbewußten Leiftungen und ein Berfahren babei que geschrieben, die nur einem Bewußten zufommen fonnen. "Coll, fahrt er fort, ein Unbewußtes ju Stande gebracht haben mas uns in ber Ratur ale ein 3wedmäßiges erscheint, fo muß ich mir fein Berfahren babei als ein folches benfen fonnen, wie es bem Unbewußten gufommt, b. h. es muß als blinbe Naturfraft gewaltet und boch etwas zu Stande gebracht haben, was einem Auf bie Bobe biefes Standpunkts hat uns 3wed entspricht. bie neuere Naturforschung in Darwin geführt." Er habe gezeigt, baß bas naturliche "Beburfniß", ber "Rampf um's Daseyn" allmalig bie Organe ber Lebewefen fo umgebilbet; entwickelt, vervolltommnet habe, wie fie am geeignetsten gewesen, wachsende Bedürfniß zu befriedigen, ben Kampf fiegreich zu befteben; und fo fepen im Laufe ber Jahrtaufenbe immer hohere, volltommenere Wefen hervorgegangen, volltommener weil befahigter, ben Rampf nach allen Seiten unter ben verschiebenften Bedingungen und Berhältniffen auszufämpfen (G. 213 ff.). —

Räumen wir ein, die Darwinsche Theorie sen volltommen berechtigt und begründet (was sie nicht ift), so will und doch bedünken, daß sie den Zwede und Wunderbegriff, den sie zur einen Thure hinauswirft, durch eine andere wieder einführe. Sie ist, rein als Theorie betrachtet, wenigstens in der Fassung, die ihr Strauß giebt, einseitig, inconsequent. Denn ist es nur das im Kamps ums Dasenn hervortretende verschiedenartige Bedürfniß, das die Organisation beherrscht, die Organe alle mälig umgestaltet, und so neue Gattungen und Arten erzeugt.

fo muffen unter Umftanden auch Rudbilbungen aus bem Sober ren in bas Riebrigere eintreten fonnen und eingetreten fenn. Der Bierfüßler g. B., wenn er, etwa nach einer jener großen Ueberfluthungen eines bereits troden gewesenen Continents, auf fumpfigen, ichlammigen Boben gerathen, mußte allmälig wieber in ein Rriechthier fich gurudverwandeln fonnen und que rudverwandelt haben; und bas Rriechthier, wenn es auf einem verhaltnigmäßig engen, aber von weiten Baffermaffen umgebenen Raume zu leben genöthigt, allgemach Hunger zu leiben hatte, mußte bie Fischnatur wieber angenommen haben. Descendenztheorie fann consequenter Beise nur ein burch bie jeweiligen Berhaltniffe und Umftande bedingtes Bin - und Berfcmanten zwischen Soherem und Rieberem, zwischen Bilbung und Rudbildung behaupten. (Darwin felbst will baher auch von einem Befete nothwendiger Soherbildung und Bervollfommnung nichts wiffen). Gleichwohl kennt fie, wie bie von ihr angeführten Thatfachen zeigen, nur Entftehung und Entwicklung von immer hoheren, vollfommeneren Arten, - ein Broceg, ber mit bem hervortreten einer letten, bochften Species (bes Menfchen) feinen Abschluß findet (und Strauß urgirt gerade biefen Bunft gang besondere). Sie begeht unwillfurlich biefe Inconfequeng, weil die naturwiffenschaftlichen Thatfachen, welche bie Palaontologie festgestellt hat, sie bazu nothigen. Damit gerath fie aber unvermeiblich wieber in's Garn ber Teleologie, ber fie bas Garaus gemacht zu haben mahnt. Denn zunächst mußten bie erften niebrigften Organismen boch fo angelegt fepn, baß fie nicht nur überhaupt "variabel" waren, fonbern bie Barias bilität ber einzelnen Exemplare bie bestimmte Richtung und Reis gung hatte, in einer fur ben Rampf ums Dafenn geeigneten Weise von ihrem ursprünglichen generellen Typus abzuweichen, alfo angemeffene, bem Bedurfniß entsprechenbe, mithin gwede mäßig gebildete ober umgestaltete Organe hervorzutreiben. Dafe felbe muß von ber gangen Reihefolge ber aus bem Rampf um's Dafenn allmalig hervorgebenben Arten und Gefchlechter gelten. Batte ber bloge Bufall gewaltet, fo hatten ja leicht lauter uns

geeignete Barietaten entftanben ober bie geeigneten Abweichungen an Bahl und Bebeutung fo geringfügig gewesen fenn tonnen, baß es zu einer höheren Organisation nie gekommen fenn wurbe. Die Barietaten ferner mußten fo beschaffen fenn, baß fie nicht nur bauernb, ohne Rudbilbung, fich ju erhalten vermochten, fonbern auch ihre angemeffener gebildeten Organe fich von felbft weiter entwickelten und vervollfommneten, b. h. nicht nur ihre erfte Bilbung, fonbern auch ihre Entwidlung mußte eine zwed. mäßige fenn. Aber auch bie außern Umftanbe und Berhaltniffe, bie außern Bebingungen ber Erifteng mußten urfprunglich fo bestimmt feyn und mit ber Zeit fich in bem Sinne anbern, baß andre und wieber andre Bedurfniffe fur bie Organismen baraus Sonft hatten ja bie burch bas Bedurfniß hervorentiprangen. getriebenen Abweichungen und Reubilbungen weber Blat greifen Es mußte mithin eine ber noch Bestand gewinnen fonnen. Entstehung und Erhaltung wie ber Aufeinanderfolge ber fich bilbenben Arten entsprechende Reihenfolge ber außern Bebingungen, Umftanbe und Berhaltniffe eintreten. Sonft hatten feine neueren höheren Urten entstehen und bie entstandenen sich nicht Auch im geologischen Gebiete, in ber Abfolge erhalten fonnen. ber Entwidelungoftabien ber Erbe, fann mithin nicht ber blinbe Bufall gewaltet haben: bem widerspricht nicht nur bie Macht ber Thatfachen, fonbern auch bie Descenbenztheorie als Theorie. Denn ber Zufall hat weber in sich eine Theorie noch vermag er in eine Theorie gebracht zu werben: ber theoretische ober theoretistrte Zusall ist eine contradictio in adjecto, in nichts von einem holgernen Gifen verschieben. Muffen wir sonach eine Kraft annehmen, welche einerseits bie Organismen fo anlegte, baß fie entsprechend bem jeweiligen Beburfniffe fich variirten und höher und höher fich umbildeten, entwickelten, vervollfommneten, und welche andrerfeits bie außern Bebingungen, Berhaltniffe und Umftanbe fo einrichtete, bag fie mit ber fortschreitenben Bilbung und Entwidelung ber Arten Sant in Sant gingen, im Einflang mit ihr fich anderten und in forbersamer Beise bei bem gangen Borgange mitwirften, - fo benten wir eben bamit

eine Rraft, beren Thatigfeit eine enburfachliche, zwedmäßige mar. Denn wir können nicht umbin implicite anzunehmen, baß bie hervorbildung immer höherer, vollfommenerer Arten bas Biel gewesen, welches jene Rraft bei ihrer Thatigfeit verfolgte, und baß fie gemäß biefem Biele und feiner enblichen Berwirtlichung nicht nur die erften Reime organischen Lebens, sondern bemselben Biele gemäß auch bie außern Bebingungen, Umftanbe und Berhaltniffe bestimmt und geordnet, alfo bie Mittel gur Erreichung bes Biels zwedmäßig gewählt, bergestellt, verwen-Ift eine folche Thatigfeit nach Strauß felbft unbentbar ohne ein fie leitenbes und begleitenbes Bewußtseyn, fo ift bie Behauptung falich, bag Darwin ben Zwedbegriff aus ber Naturerflärung entfernt, und mas uns als ein 3medmäßiges in ber Natur erscheine, auf bas Walten einer "blinden Naturfraft" jurudgeführt habe. Er hat in ber That ben 3medbegriff, wenn auch wiber Willen und Wiffen, anerkannt und ihn nur aus bem gegebenen End und Schlufpunfte ber organischen Schopfung in bie vorausgefesten Unfange, Die erfte Entftehung und Entwidelung berfelben gurudverlegt. \*)

Trog dieser Borliebe für die "blinde" Naturfrast und das mit implicite für die gesetzlose Willführ des Zusalls, ist Strauß eine entschieden ethische Natur, ein Bertheidiger des Rechts und des Sittengesetzes, der gleichsam contra naturam, nur in der Hise seines — ursprünglich theilweise berechtigten — Ramps gesen die orthodoxe Theologie Sensualist und Materialist geworden ist. Das zeigt sich deutlich in dem letzten Abschnit seines Werks, in welchem er die Frage beantwortet: "Wie ordnen wir unser Leben?" Hier begegnen wir sast lauter Säten, denen wir unser Leben?" Hier begegnen wir sast lauter Säten, denen wir — wenn auch unter Bordehalt und abgeschen von ihrer unhaltbaren Begründung — im Wesentlichen beistimmen, nas

<sup>\*)</sup> Db nicht icon die in der un organischen Ratur waltende Ordnung und Gesemäßigkeit die bewußte, planmäßige Thätigkeit einer ichopferischen Urtraft voraussetze, hat weder Strauß noch Darwin erwogen; und doch glaube ich es (a. a. D. S. 420 ff. 510 ff.) auf naturwissenschaftlicher Grundlage klar dargethan zu haben.

mentlich fast Allem, mas er über die unfre Zeit so tief bemes genben politischen und socialen Fragen fagt. Sier aber begegnen wir auch ben craffesten Biberfprüchen gegen feine eignen Bramiffen. Bir führen nur einige ber auffallenoften an. Befete bee Defaloge - erflart er - erfennen wir ale hervorgegangen aus bem erfahrungemäßig erfannten Beburfniß ber menschlichen Gesellschaft, und barin liegt für uns auch ber Grund ihrer unerschütterlichen Berbindlichfeit. Dennoch läßt fich bei biefem Saufche fzwischen bem Urfprung aus bem Beburfniß und bem aus gottlicher Offenbarung] ein Berluft nicht gang verfennen: ber gottliche Ursprung ertheilte ben Befegen Beiligfeit, unfre Unficht von ihrer Entstehung scheint ihnen nur Rüglichfeit, höchftens außere Nothwendigfeit jugugefteben. Gang erfest mare ihnen bie Beiligfeit nur, wenn fich auch ihre innere Rothwendigkeit, ihr hervorgeben nicht bloß aus bem gejelligen Bedürfniß, sondern aus ber Natur ober bem Wesen bes Menschen einsehen ließe" (S. 231). — Alfo wenn fich biefer ibr Urfprung aus ber eigenen Ratur bes Menfchen barthun ließe, fo wurden fie ebenfo heilig ju halten fenn wie wenn fie nom heiligen Willen Gottes herrührten. Das wurde indeg boch voraussehen, bag bas Wefen bes Menschen felbft heilig zu halten, ihm felbft bie Beiligfeit in irgend einem Sinne beigumeffen fen. Aber in welchem Sinne fommt fie ihm ju? Und wenn fie ihm gutame, fo fonnte fie boch nur aus bem geselligen "Bedurfniß" bervorgegangen fenn. Denn er felbft ift ja burch und burch ein Brobuct bes Beburfniffes. Durch bas Bedürfniß im Kampfe ums Dafenn hat er fich ursprünglich von bem Befchlecht bes "Uraffen" abgezweigt. Das Bedurfniß bes focialen Lebens ift, wie wir hörten, bei ibm wie bei ben Thieren Anfang und Unfat ber moralischen Gefühle, ber höheren moralischen Fahigfeiten. Bom Beburfniß ift feine Entwidlung und Bervollfommnung ausgegangen, bedingt, geleitet. Wie also könnte er ju einer Ratur ober Befenheit gelangen, Die etwas Soberes mare ale ein unlösbarer Complex mannichfaltiger Bedürfniffe und ber au ihrer Befriedigung geeigneten Fahigfeiten? -

Strauß befämpft bie Meinung Schopenhauer's, bag nur bas Mitleid bie Quelle ber Sittlichfeit fen, und bag es baber Pflichten bes Menschen gegen fich felbft nicht geben tonne. führt bawider bas Beispiel eines jungen Menschen an, ber mit Fleiß und Ausbauer fich ju bilben bestrebt ift. "Reben ber in= tellectuellen und moralischen Unlage fühlt ber junge Mensch in fich auch anbre finnliche Rrafte, bie wie jene nach Bethätigung und Entfaltung ftreben, und bas mit einer Gewalt und Beftige feit, wie fie jener hobere Trieb nicht aufzubieten hat. er nun gleichwohl biefen finnlichen Trieben nur insoweit Spielraum giebt, ale fie ber Entsaltung ber boberen Rrafte nicht in ben Weg treten, fo werben wir bieß ein fittliches Sanbeln nennen muffen, bas fich aus bem Mitleib nicht ableiten lagt, überhaupt nicht als ein sittliches Berhalten bes Menschen zu antern, fonbern zu sich felbst erscheint" (S. 235). -Aber wo hat benn ber junge Mensch bie Rraft ber, ben übermächtigen finnlichen Trieben Wiberftand zu leiften? Die Triebe find ja boch nur Folge und Ausbrud ber Beburfniffe; ber ftarfere Trieb entspricht bem ftarferen Beburfniffe und umgefehrt. Ein Wesen alfo, bas gang und gar Product bes Bedurfniffes ift, fann, fo fcheint es, in feinem Thun und Laffen nur von bem jeweilig ftarfften Triebe bestimmt und geleitet werben. Der giebt es etwa boch eine Willensfreiheit, eine Rraft ber Selbftbeftimmung, Die ftark genug mare, ben verschiebenen Trieben Ginhalt ju gebieten, fie gleichsam ju fiftiren, und fich zu entscheiben, ob und welchem von ihnen fie handelnd folgen wolle? -Strauß, es giebt eine Billensfreiheit. Denn "alles fittliche Sanbeln bes Menschen ift ein Sichbestimmen bes Einzelnen nach ber 3bee ber Gattung. Diefe fur's Erfte in fich felbft au verwirflichen, fich, ben Gingelnen, bem Begriffe und ber Bestimmung ber Menschheit gemäß zu machen und zu erhalten, ber Inbegriff ber Bflichten bes Menschen gegen fich selbft. in sich gleiche Gattung aber, fur's 3weite, auch in allen 21nbern thatfachlich anzuerkennen und zu forbern, ift ber Inbegriff unfrer Pflichten gegen Andre, wobei bas Negative, feinen in

feiner Gleichberechtigung zu beeintrachtigen, und bas Bofitive, jedem nach Möglichkeit hulfreich zu fenn, ober Rechts - und Liebespflichten, zu unterscheiben find" (S. 236). - Sonach befigt ber Mensch nicht nur bas Bermogen, fich felbft zu bestimmen, fonbern er foll auch "nach ber Ibee feiner Gattung fich be-Strauß proclamirt also ohne Weiteres Die so viel umftrittene, namentlich von allen feinen Sinnesgenoffen, ben Senfualiften und Materialiften, schlechthin geleugnete Willenofreiheit zusammt bem Soll bes Sittengesetes. Aber abgesehen von allem Unbern, ichon folche bloge Broclamationen find entschieben unwiffenschaftlich. Die Wiffenschaft fann und darf Riemanben, auch einem berühmten Manne wie Strauß nicht, gestatten, burch ein sic volo, sic jubeo eine wiffenschaftliche Streitfrage Much Strauß hatte, wenn er hier mitreben au entscheiben. wollte, die Willensfreiheit als Problem zu faffen, und wenn er fant, bag bie Frage ju bejahen fen, feine Brunde bafur Er überhebt fich beffen. Er entscheibet bie Frage. ohne uns auch nur zu fagen, wie biefe Entscheidung mit feinen eignen Pramiffen und Grundanschauungen in Ginflang zu brin-Und boch ift es eine offenbare contradictio in adjecto, einem von ber Natur "fchlechthin abhängigen" Wefen bas Bermogen ber Selbftbestimmung beizulegen. Es ift ein ebenfo of. fenbarer Wiberspruch, ein Geschöpf ber blinden Raturnothmenbigfeit und ihrer Gefete, einen burch physifalische und chemische Rrafte erbauten und funftlich jufammengehaltenen Dechanismus, ein Entwidlungsproduct ber naturlichen Bedurfniffe und ber von ihnen ausgelöften Triebe, mit einer "Ibee feiner Gattung" und mit einer "Bestimmung" zu beleihen, bie bas gange Beschlecht wie jeber Einzelne zu erfüllen "verpflichtet" fen. Darwinismus fennt ja weber Gattung noch Art; er leugnet ja ausbrudlich bas Bestehen bestimmter, durch feste Typen (Wefensbestimmtheiten) unterschiebener Beschlechter. Die entftehenben "Lebewesen" haben nach ihm zwar in bem fog. "Atavismus" bie angeborene Reigung, ben elterlichen Typus festaulgalten, aber in ber "Bariabilität" bie ebenfo ursprüngliche entgegengesette

Reigung, von biefem Topus (alfo von ber "Ibee ber Gattung") abzuweichen. Beibe Factoren ftehen fich vollfommen gleichberechtigt gegenüber, ja ber zweite Factor, ber Trieb ber Abweichung, ber Individualifirung, bat bas Recht bes Bedürfniffes, Rriegorecht bes Rampfes um's Dafenn, bas hochfte Recht, bas ber Darwinismus fennt, auf feiner Seite. Warum also follte bas Individuum - gefett auch, es tonnte fich fur ober wiber entscheiben - verpflichtet fenn, ju Bunften bes Atavismus feine Individualität zu verleugnen, seine individuellen Triebe, Belufte, Begierben zu opfern? - Strauß laßt fich bas Alles nicht an-Ja er sagt und nicht einmal, worin jene 3bee ber Menschheit bestebe; er rebet von ber menschlichen Bestimmung, ohne und eine Definition berfelben zu geben. Erft fpater, gelegentlich, bemerkt er: unter Bestimmung ber Menschheit tonne boch nur "bie harmonische Entfaltung ihrer Anlagen und Fähige feiten" verftanden werben (S. 263). Aber es fällt ihm wies berum nicht ein, bag es boch nothig mare, uns zu zeigen, wie ein Wefen, welches in einer phyfikalisch echemischen Combination von Atomen, ben ursprünglichen und alleinigen Tras gern aller feiner Unlagen und Fabigfeiten, besteht, burch fein Thun und Laffen gur "harmonischen Entfaltung" biefer Sabigfeiten und Unlagen bas Geringfte beizutragen, fie ju hemmen ober zu förbern im Stande fepn fonne. Wenn eine Maschine - bas leuchtet von felbst ein - nicht so conftruirt ift, baß ihre Theile von Anfang an und mit Nothwendigkeit harmonisch ausammenwirten, fo fann fein einzelnes Rab, feine einzelne Schraube ober Feber - also auch fein einzelner Theil bes Behirns ober Nervenspftems - bie fehlende harmonie hervorbringen noch bie gestörte wieberherftellen. Gine Maschine mit Selbftbestimmung und moralischer Berpflichtung ift so augenfällig eine contradictio in adjecto, bag wer es nicht magt, von einem hölzernen Gifen zu reben, auch von einer folden Maschine nicht reben barf. -

Aber, wird Strauß vielleicht einwenden, mir ist die Welt ja keine bloße Maschine, kein Product des blinden Zufalls; ich

habe ja ausbrudlich erflart, bag Alles was wir in und unt und her mahrnehmen, mas uns und andern widerfahrt, "fein aufammenhangelofes Bruchftud, fein wildes Chaos von Atomen ober Bufallen ift, fonbern bag es alles nach ewigen Befegen aus bem Ginen Urquell alles Lebens, aller Bernunft und alles Guten hervorgeht", - bag alfo auch bem Menschen Vernunft beigumeffen fen und er ihr gemäß zu leben, zu wirken und zu handeln habe. Das hat er allerbings behauptet (G. 239 u. Aber er hat uns nirgend gezeigt, wie biese Behauptung mit ber "blinden" Naturgewalt, bie nicht nur in ber unorganischen Schöpfung herrscht, sonbern auch bie erften Reime bes Lebens burch eine physikalisch chemische Dischung von Atomen bervorgebracht und unter ber Autofratie bes blinden Bedürfnifies bis jum Menschengeschlecht bin entwickelt bat, in Ginflang ju Wir muffen baber fragen: was ift biefe Berbringen fen. nunft? in welcher Weise wirft fie? und wodurch unterscheibet fie fich von bem Balten bes blinden Bufalle? Da wir gezeigt haben, bag bas "Feine, Milbe, Barte" nicht mit bem Guten und Bernunftigen ohne Beiteres ibentificirt werben fonne, fo bleibt fur bie in ber Belt herrschende Bernunft nur ber Begriff ber Rothwendigfeit und Gefeplichten Abrig. Auf ihn gieht fich benn auch Strauß am "Schluß" feiner Erörterungen, wo er wiederum auf feinen neuen Glauben ju fprechen fommt, gurud. "Unfer Gott [bas Univerfum], bemerft er ba, zeigt une, baß amar ber Bufall ein unvernünftiger Weltherricher ware, aber bie Rothwendigfeit, b. h. die Berfettung ber Ursachen in ber Welt, bie Bernunft felber ift" (S. 365). Warum bie Berkettung ber Ursachen in ber Belt mit ber Bernunft in Gins ausammenfalle, inwiefern biefe Nothwendigfeit vernünftig fen, erfahren wir hier fo wenig wie bei ber früheren Proclamation bes Bernunftigen als bes Feinen und Barten. Und boch ift es offenbar feineswegs nothwenbig, bag alle Rothwenbigfeit als folche, jebe Berkettung von Urfachen auch vernunftig, eine unvernünftige unmöglich fen. Jebenfalls ift und bleibt biefe "Rothwendigkeit" eine "blinde" Raturgewalt. Denn bag eine geiftige,

bewußte Macht die Welt beherrsche und die Urfachen (bie wirfenden Rrafte) verfette, leugnet und beftreitet Strauf von Unfang bis zu Enbe feiner Schrift. Seine Bernunft unterscheibet fich also vom Zufall nur baburch, baß fie blinde Rothwendigs feit ift, mabrent ber Bufall ale blinde Billführ bezeichnet zu werben pflegt: auch lettere konnte ja, wenngleich nur que fällig, bas Feine und Barte neben bem Groben und Roben hervorgebracht haben. Allein was trägt es aus, ob blinde Nothwendigfeit ober blinde Billführ mit ober ohne Bernunft bie in ber Natur wirfenben Rrafte verfette:? Wenn ber Menfc von ihnen und ihrer Berfettung "fchlechthin abhangig" ift, fo fann von Selbftbestimmung, Freiheit, vernünftiger ober unvernunftiger Willensentscheidung nicht bie Rebe fenn. 3m Gegens theil, bie blinde Willführ konnte einem Wefen, bas fte hervorgebracht, eher noch ein ihr ahnliches Bermogen willführlichen Wollens und Wirkens verliehen haben; bie Berrichaft ber blinben Nothwendigfeit schließt schlechthin Alles aus, mas an Billführ, Freiheit, Gelbftbestimmung erinnert. Es bleibt alfo bei bem hölzernen Gifen eines "schlechthin abhängigen" und boch "fich felbft bestimmenben" Wefens. -

Aber Strauß geht noch weiter. Im Folgenden schreibt er dieser blindwirkenden Nothwendigkeit nicht nur Vernunft, sondern auch einen Willen zu, und zwar den Willen sich selbst zu erkennen! Nachdem er einen Ausspruch Moriz Wagner's angeführt, ber das in der Natur waltende große Geset des Fortschritts für das wichtigste allgemeine Resultat der vergleichenden Geologie und Paläontologie erklärt und die festgestellte Thatsache des Ausstretens immer höher organisirter Wesen für die tröstlichste aller von der Wissenschaft semals gesundenen Wahrheiten erachtet, sährt er sort: "In dieser aussteigenden Bewegung des Lebens nun ist auch der Mensch begriffen, und zwar in der Art daß in ihm die organische Bildungstraft auf unsrem Planeten ihren Höhenpunkt erreicht hat. Da sie nicht weiter über sich gehen kann, will sie in sich gehen. Sich in sich ressectiven ist ein ganz guter Ausdruck von Hegel gewesen. Empfunden hat sich

bie Ratur schon im Thier; aber fie will fich auch erkennen" (6, 240). Gine überraschenbe Erflarung! Die blind wirfenbe. unbewußte Ratur mit ihrer felbft - und bewußtlofen Bernunft, weil fie nicht weiter über fich geben tann, geht fie in fich, um jur Selbsterkenntniß und somit schließlich boch zu Bewußtseyn und Selbstbewußtseyn ju gelangen! Aber wie fommt fie ju biesem sonderbaren Einfall? Bas hindert fie, "weiter" über fich ju geben, ba fie boch, wie bas große Gefet bes Fortfchritte zeigt, überhaupt "über fich" zu geben vermochte? por Allem, wie macht es biefe unermefliche Bielheit ber Atome, aus benen bie Natur besteht und im beständigen Wechsel ber Berbindungen und Losungen fich producirt und reproducirt, "in fich zu geben, fich in fich zu reflectiren?" Kann ein Baffer ober Sauer- ober Roblenftoff-Atom ober eine irgend wie verbunbene Maffe berfelben fich in fich reflectiren? Ift biefe Reflexion in fich nicht eine Thatigfeit, bie nur ein feelisches, geis ftiges, ein "Sich" in fich tragendes Wefen zu vollziehen vermag? - Strauß erflarte ja, wie wir faben, ein felbftbewußtes, nach Blan und 3med thatiges Walten ber Natur fur burchaus unnaturlich, und pries Darwin ale ben größten Bohlthater ber Menschheit, weil er ben 3wedbegriff in biefem Sinne ein für allemal befeitigt habe. Und jest schafft bie Ratur ben Menfchen und reflectirt in ihm fich in fich, um in ihm fich felbft au erfennen! Aber wenn fie einmal biefen unnatürlichen Entschluß faßte, und wenn fie boch bie Macht hatte ben Menschen zu schaffen, um durch ihn in feiner Gelbft - und Naturerfenntnif ihren Wil-Ien gur Ausführung ju bringen, - mare es benn nicht zwedmäßiger, furger und einfacher gewesen, ftatt biefen weiten Umweg einzuschlagen, unmittelbar felber fich in fich zu reflectiren und fo von Anfang an ju ber gewunschten Selbfterkenntniß ju gelangen? Denn mas hilft ihr biefe nachschleppenbe, ihr Thun und Wirfen erft hinterbrein (nachbem es vollbracht ift) erfaffenbe Celbsterkenntniß? Ift bieg Berfahren nicht unvernunftig? Und fällt biefe blind maltenbe, nichts wiffenbe und nichts erfennenbe, aber boch nach Selbsterfenntniß ftrebenbe Ratur nicht wieberum unter ben Begriff bes holgernen Gifens? -

Strauß scheut indes so wenig ben Widerspruch, bag er nicht nur mittelbar und implicite, sonbern gang unmittelbar und ausbrudlich fich felber wiberfpricht. Go eben erft find wir von ihm belehrt worben, daß die Ratur, nachdem ihre organische Bilbungefraft im Menichen ihren Sohepunft erreicht, "nicht weiter über fich geben konnte," und baber in fich gegangen fen. Aber auf ber nachsten Seite behauptet er: "Im Menschen hat bie Ratur nicht bloß überhaupt aufwärts, fie hat über fich felbft hinaus gewollt; er foll also nicht blog wieder nur ein Thier, er foll mehr und etwas befferes fenn" (S. 241). Sie hat alfo, obwohl fie nicht weiter über fich geben fonnte, boch wenigs ftens über fich hinaus gewollt! Ja, fie hat es nicht bloß gewollt, fonbern bas Unmögliche boch möglich gemacht. Denn ber Mensch ift ba, und er "foll" und "fann" nicht nur mehr fenn als wieder bloß ein Thier, sondern ber sittlich ftrebenbe und handelnde Mensch ift mehr. Zwar fann er "ben roben graufamen Rampf um's Dafenn", ber bereits im Thierreich fattfam losgelaffen war, nicht gang vermeiben, "fofern er noch ein Raturmefen ift;" aber er foll ihn "nach Maaggabe feiner höhern Unlagen" ju verebeln, ju milbern wiffen. -Mensch ift also nicht mehr bloges "Naturwesen", er hat "hohere" Anlagen, und indem er fie harmonisch ausbildet und hanbelnd bethätigt, erhebt er fich über bie Ratur. mithin in ber That ber Natur gelungen, schließlich über fich felbst hinaus zu gehen; es ift ihr gelungen, von fich felber lodzufommen, über fich felber, über ihr eignes Daag, ihre eigne Rraft und Wefenheit binaus zu gelangen, alfo übernaturlich zu werben; - furz fie hat bas anscheinenb Unmogliche, über fich felbft hinweg, aus ihrer eignen Saut heraus ju fpringen, gludlich ausgeführt! Wenn fie folder Leiftungen fahig ift, fo wird fie freilich auch im Stande fenn, fich felbit ju wibersprechen, und bas Sich wibersprechenbe nicht nur ju wollen und zu thun, fonbern auch zu benfen. -

Rachbem so ber Mensch zu einem halb natürlichen, halb übernatürlichen ober zu einem "noch" natürlichen und schon übers

naturlichen Wesen hypostafirt ift, burfen wir und freilich nicht mehr wundern, wenn Strauf (S. 259) von "ibealen Bestrebungen" fpricht, wenn er (S. 261) behauptet, bag "burch bie Dbenanftellung bes Individuums mit feinen materiellen Bedurf. niffen und Anforberungen bas höhere geiftige Intereffe in Gefahr fen;" wenn et es (S. 265) entschieben migbilligt, bag "fowohl bie Wiffenschaft wie ber Unterricht in Nordamerika vor Allem auf bas Exacte und Braftische, auf Brauchbarfeit und Müblichfeit gestellt fen." - In feinem fconen Gifer fur Biffenschaft und Runft vergift er, bag es für ben Darwinisten und Materialiften "ibeale" Bestrebungen, ein höheres, geistiges, bie materiellen Bedürfniffe und Anforderungen überwiegendes "Intereffe", eine "Biffenschaft", bie nach Brauchbarkeit und Ruglichkeit nichts fragt, fcblechthin nicht giebt. Ja er vergift fich fo weit, daß er (bei Gelegenheit ber Bertheibigung ber monarchischen Staatsverfaffung gegen bie Republikaner) ben Sat auffteut: "Jebes Mufterium erscheint absurb, und boch ift nichts Tieferes, weber Leben noch Kunft noch Staat, ohne Musterium" (S. 266). Wir rechnen solche Selbstvergeffenheiten bem Menschen Strauß hoch an, aber bem Philosophen Strauß, bem Berfündiger bes Glaubens ber Bufunft, fonnen wir fie nicht burchgeben laffen, ohne ihn zu erinnern, bag jener Sat bie beste Bertheibigung ber Religion und bes Chriftenthums involvirt und feinen Argumenten gegen ben alten Glau-Ift nichts Tieferes ohne Mufterium, ben die Spite abbricht. fo ift nicht einzusehen, warum gerade ber Religion, bem Tiefften, ju bem ber Mensch vorzubringen vermag, und insbesonbre ber driftlichen Religion bas Dipfterium, bas fie umgiebt, jum Borwurf gereichen und ein Grund ihrer Austilgung fenn Auch ber Gott bes neuen Glaubens, bas Universum als Urquell aller Bernunft und alles Guten, tragt boch - wie wir nachgewiesen haben - noch recht viel Mufteriofes, Unerflartes und Unbegriffenes in seinem Schoofe. Will aber Strauß etwa zwischen Myfterium und Myfterium unterscheiben und bas eine zulaffen, bas anbre verwerfen, fo hatte er ein ficheres Kriterium angeben muffen, burch bas sich bas mahre Geheimniß vom falschen scheiben ließe. Ober giebt es etwa Grade bes
Mysteriösen, so baß es, wenn es ein gewisses Maaß überschreitet, nicht mehr zu bulben ift? Strauß scheint nicht bieser Ansicht zu seyn. Denn bie lette Granze alles Mystischen ist boch wohl ber Widerspruch; und gerade biese Granze überschreitet Strauß, wie wir geschen haben, nur zu oft. —

Die beiben "Bugaben", bie er feiner Schrift angehangt hat: "Bon unsern großen Dichtern" und "Bon unsern großen Musitern", geben une nichte an. Wir wollen ihn in feinem afthetischen Benuß, ber ihm bie religiofe Erbauung vorzugeweise vertritt, nicht im Beringften ftoren; wir bezweifeln nicht feine hohe afthetische Bilbung und haben feinen Grund, sein - u. E. burchweg richtiges - afthetisches Urtheil, neuem Beugniß fur feine tief ethische Ratur ablegt, ju beman-(Mur bleibt es wiederum schlechthin unbegreiflich, wie ber Darwin'sche Mensch an ber reinen, völlig unnugen und unbrauchbaren Schönheit ein fo inniges, begeisterntes Befallen Wir wollen auch nicht noch barthun, - was finben fonne!). leicht genug mare, - bag ber "Erfat", ben angeblich bie neue Religion für bie verlorenen Tröftungen ber alten, für bie Bewißheit ber Berfohnung mit Gott, fur ben Borfehungeglauben und bie hoffnung auf ein hoheres befferes Dafenn, gewährt und ben Strauß am Schluffe seiner Schrift (S. 364 f.) uns barbietet, in Wahrheit fein Erfat ift. Und fummert nicht ber Rritifer Strauß, weber ber afthetische noch ber theologische, auch nicht ber Dogmatifer ober Religionslehrer, fonbern nur ber Und von bem glauben wir gur Genuge Philosoph Strauß. gezeigt zu haben, bag feine neue Philosophie - benn auch fte ift eine neue gegenüber feiner früheren philosophischen Weltan= schauung - feine Philosophie, weil bie burchgeführte Berleug= nung aller Logit ift. -

Drud ber bennemannichen Buchbruderei in balle,

## Halle im Pfefferschen Verlage sind erschienen:

- Zur logischen Frage. Von Prof. Dr. H. Ulrici. (A. d. Zeitschr. f. Philos.) gr. 8. 1870. <sup>2</sup>/<sub>8</sub> Thir.
- Das 1ch und das Ding an sich. Geschichte ihrer begrifflichen Entwickelung in der neuesten Philosophie von Dr. P. Asmus. gr. 8. 1873. 28 Sgr.
- Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik. Herausgegeben von Prof. Dr. v. Fichte, Prof. Dr. Ulrici und Pfarrer Dr. Wirth. Neue Folge. Band 21 51. gr. 8. 1852 1867. Herabges. Preis à Band v.

Derselben Band 52—56. gr. 8. 1868—1870. à Band v. 2 Heften 15/6 Thir. Derselben Band 57—62. gr. 8. 1870—1873. à Band 2 Thir.

- Psychologische Analysen auf physiologischer Grundlage. Ein Versuch zur Neubegründung der Seelenlehre von Adolf Horwicz. 1. Theil.
- Leben und Philosophie David Hume's. Dargestellt von Dr. Fr. Jodl.
  Von der Univ. zu München gekrönte Preisschrift. gr. 8. .1872. 1 1/3 Thir.
- Ueber den Naturalismus, seine Macht und seine Widerleg ung. Vom Prof. Dr. Erdmann. (A. d. Zeitschr. f. Philos.) gr. 8. 1854. 1/5 Thir.
- Preussen und die Philosophie. Akademische Rede, gehalten vom Prof. Dr. Erdmann. 18. 1854. 1/6 Thir.
- Episcopi et Martyris S. Methodii opera et S. Mehodius Platonizans.

  Ed. A. Jahnius. Pars I: S. Methodii opera recognita et nunc primu m

  Platonismus SS. Patrum Ecclesiae Graecae S. Methodii exemplo illustratus.

  Lex. 8. 1865. 4 Thr.
- Ueber die Objekte der sinnlichen Wahrnehmung. Von Maximilian Drossbach. gr. 8. 1865. 11/2 Thir.
- Contrar und Contradictorisch (nebst n. Kant's Kategorientasel berichtigt. Knauer. gr. 8. 1868. 1 Thir.
- Ueber Erkenntniss. Von Maximilian Drossbach. gr. 8. 1869. <sup>1</sup>/<sub>3</sub> Thir. Leibnitz und Newton. Ein Versuch über die Ursachen der Welt auf Grundlage der positiven Ergebnisse der Philosophie und der Naturforschung. Vom Prof. Dr. Durdik. gr. 8. 1869. <sup>1</sup>/<sub>3</sub> Thir.
- Athenagorae supplicatio pro Christianis imperatoribus M. Aurelio Antonino et L. Aurelio Commodo, armeniacis, sarmaticis, et quod maximum est philosophis. Cura et studio Dr. L. Paul. 8 maj. 1856. 4/5 Thlr.
- Platon's Werke einzeln erklärt und in ihrem Zusammenhange dargestellt von Ang. Arnold. 3 Theile. gr. 8. 1835-58. 4 Thir. 16 Sgr.
- Ueber den Unterschied zwischen ethischem und naturalistischem Theismus, mit Bezug auf Schellings Werke. Vom Prof. Dr. v. Fichte. (A. d. Zeitschr. f. Philos.) gr. 8. 1857. 1/3 Thlr.
- Verhältniss des Platonischen Gottes zur Idee des Guten. Von Dr. C. Stumpf. (A. d. Zeitschr. f. Philos.) gr. 8. 1869. 2/5 Thir.
- Kant's Lehre vom radikalen Bösen. Ein Vergleich mit der Lehre der Kirche.

  Von Dr. Paul. gr. 8. 1865. 3/4 Thir.
- Die Methode der wissenschaftl. Darstellung. Einfache Regeln, um den schwierigsten Gegenstand klar und erschöpfend zu behandeln. Mit besonderer Rücksicht auf die Interpunction. Von Dr. F. A. v. Hartsen. gr. 8. 1868.
- Grundlegung von Aesthetik, Moral und Erziehung, vom empirischen Standpunkt. Mit Rücksicht auf Herbart, R. Zimmermann, Lotze, J. H. v. Fichte, Fechner, L. Büchner und Trendelenburg. Von Dr. F. A. v. Hartsen. Mit einem neuen Versuch, Philosophie und Religion zu versöhnen. gr. 8.
- 1869. 4/ Thir.

  Grundzüge der Wissenschaft des Glücks. Von Dr. F. A. v. Hartsen.

  8. 1869. 8 Sgr.

