

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

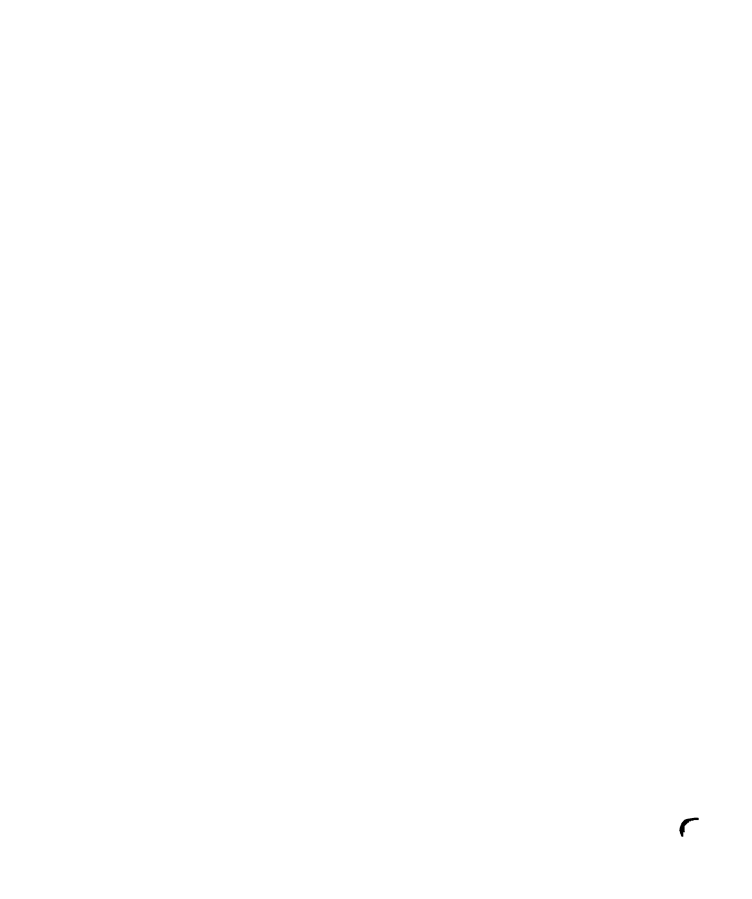




ANDOVER-HARVARD THEOLOGICAL LIBRARY

M D C C C C X

CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS





# Anecdota Oxoniensia 4128

### A COMMENTARY

ON THE

# BOOK OF DANIEL

Journal on 1 U, the Karaite JEPHET IBN ALI THE KARAITE

EDITED AND TRANSLATED

D. S. MARGOLIOUTH, M.A. LAUDIAN PROFESSOR OF ARABIC IN THE UNIVERSITY OF OXFORD



Oxford

AT THE CLARENDON PRESS

1889

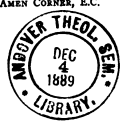
[ All rights reserved]

Tondon HENRY FROWDE



OXFORD UNIVERSITY PRESS WAREHOUSE

AMEN CORNER, E.C.



47.818

 $\frac{1}{2}$ 

## CONTENTS.

| _            |      |       |    |     |      |    |     |      |   |   |   |   |   | PAG             |
|--------------|------|-------|----|-----|------|----|-----|------|---|---|---|---|---|-----------------|
| PREFACE .    | •    | •     | •  | •   | •    | •  | •   | •    | • | • | • | • | • | V-3             |
| LIST OF MSS. | OF   | THE   | Co | MEN | TARY | ON | DAI | NIEL | • | • | • | • | • | xi- <b>x</b> ii |
| English Tra  | NSLA | ATION | •  | •   | •    | •  | •   |      | • | • |   | • | • | 1–87            |
| GLOSSARY     | •    | •     |    |     | •    | •  |     |      | • | • | • |   | • | 89-96           |
| ARABIC TEXT  | •    |       |    | •   |      | •  | •   |      |   |   | • | • |   | 1-101           |
| Appendix     |      | •     |    | •   | •    | •  |     |      |   | • | • | • | • | 100             |
| ERRATA .     |      |       |    |     |      |    |     |      |   |   |   |   |   | 16              |

[II. 3.]

|  |  | · |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

### PREFACE.

THE life of Abu 'Ali Jephet¹ has been narrated by the authorities cited by M. BARGÈS in the Preface to his edition of the Commentary on the Canticles², at greatest length by J. FÜRST in his Geschichte des Karäerthums³, whose account is to be supplemented from the notice of Jephet in A. NEUBAUER'S Aus der Petersburger Bibliothek⁴. The Commentary on Daniel was one of the latest of his writings⁵; and that it cannot have been written before 990 A. D. has been shewn by PINSKER⁶ from the statement in the Appendix ¹ that 'the date 2300 after the Exodus is passed years ago;' now 2448 A. M. (the date of the Exodus) +2300 gives 4748 A. M. = 988 A. D., to which at least two years must be added to justify the expression in the text. On the other hand, the Commentator speaks of the Mohammadan religion as 'about 400 years old³,' a statement which gives us perhaps as terminus ad quem the year 1010 A. D.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> His names and titles are given in full on the Arabic-Hebrew title-page.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Paris, 1884, pp. i, ii. <sup>3</sup> Vol. ii. 124–130. <sup>4</sup> Pp. 15–18.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> The phrase on p. ודי. 2 does not necessarily imply, as Fürst thinks, that he had already commented on all the books of the אמ".

<sup>•</sup> ג'ס , נספחים, p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> P. 10r. 3. Fürst's suggestion that we should read منذ اثنتان سنين is not likely to find acceptance.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> P. 17v. 4. The prophecy that the end is to come in the year 400 A. H. is not Jephet's, but a false inference of the scribe from this passage.—R. Saadia Gaon's date was 350 A. H. (Bodleian MS. Opp. Add. fol. 64, p. 75<sup>b</sup>).

The other historical allusions do not contradict this result. Jephet knows of the taking of Antioch, Tarsus, and 'Ainzarbah by the Greeks 1; these events happened in 359, 354, and 351 respectively. The pillaging of the Ka'bah by the Carmathians under Abu Tāhir in 317 (929) is made much of 2, although the Black Stone was restored in 338, and the Temple itself repaired, of which Jephet, who has some strange opinions about the nature of the Ka'bah, does not seem to have heard; however, their prohibition of the Pilgrimage, in which he finds the fulfilment of the 'taking away of the continual,' lasted as late as 403 (1012)3; and although their power was on the decline after Abu Tāhir's death, they continued long to make themselves felt in Syria and Egypt. In 360 they take Damascus, Ramleh, and Jaffa<sup>4</sup>; in 375 (985) they capture Cufa<sup>5</sup>; the prophecy therefore that 'they will certainly take Baghdad 6' was quite likely to be realised, and indeed had already been partly realised in 3307. We cannot therefore wonder at the important place assigned them by Jephet in the history of the Arabian empire. Further, the reference to 'the non-Abbasid lord of Islām, established at Baghdad 8,' points to a date after 334 (945), when the title of Sultan was conferred on the Buyid conqueror 9.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 177. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. Irv. Just as the Carmathians are called here by Jephet קשרים, so in Kings המשט is rendered by تقرمط For the derivation of قرمطی see De Goeje, Mémoire sur les Carmathes, p. iii of Appendix.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> DE GOEJE, l. c. p. 85; Chron. Mecc. ed. Wüstenfeld, ii. 249.

<sup>4</sup> Ibnu 'l Athīr viii. 485.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibnu 'l Athīr ix. 29. In this year, however, زال ناموسهم;

<sup>6</sup> P. 177. 21.

<sup>7</sup> Abu 'l Mahāsin ii. 297; DE Gobje, p. 50. In 375 they have a 'representative' (نائب) in Baghdad (Ibnu 'l Athīr, l. c. p. 30).

P. 1rre ut supra.

<sup>•</sup> Well, Geschichte der Khalifen, ii. 696.—The statement that 'they were originally unbelievers' will agree with the account of their origin given *ibid*. ii. 652; but their identification with the 'king of the north' is stranger and given hesitatingly.

The matter of the Commentary—with the exception of the violent polemics against the Christians <sup>1</sup>, Rabbanites, and Muslims <sup>2</sup>—is probably for the most part traditional, derived from the 'Doctors of the Captivity',' some of whose names are specified in the Appendix. The Commentary of R. Saadia Gaon (El-Fayyūmī), the object of Jephet's most bitter polemics, has been discovered by Dr. Neubauer, in a fragmentary MS. of the Bodleian <sup>4</sup>. This MS. is unfortunately deficient in those parts of the book where Jephet's attacks are most violent <sup>5</sup>; in general the agree-

י The number of 'Spottnamen' employed is quite considerable: , תשפל for קישפל for איש הרוח (בון, for פלון is a frequent designation of the Prophet. The MSS. vary between ישוע and ישוע.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Some of these, perhaps, he imperfectly understood. The Commentator who derived מהחצפה (p. וז. 13) from the Chaldee may have spoken of the latter as the language of the Pharisees=Rabbanites; Jephet's וلفارسية would naturally mean Persian. His compiler in the ספר העשר.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Opp. Add. fol. 64. Neubauer's Catalogue, no. 2486.

وقولة לחם חסדות לא אכלתי ובשר ויין: (MS. p. 134b): المحر الله محرار اللهم ولا شرب الحمر ولا يكشف لنا ان يسرائيل في الجالوث ليس يحرم عليهم اكل اللهم ولا شرب الحمر ولا الملاذ الحلال من اجل خراب القدس (ولو كانت الدורה احرمت ذلك) عليهم لكان دانيال ونظراؤة اوّل من يمتثلها فلما وجدناه فرد ١١ يوما لم ياكل فيها من هذه الشياء علمنا انه كان ياكلها قبل ١١ يوما لاشياء علمنا انه كان ياكلها قبل ١١ يوما was then standing is answered by anticipation.—'The marvellous inventions' (p. 107. 2) of El-Fayyūmī concerning the 'end' are probably the calculations

ment<sup>1</sup> of the Gaon's <sup>2</sup> opinions with those of the Karaite are more striking than their divergence.

The opinion of Jephet's powers as a commentator held by M. BARGÈS (who has done more than any one to make them accessible) is perhaps too high. His knowledge of both Hebrew and Chaldee is inaccurate, although he speaks contemptuously of those who do not know our language. The grammatical observations, which have won praise from Neubauer and others, fail almost entirely in this book. His acquaintance with contemporary events, by the light of which he occasionally interprets prophecy, is as hazy as his knowledge of earlier history

on p. 75 sqq. of the Bodleian Commentary; in which it is shewn that there are four possible explanations of the 'time, times and a half,' which all alike produce the result 350 A. H. for the time of the end.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Perhaps the Arabic Commentary may in a few cases be supplemented from the spurious work printed in Buxtorf's Bible under the Gaon's name; e.g. the opinion refuted on p. 1.8, 9 is held by this author. See Mathews, Saadiah's Comm. on Ezra, p. xvi.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See especially ix. 25 בצוק העתים. So in Is. liii. 5 חברתו is rendered مشاركته, in Ps. xxii. 25 החולדה, etc.

<sup>4</sup> See especially ver. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Aus der Petersburger Bibliothek, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Some of these are decidedly striking; see BARGRS' Cant. p. xvii; ibid. p. vo; Comm. on Exodus (MS. 2467), p. 126<sup>2</sup>: عصر من ماخوذ من مصدر الكان ألات فتحة مثل שמעת ومثله الأراد والركان ماخوذ من امركان تعت الكان فتحة مثل שמעת. فالقممة الحقيقة مقام או فالقممة الحقيقة مقام או

E. g. the history of the Carmathians, v. supra.

is shallow 1. On the other hand, the present Commentary is not written currente calamo, for the theory which it expresses may be traced even in points of detail in his earlier writings. Thus the argument of p. rq. 18 is anticipated in the Commentary on Exodus 2; that of p. 170. I sqq. in the Commentary on Leviticus 3; while the curious combination of the prophecies of Isaiah, Joel, and Daniel worked out especially in the notes on the twelfth chapter is to be found already stated in the Commentaries on the first two Prophets, and in part in that on the Canticles.

In the appended Translation brevity especially has been studied, and with the same end the Arabic version of the Hebrew text as well as the table of contents has been left untranslated. Where, however, Jephet's interpretation differs seriously from the Revised Version, account is taken of the difference either in the lemmata or in notes. These differences are of course never worth a moment's consideration; the idea of elucidating the Hebrew vocabulary from his native Arabic was not familiar to Jephet 4.

With the list of curious words occurring in this volume contained in the Glossary, the Editor has incorporated some occurring in the printed works of the same author, as well as in works of his existing in MS. in Oxford, London, and Paris. Of course this collection does not aim at completeness, but in some respects perhaps it may be found of interest. Most of these words are not explained in the Lexicons of FREYTAG and DOZY, although their existence will be found to be sufficiently certified; the source of several is Syriac or Persian, while a few are Hebrew words in an Arabic dress. That Jephet should think it proper to attack in this rustic dialect the classical writings of R. Saadia Gaon agrees with the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So he makes Alexander come from Alexandria.—In the Comm. on Kings he mentions Kalilah wa-Dimnah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MS. 2467, p. 167b. <sup>8</sup> MS. 2472, pp. 80b, 81a.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> I have noted the following cases: Lev. xiii. 25, where אוחה is connected with as against the derivation from לויח; לויח, 1 Kings vii. 29, لانها تلوّا, 13, where לויח is rendered وفقة.

contempt which he frequently expresses for the learning of the Gentiles. Many of the words recur in the Lexicon of the Karaite David b. Abraham<sup>1</sup>.

Matter has been drawn from the following printed books: BARGÈS' Specimen ('Spec.'), containing the Preface to the Commentary on the Psalms, with version and explanation of Pss. i and ii; BARGÈS' edition of the complete version of the Psalms, and his edition of the Commentary on the Canticles; HOFFMANN'S edition of the Commentary on Ps. xxii; AUERBACH'S of that on Prov. xxx; NEUBAUER'S of that on Isaiah liii<sup>2</sup>. A MS. of the complete Commentary on Isaiah was kindly lent to the Editor by Canon DRIVER. He has further excerpted the fragmentary Commentary on the Minor Prophets in the Bodleian Library; that on the Proverbs in the Bibliothèque Nationale in Paris; and a portion of the rich Schapira Collection in the British Museum, quoted by their number in the Oriental Catalogue<sup>3</sup>.

My best thanks are due to the Delegates of the Press for undertaking this work, which I wish I could have accomplished in a more satisfactory manner; to Dr. NEUBAUER, for multifarious help and kindness; and to Mr. J. C. PEMBREY, to whose care and skill any degree of accuracy which may have been attained is to be ascribed.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> MS. Bodl. 1451.

In The Jewish Interpreters on Isaiah liii by Neubauer and Driver.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> To the literature on Jephet must now be added Dr. Horning's accurate and valuable account of the *British Museum Karaite MSS*., which appeared too late for the Editor to use.

### LIST OF MSS. OF THE COMMENTARY ON DANIEL.

M = Or. 2557 of British Museum.

 $M^2 = Or. 2556$  of British Museum.

Both these fragments are in the Arabic character, containing the Hebrew text (also in Arabic characters) with vowel-points and accents. The portions of the text which are found in these fragments are marked by the letters M and M<sup>2</sup> on the margin.

B = Opp. Add. 4°. 166 of Bodleian Library. (See NEUBAUER, Catalogue, no. 2494.)

P = 2nd Firkovich Collection, 420 of Imperial Library, St. Petersburg.

X = Firkovich Collection, 580 of Imperial Library, St. Petersburg.

All these are in the Hebrew character and (except P) complete. Where M and M<sup>2</sup> fail, the printed text follows X, unless the contrary is stated in the note.

D = 2nd Firkovich Collection, 314.

Fragments covering about half the work; some of the leaves have been misplaced by the binder.

K = 2nd Firkovich Collection, 315.

Commences with Hebrew of i. 6. Wants a whole sheet (ten leaves) from vii. 1 to vii. 25. Also defective from p. 170. 15 to p. 171. 8. Terminates at Comm. on xii. 11.

Q = 2nd Firkovich Collection, 313. Large fragments.

Kit. = Last part of كتان العتيدات, containing Commentary on chap. xii. (ending at p. ١٥١. ١٦).

C = Or. 2520 of British Museum, containing six short fragments.

All these are in the Hebrew character.

The MSS. in the Hebrew character (Heb.) were all copied from one archetype, as is shewn e. g. by their common omission of the translation of chap. viii. vers. 23 and 25, preserved in M; the occasion of that omission is obvious. That archetype was in the Arabic character, as is shewn by the nature of the mistakes; see p. ٦, n. I. It contained moreover the Hebrew text written in Arabic characters, for from the nature of the transliteration many of the constant errors of the Karaitic punctuation can be explained: e.g. Qames and Segol are both regularly represented by the Elif of lengthening, and Pathah is occasionally represented by the same; now it is in the confusion of these three signs that the Hebrew texts in these MSS. err most 1. To the same source may be attributed such orthographies as DTD for DTD. That archetype cannot

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Barges, in his edition of the Canticles, reproduces the Karaitic pointing. See his observations, p. xv. The MS. copied by him is now no longer 'unicum,' since the introduction of the Schapira Collection into the British Museum.

have been either of the MSS. of which M and M2 are fragments, but it may have been not earlier than these MSS., which date probably from the eleventh century, whereas it is not probable that any of Heb. are earlier than the fourteenth (C K?), while some (B X?) probably belong to the sixteenth. The text offered by D P Q X is practically the same; while all have many errors in common, they supplement each other in single cases. B and K exhibit a rather different recension, in some cases agreeing with M against the others; both however are interpolated, B notably so, e.g. in the translation of ix. 25, where Jephet rendered وعجين الأوقات الدلاام, connecting كالم with حلاام, connecting وعجين but the editor of B rightly corrected وبضيق, making the comment disagree with the text. See too the note on p. 11. The scribe who copied B can have known very little Arabic (see note on p. v), and this MS. is so defaced by omissions, occasioned ordinarily by homoeoteleuton, repetitions, and other errors that the Editor found it impossible to publish the text from it. By the kindness of the Imperial Russian Government and the English Foreign Office the six St. Petersburg MSS. were placed in the Bodleian for a period of four months; during which the Editor had time to collate K and X twice, and the rest once with the exception of Q, which he occasionally consulted. The British Museum fragments, when identified, helped him to correct a number of difficult passages, but many remain with which he has been unable to grapple successfully. The various readings are quoted fully in the first few pages, afterwards only when the text of M, M<sup>2</sup>, and X is deserted, or when they seemed to the Editor to possess some interest.

In the matter of orthography the MSS. exhibit no regularity (e.g. WD and WD are sometimes to be found in the same line). The Editor has endeavoured in transliterating to introduce the ordinary orthography, but where the text existed in Arabic characters he has rarely departed from the MSS.

In the treatment of the vulgar forms the editors have taken different lines: NEU-BAUER prints the vulgar forms without alteration; BARGES prints the correct forms in

Letters regularly interchanged are ض and في both were pronounced as ;, which, as in فريزة, is sometimes written for them. س and ص are occasionally confused; العب الصطرني Prov. xiii. II (ش for ص) is unusual.—The l of forms of جاء is often omitted; 12 is commonly written for جاء ت 10 for جاء ت

the text, placing the vulgar forms in the notes 1; AUERBACH prints the vulgar forms in the text, followed by the correct forms in brackets. The first of these seems clearly the right method, since these vulgar forms never create any difficulty, and it is no part of the editor's duty to correct the author's language. On the advice of friends, however, the present Editor has in the earlier sheets given in foot-notes what he believes to be the correct substitutes for the more glaring errors in the text 2.

This Commentary is excerpted (in Hebrew) in the מפר העשר , a specimen of which is given by PINSKER, l. c. p. 88. Jephet is frequently quoted by Ibn Ezra, but, as elsewhere, the quotations do not correspond with the Arabic originals. On the other hand, an opinion attributed to חכמי צרוקים שפירשו היא Sadducean Doctors,' i.e. Karaites, on chap. xi, will be found stated in full in the accompanying text: העמיד ואסרו כי המקרש היא מיכה (Mekka) שיחונו עליה הישמעלים:

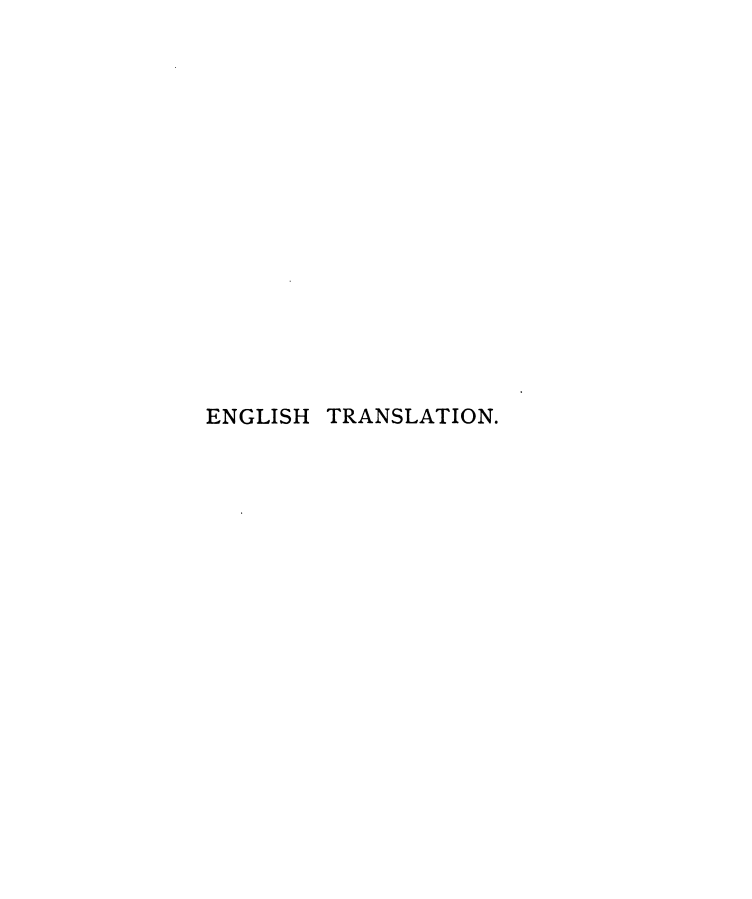
- () denote insertions by the Editor.
- [ ] denote interpolations.
- () denote alternative renderings.

References to the Old Testament are given on the margin; the quotations have been abridged as much as possible.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Not, however, consistently; e.g. he allows the Comm. on Canticles to commence וט לשלמה בלאוט for בלאבט.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The following signs have been employed in the text:

| _ |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |



|  |  |  | • |
|--|--|--|---|
|  |  |  | · |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |

### COMMENTARY ON DANIEL.

The book of Daniel. This book has been attributed to Daniel in particular because it contains an account of his history and prophecy. It comprises eleven chapters.

If we add up the years occupied by this book, they make up a total of sixty-seven: [for seventy years were occupied by the reigns of Nebuchadnezzar, Evil-Merodach, and Belshazzar; all of which come within our narrative, except the first seven years of Nebuchadnezzar, as we shall see below;] this leaves sixty-three years, to which are to be added the one year of Darius and the three years of Cyrus; making a total of sixty-seven years.

I.

1. It is to be observed that the reign of Jehoiakim was divided into three parts: a. four years during which he was subject to the king of Egypt; b. three years during which he was subject to the king of Babylon (2 Kings xxiv. 1); [c. three years during which he was independent.] During these three years the king of Babylon was occupied with his Eastern expedition; after he had rested a little, he attacked him (in the tenth year of his reign), besieged him with his army, took his city, took him prisoner, and carried away many captives with part of the vessels of the house of God (see here).

In the third year: not 'in the tenth year,' for the following reason. Jehoiakim had originally been subject to the king of Egypt; then he became subject to the king of Babylon. Thus seven years passed; and since after this he rebelled against the king of Babylon, and became an independent king, who paid homage to no other, the writer can say in the third year of the reign of Jehoiakim king of Judah, dating from the time at which he became independent. The proof of our theory of the division of Jehoiakim's reign into three parts is the statement in 2 Chron, xxxvi. 4, that the king of Egypt took Jehoahaz, brother of Jehoiakim, and sent him to Egypt, and made Jehoiakim king in his stead. Now we know that he remained subject to the king of Egypt four years, and that the king of Babylon came to the throne in the fourth year of Jehoiakim; see Jer. xxv. 1, where it is stated that the first year of Nebuchadnezzar was the fourth of Jehoiakim. In that year the king of Babylon fought with the army of the king of Egypt, which was encamped on the banks of the Euphrates (see Jer. l. c.), when Syria fell into his hands (2 Kings xxiv. 7), and Jehoiakim became subject to the king of Babylon in the fifth year of his reign.

Came unto Jerusalem and besieged it: he was not satisfied with sending an army against him, but led the army himself. Had Jehoiakim come out to him, he

b [II. 3.]

would not have besieged the city; only the former would not submit, and locked the gates, and stood a siege, thinking that the king of Babylon would grow tired and desist. The king, however, maintained the siege until he took the city.

2. Either he stormed the city, as some think, or the people may have opened the gates. The latter is the more likely, as no battle is mentioned. Jehoiakim, we are told, died outside Jerusalem. Either the king of Babylon tormented him till he died, or he was killed [in some other way]; or he may have killed himself.

And he carried them into the land of Shinar: i.e. rather more than three thousand men whom the king of Babylon carried away captive; they are mentioned in Jer. lii. 28. He brought the vessels into the treasure-house of his god: observe that we are not told the *number* of the vessels, nor their material (gold, silver, or brass); doubtless they were different vessels from those taken away with Jehoiakim (2 Chron. xxxvi. 10); they were not used by him, but put all together in a safe place; had he attempted to use them, God would not have permitted it, even as He did not permit Belshazzar, but shewed serious signs [of His disapproval].

3, 4. He ordered the chief of his ministers, under whose care the captive Israelites were, to choose from the whole multitude youths of this description without fixing a number; he was to look out for all who were possessed of these characteristics, and to take them, however few or many of them there might be.

Of the children of Israel: i.e. of those who were not of the royal stock, or of the children of the nobles, but of the common people. He did not regard the fact of such a person being of the common people, when found to possess these qualities; to shew that talented persons are not affected by the lowness of their station.

And he ordered him to take the *best looking of them;* it would not be seemly that a person with uncomely visage should stand in his court; such persons must have handsome features, and be comely and fair.

Of understanding in all wisdom: not wisdom in the Thora concerning 'unclean' and 'clean,' or sacrifices, as the king would not desire that. He rather desired persons of intelligence in all subjects into which intellect can enter, and studies connected therewith.

And knowing knowledge: most probably knowledge, like Solomon's, in the different departments of philosophy. The children of Israel were never destitute of its elements, but always taught them to their children. Even in the times of their idolatry and wickedness, the votaries of wisdom and knowledge never failed among them.

And understanding teaching: knowing the way to instruct others in their knowledge; not every scholar makes a good teacher.

So he chose all those in whom were all these virtues and desirable qualities. Since this was done at the time described, it was unlikely that there would be [many] lads among them possessing these qualities.

And such as had ability: i.e. force of patience to stand before the king, and to abstain from expectorating, spitting, etc.



And he ordered them to be taught the writing and language: that they might write it and talk it; naturally they would not know either.

Had not Ashpenaz himself possessed many of these gifts and understood them, the king would not have given him this order.

The king's object in taking these youths, so described, was twofold: (1) to gratify his fancy for men of knowledge; for it is the custom of high-minded kings to have scholars trained in their courts; (2) to be able to boast before the nations that in his court are the greatest men in the world.

5. It was not the king's purpose to corrupt their religion, as he endeavoured to do in the story of the image which he set up; he rather desired that they should have suitable diet, which would make them grow, and give them a healthy appearance. So he made their rations like his own food and drink; the best food and the choicest drink.

He also designed that he should train them three years, that they might come before the king fair in form and appearance, and acquainted with the writing and language and all that was desired of them.

- 6. These four are mentioned on account of their abstaining from the king's food, and the rest of their achievements. Among them were some of the seed-royal, whom the Scripture does not mention. Had these four been of it, he would have said, 'there were among them of the seed-royal,' mentioning their rank. This disproves the view that Is. xxxix. 2 refers to these.
- 7. He surnamed them with Chaldean names; possibly names of honour, since Belteshazzar is the name of Nebuchadnezzar's God (inf. iv. 5); the rest may be so too.
- 8. He bound himself not to eat the king's food or drink his drink, whatever the consequences might be; staking his life, just as he staked it in his prayer, and as Hananiah, Mishael, and Azariah staked theirs when they would not bow down to the image. It is quite impossible that he would have staked it for a matter of no consequence as some irreligious persons have said, whom we have answered in our commentary on the commandment.

He would not defile himself: not, 'he would not eat;' meaning that he would not eat a meat originally pure, but defiled by [coming in contact with] uncleanness. And he made no difference between the meat (consisting of animals slaughtered by Gentiles) and the drink. Possibly the former was not from an animal naturally forbidden, nor the wine naturally forbidden; but only because it was prepared by Gentiles, though free from all taint of uncleanness. This was because he regarded the grape-juice as the original state [i.e. he regarded the wine as a transformation of grape-juice], and refused to touch that with which uncleanness was mingled.

The chief of the eunuchs is Ashpenaz. He said, 'My lord, give me not, I pray thee, food and drink which will not profit me.' But the other gave him an answer which took from him all hope that his request would be granted him.

9. Favour and compassion comprise two periods; the first, sc. favour, had been

shewn in the previous time, and consisted in various acts of kindness shewn to Daniel which he does not describe at length; the second, compassion, took place at that particular time, consisting in his doing him no harm or violence, nor informing the king, but excusing himself as follows.

10. He tells him that he only refuses out of fear for his life, whenever the king should send for them, wishing to observe their condition; and if he saw the faces of the others and saw their faces different, when on enquiring he found out about the change in their food, the blame would fall on Ashpenaz, while they would not be reprehended.

According to your joy: because the wise are habitually joyous and merry, because knowledge wastes the body and destroys it.

cham, like an in Ezek. xviii. 7.

- 11. As the chief eunuch would not grant his request, and he had bound himself to stake his life upon it, he tried the expedient of speaking to the man through whose hands this nourishment passed, in case & might do this for them, and try them, as we shall explain presently.
- 12. Try us ten days. A short time, of which account is scarcely taken ordinarily; in order to facilitate the matter, and render its accomplishment less ardnows.
- 13, 14. He accepted their proposal and afterwards examined them, and found them fatter and fairer than the others who had been eating the king's food and drinking his wine. This must have been done by the Creator, who set in the grain something to supply the place of meat, and similarly in the water. Those who did not do as Daniel and his friends must either have argued that they were excused and that it was impossible for them to resist the Sultan, or they did so because they did not care about lawful and unlawful. And God sent leanness into their bodies, so that they did not fatten. This proves that God cares for His saints who are willing to suffer death for His law's sake.

At the end of ten days, when he found that they were increased in fairness and fatness, he continued this for a period of three years.

16. He profited by the provisions and took them for himself, without telling Ashpenaz, but doing it in secret.

ETE includes bread and dainties. The word may be divided into two: TE 'bread,' and 12 'dainties,' i.e. bread and meat. Pulse is the substitute for it.

They took wheat for bread, and some other grain to cook, such as lentils, rice, pease, and beans, and they drank water. Of course they took grain that was not defiled: and water out of the river in clean vessels, as they wished.

17. They had already the wisdom described above; which God Almighty increased during these days with additional wisdom, in all book-learning and philosophy known by the sages and Chaldees. Daniel surpassed them by the possession of certain divine gifts, such as the interpretation of all visions. The Chaldees did not understand dreams. This was not compined to Daniel, since Hananiah and the rest



were distinguished, only Daniel was the most eminent. This was all the Creator's purpose (he gave them), compare *inf*. ii. 21 and Prov. xx. 6.

- 18. At the end of the three years, during which the king had ordained that they should be nourished and instructed in the 'writing and language,' the Chief of the Eunuchs brought them before him, and the king began to examine them in the different departments of science, and found none among the Jewish youths like them (all of them refers to the Jews). This was owing to what was mentioned before— God's bestowing on them clear intelligences. Next he tells us that they were ten times better than the king's sages. Either this is a [figure of speech or else a] real number, and we are to infer that the king called all his sages before him in their presence, and bade them ask one another questions, while he heard what passed between them on each particular head; and doubtless he himself was a sage and understood the discourse, and comprehended what passed and how they surpassed all his sages ten times in breadth of knowledge: and perhaps there were among his sages men who had been studying science all their lives till they had grown old, who yet had not reached the stage of these four. All this was in order that God might exalt His servants who were sunk to the lowest depth, and because they had clung to His religion and had not indulged themselves with eating unlawful food, but had eaten grain instead. And among the philosophers there must have arisen mutterings against certain meats, 'Woe to him that eats defiled food and the preparation of the Gentiles, defiling his soul and removing it from holiness, and withdrawing it from God Almighty; who finds ways of explaining away the commandments, and eats forbidden foods, and drinks the Gentile drinks, with creeping things and abominations among them.' And there is no difference between wine and any other drink, all of them being mashqiym. And no person during the Captivity can possibly eat the preparation of any one whom he knows to be unfaithful in his observances in the matter of preparation of meats, so that his food is of the unclean and impure. Such cases are referred to in Lev. xx. 25 and Ps. xxxiv. 10.
- 21. Was: i. e. was in the Sultan's kingdom till the first year of Cyrus, the time when the Israelites were set free to go to the Holy Land to build the Temple; when he was set free from the duties of government and retired into religious life. He had by then grown old. As for his companions, he tells us nothing about them after the story of the image.

II.

1. Just as we said of the 'third year of the reign of Jehoiakim' that the phrase did not refer to his reign literally, so this again does not refer to Nebuchadnezzar's reign, as Daniel is the person who interpreted the dream. Plainly it must refer to something else. Some have supposed it to be the second year of Jehoiakim's captivity, which is unlikely, because Daniel had no office till after three years; see i. 5, which shews that he licensed them after three years. Others have referred it to the fall of Jerusalem, imagining that he did not consider himself king till he had subdued Israel;

which is not improbable. To my mind what is most probable is that it means [the second year after he had become king of the entire world (inf. ii. 38). Now it is well known that he took Jerusalem before he took Tyre: and Tyre before he took Egypt. It is most probable that he took Egypt in the thirtieth year of his reign. This is shewn by Ezek. xxix. 11, 'neither shall it be inhabited forty years,' etc. (cp. 13). Now it was God's decree concerning the whole of the captives that they should remain in their present condition the whole seventy years, made up by Nebuchadnezzar, his son, and his son's son (Jer. xxv. 11); none of them returning to his country till after the completion of these seventy years. Now Egypt was the last of his conquests, as no other king stood before him save Pharaoh; so that the words in the second year will refer to the thirty-second year of his reign, thirteen years after the destruction of the Temple. In that year Ezekiel saw the form of the Temple (xl. 1); for Nebuchadnezzar took the Holy City and burnt the Temple in the seventeenth year of his reign; and if Nebuchadnezzar saw the dream in the thirty-second year of his reign, there must have passed since the destruction of the Temple thirteen years, and the appearance of the dream will have taken place in the fourteenth year [after its destruction].

Dreamed dreams. There was only one. Our view of this phrase is that he says dreams because the dream contains five subjects; i.e. it embraces the account of four kingdoms and of the empire of Israel. The same expression is used of Joseph's dream (Gen. xxxvii. 7), before he saw the second dream, and that again is because the first dream contained three subjects.

His spirit was troubled, because he awoke and forgot the dream, and tried to remember what he had seen, but could not remember at all. Then he slept again; his sleep was upon him.

Note that there is a difference between the dream of Pharaoh and that of Nebuchadnezzar, in two respects: I. Pharaoh saw his dream at the end of the night (Gen. xli. 8), whereas Nebuchadnezzar saw his in the middle of the night (his sleep was upon him); 2. Pharaoh remembered his dream, whereas Nebuchadnezzar forgot his. The reason of this was that Pharaoh's dream was realized after a short time, whereas Nebuchadnezzar's is not yet fully realized. Consequently, as the former's dream was realized after a short interval, God Almighty did not suffer him to forget it; but as Nebuchadnezzar's was not to be realized till after a long period, God caused him to forget it, so that when the dream was told him, that might be evidence of the correctness of its interpretation.

- 2. These Chaldeans had a certain wisdom which they professed. There was left no order professing to reveal secrets, which he did not summon, demanding that they should tell him the dream which he had forgotten.
  - 3. He desired them to tell him the dream (see ver. 2).
- 4. Possibly he spoke to them first in some other language than the Aramaic, but afterwards addressed them in Aramaic, as they addressed him. Then they said: Tell thou the dream that we may tell the interpretation thereof. They did not say, 'We cannot tell thee the dream.'

- 5. He said, 'First I asked you for the dream; but, as you are not satisfied with that, I ask you now for the dream and the interpretation thereof. And if ye will not shew me the dream and the interpretation thereof, ye shall be hewed in pieces, i.e. your flesh shall be cut up, and your houses become confiscate to the Sultan.
- 6. 'But, if you shew me the dream and the interpretation thereof, I will give you raiment and dīnārs, and handsome presents, and high honours shall be bestowed upon you; but only after you have told me the dream and its interpretation.'

When they heard his promise and his threat, and could find no deliverer, they repeated their speech a second time like the first, as follows.

- 7. 'We stand by our first answer; we undertake to *interpret* it.' Again they would not say 'We cannot tell thee the dream.' When he saw them..., he first demanded of them the dream without promising them or threatening them; ... afterwards, he demanded of them the dream and the interpretation thereof, and made them a promise. When they repeated their answer about the interpretation, instead of saying 'We are unable,' he said to them something different.
- 8, 9. Ye are buying the time: i.e. you are making the time pass, and imagine that I will refrain from asking you, and that you will leave me troubled in thought, with my spirit distressed, while you care not. This is because you see that the *dream has fled from me* and that I cannot remember it.

There is but one law for you: i.e. one judgment; I will make no difference between you; let no one imagine that I will spare you or any one of you. Others interpret: Ye are all agreed on one thing, i.e. to say, 'Tell us the dream, and we will interpret it,' and not to tell me the dream.

Lying and corrupt words: i. e. if ye do not tell me the dream, then ye will not tell me its interpretation either. Ye only say 'We will interpret the dream' to shift till the time is changed, i. e. till that with which ye are threatened is removed from you. Tell me the dream: and when ye have told it I shall know thereby that ye will tell the interpretation thereof.

The word DINDING is from the root DI, the letter I being servile. He means, 'You have made this time different to that wherein you used to tell us that you understood secrets.' Nebuchadnezzar must have heard them say that they understood things of this sort; otherwise he would not have demanded it of them, nor would he have killed them except because before this time they had professed this; but now, when his demand had fallen upon them, and they saw no way to meet it, they said time after time, 'Tell the dream that we may interpret it,' instead of saying 'We are not equal to this;' and simply maintained that he knew the dream and was demanding of them what he remembered, or that he had seen no dream at all, and was demanding of them what he had not seen. This is why he said lying and corrupt words. And when they heard this last word they were forced to declare they had lied when they professed that they could reveal secrets.

10. Note that none of them ventured to address the king save the Chaldees,

who were the nearest to the king of them all, and spoke for the rest. They said, 'O king, we will tell thee the truth. Do not think that any man can reveal this secret, we or any beside us, neither busy thy heart with any such fancy, nor ask of us an impossibility, nor imagine of us that we understand any such thing, or that we are trying to protract the time while thy spirit is tormented. So spare us in justice. Has any of the kings that preceded thee ever demanded of his sages this thing which thou demandest of us?'

II. Appended explanation. And there is none other: it is clear to me that they aimed at Daniel and his fellows as professing such knowledge; then they relegate [the king] to the angels. Hence, in ver. 10, there is no man on the dry land (with reference to the Jewish sages); here, none but the angels know this. 'So be just to us and demand not of us an impossibility.'

12. When he saw that they dealt plainly with him and gave him no hope, he was wroth, and ordered the slaughter of all of them that were present in Babylon, and that others who were dispersed outside Babylon should be brought before him, after the slaughter of these, that he might hear what they had to say. The words, and they sought Daniel and his comrades, point to the fact that they had not been present with them during the colloquy which passed between the Chaldees and the king; and this was because they had never professed that they understood mysteries as these had professed; only the wise men of Babylon must have said, 'We and others are partners in taking the king's supplies; why should we be killed and not they? Let them be killed too.' And when the news reached Daniel, he hastened and came before the king's executioner so that he learned the matter from him, and went before the king and asked of him a respite, and promised him what he had asked of the wise men.

14, 15. ארץ comes from או like ומן ארן (Ezra v. 16); ענה comes from ענוה (Ezra v. 16);

Called NOWN. He tells us that Daniel referred the counsel and the guidance to Arioch, after he had asked him to explain the matter clearly; and he took his advice and his bidding about the question, whether he should enter unto the king and ask him for a respite, or should not enter unto him for fear of the Sultan's wrath and lest he might not give him time, but order him to be slain. And Arioch, knowing that the king would give him time and would not deal hastily with him, counselled him to enter unto him. Perhaps he asked permission for him, so that he might enter in and ask him for the respite, and the king answered him favourably. The executioner had been executing the wise men of Babel one after another; and perhaps had begun with the most honourable.

16. An interpretation: plainly not without the dream; for the person who did not know the dream could not possibly interpret it. He could only interpret when he knew both dream and interpretation. Daniel must have promised the king what he had demanded of the wise men, both dream and interpretation; and he did so because it was plain to him, and he was convinced and assured that Almighty God had made

him forget the dream in order that He might prove the wise men of Babylon liars in their professions, and reveal the matter to Daniel, that he might magnify his people who serve the True God, Who alone sheweth dreams and revealeth secrets.

- 17. I.e. he told them the cause of the massacre and what he had promised the king.
- 18. I.e. the four stood crying to God and begging mercy of Him, in that He would reveal this secret, that they might not be killed with the rest; for they knew that they would not be left while the others were killed, especially after Daniel's promise to the king.
- 19. As there was no use in the revelation of the mystery to all four of them, one of them sufficing, He revealed it to Daniel, who was the principal of them, especially as the king had not demanded that all the wise men of Babylon should shew him the dream, but if one told him, he would excuse the rest; do you not see that Daniel said to the executioner, 'Destroy not the wise men of Babylon'? Next he tells us that when Almighty God had revealed it unto him, he blessed God for that. Evidently He shewed Daniel the dream which the king had seen, i. e. the figure of the image, and the cutting of the stone out of the mountain, and the breaking of the image and the wind carrying away its dust, and how the stone became a mighty mountain.

20 sqq. Observe that he tells us that they asked of Almighty God that He would reveal the mystery to them, that they might not be slain like the rest of the wise men of Babylon; and he tells us that Daniel thanked Almighty God for having revealed the mystery to him, but does not record any thanksgiving by him for their deliverance from death; because the Glory of God was to his mind more important than the deliverance of their souls; and further, if the mystery were revealed, they were beyond doubt delivered. Then he thanked Almighty God according to what the subject of the dream suggested; for wisdom and might are His: as He had furnished him with wisdom which no one else had mastered (cp. v. 23a). Now he ascribed wisdom to Him in one of two senses: either he meant, 'He is the wise and mighty;' or he meant, 'He giveth wisdom and might to whom He will' (compare for wisdom Prov. ii. 6, and for power Deut, viii. 18, Is. xl. 29). He changeth the seasons and times: seasons: i.e. seasons of the year, 'cold, heat, summer, and winter;' times: i.e. night and day. No one can do this save the Creator. He removeth kings and setteth up kings, inasmuch as He is possessor of the whole world. He setteth up whom He will and removeth whom He will. Removeth is put before setteth up, because kings had been in the world from the beginning, ever since the reign of Nimrod, after the flood (cp. Eccl. i. 2). He giveth wisdom unto the wise: with the same meaning as above; wisdom being intellect and discrimination, whereby mankind surpass the brutes and each other. We also learn that the wise men and sages of the world are so not of themselves, but only because God has given them their wisdom and their knowledge. He revealeth the deep; alluding to the unseen world which he compares to an object lying in the deep, so that it cannot be reached; or to something hidden and concealed, so that it is unknown, with the same idea as Is. xli. 10; or

possibly he means, 'He revealeth what is in man's heart, which none understand save the Creator of the heart and reins, which are concealed from every one, but known to Him' (Jer. xvii. 10). He knoweth what is in the darkness: which is also hidden from mankind, inasmuch as the organ of sight cannot see in the dark: whereas the Creator of darkness and light knows what is in the one as He knows what is in the other (Ps. cxxxix. 12); the purpose being that He, knowing hidden things, knew what the king had seen, and had revealed it to Daniel. After mentioning these five classes, all corresponding with the matter and circumstances of the dream (wisdom and strength with the amount of both which He had bestowed on Daniel, changing of seasons with the vicissitudes undergone by Israel and other nations, shewn by the removing of a kingdom and the establishment of a kingdom contained in the dream; and so with the revealing of secrets, etc.), he said O thou God of my fathers: referring to the fathers and forefathers whom God had chosen and exalted, Who had dealt so with Daniel because he was of their offspring. He praised God for the wisdom and might which He had vouchsafed him, which had brought him to his high station before Nebuchadnezzar saw the dream; now it was a period of twenty-two years from the time that he had obtained this rank in the king's palace to the present. And hast now made known unto me what we desired of Thee: referring to the revelation of the king's secret (cp.  $\delta$ ). He first described how God had dealt with him from the time of his standing before the king till the present crisis; then he described how He had dealt with him in the present business; and in this matter he associates his companions with himself, in contrast to the previous time, in the words, what we desired of Thee: i.e. I and my companions; similarly Thou hast made known unto us. He associates his companions with himself, to shew that, although the revelation was made to him and not to them, nevertheless it belonged to all of them, since all of them were sought for execution, and all had prayed and humbled themselves (ver. 18). After praising Almighty God for this, he went to Arioch without delay, because he had already pledged his word, and a fixed time had been appointed him by the king. Possibly he had asked of him a day and no more; and while they four stood praying, it came to pass that he fell asleep and saw the dream, and woke rejoicing, and told his companions, and they too blessed the Almighty Creator. Possibly he rose in the night, at once, and went to the king to delight him with the news, and to calm the people's horror and anguish; as doubtless the country was dismayed at the massacre of the wise men, and at the thought that the land would be left without wise men; which is one of the worse misfortunes that can befall a country.

- 24. He went to Arioch at once, for two reasons: (1) that he might stay the massacre; (2) that he might introduce him before the king.
- 25. The words, I have found a man, when the king must have known of Daniel certainly, are plainly a refutation of the words of the wise men: the speaker points out that by the children of the captivity, who were of inferior rank and low esteem among the wise men, behold, this secret shall be made known.
  - 26. He had already promised the king that he would tell him the interpretation at

the time appointed. But the king had no confidence in this. Therefore he said, 'Canst thou do this?' i.e. 'tell me the dream and the interpretation thereof; let us see what thou wilt say.' He employs in this place the name which the chief eunuch surnamed him, because it was an honourable one.

27 sqq. By the declaration that neither the wise men of Babylon nor any one else could do what the king had demanded of them, he does not mean to excuse them; his only object therein is to give the lie to all the sages of the Gentiles who professed to know mysteries. He will state after this that he too had not learned this secret of himself, but the Creator had revealed it to him. Then he told him that God Almighty revealed secrets to whom He would, because it was He who shewed men dreams; adding that God had made manifest to him (Daniel) the fancies which had entered into Nebuchadnezzar's mind concerning the future.

- 28. Thy dream and the visions of thy head: i.e. thou hast indeed demanded of us what thou hast seen: and, lo, I will shew thee what thou didst see, and thou shalt recognize that I have not added nor taken away from it.
- 29. He mentions, first, a matter not appertaining to the dream, nor to what the king had forgotten: 'before thou didst sleep or see the dream thou wast thinking of what should happen hereafter to thy kingdom, which has reached the summit of its exaltation; and who should receive the kingdom after thee. And since this was already in thy mind, and thou didst desire to know it, the Revealer of secrets shewed thee what should come to pass hereafter, that thou mightest know it, and mightest know that the kingdom is to belong to that dynasty which shall outlast all the dynasties.'
- 30. 'I have not learned this secret by wisdom found in me, and peculiar to me above the rest of [mankind], as scholars excel one another in different sciences.' The other side [i. e. the power by which he had learned it] he does not explain further than by saying, 'God has revealed this to me that thou mayst know what is to happen, and that on which thou wast pondering and which thou didst desire to understand.' Now the purpose of God in shewing him the dream was, first, that he might know the truth of Israel's assertion that the kingdom is to be given to them and no other nation, and that the kingdom of Nebuchadnezzar shall cease and be transferred to another and an inferior, to increase his confusion; and to shew him also that the assertion of Israel is true that God Almighty reveals to them secrets which none beside them understand; and that the secret of which his wise men stated, that none but the angels could understand it, had been shewn by Almighty God to Daniel; and that Almighty God had delivered Daniel and his fellows from death, and that they had delivered the other wise men of Babylon (ver. 24). Doubtless, while he was interpreting the dream, a crowd was present listening to his voice. And at the words As for thee, O king, thy thoughts came into thy mind upon thy bed, the king said, 'It was so.' That too was a mystery revealed to him by God.
  - 31. He attributes to the image four qualities:
- (1) Greatness: i. e. length, breadth, and height; referring to the length of their duration, and the greatness of their power.

- (2) Order: referring to the good order of their empire(s), and the organization of their kingdom(s).
  - (3) Comeliness: because each one of them had armies.
- (4) Fearfulness and awfulness: because each dynasty was fearful and terrible, especially to Israel.
- 32-35. He tells the king his dream as he had seen it; and the king bore witness to his accuracy. Then he said, 'And now we will interpret it to thee:' for none of his wise men could interpret it any more than they could interpret his second dream.
- 37-43. He notices in the interpretation one of the features of the image which he had not noticed in the dream; in the dream he says his feet part of iron and part of clay, but in the interpretation, the feet and toes, for a reason which we shall explain.

A kingdom powerful and strong: powerful, referring to the number of his armies; strong, to his vigour; hard, referring to the amount of his wealth and supplies, and the obedience of mankind.

And wheresoever men dwell: meaning that all mankind were beneath his sway, so much so that even the beasts and birds were beneath his sovereignty, meaning that he could do with them what he pleased when he assailed them. Some say there is an allusion to his being with them during the seven years in which he 'abode with them.' This is unlikely, as the words are a description of his present condition, and do not refer to anything in the future. Compare Jer. xxvii. 6, referring to the terror which he inspired in the heart of all beasts and birds. Another fancied it referred to the inhabitants of wildernesses and remote islands. Daniel continues: 'And because thou hast reached this station, and art the first and most splendid of the four kingdoms, thou art the fine golden head.' This is the interpretation of the head; 'and he that shall arise after thee is inferior to thee;' You is derived from earth,' and is used metaphorically; meaning, even as the ground is below man's feet. Of this second kingdom he says another because its religion and laws were different from those of the Chaldees: he does not explain this, just as he does not dwell on the description of the third kingdom, contenting himself with saying that it is inferior to the silver. That shall rule over the whole earth: to distinguish between the second and the third kingdoms; the second kingdom owned three quarters of the world, but the third four quarters; we shall give the reader all these explanations in full in the commentary on Daniel's dream. Then he described the fourth kingdom, which he compares to iron, not meaning that it was inferior to the brass, but on account of its hardness (strong as iron), and because this kingdom should pulverize armies as iron pulverizes gold, silver, and brass. It breaketh in pieces and subdueth all: i.e. it crushed the kingdoms of its time, as we shall explain on ver. 35. This is the kingdom of Rome, before the kingdom of Arabia arose.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The words רכן רב are rendered in the translation 'composite.'

He makes the head the first kingdom, and the breast and arms the second kingdom, and the belly and thighs the third kingdom: and he makes the upper parts of the legs the fourth kingdom before the kingdom of Arabia. Now he does not say of the fourth kingdom 'another,' as he said of the second and third, because the Greeks are the founders of the kingdom of Rome, as we shall shew in chap. viii. And whereas thou sawest the feet and toes: feet refers to the instep of the foot; then he mentions the toes, and tells us that the feet and toes of this image were like the feet and toes of a man, two feet and ten toes; probably, however, the statue resembled a human being also in its erect posture, its back, hips, legs, as well as feet and toes. He unites the feet and toes in the sentence because they were all of the same material, iron and clay (cp. ver. 33). The iron represents the Romans, and the clay the Arabs; and this is because the Romans reigned a hundred years before the Arabs; then the Arabs began to reign, but the kingdom of the Romans remained, as is witnessed in our own day. He compares the kingdom of the Arabs to clay, because they have neither power nor force like those of the Romans. A divided kingdom: i.e. from the time of the reign of the Arabs, inasmuch as the kingdom was first to the Romans only, then the Arabs reigned with them. And part of iron: to shew that this iron which is mixed with the clay is not other than the former iron, but the same. The interpretation is that the kingdom of the Romans shall remain simultaneously with the kingdom of the Arabs, and that the Arabs shall be partners with them therein; hence, and part of clay shall be therein. Mixed with miry clay: not a mixture in which the ingredients mingle, as gold mixes with silver; as this is not possible between such substances as iron and clay; but a mixture like that of wheat and barley, or similar substances; part, therefore, of the instep of the foot is iron and part clay. This is possible because of the length of the instep. The same is the case with the toes. In the description of the toes, part of iron and part of clay, probably this iron does not belong to the Romans, but is to be interpreted of the Arabs only. In the interpretation of this he says so the kingdom shall be partly strong and partly broken. Either he means that its beginnings were powerful (as we shall explain in the proper place in this book), and its end feeble; in which case the toes where they joined the instep must have been iron, and the ends clay. Or he may be referring to the kingdom of certain of the children of 'the Master' (Muhammad), who were powerful, and others who were to follow them and be weak like clay.

And whereas thou sawest the iron mixed with miry clay does not refer to the mixture of the toes, since he does not use the word mixture of them, but says only part of them were iron and part clay. This can only refer to the mixture of the feet, of which he had said forasmuch as thou sawest, etc. This is the mixture of the Romans and the Arabs; he tells us that just as they are associated in empire (a divided kingdom), so they shall be mixed in the matter of marrying and begetting children, neither party disapproving of this, as Israel does; for this reason, too, he said they shall mingle themselves with the seed of men. For

the Moslem does not refuse to take a wife of the Christian religion, nor the Christian to take a wife of the religion of Islām.

But they shall not cleave to one another: since they disagree with one another on the fundamental doctrines, the one confessing One God, and believing that 'Isā (Jesus), the son of Maryam (Mary), was a mortal; whereas the others believe that He is the Creator of the heavens and earth, as is well known concerning the Christian religion. Similarly do they differ about the Qiblah and many other subjects too long to explain. This is why he says they shall not cleave one to another; which is explained in the words even as iron, etc., i.e. as iron does not mingle with clay.

So far for the description of the statue. Now for the interpretation of it. It means four kingdoms which are to arise in the world. The first is the kingdom which laid waste Jerusalem and took the people captive from their homes. After it came the kingdom of the Persians, which ordered the House to be built, and permitted the people to go thither, and gave the money and charges and offerings out of its treasures. The third is the kingdom of the Greeks, which neither took the people captive nor latd waste their dwellings: however, harm was done the nation by them, as the Jews have handed down in their books and records, though the books of the Prophets do not expressly state it. As for the *fourth* empire, it has carried Israel into captivity, as the first did, and gone further than it in enmity and injury; and as for the Arabs, they have not indeed acted like the others in exiling them and destroying them, but they have injured the nation in the way of contempt and scorn and humiliation, etc., of which we shall mention some specimens in the commentary on the dream of Daniel and his prophecy. He represents all these empires as attached to each other, because there was not a follower of the truth among them, though their systems differed: and he makes them all one piece.

After giving the interpretation of the image he gives that of the stone which was cut from the mountain and brake the image.

44, 45. He compared the four kingdoms to a wrought image, but the kingdom of Israel to a stone cut out of a mountain, because their kingdom is eternal: either it means the nation, or the Messiah, who is of them, or of the seed of David. He said in the dream that it brake the feet of the image, i. e. that they shall crush Edom (i. e. Rome) and Ishmael. Then he says then were broken in pieces together, inasmuch as the religion of each kingdom and some, too, of the people shall remain till the Messiah's kingdom. He tells us that it shall break and destroy the remnants of the three previous kingdoms, them and their religions; it shall break in pieces and consume all these kingdoms. He points out the difference between these four kingdoms and that of the Messiah. Of every one of these four kingdoms the dominion ceases, and is given to another: but this kingdom shall not pass away, nor be given to another. And he did not say of the image that God Almighty had set it up, as he says of the kingdom of the Messiah the God of heaven shall set up a kingdom, because they are weak and few in number, and it is God who will raise

them from the dust, and bring down the others from the height, since it was He who brought them down from the height (Lam. ii. 12) and raised the empire of the others (ibid. ii. 14); and He will do the same in the time to come, raising the estate of Israel and afflicting the empires (cp. Ps. cxiii. 5). And God Almighty shewed this dream to Nebuchadnezzar, because he was the first of the kings and the greatest of them; to shew to him and every king who should arise, the superiority of Israel, and what should come to pass in the latter days, and that every dynasty should be destroyed when her empire began, and that none should think itself a lasting dynasty; and that it will be well for them not to afflict Israel, because they are suffering discipline, that is all; and if they do otherwise, God will be wroth with them and punish them. And thereby too He teaches His people to be patient, knowing the transitoriness of these empires and the durability of their own, and that all nations shall bow before them. And therein is their great consolation.

And the dream is certain and the interpretation thereof sure: i.e. this dream came not from fancy, or occupation of spirit, as men sometimes see in dreams what they have been doing or pondering, and when they see it, there is no interpretation to be realized in the future; no, this is a dream which God purposed to shew him.

And the interpretation thereof sure: i.e. this interpretation of mine is accurate, and there is no explanation other than what we have given.

- 46. Believing that there was in Daniel a portion of the divine power, like what the Christians hold of the Messiah, he put him in the place of God, and fell on his face before him and bowed down to him, and commanded that sacrifices should be brought to him, as they are brought to a god; he does not say that he brought them to him: most probably Daniel prohibited him from doing so.
- 47. Of a truth: he acknowledges that God is the God of gods, and that it was thereby that Daniel could know this mystery. Then he called him Rabbi 1, i.e. made of himself his pupil and his slave. Then he bestowed on him many splendid gifts, as he had promised the Chaldees, ver. 6; adding a distinction which he had not expressly mentioned to them, viz. making him sultan of the province of Babylon and chief of all the wise men of Babylon.
- 49. When he had attained high station it was impossible for him that his fellows should be left with none. As for himself, he was established in the king's gate,—not as porter, but rather to inspect men's business in the same way as Joseph did: so that the king had the title and Daniel gave the commands and prohibitions. The writer tells us of the rank of his associates by way of introduction to the sequel.

HI.

The matter narrated belongs to the history of Nebuchadnezzar, but Hananiah, Mishael, and Azaria enter into it. It is told us on account of the great edification to be got from it.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Translation of ver. 48: 'Then the king called Daniel my lord, and my master,' etc.

The first thing necessary to explain is, What moved Nebuchadnezzar to make this image? Our answer is, that when he became master of the world he made it, and the herald proclaimed that whosoever should not come forward and bow down should be cast into the fiery furnace. By doing this they would shew their allegiance to him; before they were under his sovereignty he could not have done it. He had already another deity whom he served (ver. 14). His will was accomplished as soon as it was seen that all mankind—except the Jews mentioned in the Scripture—bowed down to it. He records its height and its size; the latter containing its length and breadth. He set it up in the plain of Dūra because it could contain a great crowd of men standing. He made its height sixty cubits, that they might see it from a distance and bow down to it from every quarter. He did not set it up before collecting the people: rather, he made it first, then sent and brought the people from all the cities of the world, and when they were come to Babylon set it up and ordered them to bow down to it. He brought the nobles, not the common people, which would have been impossible; the world would have been desolated and the place could not have contained them either. Those who came must have left substitutes to keep their places till they returned. He tells us that when they were summoned they came and did not disobey; which fact, by itself, shewed their allegiance to him. And when they were gathered in Babylon, he made a banquet in honour of the image; and the people gathered and bowed down, and after that went to eat and drink; they did not eat before they had bowed. Probably he had slaughtered victims and made them ready for them. Then, after they had gathered together, he set up musicians with their instruments, and when they were standing in front of the image, he bade the heralds go about among the people and say: 'Ye tribes of men, take heed, and fail not to bow down to the image; whensoever ye hear the sound of the musical instruments, let every one fall on his face bowing to the image, and whosoever shall not bow down, that moment shall he be cast into the fiery furnace.' This shews that he must have built a great furnace in order that if any man disobeyed he might be thrown into the fire. Most probably he had sent some persons before him to go about among the people who had come from the countries, to see whether any one disobeyed or not. Then the writer informs us that all who were present bowed down after they had heard the sound of the musical instruments, except the three mentioned above. We are left with one of two alternatives. Either he desired the people to abandon their religions and serve a god other than their own; or he desired their allegiance only. As it is not probable that he desired them to give up their gods, since the religions remained intact, each nation serving its god, we must suppose that he desired of them allegiance and nothing more. What we must remember about all the Jews who were in Babylon is that the king did not require this of the common people, but only of the dignitaries and nobles: not of the others. Had not Hananiah, Mishael, and Azaria been dignitaries—as was mentioned before—he would not have made them appear in the throng, nor have required them to bow down. As for the case of Daniel, he was not required to bow down to the image because his station was too high, as he

occupied the place of a god with the king (ii. 46). Those who accused them were minions of the king, whom he had ordered to take note of the people.

12. They serve not thy god: i.e. the god whom he served before he set up the image.

We learn that when he was told that they bowed not down to the image, he was filled with wrath and his colour changed. Either this was because \* \* or because opposition had come from them; [and he feared] that, when this was known to others, his authority would be weakened; and had it not been for that, he would not have thought it a grave matter. The latter is more probable to my mind. He did not know what to do, and perhaps did not finish the dedication of the image.

He ordered them to be brought before him and began to upbraid them; perhaps, he thought, they would make an excuse of some kind, so that their joy need not be troubled [i. e. so that they need not be punished].

- 15. Now are ye ready? i.e. 'did ye just now hear the proclamation, or has the herald not yet come forward with it?' Perhaps he said this in order that they might make some excuse, that the people might know that they did not slight him; though the time for bowing had already passed; for he only desired the people to bow down at the time when they heard the sound of the musical instruments. But the answer they returned was not an excuse; on the contrary, they spoke plainly to him, so that it became necessary, in his view, for him to do what he did.
- 16. We do not need: i.e. 'it is not necessary for us to make any excuse, as perhaps thou wouldst suggest; and as for thy saying "What god is he," thou art to know that our God is able to deliver us from the fiery furnace wherewith thou threatenest us in many ways, and if thou command us to be slain by some other means, He is able to deliver us from that too.'
- 18. And if not: this does not mean 'if He is not able,' which would be in contradiction to their assertion, ver. 17. It means, 'if He should not deliver us; for He will not leave us in thy hand out of inability. Nor do we serve Him in order that He may deliver us from punishment in this world, but only that we may be delivered from punishment in the next world, and receive our eternal reward; so thou mayest know that what was told thee of us is true; we have not served thy god, nor thy image, nor shall we serve them in time to come either.' And this they said in the presence of the crowds that had bowed down to the image.

From this verse we learn that it is unlawful to bow down to an image, even though a man does not believe in its sanctity. The foundation of this is in the law (Ex. xx. 5). We also learn that there is another world of rewards. For, if there were no other world after this, in what did they trust, that they did not bow down to the image? And for what did they hope, that they gave their bodies to be burnt? Or why did Daniel let himself be thrown into the lions' den? The words if not shew that in their opinion it was possible that God might let His servants be tormented and slain by the hand of unbelievers, to reward them for it in the next world. They knew all this, and yet did not commit the crime.

He ordered them to throw in seven times as much wood as was ordinarily thrown in, to terrify them, that they might repent and humble themselves; but they did not care for his words or think about them. Then we are told that he commanded them to be bound in their clothes; and the king's order was obeyed.

אווייהון, their vests.

נרבלתהון, their belts.

לבושיהן, either their turbans, or their bonnets, as they were dressed like governors.

They were thrown with engines, because the furnace was high, and raised above the level of the ground, and they were thrown over the top of it. They were not introduced by the door of the furnace, because the king wished to make the scene as terrible as possible, and in order that the crowds of bystanders might look on at a distance, on some high ground. Possibly he flung in each one separately, one after the other; he threw in, let us suppose, Hananiah first, that the two might take fright; but they did not care; so he threw in the second, and the last did not care.

22. The writer now tells us how those who threw them in were slain by the heat of the sparks of fire. This was because the fuel flew up when they fell in; a fierce flame came out of it; and when the heat caught them, they perished. Nebuchadnezzar was standing on the high place when they flung them out of the engine, looking on the furnace; there can have been no smoke ascending, which would have hidden the furnace from view; and he beheld them, and lo, they were going to and fro in the flame. And he was terrified and amazed thereby (ver. 24), and spoke to his courtiers as recorded. Either these were present with him, but did not see what he saw, through God hiding it from them (as happened to Daniel when he saw the angel whom no one else saw, as we shall explain *infra*), so that they saw neither the angel nor the three. Or it may be that his courtiers saw the three, but did not see the angel.

24. Were not three men? He tells them that he sees something they do not. Perhaps he asked first for information from them, to know whether they saw it or not; and then he said 'Did not we throw in three men and no more?' And they said 'Aye.' Then he said, 'Lo, I see four persons, only the fourth is like the angels.' The other three were, of course, Shadrach, etc. Then, when he saw them going to and fro in the furnace, not going out of the furnace, he said in himself, 'These men will not go out, however long they stay; it is as if they were in a garden, taking their pleasure.' So he approached the door of the furnace to ask them to go out from the furnace, since there was no way out save by the door; apparently they wished to shew that the person who should take them out must be himself, and that they would not go out save by his command. So he approached the furnace and said to them, 'Come out, come;' the angel must have been with them till they left the furnace, because so long as he was with them no mischief from the fire could come to them. When they went out, they were not naked, but covered with their clothes; in

their tunics only, out of all their clothes, since only these are mentioned. And the Creator and Worker of miracles caused these tunics to remain, to cover them, and that all might see the marvel that some of their clothes should be burnt, while others remained unburnt. We are told above that the fire did not attack any part of their bodies, so that even in the nails of the feet and the hands, in which no great harm would be done, they were not injured by it. Their hair was not singed: as hair naturally is by a little fire, when it comes near it. Nor had the smell of fire passed on them: it could not be smelt in their bodies or in their tunics; this is not astonishing. as a work of the Almighty Creator; He put a screen between the fire and them, by one of those mercies of which He is capable, but not between the fire and their garments; blessed be He, Worker of miracles impossible to His creatures (cp. Ps. cxxxvi. 4). This overthrows the doctrine of those who would do away with miracles, and reject this narrative. Now God Almighty displayed this mighty miracle in the time of Nebuchadnezzar, as He displayed His miracles in Egypt, annulling thereby the systems of the Magicians till they confessed and said, 'This is the finger of God' (Ex. vii. 15). And so, when Nebuchadnezzar and the rest of his princes had witnessed this, they believed in the work of the Creator, and thereafter he blessed the Creator, saying: Blessed is their God, etc. An hour before his language to them had been: And who is the God who shall save you from my hand?

Who sent His angel: he had witnessed the angel going with them; God Almighty had sent the angel to make him certain that this was His work, and none other's.

And saved His servants: observing that they were saved through relying on Him, not caring for his threats, and changing the king's word.

But gave up their bodies: i.e. they gave over their bodies to the fire, and all that they might serve no other god.

And a decree is set forth by me: he ordered that a stop should be put to the societies of religious speculation, wherein the doctrines of the Unitarians were reprobated. That whoever speaketh error against their God shall be hewn, i.e. his body cut in pieces, and his property be confiscate to the sultan.

For there is no other god: he decides that among all the gods there is none able to deliver his servants from afflictions and punishments like Him.

After this he tells us what the king did with them afterwards. He promoted, i. e. he increased their rank and dignity.

People may ask about the previous assertion of Nebuchadnezzar at the time in which Daniel interpreted his dream to him, 'Of a truth your God, etc.,' and they may say, 'Does not this language shew that he believed in God Almighty and His miracles? How then can he have dealt so with them or said, "And who is the God who shall save you from my hand?"' The answer is that it was not more extraordinary than that our ancestors should have witnessed God's wonders and His talking with them on Mount Sinai, and after a few days should have served the calf, explaining away in some manner what they had witnessed. How much more natural that such should be

the conduct of Nebuchadnezzar the idolator! At the time, probably, he believed; afterwards he apostatised by the aid of some of these false explanations. Doubtless God punished him for his apostasy, and for admitting doubts into his mind.

(Fourth Chapter.)

- 31. These are the letters written by king Nebuchadnezzar to all the people of the world, after the completion of the seven years which passed over him when he was among the wild beasts. When his reason had returned to him and he was once more king, he wrote the letters, in which he narrates the story; beginning with Signs and wonders and ending with and those that walk in pride.
- 32. Signs and wonders: alluding to what had happened to him during the seven years, which we shall recount in its place. It was pleasing before me: meaning that he felt bound to tell them to the world, and not to refrain from publishing and proclaiming them, and thanking God for them.
- 33. His signs: i.e. both the wonderful works recorded above, and those which God is constantly performing. Shewing that he believed in them, and did not reject them as the philosophers do.

His kingdom is an everlasting kingdom: meaning (1) that it endures infinitely; (2) that He does what He thinks fit in His world, and that His dominion is over all while the times and periods change (cp. Ps. cxlv. 13).

#### IV.

1. He tells us that he saw the dream at the time when he was at peace, and no necessity for expeditions occurred: the world being completely at his feet, without enemies or rivals; his affairs and business being all in due order.

Green in my palace refers to his bodil health and personal appearance when his affairs were settled, as opposed to the condition in which he was during the periods when he was engaged in wars.

- 2. He tells us that he saw a dream which made an impression on him, and which he did not forget as he had forgotten the first dream: and when he woke, lo, he was in terror. Or, the first part may be a description of his condition during the time in which he was seeing the dream and hearing the voice of the angels, Cut down the oak; and the words and thoughts on my bed troubled me, an account of his condition after waking, meaning that he was pondering on what he had seen, and troubled and amazed, not knowing the interpretation.
- 3, 4. He did not, we see, send for Daniel to appear before him, and ask him to interpret the dream, notwithstanding that Daniel was present in Babylon. He sent first to the wise men of Babylon for the following reason: when he demanded of them the first dream, they said repeatedly, 'Tell us the dream and we undertake to interpret it.' So when he saw this dream, knowing that the interpretation of it was difficult, he determined to tell it to the different orders of the wise men of Babylon, in order that, when they were found unable to interpret it, their inferiority might be clearly proved to themselves and to mankind in general; and that he might afterwards

send for Daniel, who would tell him the dream before them, and explain it step by step; so that his superiority would come out as clearly as that of Joseph, when the wise men of Egypt were unable to interpret the dream of Pharaoh, and they all acknowledged his wisdom (Gen. xli. 38).

5, 6. He had called him Belteshazzar, the name of his god, because of the spirit of the holy gods which was to be found in him; the name was a distinction.

According to the name of my god: some have supposed that in spite of all the events which had happened to him, he continued to worship idols, owing to some delusion or other, or else for political purposes; as, if he proclaimed to the world that he adopted the religion of the Jews, their laws would be incumbent on him, and he would fall. He was therefore unwilling to withdraw himself from his god, so that he magnified the God of heaven, but did not give up his own religion. Or it may refer to that which he had been accustomed to serve before he believed in God Almighty.

Whom I know, from what had occurred in the first dream, when the secret had been revealed to him.

7 sqq. After being told the dream, and how 'none but thee of the wise men of Babylon can interpret it, but thou canst because of the divine wisdom that is in thee, so tell the interpretation thereof,' Daniel pondered and did not commence interpreting till the king spoke to him. This was not bewilderment on Daniel's part concerning the interpretation, owing to the matter being concealed from him; he was rather pondering how to approach the king, it being improper to approach him directly with the interpretation, owing to its content, viz., misfortunes to happen to the king; he also saw that it would not be well when the king asked him for the interpretation that he should fail to give it. He thought it therefore the safest course to ponder till the king spoke and asked him. The severe effort of thinking had made his colour change; when the king saw him thus he said, Let not the dream or its interpretation trouble thee, thinking that he would require to ponder deeply over it. Daniel answered that he had not held back the interpretation because it had troubled him, but only on the king's behalf; otherwise he might have hastened to interpret it at once.

19. The dream be to them that hate thee: an expression of civility and courtesy, it being improper to commence otherwise. It has been thought that Daniel may have meant the *enemies* of God Almighty, and *those that hate* Him, Nebuchadnezzar being one of them. Then he proceeded to divide the dream into three parts, and to interpret each part separately.

20. 'The greatness, might and height of the tree that thou sawest, with food therein for all animals, and dwelling for them beneath it and in it,' represents the height of the kingdom and its extension to the end of the world. One thing is left unexplained, sc. v. 21: Whose leaves were fair and the fruit thereof much; the first refers to the beauty of his armies and his children, and the second to the quantity of goods that he had collected from the countries. In it was meat for all, refers

to his stores. The beasts of the field had shadow under it: i.e. the nomads. The fowls symbolize all those who had come to him from all countries, and attached themselves to his dominion and housed themselves under his protection. And all flesh was fed of it most probably refers to the profit enjoyed by mankind after his dominion had been established. Then he expounds the second part, the voice of the angels which he had heard (ver. 14). Observe that of these two angels one was in the height, the one that said **Hew down the tree**, who is called a watcher, and was higher in rank than the holy one, who asked the 'watcher' to let the roots of the tree remain in their place (ver. 15). The sentence is by the decree of the watchers, refers to Hew down the tree, etc.; the demand is by the word of the holy one. to the demand that the stump of his roots should be left. The names are used first in the singular (ver. 13), afterwards in the plural (ver. 17); this shews that they were a multitude; and that a number of watchers commanded, and a number of holy ones asked on behalf of the tree: God shewed him this that he might know that both matters were by command of the Almighty Creator; both Nebuchadnezzar's personal calamity, and the preservation of the kingdom for him till he returned from the wilderness.

Hew down the oak means removing him from mankind: cut off its branches refers to the cutting off of his armies. Even with a band of iron and brass refers to his being among the animals during that period, like a man bound, unable to move hither or thither, and remaining with the wild beasts. In the tender grass of the field means that he would live in a place which produced grass for him to feed upon, and that he would be a graminivorous not a carnivorous animal.

With the dew of heaven refers to his being day and night under heaven, having no shelter to take refuge in from the dew.

Let his heart be changed refers to the cessation of his reason, and his becoming deprived of the power of discrimination which he had.

Three things, it is to be observed, are literal: (1) grass like an ox, etc.; (2) let it be wet with the dew of heaven; (3) let his heart be changed; the rest are all symbolical.

And let seven times pass over him: some persons have thought these 'times' mean 'seasons,' making a total of less than two years; others, that they were 'years,' which is more probable; the period apparently was extended, and the Creator humiliated him. Then the angel states that all this had come upon him that he might know that the kingdom is God's, and that He gives it to whom He will, though he be the lowest of the people (ver. 17). This shews that his heart was swollen, and that he had clothed himself in pride: and that God had humbled him in consequence, that he might realize that God Almighty is Monarch in His world, and does therein what He will, as is explained in the following chapter. Then he proceeds to the third portion, and whereas they commanded, whereas thou heardest it said 'leave the stump of the roots of the tree,' the meaning thereof is that the kingdom remaineth for thee, and shall not be taken away from thee. Then after he had interpreted the dream he proceeded to give him counsel, which he had only to follow to avert the threat.

24. This points to his having tyrannized over the people (cp. Ezek. vii. 11; Jer. xxi.35); he may have made heavy demands from them or enacted cruel laws. The words by shewing mercy to the poor refer to hard-heartedness on his part towards the weak: by whom some have thought that the weak Israelite nation is intended, since apparently he was more furious against them than any others. Now these are two great offences committed by unbelievers for which God punishes in this world; thus he destroyed the generation of the Flood on their account (Gen. vi.13), and so too Sodom and Gomorrah, and so too the people of Nineveh till they repented (Jonah iii. 8).

So there shall be a lengthening of thy tranquillity: i.e. God will divert it from thee for a time, as he diverted the disaster in the time of Hezekiah. God would bring it upon him owing to his oppression and tyranny: but if he mended his ways, God would divert it from him: it will be according to the sentence of the watchers, if thou remainest in all thy sins.

- 25. This verse is not part of Daniel's address to the king, but an observation of the writer, informing us that Nebuchadnezzar did not accept Daniel's counsel, and therefore that which the dream symbolized overtook him.
- 26, 27. This saying only was not the cause of what happened to him, but his continuance in his guilt and transgression. God gave him a year's grace from the time that he saw the dream: but as he did not repent, and this saying was added thereunto, God delayed his punishment no longer. It happened that he had gone up to the roof of the palace and looked down over the city, and observed the beauty of its buildings, till he said Is not this great Babylon? which shews that he had rebuilt it after his own fancy to make it his capital; and all his stores were therein, whence the words for the might of my power, etc.
- 28, 29. The voice which he heard was from heaven; possibly no one heard it save he; or possibly others did hear it, the voice being loud that mankind in general might know this.
- 30. Doubtless as soon as he heard this voice which descended from the heavens reach him, his reason stopped, and he fell down from his palace-roof, and went blindly forward, and was guided by the Creator into the wilderness; he was not stopped, especially as his story was known, and Daniel had told them about it, so that they did not attend to him.

Till his hair was grown points to the length of his sojourn, which was seven years.

31, 32. At the end of the seven times his reason returned to him, and he found himself among the wild beasts in the wilderness, and perceived the state of his body, the mass of his hair and the length of his nails, and realized that there had come upon him all that had been told him. After that he raised his eyes to heaven and spoke as above.

His kingdom is an everlasting kingdom, inasmuch as the kingdom of men and their dominion ceases and terminates.

And all the inhabitants of the earth; the great and the little alike are counted

as nothing; since they come to an end and die: and in this sense the verse will refer to ordinary people, and their general condition. The prophets and saints however are the pillars of the world. If Nebuchadnezzar refers to death and the termination of man's career, then it is a general sentiment; but if it refers to rank and power, then the prophets and saints are not included.

And He doeth according to His will in the army of heaven: i.e. either the angels; or the stars, which eclipse, blacken, and fall.

And among the inhabitants of the earth: here too he may refer to mankind,—whom God slayeth and maketh alive, enricheth and maketh poor—or it may include all the animals.

And none: including the host of heaven and the inhabitants of the earth.

Can strike upon His hand: i. e. upon God's hand; or perhaps on his own hand, to warn Him off. The first is more probable. None among the host of heaven and the inhabitants of the earth can stay Him from His will, or express displeasure at His work, saying to Him, 'What is the work that Thou hast done? It is not fair' (cp. Eccles. viii. 4). He notices this because it corresponds with his own case; since he had been unable to impede God's dealings with himself, or be displeased thereat, for He had been just in His work; Daniel had warned him, but he had not taken his advice; and so earned all that happened to him.

33. He said above (ver. 31) mine understanding returned unto me in order to annex to it and I blessed the Most High; here he repeats it to tell us how he returned and was established in his sovereignty and his glory. Daniel had said to him thy kingdom shall be sure unto thee, assuring him that he would certainly return to his throne.

My counsellors and my lords sought unto me: Daniel had reckoned up the times, and when they were full, he commanded the army and the nobles to go out after him, and to disperse in different regions to seek him, till they found him seeking the inhabited world, and took him and brought him back.

And excellent greatness: he was not humiliated in their eyes when the disaster had fallen upon him, but on the contrary, they gave him increased might and majesty. This was because he dealt justly with the people, and gave up oppression, wrong, and tyranny. Fear of him was in consequence put into the hearts of men, and he increased in power and glory. The Scripture does not tell us how the world fared during these seven times without a king to govern. Some say Daniel governed the kingdom; others that the king's son Evil sat on the throne till the return of the father.

37. Just as if he had been reading out to them this section from the beginning till this place, in copies transmitted to them, he finishes with the words 'I bless and exalt the blessed Creator for all His works.'

This is the end of the history of Nebuchadnezzar. Then he proceeds to tell us the history of Belshazzar, his grandson; the history of his son Evil Merodach is omitted, because no act was done by him like those done by his father and his son Belshazzar.

Of Evil Merodach we only hear of the kindness that he shewed to Jehoiakin. Probably he was the best of them.

v.

- I. Belshazzar reigned three years at the least; and he made this feast quite at the end of the time (ver. 3, inf.). The book does not explain the reason for which the feast was made. Possibly he had counted the seventy years which God had appointed them; and when he saw that the seventy years were completed, and the kingdom remained unchanged, he made the feast out of joy thereat, thinking that all that had been said had fallen to the ground: and this was why he ventured to take the vessels of the house of God which Nebuchadnezzar his father had put away, and abstained from employing; when Belshazzar saw the seventy years completed and the kingdom remaining, he said, 'These vessels are mine and there is no return:' so he began to praise his gods, in whom he now believed, wherein he was too hasty; and, indeed, this was one of the causes of his ruin. He did not invite any besides the nobles, their attendants and followers; who, he tells us, were a thousand souls. And drank wine before the thousand: they were in his hall, and he drank in their presence.
- 2. While he tasted the wine: some make this mean that his intoxication excited him to this, whereas, had he been sober he would not have done so, but would have refrained from bringing them out and drinking out of them; others, that while the wine was pleasant to him, he wished to drink out of the vessels of the house of God, these being vessels fit to drink out of, such as 'cups' and 'bowls,' etc.

Vessels of gold and silver in ver. 2; in ver. 3 the silver is omitted: either for brevity; there being no doubt, if the gold were brought, that the silver would be brought too; or he may have ordered them to be brought, and afterwards preferred the gold exclusively. Then they praised the god[s] of the images; and did not praise the blessed Creator, despising Him in their hearts, and thinking that they were masters of the vessels of the house of God; and just then came the term which God had fixed.

5. The fingers of a hand: this shews that he saw a hand appear, but did not see the arm, or the person; so, too, Ezekiel (viii. 3) saw a hand only; and likewise Daniel on a later occasion (x. 7).

On the plaister of the wall of the palace: referring to the white plaister; the writing was black, so that it shewed: and the king saw it alone of those who were in the hall, just as Nebuchadnezzar only saw Hananiah, Mishael, Azariah, and the angel.

- 6. When he saw this miracle, fear and tremor came upon him, and owing to the greatness of his terror the vertebrae of his spine were loosened, and his knees struck against each other.
- 7. He immediately summoned these to tell him the writing and its interpretation; promising the person who should read it, and shew him the interpretation, that he

would clothe him in royal garments, and put a gold chain about his neck, while a herald cried before him that he was lord over a third part of the kingdom. This is like what Pharaoh did to Joseph, only he entrusted his affairs to Joseph without making him a partner in the kingdom, whereas Belshazzar meant that of all the taxes that came to him Daniel should have a third part, and a third in every benefit which the king enjoyed. His grandfather Nebuchadnezzar had made no such offer to the person who should tell him his dream and its interpretation, but had merely offered presents, rewards, and dignities, inferior to the sovereignty. This was because this matter made more impression on Belshazzar than the other had made, and because of the fright, fear, and impatience that had seized him.

- 8. The writing was not unlike any existing writing; on the contrary, it was an existing character, whether Hebrew or some other. The answer (to the problem) is that the letters were not arranged in order, but inverted, the letters of NID being arranged DIN: and similarly all the letters of the four words were transposed. Hence they did not understand them: and, when they read them, they got no intelligible word, much less its interpretation. And his heart was nigh breaking thereat, so that when Daniel, after the others had failed, read it and interpreted it, he was able to address him as he did in presence of the throng, and explain to him his sin and the wickedness of his conduct, as described at the outset of the chapter.
- 9. He had hoped that his wise men would understand it, and tell him its interpretation: so when they did not understand it, his horror increased and his colour changed. It is not improbable that he saw the hand while the others did not see it, and that on account of this they were astonished and confounded when he said, 'Ye peoples, lo, I see a great hand which has written this, and lo, terror confounds me!'
- 10. This queen was his grandmother, wife of Nebuchadnezzar, and was acquainted with these matters from their beginning.
- By reason of the affairs of the king: this refers to the terror and fright that had seized the king, and the change of the expression of his face, and the bewilderment of his nobles, and [the fears] that had fallen on them on the king's account, whence their joy had been changed into this plight. Her heart pained her on his account, since he was her son's son, now that this trouble had fallen upon him, and she feared that he might die of the fright which had beset his heart; at any rate that he would not rest till there came the person who had power to read to him the writing and understand its interpretation.
- 11. She informs him that there is present in the city Daniel, who will read the writing, and interpret it to him; that he might cease from [the terror] that had fallen upon him. Then she began to recount to him some details of Daniel's wisdom, and how he was above all his father's wise men, having been the most eminent of them, that he might be convinced in his mind that Daniel would understand that, and a more difficult thing too. The most probable account of this matter is that Daniel had never come before him, and had never known him at all, having been absent from Babylon during this year (see on viii. 1); after which he returned, very probably

for this very purpose, providentially. Next she described Daniel to him that he might know him and his skill.

In verse 11 she ascribed to him four characteristics: (1) spirit of the gods; (2) light; (3) understanding; (4) wisdom. In the next verse she repeats some of them in the same words, and others with a change of expression. Probably an excellent spirit means the same as spirit of the holy gods; knowledge is the explanation of wisdom like the wisdom of the gods; interpreting of dreams the specification of light; this word according to the Hebrew, or 'light' according to the Aramaic (cp. ii. 22); meaning that he can shew up hidden things, which are as it were in dark places, so that they can be seen and understood.

An excellent spirit: referring to his inspiration, the like of which was not to be found among the wise men of Babylon.

Knowledge: the philosophical sciences, as in i. 4.

Understanding: reasoning power.

Interpreting of dreams: referring to difficult dreams, as happened to him when he explained the tree (chap. iv).

Shewing of dark sentences: this is not illustrated in the book; 'dark sentences' are, in the language of the philosophers, striking sayings constructed in language made up of hints, like Samson's riddle.

- 12. Dissolving of knots: a form of expression which is thought to be simple, but which the wise man can analyse into its parts. She added that his grandfather had set him above all his wise men because these qualities were united in him; and that he also called him by the name of his god on that account.
- 13. The queen had not told him that Daniel was of the Jews. Possibly he asked those present about him, and they told him so. This remark of Belshazzar was not meant contemptuously at such a time: he must have said it to him because the Jews were famous for prophecy and the divine sciences.
- 16. He said in the first verse (14) 'that a spirit of the gods and light and prudence;' in the second (this verse) he adds 'solutions' also, according to what the queen had stated.
- 17. He would not accept any of the things he mentioned for several reasons. First, because he did not want his favours, which were not proportionate, but dictated by ignorance and insolence. Secondly, because they were honours which would be annulled at once. Thirdly, that it might not be said that he had interpreted it for the sake of what he was going to get. He said, 'I will not take from thee, so, if thou wilt give, give some one else, whom thou mayest choose. I will read the writing and tell thee the interpretation thereof: that only is thy desire and thy request.'
- 18-22. He prefixes this introduction to shew him that he was not greater than his grandfather, who had reached in sovereignty and power and terror and majesty a height which his grandson had not reached: yet, when he grew proud, and put on the garb of tyranny, the Creator humbled him to a degree beyond which there

was no further degradation; and that God raises the humble, and humbles the proud, and slays mighty kings, and does whatever else He will, none being able to oppose Him, or thwart His will.

22. Though thou knewest all this: shewing that Belshazzar knew all that had happened to his grandfather, so that he should have taken warning thereby. He then tells him that his seizure of the vessels of God's house was presumption towards Him and contempt of Him in his soul. Then Daniel looked towards the hall and the people therein, and saw the vessels of the house of God, and how they had been used for drinking; and told him how they had been praising their gods, and had not praised God Almighty as was His due, but had praised instead the idols which can do nothing, being mere images and semblances. Then after shewing him the inferiority of his gods, and his folly and audacity, he said to him, 'On account of this the author of this writing was sent.'

24-27. He tells him that on account of his action, as described, the angel had been sent and had written these four words. He then combined the fifteen letters into words, saying number twice; the first referring to the number of seventy years which God had appointed for Nebuchadnezzar, his son, and his son's son (Jer. xxvii. 7), the second to the reign of Belshazzar. He had numbered to them three kings and seventy years; when these were completed, they had nothing more left. Tekel he interprets thou art weighed; implying that one who is wanting cannot be taken, but only one who is full weight; i.e. whose intelligence, wisdom, piety, etc. are so; now in his father and grandfather there had been a certain number of laudable characteristics, but in him there were none, all his qualities being wanting. Pharsin he interprets fragments, comparing him to a thing that is broken, wherein nothing serviceable is left; referring to the destruction of all his supporters in the kingdom, and his own murder. This is why Pharsin is in the plural; signifying his own destruction, i.e. death, and afterwards the destruction after him of all the supporters of the Chaldean rule. Then he informed him that that rule would be transferred to the Medes and Persians.

- 29. The king's promise had necessarily to be fulfilled, and Daniel could not resist, though he knew that this sovereignty was transitory.
- 30. Darius knew that a word spoken by Daniel would be fulfilled, and that the kingdom was destined for the Medes and Persians. It may be that Daniel had told him that he and no other would be king, whence he was encouraged to kill Belshazzar. Or he may have been killed by some of his servants, since the Scripture does not record who the murderer was.
- 31. Received the kingdom: i.e. received it from the Chaldees; cp. inf. ix. 1. We are not told how he was established in the sovereignty, nor how he became seated in Babylon on the royal throne; but the writer tells us that Darius was born in the year in which Nebuchadnezzar took captive Jehoiakin king of Judah, to shew that in the very year in which he did so much in Jerusalem, and won so great a victory, God raised up one against him, who should take his kingdom

from him. For this reason we are given the number of his years at the time of his receiving the kingdom from the Chaldees. Since there was no purpose in telling us the age of any other of the kings of the Gentiles or of the Israelites [?] at the time of their coming to the throne, it is nowhere else given.

### VI.

- 1-3. Darius was certain that the kingdom was established in his hands, and that he had not to march out to fight opponents. He appointed therefore these hundred and twenty governors, to each of whom belonged a particular province, wherein he left a viceroy, while he himself remained with the king in the capital. And he appointed three presidents, to whose word and command they were to refer; and he appointed the hundred and twenty that they might govern the kingdom, and the king might not have to be fatigued with all the business. This is the same sort of plan as Pharaoh adopted, when he appointed Joseph to govern the kingdom, giving himself up to amusement, and retaining merely the title.
- 3. With nery cp. Jonah i. 6 and Ps. cxlvi. 4. He set the three over the hundred and twenty, and Daniel, who was one of the three, over both the governors and the presidents, so that none of them could do anything save by his consent or command. He did this, because an excellent spirit was in him. He was never found incompetent, nor his orders and counsels false. So the king was, observe, planning to remove the others, and establish Daniel by himself; i.e. it was not practicable for him to establish Daniel at once; such a matter, he knew, required gentle strategy. So he went to the chief nobles of the empire, and did not remove them from their high station till his sovereignty was established. When it was established he began to plot and to plan to remove them little by little; and when they perceived this they began to plot to remove him from the kingdom altogether.
- 4. The presidents and governors agreed together by reason of the envy of him which had penetrated their hearts. The king, they said, has only exalted him above us owing to the excellence of his counsel; so we must plan some device to convince the king of some error or shortcoming on his part, that he may remove him from the sovereignty altogether. They sought, he says, for an error, but could not find one.

Error or mischief: 'error' means oppression of the subjects. 'Mischief,' wrong done in reference to the king, or wasting the revenue.

- 5. Despairing of finding a means of attack on the side of the king, they thought they would attain their will in respect of him in the matter of the worship of his LORD. Their object and intention therein was not to endeavour to shew that he neglected any of his religious duties, but of another sort.
- 7-9. Have consulted together: indicating that they had assembled and consulted about a measure which could establish the king in his sovereignty, so that the people would obey him; and that it was necessary that this should be done, and if the king failed to do it, his kingdom would become insecure. They bound

themselves to this, in order that Daniel might not be able to serve God, which was their real object, which object the king did not know: which was part of their treachery against him; for had the king known, he would not have agreed to their counsel nor accepted it, nor set his signature. Then they said to him, 'Set thy signature that it may be read to the people in the streets and in the assemblies, that none of them may oppose it.' They included in their phrase that every man the followers of every religion, not confining the law to religions other than their own;—a stroke of policy, to make it apply to Daniel. They appointed it for the space of thirty days, to make it last long; that being with them the utmost space for which they could remain without worship of their deity. Had that not been allowed by their religion, he would not have enacted it. They also forbade people to make any request of each other, as they had forbidden them to make any of God; but their object was only the latter. This they did that none besides themselves might know their object. Then they excepted the king for two reasons. First, because it was absolutely necessary; since otherwise the nation would have perished from mutual outrages and difficulties that would arise. Secondly, they exalted the king above all gods to magnify his estate. All this was to shew him that by this statute his kingdom would be confirmed and set in order. When the king saw that they were agreed about it, it was clear to him that, unless he did that on which they were agreed, his power would be shaken. So he did it. He did not take Daniel's opinion beforehand, because they had told him that it was a part of the administration wherein Daniel had absolutely no concern.

11. Daniel may have known what was in their minds, and their purpose, i.e. that he and no other was their mark; and he knew too what the king had done. But he did not tell the king, committing the business to the Creator of all. He mentions the windows, because they looked in at him through them, and surprised him, and behold he was praying.

Towards Jerusalem: this does not mean that the windows were opened towards Jerusalem, but rather that he stood facing Jerusalem, the Qiblah.

As he did aforetime: shewing that it was not a thing which he commenced then; it implies that he had habitually done so, and that it is an obligatory duty which cannot be neglected. The three times probably mean evening, morning, and midday. From the words he kneeled upon his knees we learn that that is one condition of prayer (cp. Ps. xcv. 6).

- 12. Doubtless he had perceived that they had come to see him; he did not, however, interrupt his prayer, but continued till the end, so that when they came down upon him he was still praying. These men were the governors and presidents.
- 13 (12). His answer, the thing is true, means 'it is so,' and none may transgress it; whoever transgresses shall be cast into the den of lions. When they heard this saying of the king, and had reminded him of his decree, they proceeded.
- 14 (13). Of the children of the captivity: contemptuous, indicating that he was of the vilest of the people: 'yet thou hast raised him above them all, and he has

opposed thy edict, and loosed that wherewith thou hast bound the nation.' And they desired the king after this speech to order that he be thrown into the den of lions.

15. When he heard them say that the violator of the decree was Daniel, he perceived that they had laid the plot against him: so he began to make excuses for Daniel; such as that he did not count as one of the multitude to whom the prohibition applied: 'since he is the ruler of the kingdom, and the persons intended were others.' This and similar things he kept saying to them till sunset, opposing their proposition and excusing Daniel. Some have supposed that he said to them, 'Daniel cannot have known what was written; had he heard of it, he would not have disobeyed our decree.' But when the sun set, Daniel rose and prayed, so that the king had no longer any excuse for him.

16. In other words: 'If Daniel be not cast into the lions' den, the rule of the Medes and Persians will have been broken; now if it can be broken in Daniel's case, it can be broken in other cases; and this is a principle which will extend itself; and ruin will be the result.' Their meaning was, that if the king altered their laws they would revolt from him, seeing that it was quite impossible that one who altered their laws should be king over them.

17. Darius' language is very different from that of Nebuchadnezzar (sup. iii. 15). Darius believed in God's power to deliver in some miraculous manner, whereas Nebuchadnezzar believed in no such power. Those who threw the victims in that case into the furnace were killed by the sparks of fire, because they were close by it. Those who threw Daniel into the den of lions did not suffer in the same way, the lions being far away from them. Darius said to Daniel at the moment of his being thrown in, 'Doubtless the God whom thou servest continually will save thee from the lions, since He is able to do this; and those who have plotted against thee will not see their will accomplished upon thee.'

18. Probably the den had a door, whereby the lions were introduced; and also a mouth, by which their food was thrown to them to eat, when there was no man thrown. And it was these people's duty when any man had merited death to throw him to the lions to eat. It was Nebuchadnezzar's way to kill by fire, and of the rest to kill by the sword.

That there might be no change of purpose: he means lest, when they saw that the lions did not harm him, they might themselves throw stones upon him and kill him; since they now dealt openly with him. And the king did this because he knew that God Almighty would deliver him; otherwise he would not have sealed the stone which was at the top of the pit.

19. ווט is the Chaldee for the Heb. שלא אלי. His heart was on fire, he means, concerning Daniel, so that he refused music and pleasure. And through his spirit being occupied with him, he thought much concerning him, and his sleep fled, so that he got no rest till dawn.

20 sqq. He arose at dawn, his spirit being occupied with him; then he called

to him that he might let his voice be heard, and delight his heart with [an assurance of] his safety.

My God hath sent His angel: to be taken literally. God Almighty sent His angel to deliver him, as He sent His angel to Hananiah, Mishael, and Azariah. Although the lions were hungry, He allowed them no means of harming him.

For as much as before Him innocency: referring to his righteous conduct in matters between himself and God generally, and also to what was said above, ver. 4.

And also before thee, O king, I have done no hurt: indicating that he had done nothing whereby he had earned this treatment.

- 24. They let down ropes, as was done in the case of Jeremiah.
- 25. These men were the hundred and twenty-two who had plotted against him; and every one who had displayed any hatred towards Daniel they included with them: also their sons and wives; because it was the rule by the Persian law to include the women and children with the men; or perhaps their wives and their grown-up sons had displayed some joy at Daniel's misfortune and hatred towards him, and so had earned their fate in the king's mind. Probably they threw them down in parties according to the number of the lions, each lion getting one; and when they saw that he had devoured him, they produced another till they had devoured them all. Then Daniel returned to the administration of the kingdom by himself, as the king had originally intended (ver. 3). Doubtless the king's written statute must have held good till the end of the thirty days, except [for] Daniel and those who, like him, were worshippers of God Almighty.

26 sqq. Darius acted as Nebuchadnezzar had done, when he returned from the wilderness to his throne, in circulating letters, recounting what had happened to him. He felt bound to magnify the blessed Creator and publish His miracles; and to command mankind to fear Him; He being the eternal God, Whose kingdom and prevailing sovereignty never cease; and the Saviour and Deliverer of whom He will.

Doing signs and wonders in heaven and earth: signs in the heavenly hosts, such as eclipses, etc.; and in earth, such as took place in the history of Daniel and his companions. Darius himself had witnessed this, and knew it. Then he informed them how Daniel had been cast into the lions' den, and had not been hurt; doubtless people already knew what had been done by the hundred and twenty men till they were thrown to the lions and removed from office and others appointed in their stead.

29. He was in power and office. (Cp. i. ad fin.)

So far the history of what happened to Nebuchadnezzar, Belshazzar, and Darius. The history of Cyrus and the Persian kings who succeeded him is told in the book of Ezra.

### VII.

 He was already acquainted with the facts about the four kingdoms contained in Nebuchadnezzar's dream, as explained by him; after this, however, he received



fuller accounts of the same; part of which is contained in the now following dream, parts in chaps, viii, ix, x; in all five chapters. Now the dream which Nebuchadnezzar saw, and this dream which Daniel saw mention all four kingdoms. The Vision, on the contrary, does not mention the first, but only three. The fourth chapter (chap. ix) contains a summary history of the Second Temple, and also a notice of what Rome, the fourth kingdom, did to Jerusalem. The fifth chapter describes the fortunes of the kings of Greece, Rome, and Arabia, etc., as we shall explain by God's help. These four chapters, composed by the blessed Daniel, may be thus divided: the first consists of what he saw in the dream; the second of what he saw in the vision; the third and fourth of what he saw when awake; indicating the high stage he had reached in prophecy. God Almighty revealed this to Daniel of all mankind, owing to his anguish at our sufferings, and the interest he felt in what was going to happen to us, and his desire to know how long the time would be; for which reason he is called the man of desires.

Then he wrote the dream: because he desired that it should have a place in the collection of documents written by the blessed prophets.

And told the sum of the matters: meaning either that he wrote down the important points of the dream; or else referring to the heading words in the chapter, Daniel answered and said, as they are written; and meaning that the events took place just as they are recorded in this book; that it might not be supposed that only part was written, the dream being epitomized; since the prophets do sometimes write part [of a history] and omit part; as in the Books of Kings.

2, 3. He saw four winds stirring the great sea, i.e. the ocean. And after it had been stirred, there rose from it these four animals. Apparently he must have fancied in the dream that he was standing on the sea-shore till the animals rose. Then he begins to describe them one by one.

4-8. We must explain why these kingdoms are compared to animals, so that sometimes they are compared to horses (Zech. vi. 1), which are domestic animals; and similarly infra the king of Persia is compared to a ram, and the king of Greece to a goat. In my opinion he (Zechariah) compared the four kingdoms to horses, because they are used in war; since, therefore, each of these kingdoms was at war with some other, he compared them to horses. Nebuchadnezzar he compares at one time to an eagle, at another to a lion; to an eagle as being the strongest bird of prey, and to a lion as being the strongest beast of prey; similarly none of the four kingdoms was more powerful or braver than he. For a similar reason he compared him (chap. ii) to gold, which is more valuable than silver. The eagle again suggests the idea of flight and elevation; both of which apply to Nebuchadnezzar (Jer. iv. 13 and Is. v. 27). The lion too has extraordinary strength, and never turns his back (Prov. xxx. 30). In this verse he is compared to the two together. The eagle's wings are his mighty armies.

I was gazing: i.e. at the animal that I saw with this terrible form, till I beheld, f

and lo, its wings were plucked off, so that it could not fly; typifying that his journeyings and invasions were interrupted.

It was lifted up from the earth typifies what befell him during the seven years (iv. 30).

And it was made to stand on two feet as a man, and a man's heart was given unto it: a description of his condition when his reason returned to him, and he confessed the Unity of God, and renounced tyranny and transgression, and returned to his kingdom, and was increased in dignity above what he had possessed before (iv. ad fin.). He describes Nebuchadnezzar only, not noticing the estate of his children, because they had no estate worth noticing, i. e. they achieved no acts of heroism or conquests; but only retained the estate left them by Nebuchadnezzar.

Next, he describes the second animal, as like to a bear: referring to its stupidity; because they were believers in dualism and idolaters.

And it was raised up on one side: some take this literally, as meaning that as soon as it rose, it was in part overthrown; referring to its dealings with Israel, i.e. those of Darius with Daniel, of Cyrus, Darius the Persian, and Artaxerxes with Israel, and of Ahasuerus after the history of Haman.

And three ribs were in its mouth: i.e. they governed three quarters of the globe (cp. viii. 4).

And they said thus unto it, Arise, devour much flesh: the words of Haman (Esth. iii. 9). He does not say that it ate, because this purpose was not accomplished upon Israel, but was turned against their enemies. He describes, as we observed before, the conduct of the kings of Persia, but of none of the Chaldean kings save Nebuchadnezzar. Then he speaks of the third animal, which he compares to a leopard; the leopard being smaller than the bear; similarly in the last chapter he compares the kings of Persia to a ram, but those of Greece to a goat, which is smaller than a ram. Besides, the leopard haunts the doors of cities (Jer. v. 6); the leopard is the kings of Greece collectively.

Four wings of a fowl: these are his (Cerasphorus') four disciples: see on xi. 4.

And dominion was given to it: the well-known story of Alexander.

7. (After this.) Now he speaks of the *fourth animal*, which he does not compare, like the rest, to a known animal; because it had not any single religion or doctrine, nor did Daniel recognise in it any animal form to which he could liken it; he can only tell of the horror, terror, and fear which it inspired. This is a description of the kingdom of Rome; cp. on ii. 40.

And it had great iron teeth: i.e. TITUS THE SINNER, and the others like him, who invaded cities and shed blood; as a wild beast tears with its teeth and tusks. The metaphor is followed up in it devoured (i.e. massacred), and brake in pieces (i.e. oppressed).

It was diverse: referring to the variety of its customs, and the great harm it did.

And it had ten horns; i.e. ten thrones; see below on ver. 24.

8. I considered the horns: owing to their size. He was gazing intently on their size.

He looked, and lo, after this, this little horn had risen up amid the ten horns; and when the little horn had come between them, three horns were thrown down before it, and there were left seven, with this little horn among them. Then he perceived that this little horn had eyes like a man's eyes: and a mouth which spoke proud words. He does not tell us what the words were; see below on ver. 25.

9, 10. These *thrones* [which were cast down] are the kings mentioned above. The Ancient of days is an angel whose task it shall be to judge the nations on the day of Judgment (cp. Ps. l. 3). A throne of fire, he tells us, was set up for him, and the wheels of his throne were flaming fire; the bodies of the supernal angels are of fire, and their thrones are of fire likewise. Then he shewed him a river of fire issuing out from before the angel, wherewith he punished transgressors.

Thousand thousands ministered unto him: because he was the greatest of the angels, like the great Sultan, before whom stand a multitude of ministers. Then he tells us why he sat upon the throne with these ministers standing before him: the judgment was set and the books were opened: i. e. the judgment of the world for their denial of Him (Deut. xxxii. 37). The books were opened: for some of their sins were of long standing, and their works were noted (ibid. 32). The expression refers to the ordinary custom of noting down a fact which may be of use after some time, that one may not forget it. He is using the language of the world. Compare for the same, in reference to the deeds of the wicked, Is. lxv. 6; and in reference to the conduct of the godly, Mal. iii. 16 and Ps. lxix. 29. Reference is elsewhere made to God's judgment of the Gentiles for the wrong they have done Israel (Joel iii. 2). He thought it appropriate to mention the day of Judgment after the termination of the four kingdoms, to shew that at the close of their sovereignty they must expect judgment, punishment, and condemnation, and that their works are taken count of against them.

- 11. He returns to the history of the fourth animal: the cause of the destruction of this great creature, he tells us, was the proud language used by the horn; and though God Almighty gave it a long respite, yet every respite must end, and the time will at last have come.
- (i) The beast was slain, and (ii) his body destroyed, and (iii) he was given to the burning of fire. Was slain refers to the slaughter of their kings and the destruction of their armies. And his body was destroyed most probably refers to the abolition of their worship and religions; so that there will not be left to them a Church or place of Direction (Qiblah): or it may mean the extinction of Esau from this world. And was given refers to punishment in the next world, i. e. Gehenna, which means 'the place of condemnation.'
- 12. After narrating the destruction of the last animal, he records the cessation of the three kingdoms previously mentioned. This corresponds to ii. 34, 5, ubi vide.

Yet their lives were prolonged: i. e. their religion and remnants of themselves exist in spite of the dominance of other persons and other systems.

Until a season and a time: i.e. till the conclusion of the fourth kingdom; by a time is meant the dominion of Israel. So the remnants of the dominions and their cults will only pass away at the appearance of the blessed Messiah.

13. The Messiah is likened to a man in contrast to the four kingdoms, which were likened to beasts. For two reasons. One is, because he is wise and knows his Lord. A second, because he is lord of all.

With the clouds of heaven: because God Almighty [shall] send him, and men shall witness him as they witness the clouds. Then we are told how he came to the angel who sat judging the people, and how the angel let him come before him and close to him, and then how God gave the kingdom to him.

- 14. Three words are used of him: dominion, glory, kingdom: the first means the subjection of enemies and rebels; the second, their coming to bow down to him at every feast of Tabernacles, with splendid presents; the third, his sitting on the royal throne, and receiving the tribute, and writing mandates and signing with his name and seal. And then he adds that his sovereignty will never end as that of the other kingdoms ended, nor his rule perish as theirs perished.
- 15. This describes his condition when he woke, and felt as Nebuchadnezzar and others had felt when they did not know how to interpret their dreams. A marvel that Daniel the 'interpreter of dreams' should not understand this!' So he slept again, and saw angels, and asked them concerning its interpretation. Or it may be supposed that it seemed to him in the dream as if his *spirit was troubled*, and as if he was confused by what he saw, and went to the angel who stood in front of the great angel that sat upon the throne, to ask him of the interpretation of the dream.

In the midst of the sheath: i.e. of the heart, which is like the sheath to a sword (cp. 1 Chron. xxi. 27).

- 16. He told me probably refers to what he said on the subject of the four kingdoms; the interpretation of the speeches to the end of ver. 8 (cp. ver. 25). Or the first may refer to ver. 17, and the second to ver. 19.
- 17, 18. A general statement, without special explanation of the four animals; corresponding to the method of both Joseph and Daniel in the interpretation of dreams; which is to give a general idea, resolving the knotty and difficult point. The four animals are interpreted as four kingdoms, and the sea as the earth: the four winds are not explained. They must be motions from God, whereat the four empires arose.

Shall receive the kingdom explains ver. 13. Daniel had no need to ask about the first three animals, but only about the fourth.

19-22. He asked him concerning four things: (i) the signification of the fourth animal, its strength, its teeth, nails and devouring; (ii) the nature of the ten horns; (iii) the nature of the little horn and its eyes, and how it outgrew the ten horns; (iv) the conduct of this horn in its wars, that he saw, with the saints, and its pre-

vailing against them. Of none of these things had he any satisfactory understanding. In Daniel's question to the angel there are certain things additional to what was mentioned in the vision—four: (i) nails of brass; (ii) a compounded horn; (iii) whose look was more stout than his fellows; (iv) made war with the saints. And there are four verses about which he did not ask (9, 10, 11, 12), because he already understood their meaning. When he had asked about these riddles, the angel answered.

23, 24. Observe that he says of the fourth diversified; all four were already said to be diverse the one from the other, in their forms, as individually described; and this fourth is made different from the others in respect of certain characteristics recorded in ver. 7.

Shall devour the whole earth: i.e. after devastating Jerusalem and taking the people captive, they increased their dominion above all mankind. And in the ten horns are ten kings: i.e. ten thrones, belonging to Rome, on each of which a governor sat.

And another shall arise after them: i.e. some years after the appearance of the ten horns. It rose up, he tells us, between the ten horns; i.e. in the midst of their dominion; and took out of their territory three thrones; according to some, ALEXANDRIA, JERUSALEM, and ACCO.

And he shall be diverse from the former: in his own opinion; for he ascended into heaven and seated himself on His right hand, and did other things that we cannot repeat, but which are well known to all, and which we need not explain; of him it was said, 'they have set their mouth in heaven' (Ps. lxxiii. 9); and this is the explanation of a mouth speaking great things. Then he explains the meaning of and made war with the saints and prevailed against them. sc. he shall wear out the saints of the Most High: referring to the lowering of their rank, their humiliation and degradation in all departments in matters spiritual and temporal, beyond what preceded; their having to wear the yellow badge, and being unable to speak when reviled, or to walk on [a Moslem's] right, or to present themselves to buy goods however dear the price they offer for them, etc. etc. Then the angel added a fact about which he had not asked; and he shall hope to change: notice that he says and he shall hope; he does not say that he shall change these for them, only that he shall hope to do so, which hope shall not be accomplished, because God Almighty shall give him power to humble and oppress them in worldly matters, but shall not give him power to annul their religion.

25. Times and the law: i.e. the holy-days, sabbaths, and feasts; he says to change, not 'to abolish,' because he will not altogether abolish them, but only hope to *change* them, obliging them to do work which is unlawful for them on the sabbaths and feast-days. The law may be the Qiblah, and certain forms of religious observances (compare Esth. iii. 8, where the king's 'laws' refer to the order to kneel down and make obeisance before Haman): or the *days of Purim* and similar Israelitic institutions; it is not fully explained. The prophecy and he shall wear

out the saints of the Most High is now in course of fulfilment upon Israel; of the other, and he shall hope, probably part was fulfilled at his (Muhammad's) first appearance, but the greater part will be fulfilled in the 'time of tribulation,' as, by God's help, we shall explain in the last chapter.

And they shall be given into his hand until a time, times and half a time: until may either mean till he have completed a time, times and half a time, that being the length of his reign, from beginning to end; or it may mean that the tribulation mentioned in ver. 25 b shall proceed from him over Israel for that period. Observe that he says a time, i. e. one time; and times in the plural, which need not refer exclusively to two, but to three or any larger number. Similarly in half a time, the word is like the Hebrew 'MT, which does not signify 'a half' exactly, but a portion of the thing called 'TV, etc.; as in Is. xliv. 16, where 'half thereof (he burns in the fire)' [is shewn] by what follows [to mean not exactly a half]. So inf. xii. 7: 'a season, seasons and a half,' which is the same period as this, not another. We shall on that passage, God willing, explain it, recording the opinions of the learned, and stating what we ourselves esteem most probable.

26. The judgment shall sit refers probably to ver. 10 c, and tells us that at the end of a time, times, etc., no sovereignty shall remain with any save God's angel, who shall judge the nations for their doings; v. supra.

And they shall take away his dominion: i.e. of the kingdom whose treatment of Israel has been mentioned in ver. 25.

They shall take away: i.e. either *Israel* shall take away, according to the original idea given in ii. 34; or the *Carmathians*, i.e. the 'Arms' (xi. 31), shall take away, as we shall explain in the last chapter.

Unto the end: shewing that it will not, like Israel, have a return.

27. Of the kingdoms: even if there be other kingdoms in the world besides Rome and Arabia. All of them shall obey the kingdom of God, i.e. of His people, and of His Messiah. Their kingdom, too, shall not pass away: cp. Is. ix. 6; Ps. lxxii. 17. The prophets dilate on this in numerous places.

The saints of the Most High (plur.) in this chapter: either the saints are Israel, and the Most High the Creator (cp. אלהא עלאה, iii. 26, etc.); and Israel being Holy to the LORD, they can be called [by a double plural] saints of the Most High: or the Most High may be Israel, since God has made them supreme; cp. Deut. xxvi. 19.

28. Hitherto is the end: i.e. this was the last word spoken to me. After this I began to ponder on what I had seen.

And I kept the word in my heart: i.e. the interpretation, that he might ask more about it. He wrote down the dream at once (sup. ver. 1), but not the interpretation. This is what happened to him in the first year of Belshazzar. Now he tells us what happened in the third year.

# VIII.

1. The reason why he wrote the Dream in Aramaic, but the Vision in Hebrew has been supposed to be that he saw the dream when in Babylon, and the vision

in Shushan the Capital. He was not with the king; see chap. v, which shews that Daniel was absent from Babylon and at Shushan Habbirah. He does not tell us the reason of his absence; it has been suggested that when he saw the dream he left the city till the seventy years of Babylon should have been accomplished, and returned on Darius' account. He must have seen the vision at the beginning or in the middle of the year.

After that which appeared unto me at the first: i.e. after the dream. As this, however, is shewn already by  $\S a$ , the words indicate that after this there were no more 'dreams' or 'visions' concerning the kingdoms.

2. He saw things like those he might see when asleep, but was awake, and in actual presence of certain objects which he could see, although they were not really to be seen. He says: 'I saw this vision when I was in Shushan Habbirah, and I saw myself in the vision standing on the river Ulai;' just as Ezekiel when in Babylon saw himself in Jerusalem.

אובל = river; cp. אובל, Jer. xvii. 5. In the last chapter he is on the river Tigris.

3-14. We must give the chapter first its literal interpretation, to be followed by the interpretation of the angel, and then combine the two together, as we did with the Dream. He saw then in the Vision, as it were, a mighty ram standing on the bank of the river, on which there rose first one horn, then another afterwards; and the second horn was greater than the first. Then he beheld, as it were, wild beasts that fell on it from three quarters,—the river being to its east,—and lo, it butted every animal that confronted it; and met none, but it did with it what it chose. Probably he saw the animals at first powerful and ferocious, and afterwards found that they had all perished; and that none stood up before him, and he remained alone, when this he-goat approached him from the western quarter with speed, not approaching the ground, moving, as it were, in mid-air. Others suppose that none of the beasts approached the ground for fear of this he-goat. And he perceived that it had a horn of a mighty aspect between its eyes; and that it made for the ram; and when it saw that the ram neither feared it nor moved from its place, then the he-goat came upon it speedily, when it was standing by itself on the bank of the river, and came close unto it, to see whether it would run away, or butt with its horns. And lo, the ram was left quite alone. Then we are told that the he-goat was moved with choler against it, which means that he grew angry when he saw how the wild beasts and other animals had fled from before him and hidden themselves, but the ram remained in its place and did not flee, and so he made for the ram and slew it. Apparently the he-goat harmed no other of the beasts, because they did not stand before him; but when he saw the ram stand, he fought with him, and butted his horns with his great horn; and there was not in the ram force enough to meet him, so he threw him on the ground and trampled on him. Then he perceived that the passers-by beheld what the he-goat had done, but did not rescue it; neither had it in itself force to rescue itself, nor could it find any one to rescue it: so he slew it. Then he tells us what happened to the he-goat: he magnified himself exceedingly and rose up: and after he had magnified himself, he perceived that the great horn was broken without any beast or man breaking it: just as he had broken the horn of the ram. Then he saw how, after it was broken, there rose up four horns in its stead: which four were not attached the one to the other, but in separate quarters; one being on the left, another on the right, another between the eye-brows over the top of the nose, and another at the top of the forehead, to the four winds of heaven. Then he saw how there issued one horn from the midst of one of the four, i.e. the one that proceeded from his right temple: out of one of them came forth a horn.

From a little one: i.e. the one of the four horns whence it issued was the least of the four, and he beheld as if this horn that had issued was magnified and increased above the height of the four horns, and he beheld it inclining in the direction now of the south, now of the west, now of the land of Israel. Then it seemed to him as though it had risen to the host of heaven, and thrown some of them down. The host of heaven very likely refers to the signs of the Zodiac; and some of the stars to some of the seven planets, Saturn, etc. Then it seemed to him as though it trampled the stars on the ground; and then as though the horn went unto the Captain of the host and the mightiest of it; but he does not say that the horn did anything with the Captain of the host more than that it magnified itself.

And the continual was taken away from him: as though the Captain of the host had a place in the earth which he frequented; and he was now excluded therefrom, and the pillar thereof cast on the ground and destroyed. And it seemed to him as though part of the host that had not been trampled down by the horn were seized, together with the place which he had used to frequent, by the horn; and he calls the horn sin, because he saw in the vision how the horn had withdrawn from the place and exalted itself. And it seemed to him as though it came to certain persons who spoke the truth, and threw them on the ground and thrust them through: and that it stood firm, and none came to break it. And when he had seen these things, he saw two angels standing opposite him, and heard one ask the other How long? This he did not ask to find out himself, but only that Daniel might hear; as we learn from his saying afterwards, And he said unto me, not 'unto him;' as though the angel knew that he desired to understand this, just as he had desired to understand the meaning of the dream; only he had been able to accost those angels (vii. 16), but had not courage to ask these angels. So the one asked the other of that about which Daniel needed to ask. Now he did not ask concerning the whole Vision, but selected such future events as Israel needed to know; i. e. the end of the four kingdoms.

Then I heard a holy one speaking: i.e. the one who asks How long? To Palmoni who spoke: Palmoni is the answerer: the name of the asker is not given, like the names of many of the angels.



The asker says: How long? i.e. how long shall this person last who shall do the things mentioned in the verse, which are *three?* (i) giving; (ii) the sanctuary; (iii) the host. The answer in ver. 14 shall be explained below.

15-18. He saw three angels, and heard their talk; and he heard the voice of one whom he did not see. He mentions the names of two, sc. Palmoni and Gabriel, but omits to mention those of the other two. This shews that Daniel did not hear from the first two more than the question, owing to their great awfulness. Gabriel, however, was near in form to a man, so that he could associate with him. And he tells us that Gabriel did not begin of his own accord, but only when he heard another commanding him to tell Daniel; after which he came to Daniel and told him. This indicates that the angels all knew; but it is possible that the angel whose voice he heard was more terrible than the two preceding (the asker and the answerer). When Gabriel approached him, he swooned from fear of them, and then fell fainting on his face.

Understand, O son of man: for the Vision belongeth to the time of the end: i.e. thou needest to know this, because there is told in it what will be at the end of the Captivity.

- 18. And he set me upright: i.e. encouraged me and raised me up.
- 19. He now proceeds to summarize the contents of the dream.
- 20. This is said generally, and we must further interpret, as we have done in other cases. He said in the Vision that the one horn was less than the other, i.e. the horn which came up first; which symbolizes the fact that Media was less in military power [and everything else]; their sole king being Darius the Mede, who reigned one year; whereas from Persia five kings arose, who reigned fifty-five years. And by the words I saw the ram butting (ver. 4) is meant that he had armies which marched to the three quarters. This took place in the time of Cyrus, as is explained in Is. xlv. I. With 4 b compare *ibid*. 2.
- 21. We must again return to the contents of the dream which Gabriel did not explain. There came from the west: supposed to be Alexander, who came from Alexandria. And none touched the ground: i.e. none confronted him from the time that he left Alexandria till he came to Babylon. He explains that the notable horn between his eyes is Alexander, the first king; and he goes on to describe what the he-goat did; he smote the ram and broke his two horns: i.e. he fought the two armies, sc. the force of Persia and Media; and he cast him down to the ground: referring to his conquering their territory, city by city, and slaying those of them who withstood him: probably he killed Artaxerxes the Persian, and when the news got into the provinces, none of them opposed Alexander any more.

And there was none that could deliver: i.e. none fought for them any more. 22, 23. He said above (ver. 8), and when he was strong, the great horn was broken: i.e. when Alexander had accomplished his purpose he became tyrannical, and thereafter was broken: i.e. died. Four notable he interprets four kingdoms:

i.e. four disciples who came after him, each of whom took possession of a quarter of the globe without any war breaking out among them at the beginning of their history.

Shall stand up out of the nation: shewing that these four are all Greeks. Not with his strength: neither individually nor collectively shall they have the strength of the first king. Supra, ver. 9, he said, and out of one of them: this is interpreted here, and in the latter time of their kingdom: the full interpretation is not given till the great last chapter; only the one of them is the king of the south, because the king of Arabia sprang up between them, as was shewn in the Dream (vii. 8). To this matter we shall come back, when we shall explain what the four kingdoms are. Ibid., ver. 9, from a little: indicating that the king of the south, at the time, was the least of the four disciples mentioned above. And it waxed exceeding great towards the south, etc.: i.e. none of the four got so far in any direction of the world as this horn did. Towards the south: i.e. according to some, Amsar; to others, Italy; to others, Hijas. Towards the east: i.e. eastern countries and Khorasān generally. And towards the pleasant land.

Here he adds, a king of fleroe countenance, and understanding dark sentences: referring to his boasting against God, and lying concerning Him. Understanding dark sentences: referring to his stealing from the books of the Jews, and contradicting their assertions, and professing to be a prophet and to have received communications from Gabriel.

24 b interprets 10 b. Mighty ones: i.e. imperial personages, Romans, and others with whom he fought and whose towns he took. The people of the saints: Israel. He does not say all the mighty ones and all the saints, because he was not monarch of the entire world.

And it cast down truth to the ground, of ver. 12, is explained and he shall corrupt wonderfully: meaning that he railed against the law of God and the words of his Prophets, and took out of them what he pleased, of which he made up a book called Qoran, and declared the rest invalid.

Ver. 11 b is not explained here being perspicuous; the fact will be mentioned in the great last chapter.

Ver. II a. The prince of the host is interpreted here the prince of princes: this prince of princes may be the king of Rome: as he took three thrones of theirs, as was mentioned in chap. vii. Others think it refers to their viceroys in Babylon, in which case this will be the doing of the CONSPIRATOR who shall arise against them (inf. xi. 31): we shall leave the explanation for the 4th chapter, and elucidate it there.

It did its pleasure and prospered, of ver. 12, is explained in ver. 24. The subject recurs in the long chapter, v. ad. xi. 3, where we shall explain the terms the continual and the place of his sanctuary,  $\sin$ , etc.

We are told here besides that he shall be broken without a hand: signifying that his power shall wane little by little, till he perish and pass away.



25. Having explained the chapter briefly, we shall now return and mention certain things which will not recur. In the first two chapters (i.e. ii and vii) he speaks of four kingdoms, and the reign of the Messiah: in this chapter he mentions neither this, nor that of the Chaldees, but only the three monarchies, which are the three beasts. To the description of the kingdom of Persia three details are added: (a) it is a divided kingdom, between Persia and Media: (b) no beasts can stand before it: v. ad loc.; (c) it will be slain by the he-goat, etc. These three things are to be connected with three things mentioned in chap. vii: (a) it was raised up on one side; (b) three ribs were in its mouth; (c) thus they said unto it, Arise, and eat much flesh. There he describes how the three quarters got into its hands, and how people said to it, Arise, etc. By combining the two chapters we obtain a full account of the history of the Persian kingdom. Now let us mark what is said of the king of Greece. There he mentioned his expeditions (ver. 6: it had on the back of it four wings of a fowl) and its having four heads, corresponding to ver. 8 b here, there came up four notable horns: only here we get additional light in the words (ver. 5) and the goat had a notable horn; since there he did not divide the kingdom so as to make part of it [the reign of] the first king, and part [that of] the four disciples.

The words when the transgressors are come to the full shew that they will transgress, whether it be in matters of religion or in political matters: probably in the former.

He further adds to our knowledge of the little horn by calling him king (ver. 23). Ver. 24 is an addition to vii. 25. As there was no further explanation required of what had been said of the day of Judgment and the reign of the Messiah he leaves them out.

26. The evening and the morning: i.e. what thou heardest Palmoni say is to be taken literally, and is no allegory like the Ram and the Goat, which are allegorical, and have to be interpreted, not meaning a Ram etc. in reality. No, these evenings and mornings are real evenings and mornings: you are not to suppose that the evening signifies a declining kingdom, and the morning a rising kingdom.

Two thousand three hundred: the sum made up by evenings and mornings aggregated: making 1150 whole days; notice that he does not say '2300 evenings and 2300 mornings,' as elsewhere 'forty days and forty nights.'

But shut thou up the vision: i.e. there is no doubt about it. Some think it means seal this chapter, with its present contents. For it shall be for many days: i.e. this is a thing which shall come to pass after many long years.

27. Having heard in this vision that 'Truth would be cast to the ground,' etc., he was vexed and distressed. Days: i.e. a year; till the death of Belshazzar.

Then I rose up and did the king's business: i.e. the office given him in the time of Darius; it was not his own choice. The king forced it on him.

And I was deserted: i.e. he kept aloof from society, cp. Ezek. iii. 15.

But there was none to make it understood: i.e. God Almighty did not reveal to him any of the things in his mind till the first year of Darius. Two years must have passed between the *Dream* and the *Vision*; the former being in the first year of Belshazzar, the latter in the third year. Then passed the third year of Belshazzar. So the narrative recorded in the next chapter must have been at the end of the year.

# IX.

1. Probably after he had been cast into the den of lions. Darius' father's name is mentioned, because he was a noteworthy person; though not the Ahasuerus of Mordecai and Esther; the latter being a Persian and the present one of the Medes.

Which was made king: to shew that the same person is meant as in chap. v. ult.

2. Owing to the length of the sentence in the first year is repeated.

Of his reign: interpretation of in the first year of Darius.

I considered in the books: i.e. the books of Jeremiah. Jeremiah mentions it in a number of places (e.g. xxv. 11, xxix. 10).

For the accomplishing of the desolations of Jerusalem: it had only been waste from the nineteenth year of king Nebuchadnezzar: and at this period had been waste fifty-two years: he can therefore only have meant seventy years of the rule of Babylon: the words for the accomplishing must therefore mean after the seventy years of Babylon had been completed.

3. When Daniel perceived that the reign of Babylon was already over, and that of Darius had begun, and Jeremiah's prophecy (xxix. 10) was not fulfilled, he was compelled to pray and ask God concerning that.

To seek prayer: i.e. to seek with prayer: by way of variation from with fasting, etc. He tells us that he prayed fasting with sackcloth on his body, wallowing in ashes and prostrating himself upon them.

4. Observe here prayer and confession in contrast with prayer and supplications of ver. 3. The prayer contains four subjects: (a) Glorification of God: ver. 4b. (b) Enumeration of sins and offences: vers. 5-II a. (c) Enumeration of Israel's sufferings in consequence of their sins: vers. II b-I4. (d) Petition that God would return from his wrath in respect of the city and the nation: and that he would forgive their sins. The word prayer is made to include all four subjects (ver. 2I), or three only, but differently, in ver. 2 referring to the three first, in ver. 4 excluding the confession of sin, and including the remaining three. He prefaces the prayer with a record of the work of God, as is the custom with those who ask God for anything they desire: cp. Deut. iii. 24.

In this preface three qualities are mentioned: (a) great: i.e. the Doer of surprising things, which none save He can do; (b) dreadful: meaning that He is feared when He takes vengeance upon His enemies, so that they tremble then; (c) which keepeth covenant and mercy: signifying that He had fulfilled the covenant, i.e. the

promises He had made to the patriarchs; and the mercy, i.e. the promises given on Mount Sinai, and the covenant of the plains of Moab; called mercy because it was an extension of the former. The great and terrible will then refer to the miracles wrought by Him in Egypt, the Wilderness, and in the Land itself, whereby He fulfilled all His promises to the patriarchs.

5. We have sinned: Ps. cvi. 36, etc.; with reference to the seven nations.

And have dealt perversely: with reference to abominations, unlawful marriages, etc.

And have done wickedly: with reference to injuries, such as theft, oppression, etc.

And have rebelled: with reference to the slaying, beating, and imprisoning of the prophets.

And turned aside from thy precepts: i.e. rules concerning sabbath, feast-days, etc.

And judgments: referring to iniquitous verdicts.

6. We have not received their address to us: 'Return from your evil ways!' And to all the people of the land (after our fathers): either our fathers are the elders and the persons of authority, and the people of the land the subjects; or the latter may be the Gentiles.

In ver. 5 he mentioned their neglect of God's commandments in each particular; here he observes that they would not receive his admonitions or reprehensions.

7. O Lord, righteousness belongeth unto Thee: i. e. Thy cause against us is clear, if Thou hast not dealt kindly with us; and ours is the shame, seeing that we have neglected Thy worship and served what has no right to service (cf. Jer. ii. 26). They were ashamed before the nations of the world, when they witnessed the foulness of their deeds (Jer. vi. 15).

To the men of Judah and to the inhabitants of Jerusalem: in this verse the whole nation is spoken of collectively: so he mentions first the kingdom of Judah (the more honourable), and then the kingdom of Israel: according to the custom of the Bible in several books, which is to name Judah before Israel: perhaps, however, it is put first here because the shame of Judah is greater than that of Israel (Ezek. xvi. 51).

That are near and that are far off: i. e. from the land (cp. Deut. xiii. 7). Or, those carried away captive a short time ago, and those carried away captive a long time ago, sc. the ten tribes.

Because of their trespass which they have trespassed against Thee: 'they have transgressed Thy covenants,' because they swore to God and made a covenant with Him, and then broke it (Jer. v. 11, xi. 10).

8. To us belongeth confusion of face is repeated. The first perhaps refers to the multitude, the second to the court; compare the rest of the verse. Our fathers will then refer to the Judges and Elders (Ezek. viii. 11). Or it may be repeated merely in order to contrast their doings with those of God.

9. Confusion, he says, is upon us, for two reasons: (1) owing to the magnitude of our sins and breach of the covenant; (2) because, in spite of the heinousness of our doings, God has spared us and had mercy on us, and forgiven us (cp. Ezek. xvi. 61, 62).

Mercies and forgivenesses: mercies meaning that He spared them in the time of His wrath (2 Kings xiii. 23); and forgivenesses at the time of their contrition (Neh. ix. 17). These were their relations with Him while they were in the Land; and as for the whole time of the Captivity, His mercies still rested upon them (Ps. cvi. 46; Lam. iii. 22).

Though we have rebelled against Him: i.e. in spite of all our offences, yet His mercy is upon us.

10. In ver. 6 he said neither have we hearkened, which he repeats here to finish the sentence; i.e. after saying O Lord, to us belongeth confusion of face, and after that to the Lord our God belong mercies and forgivenesses, he goes on to say although we have rebelled against Him (meaning, as stated, that they had broken His covenant), and annexes to this the further statement neither have we hearkened to the voice of the Lord our God; meaning 'the prophets came to us bidding us return to Thy law, but we did not receive their counsel, so that the sin became double; since first, we violated the covenant, and secondly, we disobeyed Thy prophets, this is the reason of the repetition.

By the hand of His servants the prophets: including all prophets sent us by God, those whose prophecies are recorded in writing, and all others; shewing that the prophets urged us to walk in the laws of God.

In His laws (plur.), as being a number of special laws; compare the phrase 'This is the law for the burnt-offering and meat-offering' of the sacrifices, etc.

- 11. All Israel: not all individual members of the nation, since there were among them prophets and saints; but all the tribes of Israel, since no one tribe was free from sin, such as idolatry, etc. As for the history of the Calf, we know indeed that the tribe of Levi, without exception, refused to worship the Calf (Ex. xxxii. 26, where Who? means Who of all the tribes of Israel does not worship the Calf, but the Lord only? and then joined themselves unto him the whole tribe of Levi), whence they earned their high dignity (ibid. 29). Otherwise there was not one of the tribes that did not worship idols, and commit deadly sins; for it was done by their chiefs [and also by the common people] (Ezek. xxii. 26; Jer. ii. 8, 26). Hence he says all Israel have transgressed Thy laws, meaning they have neglected their contents, and 'thrown them behind their backs' (Neh. ix. 26; meaning 'have transgressed Thy word by Thy prophets'); repeated to make it clear that it was because they neglected the law and did not receive His word by His prophets that the curse recorded in His Book fell on them. The curse is that of Deut. xxvii. 15; the oath the Chapter of the Covenant. All of it, he says, has lighted on Israel.
- 12. And He hath confirmed His words: i. e. the evils recorded as threatened by the prophets.

Against our judges that judged us: the kings and judges who were unrighteous, and ruined the nation; whence destruction alighted on all.

For under the whole heaven hath not been done, etc.: i. e. their eating the flesh of parents and children, etc.

13. All that the prophets told, he says, is written in the law of Moses, the servant of God; God hath covenanted with our forefathers on these terms; so He did them no wrong, but on the contrary spared them, though their sins would have deserved something far heavier (cp. Ezra ix. 13). In spite, however, of their being visited by the affliction, owing to the magnitude of their sins, they had not returned to God and besought Him to turn from His wrath (Ezek. xxii. 30).

And have discernment in Thy truth: i.e. consider the covenant that Thou hadst made with us, so that we might have abstained from such transgressions, thinking of the covenants and agreements whereby we were bound.

14. Therefore hath the Lord watched over the evil: i.e. since they did not repent, He did not forgive or excuse them.

For the Lord our God is righteous in all His works: i. e. He was just in all that He brought upon them, though He did not do in any other nation of the world the like of what He had done in Jerusalem.

And we have not obeyed His voice: i. e. the exiles. In spite of every disaster that lighted on us, and our falling into captivity, nevertheless they did not receive God's admonition, or turn from their transgressions.

- 15. So far for the enumeration of their sins and the recounting of the disasters and tribulations that had fallen on the nation. At the end of this he says: 'And now, O Lord, Who broughtest Thy people out of Egypt by ten plagues, and hast manifested their might and their superiority above the nations of the world, Thou hast no nation save them, and we have repaid Thee by evil.'
- 16. Lord, according to all Thy mercies: i.e. deal with us according to Thy ancient custom, whereby Thou usedst to turn from Thy wrath and have mercy upon us; the seventy years are accomplished, and the land has received her due for our neglect of sabbatical years and jubilees.

Let Thine anger and Thy fury be turned away: referring to the restoration of Israel thither, that the land might be inhabited.

Thine anger: the desolation of the Holy City; Thy wrath: the burning of the Temple.

Connect for our sins with Jerusalem, and for the sins of our fathers with Thy people. Both became a reproach; Jerusalem, as being burnt and lying desolate; Israel, through the disasters that had fallen on them, the Captivity, and their expulsion from their City. The City and the Nation are mentioned, because he desired of Almighty God that the City should be inhabited, and that Israel might return thither out of Captivity.

17. The prayer of Thy servant: referring to the three portions enumerated above, ad ver. 4; and his supplications, ver. 16 to end.

And cause Thy face to shine: of which the building of the city and its habitation will be the result.

For the Lord's sake: for Thy Name's sake, which is upon it, since Thou hast called it My House. In the previous verse he spoke of the City and Nation, here of the Temple. He speaks of the City and Nation together, but of the Temple separately, because the City was inhabited by Israel, but the Temple was more important than the City.

18. He returns to the City, mentioning the holy cities, which were round about Jerusalem. 'O Lord,' he says, 'hear my petition, and see what has overtaken Thy holy cities, which have become waste and burnt with fire. Repeople them with their inhabitants.'

Not for our own righteousness: indicating that others were praying besides Daniel. 'It is not by our merits or good deeds that we supplicate Thee; for we have transgressed, and multiplied our sins. No, our confidence is in Thy great mercy; do Thou have mercy on us and our cities.'

19. This ends the prayer. **Hear:** i.e. hear our complaint concerning our condition and what has befallen us, and forgive our sins. **Hearken:** i.e. listen to our supplication; and do sc. something for Thy people, Thy city, and Thy temple.

For Thine own sake: i.e. because Thy Name is called upon Thy city (cp. Jer. xxv. 29); and Thy Name, too, is 'God of Israel.' So do for the sake of Thy Name, and magnify not our sins and transgressions.

20. Speaking: ver. 4. Praying: referring to the lamentations. Confessing: the seventeen phrases commencing with ver. 5 and ending with 16 a.

My sin and the sin of my people: hitherto he associated himself with the nation; here he mentions his sin separately. According to some, until Daniel grew up he had been trained in his parents' training, and only when he could think for himself had thrown it off. According to others, he says my sin, because no son of Adam is free from sin, which some commit intentionally and others unintentionally (hence Eccles. vii. 20). Others still suppose he says this because it was impossible for him to express displeasure at evil-doers, owing to the wicked having the upper hand.

21. Speaking in prayer includes the whole prayer from ver. 4 to the end.

Whom I had seen in the vision at the beginning: viii. 16, where another angel sent him to Daniel, and Daniel had become familiar with him. Gabriel is one of the special angels who stand before the Glory, having six wings wherewith they fly (Is. vi. 2).

Wearily: i. e. quickly.

Touched me about the time of the evening oblation: at eventide; some say before the regular prayer, others after it. Most probably the latter view is right, viz. he first offered up the regular prayer, and followed it with the foregoing petition.

The evening oblation: i.e. the evening burnt-offering; the word and means simply 'offering' (Gen. iv. 4; Ps. cxli. 2).

22. And he instructed me and talked with me: v. infra.

I am now come forth: from before the Glory; and have been sent to instruct thee in what thou needest to know, and thou shall instruct Israel.

23. At the beginning: 'from the moment when thou didst begin to say "O LORD" (ver. 16), the answer came, and I have come to instruct thee in what I have been commanded to instruct thee.' Observe that he does not say 'at the beginning of thy prayer;' apparently, while Daniel was recounting their sins, and what had befallen Israel, lo, He was listening: but when he began to say, 'LORD, according to all Thy righteousness,' the answer came, and Gabriel came to him. This is the treatment of those who are perfect with their Creator: 'before they cry He answers' (Is. lxii. 24). To those who are not perfect in His eyes He delays the answer ten days; as was the case with Johanan the son of Kareah (Jer. xlii. 8, where the answer was not delayed on Jeremiah's account, but only on account of the people).

For thou art a man of desires: 'since thou desirest to know the fate of the Temple and of the Nation.'

Consider the matter, and understand the vision: i.e. all the previous words that he had heard from the angels in the Dream and the Vision. Some of these he explains in this chapter; v. infra. The words may be taken either as infinitives or as imperatives without difference to the meaning.

24. He tells him what is going to happen during the four kingdoms. Of these seventy weeks, seven passed in the kingdom of the Chaldees (47 years); 57 years the Persians reigned, 180 the Greeks, 206 the Romans; these are the special periods of the seventy weeks. These include the reigns of all four beasts; only the angel does not describe at length what happened to any of them save the history of the Second Temple during the time of Rome. These seventy weeks are weeks of sabbatical years, making 490 years; below they are divided into periods.

Are decreed upon thy people: decreed by God, like the 400 years decreed to Abraham, or the 70 years decreed to Babylon.

Upon thy people and upon thy holy place: in so far as there befell the people during this period different sorts of fortune, some commendable and others to be deprecated; six things are mentioned in this verse, three commendable, to finish transgression, to make an end of sins, to make reconciliation for iniquity; and three are mentioned of a different aspect, to bring in everlasting righteousness, and to seal up vision and prophecy, and to anoint the most holy: of these six some are to take place at the beginning of the series, others at the end of 300 years. To bring everlasting righteousness and to anoint the most holy refers to the first beginning of the building of the Temple; to seal up vision and prophecy took place during the reign of the Greeks; to finish transgression etc. was done in the middle of the 70 years of Babylon.

Transgression refers to the 'worship of other gods' and similar 'abominations;' sins, to the misplacing of the sabbaths and the other feasts; iniquity includes the other sins committed by the people amongst themselves, i. e. offences against life and property or possessions. Others interpret differently; referring to make reconcilia-

tion for iniquity to offerings: meaning that while they were in Babylon to the conclusion of the Babylonian empire God obtained from them satisfaction for the debt they had incurred by their sins: referring to 2 Chron. xxxvi. 21.

Similarly, to bring in everlasting righteousness is supposed by some to refer to the High Priests, and to anoint the most holy to the sanctuaries and the priests. Others again make everlasting righteousness the offerings, and the most holy the High Priest, referring to 2 Chron. xxxiii. 13. Either way it must plainly take place at the building of the Temple. There remains to seal up vision and prophecy: this must mean the cutting off of vision and prophets from Israel. Vision refers to prophecies relating to future time, such as those of Haggai or Zechariah of the future; and the prophet (i. e. prophecy) is what is told relating to the present. According to some authorities the Holy Spirit was cut off from the time of Solomon; the Singers remaining, who recited the Psalms (see 2 Chron. xxix. 20). Or again he may mean by to seal up vision and prophecy that the Books of the Prophets were sealed and collected, twenty-four books, and fixed by Massorahs, and other institutions necessary for this purpose. He puts to seal vision and prophecy between to bring everlasting righteousness and to anoint the most holy because prophecy went on between the offering of the oblations and the anointing of the most holy.

25. From the going forth of the commandment: supposed to refer to Jer. xxix. 10, or to its going forth from God; to return: i. e. the captives with the sacred vessels; unto the anointed one, the Khalif: i. e. the High Priest, who is anointed with the 'oil of anointing,' and is the prince of the Lord's house. Others make the anointed the High Priest, and the prince Zerubbabel son of Shealtiel. He tells him then that from the time of the destruction of the Holy Place and the captivity of the nation to the building of the Second Temple, is seven weeks, i.e. forty-nine years. Now the people did not cease dwelling in the city till the twenty-third year of Nebuchadnezzar; they are called (Ezek. xxxiii. 24) 'inhabitants of waste places,' and were taken captive by Nebuzaradan (Jer. lii. 30). Now if twenty-three years be taken away from the sum total of the seventy years of Babylon, there remain forty-seven years plus one year for Darius and one year for Cyrus. This makes a total of forty-nine years; to which the seven weeks refer.

And threescore and two weeks it shall be built again: this is the duration of the Second Temple till the coming of TITUS THE SINNER, king of Rome; 434 years. During this period, he tells him, Jerusalem will again be inhabited.

Market-place: i. e. the fora of the judges.

Decision: i. e. the performance of legal sentences of death, etc.

The dough of the times: referring, it is said, to the offering of the High Priest (Lev. vi. 13). Of the times: inasmuch as half was offered in the morning, and half in the evening.

The offering of the High Priest is mentioned separately, because so long as it was offered the altar continued in service.

26. And after the threescore and two weeks: at the close of these sixty-two

<sup>1</sup> Mistranslation for 'even in troublous times.'

weeks this Anointed, spoken of in ver. 25, shall be cut off; referring to the cessation of priests from the altar.

And shall have none: i.e. no son or successor in his place; or, the whole time of the Captivity they shall have no royalty.

The city and the sanctuary: Jerusalem and the Temple of the Lord.

Shall destroy: shall devastate and burn (Ps. cxxxvii. 7).

The people of the prince that shall come: the army of Rome with Titus.

And his end shall be with a flood: i.e. such as are left of Israel after the massacre shall be swept away, i.e. carried away captive. This is the description of what befell the sanctuary, Jerusalem, and the nation.

Until the end of war: i. e. till the end of wars, sc. the wars of Gog, Jerusalem and the cities of Judah shall lie waste; as has been witnessed up to our day.

27. One week is left out of the seventy; he describes their condition therein. The enemy, he says, made a covenant with them for seven years, that he would not carry them away captive or harm them; when half the week had passed he betrayed them, and broke the covenant. Some suppose that what induced him to do this was that he saw that the people withdrew from the city in detachments, seeing that they must certainly otherwise be taken captive or fall before the enemy; and they said, 'Let us withdraw of our own accord: it is better.' Some say that the Israelites slew certain Gentiles that were in the city, who were Roman nobles; when they had done this the Romans broke faith with them, took the city, burnt the Temple, and put a stop to the offerings (he shall cause the sacrifice and the oblation to cease). The histories further tell us that he set up in God's house an idol, and offered up swine on God's altar.

The wing of abominations: the army of the Romans, who are called 'abominations;' they are the devastators of the sanctuary (one that maketh desolate).

Even unto the consummation and the determination: i.e. till God work a consummation and a determination by causing the nations to cease, and especially Edom. The first referring to the city [of Rome]; the second to the kingdom.

Shall be poured out upon the wasted: i. e. the wrath of God upon this city, which shall be waste till Israel come and inhabit it. God shewed this to Daniel because he desired to know what would become of the people and the Holy Place in the time of the three kingdoms; for he knew that the Holy Place must one day be inhabited, and the captives must return; but they might have continued in the condition in which they were during the time of the Persian and of the Greek empires. God shewed him that the city must again be wasted, and the people taken captive, that he might know it, and Israel might know it. Thereat his heart was pained, and he sickened.

X.

1. In the third year of Cyrus, he tells us, an angel appeared to him, who told him all that God would reveal to him. This is the fourth section. The same thing

happened twice in the reign of Belshazzar, and once in the reign of Darius. This is the fourth time. Apparently till the first year of the reign of Cyrus he was engaged in the Sultan's business; see on chap. i. ult.; and then withdrew from it, having got leave, especially after the proclamation (Ezra i. 3). Then again he had become old, and his heart was affected by what he had been told of the future capture of the city and the return of the nation into captivity, as was explained before. Then he began to lament and fast, in order to ask God of that which was in his mind; he sought help for his petition in lamentation as before, chap. ix.

A thing was revealed: i.e. a matter which was difficult, and of which the interpretation was concealed from him, became clear after being obscure.

And the thing was true: i.e. *literally* true, not like the Dream or the Vision, see on ix. 26. Notice that this word *true* occurs four times, with the same meaning; ix. 26 is the first, the present passage the second; x. 21 and xi. 2.

Whose name was called Belteshazzar: not 'whose name was B.' Some think the name still remained upon him, and that he did not discard it. Others infer that he was called by that name till the fall of the Chaldean empire, and that the appellation ceased with that; which is probable.

And a great host: i.e. the prophecy of a great host, whether *Edom* or *Ishmael* (see on xi. 3).

And he understood the thing, etc.: i. e. the explanation of the communication made to him in the last chapter; and that of the *Vision* which he had seen, i. e. chap. viii. See on the following verses.

2, 3. In those days: in the third year of Cyrus; the same days in which he lamented. The phrase three weeks of days indicates the difference between these weeks and the seventy weeks; which were of years.

I was mourning: he mentions certain things which he practised during those weeks; [in reference to] i. food; ii. drink; iii. scent. Of food he mentions bread and meat; of drink wine; and the bread he specifies as pleasant, since doubtless he must have eaten some bread; he explains that he did not eat fine wheaten bread, especially. But of meat and wine he says it came not into my mouth, since he neither ate the one nor drank the other at all. Probably he ate bread made of barley or coarse wheat with a relish of vegetables and grain; and perhaps fruit. Next he speaks of oil and scent, neither did I anoint myself at all. We know, too, that he must certainly have changed his costume and put on rough clothing and have shunned all amusement. All this is after the ordinary fashion of mourners. It remains to speak of the fasting. Some say that he fasted [in order to gain knowledge], as the angel says, infra ver. 10: supposing that fasting is one form of mourning, which is not improbable; so that he bound himself to continue mourning till God should reveal to him what He would of the affairs of the nation; similarly to the mourning which David enforced on himself till God revealed to him His will; Ps. cxxxii. 3. The saints of God could do this, knowing that God would answer their request favourably; the people of the Captivity cannot venture so far, but can only stand up and ask God concerning such things as persons like them can ask. We must explain the nature of the meat which Daniel abstained from eating. Let us state that it refers to meat which was lawful to eat, since he only abstained during these days from the four things to which in previous times he had been accustomed, and to which he returned after the revelation of what God pleased to reveal to him. As to food which had always been unlawful for him to eat, that cannot be included in the terms of the verse; nor can the word meat refer to the flesh of forbidden beasts, birds, and fishes. Nor again to the flesh of oxen and sheep, which is only made lawful after the performance of the conditions contained in the laws, as we have explained in the Commentary on the Pentateuch and the Book of Commandments which we have compiled. If any one ignorant of Hebrew ask, 'What flesh is that?' we answer, the meat of fowls, land animals, and fishes. If he ask again, 'How can you shew that כשר in Hebrew means "fish"?' We answer, זשם is a name for both fowl and fish, nor is there any distinction between fish and other animals. However, we can prove it by a text: Num. xi. 21, 'Thou hast said, I will give them flesh;' 22, 'Shall flocks and herds be slain for them? or shall all the fish of the sea be gathered together for them?' This shews that 'fish' are 'flesh' (בשר), no less than oxen and sheep. Then fowl are called so in the same chapter; ver. 33, 'While the flesh (i. e. the quails) was yet between their teeth.' Similarly fowls are coupled with beasts in Lev. xvii. 13, 14; and the same is indicated in the history of Noah. It is clear then that "" is a name for every animal beyond question. Then those who allow meat during the Captivity cannot adduce this verse as evidence, especially as the altar of God was being employed, and sacrifices continually offered on it: for it had now been built a whole year.

- 4. This verse indicates that it was after the conclusion of the three weeks. So we learn that he began to lament on the third of the month. He tells us that he was walking on the bank of the Tigris, when this angel appeared to him. Observe that in the Vision he was not in reality on the bank of the river Ulai; he only saw this in a Vision, whereas this was seen by him waking, when he was standing in reality on the river's bank. He does not say at what point on the bank he was—Mosul, Babylon, or elsewhere. The source of the Tigris is above Mosul, and it flows into the Marshes.
  - 5. Uphas is the name of a place (Jer. x. 9).
- 6. This angel is not Gabriel, as some have thought, since he was already familiar with Gabriel; nor was his form so mighty and terrible; on the contrary, when he saw him at the end of his prayer he was not affected in this way at all, as we shall explain. Nor does he describe any of the angels whom he mentions as he describes this angel, owing to his fear and terror of him. We shall state what is necessary on this subject on ver. 13.

Then he describes the colour of his body: from his neck to his knees it resembled the colour of the blue stone; and his face, he says, was like the flashing lightning; and its colour red like the lightning. And his eyes, he said, were like torches of fire which sparkle to a distance. And his arms and legs, he tells us, were like the colour of burnished brass, i. e. yellow. And his voice was heard at a distance like the noise of

an army. All these things would frighten the spectator. And his garments were those of authority, girt up after the fashion of the warrior whose garments are tied in the middle. He had come to him from battle: v. infra.

7. Observe that he did not see the angel on the bank, but only in the air, above the river, raised above its surface, cp. xii. 6; and he tells us that he saw him in this terrible, frightening form.

For the men that were with us: indicating that there were people with him, and that he saw, but no one else. Now the words I alone saw the Vision already tell us that he alone saw it: what then is the purpose of the clause For the men that were with me...? Answer: to indicate that these people, although they did not see, yet felt something, and that there fell on them a quaking; which possibly fell on them from the sound of his voice, so that they heard the sound, but did not see the figure. They saw not the Vision; not, 'they did not hear.' On the contrary, when they did hear his voice, there fell on them a trembling, and they fled scared. Probably these were people who had gone out with him for some purpose not mentioned by the Scripture. Similarly when our forefathers heard the voice of God there fell on them fear and trembling, and they fled afar off (Ex. xx. 18).

8. In the previous verse he said, 'And I Daniel alone saw the Vision;' in the present, So I was left alone; and there was none with me to keep me company.

There remained no strength in me: to stand.

And I retained no strength: to move.

My comeliness was turned in me into corruption: i.e. his face became yellow, as happens to people at the time of death.

- 9. I was in a deep sleep; he had swooned for a little.
- 10. A hand: i.e. the angel's hand, whose hand he saw, but not the angel moving it, so that he rose up from being on his face, and was on all fours; not having strength to sit down or to stand.
- 11. He commanded him to do two things: first, to attend to what he should say to him, telling him that God had sent him; secondly, to stand on his feet, that he might hear his voice. And he tells us that he did stand, yet not firmly, but was trembling.
- 12. Fear not: fear not that thy station in God's eyes may have been lowered, seeing that formerly in thy prayer the answer came to thee whilst thou wast praying, and this time three weeks are passed and no answer to thee. No. On the first day that thou didst commence to lament, thy words were heard, only I had an occupation that prevented me from coming to thee.

Thy words were heard indicates that he was also asking God to instruct him in that wherein he desired to be instructed; and he adds that he is now come to tell him what God thought meet to tell him.

13-15. What prevented him from coming on the first day, he says, was his fighting with the Prince of Persia. The idea is that he fought with him till Cyrus died: when

Cyrus died he left him and came to Daniel. We shall supplement this so far as is necessary at xi. I. As soon, he adds, as I had finished fighting with the Prince of Persia I came to tell thee what shall happen to thy people at the latter time; i.e. the time of the end of the four kingdoms.

For the Vision is yet for many days: i.e. the vision which thou sawest before relates to the latter time, i.e. to the end of the four kingdoms.

When the angel had proceeded thus far, his terror overpowered him, and he had no strength to stand, but fell on his face.

And I was dumb: there was no strength left in him to speak to him concerning his utterance; he became dumb and could not talk at all.

16, 17. He saw an angel, resembling a man, talking with him; perhaps the angel's hand approached his mouth; cp. Is. vi. 6; Jer. i. 9. When the angel had approached him, his mouth was opened and he spoke.

Unto him that stood before me: the great angel who had addressed him. He said this by way of excuse: 'had it not been for the fright that came over me, and my strength failing, I had stood up as thou badest me.'

My sorrows are turned upon me: cp. 1 Sam. iii. 19.

For how can, etc.? i. e. I have no power to stand up to speak with such as my lord. My rank is not so high.

Straightway: since I met with thee, no strength nor motion has been left in me. Perhaps breath here means reason; so Job xxvi. 4; xxxii. 8.

- 18. When the hand touched him he spoke; but there was no strength in him to stand: so the angel repeated what he had done, and approached him; and thereupon he found strength to stand. The great angel was above the waters of the river: Daniel at first saw his hand, but nothing more. Afterwards he saw himself; and the angel talked with him familiarly, and now touched his lips, and now approached him; possibly took his hand and drew him up: strengthened him.
- 19. Fear not: spoken by the great angel; meaning 'fear not for thyself; rise up at once, and be comforted, and strengthen thy heart; and hear what I shall tell thee.' And when he had heard his voice, his heart was strengthened, he having doubtless beforehand stood upon his feet.
- 20. Knowest thou? referring to his previous words (ver. 12). 'I have told thee already,' he says, 'why I am come; and I must immediately return to fight with the Prince of Persia concerning the four kings which are left to Persia.' This is explained in what follows.

And when I go forth: i.e. I shall go forth from fighting with the Prince of Persia, and afterwards the Prince of Greece shall come. He does not tell what shall come after Greece.

21. That which is inscribed in the writing of truth: i.e. that which he had heard in the Dream which he wrote down (vii. 1). 'This,' he says, 'which is inscribed in the writing of truth has an inner meaning, which I will evolve for thee without further allegory.'

There is none that strengtheneth himself with me: there is none that helpeth me to destroy these kingdoms save Michael only.

Your prince: indicating that Michael is Prince of Israel, and that the angel conversing with him was demolishing the kingdoms with Michael.

Against these: either, the kings of Persia, who have just been mentioned; or, the four kingdoms. These two angels were helping each other to put an end to all these kingdoms. The great angel does not state that he is prince of any one of the dominions. Perhaps Michael fought with the enemies of Israel only; and this one with the ruler of every nation, whom he deposed, when the period of its sway was over.

## XI.

1. Just as he had helped Michael to slay Cyrus, so he had helped him to slay Darius, or had killed him.

Here we must pause a moment and briefly state some necessary ideas on the subject of angels. We are not justified in setting aside the literal meaning of the Word of God or of His prophets, save where that literal meaning is hindered or precluded as being contradicted by the reason or by a clear text. In such a case it is understood that the first text requires an explanation reconciling it with the reason or with the other text; the words having been used in some metaphorical or improper sense, as we have observed in a number of places in the Law and the Blessed Prophets. Ideas repudiated by the reason, are such as 'God descended,' 'God ascended,' etc.; precluded by the reason, because, if we take the verse literally, it follows from it that God must be a material substance, capable of inhabiting places and being in one place more than in another, moving and resting, all qualities of created and finite beings, and He must possess these attributes. Such texts must therefore be capable of being explained away, and the term indirectly interpreted may be either the noun or the verb. The first is done in cases like 'and God descended,' 'and God ascended,' where we affirm the action of the person of whom 'ascending' and 'descending' are attributes; only the person intended is the Angel of God, or the Glory of God or the Apostle of God, with the ellipse of a word. The second is done in cases like 'God was glad,' or 'God was sorry,' or 'God was jealous;' all of which are accidents not to be predicated of the Immortal Creator. This phrase must contain a sense to be evolved in whatever way the words will allow. The language has employed in such cases metaphors and inaccurate expressions, because the application of the reason can point them out. Where one text is precluded by another, the one which admits of two or more interpretations must be explained away. Now no clear text of Scripture denies the possibility of God's having created angels; nor does the reason reject it. Nor can their existence be rejected, whether we hold that they are accidents, or whether we hold that they are created and destroyed. For we find in the Scriptures many places in which angels are mentioned, and in two different ways. Sometimes they appear sensibly

and are witnessed by persons waking, like any other visible object; sometimes in dreams, and there too like other objects: instances of the first case occurred to Jacob, Moses, Balaam, Joshua, Gideon, Manoah, David, Nebuchadnezzar, Daniel; of the second to Abimelech (as some think), Jacob, and Balaam. Their voices too have been heard without their being seen, as by Hagar, Abraham, Samuel, David. These all occur in our Chronicles, and there is no ground for rejecting these texts. It is known that nothing but body can be perceived by the sense of the eye: and that an accident cannot exist by itself. An angel therefore must be a body. Now a body cannot bring itself into existence, but must have a Creator to create it; and it is a thing which admits of persistence. An angel therefore being created must be capable of persistence; and what is there to necessitate his annihilation? If any one hold that an angel is only created for the moment, for the sake of a message or something similar, and that, when that is finished, there is no reason why he should endure, what, we ask, indicates that he is created at the moment,—or created merely for the message or purpose which renders him for the moment necessary? If you say: 'Then what has the angel to do besides delivering messages and similar tasks?' We answer: To praise and glorify his Creator. Is not the prophet too chosen to deliver a message? but nevertheless he is not created merely to speak. We find, too, in our accounts that angels do endure. Thus the Glory abode with the children of Israel nine hundred years; and Daniel says of Gabriel, and the man Gabriel, whom I had seen in the Vision at the beginning, and there had elapsed between the two occasions a year. Nor can we suppose the second Gabriel was merely like the first, who had been created a year before and then destroyed; for that would not entitle the second to be [called] the same as the first. Again, there are the words of this angel who is speaking to Daniel, who says: 'I have been some time in war, and am going to fight those who remain: see also xii. I. These verses point to their persistence: and after this discussion there may be a stop put to the assertions of those who maintain that they are created for a moment and annihilated. As for their orders, doubtless some are higher than others; see our Commentary on Ezekiel, chap. i, and Ps. cvi. I. Observe, too, that in this chapter he says of one like the similitude of a man, and tells us that he came near him, and was not afraid, whereas he was terrified and alarmed by the great angel; such things are common in our books; and their powers are limited according as the Creator has given them. Observe that when Jacob wrestled with the angel, the angel was at the time unable to get rid of him (Gen. xxxii. 26). Though their forms be terrible, yet God has given the children of men power to behold them, save the great and mighty Glory which the blessed Apostle asked God to shew him, when He said 'thou canst not,' etc. (Ex. xxxiii. 20). This is a concise account of this matter; we should gladly elucidate what we have said on this subject in other places; it would not, however, be proper to introduce that subject in this place.

I stood up to confirm: the province is Michael's, wherein this angel helped him.

2. After Cyrus came four kings: sc. Ahasuerus (Mordecai's patron), Artaxerxes the Less, Darius the Persian; these are the three.

And the fourth: i. e. Artaxerxes, patron of Ezra and Nehemiah.

Shall be far richer: he already told us that Cyrus got the treasures of the kings, and was exceedingly rich (Is. xlv. 3); and the same wealth is asserted of Artaxerxes in Esth. i. 4. In this verse he tells us that Artaxerxes was richer than all the Persian kings, and that he abode in his kingdom longer than the others, seeing that he reigned thirty-three years. Then he tells him that when he reaches the height of his wealth, his kingdom will terminate, and all will accrue to the king of Javan: he shall stir up all. This was not told in the *Dream*, nor in the *Vision*, but only here.

3. And there shall stand up: i.e. shall be established on the throne.

A mighty king: the one called in the dream 'a notable horn between his eyes:' i.e. Alexander; called *mighty* because he took great cities; his history is well known.

That shall rule: the Persians ruled three quarters, see on chap. viii. 4 etc., but Alexander all four (ii. 39).

And shall do according to his will: cp. ver. 19, of Nebuchadnezzar.

4. His kingdom shall be broken: the government was disturbed on Alexander's death. And shall be divided: with reference to the dispute between his generals, and the compromise by which each of the princes was to take one quarter of the globe; the reason of this being his having left no son (and not for his posterity).

Neither like unto his government: in spite of these four holding the four quarters of the globe, they had no royal control or might like Alexander's.

For his kingdom shall be broken: the kingdom of the Greeks, to which belonged the four quarters of the globe, shall be shattered, dynasty after dynasty springing up on the death of these four, until 180 years were completed, according to the historical records.

And to others besides these: meaning that there arose after these a dynasty which discarded the traditions of its predecessors. These have been already mentioned in the words 'when sin is completed.' They were *sinners*, i. e. apostates, in respect of the traditions, [and usurpers] in respect of the government.

5. Observe that the kingdom was divided between four, each one taking a quarter, like those who were mentioned above. This is seen from the expressions king of the north, king of the south (which we shall clearly explain lower down); although of the four none are mentioned save the king of the north and the king of the south. Probably therefore the kings of the west and of the east remained quietly in their respective quarters, not seeking to acquire any other, and there was no war between them; whence the Scripture does not mention them; whereas it mentions the kings of the south and of the north, because they were engaged in eventful wars. Or possibly the kings of the west and east were in dependence respectively on the other two kings.

And of his princes: said to be one of the princes of the king who preceded him; the king of the south who preceded him being a Greek, and this one of the (latter's) princes. Otherwise, one of the princes of the king of the north, who rebelled and strengthened himself against the king of the north, which is likely, and is confirmed by the following verse.

He shall be strong above him: the king of the south above the king of the north.

A great dominion: his realm shall be greater and wider than that of any other sovereign; he being, in fact, the king of *Rome* (who is the king of the south), and this the first king who arose over them.

6. At the end of years: he does not say how many; certain years during which there was an understanding between the two; till the king of the north rebelled against the king of the south, on account of which the king of the south sent armies to the king of the north. It is like what happened to Sodom with Kedorlaomer, when they obeyed him for twelve years, then rebelled, and were assailed by him.

Shall join themselves together: for battle; cp. Gen. xiv. 3.

And the daughter of the king of the south: i.e. the whole of his host; compare the phrases 'Daughter of Egypt,' 'Daughter of Tyre,' etc.

To make an agreement: i.e. to desire him to deal peacefully with him again and continue in his previous allegiance; like what Sennacherib, king of Asshur, demanded of Hezekiah. Possibly he desired him to confess the former's faith, the king of the north being an idolater; to which the king of the north would not agree, but came out to fight the army of the king of the south; when the army of the king of the south could not stand before the king of the north (but she shall not retain the strength of her arm).

The arm is the armies of the king of the south, which shall flee before the king of the north, and afterwards capitulate (but she shall be given up, etc.).

She shall be given up refers to the army.

They that brought her to the captains of the host.

He that begat her to the general of the army appointed by the king of the south to lead the army, who went with it; the king himself not going with it, on account of one of two possible circumstances; either he despised the king of the north, and was assured in his mind that his army would rout the king of the north; or, perhaps, he was afraid lest, if he departed out of his realm, his affairs might become disturbed; whence he did not stir from his place.

And he that strengthened her in the times: referring to certain persons who were amongst his army by way of giving aid, but not actually belonging to his army, since he merely desired their assistance for money to be paid them; when they were required they went with his army, and afterwards returned to their place. Hence the phrase.

7, 8. The king of the south had no power to face the king of the north, but died defeated. After his death there arose there another king in his stead.

Out of a shoot of her roots: not his son therefore, yet one of the royal seed, and related to him; a man of valour who took the command of the army and went with it, fearing lest there might overtake his army what overtook the former.

And he shall come unto the army: i.e. the army which had capitulated to the king of the north; and when they see him arrived, they shall return to him, and thereupon he shall strengthen himself and shall come to the fortified cities of the king of the north, especially the capital city.

And shall deal with them: i.e. do battle with them, and prevail against them, and kill certain of them, i.e. of the soldiers.

Next he tells us how he shall take their idols, out of spite against them; it is like what the king of Asshur did with the calves of Israel (Hos. x. 6).

With their princes: the king's lords and lieutenants.

The king did not fall into his hands, either, as some think, because he fled, or because he sent messengers, and agreed to give him what the previous king desired, as we explained in ver. 6 b. This is most probable to my mind. Now the king of the south did not accept these terms from the king of the north till after he had taken their idols with the whole of their treasures, that there might be no power left them, and the king of the north might be left very weak, and thereupon be compelled to absolute obedience to the king of the south.

The king of the north shall come under the sway of the king of the south, and after that the king of the south shall return to his land.

And he shall continue some years: i. e. after the death of the king of the north (cp. Gen. xxi. 21); signifying that he shall remain alive. The first king of the south then will die while the king of the north is alive; then that king of the north will die during the lifetime of the second king of the south; dying humbled and paying submission to the king of the south.

10-12. We know that the first king of the south began by being mighty, and was afterwards stricken: and that the king of the north was weak at first, and then prevailed against the king of the south, and afterwards is to be oppressed once more beneath the hand of the king of the south, and to die in that condition, his first state being weak, and his last state weak. Now he tells us that after his death his sons shall arise and take possession of the kingdom; he does not tell us their number; however they are governors, each having an army under him, one of them being chief in power with the others beneath him. And they said: 'Let us do as the second king of the south did, and let us take vengeance from him for our father;' and they all agreed thereto.

And they shall contend; he does not say for what: I imagine that they sent him messengers demanding that he should yield up the cities which he took from their father, or restore some of the tribute which he imposed upon him; to this he did not consent: whereupon they collected an army and began to occupy city after city of the dominions of the king of the south, the king of the south not moving from his place for fear of them.

First he says and his sons shall contend, to signify that they sent messengers to the king of the south; afterwards and he shall come on and overflow, referring to the one of them who was most illustrious.

And he shall return and contend: i.e. first he took certain cities of the king of the south, which came into his power; but he did not venture to come to the capital of the king of the south; yet when he saw that the king of the south did not stir from his place, he did venture, and assailed him in his capital; even to his fortress.

Thereupon the king of the south was compelled to come out against him.

And shall fight with him, even with the king of the north: probably he directed his energies first against the armies, then against the king himself; when the latter saw himself assailed he set up in his face a mighty army, to repel the king of the south or, if possible, to defeat him. Thereupon the king of the south becomes master of the mighty army gathered by the king of the north, and his heart is lifted up, and the king of the north flees by himself and returns to his city.

And he shall east down tens of thousands: i.e. he took captive as many as he wished of the army of the king of the north, and slew a multitude of the soldiers and of others.

And there shall not prevail: i.e. no one shall be able to stand before him; all shall flee before him. During a long period he shall be like this;—I am inclined to think the KING of the SOUTH is meant, who burnt the Temple and carried our people captive; from which time the Romans have been strong and their empire has prevailed, and has become a 'mighty terrible monster.' You must know that these wars covered many years, about two hundred; the pronouns therefore refer not to individuals, but to the empire.

13. Probably this king of the north is not the same as the one who fled. He is to gather armies more numerous than the former, which were taken by the king of the south.

And at the end of the times, years (instead of 'at the end of years') refers to the prophecy of the seventy weeks. Or, it may mean after the end of years during which there was an agreement between them, made after the rout, and they obeyed the king of the south because of his power; after the end of this period the king of the north shall collect these armies and assail the king of the south, v. infra.

14. In ver. 13 he said at the end of the times, years: now he goes back and tells us how in those times the power of the king of the south shall be great, and he shall collect mighty armies, whereas the king of the north shall be low.

The children of the breakers of thy people refers, it is said, to the followers of JESUS, said by the Christians to be the Messiah; those followers who made the Gospel: their names are well known:

- i. Matthew the publican.
- ii. Mark the fisherman.

- III. Luke the physician, disciple of Paulus Abu-Shaoul.
- iv. John, kinsman of Jesus, entrusted by him with certain powers.

There are called children of the breakers of thy people because they made a breach in the religion; and doubtless multitudes of Israelites became Christians with them.

Mhall lift themselves up: in that they got a great and mighty station, and a mighty name.

To establish: i. e. their purpose was to establish the vision in Jesus' favour, as is known from their profession in their gospels and records.

But they shall fall: if this refers to the followers of Jesus, it will mean 'they shall leave the religion of Israel;' if to the nation, then it means that Israel after this shall fall, being punished for the murder of God. How many Israelites will have been slain from that time till God deliver His people! That then will be the meaning of they shall fall: signifying that the ruin of Israel was by them and through them. First we were ruined by our kings and false prophets, who were the cause of the cessation of our empire and of our captivity; then these Christians have been the cause of our ruin and destruction during the Captivity; and some went astray at the beginning of the empire of the Little Horn, and also ruined us.

15. After the digression in which he introduces the history of Jesus and his followers, and what is to come upon us through them, he goes back and finishes what becomes of the king of the north after he has collected the armies. The words so the king of the north shall come are to be connected with and he shall come on in ver. 13b. The king of the north is to come to the land of Rome and besiege the capital city and take it (and take a well-fenced city); i.e. Constantinople.

And the arms of the south: i.e. 'the many who shall stand up' (ver. 14), great armies collected by the king of the south to help him.

His chosen people: hosts wherein he placed especial confidence. These, too, cannot stand before the king of the north, who slays multitudes of the hosts of the king of the south, while many more desert to him and help him; v. infra.

- 16. He that cometh unto him: the deserters from the king of the south; mighty men of valour, who will do the will of the king of the north, and open gates for him. He will make them governors in the territory of Rome, whereafter none of the countries of the king of the south shall stand before him. At that time the Romans will have spread over the land of Israel, and be in possession of it, especially of the holy city, having great hosts in it; and the king of the north shall assail them with his armies, and shall remain in the land of Israel a long time, and shall slay a multitude of Romans (and shall destroy with his hand).
- 17. The king of the north shall attack the fortresses of the king of the south with his armed men.

And upright ones with him: (according to some) certain Israelitish Scribes etc. who shall be with him, and inform him of what is written concerning his invasion, whose words he shall believe and do thereafter.

The daughter of the women: the holy city, it is said; signifying that he is to ravage certain places consecrated to the Roman worship, and their royal palace; maybe God will give him power over the king of the south, and let him deal thus with him, in return for what the king of the south did in the Second Temple, and with Israel; so that this will be some consolation to His people.

Then he tells us that the king of the north will not stay in Syria, nor shall the country remain under his authority; he shall turn away thence to another place, and the Romans shall be established there as before.

18. He shall invade the islands belonging to the king of the south: referring perhaps to the 'frontier-land,' sc. Tarsus, Cyprus, etc., which he shall conquer, slaying and plundering, not intending to remain in the territory of the south, but only to take reprisals for what the king of the south did to him. The king of the south had put to shame the king of the north by what he had done to him when he had assailed him in his fortress: so when the king of the north does all this to the king of the south, the reproach offered by the latter will be taken away. A captain, sc. the king of the north, shall cause the reproach offered by him to cease.

Yea, moreover, he shall cause his reproach to turn upon him: i.e. not only does he cause the reproach offered by him to cease, but in his turn he brings reproach upon the king of the south. The king of the south, who burnt the holy city, had not assailed the king of the north; only after he had been assailed by the latter did he do as described to the latter's army. This king, on the other hand, invades his capital, kills his soldiers, takes many cities, and massacres their inhabitants; thus doing more than the king of the south had done to him. Hence he says yea, moreover, etc.

The above has been an account of the relations between the king of the north and the king of the south, including three events:

i. and ii. The armies of the king of the south assail the king of the north.

iii. The king of the north assails the king of the south.

The first and second of these campaigns were won by the king of the south against the king of the north; in the third the reverse took place. The king of the south conquered twice, the king of the north once. These three events took place during a long period, more than three hundred years, as we have explained above. The seat of the king of the north was in the province of Baghdad. This is the last war between the two kings.

19. After doing all this he shall return to Baghdad, his royal seat: and afterwards shall stumble in the place of his throne; maybe some of his servants shall slay him, and the matter be concealed and not known about (and shall not be found).

20. In his place: i.e. the second shall sit in the place of the first; had he not stated this, it might have been in another place. There shall sit then in his place another without vigour or victory or war. Two facts are told us about him:

- i. Causing the exactor to pass.
- ii. Glory of the kingdom.

With regard to the first, some scholars have asserted that he abolished the taxes, and that during his time there was no trouble, vexation or affliction imposed by him on the people. Other scholars assert that it is of him that it is recorded that he obliged the people to lock their doors at midday, and to occupy themselves with eating and drinking; the weak among them having supplies from the royal table; so that the time passed in eating, drinking, amusement, enjoyment, and the wearing of new and fine apparel. Whence the words the glory of the kingdom. He tells us however that his time will not be long (within few days); he shall perish without encounter or war. Those who know this history tell us that the Arabs seized the place while the people were engaged in eating and drinking. They seized the king and slew him. He was last of the Magus who reigned in Baghdad; from whom it was taken by the Arab kings, who still hold it.

21. A contemptible person: every king of these dynasties hitherto had possessed some spirit and generosity save this one, who had no sort of it. His story is well known, so we need not dilate on it.

He shall come with security: i.e. he shall enter city after city without war or siege, which his predecessors had used.

And shall obtain the kingdom by flatteries: i.e. his professed 'visions,' and the rest of what was described in chap. vii, 'the mouth that speaketh great things,' etc.; and in chap. x, 'understanding dark sayings.'

22. And the arms of a flood: great armies of the king of the north, and the armies of Rome also. They shall flee before him and be dispersed.

And with the prince of the covenant: said to be the ruler of Rome, compare ix. 26; called of the covenant because he had made a covenant with Israel, *ibid*. 27. Others make it refer to the *kings of Israel*, beneath whom the sons of David were afflicted.

- 23. And after the league: said to refer to a follower of the 'Man of Wind' (Muhammad), Omar one of the 'ten.' He is to deal deceitfully with Israel, and others; their story is well known. He shall come up and become strong with a few helpers.
- 24. With security in verse 21 referred to the 'Man of Wind;' here it refers to Omar.

The fattest places of the province: the great cities wherein dwell the rich.

He shall do, etc.: in the way of conquest and massacre. His predecessors, he says, reached no such eminence as he.

He shall scatter among them prey, etc.: he himself was satisfied with meagre food, coarse raiment, and humble equipage. Whenever he took a city and plundered it, he relinquished the whole of the plunder to the soldiery, and took none of it for himself.

Prey may refer to men, whom he used to take captive; or to precious objects and instruments.

Spoil: garments.

Substance: beasts of burden, cattle and sheep.

Against the strongholds: certain fortresses in the province of 'Iraq, which belonged to the king of the north, which he took by plots and strategy.

Even for a time: till the end of his progress; when the time of his retrogression comes, his position will be reversed.

25. And he shall stir up his power: this means that the king of the south had made no preparations, while he had with him only the handful of men who were with him at the beginning of his career (with a few men, ver. 23); but it came to pass that fresh people became Moslems continually, so that his army grew great.

This battle was fought between Omar ibn El-Khatṭāb and the Romans in Syria. Omar, the historians say, entered Jerusalem, and the king of Rome made ready to fight with him, and they arrayed battle in the plain of 'Amwās, near Jerusalem. Omar is said to have had a mighty army, and for this reason the king of the south met him also with a mighty army, but the Roman army was greater than the Moslem, as is implied by the additional words in the text.

And he shall not stand: sc. the army of the king of the south. Indeed it took to flight as soon as they joined battle.

For he shall forecast: his army shall. When they saw the Moslem general approach they abandoned the king of the south; even his chosen youths who were fed from his table destroyed him: for they were not true to him in the war.

Thereupon the Moslems became masters of the Romans, and slew a vast number of them (many shall fall down slain); and the Moslems took the land of Israel from the Romans, and hold it to this day.

27. He said above they set not upon him (ver. 21); and indeed so long as he had not taken the holy city from the Romans he does not call him their king. Now they have taken it, he calls him so.

Both these kings: i. e. of Arabia and Rome.

Their hearts shall be to do mischief: i.e. they shall do some harm to Israel, each of them, in some fashion; as it is well known that the Moslems and Christians do.

Against one table: to be referred, it is said, to Israel; called one table because Edom and Ishmael eat each other's food. Compare ii. 43 with comm. There he spoke of their mixing in marriage; no less do they mix in the matter of food; Isaiah speaks of both, chap. lxvi. 17, where they that sanctify themselves are the uncircumcised, who profess sanctity and speak of Saint So-and-so, and how the time of sanctification is come, and have offerings, and profess that they have holy priests, and baptismal water, and consequently do not wash off pollution. As for the Moslems they do not hold that view, but do wash after pollution, and consequently are called by the prophet them that purify themselves. Consequently the uncircumcised use the word sanctity, and the others the word purity. To the gardens refers to the fact that both profess that the 'Garden' (i. e. Paradise) is for them, as is stated in their books and commonly declared by them. Behind one in the midst refers to the fact that they all agree that the

Law is superseded, and that another system has been delivered since, that system being a religion not to be superseded by another. So when Islām started, they said of the Law just what the Christians had said; further asserting that the Book of their founder had superseded the religion of the Christians with another. Then he informs us that the professors of sanctity eat swine's flesh, while the professors of purity eat abominations and the mouse. For although Islām forbids swine's flesh, still otherwise they do not abstain from eating the food of the uncircumcised, so that they may be said to eat at one table, whereas Israel form one table, since they eat neither swine's flesh nor abominations nor the mouse. From this point of view therefore the words at one table refer to Israel. If we can make at one table signify two things, one will be that they sit at one table, the other that they lie against God and His people.

It shall not prosper: i.e. Israel; their affairs shall not prosper, and they shall be afflicted and abandoned.

The end remainsth unto the time: i.e. until the end of the four kingdoms be accomplished; when Edom and Ishmael shall fail and turn back, and Israel prosper. The verse covers the long period from the rise of Islām to the end of the Captivity.

28. The speaker returns to complete what preceded. (In the preceding verse the ruin and death which were to fall on the king of the south were mentioned.) He informs us how the ruler of Islām will return to the place where his station was; this is said to have been Damascus, whither therefore he returned, with *great riches* plundered from the army of the king of the south.

And his heart shall be to hurt Israel; cp. ver. 27 a. The person alluded to is said to have been a bitter enemy of Israel (Omar ibn El-Khaṭṭāb).

And he shall do his pleasure in Israel by decrees which he proclaimed against them. These are the Jews established in the holy city. After this he shall return to his own city.

This was the battle which resulted unfavourably to the king of Rome at the holy city.

29. With this verse ends the account of what happened at the rise of the power of Ishmael. From this verse commences the notice of what is to happen at the close of their power. In the previous verse he said the end remaineth unto the time, signifying that when that time appointed came, and he arrived at the end of his career, he should return, and come into the south, i.e. enter into the Roman territory. This began some years ago in the western direction, when the king of the west, who is now the king of Egypt, sent armies into the Roman territory.

But it shall not be as the former refers to what happened at the rise of his dynasty: (1) his overthrowing three thrones (chap. vii. 5); (2) supra 25.

Or as the latter refers to what shall be explained on ver. 40. The first battles were all advantageous to Ishmael and against the king of the south. The last shall be all advantageous to the king of the south and against Ishmael. This intermediate battle shall be unlike either, and of an intermediate kind.

30. There shall enter into it inhabitants of the desert and Cyprians refers perhaps to their entering into his religion; or possibly under his rule.

And shall be broken: to be construed, not with him, but with the people and countries; every one of them shall be overthrown before him.

And shall have indignation against the holy covenant: the king referred to began by assailing Israel with injuries; then he left them; at the end he shall return to them. This is an event in the future. It has not yet come to pass.

He shall even return and have regard unto them that forsake refers to certain Israelites who abandoned the religion of Israel and entered into his religion, to whom he will shew favour. Evidently he will require them to abandon their religion: some will remain true to the religion of Israel, against whom he will be indignant. Others will abandon it, and enter his religion, to whom he will shew favour. We shall explain this at the end of the chapter.

31. He tells us first that he will fight with the king of the south (ver. 29); then the condition of Israel during his time; then he goes back to tell us what he will do with his people.

Arms: certain hosts which shall penetrate into their holy place, and do the following things:

i. They shall profane the sanctuary, even the fortress: i.e. the place mentioned in chap. viii. II.

The term there used was 'cast down;' here, profane. The first signifies that he shall lay it waste, and raze it to the ground; the second, that their dead bodies shall be thrown into it, so that it shall become like a dung-pit or dirt-heap.

ii. They shall remove the continual: i.e. they shall put a stop to the Hagg (pilgrimage); men shall not go on pilgrimages thither thereafter, nor pray as was their wont, nor celebrate the tenth day according to their custom; it is called continual because the institution was perpetual; they never relaxed the Hagg. Compare viii. 11, except that here is added—

iii. And they shall make the abomination desolate: most probably referring to the images in that house (cp. 2 Kings xi. 8, and Deut. xxix. 17). These images were very ancient; he had not been able to remove them originally, so he removed them now. Reference is made to the same subject in Ps. lxxiii. 20. Observe that in the 'Vision' he mentioned several things collectively which here he separates. If the words they shall make the abomination desolate refer to the image itself, it must mean that it will be left fallen, after having been erect and protected; but if we refer them to its place, then the meaning will be that place will be left desolate, waste, unapproached; and this is alluded to by the prophet Isaiah in his prayer (xxx. 2), where the palace is the house, said to belong to strangers because there are in it these images, never to be built for ever because it is waste, and never to be rebuilt; if, thirdly, we refer it to its worshippers, it will mean that they will grieve at the ruin that has overtaken their sanctuary, even as Israel has grieved ever since ruin overtook them, and their sanctuary was laid waste.

32. A further explanation of the words he shall have regard unto them that forsake, etc.

He shall deceive them by soft, flattering words; i.e. some shall go out from our people for certain worldly reasons, and shall take verses of the Scripture spoken concerning the Messiah which they shall divert to the temporal ruler, and shall interpret of him, explaining away the words sabbath and feast, ruining themselves and departing from religion. They are said to do wickedly against the covenant because they do wrong, and shake off the yoke of the law and the covenants of Israel.

But the people that know his God shall be strong refers to certain Israelites who shall understand the system of the temporal lord, and that he has a secret which many Israelites did not understand, and so perished. But some—scholars—shall investigate his religion, and see that it is false, and cling to the law, and act according to it, and not depart from the religion of Israel as others departed. The fulfilment of this began in the West many years ago, when many Israelites gave up their religion and adopted his; as is well known. Those who do not give up the faith are called the people that know his God.

33. The wise are the same as the last.

Shall instruct many: i.e. they shall cause many Israelites to understand his system, and strengthen their hands in the religion of God, and shall not abandon the faith. Now when he sees that they do not enter into his religion, his wrath will become fierce against them, as was Nebuchadnezzar's against Hananiah, Mishael, and Azariah, so that he threw them into a fiery furnace. So will this prince deal with Israel; some he will kill with the sword, others by fire; some he will afflict by captivity or by plundering their slaves and property.

Days: the period of a year perhaps. Note the order:

- I. He shall have indignation;
- 2. Arms shall stand;
- 3. Such as do wickedly against the covenant.

This shews that a *tribulation* shall come upon Israel before the devastation of the house: which the present verse explains.

They shall fall: the persons who follow the wise. The wise being spoken of in the following verse.

34. After saying that they should fall, he tells us that when they shall fall they shall be holpen; not specifying how. Some have thought that God Almighty will raise up for them a Saviour like Esther the Queen. Others suppose they will be helped by God's destroying the official commissioned with their hurt.

But many shall join themselves unto them refers perhaps to the deserters; this particular word being used of those who enter a religion; cp. Is. lvi. 6. In spite then of God's helping those who fall 'by the sword and the flame,' many will adopt this man's religion, owing to the flattery which he will employ with them. With these flatteries compare supra 21. This prince then, too, has flatteries whereby he draws men into his faith.

35. He tells us first what will happen to the followers of the teachers, how they shall fall, but how God will help them and deal mercifully with them; then what he will do with the wise themselves. They too, he says, will fall.

The terms to refine and to purify etc. are used of the teachers, but not of their followers, because the followers merely follow their predecessors, and when they see the teachers fall, their hands will be weakened. If the falling of the teachers be by sword and flame, they will say 'if God has delivered over our teachers, what can we expect?' Their hands will therefore be weakened, for they will say 'if our religion were true, God would not have delivered up our teachers, even as He did not deliver up Hananiah, Mishael, and Azariah.' If however they shall fall refer to their leaving the faith, like supra 14, of the disciples of Jesus, this will be worse than their death, for they will say 'had our religion been true, our teachers would not have departed from it, but would have remained in it, even as Hananiah, Mishael, and Azariah abode.' Therein shall be the test: since he that will stand, shall stand, and not be affected by what happens to the teachers; whereas he whose faith is not good will depart from the religion. Hence he says to refine and purify, which words we shall explain on xii. 10. Then he states that this will happen to them and to the teachers when some time still remains before the end.

36-39. Shall do according to his will: possibly he refers to the empire generally, from the establishment of the state of Ishmael to the end of their history, in his account of the ten things beginning with shall do and ending with divide for a price. Or he may refer to the chief of these 'arms' who shall waste the sanctuary, and stop the Hagg. Both views are possible. Now we have already heard what he will do with Edom, Israel, and the sanctuary; so he now goes back to tell us the general principles of his conduct.

- (I) He shall do according to his will: compare what we said about the 'ram' and the 'he-goat;' it means that his commands are carried out, that he does what he pleases, that no one opposes his will, or makes head against him, owing to the might of his state; and that he attains what he desires.
- (2) And he shall exalt himself and magnify himself above every god: observe that in this chapter six *gods* are mentioned:
  - a. He shall magnify himself above every GOD.
  - b. Shall speak marvellous things against the GOD OF GODS.
  - c. Neither shall he regard the GOD of his fathers.
  - d. Nor regard any GOD.
  - e. He shall honour the GOD of fortresses.
  - f. A GOD whom his fathers knew not.

None of these except b refers to the Creator (cp. Deut. x. 17). The rest refer to deities other than Him. Of three of these it is said that he will not regard them, but magnify himself against them; but two of them will be honoured by him (e and f). We are not told whether he will or will not serve the Creator, but merely that he shall speak marvellous things, cp. vii. 25. Why does he say of the god of fortresses that he

will honour him, not serve him, and of all besides the Creator and e and f that he will not regard them? Most probably it means that he will profess to serve the Almighty Creator, but will say of him what is impossible. If it refer to the kingdom (i.e. the Caliphate) since its rise, the fact is shewn in their language and the popular belief; but if it refer to this last, then it is again a statement about the system which he will promulgate. Of the other deities he says he shall magnify himself above all; which does not mean that he shall magnify himself against the idols themselves, but against their worshippers; for he will revile their creeds.

Neither shall he regard the god of his fathers refers to the creeds of his fathers who served idols, if Pāsūl (Muḥammad) be meant; if the last be signified, it will mean that he will annul their present system, and in consequence ravage the house.

Nor the desire of women: Jerusalem, which the peoples and nations used to glorify. He arranged that it should no longer be the Qiblah, turning his back to it, and his face to the place whither they went on pilgrimage. If it refer to the last king, it will refer to the house whither the pilgrims went, which he will destroy. Very likely, however, the words the desire of women refer to a male image kept in their Qiblah; hence the words come between the god of his fathers and any god, indicating that it refers to a special idol.

**Regard** signifies *turn to*; observe this, because the word occurs three times in this passage (once in ver. 30, twice in this verse), and the meaning in all three is the same.

The god of fortresses: either the name of a particular idol, Alāt or El-Uzsā as some have thought—both are familiar—or some other; or the word Mā'uzsim may refer to a particular people of that name, mentioned again in ver. 39. They then will have a god and a religion which he will think fit to reverence and not to overthrow. This god he will honour merely; the other he will honour with gold and silver, etc.

And with pleasant things: i.e. handsome vessels (Ezra viii. 27).

And he shall deal with etc. may mean one of two things: (1) he shall war with them because they will not obey him; and those that submit to him and adopt his tenets will receive from him honour and gifts and promotion (whosoever acknowledgeth him, etc.); or (2) the last clause explains how he shall deal with them, viz. whosoever acknowledgeth he will increase with glory. Apparently, then, these Mā'uszim have two creeds or two idols; one of which he shall uphold (ver. 38 a), but not the other (with a strange god). There will be a variety then in their creeds; and this king will approve of one idol to be worshipped, but not the other. We are told of three things that he will do with those who agree to his tenets:

- a. He will increase their glory: referring to the wealth and office that he will bring them.
  - b. He shall cause them to rule over many.
- c. He will give them lands; he shall divide land for a price, i.e. lands of high value; or it may mean that he will make this serve for a price, the price for discarding their faith and adopting his. And it is this which will ruin them 'that

forsake the holy covenant;' when they see that all who adopt his faith are elevated to these stations, whereas those who will not assent to his tenets are slain or burnt. They will therefore abandon their religion; and thereby great multitudes of our people have been ruined, from the foundation of this empire till now; many, too, in the West have apostatised. As for Israel, when God shewed His wonders in Egypt and Sinai, the people ('the mixed multitude') believed in their religion for fear of the sword, but not in hope of promotion; and what God has enjoined on us in our Law is that if any one become a proselyte we are to feed him with our food as we feed the orphans or widows (Deut. xxiv. 19), but by no means to confer upon him eminent rank.

And he shall prosper (ver. 36) shews that he will succeed in all his doings, until the wrath of God against his people be ended; and after the reign of this dynasty there shall be no other; it is the last of the dynasties which shall oppress Israel.

40. And at the time of the end: this expression includes two things: (1) the end of the success of this dynasty; (2) the end of the indignation against Israel.

In the end then the tables will be turned; at the first appearance of the 'Little Horn' it warred with the king of the south and took from him three thrones, as we explained at vii. 24, viz. Syria and the capitals, and then took from the king of the north 'Irāq and Khorasān; and went on conquering and taking city after city (cp. ver. 24) up to the Caspian Gates. But when his success shall have come to an end, these two kings—of the north and of the south—shall turn against him (here a and b). Some portion of the operations of the king of the south has been realised in our time: I refer to certain battles wherein he has taken from the Moslems Antioch, Tarsus, 'Ayn Zarbah and that region; but more events are still to come. The king of the north however has not as yet done anything. He says of the king of the south that he shall push at him, because he is near him, and shall come from near Syria; of the king of the north that he shall whirl against him, because he shall come from near the Caspian Gates.

We promised that when we came to this verse we would explain the import of the phrases 'king of the north,' 'king of the south.' Many scholars suppose the king of the north to refer to the king of Arabia, because the latter took from the king of the north Baghdad, which had been the royal city of the Māgūs. We shall shew how this difficulty can be solved.

You must know that the four kingdoms mentioned in the dreams of Nebuchadnezzar and Daniel are divided as follows. The first is a world-empire; now the rulers of the whole world are not named after any particular quarter, but after their chief city, e.g. 'king of Babylon;' not 'king of the east, west,' etc.; no such phrase can be found used of the king of the Chaldees, nor of the kings of the Medes and Persians, nor of Alexander, the first king of the Greeks. Only after his death, when his kingdom was divided among his four scholars (xi. 4), does he begin to speak of a 'king of the north' or 'of the south.' Now if the empire of Islam were in any one of the quarters—north or south—he might very well use of it the terms 'king of the north' or 'of the south.' As however that empire has seized countries in all four quarters,

it cannot be named after any one of them. This principle is obviously correct. The king of Islām then can be neither. Hence he says the king of the south shall push at him, sc. at the king mentioned in ver. 36. If the king of the south pushes at him, he cannot be the king of the south. Similarly he says with reference to him that the king of the north shall whirl against him, i.e. come against him like a whirlwind; it is clear then that the king of Islām cannot be king of the north.

With chariots and with horsemen and with many ships: he does not specify which of the two shall come with them; probably the king of the north will come to him with chariots and horsemen, while the king of the south does so on the sea with ships; cp. Num. xxiv. 24.

Observe he shall come, not they; which would have referred to both kings together, so that we should have supposed the two would assist each other against him. Now we should not know which will come from the words of Daniel; but this has been explained by another prophet, Joel son of Pethuel. He has written three chapters (commencing respectively at i. 2, ii. I, and iii. 9); the first of which refers to Nebuchadnezzar, the second to the king of the north mentioned here (ii. 20 I will remove far off from you the northern; we shall presently explain how this shall be), the third to Gog.

The Islāmitic prince established at Baghdad—not the Abbaside—is from the north; now they were originally unbelievers, but will be associated with the Abbaside Caliph; and the chief of these arms will certainly take that city, sc. Baghdad, and they will be repulsed before him, and perhaps he will kill some of them; after which they shall rise up against those before whom they were repulsed, and make for Babylon, as the prophets foretold. See Isaiah xiii. 1, Jeremiah li. They say of them they shall not regard silver or gold, inasmuch as they will only desire to take vengeance for their sufferings at the hands of those who took their city, and shall gather together and come against them. They are referred to here in the words and the king of the north shall sweep against him; and the words he shall enter into the countries, and shall overflow and pass through indicate that he shall enter the realm of the king who took Baghdad from the hands of the Abbasides, and shall conquer the land of Babylon with the sword; at his arrival a number of Israelites shall go out, directing their steps to the land of Israel; cp. Jer. l. 5. Then the king of the north shall direct his steps towards the territory of this king, and shall go out from Babylon to Syria, conquering every city he passes with the sword, it not being his primary intention to have a royal throne established for him, but only to destroy the cities that are under the sway of the lord of Islam. He will kill all whom he meets (he shall stretch forth his hand also upon the countries); and he is to come to the land of Israel (he shall enter also into the glorious land).

Shall be overthrown: i.e. most of the cities and villages in the land of Israel, and all the sea-coast.

But these shall be delivered out of his hand: Edom, i.e. Djebel-eshsharā, Moab, and a portion of the children of Ammon. We are not told the reason of

this; he cannot pass them over through weakness, since these countries are not more powerful than Babylon and Egypt; rather he does not trouble himself about them, seeing that they have no state nor royalty nor wealth; he will not therefore regard them; many Israelites however will pass over thither (cp. Is. xvi. 4); and some have thought that they will pass over thither before this king; the Scripture moreover (Joel l.c.) shews that Israel will be in Zion at the time. Next he will pass over into the land of Egypt, that too being Islāmitic territory; and this is the only country which is said to be plundered, owing to the treasures and riches which it contains (ver. 43).

The Libyans and Ethiopians shall be at his steps: he will be followed at the time by certain Ethiopians and Libyans; or, perhaps, on his sojourn in Egypt he shall destroy the Ethiopians and Libyans, who are in Egyptian territory.

44. But tidings shall trouble him: when he comes to the western frontier of the province of Egypt, there shall reach him tidings from the east and the north, sc. of the entrance of Israel from the wilderness into Palestine, as we shall explain at length afterwards; and when they enter it from the wilderness they will conquer it with the sword, and their enemies shall be repulsed before them. When this reaches the king of the north, who will at the time be at the extremity of Egypt, he will return to Syria to destroy and utterly make away with many, i.e. Israel, who entered in large numbers. But when the news of his return reaches Israel, they will gather together on Mount Zion, and do what Joel says (chap. ii. I and foll.). This they will do at the time when he plants the tents of his palace; it is thought that he will pitch his tents at 'Amwās; now between that place and Jerusalem are four parasangs; or else that he will encamp in the wilderness of Tekoa, which also is a vast plain. And when he spreads out his tents there, intending to come to them the next morning in Jerusalem, God will send His angel Michael, who shall destroy his entire army; they shall all die, and remain cast about and putrefying on the face of the plain till they decompose and stink (v. Joel l. c.). Thence we know that this section deals with the king of the north, and relates what will happen to Israel at his coming.

## XII.

1. And at that time refers to xi. 40; and signifies the times specified in vii. 25. Shall stand (instead of 'shall come' or some similar word) shews that the standing shall last three years and a half; and he shall stand for two purposes: (1) to put an end to the monarchies (v. x. 21); (2) to deliver Israel from certain calamities that are to befall them. Before Michael was called 'your prince;' here the great prince, shewing that he is a mighty angel.

And there shall be a time of trouble, such as never was since shews that there can have been nothing *like it* since the confusion of tongues; not that there has been nothing of the same *kind*; since there never have been wanting famine, sword, plague, sickness, poverty, and the other things found in the world, nor religious per-

secution either (we have seen Nebuchadnezzar require Hananiah etc. to worship the lunge he had made); it can only refer to a state like that which Oded the prophet elemeritied to king Asa, when 'there was no peace to him that went out,' etc. (2 Chr. av. 8; cp. Zech. viii. 10). The chief source of these afflictions is that the 'Arms' will neck to take the kingdom of the Abbasides, coming from Babylon, as the learned tell us; and also that they will prevent the pilgrims from praying in Mecca, where they used to pray, and will destroy the remembrance of the Man of Wind; then the sword will come between them, and the 'Arms' will prevail against them, and will make mighty havoc among them; some of them will flee into the 'forest in Arabia' (Is. xxi. 13), hungry and thirsty; 'for they fled away from the swords.' The reason of their turning into that region is that they know it is impossible for them to return to their own cities because the Conspirator has already taken possession of them; they will take counsel therefore to flee to their kinsmen, who assent to their opinions, and to stay with them; these will come to meet them with food and water, that their souls may live. From that time civil war shall commence in Ishmael. The Conspirators however shall not get the empire, because their chief will require men to abandon their religion, a religion about four hundred years old, and indeed without any miracle, save the sword; the sword therefore shall fall among them, and at that time the sultan's courts shall cease, there shall be no longer a royal throne, nor business on the roads, nor police and guardians in the cities, no shops open, no merchants travelling, no rain falling from the sky, no husbandman or vine-dresser, no man with any possible means of subsistence. Then shall be the great famine and the great plague, with the sword; and then shall be accomplished the 'destruction and that decreed;' only a few men will be left, the cities shall be wasted and the sads desolate, the nation occupied with each other; then shall Israel flee out from among them to the 'wilderness of the nations.' To this condition do the words of the text allude. The king of the north shall come to Babylon, and the Israelites come out from Babylon into their own land before the great confusion. At that time there shall be an arousing in the land of Israel (?) before they depart (cp. Jer. li. 55).

Thy people shall escape: since the destruction will alight upon the Gentiles, as was said before; but from the addition every one that shall be found written in the book we see that not every Jew shall escape, but those that are written, and those only; not the wicked among Israel who did not 'repent at that time' (2 Chr. ii. 16 and Deut. iv. 30); those who repent shall survive; but those who do not repent shall perish by the sword by the hand of the enemy, or by the plague of God (Amos ix. 10).

Observe that Is. lxv. 10 uses the same phrase (written) of the works of the wicked, that is used of those of the righteous by Malachi iii. 16. Plainly the phrase here cannot refer to both good and bad, but must be interpreted as above. This is explained by Isaiah iv. 3, 'Every one that is written unto life in Jerusalem;' shewing that only those of them shall escape who are written unto life; adding afterwards, when God shall have washed away the filth of the daughters of Zion, indicating that

the persons written unto life are those that are washed clean of filth and blood. [Of the others], those that are among the Gentiles shall fall by the sword; those that do not perish by their hand, but go out with the people to the 'wilderness of the peoples,' shall be slain by God Almighty (Ezek. xx. 38). I cannot possibly give a full account of what will happen at that time, since that would require a book for itself; I have suggested in every book of the three portions of Scripture that I have explained as much as each passage allowed.

2. At that time many of the dead shall rise. Many, as in Est. viii. 17; not all the dead shall rise, but only some; we have explained this on Ezek. xxxvii. at length, and have said a little about it on Job xiv. 12; here let us add a little more. Let us observe, first, that he promises the deliverance of the nation (ver. 1); and then the resurrection of the dead; indicating that the living and the dead both shall see the salvation. Now just as he divided the living into two portions, one to survive and one to perish, so he divides those that are to rise from the dead into two portions, one to everlasting life, and the other to contempt. Ezekiel has shewn that those who are to rise are people of the Captivity (xxxvii. 11), 'Behold, they say, Our bones are dried up, and our hope is lost,' which is not the condition of those who died under the monarchy. Similarly, Isaiah says (xxvi. 19), 'Thy dead shall live, awake and sing, ye that dwell in the dust,' which is to be compared with the phrase here, them that sleep in dust of the ground; only there the prophet confined himself to the mention of the saints of the nation, whereas here he speaks of both classes together.

Shame and everlasting contempt: see Isaiah ad fin.: 'They shall look on the carcases of the men who sinned against the LORD;' a description of those who died during the Captivity, having offended God by capital transgressions.

To shame and eternal contempt: shame, because they used to cast reproaches on the best of the nation, who sighed, and were troubled and vexed at what had befallen the nation and the house of God (cp. Ps. lxix. throughout), and would eat and drink and let their time pass in amusement and enjoyment, which God has forbidden us (Hos. ix. I); nor was it sufficient for them that they did not do what God enjoined, but they must abhor those who obeyed Him, and reproach them for practising the Law, mourning and fasting; hence, at the end of the Psalm quoted (ver. 22), he curses them ('Let their table before them become a snare,' etc.). Now when the Mount of Olives splits, and a vast gorge is formed between the halves, this gorge will become the place of punishment of these wicked ones; and whenever there is a sabbath-day or a new moon, Israel will go out on the first day of the week or on the second day of the month to these prisoners, and see what has befallen them; cp. Is. lxv. 15. These evil-doers used to reproach the saints wrongfully; they shall reproach the evil-doers justly.

Contempt: when they hear their bitter cry, because of the pain of the fire and the bite of the serpents, for *their worm shall never die*; and eternal, because there is no end to it. Wherever the word *eternal* occurs there is no proof, intellectual or traditional, that there is an end; on the contrary, reason makes it necessary that the

punishment of the wicked shall be everlasting, without term. We must now observe that whenever the text has an intelligible expression with a possible literal meaning, it is not allowable to explain it away by abandoning that literal sense; it is necessary therefore that the words those that sleep in the dust of the earth must be taken literally, and must not be referred to the people of the Captivity, who, during that captivity, might be compared to the dead; especially as there is nothing in this chapter but what is to be taken literally. We are familiar with the fact that when there was the Vision, which Daniel saw, Gabriel interpreted it to him because it had an allegorical meaning; but when he came to the words 'two thousand three hundred,' etc., he said 'the vision is true,' meaning what we have there stated; similarly, at the beginning of this section, he said, 'I will tell thee the truth;' consequently the whole of this section is to be taken literally, so that this verse must be taken literally; nor is this refuted either by reason or tradition, as we have It stands besides in our records that God raised to life the child of the Shunammite, and likewise the dead man who touched the bones of Elisha; since, therefore, such a thing has happened and is no impossibility, that resurrection of the dead of Israel, which God has promised, shall be accomplished too. And since he says these to shame and eternal contempt, the state of the rewarded and of the punished alike shall be everlasting. God will raise the dead of the Captivity at the time of the Deliverance; the dead of the monarchy, on the other hand, when all the dead rise, to be rewarded or punished, which shall be at the creation of the new heavens and the new earth. Doubtless some great change will take place in this heaven and earth (see Is. xl. 26). Job refers to the same (xiv. 12): 'Till there be no more heaven they shall not wake.' It is well known among all mankind that the resurrection of the dead will take place when this takes place in the heaven and the earth (Job l. c.); the resurrection of the dead of Israel, however, shall take place before that. This is a mere fragment that we have given here; it was impossible for us to pass the passage without saying something about it.

3. He divides the living and the dead each into two companies, as we saw above. After that he says the wise, separating them from the multitude, to shew that their rank is higher than that of the rest of the nation. This all refers to those who will rise from the grave. The brightness of their faces, he says, will be like the colour of the firmament—marvellously bright, like the face of Moses. It is a light wherewith God will cover them, to shew their nobility, while at the same time they take pleasure in it.

They that turn the many to righteousness: those that turned mankind from error to religion. The many: so of the priests (Mal. ii. 6), 'And turned away many from iniquity.' They directed men to religion by teaching them the Commandments of Jehovah; and at the same time turned them from transgression by busying themselves with the Law of Jehovah, and praying God to direct them to the knowledge of His statutes. They are those whose way is perfect: their prayer is recorded and their words expressed in the twenty-two eight-lined stanzas; they are those who say to him that seeks instruction, Ho, every one that thirsteth, come ye to the waters. In Isaiah lii.

we are told that by his knowledge shall my righteous servant justify many; in that chapter the groaning of the wise, and his griefs, and his great knowledge and piety are recorded. These then are referred to in the words the wise shall shine as the brightness of the firmament, etc.

Like the stars conveys two ideas: (1) light; (2) perpetuity and eternity; it shall not be cut off for ever. This shall God do with them after he has shewn them the salvation of Israel, and the rebuilding of Jerusalem. They shall abide a while till they have seen the sight thereof, and then God will remove them to the place of reward. Maybe they will be with the angels above (cp. Zech. iii. 7), in return for their teaching Israel the Law, and turning them from their sins, and lamenting during the Captivity, and forcing themselves to grieve. Others than they engaged Israel in the study of traditions, and took their goods, and fattened their bodies with food and drink, and died merry, not doing their duty, but causing men to sin; teaching them what would make God angry with them: unquestionably therefore their punishment will be far severer than that of their followers.

4. Hitherto the angel has been explaining what is to happen from the time at which he is speaking till the end of the world, as he said at the beginning of his discourse, I have come to tell thee what shall be till the end of time.

And thou Daniel close these words: i.e. leave them as they are. Do not ask for more to be revealed than has been told thee.

And seal the book: 'seal this book of thine at what has been told thee, and expect no more.' Nothing else could be revealed to him about the matter. Therefore he said this, shewing him that there was nothing left to be told him.

To the time of the end: shewing that it should not be revealed to any one till the end of the Captivity; any one who professes to know the end of the Captivity is a deceiver.

Many shall run to and fro: i.e. the wise and the seekers of knowledge. This running to and fro may be of two kinds: (1) They shall run over the countries in search of knowledge, because scholars will be found in every region; the seekers of knowledge, therefore, will go to and fro to learn from them; this is expressed by Amos (viii. 12). This shall be at the beginning of their career; when they seek so ardently, God will make revelations to them. (2) They shall run to and fro in God's Word like those who seek treasures, and thereafter knowledge shall increase; knowledge of two things: (a) the commandments; (b) the end. God will not reveal the end until they know the commandments. They are the men that fear the LORD, who are in possession of His secrets, which cannot be had save by study and search and inquiry into the Word of God; compare the prayers teach me, O LORD, the way of Thy statutes; open my eyes. These and similar expressions shew the vanity of the profession of the traditionalists like El-Fayyūmī, who have destroyed Israel by their writings; who maintain that the Commandments of God cannot be known by study, because it leads to contradictions; so that we must follow the tradition of the successors of the prophets, viz. the authors of the Mishnah and Talmud, all whose

sayings are from God. So he has led men astray by his lying books, and vouches for the veracity of any one who lies against God. He shall be punished therefore more severely than they, and God shall take vengeance for his people from him and them that are like him.

5. After Daniel had heard all that was said to him, without any other angel being with the one who had been addressing him,—when the angel had finished his speech, he saw two other angels, one with him in the region where he was standing, and the other on the other side.

Other two: this may indicate one of three things:

- (1) That he knew that they were not the same angels whom he had seen in the 'Vision' (viii. 13), when one asked the other concerning that of which Daniel was thinking, and that other answered him; as one of the angels here, too, asks the other how long etc., we might have thought they were the same; the word other is therefore inserted to shew that this is not so.
- (2) The word other may be intended to shew us that the author does not refer to the two angels already mentioned in this chapter (xi. 16, 18), but to two others; in which case he will at this time have seen five angels; two mentioned above and three here.
- (3) The word other may be intended to prevent our thinking them the great angel with another; by its insertion we know that there were three angels.
- 6. And he said to the man: i.e. one of the angels (not the plur., in which case we might have thought that both had asked him). Which of the two we do not know; nor does he tell him the reason of his seeing the one who neither asked nor answered. Most likely the one who asked was standing on the other side; while the one who stood with him was intended to allay his fears, or to bring Daniel to hear the question and the answer. Hitherto we did not know that the great angel was standing; here he explains that he was standing in the air above the water, and not on the ground. He was not one of the angels who habitually descend from heaven to earth, having been sent by God for Daniel's sake only.

How long shall it be to the end of these wonders? The wonders are these *tribulations*, which shall come to pass at the last time. How long? what shall be their duration?

He answered just as Palmöni answered the first questioner (viii. 13). It was not the questioner's object to find out himself: for the angels know the mystery which is closed up; he only asks that Daniel may hear the answer. If any one ask why he did not give this reply without a question, we answer that possibly the angel would not have given it unless questioned, seeing that the matter is one of the great mysteries.

7. Notice, too, that he does not answer without an *oath*. The angel, he says, swore an oath, to shew that there can be no alteration; for it is a period of great length. This oath was not for *Daniel's* sake, but for Israel's, the Israel

that shall be in the time of tribulation. The force of this oath is marked by two things: (1) He raised both hands: now an oath with both hands raised is the most forcible kind; cp. Gen. xiv. 2, and 'I have raised my hand,' said by the Creator in a number of places. (2) He swears by the name of God; the most powerful oath, there is none more powerful (cp. Jer. xxiv. 26).

By him that liveth for ever: the Blessed Creator lives eternally. The Hebrew word 'n means (1) living, e.g. Gen. vi. 19; (2) as a substantive, life, e.g. by the life of Pharaoh, ibid. xlii. 16. Here it must be interpreted as (1).

He swore that it shall be for a time, times, and a half; exactly the same as the period mentioned in vii. 25.

Here we will collect the passages wherein the times connected with the end are mentioned. They are eight in all.

- (1) Is. xvi. 14. Within three years, as the years of an hireling, and the glory of Moab shall be brought into contempt.
- (2) Is. xxi. 16. Within a year, according to the years of an hireling, and all the glory of Kedar shall fall.
- (3) Dan. vii. 25. And they shall be given into his hand until a time, and times, and half a time.
- (4) Dan. viii. 14. Unto two thousand and three hundred evenings and mornings.
- (5) Dan. xi. 33. They shall fall by the sword and by flame, by captivity and by spoil, many days.
  - (6) The present passage.
  - (7) Infra 11.
  - (8) Infra 12.
- Of (1) (three years) we know both the beginning and the end. It begins when 'Moab comes to his sanctuary to pray, and is not able' (ver. 12), i.e. when the pilgrims desire to pray according to their wont, but are prevented by the Arms, as we have explained above; it ends when 'the glory of Moab is brought into contempt' (ver. 14), i.e. when they become feeble and few in number, 'small and of no account' (ibid.), 'with no ruler' at their head (ibid.).
- (2) Commences when 'those that would pray' flee into the forest in Arabia (Is. xxi. 13; v. supra), and ends when 'all the glory of Kedar shall fall;' when no 'glory' shall be left to Kedar, and their mighty men shall be few. This is one of the above three years; when one of those years is passed their glory shall fall; at the end of the three it shall be brought into contempt; i.e. no glory shall be left them at all.
- (3) Means, as we have said, either that the time which he shall take about his work in Ishmael and Israel is a 'time, times, and half a time;' or that Israel shall be in the hands of this Conspirator till that period be left till the end; most probably, in my opinion, this person, who is said to be about to put a stop to the pilgrimage and

to destroy the house, and to overthrow the religion of Israel, will continue to do so till that period commences, when he will cease and perish, 'be broken without hand;' so that it does not refer to the duration of his power. Rather, when his reign is over, that period will commence; and when that period commences, the *tribulations* will commence (v. supra); and when it ends, they will end. This may be seen from the expression here, it shall be for a time, times, and a half; and when they have made an end of breaking in pieces the power of the holy people, all these things shall be finished. It is clear, therefore, that the tribulations will begin when the times begin, and end when they end.

(4) The two thousand and three hundred have already been shewn to be 1350 days; the author says they end when holiness shall be justified; their beginning is not told us. Most probably the tribulations shall remain upon Israel from the time of the king who shall destroy Mecca and throw the religion of Israel down to the ground for two thousand and three hundred mornings and evenings: for one year out of this they shall fall by the sword, etc.; but at the end of the period holiness shall be justified, which is the opposite of truth being cast on the ground. This may mean either that Elias will appear, or that Israel shall enter their land from 'the wilderness of the Gentiles.' Probably, part of the 2300 falls in the time of the Arms, and part in the 'time and times;' since in them Israel shall depart into 'the wilderness of the Gentiles' (v. supra). It is clear, therefore, (1) that they shall fall by the sword before the times; (2) that part of the 2300 falls in the time of the Arms and part into the general sum of the times. Now we have shewn above that TV means a single time, and that TVV refers to periods more than one, not necessarily two. Most probably this period is the same as that mentioned in ver. 11, ubi vide.

Breaking in pieces the power of the holy people refers to the tribulations which fell on Israel during these years. Observe that there is a time when tribulation shall be on Israel only, and a time when tribulation shall be on the whole world. See Jer. xxx. 5, where we have heard a voice refers to the news which shall reach Israel, cp. Is. xxiv. 16; and fear and not peace refers to tribulations which shall be common to the whole world; cp. Is. l. c. 17, Jer. l. c. 6, 'Wherefore do I see every man with hands upon his loins,' followed by (ver. 7), 'it is even the time of Jacob's trouble.' Which last may indicate one of two things: either what will happen to Israel in the time of the Arms, mentioned above, which will be a time of trouble, or what will happen to them after they have entered their land from the 'wilderness of the Gentiles;' in which case it will refer to three events:

- (a) What will come upon them from the 'northern,' see on xi. 44.
- (b) The tribulation mentioned in Ps. kxxiii, which refers to the 'tents of the Edomites and Ishmaelites.'
  - (c) Gog, the last tribulation that shall befall them.

The order of tribulations then will be—(1) in the time of the Arms; (2) from the northern king; (3) from the 'tents of Edom;' (4) Gog. During all these years the purification shall go on; cp. Zech. xiii. 9.

- 8. Daniel says, 'I heard the voice of the angel saying "for a time, times," etc., but I did not understand. He did not understand three things:
- (a) He did not understand the length of a מדן, עלה, (עות, סועד (v. on vii. 14): עלה, עלה, (עות, כועד (v. on vii. 14): און dil three mean the same: a may be the twinkling of an eye, an hour, or anything more, e.g. years. The words for a time therefore conveyed no indication of a definite period.
  - (b) He did not know when these times commenced.
  - (c) The word times conveyed no notion of the number of times.
- And I said, O my lord: as much as to say 'I do not understand what thou sayest:—if thou canst tell me, what will be the end of these things?' The angel answered two things, (a) his question what shall be the end? (b) his saying I did not understand (though the angel did not hear this last).
- 9. Are shut up: cp. viii. 26, 'shut up the vision;' only that was said to Daniel, and would not prove that no one else understood them; whereas the words 'for they are shut up and sealed' indicate that they are hidden from the children of men.

Till the time of the end: till then they are closed; thereafter they shall be revealed.

He adds that at that time many shall purify themselves; indicating that the end shall not come till after the purification of the nation from the transgressors.

Here we must pause a moment. Let us observe that there are certain texts which contain signs, the occurrence of which is to indicate the expected deliverance. These signs are of two classes: one consisting of the action of the nation, the other of the action of God. The first consists in our returning to God, the second in many things which we shall recount. As for our returning to God, it is mentioned in the following passages: Deut. iv. 30, xxx, Hos. xiv. 2, Jer. iii. 14. Only they will not return to God till after great afflictions, as has been said before in this chapter, ver. 1. Cp. Is. lix. 20. Some of the Jews have been misled by Is. lix. 16, 'And he saw that there was no man,' fancying that Israel perhaps would not repent, and the deliverance come to them without repentance. This is an error; could the deliverance come without repentance, God would not have delayed it all this period. We can only say that the people of the Captivity at the end of this last dynasty are divided into two classes: a good class, who will seek knowledge and strive thereafter, and will multiply fasting and lamentation, and put on sackcloth, and grovel in ashes, humiliating themselves, and asking God to deliver His people; and a class sunk in transgression, submerged in the commission of capital offences, at the same time abhorring the pious sect, and accusing them and looking upon them as hypocrites, excommunicating them and driving them away, because they will not assent to their doctrine, nor adopt their faith. As for the first sect, they are those whose conduct is described in Is. lviii. 2, 'yet they seek me daily and delight to know my ways,' where the author complains of wrong being committed in dealings and judgments between them and their poor, which they do not redress, and that they do not care sufficiently for the weak; see the chapter throughout. But to the great section, the mass of the nation, he says, 'Behold the LORD's hand is not shortened that it cannot save; but your iniquities have separated between you and your God; for your hands are defiled with blood,' down to 'yea, truth is lacking' (ver. 15). It is to this verse that the words 'He saw that there was no man' refer. The words 'therefore his arm brought salvation unto him' are a prophecy of tribulations which shall befall these evil-doers till certain of them repent, and the rest perish; that the former words refer to the whole nation is in the highest degree improbable. To the first sect he says, 'Hear the word of the LORD, ye that tremble at His word;' where he tells them that their brethren hate them and revile them, saying at the same time, 'God is pleased with us, and for our sake the redemption will come;' in which they are deceived. This, then, is a partial account of what has been told us about their return to God, after which the redemption will come. A partial account, too, has been given on ver. 4. Let us now explain what will be the course of Israel's conversion to God, what will be done by their chiefs and what by the mass of them.

The chiefs will turn to the Law at the time when they have come into the most miserable state of poverty and straitened circumstances, and their enemies among the nation and the great sect are most numerous.

They and their followers are the people whose way is perfect. The great sect will wane, those who follow the sayings of their predecessors; one after another will confess, till the two thousand three hundred begin. At the time of the demolition of the thrones of the dynasties, when the people are merged in the tribulations, the doctrines of the chiefs of the Jews shall be exploded, as well as their authority; and the enemy, the temporal lord, shall seek them out. At that time it shall become clear to the multitude, who accept their authority, that the truth is with the sect, and that by it the redemption shall come. They will return to the Law and abandon the tradition of those who cling to the books of their ancestors; and then God shall no longer delay the redemption. This we have fully and satisfactorily explained in the Commentary on Canticles; it would be too long to repeat it here. This is what we are told about our action: what is told us of God's action may also be divided into two parts. One refers to our condition prior to the redemption at our repentance; this is recounted in Deut. xxxii, where it is said that 'the LORD shall judge His people,' and that God shall take vengeance for His people upon their enemies, and restore them to forgiveness when they are at the height of their trouble, and none of them has any power: 'when He seeth that their power is gone,' which refers (1) to the weakness of poverty; (2) to the fact that there are no royal ministers among them, as there were when they had judges, governors, etc., who attended to their affairs, so that they became poor after having been rich in respect of rulers, and rich in merchants, and resigned their possessions: v. Zech. viii. 10. This is the meaning of their power is gone; to which is added, 'and there is none shut up or left at large:' i.e. none of them has power to bind or loose any more. The second refers to the condition of the Gentiles: *ibid.* 35, 'Vengeance is mine, and recompense;' indicating that so long as the affairs of the Gentiles are well regulated, we shall remain in our distress, and in the continuation of our Captivity; but when they begin to be reversed, their distress shall come, and they shall perish quickly, 'for the day of their calamity is at hand.'

There are three signs of salvation: when they appear, the wise shall feel confident of redemption. Hence he says they are sealed and closed till the time of the end: when the end approaches it shall be revealed. God in His mercy has seen fit to hide it from them; because, if they had known how long the Captivity was to last, multitudes of the people would have perished [apostatised]. He left them therefore in hope, expecting the deliverance: one after another will be converted, and God's anger will cease. And when the time comes, these signs will appear, and they shall know that the time is come at last; they will cling to their faith and not abandon it, save a few, as we said above.

10. Many shall purify themselves: the people are divided into three classes, excluding a fourth, as I shall now explain. He said above (xi. 35) to refine them and to purify; that is here repeated, to shew that it is to be at the time of the end. Purify literally means winnow or sift, e. g. grain from chaff, stones, earth; cf. Jer. iv. II: or as the money-changer separates the good Dirham from the bad, or clears the good from the bad mixed up with them. The meaning is: there are among the people some who are good and repentant, who are the wheat; and also wicked ones who eat unlawful food, and change sabbaths and festivals, commit abominations, and do not repent. God therefore will distinguish between them by destroying the bad, some of whom will perish by the sword, others by pestilence; v. supra, and compare Ezek. xx. 38, Amos ix. 10. As yet we have two classes, the perfectly righteous, and the completely wicked. Now he says and shall whiten themselves, with reference to a class who are intermediate in religion, who keep the commandments, but not perfectly, being like a garment which has got marks of foulness, which requires that those stains be got rid of. So it must be washed; cp. Is. lxiv. 5. When the tribulations come near, they will discard the sins that are about them; cp. Jer. ii. 22. These are a stage below those of whom it is said they shall purify themselves, the latter being perfectly righteous, whereas these are intermediate. These are descriptions of the people who will come out of the great sect.

And be refined: a description of the great sect themselves, who are compared to silver or gold mixed with *dross*, i.e. the doctrines which they have inherited from their fathers, so that they assent to what their chiefs tell them, and confess it. They therefore shall undergo tribulations; God will refine them, so that they shall discard these doctrines and return to the Law of Jehovah. This describes their state shortly before the appearance of Elijah, as we have explained elsewhere (i.e. in the Psalms).

But the wicked shall do wickedly: i. e. those that do wickedly against

the covenant (xi. 32). They are the portion to whom I alluded on the words 'they shall purify themselves.' He means they shall transgress more and more; and not understand, i. e. pay no regard to that which is written in the Book of God, in which case they might have turned to God, or might never have abandoned His religion; they are the people who allegorise the text, as we said before.

But they that be wise shall understand: they shall turn to the Book of God and understand its contents, and know that what God said in His Book has come to pass. Understanding that, they will make Israel understand it, who will then cling to the Law and throw off the sins that are upon them; they shall be strong and do exploits (xi. 32).

11. The angel now explains to him what he did not understand in ver. 7 (v. supra); shewing him that a time and times refers to twelve hundred and ninety days; that a time is restricted to a year, and times to two years and no more; and that a half is something less than a year; further that this sum of four years all but a fraction commences from the time that the continual shall be removed. The continual has now been mentioned three times, of which the first is—

viii. 11. 'It took away from him the continual, and the place of his sanctuary was cast down.'

There he did not state who does this; later on he says that it is to be done by certain rulers, arms from him that shall stand up (xi. 31), where he adds that 'they shall profane the sanctuary and make the abomination desolate.' Which last he repeats here, to shew Daniel, and us too, that the times commence from the time of the removal of the continual: and that at the end of the twelve hundred and ninety days the tribulations shall be ended. This he explained to Daniel, and taught him what he did not know. Now we must give the reason why he says a time, times, and a half, with the word time once in the singular and once in the plural, instead of saying three times. We will answer this question as best we can. These times being years, as we have said, begin with the time of the removal of the continual; Isaiah's three years, as we said, are identical with the time and times; at the end of one year of these three, Isaiah tells us, 'the glory of Kedar will cease, and his warriors be few;' that year is therefore the time, which is distinguished here as the first year of the three, wherein 'the whole glory of Kedar shall perish;' the other two years (or times) will be of one tenor, viz. in them 'the glory of Moab' will be finally 'brought to contempt.' Isaiah does not speak of the half-year, because it is in the time after the fall of Ishmael: probably 'half' is an approximation merely, being really more than half, and lasting from the time of the conquest of Babylon by the king of the north till Israel enter Palestine from the 'wilderness of the peoples,' after which the king of the north shall perish. Next, it is clear that as the years of a hireling refers to lunar years; this will make the three years thirty-six months, or a thousand and sixty-five days, which will leave out of the twelve hundred and ninety days two hundred and twenty-five, which make half a time, as we have said, the word הצי in the Hebrew language being sometimes used for an exact half, sometimes for slightly more or less, as

we shewed from Isaiah. Here it is rather more; and during this half-time there will be an excitement in the world caused by the king of the north, starting from the time when Ishmael is destroyed and left without a chief. He will go out from Babylon till he perishes in the land of Israel, as we have explained at xi. 44.

12. These days are not the same as those mentioned above, nor are we told when they are to commence, nor when they end. They do not come within the days of the kingdoms. The person who waits must already have got into the time, times, etc.; he will then count them, knowing that they are a short period, which will [soon] end, when he will be freed from the tribulations, and then he shall come to these thirteen hundred and thirty-five days. These persons are the good, whose way is perfect, and their followers. This has been noticed by Moses in Psalm xc. At the end of that psalm he says 'with long life will I satisfy him;' some people will doubtless die during the time and times; hence he says blessed is he that waiteth and reaches, since not every one that waits will reach. Most probably they begin from the destruction of the king of the north, when Israel will begin to prosper and their power to increase. In them will be the second gathering of Israel, prophesied by Jeremiah (xxxv. 9). In those days the Messiah will appear and Israel shall be secure.

At the end of those days Gog shall come, and God shall deal vengeance upon him; that will be on the last day of the thirteen hundred and thirty-five. After Gog shall be the reign of the Messiah over the people of the whole world. The thirteen hundred and thirty-five are separated from the latter, because in them there will be some troubles, though they will be after the consummation of the monarchies, and most of what we expect will come to pass in them.

13. He said above (ver. 9) go Daniel, without saying whither. Here he explains this: go, i.e. pass away, thou and Israel in thy sorrow to thy grave, as the rest have passed away till the time of the end.

And thou shalt rest: sc. in thy grave; cp. Is. lvii. 2. We do not know where that grave was; most probably in Babylon, as he did not go up to the Second Temple, as seems clear; since, in the third year of king Cyrus, he was in Babylon; whereas the people had gone up in Cyrus' first year.

Thou shalt stand: i.e. rise from the grave.

In thy lot: either (I) the place of the reward which he had earned; or (2) the land of Israel, wherein he had a *lot*; so that he is to live a long time at the time of the redemption, and rejoice in the sanctuary of the Almighty, and the reunion of the nation. After this God shall take him alive to the place of reward among the angels.—I prefer the second view.

Then he tells him when he shall rise to be rewarded; at the end of the days: i.e. most probably at the end of the thirteen hundred and thirty-five days God shall raise him up and bring him to his lot; and at that time, too, shall be that resurrection of their dead which God has promised: 'Behold, I will open your graves, and cause you to come up out of your graves, O my people' (Ezek. xxxvii. 12); and then, too, He will shew them what He has promised (cp. Ps. cvi. 4).

Let us ask God Almighty to bring this near in our days and yours; not to deny us or you abundant knowledge of His Book, revelation of His secrets, and attachment to His faith; to sanctify His sanctuary, and shew us its restoration; for the sake of His great name, and His abundant mercies. Amen.

We have explained this chapter in accordance with what we have heard from the teachers of the Captivity, or read in their books, so far as those theories seemed probable. God will forgive and pardon any slips or errors, in His goodness and gentleness. We shall now follow this with a statement of the views of others about these times and the end, that any one who cares to know them may do so. The scholars who preceded Joseph ibn Bakhtawī explained the 2300, 1290, and 1335 as years; the Rabbanites, too, spoke of the end, and fancied that from the third year of Cyrus to the end would be 1335 years; the term is passed some years since, so that their opinion has been disproved, and that of their followers; similarly El-Fayyumī explained it years, and has been proved false; he had however some marvellous inventions with reference to the time and times. He was answered by Salmon ben Jerucham; whom we need not in our turn answer, since his term is past and the end not arrived. Certain of the Karaites, too, made the 2300 years date from the exodus from Egypt; that term too is past years ago, and their prophecy not come true. Salmon ben Jerucham, in his Commentary on Ps. lxxiv. 9, denied that it was possible to ascertain the end; but on Ps. cii. 14 he offered a date which is passed and falsified. He agreed with many others in interpreting the 2300 and 1290 as days, but differed about the interpretation of the time of the removal of the continual, which, he thought, meant the destruction of the Second Temple. Benjamin Nahawendi agreed with him in the latter point, but differed from him about the days being days and not years. Benjamin took a separate view in believing that they were years. Salmon ben Jerucham referred the 1290 to the three and a half spoken of in chap. x. 27 ('for the half of the week he shall cause the sacrifice and the oblation to cease').

Each of the commentators has taken a different line, and all have gone wrong in making the days years. Benjamin Nahawendī, indeed, made the 2300 date from the destruction of Shiloh, and from the time of the removal of the continual from the destruction of the Second Temple; this leaves still some 400 years; but this is a delusion.

All these theories are confuted by two facts:

- (1) Their inventors profess to know the end, whereas the Scripture says that the matter is closed and sealed; any one therefore who professes to know it before the time of the end is professing what cannot be true.
- (2) They make the days years. Now we know that where he speaks of weeks of years he expressly distinguishes them from weeks of days; consequently none of the three sums mentioned (2300, 1290, 1335) can be years. All must be days. The one commentator who made them days supposed the three periods to follow one upon the

other; i.e. he made the 2300 the first *time*, the 1290 the second, the 1335 the third. He fancied there was no statement of the number of days of the *half-time*; he suggested that it might be half the first *time*. Assuredly this is more probable than the views of the others.

We have now given the views that seem to us clear or probable. Let us now ask God to pardon any slips or errors; for what we have given is not any positive opinion, but merely a probability. The Almighty himself has said that the words are shut up and sealed till the time of the end. At that time it shall be revealed at the hand of the wise; the wise shall understand. God Almighty, in His mercy and loving-kindness, bring near their realisation. Amen.

| , |   |  |
|---|---|--|
|   | · |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
|   |   |  |
| _ |   |  |
|   |   |  |

#### GLOSSARY.

| now for ichall Is. xlviii. 7; spelt : mMS. 2474, p. 46a.

guod si MS. 2468, p. 106<sup>a</sup> اللهم يقول القائل quod si MS. 2468, p. 106<sup>a</sup> اللهم MS. 2467, p. 84<sup>a</sup> عارض لا ياكلوه MS. 2468, p. 5<sup>a</sup> اللهم اللهم بأد ثم بثر

MS. 2473, p. 85<sup>b</sup> اوّل عجنة ان تعجن (the classical language would here have used no particle). Ibid. 64<sup>a</sup> ان موضع ان دخط. Comm. on Is. ix. 4 کل شی Comm. on Is. ix. 4 من ای موضع ان یشرف منی Ps. lxi. 2 زان یاخذوه منهم where ان may be kept (omitted by BARGES). MS. 2468, p. 188<sup>a</sup>.

ובלא Lat. antes (?). For האיל ו Kings vi. 31.

حتى اوديكم (ii) and (v) تاوّل to equivocate MS. 2500 (Comm. on Kings, p. 191b) القول (ii) and (v) تاوّل في هذا القول (Used often in this book and elsewhere of 'explaining away' texts of scripture, miracles, etc.; see pp. 1. 15, 17. 15, 17. 2, 17. 6. Compare تاويلات p. ۴۲. 11, 13.

שלשם) Ex. xxi. 36.

أولة fem. of اول Fleischer, Kl. Schr. i. 336; Comm. on Prov. (Paris), p. 4<sup>a</sup> فذكر Here, p. 171, n. 1.

... مى كلانس بادان ككلانس القضاة MS. 2468, p. 199<sup>b</sup> بادان

. بعضها بيوت الميف وهي البادهنجات Comm. on Amos ii. 12 بادهنج

ורקאניט וואדת נדער בני בליעל וואדת אווא וועקאניט וואדת וועקאניט וואדת וועקאניט וואדת וועקאניט וואדת וועקאניט וואדת וועקאניט וועקעיט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקעיט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקאניט וועקעט וועקעיט וועקעיט וועקעיט וועקעט ווע

بخت (iii) مباختة trying his fortune MS. 2500, p. 1594.

بدر رحم طاه Ex. xxxiv. 19 for ابنار.

الى برّا .برّ foras Ps. xli. 6 (BARGES).

are actions list the immediate actor, as opposed to الباطش while التولدات are actions accomplishing themselves when once started, e.g. if a man shoots an arrow and dies before it hits the mark. MS. 2467, p. 1868.

ישע (vi) to trample down Is. v. 5 for לבער. Comm. ibid. און וון וניָן שבור. בער ייבער דער הבער לבער for יבער זיבער איבער.

بعد ان تتبعرق هذه الممالك to shake Comm. on Is. xxix. 7 بعرق.

الذى اذا غرس فيها الغروس تنبت Is. v. I تا سحور explanation of النوط الغروس تنبت الغروس تنبت العروس قوية جيد

Is. x. 18. لأوا for المتبنّد (v) بنن

(V) Spec. p. 22. 15 الشجرة المتبنكة (BARGES: Arbor firma).

.مبورة Hos. x. I النام (ii) بهر

לביג (Pers. בביגי) for קרשים Ex. xxvi. וז (תכאתג).

skill Comm. on Prov. xiv. 1 etc. تقانة

انها اوجب عليه ان ياكل منها ما يتم له 10 be possible MS. 2472, p. 16<sup>b</sup> الله انها اوجب عليه ان ياكل منها ما يتم له MS. 2500, p. 157<sup>a</sup> اكله (Classical.)

ثقة for אמן Is. xlix. 7, here, p. 17. 17 dual ثقتان Comm. on Is. viii. 1, plur.

il y a,' there is here, p. ۳۱. 19. دُمَّ أَنْهُ لَمَّ انْهُ كُمَّ

dualists here, p. vr. 12.

باب (for باجاب), impf. بيجيب, infin. اجابة. With additional ب e.g. Is. xli. 2 بابابة. Cant. p. rob. 5.

لم يكن لهذه الحجارة جباس بل كان وجه الحجارة من MS. 2500, p. 44<sup>a</sup> من حباس بل كان وجه المجارة من حارجة من خارجة من خارجة

ومان עבר من and so on, and thenceforth Comm. on Is. lxiii. 8 والمجرّ מצרים والمجرّ.

بور فرر عليهم الله ان جزر عليهم MS. 2467, p. 73<sup>b</sup> بالي ان جزر عليهم MS. 2474, p. 63<sup>a</sup>.

من ظلم الناس وجزلهم Comm. on Is. lviii. 6 جزل.

جالوث بر captivity (Heb. الإلات بالوث بالوث Comm. on Is. lvi. 10. Rel. adj. جالوث بالوث بالوث بالوث بالوث بالوث بالوثي بالوث بالوثي بالوث بالوثي بالوث بالوثي بالوث بالوثي بالوث بالوثي بالوثي بالوث بالوث

جار (v) to become a proselyle, ٦٦, Cant. p. 91b ult. جار افى زمان الاباء. Tel. adj. from ١١ MS. 2467, p. 202b.

(v) to marry (for جوز) David b. Abr. s. v. אור.

for المحتى العربي Is. v. 19. Compare here p. ro. 15.

a responsible person MS. 2467, p. 6ª etc.

ليس ينفعه حرسه an incantation MS. 2475, p. 23b حرسي.

ווא בתוש for שרפים Is. vi. 2.

in the sense of فبالحرى scarcely here, p. v. 10; compare Spec. p. 15. II فاحرى ان تكون واجبة nedum ut sit necessaria (BARGES: ubi potissimum firmis erat opus).

. مطيط . here, p. 17. 8. مطيط ، here, p. 17. 8.

. שרח עיר وهو حاكور يكون في المدينة او بستان MS. 2472, p. 148 حاكور . حكر

כאשר ימצא התירוש يريد به اذا احتكم العنب Comm. on Is. lxv. 8 حكم دمשר ימצא התירוש يريد به اذا احتكم العنب here, p. ۱۱۱. 21.

ובוני . for אַחָוֹת in Translation of Numbers (MS. 2473).

ما كان كثير في الامم (iv) to declare impossible Comm. on Is. ii. p. 211b لما كان كثير في الامم

plur. בנפ for החות Is. vi. 4, and passim.

(vi) erupit aqua Comm. on Is. xxx. 25.

ما مثل خزق وقع فی ثوب a spot on a garment MS. 2468, p. 5<sup>b</sup> خزق وقع فی ثوب for אן Is. lxiii. 8 etc.; for هاتی الح.

فعلى هذا الأصل يكون عمل له حيطان بما يدور Comm. on Ex. xxvii. 8 حُوخَ فعلى هذا الأصل يكون عمل له حيطان بما يدور MS. 2468, p. 1448.

دایت (Pers.) a nurse, plur. دایات Comm. on Is. lx. 16.

الماجاب والاسمام مدغم ambiguous MS. 2500, p. 155b مدغم الكلم مدغم الماجاب والاسمام الماجاب والماجاب والماجاب والماجاب الماجاب والماجاب والماج والماج والماج والماج والماج والماج والما

اسمه في العراق دقل Comm. on Is. xxxi. 23 نقل المراق دقل العراق دق

אָלָט (iii) for אַקּיי Hos. v. 14 etc.

ישט for קלק Ps. cxix. 28.

ر الماعة د to couple for عياب. Ex. xxvi. 3 مدلفقة الماعة الماعة

ניאטים for בארשים Is. v. 2.

اشار به الى دوامس a course of bricks, etc. (δόμος) MS. 2500, p. 35° أشار به الى دوامس المجارة.

فى كل موضع عينى الله Prov. xv. 3 مديدب 60 watch Hos. ix. 8 مديدب ومن الله 10 resd مديدبة Regularly in Psalms for Heb.

من اليوم الثامن وذاهب and onwards MS. 2472, p. 14ª وذاهب .

راس المال . رأس المالين موانس المال . رأس المال . رأسل المال . رأسل . رأسل . رأسل . رأسل . رأسل . رأسل

whether—or. MS. 2467, p. 56a. ام ترى ما . . ام ترى

plur. ترت for Heb. פ passim. Barges on Ps. l. 9; the meaning was noticed by Eichhorn, Einleitung ins A. T. i. 519.

وقال فی الـ اتن که ماهدگاه liquid passim; MS. 2472, p. 26° رجراجی رجراجی.

(עתולאיני for מיישור Is. iii. 19. (Vullers: עתולאיני 'vox dubia.')

plur. كوس Cant. i. 17; see BARGEs ad l.

رمل (ii) viduam fecil Comm. on Is. x. 3. (v) ترمّل status viduae Comm. on Is. lxi. 10.

.لا يثبت له ما رام الى اثباته MS. 2468, p. 188a الى to wish with الى

. فعل لا تفعل اعدم البهائم وريزغها Comm. on Num. xxii. 30 (ريزة Pers. (ريزة

ريزات (of the 'rings' of the ark) انها في ريزات a socket (?) MS. 2468, p. 114 (of the 'rings' of the ark) مضروبة في جنب اله

الراس مى الريش التى اذا 29 (for water) Comm. on 1 Kings vii. 29 رجش الريش التى اذا 29 MS. 2500, p. 50b.

אשת בעלת אוב ני,غنت علية Comm. on Is. xix. 3 נישט.

ישה (v) Here, p. 11v. 23. נפשה מרח לה for לא נישה (v) Here, p. 11v. 23. נישה (v) here, p. 11v. 23. נישה (v) for און here, p. 13. (v) Frequently for נישה

نولع منه الماء كما يزلع من البرك 10 draw water MS. 2500, p. 49 وألع دراً و الماء كما يزلع من حيث انهم يحبون الزودنة والأكل Comm. on Is. xxix. 21 زون الماهم ألم

(ii) to overhang for MD Ex. xxvi. 12 bis.

the poor Comm. on Prov. xiii. 23 etc.

היבים על contumely for אלף Prov. ii. 34. (iv) היבים או he insulted him MS. 2500, p. 157<sup>b</sup>.

Ps. xlvii. 5 etc. تعاطر مسافور مسغو

רות (Syr.) for החפכות Prov. ii. 14 etc.

المال for pan Prov. vii. 13.

עובה (ii) (from מישר to make straight Is. xl. 3; השבה for מישר ו Kings vi. 35. משר for אולים Prov. ii. 16.

رمستویا (for مستویا) directly here, p. 11. 14.

مثبهة a false religion Spec. p. 17. 11 واقاموا له شبهة. (BARGES: statuam in honorem eius erigunt.)

לארל for מהלים, Ps. i. 3; xcii. 13 (Bargès); היים surculi Ps. exxviii. 3. מנורים for סנורים 2 Kings vi. 18 etc., David b. Abr. s. v.

whether Ex. xl. 22 (MS. 2468, p. 204<sup>b</sup>) شا אחרון ام غيرة, MS. 2472, p. 74<sup>b</sup> شاكان مرجوم او غريق, here, p. هه. 14; Spec. p. 18. 8.

واى شى كان للملكة فية صنع كان له فيه الثلث ,here, p. 00. 8 صنع

conversus est humor meus Barges, ibid. p. 59, n. 3. فموع

(ii) to despise Comm. on Ps. xxii. 5 (HOFFMANN).

for לובים ו Kings xviii. 45; (ii) for קררות Is. l. 3. Often spelt לובים or Bargès on Ps. xxxv. 14.

عبرانة التي كانت فيها العنقود 33. MS. 2474, p. 62b. العبرانة التي كانت فيها العنقود 33. MS. 2474, p. 62b. عول دكرة لتلام العام العا

علاج علاج علاج. علي the process whereby any food is changed from its natural state, and the result of that process; see Appendix; MS. 2472, p. 104b لم ينفع اخراج الآلات Here, p. 1r. 14 etc.

علف (v) تعلى an excuse MS. 2475, p. 5a.

عالم . علم a large number here passim; in Spec. p. 15. 8 the correction علم is unnecessary.

عمل على with على 10 intend here, p. هه. 8; to suppose MS. 2468, p. 185<sup>a</sup> عمل اعمل على العمل على العمل العمل على العمل العمل على العمل ا

אנה for אווי Num. xxii. 30 מעודך for אינ באָבוּש, passim in Isaiah. Sometimes written אב, whence Eichhorn wrongly supposed it to be a transliteration of the Heb. אור.

לשלעת the Pharisees here, p. 19. 13, = the Rabbanites, רבנים, as the Sefer ha-'osher interprets; the Karaites are similarly called 'Sadducees.'

extent. See here, pp. rr. 5, rv. 17.

פּתְבֵּיל (for פֿתְבָּשׁה: yet derived by Jephet himself from חרוטה) for חרוטה Ex. xxv. I etc.

فسيقة perquisile Comm. on Is. xxxii. 6 فسيقة الرئيس نصائق ياخذوها من الموسر والمعسر ibid.

to grin Comm. on Ps. xxii. 8 (Hoffmann).

فلاذات ; حتى ان كل واحد فلذ في مكانة (Pers.) cacare Comm. on Ex. x. 21 فلاذات (Pers.) د ان كل واحد فلذ في مكانة (Pers.) in 2 Kings x. 27; فلاذة (Is. xxviii. 8; cp. Fleischer, Kl. Schr. i. 169.

من شان الذى يضرب الصفائع الكبار :.for me Is. xli. 6, in Comm فنطاس من شان الذى يضربها العنطاس الفنطاس

fut. يفيف (Weiterbildung of الافع) to take refuge here, p. 40. 14.

שרים (ii) for Heb. החקשר 2 Kings ix. 14 etc. Hence it appears that the שרים mentioned passim here are the Carmathians.

ومن قصدة من . قصد الله to take note of here, p. ۳۸. 21; Comm. on Prov. vii. 10 (p. 34b).

Prov. iv. 15 اقطع المادة من pass away from. Perhaps however we should read الماء; Spec. p. 18. 18 الماء he allows no compromise. (BARGÈS: 'h.e. interpretatione non egent verba.')

قفان (for قبان) passim, Prov. xvi. 8 etc.

a he-goat (caper?) שעיר העוים Lev. ix. 3; here, pp. או. 18, אד. 7, etc.

لا يفزع عن عدو 24 to surprise here, p. 1rr. 16. Comm. on Prov. iii. كبس عدو 10 عدر 15 على عدر به الى الكبسات الكبسات (ريكبسة العربية الى الكبسات); ibid. يشير به الى الكبسات

دم (ii) to be vexed here, p. 1r. 4 etc.; Ps. lxxii. 4; cf. かぐすの:

انكنست من جميع النواحي (vii) to gather together MS. 2468, p. 89b انكنست من جميع النواحي (v) see here, p. ۱۲. 7.

كيمية common form in MSS. (e. g. 2468, p. 197b bis) for كيمية; perhaps by false analogy from .

الشية (for شي کا?) Ps. exix. 119; 'ex comment. videtur hac voce innui scorias,' Barcès.

prep. for Heb. אצל Prov. vii. 8, here, p. ויז. 2.

with suffixes لست for لسن Ex. xxiii. 7, السني Lev. xi. 39, here, p. re. 15.

מתיבה (or rather מחיבה for מחיבה plur. במוני Cant. p. vrb ad fin.

for کی Num. xxiv. 8. مشش مشمش

مشى. Here, p. 10r. 10 مشى على اصلة he look a separate view; see also p. 17°. 20.

לענית for מענית Ps. cxxix. 3 (probably corrupt).

see here, p. هه مهخایجة

ייבלה for נבלה Ps. lxxix. 2.

من queri Bargks Ps. lv. 2, 17; Is. liii. 8.

نجل (ii) complanare for الله Is. xl. 3; Ps. lxxx. 9.

رهاتوا معظماتكم حتى تناظر عن نفسها iii) with عن to answer for Is. xli. 21 خطر انتاب ختى تناظر عن نفسها here, p. ۱۸. 2.

deficient (adj.), here, p. 11. 11.

نهدة . نهن suspiritus Bangks on Ps. xxxviii. 9.

ناق to give light for האיר Ex. xxv. 37; Comm. on Ex. xl. 38 (MS. 2468, p. 206a) اللات تنيق بالليل

ه for أ before hemza; Ex. xvii. مايس MS. 2500, p. 1914; here, p. ٢٠٠. 3. Baidawī on Sūra iii. 59.

to strike Comm. on Prov. xviii. 6 المباهج ; الهبج والضرب for prov. xviii. 6, 8.

اليوم السابع وهلم and onwards MS. 2468, p. 104b وهلم .هلم

אדנים Ex. xxvi. 19 for אדנים.

here, p. ro. 15 للواحد سبعة for חד שבעה; see Nöldeke, Syr. Gram. p. 166.

(ii) MS. 2467, p. 129a bis.

وَرِبِ (ii) موريب obliquity MS. 2500, p. 42b.

بطش see (v) ول

(ii) here, p. ۸۸. I.

ولا ينجل ووما ever here, p. 19. 2. Comm. on Prov. xiii. 5 ويا

#### ERRATA.

```
. في تعذيب روحك read : نيتعدى بروحك Page ۱۸, line 5
P. ro, 11 بثبت: read يثبت.
P. ra, 10 ينتظر read ينتظر.
P. r., 2 | read : read .
P. ۱۸, 19, 20 (على) نعير read).
. يعنى read : يعنو P. v., 14
. وشركاته read : وشرقاء ع
P. AV, 2 PAR to be read twice as in MS.
P. AA, 9 in: read in.
P. 1., 5 فيل read قيل.
اعرف read عرّف: read عرف.
P. 1r, I بسرائيل read بسرائيل .
. فرحماته read : ورحماته
P. 1 n. selle: read slalle.
الأربعة read : الأربعت P. 111, I
P. 11r, 23 مخلوقا: read مخلوقا.
P. ۱۹۹۹, 15 وخمسة ماية يوم to be corrected as in translation.
P. ۱۹۹۱, I. The second کثيرين is a copyist's error of الاشرار.
For the 'Index,' to which reference is made in the notes, substitute 'Glossary.'
```

#### APPENDIX.

Page \*, line 13. The missing words are supplied in the translation. Twenty-two years are given to Evil-Merodach by Jephet in the passage cited from his Comm. on Jeremiah on p. or, n. 4; compare too the calculations on p. 1r., l. 16.

P. 1, l. 1. The passage referred to is in Cod. Brit. Mus. Or. 2468, fol. 169a and following:

ولذلك يضيف مذا الذبائع الى المعبودات كما قال חבחו לאלחיהן وقال ויאכלו זבחי מחים فكل من يقرب للاבדה זרה هو עובר עבדה זרה وكل من أكل من أكل الذبائي فهو اكل احماد همات ليكنه دون ااحم المحلمات وهي منزلة ثانية غير انه قد ساوا النص بين ١١٦٨ ذبائر الد١١٥ وأكل خبزهم وشارب خمرهم ونعلم ذلك من قصة נויבול ול جعل פתבג המלך פין משתיו منزلة واحدة كما قال וישם דניאל על לבו אשר 5 לא יתנאל בפחבג המלך וביין משתיו فجعل ונלחם والיין יבד ונאול ويجب ان تعلم انه لم يحرم الـ٣١ من جهة انه 201 للمعبود اذ من عادات الكتاب ان يضيف الذبائم والخمر المرسوم بلاده المهاكما بينًا اينفا وهاهنا اضافه الى الملك كما قال صورود وطبيخهم وشرابهم والمبيخهم وشرابهم منزلة واحدة في باب التحريم فجميع الرجراجيات والمستخرجات تحريم واحد في باب ١٥ וلتعريم والصمه لقوله في فصل الساعدة ادم صعوم אשר ישתה בכל כלי ישמא والיח פף واحد منها وكذلك قال في الا מנע נונע בכנפו אל הלחם ואל הנויד ואל היין ואל כל מאכל חני ב. יב היקדש فقد ساوا الله تم بين المعالجات كلها في قبولها التحريم والمصم ليس بينها فرق فقد غلط الذين زعموا أن خمر الداا ما الدين وغيره ١٦٥٥ فاطلق معالجات النات وهي حرام لا شك اذ لا يجوز من دانيال ان بخاطر بروحة ويجرّد نفسة للموت 15 في شي غير واجب الا ترى قول العالات וחיבתם את ראשי למלך ثم من قوله ויחנו לנו מן הזרעים ונאכלה ומים ונשתה علمنا انه طلب דבר שלא נשתנה מבריתו לביף والما عاما ما تغيّر عن خليقته ودخل في حد العلاج فعرام اكله من الدا ولوكان انما يحرم خبر الدام من جهة تلويث زهومة الذبيحة لقد كان لا يحرم الخمر ثم قد كان يمكنه أن يامر الخباز الا يلوَّث طعامه بزهومة فهذا طرف ذكرناه في هذا الموضع ٠

|  | · |  |
|--|---|--|
|  |   |  |

## • شرح سفر دادیال •

دونی هذا الزمان ینکشف علی ید الصحدالات کما قال ۱۳ صحدالات اداد یقرب الله فصل ۱۳ فاسوق ۱۳ فاسوق ۱۳ فاسوق ۱۳

+ HOH +

ייסרב ענדי אן יכון אלפרקאן ענדה פי ארבע מאיה om. X. X adds וייסרב ענדי אן יכון אלפרקאן ענדה פי ארבע מאיה כח ולאין עונים עצמה ירבה ושלום: למלכות זעירה חש במ אמן ברוך נותן ליעף כח ולאין עונים עצמה ירבה ושלום: B adds ענד תקצי מאיה למלכות ישמעאל פתם אנה מצי פכאן באן שארה שארחם הי יפת אבו עלי ז"ל לה מן קבל דלך אלתאריך כנחו אלמאיה סנה פצאר לה נחו אלסבע מאיה סנה וכסר אלחכם מתופי ז"ל יבוא שלום ינוח על משכבו פצאר לה נחו אלסבע מאיה סנה וכסר אלחכם מתופי ז"ל יבוא שלום ינוח על משכבו שלום:

فصل ١١ عالات عالات الله بدع عجيبة وقد ردّ علية سلمون بن يروحام رحمة الله تع وقد فاسوق ١٣ غنينا عن الردّ عليه من حيث انه ايضا قد عبر الوقت ولم يجر الرمم وكذلك قوم من القرَّائينَ فسروا ماطاه عام عام سنين منذ اخرجوا الأباء من مصر والى الرمع وقد عبر ایضا منذ سنین ولم یصل قولهم فاما سلمون بن یروحام رحمه الله تع فانه مدر عدن عن تفسیر الله مددا ۱۳۲۷ و مدم الله عدن در الله مددا ۱۳۲۷ و مدم الله عدن در الله مددا ۱۳۸۷ و مدم الله عدن در الله مددا ۱۳۸۷ و مدم در الله الله مددا ۱۳۸۷ و مدم در الله مددا ۱۳۸۸ و مدم در الله مددا الله مددا الله مددا ۱۳۸۷ و مدم در الله مددا الله مددا ۱۳۸۷ و مدم در الله مددا 6 في כי בم كالا البت الرام وقد عبر وبطل ووافق غيرة في تفسير ملاقاتا وفي تفسير יטים אלף وزعم ايضا انها ايّام وخالفهم في ומעת הוסר התמיד فزعم أن قوله ומעת ה׳ הת׳ يريد به خراب בית שני فوافق بنيامين النهوندى رحمه الله تع في ان הוסר החמיד (هو خراب) בית שני وخالفه في ان هذه الايّام (ايّام) لا سنين وبنيامين 10 رحمة الله تع مشى على اصله في انها سنين فرد سلمون بن يروحام رحمه الله تع مذه الآيام أعنى هار العامات السعراء الى الثلث ونصف الذى قال فيها الله المعالم المعالم ישבית זבח ומנחה وكل واحد قد اخذ طريق وغلط الكل في جعلهم ימים سنين فاما بنيامين النهوندى فجعل אלפים ושלש מאות من خراب שילה פמעת הוסר התמיד من خراب בית שני وقد بقى على حسابه نحو اربع ماية سنة وهذا قول بِاطِل ويفسد جميع ما ذهبوا s اليه شيانِ أحدهما هو انهم ادّعوا انهم يقفون على الـ77 والكتاب قال כי סחומים חתומים z הרברים فكل من يدّعي انه يقف عليه قبل لاه جرم نقد ادّعي ما ليس يمتر والثاني انهم جعلوا الاعام هداه ومن المعلوم انه لما قال صدالاه اراد ان يفرق بين اعام وبين صداه في هذا اللفظ فليس شي من هذه الثلثة الذكورين سنين اعني بمرطوع العراق طهال مراه ומאתים ותשעים ואלף שלש מאות שלושים וחמשה بل الكل ايّام فاما الذي فسرما 20 ايّام لا سنين فقد قال ان هذه الثلثة هي واحد بعد الأخر اعني جعل ١٨٥٥ العلام מאות ונעדן ונפובג פבשל אלף מאחים וחשעים ונעדן וلثاني وجعل אלף ושלש מאות الرام الثالث وزعم أن نصف الرام لم يذكر في كم يوم مو فيجوز أن يكون نصف الا ١٦ الأول وهذا لعمرى "اقرب من "قول غيرة ﴿ وقد ذكرنا نعن ما قرب منّا وما لاح لنا و والله نسل التجاوز عن الحطا والزلل لان الذي جرى لنا ليس هو قول حتم 25 אל שלא שיאבל וلتقريب فقد قال جل ذكرة כי סתומים וחתומים הדברים עד עת קץ

ינון אללה B, ברונ B, ברונ B. Codd. אנוד B. B. B. אבאל אלצפח ארצירע אן ינאוו ען אלזלל ואלגלט B.

ا وانت مرّ الى الحدّ (او الانتها) وتقرّ وتقف الى قرعتك فعل ١١ فاسوق ١١ فاسوق ١١ للانقضاء (لايام (او اليمين) •

وقد تكلّمنا في هذا الفصل حسب ما لاح لنا انه قريب من جميع ما سمعنا من معلمين الجالية وما قرأناه في كتبهم والله تع يغفر ويصفح عن الزلل والغلط بجوده وكرمه ونرى ان نتبع ذلك ما قاله غيرنا في هذه الصلالات والرام ليقف عليها ٥٥ من اراد ان يقف \* وذلك ان العلماء الذي سبقوا قبل يوسف بن بختوى رحمه الرحمٰن فسروا ملاطات العلام الاصات ملام تصلات الملام العلام الملام الملام الملام الملام الملام الملام الملام الملام المنان المرام وقد عبر هذا منذ سنين فقد سقط قولهم وكل من قال بقولهم وكذلك الفيومي هم فسرها سنين وقد بطل ايضا وله في تفسير وقل من قال بقولهم وكذلك الفيومي هم فسرها سنين وقد بطل ايضا وله في تفسير وقل من قال بقولهم وكذلك الفيومي هم فسرها سنين وقد بطل ايضا وله في تفسير وقد

<sup>.</sup> وبجيبه ins, P; om, cett. 2 Perh. انصرف ال

۱۲ طوبی الراقب ویبلغ الی ایّام هی الف وثلثة مایة خمسة
 ۱۵ وثلاثین یوما •

هذه الايام ليس هي من الايّام المذكورة ولم يذكر اوّلها من اي وقت تبتدي والى ايّ وقت تنتهي اذ ليس هي من ايّام الممالك اصلا وقال المعاه الماها مدّة يسيرة المعاه مو الذي قد حصل في الله عالمات وهوذا يعدّها وقد علم انها مدّة يسيرة تتقفّي ويتخلّص من الداه وهو يبلغ الى هذه الالف وثلثماية خمسة وثلاثين يوما المحرّة به وهم الأخيار العاها ١٦٦ وتبّاعهم وقد ذكر ذلك سيد موسى عمّ في فصل العد בסחة في الأم المرحناة في موضعة وقال في اخر الفصل المهم الاهم المعدة المعدرة الدي في ايّام العاملات ولا يبلغون الى هذه الايّام فلذلك قال المعدد المعاه الدي اذلي الميال كل عاهد الألو فيقرب فيه ان اوّلها منذ يهلك عالم الذي قيل فيه الدي الله اقبال على عسرائيل ويزاد توافرهم وفيها يكون عدام الايّام بطهر المسيح عمّ ويكونون يسرائيل مطمائين واخر هذه الايّام يجي داد ويظهر الله تع فيه دوعاه وهو اخر يوم من هذه الألف وثلث ماية وخمسة وثلثين يوما ثم بعد داد تكون دولة المسيح على اهل العالم باسرة فجعل هذه الألف وثلثماية خمسة وثلاثين مفرة على هذه من حيث ان فيها كدر الا انها بعد تقفّي الدول وفيها أكثر ما ننتظرة \*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Numbers the same in all (BDPX Kit.); to be corrected from Comm. on Isaiah i. 174 b; عدد اتّامها الف يوم وخمسة وعشرين يوما . . عدد اتّامها الف يوم وخمسة وستون يوما .

فى المددد يعنى انهم يزيدوا عصيان وقال الألا الذلا يعنى لا يجعلون بالهم الى ما فصل ١٦ هو مكتوب فى ديوان الله تق فكانوا يرجعون الى الله تق ولا يخرجون عن دينه وهم فاسوق ١٠ المتاولين للنصوص على ما تقدّم به القول انفا • ثم قال المصدادات ادال وذلك الما انهم يرجعون الى الكتاب [الله تعالى] فيميّزوا ما فيه فيعلمون ان الذى ذكرة الله تق فى كتابه قد جا فيقفون على ذلك فيوقفون يسرائيل عليها فعند ذلك يتمسّكون و بالدين وبتركون ما بايديهم من المعاصى كما قال الماالا الاساكما شرحناه •

# ۱۱ ومن وقت ازالة الدائم واجعال الرجس خاوى مستوحش الله عددها الف يوما ومايتين وتسعين يوما ٠

رجع شرح له ما لم يقف عليه من قوله בי למועד מועדים וחצי كما تقدّم قولنا فيه فبيَّن له أن عالات عالات هي الف ومايتين وتسعين يوما فعلم أن قوله عالات 10 معصور على سنة واعلم أن عادرات مو سنتين لا أكثر وعرَّف أن ١٦١١ مو أقلَّ من سنة وبيّن له ان ابتداء عدد هذه الاربعة سنين الاكسر من وقت הוסר החסיר ٠ ושל וט פג גצת ולחמיד לגם נفعات قال ופע וממנו הוסר החמיד והשלך מכון מקדשו ولم يذكر ثم من فاعلة فجاء في القول عرف انه فعل قوم من اصحاب الدولة كقوله חרועים ממנו יעמודו פוניו התם في قوله וחללו ונחנו השקרן משומם على ما شرحناء 15 واعادة لههنا ليعرّف دانيال ﴿وَ اليعرفنا ايضا أن ابتداء الصالاتاه من وقت آداه ا החמיד وعند نهاية هذه الاصم التي هي الف ومايتي وتسعين [سنة] [و]تنقضي اللاרות كقولة תכלינה כל אלה فقد شرح له ما لم يعلمه فعلمه وينبغى ان نذكر المعنى فى قوله عالات مالات ولم يقل طعطه عالات فنقول فى ذلك ما يتِّجة وهو انه لما كانت هذه الهروات سنين على ما قلَّنا واوَّلها هور ١٥٥٥ ود החמיד פוני שנו שבר בשלש שנים כשני שכיר אם מועד מועדים [וחצי] كما قلنا في ما تقدّم من كلامنا وقلنا انه عرّفنا ان سنة من هذه الثلاث سنين يكون فيها زوال حداد ودلة جبابرته كقوله ادراد سده دسد سدد فهو الصلاد الأوَّلُ فيكون قُولُه و الماهم يشير به الى السنة الاولى من هذه الثلث سنين التي تكون فيها ودرات در دور مرا ما السنتين فتكون على ضرب واحد وهو ان يكون 25 فيها الرطام حداد عاهد الى اخر امرة ولم يذكر سيّد يشعياهو النصف سنة بعد سلااتًا الله ومان بعد تلف يشمعال ويقرب فيه ان هذا النصف على التقريب لانه اكثر من نصف سنة هو منذ يكبس طاح הצפח بابل الى ان يدخلون يسرائيل من מדבר

فصل ١٢ منتظمة في ملكهم نعن مقيمين على ادبارنا وطول جاليتنا واذا بدوا ينكسوا يتصل فاسوق ١٠ ادبارهم ويهلكوا عن قرب كقوله כי קרוב יום אידם فهذه ثلثة علامات المصاررة فاذا משקם בשבילים וומשכילים אושתפוט שלוש פון כי סתומים וחתומים הדברים עד עת קץ فعند قرب الر٢٦ يبين ذلك وراى الله تع اللطيف بالمته ان يخفى ذلك عنها لانه لو 5 وقفوا على طول الجالية لتلف عالم من العوام لكنة تركة على الرجاء ينتظرون الغرج وينصلعون قوم بعد قوم ويزول سخط الله تع واذا قرب الوقت ظهرت لهم العلامات فيعلمون أن الوقت قد جاء ويتمسكون بالدين ولا يخرجون عنه الا اليسير كما تقدّم القول به ♦ ثم قال יחבררו فقسم الناس على ثلثة اقسام يخرج 'اربعة على ما موذاً اشرح اعلم انه قد كان قال لالادارة حدم المحدد الألحار فرجع إعادة ليورى إن ذلك 20 يكون وقت الرجم فاما قوله ١٦٦٥٦١ فالظاهر منه التنفية والنقد كما ينقد لخبّ من מי ה יו الفضول والتراب والحجر مثل قوله לא לזרות ולא לחבר وكما ينقد الصيرفي الدرهم الجيّد من الزيف فيعزل الجيد من الردى الذي كان مختلط معة والمراد في ذلك هو أن كان في الامَّة صالحين وتاتبين فهم لخنطة وفيهم اشرار الامَّة اكلهم لخرام مبدلين "السبوت والاعياد مرتكبين الفواحش لا يتوبون فيميّز الله تع بينهم مما يهلك בז الاشرار فمنهم من يفني بالسيف وقوم بالوبا كما تقدّم القول به انفا في תרוחי מכם יחוק׳ כ. לח המורדים והפושעים בי פון בחרב ימותו כל חמאי עמי שנועם שון יתבררו שב בשל ממוס מ. י قسمان قوم צדיקים على الكمال وقوم هم רשעים נמורים ثم قال יחלבנו وهم قوم متوسّطين في الدين يفعلون الصدام لا على سبيل الكمال فهم مثل ثوب قد حملت 19 فيه اثر وسخة فيحتاج الى قلع تلك الطبوع منه ثم يغسل كقوله في هذا المعنى ישצ׳ סר. ח וכבגד עדים כל צדקוחינו فاذا قربت الצרות דركوا ما بايديهم من تلك الذنوب وكما יים ב. כב قال للقدماء בי אם תכבסי בנחר فهولاء دون طبقة "من قيل فيهم יחבהדו וذ كان اولائك لاتاجات دهادات وهولاء متوسطين وهذه اوصاف القوم لخارجين عن الفريق الكبير ثم قال ١١٤٦٥١ وهو وصف الفريق الكبير فمثلهم بفضة وذهب فيه الغس مختلط وهى المناهب التي ورثوها من ابائهم ويقولون بما يقولون لهم روساوهم ويقترون 25 بها فيدخلوا تحت اللا٦٦٦ فيسبكهم حتى يتركونها وبرجعون الى ٦٦٦٦ ١١١ وهذا وصف حالهم قرب ظهور سيّد الياهو عمّ كُما شرحنا ذلك في غير هذا السفر اعنى في سفر תהלים • ثم قال ההרשיעו רשעים يشير به الى מרשיעי ברית وهم القسم الذى ذكرته

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Perh. אלסבת X. אלסבת P; מן B K X.

כי בפיכם ננואלו ברם וلي וن قال ותהי האמת נעדרת فالى هذا الفاسوق اشار بقوله וירא فصل ١٢ בי אין איש וישתומם כי אין מפגיע פיט פעל ותושע לו זרועו "ניייב בעבום ולצרות ישופים. ו على هولاء الدصرون حتى يتوب من يتوب ويهلك من يهلك فاما ان يكون ١٠٦٨ ته ---אין איש في الآمة باسرها فذلك في غاية البعد وقال للفريق الأوّل שמעו דבר יוי החרדים ישע׳ סו. ה الله تع دلك يقولون أن اخوتهم يبغضوهم ويستموهم ومع ذلك يقولون أن رضى الله تع 5 فينا ومن اجلنا يكون الفرقان وهم في ذلك مبطلين فهذا ذكر طرفا مما ذكره لنا في رجوعهم الى الله تع وبعدة يكون الفرقان وقد نقدّم لنا في العادم احدام الماحم הדעת طرف ايضا ونرى أن نبيّن كيف سياقة رجوع يسرائيل الى الله تع وما الذى يفعلوه الخاص منهم وما الذى يفعلوه العوام فنقول ان الخاص منهم يقبل على التورا مع "حصولة باسواً حال من الفقر والضيق الشديد وبعدّة اعدائه من الامة ١٥ ومن الفرق الكبير وهم חصاها ٦٦٦ وتباعهم والفريق الكبير يتناقص القائلين بقول مقدّمية ويقترون قوم بعد قوم الى أن تبتدى אלפים ושלוש מאות وفي وقت بطلان كراسي الدول واشتغال الناس في الا١٦٦٦ تبطل مواد روساء اليهود ويبطل امرهم النافذ ويطلبهم العدو صاحب الوقت فعند ذلك يظهر للجماعة القائلين برياستهم ان لُحَقّ في جهة الفريق وعلى يدة يكون الفرقان فيرجعون الى التورا ويتركون تقليد 15 المتمسكين بكتب قدمائهم وليس يوخر الله تع عند ذلك الفرقان وقد شرحنا ذلك شرحا شافيا على سياقة موافاة في تفسير ساد الساداه مما يطول شرحه ههنا فهذا ما ذكرًا الكتاب من أفعالنا فاما ما ذكرة من فعل الله تع فهو ينقسم ايضا على قسمين احدهما ما يكون من حالنا قبل الفرقان عند توبتنا وقد ذكره في ساهم האזינו השמים وهو قوله כי ידין יוי עמו وعرف أن الله تع ياخذ حتى أمته من 20 اعدائهم ويتراجع اليهم بالصفح عند ما يبلغون الى الفقر ولا يبقى فيهم من له حال كقوله כי יראה כי אולת יד ومعنى אולת יד اولا ضعف الفقر كم لا يكون فيهم خادم سلطان كما كانوا إذ كان فيهم عمّال جهابذة وغير ذلك وكان احوالهم متماسكة بهم فيفتقروا بعد ما كانوا مياسير من جهة السلطان ومياسير التجار فيتركوا المكاسب להו تقدّم بع القول في قوله כי לפני הימים ההם שכר האדם לא נהיה فلذلك قال אזלת זכר ה. י وقال الموات الاالة الاالة يعنى لا يكون لواحد منهم جاء أن يحبس ويطلق كما كان 26 والثاني وصف حال الدااه وهو قوله لأ دوه العلاه فعرَّف أن مهما أمور الدااه

יבית <sup>1</sup> codd. Perh. בصولهم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So P; ותרכו cett.

فصل ١٢ . . يتنقّوا ويتبيّضوا وينسبكوا كثيرين ويعصون كثيرين ولا يفهموا المسرق ١٠ كل الاشرار والمرشدين يفهموا المسرق ١٠ كل الاشرار والمرشدين يفهموا

פון כי סתומים من جنس ما تقدّم ל مثله في قوله ואחה דניאל סתום החוון لكن الذى تقدّم هو قولا لدانيال وليس في ذلك دليل على ان غيرة لا يقف 5 علية فقال له כי סתומים וחתומים ليعرّفه انها סתומים וחתומים عن كل بنى ادم ◆ وقال لا لاله العرب الله الله الوقت هي ماالات ومن (بعد) هذا الوقت ینکشف ♦ ثم عرّفه ان ﴿فی الله الوقت الذی هو لام مرم المدرد ١٠ یجب ان تعلم انه عرّف أن الرم ليس تجى الا بعد تصفية الأمّة من العصاة • ويجب أن نلبث ههنا قليلا واقول ان للفرج المنتظر نصوص تتضمّن علامات تحدث تدلّ ٥٠ عليها وهي على قسمين أحدهما فعل الامّة والثاني فعل الله تع فاما افعالنا فهى رجوعنا إلى الله تع واما افعال الله تع فهى اشياء كثيرة ونعن نذكرها ♦ اما الله الله الله تع فقول الرسول عم בצר לך ומצאוך وفصل וחיות כי יבאו אליך ועי משו שם ל השת ד. ב פול שובה ישראל עד יוי קחו עמכם דברים שובו בנים שובבים לליגה לבש בקבים ב الَّى الله تع الا بعد شدائد كبار كما تقدِّم القول به قبل (في) هذا الفصلُّ وقال ישת׳ נמ. כ ובעת ההיא ימלם עמך פון ובא לציון גואל • פנג והדים على פפח من اليهود פواء נמ. ٣ في يشعياهو ٢٦١ قد ١٨ ١٣ ١١ فظن أن قد لا يتوبون يسرائيل ويجيهم الفرقان 17 عن غير توبة ° وهذا خطا اذ لوكان يجى الفرقان عن غير توبة لما اخر الله الفرج هذه المدة الطويلة وانما نقول انه قسمة اهل الجالية في اخر هذه الدولة الاخرة على قسمين الواحد قوم اخيار يطلبون العلم ويجتهدون فيه ويكثرون من الصوم والتشقى 20 ويلمسون المسوح ويتمرغون بالرماد متواضعين يسلون الله تع فرج امَّته والثاني قوم منهمكين في المعامي غارقين في فعل الذنوب الكباثر ومع ذلك يبغضون الفريق المالم ويطعنون عليه ويرونه بصورة المنافقة ويعرمونه ويبعدونه اذ ليس يقول بقولهم שמי בח. ב ولا يرى منهبهم فاما الفريق الأوّل فهو الذي وصف افعالة في قولة ואותי יום יום الجام المرام المرام المراكز عليهم ان يجرى بينهم "في عوامهم ظلم في معاملات 25 واحكام ولا يغيروها "وقلّة افتقاد ضعفاهم على ما تصمّنه الفصل والفريق الكبير נס. א ולגט אם جمهور الامّة قال לב הן לא קצרה יד יוי מהושיע כי אם עונותיכם היו מברילים

<sup>2</sup> פו P; מי cett. " פולה codd.

קרוש هو ما لحق يسرائيل في هذه السنين من الالاרות واعلم ان ثم وقت تكون فصل זו צרה على بسرائيل دون غيرهم ووقت تكون צרה على العالم بأسرة وتد شرح ذلك فاسوق ٧ הני כי נרול היום ההוא מאין כמוה ועת צרה פיפלב קול חרדה שמענו בחבת א וلى וخبار التي تتمل بيسرائيل وهو قول سيد يشعياهو מכנף הארץ זמירות שמענו צבי כד. די לצדים פול פחד ואין שלום פת פעוב פחד ופחת ופח פגו צרה במד אם וושונה 6 باسرة وذكر ذلك في الفاسوق الذي بعدة كقولة מדוע ראיתי כל נבר ידיו על חלציו ביולרה ثم قال תות צרה היא ליתקב وفي ذلك احد قولين اما ان يكون يشير الى ما تقدّم ذكرة مما يجرى على يسرائيل في زمان الهدالات الدهاد فهي لادم ددادام واما ان يكون يشير به الى ما يلحقهم بعد دخولهم من عاده الاطان وذلك في 10 ثلث اوقات اولها ما بجرى عليهم من اللاهادا كما تقدّم القول به في الله בחמה גדולה פישבו ולגצפו في مزمور אלהים אל דבוי לך פתם قول (في) אחלי אדום חהי סג ושמעאלים פישבו נוג פאפ ובת הו יִבְּתַט של שה הי ולצרות פּצוֹנוֹ יִבְּתָט של הא ופּע צרה גם נחום ולורועים פישבה חם מלך הצפוני פישבה אחלי אדום פישבה גוג פים جملة مذة السنين يكون السبك وفي ذلك قال ההבאחי את השלשית באש • זכר' יג. פו

### موانا سمعت ولم افهم فقلت یا سیّدی ایش اخر هنه ٠

قال دانيال سمعت قول الملاك ت أصروت عرب النها ولم افهم و اعلم انه لم يعلم ثلاث اشياء احدها هو انه لم يعلم العرب كم من الزمان كما شرحنا في ورم الاحداد الله الله الله الله الله ورام ورام ورام ورام معنى هذه الثلاثة الفاظ واحد فقد يكون ورام طرفة عين وساعة وما فوق ذلك (مثل) سنين فعند ما قال أهروت لم يدل ذلك وي على وقت محدود والثانى انه لم يقف على اوّل هذه العرب من اين تبتدى والثالث ان عرب الفظ لا يدل على اثنين دون ثلاثة فلذلك قال الله بحرم ووله المحرم المناسبة عن الله الله ما قلت فان كان يجوز ان تعرفنى ابش اخر هذه الأمور فاجابه عن الشيين احدهما اجابة عن سواله علم بهرام و(الأخر) اجابة عن قوله الله بحرم وان كان الملك لم يسمع الله بحرم كقوله

وقعال مرّ يا داديال فان مسدودة ومختومة الكلم الى وقت النهاية (او الانقضاء)

Т

فصل ١٢ كقولة هلاه هالله ويصير حينتُذ لا مقدار له اكقوله اهالاه "ولا "يكون فيهم "رئيس فاسوق · مقدّم كقوله له ودوره • والثاني اوّله هروب المصلّيين الى الار دلارد كما تقدّم القول واخره ادامة دا دداد حدد فلا يبقى لحدد دداد ويقل فيها جبابرته وهذه السنة هي من جملة الثلاث سنين لكن اذ مرّ منها سنة دائة دداة مداد مدرد وفي اخرها 5 الاطاة وهو آلاً يبقى له حداد اصلا + فاما لاام الادنام الطاد لاام فهو على ما تقدّم به القول اما أن يكون اراد به أن مدّة ما يقيم عليها في ما يفعله بيشمعال ويسرائيل עדן ועדנין ופלג עדן واما أن يكون أراد به أيجعلوا يسرائيل بيد هذا الراسد ألى أن يبقى من زمان الرجم لا الالرام العالم لا ومن الاقرب في النفس أن هذا الذي وصف فعله انه يبطل الحبّ ويخرب البيت وبلقى دين "يسرائيل بدوم على ما هو عليه الى 10 ان يبتدى لا الارام العاد لا وعند ذلك يزول ويتلف كقول نيه العموم الم الله الم وليس يدلّ ذلك على مدّة كونه على تلك الحال وعند زوال ملكه تبتدى اللاددم فاذا ابتدت اللا ابتدت اللا المذكورة كما تقدّم به الشرح وعند نهايتها تنتهى ולצרות ويُعلم ذلك من قوله مهنا כי למועד מועדים וחצי וככלות נפץ יד עם קדש תכלינה כל אלה • וلان قد بين أن عند أبتدا الرادر تبتدى الدرار وتنتهى عند 25 فراغ الرادم فاما אלפים ושלש מאות قد تقدّم القول انها الف يوم وخمس ماية يوم وعرَّف ان نهايتها الالاح حامة ولم يذكر اوّلها والأقرب في ذلك مُّو أن تدوم اللاالله على يسرائيل من هذا الملك الذَّى يخرب ١٥٥٥ ويلقى دين ويسرائيل الى الارض אלפים ושלוש מאות منها سنة واحدة תכשלו בחרב ובלהבה בשבי ובבוה ولكن منتهى هذ: الهاطون العامل معالم الالام مله وقوله الالام مراقبة الماطر المعالم المالة 20 فاما أن يكون أراد به ظهور سيد الياهو عَمْ وأما أن يكون دخول يسرائيل ألى الأرض من מדבר העמים ويقرب فيه أن هذا الهٰלפים ושלוש מאות بعضها في زمان هولاء النادالات وبعضها من لاتر الاتان اوراد لات لان فيها يخرجون يسرائيل الى عادد העמים كما تقدّم به القول فقد تبيّن الآن ان الدحسار בחרב قبل العددم وان אלפים ושלוש מאות بعضها يكون في زمان الاורועים وبعضها في جملة עדן וערנין ופלג עדן 25 وقد تقدّم القول منّا ان لاّ ١٦ وقت واحد وان لاددم يدلّ على أكثر من واحد ولا يدلّ على اثنين دون ثلثة والذي يقرب هو (انه) وقت قوله اهلام הاهاد הمرهاد كما سنبيِّن ذلك في تفسيره ونذكر بعد ذلك אשרי המחכה • وقوله וככלות נפץ יד עם

יכן <sup>3</sup> אלה P; ולא P; פולה <sup>3</sup> codd. יום מקדמין P. P. P רוום מקדמין P. B D K. Perh. בشمعال.

يقصد بها الى هذه الايدות التي تجرى في اخر الاوقات ♦ وقوله עד מתו يعني كم فاسوق ٧ يكون مدّتها فاجابها كاجابة فلمونى للسائل الاول الذى قال له עד מתי החזון أوكذُلك اجاب "هذا الملاك للسائل عن مسلت ولم يكن قصد السائل ليقف هو على ذلك لأن الملائكة تقف على السرّ «الذي يقول لدانيال الهمة דداهم ماه وانماً على سال هو ليسمع منه دانيال الجواب فان سأل سائل لاق معنى لم يرد هذا القول عن غير مسلة اجبنا بانه يمكن ان يكون السبب في ذلك هو ليورى ان لولا مسلة الملك له لم يرد الجواب لانه من الاسرار الكبار ♦ ثم ان لم يرد الجواب من غيريمين فعرَّف أن الملك الكبير حلف يمينا ليعرِّف أنه ليس له استثناء لأنها مدَّة لا تطول وهذه اليمين ليس مهى من اجل دانيال عم وانما هي من اجل يسرائيل الذين ١٥ يكونون في لا الا الم وأورى عظم اليمين وذلك في شيين احدهما رفع اليدين واليمين برفع اليدين تعظم اليمين الا ترى انه يقول سيد ابراهام عم הרימות ברא' יו. כב ידי אל יוי وقال الحالق عز وجل נשאתי ידי في عدّة مواضع والثاني انها يمين باسم ١٠٠ وهي اليمين العظيمة ليس اعظم منها الا ترى انه يقول آودد دسوراد حسود مداد ف ١٠٠٠ د٠. د١ وتفسير ١١١ لاالم أن الباري تبارك أسمه حتى لا يزول وفي اللغة ١٦ اسم للحتى كقوله 15 ומכל החי وكقوله חי יוי وقد يعمل اسم لحيوة نظير חי פרעה ولم يجز ان نفسرها ברא'ו.ים مثل ١٦ هدور فيجب ان نفسرها حي لا حياة ٠ ثم عرّف انه حلف دا لاهارد מועדים וחצי פגו בشبه قوله עדן ועדנין ופלג עדן לבי יבישהו فرق اصلا ونرى ان نجمع المواضع المذكور فيها الاوقات المتعلقة بالهم وهي ثمانية أحدها قول سيد يشعيامو عَم الالله تدر יוי בשלש שנים כשני שכיר والثانى בעוד שנה כשני שכיר יו יר  $rac{1}{2}$ פולגול ויתיהבון בידה עד עדן פולעואש עד ערב בקר אלפים ושלוש מאות ונצרק קדש والخامس ונכשלו בחרב ובלהבה בשבי ובבזה ימים والسافس כי למועד מוערים والسابع ומעת הוסר התמיד والثامن אשרי המחכה • فاما قول בשלוש שנים فقد عرَّفنا اوّلها واخرها فاوّلها منذ اديم به عرصوات المسوال الله יادل وهم الساددات الذى يطلبون ان يصلوا على رسمهم فيمنعوهم الهدروا كما تقدّم به القول آنفا 25 واخرها الاجرامة حداد عامد والقصد فيه هو أنه يسخف وقار عامد ويمير قليل العدد

<sup>1</sup> الأترى انه يقول codd. 2 Ins. P; om. cett. 3 Perh. الأترى انه يقول. 4 Ins. D; om. cett.

فصل ١١ يخاطبة ملك اخر فلما فرغ كلامة راى ملاكين اخرين الواحد معة في الناحية التي فاسوق هو واقف فيها والاخر من الجانب الاخر وفي قولة ١٩٦٨ احد ثلاثة اقاويل اما ان يكون عرف أعرف أن ليس هما الملاكين الذين نظرهما في المااا الاول في المحاصلة فكان الواحد سائل لصاحبة عما في نفس دانيال واجابة الاخر وكذلك احد هولاء سال الملك و الاخر الالا صلا مرا مع نظاما فقد كنّا نظن أن هولاء الملاكين هم اولائك الملكين فقال المحادث فعرف أن هولاء في هذا الفصل احدهما المدام الانها الذين تقدم ذكرهما في هذا الفصل احدهما المدام الدولة أنه وأي في هذا الدفعة خمسة ملائكة اثنين في ما تقدم وثلاثة في هذا الوقت واما أن يكون قال المحادث والما أن يكون قال الدفعة خمسة ملائكة اثنين في ما تقدم وثلاثة في هذا الوقت واما أن يكون قال الدفعة خمسة ملائكة اثنين في ما تقدم وثلاثة في هذا الوقت واما أن يكون قال ثلثة ملائكة المحادث فالمدادة المحادث فالمدادة المحادث المدادة المحادث فالمدادة المحادث الم

، فقال للملك ملبس الثياب المقدارية المشترة الذي فوف النهر الى متى انقضاء هذه العجائب •

وسمعت الملك ملبس الثياب المقداريّة الذى فوق ما النهر
 ورفع يمينة وشمالة الى السما وحلف بحى الدهر أن الى وقت ووقتين ونصف وعند فراع تغتيت يد شعب القدس تغنين كل هنه ٠

قولة ٣٨٥٦ أ٨٣٥ هو قول واحد من الملآكين ولم يقل ٣٨٥٦١ فكتًا نقول ان الاثنين سالاة ولم نعلم ايهما ولم يذكر أله المعنى في نظرة الواحد الذي لم يسال ولا يجيب فالاشبة فية ان السائل هو الذي من تلك الناحية والذي كان واقف معة هو ليونسة او اليجيب دانيال على سماع المسلة وجواب المجيب والى الان لم نعلم ان كان الملاك الكبير واقف وبيّن ههنا انه كان واقف في الهواء فوق الماء وانه لم يكن واقف على الارض لانة لم يكن أمن الملائكة التي تهبط من السماء الى الارض

י ארף codd. מפרץ " ארף BKP; מפרץ "Perh. בולו. Perh. בין ארף לי Perh. בולו. "Perh. בין ארף בא גויבון ארף משלים. "אורף בא גויבון ארף משלים. "אורף בא צויבון ארף משלים בא צויבון ארף משלים בא אורף בא צויבון ארף משלים בא ארף משלים בא צויבון ארץ בא

الى ههنا عرّف الملك ما يكون من وقته ذلك الى اخر الاموركقوله له في اول فصل ١٢ كلامة انى جئت لاخبرك بما يكون الى اخر الزمان قال وانت يا دانيال سدّ هذه الكلم فاسوق م بمعنى خليها على جملتها ولا تطالب بكشفُ اكثر مما قيل لك ٠ وقوله mnm --TOOT يعنى اختم كتابك هذا بما قد قيل لك ولا تنتظر شي اخروذلك أنه ما كان يجوز ان ينكشفُ اليه °في القول اخر° فقال (חחת) فعرَّفه انه لم يبق قول يقال 5 له ٠ ثم قال عد عدم ٢٦ ليوري انه ولا ينكشف لاحد الى اخر الجالوث وكل من يدّعي انه ويعف على ٢٦ دار مبطل • وقوله العاماد الدام يشير به الى الصعدادام وطالبي العلم وهذا الطوف يكون على وجهين أحدهما يطوفون البلدان لطلب العلم [في كتأب الله تحم الانه يظهر في كل صقع علما "فيطوفون طالبي العلم ليتعلمون من العلماء وقد شرح ذلك سيّد عاموس عمّ بقوله ادلاا فاه لادام افلاهم ח. יد وهذا يكون في اول امرهم وبعد ذلك يكشف الله تغ لهم عند حرقتهم للطلب zz والثاني الااتان في كتاب الله تع كمن يطلب الكنوز فعند ذلك تكثر المعرفة وَهَذَهُ الْمُعرِفَةُ فِي شَيِينِ احدِهما معرَفَة الله والثاني معرفة الرام وليس בكشف الله تع الرمم الا بعد أن يعرفوا صدام وهم יראי יוי كقوله סוד יוי ליראיו חהל כג. יר وليس ذلك الأ بالبعث والنظر والتفتيش عن قول الله تع كقوله مادد ١١٠ ٢٦٦ חקיך 15 دل وليس ذلك الأ بالبعث والنظر والتفتيش على بطلان قول اصحاب التقليد مثل قول الفيومي وغيرة الذين اهلكوا يسرائيل بما دونوا وقالوا ليس يجوز ان تعرف فرائض الله تع من البحث لانه يؤدى الى خلف وبجب التقليد لخلفاء الأنبياء وهم اصحاب الصعدة والدامات وان كل اقاويلهم من الله تع فاطعى الناس بكتبه المزخرفة ويشهد لمن كذَّب على كتاب الله تع بالصدق فهو آذن اشد مطالبة منهم والله تع ياخذه ٥ حتى امّته منه ومن امثاله ٠

ه ونظرت اذا دانيال واذا "بملاكين اخرين واققين الواحد ههنا على شطّ النهر وواحد ههنا على شطّ النهر من الجانب الاخر • بعد ان سمع دانيال جميع ما قيل له الى الاناما ولم يكن مع الملك الذي كان

י Perh. פי קול <sup>3</sup> בי codd. <sup>4</sup> Om. DPX; לם <sup>3</sup> הים ולקץ וكثر. <sup>4</sup> Perh פי קול <sup>5</sup> האחד B; text K. <sup>5</sup> ומאלב <sup>6</sup> DX. <sup>6</sup> מימף לאחד codd. <sup>8</sup> יקף לאחד etc. PX. <sup>9</sup> Ins. K; om. cett.

ممل المرشدين يبصون مثل بصيص السماء ومعدلين الكثيرين مثل ما الموقع الكثيرين مثل الموقع الكواكب للابد والدهر •

كانة قسم الاحياء على قسمين والموتى على قسمين كما شرحنا ذلك في ما تقدّم وقال بعد ذلك המשכילים فأفرد الصحدالات عن العوامّ ليعرف منزلتهم انها 5 زائدة على غيرهم من الأمّة وهذا قيل في من يقوم من القبر ♦ عرف ان ديباجة وجوههم تكون مثل لون الرقيع وهو ان له بصيص عظيم وذلك مثل وجه سيد موسى علية السلام وهذا نور يكسيهم الله تتح ليبين شرفهم وليس يدفع ذلك انهم يلتذُّون به ﴿ وقوله الثلاثام أمرياً مم الذَّى ردوا الناس من الفساد الي الدين وقوله מא׳ ב.ו הרבים לבגל וنهم "ردوا الكثيرين نظير قوله في الدمدات الدت مساد مساد عرف IO انهم يرشدون الناس الى الدين بما يعلمونهم CN الله ومع ذلك يردونهم عن المعاصى وذلك انهم قد اشتغلوا د١٦١٦ ٣٠ وقصدوا الله تع في ان قيرشدهم الى معرفة شرائعه وهم חصاها ٦٦٦ وصلاتهم مدونة واقوالهم مشروحة اثنين وعشرين بيت كل بيت ثمانية فواسيى وهم القائلون لمن طلب التعليم חו כל צומא وقال في فصل חנה שכיל لادون دولارا الاوام لاوام لادام لادام فذكر في هذا الغصل شقاء الاصلاداط وامراضه وكثرة علمه בז ودينة فاليهم يشير بقوله והמשכילים יוהירו כוהר הרקיע وقوله בכוכבים على معنيين احدهما في انوارما والثاني البقاء والدوام لا ينقطع لالالاه ومذا يفعله الله تق معهم بعد أن يوريهم معالالا معالم وعمارة القدس ويقيمون مدّة حتى يرون من نظرة وحينتُذ ينقلهم الى دار الثواب ويقرب انهم يكونون مع الملاتكة في العلو וכר׳ בו كقول في יהושות בן יהוצדם ונחתי לך מחלכים כל דרך بدل ما علموا يسرائيل التورا 20 وردوهم عن ذنوبهم وتشقوا في الجالوث والزموا انفسهم للخزن وغيرهم اشغلوا يسرائيل بتعليم لخرافات وأخذوا اموالهم ورتوا ابدانهم بالأكل والشرب وانصرفوا مسرورين ولم يعملوا الواجب واكسبوا الناس الذنوب وعلموهم ما يسخط الله عليهم فلذلك لا محالة عقوبتهم اشد عقوبة من تباعهم ٠

م وانت با دانيال [ال]ست الكلم واختم السغر الى وقت الانقضاء 25 والنهاية يطوفون كثيرين وتكثر المعرفة ٠

ירשרוהם ° codd. ירשרוהם ° PX. ' Perh. הידשלפ or הידשלפ or מידשלפ X. וחשקי '

فى المددد يعنى انهم يزيدوا عصيان وقال الألا الذلا يعنى لا يجعلون بالهم الى ما فصل ١٢ هو مكتوب فى ديوان الله تق فكانوا يرجعون الى الله تق ولا يخرجون عن دينه وهم فاسوق ١٠ المتاوّلين للنصوص على ما تقدّم به القول انفا • ثم قال المصددات ادول وذلك المهم يرجعون الى الكتاب [الله تعالى] فيميّزوا ما فيه فيعلمون ان الذى ذكرة الله تق فى كتابه قد جا فيقفون على ذلك فيوقفون يسرائيل عليها فعند ذلك يتمسّكون و بالدين ويتركون ما بايديهم من المعاصى كما قال الماات الاسما كما شرحناه •

۱۱ ومن وقت ازالة الدائم واجعال الرجس خاوى مستوحش الله عددها الف يوما ومايتين وتسعين يوما ٠

رجع شرح له ما لم يقف عليه من قوله دا למועד מועדים וחצי كما تقدّم قولنا فيه فبيّن له أن عالات عالات هي الف ومايتين وتسعين يوما فعلم أن قوله عالات 10 معصور على سنة واعلم أن عالاتاه هو سنتين لا أكثر وعرَّف أن االا هو أقل من سنة وبيّن له أن ابتداء عدد هذه الأربعة سنين الاكسر من وقت הוסר החסיד + ושל וני פג בצת ולחמיד לגם נفعات قال ופע וממנו הוסר החמיד והשלך מכון מקדשו ولم يذكر ثم من فاعلم فجاء في القول عرّف انه فعل قوم من أصحاب الدولة كقوله חרועים ממנו יעמודו פוניו מתם في قوله וחללו ונחנו השקרן משומם على ما شرحناء 15 واعادة لههنا ليعرّف دانيال ﴿وِ اليعرفنا ايضا أن ابتداء العالاتاه من وقت ١٥١٦ واعادة החמיד وعند نهاية هذه الاصاع التي هي الف ومايتي وتسعين [سنة] [و]تنقفي اللاרות كقولة תَدِرُادِ ה در אלה فقد شرح له ما لم يعلمه فعلمه وينبغى أن نذكر المعنى في פעוב מועד מועדים וחצי פעק בשל לשלשה מועדים שונכ מועד פההש מועדים שובעל ש ذلك ما يتِّج، وهو انه لما كانت هذه الصروات سنين على ما قلنًا واوّلها صور ١٥٥٦ ٥٥ התמיד פוט פעל שבר בשלש שנים כשני שכיר אם מועד מתעדים [חצי] كما قلنا في ما تقدّم من كلامنا وقلنا انه عرّفنا ان سنة من هذه الثلاث سنين באפט فيها زوال כבוד קדר وقلة جبابرته كقوله ובעוד שנה כשני שכיר فهو العاער الاول فيكون قوله دا طهرالا يشير به الى السنة الاولى من هذه الثلث سنين التي تكون فيها ادلاة دا دداة مه ماما السنتين فتكون على ضرب واحد وهو ان يكون 25 فيها الاطلة حداد מואב الى اخر امرة ولم يذكر سيّد يشعياهو النصف سنة بعد سلام ساده لانه زمان بعد تلف يشمعال ويقرب فيه ان هذا النصف على التقريب لانه اكثر من نصف سنة هو منذ يكبس طاح الاهام بابل الى ان يدخلون يسرائيل من طاحه

فصل ١٢ منتظمة في ملكهم نعن مِقيمين على ادبارنا وطول جاليتنا واذا بدوا ينكسوا يتصل فاسوق ١٠ ادبارهم ويهلكوا عن قرب كقوله دا סרוב יום אידם فهذه ثلثة علامات المساراة فاذا - משקש בשقنوا וلصحدادة بالفرقان فلذلك قال כי סתומים וחתומים הדברים עד עת קץ فعند قرب اله يبين ذلك وراى الله تع اللطيف بالمته ان يخفى ذلك عنها لانه لو 5 وتفوا على طول الجالية لتلف عالم من العوام لكنة تركة على الرجاء ينتظرون الفرج وينصلحون قوم بعد قوم ويزول سخط الله تع واذا قرب الوقت ظهرت لهم العلامات فيعلمون أن الوقت قد جاء ويتمسكون بالدين ولا يخرجون عنه الا اليسير كما تقدّم القول به ♦ ثم قال יתבררו فقسم الناس على ثلثة اقسام يخرج اربعة على ما موذا اشرح اعلم انه قد كان قال لالادام دام المددد الرادة فرجع إعادة ليورى إن ذلك 20 يكون وقت الرجم فاما قوله المداد فالظاهر منه التنفية والنقد كما ينقد لحبّ من יים ר. מ الفضول والتراب والحجر مثل قوله له לורות الله לחבר وكما ينقد الصيرفي الدرهم الجيد من الزيف فيعزل الجيد من الردى الذي كان مختلط معد والمراد في ذلك هو أن كان فى الامّة صالحين وتاتبين فهم لخنطة وفيهم اشرار الامّة أكلهم لخرام مبدلين "السبوت والاعياد مرتكبين الفواحش لا يتوبون فيميّز الله تع بينهم مما يهلك IS الأشرار فمنهم من يفني بالسيف وقوم بالوبا كما تقدّم القول به انفا في الداران صده יחוק׳ כ. לה המורדים והפושעים בי פון בחרב ימותו כל חמאי עמי שנונף שון יתבררו שב בשל ממום מ. י قسمان قوم צדיקים على الكمال وقوم هم רשעים נמורים ثم قال יחלבנו وهم قوم متوسطين في الدين يفعلون الصدام لأعلى سبيل الكمال فهم مثل ثوب قد حملت 19 فيه اثر وسخة فيحتاج الى قلع تلك الطبوع منه ثم يغسل كقوله في هذا المعنى ישצ׳ סד. ה וכבנד ערים כל צדקותינו فاذا قربت الצרות דركوا ما بايديهم من تلك الذنوب وكما יים׳ ב. כנ قال للقدماء בי אם תכבסי בנחר فهولاء دون طبقة "من قيل فيهم יתבהדו וذ كان اولائك لاتاتاها دهاداه وهولاء متوسطين وهذه اوصاف القوم لخارجين هن الفريق الكبير ثم قال ١٣٢٦ه وهو وصف الفريق الكبير فمثّلهم بفضّة وذهب فيه الغلّي مختلط وهي المذاهب التي ورثوها من ابائهم ويقولون بما يقولون لهم روساوهم ويقترون 25 بها فيدخلوا تحت الالاله فيسبكهم حتى يتركونها ويرجعون الى ١٦١٦ ١١٠ وهذا وصف حالهم قرب ظهور سيّد الياهو عمّ كما شرحنا ذلك في غير هذا السفر اعنى في سفر תהלים + בית נה שועו רשעים בחבת וא מרשיעו ברית בית ולבה ולבט בלנד

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Perh. אלסבת א X. מן מן P; מן P אלסבת B K X.

כי כפיכם ננואלו בדם וلى וن قال ותהי האמת נעדרת فالى هذا الفاسوق اشار بقوله וירא فصل ١٢ בי אין איש חשתומם כי אין מפגיע פים פעל ותושע לו זרועו "זיייבי דבקבום ועצרות فأسوق · ו على هولاء الاتصلام حتى يتوب من يتوب ويهلك من يهلك فاما ان يكون ١٣٦٨ قد אין איש في الآمة باسرها فذلك في غاية البعد وقال للفريق الأوّل שמעו דבר יוי החרדים ישע׳ סו. ה 🛪 דد١٦ فعرّف أن أخوتهم يبغضوهم ويشتموهم ومع ذلك يقولون أن رضي الله تعّ 5 فينا ومن اجلنا يكون الفرقان وهم في ذلك مبطلين فهذا ذكر طرفا مما ذكرة لنا فى رجوعهم الى الله تَع وبعده يكون الفرقان وقد نقدّم لنا في تعاده الده المادم הדעת طُرفُ ايضا ونرى أن نبيّن كيف سياقة رجوع يسرائيل الى الله تع وما الذى يفعلوا الخاص منهم وما الذي يفعلوا العوام فنقول ان الخاص منهم يقبل على التورا مع "حصوله باسوا حال من الفقر والضيق الشديد وبعدّة اعداله من الامة ١٥ ومن الفرق الكبير وهم חصاه ٦٦٦ وتباعهم والفريق الكبير يتناقص القائلين بقول مقدّمية وبقترون قوم بعد قوم الى أن تبتدى אלפים ושלוש מאות وفي وقت بطلان كراسى الدول واشتغال الناس في الا١٦٦ تبطل مواد روساء اليهود ويبطل امرهم النافذ ويطلبهم العدو صاحب الوقت فعند ذلك يظهر للجماعة القائلين برياستهم ان للُّق في جهة الفريق وعلى يده يكون الفرقان فيرجعون الى التورا ويتركون تقليد 15 المتمسكين بكتب قدماتهم وليس يوخر الله تع عند ذلك الفرقان وقد شرحنا ذلك شرحا شافيا على سياقة موافاة في تفسير لاه اللهادال مما يطول شرحة ههنا فهذا ما ذكرًا الكتاب من افعالنا قاما ما ذكرة من فعل الله تع فهو ينقسم ايضا على قسمين احدهما ما يكون من حالنا قبل الفرقان عند توبتنا وقد ذكره في الالم האזינו השמים وهو قوله כי ידין יוי עמו وعرّف أن الله تع ياخذ حق أمته من ٥٥ اعدائهم ويتراجع اليهم بالصفح عند ما يبلغون الى الفقر ولا يبقى فيهم من له حال كقولة در יראה כי אזלח יד ومعنى אזלח יד اولاً ضعف الفقر ثم لا يكون فيهم خادم سلطًان كما كانوا اذ كان فيهم عمّال جهابدة وغير ذلك وكان احوالهم متماسكة بهم فيفتقروا بعد ما كانوا مياسير من جهة السلطان ومياسير التجار "يتركوا المكاسب كما تقدّم بع القول في قوله כי לפני הימים ההם שכר האדם לא נהיה فلذلك قال אזלת הכר׳ ח. י ۲۲ وقال المطاع الااله الاالة يعنى لا يكون لواحد منهم جاء أن يحبس ويطلق كما كان 26 والثاني وصف حال الناه وهو قوله لا دوه العلم فعرَّف أن مهما أمور الناه

<sup>1</sup> תנכית codd.

² Perh. حصولهم.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So P; ותרכו cett.

فصل ۱۲ من يتنقوا ويتبيّضوا وينسبكوا كثيرين ويعصون كثيرين ولا يفهموا فالسوق اكل الاشرار والمرشدين يفهموا في المنساد والمرشدين والمنساد والمنساد والمرشدين والمنساد وا

שול כי סתומים من جنس ما تقدّم له مثله في قوله ואחה דניאל סתום החוון لكن الذى تقدّم هو قولا لدانيال وليس في ذلك دليل على ان غيرة لا يقف 5 علية فقال له כי סתומים וחתומים ليعرفه انها סתומים וחתומים عن كل بنى ادم + وقال لا لام ٢٦ نعرّف أن الى ذلك الوقت هي عماهاه ومن (بعد) هذا الوقت ینکشف ♦ ثم عرّفه ان ﴿فی الله الوقت الذی هو لام مع المددد ♦ یجب ان تعلم انه عرّف أن الرمم ليس تبجى الا بعد تصفية الأمّة من العصاة ♦ ويجب ان نلبث ههنا قليلا واقول ان للفرج المنتظر نصوص تتضمّن علامات تحدث تدلّ to عليها وهي على قسمين أحدهما قعل الأمة والثاني فعل الله تع فاما افعالنا فهى رجوعنا الى الله تع واما افعال الله تع فهى اشياء كثيرة ونعن نذكرها • اما ته رجوعنا الى الله تع فقول الرسول عم בצר לך ומצאוך وفصل והיה כי יבאו אליך ונו׳ מיים ליידי מיים וلى الله تع فقول الرسول عم حدد לך ומצאוך وفصل והיה כי יבאו אליך ונו׳ الى الله تع الا بعد شدائد كباركما تقدّم القول به قبل (في) هذا الفصل وقال שע׳ נמ. כ ובעת ההיא ימלם עמך פון ובא לציון גואל ♦ وقد اشتبه على قوم من اليهود قوله נמ. ٣ في يشعياهو ١٦٦٨ כי אין איש וلا فظن أن قد لا يتوبون يسرائيل ويجيهم الفرقان 17 عن غير توبة ° وهذا خطا اذ لوكان يجى الفرقان عن غير توبة لما احر الله الفرج هذه المدة الطويلة وانما نقول انه قسمة اهل الجالية في اخر هذه الدولة الاخرة على قسمين الواحد قوم اخيار يطلبون العلم ويجتهدون فيه ويكثرون من الصوم والتشقى 20 ويلبسون المسوح ويتمرغون بالرماد متواضعين يسلون الله تمَّ فرج امَّته والثاني قوم مُنهمكين في المعاصى غارقين في فعل الذنوب الكبائر ومع ذلك يبغضون الفريق المالم ويطعنون عليه ويرونه بصورة المنافقة ويعرمونه ويبعدونه اذ ليس يقول بقولهم ישת׳ מו. ב ولا يرى مذهبهم فاما الفريق الأوّل فهو الذي وصف افعالة في قولة ואותי יום יום יררשון ודעת דרכי יחפצון فانكر عليهم أن يجرى بينهم "في عوامّهم ظلم في معاملات إ 25 واحكام ولا يغيروها "وقلّة افتقاد ضعفاهم على ما تصمّنه الفصل والفريق الكبير נש. א ולגט בר בהגבר, וצהג פול לא הן לא קצרה יד יוי מהושיע כי אם עונותיכם היו מבדילים

<sup>2</sup> פו P; p cett. " וקולה codd.

קרוש هو ما لحق يسرائيل في هذه السنين من الالاרוח واعلم أن ثم وقت تكون فصل ١٢ צרה على يسرائيل دون غيرهم ووقت تكون צרה على العالم بأسرة وقد شرح ذلك فاسوق ٧ سيّد يرميامو عَم بقوله حال חרדה שמענו פחד ואין שלום שאלו נא וראו وقال بعده , ח הוי כי גדול היום ההוא מאין כמוה ועת צרה פפלג קול חרדה שמענו במבת עם ולם וخبار التي تقصل بيسرائيل ومو قول سيد يشعياهو מכנף הארץ זמירות שמענו צבי כר. יו לצדיק פול פחד האין שלום פתם פעל פחד ופחת ופח פתבו צרת במדהל של ולצדיק باسرة وذكر ذلك في الفاسوق الذي بعدة كقولة عدالا دماما دل ددر بدا لا مالالا ביולרה ثم قال תות צרה היא ליעקב وفي ذلك أحد قولين اما ان يكون يشير الى ما تقدّم ذكرة مما يجرى على يسرائيل في زمان الهدالات الدحسلا فهي لادة ددالله واما ان يكون يشير به الى ما يلحقهم بعد دخولهم من عدد الاعام الارض وذلك في ١٥ ثلث اوقات اولها ما يجرى عليهم من اللاطلان كما تقدّم القول به في الله בחמה גדולה وبعدة المذكورة في مزمور אלהים אל דמי לך وهو قول (في) אהלי אדום חהי מנ וישמעאלים פישבו נוג פת ובת חו באנט שבואה חי ולצרות פלונ באנט שבואה ופע צרה في زمان الاרועים وبعدة من מלך הצפוני وبعدة אחלי אדום وبعدة גוג وفي جملة هذه السنين يكون السبك وفي ذلك قال והבאתי את השלשית באש + זכר' יג. פו

# م وانا سمعت ولم افهم فقلت یا ستن ایش اخر هنه ٠

قال دانيال سمعت قول الملاك در למועד מועדים االلا ولم افهم اعلم انه لم يعلم ثلاث اشياء احدها هو انه لم يعلم المالات كم من الزمان كما شرحنا في עדم الادرم اهراد وذلك ان מالا ولا ولا معنى هذه الثلاثة الفاظ واحد فقد يكون لا المرفة عين وساعة وما فوق ذلك (مثل) سنين فعند ما قال למועד لم يدل ذلك ٥٥ على وقت محدود والثانى انه لم يقف على اول هذه المالات من اين تبتدى والثالث ان مالات لفظ لا يدل على اثنين دون ثلاثة فلذلك قال الألا محرم وقولة المالات مال لم افهم ما قلت فان كان يجوز ان تعرفنى ايش اخر هذه الأمور فاجابه عن الشيين احدهما اجابة عن سوالة علم ما المرد فاجابه عن الشيين احدهما اجابة عن سوالة من ما تلا المرد فاجابة الم الله الله لم يسمع اللا محرم كقولة

• فقال مرّ يا دانيال فان مسدودة ومختومة الكلم الى وقت النهاية (أو الانقضاء) •

[II.3.]

فصل ١١ كقولة والا الما ويصير حينتُذ لا مقدار له اكقوله الالالا "ولا "يكون فيهم "رئيس فاسوق · مقدّم كقوله لام وتداد • والثاني اوّله هروب المسلّيين الى سد دردد كما تقدّم القول واخرة ادامة دا دداة وهدة الديبقي لرحده دداة ويقل فيها جبابرته وهذه السنة هى من جملة الثلاث سنين لكن اذ مر منها سنة دائة دداة مها وفي اخرها ٥ ادوارات وهو اللا يبقى له حداد اصلا ♦ فاما برا ابردرا اوارد برا فهو على ما تقدّم به القول اما ان يكون اراد به ان مدّة ما يقيم عليها في ما يفعله بيشمعال ويسراثيل עדן ועדנין ופלג עדן واما أن يكون أراد به أيجعلوا يسرائيل بيد هذا الراسد الى أن يبقى من زمان الرجم لام الامرام العادد لام ومن الاقرب في النفس أن هذا الذي وصف فعله انه يبطل الحج ويخرب البيت وبلقى دين "يسرائيل يدوم على ما هو عليه الى 10 ان يبتدى لا الاردم العاد لارا وعند ذلك يزول ويتلف كقوله فيه الحموم الم الله ال وليس يدلّ ذلك على مدّة كونه على تلك الحال وعند زوال ملكه تبتدى الالادام فاذا ابتدت اللاددم ابتدت اللادام المذكورة كما تقدّم به الشرح وعند نهايتها تنتهى ולצרות ويُعلم ذلك من قوله مهنا כי למועד מועדים וחצי וככלות נפץ יד עם קדש תכלינה כל אלה ♦ וلان قد بيّن ان عند ابتداء الرדנין تبتدى الدار وتنتهى عند 25 فراغ الوردم فاما אלפים العام صهار قد تقدّم القول انها الف يوم وخمس ماية يوم وعرّف أن نهايتها الالاح حامة ولم يذكر أوّلها والأقرب في ذلك مو أن تدوم اللاحالا على يسرائيل من هذا الملك الذي يخرب محدالاً ويلقى دين ويسرائيل الى الارض אלפים ושלוש מאות منها سنة واحدة ונכשלו בחרב ובלחבה בשבי ובבוה ولكن منتهى מגי ולאלפים ושלוש מאות ונצרק קדש פיפלי ונצרק קדש מפ יב ותשלך אמת ארצה 20 فاما ان يكون اراد به ظهور سيد الياهو عمّ واما ان يكون دخول يسرائيل الى الارض من מדבר העמים ويقرب فيه أن هذا الهٰלפים ושלוש מאות بعضها في زمان هولاء الاردالات وبعضها من لادم الادرا اوراد لادم لان فيها يخرجون يسرائيل الى عددد העמים كما تقدّم به القول فقد تبيّن الآن أن الدصار בחרב قبل الروادم وأن אלפים ושלוש מאות بعضها يكون في زمان الاזרועים وبعضها في جملة עדן וערנין ופלג עדן 25 وقد تقدّم القول منّا أن ١٦٧ وقت وأحد وأن ١٦٢٧ بدلّ على أكثر من وأحد ولا يدلّ على اثنين دون ثلثة والذي يقرب مو (انه) وقت قوله اهلام ماها مراهم كما سنبيّن ذلك في تفسيرة ونذكر بعد ذلك مهد مصدم • وقوله احداداً دوم اله لام

 $<sup>^{1}</sup>$  אולס X.  $^{2}$  אלח P; ולס cett.  $^{3}$  codd.  $^{4}$  פולה P. P.  $^{5}$  רוום מקדמין  $^{6}$  D K.  $^{6}$  Perh.  $^{6}$ 

وانما بعث الله يَعْ لمعنى دانيال لا لغيره • فساله لا عدا مرا مع مطاهد ومذه معظما الما الما الما الما يقصد بها الى هذه الاداه التي تجرى في اخر الاوقات · وقوله لاد هدا يعني كم فاسوق · يكون مدّتها فاجابها كاجابة فلمونى للسائل الأول الذي قال له עד מתי החון أوكذًاك اجاب عمذا الملاك للسائل عن مسلت ولم يكن قصد السائل ليقف هو على ذلك لأن الملائكة تقف على السرّ دالذي يقول لدانيال ואחה דديم ל סתום החזון وانما 5 سال هو ليسمع منه دانيال الجواب فان سأل سائل لاى معنى لم يرد هذا القول عن غير مسلة اجبنا بانه يمكن ان يكون السبب في ذلك هو ليورى ان لولا مسلة الملك له لم يرد الجواب لانه من الأسرار الكبار ٠ ثم أن لم يرد الجواب من غيريمين فعرّف ان الملك الكبير حلف يمينا ليعرّف انه ليس له استثناء لانها مدّة لا تطول وهذة اليمين ليس 'هي من اجل دانيال عم وانما هي من اجل يسرائيل الذين 10 يكونون في עת צרה واورى عظم اليمين وذلك في شيين أحدهما رفع اليدين واليمين برفع اليدين تعظم اليمين الا ترى انه يقول سيد ابراهام عَمَّ הרימות בחי יד. כد ידי אל יוי وقال الخالق عز وجل נשאתי ידי في عدّة مواضع والثانبي انها يمين باسم ۱۳ وهي اليمين العظيمة ليس اعظم منها الا ترى انه يقول مددد دسدير عسود مداداد ♦ ١٠٠٠ در. در وتفسير ١١١ لاارك أن الباري تبارك أسمه حتى لا يزول وفي اللغة ١١ اسم للحتى كقوله 15 ומכל החי وكقوله חי יוי وقد يعمل اسم الحيوة نظير חי פרעה ولم يجز ان نفسّرها ברא' ו. ים مثل חי פרעה ولم يجز ان نفسّرها حى لاحياة ♦ ثم عرّف انه حلف כי למועד מועדים וחצי פגו בشبه قوله עדן וערנין ופלג עדן לבי بينهما فرق اصلا ونرى ان نجمع المواضع المذكور فيها الاوقات المتعلقة بالهم وهي ثمانية أحدها قول سيد والثالث ויתיהבון בידה עד עדן والرابع ער ערב בקר אלפים ושלוש מאות ונצרק קדש 12 والخامس ונכשלו בחרב ובלהבה בשבי ובבוה ימים والسافس כי למוער מועדים وألسابع اهدم ماهد مرهاد والثامن مهدا مهدم فاما قوله وهلاه هداه فقد عرَّفناً اوَّلها واخرما فاوَّلها منذ ادم به عراصا المطال الله اادل ومم الاادات الذى يطلبون أن يصلّوا على رسمهم فيمنعوهم اله١٦٨١٥ كما تقدّم به القول آنفا 25 واخرها الاطأة حداد عاهد والقصد فيه هو أنه يسخف وقار عاهد ويصير قليل العدد

<sup>1</sup> الأترى انه يقول codd. 2 Ins. P; om. cett. 3 Perh. الأترى انه يقول. 4 Ins. D; om. cett.

فصل ١٦ بخاطبة ملك اخر فلما فرغ كلامة راى ملاكين اخرين الواحد معة في الناحية التي فاسوق هو واقف فيها والاخر من الجانب الاخر وفي قولة ١٩٦٣ احد ثلاثة اقاويل اما ان يكون اعرّف ان ليس هما الملاكين الذين نظرهما في الـ١٦١٨ الاوّل في ١٨٣٥ فكان الواحد سائل لصاحبة عما في نفس دانيال واجابة الاخر وكذلك احد هولاء سال الملك و الاخر الا ترا هرا مه ولاء الملاكين هم اولائك الملكين فقال ١٨٦٠ فعرف ان هولاء غير هولاء واما ان يكون قال ١٨٦١ لئلا نظن انه يشير الي الملاكين الذين تقدم ذكرهما في هذا الفصل احدهما المدام تد ددلاه انه راى في هذه المفعة خمسة ملائكة اثنين في ما تقدم وثلاثة في هذا الوقت واما ان يكون قال المهاد واخر معة فلذلك قال ١٨٦١ فصاروا ثلثة ملائكة ٠

وقال للملك ملبس الثياب المقدارية المشترة الذى فوف النهر
 الى متى انقضاء هذه العجائب •

وسمعت الملك ملبس الثياب المقداريّة الذى فوق ما النهر
 ورفع يمينة وشمالة الى السما وحلف بحى الدهر أن الى وقت ووقتين ونصف وعند فراع تغتيت يد شعب القدس تغنين كل هذه •

تولة ٣٨٥٦ أكم٣ هو قول واحد من الملآكين ولم يقل ٣٨٥٦١ فكتًا نقول ان الاثنين سالاً ولم نعلم المهما ولم يذكر أله المعنى في نظرة الواحد الذي لم يسال ولا يحيب فالأشبة فية ان السائل هو الذي من تلك الناحية والذي كان واقف معة هو ليونسة او الميجيب دانيال على سماع المسلة وجواب المجيب والى الأن لم نعلم ان كان الملاك الكبير واقف وبين ههنا أنه كان واقف في الهواء فوق الماء وانه لم يكن واقف على الارض لانه لم يكن أمن الملائكة التي تهبط من السماء الى الارض

י עארף codd. " מבין B K P; ארף D X. Perh. ונו ארף. ' Perh. און ארף באט codd. ' Perh. און ארף באט רויבון ארץ ב

الى مهنا عرّف الملك ما يكون من وقته ذلك الى اخر الاموركقوله له في اول فصل ١٦ كلامه انى جئت لاخبرك بما يكون الى اخر الزمان قال وانت يا دانيال سد هذه الكلم فاسوق ٣ بمعنى خليها على جملتها ولا تطالب بكشف اكثر مما قيل لك · وقوله mnm הספר يعنى اختم كتابك هذا بما قد قيل لك ولا تنتظر شي اخروذلك انه ماكان يجوز ان ينكشف اليه °في القول اخر° فقال (חחת) فعرَّف انه لم يبق قول يقال 5 له ﴿ ثم قال ١٦ ١٦ لام ٢٦ ليوري انه ولا ينكشف لاحد الى إخر الجالوث وكل من يدّعي انه ويقف على ١٦ دار مبطل • وقوله العاماد الدام يشير به الى الصعدارات وطالبي العلم وهذا الطوف يكون على وجهين أحدهما يطوفون البلدان لطلب العلم [في كتاب الله تج] لانه يظهر في كل صقع علماء "فيطوفون طالبي العلم ليتعلمون من العلماء وقد شرح ذلك سيّد عاموس عمّ بقوله ادلاا صام لاام اصلاما ח. יد وهذا يكون في اول إمرهم وبعد ذلك يكشف الله تع لهم عند حرقتهم للطلب 11 وَالثاني تَااَصُونُ الله تع كمن يطلب الكنوز فعند ذلك تكثر المعرفة وليس ذلك الأ بالبعث والنظر والتفتيش عن قول الله تع كقوله مادد ١١ ٢٥٦ مورد 15 الفيومي وغيرة الذين اهلكوا يسرائيل بما دونوا وقالوا ليس يجوز ان تعرف فرائض الله تع من البحث لانه يؤدّى الى خلف ويجب التقليد لخلفاء الانبياء وهم أصحاب الدصودة والدارماة وان كل اقاويلهم من الله تع فاطغى الناس بكتبه المزخرفة ويشهد لمن كذَّب على كتاب الله تع بالصدق فهو آذن اشدّ مطالبة منهم والله تع ياخذه ٥ حتى امّته منه ومن امثاله ٠

ه ونظرت انا دانبال واذا "بملاكين اخرين واققين الواحد ههنا على شطّ النهر من الجانب الاخر • على شطّ النهر من الجانب الاخر • بعد ان سمع دانيال جميع ما قيل له الى ١١٥٥٣ ولم يكن مع الملك الذي كان

فعل ۱۰ م والمرشدين يبصون مثل بصيص السماء ومعدلين الكثيرين مثل فاسوق الكواكب للابد والدهر • الكواكب للابد والدهر •

كانة قسم الاحيام على قسمين والموتى على قسمين كما شرحنا ذلك في ما تقدّم وقال بعد ذلك המשכילים فأفرد الصحدائة عن العوام ليعرف منزلتهم انها 5 زائدة على غيرهم من الأمّة وهذا قيل في من يقوم من القبر ♦ عرّف ان ديباجة وجوههم تكون مثل لون الرقيع وهو ان له بصيص عظيم وذلك مثل وجه سيد موسى عليه السلام وهذا نور يكسيهم الله تع ليبين شرفهم وليس يدفع ذلك انهم يلتذُّون به ﴿ وقوله الثلاثام مددام هم الذَّى ردوا الناس من الفساد الى الدين وقوله מא׳ ב. ו הרבים לבעל וنهم "ردوا الكثيرين نظير قوله في الدمدات الحدة مسات عرا فعرف 10 انهم يرشدون الناس الى الدين بما يعلمونهم ١١٥ مع ذلك يردونهم عن المعامى وذلك انهم قد اشتغلوا د ١٦٦٦ ١١٠ وقصدوا الله تع في ان قيرشدهم الى معرفة شرائعه وهم العاها ١٦٦ وصلاتهم مدونة واقوالهم مشروحة اثنين وعشرين بيت كل بيت ثمانية فواسيى وهم القاتلون لمن طلب التعليم חר כל צמא وقال في فصل הدم الاداخ لادون ودلارا الاوام لاوام لاور فذكر في هذا الفصل شقاء الاصلاد وامراف وكثرة علمة 15 وديئة فاليهم يشير بقوله المصحدات المنادا حامد مدوس وقوله حداددا على معنيين أحدهما في انوارها والثاني البقاء والدوام لا ينقطع لالالاه وهذا يفعله الله تق معهم بعد ان يوريهم أصرره أسلام وعمارة القدس ويقيمون مدّة حتى يرون من نظرة° وحينتُذ ينقلهم الى دار الثواب ويقرب انهم يكونون مع الملائكة في العلو الا در كقوله في المالعالا وإ المالاح الدرر الح عدادات والماحد ما علموا يسرائيل التورا 20 وردوهم عن ذنوبهم وتشقوا في الجالوث والزموا انفسهم لخزن وغيرهم اشغلوا يسرائيل بتعليم لخرافات واخذوا اموالهم ورتوا ابدانهم بالأكل والشرب وانصرفوا مسرورين ولم يعملوا الواجب وأكسبوا الناس الذنوب وعلموهم ما يسخط الله عليهم فلذلك لا محالة عقوبتهم اشد عقوبة من تباعهم ٠

م وانت يا دانيال [ال]سل الكلم وإختم السغر الى وقت الانقضاء 25 والنهاية يطوفون كثيرين وتكثر المعرفة ٠

ירשרוהם <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> רדון codd. <sup>3</sup> ירשרוהם PX. <sup>4</sup> Perh. מידשלפ or הידשלפ X.

מספר חיים فاذا انشق הר הזיתים وصار بين الشقين وهدة عظيمة صارت تلك فصل ١٢ الوهدة موضع عقاب هوُلاء المصرورة وإذا كان يوم السبت وراس الشهر خرجوا يسرائيل فاسوق يوم الاحد ومن غد راس الشهر الى هولاء المعاقبين ونظروا ما حلّ بهم فيعيّرونهم ים كقول והנחחם שמכם לשבועה לבחירי فكان الרשעים يعيرون الصالحين ظلما وهم שת סה. מו بعيرون المتعلام بحق فلذلك قال לחרפות • وقال לדראון ذلك لما يشاهدونهم في 5 שי של מול היון פוני לבוש בפני כי תולעתם לא תמות פחי פפני לדראון والأمان عقاب مولاء المصورة دائم ليس له نهاية وكل موضع يقول فيه والأم وليس ثم دليل يدِل على نهاية اما عقل واما سمع الفيجب ان يكون ذلك موبد بل العقل يوجب ان يكون عقاب الدسمون موبد لا انقضاء له ٠ ثم نقول في ما يرد به النصّ من "اللفظ المفهوم وله ظاهر فليس سبيل الى التاويل فيه بان تخرجه عن ظاهرة فيجب عند 10 هذا أن قولة صحد محمد وود أنه على ظاهرة وليس المراد به الجالوثيين الممتلين في لجالوت بالموتى وخاصة ليس في هذا الفصل قول ليس هو على ظاهرة بل كله علم، ظاهرة ومن المعلوم انه لما كان المالم الذى نظرة دانيال فسرة له جبريال لانه كان له דופעל فلما جاء " וلى قول אלפים ושלוש מאות ונו' قال له ומראה ונו' אמת הוא على ما شرحناء وكذلك قال في صدر هذا الفصل الاالم الالالم الالالا الله على ظاهرة 15 فيجب ان يكون قوله الدائم الله على ظاهره وليس ذلك مما ينكره العقل والسمع على ما بينًا وهذا في اخبارنا أن الله تمَّع أحيا ولد العاده وكذلك الميَّت الذَّى دنا بريكورال بمراسلا فاذا كان هذا قد جرى وليس ذلك محال كان ايضا ما ضمنة الله פל פאל מני ופוחה מפיى ביתוליבל ביה פלו פול פיהה אלה לחרפות לדראון עולם צוני ذلك خليد في المثابين والمعاقبين على امر واحد والله تع يقيم موتى الجالوث وقت 20 الفرقان واما موتى الدولة فيقومون مع من يقوم من كل من مأت ليثاب او يعاقب وذلك عند בריאת שמים חדשים וארץ חדשה فأن ليس بد من تغيّر يحدث في هذا السماء والأرض لقولة سما عداه لالانده وتمامة والى ذلك يشير ايوب بقولة لا בלחי שת ס. מ שמים לא יקיצו فهذا كان معروف عند كل الناس ان اقامة الموتى يكون عند ما אירב ד. יב يحدث ذلك في السماء والأرض فلذلك قال لا دراره سعام لله الالا فاما اقامة موتى ١٠٠٠ د يسرائيل فيكون قبل ذلك فهذا طرف ذكرنا، في ذلك الموضع اذ لم يجوز ان نجوز علية 26 ولا نذكر فية قول ٥

 $<sup>^1</sup>$  פּינָב B K X; פּונָב P.  $^2$  אליפּטיט P; אלשאט X; אלאלפאט B K. אלי קול P; אלי קול צו אלאלפאט מינב X.

فصل ۱۲ ذلك الوقت على الاستقصاء لانه بعتاج الى أكتاب براسه ولانا قد ذكرنا في كل سفر فلسوق ۱ من تقاسيم الصححه الذى فسرناه ما احتمل الموضع ٠

م وكثيرين من ادمة التراب يقومون هولا لبقاء الدهر وهولا المعبرات لنكال الدهر •

عرّف ان في ذلك الزمان يقوم كثير من الموتى قال فيهم مثل قوله ١٦٥١ عرف אסת׳ ה. זי הארץ מתיהדים וذ ليس يقومون كل الموتى وانما يقوم "بعضها وقد شرحنا ذلك في ۱۶ היחה עלי יד ۱۱ في سفر يعزقال عم بشرح واسع وتكلمنا ايضا طرفا من ذلك في ٣٠.٠٠ تفسير ايوب في قوله الماس שכב المه יקום وكذلك هاهنا منه طرف ♦ فنقول اولا انه بشر بخلاص اللمة بقوله ובעת ההיא ימלם עמך ثم بشر باقامة الموتى ليعرّف ان ده الأحياء والموتى جميعا ينظرون الفرج وكما انه قسم الاحياء قسمين بعض يبقى وبعض يتلف كذلك قسم من يقوم من الموتى على قسمين منهم له الالم ومنهم לחרפות ♦ وقد شرح يتحزقال عم أن الذين يقومون جالوثيين لقوله הנה אמרים יבשו עצמותינו ואבדה תקותנו وليس هذا حال موتى الدولة ولذلك قال سيد يشعياهو כי ים שה יחיו מתיך לה قال הקיצו ורננו مثل قوله ههنا מישני אדמת עפר لكن ثم اختصر בة على ذكر صلحاء ألامّة ومهنا ذكر الضربين جميعا لقولة אלַה לחיי עולם ואלה לחרפות ולדראון פד מתב ذلك سيد يشعياه و عم في اخر سفرة "كقوله וראו בפנרי האנשים הפרשעים ביו وهذا وصف مما صار مِن من مات في الجالوث وجاهر الله تع بكبادر الذنوب \* وقولة לחרפות לדראון עולם فاما الחרפות فذلك لانهم كانوا يعيرون اخيار الامّة المتحسرين المهمومين المغمومين على ما نزل بالامّة من البلام وعلى بيت الله 20 كما قال عن الصالح في فصل הרשיעני אלהים כי באו מים עד נפש כי עליך נשאתי חהר סם. ח חרפה כי קנאת ביתך אכלתני ואבכה ואתנה לבושי שק חרפה שברה לבי וגו' فكانوا ياكلون חש׳ ב. א ويشربون ويتقفّى زمانهم بالطرب والفرح وقد نهانا الله تع عن ذلك بقوله אל חשמח משראל אל גיל בעמים وما كفاهم انهم لا يعملون ما قال الله تع حتى يبغضون من اطاعة ويعيرونه باستعماله الدين والتعزن والتنسك فلذلك دعا عليهم في اخر 25 וلفصل كقول יהי שלחנם לפניהם לפח תחשכנה עיניהם מראות שפך עליהם זעמך ימחו

 $<sup>^1</sup>$  בתאב K P; אלכתאב cett.  $^2$  בעצהם P X.  $^3$  לקו' codd.  $^4$  יש איל cotd only B; כמא פרן און סווא און א סווא און א דער און B K; בק' פרן א P X.

افيد برون ان يهربون الى بنى عمّهم القائلين بقولهم فيقيمون عندهم يلقونهم فصل ١٢ بالطعام والماء لتعيش ارواحهم ومن ذلك الوقت يبتدى السيف في يشمعال بعضهم فاسوق ا مع بعض ولم يتم للمالاتات ملك لأن صاحبهم يطالب الناس بترك دينهم الذي له ----. نحو اربع ماية سنة لا سيّما بغير معجز الا بالسيف فيقع بينهم السيف فتبطل عند ذلك دواوين السلاطين ولا يكون كرسي ملك ولا ممالم على الطرق ولا طوف وحارس 5 في المدن ولا دكَّان يفتح ولا تجار يسافرون ولا قطر ينزل من السماء ولا زرّاع ولا كرّام ولا انسان يتِّجة له معاش فعند ذلك يكون الجوع "الكبير والوبا الكبير مع السيف فعند ذلك يتم حام מחרצה ولا يبقى من الناس آلا اليسير وتخرب البلدان وتستوحش الطرق وتشتغل الامم بعضها مع بعض فعند ذلك يتمّ ليسرائيل الخروج °من بينهم° ווى מדבר העמים פולى هذه الاحوال يشير بقوله והיחה עת צרה אשר לא נהיחה מהיות 10 נר ویجی מלך הצפון الی بابل ویخرجون من بابل الی ארץ ישראל قبل التشویش الكبير وفي ذلك الوقت يكون 'خبط في [ארץ ישראל] (بابل) قبل خروجهم لقولة צאו מתוכה עמי פול ופן ירך לבבכם פול ובעת ההיא ימלט עמך כל הנמצא כתוב יום' נא. מה בספר ﴿ قال العلام لاعرام من حيث أن البلاء يحلُّ بالدام كما تقدّم به القول ولما פון כל הנמצא כחוב בספר علمنا וن ليس كل يهوذي يتخلّص وانما يتخلّص וلكتوب זב دون غيرة اعنى اشرار يسرائيل الذي لم يتوبوا في ذلك الوقت لأنه قال السحد دلا والمدد. د. ١٠ אל יוי אלהי ישראל פוּל בצר לך ומצאוך פוט מני דוף יוי אלהי ישראל פוּל בצר לך ומצאוך פוט מני דוף יוי א بالسيف بيد العدو وبافات الله تَتَع كقوله בחרב ימותו כל חמאי עמי فلذلك قال כל ממוס מ. י הנמצא כתוב בספר واعلم انع قال في افعال الרשעים הנה כתובה לפני مثل قوله في ישע' סה. י افعال الصالحين الأدرية أعود الدرال أطود الله وليس يجوز ان يكون قوله لههنا در 20 הנמצא כתוב בספר على الجيّد والردى وانما هو على ما تقدّم به القول وقد شرح ذلك سيّد يشعياهو عَمَ بقوله دل مدراد لامس درداهام فعرف أن ينفلت منهم ١٠٠ المكتوب للبقاء وقال بعد ذلك אם רחץ יוי את צואת בנות ציון فدل ذلك على ان المكتوب للبقاء هُو الذي قد تنظّف من الاوساخ والدمى ٠ فمن كان بين الامم تلف بالسيف ومن لم يتلف بيد الامم وخرج مع الناس الى صرح المراص الملكة 25 וلله تع كقوله וברותי מכם המורדים והפרשעים وليس يتم أن نذكر ما يكون في יחוק׳ כ. לח

י פיתדברון PX. י פיתדברון BX.

الكثير.Perh \*

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> P only; om. cett.

فصل ۱۱ وینتن کقوله ואת הצפוני ארחיק מעליכם והדחתיו אל ארץ ציה فمن ثم یُعلم ان فاسوق ۴۰ هذا الفصل مقول فی מלך הצפח وذکر ما یکون من حال یسرائیل عند قدومه صنب

۱۱۲ وفى ذلك الوقت يثبت ميخائيل الرئيس الكبير الواقف على بنى قومك وتكون وقت شدّة التي لم تكن مثلها من كون حرب الى ذلك الوقت وفى ذلك الوقت ينغلت كل المكتوب فى الديوان •

قوله ובעת ההיא يشير الى قوله ובעת קץ יתננח עמו وهو اوقات עדן וערנין ופלג لا وفي قوله الا ولا يقول الدام وغير ذلك من الالفاظ \* \* هو انها 10 مدّة "ثلث سنين ونصف \* ووقوفه لشيين احدهما لبطلان الممالك على ما تقدّم القول به ואין אחד מתחוק ונו والثاني لخلاص يسرائيل من شدائد تجرى عليهم • وقد قال صاده وزادنا مهنا انه مسا مداداً فدلّ ذلك على انه عظيم في الملائكة ٠ وفي قوله الدائمة עת צרה ثم قال אשר לא נהיתה دليل على انه شي لم يكن 'مثله من ١٦٦ ١٩ العالم لانه له انه لم يكن من جنسه في العالم لانه ليس يخلو 15 جوع او سیف او وبا او مرض او فقر وساثر ما هو موجود فی العالم وکذلك مطالبة الدين فقد وجدنا بختناصر طالب حننيا ميسائيل وعزريا بالسجود للصنم الذى عملة وانما القصد فيه الى ما قد شرحه عوذذ ١١٤١٨ لآسا ملك يهوذا وكذلك ذكره زخريا ד"ה ב. מו.ח וליא שה فقال عوذذ ובעתים ההם אין שלום ליוצא ולבא וגו' وقول וכתחו נוי בנוי ונו׳ פשול לבקו כי לפני הימים ונו׳ • واصل هذه ולצרות هو أن ולורועים בשלאפני أن 20 ياخذون ملك العباسة من بابل على ما قال العلماء ثم انهم يمنعون ال ١١١١دات من الملأة في מכות التي جرت لهم بها العادة ويبطلون ذكر איש הרוח فيقع بينهم السيف ويستظهرون عليهم الاهالات ويقتلون فيهم مقتلة عظيمة ويهرب منهم قوم الى الا ولاد جياع عطاشي كقول يشعيامو عم صلع ولاد الا وقال دا عود مادوام د ١٦٦٦ وتمام القول قدل ذلك علي مرورهم من السيف والقتل وسبب مرورهم الى تلك 25 الناحية لعلمهم انه ليس يمكنهم الرجوع الى بلدانهم اذ الراها قد تمكن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Perh. ولم يقل Perh. add معنى Om. B K Kit. 4 ولم يقل Kit.

بابل بالسيف ويخرج خلق من يسرائيل عند قدومة وقصدهم ארן ישראל عمّا شرح فصل ١١ ذلك سيّد يرمياهو عم بقوله ציון ישאלו דרך ثم يقصد מלך הצפון عمل هذا الملك فأسوق ٥٠٠ فيخرج من بابل آلى الشام فكل بلد ايلقاء يفتحه بالسيف اذ ليس قصده اولا ان ... يثبت له كرسي الملك وانما قصده تلف البلدان التي تحت يد الذي هو صاحب الاسلام وعرّف أنه يقتل من لقى كقوله السلام الله وعرّف أنه يجيّ ألى مام 5 ישראל كقوله ובא בארץ הצבי • وقوله יבשלו يشير الى أكثر [من] المدن والفياع וلتى فى ארץ ישראל وايضا كل "ساحل البحر ♦ ثم قال ואלה ימלמו מידו فذكر אדום وهو جبل الشرى وه وطرف قدد الاهم ولم يذكر ايش السبب في ذلك فلو كان تَخلُّف عنها لَسَعفَ يدد لم تكن هذه البلدان باعظم من بابل ومصر لكنه لا يشتغل بها اذ ليس لها حال ولا ملك ولا يسار ولا يحتفل بها ويمر كثير من 10 בייו. ד שודד ש'יו. ד ביי ארץ מואב יגורו בך נדחי מואב הוי סתר למו מפני שודד ש'יו. ד فزعم قوم انهم يمروا اليها من قبل هذا الملك وقول الكتاب תקעו שופר בציון يورى ان يسرأتيل يكونون في صيون ♦ وعرّف أنه يمرّ الى أرض مصر لانه عمل الملك أيضا ولم يذكر انه نهب غير بلد مصر وذلك لموضع ما فيها من الذخائر والاموال كقوله ١٥١٣ لأ اللا ٥ وقوله الأاداه اللا عرّف أن في ذلك الوقت "يتبعه قوم من داهاه ولااداه كقوله 15 במצעדיו וو يكون اراد به في سفرة الى مصريهلك בושים وלובים وهم في عمل مصر ايضا ﴿ وقوله التحالاا التحاراا عرف انه بعد حصوله في نهاية عمل مصر الى حدّ الغرب يتمل به اخبار ממורח ומצפח 'وهي دخول يسرائيل من البريّة الي ארץ ישראל كما سنستوفى الكلام في هذا المعنى في ما بعد فاذا دخل من البرّيّة الى ١٣٣ اتفاهم أ يفتحوها بالسيف وينظرد من قدامهم اعداؤهم فاذا اتمل ذلك بملك الاهم وهو في 20 וخر عمل مصر رجع الى الشام لاصطلامهم وابادتهم كقوله להשמיד ולהחרים רבים يشير الى يسرائيل لانهم دخلوا خلى كئير فاذا اتمل خبر رجوعه بيسرائيل انعشدوا الى صيون ويفعلوا ما قال يوال بن فثوال عَم חקעו تناوح دلاال وتمام القصّة ٠ هذا يفعلونه عند ما ااثلا אהלי אפרנו قيل انه يضرب مضاربه عند عمواس وبين هذا الموضع وبين القدس اربع فراسخ وقيل انه يحُط في برّية חֹקת وهذا ايضاً موضع واسع 25 فاذا مدّ ثم مضاربه على انه يباكرهم الى القدس يبعث الله تع ملاكه ميخائيل فيهلك عسكرة باسرة فيموتون كلهم ويبقى ملقى نتن على وجه الصحراء حتى بجيف

ילקא <sup>1</sup> P X. איתבעוה <sup>2</sup> מואחל <sup>2</sup> X. יתבעוה X. יתבעוה <sup>3</sup> מואחל

فصل ١١ بابل فاما أن يكون يقال عارً مورد أو عادم أو لاقام أو درد فلا ولذلك لا تجد شيا فاسوق ۴۰ من ذلك في عالم دسات ولا في عالم عام المات والاسكندر الذي مو الملك الاوّل لليونانية وانما قال عاج הلاهم وعاج הנد بعد موت الاسكندر وانقسم ملكه لاربعة דול הגל ב לה וחחץ לארבע רוחות فصار يقول מלך הנגב מלך הצפח فلو كان ملك 5 الاسلام في احد الجهات اما ددد واما لاهم كان يحسن يقول فيه علام معوم وعلم חנدد واذ قد اخذ من ددد ومن لاهام وصاحم وصلاد لم يجُزّ ان يَنسبه الى جهة من اللهات فهذا اصل صحيح ٠ الأن ليس يجوز إن يكون ملك الاسلام عالم الاوام ولا ددد ولذلك قال יתננח עמו يشير إلى المتقدّم ذكرة كقوله الرسة ברצונו המלך فعرّف أن ملح הננב يناطعه فليس هو מלך הננב وكذلك قال السمود עליו מלך הצפון اليه يشير ١٥ بان طاح الاهم يتعرَّك اليه ويجيه مثل الربيم العاصف فقد صمّ أن ليس عام المربيم ملك الاسلام • ثم قال ברכב ובפרשים ובאניות רבות לم يبيّن ايما منهما يجيه ברכב ובפרשים والاقرب فيه أن ملك اللاפון يوافيه ברכב ובפרשים ويجيه מלך הנגב في במד׳ כר. כר البحر באניות وفي ذلك قال الانם מיד כתים • وقال ובא ولم يقل וכאו فكان ذلك على الملكين جميعا اعنى صرح הلاهم اصرح مددد فكنّا نقول ان الملكين يتعاضدا 15 علية ولم نعلم ايّهما من قول دانيال عَمْ لكنّا نعلم ذلك من قول نبى أخر شرحة وهو قول يوال بن فثوال عم وذلك انه ذكر ثلثة فصول الواحد חקעו ساعه حداد الاول والثاني (תקעו שופר בציון الثاني) والثالث קראו זאת בנוים קרשו מלחמה فالأول مقول على بختناصر والثاني على هذا ملك الاهم المذكور في هذا الفصل وهو قوله ١٨٨٦ הצפוני ארחיק מעליכם وهوذا نشرح لك كيف يكون ذلك والثالث مقول على גוג ٠ 20 اعلم ان صاحب الاسلام المقيم ببغداد غير ولد عبّاس هو من الاها: وقد كانوا كقار في الاصل فهوذا يمشي لهم مع ولد عباس ً الخليفة فليس بد لصاحب مولاء الأرارارام من اخذ ذلك البلد اعنى بغداذ ويندفع قدامة ولعلة يقتل فيهم فعند ذلك يتعصّبون من قبل القوم الذى اندفعوا من قدامة ويجون الى بابل قاصدا كما تنبت الانبياء عَمْ وهو فصل في يشعياهو عَمْ علام حداد الا وكذلك نبوَّة يرمياهو عَمْ وقال فيهم ملا حداد 25 חהב לא יחשבו لانهم يطلبون أخذ الثارميّا جرى عليهم ميّن تسلّم البلد منهم فيجتمعون ويجون اليه قاصدين فاليها يشير بقوله طهنا السمرا لألاا عملاها ، وقوله الله בשטף תעבר וراد بع يدخل في عمل الملك الذي اخذة من عمل العباس ويفتم ارض

الخلافة . Perh

۴۲ ويرسل بده في الاراضى وارض مصر لا تكون لفليتة ٠ فمل ١١ هـ المارضى والنوبة فاسوق ٢٣ ويتسلّط بكنور النهب والفضّة وبكل متمناات مصر والنوبة المارض والحبش في خطاه ٠

۴۴ واخبار ینهشوه من الشرف والعراف ویخرج بحمیة کبیرة
 لاستیصال ولاصطلام کثیرین

ه ويغرس مضارب فازتة وبين البحرين لجبل القدس ويجيً الى حدّه (او نهايته) وليس له ناصر •

قولة ادلام من الرم يجمع شيين أحدهما انقضاء اقبال منا الملك والثاني انقضاء الزغم على يسرائيل ﴿ عَرَّف ان في الأخرة اينعكس عليه وذلك انه أوَّل ظهور קרן דעירה حارب ملك الددد واخذ منه ثلاث كراسي على ما شرحنا ذلك في قوله סו ותלתה מלכץ وأخذ منهم الشام والأمصار ثم تسلّم من מלך הצפח العراق وبلد خراسان والى حد "باب الابواب يفتم الله بلد وياخذه كقوله عسلام المصعدد مادم وتمام القول ٠ فاذا انتهى اقباله رجع هذين الملكين اعنى عالم مديد اعالم معليه كقولًا في عالم مدرد المردر وقال في عالم متوال السمر المراد وقد ظهر طرفا من فعل ١٥ مرد من الماكية وقعات جرت فاخذ من ثغور المسلمين الطاكية 15 وطرسوس وعين زربة وتلك الناحية وقد بقى لهم دفعات اخر تكون بعد هذا ٠ واما صلا مدد منه بعد شي ٠ فقال في صلح مددد المددم لاه قريب منة ³\* \* \* قرب الشام ♦ وقال في عالم المعالم باب الأبواب • وقد كنّا وعدنا أن نبيّن في هذا الفاسوق قوله عالم الاهم اعالم הנد الى من يشير وذلك أن بعض علمائنا يذهب الى أن الألم الاهار يشير به الى ٥٥ ملك العرب لانة تسلم من عالم المعام بغداذ التي كان كرسي الماجوس فيها فنعن نبيّن ازالة هذه الشبهة ﴿ يَجِب أَن تعلم أَن هذه الأربع ممالك التي ذكرها في منام فبوخذناصر وفى منام دانيال تنقسم فالملك الاول ملك العالم ومن ملك العالم باسرة لا يُنسب الى جهة دون جهة بل قد يُنسب الى المدينة التي كرسيّة فيها كقولة ملك

<sup>1</sup> מעכם codd. <sup>3</sup> Gloss in X שער השערים דרבנד. <sup>3</sup> Perh. add בארים. <sup>4</sup> יארי codd.

فصل ١١ يحاربهم لانهم لم يطيعود فمن استامن اليد وقال بقولد أكرمد ووهب لد ورقع לותפט <sup>17</sup> منزلته كقوله אשר יכיר ירבה כבוד והמשילם ברבים واما ان يكون قال ועשה למבצרי מעוים זم بيّن וيش يعمل معهم فقال אשר יכיר ירבה כבוד فكانة لهؤلاء الصراام مذهبان او معبودان فالواحد يقول به كما تقدّم القول به المهلالة صروران ولهم 5 معبود اخر او مذَّهب اخر لا يقول به كقوله لام الأللة ددر فهم الآن يختلفوا في عبادتهم فهذا الملك يريد المعبود الواحد ولا يرى الأخر • وذكر ثلثة اشياء [ما] يعملها مع من يقول بقوله أحدها الادام تدالا وهو ما يوصله اليه من الاموال والخلع والثاني ياتره على البلدان كقوله المصاداه والثالث يعطيه اقطاع كقوله וארמה יחלק במחיר يريد به اراضي لها اثمان كبار ويجوز ايضا ان اراد به جعل هذا סם مقام الثمن لأنهم تركرا مذهبهم ودخلوا في مذهبة وهذا الذي يهلك עובר ברית P وذلك انهم يرون ان كل من دخل في مذهبه يبلغ الى هذه المراتب ومن لم يقل بقوله قتل واحرق فيخرجوا عن الدين فلذلك تلف عالم من امّتنا 'في اوّل هذا الملك والى الآن قد خرج عالم من الآمة في جهة الغرب ايضا فاما يسرائيل عندما וظهر الله اياته بمصر وفي سيني كان الناس معتقدين مذهب בני ישראל بخوف 15 سيف ولا لرجاء مراتب وهم لا ٦٦ دوالذي الزمنا الله في شريعتنا هو انه من دخل في דבר׳ כד. יع ديننا نواسية من غلاتنا كما نواسي الايتام والارامل كقولة לدד المسرام المعلمودة فاما ان ندفع اليه مراتب جليلة فلا ﴿ ومن قوله في هذا الفصل التلائا الله (على انه يقبل في سائر امورة الى ان يفني سخط الله تمّع على امّته وليس بعد سلطان هذا الملك ملك اخر وهو آخِرُ الممالك التي تذلُّ يسرائيل ٠

وفى وقت النهاية المتناطع معة ملك الجنوب ويتعصف علية ملك الالاقام بركب وفرسان وبالمراكب الكبار ويدخل فى الاراضى ويجرف ويجوز •

اع ويدخل في ارض السرّاء وكثيرات ينعثروا وهذه الاراضي تنغلت من يده الشراة وهاهد وطرف دن لاها ٠

ים X; אם cett.

יתטאטח KD.

אלהי האלחים والباتي يشير به الى معبودات هي غير אל אלים ٠ وقيل في الثلاثة فصل ١١ منها انه لا يلتفت اليها ويتعاظم عليها واثنين منها يكرمهما وهو قوله الأهلال فأسوق ٢٦ מעוים על כנו יכבר ثم قال ולאלוה אשר לא ידעוהו אבותיו ولم يقل في لخالق انه يعبد، او لا يعبد، وانما قال يتكلم بالعجائب من جنس قوله في ما تقدّم ١٥١٦ طلا٦ ונו׳ وقوله في אלח מעוים יכבד ولم يقل يعبد وقال في غير الحالى وغير مولاء 5 المعبودين لام ادم فالذي يقرب فيه أنه يظهر عبادة الخالق جل وعلا لكنه يتكلم فيه بما لا يجوز فان كان على الملك منذ ابتدى فهو مشروح من قولهم وما يعتقده للجمهور منهم وان كان على هذا الاخير فاخبر عن مذهبة ايضا انه كذا يقول وقال في المعبودات الأخر دا الله در أالدار وليس يربد به انه يتعظّم على المعبودات نفسها وانما يريد به على عبادها والقائلين بها لانه يطعن على المذاهب (وقيل على اهلها) \* ١٥٠ الاوثان ان كان ذلك على ١٥٥٥ وان كان على الاخير فهو انه يبطل المذاهب التي بيدهم ولذلك يخرب البيت ♦ وقوله الأل חמרת נשים يريد به بيت المقدس التي تعظّمها الناس والامم انه ابطل ان تكون القبلة بل يستدبرها ويستقبل الموضع الذي يحجّون اليه وان كان على الملك الاخير فيكون المراد به البيت الذي يحجّون اليه 15 لانه يخربه. ويقرب ايضا في تفسير الألم المال العام اليشير] انه معبود صورة °ذك لانه شهوة النسام الرجال للمتعة فتكون هذه الصورة في قبلتهم ولذلك قال ועל חמרת د' بعد الال אלהי אבותיו وقبل الال دل אלוח ليدل على انه [في] معبود خاص ♦ والمراد في قوله ١٦٦ انه يلتفَّت اليه فذلك انه ذكر هذه اللفظة في هذا الموضع ثلث دفعات والمراد فيه معنى واحد فاوّلها الله ١١٥٦ ولا والثاني ﴿وَالثالث ٥٥ وَالثالث ٥٥ في هذا الفاسوق ♦ وقولًا الجهاداة صلااها اما إن يكون اسم معبود كما قال قوم انه الآت والعُزى فهذا مشهور معروف واما ان يكون اسم غيرها ويتبع ايضا ان يكون פעו מעוים בחבת וلى פכח וسمهم מעוים פנבאת פול למבצרי מעוים צונג לאת معبود ومذهب يرى أن يكرمه ولا يسقطه وقال في אלחה מעוים יכבד فقط وقال في الالاء الأخر احدد عامد احدمه ٠ وقوله احاماااا يشير الى الأت نفيسة نظير الماااا عد בוהב • , פעל ועשה למבצרי מעוים עם אלוה נבר בבדהל פעני והו וו באפט שווא ח. בו

י חלחה X. على \* om. PX. " Ponly; cett و אלאמם; perh, النساء . om. K. " Perh المساء . om. X. " om. X.

فصل ۱۱ عرّف انه يجرى هذا عليهم وعلى المعلّمين وقد بقى وقت الى نهاية الرام كما فاسوق ٢٥٠ سنذكر ذلك في ما بعد ٠

٣٦ ويعمل كرضائة هذا الملك ويرتفع ويتكبّر وعلى كل اقادر وعلى الله الاشراف يتكلّم بالعجائب وينجح الى وقت فراع الرغم فان المنقطعة قد انفعلت ٠

الله البائه لا بميّز وعلى شهوة الناس وعلى كل اله لا يميّز بل على كل معبود بتعظم •

٣٨ ولالالا الاقويا على صركزلا يكرم ولالالا لم يعرفه اباؤلا يكرم بنهب وفضة وبحوهر عزيز وبالمتمنات ٠

العصون الاقوياء مع الله غريب الذى يثبت يكثر الوقار
 ويسلّطهم بالكثيرين والادمة يقسم بالثمن •

قوله الاصلة دالادا يتجه ان يكون قصد [به] الى "الملك باسرة منذ قوّى حال يشمعال الى اخر امرة "ني ذكر" هذه العشرة اشياء التى [ذكرها] (اولها) الاصلة دالادا المثلا واخرها الملاصة بالله عصاب ويتجه ان يكون يشير به الى صاحب هولاء علي المالات الذي يخرب المقدس ويبطل للتج فان القولين مستمرّين الله الان قد تقدّم ذكر ما يفعله في اذوم وفي يسرائيل وفي المالات ورجع الان يذكر جمل افعاله فقال اول الاسلة دالادا وهذا يشبه ما قلناه في الكبش والعتود اعنى ملك الفاراس وملك اليونانية وهو ان امرة نافذ يعمل ما يريده وليس احد يقاومه فيما يريده ولا "يكبر عليه وذلك لعظم حاله وانه يصل الى ما يريده الم الاسراه الاستام الاستام المدال لا در الم والثاني عليه انه ذكر في هذا الفصل ستّة الأهات "الأول الاسراه الالمزال ولا المرابع الا در المالة الله المن المحلة المدارة المالة المدارة المدارة وليس المحلة المدارة والمالة مثل أولك من من هذه الستّة الاه هو الخالق غير قوله الا الملاه المالة والله مثل قوله مثل قوله

 $<sup>^1</sup>$  מעבוד X.  $^2$  אמעבוד X. מלך אוולא  $^5$  P X. יכסר P X. מעבוד X. יחגדל

سوعند انعثارهم ينصروا نصرة يسيرة وينعطفوا معهم كثيرين فعل ١١ المان المات ٠٠ المان ١٠٠٠ المان المان

بعد ان قال الدصلاا دارد ادراد قال بعد ذلك اداد الله بما والم يبيّن ذلك بما ذا ينصروا فزعم بعض العلماء ان الله تعالى يقيم لهم صابح مثل محالا المحاد المحاد ان الله يبيد المتولّى اذاء هم • وقوله الالا لائم المحتول وقيل انهم ينصروا بمعنى ان الله يبيد المتولّى اذاء هم • وقوله الالا لائم الدخول في الدين يمكن انه يشير به الى الذي [] هلا الان هذه اللفظة تقع على الدخول في الدين ادلا دور دور ادران لا الله ينصر علا الا فعرّف ان مع ما ان الله ينصر علا الا الله ينصر علا الله عنول المولاء المنعثرين والدور والله بما هولاء المنعثرين والمرافز المرافز ا

ه ومن المرشدين ينعثروا لسبك بهم ولتنفية ولتتبيض الى وقت انقضاء (او دهاية) •

ذكر اولا ما يعمل بتباع المعلمين من قوله الدسلاء الله يعمدهم ويلطف في بابهم ثم عرّف ما يعمل بالصحادات فعرّف انهم ينعثروا ايضا \* وقوله 15 بالصحادات لالام الحداد الله ولم يقل ممثلة في تباعهم من حيث ان التباع يلحقوا المقدّمين فاذا راوا ان الصحادات قد انعثروا استركّت ايديهم فان كان انعثار الصحادات بالسيف والحريق فيقولون اذا كان الله تع قد مكّن من المعلّمين فاى شي نترجّى فتضعف يدهم اذ يقولون لو كان ديننا حق لم يمكّن الله تع من معلّمينا كما لم يمكّن من حننيا ميسائيل وعزريا وان كان قال الالله تع من القتل عن الدين نظير قوله في "تلامذة يشوع المرادات الله الديخروجهم القتل عن الدين نظير قوله في "تلامذة يشوع المعروا منه معلّمينا ولقد كانوا يثبتوا عليه كما ثبت حننيا ميسائيل وعزريا \* فعند ذلك يكون السبك اذ يثبت من يثبت كما ثبت حننيا ميسائيل وعزريا \* فعند ذلك يكون السبك اذ يثبت من يثبت فلذلك قال لا يغيّره ما يجرى على المعلّمين ومن لم تكن عقيدته جيّدة يخرج عن الدين فلذلك قال لا تلااله قال لا الدالة على المحدد الله \* ثم 25

ירסלון 1 X.

<sup>2</sup> מתלהם DX.

י הלמארה DK.

نمل ۱۱ م ومظلمین العهد بدلس بالملاسات وشعب عارفی الالاه یشتدوا فاسوق ۳۲ ویعملوا ۰

٣٣ ومرشدى الشعب يفهموا للكثيرين وينعثرون بالسيف وبسبى 15 وباللهيب وبنهب ايّام ٠

هولاء الصحدالات هم ۱۳۷۱ به المداد وقولة المداد المدان يفهمون خلق كثير من يسرائيل مذهبة ويقووا ايديهم بدين الله فلا يخرجون من الدين فاذا رآهم لا يدخلون في دينة اشتد غضبة عليهم كما فعل المختناس المسائيل وعزريا وطرحهم في اتون النار وكذلك يعمل هذا بيسرائيل فقوم يقتلهم بالسيف وبعضهم بالنار كقولة حدد ودالم النار وكذلك يعمل هذا بيسرائيل فقوم وثائهم في ثم قال الاما ويقرب انه مدة سنة واعلم انه قال الاما لا الاما لا المائيل لاحت عمل المائيل عدد المحسون حدام ليعرف انه تجرى على يسرائيل لاحت قبل خراب البيت المقولة في الاول اللام لا لاحت المائيل عدد وقولة لا المائيل عدد المحدد وقولة المائيل عدد المحدد المائيل لاحت الله المائيل عمل المائيل الم

ירוסהם <sup>1</sup> אנהם <sup>2</sup> אנהם <sup>3</sup> P.X. P.A. פנידון אנהם <sup>4</sup> Om. till end of paragraph P.X. <sup>5</sup> יון codd.

وقولة الله ١٦٦ اله يشير الى قوم من يسرائيل تركوا دين يسرائيل ودخلوا فى دينة فصل ١١ فيحسن اليهم فدل قولة هذا على انه يطالب بترك الدين فقوم يثبتوا على دين فاسوق ٢٠٠ يسرائيل فيزغم عليهم وقوم يتركوا ويدخلوا فى دينة فيحسن اليهم فسنبيّن ذلك فى موضعة] •

الله وانرعة منه يقفون ويبدلوا المقدس العصين ويزيلون الدائم ويجعلون الرجس مستوحش •

عرف انه يحارب اولا מלך הנגב كقوله למועד ישוב ثم عرف حال يسرائيل معه ثم رجع يعرّف ما يعمله بالمّته كقوله ١٦٣١٥ عمدا هي عساكر تنفذ الي بيت عبادتهم وتعمل هذة الاشياء احدها المرادا مصوره مصره وهو الذي تقدم ذكرة في الماام كفوله المسلام صدام صحاحا ثم قال المسلام وقال لهنا الملاه مصحات فقوله المسلام يريده بع أنه يخربه ويلقيه الى الارض وقوله mلأرا يريد به انه يطرح فيه القتلى ويصير مثل المزابل ومواضع القذر ﴿ وقوله المحادا החמיר يريد به انهم يبطلون الحج وان لا يعجّ الناس بعد ذلك ولا يصلوا على رسمهم ولا يضحوا على رسومهم وقوله החמיד لانه في السنّة كان دائما لا يفترون عن لليّج وهو مثل قوله في الفصل المتقدم الاعداد المات החמיד פונ مهنا ונתנו השקוץ משמם ويقرب فيه انه يريد العاموه التي في البيت 15 מבע ותראו את שקוציהם ومثل ולכמוש שקוץ מואב وهذו الצלמים كانت قديمة لم בר' כמ. די يمكنه يِزيِلها في قديم الزمان فازالها في هذا الوقت والى هذا المعنى يشير بقوله ٣٠ בעיר צלמם חבזה واعلم أن في السام ذكر أشياء مجملة فجاء ههنا فصّلها شي شي החד ود. د فقولة الآن الدارد المعجم صعده أن كان على نفس العام فيكون الغرض فيه هو انه يبقى ملقى بعد ما كان عزيز امصون وان رددناة الى موضعة فيكون الغرض فيه كون ٥٥ الموضّع مستوحش خراب لا يُقربه أحد وقد ذكر سيّد يشعياهو عُم في صلاته بقوله ארמון "ורים מעיר לעולם לא יבנה فهذا الארמון" הو וلبيت وقوله זרים וذ فيه צלמים כה. ב وقولة الالأه الله احداد من حيث انه قد خرب ولا يبنى ابدا والدهر وان رددناه الى القائلين به فيكون الغرض فيه انهم يعزنون ممّا قد نزل بقدسهم كما قد حزن يسرائيل عند ما نزل بهم البلا وخرب قدسهم ٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> מצאן X. <sup>2</sup> Om. X.

فصل ۱۱ عمر بن الخطاب + وقولة الالالة يعنى يعمل مرادة في يسرائيل برسوم رسمها عليهم فاسوق ۴۸ وهم اليهود المقيمين ببيت المقدس وبعد ذلك يعود الى بلدة + وهذة وقعة جرت السبب على ملك الدند عند بيت المقدس + ثم قال

اللوقت يرجع ويدخل في الالد ولا يكون مثل اللولى ولا مثل اللولى ولا مثل الاخيرة ٠

الى هذا الفاسوق انتهى ذكر ما جرى فى مبادى ملك يشمعال ومن هذا الفاسوق يذكر ما يكون فى اخر امرهم • وذلك انه قال فى الفاسوق المتقدّم در لا اله والمولات ولم وعرف الله انه قال فى الفاسوق المتقدّم در لا اله وهو فعرف انه يدخل فى الدلا وهو انه انه يدخل فى عمل الروم وهذا قد ابتدى من سنين فى ناحية الغرب وهو (ان) من هالا ومورد الذى هو الان ملك مصر بعث عساكر الى عمل الروم • وقوله الله المالات والمعادلة الله يشير به الى ما كان فى اول ظهور ملكه فاولا هو ما كسر ثلث كراسى كما تقدّم السرح فى الملا لالان وايضا فى ما قاله فى ما تقدّم الاله درا الله فالى ما سنذكره فى هذا يشير بقوله الله المائم در الله ما سنذكره فى تفسير الديام من الله ما سنذكره فى تفسير الديام من الله ما سنذكره فى تفسير الديام من الله المائم الله المائم الله المائم الله المناه المناه الله من الله المناه الم

ا ویدخلون فیه مغازیین وقبرسین وینکسر ویرجع ویزغم علی
 القدس ویعمل ویرجع ویفظن علی تارکی عهد القدس •

20 يمكن ان يكون قولة اتد الاالا هو دخولهم في دينة ويتجة ان يكون اراد به دخول تحت الطاعة لا دخول في الدين ♦ وقولة الاتحات ليس عاطف عليه وانما هو عاطف على الناس وعلى البلدان يعنى ينكسر كل واحد منهم بين يدية ♦ وقولة الات الات الات الات الات الله المذكور كان اول امرة قصد يسرائيل بالاذا م تركهم واخر الامر يعود عليهم وهذا باب ينتظر لم يكن بعد ♦

י codd. (as frequently; cp. Fleischer, Kl. Schr. i. 337). Om. PX.

Line 21.

في باب الماكل كقولة في الجميع המתקדשים והמטהרים אל הננות فالמתקדשים مم فصل ١١ الراحات لانهم يدّعون القدوسيّة أذ يقولون فلأن القديس ووقت التقديس قد جاء فاسوق ٢٧ ولهم قرابين ويدعون أن لهم كهنة قديسين وما المعمودية ولذلك لا يستعمون من المعرف من المعرف من المعرف ا الجنابة • قاما الاسلام قليس يرون ذلك بل يستحمّون من الجنابة ولذلك سمّاهم ממהרים ♦ فاللاحלים בستعملون لفظة קדושה وهولاء يستعملون لفظة מהרה وقوله אל 5 הددا يشير به الى دعوا كل واحد منهم [كتاب وصاحب وان لهم الجنة كما هو مذكور في كتابهم ويقولون ♦ وقوله ١٦٦ ١٨٦ حرال يريد به أن كلهم اتفقوا على ان التورا قد نسخت وان شرع اخر ورد بعدة وانه دين ليس ينسخ بغيرة + فلما قام الاسلام قالوا في التورا مثل ما قال النصاري وقالوا إن كتاب صاحبهم قد نسخ دين النصارى بغيرة \* ثم عرّف ان الهم العرام م اكلين لحم الخنزير وعرّف ان oz المامات مم الكنين لحم الخنزير وعرف ان oz المامات مم مادلات سعم الاحداد ومع ان الاسلام تعرّم لحم الخنزير فليس يجتنبون اكل طعام اللاطاع فهم ياكلون على مائدة واحدة ويسرائيل مائدة واحدة اذ لا ياكلون لم خنزير ولا שקץ ولا עכבר فقوله الال שלחן אחד مم يسرائيل من هذا الوجه ♦ وأن قلنا ان سلام بمه يفيد شيين (ف) احدهما انهم يجلسون على سلم بمه والثاني انهم أيكذبون على الله تع وعلى المنه ، وقوله الله الالها يشير الى يسرائيل يعنى 15 ولا تنجيم لهم حال بل يكونون "مدابير مخاذيل فلذلك قال الله اللالا ، وقوله دا עוד קץ למוער يعنى مهما قد بقى الى קץ מלכיות الى ان تنقفى فعينمُذ «يخذل يدبر اذوم ويشمعال وينجعون يسرائيل ﴿ واعلم ان هذا الفاسوق يخدم هذه المدّة الطويلة منذ ظهر الاسلام الى اخر الجالوث ♦

مم ويرجع الى ارضة بسرح عظيم وقلبة على عهد القدس ويعمل ٥٥ ويرجع الى ارضة ٠

رجع يتمّم ما تقدّم ذكرة في الفاسوق المتقدّم وهو انه ذكر في الفاسوق المتقدّم ما ينزل به برح الدون العطب والقدل فعرّف ان صاحب الاسلام يرجع الى الموضع الذي كان مقامة فيه قيل انه كان مقامة بدمشق فرجع الى ثم بسرح عظيم غُنم من عسكر هار ۱۹۵۳ و ووله المحدد يعنى قلبة على اذا عسرائيل كقولة في الفاسوق 25 المتقدّم لمحدد لهدا وكذى يحكى ان كان هذا الرجل شديد العداوة ليسرائيل اعنى

יכרבון P; מדברון P? מדברון P. יברבון P only P only P only P.

فسل ۱۱ ایتحرش للحرب بجیش کبیر وعظیم جدّا ولا یثبت أن دربرون فاسوق ۱۰ علیه تدریران ۰ میران ۰ میرون

الكلين قلبهم الى الاساية وعلى اخوان واحد يتكلّمون بالكذب ولا ينجع ان قد بقى انقضاء الى الوقت •

قال في ما تقدّم الله دارد الأنا الا فهما لم ياحد بيت المقدّس من الروم لم يسمّية لهم ملك وعند ما تسلّموا بيت المقدّس سمّاة ملك • فقولة اللائمة الملائدة والواحد للعرب والأخر للروم • وقولة الحدة المالا يعنى [يكون] ويسون الى يسرائيل كل واحد منهم على ضرب على ما هو ظاهر من الاسلام ومن النصارى • وقولة الا للاالم المالة على النصارى • وقولة الا للاالم المالة على النصارى • وقولة الله للالمالة على الله يسرائيل وسمّاهم الله الله الله واحد منهم ياكل طعام الأخر • وقال دانيال في تفسير منام نبوخذناصر عالالاحد واحد منهم ياكل طعام الأخر • وقال دانيال في تفسير منام نبوخذناص عالاحد مختلطين على الربحة وكذلك هم مختلطين

ינרד <sup>1</sup> B. Perh. יאסון א פון B. א Perh. יאסון א פון יאסון א פון יאסון א פון יאסון P; א ימון (only) B.K.

هى عساكر كبار الذى له له الله وعساكر الروم ايضا فعرّف انهم ينهزمون من قدامة فصل ١١ وينكسروا ♦ وقولة الاه دلات حالا قيل انه صاحب الروم كقولة هناك الملاات المهم فأسوق ٢٢ ما من حيث انه كان عاهد يسرائيل كقولة المنات حالا المدتات حالا الذى ذكوا حدد الما الذى ذكوا حدد الما كان عدم ♦

rr ومن التصاحب البه يعمل مكر ويعلو ويعظم بقليل من الناس و تيل ان القصد بقوله اهم החחברות אליו يشير الى صاحب الرجل אات הרח وهو عمر واحد من العشرة فعرف انه الاتام ما الناس معه واخباره مشروحة مشهورة فعرف انه يعلو ويعظم بيسير من الناس معه و

rr بسلو وبسمان المدينة يدخل ويعمل ما لم يعملوا اباؤه ولا ابا ١٠٠ ابائة النهب والسلب والسرح لهم يبذر وعلى الحصون يدبّر تدبيرات والى وقت ٠

or ویثور قوّده وقلبه علی عالم الدر بنجیش کبیر وعالم الدرد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> מפתחוהא <sup>2</sup> 'שלל ישיר בה אלי אלח' P. <sup>3</sup> ואכבארהם codd.

فصل ۱۱ ويرق وجهة الى حصون ارضة ويعثر ويسقط ولا يوجد • فاسوق ۱۹ عرف انه بعد ان يعمل هذه الاعمال يعود الى بغداذ التى هى كرسيّ ملكه وعند ذلك ينعثر فى موضع كرسيّه فيمكن ان يكون [ان] بعض حاشيته يقتله ويخفى امرة ولم يعلم به كقوله الدهاد الاهاد الا •

د على مركزة مجيز المقتضى بهجة الملك ونحو ايّام احاد بعطب ولا بملاقاة ولا بحرب •

اذا قال لا حدد المراد به انه بجلس الثانى فى مكان المتقدّم واذا لم يقل لا حدد يكون فى موضع اخر فعرّف انه بجلس فى مكانه اخر ليس له جبروة ولا فتوح ولا حرب ووصف من احواله شيين لحن هما صلاته دادلا والثانى المه يكون على الناس منه در الالله فقال فيه بعض العلما انه دفع الخراج عن الناس فلم يكون على الناس منه كلفة مشقة ولا مونة وزعم بعض العلما ان من اخبارة انه كان يلزم الناس غلق ابوابهم من نصف النهار وينصرف الناس الى الأكل والشرب ومن كان ضعيف فله جراية من مائدة السلطان فينقفى الزمان فى أكل وفى شرب وفرح وسرور ولباس جيد بهي فلذلك قال اله ماه المهاد وعرف ان ليس تطول مدّته كقوله الماها الماها عرب وحكا من يعرف هذه الأمور ان العرب كبست الموضع وكان الناس فى أكل وشرب ومخاه من يعرف هذه الأمور ان العرب كبست الموضع وكان الناس فى أكل وشرب فكبسوا الملك وقتلوة وهو اخر ملك للماجوس ببغداذ ومنهم تسلّمت ملوك العرب الى يومنا هذا ب

ا ويقف على مركزه حقير ولا يجعلوا عليه بها ملك ويجى بعلو ويشت الملك بالملاسات •

 ۲۲ وعساكر الجرف ينجرفوا من قدامة وينكسروا وايضا خليفة العهد •

قال تحالم هو ان كل ملك قام من هُولاً الممالك كان له قومة ودمائة الا هذا فان لم يكن له مقدار واخبارة معروفة فليس تعتاج نبسطها \* وقوله احدا حصائر المسابح يدخل بلد بلد بغير حرب وبغير حصار كما فعل غيرة ممن تقدّم \* وقوله الماام وما دعم من المام وسائر ما ذكرة في المام من قوله العام من من وله العام من من المام ومنا أحداد المام لالا ومنا أحداد المام لالا وقوله في تفسير المام المعام وقوله المام وقوله المام المعام المعام المام المناه المام المناه المام المناه المناه المناه المناه وقوله المناه الم

י יסול codd.

لا قيل ان قوم من يسرائيل يكونون معة كتاب وغير ذلك فيعرّفوة ما هو مكتوب فصل ١١ من اقبالة فيثق بقولهم ويعمل علية كقولة الالله ♦ وقولة الدار الله قلب انه يشير فاسوق ١٠ به الى بيت المقدّس فعرّف انه يخرب مواضع للروم بيع لعبادتهم وموضع كرسى كون لهم ولعل الله تع يمكنه من ملك الدلا ويعمل به هذه الاعمال من اجل ما عمل عمل المؤات التانى وما عملة بيسرائيل فكان ذلك بعض العرّاء 5 لامّتة ♦ ثم عرّف انه لا يقيم بالشام فتبقى له على اسمة بل ينصرف عنها الى موضع اخر فيثبتوا فيها الروم على ما كانوا كقولة الله الالله ١٤٠٠ ١٠

١٠ ويجعل وجهة الى جزائر ويشنص كثيرين ويعطل هذا الامير
 معيرته غير ان معيرته يرة الية ٠

عرّف انه يقصد الجزائر التي كانت لملك الددد • لعله يشير الى أبلد الثغار وهم ١٥ طرسوس وقبروس وغيرها فيفتحها ويقتل ويغنم وليس قصدة المقام في عمل الددد وانما قصدً أن يستوفي حق ما عمله به عالم مددد وكان ملك الددد يعير ملك الدهم بما عمل بد عند ما غزاء الى עיר מעחו فاذا عمل صرّ הدوم مذء الأعمال ימלך הננב فعند ذلك تزول معيرة מלך הננב عن מלך הצפון كقول והשבית קצין חרפתו הגו ונקצץ הو ملك الצפון • ثم قال בלתי חרפתו يعنى ومع ما انه عطل 15 المعيرة عنه رجع يعيّر عالم مردد وذلك أن عالم مددد الذي أحرق بيت المقدّس لم يغزُ מלך הצפון פונהו عند ما غزاء מלך הצפון عمل ما عمل بعسكر מלך הצפון فاما هذا فانه غزاء الى مدينته وقتل في عسكره وفتح بلدان كثيرة وقتل فيهن فعمل عادل الاهم ימלך הנגב וعظم من فعل מלך הנגב بع فلذلك قال בלתי חרפתו ישיב לו + °فهذا ·شرح ما جرى بين عادل الملاهم وعادل الله وهي قلم دفعات الوقعة الأولى غزت عساكر 20 ملك الدند الى ملك النعم [وظفرت به] والثادية غزا ملك والدند الى ملك والنعم \* فكانت علية فعصلت الوقعة الاولى والثانية لملك الدرد على ملك الاهم والثالثة لملك الاهم على ملك الدرد فقد حصل لملك الدرد دفعتين وواحدة لملك اللاها وهذه الثلث وقعات كانت في مدّة طويلة نيّف على ش سنة كما شرحنا في ما تقدّم وكان كرسي ٥٦٦ الاها في عمل بغداذ وهذا اخر 25 حرب جرى بين هذين الملكين ٠

י Perh. פאק <sup>2</sup> ישרה om. X; סרכות פחרה codd. <sup>3</sup> מדרה codd. <sup>4</sup> שרות Ponly; cett. <sup>5</sup> וונגב and ווצפון transposed in D X.

فصل ۱۱ سبب زوال دولتنا وجاليتنا ولهولاء سبب هلاكنا طول الجالوث ونزول البلاء بنا اولذلك فاسوق ۱۴ تاوّل قوم منا في اوّل ملك ۱۳ ۱۷۲۸ فاهلكونا ٠

ه ويجى ملك التقام ويصبّ الحسك ويشنّص مدينة الملك وانرعة [ال]ملك الندد لا يثبتون وقوم مختارية وليس قوّة وللثبات •

بعد ان ادخل في الوسط خبر يشو واصحابه وما يجرى علينا منهم رجع يتهم ما كان من طاح الاحدام عند ما حشر تلك العساكر فيجب ان نلحق قوله الدالا طاح الموام بقوله في الفاسوق المتقدّم لحالا حالاً لحالاً لالألا فعرف ان ملك اللاطام يجى الى بلد الروم ويحاصر مدينة الملك وياخذها لقوله الأحد لاالا صلاحالاً قيل انها مدينة قصطنطنياً • وقوله الدالا الله مدينة قصطنطنياً • وقوله الدالا الله الله وياخذها لقول فيهم حدام الاطالاً لا أث الذ وهم عساكر كبار التقت لطاح الدند وعضدته • ثم قال الاطا عداماً وهم عساكر كانت له خاصة ثقاته فلا يقفوا هولا أيضا قدام طاح الموامن عساكر طاح الدند ويستأمن عالم الى طاح الملاح الله عسكر طاح الدند ويعضدوه كقوله بعده

17 ويعمل الحاى اليه كرضائه وليس من يثبت قدامه ويثبت في 15 ارض السرّاء ويفني بينه ٠

قولة ٣٧٣ الله يشير الى من يجية من عند الأل الدلا وهم قوم جبابرة اجلاء فعرّف انهم يعملون ما يريدة الأل التوال ويفتحون له ابواب ويعملها في عمل الروم فعند ذلك لا يثبت احد قدامة من بلدان ملك الدلا ويكون في ذلك الوقت قد انبسطت الروم في بلد يسرائيل وملكوها وخاصة بلد بيت المقدس ويكون لهم فيها عساكر كبار 20 فيقصدهم الأل التلافل ومعة عساكرة ويقيم في ارض يسرائيل مدّة طويلة كقولة الالالا حدالا ويقتل عالم من الروم كقولة الدلال عدد ويقتل عالم من الروم كقولة الالالا

ا ويجعل وجهة للدخول بصلابة كل ملكة والمستقيمين معة ويعمل وبنت النساء يعطيه لافسادها ولا تثبت ولا له تكون ٠

عرَّف أن ملك اللاهم يقصد بلدان ملك الدند القويَّة بالرجال الخصينة \* قوله العالم

<sup>1</sup> Perh. كذلك.

יעמלהא P X.

۱۱ ثم يرجع ملك الاقام ويوقف جمهور عساكر اكثر من العساكر نمل ۱۱ الاولى ولانقضاء الاوقات سنين يجى مجى بجيش كبير وبسرح فاسوق ۱۱ عظيم ٠

۱۱ وفي تلك الاوقات كثيرين يقفون على ملك الند وبني مثغرى ١٥ قومك يرتفعون لتثبيت الوحى وينعثرون ٠

قال في الفاسوق المتفدّم الأوام الالالالالالاله وقولة الدن قالله الاوقات تكبر حال ملك الدند فتلت اليه عساكر كبار ويذلّ ملك الالوام وقولة الدن هالان عملوا قيل انه يشير الى اصحاب يشو الذي تقول النصاري انه المسيح وهم الذي عملوا الانجيل واسماؤهم معروفة الواحد متاى الشرطيّ الثاني مرقس صياد السمك والثالث 15 لوقا الطبيب تلميذ فولس ابا شاؤول الرابع يوحنا قرابة يشوع وهو الذي تولّى من يشوع ما تولّى فاليهم يشير بقوله الدن ها والانهم الغروا الدين ولا شك في ان عالم من يسرائيل تنصّروا معهم و وقوله الاسلام هو انه صار لهم محلّ كبير عظيم وذكر كبير و وقوله الاسلام ان كان قصدهم ليثبتوا ليشوع الداام أكما هو مشهور من وعوله الملات الله عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى الأمة لقوله المحاب يشوع المراد به خروجهم عن دين يسرائيل وان كان اشار به الى الأمة لقوله يسرائيل "من ذلك الوقت والى ان يفرج الله تع عن امّته فلذلك قال الادتعادا فعرّف ان هلاك يسرائيل منهم وبهم و فاولا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا ان هلاك يسرائيل منهم وبهم و فاولا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا ان هلاك يسرائيل منهم وبهم و فاولا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا ان هلاك يسرائيل منهم وبهم و فاولا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا ان هلاك يسرائيل منهم وبهم و فاولا اهلكونا ملوكنا وانبياؤنا الكذّابين فهم كانوا

יורן <sup>1</sup> PX; יורן <sup>1</sup> BD. מולץ (א ידון א ידון 1 BC. מולץ (ז') DK. מולץ (ז') B. מן בער <sup>1</sup> אבנ. <sup>1</sup> דעואיהם BPKX. דעואיהם BPKX. <sup>1</sup> Perb. منذ.

فصل ۱۱ م ويحمل الفسكر ويرتفع قلبة ويلقى (او يطرح) الربوات ولا فاسوق ۱۲ يتحصّ احد ٠

· قد بان ان ملك الدود الاول كان اول امرة قوى ثم اندق وان ملك الدوم كان اول امرة ضعیف ثم تقوی علی ملك الدند ثم يرجع بذلّ بيد ملك الدند ويموت على 5 مثل ذلك فإوّلة ضعيف واخرة ضعيف ♦ ثم عرّف إن بعد موتة يقوم اولادة بعدة على الملك ولم يذكّر عددها لكّنهم كانوا امراء وتحنّ يدكل واحد منهم عساكر وكان الواحد منهم أكبر حال والباتون تحت يده فقالوا نعمل كما عمل ملك الددد الثاني وناخذ ثار أبينا منه فاجتمع رأيهم كلهم على ذلك ﴿ وقال ١٦١٢١ ولم يقل بماذا يتعرَّشون فالَّذي يلوح فيه هو أنهم راسلوه بتراك ما كان اخذه من ابيهم من البلدان او يخرج os شي مما رسمة علية فلم يجيبهم الى ذلك فعندها جمعوا عساكر واخذوا يدخلون بلد بلد من ملك الددد وملك الددد لم يمرح من مكانه خوفا منهم ♦ وقال اولا اددا יתנרו ليعرّف أن كلهم راسلوا عالم مردند ثم قال الله دام العمام يشير الى واحد الاجلّ فيهم ♦ وقوله العد المدام يدل على انه أولا اخذ بلدان من عالم مددد وحصلت له ولم يستجرى ان يجى الى مدينة عالم مردد فلما راى ان عالم الدود لم يتحرَّك من موضعة 15 استجرى وغزاء الى مدينة ملك فلذلك قال اللهد الالاله لا تعالله ♦ فعند ذلك اضطر ملك الدود الى الخروج اليه ٠ وقوله ادداء والله عنه قال عدد طرح الدها يقرب فيه انه قصد اولا العساكر ثم قصد الملك نفسة فلما راى انه قصدة اوقف في وجهة عسكر خشن حتى يصدّون عنه ولعلهم أن يظفرون بملك الردد فعند ذلك يتسلّم صرّا הددد ذلك العسكر لخشن الذى اوقف عاطح الاهام ويكبر قلب عاطح الددد وينهزم عاطح الدهام بنفسه 00 ويعود الى بلدة ♦ وقوله المعاط التهام كانه اخذ من عسكر عالم المراه وقتل عَالم من الناس من العَساكر وغيرها ٠ وقوله الله الله عنى لا يكون لاحد ثبات قدامة بل الكل ينخذلون بين يديه ثم تمرّ له مدّة طويلة على مثل ذلك ويقرب عندى ان هذا ملك الدند هو الذي احرق القدس واجلى امتنا ومن ذلك الوقت تقوّوا الروم وغلبت دولتهم وصارت حيوانة كبيرة عظيمة كقوله عنها ١٦٦٦ وينبغى ان تعلم أن هذه 25 الحروب المذكورة جرت في سنين كثيرة نعو امايتي سنة فليس ذلك مقول في اشخاص وانما هو مقول في الملك ٠.

<sup>1</sup> מאתי X.

Line 3. قويًا etc. 17. بلدا etc. 17. يجبّهم 10. معيفا 4. فويًا etc. 17. يعبّهم 13. عملاً etc. 18. يعبّه

عرّف انه لم يكن لصر من من مناوم ملك العمم بل مات على انكساره وذله فصل ١١ فبعد أن انصرف قام [بدله] ملك في مكانة كقولة ددا ♦ وفي قولة عديد ساسه فأسوق ٨ يدلّ (على) انه لم يكن ولده لكن كان من ذرّيّة الملك من بني عمّه وكان رجل ---جبّار فقاد العساكر وجا معد خوفا من ان يلحق عسكرة كما لحق العسكر الأوّل ٠ وقوله التم بها החיל يعني يجي [العسكر] الى العسكر الذي كان استأمن الى صرار الديم على الما مرار الما ع فكما يرونه قد وافي يرجعون اليه وعند ذلك يتقوّى ويجيء الى المدن للحصينة الذي لاصلا اللاهم وخاصة مدينة الملك ♦ وقوله الاصلة בהם يريد يعمل فيهم ملحمة ويتقوّى عليهم فيقتل قوم منهم اعنى من اصحاب الحرب ﴿ ثم عُرِّف انه ياخذ معبوداتهم حنقًا נסיניהם בת رؤسا الملك وامراؤه • ولم يقع الملك بيدة اما ان يكون هرب على رأى 10 قوم واما ان يكون راسلة واستجاب الى ان يطيعة فيعطية ما ارادة الملك المتقدّم كما شرحنا في قولة לעשות משרם وهو القريب في نفسي لكن لم يرض عالم הנגב دمن מלך הצפח بذلك الا بعد ان اخذ معبوداتهم مع سائر ذخائرهم حتى لا يبقى لهم حال بل يبقى عالم المعيف جدًا فعند ذلك يضطر الى اول الطاعة لعالم المدد كقوله بعده 15

## ١ ويدخل نحت ملك ٥٦٦ ٦١١٦ وحينتُن يرجع الى ارضة ٠

يعنى يدخل מלך הצפח יحت طاعة מלך הנוב وبعد ذلك يرجع מלך הנוב الى ادمت ♦
وقوله והוא שנים יעמד يريد يبقى هو بعد موت ملك الצפח مثل قوله אך אם יום או שמי מא. מא
יימים يريد به يبقى حتى فكانه ملك الائد الاوّل يموت وملك الצפח حتى ثم يموت
ذلك ملك الاهم في حياة ملك الدند الثانى فيموت ذليل مودى طاعة لמלך הנוב ♦ ٥٠

۱۰ وبنیه یتحرّشون ویحشرون جمهور عساکر کبار ویجی مجی ویجرف ویجود ویرجع ویتحرّش الی محصنه ۰

اا ويتزغر ملك الالد ويخرج ويتحارب معة مع ملك الاقاا ويوقف جمهور عسكر كبير ويسلّم الجمهور بين» •

اداء . 16 codd. 2 Ins. D P only. 3 Perh عن . 4 Perh اتار 1 . اداء . 14. كيلا . 20 حيّاً . 19 ضعيفا . 14 . قوما . 8 . التي . 20



ممل العمل صلح ولا تحبس قوّة النراع ولا تثبت نراعة بل تسلّم هي السوق ومجيبها والمنشيها ومقوّيها في الاوقات •

قال الأوץ שנים ولم يذكر كم سنين هي لعلها سنين كان بينهم موافقة فغدر علم أملام المراد مردد أن اجل ذلك ارسل علم مددد عساكر الى علم أوما وهذا 5 نظير ما جرى لسذوم مع كذرلاعمر إنهم اطاعوة اثنى عشر سنة ثم عصوا عليه فغزاهم ٠ ברא׳ ד. ב وقوله יתחברו בעצ עם וجتماعهم للحرب مثل قولة כל אלח חברו ♦ وقوله ובת מלך הدد يريد به جمع عساكر مثل در ويداه در يدار وكثير مثل ذلك في كتابنا ♦ وقولة לעשות משרים يريد به تطلب منه ان يرجع يصالحه ويدوم على ما كان عليه من جنس ما طلب سنحريب ملك اشور من حزقياهو ويمكن انه اراد منه ان يقول סו بمذهبة وكان מלך הצפח يعبد الاوثان فلم يستجيب מלך הצפח الى ما ارادة منة מלך والمددد منه عدم عدم منا مرا مددد فلم يكن لعسكر מלך הددد ثبات قدام מלך הצפח "הددد فغرج يحارب عسكر מלך הدد فلم يكن لعسكر מלך הدد ثبات قدام מלך הצפח كقوله الأبه חעצר כח הזרוע واعلم أن الاזרוע مي عساكر صلى הנدد كانها تنهزم قدام מלך הצפון فعند ذلك تستأمن اليه كقوله ותנחן היא ומביאית והילדה • فقوله תנתן ۱۳۸۸ یقصد الی الجند • وقوله ۱۵ ۱۵ ۱۵ اسیر الی نقبا العسکر • وقوله ۱۳۲۸ یشیر zs الى مدبّر العسكر الذى انصب عالم مند يدبّر العسكر وسار معه لأن الملك نفسه لم يجي مع العسكر وذلك لاحد حالين اما لانه حقر 12 ملاه 17 وبان عنده ان عسكرة يهلك صرَّا הצפח أو يكون ايضا فزع اذا خرج عن بلدة تضطرب علية احوالة فلم يبرح من مكانه ﴿ وقولُه التراباط ولامان على الى قوم كانوا في جملة هذا العسكر على سبيل المعونة لهم ولم يكونوا في الاصل من عسكره ولكن كان يستعين بهم بمال 20 يدفعة اليهم فكأن أذا احتاج اليهم يخرجون في عسكرة ثم يرجعون الى مكانهم ♦ שול ומחזיקה בעתים

ویقف من عرف سنوخها علی کرسیّه ویجی الجیش ویدخل
 فی محصن ۵۲ הצפח ویعمل فیهم ویقوی •

م وايضا معبوداتهم مع الات تمنيهم 'فضّة ونهب ' بالسبى يدخل 25 مصرا وهو سنين يثبت من ١٦٥٦ ١٣٤٥ •

<sup>1</sup> הצפח D K X. באן codd. לכן D P; לכן cett. 4 Om. P X.

وقع بين روسائة مشاجرة فاصطلح اهل المملكة على ان ياخذ كل واحد جهة من جهات فصل ١١ العالم وذاك من حيث انه لم يخلف ولد يملك في مكانه لقوله الألا الامالا ( وقوله فاسوق الألا والقوة من مع كون هولا الاربعة في اربع جهات العالم لم يكن أفيهم ضبط الملك والقوة مثل ما كان في الاسكندر ( وقوله تا الدام والمحتال يعنى ينقلع ملك اليونانية الذي كان له اربع جهات الدنيا وقام قوم بعد قوم ملكوا بعد هولا الاربعة 5 الى ان تمت لهم ماية و وثمانين سنة على ما تضمنته الاخبار ( وقوله الامالات والا والله المحتالة المناه وقد تقدّم ذكر هولا المنان والملك ( وقوله تقدّم ذكر هولا السنن والملك (

ه ويتقوى ملك الند ومن رؤسائه ويتقوى عليه ويتسلّط سلطان المير سلطانه •

اعلم ان الملك انقسم لاربعة فكل واحد اخذ جهة على رسم المتقدّم ذكرهم ويعلم ذلك من قوله علا الدرد علا الملام وسنشرح ذلك في موضع اخر بشرح بيّن لكن لم يذكر من الاربعة ملوك غير علام الدرد اعلام اللامن ومن هذا يشبه ان ملك الغرب وملك الشرق جلس كل واحد في جهته ولم يطلب غيرها فلم يجر بينهم حرب ولذلك لم يذكرهم الكتاب وذكر علام الدرد وعلام اللامن حيث انهم جرى لهم اخبار حروب 15 فمن اجل ذلك ذكرهم دون ملك الغرب والشرق ويتجه ايضا ان ملك الغرب وملك الشرق انضاف كل واحد منهما الى واحد من الملكين و وقوله اها الاما قيل فيه انه واحد من روساء الملك الذي تقدّمه كانه كان علام الذي وهذا الثر وساء الملك الذي تقدّمه كانه كان علام الدور ومن روساء على وتوله الله الذي يوناني وهذا على رئيس من روساء الملك الذي يريد به ومن روساء علام التفسير وتوله الاما وقوله الما على على على على على على المرب وهو قول قريب لان الفاسوق الذي بعده يشدّ هذا التفسير وتوله المام وهو اقل المرب وهو اقل عمله على عمل غيرة وهو عمل الروم لان هذا علام المده عن عمل على على المه به

المنقضاء سنين يتصاحبوا وبنت علا مددد تنجى الى علام مدوا

יה codd. <sup>2</sup> ותסעין B; cf. p. או, n. 4. <sup>3</sup> Perh. add מיה מיה א ישבה ' באבע מון B; om. יעני; perh. יעני; P; ועצר פין P; יעני; cett.

ممل ۱۱ ثلثة ملوك التقوم لفارس والرابع يبسر يسار كبير اكثر من الكل وعند فلسوق القريد عليه الكل الكل وعند فلسوق القريد الكل للك ياوان المسلم

عرّف ان بعد كورش اربعة ملوك وهم احشويروش صاحب مردخاى وبعدة ارتحششت الصغير وبعدة دارياوش الفارسى وهم الثلثة الذى قيل قيهم הدة עוד שלשה וدا • و وقولة المحتدلا الذا يشير الى و ارتحششت صاحب عزرا و نحميا عمّ وفي قولة الاساد الذا اعلم انه قد عرّف ان كورش حصلت له خزائن الملوك فايسر يسارا كبيرا كما قال عدر الدار الذا وقد بيّن يسار احشويروش في عدد الدارة كما قال فارس فمع ما انه اكثر المحالات من فكل ملوك فارس فمع ما انه اكثر المدار من فكل ملوك فارس فمع ما انه اكثر يسار من الكل فانه عُمِر في ملكة واكثر من الكل لانه ملك ثلثة وثلاثين سنة • يسار من الكل فانه غير في ملكة واكثر من الكل لانه ملك ثلثة وثلاثين سنة • المراد وهذا لم يشرحه في الهرا ولا في الهرام وشرحة فهنا •

## r و يقف ملك جبّار ويتسلّط تسلّط كبير ويعمل كرضائه •

٥٠ ٣ وعند وقوفه تنكسر ملكه وتنقسم لاربع جهات السماء وليس لعقبه ولا كسلطانه الذى تسلّط لان تنقلع ملكه ولاخرين غير هولاء ٠

تول المعدد عاداا مو عند موت الاسكندر اضطرب الملك · وقول االمام هو ان

<sup>1</sup> Om. M. 1 Ins. C only. 1 العلم الله 1 Ins. C only. 2 العلم الله 1 Om. M. 2 Ins. C only. 3 العلم الله 1 Om. M. 4 Om. (apparently) M. 5 אכבר 1 CK PQX. 4 Om. (apparently) M. 5 العلم الله 1 cett.

الرسالة وما جانسها مما هو لوقته قلنا اله التسبيم والتمجيد لحالقه الا ترى ان النبي فصل ١١ مصطفى للرسالة ومع ذلك فليس للخطاب خلى فقط • ثم وجدنا في اخبارنا <sup>2</sup>بقاء فاسوق ١ الملاك من ذلك بقاء الددار بين بني يسرائيل تسع ماية سنة وقول دانيال عن جبريال ----التهام الله وبين الوقتين سنة ولا يجوز أن يظن قانه شخص مثل شخص° فأن ذلك لا يستعق ان يكون ذلك شخص خلى منذ سنة ثم انه انعدم وخلى مثله او يكون هوى هو بعينه وايضا فان قول هذا الملاك المخاطب لدانيال هوذا يقول ان لي مدّة في حرب وانى محارب لمن بقى منهم كما قال ואין אחד ונו' وقوله ايضا ובעת ההיא יעטד ונו' فهذه النصوص تدلُّ على بقائهم فعند | هذا البيان يبطل قول القائل انها | تخلق Minc. لوقتما وتنعدم ♦ فاما مراتبها فلا شك انها تفضل بعضها على بعض كما وذكرنا ذلك في صدر تفسير يعزقال وفي تفسير לדוד ברכי נפשי את יוי بكلام واسع الا ترى חד" כנ א ان في مذا الفصل يقول في الواحد כמראה ארם فعرّف انه قرب منه ولم يفزع منه 11 وكان يفزع ويذهل من الملاك الكبير وهذا متسع في اخبارنا وقدرها محدودة حسب ما جعل الخالق لها آلا ترى ان يعقوب أبونا عم لمّا صارع الملاك عجر الملاك في الحال عن تخليته كما قال וירא ונו׳ وان كان صورها هائلة فأن الله قد يمكن بني ادم من בח׳ לב. כה مشاهدتها غير التت الكبير العظيم الذي التمس الرسول عم من الله تع ان يوريه 15 اياء فقال لأم תוכל ונו وقال له וראית ונו فدل ذلك على انه يرى ظهره ولا يرى وجهه ♦ שמר לו. כ فهذا قول باختصار في هذا الباب ونعن معولين على شرح ما تقدّم لنا في غير هذا الموضع لكن "لم يُحسن نحمل هذا القول في لهذا المكان • فقولة وعد أطهام الذا عرّف ان العمل لميخاتيل وان هذا الملاك يعاونه في ذلك •

r والساعة يقينا اخبرك (اى قول على ظاهره) هون ا بقى ايضا ٥٥ م

 $<sup>^1</sup>$  Om. M. مقام  $^2$  אנה שבץ מחל שבץ כלק מנר סנה  $^3$  . M مقام  $^2$  אנה שבץ מחל שבץ כלק מנר סנה  $^3$  . M. האבי וו שליי וו האבש האל האבש האל  $^3$  האבי וו באבי האליי וו האבש האליי האליי האליי וו האבי האליי הא

ابانا .13 Line

فصل ١١ انه ان حملناه على ظاهرة يجب عنده ان يكون لخالق تم جوهرة يحلّ الامكنة فاسوق ا فيكون في مكان دون مكان وانه يتحرك ويسكن وكان ذلك من صفات المخلوقين المُعدودين فيوصف بصفاتهم فيجب ان يكون لتلك النموص تغريج افاما ان يتاول للاسم المذكور واما (ان) "يتاول للفعل ♦ فاما ما "يتاول للاسم فهو ١٦٦١ ١١١ ١١٧١ للاسم المذكور واما (ان 5 الراح فانما نثبت الفعل اللشخص الموصوف بالنزول والصعود الكن القصد في ذلك الى ملاك الله أو وقار الله أو رسول الله باختصار لفظة ♦ وأما ما يتأوّل وللفعل فهو كقول القائل فرح الله وشق على الله وغار الله وما جرى هذا المجرى فهذه اعراض منفية عن البارى عز وجل وانما فيه معنى (يجب) ان يذكر حسب ما احتمل القول • فجيث ان نظر العقل يدلّ على ذلك استعملت اللغة الاتساع والمجاز في ذلك \* وماكان ده النصّ يدفعه ايضا فيجب ان "يتاول النص المعتمل الوجهين وما "زاد على ذلك ٠ الان نصوص نواطق الكتاب ليس تدفع ان يكون خلى الله تع ملائكة كما لا يدفعه العقل فلا سبيل الى دفعها لا على قول من يقول انها حوادث ولا علي قول من يقول انه يحدثها ويعدمها ٠ وذلك انا وجدنا في كتاب الله تع مواضع يذكر فيها الملائكة وهي على قسمين فقد تظهر حسّا فيشاهدها الانسان يقطّة كما يشاهد ساتر الاشياء 5× المرايّة وقد يشاهدها في المنام كما يشاهد اشياء غير الملائكة ايضا ♦ فاما ما يشاهد يقظة فذاك مثل ما ظهر لهاغار وليعقوب وموسى وبلعام ويهوشوع وجذعون ومانوح وداود ونبوخذناصر ودانيال ﴿ وَفَي المنام ابيملنَّ على رأى قوم ويعقوب وبلعام ﴿ وقد يسمع السامع كلامهم من غير ان يراهم كما سمعت هاغار وسمع ابراهام وكذلك شموايل وكذلك دآنيال واذا كان هذا في اخبارنا فلا وجه لدفع هذه النصوص \* "وفي 20 المعلوم انه لا يدرك بحاسة البصر غير الجسم وان العرض لا يقوم بنفسه فيجب ان يكون M الملك جسم والجسم لا يحدث انفسه فقد وجب أن يكون له محدث أحدثه وهو مما يمكن عليه البقاء فاذا كان الملك مخلوقا فيجوز عليه البقاء فما الذي يوجب إعدامه ٠ فان ظنّ ظانّ إن الملاك انما هو "معلوقا لوقت لمعنى "الخطاب او غير ذلك "فاذا تمّ ذلك" فلا وجه لبقائه قيل له وما الذي يدلُّ على انه خلق في الحال وانه انما خلى للخطاب 25 او لمعنى 21ما يريدة° للحال 31لا لغيرها ♦ فان قال وايش للملاك من الافعال غير

י Om. X. י בראול codd. codd. אלפאעל) אלפ. מלפ. ל Codd. אלפאעל). Perh. פרט. י פרט. מכלוקה צ.

לכנה ' CDPQX האלשכץ BK; אלשכץ CDPQX. לכנה ' סm. CDPQX; יתנאול BDK.

M يوجبه 13 M. سطاب 14 Om. M. مطاب

אן ירידת Heb. <sup>13</sup> ופ שירידת M.

مع رئیس فارس فی معنی الاربعت ملوك الذی اتقوم لفارس وقد شرح ذلك فی ما فصل ۱۰ بعد • وقوله ۱۸۲۱ ۱۳۲۱ یعنی اخرج من محاربة رئیس فارس وبعده ایجی الله ۱۲ ولا فاسوق ۲۰ بندکر له ما یکون بعد یاوان •

الكن حقّ اخبرك بالمرسوم فى الكتاب حقّ وليس احد متقوّى
 معى على بطلان هولام الا ميخائيل رئيسكم •

قوله את הרשום בכתב אפת يشير الى ما سمعة فى المنام الذى كتبة كما قال באדין الموه درال درال الله المرسوم فى الكتاب وله باطن أنا اذكرة لك على ظاهرة ليس له تاويل • وقوله الها همال وسمال بريد وليس واحد 'يعيننى على بطلان هذه الممالك غير مبخائيل فلا العلان هذه الممالك غير مبخائيل فلا العالم وقوله هاده عزف ان مبخائيل • وقوله هل المراه يحتمل انه قصد الذى كان يكلمه هو يعزل الممالك مع مبخائيل • وقوله هل المراه بعتمل انه قصد الى والمدن الله الكين ويتعاضدان على عزل هذه الممالك كلهم ولم يذكر هذا الملك الكبير انه ورئيس احد دولة من هذه الدول فيقرب فيه ان مبخائيل كان يحارب اعداء بسرائيل وقيط وهذا الملك يحارب صاحب كل دولة اذا تم وقت دولتهم ويعزله •

۱۱۱ وانا فی سنة احدی لدارباوش المادی وقوفی لمقوی له قد ولمحص له ۰

عرّقة انه كما انه اعان ميخائيل على | قتل كورش كذاك اعانه على قتل دارياوش M def. الله الله الله و موته و وبجب ان نلبث ههنا قليلا ونذكر طرفا مما ونحتاج الى ذكرة بقول مختصر في معنى الملائكة و فنقول في ذلك انه لا سبيل الى دفع ظاهر النصّ من قول الله تتع ومن قول انبيائه الا بعد ان يعتاص ويمتنع بحيث يكون العقل 20 يدفعه او نصّ محكم يدفعه فيُعلم عند ذلك ان لهذا النصّ تخريج يوفق بينه وبين العقل وبين النصّ المحكم ويكون قد استعمل أذلك على طريق من الطرق على سبيل المجاز والاتساع كما ذكرنا ذلك في عدّة مواضع في التورا وسائر كتب الانبياء عم و المجاز والاتساع كما ذكرنا ذلك في عدّة مواضع في التورا وسائر كتب الانبياء عم و المحام المرة العقل ومنع ذلك بحيث

## ۱۸ وعاون ودنانی کمنظر ادمی وقوانی ۰

11 وقال لا تخشا یا رجل المتمناات سلامة لک اشتن وشدن 25 وعند تخاطبة معی اشتن بوشد وقلت یتکلم سیدی ان قد آشدیتنی ه القائل له ۱۲ مراحم هو الملك الكبیر ومعناه لا تفزع علی نفسك من الوقت مم واشتد وقوی قلبه واسمع ما اقوله لك فلما سمع كلامه قوی قلبه ولا بد من ان یكون قد قام علی رجلیه ه

وقال الیس علمت لما جئت الیک والساعة ارجع للمحاربة مع
 ورئیس فارس وانا خارج وانا رئیس یاوان جائ •

قوله הידעת یشیر الی ما تقدّم له من القول وهو قوله له المدن באתי בדבריך وتمام القول فقال له قد عرّفتك لاى معنى جئت والساعة فليس بدّ من أان ارجع لأحارب

واخر رای یده ولا ید غیریده <sup>4</sup> M. <sup>8</sup> Ins. B only. باتوله <sup>9</sup> M قوله <sup>1</sup> الأحل M B (الله for الأحر); text D K P X. <sup>6</sup> Om. M. <sup>6</sup> אשתרית B K X; اشتدت (apparently) M. <sup>6</sup> Om. M.

ا ورئيس ملك فاراس واقف حذائى واحد وعشرين يوما وهونا نمل المحائيل احد الملائكة الاولين جاء لينصرني وانا تبقّيت ثم الصف فاسون المحالين ملوك فارس •

۱۳ وجئت لتفهیمک الذی یصادف شعبک فی اخر الایّام فان ایضا
 الوحی للایّام •

ه وعند المخاطبة معى مثل هذه الخطب جعلت وجهى على الارض وانخرست الم

عرفة أن الذى منعة أن يجىً من أوّل يوم هو محاربتة لصد والغرض فى ذلك هو أنه كان يحاربه إلى دانيال وسنوفى هو أنه كان يحاربه إلى دانيال وسنوفى ما نحتاج اليه فى هذا المعنى فى فاسوق المالا لاسلام الله و فقال له كما تفرّغت سمد من محاربة سد ودع جمّت الفهمك ما يلحق أمّتك فى أخر الزمان وهو وقت انقضاء على الاربع ممالك و وقولة دا الاله الله يعنى أن هذا الدالم الذى نظرت فى ما تقدّم هو الى أخر الزمان وهو والم محدلا وعند ما أنتهى كلام الملك الى هذا القول وادت رعدته عليه ولم يكن فيه وقوة للوقوف ووقع على وجهه و ثم قال العلامالا وهو وانه لم يتقدّم من قولة بل الخرس ولم يتكلّم أصلا \* 15

11 وإنا كشبة بنى أمم دانى على شفتى أوفتحت فأى وتكلّمت وقلت للواقف أحداثى يا سيّدى في المنظر انقلبوا المغاصى على وما حبست قوة ٠

۱۰ وكيف يقدر عبد سيدى هذا للكلام مع سيّدى هذا وانا من الوقت لم يثبت 'فيّ قوّة ونسمة لم تبق في ٠

راى كان ملك يشبه انسان يانس اليه ويمكن ان يد الملك دنت بفيه مثل قوله في يشاعيا عم ١٠١ وتمامه ومثله قول يرميا عم ١٣٦٨ الا فعند دنو الملاك به انفتح ١٠٠ في يشاعيا عم ١٣١٨

יסנסתופי <sup>1</sup> י CM X. מכאטבתה ( M מבאטבתה P. Om. M. י Heb. השלחים ו Heb. לי מכאטבתה ( B מכאטבה CK P X. עלי מכאטבתה ( M. שלחים ה bis P.

نمل ۱۰ وسمعت صوت خطبه وعند سماعی صوت خطابه وانا کنت سابت فاسوق ا علی وجهی وجهی علی الارض ۰ می وجهی وجهی علی الارض ۰

قولة ددوه ولا هدا كانة غشى علية ساعة ٠

٠١ وانا يد دنت بي اوضربتني على ركبي اواكف رجلي°٠.

5 «هذا يد ملك راى يدة ولم ير الملك محركة حتى قام من على وجهة وصار على اربعة مثل البهاتم ولم يكن فية قرة بجلس على نفسة ولم يقوم ايضا ٠

اا وقال لى يا داديال يا رجل المتمناات افهم فى الخطاب الذى ادا مخاطبك وقف على وقوفك فان الساعة بعثت اليك وعند مخاطبته معى بهذا الخطاب وقفت مرتعد ٠

to امرة بشيين احدهما اجعال باله مما هوذا يخاطبه به وعرّفه ان الله بعث به اليه والثانى ليقف على رجليه حتى يسمع كلامه فعرّف انه وقف لكنه وقوف على غير دات بل مرتعد ♦

ا وقال لى لا تغزع يا داديال فان من اليوم الاول الذى جعلت فى قلبك للتفهم والتشقى قدام الاهك سُمعوا خطبك وادا عبت بسبب خطبك ٠

قولة هلاً ١٦٦٨ يعنى لا تخاف ان تكون قد نقصت حالتك عند الله ان في صلاتك جامك الخطاب وانت تصلّى وقد مفى لك في هذه الدفعة ثلثة اسابيع ولم يجسُك الجواب فان من اوّل يوم ابتدات بالتشقّى "قد سمعوا خطبك لكن كان لى شغل قطعنى عن المجى اليك ، وقوله دسمورا ١٦٦٦ يدل على انه كان ايضا يسل الله في ان يفهمة عن المجيّة في هذا الوقت "هو ليعرّفه ما كان يرى الله ان يعرّفه اياه ،

لون النحاس المغلي وهو اصغر وان صوته يسمع عن بعد كما يسمع صوت العسكر كما فصل ١٠ قال دولاً امرام وكل هذا تهوّل ناظرها ولباسه ثياب مقداريّة متشمّرة على عمل فاسوق المحارب الذي تكون ثيابه فمشدود(ة) الوسط وذلك لانه فجاءه من للحرب كما سنذكر ---ذلك في ما بعد •

ونظرت ادا دانيال وحدى المنظر والقوم الذين كادوا معى لم و
 ينظروا المنظر غير ان قلقة عظيمة وقعت عليهم وهربوا في الاختباء ٠

اعلم انه لم ير الملاك على الشط وانما <sup>6</sup>رآه في الهواء فوق <sup>9</sup>النهر متعالى عن الماء كما قال في اخر الفصل אسه صرور لأصرا היאه فعرف انه رآه بهذه الصورة الهائلة الفزعة • ثم قال التبديس الله فدل ذلك على انه كان معه قوم فنظر هو ولم ينظر غيرة وقد قال لألات وقد علمنا انه وحده نظر فما المعنى بقوله المديسات الله الجواب في ذلك 10 انه اورا انهم وان كانوا لم ينظروا فقد احسوا شي ولحقهم من ذلك الملاهم ان كانوا لم ينظروا فقد احسوا شي ولحقهم من ذلك الملاهم لمن اجل هول صوته فسمعوا الصوت ولم ينظروا الصورة لانه قال لألا الملاهم المناهم لما سمعوا صوته وقعت عليهم رعدة فهربوا على وجوههم • ويمكن ان هولاء قوم خرجوا معه لضرب لم يذكره الكتاب • وكذلك اللاباء سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله سمعوا صوت الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله هوله الله الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله فوقعت عليهم رعدة وخوف فهربوا الى بعد كما قال الله فوقه فهربوا اله بدايرا •

وادا تبقیت وحدی ونظرت هذا المنظر العظیم ولم یبف فی قوّة
 وبها وجهی انقلب علی الی مغسد وما حبست قوّة •

י Obl. in M. משמרה משרוד משמרה ( إ وافاه ). .. M ( إ وافاه ). .. M ( الحتى 1 א ולכבי ( פוף א א ווא א ווא

مسل ١٠ ه وفي اليوم الرابع وعشرين من الشهر الاقل وانا كنت على شطّ ما النهر الكبير هو النجلة • النهر الكبير هو النبير هو النبير النبير هو النبير هو النبير هو النبير النبير هو النبير النبير هو النبير هو النبير هو النبير هو النبير هو النبير النبير هو النبير النبير هو النبير هو النبير هو النبير النبير هو النبير هو النبير هو النبير ا

يدل هذا النس (على) انه كان بعد تقلّى الثلثة اسابيع فعلمنا انه ابتدى بالتشلّى من اليوم الثالث من الشهر وعرّف انه كان سائر على شط الدجلة فظهر له هذا الملاك واعلم انه في الديم الديم الديم الديم وعرّف المعلق على نهر اولى وانما راى في الديم كانه على النهر وهذا كان يقظة (وهو) في للقيقة قائم على النهر ♦ ولم "يعلم اين كان منه هل في الموصل ام في بابل او "في غيرها "لان الدجلة اول خروجها من فوق الموصل وينصبّ على البطائم " ♦

ه 'فشلت عينى ودظرت وانا شخص واحد ملبس مقداريّة وحقواه مشدودان بمنطقة من البريز •

יום׳ י. מ אופו ושה האוט צפע חהב מאופו •

وجمّته مثل لون الجوهر الازرق ووجهه مثل منظر البرق وعينيه مثل مشاعل النار وانرعيه وساقيه مثل لون النحاس المغلى وصوت كلامه مثل صوت جمهور العسكر •

M يجب ان تعلم ان ليس هذا الملك جبريال كما طنّ قوم لأن جبريال كان قد انس اده المنظرة هذا المنظر الهائل العظيم بل قد رآة بعقب الصلاة ولم يلحقة شي من هذا الذي لحقة كما سنذكر ذلك ولم يصف احد من الملائكة التي نظرها كما وصف هذا الملك لهولة ولحوفة منه وسنذكر ما نحتاج الية في هذا الباب عند قولة المنت وعرف ان المنت وعرف ان المنت وعرف ان المنت المنت

יבלה (יבלה יאסע מן עמל אלמוצל " Ins. D only. יבלה (יבלה יאסע מן עמל אלמוצל " ווה. שאטי אלרילה (אלב' אלב' B. אלי אלב' B. והב אופז " D K. " והב אופז " B. " מתל " מתל " B. " מתל "

من أمبسوطات الهدرال وقد بقى القول في الصوم فقال قوم انه أصامها لقول فصل ١٠ ואצש כי מן היום הראשון אשר וגו' فقال ان الصوم احد اقسام التشقى وليس هو فاسوق بعيد فالزم نفسة أن يدوم على هذا التعزّن الى أن يكشف الله له ما يكشفه من ----احوال الامّة مثل ما الزم نفسة داود عمّ من التشقّى الى ان كشف "لة الله ما ارادة كقوله אם אבוא באהל ביתי \* "وتفعل اوليا" الله هذا لعلمها أن الله يجيبهم الى חלים קלב. ג سوالهم فاما اهل الجالية و فليس لهم ان يتجاسروا على ذلك بل أيقومون ويسالون 6 الله في ما يجوز أن يسالون "مثله ف ويجب "لنا أن نبيّن هذا الدهد الذي منع نفسه عن اكله أي لحم هو من اللحوم فنقول إنه يشير به الى ما جاز له اكله لانه انما امتنع في هذه الأيّام عن هذه الأربعة التي كان يفعلها في ما تقدّم له من الايّام المانية ورجع الى مثل ذلك بعد ان انكشف له ما كشفه الله له فاما ما كان محرّم ٥٥ المانية ورجع الى مثل ذلك بعد ان انكشف له ما كشفه الله له فاما ما كان محرّم ٥٥ عليه ابدا فليس له مدخل في هذا القول فليس يجوز ان يكون قوله ١٢١٦١ يقصد به الى لحم البهائم والطيور والاسماك المعرّمة ولا ايضا الى لحم البقر والغنم الذي ١٥٠نما ينطلق عند اتمام الشروط التي تضممنها الشريعة كمآ شرحنا ذلك في تفسير التورا وDD CEVITA التي الفناء ٠ فان قال قائل ممن لا يعرف اللغة فما هو هذا اللحم قلنا لحم طائر وبهائم بريّة واسماك فان قال "من اين لنا ان السمك علا في لغتنا قيل 15 له أن "الطائر والأسماك يسمّى دهر" وليس فرق بين السمك وغيرة لكن نوجدك ذلك بنس وهو قول الرسول عم ואתה אמרת בשר אתן להם ثم قال بعد: הצאן ובקר ונו׳ במדבר יא. כא فذكر غنم وبقر ثم ذكر السماف فدل ذلك على أن السمال فالم البقر والغنم ثم سبى الطائر בשר الا ترى انه سبى السلوى בשר كقوله הבשר עודנו בין שניהם وكذلك בסד׳ יו. מי على ذلك فقد بأن لك أن كل حيوان "اسمة تلا لا محالة الأن ليس يجوز أن 11 يعتيّ علينا من يطلق اللحم في الجالية بقول دانيال اتصد ١١١١ לא בא אל פו مع كون مذبع الله عمّال والقرابين دائمة عليه لانه قد بني المذبع منذ سنة ٠

תמעל ' א מכצומאת ' צאמה C; perh. צאמה צאמה ' Om. K X. מבצומאת ' DKPX. ממא סבילהם ' BK. לפורין אלמקצרין אלמקצרין ' BK. לפורים ' BK. ' Perh. י ומון ' Om. CX. ' Ins. Donly. ' באבי בשר ' BR. ' א באבי ' BR. ' Om. PX. ' באבי ' Om. PX. ' באבי ' C; perh. י אממה ' BR. ' וואר ממא בשר ' Om. CX. ' באבי ' Com. PX. ' באבי ' C; אלחיואן יסמא בשר ' C; perh. י אמה ' C; perh. י אמה ' C; perh. י אלחיואן ' Om. CX. ' י Om. CX. ' Om. PX. ' Om. PX. ' י Om. CX. ' Om. ' Om. CX. ' Om. ' O

فصل ١٠ يطلبة بالتشقى كما تقدّم به (الذكر) في الفصل المتقدّم • وقوله דد ددلا يعنى فاسوق ا كلام كان معلق ومغلق شرحة له فظهر بعد ما كان مستورا • ثم قال المصل المده يريد كلام على ظاهرة ليس هو من جنس المنام ولا من جنس الهالم كما شرحنا ذلك في تفسير الصلالة الملاحة المدود وذلك انه اربع دفعات ذكر هذه اللفظة التي ومعناها \* \* \* واحد فهذا الثانية وبعدها المدل المدر الم المسلم المراه المالم المراه المالة المسلم المراه المالة المسلم المناه المسلم المناه المسلم المالة المسلم المالة المسلم عليه ولم يخلع عنه وقيل لما قال المسلم ولم يقول سما دل ذلك على انه كان يسمى بدلك الى وقت زوال ملك كسديم ثم زال بزوال الملك وهو قريب • ثم قال الادم المالة المالة والمالة كسديم ثم زال بزوال الملك وهو قريب • ثم قال الادم المالة والمالة والمالة وهو قريب • ثم قال الادم المالة والمالة وقوله المالة وقوله المالة ونحن نبيّن ذلك عريد شرح الكلام الذي يتقدّم وشرح المالة الذي نظرة وهو المالم ونحن نبيّن ذلك في ما بعد •

ا فى تلك الاتّام انا دانيال كنت متحرّن ثلثة اسابيع ايام و الله عبر المشتهاات الم اكل ولحما وخمرا الم يدخل الى فمى الى تلاثة اسابيع ايّام و الله الله الله الله كمال ثلاثة اسابيع ايّام و

ים א אכלת ( 1 לם אכלת) . , מא דכל . . תעטיר לם תעטרת . ° ניסט om. DKX. אלם אכלת ' B. הי איאם ' CKX. לא ' CKX. לא לכשאבאר וקיל אלכשכאר ' Aline 5. ومذة . 6. ניסט בול . 14. לא . 14. לא . 14.

فقالوا نمر من انفسنا أخير لنا • وقال قوم ان يسرائيل قتلوا لالألام كانوا في فصل البلد وهم اجلاء الروم فلما فعلوا ذلك غدر بهم وفتح البلد واحرق القدس وبطل فاسوق ٢٠ القرابين قمنه كقوله المحدام اهدام وعلى ما في الأخبار انه اقام في بيت الله تتم وثن وقرب الهالات على مذبح الله تتم وقوله الادام هو عسكر الروم المسمّاون محالات فهم الذين خربوا القدس كقوله عصماه ثم قال الالا دلالة يريد به الى ان ويعمل الله تتم در الأم وخاصة باذوم دلام في البلد ودالاته في الملك وقوله المه لا معامل وقوله المه وعرف الله منا البلد الذي سيصير هاها حتى يجون يسرائيل ويعمرونه • وعرف الله منا لدانيال من اجل انه كان يريد ان يقف على ما يكون من الامة والقدس في زمان الثلث ممالك لانه قد علم ان ليس بد من عمارة القدس ورجوع الجالية فقد كان يجوز ان قيبقون على حالهم كما كان ١٥ في زمان ملك الفارس واليونانية فعرفه ان ليس بد من خراب البلد وجالوث الامة في زمان ملك الفارس واليونانية فعرفة ان ليس بد من خراب البلد وجالوث الامة

۱۱۰ في سنة ثلث لكورش ملك فارس خطاب انكشف لداديال الذي سمّى اسمه بلطشاصر وحقّ الخطاب وجيش كبير وفهم الخطاب وفهم له في المنظر.

عرّف ان في سنة ثلث لكورش "ظهر له ملاك" وخاطبه بجميع ما اراد الله تتع كشفه له • وهذا الفصل الرابع • وذلك ان في ملك بلشاصر دفعتين ودفعة في ملك دارياوش • وهذا الرابع • كاته الى سنة احدى لكورش كان في عمالة السلطان كما شرحنا ذلك في قوله ١٦٦١ ٦٢١٨ ١١٦ ثم خرج عن عمل السلطان لانه اعتفى وخاصة عند ما وقع الندا • كقوله ٢٥ تده ١٥٥ وايضا كان شاخ "وتعلق قلبه بما اخبر عنه ١١٣٨ ١١٠ عما يكون من خراب البلد ورجوع الامّة الى الجالوث كما تقدّم به الشرح • ثم انه عما اخذ في التشعّى والصوم ليسل الله عما في نفسه وذلك انه كان يستعين على ما

 $<sup>^1</sup>$  אצלה  $^1$  אצלה  $^1$  אצלה  $^2$  יבקי  $^3$  וואנה  $^3$  באנה  $^3$  אצלה  $^3$  באנה  $^3$  באנה  $^3$  באנה  $^4$  בפנר  $^4$  באנה  $^6$   $^5$  כאנר  $^6$  באנה  $^6$  אנה  $^6$  אנה  $^7$  באנה  $^7$  באנה  $^7$  אנה  $^7$  באנה  $^7$  באנה  $^7$  באנה  $^7$  באנה  $^8$  באנה

المسمون ,وثنا .4 Line

فصل ١ واربعين سنة وفي ذلك قال صديات صديات ٠ ثم قال الصديات صصات اله وهي مدّة عمارة فاسوق ٢٦ البيت الثاني الى ان جاء عاداه الماس ملك الروم اربع ماية سنة واربع وثلاثين سنة ٠ فعرّف إن ترجع يروشالايم الى عمارتها عنى هذه المدّة ٠ وقوله ١٦٦٦ ١٦٦١م وهي رحبات لحكَّام وقولة ١٦٦٦ يريد به انفاذ الاحكام من القتل وغيره ٠ وقوله التلاام ישאו ויג העתים בעל ונג במעת נג ול מנחת כהן גדול וلتي قال فيها זה קרבן אהרן ובניו ונו׳ ♦ 6 وقال עתים من حيث ان نصفها بالغداة ونصفها بالعشى كقوله מחציתה ונו′ ♦ وذكر מנחת כהן مفردة من حيث أن مهما تقرب فالمذبح عمال دائما ﴿ وقوله ואחרי השבעים اللا عرّف ان عند أنقضا مذه الاثنين وستّين اسبوع ينقطع مذا المسيع المقدّم ذكرة بقوله עד משח נניד وهو زوال الدהן من المذبح + وقوله الما לו يعنى ليس له ولد oz ولا خليفة بدله او يكون اراد به وليس لهم طول الجالوث رياسة · وقولِه التلاا المرات חלים קוו 1 במבת ולى בתפشالايم פמקדש יוו + وقولة ישחית בתב או ביבתף פיבתם كقولة האמרים וקצו בשטף يريد به ومن • بقى من يسرائيل بعد القتل يجرفه يعنى يجليه ٠ وهذا وصف ما حلّ بالقدس ويروشالايم والآمة ٠ ثم قال الاه ١٦ هم ما حلّ بالقدس ويروشالايم والآمة ٠ قد الحروب قومي قصروب داد تبقى الماط الاله المالة المالة على ما هو مشاهد الحروب قومي قصروب داد تبقى المالة الما الى الأن ٠

السبوع واحد وفي نصف الاسبوع واحد وفي نصف الاسبوع بعطل الذبيعة والهدية وعلى جناح الارجاس مستوحش والى زمان الفناء (و)المنقطعة تنصب حمية الله على هذا المستوحش •

بقى اسبوع واحد من السبعين اسبوع ذكر حالهم فية فعرّف ان العدوّ قطع معهم العهد على "سبع سنين" الا يجليهم ولا يوديهم "أوكان في نصف" الاسبوع غدر بهم وفسخ العهد وزعم بعض الناس ان الذي احوجة الى ذلك هو انه رآهم "أهوذا ينتقلون قوم بعد قوم "أمن البلد اذ راوا انه لا بدّ من جلوة ووقوعهم قدام العدوّ

فصل ٩ لليوتانيّة ومايتين وستّة سنين لملك الروم فهذا هو تفصيل صدالاه صدلاه فقد دخل فاسوق ٢٠ في هذه السبعين اسبوع ملك الاربع حيوانات الا انه لم يتسع في ذكر ما جرى منها الا ما جرى في أزمان الروم من اخبار البيت الثاني وهذه السبعين اسبوع هي اسابيع سنين الاصام يكون جملة ذلك اربع ماية وتسعين سنة وقد فصّلها في ما 5 بعد ♦ وقوله נחחר על עמך يريد انه قطع من الله مثل ما قطع اربع ماية سنة لابراهام אבינו ولبابل سبعين سنة فكذلك قطع هذه السبعين اسبوع ﴿ وقوله על עמך ועל קדשך من حيث أن الامّة قد لحقها في هذه المدّة ضروب مختلفة فمنها محمودة ومنها مذمومة فذكر في هذا الفاسوق ستتة اشياء فلاثنة منها محمودة وهي لادله عسر ולחתם חטאת ולכפר עון פְצוֹלֵבֹא הגצפון פא פבי ובת פאם פעו ולהביא צדק עולמים סי ולחתום חזון ונביא ולמשח קרש קרשים فمن هذه السيّة ما هو من اوّل الأمر ومنها ما مو بعد مدّة ثلث ماية سنة فقوله الأمدام لاحم لاالمام الأصلام ورس محال منا من أول حال بناء البيت واما الأחתם חוון الدام فهو في ملك ياوان واما لحدلم הפשע ולחתם חמאת ולכפר עון فذاك في توسّط السبعين "التي لبابل + فقوله ולכלא הפשע בעב או עבודת אלהים אחרים פח جוنسها من ולתועבות ♦ وוما ולחתם חמאת فهو ما قع كان اخر الايّام المقدّسة وساثر الاقداس ♦ ويدخل في الأدهد لام ساثر الذنوب التي تجرى من الناس بعضهم مع البعض في الارواح وسائر الاموال والاملاك ♦ وقيل بضدّ ذلك وقوله الأحدم الله هو في معنى القرابين ﴿ وَارَاد بذلك أَن في كُونَهم في بابل الى انقضاء ملك بابل استوفى الله منهم ما استوجبوه من جهة ذبوبهم مضاف الى لا٦ ד"ה ב. לו. כא רצתה הארץ את שבתותיה ♦ وقوله ולהביא צדק עולמים قال قوم أنه يشير به الى ٥٥ دمداه داداه وان قوله الأصهام والع والعام (يشير به) "الى الاقداس والائمة • وقيل וט צדק עולמים مى القرابين وان למשח קדש קדשים° مو כהן גדול واحتجوا بقولة ר״ה א. לג. יג ויבול אהרן להקדישו קדש קדשים وعلى القولين ليس بك من ذلك عند بنا البيت ♦ وبقى الأחחם חוח وهو قطع المام والانبياء من بين يسرائيل فالمام فهو في معنى ما يتنبا به لعتيد كنبوة حجاى وزخريا وملاخي من الرررادار والددام هو ما يذكره 25 لوقتة° + فاما הח הקדש فعند بعض العلماء انها انقطعت من زمان שלמה وبقيوا

י אוט supplied from B. <sup>2</sup> וلتى supplied from B. <sup>3</sup> אונים supplied from B. וול. supplied from B. וולאמה supplied from B. וואמא אלנביא פהו אלדי יתנבא לוקתה B. אלביא שהו אלנביא פהו אלדי יתנבא לוקתה בישור ביש

<sup>.</sup> وبقوا .25 مضافا .18

الصحاحات القولون مزامير المسلمات كقوله عن زمان المجزقياهو ملك يهوذا المحاح الا و فصل ا ويتجه ايضا في قوله المسلم المات الديم اراد به ان كتب الانبياء ختمت وجمعت اربعة فاسوق على وعشرين سفرا وضبطت وبعادات وسائر ما المحتاج اليه في هذا الباب و وادخل الم الم المحتاد المحتاج اليه في هذا الباب وادخل الم المحتاد المحتاد المات المحتاد المحتا

ه وتعرف وترتشد من خروج القول إلارداد ولبنا يروشالايم الى مسيح خليفة سبعة اسابيع واسابيع هى اثنين وستين ترجع وتعمر رحبة وقطع وعتجين الاوقات ٠

٢٦ وبعد اثنى وستين اسبوع "ينقطع المسيح وليس له والمدينة والقدس يفسد شعب الخليفة الجاى وحدّه (او نهايته) بالجرف ١٥ والى انقضاء الحرب منقطعة [على] "المستوحشات ٠

قولة هم هلام محدد قبل انه يشير به الى قول يرمياهو در طون هم الله وقبل ده. وانه يريد خروجه من عند الله و وقوله طمست يريد به ارداد الجالوث مع درا درم الله وسلام وقوله لا وقوله لا وقوله لا هم وقوله لا محسوح بسما المسيح دام درا له الى دام درا فهو "ممسوح بسما المسيح دام درا درا والدرا المدود دام الله وقبل ان المسيح دام درا والدرا المدود دام الله وهي تسعة منذ الخرب القدس الوانجلت الآمة الى ان يعمر دام الله سبعة اسابيع وهي تسعة واربعين سنة وذلك ان لم يزل القوم في البلد الى سنة ثلث وعشرين سنة من ملك نبوخذناصر وهم المسمّاين الله المناه الماجلام ددامه الله وعمرين منه من ملك دهر المالة وتمام القصّة فاذا القينا ثلثة وعشرين سنة من جملة سبعين السنة الله الله المابل بقي سبعة واربعين سنة وانبعين سنة وانبعين سنة وانبعين سنة من جملة لله تسع ده المابل بقي سبعة واربعين سنة وسنة لدارياوش وسنة لكورش صارت جملة ذلك تسع ده

ינירן מא חקדם "B. "אנדרן מא הקדם "B. " Sic. " Supplied from B. " אנדרן מא הקדם "B. " משיח B. " משיח איכרב—תנלי "B. "משיח הרב אנילת "The passage which follows is corrupt in codd.: משיח בכתנאצר ופיהם קאל בשנת—פאמא "X; KP משיח בכתנאצר ופיהם קאל בשנת—פאמא "X; KP משיח מולינ פשיתניי שיב מולינ משיח מולינ בשיח מולינ אולינא) מולינ משיח מולינ משיח מולינא מול

المستون .Line 18.

فصل الليوتانيّة ومايتين وستّة سنين لملك الروم فهذا هو تفصيل صدالات صدلات فقد دخل فاسوق ٢٠ في هذه السبعين اسبوع ملك الاربع حيوانات الا انه لم يتسع في ذكر ما جرى منها الأ ما جرى في أزمان الروم من أخبار البيت الثاني وهذه السبعين اسبوع هي اسابيع سنين الاطام يكون جملة ذلك اربع ماية وتسعين سنة وقد فصّلها في ما 5 بعد ♦ وقوله נחחד על עמך يريد انه قطع من الله مثل ما قطع اربع ماية سنة لابراهام אבונו ولبابل سبعين سُنة فكذلك قطع هذه السبعين اسبوع ٠ وقوله الأ עور الأ والع من حيث أن الامة قد لحقها في هذه المدة ضروب مختلفة فمنها محمودة ومنها مذمومة فذكر في هذا الفاسوق ستتة اشياء ثلاثة منها محمودة وهي لادله عصر ולחתם חטאת ולכפר עון פיצורים הגצפון على وجه اخر وهي قوله ולהביא צדק עולטים סו ולחתום חזון וגביא ולמשח קדש קדשים فمن هذه الستّة ما هو من أوّل الأمر ومنها ما هو بعد مدّة ثلث ماية سنة فقوله الأהביא צרק עולמים ולמשח קדש קדשים هذا מי ופע בול بناء البيت واما ולחתם חזון ונביא فهو في ملك ياوان واما לכלא הסשע ולחתם חמאת ולכפר עון فذاك في توسط السبعين "التي لبابل + فقوله ולכלא הפשע בريد بع עבודת אלהים אחרים وما جانسها من الתועבות ♦ واما ולחתם חטאת فهو ما 5 كان اخر الآيّام المقدّسة وسائر الاقداس ♦ ويدخل في الأدهد لام سائر الذنوب التي تجرى من الناس بعضهم مع البعض في الأرواح وسائر الأموال والأملاك • وقيل بضد المحرى من الناس بعضهم ذلك وقوله الأحده الله هو في معنى القرابين ﴿ واراد بدلك أن في كونهم في بابل الى انقضاء ملك بابل استوفى الله منهم ما استوجبوه من جهة ذبوبهم مضاف الى ١٦٧ ר"ה ב. לו. כא רצתה הארץ את שבתותיה + , פפלה ולהביא צדק עולמים פול פפח וני בشבת נים וلى 20 حددات دارات وان قوله الأصهام جده جدها (يشير به) قالي الاقداس والائمة · وقيل וט צרק עולמים مى القرابين وان למשח קרש קרשים° مو כהן גדול واحتجوا بقولة ר"ח א. לد. יג ויבדל אהרן להקרישו קדש קדשים وعلى القولين ليس بك من ذلك عند بناء البيت ♦ وبقى الأחחם חוח وهو قطع السام والانبياء من بين يسرائيل فالسام فهو في معنى ما يتنبا به لعتيد كنبوة حجاى وزخريا وملاخي من الرررادا والددام هو ما يذكره 25 لوقته ° + فاما ١٦٦ הקדש فعند بعض العلماء انها انقطعت من زمان שלמה وبقيوا

י supplied from B. " אונים supplied from B. " אונים supplied from B. ווא supplied from B. ואלאמח אלוביא פהו אלדי יתנבא לוקתה B; om. cett. א אלוביא פהו אלדי יתנבא לוקתה B.

<sup>.</sup> وبقوا .25 مضافا .18 Line

وفهمنی وقال لی یا دانبال الآن خرجت لارشادک الفهم و نصل ۱ توله ۳۲ وفهمنی وقال لی یا دانبال الآن خرجت لارشادک الفهم و وقوله فاسوق ۲۲ توله سولات القول و وقوله فاسوق ۲۲ ولالم الاعتران القول و وقوله فاسوق ۲۲ ولالم الفال العرب القول و القول و المناه القول و القول و المناه القول و ا

rr في ابتدا عضرعاتك خرج القول وانا جنت الخبر به الانك عرجل مشتهاات وتميّز القول وتفهم في المنظر •

قوله בתחלת يريد به منذ ابتديت تقول ۱۳ ככל لا الإسار خرج الجواب وقد جمّت الخبرك بما أمرت ان اخبرك + اعلم انه لم يقل בתחלת תפלחך كانه مهما كان يذكر الذنوب وما حلّ بيسرائيل كان هوذا يسمع قوله فلما ابتداً بقول ۱۳ حدلا لا لا المراب وما حلّ بيسرائيل كان هوذا يسمع قوله فلما ابتداً بقول ۱۳ حدلا الا المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب المراب عنهم عشرة ۱۳۵٬۵۰۰ والم الله تع نقص الخر الجواب عنهم عشرة ۱۵٬۵۰۰ والم الله كما علمنا من خبر ۱۳۱۰ والمحابه فلم يوخرة الله من اجل سيد يرمياهو ۱۵٬۵۰۰ عمر وانما الخرة من جهة القوم و وقوله در ۱۵۱۳ مراب المراب عنى انك تريد الوقوف على الحوال القدس واحوال الامّة و وقوله در ۱۵۱۳ مراب المراب الله ما تقدّم من الكلام الذي سمعة من الملائكة في المنام وفي الراب المحميعا فشرح له بعضها في هذا الفصل 15 كما سنشرحة في ما بعد فان فسرنا دم واحدا امرا او مصدرا فان ذلك مستمرّ لان المعنى لا يختلف و

rr اسابيع هي سبعين انقطع على قومك وعلى مدينة قدسك لحبس الجرم (وقيل لاتمام او فراع الجرم) والمال الخطا ولاستغفار الذب • ولاجابة عدل الدهور ولختم المنظر والنبي ولمسح قدس ٥٥ الاقداس •

عرّفة ما يكون في ארבע تا تحديد السبعين اسبوع مرّ منها في ملك كسديم اسبع واربعين سنة وملك الفارس سبع وخمسين سنة وماية وثمانيين سنة

י אכך B; אכר א PX. אכר B. אכר B. אלחמא (sic) PX. <sup>4</sup> Different numbers in B: Chaldees 51, Persians 67, Greeks 180, Romans 192.

Line 11. نقصا ; cp. Wright, Ar. Gr. ii. § 136 a.

ا وبعد ادا متكلم في الصلاة والملاك جبريال الذي نظرت في المنظر في الابتداء "مطير بلغب دادي الى عند وقت هدية "المساء •

قوله هتده درواله المحمد الملاة كما هي من المحمد الى اخر الملاة • وقوله المحمد المحمد

.والدوة .Line 6

 $<sup>^1</sup>$  Om. K X. ינעל  $^8$  K P X; text B. ימסה B. י Om. B K. האהנא אפרד נפסה B. יעל Om. B K. אד לים יכלץ אנסאן om. P. יכקצד B. י B. יבסהר B. (and בסהר בקצד).

<sup>\*</sup> אלנרוב <sup>10</sup> B. אלנרוב B. אלנרוב B. אלנרוב B. אלנרוב B. אלנרוב B. אלנרוב 10 אלנרוב 10 אלנרוב 11 Om. BX.

יייעפג <sup>13</sup> בסרה X. בסרה B. <sup>14</sup> בסרה X.

۱۸ میّل یا الاهی سمعک واسمع افتح عینک وانظر مستوحشاتنا والمدینة التی سمّی اسمک علیها آن لیس علی عدالتنا نصن طارحین تضرّعاتنا قدامک بل علی رحماتک الکثیرین •

رجع الى ذكر البلد فذكر ۱۳۷ הקדש التى حوالى القدس فقال يا ربّ اسمع دعائى وانظر ما لحق مدن قدسك التى صارت ۱۵۵ محروقة بالنار فعمّرها باهلها \* ثم ١٥ قال دا لالم لا لا القول يدلّ على ان قوم اخر يصلّون كما يصلّى دانيال اكقوله ليس بصالحنا وافعالنا الجميلة "نتضرع اليك لانا قد عصينا واكثرنا الذنوب لكن "تُكّلّانَنَا على رحمتك الكثيرة فارحمنا وارحم بلداننا \*

۱۱ یا رب اسمع یا رب اصغم یا رب اصغ واعمل ولا توخّر لاجلک یا الاهی لان اسمک قد سمّی علی مدینتک وعلی امّتک ۰ دد

، وبعد انا متكلم ومصلّى ومقرّ بخطيتى وخطية شعبى يسرائيل وطارح تضرّعى قدام الربّ الاهي بسبب جبل قدس الاهي ٠

י Perh. לונג פורע (צ'רע ב codd. מלאנא " BKX; text P. 'B: הקשיבה הקשיבה ונו' וכדלך אסמך שמך כמ"ק כי הנה ונו' וכדלך אסמך יעני אצג אלי תצרעאתי . וקו' למענך אראד למען שמך כמ"ק כי הנה ונו' וכדלך אסמך: עלי אמתך יקאל עם יוי פאעמל מענא לאגל אסמך:

قوما . I I مفردا . Line 4.

قصل و لم يفعل ذلك في امّة من امم الدنيا كما فعل في يروشالايم • وقولة بعقب ذلك الأبم فاسوق ١٠ שמענו בקול يشير به الى المنجليين وقال مع كل بلاء نزل بنا وحصلنا في الجالوث تحت كلّ بلائهم لم يقبلوا من الله تعّ ولم يرجعوا من معاصيهم •

۱۰ والآن یا رب یا الاهنا الذی اخرجت شعبک من ارض مصر
 ۲ بقدرة قویة وعملت لک اسما مثل هذا الیوم اخطینا فسقنا ۰

الى هذا الموضع انتهى فى تعديد الذنوب وذكر ما حلّ بالامّة من المصائب والبلايا • ثم قال بعقب ذلك والآن يا رب العالمين انت الذى اخرجت شعبك من مصر בעשר عدداً واظهرت عزّهم وشرفهم على امم العالم فليس لك امة سواها ونحن آكافينا بالقبيم كقوله العلادا •

الله عدالتك يرجع الآن غضبك وحميتك من مدينتك يروشالايم عبل قدسك فاق بخطايانا وبذنوب ابائنا يروشالايم وشعبك لمعيرة لكل حوالينا •

قولة ١١٠ حداً لا المعنى المحرن على عاداتك القديمة التي كنت ترجع عن سخطك وترحمنا فقد تمت السبعون سنة وقد استوفت الأرض حتى عطلتها من الصعمام 15 والاحدام وقولة الله على المعاملة يعنى رد يسرائيل اليها حتى تعمر وقال المحل المعمل فقال المحل المحرد فقال المحل المدينة اعنى مدينة القدس وقولة المعمل هو حرقة وقولة دا حامان المدارد المدينة عنى در حامان المدارد المام المدارد المحام المدارد المحمد المحام المحام المحرد المحمد المحرد المحمد المحرد المحمد المحمد المحرد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد وذكر المحدد والمحمد المحمد المحمد

۱۰ والآن اسمع یا ربّ یا الاهنا الی صلاة عبد والی تضرّعاته وایر وجهک علی مقدسک المستوحش لاجل اسمک یا ربّ العالمین و قوله هلا معلام مدر به الی الثلاثة اقسام الذی ذکرتها فی طحرت معلم وقوله

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> אנירינא P. אנירינא B.

المنجلين .2 Line

المذكورة في كتابك • وهذه العارات هي التي قال فيها عداله المعلق علاله وحل فصل المتعدد المعلد المعلم المثنى عشر فاسوق واليها اشار بقوله المودام فدوام الاثنى عشر فاسوق واليها اشار بقوله المودام فدوام المتحدد الذي قطع مع ١٥٠٠ در وتعارف وقوله المتحدد الذي قطع مع ١٥٠٠ در والاباء فكأن قوله المتحدد عشير به الى فصل علامة المعلم وقوله المتحدد هو فصل الدامة فعرّف ان كلها حلّت بيسرائيل +

ا وثبت خطابه الذي خاطب علينا وعلى حكّامنا الذي حكمونا لاجابة علينا بليّة عظيمة التي ما فعلت تحت كل السما كما فعلت في يروشاالايم ٠

ا كما هو مكتوب في شريعة موسى كل هن البليّة جانت علينا ولم دبتهل قبلة الله الاهنا للرجوع من ذنوبنا وللارشان بامانتك •

عرّف ان الذى قالته الانبياء كله مكتوب فى شريعة موسى عمّ وان الله عرّ وجلّ 15 قد كان واقف الاباء على ذلك فلم يظلمهم بل ابقى عليهم وان ذنوبهم كانت توجب اكثر من ذلك كقول عزرا عمّ در אתה אלהינו חשدת למטה מעונינו • ثم عرّف ان مع ساست. د نزول البلاء بهم لكثرة الخطايا لم يرجعوا الى الله تع ويسألوا التجاوز عن سخطه كقوله المدوس ضم عالم نتفرس فى ١٦٣٠ دد. و المدوس ضما عليه فكنّا نرتدع عن المعامى لما علينا من العهود والمواثيق •

الله الله على البليّة أوجابها علينا أن عادل الله الاهنا على الله الذي فعل ولم دقبل قوله •

قال المعرود الا لاط مدلاله يعنى لما لم يتوبوا لم يصفح ولم يتجاوز عنهم • وقوله دا لا الله الله الله تق عادل في جميع ما انزله بهم وان كان

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ואנבאהא B.

فصل المحدة وقال بعدة لأداد المحامون الذا واضاف الية الله سموردا فقال در محدد دا فاسوق المحناء كما قلنا انهم فسخوا العهد فاضاف الية الله سمورد يعنى البجينا انبياؤك المرنا بالرجوع الى شريعتك فلم نقبل فصار الذنب مضعف لانا غدرنا بعهدك ثم خالفنا انبياء فا فلذلك اعاد الله سمورد • وقولة دام بوداد الدديما يشير الى كل تنبى بعثة الله تعالى الينا ممّن قد ذكر نبوته مدوّنة وغيرهم [وهكذى تفسير الله سمورد حوالا الا بهلات دم برديما المحدد وقال الانبياء عم حمّونا على المسير في شرائع الله تق • وقال درادارا المان التكثير لان هي شرائع كثيرة الجنسية كقولة في القرابين علم الدام لموالم المحدد المراح المحدد المراح النبياء الله المحدد المراح المحدد المحدد

اا وكل يسرائيل جازوا على شريعتك وزوال عن قبول قولك فانصبت علينا الحرامة والقسامة المكتوبة في شريعة موسى عبد الله لانا اخطينا له •

قوله ادر العدم (ليس) يشير به الى (كل) [ال] اشخاص الآمة اذ فيها انبياء والحنين كثيرين لكن القصد به الى اسباط يسرائيل اذ لم يخل سبط منهم بلا خطا اعنى عبادة الاوثان وغير ذلك من الذنوب فاما [في] قصة العجل فقد عرفنا ان عن خدا اسبط دام باسرة لم يعبد العجل كقوله ١٥ دام الام وريد به من جملة الاسباط ويعنى لم يعبد العجل بل الله فقط فانضموا اليه در در در در ولذلك استحقوا المنزلة للليلة واكفوله المراده المار مراده المارة والله استحقوا المنزلة للليلة عبد الاوثان ويرتكب من كفوله الكبائر بل كان في خواصهم كقوله دام دام الاسباط من لم يعبد الاوثان ويرتكب والاعدام بالمارة بالله والله الدام المارة والله على الدام المارة والمارة والله على يد انبيائك واعد هذه ليعرف ان من اجل انهم اطرحوا المارة ولم يقبلوا قولك على يد انبيائك حسّت عليهم هذه المولالا انهم اطرحوا المارة ولم يقبلوا قولك على يد انبيائك حسّت عليهم هذه المولالا انهم اطرحوا المارة ولم يقبلوا قولك على يد انبيائك حسّت عليهم هذه المولالا انهم اطرحوا المارة ولم يقبلوا قولك على يد انبيائك حسّت عليهم هذه المولالا النهم المرحوا المارة ال

Line 3. امضعفا .

على يسرائيل ويمكن ايضا انه قدّم يهوذا على بسرائيل في هذا الموضع لأن خزى يهوذا فصل العظم من خزى يسرائيل كما قال العصام حالات العمام وقوله المحادو المحادو فاسوق ويريد به القريبين من الأرض والبعيدين منها كما قال المحادوا المحادوا علام المحاروا على المحادوا المن زمان بعيد وهم العشرة المحادث وقيل انه اراد به الذي المجلوا عن قرب والذي المجلوا عن زمان بعيد وهم العشرة المحادة وقال حصلاً علام علام علام علام على المحدود وهم العشرة وعاهدوه وهم المحدود وهم

## م يا رب لنا خزى الوجوة لملوكنا وروسائنا ولابائنا الذى الخطينا لك •

اعاد לנו בשת הפנים ويتجة في ذلك أن الأوّل مقول في جمهور الأمّة وهذا مقول في 10 خواص الأمّة لقولة למלכינו المساتن ويكون قولة المحدار يشير بة الى الحكّام والمساتن مثل قولة التحدين איש מוקני ונו׳ ويتّجة أيضا أنه أعادة ليذكر فعلهم وفعل الله تعالى יח׳ ח. א معهم كما قال

## • للرب الاهنا الرحمات والصغحات لانا عصينا به •

روما قبلنا قول الله الاهنا لمسير بشرائعة الذي جعل قدامنا على يد عبيده الادبياء •

قد قال في ما تقدّم الله שصرودا الله فاعاده ليتمم القول وذلك انه لما قال ١١٠ أودا

ין בעד <sup>1</sup> Heb.; but M is obl. from the first ווגיט וובעס ליאלפן. "M. ען בעד Heb. "פוلشيوخ "M. ווגיט וובעס וואס אויי אנה יחנאח ענהם פי "

فصل و اخطینا واندبنا فسقنا وعصینا وزوال ازلنا من وصایاک فلسوق واحکامک و

المستر" 17. לד قوله التاملا يشير الى قوله لأنه المستر" 14. المستر" 16. وما جانسها في معنى سديرة دالله في معنى الدالادال المن ركوب الفروج المحرّمة وما جانسها ♦ وقوله الالادا هو في معنى الظلم من الداالا والالله والدددة والدادنة ودسال والددة والدادة والدادة والددال المناسبة ودسال والددة والدناس وما جانس ذلك ♦ وقوله الاحتلادة هو في معنى قتل الأنبايا وضربهم وحبسهم ♦ ثم قال الانادات والاقداس وما جانسها ♦ وقوله الاحكام ♦ يشير به الى ظلم في الاحكام ♦

، وما قبلنا قول عبيدت الانبيا التي خاطبوا باسمك الى ملوكنا ٥٠ روسائنا وابائنا والى كل شعب الناس •

يعنى ما قبلنا قولهم لنا هادا هادا هادا هدداده • وقوله الله دلا لام المهم بعد قوله المداه المعدد المداه المداه المداه المداه المداه وكل المداه المداه المداه المداه المداه المداه وقوله الله دلا لام المداه وقوله الله دلا لام المداه المداه والثان المداه والمداه والمداه

لك يا ربّ العدالة ولنا خزى الوجوه مثل هذا اليوم لآل يهوذا ولسمّان يروشالايم ولكل يسرائيل القريبين والبعيدين في كل الاراضى التي الحيتهم ثم بنكثهم الذى نكثوا بك •

وة قولة לך יו הצרקה يعنى لك للجة ظاهرة علينا اذ لم تجود علينا ولنا للخزى لانا من دن تركنا عبادتك وعبدنا ما لا يستحتى ذلك وكما قال تتصلا دند الا وذلك انهم خزوا عند من العالم عند ما شاهدوا قبع افعالهم كما قال הاداها دن תالاد الاها ، ثم قال לها من اسلام المناسود ما مناهدوا فجمع في هذا القول الأمة باسرها وذكر اولا ملك يهوذا ، وهو الاجل ثم ذكر ملك يسرائيل ، كعادته في ، كثير من (المواضع في) الكتاب يقدّم يهوذا العرا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Om. Heb. אמר <sup>2</sup> יאמר <sup>3</sup> M. אלכתאב M. <sup>4</sup> אלכתאב M. אלכתאב M. אלכתאב M. אלכתאב M. אלכתאב

يريد به בתפלה תחו فقسم كلامه فقال תפלה תחו + فعرّف انه اصلّی وهو صائم وعلی فصل ۹ بدنه مسم ويتمرّغ بالرماد ويسجد عليه +

وصليت للرب الاهي وقررت وقلت بطلبة يا رب العالمين القادر
 العظيم الهيوب حافظ العهد والفضل لمحبية ولحافظي فرائضة •

اعلم انه ذكر في الفاسوق الأوّل لفظة חعام المرادات وذكر في هذا الفاسوق لفظ 5 תפלה מדר + اعلم أن هذه الصلاة تنقسم على أربعة معانى أحدثها تسبيع الله وهو قولة אنه ١١ وتمام الفاسوق والثاني تعديد الذَّنوب والخطآيا وذاك من وفاسوق חعمدا الاادد الى المرح اداً والثالث تعديد ما جرى على يسرائيل من اجل ذنوبهم وذاك من ותתך ונו וلى תוחה יוי אלהינו والرابع مسلة الله تع في رجوعه عن سخطه في معنى البلد وفي معنى الامّة وفي غفران الذنوب ♦ ولفظة חطأة قد تجمع ووفيها] الاربعة ז٥ معانى وهو قوله الاال אני מדבר בחפלה وقد تجمع ثلثة فقط لكنها تختلف فان قوله לבקש תפלה يقصد بع الثلثة المتقدّمة الى תעתה יוי אלהינו وقوله ואתפללה يخرج منة فصل الاقرار بالذنوب ويبقى تحته الثلثة أعنى تفاسوق المطاطئة ومن וחחך עלינו האלה השבתה الى اخر الصلاة ﴿ وجعل مقدّمة الصلاة ذكر انعال الله عز وجل وكذلك رسم كل من يسل الله في معنى يريده يجعل لمسلته مقدّمة مثل قول سيّدنا موسى عمّ ٣٠ ١٥ אלהים אתה החלות ונו' זה قال بعد ذلك אעברה נא ואראה فلذلك قال سيّد دانيال عم האל רבר' ג. כר πد اللفظة المنامة ♦ فذكر في مقدمة صلاته ثلاثة اشياء احدها הدדاط ومعنى هذه اللفظة المناه في الخالق "انة فاعل الافعال" المبهرة التي لا يقدر عليها غيرة والثاني הدرس ومعناها انه يُهاب اذا انتقم من اعداته فيرتعدوا عند ذلك والثالث ساهد הברית החסד والمراد فيه هو أنه وفا بما فضمنه لابائنا° ברית אברהם الاחק الارحد ¹ وهذا الدراس والا الموما 20 ضمنه في הد عادد الددام لاحدام عامد فسمّاها معد من حيث انه امر زائد ٠ فيكون قوله הגדול והנורא يشير به الى ما فعله معهم من المعجزات "نى מצרים والمعدد وفي الارض ايضا ووفا بجميع ما ضمنة "للاباء ٠

כם. י כה. יא

فصل ۱ افی سنة احدی لداریاوش بن احشویروش من نسل مادی فاسوق ۱ الذی ملک علی ملک کسدیم ۰

هذا یمکن انه کان بعد ان طرح فی جبّ السباع ، وذکر اسم ابوه لانه کان مذکور لکنه غیر احشویروش صاحب مردخای واستیر لان ذلك فارسیّ وهذا هو من مادی ، و وقال مسه مردار ۱۱۱ لئلا نظن انه غیر داریاوش الذی فیل فیه ۱۲۲۳ طاحم مردداریا مراحد مردداریا ،

السنين الذى كان خطاب الله الى يرميا النبى لكمال لخرابات يروشالايم سبعين سنة ٠

ود لموضع ما طال الكلام اعاد حسد אחת وزادنا למלכו ليعرّف ان قوله حسد אחת לדריוש يريد به لملكة + وقوله حنداره حصورا بشير الى كتب يرمياهو عمّ وذكر ذلك يرمياهو عمّ في مواضع كثيرة فمرّة "كتب ذلك في السفر الذي بعث به الى بابل وهو قوله دن أوه مظمر أحدا سدون سده معوات مسرو وقال في غيرة الاحدا הدات مماله هم مراح حدا سدون سده + وقوله "أمام الماحدار الا" ليس يريد به ان منى أماحدار من المام سبعين سنة لانه انها خربت من سنة "חשע עשרה שده أمام ودواده "فكان لها في هذا الوقت اثنين وخمسين سنة وانها اراد به سبعين سنة لملك بابل "وقوله أمام الملك المنافقة المنافقة

م وجعلت وجهى الى الربّ الله لطلب صلاة وتضرّعات وصوم ومسح ورماد ٠

20 عند ما عرّف ذانيال ان ملك بابل قد انقضى وقد ملك دارياوش ولم يتمّ ما قال در לפר מלאת ונו' احتاج الى ان يصلّى ويسأل الله تمّ فى ذلك ﴿ وقوله לבקש ונו'

.مذكورا ,ابية .Line 3

معنى الدين + ثم زادنا ههنا فى סרן זעירה فى ان سمّاء מלך كما قال מלך עז פנים וגו' + فصل م وقال ثم ולקדישי עליונין יבלה وزاد ههنا العظאות ישחית وسائر ما ذكرة + ولما لم يبق فاسوق ٢٠ لما ذكرة فى المنام من ذكر يوم الدين وملك المسيم شرح المسك عنه +

الله الى ايّام كثيرة ٠ الذى قيل حقّ هو ٠ وانت سنّ المنظر الله الى ايّام كثيرة ٠

اللك المنال المنتجب وتوجعت ايام وقمت وعملت عمل الملك واستوحشت على المنظر وليس مفهم لى • واستوحشت على المنظر وليس مفهم لى •

Line 19. متفردا. M

[II. 3.]

י רכרה Heb. <sup>2</sup> Obl. in M. <sup>3</sup> אערץ ען רכרה add. K P X.

<sup>4</sup> Om. M. מיה פיה ל Heb. Om. M. 7 Om. M. يظهر is partly obl.

<sup>•</sup> Om. B. • אלסנה M and most Heb.; אלסנה B.

فصل ٨ اقاويل انبياتُه فاخذ ما اراده منها وولَّفه له ١٩٦٦ كتابا وبطَّل الباقي ♦ وقال في فاسوق ٢٥ المام الإعلام المام المام الله على الله على المامرة والمنافع على المامرة والمنذكرة في الفصل الكبير الاخير • وقال في اله الله الله عد مددم ودسرة الله عد عداه وهذا שר שרים يتجه ان يكون يشير به الى ملك الروم لانه قد اخذ منهم ثلثة كراسى كما 5 تقدّم ذكرة في المنام وقيل انه يشير به الى خلفائهم 'الذين في بابل ويكون هذا فعل والراس الذي يقوم عليهم كما قال بعد هذا الدالات طورا الاصدا ونعن نترك الشرح الى الفصل الرابع ونبيّنه ثمّ + وقال في الחזון الاصلة והצליחה وفسّره الأ صداد الله وهذا المعنى قد ذكرة ايضا في الفصل الكبير وسنشرحه في الاصلة دالادد المعار والشرح التامّ ثم ونبيّن فيه ما هو החמיד وصدم صحاتها ومن مذا العصلا وسائر ما نعتاجه ٥٠ في هذا المعنى ♦ وزاد في التفسير التعوم ٦٠ اللهدة والمراد فيه انه تتناقص احواله شي شى فيعطب ويمر \* وبعد أن ذكرنا هذا الفصل باختصار نعود فيه ونذكر ما ليس لنا الية رجعة ﴿ فنقول انه ذكر ארבע صلحال في الفصلين اعنى منام نبوخذناصر ومنام دانيال وذكر دولة المسيح ايضاً ولم يذكر ملك دعادا ولا ملك المسيع في هذا والفصل لكنه ذكر "الثلث دول وهي الثلث حيوانات فزادنا شرح في ملك فارس ثلثة اشياء zs احدها انه ملك منقسم فارس ومادى والثانى الدر الالله الاه الما تقدّم به الشرح والثالث أن اللاهام يقتله وسائرما تضمَّنُه هذا المعنى ٠ فهذه الثلثة تنضاف إلى ثلثة اشياء ذكرما في "المنام • احدها الاصور חד הקימת والثاني الملم لالوم تعامد والثالث וכן אמרין לה קומי אכלי בשר שניא كاנ ذكر ثم حصول الثلثة جهات بيدة وما قد قيل لها والا محراً دلا علام: فإذا جمعنا بين الفعلين استوفينا جميع ماكان ٥٥ من ملك الفارس ٠ ونذكر ايضا ما ذكرة من ملك اليونانيّة ونقول انه ذكر ثم سَفَرَة كما قال ולה נפין ארבע די עוף על גבה פון וארבעה ראשין לחיותא הפ וلقول באו וחעלינה الله وزاد مهنا في هذا المالم شرح في مهم nin mp لان "ثم لم" يقسم الملك فيجعل بعضه الملك الأول وبعضة ١٥ الأربعة تلاميذ ٠ فقال בהתם הطשעים فدلّ ذلك على انهم يعصون فاما ان يكون ذلك في باب الدين واما ان يكون في معنى الملك ويقرب ان يكون في

<sup>.</sup> شرحا . 22. مرحا . 14. اوألَّف Line 1. مُرحا .

قال في السائم ادريوها فسده مرام مداراته المرهدية وهو أنه عند ما وصل الاسكندر فصل ٨ الى أما ارادء ما الاقتدار فعند ذلك انكسر وهو موته في وفسر חוות " ארבע عادداً فاسوق ٢٣ وهم "اربعة تلاميذ كانوا بعدة اخذ كل واحد منهم جهة من جهات "الدنيا من غير حرب جرى بينهم في اوّل امرهم ♦ فقال هدا الاهادات ليورى ان هاولاء الأربعة هم يونَّانية ﴿ وقوله الله تحديد يعني وليس يكون لواحد منهم ولا لكلُّهم قرَّة الملك الأول ﴿ 5 وقال في السَّاس ادم האחת ונו وقسرة ובאחרית ונו ليس يتمّ تفسيرة الا في الفصل ולאינת וללבת לאن פעל ומן חאחת מחם יצא בנו ולאחת בם מלך הנגב לני בל العرب قام بينهم كما شرح ذلك في المنام صهروط החת בקרני ولنا الى هذا القول عودة نشرح مولاً الأربعة ﴿ وقال في المام صلالاهم فدلّ ذلك على أن ملَّك مديد كأن في الوقت اصغر الاربعة تلاميذ الذي تقدّم ذكرهم ♦ وقال الادام والله المداد مو ان ١٥٠ لم يبلغ واحد من ٥الاربعة في جهات العالم كما بلغت هذه القرن ♦ وقال ١٨ ١٦ددد قيل انه يشير به الى الامصار وقيل بلد الروم وقيل بلد الحجاز + والص وخراسان كله ٠ و مل ملاد ٠ وزاد في التفسير لا عدام الادام مو ما "انفخ على الله وكذب عليه ٠ وقوله الادم الادام هو انه سرق من كتب اليهود وخالف اشياء ذكروها° وادّعى النبوّة وان جبرايل خاطبه بها ٠ 15

۱۳ وتعظم قوّته وليس بقوّته والعجائب يفسد وينجح ويفعل
 ويفسد الاقويا وشعب قديسين ٠

الكر بين ولا الكر بين ولى قلبة تعظم نفسة وبالسلو والهنو والهنو والهنو والمك الكثيرين وعلى رئيس الرؤساء يقف وبغير بن العطب والمالك الكثيرين وعلى رئيس الرؤساء المالك الكثيرين وعلى رئيس الرؤساء المالك الكثيرين وعلى رئيس الرؤساء المالك المالك

قال في الחזון וחפל ארצה ונו' وفسرة והשחית ונו' + فاما עצומים فهم أصحاب الدولة 20 وهم روم وغيرهم الذى حاربهم واخذ بلدانهم + وעם קדושים هم يسرائيل + ولم يقل دל עצומים וدל עם קדושים اذ لم يملك العالم باسرة + وقال في الחזון וחשלך אמת ארצה وفسرة الطاهاת ישחית وهذة الدولهاת هو أنه طعن على تورأة الله جلّ ذكرة وعلى

אלעאלם 4 (Heb. omit this sentence). אלעאלם 4 לעאלם 4 אלעאלם 4 אלעאלם 4 לעאלם 4 אלעאלם 4 אלעאלם 4 ונאב 5 אכבאר ואשיא דכרוהא 6 (Heb. omit this sentence). אכבאר ואשיא דכרוהא 6 (Heb. omit this sentence). אכבאר ואשיא דכרוהא 6 in marg.

فصل ^ فى 'الחזון ان القرن الواحدة اصغر من الأخرى وهى التى صعدت اوّلا وتاويل ذلك 'هو فاسوق ٢٠ ان مادى اقلّ عساكر وكل 'من ملك منهم دارياوش 'המדי وحدة سنة واحدة وقام من فارس خمسة ملوك وملكوا خمسة وخمسين سنة ♦ وقولة ראיתי את האיל מנוח ונו' هو ان 'كانت له عساكر تعدّت الى ثلثة جهات وكان ذلك في زمان كورش كما شرح سعر מד. א ذلك في فصل כה אמר יוי למשיחו ונו' من قوله אני לפניך وتمام القصّة ولذلك قال ادر' من قوله الله على فصل دم قوله تأمرا داماهم אשבר ♦

ا والقهر الجدى ملك ياوان والقرن الكبيرة الذى بين عينية هو الملك الاوّل •

rr والمنكسرة ووقفن اربع تحتها اربع ممالك من الحرب يقفن وليس بقوّده •

انتها العاصين يقف ملك وقاح وفهم عن النتها العاصين يقف ملك وقاح وفهم الروايات •

שי " Heb. לים " M. שלונים " לים " Meb. לים " M. שלונים " Meb. לים אולים " Meb. לים אולים " Meb. לים אולים " Meb. לים אולים או

Line 4. ثلث. 12. اشرحا.

١١ وسمعت صوت انسان بين النهر فنادى فقال يا جبريال فهم فعل م الهذا الانسان المنظر الذى رآه ٠

۱۰ فجا الصف وقوفي وعند محيّة انبهرت ووقعت على وجهى وقال لى افهم يا ابن ادم فانّ الى وقت الحدّ هذا المنظر ا

۱۸ وعند تتخاطبة معى السبق على وجهى الى الارض فددا بى و واوقفنى على وقوفى •

عرّف انه نظر ثلثة ملائكة وسمع كلامهم وسمع صوت واحد ولم يراة وذكر اسم الثنين وهما هلاهلا ولاحتلا ولم يذكر اسم الاثنين فدل ذلك على ان دانيال لم يسمع من الملائكة الأولين آكثر من المسلة وذلك لعظم هيبتهم وكان للاحلا قريب من صورة الناس فانس اليه وعرّف انه لم يبتدى للاحلام من نفسة بل لما سمع غيرة يأمرة 10 بتعريف دانيال ذلك فبعد ذلك جاء الى دانيال وعرّفة ذلك وهذا يدلّ على ان الملائكة وقفت كلها على ذلك ويمكن ان الملك الذي "سمع صوته اعظم هيبة من الاثنين المتقدّمين اعنى السائل والمجيب وقولة الذي ان عند مجى جبريال اليه انبهر من هيبتهم ثم وقع منسبت على وجهة وقولة الذي الم المرا الم الالامال يعنى اخرة ما يكون في اخر الجالوث وقال الالامالا 25 تحتاج الى معرفة ذلك لانه يذكر في اخرة ما يكون في اخر الجالوث وقال الالامالا 25

11 وقال ها ادا معرّفك ما سيكون في اخر "الزغم أن لوقت النهاية (أو الحدّ) ٠

ثم اخذ يذكر جوامع ما رآة في الـmm فقال

r. الكبش الذى نظرت صاحب القردين 'هم ملوك 'مادى m وفارس' •

قال هذا القول جملة وينبغى ان نعود أعلى التفسير كما فعلنا في غيرة ♦ قال

יאלומת " אלומת היאט (codd. " בנות אלומת היאט (שות היאט ביות היא

فصل ٨ فطرحت من جنود السمام وقولة الالله المصام يقرب فيه انه يشير الى كواكب البروج فاسوق ١٩ وقوله ١٥١ הכוכב م يشير الى بعض السبعة كواكب السيّارة اعنى زحل وشرقاء ، وراى ··· كَانَهَا داست الكواكب في الارض • ثم راى أكان القرن دخلت الى رئيس الجنود واعظمها ولم يذكر ان القرن عملت شي برئيس الجيش أكثر من قولًا ١٦١٦ فقط ٠ 5 ثم قال العصَّدا ماده ماهم كان كان الرئيس لليش مكان في الارض يتردد اليه فمنع عنه وان الركن الذي "له التي الى الارض وخرب < وراى "كان بعض الجنود "التي لم تدوسها القرن تسلمت مع الموضع الذّي كأن ويتردد اليه القرن ♦ وستّى القرن ها من حيث أنه راى في الماله أن القرن قد حادث عن الموضع وارتفعت ٠ وراى كانها وانت الى قوم أيتكلُّمون بالحق فالقتهم الى الارض وزجَّتهم وانها تثبت ولم يجى من so يكسّرها ♦ فلما راى هذه الامور راى ملكين "واقفين بحذاتُه فسمع احدهما يسل الاخر עד هدا ولم يكن سواله ليعلم هو وانما كان سواله ليسمع دانيال يُعلم ذلك من يريد ان يقف على ذلك كما اراد الوقوف على معنى المنام لكنه قدر هو ان يتقدم الى تلك الملائكة كقوله פרבת על חד وهذه الملائكة لم يستجرى ان يسلهم "قال الواحد 5x للاخر عمّا يحتاج دانيال ان يسل عنه ولم يسل عن جميع ال ١١٦١ لانه قصد الى ما يعتاج يسرائيل آلى معرفته مما يكون في اخر الزمان وهو מץ ארבע מלכחת: قولة ואשמע אחד קדוש פתפ ולשובל עד מתי החוון התמיד פול לפלמוני המדבר נשקני וני ها المجيب ولم يذكر اسم السائل من هو من الملائكة كما لم يذكر اسم كثير من الملائكة ٠ وقالَ السائلَ עד מתי החזון يريد الى متى يدوم هذا الذى يفعل هذه ٥٥ المذكورة في الفاسوق وهي ثلثة اشياء احدما ٦٦٦ والثاني ١٦٦٥ والثالث الادم فجا الجواب لا لادد دود ونعن نشرح ذلك في ما بعد ♦

ه، وكان عند نظرى انا دانيال المنظر ابتغيث فهم واذا واقف حذائى مثل منظر رجل •

Line 22. Lasi.

 $<sup>^{1}</sup>$  באן  $^{2}$  codd. ינִי (בּאָש") איני (בּאָש") אלדי  $^{2}$  codd. אלדי  $^{3}$  באן  $^{5}$  codd.  $^{6}$  אל קום  $^{7}$  אל קום  $^{7}$  אל פול  $^{7}$  אל מון  $^{8}$  Perh. וلأخر and מא  $^{9}$  codd.

طلعت من بعد الاولى وان الثانية أكبر من الاولى ثم عرّف انه راى أكان وحوش فصل ٨ التقوا به من ثلث نواحيه لأن النهركان من شرقيَّه وأذا ينطم كل واحد من يتقدَّم فأسوق ١٠٠ اليه من الوحوش وانه لا يلقى حيوانة الا وعمل بها ما يريد ولعله راى هذه الحيوانات -عظام مسبعة وبعد راى ان كل الحيوانات قد تلفت ولم تثبت بين يديه وبقى وحدة قد أقبل هذا القهر اليه من ناحية المغرب بسرعة ولم يدنو من الارض كانه [راي] 5 سائر في الهواء وقيل ايضا انه لم يكن من الوحوش واحد داني في الارض لخوفهم من هذا القهر وراى أكان له قرن لها منظر كبير في وجهة بين عينية وراى انه قصد الى الكبش فلما راى الكبش أفزعة ولم يتعرَّك من مكانة فوافاة الفهر بسرعة وحدة وهو واقف على شط النهر فلاصقه لعلَّه يبادر بحركة او ينطحه بقرنيه واذا بالكبش قد انخذل ثم عرّف انه كان القهر همهمه لعنى وهو انه كان يرى الوحوش والحيوانات ٥٠ قد انهزموا من بين يديه واختبوا وان الكبش واقف مكانه لم يهرب منه تزعر من ذلك وقصد الكبش وقتلة ويشبه ان القهر لم يؤذى احد من الوحوش اذ لم يقفوا بين يديد فلما وقف الكبش جام اليد فصدمه ونطح قرنيد بقرند الكبيرة ولم يكن هي الكبش من القوّة ما يقاومه فطرحه الى الارض وداسه ثم راى أكان ثم عبّار طريق يرون ما \* فعله القهر ولم يخلَّصوه فلم تكن فيه في نفسه قوة ليخلَّم[s] نفسه ولم يجد 15 احد يخلُّمه فقتله ♦ ثم عرِّف ما كان من القهر فعرف انه كبر جدًّا وارتفع وان عند ما عظم راى وان القرن الكبيرة قد انكسرت بغير آن يكسّره وحش أو آنسان كما كسّر هو قرن الكبش ٠ ثم راى ان بعد (ان) انكسرت صعد له اربع قرون بدلها ولم تكن هذه الأربعة ملتصقة "الواحدة بالاخرى بل راى ان كل واحدة في جهة 8 \* \* \* اليسار وواحدة في حاجبيه فوق راس الانف والاخرى في راس الجبهة كقوله לארבע רוחות ٥٠ השصم ♦ ثم راى أن ظهرت قرن واحدة من وسط واحدة من الأربعة وهي التي عن صُدُّغه اليمين وهو قوله اهم האחת מהם יצא קרן • وقوله מצעירה عرَّف أن الواحدة من الاربعة التي صعدت منها كانت اصغر الاربعة وراى فكان هذه القرن التي صعدت كبرت وزادت على ارتفاع الاربعة قرون وراى كأنها تميل مرّة الى ناحية الجنوب ومرّة الى المشرق ومرّة الى ناحية ١٩٣٨ ١٣١٨ ٠ ثم راى ١٠٠كانها قد صعدت الى جنود السماء 25

באן 6 . غير نزع .codd. 4 Perh באן 5 . אועמל 2 . 1 משלה 6 . في جهة (من الجهات BD. 4 אלואחד הי 4 . BD. ישעלה 6 . באנהא 10 באנהא 10 . كان واحدة في جهة اليمين وواحدة في جهة اليمار codd. 10 . كان واحدة في جهة اليمين وواحدة في جهة اليمار codd.; and so passim.

ممل م ونظرته قد ددا بجناب الكبش فترغّر اليه وضرب الكبش وكسّر فلسوق وربية ولم تكن في الكبش قوّة للوقوف قدامه والقاه الى الارض وداسة ولم يكن مخلّص للكبش من يده ٠

م وقهر الماعز عظم جدّا وعند عظمه انكسرت القرن الكبيرة وصعدت
 د اربع قرون لها منظر في موضعها الى اربع جهات السماء ٠

• ومن الواحدة منهم ظهرت قرن واحدة من الصغيرة وعظمت فضل الى الجنوب والى الشرف والى الشام •

وعظمت الى جيش السماء وطرحت الى الارض من الجيش
 ومن الكواكب وداستهم •

معد الله والى رئيس الحيش عظم ومنه افرز الدائم والقى محيا مقدسة •

الرض تسلّم مع الدائم بجرم وتلقى الحقّ الى الارض وتعمل وتنجم •

ا وسمعت واحد قديس متكلّم فقال الواحد القديس لفلمونى المتكلّم الى متى هذا المنظر الدائم والجرم مستوحش اجعال والقدس والحيش مداس ٠

۱۱۰ فقال لى الى مساء وصباح الفين وثلث ماية يوما يعدل القدس ٠

ينبغى ان نعود الى الفصل بشرح ظاهرة اوّلا ثم نتبع ذلك بتفسير الملاك لهذا وتجمع بين الفصلين كما عملنا فى المنام ♦ عرّف انه رأى فى المام أكأنّ كأنّ اخرى كبش عظيم واقف عند شطّ النهر وان طلعت له قرن واحدة اوّلا ثم رأى أكأنّ اخرى

ر codd. عام 1 codd. دما 1 codd. دما 1 codd. Line 7. انضلا 14. انضلا 14. دنسا 14. دنسا

داریاوش + وکان ال חוון رآء فی שاله הבירה فی اوّل السنة او فی توسّطها + وقوله فصل م אחרי הנראה אלי בתחלה یشیر الی المنام الذی راًه وان کان القول الاوّل یدلّ علی فاسوق ا ان هذا بعد ذلك فانما قال אחרי הנראה אלי لیدلّ (علی) انه لم یکن بعد ذلك محنی هذه الممالك + المالك +

النظر واذا في نظرى واذا في سوسى الجوسق الذي في خوز المدينة ورايت في المنظر واذا كنت على نهر اولى •

هو انه ينظر ما ينظره °فى المنام° وهو ينتبه فيحاضر اشياء يراها وليس هى فى الحقيقة مراتة فقال دانيال رايت هذا الدالم وانا كنت فى الله المتدالم ورايت فى الدالم الاتناق واقف على نهر اولى كما راى يحزقال وهو فى بابل كانه فى بيت المقدس والمدل المدر نهر مثل الالم الدلم الالمحالة وهذا ١٦٥ ٣٠٠. ١٦ النهر اعنى المدلم وأما ان يكون اسم النهر المال دام واما الله النهر اعنى المدال المدالم وأما ان يكون اسم النهر المال اسم سقع او مدينة مثل دام والاات والاستفاد المدالم المدالم المدالم الله المدالم ا

م فشلت عينى ونظرت وانا بكبش واحد واقف قدام النهر ولة
 قرنان والقرنان شامختين والواحدة شامخة اكثر من الثانية
 والشامخة صاعدة فى الاخرة •

م نظرت الكبش ناطح غربيّة وشرقا وجنوبا وكل الحيوانات ليس يقفون قدامة وليس مخلّص من يده وكان يعمل برضائه وكبر •

وادا كنت متغطّن حتى قد وافى قهر الماعز من جهة الغرب على
 وجة كل الارض وليس دادى بالارض والقهر له قرن لها منظر بين
 عينية •

وافى الى الكبش صاحب القرئين الذى كان واقف قدام النهر
 وحاضر الية بحمية قودة •

[ II. 3.]

י codd. "Om. X. מלמנאם ins. B. Line ואנא כנת "וולש" . 16. בולש" . 19. ויבו .

ممل ۱۰ والملك والسلطنة والجلالة التي للممالك تحت كل السماء ماسوق ۲۰ سلمت لشعب قديسي العالى ملكة ملك الدهور وجميع السلاطين لله يطيعون ويجتمعون ٠

قال ۱۰ هروا اذ كان في العالم ممالك غير ممالك الروم والعرب فعرّف ان كلها و تطيع ملك الله تع الذي هو ملك امّته ومسيعة و وعرّف ان ملكهم لا يزول كقوله الله عن دولة المسيع طهره المصلاة المطاه عام هم الا وقوله الم المعن طهراه وقد السعت الانبياء في هذا الباب في عدّة مواضع و واعلم ان قوله هم الفصل المنبياء في هذا الباب في عدّة مواضع و واعلم ان قوله هم المنادم المحرّه المنادم المراتب المحرّه المراتب المحرّه المراتب المحرّه المراتب ولا المراتب العالمين المحرّ المحرّ المراتب ولا المراتب المحرّ الله تع جعلهم ولا الله تع جعلهم ولا الله و المراتب المحرّ الله تع جعلهم ولا الله المراتب المحرّ الدار الله تع جعلهم ولا الله و المراتب المحرّ المراتب المحرّ الله و المراتب المحرّ الله و المراتب المحرّ الله و المراتب المحرّ الله الله و المراتب المحرّ المحرّ الله الله و المراتب المحرّ المراتب المحرّ المراتب المحرّ الله و المحرّ المراتب المحرّ المراتب المحرّ المراتب المحرّ المراتب المحرّ المحرّ المحرّ المحرّ المراتب المحرّ المراتب المحرّ المح

م الى ههنا دهاية القول ادا داديال كثيرا افكارى يدهشونى وبهائى يتغيّرون على والكلمة في قلبي حفظت ٠

قولة עד כה סופא يعنى هذا آخر كلام قيل لى فعند ذلك اخذنى الفكر في ما 25 نظرت + وقولة המלחא בלבי נטרת يعنى حفظت ما فسرة لى حتى اسل عنة كانة كتب المنام للوقت كقولة באדין חלמא ولم يكتب التفسير + فهذا ما جرى لة في سنة احدى لبلشاصر ثم اخذ يذكر ما جرى في سنة ثلث فقال تصدم سلاس +

ود المعنى انه كتب المنام بلغة الأرمنية وكتب هذا بلغة القدس قيل فيه انه راى ذلك المنام وهو في بابل وهذا نظرة في سلام المديرة ولم يكن مع الملك وهذا يدل على ان دانيال غائب عن بابل الى سلام المديرة ولم يذكر ايش السبب في ذلك وقيل انه لما راى المنام غاب عن البلد الى ان تمت السبعين سنة لبابل فرجع من اجل

<sup>1</sup> Perh. جاز.

وقولة اعدم الحم العلم الاقداس سبت وعيد + وقال المصدالة ولم يقل الحدمال النه ليس فصل ٧ يبطلهم بالكليّة لكنة يرجو (ان) يغيّرها بان يلزمهم ان يعملون اعمالا هي حرام فاسوق٢٥٠  $-\cdots$ عليهم فعلها في ايام السبوت والاعياد واما الـ $\pi$  فيمكن انها القبلة وضروب من ולשחורום משל פעל מוחו ואת דתי המלך אינם עושים במבת יום ולם מו ות מני ולעלפש אחר׳ ב. ח والسجود لهامان او يكون يشير الى اثا هاداه وما جانِسها من السنن التي بيدة يسرائيل ولم يشرح لنا ذلك على التمام + وهذا الذى ذكرة من الأوداس لالاادم الدلم هو دائم على يسرائيل واما ٢٥٥٦ فيمكن ان كان منه طرف عند اول ظهورة واكثرة يكون في עת צרה كما سنشرح ذلك في الفصل الآخر بعون الله تَع ﴿ وقولة ٣ת٠٣ ב٦ בידה עד עדן ועדנין ופלג עדן בבדהל וים ולו וים ווי בדה לש עדן ועדנין ופלג עדן وهي مدّة ملكة من اوّل ما يملك إلى اخر ملكة واما ان يكون يريد به يجرى على 10 בשתולבל מו מבי ולצרה ולדם ושב ושבה ללפא ושים מיסבר להשניה זמנין ודת מבי עדן תורנין اهراد لام + واعلم انه قال لام وهو وقت واحد ثم قال الامدام وهو لفظ مداه وليس يدلُّ على وقتين دون ثلثة وما فوق ذلك وكذلك قال أهار لام مو مثل ١١١٣ الذي لا يدلُّ على نصُّ على التَّحرير بلُّ هو كسر الشي المقول فيه ١٦٦ وغيرة مثل قوله ١١٧١ تقام ٥٣٠ ١٠. ١١ במו אש لقول ויתרו לתועבה אעשה وكذلك قوله في ما بعد כי למועד מועדים וחצי فهذا هو ذلك لا غيرة ونعن نشرح ذلك هناك ونذكر كلام العلما وفية ونذكر ما يقرب 16 عندنا فيه ان شاء الله تم ٠

الى النهاية • والحكم جلس (او رتب) وسلطانه يزيلون الاستنصال والابادة الى النهاية •

قولة דינא יחיב يقرب فيه انه اشار به الى قولة דינא יחיב וספרין פתיחו ليعرف انه 20 عند نهاية עדן ועדנין ليس يبقى لاحد ملك غير ملك الله بل يحاكم الامم على فعلهم كما تقدم بذلك القول + وقولة العلالات يشير الى ازالة الملك الذى تقدم ذكر فعلة بيسرائيل من قولة الاجتالات لالاتان الدلم القول + وقولة יהערון اما ان يكون يشير به الى يسرائيل على الاصل المقول في الصنم العام الالاطلام الذا او الى عالم المتعربة وهم المامات كما سنبين ذلك في الفصل الاخر + وقولة لا تا ماهم ليورى ان 25 ليس يكون لها رجعة كما يكون ليسرائيل +

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ins. Q only.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Index.

نمل ۱۰ م وكلام في جهة الخالف العالى يتكلم ولقن يسين العالى ايبلى فلسوق ۲۰ ويومل لتغيير الازمنة والسنن ويسلّمون بين الى وقت واوقات ومصف وقت ٠

اعلم انه قال في هذه الرابعة صعدات وقد قال في الأربعة שدام רא ما דא في 5 صورها كُما "ذكر صورة كل واحدة وجعل هذه الرابعة متغيّرة في معاني ذكرها وهو قوله דחילא ואימתני وايضا في أن أسهانها من حديد وطفرها من نحاس وعن قوله أيضا אכלה ומדקה וגו' פיפל ותאכל כל ארעא פספ ויגא  $\dot{U}$  ובית שני פובלפן ועה زادوا في السلطنة على سائر الناس ﴿ وَفِي العشرة قُرون لا الله الله على عشرة كراسي كانت للروم على كل كرسي صاحب ﴿ وقولُه الما١٦ الرام ما١١٦٦ يريد بعد ظهور العشرة 10 قرون يقوم بعد سنين وعرّف انه صعد بين العشرة قرون يعنى في توسط ملكهم فاخذ من عملهم ثلثة كراسي فقال قوم ان هذه الثلثة كراسي هي اسكندرية وبيت المقدس وعكاً ٥ وقولة في القرن الصغيرة الماله اللاله ما קדמיא هو في معنى نفسة وانه صعد الى السمام واجلسه معن يمينه ° وما جرى هذا المجرى ممما لا يمكن ذكره مس عده وهو مشهور معلوم اليس بنا احاجة الى شرح ذلك وفية قال سرر معلوم اليس بنا احاجة الى شرح ذلك وفية ז התב ופם ממלל רברבן + נה יבינ معنى עבדא קרב עם קדישין ויכלה להון فقال חלקדישי עליונין יבלי "وهو اسقاط قدرهم وذلهم وقمأهم في كل باب وفن في امر الدين والدنيا فوق ما تقدّم ولباس الغيار ولا يقدر يتكلم اذا شُتم وطُعن على دينه ولا يقدر يتكلم ولا يمشى على يمينه ولا يتقدم على شراء بضاعة يلتمسها بما غلا وما جرى هذا ألمجري° ♦ ثم زادة الملك شي لم يسل عنه وهو قوله ٢٥٥٦ دمهدام قال ٢٥٥٦ مذا 20 לחשר ولم يذكر أنه يغيّر عليهم وأنما يؤمل ولم يتمّ له ذلك من حيث أن الله عز وجل يمكّنه من "ذلّتهم ودقهم في امور دنياهم ولا يمكّنه من تبطيل مذهبهم \*

ور 4 . وفي PQX; רכר 2 דכר 1 דכר 3 Perh الدلاء 1 المقاط PQX; المقاط PQX; المقاط P; المقاط P; المقاط P; المقاط P; المقاط المقاط

Line 1. وكلاما . 5.

۲۰ وعلى القرون العشرة التى فى راسها والاخرى التى صعدت نمل به ووقعت من قدامها ثلثة وقرن امدين مرقب وعينين لها وفم متكلم فاسوقت بالكبائر ومنظرها افضل من وفقائها به وفقائه به

rı داظرکنت وانا القرن المدكّن التي عملت الحرب مع القديسين وقدرت عليها ه

الى ان جه قديم الزمان والحكم اعطى القديسين العالى والرمان دنا والملك انتحلوا القديسين •

عرّف انه سأله عن اربعة اشياء احدها عن تفسير الحيوانة وعظمها واسنانها وطفرها والكلها والثالى عن حال العشرة قرون والثالث عن حال القرن (الصغيرة) وعينيها وانها كبرت على العشرة قرون والرابع حال القرن فيما رآها تحارب القديسين 10 وتغلبهم وهذه كلها لم يقف عليها وقوف مستوى وفي مسئلة دانيال للملك اشياء زائدة عمّا ذكرها في نظرة المنام وهي اربعة اشياء احدها عمد محت والثالث المالك عن الربعة قواسيق وهي المالم المالك المالك على معناها والمرابع المالك المالك عن هذه 15 المسائل اجابه عنها فقال

rr كذا قال • الحيوانة الرابعة ملك رابع يكون في الارض التي يتغيّر من كل الممالك وتاكل كل الارض وتدوسها وتسحقها •

العشرة قرون من تلك المملكة عشرة ملوك يقومون واخر يقوم بعدهم وهو يتغيّر من المتقدمين وثلثة ملوك تسفّل ه

 $<sup>^1</sup>$  מרכן codd.  $^2$  מרכן codd.  $^3$  אלמרכן codd.  $^4$  לְּקָּדִיסָין X.  $^5$  pins. P; om. cett.

<sup>.</sup>etc وقوفا .1 1 .ناظرا .Line 4.

فصل ۷ فرجع نام ونظر ملائكة وسألهم عن تفسير ذلك اوهو ايضا انه راى فى المنام كانه فاسوق ١٥ كان تكرتمت روحه وانه قد اندهش مما رآه وانه جاء الى الملك الواقف قدام الملك المستحد الكبير الجالس على الكرسيّ يسله عن تفسير المنام ٠ وقوله حدالا دردة قلبه الذى دردة مثل الاستد مردد هو مقام الغمد للسيف لان دردة مثل الاستد مردد من مقام الغمد للسيف لان دردة مثل الاستحداد المرادة ٠

الاقتامات الى واحد من الملائكة الوقوف ويقين اطلب منة على كل هذا فقال لى وتفسير الكلمة يعرّفني •

قال ואמר לי ثم قال ופשר מליא فيقرب فيه انه اراد بقوله ואמר לי ما ذكره في معنى ארבע חיון وقوله ופשר מליא يشير به الى قوله ממלל רברבן وقد بيّن ذلك كقوله اמלין לצד وقول اخر وهو ان قوله ואמר לי يشير الى قوله אלין חיותא רברבתא وقوله 10 ופשר מליא يشير الى قوله אדין צבית ליצבא وتمام القول ◆

۱۰ هولاً الحيوانات الكبار الذى هم اربعة اربع ممالك يقومون من الارض ٠

۱۸ ویتسلمون الملک قدیسین العالی وینتصلون الملک الی الدهر والی دهر الدهور •

ودانيال في تفسير المنامات يأتون بقول مجمل وهو فتح الموضع المنغلق والمنعقد ♦ ودانيال في تفسير المنامات يأتون بقول مجمل وهو فتح الموضع المنغلق والمنعقد ♦ وفسر الاربع حيوانات اربع ممالك وفسر البحر الارض ولم يفسر ארבע רוחי שמיא ♦ وهذه الارباح هي حركات من عند الله فعند ذلك قامت هذه الدول ♦ وقوله الإحرام وطحاله يشير الى تحد אلا אתא וدا ولم يحتاج دانيال ان يسل عن الثلث حيوانات عن الرابعة كقوله

ا حينتن هويت الوقوف على الحيوانة الرابعة التي كانت متغيّرة من كلهم فرعة فضل اسنانها حديد وظفرها نحاس اكلت وسحقت وما بقى برجلها رفست •

<sup>.</sup> ويتجه ايضا .Perh

<sup>.</sup> ويقينا .Line 5.

الدول كقولة בארץ דקו בחדא كما شرحنا ذلك في موضعة  $\bullet$  وقولة וארכה בחיין هو ان فصل v مذهبهم وبقاياهم موجودة مع دولة غيرهم ونماويسهم  $\bullet$  وقولة v 101 الاتا يريد به فاسوق v الى انقضاء الدولة الرابعة ولاتا هو دولة يسرائيل فان ليس يتلف بقايا الدول مناويسهم الا عند ظهور دولة المسيح عم v

الليل وانا مع سحب السماء مثل ابن و المع سحب السماء مثل ابن و الدم كان جائ والى قديم الزمان وصل وقدامه قرّبوه ٠

مثّل المسيح بانسان بخلاف الهدول علاداله التي مثّلها بالوحش لمعناين احدهما لانه חده يعرف ربّه والثاني لانه سلطان على الكل ♦ ثم قال لاه لادو الاهالان الله تع بعث به ويشاهدونه الناس كما يشاهدون الغيم ♦ وعرّف انه وافي الى الملك الذي جلس ليحاكم الناس وعرّف انه قدّمه اليه وقرّبه اليه ثم عرّف انه سلّم اليه 10 الله الملك كقوله

ا وله سلّم السلطان والعرّ والملك وكل الشعوب والامم واللغات له يطيعون سلطانه سلطان الدهر لا يزول وملكه لا ينتقل •

ذكر له ثلاثة الفاظ صلام ١٩٦١ ١٥ اعلاه فاما الصلام فهو بطشة باعدائة ومن لا يطيعة واما ١٩٦١ فهو مجيّهم للسجود له في كل ٦٦ عدار والهدايا النفيسة واما ١٥ اعلاه فهو ووع جلوسة على كرسيّ الملك واخذ للخراج وكتب الكتب والتوقيعات باسمة وخاتمة ♦ ثم عرّف ان سلطانه لا ينقضي كما انقضى ملك هولاء الممالك ولا ينفسد ملكة كما انفسد ملك غيرة ♦

۱۰ تکرتمت روحی انا دانیال فی وسط الغمد ومناظر راسی یدهشونی ۰

هذا وصف حالة بعد ان انتبة فلعقة كما لحق بختناصر وغيرة عند ما لم يقف على تاويل المنام وهذا عجيب ان يكون دانيال ما وقف على ذلك وهو מפשר חלמין

י בולה <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> אללה <sup>2</sup> add. C, om. cett. <sup>3</sup> במן C. <sup>4</sup> Prob. אללה <sup>5</sup> ביטן codd.

لغنيين 7. جايئًا .6 أطرا .7 Line 5.

فصل ۷ العظيم الذي يقف قدامة عالم من الغلمان ♦ وعرّف لاى معنى جلس على الكرسى فاسوق ١٠ ووقف بين يدية هذه الغلمان فقال דاده الالته العالم وهو محاكمة الامم على ما مدر أوقف بين يدية هذه الغلمان فقال تاده المالات الله وقولة العالم المالات المالات الله وقولة العالم المالات الله في المالات الله ونوب طويلة وافعالهم محفوظة عليهم كقولة الملاه الله دنوب طويلة وافعالهم محفوظة عليهم كقولة الملاه الله دنوب طويلة وافعالهم المعنوض ما يحتاج الية بعد دهر الآلا ينساه فتكلم على المحلان الله ومثلة قولة في افعال الاشرار الله ومالة قال في عمل المالات المالين الاحراد عود المالين المالين المالي المالين المالية وقد قال المالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية والمالية المالية المالية محسوبة عليهم •

ا داظر كنت حينتُن من اجل صوت القرن المتكلمة داظر كنت حتى قتلت واهلك جسمها وسلّمت لوقيدة النار •

رجع يذكر ما يكون من الحيوانة الرابعة فعرّف انه كان سبب هلاك هذه الحيوانة الكبيرة هو ما كانت تتكلم به القرن من العظيم وان كان قد امهل الله تع عليها وقد مر طويل فان لكل مهلة انتهاء فيكون قد جاء الوقت • وقوله ووله وولا والالله المالكم وقوله قال المنتدا لأنواه المسلام فقوله وعائل يريد به قتل ملوكهم وتلف عساكرهم • وقوله المالت الاقرب فيه بطلان عبادتهم ونواميسهم فلا يبقى لهم بيعة ولا موضع قبلة ويتجه ايضا قطع ذكر لاها من الدنيا • وقوله المالة الأخرة وهى لا الذي المراد بهذا الاسم على موضع الدينونة •

٥٠ ١٠ وسائر الحيوانات ازيل سلطانهم "ومهلة بالبقى" اعطيت لهن الى وقت وزمان ٠

بعد أن ذكر تلف الحيوانة الأخيرة ذكر زوال الثلاثة الممالك التي تقدّم ذكرها وهذا من جنس قوله في الصنم أن الحجر ضربت الصنم على رجليه فانسعقت عند ذلك سائر

دهرا .15 . ناظرا .11 . يدوّنوا .5 . ذنوبا .4 Line

ילא P only; אלא cett. " ויל C. " אלא P only; אלא באלבקא C.

ا فظر كتت حتى رموا الكراسى وقديم الزمان جلس لباسة مثل الثلج الابيض وشعر رأسه مثل الصوف النقى كرسية شرار النار بكرة دار مشتعل ٠

 ا نهر من دار (وقبل ضياء دور) منقطع وخارج من قدامة الفءة الوف يخدمونة وربوة ربوات قدامة يقومون الحكم جلس والكتب فتحوا ٠

منه الكراسي الملواد التي تقدم "ذكرما " وقوله ١٣٣٦ ٢٣٣٩ مو ملك يكون ليحاكم الامم يوم القيامة وفيه قال ١٣٥٨ عتم الله ١٣٣٨ ١٣٨ ١٣٨٨ ١٣٨٨ ٥٠ فعرّف ١٣٠٠ ١٠٠ انه طرح له كرسي من نار وان يكر الكرسي نار تشتعل لان الملائكة العلوية اجسامهم ٥٥ نار وكذلك كراسيها من نار \* ثم اورى ان نهر من نار خارج من قدام الملاك يعاقب به العماة \* وقوله ١٨٤٣ ١٣٣٣ ١١٠٠ ذلك لانه ملاك عظيم من الملائكة كالسلطان

Line 10. ناظراً . 12. بكِلَم , فها ,عينَى , تشبهان . 12. انهراً . 13. [ II- 3.]

ימתל <sup>1</sup> codd. יתפרם <sup>3</sup> codd. יתפרם י corr. P in marg.; סורה cett. י מורה י codd. י מורה י corr. P in marg.; סורה י

فصل ٧ وهو اجل من الغصّة وفي النسر ايضا طيران وعلوّ وكذلك كان بختناصر كقوله فية فأسوق ^ مدم دورددا الأم ادماهم محددالا وصفة اخر ما برام الما داها دا ٠ وفي السبع بره٬ ۲. بر ايضا قوّة عظيمة وانه لا ينهزم كقوله الأبه تعالد هولا دلا فمثّلة في هذا الفاسوق بالشيين ععر ٢٠٠١ وقال الدعام ٢٠ دعا عنى بالسبع والنسر كقوله دبه ١٦٠ وقال الدعام ٢١ دعا وهي عساكره الكبار ♦ معادد ١٠٠٠ وقال ١٠٠١ عند وهي عساكره الكبار ♦ 5 وقال ١١٦٦ مم يعنى في ما كنت اراء بهذه الصورة الهائلة حتى رايت واذا قد انتفت اجنعتها حتى لم تقدر تطير وتاويلًا هو ان انقطع سفرة وغزاوته وتاويل العادا ١٥ ארעא בס ما لحقة في السبع سنين وهو قوله اهم אנשא מריד . وقوله על רגלין כאנש הקימת الرحد مدسم هذا وصف حالة عند ما رجع اليه عقله فوحد الله تع وترك الظلم والتعدّى ورجع الى ملكة وازداد رفعة عمّا كان قبل ذلك ﴿كقولة﴾ اרבו 'תירא הוספת לי ٠ ٥٥ فوصف بختناصر وحدة ولم يذكر حال اولادة اذ لم يكن لهم حال تُذَّكر اعنى جبروة وفتح بلد بل هي الحال التي ورثوها من بختناصر فقط ٠ ثم وصف الحيوانة الثانية انها تشبه الدبّ وذلك لجهلها لانهم قوم ثنويّة جهال ♦ وقوله الأسماد ١٦٦ قيل انه في ظاهر امرها انها كما صعدت اعزلت ناحية وهو ما ذكرة من فعلها مع يسرائيل وهو ما فعله دارياوش مع دانيال وما فعله كورش ودارياوش الفارسي وارتحششتا مع يسراثيل ss وكذلك احشويروش بعد قصّة هامان ♦ وقوله الألال لالالال تهاها هو انهم ملكوا ثلث جهات الدنيا وقد شرح ذلك بقوله في ما بعد ראיתי את האיל מננח ימה תצפונה וננבה ♦ אסה׳ ב. פ פפע וכן אמרין לה קומי אכולי בשר סניא הפ פפע הוחום אם על המלך מוב יכתב לאבדם وتمام القصة ولم يذكر انها أكلت من حيث انه لم يتم ذلك في يسرائيل بل انعكس على اعدائهم ﴿ ووصف ما تفعله ملوك الفارسُ ولم يذكر من ملوك دهاته غير ٥٥ نبوم فناصر وحدة كما تقدّم به القول ♦ ثم ذكر الحيوانة الثالثة فمثّلها بنمر والنمر اصغر من الدبّ وكذلك في الفصل الاخر مثّل ملوك الفارس بكبش ومثل ملوك اليونانية ים חודי 1.ה יש ושל בי חוד ושל הי וلكبش ومع ذلك فان النمر يلازم ابواب البلدان كقوله מסר שקד על עריהם واعلم וن النمر هو كل ملوك اليونانية + وقوله ולה נפין ארבע די עוף هو اربع تلامذت اعنى أذى القرنين كما سنشرح ذلك في الفصل الأخير عند قولة וכעמדו תשבר מלכותו ותחץ לארבע רוחות השמים • وقول: ושלמן יהב לה ב וגמבה 26 من اخبار <sup>1</sup>ذي القرنين • تهمه درم ذكر الحيوانة الرابعة ولم يمثلها بعيوانة معروفة كما ممّل غيرها باسد ودبّ ونمر وذاك انه لم يكن لها مذهب واحد ولا

<sup>1 17</sup> codd.

م القداميّة مثل الاسد واجنعة النسر لها كنت داطر حتى تُتفوا مسل الجنعتها ورفعت من الارض وعلى رجلين مثل الانسان اقيمت السرق الدين الانسان اعطى لها ه

وانا بحیوانة اخری ثانیة شابهة له والی جانب واحد
 اقیمت وثلثة اضلاع فی فمها بین اسنانها وکنی قائلین لها قومی و کلی لحما کثیرا

بعد هذا كنت داظر واذا اخرى مثل النمر ولها اجنعة طائر
 على صلبها واربعة رؤوس للحيوانة وسلطان اعطى لها •

بعد هذا كنت ناظر فى مناظر الليل واذا بحيوانة رابعة فرعة وهيوبة وصلبة فاضلة واسنان حديد لها كبار اكلت وسحقت والبقية برجليها رفست وهى متغيّرة من كل حيوانة التى سبقتها وعشرة قرون لها •

م متفرّس كنت فى القرون واذا بقرن صغيرة صعدت بينهم وثلثة من القرون المتقدّمة انقلعوا من قدامها واذا عينين مثل عينين الانسان فى هذا القرن وفم متكلّم بالكباره

يجب ان نبين لاق معنى مثلت الممالك بالحيوان فمرة اتمثل بالخيل كقولة المدام المدت المدالك بالحيل كقولة المدام المدت المدال وهى اهليّة وقد مثّل بعد هذا ملك الفارس بكبش ومثّل الموك ومراه اليونانيّة بعتود فنقول انه مثّل الاربعة ممالك بخيل من حيث ان لها الحرب فلما كان كل واحدة منها حارب غيرها مثّلها بالـ 1000 و ومثّل بختناصر مرّة بسبع ومرّة بنسر فمثّله المعترس وكذلك السبع اعظم الوحش المفترس وكذلك السبع اعظم الوحش المفترس وكذلك المنت عند باس وكذلك مثّله بالذهب

ملك codd. عالنسر only. هلك codd. عاملاً وماماً عاملاً عاماً عاماً

<sup>.</sup> باسا . 13. اظرا . 14. عينَيّ . 14. متغرسا . 13. اظرا . 14.

فصل ٧ منها في الفصل الذي بعدة وهو تصدم سلام لأواردام تأسير وشي منها في سنة احدى فاسوق ا لكورش وشي منها دسدا سلاس لأدااس جملة ذلك خمسة فصول ٠ فاما منام بختناصر وهذا المنام الذى نظرة دانيال فهما يجمعان ذكر الاربع ممالك واما المام فليس فية ذكر الملك الاول بل يذكر فية الثلثة ممالك وأما الغصل الرابع فيذكر فية خبر 5 قال الله الله الرابع واما العلام الروم ببيت المقدِّس وهو المله الرابع واما الفصل لخامس فانه يتضمّن شرح ما يجري من اخبار ملوك اليونانيّة والروم والعرب وسائر القصّة على ما سنشرح ذلك بعون الله تع ٠ وهذه الاربعة فصول التي حكاها سيد دانيال عَم تنقسم · فالأول منها هو ما رآه في المنام والثاني الحازون والثالث والرابع كان منتبه وراى الملائكة وخاطبوه وبدل ذلك على زيادة رنبة في النبوة ٠ وكشف 10 الله تع ذلك لدانيال دون غيرة لشدة احتراقه على مماثبنا وتعلَّق قلبه بما بجري علينا وارادة الوقوف على المدة كم تكون ولذلك سمّاء איש חמורות • وقوله חלמא כחב ذله لانه اراد ان يكون مثبوت في جملة اخبارنا التي كتبتها الانبياء عم ٠ وقولة ראש מלח אמר قيل فيه أن ذكر غيون المنام المُعوّل عليها وقيل أنه أراد به أوّل ما قال في الكتاب لادة تلاهلاً كما هو مكتوب يعنو على ما هو في هذا السفركذا 25 كان لشلا يظن انه كان شي مكتوب فاختصرة "لأن الانبياء عم قد يكتبون البعض ويختصرون عن البعض كقوله في اخبار الملوك ١٩٦١ ٢٥٦٠ وأرد:

مجيب داديال وقائل كنت داظر في مناظري مع الليل وإذا اربع رياح السماء مقفرة للبحر الكبيره

م وانا اربع حيوانات كبار صاعدات من البصر متغيّرات هنه مه من هنه ه

عرّف انه راى اربع رباح الماتجة البحر الكبير وهو البحر المحيط وعند همجانه معدت منه هذه الاربع حيوانات وهذا يدل (على) انه راى فى المنام انه واقف على شطَّ البحر حتى صعدت منه هذه الاربع حيوانات الله عنه اخذ يذكر وصف حيوانة من هذه الاربع حيوانات الله عيوانة من هذه الاربع حيوانات الله عنوانات اله عنوانات الله عنوانات الل

יאראד <sup>1</sup> הינח or הינה odd. <sup>2</sup> למן PQ; לאן cett. <sup>3</sup> הינה or הינה codd. Line 5. הינת 9. הידה 12. הידה 13. הידה 15. הידה 17. היד

یکودون امضطربین وفازعین من قدام الاه دانیال الذی هو الالاه نسله الحق الثابت الی الدهر وملکه لا ینفسد وسلطانه الی النهایة الله الده منجی ومخلص وفاعل الایات والبراهین فی السمه وقی الارض هو الذی نجا دانیال من ید السباع ا

فعل داریاوش کما فعل بختناصر بعد رجوعه من البّریّة الی ملکه من انفاد 5 الکتب بما جری له لانه وجب عنده [من] تعظیم لخالق جل ذکره ونت معجزاته وامر الناس بالحوف منه لانه مو الآلاه الباقی الذی لا یزول ملکه وسلطانه النافذ ویخلّس وینجو من یرید + وقوله الاح الامام المامام حصومه الامامه به ایات فی جنود السماء من الکسوفات وغیر ذلك (و)فی الارض من جنس ما جری فی قصّة دانیال ورفقاته وقد شاهد ذلك داریاوش وعلمه + ثم عرّفهم ان دانیال طرح الی \*جبّ السباع ٥٥ فلم یودوه ولا شك فی ان الناس قد علموا بما فعلوا المایة واثنین وعشرین رجل حتی طرحوا الی السباع \*واعزلوا ونصب غیرهم \*خلفاءهم\* \*

رود الله المجمع من الملك المرباوش وفى ملك كورش الفارسي •

בשיى كان على الملك والرياسة كما تقدّم القول في تفسير اיהי דניאל עד שנת אחת 15 לכודש המלך ◆

وهذا وصف ما جرى لنبوخذناصر وبلشاصر ودارياوش \* فاما اخبار كورش ومن قام بعدة من ملوك الفارس فقد ترجمة سفر عزرا عمم \*

۱ فی سنة احدی لبلشصار ملک بابل نظر دادیال مناما
 ومنظر راسة علی فراشة و حینائن کتب المنام اوّل الکلام قال و در کان وقف علی ما تشمّنه منام بختناصر من ۱۲۵ و در داده علی ما شرحه لکن وقف بعد ذلك علی شروح هی اوسع من ذلك شی منها فی هذا المنام الذی رآه وشی

י ופזעין ופזעין codd. י Ins. P only. י ואעדלו כלאפהם ונצב גירהם ממרבין ופזעין codd. עלפאהם נצב גירהם Q; אנפסהם P.

<sup>.</sup>واثنان وعشرون رجلا .Line II

فصل ۱ بخلصه کما بعث الی حننیا میسائیل وعزریا و (قوله ۱۵۵۱ ۵۵ مداری) مو انهم کانوا فاسوق ۲۳ جیاع ولم یجعل لهم سبیل لاذائه ۰ وقوله ۱۲ م ۱۵۵۱ ۱۵۱ یشیر الی سائر افعاله المالحة بینه وبین الله تع وایضا لما تقدّم من قوله دلا مدل ۱۳ مانوا ۱۸۱۸ من قال ۱۳۸۱ م ما محل مداده لا مدری انه لم یفعل شی یستحق من اجل ذلك ان و یعمل به ما عمل به ۰

الجبّ الملك كثيرا طاب له وقال ليصعدوا داديال من الجبّ ولم يتجد فيه شي من الغساد من اجل اده وثف بالاهه • دلوا اليه حبال كما جرى في امريرميا عَمْ •

وقال الملك حتى جيبوا الرجال الذي غمزوا بدانيال ورموا الله حتى جيبوا الرجال الذي غمزوا بدانيال ورموا الله حتى السباع هم وبنيهم ونساؤهم ولم يبلغوا الى ارض الحبّ حتى تسلّطوا بهم السباع وكل عظامهم سحقوا ٠

هولام الرجال هم الماية واثنان وعشرون التى دبروا علية وكل من ظهر منة عداوة دانيال للقوا بهم واولادهم وحرمهم الذى كان حكمهم فى سنن الفارس ان يلحقوا الاولاد والنسام بالرجال فعمل على رسمهم او يكون نساؤهم واولادهم الكبار اظهروا من 5 السرور بذلك وعداوة دانيال فاستحقوا ذلك عند الملك ويقرب فية انهم كانوا يطرحوا قوم بعد قوم بعدة السباع أوتناول كل واحد من السباع واحد من الناس فاذا راوهم قد أكلوه بخرجوا غيرهم الى ان آكلوا الكل ورجع دانيال الى تدبير الملك وحدة كما كان يدبر الملك قبل ذلك كما تقدّم القول به تحقوله المسلم وليس بد من ان "يكون تم ما رسم الملك فى كتابة الى ان تم ثلاثين يوما غير (على) د دانيال ونظراته من عباد الله عز وجل ه

النين المياوش الملك كتب الى كل الشعوب والامم الذين سمّان في كل الارض يكثر سلامكم •

rv من قدامی اجعال امرا ان کل من هو فی سلطان ملکی

ינאול <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> יכאן codd. <sup>3</sup> יכאן B.

<sup>.</sup> ثلاثون . 19. قوما . 16 . وبنوهم . 10 . حبالا . 8 . سبيلا ,جياعا . 2 .

الدول كقوله دمه و حالا حاله كما شرحنا ذلك في موضعه \* وقوله المحدة حالم هو ان فصل ٧ مذهبهم وبقاياهم موجودة مع دولة غيرهم ونماويسهم \* وقوله الا الام الالم يريد به فاسوق ١٢ الى انقضاء الدولة الرابعة ولاله هو دولة يسرائيل فان ليس يتلف بقايا الدول منه ونماويسهم الا عند ظهور دولة المسيم عم \*

۱۳ داظر كنت في مناظر الليل وانا مع سحب السماء مثل ابن و الدم كان جائ والى قديم الزمان وصل وقدامة قرّبوه ٠

مثل المسيح بانسان بخلاف الهدور طرداله التي مثلها بالوحش لمعناين احدهما لانه الده العرف ربّه والثاني لانه سلطان على الكل ( ثم قال لاه لاده سحاله لان الله تع بعث به ويشاهدونه الناس كما يشاهدون الغيم ( وعرّف انه وافي الي الملك الذي جلس ليحاكم الناس وعرّف انه قدّمه اليه وقرّبه اليه ثم عرّف انه سلم اليه 10 الله كقوله

ا وله سلّم السلطان والعزّ والملك وكل الشعوب والامم واللغات له يطيعون سلطانه سلطان الدهر لا يزول وملكه لا ينتقل •

ذكر له ثلاثة الفاظ سلام ۱۳۹۳ ۱۵ ما السلام فهو بطشة باعدائه ومن لا يطيعة واما ۱۳۹۱ فهو وعلى الله واما ۱۳۹۱ فهو مجيّهم للسجود له في كل ۱۳ محداله والهدايا النفيسة واما ۱۵ ملاد فهو وعلى حرسة على كرسي الملك واخذ للخراج وكتب الكتب والتوقيعات باسمة وخاتمة و ثم عرّف ان سلطانه لا ينقفي كما انقفى ملك هولاء الممالك ولا ينفسد ملكة كما انفسد ملك غيرة و

ه انکرنمت روحی انا دانیال فی وسط الغمد ومناظر راسی مدهشونی ه

هذا وصف حالة بعد ان انتبة فلحقة كما لحق بختناصر وغيرة عند ما لم يقف على تاويل المنام وهذا عجيب ان يكون دانيال ما وقف على ذلك وهو מعسد الأصرا

י רלה <sup>1</sup> codd. <sup>2</sup> אללה add. C, om. cett. <sup>3</sup> במן C. <sup>4</sup> Prob. אללה . <sup>5</sup> במן codd.

لعنيين 7. جايمًا .6 أطرا .7 Line 5.

ا النظر كنت حينتُن من اجل صوت القرن المتكلمة ناظر كنت حتى قتلت واهلك جسمها وسلّمت لوقيدة النار •

رجع يذكر ما يكون من الحيوانة الرابعة فعرّف انه كان سبب هلاك هذه الحيوانة الكبيرة هو ما كانت تتكلم به القرن من العظيم وان كان قد امهل الله تمّع عليها وقد مويل فان لكل مهلة انتها فيكون قد جا الوقت • وقوله عالاه الاهام ثم قال المائد المراهم وتوله عالم المراهم وتوله عساكرهم • وقوله المائد المائد الاقرب فيه بطلان عبادتهم ونواميسهم فلا يبقى لهم بيعة ولا موضع قبلة ويتّجه ايضا قطع ذكر لاها من الدنيا • وقوله المائد مطالبة الأخرة وهي لا الذي المراد بهنا الاسم على موضع الدينونة •

٥٥ ١١ وسائر الحيوانات ازيل سلطانهم "ومهلة بالبقى" اعطيت لهن الى وقت وزمان ٠

بعد ان ذكر تلف الحيوانة الاخيرة ذكر زوال الثلاثة الممالك التى تقدّم ذكرها وهذا من جنس قوله في الصنم ان الحجر ضربت الصنم على رجليه فانسعقت عند ذلك سائر

ילאלא P only; אלא cett. " ויל C. אלא P only; אלא כett. " ויל C.

دهرا .15 ناظرا .11 يدونوا .5 ذنوبا .4 Line 4.

• ناظر كتت حتى رموا الكراسى وقديم الزمان جلس لباسة مثل الثلج الابيض وشعر رأسة مثل الصوف النقى كرسيّة شرار النار بكرة دار مشتعل •

ا نهر من دار (وقيل ضيا نور) منقطع وخارج من قدامة الف 25 الوف يخدمونة وربوة ربوات قدامة يقومون الحكم جلس والكتب فتحوا ٠

هذه الكراسى الملوك التى تقدم 'ذكرها ﴿ وقوله מתחים יומין هو ملك يكون ليحاكم الامم يوم القيامة وفيه قال אסף عَمْ יבוא אלהינו ואל יחרש אש לפניו תאכל ﴿ فعرّف חח״ נ. د انه طرح له كرسى من نار وان بكر الكرسى نار تشتعل لان الملائكة العلوية اجسامهم ٥٥ نار وكذلك كراسيها من نار ﴿ ثم اورى ان نهر من نار خارج من قدام الملاك يعاقب به العصاة ﴿ وقوله هذا والمحرفة الله لانه ملاك عظيم من الملائكة كالسلطان

ימתל <sup>3</sup> codd. <sup>3</sup> ימתרם codd. <sup>3</sup> יתפרם corr. P in marg.; cett. cett. codd.

Line 10. ناظرا 12. بِكِلَم ,فما ,عينَى ,تشبهان 12.  $\mathbb{K}$ 

فصل ٧ وهو اجل من الفقة وفي النسر ايضا طيران وعلو وكذلك كان بختناصر كقولة فية فأسوق ^ הנה בעננים יעלה וכסופה מרכבותיו ووصف اخر אין עיף ואין כושל בו ♦ وفي السبع سمن من النها قوّة عظيمة وانه لا ينهزم كقوله الله تعالد تعدد دلا فمثّلة في هذا الفاسوق بالشيين عمر من الدوم الله عمر من النهر والنسر كقوله دماه وقال النوم الا نعام ومن عساكرة الكبار والمراد در المراد در الله والنسر كقوله والنسر كقوله الكبار والمراد در النهر والمراد در المراد در الله والنسر كقوله والنسر كفوله والنسر كقوله والنسر كفوله والنسر والنسر كفوله والنسر كفوله والنسر كفوله والنسر كفوله والنسر كفوله والنسر 5 وقال ١١٦٦ ١٣٦٦ يعنى في ما كنت اراه بهذه الصورة الهائلة حتى رايت واذا قد انتفت اجنعتها حتى لم تقدر تطير وتاويله هو ان انقطع سفرة وغزاوته وتاويل العادا ١٥ ארעא בפ ما لحقة في السبع سنين وهو قوله اهم אנשא סריד . وقوله על רגלין כאנש הקימת الأدد مدسم هذا وصف حالة عند ما رجع اليه عقله فوحد الله تع وترك الظلم والتعدّى ورجع الى ملكة وازداد رفعه عمّا كان قبل ذلك ﴿كقوله﴾ ורבו יתירא הוספת לי ٠ ٥٥ فوصف بختناصر وحدة ولم يذكر حال اولادة اذ لم يكن لهم حال تُذْكر اعنى جبروة وفتم بلد بل هي الحال التي ورثوها من بختناصر فقط ٠ ثم وصف الحيوانة الثانية انها تشبه الدبّ وذلك لجهلها لانهم قوم ثنويّة جهال ﴿ وقولهُ الأصد ٦٦ قيل انه في ظاهر امرها انها كما صعدت اعزلت ناحية وهو ما ذكرة من فعلها مع يسراتيل وهو ما فعله دارياوش مع دانيال وما فعله كورش ودارياوش الفارسي وارتحششتا مع يسراثيل Is وكذلك احشويروش بعد قصّة هامان · وقول ١٦١١ لالام تحادمه هو انهم ملكوا ثلث באום ווניבו פנג מעש ינוש ישעל של או ישג ראיתי את האיל מנוח ימה וצפונה ונובה → אסת׳ ג. מ פנע וכן אמרין לה קומי אכולי בשר סניא הפ פעל הוחום אם על המלך מוב יכתב לאבדם وتمام القصة ولم يذكر انها أكلت من حيث انه لم يتم ذلك في يسراتيل بل انعكس على اعدائهم ﴿ ووصف ما تفعله ملوك الفارس ولم يذكر من ملوك دهاده غير oo نبوخذناصر وحدة كما تقدّم به القول · ثم ذكر الحيوانة الثالثة فمثّلها بنمر والنمر اصغر من الدبّ وكذلك في الفصل الاخر مثّل ملوك الفارس بكبش ومثل ملوك اليونانية ים יובר وهو اصغر من الكبش ومع ذلك فان النمر يلازم ابواب البلدان كقوله נמר יובר מוד שקד על עריהם واعلم أن النمر هو كل ملوك اليونانية ♦ وقوله الله נפין ארבע די עוף هو اربع تلامدته اعنى "ذى القرنين كما سنشرح ذلك في الفصل الاخير عند قوله וכעמדו תשבר מלכותו ותחץ לארבע רוחות השמים • وقوله ושלמן יהב לה مو المشهور 26 من اخبار أذى القرنين · באחר דנה ثم ذكر الحيوانة الرابعة ولم يمثّلها بعيوانة معروفة كما مثّل غيرها باسد ودبّ ونمر وذاك أنه لم يكن لها منهب واحد ولا

<sup>1 17</sup> codd.

م القداميّة مثل الاسد واجنعة النسر لها كنت داظر حتى تُتفوا ممل المنعتها ورفعت من الارض وعلى رجلين مثل الانسان اقيمت فاسوق المنسان اعطى لها ه

• وانا بحیوانة اخری ثانیة شابهة له والی جانب واحد اقیمت وثلثة اضلاع فی فمها بین اسنانها وکنی قائلین لها قومی و کلی لحما کثیرا •

بعد هذا كنت ناظر واذا اخرى مثل النمر ولها اجتحة طائر
 على صلبها واربعة رؤوس للحيوانة وسلطان اعطى لها •

بعد هذا كنت ناظر فى مناظر الليل واذا بحيوانة رابعة فرعة وهيوبة وصلبة فاضلة واسنان حديد لها كبار اكلت وسحقت البقية برجليها رفست وهى متغيّرة من كل حيوانة التى سبقتها وعشرة قرون لها ٠

م متفرّس كنت فى القرون واذا بقرن صغيرة صعدت بينهم وثلثة من القرون المتقدّمة انقلعوا من قدامها واذا عينين مثل عينين الإنسان فى هذا القرن وفم متكلّم بالكبار.

يجب ان نبيّن لأى معنى مثلت الممالك بالحيوان فمرّة اتمثّل بالحيل كقولة المدا ملات والمثلث ومثّل الملك المدر المدر المدر وهي اهليّة وقد مثّل بعد هذا ملك الفارس بكبش ومثّل الموالا اليونانيّة بعتود فنقول انه مثّل الاربعة ممالك الخيل من حيث ان لها الحرب فلما كان كل واحدة منها حارب غيرها مثّلها بالعامات و ومثّل المختناصر مرّة بسبع ومرّة بنسر فمثّله المعترس وكذلك السبع اعظم الوحش المفترس وعدلك المنترس وكذلك السبع اعظم الوحش المفترس وكذلك المدر وكذلك مثّلة بالذهب

only. عالنسر codd. 2 Perh. ملك Perh. والنسر only.

<sup>.</sup> باسا . 13. عينَى . 14. متغرسا . 13. ناظرا . 7. اطارا . 14.

فصل · منها في الفصل الذي بعد، وهو تصدام سلاس أداردام دالسماد وشي منها في سنة احدى فأسوق ا لكورش وشي منها حسدال سلال لأدااك جملة ذلك خمسة فصول ٠ فاما منام بختناصر وهذا المنام الذى نظرة دانيال فهما يجمعان ذكر الاربع ممالك واما الماام فليس فية ذكر الملك الاول بل يذكر فية الثلثة ممالك واما الغصل الرابع فيذكر فيه خبر 5 قام الله مجمل ويذكر فيه ما فعلت الروم ببيت المقدّس وهو المله الرابع واما الفصل لخامس فانه يتضمّن شرح ما يجرى من اخبار ملوك اليونانيّة والروم والعرب وسائر القصّة على ما سنشرح ذلك بعون الله تع ﴿ وهذه الأربعة فصول التي حكاها سيد دانيال عَم تنقسم \* فالأول منها هو ما راد في المنام والثاني الحازون والثالث والرابع كان منتبه وراى الملائكة وخاطبوه ويدلّ ذلك على زيادة رتبة في النبوة ، وكشف ١٥ الله تَع ذلك لدانيال دون غيرة لشدة احتراقه على مماتبنا وتعلَّق قلبه بما بجري علينا وارادة الوقوف على المدة كم تكون ولذلك سمّاء איש חמודות • وقوله חלמא כחב ذلك لانه اراد ان يكون مثبوت في جملة اخبارنا التي كتبتها الانبياء عم ٠ وقولة ראש מלח אמר قيل فيه أن ذكر عيون المنام المُعوّل عليها وقيل أنه أراد به أوّل ما قال في الكتاب لادة דد الله كما هو مكتوب يعنو على ما هو في هذا السفركذا 25 كان لثلا يظن انه كان شي مكتوب فاختصره "لأن الانبياء عم قد يكتبون البعض ويختصرون عن البعض كقوله في اخبار الملوك ١٦٦٦ ٢٥٦٦ والدن

مجیب دادیال وقائل کنت داظر فی مناظری مع اللیل وانا
 اربع ریاح السما مقفزة للبحر الکبیره

وانا اربع حيوانات كبار صاعدات من البحر متغيرات هنه
 من هنه

عرّف انه راى اربع رباح المائجة البحر الكبير وهو البحر المحيط وعند همجانه معدت منه هذه الأربع حيوانات وهذا يدل (على) انه راى فى المنام انه واقف على شطّ البحر حتى صعدت منه هذه الاربع حيوانات المنام اخذ يذكر وصف حيوانة من هذه الاربع حيوانات الم

يكونون امضطربين وفازعين من قدام الأه دانيال الذى هو الآلاه نمله الحتى الثابت الى الدهر وملكة لا ينفسد وسلطانة الى النهاية و السقال الدرم منجى ومخلص وفاعل الايات والبراهين فى السماء وفى الارض هو الذى نجا دانيال من يد السباع و

فعل دارباوش كما فعل بختناصر بعد رجوعة من البّريّة الى ملكة من انفاد 5 الكتب بما جرى لة لانة وجب عندة [من] تعظيم لخالق جل ذكرة ونتّ معجزاته وامر الناس بالحوف منه لانة هو الآلة الباقى الذى لا يزول ملكة وسلطانة النافذ ويخلّص وينجو من يريد \* وقولة الاحت بماام المامام حصن المسوفات وغير ذلك (و)فى الأرض من جنس ما جرى فى قصّة دانيال ووفقاته وقد شاهد ذلك دارباوش وعلمة \* ثم عرّفهم ان دانيال طرح الى "جبّ السباع 10 فلم يودوة ولا شكّ فى ان الناس قد علموا بما فعلوا الماية واثنين وعشرين رجل حتى طرحوا الى السباع "واعزلوا ونصب غيرهم "خلفاهم" \*

الفارسى • المجمع فى ملك دارياوش وفى ملك كورش الفارسى •

בשים كان على الملك والرياسة كما تقدّم القول في تفسير ויהי דניאל עד שנת אחת 15 לכורש המלך ◆

وهذا وصف ما جرى لنبوخذناصر وبلشاصر ودارباوش \* فاما اخبار كورش ومن قام بعدة من ملوك الفارس فقد ترجمة سفر عزرا عم \*

۱ فی سنة احدی لبلشصار ملک بابل نظر دانبال مناما ومنظر راسة علی فراشة و حینتن کتب المنام اوّل الکلام قال و در کان وقف علی ما تفیّنه منام بختناصر من ۱۲۵ مزام علی ما شرحه لکن وقف بعد ذلك علی شروح هی اوسع من ذلك شی منها فی هذا المنام الذی رآه وشی

י ופועין ופועין ופועין codd. בירהם <sup>3</sup> Ins. P only. י ווערלו כלאפהם ונצב גירהם <sup>3</sup> Q בלפאהם P.

واثنان وعشرون رجلا .Line 11

فصل ۲ یخلصه کما بعث الی حننیا میسائیل وعزریا و (قوله ۱۵۵۲ ۵۵ ۱۸۳۱۸) مو انهم کانوا فاسوق ۲۳ جیاع ولم یجعل لهم سبیل لاذائه ۰ وقوله ۲۳ ۱۵۵۸ ۱۵۱ یشیر الی سائر افعاله ۱۵۰۰ الصاحمة بینه وبین الله تتع وایضا لما تقدّم من قوله در احدا ۲۳ ۱۵۱۸ ۱۲۸ ۴ ثم قال ۱۸۱۹ ۱۲۸ ۱۲۸ ۲۸ لادال لیوری انه لم یفعل شی یستحق من اجل ذلاه ان ۲ یعمل به ما عمل به ۰

الجبّ الملك كثيرا طاب له وقال ليصعدوا داديال من الجبّ ولم يحدد فيه شي من الغساد من اجل انه وثف بالاهه • دلوا اليه حبال كما جرى في امريرميا عمّ •

ه وقال الملك حتى جيبوا الرجال الذى غمزوا بداديال ورموا الله حتى السباع هم وبنيهم ودساؤهم ولم يبلغوا الى ارض الحبّ حتى تسلّطوا بهم السباع وكل عظامهم سحقوا ٠

مولاء الرجال هم الماية واثنان وعشرون التى دبّروا علية وكل من ظهر منة عداوة دانيال للقوا بهم واولادهم وحرمهم الذى كان حكمهم فى سنن الفارس ان يلحقوا الاولاد والنساء بالرجال فعمل على رسمهم او يكون نساؤهم واولادهم الكبار اظهروا من 51 السرور بذلك وعداوة دانيال فاستحقوا ذلك عند الملك • ويقرب فية انهم كانوا يطرحوا قوم بعد قوم بعدة السباع أوتناول كل واحد من السباع واحد من الناس فاذا راوهم قد أكلوة يخرجوا غيرهم الى ان أكلوا الكل • ورجع دانيال الى تدبير الملك وحدة كما كان يدبر الملك قبل ذلك كما تقدّم القول بة فكقولة الالالا • وليس بدّ من ان فيكون تم ما رسم الملك في كتابة الى ان تم ثلاثين يوما غير (على) د دنيال ونظراته من عباد الله عز وجل •

٢٠ حينتُن دارياوش الملك كتب الى كل الشعوب والامم الذين سكان في كل الارض يكثر سلامكم ٠

rv من قدامی اجعال امرا ان کل من هو فی سلطان ملکی

ינאול <sup>1</sup> codd. <sup>3</sup> וינאול B.

<sup>. 14</sup> دوره م. 10. موما .16 وبنوهم .10 مبالاً .8 سبيلاً . وبنوهم .10 دوبنوهم .10 دوبنوهم .10 دوبنوهم .

ومكن ان هذا لجبّ له باب ادخلت السباع منه أولم تم ضو° يطرح لهم منه اللحم فصل الحتى ياكلون اذا لم يطرح لهم انسان وكان من شان هولا اذا استوجب الواحد القتل فاسوق ١٨ طرحوة الى السباع لياكلوة وكان رسم الختناصريقتل بالنار وغيرهم بالسيف و وقوله ٢٠٠٠ له الملائلة لاقا يعنى \* \* انهم اذا نظروا ان السباع لم توذيه طرحوا هم عليه حجر وقتلوة لانهم قد كاشفوة ولعلم الملك ان الله تع يخلّمه فعل ذلك ولولا ذلك 5 لم يختم الحجر الذي على راس البئر ٠

ان حينتُن نهب الى هيكله وبات مشتوى والات الملاهى ما انخل قدامة ودومة نفرت عليه ٠

فسّروا מות תרגום لالا אلا يعنى احترق قلبه على دانيال ومنع الغنى والفرح ولعظم شغل قلبه به كثرت افكاره في بابه فنفرت سنته ولم ياخذه النوم الى <sup>الف</sup>جر ٠

السجر يقوم بشمعة وبسرعة الى جبّ السجر يقوم بشمعة وبسرعة الى جبّ السباع نهب ٠

ا، وعند قریة من الحبّ صرخ بصوت شأف محیب الملک وکنی
 قائل لدادیال یا دادیال الالاه الحتی الاهک الذی ادت عابده علی
 الدوام الیس قدر علی خلاصکه من السباع •

rr حينتن داديال تكلم مع الملك ايها الملك للدهر عيش •

rr الاهى بعث ملاكة وغلق فم السباع ولم يغسدونى من حيث ان زكوة وجدت لى \* \* \* وايضا قدامك ايها الملك فساد لم افعل \*

قام عند الفجر لتعلّق قلبه به ثم نادى اليه ليسمع كلامة فيطيب قلمه بسلامته + ٥٥ وقول دانيال هلال سلام ملاه معلى مسموعه انه بعث الله تع 'بملاك م

Iine 2. ياكلوا . 3. عصل . 4. عني. 5. ياكلوا . 7. مشتويا . 7. بياكلوا . 3. عشل . 16. عشل . عشل . 18. بياكلوا . 3. عشل . 18. بياكلوا . 3. عشل . 18. بياكلوا . 3. ب

11 حينتُن اولائك الرجال ارهجوا على الملك وقائلون للملك اعلم دايها الملك أن سنّة لمادى وفارس أن كل رباط وتثبيت الذى يثبت الملك ليس يجوز تغيّر ذلك ٠

غرضهم في هذا القول انه ان كان لا يطرح دانيال الى جبّ السباع فقد بطل ما كان من رسم مادى وفارس وان جاز ان يبطل ذلك في دانيال جاز في غير ذلك وهذا باب يتسع ويكون في ذلك فساد وغرضهم في ذلك انه ان غيّر الملك رسومهم عصوا عليه لانه لا سبيل لهم ان يملك عليهم من "غيّر رسومهم \*

۱۰ حينتُن قال الملك وجابوا داينال ورموه الى جبّ السباع مجيب الملك وقائل لداديال الاهك الذى ادت عابده على الدوام هو بخلّصك ٠

<sup>7</sup>كان قول دارياوش مخالف لقول المختناصر لأن المختناصر قال 101 11% الأההכח 111 و المحتناصر على خلاصة على ضرب من ضروب المعجز والمختناصر لم يامن بانة قادر على ذلك ♦ والقوم الذين طرحوا اولائك الى الاتون قتلهم وهج النار لقربهم منة وهولاء الذين طرحوا وانيال الى جبّ السباع لم يلحقهم شى من ذلك لبعد السباع عنهم ♦ فقال دارياوش لدانيال فى وقت طرحة الى السباع لا شك فى ان اللة الذى تعبدة على الدوام هو ينجيك من السباع لانة قادر على هذا ولا يتم دله لمؤلاء الذين احتالوا عليك مرادهم فيك ♦

١٠ وجيبت حجر واحدة وجعلت على قم الحب وختمها الملك
 بخاتمة وخاتم اجلّائة لالّا يتغيّر مراد بداديال •

ידותוְ C; אחתוְ C; דלך C. Om. C. Om. C. Ins. C D only. אלאתון C. Ins. C only. אלאתון (in ras.); אלאתון כפנג. לרניאל C.

etc. مخالفا .Line 1

مخالفا ١٤٠.

لا شك في انه قد حس بمجيّهم لينظروه فلم يقطع صلوته بل اقام على جملته فصل ١ فنزلوا عليه وهو يصلّى وهُولام الرجال هم الامراء والبطارقة ٠

۱۳ حینئز تقدّموا وقائلون للملک علی رباط الملک الیس رسمت ان کل انسان بطلب حاجته من الاه وانسان الی ثلاثین یوما لکن من عندک ایها الملک یرمی الی جبّ السباع مجیب الملک وقائل و یقینا الکلام کستّه مادی وفارس التی لا تزول ۰

قوله ۱۲۲۳ ما ملاه یعنی کذی هو لا یجوز لاحد آن یتعدّی ذله وانه کل من تعدّی یرمی الی جبّ السباع فلما سمعوا هذا القول من المله وحصّلوا علیه قوله قالوا بعد ذله ۰

۱۰ حينتُن اجابوا وقائلون قدام الملك ان دانيال الذي "هو من ٥٠ بنى الجالية من اليهود لم يجعل على نفسة "امرا من جهتك" والرباط الذي رسمت وثلثة اوقات في اليوم طالب طلبتة ٠

قولهم 10 قلا الأاله استحقار به ويعنون بذلك انه من احقر الناس وقد رفعته على الجميع وقد خالف ما رسمت وحل ما ربطته على الناس وارادوا من الملك [ان يقول] بعد هذا القول ان يامر بطرحه الى جب السباع ٠

ه حينتن الملك كما سمع هذا الكلام عظيم صعب عليه ومن اجل دانيال جعل حيلة لتخليصه والى وقت دخول الشمس كان مكالف لتخليصه •

كما سمع قولهم ان الذى خالف ما جرى هو دانيال تيقن انهم عملوا لخيلة علية فاخذ يعتب لدانيال وهو ان ليس يدخل فى جملة من منعناه لانه هو مدبر الملك ٥٥ وانما كان غرضنا غيرة فهذا الكلام وما جانسه كان يقول لهم الى مغيب الشمس

[II. 3.]

ים פּוִיב X; פֿוִיב K; פֿוִיב BD. BD. Om. C. פֿוָיב C. יביאלאל BD. C. יביאלאל BK.

Line 16. عظیما. I

فصل ٢ وهي غاية ما كان عندهم ان [لا] يبقوا بلا عبادة الاههم ولو لم يجُرِّ ذلك في دينهم فلسوق ١٠ لم يرسمة ٠ ومنعوا ان يطلب احد من احد حاجة كما لا يطلب من الاه ولم يكن الغرض غير الآلاة ٠ وفعلوا ذلك حتى لا يفطن احد غيرهم بما قصدوه ٠ ثم استثنوا بالملك لشيين احدهما هو لا بدّ من ذلك وإلاّ تلف الناس بظلم يجرى من الناس كل بعضهم على بعض وحواثيج تعرض لهم فليس بدّ من ذلك والآخر جعلوا الملك فوق كل الاه ليعظموا شانه وكل ذلك ليوروه ان بهذا الامر ينضبط له الملك وينتظم ٠ فلما راهم قد اتفقوا على ذلك ظهر له الله أن لم يفعل ما قد اتفقوا عليه تشوّش عليه اففعل ذلك ٠ ولم يوخذ راى دانيال في ذلك ولانه اظهروا ان هذا ليس هو من تدبير المملكة الذي لدانيال في ذلك ٠

يمكن ان دانيال وقف على ما كان فى نفسهم وقصدهم انه هو الغرض دون الناس

15 كلهم وهو يقف على ما فعله الملك ولم يذكر للملك وولّج الامور الى خالق الكلّ به

وذكر الكوتى لانهم اشرفوا منها عليه وكبسوه واذا هو يصلّى به وقال دده المسلم وذكر الكوتى لانهم اشرفوا منها عليه وكبسوه واذا هو يصلّى به وقال دده يروشالايم وهي القبلة به وقال دم حداً هم المعرّف ان ليس هو شي ابتدأ به في هذا الوقت فدل ذلك على انه دائما كان يفعل هذا وانه امر واجب لا يجوز ان يدفع ذلك وهذه فدل ذلك على انه دائما كان يفعل هذا وانه امر واجب لا يجوز ان يدفع ذلك وهذه من شرط والملائة اوقات يقرب انها لاحد احواد الاسادة ولما قال حداد لا حددات علمنا انه من شرط والمادة وكذلك ولك قوله حدادة لأهداد الاسادة

١٠ حينتُذِ اولائك الرجال ارهجوا ووجدوا دانيال طالب ومتضرّع قدام الاهم •

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prob. add. الملك <sup>2</sup> Prob. الملك om. BDK. وانما . . . يروشالايم <sup>3</sup> Prob. المنام Prob. add. المنام Prob. add. المنام Prob. add. عبرانام المنام المنام Prob. add. المنام المنام المنام المنام Prob. add. المنام المنام

Line 12. مصلّ 13. اعلا etc.

العلل لكن وجدنا علية في سنّة الاهم •

عرّف انه لما ایّسوا ان یجدوا علیه طریقا من جهه الملك قالوا نصل الی مرادنا فیه فی معنی عبادهٔ ربّه وقد كان مرادهم وغرضهم فی ذلك ﴿لا﴾ انهم یقدروا ان [لم] یظهروا علیه انه مضیّع شی من دینه لكن من طریق اخری ﴿

حينتن البطارقة والامراء ارهجوا (وقيل تزاحموا) على الملك
 وكذى قائلين له دارياوش ملكا الى الدهر عيش •

م تشاوروا كل بطارقة الملك والروسا والامرا والخدما والعمّال لتثبيت امر الملك لتصليب رباط أن كل من يطلب طلبة من كل الله ومن الناس الى ثلاثين يوم لكن منك أيها الملك يرمى الى جبّ 10 السباع ٠

الان ایها الملک تثبت الرباط وترسم الخط حتی لا یتغیر مثل
 سنة مادی وفارس التی لا تزول •

١٠ من حيث هذا الملك دارداوش رسم الخطّ والرباط ٠

تولهم אחשו عرف انهم اجتمعوا "وتجادوا في ما يكون فية ضبط الملك للملك 51 حتى يطيعوة الناس وانة كذى يجب ان يُعمل وان لم يفعل الملك ذلك تشوّش علية الملك والزموا انفسهم ذلك حتى لا يتمّ لدانيال عبادة الله تمّ الذى هو غرضهم ولم يعرف الملك غرضهم فية وهذا من دقة حيلتهم علية ولو عرف الملك ذلك لم يرض برأيهم ولا قبلة ولا طرح خطّة + ثم انهم قالوا له ادع خطّك حتى يقرا على الناس في الاسواق وفي الجموع حتى لا يخالف احد من الناس + وجمعوا في قولهم ٣٠ در ٥٥ هـ هن مدين بدين من سائر الادبان ولم يخصّوه بدين غير دينهم ذلك لدقة حيلتهم حتى يتمّ ذلك على دانيال + وجعلوا ذلك مدّة ثلاثين يوم حتى تطول المدّة

ותגארו <sup>1</sup> codd.

Lines I, 7. قاثلون . 7. عش الملك . 7. قاثلون . 12. يوما . 22. يوسم ,يثمت . 22. يوما

فصل ٢ قولهم وامرهم وجعل هولا الماية وعشرين حتى يدبرون المملكة ولا يحتاج المله الى فاسوق ٣ التعب في سائر الامور وهذا من جنس ما فعلة فرعون الذي جعل يوسف يدبّر المملكة ----- وهو مترقة ليس له غير الاسم فقط ٠

م حينتُن هذا داديال كان مُشرِّف على البطارقة والامراء من حيث دان روح فاضلة فيه والملك كان مدبّر (او محتال) الاقامته على كل الملك ٠

ه حينتُذ البطارقة والامراء كانوا طالبين شى من العلل للوجود لدانيال من جهة الملك وكل علّة وفسان لم يكونوا قادرين للوجود من حيث انه ثقة وكل غلط وفسان ما وجدت عليه ٠

عرّف ان البطارقة مع الأمراء اتّفقوا على كلمة واحدة وذلك من جهة لحسد الذى وداخل قلوبهم منه فقالوا ان الملك انما رقعه علينا لجودة رايه فنعمل كل حيلة حتى يصحّ عند الملك زلل وتقصير به ويزيله عن الملك اصلا فعرّف انهم طلبوا زلل ولم يجدوا وقال ولام العامامة فالولامة مو ظلم الناس العامامة فساد في معنى الملك وفي تضييع المال ٠

. المرتبة .Prob

Line 1. مشرّفا 4. مشرّفا دtc. 5. وحا etc. 5. وحا etc. 21 (2nd). كالم

لم یکن بدّ من ان یفعل ما قد ضمنه ولم یمکن دانیال مخالفته وعلم ان هذا فصل ه ملاه واتل +

· عنى تلك الليلة قُتل بلشاصر الملك الكسداني •

علم داریاوش ان یقول دانیال قول ثابت وان الملله لمادی وفارس ولیس یبعد ان . دانیال عرّف داریاوش ان الملله له دون غیره فجسر علی قتله او یکون بعض غلمانه ۶ قتله اذ الکتاب لم یذکر قاتله من هو ۰

١٠ ودارداوش المادى تسلم الملك وله اثنتين وستين سنة ٠

قوله علا طلاط المستمريد انه تسلم الملك من الكسدانيين كقوله بعد منا אس الملا الله ولا طلال ولم ولم يذكر كيف تم له الملك وكيف اقعد في بابل على كرسى الملك وعرف انه كان له \* \* \* \* \* في السنة التي اجلى بختناصر يهوياخين ملك يهونا ٥٥ ولم انه كان له تم كبير في سنة عمل ما عمله في يروشاليم وكان فتح كبير في تلك السنة اقام الله تتح عليه من يتسلم الملك منه فمن اجل ذلك ذكر تاريخ سنينه في وقت تسلم الملك من الكسدانيين ولما لم يكن لغيره من ملوك الدام ولا من ملوك يسرائيل ايضا \*من يفيد منه معنى [فهو] في تعريفنا كم له وقت ملكه لم يذكر لنا ذلك \*

r حسن قدام داریاوش واقام علی کل الملک مایة وعشرین امیرا حتی یکودون فی کل الملک ٠

م وارفع منهم ثلاثة بطارقة الذى داديال واحد منهم [من الثلاثة] حتى يكون هو لا الامراء يعطون لهم الامر ولا يكون الملك متاذى ٠

عرّف ان داریاوش علم ان الملك مستوی بیده ولیس یعتاج الی سَفَر حتی یعارب 20 من یناصبه فجعل هولام المایة وعشرین امیرا لكل واحد بلد من البلدان یجعل له فیه واحد من تحت یده وهو مقیم عنده فی المدینة وجعل الثلاثة ١٦٥٥ یرجعون الی

ما .BP; prob هم من DQX; هم DQX; ما .BP; prob من ان Supply من قدل. 7. مستو .20 عولاً .17 .يكونوا .17 .اثنتان وستون .7 .21 قولاً .22 .واحداً .22

فصل ٥ الآلاة وان قد شربوا فيها وعرّف انهم سبّعوا معبوداتهم ولم يبجّلوا الله تتع كما يستعق فاسوق ٢٠ وسبّعوا الاصنام الذى لا فعل لها بل هى تماثيل وصور فقط كقوله ٢٠ ١٨ ١١٢١ ٠ ثم مستحب بعد ان عرّفة نقص معبوداته وجهلة وتجاسرة قال له ومن اجل ذلك بعث من كتب مذا الكتاب ٠

- د ۲۴ حينتُن من قدامه ارسل كفّ يد وكتب هذا الكتاب ٠
  - ro وهذا الخطّ الذي رسم عدد عدد وزن وتكسيرات
    - ٢١ هذا تغسير الكلام عدد عد الله ملكك ووفاها ٠
      - ۲۰ وزن وزنت بالميزان ووجدت ناقص ٠
      - مه تکسیر کسرت ملکک وأعطیت لمادی وفارس •

وقف هذه الاربعة كلمات ثم وقال على من فعله وجّه ملاك حتى كتب هذه الاربعة كلمات ثم وقف هذه الخمسة عشر حرف علم وقال على الالا الالا الماحدة عدد السبعين الواحدة عدد السبعين الذي جعلها الله تع لنبوخذناصر وولده وولد ولده كقوله الاحتاا ١٦٨ ١١٦ والثاني هو املك بلشاصر فعد لهم ثلث ملوك و[عدد] السبعين (سنة) فلما تبّت لم يبق لهم و وقسر الم الماحل المعنى انه من كان ناقس لا يوخذ الا ما كان وافي وهو عقله وحكمت ودينة وسائر احواله وذلك انه قد كان في ابيه وجدّه بعض الحصال المحمودة وليس فيه هو شي من ذلك بل كل احواله ناقصة وفسر ١٥٥٩ تكسيرات وجعله مثل الشي الذي يكسر فلا يبقى فيه شي ينتفع به [وهو تلف كل من كان يعضده في ملكة وتتله ولذلك قال ١٥٥٩ وانما قال ١٥٥٩ على معنى تلفه وهو قتله وبعد ذلك تلف من بعده كل من كان عاضد ملك الكسدانيين (ولذلك قال ١٥٥٩ وبعد ذلك تلف من بعده كل من كان عاضد ملك الكسدانيين (ولذلك قال ١٥٥٩ ويه بلفظ التكثير) و بلفظ التكثير) و بلفظ التكثير) و بلفظ التكثير ولفلك قال تنتقل الى مادى وفارس و

١٠ حينتُن قال بلشاصر فالبسوا لداديال ثياب الارجوان وطوف
 الذهب على عنقة ودادوا علية أن يكون متسلط على الثلث قى
 الملك ٠

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Om. B. <sup>2</sup> B adds תלת מלוך תורד אלכלאם; perh. add. ملك,

کانوا مضطربین وفازعین من قدامهٔ الذی کان هاوی کان قاتل نسل ه والذی کان هاوی کان ضارب والذی کان هاوی کان مرقع والذی ف<sup>اسوق ا ا</sup> کان هاوی کان مشعّل ۰

ا وعند ما شمخ قلبه وروحه تصلّبت للاتقاح حطّ من كرسى ملكة والعزّ زال منه •

الم ومن بين الناس طرد وقلبة مع الوحوش جعل ومع حمير الوحش ماواه عشب مثل الثور يطعمونة ومن ددى السماء جسمة ينصبغ حتى علم أن متسلّط الآلاة العالى بملك الناس ولمن يهوى يقيم عليها •

قدّم هذه المقدمة ليعرّفه ان ليس هو باجلٌ من جدّه الذى بلغ فى الملك والعرّوة والهيمة والخوف منه ما لم يبلغ هو فلما اتقع ولبس ثوب الاقتدار ذلّه البارى ذلّ ليس بعده ذلّ فقد رفع المتسمّلين وسمّل المترقعين وقتل الملوك الكبار وعمل ساتر ما كان يريده ولم يقدر احد يخالفه ويدفعه عن مراده ٠

٢٠ وانت ولده بلشاصر لم تسقل قلبك الذي كل هذا عرفت ٠

rr وعلى مولى السما ترقعت ولاوائى بينة جيب قدامك وانت 15 واجلاؤك سريّاتك ووصائفك الخمر شاربين بهم ولالاه الفضّة والذهب والنحاس والحديد والخشب والحجر الذى غير ناظرين وغير سامعين وغير عارفين سبّحت ولالاه الذى نسمتك بيده وكل سبلك لم تبهج ٠

قوله ٢٦ ه تركم ٢٥٦ يدل على ان بلشاصر عرف كل ما جرى على جدّه فقد كان 20 سبيلة ان يتادّب بذلك • ثم عرّفه ان اخذه لاوانى بيت الالاه انه اقتدار عليه واستخفاف بنفسه • ثم ان دانيال نظر الى المجلس ومن فيه من الناس ونظر الالات التي لبيت

etc. ماویا . 11 ماویا . 14 ماویا . 14 ماویا . 14 Line ا

فصل • بذلك • وليس هذا القول من (بلشاصر) استنقاص بدانيال في مثل هذا الحال التي فاسوق ١٣ هو عليها لكن لما كان خبر اليهود مشهور بالنبوة وعلوم الالاهية قال له هذا القول •

۱۱ وسمعت عنك أن روح الآلاة فيك والرشد والعقل وحكمة فأضلة
 وجدت فيك ٠

٥١ والساعة دخلوا قدامى الحكما والمشعونين ليقرون هذا الخط وليخبروني تفسيرة فلم يكونوا قادرين على تفسيرة للاخبار.

الساعة ان كنت تقدر على التفاسير لتفسّر والعقد لتحلّل الساعة ان كنت تقدر على قراة الخطّ وتفسيره لتعريفي ثياب ارجوان تلبس وطوف نهب على عنقك وثلث في الملك تتسلط •

בס قال في الفاسوق الأول די רוח אלהין ונהירו ושכלחנו وزاد في الثاني פשרין مَم على رسم ما قالت الملكة +

الله عطاياك لك يكونوا وجوائرت الملك عطاياك لك يكونوا وجوائرت اعطى لقوم اخرين غير ان اقرا الخط للملك والتفسير \* \* \*

لم يقبل منه شيا مما ذكرة لاشياة احدها لم يكن راغب الى برّة لانه على غير 15 استواء وهو جهله أوتقعمه والثانى انه شى أيزول للوقت والثالث لثلا يقال انه فسر ذلك لمعنى ما ياخذه في فقال له ليس اقبل منك شى فان اردت ان تهب فهب لغيرى لمن تختارة وانا اقرا لك لخط واعرفك تفسيرة وهو مرادك وبغيتك لا غير ف

ما انت الملك الالاه العالى الملك والجلالة والعزّ والبهجة اعطى البختناصر جنّك ٠

٥٠ ١١ ومن ١٠ \* الجلالة التي اعطاه كل الشعوب والامم واللغات

י ותקדימה B K; ותקדימה B. מ ותקדימה B D K; om. רבותא BD X; prob. בנתא .

I ine 1. استنقاصا . 13. أعطِ . 3. استنقاصا . 9. الشعوذون ليقرُوا .5 أعطِ . 13. إغبا .14

حكمات ليتعقّ في نفسه ان دانيال يقف على هذا وعلى ما هو اعظم منه \* فصل ه والاشبة في هذه القصّة أن دانيال ما كان يدخل عليه ولا يعرفه أصلا وذلك أن دانيال فأسوق ١٢ كان غائب عن بابل في هذه السنة كما سنبيّن ذلك في تصدم سلاس لممارا ملاسد المراح وبعد ذلك رجع الى بابل ويقرب في ذلك أنه قصد المجتى الى بابل لهذا المعنى بتوفيق من الله تَع م أنها وصفت دانيال له ليعرفه ويعرف محاله ٠ فوصفته 5 في الفاسوق الأول بأربعة اشياء وهي ١٦٦ هلمم ودمادا وصدلمدا ومحصم حمدهم هلمم وفي الفاسوق الثاني ذكرت بعض الاربعة بمثل ذلك اللفظ اوبعضها بتغيّر اللفظ · والاشبة נב אפ וני רוח יתירא אפ <sup>2</sup> נאשים רוח אלהין קרישין פוני מנדע אפ شرح قولة חכמה כחכמת אלהין פשכלתנו مثل الأول واما מפשר חלמא נאחוית אחידן ומשרא קמרין נאם تفصيل داراد وذلك أن لفظة داراد يتجه أن يكون تفسيرة ما رشد مثل العبرانية ويتجه 10 انها نور في لغة الأرمانيّة التماله لاصلا ومعناها انه يظهر الأشياء الخفية التي كانها في الظلمان فتظهر فيوقف عليها ♦ فقوله ١٣٦ ١٣١٣٪ لما فيه من الألهام المعدوم جنسة من حكماء بابل ♦ واما العدالا فهي العلوم الفلسفية كما جرى في تفسير اطاعداراه בכל חכמה • واما اשכלחנו فهي علم الاستنباط • מפשר חלמין يشير الى المنامات الصعبة مثل ما جرى له في تفسير الشجر ، واما الماالال المالال الصالم وعادم فليس 15 ذلك منصوص في ديوانه لكن ذلك في كلام الفلاسفة نوادر يضعونها كلام مبنى على اغراض من جنس قول شمشون عم ماته له الحدم الماه أواما الصلام وعادم فهو كلام يظن انه من جنس واحد والحكيم يفصل بعضه من بعض ٠ وعرَّفته ان جدّه جعله فوق كل حكماته من حيث اجتمعت فيه هذه الاوماف وانه سمّاء باسم معبوده مَمْ من اجل ذلك ٠ فقالت من كان معه هذا الرجل (لم) يلحقه ما لحقك الساعة ابعث 20 خلفة فانة يجيم ويقرا ويفسر ويزول شغل قلبك ٠

ادت هو داديال الله من اولاد الجالية من اليهود الذي جاب الملك من اليهود الذي جاب الملك من اليهود الذي الملك من اليهود من اليهو

لم تذكر له الملكة ان دانيال من اليهود فيمكن انه سال عنه للحاضرين فاخبروه 25

בעצה codd.

<sup>2</sup> מעני PX; text B.

<sup>.</sup>غاثبا .3 Line

فصله كان يومل ان حكماوه يقفون على ذلك ويعرّفوه تفسيره فلما لم يقفوا عليه زادت فاسوق ا دهشته وتغيّر لونه ولا يبعد انه كان يرى اليد وغيره لا يراها ومن اجل ذلك كانوا متعيّرين ومتشوّشين اذ يقول يا قوم هوذا ارى يد عظيمة التى كتبت هذا والزمع هوذا يعشرني ٠

د ۱۰ الملكة من اجل اسباب الملك واجلّائه الى بيت المشرب دخلت اجابت الملكة وقالت ايها الملك عش للابد لا يدهشوك افكارك وبهاؤك لا يتغيّر عليك ٠

هذه الملكة هي جدّته زوجة بختناصر كانت تعرف هذه الأمور من اوّلها • وقولة طود طرف طرفه الله الله ما لحقه من الرعدة والزمع وتغيّر ديباجة وجهه وتحيّر وها الجدّلة وما لحقهم ايضا من جهة الملك حتى انه انقلب سرورهم الى مثل هذا الحال • فاوجعها قلبها عليه لانه ولد ولدها وقد نزل به هذا البلاء وفزعت عليه ان يموت من الزمع الذي داخل قلبه وانه لا أيهدى من به قوة ان يقرا عليه هذا الخطّ ويقف على تفسيره •

اا ايس رجل في ملكك الذي روح الآلاة القديسين فية وفي التام ابيك الرشد والعقل وحكمة كحكمة الآلاة وجدت فية والملك بختناصر جدّك كبير الفلاسفة والمشعونين والكسدانيين والقطّاعين ضبة جدّك الملك •

۱۲ من حيث الذي فية روح فضيلة ومعرفة وعقل مفسر المنامات واخبار ضروب النوادر ومحلل العقود وجدت فية هو داديال الذي دالمك سمّى اسمة بلطشصار الساعة داديال يقرا والتفسير يخبر وعرفت ان عنده في المدينة دانيال يقرا له هذا لخط ويفسّره له ليزول (عن) ما لحقه ٠

عرّفته ان عنده في المدينة دانيال يقرا له هذا لخط ويفسّره له ليزول (عن) ما لحقه ٠ ثم اخذت تصف له من حكمة دانيال وانه فوق كل «حكما ابيه الذي كان افضل

 $<sup>^1</sup>$  אלקדים  $^3$  אלקדים  $^3$  אניסים בה או יקרא B; perhaps אלקדים  $^3$  ענאגט בה או יקרא P X; text B.  $^3$  חכמה חכמה codd. .

يدا .3 Line

مجيب الملك وقائل لحكما بابل كل انسان يقرا هذا الخط مماه وتفسيرة يخبرني يلبس الارجوان وطوف الذهب على عنقه وثلث فاسوق في الملك يتسلط •

للوقت استدعى بهولاء ليعرفوه لخط وتفسيرة وضمن لكل من قراة وعرفة تفسيرة ان يلبسة ثياب الملك ويطرقة بطوق الذهب ومنادى ينادى بين يدية ان له في 5 الملك ¹ثلثا وهذا من جنس ما فعل فرعون بيوسف عَم غير ان ذلك ولّج الأمور الية ولم بجعلة شريك في الملك وهذا عمل على انه على اى شى حصل له من لخراج كان له ثلثة واى شى كان للملك فية صنع كان له فيه الثلث ♦ ولم يقل بختناصر حدّة لمن قال له المنام وتفسيرة مثل ما قال هذا وانما ضمن له العطايا والجواتز والمراتب في غير الملك ⁴لعلمة ان هذا الباب اعظم من ذلك في نفسة وما لحقة من 10 الهول والخوف والهلع ♦

م حينتُن داخلين كل حكما الملك وما كانوا قادرين على قراة الكتاب ولا على تغسيره لتعريف الملك •

لم يكن الخط ليس موجود مثلة في يد الناس بل كان موجود "شا كان عبراني او غيرة من الخطوط لكن الجواب فية انه لم يكن منظوم حرف الى حرف وانما كان 15 مقلوب مثلا حروف عدم الألف قبل النون والنون قبل الميم وكذلك سائر الحروف التي الربع "كلمات كان فيها تقديم وتاخير فلم "يفطنوهم بذلك فكان اذا نظموها لم يثبت لها كلام مفهوم وكيف تفسيرة "واراد ان يمرض قلبة بذلك حتى اذا قراء دانيال دون غيرة وفسرة له امكن ان يخاطبة بما خاطبة به على راس الملا ويعرفة جنايتة وقبيع فعلة على ما تقدّم القول به في راس الفصل \*

د حينتن الملك بلشاصر مندهش عظيم وبهاؤه تغير علية واجلاؤه متحيرين (او متشوشين) •

י תלתה codd. Perhaps spurious. אלעמאיא X. Apparently something is lost. הוא 'Cp. Index. מקלב 'Cp. Index. אלעמאיא X; text B etc. Prob. الكلمات. B X; prob. يغطنوها. Perh. وكاد.

فصل ه لذّ له الخمر اراد ان يشرب باواني بيت الله وهي الآت يصلح ان يُشرب فيها مثل فاسوق ٣ وردد الله وما شاكل ذلك ﴿ وقال في الفاسوق الأول ظاهر تشديم المقطة ولم يذكر الفضّة في الثاني إما ان يكون اختصر ذلك لأنه اذا جيبت الذهب فلا محالة انه جيب الفضّة ايضا او يكون امر باجابتها وبعد ذلك اراد الذهب دون الفضّة ﴿ وعرّف جيب الفضّة ايضا أو يكون امر باجابتها وبعد ذلك اراد الذهب دون الفضّة ﴿ وعرّف و انهم سبّحوا الله الأصنام ولم يسبّحرا الخالق سبّب استخفاف بانفسهم وراوا انهم قد تمكّنوا من اواني بيت الله تع وقعند ذلك وافي المدّ الذي حدّة الله تع ﴿

ه فى الوقت خرجت اصابع بن انسان وكتبوا حذا القنديل (وقيل المخائجة او الصفة) على الشين الذى على حائط هيكل الملك والملك ناظركف بن كاتبة •

من قولة 50 مسلام يدل على انه راى كف ظهرت ولم ير الذراع ولا الشخص وقد راى عد من قولة 50 مسلام على انه راى كف ظهرت ولم ير الذراع ولا الشخص وقد راى عد يعزقال عم يد فقط كقولة المسلام الله ومثله دانيال بعد هذا يقول المتدا الابيض وكان وهي يد ملاك لا غير و وقوله لا لا دام الله دون غيرة و مم كان في المجلس كما راى الموخذناصر حننيا ميسائيل وعزريا والملاك دون غيرة و

15 · حيننُن الملك بهاؤه "تغير عليه وافكارة ينهشوده وعقد ظهرة منحلين وركبه هنه لهنه ضاربات ٠

لما شاهد هذه الآية داخله رعدة وفزع فمن كثرة رعدته تعلّلت خرز صلبه وركبه تضرب واحدة الأخرى ٠

منادی الملک بقوّة لادخال المشعونین والکسدادیین
 وراقطّاعین •

مناد . 19. منحلّة . 16 يدا . 11 . كمّا . 10 منحفافا . 14 مناد . 19 مناد . 19 مناد . 19 مناد .

ه ، بلشاصر الملك عمل اطعام° اكثير لاجلّائة الف وبحدا الالف المسوق المارب خمرا • الله المارب خمرا •

الغضة التي المخمر للجابة اوادى الذهب والغضة التى الخرج جدّة من الهيكل الذى في يروشالايم ويشرب بها الملك واجلّاؤه وسريّاتة ووصائغة •

م حينتُن عجابوا اوادى النهب الذى اخرجوا من الهيكل الذى البيت الله الذى فى يروشالايم وشربوا بها الملك واجلّاؤه سريّاته ووصائفه •

ُ \* شربوا الخمر وسبّحوا لالاه الذهب والفضّة والنحاس والحديد والخشب والحجر •

• تولة במעם חמרא قيل فية انه اراد به ان السكر حملة على ذلك ولو كان صاحى لم يفعل ذلك بل كان يتوقف عن اخراجها والشرب فيها وقيل انه اراد به انه عندما

<sup>1</sup> מעאם אלמלך 1 (BDKPX). Prob. אבער. מעאם אלמלך מין codd. אבער. פרשונה יי ס om. DPX; ins. B. ייבו DX; text B etc. ייבו ס pD; cett.

<sup>.</sup> ماحيا . 13. التي . 16. التي . 16. التجرأ . 7. أستجرأ . 7. التي . 16. طعاما .

نمل ۳۰ فی نلک الوقت معرفتی علی تعود والی عز ملکی وبهجتی فلسوق ۳۰ وبهائی یعود علی ولی یطلبون ددمائی واجلائی وعلی ملکی میت رتبت وجلالة کثیرة ازیدت لی ۰

الآن ادا بعضناصر "مستبع ومشترف" ومبتجل لالالا السماء الذي كل افعاله حقّ وسبله دين والذين سائرين في الاقتدار قادر المتسفيل •

کانه قد تلا علیهم هذا الفصل من اوله الی ههنا فی کتب نفذت الیهم فختم ذلک بان قال انا مسبّے ومرقع لملک السماء فعرّف انه مسبّے لخالی جلّ ذکرہ علی ساتر افعاله ، وهذا اخر ما کان من خبر نبوخذناصر ، ثم اخذ یذکر خبر بلشاصر وہو ابن ابنه ولم یذکر خبر ابنه اویل مروذخ لان لم یجری منه کما جری من ابیه ولا کما جری من ولده بلشاصر وانما ذکر من خبر اویل مروذخ ما فعله بیهویاخین ملک یهوذا من للجمیل فلقد کان المّقیرهم ،

יוראת  $^1$  אוראת  $^1$  B. משרף ומסבח א משרף משרף משרף  $^1$  אוראת  $^1$  ביסלת משרף משרף משרף משרף  $^1$  אוראת  $^1$  בוראת  $^1$  אברהם  $^1$  אברחם  $^$ 

<sup>.</sup> يجر 20. يخرجوا .7 Iine ماثرون .15 . عزّا .9 .

ا وعند نهایة الایام انا بختناصر رفعت عینی الی السما وعقلی نمل المون الله و ملک النامی فاسوق الله و ملکه مع جیل وجیل ه

سكان الارض كلاشى محسوبين وكمرادة فاعل فى المحبوش السماء وسكّان الارض وليس ايس من يضرب المينة ويقول له ايش عملت •

عرّف انه كما تقصّت سدوم والمرام رجع عليه عقله فنظر نفسه بين الوحوش في البرّية وشاهد حال جسمة وكبر شعرة وطول "اظفارة فتحقّق ان تمّ عليه ما قيل له فعند ذلك رفع عينية الى السماء وقال ما قالة ﴿ وقال صاحداته صاحدات العام العامدة لانه ملك بني ادم وسلطانهم زائل منقفي ♦ وقوله ادر ٢١٨٦ ١١٨٨ ليعرف ان ١٥٠٠ كبيرهم وصغيرهم غير محسوبين بشي لانهم منقضين منصرفين ومع ذلك فهذا قول في عوام الناس على اغلب امرهم فاما الأنبياء والصالحين فهم عماد العالم فان كان اومى بخنتاصر الى الموت وتقمّى أجل الناس فيجب أن يكون قولا عامًا وأن كان قصدة في المرتبة والقدر فليس يدخل الانبياء والصالحين في ذلك ♦ وقوله ادهلاداته ودة دامر صفحه يمكن انه يشير به قالى الملائكة ويمكن انه يشير به الى المنيرات 25 التي تنكسف وتسود وتتساقط° ♦ وقوله ١٣٦١ ١٣٧٨ يمكن [ايضا] انه قصد به الى بني פֿיפלג ולא איתי די ימחת בידה באם פגי חיל שמיא ודארי ארעא פיפלג ימחה בידה يعنى يضرب على يد الله ويجوز انه اراد به يضرب على بد نفسه "حذرا على الله פועדע ודער ארעא בהיש אוני פע בבר הי חיל שמיא ודארי ארעא בהישו שנו פע בבר 20 פועדע ודער ארעא בהישו אוני פע בבר 100 أيضاً أن ينكر عليه فعله ويقول له أيش مذا الفعل الذى فعلت وهو قبيع وهذا نظير عن نفسه ولا يقدر أن ينكر عليه لانه عادل في فعله وقد نصعه دانيال ولم يقبل فاستحق جميع ما جرى له ♦

יניש <sup>1</sup> X; text B etc. <sup>2</sup> עלי ידה <sup>2</sup> X; text B etc. <sup>3</sup> אמאפירה P. <sup>4</sup> אמאפירה P. <sup>4</sup> אמאפירה P. <sup>5</sup> אמאפירה ווא ידי חררא P. <sup>7</sup> חררא codd.

<sup>.</sup> والصالحون .12 منقضون .11 منقض .10 معسوبون .14 والصالحون .14 والصالحون .14

فصل ۳ مجیب الملک وقائلًا الیس هذا بابل الکبیرة التی انا بنیتها فلسوق ۲۰ مجیب الملک بصلابة قوّنی ولعزّ بهجتی ۰

ليس هذا القول فقط كان سبب ما نزل به بل كان على ظلمة وتعدّية مقيم واجّلة الله سنة منذ وقت نظرة المنام فلما لم يتُبْ وانضاف على ذلك هذا القول فلم يمهل والله عليه اكثر من ذلك • وهو انه الفق انه طلع الى سطم القصر فاشرف على المدينة ونظر حسن بنائها فقال المله له الله وكان كل عُدّدة فيها فلذلك قال حمره المراه المراه مدد المراه مدد المراه مدد المراه مدد المراه مدد والمراه المراه مدد والمراه المراه مدد والمراه والمراه مدد والمراه والم

مرم بعن الكلمة في فم الملك حتى وقع صوت من السماء لك قائلين 10 بختناصر الملل أن الملك قد زالت عنك

مثل طاردین من الناس ومع حیوانة البر ماواک عشب مثل الثیران یطعمونک وسبعة اوقات ایتبدلون علیک حتی تعلم ان متسلط العالی فی ملک الناس وبعطیها لمن یرید ۰

هذا الصوت الذى سمعة من السماء بحتمل انه لم يسمعة غير بختناصر فقط 15 وبحتمل انه سمعة الناس وهو اعظم ليعلم الناس ذلك •

ت فى الوقت الكلمة تقت على بختناصر وطُرد من الناس وعشب مثل البقر ياكل ومن دى السمام جسمة ينصبغ حتى كثر شعرة مثل شعر النسورة واظفارة مثل مخاليب الطيور ه

ینبغی ان یکون کما سمع هذا القول النازل من السماء حصله ثم زال عقله عنه ووقع من قصره ومرّ تاثه علی وجهه وهداء الخالق الی البرّیّة ولم ینضبط وخاصة خبره کان مشهور وکان دانیال ذکر لهم ذلك فلم  $^{4}$ یتعلقوا به  $^{4}$ وقوله  $^{7}$  سلام درسم منین  $^{4}$ 

<sup>1</sup> קצרה DPX; text B. יבחדלת QX; text B etc. So all (BDPQX): so too MS. 2467, p. 132 a (ad Ex. xix. 4). UQXP (corr. in marg.); text B. Prob. وإما قوله.

<sup>.</sup>مشهورا . 11. قاتُلها . 20 . وعشبا . 16 . عشبا ,طاردون . 11 . قاتُلون . 9 . مقيما . Line 3 .

احقر الناس كقولة المحلط بهناس مهن بدل على انه كبر قلبة ولبس الناس فصل المنالة الله حتى يتحقق ان الله تم سلطان في عالمه ويعمل ما يشا فيه وقد شرح فاسوق الفلا في الفصل الذي بعده في ثم ذكر القسم الثالث كقوله الم بالما فقال والذي سمعت يقال اتركوا اصل عروق الشجر المراد فيه هو ان الملك باقي لك وليس ينتقل منك كقوله والمحالة والمحالة في بعد ان فسر له المنام اخذ يشير عليه بما لوكان و استعمله الم يتم له ذلك في فقال

الكن اتبها الملك رايى يحسن عندك وخطاياك فكم بالعدالة وذدوبك برؤف الضعفى فان تكون مهلة لسلوتك ٠

منا يدلّ على انه كان يجور على الناس كقولة فيه החסם مو طمه مسر وتفول الأمّة مسم المراه المما المراه المراه

## م كل ذلك وافي على بعثناصر الملك •

ليس هذا الفاسوق قول دانيال للملك وانما هو قول المدوّن عرّف ان بختناصر لم 20 يقبل ما اشار به عليه فلذلك نزل به تفسير المنام كقوله بعده

 $<sup>^1</sup>$  אלתלתה codd.  $^3$  לתם PQ; אל DKX.  $^3$  אל B; om. cett. א PX. אתנאעשר PX.

Line 4. باق etc. 13. اجلهما ,عليهما .13 وهذان .12 وهذان .13 سائرا .23 مقيما .17 آ.ابوا .14 .[II. 3.]

قصل ٤ وسكناهم فيه وتحته فانه علو الملك وبلوغه الى نهاية العالم ♦ وقد بقى شي لم يفسره فأسوق ٢٣ وهو تفسير فأسوق الاפיה שפיר ואנבה שניא فالمراد في لاפיה שפיר حسن عساكرة وأولادة פי פי ואנבה שניא הפ كثرة ולון ולגט החשו הי וויל פי פי פי ומון לכלא בה בה עובה שניא הפ לבלא וויל בלא בה هو ارزاقه ٠ وقوله חחתוה חמלל חיות ברא البادية ٠ وتاويل الطاير هم الذين جا وا 5 الية من كل بلد وحصلوا في ملكة واستكتّنوا تحت ملكة ٠ وقولة اعدم الهم در دحمه يقرب فيه ما انتفع الناس من الكسب بعد ان استقرّ ملكه ٠ ثم ذكر الباب الثاني وهو ما سمعة من كلام الملائكة جدى حداد ٠ واعلم أن هذين الملاكين الواحد منهما كُانَ في العلوّ وهُو القائل 171 ما الام وهو المستى لاال وهو ارفع طبقة من الرحدال فاما الرجه مو السائل الرود ان يبقى عروق الشجر في مكانة كقولة בגורת עירין פתנמא ٠ 10 בעל בגורת עירון בע בעל גודו אילנא וקצצו ענפוהי פבעל ומאמר קרישין שאלתא בע ונג سأله ترك עקר שרשוהי ♦ وقال اوّلا עיר וקריש وقال بعد ذلك עירין וקרישין فعرّف انهم كانوا جماعة فدلّ ذلك على ان جماعة (من) الاتاتام امروا 171 مالأدم وجماعة من الرحاسة سألوا في بابد وهذا اوراء الله ليعلم ان الامرين جميعا بامر لخالق عز وجل وهو ما يلحقه في نفسه وبقي الملك له الي ان يعود من البرّ ٠ ومعني ١٦١١ 51 אילנא هو اخذه من بين الناس ♦ وقوله الإلالا الاتفااة هو انقطاع عساكرة منه ♦ وقوله ברם עקר שרשוהי سنشرحه من بعد ٠ وقوله احمادات العالم الراس مو كونه [في ما بين الوحوش] في تلك المدّة كانسان مقيّد لا يقدر أينهب ولا يجي بل هو مقيم مع الوحوش • وقولة בדתא די ברא يريد انه ياوى في "الموضع الذَّى ينبت الحشيش والعشب ليغذو منه وانه يكون من جملة الحيوان الذى ياكل العشب وليس يكون ٥٥ من الوحش المفترس ♦ وقولة التناط الانه هو كونة ليل ونهار تعت الندى ليس له كنّ يستكنّ فيه من الندى ٠ وقوله ألددة ١٥ مدسم مو زوال عقله منه وحصوله مسلوب التمييز الذي كان له ﴿ واعلم انها ثلثة اشياء مي على ظاهرها ومي لالله בתורון פממל שמיא יצבע פלבבא מן אנשין ישנון פغير ذلك كله له تاويل • وقوله العديد يردر المراهم والمها والما قدم على انها سبعة فصول ليكون جملة ذلك دون 25 السنتين وقال قوم انها سبع سنين وهو اقرب كانه طالت مدَّنه وذله الخالق تعم ﴿ وعرّف أن كل ذلك نزل به ليعرف أن الملك لله تع وأنه يعطيه لمن يريد ولو أنه

יהרב ידהב B; אלמואצע 3 אלמואצע B. Prob. السهاء. Line 20. اليلا ونهارا.

اقطعوا الشجر وافسدوه غير ان اصل عروقة اتركوا في الارض وبقيد فعلام من الحديد والنحاس في كلا البرّ وفي ندى السماء ينصبغ ومع فاسوق الحيوانة البرّ قسمة الى ان يتبدلون علية سبعة اوقات ٠

۱۱ هذا هو التفسير وقطع العالى هى وصلت على مولاى الملك و rr ولك طاردين من بين الناس ومع حيوانة البرّ يكون سكناك 5 وعشب مثل الثور يطعمونك ومن ندى السماء صابغون لك وسبعة اوقات ايتبدلون عليك حتى تعلم ان متسلط العالى فى ملك الناس ولمن يريد يعطيها و

۱۳ والذی قالوا من ترک اصل عروقة الشجر ملکک ثابت (لک)
 حتی تعلم آن متسلطین الاه السماء •

عرّف انه عند ما حكا له المنام وقال له ان غيرك من حكما الله بابل لم يقدرون يفسرونه وانت قادر عليه لما فيك من حكمة الله فقُل تفسيرة وذكر ان دانيال اطرق ولم يبتدى بتفسيرة حتى قال له الملك ما قال له لم يكن ذلك تحيّر من دانيال في تفسيرة لانغلاقه عليه وانما كان يفكر في ما [كان] يلقى الملك(به)اذ لم يحسن (ان) يلقاه بالتفسير لما فيه مما ينال الملك وفكر في انه لا يحسن ان 15 يطالبه في تفسيرة ولا يقوله فراى "من الصواب" ان يطرق الى ان يقول الملك وبطالبه وبطالبة في تفسيرة ولا يقوله فراى "عن العواب" ان يطرق الى ان يقول الملك وبطالبة ولشدة فكرة في ذلك كان لونه يتغيّر فعند ما رآة الملك بهذه الصورة قال له لا يهولك المنام ولا تفسيرة طن "عنه انه يحتاج فيه الى فكر كبير فاجابه دانيال بائه لم يكن سكوته عن تفسيرة من حيث هاله وانما هو من جهة الملك ولولا ذلك لقد كان بادر بتفسيرة للوقت + وقوله الماه لا طريق التحمّل والتحاسن ولانه ٥٥ كان بادر بتفسيرة للوقت + وقوله الماه طريق التحمّل والتحاسن ولانه ٥٥ كان بادر بتفسيرة للوقت + وقوله المنام على ثلثة اقسام ويفسر له كل قسم منها واحدهم بختناصر + ثم اخذ يقسم المنام على ثلثة اقسام ويفسر له كل قسم منها مفرد + اما ما رايته من كبر الشجر وصلابته وعلوة وما فيه من الغذاء لكل لليوان

قصل م ونحاس في كل البرّ وبنَّنى السماء ينصبغ ومع الحيوانة قسمة في فاسوق العشب الارض •

اوقات البتدلون عليه ٠ العيرون وقلب الحيوانة يعطى له وسبعة اوقات البتدلون عليه ٠

١٥ الملائكة القول وقول الملائكة المسلة من اجل ال يعلمون الاحياء ان متسلط العالى بملك الانسان ولمن يريد يعطيها واسغل الناس يقيم عليها •

ه هذا هو المنام الذى نظرت انا الملك بختناصر وانت بلطشاصر قل تفسيره من حيث ان كل حكما ملكى غير قادرين لتعريفى مت تفسيره وانت قادر الذى روح الالاه القديسين فيك ٠

11 حينتُن داديال الذي اسمة بلطشاصر اطرف (وقيل استوحش) ساعة وافكارة يدهشونه مجيب الملك وقائل يا بلطشاصر المنام وتفسيرة لا يدهشوك مجيب بلطشاصر وقائل يا مولاي المنام لشاديك وتفسيرة لاعدائك •

15 v الشجر الذى نظرت انه كبير وصلب وارتفاعه يبلغ الى السماء ومنظره الى كل الارض

۱۸ وورقة حسن وثمرة كثير وغنا الكل فية تحته تاوى حيوانة البرّ وفي اغصانه يسكنون طيور السما

۱۱ انت هو الملك الذي كبرت وصلبت "وجلالتك كبرت" ووصلت ٥٠ الى السماء وسلطانك الى نهاية كل الارض ٠

٠٠ والذى نظر الملك ان الملائكة نزل واحد منهم من السما وقال

יתברלון BKP. " וליל וברך כבר B. וקיל DPX; text B. ברך כבר B. Line 6. يعلموا . 13. الشائدة 14.

عرفهم انه سبّاه بلطشاصر باسم معبوده لما فيه من ١٦٦ هلاته والمسترة فسل على وقوله حلاله وقوله حلاله مله الله وقوله حلاله وقوله حلاله الله وقوله حلاله الله وقوله حلى فرب من ضروب التاويلات او لسياسة ملكه لانه ان اظهر للناس انه على مذهب اليهود لزمة الشرائع وسقط وكان يانف عن انتقاله عن معبوده فهو يعظم الاه السماء ولا يتراك دينه او يكون قوله حلاله المتراه على ما كان قديما ويعبده قبل ايمانه بالله عز وجل • وقوله ٣٦ هذه الملا هو على ما تقدّم من المنام الاقل الذي الكشف له السرّ • وقوله ١٣١٣ المراه المنام وتفسيرة مثل الاول لانه قد حكاه بين يديه وانما يريد به انا اقول المنام الذي نظرت وانت فسرة •

ومناظر راسی علی فراشی کنت داظر وانا شجر فی وسطه ۱۵
 الارض وارتفاعه عظیم •

مشجر كبير وصلب وارتفاعة ببلغ الى السما ومنظرة الى دهاية
 كل الارض •

وورقة حسى وثمرة كثير وغذاء الكل فية تحتة تغيف حيوانة
 البرّ وقى اغصادة يسكنون طيور السماء ومنة يغتذون كل البشر٠

۱۰ داظر کنت فی مناظر راسی علی فراشی وانا بملاکین من السما و دولا ۱۰

۱۱ منادى بقوّة وكنى قائل اقطعوا الشجر وقصّصوا اغصانه اقلعوا اثرة وبذروا ثمرة حتى "تنود الحيوانة من تحته والطيور من اغصاده ٠

١١ غير ان اصل عروقة اتركوا في الارض وبالقيد الذي من حديد

سناد .18 ناظرا .16 ناظرا .18 ناظرا

ومنى "اجعال امرا لادخال قدامى كل حكما بابل حتى تغسير المنام يخبرونى •

م حينمُن دخلوا الغلاسفة والسحرة والمشعونين والكسدائيين والقطاعين والمنام قائل ادا عدامهم والتفسير غير معرّفين لي •

اعلم انه لم يبعث الى دانيال ويحضرة ويسالة عن تفسير المنام وقد كان حاضر معد في بابل وبعث الى حكماء بابل اوّلا لمعنى وهو انه لما طالبهم بالمنام الأول قالوا دفعة بعد الأخرى قل المنام وعلينا تفسيرة فلما راى هذا المنام وعلم ان تفسيرة صعب جدّا اراد ان يحكيه الحكماء بابل على اختلاف طبقاتهم حتى اذا عجزوا عن تفسيرة بان عندهم وعند الناس نقصهم وبعد ذلك يبعث خلف دانيال ويحكى له المنام بحضرتهم ويفسره باب باب فيمين افضيلته كما بان فضل يوسف عم له المنام بعزوا حكماء مصر عن تفسير منام فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كقول معرف شمون تفسير منام فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كقول معرف شمون شعون المعرفة المعرفية المناه فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كقول بالغيرة المناه فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كقول بالغيرة المناه فرعون المناه فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كول بالغيرة المناه فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كول بالغيرة المناه فرعون وقرّوا الكل له بالحكمة كول بالغيرة المناه المناه

ه وفي الاخرة دخل قدامي داديال الذي اسمة بلطشاصر "كاسم الاهي والذي روح الالاة القديسين فية فقلت المنام قدامة ٠

ب یا بلطشاصر "آکبر الفلاسفة الذی ادا علمت آن روح الالالا ه القدیسین فیک وکل سرّ غیر ممتنع منک نظر منامی الذی نظرت و نفسیره قل ٠

 $<sup>^1</sup>$  אואל (B ואראה פוע באפר C D P. מכמי B) אואל (B אואל באפר B) איס (C D P. אואל (B איס B) איס (C D P. אואל (B מערופי B) איס (C D P. שלי חכמא  $^7$  באלכליה (C D P. שלי חכמא  $^8$  באלכליה (C D P. באלכליה  $^8$  After באלכליה (C D P. באלכליה  $^{10}$  C באלכליה (C D P. באלכליה  $^{10}$  C D באלכליה (C D P. C D

rr الایات والبراهین التی عمل معی الالاه العالی حسن نمل rr عندی للاخبار ه

قوله ۱۳۱۸ ۱۳۵۳ یشیر الی ما جری علیه فی السبع سنین اوسنشرحه فی الموضعه و وقوله ۱۳۵۳ موضعه و وقوله الله ۱۳ و و ما وجب علیه ان ایدکره للعالمین ولا یغفل عن ایمه ۱۹ و وسطه و و مکر ۱۳ الله تقع علی ذله و ا

سه ایاته کم هی کبار عظیمة وبراهینه کم هی صلبة ملکه ملک الدهور وسلطانه مع جیل وجیل ۰

۴ ، انا بعضتناصر "سالی کنت فی داری وغض فی هیکلی • عرف انه رای هذا المنام فی وقت کان هادی ولم یعرض له سِفر والعالم انطاع

له طاعة كاملة لا عدو ولا مناصب وامورة واسبابه جارية على نظام كما يحبّ ومعنى 25 الاتلام المائة لا عدو ولا مناصب وامورة واسبابه جارية على نظام كما يحبّ ومعنى 15 الالام المائة حسمة وحسنة بخلاف ما كان عليه في اوتات "معاناته الحروب في استقامة احواله ٠

منام نظرت فافزعنی وافکار (او خواطر) علی فراشی ومناظر راسی درهشونی ۰

<sup>.</sup> مناما .18 مادئا .14 وغمّا ,ساليا .13 باق ,شيّان .14

Ė

ثم اخذ في القصّة الرابعة

الله بعث الله بعث الى كل الشعوب والامم واللغات السكّان في كل الارض سلامكم يكثر •

"هذه كتب كتبها" بختناصر الى "أكل اهل" العالم بعد تقصّى السبع سنين التى المرت عليه وهو مع الوحوش فعند ما رجع اليه عقله "أوعاد الى ملكه كتب الكتب وشرح فيها القصّة اوّلها אתיא ותמהיא وأخرها ١٦٠ همرّدا عدس +

كانهم في بستان يتنزهوا فيه ﴿ فقرب نحو باب الاتون يسالهم لخروج من الاتون فصل م لانه لا طريق لهم الا من بابه وكانهم يورون ان الذي يخرجهم هو ولا يخرجون الا فاسوق ٣٠٠ بامرة • فقرب من باب الاتون وقال لهم الخرجوا تعالوا ° فعند ذلك خرجوا ولا شك ----في أن الملاك كان معهم الى أن فارقوا الأتون لانه مهما هو معهم ليس يلحقهم شي من اذام النارم وعند خروجهم لم يكونوا عرايا بل كانت ثيابهم تسترهم وهي 5 سراويلاتهم دون كل ثيابهم لأنه ذكر سراويلاتهم دون غيرها فبتى الخالى فاعل المعجزات سراويلاتهم فقط التسترهم وليبين المعجز ايضا انه بعض الثياب احترقت وبعضها لم يحترق ٠ فاما اجسامهم فقد اخبر انه لم يتعلق النار بشي من جسمهم اصلاحتی انه فی ظفر یدهم او درجلهم الذی لیس دفی ذلك اضرر كثير لم يتاذون منه ٠ واما شعرهم فلم يتشيط كما من شان الشعر يتشيط من يسير من النار اذا ١٥ قرب منها ♦ ثم عرّف أن المُحمّة النار لم تشمّ منهم ولا من سراويلاتهم وليس ذلك معجيب من افعال الباري القادر تع لانه مو جعل حاجزا بين النار وبينهم بلطائف هو قادر عليها ولم يجعل الحاجز بين النار وبين ثيابهم سمحانه فاعل • المعجزات دون المخلوقين كقوله لالاعام توالهام تدارام الدرا • وهذا يبطل دعوى القائلين مدن والمعجزات بدفع ألمعجزات وينكرون ذلك ♦ ١٠ فاظهر الله تع هذا المعجز العظيم في زمان بختناصر ١٥ كما اظهر معجزاته في مصر ودفع بذلك مذاهب المحتونات حتى اذعنوا وقالوا אצבע שמת ח. ש אלהים הוא • فعند ما شاهد ذلك بختناصر وسائر اصعابه امنوا بفعل لخالق وعند ذلك سبّي للخالق وقال دربر ملهدار به سرر صسر الادر ددا ومنذ ساعة كان قوله لهم اعل הוא אלה די ישיובינכון מן ידי • פול די שלח מלאכיה ושויב לעבדוהי ענג בובר الملاك سائر معهم والله تع بعث الملاك ليحقق عنده ان ذلك من افعاله ولا من ٥٥ افعال غيرة ٠ وُتُولُه العائد الاحداة، די התרחיצו עלוהי يورى انهم تخلصوا بما اتكلوا عليه ولم "يفكروا في ما "تهدّدهم به كقوله العالم عادم • وقوله العصم الله الكلوا عليه وله الم יפלחון ולא יסנרון يعنى سلموا اجسامهم للناركل ذلك حتى لا يعبدون غيره \* ثم

 $<sup>^{1}</sup>$  אכרנו C P X; text B. אכרנו C MSS. מעאלו אכרנו C P X; text B. אכרנו המליהם  $^{7}$  most MSS. רגליהם  $^{6}$  Om. C אראויה  $^{9}$  פיה  $^{9}$  פיה  $^{9}$  פיה  $^{9}$  אלצרר אלנחיר  $^{9}$  אלצרר אלנחיר  $^{9}$  פאטהאר  $^{10}$  אראייה  $^{10}$  אראייה  $^{11}$  אראייה  $^{12}$  פאטהאר  $^{12}$  פאטהאר  $^{12}$  פאט יהדרהם  $^{13}$  פאר יהדרהם  $^{12}$  פאנו יהדרהם  $^{13}$  פאנו יהדרהם  $^{13}$  פאנו יהדרהם  $^{14}$  פאנו יהדרהם  $^{15}$  פאנו יהדרהם  $^{15}$ 

<sup>.</sup> يعبدوا .23 سائرا .20 عجيبا .12 يتاذوا .20 سائرا .20 عبيبا .12

فصل٣ على ذلك في دار الاخرة وقد وقفوا على كل هذا ولم يفعلوا ♦ وامر بان يطرح من فاسوق ٣٠ لخطب اضعاف ما كان يطرحة للواحد سبعة تهويلًا عليهم ليرجعوا ويخضعوا ولم يبالوا بقوله ولم يفكروا فيه ﴿ ثم عرَّف انه امر بكتفهم بثيابهم ففعلوا كما امر الملك \* وصاعبة المخفاتينهم \* ودادر الرمم \* واحدهام المكن انها عمائمهم 5 او مشدّات لان كان زيّهم زيّ العمّال ♦ أورموا بالمنجنيقات لان "أتون النار" عالى أ مرتفع عن وجه الارض ففرموا الى راس الاتون ولم يلقوا من باب الاتون لانه اراد تهويل القصّة وليشاهد ذلك العالمين الوقوف [اذ وحلقوهم] عن بعد من موضع عالى ﴿ ولعله رما كل واحد ناحية الواحد بعد الأخر كانه طرح اولا حننيا اليرتعد الاثنين فلم يبالوا وطرح الثاني ولم يبال الاخر م • ثم اخبر المدوّن عن الذين رموهم to ان وهم شرار النار قتلهم وذلك بحيث ان الجمار ارتفعت عند وقوعهم عليها وصعد منها وهم عظيم فلعقهم فحما النار فتلفوا ﴿ وَكَان نبوخدناصر واقف على الموضع العالى "أذ القوهم بالمنجنيق مشرف على لاتون وليس كان دخان يمعد يحجب عن العالى الذي القوهم بالمنجنية انظر الاتون فرأهم واذاهم "مارّين جائين في النار ف فذهل من هذا ودهش كقولة الله الله الله وقال ما قالة لندمائه فإما ان يكون كانوا معه حاضرين ولم يروا ما رآه لان 15 الله تم حجب عنهم كما جرى لدانيال عند نظرة للملاك فلم ينظرة غيرة كما سنشرحة في موضعة فلم ينظروا لا الملاك ولا الثلثة وإما ان يكون نظر ندماوة الثلثة ولم ينظروا الملاك ♦ فقال πלم دد١٣ إد١ يعرِّفهم أنَّه ناظر ما ليس هم ناظرين <sup>12</sup>كانه استخبر اولا منهم ليعلم هل هم ناظرين ام لا فقال اليس رمينا ثلثة لا أكثر فقالوا نعم فقال ما انا ناظر أربعة اشخاص "لكن الرابع يشبه الملائكة · ولا شاق ٥٥ في أن الثلثة هم شذرخ ميشن وعبيذنغو ♦ ثم لما رآهم سائرين وجايئين في الاتون وليس يخرجون من الآتون قال في نفسه هولاء لو اقاموا ما اقاموا لم يخرجوا حتى

Line 5. عال 7. العالمون 7. عال 8. عال 9. واقفا 11. العالمون 13. عال 12. عال 13. مارّون جايئون 13. مشرفا

انكشف ذلك لغيرة تنقص هيبته ولولا ذلك لم يصعب عليه وهو قريب في نفسي فصل وتشوّش علية ما ارادة ولعلة لم يتمّ חנכת الأُطه • فامر باحضارهم واخذ يعاتبهم فاسوق٣٠٠ لعلهم ان يعتذرون بعذر ما فلا يتنعَّص عليهم سرورهم ﴿ وقوله כען הן איתיכת ----**لارات الله برید به هل الساعة سمعتم الندی او لیس قد تقدّم الکاروز به ولعله قال** هذا القول حتى يعتذرون بشي ليعلم الناس انهم لا يستخفّون به وقد فات وقت و السجود لانه انما اراد من الناس يسجدون له في وقت سماعهم صوت الات الملاهي ٠ فلم يرد الجواب منهم أعلى سبيل العذر بل كاشفوة فلذلك وجأب عندة أن يفعل ما فعلَّة ﴿ وقولهم لا العامم يريدون به ليس بنا حاجة الى ان نقيم لنا عذر كما لعلك تومي الياء واما قولك חוד הוא אלה فيجب أن تعلم أن معبودنا قادر على خلاصنا من اتون النار الذي تهوّل علينا به على وجوه فكثيرة وان انت اوميت الى 20 قتلنا على وجه اخر غير انون النار فهو ايضا قادر على ذلك ٠ وقوله ١٦٦ ألم ليس "يريد به وان كان لا يقدر فيكون ذلك مناقضة لقولهم التار الا الما اراد به وإن لم النجينا لانه ليس يتركنا بيدك من حيث أنه لا يقدر ﴿ ولَّيس نعبده ليَخلُّمنا من عناب الدنيا وأنما نعبدة لنتخلص من عقاب الاخرة وبعمل لنا الثواب "فتكون تعلم أن الذي قيل لك عنّا حقّ لم "نعبد معبودك وصنمك "ولا 15 نعبدة ايضا في ما يستانف ٠ وهذا القول قالوة له بحضرة العالمين الذين كانوا قد سجدوا للمنم · وهذا القول ¹ايعلم منه انه لا يجوز السجود للمنم وان كانوا غير השדבגين عبادته ♦ واصله من التوراة وهو قوله לא תשתחות לחם ולא תעברם "وانه שמח כ. ה عم° دار اخرى للجزاء عير هذه الدار لانه أذا لم يكن عم دار اخرى بعد هذه الدار فأى شي "ايتفونه حتى لا يسجدون للصنم واى شي يرجونه حتى يبذلون انفسهم للنار ٥٥ وكذلك دانيال طرح نفسة للجبّ الذي فية السباع ٠ "وقولهم ١٦١١ لا يدلّ على ان يجوز عندهم أن الله تع يترك عبيده أن يعذَّبون ويقتلون بيد الكقار ليجازيهم

ירידו  $^{\circ}$  ווא. אהרא ההא הוא יהידו  $^{\circ}$  מרודו  $^{\circ}$  מרודו  $^{\circ}$  מרודו  $^{\circ}$  מירוך  $^{\circ}$  מרודו  $^{\circ$ 

Line 3. اومأت . 10. عذرا . 8. ايعتذروا . 5. ايعتذروا . 13. اومأت . 10. ينجنا . 20. يسجدوا . 20.

فصل r المواضع التي كانوا فيها الى ان يرجعون ٠ وعرَّف انهم جاموا عند ما ارسل اليهم فاسوق ٣ ولا يتخلفوا فبان من ذلك طاعتهم له ♦ فلما اجتمعوا الى بابل عمل للصنم دعوة فكانهم يجتمعون ويسجدون له وبعد ذلك ياكلون ويشربون ولم ياكلوا قبل السجود فكانه ذبر الذباتر واستعدها لهم ٠ ثم عند ما اجتمعوا أقام اصحاب الملامي 5 بالاتهم فلما ثبتوا قدام الصنم امر المناديين يطونون في الناس وينادون ويقولون معاشر الناس كونوا على حذر ولا تغفلون عن السجود للمنم اذا ما سمعتم صوت الات الملامي يقع كل واحد على وجه، ساجد للمنم وانه اى انسان لم يسجد في الوقت يُلقى وفي اتون النار ﴿ وهذا يدلُّ على انه قد بنا اتون نار عظيم حتى ان خالف انسان يطرح الى النار وليس بد من أن قد جعل قوما من قِبَلَه يطوفون في الناس 10 الذين جامواً من البلدان حتى ينظرون هل خالف احد او قلم يخالف ♦ ثم عرف المدوّن ان كل من حضر سجد عند ما سمع صوت الات الملامى غير مولام الثلاثة المذكورين وبجب عند ذلك احد قولين إما أن يكون اراد من الناس أن يتركوا دينهم ويعبدوا غير معبودهم او يكون اراد منهم طاعتهم فقط ٠ فلمّا بعُد ان يكون اراد منهم ان يتركوا معبودهم اذ الأديان كانت مقيمة كل امّة تعبد معبودها 15 وجب ان نقول انه اراد منهم طاعة لا غير ♦ والكلام في كل يهودي كان في بابل مو ان الملك لم يطالب بذلك العوام وانما طالب اصحاب السلطان والأجلاء وأما غيرهم فلا ٠ ولو لم يكون حننيا ميشائيل وعزريا من اصحاب السلطان كما تقدم بعا القول لم العضرهم في الجملة ولم يلزمهم السجود . فاما الكلام في دانيال عمم فلم يراد منه السجود للمنم لانه كان ارفع طبقة لانه كان عنده مقام المعبود كقوله 20 ומנחה וניחוחץ \* وهولاء الذين غمزوا بهم هم غلمان الملك الذي أمرهم أن يجعلوا قصدهم من الناس 4 وقوله المالم المالم المالم المعبود الذي كان يعبده قبل أن يوقف المنم . وعرّف أنه عند ما قيل له عنهم أنهم لم يسجدوا للمنم امتلًا حرد وتغيّر لونه \* \* \* وإما ان يكون من حيث وقع الخلاف منهم و[اما] اذا

אלדי P (ex corr.); cett. אלדי P (ex corr.); text B, אלר אם P (אלר אם P אלר אם P (אונמא P (אונמ

Line I. يرجعوا . 7. المنادين . 5. ولم . 8. ساجدا . 7. المغفلوا . 6. المنادين . 8. ولم . 8. مطيما , يكن . 17. محظيما . 17. ينظروا . 10. يكن . 17. ينظروا . 10.

مع مجيب بختناصر وقائل تبارك الاههم الذى لشذرخ ميشخ نمله وعبين نفو الذى الذى الدى الدى المالة وكلمة الموقم اللك غيروا وسلموا اجسامهم حتى لا يعبدون ولا يسجدون لكل الله لكن لالاههم •

۲۹ ومنّی اجعال امرا الذی کل شعبی وامّة ولغة الذی يقول ٥ غلط على الاههم الذی لشذرخ ميشخ وعبينتغو اعضاء يُعمل وبيته صوافی يُجعل من حيث ان ليس الله اخر الذی يقدر لخلاص مثله ٠

r.¹ حینتُن الملک انتجم لشذرخ میشخ وعبیدتغو فی مدینة بابل•

هذه القصة جرت لمختناصر وكان لحننيا ميشائيل وعزريا فيها مدخل "فدونت لنا لما فيها من النفع الكثير و الله ما يجب ذكرة هو ما الذي حمل بختناصر على عمل هذا الصنم فنقول في ذلك انه لما تمكن العالم فعل هذا الصنم ونادى المنادى (ان) من لا يقبل ويسجد يُرمى لاتون النار و فاذا فعلوا ذلك بان طاعتهم له وقبل ان يصيروا تحت ملكه لم يمكنه ذلك و وقد كان له معبود اخر يعبده كما سيقول 15 لا الماها لا الماها الله سجدوا له غير اليهود الذي ذكر الكتاب و وذكر ارتفاعه وفتحه وقوله هما فيه قوله وعرضه واقامه فكر الكتاب وذكر ارتفاعه وفتحه وقوله هما فيه قبل وجعل ارتفاعه ستين ذراع ببقعة ١٦٦٦ لانها تسع عالم من الناس يقفوا فيها و وجعل ارتفاعه ستين ذراع حتى يرونه من بُعد حتى يسجدون اليه من كل ناحية ولم يقيمه قبل ان يجمع الناس وانما صنعه الولا ثم بعث وجاب الناس من كل مدن العالم فلما حصلوا في 20 بابل اقامه وامر بالسجود له و وجاب الاجلاء ولم يجيب الرعية اذ ذلك متعذر بابل اقامه وامر بالسجود له و وجاب الاجلاء ولم يجيب الرعية اذ ذلك متعذر بابل اتامه ولا يسعهم المكان ايضا وانما جعلوا هولاء الجائين خلفاء لهم يضبطون بينا العالم ولا يسعهم المكان ايضا وانما جعلوا هولاء المؤتين خلفاء لهم يضبطون بالعالم ولا يسعهم المكان ايضا وانما جعلوا هولاء المؤتين خلفاء لهم يضبطون

י Verse 30 om. B. אולה B K; פרוונהא P X. Om. P. אולה X; text B etc. Prob. פֿיבילעף.

Line 2. الذين. 3. المنا. 6. يسجدوا .3. الذين. 18. الذين. 19. دراعا ,يعبدوا .3 المنان. 19. الجايئون. 22. يجيُّ ب. 21. يعبُّ ب. 19. الجايئون. 22. الجايئون.

مسل المسلم المستهم ولائك الرجال كتفول بسراويلاتهم اخفاتينهم المسلم المستهم ولباسهم ورميوا الى اتون النار الوقيدة المستهم ولباسهم ورميوا الى المستهم ولباسهم ولباسهم

الذي قول الملك المهم والاتون اشعل فضل اولائك الرجال الذي حملوا لشذرخ ميشخ وعبيدنغو قتلهم شرار النار •

۱۳ واولائک الرجال ثلاثتهم شذرخ میشخ وعبیدنغو وقعوا الی
 وسط انون النار مکتفین •

الله به مجيم وقائل الله الله الله الله محيم وقائل النه الله الله الله الله الله النار مكتّفين النار مكتّفين ومجيبون وقائلون للملك يقينا ايها الملك ٠

ه مجیب وقائل ها انا اناظر اربعة رجال محلّلین سائرین فی وسط النار وشی من الفسان لیس فیهم ومنظره الذی للرابع شابه للملائکة ه

در حينتُن تقتم بعتناصر الى عباب اتون النار الوقيدة مجيب ودر وقائل شذرخ ميشخ وعبيذدغو عبيدة الذي للالاة العالى اخرجوا وتعالوا حينتُن خارجين شذرخ ميشخ وعبيذنغو من وسط النار به ومجتمعين الامراء والعتال ودرماء الملك داظرين لاولائك الرجال الذي لم تتسلط النار بجسمهم وشعر راسهم لم يتشيط وسراويلاتهم ما تغيرت ورائحة دارما تصغرت فيهم ه

<sup>1</sup> מכתפין ש many MSS. מכתפין codd. מחקחה codd. מתחהם BPX; מכתפין BOM. BOM. מכפרין PX; text Betc. מכפרין אלת PX; text Betc.

<sup>.</sup>الذين .18 خارجون .17 تافيل . 4. الذين .4 ورموا .2 Line عند ورموا .3. للذين .4

ا مجیب بختناصر وقائل لهم احقاً یا شنرخ میشخ وعبین دغو مملا اللهی لیسکم عابدین ولصنم النهب الذی اقمت غیر ساجدین ولیسکم عابدین ولیسکم عابدین ولیسکم عابدین ولیسکم النام ا

۱۰ الساعة ايسكم عتيدين في الوقت الذي تسمعون صوت قرن البوق والصفارة والقيتار والعود والناى والصرناى (وكل انواع الغني) تقعوا وتسجدوا للصنم الذي اقمت وان كان لا تسجدون في الموقت ترمون الى وسط اتون النار الوقيدة ومن هو الالالا الذي ينجيكم من يدى ه

١١ اجابوا شذرخ ميشخ وعبيذنغو وقائلون للملك ليس نحن محتاجين على هذا قولا لاجابتك ٠

۱۰ فان ایس الاهنا الذی دین عابدین قادر لینجینا من ۱۰ اتون النار الوقیدة ومن یدی یا ایها الملک بنجی ۰

۱۸ وان کان الم ینجینا فمعلوم یکون عندک ان لالاهک لیس نحن عابدین ولصنم الذهب الذی اقمت غیر ساجدین ۰

11 حينتُن 'بختناصر امتلاً حرد وقالب وجهة تغيّر على شذرخ ميشخ وعبين دغو مجيب وقائل الاشعال الاتون للواحد سبعة حتى 25 نظر الاشعالة •

المرجال جبابرة القوة الذبن في جيشة قال لكتف شذرخ ميشخ وعبيدنغو لرمى الى اتون النار الوقيدة •

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Om. PX; text B. <sup>2</sup> כאן B. <sup>3</sup> לא codd. <sup>4</sup> אלמלך X; om. P; text B.

بنجنا .12 عابدوه .10 لسنا .12 8, 12 تقعون وتسجدون .5 استم .13 استم .14 .15 عابدوه .14 .15 .3 واحد .14 .15 .3 .

مصل م رومن لا يقع ويسجد في تلك الساعة يرمى الى اوسط اتون الساعة المرمى الى اوسط اتون الساق النار الوقيدة ٠

من حيث هذا في الوقت كما كانوا سامعين كل الشعوب صوت قرن البوق والصغّارة والقيتار والعود والناى وكل انواع [ال]الات
 الملاهي (او الغني) واقعين كل الشعوب والامم واللغات ساجدين لصنم الذهب الذي اقامة بختناصر الملك •

م من حيث هذا في الوقت تقدّم رجال كسداديين وغمزوا باليهود ه

١ اجابوا وقائلون لبختناصر الملك ايها الملك عيش للابد ١

ده ۱۰ الیس انت الملک جعلت امرا آن کل انسان الذی یسمع صوت قرن البوق والصفّارة والقیتار والعود والنای والصرنای وکل انواع الات الغنی یقع ویسجد لصنم الذهب ٠

١١ ومن الذى لا يقع ويسجد يرمى الى وسط اتون النار الوقيدة •

15 Ir ايس رجال يهود الذى وتلتهم على عمالة مدينة بابل وهم شذرخ ميشخ وعبين دخو اولائك الرجال لم يجعلوا امرا من جهتك ايها الملك على انفسهم الالاهك غير عابدين ولصنم الذهب الذى اقمت غير ساجدين •

الم حينتُن بختناصر بغضب وحرد قال لاجابة شذرخ ميشخ موده وعبين دغو حينتُن اولائك الرجال جيبوا قدام الملك ٠

فحصل في باب الملك لا على انه بوّاب لكنه ينظر في امور الناس من جنس ما كان فصل م يعمله يوسف فالاسم للملك والامر والنهى لدانيال عم \* وقدّم المدوّن ذكر رتبة رفقاته فاسوق الم لل سيذكره من بعد ذلك \*

الى ماهنا انتهى الفصل الثاني ثم اخذ عى الغصل الثالث ٠

ا بختناصر الملك عمل صنما نهبا ارتفاعة ستون نراع افتحة 5 ست انرع اقامة افى بقعة دورا فى مدينة بابل ا

وبختناصر الملك بعث لجمع الامراء والروساء والعمّال واصحاب
 الشرط والجهابنة والكتّاب واهل العلم والفقم وكل سلاطين المن
 لداشن الصنم الذى اقام بختناصر الملك [وكادوا وقوف حذاء الصنم
 الذى اقام بختناصر] •

معنئن كانوا مجتمعين الامراء والروساء والعمّال واصحاب الشرط والجهابنة والكتّاب واهل العلم والفقة وكل سلاطين المدن الى داشن الصنم الذى اقام بختناصر الملك وقائمين قدام المن الذى اقام بختناصر •

م ومنادى ينادى بالقوّة لكم تقائلون ايها الشعوب والامم 25 واللغات ٠

ه فى الوقت الذى تسمعون صوت قرن البوف والصفّارة والقيتار والعود والناى والصرناى وكل الوان الآت الملاهى (او الغنى) تقعوا وتسجدوا لصنم الذهب الذى اقام بختناصر الملك •

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> After גבי B X add ידרע. <sup>2</sup> Sic; cp. מאלאים. <sup>3</sup> אדרע א Teett. <sup>4</sup> אדרע B K; הורה B K; מוד בער בקעה B K; אררה B K; אררה all. <sup>5</sup> Verse 3 om. Q X; supplied in the marg. of P; it had been omitted (except the last clause) in the archetype of Hebr.; the corrector of P translated it afresh with אלרי ב' אלמ' אקאמת Teett. <sup>7</sup> אלרי ב' אלמ' אקאמת K P Q; אליף cett.

Line 3. مناد redundant. 5. اوقوفا . 9. اوقوفا . 15. يمناد . [ II. 3. ]

فصل r الأطلا المامن المعالم على المعالم عن تخييلات ولا عن شغل فكر الذى قد فاسوق ۴ يرى الانسان بالمنام ما كان يعانيه ويفكر فيه ويراء وليس له تفسير ينتظر بل هو منام ما الله تعالى ايراء اياه + وقوله المامن هلاله يعنى ان هذا الذى فسرته صحيح وليس له تاويل غير ما قلناه +

5 من مينهُ في الملك بختاصر وقع على وجهة ولداديال سجد وهدية وقرابين قال للصبّ له ٠

لما اعتقد انه فى دانيال أشى من الالهية على ما ترى النصرانية فى المسيم جعله موضع الالاه فوقع على وجهه وسجد له وامر ان يقرّب له القرابين كما "تقرّب لاله ولم يذكر انه قرّب له فيقرب فيه ان دانيال منعه عن ذلك •

ده هو الاه الالاهات مولى الملوك وكاشف الاسرار حتى قدرت على كشف هذا السرّ ٠

۳۸ حینتُن سمّی الملک لدادیال "جلیلی (او معلّمی) وعطایا کبار کثیرة اعطاه وسلّطه علی کل مدینة بابل وکبیر الروسا علی کل 25 حکما و بابل ه

قولة ١٥ م علا يحقى أن الله هو الاه الالاهات كقوله ١٩١٨ هلا اله الله أن من أجل ذلك وصل دانيال إلى علم هذا السر ﴿ ثم أنه سمّاء ١٦٦ وجعل نفسة تلميذا له أو غلاما له كقوله ١٦٦ ﴿ ثم أنه 'برّة بعطايا كثيرة جليلة كما أضمن الكسدانيين ١٨٥ مدينة بابل مدينة الله وجعلة سلطان على مدينة بابل ﴿ وجعلة رئيس على كل حكما و بابل ﴾

ا ودادیال طلب من الملک حتی وکّل علی عمالة مدینة بابل الشدرخ میشخ وعبین دغو ودادیال فی باب الملک ٠

كما بلغ الى رتبة جليلة لم يجُزُ عنده ان يبقون رفقاوًه بغير رتبة جليلة فاما هو

יש codd. ברא <sup>3</sup> אלנליל <sup>3</sup> P. ברא <sup>4</sup> B. <sup>5</sup> Prob. שחי B. <sup>5</sup> Prob. ברא <sup>6</sup> ברא <sup>6</sup> ברא <sup>6</sup> ברא <sup>7</sup> ברא <sup>7</sup>

مم وفى ايّام هولا الممالك يقيم الاه السما ملك الذى لا تبيد نمل اللابد وملك لشعب اخر لا ينترك تدقّ وتغنى كل هذه الممالك هى فاسوق مم ثابتة الى الدهر •

ه من حيث الذى نظرت ان من الجبل انقطعت حجر لا
 بايادى ودقت الحديد والنحاس والخزف والفضة والذهب الالاه و
 الجليل عرّف الملك ما يكون وحق المنام وثابت يفسيره •

مثّل الأربع ممالك بصنم مصنوع ومثّل ملك اسرائيل بعجر انقطع من جبل لان ملكهم ازليّ قاما ان يكون الامّة واما ان يكون المسيح الذي هو منهم او من ولد داود عُمْ ﴿ وَقَالَ فِي المنام انها دقت رجلي الصنم وهو آنهم يدقون اذوم ويسماعيل ﴿ ئم قال تهدم توا دارة بعيث أن ناموس كل مملكة مقيم الى زمان ملك المسير ١٥ وترم منهم ايضا ٠ فعرِّف انها تدلّ يسماعيل واذوم وتتلف بقايا الثلث مماللة المتقدّمة هم ونواميسهم كقوله חדק וחסף כל אלין מלכוחא . واورى الفرق بين هولاء الاربع ممالك وبين ملك المسيم وهو ان كل مملكة من هذه الاربع ممالك بطل ملكها وسُلُّم الملك الى غيرها وهذه الملكة ليس تبطل ولا تسلّم الى غيرها ٠ ولم يذكر في الصنم أن الله تع أقامه كما ذكر في ملك المسيح كقوله الأام علام علام الأنهم ذليلين 15 قليلين والله تم هو الذي يقيمهم من التراب وينزل غيرهم من العلو لانه عز وجل וינן אף מי וلعلو كقوله השליך משמים ארץ תפארת ישראל פניש נولة غيرهم كقوله איכה ב. א הרים pr عادم وكذلك يفعل في المنتظر ويرفع شان يسرائيل ويذلّ الدول كقوله 10 m.a.m ביוי המוביהי לשבת + واورى الله تع [في] منا المنام لنبوخذناصر لانه اول الممالك חד קיו. ה واعظمها ليعرُّف وكل مملكة "تقوم بشرف يسرائيل وما يكون منها في اخر الزمان ٥٥ وان كل دولة ستبطل عند دولتها فلا "تظنّ واحدة منها انها دولة تثبت وانه سبيلهم ان لا يذلُّوها لانها تحت الادب لا غير فلما لم يفعلوا ذلك كان الله عز وجل ساخطُ عليهم ومعاقبا لهم وفي ذلك ايضا حسن الصبر لامّته لما تعلمه من بطلان هذه الدول وثبات الدولة لها وخشوع الامم بين يديها فهو "العزا" الكبير لها ٠ وقوله ١٣٣١ـ

י אצלי PQX; text B. ברפע codd. " לכל codd. " ברפע B. אלעוז B.

Line 1. مملكة etc. 5. باياد . 11. وقوما . 11. وقوما . 13. مملكة . 22. ساخطا . 22. ساخطا

فصل r مثل الفيّار + وتولد ודי חזיתא פרולא מערב בחסף מינא ليس عاطف على اختلاط فأسوق ٣٠ الاصابع اذ لم ينص عليها بلفط صورت وانما قال عدم عدم أله اعدم ١٥٦ وانما هذا يرجع الى اختلاط الرجلين المقول فيها در جدر די חוית פרולא מערב בחסף טינא وهو اختلاط الروم والعرب فعرف انه كما انهم اشتركوا في الملك كقوله صاردا هادات فانهم 5 يختلطون في باب الزبجة اوالولد فليس منهم من ينكر ذلك كما ينكروه اسرائيل فلذلك قال آيضا מתערבין לחון בורע אנשא עن المسلمين ע ينكرون ان يكون لهم زوجة على دين النصرانيّة ولا يكرة النصارى ان يحطى زوجة على دين الاسلام ♦ وقوله الأبه لحمر محوم من الدين لأن هولاء وقوله الما الدين لأن هولاء يقولون بالواحد فقط <sup>و</sup>ويعتقدون في <sup>و</sup>عيسى بن مريام أنه بشرى ومولاء ° يعتقدون ١٥ انه خالق السماوات والارض مكما هو مشهور من دين النصارى وكذلك القبلة والوان كثيرة يطول شرحها • فلذلك قال الله لحمم تحمم تدم وه وبيّن ذلك بقوله ١٦٦ مرد مرائع يعني كما لا يختلط الحديد مع الفحّار ٠ الى ههنا انتهى وصف المنم ﴿ وتفسيرة وهي اربعة ممالك تقوم في الدنيا وأوَّلها هي التي خرَّبت القدس واجلت الامّة؛ عن ديارمًا وبعدها مله الغرس ومَى امرت ببني البيت واطلقت المرور اليه وابذلت المال والنَّفقة والقرابين من مالها والثالث مو مله اليونانيّة لم تجلى الامّة ولا خرّبت ديار لكن قد لحق الامّة منها اذا كما "تواترت ذلك اليهود في كتبها واخبارها وان كانت كتب الانبياء لم تشرحه • واما الدولة الرابعة فقد "اجلت اسراتيل كما عملت الاولى وزادت على ذلك في البغضة والاذاء واما العرب فلم تفعل 10كما فعل غيرها من الجالوث والخراب لكنها قد اذت في الذل 30 "والهوان والدين° وغير ذلك مما سنذكر طرفا منه في منام سيّد دانيال عليه السلام ونبوَّته ٠ وجعل كل هذه الدول مضمومة بعضها الى بعض أذ ليس فيها صاحب حقَّ وان اختلفت "ايضا مذاهبها وجعل كلها قطعة واحدة وبعد ان ذكر تفسير الصنم ذكر تفسير للجر التي انقطعت من لجبل فكسّرت الصنم ﴿ وَقَالَ

<sup>.</sup> ديارها , تجل . 16 فيهما . 3 المارها . 16 لله المارها .

تاول الساقين الملك الرابع قبل ملك العرب ♦ ولم يقل في الملك الرابع ١٦٦٨ فصل ٢ أول الساقين الملك الرابع كقولة في "الثاني والثالث" من حيث أن أصل ملك الروم يونانيين كما سنشرح ذلك فأسوق ٢٠٠ في בשנת שש למלכות בלשצאר • ثم قال ודי חזיתא רגליא ואצבעתא فقول רגליא ---يقصد بها الى مشط الرجل ثم ذكر "الأصابع واخبر ان رجلي هذا الصنم (واصابعة) تشبه ورجلي بني ادم واصابعه رجلين وعشرة اصابع بل يشبه ان الصنم يشبه بني 5 ادم بقامة منتصبة وصلبه واوراكه وساقيه ورجليه واصابعه واعلم انه جمع الرجلين والاصابع بقوله רגליא ואצבעתא من حيث انهم من جوهر الحديد والفحّار جميعا كقولة طدم חعه اطدم عدد م الروم والفخار مم العرب وذلك أن الروم ملكت قبل العرب بماية سنين ثم ملك العرب وملك الروم مقيم كما هو مشاهد في زماننا هَذا ♦ ومثّل ملك العرب بالفحّار اذ ليس لهم كما للروم من القوّة ولا بطش و٠٠ كبطش الروم ♦ فقوله ١٥٠٤ ها ومن وقت ملك العرب الذي كان الملك للروم وحدهم ثم ملك العرب معهم ٠ وقوله ١٥١ נצבתא די פרולא ليورى أن هذا الحديد المختلط مع الفخّار ليس هو من غير الحديد المتقدّم بل هو منه ٠ وتفسيره هو (ان) ملك الروم مقيم مع ملك العرب وانما ويشارك العرب في الملك فلذلك قال 101 נצבחא די פרולא להוא בה + وقول מערב בחסף מינא לבש בקצב "וختلاط ممازجة 15 كاختلاط الذهب مع الفقة لان مناً لا يصع في جواهر الحديد والفعّار لكنه كاختلاط الخنطة مع الشعير وما جرى مجراهما وهو (ان) بعض مشط الرجل حديد وبعشها فحّار ♦ وذاك لطول المشط ♦ وكذاك القول في الاصابع ايضا ♦ وقولة في الاصابع מנהח פרדל ומנהח חסף يشبع أن هذا للديد ليسع من الروم لكنع شرح في العرب فقط + فقال في "تعبير ذلك מן קצת מלכותא תהוא תקיפה ומנה תהוה תבירה فإما ٥٥ ان يكون اراد بع اول امرها كان اصلب على ما نشرح ذلك في موضعة امن هذا السفر واخر 10 امرها يكون ضعيف وعلى هذا التفسير بجب ان يكون اوّل الاصابع المتملة " بمشط الرجل ﴿ من ﴾ حديد واخرها من فخّار ♦ وإما ان يكون قصد بع الى ملك [اولاد] قوم من اولاد الصاحب يكون لهم قوّة وقوم اخر تبع يكونون دونهم

 $<sup>^{1}</sup>$  האלי P; om. cett. האלית ואלתאלתה היא codd. אלאצבע codd. אלאצבע  $^{2}$  האלי  $^{2}$  אלינה האלי  $^{2}$  אלינה  $^{3}$  האלי  $^{2}$  אלינה  $^{3}$  אלינה  $^{2}$  אלינה  $^{3}$  אלינה  $^{2}$  אלינה  $^{3}$  אלינה  $^{2}$  אמרה  $^{3}$  אמרה  $^{3}$  אלינה  $^{2}$  האלי  $^{3}$  אלינה  $^{3}$  אלינה  $^{3}$  אמרה  $^{3}$  אינה  $^{3}$  האלי  $^{3}$  אלינה  $^{3}$  אמרה  $^{3}$  אינה  $^{3}$  האלי  $^{3}$  אלינה  $^{3}$  אינה  $^{3}$  האלי  $^{3}$  האלי

<sup>.</sup> ملباً . 12 اليس . 19 اليس . 21 ملباً . 21 أبيون انيّون . 21 أبيتون .

نمل ، بنسل الناس ولا [لكون] ملترقين يكون هذا مع هذا هكذى الحديد فاسوق ۴۳ غير مختلط مع الخرف ٠

شرح في تفسير المنام شيا من اوصاف الصنم لم يشرح ذلك في المنام وهو انه פול רגלוחי מנחן פרזל ומנחן חסף פתק שם וلتفسير רגליא ואצבעתא على ما نشرح 5 معناة + وقولة التلاداه חסدم المرهم أما חסدم فلكثرة عساكرة واما חקפم فلبطشة واما ١٩٦١ فلكثرة المال والعدد وطاعة الناس له ٠ وقال ١٥٥٦ ١٦ ٢١١١ فعرّف ان جميع بني ادم تحت طاعته حتى "ان الوحوش والطيور تحت سلطنته بمعنى انه يفعل ما يشاء فيهم اذا وقع بهم وقال بعض الناس انه قصد الى كونه معهم في السبع سنين التي اقام معهم وهو يبعد من حيث ان هذا وصف الحال وليس هو على شي ينتظر وقال سيّد الماها عمّ الم مام مسلم للمال المردد وهي هيبة II وقعت له في قلب الوحوش والطيور وقال اخر انه يشير بذلك الى سكّان البوادي وَالْجِزَاتُرِ المنقطَّعة ﴿ فقال سيَّد دانيال عم فلموضع ما قد حصلت في هذه المنزلة وانت اول الاربعة ممالك واجلهم "كنت الراس الذهب لجيد مدا تفسير الراس ومن يقوم بعدال ملك مو دونك كقولًه مالا عالم ال مالا مو مشتق من مالام ومو 15 استعارة يعني وان الأرض تحت الانسان ♦ وقال في هذه المملكة الثانية אחת لأن دينهم مختلف وسننهم غيرسنن الكسدانيين ولم يشرح ذلك ولم يطنب في صغة الدولة 7 الثالثة و لكنه اكتفى بقوله انها ادون من الفصّة ♦ وقال ٢٦ العادي تدر عاليه ليفرق بين الملك الثاني وبين الملك الثالث لأن الملك الثاني ملك ثلث جهات العالم والثالث ملك اربع جهات العالم °وسنستوفي هذه الشروح كلها في تفسير منام سيّدنا دانيال عليه السلام ٠ ٥٥ ثم ذكر الملك الرابع فمثله بالحديد لا لمعنى انه دون النعاس لكن من اجل صلابته كقوله תקיפא בפרולא ولأن هذا الملك "يدق العساكر كما "يدق الجديد النهب والفقة والنحاس + قال صمح مسلا دلام وهو انه سعى الممالك الذي كانوا في زمانه كما سنشرح ذلك في تهدير ترد درد وهذا هو ملك الروم قبل أن يقوم ملك العرب ﴿ وجعل الله في تهدير العرب ﴿ وجعل الله على الله عل الراس الملك الاول والصدر والذراعين الملك الثاني والبطن والافخاذ الملك الثالث وجعل

ملكا .Line 14. ملكا.

التي كانت .22

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> אלמנאם codd. <sup>5</sup> K only; והו cett.

Pooly; cett. om. کانیّ Prob. کانیّ

אנת 4 codd. אלמאיר or ואלטיר B. B. אנת 4 מאלטיר codd. מאראניה codd.

יסתופא <sup>10</sup> מיסתופא codd.

موص من ادادر الصيف وحملهم الربع وكل اثر ما وجد لهم نمل الموق التحجر التى ضربت الصنم صارت جبلا عظيما كبيرا وملئت كل فاسوق الرض ٠ الدرض ٠

rr هذا المنام وتغسيره تقول قدام الملك •

حكى له المنام على ما نظرة الملك وهو يشهد بذلك ثم قال وهوذا نفسّرة لك لأن 5 كل حكماته لا يصلون الى قفسيرة لا معالة كما لم يصلوا الى قفسير[1] منامه الثاني \*

الت ابها الملك ملك الملوك الذي الاه السماء اعطاك ملكوت المروة وعزيزة وصلبة ٠

م وفى كل موضع الذى ثم سائنون الناس حيوادة البرّ وطائر السماء سلّم بينك وسلّطك على كلهم فادت هو الراس الذهب و 10 وبعنك تقوم ملكوت اخرى ادون منك وملكوت ثالثة اخرى التى تتسلّط بكل الارض و

الحديد، وابعة تكون صلبة مثل الحديد من حيث ان الحديد، راض كل هذا تدقّ وترضّ •

اع والذى نظرت ارجلة واصابعة بعضها من حديد وبعضها من 15 محاس ملك منقسم يكون ومن اصل الحديد يكون فيها من حيث الذي نظرت حديدا مختلطا بخرف الطين •

اللكوت الارجل منهى حديد ومنهى اخزف من طرف الملكوت الكوت المكوت علية ومنها تكون منكسرة •

٣٠ والذى نظرت حديد مختلط بخزف الفحّار مختلطين يكونون ٥٥

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> After אלוביג K B add צח כון אלחדיד. צח כון P; כוף P cott.

Line 7. ملكوتا قويّا آليّ (cp. Fleischer, Kl. Schr. i. 173). 11. اخر, ويقوم , حديدا مختلطا . . ملكا منقسما .16

الله الله كنت داطرا وانا صنما واحدا كبيرا صنما امركبا جليلا وبهاء وادّنا قائما حناك ومنظرة فزع ٠

وصف الصنم باربعة ارصاف احدها كبرة وهو طولة وعرضة وارتفاعة وذاك لطول مدّتهم وعظم شانهم والثانى ترتيبة وهو قوله ١٢٦٦ وهو استواء دولتهم ونظام 15 ملكهم والثالث حسن منظرة لأن كل واحد منهم كان له عساكر والرابع هيبة وخوف لان كل دولة لها هيبة وخوف وخاصة على يسرائيل ٠

rr هو الصنم راسه من نهب جيّن صدرة ونراعيه من فضّة امعاوة ووركه من نتحاس ٠

۳۳ ساقیه من حدید رجلیه بعضها من حدید وبعضها من خزف ۰ ۵۰ ۳۳ داظرکنت حتی انقطعت حجر لا بایادی وضربت الصنم علی رجلیه الذی الحدید والنحاس ودقتهم ۰

ro حينتُنِ ادرقوا جميعا الحديد والنحاس والذهب وصاروا مثل

ذكرة هو كاشف الاسرار° لمن يريد° لانة هو "يورى المنامات لبنى ادم "وقال ان اللة فصل r اعلننى بما خطر ببالك ممما يكون في ما بعد° + وقولة الأثار الآلام المممار قال فاسوق ٢٠٠٠ انك لم تطالب الله بما رايت وهوذا اخبرك المنام فتذكرة وتعلم انى لم ازد ولم القص منة° +

r ادت ایها الملک افکارک "صعدت وادت" علی فراشک آماه الذی یکون "بعد هذا والذی هو" کاشف الاسرار "عرّفک ما یکون"٠

فن الله وهو قوله أنك قبل ان مو مما نسية الملك وهو قوله أنك قبل ان تنام وتنظر المنام افكرت في ما يكون بعد هذا الوقت من ملكك الذى قد بلغ الى العلو والنهاية ومن ياخذ الملك بعدك فلمّا سبق ذلك في فكرك واردت أن تعلم ذلك وعرفك كاشف الاسرار ما يكون بعد ذلك لتعلمة فتعلم أن الملك لمن بثبت من سائر الممالك ♦

" وانا "فليس "من حيث ان° في حكمة افوق بها على جميع الاحياء هذا السرّ كشف لى "لكن من اجل "ان التفسير للملك يعرّفون وافكار قلبك تعرف ٠

اراد انى لم اعلم هذا السرّ بحكمة وجدت فيّ اختصت بها من سائر (الناس) كما يتفاضل العلماء في اجناس العلوم ولم يذكر الوجة الاخر 16 أكثر من قولة ان الله

<sup>1</sup> لم يزل M2; corr. from Heb. אלדי יוריה obliterated in M2; Heb. אלדי יוריה. <sup>3</sup> Heb. וערף אן אללה תע אראד פי איראה הרא אלמנאם ליערפה מא סיבון מן הרה אלדוול אלתי תקום פי אלעאלם פאוראך הרא אלמנאם לתעלם מא יכון. 4 Differently <sup>5</sup> Om. Heb. שעדו add. Heb. <sup>7</sup> איש Heb. worded in Heb. • קד ערפך אלשי אלדי סיכון Heb. 10 Instead of this paragraph (suppl. from Heb.) اراد ان الخالق تعالى اعلمه ان ملكه وملك من يقوم بعده من دول الامم لا :M2 has . يثبت شي منها إلا دولة امته فقط التي ذلت في زمانه ٠ 11 לים Heb. p. r ۲, l. 3) is غيرهم to اراد p. r ۲, l. 3) <sup>13</sup> אלא P; אלא cett. Heb. <sup>14</sup> אלדי Heb. differently worded in Heb. 16 Suppl. from P.

فصل r من اولاد الجالية الذي هم° عند الحكما و نقص ذليلين هوذا يعرف فاسوق ٢٠ هذا السرّ ٠

اسمة بلطشاصر هايسك وقائل لدانيال الذي اسمة بلطشاصر هايسك قادر لتعريفي المنام الذي تظرت وتفسيره ٠

5 قد ضمن للملك انه يخبره بالتفسير عند الأجل ولم يكن الملك متيمّن بذلك فقال هل تقدر على ذلك وهو ان تخبرني المنام وتفسيره لننظر ما تقوله وذكره في هذا الموضع الاسم الذي كتّاء به عد ١٥٦٥٥٥ من حيث انه جليل [فذكره بالاسم الجليل] ٠

المك مطالب المك مطالب المك مطالب المرة الذي الملك مطالب المد المال من الحكماء والمشعونيين والفلاسفة والقطاعين ا قادرين المكك به

۱۲ الله ایس الله فی العلو کاشف الاسرار وعرّف للملکه دبوخاناصر ایش الذی و ایم ایم الحر الزمان منامک ومناظر راسک علی فراشک هذا هو •

15 قولة عن حكما على وغيرهم انهم أما يقدرون على أكشف السرّ اليسة اقامة عذر لهم وانما قصد الطعن على كل من يدّعى من حكما الامم علم الغيب وقد اخبر في ما بعد انه لم يعلم السرّ من نفسة وانما لخالق تع كشفة له وعرّف ان الله "جلّ

יתם 1 אלי תם 5 Om. Heb. מערף X. הַאִּיסַהְּ 3 אלי תם 1 Heb. האַיסַהְּ 5 Om. Heb. לים יריד אקאמה וו Heb. For seqq. in Heb. היר אקאמה לים יריד אקאמה באן קצדה פי דלך תכדיב כל מן ידעי אנה יצל אלי דלך מן אחד אלצרוב אלדי ידכרונהא חכמא אלאמם וסיקול בעד הדא אנה הו איצא לם יקף עלי דלך אלצרוב אלדי ידכרונהא חכמא אלאמם וסיקול בעד הדא אנה הו איצא לם יקף עלי דלך אלמר מן נְהה נפסח ואנמא אלכאלק כשף לה פי אלמנאם לא ניר תם ערף ווע אלמר אלרה הע כשף דלך אלמר.

Line I. ذليلون, الذين (cp. Index s.v. ه; Fleischer, Kl. Schr. i. 147). الذين مر متيقنا مع المتابع الم

اثنين وعشرين سنة منذ حصلت له منزلة عند الملك الى هذا الوقت \* ثم قال فصل ٢ الالم المال الله كما قال ٢٠ هذه فاسوق ٢٠ وكانه ذكر ما فعل معة منذ دوقف قدام الملك الى هذه الحال ثم ذكر ما فعل معة منذ دوقف قدام الملك الى هذه الحال ثم ذكر ما فعل معة وفقاء في هذه القصة دون ما سبق له في الزمان كقوله ٢٠ ولائم هذه القصة دون ما سبق له في الزمان كقوله ٢٠ ولائم هذه القصة دون ما سبق له في الزمان كقوله ٢٠ ولائم فان ذلك المحامة ومثله قال المكل طلبوا للقتل والكل صلوا وتضرعوا دونهم فان ذلك المحامة وتمام القول ا \* ثم بعد ان سبّح الله تع على ذلك مفى الى M def. الربوخ ولم يلبث لانه كان قد سبق الضمان بذلك وهو انه الجله الملك الى وقت محدود ويمكن انه طلب منه يوم واحد لا أكثر تفليا قاموا في الصلوة اربعتهم اتفق ان دانيال عفى فراى المنام فانتبه مسرور وعرف ذلك لرفقائه فسبّحوا هم ايضا لخالى ١٥ خبطهم لانه لا شك في ان البلد الربي بقتل لحكماء فيبقى البلد بغير حكماء وهو من اكبر المصائب على البلد ا

النى وكله الملك ولا المنال المنال المروخ الذى وكله الملك المبادة حكما المبال نهم وكذى قال له لا تبيد حكما بابل والتفسير للملك اخبر المبلك قدام الملك والتفسير للملك اخبر المبلك المبر المبر المبلك المبر المبر المبلك المبر المبر المبر المبلك المبر المبلك المبر المبر المبر المبلك المبر المبلك المبر المبر المبلك المبر المب

عرّف انه للوقت مفى الى اربوخ وذلك لشيين احدهما وليخلو عن قتلهم والثاني ليدخله الى قدام الملك •

مع حينتُنِ اربوخ بسرعة النخل دانيال قدام الملك وكذى قال له قد وجدت رجلا من الجالوث من اليهود الذى التفسير يخبره اللهك •

قوله ١٦ مستما دور والملك عارف بدانيال لا معالة مو انه رد لقول الحكما يورى ان

<sup>1</sup> מן מנאם Heb. 2 פלוגי M. החות וקופה Heb. 4 Om. M. החות וקופה BD. ארמה PQ. ליכלי codd. PQ. ליכלי PD PQ. ליכלי BKP.

<sup>.</sup> تبِد . 15. مسرورا . 10. يوما واحدا . 9 مسرورا . 10 مسرورا . 15 مسرورا .

فصل r حد الله المادة واراد أبقولة الماداله الليل والنهار وليس يقدر على ذلك غير لخالق فاسوق ٢٣ تتع ♦ ثم قال מהעדא מלכין ומהקם מלכין لأنه مالك العالم كله يُملك من يريد ويعزل من يريد وقدّم מהערא على الممارة ما من حيث أنه "تقدّم الملوك "في العالم קהלח א. ב "منذ "ملك "نمروذ بعد الصداط وهذا يشبه قوله דור הולך ודור בא + ثم قال יהב 5 חכמתא לחכימין على ما تقدّم به القول وهو العقل والتمييز الذى به يفوقون بنى ادم على الحيوان وبه "يفوق "بعضهم بعضاً فعرّف أن حكما العالم وفهما هم لم يصلوا الى ذلك من "ذات انفسهم وانما الله تع اعطاهم الحكمة والمعرفة • وقوله ماهم الله עמיקתא يقصد به יוلى علم الغيب "ومثّله باشياء هي في عمق لا יيوصل اليها او شى مستور خفي لا يعلم به 13 وهو 14 كمعنى هدال صحافات المادام ويحتمل ايضا اله 10 اراد به يكشف عمّا في ضمير الناس الذي لا يقف عليه غير خالق القلب والكلي יים׳ יו פג משדפرة عن كل أحد وهو عارف بها كما قال אני יוי חוקר לב בוחן כליות • وقولة יודע מה בחשוכה وهو مستور ايضا عن بنى ادم لأن حاسة البصر لا تبصر في الظلمة وخالق الظلام والنور يعرف ما 16 هو في الظلام كما يعرف ما 16 هو في النور وكما قال الوليّ عليه السلام ده العام لله المعالم وعرضه في ذلك مو لما كان عارف 51 الخفايا 11علم 18ما نظرة الملك وكشفة لدانيال ♦ ثم بعد أن ذكر هذه الخمسة ضروب וلتى هى مشاكلة لمعنى المنام وما يتعلّق به من "פقوله די חבמתא ונבורתא <sup>00</sup>فهو ما رزق دانيال منها وأما تغيّر الازمنة "نهو ما غيّر "الوقات "على يسرانيل وغيرهم אלה אבהתי ويشير به الى الاباء والاجداد الذي اختار الله تع بهم ونصلهم ونعل مع 20 دانيال ذلك لانه من اولادهم فسبّح الله تع على ما رزقه من للكمة وللبروة حتى وصل الى تلك المنزلة "الجليلة قبل أن يرى نبوخذناصر المنام "وهي مدة

<sup>3</sup> في M P; cett. عني 3 <sup>1</sup> P only; cett. om. 2 Heb. קר עדם; perh. تقادم. אלמלך Heb. في عالم M P; cett. אלנמדוד; M adds نمروذ. י מתל Heb. <sup>10</sup> אלי עאלם Heb.; אלי עאלם X. <sup>8</sup> בעץ עלי בעץ B. <sup>9</sup> דואת Heb. יפוקון Heb. <sup>13</sup> وهي <sup>18</sup> .M ومثلها 11 .M يصل <sup>12</sup> 14 במעני Heb. ; M وهي ً °° <sup>19</sup> כועני add. Heb. <sup>16</sup> Om. M. <sup>17</sup> עאלם Heb. <sup>18</sup> במא Heb. ייאל ; M P على מיי cett. .codd وهو <sup>21</sup> אלוקת <sup>22</sup> Heb. והו cett. .M وكذلك 24 ممالك .Prob 26 Om. M. 27 והו Heb.

الذين .19 Ine 5. بنو

مجیب دانیال وقائل لیکون اسمه الذی للالاه امباری من نصل الدهر والی الدهر الذی الحکمة والجبروة الذی له هی •

العلمة الموقات والازمنة مزيل الممالك ومقيم الممالك معطى المحكمة للحكماء والمعرفة لعارفي "الفطنة •

rr هو كاشف العميقة والمنسترة عارف ما في الظلمة والنور عنده 5 منحل (وقيل ساكن) •

۳۰ لك يا الله ابائى ادا شاكر ومستح الذى اعطيتنى الحكمة والجبروة والان عرفتنى الذى الذى كلمة الملك عرفتنا ٠

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المعرفة 3 M. ימברך ¹ B K X; אַרָּע M. 4 Om. X. .M ابای <sup>5</sup> אלדי חתי P. M طلبنا ٥ 7 Om. M. Om. (apparently) M. وقِدوش 10 12 תבלצו Heb. <sup>11</sup> כשף אלסר Heb. <sup>18</sup> Heb. מענאין or מענאין <sup>14</sup> Om. B. الحكيم M. 16 G M. 17 Om. M. (מעאניק B א (מעאניק); M הعنااير. 19 Om. P M. 18 Om. X.

<sup>.</sup>يقتلوا .10 مباركا ,ليكن . 10

فصل ۲ یقف علی المنام اصلا وانما یفسّرة من بعد وقوقة علی المنام وتفسیرة و فالذی فاسوق ۱۱ طلب الملك من حکماته المنام وتفسیرة ضمنه دانیال لملمك وذاك من حیث انساه انه لاح له وقوی فی نفسه وغلب فی ظنّه ان ربّ العالمین سبّ انساه المنام لیكذّب حکماه بابل اممّا كانوا یدّعونه ویكشف ذلك لدانیال لیشرّف المنام لیكذّب حکماه بابل اممّا كانوا یدّعونه ویكشف ذلك لدانیال لیشرّف المنام لیكذب تعبد الالاه لحق الذی هو موری المنامات وهو كاشف الاسرار لا غیره سبّ وتّع و

الحينيَّةِ دانيال الى بيتة مرّ ولحننيا ميشائيل وعزريا رفقائة
 عرّف الكلمة •

كانه عرِّفهم ايش السبب في القتل وما ضمنه للملك ٠

مه ورحمات للطلب من قدام الالا السماء على كشف هذا السرّ الذي لما ذا يبيدون دانيال ورفقاء مع بقيّة حكماء بابل •

كانهم قاموا الاربعة يدعون الى الله ويطلبون منه الرحمة فى ان يكشف هذا السرّ عتى لا يقتلون مع غيرهم الانهم علموا ان لا يتركون ويقتل غيرهم خاصّة مع ضمان ذلك دانيال للملك •

ده عينتُن لداديال في منظر الليل السرّ كشف حينتُن داديال بارك لاله السماء •

لمّا لم يكن فائدة في كشف السرّ لاربعتهم وكان الواحد منهم يقنع كشفة لدانيال الذي هو مقدّمهم لا سيّما ولم يطالب الملك "لكل حكما بابل تعريفة المنام بل لو اخبرة واحد منهم عفا عن الكل الا ترى ان دانيال قال للسيّاف 20 لمحدد حدل هلا مماده ثم عرّف انه لما كشف الله تتع له ذلك سبّم الله تتع على ذلك واعلم انه اورى لدانيال المنام الذي نظرة الملك وهو صورة الصنم وانقطاع للجرمن للبل ودق الصنم وحمل الربع ترابة وما صارت للجرجبل عظيم •

י תפסירה D K, omitting the rest. למאה K. Prob. בבל ארבעתהם A P X; text B K. Om. B. Om. B. לכל ואחר מן P X; text B K.

<sup>.</sup>جبلا عظیما .22 . يقتلوا .3 .13 مرثى . Line 5

المخاطبات التي جرت بين الكسدانيين وبين الملك وذاك من حيث انهم لم فصل عيد يدعوا يوم قط انهم يقفون على "السرائر كما كانوا يدعون هولاء وانما حكماء فاسوق ١٦ بابل قالوا نحن وغيرنا مشتركين في اخذ ارزاق الملك فلِمَ نُقتل نحن دونهم يقتلون هم ايضا فلما ارتفع الخبر الى دانيال بادر وجاء الى سيّاف الملك حتى استكشف الحال منه ودخل الى الملك وساله في "المهلة وضمن له ما التمسة من 5 المكماء 4

۱۴ حينتُن داديال رق الراى والامر الى اربوخ كبير السيّافين الذي للملك الذي خرج لقتل حكما بابل ٠

٥٠ مجيب وقائل لاربوخ كبير السيّافين الذي للملك على ما ذا السنّة مسرعة (وقيل متقحة) من قدام الملك "حيندن الكلمة عرّف ١٥ اربوخ لداديال" •

ארין ماخوذ من אז مثل اهم ארין חעד دען ♦ עמה يوخذ من עצה ♦ همالاهم سه ٢٠٠٠. تقل من لغة الفارسيّة يقال للوقيع اللاها عرف ان دانيال ردّ الراى والتدبير الى اريوخ بعد ما سالة عن كشف القصّة مستوى واخذ راية وامرة في ان يدخل الى الملك يسلة في المهلة ام لا يدخل الية خوف من حرد السلطان فلا يمهلة ويامر15 بقتلة فلمّا علم اريوخ ان الملك يمهلة ولا يستعجل علية اشار علية بالدخول ولعلّة استاذن له حتى دخل الية وسالة في المهلة واجابة الملك الى ذلك وكان السيف يعمل في حكما عابل اول وقال ولعلّة ابتدى في افضلهم ♦

11 ودانيال دخل وطلب من الملك أن يعطيه وقت والتفسير 12 لاخبار الملك ٠

قولة العسام فانه الله يقول التفسير دون المنام فانه الا يفسره من لا

 $<sup>^1</sup>$  אלנואב (codd.  $^2$  מאיר אלסראיר D. אלמסלה K.  $^4$  אלנואב (אלנואב אלנואב אלנואב ואלאסר ואלראי לי האלסטלה D.  $^7$  D.  $^7$  D.  $^7$  D.  $^8$  Lext B.  $^8$  D.  $^8$  Lext B.

فصل r اعلم ان لم يستجرئ احد على مخاطبة الملك غير الكسدانيّين لانهم كانوا اقرب الى فاسوق ١٠ الملك من الكل وهم ليناظرون عن الكل لوفقالوا ايها الملك نحن نصدقك القصة المن الناق المن الناق يقدر على كشف هذا السرّ لا نحن ولا غيرنا فلا تشغل قلبك بشى من ذلك ولا تطالبنا بمحال ولا تتوهم عنّا انّا نقف على من ذلك اوانّا نطلب بذلك مدافعة الوقت أفيتعدّى بروحك ثم احملنا على العدل هل احد من الملوك الذي سبقوك اطالب حكماء " بهذا الشي الذي تطالبنا به ا

ا والكلمة التى الملك مطالب بها عزيزة فى الوجود واخر ليس ايس الذى ويخبرها قدام الملك لكن الملائكة الذى ليس سكناهم مع البشريّين •

وادى شرح القول قالوا מחדרן לא איתי ويلوح لى انهم قصدوا دانيال ورفقاء انهم يدعون مثل ذلك ثم احالوا على الملائكة فقالوا فى الفاسوق الآول לא איתי אנש על יבשתא ويشيرون به الى حكما اليهود وقالوا י ليس يقف على ذلك غير الملائكة فانصفنا ولا تطالبنا بمحال ٠

15 من جيث هذا الملك قطب وجهة وغضب كثيرا وقال الابادة كل حكماء بابل •

الله والسنة خرجت والحكماء مقتولين وطُلب دانيال ورفقاوه للقتل •

בנס תרגום זעף •

20 لما رای انهم کاشفوه وایسوه حرد وامر بقتل کل من حضر منهم فی بابل وعلی انه یعضر غیرهم من المتفرقین فی غیر بابل بعد قتل هولاء ویسمع ما عندهم و وقوله احسر عدیم استداله المتحداله المتحدال

 $<sup>^1</sup>$  נאטרין  $^1$  codd.  $^1$  יכברוהא  $^1$  codd.  $^1$  מאלבו חכמאהם  $^1$  נארי  $^1$   $^1$  Prob. add.  $^1$  Prob. add.  $^1$  Prob. add.

<sup>.</sup>مقتولون . 17 . آدى . 11 . الذين . 9 . الذين . 6 . واحدا . Line 3. الذين

ذهب منّى وليس اذكرة وقولة חדה היא דחכון يعنى أحكم واحد وليس افرق بينكم فصل r \* فلا يتوهم احد اني اعفو عنكم ولا عن احدكم وقيل ان كلكم قد اتَّفقتم على شي فاسوق ٩ واحد وهو أن تقولوا قل المنام ونحن نفسره ولا تخبروني بالمنام ﴿ وقوله الألم قددد -٠٠-רשחיתה يعنى به انكم أن لم تقولوا لى المنام فَهَمْ تفسيرة لا تقولون الى وانما تقولون نحن نفسر المنام مدافعة حتى يتغيّر الوقت يعنى يندفع عنكم ما تواعدتم 5 به ولكن قولوا لى المنام فاذا قلتم المنام علمت منه انكم تقولون تفسيره ٠ اعلم ان هذه المتحدم من لغة 100 وحرف الدال° زائدة فيه يعنى انكم جعلتم هذا الوقت مخالف لما كنتم تقولون لنا أنكم تقفون علَى السرائر. وذلك أن نبوخذنامر كان يسمع منهم يقولون انهم "يقفون [اى° يصلون الى الوقوف] على مثل هذا الجنس ولولاً ذلك ما كان يطالبهم به ولم يقتلهم الله بحيث انهم قبل هذا الوقت ١٥ كانوا يدّعون ذلك وفي هذا الوقت عند ما احتدث عليهم مطالبته ولم يجدوا الى ذلك سبيلا قالوا مرِّة بعد مرَّة قل المنام حتى نفسرة "ولم يقولوا انَّا غير واصلين الى ذلك وانما يذهبوا آلى انه قد يعرف المنام ويطالبهم بدرماً ذكرة او يكون لم يرى منام اصلا ويطالبهم بما 10 لم يرى ٠ ولذلك قال لهم الثاثة دادة الهاائلة فلما سمعوا منه هذا القول الأخير "اضطروا الى ان يكذَّبوا انفسهم في ما كانوا يدَّعونه من انهم 15 يكشفون السرائر ♦

اجابوا الكسدانيّين قدام الملك يقولون ليس ايس انفسنا ولا انسان على الارض الذى "منام الملك يقدر على الاخبار من حيث الذى كل "ملك كبير وسلطان كلمة مثل هذا لم "يسال لكل فيلسوف ومشعون وكسدائي •

ير,يذهبون .13. مخالفا .8 .زاند .7 .توقدتم .5 .هم .13 .مريذهبون .13 .مخالفا .8 . زاند .7 . توقدتم .14 . الكسدانيون .17 . ير,مناما .14 .

ممل ، وان انتم المنام وتفسيره تخبرون عطايا وجوائز وعرّ كبير السرق الله تتسلّمون من قدامي لكن المنام وتفسيره خبّروني •

قال لهم ان كنتم° تعرّفوني المنام وتفسيرة اهب لكم خلع ودنانير وجوائز جليلة ومراتب جليلة تحصل لكم لكن بعد ان تخبروني بالمنام وتفسيرة ♦ لمّا سمعوا وعيدة ووعدة ولم يجدوا مخلّص اعادوا قولهم ثانية مثل الاوّل كما قال

المنام يقول الملك لعبيد وتفسيرة تخبر و المنام يقول الملك لعبيد وتفسيرة تخبر و المنام وتفسيرة والم المنام و قالوا أنها الآول الله نفس تفسيرة ولم يقولوا أيضا أنا لا نقدم على اخبارك المنام و لما أراهم أنه أولا طالبهم بالمنام من غير أن "يعدهم ويتواعدهم رجع طالبهم بالمنام وتفسيرة ووعدهم فلمّا أعادوا القول "بالتفسير ولم يقولوا و ليس نقدر على ذلك قال لهم قول اخر و المنام و المنام

م مجیب الملک وقائل من یقین عارف انا آن الوقت انتم مشترین (او بائعین) من حیث الذی نظرتم الذی ذهبت متی الکلمة •

الذى ان كان المنام لم تعرّفونى \* \* \* "واحدة وكلمة كذب وساد تواقفتم عليها للقول قدامى حتى الذى الوقت يتغيّر لكن المنام قولوا لى واعلم ان تغسيرة تخبّرونى •

قوله עדנא אנחון يعنى تمشوا وقتكم وتتوهمون انى امسك عن مطالبتكم به وتتركونى مكروب الفكر وروحى 11تضرّب ولا تفكرون وذاك من حيث نظرتم المنام

<sup>.</sup> ثابتون 7. يقل 6. مخلصا 5. خلعا 3. يتسلموا 2. يوا كبيرا 5. يتوقدهم 9. يتوقدهم 10. يتوقدهم 12. يتوقدهم 13. يتوقدهم 13. يتوقدهم 13. يتوقدهم 13.

مولاً الدلات الله م الحكمة يدّعونها فلم البق طبقة تتكلّم على كشف السرّ فصل العلى ضرب ما الله ودعاها وطالبهم ان يخبروه المنام الذي نسية الله ودعاها وطالبهم ان يخبروه المنام الذي نسية الله

ت فقال لهم الملك حلم حلمت فتكرنمت روحى لمعرفة المنام • 
كان مرادة منهم ان يخبروة المنام لقولة في الفسوق المتقدّم المدالة المواردة • المنام المنام المنام المنام المنام •

" وخاطبوا الكسدانيين مع الملك بالارمنية ايها الملك الى الدهر عيش قل المنام لعبيدك والتفسير تخبر •

يمكن انه قال لهم "بلغة غير" لغة الارمنيّة ٥٠٣٥٥ الأط٦٥ فاجابوا هم بلغة الارمنيّة" فخاطبهم هو بعد ذلك بلغة ١١ الارمنيّة كما خاطبوه ١٥هم \* قالوا ١٠قل انت المنام حتى نخبر تفسيرة ولم يقولوا" ليس نقدر على اخبارك بالمنام \*

ه مجيب الملك "وقائل الكلمة متى نهبت أن لم تعرَّفونى المنام وتفسيره "اعضاء تعملون ودوركم صواقى يتجعلون ه

قال اوّلاً طالبتكم بالمنام قنفاذ لم ترضون بذلك فانا اطالبكم بالمنام "وتفسيرة "مجميعا فان كنتم لا تعرفوني المنام "وتفسيرة قتيضعون قطع اى يقطع المحكم وتصير منازلكم بما فيها صوافي للسلطان •

<sup>1</sup> most Heb., misunderstanding בא <sup>2</sup> Om. Heb. M وعلى ضرب 3 .M وكان <sup>5</sup> 6 Om. Heb. 7 ماطبوا 7 and some Heb. ל ודעאהם Heb. 19 Om. Heb. eb. בניר 10 Om. Heb. 11 מערופה Heb. .M وتفسيره • om. Heb. قل—يقولوا 13 14 וקאל Heb. <sup>15</sup> איצא Heb. 16 Heb. ינ After נים ווארפן, Heb. ins. תערפון. .M والتفسير 17 <sup>18</sup> Om. Heb. סמעאן תקמע ™ Heb. (cp. A. E. ad h. l. ויפת אמר תעשו קטיעות קטיעות). ים א P; חסכם KX; B. לאסכם

فصلr هي سنة <sup>1</sup>اثنين وثلاثين من ملكه بعد خراب القدس ثلثة عشر سنة° وفي هذه فاسوق ا السنة نظر سيّد يعزقال تا المدام وذلك انه فنتج بيت المقدّس وأحرق القدس في السنة السابعة عشرة من ملكة فاذا كان نظرة المنام في سنة اثنين وثلاثين من ملكة كان قد مضى لخراب "القدس ثلثة عشر سنة ويكون نظرة المنام في سنة "اربع عشرة 5 [من ملكة] ♦ وقال الأهاال وهو منام واحد لا أكثر قالذى نقول فيه انه "قال חלמות من حيث ان في المنام تخمسة معاني وهو انه يقتضي فجبر ארבע מלכיות وخبر دولة يسرائيل ومثلة قولة في "المنام الذي رآة يوسف عَم لا الماهالاا الالح בחשר מות דבריו قبل ان "يرى المنام الثاني وذلك ايضًا "من حيث ان المنام الأول يقتفي ثلثة معانى احدما והנה אנחנו מאלמים אלומים בחוך השרה والثانى והנה קמה אלומתי os والثالث micn תסובנה אלומותיכם وعرّف انه تكرتمت روحه بحيث إنه انتبه ونسى المنام "وطلب ان يذكر اى شى رآة فلم يذكرة اصلا ثم رجع نام "كما قال" الادالا נהיתה עליו اعلم انه فرق بين منام فرعون وبين منام أبوخذناصر بوجهين احدهما عدد מו منام الله الله عدد מו عدم الله الله عدد מו فرعو نظر منامه آخر الليل كما قال ויהי בבקר ونبوخذناصر راى منامه الوهو بعّدُ ليل كقوله العدال داماله لالحال والثاني هو ان فرعو ذكر منامه ونبوخذناصر 15 15نسى منامة ♦ والسبب في ذلك هو ان منام فرعو صبّ عن قرب ومنام نبوخذناصر "بعد لم يتم ♦ وذاك لموضع ما تم منامه عن قرب لم ينسيه "الله تع المنام ونبوخذناصر لموضع ما كان منامة ما يتم آلا بعد مدة طويلة انساة الله تع اياه حتى اذا قيل له المنام كان ذلك دليل على صحة تفسيره ٠

والسحرة الملك ال

י אכרב אלבית אורבע א Heb. have אכרב אלבית אכרב אלבית אברב אלבית אורבע א Heb. י אכרב אלבית אורבע אור

دليلا .18 بنسِم . 16. معان .6 , 9. ثلث عشرة .1 , 4 تنتين .1 .1 Lines 1, 3. ينسِم .1 .1 اثنتين .1 .1 .

للصعود الى بيت المقلس لعمارة القدس فاعتزل عن العمل وتفرّد اللزهد وايضا انه فصل ا كان قد شاخ ٠ واما رفقارة فلم يذكر لهم خبر بعد قصّة الصنم ٠

، وفي السنة الثانية من ملك تبوخن ناصر حلم ببوخن ناصر الملاما وتكريمت روحة وسنته تكوّنت عليه ٠

ان يبقوا .16 بعيدا .11 ملكا .10 خبرا .14

فعل ا ، وكل خطاب حكمة فهم الذى طلب منهم الملك وجدهم المسوق عشرة اضعاف على كل الفلاسفة والسحرة الذين في كل ملكه •

عرّف ان عند ما انقضت الثلث سنين الذين امر الملك ان يتربّون فيها ويتعلمون لخط واللغة ادخل بهم عد הסריסים اليه فاخذ الملك يمتحنهم في باب (باب) 5 من العلوم فلم يبجد في الغلمان اليهود مثلهم اوالي اليهود اشار بقولة عداماً ا وذاك بما تقدّم القول ان الله تعالى رزقهم قرائع صافية ٠ ثم عرّف انهم كانوا افضل من حكماء الملك عشرة اضعاف اما ان يكون عدد بالحقيقة وذاك بحيث ان الملك احضركل حكماتة عندة بحضرتهم وامرهم بان يسالوا بعضهم بعض وهو يسمع ما يجرى بينهم في كل باب وباب ولا شكّ في انه كان حكيم يبصر الكلام ويقف على ما 10 يجري في انهم أيفوتوا على كل حكمات عشرة اضعاف في سعة العلم ولعلّ كان في حكماته من يعاني علمه طول عمرة الى أن شاخ فلم يبلغ منزلة هوُّلا الاربعة ♦ "كُل ذلك" ليشرّف الله تع اولياء، الذي كانوا قد "نزلوا الى الخطيط ولانهم قد تمسّكوا بدينة ولم "يلدّنوا أنفسهم باكل الحرام بل أكلوا الحبوب • وحصل عند الفلافسة توسوس 10 بضد اللحمان 11 فالويل لمن آكل طعاماً ملوّث بالحرام وعلاج الدام وقد نجّس نفسة 15 واخرجها <sup>12</sup>من القدوسيّة وابعدها عن الله تع ويتاوّل بالوان وياكل المحرّمات ويشرب اشربة الدااه وفيها الهجرالاه والمحصاه وليس فرق بين لخمر وبين سائر الاشربة لان كلهم صحره ولا يجوز لاحد في الجالوث أن ياكل علاج من "أيعلم أنه غير ثقة في ما يعانيه في باب العلاج 14فطعامه الحرام والطمى 15وفي مثل هذا° قال ١١٨ ١١٣٩١١ ויקרא כ. כה את נפשותיכם פול ולפלם שבו ולשולה יראו את יוי קרושיו •

הקרא כ. כה את נפשותיכם פול ולولى عليه السلام יראו את יוי קדרשיו ♦ תח'לד.י

، م وكان دانيال الى سنة احدى لكورش الملك ٠

اراد انه كان في ملك السلطان الى سنة احدى لكورش وهو وقت اطلاق يسرائيل

اعلم ان هير يجمع خبز أوادم وهذه الكلمة تنقسم كلمتين هد خبز وادم فصل ا وهو الخبز واللحم وبدله الالادم و فكانوا الله والخبز وحبوب اخر الطبخونها فاسوق ١٦ مثل عدس وارز وحمّص وباقلى ويشربون الما ولا شكّ في انهم ياخذون حبوب غير متلوّثة وما من النهر في آنية انظيفة كما يريدون •

١٠ وهولا الغلمان اربعتهم اعطاهم الله معرفة ورشد بكل خطّة وحكمة وداديال تفاهم بكل وحى واحلام •

كانوا "بالوصف الذى "ذكرة من لحكمة فزادهم الله تتع فى هذه الايّام "حكمة زائدة بكل خط وكل فلسفة "ديعرفونها لحكماء "دوالكسدانيّين فاما دانيال فقد زاد عليهم بامور "دالاميّة من تفسير كل ١٦١١ الأن "دالدهام لم يقفوا على "دالمنام ولم يتعدّر ذلك على دانيال فكان حننيا "دوشركاوه فاضلين وكان دانيال افضل ٥٥ منهم والكل من مقصد "دالبارى عز وجل كقوله درم لاءم مثل قوله المد مدوم مناهم والكل من مقصد "دالبارى عز وجل كقوله درم لاءم مثل قوله المد المده مناهم والكل من مقصد "دالبارى عز وجل كقوله درم لاءم مثل قوله المد المده والكل من مقصد ها البارى عن وجل كان دانيال المده والكل من مقدم والكل من مقدد المده والكلام من المدهد والكلام المدهد والمدهد والكلام المدهد والكلام المدهد والكلام المدهد والكلام المدهد والمدهد وا

مر وعنى فهاية الايام الذي قال الملك لادخالهم ادخلهم رئيس الخدم قدام بختناصر •

10 "فتكلّم معهم الملك فلم يجد من جملتهم مثل دانيال "حننيا 15 ميشائيل وعزريا ووقفوا قدام الملك •

<sup>4</sup> Om. BPX; ins. K. <sup>1</sup> Om. B. י וֹאָרֵם B. <sup>3</sup> K X; פכאנה B P. י פֿהָם KPX; בֿהָם B. <sup>6</sup> שיפה B= נציפה (P). <sup>5</sup> יסבכונהא BPX; text K. אלכסדאניין 13 י בכרהם codd. 10 בחבמה codd. יערפוהא <sup>11</sup> B P. <sup>8</sup> אלוצף B. <sup>18</sup> אלאהיא K X; text B P. BPX; text K. 14 JN B P. <sup>15</sup> בסדים BP. שללה <sup>11</sup> B P. <sup>17</sup> ואצחאבה B P. BP. פכלם <sup>19</sup> 16 מנאם BP. <sup>50</sup> ורפקאה BP.

فصل : ذلك فتلطّف بان قال للرجل الذي تجري جرايتهم على يدة حتى يفعل ذلك هذا فاسوق !! معهم وليجرّبهم كما سنشرح ذلك في ما بعد ٠

ا جرّب الآن عبيدك عشرة ايّام ويعطونا من البزور وناكل وماء ونشرب •

o ا ويترآؤن بين يديك منظرنا ومنظر كل الغلمان الأكلين طعام اللك وكما ترى اصنع مع عبيدك •

جرّبنا عشرة ایّام وهی مدّة یسیرة لیس کاد ان یتکوّن فی مجاری عادات الناس حتی یقرب الامر ولا یبعد "فعل ذلك \*

١١٠ وسمع لهم (قبل قولهم) هذا القول وجرّبهم عشرة ايّام ٠

ده وعند انقضاء عشرة اتبام راى منظرهم حسن وسمينى البدن من جميع الغلمان الاكلين من طعام الملك ٠

عرّف انه قبل منهم ما التمسوة ثم افتقدهم بعد ذلك فنظرهم اعبل واحسن من غيرهم الذين كانوا ياكلون طعام الملك و(يشربون) شرابه و هذا من فعل البارى تعالى الذى جعل فى الحبوب ما يسدّ مسدّ اللحم وكذلك فعل فى الماء واما عه الذين لم يفعلوا ما فعل دانيال واصحابه إما لانهم "تاولوا فى انهم "معذورين وان لم يمكنهم مخالفة السلطان او لانهم لم يفكروا فى حلال وحرام ارسل الهزال فى ابدانهم ولم يعبلوا و دل ذلك على ان الله تم عانى باوليائه المستقتلين على فرضه و وقوله الاعلام الاسلام عرف انه لما نظر انهم قد زادوا فى الحسن والسمن دام على ذلك مدة ثلث سنين و

وه ١١ وكان القهرمان حامل وطعامهم وخمر مشروبهم ومعطيهم بزور • انتفع مو "بالجرايا واخذما اليه ولم يعلم ذلك الشفناز بل كان يفعل ذلك سرًا •

<sup>.</sup> بزورا .20 عان .17 مسنا .10 وليترآه .5 Line

كما قال بعقى من لا له دين وقد ذكرنا الردّ عليه في موضع الفرض ♦ وقال ألا فصل ،

المحالاً ولم يقل المحلّ لمعنى وهو انه لا يأكل علاج عينه طاهرة وقد تلوّث بدالاه فاسوق م

ولم يفرق بين الطعام الذى فيه ذبائح الداالا وبين الشراب ولعلّه لم يكون لحم
حيوان حرام في الاصل وليس الخمر عينه محرمة وانما حرّم لانه علاج الداالا ولو سلم
من كل تلويث الحرام وذلك انه جعل النبيذ هو الاصل وامتنع من ان يأكل ما ٤
يمازجه الحرام ♦ وهذا الله المحرورة الشفناز ♦ كانه قال يا سيّدى ما احبّ ان
تطعمني وتسقيني ما لا يصلح واجابه بجواب ايّسه من ان يعطيه سواله في ذلك ♦

وجعل الله داديال لغضل ولرحمات قدام رئيس الخدم •

قولة לחסר الأרחص جمع فيه وقتين \* \* \* وهو الـחסר وهو انه قد افضل عليه

من اشياء كثيرة اختصر ذكرها والثاني في وقته هذه وهو الـרחص (وهو). انه ٥٥ لم يبطش به ولم يوذيه ولم يظهر ذلك للملك بل اعتذر اليه كقوله

، فقال رئيس النعدم لداديال ادا خائف من سيّدى الملك الذي وصف طعامكم وشرابكم الذي لما يرى وجوهكم متزعّمة من الغلمان الذين مثل طربكم فتوجبوا قطع راسى للملك •

عرّفة انه ليس ينكر ذلك الله من خوفة على نفسة من الملك عند ما يبعث 25 يطلبهم في كل وقت يريد يتامّل حالهم فانا نظر وجه غيرهم ونظر وجوههم مخالفة لوجوة غيرهم فاذا استقصى عن ذلك وعرف ما جرى من تغيّر غذاتهم فيعود اللوم عملية وهم لا يعذلون • قال تداره لان العلما لهم طرب وسرور لان العلم ينحف الجسم ويهلكه • والده مثل الداران العلم الدينات •

ا فقال دانيال الى القهرمان الذى وكّل رؤيس الخدم على ود دانيال ورفقائه •

لما لم يجيبه عد הסריסים الى ما طلبه منه وقد كان الزم نفسه ان يستقتل على

י Prob. אליה B. B.

Line 2. علاجاً . 3. يُرُدِو . 11 يُرُدِو . 13 الذي for قال (cp. Habicht, Epistolae, p. 53, n. 92\*). عير المجابة . 22 علاجاً .

فصل ، وارزقهم الملك رسم يوم بيومه من طعام الملك ومن خمر فاسوق مشروبة ولتربيتهم ثلث سنين وعند التهائها يقفون قدام الملك وسنين وعند المنهائها يقفون قدام الملك الم يكن الم يكن الماء فساد دينهم كما فعل في المقة المنم الذي اقامة وانما اراد ان تربوا ابدانهم وتحسن الوانهم باعتدال الغذاء فجعل جرايتهم مثل طعامة M' def. ومشروبة اجل طعام واجود مشروب ا و وذكر انه ثلث سنين يربيهم حتى يدخلون الى 6 الملك حسان البدن واللون وقد عرفوا لخط واللغة وسائر ما يطلب منهم و

٠ فكان فيهم من بني يهون داديال ورفقاؤه٠

[وقصد] ذكر هذه الاربعة من اجل انهم امتنعوا من طعام الملك وسائر ما وصلوا اليه وقد كان فيهم صلالا المحلادات ولم يذكرهم الكتاب ولو كانوا مولاء الاربعة صلالا المحلادات القد كان قال الله تحاط صلالا المحلادات ويذكر حسبهم وهذا "يدفع قول من قال الله عنه الله عنه

وجعل لهم رئيس الخدم اسما وجعل لداديال بلطشاصر
 ولحننيا شذرخ ولميشائيل ميشخ ولعزريا عبين دغو •

عرّف 10 القبهم باسماء كسدانيّة ولعلّها اسماء جليلة لأن بلطشاصر هو اسم معبود بختناصر كقوله له ٢٦ صحم دلاصعدد دسم علمه وعلى مثل ذلك القول في الثلثة ايضا ٠

م فجعل دادیال علی قلبه اده لا یتلوث بطعام الملک وبخمر
 مشروبه وطلب من رئیس النخدیم آن لا یتلوث •

كانة الزم نفسة انه لا يأكل من طعام الملك ولا يشرب من مشروبة ولو بلغ به 20 الامر ما بلغ فخاطر بنفسة مثل ما خاطر في العلوة وكما خاطر حننيا ميشائيل وغزريا في انهم لم يسجدوا للعنم ولا يجوز ان يخاطر بما ليس عليه في ذلك وزر

י אלמלך קצר <sup>1</sup> ולארחיבהם BPX. מהאיתהם Heb. אלמלך קצר <sup>2</sup> ולארחיבהם וה Add. Heb. אלמלך קצר <sup>3</sup> ואים באב Heb. אלמלצר מראדה הואנמא באן מראדה Heb. אבראנהם ותחסן אלואנהם באלאעתראל פי גראהם add. BP] מא דכרה אלמלצר] אן תתרבא אבראנהם ותחסן אלואנהם באלאעתראל פי גראהם B. אנה <sup>10</sup> אנה <sup>10</sup> ורפע <sup>1</sup> וירפע <sup>1</sup> פינעל גראהם מן מעאמה <sup>10</sup> אנה <sup>10</sup> אנה <sup>10</sup> ירפע <sup>10</sup> ירפע <sup>10</sup> אנה <sup>10</sup> ירפע <sup>10</sup> י

<sup>.</sup>يدخلوا .5 تربو .4 Line

وامر أبأن يأخذ احسنهم لانة يقبح أن ويقف في مجلسة قبيح والسعنة بل من فصل ا كان حسن التخاطيط وله ملح وروعة م وقولة الاصادارات ودول الدها ليس هذه فاسوق ا المِكْمة حكمة التورا من صحم وص ١٦٦٥ وقرابين آذ ليس ويريد ذلك الملك وانما اراد به عُقلاً في ساتُر الضروب التي للعقل فيها مدخل وما يتعلَّق بذلك من الأداب ♦ وقولة ١٦٦٧ تلا الاقرب فيه انها من جنس علوم سليمن عليه السلام في ضروب 5 الفلسفة فلم تخلوا امّة بني يسرائيل من اصولها وكانوا يعلّمون اولادهم ذلك مع كونهم في [زمان] لجهل والفساد لم يخل من بينهم اهل العلم "والحكمة ٠ وقولة المحدد مالا يعنى انهم يهتدون لتعليم غيرهم علمهم اذ ليس كل عالم يحسن يعلُّم ♦ "فاختار ١٠ كل من ١١ اجتمعت فيه هذه الحمال وهذه الأوصاف المحمودة فاذا كان هذا في ذلك الزمان 12 فاحرى | ان يكون فيهم صبيان [ان يكونوا] بهذه الأوصاف + . M<sup>2</sup> def. وقوله المسلا מה בהם يعنى كون فيهم جلادة للمبر على الوقوف قدام الملك ويمبرون 11 عن التنجّع والبصاق وما شاكل ذلك \* "وامر بان يعلموا لخطّ واللغة حتى يكتبون بها ويتكلَّمون بها لانهم ما كانوا يعرفون خطّهم ولا لغتهم ٠ ولولا ان اشفناز هذا كان فيه كثرة هذه الأمور ويقف عليها 14 لم يامره بذلك \* وكان غرض الملك في اخذ مولاء الغلمان الموصوفين بهذه الأوصاف شيين | 15 احدهما رغبته الى اهل العلم كما رسم الملوك M2 الغضلاء ان يربون منهم العلماء والثاني يفتخر عند الامم بأن عندة اشرف الأمم • 16

<sup>8</sup> M2 Lorrected .'M يكون يقف ° ישמר באן יכוט חסאן אמר Heb. אלסחנה ; P אלחסנה (!). אלחסנה (!). אלבחאסנה (!). ילה עקל וארב • Heb. ים אר ני Meb. ומהר ני Meb. 8 ירי Heb. אלחכמא <sup>7</sup> Heb. יעני פיהם הדו Heb. יעני etc. ללתעלים פאן לים כל מן יערף אלעלם • פערף אנה יכתאר Heb. 30 Om. M3. 11 אנחמע (: M² הנה אלדלאיל (: M² אנחמע BP) אבהפנה ולפטוש ולאבה אלדלאיל (: M² אנחמע הדה אלדלאיל אלמחמ' (X D. אלבצאיל הדה אלרלאיל אלמחמ' (X אלבצאיל אלמחמ' א Prob. نبالری). cp. Dozy, s.v. 18 Codd codd.

<sup>. . .</sup> لم يامر يعرفوها . . . (?) انغا من امران احدهما رغبة — الأمم

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> The Heb. have instead בכלאף כל אלעלם מן אלעלם מואנהם מוא אנה עלם בפצילתהם ואנהם מן אלעלם ברלך ענד קומה (B P) אמה מן אלרניא ואלתאני ליתבאהא בדלך ענד קומה B(P) קומה אינה אלאמה הדה אלאמה.

Line 6. تخل. 11. Cp. Wright, Ar. Gr. ii. 242. 12. يتكلموا. 13. إيبكالموا. 13. يكتبوا. 13. يربوا. 16. إيربوا

س وقال الملك لاشفناز ورئيس خدمة ولاجابة من بنى يسرائيل الموارقة الملك ومن البطارقة

م وناشئة ليس فيهم شي من العيب وجميلي المنظر ومرشدين في كل حكمة وعارفي المعرفة ومفهمي العلم واللذين فيهم طاقة للوقوف في هيكل الملك ولتعليمهم الخط ولغة الكسداديّين •

ت وعرّف انه امر اجلٌ خدمه الذي كان تحت يده المنجليين من يسرائيل ان يختار من جملتهم غلمان هذه صفتهم ولم يذكر عددهم فلزمه ان يتامّل | ¹¹حال من يوجد من جملتهم غلمان هذه اليه ¹¹اينما كان قليل ام كثير وقال מכני ™ ١٦٪ ممّن ليس هو من ذرّبّة الملك ولا من اولاد الروساء وهم من عوامّ الناس وليس يفكر بانه من العوامّ بعد انه إ بهذه الصفة المذكورة ليدلّ ان ليس يعيب اهل الفضل نقص حسبهم ♦

אלריים לכדמה לבדמה לבד

Line 1. المنجلون .3 المنكورون .3 هي خارج ,قتالا .15 علمانا .16 علمانا .17 عليلا ام كثيرا .17

מהר לו יהויקים עבד שלש שנים 1/ والثالث كان ملكا براسة ثلث سنين > وملك فصل ו بابل مشغول في خروجة في عمل "الشرق في هذه الثلث سنين فلمّا تفرّغ قليلا غزاه فاسوق ا في السنة العاشرة من ملكة وحاصرة بجيشة وفتح البلد واخذة واجلى معة قوم مع مدر د. درد. بد بعض اواني بيت الله كقوله في صدر هذا السَّفر ﴿ ﴿قَالَ ﴾ تَصَادُمُ عَالَ ۗ وَلَا ﴾ בשנה העשירית למלכות יהויקים גבים ومو انه كإن اؤلا تعت يد ملك مصر ثم صار من 3 تحت ید ملا بابل ومفی له سبع سنین فلمّا عمی علی ملا بابل وصار ملا براسة لا يدى طاعة لاحد اللوك قال حصدم سلاس לما לدام יחויקים מולך יחודה فجعل هذا التاريخ مردود الى وقت كان ملك براسه \* \* "يرى على ما قلنا من انقسام ملك يهوياتيم على ثلثة هو ان ملك مصر اخذ يهواحاز اخو يهوياتيم ووداة الى مصر وجعل مكانه يهوياتيم كما قال الاطار طرة ولااله את אחו وعلمنا اله ר"ה ב. לו. ד اقام تحت طاعة ملك مصر اربع سنين وان ملك بابل (ملك) في السنة 11 الرابعة من ملك يهوياتيم كما قال הדבר ונו' فعرّف ان اوّل ملك יום' מו. א نبوخذناصر هو السنة الرابعة ليهوياتيم وفي تلك السنة حارب ملك بابل عسكر ملله مصر الذي كان مقيم على شاطئ القرآة كما شرح ذلك يرميامو علية السلام وعند ذلك حصل الشام تحت يدة كما قال الأبه ١١٥١٦ ١١٦ فعصل يهوياتيم تحت طاعة ٥١٥ د. ١٠.١٠ ملك بابل في السنة لخامسة من ملكه • وقال בא נבוכדנצר מלך בבל ירושלם 16 سلا الله العلم انه لم يكتفي قبان يغزوه بعسكر فجاء هو بعسكرة ولو خرج الية يهوياتيم لم يحاصر البلد لكنه لم يدى آليه طاعة وغلق (الباب) فجلس في الحصار فظن ان ملك بابل يضجر وينصرف عنه فاقام محاصر البلد حتى فتحه كما قال

r فسلم الله بين يهوياقيم ملك يهونا وطرفا من اواني بيت ٢٠٠٠ الله وجابهم ارض الشنور بيت معبونه والاواني انخلهم بيت 11 (خزانة) معبونه ٠

اما ان يكون فتع البلد بالسيف على راى قوم وإما ان يكون فتعوا اله وهو

י שיביט . . . שיביט " wanting; the codd. giving instead אלשרף. . . שיביט " B. אלשרף בעסבר און זונה פולס. . . . מו לאנה עלם של באב בעסבר און זונה פולס. . . . מו לאנה עלם של באב בעסבר און זונה של האל באב בעסבר און זונה של M².

<sup>.</sup> مردودا .8 .ملكا .6, 8 مولاما .5 . redundant. واقاء ,اخا .9 .مردودا .8 .مردودا .8 .ملكا .18 .يوّة .18 .يكتف .17 .مقيما .14

فهرست الفصل السان ما كان من خبر ابن ابنة بلشاصر في اخراجة اواني بيت السفر الله عز وجل وشرب لخمر فيها وما اظهرة الله تعالى من لخط على لخاتط بالمجلس السفر الته سن التمس الوقوف على ذلك وسائر ما جرى الى ان قتل الملك •

الغصل السابع ما جرى لدانيال في ملك الغارس من المنزلة لجليلة وما احتيل عليه حتى طرح في جبّ السباع •

الغصل الثامن ذكر المنام الذي رآة دانيال علية السلام في معنى الاربع ممالك الفسير ذلك ٠

الغصل التاسع ذكر السلام الذي رآة في معنى الثلث ممالك على الشرح الذي تضمّنة الفصل ونظر ذلك (في السنة الثالثة) من ملك بلشاصر.

## ٠ الغصل الاول٠

شر السفر في سنة ثلث لملك يهوياقيم ملك يهون أجاء دبوخن داصر ملك فعل الله بابل الى يروشالايم وحاصرها • فاسرق ا

اعلم ان ملك يهوياقيم منقسم على ثلثة اقسام ابع سنين كان تحت على مناك مصر والثانى الله سنين (كان) تحت طاعة ملك بابل كما قال

Line 2. وشربه. 11. 13, 15. ارآه. 14. وشربه. 14. دوشربه. 14. Schr. i. 265).

## • شرح سغر دانیال •

اعلم ان كان سبب نسب هذا السفر الى سيّد دانيال علية السلام دون غيرة فهرست السفر (ما) كان فية "ذكر اخبارة ونبوّته" وهو يشتمل على" احد عشر فصلا أ

الفصل الاول ما كان من خبرة وخبر رفقائة وهم حننيا ميشائيل وعزريا من امتناعهم عن الكل طعام الملك وما وصلوا الية من فضيلة المنزلة في ما تعليمهم الملك له من تعليمهم لغة الكسدانيين وخطهم وحكمتهم على ما تضمنة الفصل ٠

الغصل الثاني ما كان من المنام الذى رآه الملك ونسية وطالب لحكما المنام وتفسيرة وما كشفة سبحانة وتعالى الى السيّد دانيال من المنام حتى وصل الى المنزلة العالية ا

الغصل الثالث خبر الصنم الذي اقامة ( بختناصر ) وطالب الناس بالسجود له وما كان من خبر حننيا ميشائيل وعزريا وما اوصلهم الملك اليه من المنزلة للجليلة بعد ذلك ٠

الفصل الرابع ذكر المنام الذى رآة الملك ولم ينساة وطالب الحكمام بتفسيرة ولم يقفوا علية حتى فسرة دانيال علية السلام •

الغصل الخامس ذكر ما لحق الملك من خروجة عن جملة الناس وكونة مع الوحوش سبع سنين \*

وهذة الخمسة فصول جرت في ملك نبوخذناصر ٠

Line 14. ينسع . 18. Ср. Wright, Ar. Gr. ii. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Introduction in BPX only. BP commence with Heb. and Arab. of ver. 1, then proceed נסב הרא אלי דניאל. In X the Heb. and Arab. of ver. 1 follow the words (sic) אלה בבארה ודברה ונבותה BP. מן חית BP. אלפגל מעמ DX; אלפגל ומעאם BP אלאכל ומעאם DX (פג ביומה אלמלך לה BP (ex corr.). אלמלך לה BD; ידימה אלמלך לה X ידימה אלמלך לחים אלמלך לה X ידימה אלמלך ל



.

•

•

## شرچ سفر دانیال

للبعلم الغاضل

מר' ורב' חש' המשכיל הגדול המעוז המגדל יפת הלוי בן כג"ק מר' ורב' עלי הלוי נ"ע

المعروف

بابى على حسن البصرى تغمّده الله بالرحمة والرضوان

طبع المطبعة المدرسيّة في مدينة اوكسفرد سنة ١٨٨٠ المسيعيّة

| - |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |

. •

FEB 1 0 1994 Sep 10, 1999 FEB 1 0 1997



| - |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

