

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

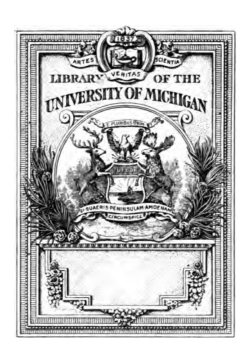
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

878,815



k.

5.7.5.V. 841,28 V H H



20 7.3

THE

# AITAREYA BRAHMANAM OF THE RIGVEDA,

CONTAINING THE

EARLIEST SPECULATIONS OF THE BRAHMANS ON THE MEANING OF THE SACRIFICIAL PRAYERS,

AND ON

THE ORIGIN, PERFORMANCE, AND SENSE OF THE

# RITES OF THE VEDIC RELIGION.

EDITED, TRANSLATED AND EXPLAINED BY

MARTIN HAUG, Ph.D.,

SUPERINTENDENT OF SANSCRIT STUDIES IN THE POONA COLLEGE, &c. &c.

VOL. I.

SANSCRIT TEXT, WITH PREFACE, INTRODUCTORY ESSAY, AND A MAP OF THE SACRIFICIAL COMPOUND AT THE SOMA SACRIFICE.

PUBLISHED BY THE DIRECTOR OF PUBLIC INSTRUCTION IN BEHALF OF GOVERNMENT.

#### BOMBAY:

GOVERNMENT CENTRAL BOOK DEPÔT.

LONDON: TRÜBNER AND Co., 60, PATERNOSTER ROW.

1863.

#### BOMBAY:

PRINTED AT THE EDUCATION SOCIETY'S PRESS, BYCULLA.

## PREFACE.

----

The present work is the first edition, and first translation of one of the most important works of the Brâhmana literature. The text has been prepared from three manuscripts, two of which are in my own possession. The third was a copy made by a Pandit from another manuscript. This copy was sent to the press, and corrected from the two other manuscripts. Besides I used the text which is in Sayana's Commentary on the work, in the copy belonging to the Sanscrit library of the Poona College. Though it would not have been difficult for me to procure ten manuscripts of the text, I saw nowhere any need for For those two which were purchased from priestly families, with whom the learning by heart of the Rigveda was hereditary for many centuries, proved so correct, that there was no need for comparing a larger number. Actual difference of readings can be hardly spoken of. For the text of the Brâhmanam is as well preserved as that of the Samhita.

In order to facilitate the reading of the text, I have introduced the European method of punctuation. One of my manuscripts has regular stops, marked with vertical strokes in red ink above the line; they do not, however, point out the end of sentences and phrases, but only the place where the repeater of the Brâhmaṇam used to stop, when called to some house to read it.

The editing of the text and the translation of the numerous stories contained in the work was a comparatively easy task, and might have been carried out as well in Europe by any respectable Sanscrit scholar in possession of the necessary materials obtainable there. But the case stands different with the translation of the technical parts of the work and principally the numerous explanatory notes which are indispensable for an actual understanding of the book. Though Sâyana's excellent Commentary, which I have used throughout, is a great help for making out the proper meaning of many an obscure word, or phrase, it is not sufficient for obtaining a complete insight into the real meaning of many terms and passages occurring in the work. Besides, a good many passages in the Commentary itself, though they may convey a correct meaning, are hardly intelligible to European Sanscrit scholars who have no access to oral sources of information. difficulties mainly lie in the large number of technical terms of the sacrificial art, which occur in all Brâhmanas, and are, to those uninitiated into the mysteries of this certainly ancient craft, for the most part unintelligible. It is, therefore, not surprising, that no Sanscrit scholar as yet ever attempted the translation of the whole of a Brâhmana; for the attempt would, in many essential points, have proved a failure.

What might be expected in the explanation of sacrificial terms from scholars unaided by oral information, may be learnt from the three volumes

hitherto published of the great Sanscrit Dictionary, compiled by Boehtlingk and Roth. The explanations of these terms there given (as well as those of many words of the Samhita) are nothing but guesses, having no other foundation than the individual opinion of a scholar who never made himself familiar with the sacrificial art, even as far as it would be possible in Europe, by a careful study of the commentaries on the Sûtras and Brâhmanas, and who appears to have thought his own conjectures to be superior to the opinions of the greatest divines of Hindostan, who were especially trained for the sacrificial profession from times immemorial. These defects of a work which is in other respects a monument of gigantic toil and labour, and on account of its containing numerous references and quotations extremely useful to the small number of Sanscrit scholars who are able to make independent researches, have been already repeatedly pointed out by Professor Theodor Goldstücker, one of the most accurate Sanscrit scholars in Europe. Although his remarks excited the wrath principally of some savans at Berlin, who had tried to praise up the work as a masterpiece of perfection and ingenuity almost unparalleled in the history of lexicography, they are, nevertheless, though in some points too severe, not quite so undeserved and unjust, as the defenders of the Dictionary made them to appear. Goldstücker justly does not only find fault with its explanation of ritual terms, but with the meanings given to many words in the Samhita. Though I am far from defending

even the greater majority of Sâyana's explanations of the more difficult words and sentences of the Samhitâ, it would have been at any rate advisable for the compilers of a Sanscrit Dictionary, which includes the Vedic words, to give Sâyana's explanations along with their own. Even granted that all Sâyana's explanations are only either guesses of his own, or of the great Bhattacharyas\* before him, whose labours he principally used, they nevertheless deserve all attention as the opinions and observations of men who had a much deeper knowledge of the Sanscrit language in general, and the rites of the Vedic religion, than any European scholar has ever attained to. It is quite erroneous to presuppose, as the editors of the Dictionary appear to do, that Sâyana himself made the majority of explanations in his Commentary. All Pandits who have any knowledge of the subject unanimously assert that he used a good many predecessors, and that comparatively few explanations are entirely his own. The so-called Kâus'ika Bhâshya is said to be more ancient than that of Sâyana, and also the Râvana Bhâshya. Both are said to be still extant, but I have not yet been able to obtain copies of them.

<sup>•</sup> This is the name of those Hindu scholars who not only learn, as the Bhattas do, one of the Vedas completely by heart, but who study the meaning of each verse and word, so as to be able to give orally the explanation of any passage required. The number of this class of scholars who represent the Doctors of Hindu theology, is now very small. In this part of India, though there are many hundreds of parrot-like repeaters of the sacred texts, there is not a single one to be found. Some (three or four) are said to be at Benares. They are highly respected, and, as incarnations of Bṛihaspati—the Pandit of the Gods, at certain occasions regularly worshipped.

Seeing the great difficulties, nay, impossibility of attaining to anything like a real understanding of the sacrificial art from all the numerous books I had collected. I made the greatest efforts to obtain oral information from some of those few Brahmans who are known by the name of Shrotriyas, or Shrautis, and who alone are the preservers of the sacrificial mysteries as they descended from the remotest The task was no easy one, and no European scholar in this country before me ever succeeded in it. This is not to be wondered at; for the proper knowledge of the ritual is everywhere in India now rapidly dying out, and in many parts, chiefly in those under British rule, it has already died Besides, the communication of these mysteries to foreigners is regarded by old devout Brahmans (and they alone have the knowledge) as such a monstrous profanation of their sacred creed, and fraught with the most serious consequences to their position, that they can only, after long efforts, and under payment of very handsome sums, be prevailed upon to give information. Notwithstanding, at length I succeeded in procuring the assistance of a Shrauti. who not only had performed the small sacrifices, such as the Dars'apûrnamâsa Ishti, but who had even officiated as one of the Hotars, or Udgâtars, at several Soma sacrifices, which are now very rarely brought. In order to obtain a thorough understanding of the whole course of an Ishti, and a Soma sacrifice, I induced him (about 18 months ago) to show me in some secluded place in my premises, the prin-

cipal ceremonies. After the place had been properly arranged, and the necessary implements brought to the spot, the performance began. I noted carefully everything I saw during about five days, and always asked for explanation if I did not properly comprehend it. I was always referred to the Sûtras and the Prayogas or pocket books of the sacrificial priest, so that no deception could take place. All information was conveyed to me by means of the Marathi language, of which I had by that time already acquired a sufficient knowledge for carrying on any conversation. In this way I obtained some sort of rough knowledge of the principal ceremonies (for they were generally only partially, in order to save time, and rapidly performed), which I completed afterwards by oral instruction, derived from the same and some other sacrificial priests, and Agnihotris, who had the sacrificial operations performed on themselves and in their behalf. Thus I was enabled to understand the various Sûtras, and consequently the technicalities of the Brâhmanas. Therefore the explanations of sacrificial terms, as given in the notes, can be relied upon as certain; for they are neither guesses of my own, nor of any other Hindu or European scholar, but proceed from what I have myself witnessed, and been taught by the only men who have inherited the knowledge from the most ancient times. notes are therefore, for the most part, independent of Sâvana, for I had almost as good sources as he himself had. He, however, does not appear to have troubled himself much with a minute study of the actual

operations of the sacrificial priests, but derived all his knowledge almost entirely from the Sútras only.

It had been easy for me to swell by accumulation of notes the work to double the size which it is now; but I confined myself to give only what was necessary. The remainder I may publish at some other occasion.

I have to acknowledge with many thanks the willingness with which E. I. Howard, Esq., Director of Public Instruction of this Presidency, who is ever ready to promote literary pursuits and learned researches into Indian and Iranian antiquities, undertook the publication of the whole of this work for Government. He will be entitled to the gratitude of all those who may profit by the new sources of information opened up for the first time in it.

I have also to render my thanks to Professor E. B. Cowell, at Calcutta, for the kindness to have allowed me the use of his copy of the Kâushîtaki Brâhmaṇam, and to Professor Bühler at Bombay, for his copy of the whole Tândya Brâhmaṇam, of which I have hitherto been able to procure a fragment only.

MARTIN HAUG.

Poona, 22nd November 1863.



### INTRODUCTION.

I. ·

On the Mantras, Brâhmanas, and Sútras, and their mutual relationship. Probable origin and age of the Mantras and Brâhmanas.

The Veda, or Scripture of the Brâhmans, consists. according to the opinion of the most eminent divines of Hindostan, of two principal parts, viz. Mantra and Brâhmanam. All that is regarded as revelation must be brought under these two heads. What of the revealed word is no Mantra, that is a Brâhmanam; and what is no Brâhmanam, must be a Mantra. This is the line of argument followed by the Brahmanic theologians. But this does neither make clear what a Mantra is, nor what understand by a Brâhmanam. to have terms are technical, and their full bearing, and characteristic difference from one another, is to be comprehended only from a careful study of those works which bear either of these titles. The Brahmanical divines have, of course, not failed to give definitions of both, and shown what topics fall under the head of either. But, as Sâyana (in his preface to his Commentary on the Aitareva Brâhmanam) justly remarks, all definitions of either term which were attempted, are unsatisfactory.

We have here nothing to do with the theological definitions of these two terms; we are only concerned with their meaning, from a literary point of view. And this we can state without reference to Brahmanic authorities.

Each of the four Vedas (Rik, Yajus, Sâman, and Atharvan) has a Mantra, as well as a Brâhmana por-The difference between both may be briefly stated as follows: That part which contains the sacred prayers, the invocations of the different deities, the sacred verses for chanting at the sacrifices, the sacrificial formulas, blessings and curses. pronounced by priests is called mantra, i. e. the produce of thinking. This word is of a very early date; for we find it in the Zend-Avesta in the form of manthra also. Its meaning there is that of a sacred prayer, or formula, to which a magical effect was ascribed, just as to the Vedic mantras. Zoroaster is called a manthran, i. e. a speaker of mantras, and one of the earliest names of the Scriptures of the Parsis, is munthra s'penta, i. e. the holy prayer (now corrupted to mansar spent).

This fact clearly shows, that the term mantra in its proper meaning was already known at that early period of Aryan history when the ancestors of the Brahmans and those of the Parsis (the ancient Iranians) lived as brother tribes peacefully together. This time was anterior to the combats of

<sup>&#</sup>x27; See more about it in Goldstücker, " Pânini, his Place in Sanscrit Literature," page 68.

the Devas and Asuras, which are so frequently mentioned in the Brâhmanas, the former representing the Hindus, the latter the Iranians.<sup>2</sup>

At this time the whole sacred knowledge was, no doubt, comprised by the term mantra. The Brâhmanam was unknown; and there is actually nowhere in the whole Zend-Avesta a word to be found which conveys the same or a similar meaning which has been attached to the word "Brâhmanam" in the Indian Literature.

The Brâhmanam always presupposes the Mantra; for without the latter it would have no meaning, nay, its very existence would be impossible. By "Brâhmanam" we have always to understand that part of the Veda (Brahmanical revelution) which contains speculations on the meaning of the mantras, gives precepts for their application, relates stories of their origin in connection with that of sacrificial rites, and Explains the secret meaning of the latter. It is, to say it in short, a kind of primitive theology and philosophy of the Brahmans. The objects for these theological, philosophical, grammatical, etymological, and metrical speculations were the Mantras, and the sacrifices, principally the great ones, for the performance of which the Brahmans were actually trained, a custom which has obtained almost up to the present day in some parts of India (such as Mahârâshtra).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See my Essays on the Sacred Language, Writings, and Religion of the Parsis, pp. 225-29.

Etymologically the word is derived from brahmán<sup>5</sup> which properly signifies the Brahma priest who must

<sup>5</sup> Brahman is derived from brahma. This is an abstract noun, in the neuter gender, of a root brih (original form larh), to which the two meanings "to raise," and "to grow" are given by the Indian grammarians. The latter thought both meanings so irreconcileable that they substituted two roots brih. But there is certainly no necessity for that. What grows, becomes bigger, and higher, and thus "rising in height," is a necessary consequence of growth. It is, however, very doubtful whether the root brih without a preposition (such as nd) can convey the meaning "to raise." The meaning "to grow" is at any rate the original one. Thus derived brahma means origi ally "growth." That this was the original sense of the word can be proved from other reasons also. is the same word, in every respect, as the bares'ma of the Zend-Avesta, the h of Sauscrit being changed according to the phonetical laws of the Zend grammar, into a sibilant. This means a bunch of twigs tied together by a reed which is used up to the present day by the Parsi priests when performing the Homa ceremony. The Brahmans use at all their sacrifices a bunch of kus'a grass which is also tied together. They call it Veda (see As'v. S'r. S. 1, 11 vedam patnydi pradáya váchayet i. e. after having handed over to the wife of the sacrificer that bunch of kus'a grass, which is called Veda, he should make her repeat this mantra, &c). Veda is a synonymous word for brahma; for the latter term is often explained by veda (so does Kaiyata in his notes on Patanjali's explanation of Panini's Sutra 6, 3, 86, in the Mahabhashya), and thus identified with the designation of the whole body of sacres knowledge of the Brahmans. In the Nighantavas, the ancient collection of Vedic words, brahma occurs twice, once as a name for "food" (2,7), and another time as that for "wealth." Both these meanings, principally the former, can easily be connected with that of "growth." They appear to be founded on passages of the Brâhmanas, where is said, that the Brahma is food. In the Samhitâ, however, these meanings are never to be met with; but from this circumstance it certainly does not follow that they never existed. The meaning attached to the word in the Samhita appears to be that of "sacred hymn, chant." Sayana explains it often by sto/ra, i. e. the performance of the Sama chanters (see his Commentary on Rigveda, 7, 22, 9) or by stotrâni havîmshicha (7, 23, 1) i. e. chants and offerings. This meaning is, however, not the original one, and does even in the Sambita hardly express its proper sense. It cannot be an equivalent either for mantra, or saman, or sto ram, or havis, and if it appear to be used in one of these senses, it means their common source; for the hymn, repeated by the Hotar, as well as the chant of the Sama singers, and the oblations given to the fire by the Adhvaryu, are all equally made sacred by means of their

know all Vedas, and understand the whole course and meaning of the sacrifice. He is supposed to be a perfect master of divinity, and has in this capacity to direct and superintend the sacrificial ceremonies. The most eminent of this class of priests laid down rules for the proper performance of sacrificial rites, explained them, and defended their own opinions, on such topics against those of their antagonists; moreover they delighted in speculations on matters of a more universal character, on this life, and that life, on the best means of securing wealth, progeny, fame, heaven, &c., on mind, soul, salvation, the Supreme Being; the dictum of such a Brahma priest who passed as a great authority, was called a Brâhmanam.

It is, as we have seen, symbolically represented by a bunch of kus'a grass, which is always wandering from one person to another, as long as the sacrifice lasts. It expresses the productive power in nature, which manifests itself in the growth of plants, and all other creatures. The sacrificer wishes by means of the mystical process of the sacrifice to get hold of it; for only then he is sure of obtaining anything he might wish for.

participation in the brahma. Such expressions as, "to make the brahma," "to stir up the brahma," (brahma jinvati) throw some light on its nature. They show (as one may clearly see from such passages as Taitiriya Brahmanam 1, 1) that it was regarded as a latent power, like electricity, which was to be stirred up at the time of the performance of a ceremony. The apparatus were the sacred vessels, or the hymns, or chants. So, at a certain ceremony at the morning libation of the Soma feast, the Adhvaryu and Pratipasthâtar put the two Grahas (Soma cups), called S'ukre and Manthi (see Ait. Br. 3, 1) together, and address them in the following way, "Put, ye two (Grahas)! together the Brahma; may ye stir it up for me," &c. (Taittir. Br. 1, 1). This evidently means, that these two Grahas are put together for the purpose of eliciting the Brahma-power, and all the other powers, dependent upon it, such as the Kshattram, &c. The presence of the brahma at every sacrifice is necessary; for it is the invisible link connecting the ceremony performed with the fruits wished for, such as sovereignty, leadership, cattle, food, &c.

Strictly speaking, only the rule regarding the performance of a particular rite, or the authoritative opinion on a certain point of speculative theology went by this name, and we have accordingly in the works called Brâhmanas, nothing more or less than collections of the dicta of those Brahma priests on the topics mentioned. Afterwards the term Brâhmanam, which originally signified only a single dictum, was applied to the whole collection.

In a still more comprehensive sense we have to understand by "Brâhmana," a whole kind of literature, including the so-called Aranyakas and Upanishads.

Each Veda has a Brâhmanam, or collection of the dicta of Brahma priests, of its own. But they also show in style, expression, line of argument, and object and tendency of their speculations, such a close affinity, and even identity, that the common origin of all Brâhmanas is indisputable. They owe mainly their origin to those Brahmans who constituted themselves into regular sacrificial congregations, in order to perform the so-called Sattras or sacrificial sessions, some of which could last for many years. The legendary history of India knows of such sessions which are said to have lasted for one hundred, and even one thousand years. Though these reports

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> So are, for instance, the rules given for the repetition of the **Darohanam** (4, 19) quoted as a "Brahmanam" (in 6, 25). See also 8, 2.

See Mahabharata 3, 10513, where a Sattra, Ishtakrita by name, is mentioned as lasting for one thousand years.

are extravagant, they undoubtedly show that there was a time in Hindostan when large bodies of Brahmans spent almost their whole lives in sacrificing. This time is to be sought for at a very early period of Indian history; for the Brâhmanas with their frequent allusions and references to the Sattras of the Rishis on the banks of the Sarasvati, and those held by the half mythical Angiras, and by the Adityas (a class of gods), or even by the cows, trees, snakes, &c., presuppose their existence from times immemorial. Likewise we find in the Mahâbhârata frequent mention made of these sacrificial sessions which constitute one of the characteristic features of the earliest Brahmanic settlements in the northwest of Hindostan. It is chiefly at these Sattras that we have to look for the development and refinement of the sacrificial art, and the establishment of certain rules regarding the performance of sacrificial ceremonies.

When the Brâhmaṇas were brought into that form, in which we possess them now, not only the whole kalpà (i. e. the way of performing the sacrificial ceremonies) was settled, save some minor points, but even the symbolical and mystical meaning of the majority of rites. It took, no doubt, many centuries before the almost endless number of rites and ceremonies, and their bewildering complications could form themselves into such a regular system of sacrificial rules, as we find already exhibited in the Brâhmaṇas. For the Sûtras which belong to each class of Brâhmaṇas generally contain nothing novel,

no innovation in the sacrificial art; they supply only the external form to a system which is already complete in the Brâhmanas, and serve as text books to the sacrificial priests. And even in their arrangement they follow often their Brâhmanas to which they belong. So for instance the fourth, fifth, and sixth Adhyavas of the As'valayana Sûtras, which treat of the Agnishtoma, Soma sacrifice, and its modifications, Ukthya, Sholas'î, and Atirâtra, closely correspond to the three first books, and the two first chapters of the fourth, of the Aitareya Brâhmanam: and the seventh and eighth Adhyava of those Sutras treat exactly of the same subjects, as the three last chapters of the fourth book, and the fifth and sixth books of our Brâhmanam, viz. on the various parts of the Sattras, or sacrificial sessions, and the numerous recitations required for their performance. In many passages, the Aitareya Brâhmanam and the As'valâyana Sûtras even literally The latter could, from their very nature as a "string of rules" for the guidance of the sacrificial priests, dispense with almost all the numerous speculations of the meaning and effect of certain verses and rites, and all points of controversy in which some of the Brâhmanas abound; but as regards, the actual performance of rites, what mantras were required at certain occasions, and in what way they were to be repeated, the Sûtras must give much more detail and be far more complete than the Brâhmanas. From this nature of both classes of works, and the relation in which they stand to one another, it would not be difficult to show, that both might have originated at the same time. Pâṇini distinguishes between old and new Brâhmaṇas as well as between old and new Kalpa works (Sûtras). The strict distinction between a Brâhmaṇa and Sûtra period is, on a closer inquiry, hardly tenable. The Brâhmaṇas were only more complete collections of the same traditional stock which was in existence on the sacrificial art and its meaning than the Sûtras, which were compiled for practical purposes only.

We may safely conclude from the complicated nature and the multitude of the Brahminical sacrifices which were already developed and almost complete at the time of the composition of the Vedic hymns, not only at that of the Brâhmanas, that the compilation of sacrificial manuals containing all the rules for the actual performance of the duties of a certain class of priests (such as the Hotris or repeaters of the Rik verses, the Udgâtris, the chanters of the Rik verses, and the Adhvaryus, the manual labourers and sacred cooks), was quite necessary at a very early time, certainly not posterior to the collection of the Mantras and the dicta of the Brahma priests into separate works.

The Sûtras contain many special rules which will be in vain sought for in the Brâhmanas, but which are there simply presupposed. So we do not find, for instance, the description of the Dars'apûrnama ishti (the New and Full Moon sacrifice), or that of the Châturmâsya-ishti, in the Aitareya Brâhmanam, though their names are occasionally mentioned, but

we find them in the As'valâyana Sûtras. The recital of the Sâmidhenî verses (required when kindling the fire at the commencement of any sacrificial rite) is briefly mentioned in the Brâlmanas, but minutely described in the Sûtras (1,2). That they were left out in the Brâhmanam cannot be accounted for by assuming that their exposition was alien to the purpose of its author, or that they were unknown to him, but only by believing, that they were regarded as too trivial matters, too commonly known to deserve any special notice on his part. Certain modifications in repeating mantras (required at the great Soma sacrifices), such as the Dûrohanam, the Nyûnkha, the peculiar construction and repetition of the Sholas'i and Vâlakhilya Shastras, &c. are in the Brâhmanam almost as minutely and accurately described, as we find them in the Sûtras (compare, for instance, Ait. Br. 4, 19 with As'v. S'r. S. 8, 2). This clearly shows that the authors of the Brâhmanas knew as well all the details of the sacrificial art, as the compilers of the Sûtras. The circumstance that many such things, as the recital of the Sâmidhenî verses, &c. were lest out in the Brâhmanam, though they are neither very simple to comprehend, nor were they unknown, entitles us to assume that they were taught in separate treatises, which could be nothing else than works like the present Sútras.

The Sûtras which we possess at present are, no doubt, posterior to the Brâhmanas to which they belong; but there is every reason to believe that there were Sûtras more ancient; and simple in their



style, which served the authors of the present ones as sources of information, and these works may have been coeval with the majority of our Brâhmanas.

Although we cannot discover any material difference between the Brâhmanas and the Sûtras so as to regard the latter as developing and systematizing the ideas contained in the former, as is the case with the Vedânta philosophy in reference to the Upanishads, yet there exists one between the Brâhmanas, and the Mantras and hymns. This difference is, however, not very great, and can be accounted for partially from other causes than that of age. Already the hymns presuppose a settled ritual, and contain many speculative ideas similar to those of the Brâhmanas.

Some scholars hold that the occurrence of sacrificial terms, or of philosophical and mystical ideas are suggestive of the late date of the hymn in which they are found. But these circumstances do by no means afford any sure test as to the relative age of the Vedic hymns. One has even drawn a strict line of distinction between a Mantra and Chhandas period assigning to the former all the sacrificial hymns, to the latter those expressive of religious and devotional feelings in general, without any reference to sacrificial rites. But I have grave doubts whether this distinction will prove tenable on further inquiries, chiefly if this question as to the age of a certain hymn is made entirely to depend upon what period (the Mantra or Chhandas period) it might belong to. There are sacrificial hymns which, to judge from their style and their general ideas, must be as ancient as any which have been assigned to the Chhandas period.

I may instance here the hymn required at the horse sacrifice (Rigveda, 1, 162) and the Nabhanedishtha Sûkta (10, 61; on its origin, see Ait. Br. 5, 14). The former is assigned by Max Müller 6 to the Mantra period (between 1000-800) on no other ground but because of its containing technical terms of the sacrificial art. But this reason is certainly not sufficient to make it late. the contrary its rather unpolished style, its poor imagery, its beginning with the invocation of the ancient triad of Indian gods. Varuna, and Aryaman, the very names of which deities are even to be met with kindred nations such as the Iranians and Greeks, the mentioning of several sacrificial priests by obsolete and uncommon names.—all these circumstances combined tend to show, that it is rather one of the earliest than one of the latest productions of Vedic poetry. We find in it the sacrificial art, if compared with its description in the Brâhmanas, in its infancy, yet containing all the germs of the later system. Because of almost all incidents attendant upon a sacrifice being mentioned in this hymn, it affords us the best means for investigating into the extent and development of the sacrificial art at the time of its composition. Let us point out some of the most remarkable facts which may be elicited from it.

<sup>6</sup> History of Ancient Sanscrit Literature, page 553.

In the fifth verse the names of the performing priests are mentioned. They are only six in number, viz. Hotar, Adhvaryu, Avayâj, Agnimindha, Grâvagråbha, and S'amstar. Four of these names are quite uncommon or obsolete. Avavâj is the Pratiprasthátar, Agnimindha (the fire-kindler) the Agnîdhra, Grâvagrâbha the Grâvastut, and S'amstar the Maitrâvaruna of the Brâhmanas. The small number of priests at the horse sacrifice (as'vamedha), which was at later times, as we may learn from descriptions given of it in the epic poems, the greatest, most complicated and costly which the Brahmans used to perform, must surprise, principally if we consider, that the Agnishtoma, which was the most simple Soma sacrifice, required for its performance already at the time of the Brâhmanas, and even anterior to it, sixteen officiating priests.

There can be no doubt that in the most ancient times a comparatively small number of priests was sufficient for the performance of a simple animal or Soma sacrifice. The two most ancient offices were those of the Hotar and Adhvaryu; they were known already when the ancient Iranians separated from the ancestors of the Hindus; for we easily recognise them by the names Zota and Rathwi (now corrupted to Raspi) in the Zend-Avesta.

The Pratiprasthâtar appears to have been an assistant of the Adhvaryu from a very remote time; for we find the two As'vins called the two Adhvaryus (Ait. Br. 1, 18), by which expression we can only understand the Adhvaryu and

his constant assistant the Pratiprasthâtar. That there was a plurality of Adhvaryus already at the time of the Rishis, we may learn from several passages of the Samhitâ of the Rigveda (2, 37, 2; 8, 2, 4).

The fourth priest here mentioned is the Agnidhra: for by the term Agnimindha we can only understand him. His office appears to be very old and he is once mentioned by his very name Aunidhra in a Vedic song (2, 36, 4). Besides we meet with the well known formula which he has, as the protector of the sacrifice, to repeat as often as the Adhvaryu commences a set of oblations accompanied by the Anuvâkyâ and Yâjyâ mantras of the Hotar. This is astu s'râushat (1, 139, 1), which he has to repeat when the Adhvaryu calls upon him to do so, by the formula ô s'râvaya.7 Before he repeats it, he takes a wooden sword, called sphya8 into his hand, and ties round it twelve stalks of kus'a grass. called idhmasannahanáni (what is tied round the wood) making three knots (trisandhana). He must hold it up as long as the principal offerings last, from

<sup>7</sup> This formula is repeated just before the commencement of the so-called Prayajas. As'val. S'r. S. 1, 4, gives the following rules: Adhvaryur ás'avayati pratyás'rávayad ágnidhrah, i. e. the Adhvaryu calls, ô s'avaya, to which the Agnidhra responds by asiu s'ráushat. Both formulas are mentioned or alluded to in two Sùtras of Panini (8, 2, 91-92), who teaches that the first vowel in s'ráushat, and the first and second in ô s'rávaya are to be pronounced in the pluta way, i. e. with three moras. Regarding s'ráushat As'val gives the same rule (astu s'ráushat iti auharam plávayan); but the pronunciation of ô s'rávaya he does not particularly mention.

<sup>8</sup> Other interpretations have been given of this word by European scholars. But being myself in possession of a sphya, and having seen its use at the racrifice, I can prove beyond any doubt, that it is a wooden sword.

the time of the beginning of the Prayajas till the Svishtakrit is over. The purpose of this act as explained by the Shrotriyas (sacrificial priests) of the present day is to keep the Rakshas and evil spirits away from the sacrifice. Now the whole ceremony, along with the formulas used, resembles so closely what is recorded in the Zend-Avesta of the angel S'raosha (now called Serosh), that we can fairly conclude that the office, or at any rate the duties, of the Agnîdhra priests were already known to the Aryas before the Iranians separated from the Indians. Serosh, as may be seen from the Serosh Yasht (Yas'na 57), holds in his hand a sword (s'nuithis) in order to fight against the Devas, and to keep them away from the creation of Ormazd. He first spread the sacred grass or twigs; he first repeated (fras'ravayat) the sacred prayers. His very name S'raosha reminds of the call s'râushat. One of the duties of the Agnîdhra, or Agnit, was to kindle the fire. Such an office is known also to the Parsi ritual. It is that of the Atarevaksho, i. e. who feeds the fire, a name often applied to the Rathwi, in which we have recognised the Adhvaryu.

The fifth priest is the Gråvagråbha, a name no furtner mentioned in other Vedic books. Såyana identifies him with the Gråvastut<sup>9</sup> of the ceremonial of the Bråhmanas. The office of the latter is to repeat the Påvamånya verses when the Soma juice is being prepared. But the name Gråvagråbha

<sup>9</sup> On his office, see 6, 1-2, pp. 379-80.

implies more, for it means, one who holds, or seizes the Grâvaṇas <sup>10</sup> (Soma squeezing stones). This is done by the Adhvaryu himself. In ancient times the Soma juice was very likely extracted by that priest who had to repeat the mantras for the purification of the Soma juice, that is, by the Grâvastut. Such a priest who was engaged in the preparation of the Soma (Homa) juice is also known in the Zend-Avesta. His name there is havanan, <sup>11</sup> i. e. one who makes or prepares the havana = savana "libation."

The sixth priest mentioned in the As'vamedha hymn is the S'amstar, i. e. the repeater of Shastras. This is no doubt the Maitravaruna of the later ritual, who is several times mentioned by the name of Pras'ástar in other passages of the Samhita (1, 94, 6) and in the Brahmanas. Sayana takes the same view.

Besides the names of the officiating priests, we have to examine some of the technical terms of the sacrificial art. In the 15th verse we find the expres-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> See the note on the preparation of the Soma to 7, 32 pp. 488-90.

<sup>11</sup> See Vis'parad 3, 1. The term havans occurs in the Gâthâs for Homa (Yas'ns, 10). That it means the same as the Vedic savans with which it is identical follows unmistakeably from the context. A fratarem havanem and an uparem havanem, that is, a first and second libation, are even distinguished (Yas'na 10, 2ed. Westergaard). The fratarem havanem is the prâtah savanam, i. e. morning libation of the ritual books; the uparem, i. e. latter, following, corresponds to the mâdhyandina savanam. The Parsi priests prepare up to the present day actually the Homa juice twice when performing the Homa ceremony. The first preparation takes place before the Zota (the Hotar of the Brahmans) appears; the second commences at the beginning of the proper ceremony, and is finished along with it. The Zota drinks the Homa which was prepared first by the Raspi (Adhvaryu); that one prepared during the ceremony is thrown into a well as a kind of offering.

sions, ishtam, vîtam, abhigûrtam, vashatkritam, which, all refer to the repetition of the Yâjyâ mantra by the Hotar when the Adhvaryu is ready to throw the offering into the fire. Ishtam is the technical term for pronouncing the Yâjyâ mantra itself; abhigûrtam, which is the same as âgûrtam, signifies the formula ye yajâmahe (generally called âgur) which always precedes the Yâjyâ verse; vashatkritam is the pronunciation of the formula vâushat at the end of the Yâjyâ verse; vîtam refers to the formula Agne vîhi, which follows the rashatkâra, and is itself followed by another vashatkâra (the so-called Anuvashatkâra).

Let us now sum up the evidence furnished by this sacrificial hymn as bearing upon the history of the sacrificial art in its relationship to the mass of other Vedic songs on the one, and to the Brâhmaṇas on the other side.

In examining the names of the officiating priests, we can here discover only two classes instead of the four, known to other Vedic hymns, and principally to the Brâhmaṇas. We have only Adhvaryus and Hotris, but no Brahma priests, and no Udgâtris (chanters). Without the two latter classes no solemn sacrifice at which Soma was used could be performed even at a time far anterior to the Brâhmaṇas. There is no doubt, the introduction of each of these two classes marks a new epoch in the history of the sacrificial art, just as the separation of the offices of Adhvaryu and Hotar in the ante-Vedic times, indicates the first step in the development of the art of sacrificing. At that early time when the

Iranians left their Indian brethren on account of a bitter religious contest, which is known in the Brâhmanas as the struggle between the Devas and Asuras, already the offices of an Adhvaryu and Hotar were distinct, as we may learn from the Zend-Avesta, which exhibits the religion of the Asuras (Ahura religion, its professors calling themselves ahuro-thêshô—asura-diksha, i. e. initiated into the Asura rites).

But the offices of Udgâtris and that of the Brahma priests were not known to the Aryas at that time; they were introduced subsequently after the separation. In many Vedic hymns we find, however, the duties principally of the former class (the chanters) men-They are often juxtaposed with those of the Hotars. The term for the performance of the Hotripriests is s'ams, to praise, recite; that for that of the Udgâtris stu or qâi to sing (see, for instance, Rigveda Samh. 8, 1, 1; 6, 62, 5; 6, 69, 2-3); besides the technical names uktha=Shastra and Stoma, sama, are frequently to be met with (see 8, 1, 15; 3, 3, 6; 6, 3; 16, 9; 14, 11; 6, 24, 7 &c.) Now the absence of all such terms, indicatory of the functions of the Udgatris (chanters) in the As'vamedha hymn is certainly remarkable. Their not occurring might, perhaps, be accounted for by the supposition, that the chanters were not required at the horse sacrifice. It is true several smaller sacrifices, such as the Dars'apûrnamâsa, the Châturmâsya Ishtis and the animal sacrifice (if performed apart without forming part of a Soma sacrifice) are performed without any chanting;

but for Soma sacrifices of whatever description, the chanters are as indispensable as the Hotars. the As'vamedha was connected with a Soma sacrifice12 already at the time of the composition of the hymn in question, undoubtedly follows from the office of Gravagrabha being mentioned in it; for this priest is only required for the extracting of the Soma juice, and has nothing whatever to do with any other sacrificial rite. The mentioning of the S'amstar (Maitrâvaruna) is another indication that the As'vamedha already at that early time was accompanied by a Soma sacrifice. For one of the principal duties of the Maitrâvaruna, who may be called the first assistant of the Hotar, is to repeat Shastras, which are only required at Soma sacrifices as the necessary accompaniments of all chants.

Besides the Udgâtṛis we miss the class of the Brahma priests, viz. Brahmâ, Brâhmaṇâchaṃsî, and Subrahmaṇyâ, whose services are required at all great sacrifices. The Brahmâ can not, even at small sacrifices, such as the Dars'apûrnamâsa Ishṭi, be dispensed with. The Brâhmaṇâchaṃsî and Subrahmaṇyâ are at Soma sacrifices as indispensable as the Maitrâvaruṇa; the first has to repeat also Shastras for the chants, the latter to invite every day Indra to the Soma feast (see the note to 6, 3, pp. 382-84).

The introduction of the Brahmâ priest marks no doubt a new era in the history of the sacrificial art;

<sup>12</sup> According to As'val. S'r. Sûtras (10, 8) there are three Soma days (sutyâni) required for the horse sacrifice.

for to judge from the nature of his duties as superintendent of the sacrifical ceremonies, he was only necessary at a time when the sacrifice had become already very complicated, and was liable to many mistakes. The origin of the office dates earlier than the Brâhmanas. Unmistakeable traces of it are to be found already in the Samhita of the Rigveda. In one passage 1, 10, 1, the Brahmâ priests (brahmânas) are juxtaposed with the Hotris (arkinah) and Udgâtris (qâyatrinah). They are there said to "raise Indra just as (one raises) a reed." Similarly we find together gâyata chant, s'ams'ata praise, and brahma krinuta make the Brahma (8, 32, 17). In 10, 91, 10 the Brahmâ is mentioned along with other priests also, such as the Potar, Neshtar, &c. The little work done by the Brahmâ priests, or rather their idleness, is mentioned, 8, 92, 30, "do not be as lazy as a Brahmâ priest" (mo shu brahmeva tandrayur bhuvah). That the Brahmâ priests were thus reproached may clearly be seen from Ait. Brâhm. 5, 34. The Brahmâ priest is the speaker or expounder of religious matters (10,71, 11; 117, 8), in which capacity they became the authors of the Brâhmanas. That the Brahmâ was expected to know all secret things may be inferred from several passages (10, 85, 3; 16; 35; 36). Brihaspati, the teacher of the gods, is also called brahmá (10, 143, 3), and Agni is honoured with the same name (7, 7, 5), as well as his pious worshippers of old, the so-called Angirasah (7, 42, 1). Sometimes the name signifies the Brahman as distinguished from the Kshattriya (brahmani rajani va 1, 108, 7).

It is certainly remarkable, that none of the Brahmâ priests is to be found among the priests enumerated in the As'vamedha hymn, and we may safely conclude, that their offices were not known at that time. The word brahma (neuter) itself occurs in it (in the seventeenth verse), "If any one in order to make thee sit did thee harm by kicking thee with his heels, or striking thee with a whip violently so that thou didst snort, I cause all to go off from thee by means of the Brahma, just as I make flow (the drops of melted butter) by means of a Sruch (sacrificial spoon) over the piece which is among the ready-made offerings (adhvareshu)." Brahma has here very likely its original meaning, "the sacrificial grass" or a certain bunch of it (see the note on pages 4, 5). For the meaning "prayer," which is here given to it by Sâyana, does not suit the simile. In order to understand it fully, one has to bear in mind that the Adhvaryu after having cooked and made ready any offering (Purodas'a or flesh, or Charu, &c.) generally pours from a Sruch some drops of melted butter over it. Now the brahma by means of which the priest is to soothe all injury which the sacrificial horse may have received from kicking or striking, is compared with this Sruch; the drops of melted butter are then the several stalks of the bunch of the sacrificial grass, required at all sacrifices and their taking out, and throwing away (as is done at all sacrifices, see note 8 to page 79) is compared to the flowing of the drops from the sacrificial spoon.

Not only is the number of priests less, but the

ceremonies are also more simple. It appears from verse 15th, that there was no Puronuvâkyâ or introductory mantra required, but the Yâjyâ alone was sufficient. The latter consisted already of the same parts as in the Brâhmanas, viz. the Agur, the Yâjyâ mantra, the Vashatkâra and Anuvashatkâra (see note 32 to page 95, page 126, and note 11 to page 133-34). The Agur or the introductory formula ye yajâmahe i. e. " what (gods are), those we worship by sacrificing," is very ancient, and seems to go back even beyond the properly so-called Vedic times; for we meet it even with the same name already in the Zend-Avesta (see note 11 to page 134); even a large number of the Parsi prayer formulas commence with it up to this day, viz. yazâmaidê. The Vashatkâra or the call vaushat, and the Anuvashatkara, or the second call vâushat preceded by Agne vîhi, i.e. "Agni eat (the food)" must be also very old, though we do not find any trace of them in the Parsi ritual, which circumstance can be, however, easily accounted The first call vaushat being required in the very moment of the offering being thrown into the fire, and the second at once after it, there was no occasion for them at the Zoroastrian sacrifices: for the priests are not allowed to throw flesh, or Homa, or even cakes into the fire; they have only to show their offerings to the sacred element. In the Samhitâ itself, the Vashatkâra is frequently mentioned, and in hymns which show by no means a modern origin (see 1, 14, 8; 120, 4; 21, 5; 7, 14, 3; 15, 6; 99, 7 &c); some of them apparently allude to the

Anuvashatkara, (so, for instance, 7, 156, semám vetu vashatkritim, may he eat this piece offered by the call vâushat! vi (in vîhi) being one of the characteristic terms of the Anuvashatkâra).

From all we have seen as yet it clearly follows that the As'vamedha hymn is by no means a late, but a very early production of Vedic poetry, and that consequently a strict distinction between a Chhandas and Mantra period, making the former by about two hundred years older than the latter, is hardly admissible.

The same result is to be gained from a more close examination of other pre-eminently sacrificial hymns, which all would fall under the Mantra period. There being here no occasion to investigate into all hymns of that character, I will only here make some remarks on the Nábhânedishtha hymns (10, 61-62). Their history is given in the Ait. Brâhm. itself (5, 14). They are traced to Manu, the progenitor of the human race, who gave them to his son Nâbhânedishtha. He should communicate them to the Añgiras, for enabling them to perform successfully the ceremonies of the sixth day (in the Shalaha, see note 9 to page 279), and receive all their property as a sacrificial reward.

This whole story appears to have no other foundation<sup>13</sup> but the two hymns themselves, principally the

<sup>13</sup> It is to be found also with little difference in the Taittiriya Samhita 3, 1, 9, 4-6. Instead of the two Suktas (hymns) Manu there is said to have given his son a Brahmanam on a certain rite concerning the share of Rudra in the Soma libation, to help the

latter. The first is very difficult to understand, the second is on the whole simple. Both are by tradition ascribed to Nâbhânedishtha, the son of Manu, whose existence is very doubtful. They differ so much in style, that they cannot have the same author. Several traits of the legend, however, are to be found in them. The refrain of the first four verses of 10, 62 which is addressed to the Añgiras, "receive the son of Manu" re-occurs in the legend; also the gift of a thousand. In a verse of the former (10, 61, 18) the word nâbhânedishtha occurs, but it does not mean there a human, but some divine being. I give the 18th and 19th verses in translation.

- (18) "His relative, the wealthy Nåbhânedishtha who, directing his thoughts towards thee, speaks on looking forward (as follows) 'this our navel is the highest; as often as required I was behind him (the Nåbhânedishtha on earth)."
- (19) "This is my navel, here is what resides with me; these gods are mine; I am everything. Those who are first born, and those who are born for a second time (by reproduction),—the cow milked that (seed) from the truth, (and) they are born."14

From these two verses as well as from several others in it (principally 2 and 5-8 describing Prajâpati's illicit intercourse with his

Añgiras to heaven. The "sixth day" is not mentioned in it. The man in a "blackish dress" of the Aitareya Br. is here called Rudra.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> The explanation given by Sayana of these difficult verses is very artificial. He tries to get out of the hymn everywhere the story told of Nabhanedishtha in the Ait. Br. 5, 14.

daughter, see Ait. Br. 3, 33) we may clearly perceive that Nåbhånedishtha and the hymn in question refer to generation. This view is fully corroborated by the application of it at the sacrifice, as expounded by the Bråhmanam, and as even presupposed in the hymn itself.

We know from various passages of the Brâhmanas. that one of the principal acts of the sacrificial priests was to make a new body to the sacrificer, and produce him anew by mantras, and various rites, by making him mystically undergo the same process to which he owed his natural life. So, for instance, the whole Pravargya ceremony (see note 1 to pages 41-43), the Ajya and Pra-uga Shastras (see Ait. Br. 2, 35-38; 3, 2) of the morning libation, and the socalled Shilpa Shastras (6, 27-31) of the Hotri-priests are intended for this purpose. Of the latter the two Nâbhânedishtha hymns form the two first parts, representing the seed effused, and its transformation to an embryo in its rudest state (see 6, 27). Nâbhânedishtha is the sperm when effused; after having undergone some change in the womb, it is called Narâs'amsa.15 That the hymn originally had such a mystical sense, is evident from the two first verses:

<sup>13</sup> This idea must be very old; for we find an unmistakeable trace of it in the Zoroastrian tradition. So we read in the Bundehesh (page 80 in Westergaard's editiou of the Pehlevi text) that the angel Nerioseng (nerioseng yazd = narās'amsa yajata in Sanscrit) intercepted the three particles of sperm which Zoroaster is said to have once lost, and out of which the three great prophets, Oshadar (hāmi), Oshadar māh, and Sosiosh are expected to spring at the end of the world.

- (1) "May this awful Brahma, which he (Prajapati) thus skilfully pronounced in words at the congregation, at the assembly, fill the seven Hotars on the day of cooking (the sacrificial food), when his (the sacrificer's) parents (and other) liberal men (the priests) are making (his body)."
- (2) "He established (as place) for the reception of his gift the altar (vedi), destroying and ejecting-the enemy with his weapons. (After having thus made the place safe) he then hastily under a very loud cry poured forth his sperm in one continuous (stream)."

The meaning of these two verses can only be the following: the poet who was no doubt a sacrificial priest himself wishes, that the hymn which he regards as a revelation from Prajapati, who repeated it at the great sacrificial session which he is so frequently said to have held, may fill the seven Hotri-priests when they, with the same liberality as Prajapati (when he poured forth his sperm) are like parents making by their hymns the new celestial body to the sacrificer. The place for reception of the seed poured out mystically in prayer by the Hotars, is the altar; for standing near it (and even touching it with their feet) they repeat the mantras. The reason that they have to regard the Vedi as the safe receptacle of the seed, is to be sought for in the antecedent of Prajâpati, who prepared it for the purpose, defending

Nerioseng clothed the said sperms with lustre and strength (rosnas Zor), and handed them over to Anâhit (the Persian Venus) to look at them. They are guarded against the attacks of the Devas (the Indian gods) by 999,999 Frohars (a kind of angels).

it against the attacks of enemies. After having made it safe, he poured out his seed whence then all creatures sprang (see Ait. Br. 3, 34).

Nâbhânedishtha is, according to the verses above quoted, the heavenly guardian of all germs of generation; all, gods, men, beasts, &c. come from him. His assistance is required when the sacrificial priests are producing the new celestial body of the sacrificer. He looks down from heaven at his relative, that is, the seeds containing the germ of new life poured out mystically by the Hotars in their prayers. His navel is the centre of all births in the universe; as being nearest ('nearest to the navel' is the literal meaning of nábhánedishtha) he is the guardian of all seeds. Every seed on earth has only effect as far as he participates in it. We have here the Zoroastrian idea of the Fravashis (Frohars) who are the prototypes of all things existing.16 The word nábhánedishtha must be very old; for we find it several times in the form nabánazdista in the Zend Avesta. It is an epithet of the Fravashis (Yas'na 1, 18. Yashts 13, 156), and signifies the lineal descendants in future generations<sup>17</sup> (Vend. 4, 5-10 Westergaard).

<sup>16</sup> See my Essays on the Sacred Language, Writings and Religion of the Parsis, page 186.

<sup>17</sup> This is the sense of narâm nabânâzdistanâm, in the fourth Frargard of the Vendidâd. In the passage in question the punishment consequent on the breach of a promise is said to extend to so and so many narâm nabânazdistanâm, literally men who are nearest the navel of the offender, that is, his lineal descendants. The Pehlevi translation gives in its notes about the same meaning to it. So it has for instance to 4,5 the note: 300 sanat bim dâresn "for three hundred years there will be danger (for the nabânazdistas)." This is also the opinion of many Desturs.

Although the Nâbhânedishtha hymn (10, 61) is purely sacrificial, and composed at a time when the Rishis already indulged in speculations on the mystical meaning of sacrificial rites, no trace can be found, to show that it is a modern composition. The circumstance, that it is already in the Aitareya Brâhmanam traced to Manu, the proge-. nitor of the human race, shows, that its origin is entirely lost in the depths of antiquity. mentioning of Kakshiran in verse 16, and the occurrence of the "seven Hotars" (in the 1st verse) are no proofs of a late origin. For Kakshîvan appears as a celebrated Rishi, who was distinguished as a great chanter and Soma drinker in many other passages, principally in the first book (see Rigveda Samh. 1, 18, 1-2; 51, 13; 116, 7; 117, 6; 4, 26, 1) who enjoyed the special favour of the As'vins. He is to the majority of the Vedic Rishis whose hymns are kept, a personage of as remote an antiquity as Kâvya Us'anâs, the Angiras, &c. The "seven Hotars" 18 occur several times besides (3, 29, 14; 8, 49, 16), most of them with their very names, viz. Potar, Neshtar, Agnîd, Pras'âstar, &c. (1, 15, 2-5; 9; 1, 94, 6; 10, 91, 10).

The second Nâbhânedishṭha hymn is certainly later than the first, and contains the germs of the later legend on Nâbhânedishṭha. The reason that it was also referred to him, is certainly to be sought

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> They are, according to the Brâhmanas (see Ait. Br. 6, 10-12), Hotar, Maitrâvaruna, Brâhmanâchhamsi, Achhâvâka, Potar, Neshtar and Agnîdhra.

for in the 4th verse, where is said, "This one (i. e. I) speaks through the navel (nabha), hails you, in your residence; hear, O sons of the gods, ye Rishis (to my speech)." The song is addressed to the Angiras, who are requested to receive the poet. The gift of thousand is also mentioned.

Let us, after this discussion regarding the antiquity of the As'vamedha and Nabhanedishtha hymns, return to the general question on the relationship between the pre-eminently sacrificial mantras, and the other production of Vedic poetry.

If we look at the history of poetry with other nations, we nowhere find profane songs precede religious poetry. The latter owes its origin entirely to the practical worship of beings of a higher order, and must, as every art does, go through many phases before it can arrive at any state of perfection and refinement. Now in the collection of the hymns of the Rigveda, we find the religious poetry already so highly developed, the language so polished, the metres already so artificially composed, as to justify the assumption, that the songs which have reached our time, are not the earliest productions of the poetical genius, and the devout mind of the ancient Indians. Generations of poets and many family

<sup>19</sup> This expression appears to be strange. It implies a very ancient idea, which must have been current with the Iranians and Indians alike. The navel was regarded as the seat of an internal light, by means of which the seers received what they called revelation. It is up to the present day a belief of the Parsi priests, that the Desturs or High-priests have a fire in their navel, by means of which they can see things which are hidden. This reminds us of some phenomena in modern somnambulism.

schools in which sacred poetry was regularly taught, just as the art of the bards and scalds with the Celtic and Scandinavian nations, must have preceded that period to which we owe the present collection. If an old song was replaced by a new one, which appeared more beautiful and finished, the former was in most cases, irrecoverably lost. Old and new poets are frequently mentioned in the hymns of the Rigveda; but the more modern Rishis of the Vedic period appear not to have regarded the productions of their predecessors with any particular reverence which might have induced them to keep their early relics.

Now the question arises, are the finished and polished hymns of the Rigveda with their artificial metres the most ancient relics of the whole religious literature of the Brahmans, or are still more ancient pieces in the other Vedic writings to be found? It is hardly credible, that the Brahmanical priests employed at their sacrifices in the earliest times hymns similar to those which were used when the ritual became settled. The first sacrifices were no doubt simple offerings performed without much ceremonial. A few appropriate solemn words, indicating the giver, the nature of the offering, the deity to which as well as the purpose for which it was offered, and addresses to the objects that were offered, were sufficient. All this could be embodied in the sacrificial formulas known in later times principally by the name of Yajus, whilst the older one appears to have been Yaja (preserved in pra-yaja, anu-yaja, &c). The invocation of the deity by different names,

and its invitation to enjoy the meal prepared, may be equally old. It was justly regarded only as a kind of Yajus, and called Nigada20 or Nivid. The latter term was principally applied to the enumeration of the titles, qualities, &c. of a particular deity, accompanied with an invitation. At the most ancient times it appears that all sacrificial formulas were spoken by the Hotar alone; the Adhvaryu was only his assistant, who arranged the sacrificial compound. provided the implements, and performed all manual labour. It was only at the time when regular metrical verses and hymns were introduced into the ritual, that a part of the duties of the Hotar devolved on the Adhvaryu. There are in the present ritual, traces to be found, that the Hotar actually must have performed part of the duties of the Adhvaryu.

According to the ritual which appears to have been in force for the last three thousand years without undergoing any considerable change, it is one of the principal duties of the Adhvaryu to give orders (praisha) to most of the officiating priests, to perform their respective duties. Now at several occasions, especially at the more solemn sacrifices, the order is to be given either by the Hotar himself, or his principal assistant, the Maitrâvaruṇa. So for instance, the order to the slaughterers of the sacrificial animal,

See Madhusúdana's Prasthânabheda in Weber's Indische Studien, i. page 14, and the Bhâgavata Purâna 12, 6, £2 (in the Bombay edition) where the yajurganu, i. e. the series of Yajus mantras is called nigada. Madhusúdana comprises by this name, as it appears, principally the Praishas or orders by the Adhvaryu to the other priests to do their respective duties.

which is known by the name of Adhrigu-Praishamantra (see Ait. Br. 2, 6-7) is given by the Hotar himself, though the formulas of which it is composed have all characteristics of what was termed in the ritual Yajus, and consequently assigned to the Adhvaryu. At the Soma sacrifice all orders to the Hotar to repeat the Yâjyâ mantra, before the libations are thrown into the fire, are to be given by the Maitrâvaruna, and not by the Adhvarvu. The formulas by which the gods are called to appear, the address to the fire when it is kindled are repeated by the Hotar not by the Adhvaryu, though they cannot be termed rik, the repetition of which alone was in later times regarded as incumbent upon the Hotar. The later rule, "The Hotar performs his duties with the Rigveda" (in the introductory chapter to the Hiranyakes'i and Apastamba S'râuta Sûtras) is therefore not quite correct. The Hotar himself even sacrifices on certain occasions what is, according to the later ritual. to be done by the Adhvaryu alone, or, when the offering is given as penance, by the Brahmâ. So, for instance, he sacrifices melted butter before repeating the As'vina Shastra (see the note to 4, 7, page 268), which is, as far as its principal parts are concerned. certainly very ancient.

Now if we compare the sacrificial formulas as contained in the Yajurveda, and principally the so-called Nigadas, and Nivids, preserved in the Brâhmaṇas and Sûtras with the bulk of the Rigveda hymns, we come to the conclusion, that the former are more ancient, and served the Rishis as a kind of

sacred text, just as passages of the Bible suggest ideas to religious poets among Christians. That Vedic poets were perfectly acquainted with several of such formulas and addresses which are still extant, can be proved beyond any doubt.

Reserving a more detailed treatment of this important question to a future occasion, I here instance only some of the most striking proofs.

On reference to the Nivid inserted in the Vais'vadeva hymn at the Vais'vadeva Shastra, and my remarks on it (see pages 212-13), the reader will find, that the great Rishi Vis'vâmitra, who with some of his sons are the poets of many hymns which we now possess (as, for instance, of the whole third Mandala), knew this ancient sacrificial formula very well; for one of its sentences setting forth the number of deities is alluded to by him.

Certain stereotyped formulas which occur in every Nivid, to whatever deity it might be addressed, occur in hymns and even commence them. I instance the hymn predam brahma (8, 37), which is certainly an allusion to the sentence which occurs in all Nivids, predam brahma predam kshattram (see note 25 on page 189). That the coincidence is no mere chance follows from some other characteristic Nivid terms made use of in the hymn in question; compare avitha pra sunvatah with predam sunvantam yajamanam avatu in all Nivids, and kshattriya tram avasi with predam kshattram (avatu).

The Subrahmanyâ formula, which is generally called a Nigada (see on it the note to 6, 3 on pages

383-84) is unmistakeably alluded to in the hymn, 1, 51, principally in the first and thirteenth verses. In both, Indra is called mesha a ram, and vrishanas vasya menā.

The call of the Agnidhra, astu s'râushat, as well as the Agur addressed to the Hotar, hotâ yakshat, were known to the Rishis, as we learn from 1, 139, 1.10.

The so-called Rituyâjas which are extant in a particular collection of sacrificial formulas, called *praisha sûkta* or *praishâdhyaya*, occur even with their very words in several hymns, such as 1, 15; 2, 37. (On the Rituyâjas, see note 35 on pages 135-36.)

The so-called Aprî hymns are nothing but a poetical development of the more ancient Prayâjas, and Anuyâjas (Compare the notes 12 on page 18; 14 on pages 81-82; and 25 on page 110.)

Many hymns were directly composed not only for sacrificial purposes in general, but even for particular rites. This is principally the case with several hymns of Vis'vâmitra. So, for instance, the whole of hymn 3, 8 anjanti tvâm adhvare (see about it, Ait. Br. 2, 2) refers only to the anointing, erecting, and decorating of the sacrificial post; 3, 21 is evidently made for addressing the drops of melted butter which drip from the omentum, over which they were poured (see Ait. Br. 2, 12); 3, 52 celebrates the offering of the Purodâs'a consisting of fried grains, pap, &c. which belongs to each Soma libation (see Ait. Br. 2, 23).

The first ten hymns of the first book of the Rigveda Samhita contain, as it appears, the Soma ritual of Madhuchhandâs, the son of Vis'vâmitra. It provides, however, only for two libations, viz. the morning and midday. The first hymn has exactly the nature of an Ajya hymn, which forms the principal part of the first Shastra, the so-called Ajya. The second and third hymns contain the Pra-uga Shastra, which is the second at the morning libation, in all its particulars. The following seven hymns (4-10) all celebrate Indra, and it appears from some remarks in the Ait. Br. (3, 20, page 192), that in ancient times the midday libation belonged exclusively to Indra. The ritual for the evening libation is of so peculiar a nature, and so complicated, that we must ascribe to it quite a different origin than to the two other libations.

The hymns 12-23 appear to contain a more comprehensive ritual of the Kanva family, which is ancient. The 12th hymn (the first in this collection) is addressed to the Agni of the ancestors, the *pravara*, who must be invoked at the commencement of every sacrifice; it contains three parts of the later ritual—a) the *pravara*, b) the invocation of Agni by the Nigada, and c) the request to Agni to bring the gods (the so-called *devávahanam*). The 13th is an Aprî Sûkta containing the Prayâjas, which accompany the very first offerings at every sacrifice.

These three hymns were, it appears, appropriate to a simple Ishti, as it precedes every greater sacrifice. The following hymns refer to the Soma sacrifice. The 15th is a Rituyâja hymn; the Rituyâjas always precede the Ajya Shastra. The hymns from

16-19 contain a ritual for the midday libation, and in 20-22 we find the principal deities of the Shastras of the evening libation.

The hymns from 44-50 in the first book by Praskanva, the son of Kanva, contain, if the Indra hymn (51) is also reckoned, all the principal deities, and metres of the As'vina Shastra, the former even in their proper order, viz. Agni, Ushâs, the As'vins, Sûrya, Indra (see Ait. Br. 4, 7-11).

These instances, which could be easily greatly enlarged, will, I think, suffice to show that the ritual of the Brâhmaṇas in its main features, was almost complete at the time when the principal Rishis, such as the Kanvas, Vis'vâmitra, Vasishtha, &c. lived.

I must lay particular stress on the Nivids which I believe to be more ancient than almost all the hymns contained in the Rigveda. The principal ones (nine in number) are all to be found in the notes to my translation of the 3rd Pañchikâ (book). That no attention has been paid as yet to these important documents by the few Vedic scholars in Europe, is principally owing to the circumstance of their not having been known to them. It being now generally believed, that the earliest relics of Vedic literature are to be found only in the Rigveda Samhitâ, it is of course incumbent on me to state briefly the reasons why I refer the so-called Nivids to a still more remote antiquity.

The word nivid frequently occurs in the hymns, and even with the epithet purva or purvya old (see

1, 89, 3; 96, 2; 2, 36, 6.) The Marutvatîya Nivid 21 is, as it appears, even referred to by Vâmadeva (4, 18, 7, compared with note 25 on page 189); the repetition of the Nivids is juxtaposed with the performance of the chanters, and the recital of the Shastras (6, 67, 10). The Brâhmanam regards the Nivids, particularly that one adressed to Agni, as those words of Prajapati, by means of which he created all beings (see Ait. Br. 2, 33-34). That such an idea, which entirely coincides with the Zoroastrian of Ahuramazda (Ormazd) having created the world through the yathâ-ahû-vairyô prayer (see the 19th chapter of the Yas'na), must be more ancient than the Brâhmanas, we learn from a hymn of the old Rishi Kutsa, who is already in many Vedic songs looked upon as a sage of the remote past. He says (1, 96, 2) that Agni created by means of the "first Nivid" the creatures of the Manus (see page 143). In 1, 89, 3-4, an old Nivid appears to be quoted. For the words which follow the sentence "we call them with the old Nivid" bear quite the stamp of such a piece.

Many Nivids, even the majority of them, are certainly lost. But the few pieces of this kind of religious literature which are still extant, are sufficient to show that they must be very ancient, and are not to be regarded as fabrications of the sacrificial priests at the times when the Brâhmaṇas were composed.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> When the word nivid appears often in the plural, then the several padas, of which the Nivid consists, are to be understool.

Their style is, in the main, just the same in which the hymns are composed, and far more ancient than that of the Brâhmaṇas. They contain in short sentences the principal names, epithets, and feats of the deity invoked. They have no regular metre, but a kind of rhythmus; or even a parallelismus membrorum as the ancient Hebrew poetry.

The circumstance that in the ritual such a paramount importance is attached to such half poetical, half prose pieces as the Nivids are (see particularly Ait. Br. 2, 33; 3, 10-11), clearly tends to prove, that they must have been regarded as very efficacious. This could be hardly accounted for at a time when beautiful and finished songs were forthcoming in abundance to serve the same purpose, had they not been very ancient, and their employment been sanctioned by the example of the most ancient Rishis.

We have already seen, that several of those Nivid formulas which we have now were known to some Vedic poets. I will give here a few more instances. The hymn to the Marutas by Vis'vâmitra (3, 47) is evidently based on the Marutvatîya Nivids (see them on page 189); the verse to Savitar (3, 54, 11) alludes to the Savitri Nivids (see them on page 208); the hymn to Dyâvâprithivî (1, 160) is a poetical imitation of the Dyâvâprithivî Nivids (page 209); the Ribhu hymn (4, 33) resembles very much the Ribhu Nivids (page 210), &c.

Another proof of the high antiquity of the Nivids is furnished by the Zend-Avesta. The many prayer

formulas in the Yas'na which' commence with nivaéahayémi, i. e. I invite, are exactly of the same nature as the Nivids.

The Nivids along with many so-called Yajus formulas, which are preserved in the Yajurveda, the Nigadas, such as the Subrahmanya and the socalled Japa formulas, (such as Ait. Br. 2, 38), which are muttered with a low voice only, are doubtless the most ancient pieces of Vedic poetry. The Rishis tried their poetical talent first in the composition of Yâjvâs or verses recited at the occasion of an offering being thrown into the fire. Thence we meet so many verses requesting the deity to accept the offering, and taste it. These Yajyas were extended into little songs, which on account of their finished form were called súhtam, i. e. well, beautifully spoken. The principal ideas for the Yâjyâs were furnished by the sacrificial formulas in which the Yajurveda abounds, and those of the hymns were suggested by the Nigadas and Nivids. There can be hardly any doubt, that the oldest hymns which we possess, are purely sacrificial, and made only for sacrificial purposes. Those which express more general ideas, or philosophical thoughts, or confessions of sins, such as many of those addressed to Varuna, are comparatively late.

In order to illustrate that the development of the sacrificial and religious poetry of the ancient Brahmans took such a course as here described, I may adduce the similar one which we find with the Hebrews. The sacrificial ritual of Moses as laid

down in the Leviticus knows no rythmical sentences nor hymns which accompanied the oblations offered to Jehovah. It describes only such manual labour, as found with the Brahmans its place in the Yajurveda, and mentions but very few and simple formulas which the officiating priest appears to have spoken when throwing the offering into the fire of the altar. They differed according to the occasion, but very little. The principal formula was יי אַשה ריח ניחח ליהה מש " a fire offering of pleasant smell for Jehovah," which . exactly corresponds with the Vedic agnaye, indraya, &c. sváhá! 22 i.e. a good offering to Agni, Indra, &c. If it was the solemn holocaustum, then the word שׁלָה i. e. holocaustum, was used in addition (Leviticus 1, 9-13); if it was the so-called zebakh shlâmîm or sacrifice for continued welfare, the word food, bread, was added (Levit. 3, 11); if it was a penance the words אָשֶׁם (Levit. 7, 5) "this is a penance" were required. When the priest absolved a sacrificer who brought an offering as a penance, he appears to have used a formula also, which is preserved in the so-frequently occurring sentence : וְנפֵּר עָלָיו מַחָבָּאתוֹ אֲשֶׁר חָבָּא וְנְסְלָּח לוֹ (Lev. iv, 25, 31: v. 6, 10.) "and he (the priest) shall annul the sin which he has committed, so that he will be pardoned." 23

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> The term  $sv\hat{a}h\hat{a}$  is to be traced to the root  $dh\hat{a}$  to put, with  $\hat{a}$  to put in, into, and stands for  $sv\hat{a}dh\hat{a}$  ( $su + \hat{a}dh\hat{a}$ ). It means the gift which is thrown into the fire.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> The priest appears to have addressed these words to the sinner who was to be absolved in this manner, "I annul the sin which thou hast committed, and thou shalt be pardoned."

If we compare these formulas with the psalms, which were composed and used for the worship of Jehovah, then we find exactly the same difference between both, as we discover between the Yajus formulas, Nivids, &c. and the finished hymns of the In the same way as there is a Rigveda Samhitâ. considerable interval of time between the establishment of the Mosaic ritual and the composition of the psalms, we are completely justified in supposing that a similar space of time intervened between the Brahmanical ritual with its sacrificial formulas, and the composition of the majority of the Vedic hymns. Between Moses and David there is an interval of five hundred years, and if we assume a similar one between the simple Yajus formulas, and such finished hymns as those addressed to Varuna which M. Müller ascribes to his Chhandas period, we shall not be in the wrong.

Another proof that the purely sacrificial poetry is more ancient than either profane songs or hymns of a more general religious character, is furnished by the Shi-king or Book of Odes, of the Chinese. Of its four divisions, viz. kūo-fung, i. e. popular songs of the different territories of ancient China, ta-ya and siao ya, i. e. imperial songs, to be used with music at the imperial festivals, and sung, i. e. hymns in honour of deceased emperors, and vassal kings, the latter, which are of a purely sacrificial character, are the most ancient pieces. The three last odes in this fourth division go back as far as the commencement of the Shang dynasty, which ascended the dragon seat in

the year 1766 B.C., whilst almost all other pieces in the collection are composed from the earlier part of the reign of the Chou dynasty down almost to Confucius' time (from 1120 B.C. till about 600 B.C.)

If we consider that the difference of time between the purely sacrificial and non-sacrificial hymns of the Chinese thus amounts to about 1,000 years, we would not be very wrong in presuming similar intervals to exist between the different hymns of the Rigveda. Rishis like Kâvya Us'anâs, Kakshîvat, Hiranyastûpa, to whom several hymns are traced, were for the Kanvas, Vis'vâmitra, Vasishtha, &c. as ancient personages, as the emperors Tang (1765 B.C.) and Wuwang (1120 B.C.) to Confucius (born 551 B.C.)

On account of the utter want of Indian chronology for the Vedic and post-Vedic times, it will be of course for ever impossible to fix exactly the age of the several hymns of the Rigveda, as can be done with most of the psalms and many of the odes of the Shi-king. But happily we possess at least one astronomical date which furnishes at any rate the external proof of the high antiquity of Vedic literature, which considerably tends to strengthen the internal evidence of the same fact. I here mean the well known passage in the Jyotisham, or Vedic calendar, about the position of the solstitial points. The position there given carries us back to the year 1181 according to Archdeacon Pratt's, and to 1186

B.c. according to the Rev. R. Main's calculations.<sup>24</sup> The questions on the age of this little treatise and the origin of the Nakshatra <sup>25</sup> system, about which

The Chinese expression for Nakshatra is Siu (spelt by Morrison suh and sevo, by Medhurst sew with the third or departing tone). The character representing it which is to be found under the 40th radical, strokes 8 (see Morrison's Chinese Dictionary, vol. 1. page 847) is composed of three signs, viz. that for a roof, that for man, and that for a hundred. Its original meaning therefore is "a place where a hundred men find shelter, a station or night quarters for a company of soldiers." The word is, as is the case with most of the Chinese

words, used as a substantive, adjective, and verb.

As a substantive it denotes "a resting place to pass the night at" with a road-house (lu shih) i.e. an inn, or a halting place in general: such places were situated at the distance of every thirty Li. Thence it is metaphorically amployed to express the stations on the heavens where the travelling moon is supposed to put up. In this sense the Chinese speak of olh shih pă siu "the twenty-eight halting places" (on the heavens).

As an adjective it means past, former, i.e. the night-quarters which were just left.

In the sense of a verb, but never in that of a substantive, we find it frequently used in two of the so-called Sse-shu or four Classical books of the Chinese, viz. the *Lun-yu* (the Confucian Analects) and in *Meng-tse*.

In order to show the use of this important word in the Classical writings, I here quote some instances:

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> See the Journal of the Asiatic Society of Bengal of the year 1862, pages 49-50. Max Müller's Preface to the 4th volume of his edition of the Rigyeda Samhita, page lxxxv.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> There can be hardly any doubt, that the Nakshatra system of the Indians, Chinese, Persians and Arabs is of a common origin, but it is very difficult to determine with what nation it originated. The original number was twenty-eight. I do not intend fully to discuss here the important question, but I wish only to direct attention to the circumstance overlooked as yet by all the writers on the subject, that the terms which the Indians, Arabs, and Chinese use for expressing the idea "constellation" have in all the three languages, Sanscrit, Chinese, and Arabic, precisely the same meaning, viz. a place where to pass the night, a station. This is certainly no mere chance, but can only be accounted for by the supposition, that the framers of the Nakshatra system regarded the several Nakshatras as heavenly stations, or night quarters, where the travelling moon was believed to put up on his journey through the heavens. Let us examine these terms.

a) intrans. to pass the night, to stop over night. Lun-yu 14, 41; tss lu siu yu Shih-man, i.e. Tse-lu (one of the most ardent and

there has been of late so much wrangling among the few Sanscrit scholars of Europe and America, are of

zealous disciples of Confucius) passed the night at Shin-man; 18,7,3 ibidem: chih Tse-lu siu, i.e. he detained Tse-lu to pass the night (with him). Meng-tse 2,2,11,1: Meng-tse kiu Tsi siu yu Chow, i.e. Meng-tse after having left Tsi, passed the night at Chow; 2, 2, 12, 4, ibidem: yu san siu ölh heu ch'uh Chow, yu yu sini wei suh, i.e. When I after having stopped for three nights left Chow, I thought in my mind my departure to be speedy still.

- b) trans. to make pass the night, to keep over night. Lun-yu 10, 8, 8: tse yu hung pŭ siu jö, when he (Confucius) sacrificed at the Duke's (a-sisted the Duke in sacrificing) he did not keep the (sacrificial) flesh over night. In this sense it is several times metaphorically used; so Lun-yu 12, 2, 2: Tse-lu wu siu no, i.e. Tse-lu never kept a promise over night (he carried it out at once, before he went to rest).
- c) to hare taken up his quarters, to be at rest. Lun-yu 7, 26: yih pŭ shê siu, he (Confucius) shot, but not with an arrow and string at (animals) which were at rest (asleep).

The Arabic word for the Nakshatras is منزل manzil, plur. منازل menāzil, "a place where to put up, quarters," from the root to make a journey, to put up at a place as a guest.

This name for the constellations must be very ancient with the Semitic nations, for we flud it already in the Old Testament (Book of the Kings ii. 23, 5) in the form river mazzaloth; it has no proper etymology in Hebrew (for the root his nazal, to which alone it could be traced, means to flow), and is apparently introduced as a foreign word from some other Semitic nation, probably the Babylonians. The Jewish commentators had no clear conception of the proper meaning of the word; they take it to mean star in general, and then the twelve signs of the Zodiac. But from the context of the passage in the Book of the Kings, just quoted, where it stands together with the moon and the whole host of the heavens ("for the moon and the mazzaloth and the whole host of the heavens") it undoubtedly follows, that its meaning cannot be "star" in general, which idea is expressed by the "whole host of the heavens," but something particular in the heavens connected with the moon. The use of the same word in Arabic for expressing the idea of constellation, heavenly mansions of the moon, proves beyond any doubt, that the mazzaloth mean the same.

Now the Sanscrit word nakshatra has originally no other meaning than either siu or manzil have. The arrangement of the meanings of this word which is made in Boehtlingk and Roth's Sanscrit Dictionary is insufficient and treated with the same superficiality as the majority of the more difficult Vedic words in that much-lauded work. They make it to mean star in general (sidus), the stars, and then constellation,

minor importance compared with the fact and the age of the observation itself. That an astronomical observation was taken by the Brahmans as early as the 12th century before Christ is proved beyond any doubt by the date to be elicited from the observation itself. If astronomical calculations of past events are of any worth, we must accept as settled the date of the position of the solstitial

station of the moon. But the very formation of the word by means of the suffix atra indicates, that something particular must be attached to its meaning; compare patatra a wing, literally a means for flying, vadhatra a weapon, literally a means for striking, yajatram the keeping of a sacrificial fire, literally the means or place for sacrificing; amatra a drinking vessel, literally a place to which a thing goes which holds it. According to all analogy we can derive the word only from naksh, which is a purely Vedic root, and means to "arrive at." Thus nakshatra etymologically means, either the means by which one arrives, or the place where one arrives, a station. This expresses most adequately the idea attached by the Indians to the Nakshatras as mansions for the travelling moon. But even if we waive this derivation, and make it a compound of nak (instead of nahtá, see Rigveda 7,71,1) and satra=sattra a session for the night, night quarters, we arrive at the same meaning. The latter derivation is, I think, even preferable to the former. The meanings of the word are to be classed as follows: 1) station, quarters where to pass the night. In this sense it is out of use; 2) especially the stations on the heavens where the travelling moon is supposed to put up, the twenty-eight constellations; 3) metonymically stars in general, the starry sphere (Rigveda 7, 86, 1: nakshatrom paprathachcha bhûma, he spread the starry sphere, and the earth). The latter use is pre-eminently poetical, as poets always can use pars pro toto. The nakshatrus as stations of the moon were perfectly known to the Rishis, as every one can convince himself from the many passages in the Taittiriya Brâhmanam, and the Atharvaveda. That these books are throughout much later than the songs of the Rigveda is just what I have strong reasons to doubt. The arrangement of the meanings of nakshatra as given here entirely coincides with all we know of the history of either the word sin in Chinese, or manzil, mazzaloth in the semitic languages. The Chinese, especially poets, used the word siu in the sense of star, or stars in general, and so did the Rabbis in the Mishnah and the Talmud according to the testimony of Juda ben Karish (see Gesenii Thesaurus Linguæ Hebrææ, et Chaldææ ii. page 869).

Ł

points as recorded in the Jyotisham. To believe that such an observation was imported from some foreign country, Babylon or China, would be absurd, for there is nothing in it to show, that it cannot have been made in the north-western part of India, or a closely adjacent country. A regulation of the calendar by such observations was an absolute necessity for the Brahmans; for the proper time of commencing and ending their sacrifices, principally the so-called Sattras or sacrificial sessions could not be known without an accurate knowledge of the time of the sun's northern and southern progress. The knowledge of the calendar forms such an essential part of the ritual, that many important conditions of the latter cannot be carried out without the former. The sacrifices are allowed to commence only at certain lucky constellations, and in certain months. instance, as a rule, no great sacrifice can commence during the sun's southern progress (dakshinayana); for this is regarded up to the present day as an unlucky period by the Brahmans, in even to die is believed to be a misfortune. great sacrifices take place generally in spring in the months Chaitra and Vais'ahha (April and May). The Sattras which lasted for one year were, as one may learn from a careful perusal of the 4th book of the Aitareya Brâhmanam, nothing but an imitation of the sun's yearly course. They were divided into two distinct parts, each consisting of six months of thirty days each; in the midst of both was the Vishuvan, i. e. equator or central day, cutting the

whole Sattra into two halves. The ceremonies were in both the halves exactly the same; but they were in the latter half performed in an inverted order. This represents the increase of the days in the northern, and their decrease in the southern progress; for both, increase and decrease, take place exactly in the same proportions.

In consideration that these Sattras were already at the time of the compilation of the Brâhmaṇas an old institution, we certainly can find nothing surprising in the circumstance, that the Indian astronomers made the observation above mentioned so early as the 12th century B.C. For the Sattras are certainly as early, if not earlier than this time. Sattras lasting for sixty years appear even to have been known already to the authors of the Brâhmaṇas (see page 287).

Now that observation proves two things beyond doubt. (1) That the Indians had made already such a considerable progress in astronomical science, early in the 12th century, as to enable them to take such observations; (2) That by that time the whole ritual in its main features as laid down in the Brâhmaṇas was complete.

We do not hesitate therefore to assign the composition of the bulk of the Brâhmanas to the years 1400-1200 B.C.; for the Samhitâ we require a period of at least 500-600 years, with an interval of about two hundred years between the end of the proper Brâhmana period. Thus we obtain for the bulk of the Samhitâ the space from 1400-2000; the oldest hymns and

sacrificial formulas may be a few hundred years more ancient still, so that we would fix the very commencement of Vedic Literature between 2400-2000 B.C. If we consider the completely authenticated antiquity of several of the sacred books of the Chinese, such as the original documents, of which the Shu-king, or Book of History, is composed, and the antiquity of the sacrificial songs of the Shi-king, which all carry us back to 1700-2200 B.c., it will certainly not be surprising that we assign a similar antiquity to the most ancient parts of the Vedas. For there is nowhere any reason to show, that the Vedas must be less ancient than the earliest parts of the sacred books of the Chinese, but there is on the contrary much ground to believe, that they can fully lay claim. to the same antiquity. Already at the time of the composition of the Brâhmanas, which as we have seen, cannot be later than about 1200 B.C., the three principal Vedas, i. e. their respective Samhitas, were believed to have proceeded directly from the mouth of Prajapati, the lord of the creatures, who occupies in the early Vedic mythology the same place which is, in the later writings, held by Brahma-deva. could not have been the case, had they not been very ancient. In a similar way the Chinese ascribe the ground text of their most ancient and most sacred book, the Y-king, i. e. Book of Changes, to a kind of revelation too, which was made to Fuhi, the Adam of the Chinese, by a Dragon horse, called Lung-ma.

Speculations on the nature of the sacrificial rites,

and cognate topics of a mystical character which form the proper sphere of the Brâhmanas, commenced already during the Samhita period, as one may learn from such hymns as Rigveda 1, 95, and the so-called Vâmana Súkto 1, 164. Even at the time of the composition of the present Brahmanas. there existed already some time-hallowed sayings, which resemble in every respect those dicta of the Brahmâ priests, of which the bulk of the Brâhmanas consists. I instance here the Brahmodyam (Ait. Br. 5.25), which was used already at that time at the conclusion of the tenth day's performance of the Dvådas'aha sacrifice. It is, therefore, very difficult to draw a strict line of separation between the period during which the hymns were composed. and that one which brought forward the speculations known by the name of Brâhmanas. On a more close comparison of the mystical parts of the Samhita with the Brâhmanas, one must come to the conclusion, that the latter were commenced already during period of the former.

Let us say a few words on the division made of the contents of the Brâhmanas by the Indian divines and philosophers. According to the introductory chapters to the Hiranyakes'i (and Apastamba Sûtras) the Brâhmanas contain the following topics:—

(1) Karmavidhánam, or vidhi, i. e. rules on the performance of particular rites. To this class all those sentences in the Brâhmanas are referred which contain an order expressed in the potential mood, such as yajeta, he ought to sacrifice; s'amset, he ought

to repeat (such and such a verse); kuryat, he ought to proceed (in such or such a way), &c. This is the principal part of the Brahmanas, and has for the Brahmana about the same significance as in the Talmudic Literature the kalahah has for the Jews; it is simply authoritative.

This term comprises the numer-(2) Arthavâda. ous explanatory remarks on the meaning of mantras and particular rites, the reasons why a certain rite must be performed in a certain way. This is the speculative part, and is on account of its containing the germs of all Hindu philosophy, and even of grammar, of the greatest importance. There is nowhere anything like an approach to a regular system perceptible, but only occasional remarks bearing on philosophical and grammatical topics. For the history of grammar, the fifth Panchika of the Aitareya Brâhmanam is of a particular interest. We learn from it, that at that time not only numerous attempts were made to explain the meaning of words by etymology, but that the Brahmans even had already commenced to analyse the forms of speech by making distinctions between singular and plural, present, past, and future tenses, &c. The idea of multi or final absorption in the Supreme Being, as taught in the later Vedânta philosophy, is even with most of its particulars spoken out in several of those explanatory remarks. I allude here to the frequently occurring terms, sayujyata junction, sarupata identity of form, salokata identity of place, which mark in the later times different stages of the final beatitude.

The principal tendency of this part is, to show the close connection of the visible and invisible worlds, between things on earth, and their counterparts or prototypes in heaven. Pantheistic ideas pervade all the Brâhmanas, and are already traceable in hymns of the Samhitâ.

- (3) Nindâ, censure. This refers principally to the controversial remarks contained in all Brâhmanas. There was amongst these ancient divines and metaphysicians often difference of opinion as to the performance of a certain rite, or the choice of a particular mantra, or their meaning. One criticised the practice of the other, and condemned its application often in the strongest terms. The censure is generally introduced by the expression "but this opinion is not to be attended to." The sacrificers are often cautioned from adopting such a malpractice, by the assertion that if a priest would proceed in such or such a way, the sacrificer would lose his life, be burned by the sacrificial fire, &c.
- (4) S'amsa, i. e. praise, recommendation. This part comprises principally those phrases which express that the performance of such or such a rite, with the proper knowledge, produces the effect desired. They almost invariably contain the expression, ya evam veda, i. e. who has such a knowledge. The extreme frequency of this phrase in the Brâhmanas, and Upanishads, is probably the reason, that the whole sacred knowledge was comprised afterwards only by the general term veda. Originally

it appears to have applied to Brâhmana like sentences and explanations only.

- (5) Purâkalpa, i. e. performance of sacrificial rites in former times. Under this head come the numerous stories of the fights of the Devas and Asuras, to which the origin of many rites is attributed, as also all legends on the sacrifices performed by the gods. This very interesting part forms the historical (or rather legendary) background of the whole sacrificial art. All rites were traced to the gods as their originators, or even to Prajapati, the Supreme Being, the Lord of creatures. We can derive one important historical fact from the legends on the fight between the Devas and Asuras, viz. that the religious contest between the ancient Indians (represented by the Devas), and the Iranians (represented by the Asuras, contained in the name Ahuramazda=Ormazd) took place long before the time of the composition of the Brâhmanas, that is, before the 12th century B.c. This is another proof corroborative of the high antiquity ascribed by Grecian writers to Zarathustra (Zoroaster), the prophet of the Asura nation (Iranians) who did manfully battle against idolatry and the worship of the Devas, branded by him as "devils." That contest which must have been lasting for many years appeared to the writers of the Brâhmanas as old as the feats of King Arthur appear to English writers of the nineteenth century.
- (6) Parakriti, i.e. the achievement or feat of another. This head comprises the stories of certain performances of renowned Shrotriyas, or sacrificial

priests, of gifts presented by kings to Brahmans, the successes they achieved. The last book of the Attareya particularly is full of this class of topics.

These six heads are often, however, brought only under two principal enes, viz. vidhi, and arthaváda. The latter then comprises all that is not injunction, that is, all topics from 2 to 6. This philosophical division exactly corresponds to the division of the contents of the Talmûd by the Jewish Rabbis into two principal parts, viz: halahah, i. e. rule of conduct, which is as authoritative as the thorah (law of Moses), and haggadah, i. e. story, parable, and in fact everything illustrative of the former.

## II.

## The Aitareya Brâhmanam in particular.

The Aitareya Brâhmaṇam is one of the collections of the sayings of ancient Brahmâ priests (divines and philosophers) illustrative and explanatory of the duties of the so-called Hotri-priests. The latter performing the principal part of their duties by means of the mantras, termed rik, and contained in the so-called Rigveda Samhitâ, the Aitareya is therefore one of the Brâhmaṇas belonging to the Rigveda. There must have been, as we may learn from Pâṇini and Patanjalis Mahâbhâshya, a much larger number of Brâhmaṇas belonging to each Veda; and even Sâyaṇa, who lived only about four hundred years ago, was acquainted with more than we have now. To the Rigveda we know at present besides the

Aitareya, only the Kâushîtaki Brâhmaṇam, which is also called Sâñkhâyana. Both appear to have been known to the grammarian Pâṇini,¹ as one may gather from the rule (v. 1, 62) which he gives regarding the formation of names of Brâhmaṇas consisting of thirty and forty Adhyâyas; for the Kaushîtaki actually consists of thirty and the Aitareya of forty Adhyâyas, which were afterwards divided into eight Pañchikâs, each of which comprises five Adhyâyas.

The name "Aitareya" is by Indian tradition traced to Itarâ. Sâvana tells regarding the origin of the name and of the Brâhmana itself, in his introduction to the Aitareya Brâhmaṇam, the following story, on the authority of the sampradâya-vidah, i. e. men versed in traditional stories. An ancient Rishi had among his many wives one who was called Itarâ. She had a son Mahidâsa by name, who is mentioned in the Aitareya Aranyaka as Mahidâsa Aitareya. The Rishi perferred the sons of his other wives to Mahidasa, and went even so far as to insult him once by placing all his other children in his lap to his exclusion. His mother, grieved at this ill treatment of her son, prayed to her family deity (kuladevata), the Earth (bhúmi), who appeared in her celestial form in the midst of the assembly, placed him on a throne (simhásana), and gave him as a token of honour for his surpassing all other children in learning a boon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The attention of Sanscrit scholars was first directed by Professor Weber at Berlin to this circumstance.

(vara) which had the appearance of a Brâhmaṇa. After having received this gift, a Brâhmaṇam consisting of forty Adhyâyas, which commenced with the words agnir vâi devânâm avamo (the first sentence of the Aitareya), and ended with strinute strinute (the two last words of the Aitareya) came forth through the mind of Mahidâsa. Afterwards the Brâhmaṇam, commencing with atha mahâvratam (the beginning words of the first Aitareya Araṇyaka) and ending with áchârya âchârya (the two last words of the third Araṇyaka)² was also revealed in the shape of the vow of an hermit³ (âranyakavratarûpam).

The Aitareya Brâhmanam, as well as the Kâushîtaki, do not treat of all the sacrifices and sacrificial rites which are mentioned and described in the books of Yajurveda, which may be (principally the Sûtras) regarded as the proper sacrificial encyclopediæ. They were, however, perfectly well known to the authors of these Brâhmanas, as we may learn from the fact, that the names of several sacrifices, such as Vâjapeya, Aptoryâma (see 3, 41) are mentioned without the description of the rituals belonging to them. Several things concerning

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This remark throws some light on the relationship in which the five treatises, of which the present Aitareya Aranyaka consists, and each of which bears the name *āranyaka*, stand to one another. Only the three first Aranyakas were according to this notice regarded as a divine revelation to the Aitareya Rishi; the two others are then later additions, and did not form originally part of the Aitareya Aranyaka.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> According to Brahmanical ideas, a vow, a curse, a blessing, &c. can assume a visible form, and so become manifest to the mental eves of men.

the Hotris whose duties principally are treated at every Soma sacrifice are left out. So the ceremony of choosing the sacrificial priests (ritvig-varanam) by the sacrificer, including the Hotars, is left out, as Sâyaṇa has already observed. But every Hâutra-prayoga, i. e. practical hand-book for the Hotri-priests (for each sacrifice there are separate prayogas for each set of priests required), commences with it; the topic is generally treated in the Sûtras belonging to the Yajurveda; the principal mantras required at that occasion are to be found in the first chapter of the Tâṇdya Brâhmaṇam of the Sâmaveda. The dialogue used at this occasion is interesting, and throws some light on the nature and character of some sacrifices; therefore I give here some account of it.

The person who wishes to perform the Agnishtoma sacrifice, for instance, sends a delegate called Somapravāka to all S'rotriyas (sacrificial priests) whose services he wishes to engage for his forthcoming Soma sacrifice, to ask whether they would be willing to officiate at this occasion. The dialogue between the Somapravāka and the Hotar is as follows: S. "There will be a Soma sacrifice of such and such one; you are respectfully requested to act as Hotar at it." H. "What sacrifice is it?" S. "The Jyotishtoma-Agnishtoma-Soma sacrifice." H. "What priests (ritvijah) will officiate?" S. "Vishņu, Mitra, "&c. H. "What is the reward for the priests?" S. "One hundred and twelve cows."

<sup>4</sup> The priests represent the gods.

If the priests have accepted the invitation, then the sacrificer has actually to appoint them to their respective offices. This is the varanam or selection (of the priests).

The sacrificer first mentions the gods who are to act as his priests, "Agni (the fire) is my Hotar, Aditya (the sun) my Adhvaryu, the Moon my Brahmâ, Parjanya (the god of rain) my Udgâtar, the Sky (ákás'a) is my Sadasya (superintendent), the waters are my Hotrâs'amsis (all the minor Hotri-priests); the rays my Chamasa Adhvaryus (cup-bearers). These divine priests I choose (for my sacrifice)." After having thus appointed the gods, who are to act as his divine priests, he now proceeds to appoint the "human" (mânusha) priests. This is at the Agnishtoma done with the following formula, " I (the name) of such and such a Gotra, will bring the Jyotishtoma sacrifice by means of its Agnishtoma part, with the Rathantara-Prishtha, four Stomas (the nine, fifteen, seventeen and twenty-one-fold), for which ten things. cows and so on are required, and for which as fee one hundred and twelve cows must be given. this sacrifice be thou my Hotar." The Hotar then · accepts the appointment by the following formula: " May the great thing thou spokest of (unto me), the splendour thou spokest of, the glory thou spokest of, the Stoma thou spokest of, the way of performance thou spokest of, the enjoyment thou spokest of, the satisfaction thou spokest of; may all that thou spokest of come to me; may it enter me; may I have enjoyment through it. Agni is thy Hotar. He is

thy (divine) Hotar. I am thy (human) Hotar." All priests are appointed in the same way, and by the same formulas.

After this disgression let us discuss the contents of the Aitareya Brâhmanam. It treats in its eight books, or forty chapters, each of which is subdivided into a certain number of kandikas, i. e. small sections, paragraphs, as we have seen, almost exclusively of the duties of the seven Hotri-priests at the great Soma sacrifices, and the different royal inauguration ceremonies. All minor sacrifices and Ishtis, although they require the services of a Hotar, are excluded. The Hotri-priests are to be divided into three distinct classes: 1) The Hotar, the chief of all Hotri-priests. 2) The Hotrakas, i. e. the little Hotras; these are, Maitrâvaruna (Pras'âstar) Brâmanachhamsi, and Achhavaka. 3) The Hotras'amsinah, i. e. the repeaters of the Hotri verses; they are, Potar, Neshtar, and Agnidhra.

The first thirteen chapters (the two first books, and the three first chapters of the third) treat of the duties of the chief Hotar at the Agnishtoma Soma sacrifice only; for this is the model (prakriti) of all Soma sacrifices which last for one day only (the so-called aikāhikas); all other Soma sacrifices of the same duration are mere modifications (vikriti) of it. It is regarded as an integral part of the Jyotishtoma, and said to consist of the following seven sacrifices: 1) Agnishtoma, 2) Atyagnishtoma, 3) Ukthya, 4) Sholas'i, 5) Atirâtra, 6) Vājapeya, 7) Aptoryâma (As'v. S'r. S. 6, 11). In many places, however, the

term Jyotishtoma is equivalent to Agnishtoma. The Aitareya does not know these seven parts, as belonging together, but simply remarks, that they follow the Agnishtoma as their prakriti (3, 41). The Atyagnishtoma is not even mentioned in it at all.

All the duties of the Hotar at the Agnishtoma are mentioned almost in the exact order in which they are required. It lasts generally for five days. The ceremonies are then divided as follows:

First day.—Preliminary ceremonies, such as the election of the priests, giving them presents (madhuparka), the Dîkshanîya Ishti, and the Dîkshâ itself.

Second day.—The Prâyanîya or opening Ishti; the buying of the Soma; the Atithya Ishti, Pravargya, and Upasad twice (once in the forenoon, and once in the afternoon).

Third day.—Pravargya and Upasad twice again. Fourth day.—Agnipranayanam, Agni-Soma-pranayanam, Havirdhâna pranayanam. The animal sacrifice.

Fifth day.—The squeezing, offering, and drinking of the Soma juice at the three great Libations, viz. the morning, midday, and evening Libations. The concluding Ishti (udayaniya). Ablution (avabhrita).

The ceremonies of the four first days are only introductory, but absolutely necessary; for without them no one is allowed to sacrifice and drink the Soma juice. The Soma ceremony is the holiest rite in the whole Brahmanical service, just as the Homa ceremony of the Parsi priests is regarded by them as

the most sacred performance. No Parsi priest is allowed to perform it, if he does not very frequently undergo the great purification ceremony, called the Barashnom of nine nights. In the same way every Brahman has, as often as he brings a Soma sacrifice, to undergo the Dîkshâ (see 1, 3; 4, 26). One such ceremony is even not considered sufficient. For the sacrifice has, besides the Dîkshâ, to undergo the Pravargya, which is a similar preparation for the great Soma day. Even the animal sacrifice must precede the solemn Soma festival; for it is of minor importance. The animal is instead of the sacrificer The animal when sacrified in the fire, goes to the gods, and so does the sacrificer in the shape of the animal (see page 80 of the translation). The animal sacrifice is vicarious. Being thus received among the gods, the sacrificer is deemed worthy to enjoy the divine beverage, the Soma, and participate in the heavenly king, who is Soma. The drinking of the Soma juice makes him a new man; though a new celestial body had been prepared for him at the Pravargya ceremony, the enjoyment of the Soma beverage transforms him again; for the nectar of the gods flows for the first time in his veins, purifying and sanctifying him. This last birth to the complete enjoyment of all divine rights is symbolically indicated in the rites of the morning libation (see 32, 35; 38; 3, 2).

The principal features of this Agnishtoma sacrifice must be very ancient. For we discover them almost complete with the Parsis. They also do not prepare

the corresponding Homa (Soma) juice alone, but it must always be accompanied with other offerings. The Purodas'a of the Brahmans, which always belongs to a Soma libation, is represented by the Dârûn (holy bread), the animal offering indicated by the ring of hair (varas'a) taken from an ox. to be placed on the same table with the Homa. The Homa shoots are treated in the same way, when brought to the spot, as the Brahmans treat them. The Parsi priest sprinkles them with water,5 which is exactly the âpyâyana ceremony of the Brahmans. He must go round the fire with the Homa just as the Brahmans carry the Soma round the sacrificial compound (see 1, 14). The ceremonies of preparing and drinking both the Homa and Soma juice are quite similar.6 The water required for it must be consecrated, which exactly corresponds to the Vasatîvarîs and Ekadhanâs of the Brahmanical Soma service (2, 20). The Zota of the Parsis drinks his cup filled with Homa in three turns, so does the Hotar also from the Graha. After the libation has been poured from the Grahas into the fire, and drunk by the Hotar, the Stotras are chanted, and then the Shastras belonging to them recited. In a similar way the Zota priest repeats, shortly after having enjoyed the Homa, the Gåthås of Zarathustra Spitama (Zoroaster), which

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The mantra repeated at that occasion is Yas'na 10, 1, "May the water-drops (sprinkled over the Homa) fall to the destruction of the Devas, and Devis."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Compare notes 8 on page 118, 5 on page 131, 14 on page 137, and my Essays on the Sacred Language, &c. of the Parsis, pages 132-33, 167.

are metrical compositions, and represent the Shastras of the Brahmanical Soma service. He must repeat five such Gâthâs, just as there are five Shastras, at the morning and midday libations, and at the Ukthya Soma sacrifice at the evening libations also.

These are only a few of the points of comparison which I could easily enlarge; but they will be sufficient to show, that the Agnishtoma Soma sacrifice was originally the same ceremony as the Homa rite of the Parsi priests. The opinions of both the Brahmans and Parsis on the effect of the drinking of the Soma (Homa) juice are besides exactly the same. The Brahmans believe that it leads to heaven; so do the Parsi priests. They say, that Homa is a plant, and a great angel. Any one who has drunk the Homa juice becomes united with this angel, and after his death an inhabitant of paradise. For the juice which is in the body of the priest who has drunk him, goes to heaven, and connects him mystically with the angel.

With particular care are the so-called Shastras or recitations of the Hotri priests treated in the Aitareya Brâhmanam. The fifth chapter of the second, and the three first chapters of the third book are entirely taken up with the exposition of the Shastras of the Hotar at the morning, midday, and evening libations. As the reader may learn from a perusal principally of the third book, the Shastras always belong to Stotras or performances by the Sâma singers, viz. the Udgâtar or chief singer, the Prastotar who chants the prelude, and the Pratihartar

who chants the response. Their recitations must be very ancient, as we have seen; for they are by the name uktha (exactly corresponding to ukhdhem in the Zend language) frequently mentioned in the Samhita. A closer examination of them will throw much light on the history of the composition of the Vedic hymns. As ancient as the Shastras are the Stomas, the exposition of which forms one of the topics of the Sâmaveda Brâhmanas (see note 18 on page 237-38). The word stoma is in the stoma also known in the Zend-Avesta. The Parsi priests understand by it a particular sacrificial ceremony of minor importance, which consists in consecrating a meal (meat is at this occasion indispensable) in the honour of an angel or a deceased person, to be enjoyed afterwards by the whole party assembled. That the idea of "sacrificial rite" was attached also by the Brahmans to the word, clearly follows from the terms, Agnishtoma and Jyotishtoma. The musical performance which was originally alone called a Stoma, formed a necessary part of certain sacrifices, and was then, as pars pro toto, applied to the whole rite.

The universal character of the Agnishtoma and its meaning is treated especially in the fourth chapter of the third book. In its last chapter, and in the two first of the fourth, the principal modifications of the Agnishtoma are mentioned, and briefly described, viz. the Ukthya, Sholas'i, and Atirâtra, along with the As'vina Shastra.

The Atirâtra sacrifice introduces, however, the

Sattras or sacrificial sessions, the principal rules for the Hotri performances of which are laid down in the third chapter of the fourth book. They are applicable for Sattras which last for a whole year. The two last chapters of the fourth, and the first four chapters of the fifth book describe very minutely the duties of the Hotar during the ten principal days of the Dvâdas'âha, which may be performed as a Sattra, or as a Ahîna (a Soma sacrifice lasting for more than one, and less than thirteen days).

The last chapter of the fifth book is taken up with miscellaneous matter, such as the penances required of an Agnihotri when he becomes guilty of some fault, or if some misfortune should befal him regarding his duties towards his sacred fires, and the question, whether the Agnihotram (daily burnt offering) is to be offered before or after sunrise; it further treats of the duties of the Brahmâ priest, how he has to perform the penances for mistakes committed by any one of the performing priests.

The whole sixth book treats, after some remarks on the offices of the Grâvastut and Subrahmanyâ, almost exclusively of the duties of the six minor Hotri-priests, principally at the great Soma sacrifices, which last for one week at least, or for a series of weeks (shalaha). We find in it descriptions of the so-called Shilpa Shastras, or "skilful (rather very artificial) recitations" of the minor Hotars. These Shastras, principally the Vâlakhilyas, the Vrishâkapi, Evayâmarut, and the so-called Kuntâpa hymns, are no doubt the latest additions, looking like decora-

tions, to the ritual of the Hotri-priests. The whole book has the appearance of a supplement to the fourth and fifth.

The seventh and eighth books treat principally of the sacrifices of the Kshattriyas and the relationship in which the princes stand to the Brahmans. They are, from an historical point of view, the most important part of the whole Brahmanam.

The seventh book describes first the division of the sacrificial animal into thirty-six single pieces, and their distribution among the officiating priests, the sacrificer, his wife, and other persons connected with the performance of the sacrifice.

Then follows a chapter of penances for neglects on the part of an Agnihotri, or mishaps which might befal him. This is a continuation of the fifth chapter in the fifth book.

In the third chapter we are introduced to the rites of the princely inauguration ceremonies connected with a sacrifice, by the story of S'unahs'epa. On account of its containing Rik verses, as well as Gâthâs (stanzas) it was to be told to the king on the day of its inauguration by the Hotar. The story is highly interesting; for it proves beyond doubt the existence of human sacrifices among the ancient Brahmans, and shows that they were in a half savage state; for we find here a Brahman selling his son to a prince to be immolated.

Now three kinds of such inauguratory sacrifices for the king, called Rájasúyas, are described, viv.

Abhisheka, Punarabhisheka, and Mahábhisheka. The principal part of all these ceremonies consists in the sprinkling of holy water over the head of the kings, which is called abhisheka. It corresponds to the ceremony of anointing the kings with the Jews. It is of particular interest to observe that the Brahmans at this occasion did not allow the king to drink the proper Soma juice, but that he had to drink instead of it, a beverage prepared from the roots and leaves of several trees. The enjoyment of the Soma juice was a privilege reserved by the Brahmans to themselves alone. The king was, properly speaking, even not entitled to bring a sacrifice at all. It was only for the sake of the most extravagant gifts which the shrewd Brahmans extorted from kings for their offices, that they allowed him to bring a sacrifice. But before he could do so, he was to be made first a Brahman himself; at the conclusion of the ceremony he had, however, to resign his Brahmanship, and return to his former caste.

The last chapter of the Brâhmaṇam is taken up with the appointment by the king of a duly qualified Brahman to the office of a house-priest, who is called *purohita*, *i. e.* president, superintendent. The word, as well as the office, must be very ancient; for we find it not only in the Samhitâ of the Rigveda, but even in the Zend-Avesta. It is, as to etymology, the same word as *paradháta*, which is generally

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The word purohita is composed of puras before, and hita placed (from the root dhû); so paradhûta also; para is the Zend form of purâ before, which is equivalent to puras, and dhûta is the Zend participle of the root dhû.

the epithet of one of the most ancient Iranian heroes, of Haoshyanha (see Yashts 5, 20; 9, 3; 15, 7; 17, 24 ed. Westergaard) the Hosheng of the Shahnamah. The later Iranian legends, as preserved in the Shâhnâmah, made of the paradhâtas a whole dynasty of kings, which they call Peshdadians (the modern Persian corruption of the primitive paradháta) who then precede the Kayanians (the Kavis of the Vedas). This shows that the institution of a Purohita, who was not only a mere house-priest, but a political functionary, goes back to that early period of history when the Iranians and Indians lived peacefully together as one nation. The Paradhâtas of the Iranian kings appear however not to have been as successful in making the Shahs of Iran their slaves, as the Indian Purchitas were in enslaving the Indian Rajas in the bonds of a spiritual thraldom. How far the Brahmans must have succeeded in carrying out their designs of a spiritual supremacy over the royal caste, every reader may learn from this last chapter, and convince himself at the same time that hierarchical rule was known in the world more than a thousand years before the foundation of the See of St. Peter.

The ceremonial part of the last book is much enlivened by short stories of kings who were said to have performed the "great inauguration ceremony," and of course attained to supreme rule over the whole earth (that is to say, of three or four Indian principalities). It is an imitation of the ceremony by which the gods are said to have installed Indra to the sovereignty over them. The whole concludes

with the description of a magical performance (they are called *hṛityá*) by means of which a king can destroy secretly all his enemies.

After this summary statement of the contents of the Aitareva Brâhmanam, the question arises whether the work in its present form is the composition of one author or of several. Although there is, as we have seen, a certain plan perceptible, in the arrangement of the subject matter, we may easily distinguish some repetitions, discrepancies, and interpolations, which are hardly explicable if the book had only one author. So we find the Ajva hymn at the morning libation twice explained in 2, 40 and 41, but with slight differences; the origin of the formula, agnir deveddhah is mentioned twice 2, 33 and 39, but in the former passage it is called Nivid, whilst in the latter the name "Puroruk" is given to it. The four last kandikâs in the second book 38-41 appear to be a kind of appendix taken from some other source. The piece 5, 27 is identical with 7, 3; 6, 5 and 17 treat in the main of the same topic, the relation between Stotriya and Anurûpa at the Ahîna sacrifices. There are several repetitions in the 8th book; so the 13th kandikâ is identical with the 18th and the 14th with the 19th. The 10th and 11th kandikâs in the seventh book are evidently interpolations, interrupting the context, and exhibiting a different style. The latter is very remarkable on account of its mentioning two other Vedic S'akhas by their names, viz. Paingya and Kaushitaki; it appears to have appertained to an old treatise on astronomy.

The style of the Brâhmanam is on the whole uniform. There are certain phrases which constantly re-occur in the work, as for instance, "what is at the sacrifice appropriate, that is successful, when the verse (which is repeated) alludes to the ceremony which is being performed;" "(he who should observe a Hotar do so contrary to the precept) should tell him8 that the sacrificer would die; thus it always happens;" "This is done for production (prajatyai)," The language is, of course, like that of all Brâhmanas, more recent than that of the Samhita; but it is, however, not the classical Sanscrit. Purely Vedic forms occur, such as the infinitive forms in tos, e. g. karttos, arttos, roddhos, mathitos (see 1. 10: 2, 20) generally dependent on is vara, i. e. able, who has the power, (îs'varah karttoh, he has the power to do; is'varo roddhoh, he has the power to obstruct, &c.), startavâi (from stri); stomebhir instead of stomáir (4, 15) &c.

The bulk of the work appears to have proceeded from one author; some additions were made afterwards. As regards the materials which our author, whom we may (with Sâyana in various places of his commentary) call the Aitareya Rishi, that is, the Rishi of the Aitareya Sâkhâ of the Rigveda, used for the compilation of his work, we can principally distinguish four kinds, viz. 1) Sacred texts and formulas, such as the Adhrigu Praisha mantra (2, 6, 7), the Nivid (2, 34) &c.

<sup>\*</sup> The phrase is always elliptical; it is only ya enam brûyût, if any one should tell him; but the meaning of the whole phrase is only that one which is here (and in the translation) given.

which are, as we have seen, more ancient than the majority of the hymns; 2) Gâthâ, i. e. stanzas, principally impromptus on sacrificial things, and topics of a more worldly nature, and Itihâsas, i. e. stories; 3) Rules on the performance of the duties of the Hotripriests; 4) Theological expositions of the meaning of mantras, sacred rites, &c. according to the teaching of the most eminent Brahmâ priests who preceded our author.

These materials were worked together by him, but not without many additions of his own, and with the view to present to the followers of his S'akha a kind of encyclopediæ of theological learning, and a supplement to their Veda. The theology of his S'akha being founded on the hymns of the Rishis, and the latter being repeated by the Hotri-priests only at the sacrifices, he confined himself for the most part to the speculations of the Hotris and their duties. The aim of our author was like that of all other Brâhmana compilers, a double one, viz. to serve practical as well as theoretical ends. From a practical point of view it was to be a guide to the repeaters of the mantras of the Rigveda in some of their most important performances; but as regards the theoretical one, the author intended to instruct them on the real ends of their profession, viz. to make the sacrificer, by means of the mystical power ascribed to the mantras, either attain to anything he might wish for, or if the Hotar should from some reason or other choose to do so, to deprive him through the same power of his property, children, and life.

•

The Hotris could learn from such a book how great their power was as the preservers of the sacred Rik verses. Every one who wished to perform a sacrifice as the only means for obtaining the favour of the gods, was entirely given up to the hands of the Hotri-priests, who could do with him what they pleased.

The mantras referred to are, for the most part, to be found in the Rigveda Samhita which we have at present. There are, however, several quoted, which are not to be met with in it, whence we must conclude, that the Samhita of the Aitarevins belonged to a S'akha different from that one (the S'âkala S'âkhâ) which is at present only known to As'valâyana, in his S'râuta Sûtras, which are. as we have seen, founded on the Aitareya Brâhmanam, generally supplies the text of those mantras which are wanting in the Samhita. Several of them are in the Atharvaveda Samhitâ, but they generally show different readings. In comparing both, those in the A'svalâyana Sûtras, and those in the Atharvaveda Samhitâ, we find that, if there is any difference, the text of the Atharva is then always incorrect. It is remarkable that we do not only discover some relationship between the supposed Sâkhâ of the Aitareyins and the Atharvaveda Samhita, but also between the Aitareya and Gopatha Brâhmanam. Whole kandikâs of the Aitareya, such as those on the Vashatkâra (3, 7-8) on Atirátra (4, 5) are almost literally to be found in the Gopatha Brâhmanam of the Atharvayeda.

The author's own additions consisted principally

in critical remarks, recommending certain practices, and rejecting others, statement of reasons, why a particular rite must be performed in a particular way, and explanations of apparent anomalies in the ritual. The author does never, however, speak in the first person; for the whole has the appearance of a tradition having descended from him. He is referred to only in the third person by the words. taidha smâha, "this he told." The theologians whose opinions are either accepted or rejected, are generally mentioned in the third person plural by the words "they say." Now and then they are called mahavadah, i. e. the speakers of great things. But their real name appears to have been Brahmavadins, i. e. the speakers on Brahma (theologians, divines), which term we frequently meet in the Taittirîya Veda (Black Yajurveda).

The work was, like the other Brâhmanas, no doubt, like the Samhitâ, orally handed down. Some external mark is still visible. At the end of each Adhyâya the last word, or phrase, is put twice. The same fact we observe in all other Brâhmanas as well as in the Sûtras. This was evidently a mark for the repeater as well as the hearer by which to recognise the end of a chapter, each of which formed a little treatise for itself.

Regarding the repetition of the Brâhmanam we have to remark, that it is done in a very slow tone, but quite monotonously, whilst the Brâhmanas of the Yajurveda are recited with the proper accents, like the Samhitâs. Of very frequent occurrence in it is the Pluti, i. e. the lengthening of a vowel to

three moras marked by  $\mathfrak{F}$ . This Pluti is used in three cases, (1) to ask a question, (2) to deliberate or consider whether a thing should be done or not, and (3) to give some emphasis to a certain word. In the two first cases it expresses exactly the idea of our sign of interrogation, in the latter that of our underlining or italicising of certain important words.

Let us make before we conclude some remarks on the principal sacrificial and theological ideas (as far as they have not been touched already) which pervade the Aitareya Brâhmaṇam.

The sacrifice is regarded as the means for obtaining power over this and the other world, over visible as well as invisible beings, animate as well as inanimate creatures. Who knows its proper application, and has it duly performed, is in fact looked upon as the real master of the world; for any desire he may entertain, if it be even the most ambitious, can be gratified, any object he has in view can be obtained by means of it. The Yajna (sacrifice) taken as a whole is conceived to be a kind of machinery, in which every piece must tally with the other, or a sort of large chain in which no link is allowed to be wanting, or a staircase, by which one may ascend to heaven, or as a personage, endowed with all the characteristics of a human body. It exists from eternity, and proceeded from the Supreme Being (Prajapati or Brahma) along with the Traividya, i. e. the three-fold sacred science (the Rik verses, the Sâmans or chants, and the Yajus or sacrificial formulas). The creation of the world

itself was even regarded as the fruit of a sacrifice performed by the Supreme Being. The Yaina exists as an invisible thing at all times, it is like the latent power of electricity in an electrifying machine, requiring only the operation of a suitable apparatus in order to be elicited. It is supposed to extend, when unrolled, from the Ahavaniva or sacrificial fire into which all oblations are thrown, to heaven, forming thus a bridge or ladder, by means of which the sacrificer can communicate with the world of gods and spirits, and even ascend when alive to their abodes. The term for beginning the sacrificial operations is "to spread the sacrifice;"this means that the invisible thing, representing the ideal sacrifice which was lying dormant. as it were, is set into motion, in consequence of which its several parts or limbs are unfolding themselves, and thus the whole becomes extended. ideal sacrifice stands in the closest relationship with all the sacrificial implements, the sacrificial place, and all the sacred verses and words spoken during its actual performance. The sacrifice being often represented as a kind of being with a body like that of men, certain ceremonies form his head, others his neck, others his eyes, &c. The most important thing at a sacrifice is, that all its several parts should tally together, and that consequently there should neither anything be in excess, nor deficient in it. This agreeing of the several parts of the sacrifice constitutes its rúpa, i. e. form. The proper form is obtained, when the mantras which are repeated are in

strictest accordance with the ceremony for which they are repeated, or (if the sacrifice lasts for several or many days) when they have the characteristics of the respective days. If the form is vitiated, the whole sacrifice is lost. Mistakes being, on account of the so extremely complicated ritual, unavoidable, the sacrificial being was to be attended by a physician in the person of the Brahma priest (5, 34). Each mistake must be made good by a prâyas'chitta, i. e. penance, or propitiatory offering.

The power and significance of the Hotri-priests at a sacrifice consists in their being the masters of the sacred word, which is frequently personified by Vach, i. e. Speech, who is identical with Sarasvatî, the goddess of learning in the later Hindu Pantheon. Speech has, according to the opinion of the earliest Hindu divines, the power of vivifying and killing. The sacred words pronounced by the Hotar effect, by dint of the innate power of Vach, the spiritual birth of the sacrificer, form his body, raise him up to heaven, connect him with the prototypes of those things which he wishes to obtain (such as children, cattle, &c.) and make him attain to his full life term. which is a hundred years; but they are at the same time a weapon by means of which the sacrificer's enemies, or he himself (if the Hotar have any evil designs against him) can be killed, and all evil consequences of sin (this is termed papman) be destroyed. The power and effect of Speech as regards the obtaining of any particular thing wished for, mainly lies in the form in which it is uttered. Thence the great importance of the metres, and the choice of words and terms. Each metre is the invisible master of something obtainable in this world; it is, as it were, its exponent, and ideal. This great significance of the metrical speech is derived from the number of syllables of which it consists; for each thing has, (just as in the Pythogorean system) a certain numerical proportion. The Gâyatri metre, which consists of three times eight syllables, is the most sacred, and is the proper metre for Agni, the god of fire, and chaplain of the gods. It expresses the idea of Brahma; therefore the sacrificer must use it when he wishes for anything closely connected with the Brahma, such as acquirement of sacred knowledge, and the thorough understanding of all problems of theology. The Trishtubh, which consists of four times eleven syllables, expresses the idea of strength, and royal power; thence it is the proper metre by which Indra, the king of the gods, is to be invoked. Any one wishing to obtain strength and royal power, principally a Kshattriya, must use it. A variety of it, the Ushnih metre of twenty-eight syllables, is to be employed by a sacrificer who aspires for longevity. for twenty-eight is the symbol of life. The Jagati, a metre of forty-eight syllables, expresses the idea of Any one who wishes for wealth in cattle. must use it. The same idea (or that of the sacrifice) is expressed by the Paukti metre (five times eight syllables). The Brihatî, which consists of thirty-six syllables, is to be used when a sacrificer is aspiring to fame and renown; for this metre is the exponent of those ideas. The Anushtubh metre, of thirty-two syllables, is the symbol of the celestial world; thence a candidate for a place in heaven has to use it. The Virâj of thirty syllables, is food and satisfaction; thence one who wishes for plenty of food, must employ it.

The words contained in these different metrical forms must always be appropriate to the occasion. If the oblation is given to Agni, the verse repeated must contain his name, or an allusion to it; were it to contain the name of Indra, or one of his characteristics, the offering would be thrown away. Every act, even the most trifling one, is at the sacrificial performance accompanied with mantras, and always such a verse is to be chosen as contains (or is made to contain by interpretation) an allusion to-it. This will all be clear to the reader on reference, for instance, to 2, 2, where the mantras connected with every particular act of the ceremony of anointing and erecting the sacrificial post is given.

Of almost equal importance with the metres are the so-called Stomas, based also on numerical proportions. Each Stoma contains a certain number of verses, chanted according to one and the same tune. The number is very often obtained only by frequent repetion of the same triplet of verses (see about the particulars of the Stomas note 18 on pages 237-38 of the translation). Each has, just as the metres, its peculiar symbolical meaning. The Trivrit (nine-fold) Stoma, is, for instance, the symbol of Brahma, and theological wisdom, and has Agni, the house-priest of the gods, for its deity: the Panchadas'a (fifteen-fold) is the

symbol of royal power and thence appropriate to Indra, and the Kshattriyas: the Saptadas'a (seventeen-fold) is the exponent of wealth in cattle; thence a Vais'ya should use it, or any other sacrificer who wishes to obtain wealth: the Ekavims'a-(twenty-one-fold) is the symbol of generation: thence it is principally to be used at the third libation, many rites of which refer to the propagation of progeny. The other Stomas, such as the *Trinava* (twenty-seven fold), *Trayas-trims'a* (thirty-three-fold) &c. have a similarly symbolical meaning.

Besides the Stomas, the so-called Prishthas (the name of certain Sâmans and their combinations) are a necessary requisite at all the Soma sacrifices. They form the centre of all the ceremonies, and the principal one of them is always regarded as the womb (yoni) of the sacrificial being. They are generally only used at the midday libation. The two principal Prishthas are the Rathantara and Brihat Sâmans (abhi tvâ sûva nonuma, and tvâmiddhi havâmahe). They can be used singly, or along with one of their kindred (see notes 29 on page 193, 14 on page 282, and 4, 28). The name Prishtha means "back," for they are regarded on the whole as the back of the sacrifice.

All these things, metres (chhandas), Stomas and Prishthas, are believed to be as eternal and divine, as the words themselves they contain. The earliest Hindu divines did not only believe in a primitive revelation of the words of the sacred texts, but even in that of the various forms, which might be used for their repetition or chanting. These forms along with their contents,

the everlasting Veda words, are symbols expressive of things of the invisible world, and in several respects comparable to the Platonic ideas. They are in the hands of the sacrificial priests the instruments for accomplishing anything they might wish for in behalf of the sacrificer. But a great deal depends upon the way of using those spiritual instruments. a matter of importance whether a mantra is repeated without stopping, or pâda by pâda (quarter by quarter), or half verse by half verse. The four feet (pâdas), of which many metres are composed, represent the four feet of animals. The repetition of such a verse, half verse by half verse, that is, with two stops only, represents the sacrificer who as a human being, has two legs. By thus combining the ideas of four and two-footed beings, the sacrificer is mystically placed amidst cattle, and obtains them, in future, in the largest quantity. Another important point is, whether the mantra is repeated upams'u, i. e. with an almost inaudible voice, or tüshnim, i. e. silently, or with a low and slow voice (mandrasvara), or with a middle tone (madhyama), or very loud (uttama). (See 3, 44).

Among the large number of the sacred words, there are always some which have a destructive quality, and must, therefore, be used with great caution. In order to protect the sacrificer, as well as himself, from the dangerous effects of such words, the repeater must, by means of certain other words, or formulas, deprive them of their destructive power, and thus propitiate them. This is generally called s'ânti

(propitiation, appeasing). Such dangerous words are for instance, vāushat (see 3, 8) and rudra, the name of Siva, the god of destruction (3, 34).

The sacrificer, who is the object of all these mystical operations on the part of the priests by means of their mantras, chants, and manual labour, is not allowed to remain inactive, but he himself has to repeat certain mantras, expressive of his desires. When, for instance, the Hotar is performing the mystical operation of placing him among cattle, he must say, "May I become rich in cattle!" When the same priest makes a firm standing place (a pratisthâ) for him, he must say, "May I go to my place!" Thus he obtains the fulfilment of any desire which might be obtainable by means of a particular verse. or mode of repeating, or chant, or performance of a particular rite, when he repeats the appropriate formula at the right time and occasion. For what he himself speaks, connects him with the ideals of his wishes, which are brought within his grasp by the priest.

The objects sacrificed for are manifold, viz. offspring, cattle, wealth, fame, theological learning, skill for performance of sacrifices, and heaven. For gaining heaven a Soma sacrifice is indispensable. For the sacred Soma juice has, according to the opinions of the ancient Hindu theologians, pre-eminently the power of uniting the sacrificer on this earth with the celestial king Soma, and make him thus one of his subjects, and consequently an associate of the gods, and an inhabitant of the celestial world.

### श्रो

#### अथ

# ऋग्वेदस्य ऐतरेयब्राह्मणं

जर्भन्यविषयोद्धव पुणेपत्तनविद्यालयस्थसंस्कृतमुख्यगुरूणा

## है।गुनान्मा

शोधितीमदम्.

~ costo

**मुंबय्यां** ज्ञानप्रसारणसाहित्यस्य मुद्रायंत्रे मुद्राकृत्य प्रकटीकृतं.

> सम् १८**(६ इ**सवीः स्के १०८४ः

•

## ऐतरेयब्राह्मणे प्रथमपंचिका,

श्रीगणेशाय नमः ॥ भौ ॥ अमिर्वे देवानामवमो विष्णुः परम-स्तदंतरेण सर्वा अन्या देवता. आमाविष्णवं पुरोळाशं निर्वपति दीक्षणीयमेकादशकपालं. सर्वाभ्य एवैनं तहेवताभ्यो उनंतरायं निर्वपत्य-मिनैं सर्वा देवता विष्णुः सर्वा देवता एते वे यज्ञस्यांत्ये तन्त्री यद-मिश्र विष्णुश्व. तद्यदामावैष्णवं पुरोळाशं निर्वपत्यंतत एव तद्देवानु-भुवंति. तदाहुर्यदेकादशकपालः पुरोळाशो हावमाविष्णु कैनयोस्तत्र त्रममेक्टंदस्त्रिकपालो विष्णवस्त्रिहींदं विष्णुर्व्यक्रमत. सैनयोस्तत्र क्रुप्तिः सा विभक्तिर्षृते चर्रं निर्वपेत या अतिष्ठितो मन्येतास्यां वाव सं न प्रतितिष्ठति यो न प्रतितिष्ठति. तद्यद् घृतं तिस्त्रये पयो ये तंडुलास्ते पुंसस्तन्मिथुनं मिथुनेनैवैनं तत्प्रजया पशुभिः प्रजनयति प्रजाती. प्रजायते प्रजया पशुमिर्य एवं वेद- आरब्धयज्ञो वा एष भारब्धदेवतो यो दर्शपूर्णमासाभ्यां यजतभामानास्येन वा हिवषेष्टवा पीर्णमासेन वा, तस्मिनेन हिन्धि तस्मिन् बर्हिषि दीक्षेतिषो एका दीक्षा-सप्तदश सामिधेनीर्नुब्यात्-सप्तदशो नै प्रजापतिहरिश मासाः पंचर्तवो हेमंतिशिशिरयोः समासेन तावान्संवत्सरः; संवत्सरः मजापतिः मजापत्यायतनाभिरेवाभी राभ्रोति य एवं वेद ॥ १ ॥ यज्ञो व देवेभ्य उदक्रामत्तिष्टिभिः मैष्मैछन्यदिष्टिभिः मैष-ैमेछंस्तादेष्टीनामिष्टित्वं. तमन्वविंदत्रः; अनुवित्तयज्ञो राभ्नोति य एवं

1† .

#### २ ऐतरेयब्राह्मणे प्रथमपंचिकाः २, ३.

वेद. आहूतयो वैनामता यदाहुतय; एताभिर्वे देवान् यजमानो व्हयति तदाहुतीनामाहूतित्वम्. ऊतवः खलु वै तानाम गाभिर्देवा यजमानस्य हवमायंति. ये वै पंथानो या खुतयस्ता वा ऊतयस्त उ एवेतत्स्वर्गयाणा यजमानस्य भवंति. तदाहुर्यदन्यो जुहोत्यथ यो दुनुचाह यजति च कस्मान्तं होतित्याचक्षत हतिः यह्नाव सतत्र यथाभाजनं देवता अमुमा-वहामुमावहेत्यावाहयति. तदेव होतुर्होतृत्वं होता भवति होतेत्येन-माचक्षते य एवं वेद ॥ २ ॥

पुनर्का एतमृत्विज्ञो गर्भे कुर्वेति यं दीक्षयंत्यद्भिरभिषिचंति रेतो वा आपःसरेतसमेवैनं तत्कृत्वा दीक्षयंति-नवनीतेनाम्यंबंत्याज्यं वै देसना सुराभि घृतं मनुष्याणामासुतं पितृणां नवनीतं गर्भाणां तदात्रवनीते-नाभ्यं जित स्वेनैवैनं तद्वाराधेयेन समर्धयंत्यां जंत्येनं तेखे ना एतदक्यो-र्यदांबनं; सतेबसमेवनं तत्कृता दीक्षयंत्येकविंगत्या दर्भविष्कृतेः पाव-यंति. शुत्यमेवैनं तत्त्त्तं दीक्षयंति दक्षित्विनितं भपादयंति. मोनिनां एषा दीक्षितस्य यद्विक्षतिविभित्तं; मोनिमेवैनं तत्सां मपादयंति तस्मा-खुवाद्योनेरास्ते च <del>वर्रा</del>त च. तस्माट् धुवाद्योनेर्गर्भा धारते च मन्व ज्ञा-यंते. तस्मादीक्षितं नान्यत्रदीक्षितिविभितादादित्यो अयुदियादाभ्यस्त-मियाहापि वाभ्याश्रावयेषु, वीससा मोर्षुवं सुन्वं वा एतदीक्षतस्य य-हास उल्बेनैवेनं तत्त्रोर्णुवंति-कृष्णभ्रजनम्तरं भवस्यत्तरं वा उल्बान्जरा-यु. बरायुणैवैनं तत्योर्णुकंति- मुष्टाकुरुते मुष्टी वै कृत्वा गर्भीतः शेले मुष्टीकृत्व कुमारो नायते. तथन्युष्टीकुरु वे यज्ञंचीय तत्सर्वाश्च देवता मुख्यो : कुरु ते. तदाहुर्न पूर्वदेशिक्षणः संस्त्वो अस्त परिगृहीनो वा एतस्य यज्ञः परिमृहीता देवता. नैक्स्यार्किरस्त्यपरदीक्षिण एव यथा अथेन्यु--मुच्य कृष्णा<del>विन</del>धवभूथमभ्यवितिः तस्मान्मुक्ता मर्भा बरायोर्जायंते सरीव वाससाभ्यवितिः तस्मात्सहीबोल्बेन कुमारो जायते ।। २ :।।

त्वममे समथा असि; सोम यास्ते मयोभुव इत्याज्यभागयोः पुरोनुवावये अनुत्रूयादाः पूर्वभनीजानः स्यात्तस्मै. त्वया यत्रं वितन्वत इति
यत्रमेवास्मा एतद्दितनोतिः अमेः प्रत्नेन मन्मना; सोमगीभिष्ट्या वयमिति यः पूर्वमीआनः स्यात्तस्मैः प्रत्मिति पूर्व कर्माभिवदित तत्त्रत्राः
दृत्यम् अमिर्नृत्राणि अध्म ; त्वं सोमासि सत्यतिरित वार्त्रघावेव कुर्यादृत्यम् अमिर्नृत्राणि अध्म ; त्वं सोमासि सत्यतिरित वार्त्रघावेव कुर्यादृत्यम् अमिर्नृत्राणि अध्म ; त्वं सोमासि सत्यतिरित वार्त्रघावेव कुर्यादृत्यम् अमिर्नृत्राणि अध्म दिव्योति वर्त्रघावेव कर्तव्यौ अमिर्मुखं प्रथमो देवतानाम्; अभिश्व विष्णोत्य उत्तमं मह इत्यामाविष्णवस्य द्विषो याज्यानुवाक्ये भवतः आमाविष्यक्षी रूपसमृत्ये एतदि
यत्तस्य समृत्यं यद्रपसमृत्यं यक्तमं क्रियमाणमृगभिवदत्यभिश्व ह वै
विष्णुश्व देवानां तीक्षापाली ती दीक्षाया ईशाते तयदाप्रायिष्यवं हिवभवति यौ दीक्षाया ईशाते ती भीती दीक्षा प्रयख्ता यौ दीक्षायिवारी ती दीक्षयेताभिति त्रिष्टुभी भवतः सेंद्रियत्वाय ॥ ॥ ॥।

मायश्यी सिष्ट कृतः संयाज्ये कुर्वीत ते बस्तामो बद्धा वर्च सक्तामस्ते को वे ब्रम्ह वर्च से मायजी ते जस्ती ब्रम्ह वर्च सी भवति य एवं विद्वान् गायश्यी कुरु ते उण्णिहावायुष्तामः कुर्वीतायुर्वा उण्णिक् सर्वमायुरेति य एवं विद्वान् णिही कुरु ते अनुष्टुभी स्वर्ग तामः कुर्वीत ह्योवां अनुष्टुभी स्वर्ग मातितष्ठिति प्रतितिष्ठति य एवं विद्वान् नृष्टुभी कुरु ते वृह त्यी श्रीकामो यद्यस्तामः कुर्वीत श्रीवे यद्य स्वरंग वृह ती श्रियमेव यद्या आत्मन् धन्ते य एवं विद्वान् वृह ती कुरु ते स्वर्ग स्वरित्र स्वर्ग स्वर्य स्वर्ग स्वर्ग स्वर्ग स्वर्ग स्वर्ग स्वर्ग स

कुर्वीत ; जागता वै परावः पशुमान् भवति य एवंविहान् जगत्यी कुरुते. विराजावनायकामः कुर्वीतानं वै विराट्; तस्मायस्यैवेह भृयिष्ठमत्रं भवति स एव भृयिष्ठं लोके विराजाते तिहराजो विराटलं वि स्वेष राजित श्रेष्ठः स्वानां भवति य एवं वेद ॥ ५ ॥ अयो पंचवीर्य वा एतच्छंदो यद्विराड् यत्त्रिपदा तेनोष्णिहा गा-यज्यी यदस्या एकादशाक्षराणि पदानि, तेन त्रिष्टुब्यत् त्रयस्त्रिश-दक्षरा तेनानुष्टुभ, न वा एकेनाक्षरेण छंदांसि वियंति न द्वाग्यां. यहिराट तरांचमं सर्वेषां छंदसां नीर्यमनरुधे, सर्वेषां छंदसां वीर्यमश्चते सर्वेषां छंदसां सायुज्यं सरूपतां सलोकतामश्चते अनादो अनपतिर्भवत्यश्चते मजयात्राद्यं य एवंविद्वान् विराजी कुरुते. तस्माहिराजावेव कर्तच्ये; पेत्थो अम, इमो अम इत्येते. ऋतं वाव दीक्षा सत्यं दीक्षा तस्मादीक्षितेन सत्यमेन नदितन्यमथी खल्नाहुः को उहीत मनुष्यः सर्वे सत्यं वदितुं सत्यसंहिता वै देवा अनुतसंहिता वै मनुष्या इति. विचक्षणवर्ती वाचं वदेचक्ष्वै विचक्षणं. वि ह्येनेन पश्यतीत्येतद्व वे मनुष्येषु सत्यं निहितं यचक्षस्तस्मादाचक्षाणमा-हुरद्रागिति स यद्यदर्शमित्याहाशास्य श्रद्धाति यदा ने स्वयं पत्रयति न बहुनां च नान्मेषां श्रद्दधाति तस्माहिचक्षणवतीमेव

स्वर्गे वा एतेन लोकमुपप्रयांति यन्प्रायणीयस्तत्मायणीयस्य प्रायणीयत्वं पाणो व प्रायणीय उदान उदयनीयः समानो होता भवति ; समानौ हि पाणोदानौ प्राणानां क्रृप्ये प्राणानां प्रतिपन्नात्यै। यज्ञो व देवेभ्य उदक्रामत्ते देवा न किंचना शक्नुवन् कर्ते न प्राजानंस्ते अनुवन्नदितिं त्वयेमं यज्ञं प्रजानामेति सा तथेत्यन्नवीत्सा व

वाचं वदेत् सत्योत्तरा हैवास्य वागुदिता भवति भवति ॥ ६॥

इत्यैतरेयब्राम्हणे प्रथमपंचिकायां प्रथमोअध्यायः ॥ १॥

वो वरं वृणा हति; वृणीष्वेति सैतमेव वरमवृणीत मन्मायणा यज्ञाः संतु मदुदयमा हति तथेति. तस्मादादित्यश्वरः प्रायणीयो भवत्यादित्य उदयनीयो वरवृतो ह्यस्या अथो एतं वरमवृणीतः मयेव प्राची दिशं प्रजानाथापिना दुक्षिणां सोमेन प्रतीचीं सिवत्रोदीचीमिति. पथ्यां यज्ञति यत्यथ्यां यज्ञति तस्मादसी पुर उदेति पश्चास्तमेति पथ्यां ध्येषो अनुसंचरितः आर्म यज्ञति यदिमं यज्ञति तस्माहिष्ठणालो अप्र थेा-षध्यः पच्यमाना आयंत्याप्रेय्यो ह्योषध्यः सोमं यज्ञति यत्सोमं यज्ञति तस्मात् प्रतीच्यो अप्याप्रेवच्छाः स्यदंते सीम्या ह्यापः सिवतारं यज्ञति तस्मात् पत्तीच्यो अप्याप्रेवच्छाः स्यदंते सीम्या ह्यापः सिवतारं यज्ञति तस्मात् पत्तीच्यो अपत्यवतः उत्तमामिदिति यज्ञति यदुत्तमाम्विति यज्ञति तस्मादसाविमां वृष्ट्याभ्यनत्त्यभिजिष्ठतिः पंच देवता यज्ञति पात्तो यज्ञः सर्वा दिशः कल्पते; कल्पते यज्ञो अपिः तस्य जनतीय कल्पते यौवविद्यान् होता भवति ॥ ७॥

यस्ते जो ब्रम्ह वर्चसीमछेत् प्रयाजाहु निभिः प्राङ् स इयात्; ते जो वे ब्रम्हवर्चसं प्राची दिक् ते जस्ती ब्रम्हवर्चसी भवति य एवं विद्वान् पाङेति यो उन्नाद्यमिछेत् प्रयाज्ञाहु तिभिदितिणा स इयादनादो वा एषो उन्नपतिर्यदिमरनादो उन्नपतिर्भवत्यश्चते प्रजयानादां य एवं विद्वान् दक्षिणैति यः पश्चित्वछेत् प्रयाज्ञाहु तिभिः प्रत्यङ् स इयात्; पश्चो वा एते यदापः पश्चमान् भवति य एवं विद्वान् प्रत्यङेति यः सोमपीथिमछेत् प्रयाजाहु तिभिष्ठदङ् स इयादुत्तरा ह वे सोमो राजा प्रसोमपीथमाप्रोति य एवं विद्वानुदङेति स्वर्धेवोध्वा दिक् सर्वासु दिश्च राभोति सम्यंचो वा इमे लोकाः सम्यंचो उस्मा इमे लोकाः श्चियै दीद्यति य एवं वेद पथ्या यज्ञति यस्थ्या यज्ञति वाचमेव तदाजमुद्धे संभरति प्राणापानाविभाषोगै। प्रसवाय सविता

प्रतिष्ठित्या अदितिः पथ्यामेन यजित. ययथ्यामेन यजित नाचैन तद्यज्ञं पंथामि नयितः चकुषी एनामीषोमी प्रसनाय सिनता प्रति-ष्ठित्या अदितिश्वक्षुषा नै देना यज्ञं प्राजानंश्वक्षुषा ना एतत् प्रजायते यदप्रज्ञेयं तस्मादी मुग्धश्वरित्ना यदैनानुष्ठया चक्षुष्, प्रजानात्यथ प्रजानाति यदै तद्देना यज्ञं प्राजानन्नस्यां नान तत्पा-जाननस्यां समभरनस्ये नै यज्ञस्तायते अस्यै क्रियते अस्यै संभियत इयं द्यदितिस्तदुत्तमामदिति यज्ञतियदुत्तमामदिति यज्ञति यज्ञस्य प्रजात्यै सर्गस्य लोकस्यानुख्यात्यै ।। ८ ॥

देविवशः कल्ययितव्या इत्याहुस्ताः कल्यमाना अनु मनुष्यावशः कल्यंत इति सर्वा विशः कल्यंते कल्यंते यत्रोऽपि तस्यै जनतिये कल्यंते यत्रेवंविद्दान् होता भवतिः स्वस्ति नः पृथ्यासु धन्वस्तित्यन्वाहः स्व-स्त्यप्सु वृज्ञिने स्वर्वतिः स्वस्ति नः पृथ्यासु धन्वस्तित्यन्वाहः स्व-स्त्यप्सु वृज्ञिने स्वर्वतिः स्वस्ति नः पृथ्यासु धन्वसित राये महतो दधातनेतिः महतो वैदेवानां विशस्ता एवत्यज्ञमुखे चीक्रृपत् सर्वेद्धं-दोभियंज्ञेदित्याहुः सर्वेवे छंदोभिरिष्ट्वा देवाः स्वर्गे लोकमजयंस्तैथ-वैतद्यज्ञमानः सर्वेद्धंदोभिरिष्ट्वा स्वर्गे लोकं जयतिः स्वस्ति नः पृथ्या-सुधन्वसुः स्वस्तिरिक्षिप्रपथे श्रेष्ठतिः पृथ्याया स्वस्तेस्त्रिष्टुभीः अमे नय सुप्था राये अस्मान् ; आदेवानामपि पृथामगन्ने स्वमेस्त्रिष्टुभीः न्वं सोम प्रचिकितो मनीषाः या ते धामानि दिवि या पृथिव्यामिति सोमस्य त्रिष्टुभीः आविश्वदेवं सत्यतिः य इमाविश्वा जातानीति सवितुर्गायच्यी सुत्रामाणं पृथिवीं द्यामनेहसं ; महीमूषु मातरं सुवतानामित्यदिते-र्वगस्यौः एतानि वाव सर्वाणि छंदांसि गायत्रं त्रेष्टुभं जागतमन्वन्यान्येतानि दि यज्ञे मतमामिव क्रियंते एतैर्ह वा अस्य छंदोभिर्यजतः सर्वेद्धंदोभिरिष्टं भवति य एवं वेद ॥ ९॥

्ता वा एताः प्रवत्यो नेतृमत्यः पथिमत्यः स्वस्तिमत्य एतस्य

हिविषो याज्यानुवाक्या. एताभिर्वा हुष्ट्वा देवाः स्वर्गे लोकमजयंस्तथैव तयजमान एताभिरिष्ट्वा स्वर्गे लोकं जयति तासु पदमस्ति, स्वस्ति रायमरुतो द्धातनेति. मरुतो ह वै देविवर्गोतिरक्षभाजनास्तभ्यो ह योनिवेद्यः स्वर्गे लोकमेतीश्वराहिनं नि वा रोस्थोविं वा मिथतोः स यः दाह स्वस्ति राये मरुतो दधातनेति तं मरुद्भ्यो देविवङ्भ्यो यजमानं निवेदयति न ह वा एनं मरुतो देविवशः स्वर्गे लोकं यंतं निरुधते न विमथ्नते स्वस्ति हैनमत्यजीति स्वर्गे लोकमिम य एवं वेद. विराजावेतस्य हिवषः स्विष्टकृतः संयाज्ये स्यातां ये त्रयस्त्रिशदक्षरे. सेद्धिपर्मीरत्यस्त्रन्यान्, सेदिमियौं वनुष्यतो निपातीत्येते. विराङ्भ्यां वा हृष्ट्वा देवाः स्वर्गे लोकमजयंस्; तथैवैतद्यजमानो विराङ्भ्यामिष्ट्वा स्वर्गे लोकं जयति. ते त्रयस्त्रिश्वरक्षरे भ्वतस्त्रयस्त्रिश्वर्षे देवा अष्टी वसव एकादद्य रद्धाः हादशादित्याः प्रजापतिश्व वषट्कारश्च. तत्प्रथमे यज्ञमुखे देवता अक्षरभाजः करोत्यक्षरेणाक्षरेणैव तदेवता प्रीणाति देवपात्रिणव तदेवतास्तर्पयित ॥ १०॥

प्रयाजवदननुयाजं कर्तव्यं प्रायणीयभित्याहुर्हीनिमव वा एतर्दी-खितिमिव यत्प्रायणीयस्यानुयाजा इति तत्त्तनादृत्यं प्रयाजवदेवानु-याजवन्तर्तव्यं प्राणां वै प्रयाजा प्रजानुयाजा यत्प्रयाजानंतिरयात्प्राणां-स्तद्यजमानस्यांतिरयाद्यदनुयाजानंतिरयात्प्रजांतद्यजंमानस्यांतिरया-त् तस्मात्मयाजवदेवानुयाजवन्तर्त्तव्यं पत्नीनं संयाजयेत् संस्थितयजु-नं जुहुयात्तावतेव यज्ञे। संस्थितः प्रायणीयस्य निष्कासं निदध्यात्तमुद-यनीयेनाभिनिवंपद्यज्ञस्य संतत्ये यज्ञस्याव्यवछेदायाथो खलु यस्या-मेव स्थाल्या प्रायणीयं निवंपेत्तस्यामुदयनीयं निवंपेत्तावतिव यज्ञः संततो व्यवछित्रो भवत्यमुष्मित्वा एतेन लोके राधुवंति नास्मि-नित्याहुर्यत्प्रायणीयमिति प्रायणीयमिति निवंगित प्रायणीयमिति चरीत प्रयंत्येवास्माछोकाद्यज्ञमाना इत्यित्वययेव तदाहुर्व्यातेषजेद्याज्यानुवाक्यायाः प्रायणीयस्य पुरेनुवाक्यास्ता ठदयनीयस्य याज्याः
कुर्याद्या उदयनीयस्य पुरेनुवाक्यास्ताः प्रायणीयस्य याज्याः कुर्यात्
तद् व्यतिषज्ञस्त्रभयोत्नीकयोक्तरंथा उभयोत्नीकयोः प्रतिष्ठित्या उभयोत्नीकयोक्त्रंभोत्युभयोत्नीक्षयोः प्रतितिष्ठितः प्रतितिष्ठति य एवं केदः
आदित्यश्वरः प्रायणीयोभवत्यादित्य उदयनीयो यज्ञस्य पृत्यै यज्ञस्य
वर्सनध्यै यज्ञस्यापस्तंसायः तद्ययेवाद इति हस्माह तेजन्या उभयतातयोरपस्तंसाय वर्सी नद्यत्येवमेवत्यज्ञस्योभयतात्योरप्रस्तंसाय वसी नद्याति यदादित्यश्वरः प्रायणीयो भवत्यादित्य उदयनीयः पथ्यये
वेतः स्वस्त्या प्रयंति पथ्यां स्वस्तिमभ्युद्यातः स्वस्त्येवतः प्रयंति
स्वस्त्युद्यति स्वस्त्युद्यति ॥ १९ ॥ ॥ इत्यैतरेयत्राम्हणे प्रथमपंचिकायां दितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

पाच्यां वे दिशि देवाः सोमं राजानमक्रीणंस्तस्मान्यां दिशि क्रीयते तं त्रयोदशान्मासादक्रीणंस्तस्मात् त्रयोदशो मासो नानुवि 
द्यते; नवसोमिवक्रय्यनुविद्यते पापोहि सोमिवक्रयी तस्यक्रीतस्य मनुष्यानभ्युपावर्तमानस्य दिशो वीर्याणींद्रियाणि व्युदसीदंस्तान्येक्रयर्चा 
उवारु रुस्ते तानि नाशक्नुवंस्तानि द्यायां तानि तिसृभिस्तानि चतसृभिस्तानि पंचभिस्तानि षड्भिस्तानि सप्तिर्मेवावारं धत तान्यष्टाभिरवारं धताष्टाभिराश्चवत यदष्टाभिरवाद्वं धताष्टाभिराश्चवत, तदष्टानामष्टत्वमश्चते यद्यकामयते य एवं वेदः तस्मादेतेषु कर्मस्वष्टावष्टावनूच्यंत इंद्रियाणां वीर्याणामवरुष्यै ॥ १२॥

सोमाय क्रीताय पोद्यमाणायानुबृहीत्याहाध्वर्यु, भंद्रादिभ श्रेयः पेहीत्यन्वाहायं वाव लोकोभद्रस्तस्मादसावेव लोकः श्रेयांस्वर्गमेवतं लोकं यजमानंबामयति बृहस्पतिः पुर एताते अस्विति ब्रह्म वे बृहस्प-

तिर्ब्रम्हैवास्मा एतसुरोगनमक्तर्णं वै ब्रम्हण्वद्विष्यति. अथेमवस्य वर आपृथिव्या इति देवयजनं वैवरंपृथिव्ये देवयजनएवैनं तदवसाययति. आरे शतून कुण्हि सर्ववीर इति दिषंतमेवासी तत्याप्मानं भातव्यमप-बाधते अधरं पादयति. सोम यास्ते मयोभुव इति तृचं सीम्यं गायत्र-मन्वाह - सोमे राजनि प्रोह्ममाणे स्वयैवैनं तहेवतया स्वेन छंटसा सम-र्धयति सर्वे नंदंति यशसागतेनेत्यन्वाह यशो व सोमो राजा सर्वे। ह वा एतेन क्रीयमाणेन नंदति, यश्व यज्ञे लप्स्यमानो भवति यश्व न स-भासाहेन सख्या सखाय इत्येष ने ब्राम्हणानां सभासाहः सखा यत् सोमो राजा- किल्बिषस्पृदित्येष उ एव किल्बिषस्पृद्येवि भवति यः श्रेष्ठतामश्रुते स किल्बिषं भवति तस्मादाहुर्मानुवोचो मा पचारीः किल्बिषत्र मायातयत्रिति. पितुषाणिरित्यत्रं नै पितु दक्षिणानै पित ता-मेनेन सनोत्यनसनिमेनेन तलरोत्यरंहितो भवति वाजिनायेतीदि यं वै वीर्ये वाजिनमाजरसं हास्मै वाजिनं नापछिद्यते य एवं वेद- आगन्देव इत्यन्वाहागतो हि स तर्हि भनत्यृतुभिर्वर्षतु क्षयमित्यृतवो वै सो-मस्य राज्ञो राजभातरो यथा मनुष्यस्य; तैरेवैनं तत्सहागमयति द-धातुनः सविता सुप्रजामिषीमत्याशिषमाशास्ते स नः क्षपाभिरहभि-श्व जिन्वतित्यहानि वा अहानि रात्रयः क्षपा, अहोरात्रैरेवास्मा ए-तामाशिषमाशास्ते. प्रजावंतं रियमस्मे सिमन्वत्वित्याशिषमेवाशास्ते. या ते धामानि हीवषा य बंतीत्य न्वाह ता ते विश्वापरिभू सत् यत्रं गयस्काः नः मतरणः सुवीर इति. गवा नः स्फावियता मतारियतैधीत्येव तदा-ह अनीरहा प्रचरा सोम दुर्यानिति गृहा ने दुर्या बिभ्यति ने सोमाद्राज्ञ आयतो यजमानस्य गृहाः स यदेतामन्त्राह शांस्यैनन तच्छमयति सो अस्य शांतो न पजां न पशुन् हिनास्ति इमां धियं शिक्ष्यमाणस्य देवेति वारुण्या परिदधाति. वरुणदेवत्योवा एषतावद्यावद्यनत्थो यावत्यरिः

श्रितानि प्रयस्ते, स्वयेननं तदेवतया स्वेन छंदसा समर्धयित शि-क्षमाणस्य देवेति शिक्षते वा एष यो यजते कतुं दक्षं वरुण सं-शिशाधिति वीर्य प्रज्ञानं वरुण संशिशाधित्येव तदाह. ययाति विश्वा दुरिता तरेम सुतर्माणमधिनानं रुहमेति यज्ञो ने सुतर्मा नीः;कृष्णाजि-नंवै सुतर्मा नीर्वाग्वे सुतर्मा नीः, वाचमेव तदारुद्धा तया स्वर्ग लोकमभि संतरित ता एता अष्टावन्वाह रूपसमृत्धा. एते यजस्य समृत्धं य-दूपसमृत्धं यन्कर्म क्रीयमाणमृग्भिवहति. तासां त्रिः प्रथमामन्वाह; त्रिरुत्तमां, ता हादश संपद्यते. हादश व मासाः सवत्सरः; संवत्सरः प्रज्ञापतिः; प्रज्ञापत्यायतनाभिरेवाभी राभ्रोति य एवं वेद. त्रिः प्रथमां त्रिरुत्तमामन्वाह, यजस्यैव तद्वर्सी नद्यति स्थेम्ने बलायाविकां-साय।। १३॥

अन्यतरोऽनड्वान्युक्तःस्यादन्यतरो विमुक्तो अथ राजानमुपावहरेयुर्यदुभयोविमुक्तयोरपावहरेयुः पितृदेवत्यं राजानं कुर्यु येद्युक्तयोरयोगक्षेमः, मजा विदेत्ताः मजां परिप्लवरन् यो उनड्वान्विमुक्तस्तच्छालासदां मजानां रूपं, यो उयुक्तस्तचिक्तयाणां. ते येयुक्ते उन्ये विमुक्ते
न्य उपावहरं स्युभावेव तेक्षेमयोगी कत्ययंति देवासुरा वा एषु लोकेषु समयतंत. तत एतस्यां माच्यां दिश्ययतंतः, तांसततो उसुरा अजयंस्त
दक्षिणस्यां दिश्ययतंत. तांसततो उसुरा अजयंस्ते मतीच्यां दिश्ययतंत
तांस्ततो उसुरा अजयंस्त उदीच्यां दिश्यय्वंत. तांसततो उसुरा अजयंस्त
उदीच्यां माच्यां दिश्ययतंतः, ते ततोन पराजयंतः, सेषा दिगपराजिता
तस्मादेतस्यां दिशि यतेत वा यातयेद्देश्वरो हानृणा कर्तोंस्ते देवा अबुवनराजतया व नो जयंति राजानं करवामहा इति तथेति ते सोमं
राजानमकुर्वस्ते सोमेन राज्ञा सर्वा विश्वो जयन्न. एष व सोमो राजा यो
यजते माचि तिष्ठत्यादधित, तेन माची दिशं जयित तं दिक्षणा

परिवर्हति, तेन दक्षिणां दिशं अयति. ते प्रत्यंचमान्त्याति, तेन प्र-तीचीं दिशं अयति तमुदीचरितष्ठत व्यावहरीति, तेनोदीचीं दिशं अयति. सोमेन राज्ञा सर्वा दिशो अयति य एवं वेद ॥ १४॥

हिनरातिथ्यं निरुप्यते सोमे राजन्यागते. सोमो नै राजा यज-मानस्य गृहानागच्छिति, तस्मादेतस्यिनरातिथ्यं निरुप्यते तदातिथ्य-स्यातिथ्यत्वं. ननकपालो भनति नन नै माणाः माणानां कृप्ते पा-णानां प्रतिमज्ञाती. नैष्णाने भनति निष्णुर्ने यज्ञः स्वयैनेनं तदेनतया स्वेन छंदसा समर्थयितः सर्वाणि नान छंदांसि स पृष्ठानि च सोमं राजानं क्रीतमन्नाबांति यानंतः खलु नै राजानम्नुयंति तेभ्यः सर्वेभ्य बातिथ्यं क्रियते. अपि मंथांति सोमे राजन्यागते तदीथेनादो मनुष्यराजन्यागते उन्यस्मिन्नार्हत्युक्षाणं ना नेहतं क्षदंत एवास्मा एतक्षदंते यदाप्तं मंथांत्वापिहिं देवानां पृद्यः।। १५।।

अमये मध्यमानायानुब्रहीत्याहाध्वर्युः अभि त्वा देव सवितारिति सावितीमन्वाहः तदाहु यंदमये मध्यमानायानुवाचाहाथ करमात्साविनीमन्वाहेति ? सविता व मसवानामीशे, सवितृप्रसूता एवैनं बन्मंथीति तस्मात्सावित्रीमन्वाहः मही धौः पृथिवीच न हति द्यावापृथिवी-यामन्वाहः तदाहु यंदमये मध्यमानायानुवाचाहाथ करमाद् द्यावापृथिवी-यामन्वाहः तदाहु यंदमये मध्यमानायानुवाचाहाथ करमाद् द्यावापृधिवीयामन्वाहः त्यामप्रे थिवीयामन्वाहः त्यामप्रे प्रतिगृहीतस्त्रस्माद् द्यावापृथिवीयामन्वाहः त्यामप्रे पुष्करादधीति तृचमामयं गायत्रमन्वाहापी मध्यमाने स्वयैवैनं तदे-वत्या स्वेचः छंदसा समर्धयति; अथवां निरमंथतिति रूपसमृत्यमे-विहे यजस्य समृत्यं, यद्भूपसमृत्यं यन्त्वमं क्रियमाणमृग्यिवदितिः स्व यदि न अयेंत्यदि चिरं जायेत राक्षोष्ट्यो गायत्र्यो अनूच्याः अमे हंिस न्यत्रिणीमत्येता रक्षसामपहत्ये रक्षांसि वा एनं तर्ह्यां क्रमंते याहिन

जायते यहि चिरं जायते स यदोकस्यामेवानूक्तायां जायेत यदि इयोरथ, उत्र बुन्त जन्तन इति जाताय जातनतीमभिरूपाम्नुब्र्याद्यज्ञेऽभिरू-पं तत्समृत्धम् आयं हस्तेन खांदिनमिति हस्ताभ्यां ह्यनं मंथंति;शिशुं जातमिति शिश्रारिव वा एष प्रथमजातो यदमिर्; निबभति विशामि स्वध्वरमिति यद्दै देवानां नेति तदेषामो इमितिः म देवं देवन्नतये भर-ता वसुवित्तममिति पन्हियमाणायाभिरूपा यद्यन्ने अभिरूपं तत्समृत्थम्. आस्वे योनीनिषीदिवत्येष हवा अस्य स्वो योनिर्यदिभरमेर् आ जातं जातेवेदसीति जात इतरी जातवेदा इतरः भियं शिशीताति थिमि-त्येष ह वा अस्य प्रियो अतिथि र्यदिमिरमेः स्योनभा गृहपतिमिति शां-त्यामेवैनै तद्दधाति. अमिनामिः समिध्यते कविगृहपतियुवा हव्यवाड् बुव्हास्य इत्यभिरूपा यदाते अभिरूपं तत्समृत्यं. तं ह्यमे अभिना निमो विमेण संत्सतिति विम इतरो विम इतरः संनितरःसंनितरः; सखा सख्या समिध्यस इत्येष ह वा अस्य स्वःसखा यदिमरमेस्.तं मर्जयंत सुक्रतं पुरोयावानमाजिषु स्वेषु क्षयेषु वाजिनामित्येष ह वा अस्य स्वःक्षयो यदिमरमेर्.यज्ञेन यज्ञमयजंत देवा इत्युत्तमयापरिद्धाति. यक्षेन वे तहेवा यक्षमयजंत यदमिनामिमयजंत ते स्वर्गे लोकमायं-सः; तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ते ह नाकं महिमानः सचंत यत्रपूर्वै साध्याःसंति देवा इति छंदांसि वै साध्या देवास्ते अप्रे अमनामिमयजंत तस्वर्गलोकमायनादित्याश्चैवेहासन्नंगिरसश्च ते अप्रे अमनाभिमयजंत ते स्वर्ग लोकमायन् सेषा स्वर्गाहुति र्यदग्न्याहुति र्यादे ह वा अप्य-ब्राम्हणोक्तो यदि दुरुक्तोक्तो यजते उथ हैषाहुति गच्छत्येव देवान पाप्पना संसृज्यते गच्छत्यस्याहु तिर्देवानास्याहु तिः पाप्पना संसृज्यते यएवं वेद. ताएतास्त्रयोदशान्वाह रूपसमृत्था एतहै यज्ञस्य समृत्धं यद्र्यसमृत्धं यन्तर्म क्रियमाणमृगभिवदति तासां त्रिः प्रथमामन्वाह

## ऐतरेयब्राह्मणे प्रथमपंचिकाः १६, १७, १८ १३

त्रिरुत्तमां ताः सप्तदश संपद्यंते. सप्तदशो नै प्रजापति, होदशमासाः पंचर्तनस्तानांस्तंवत्सरः संवत्सरः प्रजापतिः प्रजापत्यायतनाभिरे-नाभी राभ्रोति य एवं वेदः त्रिः प्रथमां त्रिरुत्तमामन्वाह यज्ञस्यैव तद्बर्सी नद्यति स्थेम्ने बलायाविस्नंसाय ॥ १६॥

समिधामि द्वस्यतः आप्यायस्व समेतुत इत्याज्यभागयोः पुरोनुवा-ंबये भवत आतिथ्यवत्यी रूपूसमृत्ये एतदै यज्ञस्य समृत्यं यद्गुपसमु-त्थं यन्तर्म क्रियमाणमृगभिवदति. सेषामेय्यतिथिमती न सीम्यातिथि-ं मत्यस्ति,यत्सीम्यातिथिमतीस्याच्छश्वत्सा स्यादेतच्वेनैषातिथिमती यदापीनवती. यदा वा अतिथि परिवेविषत्यापीन इव वे स तार्हे भ-वति तयोर्जुषाणेनैव यजति इदं विष्णुर्विचक्रमे, तदस्य प्रियमिपाथो अञ्यामिति वैष्णव्या त्रिपदामन्च्य चतुष्पदया यजति. सप्त पदानि भवंति. शिरोवा एतदाज्ञस्य यदातिथ्यं. सम वै शीर्षन्त्राणाः शीर्षत्रेव वन्माणान् दधाति होतारं चित्ररथमध्वरस्य, म प्रायमामिर्भरतस्य बुण्व इति स्विष्टकृतः संयाज्ये भवत आतिथ्यवत्यौ रूपसमृत्धे एत-है यज्ञस्य समृत्यं यद्रुपसमृत्यं यन्तर्म क्रियमाणमृगभिवदाते. त्रिष्टुभी भवतः सेंद्रियत्वायेळातं भवतीळातेन वा एतेन देवा आराध्रवन्यदा-तिथ्यं तस्मादिळांत्मेव कर्तव्यं. प्रयाजानेवात्र यजंति नानुयाजान् प्राणा वै प्रयाजानुयाजास्ते य इमे शीर्षन्प्राणास्ते प्रयाजा, ये अवांचस्ते **५नुयाजाः** स येा अत्रान्याजान्य बेखथेमान्प्राणानालुप्य शीर्षन् धित्सेत् तादृक्तदितिरक्तं तत्तम् वा इमेपाणा विद्रे ये चेमे ये चेमे तदादेवात्र षयाजान्यजीत नान्याजास्तत्र सकाम उपाप्तो यो अनुयाजेषु यो अनुया-बेषु ॥१ ७॥ इत्यैतरेयब्राम्हणे प्रथमपंचिदायां तृतीयो उध्यायः ॥३॥

॥ औं ॥ यज्ञों वे देवेभ्य उदक्रामन वो उहमनं भविष्यामीतिः नेति देवा अनुवन्ननमेव नो भविष्यचीतिः तं देवाविमेथिरेः सहस्यो विहतो न मबभूव ते हो चुरेंवा न वै न इत्थं विहतो उन्नं भविष्यति. हेतेमं यज्ञं संभरामेति तथेति. तं संजभुस्तं संभृत्योचुरिधनाविमं भिषज्यतिमत्यिभित्ये वे देवानां भिषजाविधनावध्यर्भू तस्मादध्वर्भू घर्मे. संभरतस्तं संभृत्याहतु ब्रेम्हन् प्रवर्ग्येण प्रचरिष्यामो, होतरिभष्टुहीति ॥ १८॥

ब्रह्म जज्ञानं मथमं पुरस्तादिति प्रतिपृद्धाते. ब्रह्म व बृहस्पति र्बन्ह्णैवैनं तिद्वषज्यति. इयं पित्रे राष्ट्रयेत्यम्न इति वाग्वै राष्ट्री वाचमेवा-स्मिस्तइंधाति, महान्मही अस्तभायादिजात इति ब्राह्मणस्त्या. ब्रह्म व बृहस्पतिर्बन्हणैवैनं तिद्वषज्यति. अभि त्यं देवं सिवतारमाण्योरि-ति सावित्री. पाणो व सिवता प्राणमेवास्मिस्तइधाति संसीदस्व महा९ असीत्येवैनं समसादयन् अंजित यं प्रथयंतो न विप्रा इत्यज्यमाना याभिरूपा ययज्ञे अभिरूपं तत्समृत्यं पतंगमक्तमसुरस्य मायया; यो नः सनुत्योअभिदासदमे; भवा नो अमे सुमना उपेताविति हे हे अभिरूपं ययज्ञे अभिरूपं तत्समृत्यं कृणुष्व पाजः प्रसिति न पृथिवीमिति पच राक्षोज्यो रक्षसामपहत्ये परि स्वा गिर्वणो गिरो; अधि इयोरदधा उन्थ्यं वचः; शुक्रं ते अन्ययज्ञतं ते अन्यदः, अप्रयं गोपामिनिपद्यमानितिचतस्व एक्पाति-यस्ता एकविंद्य-तिर्भवत्येकविंद्यो अयं पुरुषो दश हस्त्या अंगुलयो दश पाद्या आसी-कविंद्यं संस्कुरुते ॥ १९ ॥

सके द्रप्सस्य धमतःसमस्वरित्रितं नव पावमान्योः नव वै प्राणा पा-णानेवास्मिस्तद्दधाति अयं वेनश्चोदयत्यृश्चिमभी इत्ययं वै वेनो अस्माद्वा ऊर्ध्वा अन्ये प्राणा वेनंत्यवांचो अर्थे तस्माद्देनःप्राणो वा अयं सन्नाभेरिति तस्मान्नाभिस्तनाभेर्नाभित्वं पाणमेवास्मिस्तद्दधाति पवित्रं ते विततं ब्रह्मणस्यते; तपोष्पवित्रं विततं दिवस्पदे; वियस्पवित्रं धिषणाश्चतन्व-

## ऐतरेयब्राम्हणे प्रथमपंचिका. २०, २१, २२ १५

तेति पूतवतः प्राणास्त इमे अवाची रेतस्यो मूत्र्यः पुरीष्य इत्येतानेवा-स्मिस्तदधाति ॥ २० ॥

गणानां त्वा गणपतिं हवामह इति ब्राह्मणस्यत्यं. ब्रम्ह वैबृहस्पति-र्ब्रम्हणैवेनं तद्विषज्यति. प्रथश्च यस्य सप्रथश्च नामति धर्मतन्तः सत्नमेवैदंतत्सरूपं करोति रथंतरमाजभारा विसष्ठ भरहाजो बहदा-चक्रेअमेरिति बृहद्रथंतरवंतमेवैनं तत्करीति अपस्यं त्वा मनसा चिकि-तानमिति प्रजावान् पाजापत्यः प्रजामेवास्मिस्तइधाति काराधत्योत्रा-ियना वामिति नव विछंदसस्तदेतदाजस्यांतस्त्यं विक्षुद्रमिव वा अंत-स्त्यमगीय इव च स्थवीय इव च तस्मादेता विछंदसी भवंत्येताभिही-श्विनोः कक्षीवान् प्रियं धामोपागच्छत्स परमं लोकमजयदुपश्चिनोः प्रियं धाम गच्छति जयतिपरमै लोकं य एवं वेद.आभात्यिम रूषसामनीकमि-तिसूक्तं.पीपिवांसमिथना धर्ममछेत्यभिरूपं. यदाते अभिरूपं तत्समु-त्यं तदु त्रिष्टु भं वीर्यं वै त्रिष्टु ब्वीर्यमेवास्मिस्तद्दधाति. मावाणेव तदिदर्थ बरेथे इति सूक्तमक्षी इव कर्णाविव नासेवेत्यंगसमाख्यायमेवारिंमस्त-दिंद्रियाणि दधाति. तदु त्रेष्टुभं वीर्य वै त्रिष्टुब्बीर्यमेवास्मिस्तदधाति॰ ईळे द्यानापृथिवी पूर्वीचत्तय इति सूक्तम्. अप्नि धर्म सुरुचं यामनिष्टय इत्यभिरूपं यदाते अभिरूपं तत्समृत्धं.तदु जागतं जागता वे परावःपरा-नेवारिंमस्तरभाति याभिरमुमावतं याभिरमुमावतभित्येतावतो हात्रा-श्विनी कामान्ददृशतुस्तानेवास्मिस्तद्धातिः तैरवैनं तत्समर्धयति. अ-रूरु चदुषसः पृश्रिरामिय इति रुचितवती रुचमेनास्मिस्तरधाति. यु-भिरक्तुभिः परिपातमस्मानित्युत्तमया परिदधाति. अरिष्टेभिरिश्वना सीभगेभिः, तत्रो मित्रो वरुणो मामहतामदितिः सिंधुः पृथिवी उत बीरित्येतैरेवैनं तकामैः समर्धयतीतिः नुपूर्व पटलं ॥ २१ ॥ अथोत्तरम्. उपव्हये सुदुघां धेनुमेतां;हिंकृण्वती वसुपत्नी वसूनाम्;

अभि त्वा देव सवितः; समीवत्सन्नमातृभिः; संवत्स इव मातृभिः; र्य-स्ते स्तनः शशयो यो मयोभू; गीरिमीमेदनुवःसं भिषतं; नमसेदुपशाद-तः संजानाना उपसीदन्नभिज्ञः आ दश्भिनिवस्वतोः दुहंति संप्तेका समित्थो अमिरिधना; समित्थो अमिर्नृषणारितिर्देवस्; तदु मयक्षत-ममस्य कर्म; आत्मन्वं नभो दुद्धते घृतं पयः; उत्तिष्ठं ब्रह्मणस्यते; धुक्षत् विप्युषीिमेषम्; उपद्रव वयसा गोधुगोषम्; आसु ते सिचत श्रि-यम्;आनूनमिथनो ऋषिः; समु त्ये महतीरप इत्येकविशतिरभिरूपा यदाते अभिरूपं तत्समृत्यम् उदुष्य देवः सविता हिरण्ययेत्यन्तिष्ठति. मैत ब्रह्मणस्पतिरित्यनमैति गंधर्व इत्था पदमस्य रक्षतिति खरम-बेक्षते. नाके सुपर्णमुपययतंतिमत्यपविदाति. तप्तो वा घर्मी नक्षति स्व-होता; उभा पिबतमिश्वनेति पूर्वाण्हे यज्ञत्यमे वीहीत्यनुवषट्करोति स्विष्ट दृद्धाजनं. यदु स्वियास्त्राहुतं घृतं पयः; अस्य पिबतमाश्वनेत्य-पराण्हे यजत्यमे वीहीत्यन्वषट्करोति स्विष्टकृद्भाजनं त्रयाणां ह नै हिनेषां स्विष्टकृतेन समवदांति सोमस्य घर्मस्य वाजिनस्येति स यदनुवषट्करोत्यमरेव स्विष्टकृतो अनंतरित्यै विक्वा आशा दक्षिर णसादिति ब्रह्मा जपति स्वाहाकृतः शुचिदैवेषु धर्मः समुद्रादूर्मि-मुदियति वेनोः; द्रप्सः समुद्रमभियन्त्रिगातिः; सखे सखायमभ्यावः वृत्स्वा; अर्थ अ षु ण अतय; अर्थी नः पाद्यंहसस्; कं वेमित्था न-मास्वन इत्यभिरूपा यदाते अभिरूपं तत्समृत्यं पावक शोचे तव हि क्षयं परिति भक्षमाकांक्षेते. हुतं हिनर्म्युहिनरिंद्रतमे अमानक्याम ते देव धर्म मधुमतः पितुमतो वाजवतोंगिरस्वतो नमस्ते अस्तु; मा मा हिंसीरिति धर्मस्य भक्षयति. स्येनी न योनि सदनं धियाकृतम्; आ यरिमत्सप्त वासवा इति संसाद्यमानायान्वाहः हविहेविष्मो महि ं सदा दैव्यमिति यदहरुत्सादियण्यंतो भवंति सूयवसादगवती हि

भूया इत्युत्तमया परिद्रधाति तदेतहेविमथुनं यद् घर्मः स यो धर्मस्तान्छश्नं, या शफी ती शफी, योपयमना ते श्रीणिकपाले. यत्त्रयस्तिहेतस्तिदिममी देवयोन्यां प्रजनने रेतः सिच्यते अभिनै देवयानिः सो अमेदेवयोन्या आहुतिभ्यः संभवत्यृङ्मयो यजुर्मयः साममयो वेदमयो ब्रह्ममयो अमृतमयः संभूय देवता अप्येति य एवं वेद यश्वैवविद्वानेतेन यज्ञकृतुना सजते ॥ २२ ॥

देवासुरा वा एषु लोकेषु समयतंत्र ते वा असुरा इमानेव लोकान् पुरो ५कुर्वत यथौँजीयांसो बलीयांस. एवं तेवा अयस्मयीमेवेमामकु-र्वत रजतामंतिरक्षं हरिणीं दिनं, ते तथेमाँ हो कान् पुरो अकर्वत ते देना अबुवन् पुरो वा इमे असरा इमाँ छोकानकत, पुर इमाँ छोकान प्रतिकरनामहा इति तथेति ते सद एनास्याः प्रत्यकुर्वतामीधमंत-रिक्षाद् धविर्धाने दिवस्तथेमाँ छोकान् पुरः प्रत्यकुर्वतः ते देवा अबु-बनुपसद उपायामोपसदा वै महापुरं जयंतीति तथेति. ते यामेव प्रथ-मामुपसदमुपायंस्तीयेवनानस्मालोकादनुदंतः या द्वितायातयातरिक्षा-बां वृतीयां तया दिवस्तांस्तर्थेभ्यो लोकेभ्यो नुदैतः तेवाएभ्यो लोकेभ्यो नुत्ता असुरा ऋतूनश्रयंत. ते देवा अब्रुवन्नुपसद एवीपायामेति तथेति. व इमास्तिसः सतीरुपसदो द्विद्विरैकैकामुपायंस्ताः षट् समपद्यंत. षड् वा ऋतवस्तान् वा ऋतुभ्यो नुदंत. ते वा ऋतुभ्यो नुत्ता असुरा मासानश्रयंत. ते देवा अबुवजुपसद एवीपायामेति तथेति. त इमाः षट् सतीरुपसदो हिहिरेकैक मुपायंस्ता हादश समप्यंत हादश व मासास्तान् वै मासेभ्यो नुदंतः ते वै मासेभ्यो नृत्ता असुरा अर्धमासान मश्रयंत. ते देवा अबुवजुपसद एवीपायामेति तथेति. त इमा हादश सतीरुपसदी हिहिरेकैकामुपायंस्ताश्चतुर्विशतिः समपदातः चतुर्विद्यतिर्वा अर्धमासास्तान्वा अर्धमासेभ्यो नुदंत. ते वा अर्धमासे-भ्यो नृत्ता असुरा अहोरात्रे अश्रयंत. ते देवा अनुवनुपसद एवी-2+-\*

पायामिति तथेति. ते यामेवपूर्वाण्ह उपसदमुपायंस्तयैवैनानन्हो नुदंतः यामपराण्हे तया रात्रेस्तांस्तथे।भाभ्यामहोरात्राभ्यामंतरायं-स्तस्मात्सपूर्वाण्ह एव पूर्वयोपसदा प्रचरितव्यं स्वपराण्हे परया तावंतमेव तद् हिषते लोकं परिशिनाष्टि ॥२३॥

जितयो नै नामता यदुपसदो; उसपना ना एताभिर्देना विजिति व्यजयंतासपना विजिति विजयते य एवं वेद. या देना एषु लोकेषु यामृतुषु यां मासेषु यामर्धमासेषु यामहोरात्रयोविजिति व्यजयंत ता विजिति विजयते य एवं वेद. ते देना अजिभयुरस्माकं विमेमाणमन्तिदमसुरा आभविष्यंतीति ते व्युक्तम्यामंत्रयंताभिर्नसाभिरुदक्रामदिंद्रो
रुद्रै वेरुण आदित्येर्नृहस्पति विश्वेदेवेस्ते तथा व्युक्तम्यामंत्रयंत ते
अञ्जनन्दंत या एव न इमाः मियतमास्तन्वस्ता अस्य वरुणस्य राज्ञो
गृहे सन्तिदधामहै; ताभिरेन नः स न संगच्छाते यो न एतदितकामाद्य आलुलोभनिषादिति तथेति. ते वरुणस्य राज्ञो गृहे तन्ः
सन्त्यदधत ते यहरुणस्य राज्ञो गृहे तन्ः सन्यदधत तत्तानूनप्त्रमभवत्तत्तानूनप्त्रस्य तानूनप्त्रत्वे. तस्मादाहुनं सतानूनप्त्रणे द्रोग्धव्यमिति तस्मादिदमसुरा नान्नाभवंति ॥ २४ ॥

शिरो वा एतयज्ञस्य यदातिथ्यं पीवा उपसदः समानविधि भवतः, समानं हि शिरो मीविमषुं वा एता देवाः समस्कुर्वत यदु-पसदस्तस्याअभिरनीकमासीत् सोमः शल्यो विश्वास्तेजनं वरुणः पर्णानिः तामाज्यधन्वानो व्यमुजंस्तया पुरो भिदन्त आयंस्तस्मादे-ता आध्यहविषो भवंतिः चतुरो अप्रे स्तनान् वतमुपैत्युपसत्स चतुः सिंध हीषुरनीकं शल्यस्तेजनं पर्णानिः त्रीन् स्तनान् वतमुपैत्युपसत्स त्रिषंधि हीषुरनीकं शल्यस्तेजनं दौ स्तना वतमुपैत्युपसत्स हिषांधि-हिषुः शल्यश्य होवतेजनं चैकं स्तनं वतमुपैत्युपसत्स्वका होवेषुरित्या-ख्यायत एकया वीर्य क्रियते परो वरीयांसो वा इमे लोका अर्वागं-

हीयांसः परस्तादर्वाचीरुपसदः उपैत्येषामेव लोकानामिभि तिर्धे उपस्वाय मीळ्दुष; इमा मे अमे सिमधम् इमामुपसदं वनेरिति तिस्नित्ति स्नः सामिधेन्यो रूपसमृद्धा एतद्दै यत्तस्य समृत्धं, यदूपसमृद्धं यत्कर्म क्रियमाणमृगभिवदित बिह्नितिर्धात्वाच्यानुवाक्याः कुर्याद् अभिर्वृत्रा- णि जंधनद्; य उग्र इव शर्यहा; लं सोमिसि सत्यति; गंयस्कानो अमीवहः; इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रीणि पदा विचक्रम इत्येता विपर्यस्ताभिर- पराण्हे यत्रति संतोवा एताभिर्देवाः पुरो भिदन्त आयन्यदुपसदः सछंदसः कर्तव्या न विछंदसो यिह्छंदसः कुर्याद् ग्रीवासु तद् गंडं द्ध्यादीक्षरो ग्लावो जनितोस्तरमात् सछंदस एव कर्तव्या, न विछंदस् सस्तदुह स्माहोपाविज्ञानश्रुतेय उपसदां किल व तद् ब्राम्हणे यस्मा- दप्यक्लीलस्य श्रोत्रियस्य मुखं व्यवज्ञायते तृप्तमिव रेभतीवेत्याज्य- हिवधे सुपसदो ग्रीवासु मुखमध्योहितं तस्मास्य स्म तदाह।। २५॥

देववर्भ वा एतदात्मयाजाश्चान्याजाश्चामयाजमन्त्याजं भवतीवि संशित्या अप्रतिशरायः सकृदितिक्रम्याश्चावयित यज्ञस्याभिक्रात्या अनपक्रमायः तदाहुः क्रूरमिव वा एतत्सोमस्य राज्ञांते चरित यद-स्य घृतेनाते चरितः घृतेन हि वज्ञेणेद्रो वृत्रमहंस्तद्यद् अंशुरंशुष्टे देव सोम आप्यायतामिद्रायेक्षमान्दिः आ तुभ्यमिद्रः प्यायताम्; आ त्वमिद्राय प्यायस्वाप्याययास्मात्सक्तिन् सन्या मध्या स्वस्ति ते देव सोम सुत्यामुद्वमशीयेति राजानमाप्याययंतिः यदेवास्य तत् क्रूरमिवाते चरित तदेवास्य तेनाप्याययंत्यथो एनं वर्षयंत्येव द्यावाः पृथिव्योवां एष गर्भो यत्सोमो राजा तद्यद् एष्टा राय एष्टा वामानि मेषे भगाय ऋतमृतवादिभ्यो नमो दिवे नमः पृथिव्या इति पस्तरे नि-न्हवते द्यावापृथिवीभ्यामेव तं नमस्तुर्वत्यथो एने वर्षयंत्येव वर्षयंत्येव ॥ २६ ॥ इत्यैतरेयन्नाम्हणे प्रथमपंचिकायां चतुर्थो अध्यायः ॥ ४ ॥

॥ अाँ ॥सोमो ने राजा गंधर्वेष्वासीत्तं देवाश्व ऋषयश्वाभ्यध्या-यन कथमयमस्मान्सोमो राजा गच्छेदिति शा वागब्रवीत ,स्त्रीकामा वै गंधर्वा, मयैव स्त्रिया भूतया पणध्वभिति. नेति देवा अबुवन्, कथं वयं त्वदृते स्यामेति श्ला ब्रवीत् क्रीणितिव, यहि वाव वो मयार्था भ-विता तहींव वो उहं पुनरागंतास्मीति तथेति. तया महाणग्न्या भूतया सोमं राजानमकीणस्तामनुकृतिमस्कना वत्सतरीमाजति सोमक्रयणी तया सोमं राजानं क्रीणंति तां पुनर्निष्क्रीणीयायुनर्हि सा ताना-गच्छत्तस्माद्वांश वाचा चरितव्यं सोमे राजनि क्रीते गंधवेष हि तर्हि वाग्भवति सामावेव प्रणीयमाने पुनरागच्छति ॥ २७ ॥ अमये प्रणीयमानायानुबृहीत्याहाध्नर्युः प्रदेवं देव्याधिया भरता जातनेदसं हव्या नो वक्षदानुषागिति गायत्रीं ब्राम्हणस्यानुब्र्याद्वाय-भो वै ब्राम्हणस्तेजो वै ब्रम्हवर्चसं गायत्री तेजसैवैनं तद्ब्रम्ह वर्च-सेन समर्धयति. इमं महे विदथ्याय शूषिमिति त्रिष्टुभं राजन्यस्यानु-ब्रुयात् त्रेष्ट्रभो वे राजन्य ओजो वा इंद्रियं वीर्य त्रिष्टुबोजसैवैनं तार्दे-द्रियेण नीर्येण समर्धयति. राश्वन्त्रत्व ईड्याय पजशुरिति स्नानामेननं तच्छ्रेष्ठ्यं गमयति शुणेति नो दम्येभिरनिकैः शुणोत्विपिर्दिवैयरजस्त इत्याजरसं हास्मिनजस्तो दीदाय य एवं वेद. अयमिह प्रथमो धा-यि धातृभिरिति जगतीं वैश्यस्यानुब्र्यान्जागतो वै वैश्योः जागता प्रावः प्राभिरेवैनं तत्समध्यति. वनेषु चित्रं विश्वं विशे विश इत्यभिरूपा यदाते अभिरूपं तत्समृत्यम्, अयमु ष्य प देवयुरित्य-नुष्टुभि वार्च विसृजते वाग्वा अनुष्टुब्वाच्येव तदार्च विसृजते। अयमु ष्य इति यदाहायमु स्यागमं या पुरा गंधवें व्वात्समित्येव तद्दाक्यं ब्रुते. अयमपिरुरुष्यतीत्ययं वा अपिरुरुष्यत्यमृतादिवं बन्मन इत्यमृतत्वमेनास्मिस्तइधाति. सहसिश्वत्सहीयान् देवो जी-

बातवे कृत इति देवो हाष एष तज्जीवातवे कृतो यदायः. इळा-यास्ता परे वयं नाभा पृथिव्या अधीत्येतहा इळायास्पदं यदुत्त-रवेदीनाभि, जांतवेदो निधीमहीति निधास्यंतो ह्येन भवंत्यमे ह-व्याय बोळ्डव इति हव्यं हि बक्ष्यून् भवति. अमे विश्वेभिः स्वनी-क देवेरूणीवंतं प्रथमः सीद योनिमिति विश्वेरवैनं तदेवैः सहा-सादयति. कुलायिनं घृतवंतं सवित्र इति कुलायमिव ह्येतदाते क्रि-यते यसैतुदारवाः परिधयो गुग्गुलूणास्तुकाः सुगंधिते जनानीति यज्ञं नय यजमानाय साध्विति यज्ञमेव तद्रजुधा मतिष्ठापयतिः होतः स्व उ लोके चिकिलानित्यिमिर्वे देवानां होता तस्यैष लोको यदुत्तरवेदीनाभिः सादया यज्ञं सुकृतस्य योनाविति यजमानो वै यज्ञो यजमानायैवैतामाशिषमाशास्ते देवावी देवान् हविषा य-आस्यमे बृहयजमाने वयोधा इति पाणी वै वयः पाणमेव तयज-माने दर्धाति नि होता होतृषदने निदान इत्यिभि देशनी होता, तस्यैतःधोतृषदनं यदुत्तरवेदीनाभिः लेषो दीदिवा असदसुदक्ष इत्यासनो हि स तर्हि भवति अदब्धवतप्रमतिविसिष्ठ इत्यिम वै देवानां विसष्ठः सहस्रंभरः शुचिजिव्हो अमिरित्येषा ह वास्य स-हसंभरता यदेनमेकं संतं बहुधा विहरीत. मह वै साहसं पोष-माप्नोति य एवं वेद. त्वं दूतस्वम् नः परसा इत्युत्तमया परिदधा-ति. वं वस्य आवृषभ प्रणेता, अमे तोबस्य नस्तने तनूनामप्युछन् दीबहोधि गोपा इत्यमिन देवानां गोपा. अभिमेन तत्सर्वता गोपार परिदत्त आत्मने च यजमानाय च यत्रैनीवहानेतया परिद्धात्य-थो संवत्सरीणामेवैतां स्वस्ति कुरुते ता एता अष्टावन्वाह रूपसमृत्धा. एतंद्दे यज्ञस्य समृत्यं यद्रूपसमृत्यं, यन्तर्भ क्रियमाणमृगभिवदति। तासां त्रिः मथमामन्वाह त्रिरुत्तमां ता द्वादश संपर्धते. द्वादश वै मासाः संवत्सरः, संवत्सरः प्रजापतिः प्रजापत्यायतनाभिरेवाभी राभ्रोति य एवं वेदः त्रिः प्रथमां त्रिरुत्तमामन्वाह यज्ञस्यैव तद्भ-सी नह्यति स्थेन्ने बलायाविसंसाय, ॥ २८ ॥

हिवधीनाभ्यां मोह्यमाणाभ्यामनुब्रहीत्याहाध्वर्यु, र्युजे वां ब्र-ह्म पूर्व नमोभिरित्यन्वाहः ब्रम्ह्म्णा वा एते देवा अयुंजत यत्धवि-र्धाने ब्रम्हणैनेने एतयुंक्त न न ब्रह्मण्वद्रिष्यति मेता यज्ञस्य शंभु-वेति तृचं द्यावापाथवीयमन्वाह तदाहु येखीवर्धानाभ्यां मोह्यमाणाभ्या-मनुवाचौंहाथ कस्मानुचं बावापृथिवीयमन्वाहेति ? बावापृथिवी वै देवानां हविर्धाने आस्तां, ते उ एवाद्यापि हविर्धाने ते हीदमंतरेण सर्वे हविर्यदिदं किंच तस्मान्त्वं बावापृथिवीयमन्वाह. यमे इव यतमाने यदैतिमिति यमे इव ह्येते यतमाने मबाहुगितः म वां भ-रन्मानुषा देवयंत इति देवयंतो होने मानुषाः पभरंति आसीदतं स्वमु लोकं विदाने स्वासस्थे भवतामन्दवे न इति सोमी वै राजेंदः सोमायैनैने एतद्राज्ञ आसदे चीक्रुपत् अधि ह्योरदधा उक्थ्यं वच् इति इयोद्येतन्त्रतीयं छदिरिध निधीयत उक्थं वच इति यदाह यित्रयं वै कर्मीकथ्यं वचो यज्ञमेवैतेन समर्धयति. यतसुचा मिथुना या सपर्यतः, असंयतो नते ते क्षेति पुष्यतीति यदेवादः पूर्व यत्त-वयदमाह तदैवैतेन शांत्या शमयति भद्रा शक्तिर्यजमानाय सुन्वत इत्याशिषमाशास्ते. विश्वा रूपाणि प्रतिमंचते कविरिति विश्वरू-पामन्वाह. स रराट्यामाक्षमाणो अनुब्रूयाहिश्वमिक हि रूपं रराट्याः शुक्रमिव च कृष्णिमव च विश्वं रूपमवर्षध आत्मने च यजमानाय च येत्रैवंविद्वानेतां रराट्यामीक्षमाणो उन्वाह- परि त्वा गिर्वणो गिर इत्यत्तमया परिदर्धाति स यदैव हविधीने संपरिश्रिते मन्येताथ परिदध्यादनमं भानुका ह होतुश्व यजमानस्य च भार्या भनंति यंत्रैवंविद्वानेतया हविध्वानयोः संपरिश्रितयोः परिदधाति.

वा एते संपरिश्रियते यत्यविधाने यजुषिनेने एतत्परिश्रयति. ती य-दैवाध्वर्यश्च प्रतिप्रस्थाता चोभयतो मेथ्या निहन्यातामथ परिद-ध्यादत्र हि ते संपरिश्रिने भवतस् ता एता अष्टावन्वाह रूपस-मुत्था. एतदै यज्ञस्य समृत्धं, यद्रपसमृत्धं यत्कर्म क्रियमाणमृगभि-वदति. तासां त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमां; ता द्वादश संपद्यते. द्वादश व मासाः संवत्सरः, संवत्सरः प्रजापतिः. त्यायतनाभिरेवाभी राभ्रोति य एवं वेद- त्रिः प्रथमा त्रिरुत्तमा-मन्त्राह यज्ञस्यैव तदबर्सी नह्यति स्थेम्ने बलायाविस्नंसाय ॥ २९॥ अमीषोमाभ्यां प्रणायमानाभ्यामनुब्रहीत्याहाध्वर्युः. सावीहि देव प्रथमाय पित्र इति सावित्रीमन्वाह. तदाहुर्यदमीषोमाभ्यां प्रणीयमा-नाभ्यामनुवाचाहाथ करमात्सावित्रीमन्वाहे ति? सविता वै पसवानामी-यो सवितृपसूता एवैनी तत्प्रणद्वांति तस्मान्सावित्रीमन्वाह पैतु ब्रह्मणस्पतिरिति ब्राह्मणस्पत्यामन्वाहः तदाहुर्यदमीषोमाभ्यां प्रणी-यमानाभ्याम्नवाचाहाथ कस्माद् ब्राह्मणस्पत्यामन्वाहोति । ब्रह्म वै बृहस्पति ब्रंदीनाभ्यामेतलुरोगनमकर्ण नै ब्रुद्धाण्वद्रिष्यति. म देन्येत् सूनृतेति स सूनृतमेव तद्यज्ञं करोतिः तस्माब्द्राह्मणस्पत्यामन्वाहः होता देवो अमर्स्य इति तृचमामेयं गायत्रमन्वाहः सोमे राजनि प्रणीयमाने सोमं वै राजानं प्रणीयमानमंतरेणैव सदो हविर्धानान्य-सुरा रक्षांस्यजिषांसंस्तमीमर्गायया अत्यनयत्पुरस्तादेति माय-येति. मायया हि स तमत्यनयत्तरमाहस्यामि पुरस्ताद धरंति. उप त्वामे दिवे दिव: उप पियं पनिमत्।मिति तिस्व धैकां चान्वाहे-श्वरी ह ना एती संयंती यजमानं हिं सितो यश्वासी पूर्व उद्धृतो भवति यम चैनमपरं प्रणयंति तद्यत्तिस्वश्वेकां चान्वाह संज्ञानाना-ववनी तत्संगमयति प्रतिष्ठायामवेनी तत्प्रतिष्ठापयत्यात्मनश्च यज-

मानस्य चाहिसायः अमे जुषस्व मतिहर्यः तद्दच इत्याहुत्यां ह्यः मानायामन्वाहापय एव तज्जुष्टिमाहुति गमयति. सोमो जिगाति गा-तुर्विदिति तृचं सै।म्यं गायत्रमन्वाह सोमे राजनि प्रणायमाने स्वयै-वैनं तहेवतया स्वेन छंदसा समर्धयति. सोमः सधस्थमासददिव्यास-स्यन्हि स तर्हि भवति. तदतिक्रम्य एवानुब्र्यायुष्ठत इवामीधं कृत्वा तमस्य राजा वरुणस्तमिनेति वैष्णवीमन्त्राहः कतं सचंत मारुतस्य बेधसः दाधार दक्षमुत्तममहर्दिवं वजं च विष्णुः सिखवान् अपोर्णुत इति. विष्णुर्वे देवानां हारपः स एवास्मादेतद् हारं विवृणोति. अतश्व मागाअदिति भवासीति प्रपाद्यमाने अन्वाह. स्येनो न योनि सदनं धिया कृतिमत्यासने हिरण्ययमासदं देव एषतीति. हिरण्ययमिव हवा एष एतदेवेभ्यऋदयाति यन्त्रूष्णाजिनं. तस्मादेतामन्वाह. अस्त-भाद द्यामसुरो विश्ववेदा इति वहरूण्या परिदधातिः वरुणदेवत्यो बा एष तावद्यावदुपनत्थो यावत्यरिश्रितानि प्रपद्यते स्वर्येवैनं तदे-बतया स्वेन छंदसा समर्धयति. तं यद्युप वा धावेयुरभयं वेछेरन एवा वंदस्व वरुणं बृहंतिमित्येतया परिदध्याद्यावद्भ्यो हाभयमिछाति यावद्भ्यो हाभयं ध्यायति, तावद्भ्यो हाभयं भवति, यत्रैवंविहा-नेतया परिद्याति. तस्मादेवं विद्वानेतयैव परिद्यात्ता सप्तदशान्ताह रूपसमृत्धाः एतंहै यज्ञस्य समृत्धं, यहूपसमृत्धं यन्तर्म क्रियमाणमुगभिवदित तासां त्रिः प्रथमामन्वाह त्रिरुत्तमां वा एकविंशतिः संपद्यंत. एकविंशो वै प्रजापतिहादश मासाः पंचर्तवस्त्रय इमे लोका, असावादित्य एकविंश; उत्तमा प्रतिष्ठा त-दैवं क्षत्रं सा श्रीस्तदाधिपत्यं तद्ब्रध्नस्य निष्टपं तत्प्रजापतेरायतनं तस्वाराज्यमुधोत्येतमेनैताभिरेकविद्यत्यिकविद्यत्या ॥ ३० ॥ ।। इति ऐतरेयब्राह्मणे प्रथममंचिकायां पंचमो ध्यायः ।। १ ।।

अथ हितीयपंचिकापारंभः ॥ श्रीगणेशाय नमः ॥ औँ ॥ यज्ञे-न वे देवा अर्घाः स्वर्ग लोकमायंस्ते बिभयुरिमन् नो दृष्ट्वा मनुष्याश्व मरापयश्चानुमज्ञास्यंतिति तं व यूपेनैवायोपयंस्तं यद्यपेनैवायोपयंस्त-यूपस्य यूपलं तमवाचीनायं निमित्योध्वां उदायंस्ततो व मनुष्याश्च ऋषयश्च देवानां यज्ञवास्त्वभ्यायन्, यज्ञस्य किंचिदेषिष्यामः प्र-शाल्या इति ते व यूपमेवाविंदनवाचीनायं निमित्तं ते विद्रनेन व देवा यज्ञमयूयुपत्रितिः, तमुखायोध्वं न्यभिन्वंस्ततो वै ते म यज्ञमजा-नन्म स्वर्ग लोकं. तदादाप अर्ध्वी निमीयते यत्तस्य प्रज्ञात्ये स्वर्गस्य लोकस्यानुख्यात्यै. वज्ञो वा एष यद्युषः सो अष्टाश्रिः कर्तव्यो अष्टाश्रिवै वज्नस्तं तं पहरति द्विषते भातृत्याय वधं यो अस्य स्तृत्यस्तस्मै स्तर्तवैः वजा वे यूपः स एष द्विषता वध उद्यतस्तिष्ठति. तस्मात्धाप्येताहैं यो देष्टि तस्यापियं भवत्यमुख्यायं यूपोअमुख्यायं यूप इति दृष्ट्वां खादिरं यूपं कुर्वात स्वर्गकामः, खादिरेणैव व यूपेन देवाः स्वर्ग लोकमजयंस्तथेनैतद्यजमानः खादिरेण यूपेन स्वर्ग लोकं जयातिः वैल्वं यूपं कुर्वीतात्राद्यकार्मः पुष्टिकामः समा समा वै बिल्वो गृभीतस्तदन्नाद्यस्य रूपमामूलाच्छाखाभिरन्वितस्तसुष्टेः पुष्यति पजां च पशूश्य य एवंविद्वान् बैल्वं यूपं कुरुते. यदेव बैल्वाँ३, बिन्नं ज्योतिरिति वा आचक्षते. ज्योतिः स्तेषु भवति, श्रेष्ठः स्वाना भवति य एवं वेदः पालाशं यूपं कुर्वीत तेजस्कामो ब्रह्मवर्चसकाः मस्ते जो वै ब्रह्म वर्च सं वनस्पति। नां पलाशस्ते जस्वी ब्रह्म वर्च सी भवति य एवं विद्वान् पालाशं युपं कुरुते. यदेव पलाशाँ३, सर्वेषां वा एष वनस्पतीनां योनिर्यत्पलाशस्तरमात्पलाशस्यैव पलाशेनाचक्षते; ५मुष्य पलाशममुख्य पलाशमिति सर्नेषां हास्य वनस्पतीनां काम उपाप्तो भवति य एवं वेद ॥ १ ॥ •

ऐब्ज्मो यूपमनुबूहीत्याहाध्वर्युर्. अंबंति त्वामध्वरे देवयंत इत्य-न्याहाध्वरे ह्येनं देवयंतों जीत. वनस्पते मधुना दैव्येनेत्येतहै मधु दैव्यं यदाज्यं. यदुर्ध्वस्तिष्ठ। द्रविणेह.धत्ताद्यदा क्षयो मातुरस्या उपस्थ इति यदि च तिष्ठासि यदि च शयासै इविणमेवास्मास धत्तादित्येव तदाह. उच्छ्यस्व वनस्पत इत्युच्छ्रीयमाणायाभिरूपा; यदाते अभिरूपं तत्तमृत्धं नर्भन्पृथिन्या अधीत्येतद्दै वर्ष्मन्पृथिन्यै यत्र यूप्मृन्मिन्वति. सुमिती मीयमानो वर्ची धा यज्ञवाहस इत्याशिषमाशास्ते. समित्धस्य श्रयमाणः पुरस्तादिति स्भिद्धस्य द्योष एतसुरस्ताच्छ्यते जदा वन्नाने। भुद्धरं सुवीरिमत्याशिषमेवाशास्त. आरे अस्मदमर्ति बाधमान इत्य-शनाया वै पाप्मा अपितस्तामेव तदाराज्ञदते यज्ञाच यजमानाच. उ-च्छ्यस्व महते सीभगायेत्याशिषमेवाशास्त्रः अर्ध्व अ षु ण अत्ये तिष्ठा देवो न सावितेति यहै देवानां नेति तदेषामो ३मिति. तिष्ठ देव इव स्वितत्येव तदाहोधीं वाजस्य सनितेति, वाजसनिमेवैनं तत्थनसा सनोति यदंजिभिन्। घद्भिनिन्हयामह इति छंदासिना अंजयो वा-षतस्तिरेतरेवान्यजमाना विव्हयंते. मम यज्ञमागच्छत. मम यज्ञमिति यदि ह ना अपि बहन इन यजंते अथ हास्य देना यज्ञमैन गछति यत्रैवंविद्वानेतामन्वाह. अध्वीं नः पाद्यंह सो नि केतुना विश्वं समित्रणं दहेति रक्षांसि वैवाप्पात्रिणो रक्षांसि पाप्पानं दहेत्येव तदाह. कुधी न कर्मान् चरथाय जीवस इति यदाह कृधीन अर्धान् चरणाय जीवस इत्येव तदाह. यदि ह वा अपि नीत इव यजमानो भवति, परि है-.वैनं तत्संवत्सराय ददाति. विदा देवेषु नो दुव इत्याशिषमेवाशास्ते. बातो जायते सुदिनत्वे अन्हामिति जातो ह्येष एतज्जायते; समर्य आ विदये वर्धमान इति वर्धयुर्त्येवैनं तत् पुनंति धीरा अपसो मनीषेति; पुनंत्यवैनं तदः देवया विम उदियार्ति वाचिमिति देवेश्य एवैने तिनवे-

दयति युवा सुवासाः परिवीत आगादित्युत्तमया परिदधाति माणो वे युवा सुवासाः सो अयं अरिरेः परिवृतः स उ श्रेयान् भवति जायमानं इति श्रेयाञ्च्यान् हे। ष एतद्भवति जायमानस् ; तं धीरासः इतय उचयंति स्वाध्योश्मनसादेवयंत इतियेवा अनुचानास्ते कवय-स्त एवमं तदुच्चयंति ता एताः सप्तान्वाह रूपसमृन्धा, एतद्दै यज्ञस्य समृत्धं यद्भूपसमृत्धं यन्तर्म क्रियमाणमृगभिवदिति तासां त्रिः भयमामन्वाह त्रिरुत्तमां, ता एकादश संपर्धतः एकादशाक्षरा वे त्रिष्ठुष् त्रिष्ठुविद्रस्य वज्ञ इंद्रायतनाभिरेवाभी राभ्रोति य एवं वेदः त्रिः प्रथमा त्रिरुत्तमामन्वाहः यज्ञस्यैव तद्वसी नद्यति स्थेनो बलायाविस्वंसाय ॥ २ ॥

तिष्ठे यूपा इः अनुप्रहरे इदित्या हु स्तिष्ठेत् पशुका प्रस्यः दे वे स्था वि पश्च वो अना या या लंभाय नातिष्ठंतः ते आक्रम्य प्रतिवावद तो तिष्ठ करमा-नाल प्रस्य वे नारमानिति ततो वे देवा एतं यूपं वक्रमपश्चं स्ते भया इदश्च यं स्तरमाद्विभ्यत उपावर्ततः तमे वा या पृण्य वृत्तास्ततो वे देवे स्याः पश्च वे अना या यालंभायातिष्ठंतः तिष्ठते अस्म पश्चो अना या या लंभाय य एवं वेद यस्य चैवं विदुषो यूपिस्तष्ठतिः अनुप्रहरे स्वर्गका मस्य, तमु-ह स्मेतं पूर्वे अनेव महरं तिः यं जमानी वे यूगो, यज्ञमानः प्रस्तरो अपिवे देवयोनिः, सो अपेटें वयो न्या आहु तिभ्यः संभूय हिरण्यश्चरीर कर्ष्यंः स्वर्गलोक्तं मेण्यती स्थाये ये ते स्यो अवर आसंस्, त एतं स्वरुप्यश्चम् यूपश्च कलं, तं तिस्य न्यां के अनुप्रहरे तत्र स काम उपासो यो अनुप्रहरेण, तत्र स काम उपासो यः स्थाने सर्वाभ्यो वा एष देवताभ्य आस्मान-मालभते यो दीक्षते. अपः सर्वा देवताः, सोमः सर्वा देवताः स यद-प्रीषोमीयं पशुमालभते सर्वाभ्य एव तदेवताभ्यो यज्ञमान आस्मानं निष्क्रीणीते. तदाहाँ इंस्पो अपियोमीयः कर्तव्यो, हिदेवस्यो हीति तत्तनादृत्यं पीन इन कर्तव्यः; पीनोरूपा नै पशनः, कृशित इन खलु नै यजमानो भनति. तदासीना पशुर्भनित यजमानमेन तत्त्वेन मेथेन समर्थयति. तदाहुर्नामिष्यंमीयस्य पशोरश्रीयासुरूषस्य ना एषो अश्वाति यो अमिषोमीयस्य पशोरश्राति. यजमानो होतेनात्मानं निष्क्रीणिते इति तत्तनादृत्यं नार्त्रघंना एतत्थिनिर्यदमिषोमीयो, अभिष्मीमाभ्यां ना इंद्रो नृत्रमहंस्तानेनमब्रूताम्, आनाभ्यां नै नृत्रमन्धीनंरं ते नृणानहा इति नृणाथामिति तानेतमेन नरमनृणातां श्वः सुत्यायां पशुं स एनयोरेषो अच्युतो नरनृतो होनयोस्तस्मात्तस्याशितव्यं नैन लीप्सितव्यं च ॥ ३ ॥

आप्रीमिराप्रीणाति. ते जो वे ब्रह्मवर्चसमाप्रियस्ते जसेवेनं तद् ब्रह्मवर्चसेन समर्थयति. समिधायजाति. प्राणा वे समिधः, प्राणा हीदं सर्वे समिधते यदिदं किंचः प्राणानेव तत् प्रीणाति प्राणान् यजमाने द्धाति. तनूनपातं यज्ञति. प्राणा वे तनूनपास्स हि त्वा पाति, प्राणमेव तत्प्रीणाति प्राणं यजमाने दधाति. नराशंसं यज्ञति. प्रजा वे नरो, वाक् शंसः, प्रजा वेव तदाचं च प्रीणाति, प्रजां च वाचं च यजमाने दधाति. इळो यजत्यनं वा इळो अत्रमेव तत्प्रीणाति अत्रं यजमाने दधाति. इति यज्ञति. पश्चो वे बाहिः, पश्चेव तत्प्रीणाति पश्चान्यजमाने दधाति. दुरो यज्ञति. वृष्टिवे दुरो वृष्टिमेव तत्प्रीणाति वृष्टिमनाद्यं यजमाने दधाति. उषासानक्ता यजत्यहोरात्रे वा उषाः सानकाहोरात्रे एव तत्पीणात्यहोरात्रयार्यज्ञमानं दधाति. देव्या होतारा यज्ञति. प्राणापानी वे देव्या होतारा, प्राणापानावेव तत्प्रीणा-वे प्राणापानी यज्ञमाने दधाति. तिस्त्रो देवीर्यज्ञति. प्राणो वा अपा-नो व्यानस्तिस्रो देव्यस्ता एव तत्प्रीणाति ता यज्ञमाने दधाति. त्वष्टारे यज्ञीत. वार्वे त्वष्टा, वार्पोदं सर्वे ताष्टीव वाचमेव तत्रीणाति वासे

## ऐतरेयब्राह्मणे द्वितीयपंचिकाः ४, ५, ६ २९

यजमाने दधाति. वनस्पति यजित. प्राणो वै वनस्पतिः, प्राणमेव तत्भीणाति प्राणं यजमाने दधाति. स्वाहाकृतिर्यज्ञति. प्रतिष्ठा वै
स्वाहाकृतयः, प्रतिष्ठायामेव तद्यज्ञमंततः प्रतिष्ठापयितिः ताभिर्यथऋष्याभीणीयाद्यथऋष्याभीणाति यजमानमेव तद्भंषुताया नोत्सृजीत ।। ४ ।।

पर्यग्नये क्रियमाणायानुब्रूहीत्याहाध्तर्युर् अभिहें ता नो अध्वर हित तृचमामयं गायत्रमन्वाहः पर्यभिक्रियमाणे स्वयैवैनं तहेवतया स्वेन छंदसा समर्धयितः वाजी सन्परिणीयतं हित वाजिनमेव होनं संतं परिणयंतिः परि त्रिविष्टयध्वरं यात्यमी रथीरिवेत्येष हि रथीरिवाध्वरं परियातिः परि वाजपितः किविरित्येष हि वाजानां पतिर् अत उपप्रेष्य होतर्हव्या देवेभ्य हत्याहाध्वर्युर् अजैदामिरसनहाजमिति मै॰ त्रावरुण उपप्रेषं प्रतिपद्यते तदाहुर्यदध्वर्युहीतारमुपप्रेष्यत्यथ कस्मान्मित्रावरुण उपप्रेषं प्रतिपद्यते हिते मनो व यजस्य मैत्रावरुणो वाग्यजस्य होता, मनसा वा हिषता वाग्वदितः यां ह्यन्यमना वाचं वदत्यसुर्या व सा वागदेवजुष्टा तद्यन्मैत्रावरुण उपप्रेषं प्रतिपद्यते तत्मनसेरितया वाचा देवेभ्यो हव्यं संपादयित ॥ ५ ॥

दैन्याः शिमतार आरभध्वमृत मनुष्या इत्याह ये चैव देवानां शिमतारों ये च मनुष्याणां तानेव तत्संशास्ति. उपनयत मध्या दुर आशासाना मेधपितभ्यां मेधिमितिपशुर्वें मेधो, यजमानों मेधपित यंजमानमेव तत्स्वेन मेधेन समर्धयत्यथों खल्वाहुर्यस्य वाव कस्यच देवताय पशुरालभ्यते सेव मेधपितिरिति स यद्येकदेवत्यः पशुः स्यान्मेध-पतये इति ब्रूयादादि हिदेवत्यों मेधपितभ्यामिति यदि बहुदेवत्यों मेधपितभ्य इत्येतदेव स्थितं. प्रास्माअमि भरतेति पशुर्वे नीयमानः स

मृत्युं प्रापस्यत् स देवान्नान्वद्धामयतैतुं, तं देवा अबुवजेहि स्वर्ग वै ला लेकं गमयिष्याम इति स तथेत्यब्रवीत्तस्य नै मे युष्माकमेकः पुरस्तादै विति तथेति तस्यापिः पुरस्तादैत्सो अमिम्बुप्राच्यवतः तस्मादाहुरामेयो नान सर्नः पशुर्रामें हि सो अनुमान्यनतेति तस्मान इस्यामि पुरस्तात्धराति. स्तृणीत बहिरित्योषध्यात्मा वै प्रशुः, पशुमेव तस्तर्वात्मानं करोति. अन्वनं माता मन्यताम्नु वितान भाता समभ्यो अनु सखा समृथ्य इति बनित्रैरवैनं तत्सम्नुमतमालभंत. उदीचीनां अस्य पदो निधत्तात्सूर्ये चक्षुर्गमयताहातं पाणमन्ववसुबतादंतिरक्षमसुं दिदाः श्रोत्रं, पृथिवीं शारीरामित्येष्वेवैनं तलोकेष्वादधाति एकधास्य नचमाङ्यतायुरा नाभ्या अविश्वसो नपामुख्तिदतादंतरेनोष्पाणं नारयध्वादिति पशुष्वेव नन्माणान् दधाति. अयनमस्य वक्षः कृणुतात्, मशासा बाहू, शाला दोषणी, कश्यवेवांसा, अछिद्रे श्लोणी, कवषोरू, स्नेक्पर्णा ५ छ। वंता, षड्विंशतिरस्य वंक्रयस्ता अनुष्यो च्यावयताद्, गात्रं गात्रमस्यानूर्नं कुणुतादित्यंगान्येवास्य बद्गात्राणि भीणाति. क्षवध्यगोहं पार्थिवं खनतादित्याहीषधं वा अवध्यामयं वा ओषधीनां मतिष्ठाः तदेनत्स्वायामेव प्रतिष्ठायामंततः प्रतिष्ठापयति ॥ ६ ॥

अस्ता रक्षः संसृजतादित्याह. तुषि वै फलीकरणैदेवा हविर्धक्षेत्रेयो रक्षांति निरभजनस्ता महायज्ञात्स यदस्ता रक्षः संसृजतादित्याह रक्षांस्येव तस्त्वेन भागधेयेन यज्ञान्तिरवदयते. तदाहुर्न यज्ञेन्स्तां कीर्तयेन्कानि रक्षांस्यृते रक्षा नै यज्ञ हति तदु वा आहुः कीर्तयदेव यो वै भागिन भागानुहते चयते वैनं स यदि वैनं न चयते अश्र पुत्रमथ पीत्रं चयते वेवेनिनित. स यदि कीर्तये-हुपांशु कीर्तयेनितर हव वा एतहाचो यदुषांशु तिर हवत्वदक्षांस्यथ यदुन्नैः कीर्तयेदिश्वरो हास्य वाचो रक्षांभाषो जनिनोर्यो ऽयं सक्षर्सां

वाचं वदितः स यां वै दृषो वदित यामुनमत्तः सा वै राक्षसी वाक् नात्मना दृष्यित, बास्य प्रजायां, दृष्त आ जायते य एवं बेदः विनिष्ठुमस्यमा राविष्टोरूकं मन्यमाना, नेहस्तोके तनये रिवता रवच्छ-मितार इति ये चैव देवानां शिमतारो ये च मनुष्याणां, वेश्य एवैनं तव्यरिददातिः अधिगो शमीध्वं, सुशामि शमीध्वं, शमीध्वमधिगाइ इ इति विर्व्ययदपापे ति चाधिगुर्वे देवानां शमितः पापो निम्नभीत् शमित्-भ्यव्यविनं तं निम्नभीत् स्थयं समयच्छिति शमितारो यदत्र सुकृतं कृण-वथास्मासु तबहुष्कृतमन्यत्र तिद्याहामिवे देवानां होतासीत्स एनं वचा व्यशाहाचा वा एनं होता विशास्तिः तबदर्वाग्यत्यः कृतित यहुन्वणं यहिथुरं क्रियते शमितृभ्यव्यविनं तित्रमभीतृभ्यश्व सम्नु-दिस्तिः स्वस्येवं होतोन्सुच्यते सर्वायुः सर्वायुत्वायः सर्वमायुरिति य एवं वेद ॥ ७ ॥

पुरुषं वै देवाः पशुमालभंतः तस्मादालब्धान्मेध उदक्रामत्सो ५श्चं माविशत्तस्मादश्वो मेध्यो ५भवदर्थेनमुक्तांतमेधमत्यार्जत, स क्षिपुरुषे भवत्ते ५श्वमालभंतः सो ५श्वादालब्धादुदक्रामत्स गां प्राविशत्तस्मात् गौर्मेध्यो भवदर्थेनमुक्तांतमेधमत्यार्जत, स गौरमृगो भवत्ते ग्रामालभंतः स गोरालब्धादुदक्रामत्सो ५वं प्राविशत्तरसादिवर्मे यो भवदर्थेनमुक्तांतमेधमत्यार्जत, स गवयो भवत्ते ५विमालभंतः सो ५वेरालब्धादुदक्रामत्सो ५वं प्राविशत्तस्मादं को प्राविशत्तस्मादं को प्राविशत्तस्मादं को प्राविशत्तस्मादं को प्राविशत्तस्मादं को प्राविशत्तस्मादे के प्राविशति स्व मेधेन नः भावत्रक्षेत्रस्मादे के प्राविशति स्व मेधेन नः भावत्रक्षेत्रस्मादे के प्राविशति स्व मेधेन नः

पशुनेष्टमसत् केवलेन नः पशुनेष्टमसदिति स मेधेन हास्य पशुनेष्टं भवति केवलेन हास्य पशुनेष्टं भवति य एवं वेद ॥ ८॥

स वा एष पशुरेवालभ्यते यसुरोळाशस्तस्य यानि किशारूणि तानि रोमाणि, ये तुषाः सा लग्ये फलीकरणास्तदसृग्यत्यष्टं किवनसारत-मांसं; यिकचित्कंसारं तदिश्यः सर्वेषां वा एष पशूनां मेधेन यजते यः पुरोळाशेन यजते तस्मादाहुः पुरोळाशसत्रं छोन्यामिति युवमेतानि दिवि रोचनान्यमिश्वसोम सक्रतू अधत्तं; युवं सिंधू॰ रिभशस्तेरवद्यादमीषोमावमुंचतं गृभीतानिति वपाये यजति. सर्वाभिवां एष देवताभिरालब्धो भवति यो दीक्षितो भवति. तस्मादाहुर्न दीक्षितस्याश्रीयादिति स यदमीषोमावमुंचतं गृभीतानिति वपाये यजति, सर्वाभ्य एव तद्देवताभ्यो यजमानं मृमुंचिति तस्मादाहुरिशतव्यं वपायां हुतायां यजमानो हि स तिहैं भवति आन्यं दिवो मातिश्वा जभारेति पुरोळाशस्य यजति. अमथ्नादन्यं पिर श्रेवो अद्देरितीत इव च ह्येष इत इव च मेधः समाह्दतोभवति. स्वदस्व हव्या सिमषो दिदीहिति पुरोळाशः स्वष्ट कृतो यजति. हिवरेनवास्मा एतत्स्वदयतीषमूर्जमात्मन् धत्तः इळामुपव्हयते. पश्चोवाइळा पशूनेव तदुपव्हयते पशून्यजमाने दधाति ॥ ९ ॥

मनोताय हिवषो अवदीयमानस्यानुब्रहीत्याहाध्वर्युस् तं ह्यमे प्र-थमो मनोतित सूक्तमन्वाह. तदाहुर्यदन्यदेवत्य उत पशुर्भवत्यथ कस्मादामेयीरेव मनोताय हिवषो अवदीयमानस्यान्वाहेति? तिस्नो व देवानां मनोतास्तासु हि तेषां मनांस्योतानि वाग्व देवानां मनोता, तस्यां हि तेषां मनांस्योतानि गौर्व देवानां मनोता, तस्यां हि तेषां मनांस्योतानि अभिवे देवानां मनोता, तस्मिन्हि तेषां मनांस्योतान्य-िषः सर्वा मनोता, अभी मनोताः संगच्छंते तस्मादाभेयीरेव मनोताय हिवेषो अवदीयमानस्यान्वाहामीषोमा हिवेषः प्रस्थितस्येति हिवेषो यज्ञति हिवेष. इति रूपसमृत्या प्रस्थितस्येति रूपसमृद्धा, सर्वाभिर्हास्य समृद्धिभः समृद्धं हव्यं देवानप्येति य एवं वेदः वनस्पति यज्ञति पाणो वे वनस्पतिजीवं हास्य हव्यं देवानप्येति यज्ञैवंविहान् वनस्पति यज्ञति स्विष्टकृतं यज्ञति प्रतिष्ठा वे स्विष्टकृत् प्रतिष्ठायामेव तद्यज्ञमंततः प्रतिष्ठापयतीळ मुपव्हयते प्रावो वा हळा परानेव तद्यव्हयते परान् यज्ञमाने दधाति ।। १०॥ • इत्यैतरेयनाम्हणे दितीयपंचिकाया प्रथमो अध्यायः ॥ १॥

देवा वै यन्नमतन्वतः तांस्तन्वानानसुरा अभ्यायन्यन्नवेशसमेषां कारिष्याम इति तानामिते पश्ची पुर इव पर्यमेथूपं मित पुरस्तादुः पार्यस्ते देवाः मित्रबुध्यामिमयीः पुरस्तिपुरं पर्यास्यंत यन्नस्ये चात्मनश्च गुप्ते ता एषामिमा अमिमयः पुरो दीप्यमाना आजन्माना अतिष्ठस्ता असुरा अनपपृष्येवापाद्रवंस्ते अमिनेव पुरस्तादसुर-रक्षांस्यपामतामिना पश्चात्तेथैवैतदानमाना यत्ययंभि कृर्वत्यभिमयी-रेव तत्पुरस्तिपुरं पर्यस्यंते यन्नस्य चात्मनश्च गुप्ते तस्मात्ययंभिकृर्वतं, तस्मात्यर्यम् ये उन्वाहः तं, वा एतं पश्चमाभीतं संतं पर्यामकृतं मुदंचं नयंतिः तस्योत्मुकं पुरस्ताद्वरातिः यन्नमानो वा एष निदान्वने यत्यश्चरनेन ज्योतिषा यन्नमानः पुरोज्योतिः स्वर्गे लोकमेन्ष्यतीति तेन ज्योतिषा यनमानः पुरोज्योतिः स्वर्गे लोकमेनिष्यतीते। तं यत्र निहनिष्यंतोभवंति,तद्व्वर्युवंहिरपस्तादुपास्यति;यदेवैनमद आमीतं संतं पर्यमिकृतं बहिवीदं नयंति, बहिषदमवेनं तत्कुवितः तस्योन्वध्यगोहं खनंत्यीषधं वा उत्वध्यमियं वा ओषधीनां प्रतिष्ठा, तदेन-स्वायामेव प्रतिष्ठामंततः प्रतिष्ठाप्यतिः तदाहुर्यदेष हिवरेव

यसशुरथास्य बर्व्हपेति लोमानि लगसृक् कुष्टिकाः शफा विषाणे स्कंदित पिशितं, केनास्य तदापूर्यत इति ? यदेवैतत्यशौ पुरोळाशमनु निर्वपंति तेनेवास्य तदापूर्यते. पशुम्यो वे मेधा उदकामस्तौ वीहि स्विव यवश्व भूतावजायेतां. तदायशौ पुरोळाशमनुनिर्वपंति, स मेधेन नः पशुनेष्टमसस्त्रेवलेन नः पशुनेष्टमसिदिति स मेधेन हास्य पशुनेष्टं भवति - केवलेन हास्य पशुनेष्टं भवति य एवं वेद ॥ ११ ॥

तस्य वपामुन्तिबद्याहरंति. तामध्वर्युः खुवेणाभिघारयनाह स्तोकेभ्यो कृत्रहीति तदास्तोका श्रोतंतिः सर्वदेवत्या व स्तोका, नेन्म इमे अनिभिमी। ता देवान् गच्छानिति. जुषस्व समथस्तभीमस्यन्वाह. वचो देवप्सरस्तमं ह्या जुव्हान आसनीत्यमरेवैनास्तदास्ये बुहोति. इमं नो यज्ञममृतेषु धेहीति सुक्तमन्त्राह.इमाहव्या जातनेदो जुषस्त्रोते हव्यज्ञिष्टमाशास्त्रे स्तोकानाममे मेदसो घृतस्योति मेदसश्व हि घृतस्य च भवंति. होतः माशान प्रथमो निषद्येत्यपिनै देवानां होतामे प्राशान प्रथमो निषद्येत्येव तदाह. पृतवंतःपावक ते स्तोकाःश्रोतंति मेदस इति प्रोदसश्य होव हि षुतस्य च भवंति. सधर्म देववीतये श्रेष्ठं नो धेहि वार्यमित्याशिषमा-ंबास्ते- तुभ्यं स्तीका पृतश्वतो अमे विमाय संत्येति पृतश्वतो हि भवंति-ऋरोषेः श्रेष्ठः समिध्यसे यज्ञस्य प्राविता भवेति यज्ञसमृद्धिमाशास्ते. तुभ्यं श्रोतंत्यघिगो राचीन स्तोक्तासो अमे भेदसो पृतस्येति भेदसश्व होन हि पृतस्य च भ नीत. कविशस्तो बृहता भानुना गा हव्या बुषस्व मेधिरोति इन्यजुष्टि मेवाशास्त. ओजिष्ठं ते मध्यतो मेद उद्भृतं प्र तेवयं ददामः है शांतित ते नसी स्तोंका अधि लिच पति तान् देनशो निहीन्याभेवै-नांस्तहषट्करोति यथा सोमस्यामे नीहीति तर्वत् स्तोकाःश्वोतंति सर्व-देवत्या वै स्तोकास्तस्मादियं स्तोकशो वृष्टिर्विभक्तोपाचरित ॥१२॥ तदाहुः का स्वाहाकृतीनां परीनुवावयाः कः मिषंः का

याज्योति? या एवता अन्वाहिताः पुरोनुवाक्या, यः प्रेषः सं प्रेषो, या याज्या सा याज्या तदःहुः का देवता स्वाहाकृतय इति ? विश्वदेवा इति ब्रूयात्तस्माल्स्वाहाकृतं हिवरदंतु देवा इति यजंतीति देवा वै यज्ञेन श्रमेण तपसाहुति।भेः स्वर्गे लोकमञ्जयंस्तेषां वपायामेव हुतायां स्वर्गो लोकः माख्यायतः, ते वपामेव हुत्वानादृत्येतराणि कर्माण्यूर्धाः स्वर्गे लोकमायंस्ततो वै मनुष्याश्य ऋषयश्य देवाना यज्ञवास्त्वभ्यायन्, यज्ञस्य किंचिदेषिष्यामः प्रज्ञात्या इति ते अभितः प्रतिचरंत ऐत्यपशुमेव निरात्रं शयानं ते विदुरियान्वाव किल पशु-र्यावती वपित स एतावानेव पशुर्यावती वपा अय यदैनं तृतीयसवने श्रपियता जुन्हति भूयसीभिर्दा आहुतिभिरिष्टमसन्केवलेन नः पशुनेष्टमसदिति भूयसीभिर्हास्याहुतिभिरिष्टं भवति; केवलेन हास्य पशुनेष्टं भवति य एवं वेद ॥ १३ ॥

सावाएषा अगृताहुतिरेव यहपाहुतिरमृताहुतिरग्याहुतिरमृताहुन् तिराज्याहुतिरमृताहुतिः सोमाहुतिरेता वा अशरीरा आहुतयो. या वै काश्वाशरीरा आहुतयो अगृतलमेव तामिर्यज्ञमानो जयति. सावा एषा रेत एव यहपा मेव वै रेतो लीयते, मेव वपा लीयते. शुक्कं वै रेतः,शुक्का वपा, अशरीरं वे रेतो अशरीरा वपा. यहै लीहितं यन्मासं तच्छरीरं तस्माद् ब्रूयाद्यावदलोहितं तावत्यरिवासयेति सा पंचावत्ता भवति यद्यपि चतुरवत्ती यज्ञमानः स्यादथ पंचावत्तेव वपाज्यस्योपस्तृणाति. हिरण्यशक्को वपा हिरण्यशक्क आज्य-स्योपरिष्टादभिषारयति. तदाहुर्यद्विरण्यं न विद्येत, कथं स्यादिति. हिराज्यस्योपस्तार्यं वपामवदाय हिरुपरिष्टादभिवारयत्यमृतं वा आज्यममृतं हिरण्यं. तत्र स काम उपाप्तो य आज्ये, तत्र स काम उपाप्तों यो हिरण्यं, तत्रंच संपदांते. पांको अयं पुरुषःपंचधा विहितो

लोमानि लङ्मांसमस्थि मज्जा. स यात्रानेव पुरुषस्तावंतं यज्ञमानं संस्कृत्यामी देवयोन्यां बुहोति अभि वै देवयोनिः सो उमेर्दैवयोन्या आहुतिभ्यः संभूय हिरण्यशरीर ऊर्ध्वः स्वर्गे लोकमेति ॥ ९४॥ । देवेभ्यः प्रातर्यावभ्यो होतरनुब्रूहीत्याहाध्वर्युरेते वाव देवा प्रात्यावाणो यदमिरुषा अश्विनी त एते सप्तभिः सप्तभिक्छंदोभि-रागच्छेत्यास्य देवाः पातर्यावाणो हवं गच्छति य एवं वेट. प्रजापती वै स्वयं होतरि प्रातरनुवाकमनुवक्ष्यत्युभये देवासुरा यज्ञमुपावस-नस्मभ्यम्नुवक्ष्यत्यस्मभ्यभिति स वै देवेभ्य एवान्वब्रवीत्ततो वै देवा बभवनपरासुरा. भवति आत्मना परास्य हिषन्याप्मा भातन्यो भवति य एवं वेद. पातर्वे स तंदेवेभ्यो अन्वब्रवीयत्पातरन्वब्रवीत्तत्यातरन्वा-कस्य प्रातरनुवाकत्वं. महाति राज्या अनुच्यः सर्वस्ये वाचः सर्वस्य ब्रह्मणः परिगृहीत्ये यो वे भवति यः श्रेष्ठतामश्रुते, तस्य वाचं मोदितामन्पवदंतिः तस्मान्महति रात्र्या अनून्यः पुरा वाचः प्रवदि-तोरन्च्योः यदाचि मोदितायाम्नुब्यादन्यस्यैवन्मदितान्नादिनं कुर्यात्तस्मान्महति रात्र्या अनूच्यः पुरा शकुनिवादादनुब्र्यानिर्ऋते-र्वाएतन्मुखं यद्दयांसि यच्छकुन्यस्तद्यसुरा शकुनिवादादनुब्रूयान्मा यित्रयां वाचं प्रोदितामनुपविदण्मेति तस्मान्महति राज्या अनू-च्यो. अथो खलु यदैवाध्वर्युरुपाकुर्यादयानुब्र्यायदा वाध्वर्युरुपाकरोति, वाचैवोपाकरोति. वाचा होता अन्वाहः वाग्धि ब्रह्म तत्र स काम रुपासो यो वाचि च ब्रह्मणि च ॥ १५॥

पजापती वे स्वयं होतरि पातरनुवाकमनुवदयित सर्वा देवता भारांसंत मामाभ प्रतिपत्स्यित मामभीति स प्रजापितरिक्षत यदोकां देवतामादिष्टामभि प्रतिपत्स्यामीतरा मे केन देवता उपाप्ता भविष्यंतीति स एतामृचमपद्यदायो रेवतिरित्यायो वे सर्वा देवता रेवत्यः सर्वा देवताः, स एतयर्चा पातरनुवाकं प्रत्यपद्यतः ताः सर्वाः देवताः पामोदंत, मामीभन्यपादि मामभीति सर्वा हास्मि देवताः पातरनुवाकमनुब्रुवति प्रमोदंते सर्वाभि हास्य देवताभिः पातरनुवाकः प्रतिपन्नो भवति य एवं वेदः ते देवा अविभयुरा- दातारो व न इनं पातर्यज्ञमसुरा ययौजीयांसो बलीयांस एवभिति तानत्रवीदिद्रो मा विभीत त्रिषमृद्धमेभ्यो उदं पातर्वज्ञं पहर्ता- स्मीत्येतां वाव तदृचमत्रविद्वज्ञस्तेन यद्यो नप्त्रीया, वज्ञस्तेन यत् त्रियुङ्बज्ञस्तेन यद्दाक्, तमेभ्यः प्रहरत्तेनिनानहंस्ततो व देवा अभनन्यरासुरा भवत्यात्मना परास्य द्विषन्याप्मा भातृत्र्यो भवति य एवं वेदः तदाहुः स व होता स्याद्य एतस्यामृचि सर्वाण छंदांसि प्रजन्येदित्येषा वाव त्रिरनूक्ता सर्वाण छंदांसि भवत्येषा छंदसा प्रजातिः ॥ १६ ॥

रातमनूच्यमायुष्कामस्य. रातायुर्वे पुरुषः रातवीर्यः रातेद्विय आयुष्ये वैनं तक्ष्यं इंद्रिये दधाति त्रीणि च रातःनिच षष्टिश्वानुच्यानि यज्ञकामस्य. त्रीणि च वै रातानि षष्टिश्व संवत्सरस्याहानि तावात्संवत्सरः संवत्सरः प्रजापतिः. प्रजापतिर्धेज्ञ उपैनं यज्ञो नमति यस्यैवंविद्दास्त्रीणि च रातःनि च षष्टिं चान्वाहः सप्त च रातानि विरातिश्वानुच्यानि प्रजापराज्ञामस्यः सप्त च व रातानि विरातिश्वानुच्यानि प्रजापराज्ञामस्यः सप्त च व रातानि विरातिश्वानुच्यानि प्रजापराज्ञामस्यः सप्त च व रातानि विरातिश्वानुच्यानि प्रजापराज्ञास्तरः संवत्सरः प्रजापनिर्ये प्रजायमानं विश्वं स्वपित्मनुपजायते प्रजापतिनेव तत्पन्जायमानं प्रजया पर्शिमर्गुप्रजायते प्रजार्थः प्रजायते प्रजाय पर्शिमर्य एवं वेदः अष्टी रातान्यनुच्यान्यज्ञाद्यणोक्तस्य यो वा दुरुक्तोक्तः रामलगृहीतो यज्ञेताष्टाक्षरा व गायत्रीः गायत्र्या व देवाः, पाप्मानं रामलमपाप्तरः गायत्र्ये वास्य तत्याप्मानं ग्रमलमर

पहंत्यवपाप्मानं हते य एवं वेदः सहस्रमनूच्यं स्वर्गकामस्यः सह-स्नाश्वीने वा इतः स्वर्गां लोकः स्वर्गस्य लोकस्य समष्ट्ये संपत्ये संगत्या अपिरिमितमनूच्यमपिरिमितो ने मजापितः मजापतेवां एत-दुक्यं यत्मातरनुवाकस्तिस्मिन्तवें कामा अवरुध्यते. स यदपिरिम-तमन्वाह सर्वेषां कामानामवरुध्ये. सर्वान्कामानवरुधे य एवं वेदः तस्मादपिरिमितमेवानूच्यं. सप्तामे यानि छंदांस्यन्वाहः सप्त वे देव-लोकाः सर्वेषु देवलोकेषु राभोति य एवं वेदः सप्तोषस्यानि छं-दांस्यन्वाहः सप्त वे ग्राम्याः पश्चो, उत्र ग्राम्यान्यशून् रुधे य एवं वेदः सप्ताश्विनानि छंदांस्यन्वाहः सप्तधा वे वागवदत्तावहै वागव-दस्तवंस्ये वाचः, सर्वस्य ब्रद्धणः परिगृहीःथै. तिस्नो देवता अन्वा-हः त्रयो वा इमे तित्रृतो लोका एषामेव देवलोकानामिभ-जित्ये ॥ १७॥

तदाहुः कथमनूच्यः प्रातर्नुवाक इति? यथाछंदसमनूच्यः प्रातर्नुवाकः प्रजापतेर्वा एता-यंगानि, यच्छंदास्येष उ एव प्रजापतियो यजते, तयजमानाय हितं पच्छो उनूच्यः प्रातर्नुवाकश्चतुषादा वै
पश्चाः पश्चामनरुध्याः अर्धवंश एवानूच्यो यथैवैनमेतदन्वाह
प्रातिष्ठाया एवः हिप्रतिष्ठो वै पुरुषश्चतुष्पादाः पश्चो यजमानमेव तद्
हिप्रतिष्ठं चतुष्पात्म पशुषु प्रतिष्ठापयितः तस्मादर्धवंश एवानूच्यस्तदाहुर्यव्यूळ्हः प्रातर्नुवाकः, कथमव्यूळ्हो भवतिति ? यदेवास्य बृहती मध्यानितिति ब्रूयान्तेन्त्याहुतिभागा वा अन्या देवता अन्या स्तामभागाद्छदोभागास्ता या अमावाहुतयो हूयंते
ताभिराहुतिभागाः प्रीणात्यथ यत्त्त्वंति च शंसति च तेन स्तोमभागाद्छदोभागाः उभय्यो हास्यता देवताः प्रीता अभाष्टा भवति
य एवं वेदः त्रयस्त्रिंशहै देवाः सोमपास्त्रयस्त्रिशदसोमपाः अष्टी
वसव एकादश दश्च हादशादित्या मजापतिश्व वषटकारश्चेते देवाः

सोमपाः एकादश प्रयाजा एकादशानुयाजा एकादशोपयाजा एते असोमपाः पशुभाजनाः सोमेन सोमपान् प्रीणातिः पशुनाः असोमपान्भय्यो हास्यैता देवताः पीता अभिष्टा भनंति य एवं वेदः अभूदुषा रुश्चत्यशुरित्युत्तमया परिदधातिः तदाहुर्यत् त्रीन् क्रतूनन्वाहामेयमुषस्यमाश्विनं कथमस्यैकयचां परिदधतः सर्वे त्रयः क्रतवः परिहिता भनंतीत्यभूदुषा रुश्चरश्चिरत्युषसो रूपमामिरधाय्यृत्विय इति अमेर्; अयोजि वां वृषण्वसू रथो दस्ताः वमत्यौ माध्वी मम श्रुतं हवमित्याश्वनोरेवमु हास्यिकयचां परिदधतः सर्वे त्रयः क्रतवः परिहिता भनंति भनंति ॥ १८॥ ॥ इत्यौतरेयबाह्यणे हितीयपंचिकायां हितीयो ३ ध्यायः ॥ २॥

ऋषयो वै सरस्वत्यां सत्रमासतः ते कवषीमलुषं सोमादनयन् दास्याः पुत्रः कितवो अत्राह्मणः कथं नो मध्ये दीक्षिष्टेति ! तं ब-हिर्धन्वोदवहत्रत्रेनं पिपासा हंतु सरस्वत्या उदके मा पादिति स बहिर्धन्वोदूळ्टः पिपासया वित्त एतदपोनप्त्रीयमपश्यत्, प्रदेव-त्रा ब्रह्मणे गातुरे विति तेनापां प्रियं धामोपागच्छत्तमापो अनुदायस्त सरस्वता समतं पर्यधावत्तरमात्धाप्येतर्हि परिसारकमित्याचक्षते। यदेनं सरस्तती समतं परिससार ते वा ऋषयो ब्रवन्विदुर्वा इम देवा उपेमं व्हयामहा इति तथेति. तमुपाव्हयंत. तमुपहूरीतद्यानप्-त्रीयमुर्वत, प देवत्रा ब्रह्मणे गातुरे त्वित तेनापा प्रियं धामोपाग-च्छनुष देवानामुपापां प्रियं धाम गच्छत्युप देवानां जयति परमं लोकं य एवं वेद यश्चैवंविद्वानेतदपीनप्त्रीय कुरुते. तत्संततम्नुब्-यात्. संततवर्षीह प्रजाभ्यः पर्जन्यो भवति यत्रैवंविद्वानेतत्संततम्-न्वाह यदवग्राहमनुब्रूयाज्जीमूतवर्षीह प्रजास्यः पर्जन्यः स्यात्त-स्मात्सैततमेवानूच्यं तस्य त्रिः प्रथमां संतत्मन्याह तेनैव तत्सर्व संततमनूक्तं भवति ॥ १९ ॥

ता एता नवानंतरायमन्वाह, हिनोता नोअध्वरं देवयज्येति दशमीम्; आवर्वतिरिधं नु द्विधारा इति आवृत्तास्वेत्रधनासु. प्रति-यदानो अदृश्रमायतीरिति प्रतिदृश्यमानासु आ धेनवः पयसा तुर्ण्य-र्था इत्युपायतीषु समन्या यंत्युपयंत्यन्या इति समायतीष्वापी वा असर्धत, वयं पूर्व यज्ञं वक्ष्यामी वयमिति याश्वेमाः पूर्वेयुर्वसती-वर्यों गृह्यंते याश्व पातरेकधनास्ता भूगुरपश्यदापो ने स्पर्धत इति. ता एतयची समज्ञपयत्समन्या यंत्युपयत्यन्या इति ताः समजानत संजानाना हास्यापो यज्ञं वहंति य एवं वेदः आपो न देवीरुपयंति होत्रियमिति होत्चमसे समननीयमानास्नन्वाह वसतीवरीष्वेकध-नासुचानरपो अवर्या३उ इति, होताध्नर्ये पृछति. आपो नै यज्ञो; निदा यज्ञाँ इत्येव तदाह. उतेमनन्नम्रित्यध्वर्युः प्रत्याहोतेमाः पद्येत्येव तदाहः तास्वध्वर्यो इंद्राय सोमं सोता मधुमंतं वृष्टिवर्नि तीवांतं बहु-आदित्यवत ऋभुमते विभुमते वा-रमध्यं: वसुमते रुद्रवत जनते बृहस्पतिनते निश्वदेन्यानते; यस्येद्रः पीत्ना नुत्राणि जंघनत्प स जन्यानि तारिषोशिमिति प्रत्यत्तिष्ठति. प्रत्युत्थेया वा आपः. प्रति वै श्रेयांसमायंत्मृत्तिष्ठंति. तस्मात्मृत्यत्थेया अनुपर्यावृत्या वै श्रेयांसं पर्यावर्तते तस्मादनुपर्यावृत्या अनुब्रुवतेवानुपपत्तव्यमी-भरो ह यदाप्यन्यो यजेताथ होतारं यशो उत्तीस् तस्मादनुबुवतै-वानुमपत्तव्यम्. अंवयो यंत्यध्वभिरित्येतामनुबुवन्ननुमपद्येतः जामयो अध्वरीयतां पुंचतीर्मधना पय इति यो अमधन्यो यशोतीं बुभूषेद अमूर्या उप सूर्ये याभिवा सूर्यः सहेति तेजस्कामो ब्रह्मवर्चसकामो अपो देवीरुपव्हये यत्र गावः विबंति न इति पशुकामस्ता एताः सर्वा एवानुब्रवन्नप्रययेतिवेषां कामानामवरुध्याः एतान्कामानवरुधे य एवं वेद. एमा अग्मनेवतीर्जीवधन्या इति साद्यमानास्वन्वाह वस-

## ऐतरेयब्राह्मणे द्वितीयपंचिका. २०, २१, २२ ४१

तीवरी वेकधनासुच आग्मनाप उद्यतीर्बोहरेदिमिति सन्नासु स एतया परिदर्धाति ॥ २०॥

विरो वा एतद्यनस्य यत्यातरनुवानः प्राणापाना उपांश्वंतयांभी वज्ञ एव वाङ्नाहुतयोरुपांश्वंतर्यामयो होता वाचं विसृजेत. यदहु-तयोरुपांश्वंतर्यामयो होता वाचं विसृजेत. यदहु-तयोरुपांश्वंतर्यामयोहीता वाचं विसृजेत वाचा वज्ञेण यनमानस्य प्राणान्वीयाद्य एनं तत्र ब्रूयाहाचा वज्ञेण यनमानस्य प्राणान्वयात्याण एनं हास्यतीति राश्वत्तथा स्यात्तरमानाहुतयोरुपांश्वं-तर्यामयोहीता वाचं विसृजेत. प्राणं यच्छ स्वाहा वा सुहव सूर्याये-त्युपांशुमनुमंत्रयेत. तमभ्यपानेदपानापानं मेयच्छे-वा सुहव सूर्यायेत्यंतर्याममनुमंत्रयेत. तमभ्यपानेदपानापानं मेयच्छे-ति. व्यानाय वेत्युपांशुसवनं मावाणमभिमृत्य वाचं विसृजत आत्मा वा उपांशुसवन, आत्मन्येव तद्वोद्या प्राणान् प्रतिधाय वाचं विसृजते सर्वायुः सर्वायुवायः सर्वमायुरेति य एवं वेद ॥ २१ ॥

तदाहुः सर्पेश्त् न सर्पेश्त् इति सर्पेदिति हैक आहुरुभयेषां वा एष देवमनुष्याणां भक्षो यह्रहिष्यवमानस्तस्मादेनमभिसंगच्छंत इति वदंतस्तत्तन्नादृत्यं. यत्सर्पेदृचमेव तत्सान्नो अनुवर्त्मानं कुर्याद्य एनं तत्र ब्रूयादनुवर्त्मान्वा अयं होता सामगस्याभूदुद्वातार्द्दे यशो धादच्योष्टायतनाच्च्योध्यत आयतनादिति शश्वत्त्रया स्यात् तस्मात्तत्रैवासीनो अनुमंत्रयेतः यो देवानामिह सोमपीथो यत्ने बहिषि वेद्यां तस्यापि भक्षयामसीत्येवमु हास्यात्मा सोमपीथादनंतिरतो भवत्यथो ब्रूयान्मुखमिस मुखं भूयासमिति मुखं वा एतद्यत्रस्य यह्रहिष्यवमानो मुखं स्वेषु भवति श्रेष्ठः स्वानां भवति य एवं वेदः आसुरो व दीर्घाजव्दी देवानां प्रातःसवनमवालेट् तव्यमादात्ते देवाः प्राविज्ञासंत ते मित्रावरुणावह्यवन् युविषदं निष्कुरुतमिति तो तथे त्याव्यां तो व वो वरं वृणावहा इति वृणाथामिति तावेतमेव वरः

मव्यातां प्रातःसवने पयस्यां सैनयोरेषाच्युता वरवृता होनयोस्त-द्यदस्ये विमत्तामिव तदस्ये समृत्यं विमत्तामिव हि ते। तया निर-क्रतां ॥ २२ ॥

देवानां वे सवनानि नाधियंत. त एतानुरोळाशानपश्यंस्ताननु सवनं निरवपन्त्सवनानां धृत्यै ततो वै तानि तेषामधियंत. तद्यदन् सवनं परोळाशा निरुप्यंते सवनानामेव ध्रत्ये, तथा हि तानि तेषा-मधियंत पुरो वा एतान् देवा अक्रत यसुरोळाशास्तसुरोळाशानां पुरोळाशनं तदाहुरनु सवनं पुरोळाशान्त्रिवेपेदष्टाकपालं पातः-सवन, एकादशकपालं माध्यंदिने सवने, द्वादशकपालं तृतीयसवने. तथा हि सबनानां रूपं तथा छंदसामिति तत्तत्रादृत्यमेँद्रा वा एते सर्वे निरुप्यंते यदन् सवनं पुरोळाशास्तस्मात्तानेकादशकपालानेव निर्वपेत्. तदाहुर्यतो घृतेनानक्तं स्याक्ततः पुरोळाशस्य प्राश्नीयात्सोम-पीथस्य गुप्त्ये घृतेन हि वज्नेणेंद्रो वृत्रमहिन्नति तत्तन्नादृत्यं हिवर्ग एतद्द्यूतं सोमपीथो ना एष यदुत्यूतं. तस्मात्तस्य यत एन कुतश्च पाश्रीयात्सर्वतो वा एता स्वधा यजमानुमुपक्षरीत यदेतानि हवीं-ष्याज्यं धानाः करंभः परिवापः पुरोळाशः पयस्येति. सर्वत एवैनं स्वधा उपक्षरंबि य एवं वेद ॥ २३ ॥

यो वै यज्ञं हविषांक्ति वेद हविषांक्तिना यज्ञेन राष्ट्रें।ति. धानाः करंभः परिवापः परोळाशः पयस्येत्येष वै यज्ञो हविष्यंक्तिः ना यज्ञेन राम्नोति य एवं वेद. यो वे यज्ञमक्षरपंक्ति वेदाक्षरपंक्तिना यज्ञेन राभ्रोति सुमलद्दगृद इत्येष वै यज्ञो अक्षरपंक्तिरक्षरपंक्तिना यहोन राधोति य एवं वेद. यो वै यहां नराशंसपंक्ति वेद नराशं-सपंक्तिना यज्ञेन राभ्रोति. हिनाराशंसं मातःसवनं हिनाराशंसं माध्यंदिनं सवनं सकुत्राराशंसं तृतीयसवनमेष व यज्ञो नराशंस-पंक्तिन्राशंसपंक्तिना यज्ञेन राभ्रोति य एवं वेद. यो वै यज्ञं सवन-

पंक्ति वेद सवनपंक्तिना यज्ञेन राभ्रोति पशुरुपवसथे त्रीणि सवनानि पशुरनूबंध्य इत्येष वै यज्ञः सवनपंक्तिः सवनपंक्तिना यज्ञेन राभ्रोति य एवं वेद. हरिवाँ इंद्रो धाना अनु पूषण्वान्करमं सरस्वतीवान्भारतीवान्यरिवाप इंद्रस्यापूप इति हविष्यंकत्या यज्ञत्यृक्षाने वा इंद्रस्य हरी; पश्चाः पूषानं करंभः सरस्वतीवान् भारतीवानिति वागेव सरस्वती पाणो भरतः परिवाप इंद्रस्यापूप इत्यन्नमेव परिवाप इंद्रियमपूप एतासामेव तहेवतानां यज्ञमानं सायुज्यं सर्क्ष्पतां सलोकतां गमयति गच्छिति श्रेयसः सायुज्यं गच्छिति श्रेष्ठतां य एवं वेद. हविरमे वीहीत्यनुसवनं पुरोळाशः स्विष्टकृतो यज्ञत्यवत्सारो वा एतेनामेः प्रियं धामोपागच्छत्स परमं लोकमज्ञ यदुपानेः भियं धाम गच्छित् जयति परमं लोकं य एवं वेद, यश्चैवंविद्रानेतया हविष्यंक्त्या यज्ञते यज्ञतीति च यन्बतीति च ॥ २४ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे हितीयपंचिकायां तृतीयो अध्यायः ॥ ३ ॥

देवा वै सोमस्य राजो अप्रपेये न समपादयत्रहं मथमः पिबेयमहं प्रथमः पिबेयमित्ये वाकामयंत्र ते संपादयंतो ब्रुवन्, हंताबिमयाम स्यान उज्जेष्यति स प्रथमः सोमस्य पास्यतीति तथेति त आिजमयुस्ते षामार्जि यतामिभसृष्टानां वायुर्मुखं प्रथमः मत्यपदात अथंद्रो अथ मिन्त्रावरुणावथाश्विनी. सो वेदिह्रो वायुर्मुद्दे जयतीति तमनु परापतत्स ह नावथोज्जयावेति स नेत्यब्रवीदहमेवोज्जेष्यामिति तृतीयं मे अथोज्जयावेति तथेति हैवाबवीदहमेवोज्जेष्यामिति तृतीयं मे अथोज्जयावेति तथेति. तं तृरीये अत्यार्जत तन्त्रीयभागिद्रो भवत्त्रभाग्वायुस्ती सहिन्वेद्रवायू उदज्यतां सह मित्रावरुणी सहाश्विनी त एषामेते यथोज्जितं संसा दंद्रवाय्वोः प्रथमो अथ मित्रावरुणयोरथाश्विनोः स एष दंद्रतुर्रीयो महो गृह्यते यदेद्रवायवस्तदेतदृषिः पश्यनम्यन्वाच, नियुत्वर

इंद्रः सारिथिरिति तस्मात्थाप्येतिर्हे भरताः सत्वनां विक्ति प्रयंति तुरीये हैव संग्रहीतारो वदंते अपुनैवानूकाशेन यदद इंद्रः सारियरिव भूवोदजयत् ॥ २५ ॥

ते वा एते प्राणा एव यद्दिदेवत्या वाक् च प्राणक्षेंद्रवायव-श्वकुश्च मनश्च मैत्रावरुणः श्रीतंचात्माचाश्चिनस्तस्य हैतस्येंद्रवायव-स्याप्येके उनुष्ठुभी पुरोनुवाक्ये कुर्वेति गायत्र्यी याज्ये वाक् च वा एष प्राणश्च ग्रहो यदेंद्रवायवस्तदिष छंदोभ्यां यथायथं क्रृप्स्येते हति तत्तन्नादृत्यं व्यृत्धं वा एतदान्ने क्रियते यत्र पुरोनुवाक्या ज्यायसी याज्याय यत्र वे याज्या ज्यायसी तत्समृत्धम् अथो यत्र समे. यस्यो तत्कामाय तथा कुर्यात्माणस्य च वाचश्चतिव तदुपातं. वायव्या पूर्वा पुरोनुवाक्येंद्रवायव्युत्तरिवं याज्ययोः सा या वायव्या तया प्राणं कल्पयति. वाय्धेंद्रपुषा तं काममामोति यः प्राणे च वाचिच न यन्ने विषमं करोति ॥ २६॥

प्राणा व हिदेवत्या एकपात्रा गृद्धंते तस्मात्माणा एकनामानो हिपात्रा हूयंते तस्मात्माणा हं हं. येनैवाध्वर्य्यंजुषा प्रयच्छित तेन होता प्रतिगृण्हात्येष वसुः पुरूवसुरिह वसुः पुरूवसुर्भिय वसुः पुरूवसुर्वा वान् सह प्राणेन वसुर्वाक्षपा वान् सह प्राणेन व्हयतामुपहूता ऋषयो देव्यासस्तनूषा वानस्तन्वस्तपोजा उपमामृषयो देव्यासा व्हयंताः तनूषावानस्तन्वस्त-पोजा इति प्राणा वा ऋषयो देव्यासस्तनूषाज्ञानस्तन्वस्तपोजा स्तानेव तदुपव्हयतः एष वसुर्विदहसुरिहवसुर्विदहसु मंथि वसुर्विदहसु श्वश्च-ष्याश्वश्चमें पाहीतिः मैत्रावरूणं भक्षयत्युपहूतं चक्षुः सह मनसोप मा चक्षुः सह मनसा व्हयतामुपहूता ऋषयो देव्यासस्तनूषावानस्तन्व-

स्तपोजा उप मामृषयो दैन्यासो व्हयंतां;तनूपावानस्तन्वस्तपोजा इति प्राणा वा ऋषयो दैन्यासस्तनूपावानस्तन्वस्तपोजास्तानेव तदुपव्हयत. एष वसुः संयहसुरिह वसुः संयहसुर्मिय वसुः संयहसुः श्रोत्रपाःश्रोत्रं मे पाहीत्याश्विनं भक्षयत्युपहूर्तं श्रोत्रं सहात्मनोप मां श्रोत्रं सहात्मना व्हयतामुपहूता ऋषयो दैन्यासस्तनूपावानस्तन्वस्तपोजा उप मामृष-यो दैन्यासोव्हयंतां. तनूपावानस्तन्वस्तपोजा इति प्राणा वा ऋषयो दै-व्यासस्तनूपावानस्तन्वस्तपोजास्तानेव तदुपव्हयते पुरस्तात्मत्यं चर्में-द्रवायवं भक्षयति तस्मात्युरस्तात्माणापानी पुरस्तात्मत्यं च मैत्रावरुणं भक्षयति तस्मात्युरस्ताचक्षुषी सर्वतः परिहारमाश्विनं भक्षयति तस्मान्मनुष्याश्व पद्मवश्व सर्वतो वाचं वदंतीं शृण्वंति ।। २७।।

प्राणा वै हिदेवत्या अनवानं हिदेवत्यान्यजेत् प्राणानां संतत्ये प्राणानामन्यवछेदायः प्राणा वै हिदेवत्या न हिदेवत्यानामनुवषट्- कुर्याद्यद् हिदेवत्यानामनुवषट्कुर्यादसंस्थितान् प्राणान् त्संस्थापये- त्संस्था वा एषा यदनुवषट्कारो य एनं तत्र ब्रूयादसंस्थितान् प्राणान्त्समितिष्ठिपत् प्राण एनं हास्यतीति शक्षत्तथा स्यात्तस्मात्र हिदेवत्यानामनुवषट्कुर्यात् तहाहुर्हिरागूर्यं मैत्रावरुणो हिः प्रेष्यति. सकृदागूर्य होता हिर्वषट्करोति का होतुरागूरिति प्राणा वै हिदेवत्या आगूर्वज्ञस्तद्यद्रत्र होतांतरेणागुरेतागुरा वज्ञण यजमानस्य प्राणान्वीयाद्य एनं तत्र ब्रूयादागुरा वज्ञण यजमानस्य प्राणान्वीयाद्य एनं तत्र ब्रूयादागुरा वज्ञण यजमानस्य प्राणान्त्याण एनं हास्यतीति शक्षत्तथा स्यात्तस्मात्तत्र होतांतरेण नागुरेताथो मनो वै यजस्य मैत्रावरुणो वाग्यज्ञस्य होता मनसा वा हिषता वाग्वदितः या हान्यमना वाचं वदत्यसुर्या वै सा वाग्वदिवज्ञष्टा. तद्यदेवात्र मैत्रावरुणो हिरागुरते सैव होतुरागूः ॥ २८ ॥ प्राणा वा ऋतुयाजास्तद्यहृतुयाजैश्वरंति प्राणानेव तद्यजमाने

दर्धातः षळ्तुनेति यजंति, प्राणमेव तद्यज्ञमाने दर्धतः चत्वार कृतुभिरिति यजंति अपानमेव तद्यजमाने दर्धतः दिक्तंतुनेत्युपिरः ष्टात् व्यानमेव तद्यजमाने दर्धतः स वा अयं प्राणस्त्रेधा विहितः प्राणो उपानो व्यान इति तद्यदृतुन कृतुभिक्तंतुनेति यज्ञति प्राणाना संतत्ये प्राणानामव्यवछेदायः प्राणा वा कृतुयाजा नृत्याज्ञानामनुवषट् कृर्यादसंस्थिता वा कृतव एकैक एवं यदृतुयाज्ञानामनुवषट् कृर्यादसंस्थितानृतृन्तसंस्थापयेत्संस्था वा एषा यद्नुवषट्कारोः य एनं तत्र ब्रूयादसंस्थितानृतृन्त्समितिष्ठिपद् दुषमं भविष्यतीति द्याश्वत्तथा स्यात्तस्मान्तुत्याज्ञानामनुवषट्कुर्यात् ॥ २९ ॥

प्राणा वै हिदेवत्याः पश्चव हळा हिदेवत्यान् भक्षयिलेळामुपव्हयते. पश्चवो वा हळा पश्चेव तदुपव्हयते पश्चन् यजमाने दधाति.
तदाहुरवांतरेळां पूर्वी प्राश्नीयाश्च् होतृचमसं भक्षयेश्च् हितः
अवांतरेळामेव पूर्वी प्राश्नीयाद्. अथ होतृचमसं भक्षयेशहाव हिदेवत्यान् पूर्वान् भक्षयित तेनास्य सोमपीथः पूर्वी भिक्षतो भवितः
तस्मादवांतरेळामेव पूर्वी प्राश्नीयादथ होतृचमसं भक्षयेत्तदुभयतो उन्नार्धं परिगृण्हाति. सोमपीथाभ्यामनाद्यस्य परिगृहीत्यै. प्राणा
वै हिदेवत्या आत्मा होतृचमसो हिदेवत्यानां संखवान् होतृचमसे
समवनयत्यात्मन्येव तत्थोता प्राणात्समवनयते सर्वायुः सर्वायुः
वायः सर्वमायुरेति य एवं वेद ॥ ३० ॥

देवा वे यदेव यज्ञे कुर्वस्तदसुरा अकुर्वस्ते समावहीयां एवासन्त्र व्यावर्ततः ततो वे देवा एतं तूणीं शंसमपत्र्यंस्तमेषामसुरा नान्ववायं-स्तूणीं सारो वा एष यत्तूणीं शंसो. देवा वे यं यमेव वज्ञमसुरेभ्य उदयच्छंस्तं तमेषामसुराः प्रत्यबुध्यंतः ततो वे देवा एतं तूणीं शंसं वज्ञ-मपत्र्यंस्तमेभ्य उदयच्छंस्तमेषा असुरा न प्रत्यबुध्यंतः तमेभ्यः पाहरं- स्तेनैनानप्रतिबुद्धेनामंस्ततो नै देवा अभवन् परासुरा भवत्यात्मना परास्य द्विषन् पाष्मा भातृत्यो भनति य एवं नेदः ते ने देना निजि॰ तिनो मन्यमानायज्ञमतन्वतः तमेषाम् असुरा अभ्यायन् यज्ञवेशसमेषां करिष्याम इति तान् त्समंतमेवोदारान् परियत्तानुदपश्यंस्ते ब्रवन्त्सं-स्थापयामेमं यत्रं. यत्रं नो उसरा मा विध्यरिति तथेति तं तृष्णी शंसे संस्थापयन्; भूरमिज्यौतिज्यौतिरामिरित्याज्यप्रजगे संस्थापयत्र. इंद्रो ज्योतिभुवो ज्योतिरिंद्र इति निष्केवल्यमरु वतीये संस्थापयन् स्याँ ज्योतिज्योतिः स्वः सूर्यइति वैश्वदेवाभिमारुते संस्थापयंस्तमेवं तूर्णी दांसे संस्थापयन्स् तमेवं तूर्णी दांसे संस्थाप्य तेनारिष्टे• नोदचमाश्रुवत स तदा वाव यज्ञः संतिष्ठते यदा होता तूर्णी शंसं शंसति. स य एनं शस्ते तूर्णी शंस उप वा वदेदन् वा व्याह-रेत्तं ब्रुयादेष एवैतामार्त्तिमारिष्यति. पातर्वाव वयमद्येमं शस्ते तूष्णी शंसे संस्थापयामस्तं यथा गृहाणि तं कर्मणानुसामियादेवमेवैनामिदम्नु-समिम इति स ह वाव तामात्तिमृच्छिति य एवंविद्वान् त्संशस्ते तूर्णी शंस उप वा वदत्यनु वा व्याहरति. तस्मादेवंविद्वान् संशस्ते तूर्णी दांसे नोपवदेनानुव्याहरेत् ॥ ३१ ॥

चक्षूंषि वा एतानि सवनानां यत्तूष्णीं शंसो. भूरिक व्यांति व्यांतिर किरिति प्रातःसवनस्य चक्षुषी. इंद्रो ज्योतिर्भुवो ज्योतिरिंद्र इति प्राध्यंदिनस्य सवनस्य चक्षुषी. सूर्यो ज्योतिज्योतिः स्वः सूर्य इति नृतीयसवनस्य चक्षुषी. चक्षुष्मद्भिः सवने राधाति चक्षुष्मद्भिः सवने राधाति चक्षुष्मद्भिः सवनेः स्वर्गे लोकमेति य एवं वेदः चक्षुर्वा एतद्यक्तस्य यत्तूष्णीं शंस एका सती व्याहतिई धोच्यते तस्मादेकं सच्चक्षु ई धाः मूलं वा एतद्यक्तस्य यत्तूष्णीं शंसोः यं कामयेतानायतनवान्त्स्यादिति नास्य यत्ते तूष्णीं शंसं शंसेदुनमूलमेव तदा प्राभवंतमनुषराभविः

तदु वा आहुः शंसेदेवापि वै तदृत्विजे हितं यस्थोता तूर्णी शंसं न शंसत्यृत्विजि हि सर्वी यज्ञः प्रतिष्ठितोः यज्ञे यज्ञमानस्तरमाच्छं-स्तव्यः शंस्तव्यः ॥ ३२ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे हितीयपंचिकायां चतुर्थो अध्यायः॥ ४॥

ब्रह्मवा आहावः क्षत्रं निविद्दिट् सूक्तमाञ्हयते उथ निविदं दधाति ब्रग्हण्येव तस्त्रत्रम्नुनियुनाकिः निविदं शस्त्वा सूक्तं शंसितः क्षत्रं वे निविद्दिट् सूक्तंः क्षत्र एव तिहृशम्नुनियुनिक्तः यं कामयेत क्षत्रेः णैनं व्यर्धयानिति मध्य एतस्य निविदः सूक्तं शंसेत्क्षत्रं वे निविद्दे सूक्तंः क्षत्रेणवेनं तद् व्यर्धयति यं कामयेतः विशैनं व्यर्धयानिति मध्य एतस्य सूक्तस्य निविदं शंसेत्क्षत्रं वे निविद्दि सूक्तंः विशैवेनं तद्व्यर्धयति यमु कामयेत सर्वमेवास्य यथा पूर्वमृजु कृतं स्यादित्याञ्हयेताथ निविदं दध्यादथ सूक्तं शंसेत्का सर्वस्य परस्ताद् व्याहरद् हादश कृत्वो हादशपदा वा एषां निविदेतां वाव तां निविदं व्याहरक्तां सर्वाणि भूतान्यन्वसृज्यंतः तदेतदृषिः पश्यनभ्यनूवाच, स पूर्वया निविदा कव्यतायोरिमा मजा अजनयन्यनूनामिति तद्यदेतां पुरस्तात्सूक्तस्य निविदं दधाति प्रजात्ये प्रजायते प्रजया पशुभिर्य एवं वेद ॥ ३३ ॥

अमिरेंबेध इति शंसत्यसी वा अमिरेंबेध एतं हि देवा इंधत-एतमेव तदेतस्म लोक आयातयत्यमिमीन्वध इति शंसत्ययं वा अ-मिमीन्वध इमं हि मनुष्या इंधते अमिनेव तदस्मि लोक आयातयति. अमि: सुषमिदिति शंसीत-वायुर्वा अमि: सुषमिद्दायुर्दि स्वयमात्मानं समिधे स्वयमिदं सर्वे यदिदं किंच- वायुमेव तदंतिश्वलोकआयात-यति. होता देववृत इति शंसत्यसी वे होता देववृत एष हि सर्वतो

## ऐतरेयब्राह्मणे द्वितीयपंचिका. ३८, ३५, ३६. ४९

म वो देवायामय इत्यनुष्टुभः मथमे पदे विहरति. तस्मास्त्रयू-रू विहरति समस्यत्यत्तरे पदे. तस्मातुमानूरू समस्यति तन्-मिथुनं मिथुनमेव तदुक्थमुखे करोति मजात्यै. मजायते मजया पशुभिर्य एवं वेद. म वो देवायामय इत्यनुष्टुभः मथमे पदे विहर्-रति वज्रमेव तत्यरोवरीयासं करोति समस्यत्येवीत्तरपदे आरं-भणतो वे वज्रस्याणिमाथो दंउस्यायो परशोर्वज्रमेव तत्महरति दिषते भानुन्याय वयं. योऽ स्य स्तृत्यस्तस्मै स्तर्नवे ॥ ३५॥

देवासुरा वा एषु लोकेषु समयतंत ते वे देवाः सद एवायतनम-कुवंतः; तांस्सदसो अयंस्तआमीधं सं प्रापदांत ते ततो न पराजयंत- तस्मादामीध उपवसंति न सदस्यामीधे द्याधारयंत यदामीधे धारयंत, तदामीधिस्याग्नीधन्वं तेषां वे देवानामसुराः तदस्यानग्नी-निर्वापयां चकुस्ते देवा आग्नीधादेव सदस्यानग्नीन्विहरंत. तैर-सुरक्षांस्यपामत तथैवैतद्यजमाना आग्नीधादेव सदस्यानग्नीन्विहरंत्यसुरक्षांस्येव तदप्रमते ते वे मातराज्येरेवाजयंत आयन् यदा-ज्येरेवाजयंत आयंस्तदाज्यानामाज्यत्वं तासां वेहोत्राणामायतीना-माजयंतीनामछावाकीया हीयतः तस्यामिद्राग्नी अध्यास्तामिद्राग्नी वेदवानामोजिष्ठी बिलष्ठी सिहष्ठी सत्तमी पारियण्णुतमी तस्मादद्राग्नमछावाकः मातःसवने शंसतींद्राग्नी हि तस्यामध्यास्तां तस्माद्र पुरस्तादन्ये होत्रकाः सदः मसपित पश्चाछावाकः पश्चव हि हीनो अनुसंजिगमिष्ठित तस्माद्यो ब्राह्मणो बव्हृचो वीर्यवान्त्स्यात्सो अस्या-छावाकीयां कुर्यात्तेनेव सा अहीना भवति ॥ ३६॥

देवरथो वा एष यदाज्ञस्तस्यैतावंतरी रक्षी यदाज्यप्रउगे तदा-दाज्येन प्वमानमनुशंसित प्रजगेणाज्यं देवरथस्यैव तदंतरी रक्षी विहरत्यलोभाय तामनुकृति मनुष्यरथस्यैवातरी रक्षी विहरत्य-लोभाय नास्य देवरथो लुभ्यति न मनुष्यरथो य एवं वेद. तदाहुर्य-था वाव स्तोत्रमेवं शस्त्रं पावमानीषु सामगाः स्तुवत आग्नेयं हो-ताज्यं शंसित कथमस्य पावमान्यो अनुशस्ता भवंतीति? यो वा अभिः स पवमानस्तदप्येतदृषिणोक्तमग्निक्तिः पवमान इत्येवमु हास्याग्ने-यीभिरेव प्रतिपद्यमानस्य पावमान्यो अनुशस्ता भवंति. तदाहुर्यथा वाव स्तोत्रमेवं शस्त्रं गायत्रीषु सामगाः स्तुवत अनुष्टुभं होताज्यं शंसित, कथमस्य गायत्र्यो अनुशस्ता भवंतिति? संपदिति ब्रूयास्सैता अनुष्टुभस्तास्त्रिः प्रथमया त्रिष्त्त्तमयैकादश भवंति विराख्याज्या इतदशी. न वा एकेनाक्षरेण छंदासि वियंति न हाभ्यां. ताः षोळश गायच्यो भवंत्येवमु हास्यानुष्ट्रब्भिरेव प्रतिपद्यमानस्य गायच्यो अनुवास्ता भवंति अग्न इंद्रश्च दाशुषो दुरोण इत्याग्नेद्रा यजित नवा एताविद्राग्नी संती व्यजयेतामाग्नेद्री वा एती सन्ती व्यजयेता तद्यदामेंद्रा यजित विजित्या एव सा विराट् त्रयस्त्रिशदक्षरा भवितत्रयस्त्रिश्च देवा, अष्टी वसव एकादश रुद्रा हादशादित्याः प्रजापतिश्च वषट्कारश्च तत्मथम उवयमुखे देवता अक्षरभाजः करोतिः
अक्षरमक्षरमेव तहेवता अनुप्रिवित देवपात्रेणैव तहेवतास्तृप्यंति.
तदाहुर्यथा वाव शस्त्रमेवं याज्याग्नेयं होताज्यं शंसत्यथ कस्मादामेंद्रा यजतीतिः या वा आमेंद्रीद्राग्नी वे सा सद्राग्नमेतदुवर्थ
प्रदेण च तृष्णी शंसेन चेंद्राग्नी आगतं सुतं गीर्भिनेभो वरेण्यं अस्य
पातं धियेषितेत्येद्राग्नमध्वर्युर्महं गृण्हाति भूरगिन्ज्योति ज्योतिरिग्नर्
इंद्रो ज्योति भूवो ज्योतिर्दिः सूर्यो ज्योतिज्योतिः स्वः सूर्य इति
होता तृष्णी शंसं शंसित तद्यथैव शस्त्रमेवं याज्या।। ३७॥

होतृबपं अपित रेतस्तिस्तिचत्युपाशु अपत्युपाशिव वे रेतसः सिक्तिः पुराहावाज्वपित यहै किंचोर्ध्वमाहावाच्छस्त्रस्यैव तत्यराचं चतुष्पद्यासीनमभ्याव्हयते-तस्मात्यरांचो भूत्वा चतुष्पदो रेतः सिचितिः सम्यङ् हिपाद्भवितः तस्मात्सम्यंचो भूत्वा हिपादो रेतः सिचितिः पिता मातिरिश्वेत्याहः माणो वे पिता, माणो मातिरिश्वा; माणो रेतो रेतस्तिस्विच्यछिद्रा पदा धा इतिः रेतो वा अछिद्रमतो ह्यछिद्रः संभवत्यिछः होवश्या कवयः शंसीनिति ये वा अनूचानास्ते कवयस्त इदमिछद्रं रेतः पजनयित्रत्येव तदाहः सोमो विश्ववित्रीश्यानि नेषहूहस्तिरुक्या मस्तानि श्रीसपितिः ब्रह्म व बृहस्पतिः, क्षत्रं सोमःस्तुतः शस्त्राणि नीश्यानि चोक्था मदानि चः देवेन चैवैतद् ब्रम्हणा प्रसूतो देवेन च क्षत्रेनोक्थानि शंसत्येती ह वा अस्य सर्वस्य प्रसवस्येशाते यदिदं

किंच. तद्यदेताभ्यामपसूतः करोत्यकृतं तदकृतमकरिति वै निर्दंतिकृतमस्य कृतं भवति नास्याकृतं कृतं भवति य एवं वेदः वागायुर्विश्वायुर्विश्वमायुरित्याहः पाणो वा आयुः पाणो रेतो वाग्योनिर्योनि
तदुपसंधाय रेतः सिचितिः क इदं शंसिष्यति, स इदं शंसिध्यतीत्याहः प्रजापित्वै कः प्रजापितः प्रजनियध्यतीत्येव
तदाहः ॥ ३८ ॥

आहूय तूणीं शंसं शंसितः रेतस्तिसिक्तं विकरोतिः सिक्तिवां अमे अय विकृतिरुपाशु तूणीं शंसं शंसत्युपाश्विव वे रेतसः सिक्तिस्तिर इव तूणीं शंसं शंसितः तिर इव वे रेतिसि विक्रियंते षट्पदं तूणीं शंसं शंसितः तिर इव वे रेतिसि विक्रियंते षट्पदं तूणीं शंसं शंसितः पिकृति वे पुरुषः षळंग आत्मानमेव तत्विद्धं बळंगं विकरोतिः तूणीं शंसं शस्ता पुरोक्तं शंसितः रेतस्ति हृतं मजनयितः विकृतिवां अमे अथ जातिरुच्चेः पुरोरुचं शंसितः रेतस्ति हृतं मजनयितः हादशपदां पुरोरुचं शंसितः हादश वे मासाः संवत्सरः, संवत्सरः मजापितः, सो अस्य सर्वस्य मजनियताः स यो अस्य सर्वस्य मजनियताः स यो अस्य सर्वस्य मजनियताः स यो अस्य सर्वस्य मजनियताः तदाहुर्यन्ति। यसवनमेव जातवेदस्यां पुरोरुचं शंसितिः शायते मजया पशुभिर्य एवं वेदः जातवेदस्यां पुरोरुचं शंसिति जातवेदाः सात्र जातवेदस्यां पुरोरुचं शंसितिः शाणो वे जातवेदाः, स हि जातानां वेदः यावता वे स जातानां वेद ते भवंतिः येषाम न वेद किमु ते स्युयों वा आत्मसंस्कृति वेद तत्सुविदितं ।। ३९ ।।

म वो देवायाग्नय इति शंसित माणो वै ममाणं हीमानि सर्वाणि भूतान्यनुमयंति माणमेव तत्संभावयति, माणं संस्कृहते. दीदि॰ वांसमपूर्व्यमिति शंसित मनो वै दीदाय; मनसो हि न किंचन

## ऐतरेयब्राह्मणे द्वितीयपंचिका. ४०, ४१. ५३

पूर्वमस्ति. मन एव तत्संभावयति, मनः संस्कृरुते. स नः शर्माणि वी-तय इति शंसति. वार्वे शर्मः तस्माहाचानुवदंतमाह शर्मवदास्मा आयांसीति वाचमेव तत्संभावयति वाचं संस्कुरुत उत नो ब्र-द्धानिष इति शंसति. श्रोतं वै ब्रद्धः श्रोत्रेण हि ब्रद्ध शृणोति, श्रोत्रे ब्रह्म प्रतिष्ठितं. श्रोत्रमेव तत्संभावयति, श्रोत्रं संस्कृरते. स यंता निम एषामिति शंसत्यपानो नै यंतापानेन हायं यतः प्राणो न पराङ् भवत्यपानमेव तत्संभावयत्यपानमेव संस्कुरुत. ऋतावा य-स्य रोदसी इति शंसति चक्षुर्वा ऋतं तस्माद्यतरो विवदमानयोराहा-हम्नुष्या चक्षुषा दर्शमिति तस्य श्रद्धित. चक्षुरेव तत्संभावयति, चक्षुः संस्कुद्दते. नू नो रास्त सहस्रवत्तोकवयुष्टिमद्दस्तियुत्तमया परिदधातिः आसा वै समस्तः सहस्रवास्ताकवानुष्टिमानास्मानः मेन तत्समस्तं संभानयत्यात्मानं समस्तं संस्कृरुते. याज्यया यजीत मित्तर्वे याज्या पुण्येव लक्ष्माः पुण्यामेव तं लक्ष्मां संभावयाति. पुण्यां लक्ष्मीं संस्कुरुते स एवंविहान्छंदोमयो देवतामयो ब्रह्ममयो उमृतमयः संभूय देवना अप्येति य एवं वेद. यो वै तहेद यथा छंदोमयो देवतामयो ब्रह्ममयो अमृतमयः संभूय देवता अप्येति तत्सुविदितमध्यात्ममथाधिदैवतं ॥ ४० ॥

षट्पदं तूर्णी शंसं शंसितः षड्वा ऋतव ऋतूनेव तत्कल्ययत्यृतू-नप्येति. हादशपदा पुरोहचं शंसितः हादश वे मासा मासानेव तत्कल्ययित मासानप्येतिः म वो देवायामय हित शंसत्यंतिरक्षं वे मांतिरक्षं हीमानि सर्वाणि भूतान्यनुमयंत्यंतिरक्षमेव तत्कल्पयत्यं-तिरक्षमप्येतिः दीदिवासमपूर्वमिति शंसत्यसी वे दीदाय यो औत तपत्येतस्माहि न किंचन पूर्वमस्त्येतमेव तत्कल्पयत्येतमप्येतिः स नः शर्माणि वीतय हित शंसत्यिष्वै शर्माण्यनाद्यानि यच्छत्यिमः मेन तत्कस्पयत्यिममप्येति. उत नो ब्रह्मजनिष इति शंसित. चंद्रमा
नै ब्रह्म; चंद्रमसमेन तत्कस्पयित चंद्रमसमप्येति स यंता निम
एषामिति शंसित. नायुनै यंता, नायुना हीदं यतमंतिरक्षं न
समृछिति; वायुमेन तत्कस्पयित, नायुमप्येति. ऋतावा यस्य रोदसी इति शंसित; द्यावापृथिनी नै रोदसी; द्यावापृथिनी एव तत्कस्पयित, द्यावापृथिनी अप्येति. नू नो रास्त सहस्रवन्तोकन्तुष्टिमहस्तित्युन्तमया परिद्याति. संनत्सरो नै समस्तः सहस्रवास्तोकवान्
पुष्टिमान्संवत्सरमेन तत्समस्तं कस्पयित, संनत्सरं समस्तमप्येति.
याज्यया यजित वृष्टिनै याज्या निद्युदेन. निद्युत्थादं वृष्टिमनाद्यं
संप्रयच्छिति. निद्युतमेन तत्कस्पयित, निद्युतमप्येति. स एवंनिहानेतन्मयो देनतामयो भनित भनित ॥४९॥ इति हितीयपैनिका समाप्ता.

अथ तृतीयपंचिकामारं मः ॥ श्रीगणेशाय नमः ॥ औं ॥ ग्रहोक्यं वा एतद्यस्प्रजगं; नव मातर्ग्रहा गृद्धांते. नविभवंहिष्यवमाने स्तुवते; स्तुते स्तोमे दशमं गृण्हाति; हिंकार इतरासा दशमः सो सा संमा. वायव्यं शंसितः तेन वायव्य उक्थवानेहिवायवं शंसितः तेनेहिवायवं उक्थवान् भैत्रावरुणं शंसितं तेन मैत्रावरुण उक्थवानाश्विनं शंसितः तेन सुक्रामंथिना उक्थवंतीः विश्वदेवं शंसित तेनाग्रयण उक्थवान् स्तारस्वतं शंसितः न सारस्वतो महो अस्तः, वाक्तु सरस्वतीः ये तु केच वाचा ग्रहा गृह्यंते ते अस्य सर्वे श्वस्तोकथा उक्थिनो भवंति य एवं वेद ॥ १ ॥

अनावं वा एतेनावरून्धे यत्मउगमन्यान्या देवता प्रउगे शस्य-

ते उन्यदन्यद्वथं प्रज्ञो क्रियते उन्यदन्यदस्यात्राद्यं प्रहेषु भ्रियते य एवं वेदैतस्य वे यजमानस्याध्यात्मतमिनोक्यं यत्पउगं. तस्मादेनेनै-तद्येक्ष्यतमिवेत्याहरेतेन होनं होता संस्तरोतीति वायव्यं शंसीत. तस्मादाहुर्वायुः माणः माणो रेतो रेतः पुरुषस्य प्रथमं संभवतः संभ-वतीति. यहायव्यं शंसित प्राणमेवास्य तत्संस्करोत्येंद्रवायवं शंसितः यत्र वाव प्राणस्तदपानो यदेँद्रवायवं शंसति प्राणापानावेवास्य तःसंस्करोति. मैत्रावरुणं शंसति. तस्मादाहुश्वक्षुः पुरुषस्य प्रथमं संभवतः संभवति।ति यन्मैत्रावरुणं शस्ति चक्षुरेवास्य तत्संस्क-रोत्याश्विनं शंसति. तस्मालुमारं जातं संवदंत उप व शुश्रुषते नि वै ध्यायतीति यदाश्विनं शंसति श्रीत्रमेवास्य तत्संस्करोत्युदं शंसति. तस्मान्तमारं जातं संवदंते प्रतिधारयति वै ग्रीवा. अथो शिर इति. यदें इंसित वीर्यमेवास्य तत्संस्करोति, वैश्वदेवं इांसति. तस्मात्कमारो जातः पश्चेव प्रचरतिः वैश्वदेवानि हांगानिः यहै श्वदेवं शंसत्यं नान्ये वस्य वत्यं स्करोतिः सारस्वतं शंसतिः तस्माल्यमारं जातं अधन्या वागाविशति वाग्धि सरस्वती यत्सारस्वतं शंसति वाचमे बास्य तत्संस्करोत्येष वै जातो जायते सर्वाभ्य एताभ्यो देवताभ्य-सर्वभ्य उक्थेभ्यः सर्वेश्यक्छंदोभ्यः सर्वेभ्यः प्रजोभ्यः सर्वेभ्यः सवनेभ्यो य एवं वेद यस्यचैवंविद्ष एतच्छंसंति ॥ २ ॥

प्राणानां वा एतदुवयं यत्प्रजगं. सप्त देवताः शंसितः सप्त वै शीर्षन्प्राणाः शीर्षन्तेव तत्प्राणान् दधाति. किं स यजमानस्य पापभ-द्भमाद्वियेतेति ह स्माहः यो अस्य होता स्यादित्यित्रैवैनं यथा कामयेत-तथा कुर्याद्यं कामयेतः प्राणेनैनं व्यर्धयानीति वायव्यमस्य लुब्धं शंसेदृचं वा पदं वातीयात्त्तेनैव तलुब्धं प्राणेनैवैनं तद् व्यर्धयति यं कामयेतः प्राणापानाभ्यामेनं व्यर्धयानीत्येद्ववायवमस्य लुब्धं शंसेट्टचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धं प्राणापानाभ्यामेवैनं तद् व्यर्धयित यं कामयेत. चक्षुपैनं व्यर्धयानीति मैत्रावरूणमस्य लुब्धं शंसेट्टचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धं चक्षुपैनेनं तद् व्यर्धयित यं कामयेत. श्रोत्रेणेनं व्यर्धयानीति आश्विनमस्य लुब्धं शसंदृचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धं श्रोत्रेणेनैनं तद् व्यर्धयित यं कामयेत. वीयेणेनं व्यर्धयानीर्वेद्रमस्य लुब्धं शंसेट्टचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धं वीयेणेनैनं तद् व्यर्धयित यं कामयेतांगेरेनं व्यर्धयानीति विश्वदेवमस्य लुब्धं शंसेट्टचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धंमंगिरेनैनं तद् व्यर्धयित यं कामयेत. वाचैनं व्यर्धयानीति सारस्वतमस्य लुब्धं शंसेट्टचं वा पदं वातीयात्तेनैव तं लुब्धं वाचैनेनं तद् व्यर्धयित. यमु कामयेत सर्वेरेनमंगेः सर्वेणात्मना समर्धयानीत्येतदेवास्य यथापूर्वमृजुक्कृपं शंसेत्संवेरेनैनं तदंगेः सर्वेणात्मना समर्धयित. सर्वेरंगैः सर्वेणात्मना समृध्यते य एवं वेद ॥ ३ ॥

तदाहुर्यथा वाव स्तात्रमेवं शस्त्रमामेयीषु सामगाःस्तुवते वायव्यया होता प्रीतपद्यते कथमस्यामेय्यो अनुशस्ता भवंतित्यमेवां एताः
सर्वास्तन्वो यदेता देवताः स यदिमः प्रवानिव दहति तदस्य वायव्यं
रूपं तदस्य वेनानुशंसत्यथ यद् हैधिमव कृत्वा दहति ही वा इंद्रवायुः तदस्येद्रवायवं रूपं तदस्य तेनानुशंसत्यथ यदुः हप्यति निच हप्यति तदस्य मैत्रावरूणं रूपं तदस्य तेनानुशंसत्य यदेनं हाभ्यावोपासते तदस्य मैत्रं रूपं तदस्य तेनानुशंसत्यथ यदेनं हाभ्यावोषासते तदस्य मैत्रं रूपं तदस्य तेनानुशंसत्यथ यदेनं हाभ्यावाहुभ्या हाभ्यामरणिभ्या मंथंति ही वा अभिनी तदस्याभिनं
रूपं ; तदस्य तेनानुशंसत्यथ यदुःचैधींषः स्तनयन् वववाकुर्वनिव
दहित यस्माद् भूतानि विजंते तदस्येदं रूपं; तदस्य तेनानुशंसत्यथ

यदेनमेकं संतं बहुधा विहर्ततः; तदस्य वैश्वदेवं रूपं तदस्य तेनाः
नुशंसत्यथ यत्सूर्जयन् वाचिमव वदन् दहित तदस्य सारस्वतं
रूपं; तदस्य तेनानुशंसत्येवमु हास्य वायव्ययेव प्रतिपद्यमानस्य
तृचेन तृचेनैवेताभिदेवताभिः स्तोत्रियो अनुशस्तो भवति. विश्वभिःसोस्यं मध्वम इंद्रेण वायुना विवा मित्रस्य धामभिरिति वैश्वदेवमुक्थं
शस्ता वैश्वदेव्या यज्ञति यथाभागं तद्देवताः प्रीणाति ।। ४ ।।

देवपात्रं वा एतद्यह्रषट्कारो वषट्करोति देवपात्रेणैव तहेवतास्त-पंयत्यनुवषट्करोति. तद्यथादो अश्वान् वा गा वा पुनरभ्याकारं तर्पयं-त्येवमेवैतहेवताः पुनरभ्याकारं तर्पयंति यदनुवषट्करोतिमानेवा-प्रीनुपासत इत्याहार्धिण्यानथ कस्मात्यूर्वस्मनेव जुल्हति पूर्वस्मिन् वषट्कुर्वतिति यदेव सोमस्यामे वीहीत्यनुवषट्करोति तेन धिण्यान् प्रीणात्यसंस्थितांत्सोमान् भक्षयंतित्याहुर्येषां नानुवषट्करोति को न सोमस्य स्थिष्टकृद्भाग इति यहाव सोमस्यामे वीहीत्यनुवषट्-करोति तेनैव संस्थितान् सोमान् भक्षयंति स उ एव सोमस्य स्विष्टकृद्भागो वषट्करोति ॥ ५ ॥

वजो वा एष यहषट्कारो यं हिण्यात्तं ध्यायेहषट्किरिष्यंस्तिस्नकेव तं वजनास्थापयतिः षिळिति वषट्करोतिः; षड्वा ऋतवः;
ऋतूनेव तत्कल्यंय्यृतून् प्रतिष्ठापयितः; ऋतून्वे प्रांतिष्ठत हदं सर्वमनुप्रतितिष्ठति यदिदं किंचः प्रतितिष्ठति य एवं वेदः तदु ह स्माहः
हिरण्यदन्वेद एतानि वा एतेन षट् प्रतिष्ठापयितः; यौरंतिरक्षे
प्रतिष्ठितांतिरक्षं पृथिव्यां पृथिव्याप्स्वापः सत्ये सत्यं ब्रह्मणि;
ब्रम्ह तपसीत्येवा एव तत्प्रतिष्ठाः प्रतितिष्ठतीरिदं सर्वमनुप्रतितिष्ठति यदिदं किंचः प्रतितिष्ठति य एवं वेदः वीषळिति वषट्
करोत्यसी वाव वावृतवः षळेतमेव तदृतुष्वादसात्यृतुषु प्रतिष्ठापः

यतिः याट्टगिव वै देवेभ्यः करोति तादृगिवास्मै देवाः कुर्वति ॥ ६ ॥

त्रयो व वषट्कारा; वज्रो धामछद्विक्तः स यमेवोचिक्ति वषट् करोति स वज्रस्तं तं प्रहरित द्विषते भातृव्याय वधं यो अस्य स्तृ-स्यस्तस्मे स्तर्तवे तस्मात्स भातृव्यवता वषट्कृत्यो अथ यः समः संततो निर्हाणचेः स धामछत्तं तं प्रजाश्च परावश्चानृपितष्ठंते-तस्मात्स प्रजाकामेन पर्गुकामेन वषट्कृत्यो अथ येनैव षळवराभ्रोति स रिक्तो रिणक्त्यात्मानं, रिणिक्त यज्ञमानं पापियान्वषट्कर्ता भवित, पापीयान्यस्मे वषट्करोति तस्मात्तस्याज्ञां नेयान्ति स यज्ञमानस्य पापभद्रमाद्वियेतेति ह स्माह यो अस्य होता स्यादित्यत्रैवैनं यथा कामयेत तथा कुर्याद्यं कामयेत यथैवानीजानो भूत्त्रथैवेजानः स्यादिति यथैवास्य ऋचं ब्रूयात्त्रथैवास्य वषट्कुर्यात्सदृत्रामेवैनं तत्करोति यं कामयेत पापीयांत्स्यादित्युचैस्तरामस्य ऋचमुका यौस्तरां वषट्कुर्यात्पापीयांसमेवैनं तत्करोति यं कामयेत श्रेयान् स्यादिति यौनस्तरामस्य ऋचमुकाचिस्तरा वषट्कुर्यान्त्र्य एवैनं तिच्छ्यामादधाति संततमृचा वषट्कृत्यं संतत्ये संधीयते प्रजया पश्चीर्भयं एवं वेद ॥ ७॥

यस्यै देवतायै हिनिर्गृहीतं स्यात्तां ध्यायेद्वषट्करिष्यंत्साक्षादेव तदेवतां मीणाति. मत्यक्षादेवतां यजित वज्ञो वै वषट्कारः स एष महतो उद्यातो दीदाय तस्य हैतस्य न सर्व इव द्यांति वेद न मतिष्ठां तस्मात्थाप्येतिर्हे भूयानिव मृत्युस्तस्य हैपैव द्यांतिरेषा मतिष्ठा वागि-त्येवः तस्माद्वषट्कृत्य वषट्कृत्य वागित्यनुमंत्रयेतः स एनं द्यांतो न हिनिस्तः वषट्कार मा मा प्रमृक्षो माहं त्वां प्रमृक्षं बृहता मन उपव्हये व्यानेन द्यारं प्रतिष्ठासिः प्रतिष्ठां गच्छ प्रतिष्ठां मा गमयेति वषट्कारमनुमंत्रयेत तदु ह स्माह दीर्घमेतत् सदम-भोजः सह ओज इत्येव वषट्कारमनुमंत्रयेतीजश्च ह व सहश्च वषट्कारस्य प्रियतमे तन्वी; प्रियेणैवैनं तत्थान्ता समर्धयिति प्रियेण धान्ता समृध्यते य एवं वेद. वाक् च व प्राणापानी च वषट्कारस्त एते वषट्कृते वषट्कृते व्युक्तामंति तानुमंत्रयेत वागोजः सह ओजो मिय प्राणापानावित्यात्मन्येव तत्थोता वाचं च प्राणापानी च प्रतिष्ठापयित सर्वायुः सर्वायुत्वायः सर्वमायुरिति य एवं वेद ॥ ८॥

यज्ञो व देवेभ्य उदक्रामत्तं प्रेषैः प्रेषमैछन्यत्रेषैः प्रेषमैछन् तत् प्रेषाणां प्रेषत्वं. तं पुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यसुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यसुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यसुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यसुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यसुरोरुग्भिः प्रारोचयन्यस्तसुरोरुचा पुरोरुक्तः तं वेद्यामन्वविदन् यहेद्यामन्वविदन् स्तहेदवैदित्वं. तं वित्तं प्रहेर्व्यगृण्हतः, तद् प्रहाणां प्रहत्वं. तं वित्त्वा निविद्धिः न्यवेदयन्यहित्त्वा निविद्धन्येवेद्यस्तिनिवदां निवित्त्वं. महहाच नष्टिष्यभ्यत्यं वेछित यतरो वाव तयोज्याय हवाभाछिति स एव तयोः साधीय हछित य उ एव प्रेषान्वर्षीयसो वर्षीयसो वेद स उ एव तान्त्साधीयो वेद. नष्टिष्यं होतदान्त्रीपास्तस्मात्मऋस्तिष्ठन् प्रेण्यति ॥ ९ ॥

गर्भा वा एत उक्याना यित्रिविदस्तयसुरस्तादुक्याना प्रातम् सक्ते धीयंते तस्मात्यरांचो गभा धीयंते परांचः संभवंति यन्मध्यतो मध्यंदिने धीयंते तस्मान्मध्ये गर्भा धृता यदंततस्तृतीयसक्ते धीयंते तस्मादमुतो उर्वाचो गर्भाः प्रजायंते प्रजात्ये प्रजायते प्रजया पशुभियं एवं वेदः पेशा वा एत उक्यानायित्रिविदस्तयसुरस्तादुक्याना प्रातःसक्ते धीयंते यथैव प्रवयणतः पेशः कुर्यात्तादृक्तयन्मध्यन्तो मध्यंदिने धीयंते यथैव मध्यतः पेशः कुर्यात्तादृक्तयदंततस्तृ- तीयसवने धीयंते यथैवावमञ्जनतः पेशः कुर्यात्ताटुक्तत्सवंती यज्ञस्य पेशसा शोभते य एवं वेद ।। १० ॥

सीर्या वा एता देवता यत्रिविदस्तय गुरस्तादुवशानां पातःसवने धीयंते, मध्यतो मध्यंदिनेंततस्तृतीयसवन आदित्यस्यैव तद्वत-मनपर्यावर्तते. पच्छो वै देवा यज्ञं समभरंस्तरमायच्छो निविद: द्यास्यंते. यद्दैतदेवा यज्ञं समभरन् तस्मादश्वः समभवत्तस्मादाहुरश्वं निविदा शंस्त्रे दद्यादिति तदु खलु वरमेव ददति न निविद: पदमतीयादात्रिविदः पदमतीयादाजस्य तच्छिद्रं कुर्यादाजस्य वै छिद्रं स्वव्यजमानो ७नु पापीयान् भवति तस्मान्न निविदः पदमती-याच निविदः पदे विपरिहरेदाचिविदः पदे विपरिहरेन्मोहयेदाई मुम्धो यजमानः स्यात्तस्मात्र निविदः पदे विवीरहरेत्र निविदः वदे समस्येदां निविदः पदे समस्येदाजस्य तदायुः संहरेत्प्रमायुको ग्रजमानः स्यात्तरमात्र निविदः पदे समस्येत्पेदं ब्रह्म पेदं क्षत्रमित्येते एव समस्येद् ब्रह्मक्षत्रयोः संश्रिती तस्माद् ब्रह्म च क्षत्रं च संश्रिते नतुचं न चतुर्ऋचमितमन्येत निवित्धानमेकैकं वै निविदः पदमुचं सुक्तं प्रति. तस्मान तृचं न चतुर्ऋचमतिमन्येत निवित्धानं निविदा ह्येव स्तोत्रमतिशस्तं भवत्येकां परिशिष्य तृतीयसवने निविदं दध्याबद् हे परिशिष्य दथ्यात्पन्नननं तदुपहन्याद्वर्भैस्तत्पना व्यर्धयेत्तस्मादेदा-मेव परिशिष्य तृतीयसवने निविदं दध्यात्र सुक्तेन निविदमितपद्येत येन स्केन निविदमतिपद्येत न तत्युनरुपनिवर्तत वास्तुहमेव तद-न्यत्तदैवतं तच्छंदसं सूक्तमाहत्य तिस्मित्रवदं दध्यान्; मा पगाम प्यो वयमिति पुरस्तात्सू कस्य शंसित पथो वा एष मिति यो यज्ञें महा-ति. मा यज्ञादिद्र सोमिन इति यज्ञादेन तं न प्रच्यनते मांतस्थुनी भरा-'तय इत्यरातीयत एव तदपहंति यो यज्ञस्य प्रसाधनस्तंतुर्देवेष्वाततः

तमाहुतं नशीमहीति प्रजा नै तंतुः; प्रजामेनास्मा एतत्संतनोति; मनोन्नाहुनामहे नाराशंसेन सोमेनेति मनसा नै यज्ञस्तायते मनसा क्रियते : सैन तत्र पायिश्वत्तिः पायिश्वत्तिः ॥ ११॥ इत्यैतरेयब्राम्हणे तृतीयपंचिकायां प्रथमोध्यायः ॥ १॥

देवविशः कल्पयितव्या इत्याहुक्छंदक्छंदिस प्रतिष्ठाप्यमिति बाँ।सावोमित्याव्हयते प्रातःसवने त्र्यक्षरेण शसामो दैवेशिमत्यध्वर्यः: मित गुगाति पंचाक्षरेण तदष्टाक्षरं सं पद्यते, ज्याक्षरा नै गायत्री गायत्रीमेव तसुरस्तात्पातः सवने चीक्रृपतामुन्थं वाचीत्याह शस्त्रा-उचतुरक्षरमामुक्थशा इत्यध्वर्युश्चतुरक्षरं तदष्टाक्षरं सं पद्यते-ष्टाक्षरा वै गायत्री गायत्रीमेव तदुभयतः पातः सवने चीक्कपता मध्वयां शांसावीमित्याऋ यते. मध्यंदिने षळक्षरेण शंसामी देवीमि-स्यध्वर्यः प्रति गृणाति पंचाक्षरेण, तदेकादशाक्षरं सं पद्यतः ; एका-दशाक्षरा वै त्रिष्टुप् त्रिष्टुभमेव तत्पुरस्तान्मध्यंदिने चीक्रुपतामुक्थं वाचींद्रायेत्याह शस्त्वाः सप्ताक्षरमोमुक्थशा इत्यध्वर्यश्वत्रक्षरं तदे-कादशाक्षरं सं पद्यते; एकादशाक्षरा वै त्रिष्टुप्; त्रिष्टुभमेव तदु-भयतोमध्यंदिने चीक्रपतामध्वयाँशोशोंसावोमित्याव्हयते. तृतीय-सवने सप्ताक्षरेण शंसामा दैवामित्याध्वर्युः प्रति गृणाति पंचाक्ष-रेण तत् द्वादशाक्षरं सं पद्यते; द्वादशाक्षरा नै जगती जगतीमेन तसुरस्तान्त्रतीयसवने चीक्रपतामुक्थं वाचींद्राय देवेभ्य इत्याह शस्त्र-कादशाक्षरमोभित्यध्वर्यरेकाक्षरं तत्हादशाक्षरं संपद्यते;हादशाक्षरा वै जगर्ती जगतीमेव तदुभयतस्तृतीयसवने चीक्कृपतां- तदेतदृषिः पश्य-न्नभ्यन्वाच यत् गायत्रेअधि गायत्रमाहितं त्रेष्टुभाहा त्रेष्टुभं निरतक्षत; यद्दा अगज्जगत्याहितं पदं; य एतिहिदुस्ते अमृतत्वमानशारित्येतिहै-तछंदउछंदसि प्रतिष्ठापयति बल्पयति देवविशो य एवं वेद ॥१२॥

## ६२ ऐतरेयब्राह्मणे तृतीयपंचिका १३, १४.

प्रजापिति यज्ञं छंदांसि देवेभ्यो भागध्यानि व्यभजस्ता गायत्रीमेवामये वसुभ्यः प्रातः सवने भजित्त्रष्टुभिमिद्राय रुद्रेभ्यो मध्यांदिने जगतीं विश्वभ्यो देवेभ्य आदित्येभ्यस्तृतीयसवने ज्यास्य यत्स्व छंद आसीदनुष्टुप् तामुदंतमभ्यदीहदछावाकीयामभिसेनमब्रवीदनुष्टुप् त्वन्वेव देवानां पापिष्टोसिः यस्य तेहं स्वं छंदोस्मि यां मोदंतमभ्यदीहीरछावाकीयामभीति तदजानात्स स्वं साममाहरत्स स्वे सोमेग्रं मुखमिभ पर्याहरदनुष्टुभं तस्मादनुष्टुबिग्रया मुख्या युज्यते, सर्वेषां सवनानामिग्रयो मुख्यो भवति श्रेष्ठतामश्चते य एवं वेदः स्वे वे सतस्तोमे कल्पयत्तरमाद्यत्र कच यजमानवशो भवति कल्पत एव यज्ञोपि तस्ये जनतायै कल्पते यत्रैवं विद्वान् यजमानो वशी यज्ञते ॥ १३ ॥

अभिर्वे दवानां होतासीत्तं मृत्युवंहिष्वमाने सीदत्सोनुष्टु-भाज्यं प्रत्यपद्यतः मृत्युमेव तत्पर्यक्रामत्तमाज्ये सीदत्स प्रज्ञेण प्रत्यपद्यतः मृत्युमेव तत्पर्यक्रामत्तं माध्यंदिने पवमाने सीदत्सोनु-ष्टुभा मरुवतीयं प्रत्यपद्यतः मृत्युमेव तत्पर्यक्रामत्तं माध्यंदिने बृहतीषु नाशक्नेत्सत्तुं प्राणा वे बृहत्यः प्राणानेव तन्नाशक्नोद्व्य-वेतुं तस्मान्मध्यंदिने होता बृहतीषु स्तोत्रियणेव प्रति पद्यते प्राणा वे बृहत्यः प्राणानेव तदिभ प्रति पद्यते तं तृतीयपवमाने सीदत्सो-नुष्टुभा विश्वदेवं प्रत्यपद्यतः मृत्युमेवतत्पर्यक्रामत्तं यज्ञा यज्ञीये सीदत्स विश्वानरीयेणामिमारुतं प्रत्यपद्यतः मृत्युमेव तत्पर्वक्रामा मृत्युं नुदते स सर्वान् पाशान्त्सर्वान् स्थाणून्मृत्योरितमुच्य स्वस्त्येवोदमुच्यत स्वस्त्येव होतोन्मुच्यते सर्वायुः सर्वायुत्वाय सर्वमायुरेति य एवं वेद ॥ १४ ॥ इंद्रों वै वृत्रं हत्वा नास्तृषीति मन्यमानः; पराः परावतोगछस्त
परमामव परावतमगछदनुष्टु व परमा परावदाग्वा अनुष्टुप्; स वाचं
प्रिवश्याशयत्तं सर्वाणि भूतानि विभज्यान्वै छंस्तं पूर्वेद्यः पितरोविद्रश्चतरमहर्देवास्तस्मात्यूर्वेद्यः पितृभ्यः क्रियत, उत्तरमहर्देवान्य जंते.
ते ब्रुवन्नाभेषुणवामेव तथा वा वन आशिष्ठमागमिष्यतीति तथेति.
तभ्यषुण्वंस्त आत्वारथं यथोतय इत्येवैनमावर्तयत्रः; इदं वसोसुतमंधइत्येवैभ्यः सुतकीर्त्यामाविरभवद्; इंद्र नेदीय एदिहीत्येवैनं मध्यं प्रापादयंतागतेंद्रेण यज्ञेन यजते सेंद्रेण यज्ञेन राभ्रोति य एवं वेद ।। १५ ।।
इंद्रं वै वृत्रं जिन्नवासं नास्तृतेति मन्यमानाः; सर्वा देवता अजहुस्तं महत इव स्वपयो नाजहुः; प्राणा व महतः स्वापयः; प्राणा
हैवैनं तं नाजहुस्तस्मादेषोच्युतः स्वापिमान्प्रगाथः शस्यत, आस्वापे
स्वापिभिरित्यपि ह यद्येद्र मेवात अर्ध्व छंदः शस्यते. तत्य सर्वे
महत्वतीयं भवत्येष चेदच्युतः स्वापिमान्प्रगाथः शस्यत आस्वापेस्वापिभिरिति ।। १६ ।।

ब्राह्मणस्त्यं प्रगाथं शंसितः बृहस्पितपुरोहिता वै देवा अजयंस्वर्गं लोकं व्यिमि लोकं जयंतः तथैवैतयजमानो बृहस्पित-पुरोहित एव जयित स्वर्ग लोकं व्यिमि लोकं जयते ती वा एती प्रगाथावस्तुती संती पुनरादायं शस्येते तदाहुर्यन्निकंचना स्तृतं सखुनरादायं शस्येते दित पवमानोक्यं वा एतयन्मरुत्तती संती पुनरादायं शस्येते इति पवमानोक्यं वा एतयन्मरुत्ततीयं षट्सु वा अत्र गायत्रीषु स्तृवते; षट्सु बृहतीषु तिसृषु त्रिष्ठपुसु स वा एष त्रिष्ठदाः पंचदशो माध्यंदिनः पवमानस्तदाहुः कथं त एष त्रिष्ठदाः पंचदशो माध्यंदिनः पवमानस्तदाहुः कथं त एष त्रिष्ठदाः पंचदशो माध्यंदिनः पवमानस्ति। भवतिति ये एव गायत्र्या उत्तरे प्रतिपदो यो गायत्रो नुचरस्ताभिरेवास्य गायत्र्योनुशस्ता-

भवंत्येताभ्यामेवास्य प्रगाथाभ्यां बृहत्योनुशस्ताभवंतिः तासु वा एतासु बृहतीषु सामगा रीरवयी धाजयाभ्यां पुनरादायं स्तुवतेः तस्मादेती प्रगाथावस्तुती संती पुनरादायं शस्येतेः तछस्त्रेण स्तोन्त्रमन्वीति ये एव त्रिष्टुभी धाय्ये यत् त्रिष्टुभं निविद्धानं ताभिरेवास्य त्रिष्टुभोनुशस्ता भवंत्येवमु हास्यैष त्रिछंदाः पंचदशो माध्यंदिनः पवमानो नुशस्तो भवति य एवं वेद ॥ १७॥

धाय्याः गंसीत, धाय्याभिनै प्रजापतिरिमां लोकानधयदां यं काममकामयत: तथैवैतदाजमानो धाय्याभिरेवेमां लोकां धयति, यं यं कामं कामयते य एवं वेदः यदेव धाय्याः यत्र यत्र वै देवा यज्ञस्य छिद्रं निरजानंसतत्थाय्याभिरपि दधुस्तत्थाय्यानां धाय्यात्वम-छिद्रेण हास्य यज्ञेनेष्टं भवति य एवं वेदः यद्देव धाय्याः स्यमहै तवज्ञस्य यत्वाय्यास्तवथा सूच्या नासः; संदर्धादेयादेनमेनैताभिर्य-ज्ञस्य छिद्रं संदधदेति य एवं बेद. यद्देव धाय्या तान्य वा एता-न्यपसदामेवोक्थानि यत्धाय्या अभिनैतेत्यामेयी प्रथमोपसत्तरया एत्द्वथं; वं सोमक्त्भिरिति सीम्या दितीयोपसत्तस्या एत्द्वथं; पिन्वंत्यप इति वैष्णवी तृतीयोपसत्तस्या एत्दुक्यं; यावंतं ह वै सीम्येनाध्वरेणेष्ट्वा लोकं जयति तमत एकैकयोपेसदा जयति य एवं वेद यश्चैवं विद्वां धाय्याः शंसति तत्धैक आहुस्तान्वोमह इति शंसेदेतां वाव वयं भरतेषु; शस्यमानामभिन्याजानीम इति वदंत स्तत्तनादृत्यं यदेतां शंसेदीश्वरः पर्जन्यो बष्टोः; पिन्वंत्यप इत्येव शंसेदृष्टिवनिपदं मरुत इति मारुतमत्यंनिमहे विनयंतीति विनीतव-द्यदिनीतवन्तदिकांतवद्यदिकांतवन्तदेष्णवं वाजिनमितींदो वे वाजी। तस्यां वा एतस्यां चलारि पदानि ; वृष्टिवीनमारुतं वैष्णवर्मेंद्रं सा वा एषा तृतीयसवनभाजना सती मध्यंदिने शस्यते तस्मात्धेदं भरतानां पशवः सायं गोष्ठाः संतो मध्यंदिने; संगविनीमायंति सो जगती जागता हि पशव आत्मा यजमानस्य मध्यंदिनस्तद्यजमाने पशून् दधाति ॥ १८ ॥

मरुत्वतीयं प्रगाथं शंसति । पश्वो वे मरुतः, पश्चवः प्रगाथः पश्नामवरुध्ये. जनिष्ठा उम्रः सहसे तुरायति सूक्तं शंसति. तहा एतद् यजमानजननमेव सूक्तं; यजमानं ह वा एतेन यज्ञादेवयोन्यै प्रज नयति तत्संजयं भवति. सं च जयति वि च जयत एतद्गीरिवीतं: गौरिवीतिर्ह वै शाक्त्यो नेदिष्ठं स्वर्गस्य लोकस्यागछत्स एतत्स्कम-पश्यत्तेन खर्ग लोकमजयत्त्रथैवैतद्यजमान एतेन सुक्तेन खर्ग लोकं जयित. तस्याधीः शस्त्वाधीः परिशिष्य मध्ये निविदं दधातिः स्वर्गस्य हैष लोकस्य रोहोयनिवित्वर्गस्य हैतलोकस्याक्रमणं यनिविता-माक्रममाण इव शंसेद्पैव यजमानं निगृण्हीत योस्य प्रियः स्यादिति नु स्वर्गकामस्याथाभिचरतो यः कामयेतः क्षत्रेण विशं हन्यामिति त्रिस्तार्हे निविदासूक्तं विशंसेत्क्षत्रं वै निविदिर्स्क्तं; क्षत्रेणैक तिहशं हीत यः कामयेत- विशा क्षत्रं हन्यामिति त्रिस्तिहें सुक्तेन निविदं विशंसेत्क्षत्रं वे निविद्दिए सूक्तं विशैव तत्क्षत्रं हीते य उ कामयेतोभयत एनं विशः पर्यविछनदानीत्युभयतस्तर्हि निविदं व्या-व्हयीतोभयत एवैनं तद्दिशः पर्यविक्वनत्तीति न्वभिचरत इतरथालेव स्वर्गकामस्यः वयः सुपर्णा उपसेद्धिंद्रमित्यत्तमया परिदधाति । प्रिय-मेधा ऋषयो नाधमानाः अपध्वातमूर्णुहीति येन तमसा पानुतो मन्ये-त- तन्मनसा गच्छेदपहैवास्मात्तलप्यते. पूर्धि चक्षुरिति चक्षुषीमरी-मृज्येताजरसं ह चक्षुष्मान् भवति य एवं वेद. मुमुग्ध्यस्मानिधये-वबत्थानिति पाशा वै निधा मुमुग्ध्यस्मान पाशानिव बत्धानित्येष तदाइ ॥ १९॥

इंद्रो व वृत्रं हिनिष्यंत्सर्वा देवता अब्रवीदनुमोपतिष्ठध्वमुपमाव्हयध्विमिति तथेति. तं हिनिष्यंत आद्रवंत्सोवेन्मां व हिनिष्यंत आद्रवंति.
हंतेमान् भीषया इति तानिभिमाञ्चसीत्तस्य व्वसथादीषमाणाः;
विश्वे देवा अद्रवन्मरुतो हैनं नाजहुः महर भगवो जिह वीरयस्वेत्येवैनमेतां वाचं वदंत; उपातिष्ठंत तदेतदृषिः प्रयन्नभ्यनूवाच. वृत्रस्य त्वा
श्वसथादीषमाणा, विश्वे देवा अजहुर्ये सखायः मरुद्धिरिद्ध सख्यं
ते अस्त्वथेमाः विश्वाः पृतनाजयासीति सोवेदि मे व किल मे सचिवाः
इमे मा कामयंत, हंतेमानिसमुक्य आभजा इति तानेतिसमुक्यआभजदय हैतेतर्द्धीमे एव निष्केवत्ये उक्ये आसतुर्मरुव्वतीयं ग्रहं
गृण्हातिः मरुव्वतीयं प्रगाथं शंसित मरुव्वतीयं सूक्तं शंसित मरुव्वतीयां निविदं दधाति; मरुतां सा भक्तिमेरुव्वतीयं मुक्यं शस्त्वा
मरुव्वतीययायजतिः यथाभागं तदेवताः भीणाति ये व्वाहिहत्येमघवव्वतीययायजतिः यथाभागं तदेवताः भीणाति ये व्वाहिहत्येमघवव्वतीययायजतिः यथाभागं तदेवताः भीणाति ये व्वाहिहत्येमघवव्वतीययायजितः स्थाभागं तदेवताः भीणाति ये व्वाहिहत्येमघवव्वतीययायजितः स्थाभागं तदेवताः भीणाति ये व्वाहिहत्येमघवव्वतीययायजितः स्विते ये गविष्ठी ये व्वानूनमनुमद्दित विमाः; पिकेंद्र
सोमं सगणो मरुद्धिरिति यत्र यत्रैवैभिर्व्यजयत यत्र यत्र वीर्यमकरोत्तदेवैतत्समनुवेद्येद्रेणैनान्त्स सोमपीथान्करोति ।। २० ॥

इंद्रो वै वृत्रं हता सर्वा विजिती विजित्यात्रवीत्यज्ञापतिमहमेतदसानि. यत्त्वमहं महानसानीति स मजापितरत्रवीदथ कोहमितियदेवैतदवीच इत्यत्रवीत्ततो वै को नाम मजापितरभवको वै नाम
मजापितर्यन्महानिद्रो भवत्तनमहेंद्रस्य महेंद्रत्वं स महान् भूत्वा
देवता अत्रवीदुत्थारं म उत्थरतेति यथाप्येतहींछिति यो वै भवित
यः श्रेष्ठतामश्रुते स महान् भवित. तं देवा अत्रवन्त्स्वयमेव
त्रूष्व यत्ते भविष्यतीति स एतं माहेंद्रं ग्रहमत्रूत माध्यंदिनं
सवनानां निष्केवत्यमुक्थानां, त्रिष्ठुमं छंदसां पृष्टं साम्नाः तमस्मा
उत्थारमुदहरन्नदस्मा उत्थारं हरंति य एवं वेदः तं देवा अत्रुवन्

स्तर्व वा अवोचया अपि नोत्रास्वित सनेत्यब्रवीकथं वेापि स्यादिति तमबुवन्नप्येव नोस्तु मघवन्निति तानीक्षतिव ॥ २१ ॥

ते देवा अब्रवन्नियं वा इंद्रस्य मिया जाया वा वाता मास-हानामास्यामेवेछामहा इति तथाति तस्यामैछंत सैनानब्रवीत्पात-र्वः प्रतिवक्तास्मीति तस्मात्स्त्रियः पत्याविछंते तस्मादुरूयन्रात्रं पत्याविछते; तां प्रातरुपायंतीतदेव प्रत्यपद्यतः यहावान्प्रतमं पुरा-षाळावुत्रहेंद्रोनामान्यपाः ; अचेति पासहस्पतिस्त्विष्मानितींद्रो वै पासहस्पतिस्तुविष्पान्. यदीमुझासि कर्तवे करत्तदिति यदेवैतदवीचा-माकरत्तिदित्येवैनांस्तदब्रवित्ते देवा अबुवन्नप्यस्या इहास्त् यानोस्मि त्रवैकमविददिति तथेति. तस्याअप्यत्राकुर्वस्तस्मादेषात्रापि शस्यते। यहावानपुरुतमं पुराषाळिति सेना वा इंद्रस्य पिया जाया वा वाता पासहा नाम को नाम प्रजापितश्वशुरस्तद्यास्य कामे सेना जयेत्तस्या अर्घास्तिष्ठंस्तृण्मभयतः परिछि बेतरा सेनामभ्यस्येत्पासहे कस्त्वा पश्यतीति तद्यथैवादस्नुषा श्रशुराछज्जमाना निलीयमानैत्येवमेव सा सेना भन्यमाना निलीयमानैति यत्रैवं विद्वांस्नृणमुभयतः परि-छिधेतरां सेनामभ्यस्यति. मासहे बस्ता पश्यतीतिः तानिंद्र उनाचा पिनोत्रास्त्रितिः ते देवा अब्रुवन् निराड्याज्यास्तु निष्केवल्यस्य यात्र-यस्त्रिंशदक्षरा: त्रयस्त्रिंशहै देवा, अष्टी वसव एकादश रुद्रा द्वादशादित्या प्रजापतिश्व वषट्कारश्च देवता अक्षरभाजः करोत्य-क्षरमक्षरमेव तद्देवता अनु प्र पिबंति देवपात्रेणैव तद्देवतास्तुप्यंति-यं कामयेतानायतनवान् स्यादित्यविराजास्य यजेत् गायत्र्या वा त्रिष्टभा वान्येन वा छंदसा वषट् कुर्यादनायतनवंतमेवैनं तत्क-रोति, यं कामयेतायतनवां स्यादिति विराजास्य यजेतिबा साम मिंद्र मंदत्तेवत्यतयायतनवंतमेवैनं तत्करोति ॥ २२ ॥

ऋक् च वा इदमग्रे साम चास्तां: सैव नाम ऋगासीदमो नाम साम सा वा ऋक् सामोयावदन्मिथुनं सं भवाव प्रजात्या इति नेत्यब्रवीत्साम ज्यायान्वा अतो मम महिमेति ते हे भूत्वोपावदतां तेन प्रति च न समवदतः तास्तिको भूत्वोपावदंस्तत्तिसृभिः सम-भवद्यत्तिसृभिः समभवत्तरमात्तिसृभिः स्तुवंतिः,तिसृभि रुद्रायंतिः,तिसृ-भिहिं साम संभितं. तस्मादेकस्य बह्व्योजाया भवंति नैकस्यै बहवः सहपतयो यहै तत्साचामश्च समभवतां. तत्सामाभवत्तत्साम्नः सामत्वं सामन् भवति य एवं वेद; यो वै भवति यः श्रेष्ठतामश्रुते स सामन् भवत्यसामन्य इति हि निंदंति ते वै पंचान्यत् भूत्वा पंचान्यत् भूला कलेतामाहावश्व हिंकारश्व प्रस्तावश्व प्रथमा च ऋगुद्रीयश्व मध्यमा च प्रतिहारश्रोत्तमा च निधनं च वषट्कारश्च ते यतं-चान्यत् भूत्वा पंचान्यत् भूत्वा कल्येतां. तस्मादाहुः पांक्तीयज्ञः पांक्ताः पशवः इति यदु विराजन् दिशनीमभि सं पर्यताः तस्मादाहुर्विराजि यज्ञोदाशिन्यां प्रतिष्ठित इत्याल्मा वे स्तोत्रियः प्रजानुरूपः पत्नी धाय्या परावः पगाथोगृहाः सूक्तं; स वा ऑस्मश्र लोकेमुर्ष्मिश्च प्रजया च पश्मिश्व गृहेषु वसति य एवं वेद ॥ २३ ॥

स्तोत्रियं शंसत्यात्मा वे स्तोत्रियस्तं मध्यमया वाचा शंसत्या-लानमेव तत्संस्कृरतेन्रूपं शंसति, प्रजा वा अनुरूपः; स उचै-स्तरामिनानुरूपः शंस्तव्यः, प्रजामेन तच्छ्रेयसीमात्मनः कुरुते. धाय्यां शंसितः पत्नी वै धाय्या सा नीचैस्तरामिव धाय्या शंस्तव्याः प्रतिवादिनी हास्य गृहेषु पत्नी भवति, यत्रैवं विद्वात्रीचैस्तरां धाय्यां शंसति मगार्थं शंसति, स स्वरवत्या वाचा शंस्तव्यः पशवो वै स्वरः, परावः प्रगाथः पशूनामवरुध्या, इंद्रस्य नुवीर्याणि प्रवोचिमिति सक्तं शंसति. तहा एतिस्पर्शिम्रस्य सूक्तं निष्केवल्यं हैरण्यस्तृपमे- तेन वै सूक्तेन हिरण्यस्तूप आंगिरस इंद्रस्य प्रियं धामोपागछत्स परमं लोकमजयदुपेंद्रस्य प्रियं धाम गछिति, जयित परमं लोकं य एवं वेद. गृहा वै प्रतिष्ठासूक्तं, तत्प्रतिष्ठिततमया वाचा शंस्तव्यं. तस्माद्यद्यिष दूर इव पशुन् लभते गृहानेवैनाना जिगमिषति; गृहा हि पशूनां प्रतिष्ठा प्रतिष्ठा ॥ २४ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे तृतीय-पंचिकायां दितीयोध्यायः.

सोमो वै राजामुष्मिन् लोक आसीत्तं देवाश्व ऋषयश्वाभ्यध्यायन्; कथमयमस्मांस्तोमो राजा गछेदिति? ते ब्रुवं छंदांसि यूयं न
इमं सोमं राजानमाहरतेति तथेति. ते सुपर्णाभूलोदपतंस्ते यसुपर्णा
भूलोदपतंस्तदेतत्सीपर्णमित्याख्यानिद आचक्षते. छंदांसि वै
तत्सोमं राजानमछा चरंस्तानि ह तर्हि चतुरक्षराणि, चतुरक्षराण्येव छंदांस्यासन्त्सा जगती; चतुरक्षरा प्रथमोदपतत्सा पतिलार्धमध्वनो गला श्राम्यत्सापरास्य त्रीण्यक्षराण्येकाक्षरा भूला दीक्षां च
तपश्च हरंती पुनरभ्यवापतत्तस्मात्तस्य वित्ता दीक्षां वित्तं तपो यस्य
पदावः संति. जागता हि पदावो जगती हि तानाहरदय त्रिष्ठजुदपतत्सा पतित्वा भूयोर्ध्वादध्वनो गला श्राम्यत्सा परास्येकमक्षरं
त्र्यक्षरा भूला दिक्षणा हरंती पुनरभ्यवापतत्तस्मान्मध्यंदिने दिक्षणा
नीयंते त्रिष्ठुभोलोके त्रिष्ठुब्भिता आ हरत् ॥ २५ ॥

ते देवा अब्रुवन् गायत्रीं तं न इमं सोमं राजानमाहरेति सा तथेत्यब्रवीत्तां वैमा सर्वेण स्वस्त्ययनेनानुमंत्रयध्वमित तथेति सोद-पतत्तां देवाः; सर्वेण स्वस्त्ययनेनान्वमंत्रयंत मेति चेति चेत्येतद्दै सर्वे स्वस्त्ययनं यत्मेति चेति चेति तद्योस्य मियः स्यात्तमे-तेनानुमंत्रयेत मेति चेति चेति स्वस्त्येव गर्छात स्वस्ति पुनरागर्छति. सा पतित्वा सोमपालान् भीषयित्वा पभ्यां च मुखेन च सोमं राजानं सा यद्दक्षिणेन पदा समगृभ्णात्तत्मातःसवनमभवत्तद्रायत्री स्व-मायतनम्कुरुतः तस्मात्तत्समृत्वतमं मन्यंते; सर्वेषां सवनानामिययो-मुख्यो भवति; श्रेष्ठतामश्चते य एवं वेदाथ यत्सव्येन पदा सम-गृभ्णात्तन्माध्यंदिनं सवनमभवत्तद्विसंसत तद्विस्तस्तं नान्वामोत्यूर्वे सवनं. ते देवाः प्राजिज्ञासंत त्रास्मिरित्रष्टुभं छंदसामद्धृरिंद्वं देव-तानां तेन तत्समावद्वीर्यमभवत्यूर्वेण सवनेनोभाभ्यां सवनाभ्यां समा-वद्वीर्याभ्यां समावज्जामीभ्यां राभ्रोति य एवं वेदाथ यन्मुखेन समगृभ्णात्तत्तृतीयसवनमभवत्तस्य पतंतीरसमधयत्त्वितरसन्नान्वा-मोत्यूर्वे सवने ते देवाः प्राजिज्ञासंतः तत्यशुष्वपद्यंस्तद्यदाशिरमवनयं-त्याज्येन पशुना चरंति. तेन तत्समावद्वीर्यमभवत्यूर्वाभ्यां सवनाभ्यां सर्वेः सर्वेनः समावद्वीर्येः समावज्जामीभी राभ्रोति य एवं वेद ॥२७॥

ते वा इमे इतरे छंदसी गायत्रीमभ्यवदेतां वित्तं नावक्षराण्यनु पर्यागुरिति नेत्यब्रवीत् गायत्री यथावित्तमेव न इति ते देवेषु प्रश्न-मैतां; ते देवा अब्रुवन् यथावित्तमेव व इति तस्मात्धाप्येतिर्हे वित्यां व्याहुर्यथावित्तमेव न इति ततो वाष्टाक्षरा गायत्र्यभवत्त्र्यक्षरा त्रिष्टु-बेबाक्षरा जगती, साष्टाक्षरा गायत्री पातःसवनमुदयछन्नाञ्चनो त्रिष्टुप् त्र्यक्षरा माध्यंदिनं सवनमुद्यंतुं तां गायत्र्यब्रवीदायान्यिष् मेत्रास्विति सा तथेत्यब्रवीत्त्रिष्टुप् तांवै मैतिरष्टाभिरक्षरिष्टपंदिति तथेति तामुप समदधादेतहैं तत् गायच्ये मध्यंदिने यन्मरुवित्यस्योन्तरे प्रतिपदो यश्वानुचरः; सैकादशाक्षरा भूवा माध्यंदिनं सवनमुद्यछं; नाशक्नोज्जगत्येकाक्षरा तृतीयसवनमुद्यंतुं तां गायच्य ब्रवीदायान्यपि मेत्रास्वित सा तथेत्य ब्रवीज्जगती तां व मेतिरेकादशभिरक्षरै-रुपसंधेहीति तथेति तामुप समदधादेतहैं तद्वायच्ये तृतीयसवने यहैश्यदेवस्योत्तरे प्रतिपदो यश्वानुचरः; सा हादशाक्षरा भूवा तृतीयसवनमुद्य छत्ततो वा अष्टाक्षरा गायच्यभवदेकादशाक्षरात्रिष्ठप् ; हादशाक्षरा जगती, सर्वेदछंदोभिः समावदीर्येः समावज्जामिभी राभ्रोति य एवं वेदैकं व स तत्त्रेधाभवत्तस्मादाहुर्दातव्यमेवं विदुष इत्येकं हि स तत्त्रेधाभवत् ॥ २८ ॥

ते देवा अब्रुवन् आदित्यान् युष्माभिरिदं सवनमुद्यछामेति
तथेतिः तस्मादादित्यारंभणं, तृतीयसवनमादित्यग्रहः; पुरस्तात्तस्य
यजत्यादित्यासोअदितिर्मादयंतामिति महत्या रूपसमृत्यया महिहै
तृतीयसवनस्य रूपं, नानु वषट्करोति न भक्षयित संस्था वा एषा
यदनुवषट्कारःसंस्थाभक्षः माणा आदित्यानेतत्माणान्संस्थापयानीति
तआदित्याअब्रुवंत्सवितारं त्वयेदं सहसवनमुद्यछामेति तथेतिः
तस्मात्सावित्री प्रतिपद् भवतिः वैश्वदेवस्य सावित्रग्रहः; पुरस्तात्तस्य
यजति, दमूना देवः सवितावरेण्यइति महत्या रूपसमृत्ययाः महिहै
तृतीयसवनस्य रूपं, नानुवषट्करोति न भक्षयितः संस्था वा एषा
यदनुवषट्कारः, संस्था भक्षः, पाणः सवितानेत्पाणं संस्थापयानीत्युभे वा एष एते सवने वि पिवतिः यत्सिवता प्रातः सवनं च
तृतीयसवनं च तद्यविबवत्सावित्र्ये निविदः पदं पुरस्तात् भवतिः
महदुपरिष्ठादुभयोरेवैनं तत्सवनयोराभजतिः प्रातः सवने च तृतीयसवने च बव्धः प्रातर्वायव्याः शंस्यंत एका तृतीयसवनेः तस्मा-

दूर्धाः पुरुषस्य भूयांसः प्राणा यच्चानांचोः; द्यानापृथिनीयं शंसाति, द्याना पृथिनी नै प्रतिष्ठे इयमेनेह प्रतिष्ठा सानमुत्र तद्यद्याना पृथि-नीयं शंसति प्रतिष्ठयोरेनेनं तत्प्रतिष्ठापयति ॥ २९ ॥

आर्भवं शंसत्यृभवो वै देवेषु तपसा सोमपाथमभ्यजयंस्तेभ्यः मातः सवने वाचि कल्पियषंस्तानिमर्वसुाभः मातःसवनादनुदतः, तेभ्यो माध्यांदिने सवने वाचि कल्पियषंस्तानिद्रो रुद्रैर्माध्यांदिना-स्तवनादनुदतः, तेभ्यस्तृतियसवने वाचि कल्पियषंस्तानिवश्चे देवा अनेनुद्यंतः, नेह पास्यांते नेहिति स मजापितरत्रवीत्सवितारं तव वा इमेंते वासास्, त्वमेवीभः सं पिबस्वेति स तथेत्यत्रवीत्सविता तान्वे त्वमुभयतः परि पिबाति तान्मजापितरुभयतः परिपिबत्ते एते धाय्य अनिरुक्ते पाजापत्ये शस्येते; अभित आर्भवं सुरूपकृत्नुमृत्यः; यं वेनश्चोदयसृश्चिगर्भाद्दति मजापितरवेनांस्तदुभयतः परि पिबति तस्मादु श्रेष्ठी पात्रे रोचयत्येव यं कामयते तं तेभ्यो वै देवा अपैवा-बीभत्संतः मनुष्यगंधात्त एते धाय्ये अंतरद्द्यत येभ्यो मातवा पित्र इति ॥ ३०॥

विश्वदेवं शंसितः; यथा वे प्रजा एवं विश्वदेवं, तद्यथांतरं जनता एवं सूक्तानि यथारण्यान्येवं धाय्यास्तदुभयतो धाय्यां पर्याञ्चयेतः तस्माक्तान्यरण्यानि संत्यनरण्यानि मृगिश्च वयोभिश्वेति ह स्माहः; यथा वे पुरुष एवं विश्वदेवं तस्य यथावांतरमंगान्येवं सूक्तानिः; यथा पर्वाण्येवं धाय्यास्तदुभयतोधाय्यां पर्याञ्चयतेः तस्मालुरुषस्य पर्वाश्य शिथराणि संति, दृळ्हानि ब्रह्मणा हि तानि धृतानिः; मूलं वा एतद्यज्ञस्य यत्थाय्याश्च याज्याश्च तद्यदन्या अन्या धाय्याश्च याज्याश्च कुर्युरुन्मूलमेव तद्यज्ञं कुर्युस्तस्माक्ताः समान्य एव स्युः; पांचजन्यं वा एतद्वश्चं यद्देश्वदेवं; सर्वेषां वा एतदंचजनाना मुक्थं

देवमनुष्याणां गंधर्वाप्सरसां सर्पाणां च पितृणां चैतेषां वा एतसं-चजनानामुक्यं; सर्व एनं पंचजना विदुरिनं पंचिन्ये जनताये हिविनी-गच्छंति य एवं वेद. सर्वदेवस्यो वा एष होता यो वैश्वदेवं शंसितः; सर्वा दिशो अध्यायेच्छंसिष्यंस्सर्वास्वेव तिहक्षु रसं दधाति. यस्यामस्य दिशि हेष्यस्यां न तां ध्यायेदनु हायेवास्य तिहायंमादत्ते; दितिदौं-रिदितिरंतिरक्षामित्युत्तमया परिदधातीयं वा अदितिरियं दौरियमं-तिरक्षमिदितमांता सिपता सपुत्र इतीयं वैमातेयंपितेयं पुत्रो; विश्वदेवा-अदितिः पंचजना इत्यस्यां वे विश्वदेवा अस्यां पंचजना; अदितिर्जात-मदितिः पंचजना इत्यस्यां वे विश्वदेवा अस्यां पंचजना; अदितिर्जात-मदितिः पंचजना विषयः पश्चामवरुष्ये सकृदर्धचंशः प्रतिष्ठा या एवः हिप्रतिष्ठो वे पुरुषश्चतुष्पादाः पश्चो यजमानमेव तद्हिप्रतिष्ठं चतुः ष्यात्सु पशुषु प्रतिष्ठापयितः सदैव पंचजनीयया परिदध्यात्तदुपस्य-शन्यामि परिदध्यात्त्वस्यामेव यज्ञं सं भरितः, तस्यामेवैनं तदंततः प्रति ष्ठापयितः विश्वदेवाः शृणुतेमं हवं म इति वैश्वदेवमुक्यं शस्त्वा वश्व देव्या यजति यथाभागं तदेवताः प्रीणाति ।। ३१ ।।

आमियी प्रथमा घृतयाज्या सीमी सीम्ययाज्या वैष्णवी घृतयाज्या. त्वं सोमिषितृभिः संविदान हांते सीम्यस्य पितृमत्या यज्ञातः, ज्ञंति वा एत-त्सोमं यदिभषुण्वंति, तस्येतामनुस्तरणीं कुर्वति यत्सीम्यः पितृभ्यो वा अनु स्तरणीः तस्मात्सीम्यस्य पितृमत्या यज्ञत्यविषुर्वा एतत्सोमं यद-भ्यसुषवुस्तदेनं पुनः सं भावयांति पुनराप्याययंत्युपसदां रूपेणोपसदां किल वे तद्रृपं यदेतादेवता, अभिः सोमो विष्णुरिति प्रतिगृद्ध सीम्यं होता पूर्वे छदोगेभ्यो वेक्षेतः, तं हैके पूर्वे छदोगेभ्यो हरांति तत्त्तथानु-कुर्याहषट्कर्ता प्रथमः सर्वभक्षान् भक्षयतीति ह स्माह तेनैव रूपेणः तस्माहषट्कर्तीव पूर्वे। वेक्षेताथैनं छदोगेभ्यो हरांति ॥ ३२ ॥

प्रजापतिर्वे स्वां दुहितरमभ्यध्यायहिवमित्यन्य आहुरुषसमित्यन्ये; तामृश्यो भूता रोहितं भूतामभ्येत्तं देवा अपश्यं; न कृतं वैप्रजापीतः करोतीति ते तमैछन्य एनमारिष्यत्येतमन्योन्यास्मनाविदंस्तेषां या एव घोरतमास्तन्व आर्संस्ता एकधा समभरंस्ताः संभृता एष देवो भवत्तदस्यै तद्भूतवन्नाम भवति वै स योस्यै तदेवं नाम वेदः तं देना अब्रुनमयं ने प्रजापतिरकृतमकारिमं निध्येति स तथेत्यब्रवीत्स व वो वरं वृणा इति वृणीष्वेति स एतमेव वरमवृणीत पश्नामाधि-पत्यं. तदस्यैतत्यशुमनाम पशुमान् भवति योस्यै तदेवं नाम वेदः तमभ्यायत्याविध्यत्स वित्थ अर्ध्व उदप्रपततमेतं मृग इत्याचक्षते.य उ एव मृगव्याधः स उ एव स या रोहित्सा रोहिणी, यो एवेषुस्त्रिकांडा सो एवेषुस्त्रिकांडा. तद्दाद्दं प्रजापते रेतः सिक्तमधावत्तत्सरीभवत्ते देवा अब्रुवन्मेदं प्रजापते रेतो दुषदिति यदब्रुवन्मेदं प्रजापते रेतो दुषदिति तन्मादुषमभवत्तन्मादुषस्य मादुषत्वं; मादुषं ह वै नामैत-धन्मानुषं तन्मादुषं सन्मानुषमित्याचक्षते. परोक्षेण परोक्षपिया इव हि देवाः ॥ ३३ ॥

तदमिना पर्यादधुस्तन्मरुतो धून्वैस्तदमिनं पाच्यावयत्तदमिना विश्वानरेण पर्यादधुस्तन्मरुतो धून्वस्तदिमर्वैश्वानरः पाच्यावयत्तस्य यद्रेतसः प्रथममुददीप्यतः तदसानादित्यो भनवद्हितीयमासीत्तद्भ-गुरभवत्तं वरुणोन्यगृण्हीतः तस्मात् स भृगुर्वारुणिरथ यत्तृतीयमदीः देदिवत आदित्या अभवन्येंगारा आसंस्तिंगिरसोभवन्यदंगाराः पुन-रवशांता उददीप्यंत तहूहस्पतिरभवद्यानि परिक्षाणां न्यासंस्ते कृष्णाः पदावो भवन्या लोहिनी मृत्तिका ते रोहिता अथ यद्गरमासीत्तत्वरुष्यं व्यस्पद्वीरोगवय ऋश्य उष्ट्रो गर्दभ इति ये चैतेरुणाः पशवस्ते च तान्वा एष देवी भ्यवदत, मम वा इदं मम वे वा स्तुहिमिति तमेतयर्चा

निरवादयंत. येषा रीद्री शस्यत, आते पितर्मकता सुम्ममेतु, मानः सूर्यस्य संदृशो युयोथाः; वं नो वीरो अवितिक्षमेथा इति ब्रूयानाभिन इत्यनभिमानुकोहिष देवः प्रजा भवति. प्रजायमिहि कद्रियप्रजाभिरिति ब्रूयान कद्रित्येतस्यैव नामः परिहत्ये तदु खलु शंनः करतीत्येव शंसेच्छिमिति प्रतिपद्यते. सर्वस्मा एव शांत्ये, नृभ्यो नारिभ्यो गव इति पुमांसो वैनरिस्त्ययो नार्यः; सर्वस्मा एव शांत्ये सोनिक्ता रीद्री शांताः सर्वायुः सर्वायुत्वाय सर्वमायुरेति य एवं वेद. सो गायत्री ब्रद्ध वै गायत्री, ब्रद्धाणैवैनं तं नमस्यति ॥ ३४ ॥

वैश्वानरीयेणामिमारुतं प्रतिपद्यते. विश्वानरो वा एतद्रेतः सिक्तं प्राच्यावयत्तस्मोद्देशानरीयेणामिमारुतं प्रतिपद्यते. नवानं प्रथमऋक् शंस्तव्यामीन्वा एषोचींष्यशांतान्, प्रसीदन्नेति य आमिमारुतं शंसिति, प्राणेनैव तदमींस्तरत्यधीयनुपहन्यादन्यं विवक्तारमिछेत्तमेव तत्सेतुं कृत्वा तरित. तस्मादामिमारुतेन व्युच्यमेष्टव्यो विवक्ता मारुतं शंसिति मरुतो ह वा एतद्रेतः सिक्तं. धून्वंतः प्राच्यावयंस्तस्मान्मारुतं शंसिते. यज्ञायज्ञा वो अभये, देवो वो द्रविणोदा इति मध्ये योनि चानु-रूपंच शंसितः तस्मान्मध्ये योनि चानु-रूपंच शंसितः तस्मान्मध्ये योनि धृता, यदु हे सूक्ते शस्त्रा शंसितः प्रतिष्ठयोरेव तदुपरिष्ठाः प्रजननं द्रधाति प्रजास्ये प्रजने वास्वा शंसितः प्रजास्ये प्रविष्ठयोरेव तदुपरिष्ठाः प्रजननं द्रधाति प्रजास्ये प्रजने वास्वा शंसितः प्रजास्ये एवं वेद ॥ ३५ ॥

जातनेदस्यं शंसतिः प्रजापतिः प्रजा असृजतः ताः सृष्टाः पराच्य एवायन्न व्यावर्ततः ता अमिना पर्यगच्छंत्ता अमिमुपावर्ततः, तमेवादा-प्युपावृत्ताः; सोन्नवीज्जाता वै प्रजा अनेनाविद्यमिति यदन्नवीज्जाता वै प्रजा अनेनाविद्यमिति तज्जातवेदस्यमभवत्तज्जातवेदसो जातवेद-स्वं. ता अमिना परिगता निरुत्थाः; शोचत्योदीध्यत्योतिष्ठंस्ता अद्भि- रभ्यापंचत्तरमादुपरिष्टाज्जातवेदस्यस्यापेशिहष्टीयं शंसति तस्मात्त-च्छमयतेव शंस्तव्यं. ता अद्भिराभिषिच्य निजास्यैवामन्यतः तासु वा अहिना बुध्न्येन परोक्षात्तेजो दधादेष ह वा अहिर्बुध्न्यो यदिमर्गा-र्हपत्यो अमिनेवास तदार्हपत्येन परोक्षात्तेजो दधाति तस्मादाहुर्जुव्ह-देवा जुव्हतोवसीयानिति ॥ ३६ ॥

देवानां पत्नीः शंसत्यन्चीराप्तं गृहपतिं. तस्मादन्ची पत्नी गार्ह-पत्यमास्ते. तदाहु राकां पूर्वी शंसेज्जाम्ये वै पूर्वपेयमिति तत्तन्नादृत्यं. देवानामेव पन्नीः पूर्वाः शंसेदेष ह वा एतत्यलीषु रेतो दधाति यदमि-र्गार्हपत्यो अमिनेवासु तत् गार्हपत्येन पत्नीषु मत्यक्षाद्रेतो दधाति मजा-त्यै म जायते मजया पशुभिर्य एवं वेदः तस्मात्समानोदर्याः;स्वसान्योः दर्याये बायाया अनुजीविनी जीवित राक्षां शंसाति; राक्षा ह वा एतां पुरुषस्य सेवनीं सीव्यति; येषा शिक्नोध्पुमांसोस्य पुत्रा जायंते य एवं वेद. पावीरवीं शंसति: वाग्वै सरस्वती पावीरवी वाच्येव तद्वाचं दधाति. तदाहुर्यामीं पूर्वी शंसे इत् पित्र्यां इहति याभीमेव पूर्वी शंसेद्,इमं यम पस्तरमाहि सीदेति राज्ञीवै पूर्वपेयं.तस्माद्यामीमेव पूर्वी शंसेत्, मातली कव्यैर्यमो अंगिरोभिरिति काव्यानामनूची शंसत्य-वरेणैव वै देवान्काव्याः परेणैव पितृँस्तस्मान्काव्यानामनूचीं शंसति;उ-दीरतामवर उत्तरास इति विज्याः शंसाति, उन्मध्यमाः वितरः सोम्यास इति येचैवावमा येच परमा येच मध्यमास्तान्सर्वाननंतरायं भीणाति. अहं पितृन्सुविदत्रा १अविन्सीति हितीयां शंसति, बर्हिषदो ये स्वधया सतस्येत्येतत्य वा एषां पियं धाम, यह्नीहेषद हाते पियेणैविनंस्तत्थाना समर्धयति. प्रियेण धाम्ना समृध्यते य एवं वेद. इदं पितृभ्यो नमो अ-स्वद्यति नमस्कारवतीमंततः शंसति. तस्मादंततः पितृभ्यो नमस्क्रियते. तदाहुव्यीहावं पित्याः शंसेश्त्, अव्याहावाँश् इति व्याहावमेन शंसे- दसंस्थितं वै पितृयज्ञस्य साध्वसं स्थितं वा एष पितृयज्ञं संस्थापयति योज्याहावं शंसतिः तस्मात् व्याहावमेव शंस्तव्यं ॥ २७॥

स्वादाष्ट्रिलायं मधुमाँ उउतायमितींद्र स्पेदीरनुपानीयाः शंसत्येता-भिर्वा इंद्रस्तृतीयस्वनमन्विषवत्तदनुषानीयानामनुषानीयात्वं. मायंतीव वै तर्हि देवता यदेता होता शंसति. तस्मादेतासु महत्यतिगीर्य,ययो-राजसा स्क्रिभिता रजांसीति. वैष्णुवारुणीमृचं शंसित ; विष्णुर्वै यज्ञस्य दुरिष्टं पाति वरुणः स्विष्टं; तयोरुभयोरेव शांत्यै. विष्णोर्नु कं वीर्याणि-मनोचिमिति वैष्णवीम् शंसति. यथा वै मत्यमेवं यज्ञस्य विष्णुस्तद्य-था दुष्कृष्टं दुर्मतीकृतं,सुकृष्टं सुमतीकृतं कुर्वित्रयादेवमेवैतदाज्ञस्य दुष्टुतं दुःशस्तं, सुष्टुतं सुशस्तं कुर्वत्रेति यदेतां होता शंसति. तंतुं तन्वत्रज-सो भानमन्विहीति पाजापत्यां शंसति पजा वैतंतुः पजामेवास्मा एतत्सं तनोति. ज्योतिष्मतः पथो रक्षधियाकृतानीति देवयाना वै ज्योतिष्मंतः पंथानस्तानेवास्मा एतद्वितनोत्यनुब्बणं वयत जोगुवामपो;मनुभंव जनया देव्यं जनामित्येवैनं तन्मनोः प्रजया सं तने।ति. प्रजात्ये प जायते पजया पशुभियं एवं वेद.एवान इंद्रो मचवा विरप्शीत्युत्तमया परिदधा-तीयं वा इंद्रो मघवाविरप्शी; करत्सत्या चर्षणाधृदनेंवतीयं वे सत्या चर्षणीधृदनर्वा; त्वं राजा जनुषां धेह्यस्मे इतीयं वै राजा जनुषामधि-श्रवो; माहिनं यज्जरित्र इति।यं वै माहिनं यज्ञश्रवो यजमानो जरिता; यजमानायेवैतामाशिषमाशास्त्रे तद्पस्पृशन् भूमि परि दध्यात्तद्य-स्यामेन यज्ञं सं भरति, तस्यामेनैनं तदंततः प्रतिष्ठाप्यति,अग्ने मरुद्धिः शुभयदिक्रिक भिरित्यामिमारु तमुक्यं शस्त्रामिमारुत्या यज्ञतिः, यथा-भागं तहेवताः पीणाति पीणाति ॥ ३८॥ इत्येतरेयब्राह्मणे तृतीयपंचिकायां तृतीयोध्यायः

देना ना असुरैर्युत्यमुप पायन् नि जयायः तानिमनीन्वकामयतैतुं;

तं देवा अबुवन, अपि त्वमेद्यास्माकं वै त्वमेक्कोसीति स नास्तुतीन्वेप्यामीत्यब्रवीत्स्तुत नु मेति तथेति. तं ते समुक्कम्योपनिवृत्यासुर्वस्तान्
स्तुतो नु मेत्स त्रिःश्रोणभूत्वा त्यनीक्को सुरान्युत्धमुपमायद्विजयाय त्रिश्राणिरिति छंदास्येव श्रेणीरकुरुत. त्यनीक इति सवनान्येवानीकानिः;
तानसंभाव्यं पराभावयत्ततो वै देवा अभवन्यरासुरा भवत्यात्मना
परास्य द्विषन्याप्मा आतृव्यो भवति य एवं वेद. सा वा एषा गायत्र्येव
यदिष्प्रशेमश्वर्तविश्वत्यक्षरा वै गायत्री, चतुर्विश्वतिरिष्पष्टोमस्य स्तुतश्वस्त्राणि. तद्वै यदिदमाहुः, सुधायां ह वै वाजी सुहितो दधातीति
गायत्री वै तत्र ह वे गायत्री क्षमारमतः, द्वर्षां ह वा एषा यजमान
मादाय स्वरेतीत्यिषष्टोमो वैतन्न ह वा अभिष्टोमःक्षमारमतः, द्वर्षां ह
वा एष यजमानमादाय स्वरेतिः, स वा एष संवत्सर एव यदिषष्टोमश्वतुर्विश्वर्यर्धमासो वै संवत्सरश्वतुर्विश्वतिरिष्टोमस्य स्तुतशस्त्राणि तं यथासमुद्धं स्रोत्या एवं सर्वे यज्ञकतवो अपियंति ॥ ३९॥

दीक्षणीयेष्टिस्तायते. तामेवानु याः काश्वेष्टयस्ताः सर्वा अभिष्टोन्ममिपयंति. इळामुपञ्हयतः इळाविधा व पाक्षयज्ञाः इळामेवानु ये के च पाक्षयज्ञास्ते सर्वेभिष्टोममिपयंति. सायं पातरिमहोत्रं जुन्हतिः सायं पातरिमहोत्रं जुन्हतिः सायं पातर्वतं प यच्छंतिः स्वाहाकारेणामिहोत्रं जुन्हतिः स्वाहाकारमेवान्वभिहोत्रमिष्टोममप्येतिः पंचदश्च पायणीये सामिधेनीरन्वाहः पंचदश दर्शपूर्णमासयोः पायणीयमवानु दर्शपूर्णमासाविभष्टोममपीतः सोमं राजानं क्रीणंत्यीषधो व सोमो राजीषधिमिस्तं भिषज्यंतिः यं भिषज्यंति सोममेव राजानं क्रीयमाणमनु यानि कानि च भेषज्ञानि तानि सर्वाणि अभिष्टोममिपयंत्यिममातिय्ये मंथंत्याप्पं चातुर्मास्यावातिथ्यमेवानु चातुर्मास्यान्यमिष्टोममपियंत्यीकमातिथ्ये मंथंत्याप्पं चातुर्मास्यावातिथ्यमेवानु चातुर्मास्यान्यमिष्टोममिपियंतिः पयसा पयसा प्रवर्मवानु

दाक्षायणयज्ञोभिष्टोममप्येतिः पशुरुपवस्ये भवति तमेवानुये के च पशुबंधास्ते सर्वेभिष्टे।ममिपयंतीळादधो नाम यज्ञक्रतुस्तं दभा चरंति; दभा दिध धर्मे दिध धर्ममेवान्विळादधोमिष्टोममप्येति ।। ४० ॥

इति न परस्तादथोपीरष्टात्वंचदशोकथ्यस्य स्तोत्राणि; पंचदश शस्त्राणि:समासो मासधा संवत्सरोविहितः:संवत्सरोमिर्वैश्वानरोमिर-मिष्टोमः. संवत्सरमेवानुकथ्योमिष्टोममप्येत्युकथ्यमिप्यंतमनुवाजपेयो-प्येत्यस्यक्थ्योहि स भवति. हादशरात्रेः पर्यायाः सर्वे पंचदशास्ते ही ही संपद्यात्त्रिंशदेकार्विशं. षोळशि साम त्रिवृत्संधिः; सा त्रिशत्स-मासस्विद्यान्मासस्य रात्रयो मासधा संवत्सरो विहितः संवत्सरो मिवै-श्वानरोमिरमिष्टोमः; संवत्सरमेवान्वतिरात्रोमिष्टोममप्येत्यतिरात्रम-पियंतमन्वतीर्यामा प्येत्यातरात्रोहि स भवत्येतहै ये च पुरस्ताही चे।परिष्टाद्यज्ञक्रतवस्ते सर्वेमिष्टोममपियांतिः तस्य संस्तृतस्य नवतिशतं स्तोत्रियाः; सा या ननतिस्ते दश त्रिवृतोथ या ननितस्ते दशाथ या दशः तासामेकास्तोतियोदेति त्रिवृत्यरि शिष्यते ; सोसावेकार्व-शोध्याहितस्तर्पति. विषुवान्वा एष स्तोमानां दश वा एतस्मादवी-चिस्तिवृतो दशपरांचो मध्य एष एकविंश उभयतोध्याहितस्तपति. तद्यासौरतोत्रियोदेति सैतिस्मन्नध्यूळ्हा स यजमानस्तद्देवं क्षत्रं सहो-बलमश्रुते ह वै दैवं क्षत्रं सहोबलमेतस्य ह सायुज्यं सरूपतां सलोकतामश्रुते य एवं वेद ॥ ४१ ॥

देवा वा असुरैविंजिग्याना ऊर्धाः स्वर्गे लोकमायंत्सोमिदिंवि-स्पृगूष्वं उदश्रयतः सः स्वर्गस्य लोकस्य द्वारमवृणोदिमिर्वे स्वर्गस्य लो-कस्याधिपतिस्तं वसवः प्रथमा आगच्छंस्त एनमब्रुवन्नति नोर्जस्याकाशं नः कुर्विति स नास्तुतो तिस्रक्ष्य इत्यब्रवीत्स्तुत नु मेति तथेति. तं ते त्रिवृतास्तोमेनास्तुवंस्ता स्तुतोत्यार्जतः ते यथालोकमगच्छंस्तं रुद्रा आ- गच्छंस्त एनमब्रुवन्नित नोर्जस्याकाशं नःकुर्वित स नास्तुतोतिसक्ष्य इत्य-ब्रवीस्तुत नुमेति तथेतिः तं ते पंचदशेन स्तोमेनास्तुवंस्तान् स्तुतोऽत्या-र्जतःते यथा लोकमगच्छंस्तमादित्या आगच्छंस्त एनमब्रुवन्नित नोर्जस्या काशं नः कुर्विति स नास्तुतोतिसक्ष्य इत्यब्रवीस्तुत नुमेति तथेतिः तं ते सप्तदशेन स्तोमेनास्तुवस्, तान् स्तुतो त्यार्जतः ते यथा लोकमगच्छंस्तं विश्वेदेवा आगच्छंस्त एनमब्रुवन्नितिनोर्जस्याकाशं न कुर्विति स नास्तुतो-तिसक्ष्य इत्यब्रवीस्तुत नुमेति तथेतिः तं न एकविशेन स्तोमेनास्तुवँस्, तान्स्तुतोऽत्यार्जतः ते यथा लोकमगच्छन्नकैकेन वैतं देवाः स्तोमेनास्तुवँ-स्तान् स्तुतोत्यार्जतः ते यथा लोकमगच्छन्नये हैनमेष एतः सर्वेः स्तोमेः स्तीति यो यजते; यश्वेनमेवं वेदातीतुतमर्जाताः अति ह वा एनमर्जते स्वर्ग लोकमभि य एवं वेद ॥ ४२ ॥

स वा एषोमिरेव यदमिष्टीमस्तं यदस्तुवंस्तस्मादिमस्तोमस्तममिस्तोमं संतमिष्टोमिन्याचक्षते. परोक्षेण परोक्षिपया इविह देवास्तं यच्चतृष्टया देवाश्वतुर्भिःस्तोमैरस्तुवँस्तस्माच्चतुःस्तोमस्तं चतुःस्तोमं संतं चतुष्टोमिन्याचक्षते. परोक्षेण परोक्षिपया इवि हे देवा;
अथ यदेनमूर्ध्व संतं ज्योतिर्भृतमस्तुवंस्; तस्माज्ज्योतिःस्तोमस्तं ज्योतिःस्तोमं संतं ज्योतिष्टोमिन्याचक्षते. परोक्षेण परोक्षिपया इवि हि
देवाः सवा एषो पूर्वे। न परोयज्ञकतुर्यथा रथचक्रमनंतमेवं यदिमिष्टोमस्तस्य यथेव प्रायणं तथोदयनं तदेषाभियज्ञगाथा गीयते. यदस्य
पूर्वमपरं तदस्य; यहस्यापरं तहस्य पूर्वे, अहेरिव सर्पणं शाकलस्यः
न वि जानंति यतरत्यरस्तादिति यथा द्योवास्य प्रायणमेवमुदयनमसदिति तदाहुर्यत्तिवृद्धायणमेकिवंशामुदयनं केन ते समे इति शिया वा
एक्तिवंशास्त्रवृद्धै सोथो यदुमी तृची तृचिनाविति ब्रूयात्तनेति ॥४३॥
यो वाएष तपस्येषोऽभिष्टोम एष सान्हस्तं सहैवान्हा संस्थापयेयः-

सान्हों वै नाम तेनासंत्वरमाणाश्चरेयुर्ययेव प्रातःसवन एवं माध्यंदिनं एवं तृतीयसवन एवम् ह यजमानो प्रमायुको भवति. यद्ध वा इदं पूर्व-योः सवनयोरसंत्वरमाणाश्चरंति. तस्मात्धेदं प्राच्योग्रामताबहलावि-ष्टा. अथ यत्धेदं तृतीयसवने संत्वरमाणाश्वरंति. तस्मात्धेदं प्रत्यंचि दीर्घारण्यानि भवंति तथाह यजमानः प्रमायुको भवति ; तेनासंखर-माणाश्वरेय्यंथैव पातःसवन एवं माध्यंदिन एवं तृतीयसवन एवम् ह यजमानो अपमायुको भवति. स एतमेव शस्त्रेणानुपर्यावर्तेत यदा वा एष पातरुदेत्यथ मंद्रं तपति. तस्मान्मंद्रया वाचा प्रातःसवने शंसे-दथ यदाभ्यत्यथ बलीयस्तर्पति, तस्माद्रलीयस्या वाचा मध्यंदिने शंसेदथ यदाभितरामेत्यथ बलिष्ठतमं तपति. तस्माद्रलिष्ठतमया वाचा त्तीयसवने शंसेदेवं शंसेदादि वाच ईशीत; वाग्धि शस्त्रं यया तु वाचोत्तरीत्तरिण्योत्सहेत. समापनाय तया मतिपदोतैतत्स्वास्ततम-मिन भनति. स ना एष न कटाचनास्तमेति नोदेति तं यदस्त-मेतीति मन्यंते उन्ह एवः तदंतिमत्वाथात्मानं विपर्यस्यतेः रात्रीमेवाव-स्तालुरुते हःपरस्तादथ यदेनं पातरुदेतीति मन्यंते रात्रेरेव तदंत-मित्वाथात्मानं वि पर्यस्यते, अहरेवावस्तालुरुते; रात्रीं परस्तात्स वा एष न कदाचन निम्नोचित. न ह नै कदाचन निम्नोच येतस्य सायज्यं सन्ह्यतां सलोकतामश्चते य एवं वेद इत्यैतरेय ब्राह्मणे तृतीयपांचिकायां एवं वेद ॥ ४४ ॥ चतुर्थोध्यायः ॥ ४ ॥

यज्ञो वै देवेभ्योत्रायमुदक्रामत्ते देवा अब्रुवन्यज्ञो वै नोन्नायमुद-क्रमीदिन्वमं यज्ञमन्नमन्विछामेति ते ब्रुवन्कथमन्विछामेति ब्राह्मणेन च छंदोभिश्वेत्यबुवंस्ते ब्राह्मणं छंदोभिरदीक्षयंस्तस्यातं यज्ञमतन्व-तापि पत्नीः समयाजयँस्तस्मात्थाप्येतर्हि दीक्षणीयायाभिष्टावां तमेक

यतं तन्वते : पिपलीः सं याजयंति तमन न्यायमन्ववायंस्ते पाय-णीयमतन्वतः तं प्रायणीयेन नेदीयोन्वागच्छंस्ते कर्मभिः समत्वरंतः तच्छं य्वंतमकुर्वस्तस्मात्धाप्यतिहें मायणीयं शंयंतमेव भवति. तम्नु न्यायमन्ववायंस्त आतिथ्यमतन्वतः तमातिथ्येन नेदीयोन्वागच्छंस्ते कर्मभिः समन्वरंतः तिदळांतम् कुर्वस्तस्माद्धाप्येतिर्हे आतिथ्यामळात-मेव भवति तमन्त्यायमन्ववायंस्त उपसदोतन्वतः तमुपसद्भिनैदी-योन्त्रागच्छंस्ते कर्माभिः समत्वरंत. ते तिस्तः सामिधेनीरनूच्य तिस्तो-देवता अयजंस्तरमात्धाप्येतर्द्ध्ययस्मु तिस्र एव सामिधेनीरनृच्य तिस्रो देवतो यजाति तम्नु न्यायमन्ववायस्त उपवसथमतन्वत. तमप्रवसथ्येह न्यामुवंस्तमात्न्वातं यज्ञमतन्वतापिपलीः समयाजयं-स्तरमात्थाप्येतर्द्यपवसथआंतमेव यज्ञं तन्वते : पिपत्नीः सं याजयंति. तस्मादेतेषु पूर्वेषु कर्मसु शनस्तरां शनस्तरामिनानुब्र्यादनुत्सारमिन हि ते तमायंस्तस्मादुपनसथे यानत्या नाचा कामयीत तानत्यानु-ब्रुयादाप्तोहि स तर्हि भवतीति तमाप्त्रा ब्रुवंस्तिष्ठस्व नोत्राद्यायेति स नेस्यब्रवीत्कथं वस्तिष्ठेयोति तानीक्षतिव तमब्रुवन्ब्राह्मणेन च न इछंदोभिश्व सयुग्भृत्वात्राद्यायतिष्ठस्वेति तथेति.तस्मात्याप्येताहें यज्ञः स्युग्भुत्वा देवेभ्यो हव्यं वहति ब्राह्मणेन च छंदोभिश्व ॥ ४५ ॥

त्रीणि ह व यन्ने क्रियंते. निष्धं गाणिवातं; तत्वेतदेव निष्धं यदा-श्रंसमानमार्त्विज्यं कारयतः उत वामेददादुत वामावृणीतिति तत्व तत्यराङेव यथा निष्धं न हैव तदान्नमानं भुनक्त्यथं हैतदेव गाणि, यद्भिभ्यदार्त्विज्यं कारयतः उत वा मा न नाधेतोत वा मे न यन्न-वेशसं कुर्यादिति तत्व तत्यराङेव यथा गीणि; न हैव तदानमानं भुन-क्त्यथं हैतदेववातं यदभिशस्यमानमार्त्विज्यं कारयते. यथा ह वा हदं वातानम्नुष्या नीभन्तंत; एवं तस्मादेवास्तत्व तत्यराङेव यथावातं न हैन तदाजमानं भुनिक्तः स एतेषां त्रयाणामाशानियात्तं यद्येतेषां त्रयाणामेकं चिदकाममभ्याभवेत्तस्यास्ति नामदेव्यस्य स्तोत्रे प्रायश्चिनितिदं ना इदं नामदेव्यः यजमानलोको अमृतलोकः; स्वर्गौ लोकस्तत्-त्रिभिरक्षरैन्यूनं; तस्य स्तोत्र उपसृप्यत् त्रधात्मानं विगृण्हीयात्पुरुष इति स एतेषु लोकेष्वात्मानं दधात्यस्मिन् यजमानलोकेस्मिनमृतलोकेस्मिनस्वर्गे लोके स सर्वी दुरिष्टिमत्येत्यपि यदि समृत्या इन ऋत्विजः स्युरिति ह स्माहाथ हैतज्जपेदेवेति ॥ ४६ ॥

छंदांसि ने देनेभ्यो हञ्यमूद्ना श्रांतानि जघनाधै यज्ञस्य तिष्ठति-यथाश्वो वाश्वतरो बोहिवांस्तिष्ठेदेवं तेभ्य एतं मैत्रावरुणं पशु परो-ळाशमन देविकाहवींषि निर्वपेद्; धात्रे पुरोळाशं द्वादशकपालं यो धाता स वषट्कारोनुमत्ये चक् यानुमतिः सा गायत्री राकाये चर्षं या राका सा त्रिष्टुप्, सिनीवाली चर्षं या सिनीवाली सा जगती ; कुव्है चरुं या कुहूः सानुष्टुण् एतानि वाव सर्वाणि छंदांसि. गायत्रं त्रेष्टुभं जागतमानुष्टुभमन्त्रन्यान्येतानि हि यज्ञे मतमामिन क्रियंत, एतेई वा अस्य छंदोभियंजतः; सर्वैऋंदोभिरिष्टं भवति य एवं वेद. तहै यदिदमाहुः सुधायां ह वै वाजी सुहितो दधातीति छंदांसि वै तत्सुधायां ह वा एनं छंदांसि दधत्यन्नध्यायिनं लोकं जयति य एवं वेद. तत्वैक आहुर्धातारमेव सर्वासां पुरस्तालुरस्तादा-ज्येन परि यजेत्तदासु सर्वासु मिथुनं दधातीति तदु वा आहुर्जीम वा एतदाज्ञे क्रियते: यत्र समानीभ्यां ऋग्भ्यां समानेहन्यजतीति यदि ह वा अपि बन्ह्य इव जायाः; पतिर्वाव तासां मिथुनं तदा-दासां धातारं पुरस्तादाजति. तदासु सर्वासु मिथुनं दधातीति नु टेविकानां ॥ ४७॥

अथ देवीनां सूर्याय पुरोळाशमेककपालं ; यः सूर्यः स धाता

स उ एव वषट्कारो दिवे चहुं: या बीः सानुमतिः, सो एव गाय-न्युषसे चहुं: योषाः सा राका सो एव त्रिष्टुप गवे चहुं; या गौः सा सिनीवाली सोएव जगती पृथ्ववये चरुं; या पृथिवी सा कुहूं: सो एवानुष्ट्रवेतानि वाव सर्वाणि छंदांसि गायत्रं त्रेष्ट्रभं जागत-मान्षुभमन्व-यान्येतानि हि यत्ते मतमामिव क्रियंत. वा अस्य छंदोभिर्यजतः सर्वेदछंदोभिरिष्टं भवति य एवं वेद. तहै यदिदमाहुः सुधायां ह वै वाजी सुहितो दधातीति छंदांसि वै तत्सुधायां ह वा एनं छंदांसि दधत्यननुध्यायिनं लो कं जयित य एवं वेद • तत्वेक आहुः सूर्यमेव सर्वासां पुरस्तायुरस्ता-दाज्येन परि यजेत्तदासु सर्वासु मिथुनं दधातीति तदु वा आहु-जीमि वा एतवजे क्रियते: यत्र समानीभ्यां ऋग्भ्यां समानेहन्यज-तीति यदि ह वा अपि बन्ह्य इव जायाः पतिर्वाव तासां मिथुनं: तदारासां सूर्ये प्रस्तादाजति. तदासु सर्वासु मिथुनं दधाति. ता या इमास्ता अमूर्या अमूरता इमा अन्यतराभिर्वाव तं काममामोति य एतासुभयीषु ता उभयीर्गतिश्रयः; प्रजातिकामस्य सिर्न्नवेषेत्रेत्वेषि-ष्यमाणस्य यदेना एषिष्यमाणस्य सन्निर्वपेदीश्वरो हास्य वित्ते देवा अरंतोर्यहा अयमात्मने अलममंस्तेतिताह शुचिवृक्षो गौपालाय नोवृ-स्वयुन्नस्याभिमतारिणस्योभयीर्यज्ञे संनिरुवापः तस्य ह रथगृत्संगा-हमानं दृष्ट्वोवाचेत्थमहमस्य राजन्यस्य देविकाश्व देविश्वोभयीर्यज्ञे सममादयं; यदस्येत्थं रथगृत्सोगाहत इति चतुःषष्ठि कवचिनः शश्व स्थास्यते पुत्रनयार आसुः ॥ ४८ ॥

अभिष्टोमं नै देना अश्रयंतोक्थान्यसुरास्ते समानद्दीर्या एनासन्न व्यानर्तेतः तान् भरद्दाज ऋषीणामपश्यदिमे ना असुरा उक्थेषु श्रितास्तानेषां न कश्चन पश्यतीति सोभिमुदव्हयद्, त्यू पु ब्रनाणि म इत्थेतरागिर इत्यसुर्याह वा इतरा गिरः, सोमिरुपोत्तिष्ठन्वव्रवीिक स्विदेव मद्यं कृशोदीर्घः १ पिलतो वक्ष्यतीति भरद्दाजो ह व कृशोदीर्घः पिलत आस सोव्रवीदिमे वा असुरा उक्थेषु श्रितास्तान्वो न कश्चन पश्यतीति तानिमरश्चो भूत्वाभ्यत्यद्रवद्यदिमरश्चो भूत्वाभ्यत्यद्रवत्तत्सा-कमश्चं सामाभवत्तत्साकमञ्जस्य साकमञ्जवः. तदाहुः साकमञ्जेनोन्वथानि प्रणयेदप्रणीतानिवाव तान्युवथानि यान्यन्यत्र साकमश्चोदिति प्रमंहिष्ठीयेन प्रणयेदित्याहुः प्रमंहिष्ठीयेन व देवा असुरानुक्थेभ्यः प्राणुदंत. तत्माहैव प्रमंहिष्ठीयेन नयेत्प्रसाकमश्चेन ॥ ४९ ॥

ते वा असुरा मैत्रावरुणस्योक्थमश्रयंतः सोब्रवीदिंद्रः कश्चाहं चेमानितो असुरात्रोत्स्यावहा इत्यहं चेत्यब्रवीहरूणस्तस्मार्देद्रावरुणं मैत्रावरुणस्तृतीयसवने शंसति इंद्रश्वहि तान्वरुणश्च ततो नुदेतां; ते वैततो अहता असुरा,ब्राह्मणाच्छंसिनउक्थमश्रयंत सोब्रवीदिंद्रः कश्चाहं चेमानितो अमुरात्रोत्स्यावहा इत्यहं चेत्यब्रवीद्भृहस्पतिस्त-स्मार्देद्राबाई सत्यं ब्राह्मणाच्छंसी; तृतीयसवने शंसतींद्रश्व हि तान्-बृहस्पतिश्व ततो नुदेतां; ते वे ततो उपहता असुरा अछावाकस्योक्थ-मश्रयंत. सोब्रवीदिंद्रः कश्चाहं चेमानितो असुरात्रोत्स्यावहा इत्यह चेत्यब्र बीह्रिष्णुस्तस्मार्देद्रावैष्णवमछावाकस्तृतीयसवने शंसतीद्रश्च हि तान्विष्णुश्च ततो नुदेतां. इंइमिंद्रेण देवताः शस्यंते ; इंइ वै मिथुनं. तस्मात् इंहान्मिथुनं प्र जायते प्रजात्ये प्र जायते प्रजया पशुभिर्य एवं वेदाथ हैते पोत्रियाश्व नेष्ट्रीयाश्व चत्वार ऋत्याजाः, षळ् ऋचः सा विराड् दशिनी; ताद्वराजि यज्ञं दशिन्यां प्रतिष्ठाप-यंति प्रतिष्ठापयंति ॥ ५० ॥ इत्येतरेयब्राह्मणे तृतीयपंचि-कायां पंचमोध्यायः ॥ ५ ॥ इति तृतीयपंचिका समाप्ताः

अथ चतर्थपंचिकापारंभः ॥ श्रीगणेशाय नमः॥ ओँ ॥ देवा व प्रथमेनान्हेंद्राय वजं समभरंस्तं द्वितीयेनान्हासिचंस्तृतीयेनान्हा मायछंस्तं चतुर्थेहन् माहरत्तस्माचतुर्थेहन् षोळशिनं शंसाति. वज्रो वा एष यत्रोळशी तदाच्चतुर्थेहन् षोळशिनं शंसति वज्रमेव तन्म हरति द्विषते भातृन्याय वधं, योस्य स्तृत्यस्तस्मै स्तर्तवै. वज्रो वै षोळशी; पशव उक्थानि; तं परस्तादुक्थानां पर्यस्य शंसति तं यत्पर-स्तादक्यानां पर्यस्य शंसति वजेणैव तखोळशिना पशुन्परि गच्छति. तस्मात्यवावो वज्नेणैव षोळशिना परि गता मनुष्यानभ्यपावर्तते - तस्मा-दश्वो वा पुरुषो वा गौर्वा हस्ती वा परि गत एव स्वयमात्मने त एव: व चाभिषित्य उपावर्तते वज्नमेव षोळशिनं प्रयन्वज्ञेणैव षोळशिना परि गतो वाग् धि वज्रो वाक् षोळशी. तदाहुः कि षोळशिनः षोळ-शिलमिति षोळश स्तोत्राणां षोळश शस्त्राणां षोळशाभिरक्षरैरा-दत्ते: षोळश्रीमः प्रणौति षोळश्रपदात्रिविदं दधाति. तत्रोळश्रिनः षोळशित्वं : हे वा अक्षरे अति रिच्येते षोळशिनोनुष्ट्रभमभिसं पत्रस्य वाचो वाव ती स्तनी, सत्यानते वाव ते अवत्येनं सत्यं नैन-मनुतं हिनस्ति य एवं वेद ॥ १ ॥

गौरिवीतं षोळिशि साम कुर्वात ; तेजस्कामो ब्रह्मवर्चसकामस्ते-जो वै ब्रह्मवर्चसं गौरिवीतं तेजस्वी ब्रह्मवर्चसी भवति य एवं विद्वान् गौरिवीतं षोळिशि साम कुरुते. नानदं षोळिशि साम कर्तव्य मित्याहु।रिंद्रो वै वृत्राय वज्रमुदयछत्तमस्मै प्राहरत्तमभ्यहनस्तोभि-हतो व्यनदयद् व्यनदत्तं नानदं सामाभवत्तं नानदस्य नानदत्वम्. अभातृव्यं वा एतत् भातृव्यहा साम यन्नानदमभातृव्यो भातृव्यहा भवति य एवं विद्वान्नानदं षोळिशि साम कुरुते तयदि नानदं कुर्युरविहतः षोळिशी शंस्तव्यो ; विहतासु हि तासु स्तुवते यदि गौरिवीतं विहतः षोळशी शंस्तव्यो विहतासु हि तासु स्तुवते ॥ २ ॥

अथातऋंदांस्येव व्यतिषजित;आ त्वा वहंतु हरय,उपीषु शुणुहि गिर इति गायत्रीश्व पंक्तीश्व व्यतिषज्ञति गायत्रो व पुरुषः; पांक्ताः पशवः पुरुषमेव तत्त्रश्मीर्व्यतिषज्ञति, पशुषु प्रतिष्ठापयति यदु गायत्री च पंक्तिश्व ते हे अनुष्टुभी, तेनी वाचोरूपादनुष्टुभोरूपाह-जरूपानिति. यदिंद्रपुतनाज्ये, यंते अस्तु हर्यत इत्युष्णिहश्च बृहतीश्च व्यतिषज्ञत्ये। श्रिहो ने पुरुषो बाईताः पश्चनः : पुरुषमेन तत्पश्चाभ र्व्यतिषज्ञति, पशुषु प्रतिष्ठापयति. यदुष्णिक् च बृहती च ते हे अनु-ष्टुभौ तेनो वाचो रूपादनुष्टुभो रूपाद जरूपात्रीति;आधूर्ष्वसी,ब्रह्म न्वी-रब्रद्मकृतिं जुषाण इति द्विपदां च त्रिष्ट्रभं च व्यतिषजति. द्विपाद्वै पुरुषोवीयी त्रिष्टुपुरुषमेव तदीर्थेण व्यतिषजीत, वीर्थे प्रतिष्टापयति. तस्मालुरुषो वीर्ये मतिष्ठितः सर्वेषां पशुनां वीर्यवत्तमो यद् हिपदा च विंशत्यक्षरा त्रिष्टुष् च, ते हे अनुष्टुभी; तेनो वाचोरूपादनुष्टुभो रूपाइजरूपानीतः; एष ब्रह्मा मतेमहे, विदये शंसिषं हरी इति दिप-दाश्च जगतीश्व व्यतिषजति दिपादै पुरुषो, जागताः पशवः पुरुषमेव तत्यशुभिन्यंतिषज्ञति, पशुषु प्रतिष्ठापयति. तस्मात्युरुषः पशुषु प्रति-ष्ठितो अति चैनानिध च तिष्ठति. वशेचास्य युद् द्विपदा च षोळशा क्षरा जगती च; ते हे अनुष्टुभी; तेनो वाचोरूपादनुष्टुभोरूपाइज रूपानीति. त्रिकदु केषु महि षोयवाशिरं, मोष्वसी पुरोरथीमन्यतिछंदसः शंसति छंदसां वे यो रसो अत्यक्षरत्सोतिछंदसमभ्यत्यक्षरत्तदतिछं दसी अति इंदर्सन, सर्वेभ्यो ना एष इंदोभ्यः सिन्निर्मितो यखोळशी त-ट्रांतहंदमः शंसति, संवैभ्य एवेनं तच्छंद्रोभ्यः सं निर्मिमीते सर्वैभ्य-क्दंदोभ्यः सिन्निर्मितेन षोळिशना राभ्रोति य एवं वेद ॥ २ ॥

महानाम्नीनामुपसर्गानुपसुजत्ययं वै लोकः प्रथमा महानाम्न्यंत-रिक्षलोको द्वितीयासी लोकस्तृतीया; सर्वैभ्यो वा एष लोकेभ्यः सन्नि-र्मितो यखोळशी. तद्यन्महानानीनामुपसर्गानुप सृजीतः, सर्वेभ्य एवैनं तलाकेभ्यः सिन्निर्मिमीते : सर्विभ्यो लोकेभ्यः सिन्निर्मितेन षोळिशना राभ्रोति यएवं वेद. प्र प्रवस्तिष्टुभिषं, अर्चत प्राचंत, यो व्यतीरंफा-णयदिति प्रज्ञाता अनुष्ट्रभः शस्ति तद्यथेह चेह चापथेन चरित्वा पंथानं पर्यवेयात्तादृक्तदात्मज्ञाता अनुष्टुभः शंसति. स यो व्याप्ती-गतश्रीरिव मन्येताविहतं षोळिशनं शंसयेनेच्छंदसां कृछ्रादवपद्या इत्यथ यः पाप्पानमप जिघांसुः स्यादिहतं षोळशिनं शंसयेद्; व्य-तिषक्त इव वैपुरुषः पाप्मना; व्यतिषक्तमेवासी वत्याप्मानं शमलमप-हंत्यप पाप्मानं हते य एवं वेद. उद्यद् ब्रञ्गस्य विष्टपिम्युत्तमया परि दधाति स्वर्गे वै लोको ब्रधस्य विष्टपं; स्वर्गमेव तलोकं यजमःनं गमयति. अपाः पूर्वेषां हरिवः सुतानामिति यजति. सर्वेभ्यो वा एष स सवनेभ्यः सिन्निभितो यत्योळशी,तद्यदपाः पूर्वेषां हारवः सुतानामिति यजति. पीतवद्दे प्रातःसवनं: प्रातःसवनांदवनं तःसन्निर्भिमीते अथो इदं सवनं केवलं त इति माध्यंदिनं व सवनं केवलं; माध्यंदिन।देवैनं तन्सवनात्सात्रार्मिमीते. ममिध सोमं म्ध्मंतिमद्रेति महद्दै तृतीयसवनं; तृतीयसवनादेवेनं तत्सिनिमिनोते.सत्रावृषं बठर आवृषस्वेति वृषण्वेहै षोळिशनो रूपं सर्वभयो वा एष सवनेभ्यः सिन्निर्मितो यत्षोळशी. तद्यदपाः पूर्वेषां हरिवः सुतानामिति यज्ञति. सर्वेभ्य एवेनं तत्सवनेभ्यः सिनिर्मिति: सर्वेभ्यः सवनेभ्यः सिनिर्मितेन पोळशिना राभ्रोति य एवं वेद. महानामीनां पंचक्षरानुषसर्गानुषसृज्येकादशाक्षरेषु पादेषु; सर्वेभ्यो वा एष छंदोभ्यः सिन्निर्मितो यत्बोळशी तद्यन्महानाम्नीनां पंचाक्षरानुपसर्गानुपसृजत्येकादशाक्षरेषु पादेषु सर्वेभ्य एवेनं तच्छं-

दोभ्यः सिन्निर्मिमोते; सर्वेभ्यः छंदोभ्यः सिन्निर्मितेन षोळशिना राधोति य एवं वेद ॥ ४ ॥

अहर्वे देवा अश्रयंत रात्रीमसुरास्ते समावहीयां एवासन्न व्या-वर्तत. सोन्नवीदिद्वः कश्चाहं चेमानितो असुरान् रात्रीमन्ववेष्याव हति स देवेषु न प्रत्यविद्विभयू रात्रेस्तमसा मृत्योस्तस्मात्थाप्येतिर्हे नक्तं यावन्मात्रिमेवेवापाक्रम्य विभैति; तम इव हि रात्रिर्मृत्युरिव; तं वै छंदांस्येवान्ववायंस्तं यच्छंदांस्येवान्ववायंस्तस्मादिद्वश्चेव छंदांसि च रात्रीं वहंति. न निविछस्यते, न पुरोष्ठङ्न धाय्या नान्या देवतेंद्वश्च त्योयः पर्यायमनुदंतः, तत्यर्यायाणां पर्यायत्वं तान्वे पर्थायमनुदंतः; यत् पर्यायः पर्यायमनुदंतः, तत्यर्यायाणां पर्यायत्वं तान्वे प्रथमेनेव पर्यायेण पूर्वरात्रादनुदंत, मध्यमेन मध्यरात्रादत्तमेनापररात्राद् अपि द्यावर्या अनुस्मसीत्यन्नवन्नपिदार्वराणि खलु वा एतानि छंदांसि इति ह स्मा-हैतानि हींद्वं रात्रेस्तमसो मृत्योविभ्यतमत्यपारयंस्तदिष द्यावराणामिष द्यावरत्वं ॥ ५ ॥

पातमानो अंघस इत्यंधस्वत्यानृष्टुभा रात्रीं प्रतिपद्यतः आनुष्टुभी वैरात्रिरेतद्रात्रिरूपमंधस्वत्यः पीतवत्यो महत्यस्त्रिष्टुभो याज्या भवंत्यभिरूपा यद्यज्ञेभिरूपं तत्समृत्धं प्रथमेन पर्यायेण स्तुनते; प्रथमान्येव पदानि पुनराददते. यदेवैषामश्वा गाव आसंस्तदेवैषां तेनाददते. मध्यमेन पर्यायेण स्तुनते. मध्यमान्येव पदानि पुनराददते. यदेवैषा मनोरथा आसंस्तदेवैषां तेनाददत. उत्तमेन पर्यायेण स्तुनतः, उत्तमान्येव पदानि पुनराददते. यदेवैषां वासो हिरण्यं मणिरध्यात्ममासीत्तिनेवेषां तेनाददत. आहिषतो वसुदत्ते निरेनमेभ्यः सर्वेभ्यो लोकेभ्यो नुदते य एवं वेद. पवमानवदहरित्याहु नं रात्रिः पवमानवती कथमुभेन्यमानवती भवतः! केन ते समावद्वाजी भवत हति! यदेवेद्राय महने-

सुतम्; इदं वसोसुतमंध, इदं ह्यन्वोजसासुतिमिति स्तुवंति च शंसंति च.तेन रात्रिः पवमानवती; तेनोभे पवमानवती भवतस्तेन ते समावद्वाज्ञी भवतः पंचदशस्तोत्रमहरित्याहुर्न रात्रिः पंचदशस्तोत्रा; कथमुभे पंचदशस्तोत्रे भवतः केन ते समावद्वाज्ञी भवत हित हादश्व स्तोत्राण्यपिशवराणि तिसृभिर्देवताभिः संधिना राथंतरेण स्तुवते तेन रात्रिः पंचदशस्तोत्रा तेनोभे पंचदशस्तोत्रे भवतस्तेन ते समावद्याज्ञी भवतः परिमितं स्तुवंत्यपरिमितम्न शंसाति परिमितं वे भूतमपरिमितं भव्यमपरिमितस्यावरुध्या इत्यति शंसाति स्तोत्रमितं वे मज्ञात्मानमति पश्चवस्त्वात्रस्तोत्रमित शंसाति यदेवास्यात्यात्मानं तदेवास्य तेनावरुंधे अवरुंधे ॥ ६॥ इत्यतिरेयब्राह्मणे चतुर्थ-पंचिकायां प्रथमोध्यायः ॥ १॥ ६॥

11 औं 11 प्रजापिति सोमाय राजे दुहितरं प्रायछत्तूर्यी सावित्रीं. तस्य सर्वे देवा वरा आगछंस्तस्या एतत्सहस्नं वहतुमन्वा-करोद्, यदेतदाश्चिनमित्याचक्षते; नाश्चिनं हैव तद्यदर्वाक् सहस्नं तस्मात्तसहस्नं वैव शंसेद्भूयो वा प्राश्य घृतं शंसेद्यथा ह वा हदं मनोवा रथो वाक्तो वर्तत एवं हैवाक्तो वर्तते. शकुनिरिवोत्यतिष्यना-व्हयीतः तरिवदेवा न समजानतः ममेदमस्तु ममेदमस्विति ते संजा-नाना अबुवनाजिमस्यायामेहै; स योन उज्जेष्यितः तस्येदं भविष्यत्वाति ते अमेरेवाधि गृहपतेरादित्यं काष्ठामकुर्वतः तस्मादामेयी प्रतिपद् भवत्याश्चिनस्यामिहोता गृहपातः स राजेतितत्वेक आहुर्, ऑम मन्ये पितरमिमापिमित्येतया प्रतिपद्येतः दिवि शुक्रं यजतं सूर्यस्योते प्रथम्पिव क्रवा काष्ठामाप्रोतीति तत्तन्तादृत्यं य एनं तत्र ब्रूयाद्,अभिमामिमिति वै प्रत्यपाद्यिमापत्स्यतीति शश्चत्त्या स्यात्तस्मादिमिहीता

गृहपितःस राजेत्येतयैव प्रतिपयेतः गृहपितवती प्रजातिमती शांता; सर्वायुः सर्वायुत्वाय सर्वमायुरेति य एवं वेद ॥ ७ ॥

तासां वै देवतानामार्जि धावंतीनामिसमृष्टानामिर्मुखं प्रथमः प्रत्यपदात-तमिश्वनावन्वागच्छतां तमब्रूतामपोदित्द्यावां वा इदं जेष्यान्व इति स तथेत्यब्रवीत्तस्य वै ममेहाप्यस्वित तथेतितस्मा अप्यत्रा-कुरुतां तस्मादामेयमाश्विने शस्यते ता उषसमन्वागच्छतां; तामब्रूतामपोदित्यावां वा इदं जेष्याव इति सा तथेत्यब्रवीत्तस्य वै ममेहाप्यस्विति तथेति तस्या अप्यत्राकुरुतां तस्मादुषस्यमाश्विने शस्यते तार्विद्रमन्वागच्छतां तमब्रूतामावां वा इदं मधवं जेष्याव इति न ह तं दधृषतुरपोदिहीति वक्तुं स तथेत्यब्रवीत्तस्य वै ममेहाप्यस्विति तथेति तस्मा अप्यत्राकुरुतां तस्मादेदमाश्विने शस्यते तदिश्वना उदजयतामिश्वनावाश्ववातां; यदिश्वना उदजयतामिश्वनावाश्ववातां; यदिश्वना उदजयतामिश्वनावाश्ववातां, वस्मादेतदाश्विनित्याचक्षतं इत्यश्विनी हि तदुदजयतामाश्वनावाश्ववातां; यदिश्वना उदजयतामश्विनावाश्ववातां, तस्मादेतदाश्वनित्याचक्षतं इत्यश्विनी हि तदुदजयतामाश्वनावाश्ववातां; यदिश्वना उदजयतामाश्वनावाश्ववातां, तस्मादेतदाश्वनित्याचक्षतं इत्यश्वनीतां तस्मादेतदाश्वनित्याचक्षतं अश्वते यद्वात्वामित्याचक्षतं य एवं वेदः ॥ ८ ॥

अश्वतरी रथेनामिराजिमधावत्तासां प्राजमानो योनिमकूलयत्त-स्मात्ता न विजायंते. गोभिररुणैरुषा आजिमधावत्तस्मादुषस्यग-तायामरुणमिनेव प्रभात्युषसोरूपमश्वरथेनेंद्र आजिमधावत्तस्मात्स उच्चेघोष उपब्दिमान्क्षत्रस्य रूपमेंद्रो हि स गर्दभरथेनाश्विना उद-जयतामश्विनावाश्चवातां.यदश्विना उदजयतामश्विनावाश्चवातां.तस्मा त्ससृतजवो दुग्धदोहः;संवैषामेतिह वाहनानामनाशिष्टो रेतसस्वस्य वीर्य नाहरतां. तस्मात्स हिरेता वाजी. तदाहुः सप्त सीर्याण छंदांसि शंसे धर्येवामे यं यथोषस्यं यथाश्विनं सप्त वे देवलोकाः; सर्वेषु देवलोकेषु राभ्रोतीति तत्तनादृत्यं. त्रीण्येव शंसेत्त्रयो वा इमे त्रिवृतो लोका एषामेव लोकानामभिजित्ये. तदाहुरुदुत्यं जातवेदसमिति सीर्याणि मित पयेतेति तत्तनादृत्यं. यथेव गत्वा काष्ठामपराभ्रयान्तादृक्तत्, सूर्यो नो दिवस्पात्वित्येतेनैव मितपयेत. यथेव गत्वा काष्ठामभिपयेत तादृक्तदु त्यं जातवेदसमिति हितीयं शंसितः चिन्नं देवानामुदगादनीकमिति त्रिष्ठभमसी वाव चिन्नं देवानामुदेति तस्मादेत-च्छंसित. नमो मित्रस्य वरुणस्य चक्षस इति जागतं तहाशीः पदमाशिषमेवैतेनाशास्त आत्मेन यजमानाय च ॥ ९॥

तदाहुः सूर्यो नाति शस्यो, बृहती नातिशस्या यत्सूर्यमित शंसेद्ः ब्रह्मवर्चसमितिपयेतः यहूहतीमितशंसेत्माणानातिपयेतेति इंद्र क्रतुं न आभरेत्यदं प्रगाथं शंसितः शिक्षाणो अस्मिन्युरुहृतयामिन, जीवाज्योतिरशीमहीत्यसी वाव ज्योतिस्तेन सूर्यं नातिशंसितः यदु
बार्हतः प्रगाथस्तेन बृहतीं नातिशंसितः अभित्वा शूर नोनुम इति
राथंतरीं योनि शंसितः राथंतरेण व संधिनाश्विनाय स्तुवते तद्यद्वायंतरीं योनि शंसित रथंतरस्यैव स योनित्वायः ईशानमस्य जगतः
स्वर्ट्शमित्यसी वाव स्वर्ट्नेन सूर्यं नाति शंसितः यदु बाहतः
प्रगाथस्तेन बृहतीं नातिशंसितः बहवः सूरचक्षस इति भित्रावरुणं
प्रगाथं शंसत्यहव मित्रोरात्रिवरुणं, उभे वा एषो उहोरात्रे आरभते
योऽतिरात्रमृषैतिः तद्यन्मैत्रावरुणं प्रगाथं शंसत्यहोरात्रयोरवैनं
तत्पतिष्ठायतिः सूरचक्षस इति तेन सूर्यं नाति शंसितः यदु बार्हतः
प्रगाथस्तेनबृहतीं नातिशंसितः महीदीः पृथिवी चनस्,तेहि द्यावापृथिवी विश्वशंभुवेति द्यावापृथिवीये शंसितः द्यावापृथिवी व प्रतिष्ठे दयमेवेह प्रतिष्ठा सावमुत्रतद्यद्यावापृथिवीये शंसितः प्रातिष्ठयोरवैनं तत्म-

तिष्ठापयित. देवो देवी धर्मणासूर्यः शुचिरित तेन सूर्यं नातिशंसित.
यदु गायत्री च जगती च ते हे बृहत्यो तेन बृहतीं नातिशंसित.
विश्वस्य देवीमृचयस्य जन्मनो,नयारोषातिन प्रभिदिति हिपदां शंसित.
चित्तैधमुक्थिमिति ह स्म वा एतदाचक्षते. यदेतदाश्विनं निर्ऋतिर्हे स्म पाशिन्युपास्ते; यदैव होता परिधास्यत्यथ पाशान् पाति मोक्ष्यामीतित-तो वा एतां बृहस्पतिहिंपदामपश्यत्रयारोषाति न प्रभिदिति तया निर्ऋत्याः पाशिन्या अधराचः पाशानपास्यत्त्वयदेतां हिपदां होता शंसित.
निर्ऋत्या एव तत्पाशिन्या अधराचः पाशानपास्यति. स्वस्त्येव होतो-मुच्यते; सर्वायुः सर्वायुत्वाय सर्वमायुरिति य एवं वेद. मृचयस्य जन्मन इत्यसी वाव मर्चयतीव तेन सूर्ये नातिशंसित. यदु हिपदा पुरुषच्छंदसं सा सर्वाणि छंदांस्यभ्याप्ता तेन बृहतीं नाति शंसित ॥ १०॥

ब्राह्मणस्यया परि द्याति. ब्रह्म वे बृहस्पतिर्ब्रह्मण्येवैनं तदंततः मतिष्ठापयति; एवा पित्रे विश्वदेवाय वृष्ण इत्येतया परि दध्यात्मजाकामः पशुकामो; बृहस्पते सुमजा वीरवंत इति मजया वे सुमजा
वीरवान्वयं स्याम पतया रयाणामिति मजावान् पशुमान् रियमान् वीरवान् भवति यत्रैवं विद्वानेतया परि दधाति. बृहस्पते अतियदयों अर्हादित्येतया परि दध्यात्ते जस्कामो ब्रह्मवर्च सकामो ऽतीववान्यान्ब्रह्मवर्चसमहिति गुमदिति गुमदिव वेब्रह्मवर्चसं विभातीति वीव वेब्रह्मवर्चसं भाति यदीदयच्छवस ऋतमजातिति दीदायेव वे ब्रह्मवर्चसं
तदस्मासु द्रविणं धेहि चित्रमिति चित्रमिव वेब्रह्मवर्चसं; ब्रह्मवर्चसं
ब्रह्मयश्रसी भवति यत्रैवं विद्वानेतथा परि दधाति. तस्मादेवं विद्वानेतयेव परि दध्याद् ब्राह्मणस्या तेन सूर्य नातिशंसित. यद् त्रिष्ठुमं त्रिः
श्रासति; सा सर्वाणि छंदांस्यभ्याप्ता तेन बृहर्तां नातिशंसिति. गायुव्या

#### ९४ ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका ११, १२, १३.

च त्रिष्टुभा च वषट्कुर्याद् ब्रह्म वै गायत्री वीर्य त्रिष्टुब्ब्रह्मणैव तहीर्य सं दधाति. ब्रह्मवर्चसी ब्रह्मयशसी वीर्यवान् भवति यत्रैवं विद्यान् गायत्र्या च त्रिष्टुभा च वषट्करोति अश्विनावायुना युवं सुद-क्षा, उभा पिवतमश्विनेति गायत्र्या च विराजा च वषट्कुर्याद्; ब्रह्म वै गायत्र्यत्रं विराड् ब्रह्मणैव तदनायं सं दधाति ब्रह्मवर्चसी ब्रह्म-यशसी भवति, ब्रह्माद्यमनमित्त यत्रैवं विद्यान् गायत्र्या च विराजा च वषट्करोति तस्मादेवं विद्यान्गायत्र्याचैव विराजा च वषट्कुर्यात्. प्रवामंधांसिमद्यान्यस्थुर्, उभा पिवतमश्विनेत्येताभ्यां ॥ ११ ॥

चतुर्विश्वमेतदहरूपयंत्यारंभणीयमेतेन वै संवत्सरमारमंत. एतेन स्तोमांश्च छंदांसि चैतेन सर्वा देवता, अनारब्धं वे तच्छंदो नारब्धा सा देवतायदेतिसम्ब्रहनिनारभंते. तदारंभणीयस्यारंभणीयत्वं. चतुर्विशः स्तोमो भवति तच्चतुर्विशस्य चतुर्विशत्वं; चतुर्विशतिर्वा अर्धमासा; अर्धमासश्च एव तत्संवत्सरमारभंत. उव्थ्यो भवति; पश्चो वा उक्थानि पश्चामवरुध्ये. तस्य पंचदश्च स्तोन्नाणि भवति. पंचदश्च शस्त्राणि समासोमासश्च एव तत्संवत्सरमारभंते. तस्य पष्टिश्च त्रीणि च शतानि स्तोत्रियास्तावंति संवत्सरस्याहान्यहश्च एव तत्संवत्सरमारभंते; अमिष्टोम एतदहः स्यादित्याहुरिष्टिशमो वे संवत्सरो; न वा एतदन्यो अमेष्टोमादहर्दाधार न विव्याचिति स यद्यिष्टोमः स्याद-ष्टाचत्वारिशास्त्रयः पवमानाः स्युश्चतुर्विशानीतराणि स्तोन्नाणि तदु षष्टिश्चेव त्रीणि च शतानि स्तोत्रियास्तावंति संवत्सरस्याहान्यहश्च एव तत्संवत्सरमारभंत. उक्थ्य एव स्यापशुसमृत्योयन्नः पशुसमृत्य सत्रं सवाणि चतुर्विशानि स्तोन्नाणि पत्यक्षाध्येतदहश्चतुर्विशं तस्मा दुक्थ्य एव स्यात् ॥ १२ ॥

बृहद्रथंतरे सामनी भवत; एतेने यज्ञस्य नानी संपारिण्यी यद्भ-

हद्रथंतरे ताभ्यामेव तत्संवत्सरं तरंति पादी वे बृहद्रथंतरे शिर एतद-हः पदाभ्यामेव तिच्छ्रयं शिरोभ्यायंति पक्षी वे बृहद्रथंतरे; शिर एत-तदहः पक्षाभ्यामेव तिच्छ्रयं शिरोभ्यायुवते ते उभे न समवसृज्ये; य उभे समवसृजेयुर्थयेव छिना नीर्वेधनात्तीरं तीरमृछंती प्रवेतेवमेव ते सित्रणस्तीरं तीरमृछंतः प्रवेरन् य उभे समवसृजेयुस्तदादि रथं-तरमवसृजेयुर्बृहतेवोभे अनवसृष्टे अथ यदि बृहदवसृजेयू रथंतरे-णैवोभे अनवसृष्टे; यद्दै रथंतरं तद्दैरूपं यद्दृहत्तद्दैराजं यद्रथंतरं तच्छाद्वरं यद्दृहत्तद्दैवतमेवमेते उभे अनवसृष्टे भवतो; ये वा एवं विद्वांस एतदहरूपयंत्याप्त्वा वे ते अहःशः संवत्सरमाप्त्वाधंमासश आप्ता मासश आप्ता स्तोमांश्व छंदांसि च आप्ता सर्वा देवता स्तप एव तप्यमानाः सोमपीयं भक्षयंतः संवत्सरमिषुण्वंत आसते; ये वा अत उर्ध्व संवत्सरमुपयंति. गुरुं वे ते भारमाभे नि दधते; सं वे गुरुर्भारः शृणात्यथ य एनं परस्तात् कर्मभिराप्त्वा उवस्तादुपैति स वे स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्रुते ॥ १३॥

यहै चतुर्विशं तन्महावतं; बृहहिवे नात्र होता रेतः सिंचिति. तददो महावतीयेनान्हा प्र जनयित. संवत्सरे संवत्सरे वै रेतः सिक्तं जायते. तस्मात्समानं बृहहिवो निष्केवल्यं भवत्येष ह वा एनं परस्तात्कर्मभिराप्वा वस्तादुपैति य एवं विद्वानेतदहरूपैति. स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्यावारं च पारं च वेद स वै स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्चते अतिरात्रो वा. अस्य पायणीयो वारमुदयनीयः पारं स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्य पारमश्चते अतिरात्रो अस्य पायणीयो अद्योधनमुदयनीय उद्रोक्तं स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद. यो वै संवत्सरस्य

प्राणोदानी वेद स वै स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्रुते अतिरात्रो वा अस्य प्रायणीयः प्राण उदान उदयनीयः स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्रुते य एवं वेद ॥ १४ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिकायां हितीयोध्यायः ॥ २ ॥

ज्योतिर्गीरायुरिति स्तोमेभिर्यत्ययं नै लोको ज्योतिरतिरक्षं गीरसी लोक आयुः स एनैष उत्तरस्त्र्यहो ज्योतिर्गीरायुरिति त्रीण्य-हानि गीरायुज्योतिरिति त्रीण्ययं नै लोको ज्योतिरसी लोको ज्यो-तिस्ते एते ज्योतिषीः उभयतः सं लोके ते तेनैतेनोभयतो ज्योतिषा षळहेन यंति तद्यदेतेनोभयतो ज्योतिषा षळहेनयंत्यनयोरेन तलोक-योरभयतः प्रति तिष्ठं तो यंत्यस्मिश्च लोके अमुर्भिश्चोभयोः परि यहा एतदेन चक्रं यदभिष्णनः षळहस्तस्य यानभितो अमिष्टोमी ती प्रधीये, चत्वारो मध्य उन्थ्यास्त्रन्थं गच्छितिः नैनर्तमानेन यत्र कामयते तस्त्रास्ति संनत्सरस्य पारमश्चते य एनं नेदः यो नै तहेद यन्प्रथमः षळहः स नै स्नस्ति संनत्सरस्य पारमश्चते, यस्तहेद यद्हितीयो यस्तहेद यन्तृतीयो यस्तहेद यच्चतुर्थी यस्तहेद यत्यंचमः ॥ १५॥

प्रथमं पळहमुप्यंतिः षळहानि भवंति, पड्वा ऋतव ऋतुश एव तस्तंवस्तरमामुवंत्यृतुशः संवस्तरे प्रतितिष्ठंतो यंतिः हितीयं पळ-हमुप्यंति; हादशाहानि भवंति; हादश वै मासा, मासश एव तस्तं-वस्तरमामुवंतिः मासशः संवस्तरे प्रतितिष्ठंतो यंतिः वृतीयं षळह-मुप्यंत्यष्टादशाहानि भवंतिः तानि हेधा नवान्यानि नवान्यानि; नव वै पाणा नव स्वर्गा लोकाः; पाणांश्वैव तस्त्वर्गाश्व लोकानामुवंतिः पाणेषु चैव तस्त्वर्गेषु च लोकेषु प्रतितिष्ठंतो यंतिः चतुर्थे षळहमुप् यंतिः चतुर्विश्वतिरहानि भवंति; चतुर्विशतिवां अर्धमासा; अर्धमासश एव तस्त्वंनस्तरमामुवंत्यर्थमासशः सवंत्सरे प्रतितिष्ठंतो यंति; पंचमं

#### ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका १६, १७, १८. ९७

षळहमुपयांते, त्रिशदहानि भवंति. त्रिशदक्षरा वे विराड् विराळं नादां विराजमेव तन्मासि मास्यभिसंपादयंतो यंत्यत्राद्यकामाः खलुवे सत्रमासत. तदाहिराजं मासि मास्यभिसंपादयंतो यंत्यत्राद्यमेव तन्मासि मास्यवरुंधाना यंत्यस्मै च लोकायामुष्मै चोभाग्यां ॥ १६॥

गवामयनेन यांति : गावो वा आदित्या आदित्यानामेव तदयने न यंति गाना नै सत्रमासत; शक्षाँ छुंगाणि सिषासत्यस्तासां दशमे मासि शकाः शुंगाण्यजायंत. ता अब्रुवन् यस्मै कामायादीक्षामद्या पाम तमुत्तिष्ठामेति ता या उदितिष्ठंस्ता एताः शृंगिण्यो ; अथ याः समा-पयिष्यामः संवत्सरामित्यासतः तासामश्रत्थया शुंगाणि पावर्ततः ता एतास्तृगरा ऊर्जे वसुन्वंस्तस्मादु ताः सर्वानृतृन्पाप्वोत्तरमृत्तिष्ठंत्यूजै ह्यसुन्वन्त्सर्वस्य वै गावः प्रेमाणं सर्वस्य चारुतां गताः सर्वस्य प्रेमाणं सर्वस्य चारुतां गच्छति य एवं वेदः आदित्याश्व ह वा अंगिरसश्व स्वर्गे लोके स्पर्धत-वयं पूर्व एष्यामी वयमिति ते हादित्याः पूर्वे स्वर्गे लोकं जग्मः, पश्चेवांगिरसः षष्ठ्यां वा वर्षेषु. यथा वा प्रायणीयो उति-रात्रश्रतुंविश उक्थाः ; सर्वे अभिप्नवाः षळहा आक्ष्यंत्यन्यान्यहानि तदादित्यानामयनं. पायणीयो अतिरात्रश्चतुर्विश उक्थ्यः,सर्वे पृष्ठ्याः षळहा आक्ष्यंत्यन्यान्यहानि तदंगिरसामयनं सा यथास्त्रतिरंजसाय-न्येनमभिष्णनः षळहः; स्वर्गस्य लोकस्याथ यथा महापथः पर्याण एवं पृष्ठयः षळहः स्वर्गस्य लोकस्य : तद्यदभाग्यां यंत्यभाग्यां वै यन्न रि-ष्यत्यभयोः कामयोरुपार्ध्ये यश्वाभिष्नवे षळहे यश्व पृष्ठये ॥ १७॥

एकविंशमेतदहरूपयंति विषुवंतं मध्य संवत्सरस्यैतेन वे देवा; एकविंशेनादित्यं स्वर्गाय लोकायोदयछंत्स एष इति एकविंशस्तस्य दशावस्तादहानि दिवाकीर्त्यस्य भवंति, दश परस्तान्मध्य एकविंश उभयतो विराजि प्रतिष्ठित; उभयतो हि वा एष विराजि प्रतिष्ठित

## ९८ ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका १८, १९.

स्तस्मादेषांतरेमां छो कान्यक व्यथते. तस्य व देवा आदित्यस्य स्वर्गा छो काद्य स्वर्गा छो काद्य स्वर्गा छो कास्तरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं त्रिभिः स्वर्गे छों के स्वर्गा छो कास्तरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं त्रिभिः स्वर्गे छों के परस्तात्मत्यस्त मुनन्. स्तोमा व त्रयः स्वर्गा छो कास्त त्रयो अवस्तात्मत्य स्वर्गा मंतिः त्रयः परस्तान्मध्य एष एक विंदा उभयतः स्वरसामि भिष्टृतः उभयतो हि वा एष स्वरसामि भिष्टृतं तस्मादेषों ले ते स्वर्गा छो काद्य वपाताद-विभयुस्तं परमः स्वर्गे छों के रवस्तात्मत्य स्वर्गा छो कास्तरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं परमः स्वर्गे छों के स्वरसाम मंतिः स्वर्गे छों के स्वरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं परमः स्वर्गे छों के स्वरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं परमः स्वर्गे छों के स्वरस्य पराचो अतिपाताद विभयुस्तं परमः स्वर्गे छों के स्वरस्य पराचो अतिपाताद विभयतः स्तम् वन्त्रस्ता स्वर्गे व एष एतद ध्याहितस्तपतिः तेषु हि वा एष एतद ध्याहितस्तपतिः तेषु हि वा एष एतद ध्याहितस्तपतिः स्वराद विभयतः सर्वमेवेद मितरो च ते यदिदं किंचोत्तरो भवति यस्माद त्तरो बुभूषित तस्माद त्तरो भवति य एवं वेद ॥ १८॥

स्वरसाम्न उपयंतीमे वे लोकाः; स्वरसामान इमान्वे लोकान्स्वरसाम्मिभरस्गृण्वंस्तस्वरसामां स्वरसामत्वं. तयत्वरसाम्न उपयंत्येष्वेवैनं तलाकेष्वाभवंति. तेषां वे देवाः सप्तद्यानां प्रव्लयादिक्षम्युः. समा इव वे स्तामा अविगृळ्डा इवेमे ह न प्रक्लियेरिक्रित तांत्सर्वेः स्तोमैरव-स्तात्यर्वार्षेत्सर्वेः पृष्ठेः परस्तात्त्त्यदिभिज्ञत्सर्वस्तोमो उवस्तात् भवति. वि-श्वित्सर्वपृष्ठः परस्तात्त्त्तसप्तद्यानुभयतः पर्यृष्वति धृत्या अप्रक्लयायः तस्य वे देवा आदित्यस्य स्वर्गालोकास्त्रविभयुस्तं पंचभी रिक्षिनिक्षये विवाकीत्यांनि महादिवाकीत्ये पृष्ठं भवति. विकर्ण ब्रद्धा साम भासमिष्टोमसामोभे बृहद्वथंतरे प्वमानयोभवत

स्तदादित्यं पंचभी रिझिभिरुद्दयंति धृत्या अनवपातायोदित आदित्ये मातरनुवाकमनुत्रू यात्सर्वे द्वोवैतदहर्दिवाकीर्त्यं भवति. सीर्यं पशुमन्यं-गश्चेतं सवनीयस्योपालंभ्यमालभरंत्सूर्यदेवत्यं द्वोतदहरेकविंशति सामिधेनीरनुत्रू यात्मत्यक्षास्थ्येतदहरेकविंशमेकपंचाशतं दिपंचाशतं वा शस्त्वा मध्ये निविदं दधाति- तावतीरुत्तराः शंसति- शतायुर्वे पुरुषः शतवीर्यः शतिद्विय आयुष्येवेनं तद्दीर्यं इंद्रिये दधाति ॥१९॥

दूरोहणं रोहति. स्वर्गी वे लोको दूरोहणं; स्वर्गमेव तं लोकं रोहति य एवं वेद. यदेव दूरोहणां असी वै दूरोहो यो उसी तपति कश्चिद्रा अत्र गछति. स यहूरोहणं रोहत्येतमेव तद्रोहति हंसवत्यारोहति। हंसःशुचिषदित्येष वे हंसःशुचिषद्,वसुरंतरिक्षसदित्येष वेवसुरंत-रिक्षसत्,होता नेदिषदिस्येष नै होता नेदिषद्; अतिथिदुरीणसिदिस्येष वा अतिथिर्दुरोणसन्, नृषदित्येष वे नृषद्, वरसदित्येष वे वरसदरं वा एतत्सद्मनां यस्मित्रेष आसत्रस्तपति,ऋतसदित्येष वैसत्यसद्;व्योम सदित्येष वै व्योमसद् व्योमवा एतत्सद्मनां यस्मित्रेष आसन्नस्त-पति; अब्जा इत्येष वा अब्जा अद्यो वा एष पातरुदेत्यपः सायं पविश्वति; गोजा इत्येप वै गोजा; ऋतजा इत्येष वै सत्यजा; अद्रिजा इत्येष वा अद्रिजा; ऋतमित्येष वे सत्यमेष एतानि सर्वाण्येष ह वा अस्य छंदस्सु प्रत्यक्षतमादिव रूपं. तस्माद्यत्र कच दूरोहणं रोहेत्वंसवत्यैवरोहेत्ताक्ष्ये स्वर्गकामस्य रोहेत्ताक्ष्यों ह ना एतं पूर्वी अधानमेदात्रादो गायत्री सुपर्णी मूला सोममाहरत्त्रदाथा क्षेत्रज्ञमध्वनः पुर एतारं कुर्वीत ताट्रक्तयदेवताक्ष्ये उयं वै ताक्ष्याँ यो ८यं पवत एष स्वर्गस्य लोकस्याभिवोळ्डा. त्यमूषु वाजिनं देवजूतभित्येष वै वाजी देवजूतः, सहावानं तरुतारं रथानामित्येष ने सहावांस्तरुतेव हीमांलोकांत्सयस्तरति; अरिष्टनेमि पृतनाज-

## १०० ऐतरेयत्राह्मणे चतुर्थपंचिका २०,२१,२२.

माशुमित्येष वा अरिष्टनेमिः पृतनाजिदाशुः; स्वस्तय इति स्वस्तिता-माशास्ते. तार्क्ष्यमिहाहुवेमेति व्हयत्यैवेनमेतद्. इंद्रस्येवरातिमाजोहु-वानाः स्वस्तय इति स्वस्तितामेवाशास्ते । नाविमवारु हेमेति समेवेन-मेतदिषरोहिति स्वर्गस्य लोकस्य समध्यै संपत्ये संगत्या; उर्वी नपृथ्वी बहुले गभीरे मा वामेती मा परेती रिषामेतीमे एवतदनुमंत्रयत आच पराच मेण्यं त्सर्वाश्वद्यः शवसा पंचकृष्टीः सूर्य इव ज्योतिषापस्तताने-ति पत्यक्षं सूर्यमभिवदित. सहस्वसाः शतसा अस्य रहि ने स्मावरंते यु-वर्तिन शर्यामित्यशिषमेवेतेनाशास्त आसमे च यजमानेभ्यश्व ॥२०॥

भाहूय दूरोहणं रोहिति स्वर्गी वै लोको दूरोहणं वागाहावो ब्रह्म वे वाक्स यदाव्हयते तद् ब्रह्मणाहावेन स्वर्ग लोकं रोहिति स पच्छः प्रथमं रोहितामं तं लोकमामोत्यथार्धचिशोतिरक्षं तदामोत्यथ त्रिप्याम् तं लोकमामोत्यथार्धचिशोतिरक्षं तदामोत्यथ त्रिप्याम् तं लोकमामोत्यथ केवल्या तदेतिस्मन्मित तिष्ठति य एष तपित त्रिपद्मा पत्यवरोहित यथाशाखां धारयमाणस्तदमुण्मि लोके मितातिष्ठत्यर्धचिशोतिरक्षे पच्छो अस्म लोक आप्त्वैव तत्स्वर्गलोकं यज्ञमाना अस्मि लोके पति तिष्ठत्यथ य एककामाः स्यः स्वर्गकामाः पराच्येमव तेषां रोहेत्ते जयेयुहैंव स्वर्ग लोकं नेत्वेवारिम लोके ज्योगिव वसेयुर्मिथुनित सूक्तिन शस्यते त्रिष्ठमानि च जागतानि च मिथुनं वै पश्चावः पश्चव्छंदांसि पश्चनामवरूष्ये ॥ २१ ॥

यथा नै पुरुष एवं निषुवांस्तस्य यथादक्षिणो उर्ध एवं पूनें उधीं निषु-वतो यथोत्तरो उर्ध एवमुत्तरो उर्धो उनिषुवतस्तस्मादुत्तर इत्याचक्षते; मबाहुवसतः शिर एव निषुवान्विदलसांहित इव नै पुरुषस्तत्थापि-स्यूमेव मध्ये शीर्ष्णो निज्ञायते. तदाहु निषुवत्येनैतदहः शंसेहिषुवान्वा एतदुक्थानामुक्थं निषुवान् निषुवानिति ह निषुवंतो भवंति श्रेष्ठताम-श्चवत इति तत्तन्नादृत्यं संवत्सर एव शंसेद्रेतो वा एतत्संवत्सरं दध-

# ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका २२, २३. १०१

तो यांत. यानि व पुरा संवत्सराद्वेतांसि जायंते, यानि पंचमास्यानि यानि षाण्मास्यानि सीव्यंति व तानि न वैतिर्भृजतेथ यान्येव दशमास्यानि जायंते, यानि सांवत्सरिकाणि तिर्भृजते. तस्मात्संवत्सर एवितदहः शंसेन्संवत्सरो होतदहरामोति, संवत्सरं होतदहरामुवंथेष ह व संवत्सरेण पाप्मानमपहत एष विषुवतांगभ्यो हैव मासैः पाप्मानमपहते; शीर्णों विषुवताय संवत्सरेण पाप्मानं हते उप विषुवता य एवं वेद. विश्वकर्मणमृषभं सवनीयस्योपालभ्यमालभेरं; हिष्ण्पमभयत एतं महावतीये उहनींद्रो व वृत्रं हता विश्वकर्माभवत्यजापतिः मजाः सृष्ट्वा विश्वकर्माभवत्संवत्सरो विश्वकर्मेद्रमेव तदात्मानं प्रजापति संवत्सरं विश्वकर्मण्यं-ततः प्रति तिष्ठति प्रति तिष्ठति य एवं वेद य एवं वेद ॥ २२ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिकायां तृतीयोध्यायः ॥ ३ ॥

पजापितरकामयत प्रजायेय भूयां स्यामिति स तपो तप्यतः स तपस्तप्त्वेमं हादशाहमपश्यदात्मन एवांगेषु च प्राणेषु च ; तमात्मन एवांगेभ्यश्च प्राणेभ्यश्च हादशधा निरिममीतः तमाहरत्तेनायजतः ततो वै सो भवदात्मना प प्रजया पशुभिरजायतः भवत्यात्मना प प्रजया पशुभिरजायतः भवत्यात्मना प प्रजया पशुभिर्जायते य एवं वेदः सो कामयत कथं नु गायच्या सर्वतो हादशाहं परिभूय सर्वामृश्चिमृध्रुयामितिः तं वै तेजिस विषयास्याम् परिभूय सर्वामृश्चिम्ध्रुयामितिः तं वे तेजिस विषयास्य सर्वामृश्चिम्ध्रुयामितिः तं वे तेजिस विषयास्य परिभूय सर्वामृश्चिमाध्रोत्सर्वामृश्चिम्ध्रोति य एवं वेदः यो व गायत्री पिक्षणीं चक्षुष्मतीं ज्योतिष्मतीं भास्वतीं वेद गायत्र्या पिक्षणीं चक्षुष्मती ज्योतिष्मती भास्वती यद हादशाहस्तस्य यावभितो ऽतिरात्री तीपक्षीयावंतरामिष्टोमी ते चक्षुषीः थेऽष्टीमध्य-

#### १०२ ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका २४,२५.

उक्थ्याः स भात्माः; गायन्या पक्षिण्या चक्षुष्मत्या ज्योतिष्मत्या भास्तत्या स्वर्गे लोकमेति य एवं वेद ॥ २३ ॥

त्रयश्च वा एते ज्यहा आदशममहराहावितरात्री यद्हादशाहोहादशाहानिदीक्षितोभवित यृत्तिय एवं तेभवित हादश रात्रीरुपसद
उपैति; शरीरमेव ताभिर्धूनुते; हादशाहं मसुतो भूता शरीरं धूता
शुखः पूतो देवता अप्येति य एवं वेद षट्त्रिशदहो वा एष यद्
हादशाहः; षट्त्रिशदक्षरा वे बृहती, बृहत्या वा एतदयनं यद्
हादशाहो बृहत्या वे देवा हमां लोकानाश्चवत. ते वे दशिमरेवाक्षरेरिमं लोकमाश्चवत दशिमरंतिरक्षं दशिमिदिवं चतुर्भिश्चतक्षो दिशो हाभ्यामेवास्मिन् लोके मत्यितष्ठन्; मित तिष्ठति य एवं वेदतदाहुर्यदन्यानि छंदािस वर्षीयािस भूयोक्षरतराण्यथ कस्मादेतां
बृहतीत्याचक्षत इत्येतया हि देवा हमां लोकानाश्चवत. ते वे दशिभरेवाक्षरिमं लोकमाश्चवत दशिमरंतिरक्षं दशिमिदिवं चतुर्भिश्चतस्वो दिशो हाभ्यामेवास्मि लोके मत्यितष्ठन् तस्मादेतां बृहतीत्याचक्षन
तेऽश्चते यद्यतमायते य एवं वेद ॥ २४ ॥

पजापतियज्ञों वा एष यद् द्दादशाहः; प्रजापतिर्वा एतेनाग्ने यजत द्वादशाहेनः सो ब्रनीटृतृंश्व मासांश्व याजयत मा द्वादशाहेनेति तं दीक्षयित्वा उनपक्रमं गमयित्वा ब्रुवं देहि नुना उथ त्वा याजयिष्याम इति तेभ्य इषमूर्जे पायछत्सेषागृतुषु च मासेषु च निहिता ददतं वैते तमयाजयंस्तरमाद् ददयाज्यः प्रतिगृण्हंतो वैते तमयाजयंस्तरमात्मति गृण्हता याज्यमुभये राधुवंति य एवं निद्वांसो यजते च याजयंति च तवा इमक्ततवश्व मासाश्च गुरव इनामन्यंत द्वादशाहे प्रतिगृह्यते ब्रुव-न्यजापति याजयनो द्वादशाहेनेतिस तथेत्यब्रनीत्ते वै दीक्षध्नमितिते पूर्वपक्षाः पूर्वे दीक्षांत ते प्राप्मानमपाहत; तस्मात्ते दिवेव दिवेव द्वापहत पाप्मानो अपरपक्षा अपरे दीक्षंत; तेन तरा पाप्मानमपाहत. तस्मात्ते तम इव तम इव ह्यनपहत पाप्मानस्तरमादेवं विद्वां दीक्षमाणेषु पूर्वः पूर्व एव दिदीक्षिषेताप पाप्पानं हते य एवं वेद. स वा अयं प्रजा-पतिः संवत्सर ऋतुषु च मासेषु च मत्यतिष्ठत्ते वा इम ऋतवश्व मासाश्च प्रजापतावेव संवत्सरे प्रत्यतिष्ठं स्त एते उन्योन्यस्मिन्पतिष्ठिता एवं ह बाब स ऋतिकोज प्रति तिष्ठति यो हादशाहेन यजते. तस्मा-दाहुन पापः पुरुषो याज्यो दादशाहेन नेदयं मयि पति तिष्ठादिति ज्येष्ठयज्ञो वा एष यद् द्वादशाहः, स वैदेवानां ज्येष्ठो य एतेनाग्रे यजतः श्रेष्ठयज्ञो वाएष यद् द्वादशाहः स वै देवानां श्रेष्ठो य एतेनाग्रे यजत. ज्येष्ठः श्रेष्ठो यजेत कल्याणीह समाभवीतः न पापः पुरुषो याज्यो हादशाहेन नेदयं मधि प्रति तिष्ठादितींद्राय वै देवा जैयेष्ठ्याय श्रीष्ठयाय नातिष्ठंतः सो ब्रवीह्रहस्पतिं याज्ञय मा हादशाहेनेति तम-याजयत्ततो व तस्मै देवा ज्येष्ठ्याय श्रेष्ठ्यायातिष्ठंत. तिष्ठंते उस्मै स्वाज्येष्ठगाय श्रेष्ठगाय समीरमन् स्वाः श्रेष्ठतायां जानते य एवं वेद. अर्धो वे पथमस्त्र्यहस्तिर्यङ्मध्यमोऽर्वाङुत्तमः; स यदूर्धः पथमस्त्र्यहस् तस्मादयम्मिक्ध्वं उदीप्यतः, उर्ध्वा ह्येतस्य दि-ग्यत्तिर्यङ् मध्यमस्तरमादयं वायुरितर्थङ् पवते तिरश्वीरापो वहाति; तिरश्वीह्येतस्य दिग्यदर्वाङ्कत्तमस्तस्मादसावर्वाङ् तपत्यर्वाङ् वर्ष-त्यवीचि नक्षत्राण्यवीची ह्येतस्य दिक्; सम्यंची वा इमे लोकाः सम्यंच एते त्र्यहाः सम्यंचो स्मा इमे लोकाः श्रिये दीदाति य एवं वेद ॥ २५ ॥

दीक्षा वे देवेभ्यो अपाक्रामत्तां वासंतिकाभ्यां मासाभ्यामन्वयुंजतः तां वासंतिकाभ्यां मासाभ्यां नोदामुवंस्तां ग्रिष्माभ्यां तां वार्षिकाभ्यां तां शारदाभ्यां तां हैमंतिकाभ्यां मासाभ्यामन्वयुंजतः तां हैमंतिकाभ्यां

## १०४ ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका २६, २७

मासाभ्यांनोदाप्रवंस्तां दीशिराभ्यां मासाभ्यामन्वयुंबत तां दीशि-राभ्यां मासाभ्यामामुबन्नामोति यमीप्सति, नैनं द्विषं नामोति य एवं वेट. तस्मादं सञ्ज्या दीक्षोपनमेदेतयोरेव शैशिरयोमीसयोरागत-योदीक्षेत साक्षादेव तदीक्षायामागतायां दीक्षते प्रत्यक्षादीक्षां परिगुण्हाति.तस्मादेतयोरेव शैशिरयोर्भासयोरागतयोर्थेचैव ग्राम्याः पद्मवो ये चारण्या अणिमाणमेव तसहिषमाणं नियंति दीक्षारूपमेव तदुप निप्नवंते. स पुरस्ताद्दीक्षायाः पाजापत्यं पशुमालभते तस्य सप्तदश सामिधेनीरनुब्र्यात्सप्तदशो वै पजापतिः पजापतेराप्त्यै तस्यापियो जामदग्न्यो भवंति तदाहुर्यदन्येषु पशुषु यथ ऋष्यापियो भवंत्यथ बस्मादस्मित्सवैषां जामदग्न्य एवेतिः सर्वरूपा व जामदग्न्यः सर्वसमृत्याः सर्वरूप एष पशुः सर्वसमृत्यस्तद्यज्जामदग्न्यो भवंति सर्वरूपताये सर्वसमृध्ये. तस्य वायव्यः पशुपुरोळाशो भवति. तदाहुर्यदन्यदेवत्य उत पशुर्भवत्यथ बस्माद्वायव्यः पशुपरोळाशः क्रियत इति? प्रजापतिर्वे यज्ञो यज्ञस्यायातयामताया इति ब्र्याचदु वायव्यस्तेन प्रजापतेनीति वायुद्धीव प्रजापतिस्तद्क्तमृषिणा पव-मानः प्रजापतिरिति सत्रमुचेत्स न्युप्यामीन् यजेरन्सर्वे दीक्षे-रन्सर्वे सुनुयु र्धसंतमभ्यदवस्यत्यूर्वे वसंत इषमेव तदूर्जमभ्यु-दवस्यति ॥ २६ ॥

छंदांसि वा अन्योन्यस्यायतनमभ्यध्यायन् गायत्री त्रिष्टुभश्च बगत्यै चायतनमभ्यध्यायत्; त्रिष्टुब् गायत्र्ये च बगत्ये च; बगतीगा-यत्र्ये च त्रिष्टुभश्च ततो वा एतं प्रबापितर्व्यू ळ्हछंदसं हादशाह-मपत्र्यत्तमाहरत्तेनायजतः तेन स सर्वान्कामां इछंदां स्यगमयत्सर्वान्का-मान् गच्छिति य एवं वेदः छंदांसि व्यूहत्ययातयामताय छंदां स्यव व्यूहति तद्यथादो अधिर्वान्छा द्विवां न्येरन्येरश्यांततरेरश्चाततरेर

#### ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थपंचिका २७,२८, २९. १०५

पिनमोकं यांत्येनमैनितच्छं दोभिरन्यैरन्यैरश्रांततरेरश्रांततरेर पानमोकं स्वर्गे लोकं यंति यच्छंदांसि व्यूहतीमी नै लोकी सहास्तां ती वैयतां नावर्षे न समतपत्ते पंचजना न समजानतः ती देवाः समन्यंस्ती संयंतानेतं देविवाहं व्यवहेताः रथंतरेणैनेयममूं जिन्नित वृहता सानिमां नौधसेनैनेयममूं जिन्नित वृष्टिया सानिमां देवयजनमेनेयम्मुण्यामदधात्यज्ञन्सानस्यामेतद्वा इयममुख्यां देवयजनमेनेयम्मुण्यामदधात्यज्ञन्सानस्यामेतद्वा इयममुख्यां देवयजनमदधाद्यदेतच्छंद्रमसि कृष्णिमिनः तस्मादापूर्यमाणपक्षेषु यजंत एतदेनोपेप्संतः ऊषा न सानस्यां तत्था-पि तुरः कानषेय उनाचोषः पोषो जनमेजयकेति तस्मात्धाप्येतिहं गव्यं मीमांसमानाः पृछंति संति तत्रोषाः इइति उषोहि पोषो उसी नै लोक इमं लोकमाभिपर्यानर्ततः ततो नै द्यानापृथिनी अभनतां; न द्यानां तिरक्षां नांतिरक्षां द्रमिः ॥ २७॥

बृहच्च वा इदमग्ने रथंतरं चास्तां; वाक्च वे तन्मनश्चास्तां; वाक्व रथंतरं मनो बृहत्तहृह त्यूर्व समृजानं रथंतरमत्यमन्यत तह्रथंतरं गर्भमधत्त तहें रूपममृजतः; ते हे भूत्वा रथंतरं च वेरूपं च बृहद्वत्यमन्येतां; तह्रहर्म्भमधत्त तहेराजममृजतः; ते हे भूत्वा बृहच्च वेराजं च रथंतरं च वेरूपं चात्यमन्येतां तह्रथंतरं गर्भमधत्त तच्छाक्तरममृजत तानि त्रीणि भूत्वा रथंतरं च वेरूपं च शाकरं च बृहच्च वेराजं चात्यमन्यंतः तह्रहद्रभंमधत्तः; तह्रवतममृजत तानि त्रीण्यन्यानि त्रीण्यन्यानि षट् पृष्टान्यासंस्तानि ह ताहि त्रीणि छंदांसि. षट् पृष्टानि नोदापुनंत्सागायत्रीगर्भमधत्तः; सानुष्टुभममृजत त्रिष्ठु व्याभमधत्तः सापंतिक्तममृजत जगती गर्भमधत्तः साति छंदसममृज्वत तानि त्रीण्यन्यानि त्रीण्यन्यानि त्रीण्यन्यानि पट् छंदांस्यासन् षट् पृष्टानि तानि तथाकल्यंतः कल्यते यज्ञो अपि तस्यै जनतायै कल्यते यत्रैवन

मेतां छंदसांच पृष्टानां च क्रृप्ति विद्वां दीक्षते दीक्षते ॥ २८ ॥ इतिचतुर्योध्यायः ॥ ४ ॥

अमिर्वे देवता; पथममहर्वहाते त्रिवृत्स्तोमो रथंतरं साम गायत्री होटो यथा देवतमेनेन यथास्तामं यथासाम यथाहाटसं राध्नोति य एवं बेद. यहा एति च मेति च तःप्रथमस्यान्हो रूपं,यदाक्तवदारथव-बदा शमबीलबनबत्मथमे पदे देनता निरुच्यते. यदयं लोको अस्विद-तो यद्राथंतरं यद्गायत्रं यन्त्ररिष्यदेतानि नै प्रथमस्यान्हो रूपाणि;उपप यंतो अध्वरिमिति प्रथमस्यान्ह आज्यं भवति; प्रति प्रथमे उहनि प्रथ-मस्यान्होरूपं: वायवायाहि दर्शतेति प्रउगमेति प्रथमे उहाने प्रथम-स्यान्होरूपं.आत्वारथं यथोतय;इदं वसो सुतमंध इति महत्वतीयस्य प्रतिपद्नुचरी; रथवच पिबवच प्रथमे उहानि प्रथमस्यान्होरूपं; इंद्र नेदीय एदिहीति,इंद्रनिहवः प्रगाथःप्रथमे पदे देवता निरुच्यते प्रथमे हिने अप्रथमस्यान्हो रूपं मैतु ब्रह्म णस्पतिरिति ब्राह्म णस्पत्य मेति प्रथ-मे ऽहानि प्रथमस्यान्हो रूपम् अभिनैताः वं सोमऋत्।भिः विन्वंत्यपद्वति धाय्याः प्रथमेषु पदेषु देवता निरुच्यंते प्रथमे उहनि प्रथमस्यान्हो-रूपं. प व इंद्राय बृहत इति मरु त्वतीयः प्रगायः प्रति प्रथमे ८हिन प्रथम-स्यान्हों रूपं. आयार्विद्रों वस उप न इति सुक्तमेति प्रथमे उहाने प्रथम-स्यान्होरूपम् अभि त्वाशूर नोनुमो;अभि त्वा पूर्वपीतय इति रथंतरं पृष्टं भवति राथंतरे उहानि प्रथमे उहानि प्रथमस्यान्होरूपं. यहावान पु-रुतमं पुराषाळिति धाय्या. वृत्रहेंद्रो नामान्यमा इत्येति प्रथमे उहनि मथमस्यान्होरूपं विबा सुतस्य रसिन इति सामप्रगाथः विबवान प्रथमे ऽहानि प्रथमस्यान्हो रूपं. त्यमूषु वाजिनं देवजूतीमित ताक्ष्ये ;प्र-स्तात्मुक्तस्य शंसतिः स्वस्त्ययनं वै तार्क्यः स्विस्तत्।ये स्वस्त्ययनमेव तकुरुते; स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्चते य एवं वेद ॥ २९ ॥

आ न इंद्रो द्रादान आसादिति सूक्तमेति प्रथमे उहिन प्रथमस्या-न्हो रूपं. संपाती भवतो निष्केवल्यमरु त्वतीययोर्निवित्धाने. वामदेवो वा इमां लोकानपत्रयत्तां संपतिः समपतद्यत्संपतिः समपतत्त्रत्संपातानां संपातलं तय संपाती प्रथमे उहिन शंसित खर्गस्य लोकस्य समष्टी संपत्ये संगत्ये तत्सिवतुर्वृणीमहे ; अद्यानो देव सवितरिति वैश्वदेवस्य प्रतिपदन्चरौराथंतरे ऽहिन प्रथमे ऽहिन प्रथमस्यान्हो रूपं. युं जते मन उत युंजते धिय इति सावित्रं युक्तवत्प्रथमे उहाने प्रथमस्यान्हो रूपं. प्र द्यावा यंत्रैः पृथिवी ऋतावृधेति द्यावापृथिवीयं पेति पथमे उहाने प्रथम-स्यान्होरूपम् इहेह वा मनसा बंधता नर इत्यार्भवं यहा एति च पेति च तत्प्रथमस्यान्होरूपं. तदात्पेति सर्वमभविष्यत् प्रैष्यंनेवास्मालोबाद्य-जमानाइति तदादिहेह वो मनसा बंधुता नर इत्यार्भवं मथमे उहिन शंस-त्ययं वै लोक इहेहास्मिनवैनांस्तंलोके रमयति देवान् हुवे बृहच्छ्वसः स्वस्तय इति वैश्वदेवं. प्रथमेपदे देवता निरुच्यंते. प्रथमे उहाने प्रथम-स्यान्हों रूपं महातं वा एते अधानमेण्यंतो भवंति ये संवत्सरं वा हाद-शाहं वासते. तदादेवान् हुवे बृहच्छ्रवसः स्वस्तय इति वैश्वदेवं प्रथमे उहानि शंसति स्वस्तितायै स्वस्त्ययनमेव तलुरुते स्वस्ति संवत्सरस्य पारमञ्जते य एवं वेद. येषां चैवं विद्वानेतस्थोता देवान् हुवे बृहच्छ्वसः स्वस्तय इति वैश्वदेवं प्रथमे उहनि शंसति वैश्वानराय पृथुपाजसे विप इत्यामिमारु तस्य मतिपत्मथमे पदे देवता निरुच्यते. पथमे उहनि पथ-मस्यान्हों रूपं. म लक्षसः म तबसो विरपाशिन इति मारुतं मेति प्रथमे उहनि प्रथमस्यान्हों रूपं जातवेदसे सुनवाम सोमामिति जात-वेदस्यां पुरस्तात्सू क्तस्य शंसति. खस्त्ययनं वै जातवेदस्याः स्वस्तितायै स्वस्त्ययनमेव तलुरुते. स्वस्ति संवत्सरस्य पारमश्रुते य एवं वेदन प्रतन्यसीं नन्यसीं धीतिममय इति जातनेदस्यं प्रति प्रथमे उहिन प्रथ-

मस्यान्हो रूपं समानमामिमारुतं भवति यचामिष्टोमे यद्दै यत्ते समानं क्रियते तत्मजा अनुसमनंति तस्मात्समानमामिमारुतं भवति ॥ ३०॥

इंद्रों ने देनता द्वितीयमहर्वहाते. पंचदशस्तोमो बृहत्साम त्रिष्ट्रप्-छंटो यथा देवतमेनेन यथास्तोमं यथासाम यथाछंदसं राभ्रोति य एवं वेद. यहै नेति न पेति यत्स्थितं; तत् हितीयस्थान्हो रूपं, यदू-र्ध्ववदात्मतिवदादं तर्वदाहुषण्वदाहुधन्वदानमध्यमे पदे देवता निरुच्यते. यदंतरिक्षमभ्यदितं यद्वार्हतं यत्त्रेष्टुभं यनुवंदेतानि वैदितीयस्यान्हो-रूपाणि अपि दूतं वृणीमह इति दितीयस्यान्हआज्यं भवति कुर्वद् दि-तीये उहाने दितीयस्यान्हों रूपं. वायों ये ते सहस्रिण इति प्रउगं, सुतः सोमऋतावृञ्जीत वृधन्व द्द्वितीये हिन द्वितीयस्यान्हो रूपं.विश्वानरस्य वनस्पतिमिंद्र इत्सोमपा एक इति मरु त्वतीयस्य प्रतिपदनुचरी वृधन्व चां तर्वचः द्वितीये ८हिन द्वितीयस्यान्हो रूपं. इंद्र नेदीय एदिही यच्युतः प्रगाथ: उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते इति ब्राह्मणस्पत्यः अर्ध्ववां द्वितीये उड्नि द्वितीयस्यान्हो रूपम् अभिनेता; खं सोमक्रताभः; पिन्बं त्यप इति धाय्या; अच्यता बृह दिंद्राय गायतेति महत्वतीयः प्रगाथा, येन ज्योतिर जनयन्-तावृध इति वृधन्वां द्वितीये उहिन द्वितीयस्यान्हो रूपम्. इंद्र सोमं सो-मपते विबेमिर्गित सूक्तं; सजोषा रुद्रैस्तृपदानृषस्नेति नृषण्वट् द्वितीये **उहीन दितायस्यान्हो रूपं.** वामित्धि हवामहे वं ह्योहिचेरव इति बृह-त्पृष्टं भवति. बाहेते उहानि द्वितीये उहनि द्वितीयस्यान्हो रूपं यद्वावानेति धाय्याच्यतोभयं शुणवच न इति साम प्रगाथो; यचेदमद्य यदुच ह्य आसीदिति बार्हते उहानि द्वितीये उहानि द्वितीयस्यान्हो रूपं त्यमूषु वाजिनं देवज्रतमिति ताक्ष्यां उच्युतः ॥ ३१ ॥

यात जीतरन माया परमेति सूक्तं. जहि वृष्ण्यानिकृणाहे पराच इति

## ऐतरेयब्राह्मणे चतुर्थ पं. ३२,पंचमपंचिका १. १०९

वषण्वद हितीये उहीन हितीयस्यान्हो रूपं. विश्वो देवस्य नेतुस्. तत्सिवतुर्वरेण्यम्, आ विश्वदेवं सर्वातिमिति वैश्वदेवस्य प्रति-वदनचरी बाहते उहिन दितीये उहिन दितीयस्यान्हो रूपम् उदु ष्य देवः सविता हिरण्ययेति सावित्रमूर्ध्ववद् हितीये उहनि हितीयस्यान्हो रूपं ते हि बावापृथिवी विश्वशंभुविति बावा-पुथिवीयं; सुजन्मनि धिषणे अंतरीयत इत्यंतर्वद् हितीये उहनि हितीयस्यान्हो रूपं तक्षत्रथं सुनृतं निप्रनापस इत्यार्भनं. तक्षन् हरी इंद्रवाहा वृषण्वस् इति वृषण्वद् हितीये उइनि हिती-यस्यान्हो रूपं. यज्ञस्य वो रथ्यं विक्यति विश्वामिति वैश्वदेवं; वृषा नेतुर्यज्ञतो दामशायतेति नृषण्वद् हितीये उद्दिन हितीयस्यान्हो रूपं तदु शार्यातमंगिरसो वे स्वर्गाय लोकाय सत्रमासत ते ह स्मद् हितीयं हितीयमेवाहरागत्य मुद्धंतिः तान्वा एतच्छार्यातो मानवो हितीये उहिन सूक्तमसंशयक्ततो वि ते म यज्ञमजानन्म स्वर्ग लोकं तद्यदेतन्सूक्तं दितीये उहाने शंसात यज्ञस्य प्रज्ञाती स्वर्गस्य लोबस्यानुख्यात्यै. पृक्षस्य वृष्णो अरुषस्य वृ सह इत्या-मिमारतस्य प्रतिपद्दुषण्वट् द्वितीये अहिन द्वितीयस्यान्हो रूपं. कुणे दार्घाय सुमखाय वेधस इति मारुतं वृषण्वद् हितीये उहनि हितीयस्यान्हो रूपं. जातवेदसे सुनवाम सोर्मामति जातवेदस्याः च्यता यज्ञेन वर्धत जातवेदसमिति जातवेदस्यं वृधन्वद हितीये **ऽहिन हितीयस्यान्हो रूपमन्हो रूपं।। ३२।। इत्यैतरेयब्राह्मणे** चतुर्थपंचिकायां पंचमा अध्यायः॥ ५ ॥ इतिचतुर्थपंचिका समाप्ताः

अथ पंचमपंचिकामारंभः श्रीगणेशाय नमः ॥ ओ ॥ विश्वे के देवा देवतास्तृतीयमहर्वहांत सप्तदशस्तोमो विरूपं साम जगती। छंदो यथादेवतमेनेन यथास्तोमं यथासाम यथाछंदसं राष्ट्रांत य

रवं वेद. यहै समानोदर्क तत्तृतीयस्यान्हो रूपं यदश्ववद्यदंतव-द्युनरावृत्तं ययुनर्निनृत्तं यद्रतवद्यत्यर्थस्तवद्यत्त्रिवद्यदंतरूपं य-दत्तमे पदे देवता निरुच्यते यदसी लोको उभ्यदितो यहैरूप यज्जागतं यत्कृतमेतानि वै तृतीयस्यान्हो रूपाणि- युक्ष्वा हि देवहू-तमाँ अश्वां अमे रथीरिवेति तृतीयस्यान्ह आज्यं भवति. देवा वै तृतीयेनान्हा स्वर्गे लोकमायंस्तानसुरा रक्षांस्यन्ववारयंत. ते विन रूपा भवत विरूपा भवते।ते भवंत आयंस्ते यहिरूपा भवत विरूपा भवतेति भवंत आयंस्तीहरूपं सामाभवन्तीहरूपस्य विरू-पत्वं. विरूपः पाप्पना भूत्वा पाप्पानमपहते य एवं वेद. तान ह स्मान्वेवागच्छिति समेव सृज्यंते तानश्वा भूता पद्गिरपामत यदश्या भूता पद्भिरपामत तदश्वानामश्वत्तमश्चते यदान्तामयते य एवं वेदः तस्मादश्वः पशूनां जिनष्ठः; तस्मादश्वः प्रत्यङ्पदा हिनस्यप पाप्मानं हते य एवं वेद. तस्मादेतदश्ववदाज्यं भवति तृतीये उहिन तृतीयस्यान्हों रूपं वायवायाहि वीतये, वायो याहि शिवादिव, इंद्रश्च वायवेषां सुतानाम्, आमित्रे वरुणे वयम्, अश्विनावेह गच्छतम्, आयाह्यद्रिभिः सुतं, सजूर्विश्वेभिदेवेभिर्, उत नः प्रिया पियास्त्रित्याष्णिहं प्रउगं समानोदक्षे तृतीये अहिन तृतीयस्यान्हो रूपं. तं तमिद्राधसे महे, त्रय इंद्रस्य सोमा इति मरुत्वतीयस्य प्रति-पदनचरी निनृत्तवत् त्रिवन्तृतीये उहनि तृतीयस्याम्हो रूपम्. इंद्र नेदीय एदिहीत्यच्युतः प्रगाथः प्र नूनै ब्रह्मणस्पतिरिति ब्राह्मण-स्यत्यों निनृत्तवांस्तृतीये उहाने तृतीयस्यान्होरूपम् अभिनैता, त्वं सोम क्रतुभिः, विन्वंत्यप इति धाय्या अच्युता. निकः सुदासो रथं पर्यासनरीरमदिति मरुत्वतीयः प्रगाथः पर्यस्त बांस्तुतीये उहनि तृतीन यस्यान्हो रूपं न्यर्यमा मनुषो देवतातेति सुक्तं त्रिवनृतीये अहनि तृतीः

यस्यान्हो रूपं यद् बाव इंद्र ते शतं, यदिंद्र यावतस्विमिति वैरूपं पृष्ठं भवित राथंतरे उहिन तृतीये उहिन तृतीयस्यान्हो रूपं यहावानिति धाय्याच्युता; अभि त्वा शूर नोनुम इति रथंतरस्य योनिमनु निवर्तयित राथंतरं होतदहरायतनेन इंद्र त्रिधातु शरणिमिति साम मगाथिस्त्रवांस्तृतीये उहिन तृतीयस्यान्हो रूपं त्यमूषुवां जनंदेवजूत मिति ताक्ष्यों उच्युतः ॥ १ ॥

यो जात एव पथमा मनस्वानिति सूक्तं समानोदके तृतीये उहाने तृतीयस्यान्हो रूपं तदु सजनीयमेतद्दा इंद्रस्येद्रियं यत्सजनीयमे-तिसमन्वे शस्यमान इंद्रमिद्रियमाविशतिः तत्थाप्याहुऋंदोगास्तु-तीये उहनि बब्हुचा इंद्रस्येंद्रियं शंसंतीति तद् गार्समदमेतेन व गुत्समद इंद्रस्य प्रियं धामोपागच्छत्स परमं लोकमजयदुर्पेद्रस्य प्रियं धाम गच्छति जयति परमं लोकं य एवं वेद. तत्सवितुर्व-णीमहे, उद्यानो देव सवितरिति वैश्वदेवस्य प्रतिपद्नचरी राथंतरे उहनि तृतीये ऽहिन तृतीयस्यान्हो रूपं. तद्देवस्य सिव्तुवीय महदिति सावि-त्रमंतो वै महदंतस्तृतीयमहस्तृतीये अहिन तृतीयस्यान्हो रूपं. घूतेन बानापृथिनी अभिनृते इति बानापृथिनीयं; घृतिश्रया घृत-वृचा षृतावृषेति पुनरावृत्तंपुनिनृत्तंतृतीये उहनि तृतीयस्यान्हो रूपं. अनश्वो जातो अनभीशुरुक्थ्यइत्यार्भनं; रथस्त्रिचक्र इति त्रिव-त्तृतीये अहिन तृतीयस्यान्हो रूपं परावतो ये दिधिषंत आप्यमिति वै-श्वदेवमंतो वै परावर्तोतस्तृतीयमहस्तृतीये उहाने तृतीयस्यान्हो रूपं-तद् गायमेतेन वै गयः प्रातो विश्वेषां देवानां नियं धामोपागच्छत्स परमं लोकमजयद्प विक्वेषां देवानां प्रियं धाम गच्छति जयति परमं लोकं य एवं वेद. वैश्वानराय धिषणामृतावृध इत्यामि-मारुतस्य प्रतिपदंतो ने धिषणांतस्तृतीयमहस्तृतीये अहिन तृतीय-

स्यान्हों रूपं धारावरा महतो धृष्ण्वोजस इति माहतं ; बव्हभि-व्याहत्यमंतो वै बव्हंतस्तृतियमहस्तृतीय उहीन तृतीयस्यान्हों रूपं जातवेदसे सुनवाम सोममिति जातवेदस्याच्युता. त्वममे प्रथमो भौगरा ऋषिरिति जातवेदस्यं पुरस्तादुदर्भ तृतीये उहीन तृतीयस्या-न्हों रूपं. सं त्वमित्युत्तरं व्यहमभिवदित संतत्ये संतितस्यहै-रव्यवाछिनैयेति य एतं विहासो याते ॥ २ ॥

आप्यंते ने स्तोमा आप्यंते छंदांसि तृतीये उहन्येन तदेन तत हिन्दुष्यते वागित्येव तदेतदक्षरं त्र्यक्षरं वागित्येकमक्षरमक्षरमिति ज्यक्षरं स एवेष उत्तरस्त्र्यहो वागेदं गौरेकं धीरेकं ततो वे वागेत्र चतुर्थमहर्वहति तदाचतुर्थमहर्न्यु खयत्येतदेव तदक्षरमयायच्छंत्ये-तद्वध्यंत्येत्स्मविभावयिष्ति चतुर्थस्यान्ह उदात्या. न्युंखो यदेलवा अभिगेष्णाश्वरंत्यथात्रादां प्रजायते । महर्ग्यखयन्त्यन्नमेव तत्प्रजनयंत्यनायस्य प्रजात्ये तस्माचतुर्थः महर्जातवद् भवति. चतुरक्षरेण न्यूंखयेदित्याहु श्रुत्यादा व पदावः पत्रानामवरूथी त्र्यक्षरेण न्यूंखयेदित्याहुस्त्रयो वा इमे त्रिवृतो लोका एषामेव लोकानामभिजित्या एकाक्षरेण न्यूंखबेदिति ह स्माह लांगलायनी ब्रह्मा मीदन्य एकाक्षरा वे वागेष वाव संप्रति न्यूंखं न्यूंखयति य एकाक्षरेण न्यूंखयतीति इयक्षरेणैव न्यूंखयेत् प्रतिष्ठाया एव हिप्रतिष्ठो वै पुरुषश्चतुषादाः पदावो यजमानमेव तद् हिमतिष्ठं चतुष्पात्सु पशुषु मतिष्ठापयति तस्माद् हमक्षेरेणैव न्यृंखयेन्मुखतः प्रातरनुवाके न्यृंखयति : मुखतो वै पजा अज-मदंति; मुखत एव तदनायस्य यजमानं दधाति मध्यत आन्ये न्यंखयति: मध्यतो वै पजा अर्ज धिनोति मध्यत एव तदनावस्य यजमानं दर्भात. मुखतो मध्यंदिने न्यंखयात: मुखतो वै प्रजा

#### ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका ३, ४. ११३

भनमदंति; मुखत एव तदनायस्य यजमानं दधाति तदुभयतो न्यूंखं परिगृष्टाति सवनाभ्यामनायस्य परिगृहिस्य ।। २ ॥

वाग्वै देवता चतुर्थमहर्वहत्येकविंशस्तोमी वैराजं सामानुष्टुप छंदो यथादेवतमेनेन यथास्तोमं यथासामं यथाछंदसं राभ्रोति य एवं वेद. यहा एति च प्रेति च तच्चतुर्थस्यान्हो रूपं यस्येव पथममहस्तदेत्युनर्यच्तुर्थे यद्युक्तनद्यद्रथनद्यदाशुमद्यत्यनद्य-थमे पदे देवता निरुच्यते यदयं लोको अभ्यदितो यज्जातवद्यस-बनचन्छ्कनचहाचो रूपं यहैमदं यहिरिफितं यहिछंदा यद्ना-तिरिक्तं यद्देराजं यदानुष्टुभं यन्करिष्यदात्मथमस्यान्हो रूपमेतानि व चतुर्थस्यान्हो रूपाणि आमि न स्ववृक्तिभिरिति चतुर्थस्यान्ह भाज्यं भवतिः, वैमदं विरिक्षितं विरिक्षितस्य ऋषे श्रुत्थे उहनि चतुर्थस्यान्हो रूपमष्टचे पांक्तं; पांक्तां यज्ञः पांकाः पशवः पशूना-मवरुधी. ता उ दश जगत्यो जगत्मातःसवन एष त्र्यहस्तेन चतुर्थस्यान्हो रूपं. ता उ पंचदशानुष्टुभ आनुष्टुभं ह्येतदहस्तेन चतुर्थस्यान्हो रूपं ता उ विंशति गीयन्यः पुनः पायणीयं ह्योतदहस्तेन चतुर्थस्यान्हो रूपं. तदेतदस्तुतमशस्तमयातयाम-सूक्तं यज्ञ एव साक्षात्तवादेतच्चतुर्थस्यान्ह आज्यं भवति यज्ञादेव तद्यां तन्वते वाचमेव तत्पुनरूपयंति संतत्ये संततिस्यहैरव्यव-छिनैर्येति य एवं विद्वांसो यंतिः वायो शुक्रो अयामि ते, वि-हि होत्रा अवीता, वायोः शतं हरीणाम्, इंद्रश्च वायवेषां सोमानाम्, आ चिकितान सुक्रत्, आ नो विश्वाभिरूतिभिस्, त्यम् वो अम-हणम्, अप त्यं वृज्ञिनं रिपुम्, आंबेतमे नदीतम इत्यानुष्टुभं मउगमेति च मेति च शुक्रवच्चतुर्ये उहाने चतुर्थस्यान्हो रूपं. त त्वा यत्तेभिरीमह इति मुक्तवतीयस्य प्रतिपदीमह इत्यभ्यायाम्य-

#### ११४ रेनरेयब्राह्मणे पंचमर्विका ८. ५.

मिनैतदहस्तेन चतुर्थस्यान्हो रूपं इदं बसो सुतमधं, इंद्र नेदी-य एदिहि, मैतु ब्रह्मणस्पतिर्, अभिनैता, खं सोम क्रतुभिः, विन्बं-त्यवः, म व इंद्राय बृहत इति प्रथमेनान्हा समान आतानश्रत्थै उहाने चतुर्थस्यान्हों रूपं. श्रुधी हवाम्ब्र मा रिषण्य इति सक्त हरवस्त्रं उहिन चतर्थस्यान्हो रूपं महत्वा इंद्र वृषभा रणा-येति सुक्तम् : उग्रं सहोदाभिह तं हुवेमेति हववचतुर्थे उहाने चतुर्थस्यान्हो रूपं तदु त्रिष्टुभं तेन मतिष्ठितपदेन सवनं दाधा-रायतनादेवैतेन न माच्यावतः इमं नु मायिनं हुव इति वर्यासो हरवाश्वतुर्ये उहाने चतुर्थस्यान्ही रूपं ता उ गायच्योः गायच्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यदिनं वहीतः तहैतच्छंदो बहति बस्मिन निवित्धीयते तस्माद गायत्रीषु निविदं दधातिः विवा सोममिद्रं मंदत ला. श्रधी हवं विविधानस्याद्रेरिति वैराजं पृष्ठं भवति बाहते उहीन चतुर्य उहीन चतर्यस्यान्हो रूपं यहावानेति धाय्याच्यता. न्त्रामित्वि हवामह इति बृहती योनिमनु निवर्तयति बाईतं होत-दहरायतनेन. लामद्र पतुर्ति श्वित सामप्रगायो, अद्दरितहा अनितेति आतवाधतुर्थे अहनि चतुर्थस्यान्हो रूपं त्यमूषु वाबिनं देवज्ञेतामाति ताक्ष्यी उच्यतः ॥ ४ ॥

कुद श्रुत इंद्रः करिमश्रयेति सूक्तं वैमदं विरिक्तितं विरिक्तितस्य भरवेश्वत्ये उहिन चतुर्थस्यान्दो रूपं युग्नस्य ते नृष्कस्य स्व-राज इति सूक्तम्, उदं गभीरं अनिषास्युग्रमिति आतवश्वत्ये उद्दिन चतुर्थस्यान्दो रूपं तदु त्रेष्टुमं तेन मतिष्ठितपदेन सवनं दाषारायतनादेवतेन न अच्यवते. त्यमु वः सन्नासाद्दमिति पर्याची; विश्वांतु गीर्ष्यायतभित्यस्यायाम्याभिवेतदहस्तेन चतुर्थस्यान्दो रूपं. का व मायन्योः गायन्यो वा एतस्य न्यहस्य मध्यदिनं बहंति

तैद्देतच्छंदो वहति यस्मिनिविसीयते तस्माद् गायत्रीषु निविदं दधाति विश्वो देवस्य नेतुस्, तत्सवितुर्वरेण्यम्, आ विश्वदेवं सप्ततिमिति वैश्वदेवस्य प्रतिपदनुचरी बार्हते उहनि चतुर्थे उहनि धतुर्थस्यान्हो रूपं भा देवो यातु सविता सुरल इति सावित्रमेति चतुर्ये उहाने चतुर्थस्यान्हो रूपं. प्रधावा यज्ञैः पृथिबी नमोभिरिति द्याबापृथिबीयं प्रीत चतुर्थे उहाने चतुर्थस्यान्हो रूपं प्र ऋभुभ्यो दुतमिव वाचिमिष्य इत्यार्भवं. प्रेति च वाचिमिष्य इति च चतुर्थे उहिन चतुर्थस्यान्हो रूषं. म शुक्रैतु देव मनीषेति वैश्वदेवं. मेति च शुक्रवञ्चन्ये अहिन चतुर्थस्यान्हो रूपं ता उ विछंदसः संति हिपदाः संति चतुष्पदास्तेन चतुर्थस्यान्हो रूपं. वैश्वानरस्य सुमतौ स्यामेत्याभिमारुतस्य प्रतिषदः इतो जात इति जातवच्चतुर्थे उहनि चतुर्थस्यान्हो रूपं क ई व्यक्ता नरः सनीळा इति माहतं: निक-द्यैषां अनृषि वेदेति जातवच्चतुर्थे उहनि चतुर्थस्यान्हो रूपं. ता उ विछंदसः संति हिपदाः संति चतुष्पदास्तेन चतुर्थस्यान्ही जातवेदसे सुनवाम सोमिमिति जातवेदस्याच्यता. ऑप नरी दीधितिभिररण्योरिति जातवेदस्यं: हस्तच्युती जनय-विराजः संति त्रिष्ट्रभरतेन चतुर्थस्यान्हो रूपमन्हो रूपं ॥ ५ ॥ इत्यैतरेयबाह्यणे पंचमपंचिकायां प्रथमी स्थायः ॥ १ ॥

गीर्ने देवता पंचममहर्नहित त्रिणवः स्तोमः शाकरं साम पीकि-इंडरो यथादेवतमेनेन यथास्तोमं यथासाम यथाछंदसं राभ्रोति य एवं वेद.यहै नेतिन मेति यस्थितं तत्रंचमस्यान्हो रूपं यस्येवहिती-यमहस्तदेतत्पुनर्यत्रंचमं धर्ट्ष्ववद्यव्यतिवद्यदंत्रवद्यहृषण्वद् यहृध-म्बद्यन्मध्यमे पदे देवता विरुच्यते यदंतरिक्षमभ्यादितं यहुग्धवद् य-

द्भवद्यत्थेन्मदास्त्रिमदान्मद्दयसञ्ख्यं यदध्यासविद्युद्रा इव हि पश्चों यज्जागतं जागता हि पश्चो; यहाईतं बाईता हि पश्चो य-स्राक्तं पाक्ता हि पशवो: यहामं वामं हि पशवो यहविष्मस्वविहिं प-शवो यहप्रमहपूर्हि पशवो यच्छाकरं यत्नां तं यत्क्वं बद्दितीयस्यान्हो रूपमेतानि वैपंचमस्यान्हों रूपाणि. इमम् पु वो अतिथिम्पर्ब्धामिति पंचमस्यान्ह आज्यं भवति जागतमध्यासवयशुरूपंपंचमे ऽहनि वंचम-स्यान्हो रूपं-आ नो यत्तं दिविस्पृशम्, आ नो वायो महे तने, रथेन पृथुपाञ्च-सा,बहवःसूरचक्षस,इमा उ वां दिविष्टयः,पिबा सुतस्य रिसनो,देवंदेवं नो उनसे देवं देवं, बृहद् गायिषे वच इति बाईतं प्रउगं पंचमे उहनि पंचमस्यान्हो रूपं यसांचन्नन्यया विशेति महत्वतीयस्य प्रतिपत्यां-चजन्ययेति पंचमेऽहानि पंचमस्यान्हो रूपम् इंद्र इःसोमपाएक,इंद्र नेदीय एदिहि, उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्पते, अपिनैता, खंसीम क्रत्भिः, पिन्वं-त्यपो, बृहर्दिद्रायगायतेति दितीयेनान्हा समान आतानःपंचमे उहनि पंचमस्यान्हो रूपम्. अविवासि सुन्वतो वृक्तबार्हेष इति सूक्तं. मह-त्यां तं पंचपदं पंचमे उहनिपंचमस्यान्हों रूपं इत्थाहि सोम इन्मद इति सुक्तं महत्यांक्तं पंचपदं पंचमे अहाने पंचमस्यान्हो रूपं इंद्र पिब तुभ्यं सुतो मदायेति सूक्तं महत्त्रेष्ट्रभं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारा-यतनादेवैतेनन प च्यवते. मरुखां इंद्र मीद्व इति पर्यासो नेति न पेति पंचमे उहनि पंचमस्यान्हो रूपं. ता उ गायत्र्यो गायत्र्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहाति. तद्दीतच्छंदो वहाति यस्मित्रिविस्थायते तस्माद गायत्रीषु निविदं दधाति ॥ ६ ॥

महानामीष्वत्र स्तुवतेशाकरेण साम्ना राथंतरे उहिनपंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपम् इंद्रो वा एताभिर्महानात्मानं निरमिमीत तस्मान्म-हानाम्न्यो उथो इमे वै लोका महानाम्न्य इमे महात इमान्वै लोकान् मेदं ब्रह्म वृत्रतूर्येष्वाविथेति सूक्तं पांक्तं पंचपदं पंचमे ऽहिन पंचम् मस्यान्हो रूपम्; इंद्रो मदाय वावृध इति सूक्तं मह्यांक्तं पंचपदं पंचमे ऽहिन पंचमस्यान्हो रूपं. सत्रा मदासस्तव विश्वजन्या इति सूक्तं मह्दिष्ठुमं तेन मितिष्ठतपदेन सवनं दाधारायतनादेवैतेन न मच्य-विते. तिमद्रं वाष्ठ्यामसीति पर्यासः; सवृषा वृषमो भुवदिति पशुरूपं पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं. ता उ गायञ्यो गायञ्यो वा एतस्य ज्यहस्य मध्यदिनं वहाति. तहितच्छंदो वहिते यस्मिनिवित्धीयते. तस्माद् गायत्रीषु निविदं दधाति. तत्सिवृत्वृंणीमहे, अद्या नो देव सवितिरिति विश्वदेवस्य मित्रपद्वचरी राथंतरे उहिन पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपम् जदुष्य देवः सविता दमूना इति सावित्रम्; आदाशुषे सुवाति भूरि वाममिति वामंपशुरूपं पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं मही द्यावापृ थिवी इह ज्येष्ठे इति द्यावापृथिवी यं; स्वत्थोक्षेति पशुरूपं पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं मही द्यावापृथिवी यं; स्वत्थोक्षेति पशुरूपं पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं मही द्यावापृथिवी यं; स्वत्थोक्षेति पशुरूपं पंचमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं स्वमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं स्वमे उहिन पंचमस्यान्हो रूपं पंचमे उहिन पंचमे उहिन पंचमित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राचित्रप्राच

#### ११८ ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका ८, १, १०.

रिति वैश्वदेवमध्यासवयशुरूपं पंचमे उहान पंचमस्यान्होरूपं हिव-ष्यांतम तरं स्वार्वेदी-यामिमारु तस्य प्रतिपत्थविष्मत्यंचमे उहानि पंचम-स्यान्हो रूपं वपु नुं तिच्चिकितुषे चिदस्विति मारुतं वपुष्मत्यंचमे उहान पंचमस्यान्हो रूपं जातवेदसे सुनवाम सोमिमिति जातवे-दस्याच्युता अभिहीता गृहपितः स बाजेति जातवेदस्यमध्यासव-यशुरूपं पंचमे उहानि पंचमस्यान्हो रूपं ॥ ८॥

देवक्षेत्रं वा एतयखष्ठमहर्देवक्षेत्रं वा एत आगच्छिति ये षष्ठ
महरागच्छिति न वै देवा अन्योन्यस्य गृहे वसितिः नर्तुर्मतोर्गृहे
वसितात्याहुस्तयथा यथमृत्विज्ञ ऋतुयाजान् यजंत्यसंप्रदायं तद्यथल्वृंतून्कत्ययंति यथायथं जनतास्तदाहुर्नर्तृपैषः प्रेषितव्यं नर्तुपैषेवेषट्कृत्यं वाग्वा ऋतुपैषा आप्यते वै वाक् षष्ठे ऽहनीति यट्रतुपैषेः
प्रेष्येयुर्यट्टतुपैषेवंषट्कुर्युर्वाचमेव तदाप्ता श्रांतामृक्णवहीं वह
राविणीमृच्छेयुर्यहेभिनं प्रेष्येयुर्यहेभिनं वषट्कुर्युरच्युताद्यज्ञस्य च्यवेरन्यज्ञात्माणात्मजापतेः पशुभ्यो जिद्या ईयुस्तस्मादृग्मेभ्य एवाधि
प्रेषितव्यमृग्मेभ्यो ऽधि वषट्कृत्यं तं न वाचमाप्तां श्रांतां ऋक्णवहीं
वहराविणीमृछंति नाच्युताद्यज्ञस्य च्यवंते न यज्ञात्माणात्मजापतेः पशुभ्यो जिद्यायाँत ।। ९ ॥

पार च्छेपीरुप दधांत पूर्वयोः सवनयोः पुरस्तात्मस्थितयाज्यानां. रोहितं वे नामैतच्छंदो ययारुछेपमेतेन वा इंद्रः सम स्वर्गालो-कानरोहद्रोहित सम स्वर्गान् लोकान् य एवं वेदः तदाहुर्यसंचपदा एव पंचमस्यान्हो रूपं षट्पदाः षष्ठस्याथ कस्मात्समपदा षष्ठे ऽहं छस्यंत इति षड्भिरेव पदैः षष्ठमहरामुवंत्यपछिद्येवैतदहर्यन्स-ममं तदेव सममेन पदेनाभ्यारभ्य वसंतिः वाचमेव तसुनरुपयंति संतत्यै संतिरूयहर्षेर्व्यवछिन्नैर्यति य एवं विहासो यंति।। १०॥ देवासुरा वा एषु लोकेषु समयतंतः ते वे देवाः षष्ठेनैवान्हिभ्यो लोकेभ्यो असुरान् प्राणुदंतः तेषां यान्यंतर्हस्तीनान्नि वसून्यासंस्तान्या-दाय समुद्रं प्रीप्यंतः त एतेनैव छंदसा अनुहायांत्र्हस्तीनानि वसून्या ददतः तद्यदेतस्यदं पुनः पदं स एवांकुश आस्वानायः आ दिषतो वसु दत्ते निरेनमेभ्यो सर्वभ्यो लोकेभ्यो नुदते य एवं वेद ॥ १९॥

बीवैं देवता षष्ट्रमहर्वहति त्रयास्त्रिंदाः स्तोमो रैवतं सामातिछंदा-इछदो यथादेवतमेनेन यथास्तोमं यथासाम यथाछंदसं राध्नोति य एवं वेद - यद्दै समानादर्क तत्पष्ठस्यान्होरूपं यस्येव तृतीयम-हस्तदेतत्पुनर्थत्वष्ठं यदश्ववद्यदेतवद्युनरावृत्तं यसुनर्निनृत्तं यद्रतनद्य त्पर्यस्तनद्यत्त्रिनद्यदंतरूपं यदुत्तमे पदे देनता निरुच्यते यदसी लोको उभ्यदितो यतारुछेपं यत्सप्तपदं यत्राराशंसं यत्रा-भानेदिष्ठं यद्भैवतं यदितछंदा यन्त्रतं यत् तृतीयस्यान्ही रूपमेतानि वै षष्ठस्यान्हो रूपाणि अयं जायत मनुषो धरीमणीति षष्ठस्यान्ह आज्यं भवति पारुछेपमतिछंदाः सप्तपदं षष्ठे उहाने षष्ठस्यान्हो रूपं स्तीर्ण बार्हेरुप नो याहि वीतय, आ वा रथो नियुत्वान्व क्षदवसे,सूषुमा यातमद्रिभिर, युवांस्तोमेभिदेवयंतो अश्विना,अवर्मह इंद्र वृषानिद्रा,अस्तु श्रीषळ् ओषुणो अमे शृणुहि त्वाभीळितो,ये देवासो दिव्येकादश स्थ, इयमददाद्रभसमृणच्युतमिति प्रउगं पारु छेपमित-छंदाः सप्तपदं षष्ठे उहनि षष्ठस्यान्हो रूपं स पूर्व्या महानामिति महत्वतीयस्य प्रतिपदंतो वैमहदंतः प्रमहः षष्टे उहनि प्रष्रस्यान्हो रूपं त्रय इंद्रस्य सोम, इंद्र नेदीय एदिहि, म नूनं ब्राह्मणस्पतिर, अमिनैता, त्वं सोम क्रत्निः, पिन्वंत्यपो, निकः सुदासो रथमिति तुतीयेनान्हा समान आतानः षष्ठे अहिन षष्ठस्यान्हो रूपं ये त्व रथमिंद्र मेधसातय इति सूक्तं पारुछेपमतिछंदाः सप्तपदं षष्ठे

## १२० ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका १२, १३.

उहानि षष्ठस्यान्हों रूपं स यो वृषा वृष्ण्योभेः समोक्षा इति सूक्तं समानोदर्क षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हों रूपं इंद्र महत्वा इह पाहि सोममिति सूक्तं; तेभिः साकं पिनतु वृत्रखाद इत्यंतो ने खादोंतः षष्ठमहः षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हों रूपं तदु त्रेष्ठुमं तेन मतिष्ठितपदेन सवनंदाधारायतनादेवैतेन न प्रच्यवतं अयं ह येन वा इदिमिति पर्यासः स्वर्महत्वता जितिमित्यंतो ने जितमंतः षष्ठमहः षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हों रूपं ता उ गायत्र्यो गायत्र्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहंति. तदै तच्छंदो वहित यिस्मिनिवित्धायते तस्मात् गायत्रीषु निविदं दधाति रेवतीर्न सधमादे, रेवा इद्रेवतस्तोतिति रैवतं पृष्ठं भवति बाहते उहिन षष्ठे उहिन षष्ठस्यान्हों रूपं यहावानेति धायाच्युता त्वामित्थे हवामह इति बृहतो योनिम्नु निवर्त्याते बाहतं होतदहरायतनेन इंद्रमिद्वतातय इति सामप्रगाथो नि नृत्तवान्षष्ठे उहिन षष्ठस्यान्हों रूपं त्यमूषु वाजिनं देवजूतिमिति ताक्ष्यो उच्युतः ॥ १२ ॥

एंद्र याह्यप नः परावत इति सूक्तं पारुछेपमतिछंदाः समपदं षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हो रूपं प्रधान्वस्य महतो महानीति सूक्तं समान्नोदर्क षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हो रूपम् अभूरेको रियपते रयीणामिति सूक्तं; रथमातिष्ठ तुविनृम्ण भीमिन्यंतो वै स्थितमेतः षष्ठमहः षष्ठे उहानि षष्ठस्यान्हो रूपं तदु त्रेष्ठुमं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधा रायतनादेवैतेन नप्रच्यवते. उप नो हरिभिः सुतिमिति पर्यासःसमान्नोदर्कः षष्ठे उहीने षष्ठस्यान्हो रूपं ता उगायन्योगायन्यो वा एतस्य न्यहस्य मध्यंदिनं वहंति तद्दैतच्छंदो वहति यस्मिनिवद्धीयते तस्माद्रायत्रीषु निविदं दधाति अभि त्यं देवं सवितारमोण्योरिति वैश्वदेवस्य प्रतिपदितछंदाः षष्ठे उहिन षष्ठस्यान्हो रूपं तत्सवितः

### एतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका १३, १४. १२१

वंरेण्यं,दोषो अगादित्यनुचरोंतो वैगतमंतःषष्ठमहः षष्ठे उहिन षष्ठ-स्यान्हो रूपम् उदुष्यदेवः सिवता सवायेति सावित्रं; शश्वत्तमं तदप् वन्हिरस्थादित्यंतो वै स्थितमंतः षष्ठमहः षष्ठे उहिन षष्ठस्यान्हो रूपं. कतरा पूर्वा कतरापरायोरिति द्यावापृथिवीयं समानोदक्षे षष्ठे उहिन षष्ठस्याःहो रूपं. किमुश्रेष्ठः किं यविष्ठो न आजगन्, उप नो वाजा अध्वरमृभुक्षा इत्यार्भवं नाराशंसं त्रिवत्यष्ठे उहिनषष्ठस्यान्हो रूपम्. इदिमत्था रीद्रं गूर्तवचा, ये यज्ञेन दक्षिणयासमक्ता इति वैश्वदेवं ॥१३ ॥

नाभानेदिष्ठं शंसाति. नाभानेदिष्ठं वै मानवं ब्रह्मचर्य वसन्तं भातरो निरभजंत्सो उब्रवीदेत्य किं महामभाक्तेत्येतमेव निष्ठावम-वनदितारीमत्यब्रुवंस्तस्मात्धाप्येतार्हे पितरं पुत्रा निष्ठावो उववदितेत्ये-वाचक्षते स पितरमे त्याब्रवीत् त्वां ह वाव मह्यं तताभाक्षरिति तं पिता ब्रवीन्मा पुत्रक तदादृथा अंगिरसो वा इमे स्वर्गाय लोकाय सत्र-मासते ते षष्ठं षष्ठमेवाहरागत्य मुद्यंति तानेते सूक्ते षष्ठे उहानि शंसय तेषां यत्सहस्रं सत्रपरिवेषणं तत्ते स्वर्यतो दास्यंतीति तथेति तानुपैत्प्रतिगृश्णीत मानवं सुमेधस इति तमब्रुवन् किंकामो वदसी-तीदमेन वः षष्ठमहः प्रज्ञापयानीत्यब्रवीदथ यहा एतत्सहस्रं सत्रप-रिवेषणं तन्मे स्वर्गतो दत्तेति तथेति तानेते सूक्ते षष्टे उहन्यशंसयतः ततो वे ते प यज्ञमजानन् प स्वर्ग लोकं तद्यदेते सूक्ते षष्टे उहिन शंसति यज्ञस्य प्रज्ञात्ये स्वर्गस्य लोकस्यानुख्यात्येः तं स्वर्यतो अब्रुवने-तत्ते ब्राह्मण सहस्रमिति तदेनं समाक्र्वाणं पुरुषः कृष्णशवास्यत्तरत उपोत्थायात्रवीन्मम वा इदं मम वै वास्तुहिमति सो अत्रवीनमह्यं वा इदमद्रिति तमब्रवीत्तर नी तवैव पितरि प्रश्न इति स पितरमैनं पिता ब्रवीत्रन् ते पुत्रकाद्शिरत्यदुरेव म इत्यब्रवीत्तत्तु मे पुरुषः

कण्णशवास्यत्तरत उपोदतिष्ठन्मम वा इदं मम वे वास्तृहमित्यादितेति तं पिता ब्रवीत्तस्यैव पुत्रक तत्तुभ्यं स दास्यतीति स पुनरेत्याब्र-भीत्तव ह वाव किल भगव इटमिति में पिताहेति सो अबवीत्तदहें तुभ्यमेन ददामि य एव सत्यमनादीरिति तस्मादेवं निदुषा सत्यमेव वदितव्यं. स एष सहस्रसनिर्मत्रो यन्नाभानेदिष्ठं. उपैनं सहस्रं नमति प्र षष्टेनान्हा स्वर्ग लोकं जानाति य एवं वेदा। १४॥

तान्येतानि सहचराणीत्याचक्षते नाभानेदिष्ठं वालिखस्या वृषाक-विभेवयामुहतं तानि सहैव शंसेबाटेषामंत्रियात्तवज्ञमानस्यां-तरियाद्यदि नाभानेदिष्ठं रेतो अस्यांतरियाद्यदि नालखिल्याः प्राणान-स्यांतरियाद्यदि वृषाऋषिमात्मानमस्यांतारियाद्यदेवयामरुतं प्रति-ष्टाया एनं च्यावयें है व्ये च मानुष्ये च नाभाने दिष्ठे नैव रेते। असंच-त्तद्दालखिल्याभिर्व्यकरोत्. सुकीर्तिना काक्षीवतेन योनि व्यहापय-दुरी यथा तब दार्मन्मदेमेति तस्मा ज्यायान्स गर्भः कनीयांसं संतं योनिं न हिनस्ति ब्रम्हणा हि स क्रुप्त एवय।मरुतैतवै करोति तेनेदं सर्वमेतवै कृतमेति यदिदं किंच. अहश्व कृष्णमहर्जुनं चेत्यामिमारु तस्य प्रतिपदहश्चाहश्चेतिपुनरावृत्तं पुनर्निनृत्तं षष्ठे ऽहनि षष्ठस्यान्हों रूपं. मध्वों वो नाम मारुतं यजत्रा इति मारुतं बव्ह-भिव्याहत्यमंतो वै बव्हंतः षष्ठमहः षष्ठे उहनि षष्ठस्यान्हो रूपं. जातवेदसे सुनवाम सोममिति जातवेदस्याच्यता स प्रनथा सहसा जायमान इति जातवेदस्यं समानोदकी षष्टे उहाने षष्टस्यान्हो रूपं धारयं धारयत्रिति शंसति प्रसंसाहा अंतस्य विभाय तद्यथा पुनराग्रंथं पुनर्निग्रंथमंतं बन्नीयान्मयूखं वांततो धारणाय निहन्या त्तादृत्त्तद्यत्थारयं धारयत्रिति शंसित संतत्ये संतत्रस्यहैरव्यव-

# ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका १५, १६. १२३

छित्रैर्योते य एवं विद्वांसो यंति ॥ १५ ॥ इत्यैतरेयत्रा-म्हणे पंचमपंचिकायां द्वितीयो अध्यायः ॥ २ ॥

यहा एति च मेति च तत्सप्तमस्यान्हो रूपं. यत्थ्येव प्रथम-महस्तदेवैतत्वनर्यत्सप्तमं ययुक्तवयद्रथवयदाशुमयात्ववयस्प्रथमे पदे देवता निरुच्यते यदयं लोको अभ्यदितो यज्जातवद्यदिनरक्तं यन्त्ररिष्यदात्र्यथमस्यान्हो रूपमेतानि वै सप्तमस्यान्हो रूपाणि समु-ब्राद्भिर्मधुमा इदारदिति सप्तमस्यान्ह आज्यं भवत्यनिकक्तं सप्तमे उहनि सप्तमस्यान्हो रूपं. वाग्वै समुद्रो न वै वाक् क्षीयते न समुद्रः क्षीयते तद्यदेतत्सप्तमस्यान्ह आज्यं भवति यज्ञादेव तद्यज्ञं तन्वते वाचमेव तलुनरूपयाति संतत्यैः संततिरूयहैरव्यवछिन्नैर्यति य एवं विद्वांसी यंत्याप्यंते वै स्तोमा आप्यंते छंदांसि षष्ठे उहाने तद्यैयवाद आज्येनावदानानि पुनः प्रत्यभिघारयंत्ययातयामताया एवमेवितस्तोमाः श्व छंदांसि च पुनः प्रत्युपयंत्ययातयामताये यदे-तत्सममस्यान्ह आन्यं भवति तद् त्रेष्टुभं त्रिष्टुप् पातःसवन एष च्यहः आ वायो भूष शुचिया उप नः, प्रयाभिर्यासि दाश्वांसमछ, आ नो नियुद्भिः, शतिनीमिरध्वरं, प्र सोता जिरो अध्वरेष्वस्थाद्, ये वायव इंद्रमादनासो, या वा शतं नियुतो याः सहस्रं, प यदा मित्रावरु-णास्पर्धन्, आ गामतानासत्या रथेन, आ ना देव शवसा याहि शुष्मिन्, म वो यज्ञेषु देवयंतो अर्चन्, मक्षोदसा धायसा सस्र एषेति प्रउग-मेति च मेति च सप्तमे अहिन सप्तमस्यान्हो रूपं. तदु त्रेष्टुभं त्रिष्टु-प्पातःसवन एष त्र्यहः आ त्वा रथं यथोतय, इदं वसो सुतर्मध, इंद्र नेदीय एदिहि, मैतु ब्रम्हणस्पतिर्, अमिनैता, लं सोम क्रतुभिः पिन्वंत्यपः, प्र व इंद्राय ब्रहत इति प्रथमेनान्हा समान आतनः सप्तमे उहनि सप्तमस्यान्हो रूपं. कया शुभा सवयसः सनीळा इति

सूक्तं;न जायमाना नशते नजात इति जातवत् सप्तमे उहिन सप्तमस्या न्हो रूपं.तदु कयाशुभीयमेतदै संज्ञानं संत निसूक्तं यत्कयाशुभीयमेतेन ह वा इंद्रो अगस्यो मरुतस्ते समजानत-तद्यक्तयाश्भीयं शंसति संज्ञा-त्या एव. तह्वायुष्यं तद्यो ऽस्य वियः स्याक्तर्यादेवास्य क्याशुभीयं तदु त्रिष्ट्रभं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारायतनादेवैतेन न प्र च्यवते. त्यं सु मेषं महया स्वविंदामिति सूक्तम्; अत्यन्नवाजं हवनस्यदं रथ-मिति रथवत्सप्तमे अहानि सप्तमस्यान्हो रूपं तद् जागतं जगत्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहंति. तद्दैतच्छंदो वहति यस्मिनिवि-त्धीयते तस्मान्जगतीषु निविदं दधाति. मिथुनानि सूक्तानि शस्यंते त्रेष्टुभानि चं जागतानि च. मिथुनं वै पदावः पदावद्धंदोमाः पद्मूना-मवरुथी. त्वामित्धि हवामहे, त्वं त्येहि चेरव इति च बृहत्पृष्ठं भवति सप्तमे अहिन यदेव षष्ठस्यान्हस्तद्दे रथंतरं तद्देरूपं यद्गहत्तद्देराजं यद्रथंतरं तच्छाकरं यद्बहत्त्तद्रैवतं तयद्बहत्युष्ठं भवति बृहतिव तद् बृहत्मत्युत्तभुवंत्यस्तामेकृतत्राय यद्रथंतरं स्याकृतत्रं स्यात्तस्मा-इहदेव कर्तव्यं. यदावानेति धाय्याच्युता;अभि त्वा शूर नोनुम इति रथंतरस्य योनिमनु निवर्तयतिः राथंतरं ह्येतदहरायतनेनः सुतस्य रिसन इति सामप्रगाथः पिबवान् सप्तमे उहिन सप्तमस्या-न्हों रूपं. त्यमू षु वाजिनं देवजूतिमति ताक्ष्यों उच्युतः ॥ १६

इंद्रस्य न नीयाणि पनीचमिति सूक्तं पेति सप्तमे उहिन सप्तमः स्यान्हो रूपं तदु त्रेष्टुमं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारायतना-देवैतेन न प च्यवते. अभि त्यं मेषं पुरुहूतमृग्मियामिति सूक्तं; यद्दाव मिति तदभीति सप्तमे उहानि सप्तमस्यान्हो रूपं तद् जागतं जगत्यो बा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहंति. तहैतच्छंदो वहाते यस्मित्रि-विन्धीयते. तस्माज्जगतीषु निविदं दधाति. मिथुनानि सूक्तानि

# ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका १७, १८. १२५

शस्यंते त्रेष्ट्रभानि च जागतानि च. मिथुनं वै पशवः पशवच्छंदोमाः पश्चनामवरुध्यै तत्सवितुर्वृणीमहे, उद्या नो देव सवितरिति वैश्वदेवस्य मितपदन्वरी राथंतरे उहिन सप्तमे उहिन सप्तमस्यान्हो रूपं. अभि ला देव सवितरिति सावित्रं. यहाव प्रेति तदभीति सप्तमे उहनि सप्तम-स्यान्हो रूवं. प्रेतां यज्ञस्य शंभुविति बावापृथिवीयं. प्रेति सप्तमे उहनि सप्तमस्यान्हो रूपम्. अयं देवाय जन्मन इत्यार्भवं जातवत् सप्तमे उहानि सप्तमस्यान्हो रूपम्.आयाहि वनसा सहेति द्विपदाः शंसति. द्विपद्वि पुरुषश्चतुष्पादाः पशवः पशवञ्छंदोमाः पशूनामवरुध्यैः तद्यद् द्विपदाः शंसित यजमानमेव तद्दिमतिष्ठं चतुष्पात्सु पश्षु प्रतिष्ठापयाति. एभि-रमे दुवो गिर इति वैश्वदेवमेति सप्तमे उहिन सप्तमस्यान्हो रूपं तान्य गायत्राणि गायत्रतृतीयसवन एष त्र्यहो. वैश्वानरो अजीजनदित्या-मिमारु तस्य प्रतिपज्जातवत् सप्तमे अहानि सप्तमस्यान्हो रूपं. प्रयह-स्त्रिष्ट्रभिषामिति मारुतं. प्रेति सप्तमे उहिन सप्तमस्यान्हो रूपं. जातवेदसे सुनवाम सोममिति जातवेदस्याच्युता. दूतं वो विश्ववेद-समिति बातवेदस्यमनिरुक्तं सप्तमे उहिन सप्तमस्यान्हो रूपं तान्य गायत्राणि गायत्रततीयसवन एष त्र्यहः ॥ १७ ॥

यहै नेति न मेति यन्थितं तदष्टमस्यान्हो रूपं यन्थेव हितीय-महस्तदेवैतयुनर्यदष्टमं. यदूर्ध्वयस्यतिवयदंतर्वयहृषण्वयद् वृधन्व-यन्मध्यमेपदे देवतानिरुच्यते यदंतिरक्षमभ्युदितं यद् हमियन्मह-हयहिहूत्वययुनर्वयन्त्ववयुद् हितीयस्यान्हो रूपमेतानि वा अष्टम-स्यान्हो रूपाणि अमि वो देवमिमिभिःसजोषा इत्यष्टमस्यान्ह आज्यं भवति. द्व्यग्न्यष्टमे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं तदु त्रेष्टमं त्रिष्टप्पातः सवन एष त्र्यहः कुनिदंग नमसा ये वृधासः, पीवो अत्रां रिय-वृधः सुमेषा, उछनुषसःसुदिना अरिपा, उदांता दूता नदभाय गोपा, यावत्तरस्तन्वा यावदोजः, प्रति वां सूर ठदिते सूक्तेर्,धेनुः प्रलस्य काम्यं दहाना, ब्रह्माण इंद्रोप याहि विहान्, उध्वी आमिः सुमर्ति वस्वो अश्रेद्,उतस्यानः सरस्वती जुषाणेति प्रउगं प्रतिवदंतर्वहिह्तः वद्ध्वंबदष्टमे उहिन अष्टमस्यान्हो रूपं. तद् त्रेष्टुमं त्रिष्टुप्पातः सवन एष त्र्यहो. विक्वानरस्य वस्पतिम् , इंद्र इत्सोमपा एक, इंद्र नेदीय एदिहि, उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यते, अपनैता, खं सोम क्रत्भिः, पिन्वं-स्यपो,ब्रहदिद्राय गायतेति हितीयेनान्हा समान आतानो ५ ष्टमे ५ हन्यष्ट मस्यान्हो रूपं शंसा महामिद्रं यस्मिनिश्वा इति सूक्तं महद्दरष्टमे **उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. महश्चित्त्वमिंद्र यत एतानिस्क्तानि महद्द-**दष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं विवा सोममिन यमुग्रवर्द इति सूक्तम्, उर्व गव्यं महि गुणान इंद्रेति महहृदष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. महा ९ इंद्रो नृवदाचर्षिणिमा इति सूक्तं महहृदष्टमे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. तद त्रेष्ट्रभं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारायतनादेवैतेन न प्रच्यवते. तमस्य द्यावापृथिवी सचेतसेति सूक्तं, यदैकृंण्वानो महि-मानामिद्रियमिति महद्दरष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं तद् जागतं जगत्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहंति तद्दैतच्छंदो वहति यस्मित्रिविस्थीयते तस्माज्जगतीषु निविदं दधातिः मिथुनानि सूक्ता-नि शस्यंते त्रैष्टुभानि जागतानि च. मिथुनं व पशवः पशवऋंदोमाः पश्नामवरुध्ये महद्वीत स्कानि शस्यंते महद्वा अंतरिक्षं अंतरि-क्षस्याप्तर्ये पंच सूक्तानि शस्यंते पंचपदा पंक्तिः पांक्तो यज्ञः पांक्ताः परावः परावरछंदोमाः परानामवरुध्यै. अभि ता शूर नोनुमो, अभि त्वा पूर्वपीतय इति रथंतरं पृष्ठं भवत्यष्टमे अहनि यहावानेति धाय्या-च्युता वामिव्धि हवामह इति बृहतो योनिमनु निवर्तयाति बाहतं धेतदहरायतनेन. उभयं गुणवच न इति सामप्रगाथो. यचेदमद

# ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका १८, १९. १२७

यदु च ह्य आसीदिति बार्हते अहन्यष्टमे उहिन अष्टमस्यान्ही रूपं. त्यमू षु वाजिनं देवजूर्तामिति ताक्ष्मों उच्युतः ॥ १८॥

अपूर्व्या पुरुतमान्यस्मा इति सूक्तं महे वीराय तवसे तुरायेति महद्भदष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. तां सु ते कीर्ति मघवनमहित्वेति सूक्तं महद्रदष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं त्वं महा ९ इंद्रयो ह शुधी-रिति सूक्तं महद्दष्टमे अहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. तं महा ९ इंद्र तुभ्यम् ह क्षा इति सूक्तं, महद्ददष्टमे अहनि अष्टमस्यान्हो रूपं. तदु त्रिष्टुभं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारायतनादेवैतेन न प्रच्यवते. दिवश्चिदस्य वरिमा पप्रथ इति सूक्तमिंद्रं न मन्हेति महद्दष्ट-मे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं.तदु जागतं जगत्यो वा एतस्य त्यहस्य म-ध्यंदिनं वहाति.तद्दैतच्छंदो वहाति यस्मित्रिवित्धीयते तस्माज्जगतीष निविदं दधाति मिथुनानि सूक्तानि शस्यंते त्रेष्टुभानि च जागतानिच. मिथुनं वै पदावः पदावद्धंदोमाः पशूनामवरुध्यै महद्दंति सूक्तानि शस्यंते. महद्दा अंतरिक्षमंतरिक्षस्याप्त्री पंच पंच सूक्तानि शस्यंते. पंचपदा पंक्तिः पांक्तो यज्ञः पांक्ताः पशवः पशवश्छंदोमाः पश्नामवरुध्यै. तानि द्वेधा पंचान्यानि पंचान्यानि सा दशिनी विराळश्रं विराळश्रं पशवः इछंदोमाः पशूनामवरुध्यै. विश्वो देवस्य नेतुस्, तस्सवितु वरिण्यम्, आ विश्वदेवं सप्ततिमिति वैश्वदेवस्य प्रतिपदनुचरी बाईते उहनि अष्टमे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. ।हरण्यपाणिमृतय इति सावित्रमूर्धन वदष्टमे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं. मही बीः पृथिवी च न इति द्यानापृ-थिनीयं महद्रदष्टमे ऽहन्यष्टमस्यान्हो रूपं युनाना वितरा पुनरित्या-ति दिपदाः शंसति दिपाँदै पुरुषश्चतुष्पादाः पश्चनः पश्चनः छंदोमाः पश्नामवरुधे तद्यद् हिपदा शंसित यजमानमेव तद्हिमितिष्ठं चतु-णासु पशुषु मितिष्ठापयित देवानामिदवो महिदाति वैश्वदेवं महहद-ष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं तान्युगायत्राणि गायत्रतृतीयसवन एष श्यहः ऋतावानं वैश्वानर इत्यामिमारुतस्य मितपद्; अमिर्वेश्वानरो महिनिति महहदष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं क्रीळं वः शर्धी मारुतिमिति मारुतं; जंभे रसस्य वावृध इति वृधन्वदष्टमे उहन्यष्टम स्यान्हो रूपं जातवेदसे सुनवाम सोमिमिति जातवेदस्याच्युता अमे मृळ महा९ असीति जातवेदस्यं महहदष्टमे उहन्यष्टमस्यान्हो रूपं तान्यु गायत्राणि गायत्रवृतीयसवन एष त्यह एष त्यहः ॥ १९ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिकायां वृतीयो उध्यायः ॥ ३ ॥

यहै समानोदर्क तत्रवमस्यान्हो रूपं यध्येव तृतीयमहस्तदेवैतत् पुनर्यत्रवमं यदश्ववयदंतवयत् पुनरावृत्तं यत् पुनर्निनृत्तं यद्गतवयत् पर्यस्तवयात्त्रवयदंतरूपं यद्गतमे पदे देवता निरुच्यते यदसी लोको अग्रुदितो यच्छुचिवयत्सत्यवयत् क्षेतिवयद्गतवयदोकवयत् कृतं यन्तृतायस्यान्हो रूपमेतानि व नवमस्यान्हो रूपाणि अगन्म महा नमसा यविष्ठमिति नवमस्यान्ह आज्यं भवति गतवत्रवमे उहिन नवमस्यान्हो रूपं तदु त्रिष्ठमं त्रिष्ठपातःसवन एष त्र्यहः प्रवीरया शुच्यो दद्विरे, ते ते सत्येन मनसा दीध्याना, दिवि क्षयंता रजसः पृथिव्याम्, आ विश्ववाराश्विना गतन्नो, अयं सोम इंद्र तुभ्यं सुन्व, आ तु प ब्रद्धाणो अगिरसो नक्षंत, सरस्वता देवयंतो हवंत, आ नो दिवो बृह्तः पर्वतादा, सरस्वत्यभिनो नेषि वस्य इति प्रजगं शुच्चिवत्सत्यवक्षीतिवद्गतवदोकवन्नवमे उहिन नवमस्यान्हो रूपं तदुन्त्रेष्ठमं त्रिष्ठप्पातः सवन एष त्र्यहम् तं तमिद्राधसे महे त्रय इंद्रस्य सोमा, इंद्र नेदीय एदिहि, प्रनृतं ब्रद्धण्यतिर्, अभिनैता, त्वं सोम-

क्रताभिः, पिन्वंत्यपो, निकः सुदासो रथमिति तृतीयेनान्हा समान आ तानो नवमे उहानि नवमस्यान्हो रूपम् इंद्रः स्वाहा पिबत् यस्य सोम-इति सुक्तमंतो वै स्वाहाकारोंतो नवममहर्नवमे उहिन नवमस्यान्हो रूपं. गायन्साम नभन्यं यथावेरिति सूक्तम्; अर्चाम तहावृधानं स्वर्व-दित्यंतो वै स्वरंतो नवममहर्नवमे ८हनि नवमस्यान्हो रूपं. तिष्ठा हरी रथआयुज्यमानेति सुक्तमंती नैस्थितमंती नवममहर्नवमे अहनि नवमस्यान्हों रूपम्.इमा उ त्वा पुरुतमस्य कारोरिति सूक्तं; धियो-रथेष्ठामित्यंता वै स्थितमंता नवममहर्नवमे उहाने नवमस्यान्हा रूपं-तद् त्रिष्टमं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाधारायतनादेवैतेन न पच्यवते. प्र मंदिने पितुमदर्चता वच इति सूक्तं समानोदर्के नवमे उहाने नवमस्यान्हो रूपं. तद् जागतं जगत्यो वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यं दिनं वहाति. तद्दैतच्छंदो वहाति यस्मित्रिवित्धीयते तस्माज्जगतीषु निविदं दधाति. मिथुनानि सूक्तानि शस्यंते त्रिष्टुभानि च जगतानि च- मिथुनं ने पशनः पशनऋछंदोमाः पश्नामनरुध्ये पंच सूक्तानि शस्यंते. पंचपदा पंक्तिः पांक्तो यज्ञः पांक्ताः पश्चनः पश्चन्छंदोमा पश्नामवरुधे. लामिला हवामहे, लं ह्योह चेरव इति बृहयुष्ठं भवति नवमे उहनि. यदावानेति धाय्याच्यता अभि त्वा शूर नोनुम इति रथंतरस्य योनिमनु निवर्तयति राथंतरं ह्येतदहरायतनेन. इंद्र रूपं. त्यमू षु वाजिनं देवजूतिमति ताक्ष्यी उच्युतः ॥ २० ॥

सं च ते जग्मिंगरे इंद्र पूर्वीरिति सूक्तं गतवन्नवमे उहाने नवम-स्यान्हो रूपं. कदा भुवन् रथक्षयाणि ब्रह्मोति सूक्तं क्षेतिवदंतरूपं क्षेताव वा अंतं गत्वा नवमे उहाने नवमस्यान्हो रूपम् आ सत्यो यातु मधवा श्वराषीति सूक्तं सत्यवन्नवमे उहाने नवमस्यान्हो रूपं. तक्त- इंद्रियं परमं पराचैरिति सूक्तमंतो वै परममंतो नवममहर्नवमे अहिन नवमस्यान्हों रूपं. तदु त्रिष्टभं तेन प्रतिष्ठितपदेन सवनं दाघाराय-तनादे वैतेन न प च्यवते अहं भुवं वसुनः पूर्वस्यतिरिति सूक्तमहं धनानि संजयामि बाक्षत इत्यंतो नै जितमंतो नवममहर्भवमे उहनि नवमस्यान्हों रूपं. तद जागतं जगत्यों वा एतस्य त्र्यहस्य मध्यंदिनं वहंति तद्देतच्छंदो वहति यस्मित्रिविन्धीयते तस्माज्जगतीषु निविदं दधाति मिथुनानि स्कानि शस्यंते त्रिष्टुभानि च जागतानिच मिथुनं वै पदावः पदावद्छंदोमाः पदानामवरुध्यै पंच पंच सूक्तानि वास्यंते पंचपदा पंक्तिः पांक्ती यज्ञः पांक्ताः पश्चनः पश्चन्छंदोमाः पश्चनामवरुध्यै-तानि हेथा पंचान्यानि पंचान्यानिदश संपद्यते.सा दशिनी विराळश्रं विराळनं परावः परावरछंदोमाः परानामवरुध्ये तत्सवितुर्वृणीमहे. उद्यानो देव सवितरिति वैश्वदेवस्य प्रतिपदनुचरी राथंतरे उहनिनव-मे ८हानि नवमस्यान्हो रूपं दोषो आगादिति सावित्रमंतो वै गतमंतो धानापृथिवीयं; शुची उप प्र शस्तय इति शुचिनन्त्रवमे उहिन ननम-स्यान्हो रूपम्. इंद्र इषे ददातु नस् ,तेनो रत्नानि धत्तनेत्यार्भवं;त्रिरा-साप्तानि सुन्वत इति त्रिवन्नवमे उहानि नवमस्यान्हो रूपं. बभुरेको विषुणः सुनरो युवेति द्विपदाः शंसति द्विपद्वि पुरुषश्चतुष्पादाः पशवः पशवक्छंदोमाः पश्नामवरुधै. तद्यद् द्विपदाः शंसति यज-मानमेव तद् हिपतिष्ठं चतुष्पात्सु पशुषु प्रतिष्ठापयति. ये त्रिशति त्रयस्पर इति विश्वदेवं त्रिवन्नवमे उहाने नवमस्यान्हो रूपं तान्य गायत्राणि गायत्रतृतीयसवन एष व्यहो. वैक्वानरो न ऊतय इत्या-मिमारुतस्य मतिपद्, आ म यातु परावत इत्यंतो वै परावतींतो नवममहर्नवमे ५हिन नवमस्यान्हो रूपं. महतो यस्य हि क्षय इति

मारुतं क्षेतिवदंतरूपं क्षेतीव वा अंतं गत्वा नवमे उहिन नवम-स्यान्हो रूपं. जातवदसे सुनवाम सोमिमिति जातवेदस्याच्युता-प्रामये वाचमीरयेति जातवेदस्यं समानोदक्षं नवमे उहिन नवमस्या-न्हो रूपं. स नः पर्षदिति द्विषः स नः पर्षदिति द्विष इति शांसित. बहु वा एतिस्मन्नवरात्रे किंच किंच वारणं क्रियते शांस्या एव. तदान्स नः पर्षदिति द्विषः, स नः पर्षदिति द्विष इति शंसिति सर्वस्मादेवैनांस्तदेनसः प्र मुंचिति तान्यु गायत्राणि गायत्रवृतीयसवन एष त्र्यहः ॥ २१ ॥

पृष्ठयं षळहमुपयंति यथा वै मुखमेवं पृष्ठयः षळहस्तद्य थांतरं मुखस्य जिव्हा तालु दंता एवं छंदोमा अथ येनैव वाचं व्याकरोति येन स्वादु चास्वादु च वि जानाति तद्दशममहर्यथा नै नासिके एवं पृष्ठयः षळहस्तद्यथांतरं नासिकयोरेवं छंदोमाः अथ येनैव गंधान्वि जानाति तद्दशममहर्यथा वा अक्ष्येवं पृष्ठगः षळहस्तदाथांतरमक्ष्णः कृष्णमेवं छंदोमा अथ यैव कनीनिका येन पर्श्यात तद्दशममहर्यथा वै कर्ण एवं पृष्ठगः षळहस्तद्यथांतरं कर्णस्येवं छंदोमा. अथ येनैव शुणोति तद्दशममहः श्रीवै दशममहः श्रियं वा एत आ गच्छाति ये दशममहरागच्छाति तस्मादशममह-रविवाक्यं भवति. मा श्रियो अववादिष्मेति दुरववदं हि श्रेयसस्ते ततः सपीति त मार्जयंते ते पत्नीशालां संप्रपद्यंते. तेषां य एतां आहुति विद्यास्य ब्रूयान्समन्वारभध्वभिति स जुहुयादिह रमेह रमध्वमिह धृतिरिह स्वधृतिरमे वाद्स्वाहा वाळिति स यदिह रमेत्याहास्मिन्नवैनांस्तलोके रमयतीह रमध्वमिति. यदाह प्रजामेनेषु तद्रमयतीह धृतिरिह स्वधृतिरिति यदाह प्रजा चैन तद्दाचं च यजमानेषु दधात्यमे वाळिति रथंतरं, स्वाहा वाळिति

### १३२ ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका २२, २३.

बृहद्देवानां वा एतिन्मथुनं यहूहद्रथंतरे देवानामेव तिन्मथुनेन मिथुनमवरुंघते. देवानां मिथुनेन मिथुनं प्र जायंते प्रजात्ये प्र जायते प्रजया पशुभिर्य एवं वेद. ते ततः संपति ते मार्जयंते त आमीधं संप्रपयंते तेषां य एतामाहुर्ति विद्यात्स ब्रूया-समन्वारब्धमिति स जुहुयादुप सृजं धरुणं मातरं धरुणो धयन् रायस्पोषमिषमूर्जमस्मासु दीधरत्स्वाहेति रायस्पोष मिषमूर्जमवरुंघ आत्मन च यजमानभ्यश्च यत्रैवं विद्वानेतामाहुर्ति जुहोति॥ २२॥

ते ततः सर्पेति ते सदः संप्रपद्यंते यथा यथमन्य ऋ-त्विजो व्युत्सपीत संसपेत्युद्रातारस्ते सपराज्ञया ऋक्षु स्तुवतः, इयं वै सर्पराज्ञीयं हि सर्पतो राज्ञीयं वा अलोमिकेवाग्र आसीत्सैतं मंत्रमपश्यद् आयं गौः पृश्चिरक्रमीदिति तामयं पृश्चिर्वर्ण आविश्वना-नारूपो यं यं काममकामयत यदिदं किं चौषधयो वनस्पत्यः स वांणि रूपाणि पृश्चिरेनं वर्ण आ विश्वति नानारूपो उयं यं कामं कामयते य एवं वेद मनसा प्रस्तीति मनसोद्रायित मनसा प्रतिहरति वाचा शंसति वाक् च वै मनश्च देवानां मिथुनं; देवानामेव तिमथुनेन मिथुनमवरुंधते देवानां मिथुनेन मिथुनं प्रजायते प्रजात्ये प जायते प्रजया पशुभिर्य एवं वेद. अथ चतु-हीतृन् होता व्याचष्टे तदेव तत् स्तुतमनु शंसित. देवानां वा एत-दार्त्रेयं गृद्यं नाम यश्वतुर्हौतारस्तद्यचातुर्हौतृन् होता व्याचष्टेः देवानामव तद्यज्ञियं गुद्धं नाम प्रकाशं गमयति तदेनं प्रकाशं गतं प्रकाशं गमयति गच्छति प्रकाशं य एवं वेद. यं ब्राह्मणमनूचानं यशो नर्छेदिति ह स्माहारण्यं परेत्य दर्भस्तंबानुद्ग्रथ्य दक्षिणतो ब्रह्माणमुपवेदय चतुर्होतृन् व्याचक्षीत. देवानां वा एतदाज्ञियं गुह्म

## ऐतरेयब्राम्हणे पंचमपंचिका २३,२४,२५. १३३

नाम प्रकाशं गमयति तदेनं प्रकाशं गतं प्रकाशं गमयति गच्छाति प्रकाशं य एवं वेद ॥ २३ ॥

अथैदिंबरीं समन्वारभंत इषमूर्जमन्वारभ इत्यूर्गा अनाय-मुदुंबरोः यद्दै तदेवा इषमूर्जे व्यभजंत ततः उदुंबरः समभवत्तस्मा स्त त्रिः संवत्सरस्य पच्यते. तदादीदंबरीं समन्वारभंत इषमेव तद-र्बमनायं समन्वारभंते. वाचं यच्छंति : वाकै यज्ञो यज्ञमेव त्तराच्छंत्यहर्नियच्छंत्यहर्वे स्वर्गी लौकः स्वर्गमेव तं लोकं नि यच्छंति. न दिवा वाचं विसृ जेरन्यिदवा वाचं विसृ जेरत्रहर्भा-तृव्याय परिशिष्युर्न नक्तं वाचं विसृत्रेरन्यन्नक्तं वाचं विसृत्रे-रन् रात्रीं भातृत्याय परिशिष्युः समया विषितः सूर्यः स्यादथ वाचं विसृबेरंस्तावंतमेव तद्द्विषते लोकं परिशिषंत्यथो खल्वस्त-मित एव वाचं विसृत्रेरंस्तमाभाजमेव तद्दिषंतं भातृव्यं कुर्वत्या-हवनीयं परीत्य वाचं विसृजेरन्यज्ञो वा आहवनीयः स्वर्गौ लोक आहवनीयो यर्जनैव तस्वर्गेण लोकेन स्वर्ग लोकं यंति यदि होनमकर्म यदत्यरीरिचाम, प्रजापति तत्पितरमप्येत्विति वाचं विसुजंते. प्रजापति वै प्रजा अनु प्रजायंते प्रजापतिरूनाति-रिक्तयोः प्रतिष्ठा नैनानूनं नातिरिक्तं हिनस्ति प्रजापतिमेवो नातिरिक्तान्यभ्यत्यजीति य एवं विद्वांस एतेन वाचं विसुजते तस्मादेवं विद्वांस एतेनैव वाचं विसृजेरन् ॥ २४ ॥

अध्वर्यो इत्याव्हयते चतुर्हे तृषु विदण्यमाणस्तदाहावस्य रूपम्, ओं होतस्तथा होतिरत्यध्वर्यः प्रतिगृणात्यविसते अवसिते दशसु पदेषु तेषां चित्तिः सुगासी ३ त् चित्तमाज्यमासी ३ त् वाग्वेदिरासी-३ त् आधीतं बर्हिरासी ३ त् कतो अमिरासी ३ त् विज्ञातममीदासी-३ त् प्राणो हिवरासी ३ त् सामाध्वर्युरासी ३ त् वाचसतिहोता-

सी ३ त् मन उपवक्तासी ३ त् ते वा एतं ग्रहमगुण्हत. वाचरपते विधे नामन् विधेम ते नाम विधेस्त्वमस्माकं नाम्ना द्यां गच्छ यां देवाः प्रजापतिगृहपतय ऋत्धिमराधुवंस्तामृत्धि रात्स्यामो. अथ प्रजापते-स्तनूर्न्द्रवित ब्रम्होद्यं च. अन्नादा चान्नपत्नी चान्नादा तदिमरन पत्नी तदादित्यो ; भद्राच बल्याणी च भद्रा तत्सोमः बल्याणी तसश्वो:अनिलयाचापभया चानिलया तहायुर्न होष कदाच नेलय-त्यपभया तन्मृत्युः सर्वे द्येतस्माद्विभायः अनाप्ता चानाप्या चानाप्ता तसृथिन्यनाप्या तद् धीर्; अनाधृष्या चाप्रतिधृष्या चानाधृष्या तद-पिरप्रतिधृष्या तदादिस्यो ; अपूर्वा चाभ्रातृव्या चापूर्वा तन्मनो अभातृच्या तत्संवन्सरः एता वाव द्वादश प्रजापतेस्तन्व एष कृत्स्नः प्रजापितस्तकृत्सं प्रजापितमाप्रोति दशममहरथ ब्रह्मोद्यं वदं त्यिमर्गृहपतिरिति हैक आहुः सो अस्य लोकस्य गृहपतिर्वायुर्गृहप-तिरिति हैक आहुः सींतरिक्षस्य लोकस्य गृहपितरसी वै गृहप-तियों उसी तपत्येष पतिर्ऋतवे। गृहाः येषां वै गृहपति देवं विद्वान् गृहपतिर्भवित राभ्रोति स गृहपती, राभ्रुवंति ते यजमानाः येषा वा अपहतपाप्मानं देवं विद्वान् गृहपतिर्भवत्यप स गृहपतिः पाप्मानं हते पते यजमानाः पाप्मान १ वर्ते अवर्यो अरात्स्मारात्स्म ॥ २५ ॥ इत्येतरेयब्राम्हणे पंचमपंचिकायां चतुर्थो अध्यायः॥ ४ ॥ उत्धराहवनीयमित्यपराण्ह आह यदेवान्हा साधु करोति तदेव

तत्पाङ्ग्धृत्य तदभये निधत्ते उत्थराहवनीयमिति प्रातराह य-देव रात्र्या साध करोति तदेव तत्प्राङ्ग्लूव्य तदभये निधत्ते. यजो वा आहवनीयः स्वर्गी लोक आहवनीयो यज्ञ एव तत्त्वर्गे लोके स्वर्ग लोकं निधत्ते य एवं वेद: यो वा अमिहोत्रं वैक्वदेवं षोळशकलं पशुषु मतिष्ठितं वेद वैश्वदेवेनामिहोत्रेण षोळश-

कलेन पशुषु प्रतिष्ठितेन राभ्नोतिः रीद्रं गविसद्दायन्यमुपावसृष्टमा-िश्वनं दुद्धमानं सीम्यं दुग्धं वारुणमधिश्वितं पीष्णं समुदयंतं मारुतं विष्यंदमानं वैश्वदेवं बिंदुमन्मैत्रं शरोगृहीतं द्यावापृथि-वीयमुद्दासितं सावित्रं प्रकातं विष्णवं न्दियमाणं बार्हस्पत्यमु-पसत्रममेः पूर्वादुतिः प्रजापतेरुत्तरेंद्रं दुतम् एतद्दा अग्रिहोत्रं वैश्व-देवं षोळशकलं पशुषु प्रतिष्ठितपदं वैश्वदेवेनामिहोत्रेण षोळश कलेन पशुषु प्रतिष्ठितन राभ्नोति य एवं वेद ।। २६ ॥

यस्यामिहोत्र्यपावसृष्टा दुह्ममानोपविशेत्का तत्र प्रायश्चि-त्तिरिति तामभिमंत्रयेत यस्माद् भीषा निषीदास ततो नो अभयं कृधि पशुन्नः सर्वान् गोपाय नमो रुद्राय मीळ्हुष इति तामुखापयेद् ; उदस्थादेव्यदितिरायुर्यज्ञपतानधात् इंद्रायं कृण्वती भागं मित्राय वरुणाय चेत्यथास्या उदपात्रमुधिस च मुखे चोपगुण्हीयादयैनां ब्राम्हणाय दद्यात्सा तत्र प्रायिश्वत्तिर्य-स्यामिहोत्र्युपावसृष्टा दुद्यमाना वास्येत का तत्र पायिश्वतिरि-त्यशनायां ह वा एषा यजमानस्य प्रतिख्याय वाश्यते तामन्न-मप्यादयेच्छांत्यै शांतिर्वा अत्रं; सूयवसाद्गगवती हि भूया इति सा तत्र पायिश्वित्तर्यस्याभिहोत्र्युपानसृष्टा दुह्यमाना स्यदेत का तत्र प्रायिश्वतिरिति सा तत्र स्कंदयेत्तदिभ मृश्य अपेदाददा दुग्धं पृथिनीमसृप्त यदोषधीरत्यसृपद्यदापः पयो गृहेषु पयो अव्यायां पयो वत्सेषु पयो अस्तु तन्मयीति तत्र यत्वरिशिष्टं स्यात्तेन जुहु याद्यदलं होमाय स्याद्यु वै सर्वे सिक्तं स्यादथा-न्यामाहूय तां दुग्धा तेन जुहुयादात्वेव श्रत्धायै होतव्यं सा तत्र प्रायिश्वत्तिः सर्वे वा अस्य बर्हिष्यं सर्वे परिगृहीतं य एवं विद्वानिमहोत्रं जुहोति ॥ २७ ॥

## १३६ ऐतरेयब्राम्हणे पंचमपंचिका २८, २९.

असी वा अस्यादित्यो यूपः पृथिनी वेदिरोषधयो बर्हिर्वन-स्पत्य इध्मा आपः प्रोक्षण्यो दिशः परिधयोः यन्ध वा अस्य किंच नश्यति यन मियते यदपाजीत सर्व हैवैनं तदम्धिमहोके यथा बहिषि दत्तमागच्छेदेवमागच्छति य एवं विद्वानिमहोत्रं जुहोति उभयान्वा एष देवमनुष्यान् विपर्यासं दक्षिणा नयि सर्वे चेदं यदिदं किंच. मनुष्यान्वा एष सायमाहुत्या देवेभ्यो दक्षिणा नयति सर्वे चेदं यदिदं किंच त एते प्रलीना न्योकस इव शेरे मनुष्या देवेभ्यो दक्षिणा भीता देवान्वा एष मातराहुत्या मनुष्येभ्यो दक्षिणा नयति सर्वे चेदं यदिदं एते विविदाना इवोत्यतंत्यदो उहं करिष्ये उदो उहं गमिष्यामीति वदंतो. यावंतं ह वै सर्वमिदं दत्त्वा लोकं जयित तावंतं ह लोकं जयित य एवं विद्वानिमहोत्रे जुहोति अमये वा एष सायमाहुत्याक्विनुमुपाकरोति तद्दाक् प्रति गुणाति. वाग् वागित्यमिना हास्य रात्र्याश्विनं शस्तं भवति य एवं विद्वानिमहोत्रं जुहोति. आदित्याय वा एष प्रातराहुत्या महावत मुपाकरोति तत्माणः पति गुणात्यत्रमन्निमत्यादित्येन हास्यान्हा म-हाव्रतं शस्तं भवति य एवं विद्वानिमहोत्रं जुहोति तस्य वा एतस्यामिहोत्रस्य सप्त च शतानि विंशतिश्व संवत्सरे साय-माहुतयः सप्त चो एव शतानि विशतिध संवत्सरे प्रातराहुतयो. तावत्यो अमेर्यज्ञष्मत्य इष्टकाः संवत्सरेण हास्यामिना चित्येनेष्टं भवति य एवं विद्वानिमहोत्रं जहोति ॥ २८॥

वृषशुष्मो ह वातावत उवाच जातूकण्यों वक्ता स्मो वा इदं देवेभ्यो यहैतदिमहोत्रमुभयेगुरहूयतान्येगुर्वाव तदेतिहैं हूयत इत्येतदु हैवोवाच कुमारी गंधर्वगृहीता वक्ता स्मो वा इदं

## ऐतरेयब्राम्हणे पंचमपंचिका २९, ३० १३७

वितृभ्यो यद्दैतदिमहोत्रमुभयेयुरहूयतान्येयुनांन तदेतींह हूयत-इत्येतद्दा अमिहोत्रमन्येयुहूँयते यदस्तिमते सायं जुहोत्यनुदिते मातर्थेतदिमहोत्रमुभयेयुहूँयते यदस्तिमते सायं जुहोत्युदिते मातर्स्तरमादुदिते होतन्यं. चतुर्विशे ह नै संनस्तरे अनुदितहोमी गायत्री लोकमामोति द्वादश अदितहोमी स यदा ही संनस्तरी अनुदिते जुहोत्यथ हास्यैको हुतो भनत्यथ य उदिते जुहोति संनन्तरेणैन संनन्सरमामोति य एनं निद्दानुदिते जुहोति. तस्मा-दुदिते होतन्यमेष ह ना अहोरात्रयोस्तेजिस जुहोति यो अस्त-मिते सायं जुहोत्युदिते पातर्राभना नै तेजसा रात्रिस्तेजस्नत्या-दित्येन तेजसा अहस्तेजस्नदहोरात्रयोहांस्य तेजिस हुतं भनित य एनं निद्दानुदिते जुहोति तस्मादुदिते होतन्यं ॥ २९ ॥

एते ह वे संवत्सरस्य चक्ने यदहोरात्रे ताभ्यामेव तत्संवत्सरमिति स यो उनुदिते जुहोति यथैकतश्वकेण यायात्तादृक्तदथ य उदिते जुहोति यथोभयतश्वकेण यान् क्षिप्रमध्वानं समश्चवीत तादृक्तदेषा अभयज्ञाथा गीयते बृहद्वयंतराभ्यामिदमेति युक्तं यद्भूतं भविष्यच्चापि सर्वः; ताभ्यामियादमीनाधाय धीरो दिवैवान्य-ज्जुहुयात्रक्तम-यदिति राथंतरी वे रात्र्यहर्वाहर्तमार्मर्वे रयंतर-मादित्यो बृहदेते ह वा एनं देवते ब्रध्नस्य विष्टपं स्वर्गे लोकं गमयतो य एवं विद्वानुदिते जुहोति तस्मादुदिते होत्र्व्यं तदे-षा अभयज्ञगाथा गीयते यथाह वा स्थूरिणेकेन यायादकृत्वा अन्य दुपयोजनाय; एवं यंति ते बहवो जनासः पुरोदयाज्जुव्हाते ये अमहोत्रमिति तां वा एता देवता मयतीं सर्वमिदम्नु प्रीति यदिदं किंचैतस्य हीदं देवताया अनुचरं सर्व यदिदं किंच सिषानुचरकी देवता विदते ह वा अनुचरं भवत्यस्यानुचरो 12\*

#### १३८ ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका ३०, ३१.

य एवं वेद स वा एष एकितिथिः स एष जुव्हत्सु वसित तद्यददो गाथा भवत्यनेन समेनसा सोऽभिशस्तादेनस्वतो वाप-हरादेनः, एकितिथिमप सायं रुणिद्ध बिसानि स्तेनो अपस बहारेत्येष ह वै स एकितिथिः स एष जुव्हत्सु क्सत्येतां वाव स देवतामपरुणित्ध यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं जुहोति तमेषा देवता उपरुष्धा उपरुणस्यस्माच लोकिदमुष्माच्चोभाग्यां यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं जुहोति तस्माद्यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं जुहोति तस्माद्यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं जुहोति तस्माद्यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं जुहोति तस्माद्यो उलमिष्टोत्राय सन्नामिहोत्रं विद्यान्त्यास्मादाहुर्न सायमितिथिरपरुध्य इत्येतत्थ स्म वै तिहि-हानगरी जानश्रुतेय उदितहोमिनमैकादशाक्षं मानुतंतव्यम्यवाच, प्रजायामेनं विज्ञाता स्मो यदि विद्यान्या जुहोत्यिव-हान्वेति तस्यो हैकादशाक्षे राष्ट्रमिव प्रजा बभूव राष्ट्रमिव ह वा अस्य प्रजा भवति य एवं विद्यानुदिते जुहोति तस्मादुदिते होतव्यं ॥ ३०॥

उद्यनु खलु वा आदित्य आहवनीयेन रर्झीत्संदधाति. स यो उन्नदिते जुहोति यथा कुमाराय वा वत्साय वा उजाताय स्तनं प्रति दध्यात्तादृक्तदथ य उदिते जुहोति यथा कुमाराय वा वत्साय वा जाताय स्तनं प्रति दध्यात्तादृक्तत्तमस्मै प्रतिधीयमान मुभयोलींकयोरन्नाद्यमनु प्रतिधीयते तस्माच लोकादमुष्माचो-भाग्यां स यो उन्नदिते जुहोति यथा पुरुषाय वा हस्तिने वा अपयते हस्त आदध्यात्तादृक्तदथ य उदिते जुहोति यथा पुरुषाय वा हस्तिने वा प्रयते हस्त आदध्यात्तादृक्तत्तमेष एतेनैव हस्तेनोध्वे हत्वा स्वर्गे लोक आदधाति य एवं विद्वानुदिते जुहोति. तस्मादु-दिते होत्वयं उद्यनु खलु वा आदित्यः सर्वाणि भूतानि प्रणयति तस्मादेनं पाण इत्याचक्षते पाणे हास्य संप्रति- हुतं भनित य एवं विद्यानुदिते जुहोति तस्मादुदिते होतव्यमेष ह वै सत्यं वदंत्सत्ये जुहोति यो उस्तिनिते
सायं जुहोत्युदिते प्रातर्भूर्भवः स्वरोमिति अभिन्यौतिज्यौतिर
मिरिति सायं जुहोति. भूर्भुवः स्वरों सूर्यो ज्योतिज्यौतिः सूर्य
इति प्रातः सत्यं हास्य वदतः सत्यहुतं भवित य एवं विद्वानुदिते जुहोति. तस्मादुदिते होतव्यं. तदेषाऽभियज्ञगथा गीयते;
पातः प्रातरनृतं ते वदंति पुरोदयाज्जुव्हित ये अमिहोत्रं दिवा
कीर्त्यमदिवा कीर्तयंतः सूर्यो ज्योतिनं तदा ज्योतिरेषामिति।।३१।।

प्रजापितरकामयत प्रजायेय भूयान्स्यामिति स तपो अतप्यत स तपस्तम्वेमां लोकानमृजत पृथिनीमंतिरक्षं दिवं तांछोकानभ्य-तपत्तेभ्यो अभितत्तेभ्यस्त्रीणि ज्योतीष्यजायंतामिरेव पृथिच्या अजा-यत वायुरंतिरक्षादादित्यो दिवस्तानि ज्योतींष्यभ्यतपत्तेभ्यो अभित-प्तेभ्यस्त्रयो वेदा अजायंत ऋग्वेद एवामेरजायत वायोः सामवेद आदित्यात्तान्वेदानभ्यतपत्तेभ्यो अभितप्तेभ्यस्त्रीणि शुक्राण्यजायंत भूरित्येव ऋग्वेदादजायत भुव इति यजुर्वेदा त्स्वारिति सामवेदात्तानि शुक्राण्यभ्यतपत्तेभ्यो अभितत्तेभ्यस्त्रयो वर्णा अजायंताकार उकारो मकार इति तानेकथा समभरत्तदेतदो३-मिति, तस्मादोमोमिति प्रणीखोमिति व स्वर्गी लोक ओमित्यसी यो उसी तपति. स प्रजापतिर्यज्ञमत्नुत. तमाहरत्तेनायजत स ऋचैव होत्रमकरोद्यज्ञषाध्वर्यवं सामोद्रीयं यदेतत् त्रय्ये विदाये शुक्रं तेन ब्रह्म तमकरोत्स प्रजापतिर्यज्ञं देवेभ्यः संप्रायच्छत्ते देवा यज्ञमतन्वत तमाहरंत तेनायजंत तऋचैव होत्रम्कुर्वन्यजुषा अध्व-र्यवं साम्बोदीयं यदेवैतत् त्रय्ये विद्याये शुक्रं तेन ब्रह्मत्वम्कुर्वस्ते देवा अब्रुवन्प्रजापित यदि नो यज्ञ ऋक्त आर्तिः स्याद्यदि

### १४० ऐतरेयब्राह्मणे पंचमपंचिका ३२, ३३.

यजुष्टो यदि सामतो यद्यविज्ञाता सर्वव्यापद्दा का प्रायिश्वितिरिति! स प्रजापितरब्रविदेवान्यदि वो यज्ञ ऋक्त आर्तिर्भविति
भूरिति गार्हपत्ये जुहवाथ, यदि यजुष्टो भुव इत्यामिश्लीये उन्वाहार्यपचने वा हिवर्यजेषु; यदि सामतः स्विरत्याहवनीये; यद्यविज्ञाता सर्वव्यापद्दा भूर्भवः स्वरिति सर्वा अनुदुत्याहवनीय एव जुहवाये
त्येतानि ह वे वेदानामंतः श्लेषणानि यदेता व्याहृतयस्तद्यथात्मनात्मानं
संदध्याद्यथा पर्वणा पर्व यथा श्लेष्मणा चर्मण्यं वान्यद्दा विश्लिष्टं संश्लेष्ठेवित्रोवितार्भियं ज्ञस्य विश्लिष्टं संदधाति. सैषा सर्वभायश्वित्तर्यदेता
व्याहृतयस्तस्मादेषिव यज्ञे प्रायश्वित्तः कर्तव्या ॥ ३२ ॥

तदाहुर्महावदा स्यवृचिव होत्रं क्रियते यजुषा अवर्यवं साम्नोद्वीयं व्यारब्धा त्रयी विद्या भवत्यथं केन ब्रह्मत्वं क्रियत इति ?
त्रय्या विद्ययेति ब्र्यादयं वै यज्ञो यो अयं पवते तस्य वाक् च
मनश्च वर्तन्यी. वाचा च हि मनसा च यज्ञो अवर्तत. इयं वै वागदो
मनस्तद्वाचा त्रय्या विद्ययेकं पक्षं संस्कुर्वति मनसैव ब्रद्धा संस्करोति. ते हैके ब्रम्हाण उपाकृते पातरन्वाको स्तोमभागान्
बिपत्वा भाषमाणा उपासते. तत्वैतदुवाच ब्राम्हण उपाकृते पातरन्वाके ब्रम्हाणं भाषमाणं दृष्ट्वा अधिमस्य यज्ञस्यांतरगृरिति
तद्ययेकपात्पुरुषो यन्नेकतश्चक्रो वा रथो वर्तमानो श्रेषं न्येति तस्माद्
ब्रम्होपाकृते पातरन्वाके वाचं यमः स्यादोपाञ्चंतर्यामयो होमादुपाकृतेषु पवमानेष्वोदृचो अथ यानि स्तोत्राणि सञ्चस्त्राण्यातेषां
वषद्काराद्वाचं यम एव स्यात्तद्यथोभयतयात्युरुषो यनुभयतधक्रो वा रथो वर्तमानो न रिष्यत्येवमेव स यज्ञो न रिष्यति
यज्ञस्यारिष्टिमनु यजमानो न रिष्यति ।। ३३ ।।

तदाहुर्यद् ग्रहान्मे ग्रहीत्माचारीन्म आहुतीर्मे हीषीदित्यध्वर्यवे दक्षिणा नीयंत उदगासीन्म इत्युद्रात्रे न्ववोचन्मे शंसीन्मे याक्षीन् म इति होत्रे. किं स्विदेव चक्कुषे ब्रम्हणे दक्षिणा नीयंते अकृत्वा-हो स्विदेव हरता इति? यज्ञस्य हैष भिषायद् ब्रह्मा यज्ञायैव तद्भे-षजं कृत्वा हरत्यथो यद्भिष्ठेनैव ब्रह्मणा छंदसौँ रसेनार्विज्यं करोति यद् ब्रद्धाः तस्माद् ब्रम्हार्धभाग्घ वा एष इतरेषामृत्विजामग्र आस यद् ब्रम्हार्धमेव ब्रम्हण आसार्धमितरेषां ऋत्विजां. तस्माद्यदि यज्ञ ऋक्त आर्तिः स्याद्यदि यजुष्टो यदि सामतो यद्यविज्ञाता सर्व-व्यापद्वा ब्रम्हण एव निवेदयंते. तस्माद्यदि यज्ञ ऋक्त आर्ति-भविति भूरिति ब्रह्मा गार्हपत्ये जुहुयायदि यजुष्टो भव इत्या-भीधीये उन्नाहार्यपचने ना हिनर्यज्ञेष यदि सामतः स्निरित्याह-वनीये यदाविज्ञाता सर्वव्यापद्वा भूभ्वः स्वरिति सर्वा अनुद्रत्या-हवनीय एव जुहुयात्स मस्तोतोपाकृते स्तोत्र आह ब्रह्मनस्तो-ष्यामः प्रशास्तरिति स भूरिति ब्रद्धा प्रातःसवने ब्रूयार्दिद्रवं-तः सुध्वमिति भुव इति माध्यंदिने सवने ब्र्यादिद्रवंतः सुध्वमिति स्वरिति तृतीयसवने ब्रूयादिद्रवंतः सुध्वमिति भूर्भुवः स्वरित्युक्थे वा अतिरात्रे वा ब्रूयादिद्रवंतः सुध्वमिति. सयदाहें द्रवंतः सुध्वमित्यद्रो वै यज्ञ इंद्रो यज्ञस्य देवता सेंद्रमेव तदुद्रीर्थं करोतींद्रान्मा गार्दि-द्रवंतः स्तुःविमत्येवैनांस्तदाहः तदाह ॥ ३४ ॥ इत्येतरेयब्राह्मणे पैचमएंचिकायां पंचमो अध्याय इति पंचमपंचिका समाप्ता.

अथ षष्ठपंचिकामारंभः श्रीगणेशाय नमः ॥ ओँ ॥ देवा ह वै सर्वचरी सत्रं निषेदुस्ते ह पाप्मानं नापजिन्नरे तान्होनाचार्बुदः काद्रवेयः सर्पक्रिषम्त्रकृदेका वै वो होत्रा उकृता तां वो उहं कर वाण्यथ पाप्मानमपहिनिष्यध्व हित. ते ह तथेत्यूचुस्तेषां ह स्म सम्धादिने मध्यादिन एवापोदासर्पद् प्राव्णो अभिष्टीति तस्मान् मध्यादिने मध्यादिन एव प्राव्णो अभिष्टवित तद्नकृति सह सम येनोपोदासर्पत्तधाप्येतर्द्धां बुंदोदासर्पणी नाम प्रपदित तान् ह राजा मदयां चकार ते होचुराशीविषो वै नो राजानमविक्षते हंतास्योष्णीषेणाक्ष्यावपिनद्धामित तथेति तस्य होण्णीषेणाक्ष्यावपिनद्धामित तथेति तस्य होण्णीषेणाक्ष्यावपिनद्धामित तथेति तस्य होण्णीष्यावपिनद्धास्तरमादुष्णीषमेव पर्यस्य पाव्णो अभिष्टुवंति तद्नुकृति तान्ह राजा मदयामेव चकार ते होचुः स्वेन वै नो मंत्रेण पाव्णो अभिष्टीतिति हंतास्यान्याभिर्क्रग्भिर्मत्रमापृणचामिति तथेति तस्य हान्याभिर्क्रग्भिर्मत्रमापृच्चत्तो हैनां न मदयां चकार तद्यदस्यान्याभिर्क्रग्भिर्मत्रमापृचित शांत्या एव ते ह पाप्मान्मप जिन्नरे तेषामन्वपहांत सर्पाः पाप्मानमप जिन्नरे त एते अवहतपाप्मानो हित्वा पूर्वी जीणी त्वचं नवयैव प्रयंत्यप पाप्मानं हते य एवं वेद ॥ १॥

तदाहुः कियतीभिरभिष्टुयादिति शतेनेत्याहुः शतायुर्वे पुरुषः शतवार्यः शतेदिय आयुष्ये वैनं तद्दार्य इद्रिये दधाति त्रयस्त्रिन्यात्या वेत्याहुस्त्रयस्त्रिश्चताते वे सदेवानां पाप्मनो अपहस्त्रयस्त्रिश्च तस्य देवा इत्यपिरमिताभिरभिष्टुयादपिरमितो वे प्रजापितः प्रजापतेर्वा एषा होत्रा यद् प्रावस्तोत्रीया तस्यां सर्वे कामा अवरुष्यते. स यदपिरमिताभिरभिष्टौति सर्वेषां कामानामवरुष्ये सर्वान्कामानवरुषे य एवं वदः तस्मादपिरमिताभिरेवा-भिष्टुयात्तदाहुः कथमभिष्टुयादित्यक्षरशाः चतुरक्षरशा ३ः पच्छा ३ः अर्थवंशाः ऋक्शाः इति तयदृक्शो न तदवकल्पते, अथ यत् पच्छो ।

नो एव तदवकत्यते; अथ यदक्षरशक्षत्रक्षरशो वि तथा छंदांसि लुप्येरन्बहूनि तथाक्षराणि हीयेरन्धर्चश एवाभिष्टुयात्पितष्टाया एव द्विपतिष्ठो वे पुरुषश्चतुष्पादाः पश्चवो यजमानमेव तद्दिप्पतिष्ठं चतुष्पात्मु पशुषु पतिष्ठापयतिः तस्मादर्धचंश एवाभिष्टुयात्तदाहुर्यन्मः ध्यंदिने मध्यंदिन एव मान्णो अभिष्टीति कथमस्येतरयोः सवनयोदः भिष्ठुतं भवतिति ? यदेव गायत्रीभिर्माभष्टीति; गायत्रं वे प्रातः सवनं तेन प्रातः सवनं; अथ यज्जगति।भरभिष्टीति; जागतं वे तृती-यस्मवनं तेन तृतीयसवन एवमु हास्य मध्यंदिने मध्यंदिन एव प्रान्णो अभिष्ठुवतः सर्वेषु सवनेष्वभिष्ठतं भवति य एवं वेदः तदा-हुर्यदध्वंश्ररेवान्यानृत्वजः संप्रष्यत्यथ कस्मादेष एतामसं प्रेषितः प्रतिपद्यते ।। २।।

वाग्वे सुब्रद्धण्याः तस्य सोमो राजा वत्सः सोमे राजिन क्रीते सुब्रद्धण्यामाव्हयांति यथा धेनुमुपव्हयेत्तेन वत्सेन यजमानाय सर्वान्कामा९ दुहे. सर्वान् हास्मै कामान् वाग्दुहे य एवं वेदः तदाहुः किं सुब्रद्धण्याये सुब्रद्धण्यात्वमिति? वागेन्वेति ब्रूयाहाग्वे ब्रद्धः च सुब्रद्धः चेतिः तदाहुरथ कस्मादेने पुमासं संतं स्त्रीमिवाचक्षते इतिः वाग्धि सुब्रद्धण्येति ब्रूयान्तेनिः तदाहुर्यदंत्वेदीतर ऋत्विज आर्विज्यं कुर्वतीति, बहिवेदि सुब्रद्धण्या, कथमस्यांत्वेद्धार्त्विज्यं कृतं भवतिति? वेदेवां उत्करमुक्तिः तदाहुरथं करमादुकरे तिष्ठन्त्सुब्रम्हण्यामाव्हयतीति ब्रूयात्तेनितः तदाहुरथं करमादुकरे तिष्ठन्तुब्रम्हण्यामाव्हयतीत्वृषयो वे सत्रमासतः तेषां यो विष्ठेष्ठ आसीत्तमब्रुवन्तुब्रम्हण्यामाव्हयः वं नो नेदिष्ठाद् देवान् व्हयिष्यसीति विषठिष्ठमेवैनं तत्कुर्वत्यथो वेदिमेव

तत्सर्वी प्रीणातिः तदाहुः कस्भादस्मा ऋषभं दक्षिणामभ्याञ्जेतीतिः वृषा वा ऋषभो योषा सुन्नम्हण्या तिन्मथुनं तस्य मिथुनस्य प्रजात्या इत्युपांशु पानीवतस्याप्रीधो यजतिः रेतो वै पानीवत उपाहित्रव व रेतसः सिक्तिनांनु वषट्करोतिः संस्था वा एषा यदनु वषट्करोतिः नेद्रेतः संस्थापयानीत्यसंस्थितं व रेतसः समृत्यं तस्मानानु वषट्करोतिः नेष्टुरुपस्य आसीनो भक्षयतिः पनीभ्भाजनं व नेष्टा, अपिः पनीषु रेतो दधाति प्रजात्या अपिनैवः तस्निभाजनं व नेष्टा, अपिः पनीषु रेतो दधाति प्रजात्या अपिनैवः तस्निभाजनं व नेष्टा, अपिः पनीषु रेतो दधाति प्रजात्या अपिनैवः तस्निष्ठि रेतो दधाति प्रजात्या अपिनैवः तस्निष्ठि रेतो दधाति प्रजात्या अपिनैवः तस्निष्ठि रेतो दधाति प्रजात्या पश्चिमयं एवं वेदः बक्षिणा अनु सुन्नम्हण्या संतिष्ठतेः वाग्वे सुन्नम्हण्यानं दक्षिणानाय एव तद्दाचि यज्ञमंततः प्रतिष्ठापयंति प्रतिष्ठापः याति। इत्यैतरेयन्नाद्यणे षष्ठपंचिकायां प्रथमो अध्यायः।।

देवा वै यज्ञमतन्वतः तांस्तन्वानान् असुरा अभ्यायन्यज्ञवेशसमेषां करिष्याम इति तां दक्षिणत उपायन् यत एषा यज्ञस्य
तिम्छममन्यंतः ते देवाः प्रतिबुध्य मित्रावरुणो दक्षिणतः पर्योद्दंस्ते
मित्रावरुणाभ्यामेव दक्षिणतः प्रातःसवने अमुररक्षांस्यपान्नतः तथैवैतद्यज्ञमाना मित्रावरुणाभ्यामेव दक्षिणतः प्रातःसवनेअमुररक्षांस्यपन्नते तस्मान्मैत्रावरुणं मैत्रावरुणः प्रातःसवने असुररक्षांस्यपान्नतः
ते वै दक्षिणतो अपहता असुरा मध्यतो यज्ञं प्राविश्वंस्ते देवाः
प्रतिबुध्यंद्रं मध्यतो दधुस्त इंद्रेणैव मध्यतः प्रातःसवने असुररक्षांस्यपान्नतः तथैवैतद्यज्ञमाना इंद्रेणैव मध्यतः प्रातःसवने असुररक्षांस्यपान्नतः तथैवैतद्यज्ञमानः असुरा स्वतः प्रातःसवने असुरा असुरा उत्तरतः पर्यो

हंस्त इंद्रामिभ्यामेबोत्तरतः पातःसवने उसुररक्षांस्यपावतः तथैवैत-द्यजमाना इंद्रामिभ्यामेवोत्तरतः पातःसवने उसुररक्षांस्यपावते. तस्मर्दिद्राममछावाकः मातःसवने शंसतींद्रामिभ्याम् हि देवा उत्तरतः प्रातःसवनेऽसुररक्षांस्यपाघतः ते वा उत्तरतो अपहता असुराःपुरस्तात्पर्यद्रवन्त्समनीकतस्ते देवाः प्रतिबुध्याप्रिपुरस्तात्पातः सवने पर्योहंस्ते अभिनेव पुरस्तान्मातःसवने असुररक्षांस्यपाघत. तथै वैतद्यजमाना अभिनेव पुरस्तात्प्रातःसवने उसुररक्षांस्यपघते. तस्मा-दामेयं पातःसवनमप पाप्मानं हते य एवं वेद. ते वै पुरस्तादप-हता असुराः पश्चायरीत्य मानिशंस्ते देवाः मतिबुध्य विश्वान् देवान् आत्मानं पश्चात्तृतीयसवने पर्यीहंस्ते विश्वेरव दे-वैरात्मभिः पश्चात् वृतीयसवने असररक्षांस्यपावतः तथैवैतदा-बमाना विक्वरेव देवैरात्माभिः पश्चात्तृतीयसवने असुररक्षांस्यपन्नते. तस्महिस्तदेवं तृतीयसवनमप पाप्मानं हते य एवं वेद. ते व देवा असुरानेवमपाघत सर्वस्मादेव यज्ञात्ततो व देवा अभवन परासुरा. भवत्यात्मना पराऽस्य द्विषन् पाप्मा भ्रातृव्यो भवति य एवं वेद. ते देवा एवं क्रृप्तेन यज्ञेनापासुरान् पाप्मानमझता-जयंत्स्वर्ग लोकमप ह वै द्विषंतं पाप्मानं भातृव्यं हते जयति स्वर्ग लोकं य एवं वेद यश्वेवं विद्यान्त्सवनानि कल्पयति ॥ ४ ॥

स्तोत्रियं स्तोत्रियस्यानुरूपं कुर्वेति प्रातःसवने उहरेव तद-न्हो उनुरूपं कुर्वत्यवरेणैव तदन्हा परमहरभ्यारभते उथ तथा न मध्यंदिने श्रीर्वे पृष्ठानि तानि तस्मै न तत्स्थानानि यस्तोत्रियं स्तोत्रियस्यानुरूपं कुर्युस्तयैव विभक्त्या तृतीयसवने न स्तोत्रियं स्तांत्रियस्यानुरूपं कुर्वेति ॥ ५ ॥

अथात आरंभणीया एव. ऋजुनीति नो वरुण इति मैत्रा-

# १४६ ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका ६, ७,८.

वरुणस्य; मित्रो नयतु विद्वानिति प्रणेता वा एष होत्रकाणां यन्मैत्रावरुणस्तस्मादेषा प्रणेतृमती भवति. इंद्रं वो विश्वतस्यरिति ब्राम्हणाच्छंसिनो; हवामहे जनेभ्य इतिंद्रमेवैतया ऽइरहर्निव्हयंते न हैषां विहवे उन्य इंद्रं वृंक्ते येत्रैवं विद्वान्त्राम्हणाच्छंस्येताम-हरहः शंसित. यत्सोम आ सुते नर इत्यछावाकस्य; इंद्रामी आ जोहबुरितींद्रामी हवैतया ऽहरहर्निव्हयंते न हैषां विहवे उन्य इंद्रामी वृंक्ते येत्रैवं विद्वानछावाक एतामहरहः शंसित. ता वा एताः स्वर्गस्य लोकस्य नावः संपारिण्यः स्वर्गमेवैत।भिलौंकमीभ संतरंति ॥ ६॥

अथातः परिषानीया एवं ते स्याम देव वरुणेति मैत्रावरुणस्य; इषं स्वश्च धीमहीत्ययं व लोक इषिमत्यसी; लोकः स्वरित्युभावैवेतया लोकावारभंतः व्यंतिक्षमितरिदिति ब्राम्हणाच्छिसिनो
विवन्तृचं स्वर्गमैवैभ्य एतया लोकं विवृणोतिः मदे सोमस्य
रोचना इंद्रो यदीभनइलिमिति सिषासवो वा एते यदीक्षितास्तस्मादेषा बलवती भवति; उद्रा आबदींगरोभ्य आविष्कृण्वन् गृहा
सतीः अवींचं नुनुदे बलिमिति सिनमैवैभ्य एतया उत्रहंषेः इंद्रेण
रोचना दिव इति; स्वर्गो व लोकः; इंद्रेण रोचना दिवो दृब्हानि
दृंहितानि च स्थिराणि न पराणुद इति स्वर्ग एवतया लोके
उहरहः प्रतितिष्ठतो यंतिः आहं सरस्वतीवतोरित्यछावाकस्यः वावी
सरस्वती वाग्वतोरिति हैतदाहः; इंद्राग्न्यो रवो वृण इत्येतस्य वा
इंद्राग्न्योः प्रियं धाम यहागिति प्रियेणैवैनी तत्धान्ता समर्धयति,
प्रियेण धान्ता समृध्यते य एवं वेद ॥ ७॥

उभय्यः परिधानीया भवति होत्रकाणां प्रातःसवने च माध्यदिने चाहीनाश्वकाहिकाश्वः तत ऐकाहिकाभिरेव मैत्रावरुणः

परिद्वाति. तेनास्मालोकात्र प्रच्यवते उहीनाभिरछावाकः स्वर्गस्य लोकस्याप्या उभयीभिर्बाम्हणाच्छंसी तेनो स उभी व्यन्वारभगाण एतीमं चामुं च लोकमथो मैत्रावरुणं चाछावाकं चाथो अहीनं चैकाहं चाथो संवत्सरं चामिष्टोमं चैवमु स उभी व्यन्वारभमाण एत्यथ तत ऐकाहिका एव तृतीयसवने होत्रकाणां परिधानीया भवंति. प्रतिष्ठा वा एकाहः प्रतिष्ठायामेव तदाज्ञमंत्रतः प्रतिष्ठापयंत्यनवानं प्रातःसवने यजेदेकां हे न स्तो-ममतिशंसेत्तवथाभिहेषते पिपासते क्षिपं पयच्छेत्तादृक्तदथो क्षिपं देवेभ्यो उन्नादां सीमपीथं पयच्छानीति क्षिपं हास्मि लोके प्रतितिष्ठत्यपरिमिताभिरुत्तरयोः सवनयोरपरिमितो वै स्वर्गी लोकः स्वर्गस्य लोकस्याप्त्ये कामं तत्थाता शंसेद्यत्थोत्रकाः पूर्वेयुः शंसेयुर्यद्वा होता तत्धोत्रकाः; प्राणी वै होतांगानि होत्रकाः समानो वा अयं प्राणोंगान्यन संचरतिः तस्मात्तत्कामं होता शंसेयत्थोत्रकाः पूर्वेयुः शंसेयुर्यदा होता तत्थोत्रकाः सूक्तांतैहीता परिदधदेत्यथ समान्य एव तृतीयसवने होत्रकाणां परिधानीया भवंत्यात्मा व होतांगानि होत्रकाः समाना वा इमेंगानामंतास्त-स्मान्समान्य एव तृतीयसवने होत्रकाणां परिधानीया भवंति भवंति ॥ ८ ॥ इत्यैतरेयब्राम्हणे षष्ठपंचिकायां हितीयो-उध्यायः ॥ २ ॥

आ त्वा वहंतु हरय इति प्रातःसवन उन्नीयमानेभ्यो उन्वाह वृषण्वतीः पीतवतीः सुतवतीर्महती रूपसमृत्था ऐंद्रीरन्वाहेंद्रो वे यज्ञो गायत्रीरन्वाह गायत्रं वे प्रातःसवनं नव न्यूनाः प्रातः सवने उन्वाह न्यूने वे रेतः सिच्यते दश मध्यंदिने उन्वाह न्यूने वे रेतः सिच्यते दश मध्यंदिने उन्वाह न्यूने वे रेतः सिच्यते प्रवाह म्यूने वे रेतः सिच्यते प्रवाह न्यूने वे

## १४८ ऐतरेपत्राह्मणे षष्ठपंचिका ९, १०.

यसवने उन्वाह न्यूनाँदै प्रजाः प्रजायंते. तद्यदेतानि केवलसूक्ता-न्यन्वाह यजमानमेव तद्वभी भूतं प्रजनयति यज्ञादेवयोन्यै. ते हैके सप्त सप्तान्वाहुः सप्त प्रातःसवने सप्त माध्यंदिने सप्त वृतीयसवने; यावःयो व पुरो उनुवाक्यास्तावत्यो याज्याः सप्त मांचो यज्ञंति सप्त वषट्कुर्वेतिः तासामेताः पुरो उनुवाक्या इति वदंतस्तक्त्या न कुर्याद्यजमानस्य ह ते रेतो विलुपंत्यथो यज-मानमेव, यज्ञमानो हि सूक्तं, नवीभर्वा एतं मैत्रावरुणो उस्मालो-कादंतिरक्षलोकमभि प्रवहतिः दशभिरंतिरक्षलोकादमुं लोक-मभ्यंतिरक्षलोको हि ज्येष्ठो नवभिरमुष्मालोकात्स्वर्गं लोक-मभ्यंतिरक्षलोको हि ज्येष्ठो नवभिरमुष्मालोकात्स्वर्गं लोक-मभिः न ह व ते यज्ञमानं स्वर्गं लोकमभि वोळ्हुमहैति ये सप्त सप्तान्वाहुस्तस्मान्वेवलश एव सूक्तान्यनुब्रूयात् ॥ ९॥

अथाह यदेंद्रो वै यज्ञो अथ कस्माद् हावेव प्रातः सवने प्रस्थितानां प्रत्यक्षादेंद्रीभ्यां यजतो होता चैव ब्राग्हणाच्छंसी च? इदं सोम्यं मध्वित होता यजति. इंद्र त्वा वृष्यं वयामिति ब्राग्हणाच्छंसी. नानादेवत्याभिरितरे कथं तेषांमेंद्र्यो भवंतीति? मित्रं वयं हवामह हित मैत्रावरुणो यजति; वरुणं सोमपीतय हित यदि किंच पीतवस्य तदेंद्रं रूपं तेनेंद्रं पीणाति. मरुतो यस्य हि क्षय इति पोता यजित. स सुगोपातमो जन इतिंद्रो वै गोपास्तदेंद्रं रूपं तेनेंद्रं पीणाति. अभे पत्नीरिहावहेति नेष्टा यजित. त्वष्टारं सोमपीतय इतिंद्रो वे त्वष्टा तदेंद्रं रूपं तेनेंद्रं पीणाति. अभे पत्नीरिहावहेति नेष्टा यजित. त्वष्टारं सोमपीतय इतिंद्रो वे त्वष्टा तदेंद्रं रूपं तेनेंद्रं पीणाति. अभिपत्रिंद्रं रूपं तेनेंद्रं पीणाति. प्रातर्यविभिरागतं देवेभिजेंन्यावसू, इंद्रामीः सोमपीतय इति स्वयं समृद्राछावाकस्यवमु हैता ऐंद्रो भवंति.

## ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका १०, ११, १२. १४९

यन्नानादेवत्यास्ते नान्या देवताः भागाति यदु गायन्यस्तेनामेय्य एतदु हैताभिस्त्रयमुपामोति ॥ १०॥

असावि देवं ग्रेक्तज्ञीकमंध इति मध्यंदिन उत्रीयमाने भ्योअन्वाह वृषण्वतीः पीतवतीः सुतवतीर्मदती रूपसमृद्धा ऐंद्री रन्वाहेंद्रो वे यज्ञस्त्रिष्ट्रभो उन्वाह त्रेष्ट्रभं वे माध्यंदिनं सवनं त-दाहर्यत्त्तीयसवनस्यैवं रूपं महदथ कस्मान्मध्यंदिने महतीरन् चाह यजंति चाभिरिति ! माधंतीव वै मध्यंदिने देवताः समेव त्तीयसवने मादयंते. तस्मान्मध्यंदिने महतीरन्चाह यजंति चाभिस्ते वै खलु सर्व एव माध्यंदिने मस्थितानां मत्यक्षादेंद्रीभि र्यजीत. अभि तुण्णवतीभिरेके. पिबा सोममभि यमुप्रतर्द इति होता यजति. स ई पाहि य ऋजिषी तरुत्र इति मैत्रावरुणी यजति एवा पाहि प्रनथा मंदत् लेति ब्राम्हणाच्छंसी यजति. अर्वाङेहि सोम कामं त्वाहरिति पोता यजाति तवायं सोमस्त्वमेव हार्वाङिति नेष्टा यजति. इंद्राय सोमाः प्र दिवो विदाना इत्यखावाको यजति. आपूर्णी अस्य कलशः स्वाहेत्यामीधो यजति तासामेता अभि तु-ण्णवत्यो भवंति. इंद्रो वै पातःसवने न व्यजयत स एताभिरेव मार्घ्यंदिनं सवनमभ्यतृणद्यदभितृणत्तस्मादेता अभितृण्णवत्यो भवंति ॥ ११ ॥

इहोपयात शवसो नपात इति तृतीयसवन उन्नीय-मानेभ्यो अन्वाह वृषण्वतीः पीतवतीः सुतवतीर्मद्वती रूपसमृद्धास्ता ऐंद्रार्भव्यो भवंति तदाहुर्यन्नार्भवीषु स्तुवते अथ कस्मादार्भवः पवमान इत्याचक्षत इति प्रजापितवै पित ऋभू-मर्त्यान्सतो अमर्त्यान्कृत्वा तृतीयसवन आभजत्तस्मान्नार्भवीषु स्तुवते अथार्भवः पवमान इत्या-चक्षते अथाह यद्यथाछंदसं पूर्वयोः सवनयोरन्वाह गायत्रीः प्रातः

### १५० ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका १२, १३.

सवने त्रिष्ट्भो माध्यंदिने उथकस्माज्जागते सति तृतीयसवने त्रिष्टु-भो उन्वाहेति ! धीतरसं वै तृतीयसवनमैथेतदधीतरसंशुक्रियं छंदो यत्त्रिष्ट्प सवनस्य सरसताया इति ब्रुयादथो इंद्रमेवैतत्सवने उन्वाभजतीत्यथाह येंदेदार्भवं वै तृतीयसवनमथ कस्मादेष एव तृतीयसवने प्रस्थितानां प्रत्यक्षार्देद्रार्भव्या यजति ! इंद्र ऋभुभिर्वाज-वृद्धिः समक्षितमिति होतैव नानादेवत्याभिरितरे कथं तेषार्मेद्रार्भ-व्यो भवंतीति १ इंद्रावरुणा सुतपाविमं सुतिमिति मैत्रावरुणो यजित. युवो रथो अध्वरं देववीतय इति बहूनि वा ह तदृभूणां रूपम् इंद्रश्व सोमं विबर्त बृहस्पत इति ब्राम्हणाच्छंसी यजीत. आ वां विशं लिंदवः स्वाभुव इति बहुनि वा ह तद्रभूणां रूपम् आ वा वहत् स-प्तयो रघुष्यद इति पोता यजति. रघुपत्वानः प्र जिगात बाहु।भै-रिति बहूनि वा ह तदृभूणां रूपम् अमेव नः सुहवा आ हि गंत-नेति नेष्टा यजति. गंतनेति बहूनि वा ह तदृभूणां रूपम्. इंद्राविष्णू विवतं मध्वो अस्येत्यछावाको यजीतः आ वामंधांसि मीदराण्यग्म-निति बहूनि वा ह तट्टभूणां रूपम्. इमं स्तोममर्हते जातवेदस इत्यामिष्रो यजति. रथमिन संमहेमा मनीषयेति बहूनि वा ह तद्भूणां रूपमेवमुहैता ऐंद्राभेव्यो भवंति. यन्नानादेवत्यास्तेना-न्याः देवताः प्रीणाति. यदु जगत्पासाहा जागतं वै तृतीयसवनं ततीयसवनस्यैव समृध्ये ॥ १२ ॥

अथाह यदुक्थिन्यो उन्या होत्रा अनुक्था अन्याः कथम-स्येता उक्थिन्यः सर्वाः समाः समृद्धा भवंतिति यदेवैनाः संप्रगीर्य होत्रा इत्याचक्षते तेन समा यदुक्थिन्यो उन्या हो-त्राअनक्था अन्यास्तेनो विषमा एवमु हास्येता उक्थिन्यः सर्वाः समाः समृत्धा भवंत्यथाह शंसीत प्रातःसवने श्रेसीत माध्यदिने होत्रकाः, कथमेषां तृतीयसवने शस्तं भवतीति ! यदेव माध्यंदिने हे हे सूक्ते शंसतीति ब्रूयाक्तेनेत्यथाह यद् व्युक्थो होता कथं होत्रका व्युक्था भवंतीति ! यदेव हिदेवत्याभिर्धजंतीति ब्रूयाक्ते नेति ॥ १३॥

अथाह यदेतास्तिस उक्थिन्यो होत्राः कथमितरा उक्थिन्या भवंतीत्याज्यमेवामीधीयाया, उक्यं मरुत्वतीयं पोत्रीयाय, वैश्वदेवं नेश्रीयायै ता वा एता होत्रा एवं न्यंगा एव भवंत्यथाह यदेकप्रैषा अन्ये होत्रका अथ कस्माट् हि मैषः पोता हि मैषो नेष्टेति ? यत्रादो गायत्री सुपर्णे भ्वा सोममाहरत्तदेतासां होत्राणामिंद्र उक्थानि परिलुप्य होत्रे पददी, यूयं माऽभ्यव्हयध्वं यूयमस्यानेदिष्टेति ते होचुरैंवा वाचेमे होत्रे प्रभावयामीत. तस्मात्ते हिंपैषे भवत ऋचा-मिधियां प्रभावयां चक्रुस्तस्मात्तस्यैकयर्चा भूयस्यो याज्या भवंत्य-थाह यद्धोता यक्षद्धोता यक्षदिति मैत्रावरुणो होते पेष्यत्यथ बस्मा-दहोतुभ्यः सद्भ्यो होत्राशंसिभ्यो होता यक्षद्वोता यक्षदिति प्रे-व्यतीति ! प्राणी व होता प्राणः सर्व ऋत्विजः प्राणी यक्षत्प्राणी यक्षदित्येव तदाहाथाहास्त्युद्रातृणां प्रेषाः नाँ इति अस्तीति ब्रूया-द्यदेवैतत्प्रशास्ता जपं जपित्वा स्तुध्विमत्याह. स एषां प्रेषा अथाहा-स्त्यछावाबस्य प्रवराइः ना९३ इति अस्तीति ब्रूयाद्यदेवेनमध्वर्युराहा-छानाक नदस्न यत्ते नाद्यमित्येषो अस्य प्रनरो अथाह यदेँद्रानरूणं मैत्रा-वरुणस्तुतीयसवने शंसत्यथ कस्मादस्यामेयी स्तोत्रियानुरूपी भवत इत्यिमना वै मुखेन देवा असुरानुक्येभ्यो निजमुस्तस्मादस्यामेयी स्तोत्रियानुरूपी भवतो. अथाह यदेँद्राबाई खत्यं ब्राह्मणाच्छंसी तृती-यसवने शंसर्वेद्रविष्णवमछावाकः कथमनयोर्रेद्राः स्तोत्रियानुरूपा भवंतीतींद्रो ह स्म वा असुरानुनथेभ्यः प्रजिगायः सो अववित्वश्वाह

## १५२ ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका १४, १५.

चेत्यहं चाहं चेति ह स्म देवता अन्ववयंति. स यदिंद्रः पूर्वः प्रजिगाय तस्मादेनयोरैंद्राः स्तोत्रियानुरूपा भवंति यहहं चाहंचेति ह स्म देव-ता अन्ववयुस्तस्मात्रानादेवत्यानि शंसतः ॥ १४॥

अथाह यद्दै अदेवं वे तृतीयसवनमथ कस्मादेतान्येंद्राणि जाग-तानि सूक्तानि तृतीयसवन आरंभगीयानि शस्यंत इतींद्रमेवैतैरार-भ्य यंतीति ब्रुयादयो यज्जागतं वै तृतीयसवनं तज्जगत्काम्यव त-द्यिक्तचात अर्ध्व छंदः शस्यते: तद्ध सर्व जागतं भवत्येतानि चेर्दै-द्राणि जागतानि सुक्तानि तृतीयसवन आरंभणीयानि शस्यंते अथ त्रेष्ट्रभमछ।वाकोंततः शंसति. सं वां कर्मणेति यदेव पनाय्यं कर्म त-देतदभिवदति. समिषेत्यनं वा इळो उनाद्यस्यावरुध्या; अरिष्टै र्नः पथिभिः पारयंतीत स्वस्तिताया एवैतदहरहः शंसत्यथाह यज्जागतं वैतृतीयसवनमथ कस्मादेषां त्रिष्टुभः परिधानीया भवंतीति ? वीर्य वै त्रिष्टुब्वीर्यएव तदंततः प्रतितिष्ठंतो यंति. इयमिंद्रं वरुणमष्ट मे गी-रितिमैत्रावरुणस्य बृहस्पति नैःपरिपातु पश्चादिति ब्राह्मणाच्छंसिनः उभा जिग्यशुरिति अछावाकस्योभी हि ती जिग्यतुर्न पराजयेथे न पर राजिग्य इति न हि तयोः कतरश्वन पराजिग्यः इंद्रश्व विष्णो यदप-स्पृधेयां त्रेधा सहस्रं वि तदैरयेथामितींद्रश्च ह वै विष्णुश्चास्रैर्युयु-धाते. तान् ह स्म जिलोचतुः कल्यामहा इति ते ह तथेत्यसुरा उचुः सो । ब्रवीदिंद्रो यावदेवायं विष्णुस्त्रिविक्रमते तावदस्माकमथ युष्मा कमितरदिति स इमान् लोकान्विचक्रमे अयो वेदानथो वाचे तदाहः किं तत्सहस्रमितीमे लोका इमे वेदा अथो वागिति ब्र्यादैरयेथामै रयेथामित्यछावाक उक्थे अयस्यति स हि तत्रांत्यो भवत्यामिष्टोमो होता अतिरात्रेच स हि तत्रांत्यो भवत्यभ्यस्येश्त् षोळशिनीई नाभ्य-

### ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका १५,१६,१७,१८. १५३

स्ये<sub>इ</sub>त् इति अभ्यस्येदित्याहुः कथमन्येष्वहःस्वभ्यस्यति कथमत्र नाभ्यस्येदिति १ तस्मादभ्यस्ये<sub>इ</sub>त् ॥ १५ ॥

भथाह यन्नाराशंसं वे तृतीयसवनमथ कस्मादछावाकोंततः शिल्पेष्वनाराशंसीः शंसतीति ! विकृति वे नाराशंसं किमिव च वे किमिव च रेतो विक्रियते तत्तदा विकृतं प्रजातं भवत्य- थितन्मृहिव छंदः शिथिरं यन्नाराशंसम्थेषोंत्यो यदछावाकस्त- हुळ्हताये दृळ्हे प्रतिष्ठास्याम इति तस्मादछावाकोंततः शिल्पेष्वनाराशंसीः शंसीत दृळ्हताये दृळ्हे प्रतिष्ठास्याम इति दृळ्हे प्रतिष्ठास्याम इति हुळ्हे प्रतिष्ठास्याम इति ।। १६ ।। इत्येतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका-यां तृतीयो अध्यायः ॥ ३ ॥

यः श्वः स्तोत्रियस्तमनुरूपं कुर्वेति प्रातःसवने उद्दीनसंतत्यै यथा वा एकादः सुत एवमद्दीनस्त्यधैकाद्दस्य सुतस्य सवनानि संतिष्ठमानानि यंत्येवमेवाद्दीनस्याद्दानि संतिष्ठमानानि यंतितयच्छ्वः स्तोत्रियमनुरूपं कुर्वेति प्रातःसवने उद्दीनसंतत्या
अद्दीनमेव तन्संतन्वंति ते वे देवाश्व ऋषयश्वाद्वियंत समानन
यज्ञं संतनवामेति त एतत्समानं यज्ञस्यापत्रयन्त्समानान्प्रगाथान्त्समानीः प्रतिपदः समानानि सूक्तान्योकःसारी वा इंद्रो यत्र
वा इंद्रः पूर्वे गच्छत्यैव तत्रापरं गच्छति यज्ञस्यैव सेंद्रतायै ॥ १७ ॥

तान्वा एतान्संपातान्विश्वामित्रः मथममपश्यत्तान्विश्वामित्रेण दृष्टान्वामदेवोऽमृजतः एवा त्वामिद्र विज्ञन्नतः, यत्र इंद्रो जुजुषे यच्च विष्टः; कथा महामवृद्धःकस्य होतुरिति तान् क्षिपं समपतदाक्षिपं समपतत्त्रःसंपातानां संपातत्वं सहेक्षां चक्रे विश्वामित्रो यान्वा अहं संपातानपश्यं तान्व।मदेवो अनुष्ट कानि न्वहं सूक्तानि

# १५४ ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका १८, १९.

संपातांस्तःप्रतिमान्त्मृजयाति स एतानि सूक्तानि संपातांस्तःप्रति-मानसृजतः सद्यो ह जातो वृषं भः कनीन ; इंद्रः पूर्भिदातिरद्दास-मर्केर; इमाम् पु प्रभृति सातये धा; इच्छंति त्वा सोम्यासः सखायः; शासद्दन्हित्निप्रयं गादः अभि तष्टेव दीधया मनाषामिति य एक इद्धन्यश्वविभागिति भरदाजो; यस्तिग्मशुंगो भीम:उद् ब्रह्माण्यारत श्रवस्थेति वसिष्ठो; अस्मा इदु प्रतवसे तुरा-योति नोधास्त एते प्रातःसवने षळहस्तोत्रियांच्छस्वा माध्यं दिने ऽहीनस्कानि शंसंति तान्येतान्यहीनस्कानि आ सत्यो यात् मघवां ऋजीषीति सत्यवन्मैत्रावरुणो. अस्मा इदु प्रतवसे तुराय;इंद्राय ब्रह्माणि राततमा, इंद्र ब्राह्मणि गोतमासो अक्रिनित ब्रह्मण्यद ब्राह्मणाच्छंसी शासद्दन्हि र्; जनयतं वन्हिमिति वन्हिवदछावाक-स्तदाहुः बस्मादछावाको वन्हिवदेतत्सूक्तमुभयत्र शंसति पराचिषु चैवाहःस्वभ्यावर्तिषु चेतिश वीर्यवान्वा एष बव्हचो वन्हिवदेतत्सूक्तं वहति ह वै वन्हिर्भुरो यासु युज्यते तस्मादछावाको वन्हिवदेतत्सु-क्तमभयत्र शंसीत पराचिष चैनाह स्वभ्यावर्तिषच. तानि पंच-स्वहःसु भवंति चतुर्विशे अभिजिति विष्वति महानते उरीनानि ह वा एतान्यहानि न होषु किंचन हीयते परांचीनि ह वा एतान्यहान्यनभ्यावर्तीनि. तस्मादेनान्येतेष्वहः सु शंसंति यदेनानि शंसंत्यहीनान्स्वर्गी लोकान्सर्वरूपां-न्त्सर्वसमद्धानवामवामिति यदेवेनानि शंसंतिंद्रमैवतैर्निव्हयंते यथऋषभं वाशिताय यद्दैवैनानि शंसंत्यहीनस्य संतत्या अहीन-मेव तत्संतन्वंति ॥ १८ ॥

ततो वा एतांस्त्री-संपातांनेभत्रावरुणा विपर्यासमेकैकमहरहः शंसति एवा लागिंद्र वजिलत्रेति पथमे उहान ; यन्न इंद्रो जुजुषे

यश्व बष्टीति द्वितीये; कथा महामबुधकस्य होत्रिति तृतीये. त्रीनेव संपातान्त्राह्मणाच्छंसी विपर्यासमैकैकमहरहः शंसाते. इंद्रः पर्भिदातिरद्दासमर्केरिति प्रथमे उहनिः य एक इद्धव्यश्वर्ष-णीन।मिति हितीये; यस्तिग्मशुंगो नृषभो न भीम हित तृती-ये निनेन संपातानछावाको विपर्यासमैकैकमहरहः शंसति इमाम् षु प्रभृतिं सातये धा इति प्रथमे उहिन; इच्छंति ला सोम्यासः सखाय इति हितीये शासहन्हिर्दृहितुर्नप्यं गादिति तृतीये तानि वा एतानि नव त्रीणि चाहरहः शस्यानि तानि हादश सं-पदांते द्वादश वि मासाः संवत्सरः: संवत्सरः प्रजापतिः प्रजापतिर्यज्ञस्तत्सं वत्सरं प्रजापति यज्ञमाप्रवंति तत्संवत्सरे प्रजापती यज्ञे उहरहः प्रतितिष्ठंतो स्ति. तान्यंतरेणावापमावपेर त्रन्यूंख्या विराजो वैमदीश्चतुर्थे उहनि, पंक्तीः पंचमे, पारु-छेपीः षष्ठेः, अथ यान्यहानि महास्तोमानि स्यः, को अद्य नयौ देवकाम इति मैत्रावरुण आवपेत. वनेन वायो न्यधााय चाकनिति ब्राह्मणाच्छंसी. आयाह्यर्वाङ्गप बंधुरेष्ठा इत्यछावाक. एतानि वा आवपनान्यतिर्वा आवपनैटैवाः स्वर्ग नेतेर्नुषयस्तथैवेतयज्ञमाना एतरावपैनैः स्वर्ग लोकं जयंति ॥१९॥

सद्यो ह जातो वृषभः कनीन इति मैत्रावरुणः पुरस्तात्सूक्ता-नामहरहः शंसति तदेतत्सूक्तं स्वर्ग्यमेतेन वै सूक्तेन देवाः स्वर्गे लोकमजयन्नेतेन ऋषयस्तथैवैतद्यजमाना एतेन सूक्तेन स्वर्गे लोकं जयंति तदु वैद्यामित्रं; विद्यस्य ह वै मित्रं विद्यामित्र आस; विद्वं हास्मै मित्रं भवति य एवं वेदः येषां चैवं विद्यानेतन्मैत्रा-वरुणः पुरस्तात्सूक्तानामहरहः शंसति तदृषभवत्यशुमद्भवति प्रानुनामवरुध्ये. तत्यंचर्च भवति; पंचपदा पंक्तिः पंक्तिर्गं अन्नमन्ना-

# १५६ ऐतरेयन्नासणे षष्ठपंचिका २०, २१.

बस्यावरुध्या. उदु ब्रह्माण्यैरत श्रवस्येति ब्राह्मणाच्छंसी ब्रह्म-ण्वत्समृद्धं सूक्तमहरहः शंसीतः तदेतत्सूक्तं स्वर्ग्यमेते-न वै स्केन देवाः स्वर्ग लोकमजयन्नेतेन ऋषयस्तथैवैतद्यज-माना एतेन सुक्तेन स्वर्ग लोकं जयंति तदु वासिष्ठमेतेन वै वसिष्ठ इंद्रस्य प्रियं धामोपागच्छत्स परमं लोकमजयदुर्पेद्रस्य प्रियं धा-म गच्छिति जयित परमं लोकं य एवं वेदः तद्दै षळ्चं षड्डा ऋतव ऋतूनामाप्त्यै तदुपरिष्टात्संपातानां शंसत्याप्तर्यैव तत्स्वर्गे लोकं यजमाना ऑस्म होके प्रतितिष्ठंति. अभि तष्ट्रेव दाध्या मनीषा मित्यछावाको उहरहः शंसति. अभिवत्तत्यै रूपम्. अभि पियाणि मर्म्शत्यराणीति यान्येव पराण्यहानि तानि पियाणि तान्येव तदिभ मर्मेशंतो यंत्यभ्यारभमाणाः परो वा अस्मालोकात्स्वर्गी लोकस्तमे-व तदभिवदति कवी शरच्छामि संदृशे सुमेधा इति ये वै तेन ऋषयः पूर्वे पेतारते वै कव यस्तानेव तदभ्यतिवदति. तद् वैद्धामित्रं विद्वस्य ह वै मित्रं विस्वामित्र आसः विखं हासी मित्रं भवति य एवं वेद. तदनिरुक्तं प्राजापत्यं शंसत्यनिरुक्तो वै प्रजापतिः प्रजापते-राप्त्री स्कृदिद्रं निराह तेनेंद्राद्र्यात्र प्रच्यवते. तद्दै दशर्च; दशाक्षरा विराळत्रं विराळत्राद्यस्यावरुध्यै यदेव दशर्चा ९. दश वै प्राणाः प्राणानेव तदापुवंति प्राणाःन्संदधते तदुपरिष्टाःसंपातानां शंस-सत्याप्तरीव तत्स्वर्ग लोकं यजमाना अस्मिन् लोके प्रति-तिष्ठंति ॥ २० ॥

कस्तमिंद्र त्वा वसुं, कत्रव्यो अतिसानां, कदू न्वस्या कृतिमिति कहंतः प्रगाथा आरंभणीया अहरहः शस्यंते को वै प्रजापितः प्रजापतराप्तये यदेव कहंताः ३; अत्रं वै कमन्नाद्यस्यावरुष्ये यदेव कहंताः अहरहर्वा एते शांतान्यहीनसूक्तान्युप्यंजाना यंति तानि कहि । प्राथिः शमयंति तान्येभ्यः शांतानि कं भवंति. तान्येनांच्छां-तानि स्वर्ग लोकमभिवहंति. त्रिष्टुभः सूक्तप्रतिपदः शंसेयुस्ता हैके पुरस्तात्मगाथानां शंसंतिः धाय्या इति वदंतस्तक्तथा न कुर्याक्षेत्रं वै होता विशो होत्राशंसिनः क्षत्रायेव तिहशं प्रत्यु-धामिनीं कुर्युः पापवस्यसं त्रिष्टुभो म हमाः सूक्तप्रतिपद इत्येव विद्याक्तयथा समुद्रं प्रप्रवेरक्षेवं हैव ते प्रप्रवते ये संवत्सरं हादशाहं वासते तद्यथा सैरावर्ता नावं पारकामाः समारोहेयुरेवमेवैता स्तिष्टुभः समारोहंति. न ह वा एतच्छंदो गमयित्वा स्वर्गे लोक-मुपावर्तते वीर्यवक्तमं हि; ताभ्यो न व्याव्हयति समानं हि छंदो; अथो नेद्वाय्याः करवाणीति यदेनाः शंसंति. प्रज्ञाताभिः सूक्तप्रतिपिद्धः सूक्तानि समारोहामेति यदेवैनाः शंसंतिद्रभेवै ताभिनिव्हयंते यथ ऋषमं वाशित्ये यहेवैनाः शंसंत्यही-नस्य संतत्या अहीनमेव तत्संतन्वंति ॥ २१॥

अप प्राच इंद्र विश्वां अभित्रानिति मैत्रावरुणः पुरस्तात्सूक्तानामहरहः शंसिति अपापाचे। अभिभूते नुदस्व अपोदीचो
अप शूराधराच उरी यथा तव शर्मन्मदेमेन्यभयस्य रूपमभयमिव
हि यित्रच्छिति ब्रम्हणा ते ब्रम्हयुजा युनज्मीति ब्राम्हणाच्छंस्यहरहः शंसिति युनज्मीति युक्तवती युक्त इव ह्यहीनो उहीनस्य रूपम्
उद्यं नो लोकमनुनेषि विद्यानित्यछावाको उहरहः शंसत्यनुनेषीत्येतीव
ह्यहीनो उहीनस्य रूपं; नेषीति सत्रायणरूपं ता वा एता अहरहः
शस्यंते समानीभिः परिदश्यर् ओकःसारी हेषामिद्रो यज्ञं भवती १३
यथ ऋषभो विश्वतां यथा वा गौः प्रज्ञातं गोष्ठमेव हेषामिद्रो
यज्ञमेव गच्छिति न शुनं हुवीययाहीनस्य परिदश्यास्त्रियो
ह राष्ट्राच्चयवते यो हैव परो भवति तमभिन्हयति ॥ २२॥

## १५८ ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका २३, २४.

अथातो उद्दीनस्य युक्तिश्च विमुक्तिश्व; व्यंतिरक्षमितरिदित्यहीनं युंक्त; एवेदिद्रमिति विमुंचिति आहं सरस्वतीवतोर, नूनं सात
हत्यहीनं युंक्ते; ते स्याम देव वरुण, नू ष्टुत इति विमुंचत्येष
ह वा अहीनं. तंतुमहीति य एनं योक्तुं च विमोक्तुं च वेद
तयच्वुर्विशे उहन् युज्यंते सा युक्तिस्थ यसुरस्तादुदयनीयस्यातिरात्रस्य विमुच्यंते सा विमुक्तिस्तयच्वुर्तावेशे उहन्नैकाहिकाभिः
परिदध्युरत्राहैव यश्चं संस्थापयेयुर्नाहीनकर्म कुर्युरथ यदहीन
परिधानीयाभिः परिदध्यु यथा श्रांतो विमुच्यमान उत्कृत्येतेव
यज्ञमाना उत्कृत्येरन्नुभयीभिः परिदध्युर्तद्यथा दीर्घाध्व उपविमोक्तं
यायात्तादृक्तत्संततो हैषां यश्चो भवतीं ३० ३० युमुंचंतः एकां हे नहयोः
सवनयोः स्तोममितशंसे हीषांरण्यानि ह व भवंति यत्र बव्हीभिः
स्तोमो अतिशस्यते अपरिमिताभिस्तृतीयसवने; अपरिमितो व स्वर्गो
लोकः स्वर्गस्य लोकस्यापये संततो हास्याभ्यारब्धो विस्नस्तो
उहीनो भवति य एवं विद्वानहीनं तनुते ॥ २३ ॥

देवा वै वले गाः पर्यपत्र्यंस्ता यज्ञेनैवेष्संस्ताः षष्ठेनाःहामुवं स्ते मातःसवने नभाकेन वलमनभयंस्तं यदनभयाइन् अश्रथयन्ने वैनं तत्त उ तृतीयसवने वज्जेण वालिकत्याभिवीचः कूटेनैकपदया वलं विरुज्य गा उदाबंस्तथैवैतयाबमानाः मातःसवने नभाकेन वलं नभयंति तं यं नभयंती १३श्रथयंत्येवैनं तत्तस्मात्योत्रकाः मातःसवने नाभाकांस्तृचांच्छंसंति. यः क्कुभो निधारय इति भैत्रावरुणः; पूर्वीष्ट इंद्रोप मातय इति ब्राम्हणाच्छंसी; ता हि मध्यं भराणामित्यछावाकस्त उ तृतीयसवने वज्जेण वालिकत्या-भिर्वाचः कूटेनैकपदया वलं विरुज्य गा आमुर्वित पच्छः मथमं षद्वालिकत्यानां सूक्तानि विहरत्यर्धर्चक्रो हितायमृक्शस्तृतीयं स-

पच्छो विहरन्प्रगाथे प्रगाथ एवैकपदां दध्यात्स वाचः कृटस्ता एताः पंचैकपदाश्वतस्रो दशमादन्ह एका महावतादथाष्ट्राक्षराणि माहा-नामनानि पदानि तेषां याविद्धः संपद्येत ताविति शंसेन्नेतराण्या द्वियेताथार्धर्चशो विहरस्तार्थवैकपदाः शंसेत्तानि चैवाष्ट्राक्षराणि माहानामनानि पदान्यथ ऋक्शो विहरंस्ताश्वीवैकपदाः शंसेत्तानि चैवाष्टाक्षराणि माहानामनानि पदानि सं यत्प्रथमं षड् वाल-खिल्यानां सूक्तानि विहरति प्राणंच तद्दाचं च विहरति. यद्-द्वितीयं चक्षुश्च तन्मनश्च विदर्शत. यत्तृतीयं श्रीत्रं च तदात्मानं च विहरति. तद्पामो विहारे काम उपामो वजे वालखिल्यासूपामो वाचः कूट एकपदायामुपाप्तः प्राणक्रृत्य्यामविहतानेव चतुर्थे प्रगाथांच्छंसति पशवो वै प्रगाथाः पश्नामवरुध्ये नात्रैकपदां व्यवदध्याद्यदंत्रैकपदां व्यवदध्याद्वाचः कूटेन यजमानाखशात्री र्हण्याद्य एनं तत्र ब्र्याद्वाचः कूटेन यजमानात्यश्चित्रवधीरपशु-मेनमकरिति शश्वत्तथा स्यात्तस्मात्तंत्रैकपदात्र व्यवदध्याद् द्वेयवोत्त-में सूक्ते पर्यस्यित स एव तयोर्विहारस्तदेतत्सीबलाय सर्पि-र्वास्तिः शशंसः स होवाच भृयिष्ठानहं यजमाने पशुःपर्यग्रहै षमकनिष्ठा उ मा मा गमिष्यंतीति तस्मै ह यथा महभ्य ऋिन-ग्भ्य एवं निनाय तदेतत्यशब्यंच स्वर्ग्यंच शस्त्रं तस्मादेतच्छं-सति ॥ २४ ॥

दूरोहणं रोहित तस्योक्तं ब्राम्हणमेंद्रे पशुकामस्य रोहेर्देद्रा वै पश्चवस् तन्जागतं स्यान्जागता वै पश्चवः तन्महासूक्तं स्याद्भृथिष्ठे ध्वेव तत्पशुषु यजमानं प्रतिष्ठापयिति बरी रोहेत्तन्महासूक्तं च जागतं. ऐंद्रावरुणे प्रतिष्ठाकामस्य रोहेदेतदेवता वा एषा होत्रैतस्प्रतिष्ठा येदेद्रावरुणा तदेनस्वायामेव प्रतिष्ठायामंततः

# १६० ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका २५, २६-

प्रतिष्ठापयति यर्देद्रावरुणा ३इ. एषा ह वा अत्र निविन्निविदा वै कामा आप्यंते स यर्देद्रावरुणे रोहेन्सीपणे रोहेत्तदुपाप्त ऐंद्रावरुणे काम उपाप्तः सीपणे ॥ २५ ॥

तदाहुः संशंसेत् षष्ठे अहारन् न संशंसे रत् इति संशंसेदित्याहुः कथमन्येष्वहस्स् संशंसीत कथमत्र न संशंसीदत्यथो हुर्नैव संशंसेत्स्वर्गी वै लोकः षष्ठमहरसमायी वै स्वर्गी लोकः किथहै स्वर्गे लोके समेतीति स यत्संशंसेत्समानं तत्क्यीदथ य-त्र संशंसती ३ तत्स्वर्गस्य लोकस्य रूपं तस्मात्र संशंसेयदेव न संशंसती रें अलग वै स्ते त्रियः प्राणा वाल खिल्या स यत्सं-शंसेदेताभ्यां देवताभ्यां यजमानस्य प्राणान्वीयाद्य एनं तत्र ब्र्या-देताभ्यां देवताभ्यां यजमानस्य प्राणान्व्यगात्प्राण एनं हास्यतीति शक्ततथा स्यात्तस्मात्र संशंसेत्स यदीक्षेताशंसिषं वालखि-ल्या उर्दे तयुरस्तादूरोहणस्य संशंसानीति नो एव तस्याशामि-यात्तं यदि दर्प एवं विंदेदुपरिष्टाहूरोहणस्यापि बहूनि शंसेबस्यो तत्कामाय तथा कुर्यादत्रैव तद्पाप्तर्मेद्यो खिल्यास्तासां द्वादशाक्षराणि पदानि तत्र स काम य ऐंद्रे जागते अथर्दैमद्रावरुणं सूक्तर्मद्रावरुणी परिधानीया. तस्मात्र संशंसेत्तदाहुर्यथा वाव स्तोत्रमेवं शस्त्रं विहता वालखिल्याः शस्यंते विहृतांस्तोत्रा३९ अविद्यता३९ विहतमिति ब्र्यादष्टाक्षरेण द्वादशाक्षरमिति तदाहुर्यथा शस्त्रमेवं याज्या तिस्रो देवताः शस्यंते. अमिरिद्रो वरुण इत्यर्थै-द्रावरुण्या यजित. कथमिरनंतरित इति यो वा अभिः स वरुणस्तदप्येतदृषिणोक्तं. त्वममे वरुणो जायसे

## ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका २६,२७, २=. १६१

तद्यंदेंद्रावरुण्या यज्ञति. तेनामिरनंतरितो उनंतरितः ॥ २६ ॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिकायां चतुर्थो उध्यायः ॥ ४ ॥

शिल्पानि शंसीत. देवशिल्पान्येतेषां वै शिल्पानामनुकृती ह शिल्पानिपयते. हस्तीकं सो वासो हिरण्यमञ्चतरीरथः शिल्पं शिल्पं हास्मित्रिधगम्यते य एवं वेद यदेव शिल्पानी १३. आल्म संस्कृतिर्वाव शिल्पानि छंदोमयं वा एतैर्यजमान आल्मानं संस्कृतिर्वाव शिल्पानि छंदोमयं वा एतैर्यजमान आल्मानं संस्कृतिर्वाव शिल्पानि छंदोमयं वा एतैर्यजमान आल्मानं संस्कृतिर्वाव शिल्पानि शंसाति. रेतो वै नाभानेदिष्ठो रेतस्तिंसचिति तमानिरुक्तं शंसत्यनिरुक्तं वे रेतो गुहा योन्यां सिच्यते. स रेतो मिश्रो भवित क्ष्मया रेतः संजग्मानो निर्धिचिति रेतः समृध्या एव तं स नागशंसं शंसित. प्रजा वै नरो वाक् शंसः प्रजास्वेव तहाचं दधाति तस्मादिमाः प्रजा वदत्यो जायंते तं हैके पुरस्ताच्छंसंति पुरस्तादायतना वागिति वदंत उपरिष्टादेक ठपरिष्टादायतना वागिति वदंतो मध्य एव शंसेन्मध्यायतना वा हयं वाक्तं होता रेतो भूतं सिक्ता मैत्रावरुणाय संप्रयच्छत्येतस्य तं प्राणानकल्ययेति ॥ २७॥

वालिखन्याः शंसितः प्राणा वै वालिखन्याः प्राणानेवास्य तक्तन्ययितः ता विद्वताः शंसितः विद्वता वा इमे प्राणाः प्राणेना पानो अपानेन व्यानः स पच्छः प्रथमे सूक्ते विद्वरत्यर्धचंशो दितीये ऋक्शस्तृतीये स यन्पथमे सूक्ते विद्वरित प्राणं च तद्वाचं च विद्वरितः यद् दितीये चक्षुश्च तन्मनश्च विद्वरितः यन्तृतीये श्रोत्रं च तदान्मानं च विद्वरितः ते देके सद्द बृहत्यी सद्द सतोबृहत्या विद्वरितः तदुपामो विद्वारे कामो नेनु प्रगाथाः कल्पते अतिमर्शमेन विद्वरेत्तथा वै प्रगाथाः कल्पते प्रगाथा वै वाल-

# १६२ ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका २८, २९, ३०.

खिल्यास्तस्मादितमशंमेव विहरेबदेवातिमशं १३. आत्मा वै वृहती माणाः सतोवृहतीः स वृहतीमशंसीत्स आत्मा ४थ सतोवृहतीं ते माणा अथ वृहतीमथ सतोवृहतीं तदात्मानं माणाः परिवृहनेति तस्मादितमशंमेवं विहरेबहेवातिमशं १ आत्मा वै वृहती पश्चाक्य सतोवृहतीं स वृहतीमशंसित्स आत्माथ सतोवृहतीं ते पश्चो ४थ वृहतीमथ सतोवृहतीं तदात्मानं पशुभिः परिवृहनेति तस्मादितमशंमेव विहरेद्हगेवोत्तमे सूत्ते पर्यस्याति स एव तयोवि हारस्तस्य मैत्रावरुणः प्राणान्कत्यियना ब्राह्मणाच्छंसिने संप्रयच्छत्येतं तं प्रजनयेति ।। १८ ॥

सुक्रीर्ति शंसित देवयोनिर्वे सुक्रीर्तिस्तवज्ञाद्देवयोन्ये यजमानं प्रजनयति. वृषाकर्षि शंसत्यात्मा वै वृषाकपिरात्मानमेवास्य तत्कल्पयति. तन्न्यूंखयत्यत्रं वै न्यूंखस्तदस्मै जाताय उत्राद्धं प्रतिदधाति यथा कुमाराय स्तनं स पांक्तो भवति. पांक्तो उयं पुरुषः पंचधा विहितो लोमानि त्वङ् मांसमस्थिमज्जा. स यावानेव पुरुषस्तावंतं यजमानं संस्करोति. ब्राम्हणाच्छंसी जनयित्वा उछावाकाय संप्रयच्छत्येतस्य त्वं प्रतिष्ठां कल्पयेति ॥ २९ ॥

एवयामरुतं शंसितः प्रतिष्ठा वा एवयामरुत्पितिष्ठामे-वास्य तत्कल्पयतिः तन्न्यूंखयत्यत्रं वै न्यूंखो उन्नादमेवािस्म-स्तद्दधाितः स जागतो वा अतिजागतो वा सर्वे वा इदं जागतं वा अतिजागतं वाः स उ मारुत आपो वै मारुत आपो उन्नमि-पूर्यमेवािस्मस्तदन्नादां दधाितः तान्येतािन सहचराणीत्याचक्षते नाभानेदिष्ठं वालिखल्या वृषाकिपमेवयामरुतं तािन स ह वा शंसेत्स ह वा न शंसेदादेनािन नाना शंसेदाथा पुरुषं वा रेतो वािविछि- धात्तादृक्तत्तस्मादेनानि स ह वा शंसेत्स ह वा न शंसेत्स ह बुलिल आखतर आखिर्वेद्धिजतो होता सनीक्षां चक्र एषा वा एषा शिल्पानाः विद्धिजित सांवत्सिरके हे मध्यंदिनमभिन्ययेतीहँताहिमित्यमेवयामरुतं शंसयानीति तत्थ तथा शंसयां चकारः तत्थ तथा शस्यमाने गीद्धल आजगामः स होवाच होतः कथा ते शस्त्रं विचक्रं प्रवत हति? किं ह्यभूदित्येवयामरुदयमुत्तरतः शस्यत हति? स होवाचेंद्रो वे मध्यंदिनः कथेंद्रं मध्यंदिनानिनीषसीति नेंद्रं मध्यंदिनानिनीषामीति होवाच छंदिस्वदममध्यंदिनसाच्ययं जागतो वा अतिजागतो वा सर्व वा हदं बागतं वा अतिजागतं वा स उ मारुतो मैव शंसिष्टेति स होवाचारमा छावाकेत्यथ हास्मिन्ननुशासनमिषे स होवाचेंद्रमेष विष्णुं न्यंगं शंसत्वय त्वमेतं होतरपरिष्टाद्वीद्री धाययाये पुरस्तान्मारुतस्याप्य स्याथा हति तत्थ तथा शंसयां चकारः तदिदमप्येतिहैं तथैव शस्यते ॥ ३०॥

तदाहुर्यदास्मन् विक्विज्ञत्यितरात्र एवं षष्ठे उहिन कल्पते यज्ञः कल्पते यज्ञमानस्य प्रजातिः कथमत्राशस्त एव नाभानेदिष्ठो भवत्यथ मैत्रावरुणो वालिखल्याः शंसित, ते प्राणा रेतो वा अग्रे थ प्राणा, एवं ब्राम्हणाच्छंस्यशस्त एव नाभानेदिष्ठो भवत्यथ वृषाकिष शंसितः स आत्मा रेतो वा अग्रे उथात्मा कथमत्र यज्ञमानस्य प्रजातिः कथं प्राणा अविकृषा भवंतीति ? यज्ञमानं द वा एतेन सर्वेण यज्ञकतुना संस्कृवितिः स यथा गर्भो योन्यामेनतरेवं संभवंछेतेः नवे सकृदेवाग्रे सर्वः संभवत्ये कैकं वा अंगं संभवतः संभवतिति सर्वाण चेत्समाने उहन् क्रियेरन्कल्पत एव यज्ञः कल्पते यज्ञमानस्य प्रजातिरथैतं होतैवयामरुतं तृतीयसवने

शंसित तथा अस्य मितिष्ठा तस्यामेवैनं तदंततः मितिष्ठा-पर्यति ॥ ३१ ॥

छंदसां वै षष्ठेनान्हामानां रसो उत्यनेदत्स प्रजापितरिबभेत्य-राङ्यं छंदसां रसो लोकानत्येष्यतिति तं परस्ताच्छंदोभिः पर्यगुण्हात्राराशंस्या गायत्र्या रैभ्या त्रिष्टुभः जगत्याः कारव्ययानुष्टुभस्तः पुनः छंदः सुरसमदधात्सरसैर्हास्य भवति सरसिद्धंदोभिर्यज्ञं तन्ते य एवं वेद. नाराशंसी: शंसित प्रजा वे नरो वाक् शंस: प्रजाखेव तहाचं दधाति तस्मादिमाः प्रजाः वदत्यो जायंते य एवं वेद. यदेव नारा-शंसी: ३ शंसंतो ने देवाश्व ऋषयश्व स्वर्ग लोकमायंस्तथैनैत-द्यजमानाः शंसंत एव स्वर्गे लोकं यंति. ताः प्रग्राहं शंसति यथा वृषाकपिं वार्षाकपं हि वृषाकपेस्तन्त्यायमेति तासु न न्यूं-खयेत्रीवीव नर्देंत्स हि तासां न्यूंखो रैभी: शंसीत. रेभंती वै देवाश्व ऋषयश्व स्वर्ग लोकमार्यस्तयैवैतद्यजमाना रेभंत एव स्वर्ग लोकं यंति ताः प्रयाहं शंसति यथा वृषाकर्षि वार्षा-क्यं हि वृषाक्रेपस्तन्न्यायमेति तासु न न्यूंखयेत्रीवीव नर्दैत्स हि तासां न्यूंखः पारिक्षितीः शंसत्यिमेर्वे परिक्षिद् अमिर्हीमाः प्रजाः परिक्षेत्यर्पि हीमाः पजाः परिक्षियंत्यपरेव सायुज्यं स-रूपतां सलोकतामञ्जूते य एवं वेद यदेव पारिक्षितीः ३. संव-त्सरो वै परिक्षित्संवत्सरो हीमाः प्रजाः परिक्षेति संवत्सरं हीमाः प्रजाः परिक्षियांति, संवत्सरस्यैव सायुज्यं सरूपतां सलोकताम श्रुते य एवं वेद. ताः प्रमाहं शंसति यथा वृषाकपि वार्षाकपं हि वृषाकपेस्त-न्यायमेति तासु न न्यूंखयेत्रीवीव नर्देत्स हि तासां न्युंखः कारव्याः शंसति देवा वै यक्तिच कल्याणं कर्माकुर्वस्तत्का-

रव्याभिरवापुवंस्तयैवैतद्यजमानाः यक्तिंच कल्याणं कर्म कुर्वेति तत्कारव्याभिरापुवंति. ताः प्रमाहं शंसति यथा वृषाकपि वाषांकपं हि वृषाकपेस्तत्रायमेति. तास न न्यूंखयेत्रीवीव नंदेत्स हि तासां न्यूंखो दिशां क्रृपीः शंसित दिश एव तत्कल्पयति. ताः पंच शंसित. पंच वा इमा दिशश्वतस्तिरश्च एकोर्ध्वाः तासु न न्यूंखये नेवैव च निनंदेंत्रेदिमा दिशो न्यूंखयानीति ता अर्धचंशः शंसित. प्रतिष्ठाया एव जनकल्पाः शंसित. प्रजा व जनकल्पा दिश एव तत्कल्पयिता तासु प्रजाः प्रतिष्ठापयितः तासु न न्यूंखयेत्रैवैव च निनंदेंत्रेदिमाः प्रजाः न्यूंखयानीति ता अर्धचंशः शंसित प्रतिष्ठान्या एवः इंद्रगाथाः शंसित्तांद्रगाथाभिर्वे देवा असुरानभिगायाथैनानस्यायंस्तथेवैतद्यजमाना इंद्रगाथाभिरेवापियं भातृव्यमभिगायाथैनाम्यायंस्तथेवैतद्यजमाना इंद्रगाथाभिरेवापियं भातृव्यमभिगायाथैनामित यांति. ता अर्धचंशः शंसित प्रतिष्ठाया एव ।। ३२ ॥

ऐतरामलापं शंसत्येतशो ह नै मुनिरमेरायुर्दर्श यत्तस्या यातयाममिति हैक आहुः सो अवित्युत्रान्युत्रका अमेरायुरदर्श तदिमिलिपिषामि यिक्तिच वदामि तन्मे मा परिगातिति स प्रत्यपर्यतेता अशा आप्लवंते प्रतिषं प्रातिसत्वनमितिः तस्या भ्यमिरैतशायन ऐत्याकाले अभिहाय मुखमप्यगृण्हाददृषं नः पितेति तं होनाचापेह्यलसो भूयों मे नाचमनधीः शतायुं गामकरिष्यं सहस्रायुं पुरुषं पापिष्ठांते प्रजा करोमि यो मेख मसन्था इति तस्मादाहरभ्यमय ऐतशायना और्नाणां पापिष्ठा इ-ति. तं हैके भूयांसं शंसीति. स न निषेधेयावत्कामं शंसेत्येनं ब्रूया दायुनी ऐतशपलाप आयुरेन तद्यजमानस्य प्रतारयित य एनंनेद यदे-वैतशपलापा ३ः छंदसां हैष रसो यदैतशपलापः छंदःस्वेन त-हाचं दधाति. सरसैर्हास्य छंदोभिरिष्टं भवति सरसैन्छंदोभि-

### १६६ ऐतरेयब्राह्मणे पष्टपंचिका ३३,३४.

यंत्रं तनुते य एवं वेद यद्देवैतरामलापाः अयातयामा वा अक्षितिरैतरामलापो उयातयामा मे यत्ते उसदिक्षितिमें यत्ते उसदिक्षिति वं तस्योन्ति एतमैतरामलापं रांसितः यदावम्राहं यथा निविदं तस्योन्त्रमेन पदेन मणिति यथा निविदः मविल्हिकाः शंसितः मविल्हिकाः भिर्वे देवाः असुरान्मवल्द्योथनानत्यायंस्तथैवैतद्यज्ञमानाः मविल्हिकाः भिरेवािमयं भातृत्र्यं मवल्द्योथनमितयंतिः ता अर्धर्चद्यः शंसितः मितिष्ठाया एवः आजिज्ञासेन्याः शंसत्याजिज्ञासेन्याभिरेवािमयं भानृत्र्यमाज्ञायाथैनानत्यायंस्तथैवैतद्यज्ञमानाः आजिज्ञासेन्याभिरेवािमयं भानृत्र्यमाज्ञायाथैनमित्यंतिः ता अर्धर्चद्यः शंसितः मितराधेन वे देवा असुरान्मितराध्योथनानत्यायंस्तथै वैतद्यज्ञमानाः मितराधेन वे देवा असुरान्मितराध्योथनानत्यायंस्तथै वैतद्यज्ञमानाः मितराधेनैवािमयं भातृत्र्यं मितराध्याथैनमित्यांतिः अतिवादं शंसत्यितवादेन वे देवा असुरानत्युद्याथैनानत्यायंस्तथैवैतद्यज्ञमानाः अतिवादेनैवािमयं भातृत्यं अत्युद्याथैनमयंतिः तमर्धन्वंशः शंसित प्रतिष्ठाया एव ॥ ३३ ॥

देवनीयं शंसत्यादित्याश्व ह वा अंगिरसश्व स्वर्गे लोके स-र्धत वयं पूर्व एण्यामो वयमिति ते हांगिरसः पूर्वेश्वः सुत्यां स्वर्गस्य लोकस्य दृशुस्ते अमं प्रजिष्युरंगिरसां वा एको अमः परेह्यादित्ये-भ्यः श्वः सुत्यां स्वर्गस्य लोकस्य प्रबूहीति ते हादित्या अमि-मेव दृष्ट्वा सद्यः सुत्यां स्वर्गस्य लोकस्य दृशुस्तानेत्य ब्रवीच्छ्वः सुत्यां वः स्वर्गस्य लोकस्य प्रबूम इति ते होचुः अथ वयं तुभ्यं सद्यः सुत्यां स्वर्गस्य लोकस्य प्रबूमस्वयेव वयं होत्रा स्वर्गे लोकमेण्याम इति स तथेत्युक्वा प्रत्युक्तः पुनराजगाम. ते-होचुः प्रावोचा ३ः इति प्रावोचिमिति होवाचाथो मे प्रति प्रावो-चिन्निति नो हि न प्रत्यज्ञास्था ३ः इति प्रति वा आज्ञासमिति

# ऐतरेयब्राह्मणे षष्ठपंचिका ३४, ३५. १६७

होवाच यशासा वा एषो उभीति य आर्त्विज्येन तं यः प्रतिरुधे द्यशः संप्रतिरुधेत्तस्मान्न पत्यरौत्सीति यदि त्वस्मादपोज्ज्ञिगांसेद-ज्ञेनास्मादपोदियात्; यदि त्वयाज्यस्वयमपोदितं तस्मात्।। ३४।।

ते हादित्यानंगिरसो याजयंस्तेभ्यो याजयद्भ्यो इमां पृथिवीं पूर्णा दक्षिणानामददुस्तानियं प्रतिगृहीता तपत्ता न्यवृंबन्त्सा हि सिंहीभूता विज्ञभंती; जनानचरत्तस्याः शोचत्या इमे प्रदराः प्रादीर्यंत ये अस्या इमे पदराः समेव हैव ततः परा तस्मादा-हुनं निवृत्तदक्षिणां प्रतिगृण्हीयानेन्मा शुचा विस्था शुचा विध्या-दिति यदि त्वेनां प्रतिगृण्हीयादिभययिनां भातृव्याय दद्यायरा हैव भवत्यथ योऽसी तपती ९३. एषो ऽख: श्वेतो. रूपं कृत्वा ऽख्याभि-धान्यपिहितेनात्मना प्रतिचक्रम; इमं वो नयाम इति स एष देवनीथो उनुच्यतः आदित्या ह जरितरंगिरोभ्यो दक्षिणामनयन. तां ह जरितर्न पत्यायिनिति न हित इमां पत्यायंस्तामु ह जरितः पत्यायत्रिति पति हि ते अमुमायंस्तां ह जरितर्न प्रत्यगृभ्णित्रिति न हित इमां प्रत्यगृभ्णंस्तमुह जरितः प्रत्य-गृम्णित्रिति प्रति हि ते अमुमगृम्णन् अहा नेतसन्त्रविचेतनानीत्येष ह वा अन्हां विचेतयिता जज्ञा नेतसन्न पुरोगवास इति दक्षिणा वै यज्ञानां पुरोगवी यथा ह वा इदमनो पुरोगवं रिष्यत्येवं हैव यज्ञोऽ दक्षिणो रिष्यति. तस्मादाहुर्दातव्येव यज्ञे दक्षिणा भनत्यप्यत्पिकापिः; उत क्वेत आशुपत्वा उतोपाद्याभिजांविष्ठः उतेमाशु मानं पिपर्ति; आदित्या रुद्रा वसवस्त्वेळते इदं राधः मितगृशीहांगिर इति प्रतिमहमेव तद्राधस ऐछन् इदं राधो बृहत्युथ्. देवा ददत्वा वरं तहो अस्तु सुचेतनं, युष्मे अस्तु दिवे दिवे प्रत्येव गु-

भायतेति प्रत्येवैनमेतदज्ञप्रभेषं. तं वा एतं देवनीथं शंसति पदावपाई यथा निविदं तस्योत्तमेन पदेन मणीति यथा निविदः ॥ ३५ ॥ भृतेछदः शंसति. भृतेछाद्भेर्वे देवा असुरानुपासचंतोतेव युत्थे-नोतिन मायया तेषां नै देना असुराणां भूतेछद्भिरेन भूतं छाद-यित्वा. उथैनानत्यायंस्तथैवैतद्यबमाना भूतेछद्भिरेवापियस्य भात्-व्यस्य भूतं छादयित्वधिनमतियाति. ता अर्धर्चशः शंसति प्रतिष्ठाया एव. आहनस्याः शंसत्याहनस्याहै रेतः सिच्यते. रेतसः प्रजा: प्रजायंते प्रजातिमेव तहधाति. ता दश शंसति दशा-क्षरा विराळत्रं विराळत्राद्वेतः सिच्यते रेतसः प्रजाः प्रजा-यंते प्रजातिमेव तद्दधाति ता न्यूंखयत्यत्रं वै न्यूंखो उन्नाद्रेतः मिच्यते रेतसः प्रजा: प्रजायंते प्रजातिमेव तहधाति, दिध-क्राव्णो अकारिषमिति दाधिकीं शंसीत. देवपवित्रं वै दाधिका हुदं वा हुदं व्याहनस्यां वाचमवदि। तहेवपवित्रेण वाचं पुनीते. सानुष्ट्रब् भवति वाग्वाअनुष्टुप् तत्स्वेन छंदसा वाचं पुनिते. सुता सो मधुमत्तमा इति पावमानीः शंसाति. देवपवित्रं वै पावमान्य इदं वा इदं व्याहनस्यां वाचमवादीत्त्रहेवपवित्रेणैव वाचं पुनीते. ता अनुष्टुभो भवंति वाग्वा अनुष्टुप् तत्स्वेनैव छंदसा वाचं पुनीते. अव द्रप्सो अंशुमतीमतिष्ठदित्येंद्राबार्हस्यत्यं तुचं शंसति. विशो अदेवीरभ्याचरंतीर् बृहस्पतिनायुर्जेद्रः ससाह इत्यसुरविशं ह वै देवानभ्यदाचार्य आसीत्स इंद्रो बृहस्पतिनैव युजासुर्य वर्णमाभ-दासं तमपाहंस्तथैनैतद्यजमाना इंद्राजृहस्पतिभ्यामेन युजासुर्य वर्णमभिदासं तमपन्नते. तदाहुः संशंसेत् षष्ठे अहा ३न् न संशंसे ३त् इति संशंसेदित्याहुः कथमन्येष्वहःसु संशंसति कथमत्र न संशं-सेदित्यथो खल्वाहुनैव संशंसेत्स्वर्गी वे लोकः षष्ठमहरसमायी

## ऐतरेयब्राह्मणे बष्ठपं०३६, सप्तमपंचिका १. १६९

वै स्वर्गो लोकः कश्विहै स्वर्गे लोके समेतीति स यत्संशंसेत्समानं तिकुर्यादथ यन संशंसती १३ तत्स्वर्गस्य लोकस्य रूपं तस्मान्न संशंसे बदेव न संशंसती १३ एतानि वा आत्रोक्थानि नाभाविद्षष्ठी वालिखल्या वृषाकि परेवयामरुत्स यत्संशंसे देपैव स एतेषु कामं राष्ट्रयादेंद्रो वृषाकि सर्वाणि छंदां स्वैतशः मलापस्तत्र स काम छपासो य ऐंद्रे जागते अपेंद्र मेंद्राबार्हस्यत्यं सूक्तमेंद्राबार्हस्यत्या परिधानीया तस्मान्न संशंसेत्र संशंसेत् ॥ ३६ ॥ इत्यैतरेय- ब्राह्मणे षष्ठपंचिकायां पंचमो अध्यायः इति षष्ठपंचिका समाप्ता॥

अथ सप्तमपंचिकापारंभः ॥ श्रीगणेशायं नमः ॥ श्री ॥ अथातः प्रशोविभक्तिस्तस्य विभागं वक्ष्यामाः हनू सिजव्हे प्रस्तोतुः, श्रेमं वक्ष उद्वातुः, कंठः काकुद्रः प्रतिहर्तुः, दक्षिणाश्रीणिहातुः, सञ्या ब्रह्मणोः, दक्षिणं सिव्ध मैत्रावहणस्य, सञ्यं ब्राह्मणाच्छंसिनोः, दक्षिणं पार्त्वे सांसमध्वयोः, सञ्यमुपगातृणाः, सञ्योसः प्रतिप्रस्थानुर्दक्षिणं दोनिष्ठः, सञ्यं पोतुर्दक्षिणं ऊरुरछावाकस्य, सञ्य आप्रीध्रस्यः, दक्षिणो बाहुरात्रेयस्य, सञ्यः सदस्यस्यः, सदंचानूकंच गृहपतेर्दक्षिणो पादौ गृहपतेर्वत्रपरस्य, सञ्यो पादौ गृहपतेर्भायाः ये वतपदस्यौष्ठ एनयोः साधारणो भवतिः तं गृहपतिरेव पर्शिः प्राज्जाधनी पत्नीभ्यो हर्राते तां ब्राम्हणाय दद्यः स्कंध्याश्य प्राण्डाधितस्य कीकसा प्रावस्तुतिस्तकश्च कीकसा अर्धच वैकर्तस्योचेतु अर्धे च वैकर्तस्य क्रोमाच शिमतुस्तद् ब्राह्मणाय दद्याः द्याद्माह्मणस्याच्छिरःसुब्रह्मण्यायैः यः स्वःसुत्यां प्राह तस्याजिनपिळासर्वेषां होतुर्वाः ता वा एता पर्शित्रशतमकपदा यशं वहंतिः, पद्शित्रदक्षरा वै बृहती बाहंताः स्वर्गा लोकाः प्राणांश्वैव तस्वर्गाश्यः

लोकानाप्नुवंति प्राणेषु चैव तस्वर्गेषु लोकेषु प्रतितिष्ठंतो यंति. स एष स्वर्ग्यः पशुर्य एनमेवं विभक्तंत्यथ ये उतो उन्यथा तद्यथा सेलगा वा पापकृतो वा पशुं विमध्नीरंस्तादृक्तत्तां वा एता पशो-विभक्तिं श्रीत ऋषिदेवभागो विदां चकारः तामु हापोच्यैवास्मालो-कादुच्चकामत्तामु ह गिरिजाय बाभ्रव्याय उम्नुष्यः प्रोवाच. ततो हैनामेतदर्वाङ् मृन्या अधीयते उधीयते ॥१॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे सप्तमपंचिकायां प्रथमो उध्यायः ॥ १॥

तदाहुर्य आहितामिरुपवसथे म्नियेत कथमस्य यज्ञः स्यादि-ति ! नैनं याजयेदित्याहुरनभिपामो हि यर्ज भवतिति तदाहु र्य आहितामिरधिश्रिते अमहोत्रे सान्नाय्ये वा हिवष्यु वा न्नियेत का तत्र प्रायश्वित्तिरित्यत्रैवैनान्यनुपर्यादध्याद्यथा सर्वाणि रन्सा तत्र पायिश्वित्तस्तदाहुर्य आहितामिरासन्नेषु हविष्यु मिये-त का तत्र प्रायश्चित्तिरिति ! याभ्य एव तानि देवताभ्यो हवेंछि ताभ्यः स्वाहेत्येवैनान्याहवनीये सर्वहुति भवंति जुहुयात्मा तत्र प्रायश्वित्तिस्तदाहुर्य आहितामिः प्रवसन्मियेत कथमस्याभिहोत्रं स्यादित्यभिवान्यवत्सायाः पयसा जुहुयादन्य-दिवैतत्ययो यदभिवान्यवत्साया अन्यदिवैतद्धिहोत्रं तस्यापि वा यत एव कुतश्व पयसा बुहुयुरथाप्याहुरेवमे-वैनानजस्नानजुव्हत इंधीरत्रा शरीराणामाहर्ते।रिति यदि शरीराणि न विद्येरन्पर्णशरः षष्टिस्त्रीणिच शतान्याहत्य तेषां पुरुषरूपक्षिव कृत्वा तस्मिंस्तामावृतं कुर्युरथैनांच्छरिराहतैः संस्पर्स्योद्दासये• गुरध्यर्धशतं काये सनिथनी दिपंचाशेच विशेचोरू दिपंचविशे शेष बु शिरस्युपरिदध्यात्सा तत्र मायश्वित्तिः॥२॥

वदाहुर्यस्याभिहोत्युपावसृष्टा दुह्ममानोपविशेका तत्र पायिकः

त्तिरिति तामिमन्त्रयेतः यस्माद्रीषा निषीदित ततो नोअभयं कृषि पश्चनः सर्वान् गोषाय नमा रुद्राय मिळ्दुष इति तामुत्थापयेदुदस्था देव्यदितिरायुर्यन्नपतावधातः इंद्राय कृष्वती भागं मिन्नाय वरुणाय चेत्यथास्या उदपान्नमूधित्तच मुखेचोपगृण्हीयादथैनां ब्राह्मणाय दद्यात्मा तत्र प्रायिधित्तस्तदाहुर्यस्याभिहोन्युपावमृष्टा दुद्धमाना वाद्मयेत का तत्र प्रायिधित्तिरत्यशनायां ह वा एषायजमानस्य प्रतिख्याय वाद्मयेते तामन्नमप्यादयेच्छात्ये. शांतिर्वा अनंः सूयवसाद्मयतिहि भूया इति सा तत्र प्रायिधित्तस्तदाहुर्यस्याभिहोन्त्रयुपावमृष्टा दुद्धमाना स्यंदेत का तत्र प्रायिधित्तस्त्यमृप्यदापः षयो गृहेषु पयो अष्ट्यायां पयो वत्सेषु पयो अस्तु तन्म-यीति तत्र यत्यारिशिष्टं स्यात्तेन जुदुयाद्यलं होमाय स्याद् यद्य वै सर्वे सिक्तं स्यादथान्यामाहूय तां दुष्ट्या तेन जुदुयादालेव श्रद्धा-यै होत्वयं सा तत्र प्रायिधित्तः॥ ३ ॥

तदाहुर्थस्य सायं दुग्धं सानाय्यं दुग्येहा अहरेहा का तत्र प्रायिश्वित्तरिति ! प्रात्दुंग्धं है धं कृत्वा तस्यान्यतरां भिक्तमातच्य तेन यजेत सा तत्र प्रायिश्वित्तस्तदाहुर्यस्य प्रात्दुंग्धं सान्नाय्यं दुष्येहा अहरेहा का तत्र प्रायिश्वित्तिरित्येंद्रं वामाहेंद्रं वापुरोळावां तस्य स्थाने निरुप्य तेन यजेत सा तत्र प्रायिश्वित्तस्तदाहुर्यस्य सर्वमेव सानाय्यं दुष्येहा अहरेहा का तत्र प्रायिश्वित्तिरित्येंद्रं वा माहेंद्रं वेति समानं सा तत्र प्रायिश्वित्तस्तदाहुर्यस्य सर्वाण्येव हर्वेशि दुष्येयुर्वा आहरेयुर्वा का तत्र प्रायिश्वित्तिरित्याज्यस्यैनानि यथादेवतं परिकल्प्य तयाज्यहाविषेष्ट्या यजेतातो अन्यामिष्टिम्नुल्बणां तन्वीत यज्ञा यज्ञस्य प्रायिश्वित्तः ॥ ४ ॥

तदाहुर्यस्यामिहोत्रमधिश्रितममेध्यमापद्येत का तत्रपायश्चित्त-रिति सर्वमेवैनत्सुच्यभिपर्यासिच्य पादुदेत्याहवनीये हैतां समिध-मभ्यादधात्यथोत्तरत आहवनीयस्योष्णं भस्म निरूद्धा जुहुयान्म-नसा वा प्राजापत्यया वर्चा तस्तुतंचाहुतं च स यदोकस्मिनुनीते यदि इयोरेष एव कल्परतचेट् व्यपनियतुं शक्नुयात्रिष्यच्येतद्षुष्ठम-दुष्टमभिषयांतिच्य तस्य यथोत्रीती स्यात्तथा बुहुयात्ता तत्र प्रायिश्वत्तिस्तदाहुर्यस्यामिहोत्रमधिश्रितं स्त्रंदति वा विष्यंदते वा का तत्र प्रायश्वित्तिरिति तदि इपनिनयेच्छात्ये शांतिर्वा आपी अ्येनहक्षिणेन पाणिना अभिमृश्य जपति. दिवं तृतीयं देवान्यज्ञो गात्ततो मा द्रविणमाष्टांतरिक्षं तृतीयं पितृन् यत्तो गात्ततो मा द्रविणमाष्ट पृ-विवीं तृतीयं मनुष्यान् यज्ञो गान्ततो मा द्रविणमाष्ट- ययोरोजसा स्क्रभिता रजांसीति वैष्णुवारुणीमुचं जपति. विष्णुवै यज्ञस्य दुरिष्टं पाति वरुणः स्वष्टं तयोरुभयोरेव शांत्ये सा तत्र प्रायश्वित्तिस्तदा-हुर्यस्यामिहोत्रमधिश्रितं पाङ्दायन्स्खलते वा अपि वा भंशते का तत्र पायिक्तिः स यद्यपनिवर्तये त्स्वर्गालो काद्य जमानमावर्तये देत्रैवा-स्मा उपनिष्टायैतमिपहोत्रपरिशेषमाहरेयुस्तस्य यथोत्रीती स्यात्तथा ज़हुयात्सा तत्र प्रायश्वित्तिस्तदाहुरथ यदि शुभियेत का तत्र पायिश्वितिरित्यन्यां खुचमाहत्य जुहुयादेथैतां खुचं भिन्नामाहवनीये अयादध्यात्माग्दंडा प्रत्यक्पुष्करां सा तत्र प्रायश्वित्तिस्वदाहुर्यस्याः हवनीये हामिर्वियेताथ गार्हपत्य उपशाम्येत्का तत्र प्रायश्चित्तिरितिः स यदि प्रांचमुःधरेत्पायतनाच्च्यवेत यत्प्रत्यंचमसुरवदा तन्वीतं यन्मंथेद् भातृव्यं यजमानस्य जनयेद्यद्नुगमयेत्राणी यजमान जह्यात्सर्वमेवनं सहभस्यानं समोप्य गार्हपत्यायतने निधायाश्व प्रांचमाहवनीयमुखरेत्सा तत्र प्रायाश्वित्तः॥ ५॥

तदाहुर्यस्यामानभिमुखरेयुः का तत्र मायश्वित्तिरिति स यदानुः पद्येदुदूह्म पूर्वमपरं निदध्याद्यद्यानानुपद्येत्सो अपये अभवते अष्टाक-पालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, अभिनाभिः समि-ध्यते, लं ह्यमे अमिनेत्याहुति वाहवनीये जुहुयादमये अमिवते स्वाहेति सा तत्र पायश्वित्तिस्तदाहुर्यस्य गार्हपत्याहवनीयी मिथः संसुज्येयातां का तत्र प्रायिश्वितिरिति ! सो अपये वीतये अष्टाकपालं पुरोळाडां निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, अम आयाहि वीतये, यो अमि देवनीतय इत्याहुति नाहननीये बहुयादमये नीतये स्वाहेति सा तत्र पायश्वित्तिस्तदाहुर्यस्य सर्व एवापयो मिथः संसुज्येरन्त्रा वत्र प्रायश्चित्तिरिति ! सो अपये विविचये अष्टाकपालं पुरोळाडां निर्वपत्तस्य याज्यानुनाक्ये, खर्ण वस्तोरुषसामरो**चि**, त्वाममे मानुषीरीळवे विश इत्याहुति वाहवतीये जहयादमये विविचये खाहेति सा तत्र मायिश्वित्तस्तदाहुर्यस्यामयो उन्यै-रमिभिः संसुज्येरन्का तत्र प्रायश्वित्तिरिति ! सो अपये क्षामवते अष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, अक्रंददिमस्तनय-निव घीर, अधा यथा नः पितरः परास इत्याहुर्ति ब्राहवनीये बुहुयादमये क्षामवते स्वाहेति सा तत्र प्रायश्वित्तिः ॥ ६॥

तदाहुर्यस्यामयो प्राम्येणापिना संदह्येरन्का तत्र प्रायिश्विन्तिरिति ! सो अपये संवर्णायाष्ट्राक्ष्यालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, कुवित्सु नो गविष्टये, मा नो अस्मिन्महाधन इत्याहुति वाहवनीये बुहुयादमये संवर्णाय स्वाहेति सा तत्र
प्रायिश्वित्तिस्तदाहुर्यस्यामयो दिव्येनापिना संसृज्येरन्का तत्र
प्रायिश्वित्तिरिति ! सो अपये असुमते अष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, अप्स्वमे सिष्टव, मयो दिधे मेधिरः

पूतदक्ष इत्याहुति वाहवनीये जुहुयादमये उप्सुमते स्वाहेति सा तत्र प्रायिश्वित्तस्तदाहुर्यस्यामयः शवामिना संसृज्येरन् का तत्र प्रायश्वित्तिरिति ! सो उपये शुचये श्राक्षपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवावये, अभिः शुचिवततम, छदमे शुचय-स्तवेत्याहुति वाहवनीये जुहुयादमये शुचये स्वाहेति सा तत्र प्रायश्वित्तिस्तदाहुर्यस्यामय आरण्येनभीमा संदह्येरन् का तत्र प्रायश्वित्तिरिति ! समेवारोपयेदरणी वोत्मुकं वा मोक्षयेद्यदाहवनी-याद्यदि गार्हपत्याद्यदि न शक्नुयात्सो अपये संवर्गायाष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्योक्ते याज्यानुवावये आहुति वाहवनीये जुहुयादमये संवर्गाय स्वाहेति सा तत्र प्रायश्वित्तः ॥ ७ ॥

तदाहुर्य आहितामिरुपवसथे उश्रु कुर्वित का तत्र प्रायिश्वितिरिति ? सो उपये नतभृते उष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवावये, त्वममे नतभृच्छुचिर, नतानि विश्वद नतपा अदब्ध इत्याहुर्ति वाहवनीये जुहुयादमये नतभृते स्वाहोति सा तत्र प्रायिश्वित्तिरताहुर्य आहितामिरुपवसथे उनत्यमापद्येत का तत्र प्रायिश्वित्तिरिति ! सो उपये नतपतये उष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवावये, त्वममे नतपा असि, यहो वयं मिननाम नतानित्याहुर्ति वाहवनीये जुहुयादमये नतपतये स्वाहिति सा तत्र प्रायिश्वित्तिरिति ! सो अपये पथिकृते उष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवावये, वेत्था हि वेधो अध्वन, आ देवानामिप पंथामगन्मेत्याहुर्ति वाहवनीये जुहुयादमये पथि कृते स्वाहिति सा तत्र प्रायिश्वित्तरताहुर्य अस्वित्वनीये जुहुयादमये पथि कृते स्वाहिति सा तत्र प्रायिश्वित्तरताहु र्यस्य सर्व एवा मय उपशाम्येरन् का तत्र प्रायिश्वित्तरिति !सो अपये तपस्वते नन-

हते पानकवते उष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वयत्तस्य याज्यानुवाक्ये, भायाहि तपसा जनेषु, आ नो याहि तपसा जनेष्वित्याहुर्ति वाहव-नीये जुहुयादमये तपस्वते जनहते पानकवते स्वाहेति सा तत्र प्रायश्चित्तः ॥ ८ ॥

तदाहर्य आहिता। भराग्रयणेन। निष्ट्वा नवानं प्राश्नीयानाः तत्र प्रायिश्वतिरिति ! सो अम्मे नैक्नानराय द्वादशक्यालं पुरोळाशं निर्वेषेत्तस्य याज्यानुवावये, वैश्वानरो अजीजनत्, पृष्टो दिवि पष्टो अग्नः पृथिन्यामित्याहुति वाहवनीये जुहुयादमये वैश्वा-नराय खाहोते सा तत्र मायश्चित्तिस्तदाहुर्य आहितामियीद कपालं नर्येका तत्र प्रायश्चित्तिरिति ! सो अर्देनभ्यां द्विकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवानये, अञ्चिना वर्तिरस्मद्, आ गो-नासत्या रथेनेत्याहर्ति वाहवनीये बहुयादिश्वभ्यां स्वाहेति सा तत्र प्रायश्चित्तिस्तदाहुर्य आहितापियीदे पवित्रं नक्येत् का तत्र प्रायश्चित्ति।रिति ! सो अपये पवित्रवते अष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवावये, पवित्रं ते विततं ब्रम्हणस्पते, तपोष्पवित्रं विततं दिवस्पद इत्याह्तिं वाहवनीये जुहुयादमये पवित्रवते स्वाहेति सा तत्र पायिश्वत्तिस्तदाहुर्य आहितामियंदि हिरण्यं नत्येत्का तत्र पायश्चित्तिरिति ! सो अये हिरण्यवते अष्टाक-पालं पुरोळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये,हिरण्यकेशो रजसो विसार. आ ते सुपर्णा अभिनंतै एवैरित्याहुति वाहवनीये जुहुयादमये हिरण्यवते स्वाहेति सा तत्र पायिश्वित्तस्तदाहुर्य आहितामियंदि मातस्सातोअमिहोत्रं जुहुयात् का तत्र मायाश्वित्तिरिति ? सो अमये वरुणायाष्टाकपालं पुरे।ळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुवाक्ये, लं नो अमे वरुणस्य विद्वाँ, स त्वं नो अमे अवमो भवोतीत्याहुति वाहवनीये

्बहुयादमये वरुणाय स्वाहेति सा तत्र पार्याश्वित्तस्तदाहुर्य आहि-तामिर्यादे सूतकानं पाश्रीयात्का तत्र पायिश्वत्तिरिति ! सो अये तंतमते अष्टाक्यालं पुरोळाशं निर्वयेत्तस्य याज्यानुवावये, तंतुं तन्वत्रजसो भानुमन्विहि, अक्षानहो नह्यतनोत सोम्या इत्याहुति बाहवनीये जुहुयादमये तंतुमते स्वाहेति सा तत्र प्रायिश्वतिस्त-दाहुर्य आहितामिजींवे मृतदाब्दं श्रुत्वा का तत्र प्रायाश्चित्तिरिति ! सोअपये सुराभेमते अष्टाकपालं पुरोळाशं निर्वयेत्तस्य याज्यानुनाक्ये, अमिहीता न्यसीदद्यनीयां, साधीमकरैंवनीति नो अदोत्याहुति बाहवनीये बुहुयादमये सुरंभिमते स्वाहेति सा तत्र प्रायश्चिति स्तदाहुर्य आहितामिर्यस्य भार्या गीर्वा यमी जनयेन्का तत्र मायश्वित्तिरिति ! सोअमये महत्वते त्रयोदशक्यालं पुराळाशं निर्वपेत्तस्य याज्यानुनावये, मरुतो यस्य हि क्षये, अरा इवेदचरमा अहेवेत्याहुर्ति वाहवनीये जुहुयादमये मरुत्वते स्वाहेति सा तत्र मायश्वित्तिस्तदाहुरपत्नीक्रोऽप्यभिहोत्रमाहरे३त् नाहरे३त् इतिआहरे दित्याहुर्यदि नाहरेदनस्थापुरुषः को अनत्थापुरुष इति १ न देवान पितृत्र मनुष्या इति तस्मादपनीको अप्यभिहोत्रमाहरेत्तदेषाभियज्ञ-गार्था गीयते. यजेत्सीत्रामण्यामपत्नीको उप्यसोमपः; मातापितु-वचनाच्छुतिरिति तस्मात्सीम्यं याजयेत्. भ्यामनुणार्थाद्यजेति 41 9 11

तदाहुर्वाचा अप्लोको अमहोत्रं कथमेव जुहोति निविष्टे मृता पली; नष्टावामिहोत्रं कथमीमहोत्रं जुहोति! पुत्रान्पीत्रालपृनित्याहुरिसम्ब लोके अमुष्मिश्वास्मिन् लोके अयं स्वर्गे स्वर्गेण स्वर्गे लोकमाहरोहेत्य-मुष्येव लोकस्य संतर्ति धारयति यस्यैषां पली नैछेत्तस्मादपलीक-स्याधानं कुवित्यपलीको अमिहोत्रं कथमिष्ठोत्रं जुहोति! श्रत्या पली सत्यं यजमानः श्रत्था सत्यं तिदसुत्तमं मिथुनं; श्रत्थया सत्येन मिथुनेन स्वर्गी लोकां जयंतीति ॥ १० ॥

तदाहुर्यदर्शपूर्णमासयोरुपनसात न ह ना अनतस्य देना हिन-रश्नीतः तस्मादुपनसन्युत में देनाहिनरश्नीयुरिति पूर्नी पीर्णमासी-मुपनसिदिति पैंग्यमुत्तरामिति कीषीतकं या पूर्ना पीर्णमासी सानु-मित्योत्तरा सा राका; या पूर्नामानास्या सा सिनानाला; योत्तरा साकुहूर्यी पर्यस्तिमयादभ्यदियादिति सा तिथिः पूर्वी पीर्णमासी-मुपनसेदिनर्जाय पुरस्तादमानास्यायां चंद्रमसं यदुपिति यद्यजते तेन सोमं क्रीणतिः तेनोत्तरामुत्तरामुपनसेदुत्तराणि ह न सोमो यजते सोममनुदैनतमेतदै देनसोमं यचंद्रमास्तस्मात्तस्मादृत्त-रामुपनसेत् ॥ ११॥

तदाहुर्यस्यापिमनुत्वृतमादिखो अ्युदियादा अध्यस्तामियादा
प्रणीतो वा प्राग्वोमादुप्याग्येका तत्र प्रायश्चित्तिरित ? हिरण्यं पुरस्कृत्य सायं उत्थरेज्ज्योतिर्वे शुक्रं हिरण्यं ज्योतिः शुक्रमसी
तदेव तज्ज्योतिः शुक्रं प्रयनुत्थरितः रजतमंतर्धाय प्रातरुत्थरेतेद्रात्रिरूपं पुरा संभेदा छायानामाहवनीयमुत्थरेन्मृत्युर्वे तमञ्चाया
तेनैव तज्ज्योतिषा मृत्युं तमञ्चायां तरित सा तत्र प्रायश्चित्तस्तदाहुर्यस्य गार्हपत्याहवनीयावंतरेणा नो वा रथो वा अञ्चा वा
प्रतिपद्येत का तत्र प्रायश्चित्तिरिति ? नैनन्मनिस कुर्यादित्याहुरात्मन्यस्य हिता भवंतीति तच्चेन्मनिस कुर्वात गार्हपत्यादविछित्रामुदक्षभारां हरेत्, तंतुं तन्वत्रजसो भानुमन्विहीत्याहवनीयास्ता तत्र प्राग्वित्तिस्तदाहुः कथममीनन्वादधानो अन्वाहायंपचनमाहारये ३ त्
नाहारये ३ दिति आहारयेदित्याहुः प्राणान्वा एषो अयात्मं धत्ते
यो अमीनाधत्ते तेषामेषो अन्वादतमो भवति यदन्वाहार्यपचनः

स्तिसिनेतामाहृति जुहोत्यमये उनादायानपतये स्वाहेति अनादो हानपतिर्भवत्यश्चेते प्रजयानायं य एवं वेद. अंतरेण गार्हपत्याह-वनीयौ होभ्यंत्संचरेतैतेन ह वा एनं संचरमाणममयो विदुरय-मस्मासु होष्यतीत्येतेन ह वा अस्य संचरमाणस्य गार्हपत्या-हवनीयौ पाप्मानमपहतः सो अहतपाप्मोर्ध्वः स्वर्ग लोकमेतीति वै ब्राम्हणमुदाहरंतिः तदाहुः कथममीन्प्रवस्यनुपतिष्ठेत प्रोष्य वा-प्रत्येत्याहरहर्वेति तूष्णीामित्याहुः तुष्णीं वै श्रेयस आकांक्षंते अथा-प्याहुरहरहर्वा एते यजमानस्याश्रत्थयोद्दासनात्मप्रावनाद्दिभ्यतिः तानुपतिष्ठेतैवाभयं वो अभयं मे अस्वित्यभयं हैवास्म भवति ॥ १२॥ इत्यैतरेयब्राह्मणे सप्तमपंचिकायां दितीयो अध्यायः॥ २॥

हरिश्वंद्रों ह वैधस ऐक्ष्वाको राजा अपत्र आस. तस्य ह शतं जाया बभूवः तासु पुत्रं न लेभे तस्य ह पर्वतनारदी गृह ऊषतुः स ह नारदं पमच्छः यन्विमं पुत्रमिछंति ये विजानंति येच नः किंक्षित्युत्रेण विंदते तन्म आचक्ष्व नारदेति स एक्या पृष्टो दशिमः प्रयुवाचः ऋणमस्मित्संनयत्यमृतत्वंच गच्छतिः पितापुत्रस्य जातस्य प्रयेचेज्जीवतो मुखं. यावंतः पृथिव्यां भोगा यावंतो जातवेदिसः यावंतो अप्सु प्राणिनां भूयान्युत्रे पितुस्ततः शक्तसुत्रेण पितरो अयायन्बहुलं तमः अतमा हि जज्ञ आत्मनः स हरावव्यितितारिणीः किन्नु मलं किमिजनं किमु अम्भूणि किं तपः पुत्रं ब्रह्माण हच्छश्वं स व लोको अवदावदः अनं ह प्राणः शरणं ह वासो रूपं हिरण्यं पश्चो विवाहाः सखा ह जाया कृषणं ह दुहिता ज्योतिर्ह पुत्रः परमे व्योमन् पितर्जायां प्रविश्वति गर्भों भूवा स मातरं ; तस्यां पुनर्नवो भूवा दश्मे मासि जायते.

तज्जाया जाया भवति यदस्यां जायते पुनः; आभूतिरेषा भूति बींजमेतिनिधीयते. देवाधैतामृषयश्च तेजः समभरन्महत्; देवा मनुष्यानब्रुवनेषा वो जननी पुनः नापुत्रस्य लोको अस्तीतितत्सवै पश्चो विदः; तस्मानु पुत्रो मानरं स्वसारं चाधिरोहति एष पंथा उहगायः सुशेवो यं पुत्रिण आक्रमंते विशोकाः; तं पश्चीत पश्चो वयांसिच तस्मान्ते मात्रापि मिथुनीभवंताति ह स्मा आख्याय ॥ १३॥

अथैनमुवाच वरुणं राजानमुषधाव पुत्रो मे जायता तेन त्वा यजा इति तथेति स वरुणं राजानमुपससार पुत्रो मे जायता तेन त्वा यजा इति तथेति तस्य ह पुत्रो जज्ञे रोहितो नाम तं होवाचाजिन ते वे पुत्रो यजस्व मानेनेति स होवाच यदा वै पशुनिर्दशो भवत्यथ स मेध्यो भवति. निर्दशो अवस्वथ त्वा य-जा इति तथेति स ह निर्दश आस. तं होवाच निर्दशो अन्वभद्य-जस्व मानेनेति स होवाच यदा वै पशोर्दता आयंते उथं स मेध्यो भवति. दंता अन्वस्य जायंतामथ त्वा यजा इति तथेतिं. तस्य ह दंता जितरे. तं होवाचान्नतवा अस्य दंता यजस्य मानेनेति स होवाच. यदा वै वजोदिताः पदांते अथ स मेध्यो भवति. दंता अवस्य पदांता मथ त्वा ग्रजा इति तथेति तस्य ह दंताः पेटिरे. तं होवाचापत्स तवा अस्य दंता यजस्व मानेनेति स होवाच. यदा वै पद्मोर्दताः पुनर्जायंते अथ स मेध्यो भवति. दंता उन्त्रस्य पुनर्जायंतामथ ला य-ना इति तथेति. तस्य ह दंताः पुनर्जित्तरे. तं होनाचान्नतना अस्य पनर्दता यजस्व मानेनिति स होनाच यदा वै क्षत्रियः साजाहु को भवत्यथ स मेध्यो भवति सन्नाहनु पाप्रोत्वथ त्वा यजा इति नथेति स ह सत्राहं पापत्तं होवाच सत्राहनु पाप्रोधजस्व माने

नेति स तथेत्युका पुत्रमामंत्रयामास ततायं वै मद्धां खामददादं त लयाहिममं यजा इति स ह नेत्युका धनुरादायारण्यमपात-स्था स संवत्सरमरण्ये चचार ॥ १४॥

अथ हैक्ष्वार्क वरुणी जमाह तस्य होदरं जज्ञे तदु ह रोहितः शश्राव. सो अल्याद ग्राममेयाय तमिद्रः पुरुषरूपेण पर्यत्योवा-च. नाना श्रांताय श्रीरस्तीति रोहित शुश्रुमः, पापो नुषद्दरो बन इंट इचरतः सखा चरैवेति चरैवेति वै मा ब्राग्हणो बोचिटिति ह. हितीयं संवत्सरमरण्ये चचार सो अरण्याद ग्राममेयाय तर्मि-द्रः पुरुषक्त्पेण पर्येत्योवाच, पुष्पिण्यी चरतो जंघे भूष्णुरात्मा फ-लग्रहिः शेरे अस्य सर्वे पाप्पानः श्रमेण प्रपथे हताश्रीरेवेति चरैवीत वे मा ब्राम्हणी वोचिदाति ह तृतीयं संवत्सरमरण्ये चचार. सो ऽरण्याद ग्राममेयाय,तमिद्रः पुरुषरूपेण पर्यत्योवाच,आस्ते भग आसीनस्योर्ध्वस्तिष्ठति तिष्ठतः शेते निपद्यमानस्य चराति चरतो भगश्रीवेति चरैवेति वै मा ब्राम्हणो वोचिदिति ह. चतुर्थ सं-वत्सरमरण्ये चचार. सो उरण्याद् माममेयाय तर्मिद्रः पुरुषरूपे-ण पर्येत्योवाच, कलिः शयानो भवति संजिहानस्तु हापरः: ठ त्तिष्ठं स्त्रेता भवति कृतं संपद्यते चरन्; चैरेवेति चरैवेति व मा ब्रा-म्हणो वोचिदिति ह पंचमं संबत्सरमरण्ये चचारः सो अरण्याद माममेयायः तमिद्रः पुरुषरूपेण पर्यत्योवाच, चरन्व मधु विदित चरन्स्वाद्मुदंबरं; सूर्यस्य पश्य श्रेमाणं यो न तंद्रयते चरंश्वरैवेति चरैवेति वै मा ब्राह्मणो वोचिदिति ह षष्टं संवत्सरमरण्ये चचार. सो अजी गति सी यविसम्। विमशानया परी तमरण्य उपेयाय- तस्य ह त्रयः पत्रा आसुः शुनःपुछः शुनःशेपः शुनोलागुल इति त होवाच ऋषे उहं ते शतं ददाम्यहमेषामेकेनात्मानं निष्क्रीणा इति

स ज्येष्ठं पुत्रं निगृण्हान उवाच, निविधिमिति नो एवेमिनित किष्ठिं माता. ती ह मध्यमे संपादयां चक्रतुः शुनःशेषे. तस्य ह शतं दत्वा स तमादाय सो उरण्याद् प्राममेयायः सिपतरमेत्योवाच तत हंताह मनेनात्मानं निष्क्रीणा इति स वरुणं राजानमुपससारानेन त्वा य-जा इति तथेति भूयान्वे ब्राम्हणः क्षत्रियादिति वरुण उवाचः तस्मा एतं राजसूयं यज्ञक्रतुं मोवाचः तमेतमभिषेचनीये पुरुषं पशुमोलमे ॥ १५॥

तस्य ह विश्वामित्रोहोतासी ज्जमदिमरध्वर्यवीसिष्ठो ब्रहमायास्य उद्गाता. तस्मा उपाकृताय नियोक्तारं न विविद्ध स होनाचा जीगर्तः सीयवसिर्भह्यमपरं शतं दत्ताहमेनं नियोक्यामिति तस्मा अपरंशतं दद्स्तं स निनियोजः तस्मा उपाकृताय नियुक्तायापिताय पर्याभक्रताय विशासितारं न विविदुः स होनाचाजीगर्तः सीयवसिः मैह्ममपरं शतं दत्ताहमेनं विशिषयाभीति तस्मा अपरं शतं ददुः. सी असि निःशान एयायाथ ह शुनःशेष ईक्षां चक्रे अमन्षमिव नैमानि-क्रिसप्यंति. हंताहं देवता उपधावामीति स प्रजापतिमेव प्रथमं देव-तानामुपससार, बस्य नूनं कतमस्यामृतानामित्येतयर्चाः तं प्रजापतिस-वाचामिर्वे देवानां नेदिष्ठस्तमेवोषधावेति सो अभिमुपससार, अभेवंद मथमस्यामृतान।मित्येतयर्चाः तममिरुवाचः सविता व मसवानामिशि, तमेवोपधावेति स सवितारमुपससार, अभि ला देव सवितरिस्येतेन तुन्वेन तं सवितोवाच वरुणाय वै राह्ने नियुक्तो असीति समेवोपधावेति स वरुणं राजानम्पससारात उत्तराभिरेकित्रवाता. उवाचामिनै देवाना मुखं सुद्दयतमस्तन् म्तुद्यथं लोखस्याम इति सो औं तृष्टावात उत्तराभिद्दाविशत्या तम्मिरुवाच विश्वान देवाने स्तद्वाथ त्वोत्सक्ष्याम इति स विश्वा देवांस्तुष्टाव नमी महद्भ्यो

नमो अर्भकेभ्यो नमो इत्येतयर्चा. तं विश्वेदेवा उचु।रेंद्रो वे देवाना मोजिष्ठो बल्ष्ठः सिंहष्ठः सत्तमः पारियणुतमस्तनु स्तुद्धाश्च बोत्नक्ष्याम इति स इंद्रं तुष्टाव, यिचित्धि सत्य सोमपा इति चैतेन सूक्तेनोक्तरस्य पंचदशिभस्तस्मा इंद्रःस्तूयमानः मीतो मनसा हिरण्य रथं ददी. तमेतया मतीयाय, शक्विद्ध इति तिमद्ध उवाचाकिनी नु स्तुद्धाथ बोत्सक्ष्याम इति सो अक्विनी तुष्टावात उत्तरेण तृचेन. तमिक्वना उचतुरुषसं नु स्तुद्धाथ बोत्सक्ष्याम इति स उषसं तुष्टावात उत्तरेण तृचेन. तस्य ह स्मर्च्यृच्युक्तायां विपाशो मुमुचे कनीय ऐक्ष्वाकस्योदरं भवत्युक्तमस्यामेवर्च्यक्तायां विपाशो मुमुचे-आद ऐक्ष्वाक आस ॥ १६ ॥

तमृत्विज उचुस्वमेव नो अस्यान्हः संस्थामधिगच्छेत्यय हैतं शुनःशेषो अंजःसवं ददर्श तमेताभिश्वतसृभिरभिसुषाव यिचित्व तम् तृहे गृह इत्यथैनं द्रोणकलशमभ्यविनाय, उच्छिष्टं चम्वोभंरत्येत-यर्चा अय हास्मिन्नन्वारक्षे पूर्वाभिश्वतसृभिःस स्वाहाकाराभिर्जुहवां चकाराथैनमवभृथमभ्यविनाय, त्वं नो अमे वरुणस्यविहानित्येताभ्या मंथनमत उर्ध्वमिमाहवनीयमुपस्थापयां चकार, शुनिश्वच्छेपंनिदितं सहस्वादित्यथ ह शुनःशेषो विश्वामिन्नस्यांकमससादः स होवाच्यांगितंः सीयविसर्त्रषे पुनमं पुत्रं देहीति नेति होवाचः विश्वामिन्नो देवा वा इमं मह्ममरासत्तेति स ह देवरातो वैश्वामिन्न आसः तस्यैते कापिलयबाभवाः स होवाचाजीगर्तः सीयविसर्गः वासस्तं वेहि विव्हयावहा इति स होवाचाजीगर्तः सीयविसरांगिरसो जन्मनास्याजीगर्तः शुतः कविः; ऋषे पैतामहान्तंतोमं अपगः पुनरेहि मामिति स होवाच शुनःशेषो दशुस्वा शासहस्तं न यच्युद्रेष्वलपस्तः, गवां त्रीणि श्वतानि त्वमवृणीथा मदीगर हाते

म होवाचाजीगर्त: सीयविसरतह मा तात तर्पात पापं कर्म मया कृत, तदहं निन्हवे तुग्यं प्रतियंतु शता गवामिति स होवाच शुनन रोपो यः सकुरापकं कुर्याकुर्यादेनत्ततो आरं; नापागाः शौद्रान्यायाद संधेयं त्वया कृतिभित्यसंधेयमिति ह विश्वामित्र उपपपाद स होवा-च विकामित्रो, भीम एव सीयविसः शासेन विशिशासिष्ः; अस्थान्मैतस्य पुत्रो भूर्ममैनोपेहि पुत्रतामिति सहोवाच शुनःशे-पः, स व यथा नो जपया राजपुत्र तथा वदः, यथैवांगिरसः सनु पेयां तव पुत्रतामिति स होवाच विक्वामित्रो ज्येष्ठो मे व्हं पुत्रा-णां स्यास्तव श्रेष्ठा प्रजा स्यात्, उपेया देवं मे दायं तेन वै खोप-मंत्रय इति स होवाच शुनःशेषः, संज्ञानानेषु वे ब्र्यान्सीहा-र्धाय मे श्रिये, यथा उरं भरत ऋषभोषेयां तब पुत्रतामित्यथ ह विश्वामित्र: पुत्रानामंत्रयामास, मधुछंदाः शुणोतन ऋषभो रेण्र-ष्ट्रकः ये केच भातरः स्थ नासी ज्येष्ठ्याय कल्पध्वमिति ॥ १७॥ तस्य ह विक्वामित्रस्यैकदानं पुत्रा आसुः पंचायादेव ज्याया सो मधुछंदसः पंचाशकनीयांसस्तवे ज्यायांसी न ते कुशलं मैनिरे. ताननुत्र्याजहारांतान्वः प्रजा भक्षीष्टेति त एतेषाः पुंड्राः शबराः पुलिदा मूतिबा इत्युदंत्या बहवो भवंति वैश्वामित्रा दस्यूना भूयिष्ठाः. स होवाच मधुछंदः पंचगता साधै, यनः पिता संजानीते तरिमस्तिष्ठामहे वयं: पुरस्ता सर्वे उर्महे लामन्वंची वयं स्मसीत्यथ ह विक्वामित्रः प्रतितः पुत्रांस्तुष्टावः ते वै पुत्राः पशुमंतो वीरवंतो भविष्यथ य मानं मे अनु गृह्णन्तो वीरवंतमकर्त मा पुर एत्रा बीरवंतो देवरातन गाथिनाः सर्वे राध्याः स्थ पुत्रा एष वः सद्विवाचनं एष वः कशिका वीरो देवरातस्तमन्वित. युष्मांश्व दायं म उपेता विद्या यामु च विद्यासिः ते सम्यंचा विश्वामित्राः सर्वे सार्कं सरातयः:

### १८४ रेनरेयब्राह्मणे सप्तमपंचिका १८, १९.

देवराताय तस्यिरे धृत्यै श्रेष्ट्याय गाथिनाः अधायत देवराता रिक्य-योहस्यो क्रीषः; जन्तूनां चाधिषत्ये देवे वेदेच गाथिनां तदेतत्यर ऋक् दातगाथं शीनःशेषमाख्यानं तत्थीता राज्ञ अभिषक्तायाचष्टे हिरण्य-कशिषावासीन आचष्ठे, हिरण्यकशिषावासीनः प्रतिगृणाति. यशो वै हिरण्यं यशसैवैनं तत्समध्यत्योमिस्युचः प्रतिगर एवं तथेति गाथा-या ओमिति वे देवं तथेति मानुषं देवेन चैवैनं तन्मानुषेण च पाषा-देनसः प्रमुंचिति तस्माद्यो राजा विजिती स्यादप्ययजमान आख्यापये-तेवैतच्छीनःशेषमाख्यानं न हास्मिन्नत्यं च नैनः परिशिष्यते. सहस-माख्यात्रे द्याच्छतं प्रतिगरित्र एते चैवासने श्वेतश्वाक्वतरी-रश्चो होतः पुत्रकामा हाप्याख्यापयेरं लभेते ह पुत्रान् लभेते ह पुत्रान् ॥ १८ ॥ इत्यैतरेयक्राम्हणे सप्तमपंचिकायां तृतीयो अध्यायः ॥ ३॥

प्रजापति यंज्ञमसृजत यज्ञं सृष्टम्नु ब्रम्डक्षत्रे असृज्येताः ब्रम्हक्षत्रे अनु इय्यः प्रजा असृज्यंत हुतादश्चाहुतादश्च. ब्रम्हेवानु हुतादःक्षत्रमन्बहुताद एता वै प्रजा हुतादो यद् ब्राम्हणाः अधिता अहु-तादो यद्राजन्यो नैश्यश्रूद्रस्ताभ्यो यज्ञ उदक्रामत्तं ब्रम्हक्षत्रे अनी-ब्रम्हण आयुधानि ते ब्रिद्धानिद्यानि क्षत्रस्य तं तां यान्येव क्षत्रमेतानिवै ब्रह्मण आयुधानि. यद्यज्ञायुधान्यंथेतानि क्षत्रस्यायुधानि. कवच इषधन्व तं क्षत्रमनन्वाप्य न्यन्वर्त्ततायधेभ्यो यदञ्चरथः विजमानः पराहेत्वैत्यधैनं ब्रह्मान्वेत्तमाप्रोत्तमाप्त्वा ह स्मास्य परस्तानिरुध्यातिष्ठत्स आपः परस्तानिरुधिस्तष्ठं स्वान्यायुधानि ब्रद्धोपावर्त्ततः तस्मान्धः प्यतिहे यज्ञो ब्रह्मण्येन ब्राह्मणेषु प्रतिष्ठितो अपेनत्क्षत्रमन्वागच्छत्तदब्रवीद्य मा अस्मन् यत्रे व्हयस्त्रेति तत्त्रथेत्यब्रवीत्तर्हे निधाय स्वान्यायधानि

### ऐतरेयब्राह्मणे सप्तमपंचिका १९,२०,२१,२२. १८५

एवायुधैर्बम्हणो रूपेण ब्रम्हभूत्वा यज्ञमुपावर्त्तस्वेति तथेति तस्तत्रं निधाय स्वान्यायुधानि ब्रम्हण एवायुधैर्बम्हणो रूपेण ब्रम्हभूत्वा यज्ञमुपावर्ततः तस्मास्याप्येतिर्हि क्षत्रियो यज्ञमानो निधायैव स्वान्यायुधानि ब्रम्हण एवायुधैर्बद्धाणो रूपेण ब्रह्मभूत्वा यज्ञमु-पावर्तते ॥ १९॥

अथातो देवयजनस्यैव याज्य्न्यस्तदाहु यंद् ब्राह्मणो राजन्यो वैस्यादीक्षिण्यमाणःक्षत्रियं देवयजनंयाचितकं क्षत्रियो याचे दिति ! दिवं क्षत्रं याचेदित्याहुर॥दित्यो वे देवं क्षत्रम॥दित्य एषां भूतानाम-धिपतिः स यदहर्दीक्षिण्यमाणो भवति, तदहः पूर्वाण्ह एवोद्यंतमा-दित्यमुणितछत, इदं श्रेष्ठं ज्योतिषां ज्योतिरुत्तमं, देवसिवतदेवयजनं मे देहि देवयाज्याया इति देवयजनं याचिति स यत्तत्र याचित उत्तरां सर्पत्यों तथा ददामीति हेव तदाह तस्य ह नकाचन रिष्ठि भवति देवेन सवित्रा पसूतस्योत्तरोत्तिरिणीं ह श्रियमश्चतेऽ श्चते ह प्रजानामै अर्यमाधिपत्यं य एवमुपस्थाय याचित्वा देवयजनम-ध्यवसाय दीक्षते क्षत्रियः सन् ॥ २०॥

अथात इष्टापूर्तस्यापिरज्यानिः क्षत्रियस्य यजमानस्यः स पुर-स्ताद्दीक्षाया आहुर्ति जुहुयाच्चतुर्गृहीतमाज्यमाहवनीय इष्टापूर्तस्या परिज्यान्यै पुनर्न इंद्रो मघवा ददातु. ब्रम्ह पुनरिष्टं पूर्ते दास्ताहे त्यथानूर्वध्याये समिष्टयज्ञषामुपरिष्टासुनर्ने अभिजातवेदा ददातु, क्षत्रं पुनरिष्टं पूर्त्ते दात्स्वाहेति सैषेष्टापूर्तस्यापरिज्यानिः क्षत्रियस्य यजमानस्य यदेते आहुती तस्मादेते होतव्ये ।। २१॥

तदु ह स्माह सीजात आराह्ळिरजीतपुनर्वण्ये वा एतद्यदेते आहुती इति यथा ह कामयेत तथैते कुर्याद्य इतो न शासनं कुर्यादितीमे त्वेव जुहुयाद् ब्रम्ह पपद्ये ब्रम्ह मा क्षत्रात् गोपायतु ब्रम्हणे स्वाहेति तत्तिदिती इ ब्रम्ह वा एष प्रपद्यते यो यज्ञं पप-द्यते ब्रम्ह व यज्ञो; यज्ञादु ह वा एष पुनर्जायते यो दीक्षते. तं ब्रम्ह प्रपन्नं क्षत्रं न परिजिनाति. ब्रद्धा मा क्षत्राद्रोपायित्वत्याह यथैनं ब्रम्ह क्षत्राद्रोपायेद् ब्रद्धाणे स्वाहेति तदेनन्धीणाति तदेनन्धीतं क्षत्राद्रोपायत्यथानूबंध्याये समिष्टयजुषामुपरिष्टाब्सत्रं प्रपद्ये क्षत्रं मा ब्रम्हणो गोपायतु क्षत्राय स्वाहेति तत्तिदिती इ क्षत्रं वा एष प्रपद्यते यो राष्ट्रं प्रपद्यते क्षत्रं हि राष्ट्रं तं क्षत्रं प्रपन्नं ब्रम्हणो गोपायेत्सत्त्राय स्वाहेति तदेनन्धीणाति तदेनन्धीतं ब्रम्हणो गोपायिति सिषष्टापूर्वस्यवापरिज्यानिः क्षत्रियस्य यजमानस्य यदेते आहुती तस्मादेते एव होतन्ये ।। २२ ।।

अधेंद्रों वे देवतया क्षतियो भवित त्रेष्टुभइछंदसा पंचदश स्तोमेन सोमो राज्येन राजन्यो बंधुना. स ह दीक्षमाण एवब्राम्हणतामभ्युपैति यकृष्णाजिनमध्यूहित यहीक्षितवतं चरित यदेनं ब्राम्हणा
अभि संगच्छंते तस्य ह दीक्षमाणस्येंद्र एवेंद्रियमादत्ते त्रिष्टुब्वीर्य
पंचदशस्तोम आयुः सोमो राज्यं पितरो यशस्त्रीर्तिमन्यो वा
अयमसमद्भवतिः ब्रम्ह वा अयं भवित ब्रम्ह वा अयमुपावतंत
इति वदंतः स पुरस्ताहीक्षाया आहुति हुत्वाहवनीयमुपितष्ठेत
नेंद्राहेवताया एमि न त्रिष्टुभक्छंदसो न पंचदशास्तोमान्न
सोमाद्राज्ञो न पित्र्याद्वंधोर्मा म इंद्र इंद्रियमादित मा त्रिष्टुब्वीर्य मा
पंचदशःस्तोम आयुर्मा सोमो राज्यं मापितरो यशस्त्रीति स हेंद्रियेण
वीर्येणायुषा राज्येन यशसा बंधुनामि देवतामुपैिनः, गायत्री छंदस्तिवृतं स्तोमं सोमं राजानं ब्रम्ह प्रपद्ये; ब्राम्हणो भवामीति तस्य
ह नेंद्र इंद्रियमादत्ते न त्रिष्टुब्वीर्यं न पंचदशस्तोम आयुर्न सोमो

राज्यं न पितरो यशस्कीर्ति य एवं एतामाहुति हुत्वाहवनीयमुप-स्थाय दीक्षते क्षत्रियः सन् ॥ २३ ॥

अथामेयो वे देवतयाक्षत्रियो दीक्षितो भवित गायत्र छंदसा तिवृत्त्तोमेन ब्राम्हणो बंधुना. स होदवस्य नेव क्षत्रियताम स्पृपिति तस्य होदवस्यतो अमिरेव तेज आदत्ते गायत्री वीर्य तिवृत्त्तोम आयुर्बाद्धणा ब्रह्म यशस्त्रीतिमन्यो वा अयमसमद्भवित क्षत्रं वा अयं भवित क्षत्रं वा अयं भवित क्षत्रं वा अयं मुपावर्तत इति वदंतः सो अनुबंध्याये सिमष्टय- जुषामुपिरष्टा हुत्वाहित माहवनीय मुपित छेतः नामेर्देवताया एमि न गायत्र्या खंदसो न तिवृत्त्रतोमान ब्रह्मणो बंधोर्मा मे अमस्तेज आदित मा गायत्री वीर्य मा तिवृत्त्तोमआयुर्मा ब्राह्मणा यशस्त्रीति सह तेजसा वीर्येणायुषा ब्रम्हणा यशसा कीर्त्यद्वं देवतामुपिन तिष्टुमं छंदः पंचदशं स्तोमं सोमं राजानं क्षत्रं पपद्ये क्षत्रियो भवामि. देवाः पितरः पितरो देवा यो अस्म स सन्यज्ञ स्वं म इदिमष्टं स्वं पूर्त स्वं श्रातं स्वं हुतं तस्य मे यमिष्ठ पद्रष्टायं वायुष्ठ पश्रोतासावादित्यो अनुख्यातेदमहं य एवास्मि सो असीति तस्य ह नामिस्तेज आदत्ते न गायत्री वीर्ये न त्रिवृत्त्तोम आयुर्बाद्धणा ब्रम्ह यशस्त्रीति य एवन्मेतामाहुति हुत्वाहवनीयमुपस्थायोदवस्यित क्षत्रियः सन्॥ २४॥

अथातो दीक्षाया आवेदनस्येव तदाहुर्यद् ब्राम्हणस्य दीक्षितस्य ब्राम्हणो दीक्षिष्टेति दीक्षामावेदयंति कथं क्षत्रियस्यआवेदयेदिति यथैवैतद् ब्राम्हणस्य दीक्षितस्य ब्राम्हणो दीक्षिष्टेति दीक्षामावेदयं-त्येवमेवैतत्क्षत्रियस्यावेदयेसुरोहितस्यार्षेयेणेति तत्तादिती है निधाय वा एष स्वान्यायुधानि ब्रम्हण एवायुधिर्बम्हणो रूपेण ब्रम्ह भूत्वा यज्ञमुपावर्ततः तस्मात्तस्य पुरोहितस्यार्षेयेण दीक्षामावेदयेयुः पुरो-हितस्यार्षेयेण प्रवरं प्रवृणीरन् ॥ २५ ॥ अथातो यजमानभागस्यैव तदाहुः प्राश्नीयास्तित्रयो यजमानभागाँ न माश्नीयात् इति यन्प्राश्नीयादहुतास्तुतं पास्य पापीयां स्याध्यन्न पाश्नीयादाज्ञादान्मानमंतिरयादाज्ञो व यजमानभागः स ब्रम्हणे परिहृत्यः पुरोहितायतनं वा एतस्तित्रयस्य यद् ब्रम्हाधां मो ह वा एष क्षत्रियस्य यसुरोहित उपाह परोक्षेणेव पाश्चितरूपमान्मोति. नास्य पत्यक्ष भिक्षतो भवितः यज्ञ उह वा एष प्रत्यक्षं यद् ब्रम्हा ब्रम्हणि हि सर्वो यज्ञः प्रतिष्ठितो यज्ञे यजमानो यज्ञ एव तद्य-ज्ञमप्यत्यं जित यथा अप्वापो यथापाविम तहै नातिरिच्यते तदेनं न हिन्मस्त. तस्मात्स ब्रम्हणे परिहृत्यो अमी है के जुन्हित अपजापंति भानाम लोकस्तिस्मस्त्वा दथामि सह यजमाने न स्वाहित तत्तथा न कुर्या द्यजमानो व यजमानभागो यजमानं ह सो अमी प्रवृणक्ति य एनं तत्र ब्र्यायाजमानममा प्रावाक्षीः प्रास्यामः प्राणां धक्ष्यित मिरेष्यित यजमानहित राज्ञत्तथा स्यात्तस्मात्तस्याज्ञान्नेयादाज्ञान्नेयात्।। २६॥ इत्येतरेयबाग्हणे सप्तमपंचिकायां चतुर्थो अध्यायः॥ १॥ ॥

विखंतरो ह सीषद्मनः क्यापर्णान् परिचक्षाणो विक्यापर्ण यज्ञमा-जन्हे तत्थानुबुध्य क्यापर्णास्तं यज्ञमाजगुमसे ह तदं तर्ववासां चिक्ररे. तान्ह दृष्टवीवाच पापस्य वा इमे कर्मणः कर्तार आसतेऽ पूर्ताय वाचो विदतारो यच्छ्यापर्णा इमानुत्थापयतेमे मेंतर्वेदिमासि-षतेति तथेति तानुत्थापयां चक्रुस्ते होत्थाप्यमाना रुरुविरे; ये तेभ्यो भूतवीरेभ्यो असितमृगाः कक्ष्यपानां सोमपीथमभिजिग्युः पारिक्षितस्य जनमेजयस्य विकक्ष्यपं यज्ञेतस्ते तत्र वीरवंत आसुः कः स्वित्सोऽस्माकास्ति वीरो य इमं सोमपीथमभिजेष्यतीत्ययमह-मस्मि वो वीर इति होवाच रामो मार्गवेयो रामो हास मार्गवे यो अनूचानः क्यापर्णीयस्तेषां होत्तिष्ठतामुवाचापि न राजिन्नस्थं विदं वेदेरुत्थापयंतीति यस्तं कथं वत्थ ब्रम्ह बंधविति ॥ २०॥ यत्रंदं देवताः पर्यनुं बन्धिक्र एपं लाष्ट्र मध्यमंस्त नृत्रमस्तृत यत्रं स्मालानृकेभ्यः प्रादादरुर्मधानवधीद् बृहस्पतेः प्रत्यवधीदिति तत्रेंद्रः सोमपिथेन व्यार्ध्यंतद्वस्यानुत्र्यृन्धि क्षत्रं सोमपिथेन व्यार्ध्यंतपिद्रं सोमपिथे भवत् त्वष्टुरामुष्य सोमं तद् व्यृत्धमेनाद्यापि क्षत्रं सोमपिथेन स्पतं भक्षं विद्याद्यः क्षत्रस्य सोमपिथेन व्यृत्थस्य येन क्षत्रं समृध्यते कथं तं वेदेरुत्थापयंतीति वत्थ ब्राम्हण त्वं तं भक्षाँ १ वेद हीति तं वे नो ब्राम्हण बृ्हीति तस्मै वे ते राजनिति होनच ॥ २८॥

त्रयाणां भक्षाणामेकमाहरिष्यांति सोमं वा दिध वा अपो बार स यदि सोमं, ब्राम्हणानां स भक्षो, ब्राम्हणांस्तेन भक्षेण जिन्तिष्यसि. ब्राम्हणकत्यस्ते प्रजायामाजनिष्यत आदाय्यापाय्यावसायी यथा कामं प्रयाप्यो यदा वै क्षत्रियाय पापं भवति ब्राम्हणकत्यो अस्य प्रजायामाजायत ईक्तरो हास्मा हि तीयो वा तृतीयो वा ब्राम्हण-तामभ्युपताः स ब्रम्हर्बधवे न जिज्यूषितो. उथ यदि दिधि वैश्यानां स भक्षा वैद्यारतेन भक्षेण जिन्विष्यसि विद्यक्त्यस्ते प्रजायामाज-निष्यते अत्यस्य बलिक्दन्यस्याची यथाकाम ज्येयो. यदा वै क्षत्रि-याय पापं भवात वैश्यकली अस्य प्रजायामाजायत ईश्वरो हास्मा द्वितीयो वा तृतीयो वा वैद्यतामभ्यपैतोःस वैद्यतया जिज्यू पतोः अय यदापः, शृद्राणां स भक्षो शृद्रास्तेन भक्षेण जिन्विष्यसि. शृद्रकल्पस्ते प्रज यामाजनिष्यते उत्यस्य प्रेष्यः कामोत्याप्या यथाकाम वध्यो यदा वै क्षत्रियाय पापं भवति शृद्धकल्पो अस्य मजायामाजायत ईश्वरो हास्मा दितीयो वा तृतीयो वा शूद्रतामस्य पैतोः स शृद्ध-तया जिज्यूषितः ॥ २९ ॥

### १९० ऐतरेयब्राह्मणे सप्तमपं चिका ३०,३१,३२.

एते वे ते त्रयो भक्षा राजिति होवाच येषामाशानेयास्तत्रियो यजमानोऽथास्यैष स्वो भक्षो न्यमोधस्यावरोधाश्व फलानिचीदुंबराण्याश्वस्थानि द्वाक्षाण्यभिषुणुयात्तानि भक्षयेत्सो उस्यस्वोभक्षो
यतो वा अधि देवा यज्ञेनेष्ट्वा स्वर्ग लोकमायंस्तत्रैतांश्वमसा न्युव् अंस्ते न्यमोधा अभवन् न्युव्जाइति हाप्येनानेतन्द्यांचक्षते कुरुकेते ते ह
प्रथमजा न्यमोधानां तेभ्यो हान्ये अधजातास्ते यन्न्यंचो रोहंस्तस्मान्न्यङ् रोहति न्यमोहो न्यमोहो वे नाम तन्न्यमोहं
संतं न्यमोध इत्याचक्षते परोक्षण- परोक्षप्रिया इव हि
देवाः ॥ ३० ॥

तेषां यश्यमसानां रसो उविङ्क्ते उवरोधा अभवन्य य उर्ध्वस्तानि फलान्येष ह वा उव क्षत्रियः स्वाद्धक्षात्रित यो न्यग्रोधरयावरोधाश्च फलानि च भक्षयत्युपाह परोक्षेणैव सोमपिथमागोति नास्य प्रत्यक्षं भिक्षतो भवित परोक्षमिव ह वा एष सोमो
राजा यन्त्यग्रोधः परोक्षमिवैष ब्रम्हणो रूपमुपानिगच्छित यन्त्यत्रियः पुरोधयैव दीक्षयैव प्रवरेणैव- क्षत्रं वा एतद्दनस्पतीनां
यन्त्यग्रोधः; क्षत्रं राजन्यो नितत एव हीह क्षत्रियो राष्ट्रे वसन्
भवित प्रतिष्ठित इव; नितत इव न्यग्रोधो उवरोधिर्मूम्यां प्रतिष्ठितं
इव. तद्यक्षित्रयो यजमानो न्यग्रोधस्यावरोधाश्च फलानिच भक्षयस्यान्यन्येव तत्कात्रं वनस्यतीनां प्रतिष्ठापयित क्षत्र आत्मानं; क्षत्रे
ह व स आत्मिनि क्षत्रं वनस्यतीनां प्रतिष्ठापयित न्यग्रोध इवावरोधिर्मूम्यां प्रति राष्ट्रं तिष्ठत्युग्रं हास्य राष्ट्रमञ्यथ्यं भवित य एवमतं भक्षं भक्षयित क्षित्रयो यजमानः ॥ ३१ ॥

अथ यदौदुंबराण्यू जी वा एषो उन्नाद्याहनस्पतिरजायत यदु-दुंबरो. भीज्यं वा एतद्दनहातीनामूर्जभेवास्मिस्तदन्नादां भीज्यंच वनस्पतीनां क्षत्रे दधात्यथ यदाश्वत्थानि तेजसो वा एष वनस्पित रजायत यददन्थः सामाज्यं वा एतद्दनस्पतीनां तेज एवास्मिस्तः स्वामाज्यं च वनस्पतीनां क्षत्रे दधात्यथ यस्त्राक्षाणि यदासो वा एष वनस्पतिरजायत यस्त्रक्षः स्वाराज्यंच ह वा एतद्दैराज्यंच वनस्पतीनां यद्य एवास्मिस्तस्वाराज्यंवेराज्यंच वनस्पतीनां क्षत्रे दधात्येतान्यस्य पुरस्तादुपक्कृमानि भवंत्यथ सोमं राजानं क्रीणंति. ते राज एवावृत्तोपवस्थान्मतिवदीश्वरंत्यथीपवस्थयमहरेतान्यध्वर्यः पुरस्तादुपक्रत्योधपवस्थयमहरेतान्यध्वर्यः पुरस्तादुपक्रत्ययेतिध्ववणं चर्माध्यववणे फलकं द्रोणकलद्यं दशा-पवित्रमद्रीन् पृतमृतं चाधवनीयं च स्थालीमृदंचनं चमसंच तद्य देतद्वाज्ञानं प्रातरभिषुण्वंति तदेनानि हेधा विगृण्हीयादभ्यन्यानि सुनुयानमाध्यदिनायान्यानि परिशिष्यात् ॥ ३२ ॥

तद्यत्त्रताश्वमसानुत्रयेयुस्तः तं यञ्जमानचमसमुत्रयेत्तास्म हे दभंतरणके प्रास्ते स्याताः तयोवंषद्कृते उतः परिधि पूर्व प्रास्येद् दिषकावृगो अकारिषाभित्येतयचा सः स्वाहाकारयानुवषद्कृते; परम्, आदधिकाः शवसा पंचकृष्टीरिति तद्यन्त्रताश्वमसानाहरेयुस्तदेतं यज्ञमानचमसमाहरेत्तान्यत्रोद्गृण्हीयुस्तदेनमुपोह्नण्हीयात्तद्यदेवां होतोपव्हयेत, यदा चमसं भक्षयेदथैनमेतया भक्षयेद्, यदत्र शिष्टं रिसनः
सुतस्य यदिद्रो अपिबच्छचीभिः; इदं तदस्य मनसा शिवेन सोमं
राजानिमह भक्षयामीति. शिवो ह वा अस्मा एष वानस्पत्यः
शिवेन मनसा भिक्षतो भवन्युयं हास्य राष्ट्रमञ्चयथं भवति य
एवमतं भक्षं भक्षयिति क्षत्रियो यज्ञमानः शत्र एधि हदे पीतः
प्रण आयुर्जविसे सोम तारीरित्यात्मनः प्रत्यीभमर्शः ईक्षरो ह
वा एषो अनत्यभिमृष्टो मनुष्यस्यायुः प्रत्यवहतेरिन्हंन्मा भक्षयतीवितद्यदेतनात्मानमभिमृश्वात्यायुरेव तत्मितरतः, आप्यायस्व समेतुः

#### १९२ ऐतरेयत्राह्मणे सप्तमपंचिका ३३,३४.

ते; सं ते पर्यासि समयंतु वाजा इति चमसमाप्याययत्यभि-रूपाभ्याः यदाते अभिरूपं तत्समृद्धं ॥ ३३ ॥

तद्यत् त्रैताश्वमसात्सादयेयुस्तदेतं यजमानचमसं सादये-त्तान्यत्र प्रकंपयेयुस्तदेनम्न प्रकंपयेदथैनमाहृतं भक्षयेन्, नराशं-सपातस्य देव सोम ते मतिविद ऊमैः पितृभिर्मक्षितस्य भक्षया-मीति पातःसवने नाराशंसो भक्षः उर्विरिति माध्यंदिने काव्ये रिति तृतीयसवने. जमा वै पितरः प्रतःसवने जर्वा माध्यंदिने काव्यास्तृतीयसवने. तदेतियतृनेवामृतांत्तवनभाजः करोति. सर्वौ हैन सो अनुत इति ह स्माह प्रियनतः सोमापो यः कश्च सवनभागित्यमृता ह वा अस्य पितरः सवनभाजो भवंत्युग्रं हास्य राष्ट्रमव्यथ्यं भवति य एवमेतं भक्षं भक्षयति क्षत्रियो यजमानः समान आत्मनः प्रत्यभिभर्शः समानमाप्यायनं चमसस्य. पातः सननस्यैनावृता पातःसवने चरेयुर्माध्यंदिनस्य माध्यंदिने तृतीय-सवनस्य तृतीयसवने. तमेवमेतं भक्षं प्रोवाच रामो मार्गवे-यो विक्तंतराय सीषग्रनाय तस्मिन्होवाच प्रोक्ते सहस्रम् ह ब्राह्मण तुभ्यं दद्मः सञ्चापणं उ मे यज्ञ इत्येतम् हैव प्रावाच तुरः कावषेयो जनमेजयाय पारिक्षितायैतमृहैव पर्वतनारदी सोमकाय साहदेव्याय सहदेवाय सार्जयाय बभवे दैवावृधाय भीमाय वैदर्भाय नमाजत गांधारायतम् है-व पोवाचाभिः सनश्रुतायारिदमाय क्रतुविदे जानकयः, एतम् हैन पोवाच वसिष्ठः सुदासे पैजवनाय. ते ह ते सर्व एव महज्ज गमुरेत भक्षं भक्षयित्वा सर्वे हैव महाराजा आसुरादित्य इव ह स्म श्रिया प्रतिष्ठितास्त्वंतिः सर्वाभ्यो दिग्भ्यो बलिमान्हंत आदित्य। इन ह ने श्रिया। प्रतिष्ठितस्तपति सर्वाभ्यो दिग्भो

#### ऐतरेयब्राह्मणे अष्टनपंचिका १, २. १९३

बलिमानहत्युग्रं हास्य राष्ट्रमञ्यथ्यं भनति य एवमेतं भक्षं भक्षयति क्षत्रियो यजमानो यजमानः ॥ ३४ ॥ इत्यैतरेयज्ञाद्धणे सप्तमपंचिकायां पंचमोऽध्यायः ५ इति सप्तमपंचिका समाप्ताः

११अथाष्टमपंचिकामारं मः श्रीगणेशाय नमः॥ औ । अथातः स्तुतश्चारं वैकाहिकं मातः सवनमैकाहिकं तृतीय सवनमेते वै शांते

कृषे प्रतिष्ठिते सवने यदेकाहिकं शांत्य कृष्यं प्रतिष्ठित्या
अपच्युत्या उत्तो माध्यंदिनः प्रवमानो य उभयसान्नो बृहत्युष्ठस्यामे हि सामनी क्रियेते. आ त्वा रथं यथोतय, इदं
वसो सुतमंघ इति रायंतरी प्रतिपद्रायंतरो अनुचरः प्रवमानेवयं
वा एतदान्महत्वतीयं प्रवमाने वा अत्र रथंतरं कुर्वतिः बृहत्युष्ठं
सवीवधतायै तदिदं रथंतरं स्तुतमाग्या प्रतिपदनुचराग्यामनुशंसत्यथो ब्रम्ह वै रथंतरं क्षत्रं बृहद् ब्रम्ह खलु वै क्षत्रात्यूर्वः ब्रम्ह
पुरस्तानम उग्रं राष्ट्रमन्यथ्यमसदित्यथान्नं वे रथंतरमन्त्रमेत्रः से
तपुरस्तानकत्ययय्यथेयं व पृथिवी रथंतरमियं खलु वै प्रतिष्ठा
प्रतिष्ठामेवास्मै तलुरस्तात्कत्ययतिः समान इंद्रनिहवो अविभक्तः
सो उन्हामुद्दान्त्राम्हणस्तत्य उभयसान्त्रो रूपमुमे हि सामनी क्रियेते; समान्यो धाय्या अविभक्तास्ता अन्हामैकाहिको महत्वतीयः
प्रनाथः ॥ १ ॥

जनिष्ठा उग्नः सहसे तुरायेति सूक्तमुग्रवसहस्वत्तस्वत्रस्य रूपं. मंद्र भोजिष्ठ इत्योजस्वत्तस्वत्रस्य रूपं. बहुलाभिमान इत्य-भिनदभिभूत्ये रूपं. तदेकाददाचे भवत्येकादशाक्षरा वै त्रिष्टुप्-

तम् ष्ट्रिह यो अभिभूत्योजा इति सूक्तमभिवदिभिभूत्ये रूपम् अषाळ्हमुगं सहमानमाभिरित्युग्रवत्सहमानवत्तक्षत्रस्य रूपं. पंच-दश्च भवत्योजो वा इंद्रियं वीर्य पंचदशः ओजः क्षत्रं वीर्य राजन्यस्तरेनमोजसा क्षत्रेण वीर्येण समर्थयति. तद्वारहाजं भवति भारहाजं वे बृहदाष्येण सलोमेष ह वाव क्षत्रिययज्ञः समृत्धो यो बृहत्युष्ठस्तस्माद्यत्र क्च क्षत्रियो यजेत बृहदेव तत्र पृष्ठं स्यात्तत्ममृत्धं ।। ३॥

ऐकाहिका होत्रा एता वै शांताः क्ष्माः प्रतिष्ठिता होत्रा यदैकाहिकाः शांत्ये क्षुप्त्ये प्रतिष्ठित्या अपन्युत्ये ताः सर्वरूपा भवंति सर्वसमृत्याः सर्वरूपताये सर्वसमृध्येः सर्वरूपाभिहोत्राभिः सर्वसमृत्याभिः सर्वान्त्रामानवामवामेति तस्माद्यत्र कचैकाहा अस-वंरनोमा असर्वपृष्ठा ऐकाहिका एव तत्र होत्रा स्युस्तत्समृत्धमुक्थ्य ै एवायं पंचदशः स्यादित्याह्रोजे। वा इंद्रियं वीर्य पंचदशः ओजः क्षत्रं वीर्य राजन्यस्तदेनमोजसा क्षत्रेण वीर्येण समर्ध्याते. तस्य त्रिंशस्तुतशस्त्राणि भवति. त्रिंशदक्षरा वै विराड्; विराळनायं विराज्ये वैनं तदन्नाये प्रतिष्ठापयति. तस्मात्तदुवश्यः पंचदशः स्या-दित्याहु ज्योतिष्टोम एवाभिष्टोमः स्याद् ; ब्रम्ह वै स्ते।मानां त्रिवृत्का-त्रं पंचरशो. ब्रह्म खलु वै क्षत्रास्त्री ब्रम्ह पुरस्तान्म उग्नं राष्ट्रमन्यभ्यमसदिति. विश्वः सप्तदशः शीद्धो वर्ण एकविंशो; विशं-चैवासी तच्छीद्रं च वर्णमनुवर्धानी कुर्वत्यथो तेजो वै स्तोमाना त्रिवृद्दीर्य पंचदशः प्रजातिः समदशः प्रतिष्ठैकविशस्तदेनं तेजसा वीर्येण प्रजात्या प्रतिष्ठयां ततः समर्धयति, तस्माज्ज्योतिष्टोमः स्यात्तस्य चतुर्विद्याति स्तुतशस्त्राणि भवंतिः चतुर्विशस्यर्थमासो वै संवत्सरः; संवत्सवरे कृत्स्नमनायं कृत्स्न एवेनं तदनाये प्रतिष्ठाप-यति तस्माञ्ज्योतिष्टोम एवामिष्टोमः स्यादिमष्टोमः स्यात् ॥ ४ ॥ इत्यैतरेयब्राद्मणे अप्रमपंचिकायां प्रथमो अध्यायः ॥ १ ॥

भयातः पुनरभिषेतस्यैन सूयते ह वा अस्य क्षत्रं यो दीक्षते क्षित्रयः सन्त •यदा उनभृथादुदेत्यानुनंध्ययेष्ट्वीदनस्यत्ययेन-मुदनसानीयायां संस्थितायां पुनरभिषिचतिः तस्यते पुरस्तादेन संभारा उपकृष्ठमा भनंत्यीदुं नर्यासंदी तस्ये प्रादेशमात्राः पादाः स्युरर-लिमात्राणि शीर्षण्यानूच्यानि मींजं विनयनं व्याद्यचर्मास्तरण-मीदुं नरश्चमस उद्वं नरशाखा तिस्मेनतिस्थिमसे ७ ष्ठातयानि निषुतानि भनंति, दिध मधु सिपरातयन्थां आपः शब्पाणिच ते नमानिच सुरा दूर्वा तथेषा दक्षिणा स्मयन्तीनेनेदे भनित, तत्रेता प्राचीमासंदीं प्रतिष्ठापयति तस्या अंतर्वेदि ही पादी भवती; बहिवेदि हावियं वे श्रीस्तस्या एतस्यिमितं रूपं यदंतर्वेदायै-ष भूमाअगिरिमितो यो बहिवेदि तद्यदस्या अंतर्वेदि ही पादी भवतो; बहिवेदि हा उभयोः कामयोरुपाप्त्यै यश्चात्वेदि यश्च बहि-विदि॥ ५॥

व्यार्घेचर्भणास्तृणात्युत्तरलोमा पाचीनग्रीवेण क्षत्रं वा एत-दारण्यानां पशूनां यद् व्याघः क्षत्रं राजन्यः क्षत्रेणैव तत्क्षत्रं समर्धय-ति. तां पश्चात्माङ्गपविद्याच्यजान् दक्षिणमभिमंत्रयतं उभाभ्यां पा-णिभ्यामालभ्यः अमिष्ट्वा गायन्या संयुक् छंदसा रोह्तुः; सवितोष्णि-हा सोमो अनुष्मा बृहस्पतिर्बृहत्या मित्रावरुणी पंक्स्येंद्रस्त्रिष्टुमा विक्ते देवा जगत्या तानहमनु राज्याय साम्राज्याय भीज्याय स्वाराज्याय वैराज्याय पारमेष्ठयाय राज्याय महाराज्यायाधिपत्याय स्वावस्यायातिष्ठायारोहामीत्येतामासंदीमारोहेदक्षिणेनाग्रे जानुनाथ सब्येन तत्तिदिती ॐ चतुरुत्तरैर्वे देवाइछंदोभिः स्याग्नत्वेता श्रिय-मारोहन्यस्यामेत एतर्हि प्रतिष्ठिता अभिर्गायन्या सवितोणिहा सोमो अनुष्टुभा बृहस्पतिर्बृहत्या मित्रावरुणी पंनरेंयद्रस्त्रिष्टुभा विक्वे देवा जगत्या ते एते अभ्यन्च्येते अमेर्गायन्यभवत्सयु-ग्वेति कल्पते ह वा असी योगक्षेम उत्तरोत्तीरिणीं ह श्रियमश्रुते अते ह प्रजानमिक्वर्यमाधिपत्यं य एवमेता अन् देवता एतामासं दीमारोहात क्षत्रियः सन्नथैनमभिषेक्ष्यन् अपां शांति वाचयाति. चक्षुषा पश्यतापः शिवया तन्वोपस्पृशत लचं मे; सर्वा<sup>९</sup>अमी ९रमुषदी हुवे वो मिय वची बलमोजी निधत्तेति. नैतस्याभिषिषिचानस्याशांता आपो नीर्ये निर्हणत्रिति ॥ ६ ॥ :

अयैन्मुदं बरशाखामंतर्धायाभिषिचतीमा आपः शिवतमा इमाः

सर्वस्य भेषजीः; इमा राष्ट्रस्य वर्धनीरिमा राष्ट्रभृतो उपताः; याभि-रिंद्रमभ्यार्षचत्प्रजापातिः सोमं राजानं वरुणं यमं मनं ताभिरिद्र-रिभाषचामि त्वामहं राज्ञां त्वमधिराजो भवेह; महातं त्वा महीनां समाजं चर्षणीनां देवी जिनन्यजीजनद् भद्रा जिनन्यजीजनद् देवस्य त्वा सिन्तुः पसवे अदिवनोर्बाहुभ्यां पूष्णो हस्ताभ्याम् पेस्तेजसा सूर्यस्य बर्चर्सेंद्रस्येंद्रियेणाभाषेंचामि बलाय श्रिये यशसे उनादायः भूरिति य इच्छेदिममेव पत्यत्रमद्यादित्यथ य इच्छेद् हिप्रूषं भूर्भुव-इत्यथ य इच्छेत्त्रिपुरुषं वा अप्रतिमं वा भूर्भवः स्वरिति तत्वीक आहुः, सर्वाप्तिर्वा एषा यदेता व्याहतयो अतसर्वेण हास्य परसी कृतं भवतीति तमेतेनाभिषिचेदेवस्य त्वा सवितः प्रसवे अश्वनो-र्बाहुभ्या पूष्णो हस्ताभ्याममेस्तेजसा सूर्यस्य वर्चसेंद्रस्येंद्रियेणाभि-र्षिचामि बलाय श्रिये यशसे उनाद्यायेति तद् पुनः परिचक्षते यदसर्वेण वाचो अभिषिक्तो भवतीक्षरो ह तु पुरायुषः पैतीरिति ह स्माह सत्यकामी जांबाली यमेताभिर्चाहतिभिनीभिषिचतीती-श्वरो ह सर्वमायुरैतोः सर्वमाप्रोहिजयनेत्य ह स्माहोदालक आह-णियमेताभिव्याहितिभिर्गिषचतीति. तमेतेनेवाभिषिचेदेवस्य त्वा सिवतुः प्रसवे अविवनीविह्यां पूष्णी हस्ताभ्याममेस्तेजसा वर्चसेंद्रस्येंद्रियेणाभिषिचामि बलाय श्रिये यशसे उनाबाय भूर्भुवः स्वरित्यधैतानि ह वै क्षत्रियादीजानाद् व्युक्तां-तानि भवंति ब्रह्म क्षेत्रे अग्नायमपामे षधीनां रसी ब्रम्हवर्चस-मिरा पृष्टिः प्रजातिः क्षत्ररूपं तदयो अनस्य रस ओषधीनां क्षत्रं पतिष्ठा तबदेवाम् पुरस्तादाहुवी बुहोति तदिसन्त्रम्ह क्षत्रे दधाति ॥ ७ ॥

भथ यदौदुंबर्यासंदी भनत्यौदुंबरश्वमस उदुंबरशाखीर्गा 17\*

अनादम्दंबर अर्जमेनास्मिस्तदनादां दधात्यथ यहिष मधु घृतं भवत्यपां स ओषधीनां रसो उपानेवास्मिस्तदोषधीनां रसं दधात्यथ यदातपवर्ध्या आपो भवंति. तेजश्च ह वै ब्रम्हवर्चसं चातपवर्ध्या आपस्तेज एवास्मिस्तद्ब्रम्हवर्चसं च दधात्यथ यच्छषाणि च तोवमानिच भवंतीरायै तत्पृध्यै रूपमथो प्रजात्या इरामेबास्मिः स्तर्याष्ट्रं दधात्यथो पजातिमथ यत्सुरा भवति क्षत्ररूपं ; तद्रथो अन्नस्य रसः क्षत्ररूपमेवास्मिस्तइधात्यथो अन्नस्य रसमथ यदुर्वा भवति क्षत्रं वा एतदोषधीनां यहूर्वा क्षत्रं राजन्यो नितत इव हीह क्षत्रियो राष्ट्रे वसन् भवति प्रतिष्ठित इव निततेन दूर्वाव-रोधैर्भूम्यां प्रतिष्ठितेव तदाहुर्वा भवत्योषधीनामेवास्मिस्तत्क्षत्र दधा-न्यथो प्रतिष्ठामेतानि ह नै यान्यस्मादीजानाद् व्युक्तांतानि भवंति, ान्येवास्मिस्तइधाति. तैरेवैनं तत्समर्धयत्यथास्मै सुराकंसं हस्त आदधातिः स्वादिष्ठया मदिष्ठया प्वस्व सोम धारया इंद्राय पातवे ्सुत इत्याधाय शांति वाचयति. नाना हि वा देवहितं सदस्कृतं मा संसुक्षाथां परमे व्योमनि. सुरा त्वमिस शुष्मिणी सोम एष राजा मेनं हिंसिष्टं. स्वां योनिमाविशंताविति सोमपीथस्य चैषा सुरापीथस्य च व्यावृत्तिः पीत्वायं राति मन्येत तस्मा एना पय-च्छेत्तत्थ मित्रस्य रूपं. मित्र एवैनां तदंततः प्रतिष्ठापयीत तथा हि मित्रे मतितिष्ठति मतितिष्ठति य एवं वेद ॥ ८ ॥

अथोदुंबरशाखामभिमत्यवरोहत्यूर्मा अनायमुदुंबर ऊर्जमेव तदन्नायमभिमत्यवरोहत्युपर्यंवासीनो भूमी पादी मतिष्ठाप्य मत्यवरोहमाह, मतितिष्ठामि यावापृथिव्योः, मतितिष्ठामि माणा-पानयोः, मतितिष्ठाम्यहोरात्रयोः, मतितिष्ठाम्यन्नपानयोः, मति ब्र-म्हन्पति क्षत्रे पत्येषु त्रिषु लोकेषु तिष्ठामीत्यंततः सर्वणात्मना मितिष्ठित. सर्वस्मिन् ह वा एतस्मिन्मितिष्ठत्युत्तरोत्तरिणीं ह श्रियमश्रुते अश्रुते ह प्रजानामै स्वर्यमाधिपत्यं य एवमेतेन पनर-भिषेकेणाभिषिक्तः क्षत्रियः पत्यवरोहत्येतेन पत्यवरोहेणः पत्यवन रूह्मोपस्यं कृत्वा प्राङासीनोः; नमो ब्रम्हणे नमो ब्रम्हणे नमो ब्रम्हण इति त्रिष्कृत्वो ब्रम्हणे नमस्कृत्य वरं ददामि. जित्या अभिजित्ये विजित्ये संजित्या इति वाचं विसृजते. स यत्रमो ब्रम्हणे नमो ब्रम्हणे नमो ब्रम्हण इति त्रिष्कृत्वो ब्रम्हणे नमस्क-रोति ब्रम्हण एव तत्क्षत्रं वशमेति तद्यत्र वे ब्रम्हण: क्षत्रं वशमे-ति तद्राष्ट्रं समृत्वं तद्दीरनदाहास्मिन् नीरो जायते. अथ यद्दरं ददामि जित्या अभिजित्यै विजित्यै संजित्या इति वाचं विसु-जत. एतह वाचो जितं यहदामीत्याह यदेव वाचो जितां ९३ तन्म इदम्नुकर्म संतिष्ठाता इति विसृज्य वाचमुपोत्थायाहवनीये समिधमभ्यादधाति समिदसि सम्बेंस्बेदियेण वीर्येण स्वाहेतीहि-येणैन तहीयेणात्मानमंततः समर्धयत्याधाय समिधं त्रीणि पटानि माङ्दङ्भ्युकामति कृषिरिस दिशां मिय देवेभ्यः कल्पत, कल्पतां मे योगक्षेमी अभयं मे अस्वित्यपराजिता दिशमुपतिष्ठते जितस्यैवा पनः पराजयाय तत्तदिती १३ ॥ ९ ॥

देवासुरा वा एषु लोकेषु संयेतिरे. त एतस्यां प्राच्यां दिशि येतिरे तांस्ततो उसुरा अजयंस्ते दक्षिणस्यां दिशि येतिरे. तांस्ततो असुरा अजयंस्ते प्रतीच्यां दिशि येतिरे तांस्ततो असुरा अज-यंस्त उदीच्यां दिशि येतिरे. तांस्ततो असुरा अजयंस्त एत-स्मिन्नवांतरदेशे येतिरे य एष प्राङ्टदङ् ते ह ततो जिग्युस्तं यदि क्षत्रिय उपधावेत्सेनयोः समायत्योस्तथा मे कुरु यथाहिममा सेनां जयानीति स यदि तथेति ब्रूयाद् वनस्येत वीट्वंगो हि भूया इत्यस्य रथोपस्थमभिमृश्यायैनं ब्र्यादातिष्ठस्तितां ते दिशमभिमुखः सन्नत्थी रथो अभिमन्ततां. स उदङ् स मत्यङ् स दक्षिणा स माङ् सो अभिनिति; अभीनतेंन हिविषेत्येवनमानतंयदेशैनमन्त्रीक्षेता प्रतिरथेन शासेन सीवर्णेनेति. जयाते ह ता सेनां यद्यु वा एनमु-प्रधावेत्संग्रामं संयतिष्यमाणस्तथा मे कुरु यथा अहिममं संग्रामं संजयानीत्येतस्यामेवैनं दिशि यातयेज्जयति ह तं संग्रामं यद्यु वा एनमुव्धावेद्राष्ट्रादपरुध्यमानस्तथा मे कुरु यथा अहिमदं राष्ट्रं पुनर-वगच्छानीत्येतामवैनं दिशम्पनिष्क्रमयत्तथा ह राष्ट्रं पुनरवगच्छानीत्येतामवैनं दिशमुपनिष्क्रमयत्तथा ह राष्ट्रं पुनरवगच्छानीत्येतामवैनं दिशमुपनिष्क्रमयत्तथा ह राष्ट्रं पुनरवगच्छान्यस्थायामित्राणां व्यपनुत्ति ब्रुवन् गृहानभ्येत्यः अप पाच इंद्रविक्वाअभित्रानिति सर्वतो हास्म अनिप्तत्रमभयं भवत्युत्तरोत्तरिणी ह श्रियमश्चेते अश्चते ह प्रज्ञानभिक्वयंमाधिपत्यं य एवमेताम-मित्राणां व्यपनुत्ति ब्रुवन् गृहानभ्येत्येत्य गृहान् पश्चाहृद्धस्यामेरुप् विष्टायान्त्रारब्धाय ऋत्विगंततः बंसेन चतुर्गृहीतास्तिस्र आज्या-कृतीर्रहीः प्रपदं जुहोत्यनात्यां अरिष्ट्याअज्यान्याअभयाय ॥ १०॥

पर्यूषु प्रधन्व वाजसातये परिवृत्ताभू ब्रंग्ह प्राणममृतं प्रपद्यते, उपमसी शर्म वर्माभयं स्वस्तये; सह प्रजया सह पशुभिणि सक्षिणिद्धिषस्तरध्या ऋणया न ईयसे स्वाहा अनु हि त्वा सुतं सोममदामि महे समभुवो ब्रग्ह पाणममृतं प्रपद्यते उयमसी शर्म वर्माभ्यं स्वस्तये सह प्रजयासह पशुभियं राज्ये वाजाँ अभिपवमान प्रगाहते स्वाहा अन्नीजनी हि पवमान सूर्य विधारे श स्वक्रंग्ह पाणममृतं प्रपद्यते अयमसी शर्म वर्माभयं स्वस्तये सह प्रजया सह पशुभिः क्मना पयो गोजीरया रहमाणः पुरंध्या स्वाहत्यनानी ह वा अरिष्ठो उन्नीतः सर्वतो गुप्तस्त्रय्ये विद्याय रूपेण सर्वा दिशो उन्न संचर्त्येद्वे लोके पृतिष्ठितो यस्मा एता ऋत्विगंततः

कसन चतुर्गृहीतास्तिस्त आज्याहुतीर्रेद्रीः पपदं जुहोत्यथांततः मजातिमाशास्ते गवामश्वानां पुरुषाणामिह गावः प्रजायध्वमिहाश्वा इह पुरुषाः; इहो सहस्रदक्षिणो वीरस्त्रातां निषीदित्विति बहुरह वै प्रजया पशुभिभविति य एवमेतामंततः प्रजातिमाशास्ते गवामश्वानां पुरुषाणामेष ह वाष क्षत्रियो विकृष्टो यमेवंविदो याजयंत्यथ हतं त्रेयव कर्षते यथा ह वा इदं निषादा वा सेलगा वा पाप कृतो वा वित्तवंतं पुरुषमरण्ये गृहीत्वा कर्त्तमन्वस्य वित्तमादाय द्रवंति. यमेवंविदो याजयंत्वेतत्व सम वै तिहृहानाह जनमेजयः पारिक्षित एवंविदं हि वै मामेवंविदो याजयंति. तस्मादहं जयाग्यभीत्वर्री सेनां जयाग्यभीत्वर्यो सेनया न मा दिव्या न मानुष्य इषव ऋच्छं त्येष्यामि सर्वमायुः सर्वभूमिभवित्यामीति न ह वा एनं दिव्या न मानुष्य इषव ऋच्छं त्येष्यामि सर्वमायुः सर्वभूमिभवित्यामीति न ह वा एनं दिव्या न मानुष्य इषव ऋच्छं त्येष्यामि सर्वमायुः सर्वभूमिभवित्यामीति यमेवंविदो याजयंति याजयंति ॥१९॥ इत्यैतरेयब्राम्हणेऽष्टमपंत्विकायां हिती-यो अध्यायः ॥ २ ॥

अथात ऐंद्रो महाभिषेकस्ते देवा अज्ञुवन्समजापितका, अयं वै देवानामे। जिष्ठो बिल्छः सिहिष्ठः सत्तमः पारियिष्णुतम इममेवाभिषिचामहा इति तथिति तहैति दिंद्रमेव तस्मा एतामासंदीं समभरत्रृचं नाम तस्ये बृहच्च रथंतरंच पूर्वी पादावकुर्वन्वेरू पं च
वैराजं चापरी शाकररेवते शीर्षण्ये; नीधसंच कालेयं चानूच्ये; ऋचः
माचीनातानान्सामानि तिरश्वीनवायान्यज्ञंष्यतीकाशान्यश आस्तरणं श्रियमुपवर्हणं तस्ये सिवता च बृहस्पतिश्व पूर्वी पादावधारयतां. वायुश्व पूषाचापरी मित्रावरुणी शीर्षण्ये आदिवनावनूच्ये. स
एतामासंदीमारोहद्दसवस्त्वा गायन्नेण छंदसा त्रिवृता स्तोमेन

#### २०२ ऐतरेयब्राह्मणे अष्टमपंचिकाः १२, १३.

रयंतरेण सामा रोहंत: ताननारोहामि सामाज्याय: रुद्रास्त्रा षेष्ट्रभेन छंदसा पंचदशेन स्तोमेन बृहता साम्ना रोहंतु तानन्वारो हामि भीज्यायादिन्यास्त्वा जागतेन छंदसा सप्तदशेन स्तामेन विरूपेण सामा रोहंतु तानन्वारोहामि स्वाराज्याय विश्वे त्वा देवा थानुष्टभेन छंदसैकविशेन स्तोमेन वैराजेन सामा रोहंतु तानना-रोहामि वैराज्यायः साध्या त्वाप्याश्च देवाः पांक्तेन छंदसा त्रिणवेन स्तोमेन शाकरेण सामा रोहंत्. तानन्वारोहामि राज्यायः मरुतश्च खागिरसश्च देवा अति उदसा छंदसा त्रयस्त्रिशेन स्ते मेन रैवतेन-सामा रोहंतु. तानन्वारोहामि पारमेश्चयाय माहाराज्यायाधिपत्याय स्त्रावत्रयाय।तिष्ठ।यारोहामे स्वेतामासंदीमारोहत्तमेतस्यामासंयामा-सीनं विक्षे देवा अबुवन वा अन्युक्तुष्ट इंद्रो वीर्य कर्तुमहत्य भ्येनमुकोशामिति तथेति तं विक्वे देवा अभ्यदक्रोशिकमं देवा अभ्य-दक्रोशत समाजं सामाज्यं भोजं भोजवितरं स्वराजं स्वाराज्यं विराजं वैराज्यं राजानं राजपितरं परमेष्ठिनं पारमेष्ट्यं. क्षत्रमजनि क्षत्रियो अजनि विश्वस्य भूतस्याधिपतिरजनि विशामत्ता अजनि पुरा भेत्ता उनन्यसुराणां हंता उजिन ब्रम्हणो गोप्ता उजिन धर्मस्य गोप्ता **उजनीति तमभ्यु**क्तुष्टं प्रजापितरभिषेक्ष्यत्रेतयचभ्यिमंत्रयत ॥१२॥

निषसाद धृतनतो वरुणः पस्यास्वा साम्राज्याय भीज्याय स्वाराज्याय वराज्याय पारमेध्याय राज्याय माहाराज्यायाधिष-त्याय स्वावश्यायातिष्ठाय सुक्रतुरिति तमेतस्यामासंद्यामासीनं प्रजापितः पुरस्तात्तिष्ठन्मत्यङ्मुख औदुंबर्यार्द्रयाशाख्या सपला-राया जातरूपमयेन च पवित्रेगातधीयाभ्याषिचद्; इमा आपः शिव-तमा इत्येतेन तृचेन देवस्य त्वेति च यजुषा भूर्भुवः स्वरित्येता-भिश्व व्याहृतिभिः ॥ १३॥

अर्थेनं प्राच्यां दिशि वसवो देवा षड्भिश्वेव पंचविंशैरहो-भिरभ्यापंचनेतेन च त्वेनैतेन च यजुषा एताभिश्व व्याहतिभिः ्सामाज्यायः तस्मादेतस्यां पाच्यां दिशि ये केच पाच्यानां राजानः साम्त्राज्यायैव ते अभिषिच्यंते सम्त्राळित्येनानभिषिक्तानाचक्षते एतामेव देवानां विहितिमन्वधैनं दक्षिणस्यां दिशि रुद्रा देवा षड्भि धैव पंचिविशैरहोभिरभ्यि चेन्नेतेन तृ चेनैतेनच च यज्ञेताभिश्व व्याहतिभिर्मीच्याय. तस्मादेतस्यां दक्षिणस्यां दिशि ये केव सत्वतां राजानो भीज्यायैव ते अभिषच्यंते भोजेत्ये-नानभिषिक्तानाचक्षत एतामे बदेवानां बिहितिन व्यथिनं प्रतिच्यां दिश्याः दित्या देवाः षड्भिश्वैव पंचींवदीरहोभिरभ्याषचेत्रतेन च तुचेनैतेन च यज्ञेताभिश्व व्याहातिभिः स्वाराज्यायः तस्मादेतस्यां प्रती-च्यां दिशि ये केच नीच्यानां राजानी ये आच्यानां स्वाराज्या-येव ते र्शाषिच्यंते स्वराळिखेनानभिषिक्तानाचक्षत. एतामेव देवाना विहितिमन्वथैनमदीच्यां दि वी विक्ते देवाः षड्भिश्वैव वचित्रीरहो भिरभाषिचन्नेतेन चतुचेनैतने च यजुषैताभिश्व व्याहातिभिर्वैराज्याय तस्मादेतस्याम्दीच्यां दिशि ये केच परेण हिमवंतं पदा उत्तरकरव उत्तरमद्रा इति वैराज्यायैव ते अभिषच्यते, विराळित्येनानभिषिक्तानाचक्षत एतामेव देवानां विहितिमन्वथै-नमस्यां ध्रुवायां मध्यमायां प्रतिष्ठायां दिशि साध्याश्वाप्त्याश्व देवाः षड्भिश्वेव पंचविंदीरहोभिरभ्याषचनतेन त्वेनैतेन च यज्ञेति।भिश्व व्याहतिभी राज्यायः तस्मादस्यां ध्रुवायां मध्यमायां पतिष्ठायां दिशि ये केच कुरुपंचालानां राजानः नराणां राज्यायेव ते अभिषच्यते. राजेत्येनानीभिषक्तानाच-क्षत एतामेव देवानां विहितिमन्वयैनां अर्धायां दिशि महत-

श्वांगिरसश्च देवाः ष इभिश्वेव पं वांविद्यारहे। भिरभ्यार्षे चन्नेतेन्व य जुषिताभिश्च व्याहितिभिः पारमेष्ठवाय माहाराज्यायाधिपत्याय स्वावक्यायातिष्ठायेति. स परमेष्ठी माजापत्यो भवत्स एतेन महाभिषेत्रेणाभिषिक्त इंद्रः सर्वा जितीरजयत्सर्वान् लोकानाविद्यां देवानां श्रेष्ठचमतिष्ठां परमतामगच्छत्साम्बाज्यं भीज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेष्ठ्युं राज्यं माहाराज्यमाधिपत्यं जित्वास्मि लोके स्वयंभूः स्वराळमृतो अमुष्मिन्त्स्वर्गे लोके सर्वान्कामानाप्त्वा अमृतः समभवत्समभवत् ।। १४ भ इत्येतरेयन्नाह्यणे अष्टमपीचकायां तृतीयो अध्यायः ।। ३ ।।

स य इच्छेदेवंविक्षित्रियमयं सर्वा जिती जंयेतायं सर्वा न्जोकान्विदेतायं सर्वेषां राजां श्रीष्ठयमितष्ठां परमता गच्छेत साम्राज्यं
भीज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेष्ठयं राज्यं माहाराज्यमाधिपत्यमयं
समंतपर्यायी स्यात्सार्वभीमः सार्वायुष आंतादापरार्धात्युथिज्ये
समुद्रपर्यताया एकराळिति तमेतेनेद्रेण महाभिषेकेण क्षत्रियं
शापियता अभिषिचेद्यांच रात्रीमजायेथा यांच मेतासि तदुभय
मंतरेणेष्टापूर्त्तं ते लोकं सुकृतमायुः मजा वृंजीयं यदि मे दुद्योशित स
य इच्छेदेवंविक्षित्रियो अदं सर्वा जिती जियेयमहं सर्वान्
लोकान्विदेयमहं सर्वेषां राजां श्रीष्ठयमितष्ठां परमतां गच्छेयं
साम्राज्यं भीज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेष्ठ्यं राज्यं
माहाराज्यमाधिपत्यमहं सम्तप्याया एकराळिति स न
विचिकित्सेत्स ब्रूयात्स ह श्रद्धया यांच रात्रीमजाये अदं यां च पेतास्मि तदुभयमंतरेणेष्टापूर्ते मे लोकं सुकृतमायुः प्रजा
वृंजीथा यदि ते दुद्धेयामिति ॥ १५॥।

# ऐतरेयब्राह्मणे अष्टमपंचिका १६, १७. २०५

भय ततो ब्रूयाचतुष्टयानि वानस्पत्यानि संभरत नैय्यग्रोधान्यीदं बराण्याद्वत्थानि प्राक्षाणीति क्षत्रं वा एतद्दनस्पतीना यन्य-प्रोधो. यत्रैययप्रोधानि संभरति, क्षत्रमेवास्मिस्तद्दधाति. भीज्यं वा एतद्दनस्पतीनां यदुदं बरान् यदीदं बराणि संभरंति भीज्यमेवास्मिस्तद्दधाति. साम्राज्यं वा एतद्दनस्पतीनां यदद्वत्थाः; यदाद्वत्थानि संभरंति साम्राज्यं वा एतद्दनस्पतीनां यदद्वत्थाः; यदाद्वत्थानि संभरंति साम्राज्यं वा एतद्दनस्पतीनां यद्वत्थानि. स्वाराज्यं च ह वा एतदे राज्यं च वनस्पतीनां यद्वत्थाः. यत्प्रक्षाणि संभरंति स्वाराज्य-वर्षात्ये एवास्मिस्तद्दधात्यय ततो ब्रूयाचतुष्टयान्याषधानि संभरत तावमकृतानि विद्दाणां महावीहीणां प्रियंगूनां यवानामिति क्षत्रं वा एतदोषधीनां यद् वीह्योः यद् विद्दाणां तोवम संभरंति क्षत्रमेवास्मिस्तद्दधाति. साम्राज्यं वा एतदोषधीनां यन्महावीहिणां तोवम संभरंति साम्राज्यमेवास्मिस्तद्दधाति. भीज्यमेवास्मिस्तद्दधाति. सेनान्यं वा एतदोषधीनां यद्यवा यद्यनानां तोवम संभरंति सैनान्यमेवास्मिस्तद्दधाति। १६ ॥

अथास्मा औदंबरीमासंदीं संभरितः तस्या उक्तं ब्राम्हणमी-दुंबरश्वमसो वा पात्री बोदुंबरशाखा तानेतान्संभारान्संभृत्यीदुंबर्यी पात्र्यां वा चमसे वा समाविष्युस्तेषु समोतेषु दिध मधु सिंपरातपवर्ष्यां आपो अयानीय प्रतिष्ठाप्येतामासंदीमिभिमंत्रयेत; बृहच्च ते रथंतरंच पूर्वी पादी भवता; वेरूपंच वैराजं चापरी; शाकररेवते शीर्षण्ये; नीधसंच कालेयं चानूच्ये. ऋचः प्राचीनातानाः सामानि तिरश्वी-नवाया यजूंष्यतीकाशा यश आस्तरणं श्रीरुपबर्हणं; सविता च ते बृहस्पतिश्व पूर्वी पादी धारयता; वायुश्व पूषा चापरी मित्राव-रूणी शीर्षण्ये अश्विनावनूच्ये इत्यथैनमेतामासंदीमारोहयेहसवस्वा

### २०६ ऐतरेयब्राह्मणे अष्टमपंचिका. १७, १८.

गायत्रेण छंदसा त्रिवृता स्तोमेन रथंतरेण सामा रोहंतु: तानन्वा-रोह साम्राज्याय. हदास्ता त्रेष्ट्रभेन छंदसा पंचदशेन स्तोमेन बृहता सामा रोहंतु तानन्वारोह भीज्यायः आदित्यास्त्वा जागतेन छदेसा सप्तदशेन स्तोमेन वैरूपेण सामा रोहंतु तान-वारोह स्वा-राज्याय विक्वे त्वा देवा अनुष्टुभेन छंदसैकविंशेन स्तोमेन वैरा-होन सामा रोहत् तानन्वारोह वैराज्याय मरुतश्च त्वांगिरसश्च देवा अतिछंदसा छंदसा त्रयस्त्रिशेन स्तोमेन रैवतेन साम्ना रोहंत तानवारोह पारमेष्ट्यायः साध्याश्व त्वाप्याश्व देवाः पाङ्क्तेन छंदसा त्रिणवेन स्तोमेन वाकरेण सामा रोहंत तानन्वारोह राज्याय माहाराज्यायाधिपत्याय स्वावस्य यातिष्ठायारीहेत्येतामा-संदीमारोह येत्तमेतस्यामासंदामासीनं राजकर्तारो ब्रुयुने वा अन-ध्यक्रष्टः क्षत्रियो वीर्ये कर्तुमर्हत्यभ्येनमुक्तोशामीत तथेति तं राज-कर्तारो अध्यक्तीशंतीमं जना अभ्यक्तीशत समाजं साम्राज्यं भोजं भोजपितरं स्वराजं स्वाराज्यं विराजं वैराज्यं परमेष्टिनं पारमेष्ठयं राजानं राजपितरं क्षत्रमजनि क्षत्रियो अजनि विक्षस्य भतस्याधिपातरजनि विशामत्ता अजन्यभित्राणां हेता अजनि ब्राह्मणाना गोप्ता उजनि धर्मस्य गोप्ता उजनिति तमस्युक्तुष्टमेनंविद्रभिषेक्ष्यने-तयर्चा अभमंत्रयेत ॥ १७ ॥

निषसाद धृतवतो वरुणः पस्यास्वा साम्राज्याय भीज्याय स्वाराज्याय वैराज्याय पारमेष्ठ्याय राज्याय माहाराज्यायाधिप-स्याय स्वावश्यायातिष्ठाय सुक्रतुरिति तमेतस्यामाक्षानमवंवित्पुरस्ता-तिष्ठ-प्रत्यङ्मुख औदुंबर्यार्द्रया बाख्या सपलाशया जातस्वपम-येनच पवित्रेणांतर्धायाभिषिचतीमा आपः शिवतमा इत्येतेन तृचेन देवस्य त्वृति च यञ्जषाभूर्भवः स्वरित्येताभिश्व व्याहतिभिः ॥१८॥

पाच्यां ला दिशि वसवो देवा षड्भि धैव पंचविशैरहोभिरभिष-चंत्वेतेन च तृवेनेतेन च यजुषैताभिश्व व्याहातिभिः सामाज्यायः दक्षिणस्यां त्वा दिशि रुद्रा देवा षड्भिश्वेव पंचविंशीरहोभिरभि-षिचंत्वेतेन च त्येनेतेन च यबुषिताभिश्व व्याहितिभिर्मीज्याय.प्रतीच्यां ला दिश्यादित्या देवाः षड्भिश्वैव पंचवित्रीरहोभिरभिषिचंलेतेन च वृचेनेतेन च यबुषेत भिश्व न्याहतिभिः स्वाराज्यायोदीच्यां लादि-शिविशने देनाः षड्भिश्वैव पंचिन्धिरहोभिरभिषिचं लेतेन च तृचेनेतेन च यज्ञीवाभिश्व व्याहतिभि वैराज्यायोध्वीयां लादिशि महतश्वामि-रसश्च देवाः षड्भिश्चेव पंविवश्चेरहोभिरभिषियंत्वेतेन च तृवेनैतेन च यजुषैताभिश्व व्याहतिभिः पारमेत्र्यायास्यां लाधुनायां मध्यमायां मितशायां दिशि साध्याश्वाप्याश्व देवाःषड्भिश्वेवपंचितिरहोभिर्-भिषिचंत्वंतेनच तृवेनैतेनच यजुषैताभिश्व व्याहातिभी राज्याय माहाराज्यायाधिपत्याय स्वावत्रयायातिष्ठायेति स परमेष्ठी पाजापत्या भवति स एतेन्द्रेण महाभिषकेणाभिषिकः क्षत्रियः सर्वा जिती-र्बयति सर्वान् लोकान्विदति सर्वेषा राज्ञां श्रेष्ठगप्रतिष्ठा पर-मतां गच्छति साम्राज्यं भीज्यं स्वाराज्यं वैराज्यं पारमेश्चरं राज्यं माहाराज्यमाधिपत्यं जित्वास्मिलोके स्वयंभुः स्वराळ-मृतो अमुभ्यिनस्वर्गे लोके सर्वान्कामानाप्त्वा अमृतः संभवित यमेते-नद्रेण महाभिषेत्रेण क्षात्रयं शापयित्वा अभिषिचित ॥ १९ ॥

इंद्रियं वा एतदस्मिन् लोके यहिष यहभा अभिषिचित इंद्रिय-मेवारिंगस्तहधाति. रसो वा एष ओषधिवनस्पतिषु यम्म्षु यन्मध्वाभिषिचिति रसमेवारिंगस्तहधाति. तेजो वा एतत्पशूना यद् घृतं यद् घृतेनाभिषिचिति तेज एवारिंगस्तहधात्यमृतं वा एतदस्मिन् लोके यदायो यदद्विरभिषिचन्नमृत्वमेन

#### २०८ ऐतरेयब्राम्हणे अष्टमपंचिका. २०, २१.

वास्मिस्त इधाति सो अभिषिक्ती अभिषेनते ब्राह्मणाय हिरण्यं द्यात्सहसं द्यात्सेत्रं चतुष्पाइद्यादयाप्याहुरसंख्यातमेनापितितं द्याद्यादेशतं चतुष्पाइद्यादयाप्याहुरसंख्यातमेनापितितं द्यादपितितो ने क्षत्रियो अपितितस्यानरुध्या इत्य्यास्म सुराक्षं हस्त आद्याति. स्नादिष्ठया मिदष्ठया पतस्व सोमधारया इद्राय पतने सुत इति; ता पिनेद्यदत्र शिष्टं रिसनः सुतस्य यदिद्रो अपिनच्छचीभिः इदं तदस्य मनसा शिनेन सोमं राजानिमह भक्षयामि अभि त्वा नृषमा सुते सुतं सृजामि पितये तृंपा व्यश्वही मदिमिति यो ह नान सोमपीयः सुरायां प्रविष्टः सहैन तेनिद्रेण महाभिषेकेणाभिषिकस्य क्षत्रियस्य भिक्षतो भनति न सुरा ता पीत्ना अभिमंत्रयेतापाम सोमं शनो भनेति तद्यथेनादः पियः पुत्रः पितरं पिया ना जाया पर्ति सुखं शिनमुपस्थ्रात्यानिस्तसः एवं हैनैतेनिद्रेण महाभिषेकेणाभिषिक्तस्य क्षत्रियस्य सुरा ना सोमो ना अन्यहानादं सुखं शिनमुपस्थ्रात्यानिस्तसः ॥ २०॥

एतेन ह ना ऐंद्रेण महाभिषेकेण तुर: कानषेयो जनमेजयं पारिक्षितमभिषिषेच तस्मादु जनमेजयः पारिक्षितः समंतं सर्वतः
पृथिनीं जयन् परीयायाउनेनच मेध्येनेजे, तदेषाभियजगाथा गीयते.
आसंदीनित धान्यादं रुक्मिणं हरितस्त्रजं, अश्वं बबंध सारंगं
देनेयो जनमेजय इत्येतेन ह ना ऐंद्रेण महाभिषेकेण च्यननो
भागनः शार्यातं मानवमभिषिषेच तस्मादु शार्यातो मानवः
समंतं सर्वतः पृथिनीं जयन्यरीयायाञ्चेन च मध्येनेजे देनाना
हापि सत्र गृहपितरासेतेन ह ना ऐंद्रेण महाभिषेकेण सोमशुष्मा नाजरत्नायनः शतानीकं सात्राजितमभिषिषेच तस्मादु
शतानीकः सात्राजितः समंतं सर्वतः पृथिनीं जयन्यरीयायाञ्चेन

च मेध्येनेज, एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषकेण पर्वतनारदावांबा-ष्ट्रयमभिषिषिचतुस्तस्माद्दांबाष्ट्रयः समंतं सर्वतः पृथिवीं बयन्य-शियायाञ्चेन च मेध्येनेज एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेण पर्वतनारदी यधांश्रीष्टिमीयसैन्यमभिषिषिचतुस्तस्माद श्रीष्टिरीयसैन्यः समंतं सर्वतः पृथिवीं जयन् परीयायाञ्चेन च मेध्येने ब. एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेण कश्यपी विस्वक-मीणं भीवनमभिषिषेच. तस्माद् विश्वकर्मा भीवनः सर्वतः पृथिनीं जयन्यरीयायाक्षेन च मेध्येनेजे. भूमिर्ह जगावि-त्यदाहराति. न मा मर्त्यः कश्चन दातुमहिति विश्वकर्मन् भीवन मां दिदासिथ: निर्माहेषे अहं सलिलस्य मध्ये मोघस्त एष कउयपायास संगर इत्येतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेण वसिष्ठः सदासं पैजननमभिषिषेच तस्मृद् सुदाः पैजननः समंतं सर्वतः पृथिवीं जयन्परीयायाखनेन च मेध्येनेज. एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेण संबर्त आगिरसो महत्तमाविक्षितमभिषिषेच तस्मा-द महत्त आविक्षितः समंतं सर्वतः पृथिवीं बयन् परीयायाञ्चेनच मध्येनेजे. तदप्येष श्लोको अभिगीतो, मरुतः परिवेष्टारो मरू-त्तस्यावसन् गृहे आविक्षितस्य कामप्रेविक्वे देवाः सभासद इति ॥ २१ ॥

एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेणोदमय आत्रेयोंगमभिषिषेच. वस्मादंगः समंतं सर्वतः पृथिवीं जयन्यरीयायाद्येन च मेध्येनेके. स होवाचालोपांगो दशनागसहस्राणि दशदासीसहस्राणि ददामि वे ब्राम्हणोप मा अस्मिन् यज्ञे व्हयस्वेति तदप्येते श्लोका अभिगीताः याभिगीमिरुदमयं पैयमेधा अयाजयन्: हे हे सहस्रे बहानामात्रेयो मध्यतो ददात् अष्टाद्याति सहस्राणि श्वेतान्वरोचनो हयान्; प्रष्ठी

### २१० ऐतरेयब्राम्हणे अष्टमपंचिका. २२, २३.

निश्वत्य पायच्छयजमाने पुरोहिते देशाईशात्समोळ्हानां सर्वासा-माढयदुहितृणां; दशाददात्सहस्राण्यात्रेयो निष्ककंळाः दशनागस-हस्राणि दत्नात्रेयो वचलुके; श्रांतः पारिकृटान्पैप्सदानेनांगस्य ब्राम्हणः शतं तुभ्यं शतं तुभ्यभिति स्मेन प्रताम्यति; सहस्रं तुभ्यमित्युक्ता प्राणान्त्म प्रतिपदात इति ।। २२ ।।

एतेन ह वा ऐंद्रेण महाभिषेकेण दीर्घतमामानतेयो भरतं दीष्यं-तिमभिषिषेच. तस्मादु भरतो दीर्ध्यात: समंतं सर्वत: पृथिवी बयन्परीयायाईनैरुच मेध्यैरीजं तदप्येते श्लोका अभिगीताः हिर-ण्येन परीवृतान्कृष्णान् शुक्कदतो मृगान्; मष्णारे भरतो ददाच्छतं बहानि सप्तच भरतस्येष दीत्र्यंतरिमः साचिगुणे चितः; यस्मि-न्सहस्तं ब्राम्हणा बृहशो गावि भेजिरे अष्टासप्ति भरतो दीष्यांतर्यमुनामनुः गंगायां वृत्रमे बध्नाखंचपंचारातं हयान् त्रयस्त्र-श्चान राजा । अन्य मेध्यान् देष्यंतिरत्यगाद्राज्ञो मायां मा-यावत्तर: महा कर्म भरतस्य न पूर्वे नापरे जनाः; दिवं मर्स्य इव हस्ता-भ्यां नोदापु: पंच मानवा इत्येतं ह वा ऐंद्रं महाभिषेकं बृहद्क्य ऋषिर्दुर्मुखाय पांचालाय पोवाच. तस्मादु दुर्मुखः पांचालो अराजा सन्विद्या समंतं सर्वतः पृथिवीं जयन्परीयायैतं ह वा ऐंद्रं महा-भिषेकं वासिष्ठ: सात्यह्व्यो अत्यरातये जानंतपये प्रोवाचः तस्मा-हत्यरातिर्जानंतिपरराजा सन्विद्यया समंतं सर्वतः पृथिवीं जयन-शियाय स होवाच वासिष्ठः सात्यहव्यो जैपीवै समेतं सर्वतः पृथिवीं महन्मा गमयेति स होवाचात्यराति जीनंतिपर्यदा ब्राम्हणोत्त-रकुरून् जयेयमथ त्वमु हैव पृथिव्ये राजा स्याः सेनापतिरेव ते अहं स्यामिति स होवाच वासिष्ठः सात्यहव्यो देवक्षेत्रं वै तन वितन्मत्ये। जेतुमहत्यद्वक्षो व म आ अतः इदं दद इति ततो हात्य

राति जानंतिपमात्तवीर्ये निःशुक्रमित्रतपनः शुष्मिणः शैब्यी राजा जघानः तस्मादेवीवदुषे ब्राम्हणायैवंचकुषे न क्षत्रियो दुद्धे-नेद्राष्ट्रादव पद्येयनेद्दामप्राणो जहदिति जहदिति ॥ २३ ॥ इत्यै-सरेयबाम्हणे ऽष्टमवीचकायां चतुर्थो ऽध्यायः ॥ ४ ॥

अथातः पुरोधाया एव न ह वा अपुरोहितस्य राज्ञो देवा अन्नमदंति. तस्माद्राजा अयक्षमाणी ब्राम्हणं पुरोदधीतः देवा मे अमदानित्यमीन्वा एष स्वर्गान् राजोत्धरते यसुरोहितं तस्य पुरो-हित एवाहवनीयो भवति, जाया गार्हपत्यः, पुत्रो अन्वाहार्यपचनः, स यसुरोहिताय करोत्याहवनीय एव तज्जहोत्यथ यज्जायायै करोति गाहपत्य एव तज्जहोत्यथ यसुत्राय करोत्यम्बाहार्यपचन एव तज्जुहोति. त एनं शांततनवो अभिहुता अभिमीताः स्वर्गे लोकम-भिवहीत क्षत्रं च बलं च राष्ट्रं च विशं च त एवैनमशांततनवी उनीभहता अनिभिमीताः स्वर्गालोकान्नदंते क्षत्राच बलाच राष्ट्राच विश्वाभिर्वा एव वैशानरः पंवमेनिर्यसुरोहितस्तस्य वाच्येवैका-मेनिर्भवीत पाटयोरेका त्वच्येका हृदय एकोपस्थ एका ताभिज्वेलं-तीमिदीप्यमानाभिरुपोदेति राजानं स यदाह क भगवो वास्तीस्तृ-णान्यस्मा आहरतेति तेनास्य तां शमयति या अस्य वाचि मेनि-र्भवत्यथ यदस्मा उदक्रमानयाति पाद्यं तेनास्य ता शमयति या उस्य पादयोमेनिर्मवत्यथ यदेनमलंकवीते. तेनास्य ता शमयति या अस्य स्विच मेनिर्भवस्यथ यदेनं तर्पयंति तेनास्य तां शमयति या उस्य हृदये मेनिर्भवत्यथ यदस्यानारुखो वेशमसु वसति तेनास्य ता शमयति या अस्योपस्ये मेनिर्भवति स एनं शांततन्रभिहत अभिपीतः स्वर्गे लोकमभिवहाति क्षत्रं च बलं च राष्ट्रं च विश्रो

### ११२ ऐतरेयब्राम्सणे भएमपंचिका. २४, २५, २६.

व स एवैनमंशांततनुरनभिहुतो उनिभिमीतः स्वर्गाछोकानुदवे क्षत्राच बलाच राष्ट्राच विशय ॥ २४ ॥

अभिनां एष नैश्नानरः पंचमेनियंसुरे।हितस्ताभी राजानं परिगृद्धा तिष्ठति समुद्र इव भूमिमयुवनार्यस्य राष्ट्रं भनति. नैनं पुरायुषः पाणां जहात्याजरसं जीवित सर्वमायुरेति न पुनिम्यवे सस्यैवंविद्यान् ब्राम्हणो राष्ट्रगोपः पुरोहितः क्षत्रेण क्षत्रं जयि बलेन बलमशुते यस्यैनंविद्यान् ब्राद्धणो राष्ट्रगोपः पुरोहित-स्तस्मै विशः संजानते संमुखा एकमनसो यस्यैनंविद्यान् ब्राद्धणो राष्ट्रगोपः पुरोहितः ॥ २५॥

तद्येतदृषिणोक्तं. स इद्राजा प्रतिजन्यानि विश्वा शुणेण तस्थानिभवीयें गेति सपत्ना वै द्विषंता श्रातृच्या जन्यानि तानेव तच्छुणेण वीयें गाधितिष्ठतिः बृहस्यति ये सुभृतं विभवींति बृहस्यति ये सुभृतं विभवींति बृहस्यति ये सुभृतं विभवींति बृहस्यति यः सुभृतं विभवींत्येव स्याति यः सुभृतं विभवींत्येव तदाह पुरोहितं यः सुभृतं विभवींत्येव तदाह वल्गूयति वंदते पूर्वभाजिमस्यपिचितिमेवास्मा एतदाह स इस्तेति सुधित ओकिस स्व इति गृहा वा ओकःस्वेष्वेव तद्वुः हेषु सुहितो वस्तिः तस्मा इळा पिन्वते विश्वदानीमित्यत्रं वा हळात्रमेवास्मा एतदूर्वस्वच्छश्वद्रवितः तस्मि विशः स्वयमेवानमत इति राष्ट्राणि वै विशो राष्ट्राण्येवैनं तस्वयमुपनमंति यस्मिन्त्रस्व राष्ट्राणि वै विशो राष्ट्राण्येवैनं तस्वयमुपनमंति यस्मिन्त्रस्व राष्ट्राणि वै धनानि तान्यपतितो जयतिः प्रतिजन्यान्युत या सजन्यति सपत्ना वै हिषंतो श्रातृच्या जन्यति तानपतितो जयतिः अवस्यवे यो स्वत्ना वै हिषंतो श्रातृच्या जन्यति तानपतितो जयतिः अवस्यवे यो स्वरितः कृणोति इति यदाहावसीयसे यो अवसीयः करोतीस्थेव विराह्णां कृणोति इति यदाहावसीयसे यो अवसीयः करोतीस्थेव

#### ऐतरेयब्राम्हणे अष्टमपंचिका. २६,२७, १८. २१३

तदाहः ब्रम्हणे राजा तमवंति देवा इति पुरोहितमेवैतदिभ-बदति ॥ २६ ॥

यो ह वै त्रीनुरोहितास्त्रीन् पुरोधातृन्वेदस ब्राह्मणः पुरोहितः स बदेत पुरोधाया. अभिर्वाव पुरोहितः पृथिनी पुरोधाता; नायुर्वाव पुरोहितो उंतरिक्षं पुरोधातादित्यो वान पुरोहितो यी: पुरोधातेष ह वै परोहितो य एवं वेदाथ सित रोहितो य एवं न वेद. तस्य राजा मित्रं भवति हिषंतमपबाधते यस्यैवंविहान्ब्राह्मणो राष्ट्र-गोपः परोहितः क्षत्रेण क्षत्रं जयतिः बलेन बलमश्रुते यस्पैवं-विद्वान्त्राद्यणो राष्ट्रगोपः पुरोहितस्तस्मै विद्यः संजानते संमुखा यस्यैवं विद्वान्त्राद्यणो राष्ट्रगोपः पुरोहितो। एकमनसो सरोममो ऽइमस्मि स त्वं स त्वमस्यमे। ऽहं चौरहं पृथिवी त्वं सामा-हमृक्तं तावेह संवहावहै पुराण्यस्मान्महाभयात् तनूरसि, तन्वं मे पाहि. या ओषधीः सोमराज्ञीर्बव्हीः शतिविचक्षणाः; ता मह्ममस्मि-नासने अछिद्रं शर्म यच्छतः या ओषधीः सोमराज्ञीर्विष्ठिताः पृथिवी-मनुःता मद्यमस्मित्रासने अछिद्रं शर्म यच्छतः अस्मित्राष्ट्रे श्रियमावेश-याम्यतो देवीः प्रतिपश्याम्यापः दक्षिणं पादमवनेनिजे अस्मन् राष्ट्र इंद्रियं दधामि; सन्यं पादमननेनिने अस्मिन् राष्ट्र इंद्रियं वर्धयामि. पूर्वमन्यमपरमन्यं पादानवनेनिजे देना राष्ट्रस्य गुप्त्या अभयस्याव-रुध्ये. आपः पादावनेजनीर्दिषंतं निर्दह्तुं मे ॥ २०॥

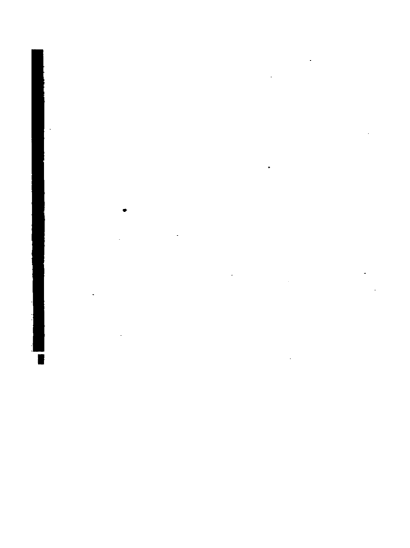
अथातो ब्रह्मणः परिमरों यो ह ने ब्रह्मणः परिमरं नेद पर्येनं हिषंतो भातृच्याः परिसपत्ना भियंते. यं ने ब्रह्म यो उयं पनते तमेनाः पंचदेनताः परिभियंते निगुहृष्टिश्चंद्रमा आदित्यो-ऽमिनिगुहै निगुत्यनृष्टिमनुमिनशति सांतर्धीयते. तान्न निर्जानीते यदा ने भियते उथांतर्धीयते उथैनं न निर्जानीत. स ब्रूयाहिगुतो

#### २१४ ऐतरेयब्राम्हणे अष्टमपंचिकाः २८

मरणे द्विषनमे मियतां सो उत्तर्धीयतां ते मा निर्वासिषुरिति क्षिप्रं हैवेनं न निर्वानीत वृष्टिवै वृष्ट्वा चंद्रमसम्नुमविश्वति सांतर्भीयते तात्र निर्जानीत यदा वै नियते अयांतर्धीयते अधेनं न निर्जानीते. स ब्यादृष्टेर्मरणे दिवन्ने स्रियतां सो उत्तर्थीयतां तं मा निर्वासिष्-रिति क्षिपं हैं वेनं न निर्जानंति. चंद्रमा वा अमावास्यायामादित्य-मनपविश्वति सो देवर्वीयते तत्र निर्जानीते. यदा नै मियते दशांत-धीयते अवैनं न निर्जानीति स ब्रूयाचंद्रमसी मरणे हिषन्मे मियता सो अतर्धीयता तं मा निर्कासिष्रिति क्षिपं है नैनं न निर्कानंत्यादित्यो वा अस्तं यत्रिमनुपविश्वति सो उंतर्धीयते तत्र निर्जानीत यदा वै मियते उथातर्थीयते उथैनं न निर्जानीत. स ब्र्यादादित्यस्य मरणे दिषनमे मियतां सो देववीयतां तं मा निर्वासिष्टिति क्षिमं हैवैंनं न निर्जानंत्यिमर्वा उद्दान्त्रायुम्नुप्रिशतिः सो उंतर्धीयते निर्जानीते. यदा वै स्त्रियते उथांतधीयते उथैनं न निर्जानीत स ब्र्यादमेर्भरगे दिवन्मे न्यितां सो उंतर्धीयतां तं मा निर्जासिषु-रिति क्षिमं है वैनं न निर्जानंति. ता वा एता देवता अत एव पुनर्जायंते बायोरिम जीयते पाणात्वि ब जानमध्यमानोऽधि जायते । तं दृष्ट्वा ब्रुया-दिमिजीयतां मा मेहिषन् जन्यत एव पराङ् प्रजिष्य वित्यतो है व पराङ मजिन्यत्यमेर्वा आदित्यो जायते. तं दृष्ट्वा ब्रुयादादित्यो जायतां मा में दिषन् बन्यत एव पराङ् प्रिविध्यत्वित्यतो हैव पराङ् प्रविध्य-त्यादित्यादे चंद्रमा जायते. तं दृष्ट्वा ब्रूयाचंद्रमा जायता मा मे हिषन् जन्यत एव पराङ् मजिष्यावित्यतो हैव पराङ् मजिष्यति धंद्रमसो वै वृष्टिजीयते तां दृष्ट्वा ब्रूयादृष्टिजीयतां मा मे द्विषन् बन्यत एव पराङ् मिजन्यत्वित्यतो हैन पराङ् मिजन्यति नुष्टेर्वै विद्युज्जायते तां दृष्ट्वा ब्रूयाहिद्युज्जायतां मामे हिषन् जन्यत एव

राङ् प्रजिष्यत्वित्यतो हैन पराङ् प्रजिष्यति. स एष ब्रह्मणः
रिमरस्तमेतं ब्रह्मणः परिमरं मैत्रेयः कीषारनः सुत्वने केरिशये
गर्गायणाय राज्ञे प्रोवाचः तं ह पंच राजानः परिममुस्ततः
गृता महज्ज्ञगामः तस्य वतं न हिषतः पूर्व उपिवशेद्यदि तिष्ठंतं
ग्नित तिष्ठतेन न हिषतः पूर्वः संविशेद्यद्यासीनं मन्येतासीतै। न हिषतः पूर्वः पस्वप्याद्यदि जाग्रतं मन्येत जाग्नियोदनापि
ः यद्यस्यास्म मूर्धा हिषन् भवति क्षिपं हैवैनं स्तृणुते
तृणुते।।२८॥ इत्येतरेयब्राह्मणेऽष्टमपंचिकायांपंचमोऽध्यायः॥५॥
स्यष्टमपंचिका समाप्ता शुभं भवतु ॥





## CORRIGENDA.

| Page        | line | read                   | instead of               |
|-------------|------|------------------------|--------------------------|
| ६१          | 7    | संपद्यते               | सं पद्यते                |
| ६२          | 5    | पापिष्ठो।              | पापिष्टो                 |
| ६३          | 3    | वैछंसं                 | वै छंसां                 |
| "           | 5    | वाव न                  | वा वन                    |
| "           | 10   | एव स्वापयो             | • इव स्वपया              |
| "           | 18   | किंचन।स्तुतं           | ं किंचना स्तुतं          |
| Ęų          | 11   | निवित्ता               | निविता                   |
| 79          | 23   | पाशादि                 | पाशानि                   |
| ६६          | 23   | पृष्ठं                 | वृष्टं                   |
| ६७          | 3,11 | वावाता                 | वा वाता                  |
| 77          | 13   | अर्धात्तिष्ठं          | <b>अ</b> र्धास्तिष्ठं    |
| <b>\$</b> 2 | 2    | सामेापा°               | सामोया°                  |
| ६९          | 16   | भूयोर्धाद <sup>°</sup> | भूयोर्ध्वाद <sup>°</sup> |
| ಅಂ          | 24   | शक्नोत्                | शक्नो                    |
| ૭ર          | 9,10 | सत्तत्र°               | स तत्त्र                 |
| 77          | 23   | उपरिष्टाद              | <b>उप</b> रिष्ठाद        |
| ७२          | 9    | °तेवासास्              | °ते वासास्               |
| 77          | 24   | °नानामु°               | नाना मु <sup>3</sup>     |
|             | 19   | -                      |                          |

| Page        | line       | read *                                         | instead of                         |  |  |
|-------------|------------|------------------------------------------------|------------------------------------|--|--|
| ७३          | 10         | <b>मीतष्ठाया</b>                               | मतिष्ठा या                         |  |  |
| ,,          | 20         | <sup>°</sup> सुषु <sup>°</sup>                 | <sup>°</sup> सुष <sup>°</sup>      |  |  |
| 98          | 2          |                                                | अपदयं न कृतं                       |  |  |
| "           | 9          | अ <b>प</b> स्यत्रकृतं<br><sup>°</sup> पतत्तमे° | °पततमे°                            |  |  |
| ,,          | 24         | वास्तुह°                                       | ना स्तुह°                          |  |  |
| ૭૬          | <b>5</b> . | <sup>°</sup> देवाजु <sup>°</sup>               | ँदेवा जु <sup>°</sup>              |  |  |
| <b>37</b>   | 10         | समानोदर्या                                     | समानोदर्याः                        |  |  |
| 99          | 6          | °रोजसा                                         | राजसा                              |  |  |
| 92          | 3          | <b>ऽ</b> नृपेत्                                | नु मैत्                            |  |  |
| <b>6</b>    | 8.         | <sup>°</sup> गच्छचेक <sup>°</sup>              | <sup>°</sup> गच्छत्रक <sup>°</sup> |  |  |
| 22          | 9          | यदाभ्येत्य                                     | यदाभ्यत्य                          |  |  |
| 77          | 24         | इष्टावांतमे°                                   | इष्टावां तमे                       |  |  |
| ८२          | 9          | देवता                                          | देवतो                              |  |  |
| "           | 10         | °सथ्येऽहन्य°                                   | सथ्येह न्य <sup>°</sup>            |  |  |
| <b>99</b> · | 19         | वामे. द <sup>°</sup> वामा वृ°                  | वामेद <sup>°</sup> वामावृ°         |  |  |
| <b>5</b> 8  | 24         | एह्यू                                          | ह्यू                               |  |  |
| ८६          | 24         | <b>अ</b> वहतासु                                | विह तासु                           |  |  |
| /৩          | 7          | <b>ऽयं</b> ते                                  | यंते -                             |  |  |
| ۷٩          | 13         | अपिदार्वराणां                                  | अपि दार्वराणा <sup>०</sup>         |  |  |
| <b>77</b> . | 17         | यज्ञेऽभिरूपं                                   | यज्ञेभिरूपं                        |  |  |
| ९०          | 8,9        | अतिशंसति                                       | अति शंसति                          |  |  |
| ,,          | 15         | इद                                             | इदं.                               |  |  |
| ٠,          | 18         | यो न                                           | योन                                |  |  |

| Page                                    | line  | read                       | instead of                 |
|-----------------------------------------|-------|----------------------------|----------------------------|
| ९०                                      | 20    | गृहपतिः                    | गृहपातः                    |
| . <b>९१</b>                             | 18    | अश्वतरीरथ                  | े अश्वतरी रथ <sup>°</sup>  |
| "                                       | 19    | उंषस्याग <sup>0</sup>      | उषस्यग <sup>0</sup>        |
| ९२                                      | 10    | अतिशस्यो                   | अति शस्यो                  |
| "                                       | 16    | सयोनिवाय                   | स योनित्वाय                |
| "                                       | 18    | अहर्वे                     | अहव                        |
| <b>९</b> ३                              | 3     | देवी मृ <sup>०</sup> न यार | ोषाति न देवीमृ° नयारोषाातन |
| ;;;                                     | 16    | <b>बीरवान्वयं</b>          | वीर <sup>o</sup>           |
| ,<br><b>77</b>                          | 17    | अति य <sup>o</sup>         | अतिय°                      |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 18    | ऽतीव वा°                   | ऽतीववा <sup>o</sup>        |
| ९४                                      | 16,20 | ) अहःश                     | अहरा                       |
| "                                       | 21    | समृद्धं                    | समृद                       |
| ९५                                      | 23    | उतिरात्रो वा               | अंतरात्रो उवा.             |
| ९६                                      | 9     | षळहेन यं <sup>o</sup>      | षळहेनयं <sup>०</sup>       |
| ,,                                      | 12    | वै वर्तम <sup>o</sup>      | वैवर्तम <sup>o</sup>       |
| <b>%</b>                                | 17    | यथा सु <sup>°</sup>        | यथासु <sup>°</sup>         |
| १००                                     | 4     | समष्ट्यै                   | समष्टयै                    |
| १०१                                     | 2     | भुंजते ऽथ                  | भुंजतेथ                    |
| १०३                                     | 2     | हतपा°                      | हत पा <sup>°</sup>         |
| १०४                                     | 16    | सन्युप्य                   | स न्युप्य                  |
| १०५                                     | 8     | ऊषानसाव <sup>°</sup>       | ऊषान साव <sup>o</sup>      |
| "                                       | 20-2  | । पृष्ठानि                 | पृष्टानि                   |
| १०८                                     | 12    | वस्पति                     | <b>वनस्</b> पति            |

| Page        | line   | read                    | instead of             |
|-------------|--------|-------------------------|------------------------|
| १०८         | 20     | पृष्ठं                  | वेद्ध                  |
| १०९         | 13     | शंसयत्                  | संशयत्                 |
| ११२         | 6      | एवं                     | एतं                    |
| ११८         | 9      | यथायथमृ°                | यथा यथ <sup>०</sup>    |
| १२३         | 16     | र्यातनीभिर <sup>०</sup> | शतिनीमिर <sup>०</sup>  |
| ,,          | 23     | बृहत                    | ब्रृहत                 |
| १२५         | 9      | ऐभि°                    | एभि°                   |
| १३२         |        | चतुर्हो०                | चातुर्ही०              |
| १३८         | 2      | अनेनसम्                 | अनेन सम्               |
| १३८         | 3      | अप स                    | भपस                    |
| <b>§</b> 88 | 5,6    | अनुवष ०                 | अनु वष                 |
| १५१         | 10     | ° वेदिष्ठे °            | ° वेदिष्टे °           |
| १५२         | 23     | अमिष्टोमे               | <b>अमिष्टोमो</b>       |
| १५७         | 4      | क्षत्रं                 | क्षेत्रं               |
| १६१         | . 10   | नाराशंसं <sub>.</sub>   | नागशंसं                |
| १६२2        | 3-24   | सह                      | सह                     |
| <b>१</b> ६३ | 1      | सह                      | . सह                   |
| <b>१</b> ६७ | 5      | तपत्तां                 | तपत्ता                 |
| १६्९        | 20     | ° नेतुरर्ध चैव वै°      | ° नेतु अर्ध च वै°      |
| ૧ ૭૫        |        | <b>मातरस्नातो</b>       | <b>प्रातस्स्नातो</b>   |
| ૧ ૭૭        | 16     | संभेदाच्छा°             | संभेदा छा <sup>°</sup> |
| १७७         | 18     | अवन्तरेणानो             | भवंतरेणा नो            |
| १७९।        | 5,17,2 | 0, न्वस्य               | <b>ऽ</b> न्वस्य        |

| Page        | line | read                   | instead of           |
|-------------|------|------------------------|----------------------|
| १८१         | 8    | ब्रह्म                 | ब्रहम                |
| १८२         | 14   | सस्वाहाका°             | स स्वाहाका°          |
| <b>१८</b> 8 | 17   | क्षत्रस्य तैः          | क्षत्रस्य तं         |
| 166         | 10   | सह यज <sup>°</sup>     | सहयज°                |
| १८९         | 15   | ब्रह्म बन्धवेन         | ब्रह्म बन्धवेन       |
| १९०         | 4    | चमसान् न्यु °          | चमसा न्यु°ं          |
| १९५         | 12   | पतिष्ठयांततः           | मतिष्टयां ततः        |
| १९७         | 20   | ब्रह्मज्ञे             | ब्रह्म क्षत्रे       |
| 192         | 12   | तान्येव <sup>°</sup>   | ान्येव°              |
| २०२ 12      | ,13  | अ <b>भ्युक्जो</b> श्चत | अभ्युदक्रोशत         |
| २१०         | 11   | गा विभेजिरे            | गावि भे <sup>0</sup> |
| २१३         | 5    | स तिरोहितो             | सति रोहितो           |
| २१५         |      | असमूर्घा               | अस्म मूर्घा          |

On page १९६, line 12-15 and १९२, line 3, is the reading यत् नेतांसमधान doubtful. I have adopted it upon the authority of one manuscript only. The two others (as well as Sâyana) read यनांसम (yatra etdms' chamasdn). But it is open to objection. For there is nothing in the preceding to which the demonstrative etdms' might be referred. The rare word traita (see my note on page 490 of the translation) appears to have been very early misunderstood.

The list of small errors in the text is, notwithstanding the great pairs I took in correcting, greater than I expected. Those who use the text are requested to correct their copies according to this list. In the three forms, from page 61-96

the stopping is not quite correct. I had first followed the stopping of one of my manuscripts, but afterwards abandoned it. The first 60 pages have been reprinted, and the principle of stopping carried out in the latter part (from 97-215) been adopted. In a second edition it will be easy to make all uniform and quite correct. If any doubt should arise, the translation will give help.