

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

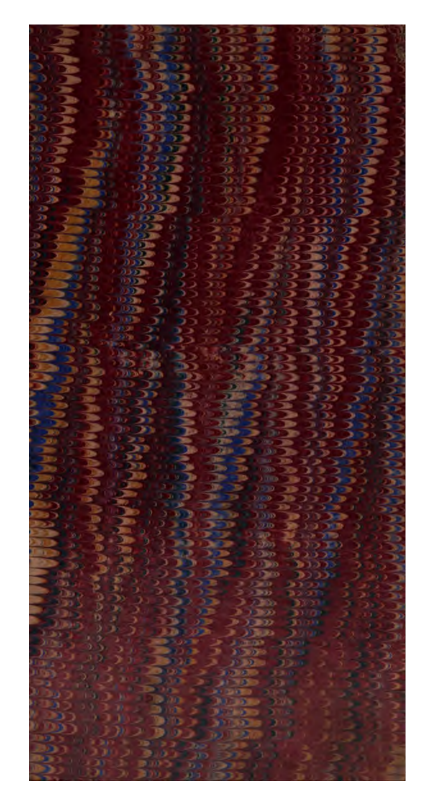
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

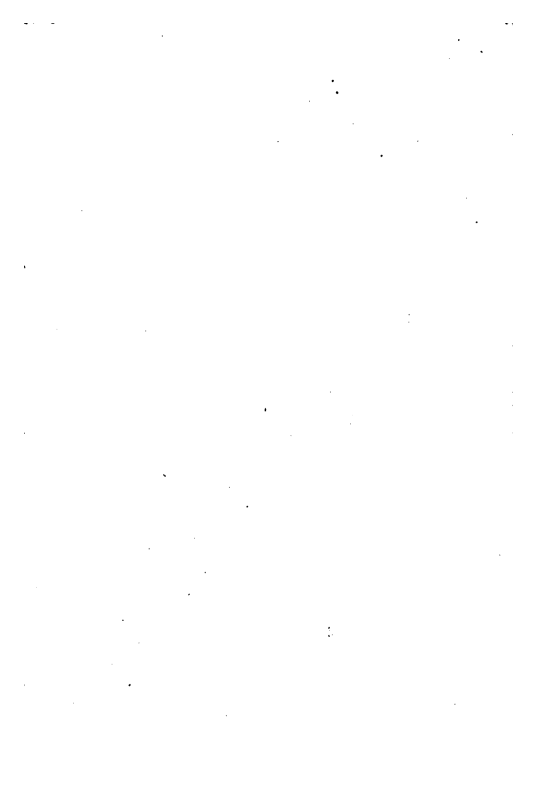
#### **About Google Book Search**

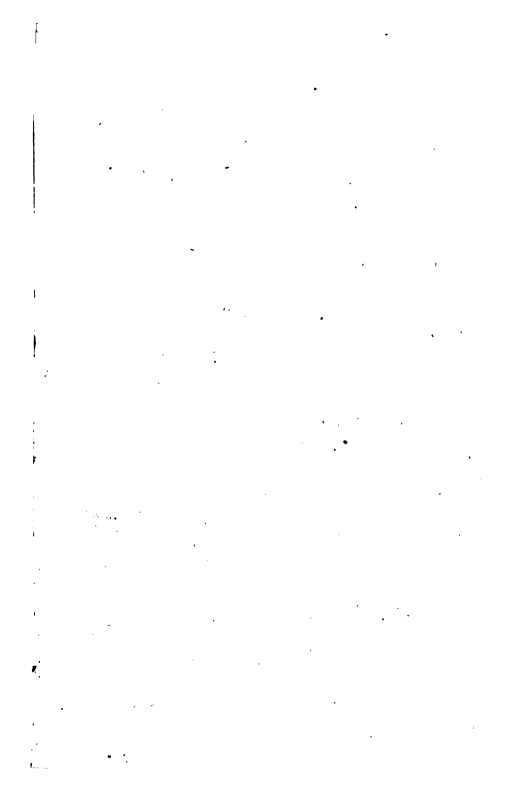
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

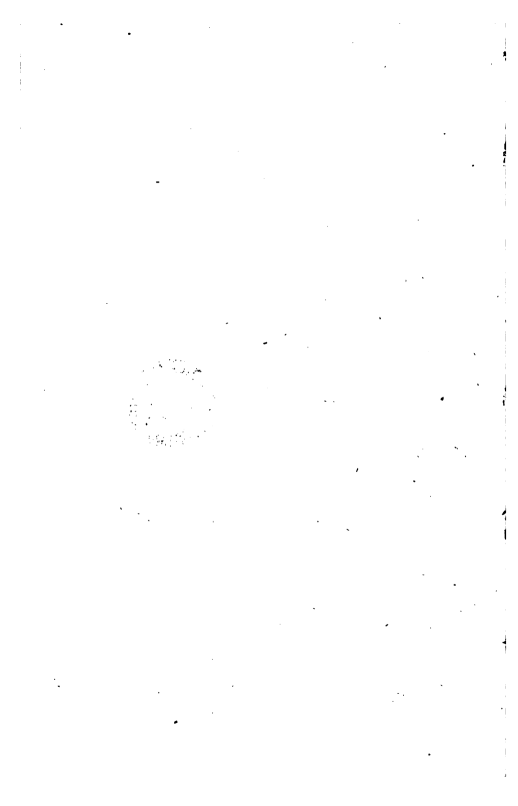












# ARISTOTELISCHE SCHRIFTSTELLEN

UNTERSUCHT

VON

#### MORITZ VERMEHREN

DR. PHIL.



ERSTES HEFT.

ZUR NIKOMACHISCHEN ETHIK,

LEIPZIG,

DRUCK UND VERLAG VON BREITKOPF UND HÄRTEL.

1864.

291 è 15.

#### Vorwort.

καὶ γὰρ οἱ παῖδες τὰ παρ' αὐτοῖς τιμώμενα κράτιστα οἴονται εἶναι. Aristot.

Die folgenden Blätter enthalten einen Beitrag zur kritischen Feststellung und Erklärung einer Schrift des Aristoteles, deren philosophischer und schriftstellerischer Werth<sup>1</sup>) allgemein anerkannt ist. Je mehr dieselbe verdiente, der studirenden Jugend allgemein näher gebracht zu werden, um so dringender ist die Aufforderung, die Schwierig-

<sup>1)</sup> Trotz der von Hartenstein [Ueber den wissenschaftl. Werth der Aristotel. Ethik. 1859] aufgesuchten Zirkelschlüsse und Tautologieen dürfte derselbe immer noch erheblich genug sein, um der studirenden Jugend ein ausgezeichnetes Bildungsmittel darzubieten, jedenfalls in höherem Grade als z. B. Cicero, von den Pflichten. Als eine Moral von diesseits, ohne jede transcendentale Voraussetzung, so zu sagen als eine Mechanik des sittlichen Lebens hat die Aristotel. Ethik nichts Irreleitendes, wenn auch nichts unbedingt Ausreichendes. Bei ihrer Beurtheilung ist stets im Auge zu behalten, dass dieselbe vielmehr eine Anweisung zum glückseligen Leben als eine endgültige und erschöpfende Bestimmung der ethischen Begriffe sein will. Vergl. II, 2 ἐπεὶ οὖν ἡ παροῦσα πραγματεία οὐ θεωρίας ἔνεκά ἐστιν ὥσπερ αἱ ἄλλαι [οὐ γὰρ ἵν' εἰδῶμεν τί ἐστιν ἡ ἀρετἡ σκεπτόμεθα, ἀλλ' ἵν' ἀγαθοὶ γενώμεθα, ἔπεὶ οὐδὲν ᾶν ἦν ὄφελος αὐτῆς], ἀναγαιόν ἐστι σκέψασθαι τὰ περὶ τὰς πράξεις, πῶς πρακτέον αὐτάς.

keiten, auf die eine sorgfältige Lectüre an zahlreichen Stellen noch immer stösst, hinwegzuräumen. Neue kritische Hülfsmittel müssen erwartet werden. Indess glaube ich auch in Ermangelung solcher durch längere Prüfung an einigen Stellen das Richtige getroffen zu haben. Ueber wie vielen sonst noch Zweifel schweben, weiss Jeder, der mit diesen Studien vertraut ist. Nur mit Freuden kann es begrüsst werden, dass in der letzten Zeit insbesondre der Nikomachischen Ethik, nicht minder aber den Werken des Aristoteles überhaupt ein eingehendes Studium von verschiedenen Seiten her gewidmet wird. Ich brauche Namen hier nicht zu nennen. Die klassischen Studien haben zu lange vor diesen Schriften wie vor einer verschlossenen Pforte Halt gemacht, als dass dieselben bezüglich ihrer philologischen Durcharbeitung auf derselben Höhe mit den übrigen Werken der griechischen Literatur stehen könnten; und doch werfen diese Schriften, die aus einer Zeit stammen, in der der Hellenismus bereits anfing, sich selbst gegenständlich zu werden, immer aber noch so viel Energie besass, um sich selbst zu verstehen, ihr Licht rückwärts nach allen Seiten auf die Zeiten lebensvoller Entwicklung. Die Kenntniss des Aristotelischen Sprachgebrauchs ist in der That noch wenig gefördert; fehlt doch noch immer ein Werk, das auch nur den Sprachschatz dieser zahlreichen

Schriften in gesichteter Ordnung enthielte. Davon allein schon würde für die Beurtheilung vieler Stellen Erhebliches gewonnen sein. Mag blosse Lokal-Kritik und Heilung lokaler Gebrechen der überlieferten Texte immerhin unbedeutend erscheinen gegenüber der philosophischen Reproduction der gesammten Ideenwelt des grossen Denkers: wer will im Voraus die Grenze bestimmen, in wieweit das Lokale eben nur lokale Bedeutung hat; von dem authentischen urkundlichen Wortsinn hat am Ende jede historische Disciplin auszugehen; in dieser Beziehung sind alle Schriften heilige. Wenn auch nicht zu befürchten steht, dass das humanistische Studium in die allgemeine Sprachwissenschaft, so zu sagen zerfliesse, um so weniger, als dasselbe neben der wissenschaftlichen eine ethische Bedeutung für uns hat, so ist doch die allgemeine Theilnahme an den Werken der Alten entschieden eine geringere geworden; gleichwohl scheint die zahlreiche Betheiligung an den Arbeiten gerade für Aristoteles einen wesentlichen Fortschritt zu verbürgen. Die dreifache Aufgabe, Reinigung des Textes, Verification der überlieferten Schriften, Darstellung des gesammten Lehrgebäudes ist mit Eifer und Erfolg ergriffen. Scheint doch auch die Philosophie im gegenwärtigen Zeitalter wie zu ihrer Selbstrettung auf ihre eigene Geschichte verwiesen zu sein. Hat die eingetretene Entnüchterung von der aëronautischen Epoche der Weltweisheit bereits auf Immanuel Kant zurückgeführt. so verweist sie mit gleicher Sicherheit auf die gesammte Ahnenschaft des Königsbergers, in der der Sohn des Nikomachus die hervorragendste Stelle einnimmt. In der That mag das Streben desselben, eine Begriffswelt auszubilden, die der Probe an der Erfahrung jederzeit gewachsen ist, und sich mit gleicher Gefügigkeit dem theoretischen wie dem deliberativen Denken darbietet, unserem Zeitalter verwandter sein, als jede andere Art des Phi-Wenn damit einer erbaulicheren. losophirens. schwungvolleren Weise, die die wohlberechtigten. über die Erfahrung hinausweisenden Bedürfnisse des menschlichen Geistes und Gemüthes in höherem Grade zu befriedigen sich bemüht, zunächst wenig gedient ist, so ist daran zu erinnern, dass geistig-schöpferische und practische Zeitalter sich zumeist abzulösen pflegen, dass zum mindesten die Philosophie einer dichterisch angeregten und mehr in sich gekehrten Zeit sich in anderer Weise anbequemen wird als einer der Bemeisterung der Natur und der Lebensöconomie vorzugsweise zugewendeten.

Jena, im Nov. 1863.

Aristot. Eth. Nic. I, 5 S. 1097b 16.

"Ετι δε πάντων αίρετωτάτην [την εύδαιμονίαν οἰόμεθα είναι] μη συναριθμουμένην, συναριθμουμένην δε δηλον ως αίρετωτέραν μετά τοῦ ελαχίστου τῶν ἀγαθῶν ὑπεροχη γὰρ ἀγαθῶν γίνεται
τὸ προςτιθέμενον, ἀγαθῶν δε τὸ μεῖζον αίρετώτερον ἀεί.

Noch einmal συγαριθμεῖσθαι! Es ist an obige Stelle in letzter Zeit viel Scharfsinn, man kann fast sagen, verschwendet worden; gleichwohl scheint mir der Gedanke des Philosophen noch nicht genügend erkannt zu sein. ...Φαίνεται δ' οὐδ' ἐχεῖνα· χαίτοι πολλοὶ λόγοι πρὸς αὐτὰ καταβέβληνται." Die Geschichte der Auslegung ist selbst nicht ohne Interesse. Es war hergebracht, die Worte  $\mu \hat{r}_i$ συναριθμόυμένην etwa zu fassen wie μή συνδυαζομένην: die Eudämonie verdient den Vorzug vor allen anderen Gütern, wenn sie auch mit keinem anderen Gute gepaart auftritt; ist dies aber der Fall, so steigt ihr Werth natürlich schon durch den geringsten Zusatz. Wir werden sehen, dass dieser Gedanke im Grunde keinen Widersinn enthält, wiewohl von Rassow und Anderen mit Recht an der Auffassung von συναριθμουμένην Anstoss genommen worden ist. Wenn dagegen geltend gemacht wurde, dass eben der Begriff der Eudämonie als des höchsten Gutes

jede Paarung mit anderen Gütern ausschliesse, insofern dasselbe allumfassender Natur sei, so ist von Münscher richtig bemerkt, dass es allerdings noch ausserhalb der Eudämonie Güter gebe, mit denen dieselbe nicht nothwendig verbunden zu sein brauche, nämlich die ganze Reihe der ἐκτὸς ἀγαθά, Alles, was zur εὐημερία und εὐτυγία gehört. In der That wird im X. Buch die Zahl der mit der Eudämonie nothwendig verbundenen Güter nur auf die unmittelbaren [ἀγαθά καθ' αύτά] beschränkt; dieselben gehören zur Substanz der Eudämonie, und kein Gut, das seiner Natur nach mit einem Ansichguten sich noch verbinden kann, mithin noch nicht mit Allem, was an sich gut ist, so zu sagen gesättigt ist, kann auf die Bezeichnung des höchsten Gutes Anspruch machen. Alle äusseren Güter dagegen gehören nicht zur Substanz der Eudämonie und sind facultativ. Im Widerspruch mit dieser Unterscheidung des Philosophen befindet sich eine Erklärung, die, μή συναριθμουμένην als μή συναριθμητήν fassend, die ungesellige Natur der Eudämonie hervorgehoben wissen will; denn, so wird geschlossen, wäre die Eudämonie im Stande, überhaupt eine Verbindung mit anderen Gütern einzugehen, so würde ihr Werth natürlich schon durch den geringsten Zusatz wachsen, d. h. das höchste Gut würde sich selbst übertreffen, was unmöglich ist. Die Angemessenheit des Gedankens dahingestellt, müsste doch der hypothetische Character der ganzen Schlussfolgerung irgendwie erkennbar sein. Auf diese ungesellige Natur der Eudämonie läuft auch das vom Paraphrasten Gegebene hinaus, der dieselbe, doch wohl als generell verschieden von allen anderen Gütern, mit diesen nicht in eine Reihe gestellt wissen will [σύστοιχον τοῖς άλλοις άγαθοῖς ποιεῖν], da sie, mit denselben als gleichartig gedacht, nie aufhören würde, steigernder Zusätze fähig zu sein.

Eine andere Erklärung [Teichmüller] lässt hier von der Weise geredet werden, wie die übrigen Güter im höchsten Gute, der Eudämonie, beisammen sind; nicht arithmetisch oder geometrisch, etwa wie Fische in einem Weiher, hat man sich dieses Ineinander zu denken, die Eudämonie ist nicht ein durch Addition entstandenes Ganzes, vielmehr — so müsste man ergänzen — ist diese Verbindung eine organische; denn eine blosse Aufreihung einzelner Güter liesse sich in's Unendliche fortsetzen und eine grösste Summe ist ein Unding. Dieser Gedanke würde also polemischer Natur sein; aber gegen wen gerichtet? Sollte dabei an die συστοιχία τῶν ἀγαθῶν der Pythagoreer [I, 4] gedacht sein? Rassow wendet mit Recht ein, dass συναριθμούμενον nach Aristotelischem Sprachgebrauch nicht ein durch Addition Entstandenes bedeuten kann. Auch in den bisher nicht berücksichtigten Stellen z. B. Polit. VI, 3 [1318, 38] συναριθμουμένων αμφοτέρων έκατέροις hat es diese Bedeutung nicht. Ueberhaupt erheben sich gegen alle diejenigen Erklärungen, denenzufolge das συναριθμεῖσθαι, in welchem Sinn es auch sei, keine Anwendung leide auf die Eudämonie, zwei Bedenken, einmal dass, wie erwähnt, der hypothetische Character der Schlussfolgerung nicht zu Tage tritt, und zweitens, dass man alsdann hinter συναριθμουμένην nicht δέ sondern γάρ erwartet. Ich sehe nicht, wie man die Wendung δηλον ώς sc. οἰόμεθα anders als im Sinn einer positiven Behauptung fassen will. Dies gilt auch gegen die neueste Erklärung von Rassow [Weimar. Schulprogramm 1862 S. 5]. Gestützt auf den Paraphrasten und eine von ihm beigebrachte Stelle der Rhet. I, 7 [1363 b 18] findet er in συναριθμεῖσθαι die Bedeutung » mit aufgerechnet werden«; der Gedanke wäre demnach dieser: die Eudämonie ist das vorzüglichste aller Güter und kann als solches mit anderen Gütern gar nicht in Vergleich gesetzt,

nicht »als Gut neben Gütern mit aufgezählt« werden; wäre dies möglich, so würde der kleinste Zusatz sie über sich selbst hinaustreiben. Man fragt zunächst, wie man die Eudämonie das vorzüglichste aller Güter nennen mag, wenn sie mit diesen überhaupt nicht vergleichbar ist. Und dann, wie hängt die Frage, ob die Eudämonie als letztes Glied einer Reihe betrachtet werden darf oder nicht, mit der anderen zusammen, ob sie einer πρός θεσις fähig ist oder nicht? Auch hätte hervorgehoben zu werden verdient, welchen Gütern denn eigentlich die Aufzählbarkeit [συναριθμεῖσθαι πεφυκότα] zukommt; der Eudämonie kommt sie nicht zu, weil sie, nach dieser Ansicht, alle anderen Güter in sich begreift; den anderen Gütern aber kommt sie neben der Eudämonie nicht zu, eben weil sie bereits alle in ihr begriffen sind, d. h. also sie käme nur den von der Eudämonie vorausgesetzten Gütern untereinander zu? Insbesondere aber bedeutet συναριθμεῖν bei A. nicht lediglich » mit darunter rechnen«, sondern dynamisch mit in Rechnung, in Anschlag bringen, zum Coefficienten oder Factor machen. So gleich unten II, 3 ταῦτα δὲ πρὸς μὲν τὸ τὰς ἄλλας τέχνας έχειν οὐ συναριθμεῖται. Noch erkenntlicher in der De sophist. el. 5 [167, 23] gegebenen Definition des έλεγχος: έλεγχος μέν γὰρ ἀντίφασις τοῦ αὐτοῦ καὶ ένός, μη ονόματος άλλα πράγματος, καὶ ονόματος μή συνωνύμου άλλά τοῦ αὐτοῦ, ἐχ τῶν δοθέντων, ἐξ ανάγκης, μη συναριθμουμένου του εν αργή, κατά ταύτο καὶ πρὸς ταὐτὸ καὶ ώσαύτως καὶ ἐν τῷ αὐτῷ χρόνφ. Die Worte μή συναριθμουμένου τοῦ ἐν ἀρχῆ sind ge- . gen die petitio principii [vergl. Trendelenburg Elem. log. Ar. S. 115] gekehrt und stellen die Regel auf, dass die Behauptung an der Spitze der Beweisführung nicht unter stillschweigender Voraussetzung ihrer Wahrheit im Beweis selbst wieder verwerthet, nicht selbst wieder zum

Factor der Beweisführung gemacht werden darf. So auch 181, 19 δ γὰρ ἔλεγχος ἄνευ τοῦ ἐξ ἀρχῆς und 168 b 25 καὶ πάλιν μη άριθμουμένου τοῦ έξ άρχης, wo wir für συναριθμουμένου das Synonym πάλιν άριθμουμένου erhalten. Nicht anders verstehe ich die Stelle der Rhet. avann za τε πλείω τοῦ ένὸς καὶ τῶν ἐλαττόνων, συναριθμουμένου τοῦ ένὸς ἢ τῶν ἐλαττόνων, μεῖζον ἀγαθὸν εἶναι ὑπερέχει γάρ, τὸ δὲ ἐνυπάρχον ὑπερέχεται, die Mehrzahl von Gütern ist nothwendig ein grösseres Gut als eines und als die Minderzahl, wofern das eine oder die Minderzahl [selbst wieder als Coefficienten jener Mehrzahl gedacht sind. Nach alledem ergiebt sich für unsere Stelle der Gedanke: Die Eudämonie ist das vorzüglichste aller Güter, insoweit sie nicht selbst wieder mit in Rechnung gebracht, nicht selbst wieder als Coefficient oder Mitursache gedacht wird; in diesem Fall muss sie natürlich schon mit dem geringsten der Güter noch begehrenswerther erscheinen. D. h. Gut gegen Gut genommen ist die Eudämonie das höchste der Güter, damit ist aber nicht gesagt, dass, die Eudämonie einmal vorausgesetzt, nun kein weiterer Unterschied möglich wäre; im Gegentheil beginnt nun gleichsam unter Vorordnung der Eudämonie eine neue Folge von Gütern, indem sie ein jedes als derselben beigeordnet gedacht werden können. Welcher Art diese Güter seien, und dass durch ihren Hinzutritt die Eudämonie als solche keine Wesensänderung erfährt, vielmehr nur deren Genuss und Wirksamkeit erhöht wird, ist bereits erwähnt worden. Nach Polit. VII, 13 [1332, 25] sind die Glücksgüter gleichsam als ein Instrument zu denken, das der Eudämon spielt1), und das vollkommene Leben desselben ihnen zuzuschreiben, würde dasselbe sein, wie wenn man die

<sup>1)</sup> Vergl. Goethe: Die Welt ist die Orgel, die unser Herrgott spielt, und der Teufel tritt die Bälge dazu.

Schönheit einer Musik auf Rechnung der Lyra, nicht aber der Kunstfertigkeit ihres Spielers setzen wollte. Ein solches Aggregat unter Einschluss der Eudämonie ist aber dann nicht zu denken als eine Verneinung der Eudämonie als höchsten Gutes, sondern als eine Gradation der Eudämonie im besonderen Fall. Eudämonie mit Reichthum z. B. ist wünschenswerther als Eudämonie ohne Reichthum; darum hört die Eudämonie nicht auf das wünschenswertheste aller Güter zu sein. Es ist derselbe Fall, wie wenn Jemand die Behauptung, dass der Mensch die Krone der Schöpfung sei, durch den Einwand entkräften wollte, dass ein Mensch sammt einem Pferde mehr vermöge als ein Mensch allein, dass deshalb der Mensch nicht die Krone der Schöpfung sei, sondern allenfalls der berittene Mensch. Oder: die Gesundheit ist für den Leib. was die Eudämonie für die Seele ist; sie ist ihrem Begriff nach das höchste leibliche Gut, obschon sie unter Umständen, in Mitwirkung mit anderweitigen zufälligen Körpervorzügen wünschenswerther erscheinen mag als ohne diese. Gute Verdauung ist ein Erforderniss der Gesundheit, Gesundheit und gute Verdauung würde also nichts sagen, als Gesundheit. Gesundheit bei stattlichen Körperverhältnissen dagegen ist wünschenswerther als Gesundheit schlechtweg. Ist darum die Gesundheit weniger das höchste leibliche Gut?

Noch einen Schritt weiter, ich hoffe nicht zu weit gegangen, und das Verhältniss stellt sich so, dass die Eudämonie, abstract genommen, das ist nicht als bestimmendes Moment eines concreten Daseins gefasst und gelöst von allen realen Verbindungen der Erscheinungswelt, unterschiedslos in sich schlechthin das höchste aller Güter ist, dass sie aber, in die Erscheinung, das ist in Mitwirkung getreten mit allen übrigen Factoren der Wirklichkeit, an eine Reihe für sie zufälliger und nicht wesentlicher Um-

stände geknüpft ist, auf welche die Prädicate des ἀγαθόν und κακόν κατὰ συμβεβηκός gleichfalls Anwendung leiden, und durch welche Unterschiede zwischen den einzelnen Fällen von Eudämonie allerdings begründet werden. Kurz: die εὐδαιμονία συναριθμουμέκη wäre die Eudämonie in concreto, die εὐδαιμ. μὴ συναριθμ. die absolute.

## I, 8 S. 1098b 21.

σχεδόν γὰς εὐζωΐα τις εἴρηται καὶ εὐπραξία.

εἴρηται hat vollkommene Perfektbedeutung und verweist auf I, 6 S. 1098, 12. Vergl. sonst noch Phys. II, 6 — δοκεῖ ἤτοι ταὐτὸν εἶναι τῇ εὐδαιμονία ἡ εὐτυχία ἢ ἐγγύς, ἡ δ' εὐδαιμονία πρᾶξίς τις εἰπραξία γάρ. Metaph. VIII, 8 διὸ καὶ ἡ εὐδαιμονία · ζωὴ γὰρ ποιά τις ἐστίν. Rhet. I, 5 ἔστω δὴ εὐδαιμονία εὐπραξία μετ' ἀρετῆς. Polit. VII, 3 τὴν δ' εὐπραγίαν καὶ τὴν εὐδαιμονίαν εἶναι ταὐτόν.

## I, 10 S. 1099 b 20.

εί δ' έστιν ουτω [i. e. δι' άφετήν] βέλτιον ἢ διὰ τύχην εὐδαιμονεῖν, εἴλογον ἔχειν ουτως, εἴπες τὰ κατὰ φύσιν, ώς οἶόν τε κάλλιστα ἔχειν, ουτω πέφυκεν.

Aehnliche optimistische Aeusserungen finden sich Phys. VIII, 7 S. 260 b 22 τὸ δὲ βέλτιον ἀκὶ ὑπολαμβάνομεν ἐν τῆ φύσει ὑπάρχειν, ἀν ἦ δυνατόν. De Coel. I, 4 S. 270, 33 ὁ δὲ θεὸς καὶ ἡ φύσις οὐδὲν μάτην ποιοῦσιν. De Coel. II, 5 S. 288, 2 εἰ γὰρ ἡ φύσις ἀκὶ ποιεῖ τῶν ἐνδεχομένων τὸ βέλτιστον.

# I, 11 S. 1101, 18.

την εύδαιμονίαν δε τέλος καὶ τέλειον τίθεμεν πάντη πάντως.

Beiläufig sei hier auf die Alliteration aufmerksam gemacht. Vergl. I, 12 πάντα πάντες πράττομεν, und τὸ

αἴτιον τῶν ἀγαθῶν τίμιον τι καὶ θεῖον τίθεμεν. Das Beharren bei demselben Laut mag oft fast instinktiv sein. A. ist bekanntlich der Reiz des Gleichklangs, sei es nun Alliteration oder Reim, im Allgemeinen nicht fremd. Rhet. III, 9 ἀντίθεσις μὲν οὖν τὸ τοιοῦτόν ἐστιν, παρίσωσις δ' ἐὰν ἵσα τὰ κῶλα, παρομοίωσις δ' ἐὰν ὅμοια τὰ ἔσχατα ἔχη ἐκάτερον τὸ κῶλον, und die dort gegebenen Beispiele. Der theilweise Gleichklang antithetischer Begriffe hebt gerade den Contrast, auch wenn dieselben nicht eben Satzausgänge bilden. Polit. VII, 12 οὐ γὰρ χαλεπόν ἐστι τὰ τοιαῦτα νοῆ σαι, ἀλλὰ ποιῆ σαι μᾶλλον. Τὸ μὲν γὰρ λέγειν εὐχῆς ἔργον ἐστί, τὸ δὲ συμβῆναι τύχης. Rhet. III, 3 οὐ γὰρ ἡ δύσματι χρῆται ἀλλ' ὡς ἐδέσματι τοῖς ἐπιθέτοις. Vergl. auch Rhet. I, 12 ὡς ἑρδίως ἰασσρον ἐστι, ΰσπερ ἔφη Ἰάσων ὁ Θετταλός κτλ.

# I, 12 S. 1101 b 18.

δηλον δε τοῦτο καὶ εκ τῶν περὶ τοὺς θεοὺς ἐπαίνων γελοῖοι γὰρ φαίνονται πρὸς ἡμᾶς ἀναφερόμενοι, τοῦτο δε συμβαίνει διὰ τὸ γίνεσθαι τοὺς ἐπαίνους δι ἀναφορᾶς, ὥσπερ εἴπαμεν.

Lambin: Quod etiam declarant deorum laudes. Ridiculae enim videntur, cum ad nos referuntur. Zell: — eo, quod ad nos referuntur. Ob man das Particip nun hypothetisch oder causal fasst, der Zusammenhang bleibt in beiden Fällen schwierig. Belobungen der Götter sollen lächerlich erscheinen, sofern diese Belobungen, genauer ihr Gegenstand, als etwa Wohlthaten aller Art, auf uns Sterbliche bezogen werden; dies sei aber der Fall, weil Belobungen immer nur beziehungsweise ertheilt werden. Nun heisst es aber vom enauvog nicht selbst aragegestat, sondern ylverai di' aragoqqas, d. i., indem das enauverov in Bezug gesetzt wird zu irgend einer Eigenschaft, Hand-

lung oder Leistung, die von ihm ausgeht, φαίνεται δη πᾶν τὸ ἐπαινετὸν τῷ ποιόν τι είναι καὶ πρός τι πῷς ἔχειν ἐπαινεῖσθαι; die ἀναφορά findet also statt zwischen dem belobten Subject und seinem Prädicat, oder, worauf es hier hinauskommt, eine Belobung geschieht allzeit auf Grund eines Urtheils. Darum sind Dinge wie Gott, Eudämonie und dergleichen über jedes Lob erhaben, weil wir nicht urtheilen, indem wir sie anerkennen; ihr Name bedeutet in sich schon Vollkommenheit. Mit Recht scheint mir daher Victorius yeloioi vielmehr auf die Götter selbst bezogen zu haben: die Götter erscheinen in einem falschen Lichte, wenn wir Sterbliche sie bezüglich ihres Verhaltens zu uns beloben wollen; anders aber als beziehungsweise lässt sich überhaupt nicht loben. Es ist eine »lächerliche « Vorstellung von den Göttern, wenn wir sie mit der unmittelbaren Sorge um unsere Angelegenheiten betraut sein lassen und sie wegen ihrer Verdienste um die Sterblichen beloben. Lässt man dagegen die Belobungen lächerlich sein, so müsste der ganze Ton auf πρὸς ήμας ruhen; denn in der Bezüglichkeit der Belobung an sich kann nichts Lächerliches liegen; es ist aber ein falscher Schluss, dass die Beziehung gerade auf uns Sterbliche deshalb nothwendig eintritt [τοῦτο δὲ συμβαίνει], weil Belobung überhaupt nur durch Beziehung möglich ist. Lächerliche Götter finden sich übrigens auch X, 8 τούς θεούς γάρ μάλιστα ύπειλήφαμεν μακαρίους καὶ εὐδαίμονας είναι· πράξεις δὲ ποίας ἀπονεῖμαι γρεών αὐτοῖς: πότερα τὰς δικαίας; ἢ γελοῖοι φανοῦνται συναλλάττοντες καὶ παρακαταθήκας ἀποδιδόντες καὶ ὅσα τοιαῦτα; es wäre eine lächerliche Vorstellung von den Göttern, wollte man ihre Eudämonie in die Ausübung practischer Tugenden setzen, während ihr Leben vielmehr Denken ist. Diese Behauptung stimmt vollkommen zu der früheren; denn eine Betheiligung der Götter am Irdischen [αναφερόμενοι

πρὸς ἡμᾶς] ist ohne practische Tugenden nicht zu denken. Uebrigens erklärt auch Eustratius: καὶ ἀντὶ τοῦ δοξάζειν γελοίους αὐτοὺς [τοὺς θεούς] ἀποφαίνουσιν ἀναφέροντες αὐτοὺς πρὸς ἡμᾶς ἤτὸι ἐξισοῦντες ἡμῖν.

## I, 13 S. 1102, 18.

εὶ δὲ ταῦθ' οὖτως ἔχει, δηλον ὅτι δεῖ τὸν πολιτικὸν εἰδέναι πως τὰ περὶ ψυχήν, ὥσπερ καὶ τὸν ὀφθαλμοὺς θεραπεύσοντα καὶ πᾶν σῶμα, καὶ μᾶλλον ὅσφ τιμιωτέρα καὶ βελτίων ἡ πολιτικὴ τῆς ἰατρικῆς. τῶν δ' ἰατρῶν οἱ χαρίεντες πολλὰ πραγματεύονται περὶ τὴν τοῦ σώματος γνῶσιν.

Gegen die gewöhnliche Erklärung, dass wie der Arzt, der ein einzelnes Organ heilen wolle, den ganzen leiblichen Organismus, so der Politiker, der gewisse Verrichtungen der Seele ausbilden wolle, das Seelenleben überhaupt kennen müsse, wendet Rassow ein, dass ja im Folgenden [ τῶν δ' ἰατρῶν οἱ γαρίεντες] nur von guten Aerzten die Rede sei, die sich um die Erkenntniss des menschlichen Organismus bemühten im Gegensatz zu solchen, die dies nicht thäten; mithin könne man auch nur gute Staatsmänner verstehen, die sich um die Kenntniss der Seele bemühten im Gegensatz zu solchen, die dies nicht thäten; die allgemeine Behauptung sei also nicht: Wer mit dem Theil zu thun hat, muss das Ganze kennen, sondern: Wer mit etwas zu thun hat, muss es kennen; kurz der Politiker werde nur überhaupt mit dem Arzte verglichen. Ich glaube, dass darin nur eine Abschwächung des Aristotelischen Gedankens läge; auch finde ich die Erganzung von τὰ περὶ σῶμα hinter πᾶν σῶμα schwierig genug; man würde vielmehr leicht versucht sein, xal vor τὸν ὀφθαλμοὺς θεραπ. zu diesen Worten anstatt zu dem ganzen Gedanken zu ziehen, als wenn auch der Augenarzt

die Kenntniss der Seele nöthig habe. Man braucht sich nur zu erinnern, dass der Arzt doch immer nur den einzelnen Fall behandelt [I, 4 καθ' ξκαστον γὰρ ἰατρεύει], sich also stets in der Lage des hier beliebig herausgegriffenen befindet, der das Auge behandelt, zu dem Ende aber das Ganze des Organismus kennen muss. Die Bemerkung τῶν δ' ἰατρῶν οἱ γαρίεντες κτλ. verstehe ich so, dass die vor der Hand nur theoretische Forderung, sich um die Kenntniss des Körpers überhaupt zu bemühen, sich auch thatsächlich bewahrheitet, indem erfahrungsmässig zwar nicht alle, doch zum wenigsten die guten Aerzte sich nicht mit der Erforschung einzelner Körpertheile oder bestimmter Krankheitsformen begnügen, sondern ihre Schlüsse auf eine Erkenntniss des Gesammtlebens des menschlichen Körpers gründen. Eine Unterscheidung des ganzen Körpers und einzelner Theile findet sich beiläufig auch III, 13 οὐ γὰρ περὶ πᾶν τὸ σῶμα ἡ τοῦ ἀκολάστου ἁφή, ἀλλὰ περί τινα μέρη. Eine sinnverwandte Stelle in Plato Charm. 156, E setze ich hierher: ἀλλὰ Ζάλμοξις, ἔφη, λέγει δ ήμέτερος βασιλεύς, θεὸς ὤν, ὅτι ὤσπερ ὀφθαλμοὺς ἄνευ κεφαλής ου δεί επιχειρείν ιάσθαι ουδε κεφαλήν άνευ σώματος, ούτως οὐδὲ σῶμα ἄνευ ψυχῆς, ἀλλὰ τοῦτο καὶ αίτιον είη τοῦ διαφεύγειν τοὺς παρὰ τοῖς Έλλησιν ἰατροὺς τὰ πολλὰ νοσήματα, δτι τὸ δλον άγνοοῖεν οδ δέοι τὴν ἐπιμέλειαν ποιείσθαι, οδ μή καλώς έχοντος άδύνατον είη τὸ μέρος εὖ ἔχειν.

# II, 1 S. 1103, 32.

ά γὰρ δεῖ μαθόντας ποιεῖν, ταῦτα ποιοῦντες μανθάνομεν, οἶον οἰκοδομοῦντες οἰκοδόμοι γίνονται καὶ κιθαρίζοντες κιθαρισταί.

Vergl. Metaph. IX, 8 S. 1049 είζηται δ' εν τοῖς περὶ τῆς οὐσίας λόγοις ὅτι ἄπαν τὸ γιγνόμενον γίγνεται ἐκ

τινός τι καὶ ὑπό τινος, καὶ τοῦτο τῷ εἴδει τὸ αὐτό. διὸ καὶ δοκεῖ ἀδύνατον εἶναι οἰκοδόμον εἶναι μὴ οἰκοδομήσαντα μηθεν ἢ κιθαριστὴν μηθεν κιθαρίσαντα ὁ γὰρ μανθάνων κιθαρίζειν κιθαρίζων μανθάνει κιθαρίζειν, ὁμοίως δὲ καὶ οἱ ἄλλοι. Das aus diesem Satze hergeleitete Sophisma entspricht der Aporie unseres cap. 3.

# II, 8 S. 1108 b 19.

δ γὰρ ἀνδρεῖος πρὸς μέν τὸν δειλὸν Θρασὺς φαίνεται, πρὸς δὲ τὸν Θρασὺν δειλός.

Vergl. Phys. V, 1 ἔστι γάς πως τὸ μεταξὺ τὰ ἄκρα.
— καὶ τὸ φαιὸν λευκὸν πρὸς τὸ μέλαν καὶ μέλαν πρὸς τὸ λευκόν. Ιδ. V, 5 τὸ γὰς μέσον [ἐναντίον Prantl] πρὸς ἑκάτερον λέγεταὶ πως τῶν ἄκρων. Εth. Nic. II, 7 ἐπιδικάζονται οἱ ἄκροι τῆς μέσης χώρας. II, 8 ἀπωθοῦνται τὸν μέσον οἱ ἄκροι ἐκάτερος πρὸς ἐκάτερον.

## III, 2 S. 1110 b 30.

τὶ δ' ἀκούσιον βούλεται λέγεσθαι οὐκ εἴ τις ἀγνοεῖ τὸ συμφέρον· οὐ γὰρ ἡ ἐν τῷ προαιρέσει ἄγνοια αἰτία τοῦ ἀκουσίου ἀλλὰ τῆς μοχθηρίας, οὐδ' ἡ καθόλου [ψέγονται γὰρ διά γε ταύτην] ἀλλ' ἡ καθ' ἕκαστα, ἐν οἶς καὶ περὶ ὰ ἡ πρᾶξις.

Das Argument des cap. ist dieses: Unterscheidung des Handelns aus Unwissenheit in ein nicht freiwilliges und ein unfreiwilliges. Das Kriterium ist die nachläufig empfundene Reue. Ferner: Unterscheidung eines Handelns aus Unwissenheit und in der Unwissenheit; unwissentliche Handlungen können nicht für unfreiwillig gelten, wenn die Unwissenheit ein verschuldeter Mangel an sittlichem Urtheil ist; eine allgemeine Unwissenheit ist tadelnswerth; nur Unwissenheit im Einzelnen der Handlung, im concreten Fall, vermag die Handlung zu

einer unfreiwilligen zu machen, und als solche gibt sie sich durch das nachläufig empfundene Bedauern zu erkennen. Hiernach halte ich die gemeine Auslegung von ἡ ἐν τῷ προαιρέσει ἄγνοια inscientia, quae affectata est et voluntaria, also » vorsätzliche Unwissenheit « für fehlerhaft. Es ist nicht Unwissenheit mit Vorsatz, sondern Unwissenheit gleich im Vorsatz, Rathlosigkeit, Unsicherheit im Entschluss, die Unwissenheit dessen, der überhaupt nicht mehr weiss, was er zu thun hat, — sittliche Verwahrlosung. Dafür spricht schon der Artikel τῷ. Richtiger Rieckher: » Unwissenheit, welche sich auf den Vorsatz bezieht «.

#### III, 7 S. 1114, 9.

τὸ μὲν οὖν ἀγνοεῖν ὅτι ἐκ τοῦ ἐνεργεῖν περὶ ἕκαστα αἱ ἔξεις γίνονται, κομιδῇ ἀναισθήτου. ἔτι δ' ἄλογον τὸν ἀδικοῦντα μὴ βούλεσθαι ἄδικον εἶναι ἢ τὸν ἀκολασταίνοντα ἀκόλαστον. εἰ δὲ μὴ ἀγνοων τις πράττει ἐξ ὧν ἔσται ἄδικος, ἑκὼν ἄδικος ἂν εἴη, οὐ μὴν ἐάν γε βούληται, ἄδικος ὢν παύσεται καὶ ἔσται δίκαιος οὐδὲ γὰρ ὁ νοσῶν ὑγιής.

Abgesehen von den noch immer schwebenden Fragen der höheren Kritik sind in der Nik. Ethik eine Anzahl Stellen, an denen die Nothwendigkeit einer Umstellung einzelner Sätze überzeugend nachgewiesen ist. Auch für obige Stelle hat Rassow im Widerspruch mit der Ueberlieferung eine Umstellung in Vorschlag gebracht, indem er die Worte ἔτι δ΄ ἄλογον — ἀπόλαστον hinter den folgenden Bedingungssatz εἰ δὲ μὴ ἀγνοῶν — ἄδικος ᾶν εἴη verweist. Wie mich dünkt, würde dadurch die logische Entwicklung allererst gestört werden. Der Gedankengang ist folgender: Um also nicht zu wissen,

dass aus dem jedesmaligen Verhalten im einzelnen Fall allmälig unsere guten und schlechten Sitten entstehen, müsste man geradezu mit Blindheit geschlagen sein. Esist ferner ein Widerspruch, gewohnheitsmässig Unrecht zu thun und doch den Willen in Abrede zu stellen, ein ungerechter Mensch zu sein, oder ein ausschweifendes Leben zu führen und doch kein Wüstling sein zu wollen. Im Gegentheil, wofern Einer wissentlich das thut, wodurch er zu einem ungerechten Menschen wird, so ist er dann unserem Urtheil nach willentlich ein ungerechter Mensch; freilich reicht nunmehr der blosse Wille nicht hin, ihn augenblicks aus einem Ungerechten zu einem Gerechten werden zu lassen, so wenig wie ein Kranker durch den blossen Willen augenblicks gesund wird. -Ich sollte meinen, der Fortschritt des Gedankens wäre hiernach klar. Man kann sich weder mit der Unkenntniss der Gesetze entschuldigen, denen unser sittliches Leben unterliegt, noch kann man Angesichts dieser Gesetze die Wirkungen derselben ausser den Bereich des Willens setzen wollen. Kurz: man wird zu einem unsittlichen Menschen nicht wider Wissen und Willen.

Die einzelnen Sätze sind wohl verknüpft. Durch et wird stets ein neues Moment in die Untersuchung gebracht, hier die Leugnung des Willens, wie es zuvor die Leugnung des Wissens war. Statt εἰ δέ könnte man wohl εἰ γάρ erwarten; doch ist δέ dramatischer; als wäre über die Ausrede der Unwillkürlichkeit nicht bereits durch das ἄλογον der Stab gebrochen, beginnt die Begründung des ἄλογον in Form einer Einrede. So wir: wenn Einer aber doch u. s. w. Nach Rassows Anordnung müsste man zum wenigsten lesen ἄλογον οὖν statt ἔτι δ ἄλογον, um die entstehende Tautologie zu vermeiden.

#### III, 7 S. 1114, 17.

 — ωσπερ οὐδ' ἀφέντι λίθον ἔτ' αὐτὸν δυνατὸν ἀναλαβεῖν· ἀλλ' ὅμως ἔπ' αὐτῷ τὸ βαλεῖν καὶ δῖψαὶ· ἡ γὰρ ἀρχὴ ἐπ' αὐτῷ.

Lambin: erat tamen in ejus potestate lapidem in manum sumere ac jacere; so nach der früheren Lesart λαβείν, die von den Bekkerschen mss. nicht bezeugt ist. βαλεῖν καὶ δῖψαι ist offenbar als ein Begriff zu fassen: fortschleudern. Ich bemerke dies, weil Rieckher hier eine Alternative zu finden scheint: » den Stein zu schleudern oder ihn wegzuwerfen «. etwa wie man sagt δίπτειν τὰ δπλα, als ob das Wegwerfen des Steines nicht ebenfalls ἀφεῖναι ware; auch s. ἀνω δίπτων τὸν λίθον ΙΙ, 1. Rassow wollte lesen: ἡ γὰρ ἀρχὴ ἐν αὐτῷ; die Vermuthung hat Manches für sich, namentlich wenn man sich der früheren Bemerkung III, 1 erinnert: ὧν δ' ἐν αὐτῷ ή ἀργή, ἐπ' αὐτῷ καὶ τὸ πράττειν καὶ μή. Der Schein schwindet aber bei näherer Betrachtung. Zunächst erscheint die Bemerkung, dass das Werfen des Steines deshalb in unserer Macht steht, weil in diesem Fall der Sitz der Causalität in uns sei, ziemlich müssig. Ferner aber: Die Hauptfrage ist, inwieweit der Mensch verantwortlich sei für seine Sittlichkeit; dieselbe wird im Allgemeinen bejaht, obgleich der sittliche Vorgang sich theilweise unserer Einwirkung entziehe; der Mensch ist allerdings der Thäter seiner Thaten, aber die sittliche Rückwirkung derselben auf die eigene Persönlichkeit erfolgt mit Nothwendigkeit; insofern wir indess ein Bewusstsein davon haben, dass jede That zugleich ein Moment unserer sittlichen Selbstbestimmung ist, und dass unsere Thaten und Sitten so untrennbar zusammenhängen, wie Ursache und Wirkung, insofern ist unsere Sittlichkeit mittelbar ein Werk unserer Freiheit. Nun der Vergleich vom ge-

worfenen Stein; es kann sich auch hier nur darum handeln, inwieweit der ganze Vorgang des Wurses, der die Entsendung und den Flug des Steines in sich fasst, in unsere Macht gestellt ist. Einmal losgelassen verfolgt der Stein unaufhaltsam seinen Weg: es ist dies die Unwiderruflichkeit der That, das jacta est alea; nichtsdestoweniger [άλλ' δμως] steht der ganze Vorgang [τὸ βαλεῖν καὶ δῖψαι] in unserer Macht, weil der Anfang in unserer Macht steht, ebenso gewiss, als wir Meister unserer sittlichen Entwicklung sind, weil wir über unsere Handlungen gebieten. Der Vergleich hat, wie jeder, seine schwache Seite, insofern es sich hier um eine in der Aussenwelt hervorgebrachte Veränderung, dort um die Rückwirkung unserer Handlungen auf uns selbst handelt. Das Mass der Verantwortlichkeit kann unmöglich in beiden Fällen gleich sein. Das aber steht fest, dass in beiden von der Initiative auf die Competenz über den Vorgang geschlossen wird, nicht aber vom Sitz der Causalität [ἐν αὐτῷ]. Derselbe Gedanke kehrt noch einmal wieder III, 8 οὐχ δμοίως δὲ αἱ πράξεις έχούσιοί εἰσι καὶ αί έξεις: των μεν γαρ πράξεων απ' αργής μέγρι τοῦ τέλους κύριοί έσμεν, είδότες τὰ καθ' Εκαστα, τῶν Εξεων δὲ τῆς ἀρχῆς. Es ist deutlich, dass κύριοί ἐσμεν τῆς ἀρχῆς das Nämliche ist mit  $\hat{\eta}$   $\hat{\alpha}\rho\chi\hat{\eta}$   $\hat{\epsilon}\phi$ ,  $\hat{\eta}\mu\tilde{\iota}\nu$ . Aus der blossen Thatsache also, dass in der Mehrzahl der Stellen èv steht, ist bei der erheblichen Verschiedenheit der Bedeutung für die jedesmalige Lesart nichts zu schliessen. So glaube ich auch, dass in der früheren Stelle III, 7 S. 1113 b 19 si δε ταῦτα φαίνεται καὶ μὴ έχημεν εἰς άλλας ἀρχὰς ἀναγαγεῖν παρὰ τὰς ἐφ' ἡμῖν, ὧν καὶ αἱ ἀρχαὶ ἐν ἡμῖν, καὶ αὐτὰ ἐφ' ἡμῖν καὶ ἑκούσια Bekker mit Recht an zweiter Stelle ἐν hergestellt, an erster aber die gleiche Lesart des Kb verschmäht hat. Der Sinn ist dieser: Ist dem aber so und sind wir nicht im Stande, Vorgänge, deren Entstehungsgrund in uns liegt, auf andere Ursachen zurückzuführen, als über die wir Macht haben, so sind diese Vorgänge auch selbst in unserer Macht und willentliche. Liest man  $\pi \alpha \varrho \hat{\alpha}$   $\hat{\tau} \hat{\alpha} \hat{\varsigma}$   $\hat{\epsilon} \nu$   $\hat{\eta} \mu \tilde{\iota} \nu$ , so entsteht eine unerträgliche Tautologie.

# III, 7 S. 1114, 31.

εὶ δέ τις λέγοι ὅτι πάντες ἐφίενται τοῦ φαινομένου άγαθοῦ, τῆς δὲ φαντασίας οὐ χύριοι, άλλ' όποιός ποθ' ξκαστός έστι, τοιούτο καὶ τὸ τέλος φαίνεται αὐτῷ· εἰ μέν οὖν Εκαστος ἑαυτῷ τῆς ξξεως έστί πως αίτιος, καὶ τῆς φαντασίας ἔσται πως αὐτὸς αἴτιος εἰ δὲ μή, οὐθεὶς αίτῷ αίτιος τοῦ κακὰ ποιείν, ἀλλά δι ἄγνοιαν τοῖ τέλους ταῦτα πράττει, διὰ τούτων ολόμενος αύτῷ τὸ ἄριστον ἔσεσθαι. ἡ δὲ τοῦ τέλους ἔφεσις ούκ αὐθαίρετος, ἀλλὰ φῦναι δεῖ ώσπερ ὄψιν έγοντα, ή πρινεί παλώς παὶ τὸ κατ' άλήθειαν άγαθον αξρήσεται. καὶ ἔστιν εὐφυής ῷ τοῦτο καλώς πέφυκεν τὸ γὰρ μέγιστον καὶ κάλλιστον, 1) καὶ δ παρ' ἐτέρου μὴ οἶόν τε λαβεῖν μηδε μαθείν, άλλ' οδον έφυ, τοιούτον έξει, καί²) τὸ εὖ καὶ τὸ καλῶς τοῦτο πεφυκέναι ἡ τελεία καὶ άληθινη αν είη εύφυτα. εί δη ταῦτ' ἐστὶν άληθη, τί μαλλον ή άρετη της κακίας έσται έχούσιον:

Man wird Krische [Jenaische Lit. Ztg. 1835 S. 403] im Allgemeinen darin beistimmen müssen, dass hier in den Bekker'schen Ausgaben eine jener umfänglicheren

Vergl. I, 10 τὸ δὲ μέγιστον καὶ κάλλιστον ἐπιτρέψαι τύχη λίαν πλημμελὲς ἄν εἴη.

<sup>2)</sup> Durch Tilgung des xal würde der Zusammenhang nur gewinnen.

Perioden, wie sie bei A. nicht selten sind, ohne hinlänglichen Grund in mehrere selbstständige Sätze zerfällt ist. Der Zusammenhang kann nur gewinnen, wenn man die abschliessende Interpunktion hinter ἔσεσθαι und αἰρήσεvai tilgt und die betreffenden Sätze als Glieder in den weiteren Gedankencomplex auf hebt. Die fernere Frage jedoch, wie man sich die Gliederung dieser Periode zu denken habe, scheint noch einer genaueren Erwägung zu bedürfen. Es kommt dabei vor Allem darauf an. ob man sich der Bekker'schen Lesart εἰ δὲ μή, οὐθείς, die sich auf die besten Handschriften stützt, anschliesst, oder mit Krische und Rassow der gleichfalls handschriftlichen und ausserdem von Alexander Aphr. verbürgten Lesart εἰ δὲ μηδείς den Vorzug gibt. In letzterem Fall beginnt mit εὶ δὲ μηδείς eine Reihe von Voraussetzungen, schliesslich in εἰ δὴ ταῦτ' ἐστὶν ἀληθῆ zusammengefasst, zu der in Frageform auftretenden Folgerung führen ti μαλλον ή άρετη της κακίας έσται έκούσιον: Im anderen Fall beginnt mit οὐθεὶς αὐτῶ αἴτιος eine Reihe von Folgerungen aus dem Paradoxon, dass die Phantasie unabhängig sei von der sittlichen Persönlichkeit, die mit εὐφυΐα abschliesst. Nachdem hiermit die Consequenzen des Paradoxon erschöpft scheinen, werden dieselben in · εἰ δὴ ταῦτ' ἐστὶν ἀληθῆ zur weiteren Voraussetzung gemacht, um in der rhetorischen Frage τί μᾶλλον κτλ. den Schluss zu ziehen, dass das Paradoxon das nicht beweise. was es beweisen sollte, nämlich dass die Tugend freiwilliger sei als das Laster. Eine Entscheidung über die Authenticität der einen oder anderen Lesart wird sich in unserem Fall nur gewinnen lassen aus einer möglichst scharfen Gegenüberstellung der beiden Gedankenreihen. Halten wir uns zunächst an die Bekker'sche Lesart, so ist die Entwicklung folgende: Wollte aber Jemand behaupten; dass das Ideal, wonach Alle streben, nichts Anderes ist, als was einem Jeden als solches vorschwebt, dass aber die Beschaffenheit dieses eingebildeten Ideals sich, weil wir unserer Phantasie nicht Meister sind, nach der persönlichen Beschaffenheit jedes Einzelnen richtet; so ist dagegen Folgendes zu sagen: wenn doch, wie das bereits nachgewiesen ist, ein Jeder in gewissem Sinn für seine Sittlichkeit verantwortlich ist, so muss er es auch sein für seine Phantasie: ist dem aber nicht so, geben wir also zu. dass die Phantasie unabhängig ist von unserer Sittlichkeit, vielmehr lediglich bedingt wird durch die uns angeborne Beschaffenheit, nun dann ist eben unsere sittliche Freiheit überhaupt eine Illusion, Niemand kann dann mehr dafür verantwortlich sein, dass er schlechte Handlungen begeht, begeht er sie doch aus Unkenntniss des wahren Zieles in dem Glauben, dadurch in den Besitz des höchsten Gutes zu gelangen; der Weg, den wir zu unserem Ziele einschlagen, hängt dann nicht mehr von unserer Wahl ab, die Richtung auf das wahre Ziel müsste uns dann angeboren sein wie ein geistiges Auge, mit dem wir genau zu unterscheiden wissen, um das wirklich Gute zu ergreifen; kurz, die Sittlichkeit wird dann zum Natur-Instinkt, wir können dann nicht mehr reden von einem καλὸς κάγαθός, sondern nur von einem εὐφυής, Einem, den die Natur geadelt, dem von der Natur selbst der rechte Weg gewiesen ist; denn der höchste und wahrhaftige Adel muss dann darin bestehen, dass das wichtigste und köstlichste Besitzthum, das wir nicht im Stande sind anders woher zu nehmen, noch uns durch eigene Bemühung anzueignen, uns in untadelhafter Weise von der Natur verliehen ist. Räumen wir also ein, dass das Alles sich so verhält, inwiefern kann dann noch die Tugend in höherem Grade ein Werk unseres freien Willens sein als das Laster? -Bündiger gefasst würde dies folgenden Gedankengehalt

ergeben: Stellt man unser sittliches Leben unter die Herrschaft eines Ideals, das keine objective, sondern nur eine subjective Gültigkeit hat und von unserer Phantasie bedingt wird, so ist die Freiheit des sittlichen Lebens nur dadurch zu retten, dass wir unsere Phantasie selbst erst wieder bedingt sein lassen von unserer Moralität: ist sie dies aber nicht, ist sie vielmehr und mit ihr das vorschwebende Ideal anderweitig, natürlich prädestinirt, so ist die sittliche Freiheit überhaupt verloren; sind wir für den Zweck nicht mehr verantwortlich, so sind wir es auch nicht für die einzelnen Handlungen, die zur Erreichung desselben dienen; der Zweck kann in uns nicht prädestinirt sein, ohne dass wir selbst für ihn prädestinirt sind, d. h. die Richtung auf denselben muss uns von Haus aus angeboren sein. Dann sind wir aber ebenso unfrei im Guten wie im Schlechten.

Dieser Gedankengang scheint mir ebenso richtig als unseres Philosophen vollkommen würdig zu sein; ich finde daher auch keine Veranlassung, von der Bekker'schen Lesart abzugehen; sehen wir indess zu, inwieweit durch die Lesart εὶ δὲ μηδείς der Gedanke eine andere Wendung erhält, und ob eine bessere. Die Widerlegung des Paradoxon würde dann folgende sein: Wollte Jemand sich entschuldigen und sagen: meine Phantasie hat mich irre geführt, wer kann für seine Phantasie? so ist zu entgegnen: entweder gibt es eine Sittlichkeit, dann beherrscht sie auch unsere Phantasie, oder es gibt keine Sittlichkeit, die Richtung auf das wirkliche oder eingebildete Ideal ist uns vielmehr mit diesem selbst angeboren, dann gibt es Tugend so wenig wie Laster. - Der Unterschied der beiden Schlussreihen wäre demnach dieser: im ersten Fall wird die Vernichtung der sittlichen Freiheit oder der Sittlichkeit aus der Emancipation der Phantasie erst gefolgert; im letzteren wird sie gleich mit in die

Voraussetzung aufgenommen und dann gefragt, inwieweit es unter dieser Voraussetzung, dass die Phantasie die Sittlichkeit vernichte, noch Tugend gebe. Es scheint mir aber angemessener, die sittliche Unfreiheit erst aus der Emancipation der Phantasie folgen zu lassen, als die Umkehrung des wahren Verhältnisses, nämlich die Beherrschung der Sittlichkeit durch die Phantasie gleich als den anderen Fall zu setzen, da ja doch auch ein Drittes gedacht werden könnte, nämlich dass die sittliche Freiheit und eine von ihr unabhängige Phantasie nebeneinander bestünden, eine Voraussetzung, die wenigstens theilweise gerade von Denjenigen gemacht wird, die ihre Vergehen ihrer Phantasie, ihre Tugenden aber sich selbst zuschreiben. Auch besteht das hier aufgeworfene Paradoxon darin, dass wir nicht Meister unserer Phantasie seien; denn die andere Frage, in wie weit wir nach dem wirklich und in wie weit nach dem vermeintlich Guten streben, ist schon cap. 6 erledigt; hier kann die Frage nur sein, ob jenes Paradoxon Gültigkeit hat, oder nicht; nicht aber, ob wir sittlich frei oder unfrei sind; in den Worten εὶ μὲν οὖν κτλ. wird die sittliche Freiheit als etwas bereits Erwiesenes nur herangezogen, um daraus die Abhängigkeit der Phantasie, also die Unwahrheit des Paradoxon zu erschliessen; fährt man nun fort εἰ δὲ μή, ist dem aber nicht so, folgt aus unserer sittlichen Selbstbestimmung noch nicht die Selbstbestimmung unserer Phantasie, so wird damit das Paradoxon auf's Neue als noch unwiderlegt, die Phantasie als eine Ausnahme von der Regel, dass wir schuld sind an unseren Ezeig, gesetzt, um im Folgenden durch die gezogenen Consequenzen ad absurdum geführt zu werden. Dieses absurdum ist aber die Unmöglichkeit jeglicher Selbstbestimmung, die aus dem Paradoxon folgen würde; dasselbe beweist zu viel; es sollte beweisen die Unfreiwilligkeit des Lasters, statt

dessen beweist es die Unfreiwilligkeit des sittlichen Lebens überhaupt. Wollte man aber fortfahren mit  $\epsilon \hat{i} \delta \hat{\epsilon}$ undele in Correspondenz mit der früheren Voraussetzung εὶ μὲν οὖν Εκαστος, die aber im Grunde mehr als Voraussetzung, nämlich ein herbeigezogener Hülfssatz ist, wie schon ov beweist, dass es also hiesse: wenn aber im anderen Fall Niemand schuld daran ist. dass er Unrecht thut, vielmehr seine Verblendung ihn so thun lässt; -. so wird wenigstens formell von der Voraussetzung des fraglichen Paradoxon abgegangen und etwas in den Vordergrund der Voraussetzung gestellt, das sowohl der Einredner als A. hier selbst erst aus dem Paradoxon gefolgert wissen will; dasselbe erscheint erst wieder als Erklärungsgrund [δι' άγοιαν] seiner eigenen Consequenz. Irregeleitet hat offenbar die scheinbar nothwendige Correspondenz der beiden Bedingungssätze εἰ μὲν οὖν ξκαστος und εὶ δὲ μηδείς, die aber eben nur scheinbar ist; man erwartete alsdann auch consequenter Weise statt κακά ποιείν eine ξξις, die κακία oder άδικία; die blosse Thatsache des κακοποιείν ist noch nicht der böse Hang, die Richtung auf das Arge, die der Einredner mit der Phantasie entschuldigen will. Schon die Worte h dè vov τέλους έφεσις ούκ αὐθαίρετος κτλ. sehen eher wie eine Folgerung aus der Voraussetzung, dass wir keine Macht über unsere Phantasie haben, aus, als wie eine blosse Zergliederung dieser Voraussetzung selbst, in der zunächst nur das Ziel selbst, nicht aber die Richtung auf dieses Ziel enthalten ist.

Auf die kürzeste Formel gebracht würde der Schluss im ersten Fall dieser sein: Entweder die Phantasie ist in unsere Freiheit eingeschlossen oder sie ist nicht mit eingeschlossen; im letzteren Fall gibt es überhaupt keine Freiheit und folglich auch keine Tugend; im zweiten: Entweder wir sind sittlich frei; dann sind wir auch Meister unserer Phantasie, oder wir sind sittlich unfrei und von der Phantasie beherrscht; dann gibt es auch keine Tugend. Der Cardinalpunkt der Frage ist aber nicht, ob wir sittlich frei oder unfrei sind, sondern ob unsere Phantasie in unsere Freiheit eingesehlossen ist oder nicht.

Nach alledem unterliegt es für mich keinem Zweisel, dass die Lesart εἰ δὲ μή, οὐθείς die einzig richtige ist.

#### III. 8 S. 1114 b 26.

κοινή μέν οὖν περὶ τῶν ἀρετῶν εἴρηται ἡμῖν τό τε γένος τύπφ, ὅτι μεσότητές εἰσιν, καὶ ὅτι εξεις, ὑφ' ὧν τε γίνονται, καὶ ὅτι τούτων πρακτικαὶ καθ' αὐτάς, καὶ ὅτι ἐφ' ἡμῖν καὶ ἑκούσιοι, καὶ οὕτως ὡς ἄν ὁ ὀρθὸς λόγος προςτάξη.

Statt dessen liest K b κοινη μέν οὖν περὶ τῶν ἀρετῶν είρηται ή μεν το γένος δτι μεσότης και έξις, ύφ' ών τε γίνονται δτι τούτων πρακτικαί καί καθ' αύτάς, καί ὅτι κτλ. Mit Ausnahme von ἡ μέν vertheidigt Münscher diese Abweichungen; mir scheint indess bei der offenbaren Vernachlässigung dem Cod. an dieser Stelle eine Autorität kaum beizumessen. Trotz II, 3 ὅτι ἐξ ὧν ἐγένετο περί ταῦτα καὶ ἐνεργεῖ halte ich die durch den Ausfall der Conjunction bewirkte Verschmelzung der beiden Glieder  $\psi \varphi$   $\delta \nu - \delta \tau \iota \tau o \psi \tau \omega \nu$  nicht für rathsam; es scheint vielmehr zweckmässiger, durch τε - τε γένος und yéveous der Tugenden zu coordiniren, alsdann aber die Angabe des Wirkungskreises der ausgebildeten Tugend und die weiteren Bestimmungen als selbstständige Glieder folgen zu lassen. Empfohlen scheint nur καί vor καθ' αύτάς, das auch Ob bietet, in dem Sinn, dass die Tugenden auch als solche  $[\tilde{\eta} \ \tilde{\alpha} \varrho \epsilon \tau \alpha i]$ , d. i. als fertige im Gegensatz zu den werdenden, ihrem Wesen und ihrer

Natur nach 1) dasjenige üben, wodurch sie allererst erworben wurden.

## III, 13 S. 1118 b 24.

περὶ δὲ τὰς ἰδίας τῶν ἡδονῶν πολλοὶ καὶ πολλαχῶς ἁμαρτάνουσιν· τῶν γὰρ φιλοτοιούτων λεγομένων ἢ τῷ χαίρειν οἶς μὴ δεῖ, ἢ τῷ μᾶλλον, ἢ
ώς οἱ πολλοί, ἢ μὴ ώς δεῖ, κατὰ πάντα δ'οἱ
ἀκόλαστοι ὑπερβάλλουσιν· καὶ γὰρ χαίρουσιν
ἐνίοις οἶς οὐ δεῖ [μισητὰ γάρ], καὶ εἴ τισι δεῖ
χαίρειν τῶν τοιούτων, μᾶλλον ἢ δεῖ, καὶ ὡς οἱ
πολλοὶ χαίρουσιν.

Sämmtliche Ausleger fassen ὡς οἱ πολλοί als selbstständiges Glied und ziehen es zu χαίζειν in dem Sinne:
sich ergötzen, wie die Menge es thut d. i. auf gemeine
und rohe Weise, ita ut vulgus [Lambin]. Diese Erklärung ist aber weder nothwendig noch wahrscheinlich,
worauf Münscher bereits mit Recht aufmerksam gemacht
hat. Wenn die φιλοτοιοῦτοι im Gegenstand, im Grade
und in der Art und Weise ihrer Ergötzungen fehlgreifen
können, so ist die fehlerhafte Weise derselben zur Genüge in den Worten ἢ μὴ ὡς δεῖ bezeichnet, ὡς οἱ πολλοί
würde also nur eine fehlerhafte Unterart aussondern,
wozu kein Grund ersichtlich. Die Worte sind vielmehr
zu dem Comparativ μᾶλλον zu ziehen und bedeuten:

<sup>1)</sup> Vergl. II, 2 έτι, ώς και πρότερον είπομεν, πάσα ψυχῆς εξις, ύφ' οίων πέφικε γίνεσθαι χείρων και βελτίων, πρὸς ταῦτα και περι ταῦτα τὴν φ ὑ σιν ἔχει. Der natūrliche Gegensatz von καθ' αὐτάς ist κατὰ συμβεβηκός, s. V, 15. VII, 10, 12. VIII, 10; dass es also weder nach Victorius »sine ope aliena« bedeutet, noch mit Rieckher distributiv zu fassen ist, leuchtet ein. Vergl. Anal. post. S. 73 b 28 τὸ καθ' αὐτὸ δὲ και ἦ αὐτὸ ταὐτόν, οἶον καθ' αὐτὴν τῆ γραμμῆ ὑπάρχει στιγμὴ και τὸ εὐθύ και γὰρ ἦ γραμμή.

mehr als es die gemeine Sitte ist, in abnormem Grade. Das jedenfalls alte Missverständniss verursachte an zweiter Stelle καὶ ώς οἱ πολλοὶ χαίρουσιν eine Corruptel; die Worte können nach dem eben Gesagten unmöglich richtig sein. In der That bietet der einzige Kb die Abweichung καὶ ἢ ώς; Münscher hielt diese Lesart für die ächte; allein wozu  $\mu\tilde{\alpha}\lambda\lambda\rho\nu$  erst mit  $\hat{\eta}$   $\delta\epsilon\tilde{\iota}$  und dann auch noch mit  $\hat{\eta}$ ώς οἱ πολλοί belasten? Es würde dies auf das Uebermass des Genusses ein ausschliessliches Gewicht legen, während die unrichtige Weise desselben, die doch anfänglich [μη ως δεῖ] gleichfalls in Erwägung gezogen wurde, ganz ausser Acht bliebe. Warum also nicht noch einen Schritt weiter gehen und schreiben καὶ οὐχ ώς οἱ πολλοὶ χαίgovσίν, wozu die Lesart des No καὶ ώς οὐχ den triftigsten Anhalt gibt? Auf diesem Wege würde die Symmetrie mit der ersten Aufzählung, in der Gegenstand, Grad und Weise in derselben Reihenfolge unterschieden wurden, vollständig hergestellt, und das ώς οἱ πολλοί würde gleichfalls nicht als das Verwerfliche, sondern im Gegentheil als Richtschnur erscheinen. Das Verhalten der oi πολλοί zur Sinnlichkeit erscheint übrigens als ein massgebendes nicht bloss an unserer Stelle, sondern wiederholt im VII. Buch. Z. B. VII, 8 περὶ δὲ τὰς δι' άφῆς καὶ γεύσεως ήδονὰς καὶ λύπας καὶ ἐπιθυμίας καὶ φυγάς, περί ως η τε ακολασία και η σωφροσύνη διωρίσθη πρότερον, έστι μεν οθτως έχειν ωστε ήττασθαι και ών οί πολλοί κρείττους, έστι δε κρατείν και ών οι πολλοί ήττους. τούτων δ' δ μεν περί ήδονας ακρατής δ δ' έγκρατής, δ δε περί λύπας μαλαχός δ δε χαρτεριχός, μεταξύ δ' ή τῶν πλείστων έξις, κάν εὶ ψέπουσι μᾶλλον πρὸς τὰς χείρους. VII, 9 δμοιος γάρ δ άπρατής έστι τοῖς ταχὺ μεθυσκομένοις καὶ  $\hat{v}\pi$  ολίγου οἴνου καὶ ἐλάττονος ἢ ώς οἱ πολλοί.

Uebrigens wird unsere Vermuthung durch den Paraphrasten bestätigt, der Folgendes hat: καὶ διὰ τοῦτο καὶ

πολλαχῶς περὶ τὰς τοιαύτας ἐπιθυμίας ἁμαρτάνουσιν ἢ γαίροντες οξς μη δεί, η πλέον η κατά τους πολλούς, οί γὰρ ἀπόλαστοι κατὰ πάντα ὑπερβάλλουσι χαίροντες γὰρ οίς ού δεί, ἐάν ποτε καὶ τὰς δεούσας τῶν ἡδονῶν Ελωνται. πλέον ἢ προςήπει καὶ οὐχ ώς οἱ πολλοὶ γαίρουσιν αὐταῖς. - Schliesslich sehe ich mich genöthigt, noch ein Wort über die Auffassung des Genitivs τῶν φιλοτοιούτων λεγομένων zu sagen, die ich allgemein als fehlerhaft bezeichnen muss. Lambin übersetzte: At vero in propriis voluptatibus complures et multis modis peccant. cum hujus aut illius rei amantes ex eo dicantur, vel quod re delectentur ea, qua non oportet, vel quod nimium delectentur, vel quod ita, ut vulgus vel quod non ita, ut oportet: intemperantes his omnibus in rebus modum superant. Ihm folgten die Uebrigen. Ist aber δέ hinter πάντα richtig, so kann der Genitiv τῶν γὰρ φιλοτ. λεγ. nicht absolut gefasst werden; denn dé kann den Hauptsatz alsdann nicht einleiten; es müsste dann eher yê zur Hervorhebung von πάντα heissen. Richtiger scheint es mir, den Genitiv abhängig zu denken von einem zu supplirenden ¿στιν mit dem Subject τὸ άμαρτάνειν, so dass zu construiren wäre: έστι γὰρ τὸ περὶ τὰς ἰδίας τῶν ἡδονῶν ἁμαρτάνειν τῶν φιλοτ. λεγομ. Hinter ώς δεί ist alsdann stärker zu interpungiren; denn die ἀκόλαστοι treten nun den Specialsündern als Generalsünder entgegen. Die Gattungen der sogenannten  $\varphi \iota \lambda o \tau o \iota o \tilde{v} \tau o \iota$  sind durch  $\tilde{\eta} - \tilde{\eta}$  geschieden; in dem ἀκόλαστος, dem alle Arten von Fehlern [καί — καί] zukommen, schmelzen die Gattungen in Eins zusammen.

## IV, 1 S. 1120, 17.

τὸ γὰρ οἰκεῖον ἦττον προϊενται μᾶλλον ἢ οὐ λαμβάνουσι τὸ ἀλλότριον.

Lambin: suum enim quisque minus libenter profundere vult quam non accipere alienum. Zell bemerkt dazu:

μαλλον comparative ήττον abundanter additum est, ut apud optimos scriptores fieri solet (?). Ich glaube weder, dass μαλλον mit ήττον zu verbinden, noch dass hier eine Abundanz ist; μαλλον ist oft geradezu gleich saepius, z. B. IV, 9 καὶ γὰρ γίγνεται μαλλον καὶ χεῖρον ἐστίν. Der Sinn ist also: In der Mehrzahl von Fällen d. i. in der Regel trennen sich die Menschen schwerer vom Eigenen als sie auf Fremdes verzichten.

## IV, 3 S. 1121, 12.

ή μεν οδν ασωτία τῷ διδόναι καὶ μὴ λαμβάνειν ὑπερβάλλει, τῷ δὲ λαμβάνειν ἐλλείπει, ἡ δ'ἀνελευθερία τῷ διδόναι μὲν ἐλλείπει, τῷ λαμβάνειν δ'ὑπερβάλλει, πλὴν ἐπὶ μικροῖς. τὰ μὲν οὖν τῆς ἀσωτίας οὐ πάνυ συνδυάζεται· οὐ γὰρ ῥάδιον μηδαμόθεν λαμβάνοντα πᾶσι διδόναι· ταχέως γὰρ ἐπιλείπει ἡ οὐσία τοὺς ἰδιώτας διδόντας, οἵπερ καὶ δοκοῦσιν ἄσωτοι εἶναι, ἐπεὶ δ γε τοιοῦτος δόξειεν ᾶν οὐ μικρῷ βελτίων εἶναι τοῦ ἀνελευθέρου.

Muret nahm an ἐπεί Anstoss; wie mir scheint, mit Recht. Welche Behauptung sollte mit ἐπεί begründet werden? Es wird nichts gewonnen, wenn man vor ἐπεί stark interpungirt; denn dass ἐπεί ohne Nachsatz in der Bedeutung alioqui [Lambin], ceterum [Giphanius] gedacht werden könne, wird man schwerlich zugeben. Nicht anders stellt sich die Sache, wenn ἐπεί quamquam bedeuten soll [Zell]. Will man mit Muret ἐπεί streichen, so entsteht statt schlechter Verbindung Verbindungslosigkeit. Zwinger wollte ἔπειτ'; da schiene ἔτι δ' noch erträglicher. Der Uebelstand scheint in der That durch Interpretation kaum zu beseitigen. Es käme darauf an, zwischen ἐπεί — und οὐ πάνν συνδυάζεται einen Causal-

nexus herzustellen. Dieser liesse sich allenfalls so denken. Die Eleutheriotes besteht in der Verbindung des richtigen Gebens mit dem richtigen Nehmen. Insofern ist sie keine einfache Tugend. Ihre Verfehlungen sind Asotia und Da die Doppelnatur des Gegenstandes Aneleutheria. bestehen bleibt, so kann die eine nicht schlechtweg ύπερβολή, die andere nicht schlechtweg έλλειψις sein, sondern jede wird in sich die Verbindung einer ὑπερβολή mit einer Ellewig darstellen müssen. Je nachdem nun die ὑπερβολή oder die ἐλλειψις vorwiegt, entsteht eine Mannichfaltigkeit von Typen, die der ethischen Mitte näher oder ferner stehen. Jedenfalls bleibt die Doppelseitigkeit wie der Eleutheriotes so auch ihrer Verfehlungen dem Begriff nach bestehen. Wenn aber die Mitte nicht ein blosses Zwischen ist, so muss genau genommen die Verfehlung nach jeder Seite hin gleich gross sein. Die Betrachtung wendet sich zunächst zur Asotia, die sich als ύπερβολή δόσεως und έλλειψις λήψεως darstellt. Was nun, so heisst es, die Asotia anlangt, so finden sich, wie die Erfahrung lehrt, ihre beiden Seiten nicht wohl gleichmässig nebeneinander ausgebildet, da dies schon practisch nicht durchführbar ist, und da - angenommen, die Asotia käme wirklich so vor — der ασωτος in diesem Sinne um Vieles höher stehen müsste als der - die entgegengesetzte Verfehlung darstellende — ἀνελεύθερος, d. i., da ja auf diese Weise die Verfehlungen sich in ungleichem Abstand von der Mitte, der έλευθεριότης befinden würden. Das will sagen, dass der soeben für die άσωτία construirte Begriff in seiner ganzen Strenge einerseits durch die Erfahrung widerlegt wird, andererseits auch nicht einmal zu dem Schematismus von der Tugend als einer Mitte passt, insofern diese ἀσωτία im Vergleich zu dem anderen ἄκρον, der ἀνελευθερία der rechten Mitte viel zu nahe steht. Dass der Begriff der ἀσωτία A. bei dem Bestreben, einerseits überhaupt Consequenz in den Sprachgebrauch zu bringen, ohne demselben Gewalt anzuthun, andererseits die gewonnenen Begriffe als im Einklang stehend mit dem ethischen Schema nachzuweisen, Verlegenheit bereitet, war schon oben zu erkennen: τὴν δ' ασωτίαν επιφέρομεν ενίστε συμπλέκοντες κτλ. sieht er sich auch hier zu dem Bekenntniss genöthigt, dass der logisch construirte Begriff einer Modification bedürfe, um brauchbar zu sein; denn erfahrungsmässig passt er höchstens auf den naiven Verschwender, der in gedankenloser Gutherzigkeit nach allen Seiten Gaben ausstreut, ohne für die Erhaltung seines Vermögensbestandes irgend etwas zu thun; dieser Typus ist aber unmöglich der einzige, auf den der Name des aowtog passt, auch ist, wer in diesen Fehler verfällt, so wenig verdammenswerth, dass es vielmehr nur einer richtigen Leitung bedarf [εὐίατός τε γάρ ἐστι], um aus dem Fehler eine Tugend zu machen. Diese Gefahr kann also unmöglich der anderen, in die ἀνελευθερία zu verfallen, als die Kehrseite entgegengestellt werden. Demnach wird zum ασωτος ανελεύθερος als dem bei Weitem häufigeren Typus fortgegangen, der zugleich mit grösserem Recht als die eine Verfehlung der έλευθεριότης angesehen werden kann, und aus dem schliesslich der äusserste Typus des ἄσωτος, nämlich der ἄσωτος ἀχόλαστος hervorgeht.

Bei alledem gestehe ich, dass mich die obige Erklärung der Stelle noch nicht befriedigt. Ich glaube vielmehr, dass durch eine leichte Aenderung für ἐπεί eine weniger entfernte Unterlage geschaffen, und dem Gedanken die richtige Wendung gegeben werden könnte. Der Zusatz οἶπερ καὶ δοκοῦσιν ἄσωνοι εἶναι zu den ἰδιῶται im Gegensatz zu den Tyrannen, ist kein müssiger, aber ein wohl entbehrlicher. Liest man hingegen für οἶπερ εἶπερ, so entsteht ein Gedanke, der schon durch

den Sprachgebrauch gestützt wird, indem der Name des Asoten für den gleich darauf ausführlicher geschilderten Typus des naiven Verschwenders in der That zu stark erscheint. Der Sinn ist dann folgender: Die beiden Seiten der Asotia, das Zuvielausgeben und Zuwenigeinnehmen, kommen verbunden im strengsten Sinn kaum vor, da eine Seite die andere ausschliesst; denn Private, die lediglich ausgeben, ohne einzunehmen, werden bald genug mittellos, wenn anders man diese Klasse, τοὺς πᾶσι διδόντας καὶ μηδαμόθεν λαμβάνοντας, überhaupt zu den Asoten, den »Heillosen«, rechnen will, sintemal ja ein Solcher sittlich viel höher steht als der Geizige, folglich zu diesem nicht den richtigen Gegensatz bildet.

Im Folgenden, ὁ δὲ τοῦτον τὸν τρόπον ἄσωτος, muss wohl δέ in δή verwandelt werden. Das Zwischenliegende enthält den Beweis für ὅ γε τοιοῦτος οὐ μικρῷ βελτίων; wenn A. also jetzt auf diese anfängliche Behauptung zurückkommt, so kann dieselbe nur als eine Folgerung erscheinen.

# IV, 4 S. 1122 b 10.

ἀναγκαῖον δὴ καὶ ἐλευθέριον τὸν μεγαλοπρεπῆ εἶναι καὶ γὰρ ὁ ἐλευθέριος δαπανήσει ὰ δεῖ καὶ ὡς δεῖ. ἐν τούτοις δὲ τὸ μέγα τοῦ μεγαλοπρεποῦς, οἷον μέγεθος, περὶ ταὐτὰ τῆς ἐλευθεριότητος οὖσης κτλ.

Früher las man ταῦτα. Lambin übersetzte demgemäss: Sed in his quicquid magni est, magnifici proprium est, veluti magnitudo liberalitatis circa haec versantis, als wenn stünde τῆς περὶ ταῦτα οὖσης ἐλευθεριότητος, wie Berg hernach umstellte. Rieckher, der der Vulgata folgt:

«Dem Grossartigen eigenthümlich ist dabei nur das Grosse: seine Tugend ist gleichsam die Grösse der auf derartige [grosse] Gegenstände gerichteten Freigebigkeit«. Das ist weder ein in sich klarer Gedanke, noch liegt er in den Worten des Textes. Die Meinung war wohl diese: dem μεγαλοπρεπής fällt dabei das Grosse zu, insofern die μεγαλοπρέπεια gleichsam die in's Grosse übersetzte έλευθεριόrnc ist. Allein gesetzt auch dieser Gedanke wäre der ächte, so wäre er doch nur durch Conjectur in den Text zu bringen. Bekker nahm aus Ha περί ταὐτά auf, was zu billigen ist; nur ist damit die Schwierigkeit nicht gehoben; denn die Worte olor µéyeJog schweben nach wie vor in der Luft, und es ist nicht anzunehmen, dass die im Uebrigen so einfache Stelle nur durch verwegene Interpretation zu einiger Klarheit gebracht werden könnte. Münscher nahm daher mit Recht eine weitere Verderbniss an und übersetzte unter Fortlassung von μένα [dass in Ha τὸ μένα fehlt, ist offenbar nur Versehen]: In his autem id, quod magnifici est, quasi magnitudo est, cum liberalitas circa eadem versetur. Man sieht aber nicht, was hier olov soll, da ein Vergleich nicht vorliegt; eher liesse sich unter Fortlassung von τὸ μέγα denken ὁτιοῖν, selbst ὅσον μέγεθος. Immer bleibt die Schwierigkeit, dass der Nebensatz περὶ ταὐτὰ . . . . οἴσης so ohne jede Einschränkung nicht wahr ist. Ich bin überzeugt, dass hier nichts Anderes gestanden hat, als der sehr einfache Gedanke: ἐν τούτοις δε το μέγα τοῦ μεγαλοπρεποῦς, ἄνευ μεγέθους περί ταὐτὰ τῆς έλευθεριότητος οἴσης x. τ. λ., dabei fällt das Grosse dem μεγαλοπρεπής anheim, sintemal die Grösse abgerechnet das Feld der Eleutheriotes mit dem der Megaloprepeia zusammenfällt.

### IV. 13 S. 1127 b 26.

οί δὲ καὶ τὰ μικρὰ καὶ τὰ φανερὰ προςποιούμενοι βαυκοπανοῦργοι λέγονται καὶ εὐκαταφρόνητοί εἰσιν.

Der Streit über die Erklärung von προςποιούμενοι ist alt. Man erwartet hier offenbar einen Ausdruck, der mit dem vorhergehenden ἀπαρνοῦνται correspondirt: nun bemerkt aber Victorius sehr richtig: »non video, quomodo προςποιείσθαι idem significare possit, quod verbum illud ἀπαρνεῖσθαι«, vielmehr müsse man, da προςποιεῖσθαι immer nur simulare, niemals dissimulare bedeuten könne, hier an diejenige Art der άλαζόνες, nicht der εἴρωνες denken, die durch Kleinigkeiten zu blenden suchen, bei denen die betrügerische Absicht auf der Hand liegt, und ihre Eitelkeit damit befriedigen, sich in geringfügigen und eine Täuschung kaum zulassenden Dingen von Anderen zu unterscheiden. Indess ist es nicht gut möglich, an unserer Stelle an einen Anderen als den είρων zu denken, auch müsste man alsdann τὰ φανερά in dem erzwungenen Sinn τὰ φανερῶς ἄλλως ἔχοντα nehmen. Auf sehr sophistische Weise sucht Zwinger in moogποιείσθαι dennoch die Bedeutung dissimulare aufzufinden: »ergo προςποίησις Ironiae quoque convenit. Ut enim προςποίησιν simulationem proprie dici contendamus, tamen cum is qui dissimulat ens, simulat etiam non ens, certe quae per se dissimulatio est, per accidens quoque simulatio esse videbitur. « Ich sehe nur zwei Wege, bei der herkömmlichen Lesart zu verbleiben. Entweder man schliesst sich an Victorius an. versteht aber nicht die ἀλαζονεία, sondern die Ironie im Uebergang zur άλαζονεία, sofern sie aus der blossen Negation heraustritt und positiv wird; damit wird aber der Gegensatz zu τά ἔνδοξα ἀπαρνεῖσθαι verschoben, die Schwierigkeit des

φανερά bleibt, und der Gedanke greift in's Folgende über: καὶ ἐνίοτε ἀλαζονεία φαίνεται. Oder: man fasst προςποιοίμενοι intransitiv in der Mittelbedeutung sich in etwas verstellen, so dass τὰ μικρὰ καὶ τὰ φανερά als sogenannte Accusative der näheren Bestimmung hinzuträten, etwa wie unten οἱ περὶ τὰ μὴ λίαν ἐμποδῶν καὶ φανερά εἰρωνευόμενοι. Für diese Ausdrucksweise dürften aber Beispiele schwer beizubringen sein. ποιείσθαι bei A. vorkommt, ist es in der Regel transitiv mit directem Object oder mit dem Infinitiv gebraucht, so mehrmals in der Eth., dann Rhet. III, 5 S. 1407, 33 δπερ ποιούσιν, όταν μηθέν μέν έχωσι λέγειν, προςποιώνται δέ τι λέγειν; ib. III, 11 προςποιείται γαρ λέγειν τὸ » θράττει σε « καὶ έξαπατᾶ. Ohne Object mit έξαπατᾶν Eth. Eud. VII. 1 S. 1235 b 10 οἱ δ' οὐδὲ τοῖς συνδιαμένουσιν εν ταις άτυχίαις άξιοῦσι πιστεύειν, ώς έξαπατώντας καὶ προςποιουμένους.

Die einzig richtige Entscheidung scheint mir hier Münscher bereits gegeben zu haben, indem er die von Bekker verschmähte Lesart des Ha und Nb μη προς ποιούμενοι herstellte. Προςποιείσθαι bedeutet zunächst weder simulare noch dissimulare, sondern einfach » sich etwas beilegen«, sei es nun mit oder ohne Recht. Vergl. Plat. Protag. 323 Β καί φασι πάντας δεῖν φάναι εἶναι δικαίους, εάν τε ώσιν εάν τε μή, ή μαίνεσθαι τον μή προςποιούμενον δικαιοσύνην. Die Bedeutung » sich das Ansehen geben, sich fälschlich etwas beilegen«, ist erst die zweite, im Substant. προςποίησις allerdings die häufigere. Dass übrigens προςποιείσθαι ebensowohl dem Eiron wie dem Alazon zukommt, leuchtet ein, insofern man sich so gut weniger, als die Wahrheit ist, beilegen kann wie mehr. Zell verweist dazu auf Theophrast's Definition der εἰρωνεία: ἡ μεν οὖν εἰρωνεία δόξειεν αν είναι, ώς τύπω λαβείν, προςποίησις επί γείρον πράξεων

καὶ λόγων. Dieselbe findet sich aber bereits bei A. Eth. Nic. II, 7 ή δὲ προςποίησις ή μὲν ἐπὶ τὸ μεῖζον ἀλαζονεία και ὁ έχων αὐτὴν άλαζών, ἡ δ' ἐπὶ τὸ ἔλαττον εἰρωνεία καὶ εἴρων [λεγέσθω]. Die Parallelstelle der Eth. Eud. II. 3 αλαζών δε δ πλείω των υπαργόντων προςποιούμενος, είρων δε δ έλάττω, und der M. M. I. 33 δ μενγάρ άλαζών έστιν ό πλείω τῶν ὑπαρχόντων αὐτῷ προςποιοίμενος είναι, η είδεναι α μη οίδεν ο δ δ είρων έναντίος τούτω, καὶ ἐλάττω τῶν ὑπαργόντων προςποιούμενος αύτῷ εἶναι, καὶ ὰ οἶδε μὴ φάσκων, ἀλλ' ἐπικρυπτόμενος τὸ εἰδέναι. In der Rhetorik und Poetik findet sich keine Definition der Ironie, die vermuthlich abweichend ausgefallen sein würde, insofern es sich dort nicht um die Ironie als Charakterzug, sondern als rhetorisches Kunstmittel gehandelt haben würde, wenigstens nach Rhet. ad Alex. 22 S. 1434, 17 zu schliessen: εἰρωνεία δ' ἐστὶ λέγειν τι προςποιούμενον μη λέγειν, ή έν τοῖς εναντίοις ονόμασι τὰ πράγματα προςαγορεύειν, Ironie ist, etwas sagen, indem man sich das Ansehn gibt, es nicht zu sagen, oder die Dinge mit entgegengesetzten Namen nennen. Das im Text folgende Beispiel spricht mehr für die Lesart Bekker's als die von Spengel vorgezogene μή προςποιούμενον λέγειν. Einzelne Bemerkungen über die Ironie finden sich sonst noch bei A. Eth. Nic. IV, 8 did καὶ άληθευτικὸς [έ μεγαλόψυχος], πλὴν δσα μὴ δι' εἰρωνείαν είρωνα δε πρός τούς πολλούς [άναγκαῖον εἶναι]. Rhet. III, 18 έστι δ' ή είρωνεία τῆς βωμολοχίας έλευθεριώτερον · ό μέν γάρ αύτοῦ Ενεκα ποιεί τὸ γελοίον, ό δὲ βωμολόχος ετέρου. Ιb. II, 2 καὶ τοῖς εἰρωνευομένοις πρός σπουδάζοντας [όργίζονται] · καταφρονητικόν γάρ ή είρωνεία. Polit. III, 1 und Rhet. III, 7, wo sie Gorgias beigelegt wird. — Der βαυκοπανοίργος dürfte wohl am ersten unserem » Duckmäuser« entsprechen. S. Grimms Wörterbuch.

### V, 2 S. 1129, 32.

δοκεῖ δὲ ὅ τε παράνομος ἄδικος εἶναι καὶ ὁ πλεονέκτης καὶ ὁ ἄνισος.

Die Worte haben mit Recht Anstoss erregt, weil sie den Eindruck machen, als werde der adixoc in einer dreifachen Bedeutung genommen, während doch im Folgenden immer nur eine zweifache, die weitere und die engere anerkannt wird. Man hat daher gemeint, der Stelle zu Hülfe zu kommen, indem man entweder den avioog oder den πλεονέκτης daraus verbannte. Der Beweis, so schloss Trendelenburg, dass die Bezeichnung des adinog in engerem Sinne als des ἄδικος πλεονέκτης unzulänglich sei und deshalb durch die allgemeinere Bezeichnung des åbixog åvioog ersetzt oder ergänzt werden müsse, wird ja erst im Lauf der Untersuchung geführt mit dem schliesslichen Ergebniss: έστι δ' άνισος· τοῦτο γὰς περιέχει καὶ κοινόν; mithin kann der adixog avigog nicht schon in der anfänglichen Aufstellung als besondere Gattung neben dem ἄδικος πλεονέκτης erscheinen. Dem steht aber entgegen, dass das autoor mit gänzlicher Uebergehung des aléov bereits vor der Einschaltung über den mleovéning als erschöpfende Bezeichnung des ἄδικον in engerem Sinn neben das ἄδικον παράνομον gestellt ist. Der Ausdruck muss also wohl in der anfänglichen Aufstellung schon vorgekommen sein. Auch begreift man nicht, wenn der avisog gestrichen wird, wie A., nachdem er erst den πλεονέκτης neben den παράvouos, gleich darauf aber unter stillschweigender Voraussetzung der Identität das άνισον neben das παράνομον gesetzt hat, wie aus der Zerstreuung zu sich kommend fortfahren konnte: ἐπεὶ δὲ καὶ πλεονέκτης ὁ ἄδικος κτλ. Uebrigens würden die Abschreiber den avigog schwerlich vermisst haben, wenn sie ihn nicht vorgefunden hätten; denn die Anwesenheit dieses Dritten macht gerade die

Schwierigkeit der Stelle aus, und es hätte sie nicht Wunder nehmen können, wenn gleich darauf das Gegentheil des ἴσος nicht wieder πλεονέκτης, sondern ἄνισος resp. τὸ ἄνισον lautete, da die Begriffe so nahe verwandt sind, und es misslich gewesen wäre, bei dem Bedarf eines Neutrums zu sagen τὸ πλέον oder τὸ πλεονεκτικόν.

Näher könnte es liegen, den πλεονέκτης zu streichen, obgleich es immerhin auffallen müsste, dass, nachdem mit dem παράνομος und ἄνισος die Bedeutung des ἄδικος lexicalisch erschöpft scheint, nun erst der άδιχος als πλεονέκτης wie beiläufig nachgebracht und unter den ανισος untergeordnet wird, während doch gerade das aleoveκτεῖν, κερδαίνειν, wie cap. 4 ausgeführt wird, das Hauptkennzeichen des adeuog in engerem Sinne ist. Auch ist es ebenso unwahrscheinlich, dass die Abschreiber den πλεονέκτης, wie dass sie den άνισος erst herbeigezogen haben sollten, wenn dieselben nicht von Anfang an ihrem Platze gewesen wären. Was aber vor Allem gegen diese Annahme spricht, ist der Umstand, dass die nächste Absicht des Philosophen ist, den Sprachgebrauch festzustellen. Dem Sprachgebrauch liegt es aber offenbar näher, den πλεονέκτης als den άδικος in engerem Sinn zu nehmen, wie den avisog. Das avisov ist erst ein durch Reflexion gewonnener Begriff, den der speculirende Philosoph an die Stelle des geläufigen setzen will, weil dieser nur eine Seite des Verhältnisses trifft, nämlich das πλέον, folglich unzulänglich ist [ὁ δ' ἄδικος οὐκ ἀεὶ τὸ πλέον αἱρεῖται]. Man ist, das ist seine Meinung, wohl zunächst geneigt, unter dem άδικος in engerem Sinn den πλεονέκτης zu verstehen, genau genommen meint man aber nicht bloss den πλεονέκτης, sondern den άνισος überhaupt. Wollte A. also den Sprachgebrauch feststellen, so konnte er nicht mit der Kritik über denselben beginnen, sondern musste vor allen Dingen den Gegenstand der Kritik vorführen; deshalb dürfte der πλεονέκτης in der anfänglichen Aufstellung schwerlich zu missen sein. Was A. übrigens bestimmte, für den πλεονέκτης lieber den vollständigeren Begriff des ἄνισος zu setzen, mag nicht lediglich der Umstand gewesen sein, dass das ἄνισον neben dem πλέον auch das ἐλαττον umfasst, sondern dass es das Verhältniss objectiv als die Aufhebung der verhältnissmässigen Gleichheit zwischen zwei oder mehreren Personen bezeichnet, während die πλεονεξία immer nur den Thatbestand seitens des Urhebers der Störung hervorhebt.

Durch einfaches Streichen dürfte also der anfänglich gerügte Uebelstand kaum zu beseitigen sein, und doch lassen die überlieferten Worte eine genügende Erklärung nicht zu. Man könnte vielleicht versucht sein, das Verhältniss des πλεονέκτης zum ανισος ähnlich aufzufassen. wie das des άνισος zum παράνομος, so dass, wie der άνισος, obgleich er nur eine Unterart des άδικος überhaupt ist, doch dem Sprachgebrauch nach bisweilen allein unter dem άδικος verstanden wird, so der πλεονέκτης. obgleich er nur eine Unterart des arroog ist, doch gleichfalls bisweilen für sich allein schlechtweg adinog genannt würde. Darnach wären drei Bedeutungen des ἄδικος anzuerkennen, eine allgemeine, eine engere und eine engste. das παράνομον ware das άπλως περιέχον, das άνισον das περιεγόμενον, das zugleich wieder περιέχον ist, und das πλέον das περιεχόμενον des περιεχόμενον. Es ist dies ohne Zweifel das richtige Verhältniss der drei Begriffe, nur dass es eben nicht Sprachgebrauch ist, unter dem adenoc bisweilen den παράνομος, bisweilen den άνισος und bisweilen den πλεονέκτης zu verstehen; der Sprachgebrauch versteht vielmehr unter dem ασικος in engerem Sinn nicht bald den άνισος und bald den πλεονέκτης, sondern immer nur ein und denselben, der gewöhnlich πλεονέκτης genannt wird, der aber richtiger arisog genannt würde. Auch ist ja im Folgenden nirgends von einer άδικία im

engsten Sinne die Rede, und überdies verbietet die Wortstellung, an jene Erklärung zu denken, da die richtige Abstufung der Begriffe vielmehr folgende wäre: δοκεῖ δὲ ὅ τε παράνομος ἄδικος εἶναι καὶ ὁ ἄνισος καὶ ὁ πλεονέκτης.

Nach alledem scheint zu einer Aenderung der von Bekker aufgenommenen Lesart geschritten werden zu müssen, durch welche sowohl das richtige Verhältniss der drei Begriffe als auch die zwiefache Bedeutung des douvoc gewahrt wird. Und dazu scheint allerdings die älteste, der Quelle und diesmal auch der Wahrheit am nächsten stehende Handschrift Kb einen Fingerzeig zu geben. Dort steht: δοχεῖ δὲ δ τε παράνομος ἄδιχος εἶναι καὶ ὁ πλεονέκτης καὶ ἄδικος. Es liegt nahe, statt der sinnlosen Wiederholung des adixog zu setzen avioog. Mit Wegfall des Artikels aber schwindet die Täuschung, als sollten der παράνομος, πλεονέκτης und άνισος für drei verschiedene, gleichberechtigte Bedeutungen des abixog gelten, und schliesst sich der avioog als bessernder Zusatz d. i. als die umsassendere Bezeichnung des Begriffs unmittelbar an den πλεονέκτης an 1).

Im Folgenden wird die unzulängliche Bezeichnung des ἄδικος als πλεονέκτης ganz fallen gelassen, und das ἄνισον unmittelbar neben das παράνομον gestellt. Doch hält es der Autor allerdings für nöthig, über den verschollenen πλεονέκτης Rechenschaft zu geben: ἐπεὶ δὲ

<sup>1)</sup> Ich würde nicht anstehen, selbst unter Beibehaltung des Artikels die Stelle so zu verstehen, wenn nicht die für das Folgende grundlegende Bedeutung derselben zur Fernhaltung jeden Anlasses zu Missverständnissen nöthigte. Es wäre solche Freiheit im Ausdruck nicht ohne Beispiel, vergl. z. B. IV, 3 ὁ μέντοι χυβευτής καὶ ὁ λωποδύτης καὶ ὁ ληστής τῶν ἀνελευθέρων εἰσίν αἰσχροκερδεῖς γάρ. κέρδους γὰρ ἕνεκεν ἀμφότεροι πραγματεύονται καὶ ὀνείδη ὑπομένουσιν κτὶ. Hier enthält die anfängliche Aufzählung gleichfalls drei Stellen, die im Folgenden ohne weitere Vermittlung in zwei Gattungen zusammengezogen erscheinen.

καὶ πλεονέκτης κτλ., und kommt zu dem Ergebniss, dass der in Frage kommende ἄδικος allenfalls auch dann als πλεονέκτης erscheine, wenn es sich nicht um Vortheile, sondern um Nachtheile handle, insofern der geringere Nachtheil immerhin ein Vortheil zu sein scheine, und der Eigennützige es eben auf den Vortheil abgesehen habe, dass aber der ἄδικος in engerem Sinne seine volle Wahrheit erst an dem ἄνισος habe. Die Schlussworte ἔστι δ' ἄνισος treten in scharfen Gegensatz zu dem zweimaligen voraufgegangenen δοκεῖ. Ich würde nicht anstehen zu lesen ἔστω δ' ἄνισος, nennen wir ihn lieber ἄνισος, wenn in den Handschriften ein Anhalt gegeben wäre. Vergl. z. Β. Π, 7 διόπες οὐδ' ὀνόματος τετυχή-κασιν οὐδ' οἱ τοιοῦτοι, ἔστω σ αν δὲ ἀναίσθητοι.

### V, 5 S. 1130 b 8.

διώρισται δὴ τὸ ἄδικον τό τε παράνομον καὶ τὸ ἄνισον, τὸ δὲ δίκαιον τό τε νόμιμον καὶ τὸ ἴσον. κατὰ μὲν οὖν τὸ παράνομον ἡ πρότερον εἰρημένη ἀδικία ἐστίν. ἐπεὶ δὲ τὸ ἄνισον καὶ τὸ πλέον οὖ ταὐτὸν ἀλλ' ἔτερον ὡς μέρος πρὸς ὅλον [τὸ μὲν γὰρ πλέον ὅπαν ἄνισον, τὸ δ' ἄνισον οὖ πᾶν πλέον], καὶ τὸ ἄδικον καὶ ἡ ἀδικία οὐ ταὐτὰ άλλ' ἔτερα ἐκείνων, τὰ μὲν ὡς μέρη τὰ δ' ὡς ὅλα· μέρος γὰρ αὕτη ἡ ἀδικία τῆς ὅλης ἀδικίας, ὁμοίως δὲ καὶ ἡ δικαιοσύνη τῆς δικαιοσύνης.

Die Stelle ist mit der eben besprochenen dem Inhalt nach verwandt, bietet aber in ihrer überlieferten Fassung für die Erklärung noch erheblichere Schwierigkeiten. A. hat im Vorhergehenden gezeigt, dass die Gerechtigkeit in allgemeinem Sinn ihrem Wesen nach nicht verschieden ist von der δλη ἀφετή, ingleichen die Ungerechtigkeit in allgemeinem Sinn [τὸ ἄδικον παράνομον] nicht verschie-

den von der δλη κακία, dass es aber neben der allgemeinen Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit noch eine in engerem Sinne gibt, deren Kriterium das πλεονεκτεῖν ist. Nachdem er in cap. 4 das Vorhandensein derselben aufgezeigt [έστι γάς τις, ώς φαμέν σημείον δ' ότι έστιν έστιν άρα γε άλλη τις. ώστε φανερόν ότι έστι τις ατλ.], wendet er sich in cap. 5 zu der Frage nach ihrem Wesen und ihren Eigenschaften. Er geht dabei wiederum von der zwiefachen Bedeutung des abinov als des παράνομον und des άνισον aus. Die dem παράνομον entsprechende ἀδικία ist besprochen, man erwartet also nunmehr den Uebergang zu der dem avioov entsprechenden ἀδικία in engerem Sinn. Statt dessen scheint es, als sollte das bereits hinlänglich aufgehellte Verhältniss des πλέον zum ἄνισον und umgekehrt hier auf's Neue erörtert werden. Zu dieser Annahme nöthigt zum wenigsten die Einschaltung τὸ μὲν γὰρ πλέον ἄπαν ἄνισον, τὸ δ' ἄνισον οὐ πᾶν πλέον. Eine Erörterung der Art ist aber an diesem Platze durchaus unstatthaft. Lassen wir also die zunächst anstössige Parenthese vor der Hand bei Seite und sehen zu, ob sonst noch ein Grund vorliegt, an eine Erörterung der Art zu denken. In der That, nicht der mindeste. Nur darf man nicht in das Missverständniss alter und neuer Ausleger verfallen, in Folge dessen jene verdächtige Einschaltung entweder erst entstanden oder doch corrumpirt worden ist. Dieses Missverständniss besteht darin, dass man die Worte ἐπεὶ δὲ τὸ ἄνισον καὶ τὸ πλέον οὖ ταὖτὸν ἀλλ' ἔτερον ὡς μέρος πρὸς δλον so nahm, als werde die Identität des ανισον und des πλέον in Abrede gestellt und ihr Verhältniss zu einander als das des Theiles zum Ganzen bestimmt, während der Sinn offenbar ist, dass das ανισον sammt dem πλέον [denn das πλέον ist nur eine theilweise Specificirung des ἄνισον, und sagt die Verbindung τὸ ἄνισον καὶ τὸ πλέον nichts weiter

als: dasjenige, was im Allgemeinen arioov, im einzelnen Fall πλέον ist] nicht eins sei mit dem παράνομον, sondern unterschieden von ihm wie der Theil vom Ganzen. 1) Zur mehreren Verdeutlichung könnte es heissen οὐ ταὐτὸν τούτω i. e. τῶ παρανόμω, etwa nach Analogie der Stelle V, 10 τὸ δὲ δεσποτικόν δίκαιον καὶ τὸ πατρικόν οὐ ταὐτὸν τούτοις, wo schon die Gegenwart von τούτοις verbietet, ταὐτὸν auf das Verhältniss des δεσποτικόν zum πατρικόν zu beziehen; indess kann das auf παράνομον ausdrücklich verweisende Pronomen sehr wohl entbehrt werden. Bis hierher wäre also Alles in bester Ordnung. Aus welchem Grunde nichtsdestoweniger Trendelenburg τὸ πλέον mit τὸ παράνομον vertauschen will, ist schwer einzusehen: denn der Gedanke bleibt vollständig derselbe, nur dass dann selbstverständlich zu ταὐτόν kein τούτω zu denken ist; er müsste denn gleichfalls das traditionelle Missverständniss getheilt haben oder seiner demnächstigen Umgestaltung der Parenthese zu Liebe so verfahren, wo er ebenfalls πλέον durch παράνομον ersetzt wissen will. Ueberhaupt ist nichts unwahrscheinlicher, als dass, wenn wirklich allerwärts παράνομον gestanden hätte, die Abschreiber das aléov erst hereingebracht haben sollten, da ja die an unserer Stelle nothwendige Gedankenfolge, abgesehen von der Parenthese, an sich einleuchtet. Zugegeben selbst, das ursprüngliche παράvouov sei etwa in Folge gedrungener Schrift fälschlich als  $\pi \lambda \acute{e}o\nu$  gelesen worden, so müsste doch wenigstens durch consequente Vertauschung des πλέον mit παράνομον ein richtiger Gedanke zu Tage kommen; allein auch dies ist nicht der Fall; denn Trendelenburg sieht

<sup>1)</sup> Ich bemerke nachträglich, dass *Spengel* [Münch. Gel. Anz. Bd. 34] bereits auf das vererbte Missverständniss hingewiesen hat; doch weiche ich im Uebrigen von ihm ab.



ıν h or re: άov ner ese geφάdensehe hurg vachregel-· Parst der πα**ρά**s auch  ${
m er} \ {
m dem}$ eil zum ist noch ne Aendenn der . ο κατά τὸ αὐτὰ ἀλλ' 🗽 ώς μέρη

. οιχεύει καὶ ζημιούμενος ·ς δόξειεν ἂν sich genöthigt, den zweiten Absatz der Parenthese τὸ δ' ἄνισον οὐ πᾶν πλέον erst noch umzustellen in τὸ δὲ παράνομον οὐχ ἄπαν ἄνισον, wobei ihm allerdings die Autorität zweier späterer Handschriften, die, wie Hampke richtig bemerkt, eben selbst nur Conjectur geben, zur Seite steht.

Wenden wir uns nun zu der Parenthese, so entsteht zunächst die Frage, ob sie überhaupt beizubehalten ist; auf den ersten Blick möchte man sie für das Einschiebsel eines Abschreibers halten, der das Vorhergehende nicht verstand. Wenn Mb und Ob lesen τὸ μὲν γὰρ ἄνισον απαν παράνομον, τὸ δὲ παράνομον οὐχ απαν άνισον καὶ - oder wie Ob ώσαύτως δὲ καὶ - τὸ πλέον, so verräth sich dies schon durch den Zusatz καὶ τὸ πλέον oder ώσαύτως δὲ καὶ τὸ πλέον als ein Versuch, der bereits corrumpirten Stelle wieder aufzuhelfen. In der That könnte die Parenthese unbeschadet des Zusammenhangs fehlen. Gleichwohl bin ich für ihre Beibehaltung in veränderter Fassung. Gegen eine Streichung bedenklich muss schon der Umstand machen, dass auch in cod. Kb, der sich sonst von Interpolationen und erläuternden Zusätzen am freiesten hält, und der z. B. am Schluss des cap. 2, wo alle übrigen Handschriften in Zusätzen wetteifern, davon rein ist, die Parenthese sich vorfindet. sprechen für dieselbe aber auch innere Gründe. Das Verhältniss des ανισον und πλέον zum παράνομον als eines Theiles zum Ganzen geht zwar schon daraus hervor, dass die dem παράνομον entsprechende άδικία als όλη κακία oder als δλης κακίας χρησις πρὸς ἄλλον bezeichnet worden ist, es ist aber bis dahin das ανισον und πλέον noch nirgends ausdrücklich als Theil des παράνομον anerkannt worden; insofern ist`eine eingeschaltete ausdrückliche Hervorhebung dieses Verhältnisses allerdings am Platze; nur darf darin nichts Anderes enthalten sein, als dass in

dem παράνομον das ἄνισον und folglich auch das πλέον inbegriffen ist; denn ist es das aucov, so muss es auch das nhéor sein, da dieses selbst wieder ein integrirender Bestandtheil des avigov ist. Demnach ist mir das Wahrscheinlichste, dass die Parenthese ursprünglich so lautete: τὸ μὲν γὰρ πλέον ἄπαν ἄνισον, τὸ δ' ἄνισον ἄπαν παράνομον. Dass aus ἄπαν παράνομον οὐ πᾶν πλέον wurde, ist nicht Folge eines Versehens, sondern einer vermeintlichen Verbesserung, derzufolge die Parenthese mit dem missverstandenen Vordersatz in Einklang gebracht werden sollte. Dass aber an unserer Stelle παράvouov irgendwo gestanden haben muss, davon ist in den Handschriften mehr als eine Spur. - Schliesslich sehe ich keinen Grund, den Philosophen mit Trendelenburg aus der Construction fallen und den vergessenen Nachsatz mit ωστε καὶ nachbringen zu lassen. Der regelmässige Nachsatz beginnt vielmehr gleich hinter der Parenthese mit den Worten καὶ τὸ ἄδικον κτλ., und ist der Gedanke kurz dieser: da aber das ανισον sich zum παράvouov verhält wie der Theil zum Ganzen, so muss auch die dem ανισον entsprechende αδικία sich zu der dem παράνομον entsprechenden verhalten wie der Theil zum Ganzen. — Gegen Hampke [Philol. XVI, 64] ist noch zu bemerken, dass die im Folgenden getroffene Aenderung von ἐκείνων in ἐτέρων unnöthig ist; denn der Nachsatz ist vollkommen klar: καὶ τὸ ἄδικον [τὸ κατὰ τὸ άνισον] καὶ ἡ ἀδικία [ἡ κατὰ τὸ ἄνισον] οὐ ταὐτὰ άλλ' ξτερα ἐκείνων [τῶν κατὰ τὸ παράνομον], τὰ μὲν ώς μέρη τὰ δ' ὡς ὅλα.

# V, 4 S. 1130, 24.

έτι εἰ ὁ μὲν τοῦ κερδαίνειν ἕνεκα μοιχεύει καὶ προςλαμβάνων, ὁ δὲ προςτιθεὶς καὶ ζημιούμενος δι' ἐπιθυμίαν, οὖτος μὲν ἀκόλαστος δόξειεν ἂν

είναι μάλλον ἢ πλεονέκτης, ἐκεῖνος δ' ἄδικος, ἀκόλαστος δ' οὖ · δῆλον ἄρα . ὅτι διὰ τὸ κερδαίνειν.

Die letzten Worte δῆλον ἄρα ὅτι διὰ τὸ κερδαίνειν fasst man gewöhnlich so: augenscheinlich also [erscheint ersterer als schlechtweg ungerecht, nicht aber als ausschweifend] aus dem Grunde, weil er schnöden Gewinnes halber Ehebruch trieb. Für richtiger halte ich folgende Erklärung: es ist demnach klar, dass der noch obendrein gemachte Gewinn der Grund ist, warum ersterer uns als schlechtweg ungerecht, nicht aber als ausschweifend erscheint. Die Absicht ist, zu zeigen, worauf sich die verschiedene Bezeichnungsart desselben Vergehens gründet, das Kriterium zu finden, nach dem sich der Sprachgebrauch richtet. Im ersten Fall hätte man die umständliche Ergänzung nöthig: δῆλον ἄρα [ὅτι ἄδικος δοκεῖ], ὅτι διὰ τὸ κερδαίνειν ἐμοίχευσεν.

### V, 5 S. 1130 b 28.

ού γὰς ἴσως ταὐτὸν ἀνδεί τ' ἀγαθῷ εἶναι καὶ πολίτη παντί.

Man lebt gerecht, wenn man gesetzlich lebt, und insofern ein rechtes Gesetz [ò κείμενος ὀρθῶς] stets im Einklang mit dem Sittengesetz steht, ist gerecht leben und tugendhaft leben gleichbedeutend. Die Gesetzgebung befiehlt aber nicht bloss die Tugend an, sondern sorgt auch für ihre Verwirklichung durch Bestimmungen über Volkserziehung. Freilich erzieht das Gesetz zunächst nur Bürger und zwar Bürger eines bestimmten Staates; insofern also der Erziehung des Individuums zur Humanität und Sittlichkeit überhaupt ein Spielraum gelassen wird, scheint Gesetzmässigkeit [Gerechtigkeit] und Sittlichkeit nicht dasselbe zu bedeuten, wie doch behauptet wurde.

Der Satz ist vielmehr nur zu retten, wenn das Gesetz sich über das ganze Erziehungswesen verbreitet, und zwischen der Erziehung zum Menschen und der Erziehung zum Bürger kein Unterschied besteht. Diese Frage jedoch, ob es Sache des Staates ist, die Erziehung seiner Angehörigen bis in ihre Einzelheiten zu regeln, und ob die Staatskunst im Stande ist, im Bürger den Menschen zu erziehen, bleibt für jetzt offen; denn so viel scheint allerdings festzustehen, dass es nicht von vorn herein und durchgängig das Nämliche ist, ein guter Mensch und ein guter Bürger zu sein. An der Fassung dieser letzten Behauptung ist schon früher und neuerdings von Spengel und nach ihm von Münscher Anstoss genommen worden. Spengel sagt geradezu: »das letzte Wort  $\pi \alpha \nu \tau i$  hat keine Bedeutung und ist falsch etc. « Dabei scheinen mir jedoch die einschlagenden Stellen der Polit. III, 4. 5. nicht hinreichend erwogen zu sein. Münscher [S. 64] fasst aavti selbstständig und zieht es zu ταὐτόν; dadurch entsteht aber ein Gedanke, der weder zum Zusammenhang noch zu den Ausführungen der Politik passt. Der Sinn könnte dann nur sein: die Identität der Bürgertugend und der Tugend überhaupt ist nicht für Jedermann d. h. entweder, sie wird nicht allgemein zugegeben, oder, sie gilt nicht für Jedermann. Nicht aber das wollte A. sagen, dass es Leute gibt, bei denen die Identität nicht zutrifft, sondern dass in den Begriffen selbst der Grund liegt, weshalb sie nicht schlechthin identisch sein können. Der Grund ist aber der Politik zufolge der, dass die sittliche Tugend ein allgemein gültiger, durchstehender Begriff, die Bürgertugend dagegen je nach dem Staate und der Stellung des Einzelnen im Staate ein veränderlicher Begriff ist, dass also nur bedingungsweise die letztere mit der ersteren zusammenfällt, dass mithin nicht jeder gute Bürger, sondern nur unter Umständen ein guter Bürger

einen guten Menschen bedeutet. Allgemein ausgedrückt: die Speculation sieht sich durch die Erfahrung beschränkt; der philosophische Satz, dass Gerechtigkeit, Gesetzmässigkeit, Sittlichkeit, oder dass politische und ethische Tugend eins und dasselbe seien, ist geschichtlich unwahr, insofern die Mannichfaltigkeit politischer Bildungen einen festen Begriff der politischen Tugend nicht zulässt.

Bewegt sich unsere Stelle in diesen Gedanken, so erhellt zuvörderst, dass eine Verallgemeinerung, wie sie in marti liegt, nicht wohl entbehrt werden kann; denn nicht jede Identität, sondern nur die ausnahmslose darf in Abrede gestellt werden. Lässt man also marti mit Spengel fort oder ersetzt es durch ein Attribut wie gnovδαίω, so entsteht ein unrichtiger Gedanke. Weshalb mehrere Ausleger trotz richtiger Erkenntniss des Sinnes an der Verbindung des marti mit molity Anstoss nahmen, weiss ich nicht. So änderte Muret in πάντη; man könnte ebensogut an ἐν παντί denken; so hiess es z. B. II, 9 ἐν παντί δε μάλιστα φυλακτέον το ήδυ και την ήδονήν, und ähnlich III, 9 δόξειε δ' αν οὐδὲ περὶ θάνατον τὸν ἐν παντί ὁ ἀνδρεῖος εἶναι. Es ist aber hier überhaupt keine Veranlassung zu einer Aenderung. Die Construction ist einfach diese: οὐ γὰρ ἴσως εἶναι ἀγαθῷ [τὸ εἶναι ἀγαθόν] ταὐτὸν ἀνδρί τε καὶ πολίτη παντί, 1) Gutsein ist

<sup>1)</sup> Aehnlich gebildet ist z. B. de anim. II, 4, 7 οὐ γὰρ ταὐτὸ πᾶσι τὸ ἄνω καὶ κάτω καὶ τῷ παντί. Der Dativ ἀγαθῷ ist einfach durch Attraction von ἀνδρί zu erklären; aber selbst wenn man anders construiren wollte, konnte der Dativ mit εἶναι zur Bezeichnung eines absoluten Prādicatsbegriffs bei A. nicht auffallen. Vergl. Trendelenburg zu de anim. III, 4, 7. Darnach beurtheilt sich, mit welchem Rechte Münscher sagen konnte: Quodsi nihilominus illud dicere voluisset, orationem non isto modo conformasset: οὐ γὰρ ἴσως ταὐτὸν ἀνδρί τ' ἀγαθῷ εἶναι καὶ πολίτη, sed hoc fere: οὐ γὰρ ἴσως ταὐτὸν ἄνδρα τ' ἀγαθὸν εἶναι καὶ πολίτην.

schwerlich das Nämliche für einen Menschen und für jedweden Bürger d. i. Gutsein als Mensch ist wohl noch etwas Anderes als Gutsein als beliebiger Bürger eines beliebigen Staats. Denn nicht bloss an die Unterschiede der Staaten, sondern auch an die unterschiedliche Stellung der Bürger im Staate ist hier zu denken, wie die Politik lehrt; denn nur für diejenigen ist Bürgertugend und Tugend überhaupt identisch, die mit der Leitung des Staats und mit der unmittelbaren Sorge für das Gemeinwohl betraut sind. So heisst es Polit. III, 5 S. 1278, 40 πότερον μεν οὖν ετέραν ἢ τὴν αὐτὴν θετέον καθ' ἡν ἀνὴρ άγαθός έστι καὶ πολίτης σπουδαίος, δήλον έκ τῶν είρημένων, δτι τινός μέν πόλεως δ αὐτὸς τινὸς δ' έτερος, κάκεῖνος ο ὖ π ᾶς άλλ' ὁ πολιτικὸς καὶ κύριος ἢ δυνάμενος είναι χύριος, ἢ καθ' αύτὸν ἢ μετ' ἄλλων, τῆς τῶν κοινῶν έπιμελείας. Die Worte κάκεῖνος οὐ πᾶς άλλ' ὁ πολιτικὸς κ. τ. λ. werden überdies jeden Zweifel an der Aechtheit von πολίτη παντί entfernen. Lindau übersetzte: »Ob es nun als eine verschiedene oder die nämliche Tugend zu betrachten steht, vermöge welcher ein Mann sittlich gut und ein Bürger tüchtig ist, erhellt aus dem Gesagten, dass nämlich in einem Staate beides einerlei bedeutet, in einem anderen dagegen Verschiedenes, und dass im ersteren Falle nicht jeder, sondern der Staatskundige auch Herr ist oder er entweder für seine Person oder in Verbindung mit Anderen Herr sein kann der Staatsverwaltung «; schwerlich richtig; der Sinn ist vielmehr, dass auch in jenem Staate, in dem überhaupt von einer Identität des guten Bürgers und des guten Menschen die Rede sein kann, diese nicht für jeden Bürger ohne Unterschied gilt, sondern nur für den πολιτικός, den Bürger-Staatsmann etc. So stand oben Polit. III, 4 S. 1277, 20 εἰ δὲ ἡ αὐτὴ ἀφετὴ ἄφχοντός τε ἀγαθοῦ καὶ ανδρώς αγαθοῦ, πολίτης δ' ἐστὶ καὶ ὁ ἀρχόμενος, οὐχ ἡ

αὐτὴ ἀπλῶς ἂν εἴη πολίτου καὶ ἀνδρός, τινὸς μέντοι πολίτου. Ich bemerke noch, dass allerdings in den meisten Stellen der Polit. der ἀνὴρ ἀγαθός und der πολίτης σπουδαῖος zusammengestellt werden, wie Spengel vorschlug; indess findet sich ebensowohl das Attribut ἀγαθός auf beide bezogen, z. B. Polit. IV, 7 ἐν μόνη γὰρ [ἀριστοκρατία] ἀπλῶς ὁ αὐτὸς ἀνὴρ καὶ πολίτης ἀγαθός ἐστιν. III, 15 ἀλλ' εἰ πλείους εἶεν ἀγαθοὶ καὶ ἀνδρες καὶ πολῖται.

### V. 6 S. 1131, 30.

τὸ γὰρ ἀνάλογον οὐ μόνον ἐστὶ μοναδικοῦ ἀριθμοῦ Τόιον ἀλλ ὅλως ἀριθμοῦ.

Vergl. Metaph. XIV, 5 S. 1092 b 23 οὖτε οὖν τῶ ποιησαι αίτιος δ άριθμός, ούτε δλως δ άριθμός ούτε δ μοναδικός κτλ. Dieselbe Unterscheidung auch XIII, 7 S. 1082 b 5 ανάγκη τε η ίσον η άνισον είναι αριθμόν, πάντα μέν άλλα μάλιστα τον μοναδικόν. Άριθ. μοναδ. ist die Zahl, sofern sie aus Monaden besteht; Metaph. III, 4 S. 1001, 26 δ μεν γαρ άριθμος μονάδες, ή δε μονάς δπερ Εν τί ἐστιν. Monas ist zunächst die mathematische, immaterielle Einheit; Metaph. XIII, 6.S. 1080 b 18 τὸν γὰρ όλον ούρανὸν κατασκευάζουσιν [οἱ Πυθαγόρειοι] ἐξ ἀριθμων, πλην οὐ μοναδικων, άλλα τας μονάδας ὑπολαμβάνουσιν έχειν μέγεθος; daher ἀρ. μοναδ. die unbenannte, arithmetische Zahl: Metaph. XIII, 8 S. 1083 b 16 8 3 άριθμητικός άριθμός μοναδικός έστιν; mathematische wird sie genannt im Gegensatz zu der Platonischen Idealzahl Metaph. XIV, 2 S. 1088 b 34 εάν τε τὸν εἰδητικὸν άριθμον έξ αὐτῶν ποιῶσιν, ἐάν τε τὸν μαθηματικόν. Vgl. auch Metaph. XIII, 7 S. 1081, 5 εί μεν οὖν πᾶσαι συμβληταί καὶ ἀδιάφοροι αἱ μονάδες, ὁ μαθηματικὸς γίγνεται ἀριθμὸς καὶ εἶς μόνος. Indess auch die Vielheit substanzieller Einheiten ist Zahl, Alles ist Zahl, sofern es zählbar ist. Phys. IV, 11 S. 219 b 5 ἐπεὶ δ' ἀριθμός ἐστι διχῶς [καὶ γὰρ τὸ ἀριθμούμενον καὶ τὸ ἀριθμητὸν ἀριθμον λέγομεν, καὶ ῷ ἀριθμοῦμεν], ὁ δὲ χρόνος ἐστὶ τὸ ἀριθμούμενον καὶ οἰχ ῷ ἀριθμοῦμεν. ἔστι δ' ἔτερον ῷ ἀριθμοῦμεν καὶ τὸ ἀριθμούμενον. Phys. III, 5 S. 204 b 8 ἀριθμητὸν γὰρ ἀριθμὸς ἢ τὸ ἔχον ἀριθμόν, und die gleichlautende Stelle Metaph. 1066 b 25. Metaph. XIV, 5 ἀριθμῶν σωματικῶν.

# V, 8.S. 1132 b 21.

δοχεῖ δέ τισι καὶ τὸ ἀντιπεπονθὸς εἶναι ἁπλῶς δίκαιον, ὧσπερ οἱ Πυθαγόρειοι ἔφασαν ὡρίζοντο γὰρ ἁπλῶς τὸ δίκαιον τὸ ἀντιπεπονθὸς ἄλλῳ ¹) τὸ δ' ἀντιπεπονθὸς οὐκ ἐφαρμόττει οὖτ' ἐπὶ τὸ διανεμητικὸν δίκαιον οὖτ' ἐπὶ τὸ διορθωτικόν κ. τ. λ.

Die Episode über das ἀντιπεπονθός scheint mir zu den entschieden schwächeren Partieen des Werkes zu gehören, wie überhaupt die logische Gliederung des Vten Buches noch grösseren Lichtes bedarf, um in allen Stücken Aristotelischen Scharfsinns würdig zu erscheinen. A. weist das ἀντιπεπονθός zurück als in seinem ganzen Umfang gleichbedeutend mit dem δίκαιον überhaupt; von dem δίκαιον παφάνομον als der ὅλη ἀφετή sieht er dabei ganz ab und beschränkt sich auf die Behauptung, dass das ἀντιπεπ. weder zu dem διανεμητικόν noch zu dem διοφθωτικόν stimme, ohne jedoch die Geltung des ἀντιπεπ. für einen Zweig des δίκαιον überhaupt in Abrede zu stellen. Das δίκαιον διανεμητικόν und διοφθωτικόν machten

Gegen ἄλλφ sind Zweifel erhoben worden; ich glaube, dass man zu denken hat τὸ ἀντιπεπονθὸς ἄλλφ scil. παθήματι, das einem anderen Erleidniss entsprechende Gegenerleidniss.

aber zusammengenommen das ἐν μέρει δίκαιον aus, indem jenes sich auf das Verhältniss des Einzelnen zum Ganzen der Genossenschaft als eines Theilhabers an den öffentlichen Gütern, dieses sich auf das Verhältniss der Glieder der Genossenschaft untereinander bezog. Die Wechselbeziehungen dieser Glieder waren entweder freiwilliger oder unfreiwilliger Natur; erstere umfassen im Allgemeinen das Gebiet des Civilrechts, letztere das des Criminalrechts. Die austheilende Gerechtigkeit verfuhr nach geometrischer Proportion, nach Würdigkeit, die ausgleichende verfährt nach arithmetischer. Eine scharfe Trennung der freiwilligen und unfreiwilligen Verkehrsbeziehungen wird dabei nicht vorgenommen, die ausgleichende Gerechtigkeit behandelt den Civil- und Criminalprocess nach denselben Grundsätzen; inwiefern die Gewaltthat zugleich ein Angriff auf die geheiligte Ordnung des Staats überhaupt ist, wird hier zunächst nicht in Betracht gezogen Das δίκαιον διοφθωτικόν umfasst also Alles, was wir Rechtspflege in engerem Sinne nennen und hat zur Voraussetzung eine eingetretene Störung der ursprünglichen Gleichheit, ist also wesentlich Wiederherstellung des Rechtszustandes, während die austheilende Gerechtigkeit als die Verwaltung der öffentlichen Güter, seien diese nun materieller oder ideeller Natur, wesentlich Fortbildung eines bestehenden Rechtszustandes ist. Wenn also nun die Frage aufgeworfen wird, in wie weit denn das αντιπεπονθός, das die Pythagoreer fälschlich mit dem δίκαιον identificirten, ein δίκαιον sei, und zugleich hinzugefügt wird, dass dasselbe beim Tausch und Kauf zur Geltung komme, so kann zunächst kein Zweifel entstehen, unter welche der aufgestellten Kategorieen des δίκαιον das ἀντιπεπ. unterzubringen ist. Tausch und Kauf gehören dem freiwilligen Privatverkehr an, fallen also in den Bereich derjenigen Handlungen, denen A. das δίκαιον διος θωτικόν vindicirt;

wenn A. also behauptet, dass das artinen. weder zu dem διανεμητικόν noch zu dem διορθωτικόν stimme, so kann sich das zunächst nur darauf beziehen, dass die Grenzen, innerhalb deren das ἀντιπεπονθός gelte, enger seien als diejenigen des διορθωτικόν, da letzteres neben den freiwilligen auch die unfreiwilligen Verkehrsbeziehungen befasst. An einem weiter sich ergebenden Uebelstand ist A. selbst schuld, indem er das für alle Verkehrsbeziehungen gültige Recht das διορθωτικόν nannte; dieses ist nur wiederherstellender Natur, setzt also eine entstandene Ungleichheit voraus. Dazu stimmt freilich das avrineπονθός nicht, dieses ist, so zu sagen, die Seele des Verkehrs selbst als die Regel, derzufolge der Verkehr überhaupt erst zu Stande kommt; die Möglichkeit einer entsprechenden Gegenleistung bedingt ja erst das Verkehrsleben und damit das Zusammenleben überhaupt. Ist sonach das ἀντιπεπ. die Substanz des Verkehrslebens, das διορθωτικόν dagegen nur die Controle dieses selben Verkehrslebens, so ist augenscheinlich, dass diese beiden Arten des δίκαιον nicht gleichbedeutend sind, obgleich der Bereich ihrer Geltung, nämlich der freie Verkehr derselbe ist. Genauere Verwandtschaft seiner Natur nach hat das avτιπεπ. vielmehr mit dem διανεμητικόν, während es, wie gesagt, seinen Wirkungskreis dem διορθωτικόν entlehnt. Das διανεμητικόν, die austheilende Gerechtigkeit ist gleichfalls substanzieller Natur, sie macht den Verkehr aus, der stattfindet zwischen der Gesellschaft als solcher und ihren Gliedern; die Zutheilung der öffentlichen Güter an die Einzelnen nach Verhältniss ihrer Berechtigung oder Würdigkeit ist die Verwirklichung der austheilenden Gerechtigkeit und damit des öffentlichen Verkehrs überhaupt, wie die entsprechende Gegenleistung die Verwirklichung des ἀντιπεπονθός und damit des Privatverkehrs überhaupt war. Wenn aber das ἀντιπεπ. seiner Natur nach dem διανεμητικόν verwandter war als dem διορθωτικόν, so ist folgerichtig, dass es die Regel seines Verfahrens von dem διανεμητικόν und nicht von dem διορθωτικόν entlehnt. Das διορθωτικόν verfuhr nach arithmetischer Proportion, d. h. man theilte bei entstandener Ungleichheit die Differenz, wohingegen das διανεμητικόν nach der geometrischen Proportion verfuhr. Die ursprüngliche Ungleichheit der Berechtigten sollte hier nicht ausgeglichen, sondern im Gegentheil gewahrt werden, indem die Antheile in dasselbe Verhältniss zu einander gesetzt wurden, als in welchem die Berechtigten zu einander standen. Ebenso verfährt nun, was für mich keinem Zweifel unterliegt, das άντιπεπονθός nach geometrischer Proportion. Die ursprüngliche Ungleichheit der Tauschobjecte oder was dasselbe ist der Tauschenden wird anerkannt nicht als eine fehlerhafte wie beim διορθωτικόν, sondern als eine zu Recht bestehende und natürliche: der Werth der Tauschobjecte ist zugleich das Mass der Berechtigung der Tauschenden: mit welchem Mass Einer misst, mit dem soll ihm wieder gemessen werden; die Ansprüche verhalten sich wie die Einsätze ganz wie beim διανεμητικόν: V, 7 καὶ γὰρ ἀπὸ χρημάτων κοινῶν ἐὰν γίγνηται ἡ διανομή, ἔσται κατά τὸν λόγον τὸν αὐτὸν ὅνπερ ἔχουσι πρὸς άλληλα τὰ εἰζενεχθέντα; wenn also mein Einsatz das Zehnfache von dem meines Nachbars beträgt, so habe ich auch das Zehnfache seines Anspruchs, oder was dasselbe ist, er muss seinen Einsatz zehnmal machen, um Anspruch auf den Werth meines Einsatzes oder auf diesen selbst zu haben. Der Unterschied vom διανεμητικόν ist nur der, dass während dort die Einsätze an einen Dritten, den Staat, als den gemeinsamen Contrahenten geschahen und von diesem dann die Aequivalente oder Gewinnantheile an die Einzelnen zurückflossen, bei dem αντιπεπονθός des Privatverkehrs die Einsätze sich gegenseitig als Aequivalente zu dienen haben, mithin an Werth gleich gemacht werden müssen.

## V, 8 S. 1133, 8.

δεῖ οὖν λαμβάνειν τὸν οἰχοδόμον παρὰ τοῦ σχυτοτόμου τοῦ 1) εκείνου έργου, καὶ αὐτὸν εκείνω. μεταδιδόναι τὸ αύτοῦ. ἐὰν οὖν πρῶτον ἢ τὸ κατά την άναλογίαν ίσον, είτα το άντιπεπονθός γένηται, έσται το λεγόμενον. εί δε μή, ούκ ίσον, 2) οὐδὲ συμμένει οὐθὲν γὰρ κωλύει κρεῖττον είναι τὸ θατέρου έργον ἢ τὸ θατέρου, δεῖ οὖν ταῦτα ἰσασθηναι. ἔστι δὲ τοῦτο καὶ ἐπὶ των άλλων τεχνων άνηρουντο γάρ άν, εί μή έποίει<sup>8</sup>) τὸ ποιοῦν καὶ δσον καὶ οἶον, καὶ τὸ πάσχον ἔπασχε τοῦτο καὶ τοσοῦτον καὶ τοιοῦτον. 4) οὐ γὰρ ἐκ δύο ἰατρῶν γίνεται κοινωνία, άλλ' εξ ιατρού και γεωργού, και όλως ετέρων καὶ οὐκ ἴσων ἀλλὰ τούτους δεῖ ἰσασθηναι. διὸ πάντα συμβλητά δει πως είναι, ὧν έστιν άλλαγή. ἐφ' δ τὸ νόμισμ' ἐλήλυθε, καὶ γίνεταί πως μέσον πάντα γαρ μετρεί, ώστε και την ύπεροχήν και την έλλειψιν, πόσα άττα δη ύποδήματ' ίσον οἰκία ἢ τροφή δεῖ τοίνυν δπερ οἰκοδόμος πρὸς σκυτοτόμον, τοσαδὶ ὑποδήματα πρός οἰκίαν ἢ τροφήν. εἰ γὰρ μὴ τοῦτο, οὐκ έσται άλλαγη οὐδὲ κοινωνία. τοῦτο δ', εἰ μη ίσα είη πως, οὐκ ἔσται. δεῖ ἄρα ενί τινι πάντα

Was Münscher zu Gunsten der Lesart des M<sup>b</sup> τὸ ἐκείνου ἔφγον sagt, scheint wohlbegründet. Mit dem Genit. stimmt ὑποδήματα des O<sup>b</sup> im Vorhergehenden.
 scil. τὸ ἀντιπεπονθός?

<sup>3)</sup> Rassows Vermuthung ο ἐποίει stellt die Symmetrie her.

<sup>4)</sup> Trotz der Schwierigkeiten, die Münscher im Zusammenhang finden will, glaube ich, dass der Satz hier und nicht in der früheren Stelle am Platze ist.

μετρείσθαι, ώσπερ ελέχθη πρότερον, τοῦτο δ' έστὶ τῆ μὲν ἀληθεία ἡ χρεία, ἡ πάντα συνέχει εί γὰρ μηθέν δέοιντο ἢ μὴ δμοίως, ἢ οὐκ έσται άλλαγη ή ούχ η αὐτή. οξον δ' ὑπάλλαγμα τῆς χρείας τὸ νόμισμα γέγονε κατὰ συνθήκην καὶ διὰ τοῦτο τοὔνομα ἔχει νόμισμα, ὅτι οὖ φύσει άλλα νόμω έστί, καὶ έφ' ἡμῖν μεταβαλεῖν καὶ ποιῆσαι ἄχρηστον. ἔσται δη άντιπεπονθός, δταν ἰσασθή, ώστε δπερ γεωργός πρός σκυτοτόμον, τὸ ἔργον τὸ τοῦ σχυτοτόμου πρὸς τὸ τοῦ γεωργοῦ. εἰς σχημα δ' ἀναλογίας οὐ δεῖ ἄγειν, δταν άλλάξωνται εί δε μή, άμφοτέρας έξει τὰς ύπεροχάς τὸ Ετερον ἄκρον. άλλ' δταν έχωσι τὰ αύτων, ούτως ίσοι καὶ κοινωνοί, ότι αύτη ή ισότης δύναται έπ' αὐτῶν γίνεσθαι. γεωργός Α, τροφή Γ, σκυτοτόμος Β, τὸ ἔργον αἶτοῦ τὸ ἰσασμένον Δ. εί δ' ούτω μή ήν άντιπεπονθέναι, ούκ αν ήν ποινωνία. δτι δ' ή χρεία συνέχει ώσπερ εν τι όν, δηλοί ότι δταν μή εν χρεία ώσιν άλλήλων, η αμφότεροι η ατερος, ουκ αλλαττονται, ώσπερ δταν οδ έχει αὐτὸς δέηταί τις, οίον οίνου, διδόντες  $^{1}$ ) σίτου έξαγωγῆς.  $^{2}$ )

Es würde zu weit führen, hier eine vergleichende Beurtheilung der zahlreichen bis jetzt gegebenen Erklärungsversuche<sup>3</sup>) vorstehenden Abschnittes anzustellen; ich bescheide mich vielmehr, im Folgenden eine Entwicklung des Inhalts zu geben, so wie er mir erschienen ist.

Der Tausch besteht darin, dass A ein Gewisses von der Arbeit des B in Empfang nimmt und dafür dem B ein Gewisses seiner eigenen Arbeit mittheilt. Da die Gesellschaft auf dem Tausch der Arbeiten beruht, die Staats-

δόντες Kb.
 ἐξαγωγήν Lb Mb Ob.

<sup>3)</sup> Den jungsten gab Häcker im Philol. XIX, ohne dass jedoch damit ein wesentlicher Fortschritt geschehen wäre.

gemeinde, so zu sagen, eine Tauschgenossenschaft ist, so hängt von der Möglichkeit des Tausches das Bestehen der Staatsgemeinde ab. Der Tausch ist aber nur möglich, wenn Gabe und Gegengabe gleich sind. Da die Tauschobjecte jedoch ungleichartig, d. h. Gegenstände verschiedener Gattung sein müssen, wenn überhaupt ein Beweggrund zum Tausche sein soll, so kann ihre Gleichheit nur eine verhältnissmässige sein. Die verhältnissmässige Gleichheit oder Ungleichheit aber verschiedenartiger Gegenstände kann nur dadurch aufgefunden werden, dass man sie an demselben Dritten misst. Dieses Messen an einem Dritten ist ihre Werthbestimmung. Die Möglichkeit dieser Werthbestimmung einstweilen vorausgesetzt sind also ungleichartige Objecte dadurch vertauschbar, dass sie verhältnissmässig gleich, d. h. beide demselben Dritten gleich sind. Diese Gleichheit kann von vornherein bestehen, dann kann der Tausch ohne Weiteres vor sich gehen. Es kann aber sehr wohl gedacht werden, dass eine verhältnissmässige Gleichheit der Tauschobjecte von vornherein nicht besteht; ihre Vertauschbarkeit beruht also auf der Möglichkeit, sie irgendwie gleichzumachen. Wäre dies nicht möglich, so würde nicht nur jeder Tausch und damit das Verkehrsleben im Grossen und Ganzen, an das der Bestand der Staatsgemeinde geknüpft ist, es würde überhaupt die Production und die Gewerbthätigkeit in ihren verschiedenen Zweigen aufhören. Deren Bedingung ist vielmehr, dass Jeder in demselben Masse Consument (πάσχων) sein kann als er Producent ist  $(\pi o \iota \tilde{\omega} \nu)$ . Wie im Grossen und Ganzen die Staatsgemeinde Producent und Consument zugleich ist, und ein normales Verhältniss nur besteht, wenn Production und Consumtion sich decken, so muss sich dies an jedem Einzelnen wiederholen. Er kann nur bestehen, wenn er in demselben Masse Participant sein darf, als er Contribuent ist. Dass aber überhaupt producirt

und zwar Verschiedenartiges producirt werde, ist nothwendig, wenn überhaupt eine Gemeinschaft eintreten soll; denn würde Jeder alle Gewerbe nach Massgabe seines Bedürfnisses oder würden Alle dasselbe Gewerbe treiben wollen, so würde unter ihnen ein Verkehrsverhältniss, eine Gegenseitigkeit gar nicht statt finden (οὐ γὰρ ἐκ δύο ἰατοῶν γίνεται κοινωνία). Eine solche findet nur statt unter Verschiedenen und Nichtgleichen. Ihre Verschiedenheit. besteht darin, dass sie Verschiedenartiges produciren, ihre Ungleichheit darin, dass die von ihnen dargebotenen Tauschobjecte ungleichen Werth haben. Die Verschiedenheit der Producte hindert den Tausch nicht, wofern nur Werthgleichheit besteht. Die Ungleichheit der Tauschenden muss aber erst aufgehoben werden dadurch. dass die Tauschobjecte an Werth gleichgemacht werden, wenn der Tausch eintreten soll. Denn nur so wird Jeder von ihnen in demselben Masse Consument als er Contribuent ist, nur so wird Jeder dem Anderen verhältnissmässig gleich. Das setzt aber voraus, dass die dargebotenen Tauschobjecte überhanpt vergleichbar sind (συμβλητά), dass es ein Drittes gibt, an dem sie beide gemessen werden können, und durch das ihr verschiedener Werth ausgedrückt werden kann. Dieses Dritte ist durch Uebereinkunft das Geld, ein μέσον, in das das Verschiedenartige sich aufheben lässt. Das Geld bestimmt allerdings den Werth der Gegenstände nicht, aber es misst ihn. Hülfe dieses Werthmessers lässt sich nun sagen, um wie viel das eine Tauschobject mehr oder weniger Werth hat als das andere, wie viel Tauschobjecte der einen Gattung mithin einem Tauschobjecte einer anderen Gattung gleichkommen. Lässt sich einmal der Werth ungleicher Gegenstände bestimmen und messen, in demselben Dritten darstellen, so ist ihre Gleichmachung, die Bedingung des Tausches, ein Leichtes; denn nun muss sich die Zahl

der zu liefernden Tauschobjecte umgekehrt verhalten wie ihre Werthe. Ist mein Einsatz 5mal so viel werth, als der Einsatz meines Contrahenten, so muss er mir seinen Einsatz 5mal leisten, wenn Jeder in demselben Masse πάσγων sein soll als er ποιῶν ist. Dies scheint mir der sehr einfache und doch nicht unnöthige Gedanke in den mehrfach gedeuteten Worten: δεῖ τοίνυν δπερ οἰκοδόμος πρὸς σκυτοτόμον, τοσαδὶ ὑποδήματα πρὸς οἰκίαν ἢ τροφήν zu sein; die erforderliche Anzahl der Tauschobiecte verhält sich umgekehrt wie ihre Werthe, das Quot umgekehrt wie das Quantum. In wie weit liegt aber der, wie mir scheint, nothwendige Gedanke in den Worten? Die Schwierigkeit beruht darin, dass die Producenten selbst in Verhältniss gesetzt werden an Stelle ihrer Einsatzwerthe, so zu sagen ihres Risico. Aber es konnte doch nicht gesagt werden: Wie sich verhält ein Haus zu einem Schuh, so verhalten sich x Schuhe zu 1 Haus; allenfalls: Wie sich verhält der Werth eines Hauses zum Werth eines Schuhes, so muss sich eine Zahl Schuhe zu 1 Hause verhalten. Da aber die Ungleichheit der Producenten bezüglich des Tausches nur in der ungleichen Grösse ihrer Tauschquanta besteht, so sehe ich nicht ein, warum nicht statt der Tauschquanta die Producenten selbst in Verhältniss gesetzt werden könnten. Es ist dies um so mehr statthaft, als die Verschiedenheit der Personen schon zuvor hereingezogen ist,.. ἀλλά τούτους δεῖ ἰσασθηναι. Ein Verkehrsverhältniss, ist gesagt, kann nur bestehen zwischen Nichtgleichen, die aber gleich d. h. contractionsfähig gemacht werden müssen. Ihre Ungleichheit kann aber nur in der Werthverschiedenheit ihrer Einsätze bestehen. Ein Sprung im Gedankengang könnte höchstens darin gefunden werden. dass die Proportion unterdrückt ist:

· Die Producenten verhalten sich wie ihre Einsatzwerthe, und nun die zweite:

Die erforderliche Zahl der Einsätze verhält sich umgekehrt wie die Einsatzwerthe; folglich:

Die Zahl der Einsätze verhält sich umgekehrt wie die Producenten.

Die Ausgleichung der Tauschobjecte war also nur dadurch möglich, dass man ihre Werthe durch ein gemeinsames Drittes ausdrückte. Dieses Dritte bestimmt jedoch nicht selbst den Werth der Gegenstände, sondern misst ihn nur, und ist insofern der Vertreter des wirklichen Werthmessers, nämlich des Bedürfnisses. Der Werth einer Waare richtet sich nach dem Bedarf; nur dadurch, dass Alle und durchschnittlich in gleicher Weise bedürfen, ist ein Durchschnittspreis einer Waare möglich; bei mangelndem Bedürfniss findet kein Tausch, bei ungleichem Bedürfniss nicht derselbe Tausch statt, d. h. der Werth des Tauschobjects ist alsdann nicht constant.

Nach dem Bisherigen könnte man versucht sein, die Proportion zu bilden: Wie sich Producent A zu seinem Eingetauschten verhält, so muss sich Producent B zu dem seinigen verhalten. Dies würde aber, wenn sich die Producenten A und B wie ihre Einsatzwerthe, und diese wie 50: 1 verhalten, mithin 50 Einsätze des B einem Einsatz des A gleichkommen, die nichtssagende Proportion ergeben 50: 50=1: 1, in der beide Mehrheiten auf eine Seite kämen, die also weder eine aufsteigende noch eine absteigende wäre. Ein richtiges Verhältniss lässt sich nur bilden, so lange die Contrahenten noch im Besitz ihrer Tauschobjecte sind, weil diese durch Multiplication einander gleichgemacht weiden können. Wie man die Einsätze zuerst auf Geld zu bringen und danach ihre erforderliche Zahl zu bestimmen hat, lehrt übrigens zur Genüge das am Schluss des Cap. gegebene Beispiel.

Warum der weiter über die zosia folgende Satz als unächt zu tilgen wäre, sehe ich nicht. A. kommt noch einmal auf das Bedürfniss als jenes Dritte zurück, auf das alle übrigen Werthobjecte bezogen und daran gemessen werden können. Denn wenn nicht beide Contrahenten ihrer gegenseitig bedürfen oder wenigstens der Eine des Anderen, so findet kein Tausch statt. Das nun folgende Beispiel hat man als zu der Behauptung verstanden, dass in solchem Falle nicht getauscht werde; alsdann würde es unzutreffend sein. Fasst man es aber als zu der letzteren Behauptung, dass wenigstens der eine Contrahent & xosia Jarégov sein muss, damit ein Tausch möglich wird, so ist es vollkommen zutreffend. Dass es sich auf den Fall des Tausches bezieht, scheinen mir schon die Worte δεῖ ἄρα τοῦτο ἰσασθῆναι zu beweisen. Allerdings halte ich den Text für verdorben und namentlich den Plural διδόντες für unerträglich. Die Vermuthung Münschers οὖ οὖκ ἔγει αὐτός gibt einen geschraubten Sinn. Vollkommen Ueberzeugendes zu geben, mag schwierig sein; doch wage ich Folgendes vorzuschlagen: ωσπερ όταν οδ έχει άλλος δέηταί τις, οξον οίνου, δοτέον σίτου ἐξαγωγήν. 1) Es wird also beispielsweise angegeben, wie für den Fall, dass nur der eine Theil im Bedürfniss ist, der Tausch ermöglicht wird; die Massregel der erleichterten Ausfuhr wird entweder den Tausch unmittelbar herbeiführen, oder doch die nöthigen Geldmittel herbeiziehen, um den Ankauf des Fehlenden zu bestreiten, eine Auffassung, die durch das Nächstfolgende unterstützt wird. Das überlieferte avros scheint mir unhaltbar; der Umstand, auf den es ankommt, ist, dass Jemand Bedürfniss

<sup>1)</sup> Derartige Handelsoperationen sind in der Oeconomik des Anonymus besprochen, z. B. Cap. 13 είτα έξαγωγὴν ἔδωκαν τῷ βουλομένω τάξαντες τιμήν κτλ., Cap. 32 ἀπέκλεισε τὴν ἔξαγωγὴν τοῦ σίτου.

— ἔξαγωγὴν μὲν ἔποίησε, τέλος δὲ πολὺ τῷ σίτω ἐπέβαλεν κτλ.

hat an etwas, das irgendwo sonst vorhanden ist, nicht, dass Jemand Vorrath hat an etwas, das irgendwo sonst vermisst wird; der Irrthum kam wohl aus Missverstand des Vorherigen; es heisst nicht: Sie tauschen nicht, wenn sie entweder Beide oder der Eine im Nichtbedürfniss sind; sondern: Sie tauschen nicht, wenn nicht Beide oder doch der Eine im Bedürfniss ist.

# V. 10 S. 1134, 26.

τοῦτο [τὸ πολιτικὸν δίκαιον] δ' ἔστιν ἐπὶ κοινωνῶν βίου πρὸς τὸ εἶναι αὐτάρκειαν, ἐλευθέρων καὶ ἴσων ἢ κατ' ἀναλογίαν ἢ κατ' ἀριθμόν.

Das Staatsrecht hat seine Wahrheit an einer Gesellschaft von Freien und Gleichen zum Zwecke der Selbsterhaltung, so dass durch Leistung und Gegenleistung jedem Einzelnen und dem Ganzen die Befriedigung aller Bedürfnisse durch sich selbst möglich wird. Die Gleichheit bezieht sich auf die Vertheilung von Rechten und Pflichten [οἶς ὑπάρχει ἰσότης τοῦ ἄρχειν καὶ ἄρχεσθαι] und kann eine verhältnissmässige oder absolute sein.

Mit Recht bezog Zwinger die ἰσότης κατ' ἀναλογίαν ἢ κατ' ἀριθμόν auf aristocratische und democratische Verfassung. Die ἰσ. κατ' ἀριθμόν ist die Gleichheit Mann für Mann; die Bürger sind alsdann bezüglich ihrer Theilnahme an der Staatsgewalt ἀδιάφοροι wie Monaden oder mathematische Einheiten; die ἰσ. κατ' ἀναλογίαν setzt eine Schätzung voraus, daher auch ἰσότης κατ' ἀξίαν, das aristocratische Princip. Polit. S. 1302, 7 διὸ δεῖ τὰ μὲν ἀριθμητικῆ ἰσότητι χρῆσθαι, τὰ δὲτῆ κατ' ἀξίαν. S. 1317 b 3 καὶ γὰρ τὸ δίκαιον τὸ δημοτικὸν τὸ ἴσον ἔχειν ἐστὶ κατ' ἀριθμὸν ἀλλὰ μὴ κατ' ἀξίαν. S. 1318, 3 συμβαίνει δ' ἐκ τοῦ δικαίου τοῦ ὁμολογουμένου εἶναι δημοκρατικοῦ [τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ ἴσον ἔχειν ἄπαντας κατ' ἀριθμόν]

ή μάλιστ' εἶναι δοχοῦσα δημοχρατία καὶ δῆμος. S. 1307, 26 μόνον γὰρ μόνιμον τὸ κατ' ἀξίαν ἴσον καὶ τὸ ἔχειν τὰ αὐτῶν. S. 1301 b 29 ἔστι δὲ διττὸν τὸ ἴσον τὸ μὲν γὰρ ἀριθμῷ τὸ δὲ κατ' ἀξίαν ἐστίν. λέγω δὲ ἀριθμῷ μὲν τὸ πλήθει ἢ μεγέθει ταὐτὸ καὶ ἴσον [gleich wie arithmetische oder geometrische Grössen], κατ' ἀξίαν δὲ τὸ τῷ λόγῳ. Wie das ἴσον wird auch das ἕν und ταὐτὸν κατ' ἀριθμόν prädicirt; Τορ. Ι, 7 ἀριθμῷ γὰρ ἢ εἴδει ἢ γένει τὸ ταὐτὸν εἰώθαμεν προςαγορεύειν. Metaph. S. 1016 b 31 ἔτι δὲ τὰ μὲν κατ' ἀριθμόν ἐστιν ἕν, τὰ δὲ κατ' εἶδος, τὰ δὲ κατὰ γένος, τὰ δὲ κατ' ἀναλογίαν, ἀριθμῷ μὲν ῷν ἡ ὕλη μία, εἴδει δ' ὧν ὁ λόγος εἶς, γένει δ' ὧν τὸ αὐτὸ σχῆμα τῆς κατηγορίας, κατ' ἀναλογίαν δὲ ὅσα ἔχει ὡς ἄλλο πρὸς ἄλλο.

### V, 9 S. 1134, 14.

περί μὲν οὖν δικαιοσύνης καὶ ἀδικίας, τίς ἑκατέρας ἐστὶν ἡ φύσις, εἰρήσθω τοῦτον τὸν τρόπον, δμοίως δὲ καὶ περὶ τοῦ δικαίου καὶ ἀδίκου καθόλου. ἐπεὶ δ' ἔστιν ἀδικοῦντα μήπω ἄδικον εἶναι, δ ποῖα ἀδικήματα ἀδικῶν ἤδη ἄδικός ἐστιν ἑκἀστην ἀδικίαν, οἷον κλέπτης ἢ μοιχὸς ἢ ληστής; ἢ οῦτω μὲν οὐδὲν διοίσει; καὶ γὰρ ἂν συγγένοιτο γυναικὶ εἰδως τὸ ἦ, ἀλλ' οὐ διὰ προαιρέσεως ἀρχὴν ἀλλὰ διὰ πάθος. ἀδικεῖ μὲν οὖν, ἄδικος δ' οὐκ ἔστιν, οἷον οὐδὲ κλέπτης, ἔκλεψε δέ, οὐδὲ μοιχός, ἐμοίχευσε δέ· ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων.

Die Stelle gehört zu denjenigen, zu denen die mannichfachsten Erklärungs- und Besserungsversuche hervorgetreten sind, ohne dass bis jetzt irgend etwas Ueberzeugendes und Sicheres gewonnen wäre. Aeussere Anzeichen von Verderbniss fehlen, sofern die Handschriften keinerlei Abweichung darbieten; gleichwohl wird man bei genauer

Betrachtung zugeben, dass die Stelle, so wie sie hier steht, einen befriedigenden Zusammenhang nicht gewährt. Die Erklärer suchten sich zumeist damit zu helfen, dass sie in οΰτω μέν einen verborgenen Sinn aufzuspüren dachten, der aber von ihnen erst hineingelegt wurde; οὕτω μέν sollte die ganze, aus dem voraufgegangenen Fragsatz zu entnehmende Voraussetzung: wenn man lediglich den objectiven Thatbestand, nicht aber zugleich die inneren Beweggründe unserer Handlungen berücksichtigt, - in sich fassen. In der That lässt sich diese Voraussetzung nicht einmal aus dem Fragsatz entnehmen, sondern ist vielmehr erst aus dem Folgenden [οὐ διὰ προαιρέσεως ἀρχὴν ἀλλὰ διὰ πάθος] herbeigezogen. Münscher wollte η ούτω μεν οὐδεν διοίσει; als rhetorische Frage im Sinne von διοίσει μάλιστα verstehen; aber die Möglichkeit auch zugegeben, vermag ich nicht einzusehen, inwiefern die Stelle dadurch an Klarheit gewinnt. Eine Lücke im Text nahm zuerst Muret an, indem er ergänzte: ἢ οὕτω μέν οὐδὲν διοίσει, ἐπιβλέποντι δὲ εἰς τὸ οὖ. Ενεκα διοίσει; Seinem Beispiel folgte Rassow [Weimar. Schulprogramm 1862 S. 17]; indess abgesehen davon, ob die von ihm vorgeschlagene Ergänzung den Gedanken des A. trifft oder nicht, halte ich eine solche überhaupt für unnöthig und den Text für vollständig überliefert. Es kommt vor allen Dingen darauf an, sich den Gedankengang der Stelle zu verdeutlichen; ist dieser erst zur Evidenz gebracht, so wird sich leicht ergeben; inwieweit eine Aenderung des Textes nothwendig wird.

A. hat vom Gerechten und Ungerechten im Allgemeinen, καθόλου gesprochen; dabei ergab sich, dass der ἀδικῶν nicht schlechthin mit dem ἄδικος identificirt werden könne. Wenn dies καθόλου wahr ist, so fragen wir, wie ich glaube im Sinne des A., weiter, ist es auch wahr καθ' ἕκαστα? Dieser Gedankengang hat gerade in

der Ethik zahlreiche Analogieen; ich erinnre z. B. an II. 7 δει δε τουτο μη μόνον καθόλου λέγεσθαι, άλλα και τοις καθ' Εκαστα έφαρμόττειν. Dass er auch hier darauf hinaus will, die Gültigkeit eines allgemeinen Satzes für den concreten Fall in Anspruch zu nehmen, darauf deuten schon die Worte άδικος ξκάστην άδικίαν und die Aufzählung κλέπτης, μοιχός, ληστής. Die Frage ist also: darf man im concreten Fall den άδικῶν ἄδικος nennen? d.h. darf man für eine bestimmte Rechtsverletzung den Thäter mit dem dieser Rechtsverletzung entsprechenden Namen belegen? daff man z. B. den, der fremdes Eigenthum entwendet hat, ohne Weiteres Dieb nennen? denn dies ist für diesen Fall der Name des άδιχος. Und dieser. wie mir scheint, nothwendige Gedanke ist allerdings durch die Worte des Textes geboten, wofern mit denselben eine unbedeutende Veränderung vorgenommen wird. - Und zwar scheint mir der Stein des Anstosses in nichts Anderem zu liegen, als in der directen Frage: ὁ ποῖα ἀδῖκήματα άδικῶν κτλ.; der obige Gedanke ergibt sich nämlich mit Leichtigkeit durch Verwandlung des ποῖα in ποιά, so dass ὁ ποιὰ ἀδιχήματα ἀδιχῶν gleich ὁ καθ' ἔκαστα άδικῶν ist. Der Zusammenhang würde in der Umschreibung folgender sein: Wenn es aber im Allgemeinen denkbar ist, dass Einer, der Unrecht thut, darum noch nicht ungerecht [kein ungerechter Mensch] ist, dürfen wir dann im Besonderen den, der ungerechte Handlungen einer gewissen Art begeht, schon darum der entsprechenden Art von Ungerechtigkeit bezüchtigen, wie dass er ein Dieb oder Ehebrecher oder Räuber sei? Oder wird das [ούτω d. i. wenn man den Satz καθ' ξκαστα betrachtet] keinen Unterschied machen? Er könnte ja doch auch wissentlich sich mit einem fremden Weibe eingelassen haben, aber nicht aus Vorsatz sondern in der Leidenschaft. Er thut also Unrecht, ist aber nicht ungerecht, wie er auch

kein Dieb ist, obwohl er stahl, und kein Ehebrecher, obwohl er eine Ehe brach. — Die Zweisel übrigens, die Hampke gegen die Aechtheit der Worte οὐδὲ μοιχός, ἐμοίχευσε δέ erhebt, worin Münscher noch weiter geht, der die Worte von οἶον an für Zusatz hält, kann ich nach obiger Erklärung nicht theilen. Der Paraphrast las bereits ποῖα, er widmet dem Satze einen eigenen Abschnitt und ergeht sich in ausführlicher Casuistik; die Weitläusigkeit ist aber nur zu oft ein Bekenntniss der Unklarheit.

# V, 10 S. 1135, b 33.

δ δ' ἐπιβουλεύσας οὐκ ἀγνοεῖ, ὥστε δ μὲν οἴεται ἀδικεῖσθαι, ὁ δ' οὔ.

Der Sinn ist: derjenige dagegen, der mit kalter Ueberlegung darauf ausgeht, dem Anderen zu schaden [also nicht in der Leidenschaft handelt], befindet sich nicht in einem Irrthum [wie derjenige, der ἐπὶ φαινομένη ἀδικία handelt], so dass also wohl von Jenem, dem θνμῷ ποιῶν sich entschuldigend sagen lässt, er handle in der unrichtigen Voraussetzung, Unrecht zu leiden, zur Abwehr, nicht aber von diesem, dem ἐπιβουλεύσας.

Lambin übersetzte: At qui cogitato et fraude concepta laesit alterum, non ignorat. Itaque alter injuria se esse affectum arbitratur, alter vero non item. Die Uebersetzung lässt nicht klar erkennen, ob Lambin sich in demselben Irrthum mit den übrigen Auslegern befindet, doch nöthigt das Perfectum laesit, wofür laedit besser wäre, allerdings zu der Vermuthung, dass er unter dem ἐπιβουλεύσας gleichfalls den Einen der beiden Streitenden verstanden hat, der angefangen und durch vorsätzliche Beleidigung den Anderen in Zorn versetzt habe [ὀργίσας], woran nicht zu denken ist; die Bemerkung, dass dieser, der Anfänger, sich nicht in der Voraussetzung erlittenen Unrechts be-

finde, wohl aber der von ihm Beleidigte, würde ziemlich nichtssagend sein; zudem ist durchaus nicht anzunehmen, dass die den Zorn und die leidenschaftliche Vergeltung verursachende Handlung stets ein wirkliches Unrecht gewesen, in diesem Fall wäre ja der Zorn ein berechtigter, und die ἀδικία nicht bloss eine vermeintliche, φαινομένη, sondern eine thatsächliche. Der ἐπιβουλεύσας wird vielmehr im Allgemeinen mit dem θυμῷ ποιῶν verglichen, und ist keineswegs mit dem ὀργίσας zu identificiren.

Zell hat in veränderter Fassung: itaque ex his duobus posterior, quem laesit, is injuria se esse affectum arbitratur: alter vero non item. Ich zweifle, dass dies die Meinung Lambins, geschweige des Schriftstellers ist. Welch' unnöthige Behauptung wäre das, dass ein Beleidigter glaubt beleidigt worden zu sein, der Beleidiger hingegen dies von sich nicht glaubt. Aehnlich Rieckher: »Wer aber mit Vorsatz den Anderen übervortheilt, der ist nicht in Unwissenheit; daher der Andere ein Unrecht zu erleiden glaubt, er selbst aber dies nicht glauben kann.« Man sieht nicht, warum der Andere ein Unrecht nur zu erleiden glaubt, da er es ja wirklich erleidet. Das Missverständniss ist das gleiche, dass nämlich mit δ μέν der vom ἐπιβουλεύσας Beschädigte gemeint sei, während der θυμώ ποιῶν gemeint ist. Der Paraphrast versteht unter dem ἐπιβουλεύσας ebenfalls den προκατάρξας.

## V, 10 S. 1136, 1.

καὶ κατὰ ταῦτ' ήδη τὰ ἀδικήματα ὁ ἀδικῶν ἄδικος, δταν παρὰ τὸ ἀνάλογον ἡ ἢ παρὰ τὸ ἴσον.

Der Grund dieser Einschränkung ist nicht so klar als der Sinn der Worte selbst. Man sollte meinen, dass wer vorsätzlich Anderen Schaden zufügt, eben dadurch die Gleichheit verletze und zum άδικος werde, zumal oben schon ohne jede Einschränkung gesagt war: ὅταν δ' ἐκ προαιρέσεως, ἄδικος καὶ μοχθηρός. Das rechte Mass kann ein zugefügter Schaden nur haben im Vergleich zu einer zuvor selbst erlittenen Beschädigung, also als Vergeltung. Der Gedanke wäre also: wenn das begangene Unrecht ausser Verhältniss ist zu einem erlittenen, wenn es die Grenzen einer billigen Wiedervergeltung überschreitet. Etwa wie es weiter unten V, 15 heisst: ἐτι ὅταν παρὰ τὸν νόμον βλάπτη μὴ ἀντιβλάπτων, ἑκών, ἀδικεῖ κ.τ.λ.

### ·VI, 5 S. 1140, 24 ff.

Die Besprechung der dianoëtischen Tugenden im Einzelnen war cap. 3 mit den Worten eingeleitet worden: έστω δή οίς άληθεύει ή ψυχή τῷ καταφάναι ή άποφάναι, πέντε τὸν ἀριθμόν ταῦτα δ' ἐστὶ τέχνη, ἐπιστήμη, φρόνησις, σοφία, νοῦς. Daran schloss sich die Bestimmung der έπιστήμη als einer έξις αποδεικτική τῶν μη ἐνδεχομένων ἄλλως ἔχειν. Cap. 4 wurde die τέχνη festgestellt als έξις τις μετά λόγου άληθοῦς ποιητική. Cap. 5 wird nun zur φρόνησις übergegangen, die den Gegenstand, das ἐνδεχόμενον άλλως έχειν mit der τέχνη gemein hat. Definirt wird die φρόνησις in Unterscheidung von der τέχνη als Εξις άληθης μετά λόγου πρακτική περί τα άνθρώπω άγαθα καὶ κακά und mit geringer Abweichung noch einmal: ωστ' ανάγκη την φρόνησιν έξιν είναι μετα λόγου αληθή, περί τὰ ἀνθρώπινα ἀγαθὰ πρακτικήν. Spengel warf die Frage auf, was unter ξεις άληθής zu verstehen sei, und beantwortete sie unter Berücksichtigung der weiteren Behauptung, dass der φρόνησις nicht, wie wohl der έξις μετα λόγου μόνον — wobei zunächst an die ἐπιστήμη zu denken ist –  $\lambda \dot{\eta} \vartheta \eta$  zukomme [ $\sigma \eta \mu \epsilon \tilde{\iota} \sigma \nu \delta' \delta \tau \iota \lambda \dot{\eta} \vartheta \eta \tau \tilde{\eta} \varsigma$ μεν τοιαύτης έξεως έστι, φρονήσεως δ' ούκ έστιν], dahin; dass die εξις άληθής hier eine » nie in Vergessenheit ge-

rathende « sein dürfte. Dieses lexicalische Phänomen wird dann in Verbindung gebracht mit der Frage nach der Authenticität des betreffenden Buches der Nikomachischen Ethik. Indess bin ich doch der Meinung, dass, wer auch der Versasser des Buches sei, man eher zu anderen Mitteln der Erklärung als zu jener lexicalischen Sonderbarkeit seine Zuflucht nehmen müsse. Gesetzt auch, der Verfasser hätte diese Bestimmung der Unvergesslichkeit für nothwendig erachtet, so müsste sie doch irgendwie vorbereitet sein, um dann in der endgültigen Definition mit zu erscheinen; so aber tritt sie plötzlich und unerwartet, mithin bei der Sonderbarkeit des Ausdrucks um so unerklärlicher auf. Es wird allerdings im Folgenden bemerkt, dass die unsere Handlungen bestimmenden Zwecke durch die Leidenschaften wie durch ein fremdartiges Medium verdunkelt und unseren Blicken entzogen werden, so dass uns alsdann die richtigen Gesichtspunkte für unser Handeln fehlen; die κακία, heisst es, sei φθαρτική ἀρχῆς d. i. sie verfälsche den Bestimmungsgrund unseres Handelns und führe uns auf falsche Fährte, indem sie uns ein falsches Ziel vorspiegele. Wenn aber daraus wiederum, im Zurückkommen auf die anfängliche Definition, gefolgert wird, dass die φρόνησις als die specifische Tugend des deliberativen Vermögens, in einer εξις άληθης μετὰ λόγου πτλ. bestehen müsse, so kann dies schon dem Gedankengang nach, von der lexicalischen Schwierigkeit ganz abgesehen, nicht bedeuten, dass diese Εξις nicht selbst in Vergessenheit gerathen könne, sondern dass ihr Wesen eben darin bestehe, vor jenen falschen Vorspiegelungen der xaxia zu bewahren. Und dies ist, wie aus dem Uebrigen zu ersehen, in der That die Aufgabe der φρόνησις. Sie kam dem δυξαστικόν, βουλευτικόν oder λογιστικόν zu. Die Aufgabe des δοξαστικόν war αλήθεια; vermöge der opornois als der ihm eigenthümlichen Tugend

wird dasselbe also vorzugsweise aln Seveir und vor Fehlschlüssen bewahrt bleiben. Vergl. VI, 2 αμφοτέρων δή των νοητικών μορίων άλήθεια τὸ ἔργον, καθ άς οὖν μάλιστα έξεις άληθεύσει έχάτερον, αδται άρεταὶ άμφοῖν. Warum sollte also diejenige ξξις, vermöge deren das δοξαστικόν μάλιστα άληθεύει, nicht selbst eine έξις άληθής im Sinne von άληθευτική, σώζουσα τάληθές, στογαστική τάληθοῦς genannt werden? Noch deutlicher wird das Verhältniss aus zwei weiteren Stellen. Cap. 13 ή μέν γαρ άρετη τον σκόπον ποιεί όρθόν, η δε φρίνησις τα πρός τοῦτον, und weiter unten: ἔστι δ' ή φρόνησες οὐχ ή δεινότης. 1) άλλ' οὐκ ἄνευ τῆς δυνάμεως ταύτης, ἡ δ' έξις τῷ όμματι τούτφ γίνεται της ψυχης ούκ άνευ άρετης, ώς είρηταί τε καὶ έστι δήλον οι γάρ συλλογισμοί των πρα**κτων** άρχην έχοντές είσιν, έπειδη τοιόνδε τὸ τέλος καὶ τὸ άριστον, δτιδήποτε όν έστω γαρ λόγου χάριν το τυχόν. τούτο δ' εί μη τῷ ἀγαθῷ, οὐ φαίνεται διαστρέφει γὰρ ή μοχθηρία καὶ διαψεύδεσθαι ποιεί περὶ τὰς πρακτικάς άρχάς. Das Verhältniss der φρόνησις zur Sittlichkeit wird hier dahin bestimmt, dass dieselbe allerdings nicht ohne die ethische Tugend zu denken ist, insofern sie das sittliche Ideal zur Voraussetzung hat; insofern aber die Wahl der Mittel, die zu dem gesteckten Ziele führen, zunächst ein logisches Geschäft ist, ist die poornois nicht selbst ethische sondern dianoëtische Tugend, deren Aufgabe die άλήθεια ist. Schon deshalb ist sie in höherem Grade als ξξις άληθής wie als ξξις σπουδαία zu denken. Die άλήθεια muss ihr aber noch in anderem Sinn zukommen, wenn die Definition zutreffen soll; denn Angemessenheit der Mittel und casuistische Gewandtheit in der Wahl des Zweckmässigen kann statthaben ohne Sittlichkeit; erst der sittliche Gesammtzweck verleiht auch den ihn vermittelnden

<sup>1)</sup> Richtiger wohl mit Rassow δύναμις.

und auf ihn berechneten Akten den Character der Sittlichkeit; wenn also die φρόνησις als έξις άληθής κτλ. bezeichnet wird, so muss darin die Richtung auf das wahre Ziel, τὸ κατ' ἀλήθειαν ἄριστον mit einbegriffen sein, wenn anders die φρόνησις sich unterscheiden soll von der πανουργία, der blossen Routine. Mithin ist dieselbe in doppeltem Sinn έξις άληθής, insofern sie die wahren Mittel zu dem wahren Ziel zu wählen versteht. Vermöge der ethischen Tugend setzen wir das Ziel, vermöge der φρόνησις behalten wir es unverrückt im Auge und machen es zum Bestimmungsgrund des jenes Ziel vermittelnden Handelns, der ein wahrer ist, insofern er dem wahren Ziele allezeit entspricht. Die geornoig als die diplomatische Tugend wirkt also Wahrheit und ist mithin εξις άλη-3ής, insofern sie über die Zweckmässigkeit der Mittel zum Guten wacht, wohingegen die μοχθηρία an die Stelle des κατ' άλήθειαν ἄριστον das φαινόμενον setzt, und insofern sie dieses zum Bestimmungsgrund unseres Handelns macht, Irrthum wirkt und uns vom wahren Ziele consequent abführt.

Die Behauptung, dass der φρόνησις keine λήθη zukomme, hat daher mit der obigen, dass sie eine ξξις ἀληθής sei, nichts gemein. Die φρόνησις verlernt sich nicht,
weil sie πρακτική περὶ τὰ ἀνθρώπινα ἀγαθά ist. Dieses
πράττειν erneuert sich fortwährend, weil die Aufgabe des
εὐ ζῆν erst mit dem ζῆν überhaupt erlischt; die λήθη kommt
hingegen dem ἐπιστητόν und der ἐπιστήμη zu, insofern
diese nicht der allgemeine Lebenszweck ist. — Warum
wird aber die τέχνη und ihr Gegentheil die ἀτεχνία nicht
gleichfalls als ξξις ἀληθής μετὰ λόγον sondern als ξξις
μετὰ λόγον ἀληθοῦς resp. ψενδοῦς ποιητική definirt? Ist
dies nur eine Willkür im Ausdruck oder liegt es in der
Natur der Sache? Ich glaube das letztere. Die Richtung
auf ein gegebenes und constantes Ziel gehört nicht zum

Wesen der  $\tau \acute{e}\chi \nu \eta$ , sie hängt vielmehr wesentlich ab von der richtigen Berechnung der Mittel zur Erreichung des freigewählten Zweckes der Kunstthätigkeit, des  $\acute{e}\varrho\gamma\sigma\nu$ . Die Wahl des Zieles selbst entscheidet über das Vorhandensein der  $\tau \acute{e}\chi\nu\eta$  nicht, die  $\grave{a}\lambda\acute{\eta}\vartheta\epsilon\iota a$  kommt also hier vorzugsweise dem  $\lambda\acute{o}\gamma\sigma\varsigma$ , und nur mittelbar der  $\emph{E}\xi\iota\varsigma$  zu. Die  $\varrho\acute{e}\rho\acute{o}\nu\eta\sigma\iota\varsigma$  hingegen hatte allerdings die ethische Voraussetzung, dass das angestrebte Ziel das wahre, nicht ein Blendwerk, ein blosses  $\varrho \alpha\iota\nu\acute{o}\mu\epsilon\nu\sigma\nu$  sei; diese Voraussetzung musste demnach bereits in der  $\emph{E}\xi\iota\varsigma$  mit enthalten sein d. h. dieselbe musste  $\grave{a}\lambda\eta\vartheta\acute{\eta}\varsigma$  sein.

Uebrigens lässt sich der Ausdruck Εξις ἀληθής für dianoëtische Tugenden auch anderweit aus A. belegen; s. z. B. Anal. post. II, 19 S. 100 b 5 ἐπεὶ δὲ τῶν περὶ τὴν διάνοιαν Εξεων, αἷς ἀληθεύομεν, αἱ μὲν ἀεὶ ἀληθεῖς εἰσίν, αἱ δὲ ἐπιδέχονται τὸ ψεῦδος, οἷον δόξα καὶ λογισμός, ἀληθῆ δ' ἀεὶ ἐπιστήμη καὶ νοῦς κτλ.

# VI, 5 S. 1140 b 28.

άλλα μην ούδ' Εξις μετα λόγου μόνον [ή φρόνησις]· σημείον δ' δτι λήθη της μεν τοιαύτης Εξεως έστι, φρονήσεως δ' ούκ έστιν.

Der Schol. schreibt zu μετὰ λόγου μόνον bei ຜστες ή τέχνη, und Rieckher befindet sich in Uebereinstimmung mit den Auslegern, wenn er übersetzt: »dass sie endlich nicht bloss eine denkende Verfahrungsweise ist [wie die Kunst], erhellt daraus « u. s. w. An die Kunst ist aber hier nicht zu denken; sie ist ja gleichfalls nicht εξις μετὰ λίγου μόνον, sondern fordert noch die sehr wesentliche Bestimmung. ποιητική. Dass die φρόνησις keine τέχνη sei, weil ihr das πράττειν und nicht das ποιείν zukomme, ist zur Genüge erörtert; die Bezeichnung εξις μετὰ λόγου kommt zwar beiden gemeinsam zu, doch nur als ihr Gat-

tungsbegriff, unter den aber ausser ihnen auch noch die ἐπιστήμη als die ausschliesslich dianoëtische Tugend fällt. Wenn A. also hier die Definition der poornous als Exis μετὰ λόγου unter Auslassung der bereits beigebrachten Bestimmung πρακτική περί κτλ. als unzureichend erklärt, dass sie aber keine τέχνη sei bereits nachgewiesen hat, so kann man bei der έξις μετά λόγου μόνον nur an die ἐπιστήμη denken, die oben als έξις αποδεικτική bezeichnet wurde. Die φρόνησις ist also weder τέγνη noch ἐπιστήμη. sondern als die specifische Tugend des deliberativen Vermögens ist sie diejenige Verfassung, vermöge deren in uns treffendes Urtheil und rechter Wille zusammenwirken. Und eben weil sie nicht rein dianoëtischer Natur ist, sondern eine ethische Voraussetzung hat, kommt ihr, wie den ethischen Tugenden überhaupt, grössere Dauerhaftigkeit zu. Vergl. I, 11 περὶ οὐδὲν γὰρ οὕτως ὑπάρχει τῶν ἀνθρωπίνων έργων βεβαιότης ώς περί τὰς ένεργείας τὰς κατ' άρετήν μονιμώτεραι γὸρ καὶ τῶν ἐπιστημῶν αθται δοχοῦσιν εἶναι. τούτων δ' αὐτῶν [Rieckher versteht hier unrichtiger Weise wieder die ἐπιστῆμαι] αἱ τιμιώταται μονιμώταται διά τὸ μάλιστα καὶ συνεχέστατα καταζην έν αὐταῖς τοὺς μακαρίους τοῦτο γὰρ ἔοικεν αἰτίω τοῦ μὴ γίγνεσθαι περὶ αὐτὰ λήθην. Die λήθη kommt vielmehr den ἐπιστῆμαι zu. S. 465, 23 ἀγνοίας μὲν φθορὰ ανάμνησις καὶ μάθησις, ἐπιστήμης δὲ λήθη καὶ ἀπάτη. Damit ist natürlich nicht ausgeschlossen, dass auch der τέχνη λήθη zukommt. Metaph. S. 1046 b 36 εἰ οὖν ἀδύνατον τὰς τοιαύτας ἔχειν τέχνας μὴ μανθάνοντά ποτε καὶ λαβόντα, καὶ μὴ ἔχειν μὴ ἀποβαλόντα ποτέ, ἢ γὰο λήθη ἢ πάθει τινὶ ἢ χρόνω κτλ. Zu erinnern ist jedoch hierbei, dass A. die Ausdrücke τέχνη und ἐπιστήμη nicht regelmässig in der oben erwähnten streng geschiedenen Bedeutung, sondern, wie dies Bonitz nachgewiesen, oft geradezu synonym gebraucht.

### VI, 13 S. 1143 b 28.

εὶ δὲ μὴ τούτων χάριν φρόνιμον θετέον ἀλλὰ τοῦ γίνεσθαι, τοῖς οὖσι σπουδαίρις οὐθὲν ἂν εἴη χρήσιμος, ἔτι δ' οὐδὲ τοῖς μὴ ἔχουσιν οὐθὲν γὰρ διοίσει αὐτοὺς ἔχειν ἢ ἄλλοις ἔχουσι πείθεσθαι κ.τ.λ.

Der Gedanke ist: wenn die φρύνησις als der practische Verstand zur sichrern Ausübung der Tugend nicht erforderlich ist, insofern die Tugend als die sittliche Kunst ihr Gesetz in sich hat, sondern allenfalls zum Tugendhaftwerden, so wäre sie demnach für diejenigen, welche schon tugendhaft sind, überflüssig, ja man kann noch weiter gehen und sagen, selbst für diejenigen, die es noch nicht sind, da es ja nichts ausmachen kann, ob man die poórnois selbst besitzt, oder sich von Anderen anweisen lässt, die in ihrem Besitze sind. — Die Worte τοῖς μη ἔχουσιν sind mit Recht angefochten worden, da man zu ihnen nur opoνησιν denken kann, was gegen den Sinn ist. Τοίς μή έχουσιν ἀρετήν trifft den Gedanken, ist aber sonst unerträglich. Der Gegensatz in dem deshalb anderweitig vorgeschlagenen τοῖς μη οὖσιν scheint mir zu inhaltlos; man erwartet hier wegen des viveo 9 au vielmehr diejenigen, die tugendhaft werden sollen, auf dem Wege zur Tugend sind, die Tugendaspiranten, nicht die einfach Tugendlosen. Ich würde daher für τοῖς μη ἔχουσιν vorziehen τοῖς μέλλο υσιν scil. σπουδαίοις ἔσεσθαι oder γίνεσθαι. In einer früheren Stelle II, 3 hiess es : ἐκ δὲ τοῦ μὴ πράττειν ταύτα ούδεις αν ούδε μελλήσειε γενέσθαι άγαθός. Keiner, der nicht gut handelt, kann auch nur eine Anwartschaft haben, gut zu werden. Der Gebrauch von μέλλειν ist bei A., zwar nicht in der Ethik, aber sonst ungemein häufig. In der nämlichen Verbindung findet es sich

z. B. Polit. VII, 15 διότι μέν οὖν τὴν μέλλουσαν εὐδαιμονήσειν καὶ σπουδαίαν ἔσεσθαι πόλιν τούτων δεῖ τῶν ἀρετῶν φανερόν. VII, 13 περὶ δὲ τῆς πολιτείας αὐτῆς, ἐκ τίνων καὶ ἐκ ποίων δεῖ συνεστάναι τὴν μέλλουσαν ἔσεσθαι πόλιν μακαρίαν καὶ πολιτεύεσθαι καλῶς, λεκτέον. S. 1328 b 41 τοὺς μέλλοντας ἔσεσθαι [πολίτας]. II, 5 τοῖς μέλλουσι πολιτεύεσθαι τὴν ἀρίστην πολιτείαν. Zahlreich sind die Beispiele, in denen der Infinitiv, wie oben, ergānzt werden muss. S. 1453 b 18 οὖτε ποιῶν οὖτε μέλλων. ib. 21 ἀποκτείνει ἢ μέλλει. S. 1273, 16 καὶ γὰρ ἔξεληλυθότες ἄρχουσι καὶ μέλλοντες. Phys. VII, 3 ἢ γὰρ οἶα ἔπαθον μεμνημένοι ἣδονται ἢ ἐλπίζοντες οἷα μέλλουσιν. 1367, 8 τὰ γὰρ αἰσχρὰ αἰσχύνονται καὶ λέγοντες καὶ ποιοῦντες καὶ μέλλοντες. 1371, 12 οἱ ὄντες τῶν μελλόντων.

#### VII, 3 S. 1145 b 27.

οὖτος μὲν οὖν ὁ λόγος ἀμφισβητεῖ τοῖς φαινομένοις ἐναργῶς, καὶ δέον ζητεῖν περὶ τὸ πάθος, εἰ δι' ἄγνοιαν, τίς ὁ τρόπος γίνεται τῆς ἀγνοίας.

Spengel [Münch. Gel. Anz. Bd. 34 S. 437] sagt: »Die beiden letzten Bücher [VI und VII] haben in der That Mehreres, was einem aufmerksamen Leser des A. auffallen kann, « und weiter »λέγωμεν οὕτως [VI, 2] ist so wenig in der Sprechweise des A. als VII, 3 καὶ δέον ζητεῖν, dieses Participium statt des Finitum zu gebrauchen. « Λέγωμεν οὕτως ist mir in der That im A. sonst nicht aufgestossen; er sagt in der Regel νῦν λέγωμεν οder λέγωμεν νῦν. Was aber die zweite Bemèrkung anlangt, so widerlegt sie sich schon durch Eth. Nic. II, 7 S. 1107, 32 περὶ γὰρ τὰ καθ' ξκαστα αὶ πράξεις, δέον δ' ἐπὶ τούτων συμφωνεῖν. Vergl. auch Polit. II, 6 S. 1266, 1 ἐν δὲ τοῖς νόμοις εἴρηται τούτοις ὡς δέον συγκεῖσθαι τὴν ἀρίστην πολιτείαν ἐκ δημοκρατίας καὶ τυραννίδος, wo ὡς zu εἴρηται

gehört; Schneider und Coraës schrieben ohne Grund und abweichend von allen codd. ώς δέοι. Δέον absolut=quum oporteat findet sieh Top. VIII, 13 S. 163, 12; de Gener. I, 7 S. 323 b 17. Zahlreich sind die Beispiele von ώς δέον quasi oporteat, so de Coelo I, 11 S. 281, 10. Metaph. I, 4 S. 984 b 29 Ἡσίοδος δὲ »πάντων μὲν πρώτιστα χάος γένετο « —, ὡς δέον ἐν τοῖς οὖσιν ὑπάρχειν τινὰ αἰτίαν, ῆτις χινήσει καὶ συνάξει τὰ πράγματα, und die Parallelstelle Phys. IV, 1 S. 208 b 32. Polit. V, 10 S. 1311, 21. Eth. Nic. IX, 1 S. 1164 b 14. de Coel. II, 13 S. 294, 3. Rhet. II, 20 S. 1393 b 7. Probl. IV, 2 S. 876 b 13 Polit. I, 9 S. 1258, 14; II, 12 S. 1274 b 14.

## VII, 3 S. 1146, 31.

ἔτι ὁ τῷ πεπεῖσθαι πράττων καὶ διώκων τὰ ἡδέα καὶ προαιρούμενος βελτίων ἂν δόξειεν τοῦ μὴ, διὰ λογισμὸν ἀλλὰ δι' ἀκρασίαν· εὐιατότερος γὰρ διὰ τὸ μεταπεισθῆναι ἄν. ὁ δ' ἀκρατὴς ἔνοχος τῷ παροιμία ἐν ἦ φαμὲν » ὅταν τὸ ΰδωρ πνίγη, τί δεῖ ἐπιπίνειν; « εἰ μὲν γὰρ μὴ ἐπέπειστο ἃ πράττει, μεταπεισθεὶς ἂν ἐπαύσατο· νῦν δὲ πεπεισμένος οὐδὲν ἦττον ἄλλα πράττει.

So Bekker. Ich sehe indess keinen Grund, von K<sup>b</sup> abzugehen, der μή vor ἐπέπειστο nicht hat, ohne vor πεπεισμένος mit dem Vet. Interpr., Lambin, Camer. und Anderen ein oὐ einzuschieben, welches handschriftlich nicht beglaubigt ist. Der Gedanke ist folgender: der Hedoniker aus Ueberzeugung ist der Besserung fähig; ¹)

<sup>1)</sup> Die ganze Ausführung ist übrigens nur problematischer Natur und enthält nicht die Ansicht des Schriftstellers; das geht aus VII, 9 hervor: ἔστι δ΄ ὁ μὲν ἀκόλαστος, ὥσπες ἰλέχθη, οὐ μεταμελητικός ἔμμένει γὰς τῆ προαιρέσει ὁ δ΄ ἀκρατής μεταμελητικός πᾶς. διὸ οὐ χ ὧσπες ἡπορήσαμεν, οὕτω καὶ ἔχει, ἀλὶ ὁ μὲν ἀνίατος ὁ δ΄ ἐατός κτλ.

der Hedoniker aus Schwäche dagegen ist incurabel; denn wäre sein Thun Sache der Ueberzeugung, so würde er es. eines Besseren überzeugt, einstellen; so aber steht sein Thun mit seiner Ueberzeugung im Widerspruch; ihm ist also von Seiten der Ueberzeugung nicht beizukommen, ihm ist überhaupt nicht zu helfen. - Im anderen Fall müsste man so folgern: denn wenn er keine Ueberzeugung hätte Betreffs dessen, was er thut, so würde er anderer Ueberzeugung geworden es unterlassen; nun aber hat er eine Ueberzeugung, thut aber trotzdem das Gegentheil davon; hier würde erstlich μεταπεισθείς nicht stimmen; denn man kann nicht eine andere Ueberzeugung an die Stelle mangelnder Ueberzeugung setzen, und wollte man zweitens verstehen: wenn er nicht überzeugt wäre von der Verkehrtheit seines Thuns, so würde πεπεισμένος nicht stimmen, wozu wieder ein anderes Object zu denken wäre, nämlich das, was er eigentlich thun sollte. Der Gegensatz ist vielmehr der Einklang und der Widerspruch des Denkens und Thuns.

In dem mehrfach gedeuteten Sprichwort kann dem Zusammenhang nach der ἀκρατής nur mit Einem verglichen werden, der jeder Hülfe unzugänglich ist, der aller Rettungsversuche spottet. Aspasius erklärt: wenn Einem das Wasser — das unschuldigste und heilsamste Getränk — Beklemmung und Sticken verursacht, was soll man da noch trinken? Das wäre also: wem die einfachste aller Arzeneien Beschwerden verursacht, für den gibt es keine Arzenei. In Anwendung auf unsere Stelle: wer gegen vernünftige Vorstellungen taub ist, dem ist nicht zu helfen. Dass dieser medicinische Sinn des Sprichworts, der bei A. nicht Wunder nehmen kann, der richtige ist, und dass es lediglich von einem Aufgegebenen zu verstehen ist, bei dem nichts mehr zu versuchen bleibt, ergibt sich ganz klar aus der Verwendung desselben bei Galen.

T. VIII, 577 Kuehn. 1) Wenn Giphanius vergleicht in sylvam ligna ferre, lateres lavare, so scheint dabei übersehen, dass hier von vergeblicher Hülfe, nicht von vergeblichem Thun überhaupt die Rede ist. Eine etwas andere Wendung bekommt das Sprichwort bei den Parömiographen. Es lautet dort: δταν τὸ ύδωρ πνίγη, τί δεῖ ἐπιπνίγειν; mit der Bemerkung δτι οὐ δεῖ ἐπεμβαίνειν τοῖς δυστυχοῦσιν; es scheint fast, als sei hier an einen Ertrinkenden, also Rettungslosen gedacht, den man nicht noch obendrein misshandeln soll. Indess wenn der Parömiograph auch die Bedeutung von είδωρ als eines Linderungsmittels festhielt, so ist doch der Gedanke, einen Aufgegebenen, dem das einfachste aller Mittel Beschwerden verursacht. nicht noch zu quälen, verschieden genug von dem, dass es für einen Solchen überhaupt keine Arzenei mehr gebe. Die Aristotelische Stelle verträgt offenbar jenen Sinn des Sprichworts nicht, und es kann kein Zweifel darüber sein, welches die ursprüngliche und sinnreichere Fassung desselben ist. - Dass man Wasser bei Beklemmung und Sticken nimmt, braucht nicht erst hervorgehoben zu werden: wenn also Wasser das verursacht, was es zu mildern bestimmt ist, so ist keine Hülfe. Bei Galen. steht für èniπίνειν ἐπιρροφεῖν; dieser Ausdruck findet sich in einer Erzählung Plutarchs [Phoc. IX.] wieder, die geeignet ist hier zu stehen: Πολύευχτον δὲ τὸν Σφήττιον δρῶν ἐν καύματι συμβουλεύοντα τοῖς Αθηναίοις πολεμεῖν πρὸς Φίλιππον, είτα ὑπ' ἄσθματος πολλοῦ καὶ ἱδρῶτος, άτε δή καὶ ὑπέρπαχυν ὄντα, πολλάκις ἐπιρροφοῦντα τοῦ θόατος, «Άξιον, ἔφη, τούτω πιστεύσαντας ὑμᾶς ψηφίσασθαι τὸν πόλεμον, δν τί οἴεσθε ποιήσειν εν τά θώρακι καὶ τῆ ἀσπίδι τῶν πολεμίων ἐγγὸς ὄντων, ὅτε λέγων πρός ύμας α έσκεπται κινδυνεύει πνιγηναι;«

<sup>1)</sup> Das Sprichwort ist dort mit der Frage parallelisirt: εἰγάρ Αρχιγένης άμαρτάνει, πρὸς τίνα πορευθώμεν;

## VII, 10 S. 1151 b 4.

εἰσὶ δέ τινες καὶ ἐμμενετικοὶ τῆ δόξη, οδς καλοῦσιν ἰσχυρογνώμονας, οξον δύσπειστοι καὶ οὐκ εὐμετάπειστοι οἱ ὅμοιον μέν τι ἔχουσι τῷ ἐγκρατεῖ, ῶσπερ ὁ ἄσωτος τῷ ἐλευθερίψ καὶ ὁ θρασὺς τῷ θαρραλέψ, εἰσὶ δ΄ ἔτεροι κατὰ πολλά. ὁ μὲν γὰρ διὰ πάθος καὶ ἐπιθυμίαν οὐ μεταβάλλει, ὁ ἐγκρατής, ἐπεὶ εὔπειστος, ὅταν τύχη, ἔσται ὁ ἐγκρατής ὁ δὲ οὐχ ὑπὸ λόγου, ἐπεὶ ἐπιθυμίας γε λαμβάνουσι, καὶ ἄγονται πολλοὶ ὑπὸ τῶν ἡδονῶν.

Es wird das Verhältniss der ἰσχυρογνώμονες zum έγκρατής erörtert; eine Verwandtschaft Beider wird zugegeben, zugleich aber ihre Verschiedenheit behauptet. Dieselbe soll nachgewiesen werden. Ich bemerke zuvörderst, dass ich die Worte δ έγκρατής und ἔστι δ έγκρατής für Einschiebsel halte; jedenfalls ist ihre Anwesenheit für den Sinn gleichgültig. Dass Lambin die Stelle missverstand, hat schon Zell hervorgehoben, ohne jedoch den Gedanken zur vollen Klarheit zu bringen, den Rieckher wieder ganz verfehlt. Letzterer scheint zu ὁ δὲ οὐχ ὑπὸ λόγου zu ergänzen οὐ μεταβάλλει und übersetzt: »der Andere aber hält an seiner Ansicht nicht deswegen fest, weil er von der Vernunft sich bestimmen lässt. « Es war vielmehr zu ergänzen ὁ δὲ οὐχ [μεταβάλλει] ὑπὸ λόγου. Das οὐ μεταβάλλειν kommt Beiden, sowohl dem ἐγκρατής als dem ἰσχυρογνώμων zu, darin besteht ihre Aehnlichkeit. Nur ist der ἐγκρατής in anderem Sinne ἀμετάβλητος oder άμεταχίνητος als der ἰσχυρογνώμων, ersterer ist άμετάβλητος δια πάθος, standhaft gegen leidenschaftliche Erregung, dieser ἀμετάβλητος ὑπὸ λόγου, durch Vernunftgründe [natürlich nicht seine eigenen] nicht umzustimmen, taub gegen jedes Räsonnement; d. h. die Widerstandsfähigkeit Beider bezieht sich auf verschiedene Objecte;

dieselbe erleidet aber ausserdem noch eine Einschränkung und zwar wieder in verschiedener Weise. Das Wesen des ἐγκρατής ist sittliche Consequenz, während er [ἐπεί] unter Umständen vernünftigen Vorstellungen keinen Widerstand entgegensetzt; das Wesen des ἰσχυρογνώμων ist logische Ausdauer, was nicht ausschliesst, dass er für Begierden aller Art empfänglich und dem Sinnengenuss unterworfen sein kann. Es lässt sich mithin von Jedem gerade das Gegentheil bejahen und verneinen wie von dem Anderen; denn was den Einen reizt, das weckt gerade den Widerstand des Anderen. Ich finde sonach in der Stelle das antispastische Verhältniss der beiden Begriffe hinreichend klar und treffend hervorgehoben.

## VII. 13 S. 1152 b 25.

τὰ μέν οὖν λεγόμενα σχεδὸν ταῦτ' ἐστίν. ὅτι δ' οὖ συμβαίνει διὰ ταῦτα μὴ είναι ἀγαθὸν μηδὲ τὸ άριστον [τὴν ἡδονήν], ἐκ τῶνδε δῆλον. πρῶτον μέν, έπεὶ τὸ ἀγαθὸν διχῶς [τὸ μέν γὰρ ἁπλῶς τὸ δὲ τινί], καὶ αἱ φύσεις καὶ αἱ ξξεις ἀκολουθήσουσιν, ώστε καὶ αἱ κινήσεις καὶ αἱ γενέσεις, καὶ αἱ φαῦλαι δοκοῦσαι εἶναι αἱ μὲν άπλῶς φαῦλαι τινὶ δ' οὺ άλλ' αίρεταὶ τῷδε, ἐνιαι δ' οὐδὲ τῷδε ἀλλὰ ποτὲ καὶ ὀλίγον χρόνον, αίρεταὶ δ' οὖ αὶ δ' οὐδ' ἡδοναί, ἀλλὰ φαίνονται, δσαι μετά λύπης καὶ ἰατρείας ξνεκεν, οίον αἱ τῶν καμνόντων. έτι έπεὶ τοῦ ἀγαθοῦ τὸ μὲν ἐνέρχεια τὸ δ' Εξις, κατά συμβεβηκὸς αί καθιστάσαι είς την φυσικήν έξιν ήδεῖαι εἰσίν. ἔστι δ' ή ἐνέργεια έν ταϊς έπιθυμίαις τῆς ὑπολοίπου Εξεως καὶ φύσεως, έπεὶ καὶ ἄνευ λύπης καὶ ἐπιθυμίας εἰσὶν - ήδοναί, οίον αί τοῦ θεωρείν ενέργειαι, τῆς φύσεως ούκ ένδεους ούσης, σημείον δ' έτι ού τῷ αὐτῷ

χαίρουσιν ήδει άναπληρουμένης τε της φύσεως καὶ καθεστηκυίας, άλλὰ καθεστηκυίας μέν τοῖς άπλως ήδέσιν, αναπληρουμένης δέ και τοις έναντίοις καὶ γὰρ ὀξέσι καὶ πικροίς γαίρουσιν, ὧν οὐδὲν οὖτε φύσει ήδὺ οὖθ' άπλῶς ἡδύ. ώστ' οὐδ' ήδοναί ώς γαρ τα ήδέα πρός άλληλα συνέστηκες. ούτω και αι ήδοναι αι από τούτων. έτι ούκ ανάγκη Ετερόν τι είναι βέλτιον τῆς ἡδονῆς, ώσπερ τινές φασι τὸ τέλος τῆς γενέσεως οὐ γάρ γενέσεις είσὶν οὐδὲ μετὰ γενέσεως πᾶσαι, άλλ' ἐνέργειαι καὶ τέλος. οὐδὲ γινομένων συμβαίτουσιν άλλα χρωμένων και τέλος ού πασών Ετερόν τι. άλλα των είς την τελέωσιν αγομένων της φύσεως. διὸ καὶ οὐ καλῶς ἔχει τὸ αἰσθητὴν γένεσιν φάναι είναι την ήδονήν, άλλα μαλλον λεκτέον ενέργειαν της κατά φύσιν έξεως, άντι δε τοῦ αίσθητην άνεμπόδιστον. δοκεί δε γένεσίς τις είναι, δτι κυρίως άγαθόν την γάρ ενέργειαν γένεσιν οίονται είναι, ἔστι δ' Ετερον.

Von cap. 12 an ist die ήδονή Gegenstand der Untersuchung. Es wird zunächst die Frage aufgeworfen, inwieweit dieselbe ein ἀγαθόν sei. Die vorgefundenen Antworten lauten widersprechend, entweder durchaus oder doch theilweise verneinend, zum wenigsten könne die ήδονή nicht das ἄριστον, die Eudämonie sein. Es werden die für diese Ansichten geltend gemachten Gründe registrirt. Cap. 13 geht zu ihrer Widerlegung über, ohne sich jedoch an die vorher aufgestellte Reihenfolge der Gründe zu binden, obschon die Widerlegung nicht den Character einer in sich zusammenhängenden Deduction an sich trägt. Gleich der erste Absatz derselben bis zu den Worten ἔτι οὐα ἀνάγαη ατλ. musste in Verlegenheit setzen, weil die eigentliche Hauptfrage darin nur mittelbar berührt wird, und es nicht sofort einleuchtet, welcher denn von den

angezogenen Gründen hier seine Widerlegung finden soll. Der Hauptangriffspunkt scheint die Allgemeinheit des Urtheils zu sein: ὅλως μὲν οὖν οὖν ἀγαθόν, ὅτι πᾶσα ήδονή κτλ. So wenig das ἀγαθόν stets in demselben Sinne prädicirt werde, so wenig könne die φαυλότης den κινήσεις καὶ γενέσεις, wofür die ἡδοναί gelten, eine Annahme, die im Folgenden dann ihre Widerlegung findet, unterschiedslos beigelegt werden, um so weniger als das  $\eta \delta v$ selbst in verschiedener Weise prädicirt werde, einmal absolut, dann aber beziehungsweise und zwar so, dass selbst das gerade Gegentheil des άπλῶς ἡδύ unter Umständen Lust erwecken könne. Ueberhaupt erscheint die logische Form der ganzen Stelle vernachlässigt, wenn anders dieselbe in allen Theilen treu überliefert ist. Wenn z. B. die zweite Einwendung mit dem Satze eingeleitet wird: Ett έπεὶ τοῦ ἀγαθοῦ τὸ μεν ενέργεια τὸ δ' Εξις, κατὰ συμβεβηκός αί καθιστάσαι είς την φυσικήν έξιν ήδεῖαι εἰσίν, so ist dies eine Umkehrung des Beweisverfahrens, indem hier gezeigt wird, dass ein κατὰ συμβεβηκὸς σπουδαῖον zugleich ein κατὰ συμβεβηκὸς ἡδύ sei, während man den Beweis erwartete, dass ein ἡδύ zugleich ein ἀναθόν sei. Man muss Zell beistimmen, der zu αἱ καθιστᾶσαι nicht wieder die κινήσεις und γενέσεις, sondern ἐνέργειαι versteht. Die ενέργειαι είς την φυσικήν [also σπουδαίαν] εξιν καθιστάσαι sind zunächst σπουδαΐαι, sie sind aber zugleich ἡδεῖαι; die Beweiskraft liegt also darin, dass ein Fall aufgezeigt wird, in dem die Prädicate des αγαθόν und des ἡδύ zusammentreffen. Der Schluss, dass τὰ ἰατρεύοντα [εἰς φύσιν καθίσταντα] κατὰ συμβεβηκὸς ἡδέα und demzufolge die ήδοναί, insofern sie λατρεῖαι, zugleich κατά συμβεβηκός σπουδαΐαι sind, kehrt später wieder. VII, 15 αί δὲ [ἰατρεῖαι] συμβαίνουσι τελεουμένων· κατὰ συμβεβηκὸς οὖν σπουδαῖαι, und weiter unten: λέγω δὲ κατὰ συμβεβηκὸς ἡδέα τὰ ἰατρεύοντα. Nun haben wir zwar

eine ἐνέργεια, die zugleich σπουδαία und ἡδεῖα ist, in der bestrittenen Definition der ήδονή wurde dieselbe jedoch nicht als eine έν έργεια, sondern als eine γένεσις [sic wioir alognin] bezeichnet, es entsteht also sofort die Frage, inwiefern dem enigruntinov als der Quelle der ήδονή und λύπη eine ἐνέργεια zukomme, inwiefern bei der ήδονή von einer ἐνέργεια die Rede sein könne. Ihre Antwort findet die Frage in den Worten: ἔστι δ' ἐνέργεια έν ταῖς ἐπιθυμίαις τῆς ὑπολοίπου Εξεως καὶ φύσεως κτλ., allerdings liegt im Begehren eine ἐνέργεια und zwar τῆς ύπολοίπου έξεως καὶ φύσεως. Ueber die Erklärung dieser Worte hat lange Zweifel geherrscht. Die meisten Ansichten stimmten darin überein, dass in  $\delta \pi o \lambda o i \pi o v$  ein Begriff zu suchen sei, der dem gleich folgenden erden, das dann mehrfach und namentlich auch im X Buch in derselben Verbindung wiederkehrt, ohngefähr gleichbedeutend sei. Daher Lambin übersetzt: aliqua re carentis. Schon Aspasius wollte es geradezu für λοιπαζομένης ήτοι έν ἐνδεία οὖσης fassen, etwa was wir sagen: zu kurz gekommen, während es doch zunächst nur nachgeblieben bedeuten kann. M<sup>b</sup> bietet ὑπολύπου, was Zell aufnahm; indess scheint dies mir wie auch ἐπιλοίπου nur Conjectur zu sein. In demselben Sinn vermuthete Muret ὑπελλιποῦς oder ἐπελλιποῦς [τὰ ἐλλιπῆ Rhet. I, 11 S. 1371 b 4, 25]. Mir scheint, dass hier Fritzsche in seiner Ausgabe der Eudemischen Ethik nach dem Vorgang des Victorius vollkommen das Richtige getroffen hat, indem er bei der ursprünglichen Bedeutung von ὑπόλοιπος residuus stehen blieb und von jeder Aenderung absah. Wenn es unten VII, 15 heisst: δτι γάρ συμβαίνει ἰατρεύεσθαι τοῦ ὑπομένοντος ύγιους πράττοντός τι, διὰ τοῦτο ήδύ δοκεῖ elvat d. i. Heilung tritt ein durch eine Energie der nachgebliebenen Gesundheit, und in dieser Energie liegt gerade die Lust der Genesung, so ist das dasselbe Verhältniss,

nur in's Pathologische übersetzt. Begehren setzt einen Mangel, eine Beeinträchtigung des Normalzustandes voraus; Beeinträchtigung ist aber noch nicht Auflösung, die έξις καὶ φύσις bleibt nach, sie ist das den Mangel empfindende und dagegen reagirende residuum, und die Lust an der Befriedigung des Naturbedürfnisses ist nicht ein blosses Leiden, auch nicht ein Werden, eine yéveuig, das ohne unser Zuthun und unbewusst statthaben könnte, sondern in vollem Sinn eine Evépysia, eine Kraftthätigkeit, bestimmter eine Reaction der residirenden Natur. Sonach ware die ξεις υπόλοιπος in demselben Sinn zu fassen wie das ύγιες ύπομένον. Dass ύπόλοιπος nichts Anderes bedeutet als residuus, lehren die Stellen, an denen es sonst bei A. vorkommt, und die ich hierher setze. De insom. S. 461, 18 ώστε καθάπερ εν ύγρῷ εάν σφόδρα κινή τις, ότε μεν ουδεν φαίνεται είδωλον ότε δε φαίνεται μέν διεστραμμένον δε πάμπαν, ώστε φαίνεσθαι άλλοῖον η οξόν έστιν, ηρεμήσαντος δέ καθαρά και φανερά, οθτω καί έν τῷ καθεύδειν τὰ φαντάσματα καὶ αἱ ὑπόλοποι κινήσεις αί συμβαίνουσαι από των αίσθημάτων ότε μεν ύπό μείζονος ούσης τῆς εἰρημένης κινήσεως ἀφανίζονται πάμπαν, ότε δε τεταραγμέναι φαίνονται αί όψεις καὶ τερατώδεις καὶ οὐκ ἐρρωμένα τὰ ἐνύπνια, οἶον τοῖς μελαγχολικοῖς κ. τ. λ. Meteorol. I, 11 S. 347 b 26 ἐν γὰρ τῷ νέφει έτι ένεστι πολύ τὸ θερμόν τὸ ὑπόλοιπον τοῦ ἐξατμίσαντος έχ τῆς γῆς τὸ ὑγρὸν πυρός. Ιδ. ΙΙ, 8 S. 368, 8 καὶ ή άρχη άφ' ής ή άναθυμίασις έγένετο και ή δρμή του πνεύματος δήλον ότι ούκ εύθύς άπασαν ανάλωσε την ύλην, έξ ής ἐποίησε τὸν ἄνεμον, ὃν καλοῦμεν σεισμόν. Εως ὰν οὖν άναλωθη τὰ ὑπόλοιπα τούτων, ἀνάγκη σείειν, κτλ.

Es folgt die weitere Einwendung, dass die ἡδονή keineswegs als ein blosses Werden stets über sich hinaus weise auf ein Gewordenes als das Bessere, sie sei überhaupt kein Werden sondern ein freies Sichausleben unserer Natur,

ένέργεια τῆς κατὰ φύσιν έξεως ἀνεμπόδιστος. Wie kommt man aber dazu, sie eine véveous zu nennen? Den dafür angegebenen Grund ὅτι κυρίως ἀγαθόν weiss ich so wenig zu deuten wie Zell; denn der bestrittenen Meinung zufolge ist die hoorn gerade kein Gut. Mit Giphanius die Worte zu streichen, halte ich für gewaltsam. Vielleicht stand ehedem: δτι κυρίως άλογον. Die Lust kommt hauptsächlich und eigentlich dem άλογον [dem φυτικόν und ἐπιθυμητικόν I, 13], der Sinnlichkeit zu; X, 2 καὶ λέγουσι δὲ τὴν μὲν λύπην ἔνδειαν τοῦ κατὰ φύσιν εἶναι, την δ' ήδονην άναπλήρωσιν. ταῦτα δὲ σωματικά ἐστι τὰ πάθη; sie ist sogar nach der gegnerischen Ansicht έμπόδιον τῷ φρονεῖν; ἔτι παιδία καὶ θηρία διώκει τὰς ήδονάς; an die höheren geistigen Genüsse [αἱ τοῦ θεωφεῖν ἐνέργειαι] denkt man bei der ἡδονή zunächst nicht. Weil man also die Lust rein sinnlich fasste, deshalb nannte man sie eine γένεσις, während man sie richtiger eine ἐνέργεια hätte nennen sollen; denn auch das sinnliche Leben ist nicht ein blosses passives Werden, sondern ein lebendiges Spiel von Kräften. Das èveqyeiv kommt schon dem άλογον φυτικόν zu [I, 13].

Im Folgenden ging Bekker ohne triftigen Grund von der herkömmlichen Interpunction ab, indem er vor ἐμπο-δίζει ein Komma setzte. Es beginnt hier offenbar eine neue Einwendung, die gegen VII, 12 ἔτι ἐμπόδιον τῷ φρονεῖν gerichtet ist, während die vorhergehende, gegen νοσώδη γὰρ ἔνια τῶν ἡδέων gerichtet, bereits abgeschlossen ist.

## VII, 14 S. 1154, 15.

τῶν δὲ σωματικῶν ἀγαθῶν ἔστιν ὑπερβολή, καὶ ὁ φαῦλος τῷ διώκειν τὴν ὑπερβολήν ἐστιν, ἀλλ' οὐ τὰς ἀναγκαίας πάντες γὰρ χαίρουσί πως καὶ ὄψοις καὶ οἴνοις καὶ ἀφροδισίοις, ἀλλ' οὐχ ὡς

δεῖ. ἐναντίως δ' ἐπὶ τῆς λύπης · οὐ γὰρ τὴν ὑπερβολὴν φεύγει, ἀλλ' ὅλως · οὐ γάρ ἐστι τῆ ὑπερβολῆ λύπη ἐναντία ἀλλ' ἢ τῷ διώκοντι τὴν ὑπερβολήν.

Die Stelle scheint mir bis jetzt nicht genügend erklärt; zu φεύγει versteht man in der Regel ein allgemeines Subject wie  $\pi \tilde{\alpha} \varsigma$ ; ich glaube, dass man nur an den φαῦλος zu denken hat. Der Sinn ist dieser: Umgekehrt verhält es sich mit der Entsagung; denn nicht das Uebermass der Entsagung scheut der Schlechte, wie er andererseits das Uebermass des Genusses aufsuchte, sondern die Entsagung überhaupt; die Verzichtleistung auf das Uebermass des Genusses ist nämlich nur für den eine Entsagung. der eben dem Uebermass des Genusses nachjagt. φαύλος geht also in beiden Beziehungen zu weit, indem er Genüsse sucht, die er nicht zu suchen braucht, übertriebene, und indem er Entbehrungen scheut, die er nicht zu scheuen brauchte, weil sie in der That nur die Einschränkung auf das rechte Mass sind. Die Ansdrucksweise ist etwas übereilt; das zweite οὐ γάρ vermag ich nur durch Ellipse zu erklären, indem man zuvor einen Ausdruck der Missbilligung versteht [άλλ' οὐχ ὡς δεῖ], oder in dieser Weise: der Schlechte scheut die Entsagung überhaupt [oder was ihm so erscheint]; denn [für den Vernünftigen] ist das Gegentheil des übermässigen Genusses nicht Entsagung sondern nur für den, der auf das Uebermass ausgeht.

## VIII, 7 S. 1157 b 33.

καὶ φιλοῦντες τὸν φίλον τὸ αύτοῖς ἀγαθὸν φιλοῦσιν ὁ γὰς ἀγαθὸς φίλος γενόμενος ἀγαθὸν γίνεται ῷ φίλος. ἑκάτεςος οὖν φιλεῖ τε τὸ αύτῷ ἀγαθόν, καὶ τὸ ἴσον ἀνταποδίδωσι τῇ βουλήσει καὶ τῷ ἡδεῖ.

Früher las man τη βουλήσει καὶ τῷ εἴδει, das handschriftlich nicht beglaubigt ist. Bekker stellte daher  $au ilde{arphi}$ nosi her, das alle codd. bieten, und das auch Aspasius und der Paraphrast lasen. Dass Fritzsche zu der früheren Lesart, die nur den Werth einer Conjectur hat, zurückkehrte, ist insofern gerechtfertigt, als die verbürgte Lesart in der That keinen befriedigenden Sinn gewährt. Die vollkommene Gegenseitigkeit in der Freundschaft der Guten besteht nach A. darin, dass Jeder dem Anderen das Gleiche wünscht und zugleich ist. Dass aber das, was. abgesehen von der βούλησις, der Freund dem Freunde in gleichem Masse wirklich ist, auf das blosse  $\eta \delta \dot{v}$  beschränkt wird, ist gänzlich unstatthaft; überhaupt erwartet man einen Begriff, der sich mit βούλησις irgendwie ergänzt, etwa wie sich Wille und That ergänzen. Das lässt sich aber von  $\varepsilon l dog$  so wenig behaupten wie von  $\eta dv$ . Ich glaube deshalb, da die handschriftliche Lesart unhaltbar erscheint, und die dafür substituirte schon ihrer dunklen Herkunft wegen weiterer Einwendungen überhebt, vorschlagen zu müssen: τῆ βουλήσει καὶ τάληθεῖ [vergl. I, 7 θεατής γὰρ  $\tau \dot{\alpha} \lambda \eta \vartheta o \tilde{v}_{S}$ ].  $T \tilde{\omega} \dot{\alpha} \lambda \eta \vartheta \epsilon \tilde{\iota}$  im Sinne von  $\tau \tilde{\eta} \dot{\alpha} \lambda \eta \vartheta \epsilon i \alpha$  oder κατ' άλήθειαν re vera kann bei A. nicht auffallen. Ich verweise auf Thucyd. VIII, 92, 9, wo es von Krüger geschützt wird.

## VIII, 7 S. 1158, 33.

ήδὺς δὲ καὶ χρήσιμος ἄμα εἴρηται ὅτι ὁ σπουδαῖος ἀλλ' ὑπερέχοντι οὐ γίνεται ὁ τοιοῦτος φίλος, ἄν μὴ καὶ τῇ ἀρετῇ ὑπερέχηται εἰ δὲ μή, οὐκ ἰσάζει ἀνάλογον ὑπερεχόμενος. οὐ πάνυ δ' εἰώθασι τοιοῦτοι γίνεσθαι.

Grosse lieben es, ihre Bedürfnisse wohl einzutheilen und sie nicht summarisch zu befriedigen. Dem gemäss haben sie auch zahlreichere Freunde, je nach dem Dienst, den sie von ihnen erwarten. Der Eine soll sie ergötzen, ein Anderer ihren Vortheil wahrnehmen und so fort. Nicht als wenn sich nicht ein Freund denken liesse, der allen diesen Anforderungen in einer Person genügte. Der Tugendhafte ist ja als Freund nützlich und angenehm zugleich. Aber freilich ist es nicht das Schicksal der Grossen, tugendhafte Freunde zu haben, weil sie selten geneigt sind, eine sittliche Ueberlegenheit in Anderen anzuerkennen, und durch diese Anerkennung den Unterschied der äusseren Lebensstellung auszugleichen. Verhältnissmässige Gleichheit aber ist Bedingung einer wahren Freundschaft, und nur unter dieser Voraussetzung wird der Tugendhafte Freundschaft schliessen.

Es fragt sich, wie der Text sich zu diesen Gedanken verhält. Von der Ansicht Breier's, dass bei ὑπερέχηται an den onovôcioc zu denken sei, ist man glücklich wieder zurück gekommen. Neue Zweifel hat Rassow angeregt bezüglich des weiteren εί δὲ μή, οὐκ ἰσάζει ἀνάλογον ύπερεγόμενος. Von der Voraussetzung ausgehend, dass eine verhältnissmässige Gleichheit [ἰσάζει ἀνάλογον] zu einer φιλία ἐν ἰσότητι nicht hinreiche, dass mithin ἀνάλογον zu ὑπερεχόμενος zu ziehen sei, kommt er, zugleich im Hinblick auf die vom Paraphrasten gebrauchten Worte zu der sinnreichen Vermuthung, dass hinter ἀνάλογον die Worte ὑπερέχων καί ausgefallen sein möchten. Obgleich ich ebenfalls geneigt bin, ἀνάλογον zu ὑπερεχόmerog zu ziehen, so sehe ich doch nicht ein, warum eine verhältnissmässige Gleichheit d. i. eine Gleichheit durch Compensation [s. den Abschnitt über den Tausch im V. Buch] nicht im Stande sein sollte, eine φιλία εν ἰσότητι - im Gegensatz zur φιλία καθ' ὑπεροχήν - zu begründen. Wäre A. dieser Ansicht, so würde er die Freundschaft des Mächtigen und des Tugendhaften an dieser Stelle überhaupt nicht besprochen haben; denn eine andere Gleichheit als durch Compensation kann zwischen ihnen nicht vorhanden sein; die Freundschaft tritt nur in der Regel deshalb nicht ein, weil der Mächtige die Compensation d. h. die Anerkennung einer sittlichen Ueberlegenheit von der anderen Seite verweigert. Bleibt aber die Möglichkeit des ἐσάζει ἀνάλογον bestehen, so könnte man eher mit Fritzsche auf die alte Vermuthung δ ὑπερεχόμενος zurückkommen, gegen die nur zu sagen ist, dass man dann vielmehr erwartete οὐχ ὑπερέχει ἀνάλογον δ ὑπερεχόμενος. Mir scheint folgende Erklärung, deren Möglichkeit bisher nicht bedacht ist, nicht zu verwerfen. Allgemein denkt man bei ἰσάζει an den σπουδαῖος, während man doch bei ὑπερέγηται genöthigt war, von der Continuität des Subjects abzugehen und den ὑπερέχων zu verstehen; ich sehe nicht, warum zu ἰσάζει nicht ebenfalls der ὑπερέγων zu verstehen sein soll. Der Gedanke ist dann dieser: die Freundschaft des Tugendhaften kann der Mächtige nur dann erlangen, wenn er sich auch seinerseits in der Tugend überbieten lässt; im andern Fall hebt er die bestehende Ungleichheit nicht durch ein verhältnissmässiges Sichübertreffenlassen auf. Dies ist aber nicht die Sitte der Mächtigen. Dass Aspasius ebenfalls bei ἰσάζει an den ὑπερέχων dachte, gibt der Umstand, dass er das ganze Verhältniss nur vom Standpunkt des ύπερέχων betrachtet: ὑπερέχοντος οὐ γίνεται φίλος ὁ σπουδαίος, αν μη και τη άρετη ύπερέχηται δ ύπερέχων κατά τὴν δύναμιν. δεῖ δὲ οῧτως ἀκούειν τοῦ ύπερέχεσθαι τὸν δυνάστην, ώστε καὶ εἰδέναι καὶ έχειν πρός τὸν σπουδαϊον ώς πρός χρείττονα. οὕτω γὰρ ἔσται ή κατά άναλογίαν Ισότης, αν οίηται μέν πλούτω καί δυνάμει ύπερέχειν, θαυμάζοι δε τον άγαθον ώς κατ' άρετην αύτοῦ διαφέροντα. Eine müssige Wiederholung desselben Gedankens, nämlich der Nothwendigkeit des ὑπερέγεσθαι, liegt aber nach unserer Erklärung deshalb nicht vor, weil der entscheidende Begriff des ἰσάζειν erst an zweiter Stelle auftritt.

### IX, 4 S. 1166, 19.

Εκαστος δ' έαυτῷ βούλεται τάγαθά, γενόμενος δ' ἄλλος οὐδεὶς αἱρεῖται πάντ' ἔχειν ἐκεῖνο τὸ γε-νόμενον ἔχει γὰρ καὶ νῦν ὁ θεὸς τάγαθόν, ἀλλ' ὢν ὅ τι ποτ' ἐστίν. δόξειε δ' ἂν τὸ νοοῦν ἕκαστος εἶναι, ἢ μάλιστα.

A. betrachtet das Verhältniss, das Jeder und insbesondre der ¿πιεικής zu sich selbst hat, als vorbildlich für das Verhältniss zum Freunde. Punkt für Punkt wird die Parallele der beiden Verhältnisse durchgeführt. Auf das Wohl des Anderen bedacht sein, ihm um seinetwillen Dasein und Leben wünschen, oder, wenn man so will. in thatsächliche Gemeinschaft des Lebens und Strebens zu ihm treten, Freude und Schmerz mit ihm theilen, alles dies waren die Merkmale der Freundschaft. Genau so verhalt sich der ἐπιεικής zu sich selber; der ἐπιεικής; denn nur bei diesem trifft die ausnahmslose Affirmation des eigenen Wesens zu, weil dasselbe nicht im Widerstreit sondern im Einklang mit sich ist; bei Anderen, insofern sie sich für Entetxeig halten; nicht bei den Schlechten, weil diese im Zwiespalt mit sich selbst leben. Auch die wahre Freundschaft war nur zwischen Guten möglich. Dem Normalverhältniss zum eigenen Selbst also nähert man sich in denselben Abstufungen; in welchen man Theil hat an der Tugend. Dasselbe offenbart sich aber analog dem Verhältniss zum Freunde im βούλεσθαι καὶ πράττειν ξαυτῷ τάγαθὰ ξαυτοῦ ξνεκα, im ζῆν βούλεσθαι ξαυτὸν καὶ σώζεσθαι, im συνδιάγειν έαυτῷ κτλ. Nach Erledigung der beiden ersten Punkte folgt indess eine Stelle, über die die Ausleger nichts weniger als einig sind. Es fragt sich

zunächst, wie man sich den Anschluss zu denken hat. Eine allgemeine Bemerkung über die Natur und die Grenzen unserer Wünsche muss ohne Zweifel im unmittelbar Vorhergehenden: καὶ ζῆν δὲ βούλεται ἑαυτόν — ἀγαθὸν γὰρ τῶ σπουδαίω τὸ εἶναι, ihr Motiv haben. Wie mir scheint, ist die Absicht der Einschaltung keine andere, als dem möglichen Einwand zu begegnen, dass die Wünsche des onovôcios und jedes Beliebigen sich ja nicht zu beschränken brauchten auf den Bestand der gegebenen Persönlichkeit, sondern diese aufgebend sich richten könnten auf die Versetzung in eine andere Daseinssphäre, die höheren Ansprüchen zu genügen im Stande sei. Wohl habe das Leben seinen Werth für den Guten, in dem Gebundensein an die eigne Individualität und an die natürlichen Bedingungen des menschlichen Daseins liege aber eine Schranke der Eudämonie, die zu überschreiten unseren Wünschen verstattet sei. Dieser mögliche Einwand wird zurückgewiesen, er widerstreitet ebenso sehr der natürlichen Selbstliebe wie unserem sittlichen Bewusstsein: ξιαστος δ' έαντῷ βούλεται τάγαθά, ein Jeder wünscht sich selbst das Gute, macht sein Ich, d. i. den Fortbestand seiner geistigen Persönlichkeit, die Continuität seines Selbstbewusstseins [δόξειε δ' αν τὸ νοοῦν εκαστος είναι] zur Voraussetzung seiner Wünsche, und Niemand, am wenigsten der Gute denkt daran, nicht mehr er selbst. sondern ein Anderer sein zu wollen, in der Erwartung, dass ienes Andere, das da würde, alle denkbaren Güter in sich vereinige; denn auch die Gottheit, die sich doch bereits im Vollbesitz des absolut Guten befindet, der also zur Vollkommenheit nichts mehr mangelt, ist nicht zu denken als mit allen möglichen Gütern behaftet, sondern sie besitzt das höchste Gut, indem sie sich selbst besitzt, sie ist vollkommen, indem sie sie selbst ist. Niemand wird also die Eudämonie von einem Aufgeben seiner Persönlichkeit, von einer Versetzung in eine andere Daseinssphäre, von einem Wunder erwarten; denn die Eudämonie ist gerade vorzugsweise Selbstgenuss. Nicht äussere Veranstaltung, sondern das, was man an sich selbst und für sich selbst ist, macht Einen zum Eudämon, und es kann für den Menschen kein höheres Interesse und keine vollkommnere Befriedigung geben, als sein wahres Selbst, den besseren Theil seiner Natur zur vollen und ungehinderten Energie gebracht zu sehen. Vergl. S. 1178, 5 τὸ γὰρ οἰκεῖον ἐκάστψ τῆ φύσει κράτιστον καὶ ἤδιστόν ἐστιν ἐκάστψ. S. 1102, 13 περὶ ἀρετῆς δὲ ἐπισκεπτέον ἀν θ ρωπίνης δῆλον ὅτι· καὶ γὰρ τάγαθὸν ἀν θ ρώπινον ἐζητοῦμεν καὶ τὴν εὐδαιμονίαν ἀν θρωπίνην· S. 1101, 19 εἰ δ' οὕτω, μακαρίους ἐροῦμεν τῶν ζώντων οῖς ὑπάρχει καὶ ὑπάρξει τὰ λεχθέντα, μακαρίους δ' ἀν θ ρώπους.

Ueber die Bedeutung von γενόμενος δ' άλλος gehen die Meinungen weit auseinander. Victorius lässt eine Verwandlung in canes, equi und sues nicht ausgeschlossen sein und ist der Ansicht, dass die Sinnlichkeit den Sterblichen mitunter eine derartige Metamorphose annehmbar erscheinen lassen würde, wenn dieselbe unter gewissen Einschränkungen möglich wäre. Ob er dabei an jenen Opsophagen dachte, von dem es [III, 13] heisst: nu çaro τὸν φάρυγγα αύτῷ μακρότερον γεράνου γενέσθαι? Auch Giphanius, der hier eine Anspielung auf die Lehre von der Seelenwanderung findet, wählt seine Beispiele aus dem Thier- und Steinreich. Eine untermenschliche Lebenssphäre dürfte aber hier schwerlich gemeint sein. Oder ist überhaupt nicht an eine Transfiguration der Persönlichkeit zu denken, sondern nur an eine ethische Wandlung, derzufolge auch unsere Wünsche und Bestrebungen eine Aenderung erlitten? Soll hier nur hervorgehoben werden, dass jede Entwicklungsstufe nur auf das ihr zuständige Gute angewiesen ist, das für sie seine ausschliessliche

Geltung hat, dass überhaupt allem Guten nur eine relative Bedeutung zukommt, ein Gesetz, von dem die Gottheit nur insofern ausgenommen bleibt, als sie unwandelbar ist? Es ist dies die geläufige, von Fritzsche in einigen Punkten modificirte Meinung über die Stelle. Ihm zufolge wäre dieselbe etwa so wiederzugeben: Ein Jeder richtet seine Wünsche nach seinen Bedürfnissen und seiner jeweiligen Persönlichkeit ein; dies beweist der Umstand, dass mit dem sittlichen Fortschritt auch der Inhalt unserer Wünsche sich ändert, sofern der neue Mensch keinen Werth darauf legen kann, all seine [früheren] Wünsche erfüllt zu sehen: denn die Gottheit ist nur darum auch jetzt [wie von jeher] im stetigen Besitz des Guten, weil sie ist, was sie ist, nämlich ewig und unveränderlich. Wäre dies aber der Gedanke des Philosophen, warum sagt er nicht bestimmter: γενόμενος δ' ἐπιεικέστερος [S. 1165, 23]? Wie kommt ferner πάντα zu der Bedeutung πάντα τὰ πρότερον βουλητά? Was nöthigt zu καὶ νῦν zu denken ώς καὶ ἀεί, und unter ών, ὅ τι ποτ' ἐστίν gerade die Eigenschaft der Unveränderlichkeit zu verstehen? Zudem lässt sich die Behauptung, dass Jeder die Ergänzung seines Wesens nur nach Massgabe seines jeweiligen Bildungsgrades suchen könne, mit dem Vorhergehenden schwer in einen räsonnablen Zusammenhang bringen, während der andere Gedanke, dass die Wünsche nach Vervollkommnung unseres Zustandes stets die Identität unseres geistigen Wesens, des voouv voraussetzen, sich erweiternd und bestätigend von selbst an die Bemerkung über den σπουδαίος: καὶ ζῆν δὲ βούλεται ἑαυτόν κτλ. anschliesst. Auch steht dieser Gedanke in der Ethik nicht vereinzelt. Ich erinnere zunächst an X, 7 S. 1178, 2 δόξειε δ' αν καὶ είναι έκαστος τοῦτο [τὸ νοο ], είπερ τὸ κύριον καὶ ἄμεινον ἄτοπον οὖν γίνοιτ ἄν, εἰ μὴ τὸν

αὐτοῦ βίον αἰροῖτο ἀλλά τινος ἄλλου.¹) Im Sinn unserer Stelle wurde ferner bezüglich der auf den Freund gerichteten Wünsche die Frage erhoben: VIII, 9 S. 1159, 5 δθεν καὶ ἀπορεῖται, μή ποτ' οὐ βούλονται οἱ φίλοι τοῖς φίλοις τὰ μέγιστα τῶν ἀγαθῶν, οἶον θεοὺς εἶναι mit der Antwort: εἰ δὴ καλῶς εἴρηται ὅτι ὁ φίλος τῷ φίλφ βούλεται τὰγαθὰ ἐκείνου ἕνεκα, μένειν ᾶν δέοι οἶός ποτ' ἐστὶν ἐκεῖνος.²) — Ein Hinausstreben über die natürliche Daseinsform des ἄνθρωπος könnte etwa gerichtet sein auf die Versetzung unter die Götter; aber gerade das Leben der Gottheit, die bereits [καὶ νῦν] im

<sup>1)</sup> Die sich der Lust ergeben, leben also nach dieser Anschauung nicht ihr eigenes Leben, sondern ein fremdes. Vergl. S. 1095 b 19 οἱ μὲν οὖν πολλοὶ παντελῶς ἀνδραποδώδεις ψαίνονται βοσχημάτων βίον προαιρούμενοι. Gleichwohl wünscht Keiner, ein βόσχημα zu sein.

<sup>2)</sup> Eine weitere Schranke findet jener Stelle zufolge die Freundesliebe an der Selbstliebe. Nachdem die Transfiguration oder Vergöttlichung des Freundes abgelehnt ist, wird die Vermuthung aufgestellt: ανθρώπφ δέ οντι βουλήσεται τα μέγιστα αγαθά; die jedoch abermals eine Einschränkung erfährt: ἴσως δ' οὐ πάντα· αύτῷ γὰρ μάλισθ' ἔχαστος βούλεται τάγαθά. Man versteht dies in der Regel von der gemeinen Eigenliebe; auch Fritzsche citirt dazu Terent. Andr. 2, 5, 15 Verum id verbum est vulgo quod dici solet: Omnes sibi malle melius esse quam alteri. Mir scheint, dass die erfahrungsmässige Thatsache, dass die meisten Menschen Egoisten sind, zur Bestimmung des Verhältnisses der Freundesliebe zur Selbstliebe nichts beiträgt. Man hat vielmehr schon hier an das zu denken, was IX, 8 weiter ausgeführt wird. Die Liebe zum Guten steht höher als die Liebe zum Freunde, und der Edle, der Habe, Ehre, Macht, ja das Leben für den Freund, für das Vaterland opfert, beweist eben dadurch, dass ihm die eigene sittliche Genugthuung mehr gilt als alles Andere. Gibt es einen sittlichen Wetteifer unter Freunden, so ist damit die Unterordnung der Freundesliebe unter die wahre Selbstliebe von selbst ausgesprochen. Vergl. IX, 8 S. 1169, 34 έν πασι δή τοις επαινετοις ο σπουδαίος φαίνεται έαυτφ του χαλου πλέον νέμων. οὖτω μέν οὖν φίλαυτον είναι δεῖ, καθάπερ εἴρηται ώς δ' οί πολλοί, οὐ χρή.

Besitz des Guten ist, auf deren Standpunkt also ein βούλεσθαι nicht weiter statt hat, verweist die Sterblichen auf sich selbst; denn die Gottheit ist im höchsten Grad αὐτάρκης, und ihre Eudämonie besteht in nichts Anderem als in der Energie ihres Selbstseins. In derselben Weise wird die göttliche Vollkommenheit zum Vorbild der menschlichen gesetzt in der bedeutenden Stelle Polit. VII, 1 S. 1323 b 21 ὅτι μὲν οὖν ἑκάστφ τῆς εὐδαιμονίας ἐπιβάλλει τοσοῦτον ὅσον περ ἀρετῆς καὶ φρονήσεως καὶ τοῦ πράττειν κατὰ ταύτας, ἔστω συνωμολογημένον ἡμῖν, μάρτυρι τῷ θεῷ χρωμένοις, δς εὐδαίμων μέν ἐστι καὶ μακάριος, δι οὐθὲν δὲ τῶν ἐξωτερικῶν ἀγαθῶν ἀλλὰ δι' αὐτὸν αὐτὸς καὶ τῷ ποιός τις εἶναι τὴν φύσιν κτλ.

Nach alledem ist anzunehmen, dass der Grundgedanke nicht ist die Einschränkung unserer Wünsche auf das uns jeweilig zuständige Gute, sondern dass das wünschenswerthe Gute nicht zu denken ist als eine Häufung aller möglichen Güter auf eine problematische Persönlichkeit, vielmehr in Wahrheit nur in der Energie des eigensten Wesens und in dem besteht, was Jeder an sich selbst hat, dass mithin unsere Wünsche das Beharren der Persönlichkeit stets zur Voraussetzung haben. danke befindet sich aber mit dem Text der Stelle nicht in unbestreitbarem Einklang. So, wie sie überliefert ist, lassen sich die Worte γενόμενος δ' άλλος nicht anders fassen als: ist aber Einer ein Anderer geworden; die Wandlung erscheint also nicht bloss als möglich, sondern wird als bereits vollzogen gesetzt, während ich es für unumgänglich halte, dieselbe nur als Gegenstand des Begehrens erscheinen zu lassen. Ich kann mir nicht anders denken, als dass die Worte ἐκεῖνο τὸ γενόμενον von fremder Hand in den Text gekommen sind und denselben statt aufzuhellen verdunkelt haben. Nach Wegfall dieser Worte heisst es: Ein Jeder wünscht sich selbst das Gute, und Niemand zieht es vor, nachdem er ein Anderer geworden sei d. i. in anderer Person in den Besitz aller möglichen Güter zu gelangen.

### IX, 6 S. 1167 b 6.

τῶν τοιούτων γὰρ μένει τὰ βουλήματα καὶ οὐ μεταρρεῖ ώσπερ εὖριπος.

Es ist daran zu erinnern, dass ἄνθοωπος εὖριπος sprichwörtliche Bezeichnung war, wie ja bei A. solche Anklänge auch ohne ausdrückliche Verweisung nicht selten sind. Vergl. Gregor. Cypr. I, 76 Diogen. III, 39, wozu Schneidewin.

## X, 2 S. 1173, 15.

λέγουσι δὲ τὸ μὲν ἀγαθὸν ὡρίσθαι, τὴν δ' ἡδονὴν ἀόριστον εἶναι, ὅτι δέχεται τὸ μᾶλλον καὶ τὸ ἦττον. εἰ μὲν οὖν ἐκ τοῦ ἥδεσθαι τοῦτο κρίνουσι, καὶ περὶ τὴν δικαιοσύνην καὶ τὰς ἄλλας ἀρετάς, καθ' ὰς ἐναργῶς φασὶ μᾶλλον καὶ ἦττον τοὺς ποιοὺς ὑπάρχειν κατὰ τὰς ἀρετάς, ἔσται τὸ αὐτό.

Die Platoniker leugneten, dass die Lust ein Gut sei; die dafür geltend gemachten Gründe werden der Reihe nach widerlegt. So behaupteten sie auch, dem Guten sei Mass und Ziel vorgeschrieben, während die Lust solche Schranke nicht kenne, da sich die Bestimmungen des Mehr und Minder wohl mit ihr vertrügen. Entgegnet wird, dass man mit demselben Recht jeder beliebigen Tugend den Character eines Gutes absprechen könnte. In den Textesworten ist die Häufung xa3° äs und xazà zàs åçezas geradezu unerträglich. Die gemachten Besserungsvorschläge, denen man wenigstens Zaghaftigkeit nicht vorwerfen kann, sind bei Zell nachzulesen. Auf das Nächstliegende verfiel Niemand, nämlich für xazà zàs åçezás zu lesen xazà zàs avzás; es war nichts leichter, als dass

die Abschreiber das zuvor gelesene ἀρετάς wieder hierherzogen. Der Sinn aber ist dieser: schliesst man von der Lust so, so muss das Nämliche auch von der Gerechtigkeit und allen übrigen Tugenden gelten, die man und zwar je ein und dieselbe doch auch zugestandenermassen dem Einen in höherem, dem Anderen in geringerem Grade als Eigenschaft beilegt.

#### X. 2 S. 1173 b 11.

οὖδ ἔστιν ἄρα ἀναπλήρωσις ἡ ἡδονή, ἀλλὰ γινομένης μεν ἀναπληρώσεως ἥδοιτ ἄν τις, καὶ τεμνόμενος λυποῖτο.

Es wäre doch ein Unglaubliches von Ideenverbindung, wenn τεμνόμενος hier an seinem Platze wäre. Wie will man das reimen: die Lust ist also auch nicht Stillung eines Naturbedürfnisses, sondern man empfindet nur Lust in Folge eintretender Stillung, wie man andererseits Schmerz empfindet, wenn man geschnitten wird? Den Auslegern scheint die Stelle kaum Unbehagen verursacht zu haben; auch Zell findet den Ausdruck noch ganz leidlich und immerhin erklärlich. Es ist wahr, A. überrascht mitunter dadurch, dass er eine ganze Gattung von Fällen nur durch ein herausgegriffenes Beispiel vertreten lässt; 1) aber zu solchen Ungeheuerlichkeiten des Stils wie hier hat er sich nie verirrt. Es ist doch offenbar, dass man hier nicht an jede beliebige Körperverletzung oder etwa chirurgische Operation denken darf, sondern nur an das Gegentheil der ἀναπλήρωσις, an das ungestillte Naturbedürf-

<sup>1)</sup> Auch ist nicht zu verhehlen, dass gerade τέμνεσθαι beispielsweise gebraucht ist Top. III, 1 και τὸ ἀπλῶς ἀγαθὸν τοῦ τινὶ αἰρετείτερον, οἶον τὸ ὑγιάζεσθαι τοῦ τέμνεσθαι; man wird aber schwerlich versucht sein, von dieser Stelle einen Schluss auf die vorliegende zu machen.

niss, an das Wehethun [λυποῖτο] des Mangels. Ich glaube demnach, dass ein Wort wie τητώμενος den logischen Anforderungen der Stelle am ersten entspricht, das um so leichter corrumpirt werden konnte, als es bei Prosaikern nicht gerade häufig ist; doch lesen wir es in unserer Schrift I, 9 ἐνίων δὲ τητώμενοι ξυπαίνουσι τὸ μαπά-ριον κ. τ. λ. 1)

## X, 5 S. 1175, 20.

άνευ τε γὰρ ἐνεργείας οὐ γίνεται ἡδονή, πᾶσάν τε ἐνέργειαν τελειοῖ ἡ ἡδονή. ὅθεν δοχοῦσι καὶ τῷ εἴδει διαφέρειν [αἱ ἡδοναί] τὰ γὰρ ἔτερα τῷ εἴδει ὑφ' ἐτέρων οἰόμεθα τελειοῦσθαι. οὕτω γὰρ φαίνεται καὶ τὰ φυσικὰ καὶ τὰ ὑπὸ τέχνης, οἷον ζῶα καὶ δένδρα καὶ γραφὴ καὶ ἀγάλματα καὶ οἰκία καὶ σκεῦος. ὁμοίως δὲ καὶ τὰς ἐνεργείας τὰς διαφερούσας τῷ εἴδει ὑπὸ διαφερόντων εἴδει τελειοῦσθαι. διαφέρουσι δ' αἱ τῆς διανοίας κ.τ.λ.

Der Paraphrast hat: Διὰ ταῦτα φαίνεται καὶ ὅτι αἱ ἡδοναὶ διαφέρουσιν ἀλλήλων τῷ εἴδετ. καὶ γὰρ διαφόρων τῷεἴδει ἐνεργειῶν τελειότητες οὖσαι καὶ αὐταὶ διάφοροί εἰσιν. αἱ γὰρ τελειότητες τῶν διαφόρων εἰδῶν οὐ δύνανται μὴ διάφοροι εἶναι τῷ εἴδει. οἶον αἱ τῆς διανοίας ἐνέργειαι κ. τ. λ. Derselbe scheint also das von den Erzeugnissen der Natur und der Kunst hergenommene Beispiel entweder gar nicht gelesen oder doch für unwesentlich gehalten zu haben. In Verbindung hiermit scheint auch der Umstand nicht unerheblich, dass die ältesten Ausgaben, auch

<sup>1)</sup> Nachläufig bin ich zu der Ueberzeugung gekommen, dass hier lediglich κενούμενος gestanden hat. Vergl. Plat. Phil. 35 A ὁ κενούμενος ἡμῶν ἄρα, ὡς ἔοικεν, ἐπιθυμεῖ τῶν ἐναντίων ἢ πάσχει κενούμενος γὰρ ἐρῷ πληροῦσθαι, und daselbst öfter ganz im Sinne unserer Stelle.

die mir vorliegende Aldina des Eustratius [1536] vor ούτω γαρ φαίνεται die Worte bringen διαφέρουσι δ' αἱ τῆς διανοίας τῶν κατὰ τὰς αἰσθήσεις. Das Versehen, von dem ersten τελειοῦσθαι auf das andere überzuspringen. war um so leichter, je näher die beiden Ausgänge einander ursprünglich standen. Man kann daher wohl auf die Vermuthung kommen, dass das ganze Beispiel von den φυσικά und τεχναστά erst später in den Text gekommen sei, zumal man zu dem zweiten τελειοῦσθαι ohnehin wieder οἰόμεθα zu denken hat. Dass unter die allgemeine Behauptung τὰ γὰρ έτερα τῷ είδει ὑφ' ἐτέρων οἰόμεθα τελειοῦσθαι der besondere Fall mit ὁμοίως δὲ καί untergeordnet wird, ist nichts Ungewöhnliches. scheint der in den angegriffenen Worten beigebrachte Vergleich nicht sonderlich zutreffend. Zu jeder Energie soll eine besondere Hedone nöthig sein, gerade wie eine iede Gattung von Natur- oder Kunsterzeugnissen eine besondere Naturkraft oder Kunst voraussetzt: man soll von der Mannichfaltigkeit unserer Verrichtungen auf die Mannichfaltigkeit der sie begleitenden und fördernden Lustempfindungen schliessen, gerade wie man von der Mannichfaltigkeit der Natur- und Kunsterzeugnisse auf eine unterschiedliche Thätigkeit der Natur und auf eine Mehrzahl von Künsten schliesst. Nun ist aber das Verhältniss der ήδονή zur ἐνέργεια ein durchaus anderes als das der Natur und der Kunst zu ihren Erzeugnissen. Die Hedone schafft nicht erst die Energie, letztere kann auch ohne Hedone gedacht werden. Der Vergleich würde also seine Geltung nur in Absicht der Mehrheit haben. Zutreffender wäre vielmehr folgender: Die Hedone ist τελείωσις τῆς ἐνεργείας wie die Kunst τελείωσις τῆς φύσεως ist, und auch die Mannichfaltigkeit der Naturerzeugnisse bedingt eine Mehrzahl von Künsten. Diese Ansicht ist aller. dings Aristotelisch, vergl. Phys, II, 8 S. 199, 15 δλως

τε ή τέχνη τὰ μὲν ἐπιτελεῖ ἃ ἡ φύσις ἀδυνατεῖ ἀπεργάσαοθαι, τὰ δὲ μιμεῖται. Polit. VII, 17 S. 1337, 1 πᾶσα γὰρ τέχνη καὶ παιδεία τὸ προςλεῖπον βούλεται τῆς φύσεως ἀναπληροῦν.

Zell nahm Anstoss an dem absoluten τὰ ὑπὸ τέχνης und vermuthete  $\dot{\alpha}\pi\dot{\phi}$ : indess lässt man einmal die Stelle gelten, so hindert nichts, τελειούμενα aus dem Vorhergehenden zu verstehen; allerdings kann zu τὰ ὑπὸ τέχνης ein Verbalbegriff nicht wohl entbehrt werden; die τέχνη erscheint hier als handelndes Subject, nicht als reiner Seinsgrund, es muss also angegeben werden, welcherlei Art die Handlung sei. Metaph. S. 1033 b 7 τοῦτο γάρ έστιν δ εν άλλω γίγνεται η ύπο τέχνης η ύπο φίσεως η δυνάμεως. Phys. S. 199, 12 οίον εί οίκία των φύσει γινομένων ήν, οθτως αν εγίνετο ώς νον ύπο της τέχνης· εί δε τὰ φύσει μὴ μόνον φύσει άλλὰ καὶ τέχνη γίγνοιτο κ. τ. λ. Dagegen erscheint in τὰ ἀπὸ τέχνης die τέχνη als allgemeiner Seinsgrund, als das Ursprüngliche, von wo etwas stammt, als Causalität überhaupt ohne nähere Bezeichnung ihrer Wirksamkeit, und ohne dass sie immer als nächste Ursache gedacht zu werden braucht. Die hier stehenden Begriffe des elvai und viveo dai können daher wohl ergänzt werden. Metaph. S. 1065, 32 τὰ δ' αἴτια ἀόριστα άφ' ών αν γένοιτο τα άπο τύγης. Poet. S. 1452, 6 έπεὶ καὶ τῶν ἀπὸ τύχης ταῦτα θαυμασιώτατα δοκεῖ. De partt. anim. S. 640, 28 ένια γάρ καὶ ἀπὸ ταὐτομάτου γίνεται ταὐτὰ τοῖς ἀπὸ τέχνης οἶον ὑγίεια. De Coel. S. 277 b 30 έν άπασι γάρ καὶ τοῖς φύσει καὶ τοῖς ἀπὸ τέχνης συνεστώσι καὶ γεγενημένοις. Poet. S. 1454, 10 ζητοῦντες γὰρ ούα ἀπὸ τέχνης ἀλλ' ἀπὸ τύχης εύρον. Phys. S. 192 b 18 καὶ καθ' δσον ἐστὶν ἀπὸ τέχνης. Metaph. S. 1032, 27 πασαι δ' είσιν αί ποιήσεις η άπο τέχνης η άπο δυνάμεως η ἀπὸ διανοίας. Ιb. S. 1032, 32 ἀπὸ τέχνης δὲ γίγνεται δσων τὸ εἶδος ἐν τῆ ψυχῆ. In diesem Sinn findet sich ἀπό.

überhaupt bei allgemeinen Causalitätsbegriffen wie gvoig, τέχνη, τύχη, ταὐτόματον, διάνοια etc. Das Verhältniss wird aber ebensowohl instrumental aufgefasst wie Metaph. S. 1032, 20 απαντα δε τα γιγνόμενα η φύσει η τέχνη έχει ύλην. Wie τὰ ἀπὸ φύσεως = τὰ φυσικά, so ist τὰ ἀπὸ τέχνης = τὰ τεχναστά. De partt. an. S. 640, 28 δμοίως δε και επί των αυτομάτως δοκούντων γίνεσθαι, χαθάπεο καὶ ἐπὶ τῶν τεγναστῶν. Die wirkende Ursache wird dagegen mit διά bezeichnet; sie ist ausdrücklich unterschieden z. B. Polit. S. 1323 b 28 dixaioc d'oddeic οὐδὲ σώφρων ἀπὸ τύχης οὐδὲ διὰ τὴν τύχην ἐστίν. Eth. Nic. S. 1099 b 20 εἰ δ' ἐστὶν οῦτω βέλτιον ἢ διὰ τύγην εὐδαιμονεῖν, εὕλογον ἔχειν οὕτως. Metaph. S. 1032, 26 οθτω μέν οδν γέγνεται τὰ γιγνόμενα διὰ τὴν φύσιν. Poet. S. 1451, 22 ὁ δ' Όμηρος, ώσπερ καὶ τὰ ἄλλα διαφέρει, καὶ τοῦτ' ἔοικε καλῶς ἰδεῖν, ήτοι διὰ τέχνην ἢ διὰ φύσιν; hier ist τέχνη die unmittelbar in Homer wirkende Ursache, die ihm eigenthümliche Kunst, während ἀπὸ τέχνης die Thatsache seiner Einsicht nur auf die allgemeine Causalität der τέγνη zurückführen würde. So z. B. Metaph. S. 1032 b 22 τὸ δὴ ποιοῦν καὶ ὅθεν ἄρχεται ἡ κίνησις τοῦ ὑγιαίνειν, έὰν μέν ἀπὸ τέχνης, τὸ εἶδός ἐστι τὸ ἐν τῆ ψυχῆ : ἐὰν δ' άπὸ ταὐτομάτου, ἀπὸ τούτου δ ποτε τοῦ ποιεῖν ἄργει τῷ ποιοῦντι ἀπὸ τέχνης. Danach braucht, was ἀπὸ τύχης ist, noch nicht διὰ τύχην zu sein; die Thatsache des εὐδαιμονείν kann unter Umständen [κατὰ συμβεβηκός] als eine zufällige erscheinen, ohne dass die Eudämonie an sich als ein Werk des Zufalls angesehen wird. »Ich bin zufällig glücklich« sagt etwas Anderes als »ich verdanke mein Glück dem Zufall«. Wann etwas als ἀπὸ τύχης bezeichnet wird, davon handelt bekanntlich Phys. II, 4 sq.: So heisst es S. 195 b 31 λέγεται δε καὶ ή τύχη καὶ τὸ αὐτρματον των αίτίων, και πολλά και είναι και γίνεσθαι διά τύχην καὶ διὰ τὸ αὐτόματον, und die entgegenstehende Ansicht

S. 196, 1 οὐδὲν γὰρ γίνεσθαι ἀπὸ τύχης φασίν, ἀλλὰ πάντων είναι τι αίτιον ώρισμένον, δσα λέγομεν απ' αὐτομάτου γίγνεσθαι ἢ τύχης, wozu die Lösung S. 196 b 21 ξστι δ' Ένεκά του δσα τε άπὸ διανοίας ᾶν πραχθείη καὶ άπὸ φύσεως, τὰ δὴ τοιαῦτα ὅταν κατὰ συμβεβηκὸς γένηται, ἀπὸ τύχης φαμέν είναι. So das Beispiel S. 196, 3 οίον τοῦ έλθεῖν ἀπὸ τύχης εἰς τὴν ἀγοράν; an sich ist das ¿LIET keineswegs zufällig, sofern es nicht zwecklos ist, beziehungsweise aber im Zusammentreffen mit anderen Thatsachen erscheint es allerdings als eine Fügung der τύχη, die hier als entferntere und allgemeinere Causalität gedacht wird; jedoch auch so nur unter der Einschränkung, dass das ¿lθεῖν kein regelmässiges und gewöhnliches ist, mithin nicht der Erfahrung nach so kommen musste. De Coel. S. 283, 32 τὸ μὲν γὰρ αὐτόματόν ἐστι καὶ τὸ ἀπὸ τύχης παρὰ τὸ ἀεὶ καὶ τὸ ὡς ἐπὶ τὸ πολὸ ἢ ον η γινόμενον. Die formale Ursache wird mit κατά bezeichnet. Metaph. S. 1070, 17 παν τὸ κατὰ τέγνην.

# X, 6 S. 1177, 8.

εὐδαιμονίας δ' οὐδεὶς ἀνδραπόδφ μεταδίδωσιν, εἰ μη καὶ βίου.

Ζυ βίου ist nur εἰδαίμονος zu denken, d. i. κατ ἀρετήν d. i. κατὰ προαίρεσιν. Zuvor hiess es: δοκεῖ δ' ὁ εὐδαίμων βίος κατ' ἀρετήν εἶναι. Der Sclave ist unfähig zur Eudämonie, weil sein Lebensinhalt nicht der sein kann des Eudämon, nämlich Selbstbestimmung zur Tugend. Vergl. Polit. III, 9 καὶ γὰρ ὰν δούλων καὶ τῶν ἄλλων ζώων ἦν πόλις· νῦν δ' οὐκ ἔστι, διὰ τὸ μὴ μετέχειν εὐδαιμονίας μηδὲ τοῦ ζῆν κατὰ προαίρεσιν. Aus demselben Grund folgt auch Eth. Nic. VIII, 13 φιλία δ' οὐκ ἔστι πρὸς τὰ ἄψυχα οὐδὲ δίκαιον· ἀλλ' οὐδὲ πρὸς δππον ἢ βοῦν, οὐδὲ πρὸς δοῦλος.

Rieckher übersetzte: »dem Sclaven aber räumt Niemand einen Antheil an der Glückseligkeit ein, so wenig als einen Antheil am [wahrhaft menschlichen] Leben «. Diese strenge Bedeutung von  $\beta log$ , die Giphanius zuerst im Gegensatz zur  $\zeta \omega \eta'$ , dem blossen Vegetiren [?] vermuthungsweise aufstellte, dürfte aus A. schwer zu belegen sein.

### X, 7 S. 1177 b 16.

εὶ δὴ τῶν μὲν κατὰ τὰς ἀρετὰς πράξεων αἱ πολιτικαὶ καὶ πολεμικαὶ κάλλει καὶ μεγέθει προέχουσιν, αὖται δ' ἄσχολοι καὶ τέλους τινὸς ἐφίενται καὶ οὐ δι' αὐτὰς αἰρεταί εἰσιν, ἡ δὲ τοῦ νοῦ ἐνέργεια σπουδῆ τε διαφέρειν δοκεῖ θεωρητικὴ οὖσα, καὶ παρ' αὐτὴν οὐδενὸς ἐφίεσθαι τέλους, ἔχειν τε ἡδονὴν οἰκείαν, αὕτη δὲ συναύξει τὴν ἐνέργειαν, καὶ τὸ αὕταρκες δὴ καὶ σχολαστικὸν καὶ ἄτρυτον ὡς ἀνθρώπω, καὶ ὅσα ἄλλα τῷ μακαρίψ ἀπονέμεται, κατὰ ταύτην τὴν ἐνέργειαν φαίνεται ὄντα. ἡ τελεία δὴ εὐδαιμονία αὕτη ὰν εἴη ἀνθρώπου, λαβοῦσα μῆκος βίου τέλειον οὐδὲν γὰρ ἀτελές ἐστι τῶν τῆς εὐδαιμονίας.

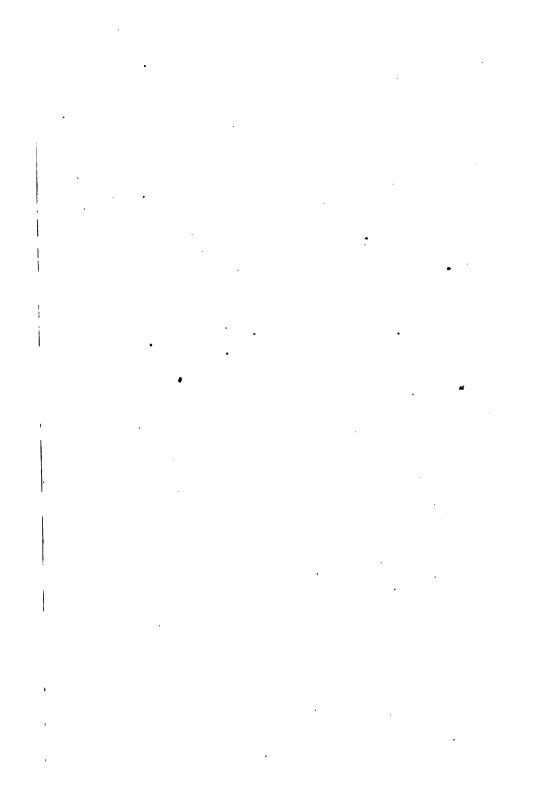
Bekker lässt den Nachsatz mit καὶ τὸ αὖταρκες δή beginnen und schliesst mit ὄντα. Ich kann in diesem Satze nur eine Zusammenfassung  $[\delta \eta]$  der Prämissen erkennen und glaube zu der früheren Interpunction, derzufolge der Nachsatz mit  $\mathring{\eta}$  τελεία δ $\mathring{\eta}$  anhebt, zurückkehren zu müssen. Der Schluss ist nicht, dass unter den erwiesenen Voraussetzungen der ἐνέργεια τοῦ νοῦ alle Erfordernisse der Eudämonie beiwohnen, sondern dass, da jene Voraussetzungen alle Erfordernisse der Eudämonie [das αὖταρκες, σχολαστικόν κ. τ. λ.] enthalten, die ἐνέργεια

τοῦ νοῦ in der That die volle Eudämonie sein müsse. ersteren Falle erscheint der Schlusssatz mit den Prämissen zu tautologisch und im Vergleich zu dem Umfang der Periode zu unbedeutend an Inhalt. - Ausserdem aber nehme ich Anstoss an der Behauptung: ή δὲ τοῦ νοῦ ἐνέργεια σπουδή τε διαφέρειν δοκεί θεωρητική οὖσα; ich sehe nicht, was  $\sigma \pi o v \delta \dot{\eta}$  hier soll. Im Gegensatz zu dem Thun des Kriegers und Staatsmanns, dem Schönheit und Grösse eignet, kann unmöglich der Energie der theoretischen Vernunft als unterscheidendes Merkmal der Ernst beigelegt werden, da dem Leben des Kriegers und Staatsmanns doch am wenigsten der Ernst abgesprochen werden kann. Auch ist die naive Vorstellung der Menge, dass das Leben des Eudämon etwa wie das der Reichen und Mächtigen in harmloser Lust und leichtem Spiel, frei von Sorgen dahinfliesse, der seligen Ruhe der Olympischen Götter vergleichbar, bereits im vorhergehenden Abschnitt genügend zurückgewiesen. Dort hiess es mit Recht: δοκεῖ δ' ὁ εὐδαίμων βίος κατ' άρετην είναι ούτος δε μετά σπουδης, άλλ' οὐκ ἐν παιδιᾶ; darauf an unserer Stelle zurückzukommen, liegt kein Grund vor. Die Frage ist vielmehr, ob die Eudämonie zu betrachten sei als eine Energie des πρακτικός λόγος oder vielmehr des θεωρητικός. An dem Beispiel des Kriegers und Staatsmanns wird gezeigt, dass dem practischen Leben zur Eudämonie zwei Erfordernisse abgehen, die σχολή und die αὐτάρκεια; das Leben des Kriegers und Staatsmanns ist ruhelos, drangvoll, aufreibend und hat seine Zwecke ausser sich, wogegen es von der Eudämonie hiess: ἐν τῆ σχολῆ εἶναι δοκεῖ, und dass sie αὐτάρκης sei. Wenn nun also gezeigt werden soll, dass vielmehr das theoretische Leben die Eudämonie sei. so muss ihm vor Allem dasjenige beiwohnen, was dem practischen Leben zur Eudämonie fehlt, nämlich σχολή und αὐτάρκεια; letztere wird ihm in der That zugeschrieben

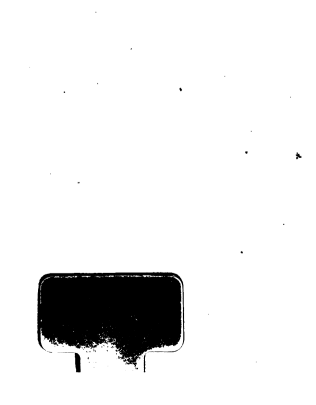
in den Worten καὶ παρ' αὐτὴν οὐδενὸς ἐφἰεσθαι τέλους [δοκεῖ] und ausdrücklich in der Recapitulation τὸ αἴταρκες; in letzterer, die wie häufig bei A. den bereits zurückgelegten Weg noch einmal in umgekehrter Reihenfolge durchmisst, ') auch das σχολαστικόν mit dem Zusatz des ἀτρυτον, während wir an eigentlicher Stelle statt der σχολή vielmehr die σπουδή vorfinden. Ich halte es daher für nöthig, statt  $\sigma \pi o v \delta \tilde{\eta}$  zu schreiben:  $\sigma \chi o \lambda \tilde{\eta}$  τε διαφέρειν δοκεῖ.

<sup>1)</sup> I, 2 am Schluss heisst es: καὶ περὶ μὲν ἀκροατοῦ, καὶ πῶς ἀποδεκτέον, καὶ τί προτιθέμεθα, πεφροιμιάσθω τοσαῦτα; diese Punkte waren aber in umgekehrter Reihenfolge abgehandelt worden.

• •



•



•

. •

•

