

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





# Harbard College Library

FROM THE BEQUEST OF

JAMES WALKER, D.D., LL.D.,

(Class of 1814),

FORMER PRESIDENT OF HARVARD COLLEGE;

"Preference being given to works in the Intellectual and Moral Sciences."

6yel, 1896 - 173eb. 1897



# AUSSERCANONISCHE PARALLELTEXTE

ZU DEN EVANGELIEN

VON

ALFRED RESCH

Ш

0 (

# TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN

ZUR GESCHICHTE DER

# ALTCHRISTLICHEN LITERATUR

HERAUSGEGEBEN VON

OSCAR von GEBHARDT UND ADOLF HARNACK

ZEHNTER BAND

AUSSERCANONISCHE PARALLELTEXTE

ZU DEN EVANGELIEN

GESAMMELT UND UNTERSUCHT

VON

ALFRED RESCH



LEIPZIG,
J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG
1897

## AUSSERCANONISCHE

# PARALLELTEXTE

ZU DEN

# **EVANGELIEN**

GESAMMELT UND UNTERSUCHT

VON

ALFRED RESCH

DRITTER THEIL

PARALLELTEXTE ZU JOHANNES

DAS KINDHEITSEVANGELIUM



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1896 1897

C 532.10

1896, July 6-1897, Feb. 17. Walker Lund. III. 6 1896 III. 3487.10

# AUSSERVANONISCHE (By 2L) Tralker fund (X, 4.) PARALLELTEXTE

ZII DEN

# EVANGELIEN

VIERTES HEFT

## PARALLELTEXTE ZU JOHANNES

GESAMMELT UND UNTERSUCHT

VON

ALFRED RESCH



LEIPZIG J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG 1896

# Texte und Untersuchungen zur Geschichte der

# Altchristlichen Literatur

herausgegeben von Oscar von Gebhardt und Adolf Harnack.

I-IX. X 1/4. XI-XIII. XIV. 3 M. 333.50.

```
Achelis, Hans, Die ältesten Quellen des orientalischen Kirchenrechts. 1. Buch: Die Canones Hippolyti. (VIII, 295 S.) 1891. [VI, 4.] M. 9.50 — Acts SS. Nerei et Achillei. Text u. Untersuchg. (IV, 70 S.) 1893. [XI, 2.] M. 3—Bert, Georg, Aphrahat's des persischen Weisen Homilien, aus dem Syrischen übersetzt und erläutert. (LII, 431 S.) 1888. [III 3/4.] M. 16—Boor, C. de, Neue Fragmente des Papias, Hegesippus und Pierius in bisher unbekannten Excerpten aus der Kirchengeschichte des Philippus Sidetes. (18 S.) 1898. [in V, 2. M. 6—]
   Bousset, Wilhelm, Textkritische Studien zum Neuen Testament. (VIII, 144 S.) 1894.
IXI. 4.1
   Bobsohitz, Ernst von, Das Kerygma Petri. (VII, 162 S.) 1898. [XI, 1.] M. 5.—
Dräseks, Johs., Apollinarios von Laodicea. Sein Leben und seine Schriften. Nebst

Bobschütz, Ernst von, Das Kerygma Petri. (VII, 182 S.) 1898. [XI, 1.] M. 6-Dräseke, Johs., Apollinarios von Laodicea. Sein Leben und seine Schriften. Nebst einem Anhang: Apollinarii Laodiceni quae supersunt dogmatica. (XIV, 494 S.) 1892. [VII, 3/4.]
Bebhardt, Oecar von, Zur handschriftlichen Überlieferung der griechischen Apologeten. I. Der Arethascodex, Paris. Gr. 451. (42 S.) 1888. [in I, B. M. 6-]
— Die Evangelien des Matthäus und des Marcus aus dem Codex purpureus Rossanensis. (LIV, 96 S.) 1883. [I, 4]
— Ein übersehenes Fragment der Διδαχη in alter lateinischer Übersetzung. (12 S.) 1884. [in II 1/2. M. 10-]
— Die Psalmen Salomo's, zum ersten Male mit Benutzung der Athoshandschriften und des Codex Casanatensis herausgeg. (VII, 151 S.) 1895. [XIII, 2.] M. 5-
Goltz, Eduard Frh. von der, Ignatius von Antiochien als Christ und Theologe. Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. (X, 206 S.) 1894. [XII, 3.] M. 7.50
Hallier, Ludwig, Untersuchungen über die Edessenische Chronik. Mit dem syrischen Text und einer obersetzung. (VI, 170 S.) 1892. [IX, 1.] M. 8-50
Handmann, Rud., Das Hebräsrevangelium, ein Beitrag zur, Geschichte und Kritik des hebräischen Matthäus. (III, 142 S.) 1898. [V, 3.]
M. 4.50
Harnack, Adolf, Die Überlieferung der griechischen Apologeten des zweiten Jahrhunderts in der alten Kirche u. im Mittelalter. (VIII, 300 S.) 1882. [I, 1/2.] M. 9-
— Die Altercatio Simonis ludeai et Theophili Christiani nebst Untersuchungen über die antijüdische Polemik in der alten Kirche. (186 S.) — Die Acta Archelai und das Diatessaron Tatians. (16 S.) [I, 3.] M. 6-
— Der angebliche Evangeliencommentar des Theophilus von Antiochien. (80 S.) 1883. [In I, 4. M. 7.50]
— Lehre der zwölf Apostel, nebst Untersuchungen zur älesten Geschichte der Kirchenverfassung und des Kircheurschts. (70 u. 294 S.) 1884. [II, 1/2.] M. 10-
— Lehre der zwölf Apostel, nebst Untersuchungen zur ältesten Geschichte der Kirchen
                                Die Quellen der sogenannten apostolischen Kirchenordnung, nebst einer Untersuchung über den Ursprung des Lectorats und der andern niederen Weihen. (106 S.) 1886. [II, 5.] (Nicht mehr einzeln.) M. 4—Die Akten des Karpus, des Papylus und der Agathonike. Eine Urkunde aus der Zeit Marc Aurels. (32 S.) 1888. [in III, 3]4. M. 16—]
Der pseudocyprianische Tractat de aleatoribus, die älteste lateinische christliche Schrift, ein Werk des römischen Bischofs Victor I. (saec. II.). (V, 135 S.)
                                1888: [V, 1.]

Das Evangelienfragment von Fajjum. (38 S.) 1889. [in V, 4. M. 17—]

Sieben neue Bruchstücke der Syllogismen des Apelles. (10 S.) — Die Gwynn'schen Cajus- und Hippolytus-Fragmente. (13 S.) 1890. [in VI, 3. M. 4.50]

Über das gnostische Buch Pistis-Sophia. (IV, 144 S.) — Brod und Wasser: die eucharistischen Elemente bei Justin. (28 S.) 1890. [VII, 2.] M. 4.50]

Die griechische Übersetzung des Apologeticus Tertullians. (III, 36 S.) — Medicinisches aus der ältesten Kirchengeschichte. (16 S.) 1892. [VIII, 4] M. 5—

Bruchstücke des Evangeliums und der Apokalypse des Petrus. Zweite verbesserte u. erweiterte Aufl. (VIII, 98 S.) 1893. [IX, 2.] M. 2—

Zur berlieferungsgeschichte der altchristlichen Literatur. (32 S.) 1894. [in XII. 1. M. 4—]
                                   XII, 1.
                                                                                        M. 4-
                                        Zur Abercius-Inschrift. (28 S.) 1895. [in XII, 4. M. 6.50]
```

Fortsetzung auf Seite III des Umschlags.

# AUSSERCANONISCHE

# **PARALLELTEXTE**

ZU DEN

# **EVANGELIEN**

VIERTES HEFT

### PARALLELTEXTE ZU JOHANNES

GESAMMELT UND UNTERSUCHT

VON

ALFRED RESCH



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1896

# TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN ZUR GESCHICHTE DER ALTCHRISTLICHEN LITERATUR

HERAUSGEGEBEN VON

OSCAR v. GEBHARDT UND ADOLF HARNACK.

X. BAND HEFT 4.

# Inhalts-Übersicht zu Heft 4.

|           |     |                                                | Seite   |
|-----------|-----|------------------------------------------------|---------|
| Einleitun | g.  |                                                | 1-48    |
| § 1.      | Die | älteste Bezeugung des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην  | 135     |
|           | 1.  | Die älteste eucharistische Liturgie (80-90)    | 2-4     |
|           | 2.  | Die Esra-Apokalypse (ca. 95)                   | 4- 5    |
|           | 3.  | Clemens Romanus (ca. 95)                       | 5 6     |
|           | 4.  | Evodius (70—100)                               | 6 7     |
|           | 5.  | Barnabas (96—125)                              | 7 8     |
|           | 6.  | Papias (ca. 125)                               | 8-9     |
|           | 7.  | Testamenta XII patriarcharum (90-130)          | 9-11    |
|           | 8.  | Ignatius (90—150)                              | 11 - 12 |
| •         | 9.  | Hermas (130—160)                               | 13—16   |
|           | 10. | The Rest of the Words of Baruch (136)          | 16      |
|           | 11. | Aristides (ca. 140)                            | 16—17   |
|           | 12. | Der älteste Evangeliencanon (spätestens 140)   | 17      |
|           | 13. | Justin (ca. 140)                               | 17—22   |
|           | 14. | Apelles (ca. 150)                              | 22 - 23 |
|           | 15. | Polycarp († 155)                               | 23      |
|           | 16. | Tatian (150—170)                               | 23      |
|           | 17. | Das koptisch-gnostische Werk aus d. J. 160     | 24      |
|           | 18. | Heracleon (160—170)                            | 24      |
|           | 19. | Die pseudoclementinischen Homilien (160-170) . | 24-26   |
|           | 20. | Claudius Apollinaris (161—180)                 | 26      |
|           | 21. | Melito (170)                                   | 26      |
|           | 22. | Schreiben der gallischen Gemeinden (177)       | 26      |
|           | 23. | Athenagoras (177)                              | 27      |
|           | 24. | Enistola ad Diognetum (ca. 180)                | 27      |

|           |             |                                        |     | Seite          |
|-----------|-------------|----------------------------------------|-----|----------------|
|           | 25.         | Theophilus von Antiochien (ca. 180)    |     | <br>27 28      |
|           | 26.         | Die ältesten Haeresen                  |     | <br>28- 31     |
|           |             | a. Basilides                           |     | <br>28         |
|           |             | b. Valentinus                          |     | <br>28 29      |
|           |             | c. Naassener                           |     | <br>29         |
|           |             | d. Montanismus                         |     | <br>29         |
|           |             | e. Enkratiten                          |     | <br>30         |
|           |             | f. Doketen                             |     | <br><b>3</b> 0 |
|           |             | g. Ebioniten                           |     | <br>30- 31     |
|           |             | h. Aloger                              |     | <br>31         |
|           |             | i. Marcionitismus                      |     | <br>31         |
|           | 27.         | Celsus (ca. 180)                       |     | 31- 32         |
|           | 28.         | Das Muratorische Fragment (150-210).   |     | 32- 33         |
|           | <b>2</b> 9. | Clemens Alexandrinus († ca. 220)       |     | 33— 34         |
|           | <b>3</b> 0. | Irenaeus (seit 178)                    |     | 34 35          |
| § 2.      | Die         | Composition des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννη | , . | 35-48          |
| Texte und | l Un        | tersuchungen                           |     | 49-202         |
| Rückblick |             |                                        |     | 203-222        |
| Nachschri | ft (d       | ie Muttersprache Jesu)                 |     | 223-224        |

# Einleitung.

**§ 1.** 

## Die älteste Bezeugung des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην.

Wir besitzen im Grunde nur zwei Evangelien, das synoptische und das johanneische: das synoptische in drei Bearbeitungen einer verloren gegangenen hebräischen Grundschrift, das johanneische dagegen in seiner Urgestalt.

Bei den patristischen Evangeliencitaten synoptischen Charakters aus dem 2. Jahrhundert (vor Irenaeus und Clemens Al.) bleibt - abgesehen von wenigen Ausnahmen - stets die Frage offen, welchem der drei synoptisch-canonischen Evangelien die Citate entnommen seien. Ja in nicht wenigen Fällen, wie namentlich bei den ältesten patristischen Schriftstellern, entsteht die Frage, ob nicht noch aussercanonische Übersetzungen, bezw. Bearbeitungen der synoptischen Grundschrift benützt seien. Bejahenden Falls, wie solches z. B. bei den zahlreichen Evangeliencitaten der pseudoclementinischen Homilien mit Bestimmtheit angenommen werden muss, wird der eigenthümliche Charakter jener verloren gegangenen synoptischen Hauptquelle erst recht evident. Jedenfalls verliert aber dadurch die Untersuchung über die Zugehörigkeit der synoptischen Evangeliencitate zu einem der drei ersten canonischen Evangelien an Wichtigkeit und Bedeutung.

Anders verhält es sich mit dem vierten Evangelium. Bei allen patristischen Evangelienparallelen johanneischen Charakters kann als schriftliche Quelle lediglich das vierte Evangelium in Betracht kommen. Höchstens kann es sich noch um die Annahme einer mündlichen Tradition handeln, die auf Johannes

Texte u. Untersuchungen X, 4.

zurückzuführen wäre. Hier wird die Untersuchung einzusetzen und namentlich auch die Frage bestimmter Lesarten ins Auge zu fassen haben. Denn wenn in den johanneischen Evangelienparallelen der ältesten Zeit bereits bestimmte Lesarten mit Hilfe handschriftlicher oder anderer Instanzen nachgewiesen werden können, so wird die Benützung des johanneischen Evangeliums als einer bereits vorhanden gewesenen Schriftquelle zur Evidenz erhoben.

1. Die älteste eucharistische Liturgie (80-90 n. Chr.).

[Vgl. Joh. 1,  $14^a = \Delta\iota\delta$ . X, 2; 4,  $14 = \Delta\iota\delta$ . X, 3; 6, 11. 12 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 1; 6, 54. 55 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 3; 6, 69 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 2; 11, 25. 26 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 2; 11, 41. 42 =  $\Delta\iota\delta$ . IX, 2. 3; 10, 2; 11, 51. 52 =  $\Delta\iota\delta$ . IX, 4; 15, 1 =  $\Delta\iota\delta$ . IX, 2; 17, 3 =  $\Delta\iota\delta$ . IX, 3; X, 2; 17, 11 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 2; 17, 15. 17 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 5; 17, 19 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 5; 17, 23 =  $\Delta\iota\delta$ . X, 5; 17, 26 =  $\Delta\iota\delta$ . IX, 2. 3; X, 2.]

Der Verfasser der Διδαγή theilt in Cap. 7-10 die wichtigsten Bestandtheile aus der Liturgie der Urkirche mit, nämlich (c. 7) die Taufformel, (c. 8) das Herrengebet, (c. 9. 10) die eucharistische Liturgie. Wie die Taufformel und das Herrengebet für ihn gegebene Stoffe der urkirchlichen Überlieferung waren, so auch die drei Gebete der eucharistischen Liturgie, deren Stil und Inhalt es deutlich bezeugen, dass die Hand des Redaktors der  $\Delta \iota \delta \alpha \gamma \dot{\eta}$  sie unangetastet in seine katechetische Unterweisung herübergenommen hat. Ein ganz sicheres Kennzeichen von der Nichtbetheiligung des Redaktors der Διδαγή an der Abfassung dieser eucharistischen Liturgie ist deren durch und durch johanneischer Charakter, und zwar um so sicherer, als in der gesammten übrigen katechetischen Unterweisung dieser Schrift von einer etwaigen Benützung des johanneischen Evangeliums auch nicht eine Spur zu entdecken ist. Mithin fällt die Entstehung dieser eucharistischen Liturgie in eine viel frühere Zeit als die Abfassung der Διδαχή selbst, und man letztere noch so spät ansetzen —, die drei eucharistischen Gebete, welche in der Διδαγή als urkirchliche Überlieferungsstücke auf einer Linie mit dem Herrengebete und der trinitarischen Taufformel rangieren, sind sicherlich noch

vor dem Ende des ersten christlichen Jahrhunderts entstanden und repraesentieren somit die älteste liturgische Tradition, die älteste liturgische Schöpfung der Urkirche.

Dass nun der johanneische Charakter dieser eucharistischen Gebete nicht auf einer vagen mündlichen Überlieferung beruht, dass vielmehr der urkirchliche - dem ersten Jahrhundert angehörige - Verfasser derselben das johanneische Evangelium in schriftstellerischer Weise verwendet hat, dafür sprechen folgende Indicien: erstlich die Dichtigkeit der johanneischen Anklänge, welche aus mündlicher Überlieferung sich schwerlich erklärt: zweitens die besonders häufige Bezugnahme auf Joh. c.4. 6. 17. mithin auf solche Partien des johanneischen Evangeliums. welche sachlich und pragmatisch mit dem Herrenmahl sich besonders nahe berühren: drittens die in einem Falle hervortretende Wahrnehmung einer bestimmten Lesart (vgl. zu Joh. 6, 69), welche in der koptischen Evangelienversion sich wiederfindet und auf egyptischen Ursprung der Aιδαγή hinzuweisen scheint: viertens ganz besonders eine nur aus schriftstellerischer Benützung des johanneischen Evangeliums erklärliche Bezugnahme auf Joh. 11, 52, an welcher Stelle nicht eine Jesusrede nach johanneischem Typus überliefert, sondern vielmehr eine persönliche Bemerkung des Evangelisten eingeflochten ist. und zwar so, dass wir hier in dem διασχορπισμένα (= Διδ. IX, 4: διεσχορπισμένου) ein johanneisches und in dem συναγάγη εἰς ξν (= Διδ. ΙΧ, 4: συναγθέν ἐγένετο ξν) ein überhaupt neutestamentliches ἄπαξ λεγόμενον vor uns haben, Ausdrücke also, welche keineswegs als traditionelle Bestandtheile des johanneischen Sprachtypus zu betrachten sind. Die Benützung dieser johanneischen απαξ λεγόμενα sind ein stringenter Beweis für die schriftstellerische Abhängigkeit der eucharistischen Gebete der Διδαγή von der schriftlichen Quelle des vierten Evangeliums, ein Beweis mithin zugleich dafür, dass auch alle übrigen johanneischen Parallelen in diesen Gebeten nicht aus mündlicher Tradition stammen, sondern auf dieselbe schriftliche Quelle zurückzuführen sind, dass sonach die älteste Abendmahlsliturgie der Urkirche mit Hintansetzung der synoptischen Evangelienüberlieferung fast ganz und gar aus Elementen des vierten Evangeliums aufgebaut ist und nicht

blos die Existenz dieses Evangeliums voraussetzt, sondern auch seine hervorragende Autorität in der Urkirche bezeugt.

Wenn nun bereits vor dem Ende des ersten christlichen Jahrhunderts das johanneische Evangelium in der Kirche eine solche Geltung besass, dass es für die älteste liturgische Schöpfung des Urchristenthums das Substrat zu bilden vermochte, so werden wir zu dem unausweichlichen Schluss genöthigt, dass dieses Evangelium mindestens ein Jahrzehnt vor Abfassung jener eucharistischen Gebete entstanden, aber auch sofort mit unbezweifelter Autorität aufgetreten und als eine der wichtigsten Schriftquellen des Urchristenthums anerkannt gewesen sein müsse.

Bei der eminenten Wichtigkeit dieses Sachverhaltes, welcher meines Wissens noch von keiner Seite in das genügende Licht gestellt worden ist, schien es nöthig, dieses Zeugniss der ältesten Abendmahlsliturgie für die frühzeitige, bis in die Jahre 70—80 n. Chr. zurückreichende, Existenz des johanneischen Evangeliums an der Spitze dieser Untersuchungen mit möglichster Gründlichkeit und Sorgfalt zu behandeln.

#### 2. Die Esra-Apokalypse (ca. 95 n. Chr.).

[Joh. 10, 12 = 4. Esra 5, 18; 16, 21 = 4. Esra 16, 39; 19, 34 = 4. Esra 5, 5.]

Wie die Esra-Apokalypse sowohl in ihrem Grundstock c. 3-14, welcher aus dem Ende des ersten Jahrhunderts stammt, trotz ihres ausgesprochen jüdischen Charakters synoptische Evangelienstoffe voraussetzt (vgl. 4, 12 = Mt. 26, 24; 5, 5 = Lc. 19, 40, Heft III, 536; 5, 10 = Mt. 24, 12, Heft II, 285; 7, 7. 8 = Lc. 13, 24 = Mt. 7, 14, Heft III, 370; 8, 1. 3 = Mt. 20, 16 = Mt. 22, 14, Heft II, 267; 8, 41 = Lc. 8, 5, Heft III, 121; 9, 7. 8 = Lc. 21, 36, Heft III, 606; 10, 57 = Mt. 20, 16 = Mt. 22, 14, Heft II, 267; 12, 25 = Mt. 23, 32, Heft II, 278; 13, 12 = Mt. 4, 24 = Mc. 3, 13 = Lc. 6, 17, Heft III, 60; 13, 31 = Lc. 21, 10 = Mc. 13, 8 = Mt. 24, 7, Heft III, 577; 13, 39 = Mt. 5, 9, Heft III, 61)<sup>1</sup>) und



<sup>1)</sup> Ein Register der synoptischen Evangelienparallelen bei den ältesten Schriftstellern hätte schon dem Ill. Heft beigefügt werden sollen, ist aber dort wegen des an sich schon so bedeutend angewachsenen Umfanges jenes Bandes weggelassen worden. Wenn in diesem Einleitungsparagraphen

selbstverständlich nicht minder in ihren späteren Zusätzen von christlicher Hand (aus dem Anfang des 3. Jahrh.) vielfache Berührungspunkte mit den synoptischen Evangelien zeigt (vgl. 1.30 = Lc. 13, 34 = Mt. 23, 37: ita vos collegi ut gallina pullos suos sub alas suas; 1, 32 = Lc. 11, 49 = Mt. 23, 34, Heft III, 284; 2. 13 = Mt. 25. 34. Heft II. 307: 2. 23 = Lc. 22. 30 = Mt. 19. 28. Heft III, 672; 2, 47 = Lc. 12, 8 = Mt. 10, 32, Heft III, 306; 15, 15 = Lc. 21, 10 = Mc. 13, 8 = Mt. 24, 7, Heft III, 577; 15, 17 = Lc. 21. 21. Heft III. 588: 16. 29 = Lc. 17. 36 = Mt. 24. 40. Heft III, 478; 16, 52 = Mt. 6, 8. Heft II, 105), so ist es ähnlich auch mit dem johanneischen Evangelium der Fall. Die Parallele 4. Esr. 5, 18 = Joh. 10, 12, in welcher die Verwendung des Gleichnisses vom guten Hirten bei Johannes unzweifelhaft original, bei Esra secundär ist, gehört dem jüdischen Grundstock der Esra-Apokalypse an; den späteren christlichen Zusätzen dagegen ist das Bild des gebärenden Weibes einverleibt, welches Joh. 16. 21 in originaler Priorität, 4. Esra 16, 39 als Plagiat des johanneischen Textes uns entgegentritt, und zwar so, dass der Esra-Text mit dem aussercanonischen Text von Joh. 16. 21 in Tatians Diatessaron und der syrischen Version ex editione Schaafii auffällig sich berührt. Jedenfalls hat der jüdische Verfasser von 4. Esr. 3-14. dem Grundstock dieser Apokalypse. das johanneische Evangelium bereits gekannt.

3. Clemens Romanus (ca. 95 n. Chr.).

[Joh. 3, 19-21 = I, 31, 2; 6,  $51^a = I$ , 49, 6; 10, 9 = I, 48, 4; 12, 28 = I, 43, 6; 14, 15 = I, 49, 1; 17, 3 = I, 43, 6. I, 59, 3. 4; 17, 17 = I, 60, 2; 20, 21 = I, 42, 1.]

Wenn in den letzten Jahrzehnten des ersten Jahrhunderts bereits eine Abendmahlsliturgie aus dem johanneischen Evangelium aufgebaut werden konnte, wenn das letztere zu jener Zeit vielleicht bereits in Egypten bekannt und kirchlich eingeführt war, wenn auch schon die jüdische Apokalyptik zu derselben Zeit wie von den synoptischen so von den johanneischen Jesus-



zu dem johanneischen Evangelium das dort Unterlassene nachgeholt wird, so wird der Sachverhalt bezüglich der ältesten Evangelienparallelen nur desto deutlicher herausgestellt.

reden beeinflusst wurde, so darf es nicht Wunder nehmen, wenn das johanneische Evangelium auch in Rom seine Einwirkungen geltend machte, bevor das erste Jahrhundert zu Ende ging. Zu den synoptischen Evangelienparallelen (Clem. Rom. I. 5, 7 = Mt. 28, 19, 20, Heft II, 396; I. 13, 2 = Lc. 6, 37, 38, Heft III, 95 ff.: I, 15, 2 = Mt. 15, 8, Heft II, 169; I, 16, 17 = Mt. 11, 29, Heft II, 133; I, 21, 6 = Lc. 22, 20, Heft III, 651; I, 24, 1 = Lc. 24, 6, Heft III. 763: I, 24, 5 = Mc. 4, 27, Heft II, 154; I, 27, 2 = Lc. 1, 37; I, 27, 5 = Lc. 21, 33 = Mt. 24, 35, Heft III, 602; I, 30, 8 = Mt. 11. 29. Heft II. 134: I. 37. 5 = Mt. 5. 29. Heft II. 217: I. 42. 3. 4 = Mc. 16, 20, Heft II, 432; I, 45, 8 = Lc. 10, 20, Heft III, 195; I, 46, 6 = Mt. 28, 19, Heft II, 401; I, 48, 6 = Lc. 22, 26 = Mt. 20, 26.27, Heft III, 660; I, 59, 6 = Lc. 22, 19. 20, Heft III, 651; I, 58, 2 = Mt. 28, 19, Heft II, 401; I, 59, 3 = Lc. 14, 11), welche sich bei Clemens Rom, finden, kommen noch die oben verzeichneten neun johanneischen Anklänge. Namentlich die Benützung von Joh. 17, 3 und Joh. 12, 28 ist unverkennbar. Vgl.

Joh. 17, 3.

Joh. 12, 28.

πάτερ, δόξασόν σου ὄνομα.

Clem. Rom. I, 59, 4.

νον άληθινον θεον καὶ ον δτι σὸ εἶ θεος μόνος καὶ ἀπάστειλας Ἰησοῦν Χριστόν. Ἰησοῦς Χριστόν. είς τὸ δοξασθηναι τὸ ὄνοτὸ μα τοῦ ἀληθινοῦ καὶ μόνου τὸ κυρίου. Ι, 59, 3: εἰς τὸ γινώσκειν σὲ μόνον ὑψιστον.

## 4. Evodius (70-100 n. Chr.).

Eine der wichtigsten und exaktesten kirchengeschichtlichen Nachrichten, welche bis ins erste Jahrhundert zurückreichen. betrifft den Vorgänger des Ignatius auf dem bischöflichen Stuhl von Antiochien, Evodius. Sie ist von Nicephorus Callisti aufbewahrt und lautet folgendermassen:

> Εὐώδιος, τῶν ἱερῶν δώδεκα ἀποστόλων καὶ αὐτὸς διάδοχος, έν τοις αὐτοῦ συγγράμμασι, μάλιστα δε έν τῆ έπιστολή, ην "φως" έπέγραφε, και ταῦτα προστίθησιν άπὸ τοῦ βαπτίσματος ξως τοῦ πάθους Χριστοῦ ἔτη διελθείν τρία ἀπὸ δὲ τοῦ πάθους καὶ τῆς ἀναστάσεως

καὶ ἀναλήψεως εἰς οὐρανοὺς μέχρι τῆς λιθοβολίας Στεφάνου ἔτη εἶναι ἑπτά. Niceph. Call. H. E. II, 3. Vgl. Heft III, 800. 804 f. Agrapha S. 427. Harnack, Gesch. d. altchr. Litt. II. 781.

Nach zwei Seiten deutet diese Nachricht darauf hin, dass wie in Palaestina, Egypten, Rom, so auch in Syrien, speciell in Antiochien, bereits während der letzten Decennien des ersten Jahrhunderts das johanneische Evangelium verbreitet gewesen ist. Einmal ist es die praecise Angabe von einer dreijährigen Wirksamkeit Jesu, welche auf Johannes zurückweist. Zwar könnte Evodius, da er ein unmittelbarer Nachfolger der Urapostel gewesen ist, die betreffende Nachricht auch aus mündlicher Tradition empfangen haben. Dass aber die mündliche Überlieferung der Urkirche nach dieser Hinsicht keinen festen Anhalt bot, beweisen die drei synoptischen Evangelien, aus denen man allerhöchstens eine zweijährige Dauer der Wirksamkeit Jesu folgern kann. Lediglich das johanneische Evangelium bietet eine feste Unterlage für die von Evodius vertretene Annahme einer dreijährigen Wirksamkeit Jesu. Dass nun in der That Evodius aus dieser Quelle geschöpft habe, wird zum Andern höchst wahrscheinlich gemacht durch den Titel, welchen Evodius aus eigener Initiative über seine wichtigste Schrift gesetzt (ἐπέγραφε) und wodurch er ohne Zweifel den Hauptinhalt derselben zusammenzufassen beabsichtigt hat. Der Inhalt einer Schrift, welche den Titel:  $\Phi \tilde{\omega}_{\mathcal{L}}$  verdient, woher konnte er anders geschöpft sein als aus dem johanneischen Evangelium, in welchem dieser Begriff:  $\varphi \tilde{\omega}_{\mathcal{C}}$  (vgl. Joh. 1, 4, 5, 7, 8, 9; 3, 19, 20, 21, 35; 8, 12; 9, 5; 11, 9, 10; 12, 35, 36, 46) eine so hervorragende Rolle spielt! Und wenn nun auch der Nachfolger des Evodius, Ignatius, wie keiner der apostolischen Väter, in johanneischen Grundgedanken lebte, so waren ihm höchstwahrscheinlich durch seinen Vorgänger, den Zeitgenossen des Clemens Rom., des Esra-Apokalyptikers, des Autors der ältesten Abendmahlsliturgie, bereits die Wege in dieser Richtung geebnet.

5. Barnabas (96-125 n. Chr.).

[Joh. 1,  $14^a = V$ , 6. VI, 7. 9. 14; 1,  $16^a = V$ , 6; 1, 31 = V, 6; 3, 3 = XVI, 8; 3, 14. 15 = XII, 5. 6. 7; 3, 19-21 = V

XIX, 1; 4, 48 = V, 8; 5, 21 = VII, 2; 5, 29 = V, 6. 7; 5, 46. 47 = V, 6; 6, 44. 45 = XXI, 6; 6, 51 = VIII, 5. XI, 10. 11; 6, 63 = VI, 17; 8, 56 = IX, 7; 11, 51. 52 = VII, 5; 13, 34 = II, 6; 16, 11 = XVIII, 2; 19, 37 = VII, 9.]

Die synoptischen Evangelienparallelen im Barnabasbriefe sind folgende: III. 6 = Mt. 25, 34, Lc. 3, 22, Heft II, 307; IV, 3 = Mt. 24, 22, Heft II, 287; IV, 3 = Lc. 20, 13, 14, Heft III, 545; IV, 13 = Mt. 25, 5, Heft II, 302; V, 5 = Mt. 28, 18, Heft II, 389; V. 9 = Lc. 9. 1. 2. Heft III. 145; V. 9 = Lc. 5, 32. Heft III. 53; V, 11 = Lc. 11, 49, Heft III, 284; V, 12 = Mt. 26. 31, Heft II. 324: VI. 4 = Lc. 20, 17, Heft III, 547; VII, 2 = Mt. 16, 27, Heft II, 201; VII. 3. 5 = Mt. 27. 48. Heft III. 728: VII. 5 = Lc. 24. 26. Heft III, 774; VII, 9 = Mt, 27, 28, Heft II, 348; VII, 9 = Mt, 27, 30, 54; VIII, 3 = Lc. 9. 1. 2. Heft III, 145; XII, 7 = Mc. 16, 16; XIV, 1 = Lc. 1, 73; XIV, 5 = Lc. 22, 29, Heft III, 670; XV, 5 = Lc. 21, 25, Heft III, 597; XV, 9 = Lc. 24, 6, Heft III, 763; XVI, 7 = Lc. 11, 24-26, Heft III, 259; XIX, 3 = Lc. 14, 11; XIX, 3.4 = Mt.11, 29, Heft II, 134; XIX, 5 = Lc. 10, 27, Heft III, 213; XXI, 2 = Mt. 26, 11, Heft II, 320; zu diesen 26 synoptischen Evangelienparallelen gesellen sich fast ebenso viele johanneische Anklänge. deren Entstehung anders nicht als aus dem vierten Evangelium wird erklärt werden können. Vgl. die nachfolgenden Erläuterungen zu Joh. 6, 44b. 45; 8, 56 und namentlich zu Joh. 6, 51, wo die Form ζήσεται (anstatt des canonischen ζήσει) durch die Lesart bei Macarius beglaubigt ist. Auch die Berührung mit dem ersten johanneischen Briefe spricht dafür. Vgl. Barn. V. 11. p. 22. 14:  $\dot{\epsilon}\nu$  σαρχὶ  $\dot{\eta}\lambda\vartheta\epsilon\nu=1$ . Joh. 4. 2:  $\dot{\epsilon}\nu$  σαρχὶ  $\dot{\epsilon}\lambda\eta\lambda\upsilon\vartheta\acute{o}\tau\alpha$ .

### 6. Papias (ca. 125 n. Chr.).

Wie manche Forscher es übers Herz gebracht haben, Papias von der Zeugenschaft für das johanneische Evangelium auszuschliessen, ist mir je und je unbegreiflich gewesen. Denn wenn Eusebius (H. E. III, 39, 17) von ihm sagt: κέχρηται δ΄ αὐτὸς μαρτυρίαις ἀπὸ τῆς Ἰωάννου προτέρας ἐπιστολῆς, so kommt dieses Zeugniss unweigerlich auch dem johanneischen Evangelium zu gute, da ebenso gewiss als der Galater- und der Römerbrief von einem und demselben Verfasser stammen und ebenso gewiss als das lucanische Evangelium und die Acta apostolorum einen und denselben Autor haben, auch das jo-

hanneische Evangelium und der erste johanneische Brief die Abfassung durch eine und dieselbe Feder nicht verleugnen. Man vgl. auch die Berührungen der in der  $\Delta\iota\delta\alpha\chi\dot{\eta}$  enthaltenen eucharistischen Liturgie nicht blos mit dem johanneischen Evangelium, sondern auch mit 1. Joh. 4, 12. 17.

7. Testamenta XII patriarcharum (90—130 n. Chr.).

[Joh. 1, 9 = Levi c. 14. Benj. c. 11; 1, 29 = Joseph c. 19.

Benj. c. 3; 3, 14. 15 = Benj. c. 9; 3, 16 = Benj. c. 9;

3, 19—21 = Nephth. c. 2; 4, 14 = Juda c. 24; 8, 12 =

Levi c. 14; 8, 46 = Juda c. 24; 12, 13 = Nephth. c. 5;

15, 26 = Juda c. 20; 16, 22 = Juda c. 25.]

Von hohem Interesse sind die Evangelienparallelen der judenchristlichen Testamenta XII patr. Die folgenden sind bereits in Heft II. III behandelt: Ruben c. 2 = Lc. 6, 39. Heft III, 98; Levi c. 4 = Mt, 26, 47, Heft III, 694; Levi c. 8 = Lc, 22. 19. 20. Heft III, 649; Levi c. 10 = Mt. 27, 24. Heft II, 341; Levi c. 10 = Lc. 23, 45, Heft III, 740; Levi c. 13 = Mt. 5, 19, Heft II. 80: Levi c. 15. 16 = Lc. 13, 35 = Mt. 23, 38. 39, Heft III, 391; Levi c. 16 = Mt. 5, 17, Heft II, 72, 77; Levi c. 16 = Mt. 27, 24. 25, Heft II, 341. 343; Levi c. 16 = Mt. 27, 63, Heft II, 367; Levi c. 18 = Lc. 3, 22, Heft III, 21. 23; Levi c. 18 = Lc. 13, 29, Heft III, 383; Levi c. 18 = Lc. 23, 43, Heft III, 735; Levi c. 18 = Lc. 10, 19, Heft III, 192; Juda c. 20 = Mt. 5, 14, Heft II, 69; Juda c. 25 = Lc. 6,  $21^b = Mt. 5$ , 6, Heft III, 66; Dan c. 5 = Lc. 22, 30, Heft III, 673; Dan c. 6 = Mt. 11, 29, Heft II, 135; Dan c. 8 = Lc. 13, 27, Heft III, 377; Nephth. c. 8 = Mt. 10, 16, Heft II, 122; Gad c. 6 = Lc. 17, 3 = Mt. 18, 15, Heft II, 224; Aser c. 7 = Lc. 7. 34. Heft III. 117: Joseph c. 1 = Mt. 25. 35. 36. Heft II. 310: Joseph c. 3 = Mt. 6, 6, Heft II, 104; Joseph c. 17 = Mt. 4, 23, Heft II, 62; Benj. c. 4 = Lc. 11, 34, Heft III, 267; Benj. c. 9 = Mt. 11, 29, Heft II, 135; Benj. c. 11 = Lc. 12, 42, Heft III, 340. Benj. c. 9 = Lc. 23, 45, Heft III, 740. Dazu kommen noch etliche Nachträge: Ruben c. 2 = Lc. 11, 26 ( $\xi \pi \tau \alpha \pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha \tau \alpha$ ); Ruben c. 5 = Mt. 25, 46 (els zólagiv  $\tau o \tilde{v}$  alovos); Ruben c. 6 = Lc. 18, 7 (ὁ γὰο θεὸς ποιήσει τὴν ἐκδίκησιν αὐτῶν); Ruben c, 6 =Mc. 1, 15 (ἄχρι τελειώσεως χρόνων); Levi c. 2 = Lc. 24, 21  $(\tau o \tilde{v} \ \mu \epsilon \lambda \lambda o \nu \tau o \tilde{s} \ \lambda v \tau \rho o \tilde{v} \sigma \vartheta \alpha \iota \ \tau \dot{o} \nu \ I \sigma \rho \alpha \eta \lambda);$  Levi c. 3 = Lc.18. 7 (ελς ημέραν πρίσεως ποιησαι επδίκησιν); Levi c. 3

= Mt. 24. 29 (οἱ οὐρανοὶ καὶ ἡ γῆ σαλεύονται); Levi c. 4 = Mt. 27. 51  $(\tau \tilde{\omega} v \pi \epsilon \tau o \tilde{\omega} v \sigma \nu \zeta o u \epsilon v \omega v \chi \chi)$ : Levi c. 10 =Lc. 21. 24 (αλγμάλωτοι έν τοις έθνεσιν .. είς χαταπάτημα): Levi c. 15 = Lc. 21.24 (alyuálotoi egesde els πάντα τὰ έθνη): Juda c. 9 = Lc. 14, 32 (αιτοῦσιν ἡμᾶς τὰ πρὸς εἰοήνην): Juda c. 20 = Mt, 15, 19 ( $\delta$  augothous  $\delta x$   $\tau \tilde{\eta}_S$   $\delta \delta (\alpha S)$ ; Juda c  $24 = \text{Lc. } 3, 21 \ (\alpha \nu o i \gamma \eta \sigma o \nu \tau \alpha i \ \epsilon \pi' \ \alpha \dot{\nu} \tau \tilde{\omega} \ o i \ o \dot{\nu} o \alpha \nu o i \ x \tau \lambda.);$  Juda c. 25 = Lc. 6, 20b = Mt. 5, 3 (οἱ ἐν πτωγεία διὰ αύριον πλου- $\tau$ ισθήσονται): Juda c. 25 = Lc. 6. 21a = Mt. 5. 6 (οἱ ἐν πενία  $\gamma$ οοτασθήσονται): Isachar c. 3 = Lc. 11. 34 = Mt. 6. 22 (ἐν ἀπλότητι  $\partial \omega \vartheta \alpha \lambda u \tilde{\omega} \nu$ ): Zabul. c. 2 = Mt. 27. 4 (αξια  $\dot{\alpha} \vartheta \tilde{\omega} \tilde{\omega} \nu$ ): Zabul. c. 3 = Mt. 24, 6 ( $\tau \iota u \dot{\eta} \alpha (u \alpha \tau o c)$ ); Zabul. c. 10 = Mt. 25, 41 ( $\pi \tilde{\nu} \rho$ αλώνιον): Dan c.  $4 = \text{Lc. } 21, 9 = \text{Mc. } 13, 7 \ (μη θοοείσθε): Dan$ c. 6 = Lc. 22, 32 ( $\pi \alpha \rho \alpha \iota \tau o \nu u \dot{\epsilon} \nu \omega \dot{\epsilon} u \dot{\alpha} c$ )<sup>1</sup>); Gad c. 7 = Mt. 25, 46 (εἰς αἰῶνα τὴν χόλασιν); Joseph c. 17 = Lc. 14, 11 (οὐχ ΰψωσα  $\hat{\epsilon}\mu\alpha\nu\tau\acute{o}\nu$ ); Joseph c. 17 = Lc. 22, 26 ( $\acute{\omega}c$   $\epsilon \bar{\ell}c$   $\tau \tilde{\omega}\nu$   $\acute{\epsilon}\lambda\alpha\gamma\iota\sigma\tau\omega\nu$ ): Beni. c. 3 = Lc. 22, 20 (Ex aluati diadianc): Beni. c. 7 = Lc.11. 51 = Mt. 23. 35 ( $^{\prime}A\beta \hat{\epsilon}\lambda \tau \hat{o}\nu \delta i \kappa \alpha \iota o \nu$ ); Benj. c. 8 = Mt. 5, 28 (où soa vevatza els novelar); Beni, c. 9 = Lc. 12, 49 (6  $\pi \tilde{v}_0$  $\epsilon$ χγυνόμενον); Benj. c. 10 = Mt. 27. 53. 54 (ουεσθε ανισταμένους);Benj. c. 11 = Mt. 7, 15 ( $\lambda \dot{v} x o c \ \dot{a} \rho \pi \alpha \xi$ ). Ausserdem kommen in Betracht eine Anzahl von Parallelen zum Kindheitsevangelium, nämlich zu Mt. 1, 1 Levi c. 8; zu Mt. 1, 3 Simeon c. 7; Levi c. 2. 7; Dan c. 5; Nephth. c. 8; Aser c. 8; Joseph c. 19; zu Mt. 2, 2 Levi c. 18; Juda c. 24; zu Mt. 2, 11 Benj. c. 10; zu Lc. 1, 78 Zabul. c. 7. 8; zu Lc. 2, 14 Levi c. 18; zu Lc. 2, 19 Levi c. 6; zu Lc. 2, 30 Simeon c. 7; zu Lc. 2, 30-32 Benj. c. 10. 11. Dass aber auch die johanneischen Evangelienparallelen nicht fehlen, ergibt das oben an die Spitze gestellte Verzeichniss derselben. Ausdrücke wie  $\tau \delta$   $\varphi \tilde{\omega}_{\varsigma} \tau \delta$   $\chi \delta \sigma \mu o v$  (Levi c. 14 = Joh. 8, 12), εἰς φωτισμὸν παντὸς ἀνθρώπου (Levi c. 14 = Joh. 1, 9), ο αμνὸς τοῦ θεοῦ (Joseph c. 19) und noch dazu in Verbindung mit  $\tau o \tilde{v}$  zóo $\mu o v$  (Benj. c. 3 = Joh. 1, 29),  $\dot{\eta}$   $\pi \eta \gamma \dot{\eta}$  els  $\zeta \omega \dot{\eta} v$ (Juda c. 24 = Joh. 4, 14),  $\tau \dot{\rho}$   $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$   $\tau \tilde{n} c$   $\alpha \lambda n \vartheta \epsilon l \alpha c$   $\mu \alpha \rho \tau \nu \rho \epsilon t$ 

<sup>1)</sup> Die ganze Stelle lautet: ἐγγίζετε δὲ τῷ θεῷ καὶ τῷ ἀγγέλῳ τῷ παραιτουμένῳ ὑμᾶς. ὅτι οὖτός ἐστι μεσίτης θεοῦ καὶ ἀνθρώπων. Unter dem παραιτούμενος ist mithin Jesus gemeint. Dazu vgl. man den Heft III, 680 mitgetheilten Text des Clemens Al. zu Lc. 22, 32: ἐγὼ δὲ παρητησάμην (statt des canonischen ἐδεήθην).

πάντα (Juda c. 20 = Joh. 15, 26) stellen die Abhängigkeit dieser aus der Urzeit der Kirche stammenden judenchristlichen Schrift von dem johanneischen Evangelium ausser Zweifel. Die gleichzeitige Bekanntschaft ihres Verfassers mit dem ersten johanneischen Briefe leuchtet aus folgenden Stellen hervor: Ruben c. 6 = 1. Joh. 1, 6 (ποιῆσαι ἀλήθειαν), Gad c. 2 = 1. Joh. 1, 9 (ὁμολογῶ τὴν ὁμαρτίαν μου), Gad c. 3 = 1. Joh. 2, 29 (ποιείν δικαιοσύνην), Juda c. 20 = 1. Joh. 4, 6 (τὸ πνεῦμα τῆς πλάνης), Isach. c. 7 = 1. Joh. 5, 16 (ἀμαρτίαν εἰς θάνατον). Überall geht die Bekanntschaft mit dem ersten johanneischen Briefe und dem vierten Evangelium Hand in Hand 1).

#### 8. Ignatius (90-150 n. Chr.).

[Joh. 1, 1. 2 = Magn. VIII, 2. VI, 1; 1, 16 = Magn. VIII, 1. 2; 3, 8 = Philad. VII, 1; 4, 10 = Rom. VII, 2; 5, 19 = Magn. VII, 1; 6, 55 = Trall. VIII, 1. Rom. VII, 3. Philad. IV. Smyrn. VII, 1. XII, 2; 8, 29 = Magn. VIII, 2; 10, 9 = Philad. IX, 1; 10, 12 = Philad. II, 2; 10, 27 = Philad. II, 1; 10, 30 = Magn. VII, 1; 11, 25. 26 = Trall. II, 1; 12, 36 = Philad. II, 1; 14, 6 = Rom. VII, 3; 15, 18 = Rom. III, 3; 16, 11 = Eph. XVII, 1. XIX, 1. Magn. I, 3. Trall. IV, 2. Rom. VII, 1. Philad. VI, 2; 16, 28 = Magn. VII, 2; 17, 3

<sup>1)</sup> Bei obiger Untersuchung ist der griechische Text der Testamenta XII patr., wie er uns vorliegt, als einheitliches schriftstellerisches Ganzes vorausgesetzt, ohne auf die Quellenfrage Rücksicht zu nehmen. Dass eine jüdische Quellenschrift zu Grunde lag, darf nach den Veröffentlichungen Gaster's in den "Proceedings of the Society of Biblical Archaeology" Vol. XVI p. 33-49. 109-117 mit absoluter Sicherheit constatiert werden. Der von Gaster aus drei Handschriften mitgetheilte hebräische Text zu dem Testamentum Naphthali ist eines der interessantesten Documente für die Literärgeschichte zur Zeit Christi und bald darnach. Er ist eine Bestätigung meiner (zuerst in den Agrapha S. 53 f.) ausgesprochenen Annahme, dass die literärische Sprache der Juden zur Zeit Jesu ein mit Aramaismen und Graecismen gemischtes Hebräisch gewesen ist. Gaster weist eine ganze Anzahl notorischer Übersetzungsfehler nach, die in den griechischen Text sich eingeschlichen haben, so z. B. Naphth. c. 6: מלא מלח = μεστὸν ταρίχων anstatt des quellenmässigen πὸς κός = ἄνευ κωπηλάτου, c. 2: π:p = κάλαμος anstatt der im Zusammenhang gebotenen Übersetzung: Windpipe, Luftröhre. Ausserdem vgl. man ein Beispiel, welches zu Joh. 13, 1 unten mitgetheilt ist.

= Eph. VII, 2. XI, 1. Smyrn. IV, 1; 17, 6 = Magn. VIII, 2; 20, 20 = Smyrn. III, 2; 20, 28 = Rom. VI, 3.

Die echten Ignatianen bieten folgende Evangelienparallelen synoptischen Charakters: Eph. V, 2 = Mt. 18, 19, Heft II, 232; Eph. VI, 1 = Lc. 10, 16 = Mt. 10, 40, Heft III, 188; Eph. IX, 1 =Mt. 28, 19. Heft II, 401; Eph. X, 1 = Lc. 21, 36, Heft III, 605; Eph. XIV, 2 = Lc. 6, 44, Heft III, 102; Eph. XV, 1 = Mt. 23, 8. 10, Heft II, 272; Eph. XVII, 1 = Mt. 26, 7, Heft II, 318; Eph. XVIII, 2 = Lc. 3, 21, Heft III, 15; Eph. XX, 2 = Lc. 22, 19, Heft III, 639; Magn. IX, 2 = Mt. 23, 8. 10, Heft II, 272; Magn. X. 12 = Lc. 14, 34, Heft III, 414; Magn. XIII, 1. 2 = Mt. 28, 19, Heft II. 402: Trall. VIII. 2 = Lc. 22, 19, 20, Heft III, 642, 650; Trall. VIII.2 = Mc. 11, 25. Heft II. 263; Trall. IX, 2 = Lc. 24, 6, Heft III, 763; Trall. XI, 1 = Mt. 15, 13, Heft II, 171; Rom. VI, 1 = Lc. 9, 25 = Mt. 16, 26, Heft III, 151; Rom. VII, 3 = Lc. 22, 19, 20, Heft III, 642.650; Rom, IX. 3 = Mt. 10, 40 = Lc. 10, 16, Heft III, 188; Philad. IV = Lc. 22, 19, 20, Heft III, 642, 650; Smyrn, I, 1 = Lc. 3, 21, Heft III, 15; Smyrn. I, 1 = Mt. 3, 15, Heft II, 58; Smyrn. I, 2 = Lc. 23, 25, Heft III, 712; Smyrn. III, 2 = Lc. 24, 39, Heft III, 786; Smyrn. V, 1=Lc. 16, 16, Heft III, 438; Smyrn. VI, 1 = Mt. 19, 12, Heft II, 250; Smyrn. VII, 1 = Lc. 22, 19, Heft III, 642; Polyc. I, 3 = Lc. 21, 36, Heft III, 605; Polyc. I, 3 = Mt. 8, 17, Heft II, 114; Polyc. II, 2 = Mt. 10, 16, Heft II, 122; ausserdem Eph. XI, 1 = Lc. 3, 7; ferner Eph. XVIII, 2 = Lc. 1, 27; Magn. XI = Lc. 2, 1; Eph. XIX, 2 =Mt. 2, 1.

Dass aber auch der Einfluss des johanneischen Evangeliums auf die Denkweise des antiochenischen Bischofs ein ziemlich starker gewesen ist, dass derselbe namentlich auch in der Wiedergabe der eucharistischen Stiftungsworte nach dem Joh. 6 erhaltenen Sprachtypus sich zeigt¹), ergibt das an die Spitze gestellte Verzeichniss der in den Ignatianen sich findenden johanneischen Anklänge. Oben unter der Rubrik "Evodius" ist ausserdem gezeigt, wie höchstwahrscheinlich schon dieser erste nachapostolische Bischof der antiochenischen Gemeinde dem johanneischen Evangelium die Thore geöffnet hat.

<sup>1)</sup> Vgl. Heft III, 641 f. 644. Agrapha S. 57.

#### 9. Hermas (130-160 n. Chr.).

[Joh. 1, 14 = Sim. V, 6, 5; 3, 3 = Sim. IX, 15, 3; 3, 5 = Sim. IX, 12, 3. 4. 5. 8; 15, 2; 16, 2. 3; 31, 2; Joh. 4, 38 = Sim. V, 6, 2; 5, 37 = Sim. V, 2, 6; 6, 28 = Sim. I, 7; I0, 1. 7. 9 = Sim. IX, 12, 1. 3. 5. 6; 10, 16 = Sim. VI, 1, 6; 10,  $18^a$  = Sim. V, 6, 3; 12, 28 = Vis. II, 1, 2. III, 4, 3; 14, 6 = Sim. IX, 12, 6. 8; 20, 22 = Sim. IX, 25, 2.]

Zunächst seien die Evangelienparallelen synoptischen Charakters notiert: Vis. I, 1, 4 = Lc. 3, 21; Vis. I, 1, 8 = Lc. 9, 25 = Mt. 16, 26, Heft III, 151; Vis. I, 3, 2 = Lc. 10, 20, Heft III, 195; Vis. I, 3, 4 = Lc. 17, 6 = Mt. 17, 20, Heft III, 462; Vis. II, 2, 2 =Mt. 23, 32; Vis. II, 2, 7 = Lc. 21, 23 = Mt. 24, 21, Heft III, 590; Vis. II, 2, 8 = Lc. 12, 9, Heft III, 308; Vis. III, 1, 9 = Mt. 5, 10, Heft II, 65; Vis. III, 3, 2 = Lc. 11, 7, Heft III, 244; Vis. III, 3, 5 = Mc. 16, 16, Heft II, 428; Vis. III, 5, 1 = Mt. 28, 19a; Vis. III, 5, 2 = Mt. 5, 10, Heft II, 66; Vis. III, 6, 3 = Mc. 9, 50, Heft II,219; Vis. III, 6, 5 = Lc. 8, 13. 14, Heft III, 127. 131; Vis. III, 6, 6 = Lc. 18, 25; Vis. III, 8, 9 = Lc. 21, 7. Heft III, 574; Vis. III, 8, 11 = Lc. 8, 21, Heft III, 134; Vis. III, 9, 2 = Mc. 9, 50, Heft II, 219; Vis. III, 9, 6 = Mt. 25, 10, Heft II, 304; Vis. III, 9, 7 = Lc.20, 46; Vis. III, 9, 8 = Mt. 5, 35; Vis. III, 9, 10 = Mc. 9, 50, Heft II, 219; Vis. III, 10, 6 = Lc. 11, 10, Heft III, 247; Vis. III, 12, 3 =Mc. 9, 50, Heft II, 219; Vis. IV, 2, 4 = Mc. 16, 16, Heft II, 428; Vis. IV, 2, 4. 5 = Lc. 21, 23 = Mt. 24, 21, Heft III, 590; Vis. IV, 2, 6 = Lc. 22, 22 = Mt. 26, 24, Heft III, 658; Vis. V, 4 = Lc. 9, 29, Heft III, 159; Mand. I, 1 = Mc. 12, 29, Heft III, 208; Mand. II, 1 = Mt. 18, 3, Heft II, 212; Mand. II, 2 = Mt. 5, 23. Mc. 11, 25; Mand. IV, 1, 1 = Mt. 5, 28, Heft II, 88; Mand. IV, 1, 6 = Lc. 16, 18, Heft II, 243; Mand. IV, 1, 11 = Mt. 28, 18, Heft II, 390; Mand. IV, 2, 1 = Mc. 6, 52, Heft II, 163; Mand. IV, 2, 4 = Lc. 10, 28, Heft III, 217; Mand. V, 1, 3 = Lc. 8, 33 = Mc. 5, 11, Heft III, 139; Mand. V, 1, 4; 2, 2 = Lc.16, 13, Heft III, 435; Mand. V, 2, 3. 6 = Mt. 11, 29, Heft II, 135; Mand. V, 2, 6, 7 = Lc. 11, 24 - 26, Heft III, 258; Mand. VI, 1, 3 = Mt. 7, 13;Mand. VI, 2, 3 = Mt. 11, 29, Heft II, 135; Mand. VI, 2, 6 = Lc. 16. 13. Heft III, 435; Mand. VIII, 5 = Mc. 7, 22 = Mt. 15, 19, Heft II, 175; Mand. IX, 1. 4. 5. 6. 7 = Lc. 11, 10, Heft III, 247; Mand. IX, 8 = Lc. 18, 1, Heft III, 478; Mand. X, 1, 4. 5 = Lc. 8,

14. Heft III, 131: Mand. XI, 7, 16 = Mt. 7, 16. Heft II, 113: Mand. XI, 8 = Mt. 11, 29, Heft II, 135; Mand. XI, 12 = Mt. 23, 12 = Lc. 14, 11, Heft II, 398; Mand. XI, 12 = Lc. 11, 43 = Mt. 23, 6, Heft III, 273; Mand. XII, 2 = Mt. 22, 11, Heft II, 265; Mand. XII. 2. 1 = Lc. 12, 42, 43, Heft III, 340; Mand. XII, 4, 1 = Lc. 9, 29, Heft III, 159; Mand. XII, 4, 2 = Mt. 28, 18, Heft II, 390; Mand. XII, 4, 4 = Mc. 7, 6 = Mt. 15, 8. Heft II, 169: Mand, XII, 4, 4 = Mc. 6. 52. Heft II, 164: Mand. XII, 4, 7 = Mt. 28, 20: Mand. XII, 5, 4 = Lc. 11, 26, Heft III, 258; Mand. XII, 6, 2, 3 = Lc, 12, 5, Heft III, 300; Sim. I, 3. 4 = Lc. 12, 20, Heft III, 319; Sim. I, 4 = Lc. 12, 16, Heft III, 317; Sim. I, 10 = Lc. 16, 13, Heft III, 435; Sim. II, 9 = Lc. 10, 20, Heft III, 195; Sim. IV, 2 = Mt. 13, 43; Sim. IV, 3 = Lc. 6, 44, Heft III, 102; Sim. IV, 4 = Lc. 3, 17; Sim. IV, 5 = Lc. 6, 44; Sim. IV, 6 =Lc. 11, 10; Sim. IV, 6 = Lc. 16, 13; Sim. V, 2, 2 = Lc. 20, 9, Heft III, 544; Sim. V, 2, 4 = Lc. 8, 7; Sim. V, 2, 6 = Lc. 15, 6.11, Heft III, 418; Sim. V, 2, 6 = Mc. 12, 6, Heft III, 545; Sim. V, 2, 8. 11 = Lc. 12, 44, Heft III, 342. 343; Sim. V, 2, 9 = Lc. 12, 42. 43, Heft III, 340; Sim. V, 2, 10 = Mt. 24, 49; Sim. V, 3, 9 = Lc. 11, 28, Heft III, 259; Sim. V, 3, 9 = Lc. 11, 10, Heft III, 247; Sim. V, 5, 2 = Mt. 13, 38; Sim. V, 5, 3 = Lc. 12, 42, 45, Heft III, 340.343; Sim. V, 6, 1. 2. 4 = Mt. 28, 18, Heft II, 390; Sim. V, 6, 7 = Lc. 9, 58, Heft III, 172; Sim. VI, 1, 6 = Lc. 12, 32, Heft III, 327; Sim. VI, 3, 6 = Lc. 11, 10, Heft III, 247; Sim. VI, 4, 3; 5, 2 = Lc.12, 20, Heft III, 319; Sim. VIII, 1 = Mc. 4, 29; Sim. VIII, 2, 3 =Lc. 9, 29 = Mt. 17, 2, Heft III, 159; Sim. VIII, 3, 2 = Lc. 13, 19 =Mt. 13, 31. 32, Heft III, 365; Sim. VIII, 3, 2 = Mc. 16, 15, Heft II, 395; Sim. VIII, 3, 2 = Mc. 16, 16, Heft II, 428; Sim. VIII, 4, 2 =Lc. 17, 8, Heft III, 465; Sim. VIII, 6, 3 = Mc. 16, 16, Heft II, 428; Sim. VIII, 6, 4 = Lc. 9, 26 = Mc. 8, 38, Heft III, 155; Sim. VIII, 7, 2 = Mc. 9, 50, Heft II, 219; Sim. VIII, 11, 1 = Lc. 3, 8a; Sim. IX, 2, 4= Mt. 11, 29, Heft II, 133; Sim. IX, 7, 6 = Mc. 13, 36a; Sim. IX, 10, 6 =Lc. 19, 13; Sim. IX, 11, 7 = Lc. 19, 36, Heft III, 531; Sim. IX, 11, 7 = Lc. 21, 36; Sim. IX, 11, 8 = Lc. 4, 4, Heft III, 28; Sim. IX, 12, 1 = Mt. 16, 18; Sim. IX, 13, 2 = Mt 22, 11; Sim. IX, 13, 5 = Mc. 16, 16, Heft II, 428; Sim. IX, 14, 2 = Mt. 25, 46, Heft II, 317; Sim. IX, 14, 5 = Mt. 28, 18, Heft II, 390; Sim. IX, 14, 6 = Lc. 9, 26 = Mc. 8, 38, Heft III, 155; Sim. IX, 15, 4 = Lc. 11, 49 = Mt. 23, 34, Heft III, 278; Sim. IX, 15, 4 = Mc. 16, 15, Heft II, 395; Sim. IX, 16, 4. 5; 17, 1. 2. 4  $\longrightarrow$  Mc. 16, 15, Heft II, 395; Sim. IX, 17, 5  $\longrightarrow$  Lc. 11, 26, Heft

III, 258; Sim. IX, 18, 2 = Lc, 12, 47, 48, Heft III, 346, 348; Sim. IX, 20, 1 = Lc. 8, 14, Heft III, 131; Sim. IX, 20, 2, 3 = Lc. 18, 24, Heft III, 505: Sim. IX. 21, 1-3 = Lc. 8. 6. Heft III. 122: Sim. IX. 21, 3 =Lc. 9, 26, Heft III, 155; Sim. IX, 22, 3 = Lc. 14, 11; Sim. IX, 23, 4 = Mt. 28, 18, Heft II, 390; Sim. IX, 24, 4 = Lc. 10, 20, Heft III, 195; Sim. IX, 25, 2 = Mc, 16, 15 = Mt. 28, 19a, Heft II, 395; Sim. IX. 28. 2. 3. 5. 6 = Mt. 5. 10. Heft II. 66; Sim. IX. 28. 4. 8 = Lc. 12, 9. Heft III, 307; Sim. IX, 28, 7 = Lc. 12, 58, Heft III, 360; Sim. IX, 28, 8 = Mt. 28, 18, Heft II, 389; Sim. IX, 29, 1, 2 = Lc. 18. 16. Heft III. 490: Sim. IX, 29, 1. 3; 31, 3 = Mt. 18, 3, Heft II, 212. Man erkennt aus diesem Verzeichnisse, wie zahlreich die synoptischen Elemente sind, welche hinter der abstrusen Darstellung des Hermas verborgen liegen. Dabei lässt sich mit Leichtigkeit constatieren, dass alle drei Synoptiker benützt, freilich auch völlig aussercanonische Texte vorhanden sind. Die völlige Nichtberücksichtigung des Kindheitsevangeliums (Mt. 1. 2. Lc. 1. 2), die Abwesenheit jeglicher Bezugnahme auf die Leidensgeschichte und den Versöhnungstod Jesu, das gänzliche Verschweigen der Abendmahlsstiftung (während die Taufe ausgedehnte Berücksichtigung gefunden hat), die gleichzeitige Unterdrückung des trinitarischen Bekenntnisses, welches doch in der römischen Gemeinde durch das Symbolum Romanum schon zu den Zeiten des Hermas feste Gestalt angenommen hatte und noch früher, bereits am Ende des 1. Jahrhunderts, durch Clemens Rom, vertreten gewesen war, - das Alles sind deutliche Symptome, welche uns den Verfasser dieses apokalyptischen Buches als einen ausgeprägten Vertreter der judenchristlichen Richtung in Rom erkennen lassen und welche mit dem hinter der Apokalyptik überall erkennbaren moralisierenden Inhalt dieser Schrift aufs Beste harmonieren. (Man vgl. ganz dieselben Erscheinungen in den judenchristlichen pseudoclementinischen Homilien!)

Aber wie in den judenchristlichen Schriften der Testamenta XII patr. und den pseudoclementinischen Homilien, so fehlen auch in dem judenchristlichen Pastor Hermae die johanneischen Parallelen keineswegs. Dieselben sind vorzugsweise in Sim. IX anzutreffen, und zwar so, dass man namentlich Sim. IX, 12 fühlt, wie der Verfasser den Finger auf das johanneische Evangelium (Joh. 3, 5; 10, 1. 7; 14, 6) legt. Die Parallelen zu Joh. 3, 3

Sim. IX, 15, 3; Joh. 3, 5 = Sim. IX, 12, 3 ff. u. ö.; Joh. 6. 28 = Sim. I. 7: Joh. 14, 6 = Sim. IX, 12, 6, 8 lassen mit besonderer Bestimmtheit die Benützung des johanneischen Evangeliums und z. Th. auch den Gebrauch gewisser Lesarten derselben hervortreten. Zu den unsicheren johanneischen Elementen rechne ich Vis. V, 3 = Joh. 1, 19 (où yào  $\tau lc$   $\epsilon l$ ); Sim. IX, 15, 6 = Joh. 1. 33 ( $\pi \alpha \rho \epsilon \mu \epsilon \nu \alpha \nu \tau \alpha \pi \nu \epsilon \nu \mu \alpha \tau \alpha \alpha \nu \tau \sigma t c$ ); Mand. XII. 5. 3 = Joh. 2. 7 ( $\alpha \epsilon \rho \alpha \mu \alpha \gamma \epsilon \mu i \sigma \rho \rho i \nu \rho \nu \alpha \lambda \rho \bar{\nu}$ ); Sim. IX, 1, 3 = Joh. 14, 26 (πάντα μαθείν); Mand. XI, 5 = Joh. 16, 13 (αφ' ἐαντοῦ λαλεί); Sim. IX, 10, 5 = Joh. 16, 16 (μικρον έγω αναιρεθ ηναι); Vis. III, 13, 2 = Joh. 16, 21 (Ισγυροποιείται – ἐπελάθετο τῶν προτέ- $\rho\omega\nu$   $\lambda\nu\pi\tilde{\omega}\nu$  —  $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\tau\dot{\eta}\nu$   $\gamma\alpha\rho\dot{\alpha}\nu$   $\ddot{\eta}\nu$   $\ddot{\epsilon}\lambda\alpha\beta\epsilon\nu$ ). Immerhin sind auch diese Parallelen der Beachtung werth. - Endlich ist zu erwähnen, dass auch bei Hermas die Kenntniss und Benützung des johanneischen Evangeliums mit der Berücksichtigung der johanneischen Briefe Hand in Hand geht. Vgl. Mand. XI, 7 (δοχιμάσεις τὸν προφήτην καὶ τὸν ψευδοπροφήτην) = 1. Joh. 4, 1; Sim. IX, 24, 4 (ἐκ γὰρ τοῦ πνεύματος αὐτοῦ ἐλάβετε) == 1. Joh. 4. 13: Mand. III. 4 ( $\epsilon \nu$  alnowia πορεύεσθαι) = 2. Joh. 4.

#### 10. The Rest of the Words of Baruch (136 n. Chr.).

Das unter dem obigen Namen herausgegebene Apocryphum datiert der Editor Harris als ein literärisches Erzeugniss aus dem Jahre 136. Die zu Joh. 1, 9 daraus beigebrachte Parallele:  $\tau \dot{o} \ \varphi \tilde{\omega} \zeta \ \tau \dot{o} \ \dot{\alpha} \lambda \eta \vartheta \iota \nu \dot{o} \nu \ \tau \dot{o} \ \varphi \omega \tau t \zeta o \nu \ \mu \varepsilon$ — setzt die unzweifelhafte Bekanntschaft des Autors mit dem johanneischen Evangelium voraus und gehört somit zu denjenigen Bezeugungen dieses Evangeliums, welche noch der literärischen Thätigkeit Justins vorausgegangen sind.

[Joh. 1, 
$$13 = c$$
. 15; 1,  $14 = c$ . 15; 8,  $12 = c$ . 16; 21, 25 = c. 14.]

Der atheniensische Apologet Aristides bezeugt durch die Parallelen zu Joh. 1, 13. 14 den Einfluss, welchen das johanneische Evangelium auf seine christologischen Anschauungen ausgeübt hat. Auch zu Joh. 8, 12; 12, 35 zeigt sich in c. 16 ein echter johanneischer Anklang. Dagegen finden sich die ἀναρίθμητα θαύματα (c. 14), welche an Joh. 21, 25 erinnern, lediglich im griechischen Texte.

#### 12. Der älteste Evangeliencanon (spätestens 140).

Der älteste — durch sichere Rückschlüsse zu reconstruierende — Evangeliencanon, welcher spätestens um d. J. 130—140 entstanden ist, weil er dem Diatessaron Tatians sowie den altlateinischen und altsyrischen Evangelienübersetzungen zu Grunde liegt und für die Textgruppe: Cod. D, Italae, Syr. Cur., Diatessaron den Archetypus bildet 1), stellt das johanneische Evangelium an die zweite Stelle unmittelbar nach dem Matthäusevangelium. Der Redaktor dieses Evangeliencanon wählte diese Ordnung ohne Zweifel deshalb, weil er diese beiden Evangelien κατὰ Ματθαίον und κατὰ Ἰωάννην auf apostolische Autorität zurückführte.

#### 13. Justin (um 140 n. Chr.).

[Joh. 1, 1. 2 = Apol. I, 21. 22. 23. 46. 63. II, 6. Dial. 61. 62; 1, 3 = Ap. II, 6; 1, 9 = Dial. 17; 1, 13 = Dial. 54. 61. 63. 76. Ap. I, 22. 32; 1, 14 = Apol. I, 5. 32. 66. Dial. 48. resurr. 1; 1, 18 = Dial. 105; 1, 20 = Dial. 88; 1, 31 = Dial. 8; 3, 4 = Apol. I, 61; 3, 5 = Ap. I, 61. Dial. 138; 3, 14. 15 = Dial. 91. 93. 94; 3, 16 = Dial. 91; 3, 26 =Dial. 51; 4, 14 = Dial. 69. 114; 4, 24 = Ap. I, 6; 5, 22 = Dial. 46; 5, 23 = Ap. I, 13; 5, 29 = resurr. 1; 5, 46. 47 = Dial. 136; 6,55 = Ap. I, 66; 6,69 = Dial. 100. 139; 7,12= Dial. 69; 7, 22 = Dial. 27; 8, 31. 32 = Dial. 39; 9, 1-3 = Ap. I, 22. Dial. 69; 10, 12 = Ap. I, 58; 10, 18 = Dial. 100; 11, 42 = Dial. 106; 12, 36 = Dial. 123; 14, 29 = Ap. I, 33; 15, 2 = Dial. 110; 16, 3 = Ap. I, 63; 16, 7 = Ap. IDial. 87; 16, 13 = Dial. 39; 16, 28 = Dial. 100; 17, 5 = Dial. 100; 18, 37 = Ap. I, 13; 19, 37 = Ap. I, 52. Dial. 14. 32. 64. 126; 20, 20 = resurr. 9; 20, 25 = Ap. I, 35. Dial. 67.]

<sup>1)</sup> Vgl. Heft I, 35 ff. Texte u. Untersuchungen X. 4.

Justin nennt seine evangelische Hauptquelle bekanntlich ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων und bezeichnet diese Benennung als gleichwerthig mit dem Ausdruck: εὐαγγέλια. Die betreffenden Citationsformeln — vollständig zusammengestellt — lauten folgendermassen:

- Apol. I, 33. p. 75 B: ὡς οἱ ἀπομνημονεύσαντες πάντα τὰ περὶ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐδίδαξαν, οἶς ἐπιστεύσαμεν die Stelle bezieht sich auf den Inhalt von Lc. 1, 26—28. 31. 32. Mt. 1, 21, jedoch in aussercanonischem Texte, und wird im nächsten Hefte, das Kindheitsevangelium enthaltend, zur Besprechung gelangen.
- 2. Apol. I, 66. p. 98 B.

οἱ γὰρ ἀπόστολοι ἐν τοῖς γενομένοις ὑπ' αὐτῶν ἀπομνημονεύμασιν, ἃ καλεῖται εὐαγγέλια, οὕτως παρέδωκαν ἐντετάλθαι αὐτοῖς— nun folgt ein aussercanonischer Bericht über die Abendmahlseinsetzung, vgl. Heft III, 638. 643. 646. 650.

- Dial. c. Tr. c. 88. p. 315 E: ἔγραψαν οἱ ἀπόστολοι αὐτοῦ τούτου τοῦ Χριστοῦ ἡμῶν bezieht sich auf den völlig aussercanonischen Bericht über Jesu Taufe. Vgl. Heft III, 15. 16.
- 4. Dial. c. Tr. c. 100. p. 327 B.

καὶ νίὸν θεοῦ γεγραμμένον αὐτὸν ἐν τοτς ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ ἔχοντες καὶ νίὸν αὐτὸν λέγοντες — der Zusammenhang weist auf Joh. 6, 69 zurück. Vgl. die Erläuterungen dazu unten.

- 5. Dial. c. Tr. c. 101. p. 328 B.
  - α καὶ ἐν τοις ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ γέγραπται bezieht sich auf einen ebenfalls aussercanonischen Bericht über die Verspottung des gekreuzigten Jesus. Vgl. Heft III, 725.
- 6. Dial. c. Tr. c. 102. p. 329 C.

  δς ἐν τοτς ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ δεδήλωται hat Bezug auf einen aussercanonischen Text bezüglich des Schweigens Jesu vor Pilatus. Vgl. Heft II. 337. 338.

7. Dial. c. Tr. c. 103. p. 331 C.

έν τοις άπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων γέγραπται — der Zusammenhang enthält im Vorhergehenden einen ausser canonischen Bericht über die himmlische Stimme bei der Taufe (vgl. Heft III, 21) und im Nachfolgenden einen zusammengezogenen, der Hauptsache nach mit Mt. 4, 1—11 zusammentreffenden Versuchungsbericht, vgl. Heft III, 28. 30. 33.

8. Dial. c. Tr. c. 103. p. 331 D.

ἐν γὰο τοις ἀπομνημονεύμασιν, ἃ φημι ἀπὸ τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ καὶ τῶν ἐκείνοις παρακολουθησάντων συντετάχθαι, ὅτι κτλ. — hier folgt die Nachricht von dem blutigen Schweiss Jesu in Gethsemane. Vgl. Heft III, 692. Auch hier ein aussercanonischer Text.

- Dial. c. Tr. c. 104. p. 332 B.
   ὅπερ καὶ ἐν τοις ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ γέγραπται γενόμενον betrifft die von Justin im Anschluss an Ps. 22, 17 geschilderte Versammlung der Feinde Jesü, um seine Verurtheilung herbeizuführen. Vgl. Heft III. 696.
- 10. Dial. c. Tr. c. 105. p. 332 C.
  ως ἀπὸ τῶν ἀπομνημονευμάτων ἐμάθομεν, προεδή-λωσα in Anknüpfung an Ps. 22, 21: τὴν μονογενῆ nimmt hier Justin Bezug auf Joh. 1, 18: ὁ μονογενῆς. Vgl. unten die Erläuterungen zu Joh. 1, 18.
- 11. Dial. c. Tr. c. 105. p. 333 B.
  ώς καὶ ἐκ τῶν ἀπομνημονευμάτων καὶ τοῦτο ἔμαθον
   hier geht unmittelbar das Lc. 23, 46 zu lesende Kreuzeswort voraus: πάτερ, εἰς χεῖράς σου παρατίθεμαι τὸ πνεῦμά μου. Vgl. Heft III, 741.
- 12. Dial. c. Tr. c. 105. p. 333 B.
  ταῦτα εἰρηκέναι ἐν τοῖς ἀπομνημονεύμασι γέγραπται
   hierzu gibt Justin den canonischen Text von Mt. 5, 20.
  Vgl. Heft II, 81.
- 13. Dial. c. Tr. c. 106. p. 333 C.

  ως καὶ ἐν τοις ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων

δηλοῦται γεγενημένον — dieser Citationsformel gehen zwei Nachrichten voraus, einmal ein aussercanonischer Text über die Reue der Jünger bezüglich ihres Abfalls nach der Kreuzigung (vgl. Heft III, 746. 774) und sodann die völlig aussercanonische Notiz in Betreff des Auferstandenen: καὶ μετ' αὐτῶν διάγων ὕμνησε τὸν θεόν (vgl. Heft III, 782).

- 14. Dial. c. Tr. c. 106. p. 333 D.

  καὶ γεγοάφθαι ἐν τοις ἀπομνημονεύμασιν αὐτοῦ γεγενημένον καὶ τοῦτο an dieser Stelle gibt Justin den Anfang des Apostelverzeichnisses in annähernder, aber keineswegs vollständiger Übereinstimmung mit Mc. 3, 16. 17 und Lc. 6. 13. 14 nach Cod. D. Vgl. Heft III. 815.
- 15. Dial. c. Tr. c. 106. p. 334 B.

  ως γέγραπται ἐν τοῖς ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ dieses Citat gibt einen aussercanonischen Text zu Mt. 2, 1—3 bezüglich der Magier aus "Arabien". Ich verweise im Voraus auf das Kindheitsevangelium, Heft V.
- 16. Dial. c. Tr. c. 107. p. 334 B.

  γέγραπται ἐν τοις ἀπομνημονεύμασιν hier folgt
  ein Citat, welches aber mit keinem canonischen Texte
  von Lc. 11, 16 Mt. 12, 38 Mt. 16, 1 Mc. 8, 11 vollständig übereinstimmt, sofern es heisst: ὅτι οἱ ἀπὸ τοῦ γένους ὑμῶν συζητοῦντες αὐτῷ ἔλεγον ὅτι δειξον ἡμιν σημετον. Vgl. Heft III, 253.
- 17. Apol. I, 67. p. 98 D.

  καὶ τῆ τοῦ ἡλίου λεγομένη ἡμέρα .... ἐπὶ τὸ αὐτὸ συνέλευσις γίνεται, καὶ τὰ ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων ἢ τὰ συγγράμματα τῶν προφητῶν ἀναγινώσκεται.

  Diese Erwähnung der ἀπομνημονεύματα ist, wie schon der
  Zusammenhang ergiebt, ohne ein Citat.

Die ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων bildeten einen Complex von schriftlichen Evangelienquellen. Man vgl. dazu noch Dial. c. 111. p. 338 C: γέγραπται, Dial. c. 100. p. 326 D: καὶ ἐν τῷ εὐαγγελίῳ δὲ γέγραπται. Diese schriftlichen Evangelienquellen (obgleich oft nur gedächtnissmässig citiert) flossen stets, auch wenn Justin, wie er es in der Regel that, die Evangelien-

texte als Herrenworte einführte, etwa wie Dial. c. 47, p. 267 A: διὸ καὶ ὁ ἡμέτερος κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς εἶπεν — oder nur wie Dial. c. 35. p. 253 B:  $\epsilon \bar{l} \pi \epsilon \gamma \dot{a} o$ , oder mit ähnlichen Citationsformeln. Denn hauptsächlich auf Herrenworte gehen seine zahlreichen Citate aus den Evangelien zurück. Von den Thaten und Erlebnissen Jesu werden nur die Ereignisse aus seiner dieienigen Fakta erwähnt, welche in den und christologischen Aussagen des Symbolum apostolicum enthalten sind. Bei seinen zahlreichen Citaten aus den von ihm gebrauchten Evangelienquellen tritt uns nun ferner die merkwürdige Erscheinung entgegen, dass der von ihm vorgetragene Wortlaut nur in den seltensten Fällen mit den canonischen Texten unserer vier Evangelien übereinstimmt, dass er fast immer irgendwie, oft in erheblicher Weise, davon abweicht, ia manche völlig aussercanonische Textbestandtheile, darunter auch drei, bezw. vier Agrapha (Dial. c. 35, p. 253 B. vgl. Agrapha S. 105. 173. 282; Dial. c. 47. p. 267 A, Agrapha S. 112. 227. 290; de resurr. c. 9. p. 594 E. Agrapha S. 114. 229; Apol. I. 15. p. 62 C. Agrapha S. 130, 252), welche sicherlich aus seinen schriftlichen Evangelienquellen stammen, darbietet und dass auch gerade da. wo er diese seine schriftlichen Quellen als απομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων citiert, aussercanonische Texte vorliegen. Vgl. die obigen Citate 1. 2. 3. 5. 6. 7. 8. 13. 15. 16. Gleichwohl bewegen sich diese aussercanonischen Texte ganz im Stile und Sinne unserer canonischen, besonders der synoptischen, Evangelien und rufen nicht von ferne den Eindruck der Unechtheit oder apokrypher Entartung hervor. Auch die Agrapha sind als echte Herrensprüche zu recognoscieren. Vielleicht würden wir zu einer sicheren Erklärung des eigenthümlichen Thatbestandes gelangen, wenn wir die verloren gegangenen Schriften Justins, das Σύνταγμα κατά Μαρκίωνος, das Σύνταγμα κατά πασῶν αἰρέσεων (von welchem die Schrift gegen Marcion vielleicht nur einen Haupttheil bildete) noch besässen und wenn uns die nur fragmentarisch erhaltene Schrift περὶ ἀναστάσεως in ihrer Vollständigkeit vorläge. Wie uns jetzt der Sachverhalt gegeben ist, können nur folgende Möglichkeiten in Betracht kommen. Erstlich man denkt sich Justins Hauptquelle als eine Art Evangelienharmonie ähnlich der seines Schülers Tatian. Aber es ist sehr unwahrscheinlich, dass ein so wichtiges Werk.

wie eine solche Evangelienharmonie, noch dazu von einer Autorität wie Justin eingeführt, so plötzlich aufgetaucht und ebenso plötzlich spurlos wieder verschwunden sein sollte. Oder man nimmt zweitens an, dass Justin noch das Urevangelium selbst in griechischer Übersetzung oder im hebräischen Urtexte gekannt und gebraucht habe. Doch dürfte man in diesem Falle noch zahlreicheren Spuren von völlig aussercanonischen Textbestandtheilen begegnen und eine grössere Menge von Agrapha bei Justin finden müssen. Oder drittens: Justin benützte Evangelienhandschriften mit archaistischen — aus dem Urevangelium stammenden — Zusätzen und Textstellen, ähnlich derjenigen Evangelienhandschrift, die den Archetypus des Cod. Bezae, der Italae und der altsyrischen Übersetzung bildete, welche Annahme für mich die grösste Wahrscheinlichkeit hat.

Mit Sicherheit lässt sich der Gebrauch des canonischen Matthäusevangeliums constatieren. Vgl. namentlich die Justinschen Texte zu Mt. 4, 23, Heft II, 61 f. Aber auch die johanneischen Anklänge sind so zahlreich und in einer Anzahl von Fällen so frappant, dass es ausser Zweifel zu stellen ist, Justin habe unter die ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων auch das johanneische Evangelium gerechnet, zumal dadurch die Mehrzahl: τῶν ἀποστόλων erst begreiflich wird. Als besonders beweisend vgl. man nachstehend die Texte und Bemerkungen zu Joh. 1, 13. 18; 6, 69; 9, 1—3; 14, 29; 16, 3.

Ausserdem ist es wahrscheinlich, dass Justin eine aussercanonische Übersetzung, bezw. Bearbeitung des Kindheitsevangeliums nach der hebräischen Urschrift benützt hat. Für die Leidensgeschichte werden von ihm an einer Stelle (Apol. I, 35. p. 76 C) die Acta Pilati — selbstverständlich in ihrer Urgestalt — herangezogen mit der Citationsformel: καὶ ταῦτα ὅτι γέγονε δύνασθε μαθεῖν ἐκ τῶν ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου γενομένων ἄκτων —, ohne dass er jedoch diese Schrift zu den εὐαγγέλια oder den ἀπομνημονεύματα rechnet.

# 14. Apelles (ca. 150).

Von dem marcionitisch gesinnten Apelles (vgl. Eus. H. E. V, 13) besitzen wir ein mit der Citationsformel:  $o\tilde{v}\tau\omega_{\varsigma}$   $\tilde{\epsilon}\varphi\eta$   $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tau\tilde{\varphi}$   $\epsilon\hat{v}\alpha\gamma\gamma\epsilon\lambda\hat{\iota}\varphi$  — eingeführtes aussercanonisches Herrenwort,

nämlich γίνεσθε δόχιμοι τραπεζίται, durch Epiphanius überliefert. Vgl. Agrapha S. 119. Dass er auch das johanneische Evangelium gekannt und gebraucht hat, zeigt das zu Joh. 20, 20 unten aus Hippolyt mitgetheilte Citat.

# 15. Polycarp († 155).

[Joh. 8, 44 = Phil. VII, 1; 13, 15 = Phil. X, 1; 14, 15 = Phil. II, 2; 5, 29 = Mart. c. 14; 13, 18 = Mart. c. 6, 1; 17, 3 = Mart. c. 14, 1. 2.]

Die Spuren des johanneischen Evangeliums in dem Briefe und dem Martyrium Polycarps sind nicht stringent beweisend, aber doch schon deshalb mit Wahrscheinlichkeit auf eine Benützung der johanneischen Evangelienschrift zurückzuführen, weil Polycarp notorisch ein Jünger des Evangelisten und Apostels Johannes gewesen ist, mithin ihm das schon längst in kirchlichem Gebrauche befindliche johanneische Evangelium nicht unbekannt geblieben sein kann.

#### 16. Tatian der Syrer (150--170).

[Joh. 1, 3 = adv. Graec. c. 19; 1, 5 = adv. Graec. c. 13; 1, 9 = adv. Graec. c. 13; 4, 24 = adv. Graec. c. 4. — Diatessaron Arabicum: Joh. 2, 11; 4, 7; 6, 15; 6, 51; 7, 37. 38; 8, 42; 16, 21; 17, 25; 19, 37; 21, 6; 21, 12.]

Die Benützung des johanneischen Evangeliums in seiner Oratio contra Graecos hat Tatian fast gänzlich auf den Prolog beschränkt. Dagegen in seiner Evangelienharmonie, deren Composition durch Ephraems Evangeliencommentar (ed. Mösinger) und das arabische Diatessaron (ed. Ciasca) für uns aus dem früheren Dunkel wieder ans Tageslicht getreten ist, hat Tatian das johanneische Evangelium in breitester Ausführlichkeit verwendet und ihm eine führende Stellung eingeräumt. Der johanneische Prolog befand sich an der Spitze seines Diatessaron, und selbst Joh. c. 21 fehlte nicht darin. Die Authenticität und Geschichtlichkeit des johanneischen Evangeliums stand daher für Tatian ausser allem Zweifel.

17. Das koptisch-gnostische Werk aus d. J. 160.

[Joh. 1, 1. 2 = S. 545; 1, 3 = S. 545; 1, 4 = S. 545; 10, 28] = S. 548; 17, 21 = S. 547].

Das durch die verdienstvolle Arbeit Carl Schmidts uns zugänglich gemachte koptische Doppelwerk gnostischen Charakters, welches in dem koptischen Codex Bruce niedergelegt ist, enthält in seinem zweiten Theile exakte Citate aus dem johanneischen Evangelium, und zwar das wichtigste (zu Joh. 1, 1 ff.) mit der Citationsformel: οὖτός ἐστιν περὶ οὖ Ἰωάννης εἶπεν. Wenn Schmidts Datierung richtig ist, welcher das Werk auf das Jahr 160 zurückführt, so besitzen wir hier die älteste namentliche Citierung eines canonischen Evangelisten, an welche sich als zweites namentliches Citat, ebenfalls auf das johanneische Evangelium bezüglich, die unten besprochene Stelle bei Theophilus anschliesst. Vgl. unten bei Theophilus.

#### 18. Heracleon (160-170).

Unter allen Evangelien ist das johanneische das erste, welches einen Commentator gefunden hat. Noch bevor Symmachus sich mit dem Matthäusevangelium beschäftigte (vgl. Heft II, 5 f. und beachte die Thatsache, dass Symmachus ein Zeitgenosse des Irenaeus gewesen ist), verfasste der Valentinianer Heracleon (vgl. über ihn Heft III, 530 Anm.) um 160—170 seinen Johannes-Commentar, den Origenes zu widerlegen suchte. Welch eine rasche Entwickelung: das johanneische Evangelium spätestens 140 canonisch geworden, 160—170 in das syrische Diatessaron verarbeitet, um dieselbe Zeit oder doch kurz darnach einer Commentierung unterzogen, als erstes unter den canonischen Evangelien!

19. Die pseudoclementinischen Homilien (160-170).

[Joh. 1, 3 = Hom. VI, 14; 3, 5 = Hom. VII, 8. XI, 24. 26. XIII, 21; 3, 11 = Hom. II, 29; 3, 32 = Hom. I, 9; 5, 19 = Hom. I, 9; 5, 46. 47 = Hom. III, 53; 8, 44 = Hom. III, 25; 9, 1-3 = Hom. XIX, 22; 10, 9 = Hom. III, 18. 52; 10, 27 = Hom. III, 52; 13, 14. 15 = Hom. XII, 7.]

Die synoptischen Evangelienparallelen in den Pseudoclementinen, deren Zahl so gross ist, dass ihre Registrierung an dieser Stelle nicht angänglich erscheint, tragen durchweg den Charakter der Echtheit und bieten doch fast nur aussercanonische Texte, d. h. solche Texte, welche fast stets in relevanter Weise von den canonisch-revidierten Evangelientexten abweichen. Ohne Zweifel gehen sie auf eine aussercanonische Übersetzung der hebräischen Quellentexte zurück, sei es, dass das Urevangelium in dieser aussercanonischen Übersetzung direkt, oder indirekt in einer verloren gegangenen Bearbeitung desselben, benützt worden Für erstere Annahme spricht die vollständige Nichtberücksichtigung des Kindheitsevangeliums, welches ursprünglich eine selbstständige Quellenschrift bildete neben der — mit Mt. 3: Lc. 3: Mc. 1 beginnenden — synoptischen Grundschrift. Jedenfalls sind solche Stoffe, welche sich mit Mt. 1, 2; Lc. 1, 2 berühren, in den Pseudoclementinen nicht einmal gestreift. Doch liesse sich diese Erscheinung auch aus dem streng judenchristlichen Charakter der pseudoclementinischen Homilien erklären. Man bedenke nur einerseits, dass im judenchristlichen Hebräerevangelium die Bearbeitung des Kindheitsevangeliums, wie sie in Mt. 1. 2 vorlag, vollständig gestrichen war. Vgl. Agrapha S. 330 f. Und man erwäge andererseits, dass in den Homilien auch die Leidensgeschichte bis auf das einzige Wort Lc. 23, 34 (vgl. Heft III, 721) vollständig ignoriert wird, obwohl eben dieses einzige Citat es bezeugt, dass der Evangelienquelle der Pseudo-Clementinen die Leidensgeschichte keineswegs fehlte. Die judenchristliche Degradation Jesu zu einem blosen διδάσχαλος macht diese Ignorierung des Versöhnungstodes Jesu vollständig erklärlich.

Um so interessanter ist es, dass auch diese judenchristliche Schrift des Pseudo-Clemens dem Einfluss des johanneischen Evangeliums sich nicht hat entziehen können. Selbst der johanneische Prolog (vgl. Joh. 1, 3 = Hom. VI, 14) ist gestreift. Ausserdem finden sich neben blosen johanneischen Anklängen exakte johanneische Citate. Ja man kann bestimmte Lesarten constatieren ganz specieller Art, wie z. B. zu Joh. 1, 3 ὑπὸ in Übereinstimmung mit Tatian, zu Joh. 3, 32 εἰρηκέναι im Zusammentreffen mit Tertullian, zu Joh. 9, 1—3 πηρός im Gleich-

laut mit Justin und den Constitutionen. Also auch das strenge, antitrinitarische, Judenchristenthum hat das johanneische Evangelium als Geschichtsquelle benützt.

### 20. Claudius Apollinaris (161-180).

Auch Claudius Apollinaris, welcher unter Marc Aurel eine apologetische Schrift überreichte und namentlich als ein Bestreiter des Montanismus sich bewährte, kannte das johanneische Evangelium. Vgl. das aus seinen Schriften im Chronicon Paschale mitgetheilte Fragment, welches unten zu Joh. 19, 34 zu finden ist.

### 21. Melito (170).

Obwohl wir von Melito nur wenige Bruchstücke besitzen, so ist doch das in dem Chronicon Paschale enthaltene Citat dieses kleinasiatischen Apologeten, den man auch sonst der johanneischen Schule zurechnen darf, genügend, um die Benützung des johanneischen Prologs durch ihn zu erweisen. Denn in demselben nennt er die Christen: τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ ὄντος θεοῦ λόγου πρὸ αἰώνων θρησκευταί. Vgl. unten zu Joh. 1, 1. 2.

# 22. Das Schreiben der gallischen Gemeinden (177).

[Joh. 4, 14 = Eus. H. E. V, 1, 22; 7, 37. 38 = Eus. H. E. V, 1, 22; 15, 26 = H. E. V, 1, 10; 16, 2 = Eus. H. E. V, 1, 15.]

Auch in Gallien — in Lyon und Vienne — war das johanneische Evangelium frühzeitig bekannt geworden, und zwar
wahrscheinlich auch in lateinischer Übersetzung. Vgl. namentlich die Bemerkungen unten zu Joh. 7, 37. 38, sowie Robinson,
Texts and Studies I, 2. Die theilweise abweichenden griechischen
Ausdrücke in dem Briefe der gallischen Gemeinden erklären sich
dann aus der Rückübersetzung des lateinischen Evangelientextes
ins Griechische. (Vielleicht liegt bei Hermas ein ähnlicher
Sachverhalt vor.) Jedenfalls waren altlateinische Evangelienübersetzungen schon um die Mitte des 2. Jahrhunderts in
Gallien, Italien, Nordafrica verbreitet. Vgl. Heft I, 38 ff.

### 23. Athenagoras (177).

[Joh. 1, 1, 
$$2 = \text{Leg. c. } 10; 1, 3 = \text{Leg. c. } 10.$$
]

Dass der an Evangeliencitaten arme Athenagoras gleichwohl auch vom johanneischen Evangelium beeinflusst war, zeigen die zu Joh. 1, 1—3 beigebrachten Citate.

### 24. Epistola ad Diognetum (ca. 180).

[Joh. 1, 1. 2 — Diogn. XI, 2; 1, 14 — Diogn. XI, 2. 3; 1, 18 — Diogn. VIII, 5; 3, 5 — Diogn. IX, 1; 3, 16 — Diogn. X, 2; 3, 17 — Diogn. VIII, 4. 5; 15, 18 — Diogn. VI, 5; 17, 11 — Diogn. VI, 3; 17, 14 — Diogn. VI, 3.]

Dass der anonyme Verfasser der Epistola ad Diognetum das johanneische Evangelium benützt hat, wird besonders evident aus VI, 3. 5, wo Joh. 15, 18; 17, 11. 14 in engster Correspondenz verwendet ist, sowie aus X, 2, wo Joh. 3, 16 nach einer auch sonst handschriftlich — bei Athanasius und in den lateinischen Codices Palat. Vindob. und Corbej. 2 — vertretenen Lesart Aufnahme gefunden hat.

### 25. Theophilus von Antiochien (ca. 180).

[Joh. 1, 1. 2 = ad Autol. II, 22; 1, 3 = ad Autol. II, 22; 7, 24 = ad Autol. III, 12; 16, 21 = ad Autol. II, 23; 20, 27 = ad Autol. I, 14.]

Wenn wahrscheinlich schon Evodius das johanneische Evangelium am Schlusse des ersten Jahrhunderts in Antiochien vorfand oder es dort einführte, wenn sicherlich Ignatius dasselbe gebrauchte und seinen Gebrauch für Antiochien constatierte, so kann es nicht Wunder nehmen, wenn auch Theophilus von Antiochien in denselben Bahnen wandelte. Sein Haupteitat von Joh. 1, 1—3 mit der starken Citationsformel: διδάσκουσιν ήμᾶς αἱ ἄγιαι γραφαί, καὶ πάντες πνευματοφόροι, ἐξ ὧν Ἰωάννης λέγει — besonders ist nach zwei Seiten wichtig. Einerseits ist es die erste sichere Citierung eines canonischen Evangelientextes mit namentlicher Nennung des Evangelisten. Zum Andern ist die Bezeichnung des Johannes

als eines πνευματοφόρος deshalb von Interesse, weil sie mit der Nachricht des Muratorischen Fragments sich berührt, nach welcher die Entstehung des johanneischen Evangeliums auf eine besondere Inspiration (revelatio) zurückgeführt wird. Vgl. unten No. 28 über das Muratorische Fragment.

#### 26. Die ältesten Haeresen.

Nicht blos auf die kirchlichen Schriftsteller, sondern auch auf die haeretischen Kreise und auf die Bildung der haeretischen Religionssysteme wirkte das johanneische Evangelium anregend und befruchtend ein.

#### a. Basilides (130).

Hippolyt berichtet an drei Stellen (Ref. Haer. V, 8; VII, 22; VII, 27), dass Basilides das johanneische Evangelium gebraucht hat. Er citiert namentlich Joh. 1, 9; 2, 3—5; 2, 11 als solche Texte, welche Basilides angewendet hat.

#### b. Valentinus (140).

Valentinus baute einen grossen Theil seines Systems aus Bausteinen auf, welche ihm das johanneische Evangelium lieferte. Besonders dem johanneischen Prologe entstammen die wichtigsten Grundbegriffe seiner Syzygien: Λόγος, Ζωή, Φῶς, Πλήφωμα, Χάρις, Μονογενής, Αλήθεια. Neben zahlreichen correkt citierten johanneischen Aussprüchen kommen bei den Valentinianern auch Verdrehungen der Texte vor (vgl. Iren. I, 8, 2 zu Joh. 12, 27). Der mächtige Einfluss des johanneischen Evangeliums auf die valentinianische Gnosis zeigt sich namentlich in der Thatsache, dass der literärische Hauptvertreter derselben, Heracleon, einen Commentar des johanneischen Evangeliums geschrieben hat, wobei übrigens die aus der Widerlegung des Origenes ersichtliche Textgestalt dieser Evangelienschrift, wie sie Heracleon benützte, wesentlich schon die canonische ist.

Auch der Valentinianer Theodotus, dessen Excerpta in den Werken des Clemens von Alexandrien erhalten sind, hat das johanneische Evangelium in vielseitiger Weise ausgenützt. Vgl. nachfolgend die Texte zu Joh. 1, 4; 1, 14; 3, 8. 29; 4, 24; 6, 32. 51; 8, 56; 10, 1. 7. 9; 10, 11. 12. 30; 11, 25. 26; 17, 17. 19;

19, 34. 37, wobei manche — auch anderweit beglaubigte — Varianten zu Tage treten. Vgl. Joh. 3, 29; 6, 32; 10, 11; 17, 17. So blieb der Valentinianismus den Anregungen seines Stifters in der Liebe zum johanneischen Evangelium getreu.

Von ganz besonderer Beweiskraft für die hohe Geltung des johanneischen Evangeliums bei den Valentinianern ist die kabbalistische Taufformel, welche Irenaeus überliefert hat. Vgl. Iren. I, 21, 3 und dazu Heft II, 410 f. 448 ff. Denn es sind Worte aus Joh. 15, 26: τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας . . μαρτυρήσει — sowie aus Joh. 1, 4: καὶ ἡ ζωὴ ἡν τὸ φῶς — und Joh. 1, 18: θεὸν οὐδεὶς ἑώρακεν πώποτε —, welche jener in aramäischer Sprache verfassten Taufformel mit trinitarischer Gliederung einverleibt sind.

#### c. Die Naassener.

Auch die ophitische Gnosis hat vielfach Elemente aus dem johanneischen Evangelium in sich aufgenommen. Vgl. Joh. 1,9 = Hippol. V, 9; 4, 21—23 = Hippol. V, 9; 6, 53 = Hippol. V, 8; 10,9. 3,5 = Hippol. V, 8, wobei manche wichtige Textänderungen mit untergelaufen sind.

#### d. Der Montanismus.

Dass auch der Montanismus von seinem ersten Ursprung an Motive des johanneischen Evangeliums für seine Sonderlehren, namentlich bezüglich des παράκλητος, verwendet hat, ist bekannt. Ja die einzige ausdrückliche Anfechtung, welche dem johanneischen Evangelium in der alten Kirche jemals zu Theil geworden ist, von Seiten der durch Epiphanius später so genannten Aloger, scheint aus antimontanistischer Gesinnung hervorgegangen zu sein. Vgl. Iren. III, 11, 9: illam speciem non admittunt, quae est secundum Joannis evangelium, in quo Paracletum se missurum Dominus promisit; sed simul et evangelium et propheticum repellunt spiritum. Wenn Solches von den Gegnern des Montanismus gesagt werden musste, so ist sichtlich das johanneische Evangelium eine besondere Stütze des Montanismus gewesen.

#### e. Die Enkratiten.

Dass auch die Enkratiten der verschiedenen Richtungen dem johanneischen Evangelium nicht fremd gegenüberstanden, das beweist schon das Beispiel Tatians, dieses Grössten aller Enkratiten, welcher dem johanneischen Evangelium in seinem Diatessaron eine so hervorragende Stellung anwies. Vgl. ausserdem das Citat aus den enkratitischen Actis Pauli et Theclae zu Joh. 5, 14.

#### f. Die Doketen.

Das älteste Dokument des Doketismus ist das pseudopetrinische Evangelienfragment. Auch dieses doketische Schriftstück berührt sich mit dem johanneischen Evangelium. Vgl. Ev. Ps.-Petr. v. 26 = Joh. 16, 20; 20, 19; Ev. Ps.-Petr. v. 58 -60 = Joh. 21, 1. 2.

### g. Die Ebioniten.

Epiphanius (Epitome XXX. Περὶ Ἐβιωναίων. Ed. Dindorf I. 359) schreibt über die bei den Ebioniten gebräuchlichen Evangelien folgendermassen: δέγονται δὲ τὸ κατὰ Ματθαΐον εὐαγγέλιον κατὰ Έβραίους αὐτὸ καλοῦντες, διὰ τὸ Έβραϊστὶ έχτεθηναι τινές δὲ καὶ τὸ κατὰ Ἰωάννην. Abgesehen von der auch hier bezeugten Identität des ursprünglichen Hebräerevangeliums und des canonischen Matthäusevangeliums (vgl. Heft II. 1 ff.: Agrapha S. 330), so ist ganz besonders die Nachricht von dem Gebrauch des johanneischen Evangeliums in manchen judenchristlichen Kreisen von hoher Bedeutung. So befremdlich diese Nachricht erscheint, so wird sie doch vollauf bestätigt durch den Thatbestand, welchen wir bezüglich der judenchristlichen Testamenta XII patr. sowie der ebionitischen Pseudo-Clementinen constatieren durften. Unter allen Evangelien ausser dem des nachmals canonisch gewordenen Matthäus stand allein noch das johanneische Evangelium bei den ältesten Judenchristen in Geltung. Was war wohl die Ursache? Das johanneische Evangelium ist in derselben Gegend entstanden, welche von den ältesten judenchristlichen Gemeinden bewohnt war. Vgl. Heft II, 454 und das unten

zu dem Bericht des Muratorischen Fragments Bemerkte. Unter diesen Umständen war die Benützung des in nächster Nähe der ältesten judenchristlichen Wohnsitze entstandenen und dortselbst gewiss zuerst bekannt gewordenen johanneischen Evangeliums von Seiten der uralten Ebioniten durchaus erklärlich, zugleich ist dies aber auch ein Zeugniss für die Historicität und Authenticität dieser dem Judenthum so scharf gegenüberstehenden Evangelienschrift.

### h. Die Aloger.

Nach alledem ist die aus dem Gegensatz gegen den Montanismus entstandene Opposition einer kleinen kirchlichen Partei, welche Irenaeus (III, 11, 9) namenlos und kurz andeutend erwähnt, während Epiphanius (Haer. LI) dieselbe mit dem von ihm gebildeten Namen der "Aloger" belegt hat, indem er zugleich deren an dem johanneischen Evangelium geübte Kritik wiedergiebt, von keiner Bedeutung. Wie das Matthäusevangelium bei den Marcioniten, das Lucasevangelium bei den Ebioniten, so war das Johannesevangelium bei strengen Antimontanisten nicht beliebt.

#### i. Der Marcionitismus.

Dass endlich auch der Marcionitismus, welcher in seiner Urgestalt auf das Lucasevangelium beschränkt war, später dem Einfluss des johanneischen Evangeliums zugänglich war, ersieht man aus dem Dialogus de recta fide, wonach das johanneische Logion Joh. 13, 34 der späteren marcionitischen Bibel angehörte. Vgl. unten die Erläuterungen zu Joh. 13, 34. Ausserdem vgl. oben unter 14 Apelles.

So gab es kaum eine Haerese, die nicht die Einwirkung des johanneischen Evangeliums verspürt hätte.

### 27. Celsus (ca. 180).

[Joh. 1, 1. 2 = c. Cels. II, 31; 1, 11 = c. Cels. IV, 7; 3, 31 = c. Cels. I, 50; 12, 31 = c. Cels. II, 47; 12, 36 = c. Cels. II, 9; 13, 18 = c. Cels. II, 20; 20, 19 = c. Cels. II, 70; 20, 20 = c. Cels. II, 55. 59].

Seitdem Keim in seinem "Celsus' wahres Wort" das Verhältniss desselben zu den Evangelien untersucht hat, zweifelt wohl Niemand mehr an der Bekanntschaft des Celsus auch mit dem johanneischen Evangelium. Man vgl. ausser den oben registrierten Citaten noch aus Orig. c. Cels. II. 49 den johanneischen Anklang zu Joh. 1, 4<sup>b</sup>, bezw. zu Joh. 14, 6.

#### 28. Das Muratorische Fragment (150-210).

Über die Entstehung des johanneischen Evangeliums ist in dem Muratorischen Fragment folgende Nachricht überliefert:

quarti evangeliorum [l. evangelii librum] Johannis [l. Johannes] ex decipolis [l. decapoli? — scil. scripsit]. cohortantibus condescipulis [l. condiscipulis] et eps [l. episcopis] suis dixit: conieiunate mihi odie [l. hodie] triduo, et quid cuique fuerit revelatum, alterutrum nobis ennarremus [l. enarremus]. eadem nocte revelatum Andreae ex apostolis, ut recogniscentibus [l. recognoscentibus] cuntis [l. cunctis] Johannis [l. Johannes] suo nomine cuncta discriberet [l. describeret].

Gewöhnlich erblickt man in dieser Nachricht eine spätere Form der Überlieferung, die keinen Glauben verdiene. Indess dürfte sie doch daraufhin zu prüfen sein, ob nicht ein echter Kern in ihr verborgen sei. Namentlich was über die Art und Weise der Entstehung bezüglich des johanneischen Evangeliums erzählt wird, nämlich ein streng historisches Moment (recognoscentibus cunctis) und ein ideelles Moment (quid fuerit revelatum), mithin eine Art besonderer Inspiration, welche mitgewirkt habe, trifft mit der eingehenden Analyse des johanneischen Evangeliums (vgl. unten § 2) auf überraschende Weise zusammen und wird ausserdem bestätigt durch Clemens Al. (vgl. No. 29), welcher den Apostel bei Abfassung seiner Schrift einerseits προτραπέντα υπὸ τῶν γνωρίμων, andererseits πνεύματι θεοφορηθέντα nennt.

Was aber den Ort der Abfassung anlangt, so kann der Urheber der Überlieferung unmöglich an Ephesus gedacht haben, welches Irenaeus (siehe No. 30) und ebenso die alte Praefatio vieler Italae-Codices (s. Wordsworth-White S. 485 ff.) als die

Geburtsstätte des johanneischen Evangeliums bezeichnen. Denn nach der Überlieferung des Muratorischen Fragments sind noch alle Apostel, unter ihnen Andreas, vereinigt, was keinesfalls auf Ephesus passt. Da aber dies aus historischen Gründen auch nicht auf Jerusalem bezogen werden kann, so bleibt nur Pella übrig, wohin die Christengemeinde während der Belagerung Jerusalems übersiedelte. Pella aber gehörte zu dem Gebiete der Dekapolis, zu dem Gebiete mithin, von wo aus auch noch andere wichtige urchristliche Schriften (so namentlich das ursprüngliche Hebräerevangelium = das erste canonische Evangelium, ferner der älteste durch Aristo von Pella verfasste Evangeliencanon, vgl. Heft II. 454) ausgegangen sein dürften, zu ienem Gebiete sonach, wo das älteste transjordanische Judenchristenthum seine Stätte hatte und welches auch nach de Lagarde's Meinung für die älteste christliche Literatur von entscheidender Bedeutung gewesen sein mag.

Ist nun die Vermuthung allzu gewagt, unter dem Ausdruck: nex decipolis" eine Verstümmelung von nex decapoli" = ἐκ δεχαπόλεως zu suchen? Ist es wahrscheinlich — wie es nach der gewöhnlichen Deutung: ex discipulis nöthig ist —, anzunehmen. dass das lateinische "discipulus" unmittelbar nach einander zweimal in ganz verschiedener Weise - das eine Mal in "decipolus", das andere Mal in .descipulus" — verstümmelt worden sei? Und hätte dann nicht auch Andreas mit "ex discipulis" anstatt mit "ex apostolis" praediciert werden müssen? Daher möchte ich es nicht unterlassen, die Conjektur: .ex decapoli" den Mitforschern zur Prüfung zu unterbreiten. Im Falle, dass diese Conjektur Bestätigung finden sollte, würde um so mehr sich zeigen, dass der im Muratorischen Fragmente niedergelegten Tradition ein echter Kern einwohne. Denn die Abfassung des johanneischen Evangeliums in der Dekapolis, bezw. in Pella, würde mit der gleichzeitigen Anwesenheit der Apostel dortselbst um d. J. 70 zusammenfallen und die frühzeitige Benützung desselben (durch die eucharistische Liturgie der Urkirche) erklären.

### 29. Clemens Alexandrinus († ca. 220).

Dieselben beiden constitutiven Elemente, welche nach dem Muratorischen Fragmente bei der Entstehung des johan-Texte u. Untersuchungen X, 4. neischen Evangeliums zusammenwirkten, lässt auch Clemens Al. hervortreten in der kurzen Äusserung, die uns Eusebius aufbewahrt hat. Vgl. Eus. H. E. VI, 14, 7: τὸν μέντοι Ἰωάννην ... προτραπέντα ὑπὸ τῶν γνωρίμων, πνεύματι θεοφορηθέντα, πνευματικὸν ποιῆσαι εὐαγγέλιον. τοσαῦτα ὁ Κλήμης. Die γνώριμοι des Clemens sind sichtlich identisch mit den condiscipulis bei Muratori, und das θεοφορηθείς des Clemens mit dem πνευματοφόρος des Theophilus und dem revelari bei Muratori.

# 30. Irenaeus (seit 178).

Bekannt ist die Nachricht Iren. III, 1, 1: ἔπειτα Ἰωάννης ὁ μαθητὴς τοῦ κυρίου ὁ καὶ ἐπὶ τὸ στῆθος αὐτοῦ ἀναπεσών, καὶ αὐτὸς ἐξέδωκε τὸ εὐαγγέλιον, ἐν Ἐφέσω τῆς ᾿Ασίας διατρίβων. Ist der ephesinische Aufenthalt des Apostels nicht unbestritten, so ist die Entstehung seines Evangeliums in Ephes us erst recht unwahrscheinlich, da alle anderen Instanzen darauf hinweisen, dass Johannes nicht in isolierter Lage, sondern umgeben von seinen condiscipulis seine Evangelienschrift verfasst hat. Hat er später in Ephesus längere Zeit sich aufgehalten, so wird er selbstverständlich sein Evangelium dort auch eingeführt und bekannt gemacht haben. Leicht konnte daraus bei den Vertretern seines ephesinischen Aufenthaltes die Annahme entstehen, dass das Evangelium dortselbst auch verfasst sei.

Neben dem von Irenaeus behaupteten ephesinischen Ursprung des johanneischen Evangeliums dürfte die von Ephraem Syr. hinterlassene Nachricht, dass dasselbe zu Antiochien entstanden sei (vgl. Mösinger p. 286: Ioannes etiam Graece scripsit Antiochiae), nicht minder Beachtung verdienen, zumal im Rückblick auf Evodius, Ignatius und Theophilus von Antiochien. Vgl. oben S. 6f., 12. 27f. Immerhin aber besitzt meines Erachtens (vgl. S. 30 f. 32 f.) die Dekapolis mit Pella, jenem Ursitz des ältesten Christenthums, das am besten begründete Recht, als die Geburtsstätte des johanneischen Evangeliums zu gelten. Doch bleibt die Örtlichkeitsfrage jedenfalls von nur secundärer Bedeutung.

Wichtiger, weil für die Frage nach seiner apostolischen Authenticität wesentlich mitentscheidend, ist für das johanneische Evan-

gelium die Zeit seiner Entstehung. Wenn man nicht wird erfolgreich bestreiten können, dass bereits in den letzten Jahrzehnten des ersten Jahrhunderts, mithin jedenfalls noch zu Lebzeiten des Urapostels Johannes, das ihm zugeschriebene Evangelium in kirchlicher Geltung stand (vgl. oben S. 2 ff.)<sup>1</sup>), so wird schon auf Grund der äusseren Bezeugung an der apostolischen Dignität und johanneischen Abstammung desselben nicht mehr ernstlich gezweifelt werden dürfen.

Hiermit aber stimmt auch das innere Selbstzeugniss des vierten Evangeliums auf das Vollständigste überein.

#### § 2.

# Die Composition des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην.

Von einer Composition wie bei den synoptischen Evangelien in dem Sinne, dass man auf eine Verschiedenheit von Quellen zurückzugehen habe, kann bei dem johanneischen Evangelium nicht die Rede sein. Hier ist Alles aus einem Guss. Hier fliesst Alles aus einer einzigen mächtigen Quelle. Hier kommt Alles aus der Fülle eines Geistes, der den ihm zu Gebote stehenden Stoff mit vollster Freiheit beherrscht. Hier fühlt man auf Tritt und Schritt, dass der Autor in iedem Augenblick unendlich mehr geben könnte, als er wirklich giebt. Hier ist keine auch nur zum Theil mühsame Bearbeitung eines von anderswoher dem Verfasser zugekommenen Materials, wie schon bei den Svnoptikern, noch mehr bei den Verfassern der apokryphen Evangelien, zu verspüren. Vielmehr der Erzählungsstoff des johanneischen Evangeliums ist des Verfassers persönlichstes Eigenthum, über welches er, unbekümmert um eine etwaige Kritik, mit absoluter Souverainität schaltet und waltet. Und schon dieser Eindruck. der jedem unbefangenen Leser dieser einzigartigen Schrift sich aufdrängen muss, hätte verhindern sollen, für die Urheberschaft dieser Schrift eine andere Persönlichkeit zu suchen als einen

<sup>1)</sup> Besonders bemerkenswerth ist die frühzeitige liturgische Verwendung gerade des johanneischen Evangeliums, zuerst in der ältesten Abendmahlsliturgie der Urkirche, und später in der — noch dazu aramäisch abgefassten — Taufliturgie der Valentinianer. Vgl. oben S. 29, sowie Heft II, 410 f., 448 ff.

mit apostolischer Vollmacht umkleideten Augen- und Ohrenzeugen des Wirkens und der Reden Jesu. Diesen Eckstein hätte man sich niemals verrücken lassen sollen: denn von dieser Position allein muss man ausgehen, wenn es gilt, die mit dem johanneischen Evangelium verknüpften Schwierigkeiten zu bewältigen und die darin gegebenen Räthselfragen zu lösen. Namentlich alle Kenner der ältesten patristischen Literatur, einschliesslich der apokryphischen Evangelienliteratur, hätten die unendliche Überlegenheit des johanneischen Evangeliums über alle literärischen Erzeugnisse des zweiten nachchristlichen Jahrhunderts und seine vollständige Ebenbürtigkeit mit den höchsten Leistungen der apostolischen Zeit, wie z. B. mit den paulinischen Briefen, durch keinen Zweifel jemals antasten lassen dürfen. Vorbildlich gegenüber aller kleinmüthigen Kritik, die der Grösse des vierten Evangelisten nicht gewachsen ist, kann die Haltung de Lagarde's wirken, welcher die apostolische Authenticität des johanneischen Evangeliums mit der grössten Parrhesie behauptet hat.

Es kommt dazu, dass der vierte Evangelist zwar einestheils suo nomine, wie es bei Muratori lautet, anderntheils zugleich im Namen einer Mehrheit (vgl. Joh. 1, 14, 16) redet, welche Mehrheit kaum etwas Anderes als das Collegium seiner Mitapostel sein kann: recognoscentibus cunctis sc. condiscipulis nach Muratori. Ohne das johanneische Evangelium würde die Charakteristik des Apostelcollegiums eine höchst magere sein, selbst bei den Hauptaposteln auf einige isolierte Züge beschränkt, während die Namen der übrigen Apostel blose Namen ohne Fleisch und Blut geblieben sein würden. Lediglich durch das vierte Evangelium steht das Apostelcollegium in charakteristischen Persönlichkeiten lebendig vor unsern Augen. Und dabei ist die Charakteristik der einzelnen apostolischen Persönlichkeiten so fein, so ungesucht, so tendenzlos, wie es nur bei einem Erzähler stattfinden kann, der aus dem Vollen der Erinnerungen schöpft. Und wenn er seine Erinnerungen niederschrieb (cuncta describeret) unter der controlierenden Theilnahme seiner Mitjünger (recognoscentibus cunctis), so wird dieser persönliche Charakter der im johanneischen Evangelium niedergelegten Erinnerungen erst recht begreiflich. Auch die genauen - oft wie Berichttigungen, wie Zurechtstellungen lautenden - historischen Angaben bezüglich der Örtlichkeiten und der Zeitumstände, welche bei den evangelischen Erzählungen in Betracht kommen, verleihen dem johanneischen Evangelium eine Überlegenheit über Alles, was wir von Jesu und seinen Jüngern sonst wissen, und geben ihm den Rang einer Geschichtsquelle von höchster Bedeutung.<sup>1</sup>)

Mit diesem exakt historischen Charakter des johanneischen Evangeliums geht aber eine ideale Freiheit Hand in Hand, die nicht selten den historischen Rahmen zu zersprengen scheint. In dieser geheimnissvollen Verbindung idealer Freiheit, in welcher die Gedanken des Autors sich bewegen, und einer historischen Praecision, auf die er selbst den grössten Nachdruck legt, ist die Hauptschwierigkeit der s. g. johanneischen Frage beschlossen. Indess hietet im Grunde das historische Jesushild nach den Synoptikern dasselbe Ineinander geringfügiger historischer Anlässe und höchster Ideen, die unter den Reden Jesu daraus sich entwickeln. Und dahei haben wir nicht einmal den ersten Tenor des Erzählers, des synoptischen Urevangelisten, vor Augen. Es ist meine feste Überzeugung, dass, wenn wir die ursprüngliche Niederschrift des Urapostels Matthäus noch besässen, die Differenz zwischen ihr und der johanneischen Schrift geringer werden und nicht wenige Fragen, die das johanneische Evangelium uns stellt, auf befriedigendere Weise beantwortet werden könnten, als es jetzt der Fall ist, wo die synoptische Grundschrift in drei Bearbeitungen uns vorliegt. Indess ein Rest von Divergenz zwischen dem synoptischen und dem johanneischen Jesusbilde wird bleiben und wird namentlich in den Reden Jesu jedem Forscher immer von Neuem zum Bewusstsein kommen, trotz der wurzelhaften Congenialität der johanneischen und der synoptischen Jesusreden. Und diese Divergenz wird sich nur auf folgende Weise erklären lassen:



<sup>1)</sup> Wer einen Eindruck empfangen will von der hohen Schätzung seines historischen Werthes, welchen das johanneische Evangelium bei jüdischen Gelehrten findet, dem sind die "Neutestamentlich en Studien" des Oberrabbiners Dr. M. Güdemann in Wien zu empfehlen, welche derselbe in der "Monatsschrift für Gesch. u. Wissensch. des Judenthums" (37. Jahrg. Neue Folge I) veröffentlicht hat unter der Rubrik: "Johannesevangelium und der Rabbinismus." S. 249 ff., 297 ff., 345 ff. Mancher protestantische Kritiker kann dadurch beschämt werden.

erstlich durch die verschiedene Charakteranlage und Fassungsgabe der Erzähler: Matthäus-Nathanael (vgl. Heft III, 829 ff.) war eine einfache, praktisch angelegte, treu aufnehmende und treu bewahrende Natur, deren Grenzen aber für das Verständniss Jesu verhältnissmässig eng gezogen waren; Johannes war ein Feuergeist, für die tiefste theologische Speculation befähigt, für die höchste Entwickelung der Gedanken veranlagt (vgl. Eus. Praep. ev. XI, 18: Ἰωάννην τὸν Ἑβραίων Φεολόγον);

zweitens durch die Verschiedenheit der Zeit, in welcher beide apostolische Evangelienschriften entstanden sind: das hebräische Evangelium des Matthäus beruhte sicher auf Niederschriften, welche der Urapostel Matthäus noch zu Lebzeiten Jesu angefertigt haben wird, da nur so der Charakter der synoptischen Jesusreden sich erklärt; wann die endgiltige Redaktion und die Veröffentlichung dieser vorcanonischen Evangelienschrift stattgefunden haben mag, wird schwer zu bestimmen sein, jedenfalls so frühzeitig, dass Paulus dieselbe in seine dreijährige Abgeschiedenheit nach Arabien mitnehmen konnte, womit die (Agrapha S. 45 mitgetheilten) alten handschriftlichen Nachrichten übereinstimmen würden; das johanneische Evangelium aber entstand frühestens i. J. 70;

drittens durch die verschiedene Art der Conception: dort in dem Urevangelium des Matthäus-Nathanael mehr die niedere Arbeit eines Nachschreibers, mithin ein geringerer Grad von geistiger Selbstthätigkeit; hier eine an schöpferische Thätigkeit grenzende Reproduktion des Vergangenen und eine damit nothwendiger Weise verknüpfte höchste Anspannung des Geistes;

viertens durch die Verschiedenheit der Sprache: dort das ursprüngliche hebräische Idiom, welches uns nur in secundären Übersetzungen und Bearbeitungen vorliegt; hier das ursprüngliche griechische Idiom, welches bereits durch die Reihe der Jahre die neuen Ideen Jesu in sich aufgenommen und in einem Geiste wie dem des Apostels Johannes innerlich verarbeitet hatte. (Vgl. unten.)

Über die eigenthümliche Art der Geistesthätigkeit, welche für den Autor des vierten Evangeliums bei dessen Abfassung vorauszusetzen ist, gibt das Muratorische Fragment sowie das johanneische Evangelium selbst einen Aufschluss, welcher mit den Zuständen der apostolischen Zeit aufs Engste sich berührt.

Nach Jesu eigenen Worten sollte mit dem Apostolat die Gabe der Prophetie aufs Engste verbunden sein. Vgl. Mt. 23. 34 = Lc. 11.49:  $\alpha \pi \sigma \sigma \tau \epsilon \lambda \tilde{\omega}$   $\epsilon lc$   $\alpha \tilde{v} \tau \sigma \tilde{v} c$   $\pi \sigma \sigma \sigma \tilde{v} \tau \alpha c$   $\alpha \tilde{u}$   $\alpha \tilde{u} \sigma \sigma \tau \tilde{v} c$ 2ους. Die Gabe der προφητεία war auch in der apostolischen Zeit weit verbreitet. Vgl. z. B. 1. Cor. 12, 10: ἄλλω δὲ προφηreig. Auch Paulus besass diese Gabe, welche mit einer leichten Ekstase verbunden war, ohne dass das klare Selbstbewusstsein erlosch. Es war ein γάοισμα des πνεῦμα άγιον, ein Zustand des Inspiriertseins, eine gesteigerte Lehrgabe, welche auf den gesammten Umkreis der göttlichen Offenbarung sich bezog. An den Propheten des A. T. vermag man zu sehen, dass ihre mooαητεία nicht blos Gegenwart und Zukunft, sondern auch die Vergangenheit umfasste. Vgl. z. B. 1. Par. 30, 29; die Geschichten Samuels des Sehers, die Geschichten des Propheten Nathan, die Geschichten Gads des Schauers. Wie denn auch im N. T. mit dem Amte der Apostel und Propheten dasjenige der Evangelisten eng verbunden war, in dessen Ausübung die mündliche Evangeliumsverkündigung der geschichtlichen Grundlagen niemals entbehren konnte. Auch der vierte Evangelist hatte bei seiner schriftstellerischen Thätigkeit den lehrhaften Zweck: Γνα πιστεύσητε, ότι Ιησούς έστιν δ Χριστός - vor Augen und stellte seine geschichtlichen Erinnerungen in den Dienst dieses Zwecks. Und dass er dabei in besonderer Weise von der Einwirkung des πνεῦμα άγιον sich getragen fühlte, deutet er selbst an Joh. 14, 26: ἐκεῖνος ὑμᾶς διδάξει πάντα καὶ ὑπομνήσει ὑμᾶς πάντα ἃ εἶπον ὑμῖν. Es wird also die Reproduktion der Reden Jesu auf einen leicht ekstatischen Zustand des Evangelisten zurückzuführen sein, wenn man den eigenthümlichen Charakter der johanneischen Jesusreden recht würdigen will. Es war eine durch den Einfluss des πνεῦμα ayıov besonders gesteigerte Geistesthätigkeit, wie sie in dieser Weise bei den synoptischen Bearbeitungen der vorcanonischen Grundschrift gar nicht stattfinden konnte, ein solcher Zustand der Inspiration, kraft deren der Evangelist mit πεφωτισμένοις ὀφθαλμοίς (Eph. 1, 18) in die geschichtliche Vergangenheit Jesu zurückblickte, ohne dass sein klares Selbstbewusstsein

erlosch, vielmehr so, dass es zur höchsten Potenz gesteigert war. aber doch auch so. dass sich die Grenze zwischen genauer geschichtlicher Erinnerung an das einst gehörte Wort und der schöpferischen Reproduktion des inzwischen in einer Reihe von Jahren innerlich verarbeiteten Jesuswortes an manchen Stellen (wie z. B. Joh. c. 3. ebenso c. 14 ff.) leicht verwischte, zumal da dem Evangelisten die geschichtliche Erinnerung nicht als Selbstzweck, sondern unter dem Gesichtswinkel des Lehrzwecks vor Augen stand. Und dieser prophetische Charakter des johanneischen Evangeliums ist in der Nachricht des Muratorischen Fragments als revelatio markiert und hat dem Evangelisten von Seiten des Theophilus von Antiochien das Praedikat eines πνευματοφόρος, von Seiten des Clemens Al. die Bezeichnung: Propoondric eingetragen, ausserdem es auch wohl bewirkt, dass von der ganzen alten Kirche das iohanneische Evangelium vorzugsweise als Lehrschrift, ebendeshalb aber auch um so eifriger und allseitiger, verwendet worden ist.

Eine andere Tendenz, einen anderen Zweck dem johanneischen Evangelium zu vindicieren als den vom Autor selbst Joh. 20, 31 angegebenen: ταῦτα γέγραπται, ενα πιστεύσητε, ότι Ιησούς έστιν ὁ Χριστός, ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ, καὶ ενα πιστεύοντες ζωὴν ἔγητε ἐν τῷ ὀνόματι αὐτοῦ — wird niemals gelingen. Ja auch als ein vergebliches Unternehmen wird jederzeit von Neuem der Versuch sich erweisen, auf Grund dieses dem Evangelium immanenten Zwecks eine symmetrische Gliederung in der apostolischen Evangelienschrift des Johannes herauszufinden. Es ist in keinem Falle zu übersehen, dass der Verfasser zwischen Joh. 4. 54 und Joh. 5, 1, zwischen Joh. 5, 47 und Joh. 6, 1, zwischen Joh. 6, 71 und Joh. 7, 1, zwischen Joh. 10, 21 und Joh. 10, 22 in seiner geschichtlichen Darstellung Lücken gelassen. die in der Ausdehnung von Monaten, von einem halben, bezw. einem ganzen Jahre zu erkennen sind. Wir haben es also in der johanneischen Evangelienschrift, wenn wir ihre Composition dem wirklichen Sachverhalt gemäss charakterisieren wollen, mit einer Anzahl von grösseren und kleineren Fragmenten zu thun. welche der Evangelist unter dem Joh. 20. 31 markierten Hauptzweck zusammengestellt hat. Als unausgesprochener, aber deutlich erkennbarer Nebenzweck wirkte bei dem Evangelisten die Absicht mit. zur der Darstellung des Urapostels Matthäus, welche uns

in den drei synoptischen Evangelienbearbeitungen vorliegt, eine Ergänzung zu bieten. Diese Absicht der Ergänzung zeigt sich namentlich in fünf Richtungen: erstlich in einer viel besseren Charakterisierung der Jünger und Jüngerinnen Jesu. zweitens in einer viel tieferen Erfassung der Persönlichkeit Jesu, drittens ebendeshalb in einer ausführlicheren Wiedergabe des Selbstzeugnisses Jesu in seinen Reden, viertens in der von den Synoptikern wenig berücksichtigten Darstellung des Wirkens Jesu in Judäa, und endlich fünftens in der pragmatischen Erklärung des Verwerfungsschicksals, welches Jesu sowohl in Galiläa als in Judäa zu Theil geworden ist. Was insbesondere den Ergänzungscharakter der Reden Jesu anlangt, so leuchtet er schon aus dem Umstand hervor, dass Johannes nicht ein einziges der synoptischen Gleichnisse wiederholt, wohl aber einige neue Gleichnisse von ganz besonders christologischem Werthe hinzugefügt hat. Die christologische Selbstaussage Jesu nach Johannes ergänzt in congenialer Weise das ganz johanneisch lautende Herrenwort aus dem Urevangelium Lc. 10. 21. 22 = Mt. 11. 25-27. Die wichtigen pragmatischen Ergänzungen aber, welche das johanneische Evangelium darbietet. erkennt man am besten, wenn man die einzelnen Ergänzungsfragmente skizziert, aus denen das vierte Evangelium zusammengesetzt ist.

# Erstes Fragment Joh. 1, 1-18.

Die Selbstständigkeit des Prologs gegenüber dem Grnndstock des Evangeliums von Joh. 1, 19 an ist von Harnack in der vorzüglichen Abhandlung: "Über das Verhältniss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen Werk" (Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 1892. II, 3) in abschliessender Weise nachgewiesen worden. Das ist nach der negativen Seite hin ein sehr wichtiges Ergebniss. Die positive Lösung des mit dem johanneischen Prolog gegebenen Räthsels liegt nun in der Erkenntniss, dass der Abschnitt Joh. 1, 1—18 zu dem johanneischen Evangelium dieselbe Stelle einnimmt, wie der Abschnitt Lc. 1, 5—2, 52 zu dem Lucasevangelium und der Abschnitt Mt. 1, 1—2, 22 zu dem Matthäusevangelium. Allen drei parallelen Abschnitten liegt die vorcanonische hebräische Quellenschrift des

Kindheitsevangeliums zu Grunde. Während aber der erste und der dritte Evangelist den Inhalt jener Quellenschrift excerpierend referiert haben, hat Johannes denselben zum Objekt einer theologischen Meditation erhoben, und daraus ist der johanneische Prolog entstanden. Dass dem so ist, wird im nächsten Hefte nachgewiesen werden, in welchem zum ersten Male ex professo eine eingehende Untersuchung über die Quellen des Kindheitsevangeliums unter Herbeiziehung der aussercanonischen Paralleltexte geführt werden wird. Hierauf sei an dieser Stelle im Voraus hingewiesen.

### Zweites Fragment Joh. 1, 19-2, 11.

Eine unschätzbare Ergänzung des evangelischen Gesammtbildes bietet dieser Abschnitt, theils durch die feine Charakteristik der ersten und vorzüglichsten Jünger, die Jesus sich gewonnen hat, theils durch pragmatische Vorbereitung der in der Synopse ganz unmotiviert auftretenden Jüngerberufungen (Mc. 1, 16—20 = Mt. 4, 18—23, sowie Mc. 2, 13—17 = Mt. 9, 9—13 = Lc. 5, 27—32, vgl. dazu Heft III, 830 ff.), theils durch die neben den synoptischen Berichten ganz neuen Einblicke in die Wirksamkeit des Täufers und besonders in denjenigen Bruchtheil seiner Jüngerschaft, welcher von dem Täufer zu Jesu überging.

# Drittes Fragment Joh. 2, 12-3, 36.

Auch hier ganz neue Stoffe: die Wirksamkeit Jesu in Judäa, die Persönlichkeit des Nicodemus, das Verhältniss der zu Ende gehenden Wirksamkeit des Täufers zu Jesu und seinen wachsenden Erfolgen.

### Viertes Fragment Joh. 4, 1-42.

Nicht minder eine völlig neue Episode: die Rückkehr Jesu nach Galiläa, die Durchreise durch Samaria, das samaritische Weib, die erste Wirksamkeit Jesu in Samaria — eine Vorbereitung auf die spätere Samaritermission. Vgl. Lc. 10, 1 ff.; Heft II, 120; Heft III, 178.

### Fünftes Fragment Joh. 4, 43-54.

Der Beginn der galiläischen Wirksamkeit: Joh. 4, 44 correspondiert mit Lc. 4, 24. Die wunderbare Heilung des dem βασιλικός zu Kapernaum erkrankten Sohnes ist das erste Wunderzeichen am Anfang der nun beginnenden, aber von Johannes nicht geschilderten, galiläischen Wirksamkeit. Vgl. Joh. 4, 54.

### Sechstes Fragment Joh. 5, 1-47.

Eine ganz selbstständige Episode, ein Festbesuch Jesu zu Jerusalem, welcher während seiner galiläischen Wirksamkeit stattgefunden haben muss, höchstwahrscheinlich während der Aussendung der zwölf Jünger (Mc. 6, 7 ff. = Lc. 9, 1 ff.) und während ihrer missionierenden Thätigkeit in Judäa. Vgl. Heft II, 119 f. Dazu stimmt die Nichterwähnung der Jünger in diesem Abschnitt.

### Siebentes Fragment Joh. 6, 1-65.

Hier, wo wir unmittelbar an den Schluss der galiläischen Wirksamkeit Jesu versetzt werden, begegnen uns in der Perikope von der wunderbaren Speisung Joh. 6, 1-15 (= Mc. 6, 35-44 = Lc. 9, 12-17 = Mt. 14, 15-21) und der sich anschliessenden Perikope von der Nachtfahrt Joh. 6, 16-21 (= Mc. 6, 45-52 = Mt. 14, 22-33) zum ersten Male reine Parallelabschnitte zu den synoptischen Darstellungen, mithin ein orientierender Coincidenzpunkt, welcher uns die Einreihung der johanneischen Fragmente in die durch Mc. und Lc. (der Hauptsache nach) ungetrübt erhaltene synoptische Pragmatik ermöglicht, aber auch ganz deutlich zeigt, dass wir es im johanneischen Evangelium wirklich mit kleineren und grösseren Ergänzungsfragmenten zu thun haben. Auch an diesem Punkte werden die Lücken der gerade hier in pragmatischer Hinsicht so unvollständigen synoptischen Relation ergänzt durch den Joh. 6, 22-65 geschilderten Umschwung in der Stimmung der galiläischen Bevölkerung, wodurch dem Wirken Jest in Kapernaum und den angrenzenden galiläischen Städten ein jähes Ende bereitet ward. Vgl. Lc. 10, 13-15.

### Achtes Fragment Joh. 6, 66-71.

Dieses kleine Fragment, welches zeigt, dass der Abfall bis in die Jüngerkreise hineingriff, entspricht der synoptischen Darstellung Mc. 7, 24—9, 29, welche Gleichung an sich schon durch die Parallelen Joh. 9, 69 — Mc. 8, 29 gewährleistet wird, sodass wir also in dem Eragment Joh. 6, 66—71 eine kurze compendiöse Überleitung zu den folgenden Ereignissen zu betrachten haben.

### Neuntes Fragment Joh. 7, 1-10, 21.

Hier bietet Johannes wieder völlig neue Stoffe: den heimlich eingeleiteten Besuch Jesu zu Jerusalem während des Laubhüttenfestes und die dort entstandenen Geisteskämpfe. Ähnlich wie früher der Besuch des Joh. 5, 1—47 geschilderten Festes (des Purimfestes) fällt dieser Festbesuch in einen galiläischen Aufenthalt Jesu. Vgl. die Parallelen: Mc. 9,  $30^{a}$ : καὶ ἐκειθεν ἐξελθόντες παρεπορεύοντο διὰ τῆς Γαλιλαίας — Joh. 7, 1: καὶ περιεπάτει ὁ Ἰησοῦς μετὰ ταῦτα ἐν τῆ Γαλιλαία, und dazu Mc. 9,  $30^{b}$ : οὐχ ἤθελεν ἕνα τις γνῷ — Joh. 7, 4: ἐν κρυπτῷ τι ποιεί.

# Zehntes Fragment Joh. 10, 22-38.

Auch der Besuch des Enkänienfestes ist ein dem johanneischen Evangelium eigenthümlicher Stoff, und auch hier schliesst die Erzählung ganz fragmentarisch an das Vorausgegangene an, ohne dass man über die Zwischenzeit zwischen dem Laubhüttenund Enkänienfeste das Geringste erfährt. Sicherlich aber war Jesus nach dem Laubhüttenfest in die galiläische Heimath zum letzten Mal zurückgekehrt. Der letzte Aufbruch gen Jerusalem (Joh. 10, 22) fällt ohne Zweifel zusammen mit dem Reisebericht Lc. 9, 51—10, 42, welcher an der Spitze der lucanischen s. g. Einschaltung steht, wie denn Lc. 10, 38—42, die Einkehr in Bethanien, uns bereits auf den jerusalemischen Schauplatz versetzt.

### Elftes Fragment Joh. 10, 39-43.

Diese compendiöse Nachricht Joh. 10, 39-43 geht mit Luc. 11, 1-30 parallel. Durch Johannes allein erfahren wir,

dass der Taufplatz des Täufers am jenseitigen Ufer des Jordans gelegen gewesen war. Durch die vorbereitende Thätigkeit des Täufers in Peräa und durch die dort noch lebendige Erinnerung an ihn (Joh. 10, 41) erklärt Johannes pragmatisch die grossen Erfolge der Wirksamkeit Jesu in Peräa: ἐπίστευσαν πολλοὶ ἐπετ εἰς αὐτόν (Joh. 10, 42 vgl. Lc. 12, 1: ἐπισυναχθεισῶν μυριάδων). Auch die Jünger erinnern sich dort an die frühere Wirksamkeit des Täufers. Vgl. Lc. 11, 1.

### Zwölftes Fragment Joh. 11, 1-53.

Hier geht Joh. 11, 1—16 mit Lc. 13, 31—33 als Praeludium, den Aufbruch aus Peräa schildernd, und Joh. 11, 45—53 als Postludium, die Verstockung der Volksherrscher in Jerusalem darstellend, mit Lc. 13, 34. 35 parallel. Dagegen ist der Haupttheil der Erzählung Joh. 11, 17—44, die Auferweckung des Lazarus, das volle Eigenthum des vierten Evangelisten. Wie Joh. 6 die Krisis in Galiläa pragmatisch und psychologisch erklärt, so bildet Joh. 11 die pragmatisch-psychologische Einleitung zu der Katastrophe in Judäa. Ähnlich entspricht in der synoptischen Relation dem Wehe über Kapernaum (Lc. 10, 15 — Mt. 11, 23), als dem Centrum der galiläischen Wirksamkeit, das Wehe über Jerusalem (Lc. 13, 34. 35 — Mt. 23, 37—39), als dem Mittelpunkte der Wirksamkeit Jesu in Judäa, nur dass in der synoptischen Relation diese Weherufe völlig unmotiviert uns entgegentreten.

# Dreizehntes Fragment Joh. 11, 54-57.

Dieses kleine Zwischenstück zeigt von Neuem die Überlegenheit der johanneischen Darstellung über die synoptische. Es entspricht dem letzten Theile der grossen Einschaltung bei Lucas (Lc. 14, 1 ff.), welche in die gemeinsame Relation aller drei Synoptiker von Lc. 18, 15 an einmündet, und lässt uns in der Gegend von Ephräm an der judäisch-samaritischen Grenze die Örtlichkeit erkennen, von der aus der letzte Aufbruch Jesu (Lc. 18, 31 ff. — Mc. 10, 32 ff. — Mt. 20, 17 ff.) nach Jericho und von da nach Jerusalem stattfand. Vgl. unten zu Joh. 11, 54.

### Vierzehntes Fragment Joh. 12, 1-50.

Den von den Synoptikern geschilderten Aufbruch und die Durchreise durch Jericho übergehend, führt uns Johannes mit Joh. 12, 1 sofort nach Bethania und bietet in dem Bericht über das Gastmahl daselbst (Joh. 12, 1—8) ähnlich wie in dem Speisungsbericht (Joh. 6, 1—15) eine Parallele zur synoptischen Relation, damit zugleich einen neuen orientierenden Coincidenzpunkt, indem er hierbei die chronologischen Verhältnisse klarstellt und zeigt, dass das Gastmahl, welches Marcus und ihm folgend Matthäus aus sachlichen Gründen an die Spitze der Leidensgeschichte gestellt hatten (Mc. 14, 3—9 = Mt. 26, 6—13), nicht zwei Tage, wie es nach Mc. scheinen kann, sondern bereits sechs Tage vor dem Feste stattgefunden hat und dem Einzuge Jesu in Jerusalem vorausgegangen ist. Im Anschluss hieran bietet Johannes wiederum völlig neue Erzählungs- und Redestoffe, darunter namentlich auch das Auftreten der Ελληνες (Joh. 12, 20 ff.).

### Fünfzehntes Fragment Joh. 13, 1-19, 38.

Dieser Abschnitt repraesentiert das grösste in sich zusammenhängende Erzählungsstück der johanneischen Relation. Es geht mit der synoptischen Darstellung der Leidensgeschichte parallel, bietet aber allenthalben ergänzende Lichtblicke und auch nicht wenige völlig neue Stoffe: die Fusswaschung, die Abschiedsreden. das hohepriesterliche Gebet, das Verhör vor Hannas, die durch Johannes erst verständliche Verhandlung vor Pilatus, wichtige. nur bei Johannes referierte Worte am Kreuze, das Ausfliessen von Wasser und Blut aus Jesu Seitenwunde, die Persönlichkeit des Nicodemus bei dem Begräbnisse Jesu -, alles solche Stoffe, die es beweisen, dass der Evangelist im Stande war, die synoptische Darstellung in den wichtigsten Punkten zu ergänzen und zu vervollständigen. Dieser positiven Seite des Ergänzungscharakters entspricht in negativer Hinsicht die Weglassung der Abendmahlseinsetzung, des Gebetskampfes in Gethsemane, der synoptischen Kreuzesworte, von denen Johannes nicht ein einziges erwähnt. Seine chronologische Überlegenheit zeigt sich namentlich in der von der synoptischen Relation abweichenden Datierung des abendlichen  $\delta\epsilon l\pi\nu o\nu$  Joh. 13, 1:  $\pi\rho\delta$   $\tau\tilde{\eta}_{\mathcal{S}}$   $\delta o\rho\tau\tilde{\eta}_{\mathcal{S}}$ . Vgl. Heft III, 612ff. und unten zu Joh. 13, 1.

Sechszehntes Fragment Joh. 20, 1-29.

In dem Auferstehungsberichte zuerst der synoptischen Relation sich anschliessend, bietet auch hier Johannes völlig neue Erzählungsstücke, namentlich die der Maria Magdalena (Joh. 20, 11—18) und dem Thomas (= Jacobus) zu Theil gewordenen Christophanien (Joh. 20, 24—29).

Siebenzehntes Fragment Joh. 20, 30. 31.

Dieses Schlussfragment correspondiert in gewisser Hinsicht mit dem Prolog, constatiert die dem Referenten noch zu Gebote stehende Fülle anderweiter Erzählungsstoffe und praecisiert den einfachen lehrhaften Hauptzweck bei der aus der Fülle dieses Materials getroffenen Auswahl.

### Achtzehntes Fragment Joh. 21, 1-25.

Dieser von Freunden und Schülern des Apostels später der Hauptschrift hinzugefügte Nachtrag bestätigt zunächst thatsächlich (Joh. 21, 1—23), dann aber auch expressis verbis (Joh. 21, 24. 25) das Vorhandengewesensein noch weiterer Erzählungsstoffe, welche an die persönliche Erinnerung des Johannes sich anschlossen, und gibt dazu zugleich in Joh. 21, 1—14 eine Richtigstellung der von dem dritten Evangelisten nach Lc. 5, 1—11 verlegten Perikope. Vgl. die Bemerkungen zu Joh. 21, 6.

Wenn man trotz des durch und durch fragmentarischen Charakters der johanneischen Erzählungsstoffe immer und immer wieder nach einem symmetrischen Plan, der dem Ganzen zu Grunde liegen solle, vergeblich gesucht hat, so liegt dies an dem einheitlichen Reiz der sprachlichen und sachlichen Darstellung, der über das Ganze wie über jede Einzelheit ausgegossen ist, der aber Nichts weiter als die Einheitlichkeit, Selbstständigkeit und vollkommene Originalität des Verfassers garantiert.

Die Sprache des Apostels, das griechische Idiom, in welches er seine Stoffe kleidete, ist, was die etymologische Auswahl der Worte betrifft, sorgfältiger und feiner als das weniger gewählte Septuaginta-Griechisch in den drei synoptischen Bearbeitungen des von dem anderen Apostel, von Matthäus-Nathanael, stammenden vorcanonischen Evangeliums. Dagegen die syntaktische Gestaltung der Sätze ist durch und durch hebräisch gedacht, sodass man — wie Heinrich Ewald irgendwo treffend gesagt hat — hinter dem griechischen Kleid allenthalben den hebräischen Leib spürt, ein Beweis, dass der Verfasser des vierten Evangeliums von Haus aus ein Hebräer gewesen ist, der sich aber leicht in den Gebrauch der griechischen Sprache eingelebt hat (vgl. dazu Heft III, 822 ff.), dessen Schrift daher auch schon frühzeitig in das Hebräische übertragen worden ist (vgl. Agrapha S. 42 Anm. und Epiph. XXX, 6).

Dass dem johanneischen Evangelium nicht, wie den synoptischen Evangelien, Übersetzungen einer hebräischen Grundschrift eingebettet sind, beweist die Art der johanneischen Varianten: ihre im Vergleich zu den synoptischen Varianten ausserordentlich geringe Zahl, das Vorwiegen grammatischer, das Zurücktreten etymologischer Varianten und die Beschränkung dieser verhältnissmässig wenigen etymologischen Varianten auf s.g. werthlose Synonyma und in Folge dessen das vollständige Fehlen solcher Varianten, bei denen das Zurückgehen auf die hebräischen Quellwörter irgend ein tieferes Interesse wecken würde (Übersetzungsvarianten).

Die folgenden Paralleltexte und dazu gegebenen Untersuchungen werden das Gesagte vollauf bestätigen.

Jedenfalls lässt das innere Selbstzeugniss des johanneischen Evangeliums seinen Verfasser als eine Persönlichkeit erkennen von so erhabener Geistesgrösse, von so reicher Fülle selbstständiger geschichtlicher Erinnerungen, von so sicherer Vertrautheit mit Allem, was auf Jesu Person, seine Umgebung und seine Lebensschicksale Bezug hatte, von so tiefem Einblick und von so völliger Hingabe des Herzens an den geliebten Meister, als man nur bei einem der hervorragendsten Urapostel voraussetzen kann.

# Texte und Untersuchungen.

### Joh. 1. 1. 2.

- a. Tatian. Or. ad Graec. c. 5. p. 5 ed. Schwartz.

  θεὸς ἦν ἐν ἀρχῆ, τὴν δὲ ἀρχὴν λόγου δύναμιν παρειλήφαμεν . . . καὶ ὁ λόγος, ϧς ἦν ἐν αὐτῷ, ὑπέστησεν.
- b. Athenag. Leg. c. 10. p. 11, 9 ed. Schwartz.

  ἐξ ἀρχῆς γὰρ ὁ θεὸς νοῦς ἀἰδιος ὧν, εἰχεν αὐτὸς ἐν ἑαυτῷ
  τὸν λόγον.
- c. Ep. ad Diogn. XI, 2. p. 163, 5.

  οίς ἐφανέρωσεν ὁ λόγος φανείς.
- d. Just. Apol. I, 22. p. 67 E. γεγενησθαι αὐτὸν ἐκ θεοῦ λέγομεν λόγον θεοῦ.
- e. Just. Apol. I, 21. p. 66 E.

  τῷ δὲ καὶ τὸν λόγον, ὅ ἐστι πρῶτον γέννημα τοῦ θεοῦ,
  ἄνευ ἐπιμιξίας φάσκειν ἡμᾶς γεγεννῆσθαι Ἰησοῦν Χριστόν.
- f. Just. Apol. II, 6. p. 44 D.
   δ δὲ υίὸς ἐκείνου, ὁ μόνος λεγόμενος κυρίως υίός, ὁ λόγος κρὸ τῶν ποιημάτων καὶ συνών καὶ γεννώμενος.
- g. Just. Apol. I, 63. p. 95 D.
   δ λόγος δὲ τοῦ θεοῦ ἐστὶν ὁ νίὸς αὐτοῦ.
- h. Athenag. Legat. c. 10. p. 11, 2 ed. Schwartz. άλλ' ἔστιν ὁ νίὸς θεοῦ λόγος τοῦ πατρός.
- Athenag. Legat. c. 10. p. 11, 6 ed. Schwartz.
   νοῦς καὶ λόγος τοῦ πατρὸς ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ.
- k. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 31. Opp. I, 413.

  "λόγον ἐπαγγελλόμενοι [sc. οἱ Χριστιανοί] υἱὸν εἶναι τοῦ θεοῦ".... καὶ τοῦτο περιάπτων [ὁ Κέλσος] τῷ τοῦ Texte und Untersuchungen X, 4.

'Ιουδαίου προσώπφ λέγοντος' "ώς εἴ γε ὁ λόγος ἐστὶν ύμιν υίὸς τοῦ θεοῦ, καὶ ἡμεις ἐπαινοῦμεν.

- Ign. ad Magn. VIII, 2. p. 36, 5.
   εἶς ϑεός ἐστιν ὁ φανερώσας ἑαυτὸν διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ νἱοῦ αὐτοῦ, ὅς ἐστιν αὐτοῦ λόγος.
- m. Just. Apol. I, 23. p. 68 C.

  καὶ Ἰησοῦς Χριστὸς μόνος ἰδίως νίὸς τῷ θεῷ γεγέννηται,
  λόγος αὐτοῦ ὑπάρχων καὶ πρωτότοκος καὶ δύναμις.
- n. Just. Apol. I, 46. p. 83 C.
  τὸν Χριστὸν πρωτότοκον τοῦ θεοῦ εἶναι ἐδιδάχθημεν καὶ προεμηνύσαμεν λόγον ὄντα.
- o. Melito. Apol. pro relig. Christiana. Chron. Pasch. p. 483 ed. Dindorf.
  τοῦ Χριστοῦ αὐτοῦ ὄντος θεοῦ λόγου πρὸ αἰώνων ἐσμὲν θρησκευταί.
- p. Apoc. 19, 13<sup>b</sup>.
   καὶ κέκληται τὸ ὄνομα αὐτοῦ ὁ λόγος τοῦ θεοῦ.
- q. Just. Dial. c. Tryph. c. 61. p. 284 C.

  μαρτυρήσει δέ μοι ὁ λόγος τῆς σοφίας, αὐτὸς ὢν οὖτος
  ὁ θεὸς ἀπὸ τοῦ πατρὸς τῶν ὅλων γεννηθείς.
- r. Just. Apol. I, 63. p. 96 C.
  ος λόγος καὶ πρωτότοκος ὢν θεοῦ καὶ θεὸς ὑπάρχει.
- s. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII). S. 545.
  οὖτός ἐστιν περὶ οὖ Ἰωάννης εἶπεν ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λό-γος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος.
- t. Theophil. ad Autol. II, 22. p. 118. ὅθεν διδάσκουσιν ήμᾶς αὶ ἅγιαι γραφὰὶ καὶ πάντες πνευματοφόροι, ἐξ ὧν Ἰωάννης λέγει ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν.
- u. Just. Dial. c. Tryph. c. 62. p. 285 D. συνῆν τῷ πατρί, καὶ τούτῳ ὁ πατὴρ προσομιλεί.
- v. Ign. ad Magn. VI, 1. p. 34, 2. ος πρὸ αἰώνων παρὰ πατρὶ ἦν.

w. Joh. 1, 1, 2.

ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόγος, καὶ ὁ λόγος ἦν πρὸς τὸν θεόν, καὶ θεὸς ἦν ὁ λόγος οὖτος ἦν ἐν ἀρχῆ πρὸς τὸν θεόν.

Da für sämmtliche der vorstehend citierten Autoren (mit alleiniger Ausnahme von Melito und Athenagoras) der Gebrauch des johanneischen Evangeliums, auch abgesehen vom Prologe, nachgewiesen werden kann, so ist es klar, dass bei denselben auch die Erwähnung des lovoc auf Johannes zurückgeht. Wegen Justins, welcher das johanneische Evangelium unter die ἀπομνημονεύματα τῶν ἀποστόλων rechnete, vgl. man die Bemerkungen zu Joh. 6, 69. Bezüglich Tatians steht es. wie oben bemerkt, ohnehin fest, dass er in seinem Diatessaron das johanneische Evangelium in ausgiebigster Weise benützte. Wenn Schmidts Vermuthung richtig ist, dass das zweite koptisch gnostische Werk um 160 geschrieben ist, so fällt die darin enthaltene erstmalige namentliche Citation des Johannes mit dem Diatessaron zusammen. Um 180 folgt die zweite namentliche Citation des Johannes durch Theophilus, bevor einer der drei Synoptiker eines namentlichen Citates in der patristischen Literatur gewürdigt wurde.

# Joh. 1, 3.

- a. Just. Apol. II, 6. p. 44 E.
  τὴν ἀρχὴν δι' αὐτοῦ πάντα ἔκτισε καὶ ἐκόσμησε.
- b. Theophil. ad Autol. II, 22. p. 118. ὁ δὲ λόγος αὐτοῦ, δι' οὖ τὰ πάντα πεποίηκεν, δύναμις ἄν.
- c. Hom. Clem. VI, 14. p. 77, 31.
   ἡ προμήθεια, ὑφ΄ ἡς τὰ πάντα ἐγένετο.
- d. Athenag. Legat. c. 10. p. 11, 3 ed. Schwartz.
  πρὸς αὐτοῦ γὰρ καὶ δι' αὐτοῦ πάντα ἐγένετο.
- e. Clem. Al. Paed. III, 5, 33. p. 273.

  πανταχοῦ δὲ τὸν λόγον, ὅς ἐστι πανταχοῦ, καὶ ἐγένετο ἄνευ αὐτοῦ οὐδὲ ἕν.
- f. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 5. et sine ipso factum est nihil.

g. Hippol. Ref. Haer. V, 8. p. 150 ed. Duncker. πάντα γάρ, φησί, δι' αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν.

h. Tatian. Or. ad Graec. 19. p. 22.
πάντα ὑπ αὐτοῦ, καὶ χωρὶς αὐτοῦ γέγονεν οὐδὲ ἕν.

i. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII). S. 545.

δι' αὐτοῦ πάντα ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν.

k. Joh. 1, 3.

πάντα δι' αὐτοῦ ἐγένετο, καὶ χωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδὲ ἕν, ὂ γέγονεν.

Dass auch Joh. 1, 3 in obiger Parallele bei Justin zu Grunde liegt, zeigt das vorangestellte την ἀργήν, welches an Joh. 1, 1. 2 sich anschliesst. Ebenso wenig ist der johanneische Ursprung der Citate des Theophilus, Athenagoras und Tatian zu bezweifeln. Des letzteren Lesart: ὑπ' αὐτοῦ beweist, dass auch in den clementinischen Homilien in den Worten:  $\dot{v}\phi$ ,  $\dot{\eta}c$   $\dot{\tau}\dot{\alpha}$   $\pi\dot{\alpha}\nu\tau\alpha$   $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\epsilon}\nu\epsilon\tau\sigma$  — Joh. 1, 3 zu Grunde liegt und dass die Lesart vn' avrov handschriftlich verbreitet war. Diese ältesten Citate, auch dasjenige aus Cod. Bruce, lassen es erkennen, dass der Zusatz: ο γέγονεν — in frühester Zeit nicht zu Joh. 1, 3, sondern zum Folgenden gezogen wurde. Vgl. die Paralleltexte und Erläuterungen zu Joh. 1, 4. Die Variante avev (statt yoolg) bei Clemens Al. kommt allein auf dessen Rechnung. Cod. D hat folgende Satzabtheilung: πάντα δί αὐτοῦ ἐγένετο καὶ γωρὶς αὐτοῦ ἐγένετο οὐδέν. ὂ γέγονεν. εν αὐτῶ ζωή ἐστιν.

### Joh. 1, 4.

a. Exc. Theod. § 19. ap. Clem. Al. p. 973. ο γέγονεν ἐν αὐτῶ, ζωή ἐστιν.

b. Iren. I, 8, 5. (Valentiniani).

άλλὰ ο γέγονεν ἐν αὐτῷ, φησί, ζωή ἐστιν.

c. Clem. Al. Paed. I, 6, 27. p. 114. δ γὰρ γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωή ἐστιν.

- d. Hippol. Refut. Haer. V, 8. p. 150. (Naasseni). ὁ δὲ γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωή ἐστιν.
- e. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 5. Quodcunque factum est, per ipsum vita erat.
- f. Iren. III, 11, 1.

Quod factum est, in ipso vita erat.

- g. Epiph. Ancor. c. 69. p. 74 A. ὅμοιον τῷ εἰπειν: ὁ γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωὴ ἦν.
- h. Exc. Theod. § 6. ap. Clem. Al. p. 968. ὁ γέγονεν ἐν αὐτῷ, τῷ λόγῳ, ζωὴ ἦν ἡ σύζυγος.
- i. Syr. Cur. Joh. 1, 3b. 4a.
   δ δὲ γέγονεν, ἐν αὐτῷ ζωή ἐστιν.
- k. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII). S. 545.

καὶ ο γέγονεν ἐν αὐτῷ, ζωή ἐστιν.

Für die Lesart. wonach ο γέγονεν zu Joh. 1, 4 gezogen wird, führt Tischendorf ausser den Codd. Alex., Ephr., Cantabr., Paris., Mosqu., Vercell., Veron., Palat. Vindob., Brix., Corbej.2, Monac. u. a. folgende Zeugen an: die Naassener bei Hippolyt, die Peraten ebenda, die Valentinianer bei Irenaeus, Heracleon, Theodotus, Clemens Al., Cyrillus Al., Eusebius, Hilarius, Ambrosius, Augustinus, Tatianus, Theophilus, Irenaeus, Cyrillus von Jerusalem, Athanasius, Tertullianus. Dazu kommen als weitere, von Tischendorf nicht notierte Zeugen vor allen Dingen der Syr. Cur. nach Baethgen, dessen Lesart: ο δε γέγονεν mit dem lateinischen Cod. Veron.: quod autem factum est - sich deckt, ferner Epiphanius und Ephraem Syr. nach Mösinger, sowie endlich auch für das von Schmidt herausgegebene koptischgnostische Werk der Cod. Bruce, dessen Inhalt aus d. J. 160 stammen dürfte. Die canonische Versabtheilung ist bekanntlich viel späteren Ursprungs. Dabei sind in den älteren Zeugen zwei Richtungen zu unterscheiden, die eine, in welcher das èv αὐτῷ zu ο γέγονεν, die andere, in welcher es zu ζωή ἐστιν gezogen worden ist.

#### Joh. 1, 4b.

- a. Exc. Theod. § 13. ap. Clem. Al. p. 971.

  οὖτός ἐστιν . . . . τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων, τῆς ἐχχλησίας δηλονότι.
- b. Joh. 1, 4b.
  καὶ ἡ ζωὴ ἦν τὸ φῶς τῶν ἀνθρώπων.

Zu der johanneischen Parallele aus den Excerptis Theodoti ist hier noch als aus johanneischem Einfluss stammend bei Celsus zu notieren: ἀ φῶς καὶ ἀλήθεια. Orig. c. Cels. II, 49.

#### Joh. 1, 5.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 5.

  Et haec lux in tenebris lucebat, et tenebrae eam non vicerunt.
- b Tatian. Or. c. Graec. c. 13. p. 60.

  καὶ τοῦτο ἔστιν ἄρα τὸ εἰρημένον ἡ σκοτία τὸ φῶς οὐ καταλαμβάνει.
- c. Clem. Al. Paed. I, 6, 28. p. 115.
   καὶ τὸ σκότος αὐτὸν οὐ καταλαμβάνει.
- d. Clem. Al. Paed. II, 9, 79. p. 218. καὶ ἡ σκοτία αὐτὸν οὐ καταλαμβάνει.
- e. Clem. Al. Paed. II, 10, 99. p. 229.

  καὶ ἡ σκοτία, φησίν, αὐτὸ οὐ καταλαμβάνει.
- f. Exc. Theod. § 8. ap. Clem. Al. p. 969. καὶ ἡ σκοτία αὐτὸν οὐ κατέλαβεν.
- g. Joh. 1, 5.

  χαὶ τὸ φῶς ἐν τῆ σχοτία φαίνει, χαὶ ἡ σχοτία αὐτὸ οὐ χατέλαβεν.

Das Praesens καταλαμβάνει ist bei Clemens Al. durch die sich gleichbleibende dreimalige Wiederholung sowie durch das Zusammentreffen mit Tatian als gute vorcanonische Lesart beglaubigt. Das zweimalige auf einer Construktion ad sensum beruhende αὐτόν bei Clemens Al. ist auch durch die Ex-

١

cerpta Theodoti vertreten, sowie durch die Codd. H, 13 u. a. und die Italae-Codd. e q. Die Übersetzungsvariante des syrischen Textes vicerunt, welche Mösinger bei Ephraem auf pag. 5.6 dreimal bietet, führt Zahn auf κατέλαβεν bedeute. Vgl. Zahn, Forschungen I, 114.

#### Joh. 1, 9.

- a. Testam. XII patr. Levi c. 14. τὸ φῶς τοῦ χόσμου τὸ δοθὲν ἐν ὑμῖν εἰς φωτισμὸν παντὸς ἀνθρώπου.
- b. Testam. XII patr. Benj. c. 11.

  καὶ ἀναστήσεται ἐκ τοῦ σπέρματός μου ἐν ὑστέροις καιροις ἀγαπητὸς κυρίου, ἀκούων τὴν φωνὴν αὐτοῦ, γνῶσιν καινὴν φωτίζων πάντα τὰ ἔθνη, φῶς γνώσεως.
- c. The Rest of the Words of Baruch IX, 3. p. 62 ed. Harris.  $\tau \grave{o} \ \varphi \tilde{\omega} \varsigma \ \tau \grave{o} \ \mathring{\alpha} \lambda \eta \vartheta \iota \nu \grave{o} \nu \ \tau \grave{o} \ \varphi \omega \tau \iota \zeta o \nu \ \mu \varepsilon.$
- d. Basilides ap. Hippol. Ref. Haer. VII, 22.

  ἡν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, ὁ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον ἐρχόμενον εἰς τὸν χόσμον.
- e. Naasseni ap. Hippol. Ref. Haer. V, 9.
  εἰ δέ τις, φησίν, ἐστὶ τυφλὸς ἐχ γενετῆς καὶ μὴ τεθεαμένος φῶς τὸ ἀληθινόν, ὃ φωτίζει πάντα ἄνθοωπον ἐρχόμενον εἰς τὸν κόσμον, δὶ ἡμῶν ἀναβλεψάτω.
- f. Just. Dial. c. Tryph. c. 17. p. 235 C.
  τοῦ μόνου ἀμώμου κᾶι δικαίου φωτὸς τοῖς ἀνθρώποις
  πεμφθέντος παρὰ τοῦ θεοῦ.
- g. Tatian. Or. c. Graecos c. 13. p. 14. λόγος μέν ἐστι τὸ θεοῦ φῶς.
- h. Joh. 1, 9.

  ην (Syr. Cur., Palat. Vind.: ἔστι δὲ) τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν,
  ὅ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον ἐρχόμενον εἰς τὸν
  χόσμον.

Hier tritt uns zum ersten Male der Einfluss entgegen, den das johanneische Evangelium auch auf die Testamenta XII patr. ausgeübt hat. Denn nicht nur die Parallele aus dem Testamentum Levi, sondern auch die Anspielung in dem

Testamentum Benjamin setzen Joh. 1. 9 voraus, obwohl an letzterer Stelle Lc. 2, 32 mit hereinspielt. Aber auch "der Rest der Worte des Baruch", welcher mit Anlehnung an die jüdische "Apokalypse des Baruch" von einem Judenchristen i. J. 136 verfasst worden ist, lässt deutlich die Einwirkung des johanneischen Evangeliums erkennen. Da nun auch die Testamenta XII patr. aus dem Schosse des Judenchristenthums entstanden sind (vgl. Ritschl. Altkatholische Kirche S. 172 ff.), so haben wir hier zwei Zeugnisse, welche die oben mitgetheilte Angabe des Epiphanius bestätigen, dass das johanneische Evangelium auch bei einer ebionitischen Richtung im Gebrauch gewesen sei. Dabei ist zu beachten, wie frühzeitig der literärische Einfluss des johanneischen Evangeliums in den judenchristlichen Schriften (Testam. XII patr. 90-130, The Rest of the Words of Baruch 136) sich geltend gemacht hat. Auf der anderen Seite stehen die Gnostiker, unter ihnen Basilides um 130. Auch Justin und Tatian treten herzu. letzterer mit der Lesart gort, welche Lesart auch im Syrer Curetons vertreten ist - von Tischendorf noch nicht angemerkt. Der Valentinianer Theodotus endlich citiert in den Exc. Theod. § 41. ap. Clem. Al. p. 979 mit der Formel: περὶ οὖ ὁ ἀπόστολος λέγει — dieses johanneische Logion mit zweifellos anerkannter apostolischer Autorität.

## Joh. 1, 11.

- a. Celsus ap. Orig. c. Cels. IV, 7. Opp. I, 506. ΐνα οἱ μὲν παραδεξάμενοι αὐτὴν [sc. τὴν σωτηρίαν] χρηστοὶ γενόμενοι σωθῶσιν, οἱ δὲ μὴ παραδεξάμενοι, ἀποδειχθέντες πονηροὶ κολασθῶσιν.
- b. Clem. Al. Strom. VII, 13, 83. p. 882.
  είς τὰ ἴδια, φησίν, ἡλθεν ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ, καὶ οἱ ἴδιοι αὐτὸν οὐκ ἐδέξαντο.
- c. Joh. 1, 11.
  εἰς τὰ ἴδια ἦλθεν, καὶ οἱ ἴδιοι αὐτὸν οὐ παρέλαβον.
- d. Aphraates ed. Bert. p. 9.

  Wie geschrieben steht: Er kam in sein Eigenthum, und sein Eigenthum nahm ihn nicht auf.

Auch zum johanneischen Evangelium finden sich Varianten, welche als Übersetzungsvarianten eines hebräischen Urtextes analysiert werden könnten. So hier: παραδέχεσθαι (Cels.) = δέχεσθαι (Clem. Al.) = παραλαμβάνειν (Joh.) = ΣΕΡ. Aber erstlich ist die Zahl derartiger Varianten beim vierten Evangelium im Vergleich zu den synoptischen Varianten eine sehr beschränkte; sodann findet sich im johanneischen Evangelium diese Erscheinung nur bei ganz geläufigen und durch den Gebrauch abgegriffenen Ausdrücken; endlich spielt an nicht wenigen Stellen der synoptische Evangelientypus herein. So hier, wo das Logion Mt. 10, 40: ὁ δεχόμενος ὑμᾶς ἐμὲ δέχεται πτλ. anklingt, dessen johanneische Fassung Joh. 13, 20: ὁ λαμβάνων ἐάν τινα πέμψω, ἐμὲ λαμβάνει zu finden ist.

#### Joh. 1. 12.

- a. Tert. de oratione c. 2.

  Scriptum est: qui in eum crediderint, dedit eis potestatem, ut filii dei vocentur.
- b. Joh. 1, 12. ὅσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν, ἔδωκεν αὐτοις ἐξουσίαν τέκνα θεοῦ γενέσθαι, τοις πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ.

Das abweichende Citat Tertullians beruht wohl auf einigen Gedächtnissfehlern und auf einer Vermischung mit 1. Joh. 3, 1:  $\ln \alpha \tau \ell \pi \nu \alpha \vartheta \epsilon o \tilde{\nu} \times \lambda \eta \vartheta \tilde{\omega} \mu \epsilon \nu$ . Vgl. einen verwandten Fall bei Aphraates und Justin zu Lc. 12, 36.

### Joh. 1, 13.

- a. Iren. III, 16, 2.

  non enim ex voluntate carnis neque ex voluntate
  viri, sed ex voluntate dei verbum caro factum est.
- b. Iren. III, 19, 2.

  non ex voluntate carnis neque ex voluntate viri
  natus est filius hominis.
- c. Tertull. de carne Christi c. 19.

  non ex sanguine nec ex voluntate carnis nec ex
  voluntate viri, sed ex deo natus est.

- d. Tertull. de carne Christi c. 24.

  non ex sanguine neque ex carnis et viri voluntate,
  sed ex deo natus est.
- e. Just. Apol. I, 32. p. 74B.
  οὐκ ἐξ ἀνθρωπείου σπέρματος, ἀλλ' ἐκ θείας δυνάμεως.
- f. Just. Dial. c. Tryph. c. 54. p. 274 A.
  οὖκ ἐξ ἀνθρώπου σπέρματος, ἀλλ' ἐκ τῆς τοῦ θεοῦ δυνάμεως.
- g. Just. Dial. c. Tryph. c. 76. p. 301 A.
  τὸ γὰς ὡς νίὸν ἀνθςώπου εἰπεῖν, φαινόμενον μὲν καὶ γενόμενον ἄνθςωπον μηνύει, οὖκ ἐξ ἀνθςωπίνου δὲ σπέςματος ὑπάρχοντα δηλοῖ.
- h. Just. Dial. c. Tryph. c. 61. p. 284 B. ἐχ τοῦ ἀπὸ τοῦ πατρὸς θελήσει γεγενῆσθαι.
- i. Just. Dial. c. Tryph. c. 76. p. 301 C.
   ὅτι αἶμα μὲν ἔχειν αὐτὸν προεμήνυεν, ἀλλ' ο ἀκ ἐξ ἀνθρώπων, ὅν τρόπον τὸ τῆς ἀμπέλου αἶμα οὐκ ἄνθρωπος ἔγέννησεν ἀλλ' ὁ θεός.
- k. Just. Dial. c. Tryph. c. 63. p. 286 D.
   ώς τοῦ αξματος αὐτοῦ οὐκ ἐξ ἀνθρωπείου σπέρματος γεγενημένου, ἀλλ' ἐκ ψελήματος θεοῦ.
- Just. Dial. Apol. I, 22. p. 67 E.
   ἰδίως παρὰ τὴν κοινὴν γένεσιν γεγενῆσθαι αὐτὸν ἐκ θεοῦ λέγομεν λόγον θεοῦ.
- m. Epiph. Haer. LXVI, 42. p. 654D.

  οῦ οὖκ ἐξ αἵματος οὖδὲ ἐκ σαρκός, ἀλλ' ἐκ θεοῦ ἐγεννήθησαν.

Der vorcanonische Text zu Joh. 1, 13 lautete, wie aus der Übereinstimmung von Justin, Irenaeus, Tertullian, Ambrosius, Augustinus, Ps.-Athanasius, ferner auch nach dem Zeugniss des altlateinischen Cod. Veronensis, wahrscheinlich auch nach der ursprünglichen Lesart des Cod. Cantabri-

giensis (vgl. Zahn, Geschichte des Kanons I. 2, S. 519 Anm. 1.) sich ergiebt, nicht οι - ἐγεννήθησαν, wie alle griechischen Codices jetzt lesen, sondern (im christologischen Sinne): 8c — Everynon. Bei Irenaeus vergleiche man noch: non ex voluntate viri erat, qui nascebatur (Iren. III, 21, 5). Auch eine Notiz über Simon Magus bei Hippolyt (Ref. Haer, VI. 9) weist auf dieselbe Voraussetzung. Darnach soll Simon Magus gelehrt haben: ολαητήριον δε λέγει είναι τον ανθρωπον τον έξ αίμάτων γεγεννημένον, καὶ κατοικείν ἐν αὐτῷ τὴν ἀπέοαντον δύναμιν, ην δίζαν είναι τῶν ολων ωποίν. Dazu kommt noch der Text in den manichäischen Actis Archelai c. 5: χαὶ μὴ τὸν μονογενῆ τὸν έχ τῶν χόλπων τοῦ πατρὸς καταβάντα, Μαρίας τινός γυναικός έλεγον είναι υίον, έξ αξματος χαὶ σαρχὸς χαὶ τῆς ἄλλης δυσωδίας τῶν γυναιχῶν γεγενῆσθαι. Neben einer ausdrücklichen Bezugnahme auf Joh. 1. 18. und zwar nach einem vorcanonischen Texte, findet sich hier eine christologische Aussage auf Grund von Joh. 1, 13, welche ebenfalls jenen vorcanonischen Text: ος — ἐγεννήθη voraussetzt. Dabei tritt die Variante αίματος (anstatt des canonischen αίματων) auf, welche Variante αίματος nach Tischendorf bei Tertullian, Hilarius, Augustin, Eusebius, Epiphanius und zwei Itala-Codices, also zum Theil in sehr alten Zeugen, zu constatieren ist, während Tischendorf Justin und den Syr. Cur. nicht erwähnt. Es ist hiermit zugleich evident, dass Justin wirklich das johanneische Evangelium vor Augen gehabt hat, wenn er im Dial. c. Tr. αίματος gebraucht unter gleichzeitigen deutlichen - auch sonst in seinen Schriften öfter wiederkehrenden - Anklängen an Joh. 1, 13, welches er ebenfalls im christologischen Sinne mit der Lesart: ος - ἐγεννήθη vorgefunden haben muss. Man wird sich also davon überzeugen müssen, dass dies der ursprüngliche und richtige Text von Joh. 1, 13 gewesen ist. Dieser Text entspricht auch vollkommen dem Zusammenhang, sofern allein bei dieser Lesart die nachfolgende christologische Aussage: καὶ ὁ λόγος σὰοξ ἐγένετο — vorbereitet wird. Dass dieser Text auch dem vorcanonischen Kindheitsevangelium, der Voraussetzung des johanneischen Prologs, entspricht (man vgl. namentlich: οὐδὲ ἐχ θελήματος ἀνδρός Joh. 1, 13 mit ἐπεὶ ἄνδρα οὐ γινώσκω Lc. 1, 34), darüber wird im nächsten Hefte zu Lc. 1, 34 das Erforderliche erläutert werden.

Zum Schlusse sei noch erwähnt, dass auch der griechische Text der Apologie des Aristides eine Anspielung an Joh. 1, 13 im christologischen Sinne enthält. Vgl. c. 15 (p. 110 ed. Harris und Robinson): καὶ ἐκ παρθένου ἀγίας γεννηθεὶς ἀσπόρως τε καὶ ἀφθόρως σάρκα ἀνέλαβε. Allerdings bietet der syrische und armenische Text gerade zu dem ἀσπόρως τε καὶ ἀφθόρως kein Aequivalent; da aber an der Bezugnahme auf Joh. 1, 14 nach sämmtlichen drei Texten an der bezeichneten Stelle nicht zu zweifeln ist (vgl. das Folgende), so möchte man geneigt sein, auch das ἀσπόρως τε καὶ ἀφθόρως, eine jedenfalls sehr feine Bezugnahme auf Joh. 1, 13, als echt und ursprünglich anzuerkennen.

#### Joh. 1, 14.

- a. Barn. V, 10. 11. p. 22, 11. 14.
   η λθεν ἐν σαρχί . . . . εἰς τοῦτο ἐν σαρχὶ η λθεν.
- b. Just. de resurr. fragm. 1. p. 588 C.
   νίὸς ὁ λόγος ἡλθεν εἰς ἡμᾶς σάρκα φορέσας.
- c. Ep. ad Diogn. XI, 2. 3. p. 163, 5. 8.
   οἰς ἐφανέρωσεν ὁ λόγος φανείς . . . . οὖ χάριν ἀπέστειλε λόγον, ἵνα χόσμφ φανῆ.
- d. Barn. V, 6. p. 22, 2. ὅτι ἐν σαρκὶ ἔδει αὐτὸν φανερωθῆναι.
- f. Barn. VI, 9. p. 26, 18. 
  ἐλπίσατε, φησίν, ἐπὶ τὸν ἐν σαρκὶ μέλλοντα φανεροῦσθαι 
  ύμιν Ἰησοῦν.
- g. Barn. VI, 14. p. 28, 18. ὅτι αὐτὸς ἐν σαρκὶ ἔμελλεν φανεροῦσθαι καὶ ἐν ἡμιν κατοικείν.
- h. Just. Dial. c. Tryph. c. 48. p. 267 C. Φεὸς ὧν . . . . . γεννηθῆναι ἄνθοωπος ὁμοιοπαθης ήμτν, σάρκα ἔχων.

i. Just. Apol. I, 32. p. 74 B.
δ νίὸς δ λόγος ἐστίν· ὅς τίνα τρόπον σαρκοποιηθεὶς
ἄνθοωπος γέγονεν, ἐν τοις ἑξῆς ἐροῦμεν.

k. Just. Apol. I, 66. p. 98 A.
ἀλλ' ου τρόπου διὰ λόγου θεοῦ σαρχοποιηθεὶς Ἰησοῦς
Χριστὸς ὁ σωτὴρ ἡμῶν καὶ σάρκα καὶ αἰμα ὑπερ σωτηρίας ἡμῶν ἔσχεν, οῦτως κτλ.

Just. Apol. I, 5. p. 56 A.
 τοῦ λόγου μορφωθέντος καὶ ἀνθρώπου γενομένου καὶ Ἰησοῦ Χριστοῦ κληθέντος.

m. Clem. Rom. II, 9, 5. p. 124, 4. Χριστὸς ὁ κύριος ὁ σώσας ἡμᾶς, ὢν μὲν τὸ πρῶτον πνεῦμα, ἐγένετο σάρξ.

n. Exc. Theod. § 19. ap. Clem. Al. p. 973. καὶ ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο.

c. Epiph. Ancor. c. 43. p. 49 Å.
 ἀρχὴ γὰρ ὁδῶν τῆς δικαιοσύνης τοῦ εὐαγγελίου τό σὰρξ ἡμιν ὁ λόγος ἐν Μαρία ἐγένετο.

p. Herm. Sim. V, 6, 5. p. 156, 2.
τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον τὸ προόν, τὸ κτίσαν πᾶσαν τὴν κτίσιν,
κατώκισεν ὁ θεὸς εἰς σάρκα, ἢν ἡβούλετο αὕτη οὖν ἡ
σάρξ, ἐν ἡ κατώκησε τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον.

q. Διδ. Χ, 2.
 οὖ κατεσκήνωσας ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν.

r. Aristid. Apol. c. 15. p. 9 ed. Hennecke.
Gr.: σάρκα ἀνέλαβε καὶ ἐφάνη ἀνθρώποις — Armen.: sich
Fleisch von der Jungfrau nahm und sich in der menschlichen Natur offenbarte der Sohn Gottes — Syr.: und von
einer hebräischen Jungfrau Fleisch annahm und anzog
und in einer Menschentochter der Sohn Gottes wohnte.

s. Joh. 1, 14°.

καὶ ὁ λόγος σὰςξ ἐγένετο καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμιν.

Αυσου dom hamita το Joh 1 12 απτάματος συσομίσομος

Ausser dem bereits zu Joh. 1, 13 erwähnten griechischen Texte bietet die Aristides-Apologie noch folgende Texte nach der armenischen und syrischen Version: Armen.: Ipse est Verbum, qui ex progenie Hebraica, secundum carnem, ex Maria

Virgine Deipara natus est. Und vorher: de caelis descendit ex Hebraea Virgine natus, ex Virgine carnem assumpsit, assumtaque humana natura semet ipsum Dei filium revelavit. Zu dieser letzterwähnten Stelle hat der Syrer folgende Parallele: it is said that God came down from heaven, and from a Hebrew Virgin took and clad Himself with flesh, and in a daughter of man there dwelt the Son of God. Wenn man sich dazu noch einmal den griechischen Text vergegenwärtigt: καὶ ἐκ παρθένου άγίας γεννηθείς, ἀσπό- $\rho\omega_{\mathcal{C}}$   $\tau_{\mathcal{E}}$   $\chi\alpha_{\mathcal{C}}$   $\dot{\alpha}\omega\theta\dot{\alpha}\rho\omega_{\mathcal{C}}$ .  $\sigma\dot{\alpha}\rho\chi\alpha$   $\dot{\alpha}\nu\dot{\epsilon}\lambda\alpha\beta\epsilon$  —, so ergeben sich als sicherer Urtext die Worte: ἐχ παρθένου [γεννηθείς] σάρχα ανέλαβε, in welchen Worten ein zweifelloser Anklang an Joh. 1. 14 zu erkennen ist. Merkwürdig ist dabei die Berührung mit dem unter o mitgetheilten Text des Epiphanius: oào& ήμεν ο λόγος εν Μαρία εγένετο. Ausserdem ist in dem syrischen Texte: dwelt das ἐσχήνωσεν aus Joh. 1, 14 wieder zu erkennen. Dasselbe ἐσχήνωσεν klingt auch an in dem κατεσχήvocas, welches die von johanneischen Elementen durchdrungenen eucharistischen Gebete der Διδαγή darbieten, aber ebenso in dem χατώχισε und χατώχησε des Hermas, welchem, wenn der griechische Text nur die Version eines lateinischen Originals sein sollte, ursprünglich ein habitavit = ἐσχήνωσεν entsprochen haben kann. (Dass bei Hermas ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ und τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον identisch und mit dem gleichbedeutend sind, was sonst ὁ λόγος heisst, ist als bekannt vorauszusetzen.) Bei Barnabas finden sich in dem analogen èv vutv xaroixetv und èv gaoxì φανεροῦσθαι johanneische Anklänge. Noch deutlicher ist das έγένετο σὰοξ des zweiten Clemensbriefes. Bei Justin sind in den Verknüpfungen von σάρξ, λόγος und σαρχοποιηθείς um so weniger johanneische Einflüsse zu verkennen, als ja auch Joh. 1, 13 (nach seinen vorcanonischen Lesarten), wie wir sahen, von Justin benützt worden ist.

# Joh. 1, 16.

a. Barn. V, 6. p. 20, 20.

οὶ προφήται ἀπ' αὐτοῦ ἔχοντες τὴν χάριν εἰς αὐτὸν ἐπροφήτευσαν.

b. Ign. ad Magn. VIII, 1. 2. p. 36, 1. εὶ γὰο μέχοι νῦν κατὰ νόμον Ἰουδαϊσμὸν ζῶμεν, ὁμολο-

γοῦμεν χάριν μὴ εἰληφέναι. οἱ γὰρ θειότατοι προφῆται κατὰ Χριστὸν Ἰησοῦν ἔξησαν, διὰ τοῦτο ἐδιώχθησαι ἐνπνεόμενοι ὑπὸ τῆς χάριτος αὐτοῦ.

c. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII). S. 545.

έχ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἐλάβομεν χάριν.

d. Joh. 1, 16.

ότι ἐχ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν χαὶ χάριν ἀντὶ χάριτος.

Aus obigen Parallelen bei Barnabas und Ignatius scheint hervorzugehen, dass man in nachapostolischer Zeit das johanneische Wort: ἐχ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεις πάντες ἐλά-βομεν καὶ χάριν ἀντὶ χάριτος vorzugsweise auf die alttestamentlichen Propheten bezog. Ähnlich wie es 1. Petr. 1, 10. 11 geschieht, dachte man die Propheten des alten Bundes von dem Geiste Christi abhängig und bezog darauf — allerdings nicht dem ursprünglichen Sinn entsprechend — die johanneische Aussage. — Viele Lateiner haben anstatt accepimus vielmehr accipimus; möglicher Weise ist auch — worauf Nestle aufmerksam macht — im Syr. Cur. das Perfect zu lesen.

## Joh. 1, 17.

a. Aphraates ed. Bert. p. 23.

Und wiederum stehet geschrieben: Die Wahrheit des Gesetzes ist durch Jesum geworden.

b. Joh. 1, 17.

ότι ὁ νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη, ἡ χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐγένετο.

Der Aphraates-Text, welchen Zahn (Forschungen I, 121 f.) folgendermassen reconstruiert: Per Moysen lex (data) est, sed veritas ejus per Jesum facta est, muss als eine im judenchristlichen Sinne geschehene Correktur, bezw. Epexegese von Joh. 1, 17 bezeichnet werden. Jesus sollte danach (wie in der späteren Deutung von Mt. 5, 17) lediglich als der Erfüller des Gesetzes erscheinen; gerade das Neue, das durch ihn kam, die  $\chi \acute{\alpha} \rho \iota \varsigma$ , ist in dieser Textänderung verschwunden. — Das arabische Dia-

tessaron nach Ciasca p. 6b hat hier folgenden Wortlaut: Quia lex per Moysen data est, veritas et gratia per Jesum Christum facta est. Durch Voranstellung der veritas bildet diese Textgestalt die Brücke zu der von Aphraates vertretenen Umgestaltung.

### Joh. 1, 18.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 105. p. 332 C.

Μονογενής γὰρ ὅτι ἦν τῷ πατρὶ τῷν ὅλων οὖτος, ἰδίως ἐξ αὐτοῦ λόγος καὶ δύναμις γεγεννημένος, καὶ ὕστερον ἄνθρωπος διὰ τῆς παρθένου γενόμενος, ὡς ἀπὸ τῷν ἀπομνημονευμάτων ἐμάθομεν, προεδήλωσα.

- b. Acta Archelai c. 5.
  - καὶ εἴθε μὲν ἄχοι τούτων ἔφθασεν αὐτῶν ἡ ματαιοπονία καὶ μὴ τὸν μονογενῆ τὸν ἐκ κόλπων τοῦ πατρὸς καταβάντα Χριστόν, Μαρίας τινὸς γῦναικὸς ἔλεγον εἶναι νίον.
- c. Ep. ad Diogn. VIII, 5. p. 160, 11. ἀνθρώπων δὲ οὐδεὶς οὕτε εἰδεν οὔτε ἐγνώρισεν, αὐτὸς δὲ ἑαυτὸν ἐπέδειξεν.
- d. Joh. 1, 18.

θεὸν οὐδεὶς ξώραχεν πώποτε ὁ μονογενης υίὸς ὁ ὢν εἰς τὸν χόλπον τοῦ πατρός, ἐχείνος ἐξηγήσατο.

Was zuvörderst das Justin-Citat anlangt, so enthält es in den Worten μονογενης τῷ πατρί eine unverkennbare Bezugnahme auf Joh. 1, 18. Denn die Sache liegt nicht etwa so, wie sie Bousset (Die Evangeliencitate Justins des Märtyrers S. 116) darzustellen sucht, als ob Justin durch den vorher citierten Psalmentext (Ps. 22, 19—21) auf den Ausdruck μονογενης τῷ πατρί gekommen wäre. Bietet doch der Septuaginta-Text von Ps. 22, 19, wie ihn Justin citiert: ῥῦσαι ἀπὸ ἑομφαίας τὴν ψυχήν μου καὶ ἐκ κειρὸς κυνὸς τὴν μονογενῆ μου, in der Übersetzung von τητης (= της) die Form μονογενης als Femininum, an sich mithin ohne jegliche christologische Beziehung, und dabei ohne den charakteristischen Zusatz: τῷ πατρί. Es verhält sich die Sache also vielmehr in umgekehrter Weise. Einzig

und allein der evangelische Text von Joh. 1, 18 erklärt es. wie Justin auf den absonderlichen Gedanken gerathen konnte, die יחידה  $= \tau \dot{n} \nu$  μονογενή des Psalms christologisch zu verwenden. Und wir vermögen ia noch mehrere ähnliche Fälle zu beobachten. da Justin neutestamentliche Ideen unter alttestamentlichen Beziehungen für die iüdische Auffassung schmackhaft zu machen gesucht hat, ohne die schriftlichen neutestamentlichen Quellen dieser Ideen zu verrathen. Man vol. Dial. c. 91, 94 mit Joh. 3. 14. 15. ferner Dial. c. 110 mit Joh. 15, 2. Dabei scheint Justin dieienige Lesart von Joh. 1, 18 vor sich gehabt zu haben, nach welcher μονογενής absolut (weder durch νίος noch durch θεός ergänzt) gebraucht war, diejenige Lesart, welche, als die ursprüngliche vorausgesetzt, das Schwanken zwischen & coc und vioc. in das sich (man vgl. Tischendorf p. 745, 746) die meisten Zeugen theilen, allein genügend erklärt. Diese Lesart mit dem absoluten μονογενής, welche am leichtesten mit dem Psalmenwort: την μονογενή μου parallelisiert werden konnte. vertreten auch die Testamenta XII patr. (vgl. das Citat zu Joh. 3, 16), ferner die Acta Archelai, welche - unter den Zeugen für diese Lesart von Tischendorf nicht genannt auch die von Tischendorf ebenfalls nicht berücksichtigte Lesart έχ χόλπων (= έχ τοῦ χόλπον - Syr. Cur. = ex sinu bei Ephraem nach Mösinger p. 3) uns erhalten haben. Mit der Bezugnahme auf Joh. 1, 18 verknüpft Justin in engster Verbindung einen Rückblick auf das Kindheitsevangelium. in welchem der λόγος und die δύναμις als das zeugende Prinzip für die Geburt Jesu διὰ τῆς παρθένου bezeichnet waren. Vgl. im nächsten Hefte die Erläuterungen zu Lc. 1, 32. 35.

# Joh. 1, 20.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 88. p. 316 C.
  οἱ ἄνθοωποι ὑπελάμβανον αὐτὸν εἶναι τὸν Χριστόν, πρὸς
  οὺς καὶ αὐτὸς ἐβόα οὐκ εἶμὶ ὁ Χριστός, ἀλλὰ φωνὴ
  βοῶντος.
- b. Pistis Sophia p. 9, 25 ed. Schwartze et Petermann.

  Propter hoc igitur dubitavistis olim, cum dixissem vobis:
  dixit Johannes: ego non sum Christus.

  Texte und Untersuchungen X, 4.

c. Joh. 1, 20.

καὶ ώμολόγησεν καὶ οὐκ ἠονήσατο καὶ ώμολόγησεν οτι ἐγὸ οὐκ εἰμὶ ὁ Χριστός.

Während der Text der Pistis Sophia lediglich aus Johannes zu erklären ist, kann man dies von dem Citate Justins nicht sagen. Es spielen die Parallelen Lc. 3, 15, namentlich Act. 13, 25 sowie zwei Citate bei Hippolyt (zu Lc. 3, 15 mitgetheilt) herein, welche mitsammt dem Citate Justins auf einen gemeinsamen Urtext zurückschliessen lassen. Ich stimme also in diesem Falle mit Bousset (S. 66 ff.) überein und verweise auf die Erläuterungen zu Lc. 3, 15, wonach hier wahrscheinlich ein Textbestandtheil des vorcanonischen Evangeliums nachwirkt. Vgl. Heft III, 12. 13. Marcus hat sonach hier eine seiner beliebten Umschaltungen (vgl. Heft II, 16 ff.) vorgenommen.

#### Joh. 1, 29.

a. Test. XII patr. Benj. 3.

πληρωθήσεται επί σοι προφητεία οὐρανοῦ περὶ τοῦ ἀμνοῦ τοῦ θεοῦ καὶ σωτῆρος τοῦ κόσμον.

b. Test. XII patr. Joseph c. 19.

καὶ τιμᾶτε τὸν Ἰούδαν καὶ τὸν Λευί, ὅτι ἐξ αὐτῶν ἀνατελει ὑμιν ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ χάριτι σώζων πάντα τὰ ἔθνη καὶ τὸν Ἰοραήλ.

- c. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 41.

  Ecce hic est agnus dei, <u>hic est</u>, qui venit tollere peccata mundi.
- d. Ephraem Syr. ed. Mösinger p. 43.

  Et quum audisset: Ecce venit agnus dei, et is est, qui tollit peccata mundi.
- e. Iren. III, 10, 3.

  Ecce agnus dei, qui aufert peccatum mundi.
- f. Jes. 53, 7 LXX = Act. 8, 32. ώς πρόβατον ἐπὶ σφαγὴν ἤχθη, καὶ ώς ἀμνὸς ἐναντίον τοῦ κείροντος οὐκ ἀνοίγει τὸ στόμα αὐτοῦ.

g. Joh. 1, 29.

ἴδε ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ ὁ αἴρων τὴν ἁμαρτίαν τοῦ χόσμου.

h. Joh. 1, 36.

[Syr. Cur.: Ἰδε ὁ Χριστός], Ἰδε ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ.

Auch hier zeigt sich die Abhängigkeit der Testamenta XII patr. von dem johanneischen Evangelium in dem Ausdruck: τοῦ ἀμνοῦ τοῦ θεοῦ sowie τοῦ κόσμου, welche termini im Alten Testament nicht und im Neuen Testament nur Joh. 1, 29. 36 sich vorfinden. Beachtenswerth sind die Varianten bei Ephraem: hic est, qui venit — ecce venit agnus dei, et is est, qui etc.

Der Syr. Cur., wie er Joh. 1, 36: ἴδε ὁ Χριστός vorsetzt, fügt auch Joh. 1, 29 vor ὁ αἴρων ein ἴδε ein. Mit ihm gehen fünf altlateinische Übersetzungen, die Vulgata, Cyprian, Origenes. Zu notieren ist noch das Citat in dem neu entdeckten vierten Buche des Daniel-Commentars von Hippolyt (p. 25. ed. Bratke): ὡς Ἰωάννης περὶ αὐτοῦ λέγει ἴδε ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ ὁ αἴρων τὰς ἀμαρτίας τοῦ κόσμου. Mit der Lesart τὰς ἀμαρτίας steht unter den Griechen Hippolyt völlig isoliert, während nach Ephraem im Syrischen sowie nach zahlreichen Handschriften im Altlateinischen der Plural gewöhnlich war.

## Joh. 1, 31.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 8. p. 226 B.
μέχρις ἂν ἐλθὰν Ἡλίας χρίση αὐτὸν καὶ φανερὸν πᾶσι ποιήση.

b. Barn. V, 6. p. 22, 2.
 ὅτι ἐν σαφαὶ ἔδει αὐτὸν φανεφωθῆναι.

c. Joh. 1, 31.

κάγὸ οὐκ ἦδειν αὐτόν, ἀλλ' ἵνα φανερωθῆ τῷ Ἰσραήλ, διὰ τοῦτο ἦλθον ἐγὸ ἐν ὕδατι βαπτίζων.

Die drei Elemente a) χρίση (Just.) =  $\beta \alpha \pi \tau i \zeta \omega \nu$  (Joh.) b)  $\varphi \alpha \nu \epsilon \rho \delta \nu$  ποιήση (Just.) =  $\varphi \alpha \nu \epsilon \rho \omega \vartheta \tilde{\eta}$  (Joh.) c)  $\dot{\epsilon} \lambda \vartheta \dot{\omega} \nu$  (Just.) =  $\dot{\eta} \dot{\lambda} \vartheta o \nu$  (Joh.) constituieren eine nicht zu bezweifelnde Abhängigkeit Justins von dem vierten Evangelium auch an dieser Stelle.

Zu dem φανερωθηναι des Barnabas vgl. man noch Barn. VI, 7. p. 26, 10: ἐν σαρκὶ οὖν αὐτοῦ μέλλοντος φανεροῦσθαι — und Barn. VI, 9. p. 26, 19: τὸν ἐν σαρκὶ μέλλοντα φανεροῦσθαι ήμιν Ἰησοῦν.

#### Joh. 1, 32.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 88. p. 316 C.
  τὸ πνεῦμα οὐν τὸ ἄγιον καὶ διὰ τοὺς ἀνθρώπους, ὡς προέφην, ἐν εἰδει περιστερᾶς ἐπέπτη αὐτῷ.
- b. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 128.

  Testatur enim Joannes baptista: Ego vidi spiritum in similitudine corporis columbae, quae descendit et requievit in eo.
- c. Joh. 1, 32.

καὶ ἐμαρτύρησεν Ἰωάννης λέγων ὅτι τεθέαμαι τὸ πνεῦμα καταβαίνον ὡς περιστερὰν ἐξ οὐρανοῦ, καὶ ἔμεινεν ἐπ' αὐτόν.

Die apodiktische, declaratorische Bedeutung der Taufe Jesu (vgl. Heft III, 20. 23) tritt unter den canonischen Evangelien am deutlichsten in dem johanneischen Evangelium hervor. Daher wird der Ausdruck bei Justin:  $\delta\iota\dot{\alpha}$   $\tau o\dot{\nu}_{\mathcal{G}}$   $\dot{\alpha}\nu\vartheta\varrho\dot{\alpha}\pi o\nu_{\mathcal{G}}$  aus dem Einfluss dieser Evangelienschrift zu erklären sein. Bei Ephraem ist das: in similitudine corporis aus Lc. 3, 21 eingetragen. Vgl. dazu Heft III. 19.

### Joh. 1, 35.

a. Syr. Sin. Joh. 1, 35.

καὶ τῆ ἐπαύριον εἰστήκει αὐτὸς ὁ Ἰωάννης καὶ ἐκ τῶν  $\mu$ αθητῶν αὐτοῦ δύο  $\mu$ ετ αὐτοῦ (τολα).

b. Joh. 1, 35.

τῆ ἐπαύριον πάλιν εἰστήκει ὁ Ἰωάννης καὶ ἐκ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ δύο.

Der Zusatz:  $\mu \varepsilon \tau'$   $\alpha \vec{v} \tau o \vec{v}$  kommt lediglich auf Rechnung des Syr. Sin. und findet sich sonst nirgends.

#### Joh. 1, 42, 43,

a. Syr. Sin. Joh. 1, 41. 42.

καὶ ἀνδοέας εἶδεν Σίμωνα τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἐν έκείνη τῆ ἡμέρα καὶ εἶπεν αὐτῷ ἀδελφέ μου, εὐρήκαμεν τὸν Μεσσίαν, καὶ ἤγαγεν αὐτὸν καὶ ἦλθεν πρὸς τὸν κύριον.

b. Joh. 1, 42, 43<sup>a</sup>.

εύρίσκει οὖτος πρῶτος [al.: πρῶτον] τὸν ἀδελφὸν τὸν ἔδιον Σίμωνα καὶ λέγει αὐτῷ· εὐρήκαμεν τὸν Μεσσίαν, ὅ ἐστιν μεθερμηνευόμενον Χριστός· ἤγαγεν αὐτὸν πρὸς τὸν Ἰησοῦν.

Die secundäre Textgestalt des Syr. Sin. springt hier in die Augen. Das  $\dot{\epsilon}\nu$   $\dot{\epsilon}\varkappa\epsilon\dot{\iota}\nu\eta$   $\tau\tilde{\eta}$   $\dot{\eta}\mu\dot{\epsilon}\varrho\dot{\varphi}$  scheint an die Stelle von  $\pi\varrho\tilde{\omega}\tau o\varsigma$  oder  $\pi\varrho\tilde{\omega}\tau o\nu$  getreten zu sein. Der in dieser Handschrift so häufige Ersatz des  $I\eta\sigma\sigma\tilde{\nu}_{\varsigma}$  durch  $\varkappa\dot{\nu}\varrho\iota o_{\varsigma}$  ist stets ein Symptom späterer Zeit.

### Joh. 1, 48.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 50. ideo reposuit: Ecce verus scriba Israelita, in quo dolus non est.
- b. Joh. 1, 48b.

καὶ λέγει περὶ αὐτοῦ Ἰδε άληθῶς Ἰσραηλείτης, ἐν ῷ δόλος οἰκ ἔστιν.

Sehr merkwürdig ist bei Ephraem der aussercanonische Zusatz: scriba. Soll damit, wie es nach der Auslegung Ephraems den Anschein hat, das hebräische of in dem Sinn von  $\nu o \mu o \delta \iota \delta \acute{\alpha} \sigma \varkappa a \lambda o \varsigma$  wiedergegeben sein, so hat dieser Zusatz kaum irgend einen Werth. Wenn dagegen ursprünglich mit dieser Benennung Nathanael  $\varkappa a \tau$  èξοχ $\acute{\eta} \nu$  als der "Schreiber" unter den Aposteln bezeichnet wäre, so würde dieser Zusatz zur Bestätigung meiner Vermuthung dienen, dass Nathanael nur das hebräische Äquivalent für den aramäisch-gräcisierten Namen  $Ma \vartheta \vartheta a to \varsigma$  sei.

Vgl. meine Abhandlung über das Apostelverzeichniss in der Zeitschrift für kirchliche Wissenschaft und kirchliches Leben 1888 II. S. 89f., ferner Heft III, 829ff.

#### Joh. 2, 3-5.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 52. 53.

  Graecus scribit: Recubuit et defecit vinum... dicit ad eum: Fili, vinum non habent hic... et iterum: quod-cunque dixerit vobis filius meus, facite.
- b. Basilides ap. Hippol. Ref. Haer. VII, 27. ὅτι δέ, φησίν, ἕχαστον ἰδίους ἔχει χαιροὺς ἱχανὸς ὁ σωτὴρ λέγων οὖπω ἥχει ἡ ὧρα μου.
- c. Joh. 2, 3-5.

καὶ οἰνον οὐκ εἰχον, ὅτι συνετελέσθη ὁ οἰνος τοῦ γάμου. εἰτα λέγει ἡ μήτηο τοῦ Ἰησοῦ πρὸς αὐτόν οἰνος οὐκ ἔστιν. λέγει αὐτῆ ὁ Ἰησοῦς τὶ ἐμοὶ καὶ σοί, γύναι; οὖπω ἥκει ἡ ὥρα μου. λέγει ἡ μήτηο αὐτοῦ τοῖς διακόνοις ὅ τι ἂν λέγη ὑμῖν, ποιήσατε.

Der Textus receptus von Joh. 2, 3 lautet bekanntlich folgendermassen: καὶ ὑστερήσαντος οἴνου λέγει ἡ μήτης τοῦ Ἰησοῦ πρὸς αὐτόν οἶνον οὖκ ἔχουσιν. Tischendorf hat dafür den hierüber mitgetheilten Text des Cod. Sin., welcher in diesem Falle von vier altlateinischen Versionen secundiert wird, mithin eine sehr alte Textgestalt repræsentiert, in seine Ed. octava crit. maj. aufgenommen. Ephræem Syr. aber geht in seinem griechischen Text (Græcus scribit) mit der Lectio recepta. Eigenthümlich ist ihm der Zusatz: Fili (Mös. p. 53), welcher Zusatz allerdings p. 52, wo der Text bereits einmal citiert ist, fehlt. Aber diese Anrede: Fili, wenn sie ursprünglich sein sollte, würde am besten geeignet sein, die Antwort Jesu: γύναι κτλ. zu erklären. Eigenthümlich ist bei Ephræem auch der Zusatz hic zu v. 3 und das filius meus zu v. 5. Diese Zusätze finden sich sonst nirgends.

### Joh. 2, 11.

- a. Tatiani Evv. harm. arabice ed. Ciasca p. 9a.

  Hoc fuit primum signum, quod fecit Jesus in Qatna
  Galilaeae, et manifestavit gloriam suam.
- b. Epiph. Haer. LI, 29. p. 451 C.
  γέγονε τὸ πρῶτον σημεῖον ἐν Κανῷ τῆς Γαλιλαίας.

- c. Epiph. Haer. LI, 21. p. 443 A ["Αλογοι].
  τοῦτο ποῶτον σημετον ἐποίησεν ὁ Ἰησοῦς, φησίν, ἐν Κανῷ
  τῆς Γαλιλαίας.
- d. Clem. Al. ap. Eus. H. E. III, 24, 11.
  τότε μὲν φήσαντα ταύτην ἀρχὴν ἐποίησεν τῶν παραδόξων ὁ Ἰησοῦς.
- e. Basilides ap. Hippol. Ref. Haer. V, 8.

  αὕτη, φησίν, ἐστὶν ἡ μεγάλη καὶ ἀληθινὴ ἀρχὴ τῶν σημείων, ἣν ἐποίησεν ὁ Ἰησοῦς ἐν Κανᾳ τῆς Γαλιλαίας καὶ ἐφανέρωσε τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν.
- f. Joh. 2, 11.

  ταύτην ἐποίησεν ἀρχὴν τῶν σημείων ὁ Ἰησοῦς ἐν Κανῷ τῆς
  Γαλιλαίας καὶ ἐφανέρωσεν τὴν δόξαν αὐτοῦ.

Der Text des arabischen Diatessarons repraesentiert in diesem Falle einen echten Rest des ursprünglichen Tatianschen Diatessarons, bezw. des ältesten Evangeliencanons, aus welchem Tatian geschöpft hat. (Vgl. Heft I, 42 ff.) Denn die Lesart des Arabers wird secundiert von einigen Itala-Codices, namentlich Cod. Brix.: hoc primum fecit initium, noch mehr Cod. Veron: hoc primum signum fecit, am besten aber von Epiph.: γέγονε δὲ πρῶτον σημείον. Diese räumlich so weit aus einander gelegenen Trabanten weisen auf den Archetypus des Cod. D zurück, dessen ursprüngliche Lesart man hieraus zu erkennen vermag. Das johanneische Citat des Basilides bei Hippolyt zeigt aber, dass auch die canonische Lesart: ἀρχὴ τῶν σημείων sehr alt ist. Man wird in derselben den ursprünglichen Text des Autors zu erkennen haben, da מֹסְיָח דּשַּׁע סקענּוֹשׁע (= ראַשׁרַת hebräisch gedacht, πρῶτον σημεῖον aber davon die graecisierte Formulierung ist. Die basilidianische Variante: έφανέρωσε τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν erklärt sich als ein Eindringen des synoptischen Sprachgebrauchs. Man vgl. eine ähnliche Abwandelung des johanneischen Ausdrucks in den Hom. Clem. XIX, 22. p. 187, 30 zu Joh. 9, 3.

# Joh. 2, 18.

a. Orig. c. Cels. I, 67. Opp. I, 382.
,,οὺ δὲ δή, τί καλὸν ἢ θαυμάσιον ἔργφ ἢ λόγφ πεποίηκας;
ἡμιν οὐδὲν ἐπεδείξω· καὶ τοι προκαλουμένων ἐν τῷ ἱερῷ

σε παρασχέσθαι τι ἐναργὲς γνώρισμα, ώς εἰης ὁ τοῦ θεοῦ παις."

b. Joh. 2, 18.

άπεχρίθησαν οὖν οἱ Ἰουδαῖοι καὶ εἶπαν αὐτῷ· τί σημετον δειχνύεις ἡμιν, ὅτι ταῦτα ποιεις;

Das nur bei Johannes vorkommende δειχνύειν σημείον liegt sichtlich dem Text des Celsus zu Grunde.

### Joh. 3, 3.

- a. Barn. XVI, 8. p. 70, 14. ἐλπίσαντες ἐπὶ τὸ ὄνομα ἐγενόμεθα καινοί, πάλιν ἐξ ἀρχῆς κτιζόμενοι.
- b. Herm. Sim. IX, 15, 3. p. 228, 14.

  ταῦτα τὰ ὀνόματα ὁ φορῶν τοῦ θεοῦ δοῦλος τὴν βασιλείαν μὲν ὄψεται τοῦ θεοῦ, εἰς αὐτὴν δὲ οὐχ εἰσελεύσεται.

Das Barnabas-Citat stellt nur eine Sinnparallele dar; dagegen die wörtliche Wiederholung der johanneischen Phrase  $l\delta \epsilon l \nu \ \tau \dot{\eta} \nu \ \beta \alpha \sigma \iota \lambda \epsilon l \alpha \nu \ \tau \sigma \tilde{\nu} \ \vartheta \epsilon \sigma \tilde{\nu} = \ddot{\sigma} \psi \epsilon \tau \alpha \iota \ \tau \dot{\eta} \nu \ \beta \alpha \sigma \iota \lambda \epsilon l \alpha \nu \ \tau \sigma \tilde{\nu} \ \vartheta \epsilon \sigma \tilde{\nu}$  im Pastor des Hermas ist bei dem gleichzeitigen Unterschied des  $\ddot{\sigma} \psi \epsilon \tau \alpha \iota \ (Joh. 3, 3)$  von dem  $\dot{\epsilon} \lambda \epsilon \dot{\nu} \sigma \epsilon \tau \alpha \iota \ (Joh. 3, 5)$  eines der signifikantesten Symptome des johanneischen Einflusses auf Hermas.

## Joh. 3, 4.

a. Just. Apol. I, 61. p. 94 A. ὅτι δὲ καὶ ἀδύνατον εἰς τὰς μήτρας τῶν τεκουσῶν τοὺς ἄπαξ γεννωμένους ἐμβῆναι, φανερὸν πᾶσίν ἐστι.

b. Joh. 3, 4.

πῶς δύναται ἄνθοωπος γεννηθῆναι γέρων ὧν; μὴ δύναται εἰς τὴν κοιλίαν τῆς μητρὸς αὐτοῦ δεύτερον εἰσελθεῖν καὶ γεννηθῆναι;

Trotz der freien Wiedergabe des Textes liegt hier bei Justin ein nur aus dem johanneischen Evangelium stammender Gedanke vor, welcher den Einfluss dieses Evangeliums auf Justin von Neuem documentiert. Dies gilt selbst für den Fall, dass die mit obigem Citat eng zusammenhängende Parallele zu Joh. 3, 5 (vgl. das Folgende), ausser Joh. 3, 5 auch noch einen Herrenspruch aus dem Urevangelium voraussetzen sollte.

#### Joh. 3, 5.

- 1. Herm. Sim. IX, 31, 2. p. 256, 17.

  oportet autem circumcidi . . . . et tunc convenient in dei regnum . necesse est enim eos intrare in dei regnum.
- 2. Herm. Sim. IX, 16, 3. p. 230, 15.
  ἔλαβον . . . τὴν σφοαγίδα τοῦ υίοῦ τοῦ θεοῦ καὶ εἰσῆλθον
  εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.
- Herm. Sim. IX, 15, 2. p. 228, 8.
   δ φορῶν . . τὸ ὄνομα τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ δυνήσεται εἰς
   τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ εἰσελθείν.
- 4. Herm. Sim. IX, 12, 5. p. 222, 2. καὶ εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ ἄλλως εἰσελθεῖν οὐ δύναται ἄνθρωπος εἰ μῆ διὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ υἱοῦ τοῦ θεοῦ.
- 5. Herm. Sim. IX, 12, 4. p. 220, 13.
  οὕτω, φησίν, εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ οὐδεὶς εἰσελεύσεται, εἰ μὴ λάβοι τὸ ὄνομα τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ.
- 6. Herm. Sim. IX, 12, 8. p. 222, 15.
  ος ὰν τὸ ὄνομα αὐτοῦ μὴ λάβη, οὐκ εἰσελεύσεται εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.
- Herm. Sim. IX, 12, 3. p. 220, 9.
   οἱ μέλλοντες σώζεσθαι δι αὐτῆς εἰς τὴν βασιλείαν εἰσέλθωσιν τοῦ θεοῦ.
- 8. Herm. Sim. IX, 16, 2. p. 230, 13. ἀνάγχην, φησίν, εἶχον δι ὕδατος ἀναβῆναι, ἵνα ζωοποιηθῶσιν' οὐχ ἠδύναντο γὰς ἄλλως εἶσελθείν εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.

- 9. Hom. Clem. XIV, 21. p. 140, 26. ὅτι νόμος ἦν μηδὲ δίχαιον ἀβάπτιστον εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ εἰσελθείν.
- 10. Hom. Clem. XIV, 21. p. 140, 31. ὅτι δόγμα θεοῦ κείται ἀβάπτιστον εἰς τὴν αὐτοῦ βασιλείαν μὴ εἰσελθείν.
- 11. Ep. ad Diogn. IX, 1. p. 161, 5.
  τὸ καθ' ἑαυτοὺς φανερώσαντες ἀδύνατον εἰσελθείν εἰς
  τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ τῆ δυνάμει τοῦ θεοῦ.
- 13. Eclog. proph. § 8. ap. Clem. Al. p. 991.
  τὸ βάπτισμα γίνεται δι' ὕδατος καὶ πνεύματος.
- 14. Eclog. proph. § 7. ap. Clem. Al. p. 990. αὐτίχα δι' ὕ δατος καὶ πνεύματος ἡ ἀναγέννησις.
- 15. Hom. Clem. Diamartyria c. 1. p. 4, 26.  $\mathring{v}$  δωρ  $\underline{\zeta}\tilde{\omega}v$ ,  $\mathring{\varepsilon}v\vartheta\alpha$   $\mathring{\eta}$  τ $\tilde{\omega}v$  δικαίων γίνεται ἀναγέννησις.
- 16. Hom. Clem. VII, 8. p. 84, 11.
  βαπτισθήναι καὶ οὕτως διὰ τῆς ἁγνοτάτης βαφῆς ἀναγεννηθήναι θεῷ διὰ τοῦ σώζοντος ὕδατος.
- 17. Hom. Clem. XI, 24. p. 116, 24 ἀναγεννηθής δόατι καὶ κληρονόμος καταστής τῶν πρὸς ἀφθαρσίαν γεννησάντων σε γονέων.
- 18. Didasc. II, 33. p. 263 (= Const. II, 33. p. 60, 22). νήμεζς δὲ τιμᾶτε τοὺς ἐπισκόπους τοὺς δι' ὕδατος ὑμᾶς ἀναγεννήσαντας, τοὺς τῷ ἀγίφ πνεύματι πληφώσαντας.
- Didasc. II, 26. p. 260.
   οὖτος διδάσκαλος μετὰ θεὸν πατὴρ ὑμῶν δι' ὕδατος ἀναγεννήσας ὑμᾶς.
- 20. Const. II, 26. p. 54, 12.

  οὖτος διδάσκαλος εὐσεβείας, οὖτος μετὰ θεὸν πατὴρ ὑμῶν,

  δι' ὕδατος καὶ πνεύματος ἀναγεννήσας ὑμᾶς εἰς νίοθεσίαν.

- 21. Just. Dial. c. Tryph. c. 138. p. 367 D. 368 A. τοῦ ἀναγεννηθέντος ὑπ' αὐτοῦ [sc. τοῦ Χριστοῦ] δι' ὕδατος καὶ πίστεως καὶ ξύλου..... δι' ὕδατος καὶ πίστεως καὶ ξύλου.
- 22. Epiph. Ancor. c. 72. p. 77 D. καὶ ἐὰν μὴ γεννηθῆτε ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος.
- 23. Epiph. Haer. LXXIV, 9. p. 898 B. καί ἐὰν μὴ γεννηθῆτε ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος.
- 24. Just. Apol. I, 61. p. 94 A.

  καὶ γὰο ὁ Χοιστὸς εἶπεν ἂν μὴ ἀναγεννηθῆτε, οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐοανῶν.
- 25. Hom. Clem. XI, 26. p. 117, 2.

  οῦτως γὰρ ἡμιν ἄμοσεν ὁ προφήτης εἰπών ἀμὴν ὑμιν
  λέγω, ἐὰν μὴ ἀναγεννηθῆτε ὕδατι ζῶντι εἰς ὄνομα

  πατρός, υἰοῦ, ἀγίου πνεύματος, οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν
  βασιλείαν τῶν οὐρανῶν.
- 26. Pseudo-Clemens. Epit. II. 18.

  οὕτω γὰο ὁ . . θεὸς λόγος εἶπεν ἡμιν ἀμὴν λέγω ὑμιν,
  ἐὰν μὴ ἀναγεννηθῆτε δι ὕδατος καὶ πνεύματος εἶς
  τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ νίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος, οὐ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐουνοῦν.
- 27. Pseudo-Clemens. Epit. I. 18.
  οὕτω γὰο ὁ . . θεὸς λόγος εἶπεν ἡμῖν ἀμὴν λέγω ὑμῖν,
  ἐὰν μὴ ἀναγεννηθῆτε δι' ὕδατος καὶ πνεύματος, οὖ
  μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐοανῶν.
- 28. Recogn. Clem. VI, 9.

  Amen dico vobis, nisi quis denuo renatus fuerit ex aqua, non introibit in regna coelorum.
- 29. Priscill. Tract. II. p. 44. 45. p. 37.
  Sicut scriptum est: nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu sancto, non ascendet in regna coelorum.
- 30. Priscill. Tract. I. p. 4.

  Agnoscentes enim, quoniam nemo nisi exaqua et spiritu sancto renatus ascenderet in regna coelorum.

31. Tertull. de baptism. c. 13.

Nisi quis renatus fuerit ex aqua et spiritu, non intrabit in regnum coelorum.

32. Iren. Ex cat. in libr. regg. fragm. (Stieren I. p. 846; Harvey II. p. 497. Pitra Analecta II. p. 197. Mai. Nov. patr. bibl. III, 447.)

καθώς καὶ ὁ κύριος ἔφη· ἐὰν μή τις ἀναγεννηθῆ δι' ὕδατος καὶ πνεύματος, οὐ μὴ εἰσελεύσεται εἰς τῆν Βασιλείαν τῶν οὐρανῶν.

33. Const. VI, 15. p. 175, 25.

λέγει γὰο ὁ χύριος ἐὰν μή τις γεννηθῆ ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος, οὐ μὴ εἰσέλθη εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐοανῶν.

34. Hippol. Philos. VIII, 10. p. 422, 68.
τοῦτό ἐστι, φησίν, ὅ λέγει ὁ σωτήρ ἐὰν μή τις γεννηϑῆ ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος, οὐκ ἐλεύσεται εἰς τὴν
βασιλείαν τῶν οὐοανῶν.

35. Gregor. Nyss. III. p. 369 C.
ἐὰν μή τις γεννηθῆ ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος, οὖ δύναται εἰσελθειν εἰς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ.

36. Joh. 3, 5.
ἀπεκρίθη Ἰησοῦς ἀμὴν ἀμὴν λέγω σοι, ἐὰν μή τις γεννηθῆ ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος, οὐ δύναται εἰσελθειν εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὐρανῶν.

Die zahlreichen patristischen Parallelen, welche zu dem johanneischen Logion Joh. 3, 5 vorhanden sind, zeigen Beides, den häufigen Gebrauch desselben sowie die mannigfachen Abwandelungen, die es erlitten. Beide Erscheinungen stehen in enger Wechselwirkung, da häufig gebrauchte Sprüche in der Regel nur aus dem Gedächtniss, selten nach schriftlicher Vorlage in Anwendung gebracht werden. Bei Joh. 3, 5 kommt noch die Verwandtschaft mit dem synoptischen Logion Mt. 18, 3 hinzu. Beide Sprüche sind entweder frühzeitig in einander übergeflossen oder beruhen beiderseits auf einem älteren Spruch des Urevangeliums.

Was zunächst die Parallelen bei Hermas anlangt, so ist trotz der Thatsache, dass er seine evangelischen Quellen insgesammt sehr frei behandelt, der Einfluss des johanneischen Evangeliums bei ihm nicht zu verkennen, einmal wegen des δωεται την βασιλείαν του θεου (vgl. vorstehend Joh. 3.3) und sodann, weil das achtmal wiederkehrende elgeldelv ele vin Baσιλείαν τοῦ θεοῦ stets in Verbindung mit der "Taufe" auftritt und weil dabei der Eingang in das Reich Gottes, wie Joh. 3, 5, von der Taufe abhängig gemacht ist. Denn nicht nur das de ήδατος άναβηναι und das λαβείν την σφραγίδα!), sondern auch das λαβείν τὸ ὄνομα τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ und das φορείν τὸ ονομα τοῦ νίοῦ τοῦ θεοῦ ist bei Hermas als IImschreibung der Taufe und des Getauftseins zu erkennen. Vol. z. B. Sim. IX, 17, 4. p. 234, 15; Sim. IX, 16, 4. p. 232, 1. Sim. IX, 16. 2. 3. p. 230. Dabei wird es evident, dass die Lesart την βασιλείαν τοῦ θεοῦ, welcher Hermas ausschliesslich folgt, schon sehr alt ist. Dieselbe Lesart vertreten noch die Ep. ad Diogn. und der zweite Clemensbrief, theilweise auch die Homilien. während die übrigen patristischen Citate, an ihrer Spitze Justin und die Clementinischen Homilien in ihrer Hauptstelle die Lesart ελς την βασιλείαν τῶν οὐρανῶν darbieten. Übrigen aber ist im zweiten Clemensbriefe und in den Homilien das είσελθεῖν είς τὴν βασιλείαν τοῦ θεοῦ bezw. τῶν οὐοανῶν ganz ebenso wie Joh. 3, 5 von der Taufe abhängig gemacht. Auch in den Citaten der Prophetischen Eklogen und der Pseudo-Clementinischen Homilien unter 14. 15 liegt dieselbe Anschauung vor. Denn unter der avayévvnoις, die durch das ΰδωρ bedingt ist, kann nur die Taufe verstanden werden. Diese Anschauung wirkt dahin fort, dass zuletzt sogar diejenigen, welche die Taufe vollziehen, in den Homilien, der Didascalia und den Constitutionen (vgl. Citate 17-20) als γεννήσαντες γονείς und als αναγεννήσαντες erscheinen. Überhaupt wechseln die Ausdrücke γεννηθηναι und ล้งลายงากษ์กับลเ häufig ab. während das canonische ายงากษ์กับลเ ล้งอ- $\vartheta \varepsilon \nu$  in den oben zusammengestellten zahlreichen patristischen Citaten nirgends wiederkehrt. Der Satztheil ἐξ ὕδατος καὶ πνεύματος. welcher dem canonischen Texte angehört, fehlt in nicht wenigen Citaten, während in den clementinischen Homilien und der Epitome die trinitarische Taufformel als Zusatz eingefügt ist.

<sup>1)</sup> Über den Gebrauch von  $\sigma\varphi\varrho\alpha\gamma l\varsigma = \beta\dot{\alpha}\pi\tau\iota\sigma\mu\alpha$ ,  $\sigma\varphi\varrho\alpha\gamma l\varsigma\varepsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = \beta\alpha\pi\tau l\varsigma\varepsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$  vgl. die Abhandlung von G. Resch: Was versteht Paulus unter der Versiegelung mit dem heil. Geist. N. kirchl. Ztschr. 1895. 12. S. 991—1003.

Die Verwandtschaft des johanneischen Logion Joh. 3. 5 mit dem synoptischen Spruche Mt. 18, 3 liegt zu Tage und tritt besonders in dem Citat des Clemens Al. hervor. Protr. IX. 82. ρ. 69: ἢν γὰο μὴ αὖθις ώς τὰ παιδία γένησθε καὶ ἀναγεννηθητε. ως φησιν ή γραφή, ούδ ού μη είσελεύσεσθέ ποτε είς The Bagelelar Too organor. Hier ist den in Mt. 18. 3 ausgesprochenen Gedanken noch das zal avayevvnonte in Übereinstimmung mit Joh. 3, 5 eingeflochten. Es läge also die Möglichkeit vor, dass beide Sprüche — Mt. 18. 3 und Joh. 3. 5 aus der vorcanonischen Quelle stammen, zumal da das ανωθεν, denuo, avá, avolic sich gemeinsam auf den hebräischen Gebrauch des ביות zurückführen lassen, welches so häufig lediglich die Wiederholung einer Handlung oder eines Vorgangs ausdrückt. also sicherlich auch zur Bezeichnung der Wiedergeburt als einer wiederholten Geburt im Hebräischen sich eignete, obwohl die hebräischen Übersetzer des N. T. auf diese Form der Rückfibersetzung, die dem hebräischen Sprachgeist am nächsten liegt, iedenfalls viel näher als הולד מלמעלה (Delitzsch) oder הבלד מחדש (Londoner N. T.) oder הולד מפקור על (Salkinson), merkwürdiger Weise nicht gekommen sind. Der analoge Gebrauch des des liegt in dem στοαφητε Mt. 18. 3 offen zu Tage. (Vgl. die Erläuterungen dazu, Heft II, 212 ff.). Es wäre also wohl möglich, dass den Parallelen Joh. 3, 5 und Mt. 18, 3 ein einheitliches vorcanonisches Logion zu Grunde gelegen haben könnte, welches ähnlich wie das oben mitgetheilte Citat aus dem Protreptikos des Clemens Al. Beides, die Wiedergeburt und die Rückkehr in den Kindeszustand, in Eins zusammenfasste. Es ist aber auch, wie Bousset (S. 117) gegen Volkmar richtig bemerkt hat, kein Grund vorhanden, welcher neben Mt. 18, 3 die Annahme eines ursprünglichen besonderen Herrenspruchs wie Joh. 3, 5 bezüglich der Wiedergeburt verbieten könnte. Jedenfalls ist das Justin-Citat, soweit es dem Texte von Joh. 3, 5 analog ist, für sich allein genommen, kein genügender Beweis für die Abhängigkeit von dem vierten Evangelium, da sehr wohl eine aussercanonische bezw. vorcanonische Evangelienquelle hier für Justin fliessen konnte. Dass aber Justin gleichwohl auch hier unter dem Einfluss des johanneischen Evangeliums gestanden hat, erweist der zu Joh. 3. 4 mitgetheilte Context mit Evidenz.

#### Joh. 3. 6.

- a. Clem. Al. Strom. III, 12, 84. p. 549. καθάπες τὸ γεννώμενον ἐκ τῆς σαρκὸς σάρξ ἐστιν, οὕτω τὸ ἐκ πνεύματος πνεῦμα.
- b. Joh. 3, 6.
  τὸ γεγεννημένον ἐχ τῆς σαρχὸς σάρξ ἐστιν, χαὶ τὸ γεγεννημένον ἐχ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστιν.
- c. Eus. Marc. 72.
   λέγων· τὸ γεγεννημένον ἐχ τῆς σαρχὸς σάρξ ἐστιν, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐχ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστι· πνεῦμα δὲ ὁ θεός.
- d. Eus. de eccles. theol. I, 12. (Migne VI, 848).
  ος δη προς τοις ἄλλοις καὶ ταῦθ' ὧδε παρεδίδου λέγων τὸ γεγεννημένον ἐκ τῆς σαρκὸς σάρξ ἐστιν, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐκ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστι· πνεῦμα δὲ ὁ θεός.
- e. Syr. Cur. Joh. 3, 6.
  τὸ γεγεννημένον ἐκ τῆς σαρκὸς σάρξ ἐστιν, ὅτι ἐκ τῆς σαρκὸς σάρξ ἐστιν, ὅτι ἐκ τῆς σαρκὸς ἐγεννήθη, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐκ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστιν, ὅτι θεὸς πνεῦμά ἐστι, καὶ ἐκ θεοῦ ἐγεννήθη.
- f. Tertull. de carne Christi c. 18.

  Quod in carne natum est, caro est, quia ex carne natum est

  . . . et quod de spiritu natum est, spiritus est, quia deus
  spiritus est, et de deo natus est.
- g. Syr. Sin. Joh. 3, 6.
  τὸ γεγεννημένον ἐχ τῆς σαρχὸς σάρξ ἐστιν, καὶ τὸ γεγεννημένον ἐχ τοῦ πνεύματος πνεῦμά ἐστιν, διότι ὁ θεός ἐστιν πνεῦμα ζῶν.

Der aussercanonische Zusatz bei Eusebius an dieser Stelle:  $\pi\nu\varepsilon\tilde{\nu}\mu\alpha$   $\delta$ è  $\delta$   $\vartheta\varepsilon\delta_{\mathcal{G}}$  und der vollere Zusatz bei Tertullian: quia ex carne natum est — quia deus spiritus est, et de deo natus est — beruht, wie der Syr. Cur. zeigt, auf handschriftlicher Überlieferung. Auch der Syr. Sin. kommt hinzu, wenn auch mit dem weiteren Zusatz  $\zeta\tilde{\omega}\nu$ .

### Joh. 3, 8.

- a. Exc. Theod. § 17. ap. Clem. Al. p. 972.
   δ γὰο θεὸς πνεῦμα, ὅπου θέλει πνει.
- b. Ign. ad Philad. VII, 1. p. 76, 9.

  ἀλλὰ τὸ πνεῦμα οὐ πλανᾶται, ἀπὸ θεοῦ ὄν οἰδεν γάρ,
  πόθεν ἔργεται καὶ ποῦ ὑπάγει.
- c. Pseudo-Ign. ad Philad. VII. p. 238, 17.
  άλλὰ τὸ πνεῦμά μου οὐ πλανᾶται παρὰ γὰρ τοῦ θεοῦ αὐτὸ εἰληφα οἰδε γάρ, πόθεν ἔρχεται καὶ ποῦ ὑπάγει.
- d. Joh. 3, 8.

τὸ πνεῦμα ὅπου θέλει πνεί, καὶ τὴν φωνὴν αὐτοῦ ἀκούεις, ἀλλ' οὐκ οἶδας, πόθεν ἔρχεται καὶ ποῦ ὑπάγει.

Obwohl dem Zusammenhange und dem Sinne nach von Joh. 3,8 verschieden, ist doch die Parallele bei Ignatius, welche auch Pseudo-Ignatius im Wesentlichen wiederholt hat, auf den Einfluss des johanneischen Evangeliums zurückzuführen.

### Joh. 3, 11.

- a. Hom. Clem. II, 29. p. 30, 17. ἐγὰ μὲν οἶδα, τί λέγετε, ὑμεῖς δὲ οὐχ οἴδατε, περὶ τίνων διαλέγεσθε.
- b. Joh. 3, 11.
   άμὴν ἀμὴν λέγω σοι, ὅτι ὁ οἴδαμεν λαλοῦμεν.

Es ist wahrscheinlich eine johanneische Parallele, welche die Clementinen an dieser Stelle darbieten. Dieselbe erinnert in erster Linie an Joh. 3, 11, zugleich aber auch an Joh. 4, 22: ὑμετς προσκυνείτε ο οὐκ οἴδατε.

### Joh. 3, 14. 15.

a. Barn. XII, 5. p. 54, 10.
πάλιν Μωὐσῆς ποιεί τύπον τοῦ Ἰησοῦ, ὅτι δεί αὐτὸν

παθείν, καὶ αὐτὸς ζωοποιήσει, ὂν δόξουσιν ἀπολωλεκέναι έν σημείω.

- b. Barn. XII, 6. p. 54, 17. ποιεί οὖν Μωϋσῆς χαλκοῦν ὄφιν καὶ τίθησιν ἐνδόξως.
- c. Barn. XII, 7. p. 54, 21.
  ἐλθέτω ἐπὶ τὸν ὄφιν τὸν ἐπὶ τοῦ ξύλου ἐπιχείμενον καὶ ἐλπισάτω πιστεύσας, ὅτι αὐτὸς ὢν νεκρὸς δύναται ζωοποιῆσαι, καὶ παραχρῆμα σωθήσεται.
- d. Testam. XII patr. Benjam. 9.
  καὶ ἐκεΙ κύριος ὑβρισθήσεται καὶ ἐπὶ ξύλου ὑψωθήσεται.
- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 94. p. 322 C.

  ονπερ οὖν τρόπον τὸ σημεῖον διὰ χαλχοῦ ὄφεως γενέσθαι

  ο θεὸς ἐκέλευσε καὶ ἀναίτιος ἐστιν, οὕτω δὴ καὶ ἐν τῷ

  νόμῳ κατάρα κεῖται κατὰ τῶν σταυρουμένων ἀνθρώπων οὖκ ἔτι δὲ καὶ κατὰ τοῦ Χριστοῦ τοῦ θεοῦ κατάρα κεῖται, δι' οὖ σώζει πάντας τοὺς κατάρας ἄξια πράξαντας.
- f. Just. Dial. c. Tryph. c. 94. p. 322 A.

  μυστήριον γὰρ διὰ τούτου, ὡς προέφην, ἐκήρυσσε, δι' οὖ

  καταλύειν μὲν τὴν δύναμιν τοῦ ὄφεως, τοῦ καὶ τὴν παράβασιν ὑπὸ τοῦ ᾿Αδὰμ γενέσθαι ἐργασαμένου, ἐκήρυσσε,

  σωτηρίαν δὲ τοῖς πιστεύουσιν ἐπὶ τοῦτον τὸν διὰ τοῦ
  σημείου τούτου, τουτέστι τοῦ σταυροῦ, θανατοῦσθαι μέλλοντα.
- g. Just. Dial. c. Tryph. c. 91. p. 319 B.

  προσφεύγουσι τῷ τὸν ἐσταυρωμένον υίὸν αὐτοῦ πέμψαντι

  εἰς τὸν κόσμον οὐ γὰρ ἐπὶ ὄφιν ἡμᾶς πιστεύειν τὸ

  προφητικὸν πνεῦμα διὰ Μωὐσέως ἐδίδασκεν.
- h. Just. Apol. I, 60. p. 93 A. ἐὰν προσβλέπητε τῷ τύπφ τούτφ καὶ πιστεύητε, ἐν αὐτῷ σωθήσεσθε.
- i. Hippol. Philos. V, 16. p. 192 (Peratae).
  τοῦτό ἐστι, φησί, τὸ εἰρημένον καὶ ὅν τρόπον ὕψωσε
  Μωὐσῆς τὸν ὄφιν ἐν τῆ ἐρήμφ, οὕτως ὑψωθῆναι δει τὸν νίὸν τοῦ ἀνθρώπου.
- k. Joh. 3, 14. 15.

  καὶ καθώς Μωϋσῆς ὕψωσεν τὸν ὄφιν ἐν τῆ ἐρήμᾳ, οὕτως

  Texte und Untersuchungen X, 4.

ύψωθηναι δεί τὸν υίὸν τοῦ ἀνθρώπου, ενα πᾶς ὁ πιστεύων ἐν αὐτῷ ἔγη ζωὴν αἰώνιον.

Bei Barnabas werden durch die Verbindung von πιστεύσας αωθήσεται im Citat e sämmtliche drei Citate als Ausfluss des johanneischen Evangeliums erkannt. In den Testamentis XII patr. ist das Erkennungszeichen das ὑψωθήσεται. Und wem bei Justin die wiederholte Verbindung von πιστεύειν und σώζεσθαι bezw. σωτηρία als Kennzeichen johanneischen Ursprungs nicht genügen sollte, der beachte, dass das justinische ὅνπερ τρόπον (e) nach Hippolyt in derjenigen Fassung des johanneischen Textes, welche bei den Peraten überliefert war, ebenfalls zu finden ist.

# Joh. 3, 16.

- a. Ep. ad Diogn. X, 2. p. 162, 1.
   δ γὰρ θεὸς τοὺς ἀνθρώπους ἡγάπησε, δι' οῦς ἐποίησε τὸν κόσμον, — πρὸς οῦς ἀπέστειλε τὸν υἱὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ.
- b. Test. XII patr. Benjam. c. 9. ξως οὖ ὁ ὕψιστος ἀποστείλη τὸ σωτήριον αὐτοῦ ἐν ἐπισκοπῆ μονογενοῦς.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 91. p. 319 B.
  τῷ τὸν ἐσταυρωμένον υἱὸν αὖτοῦ πέμψαντι εἰς τὸν
  χόσμον.
- d. Joh. 3, 16.
  οὕτως γὰς ἦγάπησεν ὁ θεὸς τὸν κόσμον, ὥστε τὸν νἱὸν [αὐτοῦ] τὸν μονογενῆ ἔδωκεν [ἀπέστειλεν, mitteret].

Von den vorstehend zusammengestellten patristischen Citaten kann das Justin-Citat eventuell aus dem synoptischen Evangelientext Lc. 20, 13 = Mc. 12, 6 = Mt. 21, 37 (Lc.: πέμψω τὸν νίὸν μον — Mt.: ἀπέστειλεν τὸν νίὸν αὐτοῦ) abgeleitet werden, da der in Joh. 3, 16 eigenthümliche Ausdruck μονογενῆ fehlt. Die Parallele in den Testam. XII patr., wo μονογενοῦς nicht fehlt, könnte auch aus 1. Joh. 4, 9: τὸν νίὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ ἀπέσταλαεν — abstammen, ist aber doch sicher unter dem Einfluss des von jenem judenchristlichen Autor so vielfach

gebrauchten Evangeliums entstanden, weil unmittelbar darauf ἐπὶ ξύλου ὑψωθήσεται folgt, welches lediglich aus der Bezugnahme auf Joh. 3, 14 sich erklärt. Zweifellos ist dies der Fall bei der Parallele aus der Ep. ad Diogn., und zwar nach der von Athanasius, sowie den Codd. Palat. Vindob., Corbej. 2 und Cod. aur. vertretenen Lesart: ἀπέστειλεν = mitteret, deren Ursprung sonach sehr alt sein muss.

#### Joh. 3, 17.

- a. Ep. ad Diogn. VII, 4. 5. p. 159, 20.

  ως βασιλεύς πέμπων υίὸν βασιλέα ἔπεμψεν, ως θεὸν ἔπεμψεν, ως [ἄνθρωπον] πρὸς ἀνθρώπους ἔπεμψεν, ως σώζων ἔπεμψεν ... ἔπεμψεν ως ἀγαπῶν, οὐ κρίνων.
- b. Joh. 3, 17.
   οὐ γὰρ ἀπέστειλεν ὁ θεὸς τὸν υίὸν εἰς τὸν κόσμον, ἐνα κρίνη τὸν κόσμον, ἀλλ' ἔνα σωθῆ ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ.
- c. Epiph. Haer. LXV, 5. p. 612 A.
  οὖτος ἦλθεν εἰς τὸν κόσμον, ἵνα σωθῆ ὁ κόσμος
  οἰ αὐτοῦ.
- d. Hippol. Philosoph. V, 12. p. 178 (Peratae).
  τοῦτό ἐστι, φησί, τὸ εἰρημένον οὐ γὰρ ἦλθεν ὁ υἱὸς
  τοῦ ἀνθρώπου εἰς τὸν κόσμον ἀπολέσαι τὸν κόσμον,
  ἀλλ' ἵνα σωθ ἢ ὁ κόσμος δι' αὐτοῦ.
- e. Pistis Sophia p. 221, 1 ed. Schwartze et Petermann. Nunc igitur ουν propter peccatores σχυλλων me veni in χοσμον, ut servarem eos.
- f. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 213.

  Non veni in hunc mundum, ut judicem mundum, sed

  ut salvem mundum.

Eng verwandt mit Joh. 3, 17 ist Joh. 12, 47b: οὖ γὰρ ἦλθον Γνα κρίνω τὸν κόσμον, ἀλλ' Γνα σώσω τὸν κόσμον. Beide johanneische Parallelen scheinen in den Citaten vielfach vermischt worden zu sein. So in der Ep. ad Diogn., bei Epiphanius, bei den Peraten Hippolyts. In dem Texte der

letzteren ist noch der νίὸς τοῦ ἀνθρώπον eingefügt, sowie ἀπολέσαι für das canonische κρίνειν gesetzt, eine Lesart, welche an den aussercanonischen synoptischen Herrenspruch zu Lc. 9, 55 erinnert: ὁ γὰρ νίὸς τοῦ ἀνθρώπον οὐκ ἦλθε ψυχὰς ἀνθρώπον ἀπολέσαι, ἀλλὰ σῶσαι. Der Text der Pistis Sophia erinnert mit seinem: ut servarem eos (anstatt mundum) ebenfalls daran. Dagegen würde Ephraem Syr. vollständig mit Joh. 12, 47 b zusammenstimmen, wenn nicht noch hunc vor mundum eingefügt wäre.

#### Joh. 3, 18.

a. Iren. V, 27, 2.

Et propter hoc Dominus dicebat: Qui credit in me, non judicatur.

b. Orig. in Joann. T. X, 28. Opp. IV, 210.

φησί γὰρ ὁ χύριος· ὁ πιστεύων εἰς ἐμὲ οὐ χρίνεται.
οὐχὶ δέ· ὁ πιστεύων εἰς τὸ ὄνομά μου οὐ χρίνεται.

c. Clem. Al. Strom. IV, 26, 171. p. 641.

δ ἀπιστήσας κατὰ τὴν σωτήριον φωνὴν ἦδη κέκριται.

d. Joh. 3, 18.

ό πιστεύων εἰς αὐτὸν οὖ κρίνεται ὁ μὴ πιστεύων ἤδη κέκριται.

Die Lesart: qui credit in me =  $\delta$  πιστεύων εἰς ἐμέ wird durch das Zusammentreffen von Irenaeus und Origenes, zu denen auch Hilarius und Ambrosius kommen, als aus handschriftlichen Quellen stammend, beglaubigt. Dagegen beruht die Variante ἀπιστήσας bei Clemens Al. auf ersichtlich freier Citation. Man vgl. das ἀπιστήσας Mc. 16, 16.

## Joh. 3, 19-21.

a. Barn. XIX, 1. p. 74, 4.

ή οὖν όδὸς τοῦ φωτός ἐστιν αὕτη ἐάν τις θέλων όδὸν όδεύειν ἐπὶ τὸν ωρισμένον τόπον, σπεύση τοις ἔργοις αὐτοῦ.

- b. Testam. XII patr. Nephthal. c. 2. ἐὰν εἴπης τῷ ὀφθαλμῷ ἀκοῦσαι, οὕτως οὐδὲ ἐν σκότει [δυνήσεσθε] ποιείν ἔργα φωτός.
- c. Clem. Rom. I, 31, 2. p. 50, 12.
  τίνος χάριν ηὐλογήθη ὁ πατὴρ ἡμῶν Αβραάμ; οὐχὶ δικαιοσύνην καὶ ἀλήθειαν διὰ πίστεως ποιήσας;
- d. Joh. 3, 21.

ό δὲ ποιῶν τὴν ἀλήθειαν ἔρχεται πρὸς τὸ φῶς, ໃνα φανερωθῆ αὐτοῦ τὰ ἔργα.

Die Verknüpfung von  $\tau \grave{\alpha}$   $\check{\epsilon} \varrho \gamma \alpha$  und  $\tau \grave{\delta}$   $\varrho \tilde{\omega}_{\varsigma}$  in dem Briefe des Barnabas und in den Test. XII patr. sowie das  $\pi o \iota \epsilon \iota \nu$   $\tau \grave{\gamma} \nu$   $\grave{\alpha} \lambda \acute{\gamma} \vartheta \epsilon \iota \alpha \nu$  bei Clemens Rom. sind ausschliesslich johanneische Phrasen.

### Joh. 3, 26.

- a. Just. Dial. c. Tryph, c. 51. p. 271 A.

  καὶ Χριστὸς ἔτι αὐτοῦ καθεζομένου ἐπὶ τοῦ Ἰορδάνου ποταμοῦ ἐπελθών ἔπαυσέ τε αὐτὸν τοῦ προφητεύειν καὶ βαπτίζειν.
- b. Joh. 3, 26.

καὶ ἦλθον πρὸς Ἰωάννην κὰὶ εἶπον αὐτῷ· ὁαββεί, ος ἦν μετὰ σοῦ πέραν τοῦ Ἰορδάνου, ῷ σὸ μεμαρτύρηκας, ἰδε οὖτος βαπτίζει καὶ πάντες ἔρχονται πρὸς αὐτόν.

Unter den uns bekannten Evangelien kann nur das vierte Evangelium dem Justin die Kenntniss gegeben haben davon, dass Jesus durch sein Auftreten der Wirksamkeit des Täufers ein Ende bereitet habe — ein Beweis, dass Justin das johanneische Evangelium nicht blos als Lehrschrift, sondern auch als historische Quelle benützte.

# Joh. 3, 29,

a. Exc. Theod. c. 65. ap. Clem. Al. p. 985.

δ δὲ τοῦ δείπνου μὲν ἀρχιτρίκλινος, τῶν γάμων δὲ παράνυμφος, τοῦ νυμφίου δὲ φίλος, ἑστὼς ἔμπροσθεν τοῦ νυμφῶνος, ἀκούων τῆς φωνῆς τοῦ νυμφίου, χαρῷ χαίρει. τοῦτο αὐτοῦ τὸ πλήρωμα τῆς χαρᾶς καὶ ἀναπαύσεως.

b. Joh. 3, 29.

ό ἔχων τὴν νύμφην νυμφίος ἐστίν· ὁ δὲ φίλος τοῦ νυμφίου ὁ ἑστηχὸς [Cod. Cantabr. ἑστὸς] καὶ ἀκούων αὐτοῦ χαρᾶ χαίρει διὰ τὴν φωνὴν τοῦ νυμφίου· αὕτη οὐν ἡ χαρὰ ἡ ἐμὴ πεπλήρωται.

Die Lesart ἐστώς, welche die Excerpta Theodoti vertreten, ist durch den Codex Cantabr. handschriftlich beglaubigt. Der Ausdruck: ἀρχιτρίκλινος stammt aus Joh. 2, 9.

### Joh. 3, 31.

a. Orig. c. Cels. I, 50. Opp. I, 366.

καὶ οὖκ οἶδ ὅπως βουλόμενος καὶ ἐτέροις περιθείναι τὸ δύνασθαι ὑπονοεῖσθαι, ὅτι αὐτοὶ ἦσαν προφητευθέντες, φησίν, ὅτι ,,οἱ μὲν ἐνθουσιῶντες, οἱ δὲ ἀγείροντες, φασὶν ἥκειν ἄνωθεν υἱὸν θεοῦ.

b. Joh. 3, 31.
 δ ἄνωθεν ἐργόμενος ἐπάνω πάντων ἐστίν.

## Joh. 3, 32.

a. Hom. Clem. I, 9. p. 16, 13.

α τε ηχουσεν και έωρακεν τον του θεοῦ φανέντα υίον πεποιηκέναι τε και είρηκέναι.

- b. Tertull. de orat. c. 1.
   qui de caelis adest, quae vidit, ea loquitur.
- c. Joh. 3, 32.

ό ἐχ τοῦ οὐρανοῦ ἐζχόμενος, ὃ ἑώραχεν καὶ ἤχουσεν, μαρτυρεί.

Dass das Citat der Clementinen mit der Variante ελοηκέναι wirklich auf das johanneische Evangelium zurückgreift, erweist die Lesart loquitur bei Tertullian anstatt des canonischen μαρτυρεί. Vgl. auch Joh. 5, 19.

#### Joh. 3, 34. 35.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger c. 9. p. 105. Illum, ait, oportet crescere, me autem minui. Quemadmodum dominus major erat; non enim, ait, dat in mensura filio suo.
- b. Aphraates Hom. VI, 11. p. 105 ed. Bert.

  Denn Johannes sagt: Nicht nach Maass hat der Vater

  den Geist seinem Sohne gegeben, sondern er liebt ihn und
  hat ihm Alles in seine Hände gegeben.
- c. Joh. 3, 34. 35.

οὐ γὰο ἐχ μέτρου δίδωσιν τὸ πνεῦμα ὁ πατὴο ἀγαπῷ τὸν υἱόν, χαὶ πάντα δέδωχεν ἐν τῷ γειρὶ αὐτοῦ.

Dass der Zusatz filio suo, in welchem Ephraem und Aphraates zusammentreffen, nicht speciell syrische Tradition war, zeigt das Fehlen desselben im Syr. Cur. und in der Peschittha. Er ist aber dem Zusammenhang nach echt. Denn die ganze Stelle Joh. 3, 31—36 ist christologisch, und erst durch die dem Zusammenhang entsprechende Beschränkung des non in mensura auf den filius dei gewinnt diese Aussage den rechten Sinn. Die Worte: filio suo sind daher höchstwahrscheinlich ein originaler Textbestandtheil, welcher in den späteren Handschriften verloren gegangen ist. Vgl. Agrapha S. 270.

### Joh. 4, 7.

- a. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 38<sup>a</sup>.

  Et venit mulier de Samaria haurire aquam. Dixit ei Jesus:
  Da mihi aquam, ut bibam.
- b. Joh. 4, 7.

ἔρχεται γυνη ἐκ τῆς Σαμαρίας ἀντλῆσαι ὕδωρ. λέγει αὐτῆ ὁ Ἰησοῦς· δός μοι πείν.

Mit dem Zusatz aquam steht die arabische Evangelienharmonie nicht völlig isoliert, trifft vielmehr mit dem Syr. Cur. et Sin. zusammen, welcher 🕰 🗘 😄 liest.

### Joh. 4, 10.

- a. Ign. ad Rom. VII, 2. p. 66, 6.
   νόσο δὲ ζῶν καὶ λαλοῦν ἐν ἐμοί.
- b. Petr. Sicul. Hist. Manich. c. 29 (Mai IV, 34).
   διότι γέγραπται ἐγώ εἰμι τὸ ὕδωρ τὸ ζῶν.
- c. Hippol. Ref. Haer. p. 121.
  εἰ ἢδεις, τίς ἐστιν ὁ αἰτῶν, σὰ ἂν ἤτησας παρ' αὐτοῦ καὶ ἔδωκεν ἄν σοι πιείν ζῶν ὕδωρ άλλόμενον.
- d. Pistis Sophia p. 233, 20 ed. Schwartze et Petermann.
  hanc ob rem dixi Samaritidi: si cognosceres δωρεαν dei
  et quis dixerit tibi: fer ut bibam, fuisses αιτουσα eum, et
  daret tibi aquam vivam, ut esset tibi πηγη in te exsiliens
  in vitam aeternam.
- e. Joh. 4, 10.
  ἀπεχρίθη ὁ Ἰησοῦς καὶ εἶπεν αὐτῆ εἰ ἤδεις τὴν δωρεὰν
  τοῦ θεοῦ, καὶ τίς ἐστιν ὁ λέγων σοι δός μοι πιεῖν, σὺ
  ἂν ἤτησας αὐτόν, καὶ ἔδωκεν ἄν σοι ὕδωρ ζῶν.

Sowohl bei Hippolyt als in dem Citat der Pistis Sophia spielt in dem  $\delta\lambda\lambda\delta\mu\epsilon\nu\nu\nu$  und noch mehr in dem: in te exsiliens in vitam aeternam der Schluss von Joh. 4, 14 mit herein. Das in dem koptischen Texte der  $\Pi l\sigma\iota\iota\varsigma$   $\Sigma o\varphi l\alpha$  stehen gebliebene:  $\alpha l\iota \sigma \tilde{\nu}\sigma \alpha$  weist darauf hin, dass der zu Grunde gelegene griechische Text die canonische Form  $\eta \tau \eta \sigma \alpha \varsigma$  nicht enthalten hat. Denjenigen Text, welchen Petrus Siculus bietet, könnte man ein johanneisches  $\tilde{\alpha} \gamma \rho \alpha \varphi \sigma \nu$  nennen. Vgl.:

Petr. Sic. : ἐγώ εἰμι τὸ ὕδωρ τὸ ζῶν.

Joh. 6, 35: ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος τῆς ζωῆς.

Joh. 10, 7: ἐγώ εἰμι ἡ θύρα τῶν προβάτων.

Joh. 11, 25: ἐγώ εἰμι ἡ ἀνάστασις καὶ ἡ ζωή.

Joh. 14, 6: ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ ἡ ζωή.

Joh. 15, 1: ἐγώ εἰμι ἡ ἄμπελος ἡ ἀληθινή.

# Joh. 4, 11. 13.

a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 141.

Dixit ad eum mulier: Tibi non est situla, et puteus profundus est. Dixit ei: Mea aqua e coelo descendit.

b. Joh. 4, 11, 13,

λέγει αὐτῷ ἡ γυνή· κύριε, οὖτε ἄντλημα ἔχεις, καὶ τὸ φρέαρ ἐστὶν βαθύ· πόθεν ἔχεις τὸ ὕδωρ τὸ ζῶν; — ἀπεκρίθη Ἰησοῦς καὶ εἶπεν αὐτῆ· πᾶς ὁ πίνων ἐκ τοῦ ὕδατος τούτου διψήσει πάλιν.

Ephraem bietet hier einen gekürzten und in der Antwort Jesu völlig aussercanonischen Text. Die Worte: Mea aqua e coelo descendit — erscheinen wie eine Nachbildung von Joh. 6, 33: Panis enim Dei est, qui de coelo descendit, erinnern aber zugleich an die  $\pi\eta\gamma\dot{\eta}$   $o\dot{v}o\acute{a}vio\varsigma$  zu Joh. 4, 14 in dem Schreiben der gallischen Gemeinden. Siehe das Folgende.

#### Joh. 4, 14.

- a. Διδ. Χ, 3. ἐχαρίσω πνευματικήν τροφήν καὶ ποτὸν καὶ ζωήν αἰώνιον.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 14. p. 231 C.
  τὸ βάπτισμα τὸ μόνον καθαρίσαι τοὺς μετανοήσαντας δυνάμενον, τοῦτό ἐστι τὸ ὕδωρ τῆς ζωῆς.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 114. p. 342 B.

  τὸ τῆς καλῆς πέτρας καὶ ὕδωρ ζῶν ταὶς καρδίαις τῶν
  δι' αὐτοῦ ἀγαπησάντων τὸν πατέρα τῶν ὅλων βρυούσης
  καὶ ποτιζούσης τοὺς βουλομένους τὸ τῆς ζωῆς ὕδωρ
  πιείν.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 69. p. 295 D.

  πηγη ὕδατος ζῶντος παρὰ θεοῦ ἐν τῆ ἐρήμφ γνώσεως θεοῦ τῆ τῶν ἐθνῶν γῆ ἀνέβλυσεν οὐτος ὁ Χριστός.
- e. Epist. eccl. Lugd. et Vienn. ap. Eus. H. E. V, 1, 22. ὑπὸ τῆς οὐρανίου πηγῆς τοῦ ὕδατος τῆς ζωῆς τοῦ ἐξιόντος ἐκ τῆς νήδυος τοῦ Χριστοῦ.
- f. Epiph. Haer. LXXIV, 3. p. 890 C.

  οὖτος τὸ ὕδωρ τὸ ζῶν, ὁ διψῶν ἄνθρωπος λαβὼν οὖ διψήσει πάλιν, άλλ ἔστιν ἐν τῷ ποιλία αὐτοῦ άλλόμενον εἰς ζωὴν αἰώνιον.

g. Hilar. in Psalm. LXIV. Enarratio p. 783 E.

Et ipse dominus in evangelio ait: Qui biberit ex aqua, quam ego dedero, flumina de ventre ejus fluent aquae vivae salientis in vitam aeternam.

h. Joh. 4, 14.

ος δ' αν πίη έχ τοῦ ὕδατος οὖ έγὰ δώσω αὐτῷ, οὐ μὴ διψήσει εἰς τὸν αἰῶνα, ἀλλὰ τὸ ὕδωρ, ὅ ἐγὰ δώσω αὐτῷ, γενήσεται ἐν αὐτῷ πηγὴ ὕδατος άλλομένου εἰς ζωὴν αἰώνιον.

i. Test. XII patr. Juda c. 24.
οὖτος ὁ βλαστὸς θεοῦ ὑψίστου, καὶ αὕτη ἡ πηγὴ εἰς ζωὴν πάσης σαρκός.

Die Verbindung von ποτός und ζωὴ αἰώνιος in den eucharistischen Gebeten der Albayn weist unverkennbar auf Joh. 4 zurück. Dasselbe gilt von dem υδωο ζων bei Ignatius und von den drei johanneischen Anklängen bei Justin, welcher, wie er gerne thut, im Dialoge dem Juden gegenüber, den er zu gewinnen sucht, die neutestamentlichen Vorstellungen unter Anlehnung an das A. T. schmackhaft zu machen bemüht ist. Auch die johanneische Parallele in dem Märtvrerberichte der gallischen Gemeinden ist namentlich durch den Ausdruck:  $\pi\eta\gamma\dot{\eta}$   $\tau o\tilde{v}$   $\ddot{v}\delta\alpha\tau o\varsigma$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\zeta o\tilde{\eta}\varsigma$  nicht zu verkennen. Allerdings findet sich der Ausdruck ύδωρ τῆς ζωῆς in den jetzigen canonischen Texten des johanneischen Evangeliums nicht, dafür aber Apoc. 21, 6; 22, 1. 17. Dem anscheinend aus Joh. 7, 38 stammenden Zusatze: ἐν τῆ κοιλία αὐτοῦ bei Epiphanius, de ventre ejus bei Hilarius entspricht genau ἐχ τῆς νήδυος in dem Märtvrerberichte der gallischen Gemeinden. Man vgl. darüber das Nähere bei Joh. 7, 37, 38. Robinson weist noch (Texts and Studies I, 2, p. 98) hin auf Speculum (Corp. Script. Eccl. Lat. XII p. 700), wo nach Jerem. 2, 13 ff. die Überschrift des neuen Abschnittes lautet: Quod Dominus fons vitae nuncupetur.

# Joh. 4, 18.

a. Orig. Opp. IV, 221.

ήμεις μεν ούν ἀνέγνωμεν πέντε ἄνδοας ἔσχες παοὰ
δε τῶ Ἡρακλέωνι εὕρομεν εξ ἄνδοας ἔσχες.

b. Tertull. de pudic. c. 11.

ut cum Samaritanae sexto jam matrimonio non moechae, sed prostitutae, etiam quod nemini facite, quis esset, ostendit.

c. Joh. 4, 18.

πέντε γὰρ ἄνδρας ἔσχες, καὶ νῦν ὃν ἔχεις, οὐκ ἔστιν σου ἀνήρ.

Wenn man die vorstehend mitgetheilte Äusserung Tertullians mit dem Texte Herakleons in Parallele gesetzt hat, so ist dabei übersehen worden, dass auch nach dem canonischen Texte das samaritanische Weib, welches fünf Männer gehabt hatte, damals, als Jesus mit ihr redete, wie Tertullian ganz richtig voraussetzt, mit einem sechsten (sexto) lebte. Der aussercanonische Text Herakleons steht daher völlig isoliert.

### Joh. 4, 21. 23.

a. Hippol. Philosoph. V, 9. p. 166 (Naasseni).

πνεῦμα γάρ, φησίν, ἐστὶν ὁ θεός διό, φησίν, οὖτε ἐν

τῷ ὄρει τούτφ προσκυνοῦσιν οὖτε ἐν Ἱερουσαλὴμ

οἱ ἀληθινοὶ προσκυνηταί. ἀλλὰ ἐν πνεύματι.

b. Joh. 4, 21, 23,

ἔρχεται ὅρα, ὅτε οὖτε ἐν τῷ ὄρει τούτῳ οὖτε ἐν Ἱεροσολύμοις προσκυνήσετε τῷ πατρί. — ἀλλὰ ἔρχεται ὅρα καὶ νῦν ἐστίν, ὅτε οἱ ἀληθινοὶ προσκυνήσουσιν τῷ πατρὶ ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία.

Der Text der Naassener nach Hippolyt ist aus Joh. 4, 24°. 21. 23 zusammengezogen, ausserdem aus der Form der Anrede in die Form der Aussage umgewandelt. Die Form Leovoaλήμ, welche dem Urevangelium angehört, und unter den canonischen Schriftstellern von Lucas und Paulus bevorzugt wird, gehört nicht in das johanneische Evangelium, welches stets Leovoόλυμα gebraucht. Als eine Singularität sei noch zu Joh. 4, 22 der Text des Syr. Cur.: ὅτι ἡ σωτηρία ἐχ τῆς Ἰουδαίας ἐστίν — notiert, welche von Baethgen herausgestellte Variante: ἐχ τῆς Ἰουδαίας bei Tischendorf fehlt. Auch der Syr. Sin. liest κασα με.

#### Joh. 4, 24.

- a. Tatian. Or. ad Graec. c. 4. p. 144.

  πνεῦμα ὁ θεός...ἀλλ οὐδὲ τὸν ἀνωνόμαστον θεὸν δωροδοχητέον.
- b. Exc. Theod. § 17. ap. Clem. Al. p. 972.
   δ γὰρ θεὸς πνεῦμα, ὅπου θέλει πνεῖ.
- c. Joh. 4, 24.
  πνεῦμα ὁ θεός, καὶ τοὺς προσκυνοῦντας ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία προσκυνεῖν δεῖ.
- d. Syr. Cur. Joh. 4, 24.

  πνεῦμα ὁ θεός, καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν

  πνεύματι καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν πνεύματι

  καὶ ἀληθεία προσκυνείν δεί.
- e. Passio S. Pauli Apostoli c. 10. p. 34. ed. Lipsius.
  quia spiritus deus est et eum, qui illum in spiritu
  et veritate colit [et] adorat, sanctis spiritibus socium
  faciet.
- f. Just. Apol. I, 6. p. 56 C.

  καὶ τὸν τῶν ἄλλων ἐπομένων καὶ ἐξομοιουμένων ἀγαθῶν ἀγγέλων στρατὸν πνεῦμά τε τὸ προφητικὸν σεβόμεθα καὶ προ σκυνοῦμεν λόγω καὶ ἀληθεία τιμῶντες, καὶ παντὶ βουλομένω μαθείν, ὡς ἐδιδάχθημεν, ἀφθόνως παραδιδόντες.

Es ist bisher eine ungelöste Frage gewesen, wie Justin dazu gekommen ist, dem an die Spitze seiner grossen Apologie gestellten trinitarischen Bekenntniss die Lehre von den Engeln einzuverleiben und noch dazu von einer Verehrung und Anbetung (σεβόμεθα καὶ προσκυνοῦμεν) der guten Engel als auf einer Linie mit der Gottesanbetung stehend zu reden. Das Räthsel war um so grösser, als diese merkwürdige Aussage in den Schriften Justins völlig isoliert steht und mit seiner eigentlichen Theologie Nichts zu thun hat. Die Lösung des Räthsels ist sofort gegeben, wenn man erkennt, dass dem trinitarischen Gottesbekenntniss an der bezeichneten Stelle (Apol. I, 6) der johanneische Herrenspruch Joh. 4, 24, aber nicht nach dem canonischen, sondern nach einem aussercanonischen Texte,

zu Grunde liegt, welcher theils in der apokryphischen Passio S. Pauli, theils in der syrischen Version Curetons wieder zu finden ist. In der erstgenannten Passio S. Pauli ist Joh. 4, 24 in einer Textgestalt erhalten, welche mit Justins Aussage sich unmittelbar berührt, einmal in der Verbindung colit et adorat. welcher das justinsche σεβόμεθα καὶ προσκυνουμέν genau entspricht, sodann in den Worten: sanctis spiritibus socium faciet. welche Worte bei Justin in den τῶν ἐπομένων καὶ ἐξομοιουμένων αγγέλων wiederklingen. Aber immerhin wird es durch den Text der Passio S. Pauli noch nicht klar, wie Justin auf Grund von Joh. 4, 24 zu einer Anbetung der guten Engel gelangen konnte. Dieses wird erst durch den Text des Syr. Cur. vollends verständlich. Von demselben sagt zwar Tischendorf: Quae quidem mire confusa sunt. Aber durch Justin und die Passio S. Pauli wird die anscheinende Confusion gehoben, sofern man daraus erkennt, dass das zweimal wiederholte: τούς προσχυνούντας αὐτὸν ἐν πνεύματι das eine Mal Subjektsaccusativ, von det abhängig, die Anbeter Gottes auf Erden, das andre Mal Objektsaccusativ, von προσχυνείν abhängig, die Anbeter Gottes im Himmel, mithin die Engel, bezeichnet, welche ebenfalls (καί) neben dem πνεῦμα ο θεός anzubeten seien. Allerdings ist diese Ausdrucksweise sehr schwerfällig und die zu Grunde liegende Anschauung ganz aussergewöhnlich, aber nicht aussergewöhnlicher als die Darstellung Justins in der Apologie. Und so macht die Vergleichung der Parallelen bei Justin und in der Passio S. Pauli es unzweifelhaft, dass dem Texte des Syr. Cur. keine andere Bedeutung als die eben angegebene einwohnen kann und dass Justin diesen aussercanonischen Text voraussetzt.

Aus dieser Erkenntniss ergibt sich nicht blos das hohe Alter der von dem Syr. Cur. erhaltenen oder doch einer ihr verwandten Lesart, welche Justin zu Joh. 4, 24 vorgefunden hatte, sondern auch die Thatsache, dass das johanneische Evangelium schon sehr frühzeitig derartige Textverderbnisse erlitten hat, dass mithin das Evangelium noch viel älter sein muss, wenn es zur Zeit der Abfassung der grossen Apologie (um 140) bereits eine solche Textgeschichte hinter sich hatte. Man erkennt aber weiter daraus die hohe Autorität, in welcher das Evangelium bei Justin stehen musste, wenn er lediglich auf

Grund eines aus diesem Evangelium geschöpften Herrenspruchs, welcher noch dazu in verderbter Gestalt überliefert war, eine so singuläre Auffassung von der Engelanbetung in sein trinitarisches Bekenntniss an der Spitze der grossen Apologie einflocht. — Dass er für das canonische: ἐν πνεύματι καὶ ἀληθεία προσκυνείν vielmehr: προσκυνοῦμεν λόγω καὶ ἀληθεία schrieb, beruht vielleicht auf einer Einwirkung des vorcanonischen Kindheitsevangeliums, aus welchem die Parallelisierung von λόγος und πνεῦμα sich ergab. Vgl. das folgende Heft. — Noch ist zu bemerken, dass im Syr. Sin. die Worte: πνεῦμα ὁ θεὸς καὶ — fehlen.

#### Joh. 4. 25.

a. Syr. Sin. Joh. 4, 25.

λέγει ή γυνή ι ιδου Μεσσίας ἔρχεται, καὶ ὅταν ἔλθη, ἄπαντα δώσει.

b. Joh. 4, 25.

λέγει αὐτῷ ἡ γυνή· οἰδα ὅτι Μεσσίας ἔρχεται, ὁ λεγόμενος Χριστός· ὅταν ἔλθη ἐκείνος, ἀναγγελεί ἡμίν ἄπαντα.

Zu der Übereinstimmung des Syr. Sin. mit Tatians Diatessaron vgl. man Zahn, Die syrische Evangelienübersetzung vom Sinai, Theol. Lit.-Bl. 1895, No. 2. Sp. 17, und Zahn, Forschungen I, 159, n. 10.

## Joh. 4, 38.

a. Herm. Sim. V, 6, 2. p. 154, 10.

καὶ αὐτὸς τὰς ἁμαρτίας αὐτῶν ἐκαθάρισε πολλὰ κοπιάσας καὶ πολλούς κόπους ἡντληκώς.

b. Joh. 4, 38.

άλλοι χεχοπιάχασιν, χαὶ ύμεις εἰς τὸν χόπον αὐτῶν εἰσεληλύθατε.

Ob diese der Vollständigkeit halber mitgetheilte Parallele bei Hermas aus dem von diesem Schriftsteller fleissig gebrauchten vierten Evangelium sich herleitet, ist immerhin fraglich. Vielleicht ist darin nur eine freie Übersetzung von Jes. 53, 4: אָנֵינֵר הוּא נְשֵׁא בְּשְׁה Μt. 8, 17: αὐτὸς τὰς ἀσθενείας ἡμῶν ἔλαβεν καὶ τὰς νόσους ἐβάστασεν zu Grunde liegend. Vgl. die Erläuterungen zu Mt. 8, 17 im zweiten Hefte dieses Werks.

#### Joh. 4, 48.

a. Barn. V, 8. p. 22, 5.

πέρας γέ τοι διδάσχων τὸν Ἰσραὴλ καὶ τηλικαῦτα τέρατα καὶ σημετα ποιῶν ἐκήρυσσε.

b. Joh. 4, 48.

είπεν οὖν ὁ Ἰησοῦς πρὸς αὐτόν ἐὰν μὴ σημεία καὶ τέρατα Ἰδητε, οὐ μὴ πιστεύσητε.

Die Verbindung von σημεία καὶ τέρατα in Betreff der Wirksamkeit Jesu kommt in sämmtlichen vier canonischen Evangelien nur Joh. 4, 48 vor; sonst nur noch Mt. 24, 24 = Mc. 13, 22 von den Antichristen.

#### Joh. 5, 1.

a. Iren. II, 22, 3.

Et post haec iterum secunda vice ascendit in diem festum paschae in Hierusalem, quando paralyticum, qui juxta natatoriam jacebat XXXVIII annos, curavit.

b. Joh. 5, 1.

μετὰ ταῦτα ἦν ἡ ἑορτὴ τῶν Ἰουδαίων, καὶ ἀνέβη Ἰησοῦς εἰς Ἱεροσόλυμα.

Der Text des Irenaeus ist höchstwahrscheinlich nur auf harmonistischer Vermuthung, nicht auf zuverlässiger Überlieferung aufgebaut. Eingehende synoptische Erwägungen und die Rücksichtnahme auf Joh. 6, 4 führen zu der Annahme, dass das jüdische Purimfest, κατ' ἐξοχὴν ἡ ἑορτὴ τῶν Ἰουδαίων genannt, von dem Evangelisten gemeint sei, keinesfalls aber das — von Irenaeus genannte — Passahfest.

## Joh. 5, 5. 8. 9.

a. Acta Pilati c. 6.

ό δὲ Ἰουδαίος ἔφη· ἐγὰ τριάχοντα ὀχτὰ ἔτη ἐν κλίνη κατεκείμην ἐν ὀδύνη πόνων . . . . καὶ ἰδών με ὁ Ἰησοῦς

ἐσπλαγχνίσθη καὶ λόγον εἶπέν μοι ἀρόν σου τὸν κράββατον καὶ περιπάτει. καὶ ἦρα τὸν κράββατόν μου καὶ περιεπάτησα .... ἐν σαββάτφ.

b. Joh. 5, 5, 8, 9.

ην δέ τις ἄνθρωπος ἐκεῖ τριάκοντα καὶ ὀκτὰ ἔτη ἔχων ἐν τῆ ἀσθενεἰα αὐτοῦ· τοῦτον ἰδὰν ὁ Ἰησοῦς κατακείμενον ... λέγει αὐτῷ· ἔγειρε, ἄρον τὸν κράβαττόν σου καὶ περιπάτει. καὶ ἐγένετο ὑγιὴς ὁ ἄνθρωπος, καὶ ἡρεν τὸν κράβαττον αὐτοῦ καὶ περιεπάτει· ἡν δὲ σάββατον ἐν ἐκείνη τῆ ἡμέρα.

#### Joh. 5, 14.

- a. Acta Pauli et Theclae c. 25.
  - ό καιρὸς αἰσχρὸς καὶ σὰ εὔμορφος· μὴ ἄλλος σε πειρασμὸς λήψεται χείρων τοῦ πρώτου.
- b. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 147. et dixit ei: En sanus factus es, exinde noli peccare, ne alio quodam tibi opus sit.
- c. Joh. 5, 14.

μετὰ ταῦτα εύρίσκει αὐτὸν ὁ Ἰησοῦς ἐν τῷ ἰερῷ καὶ εἶπεν αὐτῷ. ἴδε ὑγιὴς γέγονας: μηκέτι άμάρτανε, ἵνα μὴ χειρόν σοί τι γένηται [Syr. Cur. add.: τῷν πρώτων, auch Peschittha:

## Joh. 5, 19.

a. Ign. ad Magnes. VII, 1. p. 34, 8. ὅσπερ οὐν ὁ χύριος ἄνευ τοῦ πατρὸς οὐδὲν ἐποίησεν κτλ.

b. Hom. Clem. I, 9. p. 16, 13.
ατε ηκουσεν και ξώρακεν τὸν τοῦ θεοῦ φανέντα νίὸν πεποιηκέναι και εἰρηκέναι.

 c. Joh. 5, 19.
 οὐ δύναται ὁ υἱὸς ποιετν ἀφ' ἑαυτοῦ οὐδέν, ἂν μή τι βλέπη τὸν πατέρα ποιοῦντα.

Das Homiliencitat, welches bereits zu Joh. 3, 32 besprochen ist, hat in dem  $sl\rho\eta\kappa\dot{\epsilon}\nu\alpha\iota$  Joh. 3, 32 und in dem  $\pi\epsilon\pi\iota\iota\eta$ - $\kappa\dot{\epsilon}\nu\alpha\iota$  Joh. 5, 19, also in beiden Fällen, johanneische Reminiscenzen vor Augen. Der Codex Cantabr. bietet austatt des einfachen  $vl\acute{o}_{\varsigma}$  das vollere und mehr synoptische  $vl\acute{o}_{\varsigma}$   $\tau o \tilde{\nu}$   $\dot{\alpha}\nu$ - $\vartheta\rho\dot{\omega}\pi o \nu$ . Die Abhängigkeit des Ignatius von Joh. 5, 19 ist in der citierten Stelle wohl kaum anzuzweifeln.

### Joh. 5, 21.

a. Barn. VII, 2. p. 30, 17. ἔπαθεν, ໃνα ή πληγὴ αὐτοῦ ζωοποιήση ἡμᾶς.

b. Epiph. Haer. LXIX, 58. p. 782 AC.

δ γὰρ πατήρ, φησί, ζωογονεί τοὺς νεκροὺς καὶ οὕτως ἔδωκε καὶ τῷ νἱῷ, ἵνα ῧν θέλει ζωογονῆ· . . . . καὶ ὁ νἱὸς ὂν θέλει ζωογονεί.

c. Joh. 5, 21. ὅσπερ γὰρ ὁ πατὴρ ἐγείρει τοὺς νεχροὺς καὶ ζωοποιεί, οὕτως καὶ ὁ νίὸς οῢς θέλει ζωοποιεί.

d. Versio Syriaca Curetonii ed. Baethgen p. 45. ὅσπερ γὰρ ὁ πατὴρ ζωοποιεί τοὺς νεκροὺς καὶ ἐγείρει, οὕτω καὶ ὁ υίὸς ζωοποιεί τοὺς πιστεύοντας εἰς αὐτόν.

Die aussercanonische Lesart ζωογονεί wiederholt sich Epiph. Haer. LXIX, 79 p. 804 D: λέγε μοι, ὁ γεννάδα, τί λέγει; ἴνα ον θέλη ὁ νίὸς ζωογονήση οὐα εἶπεν ον κελεύεται Dagegen Texte u. Untersuchungen X. 4.

das ζωοποιήση findet sich in Übereinstimmung mit dem johanneisch-canonischen Text auch Barn. XII, 5. p. 54, 11: καὶ αὐτὸς ζωοποιήση ὅν δόξουσιν, ἀπολωλεκέναι. Die Umwandlung des canonischen οὖς θέλει in τοὺς πιστεύοντας εἰς αὐτόν beruht beim Syr. Cur. wohl auf der Absicht, den in dem οὖς θέλει liegenden Prädestinatianismus abzuschwächen. Übrigens vertritt auch der Syr. Sin. diesen Text:

## Joh. 5, 22.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 46 p. 264 B.
αὐτός ἐστιν ὁ Χριστὸς τοῦ θεοῦ, καὶ αὐτῷ δέδοται τὸ κριναι πάντας.

b. Joh. 5, 22.

οὐδὲ γὰρ ὁ πατὴρ κρίνει οὐδένα, ἀλλὰ τὴν κρίσιν πᾶσαν δέδωκεν τῷ υίῷ.

Das δέδοται in Verbindung mit κρίναι πάντας bezeugt auch an dieser Stelle Justins Abhängigkeit von den johanneischen Herrenreden.

### Joh. 5, 23; 3, 36.

a. Just. Apol. I, 13. p. 60 CDE.
τον δημιουργόν τοῦδε τοῦ παντὸς σεβόμενοι . . . . . . υξὸν αὐτοῦ τοῦ ὄντως θεοῦ . . . . μετὰ λόγου τιμῶμεν.

b. Epiph. Haer. LXIX, 53. p. 775 D.

καθώς εἴοηκεν ὅτι ὁ μὴ τιμῶν τὸν υίὸν οὡς τιμῷ

τὸν πατέρα, ἡ ὀργὴ τοῦ θεοῦ ἐπ' αὐτὸν μένει.

c. Epiph. Haer. LXIX, 71. p. 796 B.
οὕτω γάρ φησιν' ὁ μὴ πιστεύων εἰς τὸν υἱὸν ὡς πιστεύει εἰς τὸν πατέρα, καὶ τιμᾶ τὸν υἱὸν ὡς τιμᾶ τὸν πατέρα, ἡ ὀργὴ τοῦ θεοῦ μένει ἐπ' αὐτόν, ὡς ἔχει τὸ θετον εὐαγγέλιον.

d. Epiph. Haer. LXXIII, 36. p. 884 D.
δ γὰρ μὴ τιμῶν τὸν υἱὸν ώς τιμῷ τὸν πατέρα, ἡ ὀργὴ
τοῦ θεοῦ μένει ἐπ' αὐτόν, ὁ ἄγιος ἀπόστολός
φησι.

e. Epiph. Haer. LXXVI, 29' p. 977 A.

διὰ τοῦτο γάρ φησιν: ὁ μὴ τιμῶν τὸν υἱὸν <u>καθὸς</u> τιμ<u>ἄ τὸν πατέρα,</u> ἡ ὀργὴ τοῦ θεοῦ μένει ἐπ' αὐτόν.

f. Joh. 5, 23.

ໃνα πάντες τιμῶσι τὸν υἰόν, καθῶς τιμῶσι τὸν πατέρα. ὁ μὴ τιμῶν τὸν υἱὸν οὐ τιμῷ τὸν πατέρα τὸν πέμψαντα αὐτόν.

g. Joh. 3, 36.

ό πιστεύων εἰς τὸν υἱὸν ἔχει ζωὴν αἰώνιον ὁ ἀπειθῶν τῷ νἱῷ οὐχ ὄψεται ζωήν, ἀλλ' ἡ ὀργὴ τοῦ θεοῦ μένει ἐπ' αὐτόν.

In der grossen trinitarischen Grundstelle Justins Apol. I, 13, in welcher oben der Einfluss von Joh. 4, 24 nach einem aussercanonischen Texte (vgl. die Erläuterungen zu Joh. 4, 24) nachgewiesen ist, klingt in dem τιμώμεν am Schlusse auch Joh. 5, 23 an. Ähnlich noch einmal Apol. I, 68. p. 99 B: καὶ εἰ μὲν δοκει ὑμιν λόγου καὶ ἀληθείας ἔχεσθαι, τιμήσατε αὐτά. — Der in einem merkwürdigen Gleichlaute wiederkehrende Text bei Epiphanius kann (trotz des Kriteriums 6, Agrapha S. 16) nicht anders als aus einer freien Citation des Schriftstellers und ihm zur Gewohnheit gewordenen Textmischung von Joh. 5, 23 b und Joh. 3, 36° erklärt werden.

## Joh. 5, 29.

a. Barn. V, 6. p. 22, 1.

αὐτὸς δὲ ῗνα καταργήση τὸν θάνατον καὶ τὴν ἐκ νεκρῶν ἀνάστασιν δείξη.

b. Barn. V, 7. p. 22. 5.

ότι την ανάστασιν αύτος ποιήσας χρινεί.

c. Just. de resurr. c. 1. p. 588 C.

(ὁ υίὸς) ἦλθεν — Εαυτόν τε καὶ τὸν πατέρα μηνύων, διδοὺς ἡμιν ἐν ἑαυτῷ τὴν ἐκ νεκρῶν ἀνάστασιν καὶ τὴν μετὰ ταῦτα ζωὴν αἰώνιον.

d. Martyr. Polyc. c. 14. p. 154, 12.

είς ἀνάστασιν ζωῆς αλωνίου πτλ.

e. Joh. 5, 29.

καὶ ἐκπορεύσονται οἱ τὰ ἀγαθὰ ποιήσαντες εἰς ἀνάστασιν ζωῆς, οἱ τὰ φαῦλα πράξαντες εἰς ἀνάστασιν κρίσεως.

Die Verknüpfung der ἀνάστασις mit dem κρίνειν lässt bei Barnabas wiederum eine sichere Spur des vierten Evangeliums erkennen, ebenso die Verbindung ἀνάστασις ζωῆς im Martyrium Polyc., ähnlich bei Justin. Cod. D. hat für ἐκπορεύσονται die Lesart ἐξελεύσονται, welche Lesart auch Anastasius Sin. Qu. 5. p. 50 bietet.

### Joh. 5, 37.

a. Herm. Sim. V, 2, 6. p. 144, 20.

χάχεινοι συνεχάρησαν τ $\tilde{\varphi}$  δούλ $\varphi$  έπὶ τ $\tilde{\eta}$  μαρτυρία,  $\tilde{\eta}$  έμαρτύρησεν αὐτ $\tilde{\varphi}$  δ δεσπότης.

b. Joh. 5, 37.

ό πέμψας με πατήρ, εκείνος μεμαρτύρηκεν περί εμοῦ.

### Joh. 5, 43.

a. Epiph. Haer. XLVIII, 11. p.  $412\,\mathrm{B}.$ 

ούτω γάρ φησιν ὁ χύριος ἐν τῷ εὐαγγελίῳ ἐγὰ ἦλθον ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ πατρός μου, καὶ οὐκ ἐδέξασθέ με. ἄλλος ἐλεύσεται ἐπὶ τῷ ἰδίῳ ὀνόματι, καὶ δέξονται τὸν τοιοῦτον.

b. Epiph. Haer. LXV, 6. p. 613 B.

καὶ οὐκ εἶπεν· ἐγώ εἰμι ἐκεῖνος, ἀλλ' ἐγὼ ἦλθον ἐπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ πατρός μου.

c. Joh. 5, 43.

Die Variante δέχεσθαι für das canonische λαμβάνειν ganz wie bei Joh. 1, 11. Das erste Epiphanius-Citat scheint auf freier Reminiscenz zu beruhen.

### Joh. 5, 46, 47.

- a. Barn. V, 6. p. 20, 20.
  οἱ προφῆται ἀπ' αὐτοῦ ἔχοντες τὴν χάριν εἰς αὐτὸν ἐπροφήτευσαν.
- b. Hom. Clem. III, 53. p. 51, 6.
  ἔτι μὴν ἔλεγεν' ἐγώ εἰμι, περὶ οὖ Μωϋσῆς προεφήτευσεν.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 136. p. 366 C.

  καὶ εἰ οὐ πιστεύει τις εἰς αὐτόν, οὐ πιστεύει τοἰς τῶν

  προφητῶν κηρύγμασι τοἰς αὐτὸν εὐαγγελισαμένοις καὶ

  κηρύξασιν εἰς πάντας.
- d. Joh. 5, 46. 47.
  εὶ γὰρ ἐπιστεύετε Μωϋσεί, ἐπιστεύετε αν ἐμοί·
  περὶ γὰρ ἐμοῦ ἐκείνος ἔγραψεν. εἰ δὲ τοις ἐκείνου
  γράμμασιν οὐ πιστεύετε, πῶς τοις ἐμοίς ξήμασιν
  πιστεύσετε:

Zu Joh. 5, 46. 47 liegen in Ebr. 3, 5 und Lc. 24, 44 canonische Parallelen vor. Ob die Citate bei Barnabas und in den Clementinen (vgl. dazu Agrapha S. 417f.) auf Joh. 5, 46 zurückzuführen sind, ist fraglich. Dagegen ist bei Justin der mit εἰ οὐ πιστεύει eingeleitete Gedankengang so ähnlich der johanneischen Sentenz: εἰ δὲ τοις ἐκείνου γράμμασιν οὐ πιστεύετε, dass man Justins Abhängigkeit vom vierten Evangelium auch in diesem Falle wird anzuerkennen haben. Vgl. ausserdem oben zu Joh. 1, 16.

## Joh. 6, 11. 12.

- a. Διδ. Χ, 1.

  μετὰ δὲ τὸ ἐμπλησθῆναι οὕτως εὐχαριστήσατε.
- b. Joh. 6, 11. 12.

  ἔλαβεν οὖν τοὺς ἄρτους ὁ Ἰησοῦς καὶ εὖχαρίστησεν καὶ ἔδωκεν τοῖς ἀνακειμένοις, ὁμοίως καὶ ἐκ τῶν ὀψαρίων ὅσον ἤθελον. ὡς δὲ ἐνεπλήσθησαν, λέγει τοῖς μαθηταῖς αὐτοῦ συναγάγετε τὰ περισσεύσαντα κλάσματα, ἵνα μή τι ἀπόληται.

c. Epiph. Ancor. c. 48. p. 52 B.
συναγάγετε, φησί, καὶ μηδὲν ἀπολίπητε τῶν κλασμάτων.

Das oben mitgetheilte Citat der Διδαχή stammt aus der eucharistischen Liturgie, welche so zahlreiche Elemente aus dem johanneischen Evangelium aufgenommen. Auch die Verbindung von ἐμπλησθῆναι und εὐχαριστεῖν ist speciell johanneisch, da nur Johannes ἐνεπλήσθησαν bietet, wo die Synoptiker ἐχορτάσθησαν haben. — Für die Abweichungen bei Epiphanius in dem Texte zu Joh. 6, 12 giebt es weiter keine Zeugen.

### Joh. 6, 15.

a. Epiph. Haer. XXIX, 2. p. 117 D.

ήλθον γάρ, φησὶ τὸ εὐαγγέλιον, χρίσαι αὐτὸν εἰς βασιλέα, καὶ γνοὺς ἀνεχώρησε καὶ ἐκρύβη ἐν Ἐφραϊμ πόλει
τῆς ἐρήμου.

- c. Joh. 6, 15.
   Ἰησοῦς οὖν γνοὺς ὅτι μέλλουσιν ἔρχεσθαι καὶ ἀρπάζειν αὐτόν, ἵνα ποιήσωσιν βασιλέα, φεύγει πάλιν εἰς τὸ ὄρος αὐτὸς μόνος.
- d. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 33b.

  Et Jesus sciens quia venturi erant, ut tollerent eum et facerent eum regem, reliquit eos et ascendit in montem ipse solus orare.

Der Text von Joh. 6, 15 leidet an zahlreichen Varianten. Besonders merkwürdig aber ist der Text, welchen Epiphanius eitiert. Er lautet so bestimmt und findet sich doch in keinem canonischen Evangelium. Wahrscheinlich liegt in diesem Epiphanius-Texte, welchen übrigens Tischendorf nicht erwähnt, eine Vermischung von Joh. 6, 15 und Joh. 11, 54 vor. Aber auch unter dieser Annahme bleibt die fragliche Textgestalt eigenthümlich und aller Beachtung werth. In der ersten Hälfte, die

sich mit Joh. 6. 15 berührt, findet sich von dem volgas sonst keine Spur. Für dieses votoat hat der canonische Text xoustv. Cod. Sin. αναδειχνύναι. Chrysostomus γειροτονείν. Das ήλθον des Epiphanius (anstatt des canonischen μέλλουσιν ἔργεσθαι und des θέλουσιν im Syr. Cur.) klingt wieder an bei Augustin: cum cognovissent, quia venerant. Das avermongen. für welches Tischendorf abweichend von seinem früheren Texte mit dem Cod. Sin., 5 altlateinischen und der altsvrischen Version φεύνει in die Ed. VIII crit. major aufgenommen hat und für welches das arabische Diatessaron reliquit eos liest. vertreten mit Epiphanius 17 Uncialcodices. 7 Italae und viele andere Zeugen. darunter Codex Bezae. Es zeigt sich also. dass im Einzelnen die Varianten des Epiphanius-Textes, soweit sie sich mit Joh, 6, 15 berühren, keineswegs auf bloser Willkür beruhen. Die zweite Hälfte des Epiphanius-Textes bringt eine aussercanonische Parallele zu Joh. 11, 54. Man vol.:

Joh. 11, 54. ἀπῆλθεν ἐκείθεν εἰς τὴν χώραν ἐγγὺς τῆς ἐρήμου, εἰς Ἐφραϊμ λεγομένην πόλιν.

Epiph. ἀνεχώρησε καὶ ἐκούβη ἐν Ἐφραϊμ πόλει τῆς ἐρήμου.

Dieser Text des Epiphanius deckt sich fast vollständig mit dem Texte des Cod. Bruce zu Joh. 12, 36b: καὶ ἀπ' αὐτῶν ανεγώρησεν καὶ ἐκρύβη ἀπ' αὐτῶν. Vgl. die Erläuterungen zu Joh. 12, 36b. — Die bei Epiphanius vorliegende Vermischung des früheren Vorgangs am See Gennezareth (Joh. 6, 15) mit dem späteren Rückzug Jesu nach Ephraem (Joh, 11, 54) ist um so auffälliger, als Epiphanius kurz nach Mittheilung obigen Textes (Haer, XXIX, 2. p. 117 D) die Lage von Ephraem (Haer, XXX, 9. p. 133 C) sehr genau angiebt, indem er von einer Reise erzählt, welche er selbst in jener Gegend mit einem dem Christenthume zugeneigten Juden ausgeführt habe: συνοδεύσαντός μου έν τη ερήμφ της Βαιθήλ και Έφραϊμ εκλ την δρεινην ανεργομένω άπὸ τῆς Ίεριγοῦς. Vgl. unten zu Joh. 11, 54. — Es bleiben sonach hier noch manche Räthsel zu lösen. - Der Zusatz orare im arabischen Diatessaron entspricht dem Texte des Cod. Cantabr.: κάκει προσηύγετο und zeigt daher an dieser Stelle wieder deutlich, dass Tatians Diatessaron und Cod. D. aus einem und demselben Archetypus des evangelischen Textes geschöpft haben.

### Joh. 6, 27.

a. Clem. Al. Strom. VI, 1, 1. p. 736.

ξογάζεσθαι γὰρ τὴν βρῶσιν τὴν εἰς αἰῶνα παραμένουσαν, ὁ πύριος ἐνετείλατο.

b. Joh. 6, 27.

έργάζεσθε μὴ τὴν βρῶσιν τὴν ἀπολλυμένην, ἀλλὰ τὴν βρῶσιν τὴν μένουσαν εἰς ζωὴν αἰώνιον.

Die um der Vollständigkeit willen mitgetheilte aussercanonische Parallele des Clemens Al. verdankt doch nur der freien und gedächtnissmässigen Citation dieses Schriftstellers ihre Entstehung.

### Joh. 6, 28.

a. Herm. Sim. I, 7. p. 132, 24.

ἐργάζεσθε τὰ ἔργα τοῦ θεοῦ μνημονεύοντες τῶν ἐντολῶν αὐτοῦ.

b. Joh. 6, 28.

είπον οὖν πρὸς αὐτόν· τι ποιῶμεν, ἵνα ἐργαζώμεθα τὰ ἔργα τοῦ θεοῦ;

### Joh. 6, 32. 49. 50.

a. Excerpta Theod. c. 13. ap. Clem. Al. p. 971.

οὖτός ἐστιν ἄρτος ἐπουράνιος καὶ πνευματικὴ τροφὴ

ζωῆς παρεκτικὴ κατὰ τὴν βρῶσιν καὶ γνῶσιν, τὸ φῶς τῶν
ἀνθρώπων, τῆς ἐκκλησίας δηλονότι. οἱ μὲν οὖν τὸν οὖ-

οάνιον ἄρτον φαγόντες ἀπέθανον, ὁ δὲ τον ἀληθινον ἄρτον τοῦ πνεύματος ἐσθίων οὐ τεθνήξεται.

b. Joh. 6, 32. 49. 50.

οὐ Μαϋσῆς δέδωκεν ὑμιν τὸν ἄρτον ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, ἀλλ' ὁ πατήρ μου δίδωσιν ὑμῖν τὸν ἄρτον ἐκ τοῦ οὐρανοῦ τὸν ἀληθινόν. — οἱ πατέρες ὑμῶν ἔφαγον ἐν τῷ ἐρήμφ τὸ μάννα [τὸν ἄρτον Syr. Cur., τὸν ἄρτον ἐν τῷ ἐρήμφ τὸ μάννα Cod. Cantabr., Vercell., Veron., Palat. Vind.] καὶ ἀπέθανον. οὖτός ἐστιν ὁ ἄρτος ὁ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καταβαίνων, ἵνα τις ἐξ αὐτοῦ φάγη καὶ μὴ ἀποθάνη.

Trotz der freien Verwendung der johanneischen Sprüche erkennt man, dass Theodotus der uralten Lesart:  $\tau \partial \nu \ \tilde{\alpha} \rho \tau o \nu$  anstatt des canonischen  $\tau \partial \ \mu \hat{\alpha} \nu \nu \alpha$  gefolgt ist. Der Syr. Sin. hat, worauf Nestle aufmerksam macht, nach der neuen Ausgabe  $\sim \infty$ , wofür die Herausgeberin irrthümlich  $\sim \infty$  gelesen hat.

#### Joh. 6, 33.

a. Tertull. de orat. c. 6.

Ego sum, inquit, panis vitae. Et paulo supra: Panis est sermo dei vivi, qui descendit de caelis.

b. Joh. 6, 33.

ό γὰρ ἄρτος ὁ τοῦ θεοῦ ἐστὶν ὁ καταβαίνων ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καὶ ζωὴν διδοὺς τῷ κόσμω.

Die Abweichungen Tertullians scheinen in diesem Falle auf einer freien gedächtnissmässigen Reproduktion des Textes zu beruhen.

#### Joh. 6, 38.

- a. Tertull. de resurr. carn. c. 34.

  sensum rei exprimit dominus: Ego, dicens, veni, non ut meam, sed ut patris, qui me misit, faciam voluntatem.
- Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 234.
   Et alio loco dicit: Non veni facere voluntatem meam, sed voluntatem ejus, qui me misit.
- c. S. Serapionis, Macarii, Paphnutii et alterius Macarii Regula ad Monachos (Migne XXXIV, Macar. Opp. p. 972).

  Ipse quoque dominus noster de supernis ad inferiora descendens ait: Non veni facere voluntatem meam, sed ejus, qui me misit.
- d. Joh. 6, 38.

ότι καταβέβηκα ἀπὸ τοῦ οὐρανοῦ, οὐχ ἵνα ποιήσω τὸ θέλημα τὸ ἐμὸν, ἀλλὰ τὸ θέλημα τοῦ πέμψαντός με [Syr. Cur., Hieros. add.: πατρός].

Mösinger hat bei der Wiedergabe des Ephraemtextes eine wörtliche Übereinstimmung mit demjenigen Text erzielt, den die Mönchsregel des Serapion und seiner Genossen darbietet. Tertullian stimmt damit ebenfalls wesentlich überein. Sein Zusatz patris ist auch im Syr. Cur. vertreten, ebenso im Hierosolymitanum. Alles ein Beweis, dass der vorcanonische Text von der jetzigen canonischen Fassung handschriftlich differierte.

### Joh. 6, 44°.

- a. Hippol. Philos. p. 158 (Naasseni).

  περὶ τούτου, φησίν, εἴρηπεν ὁ σωτήρ οὐδεὶς δύναται ἐλθειν πρός με, ἐὰν μή τινα ἑλπύση ὁ πατήρ μου ὁ οὐράνιος.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 54. p. 777 B C.

  φησίν οὐδεὶς ἐλεύσεται πρός με, ἐὰν μὴ ὁ πατήρ μου ὁ οὐράνιος ἑλπύση αὐτόν.
- c. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 137. Nemo potest ad me venire, nisi pater, qui misit me, trahet eum <u>ad ipsum.</u>
- d. Joh. 6, 44°.
   οὐδεὶς δύναται ἐλθεῖν πρός με, ἐὰν μὴ ὁ πατὴρ ὁ πέμψας με ἑλκύση αὐτόν.

Der synoptische Sprachgebrauch: ὁ πατής μου ὁ οὐςάνιος, welcher in den jetzigen johanneischen Texten sich nirgends findet, dagegen in den johanneischen Citaten bei Hippolyt uns mehrfach entgegentritt, ist in diesem Falle doch nicht auf Hippolyts Rechnung zu setzen, sondern aus der von ihm gebrauchten Handschrift des vierten Evangeliums geflossen. Das zeigt deutlich Epiphanius, welcher ebenfalls ὁ πατής μου ὁ οὐςάνιος gelesen hat. Der Zusatz: ad ipsum bei Ephraem entspricht dem Zusammenhang wenig und ist jedenfalls unecht. — Die Lesart ὁ οὐςάνιος hat Tischendorf auch bei Didymus (de trinitate) notiert. Man vgl. auch Apocal. Mos. c. 41. p. 22.

### Joh. 6, 44b. 45.

a. Barn. XXI, 6. p. 80, 16.
γίνεσθε δὲ θεοδίδακτοι, ἐκζητοῦντες, τί ζητει κύριος ἀφ' ὑμῶν, καὶ ποιείτε ἵνα εὐρεθῆτε ἐν ἡμέρα κρίσεως.

b. Joh. 6, 44b. 45.

κάγὰ ἀναστήσω αὐτὸν ἐν τῆ ἐσχάτη ἡμέρα. ἔστι [γὰρ] γεγραμμένον ἐν τοις προφήταις καὶ ἔσονται πάντες δισακτοὶ θεοῦ.

Der Ausdruck θεοδίδακτοι bei Barnabas ist um so sicherer auf das johanneische διδακτοι θεοῦ zurückzuführen, als auch das johanneische ἐν τῷ ἐσχάτη ἡμέρα mit dem ἐν ἡμέρα κρίσεως bei Barnabas correspondiert, während weder Jes. 54, 13 (και πάντας τοὺς υίούς σου διδακτοὺς θεοῦ) noch 1. Thess. 4, 9 (αὐτοὶ γὰρ ὑμεις θεοδίδακτοί ἐστε) eine solche eschatologische Beziehung vorliegt.

#### Joh. 6, 51.

- a. Excerpta Theod. c. 13. ap. Clem. Al. p. 971. δ ζῶν ἄρτος ὁ ὑπὸ τοῦ πατρὸς δοθεὶς ὁ υἰός ἐστι τοις ἐσθίειν βουλομένοις.
- b. Joh. 6, 51°. 
  ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος ὁ ζῶν ὁ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καταβάς.
- c. Barn. VIII, 5. p. 38, 15.
  οἱ ἐλπίζοντες ἐπ' αὐτὸν ζήσονται εἰς τὸν αἰῶνα.
- d. Barn. XI, 10. p. 52, 4.

  καὶ τος ὰν φάγη ἐξ αὐτῶν ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα.
- e. Barn. XI, 11. p. 52, 8.

  καὶ ος ὰν φάγη ἀπὸ τούτων ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα,
  τοῦτο λέγει ος ἀν, φηοίν, ἀκούση τοῦτων λαλουμένων καὶ
  πιστεύση, ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα.
- f. Macar. Hom. IV, 12.

  καθώς γέγραπται ἐν τῷ εὐαγγελίῳ· ὁ τρώγων τὸν ἄρτον
  τοῦτον, ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα.

- i. Versio Syriaca Cur. ed. Baethgen p. 49.
   ἐάν τις φάγη ἐκ τοῦ ἄρτου τούτου, ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα.
- k. Excerpta Theodoti cap. 13. p. 971.
   δ δὲ ἄρτος, ὃν ἐγὰ δώσω, φησίν, ἡ σάρξ μού ἐστιν, ἤτοι ὁ τρέφεται ἡ σὰρξ διὰ τῆς εὐχαριστίας.
- Clem. Rom. I, 49, 6. p. 82, 11.
   τὸ αἶμα αὐτοῦ ἔδωχεν ὑπὲρ ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ χύριος ἡμῶν ἐν θελήματι θεοῦ, καὶ τὴν σάρχα ὑπὲρ τῆς σαρχὸς ἡμῶν καὶ τὴν ψυγὴν ὑπὲρ τῶν ψυγῶν ἡμῶν.
- m. Tatiani Evv. harm. arabice ed. Ciasca p. 35b.
  et panis, quem ego dabo, corpus meum est, quod
  tradam pro mundi vita.
- n. Joh. 6, 51°.

χαὶ ὁ ἄρτος δὲ ὃν ἐγὰ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ χόσμου ζωῆς, ἡ σάρξ μου ἐστίν.

Die Abhängigkeit des Barnabas von dem johanneischen Evangelium nach vorcanonischer Textgestalt zeigt sich auch hier deutlich namentlich in dem Citat sub e), einmal in dem ἀπὶ τούτων, welches mit dem ἄρτον τοῦτον (anstatt ἐκ τοῦ ἐμοῦ ἄρτον) bei Macarius, im Cod. Cantabr. und im Syr. Cur. zusammentrifft, und sodann in dem ζήσεται (anstatt des canonischen ζήσει), welche Deponensform ebenfalls bei Macarius erhalten ist.

Das ἔδωκεν ὑπὲρ ἡμῶν Ἰησοῦς Χριστός — τὴν σάρκα ber Clemens Rom. enthält durchweg johanneische Worte: δώσω, ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς und ἡ σάρξ μου.

Die Variante corpus in dem arabischen Diatessaron ist sicherlich ein Rest des echten Tatian, wie man aus dem vorcanonischen Texte zu Joh. 6, 53 sehen kann, wo der Codex Bezae ebenfalls τὸ σῶμα und der Cod. Vercellensis corpus bieten. Die Genesis dieser Variante ist im Folgenden erklärt.

## Joh. 6, 53.

 ξτέρως ξξήνεγχεν διὰ συμβόλων· φάγετε μου τὰς σάρχας, εἰπών, καὶ πίετε μου τὸ αἶμα.

- b. Clem. Al. Paed. I, 6, 42. p. 123.
   φάγετέ μου, φησί, τὴν σάρκα καὶ πίετέ μου τὸ αἶμα.
- c. Epiph. LI, 6. p. 428 AB. ("Αλογοι).

  εἶπεν ὁ κύριος ἐὰν μή τις φάγη μου τὴν σάρκα καὶ πίη τὸ αἷμα, οὐκ ἔστι μου αξιος.
- d. Hippol. Philos. V, 8. p. 152 (Ophitae, Naasseni).

  τοῦτο, φησίν, ἐστὶ τὸ εἰρημένον ὑπὸ τοῦ σωτῆρος ἐὰν

  μὴ πίνητέ μου τὸ αἶμα καὶ φάγητέ μου τὴν σάρκα,

  οὖ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν οὖρανῶν.
- e. Cod. Cantabr. ed. Scrivener p. 113.

  ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμιν ἐὰν μὴ λάβητε τὸ σῶμα
  τοῦ νίοῦ τοῦ ἀνθρώπου <u>ὡς τὸν ἄρτον τῆς ζωῆς,</u>
  οὐχ ἔχετε ζωὴν ἐν αὐτῷ.
- f. Cod. Vercell., Corbej. (ff<sup>2</sup>).

  si acceperit homo corpus filii; hominis quemadmodum

  panem vitae (Vercell., Victorin.: sicut panem vitae), habebit

  vitam in eo [illo].
- g. Joh. 6, 53.

  ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμιν, ἐὰν μὴ φάγητε τὴν σάρχα
  τοῦ υίοῦ τοῦ ἀνθρώπου καὶ πίητε αὐτοῦ τὸ αἰμα,
  οὐκ ἔγετε ζωὴν ἐν ἑαυτοις.
- h. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 245.
  Et ubi jam illud: Si quis carnem meam non sumpserit,
  vitam non habet.

Hier treten sowohl in den Handschriften als in den patristischen Citaten verschiedene aussercanonische Varianten auf:

- $\lambda \dot{\alpha} \beta \eta \tau \varepsilon$  (Cod. D) = acceperit (Cod. Verc., Corbej.) = sumpserit (Ephraem) =  $\varphi \dot{\alpha} \gamma \eta \tau \varepsilon$  (canonisch),
- μου (Hippol. zweimal) = τοῦ νίοῦ τοῦ ἀνθρώπου und αὐτοῦ (canonisch),
- σῶμα (Cod. D) = corpus (Cod. Verc., Corbej.) = σάρξ (canonisch),

ἔχετε ζωὴν ἐν αὐτῷ (Cod. D) = habebit vitam in eo (Cod. Verc.) = in illo (Cod. Corbej.) = ἐν ἑαυτοίς (canonisch).

Von diesen Varianten sind nun σῶμα (synoptisch) und σάρξ (johanneisch) Übersetzungsvarianten von της aus den Abendmahlsworten, an welche ja die beiden Citate des Clemens Al. ganz bestimmt erinnern. Indem dabei σῶμα mit σάρξ vertauscht ist, wird es offenbar, dass man von Alters her in Joh. 6, 51 eine Parallele zu den Abendmahlsworten erkannte. Man vgl. auch das nachfolgende Justin-Citat zu Joh. 6, 55 mit dem Schlusse: σάρκα καὶ αἶμα in Betreff des Abendmahls, sowie die Erläuterungen zu den Einsetzungsworten Lc. 22, 19. 20 in Heft III, 644 ff. Im Vorstehenden repræsentieren die Citate aus Hippolyt und Epiphanius Mischtexte, in welchen der johanneische Sprachgebrauch durch das Eindringen der synoptischen Diktion (zu σὖκ ἔστι μου ἄξιος vgl. Mt. 10, 37, zu σὖ μὴ εἰσέλθητε εἰς τὴν βασιλείαν τῶν σὖρανῶν vgl. das Hippolytus-Citat zu Joh. 2, 11) verwischt ist.

#### Joh. 6, 54. 55.

a. Aid. X, 3.

ήμιν δὲ ἐχαρίσω πνευματικήν τροφήν καὶ ποτὸν καὶ ζωήν αἰώνιον διὰ τοῦ παιδός σου.

- b. Apoc. Mosis c. 41. p. 22 ed. Tischendorf. ἀναστήσω σε ἐν τῷ ἐσχάτη ἡμέρφ.
- c. Joh. 6, 54. 55.

ό τρώγων μου τὴν σάρχα καὶ πίνων μου τὸ αἶμα ἔχει ζωὴν αἰώνιον, κάγὰ ἀναστήσω αὐτὸν τῷ ἐσχάτῃ ἡμέρα. ἡ γὰρ σάρξ μου ἀληθής ἐστιν βρῶσις, καὶ τὸ αἷμά μου ἀληθής ἐστιν πόσις.

Die in der  $\Delta \iota \delta \alpha \chi \dot{\eta}$  gegebene Verknüpfung von  $\tau \varrho o \varphi \dot{\eta}$  und  $\pi o \tau \dot{o} \varsigma$  mit  $\zeta \omega \dot{\eta}$  alώνιος geht dem Texte von Joh. 6, 54. 55 parallel, wo  $\beta \varrho \tilde{\omega} \sigma \iota_{\varsigma}$  und  $\pi \dot{o} \sigma \iota_{\varsigma}$  ebenfalls mit  $\zeta \omega \dot{\eta}$  alώνιος verbunden ist. Ausserdem vgl. man Just. Apol. I, 66 p. 98 A: εὐχα- $\varrho \iota \sigma \tau \eta \vartheta \varepsilon \tilde{\iota} \sigma \alpha \tau \varrho \circ \varphi \dot{\eta}$ , ferner Exc. Theod. c. 13:  $\pi \nu \varepsilon \nu \mu \alpha \tau \iota \varkappa \dot{\eta} \tau \varrho \circ \varphi \dot{\eta}$ , wo Joh. 6, 32. 49. 50 verwendet ist, endlich 1. Cor. 10, 3. 4:  $\beta \varrho \tilde{\omega} \mu \alpha \pi \nu \varepsilon \nu \mu \alpha \tau \iota \varkappa \dot{\sigma} \nu$  und  $\pi \dot{\sigma} \mu \alpha \pi \nu \varepsilon \nu \mu \alpha \tau \iota \varkappa \dot{\sigma} \nu$ .

### Joh. 6, 55.

- a. Ign. ad Trall. VIII, 1. p. 50, 8.
  ἀνακτίσασθε ἑαυτοὺς ἐν πίστει, ὅ ἐστιν σὰρξ τοῦ κυρίου,
  καὶ ἐν ἀγάπη, ὅ ἐστιν αἶμα Ἰησοῦ Χριστοῦ.
- b. Ign. ad Rom. VII, 3. p. 66, 8. ἄρτον θεοῦ θέλω, ὅ ἐστιν σὰρξ Ἰησοῦ Χριστοῦ, τοῦ ἐκ σπέρματος Δαβίδ, καὶ πόμα θέλω τὸ αἶμα αὐτοῦ, ὅ ἐστιν ἀγάπη ἄφθαρτος.
- c. Ign. ad Philad. IV. p. 72, 12.

  μία γὰρ σὰρξ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, καὶ εν
  ποτήριον εἰς ενωσιν τοῦ αίματος αὐτοῦ.
- d. Ign. ad Smyrn. VII, 1. p. 90, 1.
  εὐχαριστίαν σάρχα εἶναι τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τὴν ὑπὲρ τῶν ἀμαρτιῶν ἡμῶν παθοῦσαν, ἣν τῆ χρηστότητι ὁ πατὴρ ἤγειρεν.
- e. Ign. ad Smyrn. XII, 2. p. 94, 13. 
  ἐν ὀνόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ καὶ τῷ σαρκὶ αὐτοῦ καὶ τῷ αἰματι, πάθει τε καὶ ἀναστάσει, σαρκικῷ τε καὶ πνευματικῷ ἐνότητι θεοῦ καὶ ὑμῶν.
- f. Just. Apol. I, 66. p. 98 A.

  οὐ γὰρ τος κοινὸν ἄρτον οὐδὲ κοινὸν πόμα ταῦτα λαμβάνομεν ἀλλ' ὅν τρόπον διὰ λόγου θεοῦ σαρκοποιηθεὶς Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ σωτὴρ ἡμῶν καὶ σάρκα καὶ αἰμα ὑπὲρ σωτηρίας ἡμῶν ἔσχεν, οῦτως καὶ τὴν δι' εὐχῆς λόγου τοῦ παρ' αὐτοῦ εὐχαριστηθείσαν τροφήν, ἐξ ἡς αἰμα καὶ σάρκες κατὰ μεταβολὴν τρέφονται ἡμῶν, ἐκείνου τοῦ σαρκοποιηθέντος Ἰησοῦ καὶ σάρκα καὶ αἰμα ἐδιδάχθημεν εἰναι.
- g. Joh. 6, 55. ἡ γὰρ σάρξ μου ἀληθής ἐστιν βρῶσις, καὶ τὸ αἶμά μου ἀληθής ἐστιν πόσις.

Darüber dass die ignatianischen Aussagen über die Eucharistie nicht der synoptisch-paulinischen Version von  $\bar{\psi} = \sigma \tilde{\omega} \mu \alpha$ , sondern vielmehr der johanneischen Übersetzung dieses eucharistischen Wortes folgen, ist die Untersuchung über die Abend-

mahls-Stiftung (namentlich zu Lc. 22, 19 in Heft III, 641 ff.) zu vergleichen. Aus der grossen Grundstelle bei Justin wird es klar, dass auch er die johanneische  $\sigma\acute{\alpha}\varrho\xi$  in Joh. 6 vom Abendmahl verstand und für gleichbedeutend hielt mit dem  $\sigma\~{\omega}\mu\alpha$  des synoptischen Abendmahlsberichtes, welchen er anderwärts mittheilt.

### Joh. 6, 57.

a. Epiph. Haer. LXV, 5. p. 612 C.

καὶ πάλιν· ἐγὰ ἐξῆλθον ἐκ τοῦ πατρός μου καὶ ἣκα (Joh. 8, 42). καί· ζῷ ἐγὰ καὶ ζῷ ἐν ἐμοὶ ὁ ἀποστείλας με πατήρ.

b. Joh. 6, 57.

καθώς ἀπέστειλέν με ὁ ζῶν πατὴο κάγὰ ζῶ διὰ τὸν πατέρα.

Die aussercanonische Fassung bei Epiphanius dürfte entschieden den Vorzug verdienen vor dem canonischen Text und vertritt wahrscheinlich die ältere Lesart.

### Joh. 6, 62.

a. Epiph. Haer. XXVI, 8. p. 89 D.
καὶ τό ὅταν ἰδητε τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου ἀνερχόμενον ὅπου ἡν τὸ πρότερον;

b. Euseb. Marc. p. 178. 180.

ξὰν οὖν ἴδητε τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου ἀπιόντα ὅπου ἦν τὸ πρότερον;

c. Joh. 6, 62.

ἐὰν οὖν θεωρῆτε τὸν υἱὸν τοῦ ἀνθρώπου ἀναβαίνοντα ὅπου ἦν τὸ πρότερον;

Dass die Variante  $l \delta \eta \tau \varepsilon$  für das canonische  $\vartheta \varepsilon \omega \varrho \tilde{\eta} \tau \varepsilon$  handschriftlich begründet war, zeigt die Übereinstimmung zwischen Eusebius und dem — von Tischendorf nicht notierten — Citate des Epiphanius. Diese Varianten  $l \delta \eta \tau \varepsilon = \vartheta \varepsilon \omega \varrho \tilde{\eta} \tau \varepsilon$ , ferner  $\mathring{\alpha} \nu \alpha \beta \alpha l \nu \nu \nu \tau \alpha = \mathring{\alpha} \nu \varepsilon \varrho \chi \acute{\nu} \mu \varepsilon \nu \nu \nu = \mathring{\alpha} \pi \iota \acute{\nu} \nu \tau \alpha$  gehören zu den werthlosen Varianten, wie sie im vierten Evangelium und in

allen handschriftlich überlieferten Werken in Folge der von den Abschreibern geübten Nachlässigkeiten oder Freiheiten mehrfach vorkommen.

#### Joh. 6, 63.

- a. Barn. VI, 17. p. 30, 6. ήμεις τῆ πίστει τῆς ἐπαγγελίας καὶ τῷ λόγω ζωοποιού-μενοι ζήσομεν.
- b. Acta et Martyrium Matthaei § 3. p. 168.
   οἱ λόγοι τῆς ζωῆς μεστοί εἰσιν.
- c. Joh. 6, 63.
   τὰ ἡήματα ἃ ἐγὰ λελάληκα ὑμῖν πνεῦμά ἐστιν καὶ ζωή ἐστιν .... τὸ πνεῦμά ἐστιν τὸ ζωοποιοῦν.

Die Verbindung von ζωοποιούμενοι und ζήσομεν repräsentiert bei Barnabas wiederum eine johanneische Parallele: ζωή  $-\zeta ωοποιοῦν$ . Wegen des Austauschs zwischen λόγος und πνεῦμα vergleiche das zu Joh. 4, 24 Bemerkte. Im Übrigen sind bei Barnabas durch τῷ λόγφ zunächst die ξήματα des canonischen Textes vertreten, damit implicite auch τὸ πνεῦμα. Der Syr. Cur. hat den engherzigen Text fabriciert: τὸ πνεῦμά έστιν, δ ζωοποιεῖ τὸ σῶμα.

## Joh. 6, 69.

- a. Διδ. Χ, 2. εὐχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἄγιε . . . . ὑπὲρ τῆς γνώσεως καὶ πίστεως.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 327 B.
  καὶ υίὸν θεοῦ γεγοαμμένον αὐτὸν ἐν τοις ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ ἔχοντες καὶ υίὸν αὐτοῦ 
  λέγοντες νενοήκαμεν.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 139. p. 369 A.

  πιστεύοντες ἐπὶ τὸν Χριστὸν καὶ ἐγνωκότες τὴν ἐν

  τοτς λόγοις αὐτοῦ καὶ τῶν προφητῶν αὐτοῦ ἀλήθειαν.
- d. Versio Syr. Cur. ed. Baethgen p. 50.

  καὶ ἡμεῖς πεπιστεύκαμεν καὶ ἐγνώκαμεν ὅτι σὰ εἶ
  ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ.

Texte u. Untersuchungen X, 4.

e. Syr. Sin. ad Joh. 6, 69.

f. Joh. 6, 69.

καὶ ἡμεις πεπιστεύκαμεν καὶ ἐγνώκαμεν ὅτι σὰ εἰ ὁ ἄγιος [Χριστὸς ὁ υίὸς] τοῦ θεοῦ [ζῶντος].

In den eucharistischen Gebeten der Διδαγή entspricht die Voranstellung der γνῶσις vor der πίστις der in der koptischen Version (und einigen Minuskeln) vertretenen Reihenfolge: ἐγνώκαμεν καὶ πεπιστεύκαμεν. 1) Justin aber geht mit dem canonischen Text: πιστεύοντες καὶ έγνωκότες und bezeugt damit auf das Bestimmteste seine Abhängigkeit von dem johanneischen Evangelium an dieser Stelle Dial. c. Tryph. c. 139. Für das Citat aus Dial. c. 100 weist das νενοήκαμεν (= έγνώκαμεν) auf dieselbe Quelle hin. Dazu kommt, dass auch das Objekt: viòv θεοῦ weder auf Lc. 9, 20: τὸν Χριστὸν τοῦ θεοῦ, noch auf Mc. 8, 29: σὺ εἶ ὁ Χριστός, aber auch nicht auf Mt. 16, 15: σὺ εἶ ό Χριστὸς ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ ζῶντος, wo das (von Justin weggelassene) ζωντος in keiner Handschrift fehlt, sondern genau auf Joh. 6, 69 nach dem Syrer Curetons zurückzuführen ist, mit welcher syrischen Version Justin sich auch sonst öfter berührt. Es ergibt sich daraus, dass Justin Dial. c. 100. 139 das johanneische Evangelium als Quelle benützt und dasselbe unter die άπομνημονεύματα τῶν άποστόλων gerechnet hat.

## Joh. 6, 71.

a. Cod. Sin. ad Joh. 6, 71.

ἔλεγεν δὲ Ἰούδαν Σίμωνος άπὸ Καρνώτου.

b. Joh. 6, 71.

ἔλεγεν δὲ τὸν Ἰούδαν Ἰσκαριώτου.

Nur an dieser Stelle gibt der Cod. Sin. die Namensform: ἀπὸ Καρνώτον an Stelle der sonst üblichen hebräischen Benennung: Ἰσκαριώθ = κική graecisiert: Ἰσκαριώτης. Wenn nun auch Cod. D dreimal (nicht blos zweimal, wie Heft

<sup>1)</sup> Es könnte dadurch die Annahme eines egyptischen Ursprungs für die  $\Delta \iota \delta \alpha \chi \dot{\eta}$  nahe gelegt werden.

III, 828 gesagt ist), nämlich Joh. 12, 4; 13, 2; 13, 26, dieselbe rein griechische Übersetzung: ἀπὸ Καρυώτου bietet, wie hier der Cod. Sin., so darf man mit ziemlicher Sicherheit schliessen, dass dieses die ursprüngliche johanneische Form gewesen ist, welche es sich gefallen lassen musste, von der hebräisch-synoptischen Namensform verdrängt zu werden. Die von Tischendorf hier zu Joh. 6, 71 aufgenommene Namensform ist eine halb hebräische (καριώτου) Mischform.

## Joh. 7, 12.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 69. p. 296 A.

οί δὲ καὶ ταῦτα ὁρῶντες γινόμενα φαντασίαν μαγικὴν γίνεσθαι ἔλεγον καὶ γὰρ μάγον εἶναι αὐτὸν ἐτόλμων λέγειν καὶ λαοπλάνον.

b. Joh. 7, 12b.

οί μὲν ἔλεγον ὅτι ἀγαθός ἐστιν· ἄλλοι ἔλεγον· οὔ, ἀλλὰ πλανῷ τὸν ὄχλον.

Der Ausdruck  $\lambda\alpha\alpha\pi\lambda\acute{\alpha}\nu\alpha\varsigma$  bei Justin berührt sich unmittelbar mit Joh. 7, 12, sowie mit Mt. 27, 63. Die Bezeichnung  $\mu\acute{\alpha}$ - $\gamma\alpha\varsigma$  findet sich in mehrfachen aussercanonischen Parallelen. Vgl. Agrapha S. 471.

## Joh. 7, 14.

a. Epiph. Haer. LI, 25. p. 447 D.

μεσαζούσης γὰο τῆς ἑοοτῆς ηλθε, φησί, καὶ ἀνέβη εἰς

Ίεροσόλυμα.

b. Joh. 7, 14.

ηδη δὲ της ἑορτης [Syr. Sin. et Cur. add.: της σχηνοπηγίας] μεσούσης ἀνέβη Ἰησοῦς εἰς τὸ ἱερὸν καὶ ἐδίδασκεν.

Mit der Lesart:  $\mu \epsilon \sigma \alpha \zeta o \nu \sigma \eta \varsigma$ , welche der beste Epiphanius-Codex, Codex Venetus, vertritt, steht Epiphanius nicht allein, trifft darin vielmehr mit Cod. Cantabr. und einer Anzahl Minuskel-Codices zusammen. Dagegen findet sich die Lesart  $\epsilon l \varsigma$  Γεροσόλυμα (anstatt des canonischen  $\epsilon l \varsigma$   $\tau \grave{o}$   $\iota \epsilon \rho \acute{o} \nu$ ) nirgends wieder.

#### Joh. 7, 22,

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 27. p. 245 A.
ἐβούλετο ὁ θεὸς [τοὺς ἀρχιερεῖς ἁμαρτάνειν] . . ἢ τοὺς περιτεμνομένους καὶ περιτέμνοντας τῆ ἡμέρα τῶν σαββάτων, πελεύων τῆ ἡμέρα τῆ ὀγδόη ἐκ παντὸς περιτέμνεσθαι
τοὺς γεννηθέντας ὁμοίως, κἂν ἡ ἡμέρα τῶν σαββάτων;

b. Joh. 7, 22b. 23a.

καὶ ἐν σαββάτφ περιτέμνετε ἄνθρωπον . . περιτομὴν λαμβάνει ἄνθρωπος ἐν σαββάτφ.

Dem johanneischen περιτέμνετε entspricht bei Justin das περιτέμνοντας, dem johanneischen περιτομὴν λαμβάνειν das justinsche περιτεμνομένους, dem johanneischen ἐν σαββάτ $\varphi$  das justinsche τῷ ἡμέρ $\varphi$  τῶν σαββάτ $\varphi$ ν. Die Parallele ist also vollständig.

#### Joh. 7, 24,

- a. Theophil. ad Autol. III, 12. p. 218.

  κρίμα δίκαιον κρίνετε, ὅτι ἐν τούτοις ἐστὶν τὸ θέλημα κυρίου τοῦ θεοῦ ὑμῶν:
- b. Orig. Opp. II, 647. Sel. in Psalm. Ps. XXXII, 6. περὶ ὧν λέγεται κρίμα δίκαιον κρίνατε.
- c. Const. II, 36. p. 64, 7.
   ὅτι εἴρηται αὐτοῖς κρίμα δίκαιον κρίνατε.
- d. Const. II, 37. p. 64, 11. καθώς γέγραπται την δικαίαν κρίσιν κρίνατε.
- e. Joh. 7, 24.

μη χρίνετε κατ' ὄψιν, ἀλλὰ την δικαίαν χρίσιν χρίνατε.

Diese Parallelen sind insofern merkwürdig, als Origenes, Theophilus und die Constitutionen in der abweichenden Fassung κοίμα δίκαιον κοίνατε (κοίνετε) übereinstimmen, und als der Redaktor der Constitutionen kurz nach einander erst diesen ausserevangelischen Text mit der Formel: ὅτι εἴοηται αὐτοις und dann den evangelischen Text mit καθώς γέγοαπται einführt, als wenn beide Texte aus zwei ganz verschiedenen Quellen

stammten. Und dies ist um so auffallender, als in seiner dort zu Grunde liegenden Quellenschrift, der Didascalia, an fraglicher Stelle weder das eine noch das andere Citat sich findet. Die Didascalia bietet vielmehr an fraglicher Stelle lediglich das Agraphon: γίνεσθε τραπεζίται δόχιμοι (Vgl. Agrapha S. 123) und zwar mit der oben erwähnten Citationsformel: ort ellonzal avrote. Diese Citationsformel lässt der Redaktor der Constitutionen stehen, fügt aber zunächst den aussercanonischen Text χοίμα δίχαιον χοίνατε an und geht dann erst mit einem καὶ πάλιν zu dem Logion: γίνεσθε τραπεζιται δόχιμοι über. um vier Zeilen weiter unten auch noch den bekannten iohanneischcanonischen Text mit καθώς γέγραπται την δικαίαν κρίσιν χοίνατε nachzubringen. (Vgl. Agrapha S. 123, wo unter No. 53 der ganze Context der Constitutionen abgedruckt ist.) Es hat mithin den Anschein, als ob das Citat xoluq dixquoy xolvare aus einer anderen Quelle als dem johanneischen Evangelium geschöpft sei. Bei Theophilus erscheinen die Worte als unmittelbare Fortsetzung eines alttestamentlichen Citates aus Jerem. 6. 16. Otto bemerkt dazu: neque inveni locum, unde desumta sint. Nestle weist auf Sach. 7. 9 als die richtige Quelle hin.

### Joh. 7, 37. 38. 39.

- a. Epiph. Haer. XLVIII, 13. p. 415 C. φάσκει γὰρ ὅτι οἱ διψῶντες ἔλθατε πρός με.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 54. p. 777 A.

  ποταμοὶ γὰρ ἐχ τῆς χοιλίας αὐτοῦ ὁεύσουσιν ὕδατος ἀλλομένου εἰς ζωὴν αἰώνιον. ἔλεγε δὲ τοῦτο περὶ
  τοῦ ἀγίου πνεύματος, φησὶ τὸ εὐαγγέλιον.
- c. Tatiani Evv. harm. arabice ed. Ciasca p. 61a.
  Si quis sitit, veniat ad me et bibat. Omnis, qui credit in me, sicut dicunt scripturae, flumina de ventre ejus fluent aquae suavis.
- d. Joh. 7, 37b. 38. 39.
  ἔκραζε λέγων· ἐάν τις διψᾶ, ἐρχέσθω [Syr. Cur., Hieros.,
  Syr. Sin. add.: πρός με] καὶ πινέτω. ὁ πιστεύων εἰς ἐμέ,
  καθὼς εἶπεν ἡ γραφή, ποταμοὶ ἐκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ
  ἡ εύσουσιν ὕδατος ζῶντος. τοῦτο δὲ εἶπεν περὶ
  τοῦ πνεύματος.

Die Zahl der Zeugen, welche Tischendorf anführt für die Lesart: mooc us wird noch vermehrt durch das ad me des arabischen Diatessaron. Das zweite Epiphanius-Citat aber steht mitten in einem christologischen Contexte, so dass &  $\tau \tilde{n}c$ χοιλίας αὐτοῦ dort unweigerlich auf Jesum selbst bezogen werden muss. Wenn dasselbe zugleich mit Joh. 4. 14 sich berührt, so ist dies umgekehrt mit dem Hilariustexte zu Joh. 4, 14 der Fall, der sich mit Joh. 7, 38 berührt. Die christologische Fassung des ἐχ τῆς χοιλίας αὐτοῦ findet eine überraschende Parallele in dem Märtvrerberichte der gallischen Gemeinden, von welchem Robinson (in den Texts and Studies I. 2) annimmt, dass er ursprünglich lateinisch verabfasst und dann ins Griechische übertragen worden sei. Unter den von ihm beigebrachten Belegen spielt auch die Parallele zu Joh. 4. 14: 7. 38 eine Rolle: ὑπὸ τῆς οὐρανίου πηγῆς τοῦ ὑδατος τῆς ζωῆς ἐχ τῆς νήδυος τοῦ Χριστοῦ (Eus. H. E. V. 1, 22), wo der Übersetzer das lateinische de ventre eins nicht mit dem canonischen  $\dot{\epsilon} x \tau \tilde{\eta} c x o i \lambda i \alpha c$ , sondern mit dem synonymen  $\dot{\epsilon} x \tau \tilde{\eta} c$ νήδυος αὐτοῦ wiedergegeben habe. Jedenfalls haben die gallischen Gemeinden die johanneische Stelle Joh. 7, 38, ähnlich wie Epiphanius, in einer solchen Fassung besessen, dass sie den zweiten Theil dieses Herrenworts (v. 38b) nicht auf den an Jesum Glaubenden, sondern auf Jesum selbst beziehen mussten. Wahrscheinlich hat also erst bei der Feststellung der canonischen Texte das Wort, welches Joh. 7, 38 vorliegt, seine jetzige Gestalt empfangen. Vielleicht, ja wahrscheinlich ist auch erst hierbei das räthselhafte καθώς εἶπεν ή γραφή in den canonischen Text eingedrungen. - Das suavis des Arabers beruht, wie Nestle bemerkt, auf einem Lesefehler.

## Joh. 8, 1-11.

Wegen der Perikope Joh. 8, 1—11, welche ich in keinem Falle für johanneisch halte, wohl aber als einen Ausfluss, als einen echten Rest der vorcanonischen synoptischen Grundschrift betrachten möchte, vergleiche man die Ausführungen, welche in den Agrapha (S. 32 f., 36 ff., 335, 341 f., 418) enthalten sind.

### Joh. 8, 12.

a. Test. XII patr. Levi c. 14.

καὶ ἐπάξητε κατάραν ἐπὶ τὸ γένος ὑμῶν, ὑπὲρ ὧν τὸ φῶς τοῦ κόσμου τὸ δοθὲν ἐν ὑμίν εἰς φωτισμὸν παντὸς ἀνθοώπου.

b. Joh. 8, 12,

πάλιν οὖν αὖτοτς ἐλάλησεν ὁ Ἰησοῦς λέγων ἐγώ εἰμι τὸ  $φ \tilde{\omega} \varsigma$  τοῦ κόσμον.

Vgl. oben zu Joh. 1, 9. Auch das ὁδεύοντες ἐν σκότει bei Aristides c. 16 ist johanneisch.

#### Joh. 8, 29.

a. Ign. ad Magn. VIII, 2. p. 36, 7. ος κατὰ πάντα εὐηρέστησεν τῷ πέμψαντι αὐτόν.

b. Joh. 8, 29b.

ότι ἐγὰ τὰ ἀρεστὰ α τῷ ποιῷ πάντοτε.

Obige Ignatius-Parallele trägt wohl im Allgemeinen, namentlich durch das  $\tau \tilde{\varphi}$   $\pi \ell \mu \psi \alpha \nu \tau \iota$   $\alpha \tilde{\upsilon} \tau \acute{o} \nu$ , johanneischen Charakter, klingt aber speciell an Joh. 8, 29b von ferne an.

### Joh. 8, 31. 32.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 39. p. 258 B.

ήμεις δὲ καὶ ἐν ἔργοις καὶ γνώσει καὶ καρδία μέχρι θανάτου, οἱ ἐκ πάσης τῆς ἀληθείας μεμαθητευμένοι, τιμῶμεν.

b. Joh. 8, 31b. 32a.

ἐὰν ὑμετς μείνητε ἐν τῷ λόγφ τῷ ἐμῷ, ἀληθῶς μαθηταί μου ἐστέ, καὶ γνώσεσθε τὴν ἀλήθειαν.

Die Gleichungen:

οἱ ἐχ πάσης τῆς ἀληθείας μεμαθητευμένοι (Just.) = ἀληθοίας μαθηταί (Joh.)

γνώσει — ἐχ πάσης τῆς ἀληθείας (Just.) = γνώσεσθε τὴν ἀλήθειαν (Joh.)

beweisen auch in diesem Falle Justins Beeinflusstsein durch das johanneische Evangelium. Man vgl. noch Joh. 16, 13: ἐν τ $\tilde{\eta}$  ἀληθεία πάση.

Ausserdem ist das Citat aus Cod. Bruce in dem zweiten von Schmidt herausgegebenen koptisch-gnostischen Werke zu vergleichen, welches zu Joh. 10, 28 mitgetheilt ist.

#### Joh. 8, 42.

a. Epiph. Haer. LXIX, 53. p. 775 C.

 $\frac{\dot{\epsilon}\gamma\dot{\epsilon}\nu\nu\eta\sigma\dot{\alpha}\varsigma}{\vartheta$  με, φησί, πάτερ. καί  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\dot{\epsilon}\varkappa$  το  $\tilde{v}$  πατρὸς  $\dot{\epsilon}\xi\tilde{\eta}\lambda$ - $\vartheta$  ον καὶ  $\tilde{\eta}\varkappa\omega$ .

b. Epiph. Haer. LXV, 5. p. 612 C.

καὶ πάλιν ἐγὰ ἐξῆλθον ἐκ τοῦ πατρός μου καὶ ἥκω.

c. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 63b.

Ego ex Deo processi et descendi.

d. Joh. 8, 42b.

έγὸ γὰς ἐχ τοῦ θεοῦ ἐξῆλθον καὶ Ϋκω.

Die Variante: ἐχ τοῦ πατρός μου trägt den Charakter grösserer Originalität als der canonische Text: ἐχ τοῦ θεοῦ. Doch könnte auch eine Verwechselung mit Joh. 16, 28 vorliegen. Die Worte: ἐγέννησάς με, πάτερ — können als ein johanneisches Agraphon bezeichnet werden. Vgl. einen ähnlichen aussercanonischen Text zu Joh. 17, 2, sowie den Epiphanius-Text: ὁ γεννήσας με πατήρ zu Joh. 16, 32.

## Joh. 8, 44.

a. Polyc. ad Phil. VII, 1. p. 122, 1.

καὶ  $\ddot{o}_{\varsigma}$   $\ddot{a}v$   $\mu\dot{\eta}$   $\dot{o}\mu o \lambda o \gamma \ddot{\eta}$  τ $\dot{o}$   $\mu a o \tau \dot{v} o i o \tau a v o v \dot{o}$   $\dot{o}$  το  $\dot{o}$  διαβόλον ἐστίν.

b. 1. Joh. 3, 8ª.

ό ποιών την άμαρτίαν έχ τοῦ διαβόλου ἐστίν.

c. Hom. Clem. III, 25. p. 43, 5.

φονεύς γὰρ ἦν καὶ ψεύστης.

d. Epiph. Haer. XXXVIII, 4. p. 279B.

ό δὲ χύριος πρὸς αὐτοὺς ἔφη· ὑμετς νίοι ἐστε τοῦ πατρὸς ὑμῶν τοῦ διαβόλου, ὅτι ψεύστης ἐστίν, ὅτι ὁ πατὴ ο αὐτοῦ ψεύστης ἦν· ἐκετνος ἀνθρωποκτόνος ἦν καὶ ἐν τῷ ἀληθείᾳ οὐκ ἔμεινεν· ὅταν λαλῆ τὸ ψεῦδος, ἐκ τῶν ἰδίων λαλει, ὅτι καὶ πατὴρ αὐτοῦ ψεύστης ἦν.

e Epiph. Haer. LXVI, 63. p. 677 CD.

τοῦτ' ἔστι τὸ ἐν τῷ εὐαγγελίῳ παρὰ τοῦ σωτῆρος εἰρημένον· ὑμεις υἰοί ἐστε τοῦ ὅιαβόλου. λέγει γάρ· οὐχὶ δώδεκα ὑμᾶς ἐξελεξάμην; εἰς ἐξ ὑμῶν ἐστὶ διάβολος. ἐπειδὴ ἀπ' ἀρχῆς ψεύστης ἐστὶ καὶ ἀνθρωποκτόνος, ὅτι ὁ πατὴρ αὐτοῦ ψεύστης ἦν.

f. Epiph. Haer. XL, 5 p. 295 CD.

δ σωτής πρός τους Ιουδαίους ἔλεγεν· ύμεις ἐκ τοῦ σατανᾶ ἐστέ, καὶ ὅταν λαλῆ τὸ ψεῦδος, ἐκ τῶν ἰδίῶν λαλει, ὅτι καὶ ὁ πατής αὐτοῦ ψεύστης ἡν.

g. Macar. de pat. et discr. c. 20.

ύμετς, έλεγε, τὰς ἐπιθυμίας τοῦ πατρὸς ὑμῶν θέλετε ποιετν τοῦ ἀνθρωποκτόνου ἐκεινος γὰς ἀνθρωποκτόνου ἐκεινος γὰς ἀνθρωποκτόνου ἐν τῷ ἀληθείς οὐχ ξοτηκεν.

h. Joh. 8, 44.

ύμετς ἐκ τοῦ πατρὸς τοῦ διαβόλου ἐστὲ καὶ τὰς ἐπιθυμίας τοῦ πατρὸς ὑμῶν θέλετε ποιετν· ἐκετνος ἀνθρωποκτόνος ἦν ἀπ' ἀρχῆς καὶ ἐν τῇ ἀληθεία οὐκ ἔστηκεν, ὅτι οὐκ ἔστιν ἀλήθεία ἐν αὐτῷ· ὅταν λαλῷ τὸ ψεῦδος, ἐκ τῶν ἰδίων λαλετ, ὅτι ψεύστης ἐστὶν καὶ ὁ πατὴρ αὐτοῦ.

Hilgenfeld hat (in der Prot. Kirchenz. 1891. No. 33. S. 764) die Behauptung vertreten, dass das johanneische Evangelium sich Joh. 8, 44 ganz offen mit dem Gnosticismus berühre, sofern hier von dem  $\pi\alpha\tau\dot{\eta}\varrho$   $\tau o\tilde{v}$   $\delta\iota\alpha\beta\dot{o}\lambda\varrho v$  die Rede sei; denn das  $\alpha\dot{v}\tau o\tilde{v}$  am Schluss von Joh. 8, 44 könne sich nimmermehr auf das vorausgegangene  $\tau\dot{o}$   $\psi\varepsilon\tilde{v}\delta\sigma\varsigma$  beziehen, vielmehr sei darunter der  $\delta\iota\dot{\alpha}\beta\sigma\lambda\sigma\varsigma$  selbst verstanden. Diese Hilgenfeldsche Auffassung würde zu Recht bestehen, wenn die gnostisch-haeretische Text-

gestalt, in welcher Epiphanius den Spruch in Haer, XXXVIII (Kajavol), Haer, XL (Aoyovtixol), Haer, LXVI (Mavivalor) überliefert hat, massgebend wäre. Nach dieser Textgestalt, welche auch in der pseudo-justinschen Schrift Cohortatio ad gentiles c. 21. p. 20 B. vielleicht vorausgesetzt ist (αυτη τοίνυν πρώτη πεοί θεών ψευδής φαντασία, άπο του ψεύστου πατοος την αργήν έσγηχυία) — ist allerdings von einem Vater des σιάβολος. welcher auch schon ein Lügner war, die Rede: οτι καὶ ὁ πατὴο αὐτοῦ ψεύστης ην. Und Epiphanius gibt Haer, XXXVIII. 4. p. 279 B die zu Grunde liegende haeretische Anschauung ganz richtig an: οθεν και αι αλλαι αιρέσεις ακούουσαι το δημα τοῦτο πατέρα μεν τῶν Ἰουδαίων ωάσκουσιν είναι τὸν διάβολου, έγειν δε πατέρα άλλου καὶ τὸν αὐτοῦ πατέρα πάλιν πατέρα. Dabei schwankt seine Anschauung insofern, als er in dem ersten und unmittelbaren πατήρ τῶν Ἰουδαίων theils den Kar. von welchem die Pseudo-Clementinen Haer. III, 25 sagen: φονεύς γὰρ ἦν καὶ ψεύστης, theils den Judas Ischarioth, von welchem Jesus gesagt habe: εἶς ἐξ ὑμῶν ἐστὶ διάβολος (Joh. 6, 69, 70), vorausgesetzt sein lässt. Aber diese haeretische Auffassung hat in dem canonischen Texte keinen Anhalt. Mag man das αὐτοῦ auf ψεῦδος oder auf ψεύστης beziehen (in letzterem Falle: der διάβολος ist ein Vater des Lügners), in keinem Falle ist von einem Vater des διάβολος selbst die Rede. Die Vergleichung von Joh. 5, 43 zeigt vielmehr deutlich, dass, wenn der Teufel ἐχ τῶν ἰδίων redet, er solches nicht von einem Vater, also von einem anderen Urheber, sondern ausschliesslich aus sich selbst genommen hat, dass er gerade als das letzte Prinzip des Bösen erscheint. Und dasselbe ἐχ τῶν ἰδίων λαλεί verbietet auch in Joh. 8. 44 noch einen Vater des διάβολος anzunehmen; der διάβολος ist auch hier das letzte Prinzip aller Lüge. Der Context von Joh. 8, 44, welcher ganz auf Gen. 2, 3. zurückweist (vgl. namentlich Hengstenberg, Das Evangelium des heil. Johannes II, S. 106-110), hat also für jene gnostischen Fantasien keinen Raum. Sollte der Text des arabischen Diatessaron (Ciasca p. 63b): quia mendax est et pater mendacii der ursprüngliche sein, so würde ohnehin die ganze Streitfrage hinfällig werden.

### Joh. 8, 46.

a. Test. XII patr. Juda c. 24.

καὶ πᾶσα άμαρτία ούχ εύρεθήσεται έν αὐτῷ.

b. Joh. 8, 46.

τίς ἐξ ὑμῶν ἐλέγχει με περί ἁμαρτίας;

Erinnert die Parallele in den Test. XII patr. an den alttestamentlichen Text von Jes. 53 nach dem Cod. Al. der LXX: οὐδὲ εὐρέθη δόλος ἐν τῷ στόματι αὐτοῦ = 1. Petr. 2, 22, so zugleich durch die in der Jesaias-Stelle nicht zu lesende ἀμαρτία an Joh. 8, 46. Dasselbe gilt in anderer Weise von den Aussagen des Celsus. Vgl. Orig. c. Cels. II, 41: ἔτι δὲ ἐγκαλεῖ τῷ Ἰησοῦ ὁ Κέλσος διὰ τοῦ Ἰονδαϊκοῦ προσώπου, ὡς μμὴ δείξαντι ἑαυτὸν πάντων δὴ κακῶν καθαρεύοντα" und c. Cels. II, 42: ἔτι δὲ ἐπεὶ μρούλεται μηδὲ ἀνεπίληπτον γεγονέναι τὸν Ἰησοῦν" ὁ Κέλσος. Denn indem Celsus die Sündlosigkeit Jesu seinerseits bekämpft, legt er Zeugniss dafür ab, dass in den von ihm benützten Evangelienschriften die Sündlosigkeit Jesu ausgesagt war. Unter den uns bekannten Evangelienschriften aber konnte dies nur vom johanneischen Evangelium gelten, dessen Benützung durch Celsus ja ohnehin feststeht.

## Joh. 8, 56.

a. Barn. IX, 7. p. 42, 10.

'Αβραάμ ... ἐν πνεύματι προβλέψας εἰς τὸν Ἰησοῦν.

b. Exc. Theod. § 18. p. 973.

[Αβοαὰμ] ήγαλλιάσατο γάο, φησίν, ΐνα ἴδη τὴν ἡμέο αν τὴν ἐμήν.

c. Joh. 8, 56.

Άβραὰμ ὁ πατὴρ ύμῶν ἦγαλλιάσατο, ἵνα εἴδη τὴν ἡμέραν τὴν ἐμήν, καὶ εἶδεν καὶ ἐχάρη.

Das charakteristische Ἀβραὰμ ... προβλέψας εἰς τὸν Ἰησοῦν des Barnabas hat nur in Joh. 8, 56 eine Parallele und ist mithin als ein Glied in der Kette der zahlreichen Bezugnahmen zu betrachten, mit welchen der Verfasser des Barnabas briefes seine Kenntniss des johanneischen Evangeliums bezeugt.

# Job. 9, 1-3.

a. Just. Apol. I, 22. p. 68 B.

λέγομεν χωλούς καὶ παραλυτικούς καὶ ἐκ γενετῆς πονηρούς [l. πηρούς] ύγιεις πεποιηκέναι αὐτόν.

- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 69. p. 295 D.
  ούτος δ Χριστός, δς καὶ ἐν τῷ γένει ὑμῶν πέφανται καὶ
  τοὺς ἐκ γενετῆς καὶ κατὰ τὴν σάρκα πηροὺς καὶ κωφοὺς
  καὶ χωλοὺς ἰάσατο.
- c. Const. V, 7. p. 137, 9.
   δ τὸν παραλυτικὸν σῶον ἀνεγείρας καὶ τὸν ἐξηραμένην ἔχοντα τὴν χείρα ἰασάμενος καὶ τὸ λείπον μέρος ἐν τῷ ἐκ γενετῆς πηρῷ ἐκ γῆς καὶ σιέλου ἀποδούς.
- d. Hom. Clem. XVIII, 22. p. 187, 30.

  δθεν καὶ [ὁ διδάσκ]αλος ἡμῶν περὶ τοῦ ἐκ γενετῆς πηροῦ καὶ ἀναβλέψαντος παρ᾽ αὐτοῦ ἐξετα[σθείς· τίς ἡμαρτ]εν, οὖτος ἢ οἱ γονείς αὐτοῦ, [ἕνα] τυφλὸς ἐγεννήθη; ἀπεκρίνατο· οὔτε οὐτός τι ἡμαρτεν οὔτε οἰγονείς αὐτοῦ, ἀλλ᾽ ἕνα δι᾽ αὐτοῦ φανερωθῆ ἡ δύναμις τοῦ θεοῦ.
- e. Joh. 9, 1—3.

  καὶ παράγων εἶδεν ἄνθρωπον τυφλὸν ἐκ γενετῆς. καὶ ἤρώτησαν αὐτὸν οἱ μαθηταὶ αὐτοῦ λέγοντες ῥαββεί, τίς ἤμαρτεν, οὖτος ἢ οἱ γονεις αὐτοῦ, ἵνα τυφλὸς γεννηθῆ; ἀπεκρίθη Ἰησοῦς οὔτε οὖτος ῆμαρτεν οὔτε οἱ γονεις αὐτοῦ, ἀλλ΄ ἵνα φανερωθῆ τὰ ἔργα τοῦ θεοῦ ἐν αὐτῶ.

Es unterliegt nach den übereinstimmenden Zeugnissen Justins, der Clementinen und der Constitutionen keinem Zweifel, dass erst bei der Feststellung der canonischen Texte die Lesart  $\tau v\varphi\lambda \delta_{\mathcal{G}}$  siegreich sich behauptet hat, dass dagegen der vorcanonische Text das charakteristische έκ γενετῆς πηφός enthalten hat. Auch die Variante ή δύναμις τοῦ θεοῦ, welche die Clementinen darbieten, lautet originaler und bedeutsamer als das canonische τὰ ἔργα τοῦ θεοῦ, obwohl δύναμις nicht dem canonisch-johanneischen Sprachgebrauch, sondern vielmehr der synoptischen Diktion angehört. Vergleiche τὴν δύναμιν τοῦ θεοῦ Mt. 22, 29 — Mc. 12, 24. Aber das scheint gerade die

Eigenthümlichkeit des vorcanonisch-johanneischen Textes gewesen zu sein, dass derselbe dem synoptischen Evangelientypus viel näher stand, als die Diktion in der späteren canonischen Recension. Zu der Lesart πηρός vergleiche man noch Euseb. Dem. ev. III, 4, 46: λεπρῶν καθάρσεις καὶ δαιμόνων ἀπελάσεις, νεκρῶν τε ἀναβιώσεις, πηρῶν τε ἀναβλέψεις.

#### Joh. 9, 4.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 197.

  Et me oportet operari opera patris mei, qui misit me, quamdiu dies est.
- b. Macar. Hom. XXX, 6. ἔρχεται νύξ, ὅτε οὐκέτι δύνασθε ἐργάζεσθαι.
- c. Tatiani Evv. Harm. arab. ed. Ciasca p. 64.

  Me oportet operari opera ejus, qui misit me, donec dies est: veniet nox, et non poterit homo ad voluntatem operari.
- d. Joh. 9, 4.

  ημᾶς [ἐμὲ] δει ἐργάζεσθαι τὰ ἔργα τοῦ πέμψαντος 
  ημᾶς [με], ἕως ἡμέρα ἐστίν ἔρχεται νύξ, ὅτε οὐδεὶς 
  δύναται ἐργάζεσθαι.

Unter den Zeugen, welche Tischendorf gegenüber der von ihm bevorzugten Lesart  $\eta \mu \tilde{\alpha}_{S}$  für die christologisch-singularische Fassung  $\mu \dot{\varepsilon}$  namhaft macht, konnte selbstverständlich Ephraems wichtige Zeugenschaft (nach Mösinger) sowie diejenige des arabischen Diatessarons und des Syr. Sinaiticus noch nicht auftreten. Die Fassung des Macarius  $o\dot{v}\dot{x}\dot{\varepsilon}\iota$   $o\dot{v}$   $\nu \alpha \sigma \vartheta \varepsilon$   $\dot{\varepsilon} \rho \gamma \dot{\alpha} \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \alpha$ , wie er sie für den zweiten Satztheil aufbewahrt hat, entspricht der Lesart des Origenes für den ersten Satztheil:  $\dot{\varepsilon} \rho \gamma \dot{\alpha} \zeta \varepsilon \sigma \vartheta \varepsilon$   $\dot{\varepsilon} \omega_{S}$   $\dot{\eta} \mu \dot{\varepsilon} \rho \alpha$   $\dot{\varepsilon} \sigma \dot{\tau} \dot{\nu}$ . Man sieht, das vielgebrauchte Logion war in mehrfachen abweichenden Fassungen fortgepflanzt worden.

### Joh. 9, 14.

a. Iren. IV, 8, 2.

Et Siloa etiam saepe sabbatis curavit; et propter hoc assidebant ei multi die sabbatorum.

b. Joh. 9, 14.

ην δε σάββατον εν η ήμερα τον πηλον εποίησεν ο Ίησοῦς και ἀνεφξεν αὐτοῦ τοὺς ὀφθαλμούς.

Der Wortlaut des Irenaeus tönt wie ein Evangeliencitat uns entgegen. Aber er findet sich nirgends so im johanneischen Evangelium wieder. Vgl. Joh. 9, 7. 11, wo allein im Neuen Testament Siloah erwähnt ist.

#### Joh. 10, 1. 7. 9.

- a. Exc. Theod. § 26. ap. Clem. Al. p. 975.
   ὅθεν ὅταν εἰπη ἐγώ εἰμι ἡ θύρα.
- b. Hippol. Ref. Haer. V, 17. p. 198 (Peratae).
   τοῦτ' ἐστί, φησί, τὸ εἰρημένον' ἐγώ εἰμι ἡ θύρα.
- c. Joh. 10, 7.
   εἶπεν οὖν ὁ Ἰησοῦς ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ὅτι ἐγώ εἰμι ἡ ϑύρα τῶν προβάτων.
- d. Ign. ad Philad. IX, 1. p. 78, 8.
  αὐτὸς ὢν θύρα τοῦ πατρός, δι ἦς εἰσέρχονται Ἀβραὰμ
  καὶ Ἰσαὰκ καὶ Ἰακώβ καὶ οἱ προφῆται καὶ οἱ ἀπόστολοι
  καὶ ἡ ἐκκλησία.
- e. Pseudo-Ign. ad Philad. IX. p. 240, 12.

  οὖτός ἐστιν ἡ πρὸς τὸν πατέρα ἄγουσα ὁδός, . . . . ἡ θύρα

  τῆς γνώσεως, δι ἡς εἰσῆλθον ᾿Αβραὰμ καὶ Ἰσαὰκ καὶ Ἰακώβ, Μωσῆς καὶ ὁ σύμπας τῶν προφητῶν χορὸς καὶ οἱ

  στῦλοι τοῦ κόσμου οἱ ἀπόστολοι καὶ ἡ νύμφη τοῦ Χριστοῦ.
- f. Joh. 10, 1. ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμτν, ὁ μὴ εἰσερχόμενος διὰ τῆς θύρας ατλ.
- g. Joh. 10, 9. 
  ἐγώ εἰμι ἡ θύρα δι ἐμοῦ ἐάν τις εἰσέλθη, σωθήσεται, καὶ εἰσελεύσεται καὶ ἐξελεύσεται καὶ νομὴν εὐρήσει.
- h. Hippol. Ref. Haer. V. 8. p. 156, 47 (Naasseni).
  τοῦτο, φησίν, λέγει ὁ Ἰησοῦς ἐγώ εἰμι ἡ πύλη ἡ ἀληθινή. . . . . οὐ δύναται οὐν, φησί, σωθ ῆναι ὁ τέλειος ἄν-

θρωπος, ἐὰν μὴ ἀναγεννηθῆ διὰ ταύτης εἰσελθὰν τῆς πύλης.

i. Clem. Rom. I, 48, 4. p. 80, 10.
 πολλῶν οὖν πυλῶν ἀνεφγυιῶν ἡ ἐν δικαιοσύνη αὖτη ἐστὶν ἡ ἐν Χριστῷ, ἐν ἡ μακάριοι πάντες οἱ εἰσελθόντες.

Herm. Sim. IX, 12, 1. p. 220, 2.
 αυτη ἡ πύλη ὁ νίὸς τοῦ θεοῦ ἐστί.

m. Herm. Sim. IX, 12, 5. p. 220, 16. μίαν ἔχει πύλην, μήτι δυνήση εἰς τὴν πόλιν ἐκείνην εἰσελθείν εἰ μὴ διὰ τῆς πύλης ἡς ἔχει.

n. Hom. Clem. III, 52. p. 50, 29.

διὰ τοῦτο αὐτὸς ἀληθης ὢν προφήτης ἔλεγεν· ἐγώ εἰμι ή πύλη τῆς ζωῆς· ὁ δι' ἐμοῦ εἰσερχόμενος εἰσέρχεται εἰς τὴν ζωήν, ὡς οὐκ οὔσης ἐτέρας τῆς σώζειν δυναμένης διδασκαλίας.

o. Herm. Sim. IX, 12, 3. p. 220, 8.

διὰ τοῦτο καινὴ ἐγένετο ἡ πύλη, ΐνα οἱ μέλλοντες σώξεσθαι δι' αὐτῆς εἰς τὴν βασιλείαν εἰσέλθωσι τοῦ θεοῦ.

p. Hom. Clem. III, 18. p. 41, 10. ητις ἐστὶν γνῶσις, η μόνη τὴν πύλην τῆς ζωῆς ἀνοιξαι δύναται.

q. Pseudo-Tertull. Carmen adv. Marc. I, 45. nova janua vitae.

r. Lactant. Instit. IV, 29.
hic templi maximi janua est ... hic ostium vitae.

s. Syr. Sin. Joh. 10, 9.
ἐγώ εἰμι ἡ θύρα τῶν προβάτων δι' ἐμοῦ πᾶς, ὅστις εἰσἐρχεται, ζήσεται, καὶ εἰσελεύσεται καὶ ἐξελεύσεται καὶ νομὴν εὐρήσει.

Aus den Texten der Naassener und der Pseudo-Clementinen ist es evident, dass das johanneische Logion: ἐγώ εἰμι ἡ θύρα

auch mit der Variante: ἡ πύλη handschriftlich verbreitet war. gerade so wie in dem synoptischen Herrenwort Mt. 7. 13 die Synonyma  $\vartheta \dot{v} \rho \alpha$  und  $\pi \dot{v} \lambda n$  in den Handschriften wechselten. Steht dies aber fest, dass das Logion: ἐγώ εἰμι ἡ πύλη aus alten Handschriften des vierten Evangeliums stammte, so ergibt sich. dass nicht blos die Citate bei Ignatius und Theodotus mit der Lesart 900a. sondern auch die Parallelen bei Clemens Rom, und Hermas mit der Variante πύλη auf das vierte Evangelium zurückzuführen sind. Bei Hermas nehme man in den Citaten k und l für viòc τοῦ θεοῦ das johanneische ἐνώ, und man hat das Logion: ἐνώ εἰμι ἡ πύλη. Auch klingt bei Hermas wie in den Pseudo-Clementinen durch das σώζεσθαι das σωθήσεται aus Joh. 10, 9 an. Ferner beachte man bei Hermas das  $\delta i'$   $\alpha \dot{\nu} \tau \tilde{n} c$  (= Joh. 10. 1:  $\delta i \dot{\alpha} \tau \tilde{n} c \theta \dot{\nu} \rho \alpha c$ ), sowie ελσέλθωσι (= Joh. 10, 9: ελσελεύσεται). Bei Clemens Rom. zeigt das εἰσελθόντες dieselbe Parallele. Derselbe hat ferner noch mit den Worten Clem. Rom. I, 48, 2. p. 80, 5: πύλη γὰρ δικαιοσύνης ανεωγυία είς ζωην αυτη die πύλη της ζωης den Text der Pseudo-Clementinen, des Pseudo-Tertullian und des Lactantius deutlich schon angeschlagen, so dass dieser Zusatz:  $\tau \tilde{\eta}_{\mathcal{L}} \zeta \omega \tilde{\eta}_{\mathcal{L}}$  als ein Bestandtheil des vorcanonischen Textes zu recognoscieren ist. — Wegen des ζήσεται (= σωθήσεται) im Syr. Sin. vgl. Heft III, 474 f. In der Variante ή θύρα τῶν προβάτων trifft an dieser Stelle der Syr. Sin. mit der Vulgata-Handschrift gat zusammen.

# Joh. 10, 10.

- a. The Testament of Abraham ed. James c. 10. p. 88, 1.
  οὖτοί εἰσιν κλέπται οἱ βουλόμενοι φόνον ἐργάζεσθαι καὶ κλέψαι καὶ θῦσαι καὶ ἀπολέσαι.
- b. Joh. 10, 10.

ό κλέπτης ούκ ἔρχεται εἰ μὴ ἵνα κλέψη καὶ θύση καὶ ἀπολέση.

# Joh. 10, 11.

a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 174.

Pastor bonus dat animam suam pro grege suo.

- b. Exc. Theod. § 73. ap. Clem. Al. p. 986.
  δ άγαθὸς ποιμήν . . . τὴν ψυχὴν ὑπὲρ τῶν ἰδίων προβάτων ἐπιδιδόναι.
- c. Epiph. Ancor. c. 34. p. 39 B.

  καί ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλὸς ὁ τιθεὶς τὴν ψυχὴν ὑπὲρ
  τῶν προβάτων.
- d. Epiph. Haer. LXIX, 49. p. 771 C.

  καὶ πάλιν ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλὸς ὁ τιθεὶς τὴν ψυχὴν αὐτοῦ ὑπὲρ τῶν προβάτων.
- e. Joh. 10, 11.
   ἐγώ εἰμι ὁ ποιμὴν ὁ καλός ὁ ποιμὴν ὁ καλὸς τὴν ψυχὴν αὐτοῦ τίθησιν ὑπὲρ τῶν προβάτων.

Die johanneische Redeweise τιθέναι την ψυγην αὐτοῦ ist wurzelverwandt mit dem synoptischen Ausdruck: δοῦναι τὴν ψυγην αὐτοῦ (Mt. 20, 28 = Mc. 10, 45), an welcher letzteren Stelle in aussercanonischen Paralleltexten ebenfalls τιθέναι neben δοῦναι sich findet, wie umgekehrt zu Joh. 10, 11 ἐπιδιδόναι neben dem canonischen τιθέναι. Beide Redeweisen gehen auf das hebräische נתן נפשו zurück, wie bekanntlich שנתן beide Bedeutungen: ponere und dare in sich schliesst. Vgl. Heft III, 664 ff. Es wirkt also auch in dem johanneischen Evangelium, wie es auch sonst oft zu bemerken ist und wie es ja auch gar nicht anders sein kann, der hebräische Sprachgebrauch und die hebräische Denkweise nach. — Charakteristisch und dabei ohne alle handschriftlichen Parallelen ist das zweimalige δ τιθείς bei Epiphanius. Dagegen findet sich neben dem ἐπιδιδόναι in den Excerptis Theodoti die verwandte Lesart δίδωσιν in Cod. \* und D, sowie in den (auch durch Augustinus secundierten) altlateinischen Übersetzungen.

## Joh. 10, 12.

- a. Ign. ad Philad. II, 2. p. 72, 2. πολλοί γὰο λύποι άξιόπιστοι ἡδονῆ κακῆ αἰχμαλωτίζουσιν τοὺς θεοδρόμους.
- b. Exc. Theod. § 73. ap. Clem. Al. p. 986.

  μισθωτῷ παραπλήσιος ἕκαστος τὸν λύκον ὁρῶντι
  προσιόντα καὶ φεύγοντι.

  Texte u. Untersuchungen X, 4.

- c. Just. Apol. I, 58. p. 92 B.

  ος ὑπὸ λύκου ἄρνες συνηρπασμένοι.
- d. Agathangelus c. 63. p. 33, 44. ed. Lagarde.

  καὶ μὴ διασπαράξη τὰ ἀρνία τῶν σῶν προβάτων ὁ λύκος
  ὁ διαφθορεύς, καὶ μὴ διασκορπίση ὁ ἐχθρὸς τῆς ζωῆς
  ἡμῶν τὰ ἀποστολικὰ πρόβατα τῆς σῆς ἀγέλης.
- e. 4. Esra 5, 18. vert. Hilgenfeld.

  μὴ ἐγκαταλίπης ἡμᾶς καθώς ὁ ποιμὴν τὴν ποίμνην αὐτοῦ ἐν χεροῦ λύκων πονηρῶν.
- f. 4. Esra 5, 18. Latine. et non derelinquas nos sicut pastor gregem suum in manibus luporum malignorum.

Dass zwischen Joh. 10, 12 und 4. Esra 5, 18 ein Verwandtschaftsverhältniss besteht, ist zweifellos. Denn sogar das derelinguas des lateinischen Textes entspricht als lateinische Version dem griechischen aquévai in praeciser Weise und hätte von Hilgenfeld in seiner Retroversion ebenso gut mit ἀφιέναι als mit dem von ihm gewählten έγχαταλείπειν wiedergegeben werden können. Es fragt sich nun: Wo liegt die Abhängigkeit? wo das Original? Ich zweifle nicht einen Augenblick, dass in Joh. 10, 12 das Original, in 4. Esra 5, 18 das Plagiat zu suchen ist. Ich halte es für völlig ausgeschlossen, dass der originale Verfasser des vierten Evangeliums bei der judaistischen Compilation der Esra-Apokalypse eine Anleihe gemacht und mit einem von dorther erborgten Gedanken Jesum geschmückt, ja diesen erborgten Gedanken zum Substrat eines der köstlichsten und tiefsinnigsten Gleichnisse gemacht haben sollte. Hat man schon vor Abfassung der Διδαγή das johanneische Evangelium liturgisch verwerthet, hat schon Clemens Romanus das johanneische Evangelium gekannt und benützt, so liegt kein Hinderniss gegen die Annahme vor, dass der mit Clemens Romanus gleichzeitige Verfasser der Esra-Apokalypse aus derselben Quelle geschöpft haben sollte. Die Ignatius-Parallele geht wahrscheinlich auf Mt. 7. 15 zurück. Dagegen das Citat aus Justins Apologie setzt den johanneischen Gedankenkreis voraus, berührt sich aber auch mit dem aussercanonischen Evangelientext des II. Clemensbriefes. Vgl. Agrapha S. 377 f.

## Joh. 10, 14.

a. Macar. Hom. V, 12.

τὰ ἐμὰ γάρ, φησί, πρόβατα τῆς ἐμῆς φωνῆς ἀκούουσι, καὶ γινώσκω τὰ ἐμὰ καὶ γινώσκομαι ὑπὸ τῶν ἐμῶν.

b. Syr. Sin. Joh. 10, 14b.

καὶ γινώσκω τὰ ἐμά, καὶ τὰ ἐμὰ γινώσκουσί με, καὶ γινώσσκομαι ὑπὸ τῶν ἐμῶν.

c. Joh. 10, 14b.

καὶ γινώσκω τὰ ἐμά, καὶ γινώσκουσί με τὰ ἐμά.

Unter den für die Lesart: γινώσχομαι ὑπὸ τῶν ἐμῶν von Tischendorf aufgeführten Zeugen (Chrysostomus, Cyrillus Al., Codd. ΑΧΓΔΛΠ u. a.) ist das oben ersichtliche Macarius-Citat nicht erwähnt. Neuerdings kommt auch noch der Syr. Sin. dazu, welcher beide Lesarten vereinigt.

## Joh. 10, 16.

a. Herm. Sim. VI, 1, 6. p. 162, 2. 4.

καὶ αὐτὸς ὁ ποιμὴν πάνυ ίλαρὸς ἦν ἐπὶ τῷ ποιμνίφ αὐτοῦ ... καὶ ἄλλα πρόβατα εἶδον.

b. Joh. 10, 16.

καὶ ἄλλα πρόβατα ἔχω, ἃ οὐκ ἔστιν έκ τῆς αὐλῆς ταύτης κάκεινα δει με ἀγαγειν, καὶ τῆς φωνῆς μου ἀκούσουσιν, καὶ γενήσεται μία ποίμνη, εἰς ποιμήν.

Da an zahlreichen Stellen die Abhängigkeit des Hermas von Johannes zweifellos sich zeigt (vergleiche namentlich noch das nächste Citat), so ist auch hier die charakteristische Parallele zwischen dem Hirten der Herde und den "anderen Schafen" bei Hermas auf denselben Einfluss zurückzuführen, ja wohl sogar der Titel des Pastor Hermae mit dem johanneischen Gleichniss verwandt.

## Joh. 10, 18.

- a. Herm. Sim. V, 6, 3. p. 154, 14.
  δοὺς αὐτοῖς τὸν νόμον, ὃν ἔλαβε παρὰ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ.
- b. Joh. 10, 18c.

ταύτην τὴν ἐντολὴν ἔλαβον παρὰ τοῦ πατρός μου.

c. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 326 C.

ο ἀπὸ τοῦ πατρίς αὐτοῦ λαβών ἔχει.

Diese Hermas-Parallele schliesst sich an den johanneischen Text noch enger an als das Justin-Citat und zeigt auch in diesem Falle die Abhängigkeit des Pastor Hermae von dem vierten Evangelium. Bei Justin ist nicht blos der Sprachgebrauch, wie bei Hermas, sondern auch der Gedankengang von dem johanneischen Evangelium beeinflusst, sofern bei ihm, ganz wie Joh. 10, 18, der Hinweis auf das freiwillige Sterben und Auferstehen Jesu vorausgegangen ist.

#### Joh. 10, 27.

- a. Ign. ad Philad. II, 1. p. 72, 1. ὅπου δὲ ὁ ποιμήν ἐστιν, ἐκεὶ ὡς πρόβατα ἀκολουθείτε.
- b. Hom. Clem. III, 52. p. 50, 34.
  καὶ πάλιν τὰ ἐμὰ πρόβατα ἀκούει τῆς ἐμῆς φωνῖς.
  c. Joh. 10, 27.

τὰ πρόβατα τὰ ἐμὰ τῆς φωνῆς μου ἀχούουσιν, χάγὰ γινώσχω αὐτά, χαὶ ἀχολουθοῦσίν μοι.

Mitten unter zahlreichen synoptischen Citaten finden sich in den pseudoclementinischen Homilien (Hom. III, 52) zwei Citate aus dem johanneischen Evangelium, das eine, Joh. 10, 9, nach einem aussercanonischen Texte, das andere, Joh. 10, 27, wörtlich mit dem canonischen Texte übereinstimmend. Der Cod. o der Clementinen liest sogar auch ἀκούουσιν. Das nach den übrigen Handschriften von de Lagarde aufgenommene ἀκούει findet sich noch im Cod. Cantabr., Cod. Alex., bei Clemens Al., Origenes u. A., war also weit verbreitet.

## Joh. 10, 28; 8, 31.

a. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII). S. 548.

ἔδωχεν αὐτοίς ἐντολάς· μένετε ἐν τῷ λόγῳ τῷ ἐμῷ, καὶ δώσω ὑμιν ζωὴν αἰώνιον.

b. Joh. 8, 31.

ἔλεγεν οὖν ὁ Ἰησοῦς πρὸς τοὺς πεπιστευχότας αὐτῷ Ἰουδαίους· ἐὰν ὑμεῖς μείνητε ἐν τῷ λόγῷ τῷ ἐμῷ, ἀληθῶς μαθηταί μου ἐστέ.

c. Joh. 10, 28ª.

χάγὸ δίδωμι αὐτοις ζωήν αἰώνιον.

Es ist ein aus Joh. 8,31 und Joh. 10,28° zusammengeflossener Mischtext, welchen der koptische Codex Brucianus in der Form einer  $\dot{\epsilon}\nu\tau\sigma\lambda\dot{\eta}$  mit direkter Anrede überliefert hat.

## Joh. 10, 30. Joh. 17, 22b.

- a. Epiph. Haer. LXIV, 9. p. 532 D.

  δ λέγων' ἐγὰ ἐν τῷ πατοὶ καὶ ὁ πατὴο ἐν ἐμοί, καὶ οἰ
  δύο ἕν ἐσμεν.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 19. p. 743 A.

  περὶ τοῦ λέγειν ἐγοὰ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί,
  καὶ ὅτι οἱ δύο ἕν ἐσμεν.
- c. Exc. Theod. § 61. ap. Clem. Al. p. 984.
   ἐγὰ καὶ ὁ πατὴρ ἕν ἐσμεν.
- d. Joh. 10, 30.
   ἐγῶ καὶ ὁ πατὴρ ἕν ἐσμεν.
- e. Ign. ad Magn. VII, 1. p. 34, 8. ὅσπερ οὐν ὁ κύριος ἄνευ τοῦ πατρὸς οὐδὲν ἐποίησεν, ἡνωμένος ἄν.
- f. Epiph. Haer. LXIX, 69. p. 793 B.

  καὶ λέγουσιν ὁρᾶς τὸ ὑπ' αὐτοῦ λεγόμενον ὅτι ἐγοὸ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί, καὶ οἱ δύο ἕν ἐσμεν.
- g. Macar. de libert. ment. c. 13.

  καὶ αὐτὸς δὲ ὁ κύριος ՝ ὥσπερ ἐγὼ καὶ σὺ ἕν ἐσμεν.

h. Orig. Exhort. ad martyr. c. 39. Opp. I, 300.
 ως ἐγὼ καὶ σὺ ἔν ἐσμεν.

i. Epiph. Haer. LXIX, 69. p. 793 A.

καὶ πάλιν· ποίησον αὐτοὺς ໃνα ὧσιν ἐν ἐμοί, ὧς κάγὼ καὶ σὸ ἕν ἐσμεν.

k. Joh. 17, 22b.

ໃνα ὦσιν ξν, χαθώς ήμεις ξν.

Im Vorstehenden finden wir zwei aussercanonische — von Tischendorf nicht notierte — Textgestalten zu Joh. 10, 30. Die eine Textgestalt wird in der Form: οἱ δύο ἕν ἐσμεν und in Verbindung mit Joh. 10, 38: ὅτι ἐν ἐμοὶ ὁ πατὴς κάγὰ ἐν τῷ πατςὶ = Epiph.: ἐγὰ ἐν τῷ πατςὶ καὶ ὁ πατὴς ἐν ἐμοὶ — ausschliesslich von Epiphanius vertreten. Die andre Textgestalt aber: ἐγὰ καὶ σὰ ἕν ἐσμεν begegnet uns ausser bei Epiphanius auch noch bei Origenes und Macarius, war also handschriftlich verbreitet.

## Joh. 10, 36.

a. Epiph. Haer. LXXIII, 20. p. 867 A.

καί· ον ο πατηρ ηγίασε καὶ ἀπέστειλεν εἰς τον κόσμον, ἐμοὶ χολᾶτε, οτι εἰπον· νίος θεοῦ εἰμί.

b. Joh. 10, 36.

ον ο πατήρ ήγιασεν καὶ ἀπέστειλεν εἰς τὸν κόσμον, ὑμεῖς λέγετε ὅτι βλασφημεῖς, ὅτι εἶπον' υίὸς θεοῦ εἰμί.

Die Variante von ἐμοὶ χολᾶτε für ὑμεῖς λέγετε ὅτι βλασφημεῖς beruht wahrscheinlich auf einer Vermischung von Joh. 10, 36 mit Joh. 7, 23: ἐμοὶ χολᾶτε, an welcher Stelle allein überhaupt das χολᾶν im Neuen Testament gebraucht ist.

# Joh. 11, 25. 26.

a. Exc. Theod. § 6. ap. Clem. Al. p. 968. διὸ καί φησιν ὁ κύριος ἐγώ εἰμι ἡ ζωή.

b. Ign. ad Trall. II, 1. p. 44, 10. ἵνα πιστεύσαντες εἰς τὸν θάνατον αὐτοῦ τὸ ἀποθανεῖν ἐκφύγητε.

- c. Pseudo-Ign. ad Trall. II. p. 184, 4.

  Γνα πιστεύοντες είς τὸν θάνατον αὐτοῦ διὰ τοῦ βαπτίσματος χοινωνοὶ τῆς ἀναστάσεως αὐτοῦ γένησθε.
- d. Διδ. X, 2.

  καὶ πίστεως καὶ άθανασίας, ης έγνωρισας.
- e. Joh. 11, 25. 26.
  εἰπεν αὐτῆ ὁ Ἰησοῦς· ἐγ ώ εἰμι ἡ ἀνάστασις καὶ ἡ ζωἡ· ὁ πιστεύων εἰς ἐμὲ κἂν ἀποθάνη ζήσεται, καὶ πᾶς ὁ ζῶν καὶ πιστεύων εἰς ἐμὲ οὐ μὴ ἀποθάνη εἰς τὸν αἰῶνα.

Dass die Parallele bei Ignatius auf Joh. 11, 25. 26 zurückgeht, wird wohl von Niemandem bestritten. Aber auch die Verbindung von πίστεως καὶ ἀδανασίας in den liturgischen Gebeten, welche der Redaktor der Διδαχή aufgenommen hat, weist auf eben diese Quelle. Man erinnere sich nur, dass aus demselben Capitel Joh. 11 noch mehr Anklänge in jenen eucharistischen Gebeten wiederkehren, darunter eine Parallele, welche eine andere Annahme als die schriftstellerische Abhängigkeit von dem vierten Evangelium ausschliesst. Vgl. die Erläuterung zu Joh. 11, 51. 52.

# Joh. 11, 39.

- a. Acta Pil. VIII. A. p. 240. ed. Tischendorf.
  ἄλλοι δὲ εἶπον ὅτι τὸν Λάζαρον τεθνηκότα ἤγειρεν ἐκ
  τοῦ μνημείου τετραήμερον.
- b. Const. V, 7. p. 133, 3.
   αὐτὸς γὰρ εἶπεν ὁ καὶ Λάζαρον ἀναστήσας τετραήμερον.
   c. Joh. 11, 39.

χύριε, ἤδη ὄζει τεταρταίος γάρ ἐστιν.

Die aussercanonische Variante τετραήμερος für τεταρταίος muss, wie die Übereinstimmung der Acta Pil. und der Constitutionen zeigen, sehr alt sein. Sollte in derselben ein Rest vorliegen von einer dem Urevangelium angehörig gewesenen Perikope, die Auferweckung des Lazarus betreffend, zu welcher, wie ich vermuthe, Lc. 13, 31—33 die Einleitung gewesen ist? Vgl. die Erläuterung zu Lc. 13, 31. Heft III, 387. Auch in der Anaphora Pilati haben wir den Text: τετραήμερον νεπρόν

ἀνέστησε, dazu freilich folgende, die späte Hand verrathende drastische Ausmalung: Anaphora Pil. A. c. 1. p. 437. ed. Tischendorf: τετραήμερον νεκρὸν ἀνέστησεν, λόγφ μόνφ καλέσας αὐτόν, τοῦ τεθνεῶτος τὸν ἰχῶρα ἔχοντος, καὶ διαφθαρέντος ἐκ τῶν γενομένων σκωλήκων τοῦ σώματος αὐτοῦ καὶ τὸ δυσῶδες τοῦ κυνὸς ἔχοντος. ὅν ἰδὰν ἐν τῷ τάφφ κείμενον ἐκέλευσεν τρέχειν, μήτε ὅλως νεκροῦ τι ἔχοντος, ἀλλ' ὡς ἐκ παστοῦ νυμφίος οὕτως ἐξῆλθεν ἐκ τοῦ τάφου εὐωδίας πλείστης πεπλησμένος. — Übrigens bietet hier der Syr. Sin. einen seiner paraphrastischen Zusätze, indem er Martha sagen lässt: κύριε, διατί ἄρωμεν τὸν λίθον; ἰδοὺ ἤδη ὄζει· τεταρταίος γάρ ἐστιν.

## Joh. 11, 41b. 42a.

- a. Joh. 11, 41<sup>b</sup>.
  πάτερ, εὐχαριστῶ σοι, ὅτι ἦκουσάς με.
- b. Διδ. ΙΧ, 2. είχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἡμῶν.
- c. Διδ. Χ, 2.
   εὐχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἅγιε.
- d. Διδ. ΙΧ, 3. εὐχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἡμῶν.
- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 106. p. 333 B.
  καὶ ὅτι ἡπίστατο τὸν πατέρα αὐτοῦ πάντα παρέχειν αὐτῷ,
  ώς ἡξίου.
- f. Joh. 11, 42°. ἐγοὸ δὲ ἦδειν. ὅτι πάντοτέ μου ἀκούεις.

An und für sich wäre es möglich, das εὐχαριστοῦμέν σοι πάτερ in den eucharistischen Gebeten der Διδαχή auf Lc. 10, 21—Mt. 11, 25 zurückzuführen, wozu bei Marcion der aussercanonische Text: εὐχαριστῶ σοι als Übersetzungsvariante von ποροι ποροι ποροι ποροι ποροι κέξομολογοῦμαί σοι vorliegt. Vgl. Epiph. Haer. XLII. p. 329 B und die Erläuterungen zu Lc. 10, 21. Heft III, 197 ff. Aber diese Parallele zeigt nur, wie wurzelverwandt das johanneische Evangelium mit dem Typus des Urevangeliums ist. Thatsächlich hat der Verfasser jener eucharistischen Liturgie aus dem johan-

neischen Evangelium geschöpft. Das zeigt der allein im johanneischen Evangelium zu findende Ausdruck: πάτες ἄγιε wie auch die gesammte übrige Abhängigkeit der eucharistischen Liturgie von Johannes. Wahrscheinlich geht auch die Sinnparallele bei Justin auf das vierte Evangelium zurück. — Der Syr. Sin. gibt zu Joh. 11, 41 ebenfalls eine paraphrastische Erweiterung: τότε οἱ ἄνδρες ἑστηκότες ἤγγισαν, ἦραν τὸν λίθον κτλ.

## Joh. 11, 43. 44.

- a. Clem. Al. Paed. I, 2, 6. p. 101.
  - καὶ τῷ τεθνεῷτι: Λάζαρε, εἶπεν, ἔξιθι: ὁ δὲ ἐξῆλθε τῆς σοροῦ ὁ νεκρός, οἶος ἦν πρὶν ἡ παθεῖν.
- b. Epiph. Ancor. e. 98. p. 101 C.

  καὶ κύριος τὸν Λάζαρον ἤγειρε, καὶ οὖκ ἐγκατέλιπε λείφανον ἐν τῷ μνήματι, ἀλλὰ μετὰ κειριῶν καὶ τῶν ἄλλων 
  ἐνδυμάτων.
- c. Syr. Sin. Joh. 11, 43. 44.
  καὶ ὡς ταῦτα εἶπεν, ἐκραύγασεν φωνῆ μεγάλη καὶ ἔλεγεν Λάζαρ, ἔξιθι, δεῦρο ἔξω. καὶ αὐτῆ τῆ ώρᾳ [εὐθὺς¹)] ἔξ- ῆλθεν ὁ τεθνηκώς, δεδεμένος τὰς χείρας αὐτοῦ καὶ τοὺς πόδας αὐτοῦ κειρίαις, καὶ δεδεμένος τὴν ὄψιν αὐτοῦ σουδαρίω.
- d. Joh. 11, 43. 44.

καὶ ταῦτα εἰπῶν φωνῆ μεγάλη ἐκραύγασεν· Λάζαρε, δεῦρο ἔξω. ἐξῆλθεν ὁ τεθνηκῶς δεδεμένος τοὺς πόδας καὶ τὰς χεῖρας κειρίαις, καὶ ἡ ὄψις αὐτοῦ σουδαρίφ περιε-δέδετο.

Räthselhaft, wie so Vieles in den Citaten des Clemens Al., ist der völlig aussercanonische Text:  $\Lambda\acute{\alpha}\zeta\alpha\varrho\varepsilon$ ,  $\xi\xi\iota\vartheta\iota^2$ ) an Stelle des johanneischen  $\Lambda\acute{\alpha}\zeta\alpha\varrho\varepsilon$ ,  $\delta\varepsilon\tilde{\nu}\varrho\sigma$   $\xi\xi\omega$ . Eine Erklärung fände diese Erscheinung, wenn wir auch in diesem Fall den Rest einer

<sup>2)</sup> Sanday im Expositor 1891. V, 357 vergleicht dazu das čniti in dem von Clemens zu Lc. 5, 24 gegebenen aussercanonischen Citat. Vgl. Heft III, 49.

urevangelischen Perikope vor uns hätten. Vergleiche dazu die Bemerkungen zn Lc. 13, 32. Heft III, 387 ff. — Doch ist es merkwürdig — was ich erst nachtrage, nachdem das Vorstehende schon längst geschrieben war —, dass das  $\xi\xi\iota\vartheta\iota$  ( $\mathfrak{DCA}$ ) neuerdings auch im Syr. Sin. wiederkehrt, neben der canonischem Lesart:  $\delta\varepsilon\tilde{\nu}\varrho o$   $\xi\xi\omega$ , sodass auch hier sich zeigt, dass der Alexandriner bei seinen abweichenden Citaten nicht ohne handschriftliche Unterlagen war. Im Übrigen erkennt man hier die paraphrastische Natur des Syr. Sin. recht deutlich.

#### Joh. 11, 48.

a. Const. VI, 25. p. 188, 10.

καί εἀν μη ἀποκτείνωμεν τὸν Χριστόν, φησί, πάντες εἰς αὐτὸν πιστεύσουσι, καὶ ελεύσονται οἱ Ῥωμαιοι καὶ ἀροῦσιν ἡμῶν καὶ τὸν τόπον καὶ τὸ ἔθνος.

b. Syr. Sin. Joh. 11, 48.

καὶ ἐὰν ἄφωμεν αὐτὸν οὕτως, πάντες (οἱ ἄνθρωποι) εἰς αὐτὸν πιστεύσουσιν καὶ ἐλεύσονται οἱ Ῥωμαἰοι καὶ ἀροῦσοιν τὴν πόλιν ἡμῶν καὶ τὸ ἔθνος ἡμῶν.

c. Joh. 11, 48.

έὰν ἀφῶμεν αὐτὸν οὕτως, πάντες πιστεύσουσιν εἰς αὐτόν, καὶ ἐλεύσονται οἱ Ῥωμαίοι καὶ ἀροῦσιν ἡμῶν καὶ τὸν τόπον καὶ τὸ ἔθνος.

Die aussercanonische Variante ἐἀν μὴ ἀποπτείνωμεν τὸν Χοιστόν der Constitutionen hat schon Tischendorf notiert und mit der Bemerkung: "Libere" wohl richtig charakterisiert; denn die Bezeichnung τὸν Χοιστόν für αὐτόν ist in dem Munde seiner Feinde höchst unwahrscheinlich.

# Joh. 11, 51b. 52.

a. Joh. 11, 51<sup>b</sup>.

ότι ημελλεν Ίησοῦς ἀποθνήσχειν ὑπὲρ τοῦ ἔθνους.

b. Barn. VII, 5. p. 32, 10.

ύπὲο άμαρτιῶν μέλλοντα τοῦ λαοῦ μου τοῦ καινοῦ προσφέρειν τὴν σάρκα μου.

#### c. 116. IX, 4.

ώσπες ήν τοῦτο κλάσμα διεσκος πισμένον ἐπάνω τῶν ὀρέων καὶ συναχθὲν ἐγένετο εν, οῦτω συναχθήτω σου ἡ ἐκκλησία.

d. Just. Ap. I, 52. p. 87 D.

διὰ Ζαχαρίου τοῦ προφήτου προφητευθέντα ελέχθη οὕτως: εντελοῦμαι τοῖς τέσσαρσιν ἀνέμοις συνάξαι τὰ εσχορπισμένα τέχνα.

e. Jes. 11, 12 LXX.

καὶ ἀρεί σημείον ὡς τὰ ἔθνη καὶ συνάξει τοὺς ἀπολομένους Ἰσραὴλ καὶ τοὺς διεσπαρμένους Ἰούδα συνάξει ἐκ τῶν τεσσάρων πτερύγων τῆς γῆς.

f. Joh. 11, 52.

καὶ οὐχ ὑπὲρ τοῦ ἔθνους μόνον, ἀλλ' ໂνα καὶ τὰ τέκνα τοῦ θεοῦ τὰ διεσκορπισμένα συναγάγη εἰς ἕν.

Ob das Barnabas-Citat mit Joh. 11, 51b zusammenhängt, ist einigermassen fraglich. Für die Abhängigkeit des Barnabasbriefes von dem johanneischen Evangelium auch an dieser Stelle spricht das μέλλοντα im Vergleich mit dem ημελλεν bei Joh. Man vgl. im Übrigen oben S. 7f., sowie Wohlenberg, die Lehre der zwölf Apostel in ihrem Verhältniss zum neutestamentlichen Schriftthum 1888. - Sehr interessant gestaltet sich die Untersuchung über das vorstehend mitgetheilte Citat aus Justins Apologie. Thirlbius (bei Otto) sact dazu: "Haec omnia tamquam Zachariae verba citantur: sunt autem partim Jesaiae, partim Zachariae, partim ipsius Justini." Zahn (Gesch. des Kanons I, 2. S. 533) nennt dieses Citat "ein Convolut von Reminiscenzen, welches in keiner Handschrift dieses Propheten gestanden haben kann". Ich möchte aber vielmehr glauben, dass wir es hier mit einer pseudepigraphischen altchristlichen Zachariasschrift zu thun haben. Die Synopsis Sacrae Scripturae (bei Athanasius Opp. II. p. 201) zählt unter den mit alttestamentlichen Namen geschmückten pseudepigraphischen Büchern auch eine Schrift "Zayaplov πατρός Ιωάννον" auf, welche, nach diesem Titel zu urtheilen, sicherlich christlichen Ursprungs war. Ob gerade diese Schrift Justin vor sich gehabt hat, wer will es entscheiden? Es konnte auch noch einen anderen Pseudo-Zacharias christlichen Charakters geben, wie wir einen Pseudo-

Jeremias (vgl. Heft II, 372 ff.) und einen Pseudo-Ezechiel kennen, welche Pseudepigraphen von den patristischen Schriftstellern häufig benützt werden. Eine solche Mischung alttestamentlicher Reminiscenzen mit neutestamentlichen Anklängen, wie in obigem Justin-Citate, von dem ich nur den Anfang gegeben habe, ist recht eigentlich die Art iener altchristlichen Pseudepigraphen. 1) Dass nun in dem Citate Justins, welches er auf Zacharias zurückführt, auch ein neutestamentlicher Anklang nämlich an Joh. 11, 52, eingeflochten ist, zeigt die Erwähnung der τέχνα, welcher Ausdruck in der Mutterstelle Jes. 11, 12. durchaus fehlt. Der Verfasser des von Justin citierten Pseudo-Zacharias hat also beide Stellen, Jes. 11, 12 und Joh. 11, 52. in eins verschmolzen. Ein ähnlicher Vorgang hat in der eucharistischen Liturgie der Διδαγή stattgefunden. Denn dass der Verfasser derselben sowohl Jes. 11, 12 als auch Joh. 11, 52 vor Augen gehabt hat, zeigt der Ausdruck: σύναξον αὐτὴν ἀπὸ τῶν τεσσάρων ἀνέμων (Διδ. X, 5) einerseits. als andererseits die lediglich auf das johanneische Evangelium zurückweisende Fassung: συναγθέν έγένετο ξη (Διδ. IX. 4). Vol. oben S. 2 f. Gerade das Ev ist specifisch johanneisch: Eva wow εν (Joh. 17, 11, 21, 22, 23). Möglicher Weise besteht sogar zwischen dem Zacharias-Citat Justins und der eucharistischen Liturgie der Διδαγή ein Zusammenhang. Denn die τέσσαρες ανεμοι. in denen beide sich berühren, finden sich genau so weder Joh. 11, 52 noch Jes. 11, 12, wo es vielmehr ἐχ τῶν τεσσάρων πτερύγων heisst.

# Joh. 11, 54.

a. Joh. 11, 54.

' Ιησοῦς οὖν οὐκέτι παρρησία περιεπάτει ἐν τοις ' Ιουδαίοις, ἀλλὰ ἀπῆλθεν ἐκειθεν εἰς τὴν χώραν ἐγγὺς τῆς ἐρήμου, εἰς Ἐφραϊμ λεγομένην πόλιν, κάκει διέτριβεν μετὰ τῶν μαθητῶν.

<sup>1)</sup> Meinerseits habe ich eine Sammlung alttestamentlicher "Agrapha" angelegt, von welcher ich nicht weiss, ob sie je zur Veröffentlichung kommen wird. Aber das weiss ich, dass es auf diesem Gebiete noch viel zu erforschen gibt, wodurch neues Licht über die urchristliche Literatur verbreitet werden kann.

b. Cod. Cantabr. Joh. 11, 54.

Ἰησοῦς οὖν οὐκέτι παρρησία περιεπάτει ἐν τοις Ἰουδαίοις, ἀλλὰ ἀπῆλθεν εἰς τὴν χώραν Σαμφουρεὶν ἐγγὺς τῆς ἐρήμου, εἰς Ἐφραϊμ λεγομένην πόλιν, κάκει διέτριβεν μετὰ τῶν μαθητῶν.

Der Zusatz Σαμφουρείν ist eine von den wenigen tiefer greifenden Textcorrekturen, welche der Redaktor des Cod. D am iohanneischen Evangelium sich erlaubt hat. Und dass dieser Zusatz auf den Archetypus des Cod. Bezae zurückgeht, ergibt schon die Sicherheit, mit welcher dieser ganz aussercanonische Textbestandtheil auftritt. Es sind nun sowohl von Harris (A Study of Cod. Bezae p. 184, vgl. über diese Studie Heft I, 28 ff.) als auch von Chase (The Syro-Latin Text of the Gospels, 1895. S. 108) Vermuthungen zur Erklärung des Namens Σαμφουρείν aufgestellt worden. Seinem Bestreben gemäss, die Eigenthümlichkeiten des Cod. D und seiner Trabanten aus dem Syrischen abzuleiten, will Chase (in diesem Fall mit Harris) in der Silbe  $\sigma \alpha \mu$  das syrische  $\sim 1$  (= cujus nomen), in der Endsilbe  $\epsilon \iota \nu$ ebenfalls einen Syriacismus und in dem Worte covoew das syrische (= γέρσος) erkennen, sodass σαμφουρείν bedeuten sollte: cui nomen "desertum" erat. Aber hierbei ist übersehen. dass die Schreibweise eine für in Cod. D auch in rein griechischen Wörtern — z. B. sehr häufig ψμείν = ψμίν uns begegnet, ferner dass die Pluralendung 77, wofür hier der Schreiber die Endform des Namens hielt, im Späthebräischen sehr gebräuchlich ist, dass mithin ursprünglich der Name σαμφουριμ gelautet haben muss, was ja auch die - von Chase völlig unberücksichtigt gelassene - Form "sapfurim" im lateinischen Texte des Cod. Bezae deutlich zeigt. Diese lateinische Form "sapfurim" verbietet aber auch a für zu nehmen, sofern pf in sapfurim vielmehr  $\pi \varphi$ , also  $\Delta = \Sigma$ , voraussetzt und ausserdem zeigt, dass das  $\mu$  in  $\sigma \alpha \mu \varphi \sigma v \rho \varepsilon v - \ddot{a}hnlich$  wie das  $\mu$ in Aμβαχουμ = παστσ - nur eingeschoben ist und in keiner Weise zu der Grundform des Namens gehört. Überhaupt liegt es doch auf der Hand, dass der lateinische Text des Cod. Bezae in diesem Fall einen viel besseren Ausgangspunkt zur Erklärung des Namens bietet als der griechische Text. Denn "sapfurim" = Σαπφουρίμ ist sichtlich mit dem Σεπφαρουαίμ der LXX

(vgl. 2, Regg. 17, 29 ff.) identisch, zumal da der Austausch von  $\alpha$ und e in Eigennamen, welche aus dem Hebräischen stammen, sehr häufig ist. Freilich hinter Sexpapovalu liegt in letzter Instanz ein babylonischer Name, nämlich ספרוים. wofür 2. Regg. 17. 31 das Chethib sogar prop bietet, welches unserer Namensform noch näher kommt. Aber dieser Name hatte sich durch Ansiedelung von Colonisten, die aus Σεπφαρουαία stammten. in Palaestina eingebürgert. Ihre Ansiedelung war, wie man aus 2. Regg. 17, 29 ff. ersehen kann, in der Nähe von Bethel geschehen. Dieser Umstand harmoniert vortrefflich mit der in Joh. 11. 54 vorausgesetzten Situation. Denn die Wüste bei Ephraem lag südlich von Bethel. Vgl. Heft III. 514 Anm. dazu Epiph. Haer. XXX, 9: ἐν τῷ ἐρήμφ τῆς Βαιθὴλ καὶ Έφραϊμ ἐπὶ τὴν ὀρεινήν. (Epiphanius durchwanderte diese Gegend von Jericho aus aufwärts durch die Wüste Ephraem bis nach Bethel.) Es muss also zu der Zeit, als der Archetypus des Cod. Bezae entstand und der Verfasser desselben den Namen  $\Sigma \epsilon \pi \varphi \alpha \rho \rho \nu \alpha i \mu$  (= sapfurim) einfügte, diese Gegend ( $\gamma \varphi \rho \alpha$ ) unter dem Namen ספרנים noch bekannt gewesen sein und der Verfasser muss noch Kunde davon gehabt haben, dass Jesus gerade in dieser Gegend die letzte Zeit vor seinem Einzug in Jerusalem zugebracht hat. Er hätte sonst nicht mit solcher Bestimmtheit diese Angabe dem johanneischen Texte inserieren können. Bezüglich der hieraus sich ergebenden Consequenzen vgl. man die Bemerkungen am Schlusse dieses Heftes.

# Joh. 11, 55.

a. Barn. V, 1. p. 20, 5.

ໃνα τῆ ἀφέσει τῶν ἁμαρτιῶν ἁγνισθῶμεν, ὅ ἐστιν ἐν τῷ αθματι τοῦ ἑαντίσματος αὐτοῦ.

b. Joh. 11, 55<sup>b</sup>.

καὶ ἀνέβησαν πολλοὶ εἰς Ἱεροσόλυμα ἐκ τῆς χώρας πρὸ τοῦ πάσχα, ἵνα άγνίσωσιν ἑαυτούς.

An dieser Stelle ist die von den Erklärern des Barnabas hervorgehobene Vergleichung mit Joh. 11, 55<sup>b</sup> viel weniger bedeutsam als in der vorausgegangenen Parallele zu Joh. 11, 51. 52. Denn die Verwandtschaft besteht doch nur in άγνισθώμεν, verglichen mit dem άγνίσωσιν ξαυτούς. Aber obwohl das άγνίζειν

in sämmtlichen vier canonischen Evangelien nur hier (Joh. 11, 55b) als  $\tilde{\alpha}\pi\alpha\xi$   $\lambda\epsilon\gamma\dot{\alpha}\mu\epsilon\nu o\nu$  erscheint, so ist der Zusammenhang bei Barnabas und im johanneischen Evangelium, sowie die Verwerthung des Ausdrucks an beiden Stellen durchaus verschieden. Und das entscheidet.

## Joh. 12, 2.

a. Epiph. Haer. LXVI, 37. p. 652 B.

δείχνυσι γὰρ σαφῶς τὸ ἄγιον εὐαγγέλιον, ὅτι ἀνέχειτο ὁ Ἰησοῦς, καὶ ὁ Λάζαρος ἀνέκειτο μετ' αὐτοῦ· ἀλλὰ καὶ ἐν παραδόσεσιν ηθρομεν, ὅτι τριάχοντα ἐτῶν ἡν τότε ὁ Λάζαρος, ὅτε ἐγήγερται. μετὰ δὲ τὸ ἀναστῆναι αὐτὸν ἄλλα τριάχοντα ἔτη ἔζησε.

b. Joh. 12, 2.

εποίησαν οὖν αὐτῷ δείπνον ἐκεί, καὶ ἡ Μάρθα διηκόνει· δ δὲ Λάζαρος εἰς ἦν ἐκ τῶν ἀνακειμένων σὺν αὐτῷ.

Es schien mir angezeigt, die aussercanonische Tradition in Betreff des Lazarus an dieser Stelle einzureihen und in Erinnerung zu halten. Epiphanius hat dieselbe, wie das  $\eta \tilde{\nu} \varrho o \mu \varepsilon \nu$  andeutet, aus einer schriftlichen Quelle kennen gelernt. Die Nachricht, dass Lazarus noch 30 Jahre den Herrn überlebt habe, würde wohl zusammenstimmen mit dem Zeugniss des Apologeten Quadratus. Vgl. die Erläuterungen zu Mt. 27,53. Heft II, 363 ff.

# Joh. 12, 13.

a. Test. XII patr. Nephthal. c. 5.

καὶ ὄντος τοῦ Λευϊ ώς ἡλίου νεανίας τις ἐπιδίδωσιν αὐτῷ βαία φοινίκων.

b. Joh. 12, 13<sup>a</sup>.

ξλαβον τὰ βαΐα τῶν φοινίχων καὶ ἐξῆλθον εἰς ὑπάντησιν αὐτῷ.

Die aussercanonischen Texte bezüglich dieses Vorgangs s. Heft III, 531 f. Hier ist noch eine deutliche Anspielung an den johanneischen Text aus den Test. XII patr. nachgetragen.

#### Joh. 12, 20-23.

a. Epiph. Haer. XXX, 27. p. 153 A.

ώς καὶ ἐν τῷ εὐαγγελίῳ λέγει, ὅτε ἀνῆλθον Ἑλληνες θεάσασθαι αὐτὸν καὶ ἡλθον πρὸς Φίλιππον καὶ λέγουσιν αὐτῷ δείξον ἡμίν τὸν Ἰησοῦν καὶ ὁ Φίλιππος τῷ ᾿Ανδρέᾳ καὶ ὁ Ἅνδρέας τῷ Ἰησοῦ ἔφη, ὅτι τινὲς Ἦχνες βούλονταί σε θεάσασθαι. καὶ εὖθὸς ὁ κύριος ἀποκρίνεται λέγων νῦν ἔφθασεν ἡ δόξα τοῦ θεοῦ.

b. Joh. 12, 20-23.

ἦσαν δὲ Ἑλληνές τινες ἐχ τῶν ἀναβαινόντων, ἵνα προσχυνήσωσιν ἐν τῷ ἑορτῷ οὖτοι οὖν προσῆλθον Φιλίππω τῷ ἀπὸ Βηθσαϊδὰ τῆς Γαλιλαίας, καὶ ἠρώτων αὐτὸν λέγοντες κύριε, θέλομεν τὸν Ἰησοῦν ἰδεῖν. ἔρχεται Φίλιππος καὶ λέγει τῷ ἀνδρέα, ἔρχεται ἀνδρέας καὶ Φίλιππος καὶ λέγουσιν τῷ Ἰησοῦ. ὁ δὲ Ἰησοῦς ἀποκρίνεται αὐτοῖς λέγων ἐλήλυθεν ἡ ὥρα, ἵνα δοξασθῷ ὁ υἱὸς τοῦ ἀνθρώπου.

Der bei Epiphanius vorliegende aussercanonische Paralleltext zu Joh. 12, 20–23 stammt anscheinend aus einer handschriftlichen Quelle und ist ein neuer Beweis für die Textänderungen, denen gerade auch das vierte Evangelium erlegen ist. Und zwar nähert sich die von Epiphanius erhaltene Textgestalt wiederum in mehrfacher Hinsicht dem synoptischen Sprachcharakter. Vgl.  $\nu\tilde{\nu}\nu$  έφθασεν ή δόξα τοῦ θεοῦ mit: ἄρα ἔφθασεν ἐφ' ὑμᾶς ἡ βασιλεία τοῦ θεοῦ Mt. 12, 28 = Lc. 11, 20.

## Joh. 12, 26.

a. Cod. Askew p. 215. (Woide. Append. ad ed. N. T. e cod. MSC. Al.)

ἔσονται μετ' ἐμοῦ καὶ οἱ δώδεκα διάκονοί μου.

b. Joh. 12, 26.

έὰν ἐμοί τις διαχονῆ, ἐμοὶ ἀχολουθείτω, χαὶ ὅπου εἰμὶ ἐγώ, ἐχεί χαὶ ὁ διάχονος ὁ ἐμὸς ἔσται.

Das schon in den Agrapha S. 419 mit aufgeführte aussercanonische Logion aus Codex Askew ist jedenfalls ein Absenker von Joh. 12, 26 und Joh. 17, 24. Vgl. Harnack (Texte u. Untersuchungen VII, 2). Über das gnostische Buch Pistis Sophia S. 7.

#### Joh. 12, 27.

a. Iren. I, 8, 2 (Valentiniani).

καὶ τἡν ἀπορίαν δὲ ώσαύτως ἐν τῷ εἰρηκέναι καὶ τί εἰπω, ούκ οἰδα.

b. Joh. 12, 27.

νῦν ἡ ψυχή μου τετάρακται, καὶ τί εἴπω;

Der aussercanonische Zusatz:  $o\dot{v}$   $o\dot{l}\delta\alpha$  — dürfte wohl nicht ganz tendenzlos, sondern vielmehr bestimmt gewesen sein, das Wissen des historischen Jesus im Sinne der valentinianischen Gnosis herabzudrücken.

#### Joh. 12, 28.

a. Cod. Cantabr. Joh. 12, 28.

πάτερ, δόξασόν σου τὸ ονομα ἐν τῆ δόξη, ἡ εἶχον παρὰ σοὶ πρὸ τοῦ τὸν κόσμον γενέσθαι. καὶ ἐγένετο φω-νὴ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ λέγουσα: καὶ ἐδόξασα καὶ πάλιν δοξάσω.

b. August. c. Adimant. Opp. VIII, 121.

Cum dominus dixisset: Pater, clarifica me ea claritate, qua fui apud te, priusquam mundus fieret, sonuit vox de caelo: Et clarificavi et clarificabo.

c. Hieron. in Esaj. Lib. XII (c. 42, 5. 6 sqq.). Tom. III. p. 509 ed. Martianay.

Quodque infert: Ego dominus, hoc est nomen meum; gloriam meam alteri non dabo, non excludit filium, cui dicenti in evangelio: Pater, glorifica me gloria, quam apud te habui, priusquam mundus esset, ipse respondit: Et glorificavi et glorificabo.

d. Aphraates Hom. XXI. p. 342 ed. Bert.
Und Jesus sprach: ich habe ihn verherrlicht und will
ihn verherrlichen.

e. Herm. Vis. III, 4, 3. p. 38, 13. ἕνα δοξασθῆ τὸ ὄνομα τοῦ θεοῦ. Τexte und Untersuchungen X, 4. f. Herm. Vis. II, 1, 2. p. 16, 17.

καὶ ἦοξάμην προσεύχεσθαι τῷ κυρίφ καὶ δοξάζειν αὐτοῦ
τὸ ὄνομα.

g. Clem. Rom. I, 43, 6. p. 70, 15.
είς τὸ δοξασθηναι τὸ ὄνομα τοῦ ἀληθινοῦ καὶ μόνου κυοίου.

h. Joh. 12, 28.

πάτεο, δόξασόν σου τὸ ὄνομα. ἦλθεν οὖν φωνὴ ἐχ τοῖ οὐρανοῦ· καὶ ἐδόξασα καὶ πάλιν δοξάσω.

Mit Taylor (The Witness of Hermas to the four Gospels p. 113), welcher noch auf Vis. IV, 1, 3. p. 60, 4: ἐνα δοξασθῆ τὸ ὄνομα αὐτοῦ — und Sim. IX, 18, 5. p. 238, 3: δοξάση τὸ μέγα καὶ θαυμαστὸν καὶ ἔνδοξον ὄνομα αὐτοῦ — hinweist, wird man in diesen Anklängen wohl den Einfluss des johanneischen Evangeliums, wie sonst bei Hermas öfter, anzuerkennen haben. Aus der Lesart des Cod. Cantabr. kann man übrigens ersehen, dass die Einmischung von Joh. 17, 5 in den Text von Joh. 12, 28, wie solche bei Augustin und Hieronymus entgegentritt, auf handschriftlicher Tradition beruhte. Das Citat des Aphraates, wonach nicht die Stimme vom Himmel, sondern Jesus selbst die betreffenden Worte: ἐδόξασα κτλ. gesprochen hätte, stammt wohl aus einer Einmischung von Joh. 17, 4: ἐγώ σε ἐδόξασα ἐπὶ τῆς γῆς.

# Joh. 12, 31.

- a. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 47. Opp. I, 421. 422. ἴσμεν τὴν κόλασιν αὐτοῦ ὑπὲρ καθαιρέσεως τοῦ πατρὸς τῆς κακίας γεγονυΐαν.
- Epiph. Haer. LXVI, 66. p. 680 D.
   ἔδωμεν τοίνυν εἰ ἄρχων τοῦ κόσμου τούτου, περὶ οὖ ὁ κύριος λέγει βληθήσεται κάτω.
- c. Epiph. Haer. LXVI, 67. p. 681 C.
  καὶ ὧδε πάλιν· ὁ ἄρχων τοῦ κόσμου τούτου βληθήσεται κάτω.
- d. Joh. 12, 31.

  νῦν χρίσις ἐστὶν τοῦ χόσμου τούτου νῦν ὁ ἄρχων

  τοῦ χόσμου τούτου ἐχβληθήσεται ἔξω.

Für die aussercanonische Lesart κάτω (deorsum) macht Tischendorf vier altlateinische Versionen (Cod. Veron., Palat. Vindob., Corbej.², Rhedig. Vratisl.), sowie auch Chrysostomus und einige Andre namhaft, nicht aber Epiphanius. Diese Variante erinnert an den synoptischen Sprachgebrauch: ἐθεώ-ρουν τὸν σατανᾶν πεσόντα ἐκ τοῦ οὐρανοῦ (Lc. 10, 18) = ἐβλήθη εἰς τὴν γῆν (Apoc. 12, 9). Zu dem πατὴρ τῆς κακίας des Celsus sind Parallelen πατὴρ τοῦ ψεύδους (Joh. 8, 44) und ἡγεμὼν τῆς κακίας (Hom. Clem. III, 16). Die κόλασις und καθαίρεσις des Celsus entspricht der johanneischen κρίσις Joh. 12, 31.

#### Joh. 12, 36.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 123. p. 353 B.

  καὶ θεοῦ τέκνα ἀληθινὰ καλούμεθα καὶ ἐσμέν, οἱ τὰς ἐντολὰς τοῦ Χριστοῦ φυλάσσοντες.
- b. Aphraates Hom. XVI, 5. p. 277 ed. Bert.
  Und wiederum sagt er: Wandelt im Licht, damit ihr
  Kinder des Lichts genannt werdet.
- c. Joh. 12, 36°.

  ως τὸ φῶς ἔχετε, πιστεύετε εἰς τὸ φῶς, ἵνα νίοὶ φωτὸς γένησθε.
- d. Ign. ad Philad. II, 1. p. 70, 20. τέχνα οὖν φωτὸς ἀληθείας, φεύγετε χτλ.

Der Aphraates-Text repraesentiert eine Zusammenschweissung von Joh. 12, 35:  $\pi \varepsilon \rho \iota \pi \alpha \tau \varepsilon \iota \tau \varepsilon$   $\delta \varsigma$   $\tau \delta$   $\rho \tilde{\omega} \varsigma$   $\tilde{\varepsilon} \chi \varepsilon \tau \varepsilon$  mit Joh. 12, 36 unter Weglassung der dazwischen liegenden Worte. Merkwürdig aber ist die Variante: "genannt werdet", worin Aphraates und Justin  $(\pi \alpha \lambda o \acute{\nu} \mu \varepsilon \theta \alpha)$  so charakteristisch übereinstimmen. Liegt bei beiden Schriftstellern ein Hereinziehen von 1. Joh. 3, 1 vor? Oder war ein  $\pi \lambda \eta \vartheta \eta \tau \varepsilon$  zu Joh. 12, 36° handschriftlich vorhanden? Nach Aphraates, der das Logion ausdrücklich als Jesuswort anführt, möchte man das Letztere glauben. Vgl. einen ähnlichen Fall bei Tertullian zu Joh. 1, 12.

## Joh, 12, 36b.

a. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 9. Opp. I, 392. ἐπειδὴ ἡμεῖς [οἱ Ἰουδαῖοι] ἐλέγξαντες αὐτὸν καὶ κατα-10\* γνόντες ήξιουμεν χολάζεσθαι, χουπτόμενος μεν χαὶ διαδιδράσχων χτλ.

b. Chrysost. VIII, 464.

ταῦτα εἰπὼν ὁ Ἰησοῦς καὶ ἀπελθὼν ἀπ' αὐτῶν ἐκρύβη.

c. Das zweite koptisch-gnostische Werk ed. Schmidt (T. u. U. VIII) S. 548.

καὶ τούτους τοὺς λόγους κύριος τοῦ πληρώματος αὐτοῖς ἐλάλησε καὶ ἀπ' αὐτῶν ἀνεχώρησεν καὶ ἐκρύβη ἀπ' αὐτῶν.

d. Joh. 12, 36b.

ταῦτα ἐλάλησεν Ἰησοῦς, καὶ ἀπελθών ἐκρύβη ἀπ' αὐτῶν.

Die Lesart des Codex Cantabr. ἀπῆλθεν καὶ ἐκούβη = Codex Colbert., Vulgata: et abiit et abscondit se (ähnlich Cod. Bruce) — entspricht dem κουπτόμενος μὲν καὶ διαδιδράσκων bei Celsus so auffallend, dass man eine Berücksichtigung des johanneischen Evangeliums durch Celsus auch an dieser Stelle deutlich zu erkennen vermag, zumal eben bei Celsus wie in Joh. 11, 57 die Absicht der Juden-Obersten, Jesum vor Gericht zu ziehen und zu bestrafen, gleichmässig vorausgeht.

## Joh. 12, 41.

- b. Joh. 12, 41.

  ταῦτα εἰπεν Ἡσαΐας, ὅτι εἰδεν τὴν δόξαν αὐτοῦ

  καὶ ἐλάλησεν περὶ αὐτοῦ.
- c. Hieron. ad Damasum p. 517 ap. Sabatier, p. 598 ap. Wordsworth-White.

Haec autem dixit, quando vidit gloriam unigeniti et testificatus est de eo.

Die Variante ἐμαρτύρησε für das canonische ἐλάλησε ist bei Tischendorf nicht angemerkt. Sie entspricht der johanneischen Diktion durchaus, obwohl sie von keiner der uns bekannten Handschriften an dieser Stelle vertreten ist. Vgl. denselben Austausch von loqui und μαρτυρείν oben zu Joh. 3, 32. Ein Anklang an Joh. 12, 41 kann auch gefunden werden Barn. XII, 7. p. 56, 3: ἔχεις πάλιν καὶ ἐν τούτοις τὴν δόξαν τοῦ Ἰησοῦ.

#### Joh. 12, 47.

- a Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 213. Si quis audierit verba mea et ea non observaverit, ego non novi eum.
- b. Joh. 12, 47a.

καὶ ἐάν τίς μου ἀκούση τῶν ἡημάτων καὶ μὴ φυλάξη, ἐγὸ οὐ κρίνω αὐτόν.

In der Variante bei Ephraem: non novi eum — wäre schon das Endurtheil des Gerichts gegeben wie Mt. 7, 23: οὐδέποτε ἔγνων ὑμᾶς. Aber der canonische Text: οὐ κοίνω αὐτόν ist nach dem Zusammenhang der allein mögliche. Zahn, indem er den Text Ephraems: non novi durch non iudico ersetzt, sagt (Forschungen I, 198): Letzteres ist statt des ersteren zu setzen, da nach Aucher und Mösinger die betreffenden armenischen Worte einander sehr ähnlich sind.

## Joh. 13, 1.

a. Mc. 14, 12.

καὶ τῆ πρώτη ἡμέρα τῶν ἀζύμων —

b. Mt. 26, 17.

τῆ δὲ πρώτη τῶν ἀζύμων —

c. Joh. 13, 1.

πρὸ δὲ τῆς ἑορτῆς τοῦ πάσχα —

<sup>1)</sup> Einen ähnlichen Übersetzungsfehler hat Gaster in den Testamentis XII patr. nachgewiesen, nämlich εἰς ἀνατολάς als irrige Wiedergabe von byp =  $\pi \rho \dot{\phi}$  oder byp =  $\pi \rho \dot{\phi$ 

#### Joh. 13, 4. 5.

a. Didasc. III, 19. p. 296 = Const. III, 19. p. 112, 23.

λαβών γὰς λέντιον διεζώσατο, εἶτα βάλλει ὕδως εἰς τὸν νιπτῆςα, καὶ ἡμῶν ἀνακειμένων ἐπελθών πάντων ἡμῶν ἐνιψε τοὺς πόδας καὶ τῷ λεντίφ ἐξέμαξεν.

b. Joh. 13, 4, 5.

έγείρεται ἐχ τοῦ δείπνου καὶ τίθησιν τὰ ἱμάτια, καὶ λαβὰν λέντιον διέζωσεν ἑαυτόν· εἶτα βάλλει ὕδωρ εἰς τὸν νιπτῆρα, καὶ ἦρξατο νίπτειν τοὺς πόδας τῶν μαθητῶν καὶ ἐκμάσσειν τῷ λεντίῳ, ιἱ ἡν διεζωσμένος.

Die Didas calia lässt in ihren zahlreichen Evangeliencitaten den Einfluss des johanneischen Evangeliums nur selten hervortreten. Die Bekanntschaft aber mit demselben zeigt sich an dieser Stelle deutlich. Da der griechische Text in diesem Fall nicht auf de Lagardes Retroversion, sondern auf dem Paralleltext der Constitutionen beruht, so sind die Varianten echt und sehr alt.

## Joh. 13, 13.

a. Epiph. Haer. XXX, 33. p. 161 A.

οὐκ ἐμὲ λέγετε κύριον καὶ διδάσκαλον; καὶ καλῶς λέγετε, εἰμὶ γάο.

b. Joh. 13, 13.

ύμεις φωνειτέ με· ὁ διδάσχαλος καὶ ὁ κύριος, καὶ καλῶς λέγετε, εἰμὶ γάρ.

Die obige Epiphanius-Variante ist bei Tischendorf nicht notiert.

S. 11. — Graefe in seinen "Textkritischen Bemerkungen zu den drei Schlusskapiteln des Lukasevangeliums" (Theolog. Studien und Kritiken 1896. I, 2) sagt (S. 277): "In Übereinstimmung mit Resch halte auch ich die johanneische Chronologie für die richtige und erkläre mir das Missverständniss der Synoptiker aus einer Doppelübersetzung des hebräischen ning in welches heissen konnte πρὸ τῆς ἑορτῆς τῶν ἀζύμων (Joh.) und τῷ πρώτη τῶν ἀζύμων (Matth.), wie das schon im Jahre 1868 mein Lehrer Julius Müller in Halle vortrug."

#### Joh. 13, 14. 15.

a. Hom. Clem. XII, 7. p. 123, 11.

ἐπεὶ ὁ πύριος ἡμῶν ὁ ἐπὶ σωτηρία παντὸς τοῦ πόσμου ἐληλυθώς, μόνος ὑπὲρ πάντας εὐγενὴς ῶν, δουλείαν ὑπέμεινεν, ἵνα ἡμᾶς πείση μὴ αἰδείσθαι τοις ἀδελφοίς ἡμῶν τὰς δούλων ποιείν ὑπηρεσίας, κὰν πάνυ εὐγενείς τυγχάνωμεν.

b. Didasc. III, 19. p. 296 = Const. III, 19. p. 113, 3.

τοῦτο δὲ ποιῶν ἐπεδείχνυεν ἡμιν τὸ τῆς φιλαδελφίας ἀγαπητιχόν, ἵνα καὶ ἡμεις εἰς ἀλλήλους αὐτὸ ποιῷμεν. εἰ
οὐν ὁ κύριος ἡμῶν καὶ ὁ διδάσκαλος οὕτως ἐποίησεν
[Const.: ἐταπείνωσεν ἑαυτόν], πῶς ἂν ὑμεις ἐπαισχυνθήσεσθε τοῦτο ποιῆσαι τοις ἀδυνάτοις καὶ ἀσθενέσι τῶν
ἀδελφῶν, ἐργάται ὄντες ἀληθείας;

c. Joh. 13, 14. 15.

εί οὖν ἐγὰ ἔνιψα ὑμὰν τοὺς πόδας ὁ κύριος καὶ ὁ διδάσκαλος, καὶ ὑμεῖς ὀφείλετε ἀλλήλων νίπτειν τοὺς πόδας ὑπόδειγμα γὰρ δέδωκα ὑμῖν, ἵνα καθὰς ἐγὰ ἐποίησα ὑμῖν, καὶ ὑμεῖς ποιῆτε.

Die Pseudo-Clementinen und die Didascalia geben beide mehr oder minder freie Reproduktionen des johanneischen Berichtes über die Fusswaschung. Merkwürdig ist das Zusammentreffen der  $\tau \tilde{\omega} \nu \ \dot{\alpha} \delta \epsilon \lambda \phi \tilde{\omega} \nu$  in der Didascalia mit den  $\tau o t \varsigma \ \dot{\alpha} \delta \epsilon \lambda \phi o t \varsigma$  der Homilien.

## Joh. 13, 15.

a. Polyc. ad Phil. X, 1. p. 124, 9.

έν τούτοις οὖν στήκετε καὶ τῷ τοῦ κυρίου ὑποδείγματι κατακολουθείτε.

b. Joh. 13, 15.

ύπόδειγμα γὰρ δέδωκα ύμιν, ενα, καθώς εγώ εποίησα ύμιν, καὶ ύμεις ποιῆτε.

Der terminus ὑπόδειγμα, vom Herrn gebraucht, findet sich in den canonischen Schriften nicht, ausgenommen Joh. 13, 15, sodass hier Polycarp einen specifisch johanneischen Ausdruck

anwendet, der aber freilich für sich allein eine Abhängigkeit von einer schriftlichen Quelle nicht beweist.

## Joh. 13, 18.

a. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 20.

καὶ ὅπερ ἔτι ἀτοπώτερον, αὐτὸς ὁ θεὸς τοις συντραπέζους ἐπεβούλευσε, προδότας καὶ δυσσεβείς ποιῶν.

b. Martyr. Polyc. VI, 1. p. 140, 9.

καὶ οἱ προδιδόντες αὐτὸν οἰκεῖοι ὑπῆρχον.

c. Joh. 13, 18.

ξυα  $\dot{\eta}$  γραφη πληρωθη. ὁ τρώγων μετ εμοῦ τὸν ἄρτον επηρκεν επ εμε την πτέρναν αὐτοῦ.

Die Parallele im Martyrium Polycarpi will weniger besagen; dagegen ist bei Celsus der Ausdruck συντραπέζης, wenn man auf evangelische Quellen recurriert, nur aus dem johanneischen Evangelium zu erklären. Auch c. Cels. II, 21 kehrt der verwandte Ausdruck: ὁ κοινωνήσας τραπέζης wieder.

## Joh. 13, 33.

- a. Clem. Al. Strom. III, 15, 99. p. 556.
   τεχνία, φησίν, όλίγον ἔτι μεθ' ὑμῶν εἰμί, ὁ διδάσσχαλος.
- b. Joh. 13, 33.

τεχνία, έτι μιχρόν μεθ' ύμῶν είμί.

# Joh. 13, 34.

a. Dial. de recta fide. p. 831.

αναγνώσομαι εντολήν, φησίν, καινην δίδωμι ύμιν, ενα άγαπατε άλλήλους, καθώς ὁ πατηρ ηγάπησεν ύμας.

b. Joh. 13, 34.

ἐντολὴν καινὴν δίδωμι ὑμτν, ἵνα ἀγαπᾶτε ἀλλήλους, καθώς ἡγάπησα ὑμᾶς.

Über vorstehendes Citat aus dem antimarcionitischen Dialoge hat Zahn (Geschichte des Kanons I, 2. S. 678) ausführlich ge-

handelt. Darnach gehörte Joh. 13, 34 in der oben mitgetheilten aussercanonischen Gestalt um das Jahr 310 zur marcionitischen Bibel, aus welcher der Orthodoxe vorliest (ἀναγνώσομαι), um seinen marcionitischen Gegner zu widerlegen. Das johanneische Logion war also in das — ursprünglich nur aus dem Lucasevangelium zurecht gerichtete — Evangelium Marcions später eingedrungen. — Eine sehr alte Anspielung an Joh. 13, 34 scheint in Barn. II, 6. p. 8, 9: ταῦτα οὖν κατήργησεν, ἵνα ὁ καινὸς νόμος τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, ἄνευ ζυγοῦ ἀνάγκης ων, μὴ ἀνθρωποποίητον ἔχη τὴν προσφοράν — vorzuliegen.

#### Joh. 14, 2.

- a. Eus. in Is. 33, 18. Migne VI, 324.
   πολλαὶ γάρ, φησί, μοναὶ παρὰ τῷ πατρί μου.
- b. Eus. in Luc. 6, 20. Migne VI, 533. Mai IV, 162.
   κατὰ τό πολλαὶ μοναὶ παρὰ τῷ πατρί.
- c. Epiph. Ancor. c. 48. p. 52 C.
  εἰς τὰς τοῦ θεοῦ μονὰς τὰς γεγραμμένας, ὅτι πολλαὶ μοναὶ παρὰ τῷ πατρί.
- d. Iren. III, 19, 3.

Multae enim mansiones apud patrem.

- e. Philastr. c. 150. p. 172.

  dicente domino: Multae mansiones sunt apud patrem meum.
- f. Tert. de monogamia c. 10.
  licet multae mansiones penes patrem eundem.
- g. Tert. de resurr. carnis c. 41.
  dominus multas mansiones quasi domus apud patrem repromittit.
- h. Iren. V, 36, 2.

  καὶ διὰ τοῦτο εἰρηκέναι τὸν κύριον, ἐν τοῖς τοῦ πατρός μου μονὰς εἶναι πολλάς.
- i. Joh. 14, 2<sup>a</sup>.
   ἐν τῆ οἰκία τοῦ πατρός μου μοναὶ πολλαί εἰσιν.

Die nach den Zeugnissen von Irenaeus, Eusebius, Tertullian, Epiphanius und Philastrius weit verbreitet gewesene aussercanonische bezw. vorcanonische Lesart: παρὰ τῷ πατρί ist bei Tischendorf nicht notiert. Die von Irenaeus ebenfalls vertretene Lesart ἐν τοις τοῦ πατρός μου ist identisch mit einer Parallele aus der Kindheitsgeschichte: ὅτι ἐν τοις τοῦ πατρός μου δει είναι με Lc. 2, 49.

#### Joh. 14, 6.

- a. Ign. ad Rom. VII, 2. p. 66, 6. ἔσωθέν μοι λέγον δεῦρο πρὸς τὸν πατέρα.
- b. Herm. Sim. IX, 12, 8. p. 222, 14.

  οὐδεὶς εἰσελεύσεται πρὸς τὸν θεὸν ἄτερ αὐτοῦ [sc. τοῦ νἰοῦ].
- c. Herm. Sim. IX, 12, 6. p. 222, 8.
  ἄλλως οὖν οὖδεὶς εἰσελεύσεται πρὸς αὐτὸν εἰ μὴ διὰ τοῦ νἱοῦ αὐτοῦ.
- d. Epiph. Ancor. c. 40. p. 45 B.

  καὶ μὴ θαυμάσης, ἐὰν εἴπη ὅτι δι' ἐμοῦ εἰσέρχονται
  πρὸς τὸν πατέρα.
- Epiph. Haer. LXIX, 54. p. 777 B.
   διὸ καὶ ἐν ἑτέρφ τόπφ λέγει ἐγώ εἰμι ἡ ὁδός, καὶ δι' ἐμοῦ εἰσελεύσονται πρὸς τὸν πατέρα.
- f. Joh. 14, 6.

  λέγει αὐτῷ Ἰησοῦς: ἐγώ εἰμι ἡ ὁδὸς καὶ ἡ ἀλήθεια καὶ
  ἡ ζωή: οὐδεὶς ἔογεται ποὸς τὸν πατέοα εἰ μὴ δι'

ή ζωή· οὐδεὶς ἔρχεται πρὸς τὸν πατέρα εἰ μὴ δι' ἐμοῦ.

Die Bezugnahme des Hermas auf Joh. 14, 6 ist schon in dem ersten Citat zu erkennen, noch besser in dem zweiten, wo eine fast wörtliche Übereinstimmung mit dem canonischen Texte hervortritt. Weniger deutlich ist die Ignatius-Parallele. Die beiden Varianten des Epiphanius sind bei Tischendorf nicht notiert, obwohl Hermas mit seinem εἰσελεύσεται schon denselben Text voraussetzt, den Epiphanius vertritt.

## Joh. 14, 9.

- a. Epiph. Haer. LXXVI, 6. p. 919 B.
  - δ λέγων ότι <u>δ γινώσκων ἐμὲ γινώσκει τὸν πατέ</u>ρα καὶ δ ἑωρακὼς ἐμὲ ἑώρακε τὸν πατέρα.
- b. Joh. 14, 9,
  - δ έωραχώς ἐμὲ ἑώραχεν τὸν πατέρα.

Sehr auffallend ist der anscheinend noch nirgends besprochene aussercanonische Zusatz des Epiphanius: ὁ γινώσκων ἐμὲ γινώσκει τὸν πατέρα — gewissermassen ein johanneisches Agraphon.

## Joh. 14, 10.

- a. Hilar. Enarratio in Ps. 135. p. 1086 C.
  - id enim quod ait: Pater, qui in me est, ipse sua opera facit.
- b. Hilar. Enarratio in Ps. 59. p. 754 C.

In hoc itaque sancto locutus est, cum dicit: Pater, qui in me loquitur, facit opera sua.

- c. Syr. Cur. Joh. 14, 10b.
- ό δὲ πατὴ ο ὁ ἐν ἐμοί, <u>αὐτὸς</u> ποιεί τὰ ἔργα <u>ταῦτα.</u> d. Joh. 14. 10<sup>b</sup>.
  - ό δὲ πατὴρ ὁ ἐν ἐμοὶ μένων ποιεῖ τὰ ἔργα αὐτοῦ.

Unter den Zeugen für  $\alpha \hat{v} \hat{r} \hat{o}_S$  ist das Hilarius-Citat a wie auch der gleichlautende Text im Hierosolymitanum bei Tischendorf nicht mit notiert. Auch ist der Syr. Cur. aufgeführt für die Lesart  $\hat{o}$   $\hat{\epsilon} \nu$   $\hat{\epsilon} \mu o \lambda$   $\mu \hat{\epsilon} \nu \omega \nu$ , während nach Baethgen das  $\mu \hat{\epsilon} \nu \omega \nu$ , ebenso wie bei Hilarius unter a, fehlt. Die ebenfalls noch nicht notierte Variante loquitur ist sehr charakteristisch.

# Joh. 14, 15.

- a. Clem. Rom. I, 49, 1. p. 82, 1.
  - δ ἔχων ἀγάπην ἐν Χριστῶ ποιησάτω τὰ τοῦ Χριστοῦ παραγγέλματα.

b. Polyc. ad Phil. II, 2. p. 112, 17.

πορευώμεθα ἐν ταῖς ἐντολαῖς αὐτοῦ καὶ ἀγαπῶμεν α ἡγάπησεν.

c. Joh. 14, 15.

ἐὰν ἀγαπᾶτέ με, τὰς ἐντολὰς τὰς ἐμὰς τηρήσετε.

Die beiden Parallelen bei Clemens Rom. und Polycarpus machen doch gänzlich den Eindruck, als ob hier eine Einwirkung des vierten Evangeliums vorliege, zumal, wenn man bei Clemens Rom. die übrigen johanneischen Anklänge mit in die Wagschale wirft.

# Joh. 14, 16.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 225. quia dicit: Alium paraclitum mitto ad vos, i. e. consolatorem.
- b. Epiph. Haer. LXV, 6. p. 613 B.

  καὶ πάλιν περὶ τοῦ πνεύματος τοῦ ἀγίου ὅτι ἄλλον παράκλητον ὑμιν ἀποστελῶ.
- c. Epiph. Haer. XLVIII, 11. p. 412 C.
   Χριστὸς γὰρ ἡμᾶς ἐδίδαξε λέγων ὅτι τὸ πνεῦμα τὸ παράκλητον ἀποστέλλω ὑμίν.
- d. Epiph. Ancor. c. 69. p. 74 A.

  κάγὸ παρακαλέσω τὸν πατέρα μου, καὶ ἄλλον παράκλητον δώσει ὑμιν, τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας.
- e. Joh. 14, 16.
   κάγὰ ἐρωτήσω τὸν πατέρα, καὶ ἄλλον παράκλητον δώσει ὑμιν, ἵνα μεθ' ὑμῶν ἢ εἰς τὸν αἰῶνα.
- f. Euseb. in Is. XXXII, 15. (VI, 321). ἔφασχεν ὁ σωτής· ἰδοὺ ἐγὰ ἀπέρχομαι καὶ ἀποστελῶ ὑμιν τὸν παράκλητον, τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας.

Die nach dem Zusammentreffen von Eusebius, Epiphanius und Ephraem im vierten Jahrhundert anscheinend weit verbreitet gewesene aussercanonische Variante  $\mathring{\alpha}\pi o \sigma \tau \acute{\epsilon} \lambda \lambda \omega = \mathring{\alpha}\pi o \sigma \tau \acute{\epsilon} \lambda \mathring{\omega}$  (an Stelle des canonischen  $\mathring{\delta} \omega \sigma \acute{\epsilon} \iota$ ) ist bei Tischendorf zu Joh. 14, 16 nicht berücksichtigt. Und doch muss der überhaupt stark abweichende Text wenigstens der beiden ersten

Citate (aus Ephraem und Epiphanius) auf Joh. 14, 16 bezogen werden, weil nur hier der Ausdruck ἄλλον παράκλητον = alium paraclitum vorkommt. Das Eusebius-Citat deckt sich am besten mit Joh. 16, 7<sup>b</sup>: ἐὰν δὲ πορευθῶ, πέμψω αὐτὸν πρὸς ὑμᾶς. Aber das bei Eusebius auch hier auftretende ἀποστέλλειν findet sich in keiner der vier johanneischen Parallelstellen. Das παρακαλέσω in dem dritten Epiphanius-Citat ist ebenfalls bei Johannes nicht zu finden, erinnert aber an Mt. 26, 53. — Es scheinen also in obigen Citaten zum Theil traditionell gewordene Textmischungen vorzuliegen.

# Joh. 14, 22.

a. Joh. 14, 22.

λέγει αὐτῷ Ἰούδας, οὐχ ὁ Ἰσκαριώτης.

b. Syr. Cur. Joh. 14, 22.

λέγει αὐτῷ Ἰούδας Θωμᾶς.

c. Syr. Sin. Joh. 14, 22.

 $Θωμ\tilde{α}_S$  λέγει  $α\dot{v}$ τ $\tilde{ω}$  (=  $\mathbf{m}$  i >  $\mathbf{k}$  κ >  $\mathbf{k}$  >  $\mathbf{k}$  κ >  $\mathbf{k}$  >  $\mathbf{k}$  ).

Der von Mc. und Mt. unter dem Namen Θωμᾶς aufgeführte, von Lc. (Lc. 6, 16; Act. 1, 13) als Ἰούδας Ἰαχώβου gekennzeichnete, von Johannes durch den Zusatz: οὖχ ὁ Ἰσχαριώτης von dem Verräther unterschiedene Apostel Judas hiess wie bei Mt. und Mc. in der syrischen Kirche kurzweg der "Zwilling" = Kramb (sonst auch mrab, Krakb, Krabb, vgl. Heft III, 820) =  $\Theta\omega\mu\tilde{\alpha}\varsigma$  =  $\Delta l\delta\nu\mu o\varsigma$ . Diese Benennung war bei den Syrern so bekannt, dass die neuentdeckte sinaitische Evangelienhandschrift Joh. 14, 22 den Eigennamen Ιούδας gänzlich weglassen und dafür einfach @ouac einsetzen konnte, ohne missverständlich zu sein. Sein grösserer Zwillingsbruder Ἰάκωβος δ τοῦ 'Alφαίου (Mt. 10, 3) tritt unter dem Namen Θωμᾶς (= Δlδυμος = Zwilling) bei Lucas und Johannes auf. Das Nähere vgl. man in der Untersuchung: οἱ Δίδυμοι Heft III, 824 ff. Beide Zwillinge waren mithin Söhne des Alphäus und der Maria Jacobi, sowie Brüder des Joses (Joseph) und des Simon Zelotes. - Obige wichtige Variante des Syrus Sinaiticus habe ich in den bisherigen Besprechungen dieser Handschrift nicht erwähnt gefunden.

#### Joh. 14, 23.

- a. Syr. Cur. Joh. 14, 23.
  - 'Πησοῦς εἶπεν αὐτῷ· ἐάν τις ἀγαπῷ με, τὸν λόγον μου τηρήσει, καὶ πατήρ μου ἀγαπήσει αὐτόν, καὶ πρὸς αὐτὸν ἐλεύσομαι καὶ μονὴν παρ' αὐτῷ ποιή. σομαι.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 54. p. 777 A B. Ελεγεν' ἐάν τις ἀνοίξη μοι, εἰσελθών ἐγὼ καὶ ὁ πατήρ μου μονὴν παρ' αὐτῷ ποιήσομεν.
- d. Epiph. Haer. LXIX, 63. p. 788 D.

  καὶ πάλιν ἐν ἄλλφ τόπφ. ἐγὰ κρούω, καὶ ἐάν τίς μοι
  ἀνοίξη, εἰσελευσόμεθα πρὸς αὐτὸν ἐγὰ καὶ ὁ πατήρ
  μου, καὶ μονὴν ποιήσομεν παρ' αὐτῷ.
- e. Macar. Hom. XVIII, 6.

  καὶ πάλιν' ἐλευσόμεθα ἐγὰ καὶ ὁ πατήρ μου, καὶ μονὴν παρ' αὐτῷ ποιήσομεν.
- f. Macar. de libert. ment. c. 11.

  καὶ ὁ κύριος ἐλευσόμεθα ἐγώ τε καὶ ὁ πατήρ μου,
  καὶ μουὴν παρ' αὐτῷ ποιήσομεν.
- g. Macar. de charitate c. 5.

  καὶ ἐν ἄλλοις· ἐγὼ καὶ ὁ πατὴρ ἐλευσόμεθα, καὶ μονὴν παρ' αὐτῷ ποιήσομεν.
- h. Joh. 14, 23.
   άπεχρίθη Ἰησοῦς καὶ εἶπεν αὐτῷ ἐάν τις ἀγαπῷ με,
   τὸν λόγον μου τηρήσει, καὶ ὁ πατήρ μου ἀγαπήσει αὐτόν, καὶ πρὸς αὐτὸν ἐλευσόμεθα καὶ μονὴν παρ᾽
   αὐτῷ ποιησόμεθα.

Die Variante ἐλεύσομαι und ποιήσομαι hat der Syr. Cur. mit dem Codex Cantabr. und Codex Vindob., sowie der Versio Persica gemeinsam. Die Einführung von ἐγώ vor καὶ ὁ πατήφ μου muss, wie das Zusammentreffen von Macarius

und Epiphanius zeigt, ebenfalls auf handschriftlichen Quellen beruhen, obwohl unsere Handschriften nichts davon wissen. Dagegen liegt in der Lesart des Epiphanius: ἐάν τις ἐμολ ἀνοίξη und vollends in der Voranstellung von ἐγὰ αρούω jedenfalls eine Vermischung mit Apoc. 3, 20 vor.

## Joh. 14, 27.

a. Clem. Al. Quis div. salv. c. 37. p. 956.
 αγάπην ὑμιν δίδωμι τὴν ἐμήν.

b. Joh. 14, 27.

ελοήνην την έμην δίδωμι ύμιν.

Die Lesart ἀγάπην (für εἰρήνην), womit Clemens Al. völlig isoliert steht, erinnert an Joh. 15, 9: μείνατε ἐν τῷ ἀγάπη τῷ ἐμῷ — und Joh. 15, 10: μενείτε ἐν τῷ ἀγάπη μου. Eine Verwechselung ohne handschriftliche Unterlage ist in diesem Falle eigentlich schwer zu denken. Der Text würde folgendermassen sehr wohl gelautet haben: εἰρήνην ἀφίημι ὑμίν, ἀγάπην τὴν ἐμὴν δίδωμι ὑμίν — und würde das im folgenden Capitel auftretende Gebot: μείνατε ἐν τῷ ἀγάπη τῷ ἐμῷ — vorbereiten. Dennoch dürfte die Variante lediglich auf die Rechnung des Alexandriners zu setzen sein.

# Joh. 14, 28.

a. Gregor. Nyss. adv. Arium et Sabellium c. 11. (Mai IV, 12). δ πέμψας με δ πατήρ μείζων μου ἐστίν.

b. Joh. 14, 28b.

ότι ό πατής μείζων μου έστίν.

Der Zusatz ὁ πέμψας με ist auch bei Origenes und Didymus vertreten; siehe Tischendorf, wo aber das Citat aus Gregor. Nyss. noch nicht notiert ist.

## Joh. 14, 29.

a. Just. Apol. I, 33. p. 74 E.

ταῦτα ὁ θεὸς προεμήνυσε διὰ τοῦ προφητικοῦ πνεύματος μέλλειν γίνεσθαι, ໃν' ὅταν γένηται μὴ ἀπιστηθῆ, ἀλλ' ἐχ τοῦ προειρῆσθαι πιστευθῆ.

b. Joh. 14, 29.

καὶ νῦν εἰρηκα ύμ**ι**ν πρὶν γενέσθαι, ໃνα ὅταν γένηται πιστεύσητε.

Die genau wörtliche Übereinstimmung von  $\ell\nu\alpha$  ő $\tau\alpha\nu$   $\gamma\epsilon\nu\eta$ - $\tau\alpha\iota$  einerseits und (in dem Folgenden)  $\pi\iota\sigma\tau\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota\nu$  andrerseits bekundet von Neuem die Abhängigkeit Justins vom vierten Evangelium.

#### Joh. 14, 30.

a. Macar. Hom. XI, 10.

καὶ ὅτι ἔρχεται ὁ ἄρχων τοῦ κόσμου τούτου καὶ ἐν ἐμοὶ εὐρήσει οὐδέν.

b. Epiph. Haer. LXVI, 66. p. 680 C.

διὰ τὸ εἰρηχέναι τὸν σωτῆρα ὅτι ἔρχεται ὁ ἄρχων τοῦ κόσμου τούτου, καὶ ἐν ἐμοὶ οὐδὲν <u>τῶν αὐτοῦ</u> εύρισχει.

c. Hilar. Enarratio in Ps. 58. p. 746 C.

qui et dixerit: Ecce veniet princeps, non inveniet in me quicquam.

d. Joh. 14, 30.

ἔρχεται γὰρ ὁ τοῦ χόσμου ἄρχων χαὶ ἐν ἐμοὶ οὐχ ἔγει οὐδέν.

Für die Lesart εύρήσει (= εύρίσχει) bietet Tischendorf (p. 906) die weiteren handschriftlichen und patristischen Belege, für den Zusatz τῶν αὐτοῦ aber, den Epiphanius vertritt, nur das Citat bei Isaias Abbas ap. Galland. VII, 301: nihil eorum quae ipsius sunt invenit. Dazu kommen jetzt noch zwei Citate bei Ephraem p. 223 ed. Mösinger: apud me non invenit quidquam suum, p. 263: et in me, ait, nihil suum invenit. Zahn (Forsch. I, 206) erwähnt noch Orig. Hom. 13, 3 in Ex. II, 176: quaerit, si quid de suis actibus inveniat in nobis.

# Job. 15, 1.

a. 116. IX, 2.

εὐχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἡμῶν, ὑπὲρ τῆς ἁγίας ἀμπέλου Δαβίδ τοῦ παιδός σου. b. Clem. Al. Quis div. salv. c. 29. p. 952.

οὖτος ὁ τὸν οἶνον τὸ αἶμα τῆς ἀμπέλου τῆς Δαβιδ ἐχγέας ἡμῶν ἐπὶ τὰς τετοωμένας ψυγάς.

c. Joh. 15, 1ª.

έγω είμι ή αμπελος ή άληθινή.

Schon um der übrigen zahlreichen johanneischen Anklänge willen, welche in den eucharistischen Gebeten der  $\Delta\iota\delta\alpha\chi\eta'$  sich finden, ist unter der  $\alpha\gamma\iota\alpha$   $\alpha\mu\pi\epsilon\lambda\alpha\varsigma$   $\Delta\alpha\beta\iota\delta$  eine Bezugnahme auf das johanneische Gleichniss vom Weinstock vorauszusetzen. Ausser der Parallele bei Clemens Al. führen die Erklärer noch an, was zu lesen ist bei Orig. Hom. VI, 2 in Jud. Opp. II, 471: antequam panis caelestis consequamur annonam et carnibus agni immaculati satiemur, antequam verae vitis, quae ascendit de radice David, sanguine inebriemur etc. Vgl. Zahn, Forschungen III, 380. Anm. 4. C. Taylor, Guardian 1887. No. 2181. p. 1414. Zahn, Gesch. d. Kanons I, 1. S. 363. Anm. 1.

#### Joh. 15, 2.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 110. p. 337 C. όποιον ἐὰν ἀμπέλου τις ἐκτέμη τὰ καοποφορήσαντα μέρη, εἰς τὸ ἀναβλαστῆσαι ἑτέρους κλάδους καὶ εὐθαλεις καὶ καρποφόρους ἀναδίδωσι, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ ἐφ' ἡμῶν γίνεται ἡ γὰρ φυτευθείσα ὑπὸ τοῦ θεοῦ ἄμπελος καὶ σωτῆρος Χριστοῦ ὁ λαὸς αὐτοῦ ἐστί.
- b. Macar. Hom. XXVI, 20.

  χέγραπται δέ, ὅτι ὁ γεωργὸς ὅταν ἴδη τὸ κλῆμα φέρον καρπόν, καθαρίζει αὐτό, ἵνα πλείονα ἐξενέγκη· τὸ δὲ μὴ φέρον καρπὸν ἐκριζοι καὶ εἰς καῦσιν δίδωσι.
- c. Joh. 15, 2.
   πᾶν κλῆμα ἐν ἐμοὶ μὴ φέρον καρπόν, αἴρει αὐτό,
   καὶ πᾶν τὸ καρπὸν φέρον, καθαίρει αὐτό, ἵνα καρπὸν πλείονα φέρη.

Justin gibt, wenn auch umschrieben, doch genau den Sinn von Joh. 15, 2<sup>b</sup> wieder, nämlich dass der Weinstock durch Beschneidung der Reben nur desto fruchtbarer werde. Der Text des Macarius ist entweder ebenfalls aus sehr freier Citation Texte und Untersuchungen X, 4. geflossen, oder repraesentiert, wenn handschriftlich begründet, eine völlig aussercanonische Textgestalt. Für letztere Annahme spricht die Citationsformel:  $\gamma \dot{\epsilon} \gamma \rho \alpha \pi \tau \alpha \iota$ , sowie der Umstand, dass auch Hilarius eradicabitur und Origenes excidet (=  $\dot{\epsilon} \varkappa \rho \iota \zeta o t$ ) darbieten.

#### Joh. 15, 15.

a. Clem. Al. Strom. VII, 12, 79. p. 879. ἵνα τις ἀχούση παρὰ τοῦ χυρίου οὐχ ἔτι ὑμᾶς δούλους, ἀλλὰ φίλους λέγω.

b. Const. VI, 21. p. 184, 9.
οὐκέτι γάρ, φησί, λέγω ὑμᾶς δούλους, ἀλλὰ φίλους.
c. Joh. 15. 15.

οὐκέτι λέγω ύμᾶς δούλους, ὅτι ὁ δοῦλος οὐκ οἶδεν τί ποιεί αὐτοῦ ὁ κύριος ὑμᾶς δὲ εἰρηκα φίλους.

Die Übereinstimmung zwischen dem Text des Clemens Al. und der Constitutionen zeigt, dass eine aussercanonische Textgestalt von Joh. 15, 15 vorhanden war, welche aber doch vielleicht nur eine auf Gewöhnung beruhende abkürzende Citationsweise von Joh. 15, 14, 15 darstellt.

# Joh. 15, 18.

a. Ign. ad Rom. III, 3. p. 60, 8. άλλὰ μεγέθους ἐστὶν ὁ Χριστιανισμός, ὅταν μισῆται ὑπὸ κόσμου.

b. Ep. ad Diogn. VI, 5. p. 158, 24. μισεί καὶ Χριστιανούς ὁ κόσμος.

c. Epiph. Haer. XXX, 33. p. 161 A. εἰ ἐμὲ ἐμίσησαν, καὶ ὑμᾶς μισήσουσιν.

d. Joh. 15, 18.

εί ὁ χόσμος ὑμᾶς μισεί, γινώσκετε ὅτι ἐμὲ πορῶτον μεμίσηκεν.

Die Citate bei Ignatius und in der Ep. ad Diogn. erweisen in diesem Falle mit Bestimmtheit den Gebrauch des johanneischen Evangeliums. Der Epiphaniustext gibt den Sinn von Joh. 15, 18 wieder, aber unter Entlehnung der Construktion aus Joh. 15, 20<sup>b</sup>: εἰ ἐμὲ ἐδίωξαν, καὶ ὑμᾶς διώξουσιν.

#### Joh. 15, 19.

a. Dial. de recta fide Sect. II. p. 831 A.

λέγει γάρ· εἰ ἡτε ἐχ τούτου τοῦ χόσμου, ὁ χόσμος ἂν τὸ ἔδιον ἐφίλει.

b. Joh. 15, 19.

εὶ ἐχ τοῦ χόσμου ἦτε, ὁ χόσμος ἂν τὸ ἴδιον ἐφίλει.

## Joh. 15, 26.

a. Clem. Rom. II, 6, 9. p. 120, 5.

ἢ τίς ἡμῶν παράκλητος ἔσται, ἐὰν μὴ εύρεθῶμεν ἔργα ἔγοντες ὅσια καὶ δίκαια.

b. Ep. eccl. Lugdun. ap. Eus. H. E. V, 1, 10. p. 157, 24.
 ἔγων δὲ τὸν παράκλητον ἐν ἑαντῶ.

c. Testam. XII patr. Juda c. 20.

καὶ τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας μαρτυρεί πάντα.

d. Joh. 15, 26.

όταν ἔλθη ὁ παράκλητος, ὃν ἐγὰ πέμψω ὑμίν παρὰ τοῦ πατρός, τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας, ὃ παρὰ τοῦ πατρὸς ἐκπορεύεται, ἐκείνος μαρτυρήσει περὶ ἐμοῦ.

Digitized by Google

Die Parallele aus den Testamentis XII patr. ist eine besonders eclatante Probe von der Benützung des johanneischen Evangeliums durch diese judenchristliche Schrift. Dagegen ist das Citat aus dem zweiten Clemensbriefe nur der Vollständigkeit halber mit aufgenommen. Der Sinn, in welchem  $\delta$   $\pi \alpha - \rho \acute{\alpha} \varkappa \lambda \eta \tau o_{\varsigma}$  hier erscheint, entspricht vielmehr dem Zusammenhang von 1. Joh. 2, 1 als dem Gebrauch des  $\pi \alpha \rho \acute{\alpha} \varkappa \lambda \eta \tau o_{\varsigma}$  im vierten Evangelium.

### Joh. 16, 2.

- a. Epist. eccl. Lugdun. ap. Eus. H. E. V, 1, 15. p. 158, 17.
  ἐπληροῦτο δὲ τὸ ὑπὸ τοῦ κυρίου ἡμῶν εἰρημένον, ὅτι ἐλεύσεται καιρός, ἐν ῷ πᾶς ὁ ἀποκτείνας ὑμᾶς δόξει λατρείαν προσφέρειν τῷ θεῷ.
- b. Joh. 16, 2.

άλλ΄ ἔρχεται ὥρα, ἵνα πᾶς ὁ ἀποχτείνας ὑμᾶς δόξη λατρείαν προσφέρειν τῷ θεῷ.

Die Austauschung zwischen καιφός und ὅρα ist auch in den synoptischen Texten mehrfach zu beobachten. Vgl. Heft III, 198. Die Lesart ἐλεύσεται καιφός, ἐν ῷ erinnert aber mehr an den synoptischen Typus als das specifisch johanneische ἔρχεται ὅρα. Gleichwohl ist die Lesart der gallischen Gemeinden ebenfalls johanneisch (vgl. Joh. 7, 6. 8) und jedenfalls dem Sinne nach entsprechender, wie denn auch Luther übersetzt hat: Es kommt die Zeit. Der Gebrauch des johanneischen Evangeliums in den gallischen Gemeinden, welcher hier so deutlich hervorleuchtet, ist ja auch sonst nicht zu bezweifeln.

## Joh. 16, 3.

a. Just. Apol. I, 63. p. 95 C.

καὶ Ἰησοῦς δὲ ὁ Χριστός, ὅτι οὐκ ἔγνωσαν Ἰουδαίοι τί πατὴρ καὶ τί υίος, ὁμοίως ἐλέγχων αὐτούς.

b. Joh. 16, 3.

καὶ ταῦτα ποιήσουσιν, ὅτι οὐκ ἔγνωσαν τὸν πατέρα οὐδὲ ἐμέ.

Hier erkennt man von Neuem, wie stark Justin von dem johanneischen Evangelium beeinflusst war, indem er nicht nur den Wortlaut streift, sondern auch die scharfe Consequenz davon zieht, in Bezug auf die Stellung des Judenthums zu der christlichen Offenbarung.

#### Joh. 16, 7.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 87. p. 315 A.

  ότι ἐπεπροφήτευτο τοῦτο [sc. ἐλθεῖν τὸ πνεῦμα] μέλλειν
  γίνεσθαι ὑπ' αὐτοῦ μετὰ τὴν εἰς οὐρανὸν ἀνέλευσιν αὖτοῦ.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 63. p. 788 D.

  καὶ πάλιν ἀπέρχομαι καὶ ἀποστελῶ ὑμίν τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, τὸ ἐκ τοῦ πατρὸς ἐκπορευόμενον καὶ τὸ ἐμοῦ λαμβάνον.
- c. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 225.

  Bonum est vobis, ut discedam; si enim ego non abiero, paraclitus ad vos non veniet, et omnis veritas vobis non innotescet.
- d. Joh. 16, 7.

  συμφέρει ύμιν, ἵνα ἐγὼ ἀπέλθω· ἐὰν γὰρ μὴ ἀπέλθω, ὁ παράκλητος οὐκ ἐλεύσεται πρὸς ὑμᾶς· ἐὰν δὲ πορευθῶ, πέμψω αὐτὸν πρὸς ὑμᾶς.

Drei sehr verschiedene Parallelen: bei Justin nur eine Sinnparallele, welche aber doch nur aus dem johanneischen Evangelium zu erklären ist; bei Epiphanius ein völlig aussercanonischer Text, welcher Joh. 15, 26 (τὸ ἐκ τοῦ πατρὸς ἐκπορευόμενον = ὅ παρὰ τοῦ πατρὸς ἐκπορευέται) und Joh. 16, 14 (καὶ τὸ ἐμοῦ λαμβάνον = ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται) hereinzieht; endlich bei Ephraem anfänglich genau der canonische Text, aber dann ein um so weiter vom canonischen Wortlaut abweichender Schluss, wahrscheinlich nur ein epexegetischer Zusatz beim mündlichen Vortrag, den der Nachschreiber für einen Bestandtheil des Textes genommen hat. Doch vgl. Joh. 16, 13 und die dortige Parallele aus The doctrine of the Apostles.

## Joh. 16, 11.

a. Barn. XVIII, 2. p. 74, 2.
δ δὲ ἄργων καιροῦ τοῦ νῦν τῆς ἀνομίας.

- b. Joh. 14, 30.
  - ἔρχεται γὰρ ὁ τοῦ χόσμου ἄρχων.
- c. Ign. ad Eph. XVII, 1. p. 22, 6.
  τοῦ ἄρχοντος τοῦ αἰῶνος τούτου, μὴ αἰχμαλωτίση ὑμᾶς.
- d. Ign. ad Eph. XIX, 1. p. 24, 1.
   τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου.
- e. Ign. ad Magn. I, 3. p. 30, 1.

  τὴν πᾶσαν ἐπήρειαν τοῦ ἄρχοντος τοῦ αἰῶνος τούτου.
- f. Ign. ad Trall. IV, 2. p. 46, 15.
  καταλύεται ὁ ἄρχων τοῦ αἰῶνος τούτου.
- g. Ign. ad Rom. VII, 1. p. 64, 15. δ ἄρχων τοῦ αἰῶνος τούτου διαρπάσαι με βούλεται.
- h. Ign. ad Philad. VI, 2. p. 76, 1.

  φεύγετε οὖν τὰς κακοτεχνίας καὶ ἐνέδρας τοῦ ἄρχοντος τοῦ αἰῶνος τούτου.
- i. Joh. 16, 11.

ότι ὁ ἄρχων τοῦ χόσμου τούτου χέχριται.

Die gleichwerthigen Ausdrücke ὁ αἰών οὖτος und ὁ κόσμος ילכם הזה vertheilen sich so, dass der erstere dem synoptischen, der andere dem johanneischen Typus angehört, wie derselbe in der canonischen Textgestalt vorliegt. Gleichwohl ist nicht daran zu zweifeln, dass Ignatius mit der Bezeichnung ὁ ἄργων τοῦ αἰῶνος τούτου auf dem johanneischen Evangelium fusst. Denn erstlich ist die Benützung dieses Evangeliums durch Ignatius an sich auch sonst zweifellos; zweitens ist die Bezeichnung des Satans als ὁ ἄργων τοῦ κόσμου (= αἰῶνος) τούτου nur johanneisch, nicht synoptisch; und drittens ist Trall. IV, 2: καταλύεται ὁ ἄρχων τοῦ αἰῶνος τούτου speciell Joh. 16, 11 vorausgesetzt. Ist dem so, dann wird auch der dritte gleichwerthige Ausdruck ο ἄργων καιροῦ τοῦ νῦν bei Barnabas als johanneischer Anklang zu recognoscieren sein. Die Variante seculi huius bei Hilarius und im Cod. Pal. Vind. könnte mit Wahrscheinlichkeit auf τοῦ αἰῶνος τούτου zurückgeführt werden. Vgl. auch die Bemerkungen zu Joh. 17, 5. Ein ähnliches Verhältniss besteht im Lateinischen zwischen mundus und seculum.

Wordsworth-White bemerken zu Joh. 1, 9: In Iohanne Hieronymiano κοσμος semper est mundus; in Africanis versio usitatior est seculum.

## Joh. 16, 12.

- a. Theognost. de blasphemia in spir. s. ap. Routh III, 409. ἐπάγει τὸ παρὰ τοῦ σωτῆρος εἰρημένον τοις μαθηταις ἔτι πολλὰ ἔχω ὑμιν λέγειν, ἀλλ' οὔπω δύνασθε χωρείν.
- b. Joh. 16, 12.
   ἔτι πολλὰ ἔχω ὑμιν λέγειν, ἀλλ' οὐ δύνασθε βαστάζειν ἄοτι.

Die von Tischendorf nicht notierte Variante  $\chi\omega\varrho\epsilon\iota\nu$  anstatt des canonischen  $\beta\alpha\sigma\tau\dot{\alpha}\zeta\epsilon\iota\nu$  erinnert lebhaft an Mt. 19, 11. 12. Das  $o\ddot{v}\pi\omega$  (=  $o\dot{v}$  —  $\ddot{a}\varrho\tau\iota$ ), das sich sonst nirgends in den Handschriften zeigt, ist ebenfalls von Tischendorf nicht angemerkt. So weicht der Text Theognosts in mehrfacher Hinsicht vom canonischen ab.

### Joh. 16, 13.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 39. p. 258 B C.
   οἱ ἐκ πάσης τῆς ἀληθείας μεμαθητευμένοι.
- b. The doctrine of the Apostles p. 36, 26. ed. Cureton and Wright.

  he said to us, "I will send you the spirit, the Paraclete, that he may teach you what ye do not know."
- c. Anast. Sin. Viae dux c. 3. p. 72.

  καὶ λέγων ὁ δὲ παράκλητος, ὃν πέμψω ὑμιν ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ πατρός μου, τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας, ἐκεινος ὑμᾶς ὁδηγήσει εἰς πᾶσαν ἀλήθειαν.
- d. Joh. 16, 13.
   ὅταν δὲ ἔλθη ἐκεῖνος, τὸ πνεῦμα τῆς ἀληθείας, ὁδηγήσει ὑμᾶς ἐν τῆ ἀληθεία πάση.

Die Justin-Parallele ist ein weiterer Beweis von der fortgehenden Einwirkung des johanneischen Evangeliums auf den grossen Apologeten. Das Citat aus The doctrine of the Apostles erinnert mit der Fassung: I will send you the spirit, the Paraclete, an die aussercanonischen Paralleltexte zu Joh. 14, 16. Der Schluss dieses Citats: what ye do not know berührt sich mit dem zu Joh. 16, 7 mitgetheilten Ephraemtexte: et omnis veritas vobis non innotescet. Das Anastasius-Citat repraesentiert einen Mischtext, in welchem das δυ πέμψω auf Joh. 15, 26 zurückweist. Das Diatessaron nach Ciasca hat für δδηγήσει narrabit, Ephraem nach Mösinger explicabit = διηγήσειαι, welches sich bei Eusebius, Cyrillus Hieros., sowie ähnlich in verschiedenen Italae findet, mithin auch in Tatians Text zu lesen war.

#### Joh. 16, 21.

a. Theophil. ad Autol. II, 23.

πῶς γὰρ οὖχ ἔστιν κατανοῆσαι τὴν μὲν ἀδτνα, ἢν πάσχουσιν ἐν τῷ τοχετῷ αἱ γυναίχες, καὶ μετὰ τοῦτο λήθην τοῦ πόνου ποιοῦνται.

b. 4. Esra 16, 39.

quemadmodum praegnans, cum parit in nono mense filium suum, appropinquante hora partus ejus, ante horas duas vel tres dolores circumeunt ventrem ejus.

- c. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 83\*.

  Mulier enim, cum ei appropinquat tempus pariendi,
  opprimit eam adventus diei partus ejus: cum autem peperit filium, non meminit pressurae propter gaudium, quia natus est homo in mundum.
- d. Joh. 16, 21.

ή γυνη όταν τίχτη λύπην ἔχει, ὅτι ἦλθεν ή ὥρα αὐτῆς ὅταν δὲ γεννήση τὸ παιδίον, οὐχέτι μνημονεύει τῆς θλίψεως διὰ τὴν χαράν, ὅτι ἐγεννήθη ἄνθρωπος εἰς τὸν χόσμον.

Bei Theophilus, welcher ja den Verfasser des vierten Evangeliums namentlich citiert, ist die Abhängigkeit von Joh. 16, 21 trotz der Freiheit der Anspielung nicht zu bezweifeln. Aber auch gegenüber der Parallele in der Esra-Apokalypse muss man dem johanneischen Evangelium die Originalität und mithin die Priorität auf das Bestimmteste zuerkennen. Die Verwandt-

schaft lässt sich jedenfalls nicht verleugnen. Vgl. praegnans cum parit =  $\dot{\eta}$   $\gamma \nu \nu \dot{\eta}$   $\ddot{o} \tau \alpha \nu \tau l \varkappa \tau \eta$ , ebenso: appropinguante hora  $= \mathring{\eta} \iota \mathring{\eta} \lambda \vartheta \epsilon \nu \mathring{\eta} \mathring{\omega} \rho \alpha$ . Aber gegenüber der prosaischen Ausmalerei des Bildes bei Pseudo-Esra sichert der ideale Sinn des Gleichnisses und die edle Sprache des johanneischen Evangeliums diesem die Originalität unzweifelhaft zu. - Der aussercanonische Text im arabischen Diatessaron berührt sich namentlich durch den Ausdruck: adventus diei mit dem dies von 5 Itala-Versionen, der syr. Version ex editione Schaafii und dem Cod. D, zeigt also auch in diesem Falle das Zurückgehen aller dieser Zweige auf einen gemeinsamen Archetypus als Stamm. Andererseits zeigt der Zusatz partus eius, in welchem die Esra-Apokalypse mit Tatian und der syrischen Version ex editione Schaafii (dies parturitionis) zusammentrifft. dass wirklich eine handschriftliche Benützung des johanneischen Evangeliums von Seiten des Esra-Apokalyptikers stattgefunden hat.

### Joh. 16, 22.

a. Test. XII patr. Juda c. 25.

καὶ οἱ ἐν λύπη τελευτήσαντες ἀναστήσονται ἐν χαρῷ.

b. Joh. 16, 22.

καὶ ύμεις οὖν νῦν μὲν λύπην ἔχετε πάλιν δὲ ὄψομαι ὑμᾶς, καὶ χαρήσεται ὑμῶν ἡ καρδία, καὶ τὴν χαρὰν ὑμῶν οὐδεὶς αἴρει ἀφ' ὑμῶν.

In dem obigen Citate der Test. XII patr. klingt zwar auch Lc. 6, 21<sup>b</sup> == Mt. 5, 5 mit an; aber noch bestimmter kommt Joh. 16, 22 in Betracht, welches ja auch mit jenem synoptischen Logion stammverwandt ist.

# Joh. 16, 28.

a. Ign. ad Magn. VII, 2. p. 34, 15. ἕνα Ἰησοῦν Χριστὸν τὸν ἀφ' ἑνὸς πατρὸς προελθόντα καὶ εἰς ἕνα ὄντα καὶ χωρήσαντα.

b. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 327 B. ἀπὸ τοῦ πατρὸς δυνάμει αὐτοῦ καὶ βουλῆ ποοελθόντα. c. Joh. 16, 28.

ἐξῆλθον ἐχ τοῦ πατρὸς χαὶ ἐλήλυθα εἰς τὸν χόσμον· πάλιν ἀφίημι τὸν χόσμον χαὶ πορεύομαι πρὸς τὸν πατέρα.

Die Übereinstimmung zwischen Ignatius und Justin in dem charakteristischen  $\pi \rho o \epsilon \lambda \vartheta \acute{o} \nu \tau \alpha$  wie auch in der Präposition  $\mathring{a}\pi \acute{o}$ , welche auch in den lateinischen HSS vorausgesetzt ist, könnte auf die Vermuthung führen, als ob in alten Handschriften anstatt des canonischen  $\mathring{\epsilon}\xi \tilde{\eta}\lambda \vartheta o \nu \ \mathring{\epsilon}\varkappa \ \tau o \tilde{\nu} \ \pi \alpha \tau \rho \acute{o}\varsigma \ \pi \rho o \tilde{\eta}\lambda \vartheta o \nu \ z u$  lesen gewesen wäre.

#### Joh. 16, 32.

a. Didasc. V, 14. p. 312.

καὶ τότε ἡμῖν εἶπεν ὁ κύριος ἀμὴν λέγω ὑμῖν, μετ ὁλίγον καιρὸν ἀπολείψετέ με.

b. Epiph. Haer. LXIX, 63. p. 788 D.

καὶ καταλείψετε με πάντες μόνον, ἀλλ' οὐκ εἰμὶ μόνος,
ἀλλ' ἔστι μετ' ἐμοῦ ὁ γεννήσας με πατήρ.

c. Joh. 16, 32.

ιδοὺ ἔρχεται ὥρα καὶ ἐλήλυθεν, ἵνα σκορπισθῆτε ἕκαστος εἰς τὰ ἴδια κάμὲ μόνον ἀφῆτε καὶ οὐκ εἰμὶ μόνος, ὅτι ὁ πατὴρ μετ' ἐμοῦ ἐστίν.

Der Didascalia-Text hält die Mitte zwischen Joh. 16, 32 und Mt. 26, 31 = Mc. 14, 27. Der griechische Wortlaut ist dabei nicht massgebend, da wir es in der Didascalia in diesem Falle lediglich mit der Retroversion von de Lagarde zu thun haben. Doch ist dabei merkwürdig das Zusammentreffen des ἀπολείψετε mit dem καταλείψετε des Εριρhanius an Stelle des ἀφῆτε, welches der canonische Text bietet. Noch merkwürdiger ist der Zusatz ὁ γεννήσας με im Εριρhanius-Text. Vgl. dazu das: ἐγέννησάς με, πάτερ in dem Εριρhanius-Citat zu Joh. 8, 42.

## Joh. 16, 33.

a. Macar. de patientia et discr. c. 28. καί ἐν τῷ κόσμφ θλίψιν ἕξετε.

b. Macar. Hom. V, 6. ex cod. mscr. Graec. no. 16. Bibl. Berol. (Migne p. 512).

καὶ πάλιν ἐν τῷ κόσμφ θλιψιν έξετε.

- c. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 84<sup>a</sup>. in mundo enim vos assequetur pressura.
- d. Const. V, 3. p. 126, 17.
   ὅτι ἐν τῷ κόσμῳ τούτῳ θλίψιν ἔχετε.
- e. Joh. 16, 33.

έν τῷ χόσμφ θλιψιν ἔχετε.

Für die Lesart des Cod. Cantabr.: ἕξετε führt Tischendorf Origenes, Eusebius, Chrysostomus, Cyrillus Al., Cyprianus und Hilarius, nicht aber Macarius an, dessen Text oben ersichtlich ist. Zu diesen Zeugen ist inzwischen noch das arabische Diatessaron sowie der Syr. Sin. gekommen. Der Zusatz: τούτφ in dem Constitutionentexte ist von Tischendorf gleichfalls nicht notiert, findet sich aber ausserdem noch in vier Itala-Codices.

## Joh. 17, 2.

- a. Epiph. Haer. LXXVI, 4. p. 917 A.
   ως καὶ ὁ Χριστὸς ἔφη, φησίν, ἐν τῷ λέγειν αὐτόν δὸς αὐτοις, πάτερ, ἔχειν ἐν ἑαυτοις ζωήν.
- b. Epiph. Haer. LXIX, 27. p. 751 C.
   δ κύριος εὐλογῶν τοὺς μαθητὰς ἔφη· πάτερ, δὸς αὐτοῖς ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτοῖς.
- c. Epiph. Haer. LXIX, 29. p. 753 A. εὔξασθαι τῷ θεῷ καὶ λέγειν πάτερ, δὸς αὖτοῖς ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτοῖς.
- d. Epiph. Haer. LXIX, 30. p. 754 D.

  δὸς οὖν αὐτοις ἔχειν ζωὴν ἐν ἑαυτοις.
- e. Epiph. Haer. LXIX, 28. p. 753 A.

  φησὶ γοῦν ὁ κύριος δὸς αὐτοῖς ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτοῖς.

  αὕτη δέ ἐστιν ἡ ζωὴ αἰώνιος, ἵνα γινώσκωσί σε τὸν μόνον

  ἀληθινὸν θεὸν καὶ ὃν ἀπέστειλας Ἰησοῦν Χριστόν.

f. Joh. 17, 2.

καθώς ἔδωκας αὐτῷ ἐξουσίαν πάσης σαρκός, ἵνα πᾶν ο δέδωκας αὐτῷ, δώση αὐτοις ζωὴν αἰώνιον.

Hier bietet Epiphanius in fünfmaliger Wiederholung ein bis jetzt nicht beachtetes johanneisches ἄγραφον, welches aber recht wohl unter die aussercanonischen Paralleltexte eingereiht werden kann, da das Citat sub e deutlich die Stelle zeigt, wo es gestanden hat, nämlich unmittelbar vor Joh. 17, 3, und da es dem Sinne nach in der That mit Joh. 17, 2 sich deckt:

δὸς αὐτοις ζωὴν ἔχειν ἐν ἑαυτοις δώση αὐτοις ζωήν. —

Verwandt ist nur noch Joh. 5, 25, aber doch nur dem Ausdruck, nicht dem Sinne nach, sofern dort zwar auch von einem  $\zeta\omega\dot{\eta}\nu$  ëxe $\iota\nu$  è $\nu$  è $\alpha v\tau \tilde{\varphi}$  die Rede ist, dieses aber dem Vater und dem Sohne, nicht, wie hier, den an den Sohn Glaubenden zugeschrieben wird.

#### Joh. 17, 3.

- a. Ign. ad Eph. VII, 2. p. 12, 1. έν σαρκὶ γενόμενος θεός, έν θανάτφ ζωὴ άληθινή.
- b. Ign. ad Eph. XI, 1. p. 16, 15. μόνον ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ εύρεθῆναι εἰς τὸ ἀληθινὸν ζῆν.
- c. Ign. ad Smyrn. IV, 1. p. 86, 10. τούτου δὲ ἔχει ἐξουσίαν Ἰησοῦς Χριστός, τὸ ἀληθινὸν ἡμῶν ζῆν.
- d. Διδ. ΙΧ, 3. εὐχαριστοῦμέν σοι, πάτερ ἡμῶν, ὑπὲρ τῆς ζωῆς καὶ γνώσεως.
- e. Διδ. X, 2. καὶ ὑπὲρ τῆς γνώσεως καὶ πίστεως καὶ ἀθανασίας.
- f. Clem. Rom. I, 43, 6. p. 70, 15.
  εἰς τὸ δοξασθῆναι τὸ ὄνομα τοῦ ἀληθινοῦ καὶ μόνου κυρίου.
- g. Clem. Rom. I, 59, 3. p. 98, 5.
  είς τὸ γινώσχειν σε τὸν μόνον ὕψιστον ἐν ὑψίστοις.

- h. Clem. Rom. I, 59, 4. p. 100, 13.

  γνώτωσαν ἄπαντα τὰ ἔθνη, ὅτι σὰ εἶ ὁ θεὸς μόνος καὶ Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ παις σου.
- k. Mart. Polyc. XIV, 2. p. 154, 15. δ ἀψευδης καὶ ἀληθινὸς θεός.
- Joh. 17, 3.
   αυτη δέ ἐστιν ἡ αἰώνιος ζωή, ἵνα γινώσχουσίν σε τὸν μόνον ἀληθινὸν θεὸν καὶ ὂν ἀπέστειλας Ἰησοῦν Χοιστόν.

Wenn man die mehrfachen Beziehungen der in die Διδαχή aufgenommenen eucharistischen Gebete auf Joh. 17 in Erwägung zieht und dabei bedenkt, dass ja das in Joh. 17 enthaltene hohenpriesterliche Gebet Jesu der Abendmahlseinsetzung unmittelbar gefolgt sein muss, so ist auch in der Verbindung ὑπὲο τῆς ζωῆς καὶ γνώσεως — ὑπὲρ τῆς γνώσεως καὶ ἀθανασίας die Einwirkung von Joh, 17, 3 zu attestieren. Noch bestimmter ist dies der Fall in den drei Parallelen des ersten Clemensbriefes, wo die Elemente von Joh. 17, 3 γινώσαειν - τὸν μό $vov \ a \lambda \eta \vartheta v \dot{o} v \ \vartheta \epsilon \dot{o} v - \eta \sigma o \tilde{v} v X_{\rho \iota \sigma \tau \dot{o} v}$  wiederholt und namentlich in h besonders deutlich hervortreten. Weniger Gewicht ist auf die Parallelen in dem zweiten Clemensbrief und in den Ignatianen zu legen, obwohl ja in den letzteren der Einfluss des johanneischen Evangeliums unleugbar, also auch in diesem Fall wahrscheinlich ist. Der Anklang: άληθινός θεός in dem Martyrium Polycarpi ist um so wahrscheinlicher auf Joh. 17, 3 zurückzuführen, als kurz vorher die ἐπίγνωσις Gottes erwähnt ist als in Christo Jesu vermittelt. Vgl. Mart. Polyc. XIV, 1. p. 154, 6: χύριε ὁ θεός, ὁ παντοχράτωρ, ὁ τοῦ ἀγαπητοῦ καὶ εὐλογητοῦ παιδός σου Ἰησοῦ Χριστοῦ πατήρ, δὶ οὖ τὴν περί σοῦ ἐπίγνωσιν είλήφαμεν.

## Joh. 17, 5.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 326 D. ἀπεκάλυψεν οὖν ἡμιν πάντα ὅσα καὶ ἀπὸ τῶν γραφῶν διὰ τῆς χάριτος αὐτοῦ νενοήχαμεν, γνόντες αὐτὸν πρωτότοκον μὲν τοῦ θεοῦ καὶ πρὸ πάντων τῶν κτισμάτων καὶ πατριαρχῶν υἱόν.

- b. Greg. Nyss. adv. Macedon. c. 22 (Mai IV, 36).

  καὶ πάλιν δόξασόν με τῆ δόξη, ἡ εἶχον ἀπ' ἀρχῆς παρὰ
  σοὶ πρὸ τοῦ τὸν κόσμον εἶναι.
- c. Joh. 17, 5.
   καὶ νῦν δόξασόν με σύ, πάτερ, παρὰ σεαυτῷ τῆ δόξη,
   ἢ εἶχον πρὸ τοῦ τὸν κόσμον εἶναι παρὰ σοί.
- d. Didym. de trin. I, 15.
   καὶ αὐτὸς περὶ ἑαυτοῦ ὁ δεσπότης . . . εἶπεν ἀμὴν ἀμὴν λέγω σοι, πρὸ τοῦ τοὺς αἰῶνας γενέσθαι ἐγώ εἰμι.
- e. Joh. 8, 58.

  εἶπεν αὐτοῖς Ἰησοῦς ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ποὶν ἸΑβραὰμ γενέσθαι ἐγώ εἰμι.

Die justinsche Auffassung von der Praeexistenz Christi mit besonderem Hinweis auf die Patriarchen ist ein vernehmliches Echo von Joh. 17, 5 in Verknüpfung mit Joh. 8, 58. Die singuläre Variante  $\alpha \alpha'$   $\alpha \rho \chi \tilde{\eta}_{S}$  bei Gregorius Nyss. ist noch nicht notiert worden. Die Lesart  $\gamma \epsilon \nu \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  für  $\epsilon \bar{\iota} \nu \alpha \iota$  vertritt auch Codex D, Irenaeus und Cyprian; die Didymus-Variante  $\tau o \nu_{S} \alpha l \tilde{\omega} \nu \alpha_{S}$  für  $\tau o \nu \kappa \sigma \mu o \nu$  erinnert an den Austausch von  $\alpha l \tilde{\omega} \nu$  für das canonische  $\kappa \sigma \mu o \nu$  in den Ignatianen. Vgl. die Bemerkung zu Joh. 16, 11. Ephraem bietet nach Mösinger (S. 227) folgenden Text: Da mihi gloriam a te ex ea, quam dedisti mihi, antequam mundus factus esset. Dazu vergleiche man Zahn, Forschungen I, 208, sowie den mit Ephraem gleichlautenden Text des seitdem ans Tageslicht getretenen Syr. Sin.

## Joh. 17, 6.

- a. Ign. ad Magn. VIII, 2. p. 36, 5.
  εἶς θεός ἐστιν, ὁ φανερώσας ἑαυτὸν διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ νίοῦ αὐτοῦ.
- b. Joh. 17, 6. έφανέρωσά σου τὸ ὄνομα τοῖς ἀνθρώποις.

### Joh. 17, 11.

- a. Ep. ad Diogn. VI, 3. p. 158, 19. καὶ Χριστιανοὶ ἐν κόσμω οἰκοῦσιν.
- b. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 271. Dixerat: Et ego ad te venio, mi pater.
- c. Epiph. Haer. XXXVIII, 4. p. 279 D.
  πάλιν δὲ ἐν ἑτέρφ τόπφ λέγει πάτερ, κύριε οὐρανοῦ
  καὶ γῆς, τήρησον τούτους, οῦς δέδωκάς μοι.
- d. Διδ. Χ, 2.
  πάτερ ἄγιε, ὑπὲρ τοῦ ἁγίου ὀνόματός σου κτλ.
- e. Joh. 17, 11.

  καὶ οὐκέτι εἰμὶ ἐν τῷ κόσμᾳ, καὶ αὐτοὶ ἐν τῷ κόσμᾳ εἰσίν, κάγὰ πρὸς σὲ ἔρχομαι. πάτερ ἄγιε, τήρησον αὐτοὺς ἐν τῷ ὀνόματί σου, ὡ δέδωκάς μοι.

Die nur in Joh. 17 vorkommende Anrufung: πάτερ ἄγιε ist in der eucharistischen Liturgie der Διδαχή ein weiteres sicheres Kennzeichen von der Benützung des johanneischen Evangeliums, hier speciell von Joh. 17, 11, zumal in Verbindung mit dem ὑπὲρ τοῦ ἀγίου ὀνόματός σου. Ebenso zeigt sich in der Parallele der Epistola ad Diogn. von Neuem der unverkennbare Einfluss des vierten Evangeliums. Mit der Lesart: mi pater steht Ephraem an dieser Stelle völlig isoliert. Doch vgl. man dazu: Pater mi juste bei Ciasca Joh. 17, 25. Dasselbe gilt von den aussercanonischen Abweichungen des Epiphanius, mit Ausnahme des οῦς, worin Epiphanius mit Cod. D², mit altlateinischen Codices, mit der Vulgata, der gothischen, koptischen, aethiopischen Version und mit Athanasius sich berührt.

## Joh. 17, 12.

- a. Epiph. Haer. LXIX, 69. p. 793 A.

  ως τοῦ κυρίου λέγοντος ἐν τῷ εὐαγγελίῳ περὶ τῶν αὐτοῦ μαθητῶν· οὺς δέδωκάς μοι, πάτερ, ἐφύλαξα αὐτοὺς ἐν τῷ κόσμῳ.
- b. Epiph. Haer. XXXVIII, 4. p. 279 D. ὅτε ἤμην μετ' αὐτῶν, ἐφύλαξα αὐτούς, καὶ οὐδεὶς ἐξ αὐτῶν ἀπώλετο, εἶ μὴ ὁ νξὸς τῆς ἀπωλείας.

c. Joh. 17, 12.

ότε ημην μετ' αὐτῶν, ἐγὰ ἐτήρουν αυτοὺς ἐν τῷ ὀνόματί σου, ῷ δέδωκάς μοι, καὶ ἐφύλαξα, καὶ οὐδεὶς ἐξ αὐτῶν ἀπώλετο, εἰ μὴ ὁ υίὸς τῆς ἀπωλείας.

Der Zusatz: ἐν τῷ κόσμῳ, den Epiphanius bietet, findet sich auch in einer ganzen Anzahl guter Codices. Im Übrigen ist der abgekürzte Context des Epiphanius ansprechender als die Tautologie, welche in den canonischen Lesarten durch das nacheinander folgende ἐτήρουν — ἐφύλαξα entsteht.

## Joh. 17, 14.

- a. Ep. ad Diogn. VI, 3. p. 158, 20.
   οὐκ εἰσὶ δὲ ἐκ τοῦ κόσμου.
- b. Joh. 17, 14b.

ότι οὐχ εἰσὶν ἐχ τοῦ χόσμου, χαθῶς ἐγὰ οὐχ εἰμὶ ἐχ τοῦ χόσμου.

c. Joh. 17, 16.

έκ τοῦ κόσμου οὐκ εἰσίν, καθῶς ἐγὰ οὐκ εἰμὶ ἐκ τοῦ κόσμου.

Die zu Joh. 17, 11 bemerkte Abhängigkeit der Epistola ad Diogn. setzt sich hier fort. — Interessant ist die Verwerthung unserer Stelle in der Pistis Sophia p. 8, 24: Dixi vobis multis vicibus, vim quae inest in vobis duxi e duodecim  $\sigma \omega \tau \eta \rho \sigma \iota$ , qui sunt in thesauro luminis. Propter hoc ipsum dixi vobis ab initio, vos non estis de  $z o \sigma \mu \varphi$ . Etiam ego non sum de eo. Ferner p. 145, 6: Homo est in  $z o \sigma \mu \varphi$ ,  $\mathring{\alpha} \lambda \lambda \alpha$  non est e  $z o \sigma \mu \varphi$ .

## Joh. 17, 15.

a. Διδ. X, 5.

μυήσθητι, χύριε, τῆς ἐκκλησίας σου τοῦ δύσασθαι αὐτὴν ἀπὸ παντὸς πονηροῦ.

b. Joh. 17, 15.

οὐκ ἐρωτῶ, ἵνα ἄρης αὐτοὺς ἐκ τοῦ κόσμου, ἀλλ' ἵνα τηρήσης αὐτοὺς ἐκ τοῦ πονηροῦ. Obwohl hier in Διδαχή X, 5 sichtlich der Schluss des Herrengebets: ἀλλὰ ὁῦσαι ἡμᾶς ἀπὸ τοῦ πονηφοῦ (Mt. 6, 13), sowie das davon abhängige: ὁύσεται με ὁ πύριος ἀπὸ παντὸς ἔργου πονηφοῦ (2. Tim. 4, 18) hereinspielt, so klingt doch auch zugleich Joh. 17, 15 an.

# Joh. 17, 17. 19.

a. Clem. Rom. I, 60, 2. p. 102, 6.
ἀλλὰ καθαρείς [Syr.: καθάρισον] ἡμᾶς τὸν καθαρισμὸν τῆς σῆς ἀληθείας.

b. Joh. 17, 17.

άγίασον αὐτοὺς ἐν τῆ [σῆ] ἀληθεία.

c. Cyrill. Al. Opp. IV, 983. πάτερ ἄγιε, ἁγίασον αὐτοὺς ἐν τῆ [σῆ] ἀληθεία.

d. Exc. Theod. § 9. ap. Clem. Al. p. 969.
καί πάτερ άγιε, άγιασον αὐτοὺς ἐν τῷ ὀνόματί σου.

e. Διδ. Χ, 5.
αὐτὴν [sc. τὴν ἐκκλησίαν] τὴν ἁγιασθείσαν.

f. Joh. 17, 19.

ίνα ὦσιν καὶ αὐτοὶ ἡγιασμένοι ἐν ἀληθεία.

In der Lesart  $\tau \tilde{\eta}$   $\sigma \tilde{\eta}$  [welches  $\sigma \tilde{\eta}$  in den Handschriften theils fehlt, theils durch  $\sigma ov$  ersetzt ist] berührt sich Clemens Rom. mit Cyrillus Al., welcher in seinen zwei Citaten es das eine Mal vertritt. Der Zusatz:  $\pi \acute{\alpha} \tau \epsilon \varrho$   $\acute{\alpha} \gamma \iota \epsilon$  ist an dieser Stelle alexandrinische Tradition, vertreten durch Cyrillus, Didymus und den (von Tischendorf nicht erwähnten) Theodotus in den Excerptis bei Clemens Al.

## Joh. 17, 21; 14, 10.

a. Iren. III, 13, 2.

Texte u. Untersuchungen X, 4.

Ego enim in patre et pater in me, et a modo cognovistis eum et vidistis.

b. Epiph. Haer. LXIV, 9. p. 532 D.
 δ λέγων έγ ὰ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί, καὶ
 οἱ δύο ἕν ἐσμεν.

Digitized by Google

c. Epiph. Haer. LXIX, 19. p. 743 A.

άλλὰ περί τοῦ λέγειν εγὰ εν τῷ πατρί καὶ ὁ πατὴρ εν εμοί καὶ ὅτι οἱ δύο εν εσμεν, ενα καὶ αὐτοὶ εν

d. Epiph. Haer. LXIX, 69. p. 793 B.

καὶ λέγουσιν· ὁρᾶς τὸ ὑπ' αὐτοῦ λεγόμενον ὅτι ἐγὰ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί, καὶ οἱ δύο ἕν ἐσμεν.

e. Joh. 14, 10,

οὖ πιστεύεις ὅτι ἐγὰ ἐν τῷ πατρὶ καὶ ὁ πατὴρ ἐν ἐμοί ἐστιν;

f. Orig. Exhort. ad martyr. c. 39. Opp. I, 300.

ώς έγω και σύ εν έσμεν, ενα και αύτοι έν ήμεν ὧσιν.

g. Epiph. Haer. LXIX, 69. p. 793 A.

καὶ πάλιν' ποίησον αὐτοὺς ໃνα οιν εν εμοί, ως κάγω καὶ σὸ εν εσμεν.

h. Joh. 17, 21.

ίνα πάντες εν ὧσιν, καθώς σὰ πατὴρ ἐν ἐμοὶ κάγὼ ἐν σοί, ἵνα καὶ αὐτοὶ ἐν ἡμῖν ὧσιν.

Zu diesen aussercanonischen Textgestalten vgl. man die Parallelen zu Joh. 10, 30. Ausserdem findet sich eine völlig aussercanonische Textgestalt in dem zweiten koptisch-gnostischen Werke ed. Schmidt (T. u. U. VIII) S. 547: καὶ ἦσαν ἕν πάντες, καθῶς γέγραπται ἦσαν ἕν πάντες ἐν τῷ ἑνὶ μόνφ.

## Joh. 17, 23.

a. Διδ. X, 5.

χαὶ τελει ω ω α ω α υτὴν [sc. τὴν ἐκκλησίαν] ἐν τῆ ἀγάπη.

b. Joh. 17, 23a.

έγὰ ἐν αὐτοῖς καὶ σὰ ἐν ἐμοί, ἵνα ὧσιν τετελειωμένοι εἰς ἕν.

Die Verbindung von  $\tau \epsilon \lambda \epsilon \iota o \tilde{\nu} \nu$  mit  $\dot{\alpha} \gamma \dot{\alpha} \pi \eta$  bezeugt die Benützung des ersten Johannesbriefes durch den Redaktor der Abendmahlsliturgie in der  $\varDelta \iota \delta \alpha \chi \dot{\eta}$  (vgl. 1. Joh. 4, 12. 17) und trifft mit dem Zeugniss des Papias über den ersten Johannesbrief zusammen. Aber dieser Hinweis kommt zugleich auch

wieder durch die gleichzeitige Berührung mit Joh. 17, 23ª dem johanneischen Evangelium zu Gute.

#### Joh. 17, 24.

a. Pistis Sophia p. 51 ed. Schwartze et Petermann.

'Aμην ἀμην dico vobis, in loco, ubi ero in regno patris mei, eritis vos quoque ibi mecum.

b. Joh. 17, 24ª.

πατήρ, ο δέδωκάς μοι, θέλω ίνα οπου είμι έγω κάκεινοι ο σιν μετ' έμοῦ.

Das johanneische Logion, welches im vierten Evangelium einen Bestandtheil des hohenpriesterlichen Gebetes bildet, ist durch den Redaktor der Pistis Sophia in die Form der Anrede an die Jünger Jesu eingekleidet. In dieser Form hat das Logion namentlich durch den Zusatz: in regno patris mei — einige Verwandtschaft mit dem Logion, welches in der Pistis Sophia als Parallele zu Lc. 22, 30 auftritt. Man vgl. die Paralleltexte und Erläuterungen zu Lc. 22, 30. Heft III, 672 ff.

## Joh. 17, 25.

a. Const. VIII, 1. p. 230, 19 (Ex Hippol. de charism.).

καὶ περὶ ἡμῶν λέγοντος τῷ πατρί πάτερ ἄγιε, εἰ καὶ ὁ κόσμος σε οὖκ ἔγνω, ἀλλ΄ ἐγώ σε ἔγνων καὶ οὖτοί σε ἔγνωσαν.

b. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 84b.

Pater mi juste, mundus te non cognovit.

c. Joh. 17, 25.

πατηρ δίκαιε, καὶ ὁ κόσμος σε οὖκ ἔγνω, ἐγὼ δέ σε ἔγνων, καὶ οὖτοι ἔγνωσαν, ὅτι σύ με ἀπέστειλας.

Den Ersatz des canonischen δίκαιε durch ἄγιε haben die Constitutionen mit Hippolyt und Codex d gemeinsam. Dagegen steht das arabische Diatessaron mit dem Zusatz: mi — hier völlig isoliert. Doch ist zu vergleichen: mi pater bei Ephraem zu Joh. 17, 11. Wahrscheinlich entstammt dieses mi der syrischen Anrede -  $\pi$  άτερ, eigentlich πάτερ μου.

Digitized by Google

#### Joh. 17, 26.

a. 116. X, 2.

ύπερ τοῦ ἀγίου ὀνόματός σου . . . εγνώρισας ἡμτν διὰ Ἰησοῦ τοῦ παιδός σου.

b. Διδ. ΙΧ, 2. ἐγνώρισας ἡμιν διὰ Ἰησοῦ τοῦ παιδός σου.

c. Διδ. ΙΧ, 3.
 γνώσεως, η
 <sup>2</sup> ἐγνώ ρισας ημίν διὰ Ἰησοῦ τοῦ παιδός σου.

d. Joh. 17, 26ª.

καὶ ἐγνώρισα αὐτοῖς τὸ ὄνομά σου καὶ γνωρίσω.

In der Verbindung von  $\gamma\nu\omega\rho l\zeta\epsilon\nu$  und  $\delta\nu o\mu\alpha$  treffen die eucharistischen Gebete der  $\Delta\iota\delta\alpha\chi\dot{\eta}$  wieder mit dem johanneischen hohenpriesterlichen Gebete, nämlich mit Joh. 17, 26 zusammen, wobei zu bedenken ist, dass diese Verbindung sonst nicht wieder auftritt.

#### Joh. 18, 23.

a. Syr. Sin. Joh. 18, 23. λέγει αὐτῷ Ἰησοῦς· καλῶς ἐλάλησα· τί με δέρεις;

b. Joh. 18, 23.

ἀπεχρίθη αὐτῷ Ἰησοῦς· εἰ κακῶς ἐλάλησα, μαρτύρησον περὶ τοῦ κακοῦ· εἰ δὲ καλῶς, τί με δέρεις;

Hier haben wir wieder eine von den — handschriftlich völlig unmotivierten — Textkürzungen, mit denen der Syrus Sin. häufig völlig isoliert steht.

## Joh. 18, 28.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 238.

  Et sumpserunt et duxerunt eum ad portam et dederunt in manus Pilati, et ipsi non intrarunt in interiora in aulam, ne contaminarentur, ut prius ederent agnum in sanctitate.
- b. Versio Aethiopica ad Joh. 18, 28.
  non introierunt in atrium, quoniam illuxerat dies, ut ederent pascha, ut ne immundi fierent.

c. Diatessaron Arab. ed. Ciasca. p. 88a.

Ipsi autem non ingressi sunt in praetorium, ut non invenirentur immundi, cum manducarent pascha.

d. Joh. 18, 28.

άγουσιν οὖν τὸν Ἰησοῦν ἀπὸ τοῦ Καϊάφα εἰς τὸ πραιτώριον ἦν δὲ πρωί καὶ αὐτοὶ οὐκ εἰσῆλθον εἰς τὸ πραιτώριον, ἵνα μὴ μιανθῶσιν, ἀλλὰ φάγωσιν τὸ πάσχα.

e. Syr. Sin. Joh. 18, 28.

ήγον τὸν Ἰησοῦν ἀπὸ τοῦ Καϊάφα ... εἰς τὸ πραιτώριον, ἐνα παραδῶσιν αὐτὸν τῷ ἡγεμόνι αὐτοὶ δὲ οὐκ εἰσῆλθον εἰς τὸ πραιτώριον, ἐνα μὴ μιανθῶσιν, ἔως ὅτου ἔφαγον τὰ ἄζυμα.

Die Überlegenheit des johanneischen Evangeliums gegenüber den drei synoptischen Bearbeitungen des Urevangeliums in historischen Detailangaben zeigt sich namentlich auch in der von Johannes allein gegebenen richtigen Zeitbestimmung, wonach der Gerichtstag und der Todestag Jesu der Tag vor dem Anbruch und vor dem Schlachten sowie dem Essen der Passahlämmer gewesen ist. Vgl. Heft III, 612 ff. die Untersuchung zu Lc. 22, 7. In Ephraems Evangeliencommentar sowie in der aethiopischen Evangelienversion ist jeder Zweifel an diesem Thatbestand, welcher schon durch den griechischen Text bei Johannes gegeben ist, ausdrücklich ausgeschlossen. Dagegen im Arabischen Diatessaron sowie im Syr. Sin. ist das johanneische  $\lambda\lambda\lambda$  in ein cum =  $\delta\omega_{S}$   $\delta\tau ov$  = 32 verwandelt und so der Harmonisierung zu liebe, um die johanneischen Zeitangaben mit den synoptischen zu conformieren, der entgegengesetzte Sinn hergestellt.

## Joh. 18, 37.

a. Just. Apol. I, 13. p. 60 D.

τὸν διδάσχαλόν τε τούτων γενόμενον ήμιν καὶ εἰς τοῦτο γεννηθέντα Ἰησοῦν Χριστόν.

b. Joh. 18, 37.

έγὰ εἰς τοῦτο γεγέννημαι καὶ εἰς τοῦτο ἐλήλυθα εἰς τὸν κόσμον, ενα μαρτυρήσω τῷ ἀληθεία. Wer wollte in der wörtlichen Parallele:

εἰς τοῦτο γεννηθέντα (Just.) εἰς τοῦτο γεγέννημαι (Joh.)

und in dem gleichen Zusammenhang: διδάσκαλον τούτων (Just.) = ἵνα μαρτυρήσω τῆ ἀληθεία (Joh.) die Abhängigkeit Justins von dem vierten Evangelium an dieser Stelle verkennen?

#### Joh. 19, 26. 27°.

a. Epiph. Haer. LXXVIII, 10. p. 1042 C.

ώς ἔχει τὸ κατὰ Ἰωάννην εὐαγγέλιον· στραφείς, φησίν, είδε τὸν μαθητήν, ὂν ἠγάπα ὁ κύριος, καὶ εἶπεν αὐτῷ περὶ Μαρίας· ἰδοὸ ἡ μήτηρ σου· καὶ τῷ αὐτῷ λέγει· ἰδοὸ ὁ νίος σου.

b. Job. 19, 26. 27a.

Ἰησοῦς οὖν ἰδῶν τὴν μητέρα καὶ τὸν μαθητὴν παρεστῶτα, ὃν ἠγάπα, λέγει τῷ μητρί· γύναι, ἰδε ὁ υἰός σου· εἶτα λέγει τῷ μαθητῆ· ἴδε ἡ μήτηρ σου.

Auch Joh. 1, 38 liest man στραφείς, Joh. 20, 16 στραφείσα; hier hat diesen Zusatz nur Epiphanius, dessen Text mehrfach, namentlich auch in der Umstellung der beiden Anreden, von dem canonischen Text abweicht.

# Joh. 19, 28.

a. Epiph. Haer. LXXVII, 35. p. 1030 A. διψῶ, λέγων, δότε μοι πιείν.

b. Joh. 19, 28b.

λέγει διψῶ.

Der aussercanonische Zusatz:  $\delta \acute{o} \tau \epsilon \mu o \iota \pi \iota \epsilon \iota \nu$  erinnert lebhaft an Joh. 4, 7, wo Jesus zur Samariterin spricht:  $\delta \acute{o}_{\varsigma} \mu o \iota \pi \epsilon \iota \nu$ . Aber zu Joh. 19, 28 findet sich derselbe sonst nirgends.

## Joh. 19, 34.

a. Joh. 19, 34.

άλλ' εἶς τῶν στρατιωτῶν λόγχη αὐτοῦ τὴν πλευρὰν ἔνυξεν, καὶ ἐξῆλθεν εὐθὺς αἶμα καὶ ὕδωρ.

- b. Cod. Sin. ad Mt. 27, 49.
  - ἄλλος δὲ λαβὰν λόγχην ἔνυξεν αὖτοῦ τὴν πλευράν, καὶ ἐξῆλθεν ὕδωρ καὶ αἶμα.
- c. Πίστις Σοφία. Cod. Askew ed. Woide Append. p. 72.
  διὰ τοῦτο ἔνυξαν λόγχην είς τὴν πλευράν μου, καὶ ἐξῆλθεν αἶμα καὶ ὕδωρ.
- d. Pistis Sophia p. 233, 27. ed. Schwartze et Petermann.

  Atque etiam propter hoc immiserunt λογχην in meum latus. Exiit aqua et sanguis.
- e. Acta Pilati XI, 2. B. p. 311 ed. Tischendorf.
  εἶς στρατιώτης ἐλόγχευσεν αὐτὸν ἐν τῆ δεξιᾳ πλευρᾳ,
  καὶ εὐθέως ἐξῆλθεν αἶμα καὶ ὕδωρ.
- f. Exc. Theod. § 61. ap. Clem. Al. p. 984.
  διὰ δὲ τῶν ἐκουέντων ἐκ τῆς πλευρᾶς ἐδήλου τὰς ἐκούσεις τῶν παθῶν.
- g. 4. Esr. 5, 5.
  καὶ ἐκ ξύλου αἶμα στάξει.
- h. Orig. c. Cels. I, 66. Opp. I, 380.

  παίζων [sc. ὁ Κέλσος] γοῦν τὸ ἐπὶ τῷ σταυρῷ προχυθὲν

  αίμα τοῦ Ἰησοῦ φησίν, ὅτι οὐκ ἦν

  Ἰχὸρ οἰός πέρ τε ῥέει μακάρεσσι θεοΙσιν.
- i. Apollin. Hierap. Fragm. in Chron. Pasch. I, 13.
   δ... παίς... θεοῦ... δ τὴν άγιαν πλευρὰν ἐκκεντηθείς,
   δ ἐκχέας ἐκ τῆς πλευρᾶς αὐτοῦ τὰ δύο πάλιν καθάροια,
   ν δωρ καὶ αἶμα, λόγον καὶ πνεῦμα.
- k. Acta Pil. A. XVI, 7. p. 283 = Gest. Pil. XVI, 4. p. 387.  $\lambda \acute{o} \gamma \chi \eta \quad \tau \dot{\eta} \nu \quad \pi \lambda \epsilon \nu \varrho \grave{\alpha} \nu \quad \alpha \acute{v} \tau o \tilde{v} \quad \dot{\epsilon} \xi \epsilon \varkappa \acute{\epsilon} \nu \tau \eta \sigma \epsilon \nu \quad \underline{\Lambda o \gamma \chi t \nu o \varsigma} \quad \acute{o} \sigma \tau \varrho \alpha \tau \iota \acute{\omega} \tau \eta \varsigma$ .
- 1. Orig. c. Cels. II, 36. Opp. I, 416.

  εἶτά φησιν ὁ Κέλσος τἱ φησι καὶ ἀνασκολοπιζομένου ποιος ἰχώρ, οἰός πέρ τε ῥέει μακάρεσσι θεοίσιν; ἐκεῖνος μὲν οὖν παίζει. ἡμεῖς δὲ ἀπὸ τῶν σπουδαίων εὐαγγελίων, κὰν μὴ Κέλσος βούληται, παραστήσομεν, ὅτι ἰχὼρ μὲν ὁ μυθικὸς καὶ ὁμηρικὸς οὐκ ἔρρευσεν αὐτοῦ ἀπὸ τοῦ σώματος ἤδη δ' αὐτοῦ ἀποθανόντος εἶς τῶν στρατιωτῶν λόγγη τὴν πλευρὰν αὐτοῦ ἔνυξε.

Der frühzeitige Einfluss des johanneischen Evangeliums zeigt sich an dieser Stelle nach zwei Seiten, sofern die Nachricht Joh. 19, 34 nicht nur in die anokryphische Pilatusliteratur, sondern auch in das canonische Matthäusevangelium eingedrungen ist. Es sind ausser dem Cod. Sinaiticus die Codd. BCLU \( \Gamma \) 5. 48. 67. 115. 127\*. das Hierosolymitanum, zwei Vulgata-Handschriften, die aethiopische Version, Cyrillus Al. und Chrysostomus, welche die Eintragung von Joh. 19, 34 nach Mt. 27, 49 bezeugen. Während die Acta Pilati den Lanzenstich gemäss der johanneischen Pragmatik in die Zeit unmittelbar nach dem Verscheiden Jesu legen, bildet derselbe Vorgang in den erwähnten Matthäus-Handschriften das letzte Moment vor dem Tode Jesu - Die oben mitgetheilte Parallele aus der Esra-Apokalypse dürfte als ältere Quelle das apokryphe Jeremia-Buch voraussetzen, über dessen frühzeitige und weite Verbreitung in der Urkirche ich in Heft II, 334 ff. 372 ff. zu Mt. 27, 9, 10; 28, 2-4 ausführlich gehandelt habe.

## Joh. 19, 37.

a. Barn. VII, 9. p. 36, 3.

ὄψονται αὐτὸν τότε τῆ ἡμέρα τὸν ποδήρη ἔχοντα τὸν κόκκινον περὶ τὴν σάρκα, καὶ ἐροῦσιν οὐχ οὐτός ἐστιν, ὅν ποτε ἡμεις ἐσταυρώσαμεν ἐξουθενήσαντες καὶ κατακεντήσαντες καὶ ἐμπτύσαντες;

b. Apoc. 1, 7.
 ἰδοὺ ἔρχεται μετὰ τῶν νεφελῶν, καὶ ὄψεται αὐτὸν πᾶς ὀφθαλμὸς καὶ οἴτινες αὐτὸν ἔξεκέντησαν, καὶ κόψονται
ἐκ' αὐτὸν πᾶσαι αἱ φυλαὶ τῆς γῆς.

c. Sach. 12, 10<sup>b</sup>. 12<sup>a</sup>. LXX.
 καὶ ἐπιβλέψονται πρός με, ἀνθ' ὧν κατωρχήσαντο, καὶ κόψονται ἐπ' αὐτὸν κοπετόν . . . καὶ κόψεται ἡ γῆ κατὰ φυλὰς φυλάς . . . καὶ αἱ γυναϊκες αὐτῶν καθ' ἑαυτάς.

d. Just. Apol. I, 52. p. 87 D E.

διὰ Ζαχαρίου τοῦ προφήτου προφητευθέντα ἐλέχθη οὕτως.

. κόψονται φυλὴ πρὸς φυλήν, καὶ τότε ὄψονται εἰς ὅν ἐξεκέντησαν.

e. Just. Dial. c. Tryph. c. 32. p. 249 CD. καὶ δύο παρουσίας αὐτοῦ γενήσεσθαι ἐξηγησάμην, μίαν μὲν

ἐν ἢ ἐξεκεντήθη ὑφ' ὑμῶν, δευτέραν δὲ ὅτε ἐπιγνώσεσθε εἰς ὅν ἐξεκεντήσατε, καὶ κόψονται αἱ φυλαὶ ὑμῶν, φυλὴ πρὸς φυλήν, αἱ γυναίκες κατ' ἰδίαν καὶ οἱ ἄνδρες κατ' ἰδίαν.

f. Just. Dial. c. Tryph. c. 126. p. 355 C. ος καὶ πάλιν παφέσται, καὶ τότε κόψονται ὑμῶν αὶ δώδεκα φυλαί.

g. Just. Dial. c. Tryph. c. 14. p. 232 D.
εἰς τὴν δευτέραν αὐτοῦ παρουσίαν, ὅτε ἐν δόξη καὶ ἐπάνω
τῶν νεφελῶν παρέσται, καὶ ὄψεται ὁ λαὸς ὑμῶν καὶ γνωοιεί. εἰς ὃν ἐξεκέντησαν.

h. Just. Dial. c. Tryph. c. 64. p. 289 A.

καὶ πάλιν ἐκείνον παραγενησόμενον, ὅν ὁρᾶν μέλλουσι καὶ κόπτεσθαι οἱ ἐκκεντήσαντες αὐτόν.

i. Exc. Theod. § 62. ap. Clem. Al. p. 984.

χάθηται δὲ μέχρι συντελείας, ἵνα ἴδωσιν, εἰς ον ἐξεκέντησαν.

k. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 93<sup>a</sup>.
Et etiam Scriptura, quae dicit: Intuiti sunt, quem transfixerunt.

l. Joh. 19, 37.

χαὶ πάλιν ἐτέρα γραφὴ λέγει· ὄψονται εἰς ὂν ἐξεκέντησαν.

Neben dem Text unserer jetzigen Septuaginta-Ausgaben: ἀνθ' ἀν κατωρχήσαντο war die richtigere Übersetzung: εἰς ὅν ἐξεκέντησαν frühzeitig verbreitet. Dies bezeugen nicht nur 10, bzw. 11 Septuaginta-Handschriften (bei Holmes), sondern auch die alten Übersetzer Aquila, Symmachus, Theodotion, welche ἐκκεντείν gebrauchten. Dies bezeugt auch die Übereinstimmung des vierten Evangelisten, des Apokalyptikers, des Barnabas und des Justin, unter denen allerdings Barnabas κατακεντείν gebraucht, indem er aber eben damit seine direkte Bezugnahme auf Sach. 12, 10<sup>b</sup> an den Tag legt. Es ist also in diesem Falle weder bei ihm noch bei Justin die Verwandtschaft mit der Form des Citates in Joh. 19, 37 ein sicheres Zeichen der Abhängigkeit von dem johanneischen Evangelium.

#### Joh. 20, 13.

a. Aphraates Hom. XX. p. 320 f. ed. Bert.

Wie Maria sprach: Sie haben unsern Herrn weggenommen, und ich weiss nicht, wo sie ihn hingelegt haben. Und die Engel sprachen zu Maria: Er ist auferstanden und hingegangen zu dem, der ihn gesandt hat.

b. Joh. 20, 13,

λέγει αὐτοις ὅτι ἦ ραν τὸν χύριόν μου, χαὶ οὐχ οἶδα, ποῦ ἔθηχαν αὐτόν.

Der Text des Aphraates erscheint wie eine Mischung von Joh. 20, 23, Lc. 24, 6 par. und Joh. 16, 5. Dabei ist zu beachten, dass der Hingang Jesu zum Vater und der Vorgang der Auferstehung in einander fliessen. Die ganze Engelrede fehlt in den canonischen Texten vollständig; die Anfangsworte der Maria sind auch Joh. 20, 2<sup>b</sup> wiederzufinden.

## Joh. 20, 16.

a. Syr. Sin. Joh. 20, 16.

εἰτα λέγει αὐτῆ Ἰησοῦς· Μαριάμ. ἡ δὲ ἐγίνωσκεν αὐτὸν καὶ ἀπεκρίνατο καὶ εἰπεν αὐτῷ· Ῥαββουλί. ἡ δὲ ἔδραμεν πρὸς αὐτὸν εἰς τὸ ψηλαφᾶν αὐτόν.

b. Joh. 20, 16.

λέγει αὐτῆ Ἰησοῦς· Μαριάμ. στραφείσα ἐκείνη λέγει αὐτῷ Ἑβραϊστί· Ῥαββουνί, ὂ λέγεται διδάσκαλε.

Der Syr. Sin. bietet hier mehrere seiner paraphrastischen Zusätze, die man nach ihrem Inhalt aus dem Contexte mit Leichtigkeit conjekturieren kann.

## Joh. 20, 17.

a. Iren. V, 31, 1.

Resurgens autem tertia die, et Mariae, quae se prima vidit et adoravit, dicebat: Noli me tangere, nondum enim ascendi ad patrem; sed vade ad discipulos et dic eis: Ascendo ad patrem meum et patrem vestrum.

- b. Epiph. Ancor. c. 27. p. 32 D.
  άλλ' εἶπεν' ἐγὰ ἀπέρχομαι πρὸς τὸν θεόν μου καὶ θεὸν
  ύμῶν καὶ πατέρα μου καὶ πατέρα ὑμῶν.
- c. Epiph. Haer. LXIX, 55. p. 777 C.
  εἴοηκεν ὁ Χοιστὸς τοῖς ἑαυτοῦ μαθηταῖς ὅτι ἀπέρχομαι
  πρὸς τὸν πατέρα μου καὶ πατέρα ὑμᾶν καὶ Θεόν
  μου καὶ θεὸν ὑμῶν.
- d. Eus. Dem. ev. VIII, 1, 58.
  ἀπαγγείλατε γάρ, φησί, τοις ἀδελφοις μου, ὅτι ἀνέρχομαι πρός τὸν πατέρα μου καὶ πατέρα ὑμῶν καὶ θεόν μου καὶ θεόν ὑμῶν.
- e. Joh. 20, 17.
   λέγει αὐτῆ Ἰησοῦς: μή μου ἄπτου: οὖπω γὰρ ἀναβέβηκα πρὸς τὸν πατέρα: πορεύου δὲ πρὸς τοὺς ἀδελφούς μου καὶ εἰπὲ αὐτοις: ἀναβαίνω πρὸς τὸν πατέρα μου καὶ πατέρα ὑμῶν καὶ θεόν μου καὶ θεὸν ὑμῶν.

Dem sonst in der Regel sorgfältig citierenden Eusebius ist hier eine Eintragung aus Mt. 28, 10: ὑπάγετε, ἀπαγγείλατε τοις ἀδελφοις μου — begegnet. Auch sein ἀνέρχομαι, welches bei ihm sich öfter findet, sonst aber nicht bezeugt ist, dürfte kaum handschriftlich begründet gewesen sein. Das zweimalige ἀπέρχομαι des Epiphanius ist wohl eine Übertragung aus Joh. 16, 7, wo dasselbe ἀπέρχεσθαι den Hingang Jesu zu seinem Vater bezeichnet.

## Joh. 20, 18.

- a. Cod. Cantabr. Joh. 20, 18.
  - ἔρχεται μαρία ή μαγδαληνὴ ἀπαγγέλλουσα τοις μαθηταις αὐτοῦ, ὅτι ἑώραχεν τὸν χύριον χαὶ ἃ εἰπεν αὐτῆ, ἐμήνυσεν αὐτοις.
- b. Syr. Sin. Joh. 20, 18.

  χαὶ ἔρχεται Μαριὰμ καὶ εἶπεν τοις μαθηταις ὅτι ἑώρακεν
  τον κύριον, καὶ ἐκείνα ἃ ἐμῆνυσεν αὐτῆ, εἶπεν αὐτοις.
- c. Joh. 20, 18.
   ἔρχεται Μαριὰμ ἡ Μαγδαληνὴ ἀγγέλλουσα τοις μαθηταίς,
   ὅτι ἑώρακα τὸν κύριον, καὶ ταῦτα εἶπεν αὐτῆ.

Die Berührung des Syr. Sin. mit Cod. D ist an dieser Stelle unverkennbar.

#### Job. 20, 19.

- a. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 70. Opp. I, 440. καὶ τοις ἑαυτοῦ θιασώταις κρύβδην παρεφαίνετο.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 106. p. 333 C.
   καὶ ὅτι ἐν μέσῷ τῶν ἀδελφῶν αὐτοῦ ἔστη, τῶν ἀποστόλων.
- c. Joh. 20, 19b.

τῶν θυρῶν κεκλεισμένων, ὅπου ἦσαν οἱ μαθηταί, διὰ τὸν φόβον τῶν Ἰουδαίων, ἦλθεν ὁ Ἰησοῦς καὶ ἔστη εἰς τὸ μέσον.

Das κρύβδην παρεφαίνετο des Celsus kann nur auf Joh. 20, 19 zurückgehen, und das ἐν μέσφ τῶν ἀδελφῶν ἔστη des Justin stimmt zwar mit Lc. 24, 36: ἔστη ἐν μέσφ αὐτῶν noch genauer als mit Joh. 20, 19: ἔστη εἰς τὸ μέσον zusammen, wird aber wegen der Verbindung mit τῶν ἀδελφῶν doch wahrscheinlich aus Joh. 20, 17. 19 entnommen sein, obwohl zugleich eine Verknüpfung mit Mt. 28, 10 stattfinden könnte.

## Joh. 20, 20.

a. Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 59. Opp. I, 432 = c. Cels. II, 55.
 Opp. I, 429.

χαὶ τὰ σημεία τῆς χολάσεως ἔδειξε χαὶ τὰς χείρας ὡς ἦσαν πεπερονημέναι.

- b. Anast. Sin. Viae dux c. 13.
  - καὶ τό· μώλωπας καὶ τύπους τραυμάτων δείξαι ἐν ἀφθάρτω σώματι.
- c. Anast. Sin. Viae dux c. 13.
   οὐδεὶς δίχαιος οὐδὲ δὲ ἁμαρτωλὸς ἀνίσταται ἔχων ἐν τῷ σώματι μώλωπας καὶ οὐλὰς καὶ τραυμάτων τύπους.
- d. Iren. V, 7, 1.

  et ostendit discipulis figuras clavorum et apertionem lateris.

- e. Apell. ap. Hippol. 260.
  - δείξαντα τοὺς τύπους τῶν ἥλων καὶ τῆς πλευρᾶς.
- f. Epiph. Anaceph. p. 137 B = Ἐνδημ. Χριστοῦ c. 3. p. 49 D. μετὰ γὰρ τὸ εἰσελθεῖν ἔδειξε χεῖρας καὶ πόδας καὶ πλευρὰν νενυγμένην, ὀστέα τε καὶ νεῦρα.
- g. Just. de resurr. fragm. 9. p. 594 D.

καὶ ψηλαφᾶν αὐτὸν ἐπέτρεπεν αὐτοις καὶ τοὺς τύπους τῶν ἥλων ἐν ταις χερσὶν ἐπεδείκνυε.

- h. Ign. ad Smyrn. III, 2. p. 86, 1.
  - καὶ εὐθὺς αὐτοῦ ήψαντο καὶ ἐπίστευσαν, κραθέντες τῆ σαρκὶ αὐτοῦ καὶ τῷ πνεύματι.
- i. Epiph. Haer. XLIV, 2. p. 382 B.

  καὶ ἔδειξεν αὐτὴν τὴν σάρκα τοις ἑαυτοῦ μαθηταις.
- k. Epiph. Haer. LXXVII, 9. p. 1003 C.
  καὶ τοῦτο εἰπὰν ὑπέδειξεν αὐτοῖς τὰς χεῖρας καὶ τοὺς πόδας.
- l. Cod. Sinaiticus Lc. 24, 40.

καὶ τοῦτο εἰπὰν ἔδειξεν αὐτοις τὰς χειρας καὶ τοὺς πόδας.

m. Joh. 20, 20.

καὶ τοῦτο εἰπὰν ἔδειξεν τὰς χείρας καὶ τὴν πλευρὰν αὐτοίς.

Hier liegen alte Vermischungen von Joh. 20, 20 mit Joh. 20, 27 vor, theilweise auch mit Lc. 24, 39. Denn nur an letzterer Stelle findet sich in den Evangelien das charakteristische  $\psi\eta\lambda\alpha$  $\varphi\tilde{\alpha}\nu$ , auf welches auch 1. Joh. 1, 1 angespielt ist. Aber dieses lucanische  $\psi\eta\lambda\alpha\varphi\tilde{\alpha}\nu$  erscheint verknüpft mit dem specifisch johanneischen Ausdrucke von den  $\tau\dot{\nu}\pi\sigma\iota$   $\tau\tilde{\alpha}\nu$   $\eta\lambda\alpha\nu$  und überhaupt mit der dem Thomas zu Theil gewordenen Erscheinung des Herrn, bei welcher in den johanneischen Texten der terminus  $\psi\eta\lambda\alpha\varphi\tilde{\alpha}\nu$  fehlt, während freilich in dem zu Joh. 20, 25 aufgeführten johanneischen Citat aus Origenes das  $\psi\eta\lambda\alpha\varphi\dot{\eta}\sigma\omega$  dem Thomas in den Mund gelegt ist. Oder wirkt in diesen aussercanonischen Textbestandtheilen eine verloren gegangene Perikope des Urevangeliums nach, in welcher, wie ich vermuthe (vgl. Agrapha S. 421 ff.), die dem Jacobus-Thomas zu Theil gewordene

Erscheinung des Herrn (1. Cor. 15, 7) erzählt war? Fast könnte es in der That so scheinen, als ob es alte Evangelientexte gegeben habe, in denen die Christophanie vor den Aposteln und vor Thomas zugleich erzählt und zeitlich nicht so bestimmt auseinander gehalten gewesen sei, wie es Joh. 20, 26 der Fall ist. Zur Sache vgl. man Heft III, 768. 792. 824 ff. — Der gewöhnlich für unecht erklärte Vers Lc. 24, 40 dürfte ursprünglich lucanisch sein, da er auch den Context aufs Beste abrundet. Sein Fehlen lediglich in der Textgruppe des Cod. D und seiner Trabanten, Syr. Cur. und Italae, zeigt, dass der Redaktor des dieser Textgruppe vorausgegangenen Archetypus hier eine seiner auch sonst häufigen Kürzungen vorgenommen hat.

### Joh. 20, 21.

s. Clem. Rom. I, 42, 1. p. 66, 15.
οἱ ἀπόστολοι ἡμὶν εὐηγγελίσθησαν ἀπὸ τοῦ κυρίου Ἰησοῦ
Χριστοῦ, Ἰησοῦς ὁ Χριστὸς ἀπὸ τοῦ θεοῦ ἐξεπέμφθη.

b. Joh. 20, 21.

είπεν οὖν αὐτοίς πάλιν εἰρήνη ύμιν καθώς ἀπέσταλκέν με ὁ πατήρ, κὰγὼ πέμπω ύμᾶς.

Da auch sonst schon, wie wir sahen, der Gebrauch des johanneischen Evangeliums bei Clemens Rom. wahrzunehmen ist, so wird auch vorstehende Parallele auf dieselbe Quelle zurückzuführen sein, zumal, da sonst eine evangelische Parallele zu dem Citat aus Clemens Rom. und die darin enthaltene Parallelisierung der Jüngersendung mit der göttlichen Sendung Christi nicht vorhanden ist.

## Joh. 20, 22.

- a. Pistis Sophia p. 233, 1 ed. Schwartze et Petermann.
   Jesus flavit in oculos μαθητών.
- b. Exc. Theod. § 3. ap. Clem. Al. p. 966.
  καὶ μετὰ τὴν ἀνάστασιν ἐμφυσῶν τὸ πνεῦμα τοις ἀποστόλοις.
- c. Herm. Sim. IX, 25, 2. p. 246, 19. πορευθέντες καθώς καὶ παρέλαβον τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον.

d. Joh. 20, 22.

καὶ τοῦτο εἰπὰν ἐνεφύσησεν καὶ λέγει αὐτοῖς: λάβετε πνεῦμα ἄγιον.

Zu dem Texte der Pistis Sophia ist noch Orig. Opp. IV, 388: ἐνεφύσησεν τοις μαθηταίς — zu vergleichen.

#### Joh. 20, 24.

a. Iren. I, 18, 3 (Marcosii).

καὶ οἱ δέκα ἀπόστολοι, οἶς φανεροῦται μετὰ τὴν ἔγερσιν ὁ κύριος, τοῦ Θωμᾶ μὴ παρόντος.

b. Joh. 20, 24.

Θωμᾶς δὲ εἶς ἐκ τῶν δώδεκα, ὁ λεγόμενος Δίδυμος, οὐκ ἦν μετ' αὐτῶν, ὅτε ἦλθεν Ἰησοῦς.

Die genaue Ausscheidung des Thomas von der den zehn Aposteln zu Theil gewordenen Christophanie bekundet auch den Gebrauch des johanneischen Evangeliums bei den Marcosiern.

#### Joh. 20, 25ª.

a. Syr. Sin. Joh. 20, 25a. ἔλεγον αὐτῷ· ἀθὰ μαράν [ἦλθεν ὁ κύριος = κλκ], καὶ ἑωράκαμεν αὐτόν.

b. Joh. 20, 25<sup>a</sup>.
ἔλεγον οὖν αὖτῷ οἱ ἄλλοι μαθηταὶ ἑωράκαμεν τὸν κύ-

Die — durch das  $\tilde{\eta}\lambda\vartheta\varepsilon\nu$  Ἰησοῦς am Schluss von v. 24 veranlasste — freie Textwiedergabe des Syr. Sin. erinnert an den aus 1. Cor. 16, 22 und Διδ. X, 6 bekannten liturgischen Ruf der Urkirche:  $\mu\alpha\rho\dot{\alpha}\nu$   $\dot{\alpha}\vartheta\dot{\alpha}$ , nur dass die Wortfolge eine andere ist. Unbestritten ist hier der Ruf im perfektischen Sinne gemeint:  $\dot{\epsilon}\lambda\dot{\eta}\lambda\nu\vartheta\varepsilon\nu$   $\dot{\delta}$   $\varkappa\dot{\nu}\rho\iota\sigma\varsigma = \dot{\delta}$   $\varkappa\dot{\nu}\rho\iota\sigma\varsigma$   $\dot{\eta}\lambda\vartheta\varepsilon\nu$  (Chrysost.) =  $\dot{\delta}$   $\varkappa\dot{\nu}\rho\iota\sigma\varsigma$   $\pi\alpha\rho\alpha\gamma\dot{\epsilon}\gamma\sigma\nu\varepsilon\nu$  (Cod. Coisl.). Damit ist die Deutung von Hofmanns: "Unser Herr bist du!", ferner auch diejenige Bickells: "Domine noster, veni" abgethan und ebenso die eschatologische Auffassung erschüttert. Vgl. Kautzsch (Grammatik des Biblisch-Aramäischen S. 174), welcher im Einverständniss mit Nestle die perfektische Auffassung gleichfalls vertritt. In jedem Fall

zeigt sich auch hier die freie Behandlung der Texte von Seiten des Syrus Sinaiticus.

## Joh. 20, 25.

a. Just. Apol. I, 35. p. 76 B.

Τὸ δέ  $^*$   $^*$   $^*$   $^*$   $^*$   $^*$   $^*$  μου χείρας καὶ πόδας ἐξήγησις τῶν ἐν τῷ σταυρῷ παγέντων ἐν ταῖς χερσὶ καὶ τοῖς ποσὶν αὐτοῦ ημον ην.

- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 97. p. 324 C. ὅτε γὰρ ἐσταύρωσαν αὐτόν, ἐμπήσσοντες τοὺς ἤ λους τὰς χειρας καὶ τοὺς πόδας αὐτοῦ ἄρυξαν.
- c. Orig. Opp. I, 433. c. Cels. II, 61.

  δθεν οὐχ εἶπε μέν' ἐὰν μὴ ἴδω, οὐ μὴ πιστεύω' προσέθηχε δὲ καὶ τό' ἐὰν μὴ βάλω τὴν χειρά μου εἰς τὸν τόπον [τύπον] τῶν ἥλων καὶ ψηλαφήσω αὐτοῦ τὴν πλευράν, οὖ μὴ πιστεύσω.
- d. Joh. 20, 25b.

ό δε είπεν αὐτοις· ἐὰν μὴ ἴδω ἐν ταις χερσιν αὐτοῦ τὸν τύπον τῶν ἥλων και βάλω μου τὸν δάκτυλον εἰς τὸν τόπον τῶν ἥλων και βάλω μου τὴν χειρα εἰς τὴν πλευρὰν αὐτοῦ, οὐ μὴ πιστεύσω.

Die Erwähnung der ηλων (zweimal) bei Justin weist bestimmt auf das johanneische Evangelium zurück. Bei Origenes tritt hier das an dieser Stelle aussercanonische ψηλαφᾶν hervor, welches uns bereits zu Joh. 20, 20 begegnete (Just. de resurr. c. 9) und welches mit dem ἄπτεσθαι bei Ignatius (Smyrn. III, 2) sachlich identisch ist. — Eine eigenthümliche Benützung von Joh. 20, 25 hat sich das Protev. Jacobi geleistet, wenn mit einigen Abänderungen die Thomas-Worte der Salome in den Mund gelegt und auf die wunderbare Empfängniss Jesu angewendet sind. Vgl. Protev. Jac. XIX, 3. p. 37 ed. Tischendorf: καὶ εἶπεν Σαλώμη· ξῆ κύριος ὁ θεός μου, ἐὰν μὴ βάλω τὸν δάκτυλόν μου καὶ ἐρευνήσω τὴν φύσιν αὐτῆς, οὐ μὴ πιστεύσω.

## Joh. 20, 27.

a. Joh. 20, 27a.

είτα λέγει τῷ Θωμῷ φέρε τὸν δάκτυλόν σου ὧδε καὶ ἰδε

τὰς χειράς μου, καὶ φέρε τὴν χειρά σου καὶ βάλε εἰς τὴν πλευράν μου.

b. Epiph. Ancor. c. 62. p. 65 D.

ἐδείχνυε τοις περὶ τὸν Θωμᾶν τὰ ὀστᾶ αὐτοῦ καὶ τὰς σάρχας, χειράς τε καὶ τὴν πλευράν.

c. Const. V, 19. p. 152, 2.

ή όγδόη, ἐν ἢ δυσπιστοῦντα ἐμὲ Θωμᾶν ἐπὶ τῆ ἀναστάσει ἐπληροφόρησε, δείξας μοι τοὺς τύπους τῶν ἢλων καὶ τῆς λόγχης ἐν τῆ πλευρῷ τὴν τρῶσιν.

d. Epiph. LXIV, 64. p. 593 C.

ἔδειξε γὰρ τύπον ήλων καὶ τόπον λόγχης, καὶ αὐτὰς τὰς οὐλὰς ἀφῆκεν ἐπὶ τοῦ σώματος.

- e. Epiph. Ancor. c. 91. p. 95 D.
  όστέα καὶ σάρκα ἔδειξε τῷ Θωμῷ καὶ τοις μαθηταίς αὐτοῦ.
- f. Epiph. Haer. LXIX, 67. p. 791 C D.

  δειχνύων ὀστέα καὶ σάρκα, τύπον λόγχης καὶ τύπον ἥλων,

  ψηλαφώμενος ὑπὸ τοῦ Θωμᾶ.
- g. Dial. de recta fide. Sectio IV (ed. Lommatzsch XVI, 371). ἐδείχθη γὰο καὶ Θωμᾶς ψηλαφῶν τὰς οὐλὰς τοαυμάτων. ἔφασκε: βάλε τὸν δάκτυλον εἰς τοὺς τύπους τῶν ἥλων καὶ τὴν χειρά σου εἰς τὴν πλευράν.
- h. Ephraem Syr. Opp. II, 48 D.
  εἰ οὐκ ἡν σάρξ, τίνος ἐν χεροὶ πληγὰς ἥλων καὶ λόγχης
  ἐν πλευρᾶ ἐψηλάφησε Θωμᾶς;
- i. Epiph. Anac. p. 155 D.
   ἐψηλαφήθη ὑπὸ τοῦ Θωμᾶ.
- k. Epiph. Περὶ πίστεως c. 17. p. 1100 A. καὶ ἐψηλαφήθη ὑπὸ τοῦ Θωμᾶ.
- Joh. Damasc. Fid. orthod. p. 303.
   καὶ τοῦτο εἰπὰν ἔδειξεν αὐτοις τὰς χειρας καὶ τὴν πλευρὰν καὶ τῷ Θωμῷ προτείνει πρὸς ψηλάφησιν.
   Texte und Untersuchungen X, 4.

Zu Joh. 20, 27° treten so zahlreiche aussercanonische Texte auf, dass man geneigt wird, hierzu eine aussercanonische, bezw. vorcanonische Quelle vorauszusetzen. Das charakteristische  $\psi\eta$ - $\lambda\alpha\varphi\tilde{\alpha}\nu$  kehrt in Bezug auf Thomas mehrfach wieder, und die Synonyma:  $\tau\varrho\tilde{\omega}\sigma\iota\varsigma=\tau\varrho\alpha\tilde{\nu}\mu\alpha=o\dot{\nu}\lambda\dot{\eta}$ , welche in keinem Evangelientexte sich finden und auf ein gemeinsames hebräisches Quellenwort hinzuweisen scheinen, machen die Vermuthung rege, dass hier ein vorcanonischer Text fortwirke als ein Bestandtheil des ursprünglichen — jedenfalls sehr kurzen — Berichtes über die dem Zwilling Jacobus-Thomas nach 1. Cor. 15, 7° zu Theil gewordene Erscheinung des Auferstandenen.

Spätere apokryphe Zusätze repraesentieren Ephraem Syr. (ed. Mösinger p. 261): Et vulnus, quod claudebatur, ecce quomodo post decem dies dissolutum est, et digiti intrarunt in illud —, sowie Clemens Al. Fragm. in Joann. I, 1. p. 1009: Fertur ergo in traditionibus, quoniam Joannes ipsum corpus, quod erat extrinsecus tangens, manum suam in profunda misisse et ei duritiam carnis nullo modo reluctatam esse, sed locum manui praebuisse discipuli.

#### Joh. 20, 27b.

- a. The aphil. ad Autol. I, 14.  $\mu \dot{\eta} \ o \dot{\tilde{v}} \dot{v} \ \dot{\alpha} \pi i \sigma \tau \epsilon \iota, \ \dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha} \ \pi i \sigma \tau \epsilon \upsilon \epsilon.$
- b. Cod. Cantabr. Joh. 20, 27<sup>b</sup>.
  καὶ μὴ ἴσθι ἄπιστος, ἀλλὰ πιστός.
- c. Joh. 20, 27b.

καὶ μὴ γίνου ἄπιστος, ἀλλὰ πιστός.

In etwas freier Abwandlung gebraucht Theophilus den Spruch Joh. 20, 27<sup>b</sup>. Die Lesart des Cod. Cantabr. 2091 ist auch in den Italae und in der Vulgata vertreten.

## Joh. 20, 28.

a. Ign. ad Rom. VI, 3. p. 64, 12.

έπιτρέψατέ μοι μιμητήν είναι τοῦ πάθους τοῦ θεοῦ μου.

b. Joh. 20, 28.

ἀπεχρίθη Θωμᾶς καὶ εἰπεν αὐτῷ· ὁ κύριός μου καὶ ὁ θεός μου.

#### Joh. 21, 1-3.

a. Ev. Pseudo-Petri v. 58-60.

b. Joh. 21, 2, 3,

ήσαν όμοῦ Σίμων Πέτρος καὶ Θωμᾶς ὁ λεγόμενος Δίσυμος καὶ Ναθαναὴλ ὁ ἀπὸ Κανᾶ τῆς Γαλιλαίας καὶ οἱ τοῦ Ζεβεδαίου καὶ ἄλλοι ἐκ τῶν μαθητῶν αὐτοῦ δύο. λέγοι αὐτοῖς Σίμων Πέτρος ὑπάγω άλιεύειν. λέγουσιν αὐτῷ ἐρχόμεθα καὶ ἡμεῖς σὺν σοί.

Der Schluss des pseudopetrinischen Evangelienfragmentes ist die einzige Stelle, wo dieses Apocryphum, welches sonst wohl noch einige johanneische Anklänge hat (vgl. namentlich Ev. Ps.-Petri c. 26. 27 mit Joh. 16, 20; 20, 19 und dazu Heft III, 746 f.), doch unmittelbar in seiner Pragmatik mit dem vierten Evangelium sich berührt. Denn dass hier v. 58-60 dieselbe Situation vorliegt wie Joh. 21, 1 ff., ist unzweifelhaft. Dabei ist zugleich der compilatorische Charakter der pseudopetrinischen Darstellung offenbar. Der Tag der Auferstehung Jesu soll hiernach der letzte Tag des Festes (τελευταία ἡμέρα τῶν ἀζύμων) gewesen sein, während das Ende des Passahfestes doch erst sieben Tage später eintrat. Simon Petrus und seine Mitjünger sollen weinend und trauernd (ξχαστος λυπούμενος!) nach Hause gegangen sein! Zu dem ξχαστος ἀπηλλάγη εἰς τὸν οἶχον αὐτοῦ vgl. man die Acta Pilati, mit welchen das pseudopetrinische Apocryphum stammverwandt ist, und welche am Schlusse eine ähnliche Phrase zur Anwendung bringen. Vgl. Acta Pil. A. ΧVI, 8: απαντες απηλθεν εκαστος ανήρ είς τον οίκον αὐτοῦ. Der Vermuthung, dass in dem Schluss des pseudopetrinischen Fragmentes der Anfang des ursprünglichen Marcusschlusses zu 13\*

suchen sei, kann ich daher in keiner Weise beistimmen. Nur in Einem Punkte scheint eine echte Tradition hier vorzuliegen, nämlich in der Erwähnung  $\Lambda \varepsilon \nu \varepsilon \wr \zeta$   $\delta$   $\tau o \tilde{\nu}$   $\Lambda \lambda \varphi \alpha i o \nu$ . Da die Situation ohne Zweifel mit Joh. 21, 1 ff. identisch ist, so haben wir hier eine Stütze für die von mir Heft III, 829 ff. begründete Identificierung des  $\Lambda \varepsilon \nu \varepsilon \wr \zeta$   $\delta$   $\tau o \tilde{\nu}$   $\Lambda \lambda \varphi \alpha l o \nu$  (Mc. 2, 14) =  $M \alpha \vartheta \vartheta \sigma l o \zeta$  (Mt. 9, 9) mit dem johanneischen Nathanael (Joh. 21, 2). Der Verfasser des pseudopetrinischen Evangeliums scheint sonach mit der Thatsache bekannt gewesen zu sein, dass der Joh. 21, 2 gemeinte Jesusjünger mit seinem Eigennamen  $\Lambda \varepsilon \nu \varepsilon l \zeta$ , mit seinem Zunamen Matthäus = Nathanael (d. i. Gottesgabe) geheissen hat.

## Joh. 21, 4. 5.

a. Clem. Al. Paed. I, 5, 12. p. 104.

ἐν γοῦν τῷ εὐαγγελίῳ: σταθείς, φησίν, ὁ κύριος ἐπὶ τῷ αἰγιαλῷ πρὸς τοὺς μαθ ητάς. — άλιεύοντες δὲ ἔτυχον — ἐπεφώνησέν τε: παιδία, μή τι ὄψον ἔχετε;

b. Joh. 21, 4. 5.

πρωίας δὲ ἤδη γινομένης ἔστη Ἰησοῦς ἐπὶ τὸν αἰγιαλόν· οὐ μέντοι ἤδεισαν οἱ μαθηταί, ὅτι Ἰησοῦς ἐστίν. λέγει οὖν αὐτοῖς Ἰησοῦς· παιδία, μή τι προσφάγιον ἔχετε;

In seiner freien Weise gibt Clemens hier den Text von Joh. 21, 4.5 wieder. Sein ὄψον ist das gebräuchliche griechische Wort zur Bezeichnung der Zukost, besonders der Fischkost im späteren Griechisch; es findet sich aber im N. T. nicht. Das Diminutivum ὀψάριον ist ausschliesslich johanneisch. Vgl. Joh. 6, 9. 11; 21, 9. 10. 13.

## Joh. 21, 6.

a. Cod. Sin. ad Joh. 21, 6.

ό δὲ εἶπεν αὐτοις. βάλετε εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου τὸ δίκτυον καὶ εὐρήσετε. [οἰ δὲ εἰπον. δι ὅλης τῆς νυκτὸς ἐκοπιάσαμεν καὶ οὐδὲν ἐλάβομεν. ἐπὶ δὲ τῷ σῷ ἡματι βαλοῦμεν.] οἱ δὲ ἔβαλον, καὶ οὐκέτι αὐτὸ εἰλκύσαι ἴσχυον ἀπὸ τοῦ πλήθους τῶν ἰχθύων.

b. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 97b.

Dixit eis: Mittite in dexteram navigii rete vestrum, et invenietis. Miserunt ergo: et non valebant trahere rete prae multitudine piscium, qui venerant in eam.

c. Syr. Sin. Joh. 21, 6.

λέγει αὐτοῖς: βάλετε τὰ δίχτυα ὑμῶν εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου, καὶ εύρήσετε, καὶ ώς ἔβαλον, καθώς εἰπεν αὐτοις, ἐζήτουν έλκύσαι τὸ δίκτυον εἰς τὸ πλοιον καὶ οὐκ ζογυον άπὸ τοῦ βάρους τῶν ἰγθύων πολλῶν, οῦς εἶγεν,

d. Joh. 21, 6.

λέγει αὐτοις βάλετε εἰς τὰ δεξιὰ μέρη τοῦ πλοίου τὸ δίκτυον, καὶ εύρήσετε. ἔβαλον οὖν, καὶ οὐκέτι αὐτὸ έλκύσαι ζογυον από τοῦ πλήθους τῶν ζηθύων.

Der in Klammern gesetzte Zusatz des Cod. Sinaiticus stammt von einem, mit dem Sigle ca bezeichneten. Correktor dieses Codex aus dem Anfang des 7. Jahrhunderts, wurde jedoch von dem kurz darauf schreibenden Correktor ch wieder getilgt. Man würde diesen Correkturen daher keinen grossen Werth beizumessen haben, wenn der betreffende Zusatz nicht auch schon in den Itala-Codices Sangermanenses und bei Cyrillus Alexandrinus sich vorfände, also aus einer Zeit vor der canonischen Textrecension. Da derselbe ausserdem von einer orientalischen Version, nämlich der aethiopischen, und von zwei Vulgata-Codices, mithin in griechischen, lateinischen und orientalischen Texten vertreten wird, so ist ihm ein sehr hohes Alter zuzuschreiben, und es fragt sich daher, ob dieser aussercanonische, bzw. vorcanonische Textbestandtheil mit der Tischendorfschen Bemerkung: ex Lc. 5, 5 - abzuthun sei, zumal da der johanneische Zusatz keineswegs mit Lc. 5. 5 voll-~ ständig sich deckt. Man vgl.

Lc. 5. 5.

έπιστάτα, δι' ὅλης τῆς νυχ- | νυχτὸς ἐχοπιάσαμεν χαὶ οὐτὸς χοπιάσαντες οὐδὲν ἐλά- δὲν ἐλάβομεν ἐπὶ δὲ τῶ βομεν ἐπὶ δὲ τῷ ὁήματί σῷ ὁήματι βαλοῦμεν. σου γαλάσω τὰ δίκτυα.

Joh. 21, 6.

καὶ ἀποκριθεὶς Σίμων είπεν οἱ δὲ είπον δι' ὅλης τῆς

Es bringt hier vielleicht die Quellenkritik willkommene Hilfe. Den Abschnitt Lc. 5, 1-11 hat der dritte Evangelist seiner Darstellung aus einer Nebenquelle eingefügt, da derselbe weder den Charakter des vorcanonischen hebräischen Evangeliums trägt, noch aus der Marcusquelle stammt, wo dafür Mc. 1, 16-20 zu lesen ist. Nach der Intention des dritten Evangelisten aber sollte, wie die synoptische Vergleichung deutlich zeigt, der Abschnitt Lc. 5. 1-11 der Ersatz sein für die Perikope Mc. 1, 16-20, welche dafür von Lucas weggelassen worden ist. (Vgl. Heft III. 43 ff.) In dieser Marcus-Perikope jedoch ist von dem Fischzuge, welcher in Lc. 5, 1-11 die Pointe bildet, mit keinem Worte die Rede. Eine unbefangene synoptische Vergleichung beider Perikopen zwingt zu der Annahme, dass an dieser Stelle nur eine von beiden Darstellungen die ursprüngliche sein kann. Von vorn herein neigt sich die Wagschale auf Seite des an petrinische Erinnerungen sich anlehnenden Marcus. Es entsteht dann die weitere Frage, wo die ursprüngliche Stelle zu suchen sei für die Perikope Lc. 5, 1-11, welche der dritte Evangelist weder aus Marcus noch aus dem vorcanonischen Matthäus entlehnt hat, welche er vielmehr einer vereinzelten Tradition, vielleicht einem "fliegenden Blatt", iedenfalls einer seiner Nebenquellen verdankte. Bei der Umschau nach dem ursprünglichen Standorte des in Lc. 5, 1—11 berichteten Geschehnisses bietet sich Joh. 21, 1-17 als Parallele dar. In beiden Erzählungen wesentlich dieselbe Jüngergruppe; in beiden Berichten ein segensreicher Fischzug als Mittelpunkt: in beiden Parallelen ein Zerreissen des Netzes (vgl. Joh. 21, 11: ἐσχίσθη  $\tau \dot{o}$   $\delta(x\tau vov = Lc. 5, 6; \delta \iota \epsilon \rho o \dot{\eta} \gamma v v \tau o \delta \dot{\epsilon} \tau \dot{o} \delta(x\tau vov \alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v); in$ beiden Perikopen Petrus die Hauptperson; auch in beiden Darstellungen ein lebhaftes Sünden- und Bussgefühl, welches aus Simon Petrus hervorbricht (vgl. Joh. 21, 17 = Lc. 5, 8); in beiden Abschnitten endlich eine Berufung des Petrus zu apostolischem Wirken (vgl. Joh. 21, 15-17 = Lc. 5, 10). Es liegt also die Annahme nahe, dass der Abschnitt Lc. 5, 1-11 ursprünglich denselben Vorgang hat berichten wollen, der nach der johanneischen Tradition in Joh. 21, 1-17 erhalten ist, wo es sich um die Wiedereinsetzung des gefallenen Petrus in seinen apostolischen Beruf gehandelt hat. Der dritte Evangelist, der die Perikope Lc. 5. 1-11 in einer untergeordneten Nebenquelle, vielleicht auf einem vereinzelten Blatte, vorfand, identificierte dieselbe mit der ersten Berufung des Apostels und liess deshalh die Marcus-Darstellung (Mc. 1, 16-20) fallen. Reste der ursprünglichen Identität zwischen Joh. 21, 1—17 und Lc. 5, 1—11 zeigen sich in den vorcanonischen Texten, so in dem αλλω des Cod. Sin. zu Joh. 21, 8, so in dem vorcanonischen Textbestandtheile hier: οἱ δὲ εἶπον δι' ὅλης τῆς νυκτὸς ἐκοπιάσαμεν χαὶ οὐδὲν ἐλάβομεν ἐπὶ δὲ τῷ σῷ ὁἡματι βαλοῦμεν, welche Worte an das johanneische: ἐν ἐκείνη τῆ νυκτὶ ἐπίασαν  $o\vec{v}\delta \acute{\epsilon} v$  in Joh. 21. 3 aufs Beste sich anschliessen. Entweder also stammt dieser Textbestandtheil aus der vorcanonischen Nebenquelle, aus welcher Lucas die Perikope Lc. 5, 1-11 entnahm, oder er gehörte ursprünglich der johanneischen Tradition an, welche in Joh. 21 überhaupt nicht beansprucht, eine unmittelbar apostolische zu sein. - Vgl. auch Holtzmann. Handcommentar zu den Synopt. Evv. S. 71, v. Schubert. die Composition des pseudopetrinischen Evangelienfragments S. 143.

Als B. Weiss sein "Leben Jesu" veröffentlichte, ersah ich zu meiner Überraschung und Freude, dass derselbe bezüglich des Verhältnisses von Lc. 5, 1—11 zu Mc. 1, 16—20 einerseits und zu Joh. 21, 1—17 andererseits zu ganz ähnlichen Resultaten gekommen war, als die von mir eben entwickelten. Vgl. Weiss. Das Leben Jesu I, 434—438. Die Lc. 5, 1—11 betreffenden Schlussworte von Weiss lauten: "Hier hat sich ja aber offenbar in der Erinnerung die Erzählung von der Berufung des Petrus vermischt mit der von seiner Wiedereinsetzung in das ihm übertragene Amt, und so ist die Geschichte von dem wunderbaren Fischzuge, an die sich diese knüpft, mit jener verbunden worden." Selbstverständlich ist Weiss in seinem "Leben Jesu" auf die vorstehenden und nachfolgenden textkritischen Fragen nicht näher eingegangen.

Joh. 21, 8a.

a. Cod. Sin. ad Joh. 21, 8a.

οί δὲ ἄλλοι μαθηταὶ τ $\tilde{\varphi}$   $\tilde{\alpha}$ λλ $\varphi$  πλοιαρί $\varphi$  ήλθον.

b. Joh. 21, 8<sup>a</sup>.

οί δὲ ἄλλοι μαθηταὶ τῶ πλοιαρίω ἦλθον.

Das hinzugefügte älle ist zwar nur durch den Cod. Sin. vertreten, aber in diesem Falle nicht durch die späteren Correk-

toren, sondern durch den ersten Urheber der Handschrift dem Texte einverleibt. Es ist ja allerdings eigentlich selbstverständlich, dass zu einem solchen Fischzuge zwei Schiffe gehören (vgl. Lc. 5, 7:  $\tau o t \varsigma$   $\mu \epsilon \tau \acute{o} \chi o \iota \varsigma$   $\dot{\epsilon} \nu$   $\tau \ddot{\phi}$   $\dot{\epsilon} \tau \acute{\epsilon} \rho \varphi$   $\pi \lambda o l \varphi$ ), damit das Netz an seinen beiden Enden zum Land gezogen werden könne. Aber ebendeshalb ist das hinzugefügte  $\ddot{\alpha} \lambda \lambda \varphi$  als ein Rest des echten Textes anzusehen, durch welchen die Identität der Erzählungen Joh. 21, 1—14 und Lc. 5, 1—11 noch deutlicher wird.

#### Joh. 21, 12.

a. Tatiani Evv. harm. arab. ed. Ciasca p. 97b.

Dixit eis Jesus: Venite, discumbite. Et nemo audebat ex discipulis interrogare, quis esset: scientes, quia dominus noster esset. Sed non apparuit eis in sua specie.

b. Joh. 21, 12.

λέγει αὐτοις ὁ Ἰησοῦς· δεῦτε ἀριστήσατε. οὐδεὶς δὲ ἐτόλμα τῶν μαθητῶν ἐξετάσαι αὐτόν· σὰ τίς εἰ; εἰδότες ὅτι ὁ χύριός ἐστιν.

Der Text des arabischen Diatessaron ist sichtlich von secundärer Art. Der Zusatz: sed non apparuit eis in sua specie scheint den Worten Mc. 16, 12: ἐφανερώθη ἐν ἑτέρα μορφ $\tilde{\eta}$  — nachgebildet zu sein.

### Joh. 21, 15. 16.

- a. Epiph. Ancor. c. 9. p. 15 A.
  δ ἀκούων παρὰ τοῦ αὐτοῦ· Πέτρε, ποίμαινε τὰ ἀρνία μον.
- b. Pseudo-Cypr. de aleat. c. 3. ed. Harnack. p. 16, 6.
  In evangelio dominus ad Petrum dixit: Petre, inquit, amas me? et Petrus respondit: etiam domine, tu scis, quoniam amo te. et dixit: pasce oves meas.
- c. Joh. 21, 15.

λέγει τῷ Σίμωνι Πέτρω ὁ Ἰησοῦς. Σίμων Ἰωάννου, ἀγαπῷς με πλέον τούτων; λέγει αὐτῷ. ναὶ κύριε, σὰ οἰδας, ὅτι φιλῶ σε. λέγει αὐτῷ. βόσκε τὰ ἀρνία μου.

d. Joh. 21, 16.

λέγει αὐτῷ πάλιν δεύτερον· Σίμων Ἰωάννου, ἀγαπῷς με; λέγει αὐτῷ· ναὶ χύριε, σὰ οἰδας, ὅτι φιλῷ σε. λέγει αὐτῷ· ποίμαινε τὰ προβάτιά μου.

Die Variante: Πέτρε bei Epiphanius beweist, dass das Citat in der pseudocyprianischen Schrift de aleatoribus dieselbe Variante Petre nicht willkürlich eingefügt, sondern aus handschriftlicher Quelle geschöpft hatte. Die Epiphanius-Variante ist bei Tischendorf nicht notiert.

#### Joh. 21, 17°.

- a. Pseudo-Cypr. de aleat. c. 3. ed. Harnack. p. 16, 9. et sollicite mandans tertio confirmavit dicendo: pasce oves meas.
- b. Joh. 21, 17.

λέγει αὐτῷ τὸ τρίτον. ... βόσχε τὰ προβάτιά μου. Hier liegt eine wesentliche Übereinstimmung zwischen dem Citat der Schrift de aleatoribus und dem canonischen Texte vor. Die Lesart oves (anstatt oviculas, welches Ambrosius in Übereinstimmung mit dem griechischen προβάτια bietet) theilt der Verfasser der pseudocyprianischen Schrift mit den meisten Itala-Handschriften, der Vulgata sowie mit den Codd. & D und anderen Handschriften, welche πρόβατα lesen, ebenso mit dem arabischen Diatessaron, welches v. 15. agnos, v. 16. hircos, v. 17. oves liest, sodass man aus der Übereinstimmung der orientalischen und occidentalischen Lesart mit Cod. D auch in diesem Falle mit Bestimmtheit den Text des Archetypus πρόβατα verificieren kann. - Nestle bemerkt hierzu: "In einer Homilie, welche in den Biblical and Patristic relics of Palestinian Syriac Literature . . . edited by G. H. Gwilliam, G. Crawford Burkitt and John I. Stenning soeben veröffentlicht wird (Anecdota Oxoniensia Semitic. Series. Vol. I part. IX. Oxford 1896) wird ähnlich wie in Tatian zwischen sheep = Männer, ewes = Frauen, und lambs = Knaben und Mädchen unterschieden (l. c. p. 76).

### Joh. 21, 25.

a. Arist. Apol. c. 14. Graece.
τὰ ἀναρίθμητα θαύματα, ἄπερ ἐν αὐτοις εἰργάσατο.

b. Joh. 21, 25 Cod. Sin.

ἔστιν δὲ καὶ ἄλλα πολλά, ἃ ἐποίησεν ὁ Ἰησοῦς, ἅτινα, ἐὰν γράφηται καθ' ἕν, οὐδ' αὐτὸν οἶμαι τὸν κόσμον χωρήσειν τὰ γραφόμενα βιβλία.

Das Zusammentreffen des griechischen Aristides-Textes mit Joh. 21, 25 ist unverkennbar; doch wird der griechische Text in diesem Falle von dem syrischen nicht secundiert.

# Rückblick.

Wenn irgendwo, so ist am Schlusse des auf das johanneische Evangelium bezüglichen Heftes ein orientierender Rückblick erforderlich. Ins Auge zu fassen ist dabei

die Auswahl der Texte,

das Verhältniss der Untersuchungen zu der synoptischen Evangelienforschung,

die Ergebnisse für die Authenticität des johanneischen Evangeliums.

Bezüglich der Auswahl der Texte sei zunächst an das in Heft I, 24 Gesagte erinnert: "Aussercanonisch ist ein indifferentes Wort; es constatiert bei den Texten lediglich eine erhebliche Abweichung von der canonischen Textgestalt, wobei die Frage, woher solche Abweichung stamme und welchen Werth sie besitze, vollständig offengehalten und der Einzeluntersuchung in jedem einzelnen Fall überlassen wird."

Die Quellen, aus welchen die auch in diesem Hefte abgedruckten "Aussercanonischen Paralleltexte" entnommen sind, findet man in Heft I, 25—59 benannt und beschrieben. Es sind hauptsächlich

der griechische Codex Bezae, die altitalischen Evangelienversionen, die altsyrischen Evangelienversionen, das Diatessaron Tatians,

die patristischen Evangeliencitate,

die neutestamentlichen Apokryphen und Pseudepigraphen,

die altkirchlichen Liturgien.

Der Codex Bezae, welcher seit Veröffentlichung des I. Heftes (1893) verdienter Maassen immer mehr in den Vordergrund der theologischen Untersuchung getreten ist, bietet zu dem johanneischen Evangelium nur eine sehr geringe Ausbeute von relevanten Textabweichungen. Dieselben finden sich auf S. 107 zu Joh. 6, 51, S. 109 zu Joh. 6, 53, S. 141 zu Joh. 11, 54, S. 145 zu Joh. 12, 28, S. 187 zu Joh. 20, 18, S. 193 zu Joh. 20, 27; auch diese sind unbedeutend genug.

Den wichtigsten redaktionellen Eingriff in den johanneischen Text hat der Verfasser des Codex Bezae, bzw. seines Archetypus, zu Joh. 11, 54 sich erlaubt. Der dort zu lesende Zusatz:  $\Sigma a\mu$ - $\varphi ov \varrho \epsilon lv$  = Sapfurim, welcher auf S. 141 f. seine erstmalige und, wie ich glaube, endgiltige Erklärung gefunden hat¹), zeigt in Verbindung mit anderen mehr oder minder wichtigen Textvarianten, dass der Redaktor, dem wir den Archetypus dieses Codex verdanken, sämmtliche vier canonischen Evangelien sowie die Apostelgeschichte seiner Textbearbeitung unterworfen hat. Denn es ist unverkennbar dieselbe Hand, welche wie die lucanischen Schriften — wiewohl diese weitaus am stärksten —, so auch die Evangelien des Mt., Mc. und Joh. in textlicher Hinsicht nach bestimmten Gesichtspunkten revidiert und mit aussercanonischen Textbestandtheilen versehen hat. Es ist dieser Thatbestand ein sicheres Indicium gegenüber der Annahme von

<sup>1)</sup> Ein interessantes Analogon dazu vermag ich an dieser Stelle nachzutragen. Nämlich in seiner "Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi" (II. 121) bei Besprechung des Namens der Stadt "Sepphoris" (= Diocaesarea) hat Schürer der erwähnten Textvariante des Cod. Bezae gedacht. In der That ist die Verwandtschaft von "Σαμφουosiv" = "Sapfurim" mit den hebräischen Benennungen von Diocaesarea frappant genug. Schürer macht folgende Formen namhaft: Σεπφώρις, Σεπφωρίν, Σαπφουρεί, Saphorim, Safforine, Sapori. Er bemerkt dazu, dass Diocaesarea = Σεπφώρις, welches im A. T. nicht vorkommt, zuerst von Josephus und von da ab öfter sowohl in der rabbinischen als in der patristischen Literatur erwähnt und dass es heute "Sefurije" genannt wird. An das babylonisch-alttestamentliche Σεπφαρουαίμ = Sapfurim = משרים = סשריים scheint Schürer aber nicht gedacht zu haben. Und doch dürfte darin auch für Σεπφώρις und seine variierenden Benennungen die Erklärung zu suchen sein. Nämlich nicht nur in Samaria, im Süden von Bethel, sondern auch in Nordpalaestina, in Galilaea, in Diocaesarea, unweit des Karmel, werden sich die 2. Regg. 17, 29 ff. erwähnten babylonischen Colonisten angesiedelt und so hier der von ihnen besiedelten Landschaft, dort der von ihnen gegründeten Stadt den Namen gegeben haben.

Blass, wonach die beiden Textgestalten der lucanischen Schriften, die canonische und die aussercanonische des Cod. D und seiner Trabanten, von Lucas selbst herrühren sollen. Denn dann müssten die unverkennbar von derselben Hand herrührenden aussercanonischen Textbestandtheile, mit denen in dem Cod. Bezae auch die Evangelien des Mt., Mc. und Joh. versehen sind, ebenfalls auf Lucas zurückgeführt werden, was doch eine unmögliche Annahme ist.

Stärker als der Codex Bezae ist in den vorstehend mitgetheilten Texten die altsyrische Evangelienübersetzung vertreten, welche nach ihrem Entdecker Cureton benannt ist. Man vgl. namentlich S. 53 zu Joh. 1, 4a, S. 79 zu Joh. 3, 6, S. 92 zu Joh. 4. 24, S. 97 zu Joh. 5, 21, S. 102 zu Joh. 6, 15, S. 108 zu Joh. 6, 51, S. 113 zu Joh. 6, 69, S. 155 zu Joh. 14, 10, S. 157 zu Joh. 14, 22, S. 158 zu Joh. 14, 23.

Aber wie in dem ihm nahe verwandten Codex Bezae, so stehen auch im Syrer Curetons die johanneischen Textvarianten hinter den synoptischen an Bedeutung weit zurück. Von grösserem Interesse ist nur die aussercanonische Textgestalt zu Joh. 4, 24 (vgl. oben S. 92 ff. die aufklärende Untersuchung über einen der dunkelsten Punkte in den Schriften Justins) sowie die Lesart  $Iov\delta a_S \Theta \omega \mu \tilde{a}_S$  zu Joh. 14, 22 (vgl. oben S. 157 und ausserdem Heft III, 824 ff.).

Als das Einleitungsheft zu diesen Texten und Untersuchungen i. J. 1893 erschien und dort (Heft I, 40 ff.) die altsyrischen Evangelienversionen besprochen wurden, lag die seitdem entdeckte und so vielseitig untersuchte syrische Evangelienhandschrift (Syrus Sinaiticus) in der Bibliothek des Sinaiklosters noch verborgen. Der Werth dieser Handschrift (wie es bei neuen literärischen Funden öfters geschieht) scheint mir stark überschätzt worden zu sein. Denn die darin enthaltenen Textabweichungen besitzen für die Textkritik m. E. nur eine mässige Bedeutung. Da wo sie mit dem Syr. Cur. zusammentreffen, bieten sie nichts Neues, da wo sie von ihm abweichen, wohl nur selten etwas Altes. Hinter dem Syrus Curetonianus, der auf dem Archetypus des Codex Bezae fusst, steht daher der Syrus Sinaiticus m. E. an Alter und Bedeutung weit zurück. 1)

<sup>1)</sup> Es muss jedenfalls als eine Voreiligkeit bezeichnet werden, wenn der (mit P. R.) gezeichnete Verfasser der Abhandlung: "Geboren von der

Die dem letzteren eigenthümlichen Lesarten sind häufig nur Willkürlichkeiten des späteren Abschreibers. Paraphrastische Erweiterungen und eigenmächtige Textänderungen bietet der Syrus Sinaiticus namentlich im johanneischen Evangelium. Zu solchen eigenmächtigen Abänderungen gehört auch der - im Übrigen sehr lehrreiche - Text des Syr. Sin. zu Joh. 14. 22. Denn wenn an dieser Stelle (vgl. oben S. 157) anstatt des canonischen Ἰούδας οὐγ ὁ Ἰσκαριώτης einfach der Name Θωμᾶς gesetzt, mithin der Name Tovoac, welchen wir neben  $\Theta m u \tilde{a} c$ noch im Syr. Cur. finden, einfach weggelassen ist, so entspricht dies zwar ganz dem syrisch-kirchlichen Sprachgebrauch und ist zugleich eine eclatante Bestätigung der in Heft III. 824 ff. über die ol Albunoi angestellten Untersuchung; aber eine grosse Willkürlichkeit ist es doch. Im Übrigen vgl. man die vorstehend mitgetheilten meist paraphrastischen Textvarianten des Svr. Sin. auf S. 68 zu Joh. 1, 35, S. 69 zu Joh. 1, 42, 43, S. 79 zu Joh. 3, 6 S. 94 zu Joh. 4, 25, S. 114 zu Joh. 6, 69, S. 126 zu Joh. 10, 9, S. 131 zu Joh. 10, 14, S. 137 zu Joh. 11, 43, 44, S. 138 zu Joh. 11, 48, S. 180 zu Joh. 18, 23, S. 186 zu Joh. 20, 16, S. 187 zu Joh. 20, 18, S. 191 zu Joh. 20, 24, S. 196 zu Joh. 21, 6.

In engem Zusammenhang — wahrscheinlich durch Abhängigkeit von einem gemeinsamen Archetypus — steht mit dem Cod. Bezae und den altsyrischen Evangelienversionen das Diatessaron Tatians. Vgl. Heft I, 42—49. Die Repraesentanten dieser verloren gegangenen ältesten Evangelienharmonie sind auch in den vorstehenden Texten berücksichtigt. Vgl. bezüg-

Jungfrau" (erschienen in Berlin bei Hermann Walther 1894, erweitert aus einem ursprünglich in den "Preussischen Jahrbüchern" veröffentlichten Aufsatze) die Entstehung der Sinai-Handschrift in das zweite Jahrhundert verlegt, mit einer Sicherheit, als wäre dies eine ausgemachte und allseitig anerkannte Thatsache, während doch der zweifellos ältere Syr. Cur., die erste syrische Übersetzung der getrennten Evangelien, nach Bäthgens Untersuchung um d. J. 250 anzusetzen ist. — Ein endgiltiges Urtheil über den Werth des Syrus Sinaiticus möchte ich erst im nächsten und letzten Hefte dieser "Aussercanonischen Paralleltexte" aussprechen, wenn es mir möglich gewesen sein wird, diejenige Schrift zu vergleichen, welche zum ersten Male die Untersuchung da angesetzt hat, von wo aus allein ein sicheres Urtheil zu gewinnen ist, durch Vergleichung des Syr. Sin. mit dem Syr. Cur. Vgl. Holzhey, der neuentdeckte Codex Syrus Sinaiticus. Mit einem vollständigen Verzeichniss der Varianten des Cod. Sinaiticus und Cod. Curetonianus. Soeben in München erschienen.

lich Ephraems Commentar zum Diatessaron S. 51 zu Joh. 1. 3. S. 53 zu Joh. 1. 48, S. 54 zu Joh. 1. 5, S. 66 zu Joh. 1. 29, S. 68 zu Joh. 1, 32, S, 69 zu Joh. 1, 48, S, 70 zu Joh. 2, 3-5, S, 83 zu Joh. 3, 17, S. 87 zu Joh. 3, 34, 35, S. 88 zu Joh. 4, 11, 13, S. 96 zu Joh. 5, 14, S. 105 zu Joh. 6, 38, S. 106 zu Joh. 6, 44, S. 109 zu Joh. 6, 53, S. 125 zu Joh. 9, 4, S. 149 zu Joh. 12, 47, S. 156 zu Joh. 14, 16, S. 165 zu Joh. 16, 7, S. 175 zu Joh. 17, 11, S. 180 zu Joh. 18, 28 — ferner bezüglich Aphraates S. 56 zu Joh. 1. 11. S. 63 zu Joh. 1. 17. S. 87 zu Joh. 3. 34. 35. S. 145 zu Joh. 12, 28, S. 147 zu Joh. 12, 36, S. 186 zu Joh. 20, 13 endlich wegen des arabischen Diatessaron (ed. Ciasca) S. 70 zu Joh. 2. 11, S. 87 zu Joh. 4, 7, S. 102 zu Joh. 6, 15, S. 108 zu Joh. 6, 51, S. 117 zu Joh. 7, 37, S. 120 zu Joh. 8, 42, S. 125 zu Joh. 9. 4. S. 168 zu Joh. 16. 21. S. 171 zu Joh. 16. 33. S. 179 zu Joh. 17, 25, S. 181 zu Joh. 18, 28, S. 185 zu Joh. 19, 37, S. 196 zu Joh. 21, 6, S. 199 zu Joh. 21, 12,

Bezüglich der patristischen Literatur ist das in Heft I. 50 aufgestellte Programm zur Durchführung gelangt. Aus Clemens Rom., den Ignatianen, aus Barnabas, Hermas, Polycarp, Aristides, Justin, Tatian, Theophilus, Athenagoras, aus der Ep. ad Diognetum, aus dem Sendschreiben der gallischen Gemeinden, aus den pseudoclementinischen Homilien sind in Heft II. III. für die synoptischen Evangelien und in diesem Heft IV für das johanneische Evangelium die aufzufindenden Parallelen in einer Vollständigke it gesammelt und abgedruckt, wie es bis jetzt noch nirgends der Fall sein dürfte. Und wenn diese Vollständigkeit auch die Aufnahme solcher Evangelienparallelen nöthig machte, welche für die Evangelienkritik an sich belanglos sind, so ist dadurch gerade für das johanneische Evangelium bezüglich der Frage nach seiner Authenticität und der Zeit seiner Abfassung ein reiches Material gewonnen. Bei der Vergleichung der Schriftstellen von Irenaeus und Clemens Al. ab sind selbstverständlich nur solche Evangelienparallelen berücksichtigt worden, welche einigermassen interessante Textvarianten erkennen lassen. Aber auch hier ist die Zahl der revelanten Textabweichungen im Vergleich zu den synoptischen Varianten eine geringe. 1)

<sup>1)</sup> Selbstverständlich wird auf diesem Gebiete noch Manches zu erforschen sein. So z. B. für den Zusatz zu Joh. 3, 6: διότι ὁ θεός ἐστιν

Dasselbe gilt übrigens auch von der haeretischen Literatur (vgl. oben S. 24. 28—31. 65. 83), welche das johanneische Evangelium frühzeitig und allseitig ausnützte, ohne dass, wenige Ausnahmen abgerechnet, tendenziöse Textänderungen nachgewiesen werden könnten.

Wegen Berücksichtigung der apokryphischen und pseudepigraphischen Schriften vgl. im Vorstehenden S. 55 zu Joh. 1, 9 "The Rest of the Words of Baruch", S. 110 zu Joh. 6, 54. 55 die "Apocalypsis Mosis", S. 128 zu Joh. 10, 10 "The Testament of Abraham", S. 194 zu Joh. 21, 1—3 das Ev. Pseudo-Petri, S. 95 zu Joh. 5, 5. 8. 9, S. 135 zu Joh. 11, 39, S. 183 zu Joh. 19, 34 die "Acta Pilati", S. 96 zu Joh. 5, 14 die "Acta Pauli et Theclae", S. 113 zu Joh. 6, 63 die "Acta et Martyrium Matthaei", S. 167 zu Joh. 16, 13 "The doctrine of the Apostles", S. 4. 5 die Citate aus der Esra-Apokalypse, S. 9—11 die Citate aus den Testamentis XII patr. Von besonderem Interesse ist noch das Justin-Citat zu Joh. 11, 52 (S. 139 f.) aus einem christlichen Pseudo-Zacharias. 1)

πνεῦμα ζῶν (oben S. 79) notiert Harnack noch Nemesianus in den Sentent. episcop. LXXXVII. sentent. n. 5, Ambrosius de spiritu s. 3, 11, Cyprian etc. — Überhaupt wenn ich an einer Bibliothek sässe, würde mancher Mangel dieses Werkes vermieden, mancher Fund noch vermerkt sein. Es hätte lieber ein Anderer die Arbeit thun sollen!

<sup>1)</sup> Durch den oben auf S. 139 f. von mir gegebenen Nachweis, dass ein in alttestamentliche Form gekleidetes, mit einem Anklang an Joh. 11, 52 sowie an Διδ. IX, 4 versehenes längeres Citat, welches von Justin (Apol. I, 52) mit Bestimmtheit auf den Propheten Zacharias zurückgeführt wird, aber weder in dem alttestamentlichen Zachariasbuche, noch sonst bei einem alttestamentlichen Propheten so sich wiederfindet, wahrscheinlich aus einem altchristlichen Apokryphon stammt, dürfte das hinfällig werden, was Berendts in seinen eindringenden "Studien über Zacharias-Apokryphen und Zacharias-Legenden" (Leipzig 1895) S. 1 sagt, dass "nicht der geringste Rest dieses Buches, nicht einmal ein Citat aus demselben, auf uns gekommen zu sein scheint". Zu dem Charakter einer "Ζαχαρίου ἀποχάλυψις", deren Titel in dem "Verzeichniss der 60 kanonischen Bücher, abgedruckt bei Zahn, Gesch, des Neutestamentl. Kanons II, 1. S. 290-292, mit aufgeführt ist, würde der Inhalt jenes Zacharias-Citates bei Justin sehr wohl passen. Deshalb sei hier das ganze Citat abgedruckt: ποῖα δὲ μέλλουσιν οἱ λαοὶ τῶν Ἰουδαίων λέγειν καί ποιείν, όταν ίδωσιν αὐτὸν ἐν δόξη παραγενόμενον, διὰ Ζαχαρίου τοῦ

Von nicht geringer Bedeutung ist endlich auch die älteste kirchliche Liturgie geworden als Quelle der frühesten johanneischen Evangelienparallelen. Die in der  $\Delta \iota \delta \alpha \chi \dot{\eta}$  aufbewahrten liturgischen Abendmahlsgebete sind als die ältesten Zeugnisse für den kirchlichen Gebrauch des johanneischen Evangeliums oben S. 2-4 bereits gewürdigt worden. Es bedarf hier nur eines nochmaligen Hinweises darauf, sowie auf die Verwendung des johanneischen Evangeliums in der valentimianischen Taufformel. Vgl. oben S. 29. 35, sowie Heft II, 410 f. 448 ff.

Hiermit ist der Rückblick auf die Quellen, aus denen die vorstehend abgedruckten aussercanonischen Evangelienparallelen zu dem johanneischen Evangelium geschöpft sind, vollendet. Es genügt nur noch der Hinweis, dass — mit einer einzigen Ausnahme — nur solche Texte besprochen sind, zu denen in den bezeichneten Quellenschriften derartige Parallelen sich haben finden lassen. Die einzige Ausnahme, nämlich Joh. 13, 1 — Mt. 26, 17 — Mc. 14, 12, rechtfertigt sich durch sich selbst. 1)

Digitized by Google

προφήτου προφητευθέντα έλέχθη οὕτως έντελοῦμαι τοῖς τέσσαρσιν ἀνέμοις συνάξαι τὰ ἐσχορπισμένα τέχνα, ἐντελοῦμαι τῷ βορρῷ φέρειν καὶ τῷ νότψ μὴ προσκόπτειν. καὶ τότε ἐν Ἱερουσαλὴμ κοπετὸς μέγας, οὐ κοπετὸς στομάτων ἢ χειλέων, ἀλλὰ κοπετὸς καρδίας, καὶ οὐ μὴ σχίσωσιν αὐτῶν τὰ ἰμάτια, ἀλλὰ τὰς διανοίας. κόψονται φυλὴ πρὸς φυλήν, καὶ τότε ὄψονται εἰς ὅν ἐξεκέντησαν, καὶ ἐροῦσι· τί, κύριε, ἐπλάνησας ἡμᾶς ἀπὸ τῆς ὁδοῦ σου; ἡ δόξα, ἢν εὐλόγησαν οἱ πατέρες ἡμῶν, ἐγενήθη ἡμῖν εἰς ὄνειδος.

<sup>1)</sup> Graefe, dessen zustimmende Äusserung bezüglich der Identificierung von πρὸ (Joh. 13, 1) und πρώτη (Mt. 26, 17) aus den Theolog. Studien und Kritiken oben S. 150 Anm. abgedruckt ist, hat mir seitdem aus den von Julius Müller im Sommer 1868 über das johanneische Evangelium gehaltenen Vorlesungen nähere Mittheilungen gemacht. Nachdem J. Müller die Spuren der johanneischen Chronologie in der synoptischen Relation aufgezeigt, fuhr er fort, wie folgt: "Das sind die Spuren johanneischer Chronologien im Matthäus-Evangelium. Diese sind in der Überlieferung absichtslos erhalten, auch nachdem eine andere Chronologie der Leidenswoche sich gebildet hatte. Im Mt. steht der Vereinbarung mit Joh. nur entgegen. Jesus sei von den Jüngern wegen Anordnung des Passahmahles τῷ πρώτη τῶν ἀζύμων gefragt worden. Hier stand vielleicht in der aramäischen Urschrift ביוֹם מֶּרְשֵּרָמָה am Tage vor den מֹנְיעָם, dem 13. Nisan. Und dies ist vielleicht von den griechischen Übersetzern missverstanden. Dies Missverständniss ist begreiflich, da pro wirklich einigemal bezeichnet "das Erste". Wenn dies der Fall ist, so hat auch Mt. das Texte u. Untersuchungen X, 4. 14

Es ist mithin die Zahl der textlichen Beiträge zu einer revidierten und ergänzten Ausgabe von Tischendorfs Editio octava critica maior für das johanneische Evangelium nur eine mässige. Dagegen für die synoptischen Evangelien. und namentlich zu Anger's Synopsis evangeliorum Matthaei, Marci, Lucae, welches Werk mir die erste Anregung zu den patristischen Evangelienstudien gegeben hat, bieten Heft II. III. IV dieser "Aussercanonischen Paralleltexte" in dreifacher Hinsicht sehr wesentliche Ergänzungen, erstlich hinsichtlich des von Anger unberücksichtigt gelassenen johanneischen Evangeliums, zweitens durch Herbeiziehung der seit der im Jahre 1852 geschehenen Veröffentlichung iener Synopsis gemachten zahlreichen literärischen Funde, drittens durch eine weit grössere Ausdehnung des benützten patristischen Materials. Eine "Materialiensammlung" also, welche zu weiteren Forschungen anregen soll, wollen meine "Aussercanonischen Paralleltexte" sein, eine Materialiensammlung, wie sie fern von einer grossen Bibliothek zu ermöglichen ist.

"Auch die den Texten beigegebenen Erläuterungen und Untersuchungen möchte ich zunächst nur als Materialien zur Evangelienforschung betrachtet und somit ihnen einen abschliessenden Charakter nicht beigelegt wissen." So schrieb ich i. J. 1893, wie in Heft I, 155 zu lesen ist. Und ich hoffe, dass auch für denjenigen, der meinen evangelienkritischen Grundanschauungen widersprechen zu müssen meint, die vorliegenden Hefte mit den beiliegenden Untersuchungen, von denen selbstverständlich die längeren in der Regel auch die wichtigeren sind, Anregung genug erwachsen wird. Denn diese Untersuchungen bewegen sich nicht in theoretischen Reflexionen, sondern neben einigen neuen Aufstellungen vorzugsweise in sachlichen Vergleichungen, in literärischen und linguistischen Parallelen, welche für eine objektive Forschung niemals ganz ohne Bedeutung sind.

Freilich bezüglich des johanneischen Evangeliums sind wie die aussercanonischen Texte an Zahl und Bedeutung, so



Abendmahl am 13. Nisan, und nur die nichtapostolischen Evangelien verlegen es auf den Abend des 14. Nisan." Ob "aramäisch" oder "hebräisch" ist bei dieser Frage irrelevant, da auch im nachcanonischen Hebräisch prosowohl  $\pi \varrho \acute{o}$  als auch  $\pi \varrho \acute{o} \tau \sigma \varsigma$  bedeutet. Vgl. Heft III, 618.

auch nothwendiger Weise die beigegebenen Untersuchungen an Ausdehnung und Tragweite geringer als bezüglich der synoptischen Evangelien. Während für die Texte und Untersuchungen über Mc., Mt. c. 3 ff., Lc. c. 3 ff. Heft II mit 456 Seiten und Heft III mit 847 Seiten erforderlich waren, wozu noch Heft V mit ca. 300 Seiten für das Kindheitsevangelium (Lc. 1. 1, Mt. 1. 2) kommen wird, genügt für das johanneische Evangelium dieses Heft IV mit ca. 230 Seiten. Der Schwerpunkt des gegenwärtigen Heftes liegt daher nicht in den aussercanonischen Texten und angefügten Einzeluntersuchungen, sondern in den zusammenfassenden Einleitungsparagraphen und in diesem gegenwärtigen Rückblick, welcher die Ergebnisse der Untersuchungen herausstellen soll.

Wenn wir das Verhältniss der johanneischen Untersuchungen zu der synoptischen Evangelienforschung ins Auge fassen, so zeigt sich deutlich, dass dasjenige Moment, welches der synoptischen Textkritik eine so einzigartige Bedeutung verleiht, nämlich die Verbindung der Textkritik mit der Quellenkritik, bei dem johanneischen Evangelium völlig ausser Betracht bleibt. Das johanneische Evangelium ist eben sich selbst Quelle. Dagegen hinter den synoptischen Evangelien liegt eine in der Textüberlieferung nachwirkende vorcanonische Hauptquelle. Wäre dem nicht so. woher denn diese eminente Verschiedenheit zwischen der verhältnissmässig so einfachen johanneischen und der so auffallend bunten synoptischen Textüberlieferung? Woher die Buntheit der Texte auch in denjenigen synoptischen Partien, für welche nur ein einziger Referent vorhanden ist? Man vgl. Heft II. 57 ff. 63—161, 185—203, 217—223, 227—234, 251—254, 263— 268. 270-281. 285 f. 289-298. 299-318. 329-331. 381-393. 398-434. Heft III, 10-13. 68 f. 71 f. 83 f. 94-96. 169-171. 174-177. 191-196. 217-226. 243-246. 259 f, 291 f. 316-320. 331 ff. 346-353. 361-364. 386-386-390. 393-397. 412-414. 419-134. 436 f. 446-456. 465-470. 476 f. 478-488. 515-520. 536-540. 557 f. 591-596. 598 f. 603-605. 620-626. 669-681. 690-692. 701-710. 715-718. 721-723. 732-737. 740 f. 744 f. 767-798. 800-814. In den hier besprochenen synoptischen Partien (Mt. 3, 14, 16; 5, 5, 7, 8, 10, 14, 16, 17, 19, 20, 22, 27, 28. 33-36. 41. 47; 6, 1-8. 14. 16-18. 34; 7, 6, 15. 16a. 20; 14\*

9. 28. 29; 10. 5. 6. 8b. 16b. 23. 41. 42. 42; 11, 28-30; 12, 5. 6. 36. 37: 13. 24-30. 36-43. 44-52: 16. 17-19. 27: 18. 10. 14. 16. 16. 19. 20: 20. 1-16: 21. 43: 22. 11-13. 14: 23. 2. 3. 5. 7. 8.  $10 = 10.9.15.18.19.22.32:24:10^{2}.12.24.30.31^{2}:25$ 1-10, 31-46; 26, 52, 53; 28, 16, 18, 19b; Mc, 4, 26-28, 34; 9, 48-50°: 11, 25; 17, 20; Lc. 3, 10, 12, 13-15; 6, 25, 27°, 28°, 33, 37b, 38: 9: 55, 56, 61, 62: 10, 1, 18, 19, 20, 28, 29, 30-42: 11, 1. 5-8, 28, 53, 54; 12, 14-20, 36°, 37°, 47-50; 13, 6-9, 31. 32. 33; 14, 8-10. 28. 29. 33; 15, 6-30; 16, 9. 10. 12. 14. 15. 20-31: 17, 8, 10-18, 21, 34: 18, 1-8, 12, 14: 19, 2, 5, 8-10. 40-44; 20, 34; 21, 24b, 28, 34-36; 22, 15-18, 29, 30a, 31, 32. 43. 44: 23. 2. 5—12. 18a. 27—29. 34a. 39—43. 46a. 48: 24. 13— 51) ist die Mannigfaltigkeit der Texte und der Reichthum an interessanten Varianten nur um weniges geringer als in denjenigen synoptischen Perikopen, in denen zwei oder drei Referenten zusammentreffen, jedenfalls viel grösser als man - etwa mit Ausnahme von Joh. 3, 5, wozu die Bemerkung oben S. 76 zu vergleichen ist - irgendwo im johanneischen Evangelium wahrnehmen kann.

Bei näherer Vergleichung findet man, dass der Unterschied zwischen der synoptischen und johanneischen Textüberlieferung

in zahlreichen interessanten Wortvarianten,

in häufigen kleineren aussercanonischen Textbestandtheilen,

in völlig aussercanonischen Texten (Agrapha) auf Seiten der Synopse gegenüber Johannes besonders stark hervortritt.

Die Menge und die Art der synoptischen Wortvarianten ist eine einzigartige literärische Erscheinung. Als ich zu Lebzeiten des Prof. Delitzsch mit diesem Kenner der semitischen Sprachen, dem Verfasser des vorzüglichen hebräischen Neuen Testamentes, das von mir angelegte Verzeichniss der synoptischen Wortvarianten, welches ich ihm vorher übersendet hatte, mit Bezug auf die von mir beigegebenen hebräischen Lösungen durchsprach, betrug die Zahl dieser einigermassen wichtigen Wortvarianten anderthalb Tausend. Seitdem sind durch fortgesetzte Forschungen und Vergleichungen meinerseits noch viele andere Varianten dieser Art hinzugekommen, und noch immer treten, wie z. B. durch Nestle's Forschungen (vgl. namentlich

Theol. Studien und Kritiken 1896. I. S. 102-113) neue Wortvarianten, welche zur Untersuchung reizen, hinzu, sodass die Zahl dieser Wortvarianten gewiss stark bis ins dritte Tausend hinein angewachsen sein dürfte. Dagegen im johanneischen Evangelium möchte die Zahl ähnlicher Wortvarianten (wie z. B. λαμβάνειν = δέγεσθαι = παραδέγεσθαι, vgl. S. 56 zu Joh. 1, 11.S. 100 zu Joh. 5. 43: λέγειν = λαλείν. vgl. S. 80 zu Joh. 3. 8:  $\dot{\alpha}\nu\dot{\epsilon}\rho\gamma\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = \dot{\alpha}\pi\iota\dot{\epsilon}\nu\alpha\iota$ , vgl. S. 112 zu Joh. 6. 62:  $\vartheta\dot{\nu}\rho\alpha = \pi\dot{\nu}\lambda\eta$ . vgl. S. 127 zu Joh. 10, 7:  $\hat{\epsilon}\rho\omega\tau\tilde{a}\nu=\pi\alpha\rho\alpha\kappa\alpha\lambda\epsilon l\nu$ , vgl. S. 156 zu Joh. 14. 16: ωσα = χαισός, vgl. S. 164 zu Joh. 16. 2: χόσμος = alóv. vgl. S. 166 zu Joh. 16, 11;  $\gamma \omega \rho \epsilon t \nu = \beta \alpha \sigma \tau \dot{\alpha} \zeta \epsilon \iota \nu$ , vgl. S. 167 zu Joh. 16, 12) wohl kaum auf das erste Hundert sich be-Diese geringe Zahl johanneischer Wortvarianten ist derart, wie sie bei jedem Schriftsteller sich findet. Sicherlich ist auch in den synoptischen Evangelien eine ähnliche Zahl von Wortvarianten - wie im johanneischen Evangelium und wie bei anderen beliebigen Schriftstellern — durch Schuld der Abschreiber entstanden oder auch auf Rechnung der citierenden Autoren zu setzen. Mit Rücksicht hierauf habe ich zu wiederholten Malen (vgl. das erste Mal in Heft I, 155) die Hälfte der von mir als Übersetzungsvarianten in Anspruch genommenen Wortvarianten als "werthlose Synonyma" preisgegeben. Obwohl diese Rechnung viel zu hoch gegriffen ist, so würde auch nach Reduktion der Übersetzungsvarianten auf die Hälfte das bunte Bild der synoptischen Textüberlieferung in markantester Weise von der johanneischen Textüberlieferung sich abheben. Mithin schon in Rücksicht auf ihre Zahl bilden die synonymen Wortvarianten in den synoptischen Evangelientexten eine Erscheinung. welche weder durch die gegenseitige Einwirkung der synoptischen Parallelen auf einander, noch durch die Fehler und Eigenmächtigkeit der Abschreiber, noch durch die Nachlässigkeiten und Freiheiten der citierenden Schriftsteller sich genügend erklären lässt. namentlich aber gegenüber dem an solchen synonymen Wortvarianten verhältnissmässig armen johanneischen Evangelium als ein zur Forschung reizendes Räthsel in die Augen springt.

Noch mehr aber nöthigt der Charakter und die Art dieser Varianten zu einer eindringenden Untersuchung des Sachverhaltes. Wortvarianten wie παθών = δεδιωγμένος (Heft II, 65 ff.), ἐπ τοῦ πονηροῦ = ἐπ τοῦ διαβόλου (II, 98), ἐνδεδυμένος

 $= \mathring{\eta} u \omega \iota \varepsilon \sigma u \acute{\varepsilon} v \circ c = \pi \varepsilon \sigma \iota \beta \varepsilon \beta \lambda \eta u \acute{\varepsilon} v \circ c$  (II. 112).  $\varkappa \acute{\omega} \delta \iota \circ v = \delta \circ o \acute{\alpha} = 0$ δέομα = ενδυμα ποοβάτων (ΙΙ, 112), απέραιος = απλούστατος =  $\tilde{a}xaxo\varsigma$  (II. 124),  $\tilde{\epsilon}\omega\varsigma$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$   $\tilde{\epsilon}\mu\tilde{\eta}\varsigma$   $\pi\alpha\rho ovol\alpha\varsigma$  = donec venero = ξως αν ξλθω (ΙΙ, 126), ταπεινός τη καρδία = ταπεινόφρων (II. 136),  $\eta \sigma \dot{\nu} \gamma \iota \sigma c = \dot{\eta} \sigma \upsilon \gamma \sigma c = \dot{\epsilon} \pi \iota \epsilon \iota \varkappa \dot{\eta} c = \epsilon lon \nu \iota \varkappa \dot{\sigma} c$  (II. 136).  $\hat{\epsilon}\lambda \alpha \phi \rho \dot{\phi} c = \hat{\alpha} \beta \alpha \rho \dot{\eta} c = \hat{\epsilon} \dot{\nu} \beta \dot{\alpha} \sigma \tau \alpha \chi \tau \sigma c$  (II. 138). ζιζάνια = χαχὸν σπέρμα (ΙΙ, 150), άθετείν = παραβαίνειν (ΙΙ, 165), δίχαιον είναι =  $\partial \omega \epsilon i \lambda \epsilon i \nu$  (II. 276),  $\tau \epsilon \lambda \epsilon i o \tilde{\nu} \nu = \pi \lambda \eta o o \tilde{\nu} \nu = \partial \nu \alpha \pi \lambda \eta o o \tilde{\nu} \nu =$ ανακεφαλαιούν (II, 278: III, 285), κολοβούν = συντέμνειν (II. 287):  $\delta \acute{a} c = \lambda \alpha \mu \pi \acute{a} c$  (II. 301).  $\lambda \lambda \eta \rho \rho \nu \rho \nu \epsilon l \nu = accipere = perci$ pere = possidere =  $\ddot{\epsilon} \gamma \epsilon \iota \nu = \dot{\epsilon} \pi \iota \lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota = \dot{\alpha} \pi \sigma \lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$ =  $\lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \epsilon \nu$  (II, 309; III, 494, 512),  $\delta \dot{\alpha} = \tau \rho \nu \phi \dot{\eta}$  (III, 32).  $\dot{\epsilon} \gamma \vartheta_0 \alpha \dot{\epsilon} \nu = \dot{\epsilon} \pi \eta_0 \epsilon \dot{\alpha} \zeta \epsilon i \nu = \delta_i \dot{\omega} \kappa \epsilon_i \nu \quad (III, 74), \quad \pi \alpha \dot{\epsilon} \epsilon_i \nu = \tau \dot{\nu} \pi \tau \epsilon_i \nu$  $= \delta \alpha \pi l \zeta \epsilon i v = \delta \alpha \pi i \sigma \mu \alpha \delta i \delta \delta \nu \alpha i (III, 76), παρέγειν = παρατεί$ νειν = παρατιθέναι = στρέφειν (ΙΙΙ, 76), γιτών = ωμοφόριον(corrumpiert:  $\mu \alpha \varphi \delta \rho \iota o \nu$ ) (III, 77),  $\beta \rho \delta \gamma \varepsilon \iota \nu = \psi \varepsilon \tau \delta \nu$   $\pi \alpha \rho \delta \gamma \varepsilon \iota \nu =$ ύετον φέρειν (III, 90), ολατίρμων = ευσπλαγγνος = γοηστός (III. 93).  $\beta \dot{\phi} \theta v v \phi c = \beta \dot{\phi} \theta \phi \phi c = \beta \dot{\alpha} \rho \alpha \theta \phi \phi \phi \phi$  (III. 99).  $\gamma \dot{v} v \epsilon \sigma \theta \alpha \dot{v} \phi c$ = γίνεσθαι καθώς = ομοιον γίνεσθαι = μιμετσθαι = μιμητήν γίνεσθαι (III, 87), φροντίς = μέριμνα (III, 132), νο $\tilde{v}_{c}$  = χαρδία (III, 132. 332),  $\tau i \approx \rho \delta o \varsigma = \tau i \delta \phi \epsilon \lambda o \varsigma = \tau i \omega \phi \epsilon \lambda \epsilon t$  etc. (III, 152). πεοιποιείσθαι = πεοδαίνειν (III, 152), δύναμις = δόξα (III, 157).ξτερον γίνεσθαι  $= \mathring{\alpha}\lambda\lambda$ οιοῦσθαι  $= \mu$ εταμορφοῦσθαι (III, 160). στοέφεσθαι = βλέπειν (ΙΙΙ, 176), ἄξιος = νίος = τέχνον (ΙΙΙ, 182). γοῦς = χονιορτός (ΙΙΙ, 185), δύναμις = στρατιά (ΙΙΙ, 193),ευγαριστείν = έξομολογείσθαι (ΙΙΙ, 198), κενός = σγολάζων (ΙΙΙ, 259),  $\pi \epsilon \rho i \alpha \lambda \lambda \dot{\eta} \varsigma = \dot{\omega} \rho \alpha loc$  (III, 275),  $\dot{\epsilon} \delta \dot{\epsilon} \sigma \mu \alpha \tau \alpha = \tau \rho o \phi \alpha l = ci$ baria = cibus = frumentum = σιτομέτριον (III, 342), διγάζειν= διαμερίζειν = γωρίζειν (ΙΙΙ, 355), πειραθήναι = δοῦναι έργασίαν (III, 358),  $\dot{\alpha}\gamma\omega\nu\dot{\iota}\zeta\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = \beta\iota\dot{\alpha}\zeta\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = \sigma\pi\sigma\nu\dot{\delta}\dot{\alpha}\zeta\epsilon\iota\nu$  (III, 367),  $\beta\iota\dot{\alpha}$ -(III, 384),  $\nu \acute{o} \tau o \varsigma = \mu \epsilon \sigma \eta \mu \beta \rho i \alpha = \vartheta \acute{a} \lambda \alpha \sigma \sigma \alpha$  (III, 384),  $\acute{a} \rho \gamma \alpha i \sigma \varsigma =$ πρῶτος (III, 425 ff.), αἴτιος = ἄνθρωπος δι' οὖ ἔρχεται (III,458),  $\pi \acute{o} \rho \rho \omega \vartheta \varepsilon \nu = \dot{\varepsilon} \varkappa \ \delta \iota \alpha \sigma \tau \acute{\eta} \mu \alpha \tau \sigma \varsigma \ (III, 467), \zeta \omega \sigma \sigma \nu \varepsilon \iota \nu = \pi \varepsilon$ ριποιείσθαι = σώζειν (ΙΙΙ, 475), τί με λέγεις = μή με λέγε = τί με ερωτάς (ΙΙΙ, 496), μερίζειν = διαδιδόναι = ψωμίζειν = διδόναι (III, 521), ξαυτόν = την ψυχην αὐτοῦ (III, 319. 585.667), γαζοφυλάκιον = κορβανᾶς (ΙΙΙ, 567), ἔλευσις = παρουσία (III, 574), σώζειν = χτήσασθαι = αναχτήσασθαι = αναχτί-

 $\sigma \alpha \sigma \theta \alpha \iota = \zeta \omega \sigma \sigma \nu \epsilon \iota \nu = \pi \epsilon \sigma \iota \pi \sigma \iota \epsilon \iota \sigma \theta \alpha \iota \quad (III. 586, 476), \quad \pi \alpha \nu \iota c =$  $\vec{\omega}\delta i\nu$  (III, 604),  $\vec{\alpha}\pi\lambda\omega\mu\alpha = \vec{\epsilon}\nu\delta\nu\mu\alpha = \varkappa\alpha\tau\alpha\pi\dot{\epsilon}\tau\alpha\sigma\mu\alpha$  (III, 740), έργεσθαι = αναβαίνειν (III, 806), ενώπιον αντῶν = ορώντων  $a\dot{v}\tilde{v}\tilde{\omega}v$  (III, 789),  $\dot{\epsilon}x'$   $\ddot{o}\psi\epsilon\iota$   $a\dot{v}\tilde{v}\tilde{\omega}v=\dot{\epsilon}x'$   $\ddot{o}\psi\epsilon\sigma\iota\nu$   $a\dot{v}\tilde{v}\tilde{\omega}v=$ βλεπόντων αὐτῶν (III, 806) —, solche Varianten, wie sie durch beliebige Beispiele aus Heft II. III noch in grösster Zahl vermehrt werden könnten, sind im johanneischen Evangelium unerhört, finden sich aber auch bei keinem original griechischen Schriftsteller - weder in der kirchlichen noch in der profanen Literatur — in solchen Massen wieder. Ähnlichen Erscheinungen begegnet man aber in Versionen, wenn nämlich ein Literaturerzeugniss mehrfache Übersetzungen in eine fremde Sprache von verschiedenen Händen erfahren hat. So hieten die altlateinischen Versionen der canonischen Evangelien ein ganz ähnliches buntes Bild lateinischer Übersetzungsvarianten, welche auf die gemeinsamen griechischen Grundwörter zurückweisen. Noch näher aber liegt das Beispiel der alttestamentlichen Übersetzungen der Septuaginta und ihrer Tochterversionen eines Aquila, Symmachus, Theodotion, wie sie namentlich in der Hexapla des Origenes theilweise uns aufbewahrt sind. Heft I. 58. Selbst wenn die patristische Überlieferung Nichts davon zu erzählen wüsste, dass das ursprüngliche Evangelium des Matthäus Εβοαίδι διαλέκτω geschrieben und in mannigfaltigster Weise. ως ην δυνατός εχαστος, übersetzt worden sei, würde es die erste Pflicht einer ernsten wissenschaftlichen Forschung gewesen sein, aus der Menge der synoptischen Wortvarianten bei ihrer frappanten Ähnlichkeit mit den Septuaginta-Varianten den hebräischen Grundwörtern nachzuspüren und den semitischen Quellentext annähernd herauszustellen. Und es ist erstaunlich, dass bis jetzt noch von Niemandem der ernstliche Versuch unternommen worden ist, dieser ersten Pflicht der synoptischen Evangelienforschung in durchgreifender Weise zu genügen. Freilich hätte eine möglichst vollständige Sammlung der synoptischen Paralleltexte, wie ich sie in Heft II. III zu bieten versucht habe, und damit eine klare Übersicht über die Menge der synoptischen Übersetzungsvarianten vorausgegangen sein müssen. Auch an dieser Vorarbeit hat es bis jetzt gefehlt. Die synoptische Evangelien kritik hat sich vielfach in tendenziöse Irrwege verloren und hat luftige Gebäude errichtet, ohne erst den Untergrund zu prüfen und ohne vorher das gesammte Baumaterial herbeizuschaffen. Nur mit grosser Schwierigkeit bricht sich diese Erkenntniss über die bisherigen Versäumnisse Bahn.

Wenn Wellhausen in seiner Abhandlung: "Der syrische Evangelienpalimpsest vom Sinai" die Forderung aufstellt: "Wer die Reden Jesu wissenschaftlich erklären will. muss im Stande sein, sie nöthigenfalls in die Sprache zurückzuübersetzen, die Jesus gebraucht hat" - so ist dies ein Symptom der richtigen Erkenntniss. Freilich ist die Forderung, welche dabei nothwendiger Weise miterfüllt werden muss, die Zurückführung der Wortvarianten auf den vorauszusetzenden semitischen Quellentext, von Wellhausen nicht berücksichtigt. Und doch bieten gerade diese Wortvarianten der griechisch-synoptischen Texte fast das einzige Mittel, dasienige semitische Idiom, in welchem die synoptische Grundschrift verfasst gewesen sein muss, auf wahrhaft wissenschaftliche Weise festzustellen, gleichzeitig aber auch die Ausdehnung dieser Grundschrift zu erforschen und sich endgiltig davon zu überzeugen, ob diese Grundschrift wirklich nur die Reden Jesu (λόγια im strengeren Sinne) enthalten habe. oder ob nicht in derselben eine Geschichte des Wirkens und der Reden Jesu vorgelegen habe, sodass, bei Rücktibersetzung des Ausdrucks  $\lambda \acute{o} \gamma \iota \alpha = \lambda \acute{o} \gamma o \iota = \text{res gestae} = \text{histo-}$ ria = דברים, als ursprünglicher Titel der synoptischen Grundschrift die Bezeichnung דברי ישרע = res gestae, historia Jesu. vorauszusetzen wäre. Vgl. Heft III, 811 f. I, 64-83. III, 25 f.,

Dafür dass die Forschung nach dem semitischen Grundtexte sich nicht blos auf die Reden Jesu zu erstrecken habe, sondern auf den Gesammt-Tenor der synoptischen Evangelientberlieferung ausgedehnt werden müsse, spricht die Wahrnehmung, dass der Reichthum an griechischen Worten und Übersetzungsvarianten keineswegs auf die synoptischen Jesusreden beschränkt ist. Auch die grösseren Übersetzungsfragmente völlig aussercanonischen Sprachcharakters, wie ich solche bereits in den Agrapha S. 66 ff. vorgeführt und besprochen habe, bieten ebensowohl zu den Reden Jesu (zu Mt. 25, 35. 36 vgl.

Heft II, 311 ff., zu Lc. 14, 8—11 vgl. Heft III, 393 ff.), als auch zu den Berichten über die Thaten Jesu (zu Lc. 5, 24. 25 = Mt. 9, 6. 7 = Mc. 2, 11. 12) instruktive Parallelen, wie solche zum johanneischen Evangelium in keiner Weise beizubringen sind.

Im Unterschiede von dem originalen johanneischen Evangelinm zeigt sich die Abhängigkeit der segundären synoptischen Darstellungen von der gemeinsamen Hauptquelle ferner in zahlreichen kleinen aussercanonischen Textbestandtheilen. welche theils in den Handschriften, theils in den patristischen Citaten uns entgegentreten. Ein Verzeichniss derartiger Textbestandtheile, mit welchen namentlich der Cod. Bezae fiber den canonischen Text hinausragt, habe ich Agrapha S. 31 f. gegeben. Dieselben legitimieren sich nach Inhalt und Form als archaistische echte Reste der synoptischen Grundschrift. Vgl. Heft II. 82 ff., 124 ff., 299 f., Heft III, 10 ff., 108 f., 169 f., 187 ff., 227 f., 363 f., 429 f., 448 ff., 734 f., 736 f. Ähnliche aussercanonische Textbestandtheile finden sich auch in anderen Quellen, so im Syr. Cur. zu Lc. 9, 56 vgl. Heft III, 170, zu Lc. 11, 1 vgl. Heft III, 224, zu Lc. 23, 48 vgl. Heft III, 744 ff. Bei der Forschung bezüglich der synoptischen Grundschrift ist es von höchster Bedeutung, auch diese archaistischen aussercanonischen Textreste zu untersuchen. Ganz anders verhält es sich bei dem johanneischen Evangelium. Auch hier finden sich zwar einige aussercanonische Textbestandtheile. Man vgl. oben zu Joh. 1, 48 S. 69, zu Joh. 2, 3-5 S. 70. zu Joh. 3, 6 S. 79. zu Joh. 4, 24 S. 92. zu Joh. 5, 14 S. 96. zu Joh. 5, 23 S, 98, zu Joh. 10, 14 S, 131, zu Joh. 11, 54 S, 140 f., zu Joh. 16, 32 S. 170, zu Joh. 21, 8 S. 199. Aber nur einige wenige dieser aussercanonischen Zusätze sind als echte Reste des johanneischen Textes zu erkennen, so der Zusatz filio suo zu Joh. 3. 34. das αλλω zu Joh. 21, 8. Von grossem Werthe zeigt sich der Zusatz Σαμφουρείν zu Joh. 11, 54 im Codex Bezae; aber dieser Zusatz repraesentiert sicher nur einen redaktionellen Eingriff, welchen der Redaktor des dem Cod. D und seinen Trabanten vorausgegangenen Archetypus sich erlaubt hat. Für die Deutung eines dunkeln Punktes in der grossen Apologie Justins erweist sich die aussercanonische Textgestalt des Syr. Cur. zu Joh. 4, 24 als wichtig; aber der dort befindliche Zusatz ist sicher apokryph. Im Übrigen stammen die erwähnten aussercanonischen Textbestandtheile im johanneischen Evangelium vorzugsweise aus

späterer Zeit und finden sich namentlich bei Schriftstellern wie Epiphanius, Ephraem Syr., — ein Symptom ihres secundären Charakters.

Ganz ähnlich verhält es sich mit denjenigen aussercanonischen Texten, welche man johanneische Agrapha nennen könnte. In dem Jahre 1889 schrieb ich (Agrapha S. 25): "Auch finden sich — und das ist besonders wichtig — keine aussercanonischen Herrenworte mit johanneischem Sprachcharakter, oder, was dasselbe sagen will: es gibt keine johanneischen Agrapha." Seit jener Zeit sind mir ungesucht noch manche Agrapha synoptischen Sprachcharakters und auch einige Citate in die Hände gefallen, die man johanneische Agrapha nennen könnte. Ich gebe hier das Verzeichniss der letzteren mit Rückbezugnahme auf obige Texte.

Petrus Siculus: διότι γέγραπται έγω είμι τὸ ὕδωρ τὸ ζῶν. S. 88.

Epiphanius: καὶ ὁ πατὴρ καλεί ον θέλει πρὸς τὸν υίόν.1)

Epiphanius: ἐγέννησάς με, φησί, πάτεο. S. 120.

Epiphanius: ὁ γινώσκων έμὲ γινώσκει τὸν πατέρα. S. 155. Epiphanius: πάτερ, δὸς αὐτοις ζωὴν ἔγειν ἐν ἑαυτοις. S. 171.

Epiphanius: δότε μοι πιείν. S. 182.

Man erkennt aber sofort, dass diese wenigen johanneischen Agrapha, welche hauptsächlich auf Epiphanius zurückzuführen sind, mit jenen ältesten Agrapha synoptischen Charakters, für welche Clemens Rom., Polycarp, Justin, die clementinischen Homilien, Clemens Al., Origenes u. A., wie auch der Cod. Bezae, als Bürgen dienen, nimmermehr in Concurrenz treten können, Es sind freie Weiterbildungen johanneischer Grundgedanken aus sehr später Zeit, niemals aber archaistische Textreste. Auch nach dieser Seite legt also das johanneische Evangelium Zeugniss ab für diejenige synoptische Quellenkritik, welche die vorcanonische Quellenschrift wie in den zahllosen Wortvarianten, so in den aussercanonischen Textresten kleineren und grösseren Umfangs nachwirkend erkennen lehrt.<sup>2</sup>)



<sup>1)</sup> Vgl. Epiph. Haer. LXIX, 58. p. 782 C.

<sup>2)</sup> Von befreundeter Seite bin ich aufgefordert worden, versuchsweise einmal den Text der λόγια (= τως τως) einfach zusammendrucken zu

Das Verhältniss der johanneischen Evangelienforschung zu der synoptischen Quellenkritik kann man sonach in folgender Weise formulieren: Das johanneische Evangelium mit seiner Textgeschichte ist ein negativer Beweis für das Vorhandengewesensein einer vorcanonischen (semitischen) Grundschrift der synoptischen Evangelien und ihrer aussercanonischen Parallelen.

Zugleich aber berührt sich das johanneische Evangelium auch in positiver Weise mit der synoptischen Evangelienforschung nach einer anderen Seite. Bereits in meiner Schrift: "Das Formålprinzip des Protestantismus" (1876) habe ich S. 60 f. darauf hingewiesen, dass alle Versuche zur Herstellung einer evangelischen Synopse, welche das auf das Gruppensystem kunstvoll aufgebaute erste canonische Evangelium zur Grundlage nehmen, scheitern müssen. Ich habe mich zu der Anschauung Storrs bekannt, dass das erste canonische Evangelium bezüglich der evangelistischen Pragmatik als eine Klasse von Evangelien für sich zu nehmen sei, dass dagegen Mc., Lc. und Joh. als die eigentlichen Synoptiker zu betrachten seien. Von dieser Anschauung ausgehend, habe ich damals das Manuscript einer "Historisch-kritischen Synopse der Evangelien des Marcus, Lucas und Johannes" (vgl. die Ankündigung

lassen in der Art, wie es Heft III, 676 ff. mit dem Abendmahlsbericht geschehen ist. Der verehrte academische Lehrer, dem ich diese Aufforderung verdanke, fügt hinzu; "Es kann ja ganz problematisch gelassen werden; aber es würde mehr Eindruck machen." Ich bemerke dazu, dass ich bereits vor 20 Jahren eine Zusammenstellung der λόγια in diesem Sinne angefertigt habe, wegen des Drucks derselben auch bereits mit einer namhaften Verlagsbuchhandlung in Verbindung getreten war. Jedoch bereue ich es in keiner Weise, damals freiwillig von diesem Unternehmen zurückgetreten zu sein; denn seitdem ist das Material durch die angestellten Forschungen bedeutend vermehrt. Sollte es noch dazu kommen, dass ich jene Arbeit wieder aufnähme, so würde neben dem griechischen Texte und seinen Varianten auch der muthmassliche hebräische Text zu geben sein. Dass die ג'יני השרב hebräisch geschrieben gewesen seien, davon bin ich auch nach dem Einblick in die verdienstliche Arbeit von Arnold Meyer: "Jesu Muttersprache. Das galiläische Aramäisch in seiner Bedeutung für die Erklärung der Reden Jesu und der Evangelien überhaupt" (Freiburg i. B. und Leipzig 1896) mehr denn ie überzeugt.

auf S. 61 und in der Einleitung des "Formalprinzips) ausgearbeitet. Gleichwohl habe ich jenes Manuscript bis heute gleichfalls zurückgestellt, weil ich mit B. Weiss der Überzengung geworden bin, dass erst die Frage nach der synoptischen Quellenschrift bereinigt sein muss. bevor eine wahrhaft wissenschaftliche Synopse der Evangelien entstehen kann. In \$ 2 dieses Heftes habe ich "die Composition des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην" besprochen und darin die Quintessenz meiner Anschauung bezüglich einer evangelischen Synopse niedergelegt. Vielleicht lesen sich die S. 41-48 gegebenen Darlegungen, welche eine pragmatische Analyse des iohanneischen Evangeliums enthalten, wie rasch hingeworfene Apercüs. Aber ich glaube versichern zu dürfen, dass darin der Schlüssel zu einer evangelischen Synopse des Johannes. Marcus und Lucas dargereicht ist und dass die damit gegebenen pragmatischen Gesichtspunkte auf langjähriger und gründlicher Beschäftigung mit der johanneischen Frage beruhen. Hiernach erscheint das johanneische Evangelium als eine Reihe von Ergänzungsfragmenten zu dem von Lc. (und Mc.) am besten erhaltenen ursprünglichen Tenor der synoptischen Relation

Diese Erkenntniss würde jedoch einen nur geringen Werth besitzen, wenn das johanneische Evangelium als das apokryphe Produkt eines Anonymus aus dem zweiten Jahrhundert zu betrachten wäre. Aber eben in dieser Erkenntniss liegt zugleich ein mächtiger innerer Beweis für die apostolische Authenticität des vierten Evangeliums, da nur ein Augen- und Ohrenzeuge auf diese — im Evangelium keineswegs ostentativ auftretende, demselben vielmehr latent zu Grunde liegende — Idee gekommen sein würde, mit solchen Ergänzungsfragmenten sich zu begnügen, und da nur ein Augen- und Ohrenzeuge im Stande sein konnte, derartige Ergänzungsfragmente in einer so ergiebigen und zugleich tendenzlosen Weise zu geben. Mit diesem inneren Selbstzeugniss stimmt nun die äussere Bezeugung in der Urkirche überein.

Die Ergebnisse für die Authenticität des johanneischen Evangeliums (vgl. § 1: die älteste Bezeugung des εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην) sind gewonnen worden durch genaueste Ver-

gleichung der urchristlichen Literatur in einer Vollständigkeit, welche manche neue Einblicke gewährt, namentlich aber durch eingehende Berücksichtigung der bis ins erste Jahrhundert zurückzudatierenden ältesten Abendmahlsliturgie, welche durch den wichtigsten aller literärischen Funde der Neuzeit, durch die Wiederentdeckung der Διδαχή τῶν δώδεκα ἀποστόλων, uns zugänglich gemacht worden ist. Vgl. oben S. 2 ff. Durch den Nachweis, dass das johanneische Evangelium bereits im ersten Jahrhundert kirchliche Geltung besessen und liturgische Verwendung gefunden hat, ist die apostolische Authenticität und die johanneische Abfassung dieser einzigartigen Evangelienschrift in Übereinstimmung mit ihrem eigenen inneren Selbstzeugniss in ein neues Licht gerückt.

Wie wichtig ist es aber für die gesammte Theologie, mit Freudigkeit bekennen zu dürfen, dass wir in dem vierten canonischen Evangelium das originale Werk eines Urapostels besitzen! Wie wichtig ist dieser Besitz, zumal da das Werk des anderen Urapostels, die von Matthäus verfassten בְּבֶרֵי וְשׁרָּבְּ im Original verloren gegangen sind und nur in secundären Bearbeitungen noch fortleben!

Nur an Einem Punkte, welcher für die gesammte theologische und speciell christologische Grundauffassung von entscheidender Bedeutung ist, sei Dies zum Schlusse nachgewiesen. Auf Grund der oben S. 57—60 zu Joh. 1, 13 gegebenen Belege steht es ausser Zweifel, dass in Joh. 1, 13 der canonische Text eine spätere corrumpierte Textgestalt darstellt. Der ursprüngliche, von Justin, Irenaeus, Tertullian, Ambrosius, Augustinus u. A. gekannte, Text lautete:

ος οὐκ ἐξ αίματων οὐδὲ ἐκ θελήματος σαρκὸς οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρός, ἀλλ' ἐκ θεοῦ ἐγεννήθη, und enthielt mithin nichts weniger und nichts mehr als eine exakte Aussage über die vaterlose Geburt Jesu.¹) Wäre das johanneische Evangelium das apokryphe Produkt eines Anonymus aus dem zweiten Jahrhundert, so hätte diese Aussage

<sup>1)</sup> Noch deutlicher wird Solches hervortreten, wenn im nächsten Hefte das Verhältniss des johanneischen Prologs zur vorcanonischen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums zur Erörterung gelangt.

ein kirchengeschichtliches Interesse, aber weiter keine Beweiskraft. Stammt aber das vierte Evangelium und somit auch der Prolog, in welchem der Verfasser sein persönliches Glaubensbekenntniss niedergelegt hat, von einem Urapostel und zwar von demjenigen Urapostel, bei welchem Maria, die Mutter Jesu, nach dem Kreuzestode ihres Sohnes Aufnahme gefunden hatte, so besitzen wir in dieser apostolischen Aussage über die vaterlose Geburt Jesu ein historisches Zeugniss allerersten Ranges. Hiermit ist der Weg gebahnt zu dem schwierigsten Theile der gesammten Evangelienforschung, welcher noch übrig geblieben ist, zur Untersuchung des in Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 niedergelegten Kindheitsevangeliums, bezüglich dessen die aussercanonischen Paralleltexte mit den dazu gehörigen Untersuchungen im letzten Heft dieses Bandes zur Veröffentlichung gelangen sollen.

Jedenfalls aber bildet die apostolische Authenticität und johanneische Abfassung des vierten canonischen Evangeliums den
Eckstein der gesammten Evangelienforschung. Auf Grund sorgfältiger literärischer Kritik erscheint das johanneische Evangelium als die feste Basis aller weiteren Untersuchungen über
das Leben Jesu, als das sichere Ufer, von welchem aus man
mit ruhigem Auge in die Wellen und Wogen der synoptischen
Evangelienkritik hineinschauen, nöthigenfalls zwischen ihre
Klippen und in ihre Untiefen kühnen Muths sich hineinwagen
und die ausreifenden Ergebnisse zunächst einer gründlichen und
objektiven literärischen Kritik und dann weiter einer besonnenen
historischen Kritik mit guter Zuversicht erwarten kann.

#### Nachschrift.

Die in der Fussnote auf S. 219 erwähnte Schrift von Arnold Meyer: "Jesu Muttersprache" verdient es, auf den beiden letzten leer gebliebenen Seiten dieses Heftes noch näher besprochen zu werden. Es ist die erste Monographie, in welcher dieses wichtige Thema ex professo behandelt worden ist. Namentlich bietet der auf S. 8—35 gegebene "Geschichtliche Überblick über die Behandlung der Frage nach der Sprache Jesu" eine werthvolle Orientierung. Während dabei Marshall's "The Aramaic Gospel" (vgl. Heft I, 93—107) unerwähnt geblieben ist, hat Meyer auf mein "Formalprinzip des Protestantismus", welches er irrthümlich Fundamentalprinzip nennt, auf die "Agrapha" und das II. Heft (nicht aber das I. und III. Heft!) der "Aussercanonischen Paralleltexte" in mehrfach eingehender Weise Bezug genommen.

Was die Fassung des Themas und die Behandlung desselben im Allgemeinen anlangt, so muss es bemängelt werden, dass die drei Begriffe: "Muttersprache" - "Verkehrssprache" - "Schriftsprache" nicht auseinander gehalten sind. "Qui bene distinguit, bene docet". In einem dreisprachigen Lande, wie Palaestina, wo das Aramäische die vorherrschende und das Griechische die in den Städten nebenhergehende Verkehrssprache war, wo das Hebräische als gottesdienstliche Sprache gebraucht ward, ja im Süden des Landes auch als Umgangssprache noch nicht gänzlich ausgestorben war, wo das galiläische Aramäisch noch gar nicht zur Schriftsprache sich entwickelt hatte, dagegen das - mit Aramaismen und Graecismen mehrfach durchsetzte - Hebräisch die fast allgemein benützte Literatur-Sprache war, ist mit deutlicher Berücksichtigung dieser Sprachverhältnisse für jede einzelne Person die "Muttersprache" und die "Verkehrssprache", für jedes einzelne literärische Erzeugniss die "Schriftsprache" erst festzustellen. Von den Schriften Neubauers, welcher für die Kenntniss dieser sprachlichen Verhältnisse Palaestinas eine besonders hervorragende Autorität bildet, hat Meyer die von mir in Heft I, 86 erwähnte Abhandlung: "On the dialects spoken in Palestine in the time of Christ" (Studia Biblica, I. Oxford 1885, S. 39-74) ebenfalls gebraucht. Dagegen verräth Mever keine Bekanntschaft mit dem aus der Zeit Jesu stammenden, neuerdings von Gaster herausgegebenen, von den deutschen Forschern, wie es scheint, bisher wenig beachteten, von mir oben auf S. 11 Anm. besprochenen, für unsere Fragen so wichtigen hebräischen Urtext zu dem Testamentum Naphthali.

Bei dem Begriffe "Muttersprache" hätte vor allen Dingen die Frage erörtert werden müssen, welches die Sprache der Mutter Jesu gewesen sei. Da dieselbe als Bethlehemitin aus dem Süden Palaestinas stammte, so kommt für sie von vorn herein das hebräische Idiom in Betracht. Durch ihren Verkehr mit denienigen Kreisen Jerusalems, welche auf den Trost Israels warteten, wird diese Annahme noch bestärkt. Denn ihre Hoffnungen konnten diese Kreise, da es aramäische Targums noch nicht gab, nur mit Kenntniss der hebräischen Sprache aus den Schriften des A. T. nähren. Und die Kindheitsgeschichte bei Lucas, welche auf diese Kreise zurückweist und in welcher Maria die Trägerin des Ganzen bildet, besitzt - wie namentlich de Lagarde mit Bestimmtheit hervorgehoben hat - nicht einen aramäischen, sondern durch und durch einen hebräischen Sprachcharakter. (Vgl. das Nähere im nächsten Hefte.) Aber nicht minder die Reden Jesu sind auch da, wo keine bestimmten alttestamentlichen Parallelen vorliegen, von alttestamentlich-hebräischem Sprachgut in solcher Dichtigkeit durchsetzt, wie es bei Meyer (8.54-56) nicht von ferne genügend gewürdigt worden ist. Delitzsch (The Hebrew New Testament p. 35 f.) sagt mit Recht: "Der semitische Einschlag des neutestamentlichen Hellenismus ist hebräisch, nicht aramäisch. Unser Herr und seine Apostel dachten und sprachen grossentheils hebräisch." Es ist daher erklärlich, dass alle Versuche. die gemacht worden sind, um die Reden Jesu auf das Aramäische zurückzuführen, auch wenn sie in linguistischer Hinsicht als gelungen erscheinen, für die tiefere Erfassung des Wortsinns meist unfruchtbar bleiben, während die Herbeiziehung des hebräischen Sprachgutes befruchtend auf die Exegese einwirkt. Man vgl. z. B. die hebräischen Erklärungen zu Lc. 13, 24a in Heft III, 367 f., sowie su Lc. 16, 16b = Mt. 11, 12 in Heft III, 439-442 mit den bei Meyer S. 88f. 157 f. gegebenen parallelen Lösungsversuchen auf Grund des aramäischen Idioms. Man beachte ferner die von Mever (wegen seiner Unbekanntschaft mit Heft III) nicht berücksichtigten Nachweise in Heft III, 152, 154. 221, 237, 319, 374, 384, 441, 585, 689, welche bestimmt gegen das Aramäische und ebenso bestimmt für das Hebräische als Ursprache der דברי ישרל Zeugniss ablegen.

Jedenfalls aber wird die schöne Erstlingsarbeit des jugendlichen Forschers über "Jesu Muttersprache" mit dazu beitragen, dass diese wichtige Frage nicht wieder von der Tagesordnung der theologischen Forschung verschwinde, bis sie ihre — für das wissenschaftliche Verständnies der synoptischen Evangelientexte so entscheidende — endgiltige Lösung wird gefunden haben. Ich sage mit Meyer: "Das Arbeitsfeld ist gross, der Arbeiter sind wenige" — und füge hinzu: Das Feld ist reif zur Ernte.

Druck von August Pries in Leipzig.

III., 3487.10

DAS

# KINDHEITSEVANGELIUM

# NACH LUCAS UND MATTHAEUS

UNTER HERBEIZIEHUNG

#### DER AUSSERCANONISCHEN PARALLELTEXTE

QUELLENKRITISCH UNTERSUCHT

VON

ALFRED RESCH



LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1897

# Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Altchristlichen Literatur

herausgegeben von Oscar von Gebhardt und Adolf Harnack, I-xv.1. xvI.1 M. 877 -

Achells, Hans, Die ältesten Quellen des orientalischen Kirchenrechts. 1. Buch: Die Canones Hippolyti. (VIII, 895 S.) 1891. [VI, 4.] M. 9.50
— Acta SS. Nerei et Achillei. Text u. Untersuchg. (IV, 70 S.) 1893. [XI, 2.] M. 3 —
Bert, Georg, Aphrahat's des persischen Weisen Homilien, aus dem Syrischen übersetzt und erläutert. (LiI, 431 S.) 1888. [III, 3/4.] M. 16—
Beor, C. de, Neue Fragmente des Papias, Hegesippus und Pierins in bisher unbekannten Excerpten aus der Kirchengeschichte des Philippus Sidetes. (18 S.) 1888. [in V, 2. M. 6—]
Bousset, Wilhelm, Textkritische Studien zum Neuen Testament. (VIII, 144 S.) 1894.
[XI, 4.] Edusset, William, Leadingson Value (XIV, 4.)

[XI, 4.]

Corssen, Peter, Monarchianische Prologe zu den vier Evangelien. Ein Beitrag zur Geschichte des Kanons. (VI, 188 S.) 1896. [XV, 1.]

M. 4.50

Dobachütz, Ernst von, Das Kerygma Petri. (VII, 162 S.) 1893. [XI, 1.]

M. 5
Dräseks, Johs., Apollinarii Laodicea. Sein Leben und seine Schriften. Nebst einem Anhang: Apollinarii Laodiceni quae supersunt dogmatica. (XIV, 494 S.) 1899. [VII, 8/4.] M. 16 — 1892. [VII, 3/4.]

Sebhardt, Osoar von, Zur handschriftlichen Überlieferung der griechischen Apologeten. I. Der Arethascodex, Paris. Gr. 451. (42 S.) 1883. [in I, 3. M. 6.—]

— Die Evangelien des Matthäus und des Marcus aus dem Codex purpureus Rossanensis. (LIV, 96 S.) 1885. [I, 4.]

— Ein übersehenes Fragment der Διδαχη in alter lateinischer Übersetzung. (12 S.) 1884. [in II, 1/2. M. 10.—]

— Die Paselmen Selomoie zuwanten Meiner Marcus aus dem Codex purpureus Meiner Meiner Greichen (12 S.) Ein übersehenes Fragment der Zuozy in alter latennischer Georgeleung. (12 S.)
1884. [in II, 1/2. M. 10 —]

— Die Psalmen Salomo's, zum ersten Male mit Benutzung der Athoshandschriften und des Codex Casanatensis herausgeg. (VII, 151 S.) 1895. [XIII, 2.] M. 5 —

— Der sogenannte Sophronius. (XXXIV, 62 S.) 1896. [in XIV, 1. M. 9 —]
Goltz, Eduard Frh. von der, Ignatius von Antiochien als Christ und Theologe. Eine dogmengeschichtliche Untersuchung. (X, 206 S.) 1894. [XII, 8.] M. 7.50
Mallier, Ludwig, Untersuchungen über die Edessenische Chronik. Mit dem syrischen Text und einer Übersetzung. (VI, 170 S. 1892. [IX, 1.] M. 8.50
Mannack, Adolf, Das Hebräerevangelium, ein Beitrag zur Geschichte und Kritik des hebräischen Matthäus. (III, 142 S.) 1888. [V, 3.] M. 4.50
Marnack, Adolf, Die Überlieferung der griechischen Apologeten des zweiten Jahrhunderts in der alten Kirche u. im Mittelalter. VIII, 300 S.) 1882. [I, 1/2.] M. 9 —

— Die Altercatio Simonis Iudaei et Theophili Christiani nebst Untersuchungen über die antijüdische Polemik in der alten Kirche. (136 S.) — Die Acta Archelai und das Diatessaron Tatians. (16 S.) [I, 3.] M. 6 —

— Der angebliche Evangeliencommentar des Theophilus von Antiochien. (80 S.) 1883. [in I, 4. M. 7.50]

— Lehre der zwölf Apostel, nebst Untersuchungen zur ältesten Geschichte der Kirchenverfassung und des Kirchenrechts. (70 u. 294 S.) 1884. [II, 1/2.] M. 10 —

(Ein zeln nur in anastatischem Druck käuflich.)

— Die Quellen der sogenannten apostolischen Kirchenordung, nebst einer (Einzeln nur in anastatischem Druck käufich.)

Die Quellen der sogenannten apostolischen Kirchenordnung, nebst einer Untersuchung über den Ursprung des Lectorats und der anderen niederen Weihen. (106 S.) 1886. [II, 5.] (Nicht mehr einzeln.) M. 4—

Die Akten des Karpus, des Papylus und der Agathonike. Eine Ürkunde aus der Zeit Marc Aurels. (32 S.) 1883. [in III, 8]4. M. 16—]

Der pseudocyprianische Tractat de aleatoribus, die älteste lateinische christliche Schrift, ein Werk des römischen Bischofs Victor I. (saec. II.) (V, 135 S.) 1888. [V, I.]

Das Evangelienfragment von Fajjum. (28 S.) 1889. [in V, 4. M. 17—]

Sieben neue Bruchstücke der Syllogismen des Apelles. (10 S.) — Die Gwynn'schen Cajus. und Hippolytus-Fragmente. (13 S.) 1890. [in VI, 3. M. 4.50]

Uber das gnostische Buch Pistis-Sophia. (IV, 144 S.) — Brod und Wasser: die eucharistischen Elemente bei Justin. (28 S.) 1890. [VII, 2.] M. 4.50

Die griechische Übersetzung des Apologeticus Tertullians. (III, 86 S.) — Mediemisches aus der ältesten Kirchengeschichte. (116 S.) 1892. [VIII, 4.] M. 5—

Bruchstücke des Evangeliums und der Apokalypse des Petrus. Zweite verbesserte u. erweiterte Aufl. (VIII, 98 S.) 1893. [IX, 2.] M 2 —

Zur Überlieferungsgeschichte der altchristlichen Literatur. (32 S.) 1894. [in XII, 1. M. 4—]

Zur Abercius-Inschrift. (28 S.) 1895. [in XII, 4. M. 6.50] - Zur Abereius-Inschrift. (28 S.) 1895. [in XII, 4. M. 6.50]
- Eine bisher nicht erkannte Schrift des Papstes Sixtus II. vom Jahre 257/8. —
Zur Petrusapokalypse, Patristisches zu Luc. 16. 19. (VI, 78 S.) 1895. [XIII. 1.]

## DAS

# KINDHEITSEVANGELIUM

## NACH LUCAS UND MATTHAEUS

UNTER HERBEIZIEHUNG

#### DER AUSSERCANONISCHEN PARALLELTEXTE

QUELLENKRITISCH UNTERSUCHT

VON

#### ALFRED RESCH

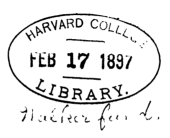


LEIPZIG

J. C. HINRICHS'SCHE BUCHHANDLUNG

1897

JII,348/,10



# TEXTE UND UNTERSUCHUNGEN ZUR GESCHICHTE DER ALTCHRISTLICHEN LITERATUR

HERAUSGEGEBEN VON

OSCAR v. QEBHARDT UND ADOLF HARNACK.

X. BAND HEFT 5.

# Vorwort.

Indem ich dieses letzte Heft der "Aussercanonischen Paralleltexte" nicht wie Heft II—IV als blose Materialiensammlung, sondern zugleich als eine in der Reihe der Jahre gereifte Frucht meiner Erwägungen über einen mir besonders wichtigen Gegenstand der Öffentlichkeit hiermit übergebe, thue ich es in dem Bewusstsein, dass mir allein die Verantwortlichkeit dafür zukommt, und mit der Bezeugung der Dankbarkeit gegen die Redaktion der "Texte und Untersuchungen" für die Liberalität, mit welcher dieselbe mir bis zuletzt das Wort gestattet hat.

Am 1. Adventsonntage vor dreiunddreissig Jahren habe ich das Amt eines evangelischen Predigers angetreten in der Gemeinde, in welcher ich noch jetzt am Worte diene. Dreiunddreissigmal habe ich das Weihnachtsevangelium mit Freudigkeit verkündet. Dass ich zu solcher Freudigkeit je länger je mehr auch wissenschaftlichen Grund gesucht und gefunden habe, davon soll diese Studie, welche ich hiermit der Öffentlichkeit übergebe, ein lebendiges Zeugnis sein.

Durch die Gewissheit, dass wir am Weihnachtsfeste nicht Fabeln verkünden, sondern die Wahrheit predigen, ist nicht blos für das Christfest, sondern für die gesammte Heilsverkündigung der Christenheit die freudige Zuversicht eines evangelischen Predigers bedingt. Hätte ich diese Gewissheit nicht immer von Neuem gefunden, oder wäre mir dieselbe durch die wissenschaftliche Forschung verloren gegangen: sicherlich würde ich nicht angestanden haben, die praktischen Consequenzen zu ziehen. Nimmermehr würde ich dann den Muth zur Verwaltung des mir anvertrauten Amtes behalten haben.

Mögen nun — dies ist mein Wunsch — auch Andere an den Ergebnissen dieser Forschungen gleich mir ihren Glauben stärken. Mögen insbesondere diejenigen, die zur Verkündigung des Evangeliums berufen sind, daraus neue Freudigkeit gewinnen, um ihres Amtes zu walten. Möchte diese Studie die unauflösliche Zusammengehörigkeit des geistlichen Amtes und der theologischen Wissenschaft bezeugen und befördern.

Wenn es mir vergönnt sein wird, möglichst bald auch von den  $\Lambda \acute{o} \gamma \iota \alpha$  eine Textausgabe — ähnlich eingerichtet wie der umstehend in § 5 gegebene griechische und hebräische Text des Kindheitsevangeliums — zum Druck und damit meine Evangelienforschungen zu einem gewissen Abschluss zu bringen, so werden drei evangelische Hauptschriften als historische Grundlagen unseres Jesusglaubens auch äusserlich herausgestellt sein:

קסי תוֹלְרוֹה יִשׁוּעַ תַּפְּיִשׁיהַ  $=Bi\beta\lambda$ סק  $\gamma$ ενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ (Mt. 1, 1), die Grundschrift für Mt. 1. 2. Lc. 1. 2. Joh. 1, 1—18:

קבר רְשׁרְעֵ - τὰ Λόγια Ἰησοῦ, die Grundschrift für Mt. 3, 1 ff., Mc. 1, 1 ff., Lc. 3, 1 ff.;

εὐαγγέλιον κατὰ Ἰωάννην — welches als authentisches Zeugniss eines Urapostels sich selbst zur Quelle dient:

Die Congenialität dieser drei historischen Grundschriften des Urchristenthums wird das feste Fundament bilden für eine fort und fort sich vertiefende wissenschaftliche Erforschung und Feststellung der evangelischen Geschichte.

Zeulenroda, in der Adventszeit 1896.

Kirchenrath P. prim. D. theol. Resch.

Inhaltsübersicht siehe am Schluss.

# Einleitung.

Wie die Sammlung der "Agrapha" als ein "Spicilegium". als eine Ährenlese auf abgeerntetem Felde, entstanden ist, so ist es mir ähnlich mit dem Kindheitsevangelium ergangen. Ursprünglich auf die Erforschung der mit Mc. 1, 4 = Mt. 3, 1 = Lc. 3, 1 beginnenden synoptischen Grundschrift, des Urevangeliums, sowie des johanneischen Evangeliums concentriert, hatte ich das canonische Kindheitsevangelium (Mt. 1. 2. Lc. 1. 2) vom Wege meiner Untersuchungen abseits liegen lassen. Aber die später angeschlossenen patristischen Forschungen, namentlich die Untersuchung der justinischen Evangeliencitate, in denen die Parallelen zu Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 eine so grosse und vielfach räthselhafte Rolle spielen, ferner die Berücksichtigung der apokryphischen Evangelien, sowie endlich auch - obwohl der Zeit nach nicht am letzten - die fortgesetzte analytische Behandlung des johanneischen Prologs führten mich je länger je mehr dahin, mein Augenmerk auch auf die kritische Untersuchung des Kindheitsevangeliums zu richten. Von der einschlägigen modernen Literatur dabei zunächst völlig absehend, sammelte ich die dazu gehörigen aussercanonischen Texte und stellte meine Forschungsergebnisse nach und nach in völliger Unabhängigkeit von fremden Einflüssen fest. Namentlich behielt ich auch das von mir schon seit mehr als zwanzig Jahren erkannte enge Verwandtschaftsverhältniss zwischen dem johanneischen Prologe und dem Kindheitsevangelium fest im Auge und gestaltete diese Erkenntniss, die anfänglich nur aus der Ver-Texte u. Untersuchungen X, 5.

gleichung der canonischen Texte entstanden war, mit Herbeiziehung der aussercanonischen Paralleltexte immer weiter und allseitiger aus. Erst im Jahre 1893 prüfte ich meine Forschungsergebnisse an der hierher gehörigen Literatur unseres Jahrhunderts. Indem ich nunmehr, nachdem das nahezu auf drei Jahre zurückgelegt gewesene Manuscript von mir einer nochmaligen gründlichen Durchprüfung unterzogen worden ist, die Ergebnisse auch dieser Forschungen der theologischen Welt vorlege, erbitte ich eine wohlwollende Aufnahme namentlich in Berücksichtigung der grossen Schwierigkeiten, mit denen die quellenkritische Untersuchung des Kindheitsevangeliums verknüpft ist.

#### § 1.

#### Das Problem.

Das mit der quellenkritischen Erforschung von Mt. 1, 2, Lc. 1. 2 verknüpfte Problem verursacht ganz besondere Schwierigkeiten. Während für den Haupttheil der evangelischen Synopse bei allen Verschiedenheiten ein einheitlicher Grundstock zu erkennen und als Ariadnefaden in dem Labvrinth der synoptischen Evangelienforschung zu benützen ist, fehlt eine solche stoffliche Einheit in den beiden Kindheitsgeschichten des ersten und dritten Evangelisten fast gänzlich. Und doch gehen beide Relationen als Vorgeschichten der mit Mt. 3, 1 = Lc. 3, 1 beginnenden synoptischen Haupterzählung in auffallender Weise einander parallel und erweisen gerade in der Hauptsache durch wichtige Coincidenzpunkte eine unleugbare innere Congenialität. Diese Dopnelseitigkeit in der Verschiedenheit einerseits und in der Verwandtschaft andrerseits reizt immer von Neuem zur Erforschung des Quellenverhältnisses, in welchem beide Relationen zu einander stehen, belastet aber auch diese Forschung mit unüberwindlich scheinenden Schwierigkeiten.

Daraus, sowie aus der bisherigen Concentrierung der Evangelienforschung auf die beiden Hauptfragen — die johanneische und die synoptische im engeren Sinne — mag die bis jetzt wahrnehmbare Vernachlässigung des mit dem Kindheitsevangelium verknüpften quellenkritischen Problems sich erklären. Jedenfalls wird durch diesen Mangel an Vorarbeit die Schwierigkeit der gegenwärtigen Untersuchung noch erhöht.

Wohl bieten die Commentare zu Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 manchen werthvollen Stoff und manche anregende Gesichtspunkte; wohl haben die Untersuchungen der justinischen Parallelcitate diese

Digitized by Google

und jene Frage bezüglich des Kindheitsevangeliums in Fluss gebracht; wohl ist auch die Behandlung der apokryphen Kindheitsevangelien nicht völlig unterblieben (vgl. Hofmann, das Leben Jesu nach den Apokryphen); wohl haben auch manche wichtige Einzeluntersuchungen bezüglich der verschiedenen Stoffe des Kindheitsevangeliums stattgefunden. Aber gleichwohl existiert meines Wissens nur eine einzige einheitliche quellenkritische Behandlung der Stoffe, die wir unter dem Namen des Kindheitsevangeliums zusammenfassen.

Zwei Werke nämlich, welche, nach ihrem Titel zu urtheilen, eine einheitliche Bearbeitung des gesammten Kindheitsevangeliums anzustreben scheinen, kommen doch ihrem Inhalt nach hierbei nicht in Betracht.

Das erste Werk derart ist die von F. E. Steinmeyer herausgegebene und unter seine apologetischen Schriften aufgenommene Geschichte der Geburt des Herrn und seiner ersten Schritte im Leben in Bezug auf die neueste Kritik". Schon der Umstand, dass der Verfasser dieses sein Werk unter seine apologetischen Schriften eingereiht hat, verräth seine rein apologetische Tendenz. Der Inhalt zeigt dies noch mehr. Thatsächlich handelt es sich um eine mit stark dogmatischen Excursen durchsetzte Apologie der canonischen Texte von Mt. 1. 2. Lc. 1. 2. Von der s.g. historischen Kritik, wie sie gewöhnlich an der Bibel geübt wird, sagt Steinmever zwar richtig: "Sie geht davon aus, dass das Christenthum aus dem Wirken und Zusammenwirken endlicher Ursachen erklärbar sei. Jede andere Causalität. namentlich eine unmittelbare Einwirkung Gottes. weist sie von vorn ab entschieden von der Hand. Steht diese Voraussetzung ihr fest, so hat sie ihr Urteil über den evangelischen Bericht schon vor der historischen Untersuchung von den Resultaten derselben abgesehen gefällt". Aber der Missbrauch der Kritik entbindet uns nicht von der Pflicht der Kritik. namentlich zunächst der literärischen Kritik, welche bei Steinmeyer fast vollständig fehlt. So viel Werthvolles und Lehrreiches sein Werk auch enthält, so kann es doch bei seiner rein apologetisch-dogmatischen Tendenz und bei seiner Beschränkung auf die canonischen Texte als eine Vorarbeit für eine wahrhaft geschichtliche Auffassung des Kindheitsevangeliums nicht wohl gelten, geschweige denn dass daraus für die literärische

und insbesondere für die quellenkritische Behandlung desselben etwas Wesentliches zu lernen wäre.

Ein zweites Werk mit dem einheitlichen Titel: "Die Kindheitsgeschichte unseres Herrn Jesu Christi nach Matthäus und Lukas ausgelegt" hat A. Nebe im Laufe des Jahres 1893 erscheinen lassen. Dieses Werk stellt sich der Kritik nicht feindlich gegenüber; aber es sieht von jeglicher Kritik ausgesprochener Massen doch vollständig ab; es will die canonischen Stoffe des ersten und dritten Evangelisten rein exegetisch behandeln. Von diesem Gesichtspunkt aus ist das umfangreiche und gründliche Werk, welches uns Nebe dargeboten hat, eine ausgezeichnete Leistung, ein bleibender Merkstein in der Geschichte der dem Kindheitsevangelium zu Theil gewordenen wissenschaftlichen Arbeit.

Neben der apologetischen Schrift Steinmeyers und neben diesem exegetischen Werke Nebe's kommt nur eine einzige — nicht umfangreiche — Schrift, nämlich:

Die Jugendgeschichte des Herrn. Ein Beitrag zur höheren Kritik und Exegese des neuen Testaments von Ernst Friedrich Gelpke — Bern 1841 —,

als eine Vorarbeit für die kritische Behandlung des Kindheitsevangeliums in Betracht.

Die von mir erst sehr spät gemachte Bekanntschaft mit dieser Schrift hat mich in mehrfacher Hinsicht angenehm überrascht. Zwar geht durch dieselbe die gewohnte unklare Vermischung historischer und literärischer Kritik hindurch. Aber der S. 161 aufgestellte historisch-kritische Canon:

"Nicht also das Wunderbare an sich, wohl aber das zwecklose und zweckwidrige Wunderbare ist ein sicheres Criterium des Ungeschichtlichen" —

bewahrt den Verfasser vor Ungerechtigkeit und Vorurtheil. Er sieht in dem Kindheitsevangelium nach Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 eine Art Mischung von Sage, Dichtung und historischer Überlieferung. Aber er steht den Stoffen wohlwollend gegenüber. Und Wohlwollen ist bekanntlich die Vorbedingung von Gerechtigkeit.

Dabei ist Gelpke's Gesichtskreis nicht eingegrenzt durch die canonischen Texte. Vielmehr umspannt er so ziemlich alle hierher gehörigen Instanzen, die patristische Überlieferung (namentlich bei Justin), die apokryphen Evangelien, die canonischen Parallelen. Besonders ist es der johanneische Prolog, dessen Congenialität mit dem Kindheitsevangelinm er erkannt hat, sodass er diesem Punkte der Untersuchung ein besonderes Capitel widmet.

Aber es sind nur hingeworfene Aperçu's, es sind meist unentwickelte Keime, es sind oft auch nur allgemeine Betrachtungen, in denen Gelpke's "höhere Kritik" sich bewegt. Es fehlt fast vollständig das begründende Détail, es fehlt das Eingehen auf die — canonischen wie aussercanonischen — Texte. Daraus erklärt sich jedenfalls auch der geringe Umfang und die ebenso geringe Nachwirkung des Gelpkeschen Buches, welches daher auch mir wohl eine interessante Nachlese, aber nur einige wenige brauchbare Détails zu bieten vermochte. Und diese Schrift von Gelpke ist die einzige kritische Vorarbeit, welche das Kindheitsevangelium in seiner Gesammtheit umfasst!

Unter den partiellen Bearbeitungen desselben sind als neueste Erscheinungen namhaft zu machen: Hillmann, die Kindheitsgeschichte nach Lucas. Jahrbb. f. prot. Theol. 1891. XVII, 2. S. 192-261 -, und Feine, eine vorkanonische Überlieferung des Lukas in Evangelium und Apostelgeschichte (Gotha 1891), namentlich S. 13-36: die Geburts- und Kindheitsgeschichte. Feine steht dem lucanischen Kindheitsevangelium wie Geloke sympathisch gegenüber. Dasselbe bildete nach ihm ursprünglich die Spitze einer besonderen nur von Lucas benützten vorcanonischen Quellenschrift, welche sich angeblich durch sein ganzes Evangelium hindurchziehen soll und welche mit der von Lucas in der Apostelgeschichte benützten Grundschrift von Feine aus einer gemeinsamen - jerusalemischen - Überlieferung abgeleitet wird. Während diesen Feineschen Untersuchungen Selbstständigkeit des Urtheils nicht abgesprochen werden kann, ist die Hillmannsche Abhandlung der Hauptsache nach eine Ausspinnung aus Holtzmanns Handcommentar zum N. T. Bd. I. S. 26-54. Die von Holtzmann zu dem lucanischen Kindheitsevangelium gegebenen historisch-kritischen Bemerkungen hat Hillmann weiter ausgeführt und dabei unter Annahme von heidenchristlichen Interpolationen, welche die judenchristliche Quellenschrift des lucanischen Kindheitsevangeliums erfahren haben soll, eine Quellenkritik vorgenommen, welcher das Tendenziöse auf Schritt und Tritt anzumerken ist. Gleichwohl bekenne ich, dass mir sowohl Holtzmann als Hillmann manche wichtige Anregung zu eingehender Untersuchung des Sachverhalts gegeben haben, wovon man im Folgenden genügende Spuren finden wird.

Immerhin halte ich diese modernste Phase der historischen Kritik bezüglich des Kindheitsevangeliums für nicht so fruchtbar, als jene ältere Entwickelungsstufe, welche auf unserem Gebiete mir vorzüglich durch die Namen Paulus und Credner repraesentiert wird.

Paulus hat in seinem "Philologisch-kritischen und historischen Commentar über das neue Testament" (Theil I. S. 8-282 nach der zweiten Ausgabe von 1804) die in Lc. 1. 2. Mt. 1. 2 enthaltenen Stoffe in einer Ausdehnung behandelt, hinter welcher Holtzmann und Hillmann zurückstehen. Allerdings ist Vieles weitschweifig dargelegt, manches Überflüssige eingewoben. Anderes durch die Gegenwart überholt. Und besonders auf den Höhenpunkten des Kindheitsevangeliums reicht die prosaisch-rationalistische Auffassung, die den Verfasser beherrscht, nicht von fern an den Inhalt hinan. Aber in den zahlreichen Nebenpartien, so zu sagen: in den Niederungen des Kindheitsevangeliums, zeigt der Verfasser so viel unbefangenes Urtheil, so viel offenen Sinn für das Historische, dass ich mir es nicht habe versagen können, in den nachfolgenden Erläuterungen der Texte manche treffende Bemerkungen und Ausführungen des alten Rationalisten einzuflechten.

Während nun diese zuletzt erwähnten Schriftsteller sich vorzugsweise auf die canonischen Texte stützen und die patristische Überlieferung sowie sonstige apokryphe Bearbeitungen des Kindheitsevangeliums, ebenso die aussercanonischen Texte nur gelegentlich berühren, hat Credner in seinen "Beiträgen zur Einleitung in die biblischen Schriften" (I. Band), von den aussercanonischen Paralleltexten Justins ausgehend, die Untersuchung in einer Weise gefördert, welche leider nur die gebührende Beachtung nicht gefunden hat. Er behauptet und weist es mit überzeugenden Gründen nach, dass, was Justin über die Jugendgeschichte Jesu berichtet, aus einer von unseren Evangelien verschiedenen Quelle geflossen sein müsse, theils

wegen des mehrfach über die canonische Relation hinausreichenden Inhalts, theils und namentlich wegen der - häufig in constanten Ausdrücken - abweichenden sprachlichen Einkleidung. Dabei geht er zur Erklärung der sprachlichen wie sachlichen Varianten auf den hebräischen Urtext zurück, indem er namentlich zu Lc. 2. 1. 2 die Genauigkeit der von Justin befolgten Übersetzung im Vergleich zu der canonischen Fassung darthut und dabei zwei empfindliche historische Anstösse aus dem Wege räumt, ohne dass dieser unbefangene Forscher von irgend einer apologetischen Tendenz geleitet gewesen wäre. Meine Bekanntschaft mit Credners Untersuchungen datiert aus den ersten Zeiten meiner Beschäftigung mit der Evangelienkritik und ist mir nach vielen Seiten anregend geworden, obwohl ich mir das Hauptresultat seiner Forschungen, das Evangelium der Petriner betreffend, nicht anzueignen vermochte, und selbstverständlich jetzt noch viel weniger, nachdem ein Bruchstück des pseudopetrinischen Evangeliums ans Tageslicht gezogen worden ist. Aber bei gründlichen Forschern ist es doch immer so. dass man aus dem Détail am meisten lernen kann. Deshalb kann ich mich auch nicht genug über die geringe Beachtung der Crednerschen Détail-Untersuchungen wundern. Ich frage mich immer wieder: warum ignoriert die moderne historische Kritik auch seine überzeugendsten Nachweise? warum baut sie den von ihm gezeigten Weg des Zurückgehens auf den semitischen Urtext nicht weiter aus? warum werden z. B. seine Erklärungen zu Lc. 2. 1. 2 (Beiträge I. 229-235) von der modernen Kritik nicht einmal erwähnt? warum?

Aus solcher Ignorierung tüchtiger Vorgänger und anregender Vorarbeiten entsteht für die wissenschaftliche Forschung kein dauernder Gewinn. Und daher ist das Gesammtbild, welches aus dem Rückblick der das Kindheitsevangelium betreffenden literärischen Vorarbeiten sich ergibt, kein erfreuliches. Überall disjecta membra, vielfach Keime und Ansätze ohne Fortentwickelung, ein Experimentieren ohne feste Grundsätze und deshalb auch ohne fruchtbare Resultate. Und was gerade auf diesem Gebiete mehr als sonstwo verhängnissvoll werden muss, eine Vermischung von historischer und literärischer Kritik, welche eine unbefangene Würdigung der Probleme hindert.

In Folge dessen harren noch zahlreiche Vorfragen der literärischen Kritik ihrer Erledigung:

Welches sind die literärischen Quellen zu Mt. 1. 2. Lc. 1. 2?

Gab es dafür eine einheitliche Grundschrift oder flossen dafür verschiedene Quellen?

Welches war die Sprache der Hauptquellenschrift?

Welches war die muthmassliche Gestalt und der Umfang derselben?

Welches sind die frühesten und welches die letzten Spuren ihrer Existenz?

Welches war wohl die ungefähre Zeit ihrer Entstehung? Welches ist die Auswahl der Stoffe, welches die redaktionelle Behandlung der Kindheitsgeschichte Jesu durch den ersten Evangelisten? Welches sind dessen zweifellose Zuthaten ex suis?

Welche Auswahl der Stoffe, welche redaktionellen Änderungen, Kürzungen und Ergänzungen hat der dritte Evangelist dem vorcanonischen Kindheitsevangelium angedeihen lassen?

Welches ist das nähere Verhältniss des johanneischen Prologs zu dem Kindheitsevangelium?

Was sind etwa noch für echte vorcanonische — quellenmässige — Reste der Urschrift in den apokryphen Kindheitsevangelien enthalten?

Welcher Art war die aussercanonische Quelle des Kindheitsevangeliums, die Justin benützte?

Auf manche dieser Fragen wird sich vielleicht niemals eine exakte Antwort finden lassen. Aber wenn im Folgenden der erste Versuch einer einheitlichen quellenkritischen Untersuchung von Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 unternommen wird, so geschieht es nach denselben Grundsätzen, welche bisher in der Behandder "Aussercanonischen Paralleltexte" beobachtet worden sind, mithin auf möglichst breiter Basis, unter Herbeiziehung sämmtlicher Instanzen, welche irgendwie für die Quellenkritik in Betracht kommen können, d. h. also

 in steter sorgfältiger Rücksichtnahme auf die canonischen Texte zu Mt. 1. 2. Lc. 1. 2, aber frei von aller engherzigen Beschränkung auf dieselben;

- 2, unter Benützung aller sonstigen canonischen Parallelen, besonders des johanneischen Prologs sowie der apostolischen Lehrschriften;
- 3, unter Verwerthung aller aussercanonischen Instanzen, der patristischen Zeugnisse sowohl als der apokryphen Evangelien:
- 4, mit Untersuchung des den griechischen Texten zu Grunde liegenden semitischen Idioms;
- 5, mit Berücksichtung der bekannten, dem ersten und dritten Evangelisten eigenthümlichen schriftstellerischen Gepflogenheiten.

Man wird gestehen müssen, dass diese Prinzipien eine allseitige und deshalb unbefangene Würdigung der im Kindheitsevangelium verliegenden literärischen Probleme ermöglichen und eine von allem Gezänk der Parteien freie Objektivität der Untersuchung im Gefolge haben. Ebendeshalb soll und muss die s.g. historische Kritik als solche vorläufig ausgeschlossen bleiben. Historische Fragen und historische Momente sollen — wie auch sonst bei jeder literärischen Forschung — nur soweit in den Dienst der Untersuchung treten, als sie zur Aufhellung der literärischen Probleme geeignet und unentbehrlich sind.

§ 2.

# Die Quellen des Kindheitsevangeliums.

Die Geschichte der Kindheit Jesu gehörte von Uranfang nicht zu der öffentlichen Evangeliumsverkündigung. Der Haupttenor der ältesten Evangeliumspredigt pflegte vielmehr mit dem Auftreten des Täufers und mit dem Beginn der Wirksamkeit Jesu seinen Anfang zu nehmen. Dies erkennt man deutlich aus der Apostelgeschichte und aus den dort mitgetheilten Proben apostolischer Predigt. Vgl. Act. 10, 36 ff.; 13, 24 ff. Auch das zweite canonische Evangelium, welches aus mündlichen Vorträgen des Marcus über einzelne Perikopen der evangelischen Geschichte hervorgegangen sein dürfte (vgl. Heft II, 49), legt für diesen Sachverhalt Zeugniss ab, indem es ohne weitere Einleitung nach einer orientierenden Überschrift (Mc. 1, 1) sofort das öffent-

liche Auftreten des Täufers von Mc. 1, 2 ab zu berichten unternimmt. Mit denselben Ereignissen beginnt der erste Evangelist von Mt. 3. 1 ab den Haupttenor seiner Darstellung. Die in Mt. 1. 2 vorausgeschickte Kindheitsgeschichte gibt sich als ein selbstständiges Ganzes theils durch den Titel: BIBLOG YEVEGEOG Ingov Xougrov (Mt. 1, 1), dessen Bedeutung nicht weiter als bis Mt. 2. 23 reicht, theils durch den epigrammatischen Schluss: 071 Naζωραίος κληθήσεται (Mt. 2, 23), woraus hervorgeht, dass die Kindheitsgeschichte mit der Niederlassung der Eltern Jesu in Nazareth ihr Ende erreicht. Auch im dritten Evangelium nimmt die Haupterzählung von Lc. 3, 1 an mit dem Auftreten des Täufers ihren Anfang. Auch hier hebt sich die Kindheitsgeschichte Lc. 1, 5-2, 52 von dem übrigen Grundstock des Evangeliums als ein in sich geschlossenes Ganzes ab, nicht nur durch die sprachlichen Eigenthümlichkeiten, sondern auch durch die sachliche Einheit der Darstellung und durch die zwischen Lc. 2, 52 und Lc. 3, 1 sichtbare chronologische Lücke. Aus alle dem wird offenbar, dass auch die vorcanonische Quellenschrift der צומים ברי ישרע – 1), auf welcher die synoptischen Erzählungen von Mc. 1, 2 = Mt. 3, 1 = Lc. 3, 1 an fussen, Erzählungsstoffe bezüglich der Kindheit Jesu nicht enthalten hat. Auch das vierte Evangelium legt für die Selbstständigkeit der zur Kindheitsgeschichte Jesu gehörigen Erzählungsstoffe Zeugniss ab. Denn der mit Joh. 1. 19 beginnende Grundstock dieses Evangeliums hebt gleichfalls wie die synoptische Darstellung mit dem Auftreten des Täufers an. Der johanneische Prolog (Joh. 1, 1-18) aber, welcher, wie bereits Heft IV, 40 f. angedeutet worden ist und unten in § 6 weiter ausgeführt werden soll, eine theologische Meditation über das Kindheitsevangelium enthält, bildet - wie die Kindheitsgeschichte im ersten und dritten Evangelium - ein in sich geschlossenes und von dem Grundstock des iohanneischen Evangeliums unabhängiges Ganzes. Vgl. Harnack: Über das Verhältniss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen Werk (in der Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 1892, II, 3).

Wie leicht auch in der nachcanonischen Zeit die Kindheitsgeschichten von den canonischen Evangelien wieder abgelöst werden konnten, zeigt das Hebräerevangelium, welches durch

<sup>1)</sup> Vgl. Heft III, 811 f.

Streichung von Mt. 1. 2 aus dem ersten canonischen Evangelium sich entwickelte (vgl. Agrapha S. 330 f.), sowie das Evangelium Marcions, welcher die lucanische Kindheitsgeschichte unter seinem kritischen Messer fallen liess (vgl. Heft III, 38. 41).

Schon diese Selbstständigkeit und innere Geschlossenheit der Kindheitsgeschichte Jesu lässt es erkennen, dass vor Abfassung unserer canonischen Evangelien bereits schriftliche Quellen des Kindheitsevangeliums vorhanden waren, aus denen der Redaktor des ersten wie des dritten Evangeliums seine Stoffe schöpfte.

Diese aus dem allgemeinen Eindruck sich ergebende Schlussfolgerung wird unterstützt durch Einzelbeobachtungen, welche aus Mt., aus Lc., aus Joh., aus Justin, sowie aus den apokryphen Kindheitsevangelien der Reihe nach zu entnehmen sind.

Dass der erste Evangelist seine Kindheitsgeschichte Jesu aus einer schriftlichen Quelle in sein Evangelium herübergenommen hatte, bezeugt er selbst ganz deutlich durch die Überschrift: βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χοιστοῦ Ξῦῦς. Denn wenn der Verfasser des ersten Evangeliums die in Mt. 1. 2 enthaltenen 48 Verse aus mündlicher Tradition geschöpft und nicht in seiner schriftlichen Quelle vorgefunden hätte, wie hätte er auf den Gedanken kommen können, diese kurze Darstellung, die er seinem Evangelium vorausschickte, ein βίβλος Ξρο zu nennen?

Einen solchen Titel finden wir in der lucanischen Kindheitsgeschichte zwar nicht. Dafür aber lässt Lc. um so deutlicher die schriftliche Quelle selbst reden und in ihrem originalen Sprachgewand sich möglichst ungeändert darstellen. Wenn lediglich mündliche Überlieferung es gewesen wäre, die er zum ersten Mal in Schrift gefasst hätte, wie hätte es anders geschehen können, als dass er in demselben Stil, den er im Vorwort Lc. 1, 1—4 angeschlagen, auch hätte fortfahren müssen? Nur das von Lc. 1, 5 an stattfindende Fliessen einer schriftlichen Quelle macht den sprachlichen Contrast zwischen Lc. 1, 1—4 einerseits und Lc. 1, 5 ff. andrerseits erklärlich. Überdem lässt Lc. ja selbst in seinem Vorwort die Benützung schriftlicher Vorarbeiten erkennen, wobei er durch sein  $\tilde{\alpha}\nu\omega\vartheta\varepsilon\nu$  noch besonders auf die Uranfänge des Lebens Jesu hinweist, von denen er auszugehen beabsichtigt.

Und wenn ferner der johanneische Prolog, worüber das Nähere unten zu vergleichen, eine Meditation über das Kindheitsevangelium darstellt, so ist dies ebenfalls ein Zeugniss dafür, dass dem vierten Evangelisten diese Geschichte der Kindheit Jesu als selbstständige schriftliche Darstellung vorgelegen haben muss, theils weil eine solche Meditation über einen nur mündlich überlieferten Stoff gar nicht möglich erscheint, theils weil die Vergleichung des johanneischen Prologs mit den verschiedenen Recensionen des Kindheitsevangeliums bestimmte Lesarten, dabei nicht wenige Übersetzungsvarianten und insbesondere die Benützung des hebräischen Grundtextes der vorauszusetzenden Schriftquelle deutlich erkennen lässt.

Ganz besonders wichtig ist auch das Zeugniss Justins, welcher in seinen auf die Kindheitsgeschichte Jesu bezüglichen Evangelientexten sichtlich einer aussercanonischen Version, bzw. Recension der hebräischen Quellenschrift gefolgt ist, worüber das Einzelne in § 4 und ein zusammenfassender Nachweis in § 8 zu vergleichen ist. Der dabei von Justin befolgte Sprachtypus, dessen Eigenthümlichkeiten theilweise bei anderen Schriftstellern (wie Celsus, Epiphanius) wiederkehren, stellt die Benützung einer vorcanonischen Quellenschrift für sein Kindheitsevangelium ausser Zweifel.

Endlich, so werthlos auch in vieler Hinsicht die sagenhaft ausgeschmückten apokryphen Kindheitsevangelien sind, so bergen sie doch in sich einige echte Reste der vorcanonischen Quellenschrift, die weder von Mt. noch von Lc. benützt, wohl aber von Johannes als Unterlagen seiner Meditation im Prologe mit verwerthet worden sind. Vgl. unten § 4. 6. Sowohl hierdurch als durch ihren auf die Kindheitsgeschichte beschränkten Inhalt und nicht minder durch ihre charakteristischen Überschriften (de infantia Salvatoris, de Nativitate Christi, εἰς τὰ παιδικὰ τοῦ κυρίου, de pueritia Jesu) legen sie direktes und indirektes Zeugniss ab von dem Vorhandengewesensein und von der Nachwirkung einer schriftlich en Quelle, welche ledigich Jesu Kindheitsgeschichte zum Inhalt hatte.

Es entsteht nun die Frage:

war es eine einheitliche Quellenschrift oder waren es mehrere Schriftquellen, aus denen die urchristlichen Nachrichten über die Kindheitsgeschichte Jesu geflossen sind? Die meisten Forscher, welche diese Frage bis jetzt angerührt haben, sind für eine Zweiheit von Quellen eingetreten, sodass man — wie hinsichtlich der synoptischen Haupterzählung auch — bezüglich des Kindheitsevangeliums von einer Zweiquellentheorie reden könnte<sup>1</sup>). Eine andere Quelle soll Mt., eine andere Lc. benützt haben.

Diejenigen, welche zwei Quellenschriften, eine besondere für Mt. 1. 2. eine andere für Lc. 1. 2 statuieren, beschränken sich gewöhnlich auf eine Vergleichung dieser beiden canonischen Berichte, ohne die aussercanonischen Texte für eine gründliche Untersuchung herbeizuziehen, ohne auch die schriftstellerischen Gepflogenheiten des ersten und dritten Evangelisten, welche man aus ihrer Behandlung Logiaquelle und der Marcusquelle abstrahieren kann. für das Kindheitsevangelium zu berücksichtigen. weist hin auf die sprachlichen Verschiedenheiten zwischen Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2. auf die Spracheigenthümlichkeiten des ersten Evangelisten, sowie auf die Spuren des auch in Lc. 1. 2 hervortretenden lucanischen Sprachgebrauchs, wie solcher aus den Hauptpartien des dritten Evangeliums und aus der Apostelgeschichte ersichtlich sei. In sachlicher Hinsicht betont man nicht nur die Differenz der Genealogien, ferner den Umstand, dass in Mt. 1. 2 Joseph. dagegen in Lc. 1. 2 Maria voranstehe, dass in Mt. 1. 2 Bethlehem, dagegen in Lc. 1. 2 Nazareth den örtlichen Mittelpunkt bilde, sondern namentlich auch die Unvereinbarkeit des pragmatischen Gefüges in beiden Kindheitsgeschichten, besonders die Unvereinbarkeit von Lc. 2, 39 mit Mt. 2, 1-23.

<sup>1)</sup> Beyschlag vertritt sogar die Annahme von drei verschiedenen Quellen. Er meint nämlich, dass Lucas die beiden Hälften seiner Kindheitsgeschichte — Lc. c. 1 und Lc. c. 2 — aus zwei selbstständigen Quellen entnommen habe. In Lc. c. 2 würden die Erzählungen des ersten Capitels keineswegs vorausgesetzt, wobei er auf Lc. 2, 33. 50 hinweist. Ferner würden wir Lc. 2, 4. 5. 27. 41. 43 mit den Personen und den Verhältnissen des Joseph und der Maria von Neuem bekannt gemacht. (Vgl. Leben Jesu I, 147). Indess dürfte hierbei der epische Charakter der Darstellung, der Wiederholungen nicht scheut, ausser Acht gelassen und der Umstand nicht berücksichtigt sein, dass Lc. 2, 33. 50 höchst wahrscheinlich Zwischenbemerkungen des Redaktors sind, welche der Quellenschrift nicht angehörten. Vgl. unten in § 4 die Bemerkungen dazu. Es dürfte mithin die Annahme dreier Quellen für das Kindheitsevangelium ausser Ansatz bleiben können.

Nach Schleiermacher sind die Geburtsgeschichten bei Matthäus und Lucas "zwei parallel laufende Reihen von Erzählungen, parallel laufend in dem engeren Sinne, dass sie keinen einzigen Punkt, d. h. keine einzige Thatsache (!) mit einander gemein haben, aber auch so, dass sie sich nicht etwa ergänzen, sondern vielmehr, dass die zusammengehörigen Glieder beider Reihen einander fast vollkommen ausschliessen, daher dann, wenn in irgend einem Punkte die Erzählung des einen Evangelisten richtig ist, die des anderen, was denselben Zeitpunkt betrifft, nicht richtig sein kann."

Gelpke (S. 162), die Möglichkeit einer gemeinsamen Quelle hypothetisch annehmend, um sie zu widerlegen, drückt sich so aus: "So könnte man sagen, dass Matthäus beliebig gerade Dieses. Lucas gerade Jenes in seine Darstellung aufgenommen hätte. Doch würden wir uns auf diese fast wie ein Verabredetes aussehende Auswahl nur dann berufen dürfen, wenn wir den Darstellungen den Vorwurf des Fragmentarischen machen wollten." Und da letzteres, der Vorwurf des Fragmentarischen, nicht begründet sei, da sowohl Mt. 1, 2 als Lc. 1, 2 ein in sich geschlossenes Ganze bilde, so falle eben die Möglichkeit einer gemeinsamen Quelle hin. -Man versuche es ernstlich" — fährt Gelpke S. 163 fort und mische die Thatsachen des Matthäus und Lucas, so gut es gehen mag, zusammen und frage sich dann, ob nicht zwei selbstständige, in ihrem Inhalte sich aber durchweg scheidende. fast könnte man sagen entgegengesetzte Erzählungen durch diese Vereinigung vernichtet werden, ob nicht ein zweifacher Geist uns widrig aus denselben anweht?"

Diesen Urtheilen gegenüber könnte man auf das grosse Werk von Nebe, auf dessen exegetische Behandlung der Kindheitsgeschichte, hinweisen, in welchem die Perikopen aus Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 zwar nicht in einander "gemischt", wohl aber chronologisch-pragmatisch an einander gereiht sind. Trotz mancher auch durch diese Exegese nicht gelösten und auf exegetischem Wege wohl auch niemals zu bewältigenden Schwierigkeiten ist der Gesammteindruck dieses Werkes von einer Einheitlichkeit, wie man sie nicht besser wünschen kann. Auch auf Steinmeyer könnte man sich berufen, welcher (S. 28) sagt: "Der Bericht des Matthäus schliesst die Lucasgeschichte nicht aus: im Gegentheil ist er derselben bedürftig, um seinerseits

klar und verständlich zu sein". — "Es sind einzelne Scenen, auf welche sein mittheilender Griffel sich beschränkt. Ihre Auswahl bedingte sein Zweck."

Wenn man jedoch die Frage nach der Einheitlichkeit oder Mehrheit der für das Kindheitsevangelium geflossenen Quellen ex professo unter Berücksichtigung sämmtlicher einschlagenden Instanzen behandeln will, so dürften folgende Gesichtspunkte ins Auge zu fassen sein:

- 1, der von dem ersten Evangelisten in Mt. 1, 1 conservierte Titel der von ihm benützten Quelle;
- 2, der Charakter und die Art der apokryphen Kindheitsevangelien, soweit sie mit Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 sich berühren:
- 3, der Umfang der aussercanonischen Recension, aus welcher Justin seine Texte bezüglich des Kindheitsevangeliums geschöpft hat;
- 4, die Untersuchung des johanneischen Prologs als einer Meditation über das Kindheitsevangelium mit Beantwortung der Frage, ob diese Meditation nur Lc. 1. 2 oder auch Mt. 1. 2 zur Voraussetzung habe;
- 5, die Untersuchung von Lc. 1. 2 und Mt. 1. 2 nach ihren gegenseitigen sachlichen Berührungen;
- 6, die Berücksichtigung der schriftstellerischen Gepflogenheiten, welche der erste und dritte Evangelist auch sonst befolgen;
- 7, eine Untersuchung der Sprache, welche aus den verschiedenen griechischen Recensionen der Kindheitsgeschichte als die Ursprache des Kindheitsevangeliums abzuleiten sein dürfte.

Zunächst ist der in Mt. 1, 1 enthaltene Titel des Kindheitsevangeliums als ein Symptom dafür zu betrachten, dass die Quellenschrift, aus welcher der erste Evangelist schöpfte, umfangreicher gewesen sein muss, als die begrenzte Auswahl der in Mt. 1. 2 enthaltenen Erzählungsstoffe. Denn die Bezeichung:  $\beta l \beta \lambda o \varsigma$  γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ — Τάμμη Τάμμη Setzte einen grösseren Umfang der von Mt. benützten Quellenschrift voraus, als aus Mt. 1. 2 sich ergibt, zumal wenn man die von dem Redaktor des ersten canonischen Evangeliums ex suis hinzugefügten Verse 1, 22. 23; 2, 15. 17. 18. 23 in Abzug bringt.

Ein so kleiner Aufsatz, wie er sich hier ergibt, der nur 42 Verse umfasst, scheint einem solchen Titel:  $\beta l\beta \lambda o \varsigma$  wenig angemessen zu sein. Wenn man dagegen die ca. 130 Verse der lucanischen Relation mit den 42 Versen des Mt. vereinigt, so entsteht ein Büchlein, etwa von dem Umfang des Büchleins Ruth. Eine Quellenschrift von solchem Umfang würde dem Titel:  $\beta l\beta \lambda o \varsigma$   $\gamma \epsilon \nu \epsilon \sigma \epsilon \omega \varsigma$   $l\eta \sigma o v$   $l\eta \sigma o v$  l

Mit der Titelfrage berührt sich aufs Engste die Berücksichtigung der apokryphen Kindheitsevangelien, sofern deren Überschriften, wie schon oben bemerkt wurde, mit dem in Mt. 1, 1 erhaltenen Titel und mit dem Inhalt des Kindheitsevangeliums im Wesentlichen sich decken, ähnlich wie auch das vielleicht schon von Celsus gekannte jüdische Pamphlet Tholedoth Jeschua. (Vgl. unten § 8). Da nun diese apokryphen Kindheitsevangelien die Stoffe beider canonischen Relationen, sowohl diejenigen des Lc. als diejenigen des Mt., voraussetzen und überhaupt nach ihrer ganzen Anlage von der Idee eines einheitlichen Kindheitsevangeliums beherrscht sind, so legen auch sie durch Titel, Inhalt und Umfang Zeugniss ab für eine einzige Quellenschrift, aus welcher die verschiedenen Recensionen der Kindheitsgeschichte Jesu stammen mochten.

Besonders wichtig ist in dieser Richtung auch das Zeugniss Justins. Derselbe folgte zweifellos einer aussercanonischen Recension der zu dem Kindheitsevangelium gehörigen Erzählungen. Wenn nun seine aussercanonischen Texte vorzugsweise die vom ersten Evangelisten überlieferten Erzählungsstoffe betreffen, so reichen sie doch auch in die lucanische Relation hinein. Vgl. die Einzelbelege unten § 4 und § 8. Es gab mithin — was sehr wichtig und bedeutsam ist — zu Justins Zeiten eine aussercanonische Recension der Kindheitsgeschichte, in welcher die lucanischen Stoffe von den Erzählungen des ersten Evangelisten nicht getrennt waren.

In eine viel frühere Zeit versetzt uns der johanneische Prolog. Vgl. Heft IV, 2 ff. Darüber, dass die in Joh. 1, 1—18 enthaltene Meditation nicht blos lucanische Stoffe, sondern auch die in Mt. 1. 2 enthaltenen Erzählungen voraussetzt, und dass besonders die Parallele zwischen Joh. 1, 1—3 und Gen. 1, 1 ff. auf den in Mt. 1, 1 enthaltenen Titel: γένεσις Ἰησοῦ Χριστοῦ sich stützt, ist die Untersuchung in § 6 zu vergleichen. Eben-

Texte und Untersuchungen X, 5.

dort findet man auch den Nachweis, dass Johannes nicht die canonischen Texte von Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 zum Gegenstand seiner Meditation erhoben hat, sondern dass vielmehr eine vorcanonische Quellenschrift die Grundlage seines Prologs geworden ist, eine Quellenschrift, von welcher sogar einige echte Textbestandtheile bei Mt. und Lc. keine Verwendung gefunden haben, wohl aber in den apokryphen Kindheitsevangelien mitten unter dem dort angehäuften Wust und Unrath conserviert worden sind.

Was nun die sachlichen Berührungspunkte zwischen Mt. 1. 2 einerseits und Lc. 1. 2 andererseits anlangt, so ist schon von nicht wenigen Forschern, namentlich von Steinmever (vgl. oben), hervorgehoben worden, wie die Berichte des Mt. und Lc. keineswegs einander ausschliessen, vielmehr das gegenseitige Verständniss unterstützen. Zahlreich genug sind die sachlichen Berührungspunkte zwischen beiden Darstellungen, sowohl was Zeit und Ort, als was die Hauptpersonen und die wichtigsten Vorgänge anlangt. Es sind nach dem ersten wie nach dem dritten Evangelisten die nuéoai Homoov, in welche die Erzählung verlegt ist. Es sind nach beiden Evangelisten Bethlehem, Jerusalem. Nazareth die Hauptorte, wo die Handlung sich abspielt. Es sind nach beiden Darstellungen Maria und Joseph, von welchem letzteren ausdrücklich die davidische Abstammung in beiden Evangelien bezeugt wird, die handelnden Hauptpersonen. In beiden Relationen geht die Offenbarung des Neuen, das da kommen soll, durch Angelophanien vor sich, in denen der äy-עצלסג איסוסט, der דהוה der Träger der göttlichen Verkündigung ist. Und in beiden Bearbeitungen des Kindheitsevangeliums stellt sich die Empfängniss aus dem πνευμα άγιον. die Geburt von der παοθένος und die göttliche Ertheilung des ονομα Ιπσούς als derienige Punkt dar, in welchem beide Geschichten harmonisch in einander fliessen. Bei dieser in allen Hauptsachen durchgreifenden sachlichen Verwandtschaft liegt die Vermuthung sehr nahe, dass beide Relationen aus einer gemeinschaftlichen Quelle geflossen sind, und dass lediglich die verschiedene Auswahl und schriftstellerische Behandlung der Quellenstoffe den Anstoss zu jener Zweiquellentheorie gegeben habe.

Es ist mir immer verwunderlich gewesen, dass man zur

Erklärung des Sachverhaltes die schriftstellerischen Gepflogenheiten der Evangelisten nicht besser berücksichtigt hat. Wenn auch leider vielen Theologen unbekannt, so sind doch dem engeren Kreise der Evangelienforscher diese schriftstellerischen Gepflogenheiten des Mt. und Lc. bekannt genug. Insbesondere bei dem ersten Evangelisten ist ein Dreifaches fast von allen Seiten zugestanden: erstlich die Auswahl der Erzählungsstoffe ist bei ihm durch den Gesichtspunkt geleitet, dass darin die Erfüllung der alttestamentlichen Prophetie gefunden werden könne, zweitens dieser Gesichtspunkt ist durch zahlreiche alttestamentliche Citate mit ganz bestimmten Citationsformeln, welche die Hand des Evangelisten verrathen, noch besonders hervorgehoben und kenntlich gemacht, drittens, der erste Evangelist hat durch seinen das Ganze seiner Darstellung durchdringenden Stil die Eigenthümlichkeiten seiner Quellen vielfach verwischt und die Wiederauffindung der Quellen erschwert. Vgl. Heft II. § 4: Die Composition des εὐαγγέλιον κατά Ματθαίον, S. 20-28.

Setzt man nun bei Bearbeitung der in Mt. 1. 2 enthaltenen Kindheitsgeschichte dieselben schriftstellerischen Gepflogenheiten voraus, die der Evangelist auch sonst angewendet hat, so ergeben sich sofort die wichtigsten Schlussfolgerungen.

In erster Linie gilt dies von den alttestamentlichen Citaten, welche ein hervorragendes Charakteristikum des ersten canonischen Evangeliums bilden. Und obwohl darüber bereits in Heft II, 26 ff. als ein wichtiges Kriterium für die Composition des εὐαγγέλιον κατὰ Ματθαίον ausführlicher gehandelt worden ist, so sei doch bei der engen Cohaerenz dieses Punktes mit der gegenwärtigen Untersuchung in aller Kürze noch einmal daran erinnert.

Die im eigentlich synoptischen Haupttheil des ersten Evangeliums von der Hand seines Redaktors stammenden Citate sind durch folgende Formeln eingeführt:

Jes. 9, 1. 2 = Mt. 4, 14: Γνα πληρωθη τὸ ὁηθὲν διὰ Ἡσαΐον τοῦ προφήτου λέγοντος —

Jes. 53, 4 = Mt. 8, 17:  $\delta \pi \omega \varsigma \pi \lambda \eta \varrho \omega \vartheta \tilde{\eta}$  τὸ  $\delta \eta \vartheta \grave{\epsilon} \nu \delta \iota \grave{\alpha}$  Ήσαΐου τοῦ προφήτου  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma ο \nu \tau ο \varsigma$  —

Digitized by Google

Jes. 42, 1—4 = Mt. 12, 17: Γνα πληρωθη τὸ  $\delta \eta$ θὰν διὰ Ἡσαΐον τοῦ προφήτου λέγοντος —

Jes. 6, 9. 10 = Mt. 13, 14: καὶ ἀναπληφοῦται αὐτοις [Cod. Cant., Syr. Cur.: πληφωθήσεται] ἡ προφητεία Ήσαίου ἡ λέγουσα —

Ps. 78, 2 = Mt. 13, 35: ὅπως πληρωθη τὸ ἡηθὲν διὰ τοῦ προφήτου Ἡσαΐου λέγοντος —

Sach. 9, 9 - Mt. 21, 4: τοῦτο δὲ γέγονεν, ἵνα πληφωθῆ τὸ ὁηθὲν διὰ τοῦ προφήτου λέγοντος -

[Mt. 26, 56: — τοῦτο δὲ ὅλον γέγονεν, ενα πληρωθῶσιν αί γραφαὶ τῶν προφητῶν —]

[Sach. 11, 12. 13] = Mt. 27, 9: τότε ἐπληρώθη τὸ ἡηθὲν διὰ Ἱερεμίου τοῦ προφήτου λέγοντος —

[Ps. 22, 19] = Mt. 27, 35: Γνα πληρωθη τὸ ὁηθὲν ὑπὸ τοῦ προφήτου.

Durch die Vergleichung des ersten Evangeliums in den betreffenden Partien mit den synoptischen Parallelen:

Mt. 4, 12—17 = Mc. 1, 14. 15 = Lc. 4, 14. 15 Mt. 8, 16. 17 = Mc. 1, 32 - 34 = Lc. 4, 40 Mt. 12, 15—17 = Mc. 3, 7—12 = Lc. 6, 17. 18 Mt. 13, 10—15 = Mc. 4, 10—12 = Lc. 8, 9. 10 Mt. 13, 34. 35 = Mc. 4, 33. 34 Mt. 21, 1—11 = Mc. 11, 1—11 = Lc. 19, 28—40

kann man zweierlei in exacter Weise feststellen, einmal, dass die vom ersten Evangelisten herrührenden alttestamentlichen Citate in der Marcusquelle nicht enthalten gewesen sind — nur Mt. 26, 56, welches weder ein eigentliches Citat ist noch mit der üblichen Citationsformel genau übereinstimmt, ist ähnlich in Mc. 14, 49 zu finden — und sodann das andere, was noch wichtiger ist, dass der erste Evangelist den von ihm eingefügten Citaten zu liebe die vorgelegenen Quellenstoffe weder tendenziös gemodelt, noch viel weniger erfunden hat, dass vielmehr der bezügliche Quellentext, selbst wo er in gekürzter oder stilistisch abgeänderter Form von Seiten des ersten Evangelisten Aufnahme gefunden hat, inhaltlich intakt gelassen ist, daher auch von den Zusätzen des Redactors und von seinen eingefügten Citaten auf das Reinlichste sich abhebt.

Die damit gewonnene Erkenntniss dieser dem ersten Evangelisten in Behandlung der alttestamentlichen Citate eigenthüm-

lichen schriftstellerischen Gepflogenheit ist von höchstem Werthe für die Beurtheilung seiner auch im Kindheitsevangelium enthaltenen Citate aus dem Alten Testamente. Es ergibt sich zunächst, dass Mt. 2, 5. 6 (= Mich. 5, 1), weil hier die den Redaktor kennzeichnende Form der Citation fehlt, nicht von dem Redaktor stammt, vielmehr bereits dem vorcanonischen Kindheitsevangelium angehört haben muss, wie es ja auch für den Context der ganzen Erzählung unentbehrlich ist. Ebenso bestimmt aber vermag man festzustellen, dass die vier anderen alttestamentlichen Citate, welche uns in Mt. 1. 2 begegnen, als Zuthaten des Redaktors zu erkennen sind. Es sind dies folgende Citate alttestamentlichen Charakters:

- Jes. 7, 14 = Mt. 1, 22. 23: τοῦτο δὲ ὅλον γέγονεν, ἵνα πληρωθῆ τὸ ἡηθὲν ὑπὸ αυρίου διὰ τοῦ προφήτου λέγοντος —
- Hos. 11, 1 = Mt. 2, 15: ἵνα πληρωθη τὸ ὁηθὲν ὑπὸ κυρίου διὰ τοῦ προφήτου λέγοντος —
- Jer. 31, 15 = Mt. 2, 17: τότε ἐπληρώθη τὸ ὁηθὲν διὰ Ἱερεμίον τοῦ προφήτου λέγοντος κτλ.
- ? = Mt. 2, 23:  $\delta \pi \omega \varsigma \pi \lambda \eta \varrho \omega \vartheta \tilde{\eta} \tau \delta \delta \eta \vartheta \grave{\epsilon} \nu \delta \iota \grave{\alpha} \tau o \tilde{\nu} \pi \varrho o \varphi \acute{\eta} \tau o \nu$

Hier tritt uns die dem ersten Evangelisten auch sonst eigenthümliche Form der Citation klar und bestimmt entgegen. Man kann auch die von ihm eingefügten Citate entfernen, ohne den Context irgendwie zu stören, vielmehr so, dass man den wesentlichen Quellentext übrig behält. Es wird durch diese Erkenntniss das wichtige Resultat gewonnen: mit Ausnahme von Mt. 2, 5. 6 = Mich. 5, 1, welches zum ursprünglichen Context und zum Fortschritt der Handlung gehörte, war die von dem ersten Evangelisten für seine Kindheitsgeschichte benützte Quellenschrift ohne ausdrückliche alttestamentliche Citate -, ganz so wie auch die dem lucanischen Kindheitsevangelium zu Grunde liegende Quelle nur ein einziges alttestamentliches Citat enthalten hat, nämlich Lc. 2, 23. 24, welches in der Form der Citation: καθώς γέγραπται εν νόμφ χυρίου mit Mt. 2, 5: ουτως γάρ γέγραπται διὰ τοῦ προφήτου in derselben Weise übereinstimmt, als es von der eigenthümlichen Citationsformel des ersten Evangelisten

abweicht. Ist das nicht ein weiteres Symptom für die Identität der in Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 fliessenden Quelle?

Diese schriftstellerische Gepflogenheit des ersten Evangelisten bezüglich der Benützung des Alten Testamentes leitet uns aber auch weiter zu der Erkenntniss des bereits erwähnten Gesichtspunktes, nach welchem er die Auswahl der Erzählungsstoffe aus seiner Quelle getroffen hat. Er wählte aus dem Inhalt der ihm vorliegenden grösseren Quellenschrift nur diejenigen Erzählungen aus, an denen er die Erfüllung alttestamentlicher Weissagungen nachzuweisen vermochte, nämlich Mt. 1, 18-25 durch Jes. 7, 14, Mt. 2, 1-12 durch Mich. 5, 1, Mt. 2, 13-15 durch Hos, 11, 1, Mt. 2, 16-18 durch Jerem. 31, 35, endlich Mt. 2, 19-23 durch das bekannte alttestamentliche Apokryphum Mt. 2, 23. Setzt man nun voraus, dass die von dem ersten Evangelisten benützte Quellenschrift auch die lucanischen Erzählungsstoffe enthalten habe, so wird die Nichtbenützung derselben durch Mt. sofort erklärlich durch die Thatsache, dass keine der lucanischen Erzählungsstoffe zur Einflechtung eines ausdrücklichen Citates aus dem Alten Testamente, wie solche der Manier des ersten Evangelisten angehört, Aufforderung und Anlass giebt.

Zu den schriftstellerischen Gepflogenheiten des Lucas gehört in erster Linie sein Gesetz der Sparsamkeit, welches in kleineren und grösseren Textkürzungen, in manchen Auslassungen von wichtigen Quellenstoffen und dadurch entstandenen Lücken der Darstellung sich kund giebt. Vgl. das Nähere in Heft III, 836 ff. Dieses von Storr ans Licht gestellte lucanische Gesetz der Sparsamkeit hat neuerdings durch Arnold Rüegg, dem wir die vortreffliche Orientierung über die Neutestamentliche Textkritik verdanken 1), eine ganz neue Beleuchtung erfahren in dem Aufsatz: "Die Lukasschriften und der Raumzwang des antiken Buchwesens" (Theol. Studien und Kritiken 1896. I, 94—101). Hauptsächlich im Anschluss an Theodor Birt, das Buchwesen in seinem Verhältniss zur Litteratur. Berlin. 1882, weist Rüegg auf die Thatsache



<sup>1)</sup> Arnold Rüegg. Die Neutestamentliche Textkritik seit Lachmann. Ein Versuch zur Orientierung. Zürich 1892.

hin, dass die alten Papyrusfabriken den Schriftstellern fertige Rollen von einer bestimmten Maximal- und Minimalgrösse zu liefern pflegten, durch deren Umfang die Autoren gezwungen waren, für ihre Bücher, bzw. für die einzelnen Haupttheile derselben, einen bestimmten Raum einzuhalten. der womöglich nicht unbenützt gelassen, in keinem Falle aber überschritten werden durfte. An der Hand einer ausführlichen Tabelle hat Birt dargethan, dass ein Format mit ca. 2500 Zeilen oder Stichen in der antiken Welt eine sehr gewöhnliche Buchform war, welche z. B. von Demosthenes, Cicero. Livius, Tacitus (einem besonders hervorragenden Meister in der Raumausnützung). Plinius. Hieronymus in Anwendung gebracht worden ist. Diesem Format entsprachen nun auch, wie Rüegg nachweist, die beiden Theile des lucanischen Geschichtswerkes, das Evangelium mit 2714 Stichen, die Apostelgeschichte mit 2610 Stichen. Rüegg erkennt den Raumzwang, unter welchem auch die schriftstellerische Thätigkeit des Lukas stand, hauptsächlich nur an dem rasch und unmotiviert abbrechenden Schlusse sowohl des Evangeliums als der Akta. Er scheint dabei keine Ahnung zu haben, von dem schon längst nachgewiesenen Gesetz der Sparsamkeit, welches die kleineren wie grösseren Lücken des lucanischen Evangeliums, wahrscheinlich auch grosse Weglassungen breiter Erzählungsstoffe in der Apostelgeschichte erklärlich macht. Vgl. bezüglich des Evangeliums das Verzeichniss der lucanischen Textkürzungen in Heft III. 838 ff., bezüglich der Apostelgeschichte 2. Cor. 11, 23-26. Bisher war das Motiv für dieses lucanische Gesetz der Sparsamkeit einigermassen in Dunkel gehüllt. Wenn man auch verstehen konnte, wie Lucas von Parallelperikopen die eine wegzulassen pflegte, so blieb es doch immerhin ein Räthsel, was ihn veranlassen konnte, eine so grosse Weglassung, wie des in Mc. 6, 25-8, 26 enthaltenen Stoffes zwischen Lc. 9, 17 und Lc. 9, 18 vorzunehmen und in der Erzählung von Mc. 6, 24 einfach auf Mc. 8, 27 überzuspringen. Durch die Bezugnahme auf den auch die schriftstellerische Thätigkeit eines Lucas bedrückenden Raumzwang wird das Räthsel gelöst. Auf ähnliche Weise lichtet sich dann auch das Dunkel bezüglich der Frage, wie es kommen konnte, dass Lucas seine

Erzählung bei Lc. 2, 38, der Darstellung Jesu im Tempel zu Jerusalem, mit Lc. 2, 39. 40 unvermittelt nach Nazareth überleiten konnte, mit Überspringung also der in Mt. 2, 1—22° enthaltenen Vorgänge. Vgl. das Nähere unten zu Mt. 2, 22° = Lc. 2, 29°). Aus dem von Lucas befolgten Gesetz der Sparsamkeit wird es überhaupt erklärlich, weshalb er aus der gemeinsamen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums — eine solche vorausgesetzt — nur diejenigen Stoffe wiedergab, welche sein Vorgänger in Mt. 1. 2 nicht verwerthet hatte, und dasjenige Material in seiner Darstellung wegliess, welches von Mt. zur Mittheilung gebracht war.

Das Gesetz der Sparsamkeit trieb aber den dritten Evangelisten nicht nur zu so grossen Weglassungen wie Mc. 6, 25-8, 26 oder Mt. 2. 1-22. sondern auch zu solchen zahlreichen Textkürzungen, wie sie in Heft III. 838 registriert sind, wo man die Verse, grössere und kleinere Verstheile und einzelne Wörter verzeichnet findet, deren Weglassung von Seiten des Lucas durch die Vergleichung mit seinen synoptischen Trabanten oder mit aussercanonischen Texten evident wird. Dass nun Lc. auch in Bezug auf die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums einem gleichen Verfahren gehuldigt hat, kann man ersehen, wenn man den in § 5 reconstruierten hebräischen Quellentext und den daneben gestellten griechischen Text vergleicht und die in letzterem durch Unterstreichung kenntlich gemachten aussercanonischen, von Lc. also weggelassenen, aber als echt zu recognoscierenden Textbestandtheile ins Auge fasst. Vgl. § 5. II, 2. 3. 6. VI, 6. VII. 1. IX. 2. XI. 2. XIII. 5. 7. XIV. 7. 10—12. und die in § 4 vorausgegangenen Erläuterungen dazu.

Wenn man die eigenthümliche Stellung des Lc. zu seinen beiden synoptischen Vorgängern allseitig würdigen will, muss man ferner seine Absicht, eine Nachlese der von Mc. und Mt. weggelassenen Quellenstoffe darzubieten, ins Auge fassen. Die aus der synoptischen Grundschrift von Lc. mitgetheilten Nachlesen findet man in Heft III, 842 der Hauptsache nach verzeichnet. Noch viel stärker wird diese Absicht, eine Nachlese zu bieten, bei der Reproduktion des Kindheitsevangeliums ihn



<sup>1)</sup> Es empfiehlt sich, die dort gegebenen Nachweise bereits hier zu vergleichen.

beeinflusst haben. Denn hier handelte es sich nicht um den Haupttenor der synoptischen Darstellung, sondern lediglich um eine möglichst kurz gehaltene Einleitung dazu, um eine orientierende Vorgeschichte. Dass die lucanische Kindheitsgeschichte die Darstellung in Mt. 1. 2 voraussetzt, zeigt namentlich die in § 4 und 5 unter V behandelte Perikope, die Verehelichung der Maria betreffend. Man denke sich den Fall. diese Perikope hätte in der Quellenschrift gefehlt oder Mt. hätte sie uns nicht mitgetheilt, wie er es Mt. 1, 18-28 gethan, so würde der Anstoss, den man in der lucanischen Geburtsgeschichte. namentlich in der Reise Josephs mit seiner hochschwangeren. aber ihm nicht angetrauten Verlobten, gefunden hat, nicht ganz ohne Berechtigung erscheinen. Es ist also klar: Lc. 2, 1-20. der Bericht über Jesu Geburt, setzt die Perikope Mt. 1, 18-24. die Verehelichung der Maria betreffend, voraus. Das Gesetz der Sparsamkeit und die Absicht der Nachlese in einander wirkend gedacht, musste bei Lucas eine solche Auswahl der Quellenstoffe zu Stande bringen, wie sie in Lc. 1. 2 thatsächlich vorhanden ist.

Dass ein Schriftsteller wie Lc., der so sparsam mit seinem reichen Material umzugehen sich veranlasst sah, nicht etwa noch Stoffe erfunden und aus eigener Fantasie hinzugethan hat, liegt von vorn herein auf der Hand, Nur einige kleinere, harmlose epexegetische Zusätze hat der dritte Evangelist sich hier und da erlaubt. Man vgl. Lc. 5, 39, welcher Vers im Cod. Bezae fehlt, und dazu Heft III, 56; ferner Lc. 18, 34 und dazu Weiss, Marcusevangelium S. 351. Ganz in derselben Weise sind bezüglich des Kindheitsevangeliums die in Lc. 2, 33. 50 enthaltenen Bemerkungen als von der Hand des Lc. stammend zu recognoscieren. Vgl. unten.

Im Übrigen aber bleibt es dabei: wie Lc. durch möglichst kunstlose Reproduktion der Quellen zur Wiederauffindung der Logiaquelle, der הַבְּרֵי יַשׁרָּע, geführt hat, so ist er es auch allein, der uns die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums nach ihrem hebräischen Grundcharakter erkennen lässt und der uns in die Composition dieser Schrift die tiefsten Einblicke gewährt, obwohl wir die Erhaltung des zu dieser Schrift gehörigen Titels: βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ πίπτ του nicht ihm, sondern dem ersten Evangelisten verdanken, welcher im Übrigen

dieser Quelle viel kürzere Excerpte entnommen und diese darin enthaltenen Erzählungsstoffe viel stärker, als es Lc. gethan, in seiner Schreibweise überarbeitet hat.

Gleichwohl ist die sprachliche Verwandtschaft zwischen Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 eine viel grössere, als man gemeiniglich annimmt. Es ist nicht blos der s.g. synoptische Sprachtypus, der beiden Relationen gemeinsam ist; es sind auch zahlreiche sprachliche Einzelheiten, in denen beide Relationen sich begegnen, wie folgende Liste zeigt.

#### Matthaeus.

# 1, 18. μνηστευθείσης τῷ Ἰω- 1, 27. μεμνηστευμένην ἀνδοί. σήφ. τῆς μητρὸς αὐτοῦ Μα- 2, 34. Μαριὰμ τὴν μητέρα αὐέν γαστοί ἔχουσα. έχ πνεύματος άγίου.

- 19. Ἰωσηφ ὁ ἀνηρ αὐτης. δίχαιος.
- 20. Ιδού ἄγγελος χυρίου. Ίωσηφ Δαυείδ. μη φοβηθης.

Μαριὰμ τὴν γυναϊκά σου.

τὸ ἐν αὐτῆ γεννηθέν. 21. τέξεται υίόν. καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν. τὸν λαὸν αὐτοῦ.

23. Ιδού ή παρθένος.

25. ούχ εγίνωσχεν αὐτήν.

25. ἔτεχεν υίόν. ἐχάλεσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

2, 1. ἐν ἡμέραις Ἡρώδου τοῦ βασιλέως.

#### Lucas.

2, 5. τη έμνηστευμένη αὐτῷ.

1, 31. συλλήψη ἐν γαστρί.

1, 35. πνεῦμα άγιον ἐπελεύσεται έπλ σέ.

1, 27. ἀνδοὶ ῷ ὄνομα Ἰωσήφ.

2, 25. δίχαιος.

2, 9. καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου.

1, 27. Ἰωσηφ έξ οἴχου Δαυείδ.

1, 30. μη φοβοῦ.

2, 10. μη φοβείσθε.

2, 5. Μαριαμ τη έμνηστευμένη αὐτῷ γυναικί.

1, 35. τὸ γεννώμενον ἐχ σοῦ.

1, 31. καὶ τέξη υίόν.

1, 31. χαὶ χαλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

1, 77.  $\tau \tilde{\omega} \lambda \alpha \tilde{\omega} \alpha \tilde{v} \tau o \tilde{v} - 2$ , 32 λαοῦ σου.

1, 27. πρός παρθένον.

1, 34. ἄνδρα οὐ γινώσαω.

2, 7. ἔτεχεν τὸν υίόν.

2, 21. ἐχλήθη τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦς.

1, 5. ἐν ἡμέραις Ἡρώδου βασιλέως.

#### Matthaeus.

- 2, 2. ὁ τεχθεὶς βασιλεύς. ἐν τῆ ἀνατολῆ.
  - 3. ἐταράχθη.
  - 4. ὁ Χριστὸς γεννᾶται.
  - 7. τὸν γοόνον τοῦ φαινομένου ἀστέρος.
  - 8. πέμψας αὐτοὺς εἰς Βηθλεέμ. έπαν δε ευρητε [το παιδίον].
  - 9. οἱ δὲ ἀχούσαντες. έπορεύθησαν.
  - 10. ἐχάρησαν χαρὰν μεγάλην.
  - 11. καὶ ἐλθόντες εἰς τὴν οἰχίαν είδον τὸ παιδίον μετὰ Μαρίας τῆς μητρὸς αὐτοῦ.
  - 12. γρηματισθέντες.
  - 14. νυχτός.
  - 19. ἰδοὺ ἄγγελος πυρίου.
  - 20. εἰς γῆν Ἰσραήλ.
  - 22. βασιλεύει.

  - γομένην Ναζαρέθ.

#### Incas.

- 2, 11. ἐτέγθη Χοιστὸς χύριος.
- 1, 78. ἀνατολή ἔξ ΰψους.
- 1, 12. ἐταράγθη 1. 29. διεταράχθη.
- 2, 11. ἐτέχθη Χριστός.
- 1. 57. ἐπλήσθη ὁ γρόνος.
- 2, 15. διέλθωμεν δή ξως Βηθλεέμ.
- 2, 12. εύρήσετε βρέφος.
- 1, 66. οἱ ἀχούσαντες.
- 2, 3. ἐπορεύοντο.
- 2, 41. ἐπορεύοντο.
- 2, 10, χαράν μεγάλην.
- 2, 16. και ήλθον σπεύσαντες **κ**αὶ ἀνεῦραν τήν τε Μαοιάμ — και τὸ βοέφος.
- 2, 26.  $z\alpha l$   $\eta v$   $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\phi}$   $z \in \chi \varrho \eta \mu \alpha$ τισμένον.
- 2, 8. τῆς νυχτός.
- 2, 9. Ιδού ἄγγελος χυρίου.
- 2, 32. είς δόξαν λαοῦ σου Ἰσοαήλ.
- 1, 33. βασιλεύσει.
- 22. είς τὰ μέρη τῆς Γαλι- 1, 26. είς πόλιν τῆς Γαλιλαίας.
- 23. πατώπησεν είς πόλιν λε- 2, 39. ὑπέστρεψαν είς πόλιν ξαυτῶν Ναζαρέθ.

Es sind zahlreiche Parallelen vorstehend mit angeführt, die sich durch die Gleichartigkeit des Stoffes von selbst ergeben. Aber neben der Gleichartigkeit des Stoffes und der Congenialität der Auffassung leuchtet aus diesen Parallelen auch die sprachliche Verwandtschaft beider Relationen auf das Deutlichste hervor. Die zwischen Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 noch vorhandenen sprachlichen Differenzen kommen vorzugsweise auf Rechnung des ersten

Evangelisten, welcher sich stärkere redaktionelle Änderungen erlaubte, als Lucas. Aber noch weit grösser wird die Sprachverwandtschaft zwischen beiden Relationen, wenn man auf den hebräischen Quellentext zurückgeht. Indem dieser Theil der Untersuchung einem besonderen Paragraphen (§ 3) vorbehalten wird, ist nur hier im Voraus darauf hinzuweisen, wie wichtig der dadurch gewonnene Nachweis für die Annahme einer einzigen, einheitlichen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums sein muss.

Zusammenfassend sage ich: Titel Charakter der aussercanonischen Recensionen, die sachlichen Berührungen zwischen Ic. 1. 2 und Mt. 1. 2. die Analyse der johanneischen Parallele Joh. 1, 1-18, die schriftstellerischen Geoflogenheiten des Mt. und des Lc.. die sprachliche Verwandtschaft beider Relationen -Alles weist auf das Vorhandengewesensein einer einheitlichen vorcanonischen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums hin. welche der Hauptsache nach in Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 wiedergegeben ist. Aus der Addition aber der in Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 enthaltenen Erzählungsstoffe ergibt sich eine Schrift etwa von dem Umfange des Büchleins Ruth, mit welchem das Kindheitsevangelium, βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ, auch sonst manche Verwandtschaft aufzeigt. In beiden Fällen handelt es sich um eine Familiengeschichte: in beiden Fällen betrifft diese Familiengeschichte das davidische Königsgeschlecht, aus welchem der Messias hervorgegangen ist: in beiden Fällen sind prophetische Beziehungen zur Heidenwelt vorhanden; in beiden Fällen sind Geschlechtsregister beigegeben. Ja in Mt. 1, 5 ist die Ruth ausdrücklich erwähnt. Wegen der sprachlichen Verwandtschaft mit dem Büchlein Ruth und dessen Sprachgut vgl. unten § 3.

 Evangelisten zum Gegenstand seiner im Prologe enthaltenen tiefsinnigen Meditation erhoben, von Justin nach einer aussercanonischen Recension gekannt worden ist und in den Missbildungen der apokryphischen Kindheitsevangelien direkt oder indirekt nachgewirkt hat.

Das ist die These, deren Erweisung und Erläuterung die nachfolgenden Untersuchungen gewidmet sein werden.

Die zunächst sich anschliessende Untersuchung über die Sprache des vorcanonischen Kindheitsevangeliums wird in besonderer Weise dazu dienen, das ursprüngliche Vorhandengewesensein einer gemeinsamen Hauptquellenschrift weiter ans Licht zu stellen.

### § 3.

### Die Sprache der Quellenschrift.

Bei keinem Theil der neutestamentlichen Literatur wird man in den Commentaren ein so häufiges Zurückgehen auf den vorauszusetzenden hebräischen Quellentext und ein so fleissiges Herbeiziehen alttestamentlicher Parallelen wahrnehmen, als in den beiden canonischen Relationen des Kindheitsevangeliums. Namentlich ist solches in den beiden ersten Lucas-Capiteln der Fall, während die Kindheitsgeschichte des ersten Evangeliums nach dieser Seite weniger durchforscht ist. Bezüglich der lucanischen Kindheitsgeschichte ist daher auch die Annahme einer in hebräischer Sprache verfasst gewesenen Grundschrift ziemlich allgemein, und findet die Meinung, dass die Lc. 1. 2 zu Grunde liegende Quellenschrift ursprünglich in griechischer Sprache verfasst gewesen sei, nur selten solche Vertreter wie Paulus unter den Älteren und Feine unter den Neuesten. Auch ist die Begründung der letztgenannten Annahme entweder gänzlich zu vermissen oder als äusserst ungenügend zu bezeichnen, während die zahlreichen Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen. von denen die lucanische Kindheitsgeschichte wimmelt, ebenso viele beweisende Instanzen für die Annahme einer hebräischen (nicht aramäischen) Grundschrift bilden. 1)

<sup>1)</sup> De Lagarde bezeichnet (Mitth. III, 345) die lucanische Geburtsgeschichte als "durchaus hebräisch, nicht aramäisch und nicht

Gleichwohl ist dieses Phaenomen der Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen selbst auch nur in Bezug auf Lc. 1. 2 in erschöpfender Weise und ex professo noch nicht genügend dargestellt, sondern in den Commentaren mehr nur nebenbei als Stütze der Exegese behandelt worden. Noch weniger kenne ich einen Versuch, die vier canonischen Capitel Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 unter gemeinsamen Gesichtspunkten bezüglich der darin enthaltenen Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen zu erforschen und zu vergleichen. Und doch wird erst eine möglichst vollständige Kenntniss der Symptome, wie sie im Nachstehenden dargeboten wird, eine den Sachverhalt treffende Diagnose ermöglichen.

### Hebraismen und alttestamentliche Parallelen.

#### Überschrift.

Μt. 1, 1\*: Blβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ — Gen. 5, 1: σζη πίζης ΕΙΧΧ: αὕτη ἡ βίβλος γενέσεως ἀνθρώπων — ähnlich Gen. 2, 4: τριμίς πίζης πίζης ΕΙΧΧ: αὕτη ἡ βίβλος γενέσεως οὐρανοῦ καὶ γῆς. Vgl. über die Verwandtschaft zwischen Gen. 2, 4; 5, 1 und Mt. 1, 1 Nestle, Marginalien zu Gen. 2, 4 S. 4.

### I\*). Die Ankundigung der Geburt Johannis.

# Lc. 1, 5-25.

- 1.\*) Mt. 1, 18°: τοῦ δὲ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἡ γένεσις οῦ τως ἡν Gen. 6, 9: פֵּלֶּה תּוֹלְהֹת בַּ  $\pm XX$ : αὖται δὲ αἱ γενέσεις  $N\tilde{\omega}\varepsilon$  Ruth 4, 18.
- 2. Le. 1, 5: ἐν ταις ἡμέραις Ἡρώδον 2. Sam. 21, 1: = LXX: ἐν ταις ἡμέραις Δανίδ noch oft ähnlich im A. T. VglMt. 2,. 1.



griechisch gefärbt" — und erzählt (Mitth. III, 370): "Georg Heinrici fragte mich in Gastein, welche Stücke des Neuen Testamentes ich für die am meisten hebraisierenden halte, ich erwiderte: Lucas 1, 5 bis 2 Ende und die Apokalypse".

<sup>\*)</sup> Diese vorgesetzten Ziffern beziehen sich auf den in § 5 dargebotenen Text mit den Versen der 17 Perikopen.

 $\dot{\epsilon}$ ξ  $\dot{\epsilon}$ φημερίας  $\dot{A}$ βιά — 2. Par. 31, 17: πζεία καιται ταις  $\dot{\epsilon}$ φημερίαις αὐτῶν.

 $\dot{\epsilon}$ χ τῶν θυγατέρων Ααρών — Esr. 2, 61: ακὸ τῶν θυγατέρων Βερζελλαί.

- 3. Lc. 1, 6: ἦσαν δὲ δίκαιοι ἀμφότεροι ἐνώπιον τοῦ θεοῦ πορευόμενοι ἐν πάσαις ταις ἐντολαις καὶ δικαιώμασιν κυρίου ἄμεμπτοι Gen. 7, 1: ἐκτολαις καὶ δικαιώμασιος ἐναντίον μου Gen. 17, 1: ἀμαιας ἐναντίον μου Gen. 17, 1: ἐκαιος ἐναντίον μου Gen. 17, 1: ἐκαιος ἐναντίον μου Gen. 17, 1: ἐκαιας ἐναντίος Ps. 15, 2: ἐκαιαρίστει ἐνώπιον ἐμοῦ καὶ γίνου ἄμεμπτος Ps. 15, 2: ἐκαιὰμασι ΕλΧ: ἐν τοις προστάγμασι μου πορεύσονται 2. Reg. 17, 8: ἐκαιὰ ἐπορεύθησαν [ἐν] τοις δικαιώμασι τῶν ἐθνῶν vgl. Hiob 1, 1; 2. Reg. 20, 3.
- 4. Le. 1, 7: καὶ οὖκ ἦν αὖτοτς τέκνον, καθότι ἦν ἡ Ἐλισάβετ στετρα Gen. 11, 30: רַּחָּדִי שָּׂרֵי צְּקַרָּהוֹ אֵין לָּה רָלָד = LXX: καὶ ἦν Σάρα στετρα καὶ οὖκ ἐτεκνοποίει.

χαὶ ἀμφότεροι προβεβηχότες ἐν ταις ἡμέραις αὐτῶν — Gen. 18, 11: בַּאִים בַּיָמִים = LXX: προβεβηχότες ἡμερῶν — vgl. Gen. 24, 1; Jos. 13, 1; 1. Reg. 1, 1.

5. Lc. 1, 8: ἐγένετο δέ — ריהר. Ebenso Lc. 2, 1. 6, 15.

έν τῷ ἱερατεύειν αὐτόν = Ες. 28, 41: Γρητής = LXX: ἵνα ἱερατεύωσί μοι — im gebräuchlichen Griechisch bedeutet ἱερατεύειν sacerdotem esse; im Septuaginta-Griechisch ist es oft Übersetzung von = sacerdotio fungi.

 $\dot{\epsilon}\nu$  τῆ τάξει τῆς  $\dot{\epsilon}$ φημερίας αὐτοῦ — 2. Par. 13, 10: Γορίς Εμένους  $\dot{\epsilon}$ ν ταίς  $\dot{\epsilon}$ φημερίαις αὐτῶν — 2. Par. 31, 16: Εμένους  $\dot{\epsilon}$ ν ταίς  $\dot{\epsilon}$ φημερίαις αὐτῶν — 2. Par. 31, 16: Εμένος  $\dot{\epsilon}$ μερίαις  $\dot{\epsilon}$ υν  $\dot{\epsilon}$ υν

 $\ddot{\epsilon}$ ναντι τοῦ  $\vartheta$ εοῦ — 1. Sam. 2, 18: τρας και αφρικές αφρικές = LXX: καὶ Σαμουήλ ην λειτουργών  $\dot{\epsilon}$ νώπιον κυρίου.

6. Lc. 1, 9: κατὰ τὸ ἔθος τῆς ἱερατείας — vgl. 1. Par. 28, 13: דְּלְכָל־מְלֶאֹכֶת עֲבֹרָת בֵּיֹח־יְהוֹיְה בֹּנִת בַּיֹח־יִהוֹיִם — LXX: εἰς πᾶσαν ἐργασίαν λειτουργίας οἴκου κυρίου. Man bemerke: ἔθος, wie in der LXX, so in den Logia-Übersetzungen ungebräuchlich, dagegen ein Lieblingswort des Lc., stammt hier wie Lc. 2, 42 aus der Feder des Lc.

 $\ddot{\epsilon}\lambda \alpha \chi \epsilon$  au ס $\ddot{v}$   $\vartheta v \mu \iota \tilde{\alpha} \sigma \alpha \iota$  — 1. Sam. 14, 47: רְשָׁארּל לָכַד

הַמְּלֹּרְכָּה = LXX: καὶ Σαοὺλ ἔλαχε τοῦ βασιλεύειν — Ex. 40, 27: = LXX: καὶ ἐθυμίασεν ἐπ' αὐτοῦ θυμίαμα — vgl. Ex. 30, 7.

7. Le. 1, 10: καὶ πᾶν τὸ πλῆθος ην τοῦ λαοῦ προσενχόμενον ἔξω — 2. Par. 29, 28: 
τος πᾶσα ἐκκλησία προσεκύνει.

 $au\tilde{\eta}$  ὤρα τοῦ θυμιάματος — Dan. 9, 21: ζτα κτη κτη κτη ΕΧΧ: ώσεὶ ὤραν θυσίας ἐσπερινῆς.

8. Le. 1, 11: "מֹיְלִּאָדְ הָשֵּׁלְהִים בְּלָאַדְ יְהֹוָה  $\gamma$  בּוֹלְאַדְ הָאֲלֹהִים בּיִלְאַדְ יְהֹוָה עוֹלָהִים עלְאַדְ הָיִלְאַדְ יִהֹוָה vgl. Jud. 13, 6.

τοῦ θυσιαστηρίου τοῦ θυμιάματος — vgl. Εχ. 30, 1: ητίσεις είματος = LXX: καὶ ποιήσεις θυσιαστήριου θυμιάματος.

9. Lc. 1, 12: φόβος ἐπέπεσεν ἐπ' αὐτόν — Εχ. 15, 16: — LXX: ἐπιπέσοι ἐπ' αὐτοὺς τρόμος καὶ φόβος.

10. Lc. 1, 13:  $μ\dot{\eta}$   $φοβο\tilde{v}$ , Zαχαρία — Dan. 10, 12: Τάπ = LXX:  $μ\dot{\eta}$   $φοβο\tilde{v}$ , Δανιήλ.

- 11. Lc. 1, 14: καὶ ἔσται χαρά σοι καὶ ἀγαλλίασις Jes. 35, 10: σιρώς = LXX: αἴνεσις καὶ ἀγαλλίαμα Vgl. Jes. 22, 13. Ps. 45, 16: בַּשִּׂמֶחוֹת יָנִיל = LXX: ἐν εὐφροσύνη καὶ ἀγαλλιάσει.
- 12. Lc. 1, 15: ἔσται γὰρ μέγας ἐνώπιον κυρίου Gen. 10, 9: הוֹה בֹּר־צֵיִר לִפְנֵי יְהֹיָה LXX: οὖτος ἦν γίγας κυνηγὸς ἐναντίον κυρίου τοῦ θεοῦ.

אמן סוֹעיסע אמן סוֹאבּסָמ סט μὴ אוֹאָ — Jud. 13, 4: רַאַּכֶּר הַשְּׁבֶּרְ — LXX: καὶ μὴ κίης οἶνον καὶ σίκερα (— Cod. Vat. μέθυσμα). Ebenso Jud. 13, 7. 14. Das aramāische שַּׁבֶּרְא ist also zur Übersetzung das hebr. שָּׁבָּר bereits in das Septuaginta-Griechich eingeführt gewesen. Vgl. die Parallele Num. 6, 3, wo ebenfalls שֵׁבָר mit σίκερα übersetzt ist. ¹)

<sup>1)</sup> Dieses Beispiel ein Beweis dafür, wie wenig man berechtigt ist, aus einzelnen Aramaismen des griechischen Textes auf den Gesammtcharakter des Urtextes einen Schluss zu ziehen.

 $\dot{\epsilon}$ χ χοιλίας μητρός αὐτοῦ — Ps. 22, 11: αξή = LXX:  $\dot{\epsilon}$ χ χοιλίας μητρός μου — Ps. 71, 6: αχοιλίας μητρός μου.

13. Lc. 1, 16: καὶ πολλοὺς τῶν νἱῶν Ἰσραὴλ ἐπιστρέψει — Mal. 2, 6: רְבָּרִם הַשִּׁיב = LXX: καὶ πολλοὺς ἐπέστρεψεν — Jes. 31, 6: שׁוּבוּ בְּנֵי־וִשְּׂרָאֵל = LXX: ἐπιστράφητε, νἱοὶ Ἰσραήλ.

επιστρέψει πρὸς κύριον τὸν θεὸν αὐτῶν — Joel 2, 13: ביהוָה אֱלֹהִיכָם = LXX: καὶ ἐπιστράφητε πρὸς κύριον τὸν θεὸν ὑμῶν.

14. Lc. 1, 17: καὶ αὐτὸς προελεύσεται ἐνώπιον αὐτοῦ — Ps. 85, 14: τοῦ = LXX: δικαιοσύνη ἐναντίον αὐτοῦ προπορεύσεται, Symm.: προελεύσεται. Vgl. Mal. 3, 1.

 $\hat{\epsilon} v$  πνεύματι καὶ δυνάμει Ήλεία — Mal. 3, 23 (4, 5): Τις καὶ ἐξοῦ ἀποστελῶ ὑμτν Ήλίαν.

ἐπιστρέψαι καρδίας πατέρων ἐπὶ τέκνα — Mal. 3, 24 (4, 6): יְהַשִּׁיב לֵב־אָבוֹח עֵל־בָּנִים = LXX: καὶ ἀποκαταστήσει καρδίαν πατρὸς πρὸς υἰόν — Sir. 48, 10: καὶ ἐπιστρέψαι καρδίαν πατρὸς πρὸς υἰόν.

καὶ ἀπειθείς ἐν φρονήσει δικαίων — Mal. 3, 18:  $\pm i$  ΕΧΧ: καὶ ὄψεσθε ἀναμέσον δικαίον καὶ ἀναμέσον ἀνόμου.

ετοιμάσαι χυρίφ λαὸν κατεσκευασμένον — 2. Sam. 7, 24: בְּחְכוֹנֵן לְהְּ אֶח־בַּמְהְ יְשִׂרָאֵל = LXX: καὶ ἡτοίμασας σεαυτῷ τὸν λαόν σου Ἰσραήλ.

15. Lc. 1, 18: κατὰ τί γνώσομαι τοῦτο; — Gen. 15, 8: ΔΩΤὰ τί γνώσομαι;

 $\pi \varrho o \beta \varepsilon \beta \eta \varkappa v t \alpha$  פֿע  $\tau \alpha t \varsigma$   $\dot{\eta} \mu \dot{\varepsilon} \varrho \alpha \iota \varsigma$   $\alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta} \varsigma = \bar{\xi} \dot{\eta} \dot{\eta} \dot{\zeta}$  vgl. Lc. 1, 7. 2, 36.

16. Lc. 1, 19: δ παρεστηκώς ἐνώπιον τοῦ θεοῦ — 1. Reg. 10, 8: הַלְּמֶרָדִּם לְּפֶּנֶדִּה בֹּאַבָּרִם בֹּעָבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה בֹּאַבָּרִה עָּבָּרָדָּר עָּבָּרָדָּר עָּבָּרָדָּר עָּבָּרָדָּר עַבָּאַרָּר עַבָּאַבָּר עָבָּאַבָּר עַבְּאַבָּר עַבְּאַבָּי עַבְּאַב עַבְּאָב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאָב עַבְּאַב עַבְּאַבָּע בְּאָב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּעָב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּעָב עַבְּאַב עַבְּאַב עַבְּאַבָּע בַּאָב עַבְּעָב עַבְּאָבָּיך עַבְּאָב עַבְּאַבָּע בַּאָב עַבְּעָב עַבְּאַבָּע בַּאָב עַבְּיב בּאַב עַבְּעבָּע בַּעבָּיב בּאַב עַבְּעבָּיב עַּעָּב עַבְּיב בּאַב עַבְּיב עַבְּעב בּעָב עַבְּעב עַּבְּעב עַבְּעבּע בַּעָב עַבְּעב עַבְּעבָּע בַּעָּיב עַבְּעב עַבְּעבָּע בַּעָבְעב עַבְּעבּע בַּעבּער עַבְּעבּע בַּעבָּע בּער עַבְּעב עַבְּעבּע בּער עַבְּעבָּע בּער עַבְּעבּע בּעבּער עַבְּעבּער עַבּעבּער עַבְּעבּער עַבְּעבּער עַבְּעבּער עַבְּעב עַבּער עַבְּעבּער עַבְּעבּער עַבּער עַבּער עַבּער עַבּער עבּער עב

17. Lc. 1, 20:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$ '  $\vec{\omega}\nu$  — Deut. 22, 29:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$   $\vec{\omega}\nu$  — ELXX:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$ '  $\vec{\omega}\nu$  — oder Gen. 22, 18:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$ '  $\vec{\omega}\nu$  — ELXX:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$ '  $\vec{\omega}\nu$  — oder Gen. 22, 18:  $\vec{\alpha}\nu\vartheta$ '  $\vec{\omega}\nu$  . Vgl. auch Deut. 28, 62; 2. Reg. 22, 17.

Texte u. Untersuchungen X, 5.

τοις λόγοις μου, οίτινες πληρωθήσονται είς τὸν καιρὸν αὐτῶν — 2. Par. 36, 21: τῷτ τ̞τ̞τ = LXX: τοῦ πληρωθῆναι λόγον κυρίου.

- 19. Lc. 1, 22: ὅτι ἀπτασίαν ἑώραχεν Dan. 10, 8: באַראָה אַרודהָבָּראַה ΕΧΧ: καὶ ἰδον τὴν ἀπτασίαν.
- 20. Lc. 1. 23: ἐπλήσθησαν αἱ ἡμέραι Gen. 25, 24: בימלאר יכודה = LXX: καὶ ἐπληρώθησαν αἱ ἡμέραι.

 $au ilde{\eta}_{\mathcal{G}}$  λειτουργίας αὐτο $ilde{v}$  — Num. 7, 8: ΕΧΧ: κατὰ τὰς λειτουργίας αὐτῶν.

 $\dot{\alpha}\pi\tilde{\eta}\lambda\vartheta$   $\varepsilon \nu$   $\varepsilon l\varsigma$   $\tau\dot{o}\nu$  olxov  $\alpha\dot{v}\tau o\tilde{v}$  — 1. Sam. 2, 11: וְיַלְּהְּ אֲלְכָנָה עַלְ־בֵּיְהוֹ

- 21. Lc. 1, 24: μετὰ δὲ ταύτας τὰς ἡμέρας Gen. 4, 3: <math>LXX: καὶ ἐγένετο μεθ' ἡμέρας.
- 22. Lc. 1, 25: ὅτι οὖτως μοι πεποίηκεν κύριος Gen. 39, 19: ਫੁਰੂ ਫੁਲ਼ਗ ਨੁਸ਼ਤ = LXX: οὖτως ἐποίησέ μοι.

 $\mathring{a}$  φελείν ὄνειδός μου Gen. 30, 23: κρητητική κρης χρης = LXX:  $\mathring{a}$  φείλεν  $\mathring{b}$  θεός μου τὸ ὄνειδος - Jes. 4, 1: χρητητητικής = LXX:  $\mathring{a}$  φελε τὸν ὀνειδισμὸν ἡμῶν.

# II. Die Ankündigung der Geburt Jesu.

### Lc. 1, 26-38.

- 1. Lc. 1, 26: εἰς πόλιν τῆς Γαλιλαίας ἢ ὄνομα Να-ζαρέθ 1. Par. 1, 43: τְּתָהְבָּה = LXX: καὶ ὄνομα τῆ πόλει αὐτοῦ Δενναβά.
- 2. Lc. 1, 27: πρὸς παρθένον ἐμνηστευμένην ἀνδρί Deut. 22, 23: בְּחִילָה מְאֹרָשֶׁה לְאִישׁ = LXX: παρθένος μεμνηστευμένη ἀνδρί.

 $\ddot{a}$ νδρὶ  $\ddot{\phi}$  ὄνομα Ἰωσή $\phi$  — 2. Sam. 16, 5: אִישׁ — דּשְׁמֵּרוֹ שִׁמְעַלִי  $\dot{a}$  = LXX:  $\dot{a}$ νή $\phi$  — καὶ ὄνομα αὐτ $\ddot{\phi}$  Σεμεί.

 $\dot{\epsilon}$  δ ο δ κου Δανίδ — 1. Reg. 13, 2: לביח לָבִיח  $\dot{\phi}$  = LXX:  $au\ddot{\phi}$  ο δ κω Δανίδ.

3. Lc. 1, 28: χεχαριτωμένη = Πρίτρη - Ps. 18, 26: Τστ Εξητησι = Symmachus: <math>μετὰ τοῦ χεχαριτωμένου χαριτωθήση - Sir. 18, 17: <math>παρὰ ἀνδρὶ χεχαριτωμένω.

ό κύριος μετὰ σοῦ — Jud. 6, 12: πτη ΕΧΧ: κύριος μετὰ σοῦ — Ruth 2, 4.

5. Lc. 1, 30:  $\mu\dot{\eta}$   $\varphi \circ \beta \circ \tilde{v}$  — Jes. 43, 1: אַל־תִּירָא = LXX:  $\mu\dot{\eta}$   $\varphi \circ \beta \circ \tilde{v}$  — Ruth 3, 11.

 $ε \tilde{v} \varrho ε ε χά ριν παρὰ τῷ θεῷ Gen. 6, 8: רְנֹחֵ מְצָא חֵן בְּעֵרנֵר <math>= LXX$ : Νῶε δὲ ενρε χάριν ἐναντίον κυρίου τοῦ θεοῦ — Gen. 18, 3: אַם־נָא בְּצָאַתִר חֵן בְּעֵרנָרָה = LXX: εἰ ἄρα ενρον χάριν ἐναντίον σου — Ruth 2, 2. 10. 13.

- 6. Le. 1, 31\*: καὶ ἰδοὺ συλλήψη ἐκ τοῦ λόγου αὐτοῦ καὶ τέξη νἱόν Jes. 7, 14: μξ της της της ΕΧΧ: ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ λήψεται καὶ τέξεται νἱόν Judic. 13, 3.
- 7. Le. 1, 32: υἰὸς ὑψίστου κληθήσεται Ps. 82, 6: = LXX: καὶ υἰοὶ ὑψίστου πάντες.

καὶ δώσει αὐτῷ κύριος ὁ θεὸς τὸν θρόνον Δανὶδ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ — 2. Sam. 7, 13. 14: Γρίμα κρητητή κριτητή καὶ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ —  $\mathbb{Z}$  ΕΧΧ: καὶ ἀνορθώσω τὸν θρόνον αὐτοῦ ξως εἰς τὸν αἰῶνα ἐγὰ ἔσομαι αὐτῷ εἰς πατέρα — Jes. 9, 6 (7):  $\mathbb{Z}$   $\mathbb{Z}$  ΕΧΧ: ἐπὶ τὸν θρόνον Δανίδ.

8. Lc. 1, 33: καὶ βασιλεύσει ἐπὶ τὸν οἰκον Ἰακὸβ εἰς τοὺς αἰῶνας — Mich. 4, 7: τριπ τας τριπ τας = LXX: καὶ βασιλεύσει κύριος ἀπὸ τοῦ νῦν ἕως εἰς τὸν αἰῶνα — Am. 3, 13: Ξειπ τας οἰκφ Ἰακώβ.

καὶ τῆς βασιλείας αὐτοῦ οὐκ ἔσται τέλος = Dan. 7, 14: τρι τοῦς = καὶ ἡ βασιλεία αὐτοῦ οὐ διαφθαρήσεται.

- 9. Le. 1, 34: ἀνδρα οὖ γινώσκω Jud. 11, 39: יְרָדִּלָּה אֵרשׁ = LXX: καὶ αὖτη οὖκ ἔγνω ἄνδρα vgl. Num. 31, 17. Gen. 24, 16: בְּחַלְּה וְאִישׁ לֹא בְּרָעָה = LXX: παρθένος  $\mathring{\eta}\nu$  ἀνὴρ οὖκ ἔγνω αὐτήν.
- 10. Lc. 1, 35: πνεῦμα ἄγιον ἐπελεύσεται ἐπὶ σέ Num. 5, 14: τρητητις ΕΧΧ: καὶ ἐπέλθη αὐτῷ πνεῦμα ζηλώσεως.

καὶ δύναμις ὑψίστον ἐπισκιάσει σοι — Exod. 40, 35: = LXX: ὅτι ἐπεσκίαζεν ἐπ' αὐτὴν ἡ νεφέλη. Zu ΰψιστος vgl. Ps. 9, 3: = LXX: ΰψιστε.

το γεννώμενον άγιον — Jud. 13, 7: της της της της ΕΙΧΧ: θεοῦ άγιον ἔσται το παιδάριον.

11. Lc. 1, 31<sup>b</sup>: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν

- Jes. 7, 14: יְמְרָאֵח שְׁמֵּר בְּמְנִיאֵל = LXX: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ.
- Μt. 1,  $21^{\text{b}}$ : αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν Ps. 130, 8: מְּבֹּל צֵּוֹנוֹחְיר = LXX: καὶ αὐτὸς λυτρώσεται τὸν Ἰσραὴλ ἐχ πασῶν τῶν ἀνομιῶν αὐτοῦ.
- 12. Lc. 1, 36:  $\dot{\eta}$  συγγενίς σου Lev. 18, 14: הֹדָתְהּ הִיא = LXX: συγγεν $\dot{\eta}$ ς γάρ σου ἐστίν.
- 14. Le. 1, 38: ἰδοὺ ἡ δούληκ υρίου 1. Sam. 25, 41: דְּבָּהּ = LXX: ἰδοὺ ἡ δούλη σου — Ruth 2, 13; 3, 9.

γένοιτό μοι κατὰ τὸ  $\delta \tilde{\eta} \mu \acute{a}$  σου — 2. Sam. 7, 25: Τζαν ΕΧΧ:  $\delta \tilde{\eta} \mu a \mathring{o} \dot{\epsilon} \lambda \acute{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \kappa \epsilon \rho \lambda \tau o \tilde{v}$  δούλου σου — καθὸς  $\dot{\epsilon} \lambda \acute{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \kappa \delta \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \kappa \delta \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \delta \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda \eta \sigma a \kappa \delta \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda \eta \sigma \alpha \delta \dot{a} \lambda \dot{a} \lambda$ 

### III. Der Besuch Marias bei Elisabeth.

### Lc. 1, 39-56.

1. Lc. 1, 39: מֹעמסדמֿסמ סֹבּ = בְּחָקָם - vgl. Gen. 24, 61: בַּקָּה = LXX: מֹעמסדמֿסמ סֹבּ  $^{\circ}$  רבּקָּבּיה.

 $\dot{\epsilon} v$   $\tau \alpha t \varsigma$   $\dot{\eta} \mu \dot{\epsilon} \varrho \alpha \iota \varsigma$   $\tau \alpha \dot{\nu} \tau \alpha \iota \varsigma = \bar{\tau} \eta \bar{\tau} \bar{\tau} - v g l.$  Jerem. 33, 15.

 $\epsilon l_S \tau \dot{\eta} \nu \ \dot{\sigma} \varrho \epsilon \iota \nu \dot{\eta} \dot{\nu} - \text{vgl. Jos. 15, 48:}$  דּבְּהָה = LXX:  $\kappa \alpha \dot{\epsilon} \dot{\nu} \tau \ddot{\eta} \ \dot{\sigma} \varrho \epsilon \iota \nu \ddot{\eta}$ . Vgl. Judith 1, 6; 2, 22; 4, 7.

 $\mu \epsilon \tau \grave{\alpha} \ \sigma \pi o v \delta \tilde{\eta} \varsigma =$ בְּחִפְּזוֹן — vgl. Exod. 12, 11: בְּחַפְּזוֹן = LXX:  $\mu \epsilon \tau \grave{\alpha} \ \sigma \pi o v \delta \tilde{\eta} \varsigma$  — vgl. Deut. 16, 3.

3. Lc. 1, 41: ἐσχίρτησεν τὸ βρέφος ἐν τῆ χοιλία αὐτῆς — vgl. Gen. 25, 22: κατρικές τις Ετρικές ΕλΧ: ἐσχίρτων δὲ τὰ χαιδία ἐν αὐτῆ.

καὶ ἐπλήσθη πνεύματος άγίου — Εκ. 35, 31: דְּיָמֵלֵא = LXX: καὶ ἐνέπλησεν αὐτὸν πνεῦμα θείον.

4. Lc. 1, 42: καὶ ἀνεφώνησεν φωνῆ μεγάλη — Ezech.
11, 13: Τάττις ΕΙΧΧ: καὶ ἀνεβόησα φωνῆ μεγάλη.
Nestle weist noch darauf hin, dass in den LXX ἀναφωνείν ein liturgisches Erheben der Stimme bedeutet: 1. Par. 15, 28; 16, 4.
5. 42; 2. Par. 5, 13.

εὐλογημένη σὰ ἐν γυναιξίν = ברוּכָה אַהְ בְּרוּכָה אַהְ בּרוּכָה בּרוּכָה בּרוּכָה בּרוּכָה בּעִּשְׁים - LXX: εὐλογηθείη ἐν γυναιξίν — Judith 13, 18: εὐλογητὴ παρὰ πάσας τὰς γυναίχας — Ruth 3, 10.

εὐλογημένος ὁ καρπὸς τῆς κοιλίας σου — vgl. Deut-28, 4: ਫ਼ਰਾਜ ਫ਼ਰਾਜ = LXX: εὐλογημένα τὰ ἔκγονα τῆς κοιλίας σου — Gen. 30, 2: ਫ਼ਰਾਜ = LXX: καρπὸς κοιλίας.

- 5. Lc. 1, 43:  $\dot{\eta}$  μήτης τοῦ χυςίου μου vgl. Ps. 110, 1:  $\pm LXX$ : εἰπεν ὁ χύςιος τῷ χυςίφ μου.

ἐγένετο εἰς τὰ ἀτά μου — Jes. 5, 9: Εκξεί της της της ΕΚΧ: ἦχούσθη γὰς εἰς τὰ ἀτα χυρίου σαβαὰθ ταῦτα.

- 7. Lc. 1, 45: ἔσται τελείωσις τοις λελαλη μένοις αὐτῆ παρὰ κυρίου vgl. Judith. 10, 9: εἰς τελείωσιν τῶν λόγων, ὧν ἐλαλήσατε μετ' ἐμοῦ Ruth 3, 18: פֵּר־אָם־פָּלָּה הַדְּבָּר = LXX ἔως ἂν τελεσθῆ τὸ ῥῆμα.
- 8. Lc. 1, 46: μεγαλύνει ή ψυχή μου τὸν χύριον vgl. Ps. 103, 1: μεγαλύνει μεγαλύνει ή ψυχή μου τὸν χύριον Ps. 34, 4: μεγαλύνατε τὸν χύριον σὰν ἐμοί. <math>vgl. Vgl. 1. Sam. 2, 1.

9. Lc. 1, 47: καὶ ἡγαλλίασεν τὸ πνεῦμά μου ἐπὶ τῷ  $\vartheta$ εῷ — vgl. Ps. 16, 9: קַבֶּל בְּבוֹדִי = LXX: εὐφράνθη ἡ καρδία μου καὶ ἡγαλλίασατο ἡ γλῶσσά μου — Ps. 35, 9: רְנַפְּשִׁי = LXX: ἡ δὲ ψυχή μου ἀγαλλίασεται ἐπὶ τῷ κυρίφ — Jes. 61, 10: הָּגָל נַמְשִׁי בַאלהַי = LXX: ἀγαλλιάσθω ἡ ψυχή μου ἐπὶ τῷ κυρίω.

ἐπὶ τῷ ϑεῷ τῷ σωτῆρί μου — vgl. Habak. 3, 18: רְאֵבִי = LXX; ἐγὰ δὲ ἐν τῷ κυρίφ ἀγαλλιάσομαι, χαρήσομαι ἐπὶ τῷ θεῷ τῷ σωτῆρί μου. Vgl. auch Ps. 31, 8. Sir. 51, 1.

10: Lc. 1, 48: ὅτι ἐπέβλεψεν ἐπὶ τὴν ταπείνωσιν τῆς δούλης αὐτοῦ — 1. Sam. 1, 11: τὴν ταπείνωσιν τῆς ἐπικὶ ἐπείδες τὴν ταπείνωσιν μου. Ganz ähnlich Gen. 29, 32. Ps. 113, 6.

 $\mathring{a}$ πὸ τοῦ νῦν — vgl. Mich. 4, 7: στοῦ = LXX: ἀπὸ τοῦ νῦν — Lc. 22. 18: ἀπὸ τοῦ νῦν = Mt. 26, 29: ἀπάρτι, ebenso Lc. 22, 69: ἀπὸ τοῦ νῦν = Mt. 26, 64: ἀπάρτι = στοῦ.

μακαριοῦσίν με πᾶσαι αί γενεαί — Gen. 30, 13: Εκρίπ <math>= LXX: μακαρία εγώ, ὅτι μακαριοῦσί με αί γυναίκες.

- 11. Lc. 1, 49: ὅτι ἐποίησέν μοι μεγαλεία Ps. 71, 19: κτίτη ΕΧΧ: α ἐποίησας μεγαλεία Ps. 126, 3.
- ό δυνατός Ps. 24, 8: יְהוָה עדוּה עדוּה בוֹבוֹר בוֹבוֹת בוֹר בוֹבוֹת בענוֹנים בעמים בעמדמוס אמו ליינים בעמדמוס במו ליינים בעמדמוס במו ליינים בעמדמוס במו ליינים בעמדמוס במו ליינים בעמדמוס בעמדמוס
- καὶ ἄγιον τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ps. 111, 9: ἡτίτ κτίτς ΕΧΧ: ἄγιον καὶ φοβερὸν τὸ ὄνομα αὐτοῦ.
- 12. Lc. 1, 50: καὶ τὸ ἔλεος αὐτοῦ εἰς γενεὰς γενεῶν τοις φοβουμένοις αὐτόν vgl. Ps. 103, 17: της της της ΕΚΧ: τὸ δὲ ἔλεος τοῦ κυρίου ἀπὸ τοῦ αἰῶνος καὶ ἔως τοῦ αἰῶνος ἐπὶ τοὺς φοβουμένους αὐτόν. Ferner Jes. 51, 8: τὶτ πὶτ = LXX: εἰς γενεὰς γενεῶν. Vgl. Ex. 20, 6. Ps. 100, 5.
- 13. Lc. 1, 51: έποίησεν πράτος ἐν βραχίονι αὐτοῦ διεσκόρπισεν ὑπερηφάνους Ps. 118, 15: τρίτ τρίτ καπι ΕΧΧ: δεξιὰ πυρίου ἐποίησεν δύναμιν Ps. 89, 11: καπείνωσας ΕΧΧ: σὰ ἐταπείνωσας

ώς τραυματίαν ύπερήφανον, καὶ ἐν τῷ βραχίονι τῆς δυνάμεώς σου διεσκόρπισας τοὺς ἐχθρούς σου. Vgl. Ps. 76, 6: ϫ϶϶϶϶= LXX: οἱ ἀσύνετοι τῷ καρδίᾳ = bei Symmachus: ὑπερήφανοι τὴν καρδίαν, Ferner Jes. 52, 10; 1. Sam. 2, 7.

14. Lc. 1, 52: καθείλεν δυνάστας ἀπὸ θρόνων — Dan. 5, 20: הְּנְחֵת מִן־כָּרְטֵא = LXX: κατηνέχθη ἀπὸ τοῦ θρόνου — 1. Sam. 2, 8: עם־נְדִיבִּים = LXX: μετὰ δυναστῶν λαοῦ. Vgl. auch Sir. 10, 15.

 $\varkappa$ αὶ ὕψωσεν ταπεινούς — 1. Sam. 2, 7: מֵשְׁפִּיל אַבְּ־מְרוֹמֵם = LXX: ταπεινοί καὶ ἀνυψοί — 1. Sam. 2, 8: יָרִים אָבְרוֹן. Hiob 5, 11 LXX: τὸν ποιοῦντα ταπεινοὺς εἰς ὕψος.

15. Lc. 1, 53: πεινῶντας ἐνέπλησεν ἀγαθῶν — Ps. 107, 9: ξίοςτασε ψυχὴν κενὴν καὶ πεινῶσαν ἐνέπλησεν ἀγαθῶν — vgl. Ps. 34, 10 LXX.

καὶ πλουτοῦντας ἐξαπέστειλεν κενούς — vgl. Hiob 22, 9: אַלְמָנוֹח שָׁלַ חְהָ בִּיקָם = LXX: χήρας δὲ ἐξαπέστειλας κενάς — 1. Sam. 6, 3: אַל־תְּשֵׁלְּחוּר אַתוֹ רֵיקָם = LXX: μὴ δὴ ἐξαποστείλητε αὐτὴν κενήν.

16. Lc. 1, 54: ἀντελάβετο Ἰσραὴλ παιδὸς αὐτοῦ — Jes. 41, 8. 9: אָשֶׁר הָחֵוֹקְתִּיהְ = LXX: σὐ δὲ Ἰσραὴλ παις μου — οὖ ἀντελαβόμην — ferner Exod. 4, 22. Jerem. 31, 20.

 $\mu\nu\eta\sigma\vartheta\tilde{\eta}\nu\alpha\iota$  έλέους — Ps. 98, 3: τος Τος = LXX: έμνήσθη τοῦ έλέους αὐτοῦ. Hab. 3, 2.

17. Lc. 1, 55: καθώς ἐλάλησεν πρὸς τοὺς πατέρας  $\eta \mu \tilde{\omega} \nu$  — Jerem. 17, 22: καθώς ἐνετειλάμην τοῖς πατράσιν ὑμῶν.

τῷ Ἀβραὰμ καὶ τῷ σπέρματι αὐτοῦ εἰς τὸν αἰῶνα — 2. Par. 20, 7: ἀπερ ἀπερ κεριπα ΕΧΧ: σπέρματι Άβραὰμ τῷ ἠγαπημένῳ σου εἰς τὸν αἰῶνα. Vgl. Mich. 7, 20; Gen. 17, 7; 18, 18; 22, 17.

# IV. Johannis Geburt, Beschneidung und Jugend. Lc. 1, 57-80.

1. Lc. 1, 57: ἐπλήσθη ὁ χρόνος τοῦ τεκείν αὐτήν
— Gen. 25, 24: יְמֵילְה לֶלֶּלֶהוּ בְּיִלְאוֹּ בְּיִלְאוֹּ בּוֹלְאָר בְּיִלְאוֹּ בּוֹלְאָר בְּיִלְאוֹ בּוֹלְאַר בְּיִלְאוֹ בּוֹלְאַר בּוֹלְאַר בּוֹלְאָר בּוֹלְאָר בּוֹלְאָר בּוֹלְאָר בּוֹלְאַר בּוֹלְאַר בּוֹלְאַר בּוֹלְאַר בּוֹלְאַר בּוֹלִי בּוֹלְיִי בּוֹלִי בּוֹלִי בּוֹלִי בּוֹלִי בּוֹלִי בּוֹלְיי בּוֹלִי בּוֹלְיי בּוֹלְיי בּוֹלְייִי בְּיִלְיִי בְּיִלְיִי בְּיִלְיִי בְּלִייִי בְּיִלְיִים בְּלְבִּים בּיִלְיִים בְּלְבִים בּיוֹלְייִים בּיִּלְיִים בּיִלְיִים בּיִּלְיִים בּיִּבְּיִים בּיִּלְייִים בּיִּלְיִים בּיִּבְּיִים בְּיִבְּיִּים בּיִּבְּיִם בּיִּבְּיִם בְּיִבְּיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִּם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְּים בּיִּבְיִים בְּיִבְּיְּלְיִים בְּיִבְּיִם בְּיִבְּים בּיִּבְיִים בְּבְּיבִּים בּיִבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבְּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבִּים בְּיבְּים בּיּבִּים בּיּבִּים בּיּבִּים בּיִּים בְּיבִּים בְּיבּים בּיּבְּים בּיּבִּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיּבּים בּיּים בּיבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיּבּים בּיּבּים בּיבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיבּים בּיּבּים בּיּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיבּים בּיּבּים בּיבּים בּיבּיבְים בּיּבּים בּיבּים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּיים בּיים בּיבּים בּיבּיים בּייבּיים בּיבּיים בּייבּיים בּיבּיים בּייבּיים בּייבּיים בּיים בּיבּיים בּייבּים בּיבּים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּים בּיבּים בּיבּיים בּיבּים בּיבּים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּיים בּיבּיים בּיבְּיים בּיבּיים בּיבּי

- 2. Lc. 1, 58: ὅτι ἐμεγάλυνεν κύριος τὸ ἔλεος αὐτοῦ μετ' αὐτῆς Gen. 19, 19: τριτ κιμες κιμες κιμες εκ' εμες ΕΧΧ: καὶ ἐμεγάλυνας τὴν δικαιοσύνην σου, ὅ ποιεῖς ἐπ' ἐμέ 1. Sam. 12, 24: κικες τικες ΕΚΧ: ἄ ἐμεγάλυνε μεθ' ὑμῶν Ps. 126, 3: τικες ἐπικες τικες τικες τικες τοῦ ποιῆσαι μεθ' ἡμῶν. Vgl. auch unten zu Lc. 1, 72.
- 3. Lc. 1, 59: καὶ ἐκάλουν αὐτὸ ἐπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Neh. 7, 63: צֵלְ שֵׁבֶּן בֵּלְּבָּוֹא עֵלִ־שְׁבָּוֹ = LXX: καὶ ἐκλήθησαν ἐπὶ τῷ ὀνόματι αὐτῶν Gen. 48, 6: עֵל שֵׁב אֲדִוּיְהָוּ יִפְּרָאוּ בּגֹּא ἐκὶ τῷ ὀνόματι τῶν ἀδελφῶν αὐτῶν κληθήσονται. Vgl. Gen. 21, 3. Ruth 4, 17.
- 4. Lc. 1, 60: καὶ ἀποκριθείσα ἡ μήτηρ αὐτοῦ εἶπεν
   Hiob 3, 2: יְרַעֵּן אִיּוֹב וְיֹּאׁמֵר.
- 5. Lc. 1, 61: בא  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  συγγενείας σου Gen. 12, 1: LXX: אמו בא  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  συγγενείας σου.
- 7. Lc. 1, 63: ἔγραψεν λέγων 2. Reg. 10, 6: דֵיכ ב לאמר ב באמר ב LXX: ἔγραψε λέγων vgl. 2. Par. 21, 12.

 $^{\prime}$ Ιω άννης ἐστὶν τὸ ὄνομα αὖτοῦ = τίπις - Gen. 24, 29: τίπας - LXX: Τό ὄνομα Λάβαν.

8. Lc. 1, 64: ἀνεφχθη δὲ τὸ στόμα αὐτοῦ — Ezech. 24, 27: יְּמָחֵח פִּיךְ = LXX: διανοιχθήσεται τὸ στόμα σου — Dan. 10, 16: יָאָרַבְּרָח בּוֹי נָאַרַבְּרָח = LXX: καὶ ἤνοιξα τὸ στόμα μου καὶ ἐλάλησα.

καὶ ἐλάλει εὐλογῶν τὸν θεόν — 1. Par. 29 (30), 10: Τὰς ΕἰΧΧ: καὶ εὐλόγησεν ὁ βασιλεὺς Δαυλό τὸν κύοιον λέγων.

- 9. Lc. 1, 65: καὶ ἐγένετο ἐπὶ πάντας φόβος 2. Par. 14, 13: στι ἐγενήθη ἔκστασις = LXX: ὅτι ἐγενήθη ἔκστασις κυρίου ἐπὰ αὐτούς.
- 10. Lc. 1, 66: καὶ ἔθεντο πάντες οἱ ἀκούσαντες ἐν τῷ καρδία αὐτῶν 1. Sam. 21, 13: דְּיָבֶּרִים בְּרָרָ = LXX: καὶ ἔθετο Δανὶδ τὰ ἑἡματα ταῦτα ἐν τῷ καρδία αὐτοῦ. Vgl. auch Lc. 2, 19. 51; 8, 15; 21, 14.

καὶ γὰρ χεἰρ κυρίου ἦν μετ' αὐτοῦ — Esr. 7, 6: כְּרַרּ = LXX: ὅτι χεἰρ κυρίου θεοῦ αὐτοῦ ἐπ' αὖτον — Ruth 1, 13.

11. Lc. 1, 67: ἐπλήσθη πνεύματος άγίου καὶ ἐπροφήτευσεν — 1. Sam. 10, 10: καὶ τητα =

LXX: καὶ ἥλατο ἐπ' αὐτὸν πνεῦμα θεοῦ καὶ προεφήτευσεν.

χαὶ ἐπροφήτευσεν λέγων — Ezech. 36, 3: τίτα τής ΕΧΧ: προφήτευσον καὶ εἰπόν.

12. Le. 1, 68: εὐλογητὸς κύριος ὁ θεὸς τοῦ Ἰσραήλ — Ps. 41, 14: κὐλογητὸς κύριος ὁ ΕλΧ: εὐλογητὸς κύριος ὁ θεὸς Ἰσραήλ — Ps. 72, 18; 89, 53; 106, 48. Ruth 4, 14.

ὅτι ἐπεσκέψατο — 1. Sam. 2, 21: πητης τής = LXX: καὶ ἐπεσκέψατο κύριος τὴν Ἄνναν — Gen. 21, 1; Ps. 106, 4: = LXX: ἐπίσκεψαι ἡμᾶς ἐν τῷ σωτηρί= Cx. 4, 31: ὅτι ἐπεσκέψατο ὁ θεὸς τοὺς νίοὺς Ἰσραήλ.

έποίησεν λύτρωσιν τῷ λαῷ αὐτοῦ — Ps. 111, 9: פְּדְרָּח בְּעֵבֵּוֹ = LXX: λύτρωσιν ἀπέστειλε τῷ λαῷ αὐτοῦ — Ruth 1, 6: בּי־פָּקָר יְהֹיָה אָח־עַבוֹ = LXX: ὅτι ἐπέσκεπται κύριος τὸν λαὸν αὐτοῦ.

13. Lc. 1, 69: καὶ ἤγειρεν κέρας σωτηρίας ἡμτν ἐν οἴκφ Δανίδ — Ps. 132, 17: Τιτη Κχει ΕΧΧ: ἐξανατελῶ κέρας τῷ Δανίδ — 1. Sam. 2, 1: Τιτη Τητης Τάχει ὑψώθη κέρας μου ἐν θεῷ μου — ν. 10: Τιτης Τήτης ΕΧΧ: καὶ ὑψώσει κέρας τοῦ χριστοῦ αὐτοῦ. Vg. Ps. 18, 3.

 $\Delta \alpha v l \delta$   $\alpha \alpha l \delta \delta \varsigma$   $\alpha \dot{v} \tau o \tilde{v}$  — Jes. 37, 35: לְמַעַן דָּרָד עַבְדָּר = LXX:  $\delta l \dot{\alpha}$   $\Delta \alpha v \dot{\delta} \dot{\sigma} \dot{\sigma} v$   $\pi \alpha l \delta \dot{\alpha}$  μον.

14. Lc. 1, 70: καθος ἐλάλησεν διὰ στόματος τῶν άγίων ἀπ' αἰῶνος προφητῶν — 2. Reg. 21, 10: בַּיְרֵבֶּר יְהַנְּהִיאִים <math>= LXX: καὶ ἐλάλησε κύριος ἐν χειρὶ δούλων αὐτοῦ τῶν προφητῶν.

 $d\pi'$  מוּשִּׁטיס - Ps. 24 (25), 6: מַעּוֹלָם בּ LXX:  $d\pi\dot{o}$  au o v מּענּלָם בּ  $d\tilde{\omega}vo_{\mathcal{G}}$ .

- 15. Lc. 1, 71: σωτηρίαν ἐξ ἐχθρῶν ἡμῶν καὶ ἐκ χειρὸς πάντων τῶν μισούντων ἡμᾶς Ps. 106, 10: פֵּיִרְשׁׁרְעֵּם מִיַּרְ אֵּרְיָּב = LXX: καὶ ἔσωσεν αὐτοὺς ἐκ χειρὸς μισούντων καὶ ἐλυτρώσατο αὐτοὺς ἐκ χειρὸς ἐχθροῦ. Vgl. Ps. 18, 18; Jes. 35, 4; Jerem. 23, 6.
- 16. Lc. 1, 72. ποιῆσαι ἔλεος μετὰ τῶν πατέρων ημῶν 2. Sam. 2, 6: τος τς τς τς τς = LXX: καὶ νῦν ποιήσαι κύριος μεθ' ὑμῶν ἔλεος vgl. ferner Gen. 24, 14;

Jud. 1, 24; Ruth 1, 8, namentlich Lc. 10, 37 und dazu Heft III, 221, wo nachgewiesen ist, dass dies  $\mu\epsilon\tau\dot{\alpha} = \Box \Sigma$  nicht auf das Aramäische, sondern auf das Hebräische zurückgeht.

καὶ μνησθήναι διαθήκης άγιας αὐτοῦ — Lev. 26, 42: אַבְּרָהָם אָּזְכֹּר = LXX: καὶ τῆς διαθήκης Αβραὰμ μνησθήσομαι — Ps. 105, 8: זְבֵר לְּעִוֹּלֶם בְּרִיחִי בַּרִיתִּר בְּעִיחִסּ = LXX: ἐμνήσθη εἰς τὸν αἰῶνα διαθήκης αὐτοῦ — ebenso Ps. 106, 45. Vgl. Gen. 17, 7.

- 18. Lc. 1, 74: ἐχ χειρὸς ἐχθρῶν ἡμῶν ὁνσθέντας Hiob 6, 23: τριττί τάς τριττί τάς τας τας τας τας είναι με ἐξ ἐχθρῶν ἢ ἐχ χειρὸς δυναστῶν ὁύσασθαί με vgl. Baruch 4, 21.
- 19. Lg. 1, 75: ἐν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη Deut. 9, 5: Τρημε Κ΄ ΕΚΧ: οὐχὶ διὰ τὴν δικαιοσύνην σου οὐδὲ διὰ τὴν ὁσιότητα τῆς καρδίας σου.

λατρεύειν — ἐνώπιον αὐτοῦ — 1. Sam. 2, 18: פְּשְׁמַרְבֵּל = LXX: καὶ Σαμουὴλ ἦν λειτουργῶν ἐνώπιον κυρίου.

 $\pi$ άσας τὰς ἡμέρας ἡμῶν — Jer. 35, 8: בָּל־יָמֵינוּ = LXX: πάσας τὰς ἡμέρας ἡμῶν.

- 20. Lc. 1, 76: προπορεύση πρό προσώπου κυρίου, ετοιμάσαι όδοὺς αὐτοῦ Mal. 3, 1: πρίκτ εξίκε το πρό προσώπου καὶ ἐπισκεται [die LXX vocalisierten: Τοῦς ὁδὸν πρὸ προσώπου μου Jes. 40, 3: τρίτ τρίτ τρίτ ΕΧΧ: ἐτοιμάσατε τὴν όδὸν κυρίου.
- 21. Le. 1, 77: τοῦ δοῦναι γνῶσιν σωτηρίας τῷ λαῷ αὐτοῦ Hab. 2, 14: הָאָרֶץ לָרַעַת = LXX: ἐμπλησθή-

σεται ή γῆ τοῦ γνῶναι — Hab. 3, 13: קֹבָשֵׁל עֲבָה = ἐξῆλθες εἰς σωτηρίαν λαοῦ σου. Vgl. Jerem. 31, 34.

22. Lc. 1, 78: διὰ σπλάγχνα ἐλέους θεοῦ ἡμῶν — Jes. 63. 15: αχυς = LXX: τοῦ ἐλέους σου καὶ οἰκτιρμῶν σου.

έπισκέψεται ήμᾶς — Jer. 29, 10: κρης = LXX: έπισκέψομαι νμᾶς —

 $\mathring{a}νατολ\mathring{\eta}$  έξ  $\mathring{v}ψους$  — Mal. 3, 20: τρη τητης  $\mathring{v}$   $\mathring$ 

23. Lc. 1, 79:  $\hat{\epsilon}\pi\iota\varphi\tilde{\alpha}\nu\alpha\iota$  — Jes. 60, 2: πήτη της τιξή  $=\hat{\epsilon}\pi$ ι σὲ  $\varphi\alpha\nu\dot{\eta}$ σεται  $\varkappa\dot{\nu}$ ριος,  $\varkappa\alpha$ ὶ  $\dot{\eta}$  δόξα αὐτοῦ έπὶ σὲ ό $\varphi\vartheta\dot{\eta}$ σεται.

τοις ἐν σκότει καὶ σκιᾳ θανάτου καθημένοις — Ps. 107, 10: רְשָׁבֵּר הְשֶׁךְּ רְאֵבְלְמֶּרֶת = LXX: καθημένους ἐν σκότει καὶ σκιᾳ θανάτου. Vgl. Jes. 9, 2.

τοῦ καθευθῦναι τοὺς πόδας ἡμῶν εἰς ὁδὸν εἰς ἡνης — Prov. 9, 6: κατορθώσατε ἐν γνώσει σύνεσιν — Aquila, Symmachus: κατευθυνθῆτε ἐν ὁδῷ συνέσεως — Jes. 59, 8: της Φίτης ΕΧΧ: ὁδὸς εἰρήνης.

24. Lc. 1, 80: τὸ δὲ παιδίον ηὔξανεν καὶ ἐκραταιοῦτο πνεύματι — Judic. 13, 24. 25: לְיָבֶּדְל הַבְּּעֵר וְיְבְרְכֵהוּ יְהֹוָח לְפַּצְעֵרוֹ — LXX: καὶ ηὐξήθη τὸ παιδάριον, καὶ εὐλόγησεν αὐτὸ κύριος, καὶ ἤρξατο πνεῦμα κυρίου συνεκπορεύεσθαι αὐτῶ.

# V. Die Verehelichung der Maria.

Mt. 1, 18-25.

1. Mt. 1, 18: εύρέθη ἐν γαστρὶ ἔχουσα — vgl. Deut. 22, 20: כֹאַ־נְמְצָאַר בְּתוּרְלִים לַנַּעַר = LXX: καὶ μὴ εύρεθῆ παρθένια τῆ νεάνιδι.

2. Mt. 1, 19:  $\delta$  מֿ $\nu$   $\dot{\eta}$  $\rho$  מ $\dot{v}$  $\tau$  $\ddot{\eta}$  $\varsigma$  — Gen. 29, 21: הָבָה אָת־אִשְׁתִּר בּצֹּא:  $\delta$   $\dot{\phi}$  $\varsigma$   $\mu$  $\rho$  $\iota$   $\dot{\tau}$  $\dot{\eta}$  $\nu$   $\dot{\tau}$  $\dot{\tau}$ 

θέλων (Mt.) = βουληθείς (Just.) = έζήτει (Epiph.) = της - vgl. 1. Par. 21, 3: בְּקָשׁ זאַת אָדְנִי = LXX: ἱνατἱ θέλει [ζητεὶ] χύριος μου τοῦτο;

παραδειγματίσαι = δειγματίσαι - Ezech. 28, 17: Ελέξου α΄ σε παραδειγματισθήναι - Νυπ. 5, 29. 30.

 $\mathring{a}$ πολῦσαι (Mt.) = ἐκβάλλειν (Just.) — Deut. 21, 14: הַחָּקָהָּה = LXX: ἐξαποστελεις αὐτὴν — Deut. 22, 19: בּאַלְּחָהָה בּאַX: ἐξαποστελει αὐτήν — vgl. Deut. 24, 1.

3. Mt. 1, 20: ἄγγελος κυρίου — Gen. 16, 7: מַלְאַבְּ רְהַנְּה = LXX: ἄγγελος κυρίου.

 $\alpha \alpha \tau$ '  $\ddot{o} \nu \alpha \rho$  — Gen. 20, 6: בחלם = LXX:  $\alpha \alpha \theta$ '  $\ddot{v} \pi \nu o \nu$ .

 $\lambda \epsilon \gamma \omega \nu =$ לאמר der לאמר.

παραλαβείν Μαριὰμ τὴν γυναίκά σου — Ruth 1, 4: בְּיִּשְׁאֵר כְּׁהָּם נָשִׁרם בּוֹאֲבִּיּוֹר <math>= LXX: καὶ ἐλάβοσαν ἑαυτοίς γυναίκας Μοαβίτιδας — Jud. 21, 23: בְּיִשְׁאֵר כָּשִׁים = LXX: καὶ ἔλαβον γυναίκας — davon die rabbinische Bezeichnung der Hochzeit: = LX εναίκας — Aufnahme.

τὸ ἐν αὐτῆ γεννηθέν (Mt.) = τὸ ἐν αὐτῆ ὄν (Protev.) = ο̈ ἔχει κατὰ γαστρός (Just.) = πρωτ.

4. Mt. 1, 21: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ιησοῦν — Gen. 17, 19: μττ κη κητ ΕΧΧ: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰσαάκ.

αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ — Deut. 33, 29: Τὶς ΕΧΧ: λαὸς σωζόμενος ὑπὸ κυρίου — vgl. Ps. 130, 7. Sir. 46, 1.

5. Mt. 1, 24: ἐγερθεὶς ἀπὸ τοῦ ὅπνου — Prov. 6, 9: Τοῦς ΕΧΧ: ἐξ ὅπνου ἐγερθήση.

 $\pi$ αρ έλαβεν τὴν γυναίκα αὐτοῦ — 2. Par. 24, 3: יַיָּשָּׂא לוֹ = LXX: καὶ ἔλαβεν Ἰωδαὲ δύο γυναίκας.

6. Mt. 1, 25: καὶ οὖκ ἐγίνωσκεν αυτήν — Gen. 24, 16: = LXX: ἀνὴρ οὖκ ἔγνω αὐτήν.

καὶ ἐκάλεσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν — Gen. 35, 18: בְּהַקְרָא שְׁמֵּוֹ בֶּן־אֵּוֹנִיִּר = LXX: ἐκάλεσε τὸ ὄνομα αὐτοῦ νίὸς ὀδύνης μου.

#### VI. Jesu Geburt.

### Lc. 2, 1-20.

1. Lc. 2, 1: פֿיע דמנק  $\eta$  μέραις פֿאפּגעים בּרבו - Jer. 33, 15: בּיִמִים החם.

 $\mathring{\epsilon}$   $\tilde{\epsilon}$   $\tilde{\eta}$   $\lambda \vartheta$   $\epsilon \nu$   $\delta \acute{o}$   $\gamma \mu \alpha$  (= κέλευσις Protev.) — Dan. 9, 23: אַבָּי = LXX:  $\mathring{\epsilon}$   $\tilde{\epsilon}$   $\tilde{\eta}$   $\lambda \vartheta$   $\epsilon$   $\lambda \acute{o}$   $\gamma o_{\varsigma}$  — Dan. 2, 13: קבָר דָּהָא קַפַּר  $\tilde{\epsilon}$   $\tilde{\epsilon}$ 

ἀπογράφεσθαι — Jud. 8, 14: בַּיְּכָחֵבֹ אֵלָיוֹ אָתִּדְשָּׁרֵי = LXX: ἀπεγράψατο πρὸς αὐτὸν τοὺς ἄρχοντας = Cod. Vatic.: ἔγραψε πρὸς αὐτὸν ὀνόματα τῶν ἀρχόντων.

 $\pi \tilde{a} \sigma a v \tau \dot{\eta} v$   $\sigma l x \sigma v \mu \acute{e} v \eta v =$   $\ddot{\varphi} \dot{\varphi} -$  vgl. Credner Beitr. I. 234.

2. Lc. 2, 2:  $\dot{\eta}$ γεμονεύοντος = ἐπίτροπος (Just.) = σης vgl. Credner Beitr. I, 231, sowie unten.

 $\ddot{\alpha}$ πογραφή — 2. Par. 35, 4: כְּבִית אֲבֹחֵיכָם בְּמַחְלָּקוֹתֵיכָם בַּתְּחַלְּקוֹתֵיכָם בַּתְּחַלְּקוֹתֵיכָם בַּתְּבֹּ סְנִיכִּם בַּתְּבֹּ בַּתְּבֹּ בַּתְּבֹּ בַּתְּבֹ בַּתְּבֹ בַּתְּבַ בַּתְבַּ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בְּתָּב בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַּ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּבַ בַּתְּב בַּתְּבַ בַּתְבַב בַּתְּב בַּתְּבַ בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְּב בַּתְב בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּתְב בּת בּתְב בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּת בּתְב בּתְ

- 3. Lc. 2, 3: ξααστος είς τὴν ἰδίαν πόλιν = την ἰζιττί γυμικό νης του του Εκτ. 2, 1: του την μικό = LXX: καὶ ἐπέστρεψαν ἀνὴρ είς πόλιν αὐτοῦ.
- 4. Lc. 2, 4: ἀνέβη 1. Sam. 1, 3: יְעָלָה הָאִישׁ הַהוּא מֵעִירוֹ= LXX: καὶ ἀνέβαινεν ὁ ἄνθρωπος ἐκ πόλεως αὐτοῦ.

διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν ἐξ οἴκου καὶ πατριᾶς Δαυείδ — Lev. 25, 10: και καὶ και και εἰς τὴν πατριὰν αὐτοῦ — 2. Sam. 16, 5: και εἰς της ΕΧΧ: ἐκ συγγενείας οἴκου Σαούλ.

5. Lc. 2, 5: τῆ μεμνηστευμένη αὐτῷ γυναικί — Deut. 20, 7: τῷς ΜΕμνήστευται Ανθοωπος ὅστις μεμνήστευται γυναίκα.

- 6. Lc. 2, 6: ἐπλήσθησαν αἱ ἡμέραι τοῦ τεκείν αὐτήν Gen. 25, 24: τ̞σ̞τ̞τ̞ τ̞σ̞τ̞κ̞ τ̞σ̞τ̞ = LXX: καὶ ἐπληρώθησαν αἰ ἡμέραι τοῦ τεκείν αὐτήν.
- 7. Lc. 2, 7: οὐκ ἦν αὐτοις τόπος ἐν τῷ καταλύματι = οὐκ εἰχεν ποῦ καταλῦσαι (Just.) = Gen. 24, 25: ξίτη = LXX: καὶ τόπος τοῦ καταλῦσαι.
- 8. Le. 2, 8: φυλάσσοντες φυλακάς Num. 1, 53: ϯιμαςς ΕΧΧ: καὶ φυλάξουσι τὴν φυλακήν Num. 18, 3: Τὰς ΕΧΧ: καὶ φυλάξονται τὰς φυλακάς σου.
  - 9. Lc. 2, 9: מֹצְאָהָ יְהוֹה z = v = v = v.

 $\delta \acute{o}$  מעעליט — Ps. 19, 2: קבור־אַל= LXX:  $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$   $\delta \acute{o}$  מעעליט. — Jes. 60, 1: בנור הוה = LXX:  $\acute{o}$   $\acute{o}$   $\acute{o}$   $\acute{o}$  מעעליט.

καὶ ἐφοβήθησαν φόβον μέγαν — Jon. 1, 10: יַּיִרְדְּאַה בְּדֹּלְה = LXX: καὶ ἐφοβήθησαν οἱ ἄνδρες φόβον μέγαν.

10. Lc. 2, 10:  $\mu\dot{\eta}$   $\varphi \circ \beta \epsilon t \sigma \vartheta \epsilon$  — Gen. 43, 23: אַל־הִּדֹרָאַרּ = LXX:  $\mu\dot{\eta}$   $\varphi \circ \beta \epsilon t \sigma \vartheta \epsilon$ , und sonst noch oft im A. T.

 $\chi \alpha \rho \dot{\alpha} \nu \ \mu \epsilon \gamma \dot{\alpha} \lambda \eta \nu, \ \ddot{\eta}$ τις ἔσται παντί τῷ  $\lambda \alpha \ddot{\varphi} = 2$ . Par. 30, 26: בְּיִרְנְּשֶׁלָיִם בְּרֹרְנְּשֶׁלָיִם בּרִּנְּשָׁלָיִם בּעִּרְנְּשָׁלָיִם בּעִּרְנְּשָׁלָיִם = LXX:  $\chi \alpha \dot{\alpha}$  ἐγένετο εὐφροσύνη μεγάλη ἐν Ἱερουσαλήμ — 1. Par. 12, 40: שִּׁבְּשָּׂרָצֵּל = LXX: εὐφροσύνη ἐν Ἰσραήλ.

έν πόλει Δαυείδ — 2. Reg. 14, 20: בְּלִיר דָּרָד  $\Delta$  = LXX: έν πόλει Δαυίδ.

- 12. Lc. 2, 12:  $\varkappa$  מוֹ  $\tau$  οῦτο ὑμιν τὸ σημείον Ex. 3, 12: רְּאָרִיקּ = LXX:  $\varkappa$  τοῦτό σοι τὸ σημείον 1. Sam. 14, 10: רְּאָרִיקּ = LXX:  $\tau$  οῦτο ἡμιν τὸ σημείον man vgl. ferner Jes. 7, 14; 38, 7; 37, 30; 1. Sam. 10, 7.
  - 13. Lc. 2, 13: πληθος στρατιάς οὐρανίου 1. Reg.

- 22, 19: רְכָל־אֲבָא חַשְּׁמֵים = LXX: καὶ πᾶσα ἡ στρατιὰ τοῦ οὐρανοῦ = 2. Par. 18, 18 LXX: ἡ δύναμις τοῦ οὐρανοῦ Ps. 103, 21: בְּרְכֵּר יְהְוָה כָּל־אֲבָאִיוֹ = LXX: εὐλογείτε τὸν κύριον πᾶσαι αἱ δυνάμεις αὐτοῦ.
- 14. Lc. 2, 14:  $\delta \acute{o} \xi \alpha \ \vartheta \varepsilon \tilde{\phi}$  Jes. 42, 12: ליהוָה כָּבוֹר  $\tau \tilde{\phi} \ \vartheta \varepsilon \tilde{\phi}$  δόξαν.
- $\dot{\epsilon} \nu$   $\dot{\nu} \psi i \sigma \tau \sigma \iota \varsigma$  Hiob 16, 19: Εαρτίατα = LXX:  $\dot{\epsilon} \nu$   $\dot{\nu} \psi i \sigma \tau \sigma \iota \varsigma$  Ps. Sal. 18, 11:  $\mu \dot{\epsilon} \gamma \alpha \varsigma$   $\dot{\sigma}$  θεὸς  $\dot{\eta} \mu \tilde{\omega} \nu$  καὶ  $\ddot{\epsilon} \nu \delta \sigma \xi \sigma \varsigma$   $\dot{\epsilon} \nu$   $\dot{\nu} \psi i \sigma \tau \sigma \iota \varsigma$ .
- $\varkappa$ מו  $\mathring{\epsilon}\pi$ ו  $\gamma\tilde{\eta}_{\mathcal{G}}$   $\varepsilon$ l $\varrho\dot{\eta}\nu\eta$  Jerem. 12, 5: יְּבָאָּרֶץ שֶׁלוֹם בּגוֹ  $\varepsilon$ ν  $\gamma\tilde{\eta}$   $\varepsilon$ l $\varrho\dot{\eta}\nu\eta_{\mathcal{G}}$  vgl. Jes. 9, 7 (6): יְּלְשֶּׁלוֹם אֵין־קַץ Jes. 57, 19.
- $\dot{\epsilon}$ ν ἀνθοώποις εὐδοκίας = τες ΕΧΧ: ἀνὴο πάρανομος Sir. 44, 10: ἄνδοες ἐλέους Prov. 6, 12: κτι = LXX: ἀνὴο πάρανομος Neh. 7, 2: κτι εΚΧ: ἀνὴο ἀληθής Ps. 69, 14: τες ΕΧΧ: καιρὸς εὐδοκίας. Vgl. Field, Otium Norvicense III, Nestle, Theol. Studien aus Württemberg 1889, S. 77—79.
- $\delta$   $\delta$  κύριος εγνώρισεν  $\eta$ μιν Gen. 41, 39: אַחַרֵי הוֹדִיע = LXX: επειδάν εδειξεν  $\delta$  θεός σοι πάντα ταῦτα.
- 16. Lc. 2, 16: καὶ ἦλθον σπεύσαντες 1. Sam. 4, 14: בַּבָּא בַּהַר רָיָבֵא = LXX: καὶ ὁ ἄνθρωπος σπεύσας εἰσῆλθε.
- 19. Lc. 2, 19: πάντα συνετήρει τὰ ξήματα ταῦτα ἐν τῷ καρδίᾳ αὐτῆς Dan. 7, 28: הַבְּבֵּר נִטְרֵח = Theodotion: καὶ τὸ ξῆμα ἐν τῷ καρδίᾳ μου διετήρησα Gen. 37, 11: בְּבָּר שָׁמֵר אֶּבְרוֹ שָׁמֵר אֶּבִר שָׁמֵר אֶבִּר שָׁמֵר אֶבִּר שָׁמֵר אָבִר שָׁמֵר אֶבּר הַדְּבָּר.
- 20. Lc. 2, 20: καθ ώς ἐλαλήθη πρὸς αὐτούς Ex. 8, 15: καθάπερ ἐλάλησε κύριος, ähnlich noch oft im A. T.

## VII. Jesu Beschneidung. Lc. 1, 21, Mt. 1, 25b.

1. Lc. 2, 21°: καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν αὶ ἡμέραι — Jerem. 25, 34: בְּלֵאֵּר ְיְמֵיכָם = LXX: ὅτι ἐπληρώθησαν αὶ ἡμέραι ὑμῶν — Ezech. 5, 2: בְּמֵלְאֵּח יְמֵי הַמְּצוֹר = LXX: κατὰ τὴν πλήρωσιν τῶν ἡμερῶν τοῦ συγκλεισμοῦ.

2. Mt. 1, 25<sup>b</sup>: καὶ ἐκάλεσε τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν — Gen. 5, 2: פְלֵקְרָא אֶּרוּ־שֶׁרָם אֶּרָם = LXX: καὶ ἐπωνόμασε τὸ ὄνομα αὐτοῦ ἸΑδάμ. Vgl. 1, Sam. 1, 20.

Lc. 2, 21 κρὸ τοῦ συλληφθῆναι αὐτὸν ἐν τῆ κοιλία — Jes. 49, 1: τρετ της κατ κατ κατ κατ τὸ τὸς ΕΧΧ: κύριος ἐκ κοιλίας μητρός μου ἐκάλεσε τὸ ὄνομά μου.

## VIII. Jesu Darstellung im Tempel. Lc. 2, 22-24.

1. Lc. 2, 22: καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν ἡμέραι τοῦ καθαρισμοῦ — Lev. 12, 4: τρης τρης = LXX: ξως ἂν πληρωθῶσιν αἱ ἡμέραι καθάρσεως αὐτῆς — Lev. 12, 6: Τρης = LXX: καὶ ὅταν ἀναπληρωθῶσιν αἱ ἡμέραι καθάρσεως αὐτῆς.

άνήγαγον αὐτὸν παραστῆσαι τῷ κυρίφ — Num. 18,15: יְקְרִיבּוּ לֵיהוְהַ = LXX: προσφέρουσι κυρίφ — Lev. 16, 7: יְקָרִיבּוּ לֵיהוְה = LXX: καὶ στήσει αὐτοὺς ἔναντι κυρίου, al. παραστήσει αὐτοὺς ἐναντίον κυρίου.

2. Lc. 2, 23: καθώς γέγραπται ἐν νόμφ κυρίου — 1. Par. 16, 40: τὰ γεγραμμένα ἐν νόμω κυρίου.

οτι πᾶν ἄρσεν διανοίγον μήτραν ἄγιον τῷ κυρίᾳ κληθήσεται — Εκ. 13, 2: σρη- σρη- σρη- ΕΚΧ: άγίασον μοι πᾶν πρωτότοκον πρωτογενές διανοίγον πᾶσαν μήτραν.

3. Le. 2, 24: τοῦ δοῦναι θνοίαν — Εχ. 10, 25: הְתְּדְ זְבָּחִים <math>LXX: σὰ δώσεις όλοχαντώματα καὶ θνοίας.

χατὰ τὸ εἰρημένον ἐν τῷ νόμᾳ χυρίου — 1. Reg. 2, 3: πῷπ Εμητα ΕλΧ: τὰ γεγραμμένα ἐν τῷ νόμᾳ Μωνσέως.

 $\zeta$ εῦγος τρυγόνων ἢ δύο νοσσοὺς περιστερῶν — Lev. 12, 8: τίτη κι τητια κι τις = LXX: δύο τρυγόνας ἢ δύο νοσσοὺς περιστερῶν.

## IX. Simeon. Lc. 2, 25-35.

1. Le. 2, 25:  $\varepsilon \vec{v} \lambda \alpha \beta \acute{\eta} \varsigma$  — Mich. 7, 2: הַסִּיד = LXX:  $\varepsilon \vec{v} \lambda \alpha \beta \acute{\eta} \varsigma$ , Vat.:  $\varepsilon \vec{v} \sigma \varepsilon \beta \acute{\eta} \varsigma$ .

προσδεχόμενος παράκλησιν τοῦ Ἰσραήλ — Jes. 40, 1: ΕΧΧ: παρακαλείτε, παραλακείτε τὸν λαόν μου — Jer. 14, 8: στηπ στηπ = LXX: ὑπομονὴ Ἰσραήλ.

2. Lc. 2, 26:  $\mu\dot{\eta}$   $l\,\delta\epsilon t\nu$   $\vartheta\dot{\alpha}\nu\alpha\tau o\nu$  — Ps. 89, 49: לא יַרְאָה = LXX:  $o\dot{\nu}\kappa$   $\ddot{o}\psi\epsilon\tau a\iota$   $\vartheta\dot{\alpha}\nu\alpha\tau o\nu$  — Ps. 16, 10: בְּרָאוֹת שָׁחַת בּצֹא:  $l\,\delta\epsilon t\nu$   $\delta\iota\alpha\varphi\vartheta o\rho\dot{\alpha}\nu$ .

τον Χοιστον κυρίου — 2. Sam. 19, 22(21): κατανία κατανία <math>= LXX: τον γριστον κυρίου.

4. Lc. 2, 28: καὶ αυτὸς ἐδέξατο αὐτὸ εἰς τὰς ἀγκάλας αὐτοῦ — Jes. 49, 22: μτις Επίκη ΕΧΧ: καὶ ἄξουσι τοὺς υἱούς σου ἐν κόλπφ, al.: ἐν ἀγκάλαις — Ruth 4, 16.

καὶ εὐλόγησεν τὸν θεὸν καὶ εἶπεν — Dan. 2, 19. 20: = LXX: καὶ εὐλόγησε τὸν θεὸν τοῦ οὐρανοῦ Δανιὴλ καὶ εἶπεν. Vgl. Lc. 1, 64. 1. Par. 29 (30), 10.

5. Lc. 2, 29: νῦν ἀπολύεις τὸν ὁοῦλόν σου, δέσποτα, ἐν εἰρήνη — Gen. 15, 2: אדֹנָר הַוֹלֵךְ צָּרַרִיר הְוֹלֵךְ צַּרַרִיר בַּהֹדָת בַּהְדִּתְּקְרַלִּי וְאָנֹכִי הוֹלֵךְ צַּרְירִי - σέσποτα χύριε, τί μοι δώσεις; ἐγὰ δὲ ἀπολύομαι ἄτεχνος — Gen. 15, 15: בְּאֲלֵהְ בְּשֶׁלוֹם = LXX: σὰ δὲ ἀπελεύση πρὸς τοὺς πατέρας σου ἐν εἰρήνη.

ματὰ τὸ ὁ ημά σου — Ps. 119, 41: בְּאִמְרָתָה = LXX: ματὰ τὸν λόγον σου.

6. Lc. 2, 30:  $\mathring{o}\tau\iota$  ε $\mathring{t}$ δον ο $\mathring{t}$   $\mathring{o}$ φθαλμοί μου τὸ σωτήριόν σου = Gen. 46, 30: אָמִּיְהָה הַשְּׁעֵם אֲהֵרִי רְאוֹתִי אָת־פָּנִיך  $\mathring{a}$ πο-Texte u. Untersuchungen X, 5.

- 8. Lc. 2, 32:  $\varphi \tilde{\omega} \varsigma \ \epsilon l \varsigma \ \tilde{\alpha} \pi o \varkappa \tilde{\alpha} \lambda v \psi \iota \nu \ \tilde{\epsilon} \vartheta \nu \tilde{\omega} \nu$  Jes. 49, 6:  $LXX: \epsilon l \varsigma \ \varphi \tilde{\omega} \varsigma \ \tilde{\epsilon} \vartheta \nu \tilde{\omega} \nu = vgl.$  Jes. 42, 6; 51, 4.

10. Le. 2, 34: καὶ εὐλόγησεν αὐτοὺς Συμεὼν καὶ εἶπεν — Gen. 48, 20: בְּיְבְרֶכֶם בַּיּוֹם הַהוֹא לַאְמֵר בּטֹל בּנֹים בּטֹל בּנִים בּיֹנִם בַּיּוֹם בַּיֹנִם בַּיֹנִם בַּיִּנְם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנִם בַּיִּנְם בַּיִּנִם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִבְּנִם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנִם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בִּיִּנְם בַּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּם בַּיִּנְם בִּיִּנִם בִּיִּנְם בִּיִּים בַּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בִּיִּנְם בַּיִּנְם בִּיִּנְם בַּיִּנְם בִּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּנְם בַּיִּינִם בַּיִּינִם בַּיִּים בַּיִּינִם בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּינִם בּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בִּיִּבְּם בִּיִּים בַּיִּים בַּיִּים בַּיִּבְּים בִּיִּבְּים בִּיִּבְּם בּיִּים בְּיִים בְּיִבְּיְבָם בִּים בִּיִּבְּם בּיִּים בְּיִּים בְּיִּבְּים בִּיִּים בְּיִּבְּים בּיִּים בְּיִּים בְּיִּבְּים בּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיבִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּים בְּיִים בְּיִים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִּים בּיּים בְּיִּים בְּיִּים בְּיִים בְּיִּיִים בְּיִיים בְּיִּיים בְּיּיִים בּיּיִים בְּייִים בְּייִים בְּייִּים בְּייִים בְּייִּים בְּייִּים בְּייִּים בְּיִּים בְּייִּים בְּייִּים בְּייִּים בְּיים בְּייִּים בְּייִּים בְּייִּים בְּייִּים בְּיִּיּים בְּיִּיים בְּיִּים בְּיִּיים בְּיִים בְּיִּיּים בְּיִּיּיבְּים בְּיִּים בְּ

οὖτος κείται εἰς πτῶσιν καὶ ἀνάστασιν πολλῶν ἐν τῷ Ἰσοαήλ — Jes. 8, 14: לְצֵּוּר מָכְשׁוֹל לִשְׁיֵב בָתֵּר יִשְׂרָאֵל = LXX: ὡς πέτρας πτώματι. Vgl. Jes. 28, 16.

καὶ εἰς σημετον ἀντιλεγόμενον — Num. 17, 25 (10):  $\pm LXX$ : σημετον τοις υἰοις τῶν ἀνηκόων — Jes. 7, 14: יְמֵּרָ אֲדְנָי הוּאּ לֶכֶם אוֹח  $\pm LXX$ : δώσει κύριος αὐτὸς ὑμίν σημετον.

11. Lc. 2, 35: χαρδιῶν διαλογισμοί — Ps. 33, 11: = LXX: διαλογισμοὶ τῆς χαρδίας αὐτοῦ.

### X. Hanna.

### Lc. 2, 36-38.

- 2. Lc. 2,  $36^{b}$ : προβεβηχυία ἐν ἡμέραις πολλαίς 1. Reg. 1, 1: בֻּיָּמִים = LXX: προβεβηχώς ἡμέραις vgl. Lc. 1, 7, 18.
- 3. Le. 2, 37: οὐκ ἀφίστατο ἀπὸ τοῦ ἱεροῦ Ps. 27, 4:  $\pm \frac{1}{2}$  LXX: τοῦ κατοικείν με ἐν οἴκφ κυρίου πάσας τὰς ἡμέρας τῆς ζωῆς μου.

νηστείαις καὶ δεήσεσιν — Tob. 12, 9 (8): ἀγαθὸν προσευχὴ μετὰ νηστείας.

4. Lc. 2, 38: ἀνθωμολογείτο τῷ κυρίφ — Ps. 79. 13: = LXX: ἀνθομολογησόμεθά σοι — vgl. Lc. 10, 21 = Mt. 11, 25.

 $\lambda \dot{v} \tau \rho \omega \sigma \iota v$  ἐν Ἱερουσαλήμ — Ps. 111, 9: ਫ਼ਿਲ੍ਹ = LXX:  $\lambda \dot{v} \tau \rho \omega \sigma \iota v$  τ $\tilde{\omega}$  λα $\tilde{\omega}$  α $\tilde{v}$ το $\tilde{v}$ .

## XI. Die Magier aus Arabien. Mt. 2. 1-12.

1. Mt. 2, 1: ἐν ἡμέραις Ἡρώδου — Gen. 26, 1: בְּימֵי אֲבְרָדָם = LXX: ἐν τῷ καιρῷ τοῦ Ἁβραάμ — 2. Sam. 21, 1: בְּימֵי שְׁלְמֵּׁה = LXX: ἐν ταῖς ἡμέραις Δανίδ = 1. Reg. 10, 21: בּימֵי שְׁלְמֵּׁה = LXX: ἐν ταῖς ἡμέραις Σαλωμών.

μάγοι — Jer. 39, 3: יברמג vgl. Dan. 2, 48.

 $\dot{\alpha}$ α' ανατολῶν — Gen. 2, 8: מָמֶּבֶּרָם = LXX: κατ' ἀνατολάς — Gen. 10, 30: מַבְּרַם = LXX: ἀρος ἀνατολῶν — Jud. 6, 3: בְּנִי־מָּדָם = LXX: οἱ νἱοὶ ἀνατολῶν — Jer. 49, 28: בְּנִי־מָּדָם = LXX: τοὺς νἱοὺς κεδέμ — vgl. Ez. 25, 4; Jes. 11, 14 — Num. 23, 7: מַהַרְרֵי־מָּדָם = ἐξ·ὀρέων ἀπ' ἀνατολῶν = das moabitische Gebirge.

2. Mt. 2, 2: εἴδομεν αὐτοῦ τὸν ἀστέρα — Num. 24, 17: ΞΕΧΧ: ἀνατελεί ἄστρον ἐξ Ἰαχώβ.

έν τ $\tilde{\eta}$  ἀνατολ $\tilde{\eta}$  — Jes. 60, 19: τις = LXX: ἀνατολ $\hat{\eta}$  σελ $\hat{\eta}$ νης —

3. Mt. 2, 3: ἐταράχθη — Gen. 42, 28: יַּיָחָרְדּוּ אִישׁ אֶּל־אָחִיר = LXX: καὶ ἐταράχθησαν πρὸς ἀλλήλους.

Digitized by Google

4. Mt. 2, 4: καὶ συναγαγών πάντας — Num. 1, 18: τρητή τρητής = LXX: καὶ πᾶσαν τὴν συναγωγὴν συνήγαγον.

τοὺς ἀρχιερείς — 2. Par. 36, 14: בְּלִּשָּׁרֵי חַפֹּחָנִים — 1. Par. 24, 6: רְרָאִשֵּׁי חָאָבוֹת לֵפֹּחְנִים <math>= LXX: καὶ ἄρχοντες τῶν πατριῶν τῶν ἰερέων.

μαὶ γραμματείς = σοςία γραμματέως.

- 6. Mt. 2, 6: καὶ σὰ Βηθλεέμ κτλ. Mich. 5, 1. 3. Vgl. Ezech. 34, 23. Ruth 1, 7. 4, 11.
- 8. Μτ. 2, 8:  $\pi o \varrho \epsilon v \vartheta \dot{\epsilon} v \tau \epsilon \varsigma = \zeta \text{Ex. } 33, 1: ζ = \text{LXX:} προπορεύου, ἀνάβηθι.}$

 $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$ 

κάγὰ ἐλθὰν προσκυνήσω αὐτῷ — Ps. 95, 6: בואר = LXX: δεῦτε προσκυνήσωμεν.

- 9. Mt. 2, 9: οἱ δὲ ἀκούσαντες τοῦ βασιλέως 2. Reg. 18, 28: ὑς τρτης = LXX: ἀκούσατε τοὺς λόγους τοῦ μεγάλου βασιλέως.
- 10. Mt. 2, 10: ἐχάρησαν χαρὰν μεγάλην σφόδρα 1. Par. 29, 9: שֵׁמֶח שִּמְחָה גְּדוֹלֶה = LXX: εὐφράνθη μεγάλως vgl. 1. Sam. 4, 5: רָיֵרִיעוּ תְרִיּעָה גָּדוֹלֶה.
- 11. Mt. 2, 11: καὶ πεσόντες προσεκύνησαν αὐτῷ Ps. 95, 6: τις της = LXX: προσκυνήσωμεν καὶ προσκέσωμεν αὐτῷ. Vgl. Gen. 19, 1. 2; 42, 6. Ruth 2, 10.

άνοιξαντες τοὺς θησαυροὺς αὐτῶν — Deut. 28, 12: Ταξική τρης = LXX: ἀνοίξαι σοι κύριος τὸν θησαυρὸν αὐτοῦ.

προσήνεγκαν αὐτῷ δῷρα — Ps. 72, 10: তৣ

κτίς τρικός καὶ κτίς τρικός καὶ κτίς τρικός καὶ κτίς τρικός καὶ καὶ νῆσοι δῷρα προσοίσουσι, βασιλείς Αράβων καὶ Σαβὰ δῷρα προσάξουσι.

χρυσον καὶ λίβανον καὶ σμύρναν — Ps. 72, 15: শূল্ল 

LXX: καὶ δοθήσεται αὐτῷ ἐκ τοῦ χρυσίου τῆς 
Αραβίας — Jes. 60, 6: פְּלָם מִשְּׁבָא יָבֹאוּ זָּחָב וְּלָבוֹנָה יְשָּׁאוּ 

LXX: πάντες ἐκ Σαβὰ ἥξουσι φέροντες χρυσίον, καὶ λίβανον οἴσουσι.

### XII. Die Flucht nach Aegypten.

#### Mt. 2. 13-15.

1. Mt. 2, 13a: "מֹץ בּגס בּעף אין יְהוֹּה - vgl. Mt. 1, 20. 24; Lc. 2, 9.

 $\alpha \alpha \tau$ ' מוֹ מי  $\alpha \rho =$  בַּחַלם - vgl. Mt. 1, 20.

2. Mt. 2, 13b: ἐγερθεὶς παράλαβε = חף סיף - vgl. Jud. 7, 9: דְּיִם בְּּדְּ בַּעִּמֹמֹג מִעמֹמִג מִעמֹמָג - 1. Reg. 19, 5: פּּרָבּוֹל = LXX: ἀνάστηθι καὶ φάγε.

μέλλει ζητείν τοῦ ἀπολέσαι αὐτό — Ps. 37, 32: פְּמְבַקַּשׁ = LXX: καὶ ζητεί τοῦ θανατῶσαι αὐτόν.

- 3. Mt. 2, 14: δ δὲ ἐγερθεὶς παρέλαβεν = Γέρρ 1. Sam. 3, 8: Γέρρ = LXX: καὶ ἀνέστη καὶ ἐπορεύθη.

εως τῆς τελευτῆς Ἡρωδου — Gen. 27, 2: τὶν ἡμέραν τῆς τελευτῆς μου.

## XIII. Der Kindermord zu Bethlehem.

### Mt. 2, 16-18.

1. Mt. 2, 16a: ὅτι ἐνεπαίχθη — Num. 22, 29: כִּי הַחְעַלֵּלְהְ בִּי בֹּעוֹ בֹּעֹת בֹּעֹלָהְ בִּי בֹּעֹת בֹּעֹלָהְ בִּי בֹּעֹת בֹּעֹלָהְ בִּי בֹּעֹת בֹעֹת בֹּעֹת בֹעֹת בֹעִת בֹעֹת בֹעִת בֹעֹת בְּעֹת בִּעֹת בִּעִל בְּתְת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעִל בְּתְת בִּעֹת בִּעֹת בִּעֹת בִּעִּל בְּתְת בִּעֹת בִּעֹת בִּעִל בְּתְת בִּעֹלְהְת בִּינִית בּעִנְית בְּעִבְּעִל בְּתְת בִּעֹת בְּעִבְּעִּל בְּתְת בִּעֹת בִּעִּל בְּתְת בִּעֹל בְּתְת בִּעֹת בְּעִבְּעִל בְּתְת בִּעִּל בְּתְּעִית בִּעִית בִּעִּע בְּעִית בִּעִית בִּעִית בְּעִּבְּעִית בְּעִית בְּעִּבְּעִית בְּעִית בִּעִית בְּעִית בּעִית בְּעִית בּעִּים בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּעִית בְּיִית בְּעִית בְּעִית בְּיִית בְּיִית בְּעִית בְּיב בְּעִית בְּיבְּעִית בְּיב בְּית בְּיב בְּעִית בְּעִית בְּ

 $\dot{\epsilon} \vartheta v \mu \acute{\omega} \vartheta \eta = 2$ . Reg. 5, 11: הַּקְּבֹּךְ נִעְבָּן= LXX: אמוֹ  $\dot{\epsilon} \vartheta v - \mu \acute{\omega} \vartheta \eta N$ מוּשְׁמִּע.

2. Mt. 2, 16<sup>b</sup>: καὶ ἀποστείλας ἀνείλεν — 2. Reg. 14, 19: שֵׁלְחִרּ אֲחֲרָיִר רַיְּמְחָהוּ שֶׁם = LXX: καὶ ἀπέστειλαν ὀπίσω αὐτοῦ καὶ ἐθανάτωσαν αὐτοῦ.

 $\dot{\epsilon} v$  πᾶσι τοις ὁρίοις αὐτῆς — Εx. 10, 14: ΕχΧ:  $\dot{\epsilon}$ πὶ πάντα τὰ ὅρια.

 $\dot{\alpha}$  πὸ διετοῦς καὶ κατωτέρω — Num. 1, 3: מָבֶּן לָשְׁרִים = LXX: πᾶς ἄρσην ἀπὸ εἰκοσαετοῦς καὶ ἐπάνω = Num. 1, 20. — 1. Par. 27, 23: מָמָּה וּלְמֵשָׁה = LXX: ἀπὸ εἰκοσαετοῦς καὶ κάτω — vgl. auch 2. Par. 31, 16. Esr. 3, 8.

# XIV. Die Rückkehr aus Aegypten. Mt. 2. 19-22a.

- Mt. 2, 19: ἄγγελος αυρίου = מְלְאֵּדְ ִהְהָה vgl. XII, 2.
   αατ' ὄναρ בחלם vgl. Mt. 1, 20; 2, 12. 13. 22.
- 2. Mt. 2, 20: ἐγερθεὶς παρέλαβε Gen. 21, 18: Τος = LXX: ἀνάστηθι καὶ λάβε.

τεθνήκασιν γὰρ οἱ ζητοῦντες τὴν ψυχὴν τοῦ παιδίου — Εκ. 4, 19: και και τραμήμα σου τὰν = LXX: τεθνήκασι γὰρ πάντες οἱ ζητοῦντές σου τὴν ψυχήν — Jer. 4, 30: τραμήμα = LXX: τὴν ψυχήν σου ζητοῦσιν.

3. Mt. 2, 21: ὁ δὲ ἐγερθεὶς παρέλαβεν τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ — Εκ. 4, 20°: וַיְּקְבָּבֵם עֲל־הַוְּחָבֹּר = LXX: ἀναλαβών δὲ Μωυσῆς τὴν γυναίκα καὶ τὰ παιδία, ἀνεβίβασεν αὐτὰ ἐπὶ τὰ ὑποζύγια.

καὶ  $\tilde{\eta}\lambda \vartheta$ εν εἰς  $\gamma \tilde{\eta} \nu$  Ἰσρα $\tilde{\eta}\lambda$  — Εχ. 4, 20 $^{\text{b}}$ : פְּיָשֶׁב אַרְצָּה מִצְרָיִם LXX: καὶ ἐπέστρεψεν εἰς Αἴγυπτον.

4. Mt. 2, 22\*: ὅτι ἸΑρχέλαος βασιλεύει τῆς Ἰουδαίας ἀντὶ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Ἡρώδου — Jerem. 37 (44), 1: τρικές Τωσίας νίὸς Ἰωσία ἀντὶ Ἰεχονίου, νίοῦ Ἰωσκείμ, ὃν ἐβασίλευσε Ναβουγοδονόσορ βασιλεύειν τοῦ Ἰούδα.

 $\mathring{\epsilon}\varphi \circ \beta \acute{\eta}\vartheta \eta$   $\mathring{\epsilon}$ אב  $\mathring{\epsilon}$   $\mathring{\epsilon}$ 

# XV. Die Niederlassung in Nazareth. Mt. 2, 22<sup>b</sup>. 23<sup>a</sup>. Lc. 2, 39. 40.

1. Mt. 2, 22b:  $\alpha \tau$  ,  $\delta v \alpha \rho =$  בַּחֶלם - vgl. Mt. 1, 20; 2, 12. 13, 19.

άνεχώρησεν εἰς τὰ μέρη τῆς Γαλιλαίας — Εχ. 16, 35:  $\mathbf{\Sigma} = \mathbf{L} \mathbf{X} \mathbf{X}$ : έως παρεγένοντο εἰς μέρος τῆς Φοινίχης.

- 2. Mt. 2, 23°: καὶ ἐλθῶν κατφκησεν εἰς πόλιν λεγομένην Ναζαρέθ 2. Par. 19, 4: Είνουσαλήμ.

  LXX: καὶ κατφκησεν Ἰωσαφὰτ εἰς Ἱερουσαλήμ.
- 3. Lc. 2, 40: τὸ δὲ παιδίον ηὖξανεν Gen. 21, 8: = LXX: καὶ ηὖξήθη τὸ παιδίον.

πληφούμενον σοφίας — Deut. 34, 9: מָלֵא רוּחַ הְּבְמָה = LXX: ἐνεπλήσθη πνεύματος συνέσεως.

## XVI. Der zwölfjährige Jesus im Tempel zu Jerusalem.

- 1. Lc. 2, 41: ἐπορεύοντο εἰς Ἱερουσαλὴμ τῆ ἑορτῆ τοῦ πάσχα 2. Par. 30, 1: σρο τοῦ σὰ τοῦ πάσχα ΕΧΧ: ἐλθεῖν εἰς οἰκον κυρίου εἰς Ἱερουσαλὴμ ποιῆσαι τὸ φασέκ. Vgl. Ex. 23, 14.
- 2. Le. 2, 42: ἀναβαινόντων αὐτῶν 1. Sam. 1, 21: Γίνα Ελκανὰ καὶ πᾶς ὁ οἰκος αὐτοῦ θῦσαι vgl. 1. Sam. 1, 3; 2, 19.

κατὰ τὸ ἔθος τῆς ἑορτῆς — vgl. Ex. 34, 23 = Deut. 16, 16.

3. Lc. 2, 43: τελειωσάντων τὰς ἡμέρας — Ezech. 4, 8: ξως οὐ συντελεσθῶσιν ἡμέραι τοῦ συγκλεισμοῦ σου. Vgl. Ex. 23, 15; Deut. 16, 7. 8.

καὶ οὖκ ἔγνωσαν οἱ γονετς αὖτοῦ — 1. Sam. 20, 39: = LXX: καὶ τὸ παιδάριον οὖκ ἔγνω οὖδέν. Vgl. Gen. 28, 16.

- 4. Lc. 2, 44:  $\mathring{\eta}\lambda \vartheta o \nu$   $\mathring{\eta} \mu \acute{e} \rho \alpha \varsigma$   $\mathring{o} \delta \acute{o} \nu$  1. Reg. 19, 4: = LXX: = LXX:
- 6. Lc. 2, 46: μετὰ ἡμέρας τρείς Gen. 8, 6: דְּהָר מִקֵּץ LXX: καὶ ἐγένετο μετὰ τεσσαράκοντα ἡμέρας.
- 7. Le. 2, 47: ἐξίσταντο δὲ πάντες οἱ ἀκούοντες αὖτοῦ ἐπὶ τῷ συνέσει vgl. Judith 11, 20: καὶ ἐθαύμασαν ἐπὶ τῷ σοφία αὖτῆς.

- 8. Lc. 2, 48: τί ἐποίησας ἡμιν οὕτως; Gen. 12, 18: = LXX: τί τοῦτο ἐποίησάς μοι;
- 9. Le. 2, 49: ἐν τοις τοῦ πατρός μου = ἐν οἴκφ τοῦ πατρός μου = Esth. 7, 9: τρι = LXX: ἐν τοις ἀμάν. Vgl. Joh. 2, 16, auch Field, Otium Norvicense.
- 14. Lc. 2,  $51^b$ : ἡ μήτης αὐτοῦ διετήςει πάντα τὰ ξήματα ἐν τῷ καςδία αὐτῆς Gen. 37, 11: ־ Τὰς τὰς Τὰς LXX: ὁ δὲ πατὴς αὐτοῦ διετήςησε τὸ ξῆμα Prov. 4, 21: Φαςτα Επίτ ζας ἐν καςδία.
- 15. Ic. 2, 52: προέκοπτεν ἐν τῷ σο φία καὶ ἡλικία καὶ χάριτι παρὰ θεῷ καὶ ἀνθρώποις 1.Sam.2,26: רְתַּעֲר שְׁמוּצֵא בּבּוֹ בִּבּוֹ עִבּוֹ הַנְּבָּוֹ בְּבּוֹ עִבּׁ בְּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בִּבּוֹ בַּבּוֹ בַּבְּיִבְיִם בַּבּיִבְיִ καὶ εὐρίσεις καὶ τὰ προνοοῦ καὶὰ [l. καὶ γνώμην καλὴν] ἐνώπιον κυρίου καὶ ἀνθρώπων.

## Register der alttestamentlichen Parallelen.

| Genesis   | •            | Genesis |         | Genesis      |         |
|-----------|--------------|---------|---------|--------------|---------|
| 2, 4      | Titel 1)     | 15, 15  | 1X, 5   | 10           | VI, 15  |
| 4, 3      | I, 21        | 16, 7   | V, 3    | <b>21,</b> 1 | IV, 12  |
| 5, 1      | Titel 1)     | 11      | I, 10   | 3            | IV, 3   |
| 2         | VII, 2       | 17, 1   | I, 3    | 6            | IV, 12  |
| 6, 8      | II, 5        | 7       | III, 17 | 8            | XV, 3   |
| 9         | I, 1         | 7       | IV, 16  | <b>18</b>    | XIV, 2  |
| 7, 1      | I, 3         | 12      | VII, 1  | 22, 16       | IV, 17  |
| 8, 6      | XVI, 6       | 19      | I, 10   | 17           | III, 17 |
| 10, 9     | I, 12        | 19      | V, 4    | 24, 1        | I, 4    |
| <b>30</b> | <b>XI,</b> 1 | 18, 11  | I, 4    | 14           | IV, 16  |
| 11, 30    | I, 4         | 14      | II, 13  | 16           | V, 6    |
| 12, 1     | IV, 5        | 18      | III, 17 | 25           | VI, 7   |
| 18        | · XVI, 8     | 19, 1   | XI, 11  | <b>2</b> 9   | IV, 7   |
| 15, 2     | IX, 5        | 19, 19  | IV, 2   | 61           | Ш, 1    |
| · , 8     | I, 15        | 20, 6   | V, 3    | 25, 22       | III, 3  |

<sup>1)</sup> Die fettgedruckten Zeilen bedeuten die Stellen, welche der Relation des ersten Evangelisten angehören.



| Genesis        |              | Exodus      |              | Numeri       |               |
|----------------|--------------|-------------|--------------|--------------|---------------|
| 25, 24         | I, 20        | 16,35       | XV, 1        | 24, 17       | IV, 22        |
| 24             | IV, 1        | 18, 7       | III, 2       |              | II, 9         |
| 24             | VI, 6        | 23, 14      | XVI, 1       |              | •             |
| 26, 1          | XI, 1        | 15          | XVI, 3       | Deutero      | nomium        |
| 27, 2          | XII, 4       | 28, 41      | I, 5         | 4, 9         | VI, 15        |
| 28, 16         | XVI, 3       | 30, 1       | I, 8         | 7, 8         | IV, 17        |
| 29, 14         | XII, 2       | 7           | I, 6         | 9, 5         | IV, 19        |
| 21             | V, 2         | 33, 1       | <b>XI,</b> 8 | 10, 21       | IX, 6         |
| 32             | III, 10      | 34, 23      | XVI, 2       | 16, 3        | III, 1        |
| 30, 2          | III, 4       | 35, 31      | Ш, з         | 16, 16       | XVI, 2        |
| 13             | III, 10      | 40, 27      | I, 6         | 17, 8        | II, 13        |
| 23             | I, 22        | 35          | II, 10       | 19, 18       | XI, 8         |
| <b>35, 1</b> 8 | V, 6         |             |              | 20, 7        | VI, 5         |
| 37, 11         | XVI, 14      | Leviticu    | s            | 21, 14       | V, 2          |
| 11             | VI, 19       | 12, 4       | VIII, 1      | 22, 19       | V, 2          |
| 39, 19         | I, 22        | 6.          | VIII, 1      | 20           | V, 1          |
| 21             | XV, 3        | 8           | VIII, 3      | 23           | II, 2         |
| 42, 6          | XI, 11       | 16, 7       | VIII, 1      | 24, 1        | V, 2          |
| 28             | XI, 3        | 18, 14      | II, 12       | 28, 4        | III, 4        |
| 43, 23         | VÍ, 10       | 25, 10      | VI, 4        | 12           | XI, 11        |
| 46, 30         | IX, 6        | 26, 42      | IV, 16       | 33, 29       | V, 4          |
| 48, 6          | IV, 3        |             | •            | 34, 9        | XV,. 3        |
| 48, 20         | IX, 10       | Numeri      |              | ,<br>T       | , -           |
| T              |              | 1, 3        | XIII, 2      | Josua        |               |
| Exodus         |              | 18          | XI, 4        | 13, 1        | I, 4          |
| 3, 2           | <b>V</b> , 5 | 20          | XIII, 2      | 15, 48       | III, 1        |
| 3              | VI, 15       | 41          | X, 1         | 24, 7        | XII, 4        |
| <b>12</b>      | VI, 12       | 53          | VI, 8        | 11           |               |
| 4, 19          | XIV, 2       | 5, 14       | II, 10       | Judicum      | <u> </u>      |
| 20             | XIV, 3       | 29, 30      | V, 2         | 1, <b>24</b> | IV, 16        |
| <b>22</b>      | III, 16      | 6, 3        | I, 12        | 4, 4         | X, 1          |
| 31             | IV, 12       | 7, 8        | I, 20        | 5, 24        | III, 4        |
| 8, 15          | VI, 20       | 17, 25 (10) | IX, 10       | 6, 3         | <b>XI</b> , 1 |
| 10, 14         | XIII, 2      | 18, 3       | VI, 8        | 12           | II, 3         |
| 10, 25         | VIII, 3      | 15          | VIII, 1      | 7, 9         | XII, 2        |
| 13 <b>,</b> 2  | VIII, 2      | 22, 29      | XIII, 1      | 10           | XIV, 4        |
| 15, 16         | I, 9         | 23, 7       | XI, 1        | 8, 14        | VI, 1         |
| 20             | X, 1         | 24, 17      | XI, 2        | 11, 39       | II, 9         |

| Judicum               |        | 1. Samuel    | lis         | 2. Samue       | lis            |
|-----------------------|--------|--------------|-------------|----------------|----------------|
| 13, 3                 | Ц, 6   | 1, 11        | III, 11     | 21, 1          | I, 2           |
| 4                     | I, 12  | 20           | VII, 2      | 1              | XI, 1          |
| 6                     | I, 8   | 21           | XVI, 2      | _              |                |
| 7                     | I, 12  | 2, 1         | III. 8      | 1. Regum       |                |
| 14                    | I, 12  | 1            | IV, 13      | 1, 1           | I, 4           |
| <b>24</b> . <b>25</b> | IV, 24 | 7            | III, 13. 14 | 1              | X, 2           |
| 18, 15                | III, 2 | 8            | III, 14     | 2, 3           | VIII, 3        |
| 21,23                 | V, 3   | 10           | IV, 13      | 10, 8          | I, 16          |
| ŕ                     | ,      | 11           | I, 20       | 21             | <b>XI,</b> 1   |
| Ruth                  |        | 18           | I, 5        | 13, 2          | II, 2          |
| 1, 4                  | V, 3   | 18           | IV, 19      | 19, 4          | XVI, 4         |
| 6                     | IV, 12 | 19           | XVI, 2      | 5              | XII, 2         |
| 7                     | XI, 6  | 21           | IV, 12      | <b>22</b> , 19 | VI, 13         |
| 8                     | IV, 16 | <b>26</b>    | XVI, 15     |                |                |
| 13                    | IV, 10 | <b>3,</b> 8  | XII, 3      | 2. Regum       |                |
| 1, 19                 | VI, 4  | 4, 5         | XI, 10      | 5, 11          | XIII, 1        |
| 2, 2                  | II, 5  | 14           | VI, 16      | 10, 6          | IV, 7          |
| 4                     | II, 3  | 6, 3         | III, 15     | 12, 22         | VI, 4          |
| 10                    | XI, 11 | 7, 2         | XII, 4      | 14, 19         | XIII, 2        |
| 10                    | II, 5  | 10, 6        | VI, 12      | 20             | VI, 11         |
| 13                    | II, 5  | 10           | IV, 11      | 17, 8          | I, 3           |
| . 13                  | II, 14 | 12, 24       | IV, 2       | 18, 28         | XI, 9          |
| 18                    | VI, 4  | 13, 19       | XIV, 2      | 20, 3          | I, 3           |
| 3, 6                  | II, 14 | 14, 10       | VI, 12      | 21, 10         | IV, 14         |
| 10                    | III, 4 | 47           | I, 6        | 22, 14         | <b>X</b> , 1   |
| 11                    | II, 5  | 20, 39       | XVI, 3      | . D 1:         |                |
| 15                    | VI, 4  | 21, 13 (12)  | IV, 10      | 1. Parali      | pomena         |
| 18                    | III, 7 | 24, 6        | VI, 11      | 1, 43          | II, 1          |
| 4, 11                 | XI, 6  | 25, 41       | II, 14      | <b>12, 4</b> 0 | <b>VI, 1</b> 0 |
| 14                    | IV, 12 |              |             | 16, 40         | VIII, 2        |
| 16                    | IX, 4  | 2. Samue     | lis.        | 28, 13         | <b>I, 5.</b> 6 |
| 17                    | VI, 11 |              |             | 29, 9          | <b>XI, 10</b>  |
| 17                    | IV, 3  | <b>2</b> , 6 | IV, 16      | 10             | IV, 8          |
| 18                    | I, 1   | 7, 24        | I, 14       | 10             | IX, 4          |
| 4 0 1                 | • -    | 25           | II, 14      | n Danali.      |                |
| 1. Samuel             | 18     | 13. 14       | 11, 7       | 2. Parali      | _              |
| 1, 3                  | VI, 4  | ,            | II, 2       | 13, 10         | I, 5           |
| 1, 3                  | XVI, 2 | 19, 22 (21)  | IX, 2       | 14, 13 (14)    | IV, 9          |

| 9 Dareli        | ipomena | Hiob               | 1       | Psalmorun      | n            |
|-----------------|---------|--------------------|---------|----------------|--------------|
| 18, 18          | VI, 13  | 34, 16             | III 6   | 89, 53 (52)    |              |
| 19, 4           | XV, 2   | 42, 2              |         |                | XI, 8        |
| 20, 7           | III, 17 | <b>42</b> , 2      | 11, 10  | 6              | XI, 11       |
| 21, 12          | IV, 7   | Psalmoru           | m       | 97, 6          | IX, 8        |
| 21, 12<br>24, 3 | V, 5    | 15, 2              | 1, 3    | 98, 3          | Ш, 16        |
| 29, 28          | I, 7    | 16, 2<br>16, 9     | III, 9  | 30, 3          | IX, 6        |
| 30, 1           | XVI, 1  | 10, 3              | IX, 2   | 100, 5         | III, 12      |
| 26              | VI, 10  | 18, 3              | IV, 13  | 103, 1         | III, 8       |
| 31, 16          | I, 5    | 18 (17)            | IV, 15  | 17             | III, 12      |
| 16              | XIII, 2 | 26                 | II, 3   | 21             | VI, 13       |
| 17              | I, 2    | 19, 2              | VI, 9   |                | VI, 9        |
| 34, 22          | X, 1    | <b>22, 11</b> (10) | I, 12   | 105, 8         | IV, 16       |
| 35, 4           | I, 5    | 24, 8              | III, 11 | 9. 10          | IV, 17       |
| 35, 4<br>4      | VI, 2   | 25, 6              | IV, 14  |                | IV, 12       |
| 36, 21          | I, 17   | 26, 7              | III, 6  | 100, 1         | IV, 15       |
| JU, 21          | 1, 1 ,  | 27, 4              | X, 3    | 45             | IV, 16       |
| Esra            |         | 28, 2              | III, 6  | 48             | IV, 12       |
|                 | T/T o   | 31, 8 (7)          | III, 9  | 107, 9         | III, 15      |
| 2, 1            | VI, 3   | 8 (7)              | III, 10 | 10., 0         | IV, 23       |
| 2, 61           | I, 2    | 33, 11             | IX, 11  |                | Ш, 5         |
| <b>3,</b> 8     | XIII, 2 | 34, 10             | III, 15 | 111, 9         | III, 11      |
| <b>7</b> , 6    | IV, 10  | 35, 9              | III, 9  | 9              | IV, 12       |
| Nehemia         | •       | 37, 32             | XII, 2  | 9              | X, 4         |
|                 |         | 41, 14 (13)        | IV, 12  | 113, 6         | III, 10      |
| 7, 2            | VI, 14  | 45, 16             | I, 11   | 118, 15        | III, 13      |
| 63              | IV, 3   | 50, 23             | IX, 6   | 119, 41        | IX, 5        |
| 171 1           |         | 69, 14 (13)        | VI, 14  | <b>122</b> , 6 | III, 2       |
| Esther          |         | 71, 6              | I, 12   | 126, 3         | IV, 2        |
| <b>7,</b> 9     | XVI, 9  | 19                 | III, 11 | 130, 7         | V, 4         |
|                 |         | <b>72, 10</b> .    | XI, 11  |                | IÍ, 11       |
| Hiob            |         | 15                 | XI, 11  |                | IV, 13       |
| 1, 1            | I, 3    | 18                 | IV, 12  |                | ·            |
| 3, 2            | IV, 4   | <b>76</b> , 6 (5)  | III, 13 | Proverbia      |              |
| 5, 11           | III, 14 | 79, 13             | X, 4    | 3, 4           | XVI, 15      |
| 6, 23           | IV, 18  | 82, 6              | II, 7   | 4, 21          | XVI, 14      |
| 16, 19          |         | 85, 14 (13)        | I, 14   | 6, 9           | <b>V</b> , 5 |
| 19, 27          | IX, 6   | 89, 11 (10)        | III, 13 | 12             | VI, 14       |
| <b>22</b> , 9   | III, 15 |                    | IX, 2   | 9, 6           | IV, 23       |

| Jesaia                |              | Jesaia         | •       | Ezechiel |              |
|-----------------------|--------------|----------------|---------|----------|--------------|
| 2, 3                  | VI, 1        | 51, 8          | III, 12 | 25, 4    | XI, 1        |
| 4, 1                  | I, 22        | <b>52, 10</b>  | III, 13 | 28, 17   | V, 2         |
| 5, 9                  | III, 6       | 10             | IX, 7   | 34, 23   | XI, 6        |
| 7, 14                 | Ц, 6         | 57, 19         | VI, 14  | 36, 3    | IV, 11       |
| 14                    | II, 11       | <b>58</b> , 8  | IV, 22  | 37, 24   | I, 3         |
| 14                    | VI, 12       | <b>59</b> , 8  | IV, 23  | -        | •            |
| 14                    | IX, 10       | 60, 1          | VI, 9   | Daniel   |              |
| 8, 14                 | IX, 10       | 1. 2           | IV, 22  | 2, 13    | VI, 1        |
| 9, 2                  | IV, 22       | ${f 2}$        | IV, 23  | 19       | IX, 4        |
| 2                     | IV, 23       | 6              | XI, 11  | 5, 20    | III, 14      |
| 6                     | VI, 11       | 19             | XI, 2   | 7, 14    | II, 8        |
| 6. 7                  | II, 7        | 61, 1          | IX, 1   | 28       | VI, 19       |
| 7                     | VI, 14       | 10             | III, 9  | 8, 16    | <b>I, 16</b> |
| 11, 10                | IX, 7        | 63, 15         | IV, 22  | 9, 21    | I, 16        |
| 14                    | <b>XI,</b> 1 | <b>65, 19</b>  | III, 6  | 21       | I, 7         |
| 22, 23                | I, 11        |                |         | 23       | VI, 1        |
| 25, 7                 | IX, 7        | Jeremia        |         | 25       | VI, 11       |
| 28, 16                | IX, 10       | 4, 30          | XIV, 2  | 10, 8    | I, 19        |
| 31, 6                 | I, 13        | 11, 5          | IV, 17  | 12       | I, 10        |
| 35, 4                 | IV, 15       | 12, 5          | VI, 14  | 16       | IV, 8        |
| 10                    | I, 11        | 14, 8          | IX, 1   | 12, 1    | I, 8         |
| <b>37</b> , <b>30</b> | VI, 12       | 17, 22         | III, 17 | Joel     |              |
| <b>35</b>             | IV, 13       | <b>2</b> 3, 6  | IV, 15  | i        | T 49         |
| <b>38</b> , 7         | VI, 12       | 25, 34         | VII, 1  | 2, 13    | I, 13        |
| 40, 1                 | IX, 1        | <b>29, 1</b> 0 | IV, 22  | Amos     |              |
| 3                     | IV, 20       | <b>31, 2</b> 0 | III, 16 | 3, 13    | II, 8        |
| . 5                   | IX, 6        | 33, 15         | III, 1  | 0, 10    | 11, 0        |
| 41, 8. 9              | III, 16      | 15             | VI, 1   | Jona     |              |
| 42, 6                 | IX, 8        | <b>35</b> , 8  | IV, 19  | 1, 10    | VI, 9        |
| 12                    | VI, 14       | <b>37,</b> 1   | XIV, 4  | ·        | •            |
| 43, 1                 | II, 5        | <b>49, 28</b>  | XI, 1   | Micha    | -            |
| 45, 15                | VI, 11       | Ezechiel       |         | 1, 15    | IX, 8        |
| 46, 13                | IX, 8        |                |         | 4, 7     | II, 8        |
| 49, 1                 | VII, 2       | 4, 8           | XVI, 3  | 7        | III, 10      |
| 6                     | IX, 8        | 5, 2           | VII, 1  | 5, 1.3   | XI, 6        |
| 22                    | IX, 4        | 11, 13         | III, 4  | 7, 2     | IX, 1        |
| 51, 4                 | IX, 8        | 17             | XIV, 2  | 20       | III, 17      |
| 5                     | IX, 6        | 24, 27         | IV, 8   | 20       | IV, 17       |

| Habakuk  |         | Maleachi |                 | Judith            |      |    |
|----------|---------|----------|-----------------|-------------------|------|----|
| 3, 2     | III, 16 | 3, 1     | IV, 20          | 11, 20            | XVI, | 7  |
| 13       | IV, 21  | 2        | IV, 24          | 13, 18            | III, | 4  |
| 18       | III, 9  | 18<br>20 | I, 14<br>IV, 22 | Tobith            | •    |    |
| Sacharja |         | 23       | I, 14           | <b>12</b> , 9 (8) | X,   | 3  |
| 3, 1     | I, 8    | 24       | I, 14           | Sirach            |      |    |
| 8, 6     | II, 13  | Judith   |                 | 18, 17            | II,  | 3  |
| Maleachi |         | 1, 6     | III, 1          | 51, 1             | III, | 9  |
| 1, 5     | 1X, 6   | 2, 22    | III, 1          | Baruch            | ŕ    |    |
| 2, 6     | I, 13   | 4, 7     | III, 1          | Daruen            |      |    |
| 3, 1     | I, 14   | 10, 9    | III, 7          | 4, 21             | IV,  | 18 |

Aus vorstehender sprachvergleichender Analyse der zum Kindheitsevangelium gehörigen Perikopen und aus dem angefügten Register der alttestamentlichen Parallelen ergibt sich folgender Sachverhalt:

- Der Text des Kindheitsevangeliums ist nicht blos in seinen poetischen Bestandtheilen, sondern ebenso sehr in seinen prosaischen Partien auf Schritt und Tritt von Hebraismen durchzogen und von alttestamentlichen Parallelen beeinflusst.
- 2. Aber es ist nicht etwa eine mosaikartige Composition, welche die Hand eines Compilators und Plagiators verriethe, sondern es ist die Sprache eines freien Geistes, welcher gänzlich im Alten Testamente lebte und webte und dem gerade aus den besten Büchern des Alten Testamentes die Reminiscenzen ungesucht von selbst von allen Seiten zuflossen.
- 3. Dieser schriftstellerische Charakter ist nicht blos in Lc. 1. 2, sondern ganz ebenso in Mt. 1. 2 wahrzunehmen (namentlich auch in der starken Vorliebe für die Genesis) und nur der eine in der Sache selbst begründete Unterschied ist zu constatieren, dass, da der erste Evangelist die poetischen Stücke der Quellenschrift gänzlich weggelassen hat, seine Darstellung nur wenige Reminiscenzen aus den poetischen und prophetischen Büchern des Alten Testamentes darbietet.
- 4. Die Sprache des Verfassers, in welcher keine einzige beweisende Spur eines aramäischen Grundtextes zu finden ist<sup>1</sup>),

<sup>1)</sup> Dass auch das einzige aramaisierende Wort des Kindheitsevange-

bewegt sich bezüglich der prosaischen Partien in der edelsten hebräischen Prosa und erhebt sich in den poetischen Stücken bis zu den reinsten Höhen der alttestamentlichen Psalmendichtung und Prophetie.

5. Wie der Verfasser der Quellenschrift im hebräischen Alten Testamente lebte und webte, so war der Übersetzer in der Septuaginta-Übersetzung zu Hause und von derselben stark beeinflusst

Dieser letzte Punkt, nämlich die Übereinstimmung der in Mt. 1. 2 und besouders in Lc. 1. 2 vorliegenden Sprache mit dem Griechisch der LXX, könnte so gedeutet werden und ist von Feine so gedeutet worden, dass die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums ursprünglich in griechischer Sprache, und zwar in Nachahmung des Septuaginta-Griechisch, verfasst und dass lediglich dadurch die Fülle der Hebraismen und der Schein einer ursprünglichen hebräischen Abfassung entstanden sei.

Aber bei sorgfältiger Vergleichung der vorverzeichneten Parallelen aus dem A.T. wird der aufmerksame Leser finden, dass der griechische Text des Kindheitsevangeliums, bei aller Verwandtschaft mit dem Septuaginta-Griechisch im Allgemeinen, gleichwohl im Einzelnen nicht nur von demselben unabhängig, sondern ihm auch vielfach überlegen ist. Vollends hinfällig wird die von Feine aufgestellte Annahme eines griechischen Originals durch die Herbeiziehung der neutestamentlichen Paralleltexte, namentlich aus dem johanneischen Prologe, sowie durch Vergleichung der aussercanonischen Paralleltexte, besonders bei Justin. Durch das daraus sich ergebende Vorhandensein zahlreicher Übersetzungsvarianten wird die Annahme einer vorcanonischen hebräischen Grundschrift zur Evidenz erhoben. Das nachstehende Varianten-Verzeichniss, dessen Erläuterung in § 4, zum Theil auch in §§ 6 ff. zu suchen ist, wird dies bezeugen.

liums: σίπερα bereits dem Septuaginta-Griechisch angehörte und mithin eine Warnung für diejenigen bildet, welche aus einzelnen Aramaismen auf einen aramäischen Gesammtcharakter des Urtextes schliessen möchten, ist bereits oben zu Lc. 1, 5 hervorgehoben. Aramaismen waren zu jener Zeit ebensowohl in das Hebräische wie in dasjenige griechische Idiom eingedrungen, in welchem man die hebräischen Quellen den griechisch redenden Juden verständlich machte.

Die wichtigsten Varianten des Kindheitsevangeliums. (Nicht immer Übersetzungsvarianten.)

|                    |           |         | 17X                                                            | 1             |              |         | ×         | •       | רייד דער ש       |                | niph.       | שָׁתָי      |             | 9; 1, 19     |          | <u> </u>   |             | , Protev.            | A DEC   |
|--------------------|-----------|---------|----------------------------------------------------------------|---------------|--------------|---------|-----------|---------|------------------|----------------|-------------|-------------|-------------|--------------|----------|------------|-------------|----------------------|---------|
| Cod. D             | Codd. d k | Just.   | Eph. 5, 18                                                     | Cod. D, Orig. | Cod. D       | Protev. | Protev.   | Protev. | Röm. 1, 4        | 1. C. 1, 24.   | Protev., Er | Joh. 1, 14  | 2. Cor. 12, | mas, Col. 2, | Ephraem  | Cod. D     | Pist. Soph. | Pist. Soph., Protev. | Protev. |
| ένώπιον            | ένώπιον   | τίχτειν | $\pi \lambda \eta \rho o \tilde{v} \sigma \theta \alpha \iota$ | πλησθήναι     | προσδέχεσθαι | ένώπιον | (δεσπότης | (xóptos | πνεύμα άγιωσύνης | ( Beóg         | xvptog      | ( σχιλούν   | ξπισκηνούν  | ( xatoixelv  | soror    | ἀποστῆναι  | μαχάριος    | εὐλογεῖν             | ποιείν  |
| Lc. 1, 6   ξνώπιον | <b>∞</b>  | 13      | 15                                                             | 20            | 21           | 30      | 30        |         | 35               | 35             |             | 35          |             |              | 36       | 38         | 42          | 48                   | 26      |
| I, 3 Evavriov      | έναντι    | γεννάν  | $\pi \lambda \eta 6 \vartheta \tilde{\eta} \nu \alpha \iota$   | πληρωθήναι    | προσδοκᾶν    | παρά    | Peóg      | •       | πνεύμα άγιον     | <i>chectos</i> |             | ἐπισκιάζειν |             |              | corrects | άπέρχεσθαι | εὐλογημένη  | μαχαρίζειν           | μένειν  |
| I, 3               | ຜ         | 10      | 12                                                             | 17            | 18           | П, 5    | 2         |         | 10               | 10             |             | 10          |             |              | 12       | 14         | III, 4      | 10                   | . 18    |

| •              |              |              |                      |                |                        |                     |          |                            |          |           |               |            |            | 5                  |       | •               |               |                     |            |                   |                |                            |                                                        |
|----------------|--------------|--------------|----------------------|----------------|------------------------|---------------------|----------|----------------------------|----------|-----------|---------------|------------|------------|--------------------|-------|-----------------|---------------|---------------------|------------|-------------------|----------------|----------------------------|--------------------------------------------------------|
| संद्र्         | E C          | ST.          | אשר החמוני           |                |                        | E:                  | E.       | על־דָגאָרָץ<br>הל־דָגאָרָץ |          | ,         | מבר           |            | 1. T.      | בְּנְינְתְם שָׁם   |       | 9.60            |               | איר לו מקום         | ,          | אנא השמים         | Ē              | <b>1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> | <b>X</b> . <b>X</b> . <b>D</b> . <b>C</b> . <b>X</b> . |
| Epiph.         | Just., Cels. | Just.        | Just.                | Protev.        | PsMatth.               | TXX                 | Protev.  | Credner                    | Tert.    | PsMatth.  | Chron. Pasch. | Just.      | Just.      | Just.              |       | Just.           | Chron. Pasch. | Just.               |            | Phil. 2, 10       | Phil. 2, 11    | Cod. D                     | Cyr. Hieros.                                           |
| 1, 19   Syteiv | έχβάλλειν    | δι' δράματος | (δ έχει κατὰ γαστρός | ζτὸ ἐν αὐτῷ ὄν | quod in utero ejus est | έν γαστρι λαμβάνειν | xelevois | πάσα ή χώρα                | census   | professio | (ξπιτροπεύων  | lèmitpomos | ἀνέρχεσθαι | αὐτῶν ὄντων ἐκεί   |       | <b>ξτιθέναι</b> | λάνατιθέναι   | ούχ είχεν που κατα- | λῦσαι      | έπουράνιος        | έξομολογεισθαι | συντελεσθηναι              | πληρωθήναι                                             |
| Mt. 1,19       | 19           | 20           | 20                   |                |                        | 23                  | Lc. 2, 1 | **                         | 2        |           | 23            |            | 4          | 9                  |       | -               |               | 7                   |            | 13                | 13             | 21                         | 22                                                     |
| 2   Boéleova   | άπολύειν     | κατ' ὄναρ    | το εν αὐτῆ γεννηθέν  |                |                        | έν γαστρί έχειν     | δόγμα    | πάσα ή οίκουμένη           | άπογραφή | •         | ήγεμονεύων    | •          | άναβαίνειν | έν τῷ είναι αὐτοὺς | jezej | ἀνακλίνειν      |               | ούχ ήν τόπος ἐν τῷ  | καταλύματι | οὐράνιος, στρατιά | αίνειν         | πλησθήναι                  | πλησθήναι                                              |
| 8              | 3            | က            | က                    |                |                        |                     | -        | -                          | 7        |           | 7             |            | 4          | 9                  |       | -               |               | 7                   |            | 13                | 13             | +                          | 1                                                      |
| Α,             |              |              |                      |                |                        | I                   | VI,      |                            |          |           |               |            |            |                    |       |                 |               |                     | •          |                   |                | VII,                       | VIII,                                                  |

| E 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | בי לילד<br>בי לילד<br>מידי                                 | בנה , בנה<br>אנה , אנה<br>אנה לנה                     | ritr                             | t C. K                                             |                                                | Ė                                |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------|
| Epiph.<br>Protev.<br>Iren.              | Joh. 1,9. Test. XII. patr.<br>1. Cor. 4, 5<br>1. Cor. 4, 5 | Const., Didasc.<br>Const., Didasc.<br>Const., Didasc. | Const., Didasc.<br>Ev. Inf.      | Just. Just., Epiph. Just., Cels.                   | Cels. Just. Basilid. Cels., Test. XII. patr.   | Ign., Protev.<br>Just.<br>Heges. |
| <ul> <li>Le. 2, 22</li></ul>            | ευχαριστειν<br>φατίζειν<br>φανερούν<br>βουλή               | είναι<br>λατρεύειν<br>νύχτωρ χαὶ μεθ'                 | do <i>ĝačev</i><br>gratias agere | προσδοχ ἄν<br>Αρραβία<br>ἔρχεσθαι                  | Xaldatot<br>yeyévntas<br>Geğobat<br>(ávatéllev | Láuxerv<br>galvessau<br>gosetosa |
| Lc. 2, 22<br>26<br>28                   | 35 35 35 35 35 35 35 35 35 35 35 35 35 3                   | 36                                                    | <b>8</b> 8                       | 38<br>Mt. 2, 1<br>1<br>Exc.Theod                   | Mt. 2, 2                                       | ಣ                                |
| 1 ανάγειν<br>2 πολυ η αν<br>4 δέχεσθαι  | evioyeir<br>siç daoxálvyiv<br>daoxalvateiv<br>dialoyiópós  | ζῆν<br>προσμένειν<br>νύκτα καὶ ἡμέραν                 | ἀνθομολογείν                     | προσδέχεσθαι<br>ἀνατολαί<br>παραγίνεσθαι<br>αὐτίχα | μάγοι<br>τεχθείς<br>Ιδείν<br>ἐν ἀνατολῷ        | ταράσσεσθαι                      |
|                                         | 9 11 11                                                    | ×,<br>u w w                                           | 4                                | 4                                                  | 1 44 44 44                                     | က                                |
| Texte u                                 | ,<br>Untersuchur                                           |                                                       |                                  | XI,                                                | 5                                              |                                  |

| 66                            |              |                          |            |           |            | Das     | A          | ına         | nen                                     | sev           | ang       | gem             | um.             | •                   |                |              |               |             |            |                      |                |
|-------------------------------|--------------|--------------------------|------------|-----------|------------|---------|------------|-------------|-----------------------------------------|---------------|-----------|-----------------|-----------------|---------------------|----------------|--------------|---------------|-------------|------------|----------------------|----------------|
| סוְמְּרִים                    | \$CL         | 女女・ト                     | SCIT. SOLD | מושל      | r F        |         | T.Y.       | ביטע<br>ביט | L XI                                    | השתהר         | LHZ       | (X   X          | ST.             | Ħ,                  | •<br>•         | u de         | L'ST.         |             |            | <b>松</b> に<br>計<br>口 | מונידו.        |
| Just.<br>Ry Inf               | Just.        | Frotev.<br>LXX           | LXX        | TXX       | Protev.    | Protev. | Protev.    | Protev.     | PsMatth.                                | Phil. 2, 10   | Protev.   | Protev., Epiph. | Just.           | Just.               | Epiph.         | Just.        | Just.         | Epiph.      | Protev.    | Epiph.               | Just.          |
| 4   ξπρεσβύτεροι<br>sanjentes | [ μανθάνειν  | (αναχρίνειν<br>δλίγιστος | χιλιάς     | άρχων     | ζάναζητείν | Syreiv  | υπάγειν    | άσφαλῶς     | invenire                                | γόνυ κάμπτειν | έχβάλλειν | πήρα            | κατ' ἀποκάλυψιν | <b>( πελεύεσθαι</b> | λαραγγέλλεσθαι | επανέρχεσθαι | άπαλλάττεσθαι | άφιχνείσθαι | πορεύεσθαι | ή πατρὶς αὐτῶν       | άποκαλυφθη̃ναι |
| 4                             | 4            | 9                        | 9          | 9         | <b>x</b>   |         | <b>∞</b>   | ∞           | ======================================= | - <b>T</b>    | 11        | Mt. 12, 11      | 12              | 12                  |                | 12           | Mt. 12, 12    |             |            | 12                   | 13             |
| ΧΙ, 4   γραμματείς            | Avvodávecbai | έλάχιστος                | ήγεμών     | ήγούμενος | έξετάζειν  |         | πορεύεσθαι | ἀκριβῶς     | ldetv                                   | προσχυνείν    | άνοίγειν  | θησαυρός        | κατ' οναρ       | χρηματίζεσθαι       |                | άνακάμπτειν  | ἀναχωρετν     |             |            | . 12   ή χώρα αὐτῶν  | κατ' ὄναρ      |
| XI, 4                         | 4            | 9                        | 9          | 9         | œ          | -       | <b>o</b> o | ∞           | 11                                      | 11            | 11        | 11              | 12              | 12                  |                | 12           | 12            |             |            | . 12                 | XII, 1         |

| XII, 1         xeleveev         Just.         admonere         Ps.Mt, Hist. Jos.           2         παφαλαμβάνειν         Mt. 2, 13         λαμβάνειν         Just.           2         φεύγειν         13         βάπαλλαγήναι         Ev. Inf.           2         ξως ἄν         13         ξαλαλληγραι         Ev. Inf.           2         ζητείν         13         ξανίς άν         Just.           2         ἀπολείσα         14         ἀπέρχειν         Just.           3         ἀποστέλλειν         16         γυνόσεν         Just.           11         1         γυνοστέλλειν         Mt. 2, 16         πέμπειν         Protev, Cels.           3         άποστέλλειν         Mt. 2, 16         πέμπειν         Protev, Cels.           3         παοστέλλειν         Mt. 2, 16         πέμπειν         Just.           3         παοστέλλειν         Mt. 2, 16         μελούς         Just.           3         παιφες         Mt. 2, 16         μελούς         Just.           3         παιφες         Mt. 2, 16         μελούς         Just.           3         παιφες         παιφες         Just.         Just.           3         παιφες         < | Ħ.                | 7.7.7.        | ב<br>קר      | •        | なことの     | e<br>egb<br>e | במיר     | いた         | ער־מיר            | Ę         | 247                   | u<br>L           | 17.1           | ב<br>גר  |       | <u>ילר</u> ם       | 2       | ににお     | ניל.       | מענה         | U. C. |                                                | ij         | Ċ<br>Ċ        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|---------------|--------------|----------|----------|---------------|----------|------------|-------------------|-----------|-----------------------|------------------|----------------|----------|-------|--------------------|---------|---------|------------|--------------|-------|------------------------------------------------|------------|---------------|
| 1         xελεύειν         Just.           2         παφαλαμβάνειν         Mt. 2, 13           2         ξως ἄν         13           2         ζητειν         13           2         ζητειν         13           3         ἀναχωρείν         14           4         ξως τῆς τελευτῆς         16           1         Φυμοῦσθαι         Cels.           3         ἀποστέλλειν         Mt. 2, 16           3         πατδες         Mt. 2, 16           3         ἀναιρείν         Cels.           3         ἀναιρείν         Testra           3         τέχνα         Cels.           3         τέχνα         Cels.           3         τέχνα         Testra           3         τέχνα         Testra           3         παρακληθήναι         18           4         παρακληθήναι         20           2         πορεύεσθαι         20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | PsMt., Hist. Jos. | Just.         | Just.        | Ev. Inf. | Just.    | Just.         | Just.    | Just.      | Just.             | Protev.   | Protev., Apoc. 12, 17 | Just.            | Protev., Cels. | Just.    |       | Protev., Ap. Esdr. | Just.   | Just.   | Cels.      | LXX          | LXX   | LXX Cod. Al.                                   | Ev. Thom.  | Ev. Thom.     |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | admonere          | λαμβάνειν     | βαπαλλαγήναι | abire    | άχρις ἄν | έπιβουλεύειν  | ἀνελετν  | άπέρχεσθαι | άχρις αν άπέθανεν | γινώσκειν | ο οργίζεο θα <i>ι</i> | ύπονοείν         | πέμπειν        | άνελών   |       |                    |         |         | άποκτείναι | ἀποκλαιομένη | víol  | $\pi$ a $\acute{v}$ 6 $a$ 6 $\theta$ a $\iota$ | reverti    | tollere       |
| - N N N N N N T T T T N N N N N N N N N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Just.             | Mt. 2, 13     | 13           |          | 13       | . 13          | 13       | 14         | 15                | 16        | 16                    | Cels.            | Mt. 2, 16      | Protev.  | Just. | Mt. 2, 16          | Cels.   | Cels.   | Mt. 2, 16  | 18           | 18    | 18                                             | 20         | 20            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | xeleveir          | παραλαμβάνειν | geýrew       |          | 805 av   | ζητείν        | άπολέσαι | άναχωρείν  | ξως τῆς τελευτῆς  | idety     | θυμούσθαι             | <u>ાં</u> દઇમિતા | ἀποστέλλειν    | goverrás |       | πατδες .           | 504,00% | ό αὐτός | άναιρείν   | κλαίουσα     | τέχνα | παρακληθηναι                                   | πορεύεσθαι | παραλαμβάνειν |
| ri ka                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | XII, 1            | 2             | 2            |          | 2        | 7             | 2        | က          | 4                 | XIII, 1   | -                     | က                | က              | က        |       | က                  | က       | က       | က          | က            | က     | က                                              | XIV, 2     | 7             |

| פַּלָּן הַהַה                    | ξ.,                                     | ţ,<br>ţ                       | בי<br>בילו | Ť                 | ų,          | נותר        |         | ŭ, E     | N. S.     | E G               |             | מוריי          | 20                   | G          | ָרָ:<br>בָּי | אָלָא אָנְאָלָ        | רופרי              |
|----------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------|------------|-------------------|-------------|-------------|---------|----------|-----------|-------------------|-------------|----------------|----------------------|------------|--------------|-----------------------|--------------------|
| Just.<br>Ev. Inf.                | Just.<br>1 Cor. 16, 13                  | Joh. 1, 14<br>Ev. Thom.       | Joh. 1, 14 | Epiph., Ev. Thom. | Epiph.      | Cod. D      | Epiph.  | Cod. D   | Ev. Thom. | Ev. Thom., Epiph. | Epiph.      | Iren.          | Ev. Inf., Joh. 1, 18 | Ev. Thom.  | Ev. Thom.    | Eph. 6, 1. Col. 3, 20 | Ev. Thom.          |
| διαδέχεσθαι<br>in locum alicuius | aucceusis<br>βανδρούσθαι<br>βαλο[Γεαθαι | (πλήρης<br>(πλήρης<br>(μεστός | àlifeia    | άνέρχεσθαι        | ἀνακάμπτειν | ( ἀπομένειν | Luéveiv | τελείν   | ódeverv   | ξητείν            | άναχάμητειν | νομοδιδάσκαλος | explicare, égnyelova | θαυμάζειν  | ldetv        | ύπακούειν             | bogla              |
| Mt. 2, 22                        | 40                                      | 40                            | 40         | Lc. 2, 42         | 43          | 43          |         | `43      | 44        | 44                | 45          | 46             | Ev.Thom.             | Lc. 2, 47  | Joh. 1, 14   | Lc. 2, 51             | Joh. 1, 14   609la |
| ΧΙV, 5   βασιλεύειν ἀντί         | વણ્દેવંગ્દાપ્ર                          | πληρούμενος                   | oopla      | άναβαίνειν        | ύποστρέφειν | ύπομένειν   | •       | τελειοῦν | έργεσθαι  | avazntetv         | υποστρέφειν | dedagaalog     | έπιλύειν             | Estoractae | PeaoBai      | inorasses             | ຂໍ່ໄກ່ປອຍເສ        |
| XIV, 5                           | XV, 2                                   | R                             | 8          | XVI, 2            | က           | က           |         | က        | 4         | 4                 | ro          | 9              | 7                    | 7          | 12           | 13                    | 15                 |

Selbst wenn die Hälfte der vorstehend verzeichneten Varianten als Willkürlichkeiten der Abschreiber, als Freiheiten der citierenden Schriftsteller oder als Umgestaltungen der späteren Redaktoren in Abrechnung zu bringen wären, so würde die übrig bleibende Hälfte der Varianten als Übersetzungsvarianten den Beweis dafür liefern, dass der hebraisierende Charakter der Quellenschrift nicht aus einer Nachahmung des Septuaginta-Griechisch sich erklären lasse, sondern dass vielmehr die Sprache der Quellenschrift selbst unzweifelhaft die hebräische Sprache gewesen sei. Aber weiter ergibt sich die wichtige Folgerung, dass, da die Zahl der Varianten gleichmässig auf beide canonische Texte sich erstreckt, jene hebräische Quellenschrift in der That von beiden Evangelisten benützt worden sei. Obwohl der erste Evangelist seine Quellen stärker überarbeitete als der nach Lc. 1, 1-4 und Act. 1, 1-3 zwar eines besseren Griechisch fähige aber seine hebraisierenden Quellen weniger antastende Lucas und obwohl daher Mt. 1. 2 eine etwas weniger hebraisierende Färbung trägt als Lc. 1. 2. so ergibt sich doch aus einer sorgfältigen analytischen Vergleichung der zum Kindheitsevangelium gehörigen canonischen Texte mit den hebräischen Texten und dem Septuaginta-Griechisch des A.T. einerseits sowie mit den aussercanonischen Parallelvarianten des Kindheitsevangeliums andererseits das Vorhandengewesensein einer gemeinsamen hebräischen Quellenschrift, welche beiden canonischen Relationen (Mt. 1. 2. Lc. 1. 2) zu Grunde liegt.

### § 4.

## Texte und Untersuchungen.

Hier in § 4 folgen die zum Kindheitsevangelium gehörigen aussercanonischen Paralleltexte mit den erforderlichen Untersuchungen, zu deren zweckmässiger Anordnung das Kindheitsevangelium in 17 Perikopen eingetheilt ist. Jeder dieser Perikopen ist eine quellenkritische Übersicht vorausgeschickt.

Die Perikopen des Kindheitsevangeliums.

| No.      | Inbalt                            | Le.                | Mt                 | Justin                   | Prot-<br>ev. | Ps.Mt.        | Nat.<br>Mar. | Hist.<br>Jos.       | Ev.<br>Thom. | Ev. Inf         |
|----------|-----------------------------------|--------------------|--------------------|--------------------------|--------------|---------------|--------------|---------------------|--------------|-----------------|
| I        | I Die Ankündigung der Geburt      |                    |                    |                          |              |               |              |                     |              |                 |
|          | Johannis                          | 1, 5-25            | ı                  | 1                        | l            | 1             | ١            | ١                   | ı            | .1              |
| П        | II Die Ankündigung der Geburt     |                    |                    |                          |              |               |              |                     |              |                 |
|          | Jesu                              | 26—38              | 1                  | Dial.100Ap.I,33 c. 11 c. | c. 11        | c. 9          | c. 9         | ı                   | i            | c. 1            |
| Ħ        | III Der Besuch Marias bei Elisa-  |                    |                    | •                        |              |               |              |                     |              |                 |
|          | beth                              | 39—56              | ł                  | 1                        | c. 12        | 1             | 1            | I                   | 1            | 1               |
| ΛI       | IV Johannis Geburt, Beschneidung  |                    |                    |                          |              |               |              |                     |              |                 |
|          | und Jugend.                       | 57—80              | 1                  | 1                        | ı            | ١             | İ            | 1                   | 1            | ١               |
| <b>^</b> | Die Verebelichung der Maria       | !                  | 1, 18—25a Dial. 78 | Dial. 78                 | c. 14        | c. 14 c.10.11 | c. 10        | c. 10 c.5.6.17      | 1            | ١               |
| VI       | VI Jesu Geburt                    | 2, 1-20            | 25b                | Dial.78 Ap 1,34          | c. 17 c. 13  | c. 13         | c. 10 c. 7   | c. 7                | ı            | 2-4             |
| VII      | VII Jesu Beschneidung             | 21                 | 250                | 1                        | I            | c. 15         | 1            | l                   | ı            | c. 5            |
| VIII     | VIII Jesu Darstellung im Tempel   | 22-24              | 1                  | 1                        | ı            | c. 15         |              | 1                   | ١            | c. 5            |
| IX       | Simeon                            | . 25—35            | ı                  | 1                        | c. 24        | c. 15         | ı            | ı                   | 1            | c. 6            |
| ×        | Hanna                             | 36-38              | l                  | 1                        | ı            | c. 15         | 1            | ı                   | 1            | c. 6            |
| XI       | Die Magier aus Arabien            | ı                  | 2, 1-12            | Dial. 77.78.100          | c. 21        | e. 16         | l            | ı                   | ı            | c. 7            |
| XII      | Die Flucht nach Aegypten          | 1                  | 13-15              | Dial. 78, 102, 103       | - 1          | c. 17         | I            | ထ                   | ı            | c. 9            |
| XIII     | Der Kindermord zu Bethlehem       | 1                  | 16 - 18            | Dial. 103                | c. 22        | c. 17         | ١            | တ                   | 1            | c. 9. 12        |
| XΙV      | Die Rückkehr aus Aegypten         | ı                  | 19 - 228           | 1                        | 1            | c.25.26       | ١            | c. 9                | (c. 3)       | c. 26           |
| ΧX       |                                   | 39. 40             | 22b. 23            | ı                        | i            | 1             | i            | ١                   | (c.15)       | 1               |
| XVI      |                                   |                    |                    |                          |              |               |              |                     |              |                 |
|          | pel zu Jerusalem                  | 41 - 52            | ı                  | ı                        | 1            | ١             | ı            | ı                   | c. 19        | c. 19   c.50—53 |
| XVII     | XVII Das Geschlechtsregister Jesu | 3, 23—38   1, 1—17 | 1, 1—17            | 1                        | i            | 1             | 1            | Epiph. Ancor. c. 59 | Ancor.       | c. 59           |

## I. Die Ankündigung der Geburt Johannis. Lc. 1, 5-25.

Zu dieser Perikope finden sich fast gar keine aussercanonischen Paralleltexte. Die Ursache solcher Erscheinung liegt in dem Umstande, dass die apokryphen Evangelien diese Perikope völlig unberücksichtigt gelassen haben, sowie dass auch Justin nur einige wenige Notizen giebt, durch welche seine Bekanntschaft mit dem Inhalt dieses Abschnittes sich verräth. Die Fülle aber von Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen. welche gerade den Text von Lc. 1, 5-25 in ganz besonderer Weise durchdringt und begleitet, erweist an sich schon die Zugehörigkeit der Perikope zu dem ursprünglichen Kindheitsevangelium. Dieselbe bildet die nothwendige und unentbehrliche Einleitung zu der Geburtsgeschichte Jesu, welche durch die fantastischen Vorgeschichten der apokryphen Evangelien in keiner Weise ersetzt wird. Überdem ersieht man aus Joh. 1. 6. dass der vierte Evangelist sie kannte und nach ihrer Bedeutung würdigte. Vgl. § 6. 5.

## 3.\* Lc. 1, 6.

- a. Ep. Eccl. Lugd. ap. Eus. V, 1, 9.
  συνεξισούσθαι τῆ τοῦ πρεσβυτέρου Ζαχαρίου μαρτυρία:
  πεπόρευτο γοῦν ἐν πάσαις ταῖς ἐντολαῖς καὶ δικαιώμασι τοῦ κυρίου ἄμεμπτος.
- b. Lc. 1, 6. ησαν δὲ δίχαιοι ἀμφότεροι ἐναντίον τοῦ θεοῦ, πορευόμενοι ἐν πάσαις ταῖς ἐντολαῖς καὶ δικαιώμασιν τοῦ χυρίου ἄμεμπτοι.

Die wortgetreue Bezugnahme der gallischen Gemeinden auf Lc. 1,6 weist auf die Benützung des griechisch-canonischen Textes hin und unterstützt die — Heft I, 39 erwähnte — Hypothese Robinsons von einer Rückübersetzung dieser Stelle aus dem Lateinischen keineswegs.

<sup>\*)</sup> Diese Zahlen beziehen sich auf die Verse, in welche die 17 Perikopen des Kindheitsevangeliums zerlegt sind. Vgl. § 5.

## 10. Lc. 1, 13.

a. Just. Dial. c. Thryph. c. 84. p. 310 D. Έλισάβετ ή τὸν βαπτιστὴν Ἰωάννην τεχοῦσα.

b. Lc. 1, 13.

ή γυνή σου Έλισάβετ γεννήσει υίόν σοι, και καλέσεις τὸ ονομα αὐτοῦ Ἰωάννην.

Die Bekanntschaft Justins mit der gegenwärtigen Perikope des Kindheitsevangeliums wird aus den oben ersichtlichen wie aus den zu Lc. 1, 17 nachfolgenden Citaten evident. Ob die Variante  $\tau i \varkappa \tau \varepsilon \iota \nu$  ( $= \gamma \varepsilon \iota \nu \nu \tilde{a} \nu$ ) auf schriftstellerischer Freiheit oder auf einem aussercanonischen Texte beruht, lässt sich nicht entscheiden.

### 14. Lc. 1, 17.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 49. p. 268 C.

τῆς πρώτης φανερώσεως κῆρυξ προῆλθε τὸ ἐν Ἡλία γενόμενον πνεῦμα τοῦ θεοῦ, ἐν Ἰαάννη.

b. Ibidem c. 50. p. 269 D.

ην προελήλυθεν αὐτοῦ τοῦ χυρίου ημῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ τούτου Ἰωάννης ὁ βαπτιστης καὶ προφήτης γενόμενος.

c. Lc. 1, 17.

καὶ αὐτὸς προελεύσεται ἐνώπιον αὐτοῦ ἐν πνεύματι καὶ δυνάμει Ἡλία.

Die von Justin gebrauchten Ausdrücke setzen hier im Wesentlichen den Text von Lc. 1, 17 voraus.

II. Die Ankündigung der Geburt Jesu.

Lc. 1, 26-38. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. Protev. Jac. c. 14. Ev. Ps.-Matth. c. 10. 11. Ev. de Nativ. Mar. c. 10. Hist. Josephi c. 5. 6. 17.

Der nachfolgende Abschnitt, welcher die vaterlose Empfängniss des Davids-Sohnes in sich schliesst, bildet den Höhepunkt des ganzen Kindheitsevangeliums, und wiederum die höchste Spitze darin stellt sich in den Worten dar, welche die Empfängniss selbst verkündigen, also namentlich Lc. 1, 31. 35. Nach Usener,

Holtzmann, besonders aber Hillmann, ist die Idee einer übernatürlichen Zeugung Jesu auf heidenchristlichem, ursprünglich hellenistischem, Boden erwachsen, und demgemäss sucht Hillmann namentlich Lc. 1, 35 als eine spätere heidenchristliche Interpolation darzuthun, welche in das von Haus aus judenchristliche Kindheitsevangelium eingedrungen sein soll.

Diese Auffassung scheitert aber sowohl an inneren als äusseren Gegengründen. Vom Gesichtspunkt der inneren Kritik aus muss man die Unentbehrlichkeit von Lc. 1, 35 für den Context constatieren. Es würde für das ganze Gespräch, welches Lc. 1, 28—38 wiedergegeben ist, welches sprachlich und sachlich den Charakter der Einheitlichkeit trägt, eine unerträgliche Lücke entstehen, wenn dasjenige, worauf die ganze Darstellung zustrebt, gestrichen werden sollte, und es ist nicht abzusehen, wie nach Beseitigung der vaterlosen Empfängniss des verheissenen Messias ein einigermassen befriedigender Context herzustellen wäre.

Die äusseren Zeugen aber für die Ursprünglichkeit von Lc. 1, 31. 35 sind zunächst der erste und der vierte Evangelist, Zeugen von dem höchsten Gewicht und von entscheidender Bedeutung. Dass der erste Evangelist die Empfängniss und die Geburt des Messias von einer  $\pi\alpha\varrho\vartheta\acute{e}\nu\sigma\varsigma$  kannte, obwohl in dem von ihm aufgenommenen geschichtlichen Text die Bezeichnung  $\pi\alpha\varrho\vartheta\acute{e}\nu\sigma\varsigma$  fehlt, geht doch mit Bestimmtheit aus dem alttestamentlichen Citate hervor, welches er seinerseits der Erzählung eingeflochten hat. Vgl. die Erläuterung zu Mt. 1, 22. 23.

Dass er aber ferner auch das πνεύμα άγιον als den Faktor der Empfängniss in seiner Quelle gelesen hat, bezeugen die Worte Mt. 1, 20: τὸ γὰρ ἐν αὐτῆ γεννηθὲν ἐκ πνεύματος ἐστιν άγίον. Diese Übereinstimmung mit Lc. 1, 35 ist ein Hauptgrund mit für die anzunehmende Identität der Quelle, aus welcher der erste und dritte Evangelist geschöpft haben. Aber gesetzt auch den Fall, dass die vom ersten Evangelisten benützte Quellenschrift mit der Urschrift des lucanischen Kindheitsevangeliums nicht identisch wäre, so steht doch fest, dass das erste canonische Evangelium nicht auf heidenchristlichem, sondern auf judenchristlichem Boden erwachsen ist und dass daher in judenchristlichen Kreisen schon vor Lucas die παρθενογένεια ἐκ πνεύματος άγίον nicht blos bekannt, sondern als ein

Stück des christlichen Glaubens anerkannt war. 1) Die angebliche heidenchristliche Interpolation von Lc. 1, 35 ist mithin eine grosse literärkritische Verirrung.

Dass Lc. 1, 35 bereits der hebräischen Urschrift des Kindheitsevangeliums angehört hat, wird ferner aus dem johanneischen Prolog ersichtlich. Vgl. nachstehend die Erläuterungen zu Lc. 1, 35. Nach dem ursprünglichen Texte von Joh. 1, 13 ist auch Lc. 1, 34 als quellenmässig beglaubigt. Das Gewicht dieser Thatsachen wird am Schlusse der ganzen Untersuchung voll und ganz hervortreten.

Nur Eines wird bezüglich der lucanischen Darstellung zugestanden werden müssen, dass Lc. 1, 31 (32) nicht dem ursprünglichen Wortlaut entspricht, dass vielmehr an dieser Stelle der dritte Evangelist eine Abwandelung des Urtextes sich gestattet hat, wodurch die Frage der Maria v. 34 unverständlich geworden ist. Auch hier ist der johanneische Prolog ein sicherer Wegweiser. Es wird durch denselben offenbar, dass der Urtext von Lc. 1, 31. 35 den Höhepunkt in dem vorcanonischen Kindheitsevangelium bildete.

<sup>1)</sup> Dies wird auch durch die patristischen Nachrichten bestätigt. Während die strengeren Ebioniten haeretischer Richtung die vaterlose Geburt Jesu leugneten (vgl. Iren. III. 21, 1: of Esiwratoi et Ywana avròr γεγεννησθαι φάσκουσιν — Η. Ε. VI, 17: αίρεσις δέ έστιν ή τῶν Ἐβιωναίων ούτω καλουμένη των τον Χριστον έξ Ιωσήφ και Μαρίας γεγονέναι φασχόντων), folgte das kirchlich gerichtete Judenchristenthum dem ersten Evangelium, Vgl. Eus. H. E. III, 27, 3: αλλοι — Εκ παρθένου και αγίου πνεύματος μη άρνούμενοι γεγονέναι τον κύριον - ebenso Orig. c. Cels. V. 61). Die Ursprünglichkeit und das höhere Alter der letzteren Richtung wird nicht nur durch das judenchristliche Evangelium selbst, sondern auch durch den von Epiphanius (Haer. XXX, 14) auf Grund älterer Quellen berichteten Umstand bezeugt, dass das erste Evangelium bei den ältesten Judenchristen in unverkürzter Gestalt - einschließlich also von Mt. 1. 2 - gebraucht wurde, während der spätere Ebionitismus, wie auch das mit Mt. 3, 1 beginnende Hebräerevangelium zeigt, die Capp. Mt. 1. 2 - offenbar wegen der darin enthaltenen Jungfrauengeburt - gestrichen hat. Vgl. Agrapha S. 330 f.

### 1. 2. Lc. 1, 26. 27.

- a. Symbolum ecclesiae Romanae Graece ap. Epiph. Haer. LXXII, 3. p. 836 B.
  - τὸν γεννηθέντα ἐχ πνεύματος άγίου καὶ Μαρίας τῆς παρθένου.
- b. Aristid. Apol. c. 15. Graece p. 110 ed. Robinson.
  ἀπ' οὐρανοῦ καταβὰς διὰ τὴν σωτηρίαν τῶν ἀνθρώπων καὶ ἐκ παρθένου ἁγίας γεννηθείς.
- c. Arist. Apol. c. 15. Translated from the Syriac p. 36 ed. Robinson.

God came down from heaven, and from a Hebrew virgin took and clad Himself with flesh — this Jesus, then, was born of the tribe of the Hebrews.

- d. Arist. Apol. Armen. Fragm. p. 29 ed. Robinson.

  de caelis descendit ex Hebraea Virgine natus, ex Virgine
  carnem assumpsit Ipse est Verbum, qui ex progenie
  Hebraica, secundum carnem, ex Maria Virgine Deipara
  natus est.
- e. Ign. ad Ephes. VII, 2. p. 12, 1. ἐν σαραὶ γενόμενος θεός, ἐν θανάτφ ζωὴ ἀληθινή, καὶ ἐχ Μαρίας καὶ ἐκ θεοῦ.
- f. Ign. ad Ephes. XVIII, 2. p. 22, 12.

  δ γὰς θεὸς ἡμῶν Ἰησοῦς ὁ Χριστὸς ἐκυοφοςήθη ὑπὸ
  Μαςίας κατ' οἰκονομίαν θεοῦ ἐκ σπέςματος μὲν Δαβίδ,
  πνεύματος δὲ ἁγίου ος ἐγευνήθη.
- g. Ign. ad Trall. IX, 1. p. 50, 15.
  τοῦ ἐκ γένους Δαβίδ, τοῦ ἐκ Μαρίας, ος ἀληθῶς ἐγεννήθη.
- h. Ign. ad Smyrn. I, 1. p. 82, 11.
  τον κύριον ήμῶν, ἀληθῶς ὄντα ἐκ γένους Δαβὶδ κατὰ σάρκα, υἱὸν θεοῦ κατὰ θέλημα καὶ δύναμιν θεοῦ γεγενημένον ἀληθῶς ἐκ παρθένου.
- i. Just. Apol. I, 46. p. 83 Ε. διὰ παρθένου ἄνθρωπος ἀπεκυήθη καὶ Ἰησοῦς ἐπωνομάσθη.

k. Just. Dial. c. Tryph. c. 63. p. 286 B.
οὖτος διὰ τῆς παρθένου ἄνθρωπος γεννηθῆναι κατὰ τὴν τοῦ πατρὸς αὐτοῦ βούλησιν ὑπέμεινεν.

 Ibid. c. 105. p. 332 C.
 καὶ ὕστερον ἄνθρωπος διὰ τῆς παρθένου γενόμενος, ὡς ἀπὸ τῶν ἀπομνημονευμάτων ἐμάθομεν.

m. Ibid. c. 113. p. 340 D. ὅτι καὶ ἄνθρωπος γεννηθῆναι διὰ τῆς παρθένου Μαρίας ἦλθε.

n. Ibid. p. 120. p. 348 B.
κατὰ τὴν οἰκονομίαν τὴν διὰ τῆς παρθένου Μαρίας ὁ Χριστός.

ο. Ibid. c. 127. p. 357 C. ὅν καὶ ἄνθρωπον γεννηθῆναι διὰ τῆς παρθένου βερούληται.

p. Ibid. c. 45. p. 264 A. διὰ τῆς παρθένου ταύτης τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ Δαυλό γεννηθῆναι.

q. Just. Apol. I, 32. p. 74 D.
διὰ γὰρ παρθένου τῆς ἀπὸ τοῦ σπέρματος Ἰακώβ, τοῦ γενομένου πατρὸς Ἰούδα, τοῦ δεδηλημένου Ἰουδαίων πατρός, διὰ δυνάμεως θεοῦ ἀπεκυήθη.

r. Just. Dial. c. Tryph. c. 23. p. 241 B.
τὸν κατὰ τὴν βουλὴν τοῦ θεοῦ δίχα ἁμαρτίας διὰ τῆς ἀπὸ γένους τοῦ ᾿Αβραὰμ παρθένου γεννηθέντα υἷον θεοῦ Ἰησοῦν Χριστόν.

s. Ibid. c. 43. p. 261 C.
τὸν διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ Άβραὰμ καὶ φυλῆς Ἰούδα.
καὶ Δαυλό παρθένου γεννηθέντα νίὸν τοῦ θεοῦ Χριστόν.

t. Ibid. c. 200. p. 326 D.  $\delta i \grave{\alpha} \ \tau \tilde{\eta}_{\mathcal{G}} \ \check{\alpha} n \grave{\delta} \ \gamma \acute{\epsilon} \nu o v_{\mathcal{G}} \ \alpha \check{v} \tau \tilde{\omega} \nu \ \pi \alpha \varrho \vartheta \acute{\epsilon} \nu o v \ \sigma \alpha \varrho n \sigma \iota \eta \vartheta \epsilon \iota_{\mathcal{G}}.$ 

u. Ibid. c. 100. p. 327 A.
 υίον οὐν ἀνθοώπου ἑαυτὸν ἔλεγεν, ἤτοι ἀπὸ τῆς γεννήσεως τῆς διὰ παρθένου, ἤτις ἦν, ὡς ἔφην, ἀπὸ τοῦ Δαυἴό καὶ Ἰακὰβ καὶ Ἰσαὰκ καὶ ᾿Αβραὰμ γένους, ἢ διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν τὸν ᾿Αβραὰμ πατέρα καὶ τούτων κατηριθμημένων, ἐξ ὧν κατάγει ἡ Μαρία τὸ γένος.

- v. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 26.

  Eadem scriptura dixit, utrumque Josephum et Mariam esse ex domo David.
- w. Aphraates Hom. XXIII. p. 388 ed. Bert.

  Und Jesus wurde von der Jungfrau Maria geboren von dem Samen des Hauses David, von dem heiligen Geist, wie geschrieben steht: Joseph und Maria, seine Verlobte, waren beide von dem Hause Davids.
- x. Ev. de nativ. Mariae c. 9. p. 119 ed. Tischendorf. missus est ad eam angelus Gabriel a deo.
- y. Just. Apol. I, 33. p. 75 A.
  καὶ ὁ ἀποσταλεὶς δὲ πρὸς αὐτὴν τὴν παρθένον κατ ἐκείνο τοῦ καιροῦ ἄγγελος θεοῦ.
- 2. Lc. 1, 26. 27.
  ἀπεστάλη ὁ ἄγγελος Γαβριὴλ ἀπὸ τοῦ θεοῦ εἰς πόλιν τῆς Γαλιλαίας, ἡ ὄνομα Ναζαρέθ, πρὸς παρθένον ἐμνηστευμένην ἀνδρὶ ῷ ὄνομα Ἰωσήφ, ἐξ οἴκου Δαυίδ, καὶ τὸ ὄνομα τῆς παρθένου Μαριάμ.

Darauf, dass schon der erste Evangelist durch die Fassung seines Citates Mt. 1, 23: Ιδού ή παρθένος εν γαστρί εξει πτλ. den Text von Lc. 1, 27: πρὸς παρθένον — der einzigen Stelle. wo in der Erzählung des Kindheitsevangeliums der Ausdruck παρθένος vorkommt — als quellenmässig beglaubigt, ist soeben hingewiesen worden. Ein weiterer gewichtiger Zeuge ist das Symbolum Romanum. Noch älter dürfte das altorientalische Symbolum sein, wie es aus Aristides, Ignatius und Justinus erkennbar wird und wie es bei der Wichtigkeit der Sache in einem besonderen Excurs am Schlusse dieses Heftes behandelt Dortselbst sind auch noch alle diejenigen Stellen aus Justin aufgenommen, welche lediglich als Bruchtheile des altorientalischen Symbols - ohne weitere Zusätze - sich erweisen. Aus den Ergebnissen der in jenem Excurse geführten Untersuchung geht hervor, dass der aus Lc. 1, 35 = Mt. 1, 20 stammende Bestandtheil des Symbolum Romanum: ἐκ πνεύματος άγίου — in dem orientalischen Bekenntniss fehlt. Weder bei Aristides noch bei Ignatius noch bei Justinus findet sich im Symbol an dieser Stelle der Zusatz: ἐχ πνεύματος άγίου. obwohl Justin den Text von Lc. 1, 35 kennt.

Bei allen drei Schriftstellern beschränkt sich die Aussage bezüglich der Geburt Jesu auf die Worte: γεννηθέντα (= γεγευνημένου, γεννώμενου) έχ (διὰ) τῆς παρθένου. Es geht mithin dieser Bestandtheil des altorientalischen Bekenntnisses nicht auf Mt. 1, 20 oder Lc. 1, 35, sondern lediglich auf Lc. 1, 27 zurück. Der Zusatz: ἐξ οἶχου Δαβίδ findet sich — mit Ausnahme des Ephraem und Aphraates - in keiner der vorstehend mitgetheilten Parallelstellen; wir lesen dafür έχ γένους  $\Delta \alpha \beta i \delta$  (Ignatius) =  $\vec{\alpha} \pi \vec{o}$   $\tau o \vec{v}$   $\gamma \epsilon \nu o \nu c$   $\tau o \vec{v}$   $\Delta \alpha \beta i \delta$  (Justin) =  $\vec{\epsilon} \varkappa$ σπέρματος Δαβίδ (Ignatius). Letzterer Ausdruck findet sich auch bei Paulus: γενομένου έχ σπέρματος Δαυλό κατά σάρχα - Röm. 1, 3. Die bestimmte Angabe, dass beide, Joseph und Maria, vom Hause David waren, gehört der syrischen Kirche und dem Diatessaron (vgl. Zahn, Forschungen I, 118, 119), vielleicht also auch der Urschrift des Kindheitsevangeliums an. Jedenfalls war die davidische Abstammung insbesondere auch der Maria gut beglaubigte historische Tradition. Vgl. Abschnitt Beyschlag weist besonders darauf hin, dass der Mangel davidischer Abkunft von seinen Feinden Jesu niemals vorgeworfen worden ist, - so notorisch und unbestreitbar muss sie gewesen sein. Vgl. Beyschlag, Leben Jesu I, 157.

# 3. Lc. 1, 28.

- a. Just. Apol. I, 33. p. 75 B. ἄγγελος θεοῦ εὐηγγελίσατο αὐτὴν εἰπών.
- Epiph. Haer. LXXVII, 7. p. 1001 C.
   καὶ ὁ Γαβριὴλ δὲ ἀσφαλῶς εὐηγγελίζετο αὐτῆ λέγων.
- c. Epiph. Haer. LI, 29. p. 451 A.
  καὶ ώς εὐηγγελίσατο ὁ Γαβριὴλ τὴν παρθένον.
- d. Iren. V, 25. 5.
  et hic [sc. angelus Gabriel] idem Mariae evangelizavit.
- e. Epiph. Haer. Χ. Ένδημία Χριστοῦ c. 1. p. 47 C. λέγω δὴ μετὰ τὸ εὐαγγελισθῆναι Μαριὰμ ἐν Ναζαρὲτ διὰ τοῦ Γαβριήλ.
- f. Epiph. Anaceph. p. 135 A.

  μετὰ τὸ εὐαγγελισθῆναι Μαριὰμ ἐν Ναζαρέτ.

g. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 327 C.

πίστιν δὲ καὶ χαρὰν λαβοῦσα Μαρία ή παρθένος, εὐαγγελιζομένου αὐτῆ Γαβριὴλ ἀγγέλου.

h. Lc. 1, 28.

καὶ εἰσελθών πρὸς αὐτὴν ὁ ἄγγελος εἶπεν' χαίρε, κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ.

i. Protev. Jac. c. 11. p. 21 ed. Tischendorf.

καὶ ἰδοὺ φωνὴ λέγουσα χαΐρε, κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ, εὐλογημένη σὸ ἐν γυναιξίν.

k. Ev. de Nativ. Mar. c. 9. p. 119 ed. Tischendorf.
ipsam vero gratantissime salutans dixit: Ave Maria, virgo
domini gratissima, virgo gratia plena, dominus tecum,
benedicta tu prae omnibus mulieribus, benedicta prae omnibus hactenus natis hominibus.

Der Zusatz εὐηγγελίσατο αὐτὴν καὶ vor εἶπεν, welchen Justin. Irenaeus und Epiphanius kannten, findet sich auch in drei griechischen Codices (A 229. 262\*), in der Peschittha und in dem altlateinischen Codex Veronensis, in den Codd. Vercell., Palat. Vindobon, und Corbeiensis<sup>2</sup>, aber mit der Variante: benedixit und dürfte auch in dem salutans des Ev. de Nat. Mar. verborgen sein. Über Justins Worte: πίστιν δὲ καὶ χαράν λαβοῦσα, welche im Protev. Jac. c. 12 zu Lc. 1, 39 wiederkehren, vgl. die Erläuterung zu Lc. 1, 39, 40. Der vom Ev. de Nativ. Mar. im Sinne der späteren Mariolatrie weiter ausgeführte und sichtlich aus Lc. 1, 42 herübergenommene Zusatz im Protevangelium Jac.: εὐλογημένη σὸ ἐν γυναιξίν — ist, wenngleich an dieser Stelle unecht, doch sehr alt und in den canonischen Texten nicht blos durch zahlreiche griechische Majuskeln, sondern auch durch die meisten altlateinischen, durch die syrische, gothische, aethiopische Übersetzung, sowie durch Eusebius und sogar schon von Tertullian vertreten, welcher auch in der Variante: benedicit illam mit den oben bezeichneten Itala-Codices zusammentrifft. — Die Anrede מלום לה שלום לה, wozu im Sprachgebrauch des ersten Evangeliums Mt. 28, 9: χαίρετε = zu vergleichen ist, hat schon im Septuaginta-Griechisch sein Analogon. Vgl. Jes. 48, 22: איך שלום = LXX: οὐκ ἔστι  $\gamma \alpha i \rho \epsilon \iota \nu = \text{Jes. 57, 21.}$ 

## 5. Lc. 1, 30.

a. Protev. Jacobi c. 11. p. 92 ed. Fabricius.
καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου ἐπέστη λέγων αὐτῆ· μὴ φοβοῦ, Μαρία, εὖρες γὰρ χάριν ἐνώπιον κυρίου.

b. Lc. 1, 30.

καὶ εἶπεν ὁ ἄγγελος αὐτῆ μὴ φοβοῦ, Μαριάμ εὖρες
γὰρ γάριν παρὰ τῷ θεῷ.

c. Protev. Jacobi XI, 2. p. 22. ed. Tischendorf.

καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου ἔστη ἐνώπιον αὐτῆς λέγων μὴ φοβοῦ, Μαριάμ εὐρες γὰρ χάριν ἐνώπιον τοῦ πάντων δεσπότου.

Die Varianten ἐνώπιον κυρίου (Protev. Jacobi nach Fabricius) — coram domino (Orig. III, 939) — ἐνώπιον τοῦ πάντων δεσπότου (Protev. Jacobi nach Tischendorf) — παρὰ τῷ θεῷ (Lucas) — apud Deum (Ps.-Mt. XI, 2) führen auf das hebräische לַּמְבֵּי הָשָּׁבְּדִּוֹן zurück. Interessant ist im Protev. Jacobi dabei der Zusatz πάντων zu δεσπότου, weil er mit dem θεὸς τῶν ὅλων oder δεσπότης τῶν ὅλων in aussercanonischen Taufformeln zusammentrifft. Vgl. die Erläuterungen zu Mt. 28, 19 in Heft II, 419 ff.

# 6. Lc. 1, 31.

- a. Protev. Jac. XI, 2. p. 22 ed. Tischendorf.
  [καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου ἔστη ἐνώπιον αὐτῆς λέγων· μὴ φοβοῦ, Μαριάμ· εὐρες γὰρ χάριν ἐνώπιον τοῦ πάντων δεσπότου] καὶ συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ.
- b. Ev. Inf. Salvat. Arab. c. 1. p. 181 ed. Tischendorf. Jesum locutum esse et quidem cum in cuneis jaceret, dixisseque matri suae Mariae: Ego sum Jesus, filius dei, δ λόγος, quem peperisti, quemadmodum adnuntiavit tibi angelus Gabriel.
- c. Epiph. Anaceph. p. 135 A.

  μετὰ τὸ εὐαγγελισθῆναι Μαριὰμ ἐν Ναζαρὲτ καὶ συνειλῆφθαι τὸν λόγον.
- d. Lc. 1, 31.
   καὶ ἰδοὺ συλλήψη ἐν γαστρὶ καὶ τέξη υἰόν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

e. Just. Apol. I, 33. p. 75 B.

[εἰπών] ἰδοὺ συλλήψη ἐν γαστρὶ ἐκ πνεύματος άγίου καὶ τέξη υξόν, καὶ υἱὸς ὑψίστου κληθήσεται, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν, ὡς οἱ ἀπομνημονεύσαντες πάντα τὰ περὶ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐδίδαξαν, οἱς ἐπιστεύσαμεν.

Den Quellentext gerade an diesem wichtigen Punkte wieder herzustellen, ist nicht ohne Schwierigkeit. Es haben iedenfalls redaktionelle Textänderungen und Textumstellungen stattgefunden. Ausser Zweifel scheint mir gestellt, dass in der Urschrift die Namengebung: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα Ἰησοῦν — durch den begründenden Zusatz: αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν άμαρτιῶν αὐτῶν ergänzt gewesen ist. Dafür spricht das Zusammentreffen Justins mit dem Protevangelium Jacobi. Es ist also anzuehmen, dass dieser Zusatz, den innerhalb des Canons nur der erste Evangelist (Mt. 1, 21b) erhalten hat, von dem kürzenden 1) Lucas an dieser Stelle weggelassen worden ist. Während aber Justin die Namengebung (wie der canonische Text in Lc. 1, 31 und wie das alttestamentliche Vorbild Jes. 7, 14) mit der Ankündigung der Empfängniss unmittelbar verknüpft, bildet im Protevangelium die Namengebung den Schluss der gesammten Ankündigung. Diese Anordnung, wonach die Namengebung zwischen Lc. 1, 35 und Lc. 1, 36 zu stehen kommt, dürfte die ursprüngliche sein, weil sie dem pragmatischen Fortschritt und der allmählichen Enthüllung des Geheimnisses viel besser entspricht, als die sichtlich von Jes. 7, 14 beeinflusste canonische Fassung. Denn darin wird man der Kritik Holtzmanns, die Hillmann adoptiert hat, zustimmen müssen, dass nach der canonischen Fassung der ersten Engelverkündigung von Lc. 1, 31 -33 die Antwort der Maria in v. 34: πῶς ἔσται τοῦτο, ἐπεὶ ανδρα οὐ γινώσκω; um so befremdlicher wirken muss, als Maria "die Verheissung des Engels nur auf die erste Frucht ihrer bevorstehenden Ehe beziehen konnte." (Holtzmann. Hand-Commentar. Die Synoptiker S. 32.) Anders gestaltet sich der Sachverhalt, wenn die erste Ankündigung lautete: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ.

Vgl. Heft III, 836 ff. und oben S. 22 ff. Texte u. Untersuchungen X, 5.

Wir besitzen die erste Ankündigung in einem dreifachen Wortlaut:

Justin: ἰδοὺ συλλήψη ἐν γαστοὶ ἐχ πνεύματος άγιου καὶ τέξη υίόν —

Lc. 1, 31\*: καὶ ἰδοῦ συλλήψη ἐν γαστρὶ καὶ τέξη υἰόν — Protev.: καὶ συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ [τοῦ κυρίου]

Irrelevant ist die Beifügung oder Weglassung von ἐν γαστοί, da συλλαμβάνειν sowohl absolut als auch in Verbindung mit ἐν γαστοί ¹) das hebräische της wiedergiebt. Dagegen der Zusatz: ἐκ πνεύματος άγίου, den übrigens Justin mit dem Cod. Marcianus Venetus des Protevangeliums Jacobi theilt, ist an dieser Stelle unecht. Er ist eine Anticipation aus Lc. 1, 35° und würde die Frage der Maria: πῶς ἔσται τοῦτο; erst recht überflüssig machen. Der ursprüngliche Wortlaut ist vielmehr in den Worten: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ [τοῦ κυρίου] wiederzuerkennen. Dafür sprechen folgende Zeugen:

- a, die besten Codices des Protevangeliums Jacobi,
- b, das Evangelium Infantiae Salvatoris Arabicum,
- c, eine Reihe von Aussagen bei Justin,
- d, eine das Kindheitsevangelium betreffende Äusserung von Celsus,
- e, eine damit übereinstimmende Äusserung bei Lucian,
- f, eine entsprechende Notiz bei Epiphanius,
- g, das Fragment eines altkirchlichen Symbols,
- h, als der älteste und gewichtigste Zeuge der johanneische Prolog.

Bei dem Protevangelium Jacobi kann man deutlich sehen, was auch sonst oft wahrzunehmen ist, nämlich eine in den späteren Textgestalten vorgenommene Verwischung des Ursprünglichen und eine Conformation zu Gunsten der canonischen Texte. Nach Fabricius lautet die Ankündigung im Protevangelium ganz wie bei Lucas: συλλήψη ἐν γαστοί. Gerade das Ursprüngliche und Charakteristische ist durch Weglassung des ἐχ λόγου αὐτοῦ getilgt. Denn dass diese Lesart im Protevangelium die ursprüngliche gewesen ist, hat inzwischen



<sup>1)</sup> Justin (Dial. c. Tryph. c. 63. p. 286 D) legt jedoch Nachdruck darauf, wenn er schreibt: διὰ γαστρὸς ἀνθρωπείας ο θεὸς καὶ πατὴρ τῶν ὅλων γεννᾶσθαι αὐτὸν ἔμελλε.

Tischendorf festgestellt: die neun besten Codices, nämlich Codd. ABCDEHIKR, vertreten den Textbestandtheil: ἐπ λόγον avrov. Damit ist die vor Tischendorf von Hofmann (Das Leben Jesu nach den Apokryphen 1851. S. 75. Anm.) ausgesprochen gewesene Ansicht: diese Worte sind offenbar erst später in den Text aus dogmatischen Gründen eingeschoben, da sie in den meisten Handschriften fehlen" - der Hauptsache nach von vorn herein hinfällig. Und überdem was für dogmatische Gründe könnten für diese angebliche Interpolation wirksam gewesen sein in einer Schrift, die wie das Protevangelium Jacobi wohl der Mariolatrie die Wege ebnet, aber von der johanneischen Logoslehre vollkommen unbeeinflusst ist! Wir werden vielmehr in den Worten: ἐχ λόγου αὐτοῦ, welche von der canonisch-lucanischen Fassung so weit abweichen, aber der alttestamentlichen Vorstellung von der schöpferischen Kraft des göttlichen Wortes durchaus entsprechen, einen urtextlichen Rest des vorcanonischen Kindheitsevangeliums zu erkennen haben.

Im Ev. Inf. Arab. lauten die dem Kinde Jesus in den Mund gelegten Worte: Ego sum Jesus, filius dei, ὁ λόγος, quem peperisti, quemadmodum adnuntiavit tibi angelus Gabriel — unverkennbar wie ein Citat, wie eine Bezugnahme auf eine andere Evangelienschrift, welche in der Engelverkündigung ausdrücklich den Namen des λόγος erwähnt haben muss. Möglicher Weise ist die Quelle dieses Citates das Protevangelium Jacobi, mit welchem ja das Ev. Infantiae vielfach zusammenhängt. Indess da das letztere, wie sich namentlich in dem Abschnitt XVI (Lc. 2, 41—52) zeigen wird, auch echte Bestandtheile der vorcanonischen Quellenschrift, wenn auch nicht mehr in ihrer ursprünglichen Reinheit, unabhängig vom Protevangelium, erhalten hat, so ist die Möglichkeit eines anderweiten vom Protevangelium unabhängigen Einflusses auch hier nicht ausgeschlossen.

Der Redaktor des arabischen Kindheitsevangeliums, mag er hier lediglich vom Protevangelium Jacobi oder direkt von der vorcanonischen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums abhängig sein, hat bereits die Consequenz gezogen und auf Grund der Empfängniss ἐχ τοῦ λόγου Jesum selbst als den λόγος bezeichnet. Freilich wird er hierin auch vom johanneischen Evangelium abhängig sein.

Die Auffassung aber, dass das πνεῦμα und die δύναμις,

aus welcher Jesus nach Lc. 1. 35 empfangen ist. mit dem 26voc identisch sei, eine Auffassung, welche Justin vertritt, berührt sich mit der Darstellung des arabischen Kindheitsevangeliums auf das Engste. Weiter unten zu Lc. 1, 35 sind diejenigen Stellen mitgetheilt, in welchen Justin unter unleugbarer Bezugnahme auf die Geburtsgeschichte Jesum als δύναμις καὶ λόγος. einmal sogar (Apol. I. 33. p. 75 C) als  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha = \delta \dot{\nu} \nu \alpha \mu \alpha = \lambda \dot{\phi}$ voc bezeichnet. Obwohl hierbei Justin zugleich von dem johanneischen Prologe beeinflusst ist. so lässt sich die charakteristische Parallelisierung von  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma = \delta \acute{v} \nu \alpha \mu \iota \varsigma (= \pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha)$  um so weniger ausschliesslich aus dem johanneischen Prologe ableiten, als in demselben πνεῦμα und δύναμις überhaupt nicht erwähnt werden, wie denn auch in dem ganzen johanneischen Evangelium die δύναμις gar nicht, und das πνεῦμα nirgends mit Beziehung auf die Geburt Jesu vorkommt. Es wird daher wahrscheinlich, dass Justin den canonischen Text: gv22/nwn ex λόγου αὐτοῦ gekannt, vielleicht auch citiert hat, in welchem letzteren Falle in den Handschriften der Justinschen Werke ähnlich wie im Protevangelium - eine Conformation nach den canonischen Texten zu statuieren sein würde. Dass solche Textüberarbeitungen in den Justin-Handschriften bezüglich der biblischen Citate stattgefunden haben, ist von Bousset (Die Evangelien-Citate Justins des Märtvrers) gezeigt worden. Man vgl. zu Justins Anschauung namentlich auch Ap. 1, 66, p. 98 A: διά λόγου θεοῦ σαρχοποιηθεὶς Ἰησοῦς Χριστός.

Ganz in Übereinstimmung mit Justin kannten auch zwei ausserchristliche Schriftsteller die Parallelisierung von  $\delta \acute{v} \nu a\mu c$  und  $\lambda \acute{o} \gamma o c$  in Beziehung auf Jesu Geburt. Es sind Celsus und Lucian, aus denen die fraglichen Stellen unten zu Lc. 1, 35 mitgetheilt sind. Dieselbe Verbindung von  $\delta \acute{v} \nu a\mu c$  und  $\lambda \acute{o} \gamma o c$  bezüglich der Geburt Jesu repraesentiert ein alter Zusatz zum Symbolum Apostolicum:

γεννηθέντα διὰ δυνάμεως τοῦ λόγου —

vgl. Barnabae Epistula ed. v. Gebhardt-Harnack (1878) p. 136. Das oben angeführte Epiphanius-Citat erwähnt zwar die δύναμις nicht, sagt aber dafür ausdrücklich, dass Maria den λόγος empfangen habe, berührt sich also in den Worten: συνειλήφθαι τὸν λόγον mit dem Texte des Protevangeliums: συλλήψη ἐχ λόγον αὐτοῦ — direkt.

Der älteste Zeuge für die Abstammung dieses Textes aus der Quellenschrift des vorcanonischen Kindheitsevangeliums ist der Verfasser des johanneischen Evangeliums, der, in Joh. 1, 14 den Höhenpunkt seines Prologs erreichend, — gerade die wichtigsten Worte desselben:

καὶ λόγος σὰρξ ἐγένετο

derjenigen Partie des Kindheitsevangeliums entnommen hat, welche in demselben den Höhenpunkt bildet, und somit den seinen Prolog beherrschenden Grundbegriff dem Kindheitsevangelium verdankt. Man vgl. das Nähere über die Genesis des johanneischen Prologes unten § 6, 5.

Auch die altkirchliche Vorstellung, wonach Maria Jesum durch das Ohr empfangen habe, setzt den Text: συλλήψη ἐχ λόγου αὐτοῦ — voraus. Hofmann (Leben Jesu nach den Apokryphen S. 77) hat ein Verzeichniss der wichtigsten Belege für iene in der alten Kirche weitverbreitete Vorstellung einer Empfängniss per aurem mitgetheilt. Wenn Augustin (Serm. 121, 3 in append. ed. Bened.) sagt: Virgo per aurem impraegnabatur -.. so führt er an einer anderen Stelle (lib. de fide ad Petrum 61. Tom. VI. append. ed. Bened.) den Zusammenhang mit dem  $\lambda \acute{o} \gamma o c = V \text{ erbum weiter aus: firmissime tene, non$ carnem Christi sine divinitate conceptam in utero Virginis, priusquam susciperetur a Verbo; sed ipsum Verbum Deum suae carnis acceptione conceptum; ipsamque carnem Verbi incarnatione conceptam. Ähnlich Bernard. Serm. 2 de pentecoste ed. Colon. p. 210: missus est Gabriel a Deo, ut Verbum patris per aurem Virginis in ventrem eructaret. Weitere Beispiele bei Leo Allatius de libr. eccl. Graecor. p. 300 sq. Suicer. Thes. eccl. Tom. II col. 305. Auch ein Citat aus dem Liber Toldos Jeschu (p. 7) gehört hierher: הלא ילדתני אברי בתולה i. e.: Annon mater virgo me peperit? Die Antwort lautet: ודרך קדקדה i. c.: Atque in eam per summum verticem ingressus sum.

Alle die Instanzen: die altkirchliche conceptio per aurem, sodann jene altkirchlich symbolischen Aussagen, die Zeugnisse bei Epiphanius und viel früher bei dem über die Kindheitsgeschichte so gut unterrichteten Justin, ebenso das Echo davon bei den heidnischen Schriftstellern Celsus und Lucian, vor allen Dingen aber die apostolische Autorität des johanneischen

Prologes, der (Joh. 1, 14) in der σαοχοποίησις τοῦ λόγου gipfelt, lassen die Fassung des Protevangeliums Jacobi: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ — als den Urtext wiedererkennen.

Dass diese Form der Verkündigung für Maria dunkel sein musste und dass als Antwort darauf keine andere erfolgen konnte, als die Frage: πῶς ἔσται τοῦτο, — wird man wohl von allen Seiten anerkennen.

## 7. Lc. 1, 32.

- a. Apologia Aristidis ut apud Historiam Barlaam et Josaphat conservatur. c. XV. p. 110 ed. Robinson and Harris. οἱ δὲ χριστιανοὶ γενεαλογοῦνται ἀπὸ τοῦ κυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ οὖτος δὲ ὁ υἱὸς τοῦ θεοῦ τοῦ ὑψίστου ὁμολογειται ἐν πνεύματι άγιφ ἀπ' οὐρανοῦ καταβὰς διὰ τὴν σωτηρίαν τῶν ἀνθρώπων.
- b. Apologia Aristidis. The Armenian fragment. p. 29 ed. Robinson and Harris.
   Christianorum tandem genus a Domino Jesu Christo oritur.

Ipse Dei altissimi est Filius, et una cum Spiritu Sancto revelatus est nobis: de caelis descendit.

c. The Apology of Aristides, translated from the Syriac p. 36 ed. Robinson and Harris.

The Christians, then, reckon the beginning of their religion from Jesus Christ, who is named the Son of God most High; and it is said that God came down from heaven.

d. Lc. 1, 32.

οὖτος ἔσται μέγας καὶ υίὸς ὑψίστου κληθήσεται.

In dem Excurs über das Symbolum Apostolicum wird es nachgewiesen werden, dass Aristides Jesum (nach allen drei Texten) als νίὸς τοῦ θεοῦ τοῦ ὑψίστου (— dei altissimi filius — the Son of God most High) bezeichnet hat. Diese Bezeichnung findet sich wörtlich nur Lc. 8, 28 — Mc. 5, 7: νίὰ τοῦ θεοῦ τοῦ ὑψίστου, während Lc. 1, 32 τοῦ θεοῦ fehlt. Gleichwohl weist der ganze Zusammenhang und namentlich das nachfolgende ἐπαρθένου γεννηθείς deutlich auf die Geburtsgeschichte hin. Ja in dem "is named" der syrischen Version könnte man das πληθήσεται aus Lc. 1, 32 wiedererkennen. Doch vgl. auch die Texte und Erläuterungen zu Lc. 1, 35.

## 8. Lc, 1, 33.

- a. Ev. de Nativ. Mariae c. IX, 3. p. 120 ed. Tischendorf.
  dominabitur a mari usque ad mare et a flumine usque
  ad terminos orbis terrae.
- b. Lc. 1, 33.

καὶ βασιλεύσει ἐπὶ τὸν οἰκον Ἰακὸβ εἰς τοὺς αἰῶνας, καὶ τῆς βασιλείας αὐτοῦ οὐκ ἔσται τέλος.

Zu Lc. 1, 33ª ist bereits oben unter den alttestamentlichen Parallelen auf Mich. 4, 7 hingewiesen worden, ebenso zu Lc. 1, 33b auf Dan. 7, 14b: ἡ ἐξουσία αὐτοῦ ἐξουσία αἰώνιος, ἥτις οὐ παρελεύσεται, καὶ ἡ βασιλεία αὐτοῦ οὐ διαφθαρήσεται. Das Ev. de Nativ. Mariae hat den canonisch-neutestamentlichen Wortlaut nach Ps. 72, 8: καὶ κατακυριεύσει ἀπὸ θαλάσσης ἕως θαλάσσης καὶ ἀπὸ ποταμοῦ ἕως περάτων τῆς οἰκουμένης — umgestaltet.

## 9. Lc. 1, 34.

- a. Epiph. Ancor. c. 66. p. 69 D.
  ούτω δη καὶ η παρθένος Μαρία κατὰ τι γνώσομαι τοῦτο,
  φησιν, ὅτι ἔσται μοι τοῦτο;
- b. Ev. de Nativ. Mar. IX, 4. p. 120 ed. Tischendorf.
  respondit: Quomodo istud fieri potest? Nam cum
  ipsa virum juxta votum meum nunquam cognosco, etc.
- c. Ev. Ps.-Matthaei XII, 4. p. 75 ed. Tischendorf.
  dixit: Vivit dominus Adonay exercituum, in cujus conspectu
  sto, quoniam virum nunquam cognovi.
- d. Lc. 1, 34.
  εἶπεν δὲ Μαριὰμ πρὸς τὸν ἄγγελον πῶς ἔσται τοῦτο, ἐπεὶ ἄνδρα οὐ γινώσχω;
- e. Epiph. Haer. XX. p. 47 D. ἐγκυμονηθέντα οὐκ ἀπὸ σπέρματος ἀνδρός, ἀλλὰ διὰ πνεύματος ἁγίου.

Die abweichende Lesart des Epiphanius beruht sichtlich auf einem Gedächtnissfehler und auf einer Eintragung aus Lc. 1, 18. Bezüglich des γινώσσειν ist wohl allgemein der darin

verborgene Hebraismus (יַדְע im geschlechtlichen Sinne) anerkannt. Noch nirgends aber habe ich erwähnt gesehen, dass dann γινώσχω im Praesens eine unzutreffende Übersetzung von ידעתי darstellt, dass letzteres vielmehr ביעתי hätte übersetzt werden müssen. Diese Form liegt denn auch im Ev. Ps.-Matthaei: virum nunquam cognovi — zu Grunde. Das beigefügte nunquam findet sich auch im Ev. de Nativ. Mariae: wenn es dort mit dem Praesens cognosco verbunden ist, so weist solche Incongruenz auch in diesem Falle auf die Lesart cognovi = έγνων als die ursprüngliche zurück und erscheint somit das nunquam als quellenmässig. Die hebräischen Übersetzungen des N. T. werden darnach ins Künftige zu emendieren sein. Sie übersetzen sämmtlich (das Londoner N. T., Delitzsch, Dalman, Salkinson): אינפר ידעת איש durch welche nur praesentische Fassung der sexuale Sinn des Satzes verwischt wird. Es muss lauten: איש לא ידעתי vielleicht durch ein מעולם verstärkt.

Die sexuelle Bedeutung des γινώσκειν wird nun auch durch den johanneischen Prolog beglaubigt, nämlich durch Joh. 1, 13 nach der vorcanonischen Lesart: ος οὐκ ἐξ αἰμάτων οὐδὲ ἐκ θελήματος σαρκὸς οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρὸς — ἐγεννήθη. Man wird sich davon überzeugen müssen — ich verweise auf die in Heft IV, 57—59. 221 f. gegebenen Texte und Erläuterungen zu Joh. 1, 13 —, dass diese von Justin, Irenaeus, Tertullian, Ambrosius, Pseudo-Athanasius, Cod. Veronensis, wahrscheinlich auch Cod. Cantabrigiensis nach seiner ursprünglichen Lesung, den Actis Archelai, Hippolyt (bei Simon Magus) vertretene vorcanonische Textgestalt die ursprüngliche gewesen und als die allein richtige zu betrachten ist. Dafür sprechen folgende Gründe:

a, der durchaus christologische Charakter des johanneischen Prologs;

b, der Zusammenhang, sofern ausschliesslich bei dieser Lesart die in v. 14 nachfolgende christologische Aussage: καὶ ὁ λόγος σὰοξ ἐγένετο gehörig vorbereitet wird;

c, die Analogie von Joh. 1, 14, sofern fast alle Aussagen dieses Verses, wie sich im weiteren Verlaufe der Untersuchungen immer mehr zeigen wird, auf das Kindheitsevangelium sich stützen:

d. die auch im Wortlaut hervortretende Congruenz zwischen

Lc. 1, 34: und Joh. 1, 13: ἐπεὶ ἄνδοα οὐ γινώσκω οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδοός. (οὐκ ἔγνων)

Diese Congruenz wird nicht nur ein Beweis für die Ursprünglichkeit jener vorcanonischen Lesart 1), sondern auch eines von den vielen Gliedern in der Kette der Indicien, welche die Abhängigkeit des johanneischen Prologes von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums erkennen lassen, sowie endlich ein Zeugniss dafür, dass die vom Kindheitsevangelium berichtete vaterlose Geburt Jesu bereits vom vierten Evangelisten Anerkennung und Bestätigung erfahren hat.

## 10. Lc. 1, 35.

- a. Just. Apol. I, 33. p. 75 A.

  δύναμις θεοῦ ἐπελθοῦσα τῆ παρθένφ ἐπεσχίασεν
  αὐτήν.
- b. Protev. Jac. XI, 3. p. 23 ed. Tischendorf.
   δύναμις γὰρ χυρίου ἐπισκιάσει σοι διὸ καὶ τὸ γεννώμενον ἐκ σοῦ κληθήσεται υἱὸς ὑψίστου.
- c. Epiph. Ancor. c. 66. p. 69 D.

  πνεῦμα χυρίου ἐπὶ σὲ καὶ δύναμις ὑψίστου ἐπισκιάσει

  σοι διὸ καὶ τὸ γεννώμενον ἐκ σοῦ ἄγιον ἔσται καὶ

  υἱὸς ὑψίστου κληθήσεται.

<sup>1)</sup> Wenn Harnack in der Untersuchung "Über das Verhältniss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen Werk" (Ztschr. f. Theol. und Kirche 1892. III. S. 220. Anm. 2), obwohl er die vorcanonische Lesart als solche anerkennt, dieselbe jedoch verwirft, lediglich weil sie "dem johanneischen Sprachgebrauch nicht ganz entspricht": so setzt er sich dadurch in Widerspruch mit dem schönen Hauptergebniss seiner Untersuchung, der Selbstständigkeit des Prologs gegenüber dem Evangelium. Erkennt doch Harnack (a. a. O. S. 207 f.) bezüglich des λόγος die Verschiedenheit des Sprachgebrauchs im Prolog und im Evangelium vollständig an. Dem entsprechen aber noch andere sprachliche Eigenthümlichkeiten des Prologs, so eben in 1, 13 θέλημα σαρχός, θέλημα ἀνδρός, in 1, 9 φωτίζειν, in 1, 14 σχηνοῦν, ebenso πλήρης und in 1, 16 das von πλήρης abhängige πλήρωμα, in 1, 18 ἐξηγεῖσθαι, endlich in 1, 14. 16. 17 χάρις — Ausdrücke, die sämmtlich dem Evangelium fremd sind, aber sämmtlich ihre Erklärung aus dem Kindheitsevangelium erhalten.

d. Just. Dial. c. Thryph. c. 100. p. 327 C.

ότι πνεῦμα χυρίου ἐπ' αὐτὴν ἐπελεύσεται χαὶ δύναμις ὑψίστου ἐπισκιάσει αὐτήν διὸ χαὶ τὸ γεννώμενον ἐξ αὐτῆς ἅγιόν ἐστιν υίὸς θεοῦ.

e. Lc. 1, 35.

πνεῦμα ἄγιον ἐπελεύσεται ἐπὶ σὲ καὶ δύναμις ὑψίστου ἐπισκιάσει σοι· διὸ καὶ τὸ γεννώμενον ἄγιον κληθή-σεται υίὸς θεοῦ.

Während im Protevangelium Jacobi nach Fabricius der Text der canonischen Fassung gemäss conformiert worden ist, fehlt in den von Tischendorf benützten Codices der erste Satztheil: πνεύμα άγιον ἐπελεύσεται ἐπὶ σέ. Justin scheint sowohl die vollere canonische Form als auch die kürzere Fassung gekannt zu haben. Wo er im Dialog die vollere Form gebraucht, setzt er πνεῦμα πυρίου, während der canonische Text πνευμα άγιον liest. Dass diese Variante handschriftlich begründet war, beweist das Zusammentreffen Justins mit Epiphanius, welcher die Lesart πνεῦμα πυρίου nicht blos in der aus dem Ancoratus mitgetheilten Stelle, sondern auch sonst noch öfter (z. B. Haer, LIV, 3. p. 465 AB. Haer, LXIX, 42. p. 765 C. Haer, LXIX, 75. p. 799 D) vertritt. Eine weitere Variante findet sich bei Tertullian. Vgl. Adv. Prax. c. 25: Spiritus dei superveniet in te etc. Ebenso de carne Christi c, 14. Der aus dem Ancoratus wiedergegebene Text, welcher Haer, LXXIV, 3. p. 890, auch mit Weglassung des ἐπελεύσεται und dem Zusatz ἔσται zal. wörtlich wiederkehrt, berührt sich in dem νίος ύψίστον mit dem Protevangelium Jacobi und mit Amphilochius (nach Tischendorf).

auch hier an den Sprachgebrauch der LXX sich anschliesst, ist der vierte Evangelist in originaler Weise selbstständig vorgegangen. Er hat mit εκηνοῦν ein Wort gewählt, welches nicht nur das τοῦ des Urtextes viel getreuer wiedergibt als das ἐπισκιάζειν des Septuaginta-Griechisch, sondern auch durch seine drei Stammconsonanten mit τοῦ etymologisch wurzelverwandt ist, überdem aber auch an den neuhebräischen Ausdruck (Βεzeichnung der Gegenwart Gottes) anknüpft. So erklärt sich dieses σκηνοῦν — ein ἄπαξ λεγόμενον in der gesammten Evangelienliteratur — als eine höchst geistvolle Übersetzung des quellenmässigen τοῦ durch die Hand des vierten Evangelisten. 1) Zugleich wird dieses σκηνοῦν in Joh. 1, 14 ein neuer Beweis dafür, dass der Verfasser des vierten Evangeliums die Geburtsgeschichte Jesu nach der hebräischen Urschrift gekannt, dass er

<sup>1)</sup> Nachträglich werde ich überrascht durch das Zusammentreffen mit Holtzmann, sofern dieser (Hand-Commentar IV, 1. Das Johanneische Evangelium S. 29) von dem johanneischen σχηνοῦν sagt: es ..erinnert auch speciell an die der σοφία gegebene Weisung Sir. 24, 8 ἐν Ἰακώβ κατασκή-עשמסע und an die jüdische Vorstellung von der שבר (von שבר אינים = סבר שבר אינים שבר אינים שבר שב schon nach dem Gleichklang der Radikalen)." Und wenn er dabei auch auf Ex. 40, 34. 35 sich bezieht, so fehlt nur noch, dass er auf die LXX-Übersetzung: ἐπεσχίαζεν = ττ aufmerksam geworden wäre, um den Zusammenhang zwischen dem johanneischen σκηνοῦν und dem lucanischen έπισχιάζειν, also auch den sachlichen Zusammenhang zwischen Joh. 1, 14 und Lc. 1, 35 zu erkennen. - Übrigens findet sich auch das Compositum κατασκηνοῦν in den Übersetzungen der Logia — vgl. Mt. 13. 22 = Mc. 4. 22 = Lc. 13. 19. sowie κατασκήνωσις in Mt. 8, 20 = Lc. 9, 58. Auch Paulus hat ein Compositum von σκηνοῦν, und zwar in Verbindung mit δύναμις - vgl. 2. Cor. 12, 9: Ινα έπισκηνώση επ' εμε ή δύναμις τοῦ Xougzov. Siehe dazu die Untersuchungen über den Einfluss des Kindheitsevangeliums auf die paulinischen Briefe in § 7, 1. - Bezüglich der hebräischen Rückübersetzungen, welche das N. T. erfahren hat, ist zu bemerken, dass eine grössere Berücksichtigung des Septuaginta-Griechisch, dem der synoptische Sprachgebrauch folgt, wie oft so auch hier auf das Richtige geleitet haben würde. Delitzsch übersetzt ἐπισκιάσει σοι mit dem Londoner N. T.: בְּצֵל עֵלְרָהַ, Salkinson: מָבֶּה , nach dem griechisch-canonischen Texte gewiss richtig, aber die Vergleichung von Ex. 40, 35: pp = LXX: ἐπεσκίαζεν würde auf das wirkliche Quellenwort geführt haben. Der Hinweis Nestle's (Jahrbb. f. prot. Theol. 1892, 4 S. 641) auf Gen. 1, 2: מַּבָּד ist zwar sehr interessant und wie es scheint, bisher nicht beachtet; jedoch ist das στης zur Erklärung der Varianten ἐπισκηνοῦν == σχηνοῦν = κατοικεῖν = ἐπισκιάζειν nicht ausreichend.

darin, (wie die Worte: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ, so auch) den Satz: δύναμις κυρίου (= ὑψίστου) ἐπισκιάσει (= σκηνώσει) σοι gelesen und diese Sätze für die eigentlichen Pointen des Kindheitsevangeliums gehalten hat. Die von Hillmann vertretene Ansicht, dass die übernatürliche Geburt Jesu in der Quellenschrift nicht enthalten, sondern erst durch den Redaktor auf Grund hellenistischer Anschauungen eingetragen worden sei, sowie dass der johanneische Prolog — ähnlich wie das Evangelium Marcions — Jesum als fertigen Mann vom Himmel herabsteigen und sofort in seine Wirksamkeit eintreten lasse, erscheint nach den vorstehenden Ergebnissen (wie auch nach den weiter folgenden Untersuchungen) als eine höchst unfertige Anschauung, welche weit davon entfernt ist, den wahren sprachlichen und sachlichen Zusammenhang des johanneischen Prologs mit dem Kindheitsevangelium zu erkennen.

Eine dritte Übersetzung des τοῦ, nämlich κατοικεῖν, eine Version, die dem gewöhnlichen Sprachgebrauche noch am allernächsten lag, klingt bei Hermas (vielleicht auch in dem κατοικεῖν Col. 1, 19; 2, 9) deutlich an ¹). In der für die Christologie des Hermas entscheidenden Grundstelle, Herm. Sim. V, 5, wird die Auffassung vertreten, dass das präexistente (τὸ προόν), weltschöpferische (τὸ κτίσαν πᾶσαν τὴν κτίσιν) πνεῦμα ἄγιον in dem νίὸς τοῦ θεοῦ Wohnung genommen hatte (κατώκησε) und dass daraus die Sündlosigkeit Jesu zu erklären sei. Die ganze Stelle lautet folgendermassen:

# Sim. V, 6, 5.

τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον τὸ προόν, τὸ κτίσαν πᾶσαν τὴν κτίσιν, κατφκισεν ὁ θεὸς εἰς σάρκα, ἢν ἐβούλετο· αὕτη οὖν ἡ σάρξ, ἐν ἡ κατφκησε τὸ πνεῦμα τὸ ἄγιον, ἐδούλευσε τῷ πνεύματι καλῶς ἐν σεμνότητι καὶ άγνεἰα πορευθείσα, μηδὲν ὅλως μιάνασα τὸ πνεῦμα.

Die Abhängigkeit dieser Stelle vom Kindheitsevangelium machen folgende Momente wahrscheinlich:



a, x ατοι xε l ν = לְּלַכָּר,

b,  $\tau \delta$   $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$   $\tau \delta$   $\tilde{\alpha} \gamma \iota o \nu$  — vgl. Lc. 1, 35°;

<sup>1)</sup> Man vgl. auch Ev. Ps. Matthaei c. 9. p. 70. 71 ed. Tischendorf: Beata es, Maria, quoniam in utero tuo habitaculum domino praeparasti. Ecce veniet lux de caelo, ut habitet in te.

- c, die Bezeichnung der menschlichen Persönlichkeit Jesu als σάρξ vgl. Lc. 2, 26: Χριστὸν ἐν σαρχί und die Erläuterungen zu Lc. 2, 26;
- d, die bei Hermas vollzogene Identifizierung des νίὸς τοῦ θεοῦ und des πνεῦμα ἄγιον.

Nur der letzte Punkt bedarf an dieser Stelle noch einer Erläuterung, um den Zusammenhang desselben mit dem Kindheitsevangelium darzuthun. Für eine unentwickelte Christologie nämlich lag es sehr nahe, aus der Verkündigung, dass das πνευμα άγιον (= δύναμις κυρίου) in Maria wohnen solle (1) π. χατοιχείν), das göttliche Princip in Jesu als das πνεύμα άγιον selbst zu fassen. — eine Auffassung, welche bei der canonischen Übersetzung des του mit ἐπισκιάζειν weniger leicht entstehen konnte, da in diesem Falle das πνεύμα nur als das zeugende. nicht als das in Maria bleibende Prinzip erschien, eine Auffassung, die bei dem Urtext viel leichter erklärlich wird. So würde denn aus dem Kindheitsevangelium die Identifizierung des νίος τοῦ θεοῦ, wie Hermas Jesum nach constantem Gebrauche bezeichnet, mit dem πνεύμα τὸ άγιον, namentlich unter Berücksichtigung der Worte Lc. 1, 35°: τὸ γεννώμενον άγιον αληθήσεται νίος θεοῦ — historisch-genetisch sich vollkommen erklären.

Finden wir doch auf Grund von Lc. 1, 31 (nach dem Urtexte: συλλήψη ἐχ λόγου αὐτοῦ) und Lc. 1, 35 eine ganz ähnliche Identifizierung von

λόγος = πνεῦμα = δύναμις

bei Justin. Vgl. Apol. I, 33. p. 75 C:

τὸ πνεῦμα οὖν καὶ τὴν δύναμιν τὴν παρὰ τοῦ θεοῦ οὐδὲν ἄλλο νοῆσαι θέμις ἢ τὸν λόγον .... καὶ τοῦτο ἐλθὸν ἐπὶ τὴν παρθένον καὶ ἐπισκιάσαν οὐ διὰ συνουσίας ἀλλὰ διὰ δυνάμεως ἐγκύμονα κατέστησε.

Geläufiger ist dem Justin die zweigliedrige Parallelisierung von λόγος und δύναμις. Man vgl.

Apol. I, 23. p. 68 C: Ἰησοῦς Χριστὸς μόνος ἰδίως νίὸς τῷ θεῷ γεγέννηται, λόγος αὐτοῦ ὑπάρχων καὶ πρωτότοκος καὶ δύναμις.

Apol. I, 32. p. 74 B: ή δὲ πρώτη δύναμις μετὰ τὸν πατέρα πάντων καὶ δεσπότην θεὸν καὶ νίὸς ὁ λόγος ἐστίν.

Dial. c. Tryph. c. 105. p. 332 C: μονογενής γὰρ ὅτι ἦν τῷ πατρὶ τῶν ὅλων οὖτος, ἰδίως ἐξ αὖτοῦ λόγος καὶ δύναμις γεγενημένος, καὶ ὕστερον ἄνθρωπος διὰ τῆς παρθένου γενόμενος, ὡς ἀπὸ τῶν ἀπομνημονευμάτων ἐμάθομεν, προεδήλωσα.

Diese Identificierung von λόγος und δύναμις ist nur verständlich durch die Parallelisierung der beiden Sätze aus dem Kindheitsevangelium:

συλλήψη εκ λόγου αὐτοῦ = δύναμις κυρίου επισκιάσει σοι.

Ist es ja immer wieder die Geburtsgeschichte Jesu, auf welche Justin bei dieser Identificierung von λόγος und δύναμες sich beruft.

Bestätigt wird diese Auffassung durch Celsus nach dem Berichte des Origenes c. Cels. I, 39:

παίζει (ὁ Κέλσος) δὲ λέγων καὶ ,,ὅτι μισουμένην αὐτὴν ὑπὸ τοῦ τέκτονος καὶ ἐκβαλλομένην οὐκ ἔσωσε θεία δύναμις οὐδὲ λόγος μυστικός."

In den gewöhnlichen Text des Origenes ist das unverständliche λόγος πιστικός eingedrungen. Nur der Codex Julianus hat in margine die richtige Lesart erhalten, wodurch die Worte des Celsus nach ihrem ursprünglichen Sinn und ihrer schneidenden Ironie wiederhergestellt werden. Wie die θεία δύναμις αυρίου, so geht der λόγος μυστικός auf Lc. 1, 35: δύναμις αυρίου, so geht der λόγος μυστικός auf Lc. 1, 31 nach dem Urtexte: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ — zurück. Mit Recht konnte Celsus von seinem Standpunkte aus den λόγος der Geburtsgeschichte den λόγος μυστικός nennen. Und da er nach seiner irrthümlichen Auffassung annahm, dass Maria in Folge ihrer Schwangerschaft von Joseph verstossen worden sei, so sagt er nun höhnend:

Weder die θεία δύναμις, die sie überschattet hat, noch der λόγος μυστικός, den sie empfangen hat, ist im Stande gewesen, die Verstossene zu retten!

Dieselbe Verbindung von δύναμις und λόγος 1), die wir bei Justin und Celsus finden, hat sogar Lucian gekannt. Vgl. Philop. T. II. p. 774:



<sup>1)</sup> Einen Nachklang davon findet man auch in einem Ausdruck der Montanistin Maximilla:  $\delta\tilde{\eta}\mu\dot{\alpha}~(=\lambda\dot{\delta}\gamma o\varsigma)~\epsilon l\mu\iota~\kappa\alpha l~\kappa\nu\epsilon\bar{\iota}\mu\alpha~\kappa\alpha l~\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$ . Vgl. Eus. H. E. V, 16, 17.

Νη τὸν νίὸν τὸν ἐχ πατρός, οὖ τοῦτο γενήσεται; Τρι. λέγε, παρὰ τοῦ πνεύματος δύναμιν τοῦ λόγου λαβών.

Hier ist eine Bezugnahme auf  $\pi\nu\epsilon\tilde{\nu}\mu\alpha$  und  $\delta\dot{\nu}\nu\alpha\mu\iota\varsigma$  in Lc. 1, 35 und auf den  $2\delta\gamma o\varsigma$  in Lc. 1, 31 nach dem vorcanonischen Texte unverkennbar.

Selbst das Fragment eines altkirchlichen Symbols (oben zu Lc. 1, 31 in der Erläuterung bereits erwähnt) lässt in den Worten: γεννηθέντα διὰ δυνάμεως τοῦ λόγου dieselbe Auffassung und darin den Einfluss von Lc. 1, 31 (vgl. 35) nach dem vorcanonischen Texte hervortreten.

# 11. Lc. 1, 31b.

- a. Just. Apol. I, 33. p. 75 CD.
  - όθεν καὶ ὁ ἄγγελος πρὸς τὴν παρθένον εἶπε καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.
- b. Just. Apol. I, 33. p. 75 B.

  καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν· αὐτὸς γὰρ

  σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἀμαρτιῶν αὐτῶν, ὡς οἱ

  ἀπομνημονεύσαντες πάντα τὰ περὶ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν
  Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐδίδαξαν.
- c. Protev. Jac. XI, 3. p. 23. ed. Tischendorf.

  καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν αὐτὸς γὰρ
  σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.
- d. Lc. 1, 31b.

καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

Justin bezeugt es zweimal unmittelbar nacheinander, dass der Zusatz, welcher die Erklärung des Jesusnamens in sich schliesst, der Maria gesagt sei, das eine Mal mit der ausdrücklichen Bemerkung: πρὸς τὴν παρθένον εἶπε —, das andere Mal im engsten contextlichen Anschluss an Lc. 1, 31<sup>a</sup>. Da nun nach Mt. 1, 21 die Bezeichnung des Namens Jesu mit demselben erklärenden Zusatz auch dem Joseph gesagt ist, so wird das Protevangelium, welches den Zusatz an beiden Stellen vorführt, hierin wohl das Ursprüngliche erhalten, Lucas daher in 1, 31<sup>b</sup> eine seiner nicht seltenen Kürzungen vorgenommen haben. Und

wenn Justin bei seinem Citat auf die ἀπομνημονεύσαντες sich beruft, so wird er in diesem Falle weder den ersten noch den dritten Evangelisten im Auge gehabt, sondern vielmehr auf seine aussercanonische Quelle sich gestützt haben. Wie wichtig muss dieselbe ihm gewesen sein, wenn er sie so vielfach den beiden canonischen Relationen gegenüber bevorzugt und zu seinen ἀπομνημονεύματα rechnet. Vgl. übrigens unten die Erläuterung zu Mt. 1, 21, sowie vorstehend zu Lc. 1, 31°, wo auch gezeigt ist, dass die Namengebung höchstwahrscheinlich an dem Schluss der Verkündigung ihre ursprüngliche Stelle gehabt hat.

# 12. Lc. 1, 36.

- a. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 15. 16. Et Elisabeth soror tua concepit in senectute sua.
- b. Lc. 1, 36.

καὶ ίδου Ἐλισάβετ ή συγγενίς σου καὶ αὐτή συνειληφυτα υίον εν γήρει αὐτῆς.

Zweimal kurz nach einander — nämlich p. 15 und p. 16 — hat Ephraem für das canonische συγγευίς den Ausdruck soror, — ein Beitrag zur Werthung der ἀδελφός-Benennung in den semitischen Sprachen und speciell des Beinamens ὁ ἀδελφὸς τοῦ πυρίου (Gal. 1, 19), womit Jakobus geehrt wurde. Auf das Verwandtschaftsverhältniss zwischen Elisabeth und Maria haben manche Ausleger eine levitische Abstammung der letzteren aufgebaut. Eine gleichzeitige Abstammung Jesu von Levi und Juda wird durch Irenaeus und die Testam. XII patr. in folgenden Stellen vertreten.

Iren. Fragm. XVII. p. 836 ed. Stieren: ἐκ δὲ τοῦ Λευὶ καὶ τοῦ Ἰούδα τὸ κατὰ σάρκα, ὡς βασιλεὺς καὶ ἰερεύς, ἐγεννήθη.

Test. XII patr. Simeon c. 7: καὶ νῦν, τεκνία μου, ὑπακούσετε Λευί, καὶ ἐν Ἰούδα λυτρωθήσεσθε, καὶ μὴ ἐπαίρεσθε ἐπὶ τὰς δύο φυλὰς ταύτας, ὅτι ἐξ αὐτῶν ἀνατελεῖ ὑμιν τὸ σωτήριον τοῦ θεοῦ ἀναστήσει γὰρ κύριος ἐκ τοῦ Λευῖ ὡς ἀρχιερέα, καὶ ἐκ τοῦ Ἰούδα ὡς βασιλέα, θεὸν καὶ ἄνθρωπον.

Levi c. 2: καὶ διὰ σοῦ (sc. Λευί) καὶ Ἰούδα ὀφθήσεται κύριος ἐν ἀνθρώποις.

Dan. c. 5: καὶ ἀνατελεί ὑμιν ἐκ τῆς φυλῆς Ἰούδα καὶ Λευΐ τὸ σωτήριον κυρίου.

Nephthalim c. 8: καὶ ὑμεῖς οὖν ἐντείλασθε τοῖς τέχνοις ὑμῶν, Γνα ἑνῶνται τῷ Λευϊ καὶ τῷ Ἰούδα διὰ γὰρ τοῦ Ἰούδα ἀνατελεί σωτηρία τῷ Ἰσραήλ.

Gad c. 8: εἰπατε δὲ καὶ ὑμεῖς ταῦτα τοις τέκνοις ὑμῶν, ὅπως τιμήσωσιν Ἰούδαν καὶ Λευΐ ὅτι ἐξ αὐτῶν ἀνατελεί ὑμίν κύριος, σωτὴρ τῶ Ἰσραήλ.

Joseph c. 19: τιμᾶτε τὸν Ἰούδαν καὶ τὸν Λευΐ, ὅτι ἐξ αὐτῶν ἀνατελεί ὑμιν ὁ ἀμνὸς τοῦ θεοῦ, χάριτι σώζων πάντα τὰ ἔθνη.

Man vgl. hierzu Ritschl. Die Entstehung der altkatholischen Kirche 2. Aufl. S. 175 f., ferner Nestle in den Jahrbb. f. protest. Theologie. 1892, 4, S. 642, namentlich auch Sinker, Test. XII patriarch, p. 106 und die dort angegebene Literatur. Der Verfasser des Hebräerbriefes und der Apokalyptiker kennen lediglich die Abstammung Jesu aus dem Stamme Juda. Vgl. Hebr. 7. 14: ἐξ Ἰούδα ἀνατέταλκεν ὁ κύριος ἡμῶν. Αρος. 5. 5: ίδού. Ενίχησεν ὁ λέων ὁ Εχ τῆς φυλῆς Ἰούδα. Dagegen sagt Origenes (Select. in Num. XXXVI, 6): πλην έχ τοῦ δήμου πατρός αὐτῶν ἔσονται γυναίχες, προστάττει οὖν ὁ θεός, πλην τῆς Ἰούδα καὶ τῆς Λευί, μὴ ἐξείναι ἀπὸ φυλῆς εἰς φυλην συνάπτεσθαι, ίνα μη ξένον τοῦ σωτήρος δειγθή ἄνωθεν ξογόμενον τό βασιλεύς καὶ ἱερεύς κατά την τάξιν Μελγισεδέχ. Auch weist Gelpke (S. 212) darauf hin, dass das Ev. Inf. Arab., indem es Joseph davidischen Geschlechtes und zugleich Priester sein lässt im Tempel, eine Spur zeige jener apokryphen Auffassung von Jesu angeblich judaisch-levitischer Abstammung.

# 13. Lc. 1, 37.

a. Clem. Rom. I, 27, 2. p. 46, 5.
 οὐ δὲν γὰρ ἀδύνατον παρὰ τῷ θεῷ εἰ μὴ τὸ ψεύσασθαι.

c. Lc. 1, 37. ὅτι οὐ κ ἀδυνατήσει παρὰ τοῦ θεοῦ πᾶν ἡῆμα. Τεκτε u. Untersuchungen X, 5. Ob hier bei Clemens Romanus und Justin wirkliche Bezugnahme auf Lc. 1, 37 vorliegt, lässt sich schwer entscheiden. Bei Justin klingt zugleich das Herrenwort Mc. 10, 27 = Lc. 18, 27 = Mt. 19, 26 an. Ausserdem kommen ev. auch die alttestamentlichen Parallelen (Gen. 18, 14; Deut. 17, 8; Sach. 8, 6; Hiob 42, 2) in Betracht. In dem beibehaltenen Hebraismus  $ovx - \pi \tilde{\alpha}v$  (= v ) sowie v v > v > v = v Ding) zeigt sich übrigens deutlich der hebräische Charakter der Grundschrift.

## 14. Lc. 1, 38.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 100. p. 327 C. ἀπεχοίνατο· γένοιτό μοι κατὰ τὸ ὁῆμά σου.
- b. Protev. Jac. c. IX, 3. p. 23 ed. Tischendorf.

  καὶ εἶπεν Μαριάμ ἰδοὺ ἡ δούλη κυρίου κατενώπιον
  αὐτοῦ γένοιτό μοι κατὰ τὸ ἡῆμά σου.
- c. Lc. 1, 38.

είπεν δὲ Μαριάμ. ἰδοὺ ἡ δούλη κυρίου γένοιτό μοι κατὰ τὸ ἡῆμά σου. καὶ ἀπῆλθεν (Cod. D: ἀπέστη) ἀπ' αὐτῆς ὁ ἄγγελος.

Der Zusatz: κατενώπιον αὐτοῦ, von Tischendorf nach den Codd. AEK in den Text des Protevangeliums aufgenommen, ist doch nur ein störender Pleonasmus und keinesfalls quellenmässig. Dagegen könnte die Variante des Cod. D: ἀπέστη (vgl. Lc. 4, 13: ὁ διάβολος ἀπέστη) neben dem canonischen ἀπῆλθεν auf ein gemeinsames hebräisches Quellenwort (סרר) hinweisen. Vgl. Ps. 6, 8: סררה = LXX: ἀπόστητε, Ex. 8, 25 (29): סררה בXX: καὶ ἀπελεύσεται.

Zum Schlusse sei noch folgende poetische Darstellung unserer Perikope mitgetheilt.

# Orac. Sibyll. VIII, 457-465.

Ύστατίοις δὲ χρόνοις χθόν' ἀμείψατο, καὶ βραχὺς ἐλθών Παρθένου ἐκ Μαρίας λαγόνων ἀνέτειλε νέον φῶς, Οὐρανόθεν δὲ μολών βροτέην ἐνεδύσατο μορφήν. Πρῶτα μὲν οὖν Γαβριὴλ σθεναρὸν δέμας άγνὸν ἐδείχθη· Δεύτερα καὶ κούρην αὐτάγγελος ἔννεπε φωνῆ· Δέξαι ἀχράντοισι Θεὸν σοις, παρθένε, κόλποις.

'Ως ελπῶν ἐπένευσε Θεὸς χάριν' ἡ δ' ἀεὶ κούρη, (Τὴν ἄρα τάρβος ὁμοῦ, θάμβος θ' ἕλεν εἰσαἰουσαν), Στῆ δ' ἄρ' ὑποτρεμέουσα.

III. Der Besuch Marias bei Elisabeth. Lc. 1, 39-56.

Durch Lc. 1, 36 ist diese Perikope mit der vorausgegangenen wie durch eine Klammer fest verhunden. Aber auch diese Perikope würde ihres schönsten Schmucks beraubt werden, wenn die Hillmannsche Kritik zu recht bestünde und wenn demgemäss der Lobgesang der Maria Lc. 1, 46-55 als ein von dem Redaktor später eingelegter, ursprünglich jüdischer Psalm von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums ausgeschieden werden müsste. Jedoch die gegen die Quellenmässigkeit dieses Lobgesangs vorgebrachten Argumente stehen auf den schwächsten Füssen. Namentlich die Behauptung, dass Marias Lobgesang zu wenig individuell sei, ist der Ausfluss einer durchaus subjektiven Tendenz. welchem der Gesammteindruck der Christenheit aller Jahrhunderte gegenüber steht. Einen treffenderen Ausdruck der Hochgefühle, von denen Maria damals beseelt sein musste, könnte man nimmermehr finden. Und selbst da, wo Marias Lobgesang mehr in das Allgemeine übergeht, ist doch ihre individuelle Grundstimmung nicht zu verkennen. Wenn auch stark realistisch gefärbt, ist es doch keineswegs unbegründet, was Paulus (Commentar über das Neue Testament. 2. Aufl. Bd. I. S. 10) ausspricht: "Maria sieht in ihrem Sohn den Mächtigen, welcher die Usurpatoren des davidischen Thrones vertreibt, und ihre lange herabgesunkene Königsfamilie in Güter und Ehren einsetzt. Vs. 50-55. Spricht sie nicht ganz wie das Mitglied eines solchen verdrängten, im Stillen stolz harrenden Geschlechts, voll von uralten, grossen Ansprüchen?" - Man hat sodann das stark alttestamentliche Gepräge ihres Lobgesangs, die Fülle von alttestamentlichen Parallelen und Hebraismen, namentlich aber die Verwandtschaft mit dem Lobgesang der Hanna 1. Sam. 2, 1 ff., als Gründe gegen die Authenticität des Lobgesangs der Maria an dieser Stelle und als Beweise dafür geltend gemacht, dass man es hier mit einem anderswoher entnommenen jüdischen Psalm aus späterer Zeit zu thun habe. Ich meine aber, dass diese Erwägungen

aus einer sehr oberflächlichen Kritik des Kindheitsevangeliums hervorgegangen sind. Denn es ist dabei übersehen, was schon oben ausführlich nachgewiesen ist. dass der alttestamentliche Charakter und die Fülle der Hebraismen dem ganzen Kindheitsevangelinm eigenthümlich ist, dessen erzählende Partien von der alttestamentlichen Prosa, dessen lyrische Bestandtheile von der poetischen Sprache der Psalmen und Propheten beherrscht sind. Ferner ist bei jener abfälligen Kritik die im Kindheitsevangelium gegebene und im Urevangelium bestätigte Charakteristik der Maria nicht berücksichtigt. Es heisst von ihr Lc. 2. 19: ή δὲ Μαρία πάντα συνετήρει τὰ δήματα ταῦτα συμβάλλουσα έν τη χαρδία αυτής — und Lc. 2. 51: διετήρει πάντα τὰ δήματα ταῦτα ἐν τῆ καρδία αὐτῆς. Diese Charakteristik der Maria findet in einem sicherlich aus dem Urevangelium stammenden Worte Jesu, welches uns Lucas aufbewahrt hat, die vollste Bestätigung. Mit ausdrücklicher Bezugnahme auf seine Mutter hat Jesus das Wort geredet, welches wir Lc. 11, 28 lesen: μενοῦν μαχάριοι οἱ ἀχούοντες τὸν λόγον τοῦ θεοῦ χαὶ φυλάσσοντες. Hieraus ergibt sich ganz von selbst, dass Maria im Bezug auf das alttestamentliche Wort eine αυλάσσουσα (= διατηροῦσα) und συμβάλλουσα gewesen sein muss. Und dieses συμβάλλουσα bezeichnet in charakteristischer Weise die Genesis. nach welcher das Lied Lc. 1, 46-55 aus einem mit alttestamentlichen Reminiscenzen angefüllten Herzen hervorgequollen ist. Dies auf Maria anwendend sagt Paulus (Commentar I. 82): Vielleicht war dieses (Lied) nicht jetzt erst auf der Stelle entstanden, sondern schon zu anderer Zeit aus allerlev Reminiscenzen von alttestamentlichen Aussprüchen zusammengedacht worden. Doch hat auch so etwas von improvisatorischer Kraft, da Inhalt und prophetische Phraseologie ihr voraus bekannt waren, bey Maria gar nichts unglaubliches." Von anderer Seite (Nebe. Die Kindheitsgeschichte unsres Herrn Jesu Christi S. 132) ist mit Recht darauf hingewiesen worden, dass auch unsre besten geistlichen Liederdichter ihre schönsten Ausdrücke, Wendungen und Bilder hauptsächlich der heiligen Schrift verdanken, ohne dieselben erst mühselig - etwa aus einer Concordanz - zusammengesucht zu haben.

Was aber insbesondere die enge Verwandtschaft anlangt, welche zwischen Marias Lobgesang und Hannas Psalm 1. Sam.

2. 1 ff. unzweifelhaft besteht, so ist bezüglich dieser Parallelen die Ähnlichkeit der Lage, in welcher beide Frauen sich befanden. Erklärungsgrund genug. Paulus (Commentar I. 87) setzt dabei voraus, dass Maria den Lobgesang der Hanna ohne Zweifel auswendig wusste und von mehreren Seiten auf sich anwenden konnte. Und wenn Marias Lobgesang wirklich nur eine Umdichtung ienes alttestamentlichen Psalmes wäre, so besitzen wir in einer Anzahl der schönsten evangelischen Kirchenlieder instruktive Parallelen solcher Psalmen-Umdichtungen. Aber wie das oben S. 37 ff. mitgetheilte Verzeichniss von Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen deutlich ergibt, schliesst Marias Lobgesang neben den Anklängen an 1. Sam. 2 noch zahlreiche anderweite Reminiscenzen aus der alttestamentlichen Poesie (vgl. Psalm 103; 34; 16; 35; 31; 71; 24; 111; 118; 89; 76; 107; 98; Hiob 22: Jes. 61: 51: 41; Habakuk 3: Jerem. 17: Mich. 4. 7: Dan. 5) sowie auch aus alttestamentlichen Geschichtserzählungen (Gen. 30; Ex. 4; 2. Par. 20) in sich, und dabei ist das Ganze von einem Hauche frischer Originalität durchweht, sodass man Steinmeyers Urtheil zuzustimmen geneigt sein muss, wenn er (S. 42) sagt: Auch wir haben das Magnificat der Maria mit dem Liede der Hanna verglichen. Dissonanzen zwischen beiden haben wir nirgends entdeckt; wohl aber was die Tiefe der Empfindung, was die Höhe der Anschauung, was das Gewicht der Gedanken betrifft, einen unermesslichen Unterschied des Grades. Nie kehren wir ohne neue Bewunderung der urkräftigen Frische zu den Anfangslauten zurück: meine Seele erhebt den Herrn und mein Geist freuet sich Gottes meines Heilandes. Nur dem seichtesten Blicke erscheinen sie den Klängen aus Hannas Munde verwandt."

Wenn man endlich die künstlerische Vollendung, in welcher der Lobgesang der Maria sich uns darstellt, als einen Grund gegen seine originale Zugehörigkeit zum Kindheitsevangelium geltend gemacht hat, so übersieht man, was doch sehr nahe liegt, dass die künstlerische Gliederung und Abrundung des Psalms recht wohl erst bei dessen schriftlicher Fixierung durch den Verfasser des Kindheitsevangeliums entstanden sein kann. Ausserdem liegt — worauf auch der Aorist in Lc. 1, 47: ἡγαλλίασεν τὸ πνεῦμά μου hinzuweisen scheint, man denke auch an das hebräische Perf. το in der Mutterstelle

1. Sam. 2. 1 — die Sache höchstwahrscheinlich so. dass Maria bereits früher, etwa bald nach der Verkündigung - man denke an das vaoàv λαβοῦσα zu Lc. 1. 28 bei Justin und zu Lc. 1.39 im Protevangelium — eine dichterische Erhebung ihrer Seele erlebt hatte, sodass das, was ihr von Hochgefühlen erfüllter Geist schon längst dichterisch in sich gestaltet hatte, erst bei Elisabeths Begrüssung über die Lippen quoll. Jedenfalls hat die Gestalt der Maria im Kindheitsevangelium als einer Psalmendichterin, als einer προφήτις. neben einer Hanna (Lc. 2, 36) und im Hinblick auf die alttestamentlichen Sängerinnen, Mirjam, Deborah, Hanna, durchaus nichts Befremdliches. Es ist vielmehr dem Sachverhalt gänzlich entsprechend, wenn dem Weibe, welches nach dem Kindheitsevangelium unter allen Weibern das Grösste erlebt hat, eine ihrer Aufgabe entsprechende grosse Seele, poetischer Schwung und dichterische Gestaltungskraft zugeschrieben wird. Das in ihrem Lobgesang und namentlich in den Worten: ἀπὸ τοῦ νῦν (vgl. die Erläuterung zu Lc. 1, 48) μαχαριοῦσίν με πᾶσαι αί γενεαί sich aussprechende Selbstbewusstsein der Maria steht mit ienem in Lc. 1. 35 niedergelegten Geheimnisse auf gleicher Höhe.

Mag Jemand über die Geschichtlichkeit dieser Vorgänge denken, wie er will, soviel sollte jeder unbefangene Forscher anerkennen, dass nach den Ergebnissen der literärischen Kritik der Lobgesang der Maria, bzw. dessen schriftliche Fixierung, auf denselben Verfasser zurückzuführen ist, dem wir das ganze Kindheitsevangelium verdanken, und dass es nur dieselbe oberflächliche Tendenzkritik, welche Lc. 1, 35 aus dem Kindheitsevangelium herauszubrechen sucht, gewesen ist, welche auch den vom neutestamentlichen Morgenroth angehauchten Lobpsalm Marias der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums entziehen und zu einem rein jüdischen Psalm degradieren möchte.

# 1. 2. Lc. 1, 39, 40,

- a. Protev. Jac. c. XII, 2. p. 23 ed. Tischendorf.

  χαρὰν δὲ λαβοῦσα Μαριὰμ ἀπίει πρὸς Ἐλισάβετ τὴν
  συγγενίδα αὐτῆς.
- b. Lc. 1, 39. 40.
  ἀναστᾶσα δὲ Μαριὰμ ἐν ταῖς ἡμέραις ταύταις ἐπορεύθη εἰς τὴν ὀρεινὴν μετὰ σπουδῆς εἰς πόλιν Ἰούδα, καὶ εἰσ-

 $\tilde{\eta}\lambda \vartheta$ εν είς τὸν οἶχον Ζαχαρίου καὶ ἠσπάσατο τὴν Ἐλισσάβετ.

Sehr bemerkenswerth ist es. dass der charakteristische Ausdruck: γαρὰν δὲ λαβοῦσα, welchen das Protevangelium an dieser Stelle darbietet, bei Justin Dial. c. 100, p. 327 C (siehe oben zu Lc. 1. 28) wiederkehrt, nur etwas vervollständigt: πίστιν δὲ καὶ γαρὰν λαβοῦσα, und zwar nicht in Verbindung mit Lc. 1. 39. sondern in engem Zusammenhang mit v. 38. also unmittelbar nach dem Schlusse der Engelverkündigung, im Hinblick auf welche namentlich auch das πίστιν λαβοῦσα ganz am Platze ist. Dass Justin nicht aus dem Protevangelium, wohl aber aus einer Quelle schöpfte, deren Einfluss im Protevangelium noch nachwirkt, wird durch die grössere Vollständigkeit des Justinschen Textes evident. Übrigens sei nochmals darauf hingewiesen, dass das Praeteritum ηγαλλιάσετο in Lc. 1, 47 — wo das Aktiv αγαλλιαν vorkommt, sagt de Lagarde (Mitth, III, 374), ist es ein Fehler: schreibe ηγαλλιάσετο mit einer in der niederen χοινή gar nicht ungewöhnlichen Form des Aorists = ηγαλλιάσατο in dem Munde der Maria eben das früher bei der Engelverkündigung vorausgegangene γαράν λαβείν zum dichterischen Ausdruck bringt, dass mithin beide Ausdrücke auf das Engste mit einander correspondieren.

# 4. Lc. 1, 42.

- a. Baruch Apoc. LIV, 10.
  - beata mater mea in genetricibus et laudabitur in mulieribus genitrix mea.
- b. Pistis Sophia ed. Schwartze et Petermann p. 20.
   Factum igitur est, quum Maria cessasset dicere haec verba, dixit, ευγε Maria! quoniam μακαριος es tu prae mulieribus, quae in terra.
- c. Lc. 1, 42.

καὶ ἀνεφώνησεν κραυγή μεγάλη καὶ εἶπεν εὐλογημένη σὰ ἐν γυναιξίν, καὶ εὐλογημένος ὁ καρπὸς τῆς κοιλίας σου.

Dass die Pistis Sophia das canonische Lucasevangelium gekannt und gebraucht, freilich auch sehr frei verwendet hat,

ist zweifellos. Vgl. Harnack. Über das gnostische Buch Pistis Sophia. T. u. U. II, 3. 1891. Auch hier stammt die Variante μακάριος wohl aus einer freien Bezugnahme auf Lc. 1, 45: μακαρία ἡ πιστεύσασα. Das prae mulieribus (anstatt ἐν γυναιξίν) entspricht dem hebräischen της Judic. 5, 24. Auf diese alttestamentliche Parallele könnte auch das Citat aus der Baruch-Apokalypse zurückgeführt werden, wenn nicht das beata auf Lc. 1, 45 und damit das Ganze auf die neutestamentliche Quelle Lc. 1, 42. 45 zurückwiese.

# 10. Lc. 1, 48b.

- a. Protev. Jacobi c. XII, 2. p. 24 ed. Tischendorf.
  Μαριὰμ δὲ . . . εἶπεν τίς εἰμι ἐγώ, κύριε, ὅτι πᾶσαι αἰ γενεαὶ τῆς γῆς εὐλογοῦσίν με.
- b. Pistis Sophia ed. Schwartze et Petermann p. 75.
  Factum est igitur, quum Jesus audisset haec verba, quae dixit Maria, sua mater, dixit ei: ευγε, καλως, αμην, αμην, dico tibi: μακαρισουσι te a fine terrae usque ad ejus finem.
- c. Ibidem p. 39.

  Factum igitur est, quum Jesus audisset Mariham dicentem haec verba, dixit ei: ευγε Mariham, μακαρια, es πληρωμα aut πανμακαριος πληρωματος, quam μακαριζουσιν in γενεα omni.
- d. Lc. 1, 48b.

ίδου γαρ από του νυν μακαριούσιν με πασαι αί γενεαί.

Die Parallelen in der Pistis Sophia sollen nach der Absicht des Verfassers keine eigentlichen Citate sein, wie schon aus dem Fehlen der in dieser Schrift für die evangelischen Texte üblichen Citationsformel: dixi vobis olim etc. — hervorgeht. Man erkennt hier die gnostisch-katholisierenden Übergänge zur Mariolatrie. Im Ganzen scheint dabei die canonische Textgestalt vorausgesetzt zu sein. Doch klingt der Zusatz  $\gamma \epsilon \nu \epsilon \alpha \lambda \tau \tilde{\eta} \zeta \gamma \tilde{\eta} \zeta$  aus dem Protevangelium Jacobi in dem ersten Citate der Pistis Sophia wieder, wenn es heisst: a fine terrae etc. Auch die praesentische Fassung  $\epsilon \tilde{\nu} \lambda o \gamma o \tilde{\nu} \sigma \nu$  im Protevangelium entspricht dem Praesens  $\mu \alpha x \alpha \rho l \zeta o \nu \sigma \nu$  im zweiten Citate der Pistis Sophia. In der erstgenannten apokryphischen Evangelienschrift

erscheint das εὐλογείν als ein Zeichen der Unabhängigkeit von dem canonischen Texte und als eine Übersetzungsvariante von me, welches die LXX regelmässig mit  $\mu\alpha\alpha\alpha\rho l\zeta$ είν wiedergeben, ebenso der canonische Übersetzer des Kindheitsevangeliums. In dem  $\dot{\alpha}\dot{\alpha}\dot{\rho}$   $\tau o\tilde{v}$   $\nu\tilde{v}\nu = 1$  bezeichnet übrigens das  $\nu\tilde{v}\nu$  nicht nothwendiger Weise den gegenwärtigen eng begrenzten Augenblick, sondern, wie man aus jedem Lexicon ersehen kann, auch den ganzen gegenwärtigen Zeitraum, kann also nicht als Beweis dafür gelten, als ob hier ursprünglich ein anderer Context vorauszusetzen sei.

# 18. Lc. 1, 56.

- a. Protev. Jac. c. XII, 3. p. 24 ed. Tischendorf.

  καὶ ἐποίησεν τρείς μῆνας πρὸς τὴν Ἐλισάβετ . . . . καὶ φοβηθείσα Μαριὰμ ἀπῆλθεν εἰς τὸν οἰχον αὐτῆς.
- b. Lc. 1, 56.

ξμεινεν δὲ Μαριὰμ σὸν αὐτῆ ώς μῆνας τρείς, καὶ ὑπέστρεψεν είς τὸν οἶκον αὐτῆς.

Die Varianten ἐποίησεν = ἔμεινεν — kehren in ähnlicher Weise wieder zu Lc. 11, 30 = Mt. 12, 40, wo der erste Evangelist ἦν, Lucas ἐγένετο, Irenaeus (V, 31, 1) mansit, die Didascalia aber und die Constitutionen (V, 14) ποιῆσαι bieten. Das letztere ist ein Hebraismus. Vgl. Eccles. 6, 12: בְּרַבְּעֵּשׁׁם EXX: καὶ ἐποίησεν αὐτά — in Bezug auf das Zubringen der Lebenstage. Es ist also anzunehmen, dass im Urtext בּיִבְּעֵּשׁׁם — zu lesen gewesen ist. Vgl. Heft III, 262 f.

# IV. Johannis Geburt, Beschneidung und Jugend. Lc. 1, 57-80.

Auch zu diesem Abschnitt vertritt Hillmann die Ansicht, dass von dem Redaktor, also von späterer Hand, dem ursprünglichen Context ein jüdischer Psalm (v. 68—75) eingefügt, mit einer einleitenden Notiz (v. 67), mit einem zweiten Theile (v. 76—79) und mit einer historischen Schlussbemerkung versehen worden sei. Johannes Weiss ist geneigt dem zuzustimmen, weil die Beziehung auf den vorliegenden Fall lediglich in den Worten v. 76—79 zu finden und weil hierin die Thätigkeit des

Täufers jedenfalls ex eventu geschildert sei. Dem gegenüber findet man schon bei Paulus treffende Bemerkungen, indem er namentlich auf v. 74 hinweist, als ganz aus dem priesterlichen Geiste geflossen. "Für den Priester Zacharias ist v. 74 die wichtigste messianische Hoffnung, dass man nun wieder ohne Eingriffe der Römer einen freien Cultus haben werde, gerade wie Mose dies von Pharao gefordert hatte." Die Hoffnungen des Priesters seien weniger als die Ansichten der Davididin Maria auf das Herrschen, als vielmehr auf die Priesterzwecke gerichtet. d. i.: ἄωεσις άμαρτιῶν (v. 77). Belehrung (v. 79). nicht mehr durch Heiden gestörte Freiheit des Nationalcultus, elonon (v. 79). λύτοωσις (v. 68). Hierin liege dem priesterlichen Manne die σωτηρία (v. 71, 77), welche er von dem kommenden Messias erwartete. Seines Sohnes Bestimmung erscheine ihm nun schon genauer vorgezeichnet und jenem grossen Nationalzwecke untergeordnet. Wenn auch etwas äusserlich aufgefasst, so dienen diese Nachweise doch entschieden dazu, die in dem Lobgesange des Zacharias vorhandene einheitliche Grundstimmung zu kennzeichnen und das gewaltsame Auseinanderreissen der beiden Hälften, der allgemeineren (v. 68-75), und der persönlichen (v. 76-79) als das Werk einer unberechtigten Hyperkritik erscheinen zu lassen. Was allein Veranlassung geben könnte, die erste allgemeine Hälfte (v. 68-75) als einen anderswoher genommenen Psalm zu betrachten, das ist die perfektische Fassung, namentlich in v. 68, 69. Denn wenn auch Paulus mit Recht darauf hinweist, dass Zacharias durch den Besuch der Maria über den neuen Stand der Dinge unterrichtet war, sodass der Aorist ἐπεσχέψατο berechtigt schiene, so überschreitet es doch diese Grenzlinie, wenn auch die 20100015 als eine bereits geschehene bezeichnet (v. 68b) und die Wiedererhebung des davidischen Hauses als eine bereits vollendete (v. 69) betrachtet wird. Jedenfalls könnten diese Praeterita nur als eine prophetische Anticipation zu betrachten sein. Aber hier liegt es noch näher anzunehmen, dass den Aoristen ἐποίησεν, ἢγειρεν in der hebräischen Quellenschrift das prophetische Futurum, nicht aber das historische Imperfektum zu Grunde gelegen habe, dass mithin eine unzutreffende Vocalisation dieser Verbalformen die dem Sachverhalt allein entsprechende Übersetzung ποιήσει, έγερει verhindert habe. (Vgl. unten zu Lc. 1, 68, 78, ferner ähnliche Fälle

Agrapha S. 142 zu Lc. 7, 35 = Mt. 11, 19<sup>b</sup>, ebenso Agrapha S. 133 zu Const. II, 60, sowie zahlreichste Beispiele aus der Interpretation des A. T., z. B. Ps. 126). Bei dieser Annahme entspricht der Eingang des Lobgesangs ebensowohl dem  $\epsilon\pi\rho\sigma\rho\eta$   $\tau\epsilon\nu\sigma\epsilon\nu$  der Einleitung (v. 67) als der väterlichen Weissagung über den prophetischen Sohn (v. 76—79). Es wird dadurch ebenso sehr die Sachgemässheit als die Einheitlichkeit des ganzen Lobgesangs gewährleistet.

#### 11. Lc. 1. 67.

- a. Epist. eccl. Lugd. et Vienn. ap. Eus. H. E. V, 1, 10. ἔχων δὲ τὸν παράκλητον ἐν ἑαυτῷ, τὸ πνεῦμα πλειον τοῦ Ζαγαρίου.
- b. Lc. 1, 67.
   καὶ Ζαχαρίας ὁ πατὴρ αὐτοῦ ἐπλήσθη πνεύματος ἁγίου
   καὶ ἐπροφήτευσεν.

Hier liegt in dem Schreiben der gallischen Gemeinden jedenfalls ein Anklang an das canonische Lucasevangelium vor, wie bereits oben zu Lc. 1, 6.

# 12. Lc. 1, 68.

- a. Ev. Pseudo-Matthaei c. XV, 2. p. 81 ed. Tischendorf.

  Qui cum vidisset infantem, exclamavit voce magna dicens:

  Visitavit deus plebem suam, et implevit dominus promissionem suam.
- b. Syr. Sin. Lc. 1, 68. ὅτι ἐπεσκέψατο τὸν λαὸν αὐτοῦ καὶ ἐποίησεν [ユニ] αὐτῷ λύτρωσιν.
- c. Lc. 1, 68.
   εὐλογητὸς χύριος ὁ θεὸς τοῦ Ἰσραήλ, ὅτι ἐπεσκέψατο καὶ ἐποίησεν λύτρωσιν τῷ λαῷ αὐτοῦ.

Es ist jedenfalls eine secundäre Darstellung, wenn im Ev. Pseudo-Matthaei der Anfang von dem Lobgesang des Zacharias dem Simeon bei der Darstellung im Tempel in den Mund gelegt wird, obwohl in diesem Momente das Praeteritum visitavit = ἐπεσκέψατο bei dem Anblick des neugeborenen Messias mehr

## 14. Lc. 1, 73.

a. Barn. XIV, 1. p. 60, 10.
τὴν διαθήχην, ἢν ὤμοσεν τοῖς πατράσι δοῦναι τῷ λαῷ.

b. Lc. 1, 72b. 73.

μυησθηναι διαθήκης άγίας αὐτοῦ, ὅρχον, ὃν ὤμοσεν πρὸς ᾿Αβραὰμ τὸν πατέρα ἡμῶν τοῦ δοῦναι ἡμῖν.

Sehr werthvoll ist in diesem Falle die Barnabas-Parallele. Doch kann sie bei den vorhandenen Varianten nicht als ein zwingender Beweis für die Benützung des Lucasevangeliums angesehen, vielmehr mit Wahrscheinlichkeit auf die vorcanonische Kindheitsgeschichte zurückgeführt werden. Die Wendung: τοις πατράσι findet sich schon in den alttestamentlichen Parallelen Deut. 7, 8; Mich. 7, 20; dagegen ist die Verbindung τροεν δοῦνοι mit Bezugnahme auf die διαθήμη ausschliesslich dem Kindheitsevangelium an dieser Stelle eigenthümlich.

# 19. Lc. 1, 75.

a. Clem. Rom. I, 48, 4. p. 80, 11.

μακάριοι πάντες οἱ εἰσελθόντες καὶ κατευθύνοντες τὴν
πορείαν αὐτῶν ἐν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη.

b. Lc. 1, 75.

λατρεύειν αὐτῷ ἐν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη ἐνώπιον αὐτοῦ πάσας τὰς ἡμέρας ἡμῶν.

Der Ausdruck: ἐν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη findet sich in folgenden Parallelen. Deut. 9, 5: בַּבְּרֶבֶהְהָ וְבִּיִּשֶׁר לְבַבֶּהְ LXX:

διὰ τὴν δικαιοσύνην σου οὐδὲ διὰ τὴν ὁσιότητα τῆς καρδίας σου — Sap. 9, 3: ἐν ὁσιότητι καὶ ἐν εὐθύτητι τῆς ψυχῆς — Eph. 4, 24: ἐν δικαιοσύνη καὶ ὁσιότητι. An sich wäre es wohl möglich, dass der mit den paulinischen Briefen vertraute Clemens Rom. seine Parallele aus Eph. 4, 24 entlehnt hätte. Doch erinnern die Ausdrücke: οἱ εἰσελθόντες καὶ κατευθύνοντες τὴν πορείαν αὐτῶν an Lc. 1, 6: πορευόμενοι und Lc. 1, 79: τοῦ κατευθῦναι τοὺς πόδας ἡμῶν εἰς ὁδὸν εἰρήνης, mithin an das Kindheitsevangelium.

#### 22. Lc. 1, 78.

a. Test. XII patr. Zabulon c. 7. συμπάσχετε ἐν σπλάγχνοις ἐλέους.

b. Test. XII patr. Zabulon c. 8.

ἐπ' ἐσχάτων ἡμερῶν ὁ θεὸς ἀποστέλλει τὸ σπλάγχνον

αὐτοῦ ἐπὶ τῆς γῆς, καὶ ὅπου εὕρη σπλάγχνα ἐλέους,
ἐν αὐτῶ κατοικεί.

c. Lc. 1, 78.

διὰ σπλάγχνα έλέους θεοῦ ἡμῶν, ἐν οἶς ἐπισκέψεται ἡμᾶς ἀνατολὴ ἐξ ὕψους.

Obwohl in den Testamentis XII patr. anders gewendet, so scheint doch der charakteristische Ausdruck: σπλάγχνα έλέους aus dem Kindheitsevangelium zu stammen. Die von den Codd. \*\*BL und mehreren orientalischen Versionen vertretene Lesart ἐπισκέψεται entspricht dem prophetischen Tenor des Lobgesangs besser als die Lesart ἐπεσκέψατο. Vgl. die Bemerkungen an der Spitze dieses Abschnittes und zu Lc. 1, 68.

# V. Die Verehelichung der Maria.

Mt. 1, 18—25. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. Protev. Jac. c. 14. Ev. Ps.-Matth. c. 10. 11. Ev. de Nat. Mar. c. 10. Hist. Jos. c. 5. 6. 17.

Dass es sich in diesem Abschnitte wirklich um die Verehelichung der Maria, welche durch deren Schwangerschaft in Frage gestellt worden war, als um den Hauptgegenstand der Darstellung handelt, zeigen die Worte: μὴ φοβηθῆς παφαλαβείν Μαριὰμ τὴν γυναίχα σου (v. 20) und: καὶ παφέλαβεν τὴν γυναίχα αὐτοῦ. Denn τικά καὶ σου sind die hebräischen

Ausdrücke für die Verehelichung und also gleichbedeutend mit γαμείν<sup>1</sup>). Es füllt daher dieser vom ersten Evangelisten aufbewahrte Abschnitt eine wesentliche Lücke aus, die, wenn wir nur auf Lucas angewiesen wären, sehr empfindlich fühlbar werden würde. wie andrerseits bei dem Fehlen der Lucas-Relation die Perikope Mt. 1. 18-25 zahlreiche Fragen erwecken und unbeantwortet lassen würde. So ergänzen sich Mt. 1 und Lc. 1 aufs Beste und bezeugen schon dadurch ihre Stammverwandtschaft. Dies wird auch durch analytische Vergleichung der Einzelheiten bestätigt. Obwohl der erste Evangelist den Ausdruck:  $\pi\alpha o\vartheta \acute{e}voc$ , welcher im ganzen Kindheitsevangelium nur Lc. 1, 27 vorkommt, seinerseits niemals gebraucht, so beweist doch das von ihm Mt. 1, 22, 23 eingeschobene alttestamentliche Citat mit der Übersetzung zag- $\vartheta \dot{\epsilon} \nu o c$  (= Jes. 7, 14: עלמה), dass er diesen Ausdruck ebenso wie Lucas in seiner Quelle gelesen hat. Ebenso treffen beide Evangelisten in der Charakterisierung der παρθένος als ξμνηστευμένη  $\ddot{a}$ νδοὶ  $\ddot{a}$   $\ddot{o}$ νομα Ἰωσή $\phi$  (Lc. 1, 27) = μνηστευθείσα τ $\tilde{a}$  Ἰωσή $\phi$ (Mt. 1, 18) zusammen auf Grund der gemeinsamen Quelle. In derselben war, wie aus Justin und dem Protevangelium (vgl. oben S. 81) nachgewiesen worden ist, der Vers Mt. 1, 21 zweimal enthalten, nämlich das erste Mal in der Verkündigung, die Maria empfing, das zweite Mal in der Botschaft, die dem Joseph zu Theil ward. Die Namengebung hat also in beiden Relationen gleiches Gewicht (vgl. Lc. 1, 31; 2, 21), und nur in Bezug auf die Erklärung des Namens Jesus hat sich der oft kürzende Lucas eine Weglassung erlaubt.

Auch die beiden Relationen angehörige Angelophanie zeigt die Identität der Quelle. Was aber das Entscheidende ist: die vaterlose Geburt Jesu wird auf Grund der gemeinsamen Quellenschrift von beiden Darstellungen bezeugt, negativ:

Lc. 1, 34:

Mt. 1, 25:

έπεὶ ἄνδρα οὖ γινώσκω καὶ οὖκ ἐγίνωσκεν αὖτήν —, positiv:

Lc. 1, 35:

Mt. 1. 20:

πνεῦμα ἄγιον ἐπελεύσεται ἐπὶ σέ.

τὸ γὰο ἐν αὐτῆ γεννηθὲν ἐκ πνεύματός ἐστιν άγίου.

<sup>1)</sup> Vgl. Heft II, 244; III, 404. 556.

Endlich auch das sprachliche Colorit erscheint, wenn man in dem Abschnitt 1, 18—20 analytisch auf die hebräische Grundschrift zurückschliesst, im Wesentlichen, ja bis in solche Einzelheiten wie in der sexuellen Bedeutung von  $\gamma \gamma = \gamma \iota \nu \acute{o} \sigma \varkappa \iota \iota \nu$ , identisch, wenn auch der dritte Evangelist den hebraisierenden Sprachcharakter der Quelle besser als der erste erhalten hat.

## 1. Mt. 1. 18.

- a. Eus. H. E. II, 1, 2.
  - τοῦ δὲ Χριστοῦ πατὴρ ὁ Ἰωσήφ, ον μνηστευθείσα ή παρθένος, πρὶν ἢ συνελθείν αὐτούς, ηὕρητο ἐν γαστρὶ ἔχουσα ἐκ πνεύματος άγίου, ὡς ἡ ἱερὰ τῶν εὐαγγελίων διδάσκει γραφή.
- b. Ephraem Syr. Ev. concord. expos. p. 20 ed. Mösinger. Generatio Jesu Christi sic erat. Quum desponsata esset mater ejus Maria Josepho, et antequam data esset viro, inventa est gravida a Spiritu Sancto.
- c. Mt. 1, 18.

Τοῦ δὲ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἡ γένεσις οὕτως ἦν μνηστευθείσης τῆς μητρὸς αὐτοῦ Μαρίας τῷ Ἰωσήφ, πρὶν ἢ συνελθείν αὐτούς, εὐρέθη ἐν γαστρὶ ἔχουσα ἐχ πνεύματος ἁγίου.

Die Überschrift: τοῦ δὲ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἡ γένεσις οὕτως  $\eta 
u = אלה חולדת ישוע המשיח stand jedenfalls an der Spitze$ der Urschrift und ist von dem ersten Evangelisten, der mit der Perikope von der Verehelichung der Maria die Geburt Jesu eng verknüpfte, hieher übernommen worden. - Die Lesart des Eusebius: α μνηστευθείσα ή παρθένος, berührt sich mit dem vorcanonischen Texte des Syrers Curetons zu Mt. 1, 16: & έμνηστεύθη Μαρία ή παρθένος, ή ἔτεκεν Ἰησοῦν Χριστόν. Ähnlich zahlreiche Itala-Handschriften: cui desponsata virgo Maria genuit Jesum. Eng verwandt ist damit Lc. 1, 27: παρθένον μεμνηστευμένην ανδοί, ο ονομα Ἰωσήφ. Die Lesart Ephraems: antequam data esset viro — ist als ein aus dem mönchischen Geiste Ephraems hervorgegangener Ersatz für das originale πρὶν ἢ συνελθείν αὐτούς, als ein "Euphemismus", wie Zahn (Forschungen I, 1. S. 117) sagt, zu betrachten. Justin sagt dafür: ἀπὸ συνουσίας ἀνδρός — vgl. das Folgende.

## 2. Mt. 1. 19.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 C.

καὶ Ἰωσηφ δέ, ὁ τὴν Μαρίαν μεμνηστευμένος. βουληθείς πρότερον ἐκβαλείν τὴν μνηστὴν αὐτῷ Μαριάμ, νομίζων ἐγκυμονείν αὐτὴν ἀπὸ συνουσίας ἀνδρός, τουτέστιν ἀπὸ πορνείας—

b. Epiph. Haer. LXXVIII, 20. p. 1052 B.
τό δίκαιος ὧν ἐζήτει μὴ παραδειγματίσαι αὐτήν,
ἀλλὰ λάθρα ἀπολῦσαι αὐτήν.

c. Mt. 1, 19.

Ίωσηφ δὲ ὁ ἀνὴο αὐτῆς, δίχαιος ων καὶ μη θέλων αὐτην δειγματίσαι, έβουλήθη λάθοα ἀπολῦσαι αὐτῆν.

Dass Justin in diesem Citat bei aller Verwandtschaft desselben mit dem canonischen Matthäustexte doch von letzterem unabhängig ist und aus einer anderweiten Version der - auch dem Matthäustexte zu Grunde liegenden - hebräischen Quellenschrift schöpft, zeigt sich namentlich an dem bei Justin dreimal wiederholten Stichwort ἐκβάλλειν sc. την γυναϊκα, welches dem canonischen ἀπολῦσαι αὐτήν entspricht und wahrscheinlich auf השלה als terminus technicus für die Ehescheidung zurückzuführen ist. Vgl. Deut. 21, 14: πρησών = LXX: ἐξαποστελείς αὐτήν. Der Version που = ἐκβάλλειν begegnet man z. B. Ex. 12. 23: ΕΧΧ: ἐκβαλεῖν αὐτούς. Den Austausch von ἐκβάλλειν γυναϊκα = ἀπολῦσαι τὴν γυναϊκα in Betreff der Ehescheidung finden wir auch in dem Ev.-Citat zu Mt. 19. 3. 7 bei Epiph. Haer. LXVI, 56. p. 668 AB. Vgl. auch Sir. 7, 26: μη ἐκβάλης αὐτήν vom divortium. Darüber, dass Celsus denselben Text ἐκβαλεῖν gelesen, aber verzeihlicher Weise nicht von der Ehescheidung verstanden hat, vgl. zu Lc. 1, 35. nun das Protevangelium Jacobi nicht ἐκβαλεῖν, sondern: λάθοα ἀπολύσω αὐτήν liest, so kann in diesem Falle (wie auch in einem andern vgl. zu Lc. 1, 39. 40) mit Bestimmtheit festgestellt werden, dass Celsus wie Justin weder aus Mt. noch aus dem Protev. Jacobi schöpfte, sondern vielmehr aus einer anderen verwandten aussercanonischen Schrift, welche aus hebräischer Quelle geflossen war. Die Erklärung τουτέστιν ἀπὸ πορνείας, welche sichtlich von Justin hinzugefügt ist, lässt das Vorausgegangene ἀπὸ συνουσίας ἀνδρός (vgl. ποὶν ἢ συνελθείν

αὐτούς Mt. 1, 18) als Quellentext erscheinen. Über die Varianten θέλειν = ζητείν, welche öfter vorkommen, vgl. Heft III, 133. 387.

Zur Sache vgl. Maimonides ap. Buxt. de divort. p. 76: femina ex quo desponsata est, licet nondum a viro cognita, est uxor viri, et si sponsus eam velit repudiare, oportet ut id faciat libello repudii.

#### 3. Mt. 1. 20.

a. Cels. ap. Orig. c. Cels. V, 52.

ἔτι μὲν καὶ ὑπὲο τῆς Μαρίας κυούσης πρὸς τὸν τέκτονα ηκεν ἄγγελος.

- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 CD.
  - δι δράματος κεκέλευστο μη ἐκβαλεῖν τὴν γυναῖκα αὐτοῦ, εἰπόντος αὐτῷ τοῦ φανέντος ἀγγέλου, ὅτι ἐκ πνεύματος ἀγίου ὃ ἔχει κατὰ γαστρός ἐστι.
- c. Ev. Ps.-Matth. c. XI. p. 72 ed. Tischendorf.

  ecce in ipsa nocte apparuit ei in somnis angelus domini
  dicens: Joseph, fili David, noli timere accipere Mariam conjugem tuam, quoniam quod in utero ejus est, de
  spiritu sancto est.
- d. Protev. Jac. c. XIV, 2. p. 27. ed. Tischendorf.

καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου φαίνεται αὐτῷ κατ' ὄναρ λέγων· μὴ φοβηθῆς τὴν παΐδα ταύτην [παραλαβεῖν]· τὸ γὰρ ἐν αὐτῆ ὂν ἐκ πνεύματός ἐστιν ᾶγίου.

- e. Hist. Josephi c. 6. p. 124 sq. ed. Tischendorf.

  Sub medium autem diem apparuit ipsi angelorum princeps sanctus Gabriel in somnio, mandato instructus patris mei, et dixit illi: Josephe, fili David, ne timeas accipere Mariam sponsam tuam: quippe concepit de spiritu sancto.
- f. Mt. 1, 20.

ταῦτα δὲ αὐτοῦ ἐνθυμηθέντος ἰδοὺ ἄγγελος χυρίου κατ' ὅναρ [Syr. Sin.: δι' ὁράματος = και ] ἐφάνη αὐτῷ λέγων' Ἰωσήφ, υίὸς Δαυείδ, μὴ φοβηθῆς παραλαβείν Μαριὰμ τὴν γυναϊχά σου τὸ γὰρ ἐν αὐτῆ γεννηθὲν ἐχ πνεύματός ἐστιν άγίου.

Texte u. Untersuchungen X, 5.

Bemerkenswerth ist der Ersatz des dem Redaktor des ersten Evangeliums angehörigen  $\varkappa \alpha \tau$  ὄναφ durch δι δφάματος bei Justin sowie im Syr. Sin. Unverkennbare Übersetzungsvarianten von τος sind: quod in utero ejus est = ο ἔχει  $\varkappa \alpha \tau α$  γαστφός = τὸ ἐν αὐτῆ ὄν = τὸ ἐν αὐτῆ γεννηθέν. Die bei Justin wiederkehrenden Ausdrücke  $\varkappa ελεύειν$  und ἐ $\varkappa β αλείν$  gehören zu dem Inventar seiner aussercanonischen Quelle.

# 4. Mt. 1, 21.

- a. Protev. Jac. c. XIV, 2. p. 27 ed. Tischendorf.

  τέξεται δὲ υίόν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν·

  αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.
- b. Ev. Ps.-Matth. c. XI. p. 72 ed. Tischendorf.

  Pariet autem filium, qui vocabitur Jesus: ipse enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum.
- c. Hist. Josephi c. 17. p. 130 ed. Tischendorf.
  et pariet filium, cujus nomen vocabitur Jesus: ille
  enim salvum faciet populum suum a peccatis eorum.
- d. Mt. 1, 21.

  τέξεται δὲ υίόν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν·

  αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.
- e. Just. Apol. I, 33. p. 75 CD.
  ὅϑεν καὶ ὁ ἄγγελος πρὸς τὴν παρθένον εἶπε· καὶ καλέσεις
  τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν· αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν
  αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.

In dem Protevangelium Jacobi ist der Satz, welcher die Erklärung des Namens Jesus enthält: αὐτὸς γὰς σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν άμαςτιῶν αὐτῶν — sowohl dem Joseph als der Maria gesagt worden. Und bei der Wichtigkeit des Namens (vgl. Lc. 2, 21: καλ ἐκλήθη τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦς, τὸ κληθὲν ὑπὸ τοῦ ἀγγέλου πρὸ τοῦ συλληφθῆναι αὐτὸν ἐν τῆ κοιλία, sowie Joh. 1, 12: τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ) ist im Protevangelium wahrscheinlich das Ursprüngliche erhalten; der kürzende Lucas hat Lc. 1, 31 die Erklärung

des Jesusnamens weggelassen. Justin bezeugt es Apol. I, 33 ausdrücklich zweimal, dass der Maria auch dieser Theil der Verkündigung zu Theil ward, und er thut es mit Berufung auf seine Quelle: ος οἱ ἀπομνημονεύσαντες πάντα τὰ περὶ τοῦ σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ ἐδίδαξαν. Vgl. zu Lc. 1, 31. Übrigens liegt im hebräischen Urtexte die etymologische Erklärung des Namens בי הרא יוֹשִיע אָת־עַמוֹ מַדְוֹשַׁמַלְּתְּהָם — יִשׁׁרַעָּ בּוֹ הַרָּא יִנִּשִׁיִּע אָתִּדְעָמוֹ מַדְּעַמוֹ מַדְּעַמוֹ מַבְּוֹשִׁמְּתְרָהָם — יִשׁׁרַעַ הַּרָּא יִנְשִׁיִע אָתִּדְעָמוֹ מַבְּעַמוֹ des Namens בּיִבְּעֵבוֹ מַבְּעַמוֹ מַבְעַמוֹ מַבְּעַבּע נִיבְּעַבְּעָבוֹ מַבְּעַמוֹ מַבְּעַבּע נִיבְּעַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע נִבְּעַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מָבִּעַבּע מַבְעַבּע מָבְּעַבּע מָבְּעַבּע מָבְּעַבּע מָבִּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מָבְּעַבּע מָבְּעַבּע מַבְּעַבּע מַבְּעַבּע מָבְּעַבּע מַבְּע מַבְּעַבּע מִבְּעַבּע מָבְעַבּע מָבְעַבּע מָבְּעָבְּע מָבְּעָבְּע מַבְּע מִּבְּע מָּבְעִבּע מָּבְע מַבְּעַבּע מַבְּע מִּבְע מָּבְע מַבְּע מְבְּע מְבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מִבְּע מָבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע בְּע מַבְּע מִבְּע מִבְּע מְבְּע מִבְּע מַבְּע מַבְּע מִבְּע מִבְּע מַבְּע מִבְּע מִבְּע מִבְּע מִבְּע מְבְּע מַבְּע מַבְּע מַבְּע מִבְּע מִבְּע מַבְּע מִבְּע מִבְּע מְבְּע מִבְּע מִבְּע מַבְּע מִּבְּע מִּבְּע מִבְּע מִבְּע מִּבְּע מִבְ

#### -. Mt. 1, 23.

a. Just. Apol. I, 33. p. 74 DE.

καὶ πάλιν ώς αὐτολεξεὶ διὰ παρθένου μὲν τεχθησόμενος διὰ τοῦ Ἡσαΐου προεφητεύθη, ἀχούσατε. ἐλέχθη δὲ οὕτως ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ ἔξει καὶ τέξεται υἱόν, καὶ ἐροῦσιν ἐπὶ τῷ ὀνόματι αὖτοῦ μεθ ἡμῶν ὁ θεός.

b. Jes. 7, 14 LXX.

ໄδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ Δήψεται καὶ τέξεται υίόν, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ.

- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 43. p. 262 AB. 
  ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ λήψεται καὶ τέξεται 
  νίόν, καὶ καλέσεται τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανονήλ.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 66. p. 290 D.
  ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ λήψεται καὶ τέξεται
  υίόν, καὶ καλέσουσι τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ.
- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 84. p. 310 A.

  καὶ τό ἰδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ λήψεται καὶ τέξεται υἰόν, εἰς τοῦτον προείρητο.
- f. Mt. 1, 23.

ίδοὺ ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ εξει καὶ τέξεται υίόν, καὶ καλέσουσιν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἐμμανουήλ, ὅ ἐστιν μεθερμηνευόμενον· μεθεριμοῦν ὁ θεός.

Zahn in seiner Geschichte des Canons I, 1 S.486 weist darauf hin, dass in der gesammten vorhandenen christlichen Literatur vor Justin von keinem Autor des N. T. ausser Mt., auch von keinem der apostolischen Väter, auch nicht von dem Protevangelium

Jacobi (wo man es c. 14 erwarten könnte) die Stelle Jes. 7. 14 auf die Geburt Christi bezogen wird, und dass es nach dem Vorgang des ersten Evangelisten erst Justin gewesen ist. der diese Beziehung zu wiederholten Malen verwerthet hat. Achtmal. nämlich Dial. c. 43. p. 262 AC (zweimal), c. 66. p. 290 D, c. 67. p. 291 A, c. 68. p. 293 D, c. 71. p. 297 C, c. 84. p. 310 A (zweimal) verwendet Justin im Dialog die mit der LXX übereinstimmende Variante λήψεται, während er in der Apologie, wo sein Text der canonischen Fassung von Mt. 1, 23 nahe kommt (Ap. I. 3. p. 74 DE) mit dem ersten Evangelisten ξξει liest und nur in dem ἐροῦσιν (anstatt καλέσουσιν) völlig isoliert steht. Denn koovar findet sich weder in den LXX noch in einer Handschrift zu Mt. 1, 23. - Obiger Thatbestand wie auch die Art der Citation im ersten canonischen Evangelium (τοῦτο δὲ ὅλον γέγονεν, ενα πληρωθή τὸ δηθεν ύπὸ πυοίου διὰ τοῦ προφήτου λέγοντος Mt. 1, 22) macht es evident, dass das alttestamentliche Citat Jes. 7, 14 in der vorcanonischen Quellenschrift nicht zu lesen, sondern erst von dem Redaktor des ersten canonischen Evangeliums hinzugefügt worden ist, dass folglich auch die fleissige Benützung von Jes. 7, 14 bei Justin den Einfluss des ersten Evangeliums bezeugt. - Zum Ganzen vgl. Bousset, Die Evangeliencitate Justins d. Märt. S. 37.

# 5. 6. Mt. 1, 24. 25.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 D. φοβηθεὶς οὖν οὖκ ἐκβέβληκεν αὐτήν.
- b. Syr. Sin. Mt. 1, 25.

Σακ απο κίτο αλ διλο i. e. καὶ (αὐτὴ) ἔτεκεν αὐτῷ υἱόν, καὶ (αὐτὸς) ἐκάλεσεν τὸ ὄνομα Ἰησοῦν.

- c. Ev. de Nativ. Mar. c. X, 3. p. 121 ed. Tischendorf.

  Igitur Joseph secundum angeli praeceptum virginem uxorem
  duxit, nec tamen cognovit eam, sed caste procurans
  custodivit.
- d. Ephr. Syr. Ev. concord. expos. ed. Mösinger p. 27. et in sanctitate habitabat cum ea, donec peperit primogenitum.

Während Justin hier einen völlig aussercanonischen Text repræsentiert, setzt Ephräm den canonischen Text voraus, den er aber auch hier wie zu Mt. 1, 18 durch einen Euphemismus geändert hat. Auch die Weglassung des Zwischensatzes: καὶ οὖκ ἐγίνωσκεν αὐτήν, ἕως οὖ — im Syr. Sin. ist vielleicht nur ein Euphemismus. Vgl. Zahn, die syrische Evangelienübersetzung vom Sinai, III, im Theol. Literaturblatt 1895 No. 3 Sp. 28 f., wo auch auf ähnliche Textkürzungen zahlreicher Art im Syr. Sin. hingewiesen ist. Jedenfalls lag ein dogmatischer Grund obiger Textkürzung nicht vor, sonst hätte auch Mt. 1, 20 b fallen müssen. Bezüglich der Namengebung vgl. unten VII. die Beschneidung.

#### VI. Jesu Geburt.

Lc. 2, 1—20. Just. Apol. I, 34. Dial. c. Tryph. c. 78. Protev.
 Jac. c. 17. Ev. Ps.-Matth. c. 13. Ev. de nativ. Mar. c. 10. Hist.
 Josephi c. 7. Ev. Inf. Arab. c. 2—4.

Aus den aussercanonischen Darstellungen der Geburt Jesu, unter denen Justins Relation durch ihre Selbstständigkeit obenan steht, geht hervor, dass nach der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums der unter Augustus ausgeschriebene Census sich auf Judäa beschränkt und unter Cyrenius als erstem Procurator von Palaestina, aber unter Sentius Saturninus als Proconsul der Provinz Svrien stattgefunden haben soll.1) sowie dass die Geburt Jesu selbst in einer nahe bei Bethlehem gelegenen Höhle erfolgt sei. Wenn Gelpke bezüglich Justins sagt: "Auch hier zeigt sich ein reflektierendes Verbessern, das in der That eine Menge Schwierigkeiten aus dem Wege räumt, die den am Worte klebenden Erklärer des Lucasevangeliums in eine peinliche Verlegenheit bringen" -, so ist dies eine Auffassung, welche die Reflexion moderner Kritik auf einen noch aus frischer Ursprünglichkeit schreibenden Schriftsteller überträgt, eine Auffassung, welche durch den Context der Justinschen Darstellungen in keiner

<sup>1)</sup> Die Statthalter Syriens waren nach Schürer (Gesch. d. jüd. Volks I, 259 ff.) zu jener Zeit folgende: 1. M. Titius, um 10 v. Chr., 2. C. Sentius Saturninus, 9-6 v. Chr., 3. P. Quintilius Varus, 6-4 v. Chr., 4. P. Sulpicius Quirinius, 3-2 v. Chr., (?), 5. C. Caesar, 1 v. Chr., 4 n. Chr. (?), 6. L. Volusius Saturninus, 4-5 n. Chr., 7. P. Sulpicius Quirinius, 6 ff. n. Chr. in seinem zweiten syrischen Proconsulate.

Weise unterstützt, dagegen durch das Zusammentreffen Justins mit anderen — von ihm unabhängigen — Zeugen der ältesten Kirche widerlegt, überdem auch durch die Erklärung der meisten bei Justin sich findenden Varianten aus dem hebräischen Quellentext als völlig verfehlt dargethan wird.

Zu dem zweiten Theile der lucanischen Darstellung Lc. 2, 16 -20 fehlen aussercanonische Parallelen gänzlich. Aber auch diese Partie, für welche wir mithin lediglich auf die Relation des Lucas angewiesen sind, ist ein Ausfluss der vorcanonischen Quellenschrift, deren Charakter sie trägt. Wenn man aus Lc. 2. 14. 18. 20 eine Publicität der Vorgänge hat erschliessen und dieselben daraufhin für unvereinbar mit der späteren Unbekanntheit und Nichtanerkennung Jesu als Messias hat erklären wollen, so hat man den Context nicht recht gewürdigt. Jedes Lexicon zeigt, dass διαγνωρίζειν nicht bedeutet: öffentlich bekannt machen. Vielmehr ergibt der Zusammenhang, dass die Hirten ihre Erlebnisse nur allen um die Krippe Versammelten, darum in erster Linie der Maria zur Kenntniss brachten und dass sie bei ihrer Heimkehr unter dem Eindruck des Erlebten Gott priesen. Nach dem Wortlaut blieb das Ganze innerhalb der näheren und weiteren Familie.

# 1. 3. Lc. 2, 1. 3.

a. Protev. Jac. c. XVII, 1. p. 31 ed. Tischendorf.
κέλευσις δὲ ἐγένετο ἀπὸ Αὐγούστου βασιλέως ἀπογοάφεσθαι πάντας τοὺς ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰονδαίας.

b. Protev. Jac. c. 17. p. 103 ed. Fabricius. ἐγένετο δὲ κέλευσις ὑπὸ τοῦ βασιλέως Αὐγούστου ἀπογοάφεσθαι πάντας τοὺς Ἰουδαίους, οἱ ησαν ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας.

c. Tert. adv. Marc. IV, 19.

sed et census constat actos sub Augusto nunc in Judaea.

d. Just. Dial. c. Tryph. c. 78 p. 303 D. ἀπογοαφῆς οὐσης ἐν τῆ Ἰουδαία. —

e. Ev. Ps.-Matth. c. XIII, 1. p. 76 ed. Tischendorf.
factum est autem post aliquantum tempus, ut fieret professio ex edicto Caesaris Augusti, ut profiteretur unusquisque in patria sua.

- f. Ev. Inf. Salv. Arab. c. 2. p. 181 ed. Tischendorf.
  anno autem trecentesimo nono aerae Alexandri edixit Augustus, ut describeretur unusquisque in patria sua.
- g. Clem. Al. Strom. I, 21, 145. p. 406 sq. ἐγεννήθη δὲ ὁ κύριος ἡμῶν τῷ ὀγδόφ καὶ εἰκοστῷ ἔτει, ὅτε πρῶτον ἐκέλευσαν ἀπογραφὰς γενέσθαι ἐπὶ Αὐγού-
- h. Hist. Josephi c. 7. p. 125 ed. Tischendorf.
  interjecto deinde tempore prodiit mandatum ab Augusto
  Caesare (et) rege, ut describeretur universus orbis habitabilis, unusquisque in civitate sua.
- i. Lc. 2, 1. 3.

ἐγένετο δὲ ἐν ταις ἡμέραις ἐκείναις ἐξῆλθεν δόγμα παρὰ Καίσαρος Αὐγούστου ἀπογράφεσθαι πᾶσαν τὴν οἰχουμένην. ▼. 3. καὶ ἐπορεύοντο πάντες ἀπογράφεσθαι ἕκαστος εἰς τὴν ἑαυτοῦ πόλιν.

Dass Justin bezüglich der Geburtsgeschichte neben den beiden canonischen Relationen, die er sicher kannte, einer anderen, aussercanonischen. Quelle sich bediente, zeigt sich zu Lc. 2. 1 ff. noch deutlicher als bisher. Nach Justin bezog sich der ausgeschriebene Census keineswegs auf das gesammte römische Reich, sondern ausschliesslich auf Judäa (oder Palaestina). Damit stimmt Tertullians Nachricht: census actos sub Augusto in Judaea -. eine Nachricht, die, wie schon die Erwähnung des Sentius Saturninus zeigt (vgl. das Folgende), aus einer selbstständigen, von Justin völlig unabhängigen Quelle stammt. Aber auch das älteste der apokryphischen Kindheitsevangelien, das Protevangelium Jacobi, hat eine auf Judäa beschränkte Schätzung zur Voraussetzung: ἀπογράφεσθαι πάντας τοὺς Ἰουδαίους. Durch diese drei Zeugen ist es ausser Zweifel gestellt, dass in der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums der Census auf Judaa beschränkt, keineswegs aber auf das ganze römische Reich ausgedehnt war.

Credner hat nun in seinen Beiträgen (I, 234) gezeigt, wie durch eine nicht zutreffende Übersetzung des hebräischen Quellentextes die lucanische Fassung: πᾶσαν τὴν οἰκουμένην — entstehen konnte, insofern das im Urtexte auf Judäa bezügliche

מל-דארץ anstatt mit  $\pi \tilde{a} \sigma \alpha \ \hat{\eta} \ \gamma \tilde{\eta} \ \text{mit} \ \pi \tilde{a} \sigma \alpha \ \hat{\eta} \ ol zov <math>\mu \acute{e} \nu \eta = \Holdsymbol{0} \lambda o \varsigma$ ο χόσμος wiedergegeben war. Auch zu Mt. 28, 19 finden sich diese Varianten:  $\pi \tilde{\alpha} \sigma \alpha \tilde{\eta} ol x o v \mu \dot{\epsilon} \nu \eta = \tilde{o} \lambda o c \tilde{o} x \dot{o} \sigma \mu o c = universa$ terra als gleichwerthige Übersetzungsvarianten von כל־הארץ. Vgl. Heft II, 397. Auch der Syr. Sin. hat Lc. 2, 1  $=\pi\tilde{\alpha}\sigma\alpha\nu$   $\tau\hat{n}\nu$   $\gamma\hat{\omega}\sigma\alpha\nu=\pi\tilde{\alpha}\sigma\alpha\nu$   $\tau\hat{n}\nu$   $\gamma\tilde{n}\nu$ . Es wird also an der Richtigkeit der Crednerschen Erklärung nicht zu rütteln, vielmehr hierin ein neuer Beweis für die ursprünglich hebräische Abfassung des Kindheitsevangeliums zu erkennen sein. Dasselbe gilt von den Varianten κέλευσις = δόγμα = edictum, mag man sie auf מצות המלה (vgl. 2. Reg. 18, 36: מצות המלה) oder auf הז. welches dem späteren Hebräisch angehört, zurückführen. Auch die wechselnden Prädikate βασιλεύς und καΐσαο als Bezeichnungen des Augustus gehören hierher. Dass das ἐξῆλθεν dem hebräischen Sprachgebrauche entspricht, ist oben in dem Verzeichniss der Hebraismen nachgewiesen worden.

Auf die detaillierten Zeitangaben bezüglich der Geburt Jesu einzugehen, ist hier nicht der Ort, da dieselben in keinem Falle aus der Quellenschriftdes Kindheitsevangeliums stammen. Nur darauf möchte ich hinweisen, dass die in dem neuentdeckten Fragmente des Hippolytus-Commentars enthaltenen chronologischen Angaben schon längst aus Epiphanius uns bekannt gewesen sind Epiph. Haer. LI, 22. p. 482 ed.

Dindorf.

γενναται μεν γάρ δ σωτηρ! τεσσαραχοστῶ δευτέρω ἔτει Αὐγούστου βασιλέως τῶν Ῥωμαίων εν ύπατεία τοῦ αὐτοῦ Όχτανίου Αύγούστου τὸ τοισκαιδέκατον καὶ Σιλανοῦ, ώς ἔγει τὰ παρὰ Ῥωμαίοις ὑπατάρια. . . . τῆ πρὸ ἀκτὰ εἰ- $\delta \tilde{\omega} v I a vova o l \omega v. - E \lambda \lambda \eta v \varepsilon \varsigma$ τῆ πρὸ ὀκτώ καλανδῶν Ἰανουαρίων ατλ.

Hippol.

ή γὰο πρώτη παρουσία τοῦ χυοίου ήμῶν ή ἔνσαρχος, ἐν ή γεγέννηται εν Βηθλεέμ, εγένετο πρὸ οκτὰ καλανδῶν Ἰανουαοίων, ημέρα τετράδι, βασιλεύοντος Αυγούστου τεσσαρακοστὸν καὶ δεύτερον ἔτος, ἀπὸ δὲ ᾿Αδὰμ πενταχισγιλιοστῶ καὶ πεντακοσιοστώ ἔτει.

## 2. Lc. 2, 2.

a. Ev. Pseudo-Matthaei c. 13. p. 76 ed. Tischendorf. Haec professio facta est a praeside Syriae Cyrino. b. Orig. Opp. III, 945.

Haec fuit descriptio prima a praeside Syriae Cyrino.

- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 D.
   [ἀπογραφῆς] τότε πρώτης ἐπὶ Κυρηνίου.
- d. Lc. 2, 2.
  αὕτη ἀπογραφὴ ἐγένετο πρώτη ἡγεμονεύοντος τῆς
  Συρίας Κυρηνίου.
- e. Just. Apol. I, 46. p. 83 B C. πρὸ ἐτῶν ἑκατὸν πεντήκοντα γεγεννῆσθαι τὸν Χριστὸν λέγειν ἡμᾶς ἐπὶ Κυρηνίου.
- f. Just. Apol. I, 34. p. 75 E.

κώμη δέ τίς ἐστιν ἐν τῆ χώρα Ἰουδαίων, ἀπέχουσα σταδίους τριάκοντα πέντε Ἱεροσολύμων, ἐν ἡ ἐγεννήθη Ἰησοῦς Χριστός, ὡς καὶ μαθεῖν δύνασθε ἐκ τῶν ἀπογραφῶν τῶν γενομένων ἐπὶ Κυρηνίου, τοῦ ὑμετέρου ἐν Ἰουδαία πρώτου γενομένου ἐπιτρόπου.

g. Tert. adv. Marc. IV, 19.
census constat actos sub Augusto nunc in Judaea per Sentium Saturninum.

Credner (Beitr. I, 231 ff.) hat gezeigt, dass die Varianten varianten eines gemeinsamen hebräischen Stammwortes seien, da die hebräische Sprache kein besonderes Wort für das Amt eines  $\tilde{\epsilon}\pi i\tau\rho o\pi o\varsigma = \text{procurator im Unterschied von } \tilde{\eta}\gamma \varepsilon\mu\dot{\omega}\nu = \text{legatus}$ besessen habe, und da der in den Übersetzungen gebrauchte Ausdruck ήγεμονεύειν von allen höheren Staatsbeamten, den Kaiser nicht ausgenommen, gebraucht werde. So konnte namentlich das Wort החם (st. const. אם) sehr wohl beides bedeuten: ήγεμών, legatus, proconsul, als auch ἐπίτροπος, procurator, Unterstatthalter. Vgl. Mal. 1, 8: ππ = LXX: ἡγούμενος, 1. Reg. 10, 15 = 2. Chron. 9, 14: πίπρ = LXX: σατράπαι. (Das Sprachgut der spätesten alttestamentlichen Geschichtsbücher ist besonders massgebend.) Die Lesart ἐπίτροπος wird nun in Bezug auf Cyrenius nicht blos von Justin (πρώτου γενομένου ἐπιτρόπου), sondern auch von dem Chronicon Paschale (ἐπιτροπεύοντος) vertreten, und zwar bei Justin - ganz in Übereinstimmung mit der nach seiner aussercanonischen Quelle auf Judäa beschränkten

Schatzung - mit der bestimmten Angabe, dass er der erste Procurator von Judäa gewesen sei. Diese Angabe kommt der Nachricht des Tertullian entgegen, dass der Census unter Sentius Saturninus stattgefunden habe. Hiernach fiele der Census in eine Zeit, da Sentius Saturninus Proconsul der Provinz Syrien. Cvrenius aber Procurator von Judäa gewesen wäre. Und da nicht blos nach den direkten Angaben von Lc. 1, 5 und Mt. 2, 1 Jesu Geburt in die Regierungszeit Herodis des Grossen fällt. sondern da auch auf indirekte Weise aus der Thatsache, dass Joseph, obwohl Galiläer, in Judäa sich dem Census unterwarf. auf die damalige Zugehörigkeit beider Provinzen (Galiläa und Judäa) zu dem noch nicht zersplitterten Herrschaftsgebiete Herodis des Grossen zu schliessen ist, so wird man anzunehmen haben, dass, wie Palmyra trotz eigener Verfassung eines kaiserlichen έπίτροπος sich nicht erwehren konnte, so auch Herodes in den letzten Jahren seiner bereits geschwächten Regierung einen in Palaestina (= Judäa nach römischem Sprachgebrauch) thätigen έπίτροπος in der Person des Cyrenius, des nachmaligen Proconsuls von Syrien, sich hatte gefallen lassen müssen. In wieweit diese Annahme vor der historischen Kritik besteht, ist hier nicht weiter zu untersuchen. Hier galt es nur die Wahrscheinlichkeit aufzuzeigen, dass, wenn in der hebräischen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums Cyrenius als namhaft gemacht, er damit als ἐπίτροπος von Palaestina (= Judäa) bezeichnet sein sollte, dass er aber in den Übersetzungen und Bearbeitungen jener Quellenschrift um so leichter als ήγεμών = proconsul in Anspruch genommen werden konnte, als eine Verwechselung seiner früheren und seiner späteren Stellung sehr nahe lag.

# 4. 5. Lc. 2, 4. 5.

- b. Just. Apol. I, 34. p. 75 E. κώμη δὲ τίς ἐστιν ἐν τῆ χώρα Ἰουδαίων κτλ.
- c. Ev. Pseudo-Matthaei c. XIII, 1. p. 76.

  Necesse autem fuerat, ut Joseph cum Maria proficisce-

retur in Bethleem, quia exinde erat, et Maria de tribu Juda et de domo ac patria David.

- d. Ev. inf. Salv. Arabicum c. 2. p. 181.
  Surrexit igitur Josephus et assumta Maria sponsa sua
  Hierosolyma abiit venitque Bethlehemum, ut cum familia
  sua in urbe patria describeretur.
- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 D.
  ἀνεληλύθει ἀπὸ Ναζαφέτ, ἔνθα ὅκει, εἰς Βηθλεέμ,
  ὅθεν ἦν, ἀπογράψασθαι ἀπὸ γὰο τῆς κατοικούσης τὴν
  γῆν ἐκείνην φυλῆς Ἰούδα τὸ γένος ἦν.
- f. Syr. Sin. Lc. 2, 4. 5.

  καὶ Ἰωσῆφ . . αὐτὸς ἀπὸ Ναζαρὲθ πόλεως Γαλιλαίας
  εἰς Ἰουδαίαν εἰς πόλιν Δαυίδ καλουμένην Βηθλεέμ, αὐτὸς
  καὶ Μαριὰμ οὔση ἔγκυος, εἰς τὸ ἀπογράφεσθαι ἐκεί, διὰ
  τὸ εἶναι ἀμφοτέρους ἐξ οἴκου Δαυίδ.
- g. Le. 2, 4. 5.
   ανέβη δὲ καὶ Ἰωσὴφ ἀπὸ τῆς Γαλιλαίας ἐκ πόλεως Να ξαρὲθ εἰς τὴν Ἰουδαίαν εἰς πόλιν Δαυείδ, ἥτις καλεῖται
   Βηθλεέμ, διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν ἐξ οἴκου καὶ πατριᾶς
   Δαυείδ, ἀπογράψασθαι σὺν Μαριὰμ τῆ ἐμνηστευμένη αὐτῶ γυναικί, οὖση ἐγκύω.

Holtzmann (Handcommentar S. 43) schreibt: "dem τῆ ἐμνηστευμένη αὐτῷ setzen erst Lateiner rec. γυναιχί bei."(!) Viel richtiger erklärt Johannes Weiss (Meyers kritisch-exegetischer Kommentar. VIII. Aufl. I, 2. S. 327) die Überlieferung der Lateiner für sehr alt. Vgl. meine "Aussercanonischen Paralleltexte" Heft I. S. 37 ff: die altitalischen Versionen. Das γυναιχί — mit oder ohne τῆ ἐμυηστευμένη αὐτῷ — konnte ja schon deshalb nicht fehlen, weil nach der Quellenschrift, wie sie in Mt. 1, 18—23 erhalten ist, die Verehelichung der Maria vorausgegangen war. Die Reise des verehelichten Paares schloss daher auch keinen Verstoss gegen die Sitte in sich. — Bezüglich der in der syrischen Kirche feststehenden Angabe, dass beide, Maria und Joseph, Davididen waren, vgl. die Bemerkungen zu Lc. 1, 26. 27, sowie unten XVII: das Geschlechtsregister Jesu.

## 6. 7. Lc. 2, 6. 7.

- a. Orig. c. Cels. I, 51. Opp. I, 367.

  δείχνυται τὸ ἐν Βηθλεὲμ σπήλαιον, ἔνθα ἐγεννήθη, καὶ ἐν τῷ σπηλαίφ φάτνη, ἔνθα ἐσπαργανώθη.
- b. Epiph. Haer. LXXVIII, 15. p. 1047 A. τὸ σπήλαιου, ἔνθα ἐγεννήθη.
- c. Ev. inf. Salv. Arabicum c. 2. p. 181 ed. Tischendorf.

  Cumque ad speluncam pervenissent, dixit Maria Josepho, instare sibi tempus pariendi neque se posse in urbem proficisci, sed, Hanc, inquit, speluncam intremus.
- d. Protev. Jac. c. 18. ed. Fabricius p. 105.
  εὖρε δὲ ἐκει σπήλαιον καὶ εἰσήγαγεν αὐτὴν ἐκει.
- e. Protev. Jac. c. XXII, 2. p. 43. ed. Tischendorf. ἔλαβεν τὸ παιδίον καὶ ἐσπαργάνωσεν αὐτὸ καὶ ἔθηκεν ἐν φάτνη βοῶν.
- f. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 D. 304 A.

  γεννηθέντος δὲ τότε τοῦ παιδίου ἐν Βηθλεέμ, ἐπειδὴ
  Ἰωσὴφ οὐχ εἰχεν ἐν τῆ κώμη ἐκείνη ποῦ καταλῦσαι, ἐν

  σπηλαίφ τινὶ σύνεγγυς τῆς κώμης κατέλυσε· καὶ τότε,

  αὐτῶν ὄντων ἐκεί, ἐτετόκει ἡ Μαρία τὸν Χριστὸν καὶ ἐν

  φάτνη αὐτὸν ἐτεθείκει.

Das übereinstimmende Zeugniss Justins, des Protevangelium Jacobi, des Evangelium infantiae, des Origenes, des Epiphanius lassen mit grosser Wahrscheinlichkeit vermuthen, dass die Angabe von dem σπήλαιον aus der Quellenschrift der Kindheitsgeschichte stammte. Noch Epiphanius las sie in seinem Lucas-Codex, ebenso Eusebius (vol. Nestle, Vitae Prophetarum S. 8) während bereits Anastasius Sinaita bezeugt, dass die Nachricht von der Geburt Jesu in einer Höhle von keinem Evangelisten mitgetheilt werde, sondern lediglich der avoawag fortgesetzten Tradition angehöre. Viae dux c. 1. p. 6. Die Lesart des Protevangelium: έθπκεν έν φάτνη kehrt auch bei Justin wieder: ἐν φάτνη αὐτὸν ἐτεθείχει, repräsentiert also im Unterschied von dem canonischen auszelusy eine auszercanonische Version. Das Chronicon Paschale p. 350 bietet ανέθηκεν. Grundwort ist wahrscheinlich πιστ. welches häufig mit avazlivery, aber auch (z. B. Ezech, 37, 1) mit τιθέναι von den LXX übersetzt wird. Auch im Übrigen lassen verschiedene Übersetzungsvarianten den hebräischen Quellentext erkennen:  $\dot{\epsilon} v \ \tau \tilde{\omega} \ \epsilon \dot{l} v \alpha \iota \ \alpha \dot{v} \tau \dot{o} \dot{v} c \ \dot{\epsilon} \kappa \epsilon t \ (\text{Lc.}) = \alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v \ \ddot{o} v \tau \omega v \ \dot{\epsilon} \kappa \epsilon t \ (\text{Just.}) =$ שם בהיותם, פֿדפּדסֹתפּנ (Just.) = פֿדפּתפּע (Lc.) = החיותם שם, סטֹת בּוֹעפּע ποῦ καταλῦσαι (Just.) = οὐκ ἦν τόπος ἐν τῷ καταλύματι (Lc.) = אין לו מקום ללון. — Die oben erwähnten Stellen aus Anastasius gebe ich hier vollständig: Viae dux c. 1. p. 6: σημειωτέον, ὅτι τινὰς παραδόσεις καὶ ἀγράφως παρέλαβεν ή ἐκκλησία. οίον τὸ κοινωνείν νηστικόν καὶ τὸ προσεύγεσθαι κατὰ άνατολάς καὶ ὅτι παρθένος ἔμεινε μετὰ τόκον ἡ θεοτόκος. καί, ὅτι ἐν σπηλαίω ἔτεκε καὶ ξτερα πολλά, c. 22. p. 336: τῶν εὐαγγελιστῶν μηδαμοῦ λεγόντων, πόθεν ἔγνωτε. ότι εν σπηλαίω ετέγθη ο Χριστός ούκ εξρηται γάρ τοῦτο εν τοις ευαγγελίοις. Das ausdrückliche Gegenzeugniss des Epiphanius und des Eusebius beweist es. dass in früheren Zeiten die Nachricht von der Geburt Jesu ἐν σπηλαίω wirklich in Lucas-Handschriften enthalten gewesen ist. - Zu der Bezeichnung Bethlehems als einer xώμη ist noch zu vergleichen Joh. 7, 42. — Von dem σπήλαιον, welches auch noch Eusebius (Dem. ev. VII. 2; Vita Const. III, 43) und Hieronymus (Ep. 46 ad Marcell.) erwähnen, 1) sagt die Historia Josephi c. 7: Et quidem Maria mater mea peperit me Bethleemi, in spelunca pro-



<sup>1)</sup> Hofmann (Das Leben Jesu nach den Apokryphen S. 108) macht noch folgende Schriftsteller namhaft: Socr. H. E. I, 17. Sozom. H. E. II, 2. Ps.-Athan. Hom. in descript. B. Virg. II. p. 647 ed. Colon. Phocas c. 27.

xima sepulcro Rachel, uxoris Jacobi patriarchae, (fuit) mater Josephi et Benjamin. Auch das Ev. Pseudo-Matthaei c. 13 erwähnt die Höhle. mit den Worten: — ingredi in speluncam subterraneam — et ibi peperit masculum. Diese letztere Ausdrucksweise erinnert lebhaft an Apoc. 12, 5: καὶ ἔτεκεν νίὸν ἄρσεν und Apoc. 12, 13: τὴν γυναίκα, ἥτις ἔτεκεν τὸν ἄρσενα. Und da nun Apoc. 12 mehrere Züge eingewoben sind, welche auf eine Benützung des Kindheitsevangeliums hinzuweisen scheinen, so könnte möglicher Weise auch in diesem: peperit masculum — ἔτεκεν τὸν ἄρσενα ein Rest des Quellentextes zu recognoscieren sein.

#### 10. Lc. 2, 10.

a. Exc. Theodoti § 18. ap. Clem. Al. p. 973.

ό σωτηρ ἄφθη κατιών τοῖς ἀγγέλοις, διὸ καὶ εὐηγγελίσαντο αὐτόν.

b. Lc. 2, 10.

καὶ εἶπεν αὐτοις ὁ ἄγγελος μὴ φοβεισθε Ιδοὺ γὰρ εὐ-αγγελίζομαι ὑμιν χαρὰν μεγάλην.

Die Darstellung des Theodotus, wonach der σωτήρ bei seiner Niederfahrt auf die Erde (κατιών) von den Engeln gesehen worden sei (ἄφθη τοις ἀγγέλοις) ist nur auf des Theodotus Rechnung zu setzen und enthält wahrscheinlich ein Citat aus 1. Tim. 3, 16: ἄφθη ἀγγέλοις.

# 14. Lc. 2, 14.

- a. Test. XII patr. Levi c. 18.
   καὶ ἔσται εἰρήνη ἐν πάση τῆ γῆ.
- b. Exc. Theod. § 74. ap. Clem. Al. p. 986.

  διὰ τοῦτο ὁ κύριος κατῆλθεν εἰρήνην ποιήσων τοις ἀπ΄

  οὐρανῶν, οὐ τοις ἀπὸ γῆς, ὡς φησιν ὁ ἀπόστολος εἰρή
  νη ἐπὶ τῆς γῆς καὶ δόξα ἐν ὑψιστοις.
- c. Epiph. Haer. LXXVIII, 15. p. 1047 A.

  δόξα ἐν ὑψίστοις θεῷ καὶ ἐπὶ γῆς εἰρήνη, ἐν ἀνθρώποις εὐδοκία.

d. Lc. 2, 14.

δόξα ἐν ὑψίστοις θεῷ καὶ ἐπὶ γῆς εἰρήνη ἐν ἀνθρώποις εὐδοκίας.

Das Citat des Theodotus repraesentiert eine — tendenziöse? — Abkürzung des canonischen Textes. Bezüglich der Bezeichnung des dritten Evangelisten als ἀπόστολος verweist Zahn (Gesch. des Canons I, 2, 741 Anm. 1) auf Hippolyt de Antichr. 56. Oder sollte Theodotus noch eine Recension der Quellenschrift benützt und dieselbe wie Justin (vgl. Citat XI, 2<sup>d</sup>) für apostolisch gehalten haben? Epiphanius trifft in der Lesart εὐδοκία wie mit vielen anderen Zeugen so auch mit dem neuentdeckten syrischen Cod. Lewis zusammen, welcher και Δαροίτα liest. Doch spricht der Hebraismus für die Lesart ἐν ἀνθρώποις εὐδοκίας als die ursprüngliche.

#### VII. Jesu Beschneidung.

Lc. 2, 21; Mt. 1, 25<sup>b</sup>; Just. Dial. c. Tryph. c. 67; Ev. Inf. Arab. c. 5; Ev. Ps.-Matth, c. 15.

Die Beschneidung Jesu fehlte sicherlich nicht im Quellenbericht. Von dorther hat sie Lucas. Aber auch der erste Evangelist setzt sie voraus, da die Namengebung (Mt. 1, 25<sup>b</sup>) mit dem Akte der Beschneidung zusammenfiel. Auch Paulus kannte sie: γενόμενον ἐχ γυναικός, γενόμενον ὑπὸ νόμον — Gal. 4, 4. Die von Epiphanius und dem arabischen Kindheitsevangelium vertretene Nachricht, dass die Beschneidung noch in der Höhle geschehen sei, hat die Wahrscheinlichkeit für sich. Ausser dem Evangelium Infantiae und dem Ev. Pseudo-Matthaei schweigen die apokryphen Evangelien über die Beschneidung Jesu sich aus. (Übrigens macht Nestle auf den Umstand aufmerksam, dass in Lc. 2, 21 der älteste Beleg für die Verbindung der Namengebung mit der Beschneidung vorliege).

# 1. 2. Lc. 2, 21.

a. Epiph. Haer. XXVIII, 5. p. 113 C. (Κηρινθιανοί). τι ούν; φασί, περιετμήθη ό Ἰησοῦς.

- b. Epiph. Haer. XXX, 26. p. 151 A. (Ἐβιωναίοι). περιετμήθη, φασίν, ὁ Χριστός.
- c. Epiph. Haer. XX, 1. Ένδημία Χριστοῦ c. 1. p. 47 D. περιτμηθέντα ἐν τῷ σπηλαίφ.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 67. p. 291 D.

  καὶ ὁ Τρύφων' σὰ γὰρ ὡμολόγησας ἡμτν, ἔφη, ὅτι καὶ περιετμήθη καὶ τὰ ἄλλα τὰ νόμιμα τὰ διὰ Μωυσέως διαταχθέντα ἐφύλαξε. κἀγὰ ἀπεκρινάμην' ὡμολόγησά τε καὶ ὁμολογῶ.
- e. Chron. Pasch. p. 381 ed. Dindorf.

  καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν ἡμέραι ἀκτώ, ἦλθον περιτεμετν τὸ παιδίον.
- f. Ev. Inf. Salv. Arab. c. 5. p. 183 ed. Tischendorf.

  Cumque adesset tempus circumcisionis, dies scilicet octavus, puellus ex lege circumcidendus erat. Itaque circumciderunt illum in spelunca.
- g. Ev. Ps.-Matth. c. 15. p. 80 ed. Tischendorf.
  octavo vero die circumcidentes puerum, vocatum est
  nomen ejus Jesus, quod vocatum est ab angelo,
  antequam in utero conciperetur.
- h. Lc. 2, 21.

καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν ἡμέραι ὀκτὰ τοῦ περιτεμείν αὐτόν, καὶ ἐκλήθη τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦς, τὸ κληθὲν ὑπὸ τοῦ ἀγγέλου πρὸ τοῦ συλληφθῆναι αὐτὸν ἐν τῆ κοιλία.

i. Mt. 1, 25<sup>b</sup>.

καὶ ἐκάλεσεν τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

Was die mit der Beschneidung verknüpfte Namengebung betrifft, so ist sie bei Lc. ebenfalls passivisch ausgedrückt. Anders Mt. 1, 25. Im Evang. Kirchenblatt für Württemberg 1893 No. 48 hat Nestle dazu bemerkt, dass die altsyrischen Übersetzungen (die Cureton'sche, die Peschittha und das Hierosolymitanum) δίσο lesen, mithin Μαρία als Subjekt zu ἐκά-λεσεν ergänzen. Merkwürdiger Weise aber weicht der neuentdeckte Syrus Sinaiticus von diesem Typus ab, indem er κίσο schreibt, wozu das Masculinum Ἰωσήφ zu ergänzen ist. Vgl. oben zu Mt. 1, 25. Über das Zusammentreffen des Namens mit dem Welterlöserberuf seines Trägers vgl. Weiss, Leben Jesu I, 246, Beyschlag, Leben Jesu I, 155.

VIII. Jesu Darstellung im Tempel. Lc. 2, 22-24. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 5.

Wenn nach Hillmann (S. 223) die Reinigung Mariae "bei Voraussetzung der übernatürlichen Erzeugung barer Widersinn" sein soll, so würde dasselbe von der Beschneidung und von der Taufe Jesu gelten, die doch auch Reinigungshandlungen sind. Aber hier tritt überall das Wort: οὖτως πρέπον ἐστὶν ἡμὶν πληρῶσαι πᾶσαν δικαιοσύνην — in Kraft.

## 1. Lc. 2, 22.

a. Epiph. Haer. LI, 8. p. 430 B.

η πως μετὰ τεσσαράχοντα εύρισχεται Λουκᾶς ψευδόμενος, ως φασι βλασφημούντες κατὰ τῆς ξαυτῶν κεφαλῆς, ὅτι φησίν ἐν τῆ τεσσαραχοστῆ ἡμέρα ἀνήνεγκαν αὐτὸν εἰς Ἱερουσαλήμ;

- b. Ev. Inf. Arab. c. 5. p. 183 ed. Tischendorf.

  Decem diebus post Hierosolymam eum transtulerunt, et quadragesimo a nativitate die templo illatum coram domino stiterunt.
- c. Ev. Ps.-Matth. c. XV, 1. p. 81 ed. Tischendorf.

  Postquam autem impleti sunt dies purgationis Mariae, secundum legem Moysi, tunc duxit Joseph infantem ad templum domini.

  Texte u. Untersuchungen X, 5.

d. Lc. 2, 22.

καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν αἱ ἡμέραι τοῦ καθαρισμοῦ αὐτῶν κατὰ τὸν νόμον Μωυσέως, ἀνήγαγον αὐτὸν εἰς Ἱεροσόλυμα παραστῆσαι τῷ κυρίω.

Wie öfters so vertritt Epiphanius auch zu Lc. 2, 22 eine aussercanonische Lesart, welche durch anderweite Parallelen verificiert werden kann. Hier ist es das Ev. Inf. Arabicum, welches mit der Angabe: quadragesimo die dem Texte des Epiphanius: ἐν τῆ τεσσαρακοστῆ ἡμέρα secundiert. Die Varianten ἀνήνεγκαν = ἀνήγαγον = ἀνήγαγον mögen wenigstens notiert werden, ebenso das ἐπληρώθησαν des Cod. Hieros. neben dem canonischen ἐπλήσθησαν = ἐπλήσθησαν in the constant in the constan

# 2. 3. Lc. 2, 23. 24.

- a. Ev. Inf. Arab. c. 5. p. 183 ed. Tischendorf. et pro eo sacrificia fecerunt, quod in lege Mosis praescriptum est, scilicet: Omnis mas adaperiens vulvam sanctus dei vocabitur.
- b. Ev. Ps.-Matthaei c. XV, 1. p. 81 ed. Tischendorf. cumque accepisset infans perithomen, obtulerunt pro eo par turturum et duos pullos columbarum.
- c, Lc. 2, 23. 24.

καθώς γέγραπται ἐν νόμφ κυρίου ὅτι πᾶν ἄρσεν διανοίγον μήτραν ἄγιον τῷ κυρίφ κληθήσεται, καὶ τοῦ δοῦναι θυσίαν κατὰ τὸ εἰρημένον ἐν τῷ νόμφ κυρίου, ζεῦγος τρυγόνων ἢ δύο νοσσοὺς περιστερῶν.

Die apokryphen Relationen 'zeigen hier wesentliche Übereinstimmung mit dem canonisch-lucanischen Texte.

## IX. Simeon.

Lc. 2, 25—35. Protev. Jac. c. 24. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 6.

Nachfolgende Perikope nennt Gelpke (S. 81) einen Abschnitt, der "fast in jeder Beziehung johanneischen Geist athmet". Dieser allgemeine Eindruck wird im Nachstehenden verstärkt durch die aussercanonischen Textbestandtheile: èv σαρχί (Lc. 2, 26

vgl. Joh. 1, 14), φωτίζων πάντα τὰ ἔθνη (Lc. 2, 30 vgl. Joh. 1, 9), welche eine Rückbeziehung des johanneischen Prologs auf diese Perikope bekunden. — Ob Lc. 2, 33 der Quelle angehörte, ist fraglich. Der Ausdruck: ἐπὶ τοις λαλουμένοις περὶ αὐτοῦ ist speciell lucanisch; vgl. Act. 13, 45; 16, 14; 17, 19. Ein ähnliches — zweifellos von der Hand des Lucas herrührendes — Einschiebsel findet sich Lc. 2, 50.

#### 1. Lc. 2, 25.

- a. Ev. Ps.-Matth. c. XV, 2. p. 81 ed. Tischendorf.

  Erat autem in templo vir dei perfectus et justus, nomine Symeon, annorum centum duodecim.
- b. Lc. 2, 25.

  καὶ ἰδοὺ ἄνθοωπος ἦν ἐν Ἱερουσαλήμ, ᾳ ὄνομα Συμεών, καὶ ὁ ἄνθοωπος οὖτος δίκαιος καὶ εὐλαβής,
  προσδεχόμενος παράκλησιν τοῦ Ἰσραήλ, καὶ πνεῦμα ἦν ἄγιον ἐκ' αὐτόν.

Während das εὐλαβής auf des Lucas Rechnung zu setzen ist, — es findet sich im N. T. ausser an dieser Stelle nur noch Act. 2, 5; 8, 2; 22, 12 — ist in dem Ausdruck vir dei — אַרְיָּהְיִם = LXX: ἄνθρωπος τοῦ θεοῦ = Vulg.: homo dei, vir dei (vgl. Ps. 90, 1; 1. Sam. 2, 27; 9, 6 ff. u. ö.) vielleicht ein Rest der hebräischen Quellenschrift erhalten, da es eine bessere Charakteristik Simeons kaum geben kann. Bei der Vorliebe des Lucas für die Betonung des πνεῦμα ἄγιον stammt die in v. 25—27 enthaltene dreimalige Erwähnung des πνεῦμα ἄγιον theilweise wohl von seiner Hand.

## 2. Lc. 2, 26.

- a. Protev. Jac. c. XXIV, 4. p. 49 ed. Tischendorf.
  οὖτος γὰρ ἦν ὁ χρηματισθεὶς ὑπὸ τοῦ άγίου πνεύματος, μὴ ἰδείν θάνατον, ἔως ἂν ἴδη τὸν Χριστὸν
  ἐν σαρχί.
- b. Protev. Jac. c. 24. p. 123 ed. Fabricius.
  οὖτος γὰρ ἦν χρηματισθεὶς ὑπὸ τοῦ ἁγίου πνεύματος, μὴ ἰδείν θάνατον, ἔως ἂν ἴδη τὸν Χριστὸν 
  κυρίου ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα.

Digitized by Google

- c. Ev. Ps.-Matth. c. XV, 2. p. 81 ed. Tischendorf.

  Hic responsum a domino acceperat, quia non gustaret
  mortem, nisi videret Christum dei filium in carne.
- d. Lc. 2, 26.

καὶ ην αὐτῷ κεχρηματισμένον ὑπὸ τοῦ πνεύματος τοῦ άγιου, μὴ ιδειν θάνατον πρὶν ἢ ἂν ἴδη τὸν Χριστὸν χυρίου.

Während die Varianten: ην χοηματισθείς (Protev. Jac.) = κεχοηματισμένος ην (Cod. Cantabr.) = ην αὐτῷ κεχοηματισμένον (Lc.) = responsum acceperat (Ps.-Mt.) von untergeordneter Bedeutung sind, liegt dagegen in den Worten ἐν σαρκί = in carne ein zweifelloser Rest der Quellenschrift vor, wie schon die Übereinstimmung zwischen dem Protevangelium und dem Ev. Pseudo-Matthaei, ausserdem aber das σὰρξ ἐγένετο Joh. 1, 14 deutlich erweist. Wir finden hier also eine der bei Lucas häufigen Kürzungen, durch welche er gerade am Schluss der Sätze die letzten Worte wegzulassen gewohnt war. Vgl. oben § 2, ferner Heft III, 841.

## 4. Lc. 2, 28.

- a. Ev. Ps.-Matth. c. XV, 2. p. 81 ed. Tischendorf. et post haec suscipiens eum in pallio suo adoravit eum .... et dixit.
- b. Iren. I, 8, 4 = Epiph. Haer. XXXI, 26. (Valentiniani).

  Συμεῶνα δὲ τὸν εἰς τὰς ἀγκάλας λαβόντα τὸν Χριστὸν καὶ εὐχαριστήσαντα τῷ Χριστῷ καὶ εἰπόντα.
- c. Lc. 2, 28.

καὶ αὐτὸς ἐδέξατο αὐτὸ εἰς τὰς ἀγκάλας καὶ εὐλόγησεν τὸν θεὸν καὶ εἰπεν.

Aus der valentinianischen Evangelientradition hat uns Irenaeus einen aussercanonischen Paralleltext aufbewahrt, welcher mit den Varianten  $\lambda\alpha\beta\epsilon\ell\nu = \delta\epsilon\chi\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = \eta$  oder της (vgl. dieselben Varianten Mt. 10, 40:  $\delta\epsilon\chi\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota = J$ oh. 13, 20:  $\lambda\alpha\mu\beta\acute{\alpha}\nu\epsilon\iota\nu$ ), sowie  $\epsilon\dot{\nu}\chi\alpha\varrho\iota\sigma\tau\epsilon\ell\nu = \epsilon\dot{\nu}\lambda\rho\gamma\epsilon\ell\nu = \eta$  (vgl. Lc. 22, 19 = 1. Cor. 11, 24:  $\epsilon\dot{\nu}\chi\alpha\varrho\iota\sigma\tau\acute{\eta}\sigma\alpha\varsigma = M$ t. 26, 26 = Mc. 14, 22:  $\epsilon\dot{\nu}\lambda\rho\gamma\acute{\eta}\sigma\alpha\varsigma$ , Heft III, 640) auf den gemeinsamen hebräischen Quellentext hin-

zuweisen scheint. Auch Origenes (Opp. IV, 209) vertritt die Variante  $\lambda \alpha \beta \acute{\omega} \nu$ .

#### 5. Lc. 2, 29.

- a. Ev. Inf. Arab. c. 5. p. 183 ed. Tischendorf.

  Nunc, o domine mi, servum tuum in pace dimitte,
  secundum ea, quae dixisti.
- b. Lc. 2, 29.

  νῦν ἀπολύεις τὸν δοῦλόν σου, δέσποτα, κατὰ τὸ

  ὁῆμά σου ἐν εἰοήνη.

Ζυ ἀπολύειν ist oben unter den Hebraismen bereits die Parallele Gen. 15, 2 angeführt. Ausserdem vgl. man Num. 20, 29: = LXX: καὶ εἰδε πᾶσα ἡ συναγωγή, ὅτι ἀπελύθη ἀαρών — ferner Tob. 3, 6: ἐπίταξον ἀναλαβείν τὸ πνεῦμά μου, ὅπως ἀναλυθῶ καὶ γένωμαι γῆ. Die Variante des Ev. Infant. Arab. secundum ea, quae dixisti — deckt sich merkwürdiger Weise genau mit Luthers Übersetzung: "wie du gesagt hast."

# 6-8. Lc. 2, 30-32.

- a. Test. XII. patr. Benjamin c. 11.

  γνῶσιν καινὴν φωτίζων πάντα τὰ ἔθνη, φῶς γνώσεως ἐπεμβαίνων [λάμπων] ἐν σωτηρία τῷ Ἰσοαήλ.
- b. Ev. Inf. Arab. c. 6. p. 183 ed. Tischendorf.
  nam viderunt oculi mei clementiam tuam, quam
  parasti ad salutem omnium populorum, lucem omnibus
  gentibus et gloriam genti tuae Israeli.
- c. Lc. 2, 30—32. ὅτι είδον οἱ ὀφθαλμοί μου τὸ σωτήριόν σου, ὅ ἡτοίμασας κατὰ πρόσωπον πάντων τῶν λαῶν, φῶς εἰς ἀποκάλυψιν ἐθνῶν καὶ δόξαν λαοῦ σου Ἰσραήλ.

Das Ev. Pseudo-Matthaei c. 15 gibt die Verse Lc. 2, 29-32 in lateinischer Version genau dem canonischen Grundtexte entsprechend. Es konnte daher von der Wiedergabe des Textes abgesehen werden. Das Ev. Infantiae lässt die Worte  $\epsilon l_{\mathcal{G}}$  ਕੰਨਹ- $\kappa \acute{\alpha} \lambda \nu \psi \nu \nu$  wegfallen, schliesst sich also unmittelbar an die Grundstelle Jes. 49, 6: בורם בארך בורם LXX:  $\epsilon l_{\mathcal{G}}$   $\varphi \tilde{\omega}_{\mathcal{G}}$   $\epsilon \partial \nu \tilde{\omega} \nu$  — an.

Bei der Rückübersetzung der Worte εἰς ἀποκάλυψιν ins Hebräische kann nur τημής in Betracht kommen. (Vgl. das Hebr. N. T. von Delitzsch-Dalman 1892). Und dieses τράς klingt ebenso Joh. 1, 9: ἦν τὸ φῶς τὸ ἀληθινόν, ὁ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον, als auch in der Parallele aus den Testam. XII. patr. wieder: φωτίζων πάντα τὰ ἔθνη. Aus letztgenannter Schrift vgl. man noch Simeon c. 7: ἀνατελεί ὑμίν τὸ σωτήριον τοῦ θεοῖ — Βεηjamin c. 9: ἔως οὖ ὁ ΰψιστος ἀποστείλη [al. ἀνατείλει] τὸ σωτήριον αὐτοῦ ἐν ἐπισχοπῆ μονογενοῦς.

#### X. Hanna.

Lc. 2, 36-38. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 6.

Die durch und durch realistisch geschilderte und in keiner Weise tendenziös verwerthete Persönlichkeit der Hanna 1) als einer προφητις ergänzt auf das willkommenste den Einblick in die von messianisch-prophetischen Hoffnungen erfüllten stillen Gemeinschaftskreise, welche, ebenso fern von rabbinischer Gesetzlichkeit als frei von eschatologischer Schwärmerei, den historischen Mutterschoss bildeten, aus welchem Jesus hervorgewachsen ist. Dass Maria, Jesu Mutter, mit Simeon und mit Hanna nahe befreundet gewesen sein muss, wird vom Kindheitsevangelium stillschweigend als selbstverständlich vorausgesetzt. Man wird weiter schliessen können, dass Maria in diesen Kreisen eine hervorragende Stellung einnahm, wie sie denn vom Verfasser des Kindheitsevangeliums als Psalmendichterin in geistige Nähe und Verwandtschaft neben die προφήτις Hanna gerückt ist, deren Prophetie nach dem Vorbild der alttestamentlichen Prophetinnen Mirjam und Debora doch vorzugsweise in Psalmendichtung bestanden haben wird.

# 1-4. Lc. 2, 36-38.

a Ev. Inf. Arab. c. 6. p. 183 ed. Tischendorf.

Hanna quoque prophetissa illi caerimoniae interfuit, et

<sup>1)</sup> Schleiermacher (Die Schriften des Lukas S. 37 f.) findet die Erzählung von der Darstellung Jesu im Tempel zu natürlich, um erdichtet zu sein. Die Hanna ist "nicht einmal dichterisch benützt". Und wozu dann "diese Genauigkeit in ihrer Personalität?"

accessit deo gratias agens dominamque Mariam felicem praedicans.

- c. Const. III, 1. p. 97, 5 ed. de Lagarde.

  ή τοιαύτη ἐξομοιωθήσεται Ἄννη τῆ θυγατρὶ Φανουὴλ

  τῆ ἐχ φυλῆς ᾿Ασήρ, ἣ οὐχ ἀφίστατο τοῦ ἱεροῦ

  νύχτωρ χαὶ μεθ᾽ ἡμέραν προσμένουσα ταὶς δεήσεσι χαὶ

  ταὶς προσευχαὶς, οὖσα μὲν ἐτῶν ὀγδοήχοντα ζήσασα

  δὲ μετὰ ἀνδρὸς ἐχ τῆς παρθενίας αὐτῆς ἔτη ἑπτά,

  χαὶ τὴν τοῦ Χριστοῦ δοξάσασα παρουσίαν ἀνθωμολογεῖτο τῷ χυρίω χαὶ ἐλάλει περὶ αὐτοῦ πᾶσι τοὶς
  προσδεγομένοις λύτρωσιν ἐν Ἱερουσαλήμ.
- d. 1. Tim. 5, 5.

  ή δὲ ὄντως χήρα . . . προσμένει ταζ δεήσεσιν καὶ ταζς
  προσευχαζς νυκτὸς καὶ ἡμέρας.
- e. Iren. I, 8, 4 (Valentiniani).

  καὶ διὰ τῆς Ἄννης τῆς ἐν τῷ εὐαγγελίῳ κηρυσσομένης προφήτιδος, ἑπτὰ ἔτη μετὰ ἀνδρὸς ἐζηκυίας, τὸν δὲ λοιπὸν ὕπαντα χρόνον χήρας μενούσης, ἄχρις οὖ τὸν σωτῆρα ἰδοῦσα ἐπέγνω αὐτὸν καὶ ἐλάλει περὶ αὐτοῦ πᾶσι.
- f. Ev. Ps.-Matth. c. XV, 3. p. 82 ed. Tischendorf.

  Erat autem in templo domini Anna prophetissa, filia Phanuel, de tribu Asser, quae vixerat cum viro suo annis septem a virginitate sua; et haec vidua erat jam per annos octoginta quatuor; quae numquam discessit a templo domini, jejuniis et orationibus vacans. Haec accedens adorabat infantem dicens, quoniam in isto est redemptio seculi.
- g. Lc. 2, 36—38.

  καὶ ἡν Ἄννα προφῆτις, θυγάτης Φανουήλ, ἐκ φυλῆς Ἀσής αὕτη προβεβηκυῖα ἐν ἡμέραις πολλαῖς, ζήσσασα μετὰ ἀνδρὸς ἔτη ἑπτὰ ἀπὸ τῆς παρθενίας αὐτῆς, καὶ αὕτη χήρα ἕως ἐτῶν ὀγδοήκοντα τεσσάρων, ἣ οὐκ ἀφίστατο τοῦ ἱεροῦ νηστείαις καὶ

δεήσεσι λατρεύουσα νύκτα καὶ ἡμέραν. καὶ αὐτῆ τῆ ὥρᾳ ἐπιστᾶσα ἀνθωμολογεῖτο τῷ θεῷ καὶ ἐλάλει περὶ αὐτοῦ πᾶσιν τοῖς προσδεχομένοις λύτρωσιν Ἱερουσαλήμ.

h. Syr. Sin. Lc. 2, 36-38.

καὶ Ἄννα ἡ προφῆτις, θυγάτηρ Φανουήλ, ἐκ φυλῆς Ἀσήρ, καὶ αὕτη προβεβηκυῖα ἐν ἡμέραις πολλαίς, ἡν ἑπτὰ ἡμέρας μόνον μετὰ τοῦ ἀνδρὸς μετὰ τῆς παρθενίας αὐτῆς, καὶ τὸ λοιπὸν τοῦ βίου ἐν τῆ χηρώσει ἔτη ὀγδοήκοντα τέσσαρα, αὕτη ἀπὸ τοῦ ἱεροῦ οὐκ ἀφίστατο, καὶ νηστείαις καὶ δεήσεσιν καὶ προσευχαίς ἡμέραν καὶ νύκτα λατρεύουσα ἡν. καὶ αὕτη ἀνέστη αὐτῆ τῆ ὅρα καὶ ἀνθωμολόγησεν [διποκο] τῷ κυρίφ καὶ ἐλάλει περὶ αὐτοῦ ἐκάστω ἀνθρώπω προσδεχομένω λύτρωσιν Ἱερουσαλήμ.

Die Erwähnung der Hanna in der Didascalia ist nur kurz andeutend, indem sie den christlichen Wittwen als Vorbild aufgestellt wird. Der Redaktor der Constitutionen hat diese Andeutung an der Hand des evangelischen Textes weiter ausgeführt. Unter seinen Textvarianten ist die wichtigste: προσμένουσα anstatt des canonischen λατρεύουσα. Diese ausercanonische Lesart hat viel Wahrscheinlichkeit für sich. Denn λατρεύειν = τος, vom Gottesdienst gebraucht, ist, ohne Bezugnahme auf Gott, sehr befremdlich. Dies zeigen auch die Rückübersetzungen, welche sämmtlich einer Ergänzung bedürftig sind. Vgl.

Delitzsch: לֶבְרָה אֶּת־הָאֱלֹהִים Salkinson: בַּצְבֹּדָהָה לְפָּנִינ Dalman: הַתַּצַבֹּד אָת־אֵלִהִים.

Wenn aber προσμένουσα die ursprüngliche Lesart war, so setzt dieselbe im Hebräischen אָלָטְ voraus, und es bedurfte nur der — auch sonst vorkommenden — Verwechselung von ב und ב, um die weniger zutreffende Ausdrucksweise λατρεύουσα hervorzurufen. Bestätigt wird der Text der Constitutionen προσμένουσα = אַלָּטְלָּם durch 1. Tim. 5, 5, an welcher Stelle, lange vor der Didascalia, das Bild der Hanna aus dem Kindheitsevangelium benützt worden ist als Vorbild einer rechten christlichen

Die eigenthümlichen Textabweichungen des Syr. Sin. sind in diesem Falle besonderer Beachtung werth. In dem προσευχαίς trifft derselbe mit 1. Tim. 5, 5, sowie mit den Constitutionen, in dem τὸ λοιπὸν τοῦ βίου mit den Valentinianern: τὸν λοιπὸν ἄπαντα χρόνον, in dem τῷ κυρίφ wiederum mit den Constitutionen zusammen. Bezüglich der Varianten ἀνθομολογείσθαι = ὁμολογείσθαι = gratias agere = εὐχαριστείν πρίπ vgl. Heft III, 196 ff.

# XI. Die Magier aus Arabien.

Mt. 2, 1—12. Just. Dial. c. Tryph. c. 77. 78. 106. Protev. Jac. c. 21. Ev. Ps.-Matth. c. 16. Ev. Inf. Arab. c. 7.

Diese Perikope, welche der erste Evangelist um ihres alttestamentlichen Citates aus Mich. 5, 1 willen der Quellenschrift entnommen hat, brauchte er mit einem Citate ex suis nicht zu versehen. Vgl. oben S. 19 ff. Die aussercanonischen Paralleltexte zu Mt. 2, 2 lassen mit Bestimmtheit erkennen, dass die Himmelserscheinung, welche den Chaldäern die Ankunft des Messias verkündet hatte, ein aussergewöhnlich grosser Komet gewesen ist. Ferner wird es aus Epiphanius und Justin klar, dass das Heimathland der Chaldäer oder Magier in Arabien, genauer in dem östlich vom Jordan gelegenen Lande Maywola, zu suchen ist - mithin in derjenigen Gegend, aus welcher auch die Uranfänge der christlichen Literatur hervorgegangen sind. Vgl. Heft II, 454. III, 33. Endlich ist besonders darauf hinzuweisen, was man in dieser Perikope Schritt für Schritt verfolgen kann, dass Justin eine aussercanonische Relation vor sich hatte, welche trotz ihrer sachlichen Übereinstimmung mit dem canonischen Berichte doch in charakteristischen sprachlichen

Varianten von Mt. 2, 1—12 abweicht und in diesen Varianten die hebräische Quelle zu erkennen giebt.

## 1. Mt. 2, 1.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 77. p. 303 A.

  αμα γὰο τῷ γεννηθῆναι αὐτὸν μάγοι ἀπὸ ἀρὸαβίας
  παραγενόμενοι προσεχύνησαν αὐτῷ, πρότερον ἐλθόντες
  πρὸς Ἡρώδην τὸν ἐν τῆ γῆ ὑμῶν τότε βασιλεύοντα.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 106. p. 334 B.

  αμα τῷ γεννηθῆναι αὐτὸν ... οἱ ἀπὸ ᾿Αδδαβίας μάγοι
  ... παρεγένοντο.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 88. p. 315 B C.

  μαρτύριον δὲ καὶ τοῦτο ἔστω ὑμῖν, ὁ ἔφην πρὸς ὑμᾶς γεγονέναι ὑπὸ τῶν ᾿Αξἑαβίας μάγων, οἶτινες ἄμα τῷ γεννη θῆναι τὸ παιδίον ἐλθόντες προσεκύνησαν αὐτῷ.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 102. p. 328 D.

  αμα γὰο τῷ γεννηθῆναι αὐτὸν ἐν Βηθλεέμ, ὡς προέφην,
  παρὰ τῷν ἀπὸ ᾿Αδδαβίας μάγων μαθὼν Ἡρώδης ὁ βασιλεύς πτλ.
- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. p. 330 D. οἱ ἀπὸ ᾿Αξὸαβίας ἐλθόντες μάγοι.
- f. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 C. p. 304 A.

  τῶν ἀπὸ ᾿Αδδαβίας ουν μάγων ἐλθόντων ἐλθόντες οἱ ἀπὸ ᾿Αδδαβίας μάγοι.
- g. Epiph. Περὶ πίστεως c. 8. p. 1085 C.
  εἰς τὰ μέρη τὰ ᾿Αραβικὰ τῆς Μαγωδίας χώρας, τῶν ἐλθόντων μάγων ἀπὸ τῆς διαδοχῆς τῶν σπερμάτων ἐκείνων.
- h. Celsus ap. Orig. c. Cels. I, 40. Opp. I, 357.

  καὶ τῶν ἐληλυθότων ἀπὸ ἀνατολῆς μάγων προσκυνῆσαι
  τῶ παιδίω.
- i. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 82 ed. Tischendorf.

  Transacto vero secundo anno venerunt magi ab oriente in Hierosolymam, magna deferentes munera.

k. Protev. Jac. c. XXI, 1. p. 40 ed. Tischendorf.

καὶ ἰδοὺ Ἰωσὴφ ἡτοιμάσθη τοῦ ἐξελθεῖν εἰς τὴν Ἰουδαίαν. καὶ θόρυβος ἐγένετο μέγας ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας ἡλθον γάρ μάγοι —

l. Ev. Inf. Arab. c. 7. p. 183 ed. Tischendorf.

Et factum est, cum natus esset dominus Jesus Bethlehemi Judaeae, tempore Herodis regis, ecce magi venerunt ex Oriente Hierosolymam.

m. Ammonius, Harm. quat. evv. p. 23<sup>a</sup>.

Neque latuit Magos ad solis ortum longis terrarum spatiis etiam dissitos ea nativitas. Matth. 2. Quippe post circumcisionem octavo die infantem, Jesumque vocatum, Luc. 2. Ipsi tertio decimo die Hierosolymam, nova quadam stella duce venientes, Regem Judaeorum praedicant natum.

n. Mt. 2, 1.

τοῦ δὲ Ἰησοῦ γεννηθέντος ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας ἐν ἡμέραις Ἡρώδου τοῦ βασιλέως, ἰδοὺ μάγοι ἀπὰ ἀνατολῶν παρεγένοντο εἰς Ἱεροσόλυμα.

In überzeugender Weise hat bereits Credner (Beiträge I. 214 ff.) bei Vergleichung der einschlagenden Justin-Citate auf die aussercanonische Quelle hingewiesen, welcher Justin in Betreff der Ankunft der Magier folgte. Zu dieser Quelle gehörte der in diesen Partien bei Justin constante Gebrauch des - von ihm sonst keineswegs bevorzugten (vgl. Credner S. 214 Anm. 1)  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$  — man vergleiche Tr. c. 103. p. 331 B:  $\ddot{\alpha}\mu\alpha$   $\tau\tilde{\omega}$ αναβηναι αὐτὸν ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τοῦ Ἰορδάνου, wo Mc. 1, 12 εὐθὺς (Cod. D εὐθέως) zu lesen ist. Weiter hat Credner auf den siebenmal bei Justin wiederkehrenden, mithin seiner Quelle angehörigen, Ausdruck: μάγοι ἀπὸ ᾿Αδὸαβίας aufmerksam gemacht. Worauf jedoch Credner nicht hingewiesen hat, das ist einestheils die Ausführung des Epiphanius, wonach die Magier aus dem arabischen Ostjordanland gekommen seien, andrerseits die Thatsache, dass diese Gegend bei den Propheten are genannt wird, dass die dort wohnenden Beduinen als בני קדם bezeichnet werden, dass mithin ἀνατολή (Mt.) und ἀζφαβία (Just.) sachlich identisch sind. Die Stelle bei Epiphanius lautet im Zusammenhang folgendermassen: ἐν δὲ τῆ τοῦ Χριστοῦ παρουσία τῶν αὐτῶν τέχνων τοῦ Ἀβραὰμ τῶν ἀπὸ Χεττούρας ἐχβληθέντων ἀπὸ τοῦ Ἀβραὰμ καὶ ἀπελθόντων καὶ κατοικησάντων εἰς τὰ μέ ρη τὰ Ἀραβικὰ τῆς Μαγωδίας χώρας,
τῶν ἐλθόντων μάγων ἀπὸ τῆς διαδοχῆς τῶν σπερμάτων ἐκείνων, προσενηνεγμένα δόματά τε καὶ δῶρα εἰς συμμετοχὴν τῆς
αὐτῆς ἐλπίδος τῷ Χριστῷ ἐν Βηθλεὲμ τὰ αὐτὰ δῶρα, ὅτι τὸν
ἀστέρα θεασάμενοι ἦλθον. Ερὶρh. Περὶ πίστεως c. 8. p. 1085 C.

Wenn dann Epiphanius im Anschluss hieran die Jesajas-Weissagung Jes. 8, 4 herbeizieht, indem er fortfährt: av δώρων την σαφή παράστασιν ο προφήτης παρίστησι λέγων ότι ...πρίν η γνωναι τὸ παιδίον καλείν πατέρα η μητέρα, λήψεται δύναμιν Λαμασχοῦ χτλ... und mithin Damaskus zu jenem ostjordanischen Arabien rechnet 1), so ersehen wir aus dem Dial. c. Tryph. c. 78. p. 305: ὅτι δὲ Δαμασχὸς τῆς ἀδὸαβικῆς γῆς ἦν καὶ ἔστιν —. dass auch Justin demselben geographischen Sprachgebrauch huldigte. (Vgl. auch die enge Verbindung von Damaskus und Arabien Gal. 1, 17.) Die Beduinen nun jenes arabischen Ostjordanlandes werden im A. T. wiederholt als בני קדם bezeichnet. Vgl. Jes. 11, 14: אַרו בּני קָדָם = LXX: צמו  $\tau o \dot{v} \dot{s} \dot{a} \dot{\varphi}^{\dot{\gamma}} \dot{\eta} \lambda lov \dot{a} va$  $au o \lambda \tilde{\omega} \nu$ . Jerem. 49, 28: סבר קבם בני שבדר את בעל = LXX: אמ $\lambda \eta \sigma \omega au \epsilon$ τούς νίους κεδέμ. Ezech. 25, 4: בָרָם לְבוֹרָ קָדָם לְבוֹרָ בָּרָם לְבוֹרָ בִּרָם לְבוֹרָ בִּיִּה בָּרָם בְּרִבּירִ = LXX: διὰ τοῦτο ίδοὺ ἐνὰ παραδίδωμι ὑμᾶς τοις νίοις κεδὲμ εἰς xληρονομίαν. Jud. 6, 3: בנר קדם = LXX: καὶ οἱ νίοὶ ἀνατολῶν. Vgl. auch noch Gen. 10, 30, wo das arabische Gebirge unter dem Namen הר הקדם = LXX: ὄρος ἀνατολῶν aufgeführt wird. Es liegt also klar vor, dass in der hebräischen Quellenschrift der Geburtsgeschichte מקדם zu lesen gewesen ist, welches die vom ersten Evangelisten und vom Verfasser des Protevangeliums Jacobi gebrauchte Version mit ἀπὸ ἀνατολῶν, das arabische Evangelium infantiae (wie auch Celsus) mit ἀπὸ ανατολής, die von Justin benützte Bearbeitung der Geburtsgeschichte aber mit ἀπὸ ᾿Αδὁαβίας wiedergab. Es geht zugleich hieraus mit Bestimmtheit hervor, dass Justin in diesem Falle weder aus dem ersten canonischen Evangelium noch, wie man sonst anzunehmen geneigt ist, aus dem Protevangelium Jacobi geschöpft hat, sondern einer dritten Bearbeitung oder einer anderweiten Version jener Quellenschrift gefolgt ist.

Ähnlich Tertullian adv. Judaeos c. 9. adv. Marc. III, 13 — ebenfalls in Bezug auf die Magier. Ausserdem vgl. Nestle, Marg. u. Mat. (2) 71.

#### 2. Mt. 2. 2.

- a. Ign. ad Eph. XIX, 2. p. 24, 4. αστηρ εν ούρανῷ έλαμψεν ὑπερ πάντας τοὺς ἀστέρας.
- b. Test. XII patr. Levi c. 18.

  καὶ ἀνατελεῖ ἄστρον αὐτοῦ ἐν οὐρανῷ —
- c. Exc. Theod. § 74 ap. Clem. Al. p. 986.
  διὰ τοῦτο ἀνέτειλεν ξένος ἀστήρ λαμπόμενος —
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 106. p. 334 B.
   ανατείλαντος ουν καὶ ἐν οὐρανῷ ἄμα τῷ γεννηθῆναι αὐτον ἀστέρος, ὡς γέγραπται ἐν τοῖς ἀπομνημονεύμασι τῷν ἀποστόλων αὐτοῦ.
- e. Cels. ap. Orig. c. Cels. I, 34. Opp. I, 352.
  τὸν ἀνατείλαντα ἀστέρα ἐπὶ τῆ γενέσει τοῦ Ἰησοῦ.
- f. Cels. ap. Orig. c. Cels. I, 40.

  καὶ μετὰ ταῦτα ἀνατρέχει [sc. ὁ Κέλσος] ἐπὶ τὸ ἑξῆς τῷ γενέσει τοῦ Ἰησοῦ ἀναγεγραμμένον τὸ περὶ τοῦ ἀστέρος διῆγημα.
- g. Protev. Jac. c XXI, 1. 2. p. 40 ed. Tischendorf.

  λέγοντες ποῦ ἐστὶν ὁ τεχθεὶς βασιλεὺς τῶν Ἰουδαίων:

  εἰδομεν γὰρ αὐτοῦ τὸν ἀστέρα ἐν τῆ ἀνατολῆ καὶ

  ἤλθομεν προσκυνῆσαι αὐτόν p. 41: εἰδομεν ἀστέρα

  παμμεγέθη λάμψαντα ἐν τοις ἄστροις τοῦ οὐρανοῦ καὶ

  ἀμβλύνοντα αὐτούς, ὥστε τοὺς ἀστέρας μὴ φαίνεσθαι.
- h. Ev. Ps.-Matth. c. 16. p. 82 ed. Tischendorf.

  Qui instanter interrogaverunt Judaeos dicentes: Ubi est
  rex, qui natus est vobis? Vidimus enim stellam ejus
  in oriente, et venimus adorare eum.
- i. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 B.
  τότε ἐλθόντων πρὸς αὐτὸν τῶν ἀπὸ ᾿Αἰδαβίας μάγων
  καὶ εἰπόντων ἐξ ἀστέρος τοῦ ἐν τῷ οὐρανῷ φανέντος ἐγνωκέναι, ὅτι βασιλεὺς γεγένηται ἐν τῆ χώρα ὑμῶν, καὶ ἤλθομεν προσκυνῆσαι αὐτόν.
- k. Cels. ap. Orig. c. Cels. I, 58. Opp. I, 373. μετὰ ταῦτα ὁ παρὰ τῷ Κέλσφ Ἰουδαίος ἀντὶ τῶν ἐν τῷ

εὐαγγελίφ μάγων Χαλδαίους φησὶν ύπο τοῦ Ἰησοῦ λελέχθαι κινηθέντας ἐπὶ τῆ γενέσει αὐτοῦ ἐληλυθέναι προσκυνήσαντας αὐτὸν ἔτι νήπιον ὡς θεόν.

Basilides ap. Hippol. Ref. Haer. VII, 27.
 ὅτι δέ, φησίν, ἕχαστον ἰδίους ἔχει καιροὺς ἱκανὸς ὁ σωτὴρ λέγων οὖπω ἥκει ἡ ὥρα μου καὶ οἱ μάγοι τὸν ἀστέρα τεθεαμένοι.

m. Exc. Theod. § 75. ap. Clem. Al. p. 986.
αὐτίχα οἱ μάγοι οὐ μόνον εἶδον τὸν ἀστέρα τοῦ κυρίου,
ἀλλὰ καὶ τὸ ἀληθὲς ἔγνωσαν, ὅτι βασιλεὺς ἐτἔχθη.

n. Mt. 2, 2,

λέγοντες ποῦ ἐστὶν ὁ τεχθεὶς βασιλεὺς τῶν Ἰουδαίων; εἰδομεν γὰρ αὐτοῦ τὸν ἀστέρα ἐν τῷ ἀνατολῷ, καὶ ἤλθομεν προσκυνῆσαι αὐτῷ.

Das Citat der Testamenta XII patr. Levi c. 18 scheint wiederzukehren in derselben Schrift Jud. c. 24: καὶ μετὰ ταῦτα ανατελεί υμίν ἄστρον έξ Ἰαχώβ. Wenn man aber genauer zusieht, handelt es sich in letzterem Fall lediglich um den Text Num. 24, 17:  $\dot{\alpha} \nu \alpha \tau \epsilon \lambda \epsilon l$   $\ddot{\alpha} \sigma \tau \rho o \nu$   $\dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\dot{l} \alpha \kappa \dot{\alpha} \dot{\beta} = 0$   $\dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon} \dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$   $\dot{\epsilon}$ Dagegen findet sich in der Stelle aus Levi c. 18 der Zusatz: έν οὐρανῶ, welcher weder aus dem alttestamentlichen Text Num. 24, 17 noch aus dem canonischen Text von Mt. 2, 2 abzuleiten ist. Und doch muss dieses èv οὐρανῶ dem neutestamentlichen Kindheitsevangelium quellenmässig angehört haben. Denn mit den Testamentis XII patr. vertreten es Ignatius, Justin, auch das Protevangelium Jacobi. Dass letzteres für Justin nicht die Quelle gewesen ist, aus welcher er schöpfte, geht im Allgemeinen schon daraus hervor, dass von den Fabeleien jenes apokryphen Evangeliums bei Justin Nichts zu spüren ist, hier insbesondere daraus, dass der Text Justins von dem des Protevangelium Jacobi in charakteristischer Weise abweicht. Der ursprünglich hebräische Charakter der allen Citaten gemeinsamen Quellenschrift wird aus mehrfachen Übersetzungsvarianten ersichtlich:

הַ  $\alpha \vec{v}$   $\vec{v}$   $\vec$ 

Das der justinschen Quelle eigenthümliche aua (vol. die Erläuterung zu Mt. 2, 1) ist hier ebenfalls zu beachten. τεγθείς bei Mt. und γεγένηται im justinschen Text scheint das [ἐπὶ] τῆ γενέσει, welches bei Celsus dreimal wiederkehrt, zu entsprechen. Zu ἀνατέλλειν als Übersetzung von πω = λάμ-תבוע, שמועבוע – vgl. Prov. 4, 18: הולה הולה בדיקים כאור נגה הולה = LXX: αὶ δὲ όδοὶ τῶν δικαίων δμοίως τῶ φωτὶ λάμπουσι -έν τη ανατολή ist daher nicht, wie Salkinson nach dem Londoner N. T. thut, mit מכום noch mit Delitzsch במורה zu übersetzen, zumal der Verfasser des ersten Evangeliums den Osten und das Morgenland = στρ mit dem Plur. ανατολαί (Mt. 2. 1: 8, 11; 24, 27) wiedergiebt; es wird vielmehr אום als Quelle für έν ανατολή, ανατείλαντα, λάμψαντα, φανέντα vorauszusetzen sein. Die Sterndeuter wollten sagen: Wir sahen seinen Stern im aufsteigenden Glanz begriffen. - was doch auch allein einen astronomisch brauchbaren Sinn gibt. 1) Endlich auch die Version Xaldator welche Celsus vertritt, leitet auf das richtige Quellwort בשודים zurück. Schon das Schwanken der hebräischen Rückübersetzungen für das canonische μάγοι = הַכְּמִים (Lond. N. T.) = מנושים (Delitzsch) = הזר כוכבים (Salkinson) zeigt, dass das ursprüngliche Grundwort noch nicht getroffen war. Der Name כשדים, aram. כשדארן, ebenso das griechische Χαλδαίοι, das lateinische Chaldaei, war eine wohlbekannte Benennung der mesopotamischen, später bis nach Rom verbreiteten, Magierkaste. der Astrologen und Astronomen der alten Welt. Vgl. Hesychius: Χαλδατοι, γένος μάγων πάντα γινωσχόντων. Und warum sollten nicht Glieder der von Mesopotamien ausgegangenen Magierkaste im Ostjordanlande sich niedergelassen haben, von wo nach Epiphanius jene Magier gen Jerusalem aufgebrochen waren? Bezeugt es doch die Geschichte Bileams, dass schon in mosaischer Zeit eine Verbindung des Ostjordanlandes mit der Magierkaste in Mesopotamien bestanden hat. Stammte doch der

<sup>1)</sup> Ebenso oder ähnlich Hammond, Paulus, Fritzsche, Ebrard, Wieseler Lange, Ewald, Meyer, Weiss.

im Ostiordanlande eingewanderte Magier Bileam aus der mesopotamischen Stadt Pethor am Euphrat. Und wenn die Weissagung Bileams von dem Stern aus Jakob im Ostjordanlande nicht vergessen war - dass sie im Westjordanlande fortlebte. kann man aus Mich 6, 5 schliessen -, so war Nichts natürlicher. als dass die in der Magierkaste treu fortgepflanzten traditionellen Kenntnisse gerade dort im Ostiordanlande, dem zweiten Vaterlande Bileams, in einer Zeit, wo eine allgemeine Erwartung durch die Völker ging, neue Zweige trieb. Die Rede der Magier, wie sie Justin aus seiner Quelle überliefert hat: βασιλεύς γεγένηται  $\tilde{\epsilon} \nu \tau \tilde{\eta} \gamma \omega \rho \alpha \tilde{\nu} \mu \tilde{\omega} \nu$  — erscheint gegenüber der canonischen Fassung: ποῦ ἐστὶν ὁ τενθεὶς βασιλεύς τῶν Ἰουδαίων schon wegen der direkten Anrede: ἐν τῆ γώρα ὑμῶν als die ursprünglichere. Jedenfalls legte Justin seiner Quelle, aus welcher er schöpfte, einen hohen Werth bei, da er sie unter die anouvnuovevματα τῶν ἀποστόλων rechnete. Das ὑμῶν im Texte Justins klingt auch im Ev. Ps.-Matthaei wieder: ubi est rex, qui natus est vobis? - Nach den aussercanonischen Schilderungen des Sterns unterliegt es übrigens keinem Zweifel, dass es sich um einen Kometen handelte: ξένος ἀστήρ — παμμεγέθης — λάμπων ύπεο πάντας τους άστέρας — αμβλύνων αὐτούς: das Alles trifft zusammen bei einem Kometen von aussergewöhnlicher Grösse und Helligkeit. Vgl. auch die Fortsetzung des Citates bei Ignatius Eph. XIX, 2: καὶ τὸ φῶς αὐτοῦ ἀνεκλάλητον ἦν, καὶ ξενισμον παρείγεν ή καινότης αὐτοῦ, τὰ δὲ λοιπὰ πάντα αστρα αμα ήλιω και σελήνη χορός εγένετο τῷ ἀστέρι αὐτὸς δὲ ἦν ὑπερβάλλων τὸ φῶς αὐτοῦ ὑπὲρ πάντα ταραχή τε ήν, πόθεν ή καινότης ή ανόμοιος αὐτοζ. Diese Schilderung gibt ganz den Eindruck wieder, den die Erscheinung eines aussergewöhnlich grossen Kometen in der Bevölkerung hervorzurufen pflegt 1).

<sup>1)</sup> Der französische Astronom Camille Flammarion hat in der Deutschen Revue 1894, III, 309—317 einen Artikel über den "Stern von Bethlehem" veröffentlicht. Darin registriert er fünf mögliche Annahmen:

<sup>1.</sup> der Stern hat gar nicht existiert, und der ganze Bericht ist ein schönes morgenländisches Märchen;

<sup>2.</sup> der Stern, welcher den Weisen voranleuchtete, war Venus zu einer Zeit höchsten Glanzes;

### 3. Mt. 2, 3.

- a. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 83 ed. Tischendorf.

  Haec opinio pervenit ad Herodem regem, et ita eum terruit.
- b. Protev. Jac. c. XXI, 2. p. 40 ed. Tischendorf. καὶ ἀκούσας Ἡρώδης ἐταράχθη.
- c. Hegesippus ap. Eus. H. E. III, 20, 1.

  ἐφοβεῖτο γὰρ τὴν παρουσίαν τοῦ Χριστοῦ τὸς καὶ Ἡρώδης.
  d. Mt. 2. 3.

ἀχούσας δὲ ὁ βασιλεὺς Ἡρώδης ἐταράχθη καὶ πᾶσα Ἱεροσόλυμα μετ' αὐτοῦ.

In den Parallelen fehlt der Zusatz: καὶ πᾶσα Ἱεροσόλυμα μετ' αὐτοῦ, der wie ein ähnlicher gegen Jerusalem gerichteter Zusatz Mt. 22, 7 (namentlich τὴν πόλιν αὐτῶν ἐνέπρησεν) auf Rechnung des ersten Evangelisten zu setzen sein dürfte und nicht als quellenmässig zu betrachten ist. Die Variante ἐφοβείτο bei Hegesippus ist möglicher Weise neben ἐταράχθη Übersetzungsvariante von דַּיִדְּרָ (vgl. LXX Ezech. 26, 18. Hiob 37, 1). Jedenfalls aber war dem Hegesippus die Perikope von den Magiern wohlbekannt.

<sup>3.</sup> es war ein veränderlicher Stern wie der von 1572:

<sup>4.</sup> die Erscheinung ist durch eine Conjunktion von Planeten herbeigeführt:

<sup>5.</sup> es war ein Komet.

Flammarion hält die zweite Erklärung für die wahrscheinlichste. Die fünfte Erklärung, wonach der Stern ein Komet gewesen sei, bezeichnet er aus zwei Gründen als unannehmbar, erstlich weil man damals schon verstanden habe, einen Kometen von anderen Sternen zu unterscheiden, zweitens weil uns von der Erscheinung eines Kometen aus jener Zeit sonst Nichts berichtet sei. Der erste Grund wird durch die aussercanonischen Texte, welche Flammarion nicht kannte, hinfällig, da die schon durch Ignatius vertretene Tradition ganz bestimmt einen Kometen voraussetzt. Der zweite Grund, welcher jedoch der historischen Kritik angehört, dürfte wohl nicht unbedingt entscheidend sein, namentlich wenn man annehmen könnte, was auch der canonische Text an die Hand gibt, dass die Erscheinung einen raschen Verlauf gehabt habe, dem entsprechend nur kurze Zeit zu sehen gewesen sei und ein eng begrenztes Gesichtsfeld umfasst habe.

## 4. Mt. 2, 4.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78 p. 303 B.
  καὶ γὰρ οὖτος ὁ βασιλεὺς Ἡρώδης μαθὼν παρὰ τῶν πρεσβυτέρων τοῦ λαοῦ ὑμῶν.
- b. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 83 ed. Tischendorf. ut mitteret ad scribas et Pharisaeos et doctores populi, ut inquireret ab eis, ubi Christum nasciturum prophetae praedixissent.
- c. Ev. Inf. Arab. c. 19 p. 184 ed. Tischendorf.
  accersivit sacerdotes et sapientes et dixit eis: docete me, ubi
  nasciturus sit Christus.
- d. Protev. Jac. c. 21 p. 114 ed. Fabricius.

  καὶ πέμψας ὑπηρέτας ἐπὶ τοὺς μάγους καὶ ἱερεζς, ἀνέκρινεν

  αὐτοὺς ἐν τῷ πραιτωρίω λέγων αὐτοζς ποῦ γέγραπται

  ὑμιν περὶ τοῦ βασιλέως Χριστοῦ, ἢ ποῦ γεννᾶται;
- e. Protev. Jac. c. XXI, 2 p. 40 ed. Tischendorf.

  καὶ ἔπεμψεν ὑπηρέτας πρὸς τοὺς μάγους, καὶ μετεπέμψατο
  τοὺς ἀρχιερείς καὶ ἀνέκρινεν αὐτοὺς λέγων πῶς γέγραπται
  περὶ τοῦ Χριστοῦ, ποῦ γεννᾶται;
- f. Mt. 2, 4.

καὶ συναγαγών πάντας τοὺς ἀρχιερείς καὶ γραμματείς τοῦ λαοῦ ἐπυνθάνετο παρ αὐτῶν, ποῦ ὁ Χριστὸς γεννᾶται; [Syr. Sin.: καὶ εἶπεν αὐτοίς ποῦ ἐτέχθη ὁ Χριστός;]

Holtzmann sagt (Handcommentar I, 48. 49): "Während der Herodes der Geschichte die Synedristen in Masse umbringen liess und es darauf abgesehen hatte, die messianischen Hoffnungen einzuschläfern, fordert der Herodes der Sage von dem Synedrium ein theologisches Gutachten über die Frage: Wo wird der Messias geboren?" Als ob nicht sein Sohn Herodes Antipas den Täufer Johannes, den er gefangen hielt und nachmals enthaupten liess, oftmals als seinen Rathgeber angenommen hätte! Vgl. Mc. 6, 20: καὶ ἀκούσας αὐτοῦ πολλὰ ἐποίει, καὶ ἡδέως αὐτοῦ ἤκουεν. Als ob nicht solche Selbstwidersprüche bei gewaltthätigen und verbrecherischen Charakteren auch sonst als

psychologische Räthsel zu finden wären! Und als ob in diesem Falle eine Einschläferung der messianischen Frage möglich und nicht vielmehr eine listiggewalthätige Unterdrückung derselben durch den Charakter des Herodes geboten gewesen wäre! Eine unbefangene und gerechte Kritik darf diese Möglichkeiten nicht aus den Augen lassen.

# 5. Mt. 2, 5.

- a. Ev. Inf. Arab. c. 9. p. 184 ed. Tischendorf.
  Cumque illi respondissent: Bethlehemi Judaeae —
- b. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 83 ed. Tischendorf.
  At illi dixerunt: In Bethlehem Judae. Sic enim scriptum est:
- c. Protev. Jac. c. XXI, 2. p. 40 ed. Tischendorf.

  λέγουσιν αὐτῷ· ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας· οὕτως γὰρ
  γέγραπται.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 78 p. 303 B.

  καὶ "ἐν Βηθλεὲμ" τῶν πρεσβυτέρων εἰπόντων, ὅτι γέγραπται ἐν τῷ προφήτη οὕτως.
- e. Mt. 2, 5.

  οἱ δὲ εἶπαν αὐτῷ· ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας οὕτως
  γὰρ γέγραπται διὰ τοῦ προφήτου.

Die Wiederholung des Ausdrucks τῶν πρεσβυτέρων macht es klar, dass derselbe zu der von Justin gebrauchten aussercanonischen Quelle gehörte. Auch im Protevangelium Jacobi findet sich hier diese Bezeichnung nicht.

# 6. Mt. 2, 6.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78 p. 303 B.

  καὶ σὰ Βηθλεέμ, γῆ Ἰούδα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη εἶ ἐν

  τοις ἡγεμόσιν Ἰούδα· ἐκ σοῦ γὰρ ἐξελεύσεται ἡγούμενος, δοτις ποιμανει τὸν λαόν μου.
- b. Just. Apol. I, 34. p. 75 D. ὅπου δὲ καὶ τῆς γῆς γεννᾶσθαι ἔμελλεν, ὡς προείπεν ἕτερος προφήτης ὁ Μιχαίας, ἀκούσατε καὶ σὰ Βηθλεέμ, γῆ
  10\*

Ἰούδα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη εἶ ἐν τοῖς ἡγεμόσιν Ἰούδα· ἐχ σοῦ γὰρ ἐξελεύσεται ἡγούμενος, ὅστις ποιμανεῖ τὸν λαόν μου.

c. Protev. Jac. c. 21. p. 114 ed. Fabricius.

καὶ σὰ Βηθλεέμ, γῆ Ἰούδα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη εἶ ἐν
τοις ἡγεμόσιν Ἰούδα ἐκ σοῦ γάρ μοι ἐξελεύσεται
ἡγούμενος, ὅστις ποιμανει τὸν λαόν μου τὸν Ἰσραήλ.

d. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 83 ed. Tischendorf.

Et tu Bethleem, terra Juda, nequaquam minima es in principibus Juda; ex te enim exiet dux, qui regat populum meum Israel.

e. Mt. 2, 6.

καὶ σὸ Βηθλεέμ, γῆ Ἰούδα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη εἶ ἐν

τοῖς ἡγεμόσιν Ἰούδα ἐκ σοῦ γὰρ ἐξελεύσεται ἡγούμενος, ὅστις ποιμανεῖ τὸν λαόν μου τὸν Ἰσραήλ.

f. Mich. 5, 1. LXX.

καὶ σὺ Βηθλεέμ, οἶχος Ἐφραθά, ολιγοστὸς εἶ τοῦ εἶναι
ἐν χιλιάσιν Ἰούδα ἐκ σοῦ μοι ἐξελεύσεται, τοῦ εἶναι
εἰς ἄρχοντα τοῦ Ἰσραήλ.

Die — abgesehen von dem fehlenden τον Ισοαήλ — wörtliche Übereinstimmung Justins mit Mt. 2, 6, welche sich auch auf die Vocalisation = ἐν τοις ἡγεμόσιν (anstatt = ἐν χιλιάσιν), sowie auf den an Mich. 5, 3. 4; 2. Sam. 5, 2; 7, 7; Jer. 23, 2 anklingenden, in Mich. 5, 1 nicht enthaltenen Schlusssatz erstreckt, geht vielleicht direkt auf die Quellenschrift zurück. Auch das Protevangelium Jacobi vertritt dieselbe Textrecension mit der eigenthümlichen Abweichung von der Version der Septuaginta.

# 7. Mt. 2, 7.

a. Protev. Jac. c. XXI, 2. p. 40 sq. ed. Tischendorf.

καὶ ἀπέλυσεν αὐτούς. καὶ ἀνέκρινε τοὺς μάγους λέγων

αὐτοις· τί εἴδετε σημειον ἐπὶ τὸν γεννηθέντα βασιλέα;

καὶ εἶπον οἱ μάγοι· εἴδομεν ἀστέρα παμμεγέθη λάμψαντα

ἐν τοις ἄστροις τούτοις καὶ ἀμβλύνοντα αὐτούς, ἄστε τοὺς
ἀστέρας μὴ φαίνεσθαι· καὶ ἡμεις οὕτως ἔγνωμεν, ὅτι βα-

σιλεύς έγεννήθη τῷ Ἰσοαήλ, καὶ ἤλθομεν ποοσκυνῆσαι αὐτόν.

- b. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. p. 83 ed. Tischendorf.

  Tunc Herodes rex vocavit magos ad se et diligenter inquisivit ab eis, quando eis apparuit stella.
- c. Mt. 2, 7.
  τότε Ἡρώδης λάθρα καλέσας τοὺς μάγους ἦκρίβωσεν
  παο᾽ αὐτῶν τὸν γρόνον τοῦ φαινομένου ἀστέρος.

Wenn Holtzmann zu dieser Stelle nicht ohne Grund darauf hinweist, dass die heimliche Berufung der Magier zu Herodes unverständlich sei, so ist hier zu bemerken, dass das jedenfalls auf Rechnung des ersten Evangelisten zu setzende  $\lambda\acute{\alpha}\vartheta\varrho\alpha$  nicht nur in der freieren Relation des Protevangeliums, sondern auch im Ev. Ps.-Matthaei fehlt, dessen Text sich im Übrigen genau an Mt. 2, 7 anschliesst.

#### 8. 9. Mt. 2, 8. 9.

- a. Protev. Jac. c. 21. p. 116 ed. Fabricius.

  εἶπε δὲ αὐτοις Ἡρώδης πορευθέντες ἀναζητήσατε ἀσφαλος καὶ ἐὰν εὕρητε, ἀπαγγείλατέ μοι, ὅπως κάγὰ ἐλθὰν προσκυνήσω αὐτόν. ἐξελθόντες δὲ οἱ μάγοι ἐπορεύοντο καὶ ἰδοὰ ἀστήρ, ὅν εἶδον ἐν τῆ ἀνατολῆ, προῆγεν αὐτούς, ἕως οὖ ἐλθὰν ἔστη ἐπάνω τοῦ σπηλαίου, οὖ ἦν τὸ παιδίον μετὰ Μαρίας τῆς μητρὸς
- b. Protev. Jac. c. XXI, 2. 3. p. 41 ed. Tischendorf.

  καὶ εἶπεν Ἡρώδης ὑπάγετε καὶ ζητήσατε καὶ ἐὰν εὕρητε,
  ἀπαγγείλατε μοι, ὅπως κἀγὰ ἐλθὰν προσκυνήσω
  αὐτόν. καὶ ἐξῆλθον οἱ μάγοι. καὶ ἰδού, ὅν εἶδον
  ἀστέρα ἐν τῆ ἀνατολῆ, προῆγεν αὐτούς, ξως εἰσῆλθον εἰς τὸ σπήλαιον, καὶ ἔστη ἐπὶ τὴν κεφαλὴν τοῦ σπηλαίον.
- c. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 1. 2. p. 83 ed. Tischendorf.

  Et misit eos in Bethleem dicens: Ite et interrogate diligenter de puero; et cum inveneritis eum, renuntiate

mihi, ut et ego veniens adorem eum. Euntibus autem magis in via apparuit eis stella, et quasi quae ducatum praestaret illis, ita antecedebat eos, quousque pervenirent, ubi puer erat.

d. Mt. 2, 8, 9,

καὶ πέμψας αὐτοὺς ἐν Βηθλεὲμ εἶπεν [Syr. Cur., Syr. Sin. add.: αὐτοις] πορευθέντες ἐξετάσατε ἀκριβῶς [Syr. Sin. om. ἀκριβῶς] περὶ τοῦ παιδίου ἐπὰν δὲ εὕρητε, ἀπαγγείλατέ μοι [Syr.Sin.: ἔρχεσθε καὶ δείξατέ μοι], ὅπως κάγὼ ἐλθὼν προσκυνήσω αὐτῷ. οἱ δὲ ἀκούσαντες τοῦ βασιλέως ἐπορεύθησαν καὶ ἰδοῦ ὁ ἀστήρ, ὃν εἶδον ἐν τῷ ἀνατολῷ, προῆγεν αὐτούς, ἔως ἐλθὼν ἐστάθη ἐπάνω οῦ ἡν τὸ παιδίον.

Das Verbum ἐξετάζειν gehört innerhalb des synoptischen Sprachgebrauchs ausschliesslich dem ersten Evangelisten an (Mt. 2, 8; 10, 11), und kommt im N.T. überhaupt nur noch einmal (nämlich Joh. 21, 12) vor. Dagegen ist das dafür im Protevangelium nach Tischendorf gebrauchte ζητείν in allen Evangelien ungemein häufig, während das seltene αναζητείν (Protev. nach Fabricius) in der lucanischen Kindheitsgeschichte zweimal (Lc. 2, 44. 45) erscheint. Wahrscheinlich sind ἐξετάζειν = ζητείν = αναζητείν Übersetzungsvarianten von  $\vec{v}$  τη, wie αχριβῶςund ἀσφαλῶς von היטיב (vgl. Deut. 19, 18: רדרשוּ השׁפטים היטיב = LXX: καὶ ἐξετάσωσιν οἱ κριταὶ ἀκριβῶς) und wie ὑπάγετε = πορευθέντες von τος (vgl. Lc. 19, 30: ὑπάγετε εἰς τὴν κώμην = Mc. 11, 2; Mt. 21, 2: πορεύεσθε εἰς τὴν κώμην). Die Erwähnung des σπήλαιον ist an dieser Stelle wohl nicht ursprünglich, da ein allzulanger Aufenthalt in der Höhle nicht vorausgesetzt werden darf. Dagegen ist der Text des Ev. Ps.-Matth.: quousque pervenirent (der auch im Protev. nachklingt: Emc elcηλθον) wohl das Originale, die Fassung: ξως έλθων ἐστάθη ἐπάνω οὖ ἡν τὸ παιδίον das Secundare.

### 10. Mt. 2, 10.

a. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 2. p. 83 ed. Tischendorf.
Videntes autem stellam magi gavisi sunt gaudio
magno.

b. Mt. 2, 10.

ιδόντες δὲ τὸν ἀστέρα ἐχάρησαν χαρὰν μεγάλην σφόδρα.

Diese Worte, welche im Protevangelium fehlen, sind gleichwohl für ursprünglich zu erachten, namentlich wegen des darin enthaltenen Hebraismus: ἐχάρησαν χαρὰν μεγάλην. Vgl. oben das Verzeichniss der Hebraismen und namentlich 1. Par. 29, 9. Dagegen das abundierende σφόδρα, welches nicht nur im Ev. Ps.-Matth., sondern auch (was von Tischendorf nicht angemerkt ist) im Syrer Curetons fehlt, wird wohl auch im Urtext gefehlt haben. Es ist ein Lieblingswort des ersten Evangelisten (Mt. 2, 10; 17, 6. 23; 18, 31; 19, 25; 26, 22; 27, 54) und findet sich bei Lucas und Marcus je nur einmal.

### 11. Mt. 2. 11.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 304 D.
  - οί γὰρ μάγοι, οἵτινες ἐσαυλευμένοι ἦσαν πρὸς πάσας κακὰς πράξεις, τὰς ἐνεργουμένας ὑπὸ τοῦ δαιμονίου ἐκείνου, ἐλθόντες καὶ προσκυνήσαντες τῷ Χριστῷ.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 106. p. 334 B.

  οἱ ἀπὸ ᾿Αξὸαβίας μάγοι ἐχ τούτου ἐπιγνόντες, παρεγένοντο
  χαὶ προσεχύνησαν αὐτῷ.
- c. Evang. Inf. Arab. c. 7. p. 184 ed. Tischendorf. erantque cum ipsis munera, aurum, thus et myrrha; et adoraverunt eum suaque ipsi munera obtulerunt.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 C.

  τῶν ἀπὸ ᾿Αἰξαβίας οὖν μάγων ἐλθόντων εἰς Βηθλεὲμ καὶ
  προσκυνησάντων τὸ παιδίον καὶ προσενεγκάντων
  αὖτῷ δῷρα, χρυσὸν καὶ λίβανον καὶ σμύρναν.
- e. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 2. p. 83 ed. Tischendorf.
  et ingressi domum invenerunt infantem Jesum sedentem
  in sinu matris. Tunc aperuerunt thesauros suos, et ingentibus muneribus muneraverunt Mariam et Joseph. Ipsi
  autem infanti obtulerunt singuli singulos aureos. Post
  haec unus obtulit aurum, alius thus, alius vero myrram.

f. Mt. 2, 11.

καὶ ἐλθόντες εἰς τὴν οἰκίαν εἰδον τὸ παιδίον μετὰ Μαρίας τῆς μητρὸς αὐτοῦ, καὶ πεσόντες προσεκύνησαν αὐτῷ, καὶ ἀνοίξαντες τοὺς θησαυροὺς αὐτῶν προσήνεγκαν αὐτῷ δῶρα, χρυσὸν καὶ λίβανον καὶ σμύρναν.

- g. Protev. Jac. c. XXI, 3. p. 217 ed. Fabricius.

  καὶ ἐξέβαλον ἀπὸ τῶν θησαυρῶν αὐτῶν, καὶ προσήνεγκαν αὐτῷ χρυσὸν καὶ λίβανον καὶ σμύρναν.
- h. Protev. Jac. c. 21. p. 42 ed. Tischendorf.

  καὶ εἰδον οἱ μάγοι τὸ παιδίον μετὰ τῆς μητρὸς αὐτοῦ
  Μαρίας, καὶ ἐξέβαλον ἀπὸ τῆς πήρας αὐτῶν δῶρα,

  χουσὸν καὶ λίβανον καὶ σμύρναν.
- i. Epiph. Περὶ Πίστεως c. 8. p. 1085 D.
   ὅτε ἡλθον οἱ μάγοι καὶ ἦνοιξαν τὰς πήρας ἑαυτῶν ἢ τοὺς θησαυρούς, ὡς ἔχει ἔνια τῶν ἀντιγράφων, καὶ προσήνεγ-καν σμύρναν καὶ λίβανον καὶ χρυσόν.

Neben der hier wiederkehrenden Variante ἀπὸ ᾿Αξιραβίας ist darauf hinzuweisen, dass den Justin-Parallelen auch das im canonischen Matthäustexte pleonastisch eingefügte πεσόντες fehlt, wobei zu bemerken, dass die Phrase πεσόντα προσχυνείν חשת nur dem ersten Evangelisten eigenthümlich ist. Vgl. Mt. 2, 11; 4, 9; 18, 26. Die Varianten ανοίγειν (Mt.) und ἐκβάλ-גני (Protev.) gehen wahrscheinlich auf אינביא zurück. Vgl. Jerem. 8, 1, wo יוֹצראַר durch die Varianten έξοισουσι und ανοίξουσι in den griechischen Versionen wiedergegeben ist. Durch das Zusammentreffen des Protevangeliums mit Epiphanius wird es evident, dass die Lesart πήρα nicht auf Zufall beruht, dass vielmehr diese Lesart auch in dem canonischen Matthäustexte, wie Epiphanius ausdrücklich bezeugt, die vorherrschende, dagegen die Lesart θησαυρούς nur in einigen Matthäustexten vertreten gewesen ist. Es irrt also in diesem Falle auch Holtzmann, wenn er (Handcommentar I, 49) sagt: Epiphanius liest "erklärend" τὰς πήρας. Er las es vielmehr handschriftlich.

#### 12. Mt. 2, 12.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 C. ἔπειτα κατ' ἀποκάλυψιν μετὰ τὸ προσκυνῆσαι τὸν παίδα ἐν Βηθλεὲμ ἐκελεύσθησαν μὴ ἐπανελθείν πρὸς τὸν Ἡρ ώ δην.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 304 B.

  καὶ ὁ Ἡρώδης, μὴ ἐπανελθόντων πρὸς αὐτὸν τῶν ἀπὸ

  ᾿Αξὸραβίας μάγων, ὡς ἦξίωσεν αὐτοὺς ποιῆσαι, ἀλλὰ κατὰ

  τὰ κελευσθέντα αὐτοῖς δι' ἄλλης ὁδοῦ εἰς τὴν χώραν

  αὐτῶν ἀπαλλαγέντων κτλ.
- c. Ερίρh. Περὶ πίστεως c. 8. p. 1086 A.
  παραγγέλλονται γὰρ μὴ ἀνακάμπτειν πρὸς Ἡρώδην,
  ἀλλὰ δι' ἄλλης ὁδοῦ ἀφικνείσθαι εἰς τὴν ἑαυτῶν πατρίδα.
- d. Mt. 2, 12.

  καὶ χοηματισθέντες κατ' ὄναο μὴ ἀνακάμψαι ποὸς Ἡοώδην, δι' ἄλλης δδοῦ ἀνεχώρησαν εἰς τὴν χώραν αὐτῶν.
- e. Protev. Jac. c. XXI, 4. p. 42 ed. Tischendorf. καὶ χοηματισθέντες ὑπὸ τοῦ ἀγγέλου μὴ εἰσελθεῖν εἰς τὴν Ἰουδαίαν, δι' ἄλλης ὁδοῦ ἐπορεύθησαν εἰς τὴν χώραν αὐτῶν.
- f. Protev. Jac. c. 21. p. 117 ed. Fabricius.

  καὶ χοηματισθέντες κατ' ὄναρ ὑπὸ τοῦ ἀγγέλου, μὴ ἀνακάμψαι πρὸς Ἡρώδην εἰς τὴν Ἰουδαίαν, δι' ἄλλης ὁδοῦ ἀνεχώρησαν εἰς τὴν χώραν αὐτῶν.
- g. Ev. Ps.-Matth. c. XVI, 2. p. 83 sq. ed. Tischendorf.

  Qui cum ad Herodem regem reverti vellent, admoniti sunt
  in somnis ab angelo, ne redirent ad Herodem. Illi autem adoraverunt infantem cum omni gaudio et per viam
  aliam reversi sunt in regionem suam.
  - An Übersetzungsvarianten sind diese Paralleltexte reich. Vgl.

    1. κατ' ἀποκάλυψιν (Just.) = κατ' ὄναρ (Mt.) = πητρα = κοιμαία (Syr. Sin.).

- 2. χρηματίζεσθαι (Mt.) = κελεύεσθαι (Just.) = παραγγέλλεσθαι (Epiph.) = ΤΙΣ.
- 4. ἀναχωρείν (Mt.) = ἀπαλλαγῆναι (Just.) = ἀφικνείσθαι (Epiph.) = πορεύεσθαι (Protev.) πόπ oder κ. Ξ.
- 5.  $\dot{\eta}$   $\chi \dot{\omega} \rho \alpha$   $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v = \dot{\eta}$   $\pi \alpha \tau \rho l_S$   $\alpha \dot{v} \tau \tilde{\omega} v$  (Epiph.) =  $\pi \tau s \lambda$ .

Besonders Justin folgt hier einem aussercanonischen Texte, wobei es bemerkenswerth ist, dass er (wie bisher) das κατ' ὄναφ des ersten Evangelisten consequent vermeidet und eine Version anwendet, welche (wie das δι' ὁράματος zu Mt. 1, 20) auf πυπια zurückgeführt werden kann. Vgl. den Syr. Cur., der das κατ' ὅναφ mit κιπια wiedergiebt, und Ephraem (ed. Mösinger), der dafür in visione setzt, ebenso Gen. 15, 1: πυπια ΕΧΧ: ἐν ὁράματι. Zu beachten ist ferner das der Justinschen Quelle eigenthümliche κελεύειν, sowie auch das ἀπαλλάττεσθαι, welches im Evangelienfragment von Fajjum und im pseudopetrinischen Evangelium uns ebenfalls begegnet. Vgl. Heft II, 322.

In dem "Journal of sacred literature" (1866) hat Wright aus einer dem 6. Jahrh. angehörigen Handschrift des Brit. Museums das Bruchstück einer anscheinend von Eusebius herrührenden syrischen "Abhandlung über den Stern der Weisen" veröffentlicht. Nach Nestle's Übersetzung (Ztschr. f. wissensch. Theol. XXXVI. 1893. I. S. 435 f.) lautet der hierher gehörige Passus: "im zweiten Jahre des Kommens unsres Erlösers, unter dem Consulat des Caesar und Capito, im Monat Kanun II (= Januar) kamen diese Magier von Osten und beteten an unseren Herrn in Bethlehem der Könige." Der Schluss aber hat folgenden Wortlaut: "Zu Ende ist diese Rede über den Stern, welche verfasst wurde vom Herrn Eusebius von Caesarea."

XII. Die Flucht nach Aegypten.

Mt. 2, 13—15. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. 102. 103. Ev. Ps.-Matth. c. 17. Hist. Jos. c. 8. Ev. Inf. Arab. c. 9.

Die Flucht nach Aegypten theilte Justin in Anlehnung an seine aussercanonische Relation mit. Vgl. die nachfolgenden Texte und Erläuterungen. Ein Symptom für die Benützung der aussercanonischen Quelle ist dabei auch der Umstand, dass er,

der überhaupt und namentlich im Dialoge mit dem Juden Trvphon auf die Beweisführung aus dem Alten Testamente so entscheidenden Werth legt, das Citat aus Hos. 11, 1 nicht berührt, welches, wie aus der Citation deutlich erkennbar ist, von der Hand des ersten Evangelisten stammt und der Quellenschrift nicht angehörte. In der Quellenschrift war vielmehr die Flucht nach Aegypten in völlig objektiver Berichterstattung mitgetheilt. Paulus (Commentar I. 202) macht darauf aufmerksam, dass "sogleich die nächste arabische Wüste damals zur römischen Provinz, Aegypten, gehörte". In Bezug hierauf ist es beachtenswerth, dass in den aussercanonischen Darstellungen die "Wüste" eine hervorragende Rolle spielt. - ein Umstand, auf den Paulus nicht reflektiert hat. Vgl. im Nachstehenden zu Mt. 2.13 das Ev. Ps.-Matth. c. 17: per viam eremi — ferner die in dem Abschnitt XV: "Rückkehr aus Aegypten" mitgetheilten aussercanonischen Paralleltexte, endlich auch Apoc. 12, 6: καὶ ἡ γυνη ἔφυγεν εἰς τὴν ἔρημον.1)

### 1. 2. Mt. 2, 13.

- a. Cels. ap. Orig. c. Cels. V, 52.
  [ἦχεν] καὶ ὑπὲρ τοῦ τὸ βρέφος ἐξαρπάσαντος φυγείν ἄλλος ἄγγελος.
- b. Cels. ap. Orig. c. Cels. I, 66. Opp. I, 380.

  αλλ' άγγελος μὲν ἡκεν ἐξ οὐρανοῦ κελεύων σοι καὶ τοις
  σοις οἰκείοις φεύγειν, μὴ ἐγκαταληφθέντες ἀποθάνητε.
- c. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. p. 330 D.
  εἰς Αἴγυπτον τῷ Ἰωσὴφ καὶ τῷ Μαρία ἐκεκελεύκει
  ἀπαλλαγῆναι λαβοῦσι τὸ παιδίον καὶ εἶναι ἐκεῖ, ἄχρις
  ᾶν πάλιν αὐτοῖς ἀποκαλυφθῷ ἐπανελθεῖν εἰς τὴν χώραν
  αντῶν
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303 D.
  καὶ αὐτὸς ἄμα τῆ Μαρία κελεύεται ἐξελθεῖν εἰς Αἴγυπ-

<sup>1)</sup> Zu Apoc. 12, 6. 13 könnte man den Septuaginta-Text von Jes. 66, 7: ἔξέφυγε καὶ ἔτεκεν ἄρσεν als Vorbild gelten lassen. Vgl. Apoc. 12, 6: καὶ ἡ γυνὴ ἔφυγεν εἰς τὴν ἔρημον —, v. 13: ἥτις ἔτεκεν τὸν ἄρσενα. Aber gerade die Erwähnung der ἔρημος fehlt in dem Jesaia-Texte.

τον καὶ εἶναι ἐκει ἄμα τῷ παιδίῳ, ἄχρις αν αὐτοις πάλιν ἀποκαλυφθη ἐπανελθείν εἰς τὴν Ἰουδαίαν.

e. Evang. Inf. Arab. c. 9. p. 184 ed. Tischendorf.

[Herodes] coepit cogitare de caede domini Jesu Christi. Tunc apparuit angelus domini Josepho in somniis dixitque: Surge, sume puerum et matrem eius et abi in Egyptum.

f. Mt. 2, 13.

ἀναχωρησάντων δὲ αὐτῶν, ἰδοὺ ἄγγελος χυρίου φαίνεται χατ' ὄναρ τῷ Ἰωσὴφ λέγων· ἐγερθεὶς παράλαβε τὸ παιδίον χαὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ, χαὶ φεῦγε εἰς Αἰγυπτον, χαὶ ἴσθι ἐχει ξως ἀν εἰπω σοι· μέλλει γὰρ Ἡρώδης ζητειν τὸ παιδίον τοῦ ἀπολέσαι αὐτό.

g. Just. Dial. c. Tryph. c. 102. p. 328D.

'Hοώδης ὁ βασιλεὺς τὰ κατ' αὐτὸν ἐπεβούλε

Ἡρώδης ὁ βασιλεὺς τὰ κατ' αὐτὸν ἐπεβούλευσεν ἀνελεῖν αὐτόν.

h. Ev. Ps.-Matth. c. XVII, 2. p. 84 ed. Tischendorf.

Ante unum vero diem, quam hoc fieret, admonitus est Joseph in somnis ab angelo domini, qui dixit illi: Tolle Mariam et infantem, et per viam eremi perge in Egyptum.

i. Hist. Josephi c. 8. p. 125 ed. Tischendorf.

Verum admonitus est (hac de re) Josephus senex ille pius per somnium.

Dass Justin in obigen Evangelienparallelen seiner aussercanonischen Quelle folgt, wird an verschiedenen Symptomen evident. Das dieser Quelle eigenthümliche ἄμα wird hier zweimal im Werthe einer Präposition gebraucht: ἄμα τῆ Μαρία, ἄμα τῷ παιδίφ — ein Gebrauch, in welchem ein Hebraismus verborgen ist. Vgl. Deut. 33, 5: ὑτικό Επαιδία — EXX: ἄμα φυλαίς Ἰσραήλ. Im neutestamentlichen Canon nur einmal, nämlich Mt. 13, 29: ἄμα αὐτοίς. Auch das hier mehrfach hervortretende und selbst bei Celsus nicht fehlende κελεύειν gehört den Eigenthümlichkeiten der von Justin benützten aussercanonischen Quelle an. Ebenso an den übrigen Varianten, die grösstentheils als Übersetzungsvarianten angesprochen werden können, hat Justin Antheil. Vgl. ἄχρις ἄν (bei Justin zweimal) — ξως ἄν (Mt.)

ברכן , λαμβάνειν (Just.) = παραλαμβάνειν (Mt.) = אַבּרַכּר, ἀπαλλαγῆναι (Just., ausserdem im Evangelienfragment von Fajjum, im Ev. Pseudo-Petri) = abire (Ev. Inf.) = φεύγειν (Mt., Cels.) = בַּרַחָּב, ἐπιβουλεύειν (Just.) = ζητείν (Mt.) = בַּרַחַ , ἀνελείν (Just.) = ἀπολέσαι (Mt.) = בַּרַחַ. Das Alles sind sichere Zeichen einer zwar mit Mt. 1. 2. nahe verwandten, aber aussercanonischen, ursprünglich hebräischen Quelle.

### 3. Mt. 2, 14.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 303. ἤδη ἐξελθόντων εἰς Αἴγυπτον ατλ..
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 102. p. 328 D.
   καὶ κατὰ τὴν τοῦ θεοῦ κέλευσιν Ἰωσὴφ λαβῶν αὐτὸν ἄμα τῆ Μαρία ἀπῆλθεν εἰς Αἴγυπτον.
- c. Evang. Inf. Arab. c. 9. p. 184 ed. Tischendorf.
  Surrexit igitur sub galli cantum et profectus est.
- d. Hist. Josephi c. 8. p. 125 ed. Tischendorf.

  Ideo surgens accepit Mariam matrem meam, et ego in ipsius sinu recubui; ... profectus ergo domo in Aegyptum secessit.
- e. Ev. Ps.-Matth. c. XVII, 2. p. 84 ed. Tischendorf.

  Joseph vero secundum angeli dictum ivit.
- f. Mt. 2, 14.

ό δὲ ἐγερθεὶς παρέλαβεν τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ νυκτός, καὶ ἀνεχώρησεν εἰς Αἴγυπτον.

Der eigenthümliche Sprachcharakter der Justinschen Quelle (χέλευσις, ἄμα als Präposition) setzt sich auch hier fort. Auch έξελθεῖν = ἀπελθεῖν = ἀναχωρεῖν = τις sind Übersetzungsvarianten. Der Zusatz: sub galli cantum — ist doch wohl nur eine ausschmückende Zugabe des Evangelium infantiae.

# 4. Mt. 2, 15.

a. Hist. Josephi c. 8. p. 125 ed. Tischendorf.

permansitque ibi spatium unius integri anni, donec transiit invidia Herodis.

- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. p. 330 D.

  κάκει ήσαν άπελθόντες ἄχρις ἂν ἀπέθανεν ὁ ἀποκτείνας
  τὰ ἐν Βηθλεὲμ τὰ παιδία Ἡρώδης.
- c. Mt. 2, 15.
   καὶ ἦν ἐκει ἕως τῆς τελευτῆς Ἡρώδου, ἵνα πληρωθῆ τὸ ἡηθὲν ὑπὸ κυρίου διὰ [Syr. Sin. add.: '2σηὲ] τοῦ προφήτου λέγοντος ἐξ Αἰγύπτου ἐκάλεσα τὸν υίόν μου.
- d. Celsus ap. Orig. c. Cels. I, 40. Opp. I, 357. εἶτα μετὰ τοῦτο διαβάλλει (sc. ὁ Κέλσος) τὸ προφητεύ-εσθαι τὴν τοῦ σωτῆρος ἡμῶν ἐπιδημίαν.

Auch hier erkennt man die von Justin benützte aussercanonische Quelle an der Variante: ἄγοις ἂν ἀπέθανεν Ἡρώδης. wovon das canonische ξως της τελευτης Ἡρώδου die gleichberechtigte Übersetzungsvariante für כד־מות הורדוס ist. Und zwar gehört τελευτή, τελευτάν dem Sprachgut des ersten Evangelisten an. Vgl. zu Heft III, 141 Mt. 9, 18: ἐτελεύτησεν = Lc. 8, 42:  $\dot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}\theta\nu\eta\sigma\kappa\epsilon\nu$ , ferner Mt. 22, 25:  $\dot{\epsilon}\tau\epsilon\lambda\epsilon\dot{\nu}\tau\eta\sigma\epsilon\nu$  = Lc. 20, 29:  $\dot{\alpha}\pi\dot{\epsilon}$ θανεν. Man sieht, wie bei κατ' ὄναρ Mt. 1, 20; 2, 13, und sonst in anderen Fällen, so vermeidet Justins Quelle auch hier die sprachlichen Eigenthümlichkeiten des ersten Evangelisten. — Die Weglassung des zur Quelle nicht gehörigen Hosea-Citates bei Justin ist bereits oben einleitungsweise besprochen worden. Celsus dagegen hat in seiner ironisierenden Weise (διαβάλλει) darauf Bezug genommen, wie ja auch sonst seine Bekanntschaft mit dem ersten Evangelium ausser Zweifel steht. Das Citat selbst. welches unter den apokryphischen Evangelien nur im Ev. Inf. Arab. c. 12 gemäss dem canonischen Texte erwähnt ist, hat der erste Evangelist aus Hos. 11, 1: המשברים קראתי לבני — im Unterschiede von den LXX: καὶ ἐξ Αἰγύπτου μετεκάλεσα τὰ τέκνα αὐτοῦ — genau nach dem Urtexte wiedergegeben.

XIII. Der Kindermord zu Bethlehem.

Mt. 2, 16—18. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. Protev. Jac. c. 22. Ev. Ps.-Matth. c. 17. Hist. Josephi c. 8. Ev. Inf. Arab. c. 9. 12.

Die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums enthielt über den bethlehemitischen Kindermord nur einen einzigen Satz, der wahrscheinlich noch etwas kürzer war als Mt. 2, 16, worin schon die Hand des Überarbeiters erkennbar ist, jedenfalls aber keine Spur von dem alttestamentlichen Citate zeigte, womit der Redaktor des ersten Evangeliums in Mt. 2, 17. 18 seine Quelle ausschmückte. Die Nachricht von dem bethlehemitischen Kindermord vervollständigt in überraschender Weise das Bild, welches die Profanschriftsteller von Herodes hinterlassen haben. Bei den messianischen Erwartungen, die damals in der Luft lagen und den Usurpator des davidischen Thrones gewiss schon oft nervös gemacht hatten, musste das Erscheinen eines grossen Kometen und dessen Deutung durch die Chaldäer seine Erregung aufs Höchste steigern und den Boden für jenes Blutbad bereiten.

Wenn Holtzmann (Hand-Commentar I, 1 S. 49) unter Berufung auf Flavius Josephus gegen die Glaubwürdigkeit des Berichtes geltend macht, "dass die messianischen Erwartungen zu den letzten Sorgen des misstrauischen und spürsamen Tyrannen gehört haben", so darf man nicht vergessen, einerseits dass der romanisierte Jude, welcher die Lebensgeschichte Jesu todtschwieg, die messianischen Erwartungen der jüdischen Nation überhaupt möglichst ignorierte, und andrerseits dass der Usurpator Herodes seine Besorgnisse gewiss nur selten offenbar werden liess. Wenn der bethlehemitische Kindermord von einem profanen und nicht gerade von einem canonischen Schriftsteller berichtet wäre, so würde gewiss jeder nichttheologische Kritiker darin eine willkommene Vervollständigung des Charakterbildes erkennen, welches Herodes in der Geschichte hinterlassen hat.

Für diese Perikope des Kindheitsevangeliums haben wir aber an dem Apokalyptiker einen sehr frühen Zeugen. Denn der δρά-κων, welcher nach Apoc. 12, 3 ff. das Weib, ητις ἔτεκεν τὸν ἄρσενα, verfolgte und zur Flucht in die Wüste drängt, ist sichtlich nach dem Urbild des Herodes gezeichnet, so sehr, dass selbst das ἀργίσθη in Apoc. 12, 17: καὶ ἀργίσθη ὁ δράκων ἐπὶ τῆ γυναικί durch Vergleichung mit dem ὀργισθείς des Protevangeliums (anstatt des canonischen θυμωθείς) als eine quellenmässige Lesart verificiert werden kann¹).



<sup>1)</sup> Behrendts (Studien über Zacharias-Apokryphen und Zacharias-Legenden S. 71 ff.) theilt nach einer slavischen Handschrift ein Apokryphum mit, wonach Herodes zuerst das Jesuskind such en lässt und erst nachdem die Nachsuchung als vergeblich sich erwiesen hat, den Kindermord zu Bethlehem anbefiehlt.

## 1. 2. Mt. 2, 16.

- a. Celsus ap. Orig. c. Cels. I, 58. Opp. I, 373.

  καὶ Ἡρώδη τῷ τετράρχη τοῦτο δεδηλωκέναι τὸν δὲ πέμψαντα ἀποκτείναι τοὺς ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῷ γεγεννημένους,
  οἰόμενον καὶ τοῦτον ἀνελείν σὺν αὐτοίς.
- b. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. p. 330 CD.

  Ήρ ώδου τοῦ, ὅτε ἐγεγέννητο, ἀνελόντος πάντας τοὺς ἐν Βηθλεὲμ ἐκείνου τοῦ καιροῦ γεννηθέντας παίδας, διὰ τὸ ὑπονοείν ἐν αὐτοίς πάντως εἶναι τόν, περὶ οὖ εἰρήκεισαν αὐτῷ οἱ ἀπὸ ᾿Αβῥαβίας ἐλθόντες μάγοι.
- c. Apocal. Esdrae p. 28. ed. Tischendorf.

  οὖτος ὁ Ἡρώδης ἐστὶν ὁ πρὸς καιρὸν γενόμενος βασιλεύς,
  καὶ ἀπὸ διετοῦς καὶ κατώτερον ἐκέλευσεν ἀνελείν τὰ βρέφη.
- d. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 304 B.

  οὐ γινώσκων τὸν παίδα, ὃν ἐληλύθεισαν προσκυνῆσαι οἱ μάγοι, πάντας ἀπλῶς τοὺς παίδας τοὺς ἐν Βηθλεὲμ ἐκέλευσεν ἀναιρεθῆναι.
- e. Protev. Jac. c. 22. p. 117 ed. Fabricius.
  γνούς δὲ Ἡρώδης, ὅτι ἐνεπαίχθη ὑπὸ τῶν μάγων,
  καὶ ὁργισθεὶς ἔπεμψε φονευτάς, κελεύων αὐτοις ἀνελείν
  πάντα τὰ βρέφη ἀπὸ διετοῦς καὶ κατωτέρω.
- f. Protev. Jac. c. XXII, 1. p. 42 sq. ed. Tischendorf.
  γνοὺς δὲ Ἡρώδης ὅτι ἐνεπαίχθη ὑπὸ τῶν μάγων,
  ὄργισθείς ἔπεμψεν φονευτὰς λέγων αὐτοῖς τὰ βρέφη ἀπὸ
  διετοῦς καὶ κατωτέρω ἀποκτείνατε.
- g. Ev. Ps.-Matth. c. XVII, 1. p. 84 ed. Tischendorf.

  Videns autem Herodes rex, quod illusus esset a magis,
  inflammatum est cor eius, et misit per omnes vias volens
  capere eos et interficere. Quos cum penitus invenire non
  potuisset, misit in Bethleem et occidit omnes infantes a
  bimatu et infra, secundum tempus, quod exquisierat
  a magis.

- h. Ev. Inf. Arab. c. 12. p. 186 ed. Tischendorf.

  Tum dixerunt (sc. Josephus et Maria): Cum essemus in terra
  Israelis, Herodes Jesum interficere meditatus est, et propterea omnes infantes Bethlehemi et confinium eius
  occidit.
- i. Mt. 2, 16.

τότε Ἡρώδης ἰδὼν ὅτι ἐνεπαίχθη ὑπὸ τῶν μάγων, ἐθυμώθη λίαν, καὶ ἀποστείλας ἀνείλεν πάντας τοὺς παίσας τοὺς ἐν Βηθλεὲμ καὶ ἐν πᾶσι τοις ὁρίοις αὐτῆς ἀπὸ διετοῦς καὶ κατωτέρω, κατὰ τὸν χρόνον, ὃν ἠκρί- · βωσεν παρὰ τῶν μάγων.

Obwohl die Zeitbestimmung: ἀπὸ διετοῦς καὶ κατωτέρω an zahlreichen Parallelen aus dem Hebräischen des Alten Testamentes und aus dem Griechischen der Septuaginta erläutert werden kann, (man vgl. das Verzeichniss der Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen S. 7), so ist es doch fraglich, ob diese Angabe in der Quellenschrift enthalten gewesen ist. Bei Justin und in Übereinstimmung damit auch bei Celsus finden sich die allgemeiner gehaltenen Ausdrücke: ἐν αὐτῷ τῷ γρόνω γε- $\gamma \epsilon \nu \nu \eta \mu \epsilon \nu o \nu c = \epsilon \kappa \epsilon \nu o \nu \tau o \nu \tau o \nu \tau o \nu \tau o \nu \sigma e \nu \tau o c$ , die nur so weit von einander variieren, wie zwei Versionen eines und desselben Quellentextes: נוֹלדים בעת ההוא. Im Hinblick hierauf könnte man es für möglich halten, dass die allgemeinere Zeitbestimmung, in welcher Justin und Celsus zusammentreffen, der Urschrift angehörte und also älter war als die Beschränkung auf zwei Jahre. welche in diesem Falle von dem Redaktor des ersten Evangeliums hinzugefügt worden wäre. Bei dieser Annahme kommen die aus synchronistischen Gründen gegen die Geschichtlichkeit des bethlehemitischen Kindermords erhobenen Bedenken in Wegfall. Die Quellenmässigkeit des Berichtes tritt durch zahlreiche Übersetzungsvarianten, welche den hebräischen Urtext allenthalben erkennen lassen, ins hellste Licht. Ausser dem zeλεύειν, in dessen Gebrauch Justin, die Apocalypsis Esdrae und das Protevangelium Jacobi zusammentreffen, ergeben sich folgende Varianten:

 $l\delta \epsilon l \nu \, (\mathrm{Mt.}) = \gamma \iota \nu \acute{\omega} \emph{σα} \epsilon \iota \nu \, (\mathrm{Protev.}) =$ יָּדֶע. Vgl. Deut. 7, 15: אָשֶׁר יָדְעָקּה  $= \mathrm{LXX}$ : ας έ $\acute{\omega} \varrho \alpha \varkappa \alpha \varsigma$ . Τexte u. Untersuchungen X, 5.

```
θυμοῦσθαι (Mt.) = ὀργίζεσθαι (Protev.) = πτρ. 

ὑπονοείν (Just.) = οἰεσθαι (Cels.) = πτη. 

ἀποστέλλειν (Mt.) = πέμπειν (Cels., Protev.) = πτη. 

ἀνελών (Just.) = φονευτής (Protev.) = πτη. 

ἀναιφείν (Mt., Just., Protev., Apoc. Esdr.) = ἀποκτείναι (Cels.) 

= πτη. 

παίδες (Mt., Just.) = βρέφη (Protev., Apoc. Esdr.) = 

πίζίζια (Till)
```

χρόνος (Mt, Cels.) = καιρός (Just.) = אָד.  $\dot{\delta}$  αὐτός (Cels.) = ἐκείνος (Just.) = הַהִּרָא, הַהָּרָא.

Dabei ist es beachtenswerth, dass diese Varianten sich so zu einander verhalten, wie zahlreiche Differenzen in dem Ausdruck der synoptischen Evangelien. Man vgl. z. B. zu dem lówv (Mt.) = γνούς (Protev.) die synoptischen Parallelen Mt. 9, 4:  $l\delta\omega\nu = Mc. 2.8$ ; Lc. 5, 22;  $\epsilon\pi\nu\nu\nu\nu\nu\nu = -1$ , ferner zu  $\delta\alpha\nu\nu\nu = 0$  (Cels.) Mt. 11. 25 u. s. w. Zugleich wird es klar, dass der canonische Text des ersten Evangelisten unverkennbare Spuren der Überarbeitung an sich trägt. So ist θυμοῦσθαι ein απαξ λεγόμενον im N.T., ἀχριβοῦν kommt ebenfalls nur Mt. 2, 7, 16 vor; beide Wörter fehlen auch sonst in den aussercanonischen Paralleltexten: sie stammen also sicher von dem ersten Evangelisten ab. der seine Quellen überarbeitet hat. So gehört auch wahrscheinlich der Zusatz: ἀπὸ διετοῦς καὶ κατωτέρω, κατὰ τὸν γρόνον, ον ηποίβωσεν παρά τῶν μάγων zu den redaktionellen Zuthaten des canonischen Matthäus, von wo aus er theilweise auch in das Protevangelium Jacobi und die Apocalypsis Esdrae übergegangen sein wird.

# - Mt. 2, 17. 18.

a. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. p. 304 BC.

καὶ τοῦτο ἐπεπροφήτευτο μέλλειν γίνεσθαι διὰ Ἱερεμίου εἰπόντος δι΄ αὐτοῦ τοῦ άγίου πνεύματος οὕτως: φωνὴ ἐν Ῥαμᾶ ἡκούσθη, κλαυθμὸς καὶ ὀδυρμὸς πολύς: Ῥαχὴλ κλαίουσα τὰ τέχνα αὐτῆς, καὶ οὐκ ἤθελε παρακληθῆναι, ὅτι οὐκ εἰσί.

#### b. Mt. 2, 17. 18.

τότε ἐπληρώθη τὸ ὁηθὲν διὰ Ἱερεμίου τοῦ προφήτου λέγοντος: φωνὴ ἐν Ῥαμᾶ ἠχούσθη, κλαυθμὸς καὶ όδυρμὸς πολύς: Ῥαχὴλ κλαίουσα τὰ τέκνα αὐτῆς, καὶ οὐκ ἤθελεν παρακληθῆναι, ὅτι οὐκ εἰσίν.

# c. Jerem. 31, 15. LXX.

φωνη εν 'Ραμα ηχούσθη <u>θοήνου</u> και κλαυθμοῦ και όδυρμοῦ 'Ραχηλ ἀποκλαιομένη οὐκ ήθελε παύσασθαι επί τοις νίοις αὐτῆς, ὅτι οὐκ εἰσίν. [Cod. Alex.: 'Ραχηλ ἀποκλαιομένης ἐπὶ τῶν νίῶν αὐτῆς, καὶ οὐκ ήθελεν παρακληθηναι, ὅτι οὐκ εἰσίν.]

Dass das Citat aus dem prophetischen Buch des Jeremias nicht der Quellenschrift angehörte, sondern von der Hand des ersten Evangelisten hinzugefügt worden ist, liegt bei der Form der Citation auf der Hand. Vgl. oben S. 21. Um so gewisser kann man annehmen, dass in diesem Falle Justin, der sonst seiner aussercanonischen Quelle folgt, von dem ersten Evangelisten abhängig ist, zumal da sein Citat von Jerem. 31, 15 mit dem Texte des ersten Evangeliums auch in den dem letzteren eigenthümlichen Abweichungen vom Septuaginta-Texte, genau zusammentrifft. Die von Bousset (Die Evangeliencitate Justins des Märtyrers S. 36 f.) ausgesprochene Vermuthung, dass in diesem Falle eine Textüberarbeitung bei Justin vorliege, hat nirgends einen Anhalt. Und dass Justin das erste Evangelium auch bezüglich der Kindheitsgeschichte neben seiner aussercanonischen Quelle mit benützte, ist unbestreitbar.

# XIV. Die Rückkehr aus Aegypten.

Mt. 2, 19—22\*. Ev. Ps.-Matth. c. 25. Hist. Josephi c. 9. Ev. Thom. Lat. c. 3. Ev. Inf. Arab. c. 26.

Die Rückkehr aus Aegypten dürfte in der Quelle ausführlicher erzählt gewesen sein als in der gekürzten und sichtlich überarbeiteten Darstellung des ersten Evangelisten, welchem es nur darauf ankam, mit seinem — wahrscheinlich aus dem apokryphen Jeremiasbuche (vgl. Heft II, 374) entnommenen —

Citate Mt. 2, 23 die ganze Darstellung zum Abschluss zu bringen. Zu den von ihm vorgenommenen Kürzungen gehört vor allem die Weglassung des Wüstenaufenthaltes, jedenfalls aber auch die Erwähnung der Thatsache, dass Jesu Eltern zuerst das Herrschaftsgebiet des Archelaus, nämlich Judäa, speciell Bethlehem, aufsuchten, bevor sie mit dem Sohne nach Galiläa übersiedelten.

In sprachlicher Hinsicht dürfte die Hand des Überarbeiters in dem zar ovao zu erkennen sein, welches zu dem eigenthümlichen Sprachgut des ersten Evangelisten gehört. Vgl. Mt. 1, 20: 2. 12. 13. 19. 22b. Dagegen sind in Mt. 2. 20. 21 die aus Ex. 4. 19. 20 (vgl. oben § 3) erkennbaren Hebraismen festgehalten. Auch ist in Mt. 2. 22ª der vorauszusetzende Urtext: תחת בי ארכלום מלה ביחודה תחת wörtlich hebraisierend wiedergegeben: מדור wortlich hebraisierend wiedergegeben: מדור אביר βασιλεύει της Ιουδαίας άντι τοῦ πατρός αὐτοῦ Ἡρώδου, obwohl das bei dieser wörtlichen Übertragung unvermeidliche βασιλεύει auf Archelaus, der den Titel βασιλεύς niemals besass, vielmehr nur die Würde eines Ethnarchen empfangen hatte, gar nicht passt. Dass das dafür von Justin gebrauchte gut griechische διεδέξατο αὐτὸν auf handschriftlicher Unterlage beruht. zeigt das Zusammentreffen mit Epiphanius: Αργελάου τε διαδεξαμένου (vgl. unten zu Mt. 2. 21. 22a) sowie dem Ev. Inf. Arab.: in locum ejus successisse.

# 1. 2. Mt. 2, 19. 20.

a. Evang. Thomae c. III, 1. p. 166 ed. Tischendorf.

Et ecce angelus domini obvians Mariae dixit ad eam: Tolle puerum et revertere in terram Judaeorum [Cod. Par.: Judae]; defuncti sunt enim qui quaerebant animam ejus [Cod. Par.: pueri].

b. Evang. Thomae Cod. B. ibid.

Post haec angelus domini accessit ad Joseph et ad Mariam matrem Jesu et dixit ad eos: Accipite puerum, revertimini in terram Israel; defuncti sunt enim, qui quaere bant animam pueri.

c. Ev. Ps.-Matth. c. 25. p. 93 ed. Tischendorf.

Non post multum tempus dixit angelus ad Joseph: Revertere in terram Juda; mortui sunt, qui quaere bant animam pueri.

d. Mt. 2, 19. 20.

τελευτήσαντος δὲ τοῦ Ἡρώδου ἰδοὺ ἄγγελος χυρίου φαίνεται κατ' ὄναρ τῷ Ἰωσὴφ ἐν Αἰγύπτφ λέγων ἐγερθεῖς παράλαβε τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ καὶ πορεύου εἰς γῆν Ἰσραήλ τεθνήκασιν γὰρ οἱ ζητοῦντες τὴν ψυχὴν τοῦ παιδίου.

Da das Evangelium Thomae an anderen Stellen (vgl. zu Lc. 2, 40 ff.) deutliche Spuren einer unmittelbaren Abhängigkeit von jener vorcanonischen Kindheitsgeschichte zeigt, so sind auch vorstehende aus jenem Evangelium entnommene Paralleltexte mit ihren Varianten beachtenswerth.

Die an dieser Stelle berichtete göttliche Weisung hatte weder Galiläa noch Nazareth im Besondern erwähnt, sondern lediglich die  $\gamma\tilde{\eta}$  Isoania (Mt.) — terra Judaeorum (Ev. Thom. A) als Ziel der Rückkehr bezeichnet. Jesu Eltern hatten darunter zunächst Judäa, speciell Bethlehem, verstanden und hatten ebendeshalb in der arabischen Wüste die Stillung des unter Archelaus am Anfang seiner Regierung in Jerusalem ausgebrochenen Aufstandes abgewartet, was keinen Zweck gehabt hätte, wenn Galiläa — wie es nach dem canonischen Texte des Mt. den Anschein hat — ihr sofortiges Ziel gewesen wäre. Über den erwähnten Aufstand vgl. Schürer, Gesch. des jüd. Volkes I, 346.

# 3-6. Mt. 2, 21. 22.

- a. Ev. Thomae c. III, 2. p. 166 ed. Tischendorf.

  Ut autem exiit Joseph de Egypto post mortem Herodis,
  tulit eum in deserto, usque dum fieret tranquillitas in Jerusalem de his, qui quaerebant animam pueri.
- b. Ev. Thomae c. III, 2. sec. Cod. Paris. p. 166 ed. Tischendorf. Ut autem intellexit Joseph, quia venit Jesus de Egypto post mortem Herodis, tulit eum in deserto, usque dum fieret tranquillitas in Hierusalem ab his, qui quaerebant puerum.
- c. Ev. Thomae c. III, 2. sec. Cod. B. p. 166 ed. Tischendorf. Et cum factus esset Jesus annorum septem, facta est tranquillitas in regno Herodis de omnibus illis, qui quaerebant animam pueri. Reversi in Bethleem morabantur ibi.

d. Ev. Inf. Arab. c. 26. p. 193 ed. Tischendorf.

Exacto vero triennio rediit ex Egypto, et reversus est; cumque Judaeam attigissent, timuit Josephus illam intrare; audiens vero [Thilo p. 95: enim] decessisse Herodem et Archelaum filium in locum ejus successisse, timuit quidem, sed in Judaeam abiit.

- e. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. p. 330 D. καὶ ἀΑρχέλαος αὐτὸν [sc. τὸν Ἡρώδην] διεδέξατο.
- f. Hist. Josephi c. 9. p. 125 ed. Tischendorf.

  Obiit vero (Herodes) pessimo mortis genere, poenam luens effusi puerorum sanguinis, quos e medio inique sustulit, quum ipsis non inesset peccatum. Atque exstincto tyranno isto impio Herode reversi sunt (Joseph et mater mea) in

g. Mt. 2, 21-22a.

terram Israelis.

ό δὲ ἐγερθεὶς παρέλαβεν τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ, καὶ εἰσῆλθεν εἰς γῆν Ἰσραήλ. ἀκούσας δὲ ὅτι Ἰρχέλαος βασιλεύει τῆς Ἰουδαίας ἀντὶ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Ἡρώδου, ἐφοβήθη ἐκεῖ ἀπελθείν.

h. Evangeliorum quatuor Harmonia, Tatiano Syro auctore. Bibl. Patr. Tom. I. Pars II. p. 204 C.

crescebat interea puer, et confortabatur spiritu, continuum septennium agens in Aegypto, usque post Herodis interitum.

i. Epiph. Haer. XX. p. 48 B.

ἀπ' ἐκειθέν τε πάλιν διὰ δύο ἐτῶν ἐπανεληλυθότα, τελευτήσαντος τοῦ Ἡρώδου, Αρχελάου τε διαδεξαμένου.

Der Text des Epiphanius zeigt wie so oft eine Übereinstimmung mit Justin. Man vgl. Justin: Αρχέλαος αὐτὸν διεδέξατο = Epiphanius: Αρχελάου τε διαδεξαμένου.

Im Übrigen gehen in dieser Perikope die Paralleltexte mit ihren einzelnen Angaben sehr weit auseinander. Besonders ist dies der Fall bezüglich der Dauer des aegyptischen Aufenthaltes, welcher dem Kinde Jesu und seinen Eltern zugeschrieben wird.

In dieser Hinsicht variieren die Angaben folgendermassen:

| Historia Josephi          | 1   | Jahr  |
|---------------------------|-----|-------|
| Epiphanius                | 2   | Jahre |
| Ev. Inf. Arab.            | 3   | r     |
| Nicephorus (H. E. I, 14)  | 3   | ,,    |
| Apoc. 12, 6               | 3 1 | /2 ,  |
| Ev. PsMatth., Eusebius 1) | 4   | ,.    |
| Ev. Thomae                | 7   | 7     |
| Evv. quatuor Harm.        | 7   | ,     |

Nach den apokryphischen Evangelien fällt noch ein längerer Theil des ausserpalaestinensischen Aufenthaltes in die Zeit nach Herodis des Grossen Tod; erst nachdem der gegen seinen Nachfolger ausgebrochene Volksaufstand gedämpft und vollständige Beruhigung des Landes eingetreten war, betritt Joseph nach der apokryphischen Darstellung wieder den Boden Palaestinas, und zwar in Judäa, bezw. in Bethlehem, mithin in dem Herrschaftsgebiete des Archelaus. Dadurch erscheint erst das canonische  $\dot{\epsilon} \omega \alpha \beta \dot{n} \partial n \dot{\epsilon} \kappa \epsilon \bar{\iota} \dot{\alpha} \pi \epsilon \lambda \partial \epsilon \bar{\iota} \nu$  in Mt. 2, 22 motiviert. Die weitere Nachricht, dass während dieser jerusalemischen Unruhen Joseph in der benachbarten (arabischen) Wüste geweilt habe, erscheint um so glaubhafter, als — worauf oben zu Mt. 2, 13—15 bereits hingewiesen wurde — die arabische Wüste damals zu Aegypten gehörte und insofern auch in der johanneischen Apokalypse (12, 6) ein Nachklang an diesen Wüstenaufenthalt sich findet. Lediglich also die vom ersten Evangelisten vorgenommenen Kürzungen des Quellentextes dürften die in Mt. 2, 22 enthaltenen exegetischen Schwierigkeiten erzeugt haben.

Zum Schlusse sei noch an dieser Stelle die Verwerthung unserer Perikope durch die Oracula Sibyllina mitgetheilt:

Orac. Sibyll. I, 343 sqq.

τότε σῆμα βοοτοίσιν Εσσεται ἐξαίφνης, ὁπόταν πεφυλαγμένος ἥξει



<sup>1)</sup> In der oben zu Mt. 2, 12 S. 154 erwähnten Abhandlung über den Stern der Weisen sagt Eusebius: "Als Joseph und Maria die Verrätherei des Königs Herodes und den Neid der Schriftgelehrten und Pharisäer erkannten, erhoben sie sich und nahmen das Kind und gingen in ein fremdes Land und von barbarischer Zunge; und dort wohnten sie für den Zeitraum von vier Jahren, während welches Herodes fortfuhr, nachher (nach ihrer Flucht) noch zu regieren."

Έχ γῆς Αἰγυπτοιο καλὸς λίθος ἐν δ' ἄρα τούτφ Λαὸς προσκόψει Έβραίων ἔθνη δ' ἀγεροῦνται Αὐτοῦ ὑφηγήσει καὶ γὰρ Θεὸν ὑψιμέδοντα Γνώσονται διὰ τοῦδε, καὶ ἀτραπὸν ἐν φαῖ κοινῷ.

XV. Die Niederlassung in Nazareth. Mt. 2, 22<sup>b</sup>. 23. Lc. 2, 39. 40. Ev. Thom. Lat. c. 3. Ev. Inf. Arab. c. 26. Ev. Ps.-Matth. c. 26.

Von Judäa, speciell von Bethlehem aus, wohin zunächst die aus Aegypten Zurückkehrenden ihre Schritte gelenkt hatten, was man aus dem Matthäustexte nicht ersehen kann — erfolgte die Niederlassung in Nazareth. Nach der lucanischen Relation muss man auf die Meinung kommen, dass die Übersiedelung nach Nazareth zwar auch von Judäa, aber direkt von Jerusalem aus, unmittelbar nach der Darstellung des Jesuskindes im Tempel erfolgt sei. Indess der überall auf Textkürzungen bedachte Lucas führt uns. wie bereits oben S. 24 hervorgehoben worden ist, an einer anderen Stelle, nämlich zwischen Lc. 9, 17 und Lc. 9, 18 ebenfalls über eine ganze Reihe von Ereignissen hinweg. die in einer seiner beiden Hauptquellen, nämlich in der Marcusquelle (Mc. 6, 45-8, 26) berichtet waren, ohne auch nur mit einem Worte die vorgenommene tief einschneidende Textkürzung anzudeuten. Vgl. Heft III, 837 f. Wie er aus der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums die Flucht nach Aegypten, den Kindermord zu Bethlehem, die Rückkehr aus Aegypten weggelassen hat, so fehlt in dem synoptischen Hauptbericht zwischen Lc. 9, 17 und Lc. 9, 18 noch viel mehr, nämlich die nächtliche Seefahrt, (Mc. 6, 45-52), die Wirksamkeit in der γη Γεννησαρέτ (Mc. 6, 53-56), die Verhandlung mit den Pharisäern über die Reinigungsgebräuche (Mc. 7, 1-23), der Aufenthalt in dem Gebiet von Tyrus und Sidon (Mc. 7, 24-30), die Wanderung durch das nördliche Galiläa (Mc. 7, 31), die Wirksamkeit in der Dekapolis (Mc. 7. 31-8. 9), die Rückfahrt über den See Genezareth (Mc. 8, 10-21), die Blindenheilung in Bethsaida (Mc. 8, 22-26), merkwürdiger Weise hier wie dort gerade solche Erzählungen, welche über die engen palaestinensischen Grenzen hinausführen. Wenn man den lucanischen Bericht Lc. 9, 17. 18 ff. liest. ohne

ihn an der Marcusquelle zu controlieren, so gewinnt man keine Ahnung von der Lücke, die thatsächlich zwischen Lc. 9, 17 und Lc. 9, 18 klafft. Man wird von dem Nordostufer des Sees, wo die wunderbare Speisung stattfand, unmittelbar (wie man aus Mc. 8, 27 ersieht) nach Caesarea Philippi versetzt und würde, ausschliesslich auf den lucanischen Bericht angewiesen, annehmen müssen. Jesus sei direkt von der einen Örtlichkeit zu der anderen übergegangen, ohne irgend etwas Weiteres dazwischen erlebt zu haben. Wie nun die zwischen Lc. 9, 17 und Lc. 9, 18 unsichtbar klaffende Lücke durch den Marcusbericht Mc. 6. 45-Mc. 8, 26 ausgefüllt wird, so erkennt man aus Mt. 2, 1-22<sup>a</sup>, dass auch in der Kindheitsgeschichte zwischen Lc. 2, 38 und Lc. 2, 39 eine unsichtbare Lücke vorhanden ist, deren quellenmässiger Füllstoff eben in dem Mt. 2. 1-22s enthaltenen Bericht uns vorliegt. — Man vergegenwärtige sich hierzu, was oben S. 22 ff. über die schriftstellerischen Gepflogenheiten des Lucas entwickelt worden ist.

## 1. 2. Mt. 2, $22^{b}$ . 23 = Lc. 2, 39.

a. Mt. 2, 22b, 23,

χοηματισθείς δε κατ' ὄναρ ἀνεχώρησεν είς τὰ μέρη τῆς Γαλιλαίας καὶ ελθών κατώκησεν είς πόλιν λεγομένην Ναζαρέθ· ὅπως πληρωθῆ τὸ ἡηθεν διὰ τοῦ προφήτου [τῶν προφητῶν], ὅτι Ναζωραίος κληθήσεται.

- b. Ev. Inf. Arab. c. 26. p. 193 sq. ed. Tischendorf.
   Apparuitque illi angelus dei et dixit: O Josephe, abi in urbem Nazareth atque ibi subsiste.
- c. Ev. Ps.-Matth. c. XXVI, 1. p. 93 ed. Tischendorf. Et factum est, quod post regressionem Jesu de Egypto, cum esset in Galilaea, jam inchoante quarto aetatis anno etc.
- d. Ev. Thomae Lat. c. III, 1. p. 166 ed. Tischendorf. Surrexit autem Maria cum Jesu, et perrexerunt in civitatem Nazareth, quae est in propriis rebus patris sui.
- e. Ev. Thomae Lat. c. III, 1. sec. Cod. B. p. 166 ed. Tischendorf. Surrexerunt autem et venerunt Nazaret, ubi Joseph bona paterna habebat et possidebat.

f. Lc. 2, 39.

καὶ ὡς ἐτέλεσαν πάντα κατὰ τὸν νόμον κυρίου, ὑπέστρεφαν εἰς τὴν Γαλιλαίαν εἰς πόλιν ἑαυτῶν Ναζαρέθ.

Die neue himmlische Weisung, welche an die Eltern Jesu erging, erfolgte nach dem Ev. Inf. Arabicum in Judaea, also in Bethlehem und bezeichnete nach dem canonischen Matthäustexte nur im Allgemeinen Galiläa als ihren künftigen Aufenthaltsort. Die Wahl der Stadt Nazareth erscheint nach Mt. 2. 23 als Josephs eigener Entschluss. Eine Motivierung dieses Entschlusses. welche den Eindruck einer echten historischen Reminiscenz hervorruft, gibt das Thomasevangelium durch die Notiz, dass Joseph in Nazareth väterliche Erbotter besessen habe. Diese Nachricht ist ganz geeignet, nicht nur eine Lücke im ersten canonischen Evangelium auszufüllen, und die Niederlassung gerade in Nazareth aufs Beste zu motivieren, sondern auch die lucanische Darstellung zu rechtfertigen, wonach nicht Bethlehem, wie es bei Mt. scheinen kann, sondern Nazareth den bleibenden Mittelpunkt der Kindheitsgeschichte bildete 1). - Das Mt. 2. 23b beigefügte Citat ist des ersten Evangelisten persönliche Zuthat. Vgl. oben S. 21 f. Ebendeshalb und weil, wie man aus der Heft II, 27 gegebenen Zusammenstellung seiner ihm persönlich angehörenden 12 Citationsformeln ersieht, niemals der Plural  $\tau \tilde{\omega} v \pi \rho o \omega \eta \tau \tilde{\omega} v$  vorkommt, sondern immer im Singular διὰ τοῦ προφήτου λέγοντος oder ὑπὸ τοῦ προφήτου auf ein besonderes prophetisches Buch Rücksicht genommen ist, muss die Lesart διὰ τῶν προφητῶν verworfen worden. Es ist vielmehr mit der Formel δια τοῦ προφήτου höchstwahrscheinlich dasselbe Jeremiasbuch gemeint, welches Mt. 27, 9 mit den Worten: ενα πληροφθή τὸ δηθέν διὰ Ίερεμίου τοῦ προφήτου λέγοντος citiert ist. Vgl. Heft II, 334 ff. 327 ff. Es war dies ein in der Urkirche weit verbreitetes und frühzeitig entstandenes judenchristliches Apocryphum, wahr-



<sup>1)</sup> In der oben zu Mt. 2, 12 erwähnten Abhandlung des Eusebius über den Stern der Weisen heisst es: "Und am Anfang der Regierung des Sohns des Herodes erhoben sie sich und gingen hinauf von diesem Land in die Gegend von Galiläa, Joseph und Maria und unser Herr mit ihnen, und die fünf Söhne der Hanna, der ersten Frau des Joseph. Aber Maria und unser Herr wohnten zusammen in dem Hause, in welchem Maria die Verkündigung von dem heiligen Engel bekam."

scheinlich eine im christlichen Sinne vorgenommene Bearbeitung des canonischen Jeremias, ein Buch, dessen Spuren ausser bei dem ersten Evangelisten in der Esra-Apokalypse, bei Barnabas, Hermas, Justin, Irenäus, im pseudopetrinischen Evangelium sich finden und bis Gregor von Nyssa, Epiphanius, Hieronymus, sowie in der späteren Pilatusliteratur verfolgt werden können. Vgl. Heft II, 374. Wahrscheinlich ist jenes altchristliche Jeremiasbuch in denselben judenchristlichen Kreisen der ältesten Nazaräer entstanden, aus denen auch das erste — nachmals canonisch gewordene — Evangelium hervorgegangen ist. Man vgl. dazu Epiph. Haer. XXIX, 5. p. 121 A: ειδότες δὲ [οί Ναζωφαίοι] αὐτὸν ἐχ Ναζαφὲντα, καὶ διὰ τοῦτο ἐν τῷ εὐαγγελίφ Ἰησοῦν τὸν Ναζωφαίον καλείσθαι.

### 3. Lc. 2, 40.

- a. Just. Dial. c. Tryph. c. 88. p. 315 C.

  καὶ γὰρ γεννηθεὶς δύναμιν τὴν αὐτοῦ ἔσχε· καὶ αὐξάνων

  κατὰ τὸ κοινὸν τῶν ἄλλων ἀπάντων ἀνθρώπων, χρώ
  - κατὰ τὸ κοινὸν τῶν ἄλλων ἀπάντων ἀνθρώπων, χρώμενος τοις ἀρμόζουσιν, ἐκάστη αὐξήσει τὸ οἰκείον ἀπένειμε, τρεφόμενος τὰς πάσας τροφάς.
- b. Exc. Theod. § 61. ap. Clem. Al. p. 984.

  τὸ δὲ πνευματικόν, ὂν ἀνείληφεν, καὶ τὸ ψυχικὸν οὕτως ἐμφαίνει τὸ δὲ παιδίον ηὕξανεν καὶ προέκοπτεν σφόδρα.

  σοφίας μὲν γὰρ τὸ πνευματικὸν δεῖξαι, μεγέθους δὲ τὸ ψυχικόν.
- c. Ev. Thomae Graece A. c. XV, 3. p. 154 ed. Tischendorf.  $\alpha \dot{v} \dot{\tau} \dot{o} \delta \dot{c}$  [sc.  $\tau \dot{o} \pi \alpha \iota \delta lov$ ]  $\pi o \lambda \lambda \tilde{\eta} \varsigma \chi \dot{\alpha} \varrho \iota \tau o \varsigma \kappa \alpha \iota \delta \varrho \iota \alpha \varsigma \mu \varepsilon \sigma \dot{\tau} \dot{o} v \dot{\varepsilon} \sigma \tau \iota v$ .
- d. Lc. 2, 40.
  τὸ δὲ παιδίον ηὖξανεν καὶ ἐκραταιοῦτο πληρούμενον σοφίας, καὶ γάρις θεοῦ ἡν ἐκ' αὐτό.
- e. Joh. 1, 14°. δόξαν ώς μονογενοῦς παρὰ πατρός, πλήρης χάριτος καὶ άληθείας.

f. Just. Apol. I, 31. p. 73A.

γεννώμενον διὰ παρθένου καὶ ἀνδρούμενον.

Zu dem letzten Satztheile von Lc. 2, 40 bietet das Evangelium Thomae die aussercanonische Variante  $\mu \varepsilon \sigma \tau \acute{o} \nu$  (=  $\pi \lambda \eta \rho o \acute{v}$ - $\mu \varepsilon \nu o \nu$ ), wodurch der hebräische Grundtext auch hierfür erwiesen wird. Man vgl.

Lc. 2, 40. Ev. Thom. Joh. 1, 14.

πληφούμενον σοφίας πολλῆς χάφιτος καὶ πλήφης χάφιτος καὶ χάφις θεοῦ ἦν σοφίας μεστόν καὶ ἀληθείας.
ἐπ' αὐτό.

Die Synonyma πληρούμενον = μεστόν = πλήρης = κὰρ, ebenso σοφία = ἀλήθεια = της της weisen als Übersetzungsvarianten auf den gemeinsamen hebräischen Quellentext hin. Vgl. Agrapha S. 275, von Holtzmann acceptiert, Hand-Commentar. Joh. Ev. S. 29. Vgl. ausserdem nachstehend § 6, 5. Sonach ist für v. 40 der hebräische Grundtext sicher vorhanden gewesen.

XVI. Der zwölfjährige Jesus im Tempel von Jerusalem. Lc. 2, 41-52. Ev. Thomae c. 19. Ev. Inf. Arab. c. 50-53.

Zu dieser schönen Schlussperikope besitzen wir zwei werthvolle aussercanonische Relationen, aus denen hervorgeht, dass Lucas einige Kürzungen des Quellentextes vorgenommen hat. Von besonderer Wichtigkeit ist der im Ev. Thomae erhaltene Paralleltext, der deshalb auch von Tischendorf in seine grosse Aus-

gabe des Neuen Testamentes aufgenommen ist. Da nun auch das Ev. Inf. Arabicum in denienigen Partien, in welchen das Thomasevangelium über die lucanische Relation hinausgeht, mit dem Ev. Thomae der Hauptsache nach zusammentrifft, da ferner diese aussercanonischen Mehrbestandtheile der beiden genannten apokryphischen Evangelien ganz den Charakter der Quelle tragen und den Context in vorzüglicher Weise ergänzen und da endlich für die Quellenmässigkeit derselben der johanneische Prolog Zeugniss ablegt (vgl. unten § 6), so ist an deren Ursprünglichkeit nicht zu zweifeln und eine durch den Redaktor des dritten Evangeliums (wie sonst oft, so auch in diesem Falle) vorgenommene Kürzung des Urtextes mit Sicherheit zu constatieren. — Bei Justin findet sich von dieser Perikope keine Spur. Nicht unbegründet ist die Bemerkung Feines (S. 22), dass in dieser Perikope der Quellentext eine stärkere Bearbeitung erfahren habe. dass die Erzählung in fliessendem Griechisch sich bewege. Man vergleiche dazu das in § 3 gegebene Verzeichniss der Hebraismen und man wird finden, dass dieser Abschnitt an Hebraismen und alttestamentlichen Parallelen verhältnissmässig arm ist. Jedenfalls bildete derselbe, da auch der johanneische Prolog in Joh. 1, 17, 18 mit Bezugnahmen auf seinen Inhalt abschliesst, in der vorcanonischen Quellenschrift die Schlussperikope.

# 1-3. Lc. 2, 41-43.

a. Epiph. Haer. XXX, 29. p. 155 A.

ότε νηπιάζοντος αὐτοῦ ἀνῆλθον, φησίν, οἱ περὶ Ἰωσὴφ
καὶ Μαριὰμ εἰς Ἱερουσαλὴμ προσκυνῆσαι ἐν τῆ ἑορτῆ,
καὶ ἀνέκαμπτον, ἔμεινεν Ἰησοῦς.

c. Ev. Inf. Arab. c. 50. p. 207 ed. Tischendorf.

Et cum factus esset annorum duodecim, duxerunt

eum Hierosolymam ad festum. Finito autem festo ipsi quidem reverterunt, sed dominus Jesus remansit in templo —

- d. Ev. Thomae c. XIX, 1 p. 156 ed. Tischendorf.

  οντος δὲ αὐτοῦ δωδεκαετοῦς ἐπορεύοντο οἱ γονεῖς αὐτοῦ κατὰ ἔθος εἰς Ἱερουσαλὴμ εἰς τὴν ἑορτὴν τοῦ πάσχα μετὰ τῆς συνοδίας αὐτῶν, καὶ μετὰ τὸ πάσχα ὑπέστρεφον εἰς τὸν οἰκον αὐτῶν. καὶ ἐν τῷ ὑποστρέφειν αὐτοὺς ἀνῆλθε τὸ παιδίον Ἰησοῦς εἰς Ἱεροσόλυμα.
- e. Lc. 2, 41—43.

  καὶ ἐπορεύοντο οἱ γονεῖς αὐτοῦ κατ' ἔτος εἰς Ἱερουσαλὴμ τῆ ἑορτῆ τοῦ πάσχα. καὶ ὅτε ἐγένετο ἐτῶν 
  δώδεκα, ἀναβαινόντων αὐτῶν κατὰ τὸ ἔθος τῆς ἑορτῆς, καὶ τελειωσάντων τὰς ἡμέρας, ἐν τῷ ὑποστρέ-

της, και τελειωσαντων τας ημέρας, έν τῷ ὑποστρέφειν αὐτοὺς ὑπέμεινεν Ἰησοῦς ὁ παῖς ἐν Ἱερουσαλήμ, και οὐκ ἔγνωσαν οι γονεῖς αὐτοῦ.

Zu vorstehendem Abschnitt sehen wir im Cod. Cantabr. und bei Epiphanius verschiedene Varianten, von denen vielleicht einige als Übersetzungsvarianten zu erkennen sind. Vgl.

> μένειν (Epiph.) = ἀπομένειν (Cod. D) = ὑπομένειν (Lc.) = τίπι.

Ganz abweichend hat für diese letzten Varianten das Thomasevangelium  $\alpha \nu \tilde{\eta} \lambda \vartheta o \nu$ , sodass vorausgesetzt wird, Jesus habe die Rückreise mit seinen Eltern angetreten und sei unterwegs wieder nach Jerusalem umgekehrt. Der Ausdruck  $\mu \epsilon \tau \tilde{\alpha} \tau \tilde{\eta} \epsilon \sigma \nu \nu o \delta t \alpha \epsilon \alpha \tilde{\nu} \tau \tilde{\omega} \nu$ , welchen das Ev. Thomae hier bietet, tritt nach der canonischen Relation erst Lc. 2, 44 auf.

### 4. 5. Lc. 2, 44. 45.

a. Epiph. Haer. XXX, 29. p. 155 AB. καὶ ἐζήτουν αὐτὸν ἐν τῆ ὁδοιπορία καὶ ἐν τοίς συγ-

γενέσιν αὐτῶν, καὶ οὐχ ηὕρισκον. εἶχε γὰρ ἡ Μαρία συγγένειαν. ἀνακάμψασα κτλ.

- b. Ev. Thomae c. XIX, 1. 2. p. 156 ed. Tischendorf.

  οἱ δὲ γονεῖς αὐτοῦ ἐνόμισαν αὐτὸν ἐν τῆ συνοδία εἶναι·

  ὁδευσάντων δὲ ὁδὸν ἡμέρας μιᾶς, ἐζήτουν αὐτὸν ἐν

  τοῖς συγγενέσιν αὐτῶν, καὶ μὴ εὐρόντες αὐτὸν ἐλυπήθησαν, καὶ ὑπέστρεψαν πάλιν εἰς τὴν πόλιν ζητοῦντες αὐτόν
- c. Lc. 2, 44. 45.

  νομίσαντες δὲ αὐτὸν εἶναι ἐν τῆ συνοδία ἦλθον ἡμέρας ὁδὸν καὶ ἀνεζήτουν αὐτὸν ἐν τοις συγγενέσιν
  καὶ τοις γνωστοις, καὶ μὴ εὐρόντες ὑπέστρεψαν εἰς Ἱερουσαλὴμ ἀναζητοῦντες αὐτόν.

Der Text des Epiphanius trifft in dem ἐζήτουν mit dem Evangelium Thomae (im Unterschiede von dem canonischen ἀνεζήτουν) zusammen. Ferner ist im Evangelium Thomae ὁδὸς ἡμέρας μιᾶς prägnanter als ἡμέρας ὁδὸς Le. 2, 44. Wieder hat Epiphanius ἀνακάμπτειν für ὑποστρέφειν (= Σπὸ) und das Thomas-Evangelium ζητοῦντες für das canonische ἀναζητοῦντες, auch ἐνόμισαν für das gewähltere νομίσαντες. Endlich ὁδεύειν (Ev. Thomae) und ἔρχεσθαι (Lc.) lassen sich auf κίπ zurückführen.

# 6. 7. Lc. 2, 46. 47.

- a. Iren. I, 3, 2. (Valentiniani.) δωδεκαετῆ ὄντα τὸν κύριον διαλεχθῆναι τοις νομο διδασκάλοις.
- b. Ev. Inf. Salv. Arab. c. 50. p. 207 ed. Tischendorf.

  [remansit] in templo inter doctores et seniores et eruditos ex filiis Israelis, quos de scientiis varia interrogabat et vicissim eis respondebat. ... et explicavit libros et legem et praecepta et statuta et mysteria, quae in libris prophetarum continentur.
- c. Ev. Thomae c. XIX, 2. p. 156. ed. Tischendorf.

  καὶ μετὰ τρίτην ἡμέραν εὖρον αὐτὸν ἐν τῷ ἱερῷ
  καθεζόμενον ἐν μέσφ τῶν διδασκάλων καὶ ἀκούοντα καὶ ἐρωτῶντα αὐτούς. προσείχον δὲ πάντες καὶ

ἐθαύμαζον, πῶς παιδίον ὑπάρχων ἀποστομίζει τοὺς πρεσβυτέρους καὶ διδασκάλους τοῦ λαοῦ, ἐπιλύων τὰ κεφάλαια τοῦ νόμου καὶ τὰς παραβολὰς τῶν προφητῶν.

d. Lc. 2, 46. 47.

καὶ ἐγένετο μετὰ ἡμέρας τρεῖς εὖρον αὐτὸν ἐν τῷ ἱερῷ καθεζόμενον ἐν μέσῷ διδασκάλων καὶ ἀκού-οντα αὐτῶν καὶ ἐπερωτῶντα αὐτούς ἐξίσταντο δὲ πάντες οἱ ἀκούοντες αὐτοῦ ἐπὶ τῷ συνέσει καὶ ταῖς ἀποκρίσεσιν αὐτοῦ.

e. Ev. Inf. Arab. c. 53. p. 208 ed. Tischendorf.

Dum haec et alia inter sese loquebantur, adfuit domina hera Maria, postquam ipsum quaerens triduum cum Josepho circumivit. Videns ergo eum inter doctores sedentem perque vices ipsos rogantem et respondentem.

In den Worten des Thomasevangeliums:

ἐπιλύων τὰ κεφάλαια τοῦ νόμου καὶ τὰς παραβολὰς τῶν προφητῶν

liegt höchstwahrscheinlich ein echter Rest des Quellentextes vor. Die κεφάλαια τοῦ νόμου sind jedenfalls die Paraschen und die παραβολαὶ τῶν προφητῶν die Haphtharen der altsynagogalen Vorlesungen, deren Existenz ja notorisch in die vortalmudische Zeit hinaufreicht. In dem weniger genau überlieferten Texte des Ev. Inf. Arabicum sind dieselben Perikopen doch ebenfalls wiederzufinden:

τὰ κεφάλαια τοῦ νόμου = legem et praecepta, τὰς παραβολὰς τῶν προφητῶν = mysteria, quae in libris prophetarum continentur.

Die Identität der Texte erstreckt sich aber nicht nur auf diese Bezeichnung der Paraschen und Haphtharen, sondern auch auf das ἐπιλύειν im Thomasevangelium, welches mit dem explicare des Ev. Inf. Arab. zusammentrifft, ausserdem aber durch das ἐξηγήσατο des johanneischen Prologs (Joh. 1, 18) als durch eine dritte Variante bestätigt wird, nachdem dort (Joh. 1, 17) kurz vorher die Bezugnahme auf den νόμος Μουσέως vorausgegangen ist. (Vgl. Näheres weiter unten bei der Analyse des johanneischen Prologs.) Ist somit der eben besprochene Textbestandtheil des Thomasevangeliums als ein echter Rest des Urtextes recognosciert, wobei übrigens die gleichwerthigen Varianten ἐπιλύειν = explicare = ἐξηγείσθαι auf die gemeinsame Wurzel

zurückzuführen sein dürften (vgl. Joseph. Antiqu. XVII, 6, 2: τῶν πατριῶν ἐξηγηταὶ νόμων), so ist auch noch auf die Übersetzungsvarianten θαυμάζειν (Ev. Thomae) = ἐξίστασθαι = πῶς hinzuweisen. Waren die Paraschen und Haphtharen das Erste, was der jüdische Knabe in den Synagogen und im Tempel als τῶς hörte, war selbst ein Josephus nach seinem eigenen Zeugniss als Knabe wegen seiner Gesetzesauslegung berühmt und gesucht, so hatte es doch bei Jesu mit dem ἐξηγείσθαι nach Joh. 1, 18 eine besondere Bewandtniss, die das ἐξίστασθαι rechtfertigte.

#### 8. 9. Lc. 2, 48. 49.

- a. Iren. I. 20, 2 (Marcosii).
  - ἔνια δὲ καὶ τῶν ἐν εὐαγγελίᾳ κειμένων εἰς τοῦτον τὸν χαρακτῆρα μεθαρμόζουσιν· ος τὴν πρὸς τὴν μητέρα αὐτοῦ, δωδεκαετοῦς ὄντος, ἀπόκρισιν· οὐκ οἴδατε, ὅτι ἐν τοῖς τοῦ πατρός μου δεί με εἶναι;
- b. Ev. Thomae c. XIX, 3. p. 156 ed. Tischendorf.

  προσελθούσα δὲ ἡ μήτης αὐτοῦ Μαςία εἰπεν αὐτῷ 
  ἱνατί τοῦτο ἐποίησας ἡμίν, τέκνον; ἰδοὺ ὀδυνώμενοι ἐζητοῦμέν σε. καὶ εἰπεν αὐτοῖς ὁ Ἰησοῦς τί 
  με ζητείτε; οὐκ οἴδατε, ὅτι ἐν τοῖς τοῦ πατρός μον 
  δεί εἰναί με:
- c. Ev. Inf. Arab. c. 53. p. 208 ed. Tischendorf.
  dixit illi: Mi fili, quare ita fecisti nobis? ecce ego
  et pater tuus te magno cum labore quaerimus. At
  ille, Quare, inquit, me quaeritis? nonne scitis decere
  me, ut in domo patris mei verser?
- d. Lc. 2, 48. 49.

  καὶ ἰδόντες αὐτὸν ἐξεπλάγησαν, καὶ εἶπεν πρὸς αὐτὸν ἡ μήτηρ αὐτοῦ· τέκνον, τί ἐποίησας ἡμῖν οὕτῶς; ἰδοὺ ὁ πατήρ σου κάγὰ ὀδυνώμενοι [Cod. D add: καὶ λυπούμενοι] ἐζητοῦμέν σε. καὶ εἶπεν πρὸς αὐτούς· τί ὅτι ἐζητεῖτέ με; οὐκ ἤδειτε [Cod. D: οἴδατε] ὅτι ἐν τοῖς τοῦ πατρός μου δεῖ εἶναί με;

Hillmann sagt (S. 224): "Wer diese Verse (nämlich Lc. 2, 27. 33. 48) geschrieben hat, hat 1, 34. 35 nicht geschrieben". Er will die Erwähnung des Elternnamens (v. 27), des Vaternamens Texte u. Untersuchungen X, 5.

(hier) unbedingt als einen Beweis gegen die vaterlose Geburt Jesu betrachtet wissen. Wegen v. 33 vergleiche die einleitenden Bemerkungen zu Abschnitt IX. An unserer Stelle aber ist es in hohem Grade wahrscheinlich, dass die durch den Syrer Curetons. die Itala-Codices Vercell., Veron., Corbei.2, Rhedig, Vratisl., sowie namentlich durch das in dieser Perikope so wichtige Thomasevangelium vertretene vorcanonische Lesart. in welcher die Worte: ο πατήρο σου κάγω fehlen, den Urtext repræsentiert. Aber mögen nun die Worte ο πατήρ σου κάγω erst von dem Redaktor des dritten Evangeliums beigefügt sein oder schon im Urtext gestanden haben, was ist das für eine Logik und was ist das für eine Kritik, welche den Vaternamen, der doch unzweifelhaft auch das Verhältniss des Stief- und Pflegevaters umspannt. als Beweis für einen geschlechtlichen Vorgang erzwingen will. Das ist eine Logik, für die ich meinerseits ein Verständniss nicht besitze, die man als nackte Tendenzkritik bezeichnen muss. Das sind gesuchte Spitzfindigkeiten. Man erwäge dem gegenüber. dass in den apokryphen Evangelien, in denen doch die vaterlose Geburt Jesu über Alles verherrlicht wird, Joseph wiederholt sogar als pater secundum carnem bezeichnet wird. Vgl. Hist. Josephi c. 2 p. 123, wo Jesu die Worte in den Mund gelegt sind: Josephus vir iste iustus, pater meus secundum carnem ebenso c. 17 p. 130: Nonne tu es pater meus secundum carnem? Man erinnere sich, dass Ignatius, welcher in dem Briefe ad Magnesios c. 13 von Jesu aussagt, dass er τῶ πατρὶ κατὰ σάρχα, also dem Joseph, unterthan gewesen sei, anderwärts, so in dem Briefe ad Ephesios c. 18, die vaterlose Geburt Jesu aus dem heiligen Geiste auf das Bestimmteste betont. Es ist doch klar, dass die Ausdrücke secundum carnem, zarà σάοχα in diesen Fällen nicht die geschlechtliche Abstammung, sondern nur im Allgemeinen das menschliche Verhältniss des Pflegevaters zum Sohne bezeichnen sollen.

logon dazu s. Agrapha S. 103. 169, ebenso Heft III, 175. 355. Man kann auch vergleichen Fulleri Miscellanea sacra IV, 17 p. 223 in den Tract. Bibl. Tom. VII.

#### 10-12. Lc. 2, 50.

a. Lc. 2, 50.

καὶ αὐτοὶ οὐ συνῆκαν τὸ ὁῆμα, ὃ ἐλάλησεν αὐτοις.

- b. Ev. Inf. Arab. c. 53. p. 208 ed. Tischendorf.
  - Sed ipsi non intellexerunt verba, quae eis dixerat. Tunc doctores illi rogarunt Mariam, hiccine ipsius esset filius, et annuente ipsa, O te felicem, dixerunt, Maria, quae hunc talem peperisti. c. 50. p. 207: Dixit ergo doctor ille: Ego hactenus talem scientiam nec consecutus sum nec audivi: quis tandem, putas, puer iste erit?
- c. Ev. Thomae c. XIX, 4. p. 157 ed. Tischendorf.

  οἱ δὲ γραμματεῖς καὶ φαρισαῖοι εἶπον· σὰ εἶ μήτηρ τοῦ
  παιδίου τούτου; ἡ δὲ εἶπεν· ἐγώ εἰμι. καὶ εἶπον αὐτῆ· μακαρία σὰ εἶ ἐν γυναιξίν, ὅτι ηὐλόγησεν ὁ θεὸς τὰν καρπὰν
  τῆς κοιλίας σου· τοιαύτην γὰρ δόξαν καὶ τοιαύτην ἀρετὴν καὶ σοφίαν οὖτε ἴδομεν οὖτε ἡκούσαμέν ποτε.

Wenn manche Kritiker das in Lc. 2, 50 ausgesprochene Nichtverständniss der Eltern Jesu für die Worte ihres Sohnes und für das darin kundgegebene Selbstbewusstsein seiner Gottessohnschaft als unvereinbar mit der früheren Verkündigung seiner göttlichen Geburt aus dem heiligen Geist bezeichnet haben, so liegt in solcher Kritik eine nicht abzuleugnende sachliche Berechtigung. Aber anstatt kurzer Hand von Lc. 2, 50 aus die in Lc. 1, 31—35 enthaltene Verkündigung der vaterlosen Geburt Jesu für unecht zu erklären, hätte eine unbefangene und objektiv urtheilende Kritik nach der anderen Seite hin auch die Frage erwägen sollen, ob wir nicht in Lc. 2, 50 eine redaktionelle Zuthat des Lucas zu erblicken haben. Diese Pflicht lag um so näher, als z. B. ein Analogon hierzu iu Lc. 18, 34 vorhanden ist, welches die Quellenscheidung von Weiss schon längst mit grösster Bestimmtheit an den Tag gelegt hat. Man vgl. zunächst

Lc. 18, 34.

Lc. 2, 50.

και αύτοι ούδεν τούτων συνήκαν. καὶ ἦν τὸ ἡῆμα τοῦτο κεκρυμμένον άπ' αὐτῶν καὶ οὐκ ἐγίνωσκον τὰ λεγόμενα.

καὶ αὐτοὶ οὐ συνῆχαν τὸ ὁῆμα, δ ἐλάλησεν αύτοις.

Von Lc. 18, 34 sagt B. Weiss (Marcusevangelium S. 351): "Er (Lucas) schliesst mit einer Bemerkung über das mangelnde ist". Und in der That ist in Lc. 9, 45 die betreffende Bemerkung aus der Marcusquelle (Mc. 9. 32) herübergenommen, während die Parallele zu Lc. 18. 31-34 in der Marcusquelle Mc. 10. 32-34 nichts derart enthält, so dass ieder, der an der Hand der Weissschen Quellenanalyse die bezüglichen Stellen vergleicht, sich selbst davon überzengen kann, wie die Bemerkung Lc. 18, 34 von dem dritten Evangelisten ex suis hinzugefügt worden ist. Dass dem nun auch hier Lc. 2, 50 so ist, dafür besitzen wir im Thomasevangelium einen gewichtigen äusseren Zeugen. Die Relation des Ev. Thomae, welche die Perikope Lc. 2, 41-52 ohne Zweifel in der vollständigsten und originalsten Form wiedergibt, lässt Lc. 2, 50 aus und bietet dafür einen völlig aussercanonischen Text, dessen Ursprünglichkeit aus Gründen der inneren und äusseren Kritik erkannt werden muss. Die erste Hälfte dieses Textes, welche sich, wenngleich im Wortlaute etwas abgeändert. im Ev. Inf. Arabicum wiederfindet, bietet eine Parallele zu Lc. 1, 42. Man vgl.

Lc. 1, 42.

Ev. Thom. c. 19.

εύλογημένος δ καρπός της ποιλίας σου.

εύλογημένη σὸ ἐν γυναιξίν, καὶ μακαρία σὸ εἶ ἐν γυναιξίν, ὅτι ηθλόγησεν ό θεὸς τὸν καρπὸν τῆς κοιλίας σου.

Ein ähnlicher Parallelismus begegnet uns in der Urschrift des Kindheitsevangeliums auch sonst. Man denke an Elisabeth und Maria, Zacharias und Joseph, Johannes und Jesus, die Ankunft der Hirten und die Anbetung der Weisen, die zweimalige Verkundigung des Jesusnamens, wobei im Urtexte beide Male der erklärende Zusatz: αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἄμαρτιῶν αὐτῶν — nicht fehlte. Vgl. die Paralleltexte und Bemerkungen zu Lc. 1, 31 und Mt. 1, 21. Aber gerade der auch in diesem Falle vorliegende Parallelismus wird den dritten

Evangelisten veranlasst haben, den aussercanonisch gebliehenen Text, den uns das Thomasevangelium erhalten hat, fallen zu lassen. Denn es ist notorisch, dass Lucas bei seinem Grundsatz schriftstellerischer Sparsamkeit Doubletten so viel als möglich zu vermeiden suchte. Man erinnere sich z. B. an die Weglassung der Salbung in Bethanien (Mc. 14, 3-9 = Mt. 26, 6-13), welche aus keinem anderen Grunde zu erklären ist, als weil Lucas eine Parallele dazu aus anderer Quelle mittheilen konnte (Le. 7. 36-50). Wenn in Folge der hier Lc. 2. 50 in ähnlicher Weise vorgenommenen Kürzung das Zeugniss des Lucas für den aussercanonischen Text des Thomasevangeliums fehlt, so ist dagegen (weniger das Zeugniss des Ev. Inf. Arabicum, welches denselben Text nur in abgeschwächter Gestalt wiedergibt, als vielmehr) das des vierten canonischen Evangeliums von entscheidender Bedeutung. Wie man im johanneischen Prolog Schritt für Schritt Parallelen zum Kindheitsevangelium findet, so sind auch die Worte έθεασάμεθα την δόξαν αὐτοῦ Joh. 1. 14 ein Wiederhalf aus den Worten des Kindheitsevangeliums nach der Urschrift: τοιαύτην δόξαν οὖτε ἴδομεν —, nur dass sie im letzteren realistische Erdfarbe, im johanneischen Prologe ideale Verklärung an sich tragen.

# 13-15. Lc. 2, 51, 52,

- a. Ev. Inf. Arab. c. 53. p. 208 ed. Tischendorf.

  Reversus autem cum eis Nazareth, in omnibus rebus morem eis gerebat. Et mater eius conservabat omnia verba ista in corde suo. Dominus vero Jesus proficiebat statura et sapientia et gratia apud deum et homines.
- b. Ev. Thomae c. XIX, 5. p. 157 ed. Tischendorf.
  ἀναστὰς δὲ Ἰησοῦς ἠχολούθησεν τῷ μητοὶ αὐτοῦ, καὶ ἡν
  ὑποτασσόμενος τοῖς γονεῦσιν αὐτοῦ. ἡ δὲ μήτης αὐτοῦ
  διετήςει πάντα τὰ γενόμενα. ὁ δὲ Ἰησοῦς προέκοπτε
  σοφία καὶ ἡλικία καὶ χάριτι.
- c. Lc. 2, 51. 52.
  καὶ κατέβη μετ' αὐτῶν καὶ ἦλθεν εἰς Ναζαρέθ, καὶ ἦν

ύποτασσόμενος αὐτοίς. καὶ ἡ μήτης αὐτοῦ διετήςει πάντα τὰ ἡήματα ἐν τῷ καρδία αὐτῆς. καὶ Ἰησοῦς προέχοπτεν ἐν τῷ σοφία καὶ ἡλικία καὶ χάριτι παρὰ θεῷ καὶ ἀνθρώποις.

Eine Benützung der Worte: καὶ ἦν ὑποτασσόμενος αὐτοῖς, bezw. τοῖς γονεῦσιν αὐτοῦ — liegt bei Ignatius vor ad Magn. XIII, 2. p. 40, 17: ὑποτάγητε τῷ ἐπισκόπφ καὶ ἀλλήλοις, ὡς ὁ Χριστὸς τῷ πατρὶ κατὰ σάρκα. Wie wenig aber daraus, dass Ignatius den Joseph πατὴρ κατὰ σάρκα nennt, die Schlussfolgerung gezogen werden kann, als ob die vaterlose Geburt Jesu von Ignatius geleugnet werde, kann man aus denjenigen Stellen der Ignatianen ersehen, in denen die Geburt Jesu ἐκ πνεύματος ἀγίου, ἐκ παρθένου und die παρθενία Μαρίας ausdrücklich bezeugt wird. (Vgl. Eph. XVIII, 2 p. 22, 14. Smyrn. I, 1 p. 82, 13. Eph. XIX, 1 p. 24, 1). Siehe auch die Bemerkungen zu Lc. 2, 48.

XVII. Das Geschlechtsregister Jesu. Lc. 3, 23-38. Mt. 1, 1-17. Epiph. Ancor. c. 59.

Im Hinblick auf die alttestamentlichen Vorbilder ist es in hohem Grade wahrscheinlich, dass die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums — ספר הולדה ישוע המשיח  $= \beta i \beta \lambda o \zeta$  אפיניספס  $= \beta i \beta \lambda o \zeta$ Inσοῦ Χριστοῦ - nicht ohne eine Genealogie verfasst gewesen ist und dass diese Genealogie am Schlusse des ursprünglichen Kindheitsevangeliums gestanden hat. Denn wie das Geschlechtsregister Adams — הולדות אדם = LXX: βίβλος γενέσεως ανθοώπων — von dem Redaktor der Genesis Gen. 5. 1 ff. zum Abschluss der Geschichte Adams angefügt ist, wie ferner die noachitische Geschlechtstafel — הולדת בני־נח = LXX: מוֹ מְצּעוּבּי  $\sigma_{\mathcal{E}\mathcal{E}} = \tau \tilde{\omega} \nu \ v l \tilde{\omega} \nu \ N \tilde{\omega} \varepsilon$  — am Schlusse der Geschichte Noahs Gen. 10. 1 ff. nachfolgt, wie ebenso die Erzählung des Buches Ruth an ihrem Ende in ein Geschlechtsregister — אולדת פרץ = LXX: αί γενέσεις Φαρές — ausmündet (Ruth 4, 18—22), so wird es auch mit der Grundschrift des Kindheitsevangeliums der Fall gewesen sein, da dieselbe sowohl nach Umfang und Einrichtung als namentlich durch die Anknüpfung an die Geschlechtstafel Ruth 4, 18-22 an dem Büchlein Ruth ihr literärisches Vorbild gehabt haben dürfte.

In unserem recipierten Evangeliencanon finden sich nun zwei Genealogien, nämlich einmal das Lc. 3, 23—38 zu lesende Geschlechtsregister, welches durch Eli als den Vater Josephs in der nathanischen Linie bis zu David empor und von da durch Abraham bis zu Adam hinaufführt, andrerseits die Geschlechtstafel des ersten Evangelisten, welche von Abraham durch David und durch die königliche salomonische Linie bis auf Jakob und dessen Sohn Joseph, den Pflegevater Jesu, herabführt.

Es existiert aber auch noch eine dritte, eine aussercanonische Geschlechtstafel, welche - wie die lucanisch-canonische - von Joseph beginnend aufwärts führt, aber nicht durch die nathanische, sondern wie bei dem ersten Evangelisten durch die königlich salomonische Linie die Verbindung mit David herstellt. dabei zugleich zwei empfindliche Lücken in dem Geschlechtsregister des Matthäus vermeidend, um dann durch Abraham bis zu Adam emporzusteigen. Es ist nun sehr merkwürdig, dass bei den zahlreichen und eingehenden Verhandlungen über die christologischen Genealogien von ihrem ersten Bahnbrecher, Julius Afrikanus, an bis zu ihrem jüngsten Bearbeiter, Nebe, diese aussercanonische Geschlechtstafel völlig unberücksichtigt gelassen worden zu sein scheint. Und doch ist dieselbe, da sie der Codex Cantabrigiensis darbietet, schon um deswillen der höchsten Beachtung würdig, weil dieser Codex zur Wiederauffindung der vorcanonischen Textgestalten die wichtigsten Dienste leistet. Vgl. Aussercanonische Paralleltexte I. 25-37.

Meinerseits möchte ich mich zu der Meinung hinneigen, dass die im Codex Bezae Lc. 3, 23 ff. zu findende Geschlechtstafel der ursprünglichen Textgestalt der Quellenschrift am nächsten kommt. Die Gründe dafür sind folgende.

Erstlich enthält das Verzeichniss eine Genealogie Jesu (γένεσις Ἰησοῦ Χριστοῦ דְיִּבְּיִבְּיִם וְשִׁוּעֵ דְּבָּיִבְּיִם ) und musste folglich
von unten nach oben steigen, auf die Urväter zurückgehend.
Wenn dagegen die Geschlechtstafel wie bei Matthäus von Abraham auf Jesus hinabgeführt hätte, so wäre sie als הוֹלְדְיִה אַבְרָיָהָם
zu bezeichnen gewesen. Das Verzeichniss des Codex Bezae geht
aber wie das canonisch-lucanische von unten nach oben.

Wenn dasselbe — zweitens — im Wesentlichen mit den Mt. 1, 2—16 zu lesenden Namen übereinstimmt, so ist dennoch die Geschlechtstafel des ersten Evangelisten keineswegs die Quelle

für Codex Bezae gewesen. Die Meinung nämlich, als ob das in Codex D anstatt der canonischen Genealogie Lc. 3. 23 ff. mitgetheilte Geschlechtsregister nach Mt. 1, 6 ff. conformiert worden sei, scheint Tischendorf gehegt zu haben. Denn in der Editio VIII critica major sagt er: D ratione Matthaei a versu 16 usque ad v. 10 ad Lucam translata. Es ist das dieselbe Anschauung vom Codex D. welche Tischendorf auch sonst vertritt. Aber wie diese Meinung von einer Conformation namentlich des Lucasevangeliums nach den Matthäustexten im Allgemeinen unhaltbar ist (vgl. Heft I. 144 ff.) und durchaus ungeeignet, die Besonderheiten des Codex Cantabrigiensis zu erklären, so ist es auch hier der Fall. Denn wenn der Redaktor der Cambridger Handschrift wirklich die Absicht gehabt hätte, die zwischen Lc. 3, 23-31 und Mt. 1, 6-16 bestehenden Discrepanzen durch eine Conformation des Lucastextes nach dem Muster von Mt. 1, 6-16 auszugleichen, so hätte er doch gewiss eine vollständige Übereinstimmung der beiderseitigen canonischen Texte herbeigeführt, nicht aber neue Differenzen geschaffen. Es ist kein Symptom eines vorhandenen Interesses an Conformation der Texte, wenn Verschiedenheiten wie folgende uns entgegentreten:

Der canonische Matthäustext. Der Lucastext nach Codex D.

| "Αχαζ                                 | "Αχας                                                                          | Achas   |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Ἰωάθαμ                                | 'Ιωάθαν                                                                        | Joathan |
| 'Αβιά                                 | 'Αβιούδ                                                                        | Abiud   |
| $^{\prime}I\omegaeta\dot{\eta}\delta$ | $^{2}\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!\!$ | Obed.   |
| Βοές                                  | $Boo_{\mathcal{G}}$                                                            | Boos    |
| Έσοώμ                                 | Ασοών                                                                          | Asron.  |

Noch auffälliger sind folgende Differenzen zwischen den eigenen Texten des Codex D bei Matthäus und Lucas.

| Codex d bei Matthäus. 1) | Codex D b | ei Lucas. |
|--------------------------|-----------|-----------|
| $\mathbf{Achim}$         | Ίαχείν    | Jachin    |
| Heleazar                 | Έλεάζαο   | Eleazar   |
| Heliacib                 | Έλιαχείμ  | Eliacim   |
| ${f Heliut}$             | Έλιούδ    | Eliud     |
| ${f Abiut}$              | 'Αβιούδ   | Abiud.    |

<sup>1)</sup> Von dem Cod. Bezae fehlen die beiden ersten Blätter und damit Mt. 1, 1—20 im griechischen Texte. Von dem lateinischen Texte ist v. 12—20 erhalten.

Diese Erscheinungen weisen auf alles Andere hin als auf den angeblichen Trieb zur Conformierung der Texte. Besonders die consequent durchgeführten Unterschiede der aspirierten und nicht aspirierten Aussprache am Anfang einerseits, sowie der weicheren und härteren Aussprache am Schlusse andrerseits machen es zweifellos, dass der Codex D seine aussercanonische Geschlechtstafel Lc. 3, 23 ff. aus einer anderen Quelle geschöpft haben muss, als aus seinem eigenen Matthäustexte. Es ist sehr zu bedauern, dass der Codex Bezae fragmentarisch beginnt, dass sein griechisches Geschlechtsregister bei Matthäus gar nicht und von dem lateinischen Texte derselben nur der Schluss von Jechonias ahwärts erhalten ist. Sonst würden wir wahrscheinlich noch zahlreichere Differenzen zu recognoscieren haben. Aber auch das Vorhandene genügt, um schon aus der Schreibweise der Namen für die Geschlechtsregister des Cod. D die Existenz zweier verschiedener Quellen, einer canonischen beim ersten Evangelisten. und einer aussercanonischen im lucanischen Geschlechtsregister. zu constatieren und den Verdacht einer absichtlichen Conformation der Texte zu beseitigen.

Aber es sind noch weitere Anzeichen vorhanden, welche die Unabhängigkeit des Codex D in seiner aussercanonischen Geschlechtstafel Lc. 3, 23 ff. von der Parallele Mt. 1, 1 ff. auf das Schlagendste darthun. Dahin gehört die Weglassung der im canonischen Matthäus-Texte zu lesenden Zusätze: ἐχ τῆς Θάμαρ (ν. 3), έχ τῆς 'Ραγάβ, ἐχ τῆς 'Ρούθ (ν. 5), τὸν βασιλέα, ἐχ τῆς τοῦ Ovolov (v. 6), vor allen Dingen aber der Umstand, dass die beiden Lücken, welche man je und je in der Geschlechtstafel des ersten Evangelisten bemerkt hat, nämlich das Fehlen der drei davidischen Könige Ahasia. Joas. Amazia in Mt. 1, 8 und der Ausfall des Königs Jojakim (Eliakim) in Mt. 1, 11, vom Codex Bezae vermieden worden sind. Wenn dabei der jetzige Text der Cambridger Handschrift die Namen Joiakim und Eliakim in einer solchen Weise aufführt, als ob dadurch zwei verschiedene Persönlichkeiten bezeichnet werden sollten, und wenn man diesen anscheinenden Irrthum als ein Zeichen des geringen Werthes hat betrachten wollen, welcher der aussercanonischen Geschlechtstafel des Codex D zukomme, so liegt die Sache doch sehr einfach. Der spätere Abschreiber oder Nachschreiber nahm jedenfalls die Namen Jojakim und Eliakim für Bezeichnungen zweier

verschiedener Persönlichkeiten. Aber wie z. B. in der Genealogie 1. Par. 1. 26 Abraham mit seinen zwei Namen vorgeführt wird: שברם הוא אברהם ... wie in der weiter unten zu besprechenden Geschlechtstafel, welche Epiphanius mittheilt, der König Usia ebenfalls mit seinen zwei Namen erscheint: τον Όζιαν τον χληθέντα Άσαρίαν —, so wird es mit Eliakim = Jojakim auch der Fall gewesen sein. Der erste Redaktor des Codex Bezae wird richtig beide Namen Joiakim und Eliakim als identisch betrachtet haben. und im Urtexte wird: τοῦ Ἰωακείμ τοῦ καὶ Ἐλιακείμ zu lesen gewesen sein. Erst später werden durch Weglassung des zai unter den Händen der Abschreiber zwei verschiedene Personen daraus geworden sein. Hat doch der um 140 entstandene Codex Bezae eine Geschichte von mehr als vierhundert Jahren hinter sich, bevor er die Gestalt gewonnen hat, in welcher er uns vorliegt. (Vgl. Heft I, 25). Aber auch diesen Fehler zugegeben und auf die Schultern des ersten Redaktors gewälzt, so würde derselbe doch nimmermehr aus dem Matthäus-Geschlechtsregister zu erklären sein, wo Jojakim = Eliakim fehlt. Dasselbe gilt von den drei Namen: Ahasia =  $Oyo \zeta lac$ . Ioas =  $I \omega ac$ . Amazia =  $A \mu \alpha o lac$ . welche Codex D zwischen Joram und Usia der alttestamentlichen Darstellung entsprechend darbietet. Die Behauptung, dass der Redaktor des Codex D seinerseits diese Namen direkt aus dem A.T. ergänzend eingetragen und zugleich die Tendenz verfolgt habe, die lucanische Geschlechtstafel nach der Genealogie des ersten Evangelisten zu conformieren, hiesse soviel wie zwei Hasen auf einmal jagen und keinen fangen. Entweder hätte er bei einer beabsichtigten Conformierungsarbeit die Symmetrie der Matthäus-Geschlechtstafel, auf welche der erste Evangelist so grossen Werth legt, wahren und demgemäss alle Änderungen, Weglassungen und Zusätze unterlassen müssen. Oder wenn er, wie Lc. 3, 23 ff., so auch Mt. 1, 1 ff. die Lücken in der Genealogie ex suis, bzw. aus dem A.T., ergänzte und dadurch achtzehn Namen - anstatt der vierzehn des Mt. - gewinnend, die Symmetrie des ersten Evangelisten durchbrach, so hätte er auch die Bemerkung Mt. 1. 17 über die dreimal vierzehn Glieder streichen müssen. Etwas Anderes aber war es, wenn der Redaktor des Cod. D einer aussercanonischen Quelle folgte, deren Text er acceptierte, ohne weiter in den canonischen Text durch Streichung von Mt. 1, 17 einzugreifen.

Dass nämlich der Cod. D auch in dem gänzlich verloren gegangenen Theil der Matthäus-Genealogie (Mt. 1, 1-11) der Hauptsache nach ebenso gelesen hat wie in seiner Lucas-Genealogie. dass ihm auch bei Mt. namentlich die drei Glieder: Ahasja, Ioas, Amazia - nicht gefehlt haben, dafür haben wir einen sicheren Zeugen in dem Evangeliencanon, welcher der Syrer Curetons genannt wird. Allerdings ist derselbe nur in grösseren Fragmenten erhalten. Und eine von den vorhandenen grossen Lücken betrifft auch die evangelischen Genealogien. Während im Codex D das lucanische (aussercanonische) Geschlechtsregister vollständig, dagegen die Genealogie des ersten Evangelisten nur in defektem Zustand erhalten ist. sofern der griechische Text gänzlich und vom lateinischen Texte die Hälfte fehlt. verhält es sich mit dem Svrer Curetons umgekehrt: die lucanische Geschlechtstafel ist verloren, die des ersten Evangelisten ist vorhanden. Ist es nun nicht wichtig, dass hier die Mt. 1, 8 bemerkbare Lücke ebenfalls vermieden ist, dass die Reihe der drei Namen: ογοζιας, ιωας, αμασιας nicht fehlt? Bei seinem hohen Alter und bei der auch sonst constatierten Abstammung des Syrers Curetons aus derselben Quelle, aus welcher Codex D geflossen ist (vgl. Heft I, 35. 41), kann man mit Sicherheit annehmen, dass die Geschlechtstafel des Cod. D zu Mt. 1, 1 ff. mit seiner zu Lc. 3, 23 ff. gegebenen Genealogie übereinstimmend gewesen ist.

Als dritter Zeuge kommt noch die bereits oben erwähnte Geschlechtstafel in Betracht, welche Epiphanius in seinem Ancoratus (Ancor. c. 59) aufgenommen hat. Dieselbe ist mit der Genealogie des ersten Evangelisten nahe verwandt, zeigt aber in folgenden Punkten ihre Unabhängigkeit von Mt. 1, 1—16:

- a, in variierender Schreibung der Eigennamen;
- b, in der Einfügung der drei Königsnamen: 'Οχοζίας = Ahasja, 'Ιωάς = Joas, 'Εμεσίας = Amazia;
- c, in der Formel  $\gamma \varepsilon \nu \nu \tilde{q}$  anstatt des canonischen  $\dot{\varepsilon} \gamma \dot{\varepsilon} \nu \gamma \sigma \varepsilon \nu$ ;
- d, in der nur viermaligen Anwendung dieser Formel:  $\gamma \epsilon \nu \nu \tilde{a}$  —;
- e, in der Weglassung des Zusatzes: ἐκ τῆς Ῥαχάβ —;
- f, in der Einfügung des Geschlechtsregisters von Adam bis Abraham.

Man sieht: um so weit sich diese Genealogie des Epiphanius von dem Geschlechtsverzeichnisse des ersten Evangelisten entfernt, um ebenso viel nähert sie sich dem aussercanonischen Geschlechtsregister des Cod. D zu Lc. 3, 23 ff. und weist somit auf dieselbe Quelle hin.

Es erscheint daher zweckmässig, vorerst eine Tabelle dieser verwandten Genealogien zu geben.

### Genealogische Tabelle.

| Tischen-<br>dorf VIII<br>Mat- | Codex d<br>Mat-<br>thaeus | Codex d<br>Lucas | Codex D<br>Lucas | Syr. Cur.  Mat- thaeus | Epipha-<br>nius An-<br>cor. c. 59. |
|-------------------------------|---------------------------|------------------|------------------|------------------------|------------------------------------|
| thaeus                        | Jacas                     |                  |                  | l undous               |                                    |
| 'Ιωσήφ                        | Joseph                    | Joseph           | ιωσηφ            | ιωσηφ                  | ે જિલ્લો                           |
| 'Ιαχώβ                        | Jacob                     | Jacob            | ιαχωβ            | ιαχαβ                  | Ίαχώβ                              |
| Μαθθάν                        | Matthan                   | Matthan          | μαθθαν           | ματθαν                 | Ματθίας                            |
| Έλεάζαο                       | Heleazar                  | Eleazar          | ελεαζαρ          | ελεαζαρ                | Έλεάζαο                            |
| Έλιούδ                        | Heliut                    | Eliud            | ελιουδ           | ελιουδ                 | Έλιούδ                             |
| 'Αχείμ                        | Achim                     | Jachin           | ιαχειν           | αχιν                   | 'Αχείμ                             |
| Σαδώα                         | Sadoc                     | Sadoc            | σαδωα            | σαδωχ                  | Σαδώχ                              |
| 'Αζώο                         | Azor                      | Azor             | αζωρ             | αζωρ                   | Ασώο                               |
| Έλιακείμ                      | Heliacib                  | Eliacim          | ελιαχειμ         | ελιαχειμ               | Έλιακείμ                           |
| 'Αβιούδ                       | Abiuth                    | Abiud            | αβιουδ           | αβιουδ                 | 'Αβιούδ                            |
| Ζοροβά-                       | Zoroba-                   | Zoroba-          | ζοφοβα-          | ζοφοβα-                | Ζοροβά-                            |
| βελ                           | bel                       | bel              | βελ              | βελ                    | βελ                                |
| Σαλα-                         | Salathiel                 | Salathiel        | σαλαθιηλ         | σαλαθεηλ               | Σαλα-                              |
| θιήλ                          |                           |                  |                  |                        | θιήλ                               |
| 'Ιεχο <b>νί</b> ας            | Jecho-<br>nias            | Jecho-<br>nias   | ιεχονιας         | ιεχ <b>ον</b> ιας      | 'Iezoviaç                          |
|                               |                           | Joacim           | ιωαχειμ          |                        |                                    |
|                               |                           | Eliacim          | ελιαχειμ         |                        |                                    |
| 'Ιωσείας                      |                           | Josia            | ιωσεια           | ιωσιας                 | 'Ισσίας                            |
| Άμώς                          |                           | Amos             | αμως             | αμων                   | Άμώς                               |
| Marao-                        |                           | Manasse          | μανασση          | μανα <b>σση</b> ς      | Μανασῆς                            |
| σῆς<br>Ἐζεχίας                |                           | Esecia           | εζεχεια          | εζεχιας                | Έζεχίας                            |
| "Αχαζ                         |                           | Achas            | αγας             | αγαζ                   | Αχαζ                               |
| Ιωάθαμ                        |                           | Joathan          | ιωαθαν           | ιωαθαμ                 | Ίωάθαμ                             |
| 2 Suo upi                     | I                         | Ownied           | 1 230 440 445.   | 1 come and             | ,                                  |

| Tischen-<br>dorf VIII<br>Mat-<br>thaeus | Codex d Mat- thaeus | Codex d<br>Lucas                     | Codex D<br>Lucas                    | Syr. Cur.<br>Mat-<br>thaeus                          | Epipha-<br>nius An-<br>cor. c. 59.      |
|-----------------------------------------|---------------------|--------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 'Οζείας                                 |                     | Ezecia<br>Amasiu<br>Joas<br>Ochozias | οζεια<br>αμασιας<br>ιωας<br>οχοζιας | οζιας<br>α <b>μασιας</b><br>ι <b>ω</b> ας<br>οχοζιας | 'Οζίας<br>'Εμεσίας<br>'Ιωάς<br>'Οχοζίας |
| 'Ιωράμ                                  |                     | Jorana                               | ιωραμ                               | ιωραμι                                               | Ίωράμ                                   |
| Ίωσαφάτ                                 |                     | Jusafad                              | ιωσαφαδ                             | ιωσαφατ                                              | Ίωσαφάτ                                 |
| Ασάφ                                    |                     | Asaph                                | ασαφ                                | ασα                                                  | Ασάφ                                    |
| Αβιά                                    | Tischen-            | Abiud                                | αβιουδ                              | αβια                                                 | 'Αβιά                                   |
| 'Ροβοάμ                                 | dorf VIII           | Roboam                               | οοβοαμ                              | οοβοαμ                                               | 'Ροβοάμ                                 |
| Σολο-<br>μών                            | Lucas               | Solomon                              | σολομων                             | σολομων                                              | Σολο-<br>μῶν                            |
| <b>∆aveló</b>                           | Δανείδ              | David                                | δαυειδ                              | δαυειδ                                               | Δαβίδ                                   |
| IEGGal                                  | 'Ιεσσαί             | Jesse                                | ιεσσαι                              | reagar                                               | 'Ιεσσαί                                 |
| 'Ιωβήδ                                  | 'Ιωβήδ              | Obed                                 | ωβηλ                                | တβηδ                                                 | 'Ιωβήδ                                  |
| Βοές                                    | Bοός                | Boos                                 | βοος                                | βοος                                                 | Βοόζ                                    |
| $\Sigma$ αλμών                          | Σαλά                | Salomon                              | σαλμοον                             | σαλα                                                 | Σαλμών                                  |
| Να <b>ασ-</b><br>σών                    | Ναασ-<br>σών        | Naasson                              | ναασσων                             | ναασσων                                              | Ναασώμ                                  |
| 'Αμινα-<br>δάβ                          | 'Αμινα-<br>δάβ      | Amina-<br>dab                        | αμεινα-<br>δαβ                      | αμιναδαβ                                             | 'Αμινα-<br>δάμ                          |
| Αράμ                                    | 'Αδμείν<br>'Αονεί   | Aram                                 | αραμ                                | αραμ                                                 | 'Αοάμ                                   |
| Έσοώμ                                   | Έσοών               | Asron                                | ασρωμ                               | εσοωμ                                                | Έσοώμ                                   |
| Φαρές                                   | Φάρες               | Fares                                | φαρες                               | φαρες                                                | Φαρές                                   |
| Ιούδας                                  | Ιούδα               | Juda                                 | ιουδα                               | ιουδας                                               | 'Ιούδας                                 |
| Τακώβ                                   | Ίαχώβ               | Jacob                                | ιαχωβ                               | ιαχωβ                                                | Ίαχώβ                                   |
| <b>Τ</b> σαάχ                           | Ίσαάχ               | Isac                                 | ισαχ                                | ισααχ                                                | Ίσαάχ                                   |
| 'Αβοαάμ                                 | 'Αβοαάμ             | Abraham                              | αβρααμ                              | αβοααμ                                               | 'Αβοαάμ                                 |
|                                         | Θάρα                | Thara                                | θαρα                                | , ,                                                  | Θάρρα                                   |
|                                         | Ναχώο               | Nachor                               | ναχωρ                               |                                                      | Ναχώο                                   |
|                                         | Σερούχ              | Seruc                                | Geeovx                              |                                                      | Σερούχ                                  |
| •                                       | 'Ραγαῦ              | Ragau                                | οαγαυ                               | ,                                                    | Έραγαῦ                                  |
|                                         | Φαλέχ               | Phalec                               | φαλεχ                               |                                                      | Φαλέκ                                   |
| •                                       | "Еβео               | Eber                                 | εβερ                                |                                                      | "Εβεο                                   |

|           | <del> </del>                  |               |          |           |             |
|-----------|-------------------------------|---------------|----------|-----------|-------------|
| Tischen-  | Tischen-                      | Codex d       | Codex D  | Syr. Cur. | Epipha-     |
| dorf VIII | dorf VIII                     | Lucas         | Lucas    | Matt-     | nius An-    |
| Mat-      | Lucas                         |               |          | thaeus    | cor. c. 59. |
| thaeus    |                               |               |          |           |             |
|           | Σαλά                          | Sala          | σαλα     |           | Σάλα        |
|           | Καϊνάμ                        |               |          |           | Καϊνάν      |
|           | 'Αρφαξάδ                      | Arpha-<br>xad | αρφαξαδ  |           | 'Αρφαξάδ    |
|           | Σήμ                           | Sem           | σημ      |           | Σήμ         |
|           | Nῶε                           | Noe           | νωε      |           | Νῶε         |
|           | Λάμεχ                         | Lamech        | λαμεχ    |           | Λάμεχ       |
|           | Мадоч-                        | Mathu-        | μαθου-   |           | Мадоч-      |
| !         | σαλά                          | sala          | σαλα     |           | σάλα        |
| :         | Ένώχ                          | Aenox         | αινωχ    |           | Ένώχ        |
|           | 'Ιάρετ                        | Iared         | ιαρεδ    |           | 'Ιάρεδ      |
|           | Μελε-                         | Maleleel      | μαλελεηλ | •         | Μαλε-       |
|           | λεήλ                          |               |          |           | λεήλ        |
|           | Καϊνάμ                        | Ainan         | καϊναν   |           | Καϊνάν      |
|           | Ένώς                          | Aenos         | αινως    |           | Ένώς        |
|           | $\Sigma \dot{\eta} \vartheta$ | Seth          | σηθ      |           | Σήθ         |
|           | 'Αδάμ                         | Adam          | αδαμ     |           | 'Αδάμ       |

Bei einer Beurtheilung dieser Geschlechtsregister, die sämmtlich, wie sie vorliegen, als Geschlechtsregister Josephs sich geben und die davidische Abstammung Marias nicht zu berücksichtigen scheinen, ist die Herbeiziehung der anderweiten — canonischen und aussercanonischen — genealogischen Notizen erforderlich.

Die davidische Abstammung Jesu im Allgemeinen, ohne Bezugnahme darauf, ob sie durch Joseph oder Maria vermittelt ist, wird in folgenden Fällen bezeugt: Mt. 1, 1; Act. 2, 30; 13, 23; 2. Tim. 2, 8; Apoc. 3, 7; 5, 5; 22, 16;  $\Delta\iota\delta$ . X, 6; Ign. ad Rom. VII, 3; Celsus ap. Orig. c. Cels. II, 32; Hegesippus ap. Eus. H. E. III, 20, 2.

Die davidische Abstammung des Joseph ist in direkter Weise ausgesagt: Mt. 1, 20; Lc. 2, 4. Auf indirektem Wege ergibt sie sich aus den evangelischen Stellen, in welchen Jesus als viòs saved angerufen und begrüsst wird: Mt. 9, 27; 12, 23; 15, 22;

21, 9. 15; ferner Mt. 20, 30. 31 — Mc. 10, 47, 48 — Lc. 18, 38. 39. Denn da Jesus nach Lc. 3, 23 und Joh. 6, 42 allgemein als der eheliche Sohn Josephs galt, so konnte im Volke niemand auf den Gedanken kommen, dass sein davidisches Blut nur durch Maria vermittelt sei.

Die davidische Abstammung der Maria ergibt sich zunächst aus Lc. 1. 27. verglichen mit Lc. 2. 4. Denn da an letzterer Stelle von Joseph gesagt wird: διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν ἐξ οἴχου καὶ πατοιᾶς Δανίδ, in einem Tone, der deutlich bezeugt. dass der Verfasser diese Nachricht zum ersten Male geben will. so entsteht für Lc. 1, 27 die Nothwendigkeit, den Zusatz: &£ οίχου Δαυίδ grammatisch nicht auf Ἰωσήφ, sondern auf παοθέvoc zu beziehen. Ebenso ist Lc. 1. 32 die geschlechtliche Abstammung Jesu von David ausschliesslich als durch Maria vermittelt gedacht. Denn da der ganze Context an dieser Stelle Lc. 1.32-35 die vaterlose Geburt Jesu verkündet, so kann die Bezeichnung Davids als ὁ πατὴρ αὐτοῦ in keiner Weise eine Vermittelung durch Joseph zur Voraussetzung haben. Auch Paulus hat die davidische Abstammung Jesu lediglich auf die weibliche Linie zurückgeführt, wenn er Röm. 1, 3: γενομένου έχ σπέρματος Δαυίδ κατά σάρκα durch Gal. 4, 4: γενόμενον έκ γυναικός erläuterte. Ähnlich verhält es sich mit dem Apokalyptiker, wenn man seine christologischen Aussagen Apoc. 3, 7: δ ἔχων την αλείν τοῦ Δαυίδ -, Αρος. 5, 5: η δίζα Δαυίδ -, Αρος. 22, 16: ἐγώ εἰμι ἡ ὁίζα καὶ τὸ γένος Δανίδ — mit Apoc. 12, 13: την γυναίκα, ήτις έτεκεν τον ἄρρενα vergleicht. Endlich von den canonischen Schriftstellern bezeugt auch der erste Evangelist die davidische Abstammung Marias als eine für ihn ganz selbstverständliche Voraussetzung, indem er Mt. 1, 22. 23 die jesaianische Weissagung von der Geburt eines Königskindes aus Davids Stamm nach Jes. 7, 14 (vgl. mit Jes. 9, 6. 7) auf Maria anwendet. Es ist daher eine gänzlich verfehlte Behauptung, wenn man die davidische Abstammung der Maria erst von der Mitte des 2. Jahrhunderts an - durch Justin zum ersten Male - vorausgesetzt sein lässt. Vielmehr war die Zugehörigkeit der Mutter Jesu zu der davidischen Nachkommenschaft bereits vor Entstehung der johanneischen Apokalypse, vor Abfassung des ersten und dritten Evangeliums, ja selbst der paulinischen Briefe, eine gar nicht in Zweifel zu ziehende Annahme, welche überdem

in der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums (nach Lc. 1, 27. 32—35) ihren Halt besass. Justin sprach daher nichts Neues aus, wenn er Dial. c. Tr. c. 100 schrieb: ἀπὸ τοῦ Δαβιδ . . . κατάγει ἡ Μαρία τὸ γένος. Auch Tertullian theilte dieselbe Auffassung. Vgl. adv. Jud. c. 9. Ebenso heisst es im Protevangelium Jacobi von Maria c. 10: ὅτι ἡν ἐκ τῆς φυλῆς Δανίδ. Und selbst wenn die oben unter § 4. Il zu Lc. 1, 26. 27 S. 77 aus Ephraem Syr. und Aphraates als Schriftworte mitgetheilten Citate (eadem scriptura dixit, utrumque Josephum et Mariam esse ex domo David) der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums nicht angehört haben sollten, so hat doch die syrische Evangelientradition damit lediglich den Sachverhalt zum Ausdruck gebracht, welche dem Kindheitsevangelium zu Grunde liegt.

Nach diesen Erörterungen kann mit um so grösserer Unbefangenheit die Frage behandelt werden, wie wohl der Verfasser des Kindheitsevangeliums die davidische Abstammung Jesu auf genealogischem Wege vermittelt habe und wie die beiden canonischen Genealogien dazu sich verhalten.

Es seien zur Klärung des Sachverhaltes folgende zusammenfassende Sätze aufgestellt:

1

2.

Eben dahin weist der Mt. 1, 1 erhaltene Titel des unsprünglichen Kindheitsevangeliums. Vgl. Mt. 1, 1: Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ — τριμέσει τος παίτεια τος.

3.

Dass die Genealogie Jesu nicht am Anfang, sondern am Schlusse des urschriftlichen Kindheitsevangeliums gestanden habe, ergibt sich ebenso wohl aus dem Büchlein Ruth als aus anderen alttestamentlichen Beispielen. Vgl. Gen. 5, 1: τος πτ ΕΧΧ: αὐτη ἡ βίβλος γενέσεως ἀνθρώπων —,

4.

Da laut des Titels in der Urschrift des Kindheitsevangeliums nicht die הוֹלְדוֹת אָדָם, nicht die הוֹלְדוֹת אָדָם, auch nicht die הוֹלְדוֹת אָדָם, sondern vielmehr die הוֹלְדוֹת פָּפָּפּפּ werden sollten, so ist es von vornherein wahrscheinlich, dass diese Genealogie Jesu nicht ein κατάγειν, wie im ersten canonischen Evangelium, sondern ein ἀνάγειν, wie in der lucanischen Genealogie, gewesen ist. Solche aufwärts führende, rückläufige Genealogien finden sich auch schon im A. T. Vgl. 1. Par. 4, 35. 37; 5, 8. 14.

5.

Lucas dürfte mithin nicht nur in der Stellung des Geschlechtsregisters, sondern auch in der von Jesu Person aus rückwärtslaufenden Anordnung der genealogischen Namen das Ursprüngliche besser erhalten haben, als der erste Evangelist, welchem wir andererseits die Conservierung des Titels: מוֹלְדוֹת — verdanken.

6.

Bei der Frage, welche der beiden lucanischen Genealogien, ob die canonische oder ob die aussercanonische des Cod. D als die ursprüngliche zu erachten sei, neigt sich nach den gesammten quellenkritischen Grundsätzen, welche von mir bereits in den Agrapha (S. 30 ff.) aufgestellt, dann (vgl. Aussercanonische Paralleltexte I, 25 ff.) beharrlich weiter verfolgt worden sind, das Urtheil von vornherein zu Gunsten des Cod. Bezae, dessen hoher Werth für das Quellenmässige der urchristlichen Überlieferungen neuerdings immer besser erkannnt und anerkannt wird.

7.

In diesem Falle spricht Folgendes für die Originalität der in Cod. D zu Lc. 3, 23 ff. mitgetheilten Genealogie:

a, ihre bei aller Verwandtschaft mit der Genealogie des ersten Evangeliums unleugbare Unabhängigkeit von derselben, wie solche oben S. 185 ff. nachgewiesen ist; Texte u. Untersuchungen X, 5.

- b, ihre dem Titel des Kindheitsevangeliums entsprechende, von der Person Jesu ausgehende, rückläufige Anordnung der genealogischen Namen;
- c, ihre Verwandtschaft mit der bei Epiphanius (Ancor. c. 59) aufbewahrten Genealogie:
- d, ihr Zusammentreffen mit dem zu Mt. 1, 1 ff. im Syrer Curetons gegebenen Geschlechtsregister;
- e, der Umstand, dass aus der Genealogie des Cod. D die redaktionelle Behandlung des Geschlechtsregisters Jesu durch den ersten Evangelisten sich wohl erklären lässt.

8.

Nämlich bei seiner judenchristlichen Gesammtauffassung und gemäss seiner Absicht, Jesum von vornherein als  $v \hat{i} \hat{o} \zeta$   $\Delta \alpha v \hat{i} \delta$  und als  $v \hat{i} \hat{o} \zeta$   $\Delta \beta \varrho \alpha \hat{a} \mu$  zu pointieren, sowie entsprechend seiner Neigung, den überlieferten Quellenstoffen einen architektonischen Aufbau zu geben, liess der erste Evangelist der quellenmässigen Genealogie des Kindheitsevangeliums folgende redaktionelle Änderungen angedeihen:

- a, er entfernte die Genealogie von ihrer quellenmässigen Stelle am Schlusse der Kindheitsgeschichte Jesu und stellte sie an die Spitze seines ganzen Evangeliums;
- b, er verwandelte die rückläufige Genealogie Jesu in ein von oben abwärts führendes Geschlechtsregister (κατάγειν);
- c, indem er die Patriarchenreihe von Adam bis Tharah beseitigte und das Geschlechtsregister Jesu mit Abraham, dem Stammvater des auserwählten Volkes, eröffnete, gewann er an Stelle des ursprünglichen universalen einen mehr judenchristlich gerichteten Ausgangspunkt seiner Darstellung;
- d, gemäss seiner architektonischen Neigungen und seiner dabei befolgten Vorliebe für die Siebenzahl (vgl. die sieben Gleichnisse Mt. 13, die sieben Wehe Mt. 23) theilte er die Patriarchen-Namen in drei Reihen, von denen jede zweimal sieben Namen umfasste;
- e, wenn in dem von ihm benützten Exemplar der Quellenschrift — wie im Syrus Curetonianus und in der Genealogie des Epiphanius — höchstwahrscheinlich der Name Jojakim (= Eliakim) fehlte, da sonst eine

doppelte Zählung des Namens Jechonia von Seiten des ersten Evangelisten nicht nöthig gewesen wäre, so fehlten doch keinesfalls die Namen  $A\mu\alpha\sigma i\alpha\zeta$ ,  $I\alpha\dot{\alpha}\zeta$ ,  $O\chi o\zeta i\alpha\zeta$ , wie man aus der Übereinstimmung von Cod. D, Syr. Cur. und Epiphanius ersieht. Die Weglassung dieser drei Namen von Seiten des ersten Evangelisten ist entweder unabsichtlich durch Abirren des Blicks von dem Namen  $O\chi o\zeta i\alpha\zeta$  auf den ähnlich lautenden  $O\zeta i\alpha\zeta$  geschehen oder der auf die Siebenzahl aufgebauten Architektonik zulieb mit Absicht vorgenommen worden, — jedenfalls ein Zeichen des secundären Charakters, welcher der Matthäus-Genealogie zukommt.

9.

Die Frage nach dem Werthe des lucanisch-canonischen Geschlechtsregisters, welches nicht wie die Genealogie des Cod. D durch die königlich-salomonische Linie, sondern die nathanische Linie zu David emporführt, kann man auf zweifache Weise beantworten. Entweder ist die Genealogie des Cod. Bezae auch bereits von Lc. adoptiert gewesen und erst bei einer späteren Redaktion seines Evangeliums durch die jetzige canonische Geschlechtstafel ersetzt worden. Oder Lc. hat in diesem Falle ähnlich gehandelt wie Lc. 5, 1-11, wo er einen aus der Marcusquelle ihm zugeflossenen sicher originalen Erzählungsstoff, Mc. 1. 16-20, durch eine anderweite, aus einer Nebenquelle ihm zugekommene, jedenfalls nicht dorthin gehörige. Perikope ersetzte. Vgl. Aussercanonische Paralleltexte III, 43f. Die letztere Annahme ist entschieden vorzuziehen, einmal weil in Lc. 5, 1-11. verglichen mit Mc. 1, 16-20 = Mt, 4, 18-22, ein eclatanter Beweis dafür vorliegt, dass Lc. an Stelle seiner Hauptquellen, denen er sonst folgte, bisweilen auch eine Nebenquelle einfügte, und sodann weil es unwahrscheinlich ist, dass, wenn der aussercanonische Text des Cod. D zu Lc. 3, 24-31 der ursprünglich von Lc. adoptierte gewesen wäre, derselbe nur in diesem Codex erhalten, in allen übrigen Lucas-Handschriften aber spurlos verschwunden und durch den canonischen Text von Lc. 3, 24-31 ersetzt sein sollte. 1)

Anders müsste Blass urtheilen. Nach seiner Hypothese müssten beide Texte, der canonische und der aussercanonische des Cod. D, von einer 13 \*

10.

Jedenfalls also stieg die Genealogie des Kindheitsevangeliums, der gesammten jüdischen Anschauung entsprechend, nicht durch Maria, sondern durch Joseph empor, als dessen vollberechtigter ehelicher Sohn Jesus galt. Bei einem so aufsteigenden Geschlechtsregister konnte dies um so leichter geschehen, als hierbei der Ausdruck: ἐγέννησε = Τίζι keine Anwendung fand, dagegen die Bezeichnung ig ganz in der Ordnung war. Man wird daher den Anfang des quellenmässigen Geschlechtsregisters nach Cod. D zu Lc. 3, 23 folgendermassen reconstruieren dürfen: Αὐτὸς δὲ ὁ Ἰησοῦς ἐνομίζετο εἶναι νίὸς Ἰωσήφ, τοῦ Ἰαχο΄β χτλ. = Σίζις Εἰς Και Κάν Καλ.

An diesen Ergebnissen wird auch Nichts geändert durch Herbeiziehung des Syrus Sinaiticus, welcher bei näherer Einsichtnahme für die Frage nach der Genealogie gar keine quellenkritische Ausbeute gewährt. Denn nicht nur dass dieser Codex zu Lc. 3, 23b—31, soweit der syrische Text hierzu erhalten und leserlich ist, nicht die aussercanonische Genealogie des Codex D, sondern lediglich den bekannten canonischen Text darbietet, geht derselbe auch zu Mt. 1, 1b—16a keineswegs, wie man erwarten sollte, mit der aussercanonischen Relation des Syrus Curetonianus, sondern wiederum genau mit der secundären canonischen Recension des ersten Evangelisten, nur dass in einigen Namensformen der Einfluss der vorcanonischen Quelle durch die Übereinstimmung mit dem Syr. Cur. noch nachwirkt. Vgl. αχιν für αχειμ, αμων für αμως, ασα für ασαφ,

und derselben Hand, nämlich von der Hand des Lc., stammen, der canonische etwa für Heidenchristen, der aussercanonische des Cod. D für Judenchristen geschrieben sein, oder umgekehrt. Aber hier versagt die Blass'sche Hypothese ihren Dienst. "De maioribus Christi qui III, 24 sqq. in solo D congruenter cum Matthaeo enumerantur, non habeo quod confidenter dicam"— so schreibt Blass in dem Aufsatz: de variis formis evangelii Lucani (Hermathena, Vol. IX. No. XXII, 1896. S. 308). — Die Vermuthung, dass der lucanisch-canonische Text den Stammbaum der Maria darstelle, eine Vermuthung, die bekanntlich in apologetischem Interesse von verschiedenen Seiten ausgesprochen worden ist, kann ich mir nicht aneignen, theils weil ein auf die weibliche Linie gestützter Stammbaum der jüdischen Tradition widerspricht, theils weil der Text von Lc. 3, 23 trotz seiner mehrfachen Varianten zu solcher Annahme durchaus keinen Anhalt bietet.

ωβηδ für ιωβηδ, σαλα für σαλμων. Im Übrigen fehlt nicht der Zusatz: βασιλέα zu Δανίδ, es fehlen nicht die Zusätze: έχ τῆς Θάμαο, ἐχ τῆς Ῥαγάβ, ἐχ τῆς Ῥούθ, ἐχ τῆς τοῦ Οὐοίου es fehlt nicht die Lücke zwischen Joram und Usia, sowie zwischen Josia und Jechonia, es fehlt vor allen Dingen nicht in v. 17 die architektonische Bemerkung über die Dreitheilung mit je vierzehn Gliedern, welche in diesem Fall genau wie dem canonischen so dem Texte des Syr. Sin. selbst entspricht. Wie man diese der canonischen Matthäus-Recension vollständig conformierte Textgestalt hat für eine vorcanonische quellenmässige Textüberlieferung erklären können, ist kaum zu verstehen und auch durch die Rücksichtnahme auf v. 16b nicht zu entschuldigen. Denn dieser Textbestandtheil, welcher nur Beachtung verdienen würde, wenn die ganze Genealogie des Syr. Sin. den Stempel der Ursprünglichkeit und nicht der künstlichen Architektonik von Mt. 1, 1-17 an sich trüge, ist überdem unklar in sich selbst. Die Textvergleichung gestaltet sich hierbei folgendermassen:

Svr. Sin.

Canonischer Matthäustext.

Kuzz Kindoza ozóc.

αλ λαα κίμους Δωα τον ἄνδρα Μαρίας, έξ ής έγενκατ παστικούς διεγόμενος Χρι-νήθη Ἰησοῦς ὁ λεγόμενος Χρι-

Syr. Cur.

 $\mathbf{I}$ ωσή $\mathbf{g}$ ,  $\mathbf{g}$  εμνηστευμένη  $\mathbf{f}$ ν Μα-  $\mathbf{g}$  εμνηστεύθη Μαρία  $\mathbf{g}$  παροιαμ ή παρθένος, εγέννησεν θένος, ή ετεχεν Ίησοῦν Χοι-Ιησοῦν τὸν λεγόμενον Χοιστόν. στόν.

Wenn die ganze Genealogie des Syrus Sinaiticus den archaistischen Charakter einer aussercanonischen Quelle besässe, so könnte man der Aussage in v. 16b einen Werth für die Quellenforschung vielleicht abgewinnen. Da aber die Geschlechtstafel Mt. 1, 1-17 in der gedachten syrischen Handschrift im Übrigen genau mit dem den Stempel der Überarbeitung tragenden canonischen Text übereinstimmt, so sieht der Text von v. 16b, welcher die einzige Abweichung von der in künstlicher Architektonik aufgebauten Genealogie des ersten Evangeliums darstellt, vielmehr einer ungeschickten Textverstümmelung ähnlich. Jedenfalls hat in diesem Zusammenhang das Ἰωσηφ ἐγέννησεν Ἰησοῦν gerade so viel Werth

als die Aussage in v. 8: Ἰωρὰμ ἐγέννησεν τὸν Ὀζείαν oder in v. 11: Ἰωσείας ἐγέννησεν τὸν Ἰεγονίαν.

Es bleibt mithin dabei, dass der Syrus Sinaiticus bezüglich der Genealogien Jesu sowohl zu Lc. 3, 23-31 als zu Mt. 1, 1—17 eine Ausbeute für die Quellenforschung nicht gewährt und, wie sonst, so auch in dieser Hinsicht weit hinter dem Syrus Curetonianus und noch viel mehr hinter dem Codex Cantabrigiensis zurücksteht.

Man sieht: die Werthung des Syrus Sinaiticus ist abhängig von einer richtigen Erkenntniss der mit dem Codex Bezae zusammenhängenden Textgruppe. Und ist es lebhaft zu beklagen, dass so viele Theologen nach dieser Hinsicht noch im Dunkeln tappen. Wenn einst ein Bengel von diesem Codex urtheilte: "qui ut graecolatinus, non tam codicis quam rhapsodiae, patrum varietates complexae, titulum meretur" -, so ist seitdem durch die Veröffentlichung des Syrus Curetonianus, durch die Reconstruktion des Diatessaron Tatians, durch das wiedererwachte Studium der altlateinischen Versionen und neuerdings durch die Entdeckung des Syrus Sinaiticus, sowie überhaupt durch die Vervollkommnung der textkritischen Methode (namentlich von Seiten Westcott's und Hort's) jenes Urtheil vollständig veraltet und hinfällig geworden. Wir wissen jetzt, dass die altsyrischen Evangelienübersetzungen sowie die altlateinischen Evangeliencodices mit dem Cod. Bezae, welcher die führende Stellung behauptet, eine gemeinsame Textgruppe bilden, deren Archetypus der am Anfang des 4. Jahrhunderts vollendeten canonischen Textrevision weit voranging, und dass der Text dieser Gruppe bei seiner frühzeitig weiten Verbreitung nicht nur in den patristischen Evangeliencitaten zahlreiche Spuren hinterlassen hat, sondern auch der ältesten Evangelienharmonie, dem Diatessaron Tatians, zu Grunde lag. Auch der Syrus Sinaiticus gehört dieser Textgruppe an, und zur Discussion steht lediglich die Frage, welche Stellung er zum Syrus Curetonianus einerseits und zum Diatessaron Tatians andererseits einnimmt, eine Frage, die deshalb schwierig zu beantworten ist, weil alle drei alts vrischen Evangelientexte — Tatians, Curetons und des Sinaiticus von einem gemeinsamen Archetypus, und zwar demselben, von welchem auch Cod. D mit den Italae stammt - abhängig sind. Das Verwandtschaftsverhältniss stellt sich graphisch folgendermassen dar:

Griechischer Archetypus spätestens 140.

| Altsyrische Bearbeitungen.          | Griechische Recension.       | Altlateinische Versionen. |
|-------------------------------------|------------------------------|---------------------------|
| Diatessaron   Syr. Cur.   Syr. Sin. | Cod. Cantabr. oder<br>Bezae. | Italae.                   |

Erschwert wird diese Erkenntniss durch die von Westcott und Hort eingeführte unzutreffende Benennung: "western text". Denn ebenso gut hätte der Text der mit Cod. D zusammenhängenden Gruppe als "eastern text" bezeichnet werden können. Wenn auch der Cod. Bezae im Occident, nämlich im Kloster St. Irenaei zu Lyon, nach tausendjähriger Verborgenheit wieder aufgetaucht ist, so muss doch seine Wiege im Orient, wahrscheinlich im Ostjordanland, nämlich in Pella, gesucht werden.¹) Und während dieser Codex durch seinen lateinischen Text mit den occidentalen Italae verwandtschaftlich sich berührt, sind die orientalen altsyrischen Evangelienversionen fast noch wichtigere Trabanten seines griechischen Textes.

Das Verwandtschaftsverhältniss zwischen den verschiedenen Gliedern dieser Gruppe wird man in folgender Weise auffassen dürfen, dass auf Grund des

Archetypus, des ältesten (griechischen) Evangeliencanons (spätestens 140)

- 1, um 160-170 die älteste Evangelienharmonie, Tatians syrisches Diatessaron,
- 2, spätestens um 250 im Gegensatz zu dieser harmonisie-

<sup>1)</sup> Vgl. Heft II, 452 ff. Es steht der Annahme Nichts im Wege, dass in der episkopalen Bibliothek zu Pella(-Jerusalem) die älteste Literatur der Urkirche, die קַּבֶּי מָשִׁיבְּי , der יַבְּיִבְּי , der jerusalemische Quellenbericht, welcher Act. 1, 15—12, 24, die paulinische Relation, welche Act. 13, 1 ff. zu Grunde liegt, die älteste Correspondenz der Gemeinde (vgl. Act. 15, 23—29), vielleicht in den Originalhandschriften, jedenfalls in guten Abschriften, vorhanden und somit ein Mitglied des dortigen Presbyteriums, wie der Presbyter Aris to von Pella, vielleicht Verwalter der Bibliothek, sehr wohl im Stande war, aus diesen Dokumenten den Evangelien und den Actis wichtige Ergänzungen und Berichtigungen einzuverleiben.

renden Bearbeitung der evangelischen Geschichte die syrische Übersetzung der "getrennten" Evangelien, der Syrus Curetonianus,

3, noch später im Anschluss an Tatians Diatessaron die harmonisierende Version der vier Evangelien, welche neuerdings im Kloster Sinai entdeckt wurde,

entstanden ist.

Dass dem Syrus Sinaiticus innerhalb der drei altsyrischen Evangelienbearbeitungen diese letzte Stelle gebührt, das erweist die auch von Holzhey (Der neuentdeckte Codex Syrus Sinaiticus. Mit einem vollständigen Verzeichnis der Varianten des Cod. Sinaiticus und Cod. Curetonianus. München 1896) festgestellte Thatsache:

"Ss ist weniger von Varianten des Western- und Codex D-Textes durchsetzt, als Sc" (S. 59).

Wie z. B. die archaistische, völlig aussercanonische Perikope, welche wir im Cod. D und dem entsprechend auch im Syr. Cur. nach Mt. 20, 28 eingefügt finden (vgl. Agrapha S. 33, Aussercanonische Paralleltexte III, 393 ff.), vom Syrus Sinaiticus weggelassen ist, so ist in ähnlicher Weise der Redaktor dieses Codex bezüglich der Geschlechtstafel sowohl — wie wir bereits sahen — zu Mt. 1, 1—16°, als zu Lc. 3, 24—31 vorgegangen: die archaistische, aussercanonische Genealogie des Cod. D und des Syr. Cur., welche er in seiner Vorlage, dem gemeinsamen Archetypus, sicherlich vorgefunden hatte, beseitigte er, indem er sie durch den canonischen Text des Mt. und Lc. ersetzte. Das ist ein untrügliches Kennzeichen der späteren — auf Conformierung und Revidierung der canonischen Texte bedachten — Zeit.

Je weniger wir also um den Syrus Sinaiticus bezüglich der Genealogien uns zu kümmern haben, um so wahrscheinlicher ist es, dass wir in den drei verwandten Genealogien des Cod. D, des Syr. Cur. und des Epiphanius drei Ausläufer einer gemeinsamen vorcanonischen Quelle besitzen.

Und diese Quelle — wie wichtig! — war höchstwahrscheinlich ursprünglich in hebräischer Sprache verfasst, jedenfalls unabhängig von der LXX-Version. Dafür spricht einerseits die häufig von den LXX abweichende Schreibweise der Eigennamen, andrerseits ein ganz specielles, aber um so mehr zu beachtendes Symptom, nämlich die Weglassung des wie im canonischen Texte von Lc. 3, 36 so im LXX-Texte zu Gen. 11, 13 zu findenden, im hebräischen Urtexte zu Gen. 11, 13 aber nicht zu lesenden Namens:  $K\alpha t\nu \dot{\alpha}\mu$ —, ein deutlicher Beweis, dass der Verfasser jener Quellenschrift, von den LXX unabhängig, direkt aus dem alttestamentlichen Urtext schöpfte.

Die Annahme nun, dass diese aussercanonische, ursprünglich hebräisch geschriebene, Genealogie ein Bestandtheil des vorcanonischen — ebenfalls hebräisch geschrieben gewesenen — Kindheitsevangeliums sei, ist, weit entfernt davon, ein Verlegenheitsbehelf zu sein, von dem es gälte: non habeo, quod confidenter dicam —, vielmehr die geradlinige Consequenz der textkritischen Prinzipien und der gesammten quellenkritischen Anschauungen, welche diesen Forschungen zu Grunde liegen.

Und so hat denn vorstehende Untersuchung über die Genealogien des Kindheitsevangeliums dreierlei gezeigt: erstens eine Bestätigung der in diesen Gesammtforschungen dem Codex Bezae zugeschriebenen Werthes, zweitens das Vorhandengewesensein des durch Cod. Bezae, Syr. Cur. und Epiphanius erhaltenen Geschlechtsregisters in der Quellenschrift, drittens die gerade hier verhängnissvoll gewordenen Eingriffe des ersten und des dritten Evangelisten, indem der erste Evangelist die ursprüngliche Genealogie seinen redaktionellen Grundsätzen zu lieb in wichtigen Punkten änderte, während der dritte Evangelist das Geschlechtsregister der Quellenschrift sogar gänzlich beseitigte und durch eine anderswoher entnommene Geschlechtstafel ersetzte.

Endigte aber die ursprüngliche Geschlechtstafel mit 'Αδὰμ τοῦ θεοῦ, so fügt dieser Schluss mit dem in Mt. 1, 1ª erhaltenen Titel der Quellenschrift sich eng in Eins zusammen, namentlich wenn man die alttestamentliche Überschrift zu der Geschlechtstafel Adams: פְּבֶּר מִּלְּבְּוֹח צֵּבֶּר מִּבְּרָח בְּבָּר מִּבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבָּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּרָח בְּבְּרָח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרְח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרְח בְּבְּר מִבְּרְח בְּבְּר מִבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרָח בְּבְּר מִבְּרְח בְּבְּר מִבְּר בְּבְּר מִבְּרְח בְּבְּר מִבְּר מִבְּרְם בְּבְּר מִבְּרְם בְּבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּרְם בְּבְּר מִבְּר מִבְּי בְּבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּי בְּבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּי בְּבְּר מִבְּר מִבְּי מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּר מִבְּי מִבְּי מִבְי מִבְּר מִבְּי מְבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּי מִבְי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מִבְּי מְבְּי מְבְי מְבְּי מְבְּי מְבְי מִבְּי מִבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְּי מִבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְי מְבְי מְבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְי מְבְּי מְבְּי מְבְי מְבְי מִבְּי מְבְּי מְבְיּי מְבְּי מְבְּי מִבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְיּי מְבְּי מִבְּי מְבְּי מְבְּי מְבְּי מ

#### § 5.

# Der hebräische und griechische Text des Kindheitsevangeliums.

Die in § 4 dargebotene Vorführung der zum Kindheitsevangelium gehörigen aussercanonischen und bzw. canonischen Paralleltexte und die darauf bezüglichen literär- und quellenkritischen Untersuchungen sind vorstehend zum Abschluss gediehen, sodass nunmehr in § 5 eine erste Zusammenfassung der bisher gewonnenen Ergebnisse versucht werden darf.

In diesem Paragraphen soll Folgendes dargeboten werden:

- a, eine pragmatische Zusammenstellung der zum Kindheitsevangelium gehörigen Perikopen,
- b, dabei gleichzeitige Einfügung der als unbedingt quellenmässig erkannten aussercanonischen Textbestandtheile,
- c, Notierung der wichtigsten Übersetzungsvarianten,
- d, eine Rückübersetzung des griechischen Textes ins Hebräische unter Berücksichtigung der in § 3 zusammengestellten alttestamentlichen Parallelen.

Der Anspruch auf genaue Wiederherstellung der Quellenschrift wird selbstverständlich dabei nicht erhoben; aber unter Zusammenfassung der bisher gewonnenen Untersuchungsresultate soll die Einheitlichkeit der zum Kindheitsevangelium gehörigen Stoffe auch äusserlich zur Darstellung gebracht werden.

Es wird dadurch deutlicher als bisher sich zeigen, wie vortrefflich die Matthäus-Perikopen der lucanischen Kindheitsgeschichte sich einfügen, wie beide Bearbeitungen der הַמְּלְבְּוֹח לֵשׁוּלִם, die des ersten und des dritten Evangelisten, sich pragmatisch ergänzen, wie sie in sprachlicher und sachlicher Hinsicht ihre Congenialität erweisen, wie durch das Zurückgehen auf den Urtext nicht wenige Schwierigkeiten sich heben und wie durch die Berücksichtigung der aussercanonischen Paralleltexte manche Dunkelheiten sich lichten, manche Lücken sich schliessen.

Hierbei ist daran zu erinnern, dass die aussercanonischen Textbestandtheile durch \_\_\_\_\_\_, die Varianten durch \_\_\_\_\_ kenntlich gemacht sind.

# מַפֶּר הּוֹלְרֹת יִשׁוּעַ הַפָּשִׁיחַ:

# Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χοιστοῦ.

I. Die Ankündigung der Geburt Johannis. Lc. 1, 5-25.

אַנָּה תוֹלְלדֹת נַשׁוּעַ הַפָּשִׁיתו:

אַבֹּיָּנִנוּ יִשִּׁמִּנוּ אֵמִּיִּמִּבֹּׁגִּיִּנוּ אָבֹיָּנִנוּ יִמְּמִּנוּ אֹשָׁע מִבְּנוּנוּ יִשְׁמוּ זְכֹרִיָּנִי מִפֹּּשְׁמֵּנִנּ אָרָא יִשִּׁנִי בִּנֹמִי בְּנִנוּ אָשִׁנּ בַּיְנִי בִּנִמִי שִוּלְבוּנְם מָלְנְּ

יבֹחַפּוֹתֵיר: הַאֶּלַהִים וְהֹלְכִים הְמִימִים הָאֶלַהִים וְהֹלְכִים הְמִימִים הַשְׁנֵיתָם הָרֹּי צַּדְּיִלִים לִפְּנֵי

רְלָהֶם אֵין יָלֶד כִּי אֱלִישָׁבַע יַלְהָם אֵין יָלֶד כִּי אֱלִישָׁבַע 1.  $To\tilde{v}$  ໄ $\eta$ σο $\tilde{v}$  X $\varrho$  $\iota$ στο $\tilde{v}$   $\tilde{\eta}$   $\gamma$ ένεσις  $\sigma v$ -  $\tau \omega_{\mathcal{C}}$   $\tilde{\eta}$ v.

2. Έγένετο εν ταις ήμεραις Ήρώδου βασιλέως τῆς Ἰουδαίας ίερεύς τις ¹) ονόματι Ζαχαρίας εξ εφημερίας ᾿Αβιά, καὶ γυνὴ αὐτῷ ἐκ τῶν θυγατέρων ᾿Ααρών, καὶ τὸ ὄνομα αὐτῆς Ἐλισάβετ.

3. ἦσαν δὲ δίχαιοι ἀμφότεροι ἐναντίον²) θεοῦ, πορευόμενοι ἐν πάσαις ταῖς ἐντολαῖς καὶ διχαιώμασιν τοῦ κυρίου ἄμεμπτοι.

4. καὶ οὐκ ἦν αὐτοις τέκνον, ὅτι ἦν ἡ Ἐλισάβετ στειρα, καὶ ἀμφότεροι προβεβηκότες ἐν ταις ἡμέραις αὐτῶν ἦσαν.

I, 1. Mt. 1,  $18^a$ . — 2. Lc. 1, 5. — 3. Lc. 1, 6. — 4. Lc. 1, 7.

1) Vgl. Heft I, 115. III, 7. 171. 210. — 2) Cod. D: ἐνώπιον mit AC³L al.

ַּיְהִי בְּכֹהֲנוֹ לְפְנֵי הָאֱלֹהִים בַּמֲחֵלֹפֶת מִשְׁמִרְתּוֹ:

לְתַקְטִיר קְטֹרֶת לְפִּי גוֹרֶלוֹ רָיָבֹא אֶל־תַּיכֵל יְתֹּלָת: וְכָל־קְתַל תָּעָם מִחְפַּלֵלִים בחוץ בעת הקטרת:

למֵד לִימִין מִיְבַּח הַקְּּטֹרָת:

וַיַּבְא זְכַרְיָה וַיִּבָּהֵל וְאֵימָה נַפְלֵה עַלֵיר:

ינִענו: מַלָּב לְּשׁ בֵּל וְעָלֵרִאָּה שְׁמִּר הִּעָּבֶר לְשָׁ בַּעָר פִּי נִשְׁמְעָה הִילָא זְכַרְלִחִי פִּי נִשְׁמְעָה הַאָּמֶר אַלְיוּ דִשְּׁלֶּבְּ

רְנָנָה לְהְּ לְשִׁמְנוֹה הּלְשָׁשׁוֹן רְנָבָים יִשְׂמְחוּ בְּהָנָלְדוֹ:

בי גדול יהנה לפני יהנה ינין ושכר לא ישנה ורוח באלש יפלא מגנון אמו:

אָל־יְהֹיָה אֱלֹהַיתָם: יְרַבִּים מִבְּנֵי יִשְׂרָאֵל יָשִׁיב

רְהַנְאַיֵלְהְּ לְפָּנָיו בְּרוּתַ אֵלִיָּהוּ וּבִגְבוּרָתוֹ לְהָשִׁיב אָבוֹת 5. ἐγένετο δὲ ἐν τῷ ἱερατεύειν αὐτὸν ἐν τῆ τάξει¹) τῆς ἐφημερίας ἔναντι²) τοῦ θεοῦ.

 κατὰ τὸ ἔθος τῆς ἱερατείας ἔλαχε τοῦ θυμιᾶσαι εἰσελθών εἰς τὸν ναὸν τοῦ χυρίου.

7. καὶ πᾶν τὸ πλῆθος τοῦ λαοῦ ἦν προσευχόμενον ἔξω τῆ ὥρα τοῦ θυμιάματος.

8. ἄφθη δὲ αὐτῷ ἄγγελος χυρίου ξοτὰς ἐχ δεξιῶν τοῦ θυσιαστηρίου τοῦ θυμιάματος.

9. καὶ ἐταράχθη Ζαχαρίας ἰδών, καὶ φόβος ἐπέπεσεν ἐπ' αὐτόν.

10. εἶπεν δὲ πρὸς αὐτὸν ὁ ἄγγελος μὴ φοβοῦ, Ζαχαρία, διότι εἰσηκούσθη ἡ δέησίς σου, καὶ ἡ γυνή σου Ἐλισάβετ γεννήσει ³) υἱόν σοι, καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰωάννην.

11. και ἔσται χαρά σοι και ἀγαλλίασις, και πολλοι ἐπὶ τῷ γενέσει αὐτοῦ γαρήσονται.

12. ἔσται γὰο μέγας ἐνώπιον κυοίου, καὶ οἰνον καὶ σίκερα οὖ μὴ πίη, καὶ πνεύματος άγίου πλησθήσεται ) ἔτι ἐκ κοιλίας μητρὸς αὖτοῦ,

13. καὶ πολλοὺς τῶν υίῶν Ἰσραὴλ ἐπιστρέψει ἐπὶ κύριον τὸν θεὸν αὐτῶν.

14. καὶ αὐτὸς προελεύσεται ἐνώπιον αὐτοῦ ἐν πνεύματι καὶ δυνάμει

5. Le. 1, 8. — 6. Le. 1, 9. — 7. Le. 1, 10. — 8. Le. 1, 11. — 9. Le. 1, 12. — 10. Le. 1, 13. — 11. Le. 1, 14. — 12. Le. 1, 15. — 13. Le. 1, 16. — 14. Le. 1, 17.

1) Vgl. 2. Par. 31, 16. 17: ηξήτη = LXX: διάταξις. — 2) Cod. d: in conspectu, K: ἐνώπιον. — 3) Justin las vielleicht τέξεται. Vgl. oben S. 72. — 4) Ερh. 5, 18 πληφοῦσθαι für πλησθήναι.

אֶל־בָּנִים וְאֵת הָרְשָׁצִים בַּחְבוּנַת הַאַּדִּיקִים לְכוֹנֵן לֵיחוָה עָם נַכוֹן:

יַלְנְתִּי וְאַשָּׁתִי בָּאָה בַּיָּמִים: בַּפָּהה אֵדָע זֹאת כִּי אֲנִי זַקְנְתִּי וְאַשָּׁתִי בָּאָה בַּיָּמִים:

יַּיַעַן הַפַּלְּאָדְ רַיּאָמֶר אָלִיר לְדַבֵּר אֵלֶיה וְלְבַשֶּׁרְה אָנִיר הָאֱלֹהִים וְשָׁלִּיהַ אָנִיר הַאָּלֹהִים וְשָׁלִּיהַ אָנִיר הַאָּנִי בַּבְרִיאֵל הָשְׁלֵּהְ

בֹתַתַּם: הַאָּבַנָּתָ בִּדְבָרַי אֲשֶׁר יַפִּלְאוּ לְדַבֵּר בַּדִרַתִּיוֹם אֲשֶׁר תִּתְּיָת לְדַבָּר בַּדרַתִּיוֹם אֲשֶׁר תִּתְּיָת

וְהָעָם מְחַכֶּה לִזְכַרְיָה רַיִּתְמָהוּ כִּי הַחְמַהְמֵה בּחיכל:

להור לאלם: האלילים הילער בי מראה אלילים הילער בי מראה האלילים הילער

ַרְיְדִיּ כַּאֲשֶׁר טָלְאהּ יְ**בֵּי** עֲבֹרָתוֹ וַיֵּלֶהְ־לוֹ אֶל־בֵּיתוֹ: Ήλεία, ἐπιστρέψαι καρδίας πατέρων ἐπὶ τέκνα καὶ ἀπειθείς ¹) ἐν φρονήσει δικαίων, ἑτοιμάσαι ²) κυρίω λαὸν κατεσκευασμένον.

15. καὶ εἶπεν Ζαχαρίας πρὸς τὸν ἄγγελον κατὰ τί γνώσομαι τοῦτο; ἐγὰ γάρ εἰμι πρεσβύτης καὶ ἡ γυνή μου προβεβηκυῖα ἐν ταῖς ἡμέραις αὐτῆς.

16. καὶ ἀποκριθεὶς ὁ ἄγγελος εἶπεν αὐτῷ ἐγώ εἰμι Γαβριὴλ ὁ παρεστηκὸς ἐνώπιον τοῦ θεοῦ, καὶ ἀπεστάλην λαλῆσαι πρὸς σὲ καὶ εὐαγγελίσασθαί σοι ταῦτα.

17. καὶ ἰδοὺ ἔση σιωπῶν καὶ μὴ συνάμενος λαλῆσαι ἄχρι ῆς ἡμέρας γένηται ταῦτα, ἀνθ' ὧν οὐκ ἐπίστευσας τοις λόγοις μου, οἵτινες πληρωθήσονται³) εἰς τὸν καιρὸν αὐτῶν.

18. καὶ ἦν λαὸς προσσοκῶν 4) τὸν Ζαχαρίαν καὶ ἐθαύμαζον ἐν τῷ χρονίζειν αὐτὸν ἐν τῷ ναῷ.

19. ἐξελθών δὲ οὐκ ἐδύνατο λαλῆσαι αὐτοις, καὶ ἐπέγνωσαν ὅτι ὀπτασίαν ἑώρακεν ἐν τῷ ναῷ καὶ αὐτὸς ἦν διανεύων αὐτοις, καὶ διέμενεν κωσός.

20. και ἐγένετο ὡς ἐπλήσθησαν<sup>5</sup>) αἱ ἡμέραι τῆς λειτουργίας αὐτοῦ, ἀπ-ῆλθεν εἰς τὸν οἰκον αὐτοῦ.

15. Lc. 1, 18. — 16. Lc. 1, 19. — 17. Lc. 1, 20. — 18. Lc. 1, 21. — 19. Lc. 1, 22. — 20. Lc. 1, 23.

<sup>1)</sup> Wegen der Bezugnahme auf Mal. 3, 18: δικαίου — ἀνόμου = της — της wird ἀπειθής mit της wiederzugeben sein. — 2) Nach 2. Sam. 7, 24 ist ἐτοιμάσαι mit για τατευνετείετεν. — 3) Cod. D, Orig: πλησθήσονται. — 4) Cod. D: προσδεχόμενος. — 5) Fw: ἐπληρώθησαν.

ַרְיָהִי מָפֵּץ הַאָּמִים הָאֵּגֶּה הַתַּהַר אֱלִישָּׁכַע אִשְׁׁשׁׁהּ וֹתִּאְחַבֵּא חֲמִשָּׁה חֵדְשִׁים ותֹאִמר:

בְּיָבֶת בָשָׁת לִי יְתֹּוֶת בַּיָּמֵים אָשֶׁר פְּקָדִנִי וְאָסַת אָת־ חַרְפַּתִי לִעִינִי בִּנִי אָדם:

- 21. μετὰ δὲ ταύτας τὰς ἡμέρας συνέλαβεν Ἐλισάβετ ἡ γυνὴ αὐτοῦ, καὶ περιέκρυβεν ἑαυτὴν μῆνας πέντε, λέγουσα:
- 22. ὅτι οὕτως μοι πεποίηκεν κύριος ἐν ἡμέραις αἰς ἐπείδεν ἀφελείν ὅνειδός μου ἐν ἀνθρώποις.

# II. Die Ankundigung der Geburt Jesu.

Lc. 1, 26—38. Just. Apol. I, 33. Dial. c. Tryph. c. 100. Protev. Jac. c. 11. Ev. Ps.-Mt. c. 9. Ev. de nat. Mar. c. 9.

נְיְהִי בַחֹּדֶשׁ הַשְּׁשִׁי רַיְשְׁכֵּח הַשֵּׁלְאָה נַּבְרִיאֵל מֵאַת ששר שמה נצרת:

שׁהֹרנִם בָּרִנִ מִצִּית בַּוֹב: יִמִּלְיָם אֲמֶּר מִאַנִּמִּׁשׁ כְּוִ בַּלְנִים אֲמֶר מִלְיָם וְיִנִּסֹׁׁׁ אַמֶּר מִּתְיָם וְיִּסֹׁׁׁ לְאִיתִּ אָתְרבּׁעִיּלָּע מְאָרָמִּׁׁע לְאִיתִּ אַמָּבּי מְאַרָּמִּי לְאִרִּמִּׁ

לִּנִ נִוֹסִילָת יְחִנְּת צִּפְנִּנּ נִיְבַפֵּער אִתְּה לֵאמר שָׁלִּנִם נַיָּבוּא מַלְאָנִּ אֵלֶית תַּבּּוֹתְת

לַהָּאָת: הַהָּאָת: הָהָאָת:

לִפְנֵי הַאָּדוֹן: הִירְאִי מִרְיָם כִּי מָצָאתְ חֵן הַיּאמֶר לָה תַּמֵּלְאָךְ אֵל־

- Έν δὲ τῷ μηνὶ ἐκτῷ ἀπεστάλη ὁ ἄγγελος Γαβριὴλ ἀπὸ τοῦ θεοῦ εἰς πόλιν τῆς Γαλιλαίας ἦ ὅνομα Ναζαρέθ,
- 2. πρὸς παρθένον ἐμνηστευμένην ἀνδρὶ ῷ ὄνομα Ἰωσήφ, καὶ τὸ ὄνομα
  τῆς παρθένου Μαριάμ, [καὶ ἦσαν
  ἀμφότεροι,¹) Ἰωσὴφ καὶ Μαριὰμ ἡ
  ἐμνηστευμένη αὐτῷ,] ἐξ οἴκου
  Λαυίδ.
- 3. και εἰσελθών πρὸς αὐτὴν ὁ ἄγγελος εὐαγγελίσατο αὐτὴν²) εἰπών· χαιρε κεχαριτωμένη, ὁ κύριος μετὰ σοῦ.
- 4. ή δὲ ἐπὶ τῷ λόγφ διεταράχθη καὶ διελογίζετο, ποταπὸς εἰη ὁ ἀσπασμὸς οὖτος.
- 5. καὶ εἶπεν ὁ ἄγγελος αὐτῆ· μὴ φοβοῦ, Μαριάμ· εὖρες γὰρ χάριν ἐνώπιον κυρίου³).
- 21. Le. 1, 24. 22. Le. 1, 25. II, 1. Le. 1, 26. 2. Le. 1, 27. 3. Le. 1, 28. 4. Le 1, 29. 5. Le. 1, 30.
- Syrische Texte. 2) Justin, Epiph., Iren. und viele handschriftl.
   Zeugen. 3) Lc.: παρὰ τῷ Ͽεῷ Protev. Fabr.: ἐνώπιον κυρίου,
   Tischend.: ἐνώπιον τοῦ πάντων δεσπότου.

בו: לבינו לְבְברוֹ וְיָלַדְהְ

וְהוּא בָּדוֹל יִהְיֶה וּבֶּן־עֶּלְיוֹן יָפֶרֵא יַיחֹיָה אֱלֹחִים יָתָּן־ לוֹ אַת־כִּפָא דַּיִּד אָבִיו:

וּמָלֵהְ עַל־בֵּית יַעֲקֹב עַר־ עוֹלָם וּלְמַלְכוּתוֹ אֵין קִק:

יִּלֵבֵא בּּלֵבִאֻׁלָּנִים: תַּלַבֵּלּ נַּם לַּלָּבוּתְּשׁ בַּיִּילְּרִּ הִּבְּרַנֵּת בֻּלְּרָן תִּשְׁכּּן בֻּלַּרָּ הַּבְּרַנִת בֻּלְּרָן תִּשְׁכּן בֻּלַּרָּ בַּבַּלְ בַּיִּבְלְּאָנְ נַיִּאמֶר צִּלְנָּ בַּבַּלְ בַּבְּרָנִת בְּיִבְנִי בַּבְּלִנְ בַּבְּלָּ בַּבְּלַנְ בַּבְּרָנִ בַּיִּהְנִי בַּבְּלַנִים אִים בַּבְּרָנִי בַּבְּלִנִים אָלַ בַבַּבַּלְּאָׁבְּ בַּבְּלַבְים אָלַ בַבַּבַּלְּאָבָ

וְלֶרָאתְ אָתְ־שְׁמוֹ וַשׁוּעַ כִּר הוא ווֹשִׁיעַ אָת־עַמּוֹ מחפאתיחם:

פֿר כֵא וֹפֿלִא מִאֵּלְנִים פֿרְ-וֹנִילִ-לִּשׁ חַׁשְׁשִׁר: הִיא הַנִּדְ לָלְנֵת פֵּן בִּזְּלְנָתְה אֲשֶׁר לֶלְאִּ-לָה בֻּלְנָת פַּם-אַבְּיִל בָּלִת בְּלִר בַּם-

מִאָּשִׁה חַמֵּלִאָּנ: יְחֹנָה יְחִי לִי כִּלְבָרָה נַיֵּלָנְ רַתּאִמֶר מִירְיָם הַנְנִי אֲמֵת 6. καὶ ἰδοὺ συλλήψη ἐκ λόγου¹) αὐτοῦ καὶ τέξη υίόν.

7. οὖτος ἔσται μέγας καὶ νίὸς ὑψίστον κληθήσεται, καὶ δώσει αὐτῷ κύριος ὁ θεὸς τὸν θρόνον Δαυὶδ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ,

 καὶ βασιλεύσει ἐπὶ τὸν οἶκον Ἰακῶβ εἰς τοὺς αἰῶνας, καὶ τῆς βασιλείας αὐτοῦ οὐκ ἔσται τέλος.

9. εἶπεν δὲ Μαριὰμ πρὸς τὸν ἄγγελον πῶς ἔσται τοῦτο; ἄνδρα γὰρ οὐδέποτε<sup>2</sup>) ἔγνων.<sup>3</sup>)

10. καὶ ἀποκριθεὶς ἄγγελος εἰπεν αὐτῆ πνεῦμα ἄγιον <sup>4</sup>) ἐπελεύσεται ἐπὶ σέ, καὶ δύναμις ὑψίστου<sup>5</sup>) σκηνώσει<sup>6</sup>) ἐν σοί διὸ καὶ τὸ γεννώμενον ἄγιον κληθήσεται υἱὸς θεοῦ.

 καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.

12. καὶ ἰδοὺ Ἐλισάβετ ἡ συγγενίς ἡ σου καὶ αὐτὴ συνειληφυία υίον ἐν γήρει αὐτῆς, καὶ οὖτος μὴν ἔκτος ἐστὶν αὐτῆ τῆ καλουμένη στείρα.

13. ὅτι οὐκ ἀδυνατήσει παρὰ θεῷ πᾶν ἡῆμα.

14. εἶπεν δὲ Μαριάμ· ἰδοὺ ἡ δούλη κυρίου· γένοιτό μοι κατὰ τὸ δῆμά σου. καὶ ἀπῆλθεν ε) ἀπ' αὐτῆς ὁ ἄγγελος.

6. Lc. 1, 31s. — 7. Lc. 1, 32. — 8. Lc. 1, 33. — 9. Lc. 1, 34. — 10. Lc. 1, 35. — 11. Lc. 1, 31b. Just. Ap. I, 33. — 12. L. 1, 36. — 13. Lc. 1, 37. — 14. Lc. 1, 38.

1) Nach dem Protev. Jac. — 2) Ev. Ps.-Matth., Ev. de nat. Mar. — 3) Ev. Ps.-Matth. — 4) Just., Epiph.: πνεῦμα ενρίον, Lc.: πνεῦμα άγιον, Röm. 1, 4: πνεῦμα άγιωσύνης — 5) Just.: θεός, Epiphan., Protev.: ενόριος. — 6) Joh. 1, 14: σεηνοῦν, 2. Cor. 12, 9: ἐπισκηνοῦν, Col. 1, 19. 2, 9: κατοικεῖν — του —, Lc. nach LXX Ex. 40, 35: ἐπισκιάζειν. — 7) Ephraem: soror. — 8) Cod. D: ἀπέστη.

# III. Marias Besuch bei Elisabeth.

Lc. 1, 39-56. Protev. Jac. c. 12.

מור יְהוּדָה: הַהַּלָּהְ הָתָרָה בְּחִפְּזוֹן אֶלִּר הַהָּקָם מִרְיָם בַּיָּמִים הָהַם

רות הפרש: בַּלְרַבָּה וַתִּפְילֵא אֵלִישָׁבַע בִּלְבַּה מִיְיִם תַּיִּלְּם וַתִּלָּד מָלִים כִּשְׁמֹע אֵלִישָׁבַע אָת־ הַבָּלִים נַתְּלָב הַבְּלַבְּה בִּית זְכַרָיָת וַתּאֹמֶר נַתְּבֹא בֵּית זְכַרָיָת וַתּאֹמֶר בּיִת הפרש:

פֿרִר בַּמְנֵדֵּ: בְּרוּכָה אַתְּ מִנְּשִׁים וּבָרוּדְּ תַּאַקְרָּא בְּקוֹל נָּדְוֹל תַּאַמֵּר

וּמַאַרִן־לִּי זאת כִּי־אַם אֲדֹנִי בַאַה אַלִי:

בָּי קוֹל בִּרְכָתֵדְּ בָּא בְאָזְנָי וְתִנֵּת רָקַר בְּשִׂמְחָה תַּיֶּלֶר בַּקַרְבִּי:

יעוִע: טֹפָלא אֲמֶע צַּפַּע-לָש מִאָּע לְאַמְּנֵּג טַפּּאָמִילָּט כִּּג טַפּּלָא

וְתֹאֶטֶר מִרְיָם גִּהְלָּה נַפְּשִׁי אַת־יִהוֹרה:

וַהָגֶל רוּחִי בַּאלֹהֵי יִשְׁעִי:

 Αναστᾶσα δὲ Μαριὰμ ἐν ταΙς ἡμέραις ταύταις ἐπορεύθη εἰς τὴν ὀρεινὴν μετὰ σπουδῆς εἰς πόλιν Ἰούδα,

 καὶ εἰσῆλθεν εἰς τὸν οἰκον Ζαχαρίου καὶ ἠσκάσατο τὴν Ἐλισάβετ.

3. καὶ ἐγένετο ὡς ἦκουσεν τὸν ἀσπασμὸν τῆς Μαρίας ἡ Ἐλισάβετ, ἐσκίρτησεν τὸ βρέφος ἐν τῆ κοιλία αὐτῆς, καὶ ἐπλήσθη πνεύματος ἁγίου ἡ Ἑλισάβετ,

4. καὶ ἀνεφώνησεν κραυγή μεγάλη καὶ εἰπεν εὐλογημένη 1) σὸ ἐν γυναιξίν, καὶ εὐλογημένος ὁ καρκὸς τῆς κοιλίας σου.

 καὶ πόθεν μοι τοῦτο ໃνα ἔλθη ἡ μήτης τοῦ κυρίου μου πρὸς ἐμέ;

6. ἰδοὺ γὰρ ὡς ἐγένετο ἡ φωνὴ τοῦ ἀσπασμοῦ σου εἰς τὰ ἀτά μου, ἐσκίρτησεν ἐν ἀγαλλιάσει τὸ βρέφος ἐν τῆ κοιλία μου.

7. και μακαρία ή πιστεύσασα; δτι ἔσται τελείωσις τοις λελαλημένοις αὐτῆ παρὰ πυρίου.

8. καὶ εἰπεν Μαριάμ μεγαλόνει ή ψυχή μου τὸν κύριον,

9. καὶ ἦγαλλίασεν 1) τὸ πνεῦμά μου ἐπὶ τῷ θεῷ τῷ σωτῖοί μου,

III, 1. Lc. 1, 39. — 2. Lc. 1, 40. — 3. Lc. 1, 41. — 4. Lc. 1, 42. — 5. Lc. 1, 43. — 6. Lc. 1, 44. — 7. Lc. 1, 45. — 8. Lc. 1, 46. — 9. Lc. 1, 47.

<sup>1)</sup> Pistis Sophia: μακάφιος. — 2) Nach Lagarde (Mitth. 3, 374) richtiger: ήγαλλιάσετο.

יאָשָׁרוּנִי: הַּמָּח בַּעַּנִי אֲטָחוֹ כִּי אֲשֶׁר רָאָה בַעֲנִי אֲטָחוֹ כִּי

כִּי עָשָׂה לִי גְּדֹלוֹת הַגְּבּוֹר וְלָדוֹשׁ שְׁמוֹ:

רְנַתְסְדּוֹ לְדוֹר דּוֹרִים עַלּ יְרַאָּיר:

אַבּירֵי לֵב: בָשָׂה חַיִּל בִּזְרֹעוֹ אַזַּר

הָרֵס נְדִיבִים מִכְּסְאוֹתָם רִּירִם עניים:

רְצֵבִים מִגֵּא טוֹב וַצְשִׁירִים שָׁגָּח רֵיקָם:

ָּדֶתְדִיק בְּיִשְׂרָאֵל עַבְּהּוֹ לִזְפֵּר חַסְהּוֹ:

לָאַבְרָחָם וּלְזַרְעוֹ צַר־עוֹלָם: בַּאֲשֶׁר וִּבַּר אֶל־אֲבוֹתֵינוּ

נַתַּצַשׂ מִרְיָם שְׁלשָׁת חֲדָשִׁים אָת־אֱלִישָׁבַע וַתִּשָׁב אָל־ ביחה: 10. ὅτι ἐπέβλεψεν ἐπὶ τὴν ταπείνωσιν τῆς δούλης αὐτοῦ· ἰδοὺ γὰρ ἀπὸ τοῦ νῦν μαπαριοῦσίν¹) με πᾶσαι αὶ γενεαί,

11. ὅτι ἐποίησέν μοι μεγάλα ὁ δυνατός, καὶ ἄγιον τὸ ὄνομα αὐτοῦ,

12. καὶ τὸ ἔλεος αὐτοῦ εἰς γενεὰς καὶ γενεὰς τοῖς φοβουμένοις αὐτόν.

 ἐποίησεν κράτος ἐν βραχίονι αὐτοῦ, διεσκόρπισεν ὑπερηφάνους διανοία καρδίας αὐτῶν

14. χαθείλεν δυνάστας άπὸ θρόνων χαὶ ὕψωσεν ταπεινούς.

15. πεινώντας ἐνέπλησεν ἀγαθών καὶ πλουτοῦντας ἐξαπέστειλεν κενούς.

 άντελάβετο Ἰσραὴλ παιδὸς αὐτοῦ, μνησθῆναι ἐλέους,

 καθώς ἐλάλησεν πρὸς τοὺς πατέρας ἡμῶν τῷ ᾿Αβραὰμ καὶ τῷ σπέρματι αὐτοῦ εἰς τὸν αἰῶνα.

18. καὶ ἐποίησεν²) Μαριὰμ τρεῖς μῆνας πρὸς Ἐλισάβετ, καὶ ὑπέστρεψεν εἰς τὸν οἰκον αὐτῆς.

# IV. Johannis Geburt, Beschneidung und Jugend. Lc. 1, 57—80<sup>3</sup>).

יַּיְמֶּלְאוּ יְמֵי אֵלִישָׁבֵע לֶלֶדֶת וַתֵּלֶד בַּן: נִישְׁמְעוּ שְׁכַנֶּידָ וְּקְרוֹבֶידָ עפה וישמחו אתה: עפה וישמחו אתה: 1. Τη δε Ἐλισάβετ ἐπλήσθη ὁ χρόνος τοῦ τεκείν αὐτήν, καὶ ἐγέννησεν υίόν.

2. καὶ ἤκουσαν οἱ περίοικοι καὶ οἱ συγγενεῖς αὐτῆς, ὅτι ἐμεγάλυνεν κύριος τὸ ἔλεος αὐτοῦ μετ' αὐτῆς, καὶ συνέχαιρον αὐτῆ.

10. Le. 1, 48. — 11. Le. 1, 49. — 12. Le. 1, 50. — 13. Le. 1, 51. — 14 Le. 1, 52. — 15. Le. 1, 53. — 16. Le. 1, 54. — 17. Le. 1, 55. — 18, Le. 1, 56. — IV, 1. Le. 1. 57. — 2. Le. 1, 58.

 Protev.: εὐλογοῦσιν. — 2) Protev.: ἐποίησεν, Lc.: ἔμεινεν. — 3) Da diese Perikope weder von Justin erwähnt, noch von den apokryphischen Evv. verwendet ist, so fehlen hier auch Varianten von Bedeutung.

Texte u. Untersuchungen X, 5.

אתו בַּיּוֹם הַשְּׁמִינִי נַיְּבֹאוּ לָמוּל אָת־דַיִּיֶלֶד נַיִּקְרָאוּ מַלִּמוּל אָת־דַיִּילֶד נַיִּקְרָאוּ

וַתַּלַן אָפוֹ וַתֹאַמֵּר לא־כֵן כִּי יוֹחָנָן יִפְּרֵא:

תַּנָּט: בַּמִּנְלַנִשׁנֵּ אֲמָּר נִלְּנָא בַּמָּם תַּאַמְרנּ אַכְּתָּ אֵין אִיְּאָ

נַיִּרְמְזוּ אֶל־אָבִיוּ לַּדְעַת מְה הַשֶּׁם אֲשֶׁר יַחְפֹּץ לְהִקְּבָא לוֹ: מִישְׁם אֲשֶׁר יַחְפֹּץ לְהִקְּבָא לוֹ: כלם:

יַנְרָבֵּר נִיְבָרָהְ אָת־הָאֶלְהִים: נִיְרַבֵּר נִיְבָרָהְ אָת־הָאֶלִהִים:

בַּכַל־דַּוֹבֵי יְתִּדְּבָה: נַיְסְפְּרוּ כָל־דַוּדְבָרִים דָוּאֵפֶּה וַהְּאָדִי יִרְאָּה עֵל־כָּל־שְׁכֵנִיהָם

נַיָּשׁוֹמוּ כָל־הַשְּׂמְעִים אֶל־ לַבָּם לֵאמר מָה־אַפּוֹא הִתָּה הַיָּלֶר הַזָּה וְיַר־יְהֹנְה היתה עפוֹ:

וַיִּפֶּבֶא זְכַרְיָה אָבִיוּ רוּחַ הַקּבֵא זְבִרְיָה בָאמר:

ברוד יְחֹיָה אֱלֹחֵי יִשְׂרָאֵל פַקָּד אָת־עַפוֹ וְיִשְׁלַח לוֹ פדות:

- 3. καὶ ἐγένετο ἐν τῷ ἡμέρᾳ τῷ ὀγδόῃ ἦλθον περιτεμεῖν τὸ παιδίον, καὶ ἐκάλουν αὐτὸ ἐπὶ τῷ ὀνόματι τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Ζαχαρίαν.
- 4. καὶ ἀποκριθείσα ἡ μήτηρ αὐτοῦ εἶπεν οὐχί, ἀλλὰ κληθήσεται Ἰωάννης.
- καὶ εἰπαν πρὸς αὐτὴν ὅτι οὐδείς ἐστιν ἐκ τῆς συγγενείας σου, ὅς καλεῖται τῷ ὀνόματι τούτῳ.
- 6. ἐνένευον δὲ τῷ πατρὶ αὐτοῦ τὸ τί αν θέλοι καλεῖσθαι αὐτό.
- παὶ αἰτήσας πινακίδιον ἔγραψεν λέγον. Ἰωάννης ἐστὶν τὸ ὄνομα αὐτοῦ. καὶ ἐθαύμασαν πάντες.
- ἀνεώχθη δὲ τὸ στόμα αὐτοῦ παραχρῆμα καὶ ἡ γλῶσσα αὐτοῦ, καὶ ἐλάλει εὐλογῶν τὸν θεόν.
- 9. καὶ ἐγένετο ἐπὶ πάντας φόβος τοὺς περιοικοῦντας αὐτούς, καὶ ἐν ὅλη τῆ ὀρεινῆ τῆς Ἰουδαίας διελαλεῖτο πάντα τὰ ῥήματα ταῦτα.
- 10. καὶ ἔθεντο πάντες οἱ ἀκούσαντες ἐν τῆ καρόἰα αὐτῶν, λέγοντες τἱ ἄρα τὸ παιδίον τοῦτο ἔσται; καὶ γὰρ χεὶρ κυρίου ἡν μετ' αὐτοῦ.
- 11. καὶ Ζαχαρίας ὁ πατὴρ αὐτοῦ ἐπλήσθη πνεύματος άγίου καὶ ἐπροφήτευσεν λέγων
- 12. εὐλογητὸς κύριος ὁ θεὸς τοῦ Ἰσραήλ, ὅτι ἐπεσκέψατο τὸν λαὸν αὐτοῦ, καὶ ποιήσει¹) αὐτῷ λύτρωσιν,
- 3. Lc. 1, 59. 4. Lc. 1, 60. 5. Lc. 1, 61. 6. Lc. 1, 62. 7. Lc. 1, 63. 8. Lc. 1, 64. 9. Lc. 1, 65. 10. Lc. 1, 66. 11. Lc. 1, 67. 12. Lc. 1, 68.
- 1) Der Übersetzer, den prophetischen Charakter des Lobgesangs nicht erkennend, vocalisierte: ¬ἐκὴς und übersetzte dem entsprechend: ἐποίησεν. Ausserdem muss der canonische Dativ τῷ λαῷ, welcher von ἐποίησεν abhängig ist, in den Objekts-Accusativ umgewandelt und zu ἐπεσχέψατο gezogen werden. So auch der Syr. Sin.

וְירוֹמֵם לָנוּ מֶּרֶן יְשׁוּעָת בִּבִית דַּוָד עַבדּוֹ:

הַקְּדוֹשִׁים אֲשֶׁר מַעוֹלָם: בַּאֲשֶׁר דָבֶּר בְּנִי נְבִיאָיוּ

ישׁרְעָח מֵאֹיְבֵרנוּ וּמִייַד כָּל־ שׂנָאֵינוּ:

לַבְשׁוֹת חֶסֶר עִם־אֲבוֹתֵינוּ וְלִזְכֹּר אָת־בְּרִית קָדְשׁוֹ:

יוֹצִילֵנוּ מִיַּד צָּר וְנַעֲבֹר לְאַבְרָהָם אָבִינוּ לָתַת לָנוּ: אַתוֹ בַּלִי־פַחָד:

בּישׁר וּבְצְּדָקָה לְפָנָיוּ כָּל־ יָבֵינוּ:

וְאַתָּה הַיֶּלֶּד נְבִיא עֶּלְיוֹן הִּקָּבֵא כִּי לִפְנֵי יְהֹיָה הַלַּבְּ לְפַנּוֹת אָת־דְּרָכִיו:

לְתַת הַעַת יְשׁוּעָה לְעַפּוֹ לָתַת הַעַת יִשׁוּעָה לְעַפּוֹ

מפרום: אָשֶׁר יִפְקְדֵנוּ בָּדָם הַפֹּנֵה בְּחֶטֶר יִפְקְדֵנוּ בְּדָם הַפֹּנֵה

ַרַגְלֵינוּ בְּדָרָךְ שָׁלוֹם: רָצֵלְטָנֶת וּלְאַשֵּׁר אֶת־ לְבָּלְטָנֶת וּלְאַשֵּׁר אֶתּדּ 13. καὶ ἐγερει 1) κέρας σωτηρίας ήμιν ἐν οἴκφ Δανίδ παιδὸς αὐτοῦ,

 καθώς ἐλάλησεν διὰ στόματος τῶν άγιων ἀπ' αἰῶνος προφητῶν αὐτοῦ,

 σωτηρίαν ἐξ ἐχθρῶν ἡμῶν καὶ ἐκ χειρὸς πάντων τῶν μισούντων ἡμᾶς,

 ποιήσαι έλεος μετὰ τῶν πατέρων ἡμῶν καὶ μνησθῆναι διαθήκης άγίας αὐτοῦ,

17. δοχον δν σμοσεν ποὸς 'Αβραὰμ τὸν πατέρα ἡμῶν, τοῦ δοῦναι ἡμῖν,

18. ἀφόβως ἐκ χειρὸς ἐχθρῶν ὁυσθέντας λατρεύειν αὐτῷ

 έν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη ἐνώπιον αὐτοῦ πάσας τὰς ἡμέρας ἡμῶν.

καὶ σὸ δὲ παιδίον προφήτης ὑψίστου κληθήση προπορεύση γὰρ πρὸ προσώπου κυρίου ἑτοιμάσαι ὁδοὺς αὐτοῦ,

21. τοῦ δοῦναι γνῶσιν σωτηρίας τῷ λαῷ αὐτοῦ ἐν ἀφέσει ἁμαρτιῶν αὐτῶν

22. διὰ σπλάγχνα ἐλέους θεοῦ ἡμῶν, ἐν οἶς ἐπισκέψεται ἡμᾶς ἀνατολὴ ἐξ ὕψους

23. ἐπιφᾶναι τοις ἐν σχότει καὶ σκιᾳ θανάτου καθημένοις, τοῦ κατευθῦναι τοὺς πόδας ἡμῶν εἰς ὁδὸν εἰρήνης.

בררה ברה ברה ברה 24. το δε παιδίον ηύξανεν καὶ έκρα-

13. Lc. 1, 69. — 14. Lc. 1, 70. — 15. Lc. 1, 71. — 16. Lc. 1, 72. — 17. Lc. 1, 73. — 18. Lc. 1, 74. — 19. Lc. 1, 75. — 20. Lc. 1, 76. — 21. Lc. 1, 77. — 22. Lc. 1, 78. — 23. Lc. 1, 79. — 24. Lc. 1, 80.

Ebenso vocalisierte der Übersetzer: בְּיָרוֹמֵם = η̈γειρεν.
 14\*

ַרְיְהָי בַּמְּיְבֶּר צַד־יוֹם מַרָאֹתוֹ אַל־יִשׂרָאֵל: ταιοῦτο πνεύματι, καὶ ἦν ἐν ταῖς ἐρήμοις ἔως ἡμέρας ἀναδείξεως ἀντοῦ ποὸς τὸν Ἰσοαήλ.

# V. Die Verehelichung der Maria.

Mt. 1, 18—25. Just. Dial. c. Tryph. c. 78. Protev. Jac. c. 14. Ev. Ps.-Matth. c. 10. 11. Ev. de nativ. Mar. c. 10. Hist. Jos. c. 5. 6. 17.

לבלמני מרנים שׁפּׂבָּשׁ שנא: מִלֹנִם אִּשְׁמֵּשׁ כֹּּהְ אֲׁמָּר אַקַבּנִּתָם הַאִּמֹת אַלְּישׁ אַּלָּי פֿלֵאַבּ יְשׁנְּשׁ כֹּנִאָּשׁ בְּנִּנְּנִ מַלְאַבּ יְשׁבְּ כַּנִאָשׁ וְּנִבְּּ עִמֵּשׁ לְמֵּלְפָּעׁ כִּנִאָשׁ וְנִנְּמֵּ יְנִמֹשׁ לְמֵּלְפָּעׁ כִּנִאָשׁ בַּּ יְנִמֹשׁ מְבָּבָּעׁ וְלֵאַ בַּמַּׁשׁ יִנְמֹשׁ מְבָּאָשׁ וְעָרָם: יִנְמֹשׁ מְבָּאָשׁ וְעָרָם: יִנְמֹשׁ מְבָּבָּמִים וְבִּנִא אֵלֶינָם נְנִנְם בַּמְּמִבּם וְבִּנִא אֵלֶינָם בַּנְינִם מְנִלִם בְּצִאְ בַּמָּשׁׁ

יְהָהיא יְלֶדֶת בֵּן יְקָרָאתָ אָת־שָׁמוֹ יַשׁׁוּעַ כִּי הוּא יוֹשִׁיעַ אָת־עַמּוֹ מַחָּמַאִתִיהָם:

אָת־אִשְׁתֹּי: בָּנָּחנּי מַלְאַדְּ יְחֹנָה וַיִּיּשָּׁא וְלֹא יְשַׁלְּחָנָּה וַיַּצַשׁ כַּאָשֶׁר וַיִּילָא יְשַׁלְחָנָּה וְיַּיִּעָשׁ

- Μνηστευθείσης Μαρίας τῷ Ἰωσήφ, πρὶν ἢ συνελθεῖν αὐτούς, ὁ Ἰωσὴφ εὐρεν αὐτὴν ἐν γαστρὶ ἔχουσαν.
- 2. παὶ δίπαιος ὢν ἐζήτει ¹) μὴ παραδειχματίσαι αὐτήν, ἀλλὰ λάθρα ἀπολῦσαι²) αὐτήν.
- 3. ταῦτα δὲ αὐτοῦ ἐνθυμηθέντος ἰδοὺ ἄγγελος χυρίου κατ' ὅναρ³) ἐφάνη αὐτῷ λέγων' Ἰωσὴφ υἱὸς Δαυίδ, μὴ φοβηθῆς παραλαβειν Μαριὰμ τὴν γυναϊκά σου' ὅ γὰρ ἔχει κατὰ γαστρός ⁴), ἐκ πνεύματός ἐστιν άγίου.
- 4. τέξεται δὲ υίόν, καὶ καλέσεις τὸ ὅνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν' αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν.
- 5. ἐγερθεὶς δὲ Ἰωσὴφ ἀπὸ τοῦ ὕπνου καὶ φοβηθεὶς οὐκ ἀπέλυσεν αὐτήν, καὶ ἐποίησεν ὡς προσέταξεν αὐτῷ ὁ ἄγγελος κυρίου, καὶ παρέλαβεν τὴν γυναϊκα αὐτοῦ,

V, 1. Mt. 1, 18b. — 2. Mt. 1, 19. — 3. Mt. 1, 20. — 4. Mt. 1, 21. — 5. Mt. 1, 24.

1) Epiph. Εζήτει, Mt. Εβουλήθη. — 2) Just., Celsus: Εκβαλεῖν. — 3) Just.:  $\delta \iota^2 \delta \varrho \dot{\alpha} \mu \alpha \tau \sigma \varsigma$ . — 4) Just.:  $\delta^2 \tilde{\epsilon} \chi \epsilon \iota \kappa \alpha \tau \dot{\alpha} \gamma \alpha \sigma \tau \varrho \dot{\sigma} \varsigma$  — Ev. Ps.-Matth.: quod in utero ejus est —, Protev.:  $\tau \dot{\delta} \ \dot{\epsilon} \nu \ \alpha \dot{\nu} \tau \tilde{q} \ \ddot{\sigma} \nu$  —, Mt.:  $\tau \dot{\delta} \ \dot{\epsilon} \nu \ \alpha \dot{\nu} \tau \tilde{q} \ \ddot{\sigma} \nu$  —, Mt.:  $\tau \dot{\delta} \ \dot{\epsilon} \nu \ \alpha \dot{\nu} \tau \tilde{q} \ \dot{\sigma} \nu$ 

קלא יְדְעָה עַד־בֶּר וְלְאָה 6. καὶ οὖκ ἐγίνωσκεν αὖτήν, ἔως οὖ ἐτεκεν υἱόν [πρωτότοκον].

#### VI. Jesu Geburt.

Lc. 2, 1—20; Just. Apol. I, 34. Dial. c. Tryph. c. 78. Protev. Jac. c. 17. Ev. Ps.-Matth. c. 13. Hist. Jos. c. 7. Ev. Inf. Arab. c. 2—4.

לַכִּעִיב אָת-פֿק טַאָּלָא: בָע נַגָּאַע מָלָבּ אִוִּצִּיּסְׁמִוּס נַוְנָע פַּיָּמִים נַעַבּא

וְתַּבְּתִיבָה הַזּאֹת הָיְהָת הָרָאשׁוֹנָה בִּקְיוֹת קוּרֵינִיּוֹס פחה בסיריא:

רַיִּלְכֵּר בָלָּם לְּדִּיְתְפַּקֵּד אִישׁ לעירו:

לִטָם פִּר תָּיָה מִפֵּית נְּיִר לְצִיר נִיְּנִד תַּפְּלְרָאָה בִּית־ מֵמִיר נְצָרָת אֶל־יְהוּנְה מַמִּיר נְצָרָת אֶל־יְהוּנְה מַצִּיר נְצָרָת

לְהַרְשָׁפֵּקֵר עם־מִרְיָם אִּשְׁתּוֹ יְהִרִא הָרָה:

לַיְתִי בְּקְתִּת נְלֹא חָיָה יָבֶיהָ לָלֶרֶת נְלֹא חָיָה בִינְתִי בְּקְתִּת נְלֹא חָיָה 1. Έγένετο δὲ ἐν ταῖς ἡμέραις ἐκείναις ἐξῆλθεν κέλευσις ¹) ἀκὸ Αὐγούστου βασιλέως ἀπογράφεσθαι πᾶσαν τὴν χάραν.²)

2. αυτη ἀπογραφή 3) εγένετο πρώτη επιτροπεύοντος 4) τῆς Συρίας Κυρηνίου.

3. καὶ ἐπορεύοντο πάντες ἀπογράφεσθαι, ἕκαστος εἰς τὴν ἑαυτοῦ πόλιν.

4. ἀνέβη<sup>5</sup>) δὲ καὶ Ἰωσὴφ ἀπὸ τῆς Γαλιλαίας ἐκ πόλεως Ναζαρὲθ εἰς τὴν Ἰουδαίαν εἰς πόλιν Δαυίδ, ῆτις καλειται Βηθλεέμ, διὰ τὸ εἶναι αὐτὸν ἐξ οἴκου καὶ πατριᾶς Δαυίδ,

5. ἀπογράψασθαι σὺν Μαριὰμ τῷ γυναιχὶ αὐτοῦ, οῦση ἐγχύω.

6. έγενέτο δὲ αὐτῶν ὄντων ἐκεξ<sup>6</sup>) ἐπλήσθησαν αὶ ἡμέραι τοῦ τεμεξν αὐτήν, καὶ οὐκ εἶχον ποῦ καταλῦσαι.<sup>7</sup>)

6. Mt. 1, 25. — VI, 1. Lc. 2, 1. — 2. Lc. 2, 2. — 3. Lc. 2, 3. — 4. Lc. 2, 4. — 5. Lc. 2, 5. — 6 Lc. 2, 6. Protev. Jac. c. 18.

<sup>1)</sup> Lc. δόγμα, Protev. κέλευσις. — 2) Lc. πᾶσαν τὴν οἰκουμένην. — 3) Tert. census, Orig. descriptio, Ev. Ps.-Matth. professio. — 4) Lc. ἡγεμονεύοντος, Chron. Pasch. ἐπιτροπεύοντος, Just. ἐπιτρόπου. — 5) Just. ἀνεληλύθει. — 6) Just. αὐτῶν ὄντων ἐκεῖ, Lc. ἐν τῷ είναι αὐτοὺς ἐκεῖ. — 7) Just. οὐκ είχον ποῦ καταλῦσαι, Lc. οὐκ ἡν αὐτοῖς τόπος ἐν τῷ καταλύματι.

מִרִים: לָּתִּיר נַיָּבֵא שָׁפָּח אָת־ נַיִּמְצָּא יוֹסֵף מְעָּנָה קְּרוֹבָה

וַהַלֶּד אֶת־בְּנָה הַבְּכוֹר בַּתְּתַהְנָהוּ וַהַּשְׁבָּיבֵחוּ באבוס:

יְרֹצִים הָּיֹוּ בַבְּּיִדִינָה הַתְּּחִיא לֵנִים בַּשָּׁרָה רְשֹׁמְרִים אֶת־ מִשְׁמָרֹת הַלַּיִלָּה עַל־עֶּדְרָם:

וְתְּנֵה מַלְאֵּךְ וְתְּנֶה כָאָב אֲלֵיתָם הְּכְבוֹד יְהנָה הוֹפִּיעַ עֲלֵיתָם מִסָּבִיב וַיִּירְאוּ וַרָאה גדוֹלה:

רַיאֹטֶר אֲלֵיהֶם הַפֵּלְאָּהְ אֵלֶּר אַרְכָם שִׁמְחָה גְּרוֹלָה אֲשֶׁר החיַה לכל־הַעָם:

בִּיֹ תַּיּוֹם יְלַדְ לָבֶם מוּשִׁיתַ אֲשֶׁר הוּא הַפָּשִׁיתַ הָאָדוֹן בִּעִירֹ דּוִר:

ַנְיֶה לָבֶׁם הָאוֹת תִּמְצְאוּן יַנֶּה לָבֶם הָאוֹת תִּמְצְאוּן

וּפְּתְאֹם הָנָה אָם־הַפֵּלְאָדְּ הַמוֹן צְּבָא הַשָּׁמִים מְשַׁבְּחִים אָת־הָאֵלֹהִים ואמרים:

בְּבֹּרוֹד בַּמְרוֹמִים לֵאלֹהִים וּבָאֶרֶץ שָׁלוֹם בְּאַנְשִׁי רָצּוֹן: הַבָּאֶרֶץ שָׁלוֹם בְּאַנְשִׁי רָצּוֹן: הַמָּלָאַרִים הַשְּׁמִּינְמִה

- εύρε δὲ Ἰωσὴφ σπήλαιον  $^{1}$ ) σύνεγγυς τῆς κώμης  $^{2}$ ) καὶ εἰσήγαγεν τὴν Μαριὰμ ἐκει.
- 8. καὶ ποιμένες ήσαν ἐν τῆ χώρα τἦ αὐτῆ ἀγραυλοῦντες καὶ φυλάσσοντες φυλακὰς τῆς νυκτὸς ἐπὶ τὴν ποίμνην αὐτῶν.
- 9. καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου ἐπέστη αὐτοις καὶ δόξα κυρίου περιέλαμψεν αὐτούς, καὶ ἐφοβήθησαν φόβον μέγαν.
- χαὶ εἶπεν αὐτοις ὁ ἄγγελος μὴ φοβεισθε ἰδοὺ γὰο εὐαγγελίζομαι ὑμιν χαρὰν μεγάλην, ἥτις ἔσται παντὶ τῶ λαῷ.
- 11. ὅτι ἐτέχθη ὑμιν σήμερον σωτήρ, ος ἐστιν Χριστὸς πύριος, ἐν πόλει Δαυίδ.
- 12. καὶ τοῦτο ύμιν τὸ σημείον εὐρήσετε βρέφος ἐσπαργανωμένον καὶ κείμενον ἐν φάτνη.
- 13. καὶ ἐξαίφνης ἐγένετο σὺν τῷ ἀγγελφ πλῆθος στρατιᾶς οὐρανίου αἰνούντων τὸν θεὸν καὶ λεγόντων
- 14. δόξα ἐν ὑψίστοις θεῷ καὶ ἐπὶ γῆς εἰρήνη ἐν ἀνθρώποις εὐδοκίας.4)
- 15. καὶ ἐγένετο τὸς ἀπηλθον ἀπ΄ αὐτῶν εἰς τὸν οὐρανὸν οἱ ἄγγελοι,
- 7) Lc. 2, 7. 8. Lc. 2, 8. 9. Lc. 2, 9. 10. Lc. 2, 10. 11. Lc. 2, 11. 12. Lc. 2, 12. 13. Lc. 2, 13. 14. Lc. 2, 14. 15. Lc. 2, 15.
- 1) Orig. ἐν τῷ σπηλαίφ, Just. ἐν σπηλαίφ τινὶ σύνεγγυς τῆς κώμης. —
  2) Der Zusatz: σύνεγγυς τῆς κώμης gehört Justin an, nicht dem Protev.
   3) Lc. ἀνέκλινεν, Just. ἐτεθείκει, Protev. ἔθηκεν. 4) Text. rec., Epiph. Syr. Sin. εὐδοκία.

ניאמרו הלינים איש אלד לַחָם וְנִרְאָת אֶת־תַּדָּבָר רַצַחוּ נַעְבָּרָה־נָּא עַד בּית־ יהוֹת:

יילילד שכב בּאביס: הַיֶּכֶּלִד שׁכֵב בָּאביּס: הַיֶּכֶּלִד שׁכֵב בָּאביּס: הַיִּכָּלִד שׁכֵב בָּאביּס: הַיִּמָלְדִי שִׁכֵב בָּאַר הַיִּמְדָּאִרּ הפאמר אליהם על-הפער

הַנָּה: הַבְּבָרִים אֲשֶׁר־הַנִּידוּ הַבְּבָרִים אֲשֶׁר־הַנִּידוּ הַרְעִים:

הַאֵּלֶה וַתְּחַשְּׁבֵם בְּּלְבָּה: וּמִרְיָם שָׁמְרָה אֶת־הַּרְּבָרִים בַּיִּבְיִים

בּאָשׁר בָאָמֶר הְרָאר הַלְשָׁרָּבּר הָתְעִים בַּל־כָּל־אֲשֶׁר שָׁמִער וְרָאר בִּאָשׁר אָמֵיהם: οί ποιμένες ελάλουν πρός άλλήλους διέλθωμεν δη εως Βηθλεέμ καλ ίδωμεν το δημα τοῦτο το γεγονός, δ δ κύριος εγνώρισεν ήμιν.

- 16. καὶ ἦλθον σπεύσαντες καὶ ἀνεῦρον τήν τε Μαριὰμ καὶ τὸν Ἰωσὴφ καὶ τὸ βρέφος κείμενον ἐν τῆ φάτνη.
- 17. Ιδόντες δε εγνώρισαν περί τοῦ ἡηματος τοῦ λαληθέντος αὐτοίς περί τοῦ παιδίου τούτου.
- 18. καὶ πάντες οἱ ἀκούσαντες ἐθαύμασαν περὶ τῶν λαληθέντων ὑπὸ τῶν ποιμένων πρὸς αὐτούς.
- ή δὲ Μαρία πάντα συνετήρει τὰ ξήματα ταῦτα συμβάλλουσα ἐν τῆ χαρδία αὐτῆς.
- 20. και ὑπέστρεψαν οἱ ποιμένες δοξάζοντες καὶ αἰνοῦντες τὸν θεὸν ἐπὶ πᾶσιν οἶς ἤκουσαν καὶ εἶδον, καθώς ἐλαλήθη πρὸς αὐτούς.

# VII. Jesu Beschneidung.

Lc. 2, 21. Mt. 1, 25b. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 5.

נֹיִבראוּ לִמוּל אַת־הַפַּעַר בִיְבֹאוּ לָמוּל אַת־הַפַּעַר נַיְבוּר בִּמְלֹאת שְׁמֹלָנָה נָמִים

בּשַּׁלְאַׁצִּ בַּמָּרָם חַנְהַ בַּבָּמוּ! יִשִּׁנַּעַ בַּמִּּם אָשֶׁר לַנָּאַ-לְּנִּ וַשִּׁלְרָא מִרְיָם אֶת-שְׁמוּ

- Καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν¹) ἡμέραι ὀκτώ, ἦλθον περιτεμεῖν τὸ παιδίον, καὶ περιέτεμον αὐτὸν ἐν τῷ σπηλαίφ.
- 2. καὶ ἐκάλεσεν Μαριὰμ τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν, τὸ κληθὲν ὑπὸ τοῦ ἀγγέλου πρὸ τοῦ συλλημφθῆναι αὐτὸν ἐν τῆ κοιλία.

16. Lc. 2, 16. — 17. Lc. 2, 17. — 18. Lc. 2, 18. — 19. Lc. 2, 19. — 20. Lc. 2, 20. — VII, 1. Lc. 2, 21a. — 2. Lc. 2, 21b. Mt. 1, 25b.

<sup>1)</sup> Cod. D ἐπληρώθησαν.

# VIII. Jesu Darstellung im Tempel. Lc. 2, 22-24. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 5.

לַחַבְּמִידוֹ לִפְנֵי יְחֹנְתוּ: משֶׁת וַיַּבְּלִיתוּ יְרִוּשְׁלִים וַיִּנְמִלְאוּ יְמֵי טָהֲרָה בְּתוֹרַת  Καὶ ὅτε ἐπλήσθησαν¹) αἱ ἡμέραι τοῦ καθαρισμοῦ αὐτῆς, κατὰ τὸν νόμον Μωϋσέως ἀνήγαγον²) αὐτὸν εἰς Ἱεροσόλυμα παραστῆσαι τῷ κυρἰφ,

ליטוֹנים: זַכֹר פָּמֹר רָנִים יִפְּרֵא לְרָשׁ פַּבּטוּב בְּעוֹרַת יְחוֹיִה כְּלִי  καθώς γέγραπται ἐν νόμφ κυρίου ὅτι πᾶν ἄρσεν διανοίγον μήτραν ἅγιον τῷ κυρίφ κληθήσεται,

ילְתַקְרִיב קַרְבָּן בָּאָמוּר בתורת יהוֶת שׁתֵּי־תוֹרִים אוֹ שׁנִי בּנִי וּיִנה:

 καὶ τοῦ δοῦναι θυσίαν κατὰ τὸ εἰρημένον ἐν τῷ νόμῷ κυρίου, ζεῦγος τρυγόνων ἢ δύο νοσσοὺς περιστερῶν.

#### IX. Simeon.

Lc. 2, 25-35. Protev. Jac. c. 24. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 6.

בַּלָּרָשׁ הַיְּנָתָה צָלָיר; מְתַכָּה לְנֶתְמַת יְשְׁמֵל וְתָסִיד בְּרִרנִּשָׁלַיִם וּשְׁמֵל וְתָסִיד בִּרנּשָׁלַיִם וּשְׁמֵל שִׁמְעוֹן Καὶ ἰδοὺ ἄνθρωπος <u>θεοῦ³)</u> ἦν ἐν Ἱερουσαλήμ, ῷ ὄνομα Συμεών, καὶ ὁ ἄνθρωπος οὖτος δίκαιος καὶ εὐλαβής, προσδεχόμενος παράκλησω τοῦ Ἰσραήλ, καὶ πνεῦμα ἦν ἄγιον ἐπ' αὐτόν.

לאַ בּפּשִׁר: לאָ יִּרְאָת־מְּשֶׁתְ יְחֹדְה לא יִּרְאָת־מְּשֶׁת צַּר אָם־ וְלֹּוֹ נִנְּלָה בְרוּת הַּלְּדֶשׁ כִּי 2. καὶ ἦν αὐτῷ κεχοηματισμένον ὑπὸ τοῦ πνεύματος τοῦ ἁγίου, μὴ ἰδειν θάνατον ξως ἂν 4) ἴδη τὸν Χριστὸν κυρίου ἐν σαρχὶ 5) [ἐληλυθότα].

VIII, 1. Lc. 2, 22. — 2. Lc. 2, 23. — 3. Lc. 2, 24. — IX, 1. Lc. 2, 25. — 2. Lc. 2, 26.

1) Cyrill. Hier. ἐπληρώθησαν. — 2) Epiph. ἀνήνεγκαν. — 3) Ev. Ps.-Matth. vir dei = אֵישׁ אֵלּוִדִים. — 4) Protev. ἔως ἄν, Lc. πρὶν ἢ ἄν. — 5) Protev. ed. Tischendorf: ἐν σαρκί, Ev. Ps.-Matth. in carne, Protev. ed. Fabricius: ἐν σαρκὶ ἐληλυθότα. Vgl. Joh. 1, 14.

כָּחָפַת הַתּוֹרָה: אָת־תַּפַּצַר וַשִּׁוּע לַּצְׁשׁוֹת לוֹ נַיְחִי כַּאֲשֶׁר הַבּיאוּ אֲבוֹתְיר מַתְּלָּת הַתּוֹרָה:

נַיְבָבֶּל אֹתוֹ עַל־זְּלעוֹתִים ניָבָרָהְ אָת־הָאֱלֹהִים ריאמר:

בַּרְבַרְה אֲדֹנִי בְּשֻׁלוֹם: בַּרְבַרְה אֲדֹנִי בְּשָׁלוֹם:

בּר רָאוּ עַרנַר אָת־יִשְׁעֶה:

אָשֶׁר הַכִּינוֹתְ לִפְנֵי כָל־ העמים:

אור לְחָאִיר לַגּוֹיִם הּכְבוֹד ישׂראל עפור:

ַרְאָבִיוּ וְאָמֵּוֹ הְמֵּקְיִם עָלָיוּ: הַדְּבָרִים הַנָּאֲמָרִים עָלָיוּ:

מרי: אָל־בָּים בְּיִשְׂרָאֵל וּלְמְקּרָּטָּח אָל־בָּים אָמּוֹ חָנֵּח־טֶּח אָל־בָּים אָמּוֹ וְלִמְקּכָּח נִיְבָרָם אַמּוֹ וְלִמְּלִת מִיּפָּד אָלָאוֹת

יִּבְּנִפְּאֵדְּ מַּקְרָת לְּבָּב תִּגָּלֶינָת מַּחְשְׁבוּת לְּבָּב וְּבְנַפְּאֵדְ תַּצָבר חָרֶב לְּמַעְּן 3. καὶ ἦλθεν ἐν τῷ πνεύματι εἰς τὸ ἱερόν καὶ ἐν τῷ εἰσαγαγείν τοὺς γονείς τὸ παιδίον Ἡποοῦν τοῦ ποιῆσαι αὐτοὺς κατὰ τὸ εἰθισμένον τοῦ γόμου περὶ αὐτοῦ,

4. καὶ αὐτὸς ἐδέξατο ¹) αὐτὸ εἰς τὰς ἀγκάλας καὶ εὐχαρίστησεν ¹) τῷ θεῷ καὶ εἶπεν '

5. νῦν, ἀπολύεις τὸν δοῦλόν σου, δέσποτα, κατὰ τὸ ὁῆμά σου ἐν εἰοήνη,

6. ὅτι είδον οἱ ὀφθαλμοί μου τὸ σωτήριον σου,

7. δ ήτοίμασας κατὰ πρόσωπον πάντων τῶν λαῶν,

8. φῶς εἰς ἀποκάλυψιν²) ἐθνῶν καὶ δόξαν λαοῦ σου Ἰσραήλ.

9. καὶ ἦν ὁ πατὴρ αὐτοῦ καὶ ἡ μήτηρ αὐτοῦ θαυμάζοντες ἐπὶ τοἰς λαλουμένοις περὶ αὐτοῦ.

10. καὶ εὐλόγησεν αὐτοὺς Συμεὰν καὶ εἶπεν πρὸς Μαριὰμ τὴν μητέρα αὐτοῦ ἰδοὰ οὐτος κεῖται εἰς πτῶσιν καὶ ἀνάστασιν πολλῶν ἐν τῷ Ἰσραὴλ καὶ εἰς σημεῖον ἀντιλεγόμενον.

καὶ σοῦ δὲ αὐτῆς ψυχὴν διελεύσεται ὁομφαία, ὅπως ἂν ἀποκαλυφθῷσοιν ³) ἐκ πολλῶν καρδιῶν διαλογισμοί.

3. Lc. 2, 27. — 4. Lc. 2, 28. — 5. Lc. 2, 29. — 6. Lc. 2, 30. — 7. Lc. 2, 31. — 8. Lc. 2, 32. — 9. Lc. 2, 33. — 10. Lc. 2, 34. — 11. Lc. 2, 35.

1) Die Valentinianer nach Irenaeus:  $\lambda \alpha \beta \acute{o} r α$  (Lc.  $\dot{\epsilon} \delta \acute{\epsilon} \xi \alpha τ ο$ ) —  $\dot{\epsilon} \dot{v} \chi \alpha - \varrho \iota \sigma τ \dot{\eta} \sigma \alpha r τ \alpha$  (Lc.  $\dot{\epsilon} \dot{v} \dot{\lambda} \dot{o} \gamma \eta \sigma \epsilon r$ ). — 2) Joh. 1, 9. Test. XII patr.  $\varphi \omega r \dot{\iota} \zeta \omega r$ . — 3) 1. Cor. 4, 5:  $\varphi \alpha r \epsilon \varrho o \ddot{v} r = \dot{\alpha} \pi o \kappa \alpha \dot{\lambda} \dot{v} \pi \tau \epsilon r r$ ,  $\beta o v \dot{\lambda} \alpha \dot{\iota} = \dot{\alpha} \alpha \lambda o \gamma \iota \sigma \mu o \dot{\iota}$ .

#### X. Hanna.

Lc. 2, 36-38. Ev. Ps.-Matth. c. 15. Ev. Inf. Arab. c. 6.

אַחֲרֵר בְתוּלֶּרָת: בַּת־בְּעְלָה שֶׁבַע שָׁנִים בַּת־בְּעָלָה שֻׁבַע שָׁנִים בַּת־בְּנִיאֵל מִשֵּׁבֶט אָשֵׁר: בַּתִּילָה בִּיָּמִים לְנִיאָה

רְתִׁיא אַלְמֶנֶה כְּאַרְבֵּע הְשִׁמִנִים שָׁנָה וְלֹא מְשָׁה בִּתְפַּלּוֹת וְּבְתַּתְנוּנִים לַוְלָה וְיוֹמָם:

מַקנֵּי פְּדִּת בִּירוּשָׁלֵים: לַיחנָה נַמְּדַבֵּר עָלָיו לְכֹל נַמָּקָם בָּצֵת הַהִּיא נַתּוֹנֶה

- 1. Καὶ ἦν Ἄννα προφῆτις, θυγάτης Φανουήλ, ἐκ φυλῆς Ἀσής.
- αὕτη προβεβηκυῖα ἐν ἡμέραις πολλαῖς, ζήσασα¹) μετὰ ἀνδρὸς ἔτη ἑπτὰ ἀπὸ τῆς παοθενίας αὐτῆς.
- 3. καὶ αὕτη χήρα ἐτῶν ὡς ὀγδοήκοντα τεσσάρων, ἣ οὐκ ἀφίστατο τοῦ ἱεροῦ, προσμένουσα²) ταὶς δεήσεσιν καὶ ταὶς προσευχαὶς νύκτωρ καὶ μεθ' ἡμέραν. 3)
- 4. καὶ αὐτῆ τῆ ὥρᾳ ἐπιστᾶσα ἀνθωμολογείτο <sup>4</sup>) τῷ θεῷ καὶ ἐλάλει
  περὶ αὐτοῦ πᾶσιν τοἰς προσδεχομέμοις <sup>5</sup>) λύτρωσιν Ἱερουσαλήμ.

# XI. Die Magier aus Arabien.

Mt. 2, 1—12. Just. Dial. c. Tryph. c. 77. 78. 106. Celsus ap. Orig.
c. Cels. I, 40. 58. Protev. Jac. 21. Ev. Ps.-Matth. c. 16. Ev. Inf. Arab. c. 7.

פֿי רָאִינוּ אֶת־כּוֹכָבוֹ נגַהַ הָאֹבְרוּ בֶּעָלְדְּ יְלֵּדְ בְּאַרְצְּכֶם נִיאִבְרוּ בֶּעָלִדְ יְלֵּדִ בְּאַרְצְּכֶם נִיאִבוּ כַּשְׁדִּים בִּאֶרָץ כֶּנְם

- 1. Καὶ ἰδοὺ Χαλδαίοι 6) ἀπὸ ᾿Αξόαβίας τ) τίλθου 8) εἰς Ἱερουσαλήμ,
- 2. λέγοντες ὅτι βασιλεὺς γεγένηται ἐν τῆ χώρα ὑμῶν·9) εἰδομεν<sup>10</sup>) γὰρ τὸν
- X, 1. Lc. 2, 36\*. 2. Lc. 2, 36\*. 3. Lc. 2, 37. 4. Lc. 2, 38. X1, 1. Mt. 2, 1. 2. Mt. 2, 2
- 1) Lc. ζήσασα = τητη, Didasc., Const.: οὖσα = τητη. 2) Didasc., Const., 1. Tim. 5, 5 προσμένειν = της, Lc. λατρεύειν, της. 3) Didasc., Const νύκτωρ και μεθ' ἡμέραν, Lc. νύκτα και ἡμέραν, 1. T. 5, 5: νυκτὸς και ἡμέρας. 4) Didasc., Const. δοξάσασα, Ev. Inf. Ar. gratias agens. 5) Just. προσδοκάν. 6) Celsus: Χαλδαΐοι, Μt.: μάγοι. 7) Just., Epiph. ἀρφαβία = της = ἀνατολαί Μt. 8) Just., Epiph. ἐλθεῖν, Μt. παραγίνεσθαι. 9) So Justin. Dagegen Ev. Ps.-Matth: ubi est rex, qui natus est vobis? Μt.: ποῦ ἐστιν ὁ τεχθεῖς βασιλεὺς τῶν Ἰονδαίων; 10) Basilides: τεθεαμένοι.

בַּשָּׁמֵיִם וַנָּבֹא לְחִשְׁהַחֲוּוֹת לו:

אַיפֿשׁית: תַּלְּחֵלִי אָת־כָּל־רָאשׁי תַּלְּחֵלִי אָת־כָּל־רָאשׁי תַּלְחֵלִי אָת־כָּל־רָאשׁי תַּלְחֵלִי אָת־כָּל־רָאשׁי תַּלְחַלִי תַּלְחַלִי תַּלְחַלִי תַּלְחַלִי תַּלְחַלִי תַלְּחַלִי תַּלְחַלְי תַלְּחַלְי תַלְּחָלִי תַלְּי

וַיּאֹמְרוּ לוֹ בְּבֵית־לֶחֶם יְחוּדָת כִּי־כֵן כָּתוּב בְּיַד תכּביא:

יְאַתָּה בֵּית־לֶּחֶם אֶּרֶץ יְהוּדָה כִּי מִפְּהְ וַצֵּא מוֹשֵׁל יְהוּדָה כִּי מִפְּהְ וַצַּא מוֹשֵׁל ישׂראל:

אָז בְּיֶבְא הוֹרְדוֹס לַכַּשְׂדִּים נַיַּחְלֵר לָדַעַת הָעֵת אֲשֶׁר נָרָאַה הפּוֹכב:

לאָבֹאָת נַם אָנִי וְאָשְׁתַּחֲנָה בִּי־תִמְצִאוּן וְתִנּדְּתֶם לִי לְכוּ וְדִרְשׁוּ הַיִּמֵב וְתָּיָת לֵכוּ וְדִרְשׁוּ הַימֵב וְתָּיָת לו:

אַשֶּׁר רָאוּ בְנַנֵּה חַכּּרְכָב חַפְּלֶךְ רַיֵּלֵכוּ וְחָנֵּח חַכּּרְכָב רַיְּנִה כְּשָׁמְעָם אֶת־דִּבְּרֵי

- αστέρα αὐτοῦ λάμψαντα 1) ἐν τῷ οὐρανῷ 2) καὶ ἦλθομεν προσκυνῆσαι αὐτῷ.
- 3. καὶ ἀκούσας Ἡρώδης ἐταράχθη 3)
- 4. καὶ συναγαγών πάντας τοὺς ἀρχιερείς καὶ γραμματείς 4) καὶ πρεσβυτέρους τοῦ λαοῦ ἐπυνθάνετο 5)
  παρ' αὐτῶν ποῦ ὁ Χριστὸς γεννᾶται.
- 5. οἱ δὲ εἶπαν αὖτῷ· ἐν Βηθλεὲμ τῆς Ἰουδαίας· οὕτως γὰο γέγραπται διὰ τοῦ προφήτου·
- 6. καὶ σὸ Βηθλεέμ, γῆ Ἰο ΄δα, οὐδαμῶς ἐλαχίστη<sup>6</sup>) εἶ ἐν τοις ἡγεμόσιν¹)
  Ἰούδα· ἐκ σοῦ γὰρ ἐξελεύσεται ἡγούμενος<sup>8</sup>), ὅστις ποιμανει τὸν λαόν
  μοῦ τὸν Ἰσραήλ.
- 7. τότε 'Ηρώδης καλέσας τοὺς Χαλδαίους ἠκρίβωσεν παρ' αὐτῶν τὸν χρόνον τοῦ φαινομένου ἀστέρος.
- 8. καὶ πέμψας αὐτοὺς εἰς Βηθλεὲμ εἶπεν ὑπάγετε<sup>9</sup>) καὶ ἀναζητήσατε<sup>10</sup>) ἀσφαλῶς <sup>11</sup>) καὶ ἐὰν εὕρητε, ἀπαγγείλατέ μοι, ὅπως κάγὼ ἐλθὼν προσχυνήσω αὐτῶ.
- 9. οἱ δὲ ἀχούσαντες τοῦ βασιλέως ἐπορεύθησαν καὶ ἰδοὺ ὁ ἀστήρ, ὂν εἰδον ἐν τῆ ἀνατολῆ, προῆγεν αὐ-
- 3. Mt. 2, 3. 4. Mt. 2, 4. 5. Mt. 2, 5. 6. Mt. 2, 6. 7. Mt. 2, 7. 8. Mt. 2, 8. 9. Mt. 2, 9.
- 1) Protev. λάμψαντα, Just., Cels.: ἀνατείλαντα. 2) Ign., Just., Test. XII patr., Apoc 12, 1: ἐν οὐρανφ. 3) Heges. ἐφοβεῖτο. 4) Just: πρεσβύτεροι, Εν. Inf.: sapientes. 5) Protev. ἀνέχρινεν, Εν. Ps.-Matth. inquireret, Just. ὁ μαθών. 6) LXX: ὀλίγιστος. 7) LXX: χιλιάς. 8) LXX: ἄρχων 9) Protev. ed. Tischendorf: ὑπάγετε, Mt. πορευθέντες. 10) Ebenda: ζητήσατε, Mt. ἐξετάσατε. 11) Protev. ed. Fabricius: ἀσφαλῶς, Mt. ἀχριβῶς.

מנחח זהב הלבונה כל: מישה הבילה אתר מישה בילה בישאר: מישה בילה בישאר: מישה בילה בישאר: מישה בילה ברישאר: מישה בילה בישאר: מישה בישאר: מישר בישאר: מישה בישאר: מישאר: מישה בישאר: מישר: מישר: מישה בישאר: מישר: מישה בישא

אָדור אָל־אַרְצָם: אֶל־תוֹרְדוֹס וַיֵּלְכוּ בְּדָרֶת וִיִּצִינּה בַּדֵּלוֹם לְבִלְתִּי שׁוּב τούς, ξως έλθὰν ἐστάθη ἐπάνω οὖ ἡν τὸ παιδίον.

10. Ιδόντες δὲ τὸν ἀστέρα ἐχάρησαν γαρὰν μεγάλην σφόδρα.

11. καὶ ἐλθόντες εἰς τὴν οἰχίαν εἰδον¹)
τὸ παιδίον μετὰ Μαρίας τῆς μητρὸς
αὐτοῦ, καὶ προσεκύνησαν αὐτῷ,
καὶ ἀνοίξαντες²) τοὺς θησαυροὺς³)
αὐτῶν προσήνεγκαν αὐτῷ δῶρα,
χρυσὸν καὶ λίβανον καὶ σμύρναν.

12. καὶ χρηματισθέντες 4) κατ' ἄναρ 5) μὴ ἀνακάμψαι 6) πρὸς Ἡρώδην, δι' ἄλλης ὁδοῦ ἀνεχώρησαν 7) εἰς τὴν χώραν αὐτῶν 8).

# XII. Die Flucht nach Ägypten.

Mt. 2, 13—15. Ev. Ps.-Matth. c. 17. Hist. Jos. c. 8. Ev. Inf. Arab. c. 9. Just. Dial. c. Tr. c. 2.

יַרְהָר בְּלֶכְתָּם חָנֵּה עַלְאַדְּ רְהֹנָח לָרְאָה אֶל־יוֹסֵהְ בחלום לאמר:

אַת-נפָשׁ הנער לְהַמִּיתוֹ: אָבִיה בְּי תוֹרְדוֹם מְבַּפְשׁׁ הָתְנַתִּה שָׁם עַד־אָשֶׁר אֹמִר קָהְנַת קַח אַתר הֹמָר וְאָתר קים קַח אָתרדהי, 1. 'Αναχωρησάντων δὲ αὐτῶν, ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου φαίνεται κατ' ὄναρ<sup>9</sup>) τῶ 'Ιωσὴφ λέγων'

2. ἐγερθεὶς παράλαβε 10) τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ, καὶ φεῦγε 11) εἰς Αἴγυπτον, καὶ ἴσθι ἐκεῖ ἔως ἀν 12) εἴπω σοι μέλλει γὰρ Ἡρώδης ζητείν 13) τὸ παιδίον τοῦ ἀπολέσαι 14) αὐτό.

10. Mt. 2, 10. — 11. Mt. 2, 11. — 12. Mt. 2, 12. — XII, 1. Mt. 2, 13a. — 2. Mt. 2, 13b.

1) Ev. Ps.-Matth.: invenerunt. — 2) Protev. ἐξέβαλον. — 3) Protev. ἀπὸ τῆς πήρας αὐτῶν, Epiph. ἤνοιξαν τὰς πήρας ἑαυτῶν. — 4) Just. ἐκελεύσθησαν, Epiph. παραγγέλλονται. — 5) Just. κατ' ἀποκάλυψιν. — 6) Just. ἐπανελθεῖν. — 7) Protev. ἐπορεύθησαν, Epiph.: ἀφικνεῖσθαι, Just.: ἀπαλλάττεσθαι. — 8) Epiph. εἰς τὴν ἑαυτῶν πατρίδα. — 9) Justin (Dial, 102): κατὰ κέλευσιν. — 10) Just. λαμβάνειν. — 11) Just. ἀπαλλαγῆναι, Ev. Inf. Αγ. abire. — 12) Just. ἄχρις ἄν. — 13) Just. ἐπιβουλεύειν — 14) Just. ἀνελεῖν.

נַיֶּלֶם נַיִּפֶּח אָת־חַיֶּלֶּה מצרימה: מצרימה:

יַרְהִי־שָׁם עַדֹּ־מוֹת הוֹרְדוֹס:

- 3. ὁ δὲ ἐγερθεὶς ἔλαβεν τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ νυκτὸς καὶ ἀπῆλθεν 1) εἰς Αἰγυπτον.
- 4. καὶ ἡν ἐκεῖ, ἄχρις ἂν ἀπέθανεν²) Ἡρώδης.³)

#### XIII. Der Kindermord zu Bethlehem.

Mt. 2, 16. Just. Dial. c. Tryph. c. 103. Cels. ap. Or. c. C. I, 58. Protev. Jac. c. 22. Ev. Ps.-Matth. c. 17. Hist. Jos. c. 8. Ev. Inf. Arab. c. 9, 12.

וַיֵּדַע הוֹרְדוֹס כִּי הוּתֵל מַאֵּת הַכַּשִּׁדִּים וַיִּקְצֹּתְ לְבּוֹ מאד:

וַיִּשְׁלַח בֵּית־לָּטֶם חֹרְגִּים רַיָּמֶת אֶת־כֹּל תַּכּוֹלְדִים בִּעת החיא:

רַיַּחֲשֹׁב כִּי הוּמֵת אָתֶּם נַּם הוא אֲשֶׁר אֵמְרוּ לוֹ הכִּשׁׂדִים:

- Γνοὺς <sup>4</sup>) δὲ Ἡρώδης ὅτι ἐνεπαίχθη ὅπὸ τῶν μάγων, ἀργίσθη <sup>5</sup>) λίαν ἡ καρδία αὐτοῦ.
- 2. καὶ ἔπεμψεν  $^6$ ) εἰς Bηθλεὲμ φονευτάς  $^7$ ) καὶ ἀπέκτεινεν  $^8$ ) πάντας τοὺς ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ γεγεννημένους,  $^9$ )
- 3. ολόμενος 10, καὶ τοῦτον ἀνελειν σὺν αὐτοις, περὶ οὖ εἰρήκασιν αὐτῷ οἰ Χαλδαιοι.

# XIV. Die Rückkehr aus Ägypten.

Mt. 2, 19—22. Ev. Ps.-Matth. c. 25. Hist. Jos. c. 9. Ev. Thom. Lat. c. 3. Ev. Inf. Arab. c. 26.

- ניְהִי אַחֲרֵי מוֹת חוֹרְדוֹס 1. תְהַנָּה מֵלְאֵדְ וְהֹנְה נְרָאֵה
  - 1. Τελευτήσαντος δὲ τοῦ Ἡρώδου, ἰδοὺ ἄγγελος πυρίου φαίνεται
- 3. Mt. 2, 14. 4. Mt. 2, 15a. XIII, 1. Mt. 2, 16a. 2. Mt. 2, 16b. 3. Just. Dial. c. 103. Cels. ap. Orig. c. Cels. I, 58. XIV, 1. Mt. 2, 19.
- 1) Just. ἀπῆλθεν, Mt. ἀνεχώρησεν. 2) Just. ἄχρις ἄν ἀπέθανεν, Mt. ξως τῆς τελευτῆς. 3) Nach dem Ev. Ps.-Matth. geschah die Flucht "per viam eremi" vgl. Apoc. 12, 6: καὶ ἡ γυνὴ ἔφυγεν εἰς τὴν ἔφημον. 4) Protev. γνούς, Mt. ἰδών. 5) Protev. ὀργισθείς, Apoc. 12, 17: ωργίσθη, Mt. ἐθυμώθη. 6) Protev. ἔπεμψεν, Celsus πέμψας, Mt. ἀποστείλας. 7) Protev. φονευτάς, Just. ἀνελόντας. 8) Protev. ἀνελεῖν, Mt. ἀνείλεν, Cels. ἀποκτεῖναι, Just. ἀναιρεθῆναι. 9) Just. ἐκείνου τοῦ καιροῦ γεννηθέντας, Cels. τοὺς ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ γεγεννημένους. 10) Just. διὰ τὸ ὑπονοεῖν, Cels. οἰόμενον.

בַתַלוֹם אָל־יוֹסַתְּ בְּאָרֶץ מצרים:

ישׁרָצֵּל כִּי מַתוּ הַמְּבַקְשִׁים רָשָּׁרָצֵּל כִּי מַתוּ הַמְבַקְשִׁים רָאָת־אָמוֹ וְלֵבְ אָל־אָּרֶץ אַת־אַמֶּר קּים קַח אֶת־הַּיֶּלֶּד

אָפוּן נַיֵּלָּבָּ אַרְצָּה יִשְׁרָאֵּל: יַיָּלֶם נַיִּפָּח אֶת־תַּיֶּלֶּד וְאֶת־

וּכְשֶׁמְעוֹ כִּי אַרְכְלוֹס מָלַדְּ בִּיהוּדָה תַּחַת הוֹרְדוֹס בָּיר: וַיִּירָא לֶלֶכֶת שָׁפָּה:

וַיָּבֵא אֶת־הַיֶּלֶר אֶל־ הַּמִּרְבָּר עַד־כִּי הָיָה שָׁלוֹם בְּמַלְכִיּת הוֹרְדוֹס:

אָז שׁברּ אֶל־בֵּית־לֶחֶם רישבר שם: κατ' ὄναφ ') τῷ 'Ιωσὴφ ἐν Alγύπτω:

- 2. λέγων έγερθεὶς παράλαβε τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ, καὶ πορεύου<sup>2</sup>) εἰς γῆν Ἰσραήλ τεθνήκασιν γὰρ οἱ ζητοῦντες τὴν ψυχὴν τοῦ παιδίου.
- 3. ὁ δὲ ἐγερθεὶς παρέλαβεν τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα αὐτοῦ καὶ ἐπορεύθη εἰς γῆν Ἰσραήλ.
- 4. ἀκούσας δὲ ὅτι ἀρχέλαος βασιλεύει<sup>5</sup>) τῆς Ἰουδαίας ἀντὶ Ἡρώδου τοῦ πατρὸς αὐτοῦ, ἐφοβήθη ἐκεὶ ἀπελθείν.
- 5. καὶ ἦνεγκεν τὸ παιδίον εἰς τὴν ἔρημον, ἕως οὖ ἐγένετο ἡσυχία ἐν τῷ βασιλείᾳ τοῦ Ἡρώδου. 4)
- 6. καὶ τότε ὑπέστρεψαν εἰς Βηθλεὲμ καὶ ἔμειναν ἐκεῖ.

# XV. Die Niederlassung in Nazareth. Mt. 2, 22b. 23. Lc. 2, 39. 40.

וְהַנֵּה מַלְאַדְּ יְהֹיָה נִרְאָה בַּחֲלוֹם אֶל־יוֹסֵתְּ וַיִּאֹמֶּר שׁוּב אֶל־קְצֵּי־הַנָּלִיל: 1. Καὶ ἰδοὺ ἄγγελος κυρίου ἐφάνη κατ' ὄναρ τῷ Ἰωσὴφ καὶ ἔλεγεν ἀναχώρει εἰς τὰ μέρη τῆς Γαλιλαίας.

2. καὶ ἐλθῶν ὑπέστρεψεν 5) εἰς τὴν

2. Mt. 2, 20. — 3. Mt. 2, 21. — 4. Mt. 2, 22a. — 5. Ev. Thom. c. 3. — '6. Ev. Thom. c. 3. — XV, 1. Ev. Inf. Arab. c. 26. Mt. 2, 22b. — 2. Lc. 2, 39. Mt. 2, 23a. — Ev. Thom. Lat. c. 3.

1) Fehlt in den aussercanonischen Paralleltexten. — 2) Ev. Thom. revertere. — 3) Mt.  $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\epsilon\dot{\nu}\epsilon\iota$   $\dot{\alpha}\nu\tau l$  — Just., Epiph.  $\delta\iota\epsilon\delta\dot{\epsilon}\xi\alpha\tau o$ . — 4) Ev. Thom. tulit eum in deserto, usque dum fieret tranquillitas in Hierusalem. — 5) Mt.  $\dot{\alpha}\nu\epsilon\chi\dot{\omega}\rho\eta\sigma\epsilon\nu$ .

בְּעִירוֹ נְצָרְת אֲשֶׁרְ לוֹ שֶׁם נַחַלַּת־אָבִיו: Γαλιλαίαν και κατώκησεν είς πόλιν ξαυτοῦ Ναζαρέθ, οὖ είχεν κληρονομίαν πατρώαν.

ַנִיּגְּהַל הַיֶּלֶּה נַיֶּחֲזַק מְלֵא הַן וְחָבְמָה: 3. τὸ δὲ παιδίον ηὔξανεν καὶ ἐκραταιοῦτο ¹) πληρούμενον ²) χάριτος καὶ σοφίας.³)

XVI. Der zwölfjährige Jesus im Tempel zu Jerusalem. Lc. 2, 41—52. Ev. Thom. c. 19. Ev. Inf. Arab. c. 50—53.

לְעָלֵּהְ שָׁבֶּהְ וַיְּצֵלֹּהְ עָפֵּרְ לְהְשְׁתָּהַוֹּתֹּתְ בָּּלְּשְׁתֵּים לִרְּתִי בִּהְיוֹתוֹ בָּּלְ־שְׁתֵּים מָבֵּי שָׁנָה בְּשָׁלֵּים מָבֶּי שָׁנָה בְּשְׁלֵּים מָבְי שָׁנָה וְיִרּנְּשֶׁלֵּים מְבִּים הַבְּיִנִם בְּיִבְּלֵּה עָפֵּרֹ

רְיְכַלּה אֶת־הַיְּמִים רָיָשׁהּבּה רִיּהָתִר הַבּּעַר נִשׁוּעַ בִּירוּשָׁלַיִם רַאֲבוֹתָיוּ לֹא יָדַעוּ:

רַיַּשְׁבוּ כִּי אָס־תֶּבְּנּ הַאָּרְהִים הִיּא וַיַּלְכוּ כְּנֶּרֶה הַאָּרְהִים וְהַמְיְדָּצִים: הַאָּרְהִים וְהַמְיְדָּצִים: הַאָּרְהִים וְהַבְּאָהוּ בֵּין הַאָּרְהִים וְהַבְּאָהוּ בַּין 1. Καὶ ἀνῆλθον 4) οἱ γονεῖς αὐτοῦ κατ' ἔτος εἰς Ἱερουσαλὴμ προσκυνῆσαι ἐν τῆ ἑορτῆ τοῦ πάσχα.

2. καὶ ὅτε ἐγένετο ἐτῶν δώδεκα, ἀνέβησαν 4) ἔχοντες αὐτὸν κατὰ τὸ ἔθος τῆς ἑορτῆς:

- 3. καὶ τελεσάντων 5) τὰς ἡμέρας ἀνέκαμπτον 6), καὶ ἔμεινεν 7) ὁ παῖς Ἰησοῦς ἐν Ἱερουσαλήμ, καὶ οὐκ ἔγνωσαν οἱ γονεῖς αὐτοῦ.
- 4. καὶ ἐνόμισαν αὐτὸν ἐν τῆ συνοδία εἶναι ὁδευσάντων <sup>8</sup>) δὲ ὁδῷ ἡμέρας μιᾶς ἐζήτουν <sup>9</sup>) αὐτὸν ἐν τοις συγγενέσιν καὶ τοις γνωστοις.
- 5. καὶ μὴ εὐρόντες ἐλυπήθησαν, καὶ ἀνέκαμπτον 10) εἰς τὴν πόλιν ζητοῦντες αὐτόν.

3. Lc. 2, 40. Ev. Thom. Graece A. XV, 3. Joh. 1, 14c. — XVI, 1. Lc. 2, 41. — 2. Lc. 2, 42. — 3. Lc. 2, 43. — 4. Lc. 2, 44. — 5. Lc. 2, 45.

<sup>1)</sup> Just.: ανδρούμενον. — 2) Ev. Thom.: μεστόν. — 3) Joh. 1, 14:  $d\lambda\eta\vartheta\epsilon l\alpha\varsigma$ . — 4) Epiph. ἀνῆλθον, Lc. ἐπορεύοντο. — 5) Cod. D τελεσάντων, canonisch: τελειωσάντων. — 6) Epiph. ἀνέχαμπτον, Lc. ὑποστρέφειν. — 7) Epiph. ἔμεινεν, Cod. D ἀπέμεινεν, canonisch: ὑπέμεινεν. — 8) Lc. ἦλθον. — 9) Epiph., Ev. Thom. ἐζήτουν, canonisch: ἀνεζήτουν. — 10) ἀνακάμψασα, Lc. ὑπέστρεψαν.

אַלִּיעָם לְּמָאֵל אַעָּם: יַמָּב בַּעוִּבְ נַפּנִפְּלִים לְּעִיּא נַיִּלִבּאָעוּ בַּמִּלְנָּמִ לְּעוּיִא נַיִּנִי מִפֵּּל מְּלְנָּת נְמִים

הַּפְּטֶרוֹת תַּגְּבוּאִים: אֵרךָ הוּא הִּרְגֵּם אָת־ פַּרְשִׁיוֹת הַּגּבוּלָה וְאָת־ הַבְּלְשׁיבׁוּ בָּגָּבוּאִים:

וְתַּגַּשׁ אָפּוֹ וַתּאֹטֶר אֵלֶיר בְּיִר לָפָּח כָּכָח עָשִּירָת לָנּרּ מַתְבֵּיִא אָפּוֹ וַתִּאֹטֶר אֵלֶירּ אַתִּדּ:

בּיאׁמֶר אֲלֵיתֶם לָפָּה בּקַשְׁמֶם אֹתִי הֲלֹא יְדַעְמֶם בִיאֹמֶר בּבִית אָבִי:

רַיּאֹמְרוּ הַפּוֹרִים אֶּל־מִרְיָם הַאַּמְ אֵם הַנַּעַר הַאָּה:

נתאמר אַלּרוּם אָת־פְּרִי־ אֵלֶיהָ אַשְׁרֵיּף בָּּנְשׁים בטנה:

בּי כָבוֹד וְהוֹד וְנָקְכָמֶה בָּזֹאׁת לֹא דָּאִינוּ וְלֹאׁ שָׁמַעְנוּ מעוֹלם:

אָפּרוּ רַנָּּמָּב אָתַּם אָל רַיָּלָם רַשִּׁרִּעַ רַנֵּגֶלְהָּ אַחְרֵי

- 6. καὶ ἐγένετο μετὰ τρίτην ἡμέραν ευρον αὐτὸν ἐν τῷ ἰξοῷ καθεζόμενον ἐν μέσῳ τῶν διδασκάλων¹) καὶ ἀκούοντα αὐτῶν καὶ ἐρωτῶντα αὐτούς.
- 7. προσείχον δὲ πάντες καὶ ἐθαύμαζον, ²) πῶς ἐξηγήσατο ³) τὰ κεφάλαια τοῦ νόμου καὶ τὰς παραβολὰς τῶν προφητῶν.
- 8. προσελθοῦσα δὲ ἡ μήτηρ αὐτοῦ εἶπεν αὐτῷ τέχνον, [να τί τοῦτο ἐποίησας ἡμῖν; ἰδοὺ ὀδυνώμενοι ἐζητοῦμέν σε.
- 9. καὶ εἶπεν αὐτοις· τί με ζητείτε; οὐκ οἴδατε ὅτι ἐν τοις⁴) τοῦ πατρός μου δει εἶναί με.
- οἱ δὲ γραμματεῖς εἶπον πρὸς Μαριάμ· σὰ εἶ μήτηρ τοῦ παιδὸς τούτου;
- 12. τοιαύτην γὰο δόξαν και τοιαύτην άρετὴν και σοφίαν οὔτε ἴδομεν ) οὔτε ἤκούσαμέν ποτε.
- 13. ἀναστὰς δὲ Ἰησοῦς ἡκολούθησεν τῆ μητρὶ αὐτοῦ καὶ ἀνέκαμπτεν
- 1) Lc. 2, 46. 7. Lc. 2, 47. Ev. Thom. c. 19. Ev. Inf. c. 50. 8. Lc. 2, 48. 9. Lc. 2, 49. 10. Ev. Thom. c. 3. 11. Ev. Thom. c. 3. 12. Ev. Thom. c. 3. 13. Lc. 2, 51a.

Iren. νομοδιδασκάλοις. — 2) Ev. Thom. ἐθαύμαζον, Lo. ἐξίσταντο.
 3) Ev. Thom. ἐπιλύων, Ev. Inf. Arab. explicavit, Joh. 1, 18: ἐξηγήσατο. —
 4) Ev. Inf. Arab. in domo patris. — 5) Joh. 1, 14. καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ — πλήρης χάριτος καὶ ἀληθείας.

נְצֶרֶת וַיְהִי שׁבֵיעַ אֶל־ אַבוֹתִיר: σὺν αὐτοις εἰς Ναζαρέθ, καὶ ἦν ὑποτασσόμενος 1) τοις γονεῦσιν αὐτοῦ.

אלהים ואדם: יְבְחַלְּמָה וּבְחַן לִפְּנֵי וְנִשִּׁיעַ חֹלֵבְ וְּנָבֵל בְּקוֹמָה פָל־תִּדְּבָרִים תָאֵלָּה: יִאִפוֹ שֵׁקְרָה בְּלֹבָּה אֵת 14. ἡ δὲ μήτης αὐτοῦ διετήςει πάντα τὰ γενόμενα ἐν τῆ καςδία αὐτῆς.
15. ὁ δὲ Ἰησοῦς προέχοπτεν ἐν ἡλικία καὶ σοφία<sup>2</sup>) καὶ χάριτι παρὰ θεῷ καὶ ἀνθρώποις.

XVII. Jesu Geschlechtsregister. Lc. 3, 23-38 D. Mt. 1, 2-16. Epiph. Ancor. c. 59.

ענא אָלְילִנם: בּגַרַיֹּלִנִּשׁנִּ בּּגַרַיִּעִנְיׁלִנִם בּגַרַיִּלִנִם בּגַרַשִּאַלְשִׁנִאַל אָלְילִנם בּגַרַאָּבִינּר בּגַר בּגַרַבִּעוּנִ בּגַרַ אַלְיענּנוּ בּגַרַבְּינִוּ אַלְיענּנוּ בּגַרַבְּינִוּ אַלְיענּנוּ בּגַרַבְּינִוּ בּגַרַבַּמָּנוּ בּגַרַ בּגַרַבַּמָּנוּ בּגַרַבּינוּ

בַּן־יאֹשִׁיַּהוּ בַּן־אַמוֹן בַּן־

מנשה בו־חוקיחו:

1. Αὐτὸς δὲ ὁ Ἰησοῦς ἐνομίζετο εἰναι νίὸς Ἰωσήφ, τοῦ Ἰαχώβ,

2. τοῦ Μαθθάν,<sup>3</sup>) τοῦ Ἐλεάζαρ,<sup>4</sup>) τοῦ Ἐλιούδ,<sup>5</sup>) τοῦ Ἰαχείν,<sup>6</sup>)

3. τοῦ Σαδώκ, τοῦ ἀζώρ, τοῦ Ἐλιακείμ, <sup>7</sup>) τοῦ ἀβιούδ, <sup>8</sup>)

4. τοῦ Ζοροβάβελ, τοῦ Σαλαθιήλ, τοῦ Ἰεχονίου, τοῦ Ἰωακείμ τοῦ καὶ <sup>9</sup>) Ἐλιακείμ,

5. τοῦ Ἰωσεία, 10) τοῦ ἸΑμώς, 11) τοῦ Μανασσῆ, τοῦ Ἐζεκεία,

14. Lc. 2, 51<sub>b</sub>. — 15. Lc. 2, 52. — XVII, 1. Lc. 3, 23 D. Mt. 1, 16. Epiph. Ancor. p. 62 C. — 2. Cod. D ad Lc. p. 173\*. Epiph. l. c. Mt. 1, 15. — 3. Cod. D l. c. Epiph. l. c. Mt. 1, 13. 14. — 4. Cod. D l. c. Epiph. l. c. Mt. 1, 12. — 5. Cod. D l. c. Epiph. l. c. Mt. 1, 10.

1) Phil. 2, 8. ὑπήκοος. — Vgl. Eph. 6, 1. Col. 3, 20. ὑπακούειν. — 2) Joh. 1, 17. ἀλήθεια. — 3) al. ματθαν, Ματθίας, LXX: Μαθάν, Ματθάν. — 4) al. Heleazar, Ἐλιάζαρ, Ἑλεάζαρος. — 5) al. Heliut, im A. T. fehlt dieser Name. — 6) al. ἀχείμ, Achim, LXX: ἀχίν, Ἰαχείμ, Ἰωαχείμ. — 7) al. Eliazim, Heliacib. — 8) al. Abiuth, fehlt im A. T. — 9) Bezüglich der Weglassung des καί durch Schuld der Abschreiber vgl. oben S. 186, sowie Blass, de variis formis euangelii Lucani (Hermathena IX, 22 1896, S. 308), welcher, wie ich sehe, auf dieselbe Erklärung des Sachverhalts gekommen ist, wenn auch nur vom griech. Texte aus. — 10) al. Ἰωσίας. — 11) Richtig: Ἰμωύν.

Texte u. Untersuchungen X, 5.

בז־יותם בו־אחז עזיהה בו־אמציהה: בו־אחזיהו בורהואחז בודיורם בודיהושפט: רחבעם בו־שלמה: בו־דַרָד בַּוּ־יָשׁר בו־בעז: בו־שלמון בו־נחשון בו־ עַמּינַדַב בֵּן־רָם: בו־תַּצְרוֹן בּו־פַּרֵץ יהודה בוריעקב: בוריצחק בו־אברהם בו-מַרַח בַּן־נַחוֹר: בו־שרוג פלג בו־עבר: בַּן־שַׁלַח בַּן־אַרפּכשׁד שם בו־נוח: בו־למה בו־מתישלח בו־ חנוה:

בורנד בורמהללאל

בון שת בון אדם בון אל הים:

קינו בו־אַנוֹשׁ:

6.  $\tau o \tilde{v}$   $A \chi \alpha \varsigma, 1$   $\tau o \tilde{v}$   $A \chi \alpha \varsigma, 2$   $\Delta v \alpha \delta \delta \alpha v, 3$   $\Delta v \alpha \delta \delta \alpha v, 3$ 

 τοῦ Ἰωάς, τοῦ Ὁχοζίου, τοῦ Ἰωράμ, τοῦ Ἰωσαφάδ, <sup>4</sup>)

8. τοῦ ᾿Ασάφ, ὁ) τοῦ ᾿Αβιούδ, ͼ) τοῦ ὙΡοβοάμ, τοῦ Σολομῶν,

9. τοῦ Δανείδ, τοῦ Ἰεσσαί, τοῦ Ἰοσαί, τοῦ Ἰοβήδ, τοῦ Βοός. 8)

10. τοῦ Σαλμών, τοῦ Ναασσών, 9) τοῦ Αμειναδάβ, 10) τοῦ Αράμ, 11)

11.  $\widetilde{\tau o \tilde{v}}$   $\widetilde{A \sigma \rho \omega \nu}$ ,  $^{(12)}$   $\widetilde{\tau o \tilde{v}}$   $\widetilde{\Phi a \rho \varepsilon \varsigma}$ ,  $\widetilde{\tau o \tilde{v}}$   $\widetilde{Io \dot{v}}$   $\delta \alpha$ ,  $\widetilde{\tau o \tilde{v}}$   $\widetilde{Iax \dot{\omega} \beta}$ ,

12. τοῦ Ἰσάκ, 13) τοῦ ἸΑβοαάμ, τοῦ Θάρα, τοῦ Ναχώρ,

13.  $\tau o \tilde{v} = \Sigma \varepsilon \rho o \dot{v} x,^{14}$   $\tau o \tilde{v} = P \alpha \gamma \alpha \tilde{v}, \tau o \tilde{v}$   $\Phi \alpha \lambda \dot{\epsilon} x,^{15} = \tau o \tilde{v} = E \beta \varepsilon \rho,$ 

14.  $\widetilde{\tau o v} \Sigma \alpha \lambda \dot{\alpha},^{16}$ )  $\tau o \tilde{v} A \rho \varphi \alpha \S \dot{\alpha} \delta, \tau o \tilde{v} \Sigma \dot{\eta} \mu, \tau o \tilde{v} N \tilde{\omega} \varepsilon,$ 

15.  $\tau o \tilde{v} \ \Lambda \acute{a} \mu \epsilon \varkappa, ^{17}) \tau o \tilde{v} \ Ma \vartheta o v \sigma a \lambda \acute{a}, \tau o \tilde{v} \ A l v \acute{o} (\chi, ^{18})$ 

16. τοῦ Ἰάρεδ, <sup>19</sup>) τοῦ Μαλελεήλ, <sup>20</sup>) τοῦ Καϊνάν, <sup>21</sup>) τοῦ Αἰνώς, <sup>22</sup>)
 17. τοῦ Σηθ, τοῦ Αδάμ, τοῦ Θεοῦ.

6. Cod. D p. 173a. 174a. Epiph. p. 62 B. Mt. 1, 9. — 7. Cod. D l. c. Epiph. l. c. Mt. 1, 8. — 8. Cod. D l. c. Epiph. l. c. Mt. 1, 7. — 9. Lc. 3, 31b. 32a D. Mt. 1, 6. Epiph. l. c. — 10. Lc. 3, 32b. 33a D. Mt. 1, 4. 5. Epiph. l. c. — 11. Lc. 3, 33 D. Mt. 1, 3. Epiph. l. c. — 12. Lc. 3, 34 D. Mt. 1, 2. Epiph. p. 62 A. — 13. Lc. 3, 35 D. Epiph. l. c. — 14. Lc. 3, 36 D. Epiph. l. c. — 15. Lc. 3, 37a D. Epiph. p. 61 C. — 16. Lc. 3, 38 D. Epiph. l. c.

### Das Verhältniss der Quellenschrift zur Evangelienliteratur.

# 1. Das Urevangelium.

Das Verhältniss zwischen der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums und dem Urevangelium (= synoptische Grundschrift = apostolische Quelle =  $\Lambda \acute{o} \gamma \iota \alpha$  = עובר בשות (דבר בשות באות) würde mit viel grösserer Klarheit zu erkennen und mit weit grösserer Leichtigkeit darzulegen sein, wenn eine Reconstruktion der דבר בשות =  $\Lambda \acute{o} \gamma \iota \alpha$  sowohl nach dem hebräischen Grundtext als nach der griechischen Übersetzung (mit ihren Varianten) auf Grund der canonischen und aussercanonischen Quellen bereits durch den Druck veröffentlicht wäre. 1) Denn wenn auch jeder

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Bald nach Vollendung dieses gegenwärtigen Werkes über das Kindheitsevangelium soll der Druck der πετ πούρια im reconstruierten hebräischen und griechischen Text in Angriff genommen und dadurch einem fühlbaren Mangel abgeholfen werden.

Mitforscher, welcher auf dem Gebiet der Evangelienforschung selbstständig thätig ist, ein mehr oder minder deutliches Bild von der synoptischen Quellenschrift in seinem Geiste sich gestaltet hat, so ist es doch für den Fernerstehenden fast eine Unmöglichkeit, aus den gelehrten Einzeluntersuchungen sowie aus der Menge der Texte und ihrer Varianten auch nur ein annähernd entsprechendes Bild sich herauszuarbeiten. Erst wenn endlich der Wurf einer erstmaligen Reconstruktion und Drucklegung der Logia (= דברי ישות) gewagt sein wird, kann die Evangelienforschung einen neuen Anlauf nehmen, indem dann die Discussion über das Für und Wider wie im Ganzen so im Einzelnen der Untersuchungen einen greifbaren Anhalt gewonnen haben wird. Gleichwohl lässt sich auch jetzt schon über das Verhältniss zwischen der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums (מולדות) und der Grundschrift der synoptischen Evangelienliteratur ein Urtheil fixieren, welches für die Frage nach Entstehung des Kindheitsevangeliums von Wichtigkeit und Bedeutung ist. Denn das Urevangelium der דברי ישרע liegt sowohl nach seinem geschichtlichen Tenor als nach dem Hauptinhalt der Reden Jesu wesentlich in den drei synoptischen Evangelien vor uns.1) Eine Feststellung des zu den Logia gehörigen Wortschatzes ist (nach Ausscheidung der den Stil der einzelnen drei Synoptiker charakterisierenden sprachlichen Eigenthümlichkeiten) wohl möglich, ebenso eine Inventarisierung des zu Lc. 1.5-2.52 und Mt. 1, 18-2, 23 gehörigen sprachlichen Materials. Und eine darauf vorgenommene Vergleichung des zu dem Kindheitsevangelium einerseits und des zu dem Urevangelium andrerseits gehörigen Sprachgutes bietet eine erste objektive Grundlage zur Beurtheilung des zwischen beiden evangelischen Quellenschriften bestehenden Verhältnisses. Es liegt auf der Hand, dass, da das Geschlechtsregister hierbei nicht in Betracht kommt, bei einer solchen Vergleichung dem lucanischen Theil des Kindheitsevangeliums mit seinen 128 Versen gegenüber den 25 oder 26 Versen, welche Mt. aus der Quelle geschöpft hat, der Löwenantheil zukommt.

Nach Ausschluss der gebräuchlichen Präpositionen, Conjunk-



<sup>1)</sup> Dass der Titel אַבְּרֵי יִשׁרִּפְּ ursprünglich "Geschichte Jesu" bedeutet und dass die Übersetzung λόγια = יְּבֶּרִים in diesem Falle unzutreffend ist, darüber vgl. Heft III, 812 f. Doch ist der historisch gewordene Titel: Δόγια trotzdem beizubehalten.

tionen. Partikeln und anderer völlig farbloser Wörter berechnet sich der Wortschatz der Logia auf ca. 930 Vokabeln, der des Kindheitsevangeliums auf ca. 330 Wörter. In folgenden Vocabeln nun trifft das lucanische Kindheitsevangelium mit den Logia zusammen: ἀγαθά, ἀγαλλιᾶν, αλτείν, ἀναβαίνειν, ἀνάγειν, άνακλίνειν, άναστηναι, άνθρωπος, άποκαλύπτειν, άποκρίνεσθαι, άπολύειν. ἄρσην, ἀσπάζεσθαι, ἀσπασμός, αὐξάνειν, ἀφαιρείν. άφεσις άμαρτιών, άφιστασθαι, βασιλεία, βρέφος, γενεά, γινώσχειν, γλώσσα, γονείς, γνώσις, γνωστός, γραμματεύς, δεί, δέγεσθαι, διαδιδόναι, διέργεσθαι, διαλογίζεσθαι, διαλογισμός, διαμένειν, διάνοια, διασχορπίζειν, διδάσκαλος, δικαιοσύνη, δόξα, δοξάζειν, δύναμις, δύνασθαι, έθνη, εξοήνη, εξσάγειν, εξσαχούεσθαι, έχπληττεσθαι, έλεος, έμπαίζειν, έμπιμπλάναι, έντολή. έξαίφνης, έξαποστέλλειν, έξίστασθαι, ξορτή, ἐπέργεσθαι, ἐπερωταν. Επιγινώσκειν, Επισκέπτεσθαι, Επισκιάζειν, Επιστρέφειν, ή ξρημος, έτοιμάζειν, έτος, εὐαγγελίζεσθαι, εὐδοχία, εὐλογείν, εὐλογητός, εύρισκειν, ἐφιστάναι, ἐγθρός, ζῆν, ἡλικία, θαυμάζειν, θρόνος, θυσία, θυσιαστήριον, ίδιος, Γερεύς, Γερόν, καθαιρείν, χαθαρισμός, χαθέζεσθαι, χαθήσθαι, χαιρός, χαρδία, χαταβαίνειν. κατάλυμα, κατασκευάζειν, κείσθαι, κελεύειν, κενός, κοιλία, κωφός, λαλείν, λατρεύειν, λόγος, μαχάριος, μένειν, εν μέσω, μισείν, μνᾶσθαι, ναός, νομίζειν, νόμος, νύξ, δδός, όδυνᾶσθαι, οἶκος, ολχουμένη, όλος, ομνύειν, όραν, όρανς, ούρανός, ούς, ούχι, όφθαλμός, οφθηναι, παραγοημα, παρθένος, παριστάνειν, πάσγα, πατρίς. πειναν, πίνειν, πιστεύειν, πιμπλάναι, πλήθειν, πλήθος, πληρούν, πλουτείν, ποιμήν, ποταπός, πούς, προσδέγεσθαι, προσδοχαν, προσεύγεσθαι, πρόσωπον, προφητεύειν, πρώτος, πτώσις, δημα, δύεσθαι, σημείον, σήμερον, σιωπαν, σκιά, σκιρταν, σκότος. σοφία, σπέρμα, σπεύδειν, στείρα, στόμα, συγγενής, συγγαίρειν, συντελείν, συντηρείν, σωτηρία, ταπεινός, τέκνον, τελείν, τελειοῦν, τέλος, τιθέναι, τόπος, ὑπομένειν, ὑποστρέφειν, ὑποτάσσεσθαι, υψιστος, υψοῦν, φόβος, φυλή, φωνή, φῶς, γήρα, ώρα. Die Matthäus-Perikopen des Kindheitsevangeliums berühren sich mit dem Wortschatz der Logia in folgenden Vokabeln: άμαρτία, βούλεσθαι, θησαυρός, κατοικείν, λίαν, μέλλειν, ολκία, όρια, παραγίνεσθαι, παραλαμβάνειν, πέμπειν, πίπτειν, προάγειν, προσκυνείν, προστάσσειν, προσφέρειν, πυνθάνεσθαι, συνάγειν, σφόδρα, σώζειν, τελευτᾶν, υπνος, φαίνεσθαι φεύγειν, γουσός. Endlich sind noch folgende Wörter zu notieren.

in welchen das Sprachgut der Logia mit dem Kindheitsevangelium beider Evangelisten, des Lucas und Matthäus,
zusammentrifft: ἄγγελος, ἀνήρ, ἀνοίγειν, ἀχούειν, ἀπέρχεσθαι,
ἀποστέλλειν, βασιλεύειν, βασιλεύς, γῆ, γράφειν, γεννᾶν, γυνή,
δίχαιος, ἐγείρειν, εἰσέρχεσθαι, ἐξέρχεσθαι, ἔρχεσθαι, ζητεῖν, ἡμέρα,
θέλειν, ἰδού, καλεῖν, κύριος, λαός, λέγειν, μέγας, μήτηρ, ὄνομα,
οὕτω, παιδίον, παῖς, πατήρ, πνεῦμα, ποιεῖν, πόλις, πορεύεσθαι,
προφήτης, ταράσσεσθαι, νίός, φοβεῖσθαι, χαίρειν, χαρά, Χριστός,
χρόνος, χώρα, ψυγή.

Neben diesem mit den Logia gemeinsamen Sprachschatz vertritt aber das Kindheitsevangelium eine nicht kleine Reihe von Vocabeln, in denen es von dem Logia-Evangelium sich unterscheidet und dafür mit andern biblischen Schriftstellern des N. T. zusammentrifft:

a, mit verschiedenen neutestamentlichen Schriftstellern:

ἀγαλλίασις, ἀχριβῶς, ἄμεμπτος, ἀντιλαμβάνεσθαι, ἀντιλέγειν, ἀπειθής, ἀποχάλυψις, ἀπόχρισις, ἀφόβως, βραχίων, γνωρίζειν, δέησις, δεσπότης, δικαίωμα, δόγμα, δυνάστης, ὁ δυνατός, ἔθος. ἐπιφαίνειν, χράτος, λαγχάνειν, λάθρα, λειτουργία, νηστεία, ὁπτασία, πατριά, περιτέμνειν, ποίμνη, πρεσβύτης, προχόπτειν, σπλάγχνα, σπουδή, σύνεσις, σωτήρ, σωτήριον, τάξις, ταπείνωσις, τίχτειν, πρωτότοχος, ὑπερήφανος, ὑψος, χάρις, χεὶρ χυρίον, χρηματίζεσθαι,

b, mit dem Sprachgebrauch des Mt.: κατ' ὄναρ, μάγος,

c, mit dem Sprachgebrauch des Lc.:

αἰνεῖν, ἀναζητεῖν, ἀνευρίσκειν, ἀπογραφή, διαλαλεῖν, διατηρεῖν, ἐπιδεῖν, εὐλαβής, ἡγεμονεύειν, μεγαλεῖα, περιλάμπειν, συγγένεια, συμβάλλειν, ὑπομένειν (= μένειν), φάτνη,

d, mit johanneischem Sprachgut: ἐξετάζειν, σμύρνα,

e, mit paulinischem Sprachgut: κατευθύνειν, κραταιοῦσθαι, όσιότης, φρόνησις, γαριτοῦν,

### f. mit dem Hebräerbrief:

άπογράφειν, ἱερατεία, λύτρωσις, παραδειγματίζειν, τελείωσις.

### g, mit Jacobus:

γένεσις, ἐπιβλέπειν, μαχαρίζειν,

## h, mit der Apokalypse:

άνατολή, θυμίαμα, λίβανος, προφήτις, δομφαία.

Weiter folgt aber auch eine nicht geringe Zahl der dem Kindheitsevangelium angehörigen neutestamentlichen

# άπαξ λεγόμενα:

άγχάλαι, άγραυλείν, αίωνες, άχριβούν, άνάδειξις, άνάστασις im metaphorischen Sinn, αναφωνείν, ανθομολογείσθαι, γῆρας, γινώσκειν in sexueller Bedeutung, διαγνωρίζειν, διαθήκη άγία, διανεύειν, διαταράσσεσθαι, δούλη, ἔγκυος, ἐθίζειν, ἐννεύειν, έφημερία, θυμιᾶν, ίδειν θάνατον, ἱερατεύειν, καρπός κοιλίας, μνηστεύεσθαι, νεοσσός, ονειδος, όρεινή, παράχλησις τοῦ Ισραήλ, παρθενία, περικρύπτειν, περίοικος, περιοικείν, πινακίδιον, προβεβηκώς εν ταις ήμεραις, προπορεύεσθαι, σίκερα, σπαργανοῦν, στρατιὰ οὐράνιος, συλλαμβάνειν im sexuellen Sinn, συμβάλλειν in metaph. Bedeutung, συνέρχεσθαι im sexuellen Sinn, συνοδία, τελευτή, τρυγών, φυλάσσειν φυλαχάς.

Dazu kommen von den aussercanonischen Texten noch eine Anzahl Vocabeln, welche wie ἀνδροῦσθαι, ἀνατιθέναι, διαδέγεσθαι (= succedere), ἐπιβουλεύειν, ἐπιτροπεύειν, κέλευσις im N. T. gar nicht, oder wie άφιχνείσθαι, έξηγείσθαι, κεφάλαιον, δδεύειν, οραμα, σκηνοῦν, υπονοείν, Χαλδαίοι nur selten vorkommen.

Noch deutlicher zeigt sich die Selbstständigkeit des Kindheitsevangeliums gegenüber dem Urevangelium oder der synoptischen Grundschrift, wenn man sich vergegenwärtigt, wie viele Ausdrücke, welche der synoptischen Grundschrift ihren eigenthümlichen Charakter verleihen, im Kindheitsevangelium nicht wieder zu finden sind: φαρισαΐοι, σαδδουκαΐοι, νομικοί, πρεσβύτεροι, συνέδριον, συναγωγή, δαββί, σάββατον —, τελώνης, άμαρτωλός, έθνικός, κόσμος —, σατανᾶς, διάβολος, γέεννα, άδης,

άπώλεια, δαιμόνιον —, χρίσις, χρίμα, χριτής, χρίνειν, παρουσία -, νυμφίος, νυμφή, νυμφών - ἔργον, ἐργάτης, ἐργάζεσθαι --, διάχονος, διαχονία, διαχονείν --, ἀνάγχη, ἀντάλλαγμα, ζωή. θεμέλιος, θλίψις, χόλπος, μάχαιρα, μερίς, μέρος, μετάνοια, μισθός, μυστήριον, όγλος, πίστις, σκάνδαλον, σταυρός —, άγαθός, κακός, καλός, πονηρός, άργατος, νέος, παλαιός, καινός. σοφός, νήπιος, φρόνιμος, μφρός, πιστός, απιστος, πλούσιος, πτωχός, κλητός, ἐκλεκτός, ἄξιος, ἰκανός, ἰσχυρός, ἀγαπητός, αἰώνιος —, ἀγαπᾶν, ἁμαρτάνειν, ἀναπαύεσθαι, βαπτίζειν, βλασφημείν, διδάσκειν, δικαιούν, διώκειν, έλεείν, έξομολογείσθαι, θηλάζειν, καθαρίζειν, κερδαίνειν, κηρύσσειν, κληρονομείν, μετανοείν, οδηγείν, πάσγειν, σκανδαλίζεσθαι. σπλαγγνίζεσθαι, ταπεινούν, φιλείν —, άληθώς, άμην, έν τάγει, ον τρόπον, οὐαί, πλήν, πόρδω, ταγέως, ὧδε, ὧσαύτως, ὧσαννά 272. Nicht zu finden sind ferner im Kindheitsevangelium Ausdrücke wie βασιλεία τῶν οὐοανῶν oder β. τοῦ θεοῦ. υίος ανθοώπου, διαθήκη καινή, σώζειν ψυγήν (dafür nur λαόν) u. a. m. Ausserdem tragen viele Vokabeln nicht den Charakter neutestamentlicher Prägung, den sie im Urevangelium empfangen haben, sie sind lediglich alttestamentlich geprägt, gehören noch ganz dem Septuaginta-Griechisch an. Man denke an Χριστός (Mt. 2, 4; Lc. 2, 11. 26), βασιλεία αὐτοῦ (Lc. 1, 33), σωτηρία ἐξ έγθρῶν (Lc. 1, 71), εἰρήνη (Lc. 1, 79; 2, 26), διαθήχη άγία (Lc. 1, 72), δικαιοσύνη (Lc. 1, 75) und viele andere. Man vergleiche ausserdem das in § 3 mitgetheilte alttestamentliche Sprachgut. Auch da, wo die Worte des Kindheitsevangeliums mit ähnlich klingenden Worten der synoptischen Grundschrift sich berühren. ist doch der Gedankeninhalt, der Gedankenkreis, der Gesichtskreis ein anderer. Von der Parusie z. B. findet sich nicht eine Spur; nirgends, auch in den prophetischen Theilen des Kindheitsevangeliums nicht, erscheint Jesus als Weltenrichter. ist der alttestamentlich-nationale Standpunkt, erweitert durch prophetisch-alttestamentlichen Universalismus, von dem aus Alles betrachtet wird.

Ein Einfluss der synoptischen — aus dem Urevangelium stammenden — Jesusreden ist mithin nirgends zu spüren. Die verwandten Ausdrücke erklären sich meistens aus alttestamentlichen Einflüssen. So ist z. B. Lc. 1, 15: ἔσται μέγας ἐνώπιον χυρίου — nicht von dem Logion Lc. 7, 28 — Mt. 11, 11: μείζων

έν γεννητοίς γυναιχών, sondern von Gen. 10, 9 abhängig; ebenso Lc. 1, 17 nicht von Lc. 7, 27 = Mt, 11, 10 = Mc, 1, 2, sondern von Mal. 3. 1: Lc. 1.53 nicht von dem Herrenwort Mt. 5.6, sondern von 1. Sam. 2. 5. Ps. 107. 9. Die avgoanot evoloxiac in Lc. 2. 14 treffen nur äusserlich mit dem εὐδόχησα in Lc. 3. 22 = Mt. 3. 17 = Mc. 1, 11 zusammen, da letzteres auf Jes. 42, 1: רצחה נפשר zurückgeht. Der Ausdruck: δύναμις έξ υψους (Lc. 24, 49). welcher mit Lc. 1, 35: δύναμις υψίστου in Parallele gesetzt werden kann, gehört keinenfalls zu den aus dem Urevangelium stammenden Herrenreden, dürfte vielmehr dem Redaktor des dritten Evangeliums zuzuschreiben sein. Eine Parallele besteht zwischen.

> Lc. 1. 45. und Lc. 11, 27,

μαχαρία ή πιστεύσασα μαχαρία ή χοιλία ή βαστάσασά σε.

Aber beides sind so frische Naturlaute, jedes ganz an seinem Platz, überdem beide Male in dem μαχαρία von dem alttestamentlichen אשרי abhängig, dass diese eine Parallele nur dann für die Abhängigkeit des einen Schriftstellers vom andern beweisend sein würde, wenn andere Parallelen derart hinzukämen.

In dem Jesusworte des Kindheitsevangeliums Lc. 2, 49 ist das det und das o πατήρ dem Sprachgebrauch der synoptischen (wie johanneischen) Jesusreden ganz congenial; aber der Inhalt dieses Jesuswortes, welches den Schluss-Höhenpunkt des Kindheitsevangeliums bildet und dem in Lc. 1, 31-35 niedergelegten μυστήριον voll entspricht, ist so ganz original, dass dieses Wort aus Jesu Munde die Selbstständigkeit und Unabhängigkeit des Kindheitsevangeliums erst recht ans Licht stellt.

Seine Selbstständigkeit zeigt das Kindheitsevangelium auch in seinen drei Hauptideen bezüglich der Person Jesu, indem es denselben

> als viò c  $\tau o \tilde{v}$   $\vartheta \epsilon o \tilde{v}$  (Lc. 1, 32, 35), als viòs \( \alpha vi\delta \); \( \alpha vi\delta \) (Lc. 1, 27. 32. 69; \( 2, 4. 11, \frac{1}{2} \)) als  $X_{\rho \iota \sigma \tau \acute{o}\varsigma}$  (Mt. 1, 1ª. 18; 2, 4; Lc. 2, 11. 26) =  $\sigma \omega \tau \acute{\eta} \varrho$ (Lc. 2, 11) =  $\sigma \omega \tau \dot{\eta} \rho \iota \rho \nu$  (Lc. 2, 30)

<sup>1)</sup> In Mt. 1. 1b stammt der Ausdruck: viòc David ebenso wie der andere: νίος Άβραάμ sichtlich nicht aus der Quelle, sondern von der Hand des ersten Evangelisten.

charakterisiert. Nirgends ist im synoptischen Sprachgebrauch des Urevangeliums Xougroc als gorno oder gornouv (letzteres echt alttestamentliches Septuaginta-Griechisch) bezeichnet worden: nirgends ist eine Spur des Ausdrucks: Xoigton en ganzi  $[\hat{\epsilon}\lambda n\lambda v\vartheta \dot{\alpha}\tau \alpha]$  zu finden (vgl. oben S. 131): nirgends ist die Phrase vioc viviozov auf Jesu Person zur Anwendung gekommen. Und umgekehrt nirgends im Kindheitsevangelium, so sehr es die Abstammung Jesu aus Davids Geschlecht und Haus betont, ist Jesus selbst als viòc Aqviò benannt, wie es im Urevangelium wiederholt geschehen. Vgl. Mt. 9, 27; 15, 22 u. öfter. Wenn man hinzunimmt, dass der für das synoptische Selbstzeugniss Jesu entscheidende Ausdruck des viòc τοῦ ἀνθοώπου, der für den Grundgedanken des Kindheitsevangeliums von der Evavθρώπησις so geeignet gewesen wäre, darin nirgends zur Anwendung gekommen ist, so kann auch in Bezug auf die christologischen Aussagen nur die volle Selbstständigkeit des Kindheitsevangeliums constatiert werden.

So erweist sich denn als folgereiches Ergebniss eingehender Vergleichung ein neutrales Verhältniss zwischen den הַּלְבְּוֹת וַשׁוּעַ, nicht ein Verhältniss der Abhängigkeit der einen Schrift von der andern.

### 2. Das Marcusevangelium.

Anscheinend neutral stellt sich zum Kindheitsevangelium auch die Schrift des zweiten Evangelisten. Wie die von Marcus aus dem Urevangelium geschöpften Jesusreden, so zeigt sich auch die geschichtliche Darstellung des Marcus unbeeinflusst von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums. Damit soll jedoch nicht behauptet werden, dass Marcus mit der letzteren unbekannt gewesen sei. Aber Marcus, der unter den canonischen Evangelisten am frühesten schrieb, beschränkte seine Erzählung der evangelischen Geschichte auf diejenige Zeit, welche mit dem öffentlichen Auftreten des Täufers Johannes begann. Das ist derselbe Zeitpunkt, von welchem das Urevangelium seinen Ausgang nahm. Das war zugleich auch der Ausgangspunkt der öffentlichen Evangeliumsverkündigung. Und da Marcus als ξομηνευτής, als χαπτίση, an dieser Evangeliums-

verkündigung persönlich betheiligt war, so kann sein Schweigen über die Kindheitsgeschichte nicht als Beweis der Unbekanntschaft mit derselben verwerthet werden. Hat doch Baur (Kritische Untersuchungen über die canonischen Evangelien. Tübingen 1847. S. 563) seiner Zeit in der Fassung von Mc. 6, 3 ein Zeichen dafür erkennen wollen, dass Marcus die Geburtsgeschichte Jesu gekannt habe. Die dadurch angeregte Frage wird in verschiedener Weise beantwortet werden müssen, ie nachdem man die drei synoptischen Parallelen Mc. 6, 1-6 = Mt. 13, 53-58 = Lc. 4, 16-30 gemeinsam aus der Quelle des Urevangeliums geschöpt sein lässt oder aber mit B. Weiss (Marcusevangelium S. 198-203) die Marcusstelle als die ausschliessliche Quelle für Mt. 13, 53-58 und zugleich als eine Nebenquelle für die aus anderweiter Überlieferung stammende Perikope Lc. 4, 16-30 betrachtet. Jedenfalls liegt der hierher gehörige Text in einer dreifachen Redaktion vor:

Με. 6, 3.

ούχ οὖτός ἐστιν ὁ
τέκτων, ὁ τἰὸς τῆς Μαρίας καὶ ἀδελφὸς Ἰακώβου καὶ Ἰωσῆτος καὶ
Ἰούδα καὶ Σίμωνος;

Mt. 13, 55.

οὐχ οὖτός ἐστιν ὁ τοῦ
τέκτονος υἰός; οὐχ ἡ μήτης αὐτοῦ λέγεται Μαριὰμ
καὶ οἱ ἀδελφοὶ αὐτοῦ Ἰάκωβος καὶ Ἰωσὴφ καὶ Σίμων καὶ Ἰούδας:

Lc. 4, 22.
οὐχὶ νἱός
ἐστιν Ἰωοἡφ οὖτος;

Nach dem vorcanonischen Texte der meisten Italae und des Syrers Curetons zu Mt. 13, 55, folglich auch nach dem Archetypus des Cod. D (vgl. Heft I. S. 36 No. 2), wird die Frage wohl gelautet haben: οὐχ οὖτὸς ἐστιν ὁ νίὸς Ἰωσὴφ τοῦ τέκτονος; womit auch Justin (Dial. c. Tryph. c. 88. p. 316 C: νομιζομένον Ἰωσὴφ τοῦ τέκτονος νίοῦ ὑπάρχειν) übereinstimmt. Hiernach würde Lucas die Urgestalt der Frage, nur mit Weglassung des τοῦ τέκτονος, unter den drei Synoptikern am reinsten erhalten haben. Und da auch das johanneische Evangelium (vgl. Joh. 6, 42: οὐχ οὖτός ἐστιν Ἰησοῦς ὁ νίὸς Ἰωσήφ;) ausdrücklich es bezeugt, dass Jesus im Volke lediglich als Josephs ehelicher Sohn betrachtet ward, so kann im Urtexte der Name Ἰωσήφ keinenfalls gefehlt haben. Unter der Voraussetzung nun, dass für die drei synoptischen Parallelen Mc. 6, 1—6 = Mt. 13, 53—58

= Lc. 4, 16-30 in der That ein gemeinsamer Urtext mit der Erwähnung des Imana vorgelegen habe, würde bei Marcus die Weglassung dieses Namens und der Ersatz desselben durch  $\tau \tilde{n}_{\mathcal{L}} M\alpha o l\alpha_{\mathcal{L}}$  als ein Symptom von dem Einfluss des Kindheitsevangeliums gelten müssen. Im anderen Falle und bei der Annahme, dass für Mt. 13. 55 die ausschliessliche Quelle in Mc. 6.3 fliesse, ist eine solche Schlussfolgerung nicht zu ziehen. Immerhin ist zu beachten, dass die Nichterwähnung des väterlichen Erzeugers in Mc. 6. 3 nicht blos mit Gal. 4. 4: γενόμενον έχ γυναιχός, ferner mit Apoc. 12, 1 ff., namentlich v. 13; γυναίκα. ήτις ἔτεκεν τὸν ἄρσενα —, und mit der Thatsache, dass in sämmtlichen apostolischen Lehrschriften eines ir dischmenschlichen Vaters Jesu nirgends Erwähnung geschieht, sondern namentlich auch mit dem Inhalt des Kindheitsevangeliums aufs Beste übereinstimmt, wie denn - worauf Klostermann (Markusevangelium S. 124) aufmerksam gemacht hat - Joseph auch im gesammten zweiten Evangelium niemals Erwähnung gefunden hat. Die Stelle Mc. 6, 3 dürfte aber also derienige Punkt sein, wo vielleicht ein von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums auf den zweiten Evangelisten ausgegangener Einfluss wahrzunehmen ist. macht noch auf den Umstand aufmerksam, dass ein vorausgesetzter Urtext: בּוְ־יוֹמָתְ הַחֵּרֵשׁ sowohl durch vlòc Ἰωσὴφ τοῦ τέχτονος als auch durch νίος Ιωσήφ ο τέχτων wiedergegeben werden konnte. Endlich ist hierbei die Frage aufzuwerfen, ob in der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums Joseph als τέχτων bezeichnet gewesen sei. In den canonischen Texten von Lc. 1. 2. Mt. 1. 2 ist es nicht der Fall. Dagegen bei Celsus heisst es: πρὸς τὸν τέκτονα ἡκεν ἄγγελος. Vgl. S. 112.

### 3. Das Matthäusevangelium.

Von entscheidender Bedeutung ist die Quellenschrift der Kindheitsgeschichte für das auf judenchristlichem Boden erwachsene erste canonische Evangelium geworden, zum Beweis, dass das Kindheitsevangelium auch von Anfang an in judenchristlichen Kreisen Aufnahme gefunden hat. Erst dem Judenchristenthum des zweiten Jahrhunderts mit seinen von der Grosskirche immer weiter abweichenden Tendenzen ist es vorbehalten gewesen, die Kindheitsgeschichte aus dem ersten canonischen Evangelium wieder auszuscheiden und durch Verstümmelung des letzteren die Entwickelung des haeretischen Hebräerevangeliums — εὐαγγέλιον Ἰουδαϊκόν — anzubahnen. Vgl. Agrapha S. 330 f.

Welchen hohen historischen Werth aber der judenchristliche erste Evangelist der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums beigemessen hat, geht daraus hervor, dass er diese Schrift als dritte Quelle ebenbürtig neben seine zwei Hauptquellen - das Marcusevangelium und das Urevangelium (Logia) — stellte. Freilich wie er das Urevangelium nur in grösseren und kleineren Excerpten verwerthet hat, so sind auch aus der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums nur ausgewählte Stücke von dem Redaktor des ersten Evangeliums aufgenommen worden, von ihm ausgewählt nach seinen redaktionellen Gesichtspunkten. Unter seinen leitenden Gesichtspunkten stand oben an der Nachweis von der in der evangelischen Geschichte geschehenen Erfüllung alttestamentlicher Prophetie und Typik. Neben derjenigen Perikope daher, in welcher bereits durch die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums die Erfüllung der in Mich. 5, 1 gegebenen Weissagung nachgewiesen war, haben nur noch diejenigen Abschnitte Aufnahme gefunden, in denen der Evangelist auf die alttestamentliche Prophetie (Jes. 7, 14: Hos. 11, 1: Jerem. 31, 15, sowie Mt. 2, 23) Bezug nehmen konnte. Vgl. oben S. 18 ff. Dabei hat die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums von Seiten des Evangelisten auch insofern eine redaktionelle Behandlung erfahren, wie seine anderen beiden Hauptquellen, als er seinen Stil und Sprachgebrauch zu einer leichten Überarbeitung seiner Quellenschriften verwendete. Freilich darf man hierin nicht zu weit gehen, um nicht dem Irrthum zu verfallen. sprachliche Elemente, welche der Quellenschrift angehörten, auf Rechnung des Redaktors setzen zu wollen. In § 2 habe ich ein Verzeichniss der sprachlichen Berührungspunkte zwischen Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 sowie in § 3 ein Register der alttestamentlichen Parallelen zu Mt. 1. 2. Lc. 1. 2 gegeben und von da aus Schlussfolgerungen gezogen auf die Einheitlichkeit der vom ersten und dritten Evangelisten benützten Quelle. Es kommt dazu, dass es dem ersten Evangelisten, der der hebräischen Sprache notorisch kundig war, besonders nahe lag, entweder die hebräische Quellenschrift selbst zu benützen oder eine von ihm etwa gebrauchte griechische Übersetzung des Kindheitsevangeliums selbstständig zu verändern, bzw. zu verbessern, in ähnlicher Weise, wie er es anerkannter Massen in seinen alttestamentlichen Citaten mit den Texten der LXX gethan hat.

Jedenfalls gewann der erste Evangelist durch die Art, wie er die von ihm ausgewählten Perikopen des Kindheitsevangeliums und darunter namentlich auch das Geschlechtsregister verwendete (vgl. oben S. 194), für seinen Hauptzweck, in der evangelischen Geschichte die Erfüllung alttestamentlicher Prophetie und Typik nachzuweisen, eine äusserst werthvolle Stütze.

# 4. Das Lucasevangelium.

Je knapper die Auswahl der Stoffe war, welche der erste Evangelist seinen schriftstellerischen Zwecken entsprechend bei der Benützung des Kindheitsevangeliums getroffen hatte, desto reicher war die Nachlese, die der dritte Evangelist halten konnte. Denn dass Lucas, welcher ausser seinen Hauptquellen auch bereits das erste canonische Evangelium kannte, in Lc. 1. 2 eine Nachlese aus dem Kindheitsevangelium darbietet, ist bereits in § 2 gezeigt worden. Aus dieser Nachlese können wir den sicheren Schluss ziehen, dass der historische Werth des Kindheitsevangeliums von Lucas ebenso hoch geschätzt wurde als von dem Verfasser des ersten Evangeliums. Wie wichtig ist diese Thatsache im Hinblick auf Charakter und Bestimmung des dritten im Unterschied vom ersten Evangelium! Das erste Evangelium ist aus dem Judenchristenthum entstanden und für Judenchristen geschrieben: Ματθαίον ἐχδεδωχότα αὐτὸ τοῖς απὸ Ἰουδαϊσμοῦ πιστεύσασι. Orig. ap. Eus. H. E. VI, 25, 4. Es ist die älteste Urkunde des Judenchristenthums - Judenchristenthum zunächst in dem von Origenes gebrauchten Sinne genommen als Bezeichnung derjenigen Christengemeinden, welche aus dem Judenthum übergetreten waren und daher die Beschneidung als ein Erbe ihrer Väter mitbrachten. Für die ses Judenchristenthum und für die in diesen Kreisen herrschende Auffassung der evangelischen Geschichte ist das erste Evangelium das älteste unanfechtbare Zeugniss und daher zugleich ein Beweis für die in diesen Kreisen selbstverständliche Geltung der vaterlosen Geburt Jesu

Das für einen hervorragenden Heidenchristen, der im Katechumenat befindlich war, abgefasste dritte Evangelium nun setzt dieselben drei Hauptquellen voraus, welche auch dem ersten Evangelium zu Grunde liegen, nämlich die הַּבְּרֵל יִשׁיִּכְ und das Marcusevangelium und vertritt daher die vaterlose Geburt Jesu ganz in derselben Weise wie das judenchristliche erste Evangelium. Die von Lucas am Kindheitsevangelium vorgenommenen Weglassungen und Kürzungen sind folgende:

### a, kleinere Kürzungen:

| Lc. 1, 28:     | Weglassung von εὐηγγελίσατο αὐτήν —       |
|----------------|-------------------------------------------|
| [Lc. 1, 34:    | Weglassung von nunquam, οὐδέποτε]?        |
| Lc. 1, 38. 39: | Weglassung von πίστιν καὶ χαρὰν λαβοῦσα — |
| Lc. 2, 6. 7:   | Weglassung von ἐν σπηλαίφ τινί —          |
| [Lc. 2, 25:    | Weglassung von θεοῦ nach ἄνθοωπος] —      |
| Lc. 2, 26:     | Weglassung von ἐν σαρχί [ἐληλυθότα].      |

## b, grössere Kürzungen:

| Lc. 1, 31 weggelassen: | αὐτὸς γὰο σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ   |
|------------------------|--------------------------------------|
| _                      | τῶν ἁμαοτιῶν αὐτῶν —                 |
| Lc. 2, 46 weggelassen: | ἐπιλύων (ἐπιλύοντα) τὰ κεφάλαια τοῦ  |
|                        | νόμου καὶ τὰς παραβολὰς τῶν προ-     |
|                        | $\varphi\eta\tau\tilde{\omega}\nu$ — |
| Lc. 2. 50 weggelassen  | das Gespräch zwischen den Schriftge- |
|                        | lehrten und Maria. Vgl. oben S. 176. |

### c, grösste Auslassungen:

| Mt. 1, 18—24: | Verehelichung der Maria — |
|---------------|---------------------------|
| 2, 1-12:      | Die Magier aus Arabien —  |
| 13—15a:       | Flucht nach Aegypten —    |
| 16:           | Kindermord zu Bethlehem - |
| 19-23a:       | Rückkehr aus Aegypten.    |

Weitere Auslassungen von Bedeutung dürften schwerlich stattgefunden haben; dagegen sind andere kleinere — uncontro-

lierbare — Textkürzungen nicht zu den Unmöglichkeiten zu rechnen. Vielleicht enthielt die Quellenschrift eine ausdrückliche Notiz über Maria als Davididin, da zahlreiche aussercanonische Zeugnisse — namentlich auch bei Justin wie bei den Syrern — darauf hinweisen. (Vgl. hierüber oben S. 191 f.).

Neben seinen auf dem Prinzip der Sparsamkeit fussenden Kürzungen und Weglassungen hat Lucas in den Haupttenor der verschiedenen von ihm benützten Quellen hie und da auch einige kleine redaktionell-epexegetische Zusätze eingefügt. So auch hier im Kindheitsevangelium. Dahin gehört wahrscheinlich Lc. 2, 33, sicher (vgl. Lc. 18, 34) die Bemerkung Lc. 2, 50. Vgl. oben S. 179 f. Jedenfalls gehört hierher die wortreiche erste Ankündigung aus Engelmund Lc. 1, 31—33, verglichen mit dem kürzeren, dunkleren, darum dem Context von v. 34 besser entsprechenden, überdem durch den johanneischen Prolog bestätigten, ursprünglichen Wortlaut, den das Protevangelium Jacobi aufbewahrt hat.

Dass in Lc. 1. 2 überhaupt hie und da die Hand des Bearbeiters den im Ganzen treu erhaltenen Quellentext mit redaktionellen Veränderungen bedacht hat, erklärt z. Th. die von verschiedenen Seiten — Gersdorf, neuerdings Feine — gemachte Beobachtung von einer an manchen Stellen hervortretenden sprachlichen Verwandtschaft der lucanischen Kindheitsgeschichte mit dem übrigen Tenor des Evangeliums (wie auch mit der Apostelgeschichte). Was besonders die sprachlichen Berührungspunkte zwischen Lc. 1. 2 und Lc. c. 3—24 anbetrifft, so wirkt vielleicht hier zum anderen Theil ein gleichartiger Übersetzungstypus mit, nach welchem die beiden hebräischen Quellenschriften, das Kindheitsevangelium und das Urevangelium, vom dritten Evangelisten benützt worden sind.

Dabei scheint die von Lucas gebrauchte Version des hebräischen Kindheitsevangeliums an manchen unzutreffenden Übersetzungen gelitten zu haben. So z. B. Lc. 2, 1, wo τικοι πάσα ή οἰκουμένη (anstatt mit πάσα ή χώρα), Lc. 2, 2, wo πit ήγεμονεύων (anstatt mit ἐπιτροπεύων) wiedergegeben war; ferner Lc. 2, 37, wo im Urtexte τος zu lesen war, während der Übersetzer τις las und somit λατρεύειν (anstatt προσμένειν 1. Tim. 5, 5; Const., Didasc.) einfügte; so auch Lc. 1, 68 ff., wo das prophetische Futurum des Urtextes durch griechische Aoriste

wiedergegeben ist. Von untergeordneter Bedeutung ist die Verwechselung von הָּהָה  $= \bar{\epsilon}l\nu\alpha\iota$  und הָּהָה  $= \bar{\xi}\tilde{\eta}\nu$  in Lc. 2, 36. Dagegen greift tiefer in den Sinn ein  $\gamma\iota\nu\omega\sigma\varkappa\omega$  Lc. 1, 34 anstatt בֿיִעשׁע, welches die sexuelle Bedeutung des יַרְּעָהַר erfordert.

Durch die in Lc. 2. 1. 2 geradezu verhängnissvoll gewordenen Mängel der von Lucas benutzten Übersetzung der hebräischen Quellenschrift und durch die von ihm vorgenommenen größeren Kürzungen derselben, namentlich aber durch die in Lc. 2, 39 bei der Vergleichung mit Mt. 2, 1-23 zu constatierende grosse Lücke, — vgl. oben S. 23 f. 168 f. — sind die Schwierigkeiten entstanden, die bei der Auslegung der lucanischen Kindheitsgeschichte und bei der Vereinbarung derselben mit Mt. 1. 2 ie und ie sich geltend gemacht haben. - Schwierigkeiten, durch welche iedoch das hohe Verdienst des Lucas, den grössten Theil iener wichtigen Quellenschrift für die Nachwelt gerettet zu haben, nicht beeinträchtigt wird, Schwierigkeiten, die, sobald ihre Genesis blosgelegt ist, der Erkenntniss von einer einheitlichen Quelle des Kindheitsevangeliums nicht mehr hindernd in den Weg treten können. Jedenfalls hat Lc. durch Aufnahme der Kindheitsgeschichte Jesu in den ersten Haupttheil seines Geschichtswerkes sein "avwder" (Lc. 1, 3) erst zur Verwirklichung führen können.

### 5. Das johanneische Evangelium.

Nicht wenige moderne Forscher verwerthen das johanneische Evangelium als einen Zeugen gegen die vom ersten und dritten Evangelisten überlieferte Kindheitsgeschichte. So sieht z. B. Wittichen einen geschichtlichen Zug darin, dass Johannes die Geburts- und Kindheitsgeschichte Jesu, die ihm doch vorlag, bei Seite gesetzt und Joseph als den wirklichen Vater Jesu (vgl. Joh. 1, 46; 6, 42) bezeichnet habe. Namentlich wird auch Joh. 1, 45; 7, 41. 52 als ein Zeugniss gegen die Geburt Jesu in Bethlehem betrachtet. Eine solche Beweisführung habe ich meinerseits nie verstehen können, da in keiner der bezeichneten Stellen der Evangelist selbst redet, derselbe vielmehr fremde Meinung, insbesondere die Volksmeinung, wiedergiebt, ohne sie zu bestätigen, aber auch ohne sie zu widerlegen, offenbar weil er das letztere nicht für nöthig hält.

Digitized by Google

Ist doch die ganze johanneische Christologie mit Wurzel und Stamm dem Kindheitsevangelium congenial und ein lautes Zeugniss für den Inhalt derselben.

Aber wo redet der Evangelist selbst? Wo legt er seine eigene Meinung dar bezüglich der Persönlichkeit Jesu? Geschieht es nicht im Prolog (Joh. 1, 1—18)? Und nimmt nicht der Prolog im johanneischen Evangelium dieselbe Stelle ein wie die Kindheitsgeschichte im ersten und dritten Evangelium? Und zeigt nicht der Prolog schon nach seinem Gesammteindruck, abgesehen von der Untersuchung im Einzelnen, mit dem Kindheitsevangelium (Mt. 1. 2, besonders Lc. 1. 2) eine unverkennbare Congenialität?

Der johanneische Prolog ist freilich im tiefsten Grunde immer noch ein Räthsel — ein Räthsel sowohl bezüglich seiner Genesis als hinsichtlich seines exegetisch noch immer nicht aufgeklärten Gedankenzusammenhangs. Einer der neuesten Erklärer desselben und einer der besten Kenner der neutestamentlichen Literatur, Holtzmann, sagt (im Handcommentar IV, 1. Das johanneische Evangelium S. 21): "Überhaupt zeigt jeder Blick in die Commentare, dass die Exegese des Prologs sich von jeher der Methode des Rathens bediente." Also: der Prolog ein Räthsel.

Nur in einer Hinsicht hat sich je länger je mehr Übereinstimmung der Forscher und klare Erkenntniss des Sachverhalts herausgestellt, nämlich darin, dass man die vollkommene Selbstständigkeit des Prologs dem mit Joh. 1, 19 beginnenden Tenor der johanneischen Evangeliengeschichte gegenüber erkannt hat, wie solches von Harnack (in der Zeitschr. f. Theol. u. Kirche 1892. II, 3: Über das Verhältniss des Prologs des vierten Evangeliums zum ganzen Werk) in abschliessender Weise dargethan worden ist. Freilich ist dieses zunächst nur ein negatives Untersuchungsresultat; die positive Lösung des Räthsels ist damit noch nicht gegeben. Diese positive Lösung ist nur zu finden in dem schriftstellerischen Abhängigkeitsverhältniss, in welchem der johanneische Prolog zu der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums sich befindet.

Der erste und bisher wohl auch der einzige, der die Verwandtschaft zwischen Joh. 1, 1—18 und namentlich Lc. 1. 2 nach-

drücklich betont hat, ist Gelpke. Derselbe sagt (S. 188): "Nehmen wir aus den Erzählungen des Lucas, aus der Verheissungs- und Geburtsgeschichte, den ideellen Gehalt heraus, so wird derselbe in dem bestehen, was Johannes hier kurz zusammenfasst." Und ferner (S. 193): "Überschauen wir zum Schluss die ganze Einleitung des Johannesevangeliums in ihrem Verhältniss zu den beiden Jugendgeschichten, so können wir wohl sagen, dass die allgemeinen Ideen des Johannes bei Matthäus und Lucas in concreter Fassung wiederkehren, oder umgekehrt, ihre Geschichte bei Johannes auf die reinen Ideen zurückgeführt ist." Dass von dieser Alternative die letztere Annahme die richtige ist, jedoch so, dass Johannes nicht die canonischen Kindheitsgeschichten, sondern deren vorcanonische hebräische Quellenschrift benützt hat, dieses im Einzelnen nachzuweisen, ist die Aufgabe der nachfolgenden Untersuchung.

Analytische Vergleichung des johanneischen Prologs mit dem Kindheitsevangelium.

Durch den an Gen. 2, 4 erinnernden Titel des Kindheitsevangeliums:

Μt. 1, 1: βlβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ = Gen. 2, 4: χριστοῦ = LXX: αὕτη ἡ βlβλος γενέσεως οὐρανοῦ καὶ γῆς

erklärt sich zunächst der mit Gen. 1, 1 ff. parallel laufende Eingang des Prologs. Vgl. oben S. 30 sowie Nestle, Marginalien zu Gen. 2, 4. S. 4.

Gen. 1, 1: ἐν ἀρχῆ ἐποίησεν ὁ Joh. 1, 1: ἐν ἀρχῆ ἦν ὁ λόθεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν. γος —

Gen. 1, 2: καὶ σκότος ἐπάνω Joh. 1, 3: πάντα δι' αὐτοῦ ἐγέτοῦ ἀβύσσου. v. 3: καὶ εἶπεν νετο —

 $\delta$  θε $\delta\varsigma$ · γενηθήτω  $\varphi\tilde{\omega}\varsigma$  καὶ Joh. 1, 5: καὶ τὸ  $\varphi\tilde{\omega}\varsigma$  ἐν τ $\tilde{\eta}$  ἐγένετο  $\varphi\tilde{\omega}\varsigma$ .

Auch der Begriff der  $\zeta \omega \dot{\eta}$  in Joh. 1, 4 weist auf die Genesis und ihren Anfang zurück als den Bericht über die Entstehung alles Lebendigen.

Zugleich aber ist dieser dem Anfang der Genesis entsprechende Anfang des Prologs schon durchwoben von Grund-

Digitized by Google

begriffen, die aus dem Kindheitsevangelium entnommen sind. Und indem der Begriff des 2670c als des schöpferischen Prinzins ganz im Sinne des Alten Testamentes (man vol. das be-οί οὐοανοὶ ἐστερεώθησαν in Ps. 33. 6) an die Spitze gestellt ist. findet zugleich eine Bezugnahme auf den Quellentext des Kindheitsevangeliums statt: συλλήψη έχ λόγου σύτοῦ —, mithin auf dasjenige, welches den Gipfelpunkt desselben darstellt. Ebenso mischen sich in die Genesis-Parallele bezüglich des Lichtes, das in die Finsterniss des Chaos hineinleuchtete (vgl. Gen. 1. 2 LXX: χαὶ σχότος ἐπάνω τῆς ἀβύσσου — v. 3: χαὶ εἶπεν ὁ θεός γενηθήτω φῶς, καὶ ἐγένετο φῶς — dsgl. 2. Cor. 4, 6: ὁ θεὸς ὁ εἰπὼν ἐκ σκότους φῶς λάμψαι) Anklänge an das Kindheitsevangelium. Vgl. Lc. 1, 78. 79: ἐπισκέψεται ἡμᾶς ανατολή έξ ύψους, έπιφαναι τοις έν σχότει και σκιά θανάτου χαθημένοις und zu θανάτου den johanneischen Gegensatz: ή ζωη ην τὸ φῶς τῶν ἀνθοώπων. Ferner Mt. 2. 2: εἴδομεν γὰρ αὐτοῦ τὸν ἀστέρα ἐν τῷ ἀνατολῷ = ἀνατείλαντα = λάμ- $\psi \alpha \nu \tau \alpha = \varphi \alpha \nu \dot{\epsilon} \nu \tau \alpha$  (s. die aussercanonischen Parallelen oben § 4 XII) - verglichen mit dem johanneischen walver. Aber auch zu dem Gegensatz: καὶ ἡ σκοτία αὐτὸ οὐ κατέλαβεν - liefert das Kindheitsevangelium seinen Beitrag, nämlich in dem Berichte über die Verfolgung, welche das Jesuskind (laut Mt. 2. 1 ff.) durch den Beherrscher des Judenvolkes zu erdulden hatte, sowie durch das Wort Simeons Lc. 2, 34; οὖτος κείται εἰς πτῶσιν πολλῶν ἐν τῶ Ἰσραήλ. War diese Feindschaft des Herodes gegen den neugeborenen Messias ein Vorspiel dessen, was Jesus als der leidende und sterbende Messias von seinem Volke zu erdulden hatte, so fasst der Prolog in den Worten: ἡ σχοτία αὐτὸ ου κατέλαβεν die ganze Nachtseite der Erfahrungen, durch welche Jesus von seiner Kindheit bis zu seinem Kreuzestod unter der Feindschaft Israels hindurchging, proleptisch zusammen.

Es bietet also dieses in Joh. 1, 1—5 enthaltene Exordium des Prologs Anklänge an den Titel des Kindheitsevangeliums als der neutestamentlichen Genesis, Anklänge an den (geschichtlichen und prophetischen) Inhalt des Kindheitsevangeliums, Anklänge an die gesammte evangelische Geschichte, Anklänge vor allem an das, was in der Quellenschrift des Kindheitsevan-

geliums den Höhenpunkt darstellt: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ — und bildet dadurch in der That eine Einleitung zu dem, was auch im Prologe den Gipfel der Betrachtung darstellt: ὁ λόγος σὰοξ ἐγένετο — Joh. 1, 14.

Es besitzen daher die früher — z. B. von Hölemann — unternommenen Versuche, den johanneischen Prolog aus dem Introitus der Genesis zu erklären, eine nur theilweise Berechtigung, nämlich nur so weit, als die Entstehung dieses Verwandtschaftsverhältnisses aus dem Titel des Kindheitsevangeliums:  $\beta i\beta\lambda o\varsigma$   $\gamma \varepsilon \nu \dot{\epsilon} \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  — sich erklärt, ferner nur so weit als das Exordium des Prologs sich erstreckt (Joh. 1, 1—5) und endlich nur unter der Ergänzung, dass auch aus dem Inhalte des Kindheitsevangeliums selbst, hereits Beflexe, hereinstrahlen.

Man sollte nun erwarten, dass die im Exordium Joh. 1, 1—5 gegebene Grundidee vom λόγος von Joh. 1, 6 an in gerader Linie sich weiter entfalten würde. Anstatt dessen werden wir aus den höchsten Höhen der Gedankenwelt so zu sagen herabgestürzt und auf rein geschichtlichen Boden versetzt: die Sendung des Täufers Joh. 1, 6—8. Dieser unvermittelte neue Ansatz wird immer unmotiviert bleiben, so lange man nicht erkennt, dass dem johanneischen Prologe das Kindheitsevangelium zu Grunde liegt. Sobald man aber, von dieser Erkenntniss geleitet, sich daran erinnert, dass im Kindheitsevangelium die Sendung des Täufers der Genesis Jesu als Einleitung vorangestellt ist, alsobald wird der Abschnitt Joh. 1, 6—8 als ein Reflex von Lc. 1, 5—25. 57—79 erklärlich und verständlich. 1) Selbst einzelne Wortanklänge fehlen dann nicht. Vgl.

Joh. 1, 6: ἐγένετο ἄνθοωπος Lc. 1, 19: ἀπεστάλην — ἐνώἀπεσταλμένος παρὰ θ'εοῦ πιον τοῦ θεοῦ.

<sup>1)</sup> Vgl. Gelpke, S. 188: "Dabei erinnert seine" — nämlich des vierten Evangelisten — "Darstellung unwillkührlich an den bei Lucas sich findenden Parallelismus zwischen Johannes und Christus." — Durch das in Joh. 1,6—8 enthaltene Zeugniss von der Zugehörigkeit der Geburtsgeschichte Johannis des Täufers zur Quellenschrift der parig pringen wird von vornherein die fantasiereiche Aufstellung Völters, welcher (in der Theol. Tijdskrift 1896, S. 246—269) die ganze in Lc. 1 gegebene Darstellung der Geburtsgeschichte des Täufers zu einer jüdischen "Apokalypse des Zacharias" umstempeln möchte, hinfällig.

Joh. 1, 6: ὄνομα αὐτῷ 'ω- Lc. 1, 63: Ἰωάννης ἐστὶν τὸ άννης ὄνομα αὐτοῦ. Lc. 1, 13, 60.

Joh. 1, 7: οὖτος ἦλθεν Lc. 1, 17: αὐτὸς προελεύσε-

'Aber noch wichtiger ist die inhaltliche Congenialität von Joh. 1, 6-8 und die Schilderung, die in Lc. 1 von der Sendung des Täufers und von seiner geschichtlichen Aufgabe als des vor dem Messias hergehenden Wegbereiters gegeben worden ist. Wie der Täufer nach Lc. 1. 17 die Herzen zum Herrn bekehren soll. (ἐπιστρέψαι καρδίας), so sollen sie nach Joh. 1. 7 durch ihn glauben (ένα πάντες πιστεύσωσιν δι' αὐτοῦ). Wie nach Lc. 1. 17 der Täufer gesandt ist, um dem kommenden Messias das Volk zu bereiten (ξτοιμάσαι χυρίω λαὸν χατεσχευασμένον) und das wahre Licht, das in die Finsterniss scheinen würde, zu verkündigen (Lc. 1, 78, 79: ἐπισκέψεται ἡμᾶς ἀνατολὴ ἐξ ὑψους, ἐπιφᾶναι τοῖς έν σχότει κτλ.), so sagt Joh. 1. 8: οὐχ ἡν ἐκείνος τὸ φῶς, ἀλλ' ίνα μαρτυρήση περί τοῦ φωτός. Kurz — wie im Kindheitsevangelium die in Lc. 1, 5-25. 57-80 geschilderte Sendung des Täufers die Einleitung gebildet hat zum Hauptthema, welches im Titel ausgedrückt war: γένεσις Ἰησοῦ Χριστοῦ -. so bildet der neue Ansatz Joh. 1.6-8 nach dem speculativen Exordium des Prologs (Joh. 1, 1-5) gewissermassen zweites - ein geschichtliches - Exordium und wird zugleich ein Beweis dafür, dass der vierte Evangelist in seinem Kindheitsevangelium die auf Johannes den Täufer bezüglichen Abschnitte wirklich gelesen hat.

Es folgt nun in Joh. 1, 9—18 der Grundstock des johanneischen Prologs, welcher gerade von hier ab erst recht den Stempel der Abhängigkeit von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums an der Stirne trägt. Wie nämlich der Grundstock des Kindheitsevangeliums ausschliesslich die Person Jesu zum Centrum seiner Darstellung hat, so ist auch der Haupttheil des johanneischen Prologs (Joh. 1, 9—18) rein christologischer Natur, auch in Joh. 1, 12. 13, wolediglich nach einer später eingedrungenen und canonisch gewordenen Textverderbniss eine Ausbiegung von dem geraden Wege christologischer Gedankenentwickelung vorhanden zu sein scheint. Es liegt in Joh.

1, 9-18 eine Reflexion, eine theologische Meditation über die auf die Person Jesu bezüglichen Hauptpartien des Kindheitsevangeliums vor, wie solches aus Sach- und Sprachparallelen auf Schritt und Tritt nachgewiesen werden kann.

Zu Joh. 1. 9 besitzen wir die grundlegende Parallele in Lc. 2. 31. 32. Vgl.

θινόν. δ φωτίζει πάντα ἄνθρωπον έρχόμενον είς τὸν χόσμον —

Joh. 1, 9: <sup>3</sup>/<sub>ην</sub> τὸ φῶς τὸ ἀλη- Lc. 2, 31. 32: ὅ ἡτοίμασας κατὰ πάντων ποόσωπον λαῶν, φῶς εἰς ἀποχάλυψιν ริงาทัก

Wenn man dabei erwägt, dass der griechische Ausdruck: είς ἀποκάλυψιν ἐθνῶν gar nicht anders als durch להאיר im Hebräischen wiedergegeben werden kann, und wenn man sich an die oben zu Lc. 2. 31. 32 S. 133 mitgetheilte Parallele der Test. XII patr.: φωτίζων πάντα τὰ έθνη erinnert, so wird es zweifellos, dass der in Joh. 1, 9 ausgesprochene Universalismus ein Reflex der Worte ist, welche nach dem Kindheitsevangelium Simeon zur prophetischen Bezeichnung des neugeborenen Jesuskindes gebraucht hat. In Joh. 1, 10 klingt dieser Gedanke weiter aus in die Betrachtung, dass die Heidenvölker ἐν τῶ χόσμω, in tiefster Nacht befindlich, damals von dem in Jesu erschienenen Lichte noch keine Ahnung hatten. Das Volk Israel aber, das Volk des Eigenthums (of low Joh. 1, 11 =  $\delta$   $\lambda \alpha \delta c$ oov Lc. 2, 32), war unempfänglich für das ihm zugedachte Heil. An drei Punkten des Kindheitsevangeliums ist diese Stellung zu der Person Jesu vorgebildet, bezw. vorhergesagt: erstlich in der Verfolgung Jesu durch den Judenkönig (Mt. 2, 1 ff.), zweitens in Simeons Worten: ίδου ούτος κείται είς πτῶσιν — πολλῶν ἐν τῶ Ἰσοαὴλ καὶ εἰς σημετον ἀντιλεγόμενον (Lc. 2, 34) und drittens in dem Umstand, dass Jesus, unter dem Herzen seiner Mutter einkehrend εἰς τὴν ἰδίαν πόλιν (Lc. 2, 3), selbst in seiner Stadt keinen Platz fand. (Vgl. hierzu Nebe S. 284). Dadurch war typisch das zukünftige Geschick bezeichnet, welches Jesus von seinem Volk, vom Volk des Eigenthums, erfahren sollte: of low αὐτὸν οὐ παρέλαβον (Joh. 1, 11).

Gegenüber den feindlichen Mächten, die schon im Kindheitsevangelium sich zeigen, sind es doch nach demselben vorwaltend empfängliche Persönlichkeiten, welche den Eintritt Jesu in die Welt umgeben: Elisabeth, die das Kind schon im Mutterleib begrüsst, Zacharias, der, prophetischer Begeisterung voll, seinen Sohn ganz in den Dienst des Grösseren stellt, der da kommen soll, die Hirten, die mitten in der Nacht vom Lichte des Neugeborenen sich erleuchten lassen — auch hier: τὸ φῶς ἐν τῆ σκοτία φαίνει ¹) —, Simeon, der Gottesmann, der, tiefer Erkenntniss theilhaftig, den im Fleisch Erschienenen preist, Hanna, die Prophetin, welche nach den aussercanonischen Texten die Erscheinung des Messias rühmt — τὴν τοῦ Χριστοῦ δοξάσασα παρουσίαν —, die Magier, die, aus der Ferne kommend, den König Israels suchen und finden, vor allen Dingen aber Maria, die den λόγος in ihr Herz aufgenommen hat und dadurch an der Spitze derer steht, von denen es Joh. 1, 12s geschrieben ist: ὅσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν²).

Der Kern aber der Empfänglichkeit, durch deren Vermittelung Jesus in die Welt eintrat, ist nach dem Kindheitsevangelium die Aloric. Zacharias wird gestraft um seines anfänglichen Unglaubens willen: avo ov existevous (Lc. 1, 20); Elisabeth, welche ihre Gefreundtin Maria wegen ihres Glaubens rühmt, ist selbst eine gläubig sich hingebende Seele: die Hirten glauben der Engelverkündigung und gehen gehorsam gen Bethlehem: Simeon wartet gläubig auf die Erfüllung des ihm gewordenen Gottesspruches: die Magier folgen gläubig dem Stern und seinem Licht, das sie zu Jesu weist. Aber die πιστεύσασα im praegnantesten Sinn des Wortes ist die Maria: μακαρία ή πιστεύσασα (Lc. 1. 45). Auf Maria also in erster Linie und dann zugleich auf alle ihre Verwandten und Gefreundten wie auf die von fern Gekommenen, auf alle, die den Neugeborenen mit gläubiger Liebe umgeben, bezieht sich nun im Fortschritt des Prologs das johanneische Wort: ἔδωχεν αὐτοῖς ἐξουσίαν τέχνα θεοῦ γενέσθαι τοις πιστεύουσιν (Joh. 1, 12b). Und wenn als das entscheidende Objekt ihres Glaubens der Name Jesu - also gerade sein Name - bezeichnet wird (πιστεύουσιν είς τὸ ὄνομα αὐτοῦ).

<sup>1)</sup> Vgl. Lc. 2, 9: καὶ δόξα κυρίου περιέλαμψεν αὐτούς.

<sup>2)</sup> Zu diesem ἔλαβον findet sich im Kindheitsevangelium selbst ein sprachlicher Anklang: ἐδέξατο αὐτὸ εἰς τὰς ἀγκάλας (Lc. 2, 28), nach Irenaeus: εἰς τὰς ἀγκάλας λαβόντα. Vgl. oben S. 132.

so erklärt sich das eben wiederum aus dem Kindheitsevangelium. Auf dem Namen Jesu liegt in demselben der grösste Nachdruck. Von dem gottgesandten arrelog zvolov wird der Jesusname auf die Erde gebracht. Zweimal wird dieser Name verkündigt, der Maria (Lc. 1, 31) und dem Joseph (Mt. 1, 21). und zwar beide Male mit der gleichlautenden Anweisung: zaλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν und (nach der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums) beide Male mit dem sachlich und etvmologisch erläuternden Zusatz: αὐτὸς γὰο σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν ἀμαστιῶν αὐτῶν. Bei der Beschneidung wird dieser Jesusname dem Neugeborenen gegeben, mit ausdrücklicher Bezugnahme auf die vor seiner Empfängniss geschehene göttliche Weisung (Lc. 2. 21). Dass aber Johannes unter dem ονομα keinen anderen als den seligmachenden Jesus-Namen versteht, zeigt mit Bestimmtheit die Parallele 1, Joh. 3, 23, wo er ia ebenfalls (wie im Prolog) suo nomine redet. Vgl.

Joh. 1, 12:

1. Joh. 3, 23:

Aber der johanneische Prolog bleibt bei dem πιστεύειν είς τὸ ὄνομα αὐτοῦ nicht stehen, er schildert im Anschluss daran weiter die Person dessen, der diesen Namen trägt. Und zwar geschieht diese Bezeichnung der Person Jesu zuerst auf negative Weise (Joh. 1, 13) und dann mit reichen positiven Ausdrücken (Joh. 1, 14). In beiden Versen schliesst sich der Prolog wieder auf das Engste an das Kindheitsevangelium an. Zweimal (Lc. 1, 34; Mt. 1, 25) hat dasselbe erwähnt, dass ein geschlechtliches Erkanntwerden der Maria von Joseph oder von irgend einem Manne vor der Empfängniss, bzw. der Geburt Jesu nicht stattgefunden habe. Vor der Empfängniss nicht:  $\pi \tilde{\omega} c$  ĕσται τοῦτο, ἐπεὶ ἄνδρα οὐ γινώσκω = οὐχ ἔγνων; (Lc. 1, 34). Vor der Geburt nicht: καὶ οὖκ ἐγίνωσκεν αὐτήν, ξως οὖ ἔτεκεν κτλ. (Mt. 1. 25). Mit einer Ausführlichkeit, die sich in den stärksten Negationen bewegt, wird nun auch im johanneischen Prolog eine Empfängniss Jesu von einem menschlichen Vater abgelehnt: ος ούκ έξ αίμάτων ούδε έκ θελήματος σαςκὸς οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρὸς ἐγεννήθη (Joh. 1, 13). Denn

dass die von Justin, Irenaeus, Tertullian, Ambrosius, Augustinus, Ps.-Athanasius, Hippolyt, den Actis Archelai. dem Cod. Veronensis vertretene vorcanonische Lesart: oc έγεννήθη — die richtige, die ursprünglich johanneische ist, ergibt sich zunächst schon aus dem allgemeinen Praeiudiz von dem höheren Werth der älteren vorcanonischen Texte gegenüber der jüngeren oder der canonischen Textgestalt, ferner aus dem streng christologischen Context von Joh. 1. 9-18. einem Contexte, der durch die später eingedrungene und canonisch gewordene Lesart: of exervionous - gestört wird, und endlich aus der unverkennbaren Bezugnahme in Joh. 1, 13 auf Lc. 1, 34. Man val. Joh. 1. 13: οὐδὲ ἐχ θελήματος ἀνδρός = Lc. 1, 34: ανδρα οὐ γινώσχω, oder richtig: ανδρα οὐχ ἔγνων. (Siehe oben S. 87 ff.) Die Empfängniss und Geburt Jesu unter Mitwirkung eines Mannes wird also wie im Kindheitsevangelium, so im johanneischen Prologe nach dem ursprünglichen Texte auf das Bestimmteste negiert. 1)

Dieser Negation gegenüber steht die positive Aussage: ἀλλ' ἐκ θεοῦ ἐγεννήθη, welche in v. 14 näher erläutert wird. Und auch hier, wo der johanneische Prolog seinen Gipfelpunkt erreicht, geht er mit dem Kindheitsevangelium fast Wort für

Wort. Vgl.

| Joh. 1, 14.                           | Kindheitsevangelium <sup>2</sup> ).         |
|---------------------------------------|---------------------------------------------|
| παὶ ὁ λόγος                           | II, 6: συλλήψη ἐκ λόγου<br>αὐτοῦ            |
| σὰ ρξ ἐγένετο                         | ΙΧ, 2: ξως ἂν ἴδη τὸν Χρι-<br>στὸν ἐν σαρχί |
| καὶ ἐσκήνωσεν ἐν ἡμίν                 | II, 10: καὶ δύναμις ύψίστου σκηνώσει εν σοί |
| καὶ ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν<br>αὐτοῦ     | XVI, 12: τοιαύτην γὰο δόξαν — οὔτε ἴδομεν   |
| δόξαν ώς μονογενοῦς 3) παρὰ<br>πατρός | ΙΙ, 10: κληθήσεται υίδς θεοῦ                |

<sup>1)</sup> Vgl. meine "Aussercanonischen Paralleltexte", Heft IV: Johannes. S. 57 ff. 221 f.

Digitized by Google

Die nachfolgenden Stellenangaben beziehen sich auf den in § 5 aufgestellten hebräischen und griechischen Text des Kindheitsevangeliums.
 Das dem johanneischen Sprachgebrauch angehörige μονογενής (vgl.

πλήρης χάριτος και άληθείας ΧV, 3: πληρούμενον σοφίας, και χάρις θεοῦ ἡν ἐπ' αὐτό

ΧVI, 12: ἀρετὴν και σοφίαν.

Wie der vierte Evangelist zu II, 10 das אָבָּעָ des Urtextes anstatt mit dem aus dem Septuaginta-Griechisch entnommenen ἐπισκιάζειν (vgl. oben S. 90 ff.) durch das viel richtigere σκηνοῦν ersetzt, so gibt er auch die אַבְּבָּעִה des Urtextes mit ἀλήθεια viel besser wieder als durch das ebenfalls aus dem Septuaginta-Griechisch in den synoptischen, ja selbst in den paulinischen Sprachgebrauch eingedrungene σοφία.

Es folgt nun wieder eine Unterbrechung des Gedankengangs, welche ohne den Einfluss des Kindheitsevangeliums unerklärlich bleibt. Entspricht Joh. 1, 14: ὁ λόγος σὰοξ ἐγένετο κτλ. der Hauptsache nach den in Lc. 1, 31. 35 nach dem Urtexte enthaltenen Worten der Verkündigung, so hat, was Lc. 1, 80 nachfolgt, nämlich der Hinweis auf die ἡμέρα ἀναδείξεως αὐτοῦ (sc. Ἰω-άννου) πρὸς τὸν Ἰσραήλ, den Verfasser des Prologs veranlasst, dieses öffentliche Auftreten des Täufers v. 15 zu markieren

Joh. 3, 16, 18; 1. Joh. 4, 9) geht auf das hebräische בַּחָיִּד zurück. Vgl. Gen. = Aquila: μονογενή. Ferner Jud. 11, 34, wo die Septuaginta-Handschriften zwischen άγαπητός und μονογενής sich theilen. Hier im Prolog (Joh. 1, 14, 18) ist das Wort ohne Zweifel ein Anklang an den Taufbericht, den der Evangelist (vgl. Joh. 1, 32. 33) bereits im Sinne hat. Das Wort Mt. 3.17 = Mc. 1, 11 = Lc. 3, 22 wird also im Urevangelium gelautet haben: ידידי oder הו (nicht ידידי, wie alle hebräischen Rückübersetzungen haben) und die johanneische Übersetzung davon: οὖτός ἐστιν ὁ νἱός μον δ μονογενής. Vgl. Heft III, 227. Ähnlich Mc. 12, 6 (= Lc. 20, 13): ἔτι ἕνα είγεν νίδη αγαπητόν, wo es nach dem johanneischen Übersetzungstypus heissen würde: ἔτι είχεν νίον μονογενη. Wir sehen: die synoptische Version der hebräischen Texte folgt dem Sprachgebrauch der LXX, der johanneische Stil emancipiert sich davon. Ähnlich verhält es sich mit der johanneischen Version von προς  $= \dot{\alpha}\lambda\dot{\eta}\vartheta\epsilon\iota\alpha$ , für welches die LXX-Version und dem entsprechend die Synoptiker und die paulinischen Schriften weniger tief σοφία geben. Doch vgl. Hiob 17, 10: τος = LXX: ἀληθές. — Bezüglich des johanneischen σκηνοῦν (= ἐπισκιάζειν = τοῦ, vgl. oben S. 90 ff.) ist noch zu erinnern an Jer. 7, 12; Ez. 43, 7; Neh. 1, 9, wo von den LXX mit κατασκηνοῦν wiedergegeben ist.

und den Hauptinhalt seines christologischen Zeugnisses einzuflechten:

Ἰωάννης μαρτυρεί περὶ αὐτοῦ καὶ κέκραγεν λέγων· οὖτος ἦν, ὅν εἶπον· ὁ ὁπίσω μου ἐρχόμενος ἔμπροσθέν μου γέγονεν, ὅτι ποῶτός μου ην —.

wozu aus dem Urevangelium zu vergleichen ist Mc. 1, 7 = Mt. 3, 11 = Lc. 3, 16. Und sofern aus der ganzen öffentlichen Wirksamkeit des Täufers als deren Kern und Stern eben sein christologisches Zeugniss von Jesu eingefügt ist, stört, sobald man die Veranlassung zu dem loanne loan

Im weiteren Fortschritt Joh. 1, 16 knupft die Gedankenentwickelung an den Schluss von Joh. 1, 14: πλήρης γάριτος καὶ aληθείας — welcher Ausdruck ohnehin proleptisch aus Lc. 2. 40 herübergenommen war - wieder an. War nach dem Kindheitsevangelium Jesus  $\mu \varepsilon \sigma \tau \dot{o}_{\varsigma} = \pi \lambda \dot{\eta} \rho \eta_{\varsigma} = \pi \lambda \eta \rho o \dot{\nu} \mu \varepsilon v o_{\varsigma} \chi \dot{\alpha} \rho \iota \tau o_{\varsigma}$ , so besass er auch ein πλήρωμα γάριτος, aus welchem alle schöpfen konnten. Es gehen also die Worte Joh. 1, 16: καὶ ἐκ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ήμεις πάντες έλάβομεν καὶ γάριν ἀντὶ γάριτος — unmittelbar noch auf Lc. 2. 40 zurück. Dagegen die nochmalige Erwähnung der γάοις καὶ άλήθεια in Joh. 1. 17 ist nicht von Lc. 2, 40, sondern von Lc. 2, 52 abhängig, und zwar deshalb. weil der ganze Schluss des Prologes (Joh. 1, 17, 18) der Schlussperikope des Kindheitsevangeliums entspricht: Lc. 2, 41-52. Dabei muss man die vollständigere und ursprüngliche Relation dieser Perikope nach dem Texte des Thomasevangeliums vor Augen haben, wenn man die Beziehungen in v. 17ª verstehen will. Wie nämlich schon Joh. 1. 14 in den Worten: ἐθεασάμεθα την δόξαν αὐτοῦ auf den aussercanonischen Text der Thomas-Relation zurückweist, so ist es auch hier Joh. 1, 17 mit den Worten: οτι ο νόμος διὰ Μωϋσέως ἐδόθη — der Fall.

Zwar ist der mosaische νόμος im Kindheitsevangelium bereits früher dreimal erwähnt: κατὰ τὸν νόμον Μωϋσέως (Lc. 2, 22), καθὸς γέγραπται ἐν νόμω κυρίου (Lc. 2, 23), κατὰ τὸ εἰρημένον ἐν τῷ νόμω κυρίου (Lc. 2, 24), wie denn überhaupt das Kindheitsevangelium den darin auftretenden (nicht gesetzlich, sondern prophetisch gerichteten) Persönlichkeiten eine in freiem

Sinn geübte treue Erfüllung des Gesetzes zuschreibt und so auch Jesum selbst als durch die Beschneidung unter das Gesetz gethan (vgl. Gal. 4, 4:  $\gamma \varepsilon \nu \acute{\rho} \mu \varepsilon \nu \upsilon \nu \acute{\nu} \dot{\alpha} \grave{\upsilon} \nu \acute{\nu} \mu \upsilon \nu$ ) darstellt: aber die unmittelbare Antithese von dem  $\nu \acute{\nu} \mu \upsilon \varsigma$  einerseits und der  $\chi \acute{\alpha} \iota \iota \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\gamma} \dot{\sigma} \varepsilon \iota \iota \alpha$  andererseits ergibt sich doch erst aus der — durch das Thomasevangelium ergänzten — Schlussperikope. Man vgl.

Joh. 1, 17. Kindheitsevangelium.

δτι ὁ νόμος διὰ Μωϊσέως XVI, 7: ἐπέλυεν (= ἐξηγήσα- ἐδόθη το) τὰ πεφάλαια τοῦ νόμον —

ή χάρις καὶ ἡ ἀλήθεια διὰ Ἰη- XVI, 15: ὁ δὲ Ἰησοῦς προέσοῦ Χριστοῦ ἐγένετο. κοπτεν — ἐν τῆ σοφία καὶ γάριτι.

Hier also wie in Joh. 1, 14 = Lc. 2, 40 dieselbe Übersetzung von  $= \sigma o \varphi i \alpha$  (lucanisch) =  $\dot{\alpha} \lambda \dot{\eta} \vartheta \epsilon i \alpha$  (johanneisch).

Dass in Joh. 1, 17. 18 wirklich die Hauptschlussperikope des Kindheitsevangeliums zu Grunde liegt, zeigt namentlich Joh. 1, 18. Denn einerseits ist das überraschende ἐξηγήσατο, wie wir oben S. 176 f. gesehen haben, nur eine andere Version für das ἐπιλύων des Ev. Thomae und das explicavit des Ev. Inf. Arab., andererseits ist die Bezeichnung Jesu als ὁ ὢν εἰς τὸν κόλπον τοῦ πατρός — ein unverkennbarer Reflex von den Worten des zwölfjährigen Jesus: ὅτι ἐν τοις τοῦ πατρός μου δει εἶναί με (Lc. 2, 49), woraus man ersieht, einen wie tiefen Sinn der vierte Evangelist in dem erstmaligen Bekenntniss des schon dem Knaben Jesu einwohnenden Sohnesbewusstseins gefunden hat.

Blickt man zurück auf diese analytische Vergleichung zwischen dem Prolog und dem Kindheitsevangelium, so erkennt man, dass der Verfasser des ersteren das letztere gekannt und, vom Titel desselben ausgehend, es in allen seinen Hauptpartien einschliesslich derjenigen, die Johannes den Täufer betreffen, bis zur Schlussperikope benützt hat, und zwar nicht nach den canonischen Relationen, sondern nach der vorcanonischen hebräischen Quellenschrift. Vgl. unten S. 254 f.

Die Gliederung des Prologs ist daher im Anschluss an das Kindheitsevangelium folgendermassen zu markieren.

### A. Spekulatives Exordium Joh. 1, 1-5.

Veranlasst durch den Titel der neutestamentlichen Genesis, d. i. des Kindheitsevangeliums, vgl. Mt. 1, 1 — zugleich anschliessend an den Introitus der alttestamentlichen Genesis.

### B. Historisches Exordium Joh. 1, 6-8.

Entsprechend der Einleitung des Kindheitsevangeliums, Johannes den Täufer betreffend. Lc. 1, 5-25. 59-79.

### C. Christologischer Haupttheil Joh. 1, 9-18.

Mit folgenden Bezugnahmen auf das Kindheitsevangelium. V. 9. 10 vgl. Lc. 2, 31. 32; v. 11 vgl. Lc. 2, 32; Mt. 2, 1 ff.; Lc. 2, 3. 34; v. 12 vgl. Lc. 2, 28; 1, 31. 45; Mt. 1, 21; Lc. 2, 21; v. 13 vgl. Lc. 1, 34; Mt. 2, 25a; v. 14 vgl. Lc. 1, 31. 35; 2, 26 (nach dem Protevangelium); 2, 50 (nach dem Thomasevangelium); 2, 40; v. 15 vgl. Lc. 1, 80; v. 16 vgl. Lc. 2, 40; v. 17a vgl. Lc. 2, 22—24; 2, 46 ff. (nach dem Thomasevangelium); v. 17b vgl. Lc. 2, 52; v. 18 vgl. Lc. 2, 49; 2, 46 (nach dem Thomasevangelium).

Im Wesentlichen dürfte hiermit das Räthsel des johanneischen Prologs gelöst sein. Die Genesis desselben liegt aufgedeckt vor unseren Augen. Mag die Exegese ins Künftige noch manche neue Resultate zu Tage fördern, — die Rücksichtnahme auf die wird nicht mehr umgangen werden dürfen. Was Mt. 1. 2 für das erste, Lc. 1. 2 für das dritte, das ist Joh. 1, 1—18 für das vierte Evangelium.

Für die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums selbst aber ist damit ein wichtiges Resultat gewonnen, nämlich die Erkenntniss, dass der vierte Evangelist die אַלְּדְּוֹח וְשִׁלְּדִּוֹח in ihrem hebräischen Grundtext noch gekannt und benützt hat. Auf diese Grundschrift stützen sich die dem Prologe eigenthümlichen Ausdrücke des λόγος (v. 1 ff.) φωτίζειν (v. 9), θέλημα ἀνδφός (v. 13), ἐχ θεοῦ γεννηθῆναι (v. 13), ὁ λόγος σὰρξ ἐγένετο (v. 14 vgl. oben S. 80 ff. zu Lc. 1, 31, S. 131 f. zu Lc. 2, 26), ἐσχήνωσεν (v. 14), πλήρης, πλήρωμα (v. 14. 16), χάρις (v. 14. 16. 17), ἐξηγείσθαι (v. 18), — Ausdrücke, welche sämmtlich dem Evangelium

selbst fremd sind. Aus dem johanneischen Prologe wird es evident, dass den מולדות ששר weder die Geburtsgeschichte Johannis, noch in der Kindheitsgeschichte Jesu die Verkündigung bezüglich seiner vaterlosen Geburt, noch die aus dem Thomasevangelium aufgenommene Ergänzung in der Perikope über Jesu Tempelbesuch gefehlt hat.

Es sind also drei Evangelisten, der erste, der dritte, der vierte Evangelist, gewesen, von denen ein Jeder die Quellenschrift der מולדות לשות benützt hat, und zwar so, dass trotz der verschiedenen Verwerthung des Quellenstoffes dennoch alle drei in der Hauptsache eine harmonische Übereinstimmung bekunden.

### 6. Die apokryphischen Kindheitsevangelien.

Von der Höhe des johanneischen Prologes ist der Übergang zu den apokryphischen Kindheitsevangelien wie ein Sprung ins Bodenlose. Und dennoch findet man auch auf diesem Gebiete hie und da festen Boden unter den Füssen, nämlich überall da, wo man Paralleltexte zu Lc. 1. 2 und Mt. 1. 2 antrifft. Und dies ist bei allen apokryphischen Kindheitsevangelien der Fall, abgesehen von einer einzigen untergeordneten Ausnahme, sofern nämlich die kurze Recension B des griechischen Thomasevangeliums (bei Tischendorf p. 158-163) gar keine Berührungen mit den canonischen Texten erkennen lässt. Diesem hierin am nächsten steht das lateinische Thomasevangelium (bei Tischendorf p. 164-180), welches die lucanische Relation gänzlich ignoriert und seine legendarischen Stoffe lediglich an Mt. 2, 19-21 anknüpft. Bei allen übrigen apokryphischen Kindheitsevangelien finden sich Paralleltexte zu Lc. 1. 2 und Mt. 1. 2. in keinem aber die canonischen Stoffe vollständig. In allen fehlen nämlich nicht nur die Geschlechtsregister, sondern auch die auf den Täufer Johannes bezüglichen Perikopen Lc. 1, 5-25. 39-80. Ausserdem ist die Auswahl der mit den canonischen Relationen zusammentreffenden Stoffe eine sehr verschiedene.

Die bisherigen Untersuchungen nun haben bereits gezeigt, dass die Paralleltexte zu den canonischen Relationen namentlich im Protevangelium Jacobi sowie im Ev. Pseudo-Matthaei, für einige wichtige Punkte auch im Ev. Inf. Arab. und in der Recension A des griechischen Thomasevangeliums werthvolle Textreste und wichtige Varianten, welche auch durch anderweite Zeugen beglaubigt werden, erhalten haben. Im Folgenden handelt es sich daher nur um eine übersichtliche Registrierung des Gewonnenen, wobei die in § 4 angestellten Einzeluntersuchungen vorausgesetzt werden.

### a. Das Protevangelium Jacobi.

Diese unter den apokryphischen Kindheitsevangelien zweifellos älteste Schrift bietet folgende Parallelen zu den canonischen Perikopen.

- II. Verkündigung der Geburt Jesu c. 11. Vgl. Citate II, 3i, 5ac, 6a, 10b, 11c, 14b.
- III. Marias Besuch bei Elisabeth c. 12. Vgl. Citate III, 1. 2<sup>a</sup>, 10<sup>a</sup>, 18<sup>a</sup>.
- V. Verehelichung der Maria c. 14. Vgl. Citate V, 3d, 4a.
- VI. Jesu Geburt c. 17. Vgl. Citate VI, 1ab, 6, 7de.
- IX. Simeon c. 24. Vgl. Citate IX, 2ab.
- XI. Die Magier aus Arabien c. 21. Vgl. Citate XI, 1<sup>k</sup>, 2<sup>g</sup>, 3<sup>b</sup>, 4<sup>de</sup>, 5<sup>o</sup>, 6<sup>o</sup>, 7<sup>a</sup>, 8<sup>ab</sup>, 11<sup>gh</sup>, 12<sup>ef</sup>.
- XIII. Der Kindermord zu Bethlehem c. 22. Vgl. Citate XIII, 1ef.

In diesen Paralleltexten sind als die wichtigsten Abweichungen von den canonischen Texten folgende zu registrieren:

- II,  $6 = \text{Lc. 1, } 31^a$ :  $\sigma v \lambda \lambda \dot{\eta} \psi \eta$  &  $\lambda \dot{\sigma} \gamma \sigma v$   $\sigma \dot{v} \tau \sigma \tilde{v} \text{vgl. Joh. 1, 14,}$  Justin, Celsus, Lucian, Ev. Inf. Arab.
  - 10 = Lc. 1, 35 :  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha \times v \rho lov$  vgl. Just., Epiph.
  - 11 = Le. 1, 31<sup>b</sup>: αὐτὸς γὰρ σώσει τὸν λαὸν αὐτοῦ ἀπὸ τῶν άμαρτιῶν αὐτῶν — vgl. Justin.
- III, 1 = Lc. 1, 39 : γαρὰν λαβοῦσα vgl. Justin.
- V,  $3 = Mt. 1, 20 : \tau \delta \epsilon \nu \alpha v \tau \tilde{\eta} \delta \nu vgl.$  Just., Ev. Ps.-Matth.
- VI, 1 = Lc. 2,  $1 : \pi \acute{a} \nu \tau a \varsigma \tau o \acute{v} \varsigma \'{lov} \acute{a} lov \varsigma vgl.$  Just.
  - $6 = \text{Lc. 2}, 6 : \sigma \pi \eta \lambda \omega o v \text{vgl. Just., Epiph. und viele}$ Andere, sowie die meisten apokr. Evv.
- IX, 2 = Lc. 2,  $26 : \& \nu \quad \sigma \alpha \rho \times \ell \text{vgl. Joh. 1, 14, Ev. Ps.-Matth.}$
- XI, 2 = Mt. 2,  $2 : \lambda \acute{a}\mu\psi\alpha\nu\tau\alpha = vgl.$  Ign., Apoc. 22, 16.
  - 7 = Mt. 2, 7 :  $\pi \alpha \mu \mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \eta$  vgl. Ev. Ps.-Matth.

XI, 3 = Mt. 2,  $3 : \text{om. } \varkappa \alpha i \quad \pi \tilde{\alpha} \sigma \alpha \text{ leosooluma met } \alpha \tilde{v} \tau o \tilde{v} - \text{vgl. Ev. Ps.-Matth., Hegesipp.}$ 

12 = Mt. 2,  $12 : \pi \eta \rho \alpha - vgl$ . Epiph.

In diesen Varianten zeigt sich eine besonders häufige Verwandtschaft mit der Justinschen Recension des Kindheitsevangeliums. Doch ist in keiner Weise anzunehmen, dass Justin, der durchaus keine legendenhafte Stoffe mittheilt, der vielmehr nur Parallelen zu den canonischen Texten bietet, das Protevangelium benützt habe. Vielmehr ist für das Protevangelium und für die von Justin gebrauchte Recension 'des Kindheitsevangeliums eine gemeinsame ältere Quelle anzunehmen.

### b. Das Evangelium Pseudo-Matthaei.

Nächst dem Protevangelium Jacobi gewährt das Evangelium Pseudo-Matthaei die grösste Zahl von beachtenswerthen Texten. Es umfasst folgende Parallelen zu der canonischen Kindheitsgeschichte.

- II. Verkündigung der Geburt Jesu c. 9. Vgl. Citat II, 9°.
- V. Verehelichung der Maria c. 10. 11. Vgl. Citate V, 3°. 4b.
- VI. Jesu Geburt c. 13. Vgl. Citate VI, 1e. 2a. 4. 5c.
- VII. Jesu Beschneidung c. 15. Vgl. Citat VII, 1. 28.
- VIII. Jesu Darstellung im Tempel c. 15. Vgl. Citate VIII, 1°. 2. 3b.
  - IX. Simeon c. 15. Vgl. Citate IX, 1ª. 2°. 4ª.
  - X. Hanna c. 15. Vgl. Citat X, 1f.
  - XI. Die Magier aus Arabien c. 16. Vgl. Citate XI, 1<sup>i</sup>. 2<sup>h</sup>. 3<sup>a</sup>. 4<sup>b</sup>. 5<sup>b</sup>. 6<sup>d</sup>. 7<sup>b</sup>. 8<sup>c</sup>. 10<sup>a</sup>. 11<sup>c</sup>. 12<sup>g</sup>.
- XII. Die Flucht nach Aegypten c. 17. Vgl. Citate XII, 1h. 3e.
- XIII. Der Kindermord zu Bethlehem c. 17. Vgl. Citat XIII, 1g.
- XIV. Die Rückkehr aus Aegypten c. 25. Vgl. Citat XIV, 1°.
- XV. Die Niederlassung in Nazareth c. 26. Vgl. Citat XV, 1°.

### Die interessantesten Textvarianten sind folgende:

- II, 9 = Lc. 1, 34 : nunquam cognovi statt des canonischen cognosco = γινώσχω.
- V, 3 = Mt. 1, 20 : quod in utero eius est vgl. Just., Protev.
- VI, 4. 5 = Lc. 2, 4. 5: Maria de tribu Juda et de domo ac patria David.

  Texte u. Untersuchungen X, 5.

VI, 7 = Lc. 2, 7 : peperit masculum - vgl. Apoc. 12, 5. 13.

IX, 1 = Lc. 2, 25 : vir dei = אישׁ אַלהִים.

IX, 2 = Lc. 2, 26 : in carne =  $\dot{\epsilon}v$   $\sigma\alpha\rho\alpha\dot{\epsilon}$  - vgl. Protev., Joh. 1, 14.

XI, 2 = Mt. 2, 2 : qui natus est vobis — vgl. Just.:  $\dot{\epsilon} \nu$   $\tau \tilde{\eta} \gamma \omega \rho \alpha \dot{\nu} \mu \tilde{\omega} \nu$ .

XI, 3 = Mt. 2, 3 : om. καὶ πᾶσα Ἱεροσόλυμα μετ' αὐτοῦ - vgl. Protev.

XII, 1. 2 = Mt. 2, 13. : per viam eremi — vgl. Apoc. 12, 6; Ev. Thom. Latin.

Ausserdem vertritt dieses Evangelium die Lesart von der Geburt Jesu in der Höhle (vgl. c. 13 p. 77) und (c. 13 p. 80) die Angabe von der aussergewöhnlichen Grösse jenes Kometen: stella ingens = ἀστέρα παμμεγέθη Protev. Jac. c. 21 p. 41.

## c. Das Evangelium Infantiae Arabicum.

An Umfang der den canonischen Perikopen parallel laufenden Texte dem Ev. Pseudo-Matthaei gleichstehend, ist doch das Ev. Infantiae in diesen Partien den canonischen Textgestalten fast vollständig conformiert. Nichts desto weniger finden wir darin einige wenige Stellen, die für die quellenkritische Untersuchung von hohem Werthe sind. Es mögen dieselben zunächst registriert werden:

II, 6 = Lc. 1, 31 : Ego sum Jesus, filius dei, ὁ λόγος, quem peperisti, quemadmodum adnuntiavit tibi angelus Gabriel — eine citierende Bezugnahme auf den im Protevangelium erhaltenen Urtext: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ — vgl. Joh. 1, 14.

VI, 6 = Lc. 2, 6 : ad speluncam c. 2 — in spelunca c. 5. XVI, 6. 7 = Lc. 2, 46. 47: explicavit libros et legem et praecepta et statuta et mysteria, quae in libris prophetarum continentur — nicht mehr reiner Text des im Ev. Thomae erhaltenen Urtextes — vgl. Joh. 1, 18: ἐξηγήσατο.

XVI, 10-12

in c. 53. 50 des im Thomasevangelium vollständiger, reiner und zusammenhängender erhaltenen Gesprächs zwischen den Schriftgelehrten und Maria — vgl. Joh. 1, 14: ἐθεασάμεθα τὴν δόξαν αὐτοῦ.

Das Verzeichniss der im Ev. Inf. Arab. erhaltenen Parallelen zu den canonischen Perikopen gestaltet sich folgendermassen:

- II. Die Verkündigung der Geburt Jesu c. 1. Vgl. Citat II, 6b.
- VI. Jesu Geburt c. 2-4. Vgl. Citate VI, 1f. 4. 5d. 6. 7°.
- VII. Jesu Beschneidung c. 5. Vgl. Citat VII, 1. 2f.
- VIII. Jesu Darstellung im Tempel c. 5. Vgl. Citate VIII, 1<sup>b</sup>. 2. 3<sup>a</sup>.
  - IX. Simeon c. 6. Vgl. Citate IX, 5a. 6b.
  - X. Hanna c. 6. Vgl. Citat X, 1ª.
  - XI. Die Magier aus Arabien c. 7. Vgl. Citate XI, 1<sup>1</sup>. 4°. 5°. 11°.
- XII. Die Flucht nach Aegypten c. 9. Vgl. Citate XII, 1°. 3°.
- XIII. Der Kindermord zu Bethlehem c. 9. 12. Vgl. Citat XIII, 1h.
- XIV. Die Rückkehr aus Aegypten c. 26. Vgl. Citat XIV, 3d.
- XVI. Der zwölfjährige Jesus c. 50-53. Vgl. Citate XVI, 1°. 6. 7bc. 8. 9°. 10b. 13a.

## d. Das Evangelium de nativitate Mariae.

Dieses fast ganz werthlose Elaborat geht in folgenden wenigen Partien mit den canonischen Perikopen parallel:

- II. Die Ankündigung der Geburt Jesu c. 9. Vgl. Citate II, 1. 2x. 3k. 8a. 9b.
- V. Die Verehelichung der Maria c. 10. Vgl. Citate V, 5. 6°. VI. Jesu Geburt c. 10 am Schluss.

Das einzige Wort: nunquam (im Citat II, 9b = Lc. 1, 34) klingt wie ein echter Textrest, wenn man vergleicht Ev. Ps.-Matth. c. 12: virum nunquam cognovi. Doch gibt das nunquam in Verbindung mit dem Praesens cognosco, wie jetzt der Text im Ev. de nativ. Mar. lautet, keinen brauchbaren Sinn.

Digitized by Google

## e. Historia Josephi.

Auch dieses Apokryphum bietet kaum eine Ausbeute von interessanten aussercanonischen Texten. Dass in demselben Jesus von Joseph sagt: pater meus secundum carnem, obwohl die conceptio de spiritu sancto ausdrücklich bezeugt wird, ist bereits oben zu XVI, 8. 9 = Lc. 2, 48. 49 besprochen worden. Bemerkenswerth ist noch die Bezeichnung des Täufers als cognatus Jesu (c. 3 p. 125). Auch die spelunca fehlt nicht, mit der näheren Angabe: proxima sepulcro Rahel uxoris Jacobi patriarchae.

Die Perikopen sind folgende:

V. Die Verehelichung der Maria c. 5. 6. 17. Vgl. die Citate V, 3°. 4°.

VI. Jesu Geburt c. 7. Vgl. Citat VI, 1h.

XII. Die Flucht nach Aegypten c. 8. Vgl. Citate XII, 1. 2<sup>i</sup>. 3<sup>d</sup>. 4<sup>a</sup>. XIV. Die Rückkehr aus Aegypten c. 9. Vgl. Citat XIV. 3 f.

## f. Das Evangelium Thomae.

Das apokryphische Thomasevangelium liegt uns in drei stark von einander abweichenden Recensionen vor, von denen, wie bereits erwähnt, die griechische Recension B für unseren Zweck völlig werthlos, die lateinische Recension aber nur durch die Notiz: tulit eum in deserto (vgl. XIV, 3-6) und wegen des Zusammentreffens dieser Notiz mit Apoc. 12, 6 beachtenswerth ist. Auch die griechische Recension A bietet zunächst mit Ausnahme der in § 15 auftauchenden Variante zu Lc. 2, 40: αὐτὸ δε πολλής γάριτος και σοφίας μεστόν έστιν — durchaus keine Parallelen zu den canonischen Texten. Nur am Schluss - im letzten Capitel - werden wir überrascht durch eine äusserst werthvolle aussercanonische Recension der Perikope, welche uns innerhalb des Canons Lc. 2, 41-52 erhalten ist. Der Text des Thomasevangeliums ist von dem canonisch-lucanischen Text völlig unabhängig, dennoch aber ihm parallel laufend und dabei durch einige wichtige Textbestandtheile ausgezeichnet, welche der canonische Lucas jedenfalls gekürzt hat, deren Vorhandengewesensein aber man aus Joh. 1, 14. 18 constatieren kann. Es genügt hier, auf die Texte und Untersuchungen in § 4. XVI, 6. 7. 10-12 sowie auf die Analyse des johanneischen Prologs in

diesem § 6 hinzuweisen, auch nochmals daran zu erinnern, dass Tischendorf die Wichtigkeit der Textrecension zu Lc. 2, 41—52, welche uns im Ev. Thomae erhalten ist, durch Aufnahme derselben in seine grosse Ausgabe des Neuen Testaments gewürdigt und anerkannt hat.<sup>1</sup>)

Überblicken wir die gesammte Evangelienliteratur, so macht sich — mit alleiniger Ausnahme des vorcanonischen Urevangeliums und vielleicht des zweiten canonischen Evangeliums — der Einfluss der vorcanonischen Kindheitsgeschichte allenthalben bemerkbar. Drei canonische Evangelien haben durch dieselbe in Mt. 1. 2. in Lc. 1. 2 und Joh. 1. 1—18 ihre schönsten Einleitungen erhalten. Einleitungen, die sich in allen drei Evangelienschriften durch ihre Eigenartigkeit von dem Haupttenor der evangelischen Geschichtsdarstellung deutlich abheben und auf ihre gemeinsame Quelle hinweisen. Aber auch die apokryphische Evangelienliteratur, so tief sie unter der canonischen steht, hat auf direktem oder indirektem Wege die stärksten Impulse von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums empfangen, wie man theils aus Beschränkung dieser Evangelien auf die Kindheitsgeschichte. theils aus werthvollen Textresten constatieren kann. Wahrscheinlich würde in letzterer Hinsicht die Ausbeute eine noch viel grössere sein, wenn nicht diese apokryphischen Evangelien zahlreichen Überarbeitungen und dabei auch Conformierungen nach den canonischen Texten in späteren Zeiten unterworfen gewesen wären.

Bezeichnender Weise sind es nur die streng haeretischen Evangelien, das ebionitische Hebräerevangelium und das ultrapaulinische Evangelium Marcions, welche — das erstere aus dem ersten canonischen, das andere aus dem.

<sup>1)</sup> Einer ähnlichen Erscheinung sind wir Heft III, 26 ff. der "Aussercanonischen Paralleltexte" begegnet. Nämlich zu Lc. 4, 1—13 = Mt. 4, 1—11, der Perikope von der Versuchung Jesu, finden wir in den Actis Bartholomaei völlig isoliert eine äusserst werthvolle aussercanonische Recension jener Perikope, welche weder von Mt. noch von Lc. abhängig ist und doch den canonischen Texten völlig parallel läuft. Wie diese Perikope in den Actis Bartholomaei irgendwie aus der Quelle des Urevangeliums abstammt, so ist das Schlusscapitel des Thomasevangeliums auf einem von uns nicht mehr controlierbaren Wege aus der vorcanonischen Quellenschrift des Kindheitsevangeliums geflossen.

dritten canonischen Evangelium - die Geburtsgeschichte Jesu Gehören diese Schriften hereits einem wieder entfernt haben Degenerierungsprocess bezüglich der Evangelienliteratur an. welcher im 2. Jahrhundert seinen Anfang nahm, so liegen auch die Motive zu ienen Streichungen des Kindheitsevangeliums offen zu Tage. Im Hebräerevangelium war es das haeretisch gewordene Judenchristenthum, welches das ursprünglich bei den ältesten Judenchristen laut des εὐαγγέλιον κατὰ Ματθαίον giltige Zeugniss von der vaterlosen Geburt Jesu nicht mehr ertragen konnte. Im Evangelium Marcions war es ein doketisch gerichteter Gnosticismus, welcher von einem geschichtlich realen Eintritt des Gottessohnes in die geschichtliche Welt Nichts wissen wollte. Eine in anderer Weise ungeschichtliche Auffassung entwickelte sich in den apokryphischen Kindheitsevangelien, welche mit ihrer krankhaften Wundersucht der katholisierenden Mariolatrie die Wege ebneten. 1)

Ausläufer der apokryphen Kindheitsevangelien sind auch in den neuerdings von Forbes Robinson in den Texts and Studies (Vol. IV. No. 2) veröffentlichten "Coptic Apocryphal Gospels" zu finden, nämlich

<sup>1)</sup> Bezüglich der letzten Ausläufer der apokryphen Kindheitsevangelien im Koran, dessen Erzählungen über Maria (vgl. namentlich Sure 19) auf das Protevangelium Jacobi und das Ev. de nativitate S. Mariae zurückgehen, ist einzusehen Rösch, die Jesusmythen des Islam (Theol. St. u. Krit. 1876, III. S. 409-454), welcher auch noch erwähnt, dass nach Beda (De locis sanctis c. 8) in der Höhle, in welcher Christus geboren ward, eine Quelle entsprungen sei. In Sure 18 am Anfang ist übrigens auch eine Erzählung über die Geburt Johannis des Täufers gegeben, welche aus den apokryphen Evangelien nicht stammen kann, da, wie bereits oben erwähnt wurde, von Seiten der letzteren die Perikopen Lc. 1, 5-25. 39-80 nirgends verwendet worden sind. — Wegen des Verhältnisses der Quellenschrift zu dem jüdischen Pamphlet הולדות ישות vgl., was unten § 8 über Celsus mitgetheilt ist. Ausserdem Rösch, Panthera. Eine geschichtliche Studie (Theol. St. aus Württemb. 1880. S. 150-163), ferner derselbe, die Jesusmythen des Judenthums (Theol. St. u. Krit. 1873, I, S. 77-115).

<sup>1,</sup> Sahidic Fragments of the life of the Virgin (S. 1-42),

<sup>2,</sup> Bohairic Account of the death of Joseph (S. 129-159),

<sup>3,</sup> Various Sahidic Fragments (S. 161 ff.)

In dem erstgenannten Fragment ist (S. 19) die conceptio per aurem erwähnt. Vgl. über dieselbe das oben S. 85 Gesagte. Zu den dort genannten Autoren sind nach Badham (Academy Sept. 5. 1896. p. 161s) noch Ephraem und Gregorius Thaumaturgus hinzuzufügen, welche die

## Der Einfluss der Quellenschrift auf die apostolischen Lehrschriftsteller.

Der johanneische Prolog repraesentiert den Übergang von der evangelischen Geschichte zur evangelischen Didaktik und ist ganz besonders geeignet, das Wesen der apostolischen Didaktik als eine reife Frucht der evangelischen Geschichte vor die Augen zu führen.

Die älteste und centrale Urkunde der evangelischen Geschichte bildeten die גֹסְנִמּ, דְּבֵרֵי רֵשֵׁרְעֵ, das Urevangelium. Wie sehr die apostolische didaktische Literatur von dieser ältesten Urkunde des Urchristenthums befruchtet und beeinflusst war, gedenke ich in einem späteren Werke: "Canonische Parallelen zu den Evangelien" oder "Das Evangelium der apostolischen Lehrschriftsteller" im Einzelnen wie im Ganzen nachzuweisen. Vgl. "Aussercanonische Paralleltexte zu den Evangelien", Heft I, S. VI.

Hier handelt es sich um die Frage, ob neben der Hauptquelle, dem Urevangelium oder den Logia, auch die Grundschrift des Kindheitsevangeliums (Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ) von Einfluss auf die apostolische Lehre geworden ist und ob dieselbe mithin als eine Nebenquelle der urchristlichdidaktischen Literatur betrachtet werden darf.

Gleichzeitig muss mit der Möglichkeit gerechnet werden, bei Beantwortung obiger Frage den terminus a quo festzustellen, von dem an die Existenz und der Einfluss der מולדת ישוב

conceptio per aurem ebenfalls kannten. In dem Sahidischen Fragment lautet die bezügliche Stelle nach Robinsons Übersetzung: "She conceived moreover by the hearing of her ears." — In dem Apocryphum: "The death of Joseph" wird (S. 144) in c. 29 der Vater Josephs in Übereinstimmung mit der Matthäus-Genealogie, mit Cod. D, Syr. Cur., Epiphanius unter dem Namen "Jacob" (nicht wie in der lucanisch-canonischen Geschlechtstafel als "Eli") eingeführt. — Endlich aus den unter 3) erwähnten Sahidischen Fragmenten ist zu notieren, dass in Fragment I eine Vermischung der Magier und der Hirten stattgefunden hat. Vgl. S. 163: "And straightway His star rose in the east, and the shepherds (!) saw it, and wondered at it."

der urchristlichen Literatur sich geltend macht, d. h. also zugleich den terminus ad quem, vor dessen Eintritt die Verabfassunng des Kindheitsevangeliums oder wenigstens dessen Veröffentlichug erfolgt sein muss. Denn es ist doch nicht nöthig anzunehmen, dass die drei canonischen Evangelisten, Mt., Lc. und Joh., die Ersten gewesen seien, welche jene Quellenschrift benützt hätten. Ebenso gut können vor ihnen schon andere urchristliche Autoren jene Schrift in ihren Gesichtskreis gezogen haben. Vor allen Dingen gilt es zu untersuchen, ob und von welchem Zeitpunkt an in den paulinischen Briefen Spuren der zu erkennen sind.

## 1. Die paulinischen Briefe.

In dem frühesten Erzeugniss der paulinischen Literatur, in den Zwillingsbriefen an die Thessalonicher, welche von dem Urevangelium, namentlich bezüglich der Eschatologie, so stark beherrscht sind (vgl. Heft III, 595), während die Christologie dieser beiden Briefe noch völlig unentwickelt sich darstellt, findet sich von Parallelen zu dem Kindheitsevangelium, den הולדות לשות, keine Spur.

Dagegen von dem Zeitpunkt ab, in welchem die beiden Corintherbriefe auftreten, zeigt sich ein wesentlich anderer Sachverhalt, sofern mehrfache Berührungspunkte mit dem Kindheitsevangelium wahrzunehmen sind, namentlich sofern die paulinische Christologie sich immer weiter ausgestaltet.

Es folge daher zunächst eine chronologisch geordnete

#### Tabelle

der Parallelen zwischen dem Kindheitsevangelium und den paulinischen Briefen.

| 1. Cor. 1, 23. | Χριστὸν - Ιου-   | Lc. 2, 34.    | ούτος κείται είς |  |
|----------------|------------------|---------------|------------------|--|
|                | δαίοις μεν σχάν- |               | πτῶσιν — πολλῶν  |  |
|                | δαλου.           | έν τῷ Ἰσραήλ. |                  |  |
| 24.            | Χριστον θεοῦ δύ- | Lc. 1, 35.    | δύναμις ψήιστου  |  |
|                | ναμιν.           |               | έπισχιάσει σοι.  |  |
| 4, 5.          | φανερώσει τὰς    | Lc. 2, 34.    | αποκαλυφθώσιν έκ |  |
|                | βουλάς τῶν καρ-  |               | πολλών καρδιών   |  |
|                | διῶν.            |               | διαλογισμοί.     |  |

- 2. Cor. 1, 12. οὐχ ἐν σοφία Lc. 2, 40. πληρούμενον σαρχιχή, άλλ' έν φίας, χαὶ γάρις γάριτι θεοῦ. θεοῦ ἦν ἐπ' αὐτό. 3, 17. δ δε χύριος πνεῦ- Lc. 1, 35. πνεῦμα άγιον ἐπελεύμά έστιν. σεται έπλ σέ. 8, 9. γινώσκετε την Lc. 1, 53. πεινώντας ενέπλησεν γάριν τοῦ χυάγαθών και πλουοίου ήμῶν Ί. Χ., τοῦντας ἐξαπέστειότι δι' ύμᾶς λεν χενούς. ἐπτώγευσεν πλούσιος ου. ίνα ύμετς τῆ ἐχείπτωγεία πλουτήσητε. 11, 2. ἀνδοὶ παρθέ- Lc. 1, 27. παρθένον νον άγνην παστευμένην ανδοί. ραστῆσαι. 12, 9. ενα ἐπισκηνώση Lc. 1, 35. δύναμις ύψιστου έπ' έμε ή δύναἐπισχιάσει σοι. μις τοῦΧριστοῦ. 4, 4. ότε ήλθεν τὸ Lc. 1, 57. ἐπλήσθη ὁ γρόνος Gal. πλήρωμα τοῦ τοῦ τεχείν αὐτήν. Lc. 2, 6. επλήσθησαν αι ήμεχρόνου, ραι τοῦ τεχείν αὐτήν. ό Lc. 1, 35. κληθήσεται απέστειλεν  $\vartheta \varepsilon o \tilde{v}$ . θεὸς τὸν υίὸν αὐτοῦ. γενόμενον έχ Lc. 2, 5. τη έμνηστευμένη γυναικός, αὐτῷ γυναιχί. 7. χαὶ ἔτεχεν τὸν υίὸν
  - γενόμενον ύπὸ Lc. 2, 21. τοῦ περιτεμείν αὐτόν. νόμον. Lc. 2, 22. κατὰ τὸν νόμον. Lc. 2, 23. ἐν νόμω χυρίου v. 24.

αὐτῆς.

viòc

- Röm. 1, 2. ο προεπηγγείλατο Lc. 1, 70. καθώς ελάλησεν διά διὰ τῶν ποοφητῶν αὐτοῦ έν γραφαζς άγίαις.
  - στόματος τῶν άγίων ἀπ' αἰώνος προφητών αὐτοῦ.
  - 3. 72 Λανίδ χατά σάρχα.
- σπέρματος Lc. 1, 27. ἐξ οίχου Δαυίδ.
  - 4. υἱοῦ θεοῦ ἐν δυ- Lc. 1, 35. πνεῦμα ἄγιον ἐπενάμει κατά πνεῦμα άγιωσύνης.
    - λεύσεται έπλ σέ, χαλ δύναμις ύψίστου ξπισχιάσει σοι διὸ καὶ τὸ γεννώμενον χληθήσεται άγιον υίὸς θεοῦ.
  - γάριν. ύπερ τοῦ ἀνόματος αὐτοῦ.
  - θεᾶ.
  - τῆς χάριτος διὰ τοῦ ἐνὸς Ἰησοῦ Χοιστοῦ.
- Lc. 1, 21. και ἐκλήθη τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰποοῦς.
- 19. διὰ τῆς ὑπαχοῆς Lc. 2, 51. χαὶ ἦν ὑποτασσόμετοῦ ἐνός.
- 5, 17. την περισσείαν Lc. 2, 40. πληρούμενον σοφίας. χαὶ χάρις θεοῦ ήν έπ' αὐτό.
  - 6, 13. παραστήσατε ξαυτούς τῶ θεῶ.
- νος αὐτοις.
- 8, 3. τὸ γὰρ ἀδύνατον τοῦ νόμου, έν ο ήσθένει δια  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \quad \sigma \alpha \rho x \dot{\sigma} \varsigma$ θεὸς τὸν ἑαυτοῦ υίον πέμψας.
- Lc. 2, 22. παραστήσαι τõ χυρίφ.

- πολλοίς ἀδελφοίς.
- Lc. 1, 37. ὅτι οὐχ ἀδυνατήσει παρά τοῦ θεοῦ πᾶν δημα -

- ξε ών ὁ Χριστός.
- 29. πρωτότοχον έν Lc. 2, 7. τὸν υἱὸν αὐτῆς τὸν πρωτότοχον.
- 9, 5. ὧνοίπατέρες,χαὶ Le. 1, 55. πρὸς τοὺς πατέρας ήμῶν.

- Röm. 11, 26. οὖτως πᾶς Ἰσραὴλ Mt. 1, 21. αὐτὸς γὰρ σώσει σωθήσεται. τὸν λαὸν αὐτοῦ.
  - 12, 1. παραστῆσαι τὰ Lc. 2, 22. παραστῆσαι τῷ χυσώματα ὑμῶν ρίφ.

    θυσίαν τῷ θεῷ.

    24. τοῦ δοῦναι θυσίαν.
- Eph. 1, 6.
   τῆς χάριτος Lc. 1, 30. εὖρες χάριν παρὰ αὐτοῦ ἡς ἐχα- τῷ θεῷ.
   ρίτωσεν ἡμᾶς 28. χαίρε, κεχαριτωμέ- ἐν τῷ ἡγαπη- νη.
   μένφ ¹).
   Lc. 2, 40. χάρις θεοῦ ἡν ἐπ΄ αὐτό.
  - ἐν πάση σοφία Lc. 1, 17. ἐν φρονήσει δικαὶ φρονή- καίων.
     σει 1).
  - 3, 16. 
    χραταιωθη- Lc. 1, 80. ἐχραταιοῦτο 
    ναι διὰ τοῦ 
    πνεύματι.

    πνεύματος. 1).
  - 4, 13. 15. εἰς μέτρον ἡλι- Lc. 2, 51. καὶ Ἰησοῦς προέκίας τοῦ πληρώματος τοῦ καὶ ἡλικία. Χριστοῦ — αὐ- Lc. 2, 40. ηἔξανεν — πλη-
  - 5, 18. καὶ μὴ μεθύ- Lc. 1, 15. οἶνον καὶ σίκερα οὖ σκεσθε οἴνφ, μὴ πίη, καὶ πνεύ- ἀλλὰπληροῦσθε ματος άγίου πλη- ἐν πνεύματι. σθήσεται.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu v. Soden, das Interesse des apostolischen Zeitalters an der evangelischen Geschichte (in den Theol. Abhandlungen zum Weizsäcker-Jubiläum S. 130): "Speciell Eph. weist besonders viel Berührungen mit Luc. 1 f. auf (vgl. κραταιοῦσθαι διὰ πνεύματος bzw. πνεύματι 3, 16 und Luc. 1, 80, 2, 40, ἐν ὁσιότητι καὶ δικαιοσύνη 4, 24 und Luc. 1, 75, χαριτοῦν 1, 6 und Luc. 1, 28, φρόνησις 1, 8 und Luc. 1, 17, τὸ σωτήριον 6, 17 und Luc. 2, 30)".

γονεῦσιν ὑμῶν ἐν

χυοίω.

απολύτρωσιν, την ἄφεσιν τῶν άμαρτιῶν.

> πᾶν τὸ πλήοωμα κατοικήσαι.

πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος.

τοῦ Χριστοῦ.

3, 20. ύπαχούετε τοις γονεῦσιν κατά πάντα. τοῦτο γὰρ εὐάρεστόν ἐστιν ἐν χυρίω.

Phil. 2, 1. εἴ τις ουν παρά- Lc. 2, 25. προσδεχόμενος αλησις έν Χριστώ. χαι οίχτιρμοί.

7. ξαυτὸν ἐχένωσεν Lc. 1, 53. ἐξαπέστειλεν

βών.

τόν.

9. διὸ καὶ ὁ θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσεν. ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα.

Eph. 6, 1.  $\sqrt[6]{\pi}$  axovere  $\tau$  of  $\sigma$  Lc. 2, 51. xal  $\sqrt[3]{\nu}$   $\sqrt[6]{\pi}$  oraccoueνος αυτοίς ν. 41. οί γονείς αὐτοῦ.

Col. 1, 14. εν ω έγομεν την Lc. 1, 77. γνώσιν σωτηρίας τω λαῶ αὐτοῦ ἐν ἀφέσει άμαρτιῶν αὐτõv.

> 19. ἐν αὐτῶ εὐδόκησεν Lc. 1, 35. καὶ δύναμις ὑψίστου έπισχιάσει σοι.

2, 9. ἐν αὐτῷ κατοικεί Lc. 2, 40. πληρούμενον φίας, χαὶ γάρις χτλ.

11. ἐν τῆ περιτομῆ Lc. 2, 21. τοῦ περιτεμείν αὐτόν.

> Lc. 2, 51. χαὶ ἦν ὑποτασσόμενος αὐτοῖς.

γάριτι 52. προέχοπτεν παρά θεώ.

οάχλησιν.

εί τινα σπλάγχνα Lc. 1, 78. διὰ σπλάγγνα ἐλέovc.

νούς.

μορφήν δούλου λα- Lc. 1, 38. Ιδού ή δούλη χυρίου.

8. έταπείνωσεν έαυ- Lc. 1, 48. την ταπείνωσιν τῆς δούλης αὐτοῦ.

Lc. 1, 52. καὶ υψωσεν ταπεινούς.

γενόμενος ύπήχοος. Lc. 2, 51. καὶ ἦν ὑποτασσόμενος αὐτοῖς.

> Lc. 1, 52. καὶ υψωσεν ταπεινούς.

καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ Mt. 1, 21. καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν.

Phil. 2, 10. Γνα έν τῷ ὀνόματι Mt. 2, 11. καὶ πεσόντες προσε-'Ιησοῦ πᾶν γόνυ χύνησαν αὐτῶ. χάμψη έπουρανίων Ι. 2. 13. πλήθος στοατιάς οὐρανίου. Lc. 2, 14. καὶ ἐπὶ γῆς εἰοήνη. και επιγείων 11. καὶ πᾶσα γλῶσσα Lc. 2. 13. αἰνούντων. έξομολογήσεται. οτι χύριος Ιησοῦς Le. 2, 11, ος ἐστιν Χριστὸς Χριστός. χύοιος. είς δόξαν θεοῦ Lc. 2, 14. δόξα ἐν ὑψίστοις πατοός.  $\vartheta \epsilon \tilde{\omega}$ . 3, 6. κατὰ δικαιοσύνην Lc. 1, 6. ἐν πάσαις ταις ἐντοτὴν ἐν νόμος γενόλαίς χαὶ διχαιώμασιν μενος αμεμπτος. τοῦ χυοίου ἄμεμ-7701

Es ist selbstverständlich, dass vorstehende Tabelle auch manche nur zufällige Parallelen einschliesst, welche weitere Folgerungen nicht zulassen. Andererseits werden auch noch einzelne Symptome der Verwandtschaft zwischen Paulus und dem Kindheitsevangelium, die vorstehend nicht registriert sind, im Folgenden Erwähnung finden.

Was zunächst das Zwillingspaar der Corintherbriefe betrifft, so ist die Bezeichnung Christi als δύναμις (ähnlich wie bei Justin λόγος = πνεῦμα = δύναμις, vgl. oben S. 93) in 1. C. 1, 24, ferner die Verbindung: ἐν ἀποδείξει πνεύματος καὶ δυνάμεως in 1. C. 2, 4, als Reminiscenz an Lc. 1, 35, namentlich aber 2. C. 12, 9 als frappante Parallele zu Lc. 1, 35 zu beachten. Wenn man die johanneische Version σκηνοῦν (= 75π, vgl. oben S. 90 ff.) einsetzt, so ist die Parallele vollständig. Vgl.

1. C. 12, 9: Lc. 1, 35b:

ίνα ἐπισχηνώσει ἐπ' ἐμὲ ἡ δύ- καὶ δύναμις ὑψίστου σχηνώσει ναμις τοῦ  $\widetilde{X}$ ριστοῦ ἐν σοί.

Wie die Bezeichnung Christi als θεοῦ δύναμις in 1. C. 1, 24 und der Ausdruck ἡ δύναμις τοῦ Χριστοῦ in 2. C. 12, 9b auf Lc. 1, 35

zurückgeht, so dürfte auch 2. C. 3, 172: ὁ δὲ χύριος τὸ πνεῦμά έστιν und 1. C. 15. 45b; ο έσγατος Αδάμ είς πνευμα ζωοποιούν – aus derselben Stelle der הולדות ישות zu erklären sein, zumal da an erstgenamter Stelle in 2. C. 3. 18 ein weiterer Anklang an das Kindheitsevangelium, und zwar an den aussercanonischen Text XVI, 12 (vgl. oben S. 224), unmittelbar nachfolgt, wie folgende Nebeneinanderstellung zeigt.

2. C. 3. 18.

Joh. 1, 14. Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ XVI. 12.

την δόξαν χυρίου έθεασάμεθα την τοιαύτην γαρ δόξαν κατοπτριζόμενοι. δόξαν αὐτοῦ

... οὖτε ἴδομεν.

Die paulinische Gleichung χύριος = πνεῦμα dürfte daher in 2. C. 3, 17 dieselbe Genesis wie bei Justin und bei Hermas (vgl. oben S. 92 ff.) besitzen und mit der anderen Gleichung:  $X_{0i}\sigma\tau \dot{o}_{S} = \delta \dot{v}v\alpha\mu i_{S}$  aus dem Kindheitsevangelium II, 10 = Lc. 1, 35 zu analysieren sein. Auch die mit 2. C. 3, 17ª eng verwandte, bisher ebenfalls dunkele Stelle 1. C. 15, 45b. 47b empfängt dann aus dem Kindheitsevangelium ihr Licht, sofern darin auf Grund von Gen. 2, 7; 3, 19 die alttestamentliche réveous des πρώτος Αδάμ oder πρώτος ἄνθρωπος mit der in Βίβλος γενέσεως Ίησοῦ geschilderten neutestamentlichen γένεσις des έσγατος Αδάμ oder δεύτερος ἄνθρωπος in Parallele gestellt ist. Man vgl.

1, C, 15, 45<sup>a</sup>,

Gen. 2, 7 LXX.

έγένετο ὁ πρῶτος ἄνθρω- καὶ ἐγένετο ὁ ἄνθρωπος πος 'Αδάμ είς ψυγήν ζω- είς ψυγήν ζωσαν σαν -

1. C. 15, 45b.

Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ ΙΙ, 10. ό ἔσχατος Ἀδὰμ εἰς πνεῦμα πνεῦμα ἄγιον ἐπελεύσεται

ζωοποιοῦν ---1. C. 15, 47ª.

Gen. 3, 19 LXX.

έπλ σέ -

ό πρώτος ἄνθρωπος έχ γης ὅτι γη εἶ καὶ εἰς γην ἀπεχοιχός. λεύση -

1. C. 15, 47b.
δ δεύτερος ἄνθρωπος ὁ κύριος ἐξ οὐρανοῦ —

VI, 13: οὐρανίου — VI, 15:
οὐρανόν.

Diese Parallelen waren für Paulus namentlich dann gegeben, wenn er an der Spitze des Kindheitsevangeliums das Titelwort: אַרָּהוֹת בְּשִׁרִּכְּ – אַנְּלְּהִוֹת בְּשִׁרִּכְּ – אַנְּלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְּ – אַנְלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְּ – אַנְלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְּ – אַנְלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְ – אַנְלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְ – אַנְלְהִוֹת בְּשִׁרִּכְ – בּאַנְלְהִוֹת אַרַם – בּאַנְלְהִוֹת אַרַם – בּאַנְלְהִוֹת אַרַם – בּאַנִּיבְּינִת בְּאַנִּים – בּאַנִּיבְּינִת בּאַנִּים – בּאַנִּיבְּינִת בּאַנִּים – בּאַנִּיבְּינִת בּאַנִים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְּינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִּים – בּאַנִּיבְינִים בּאַנִים – בּאַנִּים בּאַנִים בּאַנִים בּאַנִים בּאַנִּים בּאַנִים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאָנִים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאַנִּים בּאָּנִים בּאָּבְּים בּאָּבְים בּאָּבְּים בּאָּבְּים בּאָּבְּים בּאָּבְּים בּאָּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיּים בּיבּים בּיּים בּיּבּים בּיּבּים בּיּים בּיּים בּיּבּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיבּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיּים בּיים בּיים בּיבּים בּיּים בּיּים בּיים בּיבּים בּיב

Den Corintherbriefen folgte das Zwillingspaar des Galater- und Römerbriefes, deren gleichzeitige Entstehung an anderer Stelle zu erörtern sein wird.

Bezüglich der christologischen Stelle Gal. 4, 4 ist die Verwandtschaft mit dem lucanischen Kindheitsevangelium bereits mehrfach bemerkt worden. So hebt z. B. Volkmar die Berührungspunkte zwischen Lc. 1. 2 und Gal. 4, 4 unter rückhaltloser Anerkennung derselben hervor. Nur soll Lucas seine Kindheitsgeschichte nach Paulus componiert haben. Wie wenig Lucas solche Compositionssucht nöthig hatte, wie er vielmehr seine Quellen nach dem Gesetze der Sparsamkeit behandeln musste, haben wir gesehen. Vgl. oben S. 22 ff. In der Betonung der Geburt Jesu êx yvvaixos trifft Paulus nicht blos mit Lc. 2, 5, sondern auch mit Apoc. 12, 1 ff. zusammen. Dass Paulus bei Gal. 4, 4 in der That an die Darstellung der חולדות ישוע gedacht hat, beweist das Exordium des mit dem Galaterbriefe jedenfalls gleichzeitig entstandenen Briefes an die Römer. Nicht nur, dass die drei christologischen Hauptideen des Kindheitsevangeliums von

νίὸς τοῦ θεοῦ — vgl. Röm. 1, 3\*: περὶ τοῦ νίοῦ αὐτοῦ — v. 4\*: τοῦ ὁρισθέντος νίοῦ θεοῦ —,

νίὸς Δαυίδ — vgl. Röm. 1, 3b: τοῦ γενομένου έχ σπέρματος Δαυίδ κατὰ σάρκα —,

Χριστὸς κύριος (Lc. 2, 10) — vgl. Röm. 1, 4b: Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ κυρίου ἡμῶν —,

hier in engster Verbindung zusammengestellt sind, sondern auch der Erweis der Gottessohnschaft ist ganz in derselben Weise vermittelt gedacht, wie es Lc. 1, 35 geschehen. Man vgl. Röm. 1. 4:

Lc. 1, 35:

ἐν δυνάμει κατὰ πνεῦμα άγιω- πνεῦμα άγιον ἐπελεύσεται ἐπὶ σύνης σέ, καὶ δύναμις ὑψίστου ἐπι-

רות הַפּּרֶשׁ תַבוֹא עַלֵיךְ וּגְבוּרֵת עָלְיוֹן תִּשִׁכֹּן עָלַיִךְ

Hierbei erklärt sich auch das in  $\pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$  άγιωσύνης vorliegende neutestamentliche ἄπαξ λεγόμενον. Dasselbe hat den Exegeten Veranlassung zu vielen gelehrten Auseinandersetzungen gegeben.

Auch in den hebräischen Rückübersetzungen von Röm. 1, 4 ist πνευμα άγιωσύνης als etwas ganz Absonderliches aufgefasst und mit הקדשה wiedergegeben worden, obwohl das Wort im A. T. nicht vorkommt. Nur Salkinson hat auch hier von dem richtigen Sprachgefühl sich leiten lassen und einfach eingesetzt. Denn während לדש in Compositis bekanntlich so verwandt wird, dass es im Griechischen durch das Adj. מֹצְנִסְהַ wiedergegeben wird (vgl z. B. Ex. 3, 5: אַדְּמָהַה = LXX:  $\gamma \tilde{\eta}$   $\dot{\alpha} \gamma l \alpha$  —, 1. Sam. 21, 5 (4):  $\psi \tau b$  = LXX:  $\ddot{\alpha} \rho \tau o \iota$  $\ddot{\alpha}$ אבני־לדש = LXX:  $\lambda l \vartheta o \iota \ \ddot{\alpha}$   $\gamma \iota o \iota$  und demgemäss auch πνεῦμα άγιον als regelmässige Übersetzung von מרוח הפוש oder רוח הפוש anzusehen ist, kommt es doch auch im Septuaginta-Griechisch vor, dass τις mit άγιωσύνη übersetzt σύνης αὐτοῦ —, ebenso Ps. 30, 4. Es ist daher die paulinische Bezeichnung πνεῦμα άγιωσύνης ein nicht aufgelöster Hebraismus und als Übersetzung von שׁבְּהַ הַּכְּרָה מְּפִנְים gleichbedeutend mit πνεῦμα αγιον zu fassen. Hiermit fallen alle weiter gehenden exegetischen Betrachtungen, die sich an den Ausdruck πνευμα άγιωσύνης angeheftet haben; dafür aber gewinnt die Exegese durch die Erkenntniss, dass die drei Ausdrücke: νίος θεοῦ — δύναμις hebräischen Urtext von Lc. 1, 35 entsprechen, einen neuen Impuls. Man könnte mithin das Exordium des Römerbriefes mit dem johanneischen Prolog vergleichen, und dies um so mehr, als darin auch noch weitere Parallelen zum Kindheitsevangelium sich finden. Vgl. R. 1, 2: ο προεπηγγείλατο δια των προφητών αὐτοῦ ἐν γραφαίς άγίαις = Lc. 1, 70: καθώς ἐλάλησεν διὰ στόματος τῶν άγιων ἀπ' αἰῶνος προφητῶν αὐτοῦ --,

R. 1, 5:  $\delta i'$   $\delta \tilde{v}$  έλάβομεν γάριν = Joh. 1, 16: έχ τοῦ πληρώματος αὐτοῦ ἡμεῖς πάντες ἐλάβομεν καὶ γάριν ἀντὶ γάριτος = Lc. 2, 40:  $\gamma \dot{\alpha} \rho \iota c$   $\vartheta \epsilon o \tilde{v}$   $\dot{n} v$   $\dot{\epsilon} \pi$   $\alpha \dot{v} \tau \dot{o}$  -. R. 1. 5:  $\dot{\epsilon} v$   $\pi \tilde{\alpha} \sigma \iota v$ τοις ἔθνεσιν = Lc. 2. 32: φῶς εἰς ἀποχάλυψιν ἐθνῶν —, R. 1. 5:  $\hat{v}\pi\hat{\epsilon}\rho \tau o\tilde{v} \ \hat{o}\nu\hat{o}\mu\alpha\tau oc \ \alpha\hat{v}\tau o\tilde{v} = Mt.$  1. 21. 25: Lc. 1. 31: 2. 21. In der That erscheint auf Grund dieser zahlreichen Parallelen, die in R. 1, 1-5 auf eng zusammengedrängtem Raum mit den הולדות ישות sich berühren, das Exordium des Römerbriefes wie ein paulinischer Prolog, auch in Bezug auf seine Genesis dem johanneischen Prolog analog. 1)

In dem Zwillingspaar des Epheser- und Colosserbriefes finden wir die christologischen Gedanken des Apostels weiter entfaltet und zwar immer in einer Weise, welche mit den Grundvoraussetzungen des Kindheitsevangeliums übereinstimmen. Namentlich ist in diesen beiden Briefen aus dem πληρούμενον des Kindheitsevangeliums (Lc. 2, 40) ganz ähnlich wie im johanneischen Prolog der Begriff des πλήσουμα entwickelt. Vgl. Eph. 4.13: είς μέτρον ήλιχίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ —, Col. 2, 9: ότι εν αυτώ κατοικει παν τὸ πλήρωμα της θεότητος -, Col. 1. 19: ὅτι ἐν αὐτῷ εὐδόκησεν πᾶν τὸ πλήρωμα κατοικῆσαι. Dass dabei ein wirklicher Anklang an das Kindheitsevangelium vorhanden ist, zeigen drei Symptome, erstlich die ἡλιχία τοῦ Χριστοῦ (Eph. 4, 13) = προέχοπτεν ἐν τῆ ἡλικία (Lc. 2, 52). verbunden mit dem  $\alpha \vec{v} \xi \dot{\eta} \sigma \omega \mu \epsilon \nu \epsilon l \zeta \alpha \dot{v} \dot{\tau} \dot{o} \nu$  (Eph. 4, 15) =  $\tau \dot{o}$ παιδίον ηὔξανεν (Lc. 2, 40), zweitens das κατοικείν als Übersetzungsvariante von 700 neben  $\sigma \approx \eta \nu o \tilde{v} \nu$  (Joh. 1, 14) =  $\tilde{\epsilon} \pi \iota$ σκηνοῦν (2. Cor. 12, 9) = ἐπισκιάζειν (Lc. 1, 35), wozu oben S. 92 zu vergleichen ist, drittens die Parallele Col. 2, 3; έν φ είοιν πάντες οἱ θησανροὶ τῆς σοφίας, verglichen mit πληρού-

Texte u. Untersuchungen X, 5.

<sup>1)</sup> Als Merkwürdigkeit ist hierbei zu verzeichnen, dass gerade das Exordium des Römerbriefes als Beweis für die Unbekanntschaft Pauli mit dem Kindheitsevangelium in Anspruch genommen worden ist. Vgl. z. B. P. R. "Geboren von der Jungfrau" S. 11. Auch Beyschlag, Leben Jesu I, 161 f. sagt: "Gerade die beiden Apostel, welche das, was man unter der Gottheit Christi versteht, am ausgeprägtesten aufgestellt haben, Paulus und Johannes, haben der jungfräulichen Geburt als nothwendiger Vermittelung desselben mit keinem Worte gedacht." - Zu fragen wäre noch, ob Rom. 9, 5: ών οἱ πατέρες, καὶ ἐξ ών ὁ Χριστὸς τὸ κατὰ σάρκα nicht eine Bezugnahme auf die Genealogie des Kindheitsevangeliums enthält.

μενον σοφίας in Lc. 2, 40. Hiernach ist es wohl auch nicht gewagt, wenn man in Eph. 6, 1 = Col. 3, 20 (vgl. oben die Tabelle) eine ethisch-paraenetische Verwerthung von Lc. 2, 51: καὶ  $\eta \nu \, \dot{\nu}$ ποτασσόμενος αὐτοίς — erkennt, zumal da in beiden Stellen das von Paulus hinzugefügte: ἐν κυρί $\varphi$  wie eine stille Citationsformel, als eine Bezugnahme auf das im Kindheitsevangelium aufgestellte Vorbild Jesu lautet. Vgl. Agrapha S. 304.

Das fünfte Zwillingspaar paulinischer Briefe, die Briefe an die Philipper und an Philemon, bieten in Phil. 2, 1—11 eine christologische Grundstelle, welche — als Ganzes genommen — mit den Voraussetzungen des Kindheitsevangeliums vollständig übereinstimmt, aber auch im Einzelnen mehrfache frappante Berührungspunkte bietet. Vgl. oben S. 268 f. und dabei besonders γενόμενος ὑπήχοος (Phil. 2, 8) mit Lc. 2, 51: καὶ ἡν ὑποτασσόμενος αὐτοις, welches Wort, im Colosser- und Epheserbrief ethisch verwerthet, im Philipperbrief christologisch gewendet ist.

Endlich ein Blick auf die Pastoralbriefe zeigt uns in 1. Tim. 5, 5 eine wichtige Parallele zu Lc. 2, 36—38, in welcher das Vorbild der Hanna paraenetische Anwendung gefunden hat, eine Parallele, welche sogar durch eine (mit den Constitutionen übereinstimmende) Textvariante auf den ursprünglichen hebräischen Wortlaut hinleitet. Vgl. oben S. 134 ff. Auch die christologische Stelle 1. Tim. 3, 16 enthält Berührungen mit dem Kindheitsevangelium. Vgl. ἐφανερώθη ἐν σαρχί mit Χριστὸν χυρίου ἐν σαρχὶ ἐληλυθότα (S. 131), ἐδικαιώθη ἐν πνεύματι mit Lc. 1, 35 und Röm. 1, 4, ἄφθη ἀγγέλοις mit Exc. Theodoti § 18: ὁ σωτὴρ ἄφθη κατιὼν τοις ἀγγέλοις, διὸ καὶ εὐηγγελίσαντο αὐτόν. Vgl. oben S. 126.

Fassen wir diese Einzelheiten zusammen, so gewinnen wir aus der paulinischen Literatur ein christologisches Bild, in welchem nicht wenige Züge in ganz bestimmter Weise auf das Kindheitsevangelium als auf die Quelle der Verwandtschaft hinweisen. Man vgl.

Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ κύριος — R. 1, 4. Phil. 2, 11 = Mt. 1, 1. Lc. 2, 11: ὅς ἐστιν Χριστὸς κύριος —
 ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα — Phil. 2, 9 = R. 1, 5: ὑπὲρ τοῦ ὀνόματος αὐτοῦ = Mt. 1, 21. Lc. 1, 31: καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ = Lc. 2, 21 —

- $\ddot{o}_{S}$  έφανερώθη έν σαρχί 1. T. 3, 16 = Lc. 2, 26: έν σαρχί έληλυθότα vgl. oben S. 131 f.
- εδικαιώθη εν πνεύματι 1. Τ. 3,  $16 = \kappa \alpha \tau \alpha$  πνεύμα άγιωσύνης R. 1, 4 = Lc. 1,  $35: \pi \nu \epsilon \tilde{\nu} \mu \alpha$  άγιων επελεύσεται επὶ σέ —
- δοισθέντος εν δυνάμει R. 1, 4. 2. C. 12, 9:  $\mathring{v}$   $\mathring{v}$  έπισκηνώση  $\mathring{e}$   $\mathring{a}$  έμε  $\mathring{\eta}$  δύναμις τοῦ  $\mathring{X}$ οιστοῦ = Le. 1, 35:  $\mathring{o}$   $\mathring{v}$   $\mathring{v}$   $\mathring{v}$   $\mathring{u}$   $\mathring{u}$
- ἐκ σπέρματος Δαυὶδ κατὰ τὸ εὐαγγέλιόν μου 2. Τ. 2, 8

  = γενομένου ἐκ σπέρματος Δαυὶδ κατὰ σάρκα —

  Β. 1, 3 = Lc. 1, 27: ἐξ οἴκου Δαυἰδ = Lc. 1, 32: τὸν
  θρόνον Δαυὶδ τοῦ πατρὸς αὐτοῦ —
- οἱ πατέρες καὶ ἐξ ὧν ὁ Χριστὸς τὸ κατὰ σάρκα R. 9, 5 = Lc. 1, 73: ᾿Αβραὰμ τὸν πατέρα ἡμῶν — vgl. Lc. 3, 23—38 = Mt. 1, 1—17 —
- γενόμενον ἐχ γυναικός Gal. 4, 4 = Lc. 2, 5. 7: γυναικί χαὶ ἔτεκεν τὸν υἱὸν αὐτῆς —
- γενόμενον ὑπὸ νόμον Gal. 4, 4 = ἐν τῆ περιτομῆ τοῦ Χριστοῦ Col. 2, <math>11 = Lc. 2, 21: τοῦ περιτεμείν αὐτόν —
- αὐξήσωμεν εἰς αὐτὸν τὰ πάντα Eph. 3, 15: τὸ παιδίον ηὕξανεν —
- εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χριστοῦ Eph. 4, 13 Lc. 2, 52: Ἰησοῦς προέκοπτεν ἐν τῆ σοφία καὶ ἡλικία —
- έν αὐτῷ κατοικεί πᾶν τὸ πλήρωμα τῆς θεότητος σωματικῶς Col. 2, 9 = ἐν αὐτῷ εὐδόκησεν πᾶν τὸ πλήρωμα κατοικῆσαι Col. 1, 19 = Lc. 2, 40: πληρούμενον σοφίας = Col. 2, 3: ἐν ῷ εἰσὶν πάντες οἱ θησανροὶ τῆς σοφίας —
- δι' οῦ ἐλάβομεν χάριν R. 1, 5 = Lc. 2, 40: καὶ χάρις  $\theta$ εοῦ ἡν ἐπ' αὐτό. Vgl. Joh. 1, 16.
- Dass die paulinische Christologie, wie sie seit Abfassung der Corintherbriefe sich zu entwickeln beginnt, zahlreiche Keime 18\*

Bei der Frage nach der Genesis und Fortentwickelung des Paulinismus wird daher künftig die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums nicht unberücksichtigt bleiben dürfen.

## 2. Apocalypse.

Neben Paulus ist es unter den Lehrschriftstellern des Neuen Testamentes nur noch der Apokalyptiker, welcher von der Quellenschrift des Kindheitsevangeliums Gebrauch gemacht hat. Und zwar sind es namentlich die in Mt. 2, 1-23 enthaltenen Perikopen, auf welchen das Interesse des Apokalyptikers ruhte. indem er von dorther die Farben entnahm zu dem apokalvptischen Bilde, welches er Apoc. 12, 1-17 entworfen hat. Die Verwandtschaft zwischen dieser Stelle und Mt. 2 ist schon längst nicht unbemerkt geblieben. Aber wie Volkmar aus Gal. 4. 4 die lucanische Conception des Kindheitsevangeliums ableiten wollte, so ist Holtzmann geneigt, die Darstellung in Mt. 2, 1 ff., namentlich v. 16. auf Apoc. 12 als literärische Quelle zurückzuführen. Er sagt von Herodes (Hand-Commentar a. a. O. S. 50): "Der schlimmste aller Gewaltherren, der ein Feind Gottes und des Volks zugleich war, wird vielleicht nach Anleitung von Apk. 12. 4. 17. im vergeblichen Kampf mit dem wahren König des Volkes und Sohne Gottes geschildert."

Dass der Sachverhalt gerade in entgegengesetzter Richtung zu suchen ist, kann in seinem ganzen Umfange erst erkannt werden, wenn man nicht blos die canonischen Parallelen ins Auge fasst, sondern auch auf die aussercanonischen Texte reflektiert. Die Parallelen in der Apokalypse werden dann ein Hilfsmittel, um die echten aussercanonischen Textbestandtheile der מוֹלְרוֹת בְשׁוֹת zu constatieren und zugleich ein Beweis dafür, dass der Apokalyptiker diejenigen Perikopen des Kindheitsevangeliums, welche wir innerhalb des Canons in Mt. 2, 1 ff. lesen,

in einer volleren Form als der canonischen vor sich gehabt hat. Beachtenswerth ist es dabei, wie auch in diesen Parallelen Josephs Person gar nicht erwähnt wird, sondern lediglich Maria als ή γυνή, ήτις έτεχεν τὸν ἄρσενα auftritt. Vgl. Apoc. 12, 17 mit v. 4. Der sie und ihr Kind verfolgende δράχων ist sichtlich nach der Persönlickeit des Herodes gezeichnet; man kann sogar in dem ωργίσθη (Apoc. 12, 17) die Lesart ὀργισθείς wieder erkennen, welche das Protevangelium Jacobi für das canonische έθυμώθη (Mt. 2, 16) eingesetzt hat.

Es folgt nun ein übersichtliches Verzeichniss der Parallelen.

### Apocalypse.

#### 12. 1. καὶ σημείον ορθη εν το ούρανο.

# τὸν ἥλιον.

- 2. χαὶ ἐν γαστρὶ ἔγουσα.
- 4. τῆς γυναικὸς τῆς μελλούσης τεχείν.

δταν τέχη τὸ τέχνον αὐτῆς.

5. καὶ ἔτεκεν υίὸν ἄρσενα.

δς μέλλει ποιμαίνειν. 6. καὶ ή γυνη ἔφυγεν είς την ξοημον.

ήτις έτεχεν τὸν ἄρσενα.

## Kindheitsevangelium.

μέγα Lc. 2, 34. καλ ελς σημετον άντιλεγόμενον.

> Mt. 2, 2. ἀστέρα ἐν οὐρανῷ φανέντα. -vgl.S.141.

περιβεβλημένη Lc. 2, 5. τη έμνηστευμένη αὐτῷ γυναιχί.

Mt. 1, 18. εύρέθη έν γαστρί ἔγουσα.

Lc. 2, 6. ἐπλήσθησαν αὶ ἡμέοαι τοῦ τεχείν αὐτήν.

Mt. 1, 25. ξως οδ ἔτεχεν νίον.

Ev. Ps.-Matth. c. 13. peperit masculum.

Mt. 2, 6. ὅστις ποιμανεί.

Μt. 2, 13. φεῦγε εἰς Αἰγυπτον.

Ev. Ps.-Matth. c. 13. per viam eremi.

Ev. Thom. c. 3. tulit eum in deserto.

13. ἐδίωξεν τὴν γυναίκα, Μt. 2, 13. μέλλει γὰο Ἡρώδης ζητείν τὸ παιδίον τοῦ ἀπολέσαι αὐτό.

12, 17. καὶ τος δορίσθη ὁ δράκων Mt. 2, 16. τότε Ἡρώδης ἐθυἐπὶ τῷ γυναικί. μώθη λίαν.

> Protev. c. 22. ὁργισθεὶς ἔπεμψεν φονευτάς.

22, 16. ἐγώ εἰμι ἡ ὁίζα καὶ τὸ Lc. 1, 27. ἐξ οἴκου Δανίδ. γένος Δανίδ.

ό ἀστὴρ ὁ λαμπρός. Ign. Eph. c. 9. ἀστὴρ ἐν οὐρανῷ ἔλαμψεν.

> Mt. 2, 2. τὸν ἀστέρα ἐν ἀνατολῆ.

19, 13. καὶ καλείται τὸ Lc. 1, 31. καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ ὁ λό- ὄνομα αὐτοῦ — γος τοῦ θεοῦ. συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ.

Die letzte Parallele ist ganz besonders interessant. zeigt, dass der Apokalyptiker auch die lucanischen Partien des Kindheitsevangeliums gekannt hat, und zwar ebenfalls nach ihrer vorcanonischen Gestalt. Denn Apoc. 19, 13 bestätigt die vorcanonische Lesart zu Lc. 1, 31: συλλήψη ἐκ λόγου αὐτοῦ. Die Worte: καὶ καλεῖται τὸ ὄνομα αὐτοῦ schliessen sich eng an Lc. 1, 31 an: καὶ καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ —, aber anstatt des öffentlichen Jesusnamens folgt ein geheimnissvoller Name: ὄνομα γεγραμμένον, ο οὐδεὶς οἶδεν εἰ μὴ αὐτός (Apoc. 19, 12). Wie Celsus unter Bezugnahme auf Lc. 1, 31, 35 von einem λόγος μυστικός geredet hat (vgl. oben § 4, II), so entnimmt der Apokalyptiker aus dem vorcanonischen Texte von Lc. 1. 31 das ονομα μυστικόν, indem er v. 13 sagt: καὶ καλείται τὸ ὄνομα αὐτοῦ ὁ λόγος τοῦ θεοῦ. "Jesus" ist ihm der exoterische. 2000c" der esoterische Name des Messias. Man wird erinnert nicht nur an das Ev. Inf. Arab. c. 1: Ego sum Jesus, filius dei, o loyos, sondern noch mehr an Joh. 1, 1. 14. Während aber der vierte Evangelist die Logosidee innerlich verarbeitet und speculativ ausbaut, ist die Art, wie der Apokalyptiker den vorcanonischen Text von Lc. 1, 31 verwerthet, eine mehr äusserliche, welche jedoch an den Wortlaut: ἐχ λόγου  $\alpha \dot{v} \tau o \tilde{v} = \dot{o} \lambda \dot{o} \gamma o c \tau o \tilde{v} \vartheta \varepsilon o \tilde{v}$  genauer sich anpasst. 1)

<sup>1)</sup> Meinerseits gehe ich bezüglich der johanneischen Apokalypse von

Jedenfalls schliesst der Apokalyptiker neben Paulus und Johannes, neben Matthäus und Lucas, die Reihe der canonischen Zeugen für das vorcanonische Kindheitsevangelium in gewichtiger Weise ab.

Am Schlusse dieses Paragraphen wird eine Zusammenstellung derjenigen Parallelen von Interesse sein, in denen das Kindheitsevangelium mehrfache didaktische Verwendung bei verschiedenen Schriftstellern gefunden hat.

| _                                                 | 2. C. 12, 9b.<br>ἵνα ἐπισκηνώση<br>ἐπ' ἐμὲ ἡ δύναμις<br>τοῦ Χριστοῦ — | καὶ ἐσκήνωσεν ἐν                      |
|---------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| KE. IV, 5.                                        | Phil. 2, 9b. 10a.                                                     | Joh. 1, 12.                           |
| καὶ καλέσεις τὸ<br>ὄνομα Ίη-<br>σοῦν —            | έχαρίσατο αὐτῷ ὄνο- μα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, ໂνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰη- σοῦ — |                                       |
| KE. IX, 2.                                        | R. 9, 5.                                                              | Joh. 1, 14.                           |
| τὸν Χριστὸν κυ-<br>ρίου ἐν σαρκὶ<br>[ἐληλυθότα] — | ών οί πατέρες, καὶ ἐξ<br>ών ὁ Χριστὸς τὸ<br>κατὰ σάρκα —              | καὶ ὁ λόγος σὰ ξ<br>ἐγένετο —         |
| KE. IX, 8.                                        | 2. C. 4, 6.                                                           | Joh. 1, 9.                            |
| φῶς εἰς ἀποχάλυ-<br>ψιν ἐθνῶν —                   | πρὸς φωτισμὸν τῆς<br>γνώσεως Ιη-                                      | ην τὸ φῶς τὸ ἀλη-<br>θινόν, ὃ φωτίζει |

der Anschauung aus, dass diese Schrift von einem christlichen Autor concipiert und — unter theilweiser Verwendung vorchristlicher jüdischer Stoffe — als Ganzes einheitlich componiert ist. Die christliche Hauptquelle war für den Apokalyptiker das Urevangelium, die אַרָּבֶּי נְשִׁיבּ, eine Nebenquelle das Kindheitsevangelium, die הּוֹלְּרוֹת נֵשִׁיבּ. Eine Begründung dieser Quellenkritik bezüglich der Apokalypse muss für einen späteren Ort vorbehalten bleiben.

Das Kindheitesvangelium. 280 KE. XV, 3. Eph. 4, 13. Joh. 1, 14. πληοούμενον είς μέτοον ήλιχίας πλήρης γάριτος πληρώμαγάριτος χαὶ τοῦ χαὶ άληθείας σοφίας τος τοῦ Χοιστοῦ -KE. XVI, 12. 2. C. 3, 18. Joh. 1. 14. τοιαύτην δόξαν την δόξαν χυρίου και έθεασάμεθα την .... οὖτε ἴδοχατοπτριζόμενοιδόξαν αὐτοῦ uev -KE. XVI, 15. 1. C. 1, 24. Joh. 1, 14. Χριστὸν θεοῦ δύνα- πλήρης... άληθείαςχαὶ Ἰησοῦς προέχοπτεν έν τῆ σομιν καὶ θεοῦ σοφία φίαν -KE. XVI, 15. R. 1. 5. Joh. 1, 16. δι' οὖ ἐλάβομεν γάλά τοῦ πληρώματος καὶ χάριτι παρὰ αὐτοῦ ήμεις πάνθεα και άνθοώour ποις τες έλάβομεν χαὶ χάριν ἀντὶ χάρι-TOG -K E. II, 6. Apoc. 19, 13. καὶ ίδοὺ συλλήψη χαὶ χαλείται τὸ ὄνομα αὐτοῦ ὁ λόέχ λόγου αὐ- $\tau o \tilde{v}$  γος τοῦ θεοῦ -Apoc. 12, 13.

KE. VI. 7.

ή δὲ ἔτεχεν τὸν υίὸν αύτῆς.

την γυναίκα, ητις τὸν ἄρἔτεχεν οενα -

KE. II, 2. έξ οἴχου Δαυίδ —

Apoc. 22, 16. **ἐγώ** εἰμι ἡ ὁίζα καὶ τὸ γένος Δαυίδ. —

Joh. 1, 1. 14. εν άρχη ήν δ λόγος - xal  $\delta$   $\lambda \delta yoc$ σὰρξ ἐγένετο -

Gal. 4, 4. τὸν υίὸν αὐτοῦ γενόμενον έχ γυναιχός —

R. 1, 3. τοῦ γενομένου έx σπέρματος Δανίδ

§ 8.

## Die Nachwirkung der Quellenschrift bei aussercanonischen Schriftstellern.

Wenn die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums bei den canonischen Schriftstellern des ersten Jahrhunderts ihre Spuren hinterlassen hat, so liegt die Pflicht nahe, zu untersuchen, wie weit auch in der nachapostolischen Zeit bei aussercanonischen Schriftstellern ihr Vorhandensein sich verfolgen lässt. In dieser Hinsicht kommen hauptsächlich drei Schriftsteller in Betracht: Justinus, Celsus und Epiphanius, jeder von diesen dreien jedoch in sehr verschiedener Weise.

Die apostolischen Väter zeigen nur sehr wenige Berührungen mit dem Kindheitsevangelium. Man vgl. für Clemens Rom. die Citate II, 13<sup>a</sup> = Lc. 1, 37; IV, 19<sup>a</sup> = Lc. 1, 75; für Barnabas Cit. IV, 14<sup>a</sup> = Lc. 1, 73; für Ignatius Citate II, 1. 2<sup>efgh</sup> = Lc. 1, 26. 27; XI, 2<sup>a</sup> = Mt. 2, 2. Bei Ignatius kann man eine Einwirkung der vorcanonischen Quelle für wahrscheinlich halten, sofern hier die Abstammung der Maria von davidischem Samen – in Übereinstimmung mit Justin u. A. – ausdrücklich bezeugt und bezüglich der Erscheinung des himmlischen Gestirns ein Text angewendet ist (ἀστηρ ἐν ούρανῷ ἔλαμψεν ὑπὲρ πάντας τοὺς ἀστέρας), welcher mit dem Prote vangelium, Justin und der Apokalypse (22, 1: ἄφθη ἐν τῷ οὐρανῷ – 22, 16: ὁ ἀστηρ ὁ λαμπρός) Verwandtschaft zeigt. Für die Testamenta XII patr. sind folgende Citate namhaft zu machen: III, 22<sup>ab</sup> =

Lc. 1. 78: VI.  $14^a = Lc. 2. 14$ : IX.  $6^a = Lc. 2. 30$ : XI.  $2^b = Mt$ . 2. 2. An letzterer Stelle weist das Ev ovoqvo auf einen aussercanonischen Text hin: der Text zu Lc. 2, 30 klingt zugleich johanneisch an (ωωτίζων πάντα τὰ ἔθνη) 1). Bei Aristides ist das wichtigste Citat (II. 1. 2bcd = Lc. 1. 26. 27) wie ein Nachklang aus dem altkirchlichen Glaubensbekenntniss und wie ein Anklang an Joh. 1, 14. Ausserdem ist noch zu vergleichen Citat II. 7abc = Lc. 1. 32. Bekanntschaft mit der Perikope von den Magiern zeigen Basilides (Citat XI, 21 = Mt. 2, 2) und Hegesippus (Citat XI, 3° = Mt. 2, 3). Irenaus hat (Citat II, 3d = Lc. 1, 28) das (ursprünglich gewiss auch in vielen tanonischen Handschriften vorhanden gewesene) "Mariae evangelizavit" = εὐηγγελίσατο αὐτήν, daneben (IX,  $4^b = Lc. 2.28$ ) aus den evangelischen Texten der Valentinianer die Übersetzungsvarianten  $\lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \epsilon i \nu = \delta \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \sigma \vartheta \alpha i$ .  $\epsilon \dot{\nu} \gamma \alpha \rho i \sigma \tau \epsilon l \nu = \epsilon \dot{\nu} \lambda \rho \gamma \epsilon l \nu$ . Ausserdem besitzen wir durch ihn ebenfalls einen valentinianischen Text bezüglich der Hanna (Cit. X. 1e = Lc. 2. 36-38), welcher wesentlich an die canonische Relation anklingt, sowie (Cit. XVI. 6. 7ª = Lc. 2. 46. 47) die gleichfalls bei den Valentinianern geschehene und (Cit. XVI, 8, 9a = Lc. 2, 48, 49) die bei den Marcosiern auftretende Erwähnung der Schlussperikope des Kindheitsevangeliums (δωδεκαετη). Von Clemens Al. habe ich nur ein einziges Citat aufgenommen, nämlich VI, 18 = Lc. 2, 1, wo der Ausdruck: ἐχέλευσαν ἀπογραφὰς γενέσθαι an die χέλευσις (=== δόγμα) und an das in Justins Kindheitsgeschichte so häufig (auch von Celsus) gebrauchte zelevew erinnert. Origenes ist mit zwei Citaten vertreten: VI, 2b = Lc. 2, 2 und VI, 6. 7a = Lc. 2, 6. 7: ἐν τῷ σπηλαίω. Für die Excerpta Theodoti vergleiche man die Citate VI, 10a = Lc. 2, 14, wo der Text von Lc. 2. 14 mit der Formel: ως φησιν ὁ ἀπόστολος eingeführt wird; Cit. XV, 3b = Lc. 2, 40, Cit. XI, 2bm = Mt. 2, 2, und den Anklang in Cit. VI, 10a = Lc. 2, 10. Woher Tertullian seine von der canonischen Angabe Lc. 2, 1, 2 so stark, so fest, so bestimmt abweichende Nachricht des von Sentius Saturninus abgehaltenen und auf Judäa beschränkt gewesenen Census (Citat VI. 1º.

<sup>1)</sup> Zu der von den Test. XII patr. vertretenen Abstammung Jesu von Levi und Juda vgl. noch Schürer, Gesch. des jüd. Volkes II, 666—668 und die dort verzeichnete Literatur.

25) geschöpft hat, würde sehr wichtig sein zu wissen. Von weiteren und späteren Schriftstellern sind folgende benützt: Pistis Sophia (Cit. III, 4b = Lc. 1, 42, Cit. III, 10bc = Lc. 1, 48), Eusebius (Cit. V, 1a = Mt. 1, 18), Didascalia und Constitutionen (X, 1bc = Lc. 2, 36—38), Chronicon Paschale (VII, 1. 2c = Lc. 2, 21, ausserdem in der Erläuterung zu VI, 2 = Lc. 2, 2). Die beiden Trabanten des Tatianschen Diatessaron sind namentlich wichtig für die davidische Abstammung Marias: vgl. Aphraates II, 1. 2a = Lc. 1, 26. 27 und Ephraem II, 1a = Lc. 1, 26. 27. Von letzterem stammen noch die Citate II, 12 = Lc. 1, 36, V, 1b = Mt. 1, 18, V, 5. 6d = Mt. 1, 24. 25. Von apokryphischen Schriften bieten Parallelen die Apocalypsis Baruch (Citat III, 4a = Lc. 1, 42) und die Apocalypsis Esdrae (Citat XIII, 1. 2c = Mt. 2, 16, wo das aus Justin, Celsus, Clemens Al., Protev. bezüglich der Kindheitsgeschichte bekannte κελεύειν ebenfalls auftritt).

Die drei wichtigsten Schriftsteller aber, welche für das Kindheitsevangelium in Betracht kommen, sind Justin, Celsus, Epiphanius.

#### 1. Justinus.

Justins Kindheitsgeschichte Jesu müsste ein Räthsel bleiben. wenn man nicht mit Credner für dieselbe eine aussercanonische Quelle anzunehmen hätte. Es ist daher um so befremdlicher und eine empfindliche Lücke bei Bousset (Die Evangeliencitate Justins des Märtyrers 1891), wenn er das ganze Gebiet der Kindheitsgeschichte (mit Ausnahme der dabei von Justin mitgetheilten alttestamentlichen Citate) bei Seite setzt. Bousset (S. 51) ist der Meinung, dass auf dem Boden der evangelischen Kindheitsgeschichte "der Unterschied zwischen primären und secundären Berichten ein fliessender", dass gerade hier die Berichte unserer Evangelien "erst später schriftlich fixiert", dass gerade hier die mündliche Tradition "freier und ungebundener, nicht schon in ein bestimmtes traditionelles Bett eingeengt" gewesen sei und dass sich "die sagenbildende Phantasie von vornherein gerade dieser Geschichte bemächtigt" habe. Schliesslich sagt Bousset: "Bringt Justin also hier eigenthümliche Nachrichten, so haben sie für uns dennoch keinen Werth, weder canongeschichtlich -, noch evangelienkritisch."

Hierbei ist vollständig übersehen, dass Justins Kindheitsgeschichte den canonischen Relationen überall parallel läuft, dass sie nicht eine einzige Perikope bietet, die nicht auch im Canon enthalten wäre, dass die Abweichungen von den canonischen Texten lediglich wie Abweichungen erscheinen, welche aus einer anderweiten Recension oder Version derselben — auch von den canonischen Evangelisten benützten — Quellenschrift stammen, dass wir also gerade durch Justin ein ganz besonders werthvolles aussercanonisches Material für die evangelische Quellenkritik der Kindheitsgeschichte erhalten.

Die Justinschen Citate verhalten sich zu den Perikopen des Kindheitsevangeliums auf folgende Weise:

- I. Verkündigung der Geburt Johannis. Lc. 1, 5—25. Citate I. 10a. 14ab.
- II. Verkündigung der Geburt Jesu. Lc. 1, 26—38. Citate II, 1, 2<sup>i-u, y</sup>, 3<sup>ag</sup>, 6<sup>e</sup>, 10<sup>ad</sup>, 11<sup>ab</sup>, 13<sup>b</sup>, 14<sup>a</sup>.
- III. Marias Besuch bei Elisabeth. Lc. 1, 39-56. Vacat.
- IV. Johannis Geburt, Beschneidung und Jugend. Lc. 1, 57—80. Vacat.
  - V. Die Verehelichung der Maria. Mt. 1, 18-25a. Citate V, 2a, 3b, 4e,-acde, 5, 6a.
- VI. Jesu Geburt. Lc. 2, 1-20. Citate VI, 1d, 2cef, 4. 5be, 6. 7f.
- VII. Jesu Beschneidung. Lc. 2, 21. Citat VII, 1. 2d.
- VIII. Jesu Darstellung im Tempel. Lc. 2, 22-24. Vacat.
  - IX. Simeon. Lc. 2, 25-35. Vacat.
    - X. Hanna. Lc. 2, 26-38. Vacat.
  - XI. Die Magier aus Arabien. Mt. 2, 1—12. Citate XI, 1<sup>a-f</sup>, 2<sup>di</sup>, 4<sup>a</sup>, 5<sup>d</sup>, 6<sup>ab</sup>, 11<sup>abd</sup>, 12<sup>ab</sup>.
- XII. Die Flucht nach Ägypten. Mt. 2, 13—15. Citate XII, 3ab, 4b.
- XIII. Der Kindermord zu Bethlehem. Mt. 2, 16-18. Citate XIII, 1<sup>bd</sup>,-2.
- XIV. Die Rückkehr aus Ägypten. Mt. 2, 19-23. Citat XIV, 3e.
- XV. Die Niederlassung zu Nazareth. Lc. 2, 40. Citat XV, 2ª.
- XVI. Der zwölfjährige Jesus im Tempel zu Jerusalem. Lc. 2, 41—52. Vacat.

Man ersieht, dass die Stellen Lc. 1, 5—25; 39—80; 2, 22—38; 41—52 von Justin nicht ausdrücklich reproduciert werden;

doch genügen die Citate I. 10a = Lc. 1, 13, I. 14ab = Lc. 1, 17 trotz ihrer Kürze und trotz ihres sporadischen Auftretens, um die Bekanntschaft Justins auch mit der Geburtsgeschichte des Täufers zu erweisen. Ähnlich verhält es sich mit der Perikone Mt. 2, 19-23. Obwohl Justin die Rückkehr aus Ägypten und die Niederlassung in Nazareth nicht erwähnt, verrathen doch die Worte Dial. c. 103: καὶ ᾿Αργέλαρς αὐτὸν διεδέξατο. dass auch diese Perikope zur Justinschen Quelle gehörte. Überhaupt wird die Untersuchung der bei Justin sehr zerstreut auftretenden Parallelen der Kindheitsgeschichte — die wichtigsten Capitel sind Apol. I. 33. 34. Dial. c. 77. 78. 100. 102. 103. 106 durch den Mangel an praeciser Citation erschwert. In den meisten Fällen sind die Parallelen zur Kindheitsgeschichte mit dem Tenor der Justinschen Beweisführung so eng verwoben. dass es schwer wird, zu sagen; hier endigt der Quellentext, hier beginnt wieder Justins Context. Gleichwohl ist an nicht wenigen Stellen durch die Wiederholung charakteristischer Textgestalten. an dem Fehlen gewisser Ausdrücke, die den canonischen Redaktoren eigenthümlich sind und an der Möglichkeit, die Varianten der Justinschen Texte als gleichberechtigte Übersetzungsvarianten neben den canonischen Texten zu erkennen. Vorhandensein und die Einwirkung der aussercanonischen Quelle. welche von Justin neben den canonischen Relationen vorzugsweise benützt wird, mit Sicherheit nachzuweisen. So vermeidet die aussercanonische Quelle Justins beharrlich einen Ausdruck. der lediglich dem Redaktor des ersten canonischen Evangeliums und seinem Stile angehört, einen Ausdruck, der in seinem Kindheitsevangelium fünfmal (Mt. 1, 20; 2, 12. 13. 19. 22) und ausserdem Mt. 27, 19, sonst aber nirgends im gesammten Schriftthum des neutestamentlichen Canons vorkommt, nämlich zar' ovao. welcher Ausdruck lediglich dem Stil des ersten Evangelisten angehört. Vgl. oben S. 113, 153, 155. Wenn Justins Citate dafür V, 3 = Mt. 1, 20:  $\delta i'$   $\delta \rho \alpha \mu \alpha \tau \rho \varsigma$ , XI, 12 = Mt, 2,  $12 : \varkappa \alpha \tau'$  $\vec{\alpha}$ ποκάλυψιν, XII, 1. 2 = Mt. 2, 13:  $\vec{\alpha}$ ποκαλυφθ $\tilde{n}$  - einsetzen, das zατ' ὄναρ des ersten Evangelisten aber consequent vermeiden, so kann dies nimmermehr aus Zufall oder aus einer blosen Laune Justins erklärt werden. Dasselbe gilt von dem Ausdruck ἐκβάλλειν, welcher sich als Ersatz des canonischen ἀπολύειν durch die Perikope Mt. 1, 18-25 hindurchzieht. Ebenso

gehört das häufig wiederkehrende  $\varkappaελεύειν$  (vgl. Citate V, 3; XI, 12; XII, 1. 2; XIII, 1. 2) zu den sprachlichen Eigenthümlichkeiten der von Justin benützten aussercanonischen Quelle, wofür das Auftreten dieses  $\varkappaελεύειν$  im Protev. Jac., bei Celsus, in der Apoc. Esdrae, selbst bei Clemens Al. weiteres Zeugniss ablegt. Auf die Zugehörigkeit des siebenmal vorkommenden Ausdrucks: μάγοι ἀπὸ ἀρξαβίας sowie des noch häufiger in der Kindheitsgeschichte Justins auftretenden ἄμα zu dessen aussercanonischer Quelle hat schon Credner (Beiträge S. 214) aufmerksam gemacht. Vgl. oben S. 139.

Besonders in die Augen fallend sind diejenigen Varianten, welche sich zum canonischen Texte wie Übersetzungen desselben hebräischen Quellentextes verhalten. z. B. ο ἔγει κατὰ γαστρός = Mt. 1, 20:  $\tau \dot{o}$   $\dot{\epsilon} \nu$   $\alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta}$   $\gamma \epsilon \nu \nu \eta \vartheta \dot{\epsilon} \nu$  = quod in utero ejus est (Ev. Ps.-Matth.) =  $\tau \dot{o}$  פֿער בנטנה (Protev. Jac.) = אשר בנטנה ferner (schon von Credner gezeigt)  $\xi \pi i \tau oo \pi o c = Lc. 2. 2$ :  $\eta \gamma \varepsilon$ μονεύων = ἐπιτοοπεύων (Chron. Pasch.) = ππρ. desgleichen ούχείνεν ποῦ καταλῦσαι = Lc. 2. 7: οὐκ ἡν αὐτοις τόπος ἐν τῶ ארן־לַהָם מֵקוֹם לַלוּן ebenso סידשע מערשע פֿערון ארן־לַהָם מַקוֹם לַלוּן ebenso און פֿערשע פֿערשע Le. 2. 6:  $\dot{\epsilon}\nu \tau \tilde{\omega} \epsilon l \nu a \dot{\alpha} \dot{\nu} \tau \dot{\nu} \dot{\nu} \dot{\epsilon} \kappa \epsilon l = D \dot{\omega} D \dot{\omega}$  auch  $\ddot{\alpha} \gamma \rho i c$ αν απέθανεν, wo man deutlich die davon abweichende Übersetzung des ersten Evangelisten (Mt. 2, 15): ξως τῆς τελευτῆς = ασιλεύειν zu erkennen vermag, ferner διαδέγεσθαι = βασιλεύειν מידו דויסס (Mt. 2, 22) = מלה חחת und zahlreiche andere in § 3 übersichtlich registrierte Übersetzungsvarianten. Interessant ist die zu Lc. 2, 40 mitgetheilte Variante ανδροῦσθαι (= αὐξάνειν = אברל), weil sie in 1. Cor. 16, 13: ανδοίζεσθε, χραταιούσθε und Ps. 31, 24 LXX (vgl. Lc. 2, 40: ηυξανεν καὶ ἐκραταιοῦτο) anklingt. Die mehrfachen Berührungen mit anderen Schriftstellern beweisen es, dass die Justinschen Varianten aus einer Quelle stammen, deren Einfluss auch sonst zu verspüren ist. Mit Celsus, mit dem Protevangelium Jac., mit dem Ev. Ps.-Matthaei, mit Tertullian (in der Beschränkung des Census auf Judaea), mit dem Chronicon Paschale, mit Epiphanius u. A. theilt Justin seine Varianten. Auch die Lesart: συλλήψη έχ λόγου αὐτοῦ — muss er neben dem canonischen Text von Lc. 1,31 gekannt und als sehr werthvoll betrachtet haben, da nur unter dieser Voraussetzung seine Parallelisierung von 26705 und δύναμις (die er mit Celsus und Lucian gemeinsam hat

und so oft wiederholt — vgl. die Erläuterungen zu Lc. 1.35) erklärt werden kann.

Dabei ist noch zweierlei von den Varianten Justins zu constatieren. Was nämlich ihren Umfang betrifft, so erstrecken sie sich gleichmässig auf die lucanischen Perikopen wie auf die Relation des ersten Evangelisten — ein Beweis, dass die Quelle Justins die ganze Kindheitsgeschichte umfasste. Und zum Andern: die sprachlichen Abweichungen dieser Quelle vermeiden gern die Hebraismen der canonischen Relationen und bewegen sich in einem feineren Griechisch, wohin auch das in Citat XI. 12 = Mt. 2, 12; Citat XII, 1. 2 = Mt. 2, 13 auftretende  $\alpha \pi \alpha \lambda$ -2avñva, gehört, das wir in dem Evangelienfragment von Fajium und in dem neuentdeckten Fragment des pseudopetrinischen Evangeliums wiederfinden.

Man wird also von der Quellenschrift Justins folgende Vorstellung sich bilden dürfen: es war eine Darstellung der Kindheitsgeschichte Jesu etwa von demselben Umfang wie die beiden canonischen Relationen zusammengenommen, jedenfalls mit demselben Inhalt, geschöpft aus einer hebräischen Grundschrift, in ein besseres Griechisch (verglichen mit den Hebraismen der canonischen Darstellungen) eingekleidet, von Justin neben den canonischen Evangelien unter seine απομνημονεύματα gerechnet

Wenn Justin Dial. c. Tryph. c. 106 den sicherlich aus seiner Quelle geschöpften aussercanonischen Text zu Mt. 2, 2: ανατείλαντος ούν και εν ούραν αμα το γεννηθηναι αὐτὸν ἀστέρος — mit der Citationsformel: ως γέγραπται έν τοις ἀπομνημονεύμασι τῶν ἀποστόλων αὐτοῦ einführt — fast der einzigen Citationsformel in seiner ganzen Kindheitsgeschichte -. so ist nach allen bisherigen Ermittelungen mit Bestimmtheit zu schliessen, dass er an dieser Stelle nicht die canonische Relation Mt. 2, 1 ff. vor Augen gehabt hat, sondern vielmehr seine auch sonst Schritt für Schritt sichtbare aussercanonische. bzw. vorcanonische, Quellenschrift, die er als ein απομνημόνευμα von apostolischer Dignität betrachtete.

#### 2. Celsus.

Dass der Epikuräer Celsus in seiner Spott- und Streitschrift gegen das Christenthum bereits die vier canonischen Evangelien voraussetzt, ist ebenso allgemein anerkannt, wie seine Benützung einer aussercanonischen — und zwar dem Christenthume feindlichen - Quelle bezäglich der Kindheitsgeschichte Jesu. Es genügt für letzteres auf die Stelle Orig. c. Cels. I. 69 hinzuweisen. wo Celsus die Überzeugung ausspricht, dass die Empfängniss Jesu anstatt von dem πνευμα αγιον von einem gewissen Panthera, der die Jungfrau vergewaltigt habe, ausgegangen sei: πιστεύει — sagt Origenes a. o. O. von Celsus - αὐτὸν (sc. τον Ιποούν) υπό τινος Πανθήρα φθείραντος την παρθένον έσπάρθαι. Auch behauptet Celsus (Orig. c. Cels. I. 39) von Maria, dass sie weder in glücklichen Umständen sich befunden habe noch aus königlichem Stamm entsprossen sei, da keiner der Nachbarn sie gekannt habe: αὐτῆς οὖσης οὖτ' εὐδαίμονος ούτε βασιλικής, έπει μηδεις αὐτὴν ήδει μηδε τῶν γειτόνων. Es ist jedenfalls eine jüdische Schmähschrift, aus welcher Celsus seine christusfeindlichen Nachrichten geschöpft hat. Und da der Name Panthera noch heute in dem jüdischen Pamphlet Tholedoth Jeschua (תולדות ישות) dieselbe Rolle spielt, welche ihm schon in der Quelle des Celsus zuertheilt war, und da andererseits diese Quelle nicht wenige Berührungspunkte mit der guten Quellenschrift, die Justin benützte, an den Tag legt, so möchte man annehmen, dass Celsus in der Lage war, die älteste Recension der Tholedoth Jeschua zu benützen und dass, wie die apokryphen christlichen und haeretischen Kindheitsevangelien. so auch die christusfeindliche jüdische Kindheitsgeschichte von den echten הולדות הולדות = βίβλος γενέσεως Ίησοῦ Χριστοῦ (Mt. 1, 1) den Anstoss empfangen, letzterer sogar ihren Titel entnommen habe.

Die Berührungspunkte zwischen Celsus und Justin springen in die Augen, wenn wir sehen, dass Celsus, nur in höhnischer Absicht, sonst ebenso wie Justin, λόγος und δύναμις parallelisiert, dass er ebenso die Ausdrücke κελεύειν und ἐκβάλλειν wie Justin gebraucht, dass er (ähnlich wie Justin von Maria ἐγκυμονείν) zu Mt. 1, 20 sagt: Μαρίας κυούσης, dass er vom Kindermord zu Bethlehem einen aussercanonischen Text gebraucht,

welcher mit dem Texte Justins nahe verwandt ist. Vgl. die Erlänterungen zu Mt. 2, 13, 16. Dabei ist der Ausdruck, den die Justinsche Quelle von Joseph gebraucht, um zu bezeichnen. dass er die Ehescheidung, bezw. die Aufhebung des Verlöbnisses und die Entlassung der Maria plante, nämlich έχθάλλειν (für das canonische ἀπολύειν — vgl. S. 112 f.) in der Quelle des Celsus so gewendet und entstellt. als ob die Verstossung der Maria wirklich erfolgt, sie mithin eine ἐχβαλλομένη gewesen sei und dass, wie nun Celsus höhnisch folgert, weder die Dela dvvauc von der sie überschattet worden war, noch der lovoc uvorizios, den sie empfangen habe, im Stande gewesen sei, die Ausgestossene zu retten: ὅτι μισουμένην αὐτὴν ὑπὸ τοῦ τέπτονος και εκβαλλομένην ούκ έσωσε θεία δύναμις ούδε λόγος μυorizóc. Vgl. oben S. 94. Die älteste christusfeindliche Recension der jüdischen Tholedoth Jeschua, welche Celsus neben den canonischen Evangelien in den Händen hatte und für die Kindheitsgeschichte vorzugsweise benützte, scheint also an die Texte der echten βίβλος γενέσεως Ίησοῦ Χοιστοῦ, und zwar an die aussercanonische Recension derselben, die in Justins Citaten theilweise erhalten ist, sich angeschlossen zu haben.

Freilich müsste man bei dieser Annahme eine ursprünglich griechische Verabfassung der jüdischen Tholedoth Jeschua— etwa in Alexandrien entstanden, wohin ohnehin die Schrift des Celsus weist— voraussetzen und die Übertragung dieser Pamphletschrift ins Neuhebräische als eine spätere Stufe ihrer Entwickelung ansehen. Ein Bedenken gegen diese Voraussetzung liegt aber in keiner Weise vor, wenn man sich des Umstandes erinnert, dass auch das εὐαγγέλιον Ἰουδαϊχόν, das Hebräerevangelium, ursprünglich griechisch geschrieben, erst später ins Aramäische übertragen worden ist. Vgl. Agrapha S. 327 f.

Jedenfalls umfasste die christenthumsfeindliche Schrift bezüglich der Kindheitsgeschichte Jesu, wie sie Celsus benützte, sowohl lucanische Stoffe (Lc. 1, 31: λόγος, Lc. 1, 35: δύναμις), als auch Stoffe, welche uns Mt. erhalten hat (Mt. 1, 19: ἐκβάλλειν = ἀπολύειν), war also auch in dieser Hinsicht der von Justin benützten aussercanonischen Relation conform und zugleich ein Beweis für das Vorhandensein einer einheitlichen — die Matthäus- und Lucas-Perikopen umfassenden — Quellenschrift. Texte u. Untersuchungen X, 5.

Es erübrigt zum Schlusse noch, die von mir in § 4 mitgetheilten Citate aus Celsus zu registrieren: II, 10 = Lc. 1, 35 in der Erläuterung; V,  $3^a = Mt. 1$ , 20; VI,  $4. 5^a = Lc. 2$ , 4. 5; XI,  $1^h = Mt. 2$ , 1; XI,  $2^{efk} = Mt. 2$ , 2; XII, 1,  $2^{ab} = Mt. 2$ , 13; XIII, 1.  $2^a = Mt. 2$ , 16.

## 3. Epiphanius.

Der letzte Schriftsteller, bei dem (zwar keine direkte, sondern vielmehr nur) eine durch seine älteren Quellen vermittelte Einwirkung der vorcanonischen Quellenschrift beobachtet werden kann, ist Epiphanius. Denn seine Abweichungen von den canonischen Schriften werden als sehr alt durch das vielfache Zusammentreffen mit anderen Zeugen beglaubigt. Indem ich die aus Epiphanius entnommenen Citate registriere, füge ich diejenigen Schriftsteller namentlich bei, mit welchen er sich berührt.

II,  $3^{\text{boef}} = \text{Lc. 1, 28: } \epsilon \dot{v} \eta \gamma \gamma \epsilon \lambda i \sigma \alpha \tau o \quad \alpha \dot{v} \tau \dot{\eta} v \quad - \quad \text{Just.,}$  Protev., Iren. u. A.

6° = Lc. 1, 31: συνειλῆφθαι τὸν λόγον - Just., Protev., Celsus.

10° = Lc. 1, 35: πνεῦμα αυρίου - Just.

VI, 6.7<sup>bg</sup>= Lc. 2, 7: ἐν φάτνη καὶ σπηλαίφ — Just., Protev., Orig. u. A.

VII, 1.2 = Lc. 2, 21:  $\pi \epsilon \rho i \tau \mu \eta \vartheta \dot{\epsilon} \nu \tau \alpha \dot{\epsilon} \nu \sigma \pi \eta \lambda \alpha i \phi$  — Ev. Inf. Arab.

VIII, 1a = Lc. 2, 22:  $\dot{\epsilon}v$   $\tau\tilde{\eta}$   $\tau\epsilon\sigma\sigma\alpha\varrho\alpha\kappa\sigma\sigma\tau\tilde{\eta}$   $\dot{\eta}\mu\dot{\epsilon}\varrho\dot{\varphi}$  — Ev. Inf. Arab.

XI, 1g = Mt. 2, 1:  $\tau \dot{\alpha} \mu \epsilon \rho \eta \tau \dot{\alpha} A \rho \alpha \beta \iota \varkappa \dot{\alpha}$  — Just.

11<sup>i</sup> = Mt. 2, 11: ἤνοιξαν τὰς πήρας - Protev. Jac.

12° = Mt. 2, 12: παραγγέλλονται – ähnlich Justin: ἐκελεύσθησαν.

XVI,  $4.5^a$  = Lc. 2, 44:  $\dot{\epsilon}\zeta\dot{\eta}\tau ov\nu$  — Ev. Thomae.

Ausserdem sind als weniger wichtig zu notieren die Citate II, 9<sup>a</sup> = Lc. 1, 34; V, 2<sup>b</sup> = Mt. 1, 19; VI, 14<sup>c</sup> = Lc. 2, 14 (übereinstimmend mit der Lesart des neuentdeckten syrischen Cod. Lewis); XVI, 1<sup>a</sup> = Lc. 2, 41—43.

Endlich ist noch die aussercanonische mit dem Syrer Curetons, bezw. dem Cod. Cantabrigiensis, zusammentreffende Recen-

sion des Geschlechtsregisters zu erwähnen, welche Epiphanius im Ancoratus c. 59 mitgetheilt (vgl. § 4. XVII) und welche wiederum auf eine sehr alte und sehr gute Quelle zurückweist.

Hiermit scheinen die schriftstellerischen Spuren aussercanonischer Texte zum Kindheitsevangelium erloschen zu sein.

§ 9.

## Der Einfluss des Kindheitsevangeliums auf das älteste Bekenntniss der Kirche.

Wenn man erwägt, welchen Einfluss die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums auf die Gestaltung der paulinischen Christologie, auf die Genesis des johanneischen Prologs und auf die Einleitung des ersten und dritten Evangeliums im Canon ausgeübt hat, und wenn man dabei ins Auge fasst, dass auch gerade das, was den Höhenpunkt des Kindheitsevangeliums bildet, die Empfängniss Jesu von der Jungfrau aus dem heiligen Geiste, durch den ersten Evangelisten an die Spitze des Canons getreten und durch den dritten Evangelisten auf Grund der Quellenschrift noch ausführlicher dargelegt worden ist, so wird man nichts Anderes erwarten können, als dass auch das älteste Bekenntniss der Kirche für seine Ausgestaltung von hier aus einen wesentlich mitbestimmenden Einfluss erfahren musste.

Und so zeigt denn in der That das Symbolum Romanum, welches man für die ursprünglichste und einfachste Form des apostolischen Glaubensbekenntnisses zu halten pflegt, an der Spitze der christologischen Aussagen volle Übereinstimmung mit dem Kindheitsevangelium nach Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2. Man vgl.

Symbolum Romanum. 1)
καὶ εἰς Χριστὸν Ἰησοῦν.

Kindheitsevangelium.

Mt. 1, 18: τοῦ δὲ Ἰησοῦ Χριστοῦ ἡ γένεσις.
Mt. 1, 21 = Lc. 1, 31: καλέσεις τὸ ὄνομα αὐτοῦ Ἰησοῦν — Lc. 2, 11: Χριστός.

<sup>1)</sup> Nach Marcellus bei Epiph. Haer. LXXII, 3. p. 836 B.

τὸν υίὸν αὐτοῦ τὸν μονογενῆ. Lc. 1, 35: τὸ γεννώμενον αγιον κληθήσεται υίὸς θεοῦ.

 $\tau$   $\delta v$   $\pi$   $\delta \varphi$   $\iota$   $\circ v$   $\delta \varphi$   $\iota$   $\circ v$   $\delta \varphi$   $\delta \varphi$ 

τὸν γεννηθέντα ἐκ πνεύ- Mt. 1, 20: τὸ ἐν αὐτῆ γεννηματος ἁγίου. Θὲν ἐκ πνεύματός ἐστιν ἁγίου.

> Lc. 1, 35: πνεῦμα ἄγιον ἐπελεύσεται ἐπλ σέ

καὶ Μαρίας τῆς παρθένου. Lc. 1, 27: τῆς παρθένου Μαοιάμ.

> Mt. 1, 23: ἡ παρθένος ἐν γαστρὶ ἔξει

Es ist dabei irrelevant, ob diese symbolmässigen Aussagen direkt aus der vorcanonischen Quelle stammen oder durch Lc. 1. 2. Mt. 1. 2 vermittelt sind. Aus der ganzen Fassung des Symbols, namentlich aus der Nennung des Namens  $Ma\varrho lag$ , aus dem Zusatz  $\dot{\epsilon}\pi l$  Hovtlov  $H\iota l d avov$ , aus der Einfügung:  $\tau \tilde{\eta}$   $\tau \varrho l \tau \eta$   $\dot{\eta} \mu \dot{\epsilon} \varrho a$  bei der  $\dot{a} \nu \dot{a} \sigma \tau \alpha \sigma \iota g$  geht ganz klar hervor, dass der Kirche bei der Ausgestaltung ihres Taufbekenntnisses es sich um die Feststellung der wichtigsten geschichtlichen Thatsachen aus dem Leben Jesu handelte, dass — um einen modern-theologischen Ausdruck zu gebrauchen — der historische Christus, wie er in seiner einzigartigen Erscheinung nach der evangelischen Überlieferung sich darstellt, es war, zu welchem die Urkirche sich bekannte.

Dieser historische Charakter des in den christologischen Aussagen gipfelnden apostolischen Symbols wird noch besser erkannt, wenn man die früheste Entwickelung des altorientalischen Symbols zu erforschen sucht, wie es im Nachstehenden geschehen soll.

## Excurs über das altorientalische Symbolum.

Es würde sich nicht lohnen, über das abendländische Symbol sowohl in seiner ursprünglichen altrömischen Form als in seiner späteren neurömischen Gestalt sich zu verbreiten. Denn etwas Neues würde in dieser Richtung nicht vorzubringen sein. Dagegen ist die Untersuchung über die ursprüngliche Gestalt und die Genesis des Symbols in den altorientalischen Kirchen, sowie über dessen Verhältniss zum Symbolum Romanum noch nicht abgeschlossen, zumal da zu den beiden Hauptzeugen, Ignatius für Syrien, Justinus für Kleinasien und Palaestina, neuerdings noch ein dritter, Aristides für Griechenland, hinzugekommen ist. 1)

Was zunächst Ignatius anbetrifft, so hat er das Symbol nirgends in seiner vollen und reinen Gestalt überliefert.<sup>2</sup>) Er hat es wie Eph. c. 7. 18/0 Magn. c. 11 nur fragmentarisch angedeutet oder, wo er es vollständiger gibt, wie Smyrn. c. 1. Trall. c. 9, mit Einschaltungen versehen, getragen namentlich von seiner antidoketischen Tendenz. Doch lässt sich durch Vergleichung der fraglichen Stellen der annähernde Wortlaut reconstruieren.

Die Elemente eines Symbols bei Ignatius.

| Eph. c. 7.                                           | Eph. c. 18.                        | Magn. c. 11. | Smyrn. c. 1. | Trall. c. 9. |
|------------------------------------------------------|------------------------------------|--------------|--------------|--------------|
|                                                      | ό θεὸς ή-                          |              | τὸν χύοιον   | Ἰησοῦ Χοι-   |
|                                                      | $\mu \tilde{\omega} v$ ' $l\eta$ - |              | ήμῶν         | στοῦ         |
|                                                      | σοῦς δ                             |              | '            |              |
|                                                      | Χοιστός                            |              |              |              |
| έν σαρχί γε-                                         | έχυοφορή-                          |              | γεγεννημέ-   | τοῦ ἐκ Μα-   |
| νόμενος                                              | θη ύπὸ                             | νήσει.       | νον άλη-     | ρίας, ὃς     |
| θεός —                                               | Μαφίας                             |              | θῶς ἐχ       | άληθῶς       |
| καὶ ἐχ                                               | —, πνεύ-                           |              | παρθέ-       | έγεννήθη     |
| Μαρίας                                               | ματος δὲ                           |              | νου          |              |
| καὶ ἐχ                                               | άγίου δς                           |              |              |              |
| $oldsymbol{artheta} oldsymbol{arepsilon} o 	ilde{v}$ | έγεννήθη                           |              |              |              |

<sup>1)</sup> Es ist ein Mangel, dass Harnack in seiner jüngsten Darlegung über das "Apostolische Symbolum" in der III. Auflage der Realencyklopädie f. prot. Th. u. K., Band I, 741—755 das Symbol des Aristides gar nicht erwähnt, obwohl er demselben früher sein lebhaftestes Interessezugewendet hatte. Vgl. das Nachstehende.

<sup>2)</sup> Die trinitarischen Stellen aus Ignatius sind von mir zu Mt. 28, 19 in Heft II, 401 f. zusammengestellt.

| Eph. c. 7. | Eph. c. 18. | Magn. c. 11.          | Smyrn. c. 1. αληθῶς      | Trall. c. 9.                      |
|------------|-------------|-----------------------|--------------------------|-----------------------------------|
| παθητός    | τῷ πάθει    | καὶ ἐν τῷ<br>πάθει    |                          | έπὶ Πον-                          |
|            | _           | _                     | χου.<br>χαθηλωμέ-<br>νον | άληθῶς<br>ἐσταυρώ-                |
| -          | _           | _                     | _                        | θη<br>καὶ ἀπέθα<br>νεν, δς καὶ    |
| _          |             | καὶ τῆ ἀνα-<br>στάσει | τῆς ἀναστά-<br>σεως      | ἀληθῶς<br> ἠγέρθη ἀπὰ<br>  νεκρῶν |

Aus dieser comparativen Tabelle ergiebt sich nach Weglassung aller Zusatzworte, die auf Rechnung des Schriftstellers kommen, dagegen mit Beibehaltung der gleichwerthigen Synonyma für die christologischen Aussagen folgender einfacher Wortlaut:

(πιστεύω) εἰς Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν κύριον ἡμῶν, (Smyrn. c. 1).
ὅς ἐκ παρθένου (Μαρίας) ἐγεννήθη (= ἐκυοφορήθη), ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου ἐδιώχθη (= ἔπαθεν), ἐσταυρώθη (= καθηλώθη), καὶ ἀπέθανεν, ὅς καὶ ἡγέρθη ἀπὸ νεκρῶν.

Bezüglich der hier vorhandenen Varianten, welche als gleichwerthige Synonyma sich erweisen, namentlich auch wegen des merkwürdigen  $\delta\delta\iota\omega\chi\vartheta\eta=\tilde{\epsilon}\pi\alpha\vartheta\epsilon\nu$ , ist auf die weiter unten folgende Erläuterung zu verweisen. Klar aber ist die Beschränkung dieses ignatianischen Symbols auf die historischen Hauptthatsachen des Lebens Jesu.

In der Apologie des Aristides ist gerade diejenige Partie, welche das Symbolum Apostolicum in sich schliesst, von allen drei Zeugen, dem Griechen, dem Armenier und dem Syrer,

erhalten. Bevor an die Herausschälung der Symbolworte gegangen wird. möge zuvörderst eine Zusammenstellung des dreifachen Paralleltextes gegeben werden.

## Aristides Apol. I. 15.

Ex Historia Barlaam | The Armenian Frag- | Translated from the et Joasaphat.

οἱ δὲ γριστιανοὶ γε- Christianorum τοῦ ὑψίστου ὁμολο- una cum χαταβάς διὰ τὴν σω- scendit. θένου άγίας γεννη- carnem σηται.

ment.

tanνεαλογοῦνται ἀπὸ dem genus a Domiτοῦ χνοίον Ἰησοῦ no Jesu Christo of their religion from  $X_{010} \tau_{0} \tilde{v}$ .  $v_{0}^{\tilde{v}} \tau_{0} c$   $\delta \epsilon$  oritur. Ipse Dei alδ νίος τοῦ θεοῦ tissimi est Filius, et is named the Son Spiritu γείται έν πνεύματι Sancto revelatus est  $\dot{\alpha}$ γί $\omega$   $\dot{\alpha}$  $\dot{\pi}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$   $\dot{\alpha}$  nobis: de caelis de-

τηρίαν τῶν ἀνθρώ- ex Hebraea Virgine  $\pi\omega\nu$   $\times\alpha$   $\stackrel{?}{\epsilon}\times\pi\alpha\rho$  - natus, ex Virgine assumpsit.  $\vartheta \varepsilon i c \ \ \alpha \sigma \pi \acute{o} \rho \omega c \ \ \tau \varepsilon$  assumptague humana καὶ ἀφθόρως, σάρκα natura, semet ipsum ἀνέλαβε, καὶ ἀνεφά- Dei filium revelavit. νη ἀνθοώποις, ὅπως Qui Evangelio suo έχτης πολυθέου πλά- vivificante mundum νης αὐτοὺς ἀναχαλέ- universum consolatoria sua bonitate, sibi captivum fecit.

> Ipse est Verbum, qui ex progenie Hebraica, secundum carnem, ex the Hebrews; Maria Virgine Deipara natus est. Ipse duodecim inter suos disciples,

Syriac.

The Christians, then. reckon the beginning Jesus Christ, who of God most High: and it is said that God came down from heaven, and from a Hebrew virgin took and clad Himself with flesh and in a daughter of man there dwelt the Son of God. This is thaught from that Gospel, which a little while ago was spoken among them as being preached: wherein if ve also will read, ve will comprehend the power that is upon it. This Jesus, then, was born of the tribe of

est, qui Apostolos and He had twelve discipulos elegit, ut in order that a cerEx Historia Barlaam The Armenian Frag- Translated from the et Joasanh. ment. Syriac. mundum universum tain dispensation of αλ dispensatione illumi- His might be fullτελέσας την θαυμα- nantis Veritatis suae filled. στην αυτοῦ olzovo- institueret. Ipse ab He was pierced by μίαν, διὰ σταυροῦ Hebraeis clavis in the Jews: and He θανάτου ἐγεύσα-cruce affixus est: died and was buried: το ξχουσία βουλή and they say that κατ' ολκονομίαν με- a mortuis resurafter three days γάλην· μετὰ δὲ rexit et ad caelos He rose and ascenτρεις ημέρας άνε- ascendit. ded to heaven  $\beta lm \times \alpha l \in lc \circ vo\alpha$ νοὺς ἀνῆλθεν. οὖ τὸ κλέος τῆς παρουσίας έχ τῆς παρ' αὐτοίς καλουμένης εὐαγγελικῆς άγίας γραφης έξεστί σοι γνώναι. βασιλεύ. ξαν έντύνης, ούτος δώδεκα ἔσχε μαθητάς.

Den muthmasslichen Quellentext, welcher dieser dreifachen Bearbeitung zu Grunde liegt, hat Harnack (Theol. Lit. Z. 1891. No. 12. S. 307) in folgender Weise reconstruiert:

οί δὲ Χριστιανοὶ γενεαλογοῦνται ἀπὸ τοῦ χυρίου Ἰησοῦ Χριστοῦ. οὐτος δὲ ὁ υίὸς τοῦ θεοῦ τοῦ ὑψίστου ὁμολογείται, ἐν πνεύματι ἀγίφ ἀπ οὐρανοῦ χαταβὰς καὶ ἐχ παρθένου Ἑβραϊκῆς γεννηθεὶς σάρκα ἀνέλαβε καὶ ἀνεφάνη ἀνθρώποις [υίὸς τοῦ θεοῦ]. τοῦτο ἐχ τῆς παρ αὐτοίς καλουμένης εὐαγγελικῆς γραφῆς ἔξεστί σοι γνῶναι [βασιλεῦ], ἐὰν ἐντύχης. ... Οὐτος δὲ [ὁ Ἰησοῦς] ἐγεννήθη ἐχ τῆς φυλῆς τῶν Ἑβραίων, οὖτος δώδεκα ἔσχε μαθητὰς καὶ τελέσας τὴν αὐτοῦ οἰκονομίαν ὑπὸ τῶν Ἰουδαίων ἐν τῷ σταυρῷ καθηλώθη, μετὰ δὲ τρείς ἡμέρας ἀνεβίω καὶ εἰς οὐρανοὺς ἀνῆλθεν.

Dieser so vortrefflich reconstruierte Quellentext möchte nur an einigen Punkten eine leise Correktur erfordern. Harnack das έν πνεύματι άγίω von δμολογείται trennt und mit απ' ονοανοῦ καταβάς verknüpft, so spricht dagegen mancherlei. Das καταβάς απ' οὐοανοῦ stammt doch nur aus dem iohanneischen Evangelium: ὁ ἐχ τοῦ οὐοανοῦ χαταβάς — Joh. 3, 13, 6, 41, 51, 58. Nirgends aber ist mit dieser Redeweise im johanneischen Evangelium ἐν πνεύματι ἀγίω verbunden. Überhaupt findet sich meines Wissens bezüglich der Menschwerdung Christi die Redewendung ἐν πνεύματι καταβαίνειν nirgends. weder in der biblischen noch in der altpatristischen Literatur. Sollte es hier von Harnack auf die Lc. 1, 35 verkündigte Geburt Jesu aus dem heiligen Geiste bezogen werden, so ist die sollenne Formel dafür: γεννηθείς έχ πνεύματος άγίου — nach dem Symbolum Romanum. Es wird sich aber zeigen, dass das altorientalische Symbol auf die Worte: γεννηθείς έχ παρθένου sich beschränkte und im Unterschiede von dem Symbolum Romanum den Zusatz: ἐχ πνεύματος άγίου nicht enthielt. Spricht dies Alles gegen eine Verbindung des ἐν πνεύματι άγίω mit ἀπ' οὐοανοῦ καταβάς, so ist auch eine wichtige Instanz für die Verknüpfung desselben mit δμολογείται nicht zu übersehen. Nämlich eben dieses ομολογείται, welches doch, wie auch Harnack constatiert, der Syrer ebenfall gelesen hat, bezeugt es, dass es sich hier um das Bekenntniss der Χριστιανοί handelt. Vgl. z. B. Just. Dial. c. Tr. c. 108 p. 335 C: τῶν ὁμολογούντων Χριστόν als Bezeichnung der Χριστιανοί. Der armenische Text ist zwar freier, indem er das ομολογείται verwischt hat. Aber der Sache nach ist er um so deutlicher, als er das trinitarische Bekenntniss:

a, Dei altissimi, b, Filius, c, et una cum Spiritu Sancto revelatus est nobis

klar hervortreten lässt. In der griechischeu Bearbeitung enthält ein später nachfolgender Passus: γινώσχουσι γὰρ

α, τὸν θεὸν κτίστην καὶ δημιουργὸν τῶν ἀπάντων

b, εν υίω μονογενεί c, και πνεύματι άγιω ein ausgeprägtes trinitarisches Bekenntniss. Aber da dieser spätere Passus des Griechen von dem Syrer und Armenier nicht secundiert wird, ist er als eine Zuthat des griechischen Redaktors zu erachten. Dagegen an der Spitze des 15. Capitels, wo die

Genealogie der Xquoruavol erörtert wird, ist das einfache trinitarische Bekenntniss von allen drei bezw. zwei Texten beglaubigt:

a,  $\delta vi\delta \varsigma = \text{Filius} = \text{the Son},$ 

b, τοῦ θεοῦ τοῦ ὑψίστου Dei altissimi of God most High c, ἐν πνεύματι ἀγίω et una cum Spiritu Sancto ὁμολογείται,

In dieser trinitarischen Formel stand der vios (wie z. B. 2. Cor. 13, 13 und sonst öfter auch in patristischen Parallelen) an erster Stelle voran. Das Bekenntnis zu ihm wird nun in den symbolmässigen Aussagen weiter ausgeführt, wie denn heute noch der s. g. zweite Artikel des apostolischen Symbols dessen Schwerpunkt bildet.

Im Nachstehenden stelle ich nun die symbolmässigen christologischen Aussagen bei Aristides, wie sie in den Texten bereits durch den gesperrten Satz kenntlich gemacht sind, neben die von Harris in der Aristides-Ausgabe aufgestellte Reconstruktion des Symbols.

#### Harris.

Πιστεύομεν Όμολογοῦμεν είς ξνα θεὸν παντοχράτορα ποιητὴν οὐρανοῦ καὶ γῆς καὶ εἰς Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν τὸν κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν υἱὸν τοῦ θεοῦ [τοῦ ὑωίυίον αύτοῦ  $\sigma \tau o v$ γεννηθέντα έχ Μαρίας τῆς έχ παρθένου γεννηθέντα παρθένου, ξοταυρώθη ύπὸ τῶν Ἰου-(ἐν τῷ σταυρῷ) καθηλώθη δαίων άπέθανε και έτάφη καὶ ἀπέθανεν μετὰ τρεῖς ἡμέρας ἀπὸ τῶν τη τρίτη ημέρα ανέστη νεχρῶν ἀνέστη και είς οὐρανοὺς ἀνηλθεν. ανέβη είς οὐρανούς πάλιν έλεύσεται χρίναι.

Um die von dem Harris'schen Schema vorgenommenen Abweichungen zu erläutern, sei in Kürze noch Folgendes bemerkt.

Der Name Maqlag, den Harris zu  $\tau \tilde{\eta}g$   $\pi aq\theta \acute{e}\nu ov$  hinzugefügt hat, findet sich bei Aristides in keinem der drei Paralleltexte und ist demnach nicht quellenmässig. Wir werden bei

Justin dieselbe Wahrnehmung machen: obwohl Justin aus Lc. 1, 2, Mt. 1, 2 den Namen der Maria wiederholt erwähnt, so ist doch die symbolisch-christologische Aussage bei ihm auf die Worte: διὰ παρθένου γεννηθείς beschränkt.

Ferner, wenn Harris den zu έστανομθη (=  $\alpha\theta\eta\lambda m\theta\eta$ ) bei Aristides ersichtlichen Zusatz: ὑπὸ τῶν Ἰουδαίων (= EBoglov) zu der zweiten christologischen Aussage des Symbols rechnet, so ist hinzuweisen auf

- α, το παιστένου Ερφαίκης —
  b, ἐγεννήθη ἐχ τῆς φυλῆς τῶν Ἑβφαίων —
  c, ἔλθωμεν οὖν, ὡ βασιλεῦ, καὶ ἐπὶ τοὺς Ἰουδαίους —
  d, genus Hebraeorum postea nominati sunt
  Judaei α, έχ παρθένου Έβραϊχῆς — Judaei -
- e, die ganze Schilderung der Juden in c. 14 als der Urheber des Todes Jesu.

um zu erkennen, dass hier das ὑπὸ τῶν Ἰουδαίων (= Ἑβραίων) nicht dem Symbol angehört, sondern von Aristides seiner Tendenz gemäss hinzugefügt ist.

Das aus dem armenischen Texte: clavis in cruce affixus est — sich ergebende καθηλώθη berührt sich in überraschender Weise mit dem καθηλωμένον des Ignatius und kann auch absolut als Synonymon von ἐσταυρώθη gebraucht werden. Doch ist es wegen der Parallele im griechischen Texte: δια στανοοῦ θανάτου ἐγεύσατο wahrscheinlich, dass die Erwähnung des στανοός nicht gefehlt hat.

Das im syrischen Texte nach and He died (=  $\varkappa \alpha i \ \dot{\alpha} \pi \dot{\epsilon}$ - $\vartheta \alpha \nu \varepsilon \nu$ ) hinzugefügte: and was buried (=  $\varkappa \alpha i \ \dot{\varepsilon} \tau \dot{\alpha} \varphi \eta$ ), welches Harris in den Symboltext aufgenommen hat, ist nur im armenischen Texte und sonst nirgends in den altorientalischen Formeln des Symbols, auch bei Justin nicht, zu finden, daher als ein späterer Zusatz des armenischen Bearbeiters auszustossen.

In der Aussage bezüglich der Auferstehung hat Harris ohne Noth τῆ τρίτη ἡμέρα gesetzt, wo der Syrer after three days und mit ihm übereinstimmend der Grieche μετὰ τρεῖς ἡμέρας gelesen hat. Das absolute ἀνέστη, welches Harris als Aequivalent von He rose gewählt hat, deckt sich nicht mit ανεβίω, welches Harnack für den Quellentext hält. Da aber ανεβίω ein Synonymon gleichwerthig mit: a mortuis resurrexit

darstellt, so dürfte in diesem Falle der Armenier mit diesem a mortuis resurrexit = ἀπὸ (τῶν) νεκρῶν ἀνέστη um so mehr das Ursprüngliche erhalten haben, als auch in der Formel bei Ignatius das ἀπὸ νεκρῶν nicht fehlt und ebenso bei Justin, wo er die volle Fassung gibt, ἐκ νεκρῶν oder ἀπὸ τῶν νεκρῶν hinzugefügt ist. Zu ἀνεβίω vergleiche man Const. VII, 32 p. 212, 10: ἀναβίωσις τῶν κεκοιμημένων, wo der Quellentext Διδ. XVI, 6: ἀνάστασις νεκρῶν darbietet.

Endlich weshalb Harris den griechischen Text der letzten Aussage: καὶ εἰς οὐρανοὺς ἀνῆλθεν in ἀνέβη εἰς οὐρανοὺς abgeändert hat, ist nicht ersichtlich.

Das πάλιν ἐλεύσεται κρίναι, welches Harris noch angefügt hat, gehört keinesfalls zu den in c. 15 der Apologie enthaltenen symbolmässigen Aussagen. Dieselben beschränken sich vielmehr auf die vier Hauptpunkte:

έκ παρθένου γεννηθέντα
(ἐν σταυρῷ) καθηλώθη καὶ ἀπέθανεν
μετὰ τρεῖς ἡμέρας ἀπὸ τῶν νεκρῶν ἀνέστη = ἀνεβίω
καὶ εἰς οὐρανοὺς ἀνῆλθεν.

Dass also hier Aristides seine Genealogie der  $X \rho \iota \sigma \iota \iota a \nu o \iota$  wirklich auf die  $\delta \mu o \lambda o \gamma \iota a$ , das uralte Bekenntniss derselben, stützt, ist ausser Zweifel.

Über das Justinsche Symbol besitzen wir eine ausgezeichnete Abhandlung von Bornemann: Das Taufsymbol Justin's des Märtyrers (Zeitschrift für Kirchengeschichte 1879. III. S. 1—27), auf welche ich mich der Hauptsache nach beziehen kann, indem sich einige Schlaglichter durch die Vergleichung mit Ignatius und Aristides von selbst einstellen.

Die festen christologischen symbolmässigen Aussagen Justins sind durch seine Schriften hindurch nach allen Seiten zerstreut. Nur einmal, nämlich Dial. c. 85, sind dieselben in vollständiger Zusammenfassung vorhanden, übrigens in kleineren und grösseren Fragmenten häufig wiederholt, und zwar so, dass dieselben in engster Verknüpfung mit zahlreichen Belegen aus der synoptischen Evangelientradition und gleichzeitiger Verwerthung des johanneischen Evangeliums und der paulinischen Schriften, sowie unter fortgehender Beweisführung aus dem A. T. seine Theologie — ganz besonders im Dialogus cum Tryphone — recht eigentlich beherrschen.

Die christologischen Aussagen des Justinschen Symbols.

|    | άναβάντος είς<br>τὸν ούρα-<br>ρόν                                                                                                               |                  | άνελήλυθεν<br>είς τον ούρα-<br>νόν                       | άνεληλυθέναι<br>είς τον ου-           | ύανον<br>είς ούρανούς<br>ἀνερχόμε-             | νον<br>ἀνελήλυθεν<br>είς ούρα-<br>νόν |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------|
|    | ἀναστάντος<br>ἐχ νεχρῶν                                                                                                                         |                  | ἀναστάς                                                  | ἀναστάντα                             | ἀνεγειρόμε-<br>νον                             | ἀνέστη                                |
| .0 | άποθανόντος                                                                                                                                     | 'n               | ånoVavetv                                                | а́ловаvо́νта                          | ἀποθνήσκοντα                                   | άποθανών                              |
|    | σταυρωθέντος<br>έπλ Ποντίου<br>Πιλάτου                                                                                                          | b, Fünfgliedrig. | σταυρωθήναι αποθανείν                                    | σταυρωθέντα                           | σταυρούμενον   ἀποθνήσκοντα ἀνεγειρόμε-<br>νον | σταυρωθείς                            |
|    | παθητού γενο-<br>μένου                                                                                                                          |                  | I                                                        | ĺ                                     | 1                                              | l                                     |
|    | Dial. 85. διά παρθένου παθητοῦ γενο- σταυρωθέντος ἀποθανόντος ἀναστάντος ἀναβάντος εἰς γεννηθέντος μένου ἐπὶ Ποντίου Καλ Εκρῶν τὸν οὐρα- Πλάτου |                  | Dial. 63.   διὰ τῆς παρθέ-<br>νου ἄνθρω-<br>πος γεννηθῆ- | Αρ. Ι, 21. ἄνευ ἐπιμιξίας γεγεννῆσθαι | Ap. 1, 31. γευνώμευου διά<br>παρθένου          | Αρ. Ι, 46. σια παρθένου απεκυήθη      |
|    | Dial. 85.                                                                                                                                       |                  | Dial. 63.                                                | Ap. I, 21.                            | Ap. 1, 31.                                     | Ap. I, 46.                            |

c, Viergliedrig.

|                                                            | ,                                                                       |                        | v elg<br>'óv           |                  | οανον<br>όμε-                                   | κέναι<br>ὸν οὐ-                    | ρανόν<br>αβάντα είς           | -paan |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------|------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------|-------------------------------|-------|
|                                                            |                                                                         |                        | ἀνελθών elg<br>οὐρανόν |                  | είς ούρανου<br>άνερχόμε-                        | νος<br>ἀναβεβηκέναι<br>είς τον οὐ- | ρανόν<br>ἀναβάντα είς<br>τόνι | 3,0   |
| άναστάς                                                    |                                                                         | αναστήσει αὐ-          | tov<br>  ἀνέστη<br>    |                  | 1                                               | 1                                  |                               |       |
| å <b>n</b> 09avåv                                          | åлодаvetv                                                               | άποθανόντα             | ἀποθανών               | si.              | l                                               | i                                  | 1                             |       |
| 1                                                          | σταυρωθέντα                                                             | σταυρωθέντα αποθανόντα | σταυρωθείς             | d, Dreigliedrig. | l                                               | σταυρωθήναι                        |                               |       |
| παθείν ὑπέμει-<br>νεν                                      | ύπομε <i>ϊναι πα-</i><br>Αεΐν                                           | Sola                   | navelv<br>-            |                  | παθητός γενό-<br>μενος                          | I                                  | παθόντα                       |       |
| Αρ. Ι, 63.   δια παρθένου   παθείν ὑπέμει-<br>ανθρωπος νεν | Dial. 67, ανθρωπον γε- ύπομείναι πα- στανρωθέντα αποθανείν γείσθαι θείν |                        | ļ                      |                  | Dial. 34. παυδίον γεννώ- παθητός γενό-<br>μενον | Dial. 38. ανθρωπον γε-<br>νόμενον  | Dial. 126. γεννηθέντα         |       |
| Ap. I, 63.                                                 | Dial. 67.                                                               | Dial. 95.              | Ap. I, 42.             |                  | Dial. 34.                                       | Dial. 38.                          | Dial. 126.                    |       |

| Dial. 105. | Dial. 105.   ἀνθρωπος διὰ<br>τῆς παρθέ- | 1                                                       | σταυρωθείς            | anédavev  | !                        | ſ                         |
|------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|-----------------------|-----------|--------------------------|---------------------------|
|            | гоо үего́µе-                            |                                                         | •                     |           |                          |                           |
| Dial. 39.  |                                         | $\pi a \vartheta \eta 	au \delta s$                     | έσταυρούσθαι          | 1         | 1                        | ἀνεληλυθέναι              |
|            |                                         |                                                         |                       |           |                          | είς τὸν οὐ-               |
| Dial. 36.  | 1                                       | $\pi \alpha \vartheta \eta 	au \acute{o}_{\mathcal{G}}$ | l                     | l         | ἀνέστη                   | ρανόν<br>ἀνέβαινεν είς    |
|            |                                         |                                                         |                       |           |                          | τὸν οὐρα-                 |
| Dial. 132. | 1                                       | I                                                       | σταυρωθέντα           | ı         | άναστάντα                | άνεληλυθότα               |
|            |                                         |                                                         |                       |           |                          | els rovs ov-              |
|            |                                         | ,                                                       | i                     | •         |                          | ρανούς                    |
| Dial. 90.  | 1                                       | navelv                                                  | σταυρωθήναι αποθανείν | άποθανείν | i                        | -                         |
| Ap. I, 50. | 1                                       | 1                                                       | σταυρωθήναι           | 1         | έχ νεκρών                | είς οὐρανὸν               |
|            | •                                       |                                                         |                       |           | ávagtávtos               | ἀνερχόμε-                 |
|            |                                         |                                                         |                       |           | •                        | 200                       |
| Dial. 17.  |                                         | !                                                       | σταυρώσαι             | ı         | άναστάντα έχ             | άναστάντα έκ άναβάντα elg |
|            |                                         |                                                         |                       |           | νεκρών                   | τὸν οὐρα-                 |
|            |                                         |                                                         |                       |           |                          | 200                       |
| Dial. 108. | !                                       | 1                                                       | (άφηλωθείς            | !         | έγηγέρθαι έκ είς ούρανον | elς οὐρανὸν               |
|            |                                         |                                                         | άπο τοῦ               |           | νεκρών                   | άνεληλυθέ-                |
|            |                                         |                                                         | σταυροῦ)              |           |                          | vai                       |

e, Zweigliedrig.

| 1                           |           |              |       |                           |           |             |       | 1           |             |         | 1            | 1          | 1                       | ì            | 1            | είς τόν σύρανόν | άνελήφθη  | ανάστασιν από   ανοδον εls τον | τῶν νὲκρῶν οὐρανόν | avécty ex ve- avílibevelstov | οὐρανόν |
|-----------------------------|-----------|--------------|-------|---------------------------|-----------|-------------|-------|-------------|-------------|---------|--------------|------------|-------------------------|--------------|--------------|-----------------|-----------|--------------------------------|--------------------|------------------------------|---------|
| 1                           |           |              |       | I                         |           |             |       | 1           |             |         | 1            | !          | 1                       | 1            | άναστάντα    | έχ νεχρών       | άναστῆναι | άνάστασινάπο                   | τῶν νὲχρῶν         | ἀνέστη ἐκ νε-                | κρῶν    |
| 1                           |           |              |       | 1                         |           |             |       | 1           |             |         | l            | 1          | ἀποθνήσκων              | άποθνήσκοντα | - 1          | 1               |           | 1                              |                    | ı                            |         |
| τον σταυρω-                 | θέντα έπὶ | Hovtiov Ile- | látov | rov starpa-               | θέντος έπ | Ποντίου Πι- | λάτου | σταυρωθέντα | Exi Hovrlov | Πιλάτου | σταυρούμενος | gravowbelg | σταυρούμενος αποθνήσκων | σταυρωθήναι  | Stavow fires | . 1             |           | 1                              |                    | 1                            |         |
| 1                           |           |              |       | τοῦ γενομένου τοῦ σταυρω- | nábove    |             |       | παθητός     |             |         | παθητός      | παθητός    | . [                     | 1            | 1            | ı               |           | I                              |                    |                              |         |
| Ap. I, 13.   είς τοῦτο γεν- | νηθέντα   |              |       |                           |           |             |       | 1           |             |         | 1            | !          |                         | 1            | 1            | I               |           | :                              |                    | .1                           |         |
| Ap. I, 13.                  |           |              |       | Dial, 30.                 |           |             |       | Dial. 76.   |             |         | Dial. 110.   | Dial. 111. |                         | Dial. 74.    |              | Dial. 32.       |           | Dial. 82.                      |                    | Dial. 85.                    |         |

# f, Einzelaussagen: διὰ τῆς παρθένου γεννηθείς.

Αρ. Ι, 22. διὰ παρθένου γεγεννῆσθαι — 32. διὰ παρθένου ἀπεχυήθη — Dial. 23. διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ ᾿Αβραὰμ παρθένου γεννηθέντα — 43. διὰ τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ ᾿Αβραὰμ καὶ φυλῆς Ἰούδα καὶ Δαυὶδ παρθένου γεννηθέντα — 45. διὰ τῆς παρθένου ταύτης τῆς ἀπὸ τοῦ γένους τοῦ Δαυὶδ γεννηθῆναι — 48. γεγέννηται ἄνθρωπος διὰ τῆς παρθένου — 50. γεννηθῆναι διὰ τῆς παρθένου γεννηθείς — 66. διὰ παρθένου γεννηθῆναι — 75. διὰ παρθένου γεννηθηναι — 101. τῆς παρθένου, διὰ τῆς παρθένου γεγεννῆσθαι ἄνθρωπον — 100. διὰ τῆς παρθένου ἄνθρωπον γεγονέναι — 101. τῆς παρθένου, διὰ ἡς ἐγεννήθη ἄνθρωπος γενόμενος — 113. ἄνθρωπος γεννηθῆναι διὰ τῆς παρθένου Μαρίας — 120. 
# g, Einzelaussagen: παθητός, παθών.

Αρ. Ι, 50. παθείν καὶ ἀτιμασθῆναι ὑπέμεινε — 63. ἄνθρωπος γενόμενος ὑπέμεινε καὶ παθείν — Dial. 41. τοῦ παθητοῦ γενομένου — 52. πιστεύοντα ἐπὶ τὸν παθητὸν Χριστόν — 68. τὸν Χριστὸν καὶ παθητὸν καὶ προσκυνητόν — 74. τὸν παθητὸν τοῦτον — 89. παθητὸν μὲν τὸν Χριστόν — 100. παθητὸς ὑπέμεινε γενέσθαι — 126. παθητὸς — διὰ Ἡσαΐον χέκληται —

## h, Einzelaussagen: σταυρωθείς, ἐσταυρωμένος.

Αρ. Ι, 32. τὸν ἐν Ἰουδαία σταυρωθέντα — 61. τοῦ σταυρωθέντος ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου — Αρ. ΙΙ, 6. τοῦ σταυρωθέντος ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου — Dial. 11. τοῦ σταυρωθέντος Ἰησοῦ Χριστοῦ — 11. τοῦ σταυρωθέντος Χριστοῦ — 30. τοῦ σταυρωθέντος ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου — 34. Ἰησοῦ τοῦ σταυρωθέντος — 35. τὸν σταυρωθέντα Ἰησοῦν — 46. τὸν σταυρωθέντα Ἰησοῦν — 49. τῷ σταυρωθέντι Χριστῷ — 53. τοῦ ἐσταυρωμένου ἐχείνου — Τexte u. Untersuchungen X, 5.

Digitized by Google

91. τὸν ἐσταυρωμένον νίόν — 93. τοῦτον τὸν ἐσταυρωμένον — 96. τοῦ σταυρωθέντος Χριστοῦ — 106. τοῦ σταυρωθέντος τούτου — 112. τοῦ σταυρωθέντος Ἰησοῦ — 116. τοῦτον τὸν σταυρωθέντα — 117. τοῦ σταυρωθέντος Ἰησοῦ — 131. τοῦ Ἰησοῦ τοῦ σταυρωθέντος — 137. ἐχείνον τὸν ἐσταυρωμένον.

Aus vorstehender Liste wird ersichtlich, dass trotz der zahlreichen Varianten ein einheitlicher Typus des Taufsymbols bei Justin vorliegt, und dass in der entscheidenden Stelle über die Taufe (Apol. I, 61), wo in dem trinitarischen Taufbekenntniss lediglich die Kreuzigung unter Pontius Pilatus von dem Sohne Gottes praediciert wird, eine absichtliche Abbreviatur stattfindet. (Vgl. auch Bornemann S. 4 ff.) Man kann ferner wahrnehmen, dass

- a, in der kleineren Apologie nur eine einzige Stelle (c. 6) auf das Glaubensbekenntniss direkten Bezug nimmt, dass
- b, in der grossen Apologie hauptsächlich die capp. 13. 21. 22. 31. 32. 42. 46. 50. 61. 63 für die Reconstruktion des Taufsymbols in Betracht kommen, dass aber
- c, der Dialog in den capp. 11. 17. 23. 30. 32. 34. 35. 36. 38. 39. 41. 43. 45. 46. 48. 49. 50. 52. 57. 63. 66. 67. 68. 71. 73. 74. 75. 76. 82. 85. 87. 89. 90. 91. 93. 95. 96. 100. 101. 105. 106. 108. 110. 111. 112. 113. 116. 117. 120. 126. 127. 131. 132. 137 die bei Weitem reichste Ausbeute gewährt.

Bornemann reconstruiert nun (S. 23) das Taufsymbol Justins in folgender Weise:

πιστεύομεν εἰς (ἐπὶ) τὸν πατέρα τῶν ολων καὶ δεσπότην θεόν

καὶ εἰς (ἐπὶ) τὸν κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν, τὸν πρωτότοκον αὐτοῦ νίόν, τὸν (κατὰ τὴν τοῦ πατρὸς βουλὴν) διὰ παρθένου γεννηθέντα καὶ παθητὸν γενόμενον ἄνθρωπον καὶ σταυρωθέντα ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου καὶ ἀποθανόντα καὶ ἀναστάντα ἐκ νεκρῶν καὶ ἀναβάντα εἰς τὸν οὐρανὸν καὶ μετὰ δόξης πάλιν παραγενησόμενον (κριτὴν πάντων ἀνθρώπων).

καὶ εἰς (ἐπὶ) τὸ ἄγιον προφητικὸν πνεῦμα.

Bezüglich der christologischen Aussagen aber, auf welchen, wie man sieht, der ganze Schwerpunkt des Symbols ruht, sagt Bornemann (S. 21) selbst: "Mit dem Bekenntniss der Himmelfahrt schliesst die Dial. 85 mitgetheilte Formel, und es dürfte mindestens sehr zweifelhaft sein, ob noch ein oder mehrere Glieder zur Vervollständigung derselben herangezogen werden können." Und in der That gehören diejenigen christologischen Aussagen, welche den Schlusssätzen des Symbolum Romanum καθήμενον ἐν δεξιᾶ τοῦ πατρός, ὅθεν ἔρχεται κρίναι ζῶντας καὶ νεκρούς — entsprechen, nicht zu dem festen Inventar des Justinschen Symbols. Dies wird evident aus folgender

### Übersicht:

- Dial. 36. καὶ ἀναβὰς καθίση ἐν δεξιῷ τοῦ πατρός
  - 32. καὶ καθίζοντα αὐτὸν ἐν δεξιῷ αὐτοῦ —
  - 120. προσδοχάται πάλιν παρέσεσθαι ἐπάνω τῶν νεφελῶν —
  - 126. ος καὶ πάλιν παρέσται -
    - 14. ἐν δόξη καὶ ἐπάνω νεφελῶν παρέσται -
  - 110. μετὰ δόξης ἀπὸ τῶν οὐρανῶν παρέσται
    - 38. καὶ πάλιν παραγίνεσθαι ἐπὶ τῆς γῆς —
- Αρ. Ι, 32. προσδοχήσουσιν αὐτὸν πάλιν παραγενησόμενον —
- Dial. 49. μέλλη εν δόξη εξ ούρανῶν παραγίνεσθαι —
- Αρ. Ι, 51. ἐξ οὐρανῶν παραγίνεσθαι μετὰ δόξης μέλλει —
- Dial. 39. και μετὰ δόξης πάλιν παραγίνεσθαι καὶ αἰώνιον τὴν βασιλείαν πάντων τῶν ἐθνῶν λήψεσθαι —
- Αρ. 1, 52. μετὰ δόξης ἐξ οὐρανῶν μετὰ τῆς ἀγγελιχῆς αὐτοῦ στρατιᾶς παραγενήσεσθαι —
- Dial. 34. πάλιν παραγινόμενος μετὰ δόξης καὶ αἰώνιον τὴν βασιλείαν ἔχων —
- Αρ. Ι, 50. πάλιν μετὰ δόξης παραγενήσεται
  - 52. Ιδωσιν αὐτὸν ἐν δόξη παραγενόμενον —
- Dial. 86. ενδοξον πάλιν παραγενήσεσθαι
  - 36. ἔνδοξος ἐλευσόμενος καὶ κριτης πάντων λοιπὸν καὶ αἰώνιος βασιλεύς —
  - 52. Χριστὸν πάλιν παραγενησόμενον προσδοχήσει —
  - 52. πάλιν παραγενησόμενον αὐτὸν προσδοχῶμεν —
  - 49. ἔνδοξος καὶ κριτής ἀπάντων ἐλεύσεται —
  - 132. καὶ πάλιν παραγενησόμενον κριτὴν πάντων άπλῶς —

- Dial. 46. καὶ αὐτῷ δέδοται τὸ κοιναι πάντας ἁπλῶς, καὶ αὐτοῦ ἐστιν ἡ αἰώνιος βασιλεία
  - 118. χαὶ ὅτι κριτὴς ζώντων καὶ νεκρῶν ἀπάντων αὐτός —
  - 124. παρέσται αὐτὸς οἶτος ὁ Χριστός, τὴν κρίσιν ἀπὸ παντὸς γένους ἀνθρώπων ποιούμενος —
- Αρ. Ι, 53. αὐτὸς τὴν κοισιν τοῦ παντὸς ἀνθρωπείου γένους ποιήσεται.

Dafür, dass diese Formeln nicht zu dem ursprünglichen Bestand des von Justin gebrauchten Taufsymbols gehört haben, spricht:

- a, die grosse Zahl von tiefer greifenden Varianten und Textschwankungen.
- b, der sichtliche Einfluss der eschatologischen Jesusreden,
- c, das seltene Hervortreten dieser Formeln in der Apologie, ihre grosse Häufigkeit im Dialoge (vgl. unten),
- d, die geringe Verknüpfung dieser Formeln mit den sicheren und festen Bestandtheilen des Taufsymbols.

Es ist richtig, was Bornemann (S. 22) sagt: "Überhaupt wird gerade der Schluss des zweiten Artikels für unsre Frage am schwersten zu bestimmen sein." Wir können daher füglich von diesen unsicheren Schlussformeln absehen und uns auf die sechs christologischen Aussagen beschränken, welche in der grundlegenden Stelle Dial. 85 zusammengefasst sind und welche, genau betrachtet, auf folgende vier Hauptpunkte sich reducieren, die mit ihren Varianten doch einen ganz deutlichen Grundtypus darstellen — einen Grundtypus, der mit den symbolischen Aussagen bei Ignatius und Aristides correspondiert:

### 1. Geburt.

διὰ παρθένου γεννηθείς (γεννώμενος, εγεννήθη, ἀπεκυήθη).

# 2. Passion.

(παθών, παθητός | σταυρωθείς (έσταυρωμένος, σταυρούμενος) επί Πον-| τίου Πιλάτου | ἀποθανών (ἀποθνήσκων, ἀπέθανεν).

## 3. Auferstehung.

ἀναστὰς (ἀνεγειρόμενος, ἐγηγέρθαι, ἀνέστη) ἐκ (ἀπὸ τῶν) νεκρῶν.

### 4. Himmelfahrt.

ἀναβὰς (ἀνερχόμενος, ἀνελθών, ἀνεληλυθώς, ἀνῆλθεν, ἀνελήλυθεν, ἀνέβαινεν, ἀναβεβηκέναι, ἀνελήφθη) εἰς τὸν οὐρανόν (τοὺς οὐρανούς).

Bei der Vergleichung der einzelnen Aussagen mit dem Bekenntniss bei Ignatius und Aristides ergibt sich folgendes Verhältniss:

#### 1. Geburt.

Ignatius : ος ἐχ παρθένου ἐγεννήθη Aristides: ἐχ παρθένου γεννηθέντα Justinus: οιὰ παρθένου γεννηθέντα.

Wie Ignatius (vgl. Eph. 7) so kannte Justin (vgl. Dial. c. Tr. c. 100) aus den evangelischen Berichten die Empfängniss durch den heiligen Geist sehr wohl; aber zu dem Taufbekenntniss, dem sie folgten, gehörte die Erwähnung des heiligen Geistes nicht. Lediglich auf die Aussage  $\gamma \epsilon \nu \nu \eta \vartheta \dot{\epsilon} \nu \tau \alpha$  (=  $\ddot{o} \dot{c} \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \nu \nu \dot{\eta} \vartheta \eta$ )  $\dot{\epsilon} \varkappa$  (=  $\delta \iota \dot{\alpha}$ )  $\pi \alpha \varrho \vartheta \dot{\epsilon} \nu o \nu$  beschränkt sich dieser Theil des Zeugnisses bei allen drei Schriftstellern, nur dass in dem constanten Gebrauch des  $\delta \iota \dot{\alpha}$  (anstatt  $\dot{\epsilon} \varkappa$  bei Ignatius und Aristides) das Justinsche Taufsymbol eine Abweichung von Ignatius und Aristides hervortreten lässt. 1)

#### 2. Passion.

Was die Passion betrifft, so ist dies der einzige Hauptpunkt, bezüglich dessen Bornemann nicht zur klaren Erkennt-

<sup>1)</sup> Das in der Bekenntnissformel des Irenaeus auftretende σαρκωθέντα, von welchem Harnack (PRE³, I, 752) sagt, dass die einstimmige theologische Haltung der altorientalischen Symbole in dem 2. Artikel an dem uralten σαρκωθέντα ihre Wurzel habe, gehört weder bei Ignatius noch bei Aristides noch bei Justin zu dem festen Bestand der christologischen Symbol-Aussagen und hat nur bei Ignatius Eph. c. 7 in dem ἐν σαρκὶ γενόμενος eine ausnahmsweise Parallele.

niss über die Aussagen Justins hindurchgedrungen ist. Es ist ihm die Wahrnehmung entgangen, dass παθητός oder παθητός γενόμενος mit παθών bei Justin auf gleicher Stufe steht: Bornemann betrachtet das παθητός lediglich als Zusatz der die Geburt und Menschwerdung betreffenden Aussagen (daher in der Reconstruktion des Symbols: καὶ παθητόν γενόμενον ανθοωπον) und behauptet in Folge dessen (S. 18), dass das Leiden zugleich mit der Kreuzigung und dem Sterben nur Dial. 51. 76. u. 100 genannt sei, d. h. nur bei Reconstruktion von Luk. 9, 22 (bzw. Mark. 8, 31)." Das Irrthümliche dieser letzteren Behauptung wird aus der oben mitgetheilten Tabelle durch Vergleichung von Apol. I. 63. Dial. 39, 67, 76, 85, 90, 95, 110. 111 evident, woraus sich ergibt, dass der Ausdruck παθητός gleichbedeutend ist mit  $\pi \alpha \vartheta \omega \nu$  oder  $\upsilon \pi o u \varepsilon \iota \nu \alpha \varsigma \pi \alpha \vartheta \varepsilon \iota \nu$ , wobei zu bemerken, dass παθητός als Bestandtheil des Symbols niemals in der Apologie, sondern lediglich im Dialog und in diesem recht häufig vorkommt, sowie dass dieser Ausdruck παθητός auch bei Ignatius (Eph. 7) sich findet. (Über den Zusammenhang der Varianten παθητός, παθών mit dem ἐδιώνθη des Ignatius s. unten.)

Die Kreuzigung anlangend, so ist das σταυρωθείς als der wichtigste Bestandtheil neben dem διὰ παρθένου γεννηθείς in Justins Symbol hervorragend, ja in Apol. I. 61 als Abbreviatur sämmtlicher christologischen Praedikate gebraucht. Das in Dial 108 auftretende ἀφηλωθείς ἀπὸ τοῦ σταυροῦ erinnert an das χαθηλωμένον des Ignatius und an das clavis in cruce affixus des Aristides. Ebenso entspricht das ἀποθανών (= ἀπέθανεν) Justins dem He died = θανάτου ἐγεύσατο bei Aristides und dem ἀπέθανεν bei Ignatius. Der Zusatz: ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, welcher auch Ign. Trall. c. 9 nicht fehlt, markiert den praegnant historischen Charakter des ursprünglichen Taufbekenntnisses. Bei Ignatius variiert die Stellung dieses Zusatzes: Trall. 9 ist derselbe mit ἐδιώγθη (= ἔπαθεν), Smyrn. c. 1 mit καθηλωμένον (= σταυρωθέντα) verknüpft, an letzter Stelle überdem durch Ηρώδου τετράρχου verstärkt, wodurch man an das Didascalia-Evangelium und das Evangelium Pseudo-Petri erinnert wird. Vgl. Heft III, 712.

Bezüglich des nun im Symbolum Romanum folgenden: καὶ ταφέντα constatiert auch Bornemann, dass dasselbe in Justins

Symbol fehlte. Wenn er aber (S. 20) sagt: "Dass das Begräbniss Jesu kein besonderes Glied in dem in Frage stehenden Symbol bildete, folgt schon daraus, dass die Erwähnung desselben Dial. 118 (τοῦ θάπτεσθαι μέλλοντος καὶ ἀνίστασθαι Χριστοῦ) die einzige ihrer Art und noch dazu durch die Exegese von Jes. 57, 2 hervorgerufen ist" — so muss noch an Dial. 97: καὶ πρὸς ἑσπέραν ἔθαψαν αὐτόν erinnert werden, um die Bekanntschaft Justins mit dem Begräbniss als einer historischen Thatsache auch aus einer zweiten Stelle zu erweisen. Aber das ist gewiss, die Aussage: καὶ ταφέντα fehlte in dem altorientalischen Symbol, wie bei Justin, so bei Ignatius nnd Aristides, und diese Lücke bleibt auch in den späteren orientalischen Symbolen (bei Irenaeus, Lucian, Eusebius, Athanasius, Cyrillus v. Al. u. A.).

## 3. Auferstehung.

Hinsichtlich der ἀνάστασις fehlt ferner bei Justin μετὰ τρεις ἡμέρας (Aristides) oder τῷ τρίτη ἡμέρα (Symb. Rom.), wie auch bei Ignatius, obwohl da, wo Justin aus den evangelischen Berichten historisch referiert, nämlich Dial. c. 97: εἶτα ἀνέστη τῷ τρίτη ἡμέρα — die Erwähnung dieses dritten Tages nicht übergangen wird. Dem Justinschen ἀναστάς, ἀνέστη entspricht das ἀνεβίω des Aristides und das ἡγέρθη des Ignatius. Doch fehlt bei Justin auch die Variante ἐγηγέρθαι und ἀνεγειρόμενος nicht. Ebenso stimmt er einmal mit Ignatius in dem ἀπὸ νεκρῶν überein, während er in der Regel die Variante: ἐκ νεκρῶν vertritt.

## 4. Himmelfahrt.

Endlich die ἀνάληψις, deren Erwähnung bei Ignatius zu vermissen ist, hat bei Justin in der Regel durch die Form: ἀναβὰς εἰς τὸν οὐρανόν ihre symbolmässige Ausprägung erfahren. Aber es kommt auch die mit Aristides übereinstimmende Variante: εἰς οὐρανοὺς ἀνῆλθεν mit den verschiedenen anderen Verbalformen: ἀνελήλυθεν, ἀνεληλυθέναι, ἀνελθών, ἀνερχόμενος, ἀνεληλυθώς bei Justin häufig vor. Wie diese Varianten mit der weiteren Lesart ἀνελήφθη auf einen gemein-

samen Ursprung zurückzuführen sind, darüber siehe das Nähere unten.

Sowie mit dieser Aussage bezüglich der ἀνάληψις der Grundstock des Justinschen Symbols abgeschlossen ist, so geht auch Aristides nicht weiter, während Ignatius bereits mit der ἀνάστασις aufhört, ohne dass man daraus irgendwie auf das Fehlen der ἀνάληψις in seinem Taufbekenntniss zu schliessen hat.

Hiermit sind wir an dem Punkt angelangt, wo eine Nebeneinanderstellung des Symbolum Romanum und der altorientalischen durch Justin, Ignatius und Aristides aufbewahrten christologischen Symbolaussagen sich lohnt.

# Vergleichende Tabelle.

Altoccidentalisches Symbol. Altorientalisches Symbol.

| Symbolum<br>Romanum                                         | Ignatius<br>(Syrien).                | Aristides (Griechenland).                                       |                                        |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| καὶ εἰς Χριστον Ἰησοῦν, υίὸν αὐτοῦ τὸν μονογενη, τὸν κύρου, | στόν,<br>τὸν χύριον                  | τον κύριον Ίη- σοῦν Χρι- στόν, τον υίοντοῦθεοῦ (τοῦ ὑψί- στου), | · ·                                    |
|                                                             | (Μαρίας)<br>ἐγεννήθη,                |                                                                 | διὰ παρθένου                           |
| _                                                           | έδιώχθη ἐπὶ<br>Ποντίου Πι-<br>λάτου, | _                                                               | παθητὸν γενό-<br>μενον (πα-<br>θόντα), |
| τὸν ἐπὶ Ποντίου<br>Πιλάτου σταυ-<br>ρωθέντα                 | καθηλώθη<br>(ἐσταυρώθη)              | έν τῷ σταυρῷ<br>×αθηλώθη                                        | σταυρωθέντα<br>ἐπὶ Ποντίου<br>Πιλάτου  |
| · —                                                         | καὶ ἀπέθανεν,                        | καὶ ἀπέθανεν,                                                   | καὶ ἀποθανόν-<br>τα                    |

AltoccidentalischesSymbol. Altorientalisches Symbol.

| Symbolum<br>Romanum.                                       | Ignatius<br>(Syrien).             | Aristides<br>(Griechenland).                              | Justinus<br>(Palaestina).                                               |
|------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| καὶ ταφέντα,<br>τῆ τρίτη ἡμέρα<br>ἀναστάντα,<br>ἐκ νεκρῶν, | —<br>δς καὶ ἠγέρθη<br>ἀπὸ νεκρῶν. | —<br>μετὰ τρεῖς ἡμέ-<br>ρας ἀπὸ τῶν<br>νεκρῶν ἀν-<br>έστη | $(\dot{\alpha}\pi\dot{\alpha}  \tau\tilde{\omega}\nu)$                  |
| άναβάντα εἰς<br>τοὺς οὐοα-<br>νούς,                        |                                   | καὶ εἰς οὐοα-                                             | άναβάντα (άν-<br>εληλυθότα)<br>εἰς τὸν οὐ-<br>ρανόν (τοὺς<br>οὐρανούς). |
| χαθημένον ἐν<br>δεξιᾳ τοῦ<br>πατρός,                       |                                   | _                                                         | _                                                                       |
| όθεν ἔρχεται<br>κρίναι ζῶν-<br>τας καὶ νε-<br>κρούς.       |                                   | -                                                         | _                                                                       |

Diese vergleichende Tabelle zeigt deutlich

- 1, den Grundtypus des altorientalischen Symbols,
- 2, die Verwandtschaft mit dem Symbolum Romanum,
- 3, aber auch charakteristische Abweichungen von demselben,
- 4, zwischen den drei Vertretern aus Syrien, Griechenland, Kleinasien und Palaestina manche Variationen, die aber weniger den Inhalt als die sprachliche Einkleidung betreffen.

Dass wir es hierbei nicht mit einem blosen μάθημα oder κήρυγμα, nicht mit einem blossen Schema der katechetischen und homiletischen Unterweisung zu thun haben, dass vielmehr wirklich der Kern eines Bekenntnisses zu Grunde liegt, dafür spricht ausser dem — bei aller Flüssigkeit des Ausdrucks — sich gleichbleibenden Inhalt namentlich auch die Bezeichnung ὁμολογία, ὁμολογείν. Vgl. das Nachstehende. Übrigens ist die Mannigfaltigkeit des Ausdrucks in den Bekenntnissen der drei

oder vier Provinzialkirchen vollkommen erklärlich gegenüber dem einheitlichen Bekenntniss einer geschlossenen Gemeinde wie der römischen, überdem inhaltlich eine geringe gegenüber der Mannigfaltigkeit der Zusätze in den späteren occidentalen Bekenntnissformen.

Welche Form des Bekenntnisses, ob die altrömische oder die altorientalische, früher entstanden, welche von beiden als die Quelle der anderen zu betrachten sei, ist hiernach nicht schwer zu unterscheiden. Die Flüssigkeit des Ausdrucks und die Kürze des Inhalts in dem altorientalischen Bekenntniss spricht an sich schon für dessen höheres Alter. Dazu kommt noch ein Anderes. Die beiden letzten Aussagen, welche das Symbolum Romanum für sich allein besitzt, unterscheiden sich von den vorausgegangenen vier Hauptbestandtheilen, die es mit der altorientalischen δμολογία gemeinsam hat, ganz wesentlich dadurch, dass dieselben in das transcendentale Jenseits und in die Eschatologie hineinweisen. Die vier Hauptbestandtheile der altorientalischen ομολογία dagegen, welche die Geburt, die Passion, die Auferstehung und die Himmelfahrt Jesu betreffen, enthalten solche Aussagen, welche auf die von den Evangelien bezeugten wichtigsten Geschehnisse des Lebens Jesu sich beziehen. Und zwar liegt in diesen Aussagen eine wuchtige Abgeschlossenheit, das gesammte Evangelium von seinem ersten Anfang bis zu seinem letzten Ende umspannend. Aus dem Evangelium sind zwar auch die beiden letzten Sätze des Symbolum Romanum genommen, aber nicht aus dem geschichtlichen, sondern aus dem didaktischen Theile desselben, aus den Reden Jesu<sup>1</sup>). Die geschichtliche Auffassung der altchristlichen ouoλογία vertritt schon Ignatius gegenüber dem verflüchtigenden Doketismus, ebenso Justin mit seinen zahlreichen den Evangelien entnommenen geschichtlichen Belegen, ganz besonders aber auch Aristides in seiner gesammten Geschichtsconstruktion und der realistischen Ableitung der Xoioviavol von Jesu als ihrem genealogischen Stammvater. Aristides betont dabei noch namentlich die evangelische schriftliche Tradition als



<sup>1)</sup> Über die Zugehörigkeit des κρῖναι ζῶντας καὶ νεκρούς zum Urevangelium vgl. Heft II, 200 ff. die Erläuterungen zu Mt. 16, 27, über die Perikope bezüglich der ἀνάληψις als Schlussperikope des Urevangeliums Heft III, 800 ff. die Erläuterungen zu Act. 1, 4—11.

die Quelle des Bekenntnisses: τοῦτο ἐκ τῆς παρ' αὐτοῖς καλουμένης εὐαγγελικῆς γραφῆς ἔξεστί σοι γνῶναι.

Aus alledem ergibt sich, dass das Symbolum Romanum, welches den rein historischen Charakter der christologischen Aussagen bereits überschritten hat, als eine Fortbildung der altorientalischen ὁμολογία betrachtet und die Entstehung des Symbolum Apostolicum nach seinen tiefsten Wurzeln im Orient gesucht werden muss.

Dahin weist auch die sprachliche Analyse der altorientalischen Formeln.

Auf Schritt und Tritt begegnen uns in den griechischen Sätzen des altorientalischen Taufbekenntnisses zahlreiche Synonyma, eine Menge variierender Ausdrücke, hinter denen doch ein einheitlicher Typus nicht zu verkennen ist. Wir sehen hier ganz dieselbe Erscheinung wie bei den unzähligen - canonischen und aussercanonischen — Varianten der synoptischen Evangelientexte und werden dadurch von selbst veranlasst, auch auf einen gemeinsamen Erklärungsgrund dieser Erscheinung zuzückzugehen. Dies liegt um so näher, als - was ebensowohl der Augenschein, wie das ausdrückliche Zeugniss des Aristides an die Hand gibt - die grossen historischen Aussagen des Bekenntnisses bezüglich der Person Jesu aus der εὐαγγελική γραφή entnommen sind und ein kurzes Compendium des Evangeliums enthalten. Sollte nun nicht die Mannigfaltigkeit der griechischen Übersetzungsvarianten, in denen das ursprüngliche semitische Urevangelium sich uns praesentiert, auch die daraus entnommenen christologischen Aussagen des ältesten Bekenntnisses der Kirche beeinflusst haben? Und sollte nicht bereits bei den ältesten judenchristlichen Gemeinden die Urform des Taufbekenntnisses in aramäischer und hebräischer Sprache vorhanden gewesen sein?

Die Nothwendigkeit der Bejahung dieser Fragen lässt sich an einigen frappanten Beispielen mit Bestimmtheit nachweisen.

Dahin gehört in erster Linie das  $\delta\delta\iota\omega\chi\vartheta\eta$  des ignatianischen Symbols. Der betreffende Satz bei Ignatius:

έδιώχθη έπὶ Ποντίου Πιλάτου —

ist an sich befremdlich und wird durch das vorausgesetzte  $\mathring{a}\lambda\eta$ .  $\vartheta\tilde{\omega}_{S}$  noch viel befremdlicher. "Jesus — wahrhaftig verfolgt

unter Pontius Pilatus!" Wie unnatürlich, die kurze Leidenszeit unter Pontius Pilatus eine "Verfolgung" zu nennen! Geht doch auch aus den bei Ignatius selbst vorhandenen Parallelen klar hervor, dass der Satz bedeuten soll: vere passus, wahrhaft gelitten unter Pontius Pilatus. Es soll gegenüber dem Scheinleiden, wie es die Doketen behaupteten und wie es auch das doketische Petrus-Evangelium Jesu zuschreibt, hiermit das wirkliche und wahrhaftige Leiden Jesu betont werden:  $\dot{\alpha}\lambda\eta\vartheta\tilde{\omega}_{\zeta}$   $\ddot{\epsilon}\pi\alpha\vartheta\varepsilon\nu$   $\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}$  Hovtiov Hilátov! Aber wie ist diese ungeschickte griechische Übersetzung entstanden? Das kann man lernen aus den aussercanonischen Parallen zu Mt. 5, 10. Man vgl.

Const. V, 2 : πάσχοντες ὅτι μακάριοι

1. Petr. 3, 14 : εἰ καὶ πάσχοιτε διὰ δικαιοσύνην, μακάοιοι

Herm. Sim IX, 28, 2: οἱ παθόντες ὑπὲρ τοῦ ὀνόματος τοῦ νἱοῦ τοῦ θεοῦ

Polyc. II, 3 : μακάριοι οἱ διωκόμενοι ξνεκεν δικαιο-

σύνης Mt. 5, 10 : μαχάριοι οἱ δεδιωγμένοι Ενεχεν διχαιο-

σύνης.

Es ist hier ganz unleugbar, dass πάσχοντες = παθόντες = διωχόμενοι = δεδιωγμένοι Übersetzungen eines gemeinsamen Quellenwortes sind, als welches τρος erkannt werden muss. Vgl. Heft I, 137. II, 65 ff. Dasselbe τρος, welches schon Jes. 53, 4 von dem leidenden Messias gebraucht worden ist, liegt dem παθητός, παθών des Justin zu Grunde 1), von welchem das erstere auch bei Ignatius sich findet; dasselbe Verbum τος hat die Übersetzung διώκεσθαι wie Mt. 5, 10 so auch hier verursacht. Eine andere Erklärung des ἐδιώχθη bei Ignatius gibt es nicht. Hier ist also eine ganz sichere Spur von der ursprünglichen Abfassung des Symbols in einem semitischen Idiom vorhanden.

Eine weitere Spur derart findet sich in dem alternierenden Gebrauch von καθηλοῦν und σταυροῦν. Im neutestamentlichen Griechisch fehlt sowohl ήλοῦν wie καθηλοῦν. Im Septuaginta-Griechisch kommen diese Verba als ἄπαξ λεγόμενα vor, nämlich

<sup>1)</sup> Vgl. Dial. c. 126: παθητός . . . διὰ Ἡσαΐου . . . κέκληται.

in Ps. 119, 120, wo das hebräische του von den LXX und Theodotion mit καθηλοῦν, von Aquila mit ήλοῦν wiedergegeben wird, indem hierbei die Übersetzer nicht der hebräischen Bedeutung von του horrere folgten, sondern von dem aramäischen (und arabischen) Sinn des Wortes: clavis affigere—sich leiten liessen. Insofern weist das καθηλοῦν, welches Ignatius und Aristides (vgl. dessen Ausdruck: clavis in cruce affixus est) als Synonymon von σταυροῦν gebrauchen und welches auch bei Justin in dem ἀφηλωθεὶς ἀπὸ τοῦ σταυροῦ anklingt, auf eine aramäische Urform des Taufsymbols hin.

Auch die Varianten ἀναβαίνειν = ἀνέρχεσθαι = ἀναληφθητου gehören hierher. Zwar ἀναβαίνειν und ἀνέρχεσθαι sind werthlose Synonyma. Aber bei ἀναληφθηναι würde aus dem Griechischen allein eine Synonymität mit ἀναβαίνειν und ἀνέρχεσθαι nicht hergeleitet werden. Wenn man aber weiss, dass 2. Regg. 2, 11 bei der Himmelfahrt Eliae der hebräische Urtext von den LXX mit και ἀνελήφθη wiedergegeben ist, so wird die gemeinsame Abstammung sämmtlicher für die Himmelfahrt Jesu gebrauchten Verben aus semitischer Wurzel evident. Vgl. Heft III. 806 ff.

Ganz besonders beweisend für eine semitische Urform des Taufbekenntnisses sind die Prädicate, welche in mannigfacher Abwechselung dem πνευμα άγιον beigelegt werden. Justin gebraucht constant den Ausdruck: τὸ προφητικὸν πνεῦμα oder τὸ πνεῦμα τὸ προφητικόν. (Vgl. Bornemann S. 23.) Das ist dasselbe wie το πνεύμα της προφητείας in der trinitarischen Stelle Apoc. 19, 10. Beide Ausdrücke sind Übersetzungen von רות העבואה, welcher terminus auch in jüdischen Schriften gebräuchlich ist. Aber auch τὸ πνεῦμα τῆς ἐπαγγελίας (Eph. 1, 13) und πνεῦμα τῆς ἀποκαλύψεως (Éph. 1, 17) können als Übersetzungsvarianten von רוה הנבואה recognosciert werden. Vor allen Dingen aber findet der Ausdruck παράκλητος, der mit τὸ πνεῦμα παράκλητον in vielen altkirchlichen trinitarischen Formeln wechselt, als πνεῦμα τῆς παρακλήσεως (vgl. den Namen Βαρνάβας —, ο ἐστιν μεθερμηνευόμενον υίος παραχλήσεως — Act. 4, 36: בר־נבראה) seine endgiltige und vollbefriedigende Erklärung. So werden diese alten Übersetzungsvarianten: πνεῦμα προφητικόν, πνευμα της προφητείας, πνευμα της επαγγελίας,

πνευμα παράπλητον ebenso viele Zeugnisse für den semitischen Grundcharakter des altorientalischen trinitarischen Symbols. Vgl. Heft II, 421 ff.

Hiernach wird es in hohem Grade wahrscheinlich, dass wir in der Entwickelung der altkirchlichen ὁμολογία bis zum Symbolum Romanum drei Stufen zu unterscheiden haben:

- 1, die in hebräischer (oder aramäischer) Sprache abgefasste trinitarische Homologie mit dem aus dem Evangelium geschöpften Bekenntniss zu dem historischen Jesus von der Jungfrauengeburt bis zur Himmelfahrt;
- die gleichzeitig in griechischer Sprache ausgestaltete, ebenfalls trinitarische δμολογία mit gleichlautendem Inhalt, repræsentiert durch Ignatius (für Syrien), Aristides (für Griechenland), Justin (für Palæstina und Kleinasien):
- 3, die Fortentwickelung zum Symbolum Romanum unter Hinzufügung der letzten eschatologischen Sätze.

Wenn das Symbolum Romanum allerspätestens um 140 n. Chr. zur Geltung gekommen ist, so geht aus vorstehender Untersuchung hervor, dass der Archetypus für die altorientalischen Taufsymbole mit Sicherheit bis in die ersten Jahrzehnte des 2. Jahrhunderts zurückverfolgt werden muss (vgl. auch Bornemann S. 27). Vollends aber die aramäische oder hebräische Grundform muss sicherlich in einer Zeit entstanden sein, in welcher Apostel noch lebend und wirksam waren.

Zu dem Namen ὁμολογία und dem bei Aristides gerade an der trinitarischen Stelle hervortretenden ὁμολογετν vergleiche man noch Just. Dial. c. 47: φυλάσσειν τὴν εἰς τὸν Χριστὸν τοῦ θεοῦ ὁμολογίαν, Dial. c. 108: τῶν ὁμολογούντων Χριστόν, c. 64: τῆς ὁμολογίας αὐτοῦ sc. τοῦ Χριστοῦ, und namentlich auch Ap. I, 39: ἡδέως ὁμολογοῦντες τὸν Χριστὸν ἀποθνήσκομεν, an welcher Stelle die ὁμολογία der Christen mit dem Fahneneid der Soldaten (ὁμολογία) parallelisiert wird, sowie 1. Tim. 6, 12: ὡμολόγησας τὴν καλὴν ὁμολογίαν.

Aus vorstehender Untersuchung geht dreierlei hervor: erstlich der historisch gemeinte Charakter der im ursprünglichen orientalischen Symbol enthaltenen christologischen Aussagen, zweitens die von Anfang an unbestrittene Geltung der

Jungfrauengeburt als einer historischen Thatsache auf gleicher Linie mit dem Kreuzestod unter Pontius Pilatus, drittens der wahrscheinliche Gebrauch des Taufsymbols auch in den ältesten judenchristlichen Gemeinden.

Dieser dritte Punkt findet seine Illustration durch das erste canonische Evangelium, welches als die älteste Urkunde des Judenchristenthums den trinitarischen Taufbefehl (Mt. 28, 19) vertritt und zugleich die Jungfrauengeburt Jesu bezeugt. Die letzte Wurzel aber für die christologische Symbol-Aussage: ἐκ παρθένου γεννηθέντα — ist in den Στιστία zu erkennen.

#### § 10.

### Literärkritische Gesammtergebnisse.

Zurückblickend auf den vollendeten Gang vorstehender Untersuchungen können wir nunmehr die oben in § 2. S. 28 f. aufgestellte grundlegende These bestätigend wiederholen und zugleich auf folgende Weise ergänzen:

Das vorcanonische Kindheitsevangelium war die unter dem Titel: מַּבְּר הַּוֹבְּוֹרֵת יַשׁרָע הַוֹּבְּוֹח יַשׁרָע הַּוֹבְּוֹח יִשׁרָע הַּוֹבְּוֹח וֹשִּׁרְעִּ הַּוֹבְּוֹח וֹשִּׁרְעִּ הַּוֹבְּוֹח וֹשִׁרְעָּ הַּוֹבְּוֹח וֹשִׁרְעָּ הַּוֹבְּוֹח וֹשִׁרְעָּ הַוְּבְּעִּי וֹשְׁרִעְּ הַּוֹבְּעִּי וֹח in hebräischer Sprache verfasste, frühzeitig (als Βίβλος γενέσεως Ἰησοῦ Χριστοῦ) ins Griechische übersetzte, nach dem Vorbilde des Büchleins Ruth eingerichtete, also auch mit einem Geschlechtsregister versehene, Familiengeschichte, eine einheitliche Darstellung der Geburts- und Kindheitsgeschichte Jesu enthaltend, eine Schrift, welche

- a, bereits für die paulinische Christologie von entscheidendem Einfluss gewesen,
- b, von dem ersten Evangelisten für die Tendenz seiner Schrift eklektisch verwendet,
- c, in den übrig gebliebenen Partien von dem dritten Evangelisten als einzige Quelle für Jesu Geburtsund Kindheitsgeschichte benützt,
- d, von dem vierten Evangelisten im Prologe zur Basis seiner tiefsinnigen christologischen Meditation erhoben.
- e, auch von dem Apokalyptiker gekannt und verwerthet,

- f, später noch von Justin in das Gewebe seiner Christologie auf das fleissigste eingewoben und nach einer aussercanonischen Recension oder Version mit Vorliebe citiert,
- g, auch bereits längst vor ihm mit ihrer wichtigsten Aussage bezüglich der παρθενογένεια in das älteste Bekenntniss der Kirche aufgenommen,
- h, endlich auch zu den Missbildungen der apokryphen Kindheitsevangelien sowie der jüdischen Schmähschrift: תולדות ושרע der Anstoss geworden ist.

Ohne Zweifel ist daher der ספר תולדות ישוע הפשיח neben den הברי ישרע, den Λόγια, die bedeutendste und einflussreichste Schrift der vorcanonischen urchristlichen Literatur gewesen. Die theologische Forschung hat sich einer Versäumniss schuldig gemacht, indem sie nicht ernstlicher beflissen gewesen ist, das auf den literärischen Quellen der Kindheitsgeschichte Jesu lastende Geheimniss zu lüften. Wohl wird es nach dem völligen Untergang der urchristlichen hebräischen Quellenschriften niemals gelingen, jene im Schosse der Vergangenheit begrabene Literatur wieder aufzuwecken und in ihrer ursprünglichen Gestalt der Nachwelt vor die Augen zu stellen. Alle Reconstruktionsversuche werden wie in zahlreichen Einzelheiten so auch im Bezug auf das Ganze den Charakter des Problematischen an sich tragen. Aber in Betreff der Quellenschrift. deren Bestandtheile hauptsächlich in Lc. 1. 2. Mt. 1. 2 conserviert sind. wird man doch ein bestimmtes Urtheil in folgenden Punkten der allgemeinen Anerkennung empfehlen dürfen.

Erstlich: Jesu Kindheitsgeschichte basiert auf einer einheitlichen — in hebräischer Sprache<sup>1</sup>) verfasst gewesenen —

<sup>1)</sup> Bezüglich der Sprache der reignischen ist noch anzumerken, dass die in § 5 gegebene hebräische Retroversion selbstverständlich an die hebräischen Neuen Testamente von Delitzsch, Salkinson, Dalman (auf Grund selbstständiger Prüfung) sich anschliesst, mithin dem biblisch en Hebräisch nachgebildet ist, und dass Einslechtungen von Aramaismen, welche in der späthebräischen Sprache des Originals wahrscheinlich nicht gefehlt haben, als eventuelle Willkürlichkeiten unterlassen sind. Gaster, der Herausgeber des hebräischen Urtextes zu dem Testamentum Naphthali (vgl. Heft IV, 11. 149), welcher jetzt mit weiterer Herausgabe ähnlicher hebräischer Quellentexte zu Sirach, Judith, 4. Esra u. s. w. beschäftigt ist, constatiert, dass alle diese Texte denselben sprach-

Quellenschrift, die an innerer Geschlossenheit Nichts zu wünschen übrig lässt.

Zweitens: jene Quellenschrift der מוֹלְדוֹת ישׁוּע trug den Stempel literärischer Vollendung, sofern ihr in ihren erzählenden Partien der edelste, einfachste historische Stil, in ihren poetischen Bestandtheilen der Charakter begeisterter Psalmendichtung zu eigen war.

Drittens: das Kindheitsevangelium der החלכדות ששוש wollte seinerseits nicht von ferne als eine poetische Fiktion gelten, sondern vielmehr eine ernsthafte, ruhige, durchaus objektiv gehaltene Geschichtserzählung darbieten.

Viertens: in diesem Sinne, nämlich als eine der wichtigsten Geschichtsquellen, ist die Urschrift des Kindheitsevangeliums nicht nur von Mt., sondern namentlich auch von Lc., welcher ohne diese Quelle sein  $\tilde{a}v\omega\theta\varepsilon v$  gar nicht zur Verwirklichung hätte führen können, und ebenso von Johannes, der eine von ihm als poetische Fiktion erkannte Schrift nimmermehr zur Grundlage seines Prologs gemacht haben würde, betrachtet und anerkannt worden.

Fünftens: der historische Werth der Jedermanns liegt in der That nach nicht wenigen Seiten vor Jedermanns Augen offen zu Tage. Hierüber noch einige Worte, soweit sie für die literärische Kritik unentbehrlich sind.

Klein an Umfang und doch von weltgeschichtlicher Bedeutung, eine reine Familiengeschichte und doch getragen von einem universalen Gesichtskreis —, christlich, speciell christologisch, durch und durch und doch vorchristlich im Vergleich zur übrigen canonischen Literatur —, rein alttestamentlich in seiner sprachlichen Gestalt und doch neutestamentlich nach Ziel und Gehalt —, voll der tiefsten Geheimnisse und doch von einer naiven Schlichtheit, wie man sie nirgends wiederfindet, voll von rein menschlichen Details und doch die Unterlage der erhabensten Specu-

1

lichen Charakter haben, wobei die älteren an den Wortlaut der Bibel sich enger anschmiegen, während bei den späteren die Sprache etwas freier gehandhabt werde. Wie dieser hervorragende Kenner der jüdischen Literatur von der Annahme eines aramäischen Urevangeliums "gründlich abgekommen" ist und zu einem hebräischen Urevangelium sich bekehrt hat, wird an anderer Stelle mitgetheilt werden.

lation wie die des johanneischen Prologs - athmet dieses Buch eine Ruhe, welche von den Kämpfen der apostolischen Zeit Nichts ahnen lässt. Dabei gewährt es die wichtigsten Einblicke in die jüdische Zeitgeschichte nach einer Seite, welche von der coätanen ifidischen Literatur vollständig verschlossen gehalten wird. Die iffdische Literatur des letzten Jahrhunderts der vorchristlichen und des ersten Jahrhunderts der christlichen Zeitrechnung zeigt uns auf der einen Seite die gesetzliche Richtung des jüdischen Geistes erstarrend im Pharisäismus und in dem beginnenden Talmudismus oder auch in trockener Nützlichkeitsmoral, auf der anderen Seite die prophetische Begabung des Volkes ausartend in groteske Apokalyptik und eschatalogische Fantasien. Hier aber weht uns der Geist einer wiedererwachten reinen alttestamentlichen Prophetie entgegen, welche vor der sich öffnenden Pforte des Neuen Testsments in herzergreifenden Tönen sich hören lässt, wohl bekümmert (vgl. Lc. 2, 34), aber nicht gestört durch den Streit der Partien, welcher das jüdische Volk zerfleischt. Und diese prophetische Erwartung lebt in stillen. frommen, unter sich eng verbundenen Kreisen, von deren Existenz die übrige jüdische Literatur, die Parteiliteratur, nichts ahnen lässt -, ein Gegenstück zu der Erscheinung, dass der jüdische Geschichtsschreiber Josephus die Existenz und Wirksamkeit Jesu todt zu schweigen vermocht hat. Und doch fordert die geschichtliche Erwägung das Vorhandensein solcher stillen Kreise. in denen man sich befleissigte, die Gerechtigkeit aller gesetzlichen Vorschriften zu erfüllen, und gleichwohl durchdrungen war von der Sehnsucht nach dem Neuen in Erfüllung alttestamentlicher Verheissung: προσδεγόμενοι παράκλησιν τοῦ Ισραήλ (Lc. 2, 25) = προσδεγόμενοι λύτρωσιν εν Ιερουσαλήμ (Lc. 2, 38). Ohne solche Persönlichkeiten, wie sie das Kindheitsevangelium uns vorführt: Maria und Joseph, Zacharias und Elisabeth, Simeon und Hanna und Johannes den Täufer, aus welchen Kreisen auch die ersten Jünger Jesu hervorgegangen sind (vgl. Joh. 1, 29-52), würde für die Jugendentwickelung Jesu die entsprechende geistige Athmosphäre und für sein Manneswirken die erste Anknüpfung gefehlt haben. Auf einzigartige Weise füllt hier das Kindheitsevangelium in der zeitgeschichtlichen Literatur eine Lücke aus, die uns aufs Schmerzlichste fühlbar werden würde, wenn uns das Kindheitsevangelium genommen und sein Inhalt unsrem Vorstellungskreis entrückt werden sollte.

So ist das Kindheitsevangelium mit seiner reinen alttestamentlichen Gestalt eine für die ganze Periode seiner Entstehung einzigartige literärische Erscheinung. Während in der gleichzeitigen Literatur des Judenthums der reine Geist des Alten Testaments verschwindet und während das jüdische Volk den Parteien anheimfällt, die ein fremdes hinzubringen, sehen wir hier einen reinen Samen (שֶּׁהֶשׁ – Jes. 6, 13) erhalten und erblicken darin einen versöhnenden, neue herrlichere Frucht verheissenden Abschluss der alttestamentlichen Ent-wickelung.

In einzigartiger Weise bildet daher das Kindheitsevangelium die literärische Brücke zwischen dem Alten und dem Neuen Testament. Und diese Mittlerstellung der בולדות ישוע zwischen Altem und Neuem Bund ist verkörpert in derienigen Persönlichkeit, welche dem Kindheitsevangelium recht eigentlich ihren Stempel aufgeprägt hat, in Jesu Mutter, in Maria. Was wir über dieselbe aus den דברי ישוע, wie sie in den drei synoptischen Evangelien vorliegen, erfahren, ist äusserst dürftig. Was Johannes über Maria berichtet, ist bedeutend mehr und dabei dem Kindheitsevangelium besonders congenial. Vgl. Joh. 19, 25 mit Lc. 2, 35. Aber das Beste, was wir über Maria wissen, verdanken wir den חולדות ישות. Diese ganze Schrift athmet Marias Geist. Auch wo nicht ausdrücklich von ihr die Rede ist. steht sie ungesehen dahinter. Wenn man annehmen dürfte, dass die מולדות ישוע aus Aufzeichnungen oder wenigstens Mittheilungen der Maria hervorgegangen seien, so würde damit das Dunkel gelichtet sein, welches auf dieser Schrift ruht. Der sprachliche Charakter des Alten Testaments, in welchem Maria lebte und webte, einerseits 1), die unausgesprochene zärtliche Liebe

<sup>1)</sup> Wenn die Maria des Kindheitsevangeliums nach dieser Seite richtig gezeichnet ist, nämlich als eine Südpalaestinenserin, welche das Hebräische als ihre Muttersprache gebrauchte, welche als Psalmendichterin hebräisch dachte, dichtete, betete, so ergibt sich von hier aus ein wichtiges Praejudiz für "Jesu Muttersprache", d. h. (im Unterschied von der nebenhergehenden Umgangssprache) diejenige Sprache, in welcher Maria mit ihrem Sohn verkehrt, in welcher sie ihn von Jugend auf sprechen, denken, beten gelehrt hatte. Vgl. hierzu, was ich in Heft 21\*

für das Kind, aus welchem der Stifter des Neuen Testamentes sich entwickeln sollte, andererseits, dazu die genaue Vertrautheit mit allen einzelnen Umständen, die unleugbare Bekanntschaft mit den in Mitwirkung tretenden Persönlichkeiten, das Alles würde sich ungezwungen erklären, wenn Maria, die Psalmensängerin, ihren eigenen Lobpsalm niedergeschrieben und ihre persönlichen Erfahrungen bezüglich der Geburt und Kindheit ihres Sohnes für späteren Gebrauch einer verschwiegenen Rolle anvertraut hätte Man würde dann auch verstehen, warum Maria allein unter all den frommen Persönlichkeiten des Kindheitsevangeliums eine lobende Anerkennung von Seiten des Autors nicht erfahren hat. Während Joseph (Mt. 1. 19). als ofixator ov. Zacharias und Elisabeth (Lc. 1, 6) als ofixator αμφότεροι έναντίον του θεού, πορευόμενοι έν πάσαις ταις έντολαίς και δικαιώμασιν τοῦ κυρίου αμεμπτοι, Simeon (Lc. 2, 25) als ανθοφπος θεού, δίχαιος καὶ εύλαβής. Hanna (Lc. 2, 36, 37) als προφήτις, νηστείαις και δεήσεσι προσμένουσα νύκτα και ήμέραν, charakterisiert werden, wird Maria (Lc. 1, 27) lediglich als eine  $\pi \alpha \alpha \vartheta \dot{\epsilon} \nu \alpha c$  eingeführt und jedes anerkennende Wort über sie vermieden. Aber die keusche, reine παρθένος, die fromme demüthige δούλη χυρίου, die jauchzende Psalmensängerin, die zukünftige Mutter der Schmerzen (Lc. 1, 35), die in dem Worte des Alten Testamentes lebende Denkerin und Dichterin. του λόγου φυλάσσουσα καὶ συμβάλλουσα (vgl. Lc. 11, 28 mit Lc. 2, 19. 51) erscheint als eine concrete historisch-lebendige Persönlichkeit so fassbar vor unseren Augen, wie man sich die Mutter Jesu gar nicht anders vorzustellen vermag, und wie doch, wenn das Kindheitsevangelium nicht vorhanden wäre, keine menschliche Fantasie diese einzigartige Gestalt der Maria würde haben erdenken können. So prägt die Gestalt der Maria dem historischen Charakter des Kindheitsevangeliums erst recht den unauslöschlichen Stempel unverfälschter Geschichtlichkeit auf.

Sowie mithin die הוֹלְדוֹת nicht als eine Dichtung, nicht als eine Fiktion von ungeschehenen Thatsachen, sondern als eine historisch getreue Relation der mit der Geburt und Kindheit Jesu zusammenhängenden Ereignisse betrachtet sein wollen,

IV, 223. 224 über "Jesu Muttersprache" von Arnold Meyer ausgeführt habe.

so sind in dieser Schrift thatsächlich zahlreiche Elemente vorhanden, welche von jedem Kritiker als historisch anerkannt werden müssen. 1)

Was trotzdem viele Kritiker veranlasst, den in Lc. 1. 2 und Mt. 1. 2 enthaltenen Nachrichten über Geburt und Kindheit Jesu den rein historischen Charakter abzusprechen und mindestens eine starke Beimischung sagenhafter Elemente anzunehmen, das sind neben einigen Einzelheiten, welche, wie wir sahen, auf Rechnung der Redaktoren zurückzuführen sind, hauptsächlich nur zwei Dinge: einmal die häufigen Angelophanien, von denen das Kindheitsevangelium durchzogen ist, und sodann die παρθενογένεια Jesu, in welcher dasselbe gipfelt.

Es ist daher, was zunächst den ersten Hauptpunkt betrifft. erklärlich, wenn B. Weiss, um den historischen Charakter der Kindheitsgeschichte zu retten, die Angelophanien auf "schriftstellerische Auffassung und Einkleidung" zurückführen will. Vgl. Weiss, Leben Jesu I, 213 und dagegen Beyschlag, Leben Jesu I, 1522. Die Ausführung dieses Weissschen Unternehmens st aber eine literärische Unmöglichkeit. Nach Beseitigung der Angelophanien würde ein völlig unbrauchbarer Context übrig bleiben. Die Angelophanien bilden einen integrierenden Bestandtheil der הוֹלְרוֹת ישׁרַל. deren historische Glaubwürdigkeit mit ihnen steht und fällt. Es ist aber nicht blos ganz unmöglich, sondern auch ganz unnöthig, die Engelerscheinungen aus dem Kindheitsevangelium zu streichen. Man darf nur den visionären Charakter der biblischen Angelophanien nicht verkennen. Man soll nur nicht vergessen, dass dieser visionäre Charakter der Engelerscheinungen gerade auch dem Kindheitsevangelium eignet. Man vgl. wegen der lucanischen Partien den Ausdruck οπτασία, welcher Lc. 1, 22 erst am Schlusse der Erzählung die visionäre Art des berichteten Vorgangs ganz gelegentlich charakterisiert, sowie wegen der von Mt. erhaltenen Perikopen das δι δράματος Justins zu Mt. 1, 20, 2) Selbst da also, wo der Charakter der Vision nicht ausdrücklich betont wird, ist



<sup>1)</sup> Man beachte, wie Schürer seiner Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu vielfache werthvolle Bezugnahmen auf Mt. 1. 2 und Lc. 1. 2 eingewoben hat.

<sup>2)</sup> Ebenso der Syr. Sin. (vgl. oben S. 113), sowie auch Ephraem ed. Mösinger p. 30 zu Mt. 2, 12: "in visione".

derselbe wie bei den alttestamentlichen so bei den Angelophanien des Kindheitsevangeliums stillschweigend vorauszusetzen und für die subjektive Seite der Vorgänge in Anrechnung zu bringen. Zu diesen subjektiven Elementen der im Kindheitsevangelium berichteten Angelophanien gehört ohne Zweifel der Engelname Γαβριήλ (Lc. 1, 19. 26), welcher der späteren Entwickelung des alttestamentlichen Vorstellungskreises entspricht. Vgl. Dan. 8, 16. Dagegen die Vision lobsingender Engelschaaren (Lc. 2, 13. 14) trägt ganz den Charakter frühester alttestamentlicher Prophetie. Vgl. Jes. 6, 1 ff., auch 1. Reg. 22, 19, wo πᾶσα ἡ στρατιὰ τοῦ οὐρανοῦ dem Seher erscheint. 1)

Auch die Häufigkeit der in den στας τίπτ berichteten Angelophanien darf nicht Wunder nehmen. Wenn einmal die Gemüther, hochgespannter Erwartungen voll, ekstatisch bewegt und erregt waren, so konnte leicht der Zustand eintreten, den später Jesus selbst dem Nathanael gegenüber (Joh. 1, 52) gekennzeichnet hat mit den Worten: ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμίν, ὄψεσθε τὸν οὐφανὸν ἀνεωγότα καὶ τοὺς ἀγγέλους τοῦ ἀνθρώπου. So wenig die visionäre Theophanie und Angelophanie, welche Jesaias bei seiner Berufung erlebte, seinem Bericht in Jes. 6 den historischen Charakter zu rauben vermag, ebenso wenig reichen die Angelophanien des Kindheitsevangeliums hin, dieser Schrift ihren geschichtlichen Werth zu nehmen.

Es bleibt mithin unter den für einen sagenhaften, unhistorischen Charakter des Kindheitsevangeliums vorgebrachten Gründen ernstlich nur die  $\pi\alpha\rho\vartheta\epsilon\nu\sigma\rho\acute{\epsilon}\nu\epsilon\iota\alpha$  übrig, in deren Beurtheilung allerdings die Geister ohne Hoffnung auf Verständigung sich scheiden. Ohne mich daher an dieser Stelle auf historische Erörterungen oder dogmatische Erwägungen einzulassen, möchte



<sup>1)</sup> Wenn Weiss (Leben Jesu I, 215) betont, dass nach Mt. der בַּלְּאֵדָּ, nach Lc. der Engel Γαβριήλ als der Empfänger der Offenbarungen gedacht werde, dass nach Mt. dem Schlafenden (κατ' ὅναρ), nach Lc. den Wachenden die Angelophanien zu Theil geworden seien, so ist darauf hinzuweisen, einmal, dass auch nach Lc. der יְּהַיְּהַיְּהַ (Lc. 2, 9) bedeutsam hervortritt, und sodann, dass das κατ' ὅναρ des Mt. zu den schriftstellerischen Eigenthümlichkeiten des ersten Evangelisten gehört, vielleicht nur als eine Übersetzungsvariante des quellenmässigen יִּיְהַשָּׁ (δι' ὁράματος) zu betrachten ist. Vgl. oben S. 113. 153. 155. 285.

ich vielmehr auf folgende literärkritische Bemerkungen mich beschränken.

Die παρθενογένεια bildet nicht nur einen integrierenden Bestandtheil der σήσει in der Urschrift, sondern auch ihren Gipfel- und Höhenpunkt. Vergleicht man das Kindheitsevangelium mit einem von Rubinen eingefassten Diamanten, ist das Streichen der Angelophanien, wie sie B. Weiss versucht hat, so viel als wollte man aus der Fassung die Rubinen herausnehmen¹); die Annahme aber, dass die jungfräuliche Geburt Jesu einer späteren Interpolation ihren Ursprung verdanke, eine Annahme, welche mit Anderen Hillmann vorgeschlagen hat, ist ein Herausbrechen des Diamanten selbst. Auf diesem Wege entsteht aus dem Kindheitsevangelium ein verstümmelter Torso. Man muss also entweder das Kindheitsevangelium mit der παρθενογένεια annehmen oder es um der παρθενογένεια willen der Hauptsache nach verwerfen.

Die drei Evangelisten, Mt., Lc. und Joh., haben den ersteren Weg gewählt. Keiner von ihnen hat es gewagt, die Quellenschrift des Kindheitsevangeliums ohne die παρθενογένεια zu verwerthen. Vielmehr steht dieselbe bei allen drei Evangelisten im Centrum.<sup>2</sup>) Und wenn man vielleicht von Mt.

<sup>1)</sup> Trotz des Widerspruchs gegen Weiss an dieser Stelle, ist doch seine Darlegung der Kindheitsgeschichte Jesu (Leben Jesu I, 201—270) als eine höchst werthvolle zu bezeichnen und immer von Neuem sorgfältiger Beachtung zu empfehlen.

<sup>2)</sup> In dem soeben erschienenen December-Heft der Expository Times, welches mir während der Correktur dieses letzten Bogens zugeht. hat Badham einen Aufsatz: "The Integrity of Luke I, 5-II" veröffentlicht, in welchem er, wie er glaubt, auf Grund neuester Darlegungen bezüglich der altjüdischen Anschauungen die Geburt Jesu aus dem heiligen Geiste durch die eheliche Gemeinschaft Josephs und Marias vermittelt sein lässt und diese Umdeutung in den Text von Lc. 1, 31-35 einträgt. Diese Anschauung haben aber schon Ernst Christ. Schmidt (Biblioth. f. Krit. und Exegese I, 101 ff.), sowie Paulus (Philologisch-krit. u. histor. Comm. über die drey ersten Evv. I, 73) vertreten. Der Versuch, diese Anschauung dem Redaktor des Kindheitsevangelium zu imputieren, scheitert an Joh. 1, 13: οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρός, namentlich aber an Mt. 1, 18-23, wo die Empfängniss aus dem heiligen Geiste dem ehelichen Zusammenleben ganz bestimmt vorhergeht. - Wenn Badham, welcher die Zusammengehörigkeit von Lc. 1 und Lc. 2 mit Nachdruck vertritt, dabei die Urschrift von Lc. 1. 2 nicht in hebräischer

und Lc. als den Ereignissen ferner gestandenen Berichterstattern behaupten wollte, sie hätten irrthümlicher Weise sagenhafte Bestandtheile der von ihnen benützten Quellenschrift für historische Wahrheiten genommen, so kann man einen solchen Irrthum doch nimmermehr einem Johannes imputieren, welcher Maria, Jesu Mutter, in sein Haus nahm und bis an ihr Ende an Sohnes Statt pflegte. Er hätte nimmermehr die אול הוא שול הוא של הו

Sprache, sondern in dem Griechischen der Septuaginta abgefasst sein lässt, so genügt als Beispiel für den Gegenbeweis die Erinnerung an das iohanneische σχηνοῦν (vgl. S. 90 f.) und das paulinische ἐπισχηνοῦν (vgl. S. 269), sowie an das Übersetzungsvarianten-Verzeichniss S. 69 ff., um zu zeigen, dass der Verfasser der riefen nichen der lucanische Übersetzer aber das Septuaginta-Griechisch in Anwendung gebracht und demgemäss das στί des Originals mit den LXX durch ἐπισκιάζειν wiedergegeben hat. Auch sonst hat Badham das Verhältniss der lucanischen Kindheitsgeschichte zu dem A. T. keineswegs erschöpfend erfasst. Zu Lc. 1. 2 getraut er sich, nachdem Gough (Old Testament Quotations) 40 alttestamentliche Parallelen aufgezeigt habe, mit Hilfe von Trommius oder Hatch, es auf 80 Septuaginta-Parallelen zu bringen. Dem gegenüber sind meinerseits oben in § 3 (S. 30-61) über 400 alttestamentliche Parallelen zu Lc. 1. 2 nachgewiesen. Daraus ergeben sich ganz andere Consequenzen für die sprachliche Charakteristik der Quellenschrift. Vgl. S. 61 f.

1) Eine sehr oberflächliche Behandlung von Lc. 1. 2. Mt. 1. 2 hat sich Lobstein gestattet. In seiner "christologischen Studie" über die "Lehre von der übernatürlichen Geburt Christi" (Freiburg i/Br. und Leipzig 1896) widmet er den beiden das Kindheitsevangelium betreffenden Urkunden des Matthäus uud Lucas auf S. 7—13 im Ganzen 7¼ Seiten, dem johanneischen Prologe auf S. 19. 20 sogar nur 2 Seiten. Von dem ursprünglichen Text und Zusammenhang zu Joh. 1, 13 scheint Lobstein auch nicht eine Ahnung zu besitzen. Sonst hätte er wohl nicht die Frage ausgespielt: warum der Schriftsteller (Johannes) da, wo er im eigenen Namen spricht und den Inhalt seines Glaubens an Jesus Christus entwickelt, der wunderbaren Empfängniss keine Erwähnung thut. — Die von

Hieran knüpft sich eine weitere Erwägung von hervorragendem Interesse. Nach dem Kindheitsevangelium erscheint die παρθενογένεια als ein esoterisches Geheimniss. Nirgends ist gesagt, dass davon die Hirten oder Simeon oder Hanna oder sonst wer ausser den Nächstbetheiligten Kunde gehabt hätten. Und eine weitere einfache Erwägung lehrt, dass vor dem Tode der Mutter Jesu ein Gedanke an die Möglichkeit einer παρθενογένεια an die Öffentlichkeit niemals hervortreten konnte, sondern als esoterische Lehre gewahrt bleiben musste.

Bei Lebzeiten der Maria durfte bezüglich der Geburt Jesu ein anderer Gedanke als der, dass er Josephs ehelicher Sohn sei, nicht auftauchen. Eine Erzählung über die Vorgänge bei Jesu Geburt, wie sie im Kindheitsevangelium enthalten ist, würde von den Feinden sofort zu einer Verdächtigung Marias und zu einer Schmähung Jesu selbst benützt worden sein. Einen thatsächlichen Beweis hierfür liefert das spätere Judenthum und besonders die - schon von Celsus gekannte und zu seinen Angriffen gegen das Christenthum verwendete - itdische Schmähschrift, die Tholedoth Jeschu, iene Karrikatur der echten הוֹלדוֹת עשרע. Von solcher Verdächtigung Marias aber und von solcher Schmähung Jesu, als ob er unehelich geboren sei, ist in den von Seiten seiner Feinde gegen ihn während seines Lebens erhobenen Vorwürfen nach den canonischen Evangelien auch nicht eine Spur zu entdecken. Anders freilich nach den apokryphen Actis Pilati. Nach denselben (vgl. Acta Pil. A. c. II. p. 224 ff., B c. II. p. 291 ff., Gesta Pil. c. II. p. 344 ff. ed. Tischendorf) bildet seine uneheliche Geburt (ὅτι ἐχ πορνείας γεγέννηται = quod ex fornicatione natus est) sogar den ersten Hauptpunkt der gegen ihn von Seiten der Juden vor Pilatus erhobenen Anklagen. Ja Pilatus verhört zwölf Zeugen, welche, um jene Anklage zu entkräften, aussagen, dass sie bei der Vermählung Marias mit Joseph zugegen gewesen seien (zal yao els τα ορμαστρα Ιωσήφ και Μαρίας παραγεγόναμεν = ήμεις και είς την

ihm notierte Vermuthung Biedermanns (Christl. Dogmatik § 582, 9), dass die Stelle Apoc. 12, 13 bezüglich der γυνή, ητις ἔτεκεν τὸν ἄρσενα vielleicht zur Entstehung des evangelischen "Mythus" beigetragen habe, ist ein ergänzendes Seitenstück zu den Vermuthungen Holtzmanns (S. 276) und Volkmars (S. 271).

μνηστείαν τῆς μητοὸς αὐτοῦ ἡμεν). Die Ungeschichtlichkeit dieser Darstellung liegt jedoch klar auf der Hand. Ganz abgesehen von der Irrelevanz dieses Punktes da. wo es sich um ein Todesurtheil handelt — niemals würde ein Pilatus, der Jesu gegenüber ausrief: τί ἐστιν ἀλήθεια; sich damit befasst haben. Zeugen abzuhören und Gerichtsverhandlungen zu pflegen. um die eheliche oder uneheliche Geburt dieses Angeklagten festzustellen! 1) Gegenüber dieser apokryphen Darstellung, in welcher eine viel spätere Zeit sich spiegelt, ist es bedeutsam, wie die canonischen Evangelisten, welche die Geburt Jesu von einer Jungfrau berichten, gleichwohl auf das Bestimmteste bezeugen. dass er vor seinen Zeitgenossen als der eheliche Sohn Josephs galt. Noch wichtiger ist es zu sehen, wie ein Johannes dieselbe in seinem Evangelium bekundete Volksmeinung von seiner im Prolog vertretenen persönlichen Glaubenstiberzeugung, dass Jesus οὐκ ἐκ θελήματος ἀνδρός, ἀλλ' ἐκ θεοῦ geboren sei, deutlich unterscheidet. Bei allen drei Evangelisten, Mt. Lc. und Joh., ist es klar, dass ihr Hinausgehen über die frühere Volksmeinung auf dem inzwischen hervorgetretenen Kindheitsevangelium fusst. Und wenn fernerhin bei den canonischen Lehrschriftstellern der Name des "Joseph" verschwunden ist und lediglich die Geburt Jesu "έχ γυναικός" betont wird, wenn die Glaubensüberzeugung von der Geburt Jesu èx παρθένου fortan die gesammte Urkirche durchdringt und auch, wie das canonische Matthäusevangelium erkennen lässt, in den judenchrist-

<sup>1)</sup> Es ist daher unbegreiflich, wie der anonyme Verfasser der Schrift: "Die natürliche Geburt Jesu von Nazareth historisch bekundet durch Flavii Josephi jüdische Alterthümer Buch XVII, Cap. 2. § 4. Nebst einer Skizze der Regierung Herodes des Grossen. Geschrieben von einem Greise im Jahre 1823. Neustadt a. d. O. 1830" — jenem Bericht der Acta Pilati irgend einen geschichtlichen Werth hat beimessen können. Beachtenswerth ist dagegen, was er über den von ihm lebhaft gewünschten Sieg des Rationalismus (S. 9. 10) äussert: "Nur Eines ist bisher fast unversucht geblieben, das eigentlich das Erste hätte sein sollen, nämlich die nähere Beleuchtung der von den Evangelisten Matthäus und Lucas erzählten übernatürlichen Geburt Jesu von Nazareth und der geschichtliche Beweis, dass dessen Empfängniss einem ganz natürlichen Ereignisse zuzuschreiben sei; denn so lange der Glaube an jene noch besteht, ist allerdings nicht zu leugnen, dass die erzählten Erscheinungen die Menschwerdung eines höheren Wesens angekündigt hatten."

lichen Kreisen zur Geltung gelangt, wenn selbst so crasse Judenchristen wie Cerinth und Karpokrates es nicht wagten, die Geburtsgeschichte Jesu aus dem Matthäusevangelium zu entfernen (vgl. Agrapha S. 331), wenn erst deren Nachfolger diesen entscheidenden Schritt unternahmen und erst die haeretisch gewordenen Ebioniten die leibliche Abstammung Jesu von Joseph als Repristination der früheren Volksmeinung behaupteten (vgl. Iren. III. 21. 1: ἐξ Ἰωσὴφ αὐτὸν γεγεννῆσθαι φάσχουσι), so vermag man daraus zu erkennen, mit welcher Autorität die Schrift der מולדות aufgetreten sein muss. um eine solche durchereifende Abwendung von der früheren Volksmeinung herbeizuführen. Wenn freilich ein Urapostel, wie Johannes, und zwar gerade derjenige Apostel, welcher Maria mit Sohnesliebe bei sich aufgenommen hatte, die Überzeugung, dass Jesus οὐχ ἐχ θελήματος άνδοός, άλλ' έχ θεοῦ geboren sei, in seinem Prologe schriftlich bezeugen konnte und demgemäss sicherlich bereits viel früher auch in mündlichem Verkehr den Hauptinhalt des Kindheitsevangeliums beglaubigt hatte, so kann diese Wendung Niemanden Wunder nehmen, vielmehr muss es Jedermann finden, dass das μέχ παρθένου γεννηθέντα" begreiflich alsbald zum einstimmigen Bekenntniss der Urkirche erhoben wurde.

Die vorstehende Erörterung ist zugleich auch insofern von Wichtigkeit, als man von hier aus ungefähr die Zeitperiode zu bestimmen vermag, in welcher die Quellenschrift der מוֹלְדוֹת יַשׁרַּעַ ans Licht getreten sein dürfte. Die ältesten Erzeugnisse der canonischen Literatur, die beiden paulinischen Briefe an die Thessalonicher, verrathen noch keine Spur eines Einflusses jener Schrift. Dagegen ist die paulinische Christologie, wie sie in den Corintherbriefen, im Römerbrief und seinem coätanen Doppelgänger, dem Galaterbriefe, sich zu entwickeln beginnt und in der Briefgruppe an die Philipper, Epheser, Colosser zur Vollendung gelangt, ohne die Einwirkung der מוֹלְרוֹת יַשׁרַב nicht zu erklären. Vgl. oben § 7. S. 273 ff.

Hiernach wird Paulus in der Zeit zwischen Abfassung der Thessalonicherbriefe einerseits und der Corintherbriefe andererseits, d. h. also am Schluss seiner (in die Jahre 51—54 fallenden) zweiten Missionsreise, bei seinem i. J. 54 erfolgten Besuch in Jerusalem (und in Antiochien — vgl. Act. 18, 22) mit den in-

zwischen ans Tageslicht getretenen הולדות לשות bekannt geworden sein. Das Jahr 53 bezeichnet mithin den terminus ad quem, bis wohin die Veröffentlichung der Kindheitsgeschichte Jesu geschehen sein musste.

Damit harmoniert der Umstand, dass der ums Jahr 70 schreibende erste Evangelist die הּוֹלְדוֹת מַשְׁרַעָּ als eine bereits anerkannte Quellenschrift benützen konnte.

Der terminus a quo ist, wie bereits gezeigt wurde, der Tod Marias.¹) Vor diesem Zeitpunkte durfte an die Voraussetzung, dass Jesus der eheliche Sohn Josephs sei, nicht getastet werden. Mit Rücksicht auf Pauli Bekanntschaft mit den אַוֹלְרוֹת יַשׁרּבּ wie sie erst während der dritten Missionsreise in den Briefen an die Corinther hervortritt, wird man annehmen dürfen, dass nicht lange zuvor, also wahrscheinlich während seiner zweiten Missionsreise (51—54), diese für die Fortentwickelung der Urkirche so wichtige Quellenschrift das Licht der Öffentlichkeit wird erblickt haben.

Bezüglich der darin niedergelegten Erzählungsstoffe nimmt der Heidelberger Paulus an, dass die auf die Geburt und Kindheitsgeschichte Johannis und Jesu bezüglichen Nachrichten aus



<sup>1)</sup> Nachrichten zu Folge, welche Nicephorus Callisti (H. E. II, 3) auf Evodius, den dem ersten Jahrhundert angehörenden ersten Bischof von Antiochien, den Vorgänger des Ignatius, zurückführt, wäre der Tod Marias i. J. 44 erfolgt. Im Anschluss nämlich an den Heft IV, 6 mitgetheilten Text fährt Nicephorus fort aus Evodius folgendermassen zu referieren: ἀπὸ δὲ τῆς μαρτυρίας Στεφάνου έως τοῦ φανέντος τῷ Παύλω φωτός μηνες έξ. από του φανέντος τω Παύλω φωτός μέχρι της τελειώσεως της άγιας Θεοτόχου έτη γ΄. τὰ δὲ πάντα ἀπὸ της γενέσεως τοῦ Χριστού άχρι της μεταστάσεως της άγιας Θεοτόκου έτη λέγει είναι μό. τὸν δὲ ὅλον τῆς ζωῆς αὐτῆς γοόνον εἶναι νθ'. Die bis hierher reichenden chronologischen Angaben haben Nichts in sich, was gegen die historische Wahrscheinlichkeit verstösst. Wenn freilich der Ausdruck ἡ ἀγία Θεοτόχος, welchen Nicephorus anwendet, aus seiner Quelle stammen sollte und wenn die weiter sich anschliessenden apokryphen Nachrichten über Maria, deren Reproduktion sich nicht lohnt, auf dieselbe Quelle zurückzuführen sein sollten, so würde Nicephorus hierbei einer groben Selbsttäuschung zum Opfer gefallen sein und es würden die Agrapha S. 427; Paralleltexte III, 800. 804 ff.; IV, 6 f. aus den das Leben Jesu betreffenden Evodius-Nachrichten gezogenen Folgerungen hinfällig werden. Mit Harnack, Gesch. der altchristl. Literatur I, 781, wird man bekennen müssen: Die Sache ist z. Z. räthselhaft.

schriftlich aufbewahrten Familientraditionen stammen. Vgl. Paulus, Philol.-krit. u. histor. Comm. üb. das N. T. I, 9: "Vermuthlich war also der von Luk. hier eingerückte Aufsatz eine unter der Verwandtschaft Johannes des Täufers und Jesu zuerst aufgezeichnete Familiennachricht." S. 115: "Nazarethanischer Familienaufsatz." Ähnlich S. 57. 200. Diese Annahme hat viel für sich. Es würde dadurch der eigenthümliche Charakter des Kindheitsevangeliums: "christlich, speciell christologisch durch und durch — und doch vorchristlich" (vgl. oben S. 321) aufs Beste erklärt.

Jedenfalls erst nach Marias Tod werden diese Familienpapiere von anderer Hand als selbstständige Buchrolle unter dem Titel ספר הולדות ישוע sorgfältig redigiert und gleichzeitig mit dem am Schluss angefügten Geschlechtsregister Jesu versehen worden sein. Nimmt man endlich an, dass diese Buchrolle später in der bischöflichen Bibliothek zu Pella-Jerusalem neben anderen wichtigen Urkunden der Urkirche niedergelegt wurde (vgl. oben S. 199), so ist leicht begreiflich, wie der erste Evangelist, welcher um 70 n. Chr. sicherlich im Ostjordanlande schrieb, und ebenso nach ihm der in den Ostiordanländern wohlbewanderte dritte Evangelist die הולדות ישוע benützen konnten und wie nach ihnen etwa um 130-140 der Presbyter Aristo von Pella im Stande war, bei Redigierung des ältesten Evangeliencanons, des dem Codex Cantabrigiensis und dem Syrer Curetons zu Grunde gelegenen Archetypus, aus jener Quellenschrift das ursprüngliche Geschlechtsregister an Stelle der von Lc. anderswoher entnommenen Genealogie Lc. 3, 23 ff. wieder einzufügen sowie auch die Genealogie Mt. 1, 1 ff. darnach zu corrigieren. Vgl. Heft II, 450-456, 1)

Alle diese Annahmen hängen innerlich wohl zusammen und gewähren Jedem, der an die Geburt Jesu ἐχ παρθένου glaubt, eine befriedigende Erklärung des auf dem Kindheitsevangelium ruhenden literärischen Geheimnisses.

Mag Jemand, von anderen Voraussetzungen ausgehend, diese Erklärung für unmöglich halten, so ist es dann Pflicht,

<sup>1)</sup> Auch der Umstand, dass höchstwahrscheinlich das vierte Evangelium gleichfalls in Pella entstanden ist (vgl. Heft IV, 32 f.), weist auf diesen Hauptausgangspunkt der urchristlichen Literatur hin.

eine andere Lösung des Problems vorzubringen, welche die einzelnen Instanzen vorstehender Untersuchungen zu entkräften und dafür eine bessere Deutung der mit dem Kindheitsevangelium und dem johanneischen Prolog verknüpften Räthsel darzubieten vermag.

Jedenfalls ist die bisher auf die Erforschung des Kindheitsevangeliums verwendet gewesene quellenkritische Arbeit der Grösse und Bedeutung des Problems nicht von ferne gerecht

geworden.

Meinerseits von der apostolischen Abfassung des vierten Evangeliums durch Johannes, den Pflegesohn Marias, auf das Festeste überzeugt (vgl. meine "Aussercanonischen Paralleltexte", Heft IV, das johanneische Evangelium, besonders S. 1 ff. 220—222), schliesse ich die gegenwärtige Untersuchung über das Kindheitsevangelium mit dem johanneischen Bekenntniss, wie es Joh. 1, 12. 13 nach dem Urtexte bezüglich der Geburt Jesu niedergelegt ist:

όσοι δὲ ἔλαβον αὐτόν, ἔδωχεν αὐτοῖς ἐξουσίαν τέχνα θεοῦ γενέσθαι, τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ, ὅς οὐκ ἐξ αἰμάτων οὐδὲ ἐχ θελήματος σαρχὸς οὐδὲ ἐχ θελήματος

άνδρός, άλλ' ἐχ θεοῦ ἐγεννήθη.

# ${\bf Inhalts\text{-}\ddot{U}bersicht\ zum\ Kindheitsevangelium.}$

|    |      |                                                             | Seite     |  |  |  |
|----|------|-------------------------------------------------------------|-----------|--|--|--|
| Ei | nlei | tung                                                        | 1—2       |  |  |  |
| §  | 1.   | Das Problem                                                 | 3—10      |  |  |  |
| §  | 2.   | Die Quellen des Kindheitsevangeliums                        | 10-29     |  |  |  |
| §  | 3.   | Die Sprache der Quellenschrift                              | 29 - 69   |  |  |  |
| §  | 4.   | Texte und Untersuchungen                                    | 69-201    |  |  |  |
| §  | 5.   | Der hebräische und griechische Text des Kindheitsevan-      |           |  |  |  |
|    |      | geliums                                                     |           |  |  |  |
| ŝ  | 6.   | Das Verhältniss der Quellenschrift zur Evangelienliteratur  | 227 - 262 |  |  |  |
| §  | 7.   | Der Einfluss der Quellenschrift auf die apostolischen Lehr- |           |  |  |  |
|    |      | schriftsteller                                              | 263—281   |  |  |  |
| §  | 8.   | Die Nachwirkung der Quellenschrift bei aussercanonischen    |           |  |  |  |
|    |      | Schriftstellern                                             | 281-291   |  |  |  |
| 5  | 9.   | Der Einfluss des Kindheitsevangeliums auf das älteste Be-   |           |  |  |  |
|    |      | kenntniss der Kirche                                        | 291-219   |  |  |  |
|    |      | Excurs über das altorientalische Symbolum                   | 292—318   |  |  |  |
| ş  | 10.  | Literärkritische Gesammtergebnisse                          | 319334    |  |  |  |
|    |      |                                                             |           |  |  |  |

#### EINTHEILUNG DER

## AUSSERCANONISCHEN PARALLELTEXTE

#### ZU DEN EVANGELIEN

#### VON

### ALFRED RESCH.

|       | 1    | Heft 1 | Textkritische und quellenkritische Grundlegungen.    |      |        |       |  |
|-------|------|--------|------------------------------------------------------|------|--------|-------|--|
| Theil | Ι. { | }      |                                                      | VII, | 160 S. | 1893. |  |
|       | ļ    | Heft 2 | Paralleltexte zu Matthäus und Marcus.                | VШ,  | 456 S. | 1894. |  |
| Theil |      |        | Paralleltexte zu Lucas.                              |      | 847 S. |       |  |
| m ei  | 111  | Heft 4 | Paralleltexte zu Johannes.  Das Kindheitsevangelium. | IV,  | 224 S. | 1896. |  |
| тиен  | 111. | Heft 5 | Das Kindheitsevangelium.                             | IV,  | 336 S. | 1897. |  |





Digitized by Google

