

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

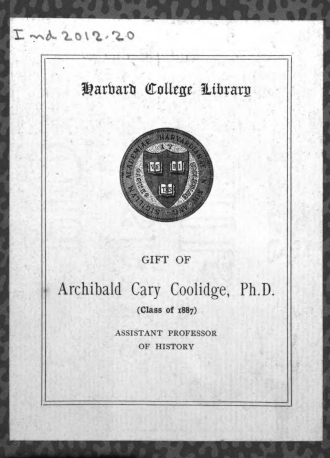
We also ask that you:

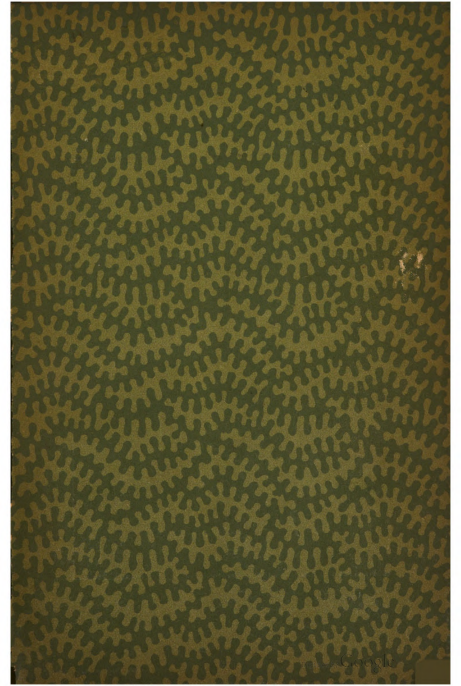
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

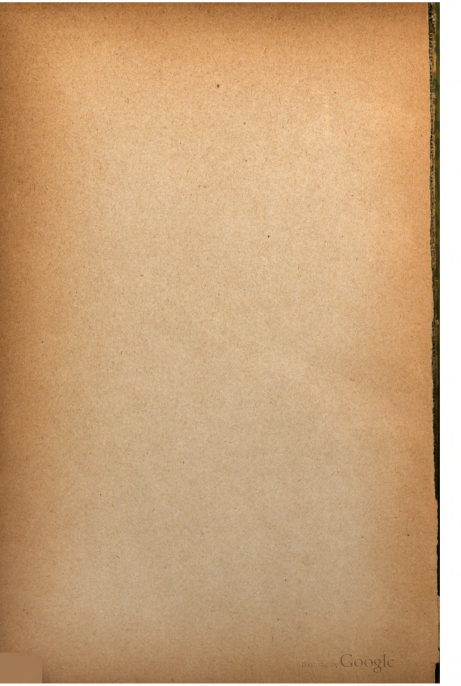
#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



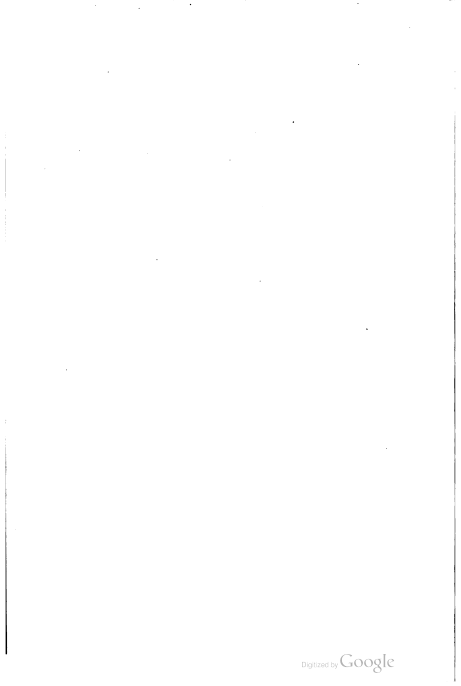






### Beiträge

## zur indischen Kulturgeschichte.



# Beiträge

#

#### *iu*r

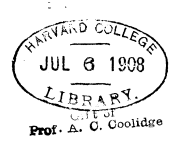
# indischen Kulturgeschichte

von

## Richard Garbe.



### **Berlin.** Verlag von Gebrüder Paetel. 1903.



#### Alle Rechte, vornehmlich das der Übersegung, vorbehalten.



### Porwort.

Diese Aufsätze sind schon zum größten Teil in Zeitschriften veröffentlicht worden und erscheinen hier aufs neue in vielfach verbesserter Gestalt. Sie behandeln Stoffe von allgemeinerem Interesse in einer Darstellung, die für jeden verständlich sein soll, der eine höhere Ausbildung genossen hat.

Die Erforscher eines fremden Kulturlebens sind nicht selten von der Neigung beherrscht, den Gegenstand ihres Studiums in einem möglichst günstigen Lichte darzustellen, aus Literatur und Geschichte das Große und Schöne herauszuheben und das Abstoßende zu unterbrücken oder wenigstens abzumildern. Es ist das eine natürliche und begreisliche Neigung, gegen die aber doch jeder ankämpfen muß, der es als Aufgabe der Wissenschäft ansieht, nicht nur überall die volle Wahrheit zu ermitteln, sondern auch in weiteren Kreisen richtige Vorstellungen über das von ihm durchforschte Wissensgebiet zu verbreiten.

Freilich ist der Fachmann, der die Schäden eines Volkstums darstellt, wie sie sind, dem Vorwurf ausge= setzt, daß es ihm an Enthusiasmus für sein Forschungs= gebiet fehle. Aber das darf ihn nicht beirren, und ein solcher Vorwurf ist auch durchaus unberechtigt; benn ein sozialer Organismus wird durch seine Krankheiten nicht uninteressanter oder des Studiums unwerter. Deshalb will ich mich auch nicht weiter rechtfertigen oder entschuldigen, wenn in diesem Buche neben großartigen und erhabenen Dingen einige Erscheinungen behandelt sind, die gar nicht anmutig und erfreulich, wohl aber für die indische Kulturentwicklung sehr characteristisch sind.

Zur Einführung in das Studium der indischen Kulturgeschichte ist Leopold von Schroeders "Indiens Literatur und Cultur" (Leipzig 1887) zu empfehlen. Aber erschöpfend ist in dem trefflichen Werke das große Gebiet nicht behandelt; der Verfasser hat allerlei intereffante Stoffe teils nur turz berührt teils ganz beiseite ge= lassen, meist wohl mit Absicht, da er durch die Anlage seines Buches zur Einhaltung bestimmter Grenzen ge= nötigt war. Deshalb wird neben diesem Werke noch für manche Aufsätze zur indischen Kulturgeschichte von der Art der hier veröffentlichten Platz sein.

Tübingen, im Februar 1903.

### R. Garbe.

### Inhalt.

.

|    |                                                     | Seite       |
|----|-----------------------------------------------------|-------------|
| 1. | Die Weisheit des Brahmanen oder des Kriegers? .     | 1           |
| 2. | Die sechs Systeme indischer Philosophie             | 37          |
| 3. | Der Milindapañha, ein kulturhistorischer Roman aus  |             |
|    | Altindien                                           | 95          |
| 4. | Die Bitwenverbrennung                               | 141         |
| 5. | Über die Thugs                                      | 18 <b>3</b> |
| 6. | Über den willkürlichen Scheintod indischer Fakirs . | 199         |
| 7. | Leben der Hindus, eine Stizze ,                     | 231         |

Anm. In indischen Worten sind e und o stets lange Bokale, s ist scharf wie unser ß auszusprechen.

\*

## 1. Die Weisheit des Brahmanen oder des Kriegers?

Garbe, Beiträge :c.

1



In jedem Staatswesen muß die Herrschaft einer einzelnen Bolksklasse zu einer größeren oder geringeren Übervorteilung der andern Stände führen; unter allen einseitig ausgebildeten Regierungsformen aber ist die Priesterherrschaft die schlechteste; denn der Priesterstand opfert rücksichtsloser als die übrigen Klassen das Wohl des Bolkes der Befriedigung seiner Standesinteressen auf. Das hat uns die Weltgeschichte zur Genüge gelehrt, aber vielleicht nirgends deutlicher, als in dem Lande, in dem das Priestertum zu einer Machtstellung gelangt ist, wie sie von ihm auf Erden nicht wieder erreicht worden ist — in Indien.

Schon in den früheften Zeiten des indischen Altertums, die wir aus den Liedern des Rigveda erschließen, treten uns Priester entgegen, die den Anspruch erheben durften, die Opfer in einer den Göttern ganz besonders wohlgefälligen Weise darzubringen, und die um dieser Fähigkeit willen zu Ehren, Reichtum und Einsluß gelangten. In diese älteste Periode der indischen Geschichte hinein lassen sich gleichfalls die Ansänge der indischen Rastenvöldung versolgen, die im wesentlichen ein Produkt priesterlicher Selbstsucht ist und bis auf den heutigen Tag wie ein Alp auf dem indischen Volke lastet. Die

1\*

Konsolidierung des Priesterstandes zu einer geschloffenen bevorrechtigten Gemeinschaft jedoch erfolgte ebenso wie die eigentliche Ausbildung des Kastenwesens erst in der Zeit, die durch die zweite Beriode der altindischen Literatur repräsentiert wird, d. h. durch die Dadschur= Beden oder die Beden der Opfersprüche und durch die Literaturgattungen der Brahmanas und Sütras, welche beide das Opferzeremoniell darftellen, die ersteren mit, die letzteren ohne theologische Erklärung. Diese Werke enthalten das Material, durch das uns die Entstehung der indischen Hierarchie und der Kastenordnung anschau= lich vor Augen geführt wird; freilich muß man oft dabei zwischen den Zeilen zu lefen verstehen. Der befte Kenner diefer umfangreichen Literatur, der unlängst dahingeschiedene Meister der Indologie, Professor Albrecht Weber, hat in dem zehnten Bande der von ihm heraus= gegebenen Indischen Studien seine auf diesen Gegenstand bezüglichen und im folgenden von mir benutzten Samm= lungen in einem höchst dankenswerten Aufsatz veröffent= licht unter dem Titel "Collectanea über die Kaften= verhältnisse in den Brahmana und Sutra".

Mit wahrhaft verblüffender Offenheit erheben die Brahmanen in diesen Werken ihre Ansprüche. An zahl= reichen Stellen erklären sie sich — um das Gravierendste gleich zu Ansang zu erwähnen — für auf Erden wan= delnde leibhaftige Götter. "Es gibt zwei Arten von Göttern", heißt es: "die eigentlichen Götter und die gelehrten Brahmanen, die den Beda hersagen"; "der Brahmane stellt alle Gottheiten dar", ja, "er ist der Gott der Götter", — wohl ein einzig in seiner Art dastehender Fall, daß geistliche Anmaßung sich zu solchen Ansprüchen verstiegen hat. Befremden kann es uns hiernach nicht mehr, daß die Brahmanen als irdische Götter sich hoch über das Königtum und den Adel erhaden dünkten; eher dürfte es überraschend erscheinen, daß die Könige und Krieger den Brahmanen den ersten Rang im Staatswesen eingeräumt haben. Tatsächlich aber haben sie es getan und es ohne Einschränkung tun müssen. Aus dunklen Sagen des großen indischen Spos können wir entnehmen, daß um den Vorrang blutige Kämpfe geführt sind, in denen der Adel unterlag; diese epischen Sagen sind somit für uns eine wichtige Ergänzung der Quellen, mit denen wir uns eben beschäftigen.

Wenn diefer Kampf, den die Brahmanen vermutlich das eigentliche Volk für sich haben auskämpfen lassen, daher abgeleitet wird, daß die Krieger den Priestern die Schätze geraubt, die diese durch die Volkziehung der Opfer erworben hatten — das Nähere ist in Lassens Indischer Altertumskunde, zweite Auflage, I. 711 zu sinden, — so ist dieser Zug der Sage von so hoher Wahrscheinlichkeit, daß wir ihn kaum für ersunden halten dürfen, zumal wenn wir die gleich näher zu beleuchtenden Verhältnisse jener Zeit in Betracht ziehen. Es wäre das also wohl in der Weltgeschichte der erste Versuch einer Säkularisation, der den damaligen Machthabern schlecht genug bekommen ist.

Eine hierarchische Konzentration haben die Brahma= nen ebenso wenig wie geistliche Rangstufen begründet, auch persönlich an der Staatsverwaltung nur insoweit Anteil haben wollen, als der König verpflichtet war, einen Brahmanen als Purohita, als Hauspriester an= zustellen, der als solcher zugleich das Amt des ersten Ministers bekleidete. Wenn sie es trotzdem vortrefflich verstanden haben, den Adel und das ganze Bolk in

ihrem Bann zu halten, so galt ihnen als Hauptmittel dazu das höhere Wiffen, deffen sie sich rühmten, vor allen Dingen die Opferkunft; denn mit dem Opfer war, wenn es richtig vollzogen wurde, in jenen Zeiten von ben Göttern die Erfüllung aller Bünsche zu erzwingen. Für ein kunstgerecht dargebrachtes Opfer, das Wochen, Monate, ja Jahre in Anspruch nehmen konnte, verlangten die Brahmanen natürlich anständige Bezahlung. Zehn= tausend Rinder sind als Opferlohn für eine bestimmte Beremonie vorgeschrieben, für eine andere hunderttausend, und ein jüngerer Rituallehrer fordert gar für dieselbe Handlung zweihundertundvierzigtausend. Und doch ift damit noch nicht der Gipfel der priefterlichen Habgier erreicht, die in diesen Texten - um einen treffenden Ausdruck Webers zu gebrauchen — wahre Orgien feiert. Wenn man sich durch die endlose Beschreibung einer Zeremonie hindurchgearbeitet hat, kann man am Schluß die Bemerkung lesen, daß das ganze Opfer keinen Erfolg hat, wenn nicht der Opferlohn zur Befriedigung dèr Priester gezahlt wird. Und "damit nicht etwa — um modern zu reden — durch die Konkurrenz der Preis gedrückt, der Markt verschlechtert werde, war es Regel, daß niemand einen von einem Andern zurückgewiesenen Opferlohn annehmen durfte" (Weber, S. 54 der oben zitierten Abhandlung).

Das für uns so ermüdende und öde Opferritual das einzige literarische Erzeugnis dieser geistesarmen Jahrhunderte vor dem Erwachen der philosophischen Spekulation — hat gerade deshalb für uns so hohe kulturhistorische Bedeutung, weil es uns die moralische Verworfenheit der Brahmanen im klarsten Lichte zeigt. Bis zu welchem Grade sexuelle Ausschweisungen üblich gewesen sein müssen, geht daraus hervor, daß während einer für ganz besonders heilig erachteten Zeremonie dem Priester als besondere Observanz auferlegt ist, den Ehebruch mit der Frau eines Andern zu vermeiden! Wer aber nicht imstande ist, solche Enthaltsamkeit während der Dauer der heiligen Handlung zu üben, entsühnt sich von aller Schuld durch eine Opfergabe aus geronnener Milch an Baruna und Mitra!

Ein lehrreiches Seitenstück zu dieser Nachsicht, welche die Brahmanen gegen ihre eigenen Schwächen übten, liefern die zahlreichen Stellen in den Ritualwerken, an denen dem fungierenden Priefter ganz harmlos beschrieben wird, wie er beim Opfer zu verfahren habe, wenn er dem Manne, der ihn anstellt und reich bezahlt, diesen ober jenen Schaden zufügen will; in welcher Weise er von der vorgeschriebenen Technik abweichen soll, wenn er feinen Brotherrn feines Gesichts, feines Gehörs, feiner Kinder, seines Besitztums oder seiner Macht berauben will! Das Vertrauen, das man sich unter diesen Um= ftänden einander entgegenbrachte, wird denn auch vor= trefflich burch eine Zeremonie illustriert, beren Einführung vor dem Beginn eines Opfers man allmählich für notwendig erachtete, eine feierliche Schwurhandlung nämlich, bei der sich die Opferpriester und der Opferveranstalter gegenseitig verpflichteten, einander während der Dauer der heiligen handlung keinen wiffentlichen Schaden zu= zufügen. Nach diefen Proben werden uns die sonderbaren Rechtsbegriffe nicht mehr überraschen, welche die Brahma= nen in diefer Zeit zum Ausdruck gebracht haben. "Anderer Todschlag als die Tötung eines Brahmanen ist kein wirklicher Todschlag", und "ein Schiedsrichter hat stets dem Brahmanen, nicht seinem Gegner, der kein Brahmane

ift, Recht zu geben"; solche und ähnliche Dinge sind in den Ritualtexten mit anerkennenswerter Unverfrorenheit ausgesprochen.

Daß auch die gleichzeitig entwickelte Kastenordnung hauptsächlich dazu diente, Macht und Einfluß der Priefter zu stärken, liegt auf der Hand; denn wenn in dem Ge= meinwesen die einzelnen Stände scharf von einander geschieden sind, so gelingt es dem Priester am leichtesten, je nach Bedarf den einen Faktor gegen den andern aus= zuspielen. Auf die Brahmanen folgten als zweite Kafte die Kichatripas (wörtlich die Herrschenden, d. h. Könige, Adel, Krieger), als dritte die Baischpas (das eigentliche Volt, Aderbauer, Handel= und Gewerbetreibende), mäh= rend die unterworfene nicht=arische Urbevölkerung des Landes als Schüdras oder Anechte, ohne Anteil an bürgerlichen und religiösen Rechten, ihre göttliche Be= ftimmung erfüllen mußten, den arischen Kasten und namentlich den Brahmanen zu dienen. "Der Schüdra ift der Andern Diener, nach Belieben hinauszuwerfen und zu töten"; das ist die humane Anschauung, die von den Brahmanen der eingeseffenen Bevölkerung gegenüber zur Geltung gebracht wurde.

Mit einer solchen Ordnung der Dinge, wie sie uns in den altindischen Ritualterten entgegentritt, hätte der Priesterstand sich füglich begnügen können. Die Brahmanen haben es nicht getan; sie haben unverdrossen weiter gear= beitet, um sich neue Borteile zu verschaffen und um die starren ständischen Unterschiede bis zu den grauenhastesten Konsequenzen zu verschärfen. Das Resultat liegt uns in geschlossener Form in dem berühmten Gesetzbuch des Manu vor, das wir noch nicht imstande sind genau zu datieren, das aber etwa um den Beginn unserer Zeit= rechnung entstanden fein muß. Die Zustände, die ich im folgenden kurz skizzieren will, haben sich also in den letten vorchriftlichen Sahrhunderten entwickelt. Wenn nun auch mancherlei unter den Bestimmungen des genannten Gesetzbuches gewiß nur brahmanische Theorie geblieben fein wird, ohne sich in die Praxis umzuseten, so bleibt boch noch genug übrig, um die gesellschaftlichen Zustände dieser Zeit in einem höchst unerfreulichen Lichte erscheinen zu laffen; und weit werden sie in Wirklichkeit nicht hinter dem priesterlichen Ideal zurückgeblieben sein. Köppen hat in dem einleitenden Kapitel seines Werkes über den Buddhismus die sozialen Verhältnisse, die Manus Geset= buch uns erkennen läßt, scharf aber gerecht beurteilt, nur mit einem Frrtum, der durch die damalige Über= schätzung des Alters dieses Gesetzbuches bedingt war; Röppen verlegt nämlich die Entwicklung, um die es sich hier handelt, in die vorbuddhiftische Zeit, während dieselbe in der Tat erst nach Buddha vor sich gegangen ist. Auch L. v. Schröder bietet in feinem Werke "Indiens Literatur und Cultur" in der neunundzwanzigsten Bor= lesung eine geschickte Gruppierung des hierher gehörigen Materials.

Daß im Laufe der Jahrhunderte der Anspruch der Brahmanen auf göttliche Würde nicht geringer geworden war, lehren uns verschiedene Stellen des Gesetzbuches: "Die Brahmanen sind zu jeder Zeit zu verehren; denn sie sind die höchste Gottheit," ja, "schon durch seine Ab= stammung ist der Brahmane eine Gottheit selbst für die Götter."

Von größerem praktischen Werte als diese Anerkennung werden die zahlreichen Bevorzugungen vor dem Gesetz für die Brahmanen gewesen sein. Sie waren unter allen Umständen steuerfrei, "selbst wenn der König dabei verhungern sollte." Auch für die schwersten Ver= brechen durften sie nicht hingerichtet, gezüchtigt oder durch Konfiszierung des Vermögens bestraft werden, während das Strafgesetz für die anderen Kasten und insbesondere für die Schudras ein recht hartes war. Die Strafen steigerten sich proportional, je niedriger die Kaste des Schuldigen war, und ebenso erhöhten sich die Bußen für Beleidigungen im Verhältnis zu der Höhe der Kafte des Der Geldverleiher durfte von Beleidiaten. einem Brahmanen (monatlich) zwei, von einem Kschatripa drei, von einem Baischpa vier und von einem Schudra fünf Prozent Zinsen nehmen. Und so zeigt sich in allen Beftimmungen, wie gut die Brahmanen es verstanden haben, ihren Vorteil zu wahren. Der Schüdra war ihnen gegenüber nach unserem Gesetzbuch vollständig rechtlos. "Der Brahmane darf ihn ganz als seinen Sklaven betrachten und ift daher auch befugt, ihm fein Eigentum wegzunehmen; denn der Besitz des Sklaven gehört seinem Herrn. - Der Schubra foll, auch wenn er dazu in der Lage ift, keine Reichtümer erwerben; denn dies beleidigt den Brahmanen!" (Schröder S. 421.)

Alle diese Dinge aber sind verhältnismäßig harmlos ben Sazungen gegenüber, durch welche die Brahmanen zahllose menschliche Wesen zu dem elendesten Leben verur= teilten, Menschen, die keine andere Schuld auf sich geladen hatten, als daß ihre Abstammung nicht dem priesterlichen Schema entsprach. In früherer Zeit war es den An= gehörigen der drei arischen Kasten erlaubt gewesen, wenn sie als erste Frau ein Mächen der gleichen Kaste ge= heiratet, daneben noch Frauen aus den niederen Kasten zu nehmen; und den Kindern der letzteren hastete darum kein Makel an: der Sohn eines Brahmanen und einer Baischya= oder gar Schüdrafrau war unter diesen Um= ständen ein Brahmane. Das ist nun nach dem Gesets= buch des Manu nicht mehr der Fall. Die Kinder von Eltern ungleicher Kaste nehmen weder den Rang des Baters noch den der Mutter ein, sondern sie bilden eine Mischkaste und finden die Art ihrer Beschäftigung in ganz bestimmter Weise in dem brahmanischen Gesetz vorgeschrieben. Nach diefer Theorie entstand eine große Bahl von Mischkaften, die alle mehr oder weniger verachtet waren. Nun wurde aber die gesellschaftliche Stellung vieler diefer Mischkaften noch durch einen absurden Lehrsatz verschlechtert, der die indische Menschenwelt auf die Stufe von Gras und Kraut herabwürdigte. Guter Same in schlechtem Boden trägt zwar geringere Frucht als in gutem Boden, aber immerhin ift das Erzeugnis noch ein erträgliches. Der Same des Unkrautes jedoch in gutem Boden bewirkt das Erstarken und Wuchern des Unkrautes. Mit einer Frau aus einer höheren Kafte erzeugt deshalb ein Mann nach brahmanischer Anschauung Kinder, die ihrem Werte nach tiefer stehen als er selbst. Das niedrigste und verabscheuungswürdigste menschliche Wesen auf Erden ist demnach das Kind eines Schudra und einer Brahmanenfrau. Wenn schon das Los des Schudra ein hartes und trauriges war, so spottet das Elend des unglücklichen, aus solcher Verbindung hervor= gegangenen Beschöpfes, des Tichandala, jeder Beschreibung.

"Fern von den Wohnsitzen anderer Menschen soll er hausen, Zeichen an sich tragend, durch die ihn jeder erkennen und meiden kann; denn die Berührung mit ihm verunreinigt. Nur bei Tage darf er in die Dörfer kommen, damit man ihm ausweichen kann. Er soll nur — 12 —

gemeine Tiere wie Hunde und Esel besitzen, nur aus zerbrochenem Geschirr effen, sich nur in die Gewänder von Toten kleiden u. dgl. Sie sollen Dienste als Henter verrichten, Jedermann soll sie meiden. Es ist Berachtung, Jammer und Elend in höchster Potenz, die der stolze Brahmane über diese Elenden verhängt." (Schröder S. 423, 424.)

Aber dieses, alle Menschenwürde vernichtende Schema des Brahmanen hat naturgemäß noch bei dem Tschandâla kein Ende; denn deffen Nachkommenschaft muß, wenn er auch nur eine Schudrafrau fein eigen nennt, wiederum tiefer stehen, als er selbst. Und so sind denn wirklich eine ganze Bahl verabscheuter Mischkasten - oder vielmehr kastenloser Bolksschichten - entstanden, eine immer verachteter als die andere und selbst sich gegenseitig wieder verachtend. Die meisten Arten dieser Outcasts find mit dem Namen indischer Aboriginerstämme benannt, also mit besonders verachteten Volksstämmen in eine Kategorie geworfen und in der gleichen Weise wie jene jeder Möglichkeit eines menschenwürdigen Daseins beraubt. Mag nun auch dies und jenes über die Ent= stehung der Mischkaften Gesagte nur ein Ausfluß brahma= nischer Systematisierungssucht sein, so ift uns doch das faktische Vorhandensein folcher von dem Priestertum zu tierischem Dasein verdammter Boltstlassen in Indien zur Genüge durch fremde Beobachter bestätigt.

Daß in der Neuzeit die Zerklüftung des Bolkes einen rapiden Fortschritt gemacht hat und noch heutzutage macht — ich verweife wegen dieser Berhältniffe auf den letzten Aufsatz in diesem Buche — ist wenigstens mittelbar auch dem Einfluß der Brahmanen zur Last zu legen; denn dieser traurige Zustand ist nur eine Folge und Weiterentwickelung der einstmals von den Brahmanen begründeten sozialen Ordnung.

3ch kann es hier nicht als meine Aufgabe betrachten, das Sündenregister der Brahmanen vollständig aufzustellen: ich habe nur so viel anführen wollen, um dem Lefer keinen Zweifel über die Art und Weise zu lassen, wie der indische Priefterstand für das Glück feines Volkes gesorgt hat. Man wird nun im Allgemeinen geneigt fein, die Selbstfucht und Rückfichtslosigkeit der Brahmanen zwar streng zu verurteilen, daneben aber doch mit Bewunderung anzuerkennen, was die Brahmanen an geistiger Arbeit geleistet haben; man wird ihnen viel verzeihen um der tieffinnigen Gedanken willen, mit denen sie ihr Land und die ganze Welt bereichert haben; ift es doch die "Weisheit des Brahmanen", die dem Worte Indien einen Klang verliehen hat, der noch heute in den Herzen aller forttönt, denen das Ringen um die höchste Wahrheit als die wichtigste Erscheinung in dem Kulturleben der Menschheit gilt. Wie nun aber, wenn sich nachweisen läßt, daß die tieffte Weisheit des Brahmanen, die Lehre von dem All-Einen, die felbst auf das Geiftesleben unserer Zeit einen unverkennbaren Einfluß ausübt, gar nicht im Kreise der Brahmanen ihren Ursprung genom= men hat? Schnellt dann die Wage, in der der indische Priesterstand gewogen wird, nicht bedenklich in die Höhe?

Ehe ich auf diese kulturhistorisch hochwichtige Frage näher eingehe, muß ich kurz die Zeit charakterisieren, in der uns die Gedanken, von denen ich hier spreche, ent= gegentreten.

Jahrhunderte hindurch waren von den Brahmanen unermüdlich Opfer auf Opfer erdacht, symbolische Erklärungen auf Erklärungen gehäuft, die nur zu deutlich

den Stempel priefterlicher Aberweisheit an sich tragen. Mit einem Male treten höhere Gedanken auf: zwar wird das traditionelle Wiffen und die Vollziehung der Opfer nicht verworfen, aber der Geift fühlt sich nicht mehr wie früher durch die Mysterien des Opferplates befriedigt, sondern strebt höheren und edleren Bielen zu. Ein leiden= schaftliches Verlangen, das Rätsel der Welt zu verstehen und das eigene Selbst im Verhältnis zum Weltganzen zu begreifen, macht sich geltend und beherrscht die Ge= müter. Die Zeit des tiefften geiftigen Niedergangs wird abgelöft von einer hochgeistigen Zeit, die ganz erfüllt ift von der Frage nach dem Emig-Einen, das hinter den wechselvollen Erscheinungen ruht und das man in der Tiefe des eigenen Wefens wiederfindet. Es ift das Zeit= alter der Upanischaden, jener berühmten Werke, die sofort bei ihrem Bekanntwerden in Europa die größten Denker des Abendlandes mit Bewunderung und Begeiste= rung erfüllten. Ich spreche hier nur von den älteren Upanischaden, die etwa der Zeit vom achten bis zum sechsten Jahrhundert v. Chr. entstammen, nicht von der großen Masse der gleichnamigen, aber nicht gleichwertigen Schriften — an Zahl sind es weit über zweihundert —, deren Entstehung bis spät in die nachchristliche Zeit hin= einreicht. In den älteren Upanischaden hat das Ringen nach der Erkenntnis einen in seiner Art einzigen Aus= druck gefunden; und deshalb muß es mit Freuden begrüßt werden, daß die wichtigsten von ihnen jetzt in trefflichen genauen Übersetzungen aus der Feder des berühmten Seniors der Indologen, Otto Böhtlingts, vorliegen, und daß Baul Deussen nicht weniger als sechzig Upanischaden übersetzt und mit lehrreichen Einleitungen versehen hat (Leipzig 1897). Wohl begegnen uns in diesen Upanischaden manche Spekulationen, über die wir verwundert den Kopf schütteln, aber die Betrachtung kehrt immer wieder zurück zu dem Brahman, — der Weltseele, dem Absoluten oder dem Dinge an sich, wie man nun das inhaltschwere Wort übersetzen mag; und immer gipfelt fie in dem Gedanken, daß der Atman, das innere Selbst des Menschen, nichts anderes ist als das ewige unend= liche Brahman. Ein wunderbarer Schwung belebt an solchen Stellen die Sprache der Upanischaden und legt Zeugnis ab von der gehobenen Stimmung, in der die Denter jener Zeit sich bemühten, das große Geheimnis zu verfünden. Immer neue Wendungen, Bilder und Gleichniffe werden gesucht, um das mit Worten nicht zu Beschreibende doch in Worte zu faffen. So heißt es 3. B. in der ehrwürdigen Brihadaranyaka Upanischad: "Der in der Erde weilt, aber von der Erde verschieden ift, von dem die Erde nichts weiß, deffen Körper die Erde ist, der die treibende Kraft in der Erde ift, das ift dein Selbst, der innere unsterbliche Lenker." Mit den gleichen Worten wird dann dasselbe vom Wasser, Feuer, Uther, Wind, von Sonne, Mond und Sternen, von den Weltgegenden, von Donner und Blitz, von allen Welten, allen Wesen und noch von mancherlei anderen Dingen ausgesagt: und dann schließt das Kapitel mit den Worten: "Der ungesehen sieht, ungehört hört, un= gedacht denkt, unerkannt erkennt, neben dem es nichts anderes gibt, das da sieht, hört, denkt, erkennt, das ift dein Selbst, der innere unsterbliche Lenker. Alles andere ift leidvoll." Und gleich darauf tritt in diefer berühmten Upanischad eine wissensdurftige Frau auf, Gargi Bâtschaknavî mit Namen, und fragt den weisen Padnjavalkya (nach Schröders Übersetung mit einigen

Auslassungen): "Was über dem Himmel, was unter der Erde und was zwischen Himmel und Erde befindlich, was da war, was da ift und was da fein wird, worin ift das eingewebt und verwebt (d. h. worin lebt und webt das?)" Dâdnjavalkya antwortet ausweichend oder um das geistige Vermögen der Gargi zu prüfen: "In dem Uther." Aber Gargi weiß, daß damit nicht die lette Erkenntnis erreicht ift, und fragt: "Worin aber ift der Äther eingewebt und verwebt?" Und Dâdnjavalkya spricht: "Das, o Gargi, nennen die Brahmanen das Unvergängliche, das weder groß noch klein, weder kurz noch lang, ohne Verbindung, ohne Berührung, ohne Auge, ohne Ohr, ohne Stimme, ohne Atem, ohne Antlitz und ohne Namen ift. In dieses Unvergänglichen Gewalt ftehen Himmel und Erde, Sonne und Mond, Tage und Nächte feftgehalten; in diefes Unvergänglichen Gewalt, o Bârgî, strömen die einen Flüsse nach Often, die anderen nach Weften und in welche Himmelsgegend immer es Wer aus diefer Welt scheidet, o Gargi, ohne dieses sei. Unvergängliche erkannt zu haben, der ist beklagenswert."

In der Tschändogha Upanischad, einem nicht minder wichtigen Werke, wird dieselbe Weisheit von einem Manne, Namens Ubdälaka, seinem Sohne Schvetaketu in mannig= fachen Gleichnissen gelehrt. Wir finden die Beiden vor einem Nhagrodha=Baum stehen, jener Spezies des Feigen= baums, die immer und immer wieder von ihren Zweigen aus Wurzeln zur Erde senkt, so daß neue Stämme ent= stehen, bis im Laufe der Zeit der eine Baum einer grünen vielsäuligen Halle gleich wird, die Hunderten und selbst Tausenden von Menschen Schatten gewähren kann. Und vor einem solchen Baume, dem schönsten Sindbilde der sich selbst immer wieder verjüngenden Naturkraft, entspinnt sich zwischen Bater und Sohn das folgende Zwiegespräch:

"Hole mir dort von dem Nyagrodha=Baume eine Frucht."

"Hier ift sie, Ehrwürdiger."

"Spalte sie."

"Sie ift gespalten, Ehrwürdiger."

"Was siehest du darin?"

"Ich sehe hier, o Ehrwürdiger, ganz kleine Kerne." "Spalte einen von ihnen."

"Er ist gespalten, Ehrmürdiger."

"Was sieheft du darin?"

"Gar nichts, o Ehrwürdiger."

Da sprach der Bater: "Das Feine, das du nicht wahrnimmst, o Teurer, aus diesem Feinen fürwahr ist dieser große Nyagrodha=Baum entstanden. Glaube, o Teurer, was dieses Feine ist, dessens ist dieses Weltall, das ist das (einzig wahrhaft) Reale, das ist die Weltzele, das bist du, o Schvetaketu."

Diefer ewige Grund alles Seins, den ein Jeder in sich felbst trägt, das absolute geistige Sein, die alles treibende Kraft war also als die einzige Realität erkannt. Die ganze wandelbare Mannigfaltigkeit der Erscheinungswelt dagegen ist ein Trugbild, ein Blendwerk (Mâşâ), ein Gebilde des Nichtwissens. Man sieht, es ist der konsequenteste Monismus, der hier in den Upanischaden gelehrt wird. Ihn zum ersten Male in der Welt verkündet zu haben, ist ein Verdienst, das kaum hoch genug angeschlagen werden kann. Ob nun aber den Brahmanen dieses Verdienst gebührt oder ob es ihnen mit Unrecht zugeschrieben wird, das ist die Frage, zu deren Beantwortung diese Zeilen dienen sollen.

Garbe, Beiträge :c.

2

Bunächst sei bemerkt, daß im engeren Kreise der Fachmänner, von Weber, Max Müller, Regnaud, Bhan= darkar und anderen schon seit längerer Zeit auf die Spuren hingewiesen ist, die dafür sprechen, daß ein anderer Faktor des indischen Bolkslebens für die Ent= stehung der monistischen Lehre der älteren Upanischaden von maßgebendem Einfluß war. Am deutlichsten finde ich diefen Gedanken ausgesprochen von Deuffen in feinem "Spftem des Bedanta", S. 18, 19: "Jahlreiche Anzeichen weisen darauf hin, daß die eigentliche Pflegerin dieser Gedanken ursprünglich nicht sowohl die am Zeremoniell erfättigte Priesterkafte, als vielmehr die der Richatripas gewosen ift: immer und immer wieder begegnen wir in den Upanischads der Situation, daß der Brahmane den Rschatriya um Belehrung bittet, welche dieser, nach allerlei Betrachtungen über die Ungehörigkeit eines folchen Verfahrens, demselben erteilt. "\*) Näher ausgeführt und in das rechte Licht gesetzt aber ist dieser Gedanke noch nicht; und doch verdient er meiner Meinung nach eher, als manches andere, denen, die sich für Indien und indische Kulturgeschichte interessieren, in feiner ganzen weittragen= den Bedeutung vorgeführt zu werden.

In dem zweiten Buche der Brihadâranhaka Upani= schad, aus der ich oben bereits zwei Proben angeführt habe, findet sich die folgende Erzählung, von der eine andere, nur wenig abweichende Version im vierten Buche der Kauschitaki Upanischad enthalten ist.

Der stolze und gelehrte Brahmane Bâlâki Gårgya kommt auf seiner Wanderung zu Abschätaschatru, dem

<sup>\*)</sup> Bgl. jest auch Deussens Allgemeine Geschichte der Philosophie I. 166; II. 17 ff.

Fürsten von Benares, und sagt zu ihm: "Ich will dir das Brahman verkünden." Der König ist hocherfreut und verspricht, ihn reich dafür zu belohnen, mit tausend Rühen. Und nun beginnt der Brahmane seine Weisheit vorzutragen: "Den Geist (d. h. die Kraft) in der Sonne verehre ich als das Brahman;" aber der König unter= bricht ihn und sagt, das wisse er wohl, davon solle er mit ihm nicht reden. Da spricht der Brahmane von dem Geiste im Monde, im Blite, im Uther, im Winde, im Feuer, im Wasser, in den Weltgegenden; aber alles das weist der König als ihm wohlbekannt zurück. Und auch was Gârapa noch weiter vorbringt, ist dem König nichts Neues. Da, heißt es, verstummte der Brahmane. Adschataschatru aber fragte ihn: "Ift das alles?" und Gârgya antwortete: "Ja, das ist alles." "Mit diesem Wenigen," rief da der König aus, "ift das Brahman nicht erkannt," worauf Garqua erklärt, jo wolle er denn als Schüler bei dem König in die Lehre treten. Darauf erwidert Adschataschatru: "Es widerspricht der natürlichen Ordnung, daß ein Brahmane bei einem Krieger in die Lehre tritt und erwartet, daß diefer ihm das Brahman verkünden werde; aber ich will es dich doch erkennen lehren." Da nahm der König den Brahmanen bei der Hand und führte ihn zu einem schlafenden Manne. Der König rief diesen an; doch er erhob sich nicht. Als aber Abschataschatru ihn mit der Hand berührte, da stand er auf. Nun fragte der König den Brahmanen: "So lange diefer Mann schlief, wo war da sein aus Erkenntnis bestehender Geist, und woher ist er jetzt wiedergekommen?" Bargya aber wußte nichts darüber zu sagen. Und nun erklärte ihm Adschataschatru, wie der Geift oder das Selbst des Entschlummerten im Traume umherschweift, wie ihm alle Stätten gehören und er nach Belieben bald ein großer König, bald ein großer Brahmane ift; wie es dann aber noch einen höheren, glücklicheren Zu= ftand gibt, wenn man nämlich in traumlosen Tiefschlaf versunken ist und von nichts mehr ein Bewußtsein hat. Das ist der Zustand, in dem das Selbst des Menschen, unberührt von der Welt der Erscheinungen, in seinem wahren Wesen ruht, in dem es keinen Unterschied gibt zwischen dem Atman und dem Brahman.

Vielleicht noch bedeutsamer als diese Erzählung ist eine andere, die sowohl in dem fünften Buche der Tschândogha Upanischad wie im sechsten Buche der Brihadâranyaka Upanischad berichtet wird:

Der junge Brahmane Schvetaketu kommt zu einer Versammlung, und hier fragt ihn der Fürst Pravâhana Dschaivali: "Junger Mann, hat dich dein Bater unter= wiesen?" — "Ja wohl, Herr!" — "Weißt du also", fragt der Fürst weiter, "wohin die Geschöpfe von hier gehen, wenn sie abscheiden? Weißt du, wie sie wieder hierher zurückkehren?" Und noch drei andere Fragen legt er dem Brahmanenjüngling vor, der beschämt bekennen muß, daß er von allem diefem nichts wiffe. Und fo fehrt Schvetaketu niedergeschlagen zu feinem Bater zurück, der hier mit dem Gentilnamen Gautama benannt ift, und macht ihm Vorwürfe: "Obwohl du mich nicht unterwiesen, haft du mir doch gesagt, daß du mich unterwiesen habest. Fünf Fragen hat ein einfacher Fürft an mich gerichtet, und ich habe keine einzige von ihnen zu beant= worten vermocht." Darauf erwiderte der Bater: "Du tennst mich zur Genüge, mein Sohn, um zu wiffen, daß ich dir alles gesagt habe, was ich weiß. Komm, wir wollen beide gehen und bei dem Fürsten in die Lehre treten." Der Fürst empfängt den alten Brahmanen nun mit allen Ehren und gestattet ihm, sich ein Geschenk zu crbitten. Aber Gautama weist alles irdische Gut zurück, Gold, Rühe und Pferde, Sklavinnen und Gewänder, und verlangt von dem Fürsten die Antwort auf die Fragen, die diefer an seinen Sohn gerichtet hatte: "3ch begebe mich zu dem Verehrten in die Lehre." Nachdem Brava= hana sich zuerst ablehnend verhalten, läßt er sich doch herbei, den Wunsch des Brahmanen zu erfüllen, und sagt, daß niemand in allen Welten außer dem Krieger= ftande über diese Dinge Aufflärung zu geben miffe (Tschand. Up. 5, 3, 7). Bezeichnend genug find auch die folgenden Worte: "Mögeft weder du, o Gautama, noch beine Vorväter so an uns gefündigt haben, daß diefes Wissen bis jest bei keinem Brahmanen seine Bohnung aufschlug. Dir aber werde ich es mitteilen: denn wer könnte dich abweisen, der du in dieser Weise (Brihadâr. Up. 6, 2, 8). Und nun offenbart bittest?" der König dem Brahmanen alles, was er weiß.

Dieselbe Geschichte findet sich auch den Hauptzügen nach im Eingange der Kauschîtaki Upanischad, nur daß hier der Fürst einen anderen Namen führt, nämlich Tschitra.

Ich will nur noch, um Spuren von geringerer Be= beutung zu übergehen, kurz aus dem fünften Buche der Tschandogha Upanischad den Inhalt des elften und der folgenden Kapitel mitteilen, in denen wiederum ein Mann der Kriegerkaste, Aschapati, der Fürst der Kekaha, im Besitze der höchsten Weischeit erscheint. Eine Anzahl hoch= gelehrter Brahmanen, die mit Namen angeführt werden, heißt es hier, stellten die Betrachtung an: "Was ist unser Selbst? Was ist das Brahman?" und sie be= schlossen, von dem sie wußten, daß er zu der Zeit das "überall wohnende Selbst" erforschte. Dieser aber sagte sich: "Sie werden mich befragen, und ich werde ihnen nicht auf alles Ant= wort geben können", und deshalb forderte er feine Be= sucher auf, mit ihm zusammen zu Aschvapati, dem Fürsten der Kekaya zu gehen, um von diesem Belehrung zu erbitten. Der König nimmt die Ankommenden ehrenvoll auf, ladet sie ein, bei ihm zu verweilen und stellt ihnen ein Geschenk in der Höhe des Opferlohnes in Aussicht. Diese aber sprachen: "Ein Mann soll das mitteilen, wo= mit er sich beschäftigt. Du erforschst eben jetzt das überall wohnende Selbst. Offenbare uns dieses!" Der König erwiderte: "Morgen früh werde ich darauf antworten." Und am nächsten Vormittag fragte er, ohne fie als Schüler aufgenommen zu haben, d. h. ohne die Erfüllung der sonft bei solcher Gelegenheit üblichen Formalitäten, einen nach dem andern: "Als was verehrft du das Selbst?" Und die Brahmanen antworten nach der Reihe: "Als den Himmel, als die Sonne, als den Wind, als den Uther, als das Waffer, als die Erde." Da macht der König sie darauf aufmertsam, daß sie alle im grr= tum feien, weil sie das überall wohnende Selbst als etwas einzelnes, in der Besonderheit Existierendes an= fehen: denn in Wahrheit fei es das Unendliche, zugleich das unendlich Kleine und das unendlich Große.

Die Bedeutung diefer Erzählungen liegt auf der Hand. Ob den einzelnen Berichten wirkliche Borgänge zu Grunde liegen oder ob sie nur als der legendarische Niederschlag einer in jener Zeit allgemein verbreiteten Überzeugung anzuschen sind, läßt sich nicht entscheiden; aber die Frage nach dem historischen Kern dieser Erzählungen ist auch sür uns von geringer Bedeutung. Die Tatsache, daß in echt brahmanischen Schriften, in Werken, die in Indien mit Recht als Grundpfeiler des Brahmanen= tums gelten, solche Erzählungen enthalten sind, redet zu uns in einer nicht mißzuverstehenden Sprache. Sie zeigt uns, daß die Verfasser der älteren Upanischaden gar nicht auf den Gedanken kamen oder nicht wagen durften, das zu ihrer Zeit noch offenkundige Verhältnis zu verschleiern und die monistische Lehre vom Brahman=Atman für ein Erbteil ihres Standes auszugeben; vielleicht auch, daß fie die Begründung diefer Lehre noch gar nicht für ein Berdienst von so weittragender Bedeutung erachteten, um es für die Brahmanenkaste in Anspruch zu nehmen. In späterer Zeit ist nun allerdings dieses Wissen zum vollsten Eigentum der Brahmanen geworden und von ihnen bis auf den heutigen Tag zwei und ein halbes Jahrtausend hindurch gepflegt und entwickelt, fo daß es noch jetzt als die orthodore Lehre des Brahmanentums gilt; aber das ändert nichts an der Tatsache, daß es in den Reihen der Kriegerkafte entstanden ist. Der Krieger= tafte gebührt der Ruhm, in richtiger Erkenntnis des ge= dankenlosen Opferwesens und feiner albernen Symbolik, durch Erschließung einer neuen Ideenwelt den großen Umschwung in dem geistigen Leben Altindiens bewirkt zu haben. Wenn wir sehen, wie die Brahmanen auch noch, nachdem sie die neue Lehre zu der ihrigen gemacht hatten, das ganze Zeremonialwesen — die große Milch= fuh der Priesterkaste -- weiter pflegen, wie sie diese beiden heterogenen Elemente in unnatürlicher Weise vereinigen, indem sie in ihrem System einen Wertteil als die not= wendige Vorstufe des Erkenntnisteiles hinstellen, so werden wir nicht fehlgehen mit der Annahme, daß diese Dinge sich im alten Indien in genau derselben Weise entwickelt haben, wie in der übrigen Welt. Die Aufflärung wird von dem Priestertum, ihrem geborenen Feinde, so lange bekämpst, dis sie im Volke zu mächtig geworden ist, um nicht mehr mit Erfolg bekämpst werden zu können. Alsdann bekennt sich auch der Priester zu den neuen Gedanken und sucht sie, so gut es geht, mit seinen Wahngebilden in Einklang zu bringen.

Die bisher behandelten 3deen, welche die indische Weisheit im ausgezeichneten Sinne des Wortes darstellen, sind keineswegs das Einzige, was der indische Ariegerstand für Philosophie und Religion seines Bolkes geleistet hat. Der bekannteste aller Inder, der eble Gautama aus Kapilavastu, der gegen 500 vor Chr. den Buddhismus gründete, war gleichfalls ein Kichatriya - nach der späteren Tradition, die uns früher allein bekannt war, ein Königssohn, nach den älteren, uns jetzt hauptsächlich durch Oldenbergs verdienstvolle Arbeiten erschlossenen Quellen der Sohn eines vornehmen Grund= besitzers. Buddha "der Erleuchtete" — nennen wir ihn unter diefem in der ganzen Welt bekannten Ehrennamen - bekämpfte auf das Entschiedenste das ganze Opfer= wesen und alle Vorurteile des Brahmanentums. Die Zeremonien und das priefterliche Wiffen waren ihm Lug und Trug, die Kastenordnung nichtig; denn er lehrte, daß das höchste Gut dem Niedrigsten ebenso erreichbar fei, als dem Brahmanen und dem König, daß ein jeder ohne Unterschied der Geburt die erlösende Erkenntnis durch Beltentsagung, durch Selbstbezwingung und durch Selbst= aufopferung für das Wohl seiner Mitgeschöpfe erlangen fönne.

Oldenbergs vortreffliches Buch über Buddha, das den neuesten Standpunkt der Forschung vertritt, macht

ein näheres Eingehen auf die Lehren des größten Inders überflüssig; nur in einem, gerade für den Busammenhang unserer Betrachtungen wichtigen Bunkte möchte ich meine von Oldenbergs Ansichten abweichenden Anschauungen kurz darlegen. Nach den ältesten Quellen er= scheint die Lehrweise Buddhas größtenteils nicht für die Fassungsgabe der Massen berechnet, nicht populär, sondern abstraft-philosophisch. Hier scheint mir nun die innere Wahrscheinlichkeit zu sehr gegen die Darstellung dieser Quellen zu sprechen, die — was wir nicht vergeffen dürfen — immerhin durch Jahrhunderte von Buddha getrennt find. Oldenberg wirft felbst den Zweifel auf, ob der trockene, ermüdende Kirchenstil von Buddhas an= aeblichen Lehrreden wirklich ein getreues Abbild des einstmals gesprochenen Wortes sei. Er fagt darüber (in der dritten Auflage feines "Buddha" S. 204): "Wer die Lehrreden lieft, welche die heiligen Texte Buddha in den Mund legen, wird die Frage kaum unterdrücken, ob die Form, in welcher er selbst seine Lehre vorgetragen hat, diesen seltsam starren Gebilden von abstrakten, meist mehr spitfindigen als klaren Begriffsreihen mit ihren endlos über einander getürmten Wiederholungen ähnlich gewesen sein kann. Möchte man doch gern in dem Bilde jener ältesten Zeiten nichts anderes erkennen, als den lebendigen Geist jugendfrischer Kraft im Meister und in den Jüngern, und möchte man darum von diesem Bilde alles fern halten, was einen Zug des Gezwungenen oder Gemachten hineintragen würde." Er kommt dann aber nach der Betrachtung der damaligen Zuftände (S. 207) zu dem Refultat, es glaublich zu finden, "daß die feier= lich ernste Redeweise Buddhas jenem Typus der von der Überlieferung aufbewahrten Reden viel enger verwandt

gewesen ist, als dem, welchen unser Gefühl des Natür= lichen und Wahrscheinlichen an dessen Stelle zu setzen versucht sein könnte". Ich habe mich davon nicht über= zeugen können. Ein so gewaltiger Erfolg, wie ihn das Auftreten Buddhas hatte, war auch in Indien nur durch padende Beredtfamkeit und durch allgemein verständliche, in Bildern und Gleichniffen fich bewegende Lehrweise zu erzielen. Wenn Buddha sich nur an den Berstand seiner nächsten Umgebung, die wir aus aristokratischen Gle= menten zusammengesett finden, gewendet hätte, wenn er nicht zu den Herzen des Bolkes geredet und die Massen fortgeriffen hätte, so murde sein Mönchsorden schwerlich ein anderes Schicksal gehabt haben, als die andern Mönchsgemeinden seiner Zeit, die bis auf eine wieder spurlos verschwunden find. Denn da die Lehren aller dieser Orden oder ihrer Stifter in der Hauptsache von einander nicht verschieden waren, und da man es wohl taum einem Zufall wird zuschreiben wollen, daß unter ihnen gerade die Lehre Buddhas sich zu einer Welt= religion entwickelt hat, die noch heute die verbreitetste aller Religionen auf Erden ift, so bleibt zur Erklärung nur bie Annahme übrig, daß die Art und Beise Buddhas zu lehren den Erfolg gemacht hat, und daß wir in ihr den Keim zu der späteren Ausbreitung des Buddhismus zu sehen haben. Erst durch neuere Forschungen ist die früher herrschende Anschauung widerlegt worden, daß Buddhas Auftreten in Indien eine in ihrer Art einzige Erscheinung gewesen sei und die damaligen sozialen Bu= ftände des Landes revolutioniert habe. In der Tat war Buddha nur ein primus inter pares, einer unter den zahlreichen Asteten, die zu feiner Beit, die Mittel zur Erlöfung aus dem qualvollen Kreislaufe der Seelen=

wanderung suchend und lehrend, in Nordindien umher= zogen und Anhänger um sich sammelten.

Nur noch eine der in jener Zeit gestifteten Bemeinden hat sich, wie schon eben angedeutet, bis auf den heutigen Tag erhalten, die der Dschainas, die nament= lich im Westen von Indien zahlreiche Mitglieder zählt. Die Lehren der Dichainas sind denen der Buddhisten so außerordentlich ähnlich, daß man bis vor kurzem die Dichainas für eine buddhistische Sekte gehalten hat; in der Tat aber handelt es sich um eine besondere Religion, die von einem Zeitgenoffen oder Vorgänger Buddhas, namens Vardhamâna Dnjâtaputra — oder in der Volkssprache Baddhamâna Nâtaputta — in derfelben Gegend, in welcher der Buddhismus entstand, gegründet worden ift. Der einzige wesentliche Unterschied zwischen den Lehren der beiden Männer besteht darin, daß Baddhamana großes Gewicht auf Kasteiungen legte, während Buddha, als der einsichtsvollere der beiden, diese nicht nur für bedeutungslos, sondern geradezu für schädlich erflärte. Worauf es uns aber hier ankommt, ist die Tat= sache, daß auch der Stifter der in der indischen Reli= gions= und Kulturgeschichte eine bedeutsame Stellung einnehmenden Sekte der Dichainas aus der Krieger= tafte entsproffen ift.

Einen völlig anderen Charakter als die bisher besprochenen Lehren trägt ein noch in den Kreis unserer Betrachtungen gehöriges Erzeugnis des indischen Geisteslebens, das die meisten meiner Leser wahrscheinlich nicht einmal dem Namen nach kennen werden, an das sich aber wichtige religionsgeschichtliche Probleme knüpfen: die Lehre der Bhägavatas oder Päntscharätras. Mit biesen Namen, von denen der erste der ältere und ursprüng=

lichere ift, bezeichnete sich eine nordindische Sekte, deren Eristenz uns für das vierte Jahrhundert v. Chr. beglaubigt ist, die jedoch aller Wahrscheinlichkeit nach in frühere, in vorbuddhiftische Zeit hinaufreichen wird. Die Bha= gavatas bekannten sich zu einem populären, von der alt= brahmanischen Überlieferung unabhängigen Monotheismus und verehrten die Gottheit unter verschiedenen Namen: Bhagavat "der Erhabene" — von welchem Worte ihre eigene Bezeichnung abgeleitet ist - Narayana "Menschenfohn", Buruschottama "das höchste Wesen", hauptsächlich aber als Krischna Basudeva, d. h. Sohn des Basudeva. Diefe Verehrung trug einen folchen Charakter, daß sich aus ihr eine Empfindung entwickelte, die sich vollständig mit dem christlichen Gefühl der gläubigen Liebe zu Gott und der Gottergebung deckte. Das indische Wort für diese Empfindung ift bhakti, für den von dieser Empfindung erfüllten bhakta. Da sich ein sicherer Beleg für das Wort bhakti in der indischen Literatur aus vor= chriftlicher Zeit nicht findet oder noch nicht gefunden hat, fo find verschiedene Forscher geneigt, die Bhakti für eine Entlehnung aus dem Christentum anzusehen; vor allen Dingen vertrat diesen Standpunkt A. Weber, der sich um die Erforschung des Krischna-Kultus die größten Verdienste erworben hat. Weber hat in verschiedenen Arbeiten, namentlich in einer interessanten Abhand= lung über Krischnas Geburtsfest, erwiesen, daß in die späteren Krischnamythen zahlreiche christliche Elemente eingedrungen sind - wozu die ähnlich klingenden namen Krischna und Christus den äußeren Anlaß gegeben haben —: die Erzählungen von Christi Geburt unter den Hirten, von dem Stalle, von der Krippe als seiner Geburtsstätte und manches Andere der Art. Tropdem

kann ich mich nicht der Meinung anschließen, daß die Bhakti aus der Fremde in den überaus fruchtbaren Boden der indischen Gedankenwelt verpflanzt ist, da ihr frühestes Auftreten einer Zeit angehört, in der nach meiner Überzeugung christliche Einflüffe in Indien noch nicht zu erweisen sind. Da ein näheres Eingehen auf diese intereffante Frage nicht ohne Erörterung von allerlei gelehrtem Material möglich ift, so muß ich mir dasselbe an diesem Orte versagen und mich auf die Bemerkung beschränken, daß für den mit dem altindischen Geistes= leben Vertrauten die Lehre von der Bhakti auch als echt indisches Erzeugnis vollkommen verständlich ist. Nicht nur sind monotheistische Ideen in Indien aus dem frühesten Altertum nachweisbar, es ist auch von jeher und insbesondere in den Zeiten, die hier für uns in Betracht kommen — der indischen Volksseele ein mächtiges Aufftreben zum Göttlichen eigen gewesen, fo daß es uns nicht Wunder nehmen kann, wenn dieser tief=inner= liche Zug sich in einer volkstümlichen, nicht auf philosophischer Grundlage beruhenden Religion als Gottergebenheit, als Gottesliebe äußert. Der Begründer dieser Religion war der später zu göttlichem Range erhobene oder besser mit der Gottheit identifizierte Krischna Bâsubeda, nach seinem Namen und den an seinem Namen haftenden Sagen ein Mitglied der indischen Krieger= Schon in dem Mahâbhârata, dem großen indi= tafte. schen Nationalepos, hat das Brahmanentum sich die Person und die Lehre Krischnas angeeignet und aus dem vergötterten Helden eine Erscheinungsform des Gottes Bischnu gemacht, es also auch in diesem Falle verstanden, fich durch Aufnahme eines ursprünglich unbrahmanischen Elementes neue Lebenstraft zuzuführen.

Wir haben also gesehen, daß der tieffinnige Monismus der Upanischaden, die hochsittlichen Religionen der Buddhisten und Oschainas und schließlich der auf reine Gottergebenheit gegründete Glaube der Bhâgavatas ihren Ursprung nicht in der indischen Priesterkaste genommen haben. Wie günstig man auch über die Leistungen urteilen mag, die von den Brahmanen im Laufe der Zeit auf den verschiedensten Gebieten der Wissenschaft erarbeitet worden sind — und mir selbst liegt nichts ferner, als ihre Verdienste verkleinern zu wollen —, so viel steht doch sest, daß die größten geistigen Taten oder vielmehr fast alle Taten von menschheitlicher Bedeutung in Indien von Männern der Kriegerkaste vollbracht worden sind.

Ein Teil dieses ursprünglich in "Nord und Süd" crschienenen Auffates hat Widerspruch erfahren. Oldenberg spricht in seinem Werke über Buddha, dritte Auflage, S. 71 von den Fürsten, die neben den Brahmanen in den alten Dialogen von den Geheimnissen des Ätman auftreten, und fügt folgende Anmerkung hinzu: "Garbe in feinem Auffatz "Die Weisheit des Brahmanen oder des Kriegers?" (Nord und Süd 1893) will sogar in der Schöpfung der Brahma=Âtman=Spekulation überhaupt eine Tat der Kriegerkaste, nicht der Brahmanen sehen: eine Auffassung, die mir erheblich zu weit zu geben scheint." Denselben Standpunkt wie Oldenberg nimmt in diefer Frage Joseph Dahlmann ein in seiner Schrift "Der Idealismus der indischen Religionsphilosophie im Zeitalter der Opfermystik" (Ergänzungshefte zu den Stimmen aus Maria-Laach, 78) S. 126—133. Dahlmann wendet sich hier mit eingehender (von Oldenberg in der Deutschen Litteraturzeitung 1902, S. 531 gutgeheißener) Polemik zwar nicht gegen meinen Aufsatz, wohl aber gegen die analogen Anschauungen, die Deussen später in seiner Allgemeinen Geschichte der Philosophie (s. oben S. 18 Anm.) vertreten hat und die ich allerdings nur in der Hauptsache, nicht in den Einzelheiten teile.

Dahlmann führt gleich zu Anfang als Hauptgrund gegen die Theorie von der Entstehung der Brahman= Åtman-Lehre im Kreise der Kschatripas die Tatsache an, daß schon die ältesten vedischen Sammlungen, Rig= und Atharvaveda, Spekulationen enthalten, aus denen der spätere Monismus der Upanischaden erwachsen fei. "Und" — so fragt Dahlmann — "sind Rigbeda und Atharvaveda nicht ureigne Produkte priefterlichen Schaf= fens?" In diefer einfachen Weise aber läßt sich die Frage nicht zuspitzen. Daß die Anfänge der indischen Spekulation in jenen vedischen Sammlungen vorliegen, habe ich nicht außer Acht gelassen, vielmehr ausdrücklich in meinem Buche über die Sankhpa=Bhilosophie S. 106, 107 betont; dort habe ich u. a. gesagt: "Alte Lieder des Rigveda, die im übrigen noch ganz in dem Boden des ausgebildeten Polytheismus wurzeln, zeigen bereits die Neigung, mannigfache Erscheinungen als Einheit zu= sammenzufassen und dürfen so als die ersten Schritte auf dem Wege angesehen werden, der das altindische Bolk zum Pantheismus führte;" und: "Bemerkenswert ift, daß der Ideenkreis diefer Teile des Beda mit dem der älteren Upanischads eng verwandt, ja teilweise identisch ift." Wenn aber Dahlmann Rig= und Atharva= veda ureigne Produkte priesterlichen Schaffens nennt, so ift das entschieden zu bestreiten; ihr Ursprung ist ganz anders zu beurteilen als der der späteren von der Opfertechnik handelnden Texte. Es gibt in beiden Beden, namentlich im Atharvaveda, vieles, das sicher nicht von Friestern versaßt ist.

Wie ich schon oben S. 3 sagte, lassen sich in die älteste Periode der indischen Literatur hinein die An= fänge der Kastenbildung verfolgen; aber von einem wirklichen Kastenwesen, von einer schroffen Scheidung erblicher Stände, und von einem in sich abgeschlossenen Brahmanentum, wie es uns in den rituellen Texten der zweiten vedischen Periode und später entgegentritt, ift in der ältesten Beriode noch keine Rede; das gibt es erft nach den großen Kämpfen zwischen Priestertum und Adel, die mit der Niederlage des Adels geendet haben. Als ureignen Besitz der Brahmanenschaft kann ich also jene spekulativen Teile des Rig= und Atharvaveda nicht gelten laffen. Ausschließliches Gigentum der Brahmanen sind die alten vedischen Sammlungen auch später nicht gewesen; vielmehr ift jedem Sprößling der drei oberen Kasten das Studium der alten heiligen .Texte in einem Lehrkursus bei einem brahmanischen Lehrer geradezu durch das brahmanische Gesetz zur Pflicht gemacht worden.

Die Lehre vom Brahman = Âtman knüpft also was niemand bestreiten wird — an spekulative Elemente in den alten Sammlungen an; wenn aber gefragt wird: wer hat aus jenen alten unklaren Anfängen heraus die neue tieffinnige Lehre von der Einheit des Ich und des Weltganzen entwickelt? so muß meines Erachtens die Antwort lauten: nicht die Brahmanen, sondern die Kschatrings. Es kommt hier alles darauf an, wie man die oben mitgeteilten Erzählungen der Upanischaden be= wertet, in denen Brahmanen durch die Könige über das höchste Geheimnis belehrt werden. Dahlmann sucht die Bedeutung dieser Erzählungen abzuschwächen, indem er aussführt, daß sie nur den Zweck hätten, den universelleren Charakter der alle Stände durchdringenden und erobern= den Brahman=Åtman=Lehre zu schildern, im Gegensatz zu der Liturgie, dem Opferritual, das auf den engeren Kreis des priesterlichen Standes beschränkt geblieben sei. Dieser Gedanke aber wäre gewiß auf andere Weise zum Ausdruck gebracht worden als durch Erzählungen, welche die Inferiorität der Brahmanen und die Überlegenheit des Kriegerstandes auf schutzber.

Ich habe die Oldenberg=Dahlmannsche Anschauung in so forgfältige Erwägung gezogen, wie sie jede Ansicht zweier so hervorragender Gelehrten verdient, bin aber doch zu dem Ergebnis gelangt, daß ich die in dem vor= stehenden Auffatz niedergelegte Auffassung teiner Abände= rung zu unterziehen habe. Ich möchte auch nochmals darauf hinweisen, daß für die Beurteilung des durch die Kriegerkafte bewirkten Umschwungs in dem Geiftesleben Altindiens die Tatsache lehrreich ist, daß auch die drei großen Religionsftifter, die später in Indien auftreten, nicht Brahmanen, sondern Kschatripas gewesen Die belebende, neues bringende Kraft auf spetu= find. lativen und religiösem Gebiet ist demnach in Indien lange Zeit hindurch aus dem Schoße der Kriegerkafte aeftrömt.

Auch moralisch erscheinen die Brahmanen der alten Zeit in dem obigen Aufsatz nicht gerade im besten Lichte, und da möge folgendes zur Ergänzung meiner Ausz führungen dienen. Natürlich hat es unter den Brahmanen

Garbe, Beiträge 2c.

zu jeder Zeit nicht nur geistig bedeutende, sondern auch edel veranlagte Männer gegeben, wie man folche auch heute noch namentlich im Kreise der indischen Gelehrten findet: aber die große Masse der Brahmanen steht heutzutage ebenso wie früher auf einem moralisch fehr niedrigen Niveau. Ich habe eigene Beobachtungen in dieser Richtung zur Genüge machen können, aber ich will mich hier nur auf das Zeugnis eines Eingeborenen berufen, eines vortrefflichen Bengalen, namens Shib Chunder Bose. Dieser hat als bejahrter und gereifter Mann, nachdem er mit allen Vorurteilen des Hindutums gebrochen hatte, ein höchst dankenswertes Buch über dic Sitten und Gebräuche seiner Landsleute geschrieben unter dem Titel "The Hindoos as they are" (Calcutta 1881, in zweiter, mir aber nicht zugänglicher Auflage 1883) und macht bier S. 180 ff. in dem Auffatz "A Brahmin" bemerkenswerte Mitteilungen (allerdings unter ftarker Überschätzung der den Brahmanen früherer Zeiten zu eigen gewesenen Moralität und Religiosität).

Bose erzählt, daß in den siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts Sir Richard Temple sorgfältige Untersuchungen über die Kriminalstatistikt von Bengalen angestellt habe und höchst überrascht gewesen sei zu sinden, daß von allen den zahlreichen Ständen die Brahmanen weitaus am stärksten unter den zu Gesängnisstraften verurteilten Verbrechern vertreten waren. Bose nennt die Brahmanen eine Verkörperung von Verderbtheit, Gemeinheit und Käuflichkeit und bezeichnet ihre Habgier als so groß, daß sie alle Grundsste von Recht und Sittlichkeit in ihrem Verkehr mit der übrigen Menschheit schamlos preisgeben. Höchst charakteristisch ist dafür eine von ihm (S. 177) erzählte Geschichte, von der er sagt, daß ähnliche Fälle in jeder beliebigen Anzahl berichtet werden können.

Ein hervorragender Calcuttaer Kaufmann, Ram Gopal Ghose, ein vorurteilsfreier und von Reform= bestrebungen erfüllter Mann, besaß ein Landhaus un= gefähr 100 (englische) Meilen im Often von Calcutta in einem Dorfe, deffen Einwohner sich noch vollftändig in dem Bann der alten Bigotterie befanden. In diefem Landhaus lebte Ram Gopals alte Mutter, natürlich in den hergebrachten Anschauungen, in Vorurteilen und Aberglauben; aber der Sohn schonte pietätvoll die Empfindungen der alten Frau, die doch nicht mehr um= zugestalten waren. Bei Gelegenheit des großen der Göttin Durgâ zu Ehren gefeierten Festes ließ Ram Bopals Mutter durch die Diener des Hauses in gewohnter Beije die üblichen aus Reis, Früchten und Süßigkeiten bestehenden Geschenke an die Brahmanen der Nachbar= schaft verteilen; aber diese verweigerten auf einmal fämtlich — also auf Verabredung — die Annahme mit der Begründung, daß Ram Gopal nicht mehr den Glauben seiner Bäter befäße, also nicht als Hindu gelten könnte. Die alte Frau brach, als die Geschenke zurückgebracht wurden, in verzweiflungsvolle Klagen aus und war untröftlich, weil sie die Ablehnung der Gaben von feiten der Brahmanen als eine Schande empfand und den Verluft der Kaste zu befürchten hatte. Ram Gopal aber erwies sich als ein verständiger und der Situation gewachsener Mann. Er ordnete sogleich an, daß jedem der zurückgewiesenen Geschenke die Summe von 5 Rupien (= 10 Mark) beigelegt würde. Der Erfolg war, als dies bekannt wurde, durchschlagend. Die Versuchung war für die Brahmanen zu groß, als daß

3\*

fie ihr hätten widerstehen können. Eben dieselben Brahmanen, die vor zwei Stunden die Gaben der alten Frau aus angeblichen Gewiffensskrupeln zurückgewiesen hatten, kamen jetzt in Scharen gelausen, um sie zu reklamieren und rissen sich im buchstäblichen Sinne des Wortes darum; ja, die Forderungen wurden in so großer Jahl erhoben, daß sie nicht alle befriedigt werden konnten. Fünf Rupien hatten also in diesem Falle genügt, um Ram Gopal wieder zu einem richtigen Hindu zu machen.

Wie gut ftimmt das alles zu dem Bilde, das ich in dem obigen Auffatz von den Brahmanen der ältesten historischen Zeiten entworfen habe! 2. Die sechs Systeme indischer Philosophie.

•



·

t

, .

.

Digitized by Google

Das letzte wissenschaftliche Werk, das wir dem rastlosen Fleiße Max Müllers verdanken, führt den Titel "Tho six systems of Indian Philosophy". Max Müller hat es 1899, ein Jahr vor seinem Tode, im Alter von 76 Jahren erscheinen lassen und seiner Lebensarbeit damit einen würdigen Abschluß gegeben. Max Müllers eigentliche Lebensarbeit stedt ja in seinen großen indologischen Werken, die an wissenschaftlicher Bedeutung weit höher stehen als seine zahlreichen, in gefälliger Darstellung Sprachwissenschaft, Religionswissenschaft, vergleichende Mythologie und andere Gebiete behandelnben Bücher.

Zu den am wenigsten gelesenen, ader hervorragenderen Werken Max Müllers gehört die genannte zusammenfassende Arbeit über die indische Philosophie, ein Gebiet, für das M. Müller von jeher ein besonderes Interesse gehegt und dessen Kenntnis er schon vor mehr als 50 Jahren durch ein paar höchst bemerkenswerte Abhandlungen bereichert hat. Daß gerade dieses letzte Werk M. Müllers so geringe Beachtung gefunden hat, liegt gewiß nicht an dem Stoff, den es behandelt, sondern an seinem Umfang. Meine Erfahrungen sprechen durchaus dafür, daß das Interesse für indische Philosophie bei unferm Publikum in weiten Kreisen verbreitet ist, daß aber die meisten Interessenten weder Zeit noch Neigung haben, ein mehr als 600 Seiten starkes und intensives Mitdenken ersorderndes Werk über indische Philosophie durchzulesen. Solchen Interessenten will ich entgegenkommen, wenn ich im folgenden versuche, die Quintessent dur ein paar Bogen darzustellen. Ich tue das übrigens nicht im Anschluß an Max Müllers Buch, da meine Anschauungen in sehr vielen Punkten von den dort vertretenen abweichen.

Ein Übelftand, mit dem sich jeder Abendländer abfinden muß, der an die indische Philosophie herantritt, liegt darin, daß alle Systeme von einer Voraussetzung ausgehen, die wir als falsch bezeichnen müssen. Aber man kann bei der Beurteilung der Systeme von ihr absehen, da der philosophische Ausbau durch sie weiter nicht berührt wird und jedes System ein geschlossenss Sanzes bildet, auch wenn man diese irrige Voraus= setzung — die Theorie der Seelenwanderung nämlich in Abzug bringt. Auf die Entstehung und Entwicklung der indischen Philosophie aber hat jene Anschauung ent= scheidenden Einsluß ausgeübt, und deshalb muß ich sie hier in ihrer Bedeutung für das altindische Geistesleben beleuchten.\*)

In der alten vedischen Zeit war das indische Bolk noch von einer frischen Lebensfreudigkeit erfüllt, und der Fromme hoffte auf die ewige Fortdauer des Lebens nach dem Tode. Man glaubte, daß die guten Menschen

<sup>\*)</sup> Diese einleitenden Bemerkungen rekapitulieren in der Hauptsache, was ich in meinem Buche über die Sankhya = Philosophie S. 172 ff. näher ausgesührt habe.

ļ

zum Himmel in die Gemeinschaft der Götter aufstiegen und dort ein schmerzloses Dasein führten, frei von allen irdifchen Unvollkommenheiten, - ein gludliches Leben, das nach den gewöhnlichen Schilderungen als ein Genießen sinnlicher Freuden gedacht, aber gelegentlich doch schon in höherem, geistigem Sinne aufgefaßt wurde. Die notwendige Konsequenz dieses Glaubens war die (im Beda jedoch verschwindend selten auftretende) An= schauung, daß die Seelen der Bösen in den Höllenpfuhl herabfänken. Diese naive Vorstellung von dem Schickfal der Seelen nach dem Tode ift bis zu einem gewiffen Grade auch in den späteren volkstümlichen Religionen Indiens bestehen geblieben; aber sie erfuhr eine wesent= liche Beränderung, indem plözlich und ohne für uns wahrnehmbare Übergangsstufen das indische Bolk von dem bedrückenden Glauben an die Seelenwanderung ergriffen wurde, der es bis auf den heutigen Tag ge= fangen hält. Die Überzeugung, daß jedes Individuum nach dem Tode immer wieder einer neuen Griftenz ent= aegengeht, in der es die Früchte früher erworbenen Berdienstes genießt und die Folgen früher begangenen Unrechts zu tragen hat, tritt uns zum erstenmal in einem Werke der zweiten Literaturperiode, in dem "Brahmana der hundert Wege" entgegen; und seitdem hat diefer Gedanke in Indien als ein keines Beweises bedürfendes Dogma gegolten, an dem nur die Vertreter bes rohen Materialismus gezweifelt haben. Von Bedeutung ift — worauf zuerst Oldenberg aufmerkfam gemacht hat --, daß der Glaube an die Seelenwande= rung schon bei seinem ersten Auftreten in der Literatur die Form des quälenden Gedankens an die fortgesete Biederkehr des Todes angenommen hat.

Wie diefer Glaube, der die Grundlage des indischen Peffimismus bildet, anscheinend unvermittelt an die Stelle der harmlosen Lebensfreudigkeit treten konnte, die uns in der alten Reit aus den Liedern des Rigveda entgegenleuchtet, ist eine interessante, aber nur mit einer gewissen Wahrscheinlichkeit zu beantwortende Frage. Sicherlich ist die indische Lehre von der Seelenwande= rung nicht aus einer bestimmten Quelle allein abzuleiten, es sind gewiß mancherlei geistige Strömungen, die kaum je mit Sicherheit festzuftellen fein werden, bei ihrer Entstehung beteiligt gewesen. Um aber die Hauptquelle zu ermitteln, müffen wir unsere Buflucht zu einer erft in der neuesten Zeit entstandenen Wiffenschaft nehmen, zu der allgemeinen Bolkskunde, die freilich oft genug in ganz subjektiver Beise zur Begründung haltlofer Be= hauptungen verwertet worden ist, die aber — in richtiger und besonnener Weise herangezogen - für die Kultur= geschichte schon die wichtigsten Ergebnisse geliefert hat.

Bei Völkern auf niedriger Kulturstufe findet sich an sehr vielen Stellen auf Erden der Glaube, daß die menschliche Seele nach dem Tode in Baumstämme oder Tierleiber, namentlich in die Leiber von Bögeln, Reptilien und Insekten, übergehe. Diese Beobachtung stellt uns vor folgende Alternative. Entweder haben wir anzunehmen, daß die arischen Inder bei ihrer näheren Berührung mit den rohen Ureinwohnern der vorderindischen Halbinsel von diesen vie Borstellung der Fortdauer des Menschen in Tieren und Bäumen kennen lernten und sich aneigneten; oder daß diese sorstellung sich in den niederen Schichten des arischen Bolkes selbst aus den Zeiten der Wildheit erhalten und dann in einer zu spekulativen Konstruktionen geneigten Zeit denkende

1

Männer dazu angeregt habe, aus ihr die Theorie von der Seelenwanderung zu entwickeln. Von diesen beiden Möglichkeiten ift mir früher die erste, von dem Eng= länder Gough angenommene, als die wahrscheinlichere erschienen, während ich jetzt eher zu der zweiten Annahme binneige. Welche der beiden Anschauungen nun aber auch richtig sein möge, unter allen Umständen hat der primitive Glaube - fei es der indischen Aboriginer oder der unteren arischen Bolksschichten - nur den erften Anftoß zur Ausbildung der Lehre von der Seelenwanderung gegeben; denn alle Naturvölker kennen nur die Vorstellung der unmittelbaren Fortsetzung deg menschlichen Daseins in Tieren und Bäumen. Logifch weiter entwidelt ift diese 3dee bei Naturvölkern nirgends. Bei den arischen Indern dagegen erscheint sie schon, wie sie uns zum erstenmal in der Literatur entgegentritt, als eine ausgebildete Theorie in der Gestalt des Glau= bens an eine beständige, wechselvolle Fortdauer des Daseins. Und die verschiedenen Daseinsformen des Individuums werden nach ihrem Range und nach dem Maße von Glück und Unglück, das fie mit sich bringen, abhängig gedacht von dem moralischen Verhalten. œŝ liegt der indischen Lehre von der Seelenwanderung die felsenfeste Überzeugung zu Grunde, daß es tein unverdientes Glück und kein unverschuldetes Unglück gebe, daß jeder bis in die kleinsten Einzelheiten seines Glückes Schmied sei. Diese Überzeugung hat dem indischen Bolke eine Kraft im Ertragen von Leiden gegeben, die oft genug die Bewunderung fremder Beobachter erregt hat.

Wie der Inder erkannte, daß die Berteilung von Glück und Elend, von Freude und Schmerz durch das sittliche Verhalten des Einzelnen in diesem Beben keine Erklärung findet, so schloß er, daß das Geschick des Menschen durch die guten und bösen Taten einer früheren Existenz bedingt sei. Es haftet also nach dieser An= schauung an der Seele eine moralische Bestimmtheit, die genau der Summe des guten und bösen Tuns entspricht und Belohnung oder Sühne, wenn nicht schon in dem jeweiligen, so doch in dem nächsten Dasein verlangt.

Tragen wir nun in der gegenwärtigen Griftenz die Folgen unseres Verhaltens in dem vorangegangenen Dasein, so mußte die Sache in dem früheren Leben genau ebenso liegen; was wir in ihm an Freude und Schmerz erfuhren, war wieder die Folge von dem, was wir in einem voraufgegangenen Leben getan hatten, und so ins Unendliche fort. Für den im Kreislauf der Existenzen beharrenden Teil des Individuums konnte es damit keinen Anfang geben. Wenn man auf diesem Wege in Indien frühzeitig zu der Annahme der Anfangs= losigkeit der Seele gelangte, fo war damit nach dem Befet, daß das Anfangslofe auch kein Ende hat, und in Über= einstimmung mit der alten volkstümlichen Anschauung von der Beständigkeit der persönlichen Fortdauer im Himmel, die Lehre von der Ewigkeit der Seele gegeben; zugleich aber auch die von der Ewigkeit des Weltdaseins.

Der Glaube an die Seelenwanderung verdüfterte dem ruheliebenden Inder das Leben. Der Gedanke, beftändig durch Menschen=, Tier= und Pflanzenleiber zu wandern, in jeder Existenz mehr Schmerz als Freude und immer wieder die Qual des Todes erfahren zu müssen, gelegentlich auch einmal einen Aufenthalt in der Hölle durchzumachen, — dieser Gedanke mußte für den Inder schrecklich sein; und er wurde durch die Aussicht, daß man durch seine Verdienste in den Himmel gelangen

Í

und gar sich zu göttlicher Würde erheben könne, nicht in trostreicher Weise ausgeglichen. Denn mit dem Aufstieg selbst zu göttlicher Würde ist nur ein vorübergehender Erfolg erzielt; auch die Götter stehen nach der Theorie der Seelenwanderung in dem Kreislauf der Existenzen, im Samsara, und müssen wieder zu niederen Daseinsformen abwärts steigen, wenn ihre Zeit um ist, d. h. wenn die Kraft früheren Verdienstes durch den Genuß der göttlichen Stellung und Würde erschöpft ist. Die Volksgötter sind also nicht mehr ewige und allmächtige Wesen, wie sie es in der vedischen Zeit waren.

Ohne Ruhe und Rast rollt das Rad des Daseins dahin und reißt die Wesen fort zu immer neuem Leiden und immer neuem Sterben! Sibt es nun aber keine Erlösung, keine Befreiung von dem Gesetz, das die Wesen an das ewig fortgesetzte weltliche Dasein bindet? Das ist die große Frage, die alle indischen Denker in jenen schwülen Zeiten bewegte.

Die Voraussezung, daß einmal im Laufe der Zeit das frühere Tun eines Wesens seine vollständige Belohnung und Bestrafung finden und daß damit der Grund für die Wiedergeburt fortfallen könne und werde, ist in Indien nicht gemacht worden. Es bleibt nach indischer Anschauung stets, wenn ein Wesen aus dem Leben scheidet, ein Rest von Verdienst und Schuld übrig, der noch nicht belohnt und bestraft ist und deshalb zum Keim einer neuen Existenz wird. Auch durch Opfer und frommes Werk oder Askese kann man sich nicht von ber Notwendigkeit des Wiedergeborenwerdens und bes Wiedersterbens befreien. In dem vorher erwähnten "Brahmana der hundert Wege", der ältesten Quelle der indischen Seelenwanderungslehre, wird zwar noch gesagt, daß die Todesmächte, die den Menschen von einem Dasein zum andern verfolgen, durch Opferspenden zu befriedigen seien, und daß man sich durch solche Spenden vom Wiedertode lösen könne. Diese Vorstellung wird jedoch bald aufgegeben, und an ihre Stelle tritt die Überzeugung, daß auch alle Opfer nur vorübergehendes Glück in höheren Daseinsformen verschaffen, aber keine endgiltige Erlösung.

Wenn es in Indien so das höchste Ziel geistigen Strebens geworden war, diese Erlösung zu finden, so bonnte der Erfolg nicht ausbleiben, daß man zu dem Glauben gelangte, sie gefunden zu haben; nicht auf den Wegen, die man früher betreten hatte und die zu keiner inneren Befriedigung mehr führten, sondern auf dem Wege des Erkennens, der freilich nur wenigen offen stand. In der Erkenntnis des wahren Wesens der Dinge, das dem alltäglichen Blicke verschleiert ist, fand man den rettenden Ausweg aus der Drangsal des weltlichen Diefes erlöfende "Wiffen" Daseins. bebt das "Nichtwiffen" auf, d. h. die dem Menschen ange= borene, aber verkehrte empirische Weltanschauung, in der man die lette Urfache des Samfara zu erkennen meinte. Mit dem Nichtwiffen schwindet die Begierde, die den Menschen an das Dasein bindet und die Ursache alles Handelns ift. Wie andrerseits die erfolgreiche Befämpfung des sinnlichen Begehrens das Eintreten der Erkenntnis befördert. Die erlösende Erkenntnis bricht -um mit Deuffen zu reden — "in das Dasein ohne Zu= fammenhang mit demfelben herein, um es feinem inner= ften Beftande nach aufzulöfen, den Samen der Werte zu verbrennen und so eine Fortsetzung der Wanderung für alle Zukunft unmöglich zu machen."

Dieser ganze bisher entwickelte Gedankenkreis liegt in der Hauptsache schon den älteren Upanischaden zu Grunde, von denen ich in dem ersten Aufsatz gehandelt habe. Für sie besteht das erlösende Wissen, daß man die All-Einheit des Brahman, der Weltseele, und die illusorische Natur der Erscheinungswelt erkennt, insbesondere die Identität der eignen Seele, des Åtman, mit dem Brahman. Aus dieser Identitätslehre folgt natürlich, daß nach der Aufsassung der Upanischaden auch keine Verschiedenheit individueller Seelen besteht, daß auch die Annahme einer solchen Verschiedenheit ebenso wie der Glaube an die Mannigsaltigkeit der Welt der Objekte in den Bereich des Nichtwissens fällt und von dem Erlösungsbedürftigen aufzugeben ist.

Der vorher behandelte Gedankenkreis ist in gleicher Weise der Ausgangspunkt für die Lehren des Buddhis= mus und der Dschaina=Religion und ferner für die philosophischen Systeme des Brahmanentums, zu deren Darstellung ich jetzt komme. Immer ist es die eine oder andere Form des Erkennens, in der die einzelnen Schulen\*) das Mittel zur Befreiung aus dem Samsära erblicken. Diese Systeme also gehen von den gleichen Anschauungen aus und verfolgen dasselbe Ziel, so sehr sie auch im einzelnen von einander abweichen.

Die tieffinnigen Gedanken, die uns in den älteren Upanischaden entgegentreten, sind dort noch nicht in ein System gebracht worden, sondern noch vollkommen un=

\*

<sup>\*)</sup> Mit Ausnahme der ritualiftischen Mimâmså, die mit der Bedånta-Lehre als ein zusammengehöriges Ganzes betrachtet sein will.

geordnet. Das älteste wirkliche System indischer Phi= losophie ist das von Kapila begründete rationalistische Sankhya=Syftem, deffen Ursprung wir in einer Reaktion gegen den idealistischen Monismus der Upani= schaden zu suchen haben und dessen Entstehung wir in biejenige Gegend Indiens verlegen dürfen, die auch den Buddhismus hervorgebracht hat. Nach der einheimischen Tradition ist das Sankhya=System älter als Buddha (um 500 v. Chr.) und hat diefem als Grundlage feiner Lehre gedient. Die Richtigkeit dieser Tradition wird burch eine Reihe von Übereinstimmungen in den Lehr= fätzen bestätigt\*) und kann nicht durch den Hinweis auf die Tatsache angesochten werden, daß die eigentlichen Lehrbücher des Sankhya-Syftems aus fehr viel späterer Zeit stammen. Das älteste vollständig auf uns gekom= mene Sankhya=Lehrbuch gehört wahrscheinlich erst dem fünften Jahrhundert n. Chr. an.

Ursprünglich muß das Sankhya=System in aus= gesprochenem Gegensatz zu den Lehren des Brahmanen= tums gestanden haben, wie sich unter anderm aus seiner Polemik gegen das brahmanische Zeremonialwesen ergibt. In den letzten vorchristlichen Jahrhunderten jedoch be= gannen die Brahmanen sich mit den Lehren des Sankhya= Systems zu bestreunden, und später wurde dieses, nach= dem seine Anhänger sich zu einer nomincllen Anerkennung der Infallibilität der heiligen Schriften des Brahmanen= tums verstanden hatten, unter die sogenannten "orthodoxen" Systeme aufgenommen. Die ersten Jahrhunderte n. Chr. waren die eigentliche Blütezeit des Sankhya=Systems, und

<sup>\*)</sup> Ich nuß auf die Frage nach dem Alter des Santhya=Systems und nach seiner Stellung in der indischen Ideenwelt noch einmal weiter unten nach der Besprechung des Bedanta-Systems zurückkommen.

- 49 --

,

bei den regen Beziehungen, die in dieser Zeit zwischen Indien und Alexandria geherrscht haben, ist es nicht zu verwundern, daß die gnostischen Systeme und der Neu= platonismus stark von Sankhya=Ideen beeinslußt sind. In Indien ist seit der Zeit die ganze Literatur, soweit sie Beziehungen zu philosophischen Gedanken hat, von dem Mahäbhärata und Manus Gesetzbuch an — nament= lich die Literatur der mythologisch=legendarischen Purä= nas — von Sankhya=Lehren durchdrungen.

Der Begründer des Sankhya=Systems war ein nüchterner, klar denkender Mann, von ganz andrer Art als die Verfasser der Upanischaden, die in gehobener und begeisterter Stimmung die großen Rätsel des Daseins zu löfen suchten. Rapila kam es nicht darauf an, das Einheitliche im Universum zu verstehen, sondern das Berschiedene festzustellen. Er leugnete nicht nur das Brahman, die Allseele, sondern auch die Existenz Gottes mit Entschiedenheit. Wohl lebte Kapila in den allgemein= indischen Anschauungen, insofern er an die vergänglichen Gestalten der Volksreligion, an Götter, Halbgötter und Dämonen, samt Himmeln und Höllen glaubte; aber dieser volkstümliche Glaube hatte gar nichts mit der Frage nach dem Dasein eines wirklichen ewigen Gottes zu tun, von dem die Theisten meinen, daß er die Welt nach feinem Willen geschaffen habe und regiere. Die Leugnung eines solchen Gottes ift einer der charakte= riftischsten Züge der Sankhya=Philosophie, die deshalb in Indien auch ausdrücklich als atheistisch bezeichnet wird.

Das Sankhya=System erkennt zwei unerschaffene, von Ewigkeit her bis in Ewigkeit hin eristierende, ihrem innersten Wesen nach jedoch verschiedene Dinge an: 1) die Materie, die für Kapila im Gegensatz zur

Garbe, Beiträge 2c.

4

Lehre der Upanischaden nicht ein täuschender Schein, sondern etwas reales ist, und 2) die Seelen, die nicht als Emanationen der Weltseele, sondern als eine unendliche Vielheit individueller Seelen ge= dacht sind.

Die materielle Welt wird vermittelst einer echt= philosophischen Methode auf eine letzte Ursache zurück= geführt. Die Sankhna=Lehre geht nämlich von dem Sate aus, daß das Produkt nichts anderes ist als die "materielle Urfache" in einem bestimmten Entwicklungs= stadium, und daß von dem wahrnehmbaren Stadium aus die vorangegangenen zu erschließen sind. Auf diesem Wege gelangt sie schließlich zu einem Prinzip, das nur den Charakter der Ursache und nicht auch den des Produkts hat; das ift die Urmaterie, die Prakriti, aus der die Welt in gesetzmäßiger Weise hervorgeht. Da nun die Sankhya-Lehre in der ganzen Welt des Stoffes drei ungleich und wechselvoll vermischte Substanzen (guna) zu erkennen meinte, von denen die erste die Eigenschaften der Leichtheit, des Leuchtens und des Erfreuens, die zweite die der Bewegung, des Anregens und des Schmerz= bewirkens, die dritte die der Schwere, des Hemmens und der Starrheit aufweist, so mußte sie zu dem Schluß kommen, daß schon die Urmaterie aus diesen drei kon= ftituierenden Substanzen bestanden habe. Die unentfaltete Urmaterie ift der "Zuftand des Gleichgewichts der drei Sunas". Infolge einer nicht näher beschriebenen Storung dieses Gleichgewichtszustandes entfaltet sich die materielle Welt in der Weise, daß zuerst die feinen Stoffe, aus denen die psychischen Organe der Wesen gebildet sind, und dann erft die grobmateriellen Stoffe entstehen. Um Ende eines Weltalters bilden sich die

— 51 —

Produkte in umgekehrter Bewegung je in das vorangegangene Entwicklungsstadium und schließlich wieder in die Urmaterie zurück. Durch diesen Prozeß der Reabforption gelangt die Materie wieder in genau denselben Zustand, in dem sie sich in der Zeit vor der Evolution befunden hatte, und bleibt in diesem Zustand, bis die Zeit der neuen Weltbildung gekommen ist. Dieser Kreislauf von Werden, Bestehen und Vergehen hat nie einen Ansang gehabt und wird nie ein Ende haben.

Wenn die bewußtlose Urmaterie aus ihrem stabilen Gleichgewicht heraustritt und sich entfaltet, wenn dann die Materie während der Zeit des Weltbestehens un= unterbrochen neue Produkte hervorbringt, so muß es dafür eine Ursache geben. Die unablässig sich vollziehenden Entwicklungen und Verbindungen der ungeifti= gen Materie würden unerklärlich fein, wenn fie nicht durch ein geiftiges Prinzip veranlaßt würden. Diefes geistige Prinzip ist die Gesamtheit der unzähligen indivi= duellen Seelen, die - felbst zu jeder Tätigkeit unfähig feit Emigkeit her als Zuschauer dem Treiben der Materie Nicht durch bewußten Willen gegenüberstehen. üben die Seelen einen Einfluß auf die Materie aus, sondern durch ihr bloßes Vorhandensein, das die Materie zur Entfaltung und Tätigkeit in rein mechanischer Weise anregt, so wie der Magnet auf das Eisen einwirkt.

Über die physiologische Seite des Sankhya-Systems kann ich hier rasch hinweggehen. Mag zwischen den beseelten Wesen eine noch so große Verschiedenheit der Organisation bestehen, der Unterschied ist doch nur ein gradueller, kein prinzipieller. Jedes lebende Wesen besizt nach der Sankhya = Lehre innerhalb des grob= materiellen Leibes, der nach dem Tode zerfällt, einen

4\*

feinen oder inneren Körper, der in der Hauptsache aus den psychischen Organen und den Sinnen gedildet ist. Dieser feine Körper wandert mit der Seele im Kreislauf der Existenzen aus einem groben Leib in den andern; aber er ist nicht nur die Basis der Metempsychose und das Prinzip der Identität der Person in den verschie= benen Existenzen, sondern auch der Träger der Persön= lickkeit in diesem Leben; denn in dem feinen Körper haben alle die Borgänge und Zustände, die wir psychische zu nennen pslegen, ihren Sitz und Ursprung.

Damit tomme ich zu dem mertwürdigsten Teil des Sankhya=Syftems, zu feiner Pfychologie. 3ch habe schon vorher angedeutet, daß die Sankhya = Philosophie sich zu dem denkbar schärfften Dualismus bekennt, indem sie von der absoluten Wefensverschiedenheit zwischen Materie und Seele ausgeht. Nur in dem einen Punkt find beide sich gleich, daß sie keinen Anfang und kein Ende haben; aber in diefer Gleichheit liegt schon der wichtigste Unterschied von Seele und Materie beschloffen; denn die Seele ift ewig unveränderlich und die Materie ewig der Veränderung unterworfen. Definiert wird die Seele als "reiner Geist"; eine weitere Beschreibung in positivem Sinne ist unmöglich; alles, was man sonft von ihr aussagen könnte, ist durchaus negativer Natur. Die Seele ift attribut= und gualitätlos, teillos und schon deshalb unvergänglich, bewegungslos, absolut un= tätig und willenlos, unberührt von Freude und Schmerz und allen sonstigen Affektionen, vollkommen gleichgiltig gegen alle Empfindungen. Wenn die Seele in diefer negativen Weise aufgefaßt wird, wenn nach der Sânkhya= Lehre Beränderungen sich einzig und allein in der Materie vollziehen können, so ist klar, daß auch alle die Zuftände und Vorgänge, die uns als geistige erscheinen, Wahrnehmen, Vorstellen, Denken, Fühlen, Wollen u. s. w., in Wirklichkeit dem Bereich der Materie angehören; denn sie bedeuten ja eine Veränderung, einen Wechsel.

Ich habe vorher von den "psychischen" Organen gesprochen, weil ich den leicht mißzuverstehenden Ausdruck unserer Quellen, die von "inneren" Organen reden, vermeiden wollte, fo lange von dem Begriff keine Erklärung gegeben war. In diefen inneren Organen gehen alle diejenigen Funktionen und Affektionen vor fich, die wir irrtümlich als psychische ansehen. Die inneren Organe sind rein physisch, durchaus materiell, - um das stehende Beispiel der Sankhya=Texte zu gebrauchen, ebenso materiell wie Töpfe und andere Objekte der Außenwelt. Die Sankhya=Philosophie nimmt drei solcher inneren Organe an, die im engsten Zusammenhang ftehen, behandelt sie aber oft als Einheit, was auch ich im folgenden tun will. Das materielle Gefamt=Innen= organ entspricht wegen seiner ungeistigen Natur und wegen aller der Funktionen, die ihm im Sankhya=System zugeschrieben werden, vollkommen dem Nervensystem. Man darf diefe Parallele ziehen, um die Stellung des Innenorgans im animalischen Organismus zu verdeut= lichen, obwohl natürlich kein Sankhya=Lehrer eine Vor= ftellung von der Bhysiologie des Nervensuftems gehabt hat, wie sie von der modernen Wiffenschaft ertannt worden ist.

Es sei mir gestattet, hier ein paar Sätze meinem Buche über die Sankhya=Philosophie (S. 311, 312) zu entnehmen, da dieser interessanteste Punkt des Systems es wohl verdient, nicht in kurzer Zusammenfassung, sondern in eingehender Deutlichkeit behandelt zu werden.

Wenn das Innenorgan die von der Außenwelt dar= gebotenen Objekte durch Vermittlung der Sinne empfängt, so nimmt es — wie es in den Texten heißt — die Form diefer Objekte an; es entsteht (mit anderen Worten) ein Bild der Objekte in unserm Innern. Das hat die verschiedenartigsten Folgen. Es kann dadurch ein in dem inneren Organ ruhender Eindruck angeregt und so die Erinnerung an früher Erlebtes geweckt werden. Die Bilder der Außenobjekte und die Erinnerung können abstrakte Schlußfolgerungen erzeugen, aber auch Zunei= gung, Abneigung, Freude, Schmerz, Begierde und andere Leidenschaften hervorrufen. Diese hinwiederum können den Willen, die Entschließung zum Handeln rege machen und in eine bestimmte Richtung drängen. Alle diefe mannigfaltigen Prozesse bestehen, ebenso wie einfache Wahrnehmungen, in Veränderungen oder Modifikationen des Innenorgans, so daß dieses in jedem Augenblick eine andere Gestalt annimmt. Diese beständige Umge= ftaltung, die so an dem Innenorgan durch Wahrnehmen, Denken, Fühlen und Wollen bewirkt wird, ist nun prinzipiell nicht verschieden von dem Wechsel und Bandel, der sich unablässig in der Außenwelt vollzieht; hier wie dort handelt es fich lediglich um materielle Berände= rungen, um rein mechanische Prozesse in der Materie.

Welcher Art ift nun aber in einem Shstem, das solche Anschauungen vertritt, die Stellung der Seele? Sonderbarer Weise ist es den früheren Forschern, die sich mit dem Sankhya=System eingehender beschäftigt haben, nicht gelungen, diese Frage zu beantworten; sie meinen, daß die Seele in diesem System vollkommen überflüssig sei und daß sein Begründer nur konsequent verfahren wäre, wenn er die Seele ganz eliminiert hätte.

Und doch ift die Aufgabe der Seele in dem Haushalt des individuellen Lebens nach der Sankhya=Lehre von der größten Bedeutung. Daß die Seele durch ihr bloßes Vorhandensein die Materie, also auch das zur Materie gehörige Innenorgan antreibt, in Tätigkeit zu treten, ift schon oben erwähnt worden; hier aber handelt es sich um eine viel wichtigere Aufgabe, welche die Seele in dem Leben des Einzelnen zu erfüllen hat. Unfere Quellen sprechen hier freilich nur in bildlicher, aber gar nicht mikzuverstehender Ausdrucksweise, wenn fie der Seele die Erleuchtung der in dem inneren Organ vor sich gehenden Prozeffe zuschreiben. Alle diefe Prozeffe müßten ja als rein mechanische unbewußt bleiben, wenn die Seele sie nicht "vermöge ihrer Nähe" erleuchtete, d. h. zum Bewußtsein brächte. Dabei verharrt die Seele, ihrem vorher beschriebenen Wefen entsprechend, in vollster Paffivität. Sie wird nicht etwa als eine wirklich leuchtende Substanz betrachtet, sondern die Terte betonen, daß es sich nur um einen metaphorischen Ausdruck zur Veranschaulichung des Vorgangs handle. An demfelben Sinne, in dem von der Lichthaftigkeit der Seele gesprochen wird, gebrauchen unsere Quellen noch ein anderes Bild, das in gleicher Weise die Unberührtheit der Seele durch die Vorgänge im Innenorgan und ihren Einfluß auf diese Vorgänge verdeutlichen foll. Die Sankhya=Texte vergleichen nämlich die Seele auch mit einem Spiegel, in dem das innere Organ reflektiert. Es ift ganz gewiß kein Zufall, daß der Neuplatoniker Plotin nicht nur — wie die Sânkhna=Bhilosophie — die Seele mit dem Lichte vergleicht, sondern daß er zur Erklärung des bewußten Erkennens auch das andere, in den Sankhya= Quellen ebenso übliche Gleichnis von dem Spiegel ver-

4

wendet, in dem die Bilder der Objekte erscheinen. Es ist das einer der Punkte, durch die sich die direkte Abhängigkeit der neuplatonischen Lehren von der Sankhna-Philosophie verrät.

Das Verhältnis zwischen Seele und innerem Organ wird also, kurz gesagt, in unserem System in der Weise aufgesaßt, daß von der rein geistigen Seele eine das Bewußtsein erzeugende Araft ausströmt und zwar un= ablässig ausströmt, so daß kein Vorgang im Innenorgan unbewußt bleibt. Wenn die Seele nach der Sankhya= Lehre so ihre Aufgabe erfüllt, ohne dabei irgend etwas zu wirken oder zu leiden, so brauche ich kaum darauf hinzuweisen, wie nahe verwandt diese Anschauung ge= wissen Muffassungen der Seele ist, von denen die Passivät des Bewußtseins behauptet wird.

Wie alle philosophischen Systeme Indiens (mit Ausnahme des Materialismus), so verfolgt auch die Sankhya-Philosophie den Zweck, den Menschen von den Schmerzen des weltlichen Daseins zu erlösen. In keinem andern System aber kommt die pessimistische Weltanschauung mit solcher Entschiedenheit zum Ausdruck als in dieser Lehre, die dem Buddhismus zu Grunde liegt. Alles bewußte Leben ist Leiden, und auch die Lust, die verhältnismäßig wenigen Individuen beschieden ist, die verhältnismäßig wenigen Individuen beschieden ist, birgt Schmerzen in sich und führt unsehlbar zu Leid; deshalb wird auch die Lust "von den Erkennenden zu den Schmerzen gerechnet."

Die Verbindung der Seele mit dem Schmerz befteht nun — wie aus dem eben Ausgeführten hervorgeht darin, daß die Seele den in dem Körper oder genauer in dem Innenorgan befindlichen Schmerz zum Bewußtsein bringt. Diese eigentümliche Verbindung zwischen Seele l

und Schmerz oder Innenorgan (denn das kommt auf dasselbe hinaus) ist nun nicht der Seele wesentlich: denn dann bestände überhaupt keine Möglichkeit, sie auf= zuheben. Sie ist nach unserem System lediglich bedingt durch die "Nichtunterscheidung", d. h. dadurch, daß wir die Seele nicht in ihrer Wesensverschiedenheit von der Materie, insbesondere von den feinsten Produkten der Materie, von dem Innenorgan und den Sinnen, erkennen. Die Urfache diefer Nichtunterscheidung ift die dem Menschen angeborene Disposition, ein unheilvolles Erbteil aus der vorangegangenen Eristenz, die Nach= wirkung der damaligen Nichtunterscheidung. Auch hier gelangen wir, wenn wir rückwärts blicken, wie bei der Bergeltung heischenden Kraft der Tat, zu einem regressus in infinitum.

Wie die "Nichtunterscheidung" nach der Sankhya= Lehre die Wurzel alles Übels ift, so ist das einzige Mittel zur Erlösung die "unterscheidende Er= kenntnis", vermöge deren wir die absolute Ber= ichiedenheit von Seele und Materie ersassen. Sobald wir erkannt haben, daß alles Geschehen in der Materie stattsfindet, daß die Seele, das Ich, allem Wandel und Wechsel, allem Leid und Elend undeteiligt gegenübersteht, daß die Seele von Wiedergeburt und Tod ebenso wenig betroffen wird wie von allen Vorgängen im Innen= organ, so ist damit die Erlösung gewonnen. Die Materie hört auf, für die Seele des Erkennenden tätig zu sein, wie eine Tänzerin aufhört zu tanzen, wenn die Zuschauer genug haben.

Daß das Leben des Erlösten mit dem Eintreten der Erkenntnis nicht sogleich erlischt, sondern noch eine Zeit lang fortdauert, "wie die Töpferscheibe infolge des gegebenen Anftoßes auch nach der Fertigstellung des Topfes noch fortschwingt", das wird in den verschiedenen Shstemen auf dieselbe Weise erklärt. Das gegenwärtige Leben beruht auf solchen Werken, deren Same schon vor der Erreichung der erlösenden Erkenntnis aufgegangen ist. Diese Werke müssen zu Ende reisen, und dazu ist die Fortdauer des Lebens notwendig, wogegen die Keim= kraft derjenigen Werke, deren Same noch nicht aufging, "durch die Erkenntnis verbrannt ist". Wenn die Kraft der in dem gegenwärtigen Leben fruchttragenden Werke aufgebraucht und der Tod des Erlösten eingetreten ist, so ist eine Wiedergeburt für ihn ausgeschlossen.

Mit dem Ende des Leibeslebens gelangt die Seele des Erlöften zum Fürsichsein; das innere Organ, das ihr zugehörte, löft sich auf; der feine Körper, der bis dahin die Wanderung von einer Existenz zur andern bedingte, vergeht. Die Seele dauert im Zustande der Erlösung, der endgiltigen Isolierung von der Materie, zwar individuell fort, aber in ewiger Bewußt= losigkeit, da ja die für alle Erkenntnisfunktionen und Empfindungen notwendige materielle Basis beseitigt ift. Wenn sich in älteren Abhandlungen über die Sankhya= Philosophie die stehende Bemerkung findet, daß die Lehrbücher des Systems nicht den Zustand der Seele nach der Befreiung vom Weltdasein beschreiben, so ift das ein einfacher Frrtum; denn unfere Texte erklären ausdrücklich, daß schon bei Lebzeiten während des tiefen traumlosen Schlafes, der Ohnmacht und der bis zur Bemußtlosigkeit gesteigerten Ber= fenkung vorübergehend derselbe Zustand erreicht wird wie in der Erlöfung nach dem Tode. "So verharrt dann die Seele, gelöft von dem Gewirr und Leiden des

Welttreibens, in Ewigkeit als ein Seher, der nichts mehr fieht, ein Spiegel, in dem fich nichts mehr spiegelt, als reines, ungetrübtes Licht, das nichts beleuchtet." Mit diesen Worten schließt Oldenberg in seinem "Buddha" (3. Auflage) S. 67 seine kurze Darstellung des Sankhha-Systems, dessen "kühles Gedankenspiel" er als "ein wahres Cabinetsstück geistreicher Feinheit und Eleganz" bezeichnet.

\*

\*

Das zweite, in unmittelbarem Zusammenhang mit der Sankhha=Philosophie stehende System ist das des Yoga, das auch schon, wie neuere Forschungen gezeigt haben, in vorbuddhistischer Zeit existiert hat; denn Buddha hat eine Reihe von Begriffen der Yoga=Lehre entnommen. Wenn in Indien allgemein als Begründer des Yoga=Systems Patandschalt (aus dem 2. Jahr= hundert v. Chr.) genannt wird, so geschieht das deshalb, weil Patandschalt das erste Lehrbuch des Systems, die Yogassuftras, verfaßt und in ihm die schon seit langer Zeit verbreiteten Anschauungen methodisch geordnet und begründet hat.

Das Yoga-System wird in der indischen Literatur als ein Zweig des Sankhya bezeichnet, und mit Recht. Denn alle Sankhya-Lehren über Kosmologie, Physiologie und Psychologie sind einfach in das Yoga-System übernommen worden; auch die Erlösungslehre ist die gleiche, nicht nur die Auffassung der Erlösung selbst als einer vollkommenen Isolierung der Seele von der Materie, sondern auch die Theorie, daß die Erlösung einzig und allein durch die unterscheidende Erkenntnis, wie sie vorher beschrieben wurde, bewirkt werde. Charakteristisch für die Yoga=Philosophie ist, abgesehen von untergeord= neten Punkten, 1) die Ausmerzung der Sottesleugnung aus dem Sankhya=System und 2) die Behandlung der Lehre von der Versenkung als des wirksamsten Hilfs= mittels zur Erreichung der unterscheidenden Erkenntnis. Die Technik der Versenkung bildet den eigentlichen Inhalt des Yoga=Systems und hat ihm seinen Namen gegeben; denn yoga bedeutet ursprünglich "Anspannung", dann "Abwendung der Sinne von der Aussenwelt und Konzentrierung des Denkens nach innen."

Wenn das yoga=System den persönlichen Gott in die Sankhya=Lehre eingefügt hat, so ist das gewiß nur geschehen, um dem religiöfen Bedürfnis der Theisten entgegenzukommen und der im Sankhya entwickelten Weltanschauung zu weiterer Verbreitung zu verhelfen. Die Gottesidee ist keineswegs organisch in das yoga= Syftem verwoben, sondern nur lose hineingesett. Rn den Yogafütras stehen die Stellen, die von Gott handeln, außer Zusammenhang, ja geradezu im Widerspruch mit dem Inhalt und Zweck des Systems. Gott schafft weder die Welt noch regiert er sie; er belohnt und be= ftraft nicht die Taten der Menschen, und diese sehen (wenigstens nach der älteren Doga=Lehre) nicht in der Vereinigung mit ihm das höchste Ziel ihres Strebens. Gott ift nur eine "besondere Seele", die sich von den andern gleich ihm ewigen Einzelseelen nicht effentiell unterscheidet, sondern lediglich nach der Art der Ber= bindung mit der Materie. Außer Zusammenhang mit der Materie stehend, wie eine erlöfte Seele, tann Gott ja in diefer Philosophie nicht gedacht werden; denn dann wäre er bewußtlos. Deshalb wird im Doga=Syftem gelehrt, daß die göttliche Seele mit dem feinsten und edelften, vollkommen von den geringeren Subftanzen geläuterten Bestandteil der Materie (s. oben S. 50) in einer ewigen und unlöslichen Verbindung stehe, und daß sie infolgedessen von jeher und für immer im Besitz der höchsten Macht, Weisheit und Güte sei. Nicht in das leidvolle Weltdasein und in den Kreislauf der Eristenzen verstrickt, lebt Gott in ewiger Wonne, frei von Verdienst und Schuld, frei von allen Affekten und den verhängnisvollen Dispositionen, mit denen alle anderen lebenden Wesen belastet find.

Es ist klar, daß das kein Gott in unserem Sinne ift und daß es sich hier nur um Verlegenheitsspetula= tionen handelt, die den Zweck haben, den ursprünglich atheistischen Charakter des Systems zu verdecken und die Annahme Gottes notdürftig mit den Grundlehren desselben in Einklang zu bringen. Gerade diese Spekulationen beweisen, wenn es sonst noch eines Beweises dafür bedürfte, daß in dem echten Sankhya=Doga -diese Zusammensetzung wird in Indien vielfach gebraucht, um die Einheitlichkeit beider Systeme zu betonen für die Verson Gottes kein Platz ist. War sie aber einmal trotzdem in das Doga=System aufgenommen, so mußte auch eine Beziehung Gottes zur Menschenwelt heraestellt werden; denn Gott konnte doch nicht nur um feiner felbst willen da fein. Ein Berhältnis Gottes zu den Menschen wurde darin gefunden, daß Gott zwar nicht irdisches oder himmlisches Glud verleiht (denn dies ist ja nur durch eigenes Verdienst zu erlangen und wächst aus ihm mit Naturnotwendigkeit heraus), sondern daß Gott in feiner Barmherzigkeit dem ihm ganz ergebenen Menschen die Hinderniffe beseitigen hilft, die der Gewinnung der Erlösung im Bege stehen. Aber

auch dieses bescheidene, auf menschlicher Gottergebenheit und göttlicher Huld beruhende Verhältnis ist im Zu= sammenhang der Yoga=Lehren schwer zu verstehen.

Nichtsdeftoweniger tritt in der späteren Yoga= Literatur, namentlich in der großen Zahl jüngerer Upanischaden, die auf dem Boden der Yoga=Lehre stehen und diese entwickeln, die Gottesidee viel stärker hervor: Gott wird immer persönlicher und das Verhältnis zwischen Gott und Mensch immer enger gestaltet. So hat sich auch hier das allgemein=menschliche Herzens= bedürfnis stärker erwiesen als die solgerichtige philosophi= iche Erwägung.

Das eigentliche Thema des Systems, die in den Lehrbüchern sehr ausführlich behandelte Lehre von dem Noga ober der Konzentration des Denkens, kann an diefer Stelle nur gestreift werden. Es wird in den Texten beschrieben, auf welche Beise man die Sinne von den Sinnesobjekten abzieht und außer Tätigkeit fest, so daß ihre natürliche Richtung umgekehrt wird und sie ganz die Natur des inneren Zentralorgans an= nehmen, deffen Emanationen fie find; wie dann die Tätigkeit des Denkorgans, in dem alle auf den Einflüssen der Außenwelt beruhenden Funktionen unterdrückt find, ganz auf den Âtman (das Selbst, die Seele) fiziert wird, und wie schließlich in dem letzten Stadium der Versenkung das Denken mit seinem Objekt vollkommen zusammenfließt. Durch die methodische Übung der Yoga= Praxis bekämpft man am erfolgreichsten die in unsrer Naturanlage liegenden Hindernisse, welche die Erreichung der erlösenden Erkenntnis so schwer machen. Wenn die Versenkung derartig gesteigert oder vielmehr vertieft ift, daß kein Abirren der Gedanken auf andere Objekte hin

mehr möglich ist, wenn die fehlerhafte Disposition unseres Denkorgans sich nicht mehr betätigen kann, so tritt die Erkenntnis der Wesensverschiedenheit von Geist und Materie in der Form einer intuitiven Erschauung ein, und damit ist das Endziel menschlichen Strebens erreicht.

Diese asketischen Kontemplationszustände des Poga find das Endrefultat einer langen Entwicklung, die uns zurückführt bis in die Zeiten der Wildheit, zu den Über= reizungskulten der Naturvölker, von denen wir auch im Beda Zeugnisse vorfinden. Doch kann ich hier auf die allmähliche Entwicklung der Yoga=Praxis aus uralten ekstatischen Ruftänden ebenso wenig eingehen als auf die Auswüchse, die das Yoga=System in der Empfehlung äußerer Hilfsmittel (bestimmter Körperhaltungen u. f. 10., hypnosigener Methoden) und in der abergläubischen Ber= heißung wunderbarer Kräfte gezeitigt hat. Ich verweife wegen diefer Dinge auf meine Darstellung des Doga= Shstems im Grundriß der indo-arischen Bhilologie und Altertumstunde, Bd. III, Heft 4, S. 34, 35, 43 ff. Die eben erwähnten Auswüchse werden außerdem weiter unten in dem sechsten Auffatz über den willfürlichen Scheintod der Fakirs zur Sprache kommen.

Von den untergeordneteren Lehren des Yoga= Shstems will ich hier nur noch eine erwähnen, die in der Yoga=Schule entstanden, dann aber auch in den Lehrbüchern der jüngeren Shsteme und in grammatischen Werken behandelt worden ist: eine sprachphilosophische Theorie nämlich über das Verhältnis von Wort und Wortsinn. Es wird von einem "übersinnlichen Worte" (sphota) gesprochen, das in dem durch die Buchstaben gebildeten Worte ruhe, aber von demselben verschieden fei. Diefer in dem sinnlich wahrnehmbaren Wort enthaltene Träger der Wortbedeutung wird für ein einheitliches unvergängliches Element erklärt, das bei der Artikulierung der wortbildenden Laute "hervorbreche", d. h. sich manifestiere. Man sieht, daß hier ein richtiger Gedanke vorliegt, der aber in unklarer Weise ausgedrückt ist. Diese Unklarheit wird denjenigen nicht Wunder nehmen, der bedenkt, daß hier zum erstenmal ein schwie= riges Problem aufgeworfen ist, das seitdem viele Denker beschäftigt hat; denn jenes "übersinnliche Wort" ist natürlich nichts anderes als die Vorstellung, die durch den Buchstabenkompler zum Ausdruck gebracht wird.

\*

Einen vollkommen anderen Charakter als die zwei bisher behandelten Systeme des Sânkhya und Yoga tragen die beiden nächsten, in denen die Gegenstände der alten indischen Spekulation methodisch entwickelt sind, die Mîmâmfa und der Bedanta. Diefe beiden Syfteme bilden ein zusammengehöriges Ganzes in der Weise, daß die Mîmâmfâ die ritualistische Werklehre, der Bedânta (im Anschluß an den in den älteren Upanischaden ver= fündeten idealistischen Monismus) die Heilslehre von der Erkenntnis enthält. Jedes der beiden Systeme beschränkt sich zwar auf sein besonderes Gebiet, nimmt aber auf das andere Bezug, so daß an ihrer gleich= zeitigen literarischen Fixierung nicht zu zweifeln ist. Das Mîmâmfa-Syftem ift in Indien hauptfächlich wegen dieses engen Zusammenhangs mit der Bedanta=Lehre und wohl erft in zweiter Linie wegen der Form der Darstellung zu den philosophischen Systemen gerechnet worden; denn sein eigentlicher Inhalt hat ja an sich mit Philosophie nichts zu tun.

Das Wort Mîmâmsâ bedeutet "Erörterung" und ift als Bezeichnung des ritualistischen Systems eine Abkürzung von Pûrva= oder Karma=mîmâmfâ "erste Erörterung oder Erörterung des Werkdienstes". Diese Namen erklären sich aus der Verbindung, in der das System mit der Bedanta=Bhilojophie steht, die ihrerseits Uttara= oder Brahma=mîmâmja "zweite Erörterung oder Erörterung der Allseele" genannt wird. Das älteste und bedeutendste Mîmainsa=Lehrbuch sind die bon Dschaimini verfaßten Mîmâmsâjûtras. Wir dürfen die Abfassung dieses Werkes (und der zugleich abgeschloffenen Bedânta= oder Brahmasûtras) nicht lange vor dem Anfang unfrer Zeitrechnung ansetzen.

Die Mîmâmsâ hat den Zweck, die Regeln zur rich= tigen Interpretation derjenigen vedischen Texte zu geben, die sich mit dem brahmanischen Ritual beschäftigen. Da diese Texte zum großen Teil eine unvollständige und unklare Darstellung der Zeremonien enthalten und außerdem auf Schritt und Tritt von Betrachtungen über die mystische Bedeutung der einzelnen Handlungen und Utensilien durchsett sind, so war in der Tat für den brahmanischen Opferer, der von dem kleinsten Fehler bei der Vollziehung der Zeremonien die verhängnisvollsten Folgen befürchten zu müffen glaubte, ein solches Hilfsmittel ein dringendes Bedürfnis. Denn die Mîmâmfâ will alle Zweijel löfen, die sich hinsichtlich der Einzelheiten des Opfers ergeben konnten, und ebenso die Widersprüche beseitigen, die in den vedischen Terten tatsächlich — nach der Ansicht der Mamamfa allerdings nur scheinbar — vorhanden sind. Das System handelt.

Garbe, Beiträge 2c.

5

1

zugleich auch von den Belohnungen, die für die richtige Bollziehung der Opfer in Aussicht stehen; und somit ist die Mîmâmsa ein Kompendium der eigentlichen Schrift= gelehrtheit des Brahmanentums.

Die Eriftenz Gottes wird von der Mimamfa nicht anerkannt; doch beeinträchtigt diefe Tatfache auch hier ebenso wenig wie im Sankhya und anderen Systemen den Glauben an die überirdischen Gestalten der indischen Volksreligion. Fragen wir, auf welcher Autorität die Belehrung über die Opfer und ihre Erfolge beruhe, so antwortet die Mîmâmfâ, daß der Beda keiner Autorität bedürfe, sondern ewig und unerschaffen sei; nur von Emigkeit her eriftierende und ihren Beweis in fich felbft tragende Dinge feien in ihm verfündet. Diefe Über= zeugung ist in Indien mit merkwürdiger Zähigkeit festgehalten worden und kontraftiert feltsam mit den ganz persönlichen und meist recht weltlichen Wünschen, die beständig von den Verfassern der alten vedischen Lieder zu den Göttern emporgesandt werden. Freilich denken die Mîmâmfa=Lehrer bei dem Worte Beda weniger an jene alten Lieder als an die Ritualterte der zweiten vedischen Literaturperiode, in denen die Personen der Berfasser nicht fo hervortreten.

Ich bemerkte schon, daß die Form der Darstellung bazu beigetragen haben mag, daß die Mimâmfâ trotz ihres nicht eigentlich philosophischen Charakters neben den fünf anderen Systemen brahmanischer Philosophie in Indien als ebenbürtiges System betrachtet wird. Der Inhalt des Beda ist nämlich in der Mimâmfâ nach bestimmten Kategorien klassifiziert, und jeder Gegenstand der Untersuchung wird nach einer Methode erörtert, die ichon eine hohe Stufe logischer Darstellungsweise reprä=

sentiert. Das feststehende Schema dieser Methode, die auch von anderen Schulen als mustergiltig übernommen ift, enthält die folgenden fünf Glieder: 1) die Proposition, 2) den Zweifel an ihrer Richtigkeit, 3) die falsche Betrachtungsweise der Frage, 4) die Widerlegung der falschen Betrachtungsweise durch die richtige Argumenta= tion, 5) das Ergebnis der Untersuchung. — Dazu kommt, daß gelegentlich zum Zweck der Begründung der eigent= lichen Mimamfa-Lehren Fragen von philosophischer Bedeutung behandelt werden. Hierher gehört vor allen Dingen der Satz, daß die Laute und damit die Worte ewig seien, desgleichen auch der Zusammenhang des Worts mit seiner Bedeutung. Auf Grund dieser Theorie lehrt die Mîmâmfâ, daß die Verbindung von Wort und Bedeutung nicht von menschlicher Übereinkunft abhängig fei, sondern daß die Bedeutung dem Worte von Natur inne wohne. Diese Theorie mußte die Mîmâmsa auf= ftellen, um den Beda vor dem Berdacht der Fallibilität zu schützen, die allem Menschenwerk anhaftet. Wem der Beda nicht für eine Sammlung verfaßter oder inspirierter Bücher, sondern für etwas unerschaffenes. feit Emigkeit durch fich felbft Griftierendes galt, für den durfte freilich der Zusammenhang der Worte, aus denen der Beda besteht, mit ihrer Bedeutung kein Refultat menschlicher Tätigkeit sein, für den mußten die Worte und in letter Instanz die wortbildenden Laute von jeher dagewesen sein, - eine Anschauung, die nur in dem engen Gesichtstreis einer Schule herrschen konnte, für die es nur eine einzige Sprache gab.

\*

Digitized by Google

Von der fadenscheinigen Scholastik der Mimamfa wenden wir uns zu den tiefen Gedanken des mit ihr verbundenen Bedânta=Systems. Das Wort Bedânta bedeutet "Ende, Endziel des Beda" und wird bereits zur Bezeichnung der älteren Upanischaden gebraucht, welche die Grundlage des Bedanta=Systems sind. Die Lehre von dem All-Einen ift in diefem System in methodischer Weise ausgebildet und philosophisch begründet worden. Der Stifter des Systems oder vielmehr der erste Lehrer, der den Bedanta spftematisch (in den Vedânta= oder Brahmasûtras) behandelt hat, ift Bâdarâyana.\*) Da deffen Lehrbuch — ebenso wie die oder Leitfäden der übrigen philosophischen Sûtras Schulen Indiens - eine aphoristische Darstellung auf= weist, die an sich vollkommen unverständlich ist, so können wir aus ihm allein eine genaue Kenntnis des Systems nicht gewinnen, sondern erst aus den Erläute= rungen der einheimischen Kommentare. Unter den zahl= reichen Erklärern des Werkes ist der bedeutendste der berühmte Bedantist Schankara, der um 800 (nach Einigen schon um 600) n. Chr. gelebt und außer seinem Kom= mentar zu den Brahmafûtras eine große Reihe von Kommentaren zu Upanischaden sowie mehrere selbständige Schriften über die Bedânta-Philosophie verfaßt hat. Die Annahme ist wohlbegründet, daß die Auffassungen Schankaras in allen Hauptsachen mit den Anschauungen übereinstimmen, die Badarahana vertreten hat. Von den Anhängern des Bedânta=Systems im heutigen Indien — und das find beinahe alle gebildeten Hindus, soweit sie sich nicht zu europäischen Ideen bekennen --

<sup>\*)</sup> Über dessen mutmaßliche Lebenszeit j. oben S. 65.

٠

folgen 75 Prozent der von Schankara gebotenen Auslegung der Brahmasütras, während der Rest sich auf die abweichenden Darstellungen des Systems von seiten der übrigen Kommentatoren verteilt. Wir besitzen eine ausgezeichnete und sehr ausführliche Darstellung der Bedanta-Lehre nach der Auffassung Schankaras in Paul Deussens "System des Bedanta" (Leipzig 1883), an welches Werk sich meine nachfolgenden, die Hauptsachen zusammenfassenen Aussührungen zum Teil eng anichließen.

Der Fundamentalsatz der Bedânta=Philosophie lautet im Anschluß an die Lehre der alten Upanischaden: "Unfer Selbst (oder unfere Seele) ift mit dem Brahman, der Alljeele, identisch." Da nun das ewige unendliche Brahman, die Kraft, die in allem wirkt, nicht aus Teilen bestehen und nicht der Beränderung unterliegen kann (denn alles aus Teilen bestehende und sich verändernde ift vergänglich), so folgt, daß ein Jeder seinem innersten Wesen nach nicht ein Teil oder eine Emanation des Brahman, sondern das ganze unteilbare Brahman ist. Außer diefem existiert nichts Reales, "nur Eines gibt es, ohne ein Zweites", und darum heißt in Indien die Bedânta-Lehre in der Auffassung Schankaras die "Lehre von der Zweitlosigkeit". Gegen den eben angeführten Grundgedanken des Bedânta spricht nicht nur die Er= fahrung, nach der eine bunte Mannigfaltigkeit von Personen und Dingen existiert, sondern auch das vedische Beremonialgesetz, das auf dem Glauben an die Seelenwanderung und an die Vergeltung beruht, also eine Bielheit individueller Seelen voraussetzt. Diefer zwiefache Widerspruch wird zurückgewiesen; die Erfahrung sowohl wie das vedische Zeremonialgesetz beruhen auf dem einem Jeden angeborenen "Nichtwiffen", durch das die Seele verhindert wird, sich selbst von dem Leibe, den psychischen Organen und ihren sonstigen Bestim= mungen zu unterscheiden und die empirische Welt als eine Jllusion (mâyâ) zu erkennen. In Wahrheit ist die ganze Welt der Erscheinungen nur ein Blendwerk, ver= gleichbar einer Fata Morgana, die bei näherer Betrach= tung verschwindet, oder einem Traumbilde, das nur dem Schlafenden, aber nicht mehr dem Erwachten als wirklich erscheint.

Nur ein Ding gibt es im Universum, das von dieser Macht der Täuschung nicht berührt wird: unser Selbst, die Seele. "Dieses Selbst läßt sich nicht beweisen, weil es die tragende Araft jedes Beweises ist, aber auch nicht leugnen, weil jeder, indem er es leugnet, dasselbe voraussjetzt" (Deussen, S. 502). Das Selbst nun kann nichts vom Brahman Verschiedenes sein, da es ein Seiendes außer diesem nicht gibt. Alles, was von dem Brahman ausgesagt wird, rein geistige Natur, Allgegen= wart, Ewigkeit u. s. w., gilt deshalb auch von unstrer Seele. Hier, im eignen Innern, muß man die Er= tenntnis suchen. Nur in sich selbst, in der Tiese des eignen Wessens kann der Mensch die Lösung des Welt= rätsels sinden, das einzige wahrhaft Reale erkennen.

Woher das "Nichtwissen", durch das uns der wahre Zustand der Dinge verhüllt wird, stamme, danach fragt die Bedanta-Philosophie nicht; sie sagt uns nur, daß es durch das "Wissen" oder die universelle Erkenntnis aufgehoben wird. Hat man diese universelle Erkenntnis erreicht, hat man durch sie die illusorische Natur von allem, was nicht Seele ist, und die absolute Joentität der Seele mit dem Brahman erfaßt, so sind die Bedin= gungen für das Weltdasein der Seele aufgehoben; denn dieses Weltdasein ist ja selbst nur täuschender Schein. Wer da weiß: "Ich bin das Brahman," der hat die Erlösung aus dem Samsåra gewonnen.

Da Schankara die Upanischaden als unbedingte Autorität anerkennt, so ist er genötigt, sich mit dem ganzen Inhalt diefer Werke abzufinden, der zum großen Teil zu den hier vorgetragenen Lehren in Gegenfat fteht. Er tut dies in der Beise, daß er zwei Shfteme neben einander stellt: 1) die "höhere" oder esoterische Wiffenschaft, die den metaphysischen Standpunkt vertritt und die Lehre vom zweitlosen Brahman, wie sie eben bargestellt wurde, als die absolute Wahrheit verkündet; und 2) die "niedere" oder eroterische Wiffenschaft, die sich auf den empirischen Standpunkt der großen Maffe stellt und eine volkstümlich-religiöse Welterklärung bietet. Während in der "höheren Wissenschaft" das Brahman ohne alle Attribute und Qualitäten ist, erscheint es in der "niederen Wiffenschaft" mit den Attributen der Berfönlichkeit ausgestattet. Diese Attribute werden dem Brahman von dem Nichtwissen beigelegt, weil die= jenigen Menschen, welche sich nicht zu der Höhe des metaphysischen Standpunktes erheben können, eines Objektes der Verehrung bedürfen. In der niederen Wiffenschaft tritt also das Brahman als persönlicher Gott auf, der die Welt schafft und regiert und die Menschen nach ihren Taten belohnt und bestraft; in ihr gilt die vielgestaltige Welt als real, und die Angaben der Upanischaden über das Wandern der Seele durch zahllose Leiber bestehen zu Recht. Die niedere Wiffenschaft lehrt, daß die Seele durch den psychischen Apparat, durch die Sinne, das Lebensprinzip und die moralische

Bestimmtheit, beschränkt ist, daß sie in folcher Be= schränktheit den Prozeß der Metempinchofe durchmacht. und daß sie durch gläubige Verehrung des persönlichen, niederen Brahman zu diefem gelangen kann. Die Vereinigung mit dem niederen, attributhaften Brahman ift jedoch nur ein untergeordnetes, zeitweiliges Glück. Die vollkommene Erlöfung wird allein auf dem metaphysischen Standpunkt durch die Erkenntnis deg höheren attributlofen Brahman erlanat. Alles in der niederen Wiffenschaft gelehrte ift für denjenigen nichtig, der sich selbst als das ewige unteilbare Brahman erkannt hat; denn diefer weiß, daß das niedere Brahman ein Erzeugnis des Nichtwissens ift, daß es nur zum Zwede der Verehrung mit Bestimmungen ausgestattet ist, die ihm in Wahrheit nicht angehören und im Lichte der höchsten Erkenntnis als Täuschung erscheinen. 29er diese Erkenntnis erreicht hat, wird durch den täuschenden Schein, der ihn umgibt, nicht mehr beirrt. In voller Gleichgiltigkeit gegen das Welttreiben erwartet er das Ende feines Lehens, deffen Fortdauer durch eben diefelben Gründe wie in dem Sankhya=System erklärt wird (j. oben S. 58). Mit dem Eintritt des Todes löft sich der Beise in Brahman auf.

Unter den von Schankaras Auffassung des Bedanta abweichenden Kommentatoren, die zum Teil den philosophischen und religiösen Standpunkt bestimmter Sekten vertreten, ist der bedeutendste Ramanudscha, der in der ersten Hälfte des zwölften Jahrhunderts n. Chr. gelebt hat. Ramanudscha nähert sich in seiner Darstellung des Systems der niederen, eroterischen Wissenschaft Schankaras an und trägt als Anhänger der Pantscharatra-Lehre (f. oben S. 27, 28) in das Lehrbuch Badarahanas Anschauungen hinein, die dem chriftlichen Standpunkt nahe verwandt, der echten Bedânta=Lehre aber fremd find. Nach ihm find die einzelnen Seelen nicht mit der höchsten Seele, d. h. für ihn mit Gott, identisch, sondern individuell verschieden wie im Sânkhya=Yoga. Die Ursache ihres Weltdaseins ist nicht das "Nichtwissen", sondern der Unglaube; die Erlösung ist die Bereinigung mit Gott, die nicht durch das "Wissen", sondern allein durch gläubige Liebe zu Gott gewonnen werden kann. So zeigt sich auch in der Geschichte der Bedânta= Philosophie dieselbe theistische Tendenz, die wir oben S. 62 in der Weiterbildung der Sankhya=Lehre in der Horm des "Poga=Systems beobachten konnten.

Noch in der neuesten Zeit vergeht kein Jahr, in dem nicht in allen Teilen Indiens zahlreiche Schriften teils auf Sanskrit, teils in den Volkssprachen — über die Bedanta=Philosophie erscheinen und, da sie in der überwiegenden Mehrzahl den Standpunkt Schankaras vertreten, Zeugnis ablegen von der Macht, die der spiri= tuelle Pantheismus des Bedanta noch heute ebenso wie vor Alters auf die Gemüter der denkenden Hindus ausübt.

Ich kann nicht zu den beiden letzten Systemen brahmanischer Philosophie übergehen, ohne vorerst an dieser Stelle das Verhältnis des Vedanta zum Sankhya= System, das wichtigste Problem in der Geschichte der indischen Philosophie, zu berühren.

Nach meiner schon früher ausgesprochenen Überzeugung ist das Sankhya in Opposition gegen den idealistischen Monismus der Upanischaden entstanden und erheblich älter als der systematische Bedanta. Her: vorragende Indologen aber beurteilen das Verhältnis zwischen diesen beiden bedeutendsten Erzeugnissen der indischen Spekulation anders; und wenn ich mich auch hier nicht eingehend mit den abweichenden Ansichten der Mitforscher auseinandersetzen kann, so bin ich es doch meinen Lesern schuldig, auf die vorhandenen Meinungsverschiedenheiten hinzuweisen.

Der Angelpunkt für die Feststellung des Alters des Sankhya=Systems ist die Frage nach seiner Priorität vor dem Buddhismus. Oldenberg, der erste gegen= wärtige Kenner bes Buddhismus, hat in der neuesten (dritten) Auflage seines "Buddha" S. 67—69 die enge Verwandtschaft der beiden Doktrinen unter Anführung wichtiger Übereinstimmungen anerkannt und es für wahrscheinlich erklärt, daß der Buddhismus der ent= lehnende Teil sei. Aber er teilt nicht meine Ansicht, daß das Sankhya=Syftem in der abgeschloffenen Gestalt (d. h. so wie ich seinen Inhalt oben S. 48-59 dargestellt habe) vorbuddhistisch sei; der ganze Stil dieses Bhilosophierens scheint ihm den Stempel eines moderneren Zeitalters zu tragen und dafür zu sprechen, ältere Vorstadien der Sankhya=Lehre dem dak Buddhismus vorangegangen seien und ihren Einfluß auf ihn ausgeübt haben. In ähnlicher Weise hat H. Jacobi seine Meinung dahin ausgesprochen, daß "einzelne Sânkhya=Lehren und Termini schon längere Zeit geistiges Eigentum der brahmanischen Inder sein konnten, bevor sie von Kapila in ein konsequentes System gebracht wurden" (Göttingische Gel. Anz. 1895, S. 205). Ich muß die Möglichkeit zugeben, daß diese Auffaffungen das Richtige getroffen haben: wenigstens lassen sie sich nicht durch eine ftrikte Beweisführung widerlegen. Aber

£

ich halte sie für falsch. 29er mir entgegenhält, daß die anderen Systeme indischer Philosophie offenbar allmählich entstanden find, d. h. daß ihre wichtigsten Ideen schon längere Zeit in Umlauf waren, ehe sie von den traditionellen Begründern der Systeme in die uns vorliegende Form eines abgeschloffenen Ganzen gebracht wurden, daß es sich also mit dem Sankhya=System geradeso verhalten werde, - dem gegenüber möchte ich den erceptionellen Charakter des Sankhya betonen. Alle anderen Syfteme zeigen ein mehr ober weniger loses Gefüge, in dem noch die Spuren des Allmählich= geworden=seins erkennbar sind; im Sankhya=System dagegen haben wir einen Bau vor uns, der von unten bis oben planmäßig aufgeführt ist, in dem ein Stein auf den andern paßt. Selbst Jacobi, der doch über die Entstehung des Sankhya anderer Meinung ist als ich, fagt a. a. D.: "Ich will zugeben, daß die ftrenge Folgerichtigkeit und die daraus folgende Einheitlichkeit des Syftems sich am einfachsten durch die Annahme erklären laffen, daß ein Mann in feinem Geiste die einzelnen Lehren zu einem wohldurchdachten einheitlichen Lehrgebäude zusammengefügt habe, obschon dasselbe Refultat auch durch die scholastische Tätigkeit einer Philosophenschule hätte erreicht werden können." Х¢ möchte die Einschränkung am Schluß dieses Sates bestreiten und behaupten, daß ein so sicher, klar und konsequent entwickeltes System wie das Sankhya das Werk eines einzigen Mannes fein muß.

Was speziell Oldenbergs eben angeführte Anschauung betrifft, so gebe ich ihr gegenüber zu bedenken, daß der Buddhismus mit seiner Leugnung der Seele über die letzten Konsequenzen des Sankhya=Systems hinausgegangen ift. Der Buddhismus sett hier die Sankhya=Lehre voraus, daß alle Vorgänge im Innern der lebenden Besen, Wahrnehmen, Borftellen, Empfinden u. s. w., der Materie angehören und daß die Seele im empirischen Dasein nichts ist als passives Bewußtsein und im Zustande der Erlösung unbewußtes Sein, — alle andern altherkömmlichen Bestimmungen hatte die Sankhya=Philosophie von der Seele abgelöst, und nun nahm Buddha ihr auch noch das Bewußtfein, verwies auch diefes in die Welt des Geschehens und der Vergänglichkeit und negierte damit die Seele ganz. Wenn so der Buddhismus in einer der wichtigsten Fragen auf denjenigen Sânkhya-Lehren fußt, die wir als den Schlußstein des Gebäudes anzusehen haben, müssen wir dann nicht das Sânkhya-System in feiner abgeschloffenen Gestalt für vorbuddhiftisch halten?

Die richtige Erkenntnis der Sachlage ist durch das Schicksal, das die Sankhya=Philosophie in der brahmani= schen Literatur erfahren hat, sehr erschwert worden. In einigen Upanischaden mittleren Alters und namentlich im Mahabharata erscheint die Sankhya=Lehre in einer merkwürdigen Vermischung mit Anschauungen, die dem Gebiet des Bedânta angehören. So finden wir im Mahâbhârata den Dualismus des Sânkhya dadurch aufgelöft, daß die Entstehung der Prakriti, der Materie, aus dem Brahman gelehrt wird. Das Sânkhya des Epos nimmt ftatt der Bielheit der Seelen ihre Einheit in Brahman an; es erklärt zwar die Materie und ihre Prinzipien für real, identifiziert aber doch die Prakriti mit der Maya, der kosmischen Allusion des Bedanta. Das ist ein tühner Versuch, die beiden wichtigsten Philosopheme Indiens, die sich in ihren Grundanschauun=

gen so schroff gegenüberstehen, mit einander zu ver= söhnen und in Eins zu verschmelzen. Nun sind aber unglücklicherweise alle Lehrbücher des Sankhya-Systems jünger als das Mahâbhârata. Kein Wunder also. wenn der Gedanke aufgetaucht ist, daß im Mahabharata eine ältere und ursprünglichere Form des Sankhya vorliege als in der eigentlichen Literatur des Systems. Diesen Gedanken hat Joseph Dahlmann in einer ganzen Reihe von Schriften mit Energie versochten, indem er ein älteres "episches Sankhya" und ein "klaffisches Sankhya" (d. h. das wirkliche Sankhya=System) unterscheidet. Das letztere ift nach ihm ebenso wie das spätere Bedanta-System aus dem "epischen Sankhya" hervor= gegangen. Diese Dahlmannsche Theorie hat Facobi, der hierin denselben Standpunkt einnimmt wie ich (Sankhya=Philosophie S. 49 ff.) eingehend widerlegt und zwar mit Beweisgründen, die dem Mahâbhârata felbft entnommen find (Gött. Gel. Ang. 1897, S. 265ff.) Er fagt (S. 273): "So ftellt fich uns das Verhältnis des epischen Sankhya zum klassischen auf Grund der im Mbh. enthal= tenen Anhaltspunkte bar: das epische, monistische Sankhya hat sich aus dem dualistischen System, wie es das klassische Sankhya bietet, entwickelt und zwar durch Anlehnung an vedantistische Anschauungen von dem höchsten Brahman", und (S. 279): "Das "epische" Sânkhya ist nicht ein "älteres" Sânkhya, wie Dahlmann meint, sondern ein zur philosophischen Fundierung volkstümlicher Religionen durch Aufnahme von Bedânta= Ideen umgestaltetes Sankhya." Es gibt also in Wahrheit nur ein Sânkhya=System, das in den Lehr= büchern der Schule dargestellte, und dieses hat so wie es dort vorliegt, schon lange vor der Redaktion des

١

Mahâbhârata und vor dem Auftreten des Buddhismus eriftiert. Auch nach der überzeugenden Kritik Jacobis hat übrigens Dahlmann seine Theorie in mehreren neueren Werken aufrecht erhalten, meines Erachtens aber nicht wahrscheinlicher gemacht.

Schließlich hat auch die Ansicht Vertreter gefunden, daß das Sânkhya=System nur ein Ableger der Bedânta= Philosophie sei. Schon Gough und Max Müller haben in früheren Jahren die Meinung geäußert, daß das Sânkhya durch einige Begriffsverschiebungen aus dem Bedânta hervorgegangen sei; und neuerdings hat sich Deuffen an verschiedenen Orten in demfelben Sinne ausgesprochen. Für Deussen ist das ganze Sankhya nur eine Degeneration des Bedânta, bewirkt durch das Aufkommen realistischer Tendenzen; ja er spricht einmal (Deutsche Litteraturzeitung 1898, S. 108) von der "völligen Verschlammung der Upanischadlehre", die dem klassischen Sankhya vorbehalten gewesen sei. Dieses Urteil kann ich mir nur aus der begeisterten Vorliebe Deuffens für die Bedanta=Philosophie erklären, die ihm als das Höchste gilt, was der Menschengeist erdacht hat. Diefe Vorliebe und das intensive Studium, das Deussen der Bedanta-Philosophie gewidmet hat, scheinen mir bei ihm zu einer Überschätzung der Rolle geführt zu haben, die dem Bedanta in der Entwicklungsgeschichte der indi= schen Philosophie zukommt.

Jedenfalls wird aus diefer Darlegung hervorgehen, wie verschiedene Anschauungen über die historische Stellung der Sankhya-Philosophie, die meiner Meinung nach so klar ist, von kompetenten Forschern vertreten werden.

Digitized by Google

Wenn die sechs Systeme der brahmanischen Philosophie nach dem Alter ihrer Lehrbücher angeordnet würden, so gehörten die beiden, die für unsere Betrachtung noch übrig sind, das Baischescheita= und das Nyâya=System, wahrscheinlich an den Ansang. Durch die Befolgung eines solchen äußerlichen Anordnungsprinzips aber würde die Geschichte der brahmanischen Philosophie geradezu auf den Kopf gestellt werden. Wenn neuere Forschungen gelehrt haben, daß die Baischescheichstaß um 200 und die Nyâyasütras gegen 150 vor Chr. entstanden sein müssen, so ist wenigstens das erste von diesen grundlegenden Lehrbüchern der beiden jüngsten Systeme aller Wahrscheinlichkeit nach früher verfaßt worden als irgend ein anderes philosophisches Lehrbuch in Indien.

Wie wir bisher eine enge Verbindung zwischen den beiden ersten Systemen (Sânkhya und Yoga) und dann ebenso zwischen dem dritten und vierten (Mamamfa und Bedânta) beobachten konnten, so bilden auch die beiden letzten ein zusammengehöriges Paar. Beide, das Bai= scheschika= und das Nyâya=System, lehren die Entstehung der Welt aus Atomen und bringen damit in die brah= manische Gedankenwelt ein ganz neues Element hinein. Ferner ift beiden Systemen gemeinsam die genaue Bestimmung und Klassifizierung der logischen Begriffe, auf der ihre Stärke und ihr Ruhm beruht. Diese gemein= samen Charakterzüge haben zu einer völligen Ver= schmelzung der beiden Systeme in der jüngeren philo= sophischen Literatur Indiens geführt und zu einer Ber= mengung der Baischeschika= und Nyâpa=Lehren bei den älteren europäischen Indologen. Doch ermöglichen es die Quellen schon seit langer Zeit, den Inhalt dieser beiden Systeme in seiner ursprünglichen Besonderheit festzu=

stellen. Früher hielt man irrtümlicherweise das Nyâya= System für das ältere, und erst neuerdings ist die Priorität des Baischeschika=Systems erkannt worden. Sein Begründer führt den Namen Kanâda "Atom=Effer", was ursprünglich ein durch den atomistischen Charakter der Baischeschika=Lehren hervorgerufener Spottname ge= wesen sein muß. Solche mit der Zeit zu wirklichen Namen gewordenen harmlosen Spitynamen begegnen uns in der indischen Gelehrtenwelt mehrsach.

Kanâda will in dem Baischefchika-System die richtige Erkenntnis alles Erkennbaren lehren und stellt zu dem Zwecke sechs Kategorien auf, die nach seiner Meinung alles Existierende umfassen. Bei der Besprechung dieser Kategorien und ihrer Unterabteilungen behandelt er dann die verschiedensten Probleme, namentlich in Kosmologie und Psychologie, so daß er auf seiner Kategorienlehre ein vollständiges philosophisches System aufbaut. Die Kategorien sind solgende: 1) Substanz, 2) Qualität, 3) Bewegung oder Handlung, 4) Gemeinsamkeit, 5) Berschiedenheit und 6) Inhärenz.

Bu der Kategorie Substanz werden gerechnet: Erde (d. h. alle organischen Körper und alle anorganischen Stoffe mit Ausnahme der übrigen vier Elemente), Wasser, Feuer, Luft, Äther, Zeit, Naum, Seele und Denkorgan. Hier erscheint uns zunächst auffallend, daß Zeit und Raum für Substanzen erklärt werden; aber der Begriff der Substanz ist für Kanâda ein weiterer als für uns; er bedeutet für ihn dasjenige, was Qualiztäten oder Bewegung besizt und der unmittelbare Grund der Erscheinung ist. Die schwierige, erst von Kant endz giltig beantwortete Frage nach dem Wessen von Zeit und Raum wird merkwürdigerweise in der ganzen indischen Philosophie nur nebensächlich und beiläufig behandelt; am weitesten ist hier das Sânkhya=System vorgedrungen, das Zeit und Raum für zwei Qualitäten der ewigen, als Einheit betrachteten Materie erklärt.

Die Grörterung der Kategorie Substanz gibt Kanâda den Anlaß, seine atomistische Lehre darzulegen, die aus buddhiftischen Quellen abgeleitet ist, wie unlängst ein Schüler von mir, Dr. 29. Handt, in feiner Doktordiffer= tation\*) nachgewiesen hat. Nach Kana das Lehre sind die Atome von Erde, Waffer, Feuer und Luft ewig und unerschaffen; obwohl sie felbst keine Ausdehnung haben, ift ihre heterogene Natur die Ursache der Ausdehnung und Sichtbarkeit der Atomverbindungen. Wie das zu verstehen ift und wo die Sichtbarkeit diefer Berbin= dungen beginnt, darüber scheint Kanâda selbst — nach dem Schweigen der Baischeschikafutras über diefen Bunkt zu schließen — noch keine bestimmten Ansichten vorge= tragen zu haben. Späterc Lehrer der Schule stellen die Theorie auf, daß ein Aggregat von drei Atomen (andere fagen: von drei Doppelatomen) Ausdehnung besitze und als das im Sonnenlicht zitternde Staubkörnchen sichtbar fei.

Diese ganze Lehre wird in den Werken der Bedantaund Sankhya=Philosophie energisch bekämpft, und zwar mit der gleichen naheliegenden Begründung. Die Anhänger dieser beiden Systeme erklären nämlich, daß, wenn die einzelnen Atome keine Ausdehnung besitzen, auch das Aggregat nicht ausgedehnt sein könne; denn jede Eigenschaft eines Produkts sei durch eine gleichartige Eigenschaft der materiellen Ursache bedingt.

Garbe, Beiträge 2c.

<sup>\*)</sup> Die atomistische Grundlage der Baischeschika=Philosophie, nach den Duellen dargestellt. Rostock 1900.

Auf der Atomistik beruht die Kosmogonie des Bai= scheschika-Systems. Auch in ihm herrscht die in Indien verbreitete Vorstellung, daß in regelmäßigem Wechsel Perioden des Weltbestehens und der Weltvernichtung auf einander folgen; und jedesmal vollzieht sich das Ent= ftehen und das Vergehen der Welt in der gleichen Weise und aus den gleichen Urfachen. 3ch schließe mich hier an die Darstellung von W. Handt (S. 56-58) an, nur daß ich nicht wie er mit dem Weltuntergang, sondern mit der Weltentstehung beginne. Während der Zeit der Weltvernichtung, von der übrigens die drei unendlich großen und deshalb ewigen und unveränderlichen Subftanzen, Ather, Raum und Zeit nicht betroffen werden, besteht keine Berbindung zwischen den Atomen der vier grobstofflichen Elemente und auch kein Zusammenhang zwischen den zahllosen individuellen Seelen und den Atomen; aber an den Seelen bleiben Berdienst und Schuld in latentem Ruftand als Dispositionen haften. Wenn die nachwirkende und Bergeltung fordernde Macht von Verdienst und Schuld, die auch in diefem System die treibende Kraft des Weltlaufs ift, wieder ermacht, fo hat damit die Periode der Weltvernichtung ein Ende. "Infolgedeffen verbinden sich die Seelen von neuem mit den Atomen. Dadurch wird in den atomistischen Ele= menten eine Bewegung hervorgerufen, die den Beginn der Neuschöpfung der materiellen Welt ankündet. In den Luftatomen entsteht zuerst diese Bewegung, die auf dem Wege der Doppelatombildung die Entstehung der großen Luftsubstanz bewirkt, die brausend den Weltraum erfüllt. Darauf verbinden sich innerhalb des Luftele= ments die Bafferatome, wodurch auf diefelbe Beise der große Weltozean entsteht, und in diesem Weltmeer ballen

sich die Erdatome zusammen und bilden nach Entstehung der Doppel- und Tripelatome die kompakte Masse der festen Erde. Zulet entsteht das Feuerelement, indem fich feine Atome ebenfalls innerhalb des Waffers auf dieselbe Beise vereinigen. Seine Entstehung vollzieht fich innerhalb des Waffers, das gemiffermaßen die Hülfe darstellt, die die verzehrende Gewalt der feurigen Subftanz dämpft, damit die vernichtende Wirkung desselben den organischen Verlauf der Weltschöpfung nicht ftört." Nachdem auf diese Weise die materielle Welt entstanden ist. beginnt für die Seelen das empirische Dasein aufs neue; sie verbinden sich mit Leibern nach Maßgabe ihrer noch unverbrauchten Werke aus der vorangegangenen Weltperiode, häufen in einem neuen Kreislauf von Gri= stenzen Verdienst und Schuld an und ernten Lohn und Strafe, bis auch diese Weltperiode zu Ende ist. Während in der Sankhya=Philosophie kein Grund für die Not= wendigkeit der Weltauflösung angegeben wird, ift in dem Baischeschika=System der Prozeß der Weltvernichtung auf eine ganz merkmürdige Beise begründet worden. "Die Seelen sind von der beständigen Wanderung durch die zahllosen Leiber so erschöpft und mitgenommen, daß sie einer langen Erholungszeit bedürfen. Gleichwie die irdi= schen Wesen nach den Leiden und Anstrengungen des Tages in der Nacht in Schlaf finken und eine Zeit lang ohne Bewußtsein und ohne Empfindung von Luft oder Schmerz verharren, so bricht auch über das Universum eine allgemeine Weltennacht herein, damit die indivi= duellen Seelen sich von den Leiden des Samfara erholen können." Es ift klar, daß eine solche überraschende Gr= flärung nicht in einem System möglich war, das wie das Sânkhya die Qualitätlosigkeit der Seelen behauptet.

6\*

Nur eine mirklich felbst empfindende, wollende und er= kennende Seele konnte in dem Zustand der Erschöpfung gedacht werden; und daß in der Tat die Baischeschika= Philosophie die Seele in diesem Sinne, d. h. mit eigenen Qualitäten behaftet, auffaßt, werden wir bei der Be= trachtung der zweiten Kategorie erkennen.

Der Prozek der Weltvernichtung geht nun in folgender Beise vor sich. "Die Affektionen, welche die Einwirkung von Verdienst und Schuld in den indivi= duellen Seelen hervorruft und die das Band zwischen Leib, Sinnen und der Außenwelt bilden, hören auf; und damit ist die treibende Kraft gebunden, die den Kreis= lauf des Daseins in Bewegung erhält. Infolgedeffen löft sich die Verbindung, die durch die Macht von Verdienst und Schuld zwischen den körperbildenden Atomen und der individuellen Seele besteht." Die vier ato= mistischen Elemente lösen sich nun der Reihe nach auf, die Erde im Waffer, das Waffer im Feuer, das Feuer in der Luft. "Der Auflösungsprozeß der atomistischen Elemente vollzieht sich auf dem umgekehrten Wege, wie die Entstehung der materiellen Produkte aus den Atomen. indem er sich zuerst bis auf die Tripelatome erstreckt und, wenn nach ihrer Zerstörung nur noch Doppelatome übrig sind, dann auch diefe ergreift, fo daß am Schluß jedes der vier Elemente in der Form seiner isolierten Atome bestehen bleibt."

Nach diefer Darstellung der Kosmologie des Baischeschika-Shstems, die in den Texten bei der Erörterung der Substanzkategorie entwickelt wird, wenden wir uns zu der Kategorie Qualität. Diese Kategorie umfaßt die Begriffe Farbe, Geschmack, Geruch, Geschl, Jahl, Ausdehnung, Individualität, Verbindung, Trennung, Frühersein, Spätersein, Erkennen, Freude, Schmerz, Begierde, Abneigung und Wille. Ein Kommentator ver= größert diese Liste Kanâdas noch um sieben weitere Qualitäten, die zwar in den siedzehn genannten ent= halten, aber doch besonderer Erwähnung wert scien: Schwere, Flüsssigkein, Klebrigsein, Tönen (die charak= teristische Qualität des Äthers, der die Schallwellen sort= trägt), Nachwirkung (oder Selbstwiedererzeugung, in drei Richtungen sich äußernd: 1) als Andauern der Bewegung infolge eines gegebenen Anstoßes, 2) als Elastizität, 3) als Gedächtnis), Berdienst und Schuld.

Wie man sieht, enthält diese Aufzählung nicht nur die Eigenschaften der Materie, sondern auch die des Deshalb nimmt Kanâda bei der Kategorie Geistes. Qualität Anlaß, seine Psychologie zu entwickeln. 3m Gegensatz zu den Lehren der Bedanta= und Sankhya= Philosophie gehören, wie schon oben angedeutet wurde, nach dem Baischeschika-System die geistigen Qualitäten der Seele unmittelbar an, aber nur als Dispositionen. Denn wenn sich die Seele in isoliertem Zustand befindet, fo ift kein psychischer Vorgang möglich. Erft infolge der Verbindung der Seele mit dem Denkorgan (manas) können ihre Kräfte sich regen. Beide, Seele und Denk= organ, sind ewige Substanzen; aber die Seele ift alldurchdringend, d. h. nicht an Zeit und Raum gebunden, während das Denkorgan ein Atom ift. Dieses vermittelt den Verkehr der Seele mit den Sinnen, indem es auf Antrieb der Seele sich jedesmal zu dem= jenigen Sinn hinbegibt, durch den fie wahrnehmen oder handeln will (denn auch die Kähigkeiten des Kassens, Gebens, Redens u. f. w. fallen nach indischer Auffaffung unter den Begriff der Sinne; es werden deshalb Wahrnehmungs= und Tatsinne unterschieden). Das Denk= organ besindet sich demnach so lange in Bewegung, als irgend ein Wahrnehmungsprozeß oder eine körperliche Tätigkeit vor sich geht. Ruht es bewegungslos in der Seele, so steht diese außer Verbindung mit den Sinnen und kann weder wahrnehmen noch handeln, noch empfinden.

Für ein Atom ist das Denkorgan von Kanada deshalb erklärt worden, weil nach seiner Meinung nicht verschiedene Wahrnehmungen oder sonstige psychische Funktionen gleichzeitig eintreten, sondern stets nach ein= ander, wenn auch oft in außerordentlich rascher Folge. Wegen seiner atomistischen Größe kann das Denkorgan in jedem gegebenen Augenblick nur mit einem einzigen Sinn in Verbindung treten und nur die Auffassung eines einzigen Objektes vermitteln. Wenn das Denk= organ allgegenwärtig wäre wie die Seele, oder wenn die Seele eine unmittelbare Verbindung mit den Objekten der Erkenntnis eingehen könnte, fo mürden alle Objekte gleichzeitig zur Wahrnehmung kommen. Wie das Denkorgan einerseits die belebende Kraft der Seele zuführt, so wirkt es andererseits als Hemmvorrichtung, indem es der Seele nicht gestattet, zu der gleichen Zeit mehr als eine Funktion auszuüben.

Die Barietäten der dritten und vierten Kategorie, d. h. der Bewegung (oder Handlung) und der Ge= meinfamkeit, sind von geringerer Bedeutung. Dagegen spielt die fünfte Kategorie, Verschiedenheit, für das Baischefchika=System insofern eine große Rolle, als nach ihm die Verschiedenheit der Atome die Weltbildung ermöglicht; deshalb ist auch aus dem Wort für Verschiedenheit (visesha) der Name des ganzen Systems, Baischefchika, abgeleitet.

Digitized by Google

**Bon jeher** hat die sechste Kategorie, deren Auf= stellung dem Scharffinn Kankdas zu großer Ehre gereicht, die Aufmerksamkeit der Indologen auf sich gelenkt: die Inhärenz (oder Untrennbarkeit). Dieser Begriff wird scharf unterschieden von dem der gelegent= lichen, lösbaren Verbindung, die als eine Unterabteilung der Kategorie Qualität gilt. Das Inhärenz genannte Verhältnis besteht z. B. zwischen dem Ganzen und seinen Teilen, zwischen dem Genus und der Spezies, zwischen dem Objekt und der allgemeinen Idee, die mit ihm verbunden ist, zwischen einem Ding und seinen Eigenschaften, zwischen der Bewegung und dem sich Bewegenden.

Von späteren Lehrern ist diesen sechs Kategorien eine siebente hinzugefügt, die Nichteristenz, ein Begriff, der nicht nur der Entwicklung der Logik, sondern auch der philosophischen Darstellung in den jüngeren Werken aller Schulen sehr schädlich gewesen ift. Bei der negativen Richtung des ganzen indischen Denkens ift die Vorliebe begreiflich, mit der die immer spitfindiger werdenden Bhilosophen mit diesem Begriff operieren. Schon die Einteilung der Kategorie Nichteristenz in vier Unterarten liefert einen Beweis dafür. Anstatt "zukünftige Existenz" sagt man in Indien: "priore Nichteristenz', anstatt ,vergangene Griftenz': ,posteriore Nicht= eriftenz'; das einfache Verhältnis, das zwischen zwei nicht=identischen Dingen besteht (nach dem gewöhnlichen Beispiel: zwischen Topf und Kleid), wird als ,bedingte oder reziproke Nichteristenz' bezeichnet, und die tatsäch= liche Unmöglichkeit eines Dinges (wie des Sohnes einer Unfruchtbaren) als ,absolute Nichteristenz'.

Trotz solcher Ausschreitungen und mancher Wunder=

lichkeiten, die man bei jedem indischen System in den Kauf nehmenmuß, scheint mir doch gerade das Baischeichika= System der Beachtung von seiten unserer Philosophen wert zu sein und eine aussührliche kritische Darstellung zu verdienen, wie sie dis jetzt nur der Bedanta= und der Sankhya=Philosophie zu teil geworden ist.

Das jüngste unter den sechs Systemen brahmani= scher Philosophie führt den Namen Nyâya, d. h. Logik; sein Begründer wird entweder mit dem Gentilnamen Gotama (auch Gautama) genannt oder mit einem Spiz= namen, der seinen spöttischen Sinn verloren und den Personennamen verdrängt hat: Akschapâda "der Augen= füßige, d. h. der seine Augen auf die Füße gerichtet hat."

Der Name Logik ift dem System deshalb gegeben worden, weil die formale Logik in ihm auf das eingehendste behandelt ist und seinen hauptsächlichen Inhalt bildet.\*) Die Logik Gotamas erfreut sich in Indien großer Beliedtheit und dient schon seit lange als Grundlage aller philosophischen Studien, wie denn auch die Terminologie des Nystha in die jüngeren Lehrbücher sämtlicher anderer Schulen eingedrungen ist. Aber die Nystha=Philosophie beschränkt sich nicht etwa auf Logik und Dialektik, sondern will ein vollständiges

\*) In dem ersten Saze von Gotamas Lehrbuch, den Nyaya= sutras, sind sechzehn logische Begriffe aufgezählt mit dem charalteristi= schen Zusat, daß die richtige Erkenntnis ihrer Natur die Gewinnung des höchsten Heiles, d. h. die Befreiung der Seele aus dem Areislauf der Existenzen, herdeisühre. Nichts spricht deutlicher als das für die dominierende Stellung, welche die formale Logik in dem Nyaya=System einnimmt.

philosophisches System sein. Als folches betrachtet, ift fie nur eine Weiterbildung und Ergänzung des Baifcheschika=Systems, aus dem sie nicht nur die Lehre von den Atomen und der Weltentstehung, sondern auch die Psychologie übernommen hat. Auch nach der Nyâya= Lehre sind die Seelen ewig und unendlich, besitzen bestimmte Qualitäten, können aber nur vermittelst des ihnen zugehörigen atomistischen Denkorgans empfinden und erkennen. Tropdem ist die Nyaya=Bhilosophie auf einen andern Ton gestimmt als das Baischeschika-System. Im Anschluß an die älteren Systeme vertritt sie in ihrer Weltanschauung den konsequenten Pessimismus und die asketische Moral, die vor allen Dingen die Unterdrückung des Willens zum Handeln verlangt; und im Zusammenhang damit stellt sie wieder die Erlösung aus dem Rammer des empirischen Daseins, d. h. die Erreichung eines Zustandes absoluter Bewußtlosigkeit, als das höchste Ziel menschlichen Strebens hin, - lauter Charakterzüge, die in der Baischeschika = Philosophie (wenigstens in dem Lehrbuch Kanadas) in bemerkens= werter Beise abgeschwächt erscheinen.

In allen indischen Systemen wird die Lehre von ben Erkenntnismitteln behandelt, indem hier eine ge= ringere, dort eine größere Anzahl anerkannt wird; aber nirgends ist der Gegenstand so aussührlich erörtert wie in dem Nyâya=System. Dieses nimmt vier Quellen richtiger Erkenntnis an: 1) die Perzeption, 2) die Schluß= folgerung, 3) die Analogie und 4) das glaubwürdige Beugnis; aber es liegt auf der Hand, daß die Schluß= folgerung als das einzig wahrhafte Mittel der philoso= phischen Erkenntnis die drei andern vollkommen in den Schatten stellt. Es gibt drei Arten der Schlußsfolgerung: 1) den Schluß von der Ursache auf die Wirkung, wenn 3. B. aus dem Aufziehen der Wolken ein bevorstehender Regen erschlossen wird; 2) den Schluß von der Wirkung auf die Ursache, wenn man 3. B. aus dem Anschwellen der Flüsse schließt, daß es im oberen Lande geregnet hat; 3) die Erschließung von etwas sinnlich nicht Wahrznehmbarem, nur in abstracto zu Erkennendem, wenn man 3. B. aus der Feststellung der einzelnen Sinne den allgemeinen Begriff des Wahrnehmungswerkzeuges gewinnt. Die seit Aristoteles in der europäischen Logik geläufige Unterscheidung von Induktion und Deduktion ist merkwürdigerweise in Inder nicht gemacht worden.\*)

Der Syllogismus des Nyâya besteht aus fünf Gliedern, die ich durch das stehende Beispiel der Erz schließung des Feuers aus dem Rauch auf dem Berge veranschaulichen will:

- 1) Proposition: es ist Feuer auf dem Berge;
- 2) Grund: denn der Berg raucht;
- 3) Exemplifizierung: überall wo Rauch ift, da ift auch Feuer, wie z. B. auf dem Kochherde;
- 4) Wiedervorführung des Grundes: der Berg raucht;
- 5) Ergebnis: also ift Feuer auf dem Berge.

Dieses Schema scheint gegenüber dem einfachen dreiteiligen aristotelischen Syllogismus von einer un= nützen Weitläufigkeit zu sein, da die Glieder 4 und 5 ja nur Wiederholungen von 1 und 2 sind. Aber der Begründer des Nyâya=Systems hatte gar nicht die Ab= sicht, eine möglichst knappe Form des Syllogismus auf= zustellen, sondern er wollte lehren, wie man eine durch

•) Bgl. Max Müller, Zeitschrift ber Deutschen Morgenländischen Gesellichaft VI. S. 235 und Albert Bürk, Wiener Zeitschr. für die Kunde des Morgenlandes XV. S. 251 ff. einen Schluß gewonnene Überzeugung am besten anderen Leuten beibringen könne; er greift somit aus dem Gebiet der Logik in das der Rhetorik über. Man hat deshalb auch in Indien keine Schwierigkeit gehabt, das eben angeführte fünfteilige Schema zu dem uns geläufigen dreiteiligen zu vereinfachen. Der Begriff, auf dem die Theorie des Nyâya=Syllogismus aufgebaut ist, träat ben Namen "ftändige Begleitung (Konkomitanz)". Anftatt, wie wir es tun, von einem allgemein giltigen affirma= tiven Sate auszugehen: "jeder Rauch set das Vorhandensein von Feuer voraus," konstatiert die Nyâya= Śhilosophie die "ständige Begleitung" des Rauches durch das Feuer. Das beobachtete Merkmal — in unserem Falle der Rauch — ift das "ftändig begleitete", der zu erschließende Träger des Merkmals — in unserem Falle das Feuer — ift der "ftändige Begleiter". Das ift logisch ganz richtig gedacht, wenn auch die Ausdrucksform uns fremdartig anmutet; denn der Rauch ift von dem Feuer ständig und bedingungslos begleitet, nicht aber umgekehrt das Feuer von dem Rauch; denn es gibt Feuer, das nicht raucht. Die Definitionen der hier besprochenen Begriffe und die Lehren von ihrer Anwendung nehmen nicht nur in der eigentlichen Literatur des Nyaya=Syftems, fondern darüber hinaus in den philoso= phischen Schriften der Inder einen breiten Raum ein.

Der Begriff der Kaufalität wird in der Mycha= Philosophie etwas anders aufgefaßt als in den älteren Systemen, die nur zwei Arten von Ursachen unter= scheiden: die materielle und die bewirkende. Die materielle Ursache eines Dinges ist der Stoff, aus dem es hervor= geht, gedildet wird oder besteht; bewirkende Ursache ist sowohl die Beranlassung seines Entstehens als auch das

Mittel, mit dem es hervorgebracht wird. Die materielle Ursache eines bestimmten Objektes ift immer dieselbe, und deshalb wird sie auch als Hauptursache bezeichnet: die bewirkenden Urfachen, deren oft eine ganze Reihe in Betracht kommt, brauchen dagegen in analogen Fällen keineswegs die gleichen zu sein und werden darum auch begleitende oder Nebenursachen genannt. Die Nyâpa= Philosophie gebraucht nun anstatt des sonst üblichen Ausdrucks "materielle Ursache", aber genau in derselben Bedeutung, den Terminus "inhärierende Urfache" und konstatiert neben den beiden hier besprochenen Arten von Ursachen noch eine dritte, die "nicht-inhärierende Ursache", die wir als formale bezeichnen können. Um das in den Nyâya=Schriften geläufige Beispiel zu benutzen, sind in dem Falle des Tuches die Fäden die inhärierende Ursache, die Verbindung der Fäden die nicht=inhärierende Ursache, die Wertzeuge des Webers, feine Tätigkeit, feine Runft= fertigkeit und der Weber felbst die bewirkenden Urfachen. Das Tuch selbst ist die inhärierende Ursacht seiner Qualitäten, die Qualitäten der Fäden sind die nicht= inhärierende Ursache der Qualitäten des Tuches.

Ich habe hier die für uns bemerkenswertesten Ab= schnitte aus den Lehren der Nyâya=Philosophie heraus= gehoben. Das System behandelt weiterhin die Bedeutung von zahlreichen anderen logischen Begriffen, ferner die Scheingründe, Sophismen und sonstigen Fehler der Diskussion, immer unter spitzindiger Einteilung in die Unterarten. Da ich hier nicht auf die zum Teil außer= ordentlich komplizierten Einzelheiten eingehen kann,\*) so

<sup>•)</sup> Wer tiefer in den Gegenstand eindringen will, dem sei der scharffinnige Aufsatz von H. Jacobi "die indische Logik" empfohlen (Rachrichten der Gött. Ges. d. Wissen, phil-histor. Klasse, 1901, S. 460 ff.).

will ich nur noch einen wichtigen Punkt besprechen, der das Baischeschika= ebenso wie das Nyaya=System betrifft.

Die grundlegenden Werke der beiden Schulen, die Baischeschika= und Nyayasútras, enthalten keine Erwäh= nung Gottes, und da sie sowohl die Seelen wie die Materie für ewig und unerschaffen erklären und das Geschick des Einzelnen in Übereinstimmung mit den allgemein=indischen Anschauungen für das Produkt des guten und bösen Tuns in dieser oder der früheren Existenz erachten, so ist an dem ursprünglich atheistischen Charakter der beiden Systeme nicht zu zweifeln. Зф glaube hierin eine Beeinfluffung von feiten des Santhya= Syftems zu erkennen, wie denn überhaupt die Baischeschika= Nyâya=Lehren, obwohl sie in manchen Hinsichten zu jenem System im Gegensatz stehen, sich andererseits an einige Grundanschauungen der Sankhya=Philosophie an= zulehnen scheinen. Als in späterer Zeit das Nyâya= mit dem Baischeschika-System verschmolzen war, ift die kombinierte Schule zum Theismus übergegangen, hat aber niemals in dem persönlichen Gott, den sie annahm, den Schöpfer der Materie gesehen. Gott ift nach ihrer Auffassung und in Übereinstimmung mit der Lehre des Poga-Systems eine bestimmte Seele wie die anderen individuellen und gleich ihm ewigen Seelen; aber er unterscheidet sich von diesen dadurch, daß er allein die Eigenschaften der Allwissenheit und Allmacht besitzt, die ihn zur Weltregierung befähigen, daß ihm aber dafür diejenigen Qualitäten fehlen, durch die alle übrigen Seelen in den Kreislauf der Existenzen verstrickt sind.

In diefer kursorischen Übersicht haben nur diejenigen Systeme Aufnahme gefunden, die von dem Brahmanen= tum als "orthodox" anerkannt worden sind, weil sie —

.

größtenteils nur nominell — den Beda als Autorität gelten lassen. Was Indien an Philosophie hervorgebracht hat, ist aber nicht in diesen sechs Systemen beschlossen. Auch die Buddhisten und die Oschainas besitzen ihre Philosophie, und außerdem hat der konsequente Ma= terialismus seit vorbuddhistischer Zeit viele Anhänger gehabt. Die Lehren dieser Richtungen sind jedoch ihrem philosophischen Gehalt nach von geringerer Bedeutung; und wenn von indischer Philosophie die Rede ist, so pflegt man vorzugsweise an die hier stede ist, so pflegt man vorzugsweise an die hier stede ist, so pflegt man vorzugsweise an die hier stede ist, so schsteme zu denken. Lassen wir die Mümämsa und die Yoga=Lehre außer Betracht, so dürfen wir sagen, daß die indischen Systeme von einer Tiese, Freiheit und Kühnheit des Denkens zeugen, die im Altertum ihres Gleichen nur in Griechenland gehabt haben.

## 3. Der Milindapañha,

ein kulturhistorischer Roman aus Altindien.

Ŀ.



.

ŧ

ł

.

Digitized by Google

Der Frühling des Jahres 326 v. Chr., in dem Alexander der Große den Indus überschritt, bezeichnet eine Epoche in der Kulturgeschichte des Altertums. Nicht mit Unrecht hat A. von Humboldt die Bedeutung, welche die Erschließung Indiens für das damalige Abendland hatte, mit dem Einfluß verglichen, den im Beginn der Neuzeit die Entdectung Amerikas auf Europa ausübte. Durch die Bekanntschaft mit Indien wird der Gesichts= treis der Griechen gewaltig erweitert; die geographischen, naturwissenschaftlichen und ethnologischen Begriffe werden berichtigt; selbst auf die griechische Mythengeschichte wirkt das Bunderland umgestaltend ein. Neue Berkehrs= wege und Märkte öffnen sich dem griechischen Handel, und in großer Zahl wandern griechische Kausseusen Indien aus und siedeln sich dort an.

Auch für Indien, das bis dahin in vollster Abgeschlossenheit ein Leben für sich selbst geführt hatte, begann mit dem Alexanderzuge eine neue Zeit. Zwar ist der Name Alexanders des Großen weder in der varbe, Beiträge 12. 7 indischen Literatur noch auf einer indischen Inschrift genannt — die gegenteilige Angabe bei A. Weber, Die Griechen in Indien, S. 6, beruht auf einem Irrtum, aber obwohl die indischen Quellen über den großen Er= oberer schweigen, der eben in den Teil Indiens nicht vor= gedrungen war, der damals die höhere Bildung pflegte und die Literatur des Landes schuf, so sehen wir doch deutlich, wie griechisches Wesen in den Jahrhunderten nach Alexander in verschiedene Gebiete indischen Kultur= lebens eindringt. Es tritt uns entgegen in Wiffenschaften und Künsten, namentlich in der Architektur und Plastik der indischen Grenzgebiete. Und wenn auch die griechischen Ginflüsse in Indien nicht für lange Zeit vorgehalten haben, so bleiben doch die Beziehungen zum Auslande, seitdem einmal der Bann gebrochen und Indien in den Weltverkehr gezogen war, beständig rege; und diefe Bewegung fand eine kräftige Unterstützung von innen heraus, nämlich durch den Buddhismus.

Die Greignisse nach Alexanders Tod will ich hier nicht im einzelnen verfolgen, sondern nur insoweit, als sie für die Kenntnis der Verhältnisse und Bedingungen von Belang sind, unter denen der indogriechische König Menander auf den Schauplatz der Geschichte tritt, der Held des indischen Romans, von dessen kultur= und literargeschichtlicher Bedeutung ich in diesem Aufsatz handeln will.

÷.

Das Erste, was von dem gewaltigen Reiche Ale= randers verloren ging, waren die indischen Gebiete, in denen alsbald nach Alexanders Tod die fremde Herrschaft abgeschüttelt wurde. Seleucus Nicator muß nach einem unglücklichen Kampf den erfolgreichen Usurpator Tschan= dragupta (Sandrakottos), der zum ersten Male das ganze arische Indien unter seinem Scepter vereinigte, im Besitz der Indusländer belaffen. Aber nachdem gegen Mitte des dritten Jahrhunderts v. Chr. Diodotus das griechisch= baktrische Reich gegründet hatte, wird dieses einige Jahrzehnte später von Euthydemus durch Eroberungen wieder ziemlich weit nach Indien hinein ausgedehnt. Diese neuen und in der nächsten Folgezeit fortschreitenden griechischen Eroberungen in Indien sind offenbar durch den Verfall des großen national-indischen Reiches nach dem Tode Afchokas, des Enkels des Tschandragupta, (im Jahre 222) erleichtert worden. Von dem griechisch= baktrischen Reiche löft sich im zweiten Sahrhundert das griechischeindische Reich ab, wozu der Anstoß dadurch gegeben wurde, daß Demetrius, der Sohn des Euthy= demus, aus Baktrien verdrängt, um 175 den Sitz seiner Regierung in das Pendschab verlegte\*). Die Hauptstadt des griechisch-indischen Reiches hieß im Sanstrit Schafala, volkssprachlich Sagala, griechisch Sangala oder mit dem neuen, ihr von den Griechen gegebenen Namen Euthy= Nach einer indischen Quelle, dem Bayupurana, demeia. herrschten in Indien acht griechische Könige 82 Jahre lang. Da die Zahl Acht (die übrigens auch andere Puranas nennen) "genau der der Könige entspricht, die nach den Fundorten ihrer Münzen über das ganze Reich geherrscht haben" (Demetrius, Eukratides, Apollodotus, Strato I., Strato II., Zoilus, Menander, Dionysius), fo mißt Gutschmid auch der indischen Zeitangabe Glauben Dieses griechisch=indische Reich trug ebenso die bei.

<sup>\*)</sup> Ich schließe mich auf diesem so vielfach dunklen Gebiete in einigen Punkten den Annahmen und Datierungen Alfred von Gutschmids an (Geschichte Frans und seiner Nachbarländer von Alexander dem Großen bis zum Untergang der Arsaciden, S. 103 ff.).

Reime baldigen Untergangs in sich, wie fast alle anderen Gründungen in der Zeit der Diadochen und Epigonen. Ohne Zusammenhang mit einer nationalen Basis und ohne eine feste Dynastie, war es ein Tummelplatz für den Ehrgeiz Bieler, die nach der höchsten Bürde strebten. Sehr bezeichnend dafür ift der Umstand, daß wir aus den ungefähr hundert Jahren nach der Ermordung des Eukratides Münzen von nicht weniger als dreiundzwanzig verschiedenen griechischen Königen besitzen, die in Indien und Baktrien regiert haben. Wie oft müssen da die Könige gewaltsam entthront worden sein, und wie oft müssen mehrere neben einander in den verschiedenen Teilen des Reiches geherrscht haben! Solche Verhältniffe führten gegen 93 v. Chr. das Ende des indo-griechischen Königreichs herbei. Wenn es in einem indischen Werke über Aftronomie, der Gârgî Samhitâ, die von dem berühmten holländischen Indologen H. Kern in das erfte Jahrhundert v. Chr. gefetzt wird, heißt, daß die ungestüm tämpfenden Griechen nicht im Lande geblieben seien, weil ein schrecklicher Krieg in ihren eigenen Reihen aus= gebrochen sei (im indischen Original werden nach beliebter Art diese Ereignisse als vorausgesehene, in der Zukunft zu erwartende erzählt), so haben wir keinen genügenden Grund zu der Annahme, daß erst der Einfall der Indo= ftythen, der Nachfolger der Griechen in der Herrschaft über jene Gegenden, den Sturz des Griechentums in Indien herbeigeführt habe.

Unter den oben aufgezählten indo-griechischen Königen ragt an politischer Bedeutung und durch eine weise und glückliche Regierung als eine seltene Erscheinung in jenen unruhigen Zeiten Menander hervor, dessen Regierungszeit Gutschmid von circa 125—95 anset; aber Gutschmid felbst bezeichnet diese Schätzung als eine etwas unsichere, und vielleicht ist Menanders Herrschaft damit zeitlich etwas zu weit herabgerückt; von anderer Seite wird sie von etwa 140—110 angesett. Jedenfalls aber wird man aus folgendem Grunde die Regierungszeit dieses Königs auf mindestens dreißig Jahre, eher noch auf eine längere Dauer taxieren dürfen. A. v. Sallet (Die Nachfolger Aleranders des Großen in Baktrien und Indien, S. 34) hat nämlich die Beobachtung gemacht, die überall, wo von Menander gehandelt wird, wiederholt ist: daß Menanders Gesicht auf seinen Münzen zum Teil jugendlich, zum Teil alt und gesurcht erscheine, woraus man auf eine verhältnismäßig lange Regierungs= dauer dieses Gerrschers schließen müsse.

Die klassischen Nachrichten über Menander find überaus dürftig. Außer einer Notiz bei Justin (Kap. 41), daß Pompejus Trogus auch über die Taten der indischen Könige Apollodotus und Menander ge= handelt habe, besitzen wir nur zwei klassische Angaben über Menander, die eine bei Strabo und die andere bei Plutarch.

Strabo berichtet (Geogr. XI, p. 516), daß die griechischen Dynasten, die Baktrien vom Reichsverband loslösten, so stark wurden, daß sie ihre Herrschaft auch nach Ariana und Indien ausdehnten und hier mehr Völker unterwarfen als Alexander. Das gelte insbesondere von Menander, der den Hypanis (Hyphasis, d. i. Setledsch) überschritten habe und bis zum Isamus (d. i. bis zur Oschumna) vorgedrungen sei. Die Eroberungen gingen teils auf ihn, teils auf (seinen Vorgänger) Demetrius, den Sohn des Euthydemus, zurück. Diese kätten nicht nur das Indusdelta, sondern von dem übrigen Küstenland auch Gudscherat im Besitz gehalten, ja, ihre Herrs schaft sogar bis zum Lande der Serer (d. i. China) und der (uns völlig unbekannten) Phrhnen ausgedehnt. Die letzte auf China bezügliche Angabe, die als phantastisch in den Erörterungen über Menander nicht erwähnt zu werden pslegt, ist nichtsdestoweniger von Bedeutung; denn wir werden nacher aus indischen Quellen erfahren, daß Menanders Eroberungen über die Oschumna hinaus bis in das Gangestal reichten; und an das Gangesland schloß sich nach den geographischen Vorstellungen der Griechen der damaligen Zeit das Land der Serer unmittelbar an.

Merkwürdig und bedeutungsvoll ift die andere Nachricht bei Plutarch (praec. ger. reip. Cap. 28, p. 821 d). Als Menander — so wird hier erzählt — nach einer milden Regierung im Feldlager gestorben und seiner gemeinschaftlichen Totenseier um den Besitz seiner Asche, und nachdem der Streit nur mit Mühe durch Teilung der Reste geschlichtet war, errichtet jede Stadt ein Er= innerungsdenkmal über ihrem Teile. Zu den Schluß= folgerungen, die aus dieser einzig dastehenden Verehrung des verstorbenen Königs zu ziehen sind, komme ich erst im Zusammenhang mit den dazu gehörigen indischen Nachrichten im nächsten Abschnitt.

Außer an den eben angeführten Stellen ist der Name des Königs Menander nur noch einmal in der griechischen Literatur erwähnt, nämlich in der "Um= schiffung des erythräischen Meeres", eines für die Schiff= sahrts= und Handelsgeschichte sehr wichtigen Traktates, der in der Zeit zwischen 70 und 75 n. Chr. von einem anonymen ägyptischen Kausmann verfaßt worden ist. ۰,

Unter dem erythräischen Meer verstand man in der damaligen Zeit allgemein nicht das heute sogenannte "Rote Meer", sondern den arabischen Meerbusen mit dem nördlichen Teile des Indischen Ozeans. Im 47. Kapitel seines Werkchens erzählt der griechisch schreibende Aanpter bei Besprechung der Handelsstadt Barygaza (des heutigen Bharoach am Ausfluß der Narbada), daß noch zu feiner Zeit in diefer Stadt alte Drachmen vor= tämen mit griechischer Schrift, geprägt "von den nach Alexander regierenden Königen" Apollodotus und Me= nander. Die Münzen Menanders müssen in der Tat in Indien eine fehr weite Verbreitung beseffen haben: denn sie werden noch beständig auf dem großen Gebiet, das im Westen durch Kabul, im Norden durch Kaschmir, im Often durch Mathura begrenzt ift, gefunden, einige Arten in so großer Zahl, daß man sie heute in Indien um wenig mehr als den Silberwert kaufen kann. Man hat bis jetzt 22 verschiedene Arten von Münzen mit dem Namen des Menander gefunden, acht verschiedene mit seinem Bildnis. Schon die Embleme auf den Menander=Münzen zeugen für die Indianisierung des griechischen Königs; denn neben der Pallas und der Nike finden wir hier den Elefanten, den Elefantentreib= ftod, das Rameel, den Stierkopf, den Eberkopf, das Rad, den Balmenzweig und einiges Andere. Sämtliche Münzarten zeigen auf der einen Seite eine Legende in griechi= scher, auf der andern eine in indischer Sprache und Schrift; auf 21 Arten lautet sie: "Des Königs Menander, des Erretters", nur auf einer Art: "Des Königs Menander, des Gerechten". Da das hier stehende indische Wort für "gerecht", dharmika, abgeleitet ift von dem Substantiv dharma, das nicht nur "Gerechtigkeit, Gesetz, Tugend" u. dergl. bedeutet, sondern auch die stehende Bezeichnung für die Glaubenslehre des Buddhismus ist, so könnte man sich versucht sühlen, schon in diesem Epitheton des Menander Beziehungen zum Buddhismus zu sehen. Wenn man aber in Betracht zieht, daß auch noch einige andere griechische Könige aus jener Zeit dasselbe Epitheton auf ihren Münzen führen, so verliert eine solche Vermutung dadurch an Wahr= scheinlichkeit. — Das Gesicht Menanders auf den Münzen macht einen klugen und energischen Eindruck; als schön aber kann es, schon wegen der stark entwickelten, kühn hervorspringenden Nase, nicht bezeichnet werden.

Das wäre Alles, was wir aus griechischen Quellen und aus den Münzen von dem König Menander wissen. Dazu kommen nun ein paar geschichtlich wertvolle Angaben in der Sanskritliteratur, die auf Menander bezogen werden müssen. Ein grammatischer Text aus dem zweiten Jahrhundert v. Chr., das Mahabhaschna, gibt die folgenden beiden Sätze als Beispiele für eine syntaktische Regel (es handelt sich um den Sprachgebrauch bei Ereigniffen, die der unmittelbaren Bergangenheit angehören und noch frisch im Gedächtnis der Sprechenden find): "Der Navana belagerte Saketa (d. h. die Stadt Apodhyâ, die alte Hauptstadt des heutigen Dudh)", und: "Der Navana bedrängte das Bolk des Mittel= landes." Unter dem Navana kann nach Lage der Dinge nur Menander verstanden werden, da kein anderer der ariechischen Könige jener Zeit seine Eroberungszüge so weit nach Often ausgedehnt hat als er. Das Sanskritwort Navana, das entweder von den Semiten (hebr. Yâvân) oder von den Perfern (altpersisch Yauna) ent= lehnt ist, gibt das griechische Jaones (ursprünglich Javones,

Jonier) wieder und bezeichnet die Griechen\*). Im Pali der buddhistischen Kirchensprache auf Ceplon, ist aus Navana Nona, resp. mit Suffix ka Nonaka, geworden, unter welchem Namen uns die Griechen weiter unten begegnen werden. Der eben erwähnte Satz in dem grammatischen Werke, der von der Belagerung Saketas durch einen Davana berichtet, würde uns also beweisen, daß Menanders Groberungen noch erheblich weiter nach Often sich erstredten als bis zur Dichumna, wie gewöhn= lich nach dem oben herausgehobenen Bericht des Strabo angegeben wird. Ja, aus einer anderen indischen Quelle, der schon vorher erwähnten Garqi Samhitâ, geht hervor, daß auch Apodhya noch nicht der öftliche Endpunkt von Menanders Eroberungszügen gewesen ift. Denn es wird dort, wieder in prophetischem Stil, als zukünftiges Greignis perkündet, daß "die böfen, tapferen Griechen nach der Eroberung Saketas, des Pantschala= Landes und Mathurâs auch die Hauptstadt Pâtaliputra (Balibothra bei den Griechen, heute Batna) einnehmen werden"\*\*), - ein Beweis dafür, daß fie es zu ber Beit, als diefer Satz geschrieben wurde, eingenommen hatten.

Alles in allem ift so viel sicher, daß der König Menander in Indien ein gewaltiges Reich beherrscht und Kriegstaten von solcher Bedeutung vollbracht hat,

<sup>\*) &</sup>quot;Bon den Griechen ist dann der Name Yadana auf ihre ebenfalls fremdsprachlichen Nachsolger im nordwestlichen Indien, die Indostuthen, von diesen dann weiter auf die Parther und Perser (Arsaciden und Saffaniden), danach auf die Araber resp. Moslim, schließlich auch auf die Europäer übergegangen." A. Weber, Die Griechen in Indien, S. 5, Anm. 1.

<sup>\*\*)</sup> S. H. Kern, Einleitung zur Ausgabe der Brihatsamhitä. des Barähamihira, S. 37, und Gutschmid, Geschichte Frans und seiner Nachbarländer, S 105.

daß sein Name einen ehrenvollen Platz in der Weltgeschichte verdient hätte. Aber Indien ist kein Land, auf dessen Boden Geschichtsschreiber gedeihen. Leben und Taten viel kleinerer Fürsten, die in Europa geherrscht haben, sind uns dis ins einzelne bekannt und oft von sehr viel geringerem Interesse, als die fast völlig von dem Schleier der Vergessenheit bedeckten Lebensschicksale und Taten einer so kraftvollen und zugleich menschlich merkwürdigen Persönlichkeit wie des Königs Menander für uns sein würden.

Ein eigenartiges literarisches Denkmal ist Menander in Indien doch gesetzt worden; denn von ihm handelt ein berühmtes buddhiftisches Werk, der Milindapanha "bie Fragen des Milinda", — so hatten die Inder den Namen Menander volksetymologisch umgestaltet mit An= flang an indra (oder in den Volkssprachen inda) "König", worauf viele indische Namen ausgehen. Das Wert ist wahrscheinlich im zweiten Jahrhundert n. Chr. entstanden; es liegt uns in der Pali=Sprache vor, die auf Cenlon als Entstehungsland des Buches weift, aber wir haben alle Ursache, anzunehmen, daß es dort — in der Pflanzstätte des füdlichen Buddhismus - aus einem Sanskritoriginal überset worden ist, und daß der Ber= faffer des Originals im äußersten Nordwesten der vorderindischen Halbinsel gelebt hat; denn nur in jener Gegend dürfen wir das Fortleben der Erinnerung an den König Menander für mehr als zwei Jahrhunderte nach dem Sturz der Griechenherrschaft voraussetzen. Das Werk ist von B. Trencher in Kopenhagen (1880)

herausgegeben und von dem verdienten Pali-Forscher T. W. Rhys Davids ins Englische übersetzt worden (in Mar Müllers Sacred Books of the East, Bd. 35 und 36, 1890 und 1894, mit ausführlichen und lehrreichen Einleitungen). Die Übersetzung ist vortrefflich, nur manchmal vielleicht ein wenig zu frei.

In der Überschrift zu diefem Auffatz ift der Milinda= panha ein kulturhistorischer Roman genannt; man könnte ihn ebenso gut auch als einen didaktischen Roman bezeichnen. Er enthält nach einer längeren Einleitung, in der die Personen und Verhältnisse ge= schildert sind, den Bericht über die angeblichen Unter= haltungen des Königs Milinda mit dem buddhistischen Weisen Nâgasena, der dem König auf seine zahlreichen Fragen über religiöse, ethische und philosophische Dinge Auskunft gibt und alle Zweifel und Bedenken des Königs zu beseitigen versteht. Die Folge ist, daß der König, der in jedem einzelnen Fall dem Nagasena bewundernde Anerkennung spendet, zunächst als Laienjünger zum Buddhismus übertritt, dann Mönch wird und als folcher zu dem höchsten Range aufsteigt, der für den buddhifti= schen Mönch auf Erden erreichbar ift. Da das Werk einen phantastischen Charakter trägt, wie die meisten buddhiftischen Bücher, und außerdem manche Nach= ahmung von Darstellungen älterer Werke enthält, so durfte man von ihm eine erhebliche Vermehrung unseres hiftorischen Wissens nicht erwarten. Aber ganz ertraglos ift es doch auch in diefer Hinsicht nicht. Un einer Stelle (III. 7. 4, 5) fagt der König im Berlauf feiner Unter= redungen von feiner Residenz Sagala, daß sie 12 Meilen von Kaschmir entfernt liege. Diese genaue Angabe (die indische Meile, yojana, ist ungefähr 101/2 Kilometer lang)

kann sich von Wert erweisen für die geographische Fixierung des ehemaligen Sâgala. Die Lage, die General Cun= ningham in seiner Ancient Geography of India S. 179, 180 der Stadt zuweist, zwischen Akesines und Hydraotes, stimmt nicht — wie er selbst sagt — zu den Angaben der Geschichtsschreiber (Arrian und Curtius)\*), darf also noch nicht als gesichert betrachtet werden.

Un derfelben Stelle fpricht Menander von feinem Geburtsort Kalasi auf der Infel Alasanda (Alexandria), bie gegen 200 Meilen von Sâgala entfernt sei. Gewöhn= lich ift diefe Angabe auf Alexandria am (indischen) Raukasus gedeutet worden, auch von Gutschmid a. a. D. S. 105, der dabei im Hinblid auf eine Frage, die uns gleich näher beschäftigen foll, bemerkt, daß gerade in diesen Gegenden der Buddhismus früh eine Stätte gefunden habe. 3ch halte die Richtigkeit diefer Lokalifie= rung für zweifelhaft und glaube mit Rhys Davids eher, daß Alexandria am Indus zu suchen sei. Rhys Davids spricht von einem island presumably in the Indus. Man könnte an die Stadt Alexandria zwischen Indus und Akefines denken; denn auf die Ede zwischen den beiden großen Strömen könnte nach indischem Sprach= gebrauch die Bezeichnung Infel angewendet worden fein; aber die Entfernungsangabe (200 Meilen von Sagala) paßt keinesfalls zu dieser Auffassung. Deshalb möchte ich das Alasanda des Königs Menander im Indusdelta suchen und daran erinnern, daß Nearch den Hafen, der ber nördlichsten Mündung des Indus nahe liegt, den "Hafen Alexanders" genannt hat, und daß außerdem die Stadt Alexandria ad Oritas nicht weit davon ent=

<sup>\*)</sup> S. auch B. Niese, Geschichte der griechtischen und makedoni= schen Staaten seit der Schlacht bei Chaeronea, Bd. I, S. 137, Anm. 4.

fernt war. An dem "Hafen Alexanders" liegt heute die blühende Handelsstadt Karâtschi, und sollte nicht etwa in dem Namen Karâtschi der Name von Menanders Geburtsort Kalasi stecken?\*)

Wichtiger als die Betrachtungen, zu denen die Orts= angaben im Milindapañha Anlaß geben, ift für uns die Frage, was für ein hiftorischer Kern in den Unter= redungen des Menander=Milinda mit dem weisen Na= gasena und in der Erzählung von Menanders Über= tritt zum Buddhismus stecke\*\*). Oldenberg, Buddha

\*\*) Beiläufig will ich bemerken, daß die zerjegende Kritik L. A. Babbells im Journal of the Royal Asiatic Society, 1897, p. 227 ff. für mich nichts Überzeugendes hat. Baddell geht davon aus, daß in der tibetischen Tradition der mit Nagasena sich unter= haltende König nicht Milinda, sondern Ananta heißt und daß ebenso an einer Stelle in der chinefischen Übersetzungsliteratur diefer unter bem Namen Nanda auftritt. Nun hat zwar schon der japanische Indologe Tatatuju in derfelben Zeitschrift, 1896, p. 16 offenbar richtig bemerkt, daß an jener Stelle Randa eine Entstellung von Menander (ober der beiden letten Silben biefes namens) ift. Waddell aber mißt dem abweichenden Ramen Ananta=Randa historische Bedeutung bei und kommt schließlich zu dem Ergebnis, daß der Milindapanha "fich wahrscheinlich auf eine einfachere Geschichte oder traditionelle Erzählung von Dialogen zwischen dem quasi=historischen Beisen Ra= gafena und einem König von Bengalen ober Sudoft=Indien ftüte". Für diese Anschauung werden meteorologische, zoologische

<sup>\*)</sup> Rhys Davids identifiziert Kalasi vermutungsweise mit dem Städtenamen Karischi, der sich auf einer von dem König Eufratides geprägten (oder vielmehr überprägten) Münze findet, auf der Eufratides als "die Gottheit der Stadt Karischi" bezeichnet wird. Aber dies Identifikation ist, zumal bei der Vorausssezung, daß Kalasi am Indus gelegen habe, gewiß nicht richtig, da Eukratides zuerst König von Baktrien war und nach einem Rampf mit Demetrius das indische Reich eroberte. Karischi ist offendar die griechische Stadt Charis in Parthien (s. Gutschmid, Geschichte Franz, S. 48).

(3. Auflage) 294, fagt: "In den Jahrhunderten, die auf den für die Geschichte Indiens so hochbedeutsamen Inderzug Alexanders folgten, kann es im Lande am Indus nicht an Begegnungen redegewandter Griechen mit indischen Mönchen und Dialektikern geschlt haben, und die buddhistische Literatur hat eine Erinnerung an solche Begegnungen eben in jenem Dialog [dem Milindapascha] bewahrt." Ich kann die Auffassung Oldenbergs in dieser Allgemeinheit nicht teilen. Wie heutzutage Ausländer,

und botanische Gründe, die aus einzelnen Angaben des Milindapaäha zu gewinnen seien, ins Feld geführt. Solche naturwissenschaftlichen Beobachtungen über Erscheinungen, die im Milindapaäha erwähnt sind und nicht in das Vendschab gehören, sind jedoch für die Frage nach dem historischen Vern des Werkes und nach dessen geographischen Beziehungen belanglos, da ja der herrschenden Annahme zufolge das im Nordwesten Indiens entstandene Original des Milindapaäha auf Ceylon ins Pali übersetzt worden ist. Orientalische Übersetzer pflegen sich bekanntlich nicht sehr ftreng an den Wortlaut ihrer Vorlagen zu halten, und deshalb werden wir annehmen dürfen, daß der oder die Herreiler der uns vorliegenden Pali-Version des Milindapaäha einzelne Erwähnungen von Naturerscheinungen und Naturerzeugnissen dem Tatbestand konform gestaltet haben, der ihnen aus dem ihrer Heimatinsel nach gelegenen Teil des Festlands bekannt war.

Ich bin hier nur deshalb auf Baddells Auffatz eingegangen, weil er in England Anklang zu finden scheint. Es hat sich nämlich B. B. Tarn im Journal of Hellenic Studies, Vol. XXII, Part. II (1902) p. 272 an Baddells Ausführungen angeschlossen und bie Meinung geäußert, daß die Menander zugeschriebenen Unterhaltungen mit Nägasena gegründet seien "on conversations attributed to the sage and an older king, Nanda or Ananta". Kurz vorher erklärt Tarn Plutarchs Erzählung von der Teilung der Aschenreste Menanders für eine einsache Übertragung des indischen Berichts über die Vorgänge nach Buddhas Tode auf den griechischen König, und diese übertragung soll darin ihren Grund gehabt haben, daß Menanders friegerische Ersolge die Beachtung der Inder erregt hätten. Das ist nicht mehr historische Aritik, sondern unfruchtbare Zweiselsucht. die mit Indern auf Indisch über philosophische Fragen tiefgehende Unterhaltungen führen können, ebenso ver= schwindend felten find wie Inder, die dies mit Fremden in der fremden Sprache zu tun vermögen, gerade so wird das im Altertum gewesen sein. Ich glaube also, daß dem Milindapanha nicht eine allgemeine, sondern eine ganz spezielle Erinnerung zu Grunde liegt. Ein griechischer Fürft, der sich nicht nur für indisches Denten und buddhiftische Auffassungen lebhaft interessierte, sondern auch auf Indisch darüber zu disputieren imstande war, stellte gewiß eine fo bemerkenswerte Ausnahme unter den Fremden dar, daß eben deshalb die Erinnerung an einen solchen König für längere Zeit bei dem indischen Bolke fortlebte und in einem bedeutungsvollen Werke fixiert wurde, während alle anderen griechischen Beherr= scher des Landes dem Gedächtnis der Inder vollständig entschwunden find. A. Weber, die Griechen in Indien S. 31, fragt: "Sollten die in dem Milindapanha enthaltenen Dialoge nicht irgendwie mit den platonischen Dialogen in Connex stehen? nicht so zu fagen ein absichtliches indisches Paroli ihnen gegenüber darstellen?" Wenn meine Auffassung richtig ift, daß in dem Milin= dapanha die Erinnerung an eine vereinzelte Erscheinung bewahrt ist, so wäre diefe Frage wohl zu verneinen; der Gedanke ift auch aus anderen Gründen wenig wahr= scheinlich.

Wie mir eine historische Erinnerung in dem Bericht des Milindapanha über die Unterredungen des Menander mit dem buddhistischen Weisen vorzuliegen scheint, so möchte ich auch im Gegensatz zu Rhys Davids in dem Schluß des Werkes, wo die Bekehrung des Königs zum Buddhismus erzählt wird, eine solche Erinnerung sehen. Nicht etwa deshalb, weil die Erzählung an sich einen glaubwürdigen Eindruck mache. Ich gebe ohne weiteres zu, daß ein solcher Abschluß für einen Autor, der ein Werk in majorem gloriam des Buddhismus schrieb. einfach gegeben war und uns nicht zu der Annahme nötigt, daß der Verfasser ein historisch wirkliches Ereignis habe berichten wollen. Der Verfasser konnte diese Erzählung mit Fug und Recht als eine historisch denkbare, nach Lage der Dinge nicht unwahrscheinliche erfinden. Aber hier tritt der oben herausgehobene Bericht des Plutarch nach meinem Empfinden mit aller Ent= schiedenheit für die entgegengesetzte Auffassung ein. Wenn wir dort hören, daß nach dem Tode Menanders der Streit der indischen Städte um seine Asche nur schwer zu schlichten war und jede den ihr überwiesenen Teil in einem Reliquienmonument beisetst, daß sich bier also genau derselbe Borgang wiederholt wie nach dem Tode Buddhas felbst \*), - follen wir da glauben, daß allein eine weise und gerechte Regierung der Grund gewesen ift, bem verstorbenen Serricher, einem griechi= schen König, ein Maß von Verehrung zu bezeugen, wie es bis dahin nur dem Begründer des Glaubens zu Teil geworden war? Muß uns nicht ein ganz besonderer Anlaß für eine so erstaunliche Auszeichnung eines Fremd= herrschers als wahrscheinlich gelten? Und welcher dent-

<sup>\*)</sup> Wenn A. Weber, Die Griechen in Indien S. 11, sagt, daß die griechischen Nachrichten allerhand berichten, was Menander zum Buddhismus, speziell seinem Reliquiendienst, in nahen Bezug bringt, so weiß ich nicht, was er dabei im Auge gehabt haben kann. Faktisch liegt in dieser Richtung nur die eine, eben angeführte Notiz bei Plutarch vor, und deshalb ist es wohl am wahrscheinlichsten, daß diese sciennerung vergrößert und vermehrt hat.

bare Anlaß hat in einem Lande, dessen Bewohner zu jener Zeit in der großen Mehrzahl Buddhiften waren, arößeren Anspruch auf Wahrscheinlichkeit als eben die Bekehrung des fremden Herrschers zur Religion des unterworfenen Bolkes? Wenn ich demnach eine festere historische Grundlage im Milindapañha zu finden glaube als der verdienstvolle Übersetzer des Werkes, der in etwas spöttischer Weise von den Leuten spricht, welche die im Milindapañha enthaltenen historischen Angaben au grand sérieux nehmen, so bin ich mir der ungünstigen Bosition wohl bewußt, die der Traditionsgläubige dem Steptiker gegenüber einzunehmen pflegt. Aber ich nehme diese Position in guter Gesellschaft ein; denn auch Alfred von Butschmid, Geschichte grans S. 106, alaubt an die Bekehrung Menanders zum Buddhismus\*). Allerdings äußert Gutschmid dabei an jener Stelle einen Gedanken, den ich nicht teilen kann; denn er vermutet, daß hier nicht bloß Pietät, sondern auch politische Motive im Spiel waren, und daß der Besitz der Gebeine des Menander eine ähnliche Rolle spielte wie einst der Besitz des Leichnams Alexanders in den Kämpfen um seine Erbschaft. Die Verhältnisse scheinen mir hier doch fehr anders geartet zu sein. Denn um die Asche des Menander ftreiten nicht ehrgeizige griechische Feldherren, sondern indische Städte; und in Indien hat der Totenkult von jeher den Charakter einer so ernsten und intimen Feier-

<sup>\*)</sup> Herr Prof. Nöldeke schreibt mir in einem Briese vom 19. August 1902: "Man möchte gern wissen, wie weit der historische König Menander von Herzen Buddhist geworden ist, ob wirklich mehr, als Konstantin Christ geworden, der doch auch von der Legende direkt und von der offiziellen, gleichzeitigen Auffassung indirekt als Heiliger betrachtet wird."

Garbe, Beiträge zc.

lichkeit gehabt, daß er gewiß — zumal in buddhistischen Zeiten — nicht zu politischen Zwecken gemißbraucht worden ist.

Die nächste hier aufzuwerfende Frage ist, ob griechi= sche Gedanken in den Reden des Königs Milinda erkennbar sind. Ich habe daraufhin den Milindapanha aufmerksam durchgelesen und muß diese Frage entschieden verneinen. Die griechische 3deenwelt ift dem Berfaffer offenbar vollkommen unbekannt; denn die dem König in den Mund gelegten Reden tragen durchaus indisches Gepräge. Der König ift durch nichts anderes charakterifiert als durch feine griechischen (Ponaka) Begleiter, und auch diefe reden und handeln wie Inder. Aus der Umgebung des Königs treten mit Namen auf die Höf= linge Devamantiya (Ratgeber der Götter), Anantakâya (mit unendlichem Körper!), Mankura (Spiegel) und Sabbadinna (von allen beschenkt). Da dies durchweg keine indischen Personennamen sind, so werden wir in ihnen volksetymologische Entstellungen griechischer Namen zu sehen haben. In Devamantiya hat man Demetrios, in Anantakâya Antiochos vermutet, — den ersten Namen gewiß ebenso mit Unrecht wie den zweiten mit Recht\*).

Zu den intereffantesten Erscheinungen in der Kultur= geschichte gehört zweifellos das Aufeinanderstoßen zweier verschiedenartiger Kulturen und ihr Mischungsprodukt.

<sup>\*)</sup> Mein Kollege Herr Dr. Rudolf Herzog, dem ich für anregende Unterhaltungen über die hier behandelten Fragen verpflichtet bin, möchte — wenn der Versuch der Namenrekonstruktion überhaupt gemacht werden soll — etwa in Devamantiya Theomantis (häufiger Mantitheos), in Mankura Menekles und in Sabbadinna (resp. in dem vorauszusehen Sanskritoriginal Sarvadatta) Sarapodotos oder eine Übersetzung von Pasidotos (Pasidoros) jehen.

Wer etwas Derartiges im Milindapanha zu finden erwartet, kommt - wie aus dem eben Gefagten hervorgeht — nicht auf seine Rechnung. Das Buch verfolgt (wenigstens in der uns vorliegenden erweiterten Form) den Zweck, dem gläubigen Buddhiften vom Standpunkt des älteren und echten Buddhismus eine Löfung aller religiösen Zweifel und Rätsel zu bieten und ihn aus jedem Dilemma, in das er durch ein genaues Studium der heiligen Texte geraten konnte, zu befreien. Die Rlarheit und der Scharffinn, womit diefe Aufgabe erfüllt ift, mußten dem Werke für gelehrte Buddhiften einen unschätzbaren Wert verleihen. Aber auch vom allgemein menschlichen Standpunkt ist das Buch nach Form und Inhalt von großem Intereffe. Rhys Davids nennt es "unzweifelhaft" das Meisterstück indischer Prosa und meint, daß überhaupt nur zwei oder drei Werke der altindischen Literatur mit dem Buche verglichen werden können, und auch diese zwei oder drei seien buddhiftische Paliwerke. Ich glaube nicht, daß viele Indologen dieses Urteil unterschreiben werden, das auch mir von einer Überschätzung der buddhistischen und einer Unterschätzung der brahmanischen Literatur zu zeugen scheint. Bei einer energischen und liebevollen Beschäftigung mit einem Gegenstand ist es ja immer überaus schwierig, sich vor einer übertriebenen Bewertung desselben zu hüten. An poetischem Wert dürfen gewiß literarische Kunstwerke wie die berühmten Episoden des Mahabharata, die Bhaga= vadgitä und die Erzählungen von Damayanti und Savitrî, dürfen der Meghaduta oder die Spruchsamm= lungen des Bhartrihari und manches Andere mit dem Milindapañha in Vergleich gezogen und über ihn gestellt werden. Auch wenn man seinen Blick auf die indische

8\*

Prosa beschränkt, so wird man die Mritschakatika, die Sakuntala oder das Pantschakantra vom literar=ästheti= schen Standpunkt dem Milindapascha vorziehen müssen\*). Aber troz dieser Einschränkungen stimme ich Rhys Davids' hoher Wertschätzung des buddhistlischen Romans voll= kommen bei, der uns in anschaulicher Weise das Leben und Denken einer fremden Welt vor Augen führt. In dem folgenden Abschnitt will ich versuchen, in natur= gemäßer Beschränkung auf die Hauptsachen ein Bild von dem Inhalt und der Darstellung des Buches zu geben.

Der Milindapañha beginnt mit einer Beschreibung der Stadt Sågala, bei der nach indischer Art die Farben etwas kräftig aufgetragen sind. Im Lande der Yonakas, in einer prächtigen, wohl bewässerten und hügligen Gegend, reich an Parks, Gärten und Teichen, von Bergen und Wäldern umgeben, ist Sågala ein herzerquickender Aufenthaltsort für seine Bewohner, die sich

<sup>\*)</sup> Ich muß hier bemerken, daß Herr Professon Rhys Davids nach dem Erscheinen dieses Aufsages in der Deutschen Rundschau (August 1902) mir in einem liebenswürdigen Briefe mitgeteilt hat, daß er bei der Vergleichung des Milindapaäha mit der brahmanischen Literatur an die ritualistischen Brahmanas und an die philosophischen Prosaterte, nicht an die schöne Sanskritliteratur gedacht habe; er ftimme mit mir ganz darin überein, daß insbesondere die Sakuntala in ästhetischer Hichsen köhnen Kenntnis bringen zu dürfen, da die Bemerkungen, die Rhys Davids über diese Frage in seiner Einleitung zur Übersehung des Milindapaäha gemacht hat, ihrem Wortlaut nach kaum anders aufgesaßt werden können, als ich sie aufgesaßt hatte.

voller Sicherheit des Lebens erfreuen, da alle Feinde und Gegner niedergeworfen find. Starke Befestigungen mit zahlreichen Türmen und prächtigen Toren umgeben bie Stadt, in deren Mitte - nach dem allgemein in Indien geltenden Bauplan — die königliche Burg mit ihren weißen Mauern, von tiefen Wallgräben umzogen, liegt. Die Straßen, Blätze und Märkte find forgfältig angelegt. Hunderte von Almosenhallen (die das buddhifti= sche Zeitalter forderte) zieren die Stadt, und "Hunderttausende" prachtvoller Häuser ragen luftig empor, "den Berggipfeln des Himalaya vergleichbar". In den Straken wogt das bunte Leben der indischen Großstadt; es drängen sich Elefanten, Pferde, Wagen und Fuß= gänger, schöne Frauen und Männer, Brahmanen, Ablige, Künstler und Dienstboten. Die Lehrer jedes Glaubens begrüßen sich mit lautem Willkommruf; benn die Stadt ift der Sammelpunkt der leitenden Männer aller Sekten. Kostbare Waren jeder Art sind in den Läden auf= aesveichert, Muslin aus Benares und andere feine Stoffe, Juwelen in Hülle und Fülle, alle Nahrungsmittel im Überfluß; und süße Düfte strömen von den Bazaren aus, auf denen die verschiedenartigsten Blumen und wohlriechenden Stoffe in geschmactvoller Anordnung feil= geboten werden. So voll ift die Stadt von Schätzen und Kostbarkeiten aus edlen Metallen, daß nur über= irdische Städte ihr an Reichtum und Pracht zu veraleichen sind.

Das ist die Residenz des Königs Milinda, wie wir ihn von nun an im Anschluß an das indische Original anstatt Menander nennen wollen. Im Besitz von Reichtum und Macht, auf ein riesiges Heer gestützt, hatte Milinda an Körperkraft, Gewandtheit und Tapferkeit feines Gleichen nicht in ganz Indien. Sorgfältig beob= achtete er die religiösen Gebräuche und Zeremonien; vor allen Dingen war er aber weise, beredt und bewandert in allen Wiffenschaften, die nach der indischen Schablone aufgezählt werden. Man denke sich den griechischen Herrscher, der ein gewaltiges Reich in Indien in Ord= nung zu halten hatte, ausgestattet mit der Kenntnis der Sânkhya=, Yoga=, Nyâya= und Baischeschika=Philosophie, der Arithmetik, Musik und Medizin, der vier Beden, Puranas und der Legenden, der Aftronomie, ber Magie u. f. w. Unübertroffen war Milindas Disputier= funft, in der er den leitenden Männern aller philosophi= schen Schulen überlegen war. Die Denker der ver= schiedensten Richtungen wurden von dem König aufgesucht und in der Disputation zum Schweigen gebracht; deshalb flohen sie meist aus seiner Nähe. In der übrigen Welt wirkt der Hof eines solchen Königs anziehend auf die Männer von Geift und Gelehrsamkeit; in Indien, wo es mehr als anderswo eine Schande bedeutet, in der Disputation überwunden zu werden, wirkt er abstoßend. Und so war es gekommen, daß "zu jener Zeit" die Stadt Sâgala seit zwölf Jahren — wir sollen wohl denken: seit dem Regierungsantritt des Königs - leer war von gelehrten Männern, sowohl von Brahmanen als auch von buddhiftischen Mönchen und Laien. Die Mönche hatten sich meist in die Berge des Himalaya fortbegeben.

Die in dem Roman geschilderten Verhältniffe find in echt indischer Weise durch lange vorausliegende Ursachen begründet worden. Der König Milinda hat schon einmal mit dem Weisen Någasena, der später auftritt und in dem der König seinen Meister findet,

zusammen gelebt: beide als buddhistische Mönche in einem Kloster am Ganges zu Buddhas Lebzeiten, Nâgasena als der Ältere, der König als Novize. Und es war ein Streit zwischen beiden, weil der Novize keine Luft hatte, der Weisung gemäß den Klosterhof zu fegen. In den Jahrhunderten, die darauf folgten, wanderten dann die beiden Männer in dem Kreislauf des Lebens von Existenz zu Existenz unter Göttern und Menschen. Buddha selbst aber hatte sie damals gesehen und ihr zukünftiges Schicksal vorausgesagt: "Fünfhundert Jahre nach meinem Dahinschwinden werden diefe beiden wieder erscheinen, und sie werden die tiefe von mir verkündigte Lehre erläutern, indem sie durch Fragen und Gleichnisse ihre Schwierigkeiten lösen werden." Der Novize von damals war als König Milinda wiedergeboren; aber der ältere Mönch war zu der Zeit, als Milindas Scharffinn und Wiffen die gelehrten Männer aus der Gegend von Sâgala verscheuchte, noch nicht als Nagasena auf die Erde zurückgekehrt. Und wie er zurückkehrte, das ging 10 zu.

Eines Tages nach einer großen Truppenschau äußert ber König Milinda zu seiner Umgebung den Wunsch, mit einem Gelehrten, sei er Buddhist oder Brahmane, zu disputieren. Und die 500 Yonakas, die ihn begleiteten, nennen ihm die Namen von sechs berühmten Meistern, die von zahlreichen Anhängern umgeben und vom Volke hoch geehrt seien. "Gehe, großer König, lege ihnen deine Probleme vor und laß dir deine Zweisel lösen." Und Milinda besteigt den königlichen Wagen und begibt sich, gefolgt von den 500 Yonakas, zu dem Aufenthaltsort des ersten Meisters, den er alsbald durch seine Fragen in Verwirrung bringt, so daß dieser, niedergeschlagen

und mutlos, schweigend dasitzt. Und mit dem zweiten Lehrer erging es nicht anders. Da dachte der König Milinda bei sich: "Indien wahrlich ist hohl! Indien wahrlich ist wie Spreu! Es gibt keinen Buddhisten oder Brahmanen, der mit mir disputieren und meine Zweifel löfen könnte." Und er sagte zu seinen Ministern: "Schön und klar ift die Nacht. Wer ift der Mönch oder Brahmane, den ich heute Nacht besuchen und befragen könnte? 29er ist fähig, mit mir zu disputieren und meine Zweifel zu lösen?" Die Minister aber wußten keinen Rat mehr; sie standen schweigend da und blidten den König an. Die Worte des Königs jedoch waren auf übernatürliche Weise an einem weit entfernten Orte gehört worden. Im Himalaya an einer Stelle, die den Namen der "geschützten Fläche" führte, lebten nämlich "Milliarden" von Arahats oder Heiligen, d. h. von buddhiftischen Geiftlichen, die ichon auf Erden das höchste Biel erreicht hatten; unter ihnen der verehrungswürdige Affagutta, der durch die göttliche Kraft seines Gehörs jene Worte Milindas vernahm. Sogleich berief er eine Bersamm= lung der Heiligen auf den Gipfel des Pugandhara= Berges und fragte dreimal hintereinander, ob jemand mit dem König Milinda zu disputieren und seine Zweifel zu lösen vermöchte. Aber die Milliarden der Heiligen Da spricht Affagutta: "Im Himmel der schwiegen. Dreiunddreißig (d. h. der alten Götter des Beda) steht ein Palast Namens Ketumatî, und in ihm wohnt der Gott Mahafena. Der vermag es." Und bic Milliarden ber Heiligen verschwinden von dem Gipfel des Pugandhara= Berges und tauchen wieder auf im Himmel der Dreiunddreißig. Hier kommt ihnen der König der Götter, Sakta (d. i. Indra), entgegen, begrüßt mit großer Ehr=

furcht den verehrungswerten Affagutta und fragt nach feinem Begehr, indem er sich als ergebenen Diener der Gemeinde bezeichnet. In der buddhistischen Literatur find die Götter alle gute Buddhisten.

Assautta schildert dem Götterkönig die unerfreu= lichen Verhältniffe in Sagala, wie der König Milinda in der Disputation unüberwindlich sei, und wie er die Gewohnheit habe, die Mitalieder der Gemeinde auf= zusuchen und mit Fragen spekulativen Inhalts zu quälen. Indra bemerkt zunächst: "Dieser König Milinda lebte schon einmal hier, hat aber den Himmel verlassen und ift unter den Menschen wiedergeboren," und nennt ihm von sich aus sofort den Gott Mahafena, um dessentwillen ja Affagutta sich auf den Weg nach dem Himmel gemacht hatte, als die geeignete Verson, die hier helfen kann. Er sucht mitfamt der ganzen Gemeinde den Gott Mahafena auf, umarmt ihn und bittet ihn im Namen der Gemeinde, in der Menschenwelt wiedergeboren zu werden. Aber Mahasena schlägt diese nach buddhistischer Art dreimal vorgebrachte Bitte ab: er trage kein Berlangen nach der Menschenwelt; hart sei es, als Mensch zu leben; in der Stufenleiter der Daseinsformen sei er jetzt gludlich so weit aufgestiegen, daß er nun die Hoffnung habe, aus der Welt der Götter in das Nirvâna einzugehen, in das Nichts dahin zu schwinden. Da wendet sich der ver= chrungswerte Affagutta an den Gott Mahasena und fagt, daß in den Welten der Götter und Menschen außer ihm niemand lebe, der dem Glauben durch Widerlegung der ketzerischen Ansichten des Königs Milinda helfen fönne. Als Mahâsena das hört, ist er bei dem Ge= danken, dem bedrängten Glauben Hilfe leiften zu können, aufs höchste erfreut und erklärt sich fofort bereit, zu einer

- 122 —

neuen Existenz in die Welt der Menschen zurückzukehren. Die Gemeinde der Heiligen aber, die damit ihren Zweck erreicht hatte, verschwand aus dem Himmel der Drei= unddreißig und tauchte wieder auf der "geschützten Fläche" im Himalaya auf.

Ich habe die Erzählung bis hierher in ziemlicher Ausführlichkeit wiedergegeben, obwohl uns die Art, wie hier der ganze übernatürliche Apparat herangezogen wird, fehr wunderlich (und zum Teil lächerlich) erscheinen muß. Aber gerade dieser Teil der Erzählung ist so ganz charakteristisch buddhistisch, und er läßt uns zudem deut= lich erkennen, wie der Verfasser des Romans die geistige Bedeutung des Königs Milinda bewertet sehen will. Die Schwierigkeit, einen ihm ebenbürtigen Gegner herbei= zubringen, ist saft unlösdar. Himmel und Erde müssen zu dem Zweck in Bewegung gesett werden. Im solgenden bleiben wir nun auf Erden.

Der Gott Mahâfena wird also hienieden wieder= geboren in einem Dorfe am Fuß des Himalaya von der Frau des Brahmanen Sonuttara und erhält den Namen Nâgasena. Schon in dem Augenblick, als er gezeugt wurde, geschahen Wunder und Zeichen.

Als der Knade sieben Jahre alt geworden war, wird er einem brahmanischen Lehrer zum Unterricht übergeben und in allen Zweigen brahmanischer Wissenschaft unter= wiesen. Nachdem er gelernt, was von einem solchen Lehrer zu lernen war, überdenkt er alles an einem ein= samen Orte und erkennt es als wertlos und nichtig. In dieser Stimmung wird der Jüngling von einem buddhistischen Mönch, der von der Gemeinde der Heiligen im Himalaha abgeordnet war und langjährige Bor= bereitungen für das große Werk getroffen hatte, zum Buddhismus bekehrt. Die Einzelheiten der Erzählung will ich hier übergehen; obwohl sic an sich merkwürdig genug sind, würden sie doch vielleicht als von dem Hauptgegenstand des Buches etwas abliegend den Leser ermüden. Nachdem Nâgasena das gelbe Mönchsgewand angetan und in die Gemeinde aufgenommen war, macht er der Anweisung gemäß bei mehreren berühmten buddhistischen Lehrern an verschiedenen Orten seine Studien. Bei den großen Abschnitten, die er auf dem Wege der Erkenntnis erreicht, rufen und klatschen alle Götter Beisall, die Erde erbebt, und vom Himmel sällt ein Regen von Blumen und von wohlriechendem Sandelholzvulver.

Endlich ift die Zeit gekommen, und Nâgafena wird von der schon mehrfach erwähnten Gemeinde der Heiligen im Gebirge aufgefordert, sich nach Sâgala zu begeben und den König Milinda in der Disputation zu über= winden und zu bekehren. Auch die Ältesten der Gemeinde ziehen nach Sâgala, und ihre gelben Gewänder leuchten wie Lampen in den Straßen der Stadt.

Zu jener Zeit lebte der verehrungswerte Åyupâla dort in der Nähe in einer Einsiedelei. Und der König sagt, wie schon einmal, zu seinen Räten: "Schön und klar ist die Nacht. Wer ist der Mönch oder Brahmane, den ich heute Nacht besuchen und befragen könnte? Wer ist sähig, mit mir zu disputieren und meine Zweisel zu lösen?" Die 500 Yonakas machen ihn auf Åyupâla ausmerksam, und der König begibt sich zu ihm. Nach freundlicher und höslicher Begrüßung erkundigt sich Milinda bei Åyupâla nach dem Zweet der mönchischen Weltentsagung und fragt dann, ob nicht auch Laien das höchste Ziel erreichen können, ohne in den Orden zu treten. Die Frage bejaht Änupala und sagt, daß zu der Zeit, als der Erhabene (Buddha) durch feine erfte Predigt im Wildpark bei Benares das Königreich der Wahrheit gegründet, unzählige Scharen von Göttern die höchste erlösende Erkenntnis gewannen. Auch die Götter find für den Buddhiften ja Laien, Wefen, die noch im weltlichen Dasein stehen. Und noch andere berühmte Predigten des Erhabenen nennt Åyupala, durch deren Anhören gleichfalls unendliche Mengen von Göttern sofort zum höchsten Ziele gelangt seien. Und keiner von allen diefen Laien habe vorher dem weltlichen Leben entfagt. "Dann," erwidert der König, "ift die Weltentsagung ja zwecklos, und das elende Leben, das ihr Asketen auf euch genommen habt, ohne Heimstätte, ohne Besitz und ohne ordentliche Nahrung, ist nicht etwa ein Verdienst, sondern es ist die Folge davon, daß ihr in früheren Eristenzen Diebe, Räuber und Mörder gewesen seid. Bur Strafe dafür müßt ihr jett das jammervolle mönchische Dasein führen." Darauf wußte der verehrungswerte Äyupâla kein Wort zu erwidern, und ob auch die Um= gebung des Königs den Weisen zu entschuldigen suchte --er sei gelehrt, nur fehle es ihm an Sicherheit —, ruft Milinda doch wieder aus: "Indien wahrlich ift hohl! Indien wahrlich ift wie Spreu! Es gibt keinen Buddhiften oder Brahmanen, der mit mir disputieren und meine Zweifel löfen könnte!"

Diesmal aber sieht der König die Yonakas seiner Umgebung furchtlos und mit Selbstvertrauen dastehen und merkt aus ihrem Verhalten, daß sie von einem Gegner wissen, der ihm in der Disputation gewachsen sein dürfte. Als der Minister Devamantiha dann dem König von Nägasena spricht, der eben in Sägala an= gekommen sei und sogleich das größte Ansehen als Gelehrter gewonnen habe, da ereignet sich etwas Wunderbares. Wie der König nur den Namen Nâgasena hört, fühlt er sich von Furcht gelähmt, und seine Haare sträuben sich. Rhy3 Davids weist in einer Note darauf hin, daß schon die ethmologische Bedeutung des Namens Nâgasena "Anführer eines Heeres von Schlangengöttern" schrecken= erregend sei; aber ich glaube nicht, daß der Verfasser des Romans an etwas Derartiges gedacht hat. Ein König, der als mutig und tapfer ohne Gleichen geschildert wird, fürchtet sich in Indien nicht vor Schlangen und Schlangengöttern, zumal wenn sie nur in einem Namen vorkommen. Volltönende Namen mit solcher und ähn= licher Bedeutung sind in Indien zudem ganz gewöhnlich. Offenbar soll nur gesagt sein, daß in dem König auf übernatürliche Weise die beängstigende Vorahnung von der Nähe seines Überwinders sich regt. Der König läßt sich bei dem Weisen anmelden, der in der Nähe, umgeben von einer großen Zahl von Mönchen — nach dem Original von 80 000 — in dem offenen, überdachten Vorraum einer Einsiedelei sitt. Bei diesem Anblick packt den König aufs neue ein furchtbares Angstgefühl. Nach indi= scher Weise kann hier der Verfasser sich nicht genug tun im Heranziehen von Vergleichen aus dem Leben der Natur. Es war dem König Milinda zu Mute wie einem von Rhinozerofen eingeschloffenen Elefanten, einem von Riefenschlangen umringten Schakal, einem von Büffcln bedrängten Bären, einem von einer Schlange verfolgten Frosch, einem von einem Panther angegriffenen Hirsch, einer Schlange in den Händen des Schlangenzauberers, einer Ratte, mit der die Kate fpielt, einem Bogel im Käfig, einem Fisch im Netz, einem Menschen, der seinen Weg in einem dichten, von wilden Tieren angefüllten Walde verloren hat u. f. w. Aber der König fühlt doch, daß er feine Angft vor feinem Volke verbergen muß, und fagt zu feinem Begleiter Devamantiha: "Ou brauchft dich nicht zu bemühen und mir Nâgasena zu zeigen, ich werbe ihn allein herausfinden." Und so geschieht es. Obwohl Nâgasena in der Mitte der dort versammelten Mönche saß und jünger war als die Hälfte von ihnen, erkennt ihn doch der König sofort und freut sich darüber, trotz seines Angstgefühls, das sich dann auch bald bei dem Austausch der üblichen höflichen Begrüßungen beruhigt.

Das Gespräch, das nun anhebt, führt uns sogleich in die Tiefen buddhiftischen Denkens. Nagasena benutzt sofort, als der König ihn nach seinem Namen fragt, die Gelegenheit zur Aufstellung des Lehrsates - eines fundamentalen Sates der buddhiftischen Philosophie —, daß es kein beharrendes Subjekt gebe in dem zeitlichen Dasein des Individuums. Oldenberg hat mit gutem Griff die intereffanten Ausführungen, mit denen die Disputation beginnt, herausgehoben und in seinem Werke über Buddha (dritte Auflage) S. 294 ff. mit= geteilt. Ich behandle deshalb den merkwürdigen ersten Dialog in möglichster Kürze; ihn ganz unter Verweisung auf Oldenbergs Darstellung zu übergehen, wäre kaum ratsam; benn das hieße bei einer Orientierung über den Charakter und Inhalt des Milindapanha den be= merkenswertesten Abschnitt beiseite lassen.

Nach feinem Namen gefragt, erwidert der Weise: "Ich heiße Rägasena, o großer König, und so reden mich meine Mitbrüder an. Aber obwohl Eltern solche Namen geben wie Nâgasena, Sûrasena oder Bîrasena, so ist doch Nâgasena u. s. w. nur eine Benennung, eine Be= zeichnung; ein Subjekt gibt es dabei nicht." Der König ift erstaunt und ruft bie 500 Yonakas und 80 000 Mönche zu Zeugen der von Nagasena behaupteten Ungeheuer= lichkeit auf. "Wenn es kein Subjekt gibt, wer ift es denn, der euch spendet, was ihr nötig habt? Und wer ift es, der diefe Gaben empfängt? Wer ift es, der Gutes und Böses tut? Hätteft du Recht, so gabe es ja weder einen Täter noch einen Genießer und damit weder Verdienst noch Schuld, weder Lohn noch Strafe. Selbst wenn jemand dich tötete, beginge er keinen Mord." Und weiter fragt der König, ob der Weife denn meine, daß die Haare Nâgasena seien oder Nägel, Zähne, Haut, Rleisch, Knochen, die körperliche Form, die Empfindun= gen, die Vorstellungen, das Erkennen oder die Verbindung dieser Dinge, oder daß es außerhalb von allem dem einen Mâgasena gebe. Alle diese Fragen verneint Nâgasena, und der König sagt, daraus folge, daß es keinen Nagasena gibt. Nun ist die Reihe zu fragen an dem Weisen, und er fordert den König auf, ihm den Wagen zu erklären, auf dem er gekommen ift. "Ift die Deichsel der Wagen, oder die Achse, die Räder, das Gestell, die Riemen, das Joch, die Speichen, oder die Bereinigung dieser Teile, oder ist etwas außerhalb von ihnen der Wagen?" Als der König diefe Fragen ver= neint, folgert nun feinerseits Nagasena daraus unter dem Beifall feiner Umgebung, daß es einen Bagen nicht gibt. Der König aber wendet ein, da, wo Deichfel, Achfe, Räder, Geftell u. f. w. bei einander feien, gebrauche man die Bezeichnung "Wagen". Nun hat Nagafena gewonnen; er wendet die Erklärung des Königs natürlich auf sich felbst an und sagt: "Gerade so gebraucht man mit Bezug auf meine Haare u. s. w., meine körperliche Form, die Empfindungen, die Vorstellungen, das Erkennen die Bezeichnung Nâgasena; ein Subjekt aber im eigentlichen Sinne gibt es dabei nicht." Zur Bekräftigung führt er noch den Ausspruch einer berühmten Nonne an, die schon zu Buddhas Zeit den Satz aufstellte, daß mit Bezug auf die Vereinigung aller jener Daseinselemente nur die allgemeine Vorstellung von einer Persönlichkeit herrsche. Damit ist der König überzeugt und spendet dem Nägasena in den Ausbrücken der höchsten Bewunderung Beifall.

So wenig wir geneigt sein werden, uns dem König anzuschließen, so dürfen wir doch nicht verkennen, daß hier eine Hauptlehre des Buddhismus in klarer und präziser Fassung vorgetragen ist. Wie draußen in der Materie ein unablässiger Wandel und Wechsel herricht, fo gibt es nach buddhistischer Anschauung auch in unserem Innern nur ein Aufeinanderfolgen von momentanem Empfinden, Vorstellen und Erkennen. Was man Geift, Seele, 3ch, Subjekt nennt, ist nichts Anderes als die in beständigem Wechsel vergehenden und entstehenden Kom= plexe der Daseinselemente, mit denen man im gemeinen Leben den Begriff der Versönlichkeit verbindet. Neben dieser philosophischen Anschauung steht die auch bei den Buddhiften herrschende volkstümliche Überzeugung, daß der Mensch, welcher handelt, und der, welcher später Lohn oder Strafe für fein Handeln empfängt, ein und diefelbe Person sei. Der Widerspruch, der zwischen diesen beiden Vorstellungen liegt, ift im Buddhismus wohl gelegentlich erkannt, aber nicht ausgeglichen worden (f. Oldenberg, Buddha, 3. Auflage, S. 300).

In den Unterredungen zwischen dem König Milinda und Nâgasena wird die Frage nach dem Wesen der Seele oder des Jch, nach der Konstanz der Persönlichkeit noch mehrfach berührt, und an einer Stelle (II. 1, 4) belehrt der Weise den ihn begleitenden Hössling Ananta= käha, der nach volkstümlicher Vorstellung den Odem für die Seele hält, daß Ein= und Ausatmen nur Attribute bes Körpers seien. Diese Erklärung war damals nicht so selbstverständlich, wie sie uns erscheint. Von größerem Interesse aber sind für uns die Gleichnisse, durch die Nägasena dem König die Stellung des Buddhissmus zu dem Problem von der Identität des Subjekts klar zu machen sucht. II. 2, 6 fragt der König, was von dem Individuum in der nächsten Eristenz wiedergeboren werde.

"Name und Gestalt" (nâmarûpa, d. h. Wesen und körperliche Form, also ungesähr das, was bei uns das Wort Persönlichkeit bedeutet).

"Wird eben dasselbe namarûpa wiedergeboren?"

"Nein, von diesem namarûpa werden gute und böse Taten getan; und durch die nachwirkende Kraft dieser Taten entsteht in der Wiedergeburt ein anderes namarûpa."

"Sollte nicht dann aber das neue Wesen von jener nachwirkenden Kraft befreit sein?"

"Ja, wenn es nicht wiedergeboren würde; aber eben weil es wiedergeboren wird, deshalb ist es nicht da= von befreit."

Und nun erklärt Någafena das auf Bitte des Königs mit mehreren Gleichnissen, von denen hier die folgenden angeführt sein mögen. Man denke sich einen Mann, der Mangos stiehlt und, von dem rechtmäßigen Besizer vor Gericht gezogen, sich also verteidigt: "Ich habe die Mangos dieses Mannes nicht gestohlen; denn diejenigen,

Garbe, Beiträge 2c.

9

(

die er in den Boden gepflanzt hat, sind verschieden von denen, die ich genommen habe; also verdiene ich keine Strafe." Und boch würde der Dieb mit Recht verurteilt werden, weil die gestohlenen Mangos das Refultat der gepflanzten Mangos seien. Oder man ftelle sich vor, daß jemand eine Lampe mit sich unter das Dach seines Hauses nimmt, daß dieses Feuer fängt und infolgedeffen nicht nur das Haus, sondern das ganze Dorf verbrennt. Wollte diefer Mann sich feinen Orts= genossen gegenüber verteidigen und fagen: "Ich habe das Dorf nicht in Brand gesteckt; das Feuer, das den Ort niedergebrannt hat, war verschieden von der Flamme der Lampe in dem Dachstock meines Hauses," so müßte der Mann Unrecht bekommen, weil das eine Feuer das Produkt des andern sei. Das gleiche Verhältnis bestehe zwischen "Name und Gestalt" in den verschiedenen Eriftenzen.

Aber auch in ein und derselben Existenz ist die anscheinende Konstanz der Person nach der Lehre des Buddhismus geradeso zu beurteilen. II. 2, 1 sagt Nâgasena, daß ein Mensch in den verschiedenen Lebens= stadien weder derselbe noch ein anderer sei, und er erläutert dies durch das Gleichnis der Lampe, die, am Abend angezündet, die ganze Nacht hindurch brennt. Wie die Flamme in der ersten Nachtwache nicht mit der in der zweiten oder in der dritten Nachtwache identisch ist, wie aber die Lampe, von der das Licht ausgeht, während der ganzen Zeit die gleiche bleibt, so ist das auch mit der Persönlichkeit, deren unablässiger Wandel und Wechsel eine an der gleichen Körperlichkeit haftende Kontinuität darstellt. In jedem gegebenen Augenblick ist ein Mensch genau alles das, dessen er sich zur Zeit bewußt ift. Da nun der Gesamtinhalt des Bewußtseins einer beständigen Beränderung unterliegt, so ist der Mensch in gewissem Sinne zu keiner Zeit derselbe wie sonst; in anderem Sinne aber, mit Rücksicht auf die körperliche Identität, bleibt er derselbe. Im Gleichnis ist die Lampe der Körper und die Flamme der stets wechselnde Inhalt des Bewußtseins\*).

Sehr nachdrücklich wendet sich Nâgasena II. 3, 6 gegen die Annahme der Seele, und er fragt zunächst den König, was er unter dem Begriff verstehe. "Das Lebensprinzip im Innern," antwortet Milinda, "das durch das Auge sieht, durch das Ohr hört, durch die Zunge schmeckt, durch die Nase riecht, durch den Körper fühlt und durch den inneren Sinn erkennt, — gerade so, wie ich in meinem Palaste sitze und aus jedem Fenster hinaussehen kann, aus dem ich will." Nägasena greift das von dem König gebrauchte Gleichnis auf und belehrt ihn, daß die Parallele nicht stimmt: der König könne allerdings jedes beliedige Fenster seines Palastes zum Hinausblicken benutzen, aber das von ihm angenommene Lebensprinzip sei nicht imstande, in derselben Weise

\*) S. Rhys Davids, Bb. I, S. 64 Unm. — Der Gedanke von dem Nichtidentischbleiden des Subjekts findet sich auch schon bei Heraklit, der die unablässige Veränderung aller Einzelwesen gelehrt hat: "ποταμοΐς τοις αὐτοῖς ἐμβαίνομέν τε καὶ οἰχ ἐμβαίνομεν, εἶμέν τε καὶ οἰχ εἶμεν, was man füglich erklären könnte: wir steigen nur scheindar in denselden, mit sich identischen, Fluß, in Wahrheit aber nicht in denselden, weil er sich während des Hinenssteinsteigens verändert, und ebenso sind wir selbst und sind nicht, weil auch wir uns fortwährend verändern", Ed. Zeller, Philosophie der Griechen, Teil I, zweite Hälfte (fünste Auflage) S. 634, Anm.

9\*

nach freier Wahl seine Fenster zur Wahrnehmung der Außendinge zu gebrauchen; es könne nur mit dem Auge feben, aber mit keinem andern Sinne; und ebenso wenig könne es mit dem Auge hören, schmecken, fühlen, riechen und fo fort. Dieje Sinnesträfte ftänden nicht mit ein. ander in Verbindung, würden also nicht durch einen inneren Lenker zusammengehalten. Auch in anderer Weise passe der von dem König herangezogene Vergleich der im Körper angeblich wirkenden Seele mit einem in feinem Palaste thronenden Herrscher nicht. Wenn ein Höfling hinausgehe und unten am Torweg stehe, so wiffe der König das wohl. Die angebliche Seele aber tönne 3. B. den ausgesprochenen Geschmad eines egbaren Gegenstandes nur so lange wahrnehmen, als dieser sich auf der Junge befindet, dagegen nicht mehr, wenn er in den Magen hinabgeglitten ift. Die ganze Boraus= fetzung des Königs sei falsch, und in Wahrheit verhalte es sich also: "In Abhängigkeit von dem Gesichtssinn und den Formen — oder von dem Gehör und den Tönen u. f. w. — entsteht die finnliche Wahrnehmung und gleichzeitig mit ihr, je in Abhängigkeit von dem vorangehenden, die Berührung, die Empfindung, die Auffaffung, der Gedanke, die Abstraktion, das Lebens= gefühl, die Aufmertsamkeit. Gine Seele (oder ein inneres Lebensprinzip) aber gibt es nicht."

Ich habe hier nicht die Reihenfolge der Unterhaltungen zwischen Milinda und Nägasena beobachtet, sondern das inhaltlich Zusammengehörige zusammengestellt. Ich kehre nun zurück zu der ersten Begegnung, bei der Nägasena den König durch das Gleichnis von dem Wagen davon überzeugt, daß der Erscheinung eines Menschen kein Subjekt in dem gewöhnlich angenommenen Sinne zu Grunde liege. Unmittelbar darauf fragt der König den Weisen: "Wie alt bist du, Någasena?" "Sieben Jahre, o großer König" (gerechnet von dem Eintritt in den Orden). Darauf will der König wissen, in welchem Verhältnis die Zahl sieben zu der Person des Någasena stehe: "Bist du sieben, oder ist die Zahl der Jahre sieben?" Någasena aber deutet auf den Schatten, den der König vor ihm wirft, und fragt: "Bist du der König, oder ist der Schatten der König?"

"Jch bin der König, o Någasena, der Schatten ist ba in Ubhängigkeit von mir."

"Geradeso, o großer König, ist die Zahl der Jahre sieben; ich bin nicht sieben. In Abhängigkeit von mir ist die Zahl sieben da, und sie gehört mir in demselben Sinne wie dir der Schatten." Und wiederum ist der König, wie stets in Zukunst, voll von Bewunderung ob der Weisheit des Någasena. Auch dieser letzte Dialog steht deutlich im Zusammenhang mit dem Problem von der Konstanz der Persönlichkeit.

Auf die Frage, ob der Weise geneigt sei, auch in Zukunst mit ihm zu disputieren, bekommt Milinda die Antwort: "Wenn du mit mir wie ein Gelehrter dis= putieren willst, ja; wenn du wie ein König disputieren willst, nein!"

"Wie disputieren Gelehrte?"

"Gelehrte entwickeln und entwirren einen Gegen= ftand: der eine oder der andere wird überführt und erkennt seinen Frrtum an; Begriffe werden bestimmt und andere Bestimmungen dagegen ins Feld geführt; und doch werden die Gegner nicht zornig. So dis= putieren Gelehrte, o großer König." (Man möchte wünschen, daß immer nach Nâgasenas Rezept verfahren würde.)

"Und wie disputieren Könige?"

"Wenn Könige in der Disputation zu einem Punkte gelangen, über den ihr Gegner anderer Meinung ist, so verhängen sie eine Strafe über ihn. So disputieren Könige, o großer König."

"So will ich wie ein Gelehrter, nicht wie ein König disputieren. Sprich, Ehrwürdiger, ohne Rückhalt, wie mit einem Mönch, einem Novizen, einem Laien oder wie mit einem Diener. Sei ohne Furcht."

Auf diefer Basis finden dann die weiteren Unterredungen zwischen den beiden statt, die nächste am fol= genden Morgen im königlichen Palast in Gegenwart von zehn Mönchen aus der Umgebung des Nâgasena, die späteren auf Wunsch des Königs unter vier Augen. Die Unterredungen des zweiten Tages handeln von dem Riel der buddhiftischen Weltentsagung, von den in jener Religion besonders geschätzten Tugenden und von einigen philosophischen und religiösen Begriffen nach der Auf= faffung des Buddhismus. Ich darf hier nicht mehr in dem Maße wie bisher in die Einzelheiten eingehen und muß mich darauf beschränken, nur noch ein paar für uns besonders intereffante Punkte herauszuheben. II. 2, 9 fragt der König, ob die Zeit existiere, und Ragasena antwortet, daß für Wefen, die durch die Erreichung des Nirvâna dahingeschwunden sind, die Zeit nicht existiere, wohl aber eriftiere sie für Wefen, die noch an den Kreis= lauf des Lebens gebunden find. Wenn keine bewußten Wefen da sind (wenn man sich sämtliche Wefen ins Nirvâna eingegangen denkt), so gibt es also auch keine

Zeit; und damit ift hier eine Lehre vorgetragen, die in ihren Konsequenzen zu der Kantschen Auffassung der Zeit als einer Anschauungsform des menschlichen Geistes führen mußte\*). Der König fragt weiter, was die Burzel der Zeit fei, d. h. wodurch die Vorstellung der Zeit hervorgerufen werde, und Nagasena gibt als Ursache den Faktor an, der für den Buddhisten am Anfang der Kausalitätsreihe steht, d. h. das Nichtwissen, aus dem ja das ganze empirische Dasein mit allen seinen Leiden herstammt. An dieser Ursache liege es auch, daß ein Anfangspunkt in der Zeit nicht erkennbar fei. Um ein Gleichnis gebeten, nennt Magasena zuerst das auch in der brahmanischen Philosophie oft angeführte Beispiel von der Pflanze und dem Samen und darauf das uns geläufigere von der Henne und dem Ei: wie es hier kein Ende der Kontinuität gebe, so sei auch ein Anfangspunkt nicht erkennbar.

In dem Abschnitt II. 3, 7 wird das Verhältnis von Sinneswahrnehmung und Erkennen behandelt, zwischen denen nach buddhistischer Auffassung kein innerer Zusammenhang besteht. Wo die Tätigkeit des Sinnenorgans stattfindet, da geht auch die des Verstandes vor sich, und die zweite folgt stets auf die erste; aber die sinnliche Wahrnehmung regt nicht etwa die Verstandestätigkeit an, noch sühlt sich die letztere an die erstere gebunden. Der Buddhist erklärt das regelmäßige

<sup>\*)</sup> Merkwürdiger Beise ist das Problem des Raumes nicht im Zusammenhang mit dem der Zeit behandelt. Von dem Raumbegriff ist einmal in dem späteren Teile des Berkes, IV. 7, 13, die Rede, wo der Raum als ein Ding ohne Ursache bezeichnet ist.

Aufeinanderfolgen der beiden Vorgänge einfach für eine blinde Naturnotwendigkeit. Nâgasena gibt dafür außer anderen die folgenden Gleichniffe. Wie beim Regen das Baffer auf abschüffigem Boden herabflickt und bei neuem Regen das Waffer wieder denfelben Weg geht, ohne daß doch die erste Wassermasse der zweiten den Weg weift oder die zweite ihren Lauf von der ersten abhängig macht, ebenso — infolge der natürlichen Neigung — folge die Verstandestätigkeit spontan auf die sinnliche Wahrnehmung. Oder man denke sich eine Festung, die nur einen Ausgang hat; so werden die Männer, die sie verlassen wollen, dazu diesen einen Ausgang benutzen. "Wie nun, o großer König? Wird der erste Mann zu dem zweiten sagen: "Gebe du den= felben Weg wie ich' oder der zweite zu dem ersten: "Denselben Weg wie du werde auch ich gehen"!" --"Gewiß nicht, Herr. Es besteht keine Kommunikation zwischen den Beiden; sie gehen eben von selbst den gleichen Weg, weil dort das Tor ift." — "Ebenso, o großer König, besteht auch keine Rommunikation zwischen Sinneswahrnehmung und Verstandesfunktion. Sie folgen auf einander, weil das der naturgemäße 2Beg ift."

Sehr bald nach dieser Aussführung, am Schlusse des zweiten Buches, steht die Notiz: "Hier endet die Befragung des Nägasena durch den König Milinda." Rhys Davids findet in einer Anmerkung diese Notiz höchst sonderbar, und im ersten Augenblick muß sie auch so erscheinen, da an dieser Stelle noch nicht das erste Sechstel des uns vorliegenden Werkes zu Ende ist. Trotzdem ist meines Erachtens in jener Notiz eine richtige Erinnerung bewahrt, die Erinnerung daran, daß der dialogische Teil des Romans in feiner ursprünglichen Fassung an dieser Stelle abschloß. Hier hat sich die Schlußerzählung von der Bekehrung des Königs einmal unmittelbar ange= schloffen; mehr als fünf Sechstel des Buches, das wir vor uns haben, ift somit spätere und wahrscheinlich erst allmählich vorgenommene Erweiterung \*). Wenn von den beiden chinesischen Versionen des Milindapanha die ältere an genau derselben Stelle schließt, wo im Original die eben erwähnte Notiz steht, und die jüngere nur um ein Weniges weiter reicht, wie läßt sich wohl diese Tat= fache anders erklären? Rhys Davids, der in der Bor= rede zu dem zweiten Bande feiner Übersetzung den Tatbestand anführt, scheut sich tropbem, aus ihm den Schluß zu ziehen, den ich für unabweisbar halte. 36m erscheint die Inkongruenz zwischen der ausführlichen Einleitung und dem kurzen Inhalt als ein gewichtiger Grund dagegen, daß das ursprüngliche Ende des Milindapanha schon an der angegebenen Stelle anzu= nehmen sei. In der Tat würde die einleitende Er= zählung, die so ganz allmählich auf das Zusammentreffen von Milinda und Nâgasena vorbereitet, volle drei Achtel von der erschloffenen Grundform des Buches umfassen. Und deshalb fragt Rhys Davids: "Ift es mahrscheinlich,

ł,

<sup>\*)</sup> Herr Prof. Nöldeke macht mich freundlichst darauf aufmerksam, daß der Pfalter eine ähnliche Erscheinung bietet, da am Ende des 72. Pfalms die Worte stehen: "Ein Ende haben die Gebete Davids, des Sohnes Jsai." "Also eine ältere Pfaltersammlung ging nur so weit, und als man weitere Pfalmen anfügte, ließ man doch die Unterschrift stehen. Daß das Milindabuch vom Autor selbst so weit geführt worden war, während die Pfalmensammlungen sehr viel später zustande gekommen sind und schwerlich irgend etwas von David selbst enthalten, macht in dieser Hight keinen Unterschied."

daß eine so stattliche Vorhalle gebaut sei für ein oder zwei kleine Zimmer? Ist nicht eher anzunehmen, daß der Architekt ein bessers Verständnis für Proportion hatte? Zu dem ganzen Werke, wie es uns vorliegt, würde jene Erzählung als Einleitung in durchaus richtigem Verhältnis stehen." Diese ästhetische Betrachtung erschüttert meine Überzeugung nicht; denn gerade der Sinn für das richtige Maß schlt ja selbst denjenigen Indern, die auf künstlerischem Gebiet in ihrer Art das Beste geleistet haben. Und dann ist noch in Vetracht zu ziehen, daß der Autor, dem es natürlich hauptsächlich auf die Darstellung der Lehren ankam, gewiß durch eine möglichst spannende und interessante einleitende Erzählung die Leser anlocken wollte.

Für den ursprünglichen Schluß der Dialoge am Ende des zweiten Buches sprechen nicht nur die äußeren bisher angeführten Indizien, sondern auch ein schwer= wiegender innerer Grund. Daß sich ein griechischer, für den Buddhismus intereffierter Fürft über diejenigen Fragen, die bis zum Schluß des zweiten Buches im Milindapañha erörtert sind, mit einem buddhistischen Lehrer unterhalten konnte, erscheint nicht unmöglich. An jener Stelle aber — oder fehr bald darauf — hört die innere Wahrscheinlichkeit einer solchen Unterhaltung auf, Die in den späteren Teilen des Werkes aufgeworfenen Probleme und Dilemmata sind meist der Art, daß ihre Behandlung nur noch innerhalb eines Kreises von bud= dhistischen Gelehrten denkbar ist. Es handelt sich da um Zweifel, die fich nur aus einem umfaffenden Stu= dium der kanonischen buddhistischen Schriften ergeben konnten, für die also Sinn und Verständnis bei einem Griechen nicht vorauszuseten war. Der ursprüngliche Verfasser des Werkes hat sich innerhalb der Grenzen der geschichtlichen Möglichkeit gehalten; als aber sein Buch zu hohem Ansehen gelangt war, ist es von weniger berufenen Händen ohne Rücksicht auf die histo= rische Wahrscheinlichkeit als das Fundament zu dem großen apologetischen Bau benutzt worden, der die Freude jedes gelehrten und gläubigen Buddhisten bilden mußte. Das Werk, wie es uns vorliegt, enthält nicht weniger als 262 Fragen des Königs mit den Antworten und Erläuterungen des Nägasena.

Ich übergehe nach dem hier Gesagten also den weitaus größten Teil des Milindapasiha, den ich für spätere Zutat halte, und komme zu dem Schluß der Erzählung, der auch für die Urform des Werkes schon der naturgemäße Abschluß war.

Als alle Zweifel des Königs Milinda gelöft und damit seine Unterhaltungen mit Rägasena zu Ende waren, erbebte die Erde sechsmal, Blite zuckten, die Götter sandten einen Blumenregen vom Himmel, der große Gott Brahman selbst rief Beifall, und ein gewaltiges, donnerähnliches Getöse ertönte in der Tiefe. Dieses Wunder veranlaßte die Höflinge des Königs und die Einwohner von Sägala, ja felbst die Frauen des königlichen Palastes, aus der Stadt hinauszueilen und dem großen Lehrer Nagasena ihre Verehrung zu bezeugen. Milinda felbst aber fühlte sein Herz von Glück erfüllt, und all sein Stolz und Widerspruchsgeist war in ihm erstickt. Er erkannte die Wahrheit der Lehre Buddhas, und von Bewunderung und Vertrauen zu dem Lehrer erfüllt, bat er diesen, "einer Kobra, die ihre Giftzähne verloren hat, vergleichbar", ihm feine Schuld

zu verzeihen und ihn als Laienjünger in die Gemeinde aufzunehmen. Er erbaute ein Kloster für Nâgasena und seine Begleitung und sorgte für ihren Unterhalt. Und später übergab er sein Königreich seinem Sohn, zog aus der Helmat in die Heimatlosigkeit, wuchs an Ein= sicht und wurde ein Arahat oder Heiliger.

## 4. Die Witwenverbrennung.

.



Polfstümliche Anschauung hat überall dem Ber= ftorbenen ein ganz in den Bahnen irdischen Lebens fortlaufendes Dasein zugeschrieben. Die Folge dieser Anschauung war, daß man dem Toten dasjenige mit= aab, was er in diefem Leben nötig und gern gehabt hatte, vor allen Dingen also Speise und Trank, aber auch Rleider, Gerätschaften, Waffen, Geld, Schmudfachen, die Abzeichen der Würde u. f. w. Alle diese Dinge wurden je nach der üblichen Bestattungsart dem Toten entweder in das Grab gelegt oder mit ihm zusammen verbrannt, immer auf Grund der Überzeugung, daß auf diese Weise der Genuß und Gebrauch der Beigaben (oder vielmehr geistiger Abbilder dieser Beigaben, der sogenannten Gegenstandsseelen) dem Abgeschiedenen ge= Und gewöhnlich wünschten dabei die sichert werde. Hinterbliebenen weniger, dem Verstorbenen Liebes zu erweisen, als ihn durch Befriedigung seiner Bedürfnisse zu beruhigen und von sich fernzuhalten; denn der not= leidende Tote ift nach volkstümlichem Glauben ein un= heimlicher Gaft, der zu seinem Hause zurücktehrt und fich auf allerlei Weise unangenehm bemerkbar macht. Daher denn auch vielfach für die fortlaufende Erquickung der Abgeschiedenen durch regelmäßig zu bestimmten Zeiten wiederholte Totenopfer gesorgt wurde. Mit der Berände= rung der Kulturzustände änderten und steigerten sich natürlich auch die Bedürfnisse des Toten; und so hatte z. B. im standinavischen Norden in der Wikingerzeit der Häuptling auch sein Schiff im Jenseits nötig. Das Schiff wurde deshalb mit ihm zusammen verbrannt oder er in ihm begraben.

Diese Sitten stammen mitsamt der ihr zu Grunde liegenden Vorstellung aus den Urzeiten der Menschheit; denn sie haben in merkwürdiger Übereinstimmung aller= orts auf Erden geherrscht und herrschen noch heute bei Völkern auf niedriger Kulturstusse; ja, vereinzelt haben sie sich auch bis in höhere Kulturstussen in die neueste Zeit hinein erhalten. So legt man z. B., wie ich aus Mogks "Germanischer Mythologie" (in Pauls "Grundriß", Bd. III, S. 252) ersehe, noch jetzt in Schweden den Toten Messer, Tabakspfeisen, ja selbst die gefüllte Branntweinslasche in den Sarg, und im sächssischen Vogt= lande gar Regenscherme und Gummischube.

Wo die Anschauung herrscht, daß man auf so einfache Weise für die Bedürfnisse und das Behagen des Abgeschiedenen sorgen kann, liegt nichts näher als der Gedanke, ihm auch alle die Bequemlichkeiten und Annehmlichkeiten, die er auf Erden durch die Dienste seiner Frau und seiner Sklaven genossen hat, dadurch weiter zu verschaffen, daß man auch Frau und Diener dem Toten in das Grab oder auf den Scheiterhausen folgen läßt. Denn wenn jeder nach dem Tode einfach sein im Diesseits geführtes Leben sortsetzt, so müssen auch Frauen und Sklaven im Jenseits sortsahren, ihre Dienste dem Herrn und Gebieter zu widmen. Edward B. Tylor hat in seinem grundlegenden Werke "Primitive Culture" I, p. 413 ff., aus allen Weltteilen eine größere Anzahl von Beispielen für die grausame Sitte des zu Gunsten eines Verstorbenen geübten Frauen= und Sklavenmords gesammelt. Das wichtigste davon sei im folgenden angesührt.

Bis vor kurzem wurden auf den Fidschi-Infeln bei der Bestattung eines Vornehmen feine Frauen, Freunde und Sklaven erdroffelt, in der bestimmten Absicht, dem Berftorbenen ihre Gesellschaft in der Geifterwelt zu sichern. Die Witwe des Fidschianers wurde geradeso wie die des Hindu durch Drohungen und Überredungen der Angehörigen, durch den Zwang der öffentlichen Meinung und durch die Furcht vor einem elenden verachteten Dasein auf Erden in den Tod getrieben. Bei dem nordameri= kanischen Indianerstamm der Osagen wurde über dem Grabe eines verstorbenen Angehörigen oder Freundes der Skalp eines Feindes an der Spitze einer Stange befestigt, in der Überzeugung, daß auf diese Weise der Geift des getöteten Reindes dem Geift des begrabenen Rriegers dienstbar gemacht werde. Ühnliche, immer auf der gleichen Vorstellung beruhende Gebräuche find durch ganz Amerika verbreitet und haben sogar bei den ameri= kanischen Kulturvölkern in Meriko, Bogota und Beru in gesteigertem Umfang geherrscht. Auch aus ganz Afrika wissen wir von den Negerstämmen das gleiche: zum Teil wurden dort Frauen und Sklaven bei den Bestattungs= feierlichkeiten erschlagen oder verbrannt, zum Teil Sklaven und Sklavinnen mit dem Toten zusammen lebendig begraben. Das bekannteste Beispiel aus Afrika sind die entsetlichen Menschenschlächtereien von Dahome. Der König von Dahome mußte bei feinem Eintritt in das Totenreich von einem nach Hunderten zählenden Hofftaat von Geistern begleitet sein, von Frauen, Eunuchen,

Garbe, Beiträge 2c.

10

Soldaten, Trommelschlägern und Sängerinnen; ja, von Beit zu Zeit bedurfte der Hofftaat des verstorbenen Herrschers im Jenseits der Ergänzung und Erneuerung. So hat in Dahome der aus der Urzeit in die Neuzeit hineinragende Wahn seine gräßlichen Konsequenzen lange über den Tod des Königs hinaus gezeitigt; aber es ist mit Necht darauf hingewiesen worden, daß diese furcht= baren, in regelmäßigen Abständen wiederholten Menschen= schlächtereien einem zwar auf grausige Abwege geratenen, aber doch durchaus aufrichtigen und lebhasten Pietäts= gefühl entsprungen sind.

Asien bietet, zunächst abgesehen von der oftindischen Halbinsel, die charakteristischsten Beispiele für den hier besprochenen Gebrauch in Borneo, China und Japan.

Bei den wilden Kajans, einem Dâjakstamm auf Borneo, werden die Sklaven, die nach dem Tode eines Vornehmen ihr Leben lassen wüssen, vorher noch zu ganz besonders sorgfältiger Ausübung ihrer Dienste an= gehalten, damit sie an musterhafte Pflichterfüllung ge= wöhnt in das Jenseits gehen. Bekannt ist, daß bei allen Dâjakstämmen die Kopfjagd der nationale Sport war und zum Teil noch jest ist; sie beruht auf der Überzeugung, daß die Abtrennung eines menschlichen Kopses die Seele des Getöteten nötigt, der Sklave eines Verstorbenen zu werden. Und je mehr Sklaven auf diese Weise einem verstorbenen Angehörigen geliefert werden, um so höher ist dessen Rang im Jenseits.

In China hat nicht nur die Legende die Erinnerung baran bewahrt, daß im Altertum bei der Bestattung Menschenopfer üblich gewesen sind, sondern auch in der Neuzeit ist der Selbstmord der Witwen, die den ge= storbenen Gatten begleiten wollen, nicht ungewöhnlich und wird zum Teil in der Öffentlichkeit vollzogen. In dem Japan des 17. Jahrhunderts herrschte noch die Sitte, daß beim Tode eines Adligen sich 10—30 Diener durch das bekannte Harakiri oder Bauchaufschlitzen das Leben nahmen, nachdem sie sich schon bei Lebzeiten ihres Herrn durch eine seierliche Handlung dazu verpflichtet hatten.

Wie aus allen anderen Weltteilen, so ist die Sitte ber Frauen= und Sklavenermordung nach dem Lode des Gatten und Herrn auch aus Alt-Europa vielfach belegt; insonderheit bei den indogermanischen Völkern, wie wir später sehen werden. — Auf die Ersezung des eigent= lichen Menschenopfers durch symbolische Handlungen, die wie bei anderen Gelegenheiten auch beim Bestattungs= ritus uns vielsach auf Erden als Zeichen einer milder gewordenen Gesittung entgegentreten, hier näher ein= zugehen ist kein Anlaß.

Das klassischer Eand der Witwenverbrennung wenn ich so sagen darf — ift Indien. Hier hat bestanntlich der furchtbare Brauch trotz höherer allgemeiner Kulturverhältniffe bis in das vorige Jahrhundert hinein geherrscht. Wenn ihm auch in Indien ein idealerer Inhalt gegeben worden ist, so haben wir doch auch dort seinen Ursprung in dem eben behandelten Vorschungen überall sonst festgestellt haben. Die richtige Beurteilung ber indischen Witwenverbrennung, die nur im Lichte ber allgemeinen Volkstunde möglich ist, wurde allerdings durch den folgenden Umstand erschwert. Das indische Altertum nämlich, das uns ja in so mancher Hinsicht steine Belege für die grauenhafte Sitte ber Witwen=

10\*

verbrennung. In den vier Beden ift kein Wort von ihr erwähnt. Eine Stelle des Atharbaveda (18, 3, 1), die auf sie hinzuweisen schien, ift von Prof. Hillebrandt in überzeugender Weise anders erklärt worden; und der berühmte Vers der Riqveda (10, 18, 7), auf den die Brahmanen sich später bei der Verteidigung der Witwenverbrennung stützten, den sie als Beweis dafür anführten, daß die Sitte schon in ihrem ältesten und heiligsten Buche angeordnet sei, — dieser Bers hat, wie allen Indologen wohlbekannt ift, eine Fälfchung erfahren, indem sein ursprünglicher Sinn durch Abänderung einer einzigen Silbe fo verdreht worden ift, daß er in dem den Brahmanen erwünschten Sinne aufzufaffen war. In feinem richtigen, über allen Zweifel beglaubigten Wortlaut aber bedeutet diefer Vers etwas ganz anderes, und außerdem wird mit dem Beginn des folgenden Verses die Witme, die den gestorbenen Gatten bis zum Bestattungsplatz begleitet hatte, ausdrücklich aufgefordert, nun zur Welt der Lebenden zurückzukehren. Auch die auf die alten vedischen Sammlungen zunächst folgenden Literaturperioden enthalten keine Erwähnung der Witwen= verbrennung, und das gleiche gilt felbst noch von den ältesten und berühmtesten indischen Rechtsbüchern. Erft jüngere Rechtslehrer empfehlen den Brauch, aber nie hat die indische Gesetzgebung ihn gefordert\*); nach den

\*) Siehe das Nähere bei J. Jollh, "Über die rechtliche Stellung der Frau bei den alten Indern". Sizungsberichte der philoso= phisch=philologischen und historischen Klasse der Münchner Akademie. Jahrgang 1876, S. 447 ff. und "Recht und Sitte", Grundriß der indo=arischen Philologie und Altertumskunde, Bd. II, Heft 8. Be= merkenswert ist, daß alle indischen Rechtsquellen das Erbrecht der Witwe behandeln, also ihr Fortleben wenigstens als möglich voraus= sezen. Tertstellen der Rechtsbücher, die über die Frage handeln, bleibt den Witwen stets die Wahl zwischen dem Feuertode und dem trostlosen Leben, das noch heute der indischen Witwe zur Pflicht gemacht wird. Auch in den beiden großen Epen, dem Râmâhana und Mahâbhârata, die eine Art Mittelstellung zwischen der vedischen und klassischen Sanstritliteratur einnehmen, spielt die Witwen= verbrennung keine erhebliche Rolle; alle im Râmâhana auftretenden Witwen bleiden am Leben, und im Ma= hâbhârata die meisten. Erst im indischen Mittelalter gewinnt der grausame Brauch an Ausdehnung, und im Laufe der Zeit wird er dann bei den arischen Kasten zur Regel.

Bei diefer Sachlage ift es begreiflich, daß manche die Witwenverbrennung in Indien für eine verhältnis= mäßig späte Erfindung der Brahmanen angesehen oder gar die Textverderbnis in dem vorher besprochenen Bers des Rigveda für das ganze Unheil verantwortlich gemacht haben. Gegen folche Auffaffungen hat fich Zimmer, "Altindisches Leben" (1879), S. 328 ff., unter Berufung auf die Tatsache gewendet, daß die indische Sitte bei vielen indogermanischen Völkern im Altertum ihre Analoga habe. Er führt Belege an für die Thracier, Geten, Skythen, Hellenen, Germanen und Slaven; bei den letzten ift die Sitte, die Frau dem Manne in den Tod nachfolgen zu lassen, ganz besonders weit verbreitet gewesen, wie aus den Quellen über die meiften flavischen Bölker hervorgeht. Aus diefen Übereinstimmungen folgt, daß der in Rede stehende Brauch schon bei dem indogermanischen Urvolk, zur Zeit vor der Völkertrennung geherrscht hat, ebenso wie allerorts sonst in den Zeiten primitiver Kultur. Zimmer argumentiert nun auf Grund

deffen folgendermaßen: Aus dem Schweigen der vedi= schen Texte über die Witwenverbrennung sei nicht zu schließen, daß diefe in jenen alten Reiten nirgends bei den arischen Indern vorgekommen sei. Wir dürfen an= nehmen, daß die uralte Sitte mit dem Fortschritt der Kultur bei den vedischen Indern im großen und ganzen abgestellt gewesen sei - fo bei den Stämmen derjenigen Dichter, die von dem Fortleben der Frau nach dem Tode des Mannes oder von der Wiederverheiratung der Witwe gesprochen haben -; daß sich aber daneben die Witwen= verbrennung bei anderen Stämmen vereinzelt\*) erhalten Von den Brahmanen des indischen Mittelalters habe. fei dann der lokal geübte Brauch als altheilige Sitte betrachtet, empfohlen und mit verhängnisvoller Kon= sequenz so weit wie möglich ausgedehnt worden. Diese Auffassung Zimmers hat Anklang gefunden, und zweifellos mit Recht; aber es muß erwähnt werden, daß schon vor Zimmer E. B. Tylor ("Primitive Culture", 1871, I, p. 421) denselben Gedanken ausgesprochen hat mit den Worten: "Wir haben allen Grund, die Sitte nicht als eine neue Erfindung der späteren Hindupriester zu be= trachten, sondern als einen alten arischen Ritus, der ursprünglich einer noch früheren Periode als der Beda angehörte und dann unter günstigen Ginflüssen (under congenial influences) wieder ins Leben getreten ift." Und über diese Wiederbelebung des uralten grausigen Brauches, der in dem Ritual des Beda keine Stelle mehr hatte, sagt Tylor weiter unten: "Die Religions= geschichte lehrt uns zu deutlich, wie fehr der Mensch geneigt ift, trotz der Änderung zum Besseren, in den

<sup>\*)</sup> Bgl. unten S. 156, 157 ben Bericht des Aristobul.

niedrigeren und dunkleren Zustand der Bergangenheit zurückzufallen. Zäher und hartnäckiger als selbst die Autorität des Beda hat die entsetzliche Sitte einen Ver= such, sie in früher brahmanischer Zeit zu unterdrücken, überdauert; und die englischen Beherrscher Indiens haben wohl mit ihrer Abschaffung nicht bloß einen Überrest des entarteten Hinduismus, sondern der viel ferneren ehemaligen Wildheit beseitigt, aus der sich die arische Zibilisation herausgebildet hatte."

Aus dieser Anschauung, die heute wohl allgemein geteilt wird, folgt, daß auch in der indischen Vorzeit die Witwen aus demfelben Grunde verbrannt worden find, aus dem sie bei so vielen anderen Völkern nach dem Tode des Gatten sterben mußten; damit nämlich der Verstorbene im Jenseits nichts von dem zu entbehren habe, woran er auf Erden durch den Besitz feiner Frau gewöhnt war. Und wie eine folche graufame Rücksicht überall vorzugsweise auf Häuptlinge und Vornehme genommen wurde, so ist auch in Indien die Sitte der Witwenverbrennung — wie wir aus vielfachen Anzeichen entnehmen können und wie schon Dubois richtig erkannt hatte — von den königlichen Familien ausgegangen, in denen sie auch später, im Mittelalter und in der neueren Beit, konsequenter durchgeführt murde als in den anderen Ständen, so daß tatsächlich die Witwen der Könige die einzigen indischen Witwen waren, die sich im Widerfpruch zu den Gefetbüchern dem Feuertode nicht entziehen durften.

Bu der Zeit, als die uralte Sitte in Indien wieder belebt und verbreitet wurde, war der rohe animistische Gedanke, der nur für die sinnliche Befriedigung des Dahingeschiedenen sorgen wollte, nicht mehr der leitende Gesichtspunkt. Wenn er auch gewiß nie ganz dem Bewußtsein des indischen Bolkes entschwunden ist, so wissen wußtsein des indischen Bolkes entschwunden ist, so wissen wir doch, daß die allgemeine Auffassung von Zweck und Sinn der Witwenverbrennung eine andere, weit idealere geworden war. Die Witwe, die den Scheiterhausen bestieg, tat das nunmehr in der Überzeugung, dadurch nicht nur sich selbst, sondern auch den Gatten von aller Schuld zu entsühnen und sich ein seliges Beisammensein mit ihm im Himmel zu sichern. Diese Wahnvorstellung war die Macht, die zahllose Witwen in den freiwilligen Flammentod getrieben und so oft gegen dessen Qualen unempfindlich gemacht hat. Auf diesem verhängnisvollen Wahn beruhen in der Hauptsache auch die anderen Faktoren, die das ihrige zur Verbreitung ber schrecklichen Sitte beigetragen haben.

In ganz anderer, aber sicher unrichtiger Weise hat der griechische Geschichtsschreiber Diodor (XIX, 33) den Ursprung der Sitte erklärt, indem er sie in einer Zeit der Sittenverderbnis aus Rücksicht auf die Sicherheit der Männer entstanden sein läßt. "In jener Zeit," erzählt er, "ließen sich viele Frauen verführen und ge= wannen, ungenügsam wie sie waren, andere Männer lieb. Weil sie aber die einmal gewählten Gatten nicht mehr mit Ehren verlassen konnten, so räumten sie diese am Ende mit Gift aus dem Wege. Und dazu bot ihnen das Land selbst Gelegenheit genug dar, da es vielerlei verderblich wirkende Gemächse hervorbringt ... Als nun die Leichtfertigkeit überhand nahm und viele Männer auf diese Art getötet wurden, und da auch durch die Bestrafung der Schuldigen die übrigen sich nicht von dem Verbrechen abschrecken ließen, fo machte man es zum Gesetz, daß mit den verstorbenen Männern ihre Frauen zugleich verbrannt werden follten, ausgenommen, wenn sie schwanger wären oder kleine Kinder hätten. (Diese Ausnahme entspricht in der Tat einem in den indischen Gesetzbüchern enthaltenen Verbot)... Dieses Gesetz hatte die Folge, daß sich die Ruchlosigkeit der Weiber in das Gegenteil verwandelte ... Sie waren nunmehr für das Leben ihrer Ehegatten wie für ihr eigenes besorgt."

Das ift eine Erklärung, die sich Diodor, oder viel= mehr sein Gewährsmann, ein ungenannter Alexander= historiker\*), in rationalistischer Art vom Standpunkt griechischer Anschauungsweise zurecht gemacht hat: sie wird durch das reiche, in der indischen Literatur über den Gegenstand vorliegende Material vollkommen wider= legt, und sie stimmt nicht einmal, wie die allgemeine Bölkerkunde lehrt, zu den Motiven, die in der Urzeit zur Einführung der Witwentötung geführt hatten. 3m indischen Mittelalter nimmt, wie unsere Quellen deutlich erkennen lassen, in Wahrheit der eben besprochene religiöfe Bahn die Stelle ein, die bei Diodor den angeblichen Vergiftungsgelüften der Frauen zugeschrieben wird. Ein solcher religiöser Wahn entsteht aber nicht plözlich und unvermittelt, sondern er wächst aus einer allgemeinen Stimmung des Denkens und Fühlens her= aus. Und diefe Stimmung war gegeben in dem schwär= merischen Sinn des indischen Mittelalters, der von der

<sup>\*)</sup> Auch Strabo (XV, p. 699, 700) berichtet, natürlich nach derselben Quelle, das gleiche, indem er mit den Worten schließt: "Glaublich ist weder das Gesetz (der Witwenverbrennung) noch die Ursache." Wenn nun auch Strabos Zweisel an der Sitte selbst un= berechtigt sind, so hat er doch die Unwahrscheinlichkeit der Begründung richtig erkannt.

Frau die vollkommenste Hingebung und die aufs äußerste gesteigerte Treue selbst nach dem Tode des Gatten forderte; sie war ferner gegeben in dem asketischen Zuge der damaligen Zeit, dem Entsagung, Weltslucht und Selbstpeinigung als Mittel zur Gewinnung des Heils galten. In dieser Entwicklung des Gesühlslebens haben wir — um mit Thlor zu reden — die "congenial influences" zu sehen, unter denen die fast erstorbene Sitte der Witwenverbrennung in Indien zu neuem Leben erwachte. Und das geschah ungesähr um die Mitte des ersten Jahrtausends v. Ehr.

Unter den Fällen, die das Mahâbhârata berichtet (deffen allmähliche Entstehung in der zweiten Hälfte jenes Jahrtaufends begann) ist der folgende besonders merkwürdig und lehrreich. König Pându hatte zwei treff= liche, ihm in gleicher Weise ergebene Frauen, Kuntî und Madrî. Kuntî hatte ihm drei, Madrî zwei Söhne geboren, auf übernatürliche Weise; denn die Keime waren von verschiedenen Göttern, die die Frauen zu dem Zwede angerufen hatten, in ihren Schoß gelegt worden. Auf Bându haftete nämlich ein Fluch, den er sich bei einem phantastischen Ereignis zugezogen hatte, der Fluch, daß er eines sofortigen Todes fterben werde, wenn er eine Infolgedeffen feiner beiden Frauen berührte. mar Pândus Gemüt durch schweren Trübsinn verdüftert. An einem Frühlingstage nun erging sich König Bandu mit seiner jüngeren Gattin Madrî im Walde. Es war die Zeit, die durch ihren Zauber jede Kreatur gefangen nimmt: alle Bäume und Pflanzen waren mit Blüten bedeckt, die Bienen summten, die Bögel sangen und auf den Teichen wiegten sich die Lotusblumen. In dieser blühenden, duftenden und melodischen Frühlingspracht

regte sich in Pandus bekümmertem Herzen ein sehn= füchtiges Verlangen; und als er seine liebreizende, jugendliche Gattin erblickte, die in ihrer anmutigen, leichten Kleidung in der Waldeinsamkeit neben ihm wandelte, da flammte seine Leidenschaft auf "wie ein Waldbrand". Des Fluches, der auf ihm lastete, ver= geffend ergriff er feine Gattin, die fich aus Angst um fein Leben nach Kräften, aber vergeblich, gegen feine Um= armung zu wehren versuchte. Da erfüllte sich Pandus Verhängnis. Wie er leblos dalag, umschlang Madri feinen Leib und weinte laut. Dieses Wehklagen rief Pândus ältere Gattin, Kuntî, herbei, die, sobald sie das hier angerichtete Unheil erkannt hatte, im Übermaß des Schmerzes der Madri bittere Vorwürfe machte\*): "Immer habe ich mit Sorgfalt unferen Gatten gehütet: das hätteft auch du tun sollen! Wie konnte in ihm, der immerdar des auf ihm ruhenden Fluches eingedenk und ftets bekümmert war, das Gefühl der Luft entstehen? Du trägst die Schuld an dem Unheil; denn du haft ihn in der Einfamkeit des Waldes angelockt, du Unfelige! Und doch bist du beneidenswert und glücklicher als ich; denn du haft das Angesicht unseres Herrn in Freude ftrahlen gesehen." Mâdrî erwiderte: "Ich habe, o Kö= nigin, mich jammernd gesträubt, aber er konnte sich nicht beherrschen; es war, als ob er darauf ausging, daß der Fluch sich erfülle." Und nun beginnt der Wettstreit der beiden Frauen um das Besteigen des Scheiterhaufens. Runti spricht: "3ch bin die ältere Gattin; meine Bflicht ift es, ihm in das Reich des Todes nachzufolgen. Halte mich, o Madrî, nicht zurück von dem, was geschehen

<sup>\*)</sup> Die folgende Rebe ift etwas frei wiedergegeben.

muß. Erhebe dich, laß ihn los und behüte unsere Kinder." Aber Madrî klammert fich an den Leib des Toten und macht zu ihren Gunsten geltend, daß Pandu aus Liebe zu ihr gestorben fei: "3ch werde dem Gatten nachfolgen: denn mir ift er genaht, und aus Berlangen nach mir ift er zu Grunde gegangen. Wie könnte ich dieses sein Verlangen in Damas (des Todesgottes) Reich ungestillt laffen?" Es fpringt in die Augen, in wie bemerkenswerter Beise hier, in einem ber ältesten indischen Berichte über die Witwen= verbrennung, diefer Brauch in genau derfelben Beise begründet wird, wie die Naturvölker es überall auf Erden getan haben; ich war fehr überrascht, in diesem Verse des Mahabharata (I. B. 4891 der Kalkuttaer Ausgabe) noch jene primitive Motivierung in ganz unverhüllter Weise ausgesprochen zu finden. Nach= dem Madri noch in rührenden Worten gebeten, daß Runti ihr den Blatz neben dem Gatten laffen und auch ihren Kindern eine sorgsame und gütige Mutter sein möge, wurde ihr der Wunsch gewährt, und ruhmvoll durfte fie den Holzstoß besteigen.

Man könnte meinen, ein solcher Wettstreit zweier Frauen um die Ehre und das Glück des Feuertodes sei ein Gebilde dichterischer Phantasse; aber das ist nicht richtig. Daß es sich hier um einen echten und wahren Zug des indischen Volkslebens handelt, geht aus einem griechischen Zeugnis hervor. Zunächst seit aus einem griechischen Zeugnis hervor. Zunächst seitwenverbrennung von Aristobul von Casandria herrührt, einem der trefflichsten und glaubwürdigsten Verichterstatter über Indien aus der Zeit Meranders des Großen, den Aristobul auf seinen Feldzügen begleitete. Aristobul erzählt (in dem inhaltreichen Fragment bei Strabo XV, p. 714 neben mancherlei anderem, kulturhistorisch Merkwürdigem), er habe gehört, daß bei einigen indischen Stämmen die Frauen sich freiwillig mit ihren Männern verbrennen lieften, und daß die, welche sich nicht dazu verständen, verachtet würden. Diejenige Nachricht aber, die ich eben im Auge hatte, als ich von dem Wettstreit zweier Frauen um die Zulaffung zum Feuertode sprach, fteht bei Diodor XIX, 33, 34. An dem Kampf der beiden Diadochen Antigonus und Eumenes nahm ein indisches Truppenkontingent auf seiten des letzteren Teil. Der indische Feldherr, Keteus bei Diodor — woraus wir den auch sonft in Indien vorkommenden Namen Ketu oder einen volleren mit dem Worte kotu gebildeten Namen erschließen können — fiel in der Schlacht bei Barätacene 316 v. Chr. Und nun erzählt Diodor nach einem Gewährsmann, der offenbar Augenzeuge der Vorgänge gewesen ift, folgendes: "Reteus hinterließ zwei Frauen, die ihn ins Feld begleitet hatten. Mit der einen war er erst kurze Zeit, mit der anderen seit einigen Jahren vermählt, und beide liebten ihn zärtlich . . . Bährend das Gesetz nur befahl, daß eine mitverbrannt werden follte, erschienen bei der Bestattung des Reteus beide Gattinnen und stritten darum, welche mit ihm sterben dürfte, als wie um einen Ehrenpreis. Vor den Beerführern, die die Entscheidung treffen follten, erklärte die Jüngere, die andere fei schwanger, und deswegen leide auf sie das Gesetzteine Anwendung. Die ältere aber behauptete, es fei billig, daß diejenige, die an Jahren vorgehe, auch hinsichtlich der Ehre den Vorzug habe ... Die Heerführer entschieden für die Jüngere, nachdem sie durch tundige Versonen festgestellt hatten, daß die Altere

schwanger sei. Diese lief, als das ungünstige Urteil ausgesprochen wurde, unter Weinen weg, zerriß die Binde, welche sie um das Haupt gewunden hatte, und zerraufte sich das Haar, als wäre ihr ein großes Unglück angekündigt worden. Die andere aber ging, über den Sieg hocherfreut, dem Scheiterhaufen zu. Mit Haar= bändern von ihren weiblichen Angehörigen befränzt und prächtig wie zu einer Hochzeit geschmuckt, wurde sie von ihren Verwandten begleitet, die auf ihren Mtut ein Loblied fangen. 2118 fie dem Scheiterhaufen nahe kam, nahm fie ihren Schmuck ab und verteilte ihn unter ihre Angehörigen und Freunde, um ein Andenken, wie man es nennen könnte, denen zu hinterlassen, welche sie liebten ... Endlich nahm sie Abschied von ihren Angehörigen, ihr Bruder geleitete sie auf den Scheiterhaufen, und be= wundert von der zu dem Schauspiel versammelten Bolksmenge, endete sie heldenmütig ihr Leben. Das ganze Heer unter den Waffen war dreimal um den Scheiter= haufen gezogen, ehe er angezündet wurde. Als die Frau, an die Seite des Mannes gelehnt, bei dem Andrang der Flammen keinen Laut des Schmerzes hören ließ, forderte sie den einen Teil der Zuschauer zu Außerungen des Mitleids, den anderen zu übermäßigen Lobsprüchen heraus. Manche indeffen von den Griechen schalten das Gefetz als eine graufame, unmenschliche Sitte."

Diefer Bericht bei Diodor bietet uns nicht nur die älteste eingehendere Beschreibung des Vorgangs, sondern auch den ältesten historisch beglaubigten Fall einer indischen Witwenverbrennung überhaupt, wenn schon seine Darstellung deutlich erkennen läßt, daß der Brauch im vierten Jahrhundert v. Chr. bei den Indern ganz gäng und gebe gewesen ist. Ich will diesem ältesten historischen Bericht einen anderen zur Seite stellen, der einen Fall aus der letzten Zeit, in welcher der Brauch noch gestattet war, d. h. aus dem ersten Drittel des neunzehnten Jahr= hunderts, behandelt. Auf diese Weise wird sich am deutlichsten ergeben, daß noch vor 70—80 Jahren ein starker religiöser Wahn in der indischen Frau die natür= liche Angst vor dem Flammentode ebenso ersticken konnte wie vor mehr als zwei Jahrtausenden.

In feinem Werke "The Hindoos as they are" berichtet Shib Chunder Bofe (S. 272 ff.) aus den Grinnerungen seiner Kindheit, wie vor fünfzig Sahren seine Tante mit dem toten Oheim lebendig verbrannt wurde; und man merkt es der Darstellung an, welch einen gewaltigen Eindruck der Vorgang auf das empfängliche Gemüt des Knaben gemacht hatte. Er erzählt, wie eines Morgens ihm seine Mutter mit Tränen in den Augen gesagt, daß heute seine Tante den Flammentod erleiden werde, und wie er, der das Entsetliche nur unvollkom= men begreifen konnte, der überhaupt noch keine klare Vorstellung von dem Tode hatte, mehr durch Neugierde als durch Teilnahme in das Nachbarhaus getrieben wurde, in dem seine Tante wohnte. Dort findet er sie, in rote Seide gekleidet, mit allen ihren Schmudfachen geziert, mit rot bemalter Stirn und ebenso gefärbten Füßen, und Betel kauend. Dem Knaben, der alle diese Einzelheiten mit solchem Interesse beobachtet, daß er noch nach fünfzig Jahren eine lebendige Erinnerung an sie hatte, fällt auf, wie seine Tante sich in offenbarer Verzückung befindet, aber ruhig und gemeffen in allen ihren Bewegungen ift. Eine Anzahl ernst dreinschauender Frauen umgibt fie mit dem Ausdruck der höchften Bewunderung und Berehrung, zum Teil auf den Knieen

vor ihr liegend. Da tritt eine alte Brahmanenfrau an fie mit einem Licht heran und fordert sie auf, zur Prüfung ihrer Standhaftigkeit einen Finger in die Flamme zu halten. Die Witme tut dies mit vollftändiger Ruhe und hält ihren Finger, ohne eine Miene zu verziehen, ins Feuer, bis er geröftet ift. Gegen 11 Uhr Vormittags wird sie hinter dem Leichnam des Gatten auf einem offenen Palankin zu der verhängnisvollen Stätte getragen, und sie bleibt unverschleiert dabei. In ihrem ganzen früheren Leben würde sie tödliche Scham empfunden haben, ihr Angesicht unverhüllt vor Männern zu zeigen; aber sie lebte eben nicht mehr in diefer Welt, sondern nur in dem Gedanken, mit ihrem Gatten bald für ewige Zeiten selig vereinigt zu sein. 218 sie an der Verbrennungsstätte angelangt ift, tritt ein Bolizeibeamter, ein Hindu, an sie heran und versucht - feiner Pflicht entsprechend - fie von dem furchtbaren Entschluß ab-Aber sie bleibt unerschüttert, gibt eine ent= zubringen. schieden abweisende Antwort und schaut zu, wie der Scheiterhaufen zubereitet wird, zum größten Teil aus leicht brennbaren Stoffen. 2118 der Leichnam auf den Scheiterhaufen gelegt ift, wird die Witme aufgefordert, fiebenmal um den Holzstoß herumzugehen. Sie tut es. und da scheint es, als ob ihre Kraft und Geistesgegen= wart sie verlasse. Der Polizeibeamte benutt diese Ge= legenheit, um noch einmal an sie heranzutreten und durch eindringliche Vorstellungen sie — selbst im letzten Augenblick — vor ihrem schrecklichen Geschick zu retten. Die Witwe aber gibt keine Antwort, sondern besteigt ruhig den Scheiterhaufen und legt sich zur Seite ihres Gatten nieder. Eine Hand legt sie auf die Bruft und die andere unter das Haupt des Leichnams, ruft mit halb unterdrückter Stimme: Hari! Hari! (der gewöhn= liche Name des Gottes Vischnu), und in demfelben Augenblick werden die beiden Körper mit Bündeln von getrocknetem Reisig vollständig bedeckt. In einem Ru lodern die Flammen auf, ein Geschrei der Bewunderung und Begeisterung aus dem Munde aller Zuschauer erfüllt die Luft, bis die beiden Körper zu Afche ver= brannt sind.

Durch die Einzelheiten, die ich im folgenden nach den Beobachtungen anderer Augenzeugen anführe, sollen die realen Verhältniffe veranschaulicht werden. Die Theorie, die sich in Indien in rechtlicher und religiöser Hinsicht über die Witwenverbrennung entwickelt hat, ift bekannt genug; weniger bekannt ist die Praxis, auf die ich noch näher eingehen will. Schon Colebrooke hat in seinem bekannten Auffatz "On the duties of a faithful Hindu widow" (Miscell. Essays, neue Auflage von Cowell, I. S. 140\*) darauf hingewiesen, daß manche Gebräuche bei der Witwenverbrennung üblich geworden, die durch keinen Ritualtert fanktioniert find. Auch hat sich der Vorgang in den einzelnen indischen Ländern in manchen Punkten verschieden gestaltet, wie 3. B. auf der Oftseite Indiens, in Orissa und auf der Koromandel= füste, in der Regel nicht ein Scheiterhaufen errichtet, sondern eine Grube gegraben wurde, die man mit ge=

Garbe, Beiträge 2c.

<sup>\*)</sup> Bgl. auch die Reisebeschreibung Thevenots (der von 1665 bis 1667 Indien bereift hatte), deutsche Übersezung, Frankfurt a. M. 1693, III, S. 168, 169. - Das Bert von Dule und Burnell, "A glossary of Anglo-Indian colloquial words and phrases" (Lonbon, 1886) enthält unter bem Borte Suttee eine Menge von Bitaten über den Gegenstand aus Schriftstellern von Diodor an bis auf die neueste Reit.

trocknetem Reifig und Holz anfüllte. Wenn der Leichnam darauf gelegt und die Grube in Brand gesteckt war, so schritt die Witwe dreimal um sie herum und stürzte sich dann in die Flammen oder wurde von den Brahmanen hineingestoßen\*).

Der Regel nach vollzog sich die Handlung, bei der natürlich allerlei Sprüche und Formeln von den leitenden Brahmanen und den Nächstbeteiligten rezitiert wurden, in folgender Weife (vgl. befonders 28. 28 ard, II. 547 ff.). Im allgemeinen ift es nicht üblich gewesen, daß eine Frau bei voller Gesundheit des Mannes die Absicht aussprach, falls er eher sterben sollte, zur Sati zu werden. Das Wort Satî "die gute, treue Frau" ist die technische und allgemein gebrauchte Bezeichnung für die Witme, die fich mit der Leiche des Gatten verbrennen läßt. Durch Mißberständnis haben die Engländer das Wort, das sie gewöhnlich Suttee, seltener Sutti schreiben, zur Bezeichnung des Aktes der Witwenverbrennung gebraucht, und diefe irrtümliche Verwendung des Aus= drucks ift auch bei uns fehr üblich geworden. Der richtige Zeitpunkt zur Ankündigung des Entschlusses war für die Frau gekommen, wenn der erkrankte Mann vom Arzte aufgegeben oder sein Ableben erfolgt war. Was für eine Macht da die Vorstellung des im Jenseits winkenden unendlichen Glückes ausgeübt hat, ist schon oben betont worden; aber manch einer zaudernden Frau

<sup>\*)</sup> S. Taverniers "Orientalijche Reisebeschreibung" (aus der Mitte des 17. Jahrhunderts). Deutsch von Widerhold. Genf 1681. Drittes Buch. S. 166. — W. Ward, "Account of the writings, religion and manners of the Hindoos". Vol. II, p. 561. — J. A. Dubois, "Hindu manners, customs and ceremonies". (Zweite Ausgabe von Beauchamp. Orford 1899.) p. 367.

haben die Wünsche und Ermahnungen ihrer nächsten Angehörigen die Zustimmung abgenötigt; denn der Ruhm, den die Selbstopferung der Witme nicht nur ihr selbst, sondern auch der ganzen Familie brachte, war aroß. Und alle Inder find fehr eitel. Eine Underung des einmal gefaßten Entschlusses war zwar rechtlich erlaubt, galt aber als große Sünde und als eine Schande für die Familie; daher waren selbst die Verwandten bestrebt, mit allen Mitteln und in einer uns unmensch= lich erscheinenden Weise eine solche Sinnesänderung zu verhindern. Natürlich ift es trotzdem vorgekommen, daß Witwen ihren Entschluß bereut haben und felbst noch im letten Augenblic vor der Ausführung zurückgeschreckt find; aber solche Fälle sind fehr felten gewesen. Die Berichterstatter aus der neueren Zeit erklären über= einstimmend, daß eine Rückkehr der Witwe von dem Weae zum Scheiterhaufen, wenn auch durch die Gesetz= bücher gestattet, in Wirklichkeit doch nur ganz vereinzelt zugelaffen wurde\*). Die Brahmanen, über deren gefühllose Selbstfucht wir aus dem ganzen Verlauf der Geschichte genugsam unterrichtet sind, werden zudem noch oft einen guten Grund dafür gehabt haben, eine Änderung des Entschluffes von feiten der Witme nicht zu bulden. Nach der Darstellung der Einen zwar war es Sitte, daß die Witwe ihre Schmuchfachen, die sie zu dem letzten Gange anlegte, vor dem Besteigen des Scheiterhaufens an ihre Angehörigen und Freunde verteilte: das erzählt schon Diodor, wie wir vorher sahen, von der Witwe des Keteus, und unter den Neueren berichtet das gleiche 3. B. Ward (II, 548). Dem steht

<sup>\*)</sup> S. z. B. Ward, Bd. II, S. 563 und Dubois, S. 363.

aber die Angabe gegenüber (Colebrooke, S. 140), daß die Brahmanen, die den schauerlichen Akt zu leiten hatten, dafür zur Belohnung die Schmuckschen der Witwe erhielten. Und wer die Brahmanen kennt, der wird nicht bezweiseln, daß sie es verstanden haben, diesen Anspruch, wenn er nur einmal mit Erfolg erhoben worden war, im weitesten Umfang geltend zu machen. Tavernier (III, 165) und Thevenot (III, 169) berichten, daß die Witwen mit ihren Schmucksachen verbrannt wurden und daß die Brahmanen nachher alles aus der Asche Leichten.

Wenn eine Frau beschloffen hatte, als Sati zu fterben, so brach fie einen Zweig von einem Mangobaum und setzte sich neben der Leiche ihres Mannes nieder. Dann badete sie, legte neue Kleider an und lieft sich die Rüße rot färben. Während diefer Vorbereitungen murde eine Trommel in einer eigentümlichen Beise geschlagen, wodurch die Einwohner des Ortes auf das bevorstehende bedeutsame Greignis aufmerksam gemacht und zusammen= gerufen wurden. Eine besondere Rolle in den Vor= bereitungen spielte die Feuerprobe. Wie wir schon bei dem von Bose erzählten Fall erfahren haben, wurde die Witwe geheißen, einen Finger in die Flamme eines Lichtes zu halten oder nach anderen Berichten die Hand auf brennende Rohlen zu legen oder ein glühendes Stück Eifen zu faffen (Ward II, 550, 559, 566); tat sie das, ohne ein Zeichen des Schmerzes von sich zu geben, so nahm man an, daß sie auch vor den Flammen des Holzstoßes nicht erzittern werde. Bei Tavernier (III, 167) lesen wir von einer Frau, die sich, ohne zu zucken, in einer Fackel den ganzen Arm bis an den Ellenbogen verbrannte. Es ist oft die Behauptung oder Vermutuna geäußert worden, daß den Witwen vor dem entscheidenden Augenblick ein sinnverwirrender oder betäubender Trank gereicht worden sei\*). Möglicherweise ist das wirklich in einzelnen Fällen geschehen; aber beweisen läßt es sich nicht. Wenn wir sehen, was für ein Wert auf die eben erwähnte Feuerprobe gelegt worden ist, wenn wir die zahlreichen Berichte über die bis zum letzten Augenblick bewahrte kaltblütige Entschlossenheit und Sicherheit der dem Tode geweichten Opfer in Betracht ziehen, und wenn wir schließlich auch an diejenigen Fälle denken, in denen die Krast der Witwe im Anblick des Holzstoßes versagt hat, so können wir mit Sicherheit behaupten, daß eine künstliche Betäubung der Witwen in Indien keinesfalls die Regel gewesen ist.

Der letzte Gang der Witwe hat sich natürlich je nach ihrer sozialen Stellung und ihren Bermögensverhältnissen verschieden gestaltet. Es wird von jammervollen Wanderungen erzählt, die einzelne Witwen in Bengalen fünfzehn bis sechzehn Tage lang unternommen haben, hinter dem auf einem Karren liegenden verwesenden und die Luft verpestenden Leichnam des Mannes, lediglich zu dem Zwecke, um sich mit dem Toten an dem Ufer des Ganges, des heiligen Stromes, zu verbrennen und so die Verdienstlichkeit der Selbstopferung und die Se-

<sup>\*)</sup> S. 3. 9. bie Anmerfung bei Dubois, S. 366: "Several travellers have said, and I am inclined to believe it, that they force upon these wretched victims of superstition a kind of drink, which confuses the mind and prevents them from forming a correct notion of the dreadful torture to which they are being led. This beverage, they say, consists of a decoction of saffron. It is known, that dried saffron pistils (Crocus sativus), taken in large quantities, cause violent and convulsive laughter, sometimes terminating in death."

ligkeit des Mannes im Jenseits zu erhöhen. Im allge= meinen aber glich der Zug zur Verbrennungsstätte einem Triumphzuge. Von einer bewundernden Bolksmenge umringt, begab sich die Witwe zu Fuß oder in einer Sänfte zu der Verbrennungsstätte, nicht selten unter Musikbegleitung. Manche haben den Weg tanzend zurück= gelegt und find ohne Verzug und Bedenken auf den schon in Flammen stehenden Scheiterhaufen gesprungen. Gewöhnlich aber ift doch eine dem Ernft der Handlung angemessene Würde beobachtet worden. Die Witme umschritt in feierlicher Weise den Scheiterhaufen, auf dem bereits der gebadete und gesalbte Tote lag, drei= mal — in Bengalen siebenmal (s. oben Boses Darstellung und W. Ward II, 548) — wobei sie aus ihrem Kleide geröftete Reiskörner und Kaurimuscheln zur Erde fallen ließ, die von den Anwesenden eifrig aufgelesen wurden, da man sie für ein Schutz- und Heilmittel gegen Krankheiten hielt. Auch herrschte der Glaube an ein Hellsehen der Witwe in den letten Augenbliden; und die Brahmanen haben natürlich bei den Witwen die Erwartung genährt, daß ihnen in dem verhängnisvollen Zeitpunkt wunder= bare Dinge offenbart werden würden. Daß wirklich eine berartige Einbildung manchen Frauen mit Erfolg juggeriert worden ift, geht unter anderem aus einem Bericht bei Dubois (S. 365) hervor, demzufolge eine Witwe, die übrigens bei der Ankunft an dem Holzstoß vor Entsetzen gelähmt war und ohnmächtig auf den Leichnam ihres Mannes geworfen werden mußte, auf dem Wege vorher den sie begleitenden Frauen mit freundlicher und herab= laffender Miene die angenehmsten Dinge für die Zukunft prophezeite und dazu Betelblätter verteilte, die als koftbare Reliquien mit außerordentlicher Begierde in Empfang

genommen wurden. Bei Ward (II, 560) erinnert sich eine Witwe auf dem Scheiterhaufen einer früheren Existenz und spricht außerdem eine Prophezeiung aus, die nach der Versicherung des einheimischen Gewährsmannes natürlich in Erfüllung gegangen ist.

Hatte die Witwe den Scheiterhaufen bestiegen, fo beugte sie sich entweder über die Leiche des Mannes oder legte sich neben ihr nieder oder wurde auch der Sicherheit halber mit ihr zusammen festgebunden; in einzelnen Gegenden erwartete fie, auf einem Seffel fitend, den Tod, in anderen wurde sie an eine auf dem Holzstoft errichtete Säule gefeffelt. War ihr Mann auf einer Reife gestorben und in der Ferne verbrannt, so durfte die Witme auch allein den Flammentod sterben, indem sie ein Paar Schuhe von ihm an ihre Bruft drückte (Xolly, "Recht und Sitte", S. 68) oder auch den -Spazierstock oder irgend ein Kleidungsstück des Verftorbenen\*). Tavernier (III, 165) und Thevenot (III, 169) erzählen von Witwen, die von dem Scheiterhaufen herab den Befehl zum Anzünden gaben; aber das scheint doch nur ausnahmsweise vorgekommen zu sein. Der Regel nach wurde, sobald die Witwe sich auf dem Holz= ftoß befand, mit der äußersten Schnelligkeit verfahren. Ein Sohn des Verstorbenen hatte das Amt, den Scheiterhaufen anzuzünden, wie auch schon vorher alle nötigen Vorbereitungen zu treffen: wo ein Sohn fehlte, trat der nächste männliche Verwandte an seine Stelle, und wenn auch ein solcher nicht vorhanden war, der Ortsvorsteher.

<sup>\*)</sup> Das letztere (in Abweichung von der Vorschrift der Gesesbücher, die nur von den Schuhen sprechen) finde ich angegeben bei Reginald Heber, "Narrative of a journey through the upper provinces of India". London 1828. I, p. 351.

Raum hatte der Sohn oder deffen Stellvertreter unter dem Haupte des Toten das Feuer angelegt, so wurde der Holzstoß, den man vorher mit Öl und zerlaffener Butter getränkt und mit dürrem Reisig, Hanf, Bech u. f. m. angefüllt hatte, von anderen Personen an allen Seiten angezündet. In dem Augenblick begannen alle An= wesenden zu schreien oder auch lärmende Musik erschallen zu laffen. Bielleicht war das nicht nur ein Ausdruck des Enthusiasmus, sondern eine zweckmäßige Maßregel. Benigstens ift dies die Ansicht einiger Reisenden, die Augenzeugen des Borganges gewesen sind, z. B. Sonnerats, der in feiner "Reise nach Oftindien und China" (vom Jahre 1774—1781. Deutsche Übersetzung. Zürich 1783. Bd. I, S. 81) fagt: "Sogleich macht man mit einer Menge von Inftrumenten das betäubendste Getöfe, damit niemand das schmerzliche Jammergeheul deg unglücklichen Schlachtopfers höre." Beim Emporlodern der Flammen wurden in großer Gile Reisigbündel auf den Holzstoß geworfen und über ihn zwei lange Bambus= stäbe geschoben, die auf jeder Seite von mehreren Brahmanen heruntergezogen wurden, um die brennen= den Maffen und die beiden Körper zusammenzuhalten. Diefe Brahmanen ließen sich von anderen Personen eifrig mit Waffer begießen, um nicht unter der Hitze des nahen Feuers zu leiden - ein recht bezeichnender echt brahmanischer Zug! Absolute Gefühllosigkeit gegen die entsetlichen Qualen der verbrennenden Frau, aber forgsamste Rudficht auf die eigene Bequemlichkeit! Es konnte zwei Stunden lang währen, bis der Holzstoß völlig heruntergebrannt war, und in der ganzen Zeit wurde zerlaffene Butter und Pech in das geuer gegoffen. Bum Schluß warf jeder der bei dem Akt beschäftigten

Männer ein brennendes Holzstück auf das erlöschende Feuer, und goß später, nachdem der ganze Platz sauber gereinigt war, dreimal Wasser auf ihn nieder — eine Sitte, die in merkwürdiger Übereinstimmung mit unserem Brauch steht, beim Verlassen eines frischen Grabes eine Hand voll Erde oder einen Baumzweig in dasselbezu werfen.

Die Knochenreste wurden, wenn der Verbrennungsakt am Gangesufer stattfand, in den Fluß geworfen und auch aus einiger Entfernung zu dem Zwecke in einem Topf dorthin geschafft\*). An der Stelle aber, wo eine Witwe als Satî ihr Leben gelassen hatte, wurde ihr zu Ehren ein Denkmal errichtet — eine in Indien doppelt hohe Auszeichnung, weil bei den Hindus Grabmäler sonst sehr selten sind. Die Witwe selbst wurde nahezu vergöttlicht, und Scharen von Gläubigen zogen zu ihrem Denkmal, um ihr Opfer darzubringen und ihren Beistand zu erstehen (Dubois, S. 362).

\*) In besonderen Fällen sogar aus der weiteften Entfernung. Als im Jahre 1801 ein König von Tanjore in Südindien gestorben und mit zwei seiner Frauen verbrannt war, wurden, wie Dubois (S. 369) berichtet, die in der Afche gefundenen Anochenrefte in Rupfer= urnen gelegt, bie man sorgfältig mit dem Siegel des neuen Königs verschlossen hatte. Dreißig Brahmanen wurden beauftragt, diese Urnen nach Benarcs zu schaffen und dort in den Ganges zu werfen. Wie wenig Vertrauen ihnen aber dabei geschenkt wurde, geht daraus hervor, daß sie aus Benares beglaubigte Beugnisse über die Aus= führung ihres Auftrages mitbringen mußten. Ein Teil ber Rnochenrefte fand jedoch eine andere Berwendung, indem er nämlich pulverifiert und in gekochten Reis gemischt von zwölf Brahmanen gegeffen wurde, die sich dazu bestimmen ließen, weil jedem von ihnen ein neuerbautes Haus zur Belohnung geschenkt wurde. Diese Handlung hatte den 3med, bie Günden des Verstorbenen auf die Personen zu übertragen, bie von feiner Afche genoffen - eine Borftellung, in ber wir ein Überlebfel aus ben Beiten der Wildheit zu fehen haben.

Wenn auch nach den Berichten der Augenzeugen die meisten indischen Witwen den Flammentod mit einer uns nahezu unbegreiflichen Standhaftigkeit erduldet haben, so ift daneben doch auch fürchterliches Schmerzensgeschrei beglaubigt (Ward II, 558); und wir erfahren von mehreren Fällen, in denen die unglücklichen Witwen von ihren eigenen Söhnen trotz verzweifelter Gegenwehr gebunden und in die Flammen geworfen worden sind. Ein solcher Akt brutalster Roheit und Grausamkeit findet feine Erklärung nur in den indischen Berhältniffen, in denen die Furcht vor unauslöschlicher Schande und vor dem Verluft der Kafte alle menschlichen Gefühle zu ersticken imstande ist. Der eben erwähnten Unmensch= lichkeit möchte ich das Verbrennen verwitweter Kinder zur Seite stellen, bei denen von einem felbständigen Entschluß auf Grund einer ernsten religiösen Überzeugung noch keine Rede fein konnte. Nicht felten find Mädchen von zwölf, zehn, ja acht Jahren mit den Knaben zu= fammen verbrannt worden, mit denen sie in frühester Kindheit verheiratet waren und deren vorzeitiger Tod ihre "Witwen" von dem Spielplatz fort auf den Scheiter= haufen rief (Ward II, 558).

Man hat es öfter als ein psychologisches Rätsel bezeichnet, daß eben dieselben Brahmanen, die so ängst= lich in der Schonung alles Tierlebens sind, mit einer Gesühllosigkeit sondergleichen eine Frau dem Feuertode überantworten und bei dem surchtbaren Akt mit der fühlsten Geschäftsmäßigkeit fungieren konnten. Ich glaube, man muß bei der Betrachtung dieses Problems das Gesühl des Mitleids beiseite lassen, das gewiß immer eine geringe Rolle bei der Abneigung der Brahmanen gegen die Tötung eines Tieres gespielt hat. Mag auch

1

nach den erhabenen Lehren in den besten Literaturwerken des Brahmanentums das Gebot der Schonung alles Lebenden durch die innere Wesensgleichheit motiviert fein — ein Gebot, das im Buddhismus zu dem Gebot der Liebe zu allen Wesen erhöht worden ist - fo ließ und läßt die große ungebildete Masse der Brahmanen und vieler anderen Hindus sich doch wohl durch einen älteren animistischen Gedanken beherrschen, wenn sie vor der Tötung eines Tieres zurückschreckt. Ich meine die Furcht, daß der Geift des getöteten Tieres sich rächen werde. Bei Völkern auf niedriger Kulturftufe ist bekanntlich die Sitte außerordentlich weit verbreitet, den Geist eines erjagten und getöteten Tieres um Entschuldigung zu bitten und auf allerlei Art zu versöhnen, damit er an dem Mörder keine Rache nehme. Diese animistische Furcht mußte in Indien durch die Ausbildung der Lehre von der Seelenwanderung wirksam unterstützt werden. Hatte man in diesem Vorstellunas= freis allen Grund, die Rache eines getöteten Tieres zu fürchten, so brauchte man vor dem Geist einer verbrannten Witwe nicht in Angst zu fein; denn die Witwe hatte man ja zu der größten himmlischen Seligkeit befördert und sich damit zu Dank verpflichtet. Meines Wiffens ift diefer Versuch einer Lösung des psychologischen Problems von anderer Seite noch nicht gemacht worden.

Da im indischen Volksleben von Alters her Monogamie die Regel gewesen ist, so ist mit den meisten Männern nur eine Frau verbrannt worden. Im Altertum scheint diese Beschränkung nach den oben angeführten Quellen Gesetz gewesen zu sein; aber im Laufe der Zeit wurde sie nicht mehr aufrecht erhalten, und besonders nicht bei den Radschas, deren Witwen ja auch, wie schon gesagt, seit den Zeiten des späteren Mittelalters die den anderen Witwen gelaffene Wahl nicht hatten, sondern unweigerlich dem Flammentode verfallen waren\*). Mit den Radschas hat man oft nicht nur mehrere Frauen, sondern auch zahlreiche Konkubinen verbrannt. In Oriffa wurden, wie Ward (II, 561) berichtet, wenn nach dem Tode eines Radscha deffen erste Gemahlin den Scheiterhaufen beftiegen hatte, die Konkubinen ergriffen und durch Schlagen, Fesseln und andere gewaltsame Mittel in das Flammenmeer befördert. Eine ähnliche, wenn auch freiwillige Maffenverbrennung von Frauen folgte manchmal in Bengalen auf den Tod eines kulina=Brahmanen, d. h. eines Brahmanen von besonders vornehmer Abkunft. Das Wort kulîna — oder, wie man jeşt fagt, kulin — hat einen recht üblen Beigeschmack; benn es haftet an ihm die Vorstellung der größten Schande, die das Brah= manentum in der neueren Zeit auf sich geladen hat. Die kulin-Brahmanen Bengalens nämlich betreiben das Heiraten gewerbsmäßig. Sie gehen die Ghe mit vierzig, fünfzig oder mehr Mädchen ein, namentlich mit Mädchen

<sup>•)</sup> Eine bemerkenswerte, ganz vereinzelte Ausnahme berichtet Dubois (S. 361) von der Bitwe eines Fürften von Cangoondy in Narnatak. Obwohl man keine Bemühungen sparte, es weder an Bitten noch an Drohungen schlen ließ, war die Fürstin nicht zu bestimmen, sich dem altheiligen Brauche entsprechend zu opfern. Von Tag zu Tage wurden die Bestattungszeremonien verschoben, in der Hosfnung, daß die Bitwe anderen Sinnes werden würde; aber vergeblich: sie blieb allen Vorstellungen gegenüber taub. Ein solcher Fall konnte sich auch wohl nur in Südindien ereignen, wo die Sitte nie eine annähernd so große Verbreitung gewonnen hat wie im Norden des Landes. Weitaus die meisten Witwen sind in den Gegenden am Ganges verbrannt worden.

aus niederen Kasten, und lassen sich dafür anständig bezahlen. Ihre Leistung besteht darin, daß sie den Mädchen durch die Heirat den Rang einer vornehmen Frau verleihen und sie von Zeit zu Zeit in ihrem Elternhause, in dem sie wohnen bleiben, besuchen oder auch nicht besuchen. Für den Unterhalt feiner Frauen und deren etwaiger Kinder forgt der kulin-Brahmane Bose (S. 230) hat ein lebendiges Bild nicht. pon diesem Abschaum seiner Landsleute entworfen. Der kulin=Brahmane ist der Typus eines unwissenden, ver= weichlichten Schlemmers, eines ehrlofen und geldgierigen Nichtstuers. Er kümmert sich weder um die Lebens= weise seiner Frauen, die ungestraft sich dem Laster ergeben dürfen, noch um die Erziehung seiner zahlreichen Kinder. Er mag ein Verzeichnis seiner Frauen anlegen, auf feine Nachkommenschaft aber wird es nicht ausgedehnt. So weiß der kulin=Brahmane nicht, wie viele Söhne oder Töchter er hat; er erkennt sie nicht auf der Straße, weil er sie nur selten oder nie gesehen hat. Wenn er eins feiner Weiber in feinem eigenen Hause hält, so tut er das, um die Dienste einer Magd nicht zu entbehren. Braucht er Geld, so wendet er sich an denjenigen seiner Schwiegerväter, den er gerade glaubt schröpfen zu können. Wenn nun zu der Zeit, als die Witwenverbrennung noch gestattet war, ein solcher Lump aus dem Leben schied, so pflegte ihm eine Anzahl feiner Frauen in das Jenseits zu folgen — man kann nur annehmen: um sich vor dem jammervollen Los der indischen Witwe im Diesseits zu retten, von dem ich in meinen "Indifchen Reifeffizzen" (Berlin 1889, S. 120 ff.) gehandelt habe. 3m Jahre 1799 starb in Bagnapura bei Nadiyâ in Bengalen ein kulin=Brahmane, Namens

Anantârâma, der mehr als hundert Frauen hatte. Zu= nächst wurden nur drei Frauen mit ihm zusammen verbrannt; aber man mußte das Feuer drei volle Tage in Brand erhalten, denn am zweiten und dritten Tage famen nicht weniger als neunzehn weitere Frauen, umsich in die Flammen zu stürzen. Von diesen zweiundzwanzig Witwen, deren Lebensalter von sechzehn dis vierzig Jahren schwankte, hatten nur die drei ersten mit dem verstorbenen Brahmanen zusammen gelebt, die andern hatten ihren "Gatten" nur selten geseinen. Aus einer Familie hatte er vier Schwestern geheiratet, von denen zwei sich mit ihm verbrennen ließen. (Ward, 11, 555.)

Nur der Bollständigkeit halber will ich hier mit= teilen, daß sich auch die zweite Art der Witwentötung, nämlich das Lebendigbegraben, in Indien aus den Zeiten der Wildheit bis in das 19. Jahrhundert hinein erhalten hat, wenn auch in fehr viel geringerem Umfang als die Witwenverbrennung. Diefer Gebrauch, der durch die Sitte, die Toten zu begraben, bedingt war, wurde nämlich von den sogenannten Dogis geübt, einer Unter= abteilung der Weberkaste\*), die nicht mit den gleich= namigen Anhängern des Doga=Systems zu verwechseln ift. Wenn die Dogi=Witmen mit ihren verstorbenen Männern zusammen begraben wurden, so vollzog sich nach Ward der gräßliche Akt auf folgende Beife. An die Grube, die womöglich am Gangesufer gegraben wurde, breitete man zuerst ein ungebrauchtes Tuch und legte den toten Körper darauf. Dann stieg die Witwe,

<sup>\*)</sup> Bgl. Warb II, 561, 562 und J. Shakespear "Dictionary Hindustani and English", 4th edition, unter dem Worte jogi 2).

die sich vorher gebadet, neue Kleider angezogen und die Füße hatte rot färben laffen, nach Bollziehung einiger Zeremonien hinein, setzte sich nieder und legte das Haupt des Toten auf ihren Schoß. Eine brennende Lampe wurde neben sie gestellt. Der leitende Priefter, der in diesem Falle kein Brahmane war, faß am Rande des Grabes und nahm gemiffe rituelle Handlungen vor, während die Freunde des Verstorbenen mehrere Male um das offene Grab herumgingen und dazu sprachen: "Hari bol, Hari bol," d. h. "rufe Hari (= Bifchnu) an!" Darauf warfen die Freunde Kleidungsstücke, Süßigkeiten, Sandelholz, Silbermünzen, Milch, Quark, zerlaffene Butter und dergleichen in das Grab, — also die seit Urzeiten her üblichen Beigaben zur Befriedigung der Bedürfnisse des Toten. Auch hier war es der Sohn des Verstorbenen, dem es oblag, die entscheidende Hand= lung vorzunehmen oder einzuleiten — und zwar in diesem Falle dadurch, daß er nach den Gaben der Freunde ein neues Gewand nebst Blumen, Sandel= holz u. f. w. in die Grube warf. Darauf wurde die Erde mit großer Sorgfalt hineingeschüttet, in der Beife, daß sie witme nicht berührte. Sobald die Anhäu= fung aber ihre Schulterhöhe erreicht hatte, wurden mit einem Mal so schnell wie möglich die Erdmaffen hinein= gestürzt und ein Hügel über dem Grabe gebildet, den man mit den Füßen festtrat, so daß der Tod der unglud= lichen Witwe rasch erfolgen mußte. Darauf stellten die Anwesenden eine Lampe, Sandelholz, Reis, geronnene Milch u. s. w. auf das Grab und verließen es, nachdem fie dreimal um dasselbe herumgegangen waren.

Bei Thevenot (III, 169) und Sonnerat (I, 82) finde ich eine Abweichung von der Wardschen Darstellung. Nach Sonnerat wird nämlich der in der Grube sitzenden Witwe im entscheidenden Augenblick in einer Schale etwas gereicht, "das ohne Zweifel Gift ift; endlich dreht man ihr vollends den Hals um, und zwar mit einer bewunderungswürdigen Geschidlichkeit." Weshalb unter folchen Umständen noch Gift angewendet worden fein foll, ift unverständlich: eher könnte man an einen betäubenden Trank denken. Thevenot berichtet nur, daß die Brahmanen die Frauen strangulierten, sobald ihnen die Erde bis an den Hals kam. Es ist das gewiß ein lokaler Gebrauch gewesen, wie sich ja auch bei der Witwenverbrennung lokale Abweichungen von der herkömmlichen Praxis genug herausgebildet hatten. Wenn aber Tavernier (III, 166) berichtet, daß auf der Koro= mandelküfte fich die Frau gewöhnlich mit ihrem Manne zusammen lebendig begraben ließ, fo ift das gewiß ein Frrtum, eine Generalisierung des Brauchs, der bei den Dogis geherrscht hat.

Doch ich will auf die Witwenverbrennung zurück-Colebrooke sagt in seinem schon oben zitierten fommen. Auffatz, der zuerft in den "Asiatic Researches" vom Jahre 1795 veröffentlicht wurde, daß Beispiele ber Witwenverbrennung zu jener Zeit nur noch felten ge= wesen seien, und appelliert an die Erinnerung aller, die damals in Indien gelebt haben. Mir will es scheinen, als ob diese Ansicht bes hohen britischen Beamten etwas optimistisch gefärbt war; und in Kalkutta selbst, wo Colebrooke lebte, find gewiß Fälle von Witwenverbren= nung damals nicht mehr häufig vorgekommen. Wenn wir aber die Statistik bei Ward (II, 563) vergleichen, nach der im Jahre 1803 innerhalb dreißig (englischer) Meilen von Kalkutta nicht weniger als 438 und im folgenden Jahre in demselben Umkreis zwischen 200 und 300 Witwen lebendig verbrannt worden sind, wenn wir ferner bei Dubois (S. 360 Anm.) lesen, daß im Jahre 1817 in der Präsidentschaft Bengalen 706 Witwenverbrennungen konstatiert worden sind, so gewinnen wir doch eine andere Anschauung. Man sträubt sich, auf Grund dieser Mitteilungen die Jahl der Opfer adzuschätzen, die noch im Ansange des 19. Jahrhunderts in dem ganzen großen Indien von der suchtbarsten aller Sitten gesordert wurden.

Schon den muhammedanischen Beherrschern des Landes war die Witwenverbrennung ein Greuel, und der Kaifer Dichahangir (1605-27) hatte sie, wenn auch ohne nachhaltigen Erfolg, verboten. Aber in der Folgezeit ist sie doch dadurch etwas erschwert worden, daß die Erlaubnis für jeden einzelnen Fall von dem muhammeda= nischen Befehlshaber des betreffenden Ortes eingeholt werden mußte. Unter der englischen Herrschaft ist dann zu Anfang des 19. Jahrhunderts, als wunderbarerweise (von 1810 bis in die zwanziger Jahre hinein) eine beständige Zunahme der Witwenverbrennungen beob= achtet wurde\*), den Verwaltungsbeamten die Pflicht auferlegt worden, durch alle Mittel der Ermahnung und Überredung die unglücklichen Witwen von dem verhängnis= vollen Schritt abzuhalten und ihn nur dann zu gestatten, wenn sie die Überzeugung von der völligen Freiwilligkeit des Entschlusses der Witme gewonnen hatten. Aber auch dann wurde noch ein letter Versuch gemacht, sie vor dem Betreten des Scheiterhaufens durch die Abmahnungen eines Polizeibeamten zur Umkehr zu be=

<sup>\*)</sup> Bgl. Dubois, p. 360 Anm., R. Heber, "Narrative" I, p. 71. Garbe, Beiträge 2c. 12

wegen, wie wir schon oben aus dem Bericht Boses erfahren haben — Man wird bei uns geneigt sein, diese ersten Versuche der englischen Regierung zur Einschrän= kung des Übels für ganz ungenügend zu halten. Aber die Engländer befanden sich in einer mißlichen Lage, denn sie waren bei der Begründung ihrer Herrschaft in Indien die Verpflichtung eingegangen, Religion und Gebräuche ihrer neuen Untertanen unangetastet zu lassen: und dadurch waren ihnen auch mit Rücksicht auf die Sitte der Witmenverbrennung die Hände gebunden. Große Vorsicht bei Behandlung diefer Angelegenheit war also jedenfalls geboten. Da tam der englischen Regierung zu ftatten \*), daß die Sache von einem Eingeborenen in die Hand genommen wurde. Der berühmteste Bengale, Râm Mohan Roy, der Begründer der unter dem Namen Brahmasamadich bekannten philanthropischen Sekte, veröffentlichte 1820 eine Broschüre, in der er die Witwen= verbrennung als einen barbarischen Gebrauch hinstellte und ihre Abschaffung empfahl. 3mar fand Ram Mohan Ron zunächst fehr geringen Anklang bei seinen Lands= leuten, fast alle einflußreichen Hindus bekämpften ihn leidenschaftlich unter den ärgsten Beschimpfungen und Drohungen; aber er ließ sich nicht einschüchtern und wirkte mit Geduld und Ausdauer für feine gute Sache weiter, bis er in dem Generalgouverneur Lord William Bentinck einen gleichgestimmten Mann fand, der nicht nur helfen wollte, sondern auch helfen konnte. In staats= männischer Weisheit verhandelte Lord William Bentind nicht nur lange mit Ram Mohan Roy, sondern auch

<sup>\*)</sup> Bgl. zu dem folgenden S. C. Boje, "The Hindoos as they are", p. 277 ff.

mit der mächtigen Gegenpartei, zog Gutachten von Gelehrten ein über die Frage, wie der Brauch in den beiligen Schriften der Hindus begründet fei, und ließ fo der öffentlichen Meinung Zeit, sich mit dem Gedanken der Abschaffung der Witwenverbrennung vertraut zu machen. Selbst Ram Mohan Roy hielt nur für zu= läffig, daß der Brauch in aller Stille durch Vergrößerung der Schwierigkeiten und durch indirekte Tätigkeit der Volizeigewalt unterdrückt werde; ein direktes Verbot mußte nach seiner Meinung ein tiefes Mißtrauen der eingeborenen Bevölkerung gegen die späteren Absichten der englischen Regierung erzeugen und die Befürchtung hervorrufen, daß damit vielleicht der erste Schritt zu gewaltsamer Einführung des Christentums gemacht werde. Aber Lord William Bentink, dieser warmherzige und großdenkende Mann, erkannte, daß mit halben Maßregeln das Übel nicht zu heilen wäre. Nachdem er den entscheidenden Schritt genügend vorbereitet hatte, sette er am 4. Dezember 1829 in dem gesetzgebenden Rat das Verbot der Witwenverbrennung für alle unter englischer Herrschaft stehenden Länder Indiens durch. Die Befürchtungen, die man im Hinblid auf ein folches Verbot vielfach gehegt hatte, gingen nicht in Erfüllung; die Ruhe des Landes wurde nicht gestört. In den vereinzelten Fällen, in denen Hindus das Verbot zu übertreten wagten, wurden die Beteiligten unter der Anklage des Mordes vor Gericht gestellt und abgeurteilt. In= folgedeffen beschränkte fich das Bortommen der Witwenverbrennung sehr bald auf die selbständigen Staaten Da der größte Teil dieser damals noch un= Indiens. abhängigen Staaten dann allmählich britisches Territo= rium wurde, und da auch in den sogenannten selbstän=

digen Staaten Indiens der englische Einfluß immer verstärkt wurde, so ist die Sitte der Witwenverbrennung schon seit längerer Zeit in Indien als ausgestorben zu betrachten. Es handelte sich um einen der letzten Fälle, als die Zeitungen im Jahre 1877 berichteten, daß sich drei Frauen mit der Leiche des Maharadscha Oschang Bahadur in Nepal hatten verbrennen lassen.

Ein Jeder, der über indische Verhältniffe ein Urteil hat, weiß, nach wie vielen Richtungen hin die englische Regierung dem Lande zum Segen gereicht hat. Hätte fie dort kein anderes Verdienst erworben, als nur das eine, den furchtbaren Brauch der Witwenverbrennung abgestellt und damit hunderttausenden von Witwen das Leben gerettet zu haben, so würde sie schon damit mehr zum Wohle des schwergeprüften Landes getan haben, als irgend eine der früheren Regierungen.

Als ich diesen Auffatz der "Deutschen Rundschau" einlieferte, die ihn im Märzheft 1903 veröffentlichte, war mir unbekannt geblieben, daß L. von Schroeder über dasselbe Thema in der "Baltischen Monatsschrift" Bd. 38 (1891) S. 245—262 gehandelt hatte. So groß auch die Verschiedenheit in Auffassung und Darstellung zwischen Schroeders und meinem Artikel ist, so liegt es boch in der Natur der Sache, daß wir beide zum Teil die gleichen, jedem Indologen bekannten Quellen benutzt haben und daß deshalb einige Mitteilungen in den beiden Aufsätzen übereinstimmen. Nachdem Schroeders Abhandlung zu meiner Kenntnis gelangt war, habe ich an dem Wortlaut meines Aufsatzes für den vorstehenden Neudruck nichts geändert, möchte ihn aber nun durch folgende aus Schroeders Artikel (S. 260—262) ent= nommene Angaben ergänzen. Es handelt sich um die Zeit, nachdem Lord William Bentinck das Verbot der Witwenverbrennung erlassen hatte:

"Eine Menge von Hindus, die streng an Glauben und Sitte der Bäter hielten, bestürmte die Regierung mit Betitionen um Aufhebung des Verbotes. Viele Frauen, in Vorurteilen aufgewachsen und von Fanatikern angespornt, flehten die Regierung an, ihnen den Flammentod zu gestatten. In Ausnahmefällen, bei alten Frauen, die nicht plötzlich ihre Anschauungen ändern konnten, gab die Regierung die Erlaubnis .... Wir hören da von einzelnen rührenden Fällen, die auf= gezeichnet zu werden verdienen. So blieb z. B. die 65jährige Witwe eines Brahmanen trotz alles Widerratens fest bei ihrem Entschluß, "ihre Afche hienieden mit der ihres Gemahls und jenfeits den Geift mit dem feinigen zu mischen." Alle Bitten, alle Hinderniffe der englischen Beamten scheiterten an dem festen Entschlusse der Alten. "Seit fünf Tagen bereits ift meine Seele dem Gemahl vereint: ich habe nichts gegessen und nichts getrunken; hier site ich auf dem kahlen Felsen in der Nerbuddah, am Tage der fengenden Sitze und in der Nacht dem beißenden Froft ausgesetzt. Ber= längert meine Leiden nicht weiter: die Seele lebt schon da oben mit dem Gemahl; dort fehe ich fie beide vereinigt unter dem bräutlichen Gezelte!" Der englische Oberst Sleeman, der den Fall berichtet, erkannte bas Vergebliche feiner Bemühungen und erteilte endlich die Erlaubnis. Ruhig und heiter ging die Witwe in den brennenden Holzstoß, und man hörte deutlich ihre letten Worte: "O mein Gemahl, fünf lange, lange Tage hat man mich von dir gewaltsam zurückgehalten — fünf lange Tage!"....

"Die orthodoxen Hindu machten die äußersten Anstrengungen, um die Aufhebung des Berbotes zu bewirken. Sie wurden vom Oberstatthalter zurückgewiesen und wandten sich nun nach England an die Regierung. Der Fall wurde im Jahre 1832 im Geheimen Rate verhandelt, aber die Kläger wurden abgewiesen...

"Man konnte endlich glauben, die Sati sei aus= gerottet, wenn auch im geheimen immer noch Fälle vorgekommen sein mögen. Da brach der furchtbare Sipahi= Aufstand des Jahres 1857 aus. In ihm erhob sich das indische Nationalgefühl noch einmal mit imponie= render Kraft, und im Zusammenhang damit kamen auch wieder Fälle von Witwenverbrennungen vor. Am Jahre 1860 wurden in Audh ganz offen solche abge= halten. . . . Im Staate Swalior wird noch jest in jeden Pachtakt die Bestimmung aufgenommen, daß eine Sati auf dem Pachtgute die sofortige Vertreibung Deg Pächters zur Folge habe; in der Radschputana kostete es 1874 beim Tode des Fürsten von Udaipur die größte Mühe zu verhindern, daß die vier Frauen des Verstorbenen nicht, wie es seit Jahrhunderten geschehen, den Scheiterhaufen bestiegen. Im Staate Bamra in Zentralindien duldete der Landesherr nach 1880 eine Sati."

## 5. Über die Thugs.





**P**icht weniger grausig als die Witwenverbrennung ist ein anderes Kapitel der indischen Kulturgeschichte: die zu einem religiösen System gestaltete Raubmörderei der Thugs, die Thugî (englisch Thuggoe).

Das authentische Quellenmaterial über diefen Gegen= ftand findet sich in einem Werke, das folgenden Titel führt: Ramaseeana or a vocabulary of the peculiar language used by the Thugs, with an introduction descriptive of the system pursued by that fraternity and of the measures which have been adopted by the Supreme Government of India for its suppression. Calcutta, E. H. Huttmann, Military Orphan Press, 1836. Der Verfasser, der die Vorrede unterzeichnet hat, ift der hochverdiente W. H. Sleeman, dem es vornehmlich zu danken ist, daß in verhältnismäßig kurzer Zeit ganz Indien von den Mordbanden der Thugs gefäubert wurde. Dieses intereffante und fehr feltene Werk, auf das meine nachfolgende Darstellung gegründet ift, habe ich während meines Aufenthalts in Benares im Jahre 1886 aus der Bibliothek des Herrn Dr. Thibaut benuten können. Es ist ein starker Oktavband und ent= hält zunächft auf 270 Seiten eine Einleitung, ein Gloffar der eigentümlichen Gaunersprache der Thugs, Ramasee (sprich Ramaßi) genannt,\*) und Protokolle über die Berhöre, welche Sleeman mit geständigen Thugs nicht nur über die einzelnen Fälle, fondern auch über ihre Gebräuche und religiösen Lehren abgehalten hat. Darauf folgen 515 neu paginierte Seiten Appendices: amtliche Korrespondenzen, Aktenstücke statistischen und sonstigen Inhalts, Protokolle über Verhöre, die von anderen Beamten geleitet worden sind, und Berichte über einzelne besonders sensationelle Vorgänge. Rurz, das Werk eine offizielle Publikation — ist eine Fundgrube für alles Wissenswerte, was die Thugs betrifft, mit akten= mäßigen Belegen.

Das Wort Thug kommt von der Wurzel, die im Sanskrit sthag, im Prakrit thak lautet und ,verhüllen, verbergen' bedeutet mit dem Nebenbegriff des listigen Betrügens; wie denn auch das davon abgeleitete Sanskrit= nomen sthaga "Betrüger' heißt. Aus diesem sthaga ist in allen modernen Volkssprachen Indiens thag geworden, wosür gewöhnlich Thug geschrieben wird.

Es wird schwerlich mit Sicherheit zu ermitteln sein, wann das religiöse Raubmordspstem der Thugî ent= standen ist. Sleeman meint, daß die Thugî von muham= medanischen Stämmen ausgegangen sei. Als jedoch die englische Regierung zu ihrer Unterdrückung schritt, ge= hörten sowohl Hindus wie Muhammedaner den Banden an, und die religiösen Anschauungen und Gebräuche der ersteren sind entschieden bei der eigentümlichen Gestaltung der Brüderschaft maßgebend gewesen. Nach den Mit=

<sup>\*)</sup> Nur verhältnismäßig wenige Worte entstammen bekannten Sprachen; doch weisen die Zeitwörter die Endungen und Hilfsverben des Hindustani auf. Verschiedene Banden hatten oft für dasselbe Ding besondere Benennungen.

teilungen in dem ersten Auffatz wird niemand überrascht sein zu hören, daß die Hindus unter den Thugs vorzugsweise Brahmanen gewesen sind und daß die Leitung der verbrecherischen Unternehmungen gewöhnlich in den Händen von Brahmanen gelegen hat; nach Malcolm, Central India II. 187 (bei Yulo and Burnell, Glossary of Anglo-Indian colloquial words and phrases s. v. Thug) gilt dies besonders von den Brahmanen des Landes Bundelkund in Zentralindien. Durch den Einfluß der Brahmanen hat auch offenbar die Thugî ihren religiösen Charakter und ihre Organisation erhalten.

Dr. R. Roft fagt in seinem gelehrten Artikel "Thugs" in der Encyclopædia Britannica, daß sich die ältefte Erwähnung der Thugs in Zîâu-d din Barnis um 1356 geschriebener Geschichte des muhammedanischen Kaifers Firôz Shâh finde. Dort wird erzählt, daß gegen 1290 einige Thugs in Dehli ergriffen worden feien und daß der Verrat eines derfelben zur Verhaf= tung von ungefähr tausend geführt habe. Der Kaifer habe aber keinen von ihnen zum Tode verurteilt, sondern fie — echt indisch! — dadurch unschädlich gemacht, daß er sie fämtlich auf Booten in die Gegend von Lakhnauti in Bengalen schaffen und dort aussetzen ließ. Rofts Angabe aber bedarf der Berichtigung; denn in Wirk= lichkeit werden die Thugs nicht zum ersten Male im vierzehnten Jahrhundert, sondern schon etwa 200 Jahre früher erwähnt, nämlich — wie mir Prof. H. Jacobi freundlichft mitgeteilt hat - von dem Dichter Mankaka, der im zwölften Jahrhundert gelebt hat. Diefer hat in feinem S'rîkanthacarita VI. 33 den Frühling mit einem den Abbruch der Reise herbeiführenden Räuber (thaka = Thug) veralichen.

Der erste Europäer, der die Thugs erwähnt, ift der französische Reisende Thevenot (Mitte des siebzehnten Jahrhunderts). Dieser fagt über die Gefährlichkeit der Straße von Dehli nach Agra (III. 80, 81 der schon in dem vorigen Auffatz zitierten deutschen Übersetzung): "Die Räuber in diesem Lande sind die geschickteften von der Welt; sie brauchen eine gewisse Schlinge, die fie einem Menschen, wann sie auf seinen Schlage sind, jo subtil umb den Half werffen können, daß sie ihn niemals verfehlen, und also in einem Augenblick erwür= gen. Sie bedienen sich noch einer andern List, die Rey= fenden zu betriegen, schicken auf die Straffe eine schöne Weibsperson, welche mit ihren zerstreueten Haaren gantz abgeweinet scheinet, seufftet und sich über zugestoffenes Ungluck beklaget. Gleichwie nun dieselbe an der Seite des Repsenden einhergehet, also geräth er mit ihr leicht= lichen in Gesellschaften, und verspricht ihr als einer schönen Person seine Hülffe, die sie auch annimmt. Allein er hat ihr nicht sobald das Aufsitzen auf sein Pferd verstattet, als sie ihme einen Strict umb den Half wirfft und ihn damit erwürget, oder zum wenigsten verwirrt machet, bif die versteckte Räuber hervor lauffen, ihr zu helffen, und dasjenige, was sie angefangen, zu vollbringen."

Es ift aus mancherlei Gründen höchst wahrscheinlich, daß nicht nur zu Thevenots Zeiten, sondern bereits früher die Thugî denselben Charakter getragen hat, den sie nach Sleemans Erhebungen in dem ersten Drittel des vorigen Jahrhunderts auswies. In dieser Zeit war keine größere Landstraße in Nordindien, der mutmaß= lichen Heimat der Thugî, für einen mit barem Gelde oder mit Waren versehenen indischen Reisenden sicher. Auch im Dekkhan trieben Thugbanden ihr Unwesen; doch scheinen sie dort nicht so zahlreich gewesen zu sein als im Norden der Halbinsel. Hier übten kleinere oder größere Banden, zuweilen Hunderte von Köpfen umsassen Gegend vom Himalaha bis zur Nerbudda, vom Indus bis zum Ganges, auf Landwegen und Flüssen — und zwar in dem sicheren Bewußtsein absoluter Straflosig= keit. Diese Sicherheit war den Mördern sowohl durch ihre außerordentliche Vorsicht als auch besonders durch die gleich näher zu beleuchtenden trostlosen Zustände des Landes garantiert.

Untereinander waren die Thugs zu Stillschweigen durch die furchtbarsten Eide verpflichtet, und den Verräter traf der Tod nach den Gesetsen der Brüderschaft. Die Thugs vernichteten grundsätlich alle solche Wertfachen, die bei der nachherigen Beräußerung zur Ent= bedung führen konnten, und ließen keinen Zeugen ihrer Verbrechen am Leben, höchstens einmal ein unmündiges Kind, das von einem Thug adoptiert wurde. Deshalb versuchten sie auch niemals die Ermordung einer rei= fenden Gefellschaft, wenn sie nicht ficher waren, alle Mitglieder derfelben in ihrer Gewalt zu haben. Sie schlossen sich, felbst als Raufleute gekleidet, den arglosen Reisenden auf der Landstraße an, lebten Tage und Wochen mit ihnen zusammen, agen, schliefen und übten gemeinsam gottesdienstliche Gebräuche an den Altären am Wege, bis Zeit und Ort für die Ermordung aller gekommen schien. Gewöhnlich wurden die Reisenden bald nach Mitternacht geweckt, und unter dem Vor= geben, daß der Morgen nahe sei, zum Aufbruch auf= gefordert. Die Mörder verteilten sich die Karawane

entlang, so daß jedes ahnungslose Opfer einen zur Seite hatte; und sobald der nach vorangegangenen Untersuchungen als geeignet erachtete Platz erreicht war, wurde auf ein gegebenes Zeichen den Unglücklichen die bereitgehaltene Schlinge (româl) um den Hals geworfen. In einer Minute war das Werk vollbracht, oft an mehr als hundert gänzlich arglofen Menschen. Beispiele von überflüffiger Graufamkeit follen außerordentlich felten gemesen sein. Sobald den Ermordeten Geld und Geldes= wert abgenommen war, wurden gewöhnlich in großer Eile tiefe Löcher gegraben und die Leichen verscharrt. Wo die Thugs sich vor allen Nachforschungen und Verfolgungen völlig gesichert glaubten, ließen sie auch wohl ihre Opfer einfach unbeerdigt auf der Landstraße liegen. Daß dies in früheren Jahrhunderten die Regel war, scheint aus folgender Legende hervorzugehen, die unter den Thugs zu Sleemans Zeiten lebendig war: ihre Schutzgöttin habe in alten Zeiten die Körper der Erschlagenen felbst verschlungen und so den Mördern die Mühe erspart, sie zu begraben. — In ähnlicher Weise wie auf dem Lande gingen die Thugs auf den Wafferftraken zu Werke. Sie boten auf den Flüffen den Reisenden ihre Fahrzeuge an, in denen diese bei paf= fender Gelegenheit erdroffelt wurden, um dann über Bord geworfen zu werden. In der Regel wurde dies mit raffinierter Schlauheit vorbereitet. Die Thugs pflegten sich in zwei Abteilungen zu sondern, und die eine derfelben, welche den Reisenden, auf die es ab= gesehen war, zuerst begegnete, gab sich mit diesen oder jenen Mitteln ein verdächtiges Aussehen. Die Reisenden wurden mißtrauisch, lehnten die Anknüpfungsversuche ab, um bald von der zweiten sehr respektabel aus=

— 191 —

sehenden Abteilung freundlich begrüßt und mit Hin= deutungen auf jene verdächtig erscheinenden Leute empfangen zu werden. Glücklich, ihren Berdacht be= stätigt zu sehen und einer großen Gefahr entronnen zu sein, vertrauten sich nunmehr die Opfer mit doppelter Arglosigkeit ihren Mördern an.

Europäische Reisende waren aller Wahrscheinlichkeit nach vor diesen Banden völlig gesichert. Es ift durchaus irrig, der Thugî, wie zuweilen geschehen ist, einen patriotischen und gegen die europäischen Groberer ge= richteten Charakter zuzuschreiben. Tatsächlich ist kein einziger Fall ermittelt, in dem ein Europäer den Thugs zum Opfer gefallen ift. Da die Gesetze der Räuber, die von diefen im allgemeinen mit abergläubischer Bein= lichkeit beobachtet wurden, über den Bunkt schweigen, fo meint Sleeman, die persönliche Sicherheit des Euro= päers sei durch folgende zwei Gründe bedingt gewesen: erstens weil es allgemein bekannt war, daß Europäer auf Reisen nie nennenswerte Beträge an Geld oder Geldeswert bei sich führen; und zweitens weil das Berschwinden von Europäern viel emsigere und umfassendere Nachforschungen im Gefolge gehabt haben würde als das von einheimischen Reisenden. Die Thugs sind durchaus nur die Geißeln ihres eigenen Volkes gewesen.

Fragt man nun, wie es möglich gewesen ist, daß diese Mörderbanden von Jahrhundert zu Jahrhundert ihrem gräßlichen Gewerbe ungestraft nachgehen konnten, so ist dafür die unglückselige nationale Zerfahrenheit der indischen Bölker und Stämme verantwortlich zu machen. Die Mordbanden fanden allerorts Schutz und tatsäch= liche Unterstützung bei den einheimischen Fürsten und sonstigen Machthabern. Die letzteren ließen sich überall bereit finden, die Thugs zu beschützen und zu verbergen, aus Begierde, einen Anteil an den Erträgen ihrer Gr= peditionen zu erhalten, trotzem sie alle wußten, daß diefe Erträge nur durch Raubmord gewonnen wurden. Die einzige Bedingung, welche die Machthaber stellten, war das bindende Versprechen seitens der Thugs, innerhalb ihres eigenen Grund und Bodens keinen Mord zu begehen. So wurde der Raubmord geradezu ein anerkanntes bürgerliches Gewerbe, und die Thugs zahlten Steuern als solche. Dadurch erklärt es sich auch hauptfächlich, daß die einheimischen Sürsten sich nur mit dem größten Widerstreben dem Verlangen der englischen Regierung gefügt haben, bei der Vernichtung der Thuaî mitzuwirken. Mit Recht sagt Sleeman (Vorrede, S. II) — was auch in vollem Umfange noch von dem heutigen Indien gilt —: "Der Mangel an Sympathie für Leute anderer Kaften und Wohnorte ift leider das Hauptcharacteristicum des gesellschaftlichen Lebens in Indien." Zu dieser Bereitwilligkeit der maßgebenden Personen, den Mordbanden ein Afpl zu gewähren, trat nun nicht felten die abergläubische Vor= ftellung der Bevölkerung, daß die Thugs unter über= natürlichem Schutze ständen, und daß derjenige, welcher in irgend einer Beife zur Verhaftung und Bestrafung der Mörder behilflich wäre, die göttliche Rache zu fürchten hätte. So hatten die Thugs keine Schwierig= keiten, die Einwohner der Gegend, in der sie sich auf= hielten, zu Intereffenten an ihrer persönlichen Sicherheit und an ihren Erfolgen zu machen, ja selbst in ihrem Kreise neue Rekruten anzuwerben. Waren sie aber einmal aus einem Distrikt um irgend welcher Ursachen willen verscheucht, fo konnten sie stets sicher fein, die Unterstützung anderer Machthaber in nächster Nähe zu finden, und nicht nur das, sondern auch in dem neuen Rreise vermöge ihrer außerordentlichen Freigebigkeit und Liebenswürdigkeit des Wefens zu großer Beliebtheit zu gelangen. Niemand foll ftrenger im häuslichen Leben die Gebote der Priefter und die Kaftengesetse beobachtet haben, niemand fich eifriger um die Gunft der Behörden und der Nachbarn bemüht haben als die Thugs. Wer nicht ihr mahres Gewerbe kannte, foll die Führer der Banden für die fähigsten, achtungswertesten und liebens= würdigsten Mitglieder der eingeborenen Gesellschaft gehalten haben. Thugführer haben eine große Reihe von Jahren, zum Schein irgend ein bürgerliches Geschäft betreibend, unmittelbar unter den Augen der englischen Beamten gelebt und mit ihnen öfter einen so intimen Verkehr unterhalten, wie dies zwischen einem britischen Rivilbeamten und einem Eingeborenen nur möglich ift. Die Beamten haben ihre Waren jahraus jahrein von den Mördern bezogen und find ftets überzeugt gewesen, daß diese Geschäftsreisen unternahmen, wenn sie in der Tat auf ihre Raubzüge ausgingen.

Alles, was ich bisher angeführt habe und was angeführt werden mußte, um eine deutliche Vorstellung von den äußeren Tatsachen zu gewähren, wird meinen Lesern kaum besonders charakteristisch erschienen sein. Die beschriebenen Zustände haben selbst in den Einzelheiten Analoga bei anderen Völkern und zu anderen Zeiten. Wenn ich mir die Aufgabe gestellt habe, den Hauptinhalt des fast vergessenen Sleemanschen Urzkundenwerkes zum Gegenstand einer Abhandlung zu machen, so wird man mit Recht erwarten, etwas in seiner Art einzig Dastehendes zu ersahren. Was die

Barbe, Beiträge 2c.

13

Thugî von allem sonstigen Brigantentum auf Erden unterscheidet, was ihr den spezifisch indischen Charakter verleiht, ift das psychologische Element. Der Thug mordete und raubte - fo unfaßlich uns auch diefe Tatsache erscheinen mag — nicht nur ohne das Be= wußtsein des Unrechts, fondern in der uner= schütterlichen Überzeugung, damit ein frommes Werk zu tun. Unter den Tausenden von gefangenen und abgeurteilten oder begnadigten Thugs ift nicht einer gewesen, der den göttlichen Ursprung und das göttliche Wesen der Thugi bezweifelt hätte. So lange sie ihre vorgeschriebenen Gebräuche beobachteten, handelten sie ihrer Meinung nach auf unmittelbaren Befehl und unter den Auspizien der Göttin Durga (Devî, Kalî, Bhavanî): und deshalb hat niemals ein als Kronzeuge begnadigter Thug, selbst nach noch so vielen Jahren geordneter Lebensweise oder in der Todesstunde, auch nur einen Anflug von Reue über die von ihm begangenen Morde empfunden. Dem entsprechend find die Borbereitungen zum Morde stets mit absoluter Ruhe und Kaltblütigkeit getroffen, und dieser felbst ist ohne jedes Gefühl von Mitleid ausgeführt worden. Der Thug betrachtete sich als einen Priefter der Göttin, die diefe blutigen Opfer verlangte und ihn dafür mit ihrem Besitz belohnte. Diese Auffassung kehrt stets in den mit geständigen Thugs angestellten Verhören wieder. "Nicht wir haben die Menschen getötet, sondern die Göttin durch unsere Band: wir sind nichts als willenlose Wertzeuge der Debi. -Rühlt ein Mensch Reue über die Ausübung feines Berufes? Sind nicht alle Berufsarten uns von der Vorsehung angewiefen? — Wir haben in der letten Zeit die Gebote der Göttin nicht mehr ftreng befolgt: deshalb

beschützt sie die Thugî nicht mehr und hat uns in eure Hand gegeben. So lange wir ihren Sazungen treu waren, hat kein weltliches Gesetz etwas gegen uns ver= mocht; und wären wir es immer geblieben, so blühte die Thugî noch heute wie je." Darin stimmen sämtliche Aussagen überein.

Obwohl die einzelnen Banden selbständig ihr Unwesen trieben, fühlten sich doch alle Thugs als zu einer großen Genossenschaft gehörig und erkannten sich an bestimmten Zeichen als solche. Sitten, Gebräuche und abergläubische Vorstellungen waren gleichfalls gemeinsam; und die letzteren spielten, wie bei allen Indern, eine große Rolle. Auf die Omina wurde ein solches Gewicht gelegt, daß die geplante Ermordung einer reisenden Gesellschaft unterblieb, wenn diese nicht günstig waren.

Als heiliges Symbol führte jede Bande eine Spipart bei sich, die in geheimnisvoller Weise angefertigt und durch eine umftändliche Weihe konfekriert wurde. Diefe Reremonie mußte vor dem Beginn jeder Expedition wiederholt werden. Zum Träger der Spitart, der dem Range nach unmittelbar auf den Anführer folgte, wurde der achtsamste, schlaueste und nüchternste Mann der Bande erwählt. Dieser trug auf dem Marsch die Art im Gürtel und vergrub sie im Lager an einem gesicherten Orte, der von keinem Fuß berührt werden durfte, und zwar mit der Spitze nach der Richtung, in der die Bande zu wandern beabsichtigte. Die Thugs waren überzeugt, daß die Art sich wende, wenn eine andere Richtung des Weges ihrem Unternehmen förderlicher fei. In früherer Beit, behaupteten verhörte Thugs, sei die Spitzart in einen Brunnen geworfen worden, aus dem sie von felbst infolge bestimmter Reremonien in

13\*

den Schoß ihres Trägers emporgestiegen sei. Ber= schiedene Thugs erklärten vor Gericht, diese Erscheinung selbst gesehen zu haben, und sprachen sich mit großer Entschiedenheit gegen die Möglichkeit eines Taschen= spielerkunststücks aus! Seit aber die Thugs tun, was verboten, und vernachlässigen, was vorgeschrieben ist, habe die Art diese Kraft verloren; sie besäße sie jedoch noch bei einigen Thugbanden im Dekkhan, die streng ihre Gesete befolgen.

Bestimmte Personen galten den Thugs als under= letzlich, ohne daß bei den meisten Kategorien ein ein= leuchtender Grund zur Schonung zu finden wäre: Wäscher, Kehrer, Sänger, Tänzer, Musiker, Ölhändler, Aussätzge, Schmiede und Zimmerleute — die letzteren beiden aber nur, wenn Bertreter der zwei Gewerke bei einander waren — und noch folgende drei Klassen, die ihre Unantastbarkeit den das ganze Brahmanentum beherrschenden Anschauungen verdankten: Männer, die eine Kuh führten, Brahmanenschüller und Träger von Gangeswasser, solange deren Gesäße mit dem heiligen Naß gesüllt waren.

Intereffant ist die Art, wie die Thugs allmählich ihre Söhne an das in ihren Familien erbliche Gewerbe gewöhnten. Während der ersten Expedition, auf welche die Anaben, meist im Alter von zwölf Jahren, mit= genommen wurden, sahen und hörten sie nichts von den gräßlichen Vorgängen, erhielten aber Geschenke aus ihren Anteilen am Raube — die beiläufig ebenso groß waren als die der Erwachsenen — und lernten auf dem Rücken ihrer Ponies Gesallen an dem Wanderleben sinden. Vor dem Ende dieses Zuges erfuhren sie, daß ihre Läter raubten. Auf der zweiten Erpedition ver= mutcten einige, daß gemordet wurde, und andere wußten es bereits; auf der dritten sahen sie alles, wie es oben geschildert worden ist. Uls ein Ausnahmefall wird aus einem Verhör berichtet, daß ein Knabe von vierzehn Jahren, der auf das Gräßliche nicht genügend vorbereitet war, bei dem Anblick der Erdrossellung einer reisenden Gesellschaft vor Entsetzen wahnsinnig wurde. Die Weihe zum wirklichen Thug und die Verleihung der tödlichen Schlinge wurde mit seierlichem Ernste betrieben und war von Zeremonien begleitet.

Innerhalb diefer Finsternis moralischer Verkommen= heit und menschlicher Berirrung sucht man mit Mühe nach einem Lichtblick. Durch alle die Greuel schimmert nur ein Zug hindurch, der uns sympathisch anmutet, um so mehr, als fein Auftreten uns in diesem Bu= sammenhange überrascht: die Achtung vor dem Weibe, insbesondere vor den älteren Frauen der Genoffenschaft. Ein geständiger Thug erklärte mit Stolz vor Gericht, daß die Treue der Thugfrauen sprichwörtlich in ganz Indien sei. Der Mord von Frauen war den alten Gesetzen der Thugs zufolge verboten. Erst später sind sie von dieser Vorschrift abgewichen\*) und haben nachher einen großen Teil des Erfolges des gesetzlichen Vor= gehens von seiten der Engländer darauf zurückgeführt, daß dieses Gebot in den Satzungen der "Göttin" von ihnen verletzt worden war. — Übrigens haben nach den Ergebnissen der Berhöre Thugfrauen nicht selten tätige

<sup>\*) &</sup>quot;But no Thug was ever known to offer insult either in act or in speech to the woman they were to murder. No gang would ever dare to murder a woman with whom one of its members should be suspected of having had criminal intercourse." Ramaseeana, p. 8.

Beihilfe bei den Mordtaten geleiftet, wodurch der oben her= ausgehobene Bericht Thevenots seine Bestätigung findet.

Die planmäßige Verfolgung der Thugs begann im Jahre 1830. Alle vereinzelten Maßregeln, die britische Beamte in früherer Zeit ergriffen hatten, sind von keinem nachhaltigen Einfluß gewesen. In dem genannten Jahre wurde von dem General-Gouverneur Lord William Bentinck, unmittelbar nachdem er das Verbot der Witwen= verbrennung erlassen hatte, der Operationsplan zur Ver= tilaung der Thugs entworfen, deffen träftige und energische Durchführung in sieben Jahren die indischen Länder von jener schrecklichen Plage fast völlig befreite. Bis Oktober 1835 waren 1562 Thugs verhaftet, von denen 382 ge= hängt und 986 zu lebenslänglicher Einkerkerung oder Deportation verurteilt wurden. Im Sahre 1836 sollen nur noch in den weftlichen Teilen der Radschputana und in Sudscherat einzelne Banden von Thuas ihr Unwesen getrieben haben.

Die englische Regierung würde ihren Zweck in dem Umfange und in so kurzer Zeit schwerlich erreicht haben, wenn sie nicht eine große Zahl der ergriffenen Thugs etwa hundertfünfzig — als Kronzeugen zugelassen hätte. Unter der Bedingung, daß diese alle früheren Verbrechen zu Protokoll gaben und zur Verhaftung ihrer Genossen behilflich waren, wurde ihnen zugesichert, daß sie weder zum Tode noch zur Deportation nach den Andaman-Inseln — was von den indischen Verbrechern gewöhnlich für schlimmer als Tod erachtet wird — verurteilt werden würden. Nur auf diese Weise konnte das große und segensreiche Werk gelingen. 6. Über den willfürlichen Scheintod indischer fakirs.





.

• •

. · · · · ·

Im Frühjahr 1896 berichteten die Zeitungen von zwei indischen Fakirs, die auf der Millenniums=Aus= stellung in Budapest sich abwechselnd gegenseitig in hypnotischen Schlaf versenkten und nach acht bis vierzehn Tagen wieder erwedten. Der jeweilig Schlafende war in einem gläsernen Sarg für das Publikum zu Diese beiden Inder wurden beobachtet von dem feben. Pefter Anthropologen Professor Aurel von Török und bon dem Wiener Neurologen Professor Benedikt. Über die Wägungen und Messungen der Körpertemperatur, des Bulsschlags und der Atmung, die Török im Mai 1896 an den beiden Fakirs vorgenommen hat, findet sich ein Bericht im "Korrespondenzblatt der Deutschen Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte", Jahrgang 1896, S. 49, 50. In diefem Auffatz macht Török mit bezug auf die mitgeteilten Beobachtungen die vorsichtige Bemerkung, daß hier von einer streng wissenschaftlichen und kontrollierenden Aufsicht nicht die Rede fein könne, da eine öffentliche Ausstellung weder der geeignete Ort noch der geeignete Zeitpunkt für ftreng wiffenschaftliche Untersuchungen sei. Wie sehr diese Einschräntung berechtigt war, ergab sich bald nach diefer Veröffentlichung aus der Tatsache, daß die beiden

Fakirs als Schwindler entlarvt wurden — oder vielmehr zunächst der eine von ihnen, der sich gerade schlafend in dem Glassarge befand. Ein paar Herren, denen der ganze Vorgang unglaublich erschien, versteckten sich eines Abends in dem Raum, in dem der gläserne Sarg stand, und sahen nach einigen Stunden in der Nacht, wie sich der Sargdeckel hob und der angeblich scheintote Fatir aufstand, um sich an einem Ruchen und an einer Flasche Milch gütlich zu tun. Unverzüglich sprangen sie hervor und pacten den Fakir, und damit hatten die beiden Inder ihre Rolle in Budapest ausgespielt. Aller Wahrscheinlichkeit nach hat der entlarvte Fakir regelmäßig in der Nacht Nahrung zu sich ge= nommen; aber wir muffen doch annehmen, daß er fich darauf für nahezu vierundzwanzig Stunden durch Autohypnofe zu betäuben pflegte; denn daß derjenige der beiden Inder, der gerade an der Reihe war, am Tage im Zustand der Starre im Sarge lag, ist ja durch die untersuchenden Arzte in Budapest festgestellt worden. Immerhin ist durch die beiden Leute, die anstatt eines hypnotischen Schlafs von der Dauer eines Tages einen fieben= oder vierzehntägigen produzieren wollten, ein so evidenter Betrug ausgeübt worden, daß es nicht Wunder nehmen konnte, wenn daraufhin in weiten Kreisen sich die Überzeugung verbreitete, es handele sich bei der viel= besprochenen Fähigkeit der indischen Fakirs, eine oder mehrere Wochen in kataleptischem Zustand dazuliegen, überhaupt um einen Schwindel. Dieser Verdacht ift nun aber keineswegs berechtigt, da wir sichere Zeugnisse für das Gegenteil haben. Die Fähigkeit gewisser indischer Fakirs, die Lebenstätigkeit für längere Zeit auszuseten und sich sogar in diesem Zustand zeitweilig begraben

zu lassen, ohne dadurch an Leben und Gesundheit Schaden zu nehmen, diese Fähigkeit ist durch Borgänge bewiesen, deren Zeugen ganz unverdächtige hohe englische Beamte und Offiziere gewesen sind. Wer historische Dokumente richtig zu bewerten versteht, kann in diesem Falle einen Zweifel nicht hegen. Obwohl nun die betreffenden Zeugnisse von einem Manne wie James Braid, dem europäischen Entdecker des Hypnotismus, auf Grund forgfältigfter Nachforschung zusammengestellt und in feiner Schrift "Observations on trance or human hybernation" (London und Edinburgh, 1850) publiziert worden sind, und obwohl diese Abhandlung von 23. Preper in feiner deutschen Ausgabe von Braids ausgewählten Schriften unter dem Titel "Der Hypnotismus" (Berlin, Gebr. Baetel, 1882) dem deutschen Publikum bequem zugänglich gemacht ist, so sind doch die merkwürdigen Tatsachen auffallend wenig bekannt geworden; ja, ich habe mit Überraschung erfahren, daß selbst angesehene Mediziner von ihnen keine Ahnung haben. Deshalb erscheint es mir wünschenswert, den Gegenstand ein= gehend zu behandeln und auseinanderzuseten, in welchen fulturhistorischen Zusammenhang die Beobachtungen hin= eingehören. Die phantastischen Darstellungen, die in neuerer Zeit von Mystikern und anderen kritiklosen Leuten dem Experiment des Scheintods bei den Fakirs als einer übernatürlichen, mit den Mitteln der Wissen= schaft nicht zu erklärenden Erscheinung gewidmet worden find, lasse ich natürlich unberücksichtigt; wohl aber benute ich mit Dankbarkeit den vortrefflichen Beitrag, den Professor Ernst Ruhn in München mir über diesen Begen= ftand für meine Darstellung des Poga=Systems im Grundriß der indo-arischen Philologie und Altertumsfunde (Bd. III, Heft 4, S. 47, 48) freundlichst ge= liefert hat.

Zunächst muß ich bemerken, daß wir diejenigen Inder, um die es fich hier handelt, nicht Fakirs, sondern Yogins zu nennen haben. Das Wort Fakir ift ein arabisches, das durch Vermittelung des Persischen in den Wortschatz der modernen indischen Sprachen gelangt ift; es bedeutet eigentlich "arm" und bezeichnet den muhammedanischen Asketen. In dem Falle, der uns hier beschäftigt, handelt es sich aber nicht um Muham= medaner, sondern ausschließlich um Hindus; und die Asteten der Hindus führen die Bezeichnung Dogin (Nominativ Yoqî). Das Wort ist abgeleitet von Yoqa, dem Namen des philosophischen Systems, von dem ich oben S. 59-64 furz gehandelt habe und das in der Er= kenntnis der Wefensverschiedenheit von Geift und Materie das Mittel zur Erlöfung aus dem Weltdasein, zur Er= reichung der ewigen Ruhe erblickt. 3m Laufe der Zeit ift an die Stelle dieses negativen Endziels die Bereinigung mit Gott getreten. 3ch erinnere daran, daß das Wort Yoga speziell die körperliche und geistige Trainierung bezeichnet, durch die der Mensch dahin gelangt, sein Denken unter Abwendung von allen anderen Dingen fest und unverrückt auf einen Punkt zu kon= zentrieren: d. h. entweder auf das eigene innerste Selbst oder (in späterer Zeit) auf die Gottheit oder noch auf andere Dinge. Die Poga=Praxis besteht in einer Reihe von zu durchlaufenden Stadien. Es spielen dabei aller= hand Körperhaltungen eine Rolle, ferner das Zählen der Aus= und Einatmungen, namentlich aber das Aussetzen des Atems, das Fixieren des Blickes auf einen bestimmten Bunkt, auf die Nafenspitze, auf den Nabel u. f. w. Das Endrefultat diefer Yoga-Übungen ist das Versinken in Bewußtlosigkeit, der sogenannte Poga=Schlaf, der als eine Vorstufe der Erlösung gilt, namentlich in dem Falle, daß in dem Doga=Schlaf das Leben erlischt. Daß nun dieser Noga=Schlaf, der natürlich bei den Indern als eine höchst wunderbare Erscheinung angesehen wird, nichts anderes ist als der hypnotische Schlaf, darauf brauche ich wohl kaum ausdrücklich hin= zuweisen. In der Tat findet sich in den Poga=Texten eine ganze Reihe hypnosigener Methoden beschrieben, die sich zu jeder Zeit als wirksam bewiesen haben. Unter dem Namen trâtaka 3. B. empfehlen jüngere, aber auf alter Tradition beruhende Yoga=Texte das Fixieren eines kleinen Gegenstandes mit starren Bliden, bis die Augen anfangen zu tränen; und als Wirkung derartiger Übungen wird angegeben, daß der Körper fo fteif wie ein Stück Holz, d. h. kataleptisch werde. Eine Methode, die für den später zu besprechenden künftlichen Scheintod der Yogins von besonderer Bedeutung ift, führt den Namen Rhetscharî. Sie besteht darin, daß man die künstlich verlängerte Zunge umgebogen in die Rachenhöhle stedt und dazu den Blick unverwandt auf die Stelle zwischen den Augenbrauen richtet. Auch bei uns ist ja in neuerer Zeit beobachtet worden, daß das beharrliche Aufwärtsrichten der Augäpfel in einer gewissen Schielstellung das Eintreten des hypnotischen Schlafes befördert.

Bei der Anwendung dieser Methode foll der Yogin, bevor die vollkommene Bewußtlosigkeit eintritt, im Innern seines Körpers (im Herzen, im Halje, zwischen den Augenbrauen und an anderen Stellen) verschiedene Töne hören, und zwar nach der Reihe die einer Trommel, des Meeresrauschens, des Donners, einer Glocke, einer Muschel, eines Rohres, einer Laute und einer Biene. Es ist nicht zu bezweifeln, daß infolge von Autosuggestion solche Töne wirklich gehört wurden; und man darf wohl mit derselben Sicherheit annehmen, daß heute ein geübter Hypnotiseur durch Suggestion bei empfänglichen Individuen solche Tonempfindungen in genau derselben Reihenfolge hervorrusen kann, wie der Yoga=Text sie angibt.\*)

Die richtig und andauernd geübte Yoga=Praxis hat nach indischer Anschauung therapeutische Wirkungen und auch sonst mancherlei Erfolge; besonders aber verschafft fie nach allgemeinem Glauben dem Menschen die in der indischen Literatur oft erwähnten Wunderkräfte. Wenn die Verfasser der Yoga=Texte diese übernatürlichen Kräfte in Aussicht stellen, so darf man nicht vergeffen, daß es fich um Männer handelt, die ihre Aufgabe, das schließ= liche Erreichen des höchsten Riels zu fördern, sehr ernft nahmen; eine bewußte Täuschung ist sicherlich nicht von ihnen beabsichtigt gewesen. Sie haben eben einfach die Überzeugung der Pogins zum Ausdruck gebracht, die sich durch Suggestion im hypnotischen Zustand im Besitz folcher Kräfte befunden zu haben glaubten. Diefe an= aeblichen wunderbaren Kräfte sind ja zum Teil dieselben, welche unsere Somnambulen zu besitzen meinen. 3ch will nur einige der vielfach aufgezählten Kräfte nennen: die Fähigkeit, sich unendlich klein oder unsichtbar zu machen; sich ins Ungeheure zu vergrößern und auch an das Entfernteste heranzureichen, z. B. an den Mond

<sup>\*)</sup> Bgl. Hermann Balter, Übersetzung der Hathayogapradîpikâ (München 1893), S. XXVIII, XXIX.

mit der Fingerspipe; sich durch den bloßen Willen überallhin zu versetzen. Ferner wird erwähnt eine folche Steigerung der Sinnesschärfe, daß die ent= legensten, auch durch dazwischenliegende Bände oder deraleichen abgetrennten Dinge, sowie auch die Vor= gänge im Innern anderer Menschen sinnlich wahr= genommen werden (Gedankenlesen); die Kenntnis der . Vergangenheit und Zutunft, namentlich der eigenen Todesstunde; die Fähigkeit, Verstorbene erscheinen zu lassen und mit ihnen zu verkehren, und anderes mehr. Von der Gewinnung diefer Wunderkräfte durch die Noga=Praxis sind selbst die aufgeklärtesten Brahmanen noch heute felsenfest überzeugt. Daß solche Kräfte von Pogins nicht öffentlich betätigt werden, wird durch die Vorbedingung zu ihrer Erreichung, nämlich durch die absolute Gleichgiltigkeit der Pogins gegen die Dinge diefer Welt, erklärt. Giner meiner Lehrmeifter in Benares, der Brahmane Mohanlâl — einer der klügsten und vortrefflichsten Inder, die ich kennen gelernt habe teilte mir im Anfang des Jahres 1887 mit, daß er sich nach Beendigung unferer gemeinsamen Arbeit mit allem Eifer der Doga=Praxis widmen werde; und er versprach mir mit vollem Ernst, sobald er in den Besitz der bekannten Wunderkräfte gelangt sei, mich in dem damaligen Orte meiner Wirksamkeit, in Königsberg, zu besuchen, d. h. sich durch die Kraft seines Willens in meine dortige Studierstube zu versetzen. Leider habe ich den guten Mohanlâl nicht beim Wort nehmen können, weil er wenige Wochen nach meiner Abreise aus Benares dort an der Cholera gestorben ist.

Wenn nun Yogins infolge der Ausübung der Yoga-Praxis in Hypnofe und Katalepfic verfielen, so hielt das Bolk sie begreiflicherweise zunächst für tot; und wenn die Dogins nachher wieder zum Leben erwachten, fo wurden sie in ebenso begreiflicher Weise mit der arökten Ehrfurcht behandelt und als Heilige betrachtet. Das gefiel natürlich den Pogins — ich erwähnte schon oben S. 163, daß die Gitelkeit eine der hervorftechendsten nationalen Eigentümlichkeiten der Inder ist -, und so werden denn manche unter ihnen die Erreichung des höchsten Zieles zunächst vertagt haben. Es war ja immer noch Zeit, durch scharfe Unterscheidung von Geift und Moterie und die anderen vorbereitenden Mittel die Fesseln der Metempspchose zu sprengen. Einstweilen also werden manche Dogins danach gestrebt haben, durch fortschreitende Vervollkommnung der hypnosigenen Methoden und durch Verlängerung des kataleptischen Buftandes in den Geruch immer größerer Heiligkeit und Wunderkraft zu gelangen. Auf diese Weise wurde meiner Meinung nach die Katalepsie oder Lethargie die Namengebung ift wohl belanglos — in Indien zu einer Art Sport oder Kunstfertigkeit. Eine andere, aber ganz unwahrscheinliche Erklärung dieser Tatsache finde ich bei Braid, Hypnotismus S. 60, 61. Braid nimmt auf Grund einer persischen Quelle an, daß erkrankte Pogins, um der gewöhnlichen Angst der Auflösung zu entgehen, sich in einen hypnotischen Zustand versetten und in diefer Verfassung ihrem Grabe, dem endlichen Ruheplatz auf Erden, übergeben ließen. "Nun erscheint es mir," sagt Braid, "nicht unwahrscheinlich, daß irgend ein Zufall ihnen die Tatsache enthüllt hat, daß einige von den so Begrabenen nach ihrer Ausgrabung wieder ins Leben zurückgerufen werden konnten, als bei einem zufälligen Ausgraben der Leiche eines unter solchen

Umftänden Beerdigten die frische Luft Atmung und Kreislauf wiederherstellte; und als diese Tatsache beobachtet worden, mochte sie andere ermutigen, zu versuchen, wie weit sie es wohl dabei bringen könnten, besonders da sie es als ein neues und überraschendes Zeugnis für den göttlichen Ursprung und die gewaltigere Macht ihres Glaubens allen anderen gegenüber verwerten konnten." Dieser ganze Erklärungsversuch ist schon beshalb nicht glaublich, weil die bei den Hindus übliche Bestattungsart nicht das Begraben, sondern das Verbrennen ist.

Die älteste Erwähnung von zeitweilig begrabenen Jogins stammt meines Wissens aus der Mitte des siebzehnten Jahrhunderts. Der französische Reisende Thevenot nämlich, den ich schon in den Aufsätzen über die Witwenverbrennung und über die Thugs zitiert habe, spricht III, 131 von Fakirs, "die sich bis auf eine gewisse Zeit in Gruben verscharren".

Aus dem Anfang des achtzehnten Jahrhunderts in den Cérémonies et coutumes religiouses des peuples idolatres II, 1, S. 8 (Amfterdam 1728) — haben wir dann einen Bericht über indische Asketen, die sich abwechselnd in ein Grab begaben und neun oder zehn Tage lang in ihm verblieben, ohne ihre Stellung zu verändern und ohne Speise oder Trank zu sich zu nehmen. "Licht und Luft empfingen sie nur durch ein ganz kleines Loch." Diese letzte Notiz ist von besonderer Wichtigkeit, weil es sich ihr zufolge bei diesen Nachrichten zwar um ein Bergraben von Yogins handelt, aber um ein Vergraben, bei dem für eine, wenn auch geringe, Luftzusuchr gesorgt war. Nun aber komme ich zu dem eigentlichen Gegenstand meiner Aussührungen,

Garbe, Beiträge 2c.

14

zu dem wirklichen Lebendigbegraben, d. h. zu der Tat= fache, daß ein Nogin in einem Sact oder in einer verschlossenen Kifte sich in der Erde vergraben lassen konnte, ohne irgendwelche Vorrichtung, die ihn mit Luft verforgte. Die Schriften der Spiritisten und Theosophen über diefen Punkt suchen die Vorstellung zu erwecken, daß biefer Vorgang in Indien ganz geläufig sei. Dem gegen= über hat Professor Ernst Ruhn an dem oben (S. 203, 204) erwähnten Orte dargetan, daß alle Berichte über diese auffallende Erscheinung auf die ungewöhnlichen Leistungen eines einzigen Mannes zurückgehen, der sich Ende der zwanziger und in den dreißiger Jahren des vorigen Rahrhunderts zu wiederholten Malen gegen gute Bezahlung in der Radschputana, in Lahore, einmal auch im eigentlichen Hindustan begraben ließ. Es war das ber Dogin Haridas, ein Mann, der es infolge besonderer Beanlagung durch lang andauernde mühfame Trainierung dahin gebracht hatte, die an den Nogins beobachtete Katalepsie auf ein ganz abnormes Maß zu steigern. Diesem Mann war es gelungen, die Lebenstätigkeit bis zu vierzig Tagen auszuseten und so lange unter dem Erdboden zu verharren. 3ch wiederhole, daß vor Ha= ridas kein Fall von wirklichem Eingraben authentisch beglaubigt ift, und daß ebensowenig aus späterer Zeit, nach 1837, ein derartiger Fall hat konstatiert werden können. Man hat seitdem in Indien, namentlich im Nordwesten der Halbinsel, woher Haridas ftammte, vergeblich nach einem Manne mit der gleichen Fähigkeit geforscht. Von Haridâs felbst aber ist das wiederholte Begraben so gut beglaubigt, daß ein Zweifel daran nicht bestehen kann. Taschenspielerei ist nach Lage der Dinge ganz ausgeschloffen, abgesehen davon, daß nach meinen Erfahrungen die Inder den Ruhm, geschickte Taschenspieler zu sein, durchaus nicht verdienen.

Bier Fälle beschreibt Braid a. a. O. S. 46 ff. Dort wird der Name des beerdigten und wieder zum Leben erweckten Yogin nicht genannt; es wird nur von dem "Fakir, der sich lebendig begraben lassen könne," gesprochen. Aber aus einer anderen, weiter unten zu erwähnenden Beschreibung des von Braid an erster Stelle berichteten Falles ergibt sich der Name des Haridas und einiges über sein Leben. In den vier von Braid beschriebenen Fällen hat Haridas je drei, zehn, dreißig und vierzig Tage im Grabe zugebracht.")

Der zuletzt erzählte Fall bei Braid, in dem es sich nur um drei Tage handelt, hat eine ganz besondere Bewandtnis. Es war im Jahre 1828 in Concon, als der englische Major, der das Kommando der militärischen

<sup>\*)</sup> Der damalige Minister des Maharadscha Randschit Singh von Labore, Radicha Dhuân Singh mit Namen, erzählte (bei Honiaberger, "Früchte aus dem Morgenlande", S. 137), daß er den Mann in Dichemu im Gebirge vier Monate hindurch unter der Erde gehalten habe und daß er ihm am Tage des Vergrabens den Bart habe abscheren lassen: bei der Ausgrabung und Biederbelebung sei ihm das Kinn ebenso glatt gewesen wie am Tage des Bergrabens. Diese beiden Angaben, sowohl die Zeitdauer als die Bartgeschichte, halte ich für eine Erfindung. Was über diese Vorgänge nur von Eingeborenen berichtet worden ift, hat für denjenigen, der die Unglaub= würdigkeit ber heutigen Inder tennt, teinen Bert. Bir muffen uns ledialich an die Nachrichten ber hohen englischen Beamten und Offiziere halten, die Beugen der Borgänge gemejen find. Aus diejem Grunde lasse ich auch die Mitteilungen in N. C. Pauls Treatise on the Yoga Philosophy (Benares 1851, britte Auflage Bomban 1888) unberücksichtigt. Der Verfasser war ein Eingeborener, Naving Chandra Bala, ber gesucht hat, sich burch Europäisierung seines Ramens ben Unschein eines Engländers zu geben.

Station hatte, eines Tages von einem eingeborenen Juftizbeamten, einem Brahmanen, aufgesucht wurde, der für "einen seiner heiligen Landsleute" um die Erlaubnis bat, sich für neun Tage innerhalb des militärischen Kordons lebendig begraben lassen zu dürfen. Nach längerem Widerstreben und auf Grund wiederholter Bitten — denn der heilige Mann legte großes Gewicht darauf, "innerhalb des militärischen Gebiets die Probe machen zu dürfen, da er dadurch befferen Beweis liefere, daß kein Betrug unterliefe, als wenn er fie wo anders ausführe" — gibt der Major seine Zustimmung dazu, erklärt aber zugleich, daß er die erforderlichen Maß= regeln treffen werde, um jede Täuschung zu verhüten. Darauf wird der "heilige Mann" auf offenem Felde in Anwesenheit von etwa tausend Indern ohne Sarg, in eine Decke aus Kamelshaar eingewickelt, drei bis vier Fuß tief in einem Grabe, das auf gewöhnliche Weise gegraben und von dem üblichen Umfang war, bestattet. Eine Bache von Muhammedanern wurde neben dem Grabe aufgestellt mit dem Befehl, jede Annäherung an das Grab zu verhindern; und diese Bache, die alle zwei Stunden abgelöft wurde, befolgte den Befehl fo ftrikt, daß sie keinem der verhaßten Hindus erlaubte, "einen Brocken des geweihten Bodens zu nehmen, der den heiligen Mann bedeckte" (eine nach ihrer Meinung un= schätzbare Gabe). In einiger Entfernung aber wachten zahlreiche Hindus ängstlich darüber, daß die als Posten aufgestellten Muhammedaner ihrem heiligen Bruder teinen Streich spielten. Es diente also die ftarte religiose Antipathie der beiden Parteien als das beste Mittel, um jeden Betrug zu verhindern. So vergingen drei Tage. Da kommt dem Major, als ihm am Abend gemeldet wird, der Posten sei abgelöft und bei dem Grabe alles in Ordnung, der Gedanke, daß der zu erwartende Tod des lebendig begrabenen Mannes für ihn selbst fehr unangenehme Folgen haben könne. In der Angft, feine Stellung zu verlieren und als Mitschuldiger an bem Tode eines Menschen gerichtlich belangt zu werden, gibt er den Befehl zu sofortiger Ausgrabung. Der Brahmane, der seine Erlaubnis zur Eingrabung des Heiligen erwirkt hatte, kommt und sucht den Major zu beruhigen: der Heilige sei schon oft in derselben Weise beerdigt worden, ohne Schaden zu nehmen; und er bittet den Offizier inständigst, die verabredeten neun Tage zu Diefer aber lehnt das ab und eilt in beständig warten. wachsender Angst zu Pferde auf das Feld hinaus. Unter Anwesenheit einer ungeheuren Menschenmenge wird der Grabhügel abgetragen und zum Entsetzen des Majors der Begrabene kalt und steif herausgeholt. Nachdem der Major sich durch Betasten von dem Zustand des Körpers überzeugt hatte, zweifelte er nicht mehr an feinem Unglück. Da traten zwei Schüler des Be= grabenen hinzu und rieben ihm mit einer Salbe Kopf, Augen, Hände und Füße, namentlich aber die Herz= gegend ein. Eine Biertelftunde lang schien dieses Frottieren erfolgloß; dann aber wurden Lebenszeichen bemerkbar, und etwa nach einer Stunde war der Wieder= erwachte im Besitz seiner körperlichen und geistigen Fähig= keiten und nahm die Ehrfurchtsbezeigungen und Ge= schenke der Hindus in Empfang, während der Major glückselig darüber, daß feine Befürchtungen grundlos gewesen waren, den Platz verließ.

Die Beschreibung einer anderen Eingrabung des Haridâs findet sich im "Calcutta Medical Journal" von 1835, das mir aber nicht zugänglich war. Am ausführlichsten und lehrreichsten ift die Beschreibung des ersten Falles bei Braid, nach dem Bericht des Sir Claude Wade, des damaligen britischen Residenten am Hofe des Maharadscha Randschit Singh von Labore. Diefer Fall datiert aus dem Jahre 1837, der eben erzählte aus dem Jahre 1828; und es ist von Intereffe, daß Haridas sich in diesen neun Jahren so vervollkommnet hatte, daß er sich nunmehr nicht nur neun, sondern vierzig Tage ins Grab legen konnte. Es verdient besonders bemerkt zu werden, daß der Maharadscha von Lahore durchaus ungläubig war, als der heilige Mann fich bei ihm meldete und fich auf sechs 2Bochen begraben laffen wollte, und daß durch alle nur denkbaren Bor= sichtsmaßregeln der Möglichkeit eines Betrugs vor= gebeugt wurde. Da hier gerade die Einzelheiten von Belang find, so bleibt mir nichts anderes übrig, als denjenigen Teil des Wadeschen Berichtes, auf den es ankommt, dem Wortlaut nach anzuführen.

Sir Claude Wade schreibt über die Ausgrabung des vor vierzig Tagen Bestatteten an Dr. Braid folgendes: "Als der bestimmte Zeitpunkt herannahte, begleitete ich auf seine Einladung den Runjeet (= Randschit) Singh zu dem Fleck, wo der Fakir begraben worden war. Es war das ein vierectiges Gebäude, eine sogenannte Barra durra, in der Mitte eines der Gärten, welche den Palast in Lahore umgeben, ringsum mit einer Veranda verschen und mit einem mittleren geschlossen Raume. Als wir ankamen, stieg Runjeet Singh, der bei dieser Gelegenheit von seinem ganzen Hose begleitet war, vom Elefanten und bat mich, mit ihm zusammen das Gebäude zu untersuchen, damit er bie Überzeugung hätte, daß es genau so verschlossen wäre, wie er es verlassen. Wir fanden, daß an jeder der vier Seiten eine Tür gewessen war, von denen drei vollständig zugemauert worden waren; an der vierten Seite befand sich eine seste Tür, die bis auf ein mit dem Privatsiegel Runjeet. Singhs in dessen war, als der Fakir begraben wurde. In der Tat bot diese äußere Fläche des Gebäudes keine Öffnung, durch welche Luft zudringen konnte, noch irgend eine Verbindung mit der Außenwelt, durch welche der Fakir Nahrung hätte erhalten können. Ich kann noch hinzussügen, daß die Mauern, welche die Türen schlossen, daß sie Wauern, welche die Türen schlossen auch nur verändert worden wären.

"Runjeet Singh erkannte den Siegelabbruck als den von ihm angelegten, und da er bezüglich des Erfolges ebenso skeptisch war, wie es nur irgend ein Europäer sein konnte, so hatte er, um so viel als irgend möglich Betrug zu verhüten, zwei Kompagnien seiner persönlichen Eskorte nahe an das Gebäude gelegt. Von diesen mußten vier Posten, die zweistündlich abgelöst wurden, Tag und Nacht das Gebäude gegen einen Einbruch bewachen. Zugleich befahl er einem der höchsten Beamten seines Hoses, von Zeit zu Zeit den Platz zu revidieren und darüber an ihn direkt zu berichten, während das Petschaft, dessen Morgen und Abend den Rapport des wachabenden Offiziers.

"Nachdem wir genügend untersucht hatten, setzen wir uns in die Veranda, gegenüber der Tür, während einige Leute aus dem Gefolge Runjeet Singhs die Lehm= wand einriffen und einer seiner Beamten das Siegel brach und das Vorlegeschloß öffnete. Nach Öffnung der Tür sah man in einen dunklen : naum. Runjeet Singh und ich felbst begaben uns in denfelben zusammen mit dem Diener des Fakirs, und nachdem ein Licht beschafft worden war, ftiegen wir in eine Art Nische etwa drei Fuß unter der Bodenfläche des Raumes. In dieser stand aufrecht ein hölzerner Kasten mit Deckel etwa vier englische Fuß lang und drei breit, welcher den Fakir enthielt. Der Deckel war gleichfalls durch ein Vorlegeschloß und dasselbe Siegel wie die Außentür geschloffen. Als wir ihn öffneten, faben wir eine mensch= liche Gestalt in einem weißen Leinensack, der über dem Kopf derselben zugebunden war. Hierauf wurden Salutschüffe abgegeben, und die Menge brängte fich an die Tür, um das feltsame Schauspiel zu sehen. 2113 ihre Neugier befriedigt worden, griff der Diener des Fakirs in den Kaften und nahm die Gestalt heraus, schloß den Kastendeckel und lehnte sie in derselben hockenden Stellung, wie sie im Kasten (gleich einem indischen Götzenbild) gelegen hatte, mit dem Rücken gegen den Deckel.

"Runjeet Singh und ich ftiegen dann in die Aushöhlung, welche so klein war, daß wir nur auf dem Boden gegenüber dem Körper sitzen konnten und denselben mit Hand und Kinn berührten.

"Darauf goß der Diener warmes Waffer über die Geftalt; da ich aber beabsichtigte, etwaige Betrügereien zu entdecken, so schlug ich dem Runjeet Singh vor, den Sack zu öffnen und den Körper genau anzusehen, bevor etwaige Wiedererweckungsversuche gemacht würden. Ich tat dies und muß hier bemerken, daß der Sack, als wir ihn zuerst gewahr wurden, schimmelig aussah, wie einer, der einige Zeit vergraden gewesen ist. Arme und Beine der Gestalt waren runzelig und steif, der Kopf ruhte auf einer Schulter, wie bei einer Leiche. Ich bat meinen mich begleitenden Arzt, auch hinadzusteigen und den Körper zu untersuchen; er tat es und konnte weder in der Herzgegend noch an den Schläfen noch am Arm den Puls sühlen. Doch waren die dem Gehirn ent= sprechenden Kopsteile wärmer als der andere Teil des Körpers.\*)

"Darauf begann der Diener ihn aufs neue mit heißem Waffer zu baden und ftredte allmählich Urme und Beine aus der ftarren Stellung, in welcher fie fich befanden, während Runjeet Singh noch das rechte und ich das linke Bein nahmen, um durch Reiben fie wieder gebrauchsfähig zu machen. Inzwischen legte der Diener einen etwa zollstarken heißen Weizenteig auf den Scheitel, ein Vorgang, den er zwei= bis dreimal wiederholte: dann entfernte er aus den Ohren und den Nafenlöchern die Baumwolle und das Wachs, womit dieselben geschlossen waren, und öffnete mit großer Anstrengung, indem er eine Mefferspipe zwischen die Bähne schob, den Mund, und während er mit der linken Hand die Kiefer von einander trennte, zog er mit der rechten die Bunge vor, welche mehrfach in ihre aufwärts gekrümmte Stellung zurückfuhr, wobei sie den Schlund verschloß.

"Dann rieb er auf die Augenlider ghoo, d. h. zer= lassene Butter, einige Sekunden lang, bis er sie öffnen

<sup>\*)</sup> Sollte nicht diese Wärme "über dem Gehirn" die Folge der Übergießung mit warmem Wasser sein, welches den Teil zumeift erwärmte, mit dem es zuerft in Berührung kam? J. Braid.

konnte. Das Auge erschien bewegungslos und glanzlos. Als der Teig zum drittenmal auf den Scheitel gelegt worden war, wurde der Körper konvulsivisch bewegt, die Rüftern wurden aufgeblasen, und die Glieder begannen eine natürliche Fülle anzunehmen: der Buls war immer noch kaum fühlbar. Der Diener legte etwas zerfloffene Butter auf die Bunge und ließ fie vom Fakir verschlucken. Wenige Minuten später traten die Augäpfel hervor und erhielten eine natürliche Farbe, und der Fakir, der erkannte, daß Runjeet Singh dicht neben ihm faß, fagte kaum verständlich in leifen Grabestönen: "Glaubst du mir nun?" Runjeet Singh bejahte die Frage und bekleidete den Fakir mit einem Perlen= halsband, prachtvollen goldenen Armbändern und einem Ehrenkleid aus Seide, Musselin und Shawlstoff, wie es gewöhnlich von indischen Fürsten hervorragenden Berfonen verliehen wird.

"Bom Augenblicke an, wo der Kasten geöffnet wurde, bis der Fakir die Stimme wiedersand, konnte kaum eine halbe Stunde verstossen siehen gein, und abermals nach einer halben Stunde sprach der Fakir mit mir und seiner Umgebung, wenn auch mit schwacher Stimme wie ein Kranker; und dann verließen wir ihn, überzeugt, daß kein Betrug noch Täuschung in dem Borgang unter= gelausen war, dessen Augenzeugen wir gewesen."\*)

Bu diefer genauen Beschreibung lassen sich einige wichtige Ergänzungen beibringen aus Honigbergers etwas

<sup>\*)</sup> Bei einem späteren Begräbnis ebendessselben Fakirs wurde außer allen schon erwähnten Vorsichtsmaßregeln, nachdem der Kasten verschlossen und versiegelt in die Aushöhlung gebracht worden war, noch Erde in letztere hineingeworfen und ringsherum seltgestampft, so daß sie vollständig den Kasten umgab und ihn überdeckte; dann wurde

wunderlichem Buche "Früchte aus dem Morgenlande" (Wien 1851) S. 136 ff. Johann Martin Honigberger, ein aus Siebenbürgen stammender Arzt, wurde in feinem an Abenteuern reichen Leben nach Lahore verschlagen, wo er als Leibarzt des Maharadscha Randschit Singh und feiner Nachfolger fo schätzbare Dienste leiftete, daß ihm die englische Regierung bei seiner Heimkehr eine Pension bewilligte. Während der merkwürdigen, soeben berichteten Vorgänge am Hofe des Randschit Sinah befand sich Honigberger gerade vorübergehend in Europa. Als er im Jahre 1839 nach Lahore zurück= kehrte, wurde ihm von dem General Bentura, einem geborenen Italiener, der im Dienste des Maharadscha Randschit Singh stand, und anderen glaubwürdigen Personen das erstaunliche Experiment berichtet, dessen Reugen sie während seiner Abwesenheit gewesen waren. Auch bei Honigberger steht, daß sich unter den bei der Ausgrabung des Pogin anwesenden Engländern, die zum Teil aus der Nachbarschaft eingetroffen waren, ein Arzt befunden hatte, offenbar der von Sir Claude Bade erwähnte Arzt der britischen politischen Mission. Honig= berger hat auf Tafel 7 eine Abbildung des Haridâs bei= gegeben, nach einem — wie versichert wird — fehr gut getroffenen Porträt, das Honigberger von einem Haupt= mann Gardner erhalten hatte: und auf diesem Bilde

B. (S. 51 Anm.)

Gerste darüber gesät, und immer blieb eine Wache auf dem Felde. Mehr noch, zweimal während der Dauer des Begräbnissel ließ Runjeet Gingh den Körper ausgraben, und man fand ihn stets in derselben Haltung vor, wie er begraben worden, und, wie es schien, vollständig leblos. Nach Beendigung dieses so langen Begrabenseins wachte der Fatir unter der üblichen Behandlung wieder auf.

erscheint der indische Kunst= oder Gewohnheitssterber als ein ganz vergnügtes Menschenkind und von einer ge= wissen Uhnlichkeit mit Papst Leo XIII. Der Bericht Hönigbergers über die Eingrabung und Wiederbelebung des Haridäs ist neuerdings in der Einleitung zu einer kleinen indischen Publikation, einer Ausgabe und engli= schen Übersezung der Gheranda Samhita (Bombay 1895), wiederholt worden — auch das eben erwähnte Bild des Haridäs ist dort vorgedruckt — und zwar nach der englischen Ausgabe von Honigbergers Buch, die unter dem Titel "Thirty-five years in the East" (London 1852) erschenen ist.

Nach Honigbergers Darstellung, die hauptfächlich auf das Zeugnis des Generals Ventura gegründet ift, waren die folgenden Vorbereitungen des Haridas zu feiner Eingrabung bemerkenswert. 2118 Haridas anfing, fich für feinen sonderbaren Beruf zu trainieren, löfte er fich das Zungenbändchen, wie das auch andere Pogins zu tun pflegen, und führte durch beständiges Ziehen und Bestreichen mit bestimmten Stoffen eine Berlänge= rung feiner Zunge herbei. Dadurch kam er in die Lage, die Zunge zurückzuklappen, in den Rachenraum zu steden und diefen zu verschließen, sobald er den Wunsch hatte, die Atmung einzustellen. Das Atem= anhalten gilt in allen Doga=Texten als eine Hauptsache bei der Doga=Praxis; Jahre werden darauf verwendet, um das Einhalten des Atems für immer längere Zeit zu erlernen.\*) Dies muß auch Haridas zu großer

\*) Bgl. die Mitteilungen im Dabistan, einem persischen Werke über die religiösen Sekten Indiens, bei Braid, Hypnotismus S. 45. Ebendaselbst S. 127 finde ich die folgende interessante Bemerkung: "Dabei entwickelt sich infolge des Fizierens der Ausmerksamkeit, nach

Ĺ

Fertigkeit gebracht haben, bevor er das eben erwähnte Experiment mit der Zunge machte.

Was nun die unmittelbaren Vorbereitungen zur Beerdigung betrifft, so nahm Haridas einige Tage vorher ein Abführmittel und genoß während der nächsten Tage nichts als Milch. Am Tage des Vergrabens verschluckte er langsam einen drei Finger breiten und über dreißig Ellen langen Streifen Leinwand und zog ihn dann wieder aus dem Halse heraus. Diese Prozedur hatte den Zweck, den Magen von allen fremden Stoffen zu fäubern. Darauf setzte sich Haridas bis an bie Uchfelhöhlen in ein mit Baffer gefülltes Gefäß und zog durch ein Röhrchen Waffer in den Darm ein, um diesen zu reinigen. Nachdem dies geschehen, verstopfte Haridas alle Körperöffnungen mit Stöpseln aus einem aromatischen Wachs, stedte die Zunge umgeklappt in der vorhin beschriebenen Weise in den Rachenraum, freuzte die Arme über der Bruft und entschlief. Dies alles ging in Gegenwart einer großen Bolksmenge vor sich. Haridas machte nun den Eindruck eines Toten. Er wurde in das leinene Tuch, auf dem er geseffen hatte, eingewickelt und dieses zusammengebunden und mit dem Siegel Randschit Singhs, des Maharadscha, versehen. Dann wurde der Körper in eine Rifte gelegt,

anhaltendem Anftarren eines an sich gleichgültigen Gegenstandes, in auffälliger Weise ein Zustand, der volle Beachtung verdient und deffen Eintritt ich hervorruse, wenn er nicht spontan erfolgt, nämlich die Unterdrückung der Respiration. Der Einsluß der Unterdrückung der Respiration auf den Sauerstoffgehalt des Blutes und die Behinderung der Ausscheidung von Kohlensäure spielen ohne Zweisel eine wichtige Rolle, indem sie leichte organische Veränderungen zur Folge haben, durch welche der Zustand des Hypotismus ... zuerst eingeleitet wird."

an welcher der Maharadscha selbst ein starkes Vorlegeschloß besestigte. Die Eingradung dieser Kiste, die Bewachung des das Grad umgebenden Gewölldes durch militärische Posten, die Ausgradung am vierzigsten Tage und die Wiederbeledung des kalten und starren Körpers wird von Honigberger in derselben Weise wie von Sir Claude Wade erzählt. Die beiden Berichterstatter sind vollkommen unabhängig von einander; Honigberger hat den weit klareren und verständiger geschriebenen Wadeschen Bericht nicht gekannt, den Braid ein Jahr vor dem Erscheinen von Honigbergers Buch veröffentlicht hatte, also zu einer Zeit, als dieses Buch sicher schon im Manuskript sertig, wahrscheinlich zum Teil schon gebruckt war.

In Honigbergers Darstellung der Wiederbelebung des Haridâs ift noch eine Einzelheit erwähnt, die wohl kaum etwas Besonderes zu bedeuten hat. Nachdem die Zunge in ihre normale Lage gebracht und die Wachs= stöpsel aus den Ohren gezogen waren, wurde dem Haridâs Luft in den Hals und in die Ohren eingeblasen, und dadurch wurden die Wachsstöpsel aus der Nase mit Geräusch herausgetrieben. Dies wurde von den Ein= geborenen als das erste Zeichen der Rücktehr zum Leben betrachtet.

Aus den Vorbereitungen, die Haridas zu seiner Eingradung durch Verstopfung der Luftwege getroffen hat, ergibt sich, daß er selbst von der vollkommenen Einstellung der Atmung während der Zeit der katalepti= schen Starre überzeugt war. Damit befand er sich im Irrtum; denn das völlige Aufhören der Respiration für so lange Zeit hätte das Ende des Lebens bedeutet. Von einem medizinischen Kollegen wird mir freundlichst mitgeteilt, daß eine derartige Verstopfung der Luftwege, wie sie von Haridäs berichtet wird, nicht dicht genug schließt, um nicht doch etwas Luft durchzulassen — ab= gesehen davon, daß es nicht bloß eine Atmung durch die Respirationsorgane, sondern auch durch die Haut gibt; und ferner, daß durch drei bis vier Fuß Erde noch so viel Luft in einen verschlossenen Kasten dringt, als zur Erhaltung des auf das mindeste Maß herab= gesetten Lebens, der sogenannten vita minima, er= forderlich ist.

29. Preyer, "Über die Erforschung des Lebens" (Jena 1873) S. 28 ff., erwähnt die erstaunlichen Lei= ftungen, von denen ich hier handle, im Zusammenhang mit der Tatsache, daß Pflanzensamen der verschiedensten Art, die viele Jahre, jahrhunderte= oder jahrtausende= lang trocken aufbewahrt worden sind, anfangen zu keimen, wenn sie ins Baffer oder in die Erde gebracht werden: daß ebenso niedrig organisierte Tiere (Bärtierchen u. s. m.), die fehr lange Reit vertrocknet ohne jeden Stoffwechsel daliegen, unter günftigen Bedingungen wieder aufleben; und daß völlig eingefrorene Frösche und Fische nach langsamem Auftauen wieder zu ganz normalem Leben erwachen. Aber Preper bemerkt dazu, es fei die Frage, ob der Zuftand der begrabenen Dogins nicht eher eine dem Winterschlaf der Säugetiere ähnliche Lethargie als einen wirklichen vollkommenen Stillstand des Stoff= wechsels, wie bei den gefrorenen Tieren und den trockenen Infusorien und Arktiskolden, darstelle. Diese Frage ift ficher zu bejahen,\*) und schon Braid hat die Katalepsie

\*) Sie wird wie von Preyer so auch von Max Berworn offen gelassen, der in seiner "Allgemeinen Physiologie" (Jena 1895) S. 190 ff.

der Nogins nicht nur mit dem Winterschlaf der Tiere verglichen, sondern geradezu den Ausdruck human hybernation "Winterschlaf des Menschen" gebraucht. Die beiden Zustände dürfen indeffen zwar als ähnlich, aber nicht als gleichartig betrachtet werden aus folgenden zwei Gründen, die sofort in die Augen springen. Erstens tritt der tierische Winterschlaf unwillfürlich ein, während der Scheintod von den Nogins willfürlich herbeigeführt wird. Zweitens ist der Winterschlaf hauptfächlich durch die Kälte bedingt, da diefer Zuftand bei den Tieren, die unter normalen Verhältniffen beim Eintritt der kalten Zeit in ihn versinken, durch den Aufenthalt in höherer Temperatur vermieden wird, und da man die im Winterschlaf liegenden Tiere jederzeit durch fünstliche Wärme erwecken kann. Die Temperaturverhältnisse kommen nun bei der Katalepsie der Nogins entweder gar nicht in Betracht oder doch in ganz anderer Weise; insofern nämlich, als nach der Meinung meines medizi= nischen Beraters das Experiment des Lebendigbegrabens für Haridâs nicht in unserem Klima ausführbar gewesen wäre, sondern nur in einem heißen Lande wie Indien, wo der durchglühte Erdboden dem starren Rörper des Begrabenen dasjenige Mak von Wärme zuführte, das zur Erhaltung des Lebens unter so abnormen Umständen

bie Erscheinungen des willkürlichen Scheintodes unter Anführung der von Sir Claude Wade berichteten Eingrabung des indischen Fakirs und des Falles des Obersten Townsend (j. Näheres unten S. 226 ff.) bespricht. Und doch ist die Frage entschieden durch die an Haridas bei einer Ausgrabung beobachtete (und S. 225 unten erwähnte) starke Abmage= rung; denn aus ihr geht hervor, daß während des Begrabenseins der Stoffwechsel nicht still gestanden, sondern — wenn auch in sehr vermindertem Maße — angedauert hat.

erforderlich war.\*) Andererseits aber hat der künstliche Scheintod der Dogins mit dem Winterschlaf der Tiere folgende wichtige Merkmale gemeinsam: die außerordent= liche Herabsetzung und Verlangsamung der Respiration und des Pulsichlags, sowie den Verbrauch des Fettes und der sonstigen Gewebe. So bedauerlich es ift, daß mit Haridâs vor und nach der Vergrabung keine genauen Wägungen vorgenommen find, so läßt sich doch mit unbedingter Sicherheit behaupten, daß Haridas mährend ber Zeit der kataleptischen Starre in Übereinstimmung mit den in Winterschlaf verfallenden Tieren von seinen Geweben gezehrt hat, und daß der Scheintod unmerklich in wirklichen Tod übergegangen wäre, wenn der Mann feine Gewebe vollständig aufgebraucht hätte. Vierzia Tage find die längste beglaubigte Zeitdauer, die Haridas unter der Erde zugebracht hat, und es ift wohl an= zunehmen, daß er damit an der Grenze seiner Leistungs= fähigkeit angelangt war. Es beweist gar nichts, daß Haridâs selbst das Vertrauen gehabt hat, ein weit längeres Begräbnis aushalten zu können. 3m Jahre 1835 waren zwei englische Offiziere, Leutnant Boileau und Leutnant Trevelhan, Zeugen einer Eingrabung des Haridas für dreißig Tage. Nach der Wiederbelebung des Begrabenen fiel fein ftark eingefunkener Bauch auf --

\*) In bemjelben Sinne hat fid, auch 23. B. Carpenter geäußert: "On the psychology of belief", Contemporary Review Vol.XXIII (Dec. 1873), p. 134: "And that such a state [of 'suspended animation' or 'apparent death'] might be maintained in India under the circumstances described, for a much longer period than in this country, may be fairly attributed to the warmth of the tropical soil; which will prevent any considerable reduction of the temperature of the body buried in it, notwithstanding the almost entire suspension of its internal heat-producing operations."

Garbe, Beiträge 2c.

15

eine Analogie zu der bekannten Tatsache, daß die aus dem Winterschlaf erwachenden Tiere regelmäßig sehr abgemagert sind; auch zeigte Haridâs damals eine große Schwäche, sagte aber doch ohne Verzug zu den englischen Offizieren: sie könnten ihn, wenn es ihnen gesiele, gleich wieder auf ein volles Jahr begraben. Wäre dieses Experiment gemacht worden, so hätte es ganz gewiß zum Tode des Experimentators gesührt.

Fragen wir nun, welche Mittel Haridas zu seiner Betäubung angewendet hat. Hauptfächlich wird hier ein Vorgang in Betracht kommen, den der Wiener Kliniker 2. Schrötter an einer Stelle beschreibt, auf die Ernft Ruhn seine Fachgenossen aufmerksam gemacht hat. Schrötter sagt nämlich in H. von Ziemffens "Handbuch der speziellen Pathologie und Therapie" VI (zweite Auflage) 311 in dem Abschnitt über Störungen der Herzmotilität: "Das Kunststück der indischen Heren= meister, die Herzkontraktion willkürlich zu verlangsamen, ift jetzt gelöft, nachdem Donders gezeigt hat, daß er durch willkürliche Kontraktionen der vom Accessorius versorgten Halsmuskeln das Herz zum Stillstand bringen tann, indem mit der Reizung jener Musteläfte des Nerven auch gleichzeitig feine Herzäfte angeregt werden." In diefer Weise ift gemiß das Experiment des Obersten Townsend zu erklären, das seiner Zeit Auf= sehen erregt hat und sowohl von Braid, Hypnotismus S. 44, als auch von W. B. Carpenter, "Contomporary Review" Vol. XXIII (Dec. 1873) p. 135,\*) behandelt

<sup>\*)</sup> Dort heißt es: "... the standard case of Colonel Townsend, which no medical authority has ever ventured to call in question, so high was the authority of Dr. Cheyne, the eminent physician by whom it was recorded."

worden ist. Die den besprochenen Kunstftücken der indi= schen Yogins analoge Leistung des Obersten Townsend, von dem man fagte, daß er nach Belieben fterben könne, d. h. aufhören könne zu atmen, ist einmal von drei Ürzten gleichzeitig beobachtet worden. Es heißt darüber bei Braid nach dem Bericht des Dr. Cheyne, eines feiner Zeit in Dublin hochangesehenen Arztes, folgendermaßen: "Er (Townsend) drang so sehr in uns, den Versuch einmal anzusehen, daß wir schließlich nachgeben mußten. Alle drei fühlten wir erft den Puls; er war deutlich fühlbar, obwohl schwach und fadenförmig, und fein Herz schlug normal. Er legte fich auf den Rücken zurecht und verharrte einige Zeit regungslos in diefer Lage. 3ch hielt feine rechte Hand, Dr. Baynard legte feine Hand aufs Herz, und Herr Skrine hielt ihm einen reinen Spiegel vor den Mund. 3ch fand, daß die Spannung des Pulses allmählich abnahm, bis ich schließlich auch bei sorgfältigster Prüfung und bei vor= sichtigstem Tasten keinen mehr fühlte. Dr. Baynard konnte nicht die geringste Herzkontraktion fühlen, und Herr Skrine sah keine Spur von Atemzügen auf dem breiten Spiegel, den er ihm vor den Mund hielt. Dann untersuchte jeder von uns nach einander Arm, Herz und Atem, konnte aber selbst bei der forgfältigsten Untersuchung auch nicht das leiseste Lebenszeichen an ihm finden. Wir diskutierten lange, so gut wir es vermochten, diefe überraschende Erscheinung. Als wir aber fanden, daß er immer noch in demfelben Zustande verharrte, schlossen wir, daß er doch den Versuch zu weit geführt habe, und waren schließlich überzeugt, daß er wirklich tot sei, und wollten ihn nun verlassen. So verging eine halbe Stunde. Gegen neun Uhr früh (es

15\*

war im Herbst), als wir weggehen wollten, bemerkten wir einige Bewegungen an der Leiche und fanden bei genauerer Beobachtung, daß Puls und Herzbewegung allmählich zurücktehrten. Er begann zu atmen und leife zu sprechen. Wir waren alle auf das äußerste über diesen unerwarteten Wechsel erstaunt und gingen nach einiger Unterhaltung mit ihm und unter einander von dannen, von allen Einzelheiten des Borgangs zwar völlig überzeugt, aber ganz erstaunt und überrascht und nicht im stande, eine vernünstige Erklärung dafür zu geben." — Wie mir versichert wird, besitzt jedoch die heutige medizinische Wissenschaft die Mittel, um in einem solchen Fall die auf ein Minimum herabgesetze Respiration und Herztätigkeit als vorhanden zu erkennen.

Wenn sich auch aus dem Fall des Obersten Townsend ergibt, daß die in Indien beobachtete, willfürlich herbei= geführte Katalepsie auch in Europa vorkommt, so bleibt doch immer noch die Frage zu beantworten, mit welchen Mitteln die Zunft der indischen Dogins und namentlich Haridas die außerordentliche Verlängerung des kata= leptischen Zustands zuwege gebracht hat, und ob etwa dabei die Rassenverschiedenheit von Bedeutung ist. Es läßt sich wohl annehmen, daß Haridas noch ein Geheimnis beseffen hat, und daß er jedesmal ein ftarkes Narkotikon zu sich nahm, bevor er die Zunge in den Rachenraum stedte und sich in Katalepsie versete. Schon mehrfach ist die Vermutung geäußert worden, daß ein Präparat aus indischem Hanf in Anwendung gebracht worden fei; Ernft Ruhn hat diese Bermutung durch eine Reihe von Gründen gestützt und zugleich wahrscheinlich gemacht, daß die Wirkung des Hanfpräparats durch Zusammensetzung mit Stechapfel und Bilsenkraut für die Zwecke der Yogins gesteigert wurde. Allerdings ist mir gegenüber die Wahrscheinlichkeit dieser Annahme von mehreren hervorragenden Medizinern be= stritten worden, da der Genuß des indischen Hanses (oder Haschisches zunächst aufregend wirke.

Da Haridas jedenfalls eine physiologisch abnorme Persönlichkeit gewesen ift, so find vielleicht auch die dürftigen Nachrichten, die Honigberger über sein Leben mitteilt, von einigem Interesse. Haridas war in der Gegend von Karnâl geboren und führte ein Wanderleben, seitdem er seinen Lebensberuf entdeckt hatte. Die Verehrung, deren er sich in Lahore auf dem Gipfel feines Ruhmes als Heiliger erfreute, muß ihm zu Kopfe gestiegen sein: denn sein Lebenswandel fing dort an, jolchen Anstoß zu erregen, daß der Maharadscha Randschit Singh mit dem Gedanken umging, ihn des Landes zu verweisen. Der "heilige Mann" tam diefem Befehl zuvor, indem er sich freiwillig entfernte — aber nicht allein, sondern mit der Frau eines Anderen. Es ging bis dahin das Gerücht, Haridâs sei ein Eunuch oder ein Zwitter. Die Tatsache nun, daß er mit einer jungen Frau entwich, wurde als ein Beweis dafür angesehen, daß jenes Gerücht unbegründet sei. Haridas starb bald nach feiner Flucht "in allem Ernste" im Gebirge und wurde nach der Sitte des Landes verbrannt.

Eine Legende berichtet (bei Honigberger S. 140), daß vor dreihundert Jahren in Amritfar ein Yogin sitzend unter der Erde vergraben gefunden worden sei, nebst einer Anweisung, wie man ihn wieder ins Leben bringen könne. Nach seinem Erwachen habe dieser Yogin Greignisse aus seinem früheren Leben berichtet, die sich auf Verhältnisse vor hundert Jahren bezogen. Das ist inatürlich nur eine Legende, wie sich ähnliche zur Genüge auch bei anderen Bölkern finden, und hat nichts zu tun mit den außergewöhnlichen Leistungen des Haridas, von denen hier wohl in hinreichender Aus= führlichkeit gehandelt worden ist. Ich bezweisse nicht, daß einige Leser die mitgeteilten Tatsachen einfach be= streiten und sich dabei für sehr kritisch und scharffinnig halten werden. Diese angenehme Empfindung sei ihnen von Herzen gegönnt.

## 7. Leben der Hindus.

.

Eine Skizze.

-



4

Digitized by Google

· .

.

Beit den Zeiten des Mittelalters ist Indien für die deutsche Sage und Dichtung das typische Land der Romantik, und deshalb pflegt das Leben des indischen Volkes für uns von einem gewiffen Nimbus umgeben zu fein. Das Intereffe unferes Publikums für indisches Leben ift häufig weniger wirkliche Wißbegierde als eine phantastische Neugier, die am liebsten durch sentimentale Schilderungen befriedigt sein will. Daher denn auch immer noch die wunderbarften Dinge, die über Indien erzählt werden, mehr Aussicht haben, dankbar auf= genommen zu werden als sachgemäße Berichte. Gewiß liegt mir nichts ferner, als denjenigen zu tadeln, der das tief im deutschen Gemüt wurzelnde romantische Be= dürfnis durch die indische Marchenwelt befriedigen will; aber man foll mit Bewußtsein die Gebiete der Poesie und der Wirklichkeit scheiden.

Es ist hiermit ohne weiteres klar, in welcher Weise ich ein Bild von dem heutigen Leben der Hindus ent= rollen will. Ich beabsichtige nicht eine poetische Dar= stellung von dem Leben und Weben einer singierten Menschheit zu geben, sondern die nüchterne Wirklichkeit des indischen Volkslebens zu schildern. Daß es sich dabei nur um das Wesentlichste, um die Hauptzüge und Umrisse des Bildes handeln kann, das ist durch folgende zwei Umstände bedingt. Erstens ist dieser Aussia

eine Art Ergänzung meiner "Indischen Reisester" gedacht, die voll von Mitteilungen über das Leben der heutigen Hindus sind. Das dort Erzählte will ich natürlich hier nicht wiederholen. Zweitens bin ich außer stande, die Unterschiede in der Lebensweise der einzelnen Stände und Provinzen, die begreiflicherweife in manchen Hinsichten recht beträchtliche sind, eingehend zu erörtern: denn zu diesem Zweck hätte eine Fülle von Material zusammengebracht werden müssen, das in nur einiger Bollständigkeit noch heutzutage unerreichbar ist. Wer die Einzelheiten näher kennen zu lernen wünscht, dem empfehle ich außer dem schon mehrfach zitierten Buch von Shib Chunder Bose das Wert von Bulloram Mullick, Home Life in Bengal, an account of the every-day life of a Hindu home at the present day (Calcutta 1885). Ich habe diese beiden Bücher für einige der nachfolgenden Einzelheiten zu Rate gezogen.

Meine Darstellung wird sich nur mit den allge= meinen Dingen des täglichen Lebens beschäftigen, nicht mit der politischen und wirtschaftlichen Lage Indiens. Darüber hat Alfred Hillebrandt in dem ersten sehr lesenswerten Auffatz seines "Alt=Indien" (Breslau, 1899) nach den besten englischen Quellen gehandelt.

Die Schwierigkeiten, die der richtigen Beobachtung und Darstellung eines fremden Volkslebens im Wege stehen, sind selbst für denjenigen, der mit der Sprache und Geschichte, den staatlichen und sozialen Einrichtungen des anderen Volkes vertraut ist, so große, daß im all= gemeinen erst nach längerem Verweilen in dessen Mitte ein zutreffendes Urteil gewonnen werden kann. Wenn dies schon für diejenigen Nationen gilt, welche durch alle Kulturelemente der europäischen Zivilisation ver=

ź

bunden find, so wird die Aufgabe des Beobachters eine doppelt schwierige, sobald es sich um ein Volk handelt, bessen Kultur und Gedankenwelt auf völlig anderen Grundlagen ruht und dessen soziale Einrichtungen noch dazu dem Fremden den Zutritt zu der Familie und dem häuslichen Leben verschließen. Dies letztere ist bei den Häuslichen Beben verschließen. Dies letztere ist bei den Häuslichen Fall, und damit ist uns schon diejenige Eigen= tümlichkeit entgegengetreten, welche mehr als irgend eine andere dem indischen Volke schute, die Kaste.

Schon in den ältesten Erzeugnissen der indischen Literatur sehen wir eine Gliederung des Bolkes sich vollziehen, die bald an Schroffheit alles übertrifft, was fich sonst in der Geschichte der Menschheit an ftändischen Unterschieden herausgebildet hat. Die uns stamm≠ verwandten Arier, die in vorhistorischer Zeit in die vorderindische Halbinsel eindrangen, um allmählich die nördliche Hälfte zum größten Teil zu unterjochen, organisierten sich in die drei Kasten, von denen schon oben S. 8 die Rede gewesen ift, und bildeten eine dienende Kaste aus den unterworfenen Ur= pierte einwohnern, den Schudras. Diefe vier Raften, durch die Satzungen einer selbstsüchtigen Priesterschaft im Laufe ber Beit immer schärfer von einander geschieden, treten uns in der ganzen indischen Literatur auf Schritt und Tritt entgegen, und an diese Bierheit pflegt man deshalb bei uns zu denken, wenn von indischem Kasten= wesen die Rede ift. Merkwürdigerweise aber sind diese vier Unterschiede schon im Mittelalter — wir können nicht recht fagen, wann und wie - fo vollständig verschwunden, daß von der alten Einteilung des Bolkes nur die Brahmanenkaste übrig geblieben ist. An die Stelle der übrigen drei ift ohne eine gewaltsame Um=

wälzung eine unübersehbare Maffe neuer Kaften getreten, die von einander womöglich noch schroffer geschieden find, als jene es waren. Jeder einzelne Beruf ift zur Rafte geworden und dermaßen zur Rafte geworden, daß gemeinsames Effen und Trinken nur innerhalb einund= derfelben Gilde erlaubt, Heiraten zwischen Leuten, die verschiedenen Berufsarten angehören, verboten sind. Der Schneider kann nicht mit dem Schuhmacher in abendländischer Beise befreundet fein und ihn zum Effen oder zu einem Familienfeste in sein Haus laden; der Sohn des Schuhmachers kann nicht die Tochter des Töpfers heiraten, der Sohn des Töpfers nicht die Tochter des Webers. Wenn nun aber — wird man fragen der Sohn des Töpfers die Tochter des Webers liebt? Darauf ist die Antwort sehr einfach: das ist kaum möglich. Die Kinder verschiedener Kaften kommen erstens gar nicht in nahe Berührung mit einander, und zweitens werden Anaben und Mädchen von den Eltern in zartem Alter verlobt und verheiratet, jedenfalls so früh, daß die Entstehung einer spontanen Neigung fast auss geschloffen ift. Wenn Eingeborene einem Europäer fehr vertrauensvoll gegenüberstehen, so klagen sie wohl ge= legentlich über ihre Frauen und meinen, es wäre vielleicht beffer gewesen, wenn fie fich felbft ein anderes Mädchen "aus ihrer Kaste" hätten wählen können. Dieser charaks teristische Zusatz wird niemals fehlen: an einen Kampf mit allen den Sorgen und Mühen, die der Berluft der Rafte, das Ausgestoßensein aus derselben mit sich bringt, denken die Leute nicht.\*) Bemerkenswert ist, daß auch

<sup>•)</sup> Ich sehe hier von den großen Städten am Meer oder in der Nähe des Meeres ab, die unter dem Einsluß eines regen europäischen Lebens und Treibens stehen.

die Brahmanen, die nunmehr keineswegs alle Priester oder Gelehrte, sondern zum Teil Aderbauer, Soldaten, Hirten, Köche u. s. w. sind, heutzutage in so und so viele Kaften zerfallen, und daß genau festgestellt ift, zwischen welchen Geschlechtern Verkehr und Konnubium stattfinden darf und zwischen welchen nicht. So schreitet in allen Schichten des Hindutums diese zersetzende Bewegung fort, und es ist nicht abzusehen, wo einmal dieser aller menschlichen Vernunft Hohn sprechenden Zerklüftung Einhalt geboten werden wird. Nicht nur jede Arbeitsteilung bedeutet das Entstehen einer neuen Kaste, sondern oft genug wird eine solche durch eine kleine Abweichung von der herkömmlichen Technik bei der Ausübung eines Handwerks ins Leben gerufen. In einem Teile Indiens sind zwischen denjenigen Fischern, welche bei der Anfertigung des Netzes die Maschen von rechts nach links arbeiten, und denen, die dies von links nach rechts tun, Ehen verboten. Eine bestimmte Klasse von Milchmännern hat diejenigen ihrer Berufsgenoffen, welche die Butter herstellen, ohne die Milch vorher aufzukochen, aus ihrer Kaste ausgestoßen und gibt ihre Töchter nur folchen Männern zu Frauen, die ebenso buttern wie fie felbst. In Cuttad, der fud= lichsten Landschaft von Bengalen, heiraten die Töpfer, die ihre Scheibe sitzend drehen und kleine Töpfe an= fertigen, nicht mit denen, welche die Scheibe stehend drehen und große Töpfe machen.\*)

Durch die gegenwärtig bestehenden Kastenverhält=

<sup>\*)</sup> Die freundliche Mitteilung biefer Einzelheiten verdanke ich dem Herrn H. H. Risley, dem besten gegenwärtigen Kenner des indischen Kastenwesens.

niffe find einige Gelehrte zu der Anschauung geführt worden, daß die heutige soziale Gliederung Indiens in der Hauptsache schon im Altertum geherrscht habe und daß die alte in der ganzen brahmanischen Literatur auftretende Bierteilung der Kasten niemals praktische Bedeutung gehabt habe, sondern lediglich eine priesterliche Fiktion oder Theorie gewesen sei. Zuzugeben ist, daß die Theorie von den vier Kasten das wirkliche Vor= handensein derselben lange überdauert hat. Wer aber die Wirklichkeit jener Vierteilung für das indische Altertum ableugnet, der kann mit demselben Rechte alles andere, was die vedischen Texte uns über die Kulturverhältnisse des altindischen Volkes lehren, für brahmanische Fiktion erklären.\*)

Sicht man von den großen Umwälzungen in dem sozialen Leben der Hindus ab und von den ebenso großen Umwälzungen auf dem Gebiete der Religion, so hat sich der Inder, als Individuum betrachtet, seinem Charakter nach in den Jahrtaussenden seines geschicht= lichen Daseins nicht so wesentlich verändert, als bisher gewöhnlich angenommen worden ist. Der moderne Inder steht als Mensch dem alten Inder viel näher als beispielsweise der heutige Deutsche oder Italiener dem alten Germanen oder Römer. Namentlich haben sich vie Schattenseiten des indischen Boltscharakters, die dem beobachtenden Europäer begreislicherweise zunächst in die Augen fallen, nicht etwa erst durch den verderblichen Einstuß des brahmanischen Priestertums oder unter dem

<sup>\*)</sup> Wer sich über diese Frage des näheren orientieren will, sei auf Oldenbergs überzeugenden Aufsatz "Zur Geschichte des indischen Kastenwesens" verwiesen (Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 51, S. 267 ff.).

Druck der blutdürstigen muhammedanischen Fremd= herrschaft entwickelt; vielmehr sind als echt = indische Eigenschaften Unzuverlässigkeit, Mangel an Wahr= haftigkeit, Undankbarkeit, Gitelkeit und Habsucht aus der altindischen Literatur deutlich nachweisbar. Diesen unsympathischen Eigenschaften des Hindu stehen jedoch achtungswerte Büge gegenüber, unter denen die folgenden besonders hervorzuheben sind: die merkwürdig mit der maßlosen Geldgier kontrastierende große Genügsamkeit den Bedürfniffen des täglichen Lebens gegenüber, das geduldige Ertragen des Unglücks, der ausgeprägte Familiensinn und bei den befferen Klassen der gleich= mäßige Ernst des Wefens, der felbst durch die über= raschendsten Dinge und Vorgänge nicht in feinem Gleichgewicht gestört wird. Ferner ist ein ausgesprochener Sinn für großartige Schöpfungen auf dem Gebiete der didaktischen Poesie bemerkenswert. Fast jeder gebildete Hindu kennt noch heute die Bhagavadgîtâ, die berühmte Sanskrit-Dichtung, die in erhebender Beise die Bflicht für das höchste Gebot erklärt, von Anfang bis zu Ende auswendig; und von noch größerem Einfluß auf das innere Leben des Hindu ist ein anderes hochmoralisches Dichtwerk, das Râmâyana in der volkssprachlichen Bearbeitung des Tulsidas, des größten indischen Dichters, der sich der Sprache des Volkes bedient hat. In den Hütten des Landmanns wie in den Palästen der Radschas ift dieses Werk zu finden, und auf den Märkten sieht man öffentliche Vorlefer des Gedichtes von aufmerkfamen Zuhörern aus den verschiedensten Volksschichten umgeben. Den Gegensatz, der zwischen diesem unverkennbaren Sinn des Hindu für das Schöne und Große und feiner Handlungsweife besteht, tann ich

nur durch einen Mangel an sittlicher Kraft, den idealen Regungen des Innern zu folgen, erklären.

Wie ich schon oben andeutete, ist das Schreckgespenst, von dem der Hindu sein ganzes Leben hindurch geängstigt wird, der Verluft der Kafte. Diefer wird hauptfächlich durch folgende Urfachen bewirkt: durch das Aufgeben der Hindu-Religion und durch das Unterlassen der vor= geschriebenen Zeremonien, durch den Genuß verbotener Speisen oder solcher Speisen, die von Mitgliedern einer niedrigeren Kaste gekocht sind, durch eine Reife in fremde Länder, die eine Verletzung der Speisegesete mit sich bringt, durch Unkeuschheit eines weiblichen Ramilien= mitglieds und (wenigstens in der Regel) durch Bertehr mit Frauen aus einer niedrigeren Kafte oder aus einem fremden Volke (Bose, S. 171). In den Teilen des Landes, wo der Hinduismus noch unbeschränkte Herrschaft ausübt, beruht das Lebensglück des Hindu auf dem Zusammenhang mit seiner Kaste, und deshalb sind ihre Satungen für ihn bindender als irgend ein Gefetz der Moral; ja man geht nicht zu weit, wenn man sagt: die Vorschriften der Kaste sind seine Religion. Das höchste Gesetz des Lebens ift für den Hindu: richtig zu effen, richtig zu trinken und richtig sich zu verheiraten: dem gegenüber treten alle anderen Lehren und Gebote der Religion in den Hintergrund. Der Einzelne, der aus feiner Kafte ausgestoßen wird, ift in den meisten Fällen ein verlorener Mann; er wird von seinen nächsten Angehörigen verlaffen, auch von keiner anderen Kafte aufgenommen und hat kaum die Möglichkeit, die nötigsten Bedürfnisse des Lebens zu befriedigen. Freilich stehen ihm die Wege in die Gemeinschaft der Christen und der Muhammedaner offen: aber das heißt sein ganzes Leben auf eine andere Basis stellen, und das ist nicht jedermanns Sache, und am wenigsten Sache des Hindu, der am Herkommen in einer uns fast unbegreiflichen Weise hängt. Biele solcher Ungludlichen, die ihre Kafte verloren hatten, sind in freiwilliger Verbannung in Elend und Verzweiflung zu Grunde gegangen, und oft haben Outcasts ihrem Leben gewaltsam ein Ende gesett. Für die meisten Versündigungen gegen die Kastengesete gibt es allerdings Sühnen, aber diese kosten viel Geld, benn sie bestehen im wesentlichen aus großartigen Geschenken, die den ortsangehörigen Mitgliedern der Kafte zu machen sind. Nur ein Reicher kann deshalb hoffen, wieder Aufnahme in seiner Kaste zu finden; und be= zeichnend für diese troftlosen Zustände find die enormen Opfer, die bemittelte Leute nachweislich zu diesem Zweck gebracht haben. Bald nach der Begründung der engli= schen Herrschaft in Bengalen verlor ein Brahmane in Kalkutta dadurch seine Kaste, daß ein übermütiger Engländer ihm Fleisch und unerlaubte Getränke in den Mund einzwängte. Drei Jahre lang bemühte sich der Unglückliche mit allen Mitteln, seine Stellung wieder= zugewinnen, bis ihm dies schließlich gelang durch die Rahlung von 200 000 Rupien (d. h. nach dem nominellen Berte: von 400 000 Mark: Boje, S. 165).

In merkwürdigem Gegensatz zu der Sorgfalt, mit der die einzelnen Kasten der Hindus über der Reinerhaltung ihrer Geschlechter wachen, repräsentiert das gesamte Hindutum einen solchen Grad von Rassenmischung, daß es den Ethnologen schwerlich gelingen wird, Ordnung in dieses Gewirr zu bringen. Von Bombay bis Kalkutta, von Kaschmir bis Alsam sieht man eine wahrhaft unglaubliche Fülle von Volkstypen

Garbe, Beiträge 2c.

16

und Hautfärbungen, aus der nur einzelne Gruppen mit reinem Typus sich herausheben, wie die Marathen, Radschputen und Bengalen. Bon der dunkelsten Bronze= farbe an sind alle Schattierungen des Braun, Grau und Gelb vertreten bis zu einer Fleischfarbe, die fast dem Weiß der kaukasischen Rasse gleichkommt.

Eine ebensolche Mannigfaltigkeit weist die Sprache des Hindutums auf. Abgesehen von der Menge der uns hier nicht berührenden Idiome nicht-arischer Hertunft, die auf der Halbinsel, namentlich im ganzen Dekthan gesprochen werden, leben in dem Munde derjenigen Stämme, die da glauben rein arisches Blut in ihren Adern zu haben, sich aber in der Tat nur einer fleinen Beimischung desselben rühmen können, die folgenden Sprachen arischer Abstammung: Bengâlî, Assâmî, Orîya, Nîpâlî, Pandschâbî, Kaschmîrî, Sindhî, Multânî, Hindî, Gudscherâtî und Marathî. Innerhalb diefer Gruppen gibt es nun eine unübersehbare Maffe von Mundarten und Untermundarten, fo daß 3. B. über die Sprache bes Diftrikts von Bihar im mittleren Nordindien felbständige Grammatiken von sieben ver= schiedenen Dialekten abgefaßt worden sind.\*) Eine all= gemeine Verkehrssprache, die wenigstens in den Städten überall verstanden wird und dem Reisenden zu allen praktischen Zwecken genügt, ist das Hindustani, eine Mischsprache, die sich vom elften Jahrhundert nach Christo an in den Feldlagern der muhammedanischen Eroberer entwickelte und von dort aus allmählich über den ganzen Norden der Halbinsel und weiter verbreitete. Charakte-

<sup>\*)</sup> George A. Grierson, Seven Grammars of the dialects and subdialects of the Bihari language, Calcutta 1883 ff.

riftisch für das Hindustani ist die überaus große Menge der arabischen und persischen Ausdrücke, mit denen sein Wortschatz durchsetzt ist. In neuerer Zeit haben portugiesische Elemente wie kamra (Zimmer), sabun (Seise), padre (Pater, das heißt Geistlicher, Missionar) und seit der Beseltigung der britischen Herrschaft zahlreiche englische Worte, zum Teil in wunderbaren Entstellungen, Eingang in das Hindustani gefunden.

Die indischen Städte sind eng gebaut und dicht bevölkert; die Häuser der Eingeborenen — mit Aus= nahme der Paläste der Radschas - find im auffallenden Gegensatz zu den geräumigen luftigen Wohnungen der Europäer flein, gedrückt, schlecht ventiliert und mangelhaft ausgestattet, auch wenn die Besitzer in guten Verhält= nissen leben; die inneren Räume sind winklig, dumpfig und, soweit meine Erfahrungen reichen, unsauber. Eine behagliche Behausung scheint nicht zu den Lebensbedürf= niffen des Hindu zu gehören. Selbst in den Städten findet man maffenhaft Lehmhütten mit wenigen Fenster= öffnungen, im günstigsten Falle mit Schindeln gedeckt. Rommt man in Dörfer, so wird der Eindruck der allgemeinen Dürftigkeit ein gar großer: die Lehmhäuser find nicht nur so klein, daß man kaum begreift, wie in ihnen eine ganze Familie Blatz finden kann, sondern auch häufig so mangelhaft aufgeführt, daß sie sich wäh= rend der Regenmonate einfach auflösen und zusammen= In der kalten Jahreszeit sieht man die nackten, fallen. nur ein Amulet um den Hals tragenden, braunen Kinder diefer armen Leute frierend an der von der Sonne beschienenen und erwärmten Lehmwand sich zusammen= fauern.

In wohlhabenden Familien herrscht noch heute ein

16\*

ganz patriarchalisches System; unter der Leitung eines Oberhauptes, dem die Entscheidung aller wichtigen Fragen überlaffen bleidt, leben nicht selten mehrere Generationen bei einander, so und so viele verheiratete Söhne mit ihren Frauen und Kindern, auch entserntere Anverwandte. Häusig führen Streitigkeiten unter er= wachsenen Söhnen natürlich zur Trennung und zur Begründung eines eigenen Hausstandes; aber es ist wunderbar genug, daß es in vielen Fällen gelingt, die Eintracht unter einer solchen Masse verwandter, in demselben Hause zusammenwohnender Familien auf= recht zu erhalten.

Der charakteristischste Teil in dem hause des hindu ist die Zenana, das abgeschlossene Frauengemach, wie die gedrückte und unwürdige Stellung der Frau der bezeichnendste Zug des indischen Familienlebens ist. Wohl genießt die Gattin des Familienoberhauptes, die das Hauswesen in Ordnung zu halten und für die leiblichen Bedürfniffe einer oft außerordentlich großen Rahl von Hausgenoffen zu forgen hat, eine hohe Ach= tung in ihrem engen Kreise; aber auch sie unterliegt den harten Bestimmungen der Etikette fast in dem gleichen Maße wie die übrigen in demfelben Hause lebenden Frauen. Die weiblichen Mitglieder einer respektablen Familie bedürfen der besonderen Erlaubnis des Hausvaters, um aus der Tür zu treten und um eine in der nächsten Nähe wohnende Freundin zu be= suchen; wenn sie das Haus verlassen, so fahren sie in einem Wagen, in den kein fremder Blick eindringen kann, oder werden in einem Balankin (pâlkî) getragen, das heißt in einem dicht verschlossenen Kasten, in dem fie nicht sitzen, sondern liegen. Im Sause felbst follen

sie nicht die äußeren Räume, in denen die Männer leben, betreten, ja nicht einmal so laut sprechen, dak ihre Worte in jenen Zimmern gehört werden. Am ftrenasten gelten diese Regeln für die in das Hauswesen eingetretenen Schwiegertöchter, deren Stellung begreif= licherweise eine fehr schwierige ift und beren Lebensgluck in Indien noch mehr als in Europa von der Behand= lung abhängt, die ihnen von dem Gatten zu teil wird. Eine zärtliche Mutter sieht deshalb ihre Tochter stets mit banger Sorge in das neue Hauswesen einziehen und erschöpft fich im Intereffe ihres Kindes in Liebens= würdigkeiten gegen den Schwiegersohn, der ihrem Herzen näher zu stehen scheint als ein leiblicher Sohn. Die Bärtlichkeit der Schwiegermütter, die in Indien fprichwörtlich ift, fließt besonders an einem Tage des Sahres über, an dem mit den Schwiegersöhnen in der Zenana des elterlichen Hauses ein förmlicher Kultus getrieben wird, an dem diefe mit Leckerbiffen genudelt und mit Geschenken überhäuft werden. Es ift dies das im Mai gefeierte Schwiegersohnsfest (Dschamai Shashthi).

Der Horizont der indischen Frau, die im günstigsten Falle schreiben und lesen lernt, bleibt natürlich bei dem abgeschlossenen Beben ein außerordentlich begrenzter; ihre Interessen sind nur auf Äußerlichkeiten gerichtet, ihre Zerstreuungen überaus kindisch. Wenn sie den Besuch einer Freundin oder einer europäischen Dame in der Zenana empfängt, so dreht sich das Gespräch fast nur um Schmuckgegenstände und deren Preis. Daß es an Zerwürfnissen mit Schwestern und Schwägerinnen nicht fehlt, versteht sich von selbst, und die sich daran schließenden Familienszenen mögen durch die große Beredsamkeit, die einer scheltenden indischen Frau zu Gebote steht, zu doppelt unerfreulichen werden. Am trostloseften find die häuslichen Zustände, wenn ein Mann zwei oder mehrere Frauen genommen hat, was nach den bürgerlichen und religiöfen Gesezen immer noch gestattet ist, aber in der neuesten Zeit glücklicherweise seltener und seltener wird. In Polygamie leben gewöhnlich nur Hindus von Rang oder vornehmer Abkunst, und in Bengalen die sogenannten kulin-Brahmanen, über die ich schon oben S. 172, 173 gehandelt habe.

Selbst in einem wohlhabenden indischen Haushalt ist die Dienerschaft nicht so zahlreich und nicht so gut bezahlt als bei einer europäischen Familie unter den gleichen oder entsprechenden Verhältnissen. Die Köchin ist gewöhnlich eine Witwe; hält man einen Koch, so muß dieser aus der Brahmanenkaste genommen werden. Doch habe ich mit Verwunderung bemerkt, daß viele Männer besserer Stände sich ihre Mahlzeiten selbst zubereiten; und öfter hatte ich Mühe, ernst zu bleiben, wenn gelehrte Eingeborene, mit denen ich zusammen in Benares arbeitete, die schwierigsten und tiefsinnigsten Erörterungen plözlich mit der Bemerkung unterbrachen: "Jetzt muß ich aber nach Hause gehen und mein Mittag= effen kochen."

Die Nahrung der Hindus besteht aus Fischen und Begetabilien, vor allem Reis und sonstigen Hülfen= früchten, aus Milch und etwas slüssiger Butter. Berpönt sind spirituöse Getränke, Eier und Fleisch, mit Aus= nahme des von einem Opfer herrührenden Ziegen= und Schaffleisches, das zuweilen — aber nur von Männern genoffen wird. Die männlichen und weiblichen Glieder einer Familie effen ihre Mahlzeiten getrennt; die Männer speisen zuerst und bekommen das Besser. Nur an einem Tage in ihrem Leben, am Hochzeitstage, darf die Frau mit ihrem Gatten zusammen bei der Mahlzeit sitzen. — Zigarren oder Zigaretten raucht nur der Hindu, der europäische Lebensweise angenommen hat; der nach der Weise der Vorfahren lebende bedient sich der Hukka, das heißt einer Ton= oder Wasserpfeise, die mit Tabak oder auch mit einer Art gewürzten Hanses gefüllt wird.

Die Tracht der Hindus ist außerordentlich mannig= faltig und nicht durch die Mode beschränkt wie bei uns. Die Männer der niedersten Klaffen tragen nur einen arauen Schurz um die Lenden, während die besser fituierten sich sehr pittorest in allen möglichen Farben Auf dem Haupte tragen sie gewöhnlich einen Eleiden. tunstvoll geflochtenen, meist weißen oder roten, aber auch gelben, grünen oder andersfarbigen Turban; daneben sieht man ganz kleine Deckel ohne Schirm und Rand, und bei den Aufmärtern, die den Tisch des Europäers bedienen, Kopfbedectungen, die wie umgekehrte Suppen= teller aussehen. Der Oberkörper wird mit einem toga= ähnlichen Gewande umhüllt, das in geschmactvollem Faltenwurf bis auf die Aniee herabfällt, häufig aber auch mit bis an den Hals geschloffenen gaden und mit Rleidungsstücken, die in der Form unseren Schlafröcken nahekommen. Un den Füßen werden Schnabelschube getragen, zuweilen darunter kurze Strümpfe; der untere Teil der Beine aber bleibt auch in kälteren Gegenden und im Winter unbedeckt. Die weibliche Kleidung be= fteht nur aus zwei Teilen, einem den Oberkörper um= hüllenden, eng anschließenden ärmellosen Gewand und einem großen Tuch (sarî), das um den ganzen Körper geschlungen, zuweilen auch über den Kopf gezogen wird. Doch würde ich den charakteristischsten Teil der weib=

lichen Ausstattung unerwähnt lassen, wenn ich hier nicht ein Wort über die auffallende Menge von Schmuckgegenständen bemerken wollte, mit denen eine indische Frau, die nicht verwitwet ist, sich auszuputzen pflegt. Sie trägt Ringe an den Fingern und Zehen, klirrende Spangen um die Arme und Fußgelenke, Halsbänder, Ohrringe, Haarschunck, der auf Stirn und Schläfen herabhängt, und — ich glaube sagen zu können: fast ohne Ausnahme — einen stattlichen Nasenring; daneben noch häusig eine Art runder Brosche aus Gold, mit Verlen besetzt, auf einem der beiden Nasensschusel. Einige anschauliche Abbildungen sindet man in Westermanns Monatsheften vom April 1890.

Bei der Beschreibung des Hindu-Haushaltes muß ich noch des Raumes gedenken, der in den meisten respektablen Häusern zu gottesdienstlichen Zwecken eingerichtet ist. Während die ärmeren Klassen ihre täglichen Kultushandlungen in den öffentlichen Tempeln vornehmen, begnügen sich die besseren Stände im allgemeinen damit, nach uralter Weise einen Hauspriefter (purohita) zu halten, der zweimal des Tages, morgens und abends, kommt und seinen Hokuspokus — gleichviel ob in Gegenwart oder Abwesenheit der Familienmitglieder verrichtet. In diesen privaten Tempeln wird mit Muschelblasen, Klingeln, Tamtamschlägen ein ähnlicher Lärm gemacht wie in den öffentlichen, und wie dort werden vor dem Götzendilde Spenden aus Milch, Blumen, Früchten und dergleichen dargebracht.

Wenn ich jetzt dazu übergehe, das Leben des Hindu durch die wichtigsten Abschnitte von der Geburt bis zum Grabe zu versolgen, so beschränke ich mich auf die kulturell intereffanten Dinge und übergehe die ungeheure Maffe finnlofer Zeremonien, das ganze wüfte Formelwesen, mit dem das Priestertum alle Ereignisse von Bedeutung in dem Leben des Einzelnen, ja das ganze tägliche Leben ausgestattet hat. Mit den religiösen Verpflichtungen schleppt der orthodore Hindu eine Bürde durchs Leben, die notwendig auf die Energie und Lebenslust lähmend einwirken muß und die in der Tat von unheilvollem Einfluß auf die ganze Entwicklung des Volkes gewesen ist.

Die Geburt eines Kindes ist für eine Hindufamilie eine Begebenheit von sehr ungleicher Bedeutung, je nachdem es sich um einen Knaben oder um ein Mädchen handelt. Das Erscheinen eines Sohnes wird mit fest= lichen Klängen begrüßt; die Verwandtschaft und Nachbar= schaft strömt zusammen, um zu gratulieren und um Geschenke entgegen zu nehmen; denn bei der Geburt eines Sohnes ift der Bater so überglücklich, daß er oft über seine Berhältnisse freigebig wird und sich in Schulden stürzt. Nichts von alledem geschieht bei der Geburt eines Mädchens: denn diese gilt für ein aus= gesprochenes Unglud. Selbst die Mutter verflucht oft den Tag, der sie um alle ihre Hoffnungen betrogen hat. Ein indischer Spruch lautet: "Sowie eine Tochter ge= boren wird, beginnt hier sogleich eine große Sorge; dann folgt ein langes Hinundherdenken, an wen sie zu verheiraten sei; ist sie verheiratet, so fragt man sich, ob fie Glück finden werde oder nicht: Bater einer Tochter zu sein, ist fürmahr ein großes Übel!"\*)

Jedem Kinde befferer Stände wird alsbald von einem Aftrologen das Horoftop gestellt, und das Blatt,

<sup>\*)</sup> Böhtlingk, Indische Sprüche. Zweite Auflage, Nr. 2390.

in welches die bei der Geburt herrschende Konstellation und die angeblichen zukünstigen Schicksale eingetragen werden, spielt im späteren Leben eine große Rolle, namentlich bei den Verhandlungen über die Heirat.

Die Kinder werden in Indien, sobald sie über das Säuglingsalter hinaus sind, von den Müttern nicht in den Armen getragen, sondern rittlings auf der Hüfte, das Gesicht natürlich dem mütterlichen Körper zu= gewendet. Diese Praxis soll sehr viel bequemer sein als die unfrige, so daß viele europäische Damen in Indien sie unwillkürlich annehmen, wenn sie unbeob= achtet sind.

Ein halbes Jahr nach der Geburt ift das Fest der Namengebung, annaprasana "die Fütterung mit Speise" genannt, weil an diefem Tage das Kind zum erstenmal gekochten Reis zu effen bekommt, der von nun an feine Hauptnahrung bildet. Im indischen Altertum war das anders; da wurde die Namengebung schon sehr bald nach der Geburt vorgenommen. Die Namen der Hindus bestehen gewöhnlich aus Zusammensetzungen mit dem Namen einer Gottheit und pflegen Bedeutungen zu haben wie "von der und der Gottheit gegeben", "der Gnade der und der Gottheit verdankt", "unter dem Schutze des und des Gottes stehend", "Diener der Rali, bes Vischnu" u. f. w. Bei der Namengebung spielt die abergläubische Vorstellung mit, daß die unwillkürliche häufige Wiederholung des Namens der Schutzgottheit im täglichen Leben für den Träger dieses Namens von fegenstreichem Einflusse fei.

Im Alter von fünf Jahren wird ein Knabe zur Schule geschickt, wo er die Elemente der Wiffenschaften, Schreiben, Lefen und Rechnen, lernt. Es kann hier natürlich nicht meine Aufgabe sein, das Erziehungs= wesen in Indien zu schildern, wie es von der englischen Regierung und den Miffionsgesellschaften betrieben wird, d. h. einen mehr oder weniger europäischen Charakter trägt; ebenso wenig gehört als nicht volkstümlich die höhere und gelehrte Ausbildung hierher, die sich zum Teil von europäischer Beeinfluffung frei gehalten hat. Die alte echt-indische einklassige Elementarschule muß man heutzutage auf den Dörfern suchen. Die Kinder bringen fast den ganzen Tag in ihr zu, haben aber dem Lehrer nur ein ganz geringes Schulgeld zu zahlen, zehn bis fünfundzwanzig Pfennige im Monat. Dafür erwartet jedoch der Lehrer bei allen festlichen Gelegen= heiten und bei jedem neuen Stadium des Unterrichts ein besonderes Geschent an Rupfermünzen oder Naturalien. Als Zuchtmittel dient nicht nur der Rohrstock; die kleinen Sünder werden auch, wie Bose erzählt, dazu verurteilt, längere Zeit auf einem Bein oder mit ausgestreckten Urmen dazustehen, auch einen Ziegelstein mit einer Hand in die Luft zu halten; ja gelegentlich sollen ihnen gar die Blätter einer stacheligen Pflanze auf den Rücken ge= flebt werden. Selbst diese Dorfschulen stehen jetzt unter ber Kontrolle eines englischen Inspector of schools, dem es indeffen außerordentlich schwer ist, einen richtigen Einblick in den Stand der einzelnen Schulen zu ge= winnen: denn vor der Ankunft des Beamten, der sein Erscheinen selten undermutet bewerkstelligen kann, re= quiriert man die Kinder der Nachbarschulen, um eine möglichst große Frequenz aufzuweisen.

Während der kleine Hinduknabe in der Schule nützlich beschäftigt wird, ist der ganze Gedankenkreis des Mädchens mit der Hauptsorge seines Lebens aus= gefüllt, dereinst glücklich verheiratet zu fein. Schon im zartesten Alter wird das Kind auf diese große Frage hingewiesen, und allerhand religiöse Begehungen halten den Gedanken an sie rege. Die verschiedensten Götter müssen nach einander von dem Mädchen angefleht werden, ihr einen guten Batten zu verschaffen, sie vor einstiger Witwenschaft zu bewahren und davor, daß sie die Liebe ihres fünftigen Mannes mit einer Nebenfrau zu teilen habe. Das große Greignis felbst wird indessen, wie schon vorher angedeutet, von den beiderseitigen Eltern geschäftsmäßig behandelt, ohne daß die zunächst Beteiligten irgend etwas dabei zu sagen haben. Berufs= mäßige Heiratsvermittler männlichen ober weiblichen Geschlechtes, ghatak "Beranstalter" geheißen, pflegen das Geschäft einzuleiten, indem sie sich mit paffenden Vorschlägen zu den Eltern des Anaben begeben, sobald dieser halbwegs ermachsen ist, und oft noch viel früher. Kommen die Verhandlungen in Gang, so müffen sich zunächst die Eltern des Mädchens zur Entrichtung einer oft über ihre Verhältnisse gehenden Abgabe verstehen. Un die Stelle des alten Brautkaufs ift alfo fozufagen in der Neuzeit ein Bräutigamstauf getreten. Wenn es sich um wohlsituierte Familien handelt, wird von den Eltern des Knaben ein Verzeichnis von Koftbarkeiten geschickt, mit deren Beschaffung die des Mädchens bas Glück bezahlen müffen, ihrer Tochter eine paffende Partie gesichert zu haben. Diese Liste wandert öfter mehrmals zwischen den beiden Häusern hin und her, bis eine Einigung erzielt ift. Erst dann begibt sich die Familie bes Knaben zu der des Mädchens, um dieses, oft nur ein Kind von wenigen Jahren, in Augenschein zu nehmen; bald darauf folgt der Gegenbesuch zur Prü=

.

fung des jungen Mannes. Bei beiden Gelegenheiten wird ein kleines formelles Gramen mit den zukünftigen Ehegatten angestellt und im Anschluß daran ein üppiges Diner gegeben unter Aufbietung des denkbarsten Luzus. An reichen Geschenken für alle Anwesenden, für die Verwandten, die Mittelspersonen und die Dienerschaft darf es schon an diesen Tagen nicht fehlen; und ebenso wenig bei allen folgenden Stadien bis zum Abschluß ber Vermählungsfeierlichkeiten. Es ift in Indien gäng und gebe, daß Familien sich durch die Ehrenausgaben ruinieren, welche die Verheiratung ihrer Kinder erfordern. In Benares hörte ich, daß felbst die armen Leute, die sich als Diener in den europäischen Häusern vermieten und etwa sechs bis acht Rupien Lohn im Monat bekommen, auf die Hochzeit einer Tochter gegen zwei= hundert Rupien verwenden, eine Summe, die natürlich von einem Wucherer geliehen werden muß. Ein erschreckend großer Prozentsatz des Mittelstandes und der unteren Bolksklassen ist deshalb verschuldet und so fehr verschuldet, daß die Unglücklichen nicht hoffen können, den Klauen der Wucherer jemals zu entrinnen. Wenn auch die Gläubiger in den meisten Fällen nie ihr Kapital zurückgezahlt erhalten, so stehen sich doch die Bankiers, bie dem Leichtfinn des Bolkes entgegenkommen, durch die außerordentlich hohen Zinsen vortrefflich.

Den nächsten Abschnitt in den Borbereitungen zur Hochzeit bildet die Unterzeichnung des Ehekontrakts von feiten der Eltern; doch naht damit noch nicht das Ende der Feierlichkeiten heran; denn vor dem eigentlichen Hochzeitstage liegt noch eine ganze Reihe festlicher Tage, die in den Häusern der beiderseitigen Eltern begangen werden und mit einer finnverwirrenden Masse von Ge= bräuchen angefüllt find, teils religiöfen Zeremonien, teils volkstümlichen Handlungen, wie sie auch ander= weitig ganz ähnlich sich vorfinden. Von allen diesen Dingen sieht der Außenstehende nur die Prozessionen, die den Bräutigam in das Haus der Braut, die Braut in das Haus des Bräutigams geleiten. Diese abend= lichen Prozessionen werden mit großem Glanz und Lärm in Szene geset und bilden natürlich mit ihren Mussibanden, Fackelträgern, ausgeputzten Männern und Frauen, Tänzern und Tänzerinnen das Entzücken des niederen Bolkes; oft werden auch Elefanten für solche Umzüge gemietet. An Fluminationen und prassel.

Ift endlich der letzte Festtag vorüber, an dem das Paar fürs Leben verbunden ist, so kehrt die junge Frau in das Haus ihrer Eltern zurück; denn sie ist gewöhnlich noch ein Kind, mindestens durch eine Schranke von zwei oder drei Jahren von dem Zeitpunkt getrennt, an dem sie in das Haus des Gatten übersiedeln kann. Dies geschieht, wenn sie das zwölfte oder dreizehnte Lebensjahr erreicht hat, in welchem Alter die Mädchen unter den Tropen als vollständig entwickelt betrachtet werden können. Die dann aufs neue erforderlichen Zeremonien stehen an Umfang und Bedeutung weit denjenigen nach, welche bei der ersten Hochzeitsseier, dem rechtlich bindenden Alt, begangen wurden.

Obwohl die Ehen der Hindus in einer Weise geschlossen werden, die nach abendländischen Boraussetzungen die Bedingungen eines zufünftigen Glücks ausschließt, scheint das Familienleben in Indien doch in den meisten Fällen ein glückliches zu sein. Bei dem Manne freilich ist die Juneigung zu seiner Frau in der

Digitized by Google

Regel so vergänglich, daß er nicht selten, wenn er Witwer geworden ist, wenige Monate darauf ein neues Ehebündnis eingeht. Die Trauerzeit währt bei den Hindus nur einen Monat, und selbst schon während dieser Zeit sollen nach Boses Mitteilungen öfter Verzhandlungen zu einer neuen Heirat eingeleitet werden. Hat dagegen die Frau das Unglück, ihren Gatten zu verlieren, so ist ihr nicht nur verboten, noch einmal zu heiraten, sondern sie wird durch die Gesetze der Hindus zu einem Leben von Jammer und Elend verurteilt, das erst mit dem Tode ein Ende nimmt.

Über die letzten Stunden des Hindu will ich kurz hinweggehen. In den weitesten Kreisen bekannt dürfte es fein, daß dem Ganges, dem heiligen Strom, eine entsühnende Kraft zugeschrieben wird, und daß ber orthodore Hindu es nicht nur im Leben für ein höchft verdienstvolles Werk hält, im Ganges zu baden, sondern daß er auch danach trachtet, an seinen Ufern oder im Anblick der heiligen Fluten zu sterben. Ein Spruch des Mahabharata sagt: "Wie von Hunger gequälte Kinder eine Mutter umlagern, so umlagern nach Heil verlangende Menschen hier auf Erden die Ganga. "\*) Wer dem Tode verfallen zu sein scheint, wird deshalb in den Orten, die am Flusse liegen, von den Angehöri= gen an das Ufer hinausgeschafft und hat oft tagelang im Todeskampf unter den Unbilden der Witterung zu leiden; die Niederschläge der Regenmonate und die Kälte des Winters verschlimmern natürlich nicht selten die Krankheit und beschleunigen die Auflösung. In solchen Orten befinden sich auch die Verbrennungsstätten in

<sup>\*)</sup> Böhtlingk, Indische Sprüche, Nr. 1308.

unmittelbarer Nähe des Flußufers, damit die Reste des Körpers sofort ihren Weg in das geweihte Waffer finden können. Wenn nun aber auch ein frommer Hindu sein ganzes Leben lang den Forderungen des priesterlichen Zeremonialgesetzes genügt hat, wenn er schließlich nach allen Regeln der Kunst gestorben und verbrannt ist, so ift boch für sein Seelenheil noch eine große Zeremonie erforderlich, die von altersher unter den religiöfen Begehungen der Hindus eine hervorragende Rolle gespielt hat: die von dem Sohn zu leitende Totenfeier (sråddha) nämlich, die einen Monat nach dem Ableben des Baters stattfindet und sich über mehrere Tage ausdehnt. Die Hauptsache bilden auch hier wieder splendide Diners und reiche Geschenke für die Leidtragenden, namentlich für die bei solchen Gelegenheiten in großer Rahl anwesenden Brahmanen, die sich zu Ehren des Verstorbenen in gelehrte Wettkämpfe einzulaffen pflegen. Wohlhabende Hindus entfalten bei diefer Totenfeier, geradeso wie bei den Hochzeitsfeierlichkeiten, zur Befriedigung ihrer Eitelkeit einen ungeheuren Luxus, und vornehme Leute haben sich ein solches Fest manchmal Hunderttausende, ja Millionen kosten lassen.

Die eben erwähnte Heiligkeit des Ganges ist von dem gesamten Hindutum, nicht nur von den Anwohnern des Flusses anerkannt; in allen Gerichtshöfen Indiens leistet der Hindu den Schwur auf das Gangeswasser, wie der Muhammedaner auf den Koran. Weil außerdem die Verwendung des heiligen Wassers bei verschiedenen häuslichen Zeremonien, wenn nicht gerade vorgeschrieben, so doch dringend empfohlen ist, wird ein schwunghaster Handel mit Gangeswasser über ganz Indien betrieben. Wochen und Monate sind oft die Träger unterwegs,

die den kostbaren Stoff in ihre Heimat bringen. Eines Abends stieß ich eine Stunde vor Benares auf ein Vilgerlager, das etwa vierzig Brahmanen aus Reva in Zentralindien aufgeschlagen hatten, einfache Leute von ländlichen Sitten und einer bei Brahmanen seltenen Bescheidenheit und Freundlichkeit des Wesens. Sie waren nach Benares, der heiligen Stadt, wo der Ganges schmutziger ist als irgendwo sonst, gekommen, um von dort Gangeswaffer in feinster Qualität, echten Benares= Ausbruch, zu holen; wenn sie mit geringwertigerem Gangeswaffer hätten vorlieb nehmen wollen, so mürde ihnen der Fluk in etwa der Hälfte des Weges erreichbar gemesen fein. Jeder Bilger trug in üblicher Beise eine Tragbahre mit zwei kugelförmigen verschloffenen Körben, und in jedem Korbe befanden sich nach Angabe der Leute einige zwanzig Fläschchen, so daß sie mit der reichen Ausbeute von im ganzen mehr als sechzehn= hundert Flaschen in ihre Heimat zurücktehrten. Über jeder Tragbahre war ein roter Baldachin angebracht mit mehreren gleichfarbigen Fähnchen und einiaen Glocken, die bei der Bewegung erklangen. Als die Pilger es fich zur Rube bequem machten, stellten sie diese Utensilien in einem Quadrat zusammen. Meine Aufforderung aber, einen Korb zu öffnen - ich wollte aern die Form und Größe der Flaschen kennen lernen -, lehnten sie ab mit der freundlichsten Miene und der in Indien üblichen Bittgeberde, das heißt unter Vorftrectung der beiden zusammengelegten Hände: sie dürften, sagten sie, das Seiligtum meinen Bliden nicht aussetten — als ob ich nicht täglich in Benares so viel Bangeswaffer sehen konnte, als ich wollte!

Die religiösen Vorstellungen der modernen Hindus Garbe, Beiträge 2c. 17

find roh und finnlos, soweit sie nicht bei den Gebildeten durch philosophische Gedanken geklärt und veredelt find; die Darstellungen der Götter mit tierischen Gliedern und Häufungen der Körperteile zeugen von derfelben Geschmacklosigkeit wie die Legenden, die sich an diese Dar= ftellungen knüpfen. Es verlohnt sich nicht, auf die Einzelheiten einzugehen. Sofern der Typus nicht ein feststehender ift, wie z. B. bei dem elefantenköpfigen Gotte ber Wiffenschaft Ganescha, den Schlangengöttern, die auf einer aufgerichteten Cobra sitzen, und anderen mehr, ift den Berfertigern der Sdole ein großer Spielraum bei der Gestaltung der Formen gelaffen. Rleine Götterbilder, die ich gelegentlich erworben hatte. konnten mir felbst von meinen Bandits (gelehrten Brahmanen) nicht bestimmt werden. "Das könnte Durga sein, viel= leicht Lakschmî; am besten fragt man den Mann, der das Bild gemacht hat." Solchen Bescheid habe ich mehrfach zu meiner Verwunderung bekommen. — Die Herstellung von Idolen, die zum Privatgebrauch oder auch als Kinderspielzeug dienen, wird in Indien in einem schier unglaublichen Umfang betrieben; namentlich ift der Absatz der einfachen, bunt angestrichenen Ton= figuren, die für ein paar Pfennige zu kaufen sind, ein fo ungeheurer, daß er in einer Stadt wie Benares jährlich nach Zehntausenden, wenn nicht Hunderttausenden von Gremplaren zu berechnen sein wird. Ebenso weisen die Städte der Hindus einen Reichtum an heiligen Plätzen auf, daß man kaum ein paar Schritte gehen kann, ohne auf einen solchen zu stoßen. Außer größeren und kleineren Tempeln findet man allerorts Nischen in den Mauern, in denen irgend ein unförmliches Götzen= bild, aus Stein gehauen und meist mit roter Farbe

besudelt, dasteht; häufiger noch symbolische Figuren, die fich nicht zu näherer Beschreibung eignen, und oft genug einfache Schmierereien an den Wänden. Aber alles ift beilia, und bei allen diesen Dingen sieht man die Spenden der gläubigen Hindus, wenn auch gelegentlich nur ein paar Reiskörner oder Blumen. Diefen in ihrer erdrükkenden Masse doppelt widerwärtigen Kultusstätten gegen= über sind die zahlreichen heiligen Bäume eine wahrhafte Erfrischung. Beinahe jeder ftattliche Baum, der irgendwie isoliert steht, ist als ein heiliger daran zu erkennen, daß vor ihm ein Erdwall aufgeworfen ist, auf dem man die üblichen Opfergaben oder wenigstens deren Spuren wahrnimmt. Wo von den modernen Religionsformen der Hindus die Rede ift, wird gewöhnlich im engsten Zusammenhang die Verehrung der Bäume und die der Schlangen genannt. Beide Kultusformen find, wie die allgemeine Bölkertunde lehrt, Erbstücke aus den älteften Beiten; und beide find in Indien unter dem Ginfluß des dortigen Naturlebens zu hervorragender Bedeutung gelangt. Wenn es den Europäer schon sehr unangenehm berührt, daß die Schonung alles Lebens, die für den Hindu eine religiöse Pflicht ist - ausgenommen sind nur die Tieropfer —, auch auf Schlangen, Skorpione und sonstiges schädliches Biehzeug ausgedehnt wird, so macht die abgöttische Verehrung der Reptilien in ihrer teuflischsten Form, der Cobra nämlich, deren Bif absolut tödlich wirkt, einen geradezu abschreckenden Eindruck. -In Benares gibt es einen großen künstlichen Teich in der üblichen vierectigen Form, der den Schlangengöttern geweiht ist (naga-talab); sauber gearbeitete Stufen führen auf allen vier Seiten steil in die Tiefe hinunter, und auf einer der Treppen steht ein scheußliches in die

17\*

Stufen eingesenktes Cobrabild. Einmal im Jahre, An= fang August, sammelt sich hier das Bolk, um seiner Verehrung vor dem grauenhaftesten Erzeugnis der Schöpfung Ausdruck zu geben. Ich ging an dem fest= lichen Tage im Jahre 1886 in Begleitung eines Mif= fionars dorthin, trotz der fürchterlichen Hite und der ebenso fürchterlichen Gerüche, welche die versammelten Volksmassen ausströmten. Das Gözenbild war mit Reis=, Milch= und Blumenspenden schon völlig über= häuft und sah kaum noch aus dem ekelhaften Mischmasch hervor. Mein Mifsionar rief dem fungierenden Brabmanen zu: "Was füttert ihr den Stein? Er kann ja doch nicht effen und trinken!" Worauf der Priester erwiderte — in der gewöhnlichen halb gleichgiltigen, halb cynischen Beise, welche die Miffionare zur Berzweiflung treibt oder doch treiben sollte ---: "Er kann allerdings nicht mehr effen; er hat ichon genug bekommen und ift jest fo fatt, daß er zwölf Monate nichts mehr zu effen braucht." Damit war der Bekehrungsversuch erledigt.

Die öffentlichen Feste ber Hindus, die ich als einen integrierenden Teil des Bolkslebens nicht mit Still= schweigen übergehen kann, tragen alle einen religiösen Charakter. Wollte man aber nach ihnen den Kultur= und Bildungszustand des Bolkes beurteilen, so würde das Resultat ein zu ungünstiges sein; denn wie über= all in unserer Zeit halten sich auch in Indien die besseren Klassen von diesen öffentlichen Bolkssesten fern. Das bedeutendste unter ihnen ist das große Fest, das der populärsten Göttin, der blutdürstigen Durgâ, zu Ehren während mehrerer Tage im Monat Oktober ge= seiert wird, und zwar sowohl durch Lustbarkeiten in der Familie als auch mit blutigen Opfern in den Tempeln und mit lärmenden Aufzügen auf der Straße. In ihrer Bedeutung für das bürgerliche Leben entsprechen diese Tage ausgelassener Freude unserem Weihnachts- und Neujahrsfest: Verwandte beschenken sich, und Freunde tauschen Blückwünsche aus. Mir ist in verschiedenen Jahren von einem Eingeborenen aus Kalkutta ein Gratulationsbrief zum Durgäfest nach Deutschland geschickt worden.

In den letzten Tagen des Oktober wird das Lampen= fest (dîvâlî) der Hindus zu Ehren der Glücksgöttin Lakschmî während mehrerer Tage ober vielmehr Rächte begangen. In allen Bazaren werden Süßigkeiten, Tonfiguren und dergleichen unter ungeheurem Andrang des Volkes verkauft: Straken und Plätze sind illuminiert, namentlich durch kleine ölgefüllte Tonschälchen; schwimmende Lämpchen werden auf Teiche und Flüffe geset, und je nachdem sie lange brennen oder bald verlöschen, zieht man daraus Schlüffe auf das materielle Wohl= ergehen im kommenden Jahre. Die Kaufleute zählen ihre Einnahmen und erweisen den aufgehäuften Schäten Berehrung. Vor allen Dingen aber ift der Umstand für diese Tage charakteristisch, daß an ihnen die Regie= rung das öffentliche Hazardspielen gestattet. Tag und Nacht sieht man in allen Straken Gruppen erregter und schreiender Männer auf dem Boden hocken, die erkennen laffen, mit welcher Begierde das ganze Bolk der lang verhaltenen Spiellust frönt.

Diesem Feste läßt sich passend dasjenige gegenüber= stellen, mit dem im Frühling, Anfang Februar, die Sarasvatî, die Göttin der Wissenschaft, geseiert wird (Sarasvatî-pûjâ oder Vasanta-pasicamî). Die Sarasvatî ist eine erklärte Feindin der Glückögöttin Lakschmî, ein sinniger Hinweis darauf, daß Gelehrsamkeit und Reich= tum felten Hand in Hand gehen. 3ch besuchte an diesem Tage, der mich besonders interessierte, in Benares die Häufer verschiedener Hindus, in denen das Fest begangen wurde. Vor dem Götterbilde, einer sitzenden weißen Frau mit vier (zuweilen auch nur zwei) Armen, werden vormittags Blumenspenden niedergelegt, abends Lampen geschwungen. Außerdem türmt man Bücher und Manufkripte vor dem Idol auf, ja felbst europäische Drucke, wie z. B. Mar Müllers fleine Ausgabe bes Rigveda, die ich in einem Hause zu Füßen der Göttin liegen fab. An diefem Tage darf der Hindu kein Buch öffnen und nicht die Feder anrühren; das wäre eine Beleidigung der Gottheit. Um folgenden Tage werden, wie dies auch bei anderen gesten üblich ift, fämtliche Privatidole, die zu der Feier benutzt worden sind, in den Ganges geworfen.

Nicht lange nach dem Saraspati=Rest, gegen Mitte März, findet dem Gotte Krischna zu Ehren die Holî ftatt, ein in allen Provinzen ungemein volkstümliches zweitägiges Fest, das die niedrigsten Leidenschaften der Maffen entfeffelt, eine Art Karneval, während deffen alle Bande gelöst sind. Allgemeine Trunkenheit und Schlimmeres als das ist an der Tagesordnung. Das Bolt zieht durch die Strafen, fingt obscöne Lieder und macht mit Trommeln, Blechpauken und sonstigen 3n= ftrumenten einen heillofen Lärm. Dabei hat sich jedermann das Gesicht und die weiße baumwollene Kleidung mit roter Farbe beschmiert; auch die Tiere, Ochsen, Ziegen und Schafe, sind ebenso angestrichen. Die Hauptbeschäftigung der Massen besteht darin, sich gegenseitig mit einem roten Pulber zu überschütten, das zu diesem Zwede während der festlichen Tage in großen Körben in den Bazaren feilgehalten wird, — das indische Seiten= ftück zu dem Confetti=Werfen auf dem südeuropäischen Karneval. Man riet mir in Benares ab, mich während der Holî in die Stadt zu begeben; denn das Volk sei zu sehr erregt und insultiere in dem Festtaumel auch Europäer. Aber ich wollte doch einen Gesamteindruck von dem Treiben haben und ritt durch die greulich aus= sehenden wüsten Bolkshausen, ohne belästigt und mit dem ekligen roten Stoff beworfen zu werden, was mir mit Sicherheit in Aussicht gestellt worden war.

Ich übergehe, um den Leser nicht zu ermüden, alle diejenigen Festlichkeiten, die von lokaler Bedeutung sind, wie z. B. das große gest, das der Kâlî, einer besonderen Erscheinungsform der Durgâ, zu Ehren in Bengalen gefeiert wird, den Kult des Dschagannatha, einer Form bes Vischnu, zu Oriffa und dergleichen mehr: doch möchte ich noch hier die kurze Beschreibung eines kosmischen Festes anreihen, das zwar nicht zu den hervorragendsten in dem Festkalender der Hindus gehört, das aber wäh= rend meines Aufenthaltes in Benares in der Nacht vom 6. auf den 7. April 1886 wegen der damaligen An= wesenheit des Bizekönigs mit ungewöhnlichem Glanz, durch eine großartige Illumination des Ganges und der Uferbauten (Ghats), begangen murde: das Burhva Mangal, d. h. das Fest der Planeten Merkur und Mars. Ich hatte von verschiedenen Eingeborenen Einladungen erhalten, die Nacht auf ihren Fahrzeugen zuzubringen, und begab mich deshalb um halb neun Uhr zu dem Landungsplatz der Barken und Boote. Ein Lichtmeer ftrahlte mir von dem ungeheuren Fluß und seinen Ufern entgegen; aber für die Nase war der Genuß weniger groß als für das Auge. Wir befanden uns schon in=

mitten der heißen Jahreszeit, und so verursachten mir die Ausdünstungen des Ganges am Ufer, wo das Waffer stagniert, zusammen mit den natürlichen Ge= rüchen von Taufenden sich stauender Eingeborener große Übelkeit. Als ich endlich aus dem Gedränge erlöft wurde und auf einem flachen Kahn das offene Waffer erreichte, verkündigten Kanonenschüffe die Ankunft des Bizekönigs, dem die einzige in Benares vorhandene Dampfbarkaffe zur Verfügung gestellt worden war. Mit einem Schlage raufchten die üblichen Reuerwerks= förper in unzählbarer Menge auf den Ufern und auf dem Fluffe in die Luft. Der Anblick der Ghats im Glanze bengalischer und anderer Flammen war un= beschreiblich schön. Hunderte und Aberhunderte von erleuchteten Fahrzeugen aller Art wimmelten durch ein= ander; von den meisten erschallte Musik; auf den größeren waren private Festlichkeiten arrangiert, deren Mittel= punkt natürlich die üblichen Tänzerinnen bildeten. Den größten Festfalon mitten auf dem Flusse hatte der Sohn eines mir bekannten Radscha dadurch improvisiert, daß er eine Anzahl Barken zu einem Floß hatte verbinden laffen. Dort fanden etwa hundertundfünfzig Personen Platz, Eingeborene und Europäer, welche letzteren mit Champagner bewirtet wurden. Der Salon war mit allem Komfort, mit Teppichen, Stühlen, Kron-leuchtern u. f. w. ausgestattet. Nachdem die Tänzerinnen (nauch-girls) anderthalb Stunden lang mit ihrem ein= förmigen Getrippel und Singsang die Natives entzückt und uns Europäer gelangweilt hatten, öffnete fich ein Vorhang, der uns bis dahin ein kleines Parsitheater verhüllt hatte. Eine geflügelte Perie ließ einem bunt= farrierten Sterblichen eine etwa halbstündige Ermahnung

zu teil werden in dem fanften näfelnden Gefang, der feinen Eindruck auf die Eingeborenen nie verfehlt. Dann erschienen zwei Teufel, ein schwarzer und ein roter, mit denen die Berie sich in ähnliche Unterhandlungen einließ: doch konnte ich einen Zusammenhang nicht entdecken, wie ich denn überhaupt bei der Gelegenheit bemerken muß, daß die künftlerischen Leistungen der Hindus auf dem Theater ebenso dürftige sind wie auf anderen Gebieten. -Als die Illumination des Flusses ihren Höhepunkt er= reichte, wurde zufällig ein Leichnam zu dem uns gegen= überliegenden Verbrennungsplatz gebracht, und bald flammte der Scheiterhaufen in dem allgemeinen Festjubel. Als ich am nächsten Morgen einen meiner Pandits fragte, wie ihm die Illumination gefallen habe, entgegnete der Mann, der in unmittelbarer Nähe des Fluffes wohnte, er sei nicht aus dem Hause gegangen und habe nichts gesehen - ein richtiger Gelehrter, wie er fein muß.

Von besonderem Interesse ist es, den europäischen Einfluß auf das Leben der Hindus zu beobachten, der sich in unserer Zeit besonders durch die Einrichtungen der Engländer, durch Schulen und gelehrte Anstalten, durch Post, Eisenbahn, Telegraph, Druckereien u. s. m., auf Schritt und Tritt bemerkbar macht — von dem Handelsverkehr ganz zu schweigen, der auf die Bazare der entlegensten Orte englische Nadeln, schwedische Zündhölzer und dergleichen getragen hat. In den großen Städten und vor allen Dingen in Kalkutta geht das Hindutum mit Riesenschritten seiner Auflösung entgegen. Die Eingeborenen leben dort in großer Zahl völlig europäisch, ja selbst in Speise und Trank, was ihrer auf leichtere Nahrung zugeschnittenen Konstitution übrigens nicht zuträglich ist.

Im inneren Lande hat die Einwirkung Europas eine Vermischung öftlicher und westlicher Dinge hervor= gerufen, die auf mich oftmals einen höchst wunderlichen Eindruck gemacht hat. 3ch kannte einen Sannpasin, d. h. einen Mann, der "diefe Welt aufgegeben hatte", was in praxi bedeutete, daß er das Gelübde des ehelosen Lebens übernommen hatte und sich, ohne weltliche Zwede zu verfolgen, ganz dem Studium der Philosophie Diefer indische Astet benutzte feine Muke= widmete. ftunden zum Photographieren, nicht um Geld zu erwerben, fondern zu seinem und seiner Freunde Bergnügen. Der Professor der Physik an der hohen Schule in Benares, ein Bengale, den ich in leidlichem Englisch Vorlefungen über Elektrizität halten hörte, studierte nebenbei die schwierigsten Sanskritwerke über die Theorie der ein= beimischen Grammatik. Auf einem Spaziergang in der Umgegend von Benares machte ich eines Abends Halt bei einer Bahnwärterbude, um Feuer für meine Zigarre zu erbitten. Auf dem Teppich vor dem Hause, auf dem der Wärter geseffen hatte, fah ich ein Buch liegen und nahm es auf; es war ein medizinisches Werk, auf Hindi geschrieben, das der Mann studierte: zuerst die matoria medica in alphabetischer Anordnung mit kurzer Erklä= rung und darauf in einem sustematischen Teil eine Beschreibung der Anwendung in den einzelnen Krankheits= fällen. Der Bahnwärter, der seine freie Zeit in so merkmürdiger Beise ausfüllte, bezeichnete fich auf meine Frage als einen Kschatriya, als einen Sprößling der alten Kriegerkafte, die einft durch jahrhundertelange Kämpfe das große heiße Land erobert hatte; und nun ftand diefer Mann da mit einer grünen Fahne in der Hand, im Dienste der großen Oftindischen Eisenbahn=

gesellschaft! Eine hübsche Jllustration zu den Worten, die Edwin Arnold in seinem phantastischen Buche India Revisited (London 1886, S. 58) mehrfach ausruft: India does not change!

Daß der europäische Einfluß auf das Land in Berwaltung, Rechtspflege, Aufrechterhaltung von Rube und Ordnung, Herstellung neuer Kommunikationen, Hebung des Handelsverkehrs und in vielen anderen Hinsichten ein äußerst wohltätiger ift, darüber kann, wie ich schon oben einmal betonte, nicht der geringste Zweifel bestehen. Gerade in den letten Jahren sind bei uns viele Stim= men laut geworden, welche die englische Herrschaft in Oftindien als ledialich von selbstsüchtigen Interessen geleitet darstellen. Solchen falschen Urteilen gegenüber brauche ich nur auf meine Auffätze über die Witwen= verbrennung und über die Thugs verweisen und habe nicht nötig, noch von anderen Übelständen zu sprechen, welche die Engländer in Indien abgestellt haben. Indien erfreut sich heute unter der englischen Regierung einer viel größeren Blüte als jemals unter den eigenen Fürsten oder unter den muhammedanischen Herrschern. Db freilich das Vorbild des europäischen Lebens eine förderliche Einwirkung auf die Moralität des Bolkes gehabt hat, darüber ift es nicht leicht, ein bestimmtes Urteil zu fällen. Ein fo scharffichtiger Beobachter wie Sir Alfred Lyall äußert sich in diefer Hinsicht fehr fteptisch.\*) 3ch glaube trotzdem, daß sich ein moralischer Fortschritt unter dem Einfluß englischen Lebens in Indien in nicht zu ferner Zeit bemerkbar machen wird, wenn nicht etwa die friedliche Entwicklung des Landes durch große

<sup>\*)</sup> In bem ersten Rapitel ber Asiatic Studies, Second Series (London 1899), "Moral and Material progress in India".

Ummälzungen oder arge politische Mißgriffe aufgehalten wird. Vorläufig aber scheinen mir die Berhältniffe in Indien noch so zu liegen, wie fast überall in der außer= europäischen Welt: wo auch immer die Eingeborenen mit Europäern in Berührung kommen, pflegen sie zu= nächst die schlechten Eigenschaften der höheren Rasse zu erkennen und anzunehmen. Wenn man die zügellose einheimisch-indische Presse, der es erlaubt ist, alles in den Staub zu ziehen, als die berufene Vertreterin der allgemeinen Überzeugung ansehen dürfte, so wäre über= haupt von den Europäern nur Schlechtes zu lernen. Jeder Handlung der Regierung werden die niedrigsten Motive untergeschoben: die höchsten Beamten, der Bize= fönig und die Gouverneure, werden unablässig als un= fähig verspottet, als habgierig und bestechlich beschimpft. Dabei verschweigen diese Wortführer der Hindus natürlich mit wenigen Ausnahmen die eigenen Mängel, erkennen wohl auch nicht die politische Unfähigkeit, die ein bemerkenswerter Charakterzug des indischen Bolkes ist. Obschon die aufgeklärten und gebildeten Elemente von der Notwendigkeit einer Reform ihrer gesellschaftlichen Ruftände überzeugt find, so fehlt doch die treibende Kraft, die allein wirkliches Leben in die vereinzelt an= geregten Bewegungen bringen kann. Noch heute reicht das Nationalgefühl des Hindu nicht über die Grenzen des Diftriktes oder der Provinz; gegen die Bewohner anderer indischer Länder empfindet er im besten Falle Gleichgiltigkeit, häufiger jedoch Abneigung, Haß und Berachtung. Mit einem Worte: noch fehlt dem Hindu, was die Triebfeder jeglichen Aufschwunges ift - der Patriotismus.

Drud von G. Bernftein in Berlin.

Derlag von Gebrüder Paetel in Berlin W.

### Indische Reiseskigen.

Von

Richard Garbe.

------ Bierte Auflage. ------Geheftet 6 Mf. Elegant gebunden 8,50 Mf.

#### ۲

- Indische Reisebriefe. -----

Von

Gruft gaeckel.

Mit dem Porträt des Reijenden und 20 Jlustrationen in Lichtdruck (nach Photogrammen und Original=Aquarellen des Berjasjers), sowie mit einer Karte der Insel Ceylon.

— Bierte Auflage. —

Geheftet 16 M. In Halbfranz geb. 18 M.

#### .

### ==== Orientalische Skippen. ==

Von

Theodor Nöldeke.

Seheftet 7 Mt. Elegant in Halbfranz gebunden 9 Mt.

#### ø

### Ditasiatische Fragen.

### **China. \*** Japan. \* Korea.

Altes und Neues

#### von

#### M. v. Brandt.

Geheftet 7 Mf. Elegant in Halbfranz gebunden 9 Mf.

Ju beziehen durch alle guchhandlungen des In- und Auslandes.

Derlag von Gebrüder Paetel in Berlin W.

— Die Welt als That. =

Amriffe einer Weltansicht auf naturwissenschaftlicher Grundlage.

Von

Dr. J. Reinke,

Brofeffor ber Botanik an der Universität Kiel. "Ich suche nur die Babtheit; ich achte fie überall, wo ich fie finde, und ich unterwerfe mich ibr, wo man fie mir zeigt." Friedrich der Große. Bweise Ruflage. — Geheftet 10 M. Eleg. geb. 12 M.

## Einleitung in die theoretische Biologie.

Von Dr. J. Reinke,

Professor der Botanik an der Universität Kiel. *Mit 83 Abbildungen im Text.* Geheftet 16 M. Elegant in Halbfranz gebunden 18 M.

### Der Montblanc.

Hudien im Hochgebirge, vornehmlich in der Montblancgruppe

von

Paul Güßfeldt.

Mit 8 Juliftrationen in Lichtbruck, 1 Karte und 8 Diagrammen. Geheftet 12 Mf. Elegant gebunden 14 Mf.

#### ø

### Reise in den Andes

### von Chile und Argentinien.

Von

Paul Güßfeldt.

Mit 1 Uebersichtskarte und 2 Spezialkarten. Geheftet 12 Mt. Elegant in Halbfranz geb. 14 Mt.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Auslandes.

#### Verlag von Gebrüder Paetel in Berlin W.

### = Nord-Kamerun. ——

Schilderung der im Auftrage des Auswärtigen Amtes zur Erfchließung des nördlichen Hinterlandes von Kamerun während der Jahre 1886—1892 unternommenen Reifen von **Gugen Bintgraff.** 

Mit 16 Jugitr. und 1 Karte. Geheftet 12 M., elegant gebunden 14 M.

#### ۶

### Kaiser Wilhelm's II.

Reisen nadz Norwegen in den Jahren 1889—1892.

Bon Paul Güßfeldt.

2. Auflage. Mit 26 Heliogrüben und 1.52 Holzichnitten nach Beichnungen von Carl Salhmann

und 1 Drientierungskarte. Elegant in Halbfranz. geb. 28 M.

#### ¢

### Streifzüge an der Riviera.

Bon Gduard Strasburger.

Geheftet 5 M. \* \* \* \* \* Elegant gebunden 6,50 M.

#### ۶

### --- Wanderbuch. -----

handschriftliche Aufzeichnungen aus dem Reifetagebuch von

Bellmuth Graf Moltke, General-feldmarschall.

Sechfte Auflage. Geheftet 3 M. Elegant gebunden 4,50 M.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Auslandes.

#### Verlag von Gebrüder Paetel in Berlin W.

### Die neue Welt.

Reifestizzen aus dem Norden und Süden der Bereinigten Staaten, fowie aus Kanada und Mexito.

Bon Emil Deckert.

Seheftet 10 M. Elegant in halbfranz geb. 12 M.

#### ¢

---- Beitfragen.

Die Krisis in Südafrika. China; Commercielles und Politisches. Kolonialfragen. von **M. von Brand**t.

Seheftet 7 Mt. Elegant in Halbfranz gebunden 9 Mt.

#### ۶

### Preußische Geschichte

von William Pierfon.

Achte, verbefferte und vermehrte Auflage. Mit dem Bildnis des Berfaffers und einer hiftorijchen Karte von H. Kiepert. Geheftet 10 M. Flegant in 2 Leinwandbände geb. 13 M. Elegant in 2 Halbfranzbände geb. 14 M.

#### ۶

### Die großen Mächte. ——

Ein Rückblict auf unfer Jahrhundert von **Max Len**3.

Geheftet 3 Mt. \* \* \* \* \* & Elegant gebunden 4 Mt.

Bu beziehen durch alle Buchhandlungen des In- und Auslandes.



| Achleitner, Arthur. Das Schloß im Moor. Roman.                                                                                                         |             |       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|-------|
| 1903. 8º.                                                                                                                                              | Eleg. geb.  | 5.—   |
| — Der Stier von Salzburg. Kulturbild aus dem Beginn                                                                                                    |             |       |
| bes 16. Jahrhunderts. 1897. 8°.                                                                                                                        | Eleg. geb.  | 5.—   |
| Bettelheim, Anton. Marie von Ebner-Eschenbach. Bio-<br>graphische Blätter. Mit 3 Bilbern in Lichtbruck.<br>1900. 8°.                                   | Eleg. geb.  | 6.—   |
| Billroth, Theodor. Wer ift mufikalisch? Nachgelassene<br>Schrift von Theodor Billroth. Herausgegeben von<br>Eduard Hanslick. Dritte Auslage. 1898. 8°. | Eleg. geb.  | 6.50  |
| Blennerhaffett, Laby, geb. Gräfin Leyben. Frau von Staël,<br>ihre Freude und ihre Bedeutung in Politikund Literatur.                                   |             | _     |
| Drei Bände. gr. 8°.                                                                                                                                    | Eleg. geb.  |       |
| — Talleyrand. Eine Studie. 1894. gr. 8°.                                                                                                               | Eleg. geb.  | 14    |
| — John Henry Rardinal Newman. Ein Beitrag zur religiöfen                                                                                               |             |       |
| Entwicklungsgeschichte ber Gegenwart. 1904. gr. 8 <sup>3</sup> .<br>Mit einem Bildnis in Lichtbruck. In Hall                                           | bfranz geb. | 9.—   |
| Blum, Haus. Auf dunklen Pfaden. Heitere und ernfte                                                                                                     |             |       |
| Erzählungen aus dem Rechtsleben. 1892. 8°.                                                                                                             | Eleg. geb.  | 7.50  |
| - Aus geheimen Akten. Heitere und ernste Erzählungen                                                                                                   |             |       |
| aus dem Rechtsleben. 1889. 8°.                                                                                                                         | Eleg. geb.  | 7.50  |
| - Aus Leben und Praxis. Ernste und heitere Erzählungen.                                                                                                | <i></i>     |       |
| 1896. 8º.                                                                                                                                              | Eleg. geb.  | 6.90  |
| - Geheimnisse eines Verteibigers. Heitere und ernste                                                                                                   | (E)         | 77 KO |
| Erzählungen aus dem Rechtsleben. 1889. 8°.                                                                                                             | Eleg. geb.  |       |
| - Heitere Erzählungen aus dem Leben. 1900. 8°.<br>- Juvalta. Sozialer Roman aus der Gegenwart. Zwei                                                    | Eleg. geb.  | 0     |
| Bänbe. 1892. 8                                                                                                                                         | Eleg. geb.  | 15    |
|                                                                                                                                                        | ~           |       |
| — Der Kanzler von Florenz. 1891. 8°.                                                                                                                   | Eleg. geb.  | 7.50  |

Digitized by Google

| <b>Blum, Hans.</b> Neue Robellen. (Aus dem Leben).<br>— Spannende Geschichten. Criminalnovellen und andere | Eleg. geb.   | 4.—         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|
| Erzählungen. 1902. 8°.<br>— Die Überbande. Ariminalroman frei nach den Alten                               | Eleg. geb.   | 6.—         |
| erzählt.                                                                                                   | Eleg. geb.   | 5.—         |
| — Bolkstümliche geschichtliche Vorträge. 1904. 8°.                                                         | Eleg. geb.   |             |
| Brabant, Artur. Das geilige Römische Reich teutscher Nation                                                | •···8· 8···  | ••          |
| im Kampfe mit Friedrich dem Großen. 1904. gr. 8°.                                                          | Eleg. geb.   | 9.—         |
| Brandt, M. von. Oftasiatische Fragen. China. Japan.                                                        |              |             |
| Korea. Altes und Reues. 1897. gr. 8°.                                                                      | Eleg. geb.   | 9.—         |
| - Beitfragen. Die Krifis in Subafrita. China; Commer-                                                      |              |             |
| cielles und Politisches. Kolonialfragen. 1901. gr. 8°.                                                     | Eleg. geb.   | 9.—         |
| Briefe, die ihn nicht erreichten. 1903. 8°.                                                                | Eleg. geb.   | 6.—         |
| Briefwechjel zwischen Theodor Storm und Gottfried Reller                                                   |              |             |
| herausgegeben und erläutert von Albert Köfter.                                                             | Eleg. geb.   | <b>6</b> .— |
| Ebner-Efchenbach, Marie von. Agave. 1903. 8°.                                                              | Eleg. geb.   | 8.—         |
| - Aphorismen. Fünfte Auflage. 1901. 8º.                                                                    | Eleg. geb.   | 6.50        |
| - Rittmeister Brand. Erzählung. Zweite Auflage. 1901. 8º.                                                  | Eleg. geb.   | 4           |
| - Dorf- und Schlofgeschichten. Gechfte Auflage. 1902. 8º.                                                  | Eleg. geb.   | 5.—         |
| - Reue Dorf- und Schloßgeschichten. Dritte Aufl. 1901. 8º.                                                 | Eleg. geb.   | 5.—         |
| - Reue Erzählungen. Dritte Auflage. 1894. 8º.                                                              | Eleg. geb.   | 5.50        |
| - Das Gemeindekind. Erzählung. Achte Auflage. 1903. 8º.                                                    |              | 4.—         |
| - Glaubenslos? Erzählung. Dritte Auflage. 1903. 8º.                                                        | Eleg. geb.   | 4-          |
| - Die arme Kleine. Erzählung. Mit 3 Dreifarbenbildern                                                      | 0            | -           |
| und 22 Tertillustrationen von F. Haß.                                                                      | Eleg. geb.   | 8.—         |
| - Lotti, die Uhrmacherin. Erzählung. 5. Aufl. 1902. 8º.                                                    | Eleg. geb.   | 5.—         |
| - Miterlebtes. Erzählungen. Dritte Auflage. 1897. 8º.                                                      |              |             |
| — Drei Novellen. Dritte Auflage. 1901. 8°.                                                                 | Eleg. geb.   | 4.—         |
| - Ein fleiner Roman. Erzählung. Bierte Auflage. 1896. 8°.                                                  |              | 4.50        |
| — Das Schäbliche. Die Lobtenwacht. 1894. 8°.                                                               | Eleg. geb.   |             |
|                                                                                                            | . eleg. geb. |             |
| - Alte Schule. Erzählungen. 13. Taufend. 1897. 8º.                                                         | Eleg. geb.   | 4.—         |
| - Aus Spätherbfttagen. Erzählungen. Zwei Banbe.                                                            |              |             |
|                                                                                                            | . eleg. geb. | 10.—        |
| — Unsühnbar. Erzählung. 6. Auflage. 1902. 8º.                                                              | Eleg. geb.   |             |
| - Die Unverstandene auf dem Dorfe. Erzählung. Dritte                                                       |              |             |
| Auflage. 1897. 8°.                                                                                         | Eleg. geb.   | 5           |
| - Bertram Bogelweid. Erzählung. Zweite Auflage. 1901. 8º.                                                  |              |             |
| - Zwei Comteffen. Siebente Auflage. 1902. 8º.                                                              | Eleg. geb.   |             |
| Egloffftein, germann Freiherr von. Raifer Bilhelm I.                                                       | 0.0.0        |             |
| und Leopold von Orlich. 1904. 8°.                                                                          | (Files ach   | A           |
| and stoppin our stand. 1302. O'.                                                                           | Eleg. geb.   | ±           |
|                                                                                                            |              |             |

Digitized by Google

|                                                          | -            | -              |
|----------------------------------------------------------|--------------|----------------|
| Febern, Rarl. Reun Effays. 1900. 8º.                     | Eleg. geb.   |                |
| — Jahre ber Jugend. Roman. 1904. 8°.                     | Eleg. geb.   | 6.—            |
| — Zwei Novellen. 1899. 8°.                               | Eleg. geb.   | 5.—            |
| — Rofa Maria. Roman. 1901. 8º.                           | Eleg. geb.   | 4.50           |
| Fefter, Richard. Die Bayreuther Schwefter Friedrichs des |              |                |
| Großen. Ein biographischer Bersuch. 1902. 8°.            | Eleg. geb.   | 5.—            |
| Frapan-Alinnian, Fife. Arbeit. Roman. 2. Aufl. 1903. 8º. | Eleg. geb.   | 6.—            |
| - Die Betrogenen. Roman. 1898. 8º.                       | Eleg. geb.   | 6.—            |
| - Bitterfüß. Rovellen. 1891. 8º.                         | Eleg. geb.   | 5.50           |
| - "Flügel auf!" Rovellen. 1895. 8°.                      | Eleg. geb.   | 6.50           |
| - Belannte Gesichter. Rovellen. 1893. 8°.                | Eleg. geb.   | 5.50           |
| - Jugendzeit. Ausgewählte Erzählungen. 1904. 8°.         | Eleg. geb.   | 3.—            |
| - Quertöpfe. Hamburger Novellen. 1894. 8º.               | Eleg. geb.   | 5.50           |
| - Schreie. Nobellen. 1901. 8º.                           | Eleg. geb.   | 5. <del></del> |
| — In ber Stille. Novellen und Skizzen. 1897. 8°.         |              | 5.50           |
| — "Bom ewig Reuen". Robellen. 1896. 8°.                  | Eleg. geb.   |                |
| - Was der Alltag dichtet. Rovellen. 1899. 8°.            | Eleg. geb.   | 6.50           |
|                                                          | Eleg. geb.   | 6.—            |
| - Bischer-Erinnerungen. Neußerungen und Worte. Ein       |              |                |
| Beitrag zur Biographie Fr. Th. Bischer's. Zweite         | ()~() ~      |                |
| Auflage. 1889. 8°.                                       | Eleg. geb.   |                |
| - Enge Belt. Novellen. 1890. 8°.                         | Eleg. geb.   |                |
| - Wehrlofe. Novellen. 1900. 8°.                          | Eleg. geb.   | 5.—            |
| — Wir Frauen haben kein Baterland. Monologe einer        |              |                |
| Fledermaus. 1899. 8°.                                    | Eleg. geb.   | 3.—            |
| - Zwischen Elbe und Alster. Hamburger Novellen. Zweite   |              |                |
| Auflage. 1894. 8°.                                       | Eleg. geb.   | 5.50           |
| — Zu Waffer und zu Lande. Novellen. 1894. 8°.            | Eleg. geb.   | 5.50           |
| Frommel, Otto. Reue Deutsche Dichter in ihrer religiösen |              |                |
| Stellung. Acht Auffätze. 1902. gr. 8°.                   | Eleg. geb.   | 6              |
| Garbe, Richarb. Indifche Reifeftiggen. 1889. gr. 8º.     | Eleg. geb.   |                |
| - Beiträge zur indijchen Kulturgeschichte. 80.           | Eleg. geb.   |                |
|                                                          | ercy. yeu.   | <i></i> —      |
| Geiger, Ludwig. Aus Alt - Weimar. Mittheilungen von      |              |                |
| Zeitgenoffen nebst Stizzen und Ausführungen.             |              |                |
| 1897. gr. 8º.                                            | Eleg. geb. 1 | 10.—           |
| - Berlin 1688—1840. Geschichte des geistigen Lebens der  |              |                |
| preußijchen Hauptstadt. 2 Bände. 1892—1895. gr. 8°.      | Eleg. geb. § | 34.—           |
| — Das Junge Deutschland und die Preußische Censur.       |              |                |
| 1900. gr. 8°.                                            | Eleg. geb.   | 7.—            |
| — Dichter und Frauen. Borträge und Abhandlungen.         |              |                |
| 1896. gr. 8º.                                            | Eleg. geb.   | 9.—            |
| — — — Reue Sammlung. 1899. gr. 8°.                       |              |                |
| Rene Summinny. 1000. Ut. 8".                             | Eleg. geb.   | J.—            |
|                                                          |              |                |

- 3

,

| Gerhard, Abele. Pilgerfahrt. Roman. 1902. 8º.                                                                | Eleg. geb. 4.—    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Gottfchall, Rubolf von. "Ariadne." Roman. 1902. 8º.                                                          | Eleg. geb. 6      |
| - Aus meiner Jugend. Erinnerungen. 1898. gr. 8º.                                                             | Eleg. geb. 9.50   |
| - Reue Erzählungen. 1904. 8°.                                                                                | Eleg. geb. 6      |
|                                                                                                              |                   |
| Güßfelbt, Banl. Der Montblanc. Studien im Hochgebirge,<br>vornehmlich in ber Montblanc-Gruppe. 1894. gr. 8°. | Eleg. geb. 14.—   |
| - Raifer Bilhelms II. Reisen nach Rorwegen in ben                                                            |                   |
| Jahren 1889—1892. Zweite Auflage. 1892. gr. 8°.                                                              |                   |
| - Reife in ben Andes von Chile u. Argentinien. 1888. gr. 8°.                                                 | Eleg. geb. 14     |
| hacdel, Ernft. Indische Reisebriefe. Bierte Auflage.                                                         |                   |
| 1903. gr. 8º.                                                                                                | Eleg. geb. 18.—   |
| <b>Heilborn, Eruft. D</b> er Samariter. Roman. 1901. 8º.                                                     | Eleg. geb. 4      |
| Heine, Aufelm. Auf der Schwelle.                                                                             |                   |
| Studien und Erzählungen. 1900. 8°.                                                                           | Eleg. geb. 4      |
| — Drei Novellen. 1896. 8°.                                                                                   | Eleg. geb. 6.50   |
| — Unterwegs. Rovellen. 1897. 8°.                                                                             | Eleg. geb. 6.50   |
| hillern, Bilhelmine von, geb. Birch. Die Geier Bally.<br>Eine Geschichte aus den Tyroler Alpen. Siebente     |                   |
| Auflage. 1901. 8°.                                                                                           | Eleg. geb. 4.—    |
| — Und fie kommt doch! Erzählung aus einem Alpenkloster                                                       |                   |
| des dreizehnten Jahrhunderts. Fünfte Auflage. 1903. 8°.                                                      | Eleg. geb. 6.—    |
| Hoechstetter, Sophie. Dietrich Lanken. Aus einem ftillen                                                     |                   |
| Leben. Roman. 1902. 8°.                                                                                      | Eleg. geb. 5.—    |
| — Er versprach ihr einst das Paradies. Novelle. 1904. 8°.                                                    | Eleg. geb. 4.—    |
| Soffmann, Sans. Allerlei Gelehrte. Sumoresten. Zweite                                                        |                   |
| Auflage. 1898. 8º.                                                                                           | Eleg. geb. 6.50   |
| - Aus ber Sommerfrische. Rleine Geschichten. 1898. 8%.                                                       | Eleg. geb. 4      |
| - Geschichten aus Hinterpommern. Bier Novellen. Zweite                                                       |                   |
| Auflage. 1894. 8°.                                                                                           | Eleg. geb. 5.50   |
| — Das Gymnafium zu Stolpenburg. Novellen, Bierte                                                             |                   |
| Auflage. 1903. 8°.                                                                                           | Eleg. geb. 5      |
| - Der Herenprediger und andere Rovellen. 1883. 8°.                                                           | Eleg. geb. 6.50   |
| - Reue Korfugeschichten 1887. 8°.                                                                            | Eleg. geb. 6.50   |
| — Im Lande ber Phäaken. Novellen. 1884. 8°.                                                                  | Eleg. geb. 6.50   |
| — Landflurm. Erzählung. Dritte Auflage. 1903. 8°.                                                            | Eleg. geb. 5.00   |
| - Frrende Mutterliebe. Zwei Novellen. 1900. 8°.                                                              | Eleg. geb. 3.—    |
| - Der eiserne Rittmeister. Roman. 2. Auflage. 2 Bände.<br>1900. 8°. Sn 2 Bon                                 | . eleg. geb. 12.— |
|                                                                                                              | . eres. Aco. 10.  |

Digitized by Google

-- 4 --

•

| Huhm. Rovelle. 1891. 8º.                                                                                    | Eleg. geb. 5.50    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| - Tante Frischen. Skizzen. 1899. 8º.                                                                        | Eleg. geb. 3       |
| — Unter blauem Himmel. Novellen. Zweite Auflage.<br>1900. 8°.                                               | Eleg. geb. 4       |
| - Bon Frühling zu Frühling. Bilber und Stizzen. Dritte<br>Auflage. 1898. 8º.                                | Eleg. geb. 6.50    |
| - Bon haff und hafen. Neues von Tante Frizchen.                                                             |                    |
| Stizzen. 1903. 8º.                                                                                          | Eleg. geb. 4.—     |
| - Wider den Kurfürsten. Roman. Drei Bände. 1894. 8°.                                                        |                    |
| 5                                                                                                           | 1. eleg. geb. 18.— |
| <b>Herrick Stansendes Elend.</b> Roman. Drei Bände.<br>1893. 8%.                                            | 1. eleg. geb. 17.— |
| - Reue Geschichten des Majors. 1890. 8º.                                                                    | Eleg. geb. 7.50    |
| - Der alte Prattitant Eine bayrifche Dorfgeschichte.                                                        |                    |
| Dritte Auflage. 1891. 8°.                                                                                   | Eleg. geb. 6.50    |
| — Der Stellvertreter. Eine Erzählung. 1891. 8°.                                                             | Eleg. geb. 6.50    |
| — Berdorben zu Paris. Roman. Zweite Auflage.                                                                | X X 10             |
| •                                                                                                           | 1. eleg. geb. 12.— |
| Subner, Graf Jojeph Alegander von. Reun Jahre ber                                                           |                    |
| Erinnerungen eines öfterreichijchen Botjchafters in<br>Paris unter bem zweiten Kaijerreich 1851—1859.       |                    |
| Zwei Bände. Gr. 8º. 1904.                                                                                   | Eleg. geb. 16.—    |
| Jähns, Mag. Geschichtliche Auffähre. 1903. gr. 8º.                                                          | Eleg. geb. 12.—    |
|                                                                                                             | eng. gov. 11.      |
| Jaufen, Günther. Großherzog Carl Alexander von Sachfen<br>in feinen Briefen an Frau Fanny Lewald-Stahr      |                    |
| (1848 bis 1889). 1904. 8°.                                                                                  | Eleg. geb. 6.—     |
| Jenfen, Bilhelm. Ebbyftone. Novelle. Zweite Auflage.                                                        | <b>C</b>           |
| 1894. 8%.                                                                                                   | Eleg. geb. 5.50    |
| - Karin von Schweden. Bierzehnte Auflage. 1903. 8°.                                                         | Eleg. geb. 5       |
| Rraus, Franz Laber. Effans. Erfte Sammlung. 1896. gr. 8º.                                                   | Eleg. geb. 12      |
| - Effays. Zweite Sammlung. 1901. gr. 8°.                                                                    | Eleg. geb. 12      |
| Rurg, Folbe. Bon bazumal. Novellen. 1900. 8°.                                                               | Eleg. geb. 5.—     |
| Senburg, Bolfgang. Dberlehrer Müller. Mit Zeichnungen                                                       |                    |
| von Joseph Sattler. 1899. 8º.                                                                               | Eleg. geb. 3       |
| Senz, Max. Bur Kritik der "Gedanken und Erinnerungen"                                                       |                    |
| des Fürften Bismard. 1899. 8º.                                                                              | Eleg. geb. 3       |
| - Die großen Mächte.                                                                                        | Eleg. geb. 4       |
| Mards, Erich. Fürst Bismard's Gebanten und Erinne-<br>rungen. Bersuch einer tritischen Bürdigung. 1899. 8°. | Eleg. geb. 3.—     |

Digitized by Google

- 5 -

٠.

ł

Meinharbt, Abalbert. Allerleirauh. 1900. 8º. Eleg. geb. 4.-- heinz Rirchner. Aus ben Briefen einer Mutter an ihre Mutter. Dritte Auflage. 1901. 8º. Eleg. geb. 3.-- Das Leben ift golben. Drei Novellen. 1897. 8º. Eleg. geb. 5.50 - Mabchen und Frauen. 1903. 8º. Eleg. geb. 4.-- Mimen. Moberne Zwiegespräche. 1895. 8º. Eleg. geb. 5.50 - Reifenovellen. 1885. 8. Eleg. geb. 6.50 - Stilleben. 1898. 8º. Eleg. geb. 3 .---- Frau Hellfrieds Winterpost. 1904. 8º. Eleg. geb. 4.-Rever, Betsy. Conrad Ferdinand Meyer. In der Erinnerung feiner Schwester Betin Meyer. 1903. 8º. Eleg. geb. 5 .--Roltte, Feldmarschall Graf Molttes Briefe aus Rugland. Bierte Auflage. 1893. 8º. Eleg. geb. 4.50 - Banderbuch. Handschriftliche Aufzeichnungen aus dem Reisetagebuch von S. Graf Moltte, General-Feldmarschall. Sechste Auflage. 1892. 8º. Eleg. geb. 4.50 Mäller, Friedrich Mag. Das Bferdebürla. Lagesfragen. 1899. 8%. Eleg. geb. 6.50 Bierfon, Billiam. Breugische Geschichte. Achte, vermehrte Auflage. Zwei Bände. 1903. gr. 8º. In 2 Bbn. eleg. geb. 13 .-Raff, Selene. Mobellgeschichten. 1902. 8º. Eleg. geb. 4 .--- Die Braven und bie Schlimmen. 1904. 8°. Eleg. geb. 5 .-Reinke, J. Die Welt als Lat. Umrisse einer Weltansicht auf naturwissenschaftlicher Grundlage. Dritte Auflage. 1903. gr. 8º. Eleg. geb. 12 .---- Einleitung in die theoretische Biologie. 1901. gr. 8º. Mit 83 Abbildungen im Text. Eleg. geb. 18.-Robenberg, Julius. Bilder aus dem Berliner Leben. 3. wohlfeile Ausgabe. Drei Bbe. 1891. 8º. In 2 Bbe. eleg. geb. 6.-- Erinnerungen aus ber Jugendzeit. Zwei Banbe. 1899. 8º. Eleg. geb. 10.-- Eine Frühlingsfahrt nach Malta. Mit Ausflügen nach Sicilien. 1893. 8º. Eleg. geb. 6.50 - Heimatherinnerungen an Franz Dingelftedt und Friedrich Detter. 1882. 8º. Eleg. geb. 5.50 - Herrn Schellbogen's Abenteuer. Ein Stücklein aus dem alten Berlin. 1890. 8º. Eleg. geb. 5.50 - Rloftermanns Grundftud. Rebft einigen anderen Begebenbeiten, bie fich in deffen Rachbarichaft zugetragen haben. 1891. 8 %. Eleg. geb. 4 .--

Digitized by Google

- 6 -

| Schneegans, August. 1835—1898. Memoiren. Ein Beitrag<br>zur Geschichte des Essans in der Uebergangszeit. Aus<br>dem Nachlasse herausgegeben von Heinrich Schneegans,<br>Professon an der Universität Würzburg. gr. 8°. 1904.<br>Mit einem Bildnis in Lichtbrud.                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Eleg. geb. 12.—                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Schubin, Offip. Boris Lensty. Roman. Dritte Auflage.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | . eleg. geð 17.—<br>Eleg. geð. 5.—<br>Eleg. geð. 4.50                                                                                                               |
| Spitta, Philipp. Musilgeschichtliche Auffähe. 1894. gr. 8°.<br>— Zur Musil. Sechzehn Aufsähe. 1892. gr. 8°.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                     |
| <ul> <li>Storm, Theodor. Aquis submersus. Novelle. Sechfte Auflage. 1903. 8°.</li> <li>Bei fleinen Leuten. Zwei Novellen. 1887. 8°.</li> <li>Zur Chronit von Grieshuus. 1888. 8°.</li> <li>Geschichten aus der Lonne. Fünste Auflage. 1903. 8°.</li> <li>John Riew'. Ein Fest auf Haderslevhuus. Zwei Novellen. 1885. 8°.</li> <li>Zerstreute Kapitel. Dritte Auflage. 1890. 8°.</li> <li>Zwei Novellen. 1883. 8°.</li> <li>Der Schimmelreiter. Novelle. Siebente Auflage. 1903. 8°.</li> <li>Bor Zeiten. Novelle. Dritte Auflage. 1903. 8°.</li> </ul> | Eleg. geb. 5.—<br>Eleg. geb. 5.50<br>Eleg. geb. 6.50<br>Eleg. geb. 5.—<br>Eleg. geb. 6.50<br>Eleg. geb. 5.50<br>Eleg. geb. 5.50<br>Eleg. geb. 5.—<br>Eleg. geb. 5.— |
| <ul> <li>Beije, Lifa. Moberne Menschen. Stizzen aus und nach<br/>bem Leben. 1893. 8°.</li> <li>— Salonmübe. Zwei Novellen. 1899. 8°.</li> <li>— Standesgemäß. Roman aus ber Gegenwart. 1894. 8°.</li> <li>– Unfreie Liebe. Roman. 1901. 8°.</li> <li>Bibmann, J. B. Johannes Brahms in Erinnerungen.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                         | Eleg. geb. 5.50<br>Eleg. geb. 5.—<br>Eleg. geb. 6.50<br>Eleg. geb. 7.—                                                                                              |
| <ul> <li>Binigraff, Engen. Rord-Ramerun. Schilberung ber im<br/>Auftrage bes Auswärtigen Anntes zur Erschließung bes<br/>nördlichen Hinterlandes von Ramerun während ber<br/>Jahre 1886—1892 unternommenen Reisen. 1895. gr. 8°.</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Eleg. geb. 14.—                                                                                                                                                     |

# Deutsche Rundschau.

¢¢¢ XXXI. Jahrgang. ¢¢¢

Herausgeber: **Julius Rodenberg.** 



Derleger: Gebrüder Paetel

in Berlin.

ie "Pentiche Kundschan" sieht jett in ihrem einunddreißigsten Jahrgange, und es ist wohl überstüffig, nochmals das Programm dieser angeschensten und verbreitetsten Levne darzulegen. In gleichmäßiger Berückschafte Kundschan" bestrebt, das Organ zu sein, welches dem hohen Bildungsstande der Gegenwart nach beiden Seiten hin entspricht. Sie will eine Partei nicht führen, aber auch keiner folgen; sie will den fragen der Gegenwart gerecht werden und ührerseits an diesen sich betheiligen, nicht in unfruchtbaren Debatten, sondern durch positive Leistungen. Sie such zu fördern, was immer unserm nationalen und Geistelben neue Kräfte zuführt, und keinem fortschritt in den fragen der Wisselben neue Kräfte zuführt, und keinem fortschritt in den fragen der bumanitären und sozialpolitischen Bewegung, der Erziehung, der Wissenschaft, der Kunst der Literatur verschlieft sie sich.

Die "Deutsche Fundschau" erscheint in zwei Unsgaben:

- a) Monats-Ausgabe in Heften von mindeftens 10 Bogen. Preis pro Quartal (3 Hefte) 6 Mart.
- b) Halbmonatshefte von mindeftens 5 Bogen Umfang. Preis pro Heft 1 Mart.

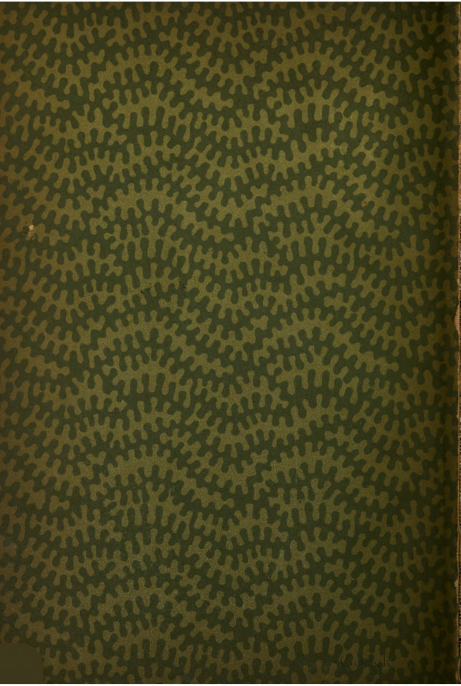
Abonnements nehmen alle Buchhandlungen und Poftanftalten entgegen.

Probehefte fendet auf Derlangen zur Unsicht jede Buchhandlung,

fowie gegen Einsendung von 20 Pf. — nach dem Unslande 40 Pf. — die Derlagsbuchhandlung

### Gebrüder Paetel in Berlin Ø., Lützowstr. 7.





This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below. A fine is incurred by retaining it beyond the specified time. Please return promptly. 2890/73 STALL STUDY DUE MAR' Digitized by Google

