

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

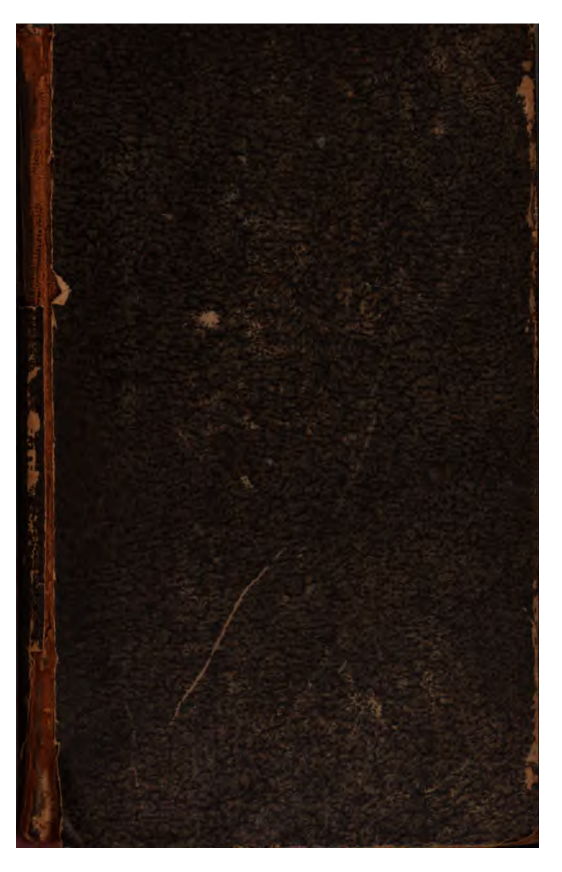
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

## **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





B 3953 1802 E. Greng S in Nift

٠;

;

46.

. . . . • • • • . • •

## BENEDICTI DE SPINOZA

## O P E R A QVAE SVPERSVNT OMNIA.

ITERVM EDENDA CVRAVIT, PRAEFATIONES, VITAV AVCTORIS, NEC NON NOTITIAS, QVAE AD HISTO-RIAM SCRIPTORYM PERTINENT

ADDIDIT

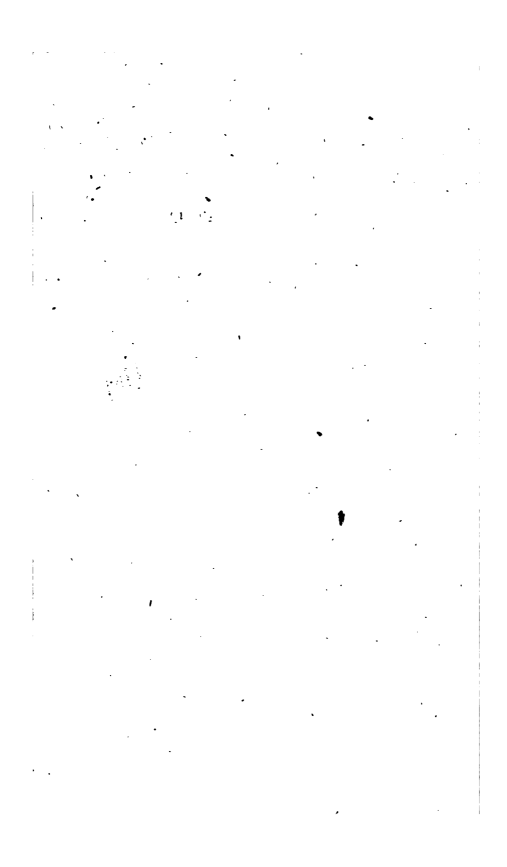
PH. AC TH. D. HYIVS PROF. ORD. IENENSIS.

VOLVMEN POSTERIVS.

CVM IMAGINE AVETORIS,

Ì E N A E

1 8 0 3.



Ref. - 8tochs Danielson 2-19-36 31673

Posterior Operum Spinozae tomus, quem nunc cum eruditis communicamus, postumas reliquias continet, primum sub tit. B. d. S. Opera Posthuma, quorum series post praefationem exhibetur. MDCLXXVII. (pagg. 614. in 4.) ita editas, ut, post Indicem rerum, insequatur adhuc Compendium Grammatices linguae hebraeae, paginis 112. Collectionem Epistolarum, quae in prima illa editione pagg. 395 usque 614 implet, prior noster tomus, ut nimirum volumina sic satis aequalia sierent, anticipavit. Caetera, quae supererant, omnia nunc, curate recusa, de novo prodeunt in lucem.

In his Ethica est, Philosophiae, quae contra voluntatem auctoris Spinozistica nuncupatur, interpres copiesior atque purior, iteratis sagaciorum hominum meditationibus inprimis ponderanda. Via, qua auctor ad Ethicam hanc inveniendam progressus est, e Tractatu de Intellectus Emendatione, licet ad finem non perducto, cernitur. Qua considerata, si quis vel longissime a principiis auctoris

five abhorreat five abstineat saltem, non poterit tamen non peramare animum, qui "amore erga rem aeternam et infinitam solo pasci se posse" sensit, quique "assidua meditatione eo pervenit, ut videret, se" omittendo opum, libidinis honorumque cupiditatem non nisi mala certa omissurum esse: in ipsa vero investigatione veri boni, etiam si illud fortassis assecuturus non sit, bonum certum" tamen obtineri praescivit. Hoc demum incensus studio "cognitionem unionis, quam mens cum tota natura habet" serio et, quantum fieri poterat, continue meditationibus suis praefixit. Divinum fane confilium, quod veri boni non potuit non participem reddere quacrentis animum, quantumvis sua veri investigatione (prout ea communis est sors mortalium!) scopum propositum non semper aeque feliciter attigisse videatur.

Licet nimirum in Benedicto duo potissimum sint, quae demirari atque amare nunquam desinam, primo videlicet ingenua illa animi, qua verum bonum sectatus est, castitas cuiuscunque superstitionis sive spe sive metu per internam vim superior, deinde systematis, quod excogitavit, simplicitas mirisca nexusque in cogitando toto indivussus, duo tamen, quantum ego quidem assequor, obfuisse videntur, quo minus hic systematis in se praeclarissime cohaerentie artisex in sundamentis ponendis ab humana derrorem proclivitate sibi satis caverit.

Cognitionem unionis, quam mens cum tota natura habet, fibi ad verum bonum intelligendum necesfariam esse perspexerat. Vtinam vero ab ipsa mentis huius cognitione obtinenda scientiam incepisset Philosophus, secernendo quidem ea, quae in mente fua variationibus obnoxia deprehenderet, ab ideis necessariis et universis, quae homini verum bonum in vestiganti, hoc est, practicam rationem ejusque dictamina absoluta secuturo vitaeque, non prudentiam illam vanis ac fluxis circumstantiis accomodatam, sed sanctimoniam in aeternum, ut Apostolus ait (1 Joh. 2, 17.), non mutandam lubentissime amplexuro\_immotum velut fidus praelucent. erat aevi illius methodus. Semper a metaphyficis praestruendis initium fieri, semper 70 Esse rerum ante alia omnia explicari debere, inveterata erat consuetudo, in Spinozam quoque a Cartesio quasi transfula. Ducit mentis nostrae cognitio necessariis argumentationibus ad Deum. Sed ab illa ad hunc ascendere qui valent mortales, non aeque feliciter ab infinito descendunt ad finitum. Initium nempe faciunt ab eo, quod, quoniam a nostra cognitione remotius est, humana imaginatio, facilius quam quidem ratio, assequi sibi videtur. Quo facto si error admissus est in metaphysica de Infinito tractatione, is et detegitur difficillime, et in omnes tamen reliqui systematis articulos se infinuat subtili-Vnde antiquioribus philosophantium periculis cautiores facti, ut moralis doctrina omnis a metaphysicis dogmatibus sindependens ex eo, quod in men-

mente humana inest absolutum, deducatur, rectius praeceperunt ac felicius. cf. Rehberg Verhältniss der Metaphysik zur Religion. (Berlin 1787. 3.). mente ipsa philosophari inchoantibus licet id, quod inest in nobis, vel potius quod sumus nos ipsi, attentione figere atque e propinquo, ut ita dicam, A certo deinde progrediendum intrinfecus intueri. ultra est ratiocinationibus cautis fundamenta sirma substruere anniso. Certius enim nobis cogitantibus nihil omnino esse potest, quam ipsum illud nostrum Neque certitudinis alia cogitari potest menfura nobis, hominibus, tractabilis, quam haec. utrum aliquid in nostro Esse insit, nec aliter, nisi negato hoc, fiegari posht, ita quidem ut vera dici mereantur ea, quae cum necessario Esse nostro Rent cadantque, vero autem similia tantum sint, quae non nifi accidentibus in hoc nostro Esse nituntur hisque aequalia sunt. Contraria vero ratione fi ab Infinito iter instituunt philosophandi, a mysterio maximam certe partem imperscrutabili se progredi non possunt distiteri, prout ipse Spinoza Deum intelligit substantiam constantem infinitis attributis (Eth. Defin. VII.), ex quibus duo tantum, quod nempe cogitans fit atque extensum (Eth. P. II. propos. 1. 2.), cognita habere sibi visus est. que haec ipsa duo attributa, per quae tam claram de Deo quam de triangulo se habere ideam profesfus est (Epist. LX. p. 659. T. I.) unde demum vere cognita habere potuit? Suam ipsius mentem nisi ante omnia considerasset, neque cogitàndi neque

extensionis purae notionem ullibi fuisset assecutus. Originis vero, unde cam hauserit, oblitus in Deo seu Infinito bina illa attributa clara idea intueri se persuasum habebat. Porro eandem mentis seu sui iphus contemplationem hi deliberato fludio tanquam primum illud, quo opus et unde progrediendum sit, sibi praesixiset, sine dubio etiam 70 Velle seu volendi spontaneitatem discernere coactus fuisset tamquam facultatem plane singularem atque in ente, quod fibi ipfi aliquid est, aeque primitivam ac to Cogitare. Quo facto omnis ipfius Ethica, nunc cuncta referens ad cogitationem ideoque moralem libertatem necessario excludens, in eo, quod ad homines pertinet, longe aliter non potuisset non efformari, In theologicis vero, quae praemisit, principiis si 70 perfecte (h. e. sancte) velle non minus ac 70 cogitare seu scire ut primitivam facultatem avenuaring confiderare adeoque inter ea, querum claram ideam nos habere possumus, Dei attributa numerare se adactum sensisset, tunc infinitae spontaneitatis seu purae volitionis notionem a clara perfectissimi idea exulare non putasset.

Sed alterum quoque momentum, qued systematis Spinozistici caput tangere videtur, indicandum est. Scilicet simplicissima unitate mirisce se commendat doctrina illa per suum ev καὶ κᾶν omnia omnino complectens. Videntur omnia ad unum suum sontem reduci, unde ne emanent quidem, sed in quo vere immaneant, ita ut Pantheismus iste Sy-

stema emanationum immanentium dici possit. que est sane, cur ejusmodi finitorum omnium ad infinitem unitatem redactio intellectui seu facultati logicae quam maxime arrideat. Cogitandi nimirum actus in eo unice consistit, ut cogitans unitatem perspiciat corum, quae alio respectu diversa sunt. immo diversissima esse possunt. a praedicatur de b. quatenus intelligitur, To b inesse to a eo quidem fensu sumtum, de quo quaestio est. Unde patet atque iam dudum oftensum est, veri investigationem formalem seu logicam cum arithmetica permutatione esse comparandam, qua duo numeri sub diversa specie apparentes tamen sint maneatque iidem. yelut 2 x 3 = 6. Sequitur sponte, in ea ipsa formali investigatione veri non posse esse canonem superio-'rem, quam hic, ut plura semper redigantur ad mum, unde non folum individuorum ad species. 'specierum ad generales classes elevare sed etiam principiata seu leges applicatas omnes ad unum in cogitando principium referre atque exinde deducere nec definunt cogitantes nec possunt definere. difficile est intellectu, id omne, circa quod cogitatio occupatur, quodque obiectum vocant, non quatenus existit extra cogitationem, sed quatenus (sive tamquam existens aliquid five tamquam mere cogitabile) menti praesens, immo, mentis nunc quidem insita pars est, cogitando et volendo attingi posse atque pertractari. Unde, si cogitans appellatur subiectum, elucet, ipsum, dum cogitat, omnino subiecto-objectum, five unum illum subjectivi et objectivi

3

ctivi fontem communem, esse dicique debere. vero omnis haec subjecti cum obiecto unitas non necessario est talis, nifitunc, dum subiectum cogitat, Omnis porro principiatorum seu rationum specialio. rum ex uno principio seu ratione absoluta et in se vera deductio non fit, nisi in regno, ut ita dicam, rationis seu veri formalis. Denique necessaria illa diversorum identificatio, fine qua nec affirmatio effet nec negatio, itidem ad formam cogitandi perti-Utrum vero duo obiecta, quae in animo insunt atque a cogitante dato nunc quodam respectu pro uno habentur, hoc est, sub forma unitatis concipiuntur, per suam ipsorum naturam, quam iis rebus, quas cum notione existentiae non possumus non co-, gitare, tribuere coacti sumus, unum sint, an vero cogitanti nunc tantum videantur unum esse, id sane cogitans ille, quantumvis ipse subjecto-objectum fit, h. e. ex sua subiectiva cum obiecto unitate cogitet, non potest ita formaliter iudicans efficere et decer-Hoc nimirum a materia pendere, omnes vel clamant vel fentiunt; materia vero (internam cogitandi materiath innuo) non pendet a modo illo, quo nanc ab hoc vel illo cogitatur, id est, ex diversitate redigitur ad unitatem. Potius objectum ideale, hoo est, id quod inest in animo et propter quod animus subiecto-obiectum recte dici potest, -- quotiescunque cum existentia cogitandum obversatur animo, necessitati subest seu realitati naturae suae, ita quidem. ut ideale objectum unum cum altero formaliter identificetur frustra atque erronee, nisi pecessario atque

per realitatem suae naturae sit identificandum. Hooce autem utrum sit nec ne, is demum nodus est, is scopulus, qui per conceptam unitatem formalem et per idealem istam subiecti cum obiecto identitatem non tolli e medio potest, non moveri.

Sed admodum proclive tamen est, obiecti idealis unitatem cum subjecto, quae, dum cogitas, vere . est, pro unitate reali atque extra formam cogitandi Proclive porro est, ut ii etiam necellaria habere. praecipue, qui potissimum in cogitando versantar, philosophantes nempe, illam in actu cogitandi seu ευθυμησει necessariam diversorum ad unitatem redactionem atque elevationem rationum legumque specialium ad unam rationem principem, quam principium sumnum vocant, etiam applicent ad res; quatenus eas tamquam existentes concipere coacti sunt, hoc est, quatenus iis ipsa cogitatione tribuitur aliquid, quo extra cogitationem esse ponuntur. Quam quidem applicationem si quis plene facit et pure, 7è παν ille in existendo reducet ad το εν. Assuevit nempe in cogitando semper bina diversa certo intuitu ut unum considerare; et sic, dum cogitat, per-Nunc ergo transfert (uti quidem git in infinitum. valde affinia vel a sagacissimis per aliquod tempus confundi possunt) formalem cogitandi methodum suos extra terminos, id est, ad nexum existentium. Legem cogitandi pro lege existendi habet. Quo semel impetrato seu concesso excogitari nunquam posset systemate Spinozae verius aliud et fibi ipfi constantius. FinitoFinitorum enim cum Infinito, non unionem seu unitionem tantum, sed simplicem et intrinsecam unitatem theoretice afferit. Cui errori alia medela opponi posse non videtur, praeter hanc, ut philosophus de methodo, quam sequi debeat in ratiocinando, saepius de novo et solicite sibi rationem reddere neque in rigido illo nexu consequentiarum tamquam criterio veri acquiescere sed prima, quae supponit, praemissa, quotiescunque novum elicit mogioμα, suspiciosa cum severitate ad examen revocare fecum conftituat. Veri enim nobilitas non potest genealogica velut deductione comprobari, qua fi octo vel sedecim proaviae purae se insequentur, confecta res est. Non, nisi totum stemma consequentiarum usque ad primam suam originem sine macula ascendat, atque haec ipsa etiam origo sua seriei certitudine illustris sit, nobilitas illa πνευματική, ή αληθεια, fatis probata videri potest.

Sed subsisto. Male enim, inquient lectores, editorem decet, censorem auctoris agere. Et quanti profecto auctoris! Id vero certum mihi esse laetor, hune ipsum auctorem, modo vivum eum compellare contingeret, qualescunque istas dubitationes nostras nunquam offenso animo atque in alios pro suo quidem ingenio philosophantes stomachante suscepturum fore. Praeterea alterum ex duobus momentis, quae protuli, ea etiam de causa explicari debere existimavi, ut pateret, theoreticum intellectum non necessario (id quod visum quidem est philosophis

nonnullis, intellectus autem viribus nimium, puto, detraheret!) ad Pantheismum adigi. Hoc potius tum demum fieri videtur, fi, qui intellectu theoretice utuntur, legem intellectus seu cogitandi formalem pro lege unica habent, etiam existentiam cogitatione indicatam constitutura. Hac quoque in re non Philosophiam igitur culpandam videri, sed Philosophos, liceat mihi, quantumvis meae in philosophando tenuitatis bene mihi conscio, libere prositeri. Neque enim eos, qui sibi minus, quam ipsi philosophiae amici sunt, hoc indigne ferre posse praevideo.

Ad historiam litterariam scriptorum Spinozae, quae hoc tomo exhibentur, multo pauciora, quam quidem ad priorem partem, notanda occurrunt.

Nonnisi semel edita fuerunt sub titulo iam allato. Eadem forma extat imago Philosophi aeri incisa, quae proinde non raro exemplaribus huius editionis praesixa reperitur. Saepe tamen abest etiam, neque ad illam pertinere in praesamine significatur. Duplici circulo inclusa in quadrata basi habet nomen: BENEDICTVS DE SPINOZA cum distichis tribus, nec Poéta dignis nec Philosopho:

Cui Natura, Deus, rerum cui cognitus ordo Hoc Spinosa statu conspiciendus erat. Expressere Viri faciem, sed pingere mentem Zeuxidis artifices non valuere manus. Illa viget scriptis: illic sublimia tractat. Hunc quicunque cupis noscere scripta lege. In superno altero latere legitur: "Natus Amsteled. MDCXXXII. 24. Novemb." in altero: "Denatus Hagae Com. MDCLXXVII. 21. Febru."

Omnia Spinozae opera philosophica propria (Principia nempe Philosophiae Cartesianae et Cogitata Metaphysica non omnino Spinozistica sunt) in aliam linguam, quam germanicam, translata non funt. Videmus, superstitiosum illum et ridiculum horrorem atheismi, quem vocabant, spinozistici inter nostrates citius, quam alibi, a peritioribus excussum fuisse. Noluerunt Germani diutius talia speetra reformidare. Evocabantur e tenebris. Ad claram diei lucem verum a falso discernere, quam vagis rumoribus de occulto monstro agitari malumus. Pauculi, qui quasi per mediam noctem adhuc umbras fibi fingunt, quas suis petant latratibus, vix indigitari merentur, ut ne nomina cito peritura ex criminationibus famam captent superstitem. Iam 1785. prodierant: Bened. von Sp. zwey Abhandlungen über die Cultur des menschlichen Verstandes, und über die Aristocratie und Democratie, interprete Schack Hermann Ewald, Ducis Saxogothani Secretario aulico. Eidem viro ingenioso tribuuntur Spinoza's philosophische Schriften I. II. Band. Gera Versioni annotationes praefationes-1790. 1793. 8. que additae funt lectu dignae.

Alia memorabilia literaria de versionibus, refutationibus, censuris scriptorum Spinozae, quae hoc loco loco commemorare cogitaveram, nunc transire licet, cum interea Vir doctiss. Chstph. Theoph. de Murr in sua editione "Annotationum Benedicti de Sp. ad Tractatum theologicopoliticum" (Hagaecom 1802. 4:) magnam harum rerum copiam cum eruditis communicaverit. Notitias enim cum diligentia collectas et recentissme editas huc transscribere, in auctorem aeque ac in lectores nostrumque tempus censeremus iniurium.

Postuma Spinozae opera omnia, praeter fragmentum Grammaticre hebraicae, in Hollandicam dialectum versa prodierunt sub titulo: "De Nagelate "Schriften van B. D. S. Als Zedeleunk, Staatkunde. "Verbetering van 't Verstant, Brieven en Antwoor-..den. Vit verscheide Talen in de Nederlandsche "gebragt. Gedrukt in 't Jaar M. DC. LXXVII." Ohne die Vooreeden, 666 S. in 4. Sequitur haec translatio editionem latinam, quam habuimus, unicam, ejusdem anni in 4., culus etiam praefatio verbotenus translata est, hac una mutatione facta, ut cur omissa sit Grammatica hebraica rationem reddat satis probabilem, nimirum hebraei idiomatis studiosos latinae linguae imperitos non esfe. Inseruntur praeterea praefationi çıxoı tres belgici, quibus illud Virgilii: Felix qui potuit rerum cognoscere causas, explicatius decantatur, auctore P. C. Hooft, qui, dum vivebat, Praefectus Muidensis (Drost van Muiden) fuerat et historiographus ac poëta eximius vocatur. Sed haec nihil ad nos. - Cur ex diversis

linguis (nit verscheide talen) facta esse velit haec versio, non patet. Praeter paucas belgice scriptas epistolas alia, quae continet, omnia ab initio latine scripta fuerant. Nescimus proinde, unde constet id. quod Doct. de Murr l. c. p. 14. asseruit: Opp postuma , s primum belgice ab Auctore scripta fuisse. Margini versionis termini technici latini, quibus utitur auctor, adjecti funt. Nec male. In scientificis, quos vocant, libris quidquid sensum five impedire possit five pervertere, quavis data opera vitasse nimium videbitur nemini. Notavit iam Mylius in Bibliotheca Anonymorum p. 941. dici, extare adhuc in exemplo Mlo Auctoris caput de Diabolo. Utinam, si quis est inter Batavos, qui rarissimas hasce Benedicti reliquias possidet, supplementum Ethices, quod cum Kantiano illo "principio malo" comparandum foret, vel cum orbe erudito vel nohiscum communicare velit.

Id potissimum nobis adhuc incumbere videtur, ut de Collectaneis ad vitam Spinozae sub finem additis rationem reddamus lectori, ne minima quidem, quae virum tantum spectant, facile neglecturo.

Vitam Spinozae Ioh. Colerus primo belgice scripsit et cum sermone ecclesiastico a se habito de resurrectione Iesu non allegorice cum Spinoza interpretando edidit Amstelòdami 1706. Eodem anno gallice prodiit haec biographia sub tit. "La Vie de "B. de Spinosa, tirée des écrits de ce sameux Philo"sophe et du témoignage de plusieurs personnes dig-

"nes de foi, qui l'ont connu particulièrement, par "Jean Golerus, Ministre de l'Eglise Luthérienne de la "Haye. à la Haye, chez T. Johnson Marchand Libraire dans le Poote. M. DCC. VI." 181, pp. in 8.

Extat germanica versio ex gallico facta. et Lips. 1733. 126 S. in 8. "Das Leben des Bened. von Spinoza aus den Schriften dieses berufenen Weltweisen etc." Adspersit Translator notulas non raro satis facetas. e. gr. Das ist aber zu bedauern. dass diejenigen, welche die Natur so reichlich an sich erfahren (dass sie nemlich mit einem fertigen und durchdringenden Verstande begabt find) fast gemeiniglich zu dem sogenannten Naturalismo eine Neigung blicken lassen. Solches kommt nun ohne Zweifel vornehmlich daher, dass solche Leute sich in ihr natürlich Licht oder Verstand allzusehr verlieben und damit alles genau begreifen und gründlich erforschen wollen. Da aber dieses in übernatürlichen Dingen nicht angeht etc. - Praefixa est germanicae versioni imago Spinoza, cum vocea Afro digna: "characterem reprobationis in vultu gerens." Verissimum est, iconem illam teterrime depravatam et plane dissimilem, characterem reprobandi, non dicam artificis, sed operarii indelebilem omnium pculis offerre. -- Praeter annotatiunculas inanes eius furfuris, cujus exemplum dedimus, etiam historica quaedam minús contemnenda addidit Anonymus germanicae versionis auctor e Kortholto et aliunde collects.

₫ø

Colerus ipse in iis, quae historice refert, side dignissimum se pingit ingenua simplicitate ac candore. Minime favet philosopho, quem atheum putavit, nec dissimulat dissensum intimum. qua tamen, quae in genus, mores, mortemque Philosophi praeter veritatem conjecta deprehendit, soliats omnium indiciorum pervestigatione abstergit absque vana gloriolae captatione. In eadem urbe domoque, ubi Sp. fuerat, versatus minutias quoque affervare et privatam Philosophi vitam a calumniis allitis repurgare potuit. Id quodita fecit, ut ne levioraquidem illa, animi characterem, qui in Sp. infuit, ad vivum depingentia psychologiae studiosis non accepta esse possint. Quae de vita et Philosophia Spinozae prior jam ediderat Petr. Bayle in suo Dictionaire, quaeque Halma in Belgicum \*) transtulit [v. Coleramipfum] eadem animi ab omni partium ftudio puri vestigia non ubique ostendunt. Vnde consilium nobis enatum est, Colerianum libellum pro basi biographiae Spinozanae ita ponendi, ut (praeter prolixam anathematis rabbinici descriptionem, quam arrepta occasione de excommunicatione Benedicti a Iudaeis Amstelodamensibus facta, nescius tamen, quanam vere formula contra Spinozam uli fuerint,

<sup>&</sup>quot;) "Het Leven van B. de Spinoza, met eenige Avanteekeuingen over Zyn Bedryf, Schriften en Gevoelens — — vertaalt, door P. Halma. T'Utrecht by Francois Halma, Druckker van de Akademie. 1698. 8. Etiam Annotationes, quas titulus hic promittit, aliae non fant, quam Baylianae.

de supersuo interserverat) ne verbum quidem mutaremus.

Eadem Coleri biographia pro fundamento etiam fumta est in raro sed amicorum quorundam benevolentia tandem impetrato libello: Refutation des erreurs de Benoit de Spinosa, par Mr. de Fénélon, Archevêque de Cambray, par le P. Lami, Benedictin, et par le Comte de Boullainvilliers, avec la vie de Spinosa écrite par M. Iean Colerus... augmentée de beaucoup de particularités, tirées d'une Vie Manuscrite de ce Philosophe, faite par un de ses Amis. à Bruxelles chez François Foppens. 1731. (158. et 482. pagg. in 12.) Additamenta non pauca et memoratu satis digna, quae anonymus editor ex Vita Manuscripta se profitetur interspersisse, in hac nostra editione diligentissime excerpta, praesixis literis: Boullainv. sub genuino Coleri textu imprimenda dedimus, annotatis ubique cum eodem figno etiam minutioribus, quibus a Coleriano textu differt illa anonymi recensio, discrepantiis quibuscungue.

Quinam vero iste manuscriptus additamentorum sons sit, non tam sacile indagabatur. Praemiserat quidem Carolus Henr. Heydenreich libro suo non imutili: Natur und Gott nach Spinoza, I. Band. Leipzig 1789. ex libro, quem manu exaratum possidebat, sub tit.: La vie et l'Esprit de Mr. Benoit de Spinoza paginis LXXX.; notitiam et excerpta Biographiae Spinozanae Manuscriptae, quam utplurimum cum additamentis illis consentire facile deprehendimus. Sed in aliis tamen, nominatima in judiciis de Spinoza intermixtis discrepabat a codice Heydenreichiano contextus additamentorum. Subinde etiam de germanica versione gallici libelli Heydenreichiana in aliquibus socis dubitatio subnascebatur.

Tandem vero variarum vitae Spinozanae descriptionum quali genealogiam exquirere\*) contigit. Simulac nimirum Vir S. V. Henke gallici ejus iphus, quo usus fuerat Heydenreich, Codicem suum nitide scriptum meeum communicasset, absque difficultate intellexi, compilationi miserae, quae l'Esprit de Mr. B. de Sp. inscripta est, praemissum biographiae tentamen ("La Vie de Mr. Ben. de Spinoza") ab ardentilimo quodam Benedicti admiratore provenire, qui animi sui fervorem minus cautum non rare in iplum Spinozam, virum multo placidiorem suique semper compotem; transfundere voluit. Vnde factum est, ut Editor libelli: Refutation des erreurs de Spinoza - quem Langlet de Fresnoy fuisse, Celeb. de Murr indicavit - hiltoricas quidem biographiae manuscriptae partes Coleriano textui, quem

b s

ta-

<sup>&</sup>quot;) Filo nodi vix tandem intricati invento literae mihi contigerunt vivi genere et ingenio illustris, de Brinckman, Suecorum Regi a Legatione Borussica, candem extricandi methodum indicantes meamque opinionem affatim confirmantes.

totum atque integrum pro basi sumserat, ubique interfereret, quoad facta quidem non immutatas, sed quoad verba et judicia saepenumero emollitas. atque adeo hic illic contra Spinozam inversas: Qua compilandi methodo fatis incongrua accidit, ut, cum Coleri descriptio non raro exprobrationes fy-Rematis Spinozae interspergat, gallica vero manuscripta narratio in laudes Benedicti atque in acerrima de oppugnatoribus judicia se plane esfundat, nunc, utroque auctore in unum commixto, immo interioctis sententiis immutato, Editor Refutationis sertium aliquod figmentum progigneret in se haud , raro dougaros. Id praeterea maxime incommodum erat, quod Colero, quem pro basi posuerat et prima persona loquentem induxerat, additamenta illa plane aliena, no admonitis quidem lectoribus, tamquam propria non dubitaverat praepostera vi obtrudere.

Quibus perspectis intellexi statim, secernenda esse ca comia, in quibus binae nunc cognitae narrationes biographicae inter se discrepant. Coleri biographia sequitur, sic, uti separatim edita suit 1706. Additamenta, quae Editor Resutationis exhibet, atque adeo ipsas singularum vocum discrepantias, quibus a Colero recedit, textui subnotata damas. Quidquid historici hisce additamentis iness, id omne nititur Manuscripta anonymi narratione a Cel. Henke ad me primum transmissa. Editor Resutationis de historicis circumstantiis saepina diserte provocat ad ,unum ex amicis Spinozae."

nozae, quod quoties fecit, mox vitae Manuscriptae ipsas voces mutuas sumsit, quas in reliquie etiam plerumque transtulit integras. Iudicia lectores ipsi judices facile auctori relinquent. Sed omiserat etiam nonnulla, quae in Manuscripto Henkiamo extant, historici argumenti. Haec igitur praemisso signo: "Ms. Lucae" in notis nostris excerpta supplevimus.

Nimirum alterum hunc Vitae Spinozane fontem authenticum a Luca, medico, Spinozae amirco, derivandum esse, vix dubitari potest. Codex mecum communicatus aeque ac is, quo Heydenreich usus fuit, praemissam habet quandam "Préface du Copiste," sine dubio ab auctore ipso profectam, qua haec indicantur: L'auteur en est inconnu à la vérité, quoiqu'il y ait apparence, que celui, qui l'a composée, a été un de ses [Spinozae] disciples, comme il s'en explique assez clairement. Cependant s'il étoit permis sur de conjectures poser quelque sondement, on sauroit dire peut- être avec certitude (!) que teut l'ouvrage est du fait du seu Sieur Lucas \*) si sameux par

<sup>\*)</sup> Heydenreich l. c. p. XXIII. de Luca hoc plura tradi refert in Collectione Wielandiana: der deutsche Merkur 1788. Mens. Majo. Sed plane alius ille est Paulus Lucas, Itinerum in Orientem scriptor. — Ipse libellus l'Esprit de Spinozal inscriptus a. 1789. in germanicum versus fuit sub tit. "Supiroth Sopim., Rom." uti quidem Heydenr. p. LXXX. l. c. testatur.

fes quintessences, mais encore plus par ses moeurs et sa manière de vivre.

Inscriptio Codicis Manuscripti hacc est: "La Vie et L'esprit de Mr. Benoit de Spinoza" adjecto epigrammate:

> Si faute d'un pinceau fidelle du fameux Spinoza on n' a pas peint les traits, la fagesse étant immortelle, Ses écrits ne mouront jamais.

Titulum sequitur "Avertissement" quod indicat: on en a tire si peu d'exemplaires (soixantedeux \*)à l'exemple des 70 disciples) que l'ouvrage ne sera pas moins rare, que s'il étoit resté en Ms. Sub initium biographiae de se ipso anonymus auctor gloriolae suse valde cupidus haec adspersit: Quelque risque, que l'on courre dans une carrière si épineuse, j'aurais bien peu profité de la philosophie de celui, dont j'entreprens d'écrire la Vie et les Maximes, si je craignois de m'y engager. Je crains peu la furie du peuple, ayant l'honneur de vivre dans une république, qui laisse à ses sujets la liberté de penser, et où les souhaits même seroient inutiles pour être heureux et tranquille, si les personnes d'une probité éprouvée n'y étoient ouies sans jalousie. Soit, que cet Ouvrage que je consacre à la mémoire d'un illustre ami n'est approuve de tout le monde; il le sera pour le moins de ceux, qui n'aiment que la Vérité et qui ont quelque sorte d'aversion pour le Vulgaire impertinent. Non

<sup>\*)</sup> Legendum fine dubio: Soixante dix.

Non pauca infunt, quae hunc Lucam post Colerum de vita Benedicti scripsisse ostendunt.

Ejusdem scriptionis "La Vie et l'Esprit de Spinoza" alium Codicem Manuscriptum \*) brevi post ethelauris Bibliothecae Goettingensis Doctissimi Reufsi benevolentia ad me pervenire voluit, cui iam in prioris tomi praefatione de ingenua, qua hanc Spinozae editionem juvit, in communicandis mecum libellis rarioribus liberalitate gratias dicere potuisse iucundissimum mihi erat. Exhibet Manuscriptum Goettingense 1. Vitam illam gallicam, quae in libello: Refutation des erreurs etc. cum textu Coleriano incommode commixta est. 2. L' esprit de Spinoza, eumque constantem XX capitibus, id est, aliunde insertis de religione et cultu ecclefiaftico paradoxis auctiorem. 3. Excerptum e Vanini Amphitheatro. 4. "Fragmenta quaedam libri, cui titulus. de Tribus Impostoribus" - eius nimirum quod incipit a vocibus: Deum esse, eúmque colendum esse etc. Denique 5. "Meditationes Philosoph. de Deo, Mundo; homine, " quarum auctotem Ioh. Theod. Lau, Regiomontanum, : Curlandiae Duci olim a confiliis, fuisse prodidit de Uffenbach. Prima, quae nobis hoc loco curae est, scripuo "La Vie de Spinoza" adiectum habet "Catalogue des Ouvrages de Mr. de Spinoza," unde hasce notitias sumimus. "Nro. 6. Lucii Antistii Con-...stantis

<sup>\*)</sup> Extat alius ejusmodi Codex a. 1719. scriptus, pagg. 165. in 4. apud illustrem de Brinckmann.

"flantis de jure ecclesiasticorum libellus singularis.
"Alethopoli ap. Cajum Valerium Pennatum 1665.
"8. Mr. Spinoza a assuré ses meilleurs amis, qu'il
"n'étoit pas l'auteur de ce livre. On l'a attribué à
"Mr. Louis Meyer, Médécin d'Amsterdam, à Mr.
"Hermannus Schellius et à Mr. van der Hoovst, \*)
"qui a signalé son zèle dans les provinces unies
"contre le Stadthouderat. Toutes les apparences
"sont, que c'est ce dernier, qui en est l'auteur, et
"qu'il l'a écrit pour se venger des Ministres de Hol"lande, qui étoient grands partisans de la Maison
"d'Orange et qui déclamoient perpetuellement en
"chaire contre le Pensionnaire de Witt."

"Toutes les oeuvres de Mr. Spinoza, aush bien "que celles, qui lui sont attribuées, ont été traduites "en Hollandois par Mr. Iean Henrick Glassmalier, "le Perrot d'Ablancourt de Hollande."

"Un disciple de Mr. Spinoza nommé Abra"hem lean Cutteler a fait une Logique dans les
"principes de son Maitre. Elle est intitulée: Spe"cimen-artis ratiocinandi naturalis et artisicialis ad
"Pantosophiae principia manuducens. Hamburgi
"ap. Henr. Künraht 1684. in 8."

Enimyero hoc specimen artis ratiocinandi (cuius exemplar possido benevolentia Ven. P. S. F. Stegman,

<sup>\*</sup> Ch I controm e l'elbritio, in Collectaneis ad Vitam Sp. subfinem augus Trans.

man, qui vir doctus et humanissimus reformatae germ. ecclesiae Stendaliensi est a concionibus) pagg, 258. non logicam tantum, quod illae putabat, complectitur, sed potius Logicam cum Metaphysicis. Sequitur deinde "Principiorum Pan-"tolophiae pars fecunda, exhibens vias, quas cor-"pus motum describit, et inde ortas proprietates. "nulla habita ratione vicinorum corporum aut me-"dii, per quod transfertur corpus motum" (ib. ap. eund.) pp. 229. Denique extat "Principiorum Pantolophiae pars tertia, exhibens "effectus, quos cor-"pora mota in se invicem producunt et primo de "depreshone corporum versus terrae centrum" (pp. 140.). Praeterea 12. tabulae aeri incisae huic libello adjunctae funt, qui ad fententias Spinozae illustrandas earumque vel pugnam vel consensum cum aliis magis receptis oftendendum utilius, quam nonnullae ex recentioribus Spinozismi explicationibus. etiam nunc adhiberi posset.

lis, quae ad originem Biographiae Spinozanae e Coleri et Lucae Medici textu in unum commixtae pertinebant, perspectis, cum tres alii fontes, nempe 1. ea, quae in Praefatione anonymi, qui Opera postuma edidit, 2. Baylii de Spinoza in Dictionario Articulus, (quem quidem cum multis accessionibus in nova Baylii editione Lipsiensi proditurum promisit Cel. de Murr. Annot. P. 8.) 3. Niceronis narrata in "Mémoires pour

servir à l'histoire des hommes illustres dans la répbl. des lettres. Tome XIII."(1731.) atque in "Additions." T. XX. p. 59. - cuivis patere adeoque in hac nostra editione non repetendi viderentur. unum restabat, exquirere; an novi quid de vita Spinozae exhibeatur in libello: "La Vie de Spinosa, par un de ses disciples. Nouvelle édition non tronquée, augmentée de quelques notes et du Catalogue de ses Ecrits par un autre de ses disciples etc. à Hamburg. chez Henry Kunrath. 1735. 8." (v. de Murr l. c. p. 9). Mox etiam huius libelli rarishmi historiolam persequi mihi licuit non soli, sed adjuto amicitia doct, et humanishmi Ge. Theoph. Pappelbaum, ad aedes Nicolai ecclesiastae Berolinensis, viri in historia literaria exercitatissimi. Indicem digitum scilicet intendebat vir doctiss. ad ea, quae Prosper Marchand in Dictionaire historique, articulo librum de Tribus Impostoribus describente data occasione enarravit.

Primum, quod inde didici, hoc est, quod nota 77. p. 324. Marchand indicabat, nimirum: La Vie de Spinosa (ea, de qua nunc sermo) écrite d'une manière fort "libre et dans la quelle on fait de Spinosa une espèce de Saint, ayant été imprimée à "Amsterdam chez Henry de Sauzet en 1719. in 8. "dans les nouvelles litéraires T. X. p. 40—74. quantité de gens en furent scandalisés et ce Libraire fut "obligé d'en faire une espèce de retraction à la tête "de la II. Partie de ce X Volume." Haec igitur tandem prima est et vera origo illius biographiae, quam

Heydenreich et ego hucusque non niss ex Mstis noveramus, quamque in libello: Refutation des erreurs de Sp. cum Colerianae biographiae textu commixtam deprehenderam. Quae impressa in les Nouvelles litéraires.. chez H. de Sauzet, cum tunc (a. 1719.) adhuc ossensioni fuerat, eodem tamen tempore, ut ex Prosp. Marchand videmus, cum alio opere simili typis excusa est sub tit. La Vie et L'esprit de Mr. Benoit de Spinosa. MDCCXIX. praesixo emblemate:

Si faute d'un pinceau fidelle du fameux Spinosa l'on n'a pas peint les traits \*); la sagesse étant immortelle, ses écrits ne mourront jamais.

Erat libellus in 8 min. excusus 208 paginarum, praeter l'Avertissement, la Préface de la Vie de Sp., le Catalogue de ses Ecrits et la Table des Chapitres. L'avertissement indicat: qu'on a tiré si peu d'exemplaires, que l'ouvrage ne sera guères moins rare, que s'il étoit resté en Ms. Additur ironice, que c'est aux habiles gens, capables de le resuter, qu'on aura soin de distribuer cet écrit monstrueux, dont les injures grossères. Le ne peuvent tourner... qu'au renversement total du système impie de Spinosa, sur lequel sont sondés les sophismes de son Disciple.

Pag.

Non lequitur ex his, imaginem Spinozae pictam non extitisse. Excusari velle videntur desectum iconis in libello, ubi eam facule requiri posse praevidebant.

Pag. 25. indicat, sub hoc discipulo intelligi saepius dictum medicum Lucam, quem Marchand notat "si fameux par ses Quintessences, toujours remplies "d'invectives nouvelles contre Louis XIV." et de quo judicat "que ses moeurs depravées et corrompues me font croire effectivement très capable d'avoir conçu le dessein d'un semblable ouvrage, mais que son génie bouffon et sa manière d'écrire également platte et pitoiable me font regarder absolument incapable de l'avoir jamais exécuté." Je dis la même chole (pergit M.) de Jean Aymon, à qui Mr. Pfaff attribue tout aussi mal à propos cette composition dans son Introductio in Histor. litterar. P. II. p. 14. et qui peut bien avoir eu la sotte et dangereuse vanité de s'en vanter à quelque voyageur allemand, qui l'aura debité à Mr. Pfaff. Denique solvit hosce nodos Prosper, innuens: "A la fin d'une copie manuscrite de ce Traité, que j'ai vûe et lûe, on lui donne pour véritable auteur un Mr. Vroese, Conseiller de la Cour de Brabant à la Haie, dont Aymon et Rousset retouchèrent le langage; et que ce dernier y ajouta la Dissertation ou Réponse, depuis impri-A cela l'on ajoute, que ce mée chez Scheurleer. fut Charles le Vier, libraire en cette Ville, qui fit imprimer l'ouvrage, qu'il n'en vendit, que peu d'exemplaires', parce qu'il exigeoit une pistolle de chacun; qu'il donna ordre en mourant d'en bruler le reste et que depuis cela ils se vendent jusqu'à 50 florins."

Acerbitas pretii fine dubio occasionem dedit opusculum jam a. 1719. impressum iterum manu exarandi. Inde ab illo nimirum tempore, ut rarissimi, principum curiosorumque locupletiorum bibliothecas intrabant Codices tales, quales jam descripsimus, complexi "la Vie et l'Esprit de Sp." Sic dictus l'Esprit, modo sub hoc titulo, modo sub altero non minus fasso, scilicet "Traité des trois imposteurs" modo in VI. capitibus, modo auctior, fragmentis ex libris de trois Vérités, de la Sagesse p. Pierre Charron, Considérations sur les Coups d'Etat p. Gabriel Naudé etc. insertis circumferebatur transscriptus. Ipsa vero "la Vie de Sp." praesixa aderat, quoties alter titulus "des trois imposteurs" eam non excludebat.

Tandem cum ex editione typis anno 1719. expressa "La Vie et L'esprit etc." saepius calamo esset descripta, singulari fato accidit ut non nisi prior particula, hoc est "la Vie" maneret reliqua. Pergit enim Marchand post verba jam allata hunc in modum: C'est, qu'il y a de certain, c'est qu'après la mort d'un de ces Libraires santea solum nominaverat Charles le Vier] ses héritiers me remirent 300 exemplaires de cette édition (anni 1719.) qui selon leur intention ont tous été mis dans le feu; à la reserve néanmoins de la Vie de Spinosa, qui pouvoit être conservée et à la quelle un Libraire, qu'on en accommoda, a trouvé bon de saire ajouter ce nouveau titre: la Vie de Spinosa par un de ses disciples; nouvelle édition non tronquée,

augmentée de quelques notes et du Catalogue de ses écrits, par un autre de ses Disciples. à Hambourg, chez Henry Kunraht. MDCCXXXV. Si le prémier de ces Disciples n'est pas Lucas, comme on vient d'en voir l'incertitude; il est bien certain au moins, que le second est Richer la Selve, homme extrémement infatué du Système de Spinosa, quoiqu'il ne fût nullement en état de le lire en original et qu'il n'eût aucune teinture des connoissances abstraites, qu'il suppose."

Nunc igitur id assecuti sumus, ex rarissimo hoc libello "La Vie.. non tronquée etc. nihil novi de Vita Spinozae nobis hauriendum fuisse. Rarissimus Ex amicis enim, qui symbolas ad lotamen est. cupletandam hanc editionem contulerunt, unus erat, Ven. Pappelbaum, qui illum possidebat. cum exemplum accuratissime sua manu descriptum ad me miserit, illud a Codice Msto Goettingensi supra memorato in eo, quod attinet La Vie de Spinosa, non nisi in pauculis notis differre intellexi, quas is, qui codicem istum exarabat, omissile videtur. Neque est, cur hosce Manuscriptos Codd. La Vie et l'Esprit etc. complexos aliunde, quam ex editione anni 1719. ortos judicemus. Etiam emblema illud titulo adest Codicum: Si faute d'un pinceau etc.

Huius editionis, quae utramque scriptionem coniunxit a. 1719, exemplar nullum equidem, novi. Separatim vero accepi ab amico, cui nunc

non nominato etiam hac de re gratias refero, eundem l'Esprit de Sp. sub tit. "Traité des trois imposteurs" exscriptum ex impresso recentiori, in quo non pluribus quidem quam VI. capitibus constat. non paucis tamen in locis aut brevior factus fuerat aut copiosior. Posterius potissimum in notulis apparet. v. c. p. 46. S. 12, de Jesus-Christ, ubi verbis: "il entreprit de batir sur ce fondement (de Moyse) et se fit suivre par quelques imbecilles, auxquels il persuada, que le St. Esprit étoit son pere et sa mere une vierge. Ces bonnes gens accoutumés à se payer de songes et de rêveries adoptèrent ses notions et crurent tout ce qu'il voulut, d'autant plus qu'une pareille naissance n'étoit pas véritablement quelque chose de trop merveilleux pour eux"... his, inquam, verbis in se vanishmis (nunquam enim, prout omnes sciunt, Jesus se e spiritu sancto tamquam patre natum esse asseruit!) atque a Spinozae, viri Jesum nunquam fine veneratione nominantis, ingenio ac fensu alienishmis, quasi elegantiae causa notula addita est plane nova:

Qu'un beau pigeon à tire d'aile vienne obombrer une pucelle rien n'est surprenant en celà; L'on en vit autant en Lydie. Et le beau cygne de Leda vaut bien le pigeon de Marie.

Manifestum est, pseudonymum hunc,, Esprit de Spinosa," qui morum Spinosae castorum et mo-

destissimorum plane nihil, ingenii parum habet, insani in genuinam Spinozae doctrinam odii magnam sane injustissimanique causam fuisse. enim pauci cum essent, qui latina ejus opera, rara quippe et prohibita, legere vellent possentque, plerique ex iis, qui literas delibare malunt quam e fontibus imbibere, e gallicis istis nugis auctorum, profundum Benedicti sensum ne augurantium quidem, sibi de Spinozismo ideam, ut aiunt, formaverunt, in qua ne umbram quidem hujus doctrinae agnoscas. Ego certe in recentiori hac illius ,, Esprite editione ejusque redactione ac notulis Voltairii in Germania commorati lusus artesque videre mihi videor, quem licet longe absim, ut odio, quod vocarunt, theologico persequar, tamen Spinozae assequendo imparem fuisse certissimus sum.

Iconum, quae extant, Spinozae omnium primam iam supra indicavimus. Characterem hominis ex hispanica Judaeorum stirpe ostendit atque subtilitatem judicii vultu expressam videtur prodere. Sed tristior apparet facies, quam quidem a tranquillo simplicique animo Benedicti expectaverim. Serenitatem frontis orisque suavitatem in vultu quaesiverim ejus, qui principibus etiam viris colloquio placuit et quem pares multi ob jucundam, morum comitatem sibi consortem optabant. Mirifice igitur laetabar, cum, qui Bibliothecae Guelpher-

pherbytanse post Leshingium pracest, Cel. Langer pictam Spinozae imaginem mecum benevole communicaret, ex Hollandia acquistam, quae cum. pictura Philosophi ad Bibliothecam Guelpherb e literaria suppellectile Amstelodamensis Philologi, Prancii, coëmta apprime consentit, animum dutem iphus multo plenius aptiusque repraesentare vide-Est profecto, ut acute judicabant humanissimi Langeri ad me datae literae, in hac pictura Vultus mentis fibi bene recteque consciae interpres, profundae meditationis acque ac serenae modeftiae Phthileos adeo, quae cita terris iplum eric puit, nota apparet in oculo ampliori omnique faciei colore. Neque vero habitu externo fituque figura differt ab icone illa sculpta, quam optimam adhucdum habemus et cuius exemplar nitidum Perillustri Friderico de Dalberg, Serenissimi Electoris Archicancellarii, fratri aemulo laetus debeo. Unde picturam quidem unam eandemque et artifici illius sculptae ironis et nobis obtigisse iudicamus, discrimen vero a sculptore derivandum esse, qui pictum exemplar minus bene allecutus fuerit.

Extant einsdem sculpturae imitationes non Optimae reperiuntur ante germanicam Eulices verlionem cum aliqua Chr. Wolfii refutatione editam atque in acutishmi Jacobi libro elegan-"muo: über die Lehre des Spinoza (1789. 8.). reliquis una semper altera deterior, bona Vide c. g. cam, quam Ill. Murr editis AnEadem de causa, ne in nostra hac editione jure aliquid desigeretur, sequitur, quam Vir Cl. miniqua amicissimus Hegel mecum communicare voluit, Notarum Spinozae marginalium ad tractatum theologipolit. gallica Versio (Tom. I. P. 429.) collata cum iisdem latine ex originali a Cel. de Murr publicatis.

Ad pag. 156. editionis nostrae, lin. 10. — (ad vocem hebraicam אביי nabi) Verborum tertia radicalis, si ex iis sit, quae quiescentes vocantur, solet omitti, et ejus loco secunda thematis littera duplicari; ut ex איף omisso איף quiescente sit איף et exinde איף loquela, sive oratio. Sic ex איף sit איף Optime igitur R. Salomo Jarchi hoc verbum prophetiam interpretatus est; sed male ab Aben Hgezra, qui linguam hebraicam non adeo exacte novit, carpitur. Praeterea notandum, nomen בניאר (Prophetia) universale esse, et omne prophetandi genus comprehendere. Reliqua autem nomina specialiora esse, et mixte hoc vel illud prophetandi genus respicere, quod doctis notum esse credo.

Ad pag. 159. lin. 6. (ubicunque) lege quandocunque — Deum ad loquendum.

Ad pag. 430. lin. 1—3. que les dons, — ne passent les bornes et les limites de la Nature humaine, lat. ut ex definitione humanae Naturae percipi ne queant.

Ibid. lin. 21. estant déja fort vieux, lat. quia provecta jam senectute, orbus erat.

Ad pag. 432. lin. 19. les Iduméens n'avoient que des Gouverneurs ou des Vice-rois establis par les Juiss — et c'est à cause de cela que — le gouverneur d'Idumée, est appellé Roy. Lat. Idumaea reges non habuit, sed praesides a Judaeis constituti regis locum supplebant, — et ideo Idumaeae praeses — Rex appellatur.

Ad pag. 433. lin. 7. Il n'y a quantité etc. — paroles supposées, not. lat. Praeterea in Esaine textu non leguntur haec (2 Reg. cap. 32. Vers. 32.) verba etc. et admodum multae aliae variae lectiones reperiuntur, ex quibus quaenam prae ceteris eligenda sit, nemo determinabit.

Pag. 433. lin. 20. post: de pavillon en pavillon not lat. mutato scilicet במשם in מששם — Deinde 2 Sam. 7, 10. legitur: אַנְיִּנִיתוּ ad affligendum eum etc. Paralip. 17, 9. יבורות ad conterendum eum.

(Post notam ad p. 291. (p. nostr. 433.) Murr. ita: NB. Hic ipsi (Spinozae) defecerat atramentum; alias forte continuasset samdem materiam pluribus).

Ad p. 436. lin. 5. Car de dire que les Hebreux n'ayent pas voulu m'arquer dans leurs Annales les temps de la prospérité de leur République etc. not. lat. Nam scriptura quidem anarchiae tempora silen-

tio praeterire, at servitutis non minus, quam libertatis annos tradere, nec annalibus (ut somniant) expungere solet.

Ad pag. 438. lin. 33. Mais il n'est pas nécessaire de pousser la chose plus loin. Not. lat. Sed hace potius silentio praeterire volui, ob causas, quas temporis (iniuria et superstitio) gravitas explicare non sinit.

Pag. 440. lin. 13. le titre de gouverneur ou Président; nns.

1bid. lin. 30. que les decrets etc. Not. lat. decreta magnae isius Synagogae seu Synodi a solis Pharisaeis habitae, accepta fuisse a Prophetis, qui etc.

Ad p. 442. lin. 20. que la fraude etc. Not. lat. quemquam dolo malo agere.

Ad. p. 443. lin. 8. Car comme il nous est impossible — à Dieu. Not. lat. Cum autem naturam Dei voluntatis ignoremus, et contra certi simus, quicquid sit, ex sola Dei potentia sieri; nequaquam nisi ex revelatione scire possumus, an Deus aliquo honore coli velit ab hominibus tanquam princeps.

Ibid. lin. 13. Davantage etc. Addo, quod jura divina nobis ut jura et instituta videri ostenderimus, quamdiu eorum causam ignoramus;

Ibid. lin. 25. Puisque nous etc. Not. lat. quandoquidem nec jura divina, quamdiu eorum causam ignoramus, ut divina amplecti, nec Deum jura ut principem constituentem, concipere ratione possumus.

Ad pag. 374. lin. 14. ut nihil in posterum possent, suscepere duo manipulares imperium populi romani transferendum et transtulerunt. Tacit. I. hist. libro.

Ad pag. 418. lin. 11. et jure contra eundem agere) hic apprime ad illa attendendum est, quae cap. XVI. de jure diximus.

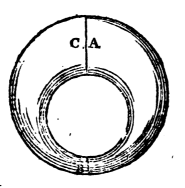
Adde pag. nostra 441. \*lin. 17. interpretem Gallicum mentem Auctoris plane non assecutum susse, scribentem: que la Version Syriaque (s'il est vrai, qu'il y en ait une etc. — Spinoza scripserat: Syriaca enim versio si quidem versio est, quid dubitari potest, quandoquidem nec interpretem novimus etc.

Atque haec funt, quae nunc quidem huic ediditioni Operum Spinozae omnium praemittenda videbantur. Quem vivum Germaniae vindicare voluerat Elector Palatinus et Musageta, Carolus Ludovicus, eum nunc in scriptis, quibus vivit perennabitque bitque, nofitates, quittinque eruditorum nomine digni lunt, cancti absque saperstitione ut excipiant non optamus modo, sed ex ea quoque, qua priorem tomum prosecuti sant, ingenii liberalitate id futurum esse speramus atque confidimus.

Jenae d. 19. Mart. 1805.

B. D. S.

## OPERA POSTHVMA.



elo lo c Exxvit

. • • • í

•4.

## PRAEFATIO \*).

Licet scripta, Lector benevole, hoc libro contenta, maximam partem imperfecta, multo minus ab ipso Auctore examinata, polita, ac emendata sint; ea tamen luci exponere non abs re visum suit, eo quod non parum utilitatis Orbi literato, nec parum scientiae Lectori Philosopho dabunt, qui, neque veri specie nixus, neque authoritate motus, solidas rationes et indubitatas quaerit veritates.

Et quamvis libri, in quo cuncta fere Mathematice demonstrantur, parum intersit, ut sciatur, quibus parentibus ejus Auctor fuerit ortus, quamque vitae inierit rationem (hace enim satis superque ex his scriptis manifesta est) non inutile tamen fore visum est, hace pauca de ejus Vita narrare.

Fuit ab ineunte actate literis innutritus et in adolescentia per multos annos in Theologia se exercuit. Postquam vero co actatis pervenerat, in qua ingenium maturescit et ad rerum naturas indagandas aptum redditur, se totum Philosophiae dedit. Quum autem nec praeceptores, nec harum Scientiarum Auctores pro voto ei facerent satis, et ille tamen summo sciendi amore adderet, quid in hisce ingenii virea A 2 vale-

DEdisorie primi, qui fine dubie Lud. Mayer, Amfielod, fuit.

4

valerent, experiri decrevit. ' Ad hoc propositum urgendum Scripta Philosophica Nobilissimi et summi Philosophi Renati des Cartes magno ei fuerunt adju-Postquam igitur se ab omnigenis occupationibus et negotiorum curis, veritatis inquisitioni magna ex parte officientibus, liberasset, quo minus a familiaribus in suis turbaretur meditationibus, urbem Amstelaedamum, in qua natus et educatus fuit, deseruit, atque primo Renoburgum, deinde Voorburgum et tandem Hagam Comitis habitatum concesfit, ubi etiam IX Kalend. Martii anno supra millifimum et sexcentesimum septuagesimo septimo ex Pihili hanc vitam reliquit, postquam annum actatis quadragelimum quartum excessillet. Nec tantum in veritate perquirenda totus fuit, sed etiam se speciatim in Opticis et vitris, quae Telescopiis ac Microscopiis inservire possent, tornandis, poliendisque exercuit; et nisi mors eum intempestiva rapuisset, (quid enim in his efficere potuerit, satis oftendit) praestantiora ab eo fuilsent speranda. Licet vero se totum mundo Subduxerit et latuerit, plurimis tamen doctrina et honore conspicuis Viris ob eruditionem solidam magnumque îngenii acumen innotuit: uti videre est ex Epistolis ad ipsimi scriptis et ipsius ad eas Responsioñibus.

Plurimum temporis in Natura rerum perferutanda, inventis in ordinem redigendis et amicis communicandis, minimum in animo recreando infumplit; quin tantus veritatis expiscandae in eo ardor exailit, ut, testantibus iis, apud quos habitabat, per tres continuos menses in publicum non prodierit; quinimo, ne in veritatis indagme turbaretur, sed ex voto in ea procederet, Professoratum in Academia Heidelbergensi, ei a Serepissimo Electore Palatino oblatum, modeste excusavit, uti ex Epistola quinquagesima tertia et quarta perspicitur.

Ex hoc veritatis studio et summa disigentis prodierunt anno clo lo c lxiv. Renati Des Cartes Principiorum Philosophiae pars I. et II. more Geometrico ab Auctore nostro demonstratae, quibus accessere Ejusdem Cogitata Metaphysica; anno vero clo lo clxx Tractatus Theologico-Politicus, in quo subvilissimas et res consideratione dignissimae, Theologiam, facram Scripturam atque vera solidaque Reipublicae sundamenta spectantes, tractantur.

Ex eodem fonte scaturiverunt, quae hic sub titulo B. d. S. Opera posthyma Lectori communicantur: sunt vero hace omnia, quae ex adversariis et quibusdam apographis, inter amicos ac familiares delitescentibus colligere liquit. Et quanquam credibile est, apud hunc aut illum aliquid, a nostro Philosopho elaboratum, absconditum esse, quod hic non invenietur; existimatur tamen, nil in eo inventum iri, quod saepius in his Scriptis dictum non sit; nis forte sit Tractatulus de Iride, quem ante esiquot annos, ut quibusdam notum, composuit, quique, nis eum igni tradidit, ut probabile est, alicubi delitescit.

Nomen Auctoris in libri fronte et alibi literis duntaxat initialibus indicatur, non alia de caula, quam quia paulo ante obitum expresse petiit, ne Nomen suum Ethicae, cujus impressenem mandabat, praesigeretur; cur autem prohibuerit, nusta alia, ut quidem videtur, ratio est, quam quia noluit, ut Disciplina ex ipso haberet vocabulum. Dicit etenim in Appendice quartae partis Ethices capite vigesimo quinto, quod, qui alios consilio, aut re juvare cupiunt, ut simul summo fruantur bono, minime studebunt, ut Disciplina ex ipsis habeat vocabulum; sed insuper in tertia Ethices parte Affectuum Desnit. XLIV ubi quid sit ambitio explicat, eos, qui tale quid patrant, non obscure, ut Gloriae cupidos, accusat.

Quantum vero ad haec ejus scripta; quamvis ad primam Ethices partem praesatio requiratur, ea tamen alia longis parasangis superat, proque absoluto et perfecto opere haberi potest. Hanc noster Philosophus in quinque partes distribuit, quarum prima tractat de Deo, secunda de Mente humana, tertia de Origine et Natura Affectuum, quarta de Servitute humana et una de Regula et vivendi Norma, deque hominum bono et malo, quinta denique de Potentia intellectus, seu de Libertate humana, nec non de Mentis aeternitate.

In prima parte demonstratur, quod Deus

- I. Necessario existat,
- II. Unicus sit,
- III. Ex sola suac Naturae necessitate sit et agat,
- IV. Omnium rerum caufa libera sit et quod omnia in Deo sint et ab ipso ita pendeant, ut sine ipso nec esse, nec concipi possint.
- V. Denique quod omnia a Deo fuerint praedeterminata, non quidem ex Libertatis Voluntate, sive absoluto beneplacito; sed ex absoluta Dei Natura, sive absoluta potentia.

Quod difficultates attinet, a nonnullis Tractatui Theologico-Politico oppositas, quod scilicet primo Autotor Deum et Naturam confundat, vel (utilli volunt) pro uno eodemque habeat; et secundo quod omnium rerum et actionum fatalem statuat necessitatem; ad earum prioram respondet in Epistola Vigesima prima, ad Clarissimum Virum D. Oldenburgium scripta, histore verbis: Deum omnium rerum causam immanentem, ut ajunt, non vero transcuntem statuo. Omnia, inquam, in Deo esse et in Deo moveri cum Paulo affirmo, et sorte etiam cum omnibus antiquis Philosophis, licet

licet alio modo; et auderem etiam dicere, cum antiquis omnibus Hebraeis, quantum ex quibusdam traditionibus, tamet si multis modis adulteratis, conjicere Ad posteriorem vero in Epistola Vigesima tertia, ad eundem data, ita respondet. Hic paucis explicare volo, qua ratione ego fatalem omnium rerum et actionum necessitatem statuam. Nam Deum nullo modo fato subjicio, sed omnia inevitabili necessitate ex Dei Natura sequi concipio, eodem modo, ac omnes concipiunt ex ipsius Dei Natura sequi, ut . se ipsum intelligat; quod sane nemo negat ex Divina Natura necessario sequi et tamen nemo concipit, Deum fato aliquo coactum, sed omnino libere, tametst necessario se ipsum intelligere. Deinde haec inevitabilis rerum necessitas nec jura divina, nec huma-, na tollit. Nam ipfa moralia documenta, five formamlegis, seu juris ab ipso Deo accipiant, sive non, Divina tamen funt et salutaria; et sive bonum, quod ex Virtute et amore Divino sequitur, a Deo tanquam Judice accipiamus, vel si ex Necessitate Divinae Naturae emanet, non erit propterea magis, aut minus optabile; ut nec contra mala, quae ex pravis actionibus et affectibus sequuntur, ideo, quia necessario ex iisdem sequuntur, minus timenda sunt, et denique, we ea, quae agimus, necessario, vel contingenter agamus, pe tamen et metu ducimur. Haec fatalis rerum necessitas, quia a causis ad existendum et operandum determinantur, quae caufae rurfus ab aliis quoque causis ad existendum, ae operandum determinatae sunt et hae iterum ab aliis et sic ad Deum ulque (primam omnium caulam omnia producentem, non vero productam) procedendo, a nostro Philosopho Propolitionibus 26. 27. 28. 29. Partis I. Ethices demonfiratur.

Deum absolute omnium rerum causam esse omnia ex Deo emanare si statuatur, sequi inde videtur, eundem et peccati et mali causam esse. Sed yero

ad hanc difficultatem et ad id, quod inde dependet, noster Philosophus responsum dat Epistolis 32.34. et 36. Clarum insuper ac manifestum est, nullam ponitus posse esse dissensionem de eo nempe, quod ex Deo omnia fluant et quod ab ipso acterno decreto determinata et pracordinata sint, cum id ipsum multi Christiani non modo credant, sed quoque tanquam necessariam veritatem propugnent.

Memoratis difficultatibus hace superadditur, quod scilicet Auctor aliam plane Regulam et vivendi Normam et quantum summum hominis bonum spectat, aliud omnino statuat, quam vel Christus Servator noster, vel Apostoli ejus in Sacra Scriptura tradidere. Ut hace quoque removeatur difficultas, non inconfultum videtur, hac de re Auctoris sententiam ob oculos ponere et deinceps ostendere, eam nulla in re a Doctrina Christi et Apostolorum discrepare.

Hase, ut modo dictum est, noster Auctor in quarta Ethices Parte tractat; et Propolitionibus 26. et 27. demonstrare annititur, Mentem, quatenus ea ratione utitur, hoc tantum sibi utile judicare, quod ad intelligendum conducit; illud vero malum, quod impedire potest, quo minus intelligamus. Demonstrat porro Propositionibus 23. et 24. in eadem quarta Parte, virtuis elle res tantum intellectualiter, vel adaequate concipere et ex ideis adaequatis agere, nihil pliud effe, quam ex virtute absolute agere. Hinc elicit Propolitione 28. ejusdem Partis, quia Deus est funmum, quod a Mente percipi potest, Dei notitiam fummum Mentis bonum, et Deum cognoscere summam Mentis effe Virtutem. Praeterea, quicquid cupimus et agunus, cujus causa sumus, quatenus Dei habemus ideam, sive quatenus Deum cognoscimus, ad Religionem refert. Cupiditatem autem bene faciendi, quae ex eo ingeneratur, qued ex rationis ducta vivimus, Pietatem vocat. Cupiditatem deinde.

qua komo, qui ex ductu rationis vivit, tenetur, ut reliquos fibi amicitia jungat, Honestatem vocat et id honestum, quod homines, qui ex ductu rationis vivunt, laudant et id contra turpe, quod conciliandae emicitiae repugnat, Ibid. in Schol. 1. Prop. 37.

Sed et Prop. 35. monstrat, homines, quatenus ex ductu rationis vivunt, eatenus tantum necessario et semper (quatenus nimirum intellectus, voluntas, cupiditas, aliique spectantur affectus) convenire: eos illud bonum, quod fibi appetunt, reliquis hominibus etiam cupere, Prop. 37. et eo magis, quo majorem Dei acquisiverint notitiam: eosque, quantum poffunt, conari alterius Odium, Iram, Contemptum etc. Amore contra, sive Generostate compensare Prop. 46.

Eficit porro ex Definitionibus Amoris et Intellectus istos, qui Odium Amore expugnare student, lactos et securos pugnare, ac aeque facile uni homini, ac pluribus resistere, et Fortunae auxilio quam minime indigere; quos vero vincunt laetos cedere, non quidem ex defectu, sed ex incremento virium. Schol. Prop. 46. Agit autem de differentia, quae inter hominem, qui solo affectu seu opinione, et eum, qui ratione ducitur, intercedit, in Scholio Prop. 66. dictae Partis, affirmatque illum, velit nolit, ea agere, quae maxime ignorat; hunc vero nemini, nifi sibi foli, morem gerere et ea tantum agere, quae in vita prima esse novit, quaeque propterea maxime cupit; et ideo Auctor illum priorem Servum, sed polteriorem Liberum vocat.

Liberorum omnium Virtutem aeque magnam cerni in declinandis, quam in superandis periculis, monstrat ibidem Prop. 69. item eos erga se invicem gratissimos esse Prop. 71. et nunquem dolo malo, Jed semper cum fide agere, Prop. 72. et liberieres elle in Civitate, ubi ex communi decrete vivunt, quam

quam in solitudine, ubi sibi solis obtemperant, Prop 73.

Haec, quae de Vera Libertate oftendit, ad Fortitudinem in Scholio ejusdem Prop. refert et dicit, Virum Fortem neminem odio habere, nemini irasci, nemini invidere, indignari, neminem despicere, minimeque superbire.

In quinta Ethices Parte conatur demonstrare, quod nos per intellectum, vel per mere intellectualem et adaequatam, quam de Deo rebusque acquirimus, cognitionem, pravos affectus superare et inde \*)
summam, quae dari potest, Mentis Acquiescentiam,
ut et Dei \*\*) amorem aeternum oriri et denique in \*\*\*)
constanti hoc et aeterno erga Deum amore nostram
salutem, seu beatitudinem, seu Libertatem consistere.

Hace sunt praccipua corum, quae Philosophus noster de recta vivendi ratione, summoque hominis Bono a Ratione dictari demonstrat. Si hace cum iis, quae Servator noster Jesus Christus, ejusque Apostoli docuerunt, comparentur, non tautum summa inter ca deprehenditur convenientia; sed et perspicietur, quae Ratio praescribit, cadem plane esse cum iis, quae ipsi tradidere; quin videbit dogmata Moralia Religionis Christianae in iis persecte contineri: quicquid enim Servator noster et Apostoli docuerunt †) summatim in hoc comprehenditur, Deum scilicet supra omnia, proximum vero, ut se ipsum, esse diligendum; imo cundem Dei et proximi Amorem in co, quod Auctor noster demonstrat, a Ratione praescribi, manifestum est.

Ex

<sup>&</sup>quot;) Prop. 27. Part. 5. et Prop. 52. una cum Schol. Part. quartas.

<sup>&</sup>quot;) Vid. Corollar. Prop. 32. et 53.

<sup>&</sup>quot; Vid, Schol. Prop. 36. Part. quintas.

<sup>1)</sup> Matth. eep. 7. verf. 12. et eep, 22. verf. 37. 38. 39. 40. Luc. cap. 10. verf. 27. 28. Rom. eep. 13. eerf. 8. 9. 10. Gal. eap. 5. verf. 24.

Ex jam dictis clare patet, qua de causa Apostolus ad Rom. 12. vers. 1. Christianam Religionem dicat esse Rationalem: quia nimirum Ratio eam praescribit, eaque ratione fundatur. Erasmus in suis ad hunc locum Annotationibus notat, Originem ea, quorum ratio potest reddi, vocasse Rationalem Religionem et addit, Theophylactum assirmare, omnes nostras actiones juxta Rationis praescriptum persiciendas esse, cui etiam Erasmus subscribit.

Regenerationem, line qua nemo in regnum Dei intrare potest, includi in Dei Amore, qui (demontrante id ipsum nostro Philosopho) ex cognitione Dei intellectuali oritur, manifesto videre est ex iis, quae Apostolus Johannes in 1 Epistola cap. 4. vers. 7. 16. 17. 18. comparatis cpm vers. 20. 21. de Amore teltatur. Praeterea Regenerationem consistere in victoria, quam in malos affectus obtinemus et in terrenarum et vanarum Cupiditatum mortificatione, quae naturaliter in nobis inveniuntur; et e contrario in bonarum sive talium Cupiditatum acquisitione, quae id tantummodo, quod Verum et Bonum est, Ipectant, ut et in acquisitione Dei Amoris, Pacis, vel verae animi Acquiescentiae, Lactitiae, Veritatis, Justitiae (quae constans aeternaque suum cuique tri-`buendi est voluntas) et Benignitatis etc. quae, prout Philosophus noster evincit, funt necessarii fructus intellectus. Hoc, inquam, manifestum est ex iis, quae Apostolus in Epistola ad Ephes. 4. vers. 22, 23. et 24. et ad Coloss. 3. vers. 9 10. de Vetere et Novo Homine et in ea ad Rom. cap. g. a vers. 5. ad 15. nec non ad Gal. 5. vers. 16. ad finem usque, de imperio Spiritus in carnem dicit.

Quod Veritatem rei, ad salutem scitu necessariae, pro viribus conari intelligere, purasque intellectuales nancisci perceptiones ac secundum eas agere, hocest, juxta rationis dictamen vivere, neque cum Sa-

ora Scriptura, neque cum Religionis Christianae fundamentis (quod a multis creditur, qui tantum litera, non autem Spiritu, seu ratione ducuntur) pugnet; sed magnam partem cum utrisque conveniat, id primo ex iis \*) Scripturae locis elucet, in quibus Meditatio et acquisitio Veritatis et \*\*) Sapientiae et Notitiae intelligitur atque commendatur; nec non ex iis, in quibus Sapientia, Notitia et Intelligentia, ut actionum falutiferarum causae statuuntur. Ouis enim inficias ibit, hujus notitiae, hujus intelligentiae etc. objectum dogmata salutis esse, seu id, quod ad salutem obtinendam necessario sciendum est? Sed et cui rei tam meditatio, quam acquisitio veritatis, intellectus etc. infervit, si nostrum non sit juxta ejus dictamen tam vivere, quam operari? Nec putandum est vocabulis Veritatis, Sapientiae, Notitiae etc in Sacra Scriptura cognitionem aut animi allen lum, litera, vel Scripturae testimonio nixam denotari: tum enim magna revera denotaretur inscitia, cum in iis tantum docum haberet, qui omni Veritate, Sapientia etc. defituuntur.

Secun-

<sup>\*)</sup> Johi 28. vers. 12. ad vers. 20. Prov. 1. vers. 20. ad sinom, et eap. 2. vers. 1. ad oers. 13. cap. 3. a vers. 10. ad 18. cap. 4. vers. 5. 6. 7. cap. 7. vers. 4. 5. cap 8. passim. cap. 16. vers. 22. cap. 25. vers. 23. 1 Cor. 14. vers. 20. Gal. 3. vers. 1. Coloss. 2. vers. 2. 3. 1 Tim. 2. vers. 3. 4. 1 Pet. 2. vers. 2. 9. (Quod hoc nono versu per Christi lucem admirabilem, ad quam vocat eos, qui in signorantiaes tenebris haerent, intelligendum sit, ii percipient, qui norunt, eos, qui talem de Deo sjusque voluntate notitiam possident, quae vel lege vel scriptura nititur. (uti vulgus Judaeorum. Vid. Rom. 2. vers. 17. 18. et speciatim vocati habebant) adhuc in signorantiaes caligine versari et persectam claritatem veritatis, seu verae et purae intellectualis perceptionis esse proprietatem.

Proverbiis, iisque adde Jes. cap 33. vers. 6. cap. 53 vers. 11. Matth. 13. vers. 15. 23. Joh. cap. 8. vers. 31. 32. cap. 17. vers. 3. Philipp. 3. vers. 8. 9. 10. Jac. 3. vers. 17.

Secundo autem, qui fieri potest, ut pure intela sectuales et adaequates ideas de articulis, ad salutem scitu necessariis. habere et juxta eas ex dictamine Rationis vivere et agere, non conveniret cum Christianae Religionis fundamentis? quum primo Sacrae literae, omnibus Christianis concedentibus, quae documenta invicem contraria continere nequeunt, multis in locis id doceant, ut modo oftensum; deinde quum Novum foedus, quod Deus per Christum infituit, cujusque \*) Christus est Mediator, in hos confiftat, quod Deus suas Leges, quas \*\*) tabulis insculptas Israelitis notas fecerat, mentibus hominum interibat, hoe est, essiciat, ut istarum Legum sensum intelligant; et tertio, quum hujus foederis ministri non ducantur per literam seu Scripturam, quemadniodum ii, qui \*\*\*, ministrarunt sub Veteri foedere; fed per +) Spiritum, hoc est, per intellectum, pront ex primo, nec non ex testimonio Johannis cap 5. vers. 6. et alibi patet. Manifestum ergo est, ea cum fundamentis Christianae Religionis concordare.

Quia vero id, quod hic de Novo foedere, five de Religione Christiana demonstratum est; multum distert ab eo, quod plerumque de eo vulgus credit; et quia praejudicia, quibus il laborant, qui aliam hao in re fovent sententiam, in causa essent, quod hisce pauci assensum praeberent, quaedam notatu digna Scripturae Testimonia proferenda sunt, unde liquido appareat munus Christi Salvatoris nostri et Finem,

<sup>\*)</sup> Hebr. cap. 8. vers. 6 cap. 9. vers. 15, cap. 12. vers. 24.

oe) Jer cap, 31. verf. 33. 34. 2 Cor. cap. 3. verf. 5. Hebr. cap. 8. verf. 8. 9. 10. cap. 10. serf. 16.

<sup>\*\*\*)</sup> Rom. cap. 2. verf. 27. 29. cap. 7. verf. 6. 2 Cor. cap. 3. verf. 6. 7.9. Hebr. cap. 7. verf. 16.

<sup>1)</sup> Vide tria allegata loca et Bom, dap. 8.: ufque ad verf. 17. Gal. sep. 2. verf. 18. 25.

ob quem in mundum venit, primarium fuisse homines hanc docere notitiam, ne caecorum ritu, sicut Judaei per Legem mandatumve, sed per lumen cognitionis ducerentur.

Primum ergo Testimonium est Johannis Baptistae in Evangelio Johannis cap. 1. vers. 17. quod sic habet, Lex, per Mosen est data, gratia et veritas per Christum facta est, hoc est, Moses instituit, ut per Legem vel praeceptum ducerentur homines, et vi Legis vel praecepti operarentur; Christus vero docuit, ut per \*) lumen Gratiae ac Veritatis ducerentur, viverent et agerent.

Alterum Testimonium est ipsius Servatoris, qui roganti Pilato, num Rex esset, ita Johan. cap. 18. vers. 37. ex Syriaca Tremellii versione et cap. 17. vers. 17. inverso respondit: ad hoc natus fum et ad hoc veni in mundum, ut testarer de veritate; nempe, hanc veritatem Dei Rationem, vel intellectum esse. Utor vocula Rationis, non autem Verbi; sic enim Originale et Graecum vocabulum \*\*) λόγος plerumque vertitur et eo Apostolus Johannes Filium Dei innuit: primo, quia testibus Erasmo in Annotationibus suis ad vers. 1. cap. 1. Evangelii Johannis, aliisque Linguarum peritis vox doyos multo melius per Rationem. quam per Verbum exprimitur: deinde, quia id, quod Johannes de voce λόγος pronunciat, optime de Ratione interna, vel de intellectu, nullatenus vero de Verbo, vel verbis intelligi, aut iis applicari potest. Hace Ratio in initio apud Deum, quin ipsa Deus fuit, hoc est, de divina Natura participavit; sine hac

<sup>\*)</sup> Vide Joh. cap. 1. verf. 4. 9. et cum iis compara verf. 1. et 14. item cap 8. verf. 18. cap. 12. verf. 35. 36. 46. ques compara cum cap. 14. verf. 6.

<sup>\*\*)</sup> Vide Jöli, cap. 1. verf. 1. et 14. 1 Joh. cap. 1. verf. 1. cap. 5. verf. 7. et Apoc. cap. 14. verf. 13.

mihil evrum, quae facta funt, facta fuerunt; in hac fuit Vita et haec vita fuit lumen hominum intellectuale, teste Johanne in Evangelio cap. 1. vers. 1. 2. 3 4. Requem latet, internam Dei Rationem, seu intellectum non differre ab iplo Deo et ideo in principio apud Deum, ipsamque Deum suisse, vel essentiae divinae fuille participem? quis inficiatur, fine ejus opera nihil factum esse et denique hominum mentem a Mente divina admirabili luce illustrari? Quod autem baec de verbo, vel verbis ore prolatis, quae, in se considerata, non nisi aëris sunt motus, intelligi nequeant, videtur adeo manifestum esse, ut supervacaneum foret, id rationibus evincere. Et quamvis Ersimus voce hoyos, quam rationem interpretatur, non internam, sed externam potius Rationem intellexerit, quia tamen cum aliis Linguarum peritis expresse testatur, vocem loyos apud Graecos quoque internam rationem lignificare, nihil impedit, quo miaus hoc fenfu fumatur.

Christus porro de Veritate testatur, quod sanctiscet Johan. 17. vers. 17. 19. quod regeneret Joh. 3. vers. 5. 6. (Tit. 3. vers. 5. comparato cum 1 Johan. 5. vers. 6.) quod hominem revera liberum reddat, Johan. 8 vers. 31. 32 quod per illam in omnem veritatem ducamur, Johan. cap. 14. vers. 26. et cap. 16. vers. 16. et cap. 16. vers 13. quod per eam solam ad Deum accedamus, Joh. 14. verl 6. (comparato cum 1 Cor. cap. 1. vers. 24.) et denique quod nihil omnino sine ea possimus facere, quod ad salutem requiritur, Johan. 15. vers. 3. 4. 5. comparato cum Johan. 14. vers. 6. in quo loco id quod de se ipso Christus dicit, se nempe esse véritatem, necessario eo sensu accipiendum est, quemadmodum sumitur eo in loco, in quo Salomon affirmat se Intellectum et acternam sapientiam elle,

Quod id, quod Christus Matth. 6. vers. 17. 18. expressis indicet, se non venisse, ut Legem.

destruat, sed ut compleat, et affirmat fore, ut coelum et terra citius transeant, quam vel jota, (minima Alphabeti litera) de lege, minime cum Christi
vel Johannis testimonio pugnat, is percipiet, qui attendit, primo obligationem agendi, quod Lex jubet,
et id, quo ii, qui sub Lege sunt, ad obedientiam
ei praestandam instigantur, duas res valde diversas
esse. Secundo hanc obligationem non minus in iis
locum habere et ad eos spectare, quibus lumen Gratine et Veritatis illuxit et ex rei cognitione mandata
Legis exequuntur, quam in iis, qui ex Legis praescripto vivunt et ex solo ejus mandato eadem praescripto vivunt et ex solo ejus mandato eadem praestant: hino enim facile intelligere est, sesum Christum de hac tantum obligatione hoc in loco, non vero
de Vita juxta Legem instituenda loqui.

Haec tamen clarius percipiuntur ex iis, quae ab Apokolo de Lege Dei traduntur; nimirum quod per Christum a Lege liberemur et redimamur, Rom 7. vers. 6. cap. 8. vers. 2. et Gal. 4. vers. 5. quod per Christi corpus Lex nobis sit mortua, Rom. 7. vers. 4.6. Gal. 2. verl. 19. quod Lex tum desinat, quando venit fides, Gal. 3. verf. 23. 24. 25. quod ministerium literae aboleatur, 2 Cor. 3. vers. 7. 11. et Hebr. 7. vers. 16. 18. quod il, qui funt sub gratia, non fint fub Lege, Rom. 6. vers. 14 15. et denique quod Lex justis non sit posita, 1 Tim. 1. vers, 9. Gal. 5. vers. 22, 23. Quoniam vero ex allegatis locis planum est, Apostolum non modo de Lege Cerémoniali. sed speciatim de Lege Morali loqui, hace non possunt intelligi, uti indubitate ex iplius Servatoris explicatione, Apostolique testimonio ad Romanos cap. 8. verl. 3. 4. et cap. 13. verl. 8. 9. 10. et alibi apparet, dis obligatione ea, quam Lex praescribit, sed duntaxat de vita et operibus secundum Legem instituendis capienda funt.

Tertium et ultimum Testimonium est Apostoli. Pauli in Epistola ad Ephes, cap 4. vers. 11. 12. 13. collatis sum vers. 14. et 15. Christus dedit alios quidenz. dem Apostolos, alios vero Prophetas, alios autem Pastores et Doctores, ad perfectionem Sanctorum, ad opus Ministerii, ad aedisicationem Corporis Christi. Donec perveniamus nos omnes ad unitatem sidei et agnitionis silii Dei in Virum adultum, ad mensuram-plenae staturae Christi. Nam quis neget Paulum docere, Christum dedisse Apostolos, Prophetas etc. in eum finem, ut nos omnes cognosceremus, quemadmodum Christus cognovit; quin ut ad magnam scientiae Christi mensuram perveniremus? Quis dubitet eorum laborem, opusque Ministerii eò spectasse, ut homines tanta Scientia imbuerent? Quis denique renuat per eam scientiam ejusve acquisitionem Sanctorum perfectionem essici et ita Christi corpus aedisicari?

Manifestum porro est, quod cognitio de nostro Servatore et consequenter talis, qualem omnibus apprecatur, Veritatis, seu pure intellectualis de Deo ejusque Voluntate sit cognitio; non vero ea, quae Authoritate vel exierno nititur Testimonio. que hoc patet primo inde, quod Jelus Christus Patris sui voluntatem, seu veritatem salvificae doctrinae, quam ipse praedicavit, intellexit, quodque ejulmodi Scientia, quae externo firmatur testimonio, in eo locum nullum habuit. Secundo quatenus rei ad salutem scitu necessariae cognitione imbuimur, quae externo nititur testimonio, non pervenimus ad unitatem fidei, quod scilicet inter nos et cum Christo unum sumus, quemadmodum ille cum Patre unum est Johan. 17. verf. 21. 22. 23. Gal. 3. verf. 28. neque ad firmitatem, Ephel. 4. verl. 14. quam Apoltolus flagitat, quamque, ut necessariam sequelam, ex coguitione Christi profluentem, statuit: sed quatenus ejus rei veritatem percipimus. Sed et jam demon-Brata, fiunt quoque ex verf 15. plana.

Plura, quam haec tria, possent produci Testimonia, quibus ea, quae hic demonstranda sunt, non minori esticacia confirmantur: verum ne nimis insi-

statur rei, ex Sacris literis tam manifestae, hoc duntaxat dicendum, praecipuum, quod Scriptura de fide salvifica testatur, fine qua, ut omnes Christiani concedunt, nemo Christianus esse potest et per cujus sidei participationem quilibet Christianus evadit, niti penitus spirituali, sive mera intellectuali cognitione; quin id de ea solummodo et posse et debere intelligi, quod ea sit sides Dei, Rom. c. z. vers. z. sides Jesu Christi, Rom. 3. vers 22. 26. Gal. 2. vers. 16. cap. 3. vers. 22. Philipp 3. vers. 9. filii Dei, Galat. c. 2. vers. 20. (in Deo enim, at quivis novit, cui Deus'innotuit, non alia, quam intellectualis tantum cognitio locum habet; Christus autem veritatem doctrinae salutis, quam praedicavit, intellexit) ipsa Veritas, 2 Thest. cap. 2. vers. 13. 1 Timoth. 2. vers. 7. Cognitio veritatis, Tit. 1. vers. 1. Johan. 17. vers. 3. Sapientia, Actor. 6. vers. 5. 8. collat. cum vers. 10. Rom. 10. verf 8. comparato cum 1 Cor. cap. 1. verf. 24. 2 Cor. 2. verl. 16 Spiritus 2 Cor. 4. verl. 13. fructus Spiritus 1 Cor. cap. 12. vers. 9 Gal. 5. vers 22. Verbum, Rom. 10. vers. 8. quo notitiam rei ad salutem scitu necessariae non externe, sed interne in animo consequimur; Testimonium Dei, quod testisicatur in nobis de filio suo, 1 Johan. 5. vers. 10. Donum, Rom. 12. vers. 3. Ephel. 2. vers. 8. Opus Dei, Joh. cap. 6. vers. 29. quo Charitas, Gal. 5. vers 6. et nostra Regeneratio, vel Spiritualis vivificatio et salus, Coloss. 2. vers. 12. 1 Petr. cap. 1. vers. 5. 1 Joh. 5. vers. 4. efficaciter perficitur; alia Lex, Rom. 3. vers. 27 Galat. 3. verf. 11. 12. seu aliud vitae exemplar. quam vel Legis, vel mandati; id, quo Sacri Codicis sensus eruendus et res in eo contentae noscendae funt, 2 Timoth. 3. vers. 15. id, quod perfectam continet certitudinem, Hebr. cap. 10. vers. 22. et cap. 11. verl. 1. Ephel. 6. verl. 16. Coloss. 2. verl. 5. et absolute omnem excludit dubitationem. Matth. 21. verl 21. Rom. 14. verl. 23. Jacob. 1. verl. 6. et denique quo Lex stabilitur, Rom. 3. vers. 31. (vocula Lex hoc loco denotat obligationem faciendi Legis mandatum; non vero juxta Legem vivendi et operandi Rationem) et quo Dei justificatio tantummodo datur, quae neque per Legem, Gal. 3. vers. 11. 21. Philip. 3. vers. 9. neque ex Legis operibus, Rom. 3. vers. 21. 28. cap. 9. vers. 31. 32. Gal. 2. vers. 16. obtineri potest, quaeque per Legem et Prophetas, hoc est, per Sacras Literas testimonium accepit et sine Lege. hoc est, absque Scriptura revelata suit, Rom. 3. vers. 31.

Quae Lex et Prophetae testantur, et sine Lege aut Scriptura manifestantur: (haec etenim sibi invicem contrariari videntur, multique percipere non potuerunt) ea proprie sunt, quae non nisi Spiritu, seu puro intellectu intelliguntur. Hujus generis sunt, verbi causa, Dei silius, hoc est, Dei horo, seu Dei Sapientia, Veritas. Justitia ante memorata, quia praestantissimus animi Habitus est; et generatim Rerum Essentiae. Nam quoniam S. Scriptura de iis testatur et ea ex Sacrae Scripturae testimonio cognosci nequeunt, praeter externum Scripturae, insuper Revelatio (loquor cum Scriptura) vel internum Spiritus testimonium requiritur.

Haec sola fuit ratio, quod postquam Jesus Christus et discipulis et Judaeis omnem Patris sui voluntatem àperuisset externis verbis, iis praeterea dicat, quod nemo ad se potest venire, nisi ei a Patre datum suerit, Joh. 6. vers. 65. quod, quo ad se veniant, necesse sit, ut a Deo audiverint et ab eo didicerint, Joh. 6. vers. 44. 45 ca . 5. vers. 37. cap. 8. vers. 43. 47. quod Spiritus veritatis ubi venisset, cos omnia docevet, de se testimonium perhiberet, cos que in omnem duceret veritatem, Joh. 14. vers. 16. 17. 16. cap. 15. vers. 26. cap. 16. vers. 13.

Haec quoque fuit ratio, quod Apostolus, postquam Ephesia et Colossensibus, tam scriptis, quam B 2 verbis verbis omne Dei Consilium ita annunciasset, ut nihil subticuerit, Actor. 20. vers. 17. ad 27. Ephesis adhuc precetur, ut Deus ipsis det Spiritum Sapientiae et Revelationis in ipsius (Dei nempe) agnitione, ut iis largiatur illuminatos oculos Mentis, quo sciant, quid sperandum sit vocatis a Deo et quam dives et gloriosa sit haereditas, quam Sanctis decrevit etc. Ephes. 1. vers. 16. 17. Colossensibus vero apprecetur, ut impleantur cognitione voluntatis Dei in omni Sapientia et prudentia spiritus, atque crescant in agnitione ipsius Dei. Coloss. 1. vers. 9, 10.

Quin haec fuit causa, quod Israëli, non nisi per literam de Deo, ejusque Voluntate edocto, Rom. 2 vers, 17. 18. et testimonio solo Scripturae nitenti, in lectione Veteris Testamenti velamen cordi impositum fuerit, 2 Cor. 3 vers, 14. 15. quod animalis homo, eum intellige, qui per solam literam, non autem per Spiritum doctus est, non percipiat spiritualia, quodque ipsi sint stultitia, eaque nequeat, nempe tali cognitione, quae ab imaginatione originem habet, cognoscere, 1 Cor. 2. vers, 14. quod e contrario Spiritualis homo, qui scilicet de Deo, Dei silio etc. spirituales, vel pure intellectuales nactus est percepttones, omnia dijudicet, et ipse a nemine hominum animalium dijudicetur, Ibid. vers. 15.

Restat denique hoc de Fide dicendum; quod Paulus in ea, quae est ad Romanos scripta, Epistola cap. 10. vers. 17. vocabulo Auditus non innuat Auditum auris externum; sed auditum auris internum, vel rò intelligere; et hoc cuivis, qui cum antecedentia, tum consequentia dicti capitis recte perceperit, manifestum erit.

Nullum est dubium, quin Lector Veritatis amans, quique, quae jam dicta sunt ex Sacris Literis, attente legit et omnia cum judicio perpendit, omnino omnino concessurus sit id, quod demonstrare animus suit, jam esse demonstratum: videlicet id, quod Philosophus noster demonstrat ab ipsa Ratione praescribi de Regula bene vivendi et summo hominis Bono, accurate cum iis convenire, quae Servator et Apostoli docuerunt; nec non dogmata Moralia Christianae Religionis, vel ea, quae ut salvi simus, facere tenemur, perfecte in iis comprehendi; denique hoo studium, quo veritatem articulorum Doctrinae Christianae conamur intelligere et secundum eam vivere et agere, cum Sacra Scriptura et Religione Christiana in omnibus concordare.

Si jam ea, quae Gentium Doctor de carne et carnalibus tradidit hominibus, per quos non nificupiditates animales intelligendae funt, vel ejufmodi homines, qui necdum in affectus imperium possident, comparentur cum iis, quae Philosophus in Quarta Parte Ethices demonstrat de Affectuum Viribus et de Humana Impotentia in iis moderandis, non minor in illis convenientia, quam in modo ostensis, deprehendetur.

Notent hic Christiani, ut rem praestantissimam et notatu dignissimam, nostrum Philosophum, quatenus id demonstrat, quod Scriptores sacri docent, quodque cum Christianae Religionis fundamentis congruit; et Divinitatem et Sacrarum Literarum Authoritatem et simul veritatem Religionis Christianae ostendere; adeo ut per hanc demonstrationem de iis tam certi simus, aut esse possimus, ut neque Judaeus, neque Ethnicus, neque Atheus, vel quisquis sit, istat labefactare possit.

Quis affirmabit certitudinem, quae Miracula pro fundamento habet, inter Christianos locum obtinere, aut necessariam esse? cum demonstratum sit illis speciatim competere, ut veritatem articulorum,

oui

qui ad falutem requiruntur, intelligant; et cum certum lit, absolutam et immobilem certitudinem esse veritatis', five verae intellectualis perceptionis proprietatem; unde fit, ut talis perceptio omnimodam certitudinem includat. Qui enim fieri potest, ut ii, qui veritatem percipiunt, Deum, exempli gravia, existere, Dei filium, nempe Dei Rationem, vel Dei Sapientiam hominum esse Salvatorem et nos non posse sine eo salvari; Deum, ejusque filium, quo salutem consequamur, esse cognoscendum, amandum etc. ut ii, inquam, miraculis indigeant, quibus de hisce v itatibus certi fiant? cum in se ipsis plus certitudinis de his rebus invenient, quam vel omnibus miraculis, ullo unquam tempore factis, posset ac-Jure ergo meritoque dixit Paulus, quod Judaei, hoc est, qui sub Lege sunt et hujus rei veritatem haud capiunt, miracula petunt; imo, ut ea impetrarent, laepius Christum molestia affecere, Matth. 12. vers. 38. cap. 16. vers. 1. 3. 4. Marc. 8. vers. 11. Luc. 11. vers. 29. Haec fuit caula, quod Apo-Itolus tantopere laboraverit, summisque curis se defatigaverit, quo eos, qui Christo adhaerebant, ad omnem opulentiam persuasionis et ad intelligentiam cognitionis Mysterii Dei Patris et Christi perduceret. Coloss, 2. vers. 1. 2. quod et se fecisse gloriatur.

Quae ad defensionem nostri Philosophi et subtilishmorum ejus Scriptorum adducta sunt, resutationi eorum inservient, qui sine dubio ex crassa et supina ignorantia et a suis passionibus seducti, acutissimum Virum non tantum Atheismi accusare, sed
etiam pro viribus Lectoribus suis persuadere conati
sunt, eum in suis Scriptis Atheismum docere et ejus
positiones omnem Religionem omnemque Pietatem
ex hominum animis tollere. Prosecto si Adversarii ad
hoc Psalmistae tantum attendissent, Psal. 14. vers. 1.
et 53. vers. 2. Dicit stultus in animo suo, nullus Deus
est, eos hic socus sapientiores ac prudentiores reddere,

quin etiam nunc eorum temeritatem oftendere posset. Nam his verbis Psalmista satis clare ostendit, tam horrendum facinus revera in Sapientes (inter quos noster Philosophus, ipsis fatentibus, collocandus est) nec cadere, nec cadere posse.

Quare serio cuncti hujus Viri Adversarii sint moniti, ut, ubi ad haec Scripta examinanda animum applicuerint, fibi fummo fiudio caveant, ne quic. quam tanquam falsum ac Sacris literis et Religioni Christianae adversum, repudient, antequam bené mentem ejus intellexerint, cum vero Sacrarum Literarum sénsu et cum vera Religione contulerint et ad examen revocaverint. Imprimis sibi caveant, ne conceptus erroribus forte obnoxios, ac opiniones sus certitudine destitutas de Sacrae Scripturae sensu efficiant Normam, vel Lapidem Lydium five veritatis, five fallitatis, vel ejus, quod cum facro Codice. atque Religione Christiana concordat, aut discordat. Dehis enim ex vero judicare non tantum illi nullatenus possent, sed etiam forte relaberentur ad priltinas ablurditates; adeo ut verum et bonum, tanquam falsum et malum et id, quod cum sacro Codice, ut et cum Christiana Religione, convenit, tanquam istis contrarium, rejicerent. Nam quod Christiani in tot Sectas dividantur, qui et omnes simul et singuli jactant summaque contentione defendunt, articulos suos, licet summopere inter se discrepantes et secum ipsis pugnantes, esse dogmata Religionis Christianae; quodque id, quod ab hoc, tanquam dogma Divinum et tanquam bonum, ac sanctum laudetur, ab illo ut Diabolicum, impium et malum repudietur; et quod denique tot turbae, tot contentiones, jam olim inter eos excitatae, in hunc usque diem adhuc perdurent: horum omnium, non alia fuit origo, quam quod sibi falso persualerint, erroneos suos conceptus incertasque opiniones de Sacravum Paginarum sensu, ipsam Scripturam et Dei infallibile fuisse Verbum, quae deinceps pro Norma et Lapide Lydio Veritatis et Fassitatis habent. Haec Schismata, hae contentiones tam diu procul dubio durabunt sine ulla emendationis spe, quamdiu Christiani nec ad veram et infallibilem Veritatis et Fassitatis Normam, nec ad id, quod cum Sacra Scriptura, et cum Religione Christiana convenit, vel ab iis discrepat, attendunt.

Quia autem ex iis, quae dicta sunt, facile colligitur, quaenam haec sit Norma, quieve hic sit Lapis Lydius (in qua re Christiani inter se dissentiunt), minus necessarium erit id ipsum ostendere. Is tamen, qui id scire levi examine desiderat, animo volvat primo, omnia Dei Mandata, testimonia et Leges esse aeternas et ipsam Veritatem, hoc est, aeternas esse Veritates; Vid. Psalm. 19. vers. 10. Psalm. 119. verl. 86. 138. 142. 144. 151. 152. 160. atque Doctrinam Evangelii, quae Christianam in se continet Religionem, sola Veritate fundari, prout omnes Christiani largiri coguntur. Secundo animo perpendat. Veritatem et sui et falsitatis esse indicem, camque per se solam, non autem per aliud quid cognosci posse. Hinc namque satis superque patet, solam Veritatem esse memoratam Normam. Quare Christiani. qui Veritatem ejus, quod Scriptura docet, intelligunt, seu veras et puras habent perceptiones, juxta ea, quae paulo ante de ipsa Veritate, vel de veris intellectualibus ideis protulimus, infallibiliter et absolute certi erunt, se mentem Scripturae percepisse. atque Dei verbum possidere.

Porro, quia Veritas, quemadmodum Rerum Natura vel Essentia, simplex et indivisibilis est et quia non nisi unica cujusque rei veritas verusque sensus dari potest. Christiani, quatenus hujus rei Veritarem intelligunt, necessario in eadem mente et in eadem sententia erunt coagmentati, teste Paulo, 1 ad

Cor. cap. 1. verf. 10. 11. et ad Philipp. cap. 2. verf. 2. et cap. 3. verf. 16.

Ouin constanter et in aeternum cupient et volent praestare, quod Spiritus Sanctus de Tolerantia praecipit; et ideo infirmis in fide porrigent manum, Rom. 14. vers. 1. iis puta, quibus major notitia deficit; et infirmorum infirmitates sustinebunt, Rom. 15. vers. 1. errantium intellige inscitias; proprium opus probabunt, Gal. 6. vers. 4. Rom 14. a vers. 4. ad 14. 2 Cor. 1. vers. 14. nec dominabuntur aliorum fidei, 1 Pet, 5. vers. 3. sed erga errantes erunt placidi. cosque cum Mansuetudine erudient, exspectaturi. num forte Deus illis sit daturus Conversionem, ut agnoscant Veritatem, Vid. 2 Tim. 2. vers. 24. 25. 26. 1 Thessal. 5 vers. 14. 15. Matth. 12. vers. 19. 20. In quo loco Arundo quassata ac lucerna crepitans cos homines denotat, qui multis dubiis immersi sunt et in qui bus Sol Veritatis necdum orta, sed sub nebulis et ignorantiae et erroris occulta est.

Tolerantiam hanc non tantum se extendere ad eos, qui levibus erroribus imbuti sunt; sed ad eos quoque, qui in fundamentalibus et essentialibus sidei articulis errant, docuit nos suo exemplo Apostolus Paulus. Licet enim Galatae translati essent ad aliud Evangelium, Gal. 1. vers. 6. 7. quam quod de Christo annunciatum fuerat et in hoc versarentur errore, Justitiam et caetera Spiritus opera neque ex Fide, neque ex obedientia veritatis, sed ex operibus Legis et per Legem acquiri; Vide Gal. 2. vers. 21. item cap 3. et 5. passim (id enim est errare in fundamentali sidei articulo): eos tamen, his omnibus transmiss, Fratres suos, Gal. 1. vers. 11. et cap. 3. vers. 6. 15. nec non Filios suos appellat, Galat. cap. 4. vers. 19. et alibi.

Quum praeterea Doctor Gentium ad Philippenles cap. 3. vers. 15. dicit, Hoc fentiamus, (nempe quod quod jam mode de Jesu Christi Cognitione ejusque virtute, docuerat, quibus nostra Vivisicatio, Justificatio etc. persiciuntur) et si quid aliter sentitis, etiam hoc Deus revelabit vobis; manifestissime innuit, se éos velle tolerare, qui in articulo fundamentali de Justificatione aliter, ac ipse, nec ita, ut oportebat, sentiebant; sed et eos se pro Fratribus ac Ecclesiae membris velle agnoscere.

Quandoquidem ii, qui ex impotentia et ignorantia, non minus, quam alii inviti errent et infans in Christo (eum puta, qui de fundamentalibus fidai articulis male sentit) aeque necessario sit infans, ac infans Naturalis et insuper ad Adolescentiam et Virilem aetatem in Christo consequendam et educatio et longum tempus requirantur et Sacra Scriptura Infantem, Adolescentem et Virum in Christo respectu graduum cognitionis distinguat, patet eos, qui in fundamentalibus, imo quocunque errant modo, esse tolerandos.

Quod ergo Christiani, quia fovent diversas opiniones, ab invicem discedent, se invicem pro Dei hostibus habeant, Haereticos alii alios appellent, atro carbone notent, persequantur et facinora patrent, a quibus veri Christiani abhorrent, nullatenus veritatem; sed necessario falsam opinionem pro fundamento habet.

Negari nequit id, quod nunc de Christiana Religione oftensum est ex Scriptura, videri cum iis pugnare, quae Philosophus in Tractatu Theologico-Politico demonstranda sumserat; nempe Religionem in sola Obedientia consistere et veritatis Indagationem et Meditationem, ad pure intellectuales atque adaequatas acquirendum ideas earum rerum, quas Scriptura docet, nullum obtinere locum. Quicunque vero hunc Tractatum bene evolverit, non erit ignarus rationum, quae subtilissimum Virum moverunt ad hoc propagnandum et simul comperiet nostrum Auctorem rationalem agnoscere Religionem.

Quem.

Quem latet, nobiscum ita comparatum esse et nosin eo statu esse constitutos, ut necessario sola obedientia, non vero cognitione ducamur? Quem sugit, multos in eodem statu ad vitae extremum terminum permanere? Horum respectu concedi sacile potest, quod vir acutus in dicto Tractatu demonstrat, quod scilicet Deus in Sacro volumine non aliam sui notitiam slagitat, quam se justissimum summeque misericordem et unicum esse vitae exemplar; seque duntaxat Obedientiae et Charitatis, Justitiaeque exercitio colendum.

Indicat variis in locis Apostolus multos, ut per cognitionem ducantur, non aeque aptos esse, et plurimos, si cum toto genere humano conferentur, per Obedientiam ducendos esse. Scribit enim in 1 Epissola ad Cor. cap. 3. vers. 1. 2. Et ego, Fratres mei, non potui loqui vobi rum, tanquam cum spiritualibus, hoc est, qui spiritu et intellectu ducantur; sed tanquam cum carnalibus et tanquam infantibus in Christo, hoc est, qui per obedientiam ducendi sunt: Lac praebui bibendum vobis, hoc est, monstravi vobis viam Obedientiae, esque vos alui, et non deli vobis cibum, hoc est, non dedi cognitionem. Non enim adhuc poteratis, sed nec etiam nunc potestis edere solidiorem cibum.

Ait praeterea idem Apostolus 1 Cor. 2. vers. 6. Sapientiam loquimur inter perfectos, hoc est, loquimur de Via Sapientiae inter Spirituales, (confer ejuldem cap. vers. 15.) qui Spiritu, vel intellectu aguntur.

Denique in Epistola 2 ad Timoth. cap. 3. vers. 7. tales describit, qui omni tempore discunt et nunquam ad cognitionem veritatis venire possunt, ut scilicet ea, quae ad salutem sunt necessaria, cognoscant. Etenim per Legem aut Scripturam scire Judaeis et Infantibus in Christo est proprium et omnes, senes et juvenes, docti et indocti, ingenio possentes, aut eo destituti, aeque ad islud idonei sunt.

Qui

Qui modo dicta et a nostro Philosopho in Tractatu memorato demonstrata, Deum nimirum in Scriptura solam Obedientiam, etc. exigere et Philosophiam cum Theologia nihil habere commune, cum utraque proprio nitatur talo, pro noxiis et seditiosis opinionibus habuerunt, easque summo studio falsas esse demonstrare conati sunt, assensum iis praebebunt, quae de Christiana Religione, quantum ejus spectatur cognitio, ostendimus,

Haec tam ad Ethicam, quam ad sententiam Auctoris nostri defendendam, visum fuit adducere, quae praeter opinionem prolixins tractata sunt; reliqua igitur brevibus absolventur, ne Lectori taedium

crectur.

Tractatum Politicum Auctor noster paulo ante obitum composuit. Sunt in eo et accuratae cogitationes et stylus clarus. Suam sententiam, relictis multorum Politicorum opinionibus, solidissime in eo proponit et consequentia ex antecedentibus passimelicit. Agit in quinque prioribus capitibus de Politica in genere, in sexto et septimo de Monarchia, in octavo, nono et decimo de Aristocratia, undecimum denique initium est Imperii Democratici. Mors autem intempestiva suit in causa, quod hunc Tractatum non absolverit et quod nec de Legibus, nec de variis Quaestionibus, quae Politicam spectant, tractaverit, uti videre est ex Epistola Auctoria ad Amicum, Tractatui Politico praesixa.

Tractatus de Emendatione Intellectus est ex prioribus nostri Philosophi operibus, testibus et stylo et
conceptibus. Rei, quam in eo tractat, dignitas et
magna, quam in eo sibi scopum praesixit, utilitas,
nempe intellectui viam sternere facilliman, atque
planissimam ad veram rerum cognitionem, calcar
ipsi semper eum ad umbilicum perducendi fuere. At
operis pondus, profundasque meditationes et vasta
rerum Scientia, quae ad ejus persectionem requirebantur, lento gradu eum promoverunt, ut et in
causa

causa fuerunt, quod non fuerit absolutus, quodque hic illic aliquid desideretur: nam Auctor in Annotationibus, quos iple addidit, saepius monet id, quod tractat, accuratius demonstrandum, vel latius explicandum, five in fua Philosophia, five alibi. Quia vero Res praestantissimas, nec non utilissimas continet, in Veritatis studioso studium excitabunt summum, nec parum adjuvabunt in ea indaganda, ideo eum simul cum aliis edere visum fuit, uti jam in Admonitione, huic Tractatui praefixa, dictum fuit. Tractat in co primo de Bono apparente, quod homines plerumque appetunt, nempe de Divitiis, Libidine et Honore; et de Vero bono et quomodo id sit acquirendum. Praescribit secundo quasdam vivendi Regulas, indeque ad Intellectus Emendationem transit. Ut autem hacc Emendatio melius procedat, quatuor diversos percipiendi modos enumerat, quos deinceps prolixius paulo enucleat et ex iis, qui optime scopo inserviunt, eligit. Porro, ut horum usum nosceremus, agit de Intellectus instrumentis, videlicet de veris ideis et eadem opera de recta ad ducendum Intellectum Via et Methodo ejusque partibus. Prima pars tradit, quomodo verae ideae ab alus discernantur et prospiciatur, ne falsae, fictae et dubiae ideae cum veris confundantur: et hac occasione prolixe de veris, falsis, sictis et dubiis ideis agit, quibus denique aliquid de Memoria ac Oblivione annectit. Secunda pars Regulas dat, quibus ex notis ignotum recte educatur intelligaturque. Ut autem hoc rite fiat, Perceptionem duobus modis fieri statuit, vel per solam Essentiam, vel per causam proximam. Quoniam vero utrumque non nili ex vera Rei definitione elicitur, Leges definitionis Rerum tum creatarum, tum increatarum proponit. Praeterea ut nostri Conceptus concatenentur, media, quibus res Particulares aeternae cognoscantur, praescribit. ut haec omnia melius perficiantur, agit de Viribus

Intellectus, ejusque enumerat proprietates. Et hic finitur Tractatus de Emendatione Intellectus.

Epistol e nec secundum materiam, nec secundum corum Authoritatem, a quibus, vel ad quos scriptae sunt, in ordinem sunt redactae, sed juxta tempora, in quibus exaratae funt: ea tamen ratione ordinatae sunt, ut omnes unius ejusdemque Viri-Epistolae et ad eas Responsiones se invicem sequantur. Quia vero non quis scribat, sed quid scribatur attendendum est, quaedam Scribentium Nomina omnibus literis, quaedam tantum initialibus, quaedam nullis plane expressa sunt. Notet quoque Lector Benevolus, ei non miram elle debere, si deprehendat in his Epistolis Ethicam, tum temporis ineditam, tam ab eo, qui literas scribit, quam ab eo, qui eis respondet, allegari; ea namque ante multos annos a diversis fuit descripta et iis communicata. hic loci monere visum fuit, ne quis suspicetur Ethicam antehac editam fuisse. Notandum insuper est totum opus, paucis exemptis Epistolis. Latine conscriptum esse.

Cum vero omnia nostri Philosophi Opera Posthuma tibi, Benevole Lector, dare animus fuerit, Grammatices Hebracae Compendium minime erat. omittendum. In hoc ipsam Grammaticam in duas videtur Auctor distribuisse partes, quarum prior agit de Etymologia, seu de Nominum et Verborum flexione; hanc fere absolvit; posteriorem, quae de Syntaxi, seu de Nominum et Verborum constructione tractaret, ne quidem inchoavit. In animo femper habuit Hebraeam Grammaticam, more Geome\_ trico demonstratam, luci exponere, in cujus Praefatione primo veram hujus Linguae pronunciationem olim periisse monstrasset; deinde, Vocales a recentioribus Judaeis Bibliis appictas fuisse, inde quod Nominibus inveteratis vocales ulitatiores adscripfere, Foemininum, inquit Grammatices suae evicisset. pag. 41. אַל videtur eciam fuisse אַל et איז fuisse איז pag. 41.

ediis vocalibus distinctum. Nam in Bibliis saepe sic scripta reperiuntur, quae Masorethae ubique corrigunt, sine dubio, quia obsoleta erant. Tertio literam vau potestatem vi u habuisse, eo quod N in saepe mutetur, ostendisset; quarto Dialectos in Scriptura confundi probasset; et denique ostendisset nobis licere syllabas ad libitum variare, licet enim and with in regimine habeat nobis licere syllabas ad libitum variare, licet enim and with in regimine habeat nobis licere syllabas ad libitum variare, licet enim and with the syllabas ad libitum variare.

Ipsum Compendium quod attinet, recte animadvertit Auctor p. 24. plures suisse, qui Scripturae, at nullum, qui Linguae Hebraeae. Grammaticam scripserit. Multa tibi, Benevole Lector, hic occurrent, quae apud alios haud facile reperias. Praecipuum, quodque Auctor accurate meditandum suadet, est: quod omnes voces Linguae Hebraeae, exceptis tantum Interjectionibus et Conjunctionibus, et una, aut altera particula, vim et proprietates Nominis habent; quod quia Grammatici non animadverterunt, crediderunt, multa esse irregularia, quae ex usu Linguae maxime regularia sunt; et plura ad esus linguae cognitionem ejusque Eloquentiam necessaria ignoraverunt.

Quae alii satis prolixe et confuse de Accentibus scripserunt, Auctor, resectis superfluis, breviter complectitur, verumque eorum usum ostendit. Punctorum mutationes forte nemo solidius et àccuratius unquam docuit et eadem καρβεια tam Nominum, quam Verborum slexiones et significationes tractat. Si quis his jactis sundamentis Hebraeam Syntaxin superstruxerit, nae ille a Philo-Hebraeis haud exiguam inibit gratiam, quo Linguae Sanctae genius,

hactenus satis ignotus, melius innotescat.

Haec de Scriptis, libro Operum Postumorum contentis, tibi Lector Benevole, indicare visum suit. Omnes, qui Veritatem sincere amant et solidam ac indubitatam rerum Notitiam affectant, procul omni dubio summo afficientur dolore, quod haec Scripta nostri Philosophi magna ex parte imperfecta sint. Profecto dolendum est, quod ille, qui jam modo tantos in Veritatis cognitione progressus fecerat et tantum in ea progredienda sibi habitum comparaverat, tam immature, tam intempessive mortem oppetierit, eo magis, quod non solum horum Scriptorum perfeccio sed etiam integra Philosophia speranda suisset, quemadmodum variis locis in Tractatu de Emendatione Intellectus meminit; ubi absque dubio Veram Motus Naturam, atque qua ratione a priori tot varietates in Materia etc. deducendae essent, demonstrasset, de quibus Epistolis LXIII. et LXIV, mentio sit.

Proposuerat quoque sibi, Algebram breviori et magis intelligibili Methodo, aliaque plura Opera conscribere, quemadmodum varii amicorum pluries ab ipso audiverunt. Verum Mors in nostro subtilissimo Philosopho quoque ostendit, quod hominum propositum raro perficiatur. Spes tamen non exigua affulget, Erudito Orbi non exiguum praestitum suisse ossicium in hisce, licet imperfectis, Scriptis edendis, eumque haec animo grato accepturum. Non alius in iis publicandis suit Scopus, quam ut homines iis illuminarentur et Veritatis Cognitio magis ac magis innotesceret.

# ETHICA

## ORDINE GEOMETRICO DEMONSTRATA

ET

IN QVINQVE PARTES DISTINCTA

#### IN QVIBVS AGITVR

- L De DEO.
- II. De Natura et Origine Mentis.
- III. De Origine et Natura Affectivem.
- IV. De SERVITVTE Humana, seu de Affectivem Viribes.
- V. DE POTENTIA INTELLECTVS, seu de LIBERTATE Humana.



## ETHICES

### PARS PRIMA. DE DEQ.

DEFINIT. I. Per causam sui intelligo id, cujus essentia involvit existentiam; sive id, cujus natura non potest concipi, nisi existens.

II. Ea res dicitur in suo genere finita, quae alia ejusdem naturae terminari potest. Ex. gr. corpus dicitur finitum, quia aliud semper majus concipimus. Si cogitatio alia cogitatione terminatur. At corpus non terminatur cogitatione, nec cogitatio corpore.

III. Per substantiam intelligo id, quod in se est et per se concipitur: hoc est id, cujus conceptus non indiget conceptu alterius rei, a quo formari debeat.

IV. Per attributum intelligo id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejusdem essentiam constituens.

V. Per modum intelligo substantiae affectiones, sive id, quod in alio est, per quod etiam concipitur.

VI. Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoc en, substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit.

EXPLIC. Dico absolute infinitum, non autem [2] in suo genere; quidquid enim in suo genere tantim infinitum est, infinita de eo attributa negare possumus; quod autem absolute infinitum est, ad ejus essentiam pertinet, quicquid essentiam exprimit et negationem nullam involvit.

VII. Ea res libera dicetur, quae ex sola suae naturae necessitate existit et a se sola ad agendum determinatur. Necessaria autem, vel potius coacta, quae ab alio determinatur ad existendum et operandum

certa ac determinata ratione.

VIII Per acternitatem intelligo ipsam existentiam, quatenus ex sola rei acternae definitione ne-

cessario sequi concipitur.

Explic. Talis enim existentia, ut aeterna veritas, sicut rei escentia, concipitur, proptereaque per durationem, aut tempus explicari non potest, tametti duratio principio et sine carere concipiatur.

Axiom. I. Omnia, quae funt, vel in fe, vel

in alio funt.

II. Id, quod per aliud non potest concipi, per se concipi debet.

III Ex data causa determinata necessario sequitur effectus et contra; si nulla detur determinata causa, impossibile est, ut effectus sequatur.

- IV. Effectus cognitio a cognitione causae dependent et eandem involvit.
- V. Quae nihil commune cum se invicem habent, etiam per se invicem intelligi non possunt, sive conceptus unius alterius conceptum non involvit.
- [3] VI. Idea vera debet cum suo ideato convenire. (vii Prop. ann. Dem. p. 62.

VII. Quicquid, ut non existens, potest concipi, ejus essentia non involvit existentiam.

Propos. I. Substantia prior est natura suis affectionibus.

DE-

DEMONSTR. Patet ex Definitione 3 et 5.

PROPOS. II. Duae substantiae, diversa attributa habentes, nihil inter se commune habent.

DEMONSTR. Patet etiam ex Defin. 3. Unaquaeque enim in se debet esse et per se debet concipi, sive conceptus unius conceptum alterius non involvita

Propos III. Quae res nihil commune inter se Labent, earum una alterius causa esse non potest.

DEMONSTR. Si nihil commune cum se invicem habent, ergo (per Axiom. 5.) nec per se invicem possunt intelligi, adeoque (per Axiom. 4.) una alterius causa esse non potest. Q. E. D.

Propos. IV. Duae, aut plures res distinctae vel inter se distinguuntur ex diversitate attributorum substantiarum, vel ex diversitate earundem assectionum.

DEMONSTR. Omnia, quae sunt, vel in se, vel in alio sunt, (per Axiom. 1.) hoc est (per Defin. 3. et 5.) extra intellectum nihil datur praeter substantias ejusque affectiones. Nihil ergo extra intellectum datur, per quod plures res distingui inter se possunt praetir substantias, sive quod idem est (per Axiom 4) earum attributa, earumque affectiones. O. E. D.

PROPOS. V. In rerum natura non possunt dari [3] duae, aut plures substantiae ejus dem naturae, sive attribu i.

Demonstr. Si darentur plures distinctae, deberent inter se distingui, vel ex diversitate attributorum, vel ex diversitate affectionum (per Prop. praeced.) Si tantum ex diversitate attributorum, concedetur ergo, non dari, nisi unam ejustiem attributi. At si ex diversitate affectionum, cum substantia sit prior natura suis affectionibus, (per Prop. 1.) dep sitis ergo affectionibus et in se considerata, hoc est (ver Defin. 3. et 8.) vere considerata, non poterit concipi concipi ab alia distingui, hoc est (per Prop. praeced.) non poterunt dari plures, sed tantum una. Q.E.D.

PROPOS. VI. Una Substantia non potest produci ab alia substantia.

DEMONSTR. In rerum natura non possunt dari dune substantiae ejusdem attributi, (per Prop. praeced.) hoc est, (per Prop. 2.) quae aliquid inter se commune habent. Adeoque (per Prop. 3.) una alterius causa esse nequit, sive una ab alia non potest produci. Q. E. D.

Conollan. Hinc sequitur substantiam ab alio produci non posse. Nam in rerum natura nihil datur praeter substantias, carumque affectiones, ut patet ex Axiom. 1. et Defin. 3. et 5. Atqui a substantia produci non potest. per praeced. Prop.) Ergo substantia absolute ab alio produci non potest. Q. E. D.

Aliter. Demonstratur hoc etiam facilius ex abfurdo contradictorio. Nam si substantia ab alio posset produci, ejus cognitio a cognitione suae causae deberet pendere; (per Axiom. 4) adeoque (per Defin. 3.) non esset substantia.

PROPOS. VII. Ad naturam substantiae pertinet [5] existere.

DEMONSTR. Substantia non potest produci ab alio; (per Coroll. Prop praeced.) erit itaque causa sui, id est (per Defin. 1.) ipsius essentia involvit necessario existentiam; sive ad ejus naturam pertinet existere. Q E. D.

PROPOS. VIII. Omnis substantia est necessario infinita.

Demonstra. Substantia unius attributi non, nisi unica, existit, (per Prop. 5.) et ad ipsius naturam pertinet existere. (per Prop. 7.) Erit ergo de ipsius natura, vel sinita, vel infinita existere. At non finita. Nam (per Defin. 2.) deberet terminari ab alia ejusdem

paturae, quae etiam necessario deberet existere; (per Prop. 7. adeoque darentur duae substantiae ejus-dem attributi quod est absurdum. (per Prop. 6.) Existit ergo infinita. Q. E. D.

Schol. I. Cum finitum esse revera, sit ex parte negatio et infinitum absoluta affirmatio existentiae alicujus naturae, sequitur ergo ex sola 7. Propomnem substantiam debere esse infinitam.

Schol. II. Non dubito, quin omnibus, qui de rebus confuse judicant, nec res per primas suas causas noscere consueverunt, difficile sit, demonstrationem 7. Prop. concipere; nimirum quia non distinguunt inter modificationes substantiarum et ipsas substantias, neque sciunt, quomodo res producun-Unde fit, ut principium, quod res naturales habere vident, substantiis affingant; qui enim veras rerum causas ignorant, omnia confundunt et sine ulla mentis repugnantia tam arbores, quam homines, loquentes fingunt et homines tam ex lapidibus,. quam ex semine, formari et, quascunque formas in alias quascunque mutari, imaginantur. Sic etiam, qui naturam divinam cum humana confundunt, facile Deo affectus humanos tribuunt, praesertim quamdiu etiam ignorant, quomodo affectus in mente producumtur. Si autem homines ad naturem substan- [9] tise attenderent, minime de veritate 7. Prop. dubitatent; imo haec Prop. omnibus axioma effet et inter. notiones communes numeraretur. Nam per substantiam intelligerent id, quod in se est et per se concipitur, hoc est, id, cujus cognitio non indiget cognitione alterius rei. Per modificationes autem id, quod in alio est et quarum conceptus a conceptu rei, in qua funt, formatur: quocirca modificationum non existentium veras ideas possumus habere; quandoquidem, quamvis non existant actu extra intellectum, earum tamen essentia ita in alio comprehenditur, ut per idem concipi possint. Verum subsian-

narum veritas extra intellectum non est, nisi in le ipsis, quia per se concipiontur. Si quis ergo diceret. fe claram et distinctam, hoc est, veram ideam substantiae habere et nibilominus dubitare, num talis Substantia existat, idem hercle esset, ac si diceret. · se veram habere ideam et nihilominus dubitare, num falla sit, (ut satis, attendenti fit manifestum); vel, si quis statuat, substantiam creari, simul statuit, ideam fallam factam elle veram, quo sane nihil absurdius concipi potest; adeoque fatendum necessario est, substantiae existentiam, sout ejus essentiam, acternam esse veritatem. Atque hinc alio modo concludere possumus, non dari, nisi unicam, ejusdem naturae, quod hic oftendere, operae pretium esse duxi. Ut atitem hoc ordine faciam, notandum est, I. veram uniuscojusque rei definitionem nihil involvere neque exprimere praeter rei definitae naturam. Ex quo fequifur hoc II. nempe nullam definitionem certum aliquem numerum individuorum involvere, neque exprimere, quandoquidem nihil aliud exprimit, quam naturam rei definitae. Ex. gr. definitio trianguli nihil aliud exprimit; quam simplicem naturam trianguli; at non certum aliquem'triangulorum numerum' III, Notandum: dari necessario uniuscujusque rei existentis certam aliquam causam, propter quam existit. IV. Denique notandum, hanc caulam, propter quam aliqua res existit, vel debere contineri in ipsa natura Et definitione reiexistentis, (nimirum quod ad ipfius naturam pertinet existere) vel debere extra ipsam dari, His politis sequitur, quod, si in natura certus aliquis numerus individuorum existat, debrat necessario dari caula, cur illa individua et cur non plura, [7] nec pauciora existent. Si ex. gr in rerum natura 20. homines existant (quos, majoris perspicuitatis causa, suppono simul existere, nec alios antea in natura exstitisse non satis erit, (ut scilicet rationem reddamus, cur 20. homines existant) causam naturas humanae in genere oftendere, fed insuper necessa erit.

erit, caufam offendere, cur non plures, nec pauciores, quam 20. existent; quandoquidem (per III. Notam' uniuscujusque debet necessario dari causa, curexistat. 'At haec causa (per Notam II. et III.) non potest in ipsa natura humana contineri, quandoquidem vera hominis definitio numerum vicenarium non involvit; adeoque (per Notam IV.) causa, cur hi viginti homines existunt, et consequenter cur unusquilque existit, debet necessario extra unumquemque dari et propterea absolute concludendum, omne id, cujus naturae plura individua existere possunt, debere necessario, ut existant, causam externam habere. Jam quoniam ad naturam fubstantiae (per jam oftenfa in hoc Schol.) pertinet existere, debet ejus definitio necessariam existentiam involvero et consequenter exsola ejus definitione debet ipsius existentia concludi. At ex iphus definitione (ut jam ex Nota II. et III. 'ostendimus.) non potest sequi plurium substantiarum existentia, sequitur ergo ex ea necessario; unicam tantum ejuldem naturae existere, ut proponebatur.

PROPOS. IX. Qua plus realitatis, aut esse, unaquaeque res habet, eo plura attributa ipsi competunt. Demonstra. Patet ex Defin. 4.

PROPOS. X. Unumquodque unius substantiae attributum per se concipi debet.

DEMONSTR. Attributum enim est id, quod intellectus de substantia percipit, tanquam ejus essentiam consituens, (per Defin. 4.) adeoque (per Defin. 3. per se concipi debet. Q. E. D.

Schol. Ex his apparet, quod, quamvis duo [8] attributa realiter distincta concipiantur, hoc est, unum sine ope alterius, non possumus tamen inde concludere, ipsa duo entia, sive duas diversas substantias constituere; id enim est de natura substantiae, ut unumquodque ejus attributorum per se concipiatur; quandoquidem omnia, quae habet, attributa

buta simul in ipsa semper fuerunt, nec unum ab alio produci potuit; sed unumquodque realitatem, sive offe, substantiae exprimit. Longe ergo abest, ut abfurdum fit, uni substantiae plura attributa tribuere; quin nihil in natura clarius, quam quod unumquodque ens sub aliquo attributo debeat concipi et, quo plus realitatis, aut esse habeat, eo plura attributa, quae et necessitatem, sive acternitatem et infinitatem exprimunt, habeat; et consequenter nihil etiam clarius, quam quod ens absolute infinitum necessario sit definiendum (ut Defin. 6. tradidimus) ens., quod. constat infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam certam essentiam exprimit. Si , quis autem jam quaerit, ex quo ergo figno diversitatem substantiarum poterimus dignoscere, legat sequentes Propositiones, quae ostendunt in rerum, natura non, nisi unicam substantiam, existere, camque absolute infinitam esse, quapropter id signume frustra quaereretur.

Propos. XI. Deus, sive substantia constans infinitis attributis, quorum unumquodque acternams et infinitam essentiam exprimit, necessario existit.

DEMONSTR. Si negas, concipe, si fieri potest, Deum non existere. Ergo (per Axiom. 7.) ejus essentia non involvit existentiam. Atqui hoc (per Propofit. 7.) est absurdum: Ergo Deus necessario existit. Q. E. D.

Aliter. Cujuscunque rei assignari debet causa, seu ratio, tam cur existit, quam cur non existit. Exgr. si triangulus existit, ratio seu causa dari debet, cur existit; si autem non existit, ratio etiam, seu causa dari debet, quae impedit, quo minus existat, so sive quae ejus existentiam tollat. Haec vero ratio, seu causa, vel in natura rei contineri debet, vel extra ipsam. Ex. gr. rationem, cur circulus quadratus non existat, ipsa ejus natura indicat; nimirum, quia contradictionem involvit. Cur autem contra sub-

lubitantia existat, ex sola etiam ejus natura seguitur, quae scilicet existentiam involvit. (vide Prop. 7.) At ratio, cur circulus, vel triangulum existit, vel cur non existit, ex corum natura non sequitur, sed ex ordine universae naturae corporeae; ex eo enim sequi debet, vel jam triangulum necessario existere, vel impossibile esse, ut jam existat. Atque haec per se manifesta sunt. Exquibus seguitur, id necessario existere, cujus nulla ratio, nec causa datur, quas impedit, quo minus existat. Si itaque nulla ratio, nec causa dari possit, quae impedit, quo minus Deus existat, vel quae ejus existentiam tollat, omnino concludendum est, eundem necessario existere. si talis ratio, seu causa daretur, ea, vel in ipsa Dei natura, vel extra ipsam dari deberet, hoc est, in alia substantia alterius naturae. Nam si ejusdem naturatesset, eo ipso concederetur dari Deum. At subflantia, quae alterius esset naturae, nihil cum Deo commune habere, (per 2, prop.) adeoque neque ejus existentiam ponere, neque tollere posset. Cum igitur ratio, seu causa, quae divinam existentiam tollat, extra divinam naturam dari non possit, debebit necessario dari, siquidem non existit, in ipsa ejus natura, quae propterea contradictionem involveret. Atque hoc de Ente absolute infinito et summe perfecto affirmare, absurdum est; ergo nec in Deo, nec extra Deum ulla causa, seu ratio datur, quae ejus existentiam tollat, ac proinde Deus necessario existit, Q. E. D.

Aliter. Posse non existere impotentia est et contra posse existere potentia est., (ut per se notum). Si itaque id, quod jam necessario existit, non nisi entia finita sunt; sunt ergo entia finita potentiora Ente absolute infinito: atque hoc (ut per se notum absurdum est; ergo vel nihil existit, vel Ens absolute infinitum necessario etiam existit. Atqui nos, vel in nobis, vel in alio, quod necessario existit, existimus.

(vid. Axiom. 1. et Prop. 7.) Ergo Ens absolute infinitum, hoc est (per Defin. 6.) Deus necessario existit. Q. E. D.

SCHOL. In hacultima demonstratione Dei existen-[10] tiam a posteriori ostendere volui, ut demonstratio facilius p reiperetur; Non autem propterea, quod ex hoc eodem fundamento Dei existentia a priori non sequatur. Nam, cum posse existere potentia sit sequitur, quo plus realisatis alicujus rei naturae competit, eo plus virium a se habere, ut existat; adeoque Ens abfolute infinitum, five Deum infinitam absolute potentiam exiltendi a se habere, qui propterea absolu-Multi tamen forsan non facile hujus dete exilit. monlirationis evidentiam vidére poterunt, quia af-/ fuen lunt, cas folummodo res contemplari, quae a causis externis fluunt; êt ex his, quae cito flunt, hoc est, quae facile existunt, eas etiam facile perire vident et contra eas res factu dissiciliores judicant, hoc est, ad existendum non adeo faciles, ad quie plura pertinere concipiunt. Verum, ut ab his pravjudi. iis Icherentur, non opus habeo hic ostendere, qua ratione hoc enunciatum, quod cito fit, cito perit, verum fit, nec etiam, an respectu totius naturae omnia aeque facilia fint, an secus." Sed hoc tantum notare fusicit, me hic non loqui de rebus, quae a causis externis fiunt, sed de solis substantiis, giae (per Prop. 6) a nulla canfa externa produci possunt.' Res enim. quar a causis externis funt, sive cae multis partibus consient, sive pancis, quicquid perfectionis, sive realitatis habent, id omne virtuti causae externae debetur, adeoque earum existentia ex sola perfectione causae externae, non autem suae ocitur. Contra. quioquid substantia perfectionis habet, nulli causao externae debetur; quare ejus etiam existent a ex sola ejus natura sequi debet, quae proinde nihil aliud est, quam ejus essentia. Perfectio igitur rei existentiam non tollit, sed contra ponit; imperfectio autem contra

contra candem tollit, adeoque de nullius rei existentia certiores esse possumus, quam de existentia Entis absolute infiniti, seu perfecti, hoc est, Dei. Nam quandoquidem ejus essentia omnem imperfectionem secludit, absolutamque perfectionem involvit, eo ipso omnem causam dubitandi de ipsius existentia tollit, summamque de eadem certitudinem dat, quod mediocriter attendenti perspicuum fore credo.

PROPOS. XII. Nullum substantiae attribu- [12] tum potest vere concipi, ex quo sequatur, substantiam posse dividi.

Demonstra. Partes enim, in quas substantia, lic concepta, divideretur, vel naturam substantiae retinebunt, vel non. Si primum, tum (per 8. Prop.) unaquaeque pars debebit esse infinita et (per Frop. 6.) causa sui et (per Proposit. 5.) constare debebit ex diverso attributo, adroque ex una substantia plures. constitui poterunt, quod (per Prop. 6.) est absurdum. Adde, quod partes (per Prop. 2.) nihil commune cum suo toto haberent et totum (per Defin. 4. et Prop. 16.) absque suis partibus et esse et concipi poslet, quod absurdum esse, nemo dubitare poterit. autem secundum ponatur, quod scilicet partes naturam substantise non retinebunt; ergo, cum tota substantia in aequales partes effet divifa, naturam substantiae amitteret et esse desineret, quod (per Prop. 7.) elt absurdum.

PROPOS. XIII. Substantia absolute infinita est' indivisibilis.

Demonstra. Si enim divisibilis esset, partes, in quas divideretur, vel naturam substantiae absolute infinitae retinebunt, vel non. Si primum, dabuntur ergo plures substantiae ejusdem naturae, quod (per Prop. 5.) est absurdum. Si secundum ponatur, ergo (ut supra) poterit substantia absolute infinita dessenee esse, quod (per Prop. 11.) est etiam absurdum.

ConolL.

CONOIL. Ex his sequitur, nullam substantiam et consequenter nullam substantiam corpoream, quatenus substantia est, esse divisibilem.

SCHOL. Quod substantia sit indivisibilis, simplicius ex hoc solo intelligitur, quod natura substantiae non potest concipi, nisi infinita, et quod per partem substantiae nihil aliud intelligi potest, quam substantia sinita, quod (per Prop. 8.) manifestam contradictionem implicat.

PROPOS. XIV. Praeter Deum nulla dari, neque concipi potest substantia.

DEMONSTR. Cum Deus sit ens absolute infinitum, de quo nullum attributum, quod essentiam
substantiae exprimit, negari potest, (per Desin. 6.)
isque necessario existat; (per Prop. 12.) si aliqua
substantia praeter Deum daretur, ea explicari deberet per aliquod attributum Dei, sicque duae substantiae ejusdem attributi existerent, quod (per Prop. 5)
est absurdum; adeoque nulla substantia extra Deum
dari potest et consequenter non etiam concipi. Nam
si posset concipi, deberet necessario concipi, ut existens; atqui hoc (per primam partem hujus Demonstr.)
est absurdum. Ergo extra Deum nulla dari, neque
concipi potest substantia. Q. E. D.

COROLL. I. Hinc clarissime sequitur Io. Deum esse unicum, hoc est (per Defin. 6.) in rerum natura non, nist unam substantiam, dari, camque absolute infinitam esse, ut in Scholio Prop. 10. jam innuimus.

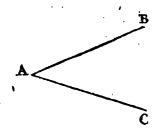
COROLL. II. Sequitur II. rem extensam et rem cogitantem, vel Dei attributa esse, vel (per Axiom. 1.) affectiones attributorum Dei.

PROPOS. XV. Quicquid est, in Deo est et nihil sine Deo esse, neque concipi potest.

DEMONSTR. Praeter Deum nulla datur, neque concipi potest substantia, (per 14. Prop.) hoc est (per Defin.

Defin. 3.) res, quae in se est et per se concipitur, Modi autem (per Defin. 5.) sine substantia nec esse, nec concipi possunt; quare hi in sola divina natura esse et per ipsam solam concipi possunt. Atqui praeter substantias et modos nil datur. (per. Axiom. 1.) Ergo nihil sine Deo esse, neque concipi potest. [13] O. E. D.

Schor. Sunt, qui Deum instar hominis corpore et mente constantem, atque passionibus obnoxium fingunt; sed, quam longe hi a vera Dei cognitione aberrent, satis ex jam demonstratis constat. Sed hos mitto: nam omnes, qui naturam divinam aliquo modo contemplati funt, Deum esse corporeum. Quod etiam optime probant ex eo, quod per corpus intelligimus quamcunque quantitatem, longam, latam et profundam, certa aliqua figura terminatam, quo nihil absurdius de Deo, ente scilicet absolute infinito, dici potest. Attamen interim aliis rationibus, quibus hoc idem demonstrare conantur, clare oftendunt, se substantiam ipsam corpoream. five extensam a natura divina omnino removere, atque ipsam a Deo creatam statuunt. qua autem divina potentia creari potuerit, prorsus ignorant; quod clare ostendit, illos id, quod ipsimet dicunt, non intelligere. Ego saltem satis clare, meo quidem judicio, demonstravi, (vide Coroll. Prop. 6. et Schol. 2. Prop. 8.) nullam substantiam ab alio posse produci, vel creari. Porro Prop. 14. ostendimus, praeter Deum nullam dari, neque concipi posse substantiam; atque hinc conclusimus, substantiam extensam unum ex infinitis Dei attributis esse. Verum, ad pleniorem explicationem, adversariorum argumenta refutabo, quae omnia huc redeunt. Primo, quod substantia corporea, quatenus substantia. conflat, ut putant, partibus; et ideo eandem infinitam posse esse et consequenter, ad Deum pertinere posse, negant. Atque hoc multis exemplis explicant, ex quibus unum, aut alterum afferam. Si substantia corporea, ajunt, est infinita, concipiatur in duas partes dividi; erit unaquaeque pars, nel finita, vel infinita. Si illud, componitur ergo infinitum ex duabus partibus finitis, quod est absurdum. Si hoc, datur ergo infinitum duplo majus alio infinito, quod etiam est absurdum. Porro, si quantitas infinita mensuratur partibus pedes aequantibus, infinitis talibus partibus constare debebit, ut et, si partibus mensuretur digitos aequantibus; ac propterea unus numerus infinitus erit duodecies major alio infinito. Denique, si ex uno puncto infinitae



cujusdam quantitatis conci[14] piatur, duas lineas, ut
AB, AC, certa ac determinata in initio distantia in infinitum protendi; certum est,
distantiam inter B et C continuo augeri et tandem ex
determinata indeterminabilem fore. Cum igicur haec

absurda sequentur, ut putant, ex eo, quod quantitas infinita supponitur; inde concludunt, substantiam corpoream debere esse finitum et consequenter ad Dei essentiam non pertinere. Secundum argumentum petitur etiam a summa Dei perfectione. Deus enim, inquiunt, cum sit ens summe perfectum. pati non potest: atqui substantia corporea, quandoquidem divisibilis est, pati potest; sequitur ergo, iplam ad Dei essentiam non pertinere. Haec sunt. quae apud scriptores invenio argumenta, ostendere conantur, substantiam corpoream divina natura indignam esse, nec ad eandem posse pertinere. Verum enim vero si quis recte attenda, me ad ha c iam respondisse comperiet; quandoquidem haec argumenta in eo tantum fundantur, quod lubliantiam corpoream ex partibus componi supponunt, quod jam (Irop. 12. cum Coroll. Prop. 13.) ablurdum effe oltendi.

ostendi. Deinde si quis rem recte perpendere velit, videbit, omnia illa absurda, (siquidem omnia absurda sunt; de quo jam non disputo) ex quibus concludere volunt. substantiam extensam finitam esse, minime ex eo sequi, quod quantitas infinita supponatur, sed quod quantitatem infinitam mensurabilem et ex partibus finitis conflari supponunt; quare ex absurdis, quae inde sequuntur, nihil aliud concludere possunt, quam quod quantitas infinita non sit mensurabilis et quod ex partibus finitis conflari non possit. Atque hoc idem est, quod nos supra (Propor. st. 12. etc.) jam demonstravimus. Quare telum. quod in nos intendunt, in se ipsos revera conjiciunt. Si igitur ipsi ex suo hoc absurdo concludere tamen volunt, substantiam extensam debere esse finitam, nihil aliud hercle faciunt, quam si quis ex eo, quod finxit, circulum quadrati proprietates habere, concludit, circulum non habere centrum, ex quo omnes ad circumferentiam ductae lineae funt aequales. Nam substantiam corpoream, quae non nisi infinita, non nili unica et non nisi indivisibilis potest concipi, (vid. *Prop.* 8. 5. et 12.) eam ipfi ad concludendum, [15] eandem esse finitam, ex partibus finitis constari et multiplicem esse et divisibilem, concipiunt. etiam alir, postquam sugunt, lineam ex punctis componi, multa sciunt invenire argumenta, quibus oltendant, lineam non posse in infinitum dividi. Et profecto, non minus absurdum est ponere, quod substantia corporea ex corporibus, sive partibus componatur, quam quod corpus ex superficiebus, superficies ex lineis, lineae denique ex punctis componan-Atque hoc omnes, qui claram rationem infallibilem esse sciunt, fateri debent et imprimis ii, qui negant, dari vacuum. Nam si substantia corporea 114 posset dividi, ut ejus partes realiter distinctae eslent; cur ergo una pars non posset annihilari, menentibus reliquis, ut ante, inter se connexis? et cur omnes ita aptari debent, ne detur vacuum?

rerum, quae realiter ab invicem distinctae sunt, una fine alia esse et in suo statu manere potest. Cum igitur vacuum in natura non detur, (de quo alias) sed omnes partes ita concurrere debent, ne detur vacuum; sequitur hinc etiam, easdem non posse realiter distingui, hoc est, substantiam corpoream, quatenus substantia est, non posse dividi. Si quis tamen jam quaerat, cur nos ex natura ita propensi simus ad dividendam quantitatem? ei respondeo, quod quantitas duobus modis a nobis concipitur, abstracte kilicet sive superficialiter, prout nempe ipsam imaginamur, vel ut substantia; quod a solo intellectu Si itaque ad quantitatem attendimus, prout in imaginatione oft, quod saepe et facilius a nobis sit, reperietur finita, divisibilis et ex partibus constata; fi autem ad ipsam, prout in intellectu est, attendimus et eam, quatenus substantia est, concipimus, quod difficillime fit, tum, ut jam fatis demonstravimus, infinita, unica et indivisibilis reperietur. Quod omnibus, qui inter imaginationem et intellectum di-Ringuere sciverint, satis manifestum erit. pue si ad hoc etiam attendatur, quod materia ubique eadem est, nec partes in eadem distinguuntur, nisi quaterus materiam diversimode affectam esse concipimus, unde ejus partes modaliter tantum distinguuntur, non autem realiter. Ex. gr. aquam, quatenus aqua est, dividi concipimus, ejusque partes ab vi vicem separari; at non, quatenus substantia est [16] corporea; estenus enim neque separatur, neque dividitur. Porro aqua, quatenus aqua, generatur et corrumpitur; at, quatenus substantia, nec generatur, nec corrumpitur. Atque his me ad secundum argumentum etiam respondisse puto: quandoquidem id in eo etiam fundatur, quod materia, quatenus substantia, divisibilis sit et ex partibus conse-Et quamvis hoc non esset, nescio, cur divina natura indigna esset, quandoquidem (per Prop. 14.) extra Deum-nulla substantia dari potest, a qua ip sa patepateretur. Omnia, inquam, in Deo sunt et omnia, quae siunt, per solas leges infinitae Dei naturae siunt et ex necessitate ejus essentiae 'ut mox ostendam') sequuntur; quare nulla ratione dici potest, Deum ab alio pati, aut substantiam extensam divina natura indignam esse, tametsi divisibilis supponatur; dummodo aeterna et infinita concedatur. Sed de his impraesentiarum satis.

Propos. XVI. Ex necessitate divinae naturae, infinita infinitis modis (hoc est, omnia, quae sub intellectum infinitum cadere possunt) sequi debent.

DEMONSTR. Haec Propolitio unicuique manifesta esse debet, si modo ad hoc attendat, quod ex data cujuscunque rei definitione plures proprietates intellectus concludit, quae revera ex eadem (hoc est, ipsa rei essentia) necessario sequuntur et eo plures, quo plus realitatis rei definitio exprimit, hoc est, quo plus realitatis rei definitae essentia involvit. Cum autem natura divina infinita absolute attributa habeat, (per Defin. 6.) quorum etiam unumquodque infinitam essentiam in suo genere exprimit, ex ejusdem ergo necessate infinita infinitis modis (hoc est, omnia, quae sub intellectum infinitum cadere possunt) necessario sequi debent. O. E. D.

COROLL. I. Hinc sequitur, Deum omnium rerum, quae sub intellectum infinitum cadere pos- [17] sunt, esse causam essicientem.

COROLL. II Sequitur II°. Deum causam esse per se, non vero per accidens.

CONOLL. III. Sequitur III. Deum esse absolute causam primam.

PROPOS. XVII. Deus ex folis suae naturae legibus et a nemine coactus agit.

DEMONSTR. Ex sola divinae naturae necessitate, vel (quod idem est) ex solis ejusdem naturae legibus, infinita absolute sequi, modo Prop. 16. osten-D 2 dimus; dimus; et Prop. 15. demonstravimus, nihil sine Deo esse, nec concipi posse; sed omnia in Deo esse; quare nihil extra ipsum esse potest, a quo ad agendum determinetur, vel cogatur, atque adeo Deus ex solis suae naturae legibus et a nemine coactus agit. Q. L. D.

CONOLL. I. Hinc sequitur Io. nullam dari caufam, quae Deum extrinsece, vel intrinsece, praettr ipsius naturae perfectionem, incitet ad agendum.

Conoll. II. Sequitur II. solum Deum esse caufam liberam. Deus enim solus ex sola suae naturae necessitate existit, (per Prop. 11. ct Coroll. Prop. 14.) et ex sola suae naturae necessitate agit (per Prop. praeced.) Adeoque (per Defin. 7.) solus est causa libera. Q. E. D.

Schol. Alii putant, Deum esse causam liberam. propieres quod potelt, ut putant, efficere, utes, quas ex ejus natura sequi diximus, hoc est, quae in ejus potestate sunt, non fiant, sive ut ab ipso non produ-Sed hoc idem est, ac si dicerent, quod Deus potest esticere, ut ex natura trianguli non sequatur, ejus tres angulos aequales esse duobus rectis; sive ut ex data causa non sequatur effectus, quod est ab-[18] furdum. Porro infra absque ope hujus Propositionis oftendam, ad Dei naturam neque intellectum, neque voluntation pertinere. Scio equidem plures esse, qui putant, se posse demonstrare, ad Dei naturam fummum intellectum et liberam voluntatem pertinere; nihil enim perfectius cognoscere sese ajunt, quod Deo tribuere possunt, quam id, quod in nobis summa est perfectio. Porro, tametsi Deum actu fumme intelligentem concipiant, non tamen credunt, eum posse omnia, quae actu intelligit, essicere, ut exist nt; nam se eo modo Dei potentiam destruere rutant. Si omnia, inquiunt, quae in ejus intellectu fent, creavisset, nihil tum amplius creare potuisset, quod credunt Dei omnipotentiae repugnare; ideoque maluerunt Deum adomnia indisserentem sia-

tuere, nec aliud creantem praeter id, quod absoluta quadam voluntate decrevit creare. Verum ego me satis clare oftendisse puto, (vid. Prop. :6.) a summa Dei potentia, sive infinita natura, infinita infinitis modis, hoc est, omnia necessario essaxisse, vel semper eadem necessitate sequi; eodem modo, ac ex natura trianguli ab aeterno et in aeternum sequitur, ejus tres angulos aequari duobus rectis. omnipotentia actu ab aeterno fuit et in aeternum in eadem actualitate manebit. Et hoc modo Dei omnipotentia longe, mea quidem judicio, perfectior sta-Imo adversarii Dei omnipotentiam (liceat aperte loqui) negare videntur. Coguntur enim fateri, Deum infinita creabilia intelligere, quao tamen nunquam creare poterit. Nam alias, fi scilicet omnia, quae intelligit, crearet, fuam, juxta ipfos, exhauriret omnipotentiam et se imperfectum redderet. igitur Deum perfectum flatuant, co rediguntur, ut limul statuere debeant, ipsum non posse omnia efficere, ad que ejus potentia se extendit; quo absurdius. aut Dei omnipotentiae magis repugnans, non video, quid fingi possit. Porro, ut de intellectu et voluntate, quos Deo communiter tribuimus, hic etiam aliquid dicam; had a ternam Dei essentiam, intellectus scilicet et voluntas pertinent, aliud same per utrumque hoc attributum intelligendum est, quam quod vulgo tolent homines. Nam intellectus et voluntas, qui Dei esseniam constituerent, a nostro intellectu et voluntate, toto coelo differre deberent, nee in ulla re, praeterquam in nomine, conve- [19] nire possent; non aliter scilicet, quam inter se conveniunt canis, fignum coelefte, et canis, animal Quod lic demonstrabo. Si intellectus ad divinam naturam pertinet, non poterit, uli nosler intellectus, posterior, (ut plerisque placet), vel limul natura elle cum rebus intellectis, quandoquidem Deus omnibus rebus prior est causalitate; (per Coroll. 1. Prop.) fed contra veritas et formaformalis rerum essentia ideo talis est, quia talis in Dei intellectu existit objective. Quare Dei intellectus, quatenus Dei essentiam constituere concipitur. est revera causa rerum, tam earum essentiae, quam earum existentiae; quod ab iis videtur etiam fuisse animadversum, qui Dei intellectum, voluntatem et pojeniam unum et idem esse asseruerunt. itaque Dei intellectus sit unica rerum causa, videlicet ut oftendimus) tam earum essentiae, quam earum existentia., debet ipse necessario ab iisdem differre. tam ratione ellentise, quam ratione existentiae. Nam causatum differt a sua causa praecise in eo, quod a causa habet. Ex. gr. homo est causa existentiae, non vero essentiae alcerius hominis; est enim haec aeterna veritas: et îdeo secundum essentiam prorsus convenire possunt; in existendo autem differre debent: et propierea, si unius existentia pereat, non ideo alterius peribit; sed, si unius essentia destrui posset et fieri falsa, destrueretur etiam alterius essentia Quapropter res, quae et essentiae et existentiae alicujus effectus est causa, a tali effectu differre debet, tam ratione essentiae, quam ratione existentiae. Dei intellectus est et essentiae et existentiae nostri intellectus causa: ergo Dei intellectus, quatenus divinam essentiam constituere concipitur, a nostro intellectu, tam ratione essentiae, quam ratione existentiae differt, nec in ulla re, praeterquam in nomine, cum eo convenire potest, ut volebamus. Circa voluntatem eodem modo proceditur, ut facile unusquisque videre potest.

PROPOS. XVIII. Deus est omnium rerum causa immanens; non vero transiens.

DEMONSTR. Omnia, quae sunt, in Deo sunt [20] et per Deum concipi debent, (per Prop. 15.) adeoque (per Coroll 1. Prop. 6. huius) Deus rerum, quae in ipso sunt, est causa quod est primum. Deinde extra Deum nulla potest dari substantia, (per Prop.

14.) hoc est, (per Defin. 3.) res, quae extra Deum in fe sit; quod erat secundum. Deus ergo est omnium rerum causa immanens; non vero transiens. O.E.D.

PROPOS. XIX. Deus, sive omnia Dei attributa, sunt aeterna.

Demonstr. Deus enim (per Defin. 6) est substantia, quae (per Prop. 11.) necessario existit, hoc est, (per Prop. 7.) ad cujus naturam pertinet existere, sive (quod idem est) ex cujus definitione sequitur ipsum existere, adeoque (per Defin. 8.) est aeternus. Deinde per Dei attributa intelligendum est id, quod (per Defin. 4.) Divinae substantiae essentiam exprimit, hoc est, id, quod ad substantiam pertinet: id ipsum, inquam, ipsa attributa involvere debent. Atqui ad naturam substantiae (ut jam ex Prop. 7. demonstravi) pertinet aeternitas, ergo unumquodque attributorum aeternitatem involvere debet, adeoque omnia sunt aeterna. Q. E. D.

Schol. Haec Propolitio quam clarissime etiam patet ex modo, quo (Prop. 11) Dei existentiam demonstravi. Ex ea, inquam, demonstratione constat, Dei existentiam, sicut ejus essentiam, aeternam esse veritatem. Deinde (Prop. 19. Principiorum Cartesii) alio etiam modo Dei aeternitatem demonstravi, necopus est, eum hic repetere.

Propos. XX. Dei existentia, ejusque essentia unum et idem sunt.

Damonstra. Deus, (per anteced. Prop.) ejusque omnia attributa aeterna, hoc est, (per Desin. 8.) noumquodque ejus astributorum existentiam exprimit. Eadem ergo Dei attributa, quae (per Desin. 4.) Dei aeternam essentiam explicant, ejus simul aeternam existentiam explicant, hoc est, illud ipsum, quod essentiam Dei constituit, constituit simul ipsus existentiam, adeoque haec et ipsus essentia unum [21] et idem sunt. Q. E. D.

Conozz. I. Hinc sequitur Io Dei existentiam, securiejus essentiam, acternam esse veritatem.

Coroll. II. Sequitur II. Deum, five omnia Dei attributa esse immutabilia. Nam, si ratione existentiae mutarentur, deberent eti m, (per Prop. pracced.) ratione essentiae mutari, hoc est ut per se notum) ex veris falsa sieri; quod est absurdum.

Propos. XXI. Omnia, quae ex absoluta natura alicujus attributi Dei sequuntur, semper et infinita existere debuerunt, sive per idem attributum aeterna et infinita sunt.

DEMONSTR. Concipe, si fieri potest, (siquidem neges) aliquid in aliquo Dei attributo ex ipsius absoluta natura sequi, quod finitum sit et determinatam habeat ex: stentiam five durationem, ex. gr. ideam Dei in cogitatione. At cogitatio, quandoquidem Dei attributum supponitur, est necessario (per Prop. 11.) sua natura infinita. Verum, quatenus ipsa ideam Dei habet, finita supponitur. At (per Defin. 2.) finita concipi non potest, nisi per ipsam cogitationem determinetur. Sed non per ipsam cogitationem, quatenus ideam Dei constituit, eatenus enim finita supponitur esse: Ergo per cogitationem, quatenus ideam Dei non constituit, quae tamen (per Prop. 11.) nece sario existere debet. Datur igitur cogitatio non constituens ideam Dei, ac propterea ex ejus natura, quatenus est absoluta cogi:aiio, non sequitur necessario idea Dei. (Concipitur enim ideam Dei constiturns et non constituens). Quod est contra hypothesin. Quare si idea Dei in cogitatione, aut aliquid (perinde est, quicquid sumatur, quandoquidem demonstratio universalis est) in aliquo Dei attributo ex necessitate absolutae naturae ipsius attributi sequatur, id debet necessario esse infinitum; quod erat primum.

Deinde id, quod ex necessitate naturae alicujus attributi ita sequitur, non potest determinatam habere

bere durationem. Nam, si neges, supponatur [22] res, quae ex necessitate naturae alicuius attributi sequitur, dari in aliquo Dei attributo, ex. gr. idea Dei in cogitatione, eaque supponatur aliquando non exstituse, vel non exstitura. Cum autem cogitatio Dei attributum supponatur, debet et necessario et immutabilis existere. (per Prop. 11. et Coroll. 2. Prop 20.) Quare ultra limites durationis ideae Dei (suppopitur enim aliquando non extitisse, aut non exititura) cogitatio fine idea Dei existere debebit; atqui hoc est contra hypothesin; supponitur enim, ex data cogitatione necessario sequi ideam Dei. Ergo idea Dei in cogitatione, aut aliquid, quod necessario ex absoluta natura alicujus attributi Dei sequitur. non potest determinatam habere durationem; sed per idem attributum aeternum est, quod erat secun-Nota, hoc idem esse assirmandum de quacunque re, quae in aliquo Dei attributo ex Dei absoluta natura necessario sequitur.

PROPOS XXII. Quicquid ex alio Dei attributo, quatenus modificatum est tali modificatione, quae et necessario et infinita per idem existit, sequitur, debet quoque et necessario et infinitum existere.

DEMONSTR. Hujus Propositionis demonstratio procedit eodem modo, ac demonstratio praecedentis.

Proros XXIII. Omnis modus, qui et necessario et infinitus existit, necessario sequi debuit, vel ex absoluta natura alicujus attributi Dei, vel ex aliquo attributo modisicato modisicatione, quae et necessario et infinita existit.

DEMONSTR. Modus enim in alio est, per quod concipi debet, (per Defin. 3.) hoc est (per Prop. 15.) in sclo Deo est et per solum Deum concipi potest. Si ergo modus concipitur necessario existere et [23] infinitus esse, utrumque hoc debet necessario concludi sive percipi per aliquod Dei attributum, quate-

nus idem concipitur infinitatem et necessitatem existentiae, sive (quod per Defin. 8. idem est) aeternitatem exprimere, hoc est, (per Defin. 6. et Prop. 19.) quatenus absolute consideratur. Modus ergo, qui etencessacio et infinitus existit, ex absoluta natura alicujus Dei attributi sequi debuit; hocque vel immediate (de quo Prop. 21.) vel mediante aliqua modificatione, quae ex ejus absoluta natura sequitur, hoc est, (per Prop. praeced.) quae et necessario et infinita existit. O. E. D.

Propos. XXIV. Rerum a Deo productarum

essentia non involvit existentiam.

DEMONSTR. Patet ex Definitione I. Id enim, cujus natura (in se scilicet considerata) involvit existentiam causa est sui et ex sola suae naturae necessitate existit.

COROLL. Hinc fequitur, Deum non tantum esse causam, ut res incipient existere; sed etiam, ut in existendo perseverent, sive, (ut termino Scholastico utar) Deum esse causam essendi rerum. Nam, sive res existant, quotiescunque ad earum essentiam attendimus, eandem nec existentiam, nec durationem involvere comperimus; adeoque earum essentia neque suae existentiae, neque suae durationis potest esse causa; sed tantum Deus, ad cujus solam naturam pertinet existere. (per Coroll. 1. Prop. 14.)

PROPOS. XXV. Deus non tantum est causa efficiens rerum existentiae; sed etiam essentiae.

Demonstr. Si negas, ergo rerum essentiae Deus non est causa; adeoque (per Axiom. 4.) potest rerum essentia sine Deo concipi: atqui hoc (per [24] Prop. 15.) est absurdum. Ergo rerum etiam essentiae Deus est causa. Q. E. D.

Schol. Haec Propositio clarius sequitur ex Propositione 16. Ex ea enim sequitur, quod ex data natura divina, tam rerum essentia, quam existentia debeat necessario concludi; et, ut verbo dicam, eo sensu. sensu, quo Deus dicitur causa sui, etiam omnium rerum causa dicendus est, quod adhuc clarius ex sequenti Corollario constabit.

COBOLL. Res particulares nihil sunt, nisi Dei attributorum affectiones, sive modi, quibus Dei attributa certo et determinato modo exprimuntur. Demonstratio patet ex Propositione 15. et Definitione 5.

PROPOS. XXVI. Res, quae ad aliquid operandum determinata est, a Deo necessario sic suit determinata; et, quae a Deo non est determinata, non potest se insam ad operandum determinare.

DEMONSTR. Id, per quod res determinatae ad aliquid operandum dicuntur, necessario quid positivum est; (ut per se notum adeoque, tam ejus essentiae, quam existentiae, Deus ex necessitate suae naturae est causa essiciens, (per Prop. 25. et 16.) quod erat primum. Ex quo etiam, quod secundo proponitur clarissime sequitur. Nam si res, quae a Deo determinata non est, se ipsam determinare posset, prima pars hujus falsa esset, quod est absurdum, ut ostendimus.

PROPOS. XXVII. Res, quae a Deo ad aliquid operandum determinata est, se ipsam indeterminatam reddere non potest.

DEMONSTR. Haec Propositio patet ex Axiomate tertio.

Propos. XXVIII. Quodeunque singulare, sive quaevis res, quae sinita est et determinatam ha- [25] bet existentiam, non potest existere, nec ad operandum determinari, nist ad existendum et operandum determinetur ab alia causa, quae etiam sinita est et determinatam habet existentiam: et rursus haec causa non potest etiam existere, neque ad operandum determinari, nist ab alia, quae etiam sinita est et determinetur ad existendum et operandum et sic in insinitum.

DEMONSTR. Quicquid determinatum est ad existendum et operandum, a Deo sie determinatum est. (per Prop. 26. et Coroll. Prop. 24.) At id, quod finitum est et determinatam habet existentiam, ab absoluta natura alicujus Dei attributi produci non potuit: quicquid enim ex absoluta natura alicujus Dei attributi sequitur, id infinitum et aeternum est. Prop. 21.) Debuit ergo ex Deo yel aliquo ejus attributo lequi, quatenus aliquo modo affectum confideratur; practer enim substantiam et modos nil datur, (per Axiom. 1. et Defin. 3. et 5.) et modi (per Coroll. Prop. 25) nihil sunt, nisi Dei attributorum assectiones. At ex Deo, vel aliquo ejus attributo, quatenus affectum est modificatione, quae aeterna et infinita est, sequi etiam non potuit. (per Prop. 22.) Debuit ergo sequi, vel ad existendum et operandum determinari a Deo, vel aliquo ejus attributo, quatenus modificatum est modificatione, quae finita est et determinatam habet existentiam. Quod erat pri-Deinde haec rursus causa, sive hic modus (per eandem rationem, qua primam partem hujus jam jam demonstravimus) debuit etiam determinari ab alia, quae etiam finita est et determinatam habet existentiam et rursus hacc ultima (per eandem rationem) ab alia et sic semper (per eandem rationem) in infinitam -Q. E. D.

[26] Schor, Cum quaedam a Deo immediate produci debuerunt, videlicet ea, quae ex absoluta ejus natura necessario sequuntur, mediantibus his primis, quae tamen sine Deo nec esse, nec concipi possunt; hinc sequitur I°. quod Deus sit rerum intemediate ab ipso productarum causa absolute proxima; non vero in suo genere, ut aiunt. Nam Dei essectus, sine sua causa, nec esse, nec concipi possunt, sper Prop. 15. et Coroll. Prop. 24.) Sequitur II°. quod Deus non potest proprie dici causa esse remota rerum singularium, nili sorte ea de causa, ut scilicet has ab iis, quas immediate produxit, vel potius, quae

ex absoluta ejus natura sequuntur, distinguamus. Nam per causam remotam talem intelligimus, quae cum effectu nullo modo conjuncta est. At omnia, quae sunt, in Deo sunt et a Deo ita dependent, ut sine ipso nec esse, nec concipi possint.

PROPOS. XXIX. In rerum natura nullum datur contingens; fed omnia ex necessitate divinae naturae determinata sunt ad certo modo existendum et operandum.

DEMONSTR. Quicquid est, in Deo est: (per Prop 15.) Deus autem non potest dici res contingens. Nam (per Prop. 11.) necessario, non vero contingenter existit. Modi deinde divinae naturae ex eadem etiam necessario, non vero contingenter secuti sunt, (per Prop. 16.) idque, vel quatenus divina natura absolute, (per Prop. 21.) vel quatenus certo modo ad agendum determinata confideratur, (per Prop. 27.) Porro horum modorum Deus non tantum est causa. quatenus simpliciter existunt; (per Coroll. Prop. 24.) led etiam, (per Prop. 26) quatenus ad aliquid ope-Quod fi a Dev randum determinati considerantur. (per eand Prop.) determinati non, fint, impossibile; non vero contingens elt, ut se ipsos determinent; et contra (per Prop. 27.) fi a Deo determinati fint, impossibile, non vero contingens est, ut se ipsos indeterminatos reddant. Quare omnia ex necessitate divinae naturae determinata sunt, non tantum ad [27] existendum, sed etiam ad certo modo existendum et operandum, nullumque datur contingens.

Schol. Antequam ulterius pergam, hic, quid nobis per Naturam naturantem et quid per Naturam naturatam intelligendum sit, explicare volo, vel potius monere. Nam ex anteccdentibus jam constare existimo, nemps, quod per Naturam naturantem nobis intelligendum est id, quod in se est et per se concipitur, sive talia substantiae attributa, quae

aeternam et infinitam essentiam exprimunt, hoc est, (per Coroll. 1. Prop. 14. et Coroll. 2. Prop. 17.) Deus, quatenus, ut causa libera, confideratur. Per Naturatam autem intelligo id omne, quod ex necessitate Dei naturae, sive uniuscujusque Dei attributorum sequitur, hoc est, omnes Dei attributorum modos, quatenus considerantur, ut res, quae in Deo sunt et quae sine Deo nec esse, nec concipi possunt.

PROPOS. XXX. Intellectus actu finitus, aut actu infinitus, Dei attributa Deique affectiones comprehendere debet et nihil aliud.

Demonstra. Idea vera debet convenire cum suo ideato, per Axiom. 6.) hoc est (ut per se notum) id, quod in intellectu objective continetur, debet necessario in natura dari: atqui in natura (per Coroll. 1. Prop. 14.) non nisi una substantia datur, nempe Deus, nec ullae aliae affectiones, (per Prop. 15.) quam quae in Deo sunt et quae (per eandem Prop.) sine Deo nec esse, nec concipi possunt; ergo intellectus actu finitus Dei attributa, Deique affectiones comprehendere debet et nihil aliud. O. E. D.

PROPOS. XXXI. Intellectus actu, sive is finitus sit, sive infinitus, ut et voluntas, cupiditas, amor etc. ad Naturam naturatam; non vero ad naturantem referri debent.

Demonstra. Per intellectum enim (ut per se [28] notum) non intelligimus absolutam cogitationem, sed certum tantum modum cogitandi, qui modus ab aliis, scilicet cupiditate, amore, etc. differt, adeoque (per Desin. 5.) per absolutam cogitationem concipi debet, nempe (per Prop. 15. et Desin. 6.) per aliquod Dei attributum, quod aeternam et infinitam cogitationis essentiam exprimit, ita concipi debet, ut sine ipso nec esse, nec concipi positi; ac propierea (per Schol. Prop. 29) ad Naturam

naturatam, non vero naturantem referri debet, ut etiam reliqui modi cogitandi. Q. E. D.

Schol. Ratio, cur hie loquar de intellectu actu, non est, quia concedo, ullum dari intellectum potentia; sed, quia omnem confusionem vitare cupio, nolui loqui, nisi de re nobis quam clarissime percepia, de ipsa scilicet intellectione, qua r. hil nobis clarius percipitur. Nihil enim intelligere possumus. quod ad perfectiorem intellectionis cognitionem non conducat.

Propos. XXXII. Voluntas non potest vocari eaufa libera; sed tantum necessaria.

DEMONSTR. Voluntas certus tantum cogitandi modus est, sicuti intellectus; adeoque (per Prop. 28.) unaquaeque volitio non potest existere, nèque ad operandum determinari, nisi ab alia causa determinetur et haec rursus ab alia et sic porro in infini-Quod si voluntas infinita supponatur, debet etiam ad existendum et operandum determinari a Do, non quatenus substantia absolute infinita est: sed quatenus attributum habet, quod infinitam et aeternam cogitationis essentiem exprimit. Gper Prop. 23) Quocumque igitur modo, sive finita, sive infidita concipiatur, causam requirit, a qua ad existendum et operandum determinetur; adeoque (per Defin. 7.) non potest dici causa libera, sed tantum necessaria, vel coacta. Q. E. D.

Hinc sequitur Io. Deum non [29] COROLL. I. operari ex libertate voluntatis.

Coroll. II. Sequitur II. voluntatem et intellectum ad Dei naturam ita sese habere, ut motus et quies; et absolute, ut omnia naturalia, quae (per Prop. 29.) a Deo ad existendum et operandum certo modo determinari debent. Nam voluntas, ut reliqua omnia, causa indiget, a qua ad existendum et operandum certo modo determinetur. Et, quamvis ex

data

data voluntate, five intellectu infinita sequantur; non tamen propterea Deus magis dici potest ex libertate voluntatis agere, quam propterea, quae ex motu et quiete sequantur (infinita enim ex his etiam sequantur) dici potest ex libertate motus et quietis agere. Quare voluntas ad Dei naturam non magis pertinet, quam reliqua naturalia, sed ad ipsam eodem modo sesen habet, ut motus et quies et omnia reliqua, quae ostendimus ex necessitate divinae naturae sequi et ab eadem ad existendum et operandum certo modo determinari.

Propos. XXXIII. Res nullo alio modo, neque alio ordine a Deo produci potuerunt, quam productae sunt.

DEMONSTR. Res enim omnes ex data Dei natura necessario sequutae sunt, (per Prop. 16.) et ex necessitate naturae Dei determinatae sunt ad certo modo existendum et operandum. (per Prop. 29.) Si itaque res alterius naturae potuissent esse, vel alio modo ad operandum determinari, ut naturae ordo alius esset; ergo Dei etiam natura alia posset esse, quam jam est; ac proinde (per Prop. 11.) illa ctiam deberet existere, et consequenter duo vel plures possent dari Dii, quod (per Coroll. 1. Prop. 14.) est absurdum. Quapropter res nullo alio modo, neque alio ordine etc. Q. E. D.

Schol. I. Quoniam his luce meridiana clarius [30] oftendi, nihil absolute in rebus dari, propter quod contingentes dicantur, explicare jam paucis volo, quid nobis per contingens erit intelligendum; sed prius, quid per necessarium et impossibile. Resua necessaria dicitur, vel ratione suae essentiae, ratione causae. Rei enim alicujus existentia vel psius essentia et definitione, vel ex data causa tente necessario sequitur. Deinde his etiam de ins res aliqua impossibilis dicitur; nimirum quia

vel ipsius essentia, seu definitio contradictionem involvit, vel quia nulla causa externa datur, ad talem
rem producendam determinata. At res aliqua nulla
alia de causa contingens dicitur, nisi respectu desectus nostrae cognitionis. Res enim, cujus essentiam
contradictionem involvero ignoramus, vel de qua
probe scimus, candem nullam contradictionem involvere, et tamen de ipsius existentia nihil certo
assirmare possumus, propterea quod ordo causarum
nos latet, ca nunquam, nec ut necessaria, nec ut
impossibilis videri nobis potest, ideoque candem vel
contingentem, vel possibilem vocamus.

Schol. II. Ex praecedentibus clare sequitur, res fumma perfectione a Deo fuisse productas, quandoquidem ex data perfectissima natura necessario secutae funt. Neque hoc Deum ullius arguit imperfectionis; ipfius enim perfectio hoc nos affirmare coegit. ex hujus contrario clare sequeretur, (ut modo ostendi) Deum non esse summe perfectum; nimirum quia, si res alio modo fuissent productae, Deo alia natura esset tribuenda, diversa ab ea, quam ex consideratione Entis perfectissimi coacti sumus ei tribuere. Verum non dubito, quin multi hanc sententiam, ut abfurdam, explodant, nec animum ad eandem perpendendam instituere velint; idque nulla alia de causa, quam quia Deo aliam libertatem assueti sunt tribuere, longe diversam ab illa, quae a nobis (Defin, 6.) tradita est; videlicet, absolutam voluntatem. Verum neque etiam dubito, si rem meditari vellent, noltrarumque demonstrationum seriem recte secum perpendere, quin tandem talem libertatem, qualem jam Deo tribuunt, non tantum ut nugatoriam, [3x] sed ut magnum scientiae obstaculum, plane rejiciant. Nec opus est, ut ea, quae in Scholio Propolitionis 17, dicta sunt, hic repetam. Attamen in eorum gratiam adhuc ostendam, quod, quamvis concedatur, voluntatem ad Dei essentiam pertinere, ex ejus

ejus perfectione nibilominus sequatur, res nullo alio potuisse modo, neque ordine a Deo creari; quod facile erit oftendere, si prius consideremus id, quod ipsimet concedunt, videlicet ex solo Dei decreto et voluntate pendere, ut unaquaeque res id, quod est, Nam alias Deus omnium rerum causa non esset, Deinde quod omnia Dei decreta ab aeterno ab ipso Deo sancita fuerunt. Nam alias imperfectionis et inconstantiae argueretur. At cum in aeterno non detur quando, nec ante, nec post; binc, ex sola scilicet Dei perfectione, sequitur, Deum aliud decernere nunquam posse, nec unquam potuisse; sive Deum ante sua decreta non fuisse, nec fine ipsis esse posse. At dicunt, quod, quamvis supponeretur, quod Deus aliam rerum naturam fecisset, vel quod ab aeterno aliud de natura ejusque ordine decrevisset, nulla inde in Deo sequeretur imperfectio. Verum si hoc dicant, concedent simul, Deum posse sua mutare decreta. Nam si Deus de natura, ejusque ordine aliud, quam decrevit, decrevisset, hoc est, ut aliud de natura voluisset et concepisset, alium necessario, quam jam habet intellectum et aliam, quam jam habet, voluntatem habuisset. Et si Deo alium intellectum aliamque voluntatem tribuere licet, absque ulla ejus essentiae, ejusque perfectionis mutatione; quid causae est, cur jam non possit sua de rebus creatis decreta mutare et nihilominus aeque perfectus manere? Ejus enim intellectus et voluntas circa res creatas et earum ordinem in respectu suae essentiae et perfectionis, perinde est quomodocunque concipia-Deinde omnes, quos vidi, Philosophi concedunt, nullum in Deo dari intellectum potentia, sed tantum actu; cum autem et ejus intellectus et ejus voluntas ab ejuldem ellentia non distinguantur, uti etiam omnes concedunt; sequitur ergo hinc etiam, quod, si Deus alium intellectum actu habuisset et aliam voluntatem, ejus etiam essentia alia necessario esset; ac proinde, (ut a principio conclus) si aliter

res, quam jam funt, a Deo productae essent, [32] Dei intellectus, ejusque voluntas, hoc est (ut conceditur) ejus essentia alia esse deberet, quod est absurdum.

Cum itaque res nullo alio modo, nec ordine a Deo produci potuerint, et, hoc verum esse, ex summa Dei perfectione sequatur; nulla profecto sana ratio persuadere nobis potest, ut credamus, quod Deus noluerit omnia, quae in suo intellectu sunt, eadem illa perfectione, qua ipsa intelligit, creare. cent, in rebus nullam esse perfectionem neque imperfectionem; sed id, quod in ipsis est, propter quod perfectae sunt aut imperfectae, et bonae aut malae dicuntur, a Dei tantum voluntate pendere; atque adeo, si Deus voluisset, potuisset efficere, ut id, quod jam perfectio est, summa esset imperfectio et contra. Verum quid hoc aliud esset, quam aperte affirmare, quod Deus, qui id, quod vult, necessario intelligit, sua voluntate efficere posit, ut res, alio modo, quam intelligit, intelligat, quod (ut modo oftendi) magnum est absurdum. Quare argumentum in iplos retorquere possum, hoc modo. Omnia a Dei potestate pendent. Ut res itaque aliter se habere possint, necessario Dei voluntas aliter se habere etiam deberet; atqui Dei voluntas aliter se habere nequit, (ut modo ex Dei perfectione evidentissime ostendimus.) Ergo neque res aliter se habere possunt. Fateor, hanc opinionem, quae omnia indifferenti cuidam Dei voluntati subjicit et ab ipsius beneplacito omnia pendere statuit, minus a vero aberrare, quam illorum, qui statuunt, Deum omnia sub ratione boni agere. Nam hi aliquid extra Deum videntur ponere, quod a Déo non dependet, ad quod Deus, tanquam ad exemplar, in operando attendit, vel ad quod, tanquam ad certum scopum, collimat. · Quod profecto nihil aliud est, quam Deum fate subjicere, quo nihil de Deo absurdius statui potest, quem ostendimus tam omnium rerum essentiae, quam E 2 earum

earum existentiae primam et unicam liberam causam esse. Quare non est, ut in hoc absurdo resutando tempus consumam.

PROPOS. XXXIV. Dei potentia est ipsa ipsus essentia.

DEMONSTR. Ex sola enim necessitate Dei essen[33] tiae sequitur, Deum esse causam sui, (per Prop. 11.)
et (per Prop. 16. ejusque Coroll.) omnium rerum. Ergo potentia Dei, qua ipse et omnia sunt et agunt,
est ipsa ipsus essentia. Q. E. D.

PROPOS. XXXV. Quicquid concipinus in Dei potestate esse, id necessario est.

Demonstr. Quicquid enim in Dei potestate est, id (per Prop. praeced.) in ejus essentia ita debet comprehendi, ut ex ea necessario sequatur, adeoque necessario est. Q. E. D.

PROPOS. XXXVI. Nihil existit, ex cujus natura aliquis essectus non sequatur.

DEMONSTR. Quicquid existit, Dei naturam, sive essentiam certo et determinato modo exprimit, (per Prop. 25.) hoc est, (per Prop. 34.) quicquid existit, Dei potentiam, quae omnium rerum causa est, certo et determinato modo exprimit, adeoque (per Prop. 16.) ex eo aliquis essectus sequi debet. Q. E. D.

APPENDIX. His Dei naturam ejusque proprietates explicui, ut, quod necessario existat; quod sit unicus; quod ex sola suae naturae necessate sit et agat; quod sit omnium rerum causa libera et quomodo; quod omnia in Deo sint et ab ipso ita pendeant, ut sine ipso nec esse, nec concipi possint; et denique quod omnia a Deo suerint praedeterminata, non quidem ex libertate voluntatis, sive absoluto beneplacito, sed ex absoluta Dei natura, sive infinita potentia. Porro ubicunque data suit occasio, praejudio

cia, quae impedire poterant, quo minus meae demonstrationes perciperentur, amovere curavi; sed quia non pauca adhuc restant praejudicia, quae etiam, imo maxime impedire poterant et possunt, quo minus homines rerum concatenationem eo, quo iplam explicui, modo amplecti possint, eadem hic ad examen rationis vocare operae pretium duxi. Et quoniam omnia, quae hic indicare suscipio, praeju- [4] dicia pendent ab hoc uno, quod scilicet communiter supponant homines, omnes res naturales, ut ipsos, propter finem agere; imo, ipsum Deum omnia ad certum aliquem finem dirigere, pro certo statuant: dicunt enim, Deum omnia propter hominem fecisse, hominem autem, utipsum coleret, Hoc igitur unum prius considerabo, quaerendo scilicet, primo causam, cur plerique hoc in praejudicio acquiescant et omnes natura adeo propensi sint ad idem amplectendum. Deinde ejuldem falsitatem ostendam et tandem, quomodo ex hoc orta fint praejudicia de bong et malo, merito et peccato, laude et vituperio, ordine et confusione, pulchritudine et desormitate, et de aliis hujus generis. Verum, haec ab humanae mentis natura deducere, non est hujus loci. Satis hic erit, si pro fundamento id capiam, quod apud omnes debet esse in confesso; nempe hoc, quod omnes homines rerum causarum ignari nascuntur et quod omnes appetitum habent frum utile quaerendi, cujus rei funt conscii. Ex his enim sequitur, primo, quod homines, se liberos esse, opinentur, quandoquidem suarum volitionum suique appetitus sunt conscii, et de causs, a quibus disponuntur ad appetendum et volendum, quia earum funt ignari, ne per somnium cogitant. Sequitur secundo, homines omnia propter finem agere, videlicet propter utile, quodappetunt; unde fit, ut semper rerum peractarum causes finales tantum scire expetant et, ubi ipsas audiverint, quiescant; nimirum, quia nullam habent causam ulterius dubitandi. Sin autem ealdem ex aliq audire nequeant,

nihil iis restat, nisi ut ad semet se convertant, et ad fines, a quibus ipsi ad similia determinari solent, reflectant et fic ex suo ingenio ingenium alterius necessarjo judicant. Porro cum in se et extra se non pauca reperiant media, quae ad suum utile assequendum non parum conducant, ut ex. gr. oculos ad videndum, dentes ad masticandum, herbas et animantia ad alimentum, folem ad illuminandum, mare ad alendum pisces etc. hinc factum, ut omnia naturalia, tanquam ad suum utile media, considerent; et quia illa media ab ipsis inventa, non autem parata esse sciunt, hinc causam credendi habuerunt, aliquem alium esse, qui illa media in eorum usum paraverit. Nam postquam res, ut media, considerave-[35] runt, credere non potuerunt, ealdem le iplas fecisse; sed ex mediis, quae sibi ipsi parare solent, concludere debuerunt, dari aliquem, vel aliquos naturae rectores, humana praeditos libertate, qui ipsis omnia curaverint et in eorum usum omnia fecerint. Atque horum etiam ingenium, quandoquidem de eo nunquam quid audiverant, ex suo judicare debuerunt; atque hinc statuerunt, Deos omnia in hominum usum dirigere, ut homines sibi devinciantet in summo ab iisdem honore habeantur; undefactum, ut unusquisque diversos Deum colendi modos ex suo ingenio excogitaverit, ut Deus eos supra reliquos diligeret et totam naturam in usum coecae illorum cupiditatis et insatiabilis avaritiae dirigeret. ita hoc praejudicium in superstitionem versum est et altas in mentibus egit radices; quod in causa fuit, ut unusquisque maximo conatu omnium rerum caufas finales intelligere, easque explicare studeret. Sed dum quaesiverunt ostendere, naturam nihil frustra (hoc eft, quod in usum hominum non sit) agere, nihil aliud videntur oftendisse, quam naturam, Deosque asque, ac homines, delirare. Vide quaelo, quo res tandem evalit! Inter tot naturae commoda non pauca reperire debuerunt incommoda, tempestates

Rates scilicet, terrae motus, morbos etc. atque l statuerunt propterea evenire; quod Dii irati es ob injurias, sibi ab hominibus factas, sive ob per ta in suo cultu commissa; et quamvis experientia dies reclamaret, ac infinitis exemplis oftenderet, co moda atque incommoda piis aeque ac impiis p miscue evenire, non ideo ab inveterato praejudi destiterunt. Facilius enim iis fuit, hoc inter alia cognita) quorum ulum ignorabant, ponere et praesentem suum et innatum statum ignorantiae tinere, quam totam illam fabricam destruere et vam excogitare. Unde pro certo statuerunt, D rum judicia humanum captum longissime supera quae sane unica fuisset causa, ut veritas human genus in aeternum lateret; nisi Mathelis, quae r circa fines, sed tantum circa figurarum essentias proprietates versatur, aliam veritatis normam hol nibus oftendisset; et praeter Mathesin aliae etiam fignari possunt causae, (quas hic enumerare super caneum est) a quibus sieri potuit, ut homines co munia haec praejudicia animadverterent et in veram rerum cognitionem ducerentur.

His satis explicui id, quod primo loco prom Ut jam autem oftendam, naturam finem pullum praefixum habere et omnes causas finales nihil, humana esse figmenta, non opus est multis. enim id jam satis constare, tam ex fundamentis causis, unde hoc praejudicium originem suam trax oftendi, quam ex Propositione 16 et Corollario I positionis 32 et praeterea ex iis omnibus, quibus off di, omnia naturae aeterna quadam necessitate su maque perfectione procedere. Hoc tamen adhuc dam, nempe, hanc de fine doctrinam naturam o nino evertere. Nam id, quod revera causa elt, effectum considerat et contra. Deinde id, quod tura prius est, facit posterius. Et denique id, qu supremum et perfectissimum est, reddit imperfect

mum. Nam, (duobus prioribus omissis, quia per - se manifesta sunt) ut ex Propositionibus 21. 22. et 23. constat, ille effectus perfectissimus est, qui a Deo immediate producitur et quo pluribus aliquid causis intermediis indiget, ut producatur, eo imperfectius est. At si res, quae immediate a Deo productae funt, ea de eaula factae essent, ut Deus finem assequeretur fuum, tum necessario ultimae, quarum de causa priores factae sunt, omnium praestantissimae essent. Deinde haec doctrina Dei perfectionem tollit, Nam, si Deus propter finem agit, aliquid necessario appetit, quo caret, Et, quamvis Theologi et Metaphysici distinguant inter finem indigentiae et finem assimilationis, fatentur tamen Deum omnia propter se, non vero propter res creandas egisse; quia nihil ante creationem praeter Deum assignare possunt, propter quod Deus ageret; adeoque necessario fateri coguntur, Deum is, propter quae media parare voluit, caruisse, eaque cupivisse; ut per se clarum. praetereundum est, quod hujus doctrinae Secuatores, qui in ashgnandis rerum finibus suum ingenium ostentare volucrunt, ad hanc fuam doctrinani probandam, novum attulerunt modum argumentandi, reducendo scilicet, non ad impossibile, sed ad ignorantiam; quod oftendit nullum aliud fuisse buic doctrinae argumentandi medium. Nam fi ex gr. ex culmine aliquo lapis in alicujus caput teciderit eumque interfecerit, hoc modo demonstrabunt, lapidem ad hominem interficiendum cecidisse. Ni enim eum in finem, [37] Deg id volente, ceciderit, quomodo tot circumstantiae (saepe enim multae simul concurrunt) cafu concurrere potuerunt? Respondebis forțasse, id ex eo, quod ventus flavit et quod homo illac iter habebat, evenisse. At instabunt, our ventus illo tempore flevit? our homo illo codemque tempore illac iter habebat? Si iterum respondeas, ventum tum ortum, quia mare praecedenti die, tempore adhuc tranquillo, agitari inceperat, et quod homo ab amico invitatus

fuerat; instabunt iterum, quia nullus rogandi finis, cur autem mare agitabatur? cur homo in illud tempus invitatus fuit? et sic porro causarum causas rogare non cessabunt, donec ad Dei doluntatem, hoc est, ignorantiae asylum confugeris. Sic etiam, ubi corporis humani fabricam vident, stupescunt et ex to, quod tantae artis causas ignorant, concludent, eandem non mechanica, sed divina, vel supernatu. rali arte fabricari, talique modo constitui, ut una pars alteram non laedat. Atque hinc fit, ut qui miraculorum causas veras quaerit, quique res naturales. ut doctus, intelligere, non autem, ut stultus, admirari studet, passim pro haeretico et impio habeatur et proclametur ab iis, quos vulgus tanquam naturae Deorumque interpretes adorat. Nam sciunt. quod, sublata ignorantia, stupor, hoc est, unicum argumentandi tuendaeque fuae auctoritatis medium. quod habent, tollitur. Sed haec relinquo et ad id. quod tertio loco hic agere constitui, pergo.

Postquam homines sibi persuaserunt, omnia, quae fiunt, propter ipsos fieri; id in unaquaque re praecipuum judicare debuerunt, quod iplis utilissimum et illa omnia praestantissima aestimare, a quibus optime afficiebantur. Unde has formare debucrunt notiones, quibus rerum naturas explicarent. scilicet, Bonum, Malum, Ordinem, Confusionem, Calidum, Frigidum, Pulchritudinem et Deformitatem etc. et quia se liberos existimant, inde hae notiones ortae funt, scilicet, Laus et Vituperium, Peecatum et Meritum; sed has infra, postquam de natura humana egero, illas autem hic breviter explicabo. Nempe id omne, quod ad valetudinem et ad Dei cultum conducit, Bonum; quod autem iis contrarium est, Malum vocaverunt. Et quia ii, qui rerum naturam non intelligunt, nihil de rebus assirmant, sed res tantummodo imaginantur et imaginationem pro intellectu capiunt, ideo ordinem in rebus esso

[38] firmiter credunt, rerum, fuaeque naturae ignari. Nam cum ita sint dispositae, ut, cum nobis per sensus repraesentantur, cas facile imaginari et consequenter earum facile recordari possimus, easdem bene ordinatas; si vero contra, ipsas male ordinatas sive confusas esse dicimus. Et quoniam ea nobis prac caeteris grata funt, quae facile imaginari possumus. ideo homines ordinem confusioni praeserunt; quasi ordo aliquid in natura praeter respectum ad nostram imaginationem esset. Dicuntque Deum omnia ordine creasse et boc modo ipsi nescientes Deo imaginationem tribuunt; nisi velint forte, Deum, humanae imaginationi providentem, res omnes eo disposuisse modo, quo ipsas facillime imaginari possent; nec moram forsan iis injiciet, quod infinita reperiantur, quae nostram imaginationem longe superant et plurima, quae ipsam, propter ejus imbecillitatem. confundunt. Sed de hac re satis. Caeterae deinde notiones etiam praeter imaginandi modos, quibus imaginatio diversimode afficitur, nihil sunt, et tamen ab ignaris, tanquam praecipua rerum at. tributa, considerantur; quia, ut jam diximus, res omnes propter iplos factas elle, credunt; et rei alicujus naturam bonam, vel malam, sanam, vel putridam et corruptam dicunt, prout ab eadem afficiuntur. Ex. gr. fi motus, quem nervi ab objectis, per oculos repraesentatis, accipiunt, valetudini conducat, objecta, a quibus causatur, pulchra dicuntur, quae autem contrarium cient, deformia. Quae deinde per nares sensum movent, odorifera, vel foetida vocant, quae per linguam, dulcia, aut amara, sapida aut insipida etc. Quae autem per tactum, dura, aut mollia; aspera, aut laevia etc. Et quae denique aures movent, strepitum, sonum, √el harmoniam edere dicuntur, quorum postremum homines adeo dementavit, ut Deum etiam harmonia delectari crederent. Nec desunt Philosophi, qui sibi persuaserint, motus coelestes harmoniam componere. Quae

Quae omnia satis ostendunt, unumquemque pro dispositione cerebri de rebus judicasse, vel potius imaginationis affectiones pro rebus accepille. Quare non mirum est, (ut hoc etiam obiter notemus) quod inter homines tot, quot experimur, controversiae ortae fint, ex quibus tandem Scepticismus. Nam, quamvis humana corpora in multis convenient; in plurimis tamen discrepant, et ideo id, quod uni bonum, alteri malum videtur; quod uni ordinatum, [39] alteri confusum; quod uni gratum, alteri ingratum est; et sic de caeteris, quibus hic supersedeo, cum quia hujus loci non est de his ex professo agere, tum quia hoc omnes satis experti sunt. Omnibus enim in ore est, quot capita, tot sensus, suo quemque sensu abundare, non minora cerebrorum, quam palatorum esse discrimina: quae sententiae satis ostendunt, homines pro dispositione cerebri de rebus judicare, resque potius imaginari, quam intelligere. Res enim si intellexissent, illae omnes, teste Matheli, si non allicerent, ad minimum convincerent.

Vidémus itaque omnes rationes, quibus vulgus solet naturam explicare, modos esse tantummodo imaginandi, nec ullius rei naturam; sed tantum imaginationis constitutionem indicare; et quia nomina habent, quasi essent entium, extra imaginationem existentium, éadem entia, non rationis, sed imaginationis voco; atque adeo omnia argumenta, quae contra nos ex similibus notionibus petuntur, facile propulsari possunt. Solent enim multi sic argumentari. Si omnia ex necessitate perfectissimae Dei naturae sunt consecuta, unde ergo tot imperfectiones in natura ortae? videlicet, rerum corruptio ad foetorem usque, rerum deformitas, quae nauseam moveat, confusio, malum, peccatum etc. modo dixi, facile confutantur. Nam rerum perfectio ex sola earum natura et potentia est aestimanda. nec ideo res magis aut minus perfectae sunt, propterea quod hominum sensum delectant, vel offendunt; quod humanae naturae conducunt, vel quod eidem repugnant. Iis autem, qui quaerunt, cur Deus omnes homines non ita creavit, ut solo rationis ductu gubernarentur? nihil aliud respondeo, quam quia ei non desuit materia ad omnia, ex summo nimirum ad infimum perfectionis gradum, creanda; vel magis proprie loquendo, quia ipsius naturae leges adeo amplae fuerunt, ut sufficerent ad omnia, quae ab aliquo infinito intellectu concipi possunt, producenda, ut Propositione 16. demonstravi. Haec sunt, quae hic notare suscepi, praejudicia. Si quaedam hujus farinae adhuc restant, poterunt eadem ab unoquoque mediocri meditatione emendari.

Finis Partis Primae.

## ETHICES

PARS SECVNDA, DE NATURA ET ORIGINE MENTIS.

Transeo jam ad ea explicanda, quae ex Dei, sive Entis aeterni et infiniti essentia necessario debue. [40] runt sequi. Non quidem omnia; infinita enine infinitis modis ex ipsa debere sequi Prop. 16. Part. 1. demonstravimus: sed ea solummodo, quae nos ad Mentis humanae ejusque summae beatitudinis cognitionem, quasi manu, ducere possunt.

DEFINIT I. Per corpus intelligo modum, qui 'Dei essentiam, quatenus, ut res extensa, consideratur, certo et determinato modo exprimit; vid. Coroll. Prop. 25. p. 1.

II. Ad essentiam alicujus rei id pertinere dico, quo dato res necessario ponitur et quo sublato res necessario tollitur; vel id, sine quo res, et vice versa quod sine re nec esse nec concipi potest.

III. Per ideam intelligo Mentis conceptum, quem Mens format, propterea quod res est cogitans.

EXPLIC. Dico potius conceptum, quam perceptionem, quit perceptionis nomen indicare videtur, Mentem ab objecto pati. At conceptus actionem [41] Mentis exprimere videtur.

IV. Per ideam adaequatam intelligo ideam, quae, quatenus in se sine relatione ad objectum consideraderatur, omnes verae ideae proprietates, five denominationes intrinsecas habet.

EXPLIC. Dico intrinsecas, ut illam secludam, quae extrinseca est, nempe convenientiam ideae cum suo ideato.

V. Duratio est indefinita existendi continuatio.

EXPLIC. Dico indefinitam, quia per ipsam rei existentis naturam determinari nequaquam potest, neque etiam a causa essiciente, quae scilicet rei existentiam necessario ponit, non autem tollit.

VI. Per realitatem et perfectionem idem intelligo.

VII. Per res fingulares intelligo res, quae finitae funt et determinatam habent existentiam. Quod fi plura Individua in una actione ita concurrant, ut omnia fimul unius effectus sint causa, eadem omnia eatenus, ut unam rem singularem, considero.

Axiomata. I. Hominis essentia non involvit necessariam existentiam, hoc est, ex naturae ordine tam sieri potest, ut hic et ille homo existat, quam ut non existat.

II. Homo cogitat.

III. Modi cogitandi, ut amor, cupiditas, vel quicunque nomine affectus animi infigniuntur, non dantur, nifi in codem Individuo detur idea rei ama[42] tae, defideratae etc. At idea dari potest, quamvis nullus alius detur cogitandi modus.

IV. Nos corpus quoddam multis modis affici sentimus.

V. Nullas res singulares praeter corpora et cogitandi modos, sentimus, nec percipimus.

Postulata vide post 13 Propositionem.

Propos. I. Cogitatio attributum Dei est, sive Deus est res cogitans.

Dr-

DEMONSTR. Singulares cogitationes, five haco et illa cogitatio modi sunt, qui Dei naturam certo et determinato modo exprimunt. (per Coroll. Prop. 25. p. 1.) Competit ergo Deo (per Defin. 5. p. 1.) attributum, cujus conceptum singulares omnes cogitationes involvunt, per quod etiam concipiuntur. Est igitur Cogitatio unum ex infinitis Dei attributis, quod Dei aeternam et infinitam essentiam exprimit, (vid. Defin. 6. p. 1.) sive Deus est res cogitans. Q. E. D.

Schol. Patet etiam haec Propositio ex hoc, quod nos possumus ens cogitans infinitum concipere. Nam quo plura ens cogitans potest cogitare, eo plus realitatis sive perfectionis idem continere concipimus; ergo ens, quod infinita infinitis modis cogitare potest, est necessario virtute cogitandi infinitum. Cum itaque, ad solam cogitationem attendendo, Ens infinitum concipiamus, est necessario (per Defin. 4. et 6. p. 1.) cogitatio unum ex infinitis Dei attributis, ut volebamus.

Propos. II. Extensio attributum Dei est, sive

Deu: est res extensa.

DEMONSTR. Hujus eodem modo procedit, [63] ac demonstratio praecedentis Propositionis.

PROPOS. III. In Deo datur necessario idea, tam ejus essentiae, quam omnium, quae ex ipsius essentia necessario sequuntur.

DEMONSTR. Dens enim (per Prop. 1. hujus) infinita infinitis modis cogitare, five (quod idem eft, per Prop. 16. p. 1.) ideam fuae effentiae et omnium, quae necessario ex ea sequuntur, formare potest. Atqui omne id, quod in Dei potestate est, necessario est; (per Prop. 35. p. 1.) ergo datur necessario talis idea, et (per Prop. 15. p. 1.) non nisi in Deo. Q. E. D.

SCHOL. Vulgus per Dei potentiam intelligit Dei liberam voluntatem et jus in omnia, quae funt, quaeque propterea communiter, ut contingentia, confiderantur. Deum enim potestatem omnia destruendi struendi habere dicunt et in nihilum redigendi. porro potentiam cum potentia Regum saepillime comparant. Sed hoc in Corollario 1. et 2. Propolitionis 32. partis 1. refutavimus et Propositione 16. partis 1. oftendimus, Deum eadem necessitate agere, qua seipsum intelligit, hoe est, sicuti ex necessitate divinae naturae sequitur, (sicut omnes uno ore statuunt) ut Deus seipsum intelligat, eadem etiam necessitate sequitur, ut Deus infinita infinitis modis agat. Deinde Propositione 34. partis 1. ostendimus, Dei potentiam nihil esse, praeterquam Dei actuosam essentiam; adeoque tam nobis impossibile est concipere, Deum non agere, quam Deum non esse. Porro si haeç ulterius persequi liberet, possem hic ulterius ostendere potentiam illam, quam vulgus Deo affingit, non tantum humanam esse, (quod ostendit Deum hominem, vel instar homnis a vulgo concipi) sed etiam impotentiam involvere. Sed nolo de eauem re toties sermonem instituere. Lectorem solummodo iterum [44] atque iterum rogo, ut, quae in prima parte, ex Propositione 16. usque ad finem de hac re dicta funt, semel atque iterum perpendat. Nam nemo ea, quae volo, percipere recte poterit, nisi magnopere caveat, ne Dei potentiam cum humana Regum potentia vel jure confundat.

PROPOS. IV. Idea Dei, ex qua infinita infinitis modis sequentur, unica tantum esse potest.

DEMONSTR. Intellectus infinitus nihil, praeter Dei attributa ejusque affectiones, comprehendit. (per Prop. 80. p. 1) Atqui Deus est unicus. (per Coroll. 1. Prop. 14. p. 1.) Ergo idea Dei, ex qua infinita infinitis modis sequuntur, unica tantum esse potest. Q. E. D.

Propos. V. Esse formale idearum Deum, quatenus tantum ut res cogitans consideratur, pro causa agnoscit et non, quatenus alio attributo explicatur. Hoc est, tam Dei attributorum, quam rerum singularium ideae non ipsa ideata, sive res perceptas pro'oausa essiciente agnoscunt; sed ipsum

Deum, quatenus est res cogitans.

DEMONSTR. Patet quidem ex Propositione 3. hujus. Ibi enim concludebamus, Deum ideam suae essentiae et omnium, quae ex ea necessario sequuntur, formare posse ex hoc solo, nempe, quod Deus est res cogitans et non ex eo, quod sit suae ideae objectum. Quare Esse formale idearum Deum, quatenus est res cogitans, pro causa agnoscit. hoc modo demonstratur. Esse formale idearum modus est cogitandi, (ut per se notum) hoc est per Coroll. Prop. 25. P. 1.) modus, qui Dei naturam, quaternus est res cogitans certo modo exprimit, adeoque (per Prop 10. P. 1.) nullius alterius attributi Dei conceptum involvit et consequenter (per Ax, 4. P. 1.) nullius alterius attributi, nisi cogitationis, est essectus: adeoque esse formale idearum Deum, [45] quatenus tantum, ut res cogitans, consideratur etc. Q. E. D.

PROPOS. VI. Cujuscunque attributi modi Deum, quatenus tantum sub illo attributo, cujus modi sunt, et non, quatenus sub ullo alio consideratur, procausa habent.

Demonstr. Unumquodque enim attributum per se absque alio concipitur. (per Prop. 10. P. 1.) Quare uniuscujusque attributi modi conceptum sui attributi, non autem alterius involvunt; adeoque (per Axiom. 4. P. 1.) Deum, quatenus tantum sub illo attributo, cujus modi sunt, et non, quatenus sub ullo alio consideratur, pro causa habent. Q.E D.

COROLL. Hinc sequitur, quod Esse formale rerum, quae modi non sunt cogitandi, non sequitur ideo ex divina natura, quia res prius cognovit; sed eodem modo, eademque necessitate res ideatae ex suis attributis consequintur et concludantur, acideas ex attributo Cogitationis consequi ostendimus. PROPOS. VII. Ordo et connexio idearum idem. est, ac ordo et connexio rerum.

Demonstra. Patet ex Ax. 4. P. 1. Nam cujuscunque causati idea a cognitione causae, cujus est effectus, dependet.

COROLL. Hinc sequitur, quod Dei cogitandi potentia aequalis est ipsius actuali agendi potentiae. Hoc est: Quicquid ex infinita Dei natura sequitur formaliter, id omne ex Dei idea eodem ordine eademque connexione sequitur in Deo objective.

[46] Schol. Hic, antequam ulterius pergamus, revocandum nobis in memoriam est id, quod supra oftendianus; nempe, quod quicquid ab infinito intellectu percipi potest, tanquam substantiae essentism conftituens, id omne ad unicam tantum substantiam pertinet; et consequenter quod substantia cogitans et substantia extensa una cademque est substantia, quae jam sub hoc, jam sub illo attributo comprehenditur. Sic etiam modus extensionis et idea illius modi una eademque est res; sed duobus modis expressa; quod quidam Hebraeorum quasi per nebulam vidisse videntur, qui scilicet statuunt, Deum, Dei intellectum, resque ab ipso intellectas unum et idem esse. Ex. gr. circulus in natura existens et idea circuli existentis, quae etiam in Deo est, una, eademque est res, quae per diversa attributa explicatur; et ideo sive naturam sub attributo Extensionis, five sub attributo Cogitationis, five sub alio quocunque concipiamus, unum eundemque orlinem, sive unam eandemque causarum connexionem, hoc est, easdem res invicem sequi reperiemus. Nec ulla alia de causa dixi, quod Deus sit causa ideae ex. gr. circuli, quatenus tantum est res cogitans, et circuli, quatenus tantum est res extensa; nisi quia Esse formale ideae circuli non, nisi per alium cogitandi modum, tanquam causam proximam et ille iterum per alium et sic in infinitum, potest percipi, ita ut, quamdiu

res, ut cogitandi modi considerantur, ordinem totius naturae, sive causarum connexionem, per solum Cogitationis attributum explicare debemus et quatenus, ut modi Extensionis, considerantur, ordo etiam totius naturae per solum Extensionis attributum explicari debet et idem de aliis attributis intelligo. Quare rerum, ut in se sunt, Deus revera est eaus, quatenus infinitis constat attributis; nec impraesentiarum haec clarius possum explicare.

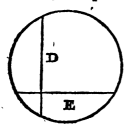
PROPOS. VIII. Ideae rerum singularium, sive modorum non existentium ita debent comprehendi in Dei infinita idea, ac rerum singularium sive modorum e sentiae formales in Dei attributis continentur.

DEMONSTR. Hacc Propositio patet ex [47] praecedenti Scholio.

COROLL. Hinc sequitur, quod, quamdiu res fingulares non existunt, nisi quatenus in Dei attributis comprehenduntur, earum Esse objectivum, sive ideae non existunt, nisi quatenus infinita Dei idea existit; et ubi res singulares dicuntur existere, non tantum, quatenus in Dei attributis comprehenduntur, sed quatenus etiam durare dicuntur, earum ideae etiam existentiam, per quam durare dicuntur, in-yolvent.

SCHOL. Si quis ad uberiorem hujus rei explicationem exemplum desideret, nullum sane dare potero, quod ren., de qua hic loquor, utpote unicam, adaequate explicet; conabor tamen rem, ut sieri potesi, illustrare. Nempe circulus talis est naturae, ut omnium linearum rectarum, in eodem sese invicam secantium, rectangula sub segmentis sint inter se aequalia; quare in circulo infinita inter se aequalia rectangula continentur: attamen nullum eorum potest dici existere, nisi quatenus circulus existit, nec etiam alicujus horum rectangulorum idea potest dici existere, nisi quatenus in circuli idea com-

prehenditur. Concipiantur jam ex infinitis illis duo tantum, nempe E et D existere. Sane eorum etiam



ideae jam non tantum existunt, quatenus solummodo in circuli idea comprehenduntur; sed etiam, quatenus illorum rectangulorum existentiam involvunt, quo sit, ut a reliquis reliquorum rectangulorum ideis distinguantur.

PROPOS. IX. Idea rei singularis, actu existentis, Deum pro causa habet, non quatenus infinitus est; sed quatenus alia rèi singularis actu existentis idea [48] affectus consideratur, cujus etiam Deus est causa, quatenus alia tertia affectus est, et sic in infinitum.

DEMONSTN. Idea rei singularis, actu existentis, modus singularis cogitandi est et a reliquis distinctus; (per Coroll. et Schol. Prop. 8. hujus) adeoque (per Prop. 6 hujus Deum, quatenus est tantum res cogitans, pro causa habet. At non, (per Prop. 28. p. 1.) quatenus est res absolute cogitans, sed quatenus alio cogitandi modo affectus consideratur et hujus etiam, quat nus alio affectus est, et sic in insimitum. Atqui ordo et connexio idearum (per Prop. 7. hujus) idem est, ac ordo et connexio causarum; ergo unius singularis ideae alia idea, sive Deus, quatenus alia idea affectus consideratur, est causa et hujus etiam, quatenus alia affectus est et sic in infinitum. Q E. D.

COROLL. Quicquid in singulari cujuscunque ideae objecto contingit, ejus datur in Deo cognitio, quatenus tantum ejusdem objecti ideam habet.

Demonstra. Quicquid in objecto cujuscunque ideae contingit, ejus datur in Deo idea, (per Prop. 5. hujus) non, quatenus infinitus est, ted quatenus la rei singularis idea affectus consideratur; (per praeced

praeced. Prop.) sed (per Prop. 7. hujus) ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio rerum; erit ergo cognitio ejus, quod in singulari aliquo objecto contingit, in Deo, quatenus tantum ejusdem objecti habet ideam. Q. E. D.

PROPOS. X. Ad effentiam hominis non pertinet Effe substantiae, sive substantia formam hominis non constituit.

DEMONSTR. Esse enim substantiae involvit necessariam existentiam. (per Prop. 7 P. 1) Si ignur ad hominis essentiam pertinet Esse substantiae, data ergo substantia, daretur necessario homo, (per Defin. 2. hujus) et consequenter homo necessario existeret, quod (per Ax. 1. hujus) est absurdum. Ergo etc. [49] Q. E. D.

Schol. Demonstratur etiam haec Propositio ex Propositione 5. P. 1. nempe, quod duae ejusdem naturae substantiae non dentur. Cum autem plures homines existere possint; ergo id, quod hominis formam constituit, non est Esse substantiae. Patet praeterea haec Propositio ex reliquis substantiae proprietatibus, videlicet, quod substantia sit sua natura infinita, immutabilis, indivisibilis etc. ut facile unusquisque videre potest.

COROLL. Hinc sequitur essentiam hominis conflitui a certis Dei attributorum modificationibus. Nam Esse substantiae (per Prop. praeced.) ad essentiam hominis non pertinet. Est ergo (per Prop. 15. P. 1.) aliquid, quod in Deo est et quod sine Deo nec esse, nec concipi potest, sive (per Coroll. Prop. 25. P. 1.) affectio, sive modus, qui Dei naturam certo et determinato modo exprimit.

SCHOL. Omnes sane concedere debent, nihil sine Deo esse, neque concipi posse. Nam apud omnes in confesso est, quod Deus omnium rerum, tam earum essentiae, quam earum existentiae, unica est causa,

ho¢

hoc est, Deus non tantum est causa rerum secundum Fieri, ut ajunt; sed etiam secundum Esse. At interim plerique id ad essentiam alicujus rei pertinere dicunt, fine quo res nec effe, nec concipi poteft; adeoque vel Naturam Dei ad essentiam rerum creatarum pertinere, vel res creatas fine Deo vel esse, vel concipi posse credunt, vel, quod certius est, sibi non Satis constant. Cujus rei causam fuisse credo, quod ordinem philosophandi non tenuerint. Nam naturam divinam, quam ante omnia contemplari debebant, quia tam cognitione, quam natura prior est ordine cognitionis, ultimam, et res, quae sensuum objecta vocantur, omnibus priores elle crediderunt; unde factum est, ut, dum res naturales contemplati sunt, de nulla re minus cogitaverint, quam de divina natura et, cum postea animum ad divinam naturam contemplandum appulerint, de nulla re mi-[so] nus cogitare potuerint, quam de primis suis figmentis, quibus rerum naturalium cognicionem superstruxerant; utpote quae ad cognitionem divinae naturae nihil juvare poterant; adeoque nihil mirum, h libi palim contradixerint. Sed hoc mitto. meum intentum hic tantum fuit, causam reddere, cur non dixerim, id ad essentiam alicujus rei pertinere, fine quo res nec esse, nec concipi potest; nimirum, quia res singulares non possunt sine Deo elle, nec concipi; et tamen Deus ad earum ellentiam non pertinet; sed id necessario essentiam alicujus rei constituere dixi, quo dato res ponitur et quo sublato res tollitur: vel id, sine quo res, et vice versa id, quod fine re nec esse, nec concipi potest.

Propos. XI. Primum, quod actuale Mentis humanae Esse constituit, nihil aliud est, quam idea rei alicujus singularis actu existentis.

DEMONSTR. Essentia hominis (per Coroll praeced. Prop.) a certis Dei attributorum modis constituitur; nempe (per Axioma 2, hujus) a modis cogitandi, tandi, quorum omnium (per Axiom. 3. hujus) idea natura prior est et, ea data, reliqui modi (quibus scilicet idea natura prior est) in eodem debent esse individuo; (per Axiom. 4. hujus) Atque adeo idea primum est, quod humanae Mentis Esse constituit. At non idea rei non existentis. Nam tum (per Coroll. Prop. 8 hujus) ipsa idea non posset dici existere; exit ergo idea rei actu existentis. At non rei insimitae. Res namque infinita (per Prop. 21. et 23. P. 1.) debet semper necessario existere; atqui hoc (per. Axiom. 1. hujus) est absurdum; ergo primum, quod Esse humanae Mentis actuale constituit, est idea rei singularis actu existentis. Q. E. D.

COROLL. Hinc sequitur Mentem humanam partem esse infiniti intellectus Dei; ac proinde cum dicimus, Mentem humanam hoc, velillud percipere, nihil aliud dicimus, quam quod Deus, non quatemus infinitus est, sed quatenus per naturam humanae Mentis explicatur, sive quatenus humanae Mentis essentiam constituit, hanc vel illam habet [51] ideam; et cum dicimus Deum hanc, vel illam ideam habere, non tantum, quatenus naturam humanae Mentis constituit; sed quatenus simul cum Mente humana alterius rei etiam habet ideam, tum dicimus Mentem humanam rem ex parte, sive inadaequate percipere.

Schor. Hic fine dubio Lectores haerebunt, multaque commi ilcentur, quae moram injiciant et hac de causa ipsos rogo, ut lento gradu mecum pergant, nec de his judicium serant, donec omnia perlegerint.

PROPOS. XII. Quicquid in objecto ideae, humanam Mentem constituentis, contingit, id ab humana Mente debet percipi, sive ejus rei dabitur in Mente necessario idea. Hoc est, si objectum ideae, humanam Mentem constituentis; sit corpus, nihil in

eo corpore poterit contingere, quod a Mente non percipiatur.

DEMONSTR. Quicquid enim in objecto cujuscunque ideae contingit, ejus rei datur necessario in Deo cognitio, (per Coroll. prop. 9. hujus) quatenus ejusdem objecti idea affectus consideratur, hoc est, (per Prop. 11. hujus) quatenus mentem alicujus rei constituit. Quicquid igitur in objecto ideae, humanam Mentem constituentis, contingit, ejus datur necessario in Deo cognitio, quatenus naturam humanae Mentis constituit, hoc est, (per Coroll. Prop. 11. hujus) ejus rei cognitio erit necessario in Mente, sive Mens id percipit. Q. E. D.

Schol. Haec Propositio patet etiam et clarius intelligitur ex Schol. Prop. 7. hujus, quod vide.

[52] Propos. XIII. Objectum ideae, humanam.
Mentem constituentis, est Corpus, sive certus Extensionis modus actu existens et nihil aliud.

DEMONSTR. Si enim Corpus non esset humanae Mentis objectum, ideae affectionum Corporis non essent in Deo, (per Coroll, Prop 9. hujus) quatenus Mentem nostram, sed quatenus alterius rei mentem constitueret, hoc est, per Coroll. Prop 11. hujus.) ideae affectionum Corporis non essent in nostra Mente; atqui (per Axiom. 4. hujus) ideas affectionum corporis habemus. Ergo objectum ideae, humanam Mentem constituentis, est Corpus, idque (per Prop. 11. hujus) actu existens. Deinde, si practer-Corpus etiam aliud esset Mentis objectum, cum nihil (per Prop. 36. P. 1.) existat, ex quo aliquis essectus non sequatur, deberet (per Prop. 11. huius) necessario alicujus ejus effectus idea in Mente nostra dari; atqui (per Axiom. 5. huius) nulla ejus idea da-Ergo objectum nostrae Mentis est Corpus existens, et nihil aliud. Q. E. D.

in

Corpore constare et Corpus humanum, prout ipsum fentimus, existere.

SCHOL. Exhis non tantum intelligimus, Mentem humanam unitam esse Corpori, sed etiam, quid per Mentis et Corporis unionem intelligendum sit. Verum ipsam adaequate sive distincte intelligere nemo poterit, nisi prius nostri Corporis naturam adaequate cognoscat. Nam ea, quae hucusque ostendimus, admodum communia funt, nec magis ad homines, quam ad reliqua Individua pertinent, quae omnia, quamvis diversis gradibus, animata tamen Nam cujuscunque rei datur necessario in Deb idea, cujus Deus est causa, codem modo, ac humani Corporis idea: atque adeo, quicquid de idea humani Corporis diximus, id de cujuscunque rei idea necessario dicendum est. Attamen nec etiam negare possumus, ideas inter se, ut ipsa objecta, differre, unamque alia praestantiorem esse, plus- [53] que realitatis continere, prout objectum unius objecto alterius praestantius est, plusque realitatis continet; ac propterea ad determinandum, quid Mens humana reliquis intersit, quidque reliquis praestet, necesse nobis est, ejus objecti, ut diximus, hoc est, Corporis humani naturam cognoscere. Eam autem hic explicare nec possum, nec id ad ea, quae demonstrare volo, necesse est. Hoc tamen in genere dico, quo Corpus aliquod reliquis aptius est ad plura simul agendum, vel patiendum, eo ejus Mens reliquis aptior est ad plura simul percipiendum; et quo unius corporis actiones magis ab iplo folo pendent et quo minus alia corpora cum eodem in agendo concurrunt, eo ejus mens aptior est ad distincte intelligen-Atque ex his praestantiam unius mentis prae aliis cognoscere possumus: deinde causam etiam videre, cur nostri Corporis non, nisi admodum confusam, habeamus cognitionem et alia plura, quae

in sequentibus ex his deducam. Qua de causa operae pretium esse duxi, haec ipsa accuratius explicare et demonstrare, ad quod necesse est, pauca de natura corporum praemittere.

Axioma I. Omnia corpora vel moventur, vel

quiescunt.

Axioma II. Unumquodque corpus jam tardius, jam celerius movetur.

LEMMA I. Corpora ratione motus et quietis, celeritatis et tarditatis et non ratione substantiae abinvicem distinguuntur.

DEMONSTR. Primam partem hujus per se notam suppono. At, quod ratione substantiae non distinguantur corpora, patet, tam ex Prop. 5. quam 8. P. 1. Sed clarius ex iis, quae in Schol. Prop. 15. P. 1. dicta sunt.

[54] LEMMA II. Omnia corpora in quibusdam conveniunt.

DEMONSTR. In his enim omnia corpora conveniunt, quod unius, ejusdemque attributi conceptum involvunt. (per Defin. 1. huius) Deinde, quod jam tardius, jam celerius, et absolute jam moveri, jam quiescere possunt.

LEMMA III. Corpus motum, vel quiescens ad motum, vel quietem determinari debuit ab alio corpore, quod etiam ad motum, vel quietem determinatum suit ab alio, et illud iterum ab alio, et sic in insinitum.

DEMONSTR. Corpora (per Defin. 1. huius) res singulares sunt, quae (per Lemma 1.) ratione motus et quietis ab invicem distinguuntur; adeoque (per Prop. 28. p. 1.) unumquodque ad motum, vel quietem necessario determinari debuit ab alia re singulari, nempe (per Prop. 6. huius ab alio corpore, quod (per Axiom. 1) etiam vel movetur, vel quiescit. At hos etiam (per eandem rationem) moveri, vel quiesc-

determinatum fuisset et hoc iterum (per eandem rationem) ab alio et sic in infinitum. Q. E. D.

Coroll. Hinc fequitur corpus motum tamdiu moveri, donec ab alio corpore ad quiescendum determinetur; et corpus quiescens tamdiu etiam quiescere; donec ab alio ad motum determinetur. Ouod etiam per se notum est. Nam, cum suppono, corpus ex. gr. A quiescere, nec ad alia corpora mota attendo, nihil de corpore A dicere potero, nisi quod Quod si postea contingat, ut corpus A quielcat. moveatur, id sane evenire non potuit ex eo, quod. quiescebat; ex eo enim nil aliud sequi poterat, quam ut corpus A quiesceret. Si contra supponatur A moveri, quotiescunque ad A tantum attendimus, [55] nihil de eodem affirmare poterimus, nisi quod moveatur. Quod si postea contingat, ut A quiescat, id sane evenire etiam non potuit ex motu, quem habebat; ex motu enim nihil aliud sequi poterat, quam ut A moveretur: contingit itaque a re, quae pon erat in A, nempe a causa externa, a qua ad quiescendum determinatum fuit.

Axioma I. Omnes modi, quibus corpus aliquod ab alio afficitur corpore, ex natura corporis affecti et fimul ex natura corporis afficientis sequuntur; ita ut unum, idemque corpus diversimode moveatur pro diversitate naturae corporum moventium et contra ut diversa corpora ab uno codemque corpore diversimode moveantur.

AXIOMA II. Cum corpus motum alteri quiefcenti, quod dimovere nequit, impingit, reflectitur,



ut moveri pergat, et angulus lineae motus reflectionis cum plano corporis quiescentis, cui impegit, aequalis erit angulo, quem linea motus incidentiae cum eodem plano essicit. Atque hace de corporibus simplicissimis, quae scilicet solo motu et quiete, celeritate et tarditate ab invicem distinguuntur: jam ad composita ascendamus.

DEFIN. Cum corpora aliquot eiusdem aut diversae magnitudinis a reliquis ita coërcentur, ut [50] invicem incumbant, vel si eodem, aut diversis celeritatis gradibus moventur, ut motus suos invicem certa quadam ratione communicent, illa corpora invicem unita dicemus et omnia sunul unum corpus, sive Individuum componere, quod a reliquis per hanc corporum unionem distinguitur.

Axioma III. Quo partes Individui, vel corporis compositi secundum majores vel minores superficies sibi invicem incumbunt, eo difficilius vel facilius cogi possunt, ut situm suum mutent, et consequenter eo facilius, vel difficilius essici potest, ut ipsum Individuum aliam siguram induat. Atque hinc corpora, quorum partes secundum magnas superficies invicem incumbunt, dura; quorum autem partes secundum parvas, mollia; et quorum denique partes inter se moventur, sluida vocabo.

LEMMA IV. Si corporis, five Individui, quod ex pluribus corporibus componitur, quaedam corpora fegregentur et fimul totidem alia eiusdem naturae corum loco fuccedant, retinebit Individuum fuam naturam, uti antea, abfque ulla eius formae mutatione.

Demonstra. Corpora enim (per Lem. 1.) ratione substantiae non distinguuntur; id autem, quod formam Individui constituit, in corporum unione (per Defin. praec.) consistit; atqui haec, (per hypothesin) tametsi corporum continua siat mutatio, retinetur: retinebit ergo Individuum, tam ratione substantiae, quam modi, suam naturam, uti ante. Q. E. D.

LEMMA V. Si partes, Individuum componentes, maiores minoresve evadant, ea tamen proportione, ut omnes eandem, ut antea, ad invicem mo-[57] tus et quietis rationem servent, retinebit itidem Individuum suam naturam, ut antea, absque ulla formae mutatione.

DEMONSTR. hujus eadem est, ac praecedentis Lemmatis.

LEMMA VI. Si corpora quaedam, Individuum componentia, motum, quem versus unam partem habent, aliam versus slectere cogantur; at ita, ut motus suos continuare possint, atque invicem eadem, qua antea, ratione communicare; retinebit itidem Individuum suam naturam, absque ulla formae mutatione.

DEMONSTR. Per se patet. Id enim omne retinere supponitur, quod in ejusdem definitione formam ipsius constituere diximus.

LEMMA VII. Retinet praeterea Individuum, sic compositum, suam naturam, sive id secundum totum moveatur, sive quiescat, sive versus hanc, sive versus illam partem moveatur, dummodo unaquaeque pars motum suum retineat, eumque, uti antea, reliquis communicet.

DEMONSTR. Patet ex ipfius definitione, quamvide ante Lem. 4.

Schol. His itaque videmus, qua ratione Individuum compolitum posit multis modis assici, ejus nihilominus natura servata. Atque hucusque Individuum concepimus, quod non, nisi ex corposibus, quae solo motu et quiete, celeritate et tarditate inter se distinguuntur, hoc est, quod ex corposibus simplicissimis componitur. Quod si jam alaud concipiamus, ex pluribus diversae naturae Individuis [58] compositum, idem pluribus aliis modis posse assici reperiemus, ipsius nihilominus natura servata. Nam quando.

quandoquidem ejus unaquaeque pars ex pluribus corporibus est composita; poterit ergo (per Lem. praeced.) unaquaeque pars, absque ulla ipsius naturae mutatione jam tardius, jam celerius moveri et consequenter motus suos citius, vel tardius reliquis Quod si praeterea tertium Individuocommunicare. rum genus, ex his secundis compositum, concipiamus, idem multis aliis modis affici posse, reperiemus, absque ulla ejus formae mutatione. porro in infinitum pergamus, facile concipiemus. totam naturam unum esse Individuum, cujus partes. hoc est, omnia corpora infinitis modis variant, absque ulla totius individui mutatione. Atque haec. h animus fuillet, de corpore ex professo agere, prolixius explicare et demonstrare debuissem. dixi, me aliud velle, nec alia de causa haec adferre, quam quia ex ipsis ea, quae demonstrare constitui, facile possum deducere.

POSTVLATA. I. Corpus humanum componitur ex plurimis (diversae naturae) individuis, quorum unumquodque valde compositum est.

- II. Individuorum, ex quibus Corpus humanum componitur, quaedam fluida, quaedam mollia et quaedam denique dura funt.
- III. Individua, Corpus humanum componentia et consequenter ipsum humanum Corpus a corporibus externis plurimis modis afficitur.
- IV. Corpus humanum indiget, ut conservetur, plurimis aliis corporibus, a quibus continuo quati regeneratur.
- V. Cum Corporis humani pars fluida a corpore [50] externo determinatur, ut in aliam mollem saepe impingat, ejus planum mutat et veluti quaedam corporis externi impellentis vestigia eidem imprimit.
- VI. Corpus humanum potest corpora externa plurimis modis movere, plurimisque modis disponere.

PROPOS. XIV. Mens humana apta est ad plurima percipiendum et eo aptior, quo eius Corpus pluribus modis disponi potest.

DEMONSTR. Corpus enim humanum (per Post 3. et 6. plurimis modis a corporibus externis afficitur, disponiturque ad corpora externa plurimis modis afficiendum. At omnia, quae in Corpore humano contingunt, (per Prop. 12. huius) Mens humana percipere debet; est ergo Mens humana apta ad plurima percipiendum et co aptior etc. Q. E. D.

PROPOS. XV. Idea, quae Esse formale humanae Mentis eonstituit, non est simplex, sed ex plurimis ideis composita.

DEMONSTR. Idea, quae Esse formale humanae Mentis constituit, est idea corporis, (per Prop. 13. huius) quod (per Post. 1.) ex plurimis valde compositis Individuis componitur. At cujuscunque Individui, corpus componentis, datur necessario (per Coroll. Prop. 8. huius) in Deo idea; ergo (per Prop. 7. huius idea Corporis humani ex plurimis hisce partium componentium ideis est composita. Q. E. D.

PROPOS. XVI. Idea cuiuscunque modi, quo Corpus humanum a corporibus externis afficitur, involvere debet naturam Corporis humani et simul naturam corporis externi.

Demonstr. Omnes enim modi, quibus [60] sorpus aliquod afficitur, ex natura corporis affecti et fimul ex natura corporis afficientis sequuntur: (pér Axiom. 1. post Coroll. Lem. 3.) quare eorum idea (per Axiom. 4. p. 1.) utriusque corporis naturam necessario involvet; adeoque idea cujuscunque modi, quo Corpus humanum a corpore externo afficitur, Corporis humani et corporis externi naturam involvit. Q. E. D.

\* COBOLL I. Hinc sequitur primo Mentem humanam plurishorum corporum naturam una cum sui corporis natura percipere.

COROLL. II. Sequitur secundo, quodideae, quas corporum externorum habemus, magis nostri corporis constitutionem, quam corporum externorum naturam indicant; quod in Appendice partis primae multis exemplis explicui.

PROPOS. XVII. Si humanum Corpus affectum est modo, qui naturam Corporis alicujus externi involvit, Mens humana idem corpus externum, ut actu existens, vel ut sibi praesens, contemplabitur, donec Corpus afficiatur affectu, qui ejusdem corporis existentiam. vel praesentiam secludat.

DEMONSTR. Patet. Nam quamdiu Corpus humanum sic affectum est, tamdiu Mens humana (per Prop. 12. huius) hanc corporis affectionem contemplabitur, hoc est, (per Prop. praeced.) ideam habebit modi actu existentis, quae naturam corporis externi involvit, hoc est, ideam, quae existentiam, vel praesentiam naturae corporis externi non secludit, sed ponit, adeoque Mens (per Coroll. 1. praeced.) corpus externum, ut actu existens, vel ut praesens, contemplabitur, donec afficiatur etc. Q. E. D.

COROLI. Mens corpora externa, a quibus Cor[or] pus humanum semel affectum fuit, quamvis
non existant, nec praesentia sint, contemplari tamen poterit, velut praesentia essent.

Demonstr. Dum corpora externa Corporis humani partes fluidas ita determinant, ut in molliores saepe impingant, carum plana (per Post. 5.) mutant, unde sit (vide Axiom. 2. post Coroll. Lem. 5.) ut inde alio modo reflectantur, quam antea solebant et ut etiam postea, iildem novis planis spontaneo suo m tu oc urrendo. eodem modo reflectantur, ac cum a corporibus externis versus illa plana impulsae sunt

et consequenter, ut Corpus humanum, dum sic reslexae moveri pergunt, codem modo assisiant, de
quo Mens (per Prop. 12. huius) iterum cogitabit, hoc
est, (per Prop. 17. huius) Mens iterum corpus existnum, ut praesens, contemplabitur; et hoc toties,
quoties Corporis humani partes sluidae spontaneo súo
motu issem planis occurrent. Quare, quanivis corpora externa, a quibus Corpus humanum affectum
semel fuit, non existant, Mens tamen eadem totics,
ut praesentia, contemplabitur, quoties haec corporis
actio repetetur. Q. E. D.

Videmus itaque, qui fieri potest, ut ea, quae non funt, veluti praesen ia contemplemur, ut saepe sit. Et sieri potest, ut hoc aliis de causis contingat; sed mihi hic sufficit oftendisse unam, per quam rem sic possem explicare, ac si ipsam per veram caulam oftendiffem; nec tamen credo, me avera longe aberrare, quandoquidem omnia illa, quae sumpli postulata vix quicquam continent, quod non constet experientia, de qua nobis non licet dubitare, poliquam oftendimus Corpus humanum, prout ipfum sent mus, existere. (vide Coroll. post Prop. 13. huius) Praeterea (ex Coroll, praeced, et Coroll, 2, Prop. 16. huius) clare intelligimus, quaenam sit differentiainter ideam ex. gr. Petri, quae essentiam Mentis ipsius Petri constituit et inter ideam ipsius Petri, quae in . alio homine, puta in Paulo, est. Illa enim essentiam Corporis iplius Petri directe explicat, nec existentiam involvit, nisi quamdiu Petrus existit; [62] haec autem magis constitutionem corporis Pauli. quam Petri naturam indicat et ideo, durante illa corporis Pauli constitutione, Mens Pauli, quamvis Petrus non existat, ipsum tamen, ut sibi praesentem contemplabitur. Porro, ut verba ulitata retineamus, Corporis humani affectiones, quarum ideae Corpora externa, velut nobis praesentia repraesentant, rerum imagines vocabimus, tametli rerum figu-

indiget, a quibus continuo quali regeneratur; et ordo et connexio idearum idem est, (per Prop. 7. huius) ac ordo et connexio causarum; erit haec idea in Deo, quatenus plurimarum rerum singularium ideis affectus confideratur. Deus itaque ideam Corporis humani habet, five Corpus humanum cognoscit, quatenus plurimis aliis ideis affectus, est et non quatenus naturam humanae Mentis constituit, hoc est, (per Coroll. Prop. 11. huius) Mens humana Corpus humanum non cognoscit. At ideae affectionum Corporis in Deo sunt, quatenus humanae Mentis naturam constituit, live Mens humana easdem affectiones percipit, (per Prop. 12. huius) et consequenter (per Prop. 16: huius) ipsum Corpus humanum, idque, (per Prop. 17. huius) ut actu existens; percipit ergo eatenus tantum Mens humana ipfum humanum Cor-Q. E. D.

PROPOS. XX. Mentis humanae datur etiam in Deo idea, sive cognitio, quae in Deo eodem modo fequitur et ad Deum eodem modo refertur, ac idea sive cognitio Corporis humani.

DEMONSTE. Cogitatio attributum Dei est, (per Prop. 1. huius) adeoque (per Prop. 3. huius) tam ejus, quam omnium ejus affectionum et consequenter (per Prop. 11. huius) Mentis etiam humanae debet necessario in Deo dari idea. Deinde haec Mentis idea, five cognitio non sequitur in Deo dari, quatenus infinitus; sed quatenus alia rei singularis idea affectus (per Prop. 9. huius) Sed ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio causarum; (per Prop. 7. hujus) sequitur ergo haec Mentis idea, sive cognitio in Deo et ad Deum eodem modo refertur, ac idea, five cognitio Corporis. Q. E. D.

Propos. XXI. Haec Mentis idea eodem modo [5] unita est Menti, ac ipsa Mens unita est Corpori. DEMONSTR. Mentem unitam esse Corpori ex eo

ostendimus, quod scilicet Corpus Mentis sit obje-

ctum:

etum: (vide Prop. 12. et 13. hujus) adeoque per eandem illam rationem idea Mentis cum suo objecto, hoc est, cum ipsa Mente eodem modo unita esse debet, ac ipsa Mens unita est Corpori. O. E. D.

Schol. Haec Propositio longe clarius intelligitur ex dictis in Schol. Prop. 7. hujus; ibi enim oftendimus Corporis ideam et Corpus, hoc est (per Prop. 13. hujus) Mentem et Corpus unum et idem esse Individuum, quod jam sub Cogitationis, jam sub Extensionis attributo concipitur; quare Mentis idea et îpfa Mens una, eademque est res, quae sub uno, codemque attributo, nempe Cogitationis, concipitur. Mentis, inquam, idea, et ipsa Mens in Deo eadem necessitate ex eadem cogitandi potentia fequuntur dari. Nam revera idea Mentis, hoc est, idea ideae nihil aliud est, quam forma ideae, quaternis haec, ut modus cogitandi, absque relatione ad objectum consideratur; simulac enim quis aliquid scit, eo iplo scit, se id scire et simul scit, se scire, quod scit et sic in infinitum. Sed de his postea.

Propos. XXII. Mens humana non tantum Corporis affectiones; sed etiam harum affectionum ideas percipit.

Demonstra. Affectionum idearum ideae in Deo eodem modo sequuntur et ad Deum eodem modo referuntur, ac ipsae affectionum ideae; quod eodem modo demonstratur, ac Propositio 20 hujus. At ideae affectionum Corporis in Mente humana sunt (per Prop. 12. huius) hoc est, (per Coroll. Prop. 11. huius) in Deo, quatenus humanae Mentis essen- [66] tiam constituit; ergo harum idearum ideae in Deo erunt, quatenus humanae Mentis cognitionem, sive ideam habet, hoc est (per Prop. 21. huius) in ipsa Mente humana, quae propterea non tantum Corporis affectiones, sed earum etiam ideas percipit. O. E. D.

PAOPOS. XXIII. Mens se ipsam non cognoscit, nist quatenus Corporis affectionum ideas percipit.

Demonstr. Mentis idea, sivé cognitio (per Prop. 2., hujus) in Deo eodem modo sequitur et ad Deum eodem modo refertur, ac corporis idea, five cognitio. At quoniam (per Prop. 19. hujus) Mens humana iplum humanum Corpus non cognoscit. hoc est (per Coroll. Prop. 11. huius) quoniam cognitio Corporis humani ad Deum non refertur, quatenus humanae Mentis, naturam constituit; ergo neo cognitio Mentis ad Deum refertur, quatenus essentiam Mentis humanae constituit; atque adep (per idem Coroll. Prop. 11. huius). Mens humana catenua se ipsam non cognoscit. Deinde affectionum, quibus Corpus afficitur, ideae naturam ipfius Corporis humani involvant, (per Coroll. Prop. 16. huius) hoc est (per Prop. 13. luius) cum natura Mentis conveniunt; quare haram idearum cognitio cognitionem Mentis necessario involvet: at (per Prop. praeced.) harum idea um cognitio, in ipsa humana Mente est; ergo Mens humana eatenus tantum se ipsam novit, Q. E. D.

Propos. XXIV. Mens humana partium, Corpus humanum componentium, adaequatam cognitionem non involvit.

Demonstr. Partes, Corpus humanum componentes, ad essentiam iphus Corporis non pertinent, nisi quatenus motus suos certa quadam ratione invicem communicant: (vide Defin. post Coroll. Lemmat 3.) et non quatenus, ut Individua, absque [5] relatione ad humanum Corpus considerari posunt. Suntenim partes humani Corporis (per Post. 1.) valde composita Individua, quorum partes (per Lem. 4.) a Corpore humano, servata omnino ejusdem natura et forma, segregari possunt, motusque suos (vide Axiom. 2. post Lem. 3.) alias corporibus alia ratione communicare; adeoque (per Prop. 3. huius)

huius) oujusounque partis idea; sive cognitio in Deo erit, et quidem (per Prop. 9. huius) quatenus affectus confideratur alia idea rei lingularis, quae res fingularis ipla parte, ordine naturae, prior est. (per Prop. 7. huius) Quod idem praeterea etiam de quacunque parte ipsius Individui. Corpus humanum componentis, est dicendum; adeoque cujuscunque partis, Corpus humanum componentis, cognitio in Deo est, quatenus plurimis rerum ideis affectus est, et non quatenus Corporis humani tantum habet ideam, hoc est (per Prop. 13. huius) ideam, quae humanae Mentis naturam conftituit; atque adeo (per Coroll. Prop. 11. huius) humana Mens partium, Corpus humanum componentium, adaequatam co-Q. E. D. gnitionem non involvit.

PROPOS. XXV. Idea cuius affectionis Coresporis humani adaequatam corporismenterni cagnitionem non involvit.

Demonstra. Ideam affectionis Corporis humani eatenus corporis externi naturam involvere oftendimus, (vide Prop. 16. huius) quatenus externum ipfum humanum Corpus certo quodam modo determinat. At quatenus externum corpus Individuum est, quod ad Corpus humanum non refertur, ejus idea, sive cognitio in Deo est. (per Prop. 9. huius) quatenus Deus affectus consideratur alterius rei idea, quae (per Prop. 7. huius) ipso corpore externo prior est natura. Quare corporis externi adaequata cognitio in Deo non est, quatenus ideam affectionis humani Corporis habet, sive idea affectionis Corporis humani adaequatam corporis externi cognitionem non involvit. Q. E. D.

PROPOS. XXVI Mens humana nullum corpus externum, ut actu existens, percipit, nist per [68] ideas affectionum sui Corporis.

Demonstra: Si a corpore aliquo externo Corpus humanum mullo modo affectum est; ergo (per Prop. 7. huius) nec idea Corporis humani, hoc est, (per Prop. 13. huius) nec Mens humana idea existentiae, illius corporis allo etiam modo affecta est, sive existentiam illius corporis externi ullo modo percipit. At quatenus Corpus humanum a corpore aliquo externo aliquo modo afficitur, eatenus (per Prop.: 16. huius cum Coroll eius dem) corpus externum percipit. O.E. D.

Conori. Quaternis Mens humana corpus externum imaginatur. catenus adaequatam ejus cognitionem non habet.

DEMONSTR. Gum Mens humana per ideas affectionum sui Corporis corpora externa contemplatur, eandem tum imaginari dicimus. (vide Schol. Prop. 17. huius) nec Mens alia ratione (per Prop. praeced.) corpora externa, ut actu existentia, imaginari potest Atque adeo (per Prop. 25. hujus) quatenus Mens corpora externa imaginatur, eorum adaequatam cognitionem non habet. O.E. D.

Paopos, XXVII., Idea cuiuscunque affectionis Corporis humani adaequatam ipfius humani Corporis cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Quaelibet idea cujuscunque affectionis humani Corporis catenus naturam Corporis humani involvit, quatenus ipium humanum Corpus certo quodam modo affici confideratur. (vide Prop. 16. liuius) At quatenus Corpus humanum Individuum est, quod multis aliis modis affici potest, [6] ejus idea etc. Vid. Demonst. Prop. 25. huius.

Propos. XXVIII. Ideae affectionum Corporis humani, quatenus ad humanam Mentem tantum referuntur, non sunt clarae et distinctae; sed confusae.

Demonstr. Idene enim affectionum Corporis humani, tam corporum externorum, quam iplius humani Corporis naturam involvent, (per Prop. 16. huias) nec tantum Corporis humani; led ejus etiam partium naturam involvere debent; affectiones namque modi funt, (per Poft. 3.) quibus pattes Corporis humani ett confequenter totum Corpus afficitur. At (per Prop. 24. et 25. huius) corporum externorum adaequata cognitio, ut et partium, Corpus humanum componentium, in Deo non est, quatenus humana Menter, sed quatenus aliis ideis affectus consideratur. Sunt ergo hae affectionum ideae, quatenus ad solam humanam Mentem referuntur, veluti confequentiae absque praemiss, hoc est, sut per se notum) ideae consusae. Q. E. D.

Schol. Idea quae naturam Mentis humanae constituit, demonstratur eodem modo non esse, in se sola considerata, clara et distincta; ut etiam idea Mentis humanae et ideae idearum affectionum Corporis humani, quatenus ad solam Mentem reseruntur, quod unusquisque videre potest.

PROPOSXXIX. Idea ideae culuscunque affestionis Corporis humani adaequatam' humanae Mentis cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Idea enim affectionis Corporis humani (per Prop. 27. huius) adaequatam iplius Corporis cognitionem non involvit, five ejus naturam adaequate non exprimit, hoc est, (per Prop. 13. huius) cum natura Mentis non convenit adae. [70] quate; adeoque (per Axiom. 6. p. 1.) hujus ideae idea adaequate humanae Mentis naturam non exprimit, hye adaequatam ejus cognitionem non involvit. Q. E. D.

COROLL. Hinc sequitur, Mentem humanam, quoties ex communi naturae ordine res percipit, nec Coroll. Prop. 7. huius) adeoque (per Axi 6. p. 2.) omnes verae funt; Q. E. D.

PROPOS. XXXIII. Nihil in ideis positivum est, propter quod falsae dicuntur.

DEMONSTR. Si negas, concipe, si sieri potest, modum positivum cogitandi, qui formam errorisi sive fassitatis constituat. Hic cogitandi modus non potest esse in Deo; (per Prop. praeced.) extra Deum autem etiam necesse, nec concipi potest. (per Prop. 15. P. 1.) Atque adeo nihil potest dari positivum in ideis, propter quod fassa dicuntur. Q. E. D.

Propos. XXXIV. Onnis idea, quae in nobis est absoluta, sive adaequata et perfecta, vera est.

Demonstra. Cum dicimus, dari in nobis ideam adaequatam et perfectam, nihil aliud dicimus, (per Coroll. Prop. 11. huius) quam quod in Deo, quatenus nostrae Mentis essentiam constituit, detur idea adaequata et perfecta, et consequenter, (per Prop. 32. hujus) nihil aliud dicimus, quam quod talis idea lat vera. Q. E. D.

PROPOS. XXXV. Falsitas consistit in cognitionis privatione, quam ideae inadaequatae, five mutilatae et confusae involvant.

DEMONSTR. Nihil in ideis politivum datur, [73] quod fallitatis formam conftituat; (per Prop. 33. hujus) at fallitas in absoluta privatione consistere nequit, (Mentes enim, non Corpora errare, nec falli dicuntur) neque etiam in absoluta ignorantia; diversa enim sunt, ignorare et errare; quare in cognitionis privatione, quam rerum inadaequata cognitio, sive ideae inadaequatae et confusae involvunt, consistit, O. E. D.

SCHOL. In Scholio Prop. 17. hujus Partis explicui, qua ratione error in cognitionis privatione confiftit; sed ad uberiorem hujus rei explicationem exemplum dabo; nempe: Fallunturhonines, quod

se liberos esse putant, quae opinio in hoc solo confistit, quod suarum actionum sint conscii et ignari causarum, a quibus determinantur. Haec ergo est eorum libertaris idea, quod suarum actionum nullam cognoscant causam. Nam quod ajunt, humanas actiones a voluntate pendere, verba funt, quorum nullam habent ideam. Quid enim voluntas sit et quomodo moveat Corpus, ignorant omnes; qui aliud jactant, animae sedes et habitacula fingunt, vel risum, vel nauseam movere solent. Sic cum folem intuemur, eum ducentos circiter pedes a nobis distare imaginamur, qui error in hac sola imaginatione non confistit; sed in eo, quod dum ipsum sic imaginamur, veram ejus distantiam et hujus imaginationis causam ignoramus. Nam tametsi postea cognoscamus, eundem ultra 600 terrae diametros a nobis distare, ipsum nihilominus prope adesse imaginabimur; non enim solem adeo propinguum imaginamur, propterea quod veram ejus distantiam ignoramus; sed propterea, quod affectio nostri corporis essentiam solis involvit, quatenus ipsum corpus ab eodem afficitur.

PROPOS. XXXVI. Ideae inadaequatae et confusae eadem necessitate consequentur, ac adaequa-

tae, five clarae ac distinctae ideae.

DEMONSTR. Ideae omnes in Deo sunt; (per Prop. 15. p. 1.) et, quatenus ad Deum referun- [74] tur, sunt verae, (per Prop. 32. hujus) et (per Coroll. Prop. 7. hujus) adaequatae; adeoque nullae inadaequatae, nec confusae sunt; nisi quatenus ad singularem alicujus Mentem referuntur: (qua de re vide Prop. 24. et 28. huius) adeoque omnes tam adaequatae, quam inadaequatae eadem necessitate (per Coroll. Prop. 6. hujus) consequuntur. Q. E. D.

Propos. XXXVII. Id, quod omnibus commune, (de his vide supra Lemma 2.) quodque acque in parte, ac in toto est, nullius rei singularis essentiam con-

stitui**t.** 

DEMONSTR. Si negas, concipe, si sieri potest, id essentiam alicujus rei singularis constituere; nempe, essentiam B. Ergo (per Defin 2. hujus) id sine B non poterit esse, neque concipi; atqui hoc est contra Hypothesin: Ergo id ad essentiam B non pertinet, nec alterius rei singularis essentiam constituit. Q. E. D.

Propos. XXXVIII. Illa, quae omnibus communia, quaeque aeque in parte, ac in toto sunt, non possunt concipi, nist adaequate.

DEMONSTR. Sit A aliquid, quod omnibus corporibus commune, quodque aeque in parte cujuscunque corporis, ac in toto est. Dico A non posse concipi, nisi adaequate. Nam ejus idea (per Coroll. Prop. 7. hujus) erit necessario in Deo adaequata, tam quatenus ideam Corporis humani, quam quatenus ideas habet ejusdem affectionum, quae (per Prop. 16. 25. et 27. hujus) tam Corporis humani, quam corporum externorum naturam ex parte involvunt, hoc est, (per Prop. 12, et 13, hujus) haec idea erit necessario in Deo adaequata, quatenus Mentem humanam constituit, sive quatenus ideas habet, quae in Mente humana sunt; Mens igitur (per Coroll. [75] Prop. 11. hujus) A necessario adaequate percipit, idque tam quatenus se, quam quatenus suum, vel quodcunque externum corpus percipit, nec A alio modo potest concipi, Q. E. D.

COROLL. Hinc sequitur, dari quasdam ideas, sive notiones omnibus hominibus communes; Nam (per Lem. 2.) omnia corpora in quibusdam conveniunt, quae (per Prop. praeced.) ab omnibus delent adaequate, sive clare et distincte percipi.

PROPOS. XXXIX. Id, quod Corpori humano et quibus dam corporibus externis, a quibus Corpus humanum affici solet, quodque in cujuscunque horum parte aeque, ac in toto commune est et proprium, ejus étiam idea erit in Mente adaequata.

DEMOKSTA. Sit A id, quad Corpori humano et quibusdam corporibus externis commune est et proprium, quodque aeque in humano Corpore, ae in iildem corporibus externie et quod denique acque in cujuscunque corporis externi parte, ac in toto est. Ipsius A dabitur in Deo idea adaequata, (per Coroll. Prop. 7. hujus) tam quatenus ideam Corporis humani, quam quatenus politorum corporum externorum ideas habet. Ponatur jam humanum Corpus a corpore externo affici per id, quod cum eo habet commune, hoc est, ab A, hujus affectionis idea proprietatem A involvet, (per Prop. 16. hujus) atque adeo (per idem Coroll. Prop. 7. huius) idea hujus affectionis, quaterus proprietatem A involvit, erit in Deo adaequata, quatenus idea Corporis humani affectus est, hoc est, (per Prop. 13. huius) quatenus Mentis humanae naturam constituit; adeoque (per Coroll. Prop. 11. huius) haec idea est etiam in Mente humana adaequata, Q. E. D.

Conort. Hinc fequitur, quod Mens eo aptior est ad plura adaequate percipiendum, quo ejus Corpus plura habet cum aliis corporibus com- [70] munis.

Propos. XL. Quaecunque ideae in Mente sequuntur ex ideis, quae in ipsa sunt adaequatae, sunt etiam adaequatae.

DEMONSTR. Patet. Nam cum dicimus, in Mente humana ideam sequi ex ideis, quae in ipsa sunt adaequatae, nihil aliud dicimus, (per Coroll. Prop. 11. huius) quam quod in ipso Divino intellectu detur idea, cujus Deus est causa, non quatenus infinitus est, nec quatenus plurimarum rerum singularium ideis assectus est; sed quatenus tantum humanae Mentis essentiam constituit.

nes vocantur, quaeque ratiocinii nostri fundamenta funt, explicui. Sed aliae quorundam axiomatum, sive notionum causae dantur, quas hac nostra metho-

do explicare e reforet; exils namque confirmet, i quasnam notiones prae reliquis utiliores, quamma vero vix ullins ulus ellent. Deinde quaenam communes et quaenam iis tantum, qui praejudiciis non laborant, clarac et distinctae et quaenam denique male fundatae fint. Practerea conflaret, unde notiones illae, quas Secundes vocant et confequenter axiomata, quae in iildem fundantur, luam duxerunt originem et alia, quae circa haec aliquando meditatus fum. Sed quoniam haec alii dicavi Tractatui et etiam, ne propter nimiam hujus rei prolixitatem ... fastidium crearem, hac re hic supersedere, decrevi. Attamen ne quid horum omittam, quod scitu necessarium sit, causas breviter addam, ex quibus termini, Transcendentales dicti, suam duxerunt originem, ut Ens. Res, aliquid. Hi termini ex hoc oriuntur, quod scilicet humanum Corpus, quandoquidem limitatum est, tantum est capax certi imaginum numeri (Quid imago fit, explicui in Schol. Prop. 17. hujus) in se distincte simul formandi, qui si excedatur, hae imagines confundi incipient et si hic imaginum numerus, quarum Corpus est capax, ut eas in se simul [77] diffincte formet, longe excedatur, omnes inter le plane confundentur. Cum hoc ita se habeat, patet ex Coroll. Prop. 17. et Prop. 18. hujus, quod Mens humana tot corpora distincte simul imaginari poterit, quot in ipsius corpore imagines possunt simul formari. At, ubi imagines in corpore plane confunduntur, Mens etiam omnia corpora confuse sine ulla distinctione imaginabitur et quasi sub uno attributo comprehendet, nempe sub attributo Entis, Rei etc. Potest hoc etiam ex eo deduci, quod imagines non semper aeque vigeant et ex aliis causis his analogis, quas hic explicare non est opus; nam ad nostrum, ad quem collimamus, scopum unam tantum Iuslicit considerare. Nam omnes huc redcunt, quod hi termini ideas significent summo gradu con-Ex similibus deinde causis ortae lunt notiones illae, quas Universales vocant, ut Homo, Equus, Canis etc. Videlicet, quia in Corpore humano tot imagines, ex gr. hominum formantur fimul, ut vim imaginandi, non quidem penitus, sed eo usque tamen superent, ut singulorum parvas differentias, (videlicet uniuscujusque colorem, magnitudinem etc.) eorumque determinatum numerum Mens imaginari nequeat et id tantum, in quo omnes, quatenus corpus ab iildem afficitur, conveniunt, distincte imaginetur; nam ab eo corpus, maxime scilicet ab unoquoque fingulari, affectum fuit; atque hoc nomine hominis exprimit, hocque de infinitis singularibus praedicat. Nam fingularium determinatum numerum, ut dix mus, imaginari nequit. Sed notandum, has not ones non ab omnibus eodem modo formari; fed apud unumquemque variare pro ratione rei, a qua co pus affectum saepius fuit, quamque facilius Mens imaginatur, vel recordatur. gr. qui sarpius cum admiratione hominum staturam contemplatifunt, sub nomine hominis intelligunt animal erectae staturae; qui vero aliud assueti sunt contemplari, aliam hominum communem imaginem formabunt, nempe, hominem esse animal risibile, animal bipes, fine plumis, animal rationale; et sic de reliquis unusquisque pro dispositione sui corporis rerum universales imagines formabit. Quare non mirum eft, quod inter Philosophos, qui res naturales per solas rerum imagines explicare voluerunt, tot fint ortae controversiae.

Schol. II. Ex omnibus supra dictis clare apparet, nos multa percipere et notiones universales [78] formare I°. ex singularibus; nobis per sensus mutilate, confuse et sine ordine ad intellectum repraesentatis. (Vide Coroll Prop. 29. hujus.) Et ideo tales perceptiones cognitionem ab experientia vaga vocare consurvi. II°. Ex signis, ex. gr. ex eo, quod auditis aut lectis quibusdam verbis rerum recordemur

et earum quasdam ideas formemus similes iis, per quas res imaginamur. (Vide Schol, Prop. 18. hi. jus.) Utrumque hunc res contemplandi modum cognitionem primi generis, opinionem vel imaginationem in posterum vocabo. Ilio. Denique ex eo. quod notiones communes rerumque proprietatum ideas adaequatas habemus. (Vide Coroll. Prop. 38. et 39.'cum ejus Coroll. et Prop. 40. huius.) Atque hunc rationem et secundi generis cognitionem vocabo. Praeter haec duo cognitionis genera datur, ut in fequentibus ostendam, aliud tertium, quod scientiam intuitivam vocabimus. Atque hoc cognoscendi genus procedit ab adaequata idea essentiae formalis quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognicio-Haec omnia unius rei exemnem essentiae rerum. plo explicabo Dantur ex. gr. tres numeri, ad quartum obtinendum, qui sit ad tertium, ut secundus ad primum. Non dubitant mercatores secundum in tertium ducere et productum per primum dividere; quia scilicet ea, quae a magistro absque ulla demonfiratione audiverunt, nondum tradiderunt oblivioni. vel quia id saepe in numeris simplicissimis experti funt, vel ex vi Demonstrationis Prop. 19. lib. 7. Euclid, nempe ex communi proprietate proportiona-At in numeris simplicissimis nihil horum opus est. Ex. gr. datis numeris 1. 2. 3 nemo non videt. 'quartum numerum proportionalem esse 6. atque hoc multo clarius, quia ex ipfa ratione, quam primum ad secundum habere uno intuitu videmus, ipsum quartum concludimus.

Propos. XLI. Cognitio primi generis unica est falsitatis causa, secundi autem et tertii est necessario vera.

[70] DEMONSTR. Ad primi generis cognitionem illas omnes ideas diximus in praeced. Schol. pertinere, quae funt inadaequatae et confusae; atque deo (per Prop. 35. hujus) haec cognitio unica est falfitatis

firatis causa. Deinde ad cognitionem secundi et tertii illas pertinere diximus, quae sunt adaequatae; adeoque per Prop. 34. hujus, est necessarso vera. Q. E. D.

RROPOS. XLII. Secundi et tertii, et non primi generis cognitio docet nos, verum a falso distinguere.

DEMONSTA. Haec Propositio per se patet. Qui enim inter verum et falsum seit diltinguere, debet adaequatam veri et falsi habere ideam, hoc est (per 2. Schol. Prop. 40. hujus) verum et falsum secundo, aut tertio cognitionis genere cognoscere.

Propos. XLIII. Qui veram habet ideam, simul scit se veram habere ideam, nec de rei veritate potest dubitare.

DEMONSTR. Idea vera in nobis est illa, quae in Deo, quatenus per naturam Mentis humanae explicatur, est adaequata. (per Coroll. Prop. 11. hujus) Ponamus itaque, dari in Deo, quatenus per naturam Mentis humanae explicater, ideam adaequatam A Hujus ideae debet necessario dari etiam in Deo idea, quae ad Deum eodem modo refertur, ac idea A (per Prop. 20. hujus, cujus Demonstratio universalis est.) At idea A ad Deum referri supponitur. quatenus per naturam Mentis humanae explicatur; ergo etiam idea ideae A ad Deum eodem modo debet reterri, hoc est, (per idem Coroll. Prop. 11. hujus) haec adaequata idea ideae A crit in ipia Mente, quae ideam adaequatam A habet; adeoque qui adaequatam habet ideam, sive (per Prop. 34. hujus) qui vere rem cognoscit, debet simul suae cognitionis adaequatam habere ideam, five veram cognitionem, [80] boc est, (ut per se manifestum) debet simul esse certus. Q, E, D.

SCHOL. In Scholio Propositionis 21. hujus Partis explicui, quid sit idea ideae; sed notandum, praece-H 2 dentem 125. 1459.

dentem Propositionem per se satis else manifestam. Nam nemo, qui veram habet ideam, ignorat veram ideam fummam certitudinem involvere; veram namque habere ideam, nihil aliud significat, quam perfecte, sive optime rem cognoscere; nec sane aliquis de hac re dubitare potest, nisi putet, ideam quid mutum, instar picturae in tabula et non modum cogitandi esse, nempe ipsum intelligere; et quaeso, quis scire potest, se rem aliquam intelligere, nisi prius rem intelligat? hoc est, quis potest scire, se de aliqua re certum esse, nisi prius de ea re certus sit? Deinde quid idea vera clarius et certius dari poteft, quod norma sit veritatis? Sane sicut lux seipiam et tenebras manifestat, sic veritas norma sui, et false eli. Atque his me ad has quaestiones respondisse puto; nempe, si idea vera, quatenus tantum dicitur cum suo ideato convenire, a falsa distinguitur, nihil ergo realitatis aut perfectionis idea vera habet prae falsa, (quandoquidem per solam denominationem extrinsecam distinguintur) et consequenter neque etiam homo, qui veras, prae illo, qui falías tantum ideas habet? Deinde unde fit, ut homines falsas habeant ideas? Et denique, unde aliquis certo scire potest, se ideas habere, quae cum suis ideatis conveniant? Ad has, inquam, quaestiones me jam respondisse puto. Nam quod ad differentiam inter ideam veram et falsam attinet, constat ex Propositione 35. hujus, illam ad hanc sele habere, ut ens ad non ens. Fallitatis autem causas a Propositione 19 usque ad 35. cum ejus Scholio clarissime osten-Ex quibus etiam apparet, quid inter hominem, qui veras habet ideas, et hominem, qui non nisi falsas habet, interfit Quod denique ultimum attinet; nempe, undenam homo scire potest se habere ideam, quae cum suo ideato conveniat, id modo satis superque oltendi ex hoc solo oriri, quod ideam habet, quae cum suo ideato convenit, sive quod veritas sui sit His adde, quod Mens nolira, quatenus res

vere percipit, pars est infinstr Dei intellectus; (per Coroll, Prop. 11. hujus) adeoque tam necesse est, [81] ut Mentis clarae et distinctae ideae verae sint, ac Dei ideae.

PROPOS. XLIV. De natura Rationis non est, res, ut contingentes, sed, ut necessarias, contemplari.

DEMONSTR. De natura rationis est res vere percipere, (per Prop. 41. huius) nempe (per Ax. 6. p. 1.) ut in se sunt, hoc est, (per Prop. 29. p. 1.) non ut contingentes, sed ut necessarias. Q. E. D.

COROLL. I. Hinc sequitur, a sola imaginatione pendere, quod res tam respectu praeteriti, quam suturi, ut contingentes contemplemur.

Qua autem ratione hoc flat, paucis explicabo. Oftendimus supra (Prop. 17. huius cum eius Coroll.) Mentem, quamvis res non existant, eas tamen semper, ut sibi praesentes, imaginari, nis causae occurrant, quae earum praesentem existentiam secludant. Deinde (Prop. 18 huius) ostendimus, quod, si Corpus humanum seniel a duohus corporibus externis simul affectum fuit, ubi Mens postea eorum alterutrum imaginabitur, statim et alterius recordabitur, hoc est, ambo, ut sibi praesentia, contemplabitur, nisi causae occurrant, quae eorum praesentem existentiam secludant. Praetered nemo dubitat, quin etiam tempus imaginemur, nempe, ex eo, quod corpora alia aliis tardius, vel celerius, vel aeque celerius moveri imaginemur. Ponamus itaque puerum, qui heri prima vice hora matutina viderit Petrum, meridiana autem Paulum et vespertina Simeonem, atque hodie iterum matutina hora Petrum. Ex Propositione 18, hujus patet, quod fimulac matutinam lucem videt, illico folem eandem caeli, quam die praecedenti viderit, partem percurrentem, live diem integrum et simul cum tempore matutino Petrum, cum meridiano autem Paulum

[82] et cum vespertino Simeonem imaginabitur, hoc est, Pauli et Simeonis existentiam cum relatione ad fu urum tempus imaginabitur; et contra, si hora vespertina Simeonem videat, Paulum et Petrum ad tempus praeteritum referet, eoldem scilicet simul cum tempore piaeterito imaginando; atque haec eo constantius, quo saepius cos eodem hoc ordine vi-Quod si aliquando contingat, ut alia quadam vespera loco Simeonis, Jacobum videat, tum sequenti mane cum tempore vespertino jam Simeonem, jam Jacobum, non vero ambos simul imaginabitur. Nam alterutrum tantum, non autem ambos simul tempore vespertino vidisse supponitur. Fluctuabitur itaque ejus imaginatio et cum futuro tempore vespertino jam hunc, jam illum imaginabitur, hoc est, neutrum certo; sed utrumque contingenter futurum contemplabitur. Atque haec imaginationis fluctuatio eadem erit, si imagioatio rerum sit, quas eodem modo cum relatione ad tempus praeteritum, vel praesens contemplamur, et consequenter res tam ad tempus praesens, quam ad praeteritum, vel futurum relatas, ut contingentes, imaginabimur.

COROLL. II. De natura Rationis est, res sub quadam acternitatis specie percipere.

Demonstra. De natura enim Rationis est res, ut necessarias et non, ut contingentes, contemplari. (per Prop. praeced.) Hanc autem rerum necessitatem (per Prop. 4. hujus) vere, hoc est, (per Axiom. 6. p. 1) ut in se est, percipit. Sed (per Prop. 16. p. 1.) haec rerum necessitas est ipsa Dei aeternae naturae necessitas; Ergo de natura Rationis est res sub hac aeternitatis specie contemplari. Adde, quod fundamenta Rationis notiones sint, (per Prop. 38. hujus) quae illa explicant, quae omnibus communia sunt, queeque (per Prop. 37. huius) nullius rei singularis essentiam explicant; quaeque propterea absque ulla

temporis relatione, sed sub quadam atternitatis spe- pag. 289. cie debent concipi. Q. E. D.

Propos. XLV. Unaquaeque cuiuscunque corporis, vel rei fingularis, actu existentis, idea [83] Dei aeternam et infinitam effentiam necessario involvit.

DEMONSTR. Idea rei fingularis, actu existentis, iplius rei tam elfentiam, quam existentiam necessario involvit; (per Coroll. Prop. 8. huius.) At res fing lares (per Prop. 15. P. 1.) non possunt fine Deo concipi; sed, quia (per Prop. 6. huius) Deum pro cause habent, quatenus sub attributo consideratur, cujus res ipsae modi sunt, debent necessario earum ideae (per Axiom. 4. p. 1.) ipsarum attributi conceptum, hoc est, (per Defin 6. P. 1.) -Dei aeternam et infinitam essentiam involvere. Q. E. D.

SCHOL. Hic per existentiam non intelligo du- 644.284. rationem, hoc est, existentiam, quatenus abstracte concipitur et tanquam quaedam quantitatis species. Nam loquor de ipla natura existentiae, quae rebus fingularibus tribuitur, propterea quod ex aeterna necelhtare Dei naturae infinita infinitis modis Tequun-(Vide prop. 16. p. 1.) Loquor, inquem, de ipsa existentia rerum singularium, quatenus in Deo funt. Nam, etli unaquaeque ab alia re fingulari determinetur ad certo modo existendum; vis tamen, qua unaquaeque in exiliendo perseverat, ex aeterna necessitate naturae Dei sequitur. Qua de re vide Coroll, Prop. 24. p. 1.

Propos. XLVI. Cognitio aeternae et infinitae essentiae Dei, quam unaquaeque idea involvit, est adaequata et perfecta.

Demonstratio praecedentis Propolitionis Universalis est et, sive res, ut pars, sive, ut totum, consideretur, ejus idea, sive totius sit,

five partis, (per Prop. praeced.) Dei aeternam et infinitam essentiam involvet. Quare id, quod cognitionem aeternae et infinitae essentiae Dei dat, omnise ommune et aeque in parte, ac in toto est, adeoque (per Prop. 38. huius) erit haec cognitio adaequata. Q. E. D.

PROPOS. XLVII. Mens humana adacquatam habet cognitionem aeternae et infinitae essentiae Dei:

Demonstr. Mens humana ideas habet, (per Prop. 22 huius) ex quibus (per Prop. 23. huius) se, suumque Corpus, (per Prop. 19. huius) et (per Coroll. Prop. 16. et per Prop. 17. huius) corpora externa, ut actu existentia, percipit; adeoque (per Prop. 45. et 46. huius) cognitionem aeternae et insinitae essentiae Dei habet adaequatam. Q. E. D. sp. 228.

. Schol. Hinc videmus, Dei infinitam essentiam, ejusque acternitatem omnibus esse notam. Cum autem omnia in Deo sint et per Deum concipiantur, sequitur, nos ex cognitione hac plurima posse deducere, quae adaequate cognoscamus, atque adeo tertium illud cognitionis genus formare, de quo diximus in Scholio 2. Propositionis 40. hujus Partis et de cujus praestantia et utilitate in quinta Parte erit nobis dicendi locus. Quod autem homines non acque claram Dei, ac notionum communium habeant cognitionem, inde fit, quod Deum imaginari nequeant, ut corpora et quod nomen Deus junxerunt imaginibus rerum, quas videre solent, quod homines vix vitare possunt, quia continuo a corporibus externis afficiuntur. Et profecto plerique errores in hoc solo confistunt, quod scalicet nomina rebus non recte applicamus. Cum enim aliquis ait, lineas, quae ex centro circuli ad ejusdem circumferentiam ducuntur, esse inaequales, ille sane aliud, tum faltem, per circulum intelligit, queni Mathematici. Sic cum homines in calculo errant, alios alios numeros in mente, alios in charta habent. Quare si ipsorum Mentem spectes, non errant sane; videntur tamen errare, quia ipsos in mente putamus habere numeros, qui in charta sunt. Si hoc non esset, nihil eosdem errare crederemus; nt non credidi quendam errare, quem nuper audivi clamantem, suum atrium volasse in gallinam vicini, quia sci [85] licet ipsus mens satis perspecta mihi videbatur. Atque hinc pleraeque oruntur controversiae, nempe, quia homines mentem suam non recte explicant, vel quia alterius mentem male interpretantur. Nam revera, dum sibi maxime contradicunt, vel eadem, vel diversa cogitant, ita ut, quos in alio errores et absurda esse putant, non sint.

Propos. XLVIII. In Mente nulla est absoluta sive libera voluntas; sed Mens ad hoc, vel illud volendum determinatur a causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterum ab alia, et sic in infinitum.

DEMONSTR. Mens certus et determinatus modus cogitandi est, (per Prop. 11. huius) adeoque (per Coroll. 2. Prop. 17. p. 1.) suarum actionum non potest esse causa libera, sive absolutam facultatem volendi et nolendi habere non potest; sed ad hoc, vel illud volendum (per Prop. 28. p. 1.) determinari debet a causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterum ab alia etc. Q.E. D.

Schor. Eodem hoc modo demonstratur in Mente nullam dari facultatem absolutam intelligendi, cupiendi, amandi, etc. Unde sequitur, has et similes facultates, vel prorsus fictitias, vel nihil esse, praeter entia Metaphysica sive universalia, quae ex particularibus formare solemus. Adeo ut intellectus et voluntas ad hanc et illam ideam, vel ad hanc et illam volitionem eodem modo sese habeant, ac lapidentas ad hunc et illum lapidem, vel ut homo ad Pe-

trum et Paulum. Caulam autem, cur homines le liberos esse putent, explicu mus in Appendice Partis primae. Verum, antequam ulterius pergam, venit hic notandum, me per voluntatem affirmandi et negandi lacukatem; non autem cupiditatem intelligere; fagultatem, inquant, intelligo, qua Mens, quid [86] verum, quidve fallum lit, affirmat vel negat, et non cupiditatem, qua Mens res appetit, vel aversa-At postquam demonstravimus, has facultates no iones esse universales, quae a singularibus, ex quibus ealdem formamus, non distinguuntur, inquirendum jam eft, an iplae volit ones aliquid fint, praeter ipfas rerum ideas. Inquirendum, inquem, est, an in Mente alia assirmatio et negatio detur prieter illam, quam idea, quatenus idea est, involvit, qua de re vide sequentem Propositionem, ut et Definitionem 3. hujus, ne cogitatio in picturas incidat. Non enim per ideas imagines, quales in fundo oculi, e, fi placet, in medio cerebro formantur: sed Cogitationis conceptus intelligo.

PROPOS. XLIX. In Mente nulla datur volitio, five affirmatio et negatio praeter illam, quam idea, quatenus idea est, involvit.

DEMONSTR. In Mente (per Prop. praeced.) nulla datur abioluta facultas volendi et nolendi, sed tantum singulares volitiones, nempe haec et illa affirmatio, et haec et illa negatio. Concipiamus itaque singularem aliquam volitionem, nempe modum cogitandi, quo Mens affirmat, tres angulos trianguli aequales esse duobus rectis. Haec affirmatio conceptum sive ideam trianguli involvit, hoc est, sine idea trianguli non potest concipi. Idem enim est, si dicam, quod A conceptum B debeat involvere, ac quod A sine B non possit concipi. Deinde haec affirmatio (per Axiom. 3. hujus) non potest etiam sine idea trianguli esse, nec concipi potest, Porro haec trianguli nec esse, nec concipi potest, Porro haec

trianguli idea, hanc eandem affirmationem involvere debet, nempe, quod tres eius anguli aequentur
duobus rectis. Quare et vice versa haec trianguli
idea, sine hac affirmatione nec esse, nec concipi potest, adeoque (per Defin. 2. huius) haec affirmatio
ad essentiam ideae trianguli pertinet, nec aliud praeter ipsam est. Et quod de hac volitione diximus,
(quandoquidem eam ad libitum sumpsimus) dicendum et am est de quacunque volitione, nempe, quod
practer ideam nihil sit. Q. E. D.

COROLL. Voluntas et intellectus unum et [87] idem sunt.

DEMONSTR. Voluntas et intellectus nihil praeter iplas lingulares volitiones et ideas lunt. (per Prop. 48. hujus et ejujdem Schol.) At lingularis volitio et idea (per Prop. praeced.) unum et idem lunt, ergo voluntas et intellectus unum et idem lunt. Q. E. D.

Schol. His causam, quae communiter erroris esse statuitur, sustulimus. Supra autem ostendimus, falsitatem in sola privatione, quam ideae mutilatae et confusae involvunt, consistere. idea falsa, quatenus falsa est, certitudinem non involvit. Cum itaque dicimus, hominem in falsis acquiescere, nec de iis dubitare, non ideo ipsum certum elle, sed tantum non dubitare dicimus, vel quod in fassis acquiescit, quia nullae causae dantur, quae efficiant, ut ipsius imaginatio sluctuetur. de re vide Scholium-Propolitionis 44. hujus Partis. Quantumvis igitur homo fallis adhaerere supponatur. nunquam tamen iplum certum elle dicemus. per certitudinem quid politivum intelligimus, (vide Prop. 43. huius cum eiusdem Schol.) non vero dubitationis privationem. At per certitudinis privationem fallitatem intelligimus. Sed ad uberiorem explicationem praecedentis Propulitionis quaedam monenda

nenda supersunt. Superest deinde, ut ad objectiones, quae in nostram hand doctrinam objici possunt; respondeam; et denique, ut omnem amoveam scrupulum, operae pretium esse duxi, hujus doctrinae quasdam utilitates indicare. Quasdam, inquam; Nam praecipuae ex iis, quae in quinta parte dicemus, melius intelligentur.

Incipio igitur a primo, Lectoresque moneo, ut accurate diffinguant inter ideam five Mentis conceptum, et inter imagines rerum, quas imaginamur. Deinde necesse est, ut distinguant inter ideas et verba, quibus res significamus. Nam quia haec tria, imagines scilicet, verba, et ideae a multis vel plane confunduntur, vel non satis accurate, vel denique [90] non satis caute distinguuntur, ideo hanc de voluntate doctrinam, scitu prorsus necessariam, tam ad speculationem, quam ad vitam sapienter instituendam, plane ignorarunt. Quippe, qui putant ideas consistere in imaginibus, quae in nobis ex corporum occursu formantur, sibi persuadent, ideas illas rerum, quarum fimilem nullam imaginem formare possumus, non esse ideas, sed tantum figmenta. quae ex libero voluntatis arbitrio fingimus; ideas igitur, veluti picturas in tabula mutas, aspiciunt, et hoc praejudicio praeoccupati, non vident, ideam, quatenus idea est, affirmationem aut negationem involvere. Deinde, qui verba confundunt cum idea, vel cum ipfa affirmatione, quam idea involvit, putant se posse contra id, quod sentiunt, velle; quando aliquid folis verbis contra id, quod sentiunt, affirmant, auf negant. Haec autem praejudicia exuere facile is poterit, qui ad naturam cogitationis attendit, quae extensionis conceptum minime involvit; atque adeo clare intelliget, ideam (quandoquidem modus cogitandi est) neque in frei alicujus imagine, neque in verbis confistere. Verborum namque et imaginum essentia a solis motibus corporeis constituitur, qui cogitationis conceptum minime involvunt.

Atque

Atque hace pauca de his monuisse sufficiat, quare ad praedictas objectiones transeo. Harum prima est, quod constare putant, voluntatem latius le extendere, quam intellectum; atque adeo ab codem, diversamielle. Ratio autem, cur putant, voluntatem latius se extendere, quam intellectum, est, quia se experiri ajunt, se non majore assentiendi, sive assirmandi et negandi facultate indigere ad infinitis aliis rebus, quas non percipimus, assentiendum, quam jam habemus; at quidem majori facultate intelligendi. Distinguitur ergo voluntas ab intellectu, quod finitus hic ht; illa autem infinita. Secundo nobis objici potelt, quod experientia nihil clarius videatur docere, quam quod nostrum judicium pollumus suspendere, ne rebus, quas percipimus, assentiamur; quod hinc etiam confirmatur, quod nemo ! dicitur decipi, quatenus aliquid percipit; sed tantum, quatenus assentitur, aut dissentit. Ex. gr. qui equum alatum fingit, non ideo concedit dari equum alatum, hoc est, non ideo decipitur, nisi finiul |89] concedat, dari equum alatum; nihil igitur clarius videtur docere experientia, quam quod voluntas, sive facultas assentiendi libera sit et a facultate intelligendi diversa. Tertia objici potest, quod una athrmatio non plus realitatis videtur continere, quam alia, hoc elt, non majore potentia indigere videmur ad affirmandum, verum elle id, quod verum elt, quam ad aliquid, quod falsum est, verum esse afirmandum; at unam ideam plus realitatis, five perfectionis, quam aliam habere percipimus; quantum enim objecta alia aliis praestantiora, tantum etiam corum ideae aliae aliis perfectiores funt; ex quibus etiam constare videtur disserentia inter voluntatem Quarto objici potelt, si homo non et intellectum. operatur ex libertate voluntatis, quid ergo fiet, li in aequilibrio lit, ut Buridani asina? Famene et siti peribit? quod li concedam, viderer alinam, vel hominis

nis statuam, non hominem concipere; si autem ne. gem, ergo seipsum determinabit et consequenter eundi facultatem et faciendi qui quid velit; habet: Practer haec alia forsan possunt objici; sed quie inculcare non teneor, quid unusquisque somniare potest, ad has objectiones tantum respondere curabo, idque quam potero breviter. Et quidem ad primam dico. me concedere, voluntatem latius se extendere, quam intellectum, si per intellectum claras tantumurouo et distinctas ideas intelligant; sed nego voluntar m latius se extendere, quam perceptiones, sive concipiendi facultatem; nec sane video, cur facultas volendi potius dicenda est infinita, quam sentiendi facultas; ficut enim infinita (unum tamen poli aliud; nam infinita fimul affirmare non possumus) eadens volendi facultate possumus affirmare, sic etiam ii finita corpora (unum nempe post aliud) eadem ientiendi facultate possumus sentire, sive percipere. Quod si dicant, infinita dari, quae percipere non possumus, regero, nos ea ipla nulla cogit tione et coniequenter nulla volendi facultate posse assequi. dicunt, si Deus vellet efficere, ut ea etiam perciperemus, majorem quidem facultatem percipiendi deberet nobis dare; sed non majorem, quam deait, yolendi facultatem; quod idem est, ac si dicerent, quod si Deus velit efficere, ut infinita alia entia [90] intelligeremus, necesse quidem esset, ut nobis daret majorem intellectum; sed non universaliorem entis ideam, quam dedit, ad eadem infinita entia amplectendum. Oftendimus enim voluntatem ens esse universale, sive ideam, qua omnes singulares volitiones, hoc est, id, quod iis omnibus commune est, explicamus. Cum itaque hanc omnium volitionum communem, five universalem ideam facultatem esse credant, minime mirum, si hanc facultatem ultra limites intellectus in infinitum se extendere dicant. Universale enim acque de uno, ac de pluribus, ac de infinitis individuis dicitur. Ad secundam.

cundam objectionem respondeo negando, nos libes ram habere potestatem judicium suspendenci. cum dicimus, aliquem judici m suspendere, nihil allud dicimus, quam quod videt, se rem non adaes quate percipere. Est igitur judicii suspenho revera perceptio et non libera voluntas. Quod ut clare intelligatur, concipiamus puerum, equum imaginans tem, nec aliud quicquam percipientem. Quando. quidem haec imaginatio equi existentiam involvit, (per Coroll. Prop. 17. hujus) nec puer quicquam percipit, quod equi existenti m tollat, ille necellario equum, ut praesentem, contemplabitur: nec de ejus existentia poterit dubitare, quamvis de eadem : oa fit certus. Atque hoc quotidie in somnis experimur, nec credo aliquem esfe, qui putet, le, dum omniat, liberam habere potestatem suspendendi de iis, quae somniat, judicium, efficiendique, ut ea, quae se videre somniat, non somniet; et nihilominus contingit, ut etiam in somnis judicium suspendamus, nempe cum fomniamus, nos fomniare. Porro conordo neminem decipi, quatenus percipit, hoc est; Mentis imaginationes, in le confideralas, nihil erroris involvere concedo; (vide Schol. Prop. 17. huius) fed nego, hominem nihil affirmare, quatenus perci-Nam quid aliud est equum alatum percipere. quam alas de equo affirmare? Si enim Mens praeter equum alatum nihil aliud perciperet, eundem fibi praesentem contemplarerur, nec causam haberet ullam dubitandi de ejuldem exiltentia, nec ullam dissentiendi facultatem, nisi imaginatio equi alati juneta sit ideae, quae existentiam ejusdem equi tollit, vel quod percipit, ideam equi alati, quam habet, esse inadaequatam, atque tum vel ejusdem equi existentiam necessario negabit, vel de eadem necessario [21] Atque his puto me ad tertiam etiam obdubitabit. jectionem respondisse, nempe, quod voluntas universale quid sit, quod de omnibus ideis praedicatur; quodque id tantum significat, quod omnibus ideis com-

commune est, nempe affirmationem, cujus propterea adaequata essentia, quatenus sic abstracte concipitur, debet esse in unaquaque idea et hac ratione tantum in omnibus eadem; sed non quatenus consideratur essentiam ideae constituere; nam eatenus fingulares affirmationes acque inter se different, ac Ex. gr. affirmatio, quam idea circuli iplae ideae. ab illa : quam idea trianguli involvit, aeque differt, ac idea circuli ab idea trianguli. Deinde absolute nego, nos aequali cogitandi potentia indigere ad affirmandum, verum elle id, quod verum elt, quam ad atfirmandum, verum esse id, quod fallum est. Nam hae duae affirmationes, si mentem spectes, so habent ad invicem, ut ens ad non-ens; minil enim in ideis positivum est, quod falsitatis formam contituit. (vide Prop. 35. hujus cum ejus Schol, et Schol, Prop. 47. hujus) Quare bic apprime venit notandum, quam facile decipimur, quando universalia cum singularibus et entia rationis et abstracta cum realibus confundimus. Quod denique ad quartam objectionem attinet, dico, me omnino concedere, quod homo in tali aequilibrio positus, (nempe qui nihil aliud percipit, quam sitim et famem, talem cibum et talem potum, qui aeque ab eo distant) fame et siti peribit. Si me rogant, an talis homo non potius alinus, quam homo lit aeliimandus? dico, me nescire, ut etiam nescio, quanti aestimandus sit ille, qui se pensilem facit et quanti aestimandi sint pueri. stulti. vesani etc.

Superest tandem indicare, quantum hujus doctrinae cognitio ad usum vitae conferat, quod facile ex his animadvertemus. Nempe Io. Quatenus docet nos ex solo Dei nutu agere, divinaeque naturae esse participes et eo magis, quo perfectiores actiones agimus et quo magis magisque Deum intelligimus. Haec ergo doctrina, praeterquam quod animum omnimode quietum reddit, hoc etiam habet, quod nos docet, in quo nostra summa felicitas sive beatimido consistit, nempe in sola Dei cognitione, ex qua ad ea tantum agenda inducimur, quae amor et pietas fuadent. Unde clare intelligimus, quantum illi [92] a vera virtutis aestimatione, aberrant, qui pro virtute et optimis actionibus, tanquam pro summa servitute, summis praemiis a Deo decorari exspectant, quali ipsa virtus, Deoque servitus non esset ipsa felicitas et summa libertas. IIº. Quatenus docet, quomodo circa res fortunae, sive quae in nostra potestate non sunt, hoc est, circa res, quae ex nostra natura non sequentur, nos gerere debeamus; nempe utranique fortunae faciem aequo animo exspectare et ferre. Nimirum, quia omnia ab aeterno Dei decreto eadem necessitate sequentur, ac ex essentia trianguli sequitur, quod tres ejus anguli sunt aequales duobus rectis. III. Confert haec doctrina ad vitam socialem, quatenus docet, neminem odio habere, contemnere, irridere, nemini irasci, invidere. Praeterea quatenus docet, ut unusquisque suis sit contentus et proximo in auxilium; non ex muliebri misericordia, partislitate, neque superstitione; sed ex solo rationis ductu, prout scilicet tempus et res postulat, ut in Tertia parte ostendam. IVo. Denique confert etiam hate doctrina non parum ad communem locietatem: quatenus docet, qua ratione cives gubernandi fint et ducendi, nempe non ut serviant, sed ut libere ea, quae optima funt, agent. Atque his, quae in hoc Scholio agere constitueram, absolvi et eo finem huic nostrae Secundae Parti impono; in qua puto me naturam Mentis humanae, ejusque proprietates satis prolixe et, quantum rei difficultas fert, clare explicuisse, atque talia tradidisse, ex quibus multa praeclara, maxime utilia et cognitu necessaria concludi posfunt, ut partim ex sequentibus constabit,

## ETHICES

## PARS TERTIA, DE ORIGINE ET NATVRA AFFECTUUM.

Plerique, qui de Affectibus et hominum vivendi ra-[93] tione scripserunt, videntur, non de rebus naturalibus, quae communes naturae leges sequentur, sed de rebus, quae extra naturam sunt, agere. Imo hominem in natura, veluti imperium in imperio, concipere videntur. Nam hominem naturae ordinem magis perturbare, quam sequi, ipsumque in suas actiones absolutam habere potentiam, nec aliunde, quam a se ipso determinari, credunt. Humanae deinde impotentiae et inconstantiae causam non communi naturae potentiae, sed, nescio cui naturae humanae vitio, tribuunt, quam propterea flent, rident, contemnunt, vel, quod plerumque sit, detestantur; et, qui humanae Mentis impotentiam eloquentius vel argutius carpere novit, veluti Divinus habetur. Non defuerunt tamen viri praestantissimi, (quorum labori et industriae nos multum debere fatemur) qui de recta vivendi ratione praeclara multa scripserino et plena prudentiae consilia" mortalibus dederint; verum Affectuum naturam et vires, et quid contra Mens in iffdem moderandis possit, nemo, quod sciam, deter-

determinavit. Scio equidem celeberrimum Cartefium, licer etiam crediderit, Mentem in fuas actiones absolutam habere potentiam, Affectus tamen huma- [31] nos per primas suas causas explicare, simulque viam ostendere studuisse, qua Mens in Affectus absolutum habere possit imperium; sed, mea quidem sententia, nihil praeter magni sui ingenii acumen ostendit, ut fuo loco demonstrabo. Nam ad illos revertere volo, qui hominum Asfectus et actiones detestari vel ridere malunt, quam intelligere. His fine dubio mirum videbitur, quod hominum vitia et ineptias more Geometrico tractare aggrediar et certa ratione demonstrare velim ea, quae rationi repugnare, quaeque vana, absurda et horrenda esse clamitant. Sed mea haec est ratio. Nihil in natura sit, quod ipsius vitio possit tribui; est namque natura semper eadem et ubique una, eademque ejus virtus, et agendi potentia, hoc est, naturae leges et regulae, secundum quas omnia fiunt et ex unis formis in alias mutantur, funt ubique et semper eaedem, atque adeo una, eademque etiam debet esse ratio rerum qualiumcunque naturam intelligendi, nempe per leges et regulas naturae universales. Affectus itaque odii, irae, invidiae etc. in se considerati ex eadem naturae necessitate et virtute consequuntur, ac reliqua singularia; ac proinde certas causas agnoscunt, per quas intelliguntur, certasque proprietates habent, cognitione nostra aeque dignas, ac proprietates cujuscunque alterius rei, cujus sola contemplatione delectamur. De Affectuum itaque natura et viribus, ac Mentis in cosdem potentia eadem Methodo agam, qua in praecedentibus de Deo et Mente egi et humanas actiones atque. appetitus considerabo perinde, ac si Quaestio de lineis, planis, aut de corporibus effet.

DEFINIT. I. Causam adaequatam appello [95] eam, cujus effectus potest clare et distincte per candem percipi. Inadaequatam autem, seu partialem I 2 illam

illam voco, cujus effectus per ipsam solam intelligi nequit.

- II. Nos tum agere dico; cum aliquid in nobis, aut extra nos fit, cujus adaequata sumus causa, hoc est 'per Defin. praeced.) cum ex nostrá natura aliquid in nobis, aut extra nos sequitur, quod per eandem solam potest clare et distincte intelligi. At contra nos pati dico, cum in nobis aliquid sit, vel ex nostra natura aliquid sequitur, cujus nos non, nisi partialis, sumus causa.
- III. Per Affectum intelligo Corporis affectiones, quibus ipfius Corporis agendi potentia augetur, vel minuitur, juvatur vel coercetur, et fimul harum affectionum ideas.

Si itaque alicujus harum affectionum adaequata possimus esse causa, tum per Affectum actionem intelligo; alias passionem.

Postulata I. Corpus humanum potest multis assici modis, quibus ipsius agendi potentia augetur vel minuitur, et etiam aliis, qui ejusdem agendi potentiam nec majorem nec minorem reddunt.

Hoc Postulatum seu Axioma nititur Postulato 1. et Lemmat. 5. et 7. quae vide post Prop. 13. P. 2.

- II. Corpus humanum multas pati potest mutationes et nihilominus retinere objectorum impressiones seu vestigia, (de quibus vide Post. 5. P. 2.) et [95] consequenter easdem rerum imagines; quarum Defin. vide Schol. Prop. 17. p. 2.
- Propos 1. Mens nostra quaedam agit, quaedam vero patitur, nempe quatenus adaequatas habet ideas, catenus quaedam necessario agit et quatenus ideas habet inadaequatas, catenus necessario quaedam patitur.

DEMONSTR. Cujuscunque humanae Mentis ideae aliae adaequatae funt, aliae autem mutilatae et confuiae.

fusae. (per Schol. Prop. 40. p. 2.) Ideae autem, quae in alicujus. Mente funt adaequatae, funt in Deo adaequatae, quatenus ejuldem Mentis ellentiam constituit, per Coroll, Prop. 11. p. 2.) et quae deinde inadacquatae funt in Mente, funt etiam in Deo (per idem Coroll.) adaequatae, non quatenus ejuldem lolummodo Mentis essentiam, sed etiam quatenus aliarum rerum Mentes in se simul continet. Deinde ex data quacunque idea aliquis effectus sequi necessario debet, (per Prop. 36. p. 1.) cujus effectus Deus causa est adarquata, vid. Defin. 1. hujus) non quatenus infinitus est; sed quatenus data illa idea affectus consideratur. (vid. Prop. 9. p. 2. At ejus effectus, cujus Deus est causa, quatenus affectus est idea, quae in alicujus Mente est adaequata, illa eadem Mens est causa adaequata, (per Coroll, Prop. 11. p. 2) Ergo Mens nostra (per Defin. 2. hujus) quatenus ideas habet adaequatas, quaedam necessario agit, quod erat primum. Deinde quicquid necessario sequitur ex idea, quae in Deo elt adaequata, non quatenus Mentem unius hominis tantum, sed quatenus aharum rerum Mentes simul cum ejusdem hominis Mente in se habet, ejus (per idem Coroll. Prop. 11. p. 2.) illius hominis Mens non est causa adaequata; sed partialis, ac proinde (per Defin. 2. hujus) Mens quatenus ideas inadaequatas habet, quaedam necellario patitur. Quod erat secundum. Ergo Mens nolira etc. Q. E, D.

COROLL. Hinc sequitur Mentem eo pluribus passionibus esse obnoxiam, quo plures ideas inadae- [?] quatas habet, et contra eo plura agere, quo plures habet adaequatas.

PROPOS. II. Nec Corpus Mentem ad cogitandum, nec Mens Corpus ad motum, neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.

Demonstr. Omnes cogitandi modi Deum, quatenus res est cogitans et non quatenus alio attributo explicatur, pro causa habent; (per Prop. 6. p. 2.) id ergo, quod Mentem ad cogitandum determinat, modus cogitandi aft et non Extensionis, hos est, (per Desin. 1. p. 2.) non est Corpus: Quod erat primum. Corporis deinde motus et quies ab alio oriri debet corpore, quod etiam ad motum vel quietem determinatum fuit ab alio et absolute, quicquid in corpore oritur, id a Deo oriri debuit, quatenus aliquo Extensionis modo et non quatenus aliquo cogitandi modo affectus consideratur, (per eand. Prop. 6. p. 2.) hoc est, a Mente, quae (per Prop. 11. p. 2.) modus cogitandi est, oriri non potelt. Quod erat secundum. Ergo nec Corpus Mentem etc. Q. E. D.

Schol. Haec clarius intelliguntur ex iis, quae in Scholio Propolitionis 7. Partis 2. dicta funt, quod scilicet Mens et Corpus una eademque res sit, quae jam sub Cogitationis, jam sub Extensionis attributo concipitur. Unde fit, ut ordo, five rerum concatenatio una sit, sive natura sub hoc, sive sub illo attributo concipiatur, consequenter ut ordo actionum et passionum Corporis nostri simul sit natura cum ordine actionum et passionum Mentis. Quod etiam patet ex modo, quo Propositionem 12. Partis 2. demonfravimus. At, quamvis haec ita se habeant, ut nulla dubitandi ratio supersit, vix tamen credo, nisi rem experientia comprobavero, homines induci [91] posse ad haec aequo animo perpendendum, adeo firmiter persuasi sunt, Corpus ex solo Mentis nutu jam moveri, jam quiescere, plurimaque agere, quae a sola Mentis voluntate et ex cogitandi arte pendent. Etenint, quid Corpus possit, nemol huculque determinavit, hoc est, neminem hucusque experientia docuit, quid Corpus ex solis legibus naturae, quatenus corporea tantum consideratur, possit agere et quid non possit, nisi a Mente determinetur. Nam

nemo huculque Corporis fabricam tam accurate novit, ut omnes ejus functiones potuerid explicare, ut jam taceam, quod in Brutis plura observentur, quae humanam sagacitatem longe superant et quod somnambuli in somnis plurinta agant, quae vigilando non auderent; quod satis ostendit, ipsum Corpus ex solis suae naturae legibus multa posse, quae ipsius Mens admiratur. Deinde nemo scit, qua ratione, quibusve mediis Mens movest corpus, neque quot motus gradus possit corpori tribuere, quantaque cum celeritate idem movere queat. Unde lequitur. cum homines dicunt, hanc vel-illam actionem Corporis oriri a Mente, quae imperium in Corpus habet, eos nescire, quid dicant, nec aliud agere, quam speciosis verbis fateri, se veram illius actionis causam absque admiratione ignorare. At dicent, sive sciant hve nesciant, quibus mediis Mens moveat Corpus, se tamen experiri, quod, nisi Mens humana apta esset ad excogitandum, Corpus iners esset. Deinde se experiri, in sola Mentis potestate esse, tam loqui, quam tacere et alia multa, quae proinde a Mentis decreto pendere credunt. Sed, quod ad primum attinet, ipsos rogo, num experientia non etiam doceat, quod si contra Corpus iners sit, Mens simul ad cogitandum sit inepta? Nam cum Corpus sonno quiescit, Mens simul cum ipso sopita manet, neo potestatem habet, veluti cum vigilat, excogitandi. Deinde omnes expertos esse credo, Mentem non semper aeque aptam esse ad cogitandum de eodem subjecto; sed, prout Corpus aptius est, ut in eo hujus vel illius objecti imago excitetur, ita Mentem aptiorem esse ad hoc vel illud objectum contemplandum. At dicent ex solis legibus naturae, quatenus corporea tantum consideratur, sieri non polle, ut causae aedificiorum, picturarum, rerumque hujusmodi, quae sola humana arte fiunt, possint [99] deduci, nec Corpus humanum, nisi a Mente determinaretur, ducereturque pote effet ad templum ali-

quod aedificandum. Verum ego jam oftendi, iplos nescire, quid Corpus possit, quidve ex sola ipsius naturae contemplatione possit deduci, ipsosque plurima experiri ex solis naturae legibus fieri, quae hunquam credidissent posse sieri, nisi ex Mentis directione, ut sunt ea, quae somnambuli in somnis agunt, quaeque ipsi, dum vigilant, admirantur. Addo hic, iplam Corporis humani sfabricam, quae artificio longissime superat omnes, quae humana arte fabricatae funt, ut jam taceam, quod supra ostenderim, ex natura, sub quovis attributo considerata, infinita sequi. Quod pe ro ad secundum attinet, sane longe felicius sele res humanae haberent, si acque in hominis potestate effet tam tacere, quam loqui. At experientia satis superque docet, homines nihil minus in potestate habere, quam linguam, nec minus posse, quam appetitus moderari suos; unde factum, ut plerique credant, nos ea tantum libere agere, quae leviter petimus, quia earum rerum appetitus facile contrahi potest memoria alterius rei, cujus frequenter recordamur; sed illa minime, quas magno cum affectu petimus et qui alterius rei memoria fedari nequit. Verum enim vero' nisi experti essent, nos plura agere, quorum postea poenitet, nosque saepe, quando sc. contrariis affectibus conflictamur, meliora videre et deteriora sequi, nihil impediret, quo minus crederent, nos omnia libere agere. Sicinfans, se laclibere appetere credit, puer autem iratus vindictam velle et timidus fugam. Ebrius deinde credit, se ex libero Mentis decreto ea loqui, quae postea sobrius vellet tacuisse; sic delirans, garrula, puer et hujus farinae plurimi ex libero Mentis decreto credunt loqui; cum tamen loquendi impetum, quem habent, continere nequeant, ita ut ipla experientia non minus clare, quam ratio doceat, quod homines ea sola de causa liberos se esse credant, quia suarum actionum sunt conscii et causarum. quibus determinantur, ignari; et praeterea quod

Mentis decreta nihil fint praeter ipfos appetitus, quae propterea varia funt pro varia Corporis dispositione. Nam unusquisque ex suo affectu omnia moderatur, et qui praeterea contrariis affectibus conflictantur, quid velint, nesciunt; qui autem nullo, facili mo- [100] mento huc atque illuc pelluntur. Quae omnia profecto clare oftendunt, Mentis tam decretum, quam appetitum et Corporis determinationem fimul esse natura, vel potius unam eandemque rem, quam, quando sub Cogitationis attributo consideratur et per iplum explicatur, decretum appellamus, et quando sub Extensionis attributo consideratur et ex legibus motus et quietis deducitur, determinationem vocamus; quod adhuc clarius ex jam dicendis patebit. Nam aliud est, quod hic apprime notari vellem. nempe, quod nos nihil ex Mentis decreto agere possumus, nisi ejus recordemur. Ex. gr. non possumus verbum loqui, nisi ejusdem recordemur. de in libera Mentis potestate non est rei alicujus recordari, vel ejusdem oblivisci. Quare hoc tantum in Mentis potestate esse creditur, quod rem, cujus recordamur, vel tacere, vel loqui ex solo Mentis decreto possumus. Verum cum nos loqui somniamus. credimus nos ex libero Mentis decreto loqui, nec tamen loquimur, vel, si loquimur, id ex Corporis spontaneo motu fit. Somniamus deinde, nos quaedam homines celare, idque eodem Mentis decreto, quo, dum vigilamus, ea, quae scimus, tacemus. Somniamus denique, nos ex Mentis decreto quaedam agere. quae, dum vigilamus, non audemus, atque adeo pervelim scire, an in Mente duo decretorum genera dentur. Phantasticorum unum et Liberorum alterum? Quod si eo usque insanire non libet, necessario concedendum est, hoc Menus decretum, quod liberum esse creditur, ab ipsa imaginatione sive niemoria non distingui, nec aliud esse praeter illam affirmationem, quam idea, quatenus idea est, necellario involvit; (vide Pr. 49. p. 2.) Atque adeo hace Mentis decreta eadem necessitate in Mente oriuntur, ac ideae rerum actu existentium. Qui igitur credunt, se ex libero Mentis decreto loqui vel tacere, vel quicquam agere, oculis apertis somniant.

PROPOS. III. Mentis actiones ex folis ideis adaequatis oriuntur; passiones autem a solis inadaequatis pendent.

[101] DEMONSTR. Primum, quod Mentis essentiam constituit, nihil aliud est, quam idea Corporis actu existentis, (per Prop. 11. et 13. p. 2.) quae (per Prop. 15. p. 2) ex multis aliis componitur, quarum quaedam (per Coroll. Prop. 38. p. 2) sunt adaequatae, quaedam autem inadaequatae. (per Coroll. Prop. 29. p. 2.) Quicquid ergo ex Mentis natura sequitur et cujus Mens causa est proxima, per quam id debet intelligi, necessario ex idea adaequata, vel inadaequata sequi debet. At quatenus Mens (per Prop. 1. hujus) ideas habet inadaequatas, eatenus necessario patitur; ergo Mentis actiones ex solis ideis adaequatis sequuntur et Mens propterea tantum patitur, quia ideas habet inadaequatas. Q. E. D.

Schol. Videmus itaque passiones ad Mentem non referri, nisi quatenus aliquid habet, quod negationem involvit, sive quatenus consideratur naturae pars, quae per se absque aliis non potest clare et distincte percipi; et hac ratione ostendere possem, passiones codem modo ad res singulares, ac ad Mentem referri, nec alia ratione posse percipi; sed meum institutum est, de sola Mente humana agere.

Propos. IV. Nulla res, nisi a causa externa-

DEMONSTR. Haec Propolitio per se patet; desinitio enim cujuscunque rei iplius rei essentiam assirmat, sed non negat; sive rei essentiam ponit, sed non tollit. Dum itaque ad rem ipsam tantum, non autem ad causas externas attendimus, nihil in eadem poterimus invenire, squod ipsam possit destruere. Q. E. D.

PROPOS. V. Res eatenus contrariae sunt naturae, hoc est, eatenus in eodem subjecto esse nequeunt, quatenus una alteram potest destruere.

DEMONSTR. Si enim inter se convenire, [102] vel in codem subjecto simul esse possent, posset ergo in codem subjecto aliquid dari, quod ipsum posset destructs, quod (per Prop. praeced.) est absurdum. Ergo res etc. Q. E. D.

PROPOS. VI. Unaquaeque res, quantum in se est, in suo Esse perseverare conatur.

DEMONSTR. Res enim fingulares modi sunt, quibus Dei attributa certo et determinato modo exprimuntur, (per Coroll. Prop. 25. p. 1.) hoc est (per Prop. 34. p. 1.) res, quae Dei potentiam, qua Deus est et agit, certo et determinato modo exprimunt; neque ulla res aliquid in se habet, a quo possit destrui, sive quod ejus existentiam tollat (per Prop. 4. hujus). Sed contra ei omni, quod ejusdem existentiam potest tollere, opponitur; (per Prop. praeced.) adeoque quantum potest et in se est, in suo Esse perseverare conatur. Q. E. D.

Propos. VII. Conatus, quo unaquaeque res in fuo Esse perseverare conatur, nihil est praeter ipsius rei actualem essentiam.

DEMONSTR. Ex data cujuscunque rei essentia quaedam necessario sequuntur, (per Prop. 36. p. 1.) nec res aliud possunt, quam id, quod ex determinata earum natura necessario sequitur; (per Prop. 29. p. 1.) quare cujuscunque rei potentia, sive conatus, quo ipsa vel sola, vel cum aliis quidquam agit, vel agere conatur, hoc est, per Prop. 6. hujus) potentia, sive conatus, quo in suo Esse perseverare comatur, nihil est praeter ipsius rei datam, sive actualem essentiam. Q. E. D.

[153] Propos. VIII. Conatus, quo unaquaeque res in suo Esse perseverare conatur, nullum tempus sinitum, sed indefinitum involvit.

Demonstra. Si enim tempus limitatum involveret, quod rei durationem determinaret, tum ex sola ipsa potentia, qua res existit, sequeretur, quod res post limitatum illud tempus non posset existere, sed deberet destrui; atqui hoc (per Prop. 4. hu-jus) est absurdum: ergo conatus, quo res existit, nullum tempus definitum involvit; sed contra, quoniam, (per eandem Prop. 4. hujus) si a nulla externa causa destruatur, eadem potentia, qua jam existit, existere perget semper; ergo hic conatus tempus indesinitum involvit. Q. E. D.

Propos. IX. Mens tam quatenus claras et difiinctas, quam quatenus confusas habet ideas, conatur in suo Esse perseverare indefinita quadam duratione et hujus sui conatus est conscia.

DEMONSTR. Mentis essentia ex ideis adsequatis et inadaequatis constituitur, (ut in Prop. 3. hujus oftendimus) adeoque (per Prop. 7. hujus) tam quatenus has, quam quatenus illas hahet, in suo Esse perseverare constur; idque (per Prop. 8. hujus) indesinita quadam duratione. Cum autem Mens (per Prop. 23. p. 2.) per ideas affectionum Corporis necessario sui sit conscia, est ergo (per Prop. 7. hujus) Mens sui conatus conscia. Q. E. D.

Schol. Hic conatus, cum ad Mentem solam refertur, Voluntas appellatur; sed cum ad Mentem et Corpus simul refertur, vocatur Appetitus, qui proinde nihil aliud est, quam ipsa hominis essentia, ex cujus natura ea, quae ipsius conservationi inserviunt, necessario sequuntur; atque adeo homo ad eadem agendum determinatus est. Deinde inter appelius titum et cupiditatem nulla est differentia, nisi quod supiditas ad homines plerumque referatur, quatemna

tenus îni appetitus sunt conscii et propterea sic desiniri potest, nempe, Cupiditas est appetitus cum ejusdem conscientia. Constat itaque ex his omnibus, nihil nos conari, velle, appetere, neque cupere, quia id bonum esse judicamus; sed contra nos propterea, aliquid bonum esse, judicare, quia id conamur, volumus, appetimus, atque cupimus.

PROPOS. X. Idea, quae Corporis nostri existentiam secludit, in nostra Mente dari nequit; sed eidem

est contraria.

Demonstr. Quicquid Corpus nostrum potest destruere, in eodem dari nequit, (per Prop. 5. hu-jus) adeoque neque ejus rei idea potest in Deo dari, quatenus nostri Corporis ideam habet, (per Coroll. Prop. 9. p. 2.) hoc est, (per Prop. 11. et 13. p. 2.) ejus rei idea in nostra Mente dari nequit; sed contra, quoniam (per Prop. 11. et 13. p. 2) primum, quod Mentis essentiam constituit, est idea corporis actu existentis, primum et praecipuum nostrae Mentis conatus est, (per Prop. 7. hujus.) Corporis nostri existentiam assirmare; atque adeo idea, quae Corporis nostri existentiam negat, nostrae Menti est contraria etc. Q. E. D.

Propos. XI. Quicquid Corporis nostri agendi potentiam auget, vel minuit, juvat, vel coërcet, ejustem rei idea Mentis nostrae cogitandi potentiam auget, vel minuit, juvat, vel coërcet.

DEMONSTR. Hacc Propositio patet ex Propositione/7. Partis 2. vel etiam ex Propositione 14. Partis 2.

SCHOL. Videmus itaque Mentem magnas posse pati mutationes et jam ad majorem, jam autem ad minorem perfectionem transire, quae quidem passiones nobis explicant affectus Laetitiae et Tri-[105] stitiae. Per Laetitiam itaque in sequentibus intelligam passionem, qua Mens ad majorem perfectionem transit. Per Tristitiam autem passionem, qua ipsa ad minorem transit perfectionem. Porro osse

ctum Lactitiae, ad Mentem et Corpus simul relatum, Titillationem, vel Hilaritatem voco; Tristitiae autem Dolorem, vel Melancholiam. Sed notandum, Titillationem et Dolorem ad hominem referri, quando una ejus pars prae reliquis est affecta; Hilaritatem autem et Melancholiam, quando omnes pariter sunt affectae. Quid deinde Cupiditas sit, in Scholio Propositionis 9. hujus Partis explicui et praeter hos tres nullum alium agnosco affectum primarium; reliquos ex his tribus oriri in seqq. ostendam. Sed antequam ulterius pergam, lubet hic susus Proposicionem 10. hujus Partis explicare, ut clarius intelligatur, qua ratione idea ideae sit contraria.

In Scholio Propositionis 17. Partis 2. oftendimus, ideam, quae Mentis essentiam constituit, Corporis existentiam tamdiu involvere, quamdiu ipsum Corpus existit. Deiade ex iis, quae in Coroll. Prop. 8. Part. 2. et in ejusdem Schol. oftendimus, sequitur, praesentem nostrae Mentis existentiam ab hos folo pendere, quod sc. Mens actualem Corporis existentiam involvit. Denique Mentis potentiam, qua ipla res imaginatur, éarumque recordatur, ab hoc etiam pendere ostendimus, (vid Prop. 17. et 18. p. 2. cum ejus Scholio) quod ipsa actualem Corporis existentiam involvit. Ex quibus sequitur, Mentis praefentem existentiam, ejusque imaginandi potentiam tolli, simulatque Mens praesentem Corporis existentiam assirmare desinit. At causa, cur Mens hanc Corporis existentiam affirmare definit, non potest esse ipsa Mens, (per Prop. 4. hujus) nec etiam, quod Corpus esse desinit. Nam (per Prop. 6. p. 2.) causa, cur Mens Corporis existentiam assirmat, non est, quia Corpus existere incepit: quare, per eandem rationem, nec iplius Corporis existentiam assirmare definit, quia Corpus esse definit; sed (per Prop. 8. p. 2.) hoc ab alia idea oritur, quae nostri Corporis et conlequenter noltrae Mentis, praesentem existentiam fecludit, quaeque adeo ideae, quae nostrae Mentis essentiam constituit, est contraria.

PROPOS. XII. Mens, quantum potest, ea [105] imaginari conatur, quae Corporis agendi potentiam augent, vel juvant.

DEMONSTR. Quamdiu humanum Corpus affecium est modo, qui naturam corporis alicujus externi involvit, tamdiu Mens humana idem corpus, ut praesens, contemplabitur, (per Prop. 17. p. 2.) et consequenter (per Prop. 7. p. 2) quamdiu Mens humana aliquod externum corpus, ut praesens, contemplatur, hoc est, (per ejusdem Prop. Schol.) imaginatur, tamdiu humanum Corpus affectum est modo, qui naturam ejusdem corporis externi involvit; atque adeo, quamdiu Mens ea imaginatur, quae corporis nostri agendi potentiam augent, vel juvant, tamdiu Corpus affectum est modis, qui ejusdem agendi potentiam augent, vel juvant; (vid. Post. 1. hujus) et consequenter (per Prop. 11. huius) tamdin Mentis cogitandi potentia augetur, vel juvatur; ac proinde (per Prop. 6. vel 9. hujus) Mens, quantum. potest, eadem imaginari conatur. Q, E, D,

Propos. XIII. Cum Mens ea imaginatur, quae Corporis agendi potentiam minuunt, vel coërcent, conatur, quantum potest, rerum recordari, quae horum existentiam secludunt.

DEMONSTR. Quamdiu Mens quicquam tale imaginatur, tamdiu Mentis et Corporis potentia minutur, vel coërcetur, (ut in praeced. Prop. demon-firavimus) et nihilominus id tamdiu imaginabitur, donec Mens aliud imaginetur, quod hujus praesentem existentiam secludat, (per Prop. 17. p. 2.) hoc est, (ut modo ostendimus) Mentis et Corporis potentia tamdiu minuitur, vel coërcetur, donec Mens aliud imaginetur, quod hujus existentiam secludit, quodque adeo Mens, (per Prop. 9. hujus) quantum potest, imaginari, vel recordari conabitur. Q. E. D.

COROLL. Hinc fequitur, quod Mens ea imagi[107] nari aversatur, quae ipsius et Corporis potentiam minuunt, vel coercent.

SCHOL. Ex his clare intelligimus, quid Amor, quidque Odium sit. Nempe Amor nihil aliud est, quam Laetitia, concomitante idea causae externae; et Odium nihil aliud, quam Tristitia, concomitante idea causae externae. Videmus deinde, quod ille, qui amat, necessario conatur rem, quam amat, praefentem habere et conservare; et contra, qui odit, rem, quam odio habet, amovere et destruere conatur. Sed de his omnibus in sqq. prolixius.

PRÓPOS. XIV. Si Mens duobus affectibus simul affecta seinel suit, ubi postea eorum alterutro afficietur, afficietur etiam altero.

DEMONSTR. Si Corpus humanum a duobus corporibus simul affectum semel fuit, ubi Mens postea eorum alterutrum imaginatur, statim et alterius recordabitur. (per Prop. 18. p. 2.) At Mentis imaginationes magis nostri Corporis affectus, quam corporum externorum naturam indicant: (per Coroll 2. Prop. 16. p. 2.) ergo si Corpus et consequenter Mens (vid. Defin. 3. hujus) duobus affectibus semel affecta fuit, ubi postea eorum alterutro afficietur, afficietur etiam altero. Q. E. D.

PROPOS. XV. Res quaecunque potest esse per accidens causa Laetitiae, Tristitiae, vel Cupiditatis.

Demonstra. Ponatur Mens duobus affectibus fimul affici, uno scilicet, qui ejus agendi potentiam neque auget, neque minuit, et altero, qui eandem vel auget, vel minuit (vid. Post. 1. hujus.) Ex praecedenti Propositione patet, quod ubi Mens postea illo a sua vera causa, quae (per hypothesin) per se ejus cogitandi potentiam nec auget, nec minuit, afsi- [108] cietur, statim et hoc altero, qui ipsius cogitandi po-

tentiam auget, vel minuit, hoc est (per Schol. Prop. 12. hujus) Lactitia, vel Tristitia assicietur; atque adeo, illa res non per se, sed per accidens causa erit Lactitiae, vel Tristitiae. Atque hac eadem via facile ostendi potest, rem illam posse per accidens causam esse Cupiditatis. Q. E. D.

COROLL. Ex eo solo, quod rem aliquam affectu Lactitiae, vel Tristitiae, cujus ipsa non est causa efficiens, contemplati sumus, candem amare, vel odio habere possumus.

Demonstr. Nam ex hoc folo fit, (per Prop. 14. huius) ut Mens, hanc rem postea imaginando, affectu Laetitiae vel Tristitiae assiciatur, hoc est, (per Schol. Prop. 11. huius) ut Mentis et Corporis potentia augeatur vel minuatur etc. Et consequenter (per Prop. 12. huius) ut Mens eandem imaginari cupiat, vel (per Coroll. Prop. 13. huius) aversetur, hoc est, (per Schol. Prop. 13. huius) ut eandem amet, vel odio habeat. Q. E. D.

SCHOL. Hinc intelligimus, qui fieri poteff, ut quaedam amemus, vel odio habeamus, absque ulla causa nobis cognita; sed tantum ex Sympathia (ut ajunt) et Antipathia. Atque huc referenda etiam ex objecta, quae nos Laetitia vel Tristitia afficiunt ex eo solo, quod aliquid simile habent objectis, quae nos issem affectibus afficere solent, ut in seq. Prop. ostendam. Scio equidem Auctores, qui primi haeo nomina Sympathiae et Antipathiae introduxerunt, significare issem voluisse rerum occultas quasdam qualitates; sed nihilominus credo nobis licere, per eadem notas vel manifestas etiam qualitates intelligere.

Propos. XVI. Ex eo folo, quod rem aliquam aliquid habere imaginamur simile obiecto, quod Mentem Laetitla vel Tristitia afficere solet; quamvis id, in quo res obiecto est similis, non sit horum affe-

ctuum efficiens causa; eam tamen amabimus, ves odio habebimus.

Demonstr. Id, quod simile est objecto, in ipso objecto (per hypothesin) cum affectu Laetitiae, vel Tristitiae contemplati sumus; atque adeo, (per Prop. 14, huius) cum Mens ejus imagine afficietur, statim etiam hoc vel illo afficietur affectu et consequenter res, quam hoc idem habere percipimus, erit (per Prop. 15. huius) per accidens Laetitiae vel Tristitiae causa; adeoque, (per praec. Coroll.) quamvis id, in quo objecto est similis, non sit horum affectuum causa esticiens, eam tamen amabimus, vel odio habebimus. Q. E. D.

Propos. XVII. Si res, quae nos Tristitae affectu assicere solct, aliquid habere imaginamur simile alteri, quae nos aeque magno Laetitiae affectu solet assicere, eandem odio habebimus et simul amabimus.

Demonstra. Est enim (per hypothesin) haec res per se Tristitiae causa et (per Schol. Prop. 13. huius) quatenus eandem hoc affectu imaginamur, eandem odio habemus: et quatenus praeterea aliquid habere imaginamur simile alteri, quae nos aeque magno Laetitiae affectu afficere solet, aeque magno Laetitiae conamine amabimus; (per Prop. praec.) atque adeo eandem odio habebimus, et simul amabimus. Q. E. D.

Schol. Haec Mentis constitutio, quae scilicet ex duobus contrariis affectibus oritur, animi vocatur fluctuatio, quae proinde affectum respicit, ut dubitatio imaginationem; (vid. Schol. Prop. 44. P. 2.) nec animi fluctuatio et dubitatio inter se different, nisi secundum majus et minus. Sed notandum, me in Propositione praecedenti has animi fluctuationes ex causis deduxisse, quae per se unius et per accidens alterius affectus sunt causa; quod ideo feci, quia sic

facilius ex praecedentibus deduci poterant; at non, quod negem, animi fluctuationes plerumque oriri ab objecto, quod utriusque affectus sit esticiens [11] causa. Nam Corpus humanum (per l'ost. 1 p. 2) ex plurimis diversae naturae individuis componitur, atque adeo (per Ax 1. post. Lem. 3. quod vide post Prop. 13. p. 2.) ab uno, codemque corpore plurimis, diversisque modis potest affici; et contra, quia una cademque res multis modis potest affici; multis erao etiam, diversisque modis unam, candemque corporis partem afficere poterit. Ex quibus facil concipere possumus, unum idemque objectum posse esse causam multorum contrariorumque affectuum.

Propos. XVIII. Homo ex imagine rei practeritae, aut futurae eodem Laetitiae et Tristitiae affectu afficitur, ac ex imagine rei pracsentis.

DEMONSTR. Quamdiu homo rei alicujus imagine affectus est, rem ut praesentem, tametsi non existat, contemplabitur, (per Prop. 17. p. 2. cum zius dem Coroll.) nec ipsam ut praeteritam aut suturam imaginatur; nisi quatenus ejus imago juncta est imagini temporis praeteriti, aut suturi; (vid. Schol. Prop. 44. p. 2.) Quare rei imago, in se sola considerata, eadem est, sive ad tempus suturum, vel praeteritum, sive ad praesens referatur, hoc est, (per Coroll. 2. Prop. 16. p. 2.) Corporis constitutio, seu affectus idem est, sive imago sit rei praeteritae, vel suturae, sive praesentis; atque adeo affectus Laetitiae et Tristitiae idem est, sive imago sit rei praeteritae, aut suturae, sive praesentis. Q. E. D.

Schol. Rem eatenus praeteritam, aut futuram hic voco, quatenus ab eadem affecti fuimus, aut afficiemur. Ex. gr. quatenus ipfam vidimus, aut videbimus, nos refecit, aut reficiet, nos laelit, aut laedet etc. Quatenus enim eandem fic imaginamur, eatenus ejus existentiam affirmamus, hoc est, Corpus nullo affectu afficitur, qui rei existentiam seclu-

dat; atque adeo (per Prop. 17. p. 2.) Corpus ejufdem rei imagine eodem modo assicitur, ac si res ipsa praesens adesset. Verum enim vero, quia plerumque sit, ut ii, qui plura sunt experti, suctuent, quamdiu rem, ut suturam, vel praeteritam contemplantur, deque rei eventu ut plurimum dubitent, [111] (vid. Schol. Prop. 44. p. 2.) hinc sit, ut assectus, qui ex similibus rerum imaginibus oriuntur, non sint adeo constantes; sed ut plerumque aliarum rerum imaginibus perturbentur, donec homines de rei eventu certiores siant.

Schol. II. Ex modo dictis intelligimus, quid sit Spes, Metus, Securitas, Desperatio, Gaudium et Conscientiae morsus. Spes namque nihil aliud est, quam inconstans Laetitia, orta ex imagine rei suturae, vel praeteritae, de cuius eventu dubitamus. Metus contra inconstans Tristitia, ex rei dubiae imagine etiam orta. Porro si horum affectuum dubitatio tollatur, ex Spe sit Securitas et ex Metu Desperatio; nempe Laetitia, vel Tristitia, orta ex imagine rei, quam metuimus, vel speravimus. Gaudium deinde est Laetitia, orta ex imagine rei praeteritae, de cuius eventu dubitamus. Conscientiae denique morsus est tristitia, opposita gaudio.

PROPOS. XIX. Qui id, qued amat, destrui imaginatur, contristabitur: si autem conservari, lactabitur.

DEMONSTR, Mens, quantum potest, ea imaginari conatur, quae Corporis agendi potentiam augent, vel juvant, (per Prop. 12. huius) hoc est, (per Schol. eiusdem Prop.) ea, quae amat. At imaginatio ab iis juvatur, quae rei existentiam ponunt et contra coërcetur iis, quae rei existentiam secludunt; (per Prop. 17. p. 2) ergo rerum imagines, quae rei amatae existentiam ponunt, Mentis conatum, quo rem amatam imaginari conatur, juvant, hoc est, (per

(per Schol. Prop. 11. huius) Lactitia Mentem afficiunt; et quae contra rei amatae existentiam secludunt, eundem Mentis conatum coërcent, hoc est, (per idem Schol.) Tristitia Mentem afficiunt. Qui itaque id, quod amat, destrui imaginatur, contristabitur etc. Q. E. D.

Propos. XX. Qui id, quod odio habet, [112] destrui imaginatur, laetabitur.

DEMONSTR. Mens (per 13. Prop. hujus) sa imaginari conatur, quae rerum existentiam, quibus Corporis agendi potentia minuitur, vel coërcetur, secludunt, hoc est, (per Schol. ejus sem Prop.) ea imaginari conatur, quae rerum, quas odio habet, existentiam secludunt; atque adeo rei imago, quae existentiam ejus, quod Mens odio habet, secludit, hunc Mentis conatum juvat, hoc est, (per Schol. Prop. 11. hujus) Mentem Laetitia afficit. Qui itaque id, quod odio habet, destrui imaginatur, laetabitur. Q. E. D.

Propos. XXI. Qui id, quod amat, Laetitia, vel Tristitia affectum imaginatur, Laetitia etiam, vel Tristitia affectur; et uterque hic affectus major, aut minor erit in amante, prout uterque maior, aut minor est in re amata.

Demonstra. Rerum imaginès, (ut in Prop 19. huius demonstravimus) quae rei amatae existentiam ponunt, Mentis conatum, quo ipsam rem amatam imaginari conatur, juvant. Sed Laetitia existentiam rei laetae ponit, et eo magis, quo Laetitiae affectus major est: est enim (per Schol. Prop. 11. huius) transitio ad majorem perfectionem. Ergo imago Laetitiae rei amatae in amante ipsius Mentis conatum juvat, hocest, (per Schol. Prop. 11. huius) amantem Laetitia assicit et eo majori, quo major hic assectus in re amata fuerit. Quod erat primum. Dein-

de quatenus re aliqua Tristitia assicitur, eatenus destruitur et eo magis, quo majori assicitur Tristitia; (per iden. Schol. Prop. 11. huius) adeoque (per Prop. 19. huius) qui id, quod amat, Tristitia assici imaginatur, Tristitia etiam assicietur et eo majori, quo major hic assectus in re amata suerit. Q. E. D.

PROPOS. XXII. Si aliquem imaginamur Lac[113] titia afficere rem, quam amamus, Amore erga
eum afficienur. Si contra eundem imaginamur Trifittia eandem afficere; econtra Odio etiam contra
ipfum afficienur.

Demonstr. Qui rem, quam amamus, Laetitia, vil Tristitia afficit, ille nos Laetitia, vel Tristitia etiam afficit, si nimirum rem amatam Laetitia illa, vel Tristitia affectam imaginamur. (per praeced. Pròp.) At haec Laetitia, vel Tristitia in nobis supponitur dari, concomitante idea causae externae; ergo, (per Schol. Prop 13. huius) si aliquem imaginamur. Laetitia, vel Tristitia afficere rem, quam amamus, erga eundem Amore, vel Odio afficiemur. Q. E. D.

Schol. Propositio 21. nobis explicat, quid sit Commiseratio, quam desinire possumus, quod sit Tristitia orta ex alterius dannio. Quo autem nomine appellanda sit Laetitia, quae ex alterius bono oritur, nescio. Porro Amorem erga illum, qui alteri bene secit, Favorem, et contra Odium erga illum, qui alteri male secit, Indignationem appellabimus. Denique notandum, nos non tantum misereri rei, quam amavimus, (ut in Prop. 21. ostendimus) sed etiam ejus, quam antea nullo affectu prosecuti sumus; modo eam nobis similem judicemus, (ut infia ostendam); atque adeo ei etiam savere, qui simili bene secit et contra in eum indignari, qui simili damnum intulit.

PROPOS. XXIII. Qui id, quod odio habet, Tristitia asfectum imaginatur, laetabitur; si contra idem idem Lactitia affectum effe imaginetur, contristabitur; et uterque hic affectus maior, aut minor erit, prout eius contrarius maior, aut minor est in eo, quod odio habet.

DEMONSTR. Quatenus res odiosa Tristitia [114] afficitur, eatenus destruitur et eo magis, quo majori Tristitia afficitur. (per Schol. Prop. 11. luiuls) Qui igitur (per Prop. 20. huius) rem, quam odio habet, Tristitia affici imaginatur, Laetitia contra afficietur; et eo majori, quo majori Tristitia rem odiosam affectam esse imaginatur; quod erat primum. Deinde Laetitia existentiam rei laetae ponit, (per idem Schol. Prop. 11. huius) et eo magis, quo major Laetitia concipitur. Si quis eum, quem odio habet, Laetitia affectum imaginatur, haec imaginatio (per Prop. 13. huius) ejusdem conatum coërcebit, hoc est, (per Schol. Prop. 11. huius) is, qui odio habet, Tristitia afficietur. etc. Q. E. D.

Schol. Haec Laetitia vix solida, et absque ullo animi consictu esse potest. Nam (ut statim in Propositione 27, hujus ostendam) quatenus rem sibi similem Tristitiae affectu affici imaginatur, eatenus contristari debet; et contra, si eandem Laetitia assici imaginetur. Sed hic ad solum Odium attendimus.

PROPOS. XXIV. Si aliquem imaginamur Laetitia afficere rem, quam odio habemus, Odio etiam erga cum afficiemur. Si contra eundem imaginamur Tristitu candem rem afficere; Amore erga ipsum afficiemur.

DEMONSTR. Demonstratur codem modo hace Propositio, ac Propositio 22. hujús, quan vide.

Schol. Hi et similes Odn affectus ad Invidiam referuntur, quae propterea nihil aliud est, quam ipsum Odium, quatenus id consideratur hominem ita disponere, ut malo alterius gaudeat et contra ut eiusdem bono contristetur.

Pro-

Propos. XXV. Id omne de nobis, deque re ama-[115] ta affirmare conamur, quod, nos, vel rem amatam Laetitia afficere, imaginamur; et contra id omne negare, quod, nos, vel rem amatam Tristitia afficere, imaginamur.

Demonstr. Quod rem amatam Lactitia, vel Tristitia assicere imaginamur, id nos Lactitia, vel Tristitia assicit. (per Prop. 21. huius.) At Mens (per Prop. 12. huius) ea, quae nos Lactitia assiciunt, quantum potest, conatur imaginari, hoc est, (per Prop. 17 p. 2. et eius Coroll.) ut praesentia contemplari; et contra, (per Prop. 13. huius) quae nos Tristitia assiciunt, corum existentiam secludere; ergo id omne de nobis, deque re amata assirmare conamur, quod, nos, vel rem amatam Lactitia assicere, imaginamur et contra. Q. E. D.

Paoros XXVI. Id omne de re, quam odio habemus, affirmare conamur, quod ipfam Tristitia afficere imaginamur et id contra negare, quodipfam Laetitia afficere imaginamur.

DEMONSTR. Sequitur Propolitio ex Propolitione 23. ut praecedens ex Propolitione 21. hujus.

Schol. His videmus, facile contingere, ut homo de se, deque re amata plus justo et contra de re, quam odit, minus justo sentiat, quae quidem imaginatio, quando ipsum hominem respicit, qui de se plus justo sentit. Superbia vocatur et species Delirii est, quia homo oculis apertis somniat, se omnia illa posse, quae sola imaginatione assequitur, quaeque propterea, veluti realia, contemplatur, iisque exultat, quamdiu ea imaginari non potest, quae horum existentiam secludunt et ipsus agendi potentiam determinant. Est igitur Superbia Laetitia ex eo orta, quod homo de se plus iusto sentit. Deinde [216] Laetitia, quae ex eo oritur, quod homo de alio plus iusto sentit. Existimatio vocatur; et illa denique

que Despectus, quae ex eo oritur, quod de alio minus justo sentit.

PROPOS. XXVII. Ex eo, quod rem nobis funilem et quam nullo affectu prosecuti sumus, aliquo affectu affici imaginamur, eo ipso sumili affectu afficimur.

DEMONSTR. Rerum imagines sunt Corporis humani affectiones, quarum ideae corpora externa, veluti nobis praesentia, repraesentant, (per Schol, Prop. 17. p. 2.) hoc est, (per Prop. 16. p. 2.) quarum ideae naturam noltri Corporis et simul praesentem externi corporis naturam involvunt. Si igitur corporis externi natura fimilis fit naturae nostri Corporis, tum idea corporis externi, quod imaginamur. affectionem nostri Corporis involvet similem affectioni corporis externi; et consequenter, si aliquem nobis similem aliquo affectu affectum imaginamur, haee imaginatio affectionem nostri Corpus huic affectui similem exprimet; adeoque ex hoc, quod rem aliquam nobis similem aliquo effectu affici imaginamur, simili cum ipsa affectu afficimur. Quod si rem nobis similem odio babeamus, eatenus (per Prop. 23. hujus) contrario affectu cum ipla afficiemur, non autem simili. Q. E. D.

Schol, Haec affectum imitatio, quando ad Tristitiam refertur, vocatur Commiseratio, (de qua vide Schol, p. 22. hujus) sed ad Cupiditatem relata Aemulatio, quae proinde nihil aliud est, quam alicujus rei Cupiditas, quae in nobis ingeneratur ex ea, quod alios nobis similes eandem Cupiditatem haberé imaginamur.

COROLL. Si aliquem, quem nullo affectu profecuti fumus, imaginamur Laetitia afficere rem nobis limitem, Amore erga eundem afficiemur. Si contra eundem imaginamur eandem Tristitia afficere, contra Odio erga ipsum afficiemur. ctari, imaginamur, Laudem voco; Tristitam vero, qua contra ejusdem actionem aversamur, Vituperium voco.

Propos. XXX. Si quis aliquid egit, quod reliquos Laetitia afficere imaginatur, is Laetitia, concomitante idea fui, tanquam causa, afficietur; sive se ipsum cum Laetitia contemplabitur. Si contra aliquid egit, quod reliquos Tristitia afficere imaginatur, se ipsum cum Tristitia contra contemplabitur.

DEMONSTR. Qui se reliquos Laetitia, vel Trisitia afficere imaginatur, eo ipso (per Prop. 27. hujus) Laetitia, vel Tristitia afficietur. Cum autem homo (per Prop 19. et 23. p. 2.) sui sit conscius per affectiones, quibus ad agendum determinatur; ergo, qui aliquid egit, quod ipse imaginatur, reliquos Laetitia afficere, Laetitia cum conscientia sui, tanquam causa, afficietur, sive seipsum cum Laetitia contemplabitur et contra. Q. E. D.

SCHOL. Cum Amor (per Schol. Prop. 13. hujus) sit Laetitia, concomitante idea causae externae et Odium Tristitia concomitante etiam idea causae externae; erit ergo haec Laetitia et Tristitia Amoris et Odii species. Sed quia Amor et Odium ad objecta externa referentur, ideo hos Affectus aliis nominibus significations; nempe Lactitiam, concomitante idea causae externae, Gloriam et Tristitiam huic contrariam Pudorem appellabimus. Intellige, quando Lactitia, vel Trilititia ex eo oritur, quod homo, se laudari, vel vituperari credit; alias Laetitiam, concomitante idea causae externae. Acquiescentiam in se ipso; Tristitjam vero eidem contrariam Poenitentiam vocabo. Deinde quia (per Coroll, Prop. 17. p. 2.) fieri potest, ut Lactitia, que aliquis se reliquos afficere imaginatur, imaginaria tantum sit, et (per Prop. 25. hujus) unusquisque de se id omne constur imaginari, quod se Lacuitia afficere imaginatur; facile ergo fieri potest, ut gloriosus sit superbus [120] et se omnibus gratum esse imaginetur, quando omnibus molestus est.

PROPOS. XXXI. Si aliquem imaginamur amare, vel cupere, vel odio habere aliquid, quod ipsi amamus, cupinus, vel odio habenus, eo ipso rem constantius amabimus etc. Si autem id, quod amamus, eum aversari imaginamur, vel contra, tum animi suctuationem patiemur.

DEMONSTR. Ex eo folo, quod aliquem aliquid amare imaginamur, eo iplo idem amabimus. (per Prop. 27. hujus) At fine hoc nos idem amare supponimus; accedit ergo Amori nova causa, a qua fovetur; atque adeo id, quod amamus, hoc iplo constantius amabimus. Deinde ex eo, quod aliquem aliquid aversari imaginamur, idem aversabimur. (per eandem Prop.) At si supponamus, nos eodem tempore id ipsum amare, eodem ergo tempore hoc idem amabimus, et aversabimur, sive (vid. Schol. Prop. 17. hujus) animi suctuationem patiemur. Q. E. D.

COROLL. Hinc et ex Prop. 28. hujus sequitur, unumquemque, quantum potest, conari, ut unusquisque id, quod ipse amat, amet et quod ipse odit, odio etiam habeat; unde illud Poetae:

Speremus pariter, pariter metuamus amantes; Ferreus est, si quis, quod sinit alter, amat.

Schol. Hic conatus efficiendi, ut unusquifque probet id, quod ipfe amat, vel odio habet, revera est Ambitio; (vid. Schol. Prop. 29. hujus) atque adeo videmus, unumquemque ex natura appetere, ut reliqui ex ipsius ingenio vivant, quod dum omnes pariter appetunt, pariter sibi impedimento, et dum omnes ab omnibus laudari seu amari volunt, odio invicem sunt. PROPOS. XXXII. Si aliquem re aliqua, qua [121] unus folus potiri potest, gaudere imaginamur, conabimur efficere, ne ille illa re potiatur.

DEMONSTR. Ex eo folo, quod aliquem re aliqua gaudere imaginamur, (per Prop. 27. hujus cum eiusdem 1. Coroll.) rem illam aniabimus, caque gaudere cupiemus. At (per Hypothesin) huic Laetitiae obstare imaginamur, quod ille eadem hac re gaudeat; ergo, (per Prop. 28. hujus) ne ille eadem potiatur, conabimur. Q. E. D.

Schol. Videmus itaque, cum hominum natura plerumque ita comparatum elle, ut eorum, quibus male est, misereantur et quibus bene est, invideant, et (per Prop. praec.) eo majore odio, quo rem, qua alium potiri imaginantur, magis amant. mus deinde, ex eadem naturae humanae proprietate, ex qua sequitur, homines esse misericordes, sequi etiam eosdem esse invidos et ambitiolos. Denique, si ipsam experientiam consulere velimus, ipsam hace omnia docere experiemur; praeserim li ad priores nostrae aetatis annos attenderimus. pueros, quia eorum corpus continuo veluti in aequilibrio est, ex hoc solo ridere vel slere experimur, quod alios ridere vel flere vident; et quicquid praeterea vident alios facere, id imitari statim cupiunt. et omnia denique sibi cupiunt, quibus alios delectari imaginantur; nimirum quia rerum imagines, uti diximus, sunt ipsae humani Corporis affectiones, five modi, quibus Corpus humanum a caufis externis afficitur, disponiturque ad hoc vel illud agendum.

PROPOSIT. XXXIII. Cum rem nobis similem amainus, conainur, quantum possumus, efficere, ut nos contra amet.

Demonstra. Rem, quam amamus, prae reliquis, quantum possumus, imaginari conamur. (per Prop.

Prop. 12. hujus.) Si igitur res nobis sit similis, ipsam prae reliquis Laetitia afficere conabimur [122] (per Prop. 29. huius) sive conabimur, quantum possumus, efficere, ut res amata Laetitia assiciatur, concomitante idea nostri, hoc est, (per Schol. Prop. 13. hujus) ut nos contra amet. Q. E. D.

PROPOSIT. XXXIV. Quo maiori affectu rem amatam erga nos affectam esse imaginamur, co magis gloriabimur.

Demonstr. Nos (per Prop. praeced.) conamur, quantum possumus, ut res amata nos contra amet, hoc est, (per Schol. Prop. 13. huius) ut res amata Laetitia afficiatur, concomitante idea nostri. Quo itaque rem amatam majori Laetitia nostra de causa affectam esse imaginamur, eo magis hic conatus juvatur, hoc est, (per Prop. 11. hujus cum ejus Schol.) eo majore Laetitia afficimur. At cum ex eo laetemur, quod alium nobis similem Laetitia affecimus, tum nosmet cum Laetitia contemplamur: (per Prop. 30. huius) ergo quo majori affectu rem amatam erga nos affectam esse imaginamur, eo majori Laetitia nosmet contemplabimur, sive (per Schol. Prop. 30. huius) eo magis gloriabimur. Q. E. D.

Propos. XXXV. Si quis imaginatur rem amatam eodem, vel arctiore vinculo Amicitiae, quo ipfe eadem solus potiebatur, alium sibi iungcre, Odio erga ipsam rem amatam afficietur et illi alteri invidebit.

DEMONSTR. Quo quis majore amore rem amatam erga se affectam esse imaginatur, eo magis gloriabitur, (per praeced. Prop.) hoc est, (per Schol. Prop. 30. huius) laetabitur; adeoque (per Prop. 28. huius) conabitur, quantum potest, imaginari, rem amatam ipsi quam arctissime devinctam, qui quidem conatus, sive appetitus somentatur, si alium idem sibi cupera imaginatur (per Prop. 11. huius.

dem via demonstratur, quod homo, Lactitia affectus, nihil aliud cupit, quam candem conservare, idque co majore Cupiditate, quo Lactitia major crit.

[125] Denique, quoniam Odium et Amor sunt ipsi Lactitiae, vel Tristitiae affectus, sequitur codem modo, quod conatus, appetitus, sive Cupiditas, quae prae Odio, vel Amore oritur, major crit pro rationa Odii et Amoris. Q. E. D.

PROPOS. XXXVIII. Si quis rem amatam odio habere inceperit, ita ut Amor plane aboleatur, eandem maiore odio, ex pari caufa, prosequetur, quam si ipsam nunquam amavisset et eo maiori, quo Amor antea maior suerat.

DEMONSTR. Nam si quis rem, quam amat, odio habere incipit, plures ejus appetitus coërcentur. quam fi candem non amavillet. Amor namque Lactitia est, (per Schol. Prop. 13. huius) quam homo. quantum potest (per Prop. 28. huius) conservare conatur; idque (per idem Schol.) rem amatam, ut praesentem, contemplando, eandemque (per Prop. 21. hujus Lactitia, quantum potest, afficiendo, qui quidem: conatus (per Prop. praec.) eo est major, quo amor major est, ut et conatus efficiendi, ut res amata ipsum contra amet. (vid. Prop. 33. hujus) At hi conatus odio erga rem amatam coërcentur; (per Coroll. Prop. 13. et per Prop. 23, hujus) ergo amans (per Schol. Prop. 11. hujus) hac etiam de causa Trillitia afficietur et eo majori, quo Amor major fuerat, hoc est, praeter Tristitiam, quae Odii fuit cau-.fa. alia ex eo oritur, quod rem amavit; et confequenter majore Trillitiae affectu rem amatam contemplabitur, hoe elt, (per Schol. Prop. 13. huius) majori odio prosequetur, quam si eandem non amavisset et eo majori, quo amor major fuerat.

PROPOS. XXXIX. Qui aliquem Odio habet, ei malum inferre conabitur, nist ex eo maius sibi malum lum oriri timeat; et contra, qui aliquem amat, ei

eadem lege benefacere conabitur.

Demonstr. Aliquem odio habere est (per [126] Schol. Prop. 13. hujus) aliquem, ut Tristitiae causam, imaginari; adeoque (per Prop. 28. huius) is, qui aliquem odio habet, eundem amovere, vel destruere conabitur. Sed si inde aliquid tristius, sive (quod idem est) majus malum sibi timeat, idque se vitare posse credit, non inferendo-ei, quem odit, malum, quod meditabatur, a malo inferendo (per eandem Prop. 28. hujus) abstinere cupiet; idque (per Prop. 37. huius) majore conatu, quam quo tenebatur inferendi malum, qui propterea praevalebit, ut volebamus. Secundae partis demonstratio eodem modo procedit. Ergo qui aliquem odio habet etc. Q. E. D.

SCHOL. Per bonum hic intelligo omne genus Lactitiae et quicquid porro ad eandem conducit et praecipue id, quod desiderio, qualecunque illud sit, Satisfacit. Per malum autem omne Tristitiae genus et praecipue id, quod desiderium frustratur. Supra enim (in Schol. Prop. 9. huius) oftendimus, nos nihil cupere, quia id bonum esse judicamus, sed contra id bonum vocamus, quod cupimus; et consequenter id, quod aversamur, malum appellamus; quare unusquisque ex suo affectu judicat, seu aestimat, quid bonum, quid malum, quid melius, quid pejus et quid denique optimum, quidve pessimum sit. Sic Avarus argenti copiam optimum, ejus autem inopiam pellimum judicat. Ambitiofus autem nihil aeque, ac Gloriam cupit et contra nihil aeque, ac Pudorem, reformidat. Invido deinde nihil incundius, quam alterius infelicitas et nihil molestius, quam aliena felicitas; ac sic unusquisque ex suo affectu rem aliquam bonam aut malam, utilem aut inutilem esse judicat. Caeterum hic affectus, quo homo ita disponitur, ut id, quod vult, nolit, vel ut id, quod non vult, velit, Timor, vocatur, qui La

proinde nihil aliud est, quam metus, quatenus, homo ab eodem disponitur, ad malum, quod suturum
iudicat, minore vitandum. (Vid. Prop. 28. hujus)
Sed si malum, quod timet, Pudor sit, tum Timor
appellatur Verecundia. Denique si Cupiditas malum
suturum vitandi coërcetur Timore alterius mali, ita
[127] ut, quid potius vesit, nesciat, tum Metus vocatur
Consternatio, praecipue si utrumque malum, quod
timetur, ex maximis sit.

PROPOS, XL. Qui se odio haberi ab aliquo imaginatur, nec se ullam odii causam illi dedisse credit, eundem odio contra habebit.

DEMONSTR. Qui aliquem odio affectum imaginatur, eo ipso etiam odio afficietur, (per Prop. 27. huius) hoc'est, (per Schol. Prop. 13. hujus) Tristitia, concomitante idea causae externae. At ipse (per Hypothesin) nullam hujus Tristitiae causam imaginatur praeter illum, qui ipsum odio habet; ergo ex hoc, quod se odio haberi ab aliquo imaginatur, Tristitia afficietur, concomitante idea ejus, qui ipsum odio habet, sive (per idem Schol.) eundem odio habebit. Q. E. D.

Schol. Quod si se justam Odii causam praebuisse imaginatur, tum (per Prop. 30. huius et eiusdem Schol.) Pudore assicietur. Sed hoc (per Prop. 25. huius) raro contingit. Praeterea haec Odii reciprocatio oriri etiam potest ex eo, quod Odium sequatur conatus malum inferendi ei, qui odio habetur. (per Prop. 39. huius) Qui igitur se odio habeti ab aliquo imaginatur, eundem alicujus mali sive Trissitiae causam imaginabitur; atque adeo Trissitia assicietur, seu Metu, concomitante idea ejus, qui ipsum odio habet, tanquam causa, hoc est, odio contra assicietur, ut supra.

Conoll. I. Qui, quem amat, odio erga se affectum imaginatur, Odio et Amore simul consistabitur. Nam quatenus imaginatur, ab codem se odio haberi, haberi, determinatur, (per Prop. praeced.) ad eundem contra odio habendum. At (per Hypothesia) ipsum nihilominus amat: ergo Odio et Amore simul conflictabitur.

COROLL. II. Si aliquis imaginatur, ab ali- [128] quo, quem antea nullo affectu profecutus est, malum aliquod prae Odio sibi illatum esse, statum idem malum eidem referre conabitur.

DEMONSTR. Qui aliquem Odio erga se affectum esse imaginatur, eum contra (per praeced. Prop.) odio habebit et (per Prop. 26. huius) id omne comminisci conabitur, quod eundem possit Tristitia afficere, atque id eidem (per Prop. 59. huius) inferre studebit. At (per Hypothesin) primum, quod-hujusmodi imaginatur, est malum sibi illatum; ergo idem statim eidem inferre conabitur. Q. E. D.

SCHOL. Conatus malum inferendi ei, quem odi- mus, Ira vocatur; conatus autem malum nobis illatum referendi Vindicta appellatur.

Propos. XLI. Si quis ab aliquo fe amari imaginatur, nec fe ullam ad id caufam dediffe credit, (quod per Coroll. Prop. 15. et per Prop. 16. hujus fieri potest) eundem contra amabit.

DEMONSTR. Haec Propolitio eadem via demonfiratur, ac praecedens. Cujus etiam Scholium vide.

Schol. Quod si se justam Amoris causam praebuisse crediderit, gloriabitur, (per Prop. 30. huius cum eiusdem Schol.) quod quidem (per Prop. 25. huius) frequentius contingit et cujus contrarium evenire diximus, quando aliquis ab aliquo se odio saberi imaginatur. (vide Schol. Prop. praeced.) Porro hic reciprocus Amor et consequenter (per Prop. 39. huius) conatus benefaciendi ei, qui nos amat, quique (per eandem Prop. 39. huius) nobis benefacere conatur, Gratia seu Gratitudo vocatur; atque adeo apparet, homines longe paratiores esse ad Vindictam, quam ad referendum beneficium.

COROLL. Qui ab eo, quem odio habet, se ama[129] ri imaginatur, Odio et Amore simul conflictabitur. Quod eadem via, qua primum praecedentis
Coroll. demonstratur.

Schol. Quod si Odium praevaluerit, ei, a quo amatur, malum inferre conabitur, qui quidem affectus Crudelitas appellatur, praecipue si illum, qui amat, nullam Odii communem causam praebuisse creditur.

Propos. XLII. Qui in aliquem, Amore, aut spe Gloriae motus, beneficium contulit, contristabitur, si viderit, beneficium ingrato animo accipi.

Demonstr. Qui rem aliquam sibi similem amat, conatur, quantum potest, essicere, ut abipsa contra ametur (per Prop. 33. huius). Qui igitur prae amore in aliquem benesicium contulit, id facit desiderio, quo tenetur, ut contra ametur, hoc est, (per Prop. 34. huius) spe Gloriae, sive (per Schol. Prop. 30. huius) Laetitiae; adeoque (per Prop. 12. huius) hanc Gloriae causam, quantum potest, imaginari, sive ut actu existentem contemplari conabitur. At (per Hypothesin) aliud imaginatur, quod ejustem causae existentiam secludit; ergo (per Prop. 19. huius) eo ipso contristabitur. Q. E. D.

PROPOS. XLIII. Odium recipraco odio augetur et Amore contra deleri potest.

Demonstr. Qui eum, quem odit, contra Odio erga se affectum esse imaginatur, co ipso (per Prop. 40. hujus) novum Odium oritur, durante (per Hypothesin) adhuc primo Sed si contra cundem amore erga se affectum esse imaginetur, quatenus hocimaginatur, eatenus per Prop. 30. huius) seipsum cum Laetitia contemplatur et eatenus (per Prop. 29. huius)

huius) eidem placere conabitur, hoc est, (per [139] Prop. 40. huius) eatenus conatur ipsum odio non habere, nullaque Tristitia afficere; qui quidem conatus (per Prop. 37. huius) major, vel minor erit, pro ratione affectus, ex quo oritur; atque adeo si major fuerit illo, qui ex odio oritur et quo rem, quam odit (per Prop. 26 huius), Tristitia afficere conatur, ei praevalebit, et Odium ex animo delebit. Q. E. D.

PROPOS. XLIV. Odium, quod Amore plane vincitur, in Amorem transit; et Amor propterea major est, quam si Odium non praecessisset.

Demonstra. eodem modo procedit, ac Propofitionis 38. hujus. Nam qui rem, quam odit, five
quam cum Trifitia contemplari solebat, amare incipit, eo ipso, quod amat, laetatur et huic Laetitiae,
quam Amor involvit (vide Defin. eius in Schol. Prop.
13. huius) illa etiam accedit, quae ex eo oritur, quod
conatus amovendi Trifitiam, quam odium involvit
(ut in Prop. 37. huius ostendinus) prorsus juvatur,
concomitante idea ejus, quem odio habuit, tanquam
causa.

Schol. Quamvis res ita se habeat, nemo tamen conabitur rem aliquam odio habere, vel Tristitia assici, ut majori hac Laetitia fruatur; hoc est, nemo spe damnum recuperandi, damnum sibi inferri cupiet, nec aegrotare desiderabit spe convalescendi. Namunusquisque suum Esse conservare, et Tristitiam, quantum potest, amovere semper conabitur. Quod si contra concipi posset, hominem posse cupere aliquem odio habere, ut eum postea majori amore prosequatur, tum eundem odio habere semper desiderabit. Nam quo Odium majus fuerit, eo Amor erit major, atque adeo desiderabit semper, ut Odium magis magisque augeatur et eadem de causa homo magia ac magis aegrotare conabitur, ut majori Laetitia ex restauranda valetudine postea fruatur; atque

adeo semper aegrotare conabitur, quod (per Prop. 6. huius) est absurdum.

Propos. XLV. Si quis aliquem sibi similem Odio [131] in rem sibi similem, quam amat, affectum efformaginatur, eum odio habebit.

Demonstr. Nam res amata eum, qui ipsam odit, odio contra habet: (per Prop. 40. huius) adeoque amans, qui aliquem imaginatur rem amatam odio habere, eo ipso rem amatam Odio, hoc est, (per Schol. Prop. 13. huius) Tristitia assectam esse imaginatur et consequenter (per Prop. 21. huius) contristatur, idque concomitante idea ejus, qui rem amatam odit, tanquam causa, hoc est, (per Schol. Prop. 13. huius) ipsum odio habebit. Q. E. D.

PROPOS. XLVI. Si quis ab aliquo cuius dam classis sive nationis a sua diversae, Laeticia vel Tristitia affectus suerit, concomitante eius idea, sub nomine universali classis vel nationis, tanquam causa: is non tantum illum, sed omnes eius dem classis vel nationis amabit, vel odio habebit.

DEMONSTR. Hujus rei demonstratio patet ex Propositione 16. hujus Partis.

Paoros. XLVII. Lactitia, quae ex co oritur, quod scilicet rem, quam odimus, destrui, aut alio malo assici imaginamur, non oritur absque ulla animi Tristitia.

Demonstr. Patet ex Prop. 27. hujus. Nam quatenus rem nobis similem Tristitia affici imaginamur, eatenus contristamur.

Schol. Potest haec Propositio etiam demonstrari ex Corollario Propositionis 17. Partis 2. Quoties enim rei recordamur, quamvis ipsa actu non exi[132] stat, candem tantum ut praesentem contemplamur, Corpusque codem modo efficitur; quare quatenus rei memoria viget, catenas homo determina.

tur,

tur, ad candem cum Trifitia contemplandum, quae determinatio, manente adhuc rei imagine, coercetur quidem memoria illarum rerum, quae hujus existentiam secludunt, sed non tollitur: atque adeo bomo catenus tantum lactatur, quatenus haco determinatio coërcetur; et hinc fit, ut haec Lactitia, quae ex rei, quam odimus, malo oritur, tottes repetatur, quoties ejusdem rei recordamur. Nam, uti diximus, quando ejuldem rei imago excitatur; quia haec. iplius rei existentiam involvit, hominem determinat, ad rem cum eadem Tristitia contemplandum, qua eandem contemplari solebat, cum ipsa existeret. Sed quia ejusdem rei imagini alias junxit, quae ejusdem existentiam secludunt, ideo haec, ad Tristitiam determinatio statim coërcetur et homo de novo lactatur et hoe toties, quoties haec repetitio fit. Atque hacc eadem est causa, cur homines lactantur, quoties alicujus jam praeteriti mali recordantur et cur pericula, a quibus liberati funt, narrare gaudeant. Nam ubi aliquod periculum imaginantur, idem veluti adhuc futurum contemplantur et ad id metuendum determinantur, quae determinatio de novo coërcetur idea libertatis, quam hujus periculi ideae junxerunt, cum ab eodem liberati funt, quaeque eos de novo securos reddit, atque adeo de novo laetantur.

Propos. XLVIII. Amor et Odium, ex. gr. erga Petrum destruitur, si Tristitia, quam hoc, et Laetitia, quam ille involvit, ideae alterius causae jungatur; et eatenus uterque diminuitur, quatenus imaginamur Petrum non solum suisse alterutrius causam.

DEMONSTR. Patet ex sola Amoris et Odii desinitione; quam vide in Schol. Prop. 13. hujus. Nam propter hoc solum Laetitia vocatur Amor, et Tristitia Odium erga Petrum, quia scilicet Petrus hujus vel illius effectus causa esse consideratur. Hoc itaque prorsus, vel ex parte sublato, affectus quoque [133] Petrum prorsus; vel ex parte diminuitur. Q. E. D.

PROPOS. XLIX. Amor et Odium erga rem, quam liberam esse imaginamur, maior ex pari cau-

sa uterque debet esse, quam erga necessariam.

Demonstra. Res, quam liberam esse imaginamur, debet (per Defin. 7. p. 1.) per se absque aliis percipi. Si igitur eandem Lactitiae, vel Tristitiae causam esse imaginemur, eo ipso (per Schol. Prop. 13. hujus) candem amabimus, vel odio habebimus, idque (per Prop. praeced.) summo Amore, vel Odio, qui ex dato affectu oriri potest. Sed si rem, quae ejustem affectus est causa, ut necessariam imaginemur, tum (per eandem Defin. 7. p. 1.) ipsam non solam, sed cum aliis, ejustem affectus causam esse imaginabimur, atque adeo per Prop. praec.) Amor et Odium erga ipsam minor erit. Q. E. D.

SCHOL. Hinc sequitur, homines, quia se liberos esse existimant, majore Amore, vel Odio se invicem prosequi, quam alia; ad quod accedit affectuum imitatio, de qua vide Prop. 27, 34, 40, et 43, hujus.

Propos. L. Res quaecunque potest esse per accidens Spei, aut Metus causa.

DEMONSTB. Haec Propositio eadem via demonfiratur, qua Propositio 15. hujus, quam vide una cum Schol. Propositionis 18. hujus.

Schol, Res, quae per accidens Spei aut Metus sunt causae, bona aut mala omina vocantur. Deinde quatenus haec eadem omina sunt Spei aut Metus causa, catenus (per Desin. Spei et Metus, quam vid. in Schol 2. Prop. 18. hujus) Laetisiae, aut Trissitiae sunt causa et consequenter (per Coroll. Prop. [134] 15. hujus) eatenus eadem amamus, vel odio habemus et (per Prop. 28 hujus) tanquam media ad ea, quae speramus, adhibere, vel tanquam obstacula, aut Metus causas amovere conamur. Praeterea ex Propolitione 25. hujus sequitur, nos natura

ita esse constitutos, ut ea, quae speramus, facile, quae autem timemus, dissicile credamus et ut de iis plus, minusve justo sentiamus. Atque ex his ortae sunt Superstitiones, quibus homines ubique conflictantur. Caeterum non puto operae esse pretium, animi hic ostendere sluctuationes, quae ex Spe et Metu oriuntur; quandoquidem ex sola horum assectuum definitione sequitur, non dari Spem sine Metu, meque Metum sine Spe, (ut susus suo loco explicabimus); et praeterea quandoquidem quatenus aliquid speramus, aut metuimus, eatenus idem amamus, vel odio habemus; atque adeo quicquid de Amore et Odio diximus, facile unusquisque Spei et Metui applicare poterit.

PROPOS. LI. Diversi homines ab uno eodemque objecto diversimode affici possunt et unus, idemque homo ab uno eodemque objecto potest diversis temporibus diversimode affici.

Demonstra. Corpus humanum (per Post. 3. p. 2.) a corporibus externis plurimis modis afficitur. Possunt igitur codem tempore duo homines diversimode esse affecti; atque adeo (per Axiom. 1. quod est post Lemma 3. quod vide post Prop. 13. p. 2.) ab uno codemque objecto possunt diversimode affici. Deinde (per idem Postul.) Corpus humanum potest jam hoc, jam alio modo esse affectum; et consequenter (per idem Axiom.) ab uno, codemque objecto diversis temporibus diversimode assici. Q. E. D.

Schol. Videmus itaque sieri posse, ut quod hic amat, alter odio habeat; et quod hic metuit, alter non metuat; et ut unus, idemque homo, jam amet, quod antea oderit et ut jam audeat, quod antea timuit etc. Deinde, quia unusquisque ex suo affectu judicat, quid bonum, quid malum, quid melius et quid pejus sit, (vide Schol. Prop. 39. [135] hujus) sequitur homines tam judicio, quam affectu varia-

variare \*) posse; et hinc sit, ut, cum alios aliis comparamus, ex sola affectium differentia a nobis diftinguantur et ut alios intrepidos, alios timidos, alios denique alio nomine appellemus. Ex. gr. illum ego intrepidum vocabo, qui malum contemnit, quod ego timere soleo; et si praeterea ad hoc attendam, quod ejus Cupiditas malum inferendi ei, quem odit, et benefaciendi ei, quem amat, non coërcetur timore mali, a quo ego contineri soleo, ipsum audacem appellabo. Deinde ille mihi timidus videbitur, qui malum timet, quod ego contemnere soleo et si insuper ad hoc attendam, quod ejus Cupiditas coërcetur timore mali, quod me continere nequit, ipfam pufillanimem esse dicam et sic unusquisque judica-Denique ex hac hominis natura et judicii inconstantia, ut et quod homo saepe ex solo affectu de rebus judicat et quod res, quas ad Lactitiam vel Tristitiam facere credit, qualque propterea, (per Prop. 28. huius) ut fiant, promovere vel amovere conatur, saepe non nisi imaginariae sint, ut jam taceam alia, quae in 2. parte ostendimus, de rerum incertitudine, facile concipimus, hominem posse saepe in causa esse, tam ut contristetur, quam ut laetetur, sive ut tam Tristitia, quam Lactitia afficiatur, concomitante idea sui, tanquam causa; atque adeo facile intelligimus, quid Poenitentia et quid Acquiescentia in se ipsa sit. Nempe Poenitentia est Tristitia, concomitante idea sui, et Acquiescentia in se ipsa est Laetitia, concomitante idea sui, tanquam causa et hi affectus vehementishmi sunt, quia homines se liberos esse credunt (Vid. Prop. 49. huius).

PROPOS. LII. Obiectum, quod simul cum aliis antea vidinus, vel quod nihil habere imaginamur, nist quod commune est pluribus, non tamdiu contemplabi-

<sup>\*)</sup> NB. Posse hos siezi, tamétsi Mens humana pars esset divingintellectus, ostendimas in Eshol, p. 17. p. 2.

plabimur, ac illud, quod aliquid fingulare habere imaginamur.

Demonstr. Simulatque objectum, quod [136] cum aliis vidimus, imaginamur, listim et alforum recordamur, (per Prop. 18. p. 2. cujus etiam Schol. vide) et sie ex unius contemplatione statim in concemplationem alterius incidimus. Aume eadem est ratio objecti, quod nihil habere imaginamur, nife auod commune est pluribus. Num eo ipso supponimus, nos nihil in eo contemplari, quod antea Verum cum supponimus, zum aliis non viderimus. nos in objecto aliquo aliquid fingulare, quod antea nunquam vidimus, imaginari, nihil aliud dicimus, quam quod Mens, dum illud objectum contemplatur, nullum aliud in fe habeat, in cujus contemplationem ex contemplatione illius incidere potest; atque adeo ad illud folum contemplandum determinata est. Ergo objectum etc. O. E. D.

Schol. Hace Mentis affectio, five rei fingularis imaginatio, quatenus fola in Mente verfatur, vocatur Admiratio, quae si ab objecto, quod zimemus. moveatur, Consternatio dicitur, quia mak Admiratio hominem suspensum in sola sui contemplatione: Ha tenet, ut de sliis cogitare non valeat, quibus illud malum vitare posset. Sed si id, quod admiramur, fit hominis alicujus prudentia, indultria, vel aliquid hujusmodi, quia eo ipfo hominem nobis longe antecellere contemplamur, tum Admiratio vocatur Veneratio; alias Horror, fi hominis iram, invidiam etc. admiramur. Deinde, si hominis, quem amamus, prudentiam, industriam etc. admiramur, Amor eo iplo, (per Prop. 12. hujus) major erit et hunc Amorem Admirationi, five Venerationi junctum Devotioness vocamus. Et ad hunc modum concipere et am possumus, Odium, Spem, Securitatem et alios Affectus Admirationi junctos; arque

adeo plures Affectus deducere poterimus, quam qui receptis vocabulis indicari folent. Unde apparet, Affectuum nomina inventa esse magis ex eorum vulgari usu, quam ex eorundem accurata cognitione.

Admirationi opponitur Contemptus, cujus tamen causa haec plerumque est, quod scilicet ex eo, quod aliquem rem aliquam admirari, amare, metuere etc. [137] videmus, vel ex eo, quod res aliqua prime aspectu apparet similis rebus, quas admiramur, amamus, metuimus etc. (per Prop. 15. cum eius Coroll, et Prop. 27. huius) determinamur ad eandem rem admirandum, amandum, metuendum etc. iphus rei praesentia, vel accuratiore contemplatione. id omne de eadem negare cogamur, quod causa Admirationis, Amoris, Metus etc. esse potest, tum Mens ex ipla rei praesentia magis ad ea cogitandum; quae in objecto non sunt, quam quae in ipso sunt, determinata manet; cum tamen contra ex objecti praesentia id praecipue cogitare soleat, quod in obiecto est. Porro sicut Devotio ex rei, quam amamus, Admiratione; sic. Irrisio ex rei, quam odimus, vel metuimus, Contemptu oritur, et Dedignatio ex stultitiae Contemptu, sicuti Veneratio ex Admiratione prudentiae. Possumus denique Amorem, Spem, Gloriam, et alios Affectus junctos Contemptui concipere, atque inde alios praeterea Affectus deducere, quos etiam nullo singulari vocabulo ab aliis distinguere solemus.

PROPOS. LIII. Cum Mens se ipsam suamque agendi potentiam contemplatur, laetatur; et eo masis, quo se, suamque agendi potentiam distinctius imaginatur.

DEMONSTR. Homo se ipsum non cognoscit, nisi per affectiones sui Corporis, earumque ideas. (per Prop. 19. et 23. p. 2.) Cum ergo sit, ut Mens se ipsam possit contemplari, eo ipso ad majorem perfectionem transire, hoc est, (per Schol. Prop. 11. huius)

huius) lactitia affici supponitur et co majori, quo se, suamque agendi potentiam distinctius imaginari potest. Q. E. D.

COROLL. Hace Lactitia magis magisque fovetur, quo magis homo se ab aliis laudari imaginatur. Nam quo magis se ab aliis laudari imaginatur, co majori Lactitia alios ab ipso affici imaginatur, idque concomitante idea sui; (per Schol. Prop. 29. hu- [138] jus) atque adeo (per Prop. 27. hujus) ipse majore Lactitia, concomitante idea sui, afficitur. Q. E. D.

PROPOS. LIV. Mens ea tantum imaginari conatur, quae ipsius agendi potentiam ponunt.

DEMONSTR. Mentis conatus five potentia est ipsa ipsius Mentis essentia; (per Prop. 7. hujus) Mentis autem essentia (ut per se notum) id tantum, quod Mens est et potest, affirmat; at non-id, quod non est, neque potest; adeoque id tantum imaginari conatur, quod ipsius agendi potentiam affirmat, sive ponit. Q. E. D.

PROPOS. LV. Cum Mens fuam impotentiam imaginatur, eo ipfo contristatur.

Demonstra. Mentis essentia id tantum, quod Mens est et potest, assirmat, sive de natura Mentis est ea tantummodo imaginari, quae ipsius agendi potentiam ponunt. (per Prop. praeced.) Cum itaque dicimus, quod Mens, dum se ipsam contemplatur, suam imaginatur impotentiam, nihil aliud dicimus, quam quod, dum Mens aliquid imaginari conatur, quod ipsius agendi potentiam ponit, hic ejus conatus coercetur, sive (per Schol. Prop. 11: hujus) quod ipsa contristatur. Q. E. D.

CONCLL. Hace Trifiitia magis ac magis fovetur, fi se ab aliis vituperari imaginatur; quod codem medo demonstratur, ac Coroll. Prop. 53. hujus.

SCHOL. Hase Tristiun, concomitante idea nofigae imbecilitatis, Humilitas appellatur; Laetitia autem, quae ex contemplatione nostri oritur. Phi-[139] lautin vel Acquiescentia in se ipso vocatur. Et quaniam haec toties repetitur, quoties homo fuas virtutes, five fuam agendi potentiam contemplatur. hinc ergo etiam bt, ut unufquisque facta sua narrare, suique tam corporis, quam animi vires oftentare gestiat et ut homines hac de causa sibi invicem molesti sint. Ex quibus iterum sequitur, homines natura esse invidos, (vid. Schol. Prop. 24. et Schol. Prop. 32. kujus) five ob suorum aequalium imbecillitatem gaudere et contra propter corundem virtutem contriberi. Nam quoties unufquilque fuas actiones Smaginatur, toties Lactitia (per Prop. 53. hujus) afficitur et comajore, quo actiones plus perfectionis exprimere et ealdem distinctius imaginatur, hoc est, (per illa, quae in Schol. 1. Prop. 40. p. 2. dicta funt) quo magis caldem ab aliis dikinguere et ut res lingulares contemplari potest. Quare unusquisque ex contemplatione fui tunc maxime gaudebit, quando aliquid in se contemplatur, quod de reliquis negat. Sed si id, quod de se affirmat, ad universalem hominis vel animalis ideam refert, non tantopere gaudebit; et contra contristabitur, si suas, ad aliorum actiones comparatas, imbecilliores esse imaginetur, quam quidem Tristitiam (per Prop. 28. hujus) amoyere conabitur, idque suorum aequalium actiones perperam interpretando, vel luas, quantum potest, adornando. Apparet igitur homines natura proclives esse ad Odjum et Invidian, ad quam accedit iple educatio. Nam parentes solo Honoris et Invidiae stimulo liberos ad virtutem concitare solont. scrupulus forsan remanet, quod non raro hominum virtates admiremur, eosque veneremur. Hunc ergo ut amoveam, fequens addam Corollarium.

Conorti Nemo virtutem alicui, nik aequali,

invidet,

Invidia est ipsum Odium; (vid. DEMONSTR. Schol. Prop. 24. hujus) five (per Schol, Prop. 13. huzus) Tristitia, hoc est (per Schol, Prop. 11. hujus) affectio, qua hominis agendi potentia seu conatus epërcetur. At homo (per Schol. Prop. 9. huius) niini agere conatur, neque cupit, nifi quod ex data fua natura lequi poteft; ergo homo nullam de le agendi potentiam, seu s (quod idem est) virtutem [140] praedicari copiet, quae naturae alterius est propria et suas aliena; adeoque ejus Cupiditas coërceri, hoc est (per Schol. Prop. 11. huius) ipse contristari ne. quit ex to, quod aliquam virtutem in aliquo ipfi dissimili contemplatur et consequenter neque ei invidere poterit. At quidem suo acquali, qui cum ipso - ejuldem natúrae lupponitur. Q. E. D.

SCHOL. Cum igitur fupra in Scholio Propositionis 52. hujus Pàrtis, dixerimus, nos hominem venerari ex eo, quod ipsius prudentiam, fortitudinem etc. admiratur, id sit (ut ex ipsi Prop. patet) quia has virtutes ei singulariter inesse et non ut nostrae naturae communes imaginamur, adeoque easdem ipsi non magis invidebitus, quam arboribus altitudinem et leonibus fortitudinem etc.

Propos. LVI. Lactitiae, Tristitiae et Cupiditatis et consequenter uniuscuiusque affectus; qui ex his componitur, ut animi Fluctuationis, vel qui ab his derivatur, nempe Amoris, Odii, Spei, Metus etc. tot species dantur, quot sunt species obiettorum, a quibus assicimur.

Demonstra. Lactitia et Tristitia et consequenter affectus, qui ex his componiuntur, vel ex his derivantur, passiones sunt; (per Schol. Prop. 11. huius) nos autem (per Prop. 1. huius) necessario patimur, quatentis ideas habemus inadacquatas; et quatenus cassemus ideas habemus inadacquatas; et quatenus cassemus ideas habemus inadacquatas; et quatenus cassemus ideas habemus inadacquatas; et quatenus tantum patimur, hoc est, (vid. Schol. Prop. 40: p. 2.) catenus tantum necessario patimur, quatenus magis

imaginamur, sive (vid. Prop. 17. p 2. cum cius Schol) quatenus afficimur affectu, qui naturam nost i Corporis et naturam corporis externi involvit. Natura igitur uniusoujutque passionis ita necessario debet explicari, ut objecti, a quo afficimur, natura expri-Nempe Lactitia, quae ex objecto, ex gr. A oritur, naturam iplius objecti A, et Laetitia, quao [141] ex objecto B oritur, ipfins objecti B naturam involvit; atque adeo hi duo Laetitiae affectus natura funt diversi, quia ex causis diversae naturae oriuntur. : Sic etiam Tristitiae affectus, qui ex uno objecto oritur, divertus natura est a Tristitia, quae ab alia caufa oritur; quod etiam de Amore, Odio, Spe. Metu, animi Fluctuatione etc. intelligendum eft: ac proinde Lactitiae, Tristitiae, Amoris, Odii etc. tot species necessario dantur, quot sunt species objectorum, a quibus afficimur. At Cupiditas est ipla uniuscujulque ellentia leu natura, quatenus ex data quacunque ejus constitutione determinata concipitur ad aliquid agendum; (vid Schol Prop. o. huius) ergo, prout unusquisque a causis externis hac, aut illa Lactitiae, Tristitiae, Amoris, Odii etc. specie afficitur, hoc est, prout ejus natura hoc aut alio modo constituitur, ita ejus Cupiditas alia, atque alia esse et natura unius a natura alterius Cupiditatis tantum differre necesse est, quantum affectus, a quibus unaquaeque oritur, inver se differunt. Dantur itaque tot species Cupiditatis, quot sunt species Laetitiae, Tristitiae, Amoris etc. et consequenter (per iam oftensa) quot sunt objectorum species, a quibus assicimur. Q E. D.

Schol. Inter affectuum species, quae (per Prop. praec.) perplutimae elle dibent, inlignes sunt Luxuria, Ebrietas, Libido, Avaritia et Ambitio, quae non nuli Amoris vel Cupiditatis sunt notiones; quae bujus utriusque affectus naturam explicant per objecta, ad quae reservatur. Nam per Luxurum, hbria-

Ebrietatem, Libidinem, Avaritiam et Ambitionem nihil aliud intelligimus, quam convivandi, potandi, coëundi, divitiarum et gloriae immoderatum Amorem vel Cupiditatem. Praeteres hi affectus. quatenus cos per solum objectum, ad quod referuntur, ab aliis distinguimus, contrarios non habent. Nam Temperantia, quam Luxuriae, et Sobrietas. quam Ebrietati, et denique Castitas, quam Libidini opponere solemus, affectus, seu passiones non funt: fed animi indicant potentiam, quae hos affectus moderatur. Caeterum reliques affectuum species hie explicare nec possum, (quia tot sunt, quot objectorum species) nec, si possem, necesse est. Nam ad. id, quod intendimus, nempe ad affectuum vires ex Mentis in coldem potentiam determinandum, [142] nobis sufficit, uniuscujusque affectus generalem habere definitionem. Sufficit, inquam, nobis affectuum et Mentis communes proprietates intelligere. ut determinare possimus, qualis et quanta sit Mentis potentia in moderandis et coercendis affectibus. Quamvis itaque magna sit differentia inter hunc es illum Amoris, Odii, vel Cupiditatis affectum, ex. gr. inter Amorem erga liberos et inter Amorem erga uxorem, nobis tamen has differentias cognoscere et. affectuum naturam et originem ulterius indagare. non est opus.

PROPOS. LVII. Quilibet uniuscujusque individui affectus ab affectu alterius tantum diferepat, quantum essentia unius ab essentia alterius differt.

DEMONSTR. Hace Propolitio patet ex Axiom.
1. quod vide post Lem. 3, Schol. Prop. 13. p. 2. At
nihilominus candem ex trium primitivorum affecuum definitionibus demonstrabimus.

Omnes affectus ad Cupiditatem, Lastitiam, vel Tristitiam referuntur, ut corum, quas dedimus definitiones ostendunt. At Cupiditas est ipsa uniuscujusque natura seu essentia; (vide ejus Defin, in Schol. ... M 2 Prop.

Prope of huius) ergo: uniuscujusque individui: Cupiditasy a Cupiditate alterius tantum discrepat, quantum natura, seu essentia unius ab essentia alterius diffect. Lactitia deinde et Tristitia passiones sunt, quibus uniuscujusque potentia, seu conatus in suo Elle perseverandi angetur vel minuitur, juvatur vel coërgetur: (per Prop. 11. huius et eius Schol.) At: pen conatum in suo Esse perseverandi, quatenus ad-Mendem et Corpus simul refertur, Appetitum et Cupiditatem intelligimus; (vide Schol. Prop. 9. huius) ergo Lactitia et Triffitia est ipsa Cupiditas, sive Appetitus, quatenus a causis externis augetur, vel minaitun, juvatur, vel coërcetur, hoc est, (per idem Scholn est ipla cujulque natura; atque adeo uniuscujulque Lactitia, vel l'ristitia, a Lactitia, vel Tri-[143] stitis alterius tantum etiam discrepat, quantum natura, seu essentia unius ab essentia alterius differt; et conlequenter quilibet uniuscujusque individui affectus ab affectu alterius tantum discrepat, etc. Q. R. D.

Schol. Hino sequitur affectus animalium. quae: irrationalia dicuntur, (bruta enim sentire nequaquam dubitare possumus, postquam Mentis novimus originem) ab affectibus hominum tantum differre, quantum corum natura a natura humana differt. Fertur quidem equus et homo Libidine procreandi; at ille Libidine equina, hic autem humana. Sic etiam Libidines et Appetitus insectorum, piscium et avium alii atque alii esse debent. itaque unumquodque individuum sua, qua constat natura, contentum vivat, eaque gaudeat; vita tamen illa, qua unumquodque est contentum et gaudium nihil aliud est, quam idea, seu anima ejusdem individui, atque adeo gaudium unius a gaudio alterius- tantum natura discrepat, quantum essentia unius ab essentia alterius differt. Denique ex praetedenti Propositione sequitur, non parum etiam interesse, inter gaudium, quo ebrius ex. gr. ducitur et inter gaudium, quo potitur Philosophus, quod hic in transitu monere volui. Atque hace de affectibus, qui ad hominem referentur, quetenus patitur. Superest, ut pauca addam de iis, qui ad eundem referentur, quatenus agit.

PROPOS. LVIII. Praeter Lactitiam et Gupiditatem, quae passiones sunt, alii Lactitiae et Cupiditatis affectus dantur, qui ad nos, quatenus agimus, referuntur.

DEMONSTR. Cum Mens le iplam, luamque agendi potentiam concipit, laetatur (per Prop. 53. huius). Mens autem se iplam necessario contemplatur, quando veram sive adaequatam ideam concipit. (per Prop. 43. p. 2.) At Mens quasdam, ideas adaequatas concipit: (per Schol. 2. Prop. 40. p. 2.) Ergo eatenus etiam laetatur, quatenus ideas adaequatas concipit hoc est. (per Prop. 1. huius) [res] quatenus agit. Deinde Mens tam quatenus claras et distinctas, quam quatenus consulas habet ideas, in suo Esse perseverare conatur (per Prop. 9. huius). At per conatum Cupiditatem intelligimus; (per ejustem Schol.) ergo Cupiditas ad nos refertur, etiam quatenus intelligimus, sive (per Prop. 1. hujus) quatenus agimus. Q. E. D.

PROPOS. LIX. Inter omnes affectus, qui ad Mentem, quatenus agit, referentur, nulli funt, quam qui ad Laetitiam. vel Capiditatem referentur.

DEMONSTR. Omnes affectus ad Cupiditatem, Lactitiam, vel Tristitiam referentur, ut corum, quas dedimus, definitiones ostendunt. Per Tristitiam autem intelligimus, quod Mentis cogitandi potentia minuitur, vel cocroctur; per Prop. 11. hujus et ejus Schol.) adeoque Mens, quatemus contristatur, catenus ejus intelligendi, koc est, eins agendi potentia (per Prop 1. huius) minuitur, vel

tem referri possunt, quaternus agit; sed tantum affectus Laetitiae et Cupiditatis, qui (per Prop. praec.) eatenus etiam ad Mentem referentur. Q. E. D.

Schol. Omnes actiones, quae sequentur ex affectibus, qui ad Mentem referentur, quatenus intelligit, ad Fortitudinem refero, quam in Animositatem et Generositatem distinguo. Nam per Animositatem intelligo Cupiditatem, qua unusquisque conatur fuum Effe ex solo rationis dictamine confervare. Per Generositatem autem Cupiditatem intelligo, qua unusquisque ex solo rationis dictamine conatur reliquos homines juvare et sibi amicitia jungere. Eas itaque actiones, quae folum agentis utile intendunt ad Animolitatem et quae alterius etiam utile intendunt, ad Generolitatem refero. Temperantia igitur, Sobrietas et animi în periculis praesentia etc. Animolitatis funt species; Modestia autem, Clèmentia etc. species Generostatis sunt. Atque his [145] puto me praecipuos affectus animique fluctuationes, quae ex compositione trium primitivorum affectuum, nempe Cupiditatis, Laetitiae et Triftitiae oriuntur, explicuisse, perque primas suas causas oftendisse. Ex quibus apparet, nos a causis externis multis modis agitari, nosque, perinde ut maris undae a contrariis ventis agitatae, fluctuare, nostri eventus atque fati inscios. At dixi, me praecipuos tantum, non omnes, qui dari possunt, animi conflictus oftendisse. Nam eadem via, qua supra, procedendo facile pollumus oftendere Amorem elle junctum Poenitentiae, Dedignationi, Pudori etc. Imo unicuique ex jam dictis clare constare credo. affectus tot modis, alios cum aliis, posse componi, indeque tot variationes oriri, ut nullo numero definiri queant. Sed ad meum institutum praecipuos tantum enumeravisse sufficit; nam reliqui, quos omisi,

plus curiolitatis, quam utilitatis haberent men de Amore hoc notandum restat, quod scilicet saepissime contingit, dum re, quam appetebamus. -fraumur, ut Corpus ex es fruitione novam acquirat -constitutionem, a qua aliter determina ur et aliae rerum imagines in eo excitantur et simul Mens alia imaginari, aliaque cupere incipit. Ex. gr. Cum aliquid, quod nos iapore delectare solet, imaginamar, eodem frui, nempe comedere cupimus. quandiu eodem sic fruimur, stomachus adimpletur, Corpusque aliter constituitur. Si igitur Corpore j m aliter disposito, ejusdem cibi imago, quia ipse praesens adest, fomenteturet consequenter conatus eti m, sive Cupiditas eundem comedendi, huic Cupiditati, seu conatui nova illa constitucio repugnabit et consequenter eibi, quem appetebamus, praesentia odiola erit et hoc est, quod Fastidium et taedium vocamus. Caeterum Corporis affectiones externas, quae in afféctibus observantur, ut sunt tremor, livor, fingultus, rifus etc. neglexi, quia ad folum Corpus absque ulla ad Mentem relatione referuntur. Denique de affectuum definitionibus quaedam notanda lunt, quas propterea hic ordine repetam et quid in unaquaque observandum est, iisdem interponam.

AFFECT. DEFINIT. I. Cupiditas est ipsa [146] hominis essentia, quatenus ex data quacunque ejus affectione determinata concipitur ad aliquid agendum.

Explie. Diximus supra in Scholio Propositionis of hujus Partis, Cupiditatem else appetitum cum ejustem conscientia; appetitum autem else ipsam hominis essentiam, quatenus determinata est ad ea agendum, quae ipsius conservationi inserviunt. Sed in eodem Scholio etiam monui, me revera inter humanum appetitum et Cupiditatem nullam agnoscere differentiam. Nam sive homo sui appetitus sit conscius, hve non sit, manet tamen appetitus unus,

idemque; atque adeo, ne tautologiam committere viderer, Cupiditatem per appetitum explicare nolui; sed eandem ita definire studui, ut omnes humanae naturae conatus, quos nomine appetitus, voluntatis, cupiditatis, vel impetus fignificamus, una comprehenderem. Potueram enim dicere, Cupiditatem esse ipsam hominis essentiam, quatenus determinata concipitur ad aliquid agendum; sed ex hac definitione (per Prop. 23. p. 2) non sequeretur, quad Mens possit suae Cupiditatis, sive appetitus esse conscia. Igitur, ut hujus conscientiae causam involverem, pecesse suit (per candem Prop.) addere, quatenus ex data quacunque eius affectione determinata etc. Nam per affectionem humanae effentiae quamounque ejusdem essentiae conftitutionem intelligimus, five ea sit innata, sive quod ipsa per solum Cogitationis, five per solum Extensionis attributum concipiatur, five denique quod ad utramque fimul referatur. Hic igitur Cupiditatis nomine intelligo hominis quoscunque conatus, impetus, appetitus et volitiones, qui pro varia ejusdem hominis constitutione varii et non raro adeo sibi invicem oppositi funt, ut homo diversimode trahatur et, quo se vertat, nesciat.

- II. Lactitia est hominis transitio a minore ad [147] majorem perfectionem.
- III. Tristiția est' hominis transitio a majore ad minorem perfecționem.

EXPLIC. Dico transitionem. Nam Lactitia non est ipla perfectio. Si enim homo cum perfectione, ad quam transit, nasceretur, ejustem absque Lactitiae affectu compos esset; quod clarius apparet ex Tristitiae affectu, qui huic est contrarius. Nam quod Tristitia in transitione ad minorem perfectionem consistit, non autem in ipsa minore perfectione, nemo negare potest, quandoquidem homo catenus contristari nequit, quatenus alicujus perfectionis

est particeps. Nec dicere possumus, quod Tristita in privatione majoris perfectionis consistat; nam privatio nihil est. Tristitiae autem affectus actus est, qui propterea nullus alius esse potest, quam actus transeundi ad minorem perfectionem, hoc est, actus, quo hominis agendi potentia minuitur, vel coercetur. vid. Schol. Prop. 11. huius. Caeterum definitiones Hilaritatis, Titillationis, Melancholiae et Deloris omitto, quia ad Corpus potissimum referentur et non nis Laetitiae, aut Tristitiae sunt Species.

IV. Admiratio est rei alicujus imaginatio, in qua Mens defixa propterea manet, quia haec singularis imaginatio nullam cum reliquis habet connexionem.

In Scholio Propositionis 18. Partis 2. oltendimus, quaenam lit caula, cur Mens, ex contemplatione unius rei, statim in alterius rei cogitationem incidat, videlicet, quia earum rerum imagines invicem concatenatae et ita ordinatae sunt, ut alia aliam sequatur, quod quidem concipi nequit, quando rei imago nova est; sed Mens in ejusdem rei contemplatione detinebitur, donec ab aliis caulis ad alia cogitandum determinetur. Rei itaque novae imaginatio in se considerata ejustem naturae est, ac reliquae, et hac de causa ego Admirationem inter affectus non numero, nec causam video, cur [148] id facerem, quandoquidem haec Mentis distractio ex nulla causa positiva, quae Mentem ab aliis distrahat, oritur, sed tantum ex eo, quod causa, cur Mens ex unius rei contemplatione ad alia cogitandum determinatur, deficit. Tres igitur, (ut in Schol. Prop. 11. huius monui) tantum affectus primitivos seu primarios agnosco; nempe, Laetitiae, Tristitiae et Cupiditatis, nec alia de causa verba de Admiratione feci, quam quia usu factum est, ut quidam affectus, qui ex tribus primitivis derivantur, aliis nominibus indicari soleant, quando ad objeeta, quae admiramur, referentur; quae quidem ratio me ex aequo movet, ut etiam Contemptus definitionem his adjungam.

V. Contemptus est rei alicujus imaginatio, quae M ntem adeo parum tangit, ut ipsa Mens ex rei praesentia magis moveatur ad ea imaginandum, quae in ipsa re non sunt, quam quae in ipsa sunt. Vid. Schol. Prop. 52. huius.

Definitiones Venerationis et Dedignationis milfas hic facio, quia nulli, quod sciam, affectus ex his nomen trahunt.

VI. Amor est Lactitia, concomitante idea caufae externae.

EXPLIC. Haec Definitio satis clare Amoris elfentiam explicat; illa vero Auctorum, qui definiunt Amorem e//e voluntatem amantis fe iungendi rei amatae, non Amoris'essentiam, sed ejus proprietatem exprimit et, quia Amoris essentia non satis ab Auctoribus perspecta fuit, ideo neque ejus proprietatis ullum clarum conceptum habere potuerunt et hinc factum, ut corum definitionem admodum obscuram esse omnes judicaverint. Verum notandum, cum dico, proprietatem elle in amante, se voluntate jungere tei amatae, me per voluntatem non intelligere confinium vel animi deliberationem, seu liberum decretum, (nam hoc fictitium esse demonstravimus Propolitione 48 Partis 2.) nec etiam Cupiditatem ses jungendi rei amatae, quando abest, vel persevé-[49] randi in iplius praesentia, quando adest; potest namque amor absque hac aut illa Cupiditate concipi: sed per voluntatem me Acquiescentiamintelligere, quae est in amante ob rei amatae praesentiam, a qua Laetuja amantis corroboratur, aut saltem sovetur.

VII. Odium est Tristitia, concomitante idea causae externae.

Exerci : Quae hic notanda funt, ex dictis in praecedentis Definitionia Explicatione facile percipiuntur. Vide praeterea Schol. Prop. 11. huius.

VIII. Propenfio est Lactitia, concomitante idea alicujus rei, quae per accidens causa est Lactitiae.

IX. Aversio est Tristitia, concomitante idea alicujus rei, quae per accidens causa est Tristitiae. De his vide Schol. Prop. 15, hujus.

X. Devotio est Amor erga eum, quem admi-

Explic. Admirationem oriri ex rei novitate, oftendimus Propolitione 52. bujus. Si igitur contingat, ut id, quod admiramur, saepe imaginemur, idem admirari desinemus; atque adeo videmus, Devotionis affectum facile in simplicem Amorem degenerare.

XI. Irrilio est Lactitia orta ex eo, quod alfquid, quod contemnimus in re, quam odimus, ei inesse imaginamur.

Explic. Quatenus rem, quam odimus, contemnimus, eatenus de eadem existentiam negamus, (vide Schol. Prop. 52. huius) et eatenus (per Prop. 20. huius) laetamur. Sed quoniam supponimus, hominem id, quod irridet, odio tamen habere, sequitur, hanc Laetitiam solidam non esse. Vid. Schol. Prop. 47. huius.

XII. Spes est inconstans Lactitia, orta ex [150] idea rei suturae, vel praeteritae, de cujus eventu aliquatenus dubitamus.

XIII. Metus est inconstans Tristitia, orta exidea rei futurae, vel praeteritae, de cujus eventu aliquatenus dubitamus. Vide de his Schol. 2. Prop. 18. huius.

EXPLIO. Ex his definitionibus fequitur, non dari Spem fine Metu, neque Metum fine Spe. Qui enim

enim Spe pendet et de rei eventu dubitat, is Aliquid imaginari supponitur, quod rei suturae existentian secludut; atque adeo eatenus contristari, (per Prop. 19. hnius) et consequenter, dum Spe pendet, metuore, ut res eveniat. Qui autem contra in Metu est, hoc est, de rei, quam odit, eventu dubit it, aliquid etiam imaginatur, quod ejuschem rei existentiam secludit; atque adeo (per Prop. 20. hnius) lactatur et consequenter eatenus Spem habet, ne eveniat.

XIV. Securitas ell Lactitia, orta ex idea rei futurae, vel praeteritae, de qua dubitandi causa subdata est.

XV. Desperatio est Tristitia, orta ex idea rei futurae, vel praeteritae, de qua dubitandi causa sublata est.

Oritur itaque ex Spe Securitas et ex Metu Desperatio, quando de rei eventu dubitandi caula tollitur, quod fit, quia homo rem praeteritam vel futuram adelle imaginatur et ut praelentem contemplatur; vel quia alia imaginatur; quae existentiam earum rerum fecludunt, quae ipli dubium injiviebant. Nam tametli de rerum fingularium eventu (per Coroll. Prop. 31. p. 2.) nunquam possumus esse certi; fieri tamen potest, ut de earum eventu non dubitemus. Aliud enim esse oftendimus (vide Schol. Prop. 40. p. 2) de re mon dubitare, aliud rei certitudinem habere; atque adeo fieri potest, at ex imagine rei praeteritae, aut futurae, codem Lectitiae vel Tristitiae affectu assiciamur ac ex rei praelentis [151] imagine, ut in Propositione 18, hujus demon-Aravimus, quam cum ejusdem Scholio vide.

XVI. Gaudium est Lactitia, concomitante idea rei praeteritae, quae praeter Spem evenit.

XVII Conscientiae morsus est Tristitia, concomitante idea rei praeteritae, quae praeter Spem evenit. XVIII. Gommiseratio est Tristita, concomitante idea mali, quod alteri, quem nobis similam. esse imaginamur, evenit. Vid. Schol. Prop. 22. 80. Schol. Prop. 27. huius.

Explic. Inter Commilerationem et Milericordiam nulla videtur esse differentia, nisi forte, quod Commiseratio singularem affectum respiciat, Mileri-

cordia autem ejus habitum.

XIX. Favor oft Amor erga aliquem, qui alteri-

XX. Indignatio est Odium erga aliquem, qui alteri malefecit.

Explic. Haec nomina ex communi usu aliud significare scio. Sed meum institutum non est, verborum significationem, sed rerum naturam explicare, easque iis vocabulis indicare, quorum significatio, quam ex usu habent, a significatione, qua eademusinrpare volo, non omnino abhorret, quod semely monuisse sufficiat. Caeterum horum affectuum causam vide in Corollario 1. Propositionis 27. et Scholis Propositionis 22. huius Partis.

XXI. Existimatio est de aliquo prae Amore plus justo sencire.

XXII. Despectus est de aliquo prae Odio minus julto sentire.

Explic. Est itaque Exissimatio Amoris et Despectus Odii essectus, sive proprietas; atque [152]
adeo potest Existimatio etiam definiri, quod sit Amor,
quatenus hominem ita afficit, ut de re amata plus;
iusto sentiat, et contra Despectus, quod sit Odium,
quatenus hominem ita afficit, ut de eo, quem odio
habet, minus iusto sentiat. Vide de his Schol. Prop.
26. hujus.

XXIII: Invidia eft Odium, quatenus hominem ita afficit, ut ex alterius felicitate contrifictur et contra, ut ex alterius malo gaudeat.

Ex-

Explic. Invidiae opponitur communiter Mifericordia, quae proinde, invita vocabuli fignificatione, sic definiri potest:

XXIV. Misericordia est Amor, quatenus hominem ita afficit, ut ex bono alterius gaudeat et contra ut ex alterius malo contristetur.

Explic. Caeterum de Invidia vide Schol. Prop. 24. et Schol. Prop. 32. hujus. Atque hi affectus Laetitiae et Tristitiae sunt, quos idea rei externae comitatur, tanquam causa per se, vel per accidens. Hine ad alios transco, quos idea rei internae comitatur, tanquam causa.

XXV. Acquiescentia in se ipso est Lactitia, orta ex eo, quod homo se ipsum, suamque agendi potentiam contemplatur.

XXVI. Humilitas est Tristitia, orta ex eo, quod homo suam impotentiam, sive imbecillitatem contemplatur.

EXPLIC. Acquiescentia in se ipso Humilitatiopponitur, quatenus per candem intelligimus Laction, quae ex eo oritur, quod nostram agendi potentiam contemplamur; sed quatenus per ipsam etiam intelligimus Lactitiam, concomitante idea alicujus facti, quod nos ex Mentis libero decreto fecisse credimus, tum Poenitentiae opponitur, quae a nobis se definitur:

XXVII. Poenitentia est Tristitia, concomitante idea alicujus facti, quod nos ex libero Mentis decreto fecisse credimus.

Explic Horum affectuum causas oftendimus in Schol. Prop. 51. hujus et Prop. 53, 54, et 55. hujus, ejusque Schol. De libero autem Mentis decreto vide Schol. Prop. 35. p. 2. Sed hic praeteréa notandum venit, mirum non esse, quod omnes omnino actus, qui ex consuetudine pravi vocantur, sequa-

tur

Nam hoe ab educatione potissimum pendere, facile ex supra dictis intelligimus. Parentes nimirum, illos exprobrando; liberosque propter eosdem saepe cojurgando, hos contra suadendo et laudando esfecerunt, ut Tristitiae commotiones illis, Laetitiae vero his jungerentur. Quod ipsa etiam experientia comprobatur. Nam Consuetudo et Religio non est omnibus eadem; sed contra, quae apud alios sacra, apud alios profana et quae apud alios honesta, apud alios turpia sunt. Prout igitur unusquisque educatus est, ita facti alicujus poenitet, vel eodem gloriatur.

XXVIII. Superbia est de se prae amore sui plus justo sentire.

Explic. Differt igitur Superbia ab Existimatione, quod haec ad objectum externum, Superbia autem ad ipsum hominem, de se plus justo sentientem, Caeterum, ut Existimatio Amoris, sio referatur. Superbia Philautiae effectus, vel proprietas est, quae propteres etiam definiri potest, quod sit Amor sui, five Acquiescentia in se ipso, quatenus hominem ita afficit, ut de se plus justo sentiat (vid. Schol. Prop. 26. hujus). Huic affectui non datur contrarius. [154] Nam nemo de se, prae odio sui, minus justo sentit; imo nemo de se minus justo sentir, quatenus imaginatur, se hoc vel illud non posse. Nam quicquid homo imaginatur se non posse, id necessario imaginatur, et hac imaginatione ita disponitur, ut id agere revera non pollit, quod se non polle imaginatur. Quamdiu enim imaginatur se hoc vel illud non posse, tamdiu ad agendum non elt determinatus; et consequenter tamdin impossibile ei est, ut id agat. Verumenimyero fi ad illa attendamus, quae a fola opinione pendent, concipere poterimus fieri polic, ut homo de le minus julto fentiat; fieri enim poteft, ut aliquis, dum triftis imbecillitatem contemplatur fuam.

finam, imaginetur, se ab omnibus contemni; idque, dum reliqui nihil minus cogitant, quam ipsum contemnere. Potest praeterea homo de se minus justo sentire, si aliquid de se in praesenti neget cum relatione ad suturum tempus, cujus est incertus; ut quod neget, se nihil certi posse concipere nihilque nisi prava vel turpia posse cupere, vel agere etc. Possumus deinde dicere, aliquem de se minus justo sentire, cum videmus, ipsum ex nimio pudoris metu ea non audere, quae akii ipsi aequales audent. Hunc igitur affectum possumus Superbiae opponere, quem Abjectionem vocabo, nam ut ex Acquiescentia in se ipso Superbia, sic ex Humilitate Abjection oritur, quae proinde a nobis sic definitur:

XXIX. Abjectio est de se prae Tristitia minus

EXPLIC. Solemus tamen saepe Superbiae Humilitatem opponere; sed tum magis ad utriusque effectus, quam naturam attendimus. Solemus namque illum superbum vocare, qui nimis gloriatur, (vide Schol. Prop. 30. hujus) qui non nisi virtutes suas et aliorum non nisi vitia narrat, qui omnibus praeferri vult et qui denique ea gravitate et ornatu incedit, quo folent alii, qui longe supre ipsum sunt positi. Contra illum humilem vocamus, qui saepius erubescit. qui sua vitia fatetur et aliorum virtutes narrat, qui omnibus cedit et qui denique submisso capite ambulat et le ornare negligit. [155] hi affectus, nempe Humilitas et Abjectio, rarissimi sunt. Nam natura humana, in se considerata, contra eoldem, quantum potest, nititur; (vide Prop. 15. et 34. hujus) et ideo, qui maxime creduntur abjecti et humiles esse, maxime plerumque ami bitiosi et invidi sunt.

XXX. Gloria est Lactitia, concomitante idea alicujus nostrae actionis, quam alios laudare imaginamur.

XXXI.

XXXI. Pudor est Tristitia, concomitante idea alicujus actionis, quam alios vituperare imaginamur.

Explic. De his vide Scholium Propositionis 30. hujus Partis. Sed hic notanda est disserentia, quae est inter Pudorem et Verecundiam. Est enim Pudor Tristitia, quae sequitur factum, cujus pudet. Verecundia autem est Metus, seu Timor Pudoris, quo homo continetur, ne aliquid turpe committat. Verecundiae opponi solet Impudentia, quae revera affectus non est, ut suo loco ostendam; sed affectuum nomina (ut jam monui) magis eorum usum, quam naturam respiciunt. Atque his Laetitiae et Tristitiae affectus, quos explicare proposueram, absolvi. Pergo itaque ad illos, quos ad Cupiditatem resero.

XXXII. Desiderium est Cupiditas, sive Appetitus re aliqua potiundi, quae ejusdem rei memoria fovetur et simul aliarum rerum memoria, quae ejusdem rei appetendae existentiam secludunt, coercetur.

EXPLIC. Cum alicujus rei recordamur, ut jam faepe diximus, eo ipfo disponimur, ad eandem eodem affectu contemplandum, ac si res praesens adesset; sed haec dispositio, seu conatus, dum vigilamus, plerumque cohibetur ab imaginibus rerum, quae existentiam ejus, cujus recordamur, secludient. Quando itaque rei meminimus, quae nos aliquo Lactitiae genere afficit, eo iplo conamur eandeni, cum eodem Laetitiae affectu, ut praesentem contemplari; qui quidem conatus statim cohibetur [155] memoria rerum, quae illius existentiam secludum. Quare Desiderium revera Tristitia est, quae Laetitiae opponitur illi, quae ex absentia rei, quam odimus, oritur, de qua vide Scholium Propolitionis 47. husjus Partis. Sed quia nomen desiderium Cupiditatem respicere videtur, ideo hunc affectum ad Cupiditatis affectus refero.

XXXIII. Aemulatio est alicujus rei Cupiditas, quae nobis ingeneratur ex eo, quod alios eandem Cupiditatem habere imaginamur.

Explic. Qui fugit, quia alios fugere, vel qui timet, quia alios timere videt, vel etiam ille, qui ex eo, quod aliquem manum fuam combussifie videt, manum ad se contrahit, corpusque movet, quasi ipsius manus combureretur, eum imitari quidem alterius affectum, sed non eundem aemulari dicemus; non quia aliam aemulationis, aliam imitationis novimus causam, sed quia usu factum est, ut illum tantum vocemus aemulum, qui id, quod honestum, utile, vel jucundum esse judicamus, imitatur. Caeterum de Aemulationis causa vide Propositionem 27. hujus Partis cum ejus Scholio. Cur autem huic affectui plerumque juncta sit Invidia, de eo vide Propositionem 32. hujus cum ejus dem Scholio.

XXXIV. Gratia seu Gratitudo est Cupiditas, seu Amoris studium, quo ei benefacere consmur, qui in nos pari amoris affectu benesicium contulit: Vide Prop 39. cum Schol. Prop 41. hujus.

XXXV. Benevolentia est Cupiditas benefaciendi ei, cujus nos miseret. Vide Schol. Prop. 27, huius.

XXXVI. Ira est Cupiditas, qua ex Odio incitamur ad illi, quem odimus, malum inferendum. Vide Prop. 39. hujus.

XXXVII. Vindicta est Cupiditas, qua ex reci[157] proco Odio concitamur ad malum inferendum
ei, qui nobis pari affectu damnum intulit. Vide 2.
Coroll. Prop 40. hujus cum ejusdem Schol.

XXXVIII. Crudelitas seu Saevitia est Cupiditas, qua aliquis concitatur ad malum inferendum

ei, quem amamus, vel cujus nos miseret.

Ex-

passio non est, sed animi potentia, qua homo iram et vindictam moderatur.

XXXIX. Timor est Cupiditas, majus, quod metuimus, malum minore vitandi. Vide Schol. Prop. 39. hujus.

XL. Audacia est Cupiditas, qua aliquis incitatur ad aliquid agendum cum periculo, quod ejus aequales subire metuunt.

XLI. Pufillanimitas dicitur de eo, cujus Cupiditas coërcetur timore periculi, quod ejus aequales subire audent.

Explic. Est igitur Pusillanimitas nihil aliud, quam Metus alicujus mali, quod plerique non solent metuere; quare ipsam ad Cupiditatis affectus non refero. Eandem tamen hic explicare volui, quia, quatenus ad Cupiditatem attendimus, affectui Audaciae revera opponitur.

XLII. Consternatio dicitur de eo, cujus Cupiditas, malum vitandi, coërcetur admiratione mali, quod timet.

Explic. Est itaque Consternatio Pusillanimitatis species. Sed quia Consternatio ex duplici Timore oritur, ideo commodius definiri potest, quod sit Metus, qui hominem stupesactum, aut suctuantem ita continet, ut is malum amovere non pos- [158] sit. Dico stupesactum, quatenus ejus Cupiditatem malum amovendi admiratione coërceri intelligimus. Fluctuantem autem dico, quatenus concipimus eandem Cupiditatem coërceri Timore alterius mali, quod ipsum aeque cruciat: unde sit, ut quodnamex duodus avertat, nesciat. De his vide Schol. Prop. 39. et Schol. Prop. 52. hujus. Caeterum de Pusillanimitate et Audacia vide Schol. Prop. 51. hujus.

XLIII. Humanitas seu Modestia est Cupiditas ea faciendi, quae hominibus placent, et omittendi, quae displicent.

XLIV. Ambitio est immodica gloriae Cupiditas.

EXPLIC. Ambitio est Cupiditas, qua omnes affectus (per Prop. 27. et 31. hujus) foventur et corroborantur; et ideo hic affectus vix superari potest. Nam quamdiu homo aliqua Cupiditate tenetur, hac simul necessario tenetur. Optimus quisque, inquit Cicero, maxime gloria ducitur. Philosophi etiam tibris; quos de contemnenda gloria scribunt, nomen suum inscribunt etc.

NLV: Luxuria est immoderata convivandi Cupiditas, vel etiam Amor.

XLVI. Ebrietas est immoderata potandi Cupiditas et Amor.

XLVII. Avaritia est immoderata divitiarum Cupiditas et Amor.

XLVIII: Libido est etiam Cupiditas et Amor in sommiscendis corporibus.

Sive haec coëundi Cupiditas moderata fit. five net fit, Libido appellari solet. Porro hi quinque affectus (ut in Schol. Prop. 56, hujus monui) contrarios non habent. Nam Modestia species est Ambitionis, de qua side Schol. Prop. 29. hujus, Temperantiam deinde, Sobriesatem et Calitatem [159] Mentis potentiam, non autem passionem indicare, jam etiam monni. Et temeth heri potest, ut homo avarus, ambitiofus, vel timidus a nimio ciho, potu et coitu abstineat, Avaritia tamen, Ambitio et Timor luxuriae, ebrietati vel castitati non sunt contrarii. Nam avarus in cibum et potum, alienum ingurgitare plerumque desiderat. Ambitiosus autem, modo speret fore clam, in nulla re sibi temperabit. et si inter chrios vivat et libidinosos, ideo quia ambitiolus

bitiosus est, proclivior erit ad eadem vitia. Timidus denique id, quod non vult, facit. Nam quamvis mortis vitandae causa divitias in mare projiciat, manet tamen avarus; et si libidinosus tristis est, quod sibi morem gerere nequeat, non desinit propterea libidinosus esse. Et absolute hi affectus non tam ipsos actus convivandi, potandi etc. respiciunt, quam ipsum Appetitum et Amorem. Nihil igitur his affectibus opponi potest, praeter Generositatem et Animositatem, de quibus in seqq.

Definitiones Zelotypiae et reliquarum animi fluctuationum filentio praetermitto, tam quia ex compositione affectuum, quos jam desinivimus, oriuntur, quam quia pleraeque nomina non habent, quod ostendit ad usum vitae sufficere, easdem in genere tantummodo noscere. Caeterum ex Desinitionibus affectuum, quos explicuimus, liquet, eos omnes a Cupiditate, Laetitia, vel Tristitia oriri, seu potius nihil praeter hos tres esse, quorum unusquisque variis nominibus appellari solet propter varias eorum relationes et denominationes extrinsecas. Si jam ad hos primitivos et ad ea, quae de natura Mentis supra diximus, attendere velimus, affectus, quatenus ad solam Mentem referuntur, sic desinire poterimus:

AFFECT. GENERAL. DEFINIT. Affectus, qui animi Pathema dicitur, est consusa idea, qua Mens majorem vel minorem sui Gorporis, vel alicujus cjus partis, existendi vim, quam antea, assirimat et qua data ipsa Mens ad hoć potius, quam ad illud cogitandum determinatur,

Explic. Dico primo Affectum seu passio- [100] nem animi esse consus am ideam. Nam Mentem eatenus tantum pati, ostendimus, (vide Prop. 3. hujus) quatenus ideas inadaequatas sive consulas habet. Dico deinde, qua mens majorem, vel minorem sui corporis, vel alicujus ejus partis existendi

## 198 ETHICES PARS III. DE AFFECTIBVS.

vim, quam antea, affirmat. Omnes enim corporum ideae, quas habemus, magis nostri Corporis actualem conftitutionem, (per Coroll. 2. Prop. 16. p. 2) quam corporis externi naturam indicant; at hase, quae affectus formam constituit, Corporis, vel alicujus ejus partis constitutionem indicare vel exprimere debet, quam ipsam Corpus, vel aliqua ejus pars habet, ex eo, quod iphus agendi potentia, sive existendi vis augetur vel minuitur, juvatur vel coercetur. Sed notandum, cum dico, majorem, vel minorem existendi vim, quam antea, me non intelligere, quod Mens praesentem Corporis constitutionem cum praeterita comparat, sed quod idea. quae affectus formam constituit, aliquid de corpore assirmat, quod plus minusve realitatis revera involvit, quam antea. Et quia essentia Mentis in hoc consistit, (per Prop. 11. et 13. p. 2.) quod sui Corporis actualem existentiam assirmat et nos per perfectionem ipsam rei essentiam intelligimus; sequitur ergo, quod Mens ad majorem minoremve perfectionem transit, quando ei aliquid de suo corpore, vel aliqua ejus parte affirmare contingit, quod plus, minusve realitatis involvit, quam antea. Cum igitur supra dixerim, Mentis cogitandi potentiam augeri vel minui, nihil aliud intelligere volui, quan quod Mens ideam sui Corporis, vel alicojus ejus partis formaverit, quae plus, minusve realitatis exprimit, quam de suo Corpore assirmayerat. idearum praestantia et actualis cogitandi potentia ex objecti praestantia aestimatur. Addidi denique: et qua data ipsa Mens ad hoe potius, quam ad aliud cogitandum determinatur, ut praeter Laetitiae et Tristitiae naturam, quam prima definitionis pars explicat. Cupiditatis etiam naturam exprimerem.

## ETHICES

PARS QVARTA, DE SERVITVTE HVMANA, SEV DE AFFECTVVM VIRIBVS.

## PRAEFATIO.

Humanam impotentiam in moderandis et coërcendis affectibus Servitutem voco; homo enim affecti-[101] bus obnoxius sui juris non est, sed fortunae; in cu-jus potestate ita est, ut saepe coactus sit, quanquam meliora sibi videat, deteriora tamen sequi. Hujus rei causam et quid praeterea affectus boni, vel mali habent, in hac Parte demonstrare proposui. Sed antequam incipiam, pauca de perfectione et imperpersectione, deque bono et malo praesari lubet.

Qui rem aliquam facere constituit, eamque perfecit, rem suam perfectam esse, non tantum ipse, sed etiam unusquisque, qui mentem Auctoris illius operis et scopum recte noverit, aut se novisse crediderit, dicet. Ex. gr. si quis aliquod opus (quod suppono nondum esse peractum) viderit, noveritque scopum Auctoris illius operis esse domum aedisicare, is domum imperfectam esse dicet, et contra perfectam, simulatque opus ad sincm, quem ejus Auctor eiaem dare constituerat, perductum viderit. Verum si quis opus aliquod videt, cujus simile nunquam vide-

rat, nec mentem opificis novit, is sane scire non po-[102] terit, opusne illud perfectum, an imperfectum fit. Atque hace videtur prima fuisse horum vocabulorum fignificatio. Sed postquam homines ideas universales formare et domuum, aedisciorum, turrium etc. exemplaria excogitare et alia rerum exemplaria uliis praeferre inceperunt, factum est, ut unusquisque id perfectum vocaret, quod cum universali idea, quam ejusmodi rei formaverat, viderat convenire, et id contra imperfectum, quod cum concepto suo exemplari minus convenire videret, quanquam ex opificis sententia consumnatum plane esset. Nec alia videtur effe ratio, cur res naturales etiam, quae scilicet humana manu non funt factae, perfectas aut imperfectas vulgo appellent; solent namque homines tam rerum naturalium, quam artificialium ideas formare universales, quas rerum veluti exemplaria habent et quas naturam (quam nihil nisi alicujus finis causa agere existimant) intueri credunt, sibique exemplaria proponere. 'Cum itaque aliquid in natura fieri vident, quod cum concepto exemplari, quod rei ejusmodi habent, minus convenit, ipfam naturam tum defecisse, vel peccavisse, remque illam impersectam reliquisse, credunt. Videmus itaque homines consuevisse, res naturales perfectas aut imperfectas vocare, magis ex praejudicio, quam ex earum vera cognitione. Oftendimus enim in Primae Partis Appendice Naturam propter finem non agere; aeternum namque illud et infinitum Ens, quod Deum seu Naturam appellamus, eadem, qua existit, ne. cessitate agit. Ex qua enim naturae necessitate exifit, ex eadem ipfum agere oftendimus. (Prop. 16. p. 1.) Ratio igitur, seu causa, cur Deus, seu Natura agit et cur existit, una eademque est. Ut ergo nullius finis caufa existit, nullius etiam finis causa [103] agit; fed ut existendi, sic et agendi principium, vel finem habet nullum. Caufa autem, quae finalis dici-

dicitur, nihil est praeter ipsum humanum appetitum, quatenus is alicujus rei veluti principium, seu causa primaria consideratur. Ex. gr. cum dicimus habitationem causam fuisse finalem huius aut illius domus, nihil tum fane intelligimus aliud, quam quod homo ex eo, quod vitae domesticae commoda imaginatus est, appetitum habuit aedificandi domum. Quare habitatio, quatenus ut finalis caufa consideratur, nihil est praeter hunc singularem appetitum, qui revera caufa est efficiens, quae ut prima consideratur, quia homines suorum appetituum causas communiter, ignorant. Sunt namque, ut jam saepe dixi, suarum quidem actionum et appetituum conscii, sed ignari causarum, a quibus ad aliquid appetendum Quod praeterea vulgo aiunt, Nadeterminantur. turam aliquando deficere, vel peccare, resque imperfectas producere, inter commenta numero, de quibus in Appendice Partis primae egi. Perfectio igitur et Imperfectio revera modi soluntmodo cogitandi funt, nempe notiones, quas fingere solemus ex eo, quod eiusdem speciei, aut generis individua ad invicem comparamus: et hac de causa supra (Defin. 6. p. 2.) dixi me per realitatem et perfectionem idem intelligere; solemus enim omnia Naturae individua ad unum genus, quod generalissimum appellatur, revocare; nempe ad notionem entis, quae ad omnin abfolute Naturae individua pertinet. Quatenus itaque Naturae individua ad hoc genus revocamus et ad invicem comparamus et alia plus entitatis seu realitatis, quam alia habere comperimus, eatenus alia aliis perfectiora esse dicimus; et quatenus iisdem aliquid tribuimus, quod negationem involvit, ut terminus, finis, impotentia etc. entenus ipfa imperfecta appellamus, quia nostram Mentem non aeque affi. [164] ciunt, ac illa, quae perfecta vocamus, et non quod ipsis aliquid, quod suum sit, desiciat, vel quod Natura vecçaverit. Nihil enim naturae alicuius rei competit,

petit, nisi id quod ex necessitate naturae causae essicientis sequitur et quicquid ex necessitate naturae causae essicientis sequitur, id necessario sit.

Bonum et malum quod attinet, nihil etiam positivum in rebus, in se scilicet consideratis, indicant, nec aliud funt praeter cogitandi modos, feu notiones, quas formamus ex ev, quod res ad invicem com-Nam una eademque res potest eodem tempore bona et mala et etiam indifferens effe gr. Musica bona est Melancholico, mala lugenti; surdo autem neque bona, neque mala. Verum, quamvis se res ita habeat, nobis tamen haec vocabula retinenda sunt. Nam quia ideam hominis, tanquam naturae humanae exemplar, quod intueamur, formare cupimus, nobis ex usu erit, haec eadem vocabula eo, quo dixi, sensu retinere. Per bonum itaque in seqq. intelligam id, quod certo scimus medium ese, ut ad exemplar humanae naturae, quod nobis proponimus, magis magifque accedamus. Per malum autem id, quod certo scimus impedire, quo minus idem exemplar referamus. Deinde homines perfectiores aut imperfectiores dicemus, quatenus ad hoc iden exemplar magis, aut minus accedunt: Nam apprime notandum est, cum dico, aliquem a minore ad maiorem perfectionem transire et contra, me non intelligere, quod ex una essentia, seu forma in aliam mutatur (Equus namque ex gr. tam destruitur, si in hominem, quam si in insectum mutetur) sed quod eius agendi potentiam, quatenus haec per ipsius naturam intelligitur, augeri vel minui concipimus. Denique per perfectionem in genere realita-[165] tem, uti dixi, intelligam, hoc est, rei cuiuscunque essentiam, quatenus certo modo existit et operatur, nulla ipsius durationis habita ratione. Nam nulla res singularis potest ideo dici perfectior, quia plus temporis in existendo perseveravit; quippe rerum

rum duratio ex earum effentia determinari nequit; quandoquidem rerum effentia nullum certum et determinatum existendi tempus involvit; sed res quaecunque, sive ea perfectior sit, sive minus, eadem vi, qua existere inciput, semper in existendo perseverare poterit, ita ut omnes hac in re aequales sint.

DEFINIT. I. Per bonum id intelligam, quod certo scimus nobis esse utile.

II. Per malum autem id, quod certo scimus impedire, quo minus boni alicujus simus compotes.

De his praccedentem vide praefationem sub-

- III. Res fingulares voco contingentes, quatenus, dum ad earum folam essentiam attendimus, nihil invenimus, quod earum existentiam necessario ponat, vel quod ipsam necessario secludat.
- IV. Easdem res singulares voco possibiles, quatenus, dum ad causas, ex quibus produci debent, attendimus, nescimus, an ipsae determinatae sintad easdem producendum.

In Schol. 1. Prop. 33. p. 1. inter possibile et contingens nullam feci differentiam, quia ibi non opus erat hace accurate distinguere.

- V. Per contrarios affectus in sequ. intelligam eos, qui hominem in diversum trahunt, quamvis ejus-dem sint generis, ut luxuries et avaritia, quae [160] amoris sunt species; nec natura sed per accidens sunt contrarii.
- VI. Quid per affectum ergarem futuram, praefentein et praeteritam intelligam, explicui in Schol. 1. et 2. Prop. 18. p. 3. quod vide.

Sed venit hic praeterea notandum, quod ut loci, fic etiam temporis diliantiam non, nifi usque ad certum quendam limitem, possumus distincte imaginatia hoc est, sicut omnia illa objecta, quae ultra du-

cente

centos pedes a nobis distant, seu quorum distantia a loco, in quo sumus, illam superat, quam distincte imaginamur, aeque a nobis distare et perinde, ac si in eodem plano essent, imaginari solemus; sic etiam objecta, quorum existendi tempus longiore a praesenti intervallo abesse imaginamur, quam quod distincte imaginari solemus, omnia aeque longe a praesenti distare imaginamur et ad unum quasi temporis momentum referimus.

VII. Per finem, cujus causa aliquid facimus, appetitum intelligo.

VIII. Per virtutem et potentiam idem intelligo, hoc est (per Prop. 7. p. 5.) virtus, quatenus ad hominem refertur, est ipsa hominis essentia seu natura, quatenus potestatem habet, quaedam essiciendi, quae per solas ipsius naturae leges possunt intelligi.

Axioma. Nulla res singularis in rerum natura datur, qua potentior et fortior non detur alia. Sed quacunque data datur alia potentior, a qua illa data potest destrui. cf. pag. 294.

Propos. I. Nihil, quod idea falfa positivum [107] habet, tollitur praesentia veri, quatenus verum.

Demonstra. Falsitas in sola privatione cognitionis, quam ideae inadaequatae involvunt, consistit, (per Prop. 35. p. 2) nec ipsae aliquid habent positivum, propter quod falsae dicuntur; (per Prop. 33. p. 2.) Sed contra, quatenus ad Deum referuntur, verae sunt (per Prop. 32. p. 2.). Si igitur id, quod idea falsa positivum habet, praesentia veri, quatenus verum est, tolleretur, tolleretur ergo idea vera a se ipsa, quod (per Prop. 4. p. 3.) est absurdum. Ergo Nihil, quod idea etc. Q. E. D.

SCHOL. Intelligitur haec Propolitio clarius ex > 2. Coroll. Prop. 16. p. 2. Nam imaginatio idea est, une magis Corporis humani praesentem constitutio-

nem, quam corporis externi naturam indicat; non quidem distincte, sed confuse; unde fit, ut Mens errare dicatur. Ex. gr. Cum solem intuemur, eundem ducentos circiter pedes a nobis distare imaginamur; in quo tamdiu fallimur, quamdiu veram ejus distantiam ignoramus. Cognita ejusdem distantia tollitur quidem error; sed non imaginatio, hos est, idea solis, quae ejustem naturam eatenus lantum explicat, quatenus Corpus ab eodem afficitur; adeoque, quamvis veram ejusdem distantiam noscamus, ipsum nihilominus prope nobis adelle imaginabimur. Nam ut in Schol. Prop. 35. p. 2. diximus, non ea de causa solem adeo propinquum imaginamur, quia ejus veram distantiam ignoramus; sed quia Mens eatenus magnitudinem solis concipit, quatenus Corpus ab eodem afficitur. Sic cum solis radii, aquae superficiei incidentes, ad nostros oculos reflectuntur, eundem perinde, ac si in aqua esset, imaginamur; tametsi verum ejus locum noverimus. fic reliquae imaginationes, quibus Mens fallitur, sive eae naturalem Corporis constitutionem, sive, quod ejusdem agendi potentiam augeri vel minui indicant, vero non funt contrariae, nec ejuldem praesentia evanescunt. Fit quidem, cum falso [108] aliquod malum timemus, ut timor evanescat, auditovero nuntio; sed contra etiam fit, cum malum, quod, certe venturum est, timemus, ut timor etiam evanescat, audito falso nuntio; atque adeo imaginationes non praesentia veri, quatenus verum, evanescunt; sed quia aliae occurrunt, iis fortiores, quae: rerunt, quas imaginamur, praesentem existentiam secludant, ut Prop. 17. p. 2. ostendimus.

Propos. II. Nos eatenus patimur, quatenus Naturae sumus pars, quae per se absque aliis non potest concipi,

Demonstra. Nos tum pati dicimur, cum aliquid in nobis oritur, cujus non nifi partialis fumus caufa,

causa, (per Defin. 2. p. 3.) hoc est, (per Defin. 1. p. 3.) aliquid, quod ex solis legibus nostrae naturae deduci nequit. Patimur igitur, quatenus Naturae sumus pars, quae per se absque aliis nequit concipi. Q. E. D.

Propos. III. Vis, qua homo in existendo perfeverat, limitata est et a potentia causarum externarum insinite superatur.

DEMONSTR. Patet ex Axiomate hujus. Nam dato homine datur aliquid aliud, puta A potentius et dato A datur deinde aliud, puta B, ipso A potentius et hoc in infinitum; ac proinde potentia hominis potentia alterius rei definitur et a potentia causarum externarum infinite superatur. Q. E. D.

PROPOS. IV. Fieri non potest, ut homo non sit Naturae pars et ut nullas possit pati mutationes, nisi, quae per solam suam naturam possint intelligi, quarumque adaequata sit causa.

[109] Demonstr. Potentia, qua res singulares et consequenter homo suum Esse conservat, est ipsa Dei. ave Naturae potentia (per Coroll. Prop. 24. p. 2.). non quatenus infinita est; sed quatenus per humanam actualem essentiam explicari potest (per Prop. 7. p. 3.). Potentia itaque hominis, quatenus per ipsius actualem essentiam explicatur, pars est infinitae Dei seu Naturae potentiae, hoc est (per Prop. 34. p. 1.), essentiae. Quod erat primum. Deinde si fieri possit, ut homo nul'as possit pati mutationes, nis, quae per solam ipsius hominis naturam possint intelligi, sequeretur (per Prop. 4. et 6. p. 3.) ut non possit perire, sed ut semper necessario existeret; atque hoc sequi debéret ex causa, cujus potentia finita aut infinita sit, nempe vel ex sola hominis potentia, qui scilicet potis esset, ut a se removeret reliquas mutationes, quae a causis externis oriri possent; vel infi-🗀 Naturae potentia, a qua omnia fingularia ita dirigerentur, ut homo nullas alias posset pati mutationes, nisi quae ipsius conservationi inserviunt. primum (per Prop. praeced. cujus demonstratio univer falis est et ad omnes res singulares applicari potest) est abturdum; ergo si fieri potest, ut homo nullas pateretur mutationes, nisi quae per solam ipsius hominis naturam possent intelligi, et consequenter (figut jam oftendimus) ut semper necessario existeret. id segui deberet ex Dei infinita potentia; et consoquenter (per Prop. 16. p. 1.) ex necessitate divinae naturae, quatenus alicujus hominis idea affectus consideratur, totius Naturae ordo, quatenus ipsa sub Extensionis et Cogitationis attributis concipitur, deduci deberet; atque adeo (per Prop. 21. p. 2.) sequeretur, ut homo esset infinitus, quod (per 1. part. hujus Demonstrationis) est absurdum. Fieri itaque nequit, ut homo ullas alias patiatur mutationes, nisi quarum iple adaequata fit caula. Q. E. D.

COROLL. Hine sequitur, hominem necessario passionibus esse semper obnoxium, communemque Naturae ordinem sequi et eidem parere, seseque eidem, quantum rerum natura exigit, accommodare.

PROPOS. V. Vis et incrementum cuiuscunque passionis, eiusque in existendo perseverantia non [270] definitur potentia, qua nos in existendo perseverare conamur, sed causae externae potentia cum nostra comparata.

DEMONSTR. Passionis essentia non potest per solam nostram essentiam explicari (per Defin. 1. et 2. p. 3.), hoc est (per Prop. 7. p. 3.), passionis potentia definiri nequit potentia, qua in nostro Esse perseverare conamur; sed (ut Prop. 16. p 2. ostensum est) definiri necessario debet potentia causae externae cum nostra comparata. Q. E. D.

PROPOSIT. VI. Vis alicuius passionis seu affectus reliquas hominis actiones, seu potentiam, superare potest, ita ut affectus pertinaciter homini adhaereat.

DEMONSTR. Vis et incrementum cujuscunque passionis, ejusque in existendo perseverantia definitur potentia causae externae cum nostra comparata; (per Prop. praec.) adeoque (per Prop. 3. huius) hominis potentiam superare potest etc. Q. E. D.

PROPOS. VII. Asfectus nec coërceri nec tolli potest, nisi per assectuin contrarium et sortiorem assectus coërcendo.

DEMONSTR. Affectus, quatenus ad Mentem refertur, est idea, qua Mens majorem, vel minorem sui corporis existendi vim, quam antea, affirmat (per generalem Affectuum definitionem, quae reperitur sub finem Tertiae Partis). Cum igitur Mens aliquo affectu conflictatur, Corpus afficitur fimul affectione, qua ejus agendi potentia augetur vel mi-[171] nuitur. Porto haec Corporis affectio (per Prop. 5. huius) vim a sua causa accipit perseverandi in suo Esse; quae proinde nec coërceri, nec tolli potest, nisi a causa corporea (per Prop. 6. p. 2.), quae Corpus afficiat affectione illi contraria (per Prop. 5. p. 3.) et fortiore (per Axiom. 1. huius): atque adeo (per Prop. 12. p. 2.) Mens afficitur idea affectionis fortioris et contrariae priori, hoc est (per general. affectuum Defin.) Mens afficietur affectu fortiori et contrario priori, qui scilicet prioris existentiam secludet vel tollet; ac proinde 'affectus nec tolli, nec coërceri potest, nis per affectum contrarium et fortiorem. Q. E. D.

COROLL. Affectus, quatenus ad Mentem refertur, nec coërceri, nec tolli potest, nis per ideam Corporis affectionis contrariae et fortioris affectione, qua patimur. Nam affectus, quo patimur, nec

coerceri, nec tolli potest, nis per affectum eodem fortiorem, eique contrarium (per Prop. praec.), hoc est (per gener. affect. Defin.), nis per ideam Corporis affectionis fortioris et contrariae affectioni, qua patimur.

PROPOS. VIII. Cognitio boni et mali nihil aliud est, quam Laetitiae vel Tristitiae affectus, quatenus ejus sumus conscii.

Demonstra. Id bonum, aut malum vocamus, quod nostro Esse conservando prodest, vel obest (per Defin. 1. et 2. huius), hoc est (per Prop. 7. p. 3.), quod nostrami agendi potentiam auget vel minuit, juvat vel coërcet. Quatenus itaque (per Defin. Laetitiae et Tristitiae, quas vide in Schol. Prop. 11. p. 3.) rem aliquam nos Lactitia vel Triftitia afficere percipimus. eandem bonam, aut malam vocamus; atque adeo boni et mali cognitio, nihil aliud est, quam Lactitiae vel Tristitiae idea, quae ex ipso Lactitiae vel Tristitiae affectu necessario sequitur (per Prop. 22, p. 2.). At hace idea codem modo unita est affectui. ac Mens unita est Corpori (per Prop. 21, p. 2.), hoc est (ut in Schol. ejusdem Prop. ostensum), haec idea ab ipso affectu, sive (per gen. affect. Defin.) ab idea Corporis affectionis revera non distinguitur; [172] nisi solo conceptu; ergo haec cognitio boni et mali nihil est aliud, quam ipse affectus, quatenus ejusdem sumus conscii. Q. E. D.

Propos. IX. Affectus, cujus caufam in praefenti nobis adesse imaginamur, fortior est, quam si candem non adesse imaginaremur.

Demonstra. Imaginatio est idea, qua Mens rem ut praesentem contemplatur, (vide eius Defin. in Schol. Pr. 17 p. 2.) quae tamen magis Corporis humani constitutionem, quam rei externae naturam indicat (per Coroll. 2. Prop. 16. p. 2.). Est igitur affectus (per gen. affect. Lefin.) imaginatio, quate-

nus corporis constitutionem indicat. At imaginatio (per Prop. 17 p. 2.) intensior est, quamdiu nihil imaginamur, quod rei externas praesentem existentiam secludit; ergo etiam affectus, cujus causam in praesenti nobis adesse imaginamur, intensior seu fortior est, quam si candem non adesse imaginaremur. Q. E. D.

SCHOL. Cum supra in Propositione 18. Partis 3. dixerim, nos ex rei futurae, vel praeteritae imagine eodem affectu affici, ac si res, quam imaginamur, praesens esset, expresse monui, id verum esse, quatenus ad solam ipsius rei imaginem attendimus; est enim ejusdem naturae, sive res imaginati simus, sive non simus: sed non negavi eaudem debiliorem reidi, quando alias res nobis praesentes contemplamur, quae rei suturae praesentem existentiam secludunt, quod tum monere neglexi, quia in hac Parte de assectuum viribus agere constitueram.

COROLL. Imago rei futurae, vel praeteritae, hoc st, rei, quam cum relatione ad tempus futurum, vel praeteritum secluso praesenti contemplamur, caeteris paribus, debilior est imagine rei praesentis, et consequenter affectus erga rem futuram, [773] vel praeteritam, caeteris paribus, remissior est affectu erga rem praesentem.

Propos. X. Erga rem futuram, quam cito affuturam imaginamur, intensius afsicionur, quam si ejus existendi tempus longius a praesenti distare imaginaremur; et memoria rei, quam non diu praeteriisse imaginamur, intensius etiam afsicionur, quam si eandem diu praeteriisse imaginaremur.

Demonstra. Quaterus enim rem cito affuturam, vel non diu praeteriisse imaginamur, eo ipso aliquid imaginamur, quod rei praesentiam minus secludit, quam si ejusdem futurum existendi tempus longius a praesenti distare, vel quod dudum praeterierit. férit, imaginaremur; (ut per se notum) adeoque (per praeced. Prop.) eatenus intensius erga candem afficiemur. O. E. D.

Schol. Ex iis, quae ad Definitionem 6. hujus Partis notavimus, sequitur, nos erga objecta, quae a praesenti longiori temporis intervallo distant, quam quod imaginando determinare possumus, quantis ab invicem longo temporis intervallo distare intelligamus, aeque tamen remissa affici.

PROPOS. XI. Affectus erga rem, quam ut neceffariam imaginamur, caeteris paribus, intensior est, quam erga possibilem, vel contingentem, sive non necessariam.

Demonstr. Quaterus rem aliquam necessariam esse imaginamur, eatenus ejus existentiam assirmamus, et contra rei existentiam negamus, quaterus eandem non necessariam esse imaginamur; (per Scholi 1. Prop. 33. p. 1.) ac proinde (per Prop. 9. hujus) assectus erga rem necessariam, caeteris pari[174] bus, intensior est, quam erga non necessariam. Q. E. D.

PROPOS. XII. Affectus erga rem, quam scimus in praesenti non existere et quam ut possibilem imaginamur, vaeteris paribus, intensior est, quam erga contingentem.

Demonstra. Qualentis rem ut contingentem imaginamur, nulla alterius rei imagine afficimur, quae rei exilientiam ponat: (per Defin. 3. huits) sed contra (fecundum Hypothefin) quaedam imaginamur, quae ejusdem praesentem existentiam secludunt. At quatenus rem in suturum possibilem esse imaginamur, eatenus quaedam imaginamur, quae ejusdem existentiam ponunt, (per Defin 4. hujus) hoc est, Grer Prop. 18. p. 3.) quae Spem, vel Metum sovent; atque adeo affectus erga rem possibilem vehemention est. Q. E. D.

COROLL. Affectus erga rem, quam scimus ha praesenti non existere t quam ut contingentem imaginamur, multo remissior est, quam si rem in praesenti nobis adesse imaginaremur.

DEMONSTR. Affectus erga rem, quam in pracfenti existere imaginamur, intensior est, quam si
eandem ut survam imaginaremur, (per Coroll Prop.
9. hujus) et multo vehementior est, si, tempus suturum a praesenti non multum distare imaginaremus
(per Prop 10 hujus). Est itaque affectus erga rem,
cujus existendi tempus longe a praesenti distare imaginamur, multo remissior, quam si candem ut praefentem imaginaremur et nihilominus (per Prop.
praec.) intensior est, quam si candem rem ut contingentem imaginaremur: atque adeo affectus erga rem
contingentem multo remissior erit, quam si rem in
praesenti nobis adesse imaginaremur. Q. E D.

PROPOS. XIII. Affectus erga rem contingentem, [175] quam scimus in praesenti non existere, caeteris paribus, remissior est, quam affectus erga rem praeteritam.

Demonstra, Quaterus rem ut contingentem imaginamur, nulla alterius rei imagine afficimur, quae rei existentiam ponat (per Desin. 3. hujus). Sed contra (secundum Hypothesin) quaedam imaginamur, quae ejusdem praesentem existentiam secludunt. Verum quaterus eandem cum relatione ad tempus praeteritum imaginamur, eatenus aliquid imaginari supponimur, quod ipsam ad memoriam redigir, sive quod rei imaginem excitat, (vide Prop. 18. p. 2. cum ejusdem Schol.) ac proinde eatenus escitat, ut ipsam, ac si praesens esset, contemplemur (per Coroll. Prop. 17. p. 2.). Atque adeo (per Prop. 9. hujus) affectus erga rem contingentem, quam scimus in praesenti non existere, caeteris paribus, remissior rit, quam affectus erga rem praeteritam. Q. E. D.

tur:

Paoros. XIV. Vera boni et mali cognitio, quatenus vera, nullum affectum coërcere potest; sed tant m. quatenus ut affectus consideratur.

Demonstre. Affectus est idea, qua Mene majerem, vel minorem sui Corporis existendi vim, quam antea, assirmat; (per gen Ass. Desin.) atque adeo (per Prop. 1 hujus) nihil positivum habet, quod praesentia veri tolli possit; et consequenter vera boni et mali cognitio, quatenus vera, nullum affectum coërcere potest. At quatenus affectus est, wide Prop. 8. hujus) si fortior affectu coërcendo sit, eatemus tantum (per Prop. 7. hujus) affectum coërcere poterit. Q. E. D.

PROPOS. XV. Cupiditas, quae ex vera bo- [179] ni et mali cognitione oritur, multis aliis Cupidications, quae ex affectibus, quibus conflictamur, oriuntur, restingui vel coërceri potest.

DEMONSTR. Ex vera boni et mali cognitione quatenus haec (per Prop. 8. hujas) affectus est, quitur necessario Cupiditas, (per 1. Affect. Def.) quae eo est major, quo affectus, ex, quo oritur, major est (per Prop. 37, p. 3.). Sed quia hacc Cupiditae (per Hypothefin) ex eo, quod aliquid vere intelligimus, oritur, sequitur ergo ipsa in nobis, quatenus agimus; (per Prop. p. 3.) atque adee per folam nostram essentiam debet intelligis (per Defin 2. p. 3.) et consequenter (per Prop. 7. p. 3.) sius vis et incrementum fola humana potentia definiri debet. Poero Cupiditates, quae ex affectibus, quibus conflictamur, oriuntur, so etiam majores funt: quo hi affectus vehementiores erunt; atque adoc earum vis et incrementum (per Prop 5. huius) pomntia caula: um externarum definiri debet, quee, houm noltra comparetur, nostrami potentiam indefinite superat : i per Prop. 3. huius) atque adoo Cupiditates, quae ex limis libus affectibus criuntur, vehementiores esse pos funt illa, quae ex vera boni et mali cognitione oris

tur, ac proinde (per Prop 7. huius) eandem coercere, vel restinguere poterunt. Q. E. D.

Propos. XVI. Cupiditas, quae ex cognitione boni et mali, quatenus haec cognitio futurum refpicit, oritur facilius rerum Cupiditate, quae in praefentia suaves sunt, coërceri, vel restingui potest.

DEMONSTR. Affectus erga rem, quam futuram imaginamur, remissior est, quam erga praesentem (per Coroll. Prop. 9 huius). At Cupiditas, quae ex vera boni et mali cognitione oritur; tametsi haec cognitio circa res, quae in praesentia bonae sunt, versetur. restingui, vel coërceri potest aliqua temeratire ria Cupiditate; (per Prop. praced. cuius demonstr. universalis est) ergo Cupiditas, quae ex eadem cognitione, quatenus haec suturum respicit, oritur; facilius coërceri, vel restingui poterit etc. Q. E. D.

PROPOS. XVII. Cupiditas, quae oritur ex vera boni et mali cognitione, quatenus haec circa res contingentes vei fatur, multo adhuc facilius coërceri potefi, Cupiditate rerum, quae praesentes sunt.

DEMONSTR. Propolitio haec eodem modo, ac Frop. praeced, demonstratur ex Coroll, Prop. 12, hujus

Scholi Histme causam ostendisse credo, our hemines opinione magis, quam vera ratione commoveantur et cur vera boni et mali cognitio animi commotiones excitet et saepe omni libidinis generi cedat; unde illud Poëtae natum: Video meliora, proboque, deteriora sequer. Quod idem etiam Ecclesiasies in mente habuille videtur, cum dixit: Qui auget scientiam; auget dolorem. Atque haec non eam in sinem diso, ut inde concludam, praestabilius esse ignorare, quam scire, vel quod stusto intelligens in moderandis affectibus mini intersit; sed ideo quia necesse est, nostrae naturae tam petentiam; quam impotentiam nascere, ut determinare pos-

possimus, quid ratio in moderandis affectibus possite et quid non possit; et in hac Parte de sola humana impotentia me acturum dixi. Nam de Rationis in affectus potentia separatim agere constitui.

Propos. XVIII. Cupiditas, quae ex Lactitia oritur, caeteris paribus, fortior est Cupiditate, quae ex Tristitia oritur.

Demonstr. Cupiditas est ipla hominis essentia, (per 1. assect. Defin.) hoc est, (per Prop. 7. p. 3) conatus, quo homo in suo Esse perseverare constur. Quare Cupiditas, quae ex Laetitia oritur, ipso [178] Laetitiae affectu (per Defin. Laetitiae, quam vide in Schol Prop. 11 p z.) juvatur, vel augetur; quae autem contra ex Tristitia oritur, ipso Tristitiae affectu (per idem Schol.) minuitur, vel cercetur; atque adeo vis Cupiditais, quae ex Laetitia oritur, potentia humana, simul et potentia caulae externae; quae autem ex Tristitia, sola humana potentia desiniri debet, ac proinde hac illa sortior est, Q. E. D.

His paucis humanae impotentiae et inconstantiae caulus, et our honnnes rationis praecepta non fervent, explicui Superest jam, at oftendam, quid id lit, quod ratio nobis praesoribit et quin un affectus cum rationis humanae regulis conveniant; quinam contra iisdem contrarii fint. 80d antequam haco prolixo noltro Geometrico ordine demonstrare incipiam, lubet ipfa rationis dictamina hic prius sucviter oftenders, at ea, quae fontio, facilius ab mnos quoque percipiar/tuc. Cum ratio nihil contra naturam postulet, postulat ergo ipsa, ut unnaquisque ie ipfom amet, funm utile, quod revera utile eft, quast rat et id omne, quod hominem ad majorem p rfeclionem revera ducit, appetat et absolute, ut unusquisque suum Este, quantum in se est, conservare Quod quidem tam necellario verum est, quam, quod totum fit fue parte majus (vide Prop 4. Deinde quandoquidem virsus (per Desim 8,

hujus) nihil aliud est, quam ex legibus propriae naturae agere ct nemo fuum Effe (per Prop. 7. p 3.) conlervare conetur, nisi ex propriae suae naturae legibus; hinc sequitur primo, virtutis fundamentum esse ipsum conatum, proprium Esse conservandi, et selicitatem in eo consistere, quod homo suum Esse conservare potest. Secundo sequitur, virtutem propter le elle appetendam, nec quicquam, quod ipla praestabilius, aut quod utilius nobis sit, dari, cujus causa deberet appeti. Tertio denique sequitur, eos, qui se interficiunt, animo esse impotentes, eosque a causis externis, suae naturae repugnantibus, prorsus vinci. Porro ex Postulato 4. Partis 2. sequitur, nos efficere nunquam posse, ut nihil extra nes indigeamus ad nostrum Esse conservandum et ut ita vivamus, ut hullum commercium cum rebus, quae ex-[100] tra nos funt, habeamus; et, fi praeterea nostram Mentem spectemus, sane noster intellectus imperfectior effet. si Mens sola esset, nec quicquame praeter se ipsam intelligeret. Multa igitur extra nos danter, quae aobis utilia, quaeque propterea appetenda funt. Ex his nulla praestantiona excogitari possunt, quam ea, quae cum nostra natura prorsua conveniunt. Si caim duo ex, gr. ejusdem prorfus, naturae individua invicem junguntur, individuum component lingulo duplo potentius. Homini igitur nihil homine utilius; nihil, inquam, homines pracfrancius ad suum Esse gonservandum, optare pollunt; quam quod omnes in omnibus ita capvenient. Ht omnium Mentes et Corpora unam quan Mentem. numque Corpus component et omnes finiul, quantem possunt, suum Esse conservate conentur, omnesque limul omnium commune utile sibi quaerant; ex quibus sequitur, homines, qui ratione gubernantur, hec est, homines, qui ex ductu rationis suum mile queerunt, nihil sibi appetere, quod reliquis hominibus non cupiant, atque adeo cosdem justos, fidos, atque honellos elle. Hace Hace ille rationis dictamina funt, quae hio pausis oftendere proposueram, antequam eadem proliziori ordine demonstrare inciperem, quod ea de causa feci, ut, si fieri posset, eorum attentionem mihi conciliarem, qui credunt, hoc principium, quod scilicet unusquisque suum utile quaerere tenetur, impietatis, non autem virtutis et pietatis esse fundamentum. Postquam igitur rem sese contra habere breviter ostenderim, pergo ad eandem eadem viag qua hucusque progress summer, demonstrandum.

PROPOS. XIX. Id unusquisque ex legibus suae naturae necessario appetit vel aversatur, quod bonum vel malum esse judicat.

Demonstr. Boni et mali cognitio est (penPropa 3. hujus) ipse Lactitiae vel Tristitiae assectus, quatemus ejusdem sumus conscis; ac proinde (per Prop. 23.) p. 3.) id unusquisque necessario appetit, quod bod num, et contra id aversatur, quod malum esse [182], judicat. Sed hic appetitus nihil'aliud est, quam ipsa hominis essentia, seu natura (per Defin. App. quamvide in Schol. Prop. 9. p. 3. et 1. Ass. Defin.). Ergo nusquisque ex solis suae naturae legibus id necessario appetit vel aversatur etc. Q. E. D.

Propos. IX. Quo magis: unufquifque fuum utile quaerere, hoe est, suum Esse conservare conservare et potest, eo magis vintute praeditus est contra quatenus unusquisque suum utile, hoo est, suum Esse conservare negligit, eatenus est impotens.

DEMONSTRE Virtus est ipsa humana potentia, quae sola hominis essentia definitur (per Defin. 8. hujus), hoc est (per Prop. 7, p. 3.), quae solo quatu, quo homo in suo Esse perseverare conatur, definitur. Quo ergo unusquisque magis suum Esse conservare conatur et potest, co magia virtute praeditus est et consequentes (per Prop. 4. et 6. p. 3.), quatemus aliqui

quis sum Esse conservare negligit, estenus est impotens. Q E. D.

Schol. Nemo igitur, nisi a causis externis et fuae naturae contrariis victus, suum utile appetere, five fuum Esse conservare negligit. Nemo, inquam, ex necessitate suae naturae; sed a cousis externis coactus alimenta aversatur vel se iptum interficit, quod multis modis fieri potest; nempe interficit aliquis se iplum coactus ab alio, qui ejus dexteram, qua ensem casu prehenderat, contorquet et cogit versus cor ipfum gladium dirigere; vel quod ex mandato Tyranni, ut Seneca, cogatur venas aperire suas, hoc. est, majus malum minore vitare cupiat; vel denique. ex eo, quod causae latentes externae ejus imaginationem ità disponunt et Corpus ita assiciunt, ut id aliam naturam priori contrariam induat et cujus idea in Mente dari nequit (per: Prop 10 p 31). At quod homo ex necessitate suae naturae conetur nonsexistere vel in aliam formam mutari, tam est impossibile, [181] quam quod ex nihilo sliquid fiat; ut:unufquifque mediocri meditatione videre potest.

Propos. XXI. Nemo potest cupere beatum esse; bene agere et bene vivere, qui simul non cupiat, esse, agere et vivere, hoc est, actu existere.

Demonstra. Hujus Propolitionis Demonstratio, seu potius res ipsa per se patet, et etiam en Cupidistatis definitione. Est enim Cupiditas (per 1. Aff. Defin.) beate, seu bene vivendi, agendi etc. ipsa hominis est ntia, hoc est (per Prop. 7. p. 3.), constus, quo unusquisque suum Este conservare conatur. Ergo nouse potest capere etc. Q. E. D.

PROPOS. XXII Nulld virtus potest prior has (nempe conatu sese conservandi) concipi.

DEMONSTR. Conatus fele confervandi est ipsa rei essentia (per Prop. 7: p 3.). Si igitur aliqua virtus posset hac, nempe hoc conatu, prior concipi; concipereciperetur ergo (per Defin 8. hujus) ipsa rei essentia se ipsa prior, quod (ut per se notum) est absurdum, Ergo nulla virtus etc. Q. E. D.

CONOLL. Conatus sele conservandi primum et unicum virtutis est fundamentum. Nam hoc principio nullum aliud potest prius concipi (per Prop. praec.) et absque ipso (per Prop. 21: huius) nulla viretus patest concipi.

Propos. XXXIII. Homo, quaterus ad aliquid agendum determinatur ex ea, quad ideas habet inadacquatas, non potest absolute dici, ex virtute agere; sed tantum, quaterus determinatur ex ea, quad intelligit.

Demonstr. Quaterus homo ad agendum determinatur ex eo, quod inadaequatas habet [184] ideas, eatenus (per Prop. 1. p. 3.) patitur, hoc est, (per Desin. 1 et 2. p. 3.) aliquid agit, quod per solam ejus essentiam non potest percipi, hoc est (per Desin. 8. huius), quod ex ipsius virtute non sequitur. At quaterus ad sliquid agendum determinatur ex eo, quod intelligit, eatenus (per eandem Prop. 1. p. 3.) agit, hoc est (per Desin. 2. p 3.), aliquid agit, quod per solam insius essentiam percipitur, sive (per Desin. 8. huius) quod ex ipsius virtute adaequate sequitur. Q. E. D.

Propos. XXIV. Ex virtute absolute agere nihil aliud in nobis est, quam ex ductu rationis agere, vivere, suum Esse conservare (haec tria idem signistcant) ex sundamento proprium utile quaerendi.

DEMONSTR. Ex virtute absolute agere, nihil aliud est (per Defin. 8. huius), quam ex legibus propriae naturae agere. At nos eatenus tantummodo agimus, quatenus intelligimus (per Prop. 5. p. 3.). Ergo ex virtute agere, nihil aliud in nobis est, quam ex ductu rationis agere, vivere, suum Esse conserva-

re, idque (per Coroll. Prop. 22. huius) ex fundamento frum utile quaerendi. Q. E. D.

Propos. XXV. Nemo suum Esse alterius rei causa conservare conatur.

DEMONSTR. Conatus, quo unaquaeque res in fuo Esse perseverare conatur; sola ipsius rei essentia definitur (per Prop. 7. p. 3.) eaque sola data, non autem ex alterius rei essentia necessario sequitur (per Prop. 6. p. 3.), ut unusquisque suum Esse conservare conetur. Paret praeterea haec Propositio ex Coroll. Prop. 22. hujus Partis. Nam si homo alterius rei caula tuum Esse conservare conaretur, tum res illa primum esse virtutis sundamentum (ut per se notum), [183] quod (per praedictum Coroll.) est absurdum. Ergo nemo suum Esse etc. Q. E. D.

PROPOS. XXVI. Quicquid ex ratione conamur, mihil aliud ist, quam intelligere; nec Mens, quate-nus ratione utitur, allud sibi utile esse iudicat, nist id, quod ad intelligendum conducit.

Demonstra. Conatus sele conservandi pihil est practer iphus rei essentiam, (per Prop. 7. p. 3.) quae quatenus talis existit, vim habere concipitur ad perseverandum in existendo (per Prop. 6. p. 3.), et ca. agendum, quae ex data fua natura necessario sequuntur (vide Defin. Appetitus in Schol, Prop. 9. p. 3.). Atrationis essentia nihil aliudest, quam Mens nostra, quateque clare et distincte intelligit: (vide eius Defin. in 2 Schol. Prop 40. p 2.). Ergo (per Prop 40. p. 2.) quicquid ex ratione consmur, nihil sliud est, quam intelligere. Deinde quoniam hic Mentis constus, quo Mens, quatenus ratiocinatur, suum Esse conatur conservare, nihil sliud est, quan intelligere; (per primam partem huius) est ergo hic intelligendi conatus (per Coroll. Prop. 22, huius) primum et unicum virtuis fundamentum, nec alicujus finis caufa

(per Prop. 25. huius) res intelligere conabimur; sed contra Mens, quatenus ratiocinatur, nihil sibi bonum esse concipere peterit, nis id, quod ad intelligendum conducit (per Defin. 1. huius). Q. E. D.

PROPOS. XXVII. Nihil certo scimus bonum, aut malum esse, nisi id, quod ad intelligendum revera conducit, vel quod impedire potest, quo minus intelligamus.

Demonstra. Mens, quatenus ratiocinatur, nihil aliud appetit, quam intelligere, nec aliud fibi utile esse judicat, nisi id, quod ad intelligendum conducit (per Prop. praec.). At Mens per Prop. 41. et 43. p. 2. cuius etiam Schol. vide) rerum certiudinem non habet, nisi quatenus ideas habet adac- [184] quatas, sive (quod per Schol. Prop. 40. p. 2 idem est) quatenus ratiocinatur; ergo nihil certo scimus bonum esse, nisi id, quod ad intelligendum revera conducit; et contra id malum, quod impedire potest, quo minus intelligamus. Q. E. D.

PROPOS. XXVIII. Summum Mentis bonum est Der cognitio, et summa Mentis virtus Deum cognoscere.

Demonstr. Summum, quod Mens intelligere potett, Deus est, hoc est, (per Defin, 6. p. 1) Ens absolute infinitum et sine quo (per Prop. 15. p. 1.) nihil esse, neque concipi potest; adeoque (per Prop. 26. et 27. huius) lummum Mentis utile, sive (per Defin. 1. huius) bonum est Dei cognitio. Deinde Mens, quatenus intelligit, eatenus tantum agit, (per Prop. 1. et 3. p. 3) et eatenus tantum (per Prop. 23. huius) potest absolute dici, quod ex virtute agit. Est igitur Mentis absoluta virtus intelligere. At summum, quod Mens intelligere potest, Deus est (ut iam iam Demonstravimus): Ergo Mentis summa virtus est Deum intelligere, seu cognoteere. Q. E. D.

Propos. XXIX. Res quaecunque fingularis, cujus natura a nostra prorsus est diversa, nostram agendi potentiam nec iuvare, nec coërcere potest et absolute res nulla potest nobis bona, aut mala esse, nist commune aliquid nobiscum habeat.

Demonstra. Cujuscunque rei singularis et consequenter (per Coroll. Prop 10. p. 2.) hominis potentia, qua existit et operatur, non determinatur nisi ab alia re singulari, (per Prop. 28, p. 1.) cujus natura (per Prop. 6. p. 2.) per idem attributum debet intelligi, per quod naturà humana concipitur. No-[185] fira igitur agendi potentia, quomodocunque ea concipiatur, determinari et confequenter juvari. vel coërceri potest potentia alterius rei singularis. quae aliquid commune nobiscum habet et non potentia rei, cujus natura a nostra prorsus est diversa; et quia id bonum, aut malum vocamus, quod caufa est Lactitiae, aut Tristitiae, (per Prop. 8. hujus) hoc est, (per Schol. Prop. 11. p. 3.) quod nostram agendi potentiam auget vel minuit, juvat vel coërcet; ergo res, cujus natura a nostra prorsus est diversa, nobis neque bona, neque mala esse potest. Q. E. D.

PROPOS. XXX. Res nulla per id, quod cum nofira natura commune habet, potest esse mala; sed quatenus nobis mala est, eatenus est nobis contraria.

DEMONSTR. Id malum vocamus, quod causa est Tristitiae (per Prop. 8. huius, hoc est (per etus Desin. quam vide in Schol. Prop 11. p. 3.) quod nossiram agendi potentiam minuit, vel coërcet. Si igistur res aliqua per id, quod nobiscum habet commune, nobis esset mala; posset ergo res id ipsum, quod nobiscum commune habet, minuere, vel coërcere, quod (per Prop. 4. p. 3.) est absurdum. Nulla igitur res per id, quod nobiscum commune habet, potest nobis esse mala; sed contra quatenus mala est, hoc est (ut imm imm ostendimus), quatenus nostram agendi

agendi potentiam minuere, vel coërcere potest, eatenus (per Prop. 6. p. 3.) nobis est contraria. Q.E.D.

Propos. XXXI. Quatenus res aliqua cum nostra natura convenit, eatenus necessario bona est.

Demonstra. Quatenus enim res aliqua cum mostra natura convenit, non potest (per Prép. praec.) esse mala. Erit ergo necessario vel bona, vel indisferens. Si hoc ponatur, nempe, quod neque [180] bona sit, neque mala; nihil ergo (per Axiom. 5. hujus) ex ipsius natura sequetur, quod nostre naturae conservationi inservit, hoc est (per Hypothesin), quod ipsius rei naturae conservationi inservit; sed hoc est absurdum (per Prop. 6. p. 3.); erit ergo, quatenus cum nostra natura convenit, necessario bona. Q. E. D.

Conoll. Hinc sequitur, quod, quo res aliqua magis cum nostra natura convenit, eo nobis est utilior, seu magis bona et contra quo res aliqua nobis est utilior, eatenus cum nostra natura magis convenit. Nam quatenus cum nostra natura non convenit, erit necessario a nostra natura diversa vel eidem contratia. Si diversa, tum (per Prop. 29. huius, neque bona, neque mala esse poterit; si autem contratia, erit ergo etiam ei contraria, quae cum nostra natura convenit, hoc est (per Prop. praeced.), contraria bono, seu mala. Nihil igitur, nisi quatenus cum nostra natura convenit, potest esse bonum, atque adeo, quo res aliqua magis cum nostra natura convenit, co est utilior et contra. Q E. D.

PROPOS. XXXII. Quaterus homines puffionibus
funt obnoxii, non poffunt eatenus dici, quod natura
conveniant.

Demonstra. Quae natura convenire dicuntur, potentia convenire intelliguntur per Prop. 7. p. 3.); non autem impotentia, seu negatione et consequenter (vide Schol. Prop. 3 p. 2.) neque etiam passione;

quare homines, quaterus passionibus sunt obnoxii, non possunt dici, quod natura conveniant. Q E D.

Schol. Res etiam per se patet; qui enim ait, album et nigrum in eo solummodo convenire, quod neutrum sit rubrum; is absolute affirmat album et nigrum nulla in re convenire. Sic etiam si quis ait, lapidem et hominem in hoc tantum convenire, quod uterque sit finitus, impotens, vel quod ex necessi[187] tate suae naturae non existit, vel denique quod a potentia causarum externarum indefinite superatur; is omnino affirmat, lapidem et hominem rulla in re convenire; quae enim in sola negatione, sive in eo, quod non habent, conveniunt, ea revera nulla in re conveniunt.

PROPOS. XXXIII. Homines natura diferepare possunt, quatenus affectibus, qui passiones sunt, conflictantur et eatenus etiam unus idemque homo varius est et inconstans.

Demonstra. Affectuum natura seu essentia non potest per solam nostram essentiam, seu naturam explicari; (per Defin. 1. et 2. p. 3) sed potentia, hoc est, (per Prop. 7. p. 3.) natura causarum externarum, cum nostra comparata, definiri debet; unde sit, ut uniuscujusque affectus tot species dentur, quot sunt species objectorum, a quibus afficimur; (vide Prop. 56. p. 3.) et ut homines ab uno, eodemque objecto diversimode afficiantur; vide Prop. 51. p. 3.) atque eatenus natura discrepent et denique ut unus idemque homo (per eandem Prop. 51. p. 3.) erga idem objectum diversimode afficiatur, atque eatenus varius sit etc. Q. E. D.

Propos. XXXIV. Quatenus homines affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii.

DEMONSTE. Homo, ex. gr. Petrus, potest elle caula, ut Paulus contristetur, propterea quod aliquid

quid habet simile rei, quam Paulus odit; (per Prop. 16. p. 3.) vel propterea quod Petrus solus re aliqua potitur, quam ipse Paulus etiam amat, (vide Prop. 32. p. 3. cum ejusdem Schol.) vel ob alias causas; (harum praecipuas vide in Schol. Prop. 55. p. 3.) atque adeo inde siet, (per Desin. 7. assect.) ut Paulus Petrum odio habeat et consequentér facile siet, (per Prop. 40 p. 3. cum ejus Schol.) ut Petrus Paulum contra odio habeat, atque adeo (per Prop. [183] 39. p. 3.) ut invicem malum inferre conentur, hoc est, (per Prop. 30. hujus) ut invicem sint contrarii. At affectus Tristitiae semper passo est; (per Prop. 59. p. 3.) ergo homines, quatenus consistantur affectibus, qui passones sunt, possunt invicem esse contrarii. Q. E. D.

Schor. Dixi, quod Paulus odio Petrum habeat, quia imaginatur, id eundem possidere, quod iple Paulus etiam amat; unde prima fronte videtur sequi, quod hi duo ex eo, quod idem amant et consequenter ex eo, quod natura conveniunt, sibi invicem damno sint; atque adeo, si hoc verum est, falsae essent Propositio 30. et 31. hujus Partis. Sed si rem aequa lance examinare yelimus, haec omnia convenire omnino videbimus. Nam hi duo non funt invicem motesti, quatenus natura conveniunt, hoc est, quatenus uterque idem amat; sed quatenus ab invicem discrepant. Nam quatenus uterque idem amat, eo iplo utriulque amor fovetur, (per Prop. 31. p. 3.) hoc est, (per Defin. 6. affect.) eo ipso utriusque Lactitia fovetur. Quare longe abest, ut, quatenus idem amant et natura conveniunt, invicem mo-Sed hujus rei causa, ut dixi, nulla alia est; quam quia natura discrepare supponuntur. Supponimus namque Petrum ideam habere rei amatae jam possessae et Paulum contra ideam rei amatae amissae.. Unde sit, ut hic Tristitia et ille contra Laetitia assiciatur; atque eatenus invicem, contrarii sint.

Et ad hunc modum oftendere facile possumus reliquas odii causas ab hoc solo pendere, quod homines natura discrepant et non ab eo, in quo conveniunt.

PROPOS. XXXV. Quaterus homines ex ductu rationis vivunt, eatenus tantum natura semper necessario conveniunt.

Demonstra. Quaterus homines affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, possunt esse natura diversi, (per Prop. 33. huius) et invicem contrarii [187] (per Prop. praeced). Sed eatenus homines tantum agere dicuntur, quatenus ex ductu rationis vivunt, (per Prop. 3. p. 3.) atque adeo quicquid ex humana natura, quatenus ratione definitur, sequitur, id (per Defin, 2, p. 3.) per solam humanam naturam, tanquam per preximam suam causam, debet intelligi. Sed quia unusquisque ex suae naturae legibus id appetit, quod bonum, et id amovere conatur, quod malum esse judicat (ver Prop. 19. huius); et cum praeterea id, quod ex dictamine rationis bonum, aut malum esse judicamus, necessario bonum, aut malum fit (per Prop. 41. p. 2.); ergo homines. quatenus ex ductu rationis vivunt, eatenus tantum ea necessario agunt, quae humanae naturae et consequenter unicuique homini necessario bona sunt, hoc est, (per Coroll. Prop. 31. huius) quae cum natura uniuscujulque hominis conveniunt; atque adeo homines etiam inter se, quatenus ex ductu rationis vivunt, necessario semper conveniunt. Q. E. D.

COROLL. I. Nihil fingulare in rerum natura datur, quod homini sit utilius, quam homo, qui ex ductu rationis vivit. Nam id homini utilissimum est, quod cum sua natura maxime convenit, (per Coroll. Prop. 31. huius) hoc est, (ut per se notum) homo. At homo ex legibus suae naturae absolute agit, quando ex ductu rationis vivit, (per Defin. 2.p. 3) et eatenus tantum cum natura alterius homi-

nis necessario sempet convenit (per Prop. praeced.); ergo homini nihil inter res singulares utilius datur, quam homo etc.  $Q. E_{ij}D$ .

Conoll. II. Cum maxime unusquisque home suum sibi utile quaerit, tum maxime homines sunt sibi invicem utiles. Nam quo magis unusquisque suum utile quaerit et se conservare conatur, eo magis virtute praeditus est, (per Prop. 20. huius) sive quod idem est, (per Defin 8. huius) eo majore potentia praeditus est ad agendum ex suae naturae legibus, hoc est, (per Prop. 3. p. 3) ad vivendum ex ductu rationis. At homines tum maxime natura conveniunt, cum ex ductu rationis vivunt; (per Prop. praeced.) ergo (per praec. Coroll.) tum maxime homines erunt sibi invicem utiles, cum maxime unusquisque suum utile sibi quaerit. Q. E. D.

Schol. Quae modo oftendimus, ipla etiam [190] experientia quotidie tot tamque luculentis testimoniis testatur, ut omnibus fere in ore sit: hominem homini Deum esse. Fit tamen raro, ut homines ex ductu rationis vivant; sed cum iis ita comparatum est, ut plerumque invidi atque invicem molesti sint. At nihilominus vitam solitariam vix transigere queunt, ita ut plerisque illa definitio, quod homo sit animal sociale, valde arriferit; et revera res ita se habet, ut ex hominum communi societale multo plura commoda oriantur, quam damna. Rideant igitur, quantum velint, res humanas Satyrici, easque detestentur Theologi, et laudent, quantum possunt, Melancholici vitam incultam et agrestem, hominesque contemnant et admirentur bruta; experientur tamen homines mutuo auxilio ea, quibus indigent, multo facilius sibi parare et non nisi junctis viribus pericula, quae ubique imminent, vitare posse; ut jam taceam, quod multo praestabilius fit et cognitione nostra magis dignum, hominum, quam brutorum facta contemplari. Sed de his alias prohixius.

PROPOS. XXXVI. Summum bonum corum, qui virtutem sectantur, omnibus commune est, coque omnes acque gaudere possunt.

DEMONSTR. Ex virtute agere est ex ductu rationis agere, (per Prop. 24. huius) et quicquid ex ratione conamur agere, est intelligere; (per I rop. 26. huius) atque adeo (per Prop. 28. huius) summum bonum eorum, qui virtutem sectantur, est Deum cognoscere, hoc est, (per Prop. 47. p. 2. eiusdem Schol.) bonum, quod omnibus hominibus commune est et ab omnibus hominibus, quatenus ejusdem sunt naturae, possideri aeque potest. Q. E. D.

Schol. Si quis autem roget, quid si summum bonum eorum, qui virtutem sectantur, non esset omnibus commune? an non inde, ut supra (vide [191] Prop. 34. huius) sequeretur, quod homines, qui ex ductu rationis vivunt, hoc est, (per Prop. 35. huius) homines, quatenus natura conveniunt, estent invicem contrarii? Is hoc sibi responsum habeat, non ex accidenti sed ex ipsa natura rationis oriri, ut hominis summum bonum omnibus sit commune, nimirum, quia ex ipsa humana essentia, quatenus ratione definitur, deducitur; et quia homo nec elle, nec concipi posset, si potestatem non haberet gaudendi hoc fummo bono. Pertinet namque (per P op. 47. p. 2.) ad Mentis humanae essentiam, adaequatam habere cognitionem aeternae et infinitae ellentiae Dei.

PROPOS. XXXVII. Bonum, quod unusquisque, qui sectatur virtutem, sibi appetit, reliquis hominibus etiam cupiet et eo magis, quo maiorem Dei habuerit cognitionem.

DEMONSTR. Homines, quaterus ex ductu rationis vivunt, sunt homini utilisimi, per Coroll 1.

Prop.

Prop. 35. huius) atque adeo (per Prop. 19. huius) ex ductu rationis conabimur necessario esticere, ut homines ex ductu rationis vivant. At bohum, quod unusquisque, qui ex rationis dictamine vivit, hot est, per Prop. 24, huius) qui virtutem secratur. sibi appetit, est intelligere; (per Prop. 26. huius) ergo bonum, quod unulquilque, qui virtutem lectatur, fibi appetit, reliquis hominibus etiam cupiet. Deinde Cupiditas, quatenus ad Mentem refertur, est ipsa Mentis essentia (per 1. Affect. Defin.); Mentis autem essentia in cognitione consistit, (per Prop. 11. p. 2.) quae Dei cognitionem involvit, (per Prop. 47. p. 2.) et fine qua (per Prop. 15. p. 1.) nec esse, nec concipi potest; adeoque quo Mentis essentia majorem Dei cognitionem involvit; eo Cupiditas, qua is, qui virtutem sectatur, bonum, quod sibi appetit, alteri cupit, etiam major erit, Q. E. D.

Aliter. Bonum, quod homo sibi appetit et amat, constantius amats, si viderit, alios idem amare (per Prop. 31. p. 3.); atque adeo (per [102] Coroll. eiusdem Prop.) consbitur, ut reliqui idem ament; et quia hoc bonum (per 1 rop. praec.) omnibus commune est, eoque omnes gaudere possunt; consbitur ergo, (per eandem trationem) ut omnes eodem gaudeant et (per Prop. 37. p. 3.) eo magis, quo hoc bono magis fruetur. Q. E. D.

Schol. I. Qui ex solo affectu conatur, ut reliqui ament, quod ipse amat et ut reliqui ex ipsius ingenio vivant, solo impetu agit et ideo odiosus est, praecipue iis, quibus alia placent, quique propuere ea etiam student et eodem impetu conantur, ut reliqui contra ex ipsorum ingenio vivant. Deinde quoniam summum, quod homines ex affectu appetunt, bonum saepe tale est, ut unus tantum ejus possit esse compos, hinc sit, ut, qui amant, mente sibi non constent et dum laudes rei, quam amant, marrare

gandent, timeant oredi. At qui reliques constur ratione ducere, non impetu, sed humaniter et benigne agit et sibi mente maxime constat. Porro quicquid oupimus et agimus, cujus caula lumus, quatenus Dei habamus ideam, five quatenus Deum cognoscimus, ad Religionem refero. Cupiditatem autem bene faciendi, quae ex co ingeneratur, quod ex rationis ductu vivimus, Pietatem voco. Cupiditatem deinde, que homo, qui ex ductu rationis vivit, tenetur, ut religuos fibi amicitia jungat, Hopestatem voco et id bonestum, quod homines, qui ex ductu rationis vivunt, laudant et id contra turpe. quod conciliandae amicitiae repugnat. Pacter hacc. civitatis etiam quaenam fint fundamenta oftendi Differentia deinde inter veram virtutem et impotentiam facile ex supra dictis percipitus; nempe qued vera virtus nibil aliud lit, quam ex folo rationis ductu vivere; atque adeo impotentia in hoc folo sonssilit, guod homo a rebus, quae extra ipsum flunt, duci le patiatur, et ab iis ad ca agendum determinetur, quae terum externarum communis conftitutio; non autem ea, quae ipla iplius natura, in le fola confiderata, postulat. Atque haec illa sunt, quae in Scholio Propositionis 18, hujus Partis demonfirace promisi, ex quibus apparet legem illam de non mastandis brutis, magis vana superflitione et muliebri misericordia, quam sana ratione fundatam este. [193] Docet quidem ratio nostrum utile quaerendi necessitudinem cum hominibus jungere; sed non cum brutis, aut rebus, quarum natura a natura humana est diversa; sed idem jus, quod illa in nos habent, nos in ea habere. Imo quia uniuscujusque jus virtute seu potentia uniuscujusque definitur, longe majus homines in bruta, quam haec in homines jus habent. Nec tamen nego bruta sentire; sed nego, quod propteres non licest nostrae utilisati gonsulere et iisdem ad libitum utig eademque trasetare, prout nobis magis convenit; quandoquidem mobiseum natura non conveniunt et eorum affectus ab affectibus humanis sunt natura diversi (vide Schol. Prop. 57. p. 3). Superest, ut explicem, quid justum, quid injustum, quid peccatum et quid denique meritum sit. Sed de his vide seq. Scholium.

SCHOL. II. In Appendice Partis primae explicare promisi, quid laus et vituperium, quid meritum et peccatum, quid justum et injustum st. Laudem et vituperium quod attinet, in Scholio Propositionis 29. Partis 3. explicui; de reliquis autem hic jam erit dicendi locus. Sed prius pauca de statu hominis naturali et civili dicenda sunt.

Existit unusquisque summo naturae jure, et consequenter summo naturae jure unusquisque ca agit, quae ex suae naturae necessitate sequentur; atque adeo fummo naturae jure unusquifque judicat, quid bonum, quid malum sit, suaeque utilitati ex suo ingenio consulit, (vide Prop. 19. et 20. hujus) seseque vindicat, (vide Coroll. 2. Prop. 40. p. 3.) et id, quod amat, conservare et id, quod odio habet, destruere constur (vide Prop. 28. p. 3.). Quod si homines ex ductu rationis viverent, potiretur unusquisque (per Coroll. 1. Prop. 35 hujus) hoc suo jure absque ullo alterius damno. Sed quia affectibus funt obnoxii, (per Coroll. Prop. 4 hujus) qui potentiam, seu virtutem humanam longe superant, (per Prop. 6. hujus) ideo saepe diversi trahuntur, (per Prop. 34. hujus) atque sibi invicem sunt contrarii, (per Prop. 54. hujus) mutuo dum auxilio indigent (per Schol. Prop. 35. hujus). Ut igitur homines concorditer vivere et libi auxilio esse possint, necesse est, ut jure suo naturali. cedant et se invicem securos reddant, se nihil [194] acturos, quod pollit in alterius damnum cedere. Qua autem ratione hoc fieri possit, ut scilicet homines, qui affectibus necessario sunt obnoxii, (per Coroll. Prop. 4. hujus) atque inconstantes et varii, (per Prop.

Prop. 33. hujus) possint se invicem securos reddere et fidem invicem habere, patet ex Propositione 7. hujus Partis et Propositione 39. Partis 3. Nempe guod nullus affectus coërceri potest, nisi affectu fortiore et contrario affectui coërcendo, et quod unusquisque ab inferendo damno abstinet timore majoris damni. Hac igitur lege Societas firmari poterit, si modo ipsa sibi vind cet jus, quod unusquisque habet, sese vindicandi et de bono et malo judicandi; quaeque adeo potestatem habeat communem videndi rationem praescribendi, legesque ferendi, easque non ratione, quae affectus coërcere nequit (per Schol. Prop. 17. huius), sed minis firmandi. Haec autem Societas, legibus et potestate sele conservandi firmata, Civitas appellatur et, qui ipsius jure desenduntur. Cives: ex quibus facile intelligimus, nihil in statu naturali dari, quod ex omnium confensu bonum, aut malum sit; quandoquidem unusquisque, qui in statu est naturali, suae tantummodo utilitati consulit et ex suo ingenio et quatehus suae utilitatis tantum habet rationem, quid bonum, quidve malum sit, decernit et nemini, nisi sibi soli, obtemperare lege ulla tenetur; atque adeo in statu naturali peccatum concipi nequit. At quidem in statu Civili, ubi et communi consensu decernitur, quid bonum, quidve malum sit et unusquisque Civitati obtemperare tenetur. Est itaque peccatum nihil aliud, quam inobedientia, quae propterea solo Civitatis jure punitur et contra obedientia Civi meritum ducitur, quia eo ipso dignus judicatur, qui Civitatis commodis gaudeat. Deinde in statu naturali nemo ex commue ni consensu alicujus rei est Dominus, nec in Natura aliquid datur, quod possit dicchujus hominis esse et non illius; séd omnia omnium sunt, ac proinde in statu naturali nulla potost concipi voluntas unicuique suum tribuendi, aut alicui id, quod ejus sit, eripiendi, hoc est, in statu naturali nihil sit, quod justum, aut injustum possit dici; at quidem in statu

civili, ubi ex communi consensu decernitur, quid hujus, quidve illius sit. Ex quibus apparet, ju-[195] sum et injustum, peccatum et meritum notiones esse extrinsecas; non autem attributa, quae Mentis naturam explicent. Sed de his satis.

PROPOS. XXXVIII. Id, quod Corpus humanum ita disponit, ut pluribus modis possit affici, vel quod idem aptum readit ad Corpora externa pluribus modis afficiendum, homini est utile; et eo utilius, quo Corpus ab eo aptius redditur, ut pluribus modis afficiatur, aliaque corpora afficiat et contra id noxium est, quod Corpus ad haec minus aptum reddit.

Demonstra. Quo Corpus ad haec aptius redditur, eo Mens aptior ad percipiendum redditur; (per Prop. 14. p. 2.) adeoque id, quod Corpus hac ratione disponit, aptumque ad haec reddit, est necessario bonum seu utile (per Prop. 26. et 27. huius) et eo utilius, quo Corpus ad haec aptius potest reddere et contra (per eandem Prop. 14. p. 2. inversam et Prop. 26. et 27. huius) noxium, si corpus ad haec minus aptum reddat. Q. E. D.

PROPOS. XXXIX. Quae efficient, ut motes et quietis ratio, quam Corporis humani partes ad invicem habent, conservetur, bona sunt; et ea contra mala, quae efficient, ut Corporis humani partes aliam ad invicem motes et quietis habeant rationem.

Demonstra. Corpus humanum indiget, ut conservetur, plurimis aliis corporibus (per Postul. 4, p. 2.). At id, quod formam humani Corporis confituit, in hoc consistit, quod ejus Partes motus suos certa quadam ratione sibi invicem communicent (per Defin. ante Lem. 4. quam vide post Prop. 13. p. 2.). Ergo quae essiciunt, ut motus et quietis ratio, quam Corporis humani Partes ad invicem habent, con-[120] servetur, eadem humani Corporis formam conservant et consequenter essiciunt, (per Post, 3. et 6. p.2.)

et Corpus humanum multis modis affici et ut idens corpora externa multis modis afficere possit; adeoque (per Prop. praec.) bona sunt. Deinde, quae essiciunt, ut Corporis humani partes aliam motus et quietis rationem obtineant, cadem (per eandem Defin. p. 2.) essiciunt, ut (orpus humanum aliam formam induat, hoc est, (ut per se notum et in sine praesationis huius partis monumus) ut Corpus humanum destruatur et consequenter ut omnino ineptum reddatur, ne possit pluribus modis affici, ac proinde (per Prop. praec.) mala sunt. Q. E. D.

SCHOL. Quantum haes Menti obesse, vel prodeffe possunt in Quiata Parte explicabitur. notandum, quod Corpus tum mortem obire intelligam, quando ejus partes ita disponuntur, ut aliam motus et quietis rationem ad invicem obtineant, Nam negare non audeo Corpus humanum, retenta sanguinis circulatione et aliis, propter quae Corpus vivere existimatur, posse nihilominus in aliam natu-J ram a sua prorsus diversam mutari. Nam nulla ratio me cogit, ut statuam Corpus non mori, nisi mutetur in cadaver; quin ipfa experientia aljud fuadere videtur Fit namque aliquando, ut homo tales patiatur mutationes, ut non facile eundem illum esse dixerim, ut de quodam Hispano Poëta narrare audivi, qui morbo correptus fuerat et quamvis ex co convaluerit, mansit tamen praeteritae suae vitae tam phlitus, ut Fabulas et Tragoedias, quas fecerat, fuas non crediderit esse et sane pro infante adulto haberi potuisset, fi vernaculae etiam linguae fuisset oblitus. Et si hoc incredibile videtur, quid de infantibus dicemus? Quorum naturam homo provectae actatis a sua tam diversam esse credit, ut persuaderi non posset, se unquam infantem fuisse, nisi ex aliis de le conjecturam faceret. Sed ne superstitiosis materiam · suppeditem movendi novas quaestiones, malo hacc in medio reliquere. ProPropos. XL. Quae ad hominum communem [197] Societatem conducunt, sive quae efficiunt, ut homin nes concorditer vivant, utilia sunt et illa contra mala, quae discordiam in Civitatem inducunt.

Demonstra. Nam quae efficient, ut homines concorditer vivant, simul efficient, ut ex ductu rationis vivant, (per Prop. 35. huius) atque adeo (per Prop. 26. et 27. huius) bona sunt, et (per eandem rationem) illa contra mala sunt, quae discordias concitant. Q. E. D.

Propos. XLI. Lactitia directe mala non est, sed bona; Tristitia autem contra directe est mala.

DEMONSTR. Lactitia (per Prop. 11. p. 3, cum ciusdem Schol) est affectus, quo corporis agendi potentia augetur, vel juvatur; Tristitia autem contra est affectus, quo corporis agendi potentia minuitur, vel coercetur; adeoque (per Prop. 38. huius) Lactitia directe bona est etc. O. E. D.

PROPOS. XLII. Hilaritas excessum habere nequit; sed semper bona est et contra melancholia semper mala.

Demonstr. Hilaritas (vide eius Defin. in Schol. Prop. 11. p. 3.) est Laetitia, quae, quatenus ad Corpus refertur, in hoc consistit, quod Corporis omnes partes pariter sint affectae, hoc est, (per Prop. 14. p. 3.) quod Corporis agendi potentia augetur, vel juvatur, ita ut omnes ejus partes candem ad invicem motus et quietis rationem obtineant; atque adeo (per Prop. 39. huius) Hilaritas semper est bona, nec excessum habere potest. At Melancholia (cuius etiam Defin. vide in codem Schol. Prop. 11. p. 3.) est Tristitia, quae, quatenus ad Corpus refertur, [198] in hoc consistit, quod Corporis agendi potentia absolute minuitur, vel coërcetur; adeoque (per Prop. 38. huius) semper est mala. Q. E. D.

Propos. XLAII. Titillatio excessum habere posest et mala esse; Dolor autem catenus potest esse bonus, quatenus Titillatio, seu Lactitia est mala.

DEMONSTR. Titillatio est Lactitia, quae, quatenus ad Corpus refertur, in hec confistit, quod una, vel aliquot ejus partes prae reliquis afficiuntur, (vide eius Defin. in Schol. Prop. 11. p. 3) cuius affectus potentia tanta esse potest, ut reliquas Corporis actiones superet, (per . op. 6. huius) eique pertinaciter adhaereat, atque adeo impediat, quo minus Corpus aptum sit, ut plurimis aliis modis afficiatur, adroque (per Prop. 38. huius) mala esse potest. Deinde Dolor, qui contra Tristitia est, in se solo consideratus, non potest esse bonus (per Prop. 41. huius); Verum quia ejus vis et incrementum definitur potentia causae externae cum nostra comparata, (per Prop. 5. huius) possumus ergo hujus affectus infinitos virium concipere gradus et modos; (per Prop. 3. kuius) atque adeo eundem talem concipere, qui Titillationem possit coërcere, ut excessum non habeat et eatenus (per primam partem Prop. huius) efficere, ne corpus minus aptum reddatur ac proinde eatenus erit bonus. Q. E. D.

PROPOS. XLIV. Amor et Cupiditas excessum habere possunt.

Demonstr. Amor est Lactitia, (per Defin. 6. Affect.) concomitante idea causae externae: Titillatio igitur, (per Schol. Prop. 11. p. 3.) concomitante idea causae externac Amor est; atque ade Amor (per Prop. praec.) excessum habere potest. Deinde Cupiditas eo est major, quo affectus, ex quo oritur, major [199] est (per Prop. 37. p. 3.). Quare ut affectus (per Prop. 6. huius) reliquas hominis actiones superare potest; sic etiam Cupiditas, quae ex codem affectu oritur, reliquas Cupiditates superare ac proinde eundem

dem excession habere poterit, quem in praecedenti Propositione Titillationem habere ostendimus, Q. E. D.

Scног. , Hilaritas, quam bonam esse dixi, concipitur facilius, quam observatur. Nam affectus. quibus quotidie conflictamur, referuntur plerumque ad aliquam Corporis partem, quae prae reliquis afficitur, ac proinde affectus ut plurimum excessum habent et Mentem in sola unius objecti contemplatione ita detinent, ut de aliis cogitare nequeat; et quamvis homines pluribus affectibus obnoxii sint, atque adeo rari reperiantur, qui semper uno, codemque affectu conflictentur, non desunt tamen, quibus unus idemque affectus pertinaciter adhaereat. Videmus enim homines aliquando ab uno objecto ita affici, ut, quamvis praesens non sit, ipsum tamen coram habere credant, quod quando homini non dormienti accidit, eundem delirare dicimus, vel insanire; nec minus infanire creduntur, qui Amore ardent, quique noctes atque dies solam amasiam vel meretricem somniant, quia risum movere solent. At cum avarus de nulla alia re, quam de lucro, vel de nummis cogitet et ambitiosus de gloria etc. hì non creduntur delirare, quia molefti solent esse et Odio digni aestimantur. Sed revera Avaritia, Ambitio. Libido etc. delirii species sunt, quamvis inter morbos non numerentur.

Propos. XLV. Odium nunquam potest esse bonum.

DEMONSTR. Hominem, quem odimus, deftruere conamur (per Prop. 39. p. 3.) hoc est, (per Prop. 37. hujus) aliquid conamur, quod malum est. Ergo etc. Q. E. D.

Schol. Nota, me hic et in seqq. per Odium illud tantum intelligere, quod est erga ho- ]<sup>200</sup>] mines.

Conort. I. Invidia, Irrisio, Contemptus, Ira, Vindicta et reliqui affectus, qui ad Odium reseruntur, vel ex eodem oriuntur, mali sunt, quod etiam ex Prop. 39. p. 3. et Prop. 57. hujus patet.

COROLL. II. Quicquid ex eo, quod odio affecti sumus, appetimus, turpe et in Civitate injustum est. Quod etiem patet ex Prop. 39. p. 3. et ex Defin. turpis et injusti, quas vide in Schol. Prop. 37. hujus.

SCHOL. Inter Irrifionem, (quam in 1 Coroll. malam esse dixi) et risum magnam agnosco differentiam. Nam rifus, ut et jocus, mera est Laetitia; adeoque, modo excessum non habeat, per se bonus est (per Prop. 41. hujus). Nihil profecto nisi torva et tristis superstitio delectari prohibet. Nam qui magis decet famem et sitim extinguere, quam melancholiam expellere? Mea haec est ratio et sic animum induxi meum. Nullum numen, nec alius, nisi invidus, mea impotentia et incommodo delectatur, nec nobis lacrimas, fingultus, metum et alia hujusmodi, quae animi impotentis sunt signa, virtuti ducit; sed contra, quo majori Lactitia afficimur, eo ad majorem perfectionem transmus, hoc est, eo nos magis de natura divina participare necesse est. itaque uti et iis, quantum fieri potest, delectari (non quidem ad nauseam usque; nam hoc delectari non. est) viri est sapientis. Viri, inquam, sapientis est, moderato et suavi cibo et potu se reficere et recreare, ut et odbribus, plantarum virentium amoenitate, ornatu, musica, ludis exercitatoriis, theatris et aliis hujusmodi, quibus unusquifque absque ullo alterius damno uti potelt. Corpus namque humanum ex plurimis diversae naturae partibus componitur, quae continuo novo alimento indigent et vario, ut totum Corpus, ad omnia, quae ex iplius natura fequi possunt, aeque aptum sit et consequenter ut Mens [201] etiam acque apta sit ad plura simul intelligendum. Hoc itaque vivendi inflitutum et cum nostris principiis et cum communi praxi optime convenit; quare, si quae alia, hacc vivendi ratio optima est et omnibus modis commendanda, nec opus est, de his clarius, neque prolixius agere.

PROPOS. XLVI. Qui ex ductu rationis vivit, quantum potest, conatur alterius in ipsum Odium, Iram, Contemptum etc. Amore contra, sive Generositate compensare.

Demonstr. Omnes Odii affectus mali sunt; (per Coroll. 1. praec. Prop.) adeoque, qui ex ductu rationis vivit, quantum potest, conabitur efficere, ne Odii affectibus conflictetur, (per Prop. 19 huius) et consequenter (per Prop. 37. huius) conabitur, ne etiam alius eosdem patiatur affectus. At Odium Odio reciproco augetur et Amore contra extingui potest, (per Prop. 33. p. 3.) ita ut Odium in Amorem transeat (per Prop 44 p. 3.) Ergo qui ex ductu rationis vivit, alterius Odium etc. Amore contra compensare conabitur, hoc est, Generositate (cuius Defin. vide in Schol. Prop. 59. p. 3.). Q. E. D.

SCHOL. Qui injurias reciproco Odio vindicare vult, misere profecto vivit. At qui contra studet Odium Amore expugnare, ille sane laetus et secure pugnat; aeque facile uni homini ac pluribus resistit, et fortunae auxilio quam minime indiget. Quos vero vincit, si laeti cedunt, non quidem ex desectu sed ex incremento virium; quae omnia adeo clare ex solis Amoris et Intellectus definitionibus sequuntur, ut opus non sit eadem sigillatim demonstrare.

PROPOS. XLVII. Spei et Metus affectus non possunt esse per se boni.

Demonstra. Spei et Metus affectus fine Tristitia non dantur. Nam Metus est (per 13. Affect. [202] Defin) Tristitia; et Spes (vide Explicationem 12. et 13. Affect. Defin.) non datur sine Metu, ac proinde (per

(per Prop. 41. huius) hi affectus non possunt esse per se boni; sed tantum quatenus Lactitiae excessus coërcere possunt (per Prop. 43. huius). Q. E. D.

Schol. Huc accedit, quod hi affectus cognitionis defectum et Mentis impotentiam indicant; et hac de causa etiam Securitas, Desperatio, Gaudium et Conscientiae morsus animi impotentis sunt signa. Nam, quamvis Securitas et Gaudium affectus sint Laetitiae, Tristitiam tamen eosdem praecessisse supponunt, nempe Spem et Metum. Quo itaque magis ex ductu rationis vivere conamur, eo magis a Spe minus pendere, et Metu nosmet liberare et fortunae, quantum possumus, imperare conamur, nostrasque actiones certo rationis consilio dirigere.

PROPOS. XLVIII. Affectus Existimationis et Despectus semper mali sunt.

DEMONSTR. Hi enim affectus (per 21. et 22. Affect. Defin.) rationi repugnant; adeoque (per Prop. 26. et 27. hujus) mali sunt. Q. E. D.

PROPOS. XLIX. Existimatio facile hominem, qui existimatur, superbum reddit.

DEMONSTR. Si videmus, aliquem de nobis plus justo prae amore sentire, facile gloriabimur, (per Schol. Prop. 41. p. 3.) sive Laetitia afficiemur; (per 29. Affect. Defin.) et id boni, quod de nobis praedicari audimus, facile credemus; (per Prop. 25. p. 3.) atque adeo de nobis prae amore nostri plus justo sentimus, hoc est, (per Def. 27. Affect.) facile superbiemus. Q. E. D.

Propos. L. Commiseratio in homine, qui ex [203] ductu rationis vivit, per se mala et inutilis est.

Demonstre. Commiseratio enim (per 18. Assect. Defin.) Tristitia est; ac proinde (per Prop. 41. hujus) per se mala; bonum autem, quod ex ea sequitur, quod scilicet hominem, cujus nos miseret, a miseria

liberare conanur, (per Coroll. 3. Prop. 27. p 3.) ex solo rationis dictamine facere cupimus, (per Prop. 37. hujus) nec nist ex solo rationis dictamine aliquid, quod certo scimus bonum esse, agere possumus; (per Prop. 27. hujus) atque adeo commiseratio in homine, qui ex ductu rationis vivit, per se mala est et inutilis. Q. E. D.

COROLL. Hinc fequitur, quod homo, qui ex dictamine rationis vivit, constur, quantum potest, efficere, ne commiseratione tangatur.

Qui recte novit, omnia ex naturae divinae necessitate lequi et secundum aeternas naturae leges et regulas fieri, is sane nihil reperiet, quod Odio. Rifu, aut Contemptu dignum sit, nes cujusquam miserebitur; sed, quantum humana fert virtus, conabitur bene agere, ut ajunt, et laetari. Huc accedit, quod is, qui Commiserationis affectu facile tangitur et alterius miseria, vel lacrimis movetur. farpe aliquid agit, cujus postea ipsum poenitet; tam quia ex affectu nihil agimus, quod certo scimus bonum esse, quam quia facile falsis lacrimis decipimur. Atque hic expresse loquor de homine, qui ex ductu rationis vivit. Nam, qui nec ratione, nep commiseratione movetur, ut aliis auxilio sit, is recte inhumanus appellatur. Nam (per Prop. 27. p. 3.) homini dissimilis esse videtur.

PROPOS. LI. Favor rationi non repugnat; [204] fed cum eadem convenire et ab eadem oriri potest.

DEMONSTR. Est enim Favor Amor erga illum, qui alteri benefecit, (per 19. Affect. Defin.) atque adeo ad Mentem referri potest, quatenus haec agere dicitur, (per Prop. 59. p. 3.) hoc est, (per Prop 3. p. 3.) quatenus intelligit, ac proinde cum ratione convenit etc. Q. E. D.

Aliter. Qui ex ductu rationis vivit, bethim, quod fibi appetit, alteri etiam cupit; (per Prop. 37. 'Q' hujus)

quare ex eq, quod ipse aliquem videt alteri benesacere, ipsius benesaciendi conatus juvatur, hoc est, (per Prop. 11 p. 3.) laetabitur, idque (ex Hypothesi) concomitante idea illius, qui alteri benesecit, ac proinde (per 19. Assect. Desin.) ei savet. Q. E. D.

Schol. Indignatio, prout ipsa a nobis definitur, (vide 20. Affect. Defin.) est necessario mala; (per Prop. 45. hujus. sed notandum, quod quando summa poteitas desiderio, quo tenetur, tutandae pacis civem punit, qui alteri injuriam fecit, candem civi indignari non dico, quia non Odio percita ad perdendum civem, sed pietate mota cundem punit.

PROPOS. LII. Acquiescentia in se ipso ex ratione oriri potest et ea sola acquiescentia, quae ex ratione oritur, summa est, quae potest dari.

DEMONSTR. Acquiescentia in se ipso est Lactitia orta ex eo, quod homo se ipsum, suamque agendi potentiam contemplatur (per 25. Affect. Defin.). At vera hominis agendi potentia, seu virtus, est ipsa ratio, per Prop. 3. p. 3.) quam homo clare et disincte contemplatur (per Prop. 40 et 43. p. 2.); Ergo [205] acquiescentia in se ipso ex ratione oritur. Deinde nihil homo, dum se ipsum contemplatur, clare et distincte, sive adaequate percipit, nisi ea, quae ex ipsius agendi potentia sequuntur, (per Defin. 2. p. 3.) hoc est, (per Prop. 3. p. 3.) quae ex ipsius intelligendi potentia sequuntur; adeoque ex sola hac contemplatione summa, quae dari potest, Acquiescentia oritur. Q. E. D.

Schol. Est revera Acquiescentia in se ipso summum, quod sperare possumus. Nam sur sur Prop. 25. hujus ossendumus) nemb suum Esse alicujus sinis causa conservare conatur et quia haec Acquiescentia magis magisque sovetur et corroboratur laudibus, (per Coroll. Prop. 55. p. 5.) et contra (per Coroll. Prop. 57.) et contra (per Coroll. Prop. 59.)

Prop. 55. p. 3.) vituperio magis magisque turbatur; ideo gloria maxime ducimur et vitam cum probro vix ferre possumus.

Propos LIII Humilitas virtus non est, sive ex ratione non oritur.

Demonstr. Humilitas est Tristitia, quae ex eo oritur, quod homo suam impotentiam contemplatur (per 26. Affect. Defin). Quatenus autem homo se ipsum vera ratione cognoscit, eatenus suam essentiam intelligere supponitur, hoc est, (per Prop. 7. p 3.) suam potentiam. Quare si homo, dum se ipsum contemplatur, aliquam suam impotentiam percipit, id non ex eo est, quod se intelligit; sed (ut Prop. 55 p 3. oftendimus) ex eo, quod ipsius agendi potentia coërcetur. Quod si supponamus, hominem suam impotentiam concipere ex eo, quod aliquid se potentius intelligit, cujus cognitione fuam agendi potentiam determinat, tum nihil aliud concipimus, quam quod homo se ipsum distincte intelligit, (per Prop. 26. hujus) quod iphus agendi potentia juvatur. Quare Humilitas, seu Tristicia, quae ex eo oritur, quod homo fuam impotentiam contemplatur, non ex vera contemplatione, seu ratione oritur, nec virtus, sed passio est. Q.  $E \sim D$ .

PROPOS. LIV. Poenitentia virtus non est, [200] five ex ratione non oritur; sed is, quem facti poenitet, bis miser, seu impotens est.

DEMONSTR. Hujus prima pars demonstratur, ut praeced. Propositio. Secunda autem ex sola hujus affectus Definitione, (vide 27. Affect. Defin.) patet. Nam primo prava Cupiditate, dein Tristitia vinci se patitur.

SCHOL. Quia homines raro ex dictamine rationis vivunt, ideo hi duo affectus, nempe Humilitas et Poenitentia et praeter hos Spes et Metus plus utilitatis, quam damni afferunt; atque adeo, quandoqui-

doquidem peccandum est, in istam partem potius peccandum. Nam, si homines animo impotentes aeque omnes superbirent, nullius rei ipsos puderet, nec ipsi quicquam metuerent, quo vinculis conjungi, constringique possent. Terret vulgus, nisi metuat. Quare non mirum, quod Prophetae, qui non paucorum, sed communi utilitati consuluerunt, tantopere Humilitatem, Poenitentiam et Reverentiam commendaverint. Et revera, qui hisce affectibus sunt obnoxii, multo facilius, quam alii, duci possunt, ut tandem ex ductu rationis vivant, hoc est, ut liberi sint et beatorum vita fruantur.

PROPOS. LV. Maxima Superbia, vel Abjectio est maxima sui ignorantia.

DEMONSTR. Patet ex Defin. 28. et 29. Affect.

Propos. LVI. Maxima Superbia, vel Abjectio maximam animi impotentiam indicat.

Primum virtutis fundamentum DEMONSTR. [207] est suum Esse conservare, (per Coroll. Prop. 22. huius) idque ex ductu rationis (per Prop. 24. huius). -Qui igitur se ipsum ignorat, omnium virtutum fuńdamentum et consequenter omnes virtutes ignorat. Deinde ex virtute agere nihil aliud est, quam ex ductu rationis agere, (per Prop. 24. huius) et qui ex ductu rationis agit, scire necessario debet se ex ductu rationis agere; (per Prop. 43. p 2.) qui itaque se ipsum et consequenter, (ut iam iam ostendimus) omnes virtutes maxime ignorat, is minime ex virtute agit, hoc est, (ut ex Defin. 8. liuius patet) maxime animo est impotens; atque adeo (per Prop. praec.) maxima superbia, vel abjectio maximam animi impotentiam indicat. Q. E. D.

Conori. Hinc clarissime sequitur, superbos et abjectos maxime affectibus esse obnoxios.

Schol. Abjectio tamen facilius corrigi potest, quam superbia, quandoquidem haec Laetiliae, illa autem

autem Tristitiae est affectus; atque adeo (per Prop. 18. hujus) hac illa fortior est.

PROPOS LVII. Superbus parafitorum, seu adulatorum praesentiam amat, generosorum autem odit.

DEMONSTR. Superbia est Lactitia orta ex co, quod homo de se plus justo sentit, (per Defin 28. et 6. Affect.) quam opinionem homo superbus, quantum potest, fovere conabitur; vide Schal. Prop. 13. p. 3.) adeoque parasitorum, vel adulatorum (horum Definitiones omisi, quia nimis noti sunt) praesentiam aniabunt et generosorum, qui de ipsis, ut par est, sentiunt, sugient. Q. E. D.

SCFAL. Nimis longum foret, hic omnia [208] Superbiae mala enumerare, quandoquidem omnibus affectibus obnoxii sunt superbi, sed nullis minus, quam affectibus Am, ris et Misericordiae. Sed hic minime tacendum elt, quod ille etiam superbus vocetur, qui de reliquis minus justo sentit, atque adeo hoc sensu Superbia definienda est, quod sit Laeticia orta ex falsa opinione, quod homo se supra reliquos. esse putat. Et Abjectio huic Superbiae contraria definienda esset Tristitia orta ex falsa opinione, quod homo se infra reliquos esse credit. At hoc posito facile concipimus, superbum necessario esse invidum, (vide Schol. Prop. 35. p. 3.) et eos maxime odio habere, qui maxime ob virtutes laudantur, nec facile eorum Odium Amore, aut beneficio vinci, (vide Schol. Prop. 41. p. 3.) et sorum tantummodo praesentia delectari, qui animo ejus impotenti morem gerunt et ex stulto insanum faciunt. Abjécuo. quamvis Superbiae fit contraria, est tamen abjectus superbo proximus. Nam, quandoquidem ejus Trifiitia ex eo oritur, quod fuam impotentism ex alionum potentia seu virtute judicat, levabitur ergo · jus Tristitia, hoc est, laetabitur, si ejus imaginatio in alienis vitiis contemplandis occupetur, unde illud proverbium natum: solamen miseris socios habuisse malorum et contra eo magis contristabitur, quo se magis infra reliquos esse crediderit; unde fit; ut nulli ad Invidiam sint proni, quam abjecti; et ut isti maxime hominum facta observare conentur ad carpendum magis, quam ad eadem corrigendum, et ut tandem solam Abjectionem laudent, caque glorientur; sed ita, ut tamen abjecti videantur. Atque haec ex hoc affectu tam necessario sequuntur, quam ex natura trianguli, quod ejus tres anguli aequales fint duobus rectis; et jam dixi me hos et similes affectus malos vocare, quatenus ad solam humanam utilitatem attends. Sed naturae leges communem naturae ordinem, cujus homo pars est, respiciunt; quod hic in tranhtu monere volui; ne quis putaret me hic hominum vitia et absurda facta narrare; non autem rerum naturam et proprietates demonstrare voluisse. Nam, ut in Praefatione Partis Tertiae [200] dixi, humanos affectus, corumque proprietates perinde confidero, ac reliqua naturalia. Et sane humani affectus, si non humanam, naturae saltem potentiam et artificium non minus indicant, quam multa alia, quae admiramur, quorumque contemplatione delectamur. Sed pergo de affectibus ea notare, quae hominibus utilitatem adferunt, vel quae iildem damnum inferunt.

PROPOS. LVIII. Gloria rationi non repugnat, fed ab ea oriri potest.

Demonstra. Patet ex 30. Affect. Defin. et ex definit one Honesti, quam vide in Schol. 1. Prop. 37. hujus.

Schol. Vana, quae dicitur, Gloria est Acquiefcentia in se ipso, quae sola vulgi opinione fovetur, eaque cessante, cessat ipsa acquiescentia, hoc est, (per Schol. Prop. 52. hujus) summum bonum, quod unusquisque amat; unde sit, ut, qui vulgi opinione gleriatur, quotidiana cura anxius nitatur, faciat, experiatur, ut famam confervet. Est namque vulgus varius et inconstans, atque adeo, nisi confervetur fama, cito abolescit; imo quia omnes vulgi
captare applausus cupiunt, facile unusquisque alterius famam reprimit, ex quo, quandoquidem de
fummo, quod aestimatur, bono certatur, ingens sibido oritur se invicem quocunque modo opprimendi
et qui tandem victor evadit, gloriatur magis, quod
alteri obsuit, quam quod sibi profuit. Est igitur
haec gloria, seu acquiescentia revera vana, quia nulla est.

Quae de Pudore notanda sunt, colliguntur facile ex iis, quae de Misericordia et Poenitentia diximus. Hoc tantum addo, quod ut Commiseratio,
sic etiam Pudor, quamvis non sit virtus, bonus tamen est, quatenus indicat, homini, qui Pudore suffunditur, cupiditatem inesse honeste vivendi, sicut
dolor, qui catenus bonus dicitur, quatenus indicat,
partem lacsam nondum esse putrefactam; quare,
quamvis homo, quem facti alicujus pudet, revera
sit trissis, est tamen perfectior impudente, qui [210]
mullam habet honeste vivendi cupiditatem.

Atque hace funt, quae de affectibus Lactiliae et Trifitiae notare susceptram. Ad cupiditates quod attinet, hac sane bonae, aut malae sunt, quaterus ex bonis, aut malis affectibus oriuntur. Sed omnes revera, quaterus ex affectibus, qui passiones sunt, in nobis ingenerantur, coecae sunt, (ut facile colligitur ex iis, quae in Schol. Prop. 44. hujus diximus) nec ullius usus essent, si homines facile duci possent, ut ex solo rationis dictamine viverent, ut jam paucis ostendam.

PROPOS. LIX. Ad omnes actiones, ad quas ex affectu, qui paffio est, determinamur, possumus abfque eo a ratione determinari.

DEMONSTR. Ex ratione agere nihil slind est. (per Prop. 3. et Defin. 2. p. 3.) quam ea agere, quae ex necessitate nostrae naturae, in se sola consideratae, sequintur. At Tristitia eatenus mala est, quatenus hanc agendi potentiam minuit, vel coërcet; (per Prop. 41. hujus) ergo ex hoc affectu ad nullam actionem possumus determinari, quam non possemus agere, fi ratione duceremur. Praeterea Lactitia catenus tantum mala est, quatenus impedit, quo minus homo ad agendum si aptus; (per Prop. 41. et 43. huius) atque adeo eatenus etiam ad nullam actionem determinari possumus, quam non possemus agere, si ratione duccremur. Denique quatenus Lactitia bona est, eatenus cum ratione convenit, (consistit enim in eo, quod hominis agendi potentia augetur, vel juvatur) nec passo est, nisi quatenus hominis agendi potentia non eo usque augetur, ut se, suasque actiones adaequate concipiat ( per Prop. 3. p. 3. cum ejus Schol.). Quare si homo Lactitia affectus ad tantam p rectionem duceretur, ut se, suasque actiones adacquate conciperet, ad caldem actiones, ad quas jam ex affectibus, qui passiones sunt, determinatur, aptus, imo aptior esfet. At omnes affectus ad Lacticiam, Tristitiam vel Cupiditatem referentur, (vide explicationem quartae Aff Defin.) et Cupiditas (per 1. [211] Affect. Defin.) nihil aliud est, quam ipse agendi conatus; ergo ad omnes actiones, ad quas ex affectu, qui pello elt, determinamur, possumus absque eo sola ratione duci. Q. E. D.

Aliter. Actio quaecunque eatenus dicitur mala, quatenus ex eo oritur, quod Odio, aut aliquo malo affectu affecti sumus (vide Coroll 1. Prop. 45. hujus). At nulla actio, in se sola considerata, bona, aut mala est (ut in Praefatione hujus oftendimus): sed una, eademque actio jam bona, jam mala est; ergo ad candem actionem, quae jam mala est, sive quae ex aliquo malo affectu oritur, ratione duci possumus (per Prop. 19. hujus). Q. E. D.

SCHOL

SCHOL.

Schor. Explicantur haec clarius exemplo. Nempe verberandi actio, quaternus physice consider: tur et ad hoc tantum attendimus, quod homo brasi ium tollit, manum claudit, totumque brachium vi deorsim movet, virtus est, quae ex Corporis humani fabrica concipitur. Si itaque bomo, Ira vel Odio commotus, determinatur ad claudendam manum, vel brachium movendum, id, ut in Parte fecunda oftendimus, fit, quia una eademque actio potest jungi quibuscunque rerum imaginibus; atque adeo tam ex iis imaginibus rerum, quas confuse. quam quas clare et distincte concipimus, ad unam eandemque actionem determinari possumus. ret itaque, quod omnis Cupiditas, quae ex affectu. qui passio est, oritur, nullius esset usus, si homines ratione duci possent. Videamus jam, cur Cupiditas, quae ex affectu, qui passo est, oritur, caeca a nobis appelletur.

Propos. LX. Cupiditas, quae oritur ex Laetitia vel Triftitia, quae ad unam, vel ad aliquot, non autem ad omnes Corporis partes refertur, rationem utilitatis totius hominis non habet.

Demonstra. Ponatur ex. gr. Corporis pars A. vialicujus causae externaeita corroborari, ut re-[212] liquis praevaleat, per Prop. 6. hujus) haec pars vires suas amittere propterea non conabitur, ut reliquae Corporis partes suo sungantur officio. Deberet enim vim seu potentiam habere vires suas amittendi, quod (per Prop. 6. p. 3.) est absurdum. Conabitur itaque illa pars et consequenter (per Prop. 7. et 12. p. 3.) Mens etiam illum statum conservare; adeoque Cupiditas quae ex tali affectu Laetitiae oritur, rationem totius non habet. Quod si contra supponatur pars A. coerceri, ut reliquae praevaleant, eodem modo demonstratur, quod nec Cupiditas, quae ex Tristuta oritur, rationem totius habeat. Q. E. D.

Schol. Cum itaque Lactitia plerumque (per Schol. Prop 44. huius) ad unam Corporis partem referatur, cupimus ergo plerumque nostrum Esse confervare, nulla habita ratione integrae nostrae valetudinis: ad quod accedit, quod Cupiditates, quibus maxime tenemur, (per Coroll. Prop. 9. huius) temporis tantum praesentis, non autem futuri habene rationem.

PROPOS. LXI. Cupiditas, quae ex ratione oristur, excessum habere nequit.

Demonstra. Cupiditas, (per 1. Affect. Defin.) absolute considerata, est ipsa hominis essentia, quatenus quocunque modo determinata concipitur ad aliquid agendum; adeoque Cupiditas, quae ex ratione oritur, hoc est, (per Prop. 3 p. 3.) quae in nobis ingeneratur, quatenus agimus, est ipsa hominis essentia seu natura, quatenus determinata concipitur ad agendum ea, quae per solam hominis essentiam adaequate concipiuntur (per Defin. 2. p. 3.). Si itaque haec Cupiditas excessum habere posset, quod manisessa excesso humana natura, in se sola considerata, se ipsam excedere, sive plus posset, quam potest, quod manisessa excesso haec Cupiditas excesso haece cupidit

Propos. LXII. Quatenus Mens ex rationis di [213] ctamine res concipit, aeque afficitur, sive idea sit rei futurae vel praeteritae, sive praesentis.

Demonstra. Quicquid Mens ducente ratione concipit, id omne sub cadem acternitatis seu necessitatis specie concipit (per Coroll. 2. Prop. 44. p. 2.) cademque certitudine afficitur (per Prop. 43. et ejus Schol.). Quare, sive idea sit rei futurae, vel praeteritae, sive praesentis, Mens cadem necessitate rem concipit, cademque certitudine afficitur et, sive idea rei futurae, vel praeteritae, sive praesentis, crit nihi-

nihilominus aeque vera, (per Prop. 41. p. 2.) hoc est, (per Def.n. 4 p. 2.) habebit nihilominus semper easdem ideae adaequatae proprietates; atque adeo quatenus Mens'ex rationis dictamine res concipit, codem modo afficitur, sive idea sit rei futurae, vel praeteritae, sive praesentis. Q. E. D.

Schol. Si nos de rerum duratione adaequatam cognitionem habere, carumque existendi tempora ratione determinare possemus; codem affectu res futuras ac praesentes contemplaremur et bonum, quod Mens ut futurum conciperet, perinde, ac praelens. appeteret et consequenter bonum praesens minus pro majori bono futuro necessario negligeret et quod in praesenti bonum esset, sed causa futuri alicujus mali, minime appeteret, ut mox demonstrabimus. nos de duratione rerum (per Prop. 31. p. 2.) non nisi admodum inadaequatam cognitionem habere possumus et rerum existendi tempora (per Schol. Prop. 44. p. 2.) fola imaginatione determinamus, quae non aeque afficitur imagine rei praesentis ac futurae; unde fit, ut vera boni et mali cognitio, quam habemus, non nisi abstracta sive universalis sit, et judicium, quod de rerum ordine et causarum nexu facimus, ut determinare possimus, quid nobis in praesenti bonum, aut malum sit, sit potius imaginarium, quam reale; atque adeo mirum non est, si Cupiditas, quae ex boni et mali cognitione, quatenus haec fu- [214] turum prospicit, oritur, facilius rerum Cupiditate. quae in praesentia fuaves funt, coerceri potest, de quo vide Propositionem 18 hujus Partis.

PROPOS. LXIII. Qui Metu ducitur et bonum, ut malum vitet, agit, is ratione non ducitur.

DEMONSTR. Omnes affectus, qui ad Mentem, quatenus agit, hoc elt, (per Prop. 3. p. 3) qui ad rationem referentur, nulli alii funt, quam affectus Lacutiae et Cupiditatis (per Prop. 59. p. 3.); atque adeo

aden (per 13. Assect. Defin.) qui Metu ducitur et bonum timore mali agit, is ratione non ducitur. Q E D.

Schol, Superstitiosi qui vitia exprobrare magis, quam virtutes docere norunt; et qui homines non ratione ducere, sed Metu ita continere student, ut malum potius sugiant, quam virtutes ament, nil aliud intendunt, quam ut reliqui aeque, ac ipsi, sant miseri et ideo non mirum, si plerumque molesti et odiosi sint hominibus,

COROLL. Cupiditate, quae ex ratione oritur, bonum directe sequimur et malum indirecte sugimus.

DEMONSTR Nam Cupiditas, quae ex ratione oritur, ex solo Laetitiae affectu, quae passio non est, oriri potest, (per Prop. 59, p. 3) hoc est, ex Laetitia, quae excessum habere nequit (per Prop. 61. huius); non autem ex Tristitia, ac proinde haec Cupiditas (per Prop. 8. huius) c. cognitione boni, non autem mali oritur; atque adeo ex ductu rationis bonum directe appetimus et eatenus tantum malum sugimus. Q. E. D.

Schol. Explicatur hoc Corollarium exemplo aegri et sani. Comedit aeger id, quod aversatur, timore mortis; sanus autem cibo gaudet et vita sic me[215] lius fruitur, quam si mortem timeret, eamque directe vitare cuperet. Sic judex, qui non Odio aut tra etc. sed solo Amore salutis publicae reum mortis dannat, sola ratione ducitur.

Propos. LXIV. Cognitio mali cognitio est inadaequata.

DEMONSTR. Cognitio mali (per Prop. 8. huius) est ipsa Tristitia, quatenus ejusdem sumus conscii. Tristitia autem est transitio ad minorem persectionem, (per 3. Assect Defin) quae propterea per ipsam hominis essentiam intelligi nequit; per Prop. 6. et 7. p. 3) ac proinde (per Defin. 2 p. 3.) passo est, quae (per Prop. 3. p. 3.) ab ideis inadaequatis pendet

et consequenter (per Prop. 29. p. 2) esus cognitio, nempe mali cognitio, est inadacquata. Q. E. D.

ma non, nisi adaequatas, haberet ideas nullam mali formaret notionem.

Propos LXV. De duobus bonis maius et de duobus malis minus ex rationis ductu sequemur.

Demonstra Bonum, quod impedit, quo minus majore bono fruamur, est revera malum; malum enim et bonum (ut in Praefat. hujus oftendinrus) de rebus disitus, quatenus easdem ad invicent comparamus et (per eandem rationem) malum minus revera bonum est, quare (per Coroll. Prop. praec.) ex rationis ductu bonum tantum majus et malum minus appetemus, seu sequemur. Q. E. D.

COROLL. Malum minus pro majore bono ex rationis ductu sequenur et bonum minus, quod causa est majoris mali, negligemus. Nam malum, quod hic dicitur minus, revera bonum est et bonum coutra malum, quare (per Coroll. Prop. praec.) [216] illud appetemus et hoc negligemus. Q. E. D.

Propos. LXVI. Bonum majus futurum prae minore praesenti et malum praesens minus, quod causa est futuri alicujus mali, ex rationis ductu appetemus.

DEMONSTR. Si Mens rei futurae adaequatam posset habere cognitionem, eodem affectu erga rem futuram, ac erga pracientem afficeretur; (per Prop. 62. hujus) quare quatenus ad ipsam rationem attendimus, ut in hac Propositione nos facere supponimus, res eadem est, sive majus bonum, vel malum futurum, sive praciens supponatur; ac proinde (per Prop. 65. hujus) bonum suturum majus prae minore praesenti etc. appetemus. Q. E. D.

COROLL. Malum praesens minus, quod est causa majoris futuri boni, ex rationis ductu appetemus et bonum praesens minus, quod causa est majoris futuri mali, negligemus. Hoc Coroll. se habet ad praeced. Prop. ut Coroll. Prop. 65. ad ipsam Prop. 65.

Schol. Si igitur haec cum iis conferantur, quae in hac parte usque ad Propositionem 18. de affectuum viribus ostendimus, facile videbimus, quid homo, qui solo affectu, seu opinione, homini, qui ratione ducitur, intersit Ille enim, velit nolit, ea, quae maxime ignorat, agit, hic autem nemini, nisi sibi, morem gerit et ea tantum agit, quae in vita prima esse novit, quaeque propterea maxime cupit et ideo illum servum, hunc autem liberum voco, de cujus ingenio et vivendi ratione pauca adhuc notare libet.

PROPOS. LXVII. Homo liber de nulla re mi-[217] nus, quam de morte cogitat et ejus sapientia non mortis, sed vitae meditatio est.

DEMONSTR. Homo liber, hoc est, qui ex solo rationis dictamine vivit, mortis Metu non ducitur; (per Prop. 63. hujus) sed bonum directe cupit, (per Coroll. ejusdem Prop.) hoc est, (per Prop. 24. hujus) agere, vivere, suum Esse conservare ex sundamento proprium utile quaerendi; atque adeo nibil minus, quam de morte cogitat, sed ejus sapientia vitae est meditatio. Q. E. D.

PROPOS. LXVIII Si homines liberinas cerentur, mullum boni et mali formarent conceptum, quandiu liberi essent.

DEMONSTR. Illum liberum esse dixi, qui sola ducitur ratione; qui itaque liber nascitur et liber manet, non nis adaequates ideas habet, ac proinde mali conceptum habet nullum, (per Coroll, Prop.

64. hujus) et consequenter (nam bonum et malum correlata sunt) neque boni. Q. E. D.

SCHOL Hujus Proposicionis hypothesin falsam esse, nec posse concipi, nisi quatenus ad solam naturam humanam, leu potius ad Deum attendimus, non quatenus infinitus, sed quatenus tantummodo causa est, cur homo existat, patet ex 4 Propositione hujus Partis. Atque hoc et alia, quae jam demon-Stravimus, videntur a Mose significari in illa primi hominis historia. In ea enim nulla alia Dei potentia concipitur, quam illa, qua hominem creavit, hoc est, potentia, qua hominis solummodo utilitati consuluit, atque eatenus narratur, quod Deus homini libero prohibuerit, ne de arbore cognitionis boni et mali comederet et quod, simulac de ea comederet, statim mortem metueret potius, quam vivere cuperet. Deinde, quod inventa ab homine uxore, quae cum fua natura prorfus conveniebat, co- [218] gnovit nihil posse in natura dari, quod ipsi posset illa esse utilius; sed quod, postquam bruta sibi similia esse credidit, statim eorum affectus imitari inceperit, (vide Prop. 27. p. 3.) et libertatem suam amittere, quam Patriarchae postea recuperaverunt, ducti Spiritu Christi, hoc est, Der idea, a qua sola pendet, ut homo liber fit et ut bonum, quod fibi cupit, reliquis homi libus cupiat, ut supra (per Prop. 37. huius) demonstravimus.

PROPOS. LXIX. Hominis liberi virtus aeque magna cennitur in declinandis, quam in superandis periculis.

Demonstra. Affectus coërceri, nec tolli potest, nisi affectu contrario et fortiore affectu coërcendo (per Prop. 9. huius). At caeca Audacia et Metus affectus sunt, qui aeque magni possunt concipi per Prop. 5. et 3 huius). Ergo aeque magna animi virtus, seu fortitudo (huius Definitionem vide in Schol. Prop. 59. p. 5.) requiritur ad Audaciam, quam ad Metum

roërcendum, hoc est, (per Defin. 40 et 41. Affect.)
homo liber eadem animi virtute pericula declinut,
qua eadem superare tentat. Q. E. D.

COROLL. Homini igitur libero acque magnae Animolitati fuga in tempore, ac pugna ducitur: five homo liber eadem Animolitate, seu animi praesentia, qua certainen, fugam eligit.

Schor. Quid Animolitas sit, vel quid per ipsam intelligam, in Scholio Prop. 59 p 3. explicai. Per periculum autem id omne intelligo, quod potest esse causa slicujus mali, nempe Tristitiae, Odii, Discordiae etc.

PROPOS. LXX. Homo liber, qui inter ignaros vivit, eorum, quantum potest, beneficia declinare studet.

Demonstra. Unusquisque ex suo ingenio ju
[217] dicat, quid bonum sit (vide Schol. Prop 39.

p. 3.) ignarus igitur, qui in aliquem beneficium contulit, id ex suo ingenio aestimabit et si minoris ab

co, cui datum est, aestimari videt, contristabitur

(per Prop. 42. p. 3). At homo liber reliquos homi
mes amicitia sibi jungere, (per Prop. 37. huius) nec

paria hominibus beneficia ex corum assectu referre;

sed se creliquos libero rationis judicio ducere et ea

tantum agere studet, quae ipse prima esse novit: er
go homo liber, ne ignaris odio sit et ne corum appe
titui; sed soli rationi obsequatur, corum beneficia,

quantum potest, declinare conabitur. Q. E. D.

Schol. Dico quantum potest. Nam quamvis homines ignari sint, sunt tamen homines, qui in necessitatibas humanum auxilium, quo nullum praes stabilius est, afferre queunt; atque adeo saepe si, ut necesse sit ab iisdem beneficium accipere et consequenter iisdem contra ex eorum ingenio congratulari; ad quod accedit, quod etiam in declinandis beneficiis cautio esse debet, ne videamur eosdem contemne

temnere, vel prae Avaritia remunerationem timere, atque ita, dum corum Odium fugimus, co iplo in corum offensionem incurramus. Quare in declinandis beneficiis ratio utilis et honesti habenda est.

PROPOS. LXXI. Soli homines liberi erga se invicem gratissimi sunt.

DEMONSTR. Soli homines liberi sibi invicem' ntilissimi sunt et maxima amicitiae necessitudine invicem junguntur, (per Prop. 35. hujus et 1. eius Coroll.) parique amoris studio sibi invicem benefacere conantur; (per Prop. 37. huius) adeoque (per 34. Affect. Defin.) soli homines liberi erga se invicem gratissimi sunt. Q. E. D.

Schol. Gratia, quam homines, qui caeca Cupiditate ducuntur, invicem habent, mercatura; seu
aucupium potius, quam gratia plerumque est, [220]
Porro ingratitudo affectus non est. Est tamen ingratitudo turpis, quia plerumque hominem nimio,
Odio, Ira, vel Superbia vel Avaticia etc. affectum
esse indicat. Nam qui prae stultitia dona compensare nescit, ingratus non est, et multo minus ille, qui
donis non movetur meretricis, ut ipsius libidini inserviat, nec suris, ut ipsius furta celet, vel alterius
similis. Nam hic contra animum habere constantem
oftendit, qui scilicet se nullis donis ad suam, vel
communem perniciem patitur corrumpi.

PROPOS. LXXII. Home liber nunquam dolo malo, sed semper cum side agit.

Demonstr. Si liber homo quicquam dolo malo, quatenus liber est, ageret, id ex dictamine rationis ageret: (nam eatenus tantum liber a nobis appellatur) atque adeo dolo malo agere virtus esfet, (per Prop. 24. hujus) et consequenter (per eandem Prop.) unicuique ad suum Esse conservandum consultius esset, dolo malo agere, hoc est, sut per se notum) hominibus consultius esset verbis solum-

mada convenire, re autem invicem esse contrarios, quod (per Coroll. Prop. 31. hujus) est absurdum. Ergo hamo liber etc. Q. E. D.

Schol. Si jam quaeratur, quid si homo se perfidia a praesenti mortis periculo posset liberare, an non ratio suum Esse conservandi omnino suadet, ut persidus sit? Respondebitur eodem modo, quod si ratio id suadeat, suadet ergo id omnibus hominibus, atque adeo ratio omnino suadet hominibus, ne, nis dolo malo, paciscantur, vires conjungere et jura habere communia, hoc est, ne revera jura habeant communia, quod est absurdum.

PROPOS. LXXIII. Homo, qui ratione ducitur, magis in civitate, ubi ex communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli obtemperat, liber est.

DEMONSTR. Homo, qui ratione ducitur, non [221] ducitur Metu ad obtemperandum; (per Prop. 63. hujus) led quatenus suum Esse ex rationis dictamine conservare conatur, hoc est, (per Schol. Prop. 66. huius) quatenus libere vivere conatur, communis vitae et utilitatis rationem tenere, (per Prop. 37. hujus) et consequenter (ut în Schol. 2. Prop. 57. hujus ostendinus) ex communi civitatis decreto vivere cupit: Cupit ergo homo, qui ratione ducitur, ut liberius vivat, communia civitatis jura tenere. Q. E. D.

Schol. Haec et similia, quae de vera hominis libertate ossendimus, ad Fortitudinem, hoc est (per Schol. Prop. 59. p. 3.) ad Animostatem et Generossitatem referentur. Nec operae pretium duco, omnes. Fortitudinis proprietates hic separatim demonstrare et multo minus, quod vir fortis neminem odio habeat, nemini irascatur, invideat, indignetur, neminem despiciat, minimeque superbiat. Nam haec et omnia, quae ad veram vitam et Religionem spectant, facile

facile ex Propositione 37. et 46. hujus Partis convincantur; nempe quod Odium Amore contra vincendum fit et quod unusquisque, qui ratione ducitur, bonum, quod sibi appetit, reliquis etiam ut sit, cupiat. Ad quod accedit id, quod in Scholio Propositionis 50. hujus Partis et aliis in locis notavimus, quod scilicet vir fortis hoc apprime consideret, nempe quod omnia ex necessitate divinge naturae sequantur, ac proinde quicquid molestum et malum esse cogitat et quicquid praeterea impium, horrendum, injustum et turpe videtur, ex eo oritur, quod res ipsas perturbate, mutilate et confuse concipit; et hac de causa apprime conatur res, ut in se sunt, concipere et verae cognitionis impedimenta amovere, ut sunt Odium, Ira, Invidia, Irrisio, Superbia et' reliqua hujusmodi, quae in praecedentibus notavimus; atque adeo, quantum potest, conatur, uti diximus, bene agere et lactari. Quousque autem humana virtus ad haec consequenda se extendat et quid possit, in sequenti Parte demonstrabo.

APPENDIX. Quae in hac parte de recta vi- [222] vendi ratione tradidi, non funt ita disposita, ut uno aspectu videri possint, sed disperse a me demonstrata sunt, prout scilicet unum ex alio sacilius deducere potuerim. Eadem igitur hic recolligere et ad summa capita redigere proposui.

- CAP. I. Omnes nostri conatus, seu Cupiditates ex necessitate nostrae naturae ita sequuntur, ut vel per ipsam solam, tanquam per proximam suam causam, possint intelligi, vel quatenus naturae sumus pars, quae per se absque aliis individuis non potest adaequate concipi.
- CAP. II. Cupiditates, quae ex nostra natura ita sequuntur, ut per ipsam solam possint intelligi, sunt illae, quae ad Mentem referuntur, quatenus haec ideis edaequatis constare concipitur; reliquae vero Cupiditates ad Mentem non reseruntur, nis

quatenus res inadaequate concipit et quarum vis et incrementum non humana, sed rerum, quae extra nos sunt, potentia definiri debet; et ideo illae recta actiones, hae autem passiones vocantur; illae namque nostram potentiam semper indicant et hae contra nostram impotentiam et mutilatam cognitionem.

CAP. III. Nostrae actiones, hoc est, Cupiditates illae, quae hominis potentia, seu ratione desiniuntur, semper bonae sunt, reliquae autem tam bonae, quam malae possunt esse.

CAP. IV. In vita itaque apprime utile est, intelle[223] ctum, seu rationem, quantum possumus, persicere et in hoc uno summa hominis felicitas, seu beatitudo consistit; quippe beatitudo nihil aliud est, quam ipsa animi acquiescentia, quae ex Dei intuitiva cognitione oritur: at intellectum persicere nihil etiam aliud est, quam Deum Deique attributa et actiones, quae ex ipsius naturae necessitate consequuntur, intelligere. Quare hominis, qui ratione ducitur, sinis ultimus, hoc est, summa Cupiditas, qua reliquas omnes moderari studet, est illa, qua ferturad se, resque omnes, quae sub ipsius intelligentiam cadere possumt, adaequate concipiendum.

CAP. V. Nulla igitur vita rationalis est fine intelligentia et res eatenus tantum bonae sunt, quatenus hominem juvant, ut Mentis vita fruatur, quae intelligentia definitur. Quae autem contra impediunt, quo minus homo rationem persicere et rationali vita frui possit, eas solummodo malas esse dicimus.

CAP. VI. Sed quia omnia illa, quorum homo efficiens est causa, necessario bona sunt; nihil ergo mali homini evenire potest, nisi a causis externis; nempe quatenus para est totius naturae, cujus legibus humana natura obtemperare et cui infinitis modis pene sele accommodare cogitur.

CAP.

Cap. VII. Nec fieri potest, ut homo non [224] sit naturae pars et communem ejus ordinem non sequatur; sed si inter talia individua versetur, quae cum ipsius hominis natura conveniunt, eo ipso hominis agendi potentia juvabitur et sovebitur. At si contra inter talia sit, quae cum ipsius natura minime conveniunt, vix absque magna ipsius mutatione issem sele accommodare poterit.

CAP. VIII. Quicquid in rerum natura datur, quod judicamus malum esse, five posse impedire, quo minus existere et vita rationali frui queamus, id a nobis removere ea via, quae securior videtur, licet; et quicquid contra datur, quod judicamus bonum, sive utile esse ad nostrum Esse conservandum et vita rationali fruendum, id ad nostrum usum capere et eo quocunque modo uti nobis licet; et absolute id unicuique summo naturae jure facere licet, quod ad ipsus utilitatem conferre judicat.

CAP. IX. Nihil magis cum natura alicujus rei convenire potest, quam reliqua ejusdem speciei individua; adeoque (per Caput 7.) nihil homini ad suum Esse conservandum et vita rationali fruendum utilius datur, quam homo, qui ratione ducitur. Deinde quia inter res singulares nihil novimus, quod homine, qui ratione ducitur, sit praestantius, nulla ergo re magis potest unusquisque ostendere, quantum arte et ingenio valeat, quam in homini- [225] bus ita educandis, ut tandam ex proprio rationis imperio vivant.

CAP. X. Quatenus homines Invidia, aut alique Odii affectu in se invicem feruntur, eatenus invicem contrarii sunt et consequenter co magis timendi, quo plus possunt, quam reliqua naturae individua.

CAP. XI. Animi tamen non armis, sed Amore

et Generositate vincuntur.

CAP. XII. Hominibus apprime utile est, confuetudines jungere, seseque iis vinculis astringere, quibus

1.1 11 1pt

quibus aptius de se omnibus unum efficiant et absolute ea agere, quae firmandis amicitiis inserviunt.

CAP. XIII. Sed ad haec ars et vigilantia requiritur. . Sunt enim homines varii, (nam rari sunt, qui ex rationis praescripto vivunt) et tamen plerumque invidi et magis ad Vindictam, quam ad Misericordiam proclives. Unumquemque igitur ex ipsius ingenio ferre et sele continere, ne corum affectus imitetur, lingularis animi potentiae opus est. qui contra homines carpere et vitia potius exprobrare quam virtutes docere et hominum animos non firmare, sed frangere norunt, ji et sibi et reliquis molesti sunt; unde multi, prae nimia scilicet animi impatientia falsoque religionis studio, inter bruta [226] potius, quam inter homines vivere maluerunt; ut pueri vel adolescentes, qui parentum jurgia aequo animo ferre nequeunt, militatum confugiunt et incommoda belli et imperium tyrannidis prae domesicis commodis et paternis admonitionibus eligunt et quidvis oneris sibi imponi patiuntur, dummodo parentes ulcifcantur.

CAP. XIV. Quamvis igitur homines omnia plerumque ex sua libidine moderentur, ex corum tamen communi societate multo plura commoda, quam damna sequuntur. Quare satius est corum injurias acquo animo ferre et studium iis adhibere, quae concordiae et amicitiae conciliandae inserviunt.

CAP. XV. Quae concordiam gignunt, funt illa, quae ad justitiam, aequitatem et honestatem referuntur. Nam homines praeter id, quod injustum et iniquum est, etiam aegre ferunt, quod turpe habetur, sixe quod aliquis receptos civitatis mores aspernatur. Amori autem conciliando illa apprime nesellaria sint, quae ad Religionem et Pietatem spectant. De quibus vide Schol. 1. et 2. Prop. 37. et Schol. Prop. 46. et Schol. Prop. 73. p. 4.

CAP. XVI. Solet praeterea concordia ex Metu plerumque gigni; sed sine side. Adde, quod Metus ex animi impotentia oritur et propterea ad rationis usum non pertinet; ut nec Commiseratio, quam- [227] vis Pietatis speciem prae se ferre videatur.

CAP. XVII. Vincuntur praeterea homines etiam largitate, praecipue ii, qui non habent, unde comparare possint illa, quae ad vitam sustentandam necessaria sunt. Attamen unicuique indigenti auxilium ferre, vires et utilitatem viri privati longe superat. Divitiae namque viri privati longe impares sunt ad id suppeditandum. Unius praeterea viri facultas ingenii limitatior est, quam ut omnes sibi possit amicitia jungere; quare pauperum cura integrae societati incumbit et ad communem tantum utilitatem spectat.

CAP. XVIII. In beneficiis accipiendis et gratia referenda alia prorsus debet esse cura, de qua vide Schol. Prop. 70. et Schol. Prop. 71. p. 4.

CAP. XIX. Amor praeterea meretricius, hoc est, generandi sibido, quae ex forma oritur, et absolute omnis Amor, qui aliam causam praeter animi libertatem agnoscit, facile in Odium transit, nisi, quod pejus est, species delirii sit, atque tum magis discordia, quam concordia fovetur. Vid. Coroll. Prop. 31. p. 3.

CAP. XX. Ad matrimonium quod attinet, certum est, ipsum cum ratione convenire, si Cupiditas miscendi corpora non ex sola forma, sed etiam ex Amore liberos procreandi et sapienter educandi, [228] ingeneretur; et praeterea, si utriusque, viri scilicet et foeminae, Amor, non solam formam, sed animi praecipue libertatem pro causa habeat.

GAP. XXI. Gignit praeterea adulatio concordiam; sed foedo servitutis crimine vel perfidia; nulli quippe

quippe magis adulatione capiuntur, quam superbi, qui primi esse volunt, nec sunt.

CAP. XXII. Abjectioni falsa pietatis et religionis species inest. Et quamvis Abjectio Superbiae sit contraria, est tamen abjectus superbo proximus. Vide Schol. Prop. 57, p. 4.

GAP. XXIII. Confert praeterea concordiae Pudor in iis tantum, quae celari non possunt. Deinde, quia ipse Pudor species est Tristitiae, ad rationis usum non spectat.

CAP. XXIV. Caeteri Tristitiae erga homines affectus directe justitiae, aequitati, honestati, pietati et religioni opponuntur et, quamvis Indignatio aequitatis speciem prae se ferre videatur, ibi tamen sine lege vivitur, ubi unicuique de factis alterius judicium ferre, et suum vel alterius jus vindicare licet.

CAP. XXV. Modestia, hoc est, Cupiditas hominibus placendi, quae ex ratione determinatur, ad [229] Pietatem (ut in Schol. Prop. 37. p. 4. diximus) Sed, si ex affectu oriatur, Ambitio est, refertur, sive Cupiditas, qua homines falsa Pietatis imagine plerumque discordias et seditiones concitant. Nam qui reliquos confilio, aut re juvare cupit, ut simul summo fruantur bono, is apprime studebit, corum sibi Amorem conciliare; non autem eos in admirationem traducere, ut disciplina ex ipso habeat vocabulum, nec ullas absolute Invidiae causas dare. communibus deinde colloquiis cavebit hominum vitia referre et de humana impotentia non nisi parce loqui curabit, at largiter de humana virtute, sea potentia et qua via possit persici, ut sic homines, non ex Metu, aut aversione, sed solo Lactitiae affectu moti, ex rationis praescripto, quantum in se est, conentur vivere.

GAP. XXVI. Praeter homines nihil lingulare in natura novimus, cujus Mente gaudere et quod nobis

bis amicitia, aut aliquo confuetudinia genere jungere possumus; adeoque quicquid in rerum natura extra homines datur, id nostrae utilitatis ratio conservare non postulat, sed pro ejus vario usu conservare, destruere, vel quocunque modo ad nostrum usum adaptare nos docet.

CAP. XXVIII. Utilitas, quam ex rebus, quae extra nos funt, capimus, est praeter experientiam et cognitionem, quam acquirimus ex eo, quod ealdem oblervamus et ex his formis in alias mutamus, praccipua corporis confervatio; et hac ratione res [23.] illae imprimis utiles sunt, quae Corpus ita alere et nutrire possunt, ut ejus omnes partes officio recte fungi queant. Nam quo Corpus aptius eft, ut pluribus modis possit assici et corpora externa pluribus modis afficere, eo Mens ad cogitandum eli aptior (vide Prop. 38. et 39. p. 4.). At hujus notae perpauca in natura esse videntur, quare ad Corpus, ut requinitur, nutriendum necesse est multis naturae diverlae alimentis uti. Quippe humanum Corpus ex plurimis diversae naturae partibus componitur, quae continuo alimento indigent et vario, ut totum Corpus ad omnia, quae ex iplius natura lequi pollunt, arque aptum sit et consequenter at Mens etiam aeque apta: fit ad plura concipiendum.

CAP. XXVIII. Ad haec autem comparandum vix uniuscujusque vires sufficerent, nisi homines operas mutuas traderent: Verum omnium rerum compendium pecunia attulit, unde factum, ut ejus imago Mentem vulgi maxime occupare soleat; quia vix ullam. Laetitiae speciem imaginari possunt, nisi concomitante nummorum idea, tanquam causa.

CAP. XXIX. Sed hoc vitium corum tantum est, qui non ex indigentia, nec propter necessitates nummos quaerunt, sed quia lucri artes didicerunt, quibus se magnifice efferunt. Caeterum corpus ex consuetudine pascunt; sed parce, quia tantum de suis bonis [251] bonis se perdére crêdunt, quantum sui Corponis conservationi impendunt. At qui veram nummorum usum norum et divitiarum modum ex sola indigentia moderantur, paucis contenti vivunt.

CAP. XXX. Cum igitur res illae fint bonae, quae Corporis partes juvant, ut suo officio fungantur et Lactitia in en confistat, squod hominis potentia, quatenus Mente et Corpore constat, juvatur vel augetur; sunt ergo illa omnia, quae Lactitiam afferunt, bona. Attamen, quoniam contra non eum in finem ros agunt, ut nos Lactitia afficiant, nec carum agendi potentia ex nostra utilitate temperatur et denique, quoniam Lactitia plerumque ad unam Corporis partem potissimum refertur; habene ergo plerumque Lactitiae affectus (nisi ratio et vigilantia adsit) et consequenter Cupiditates etiam, quae ex iisdem generantur, excessum; ad quod accedit, quod ex affectu id primum habeamus, quod in praesenti fuave est, nec futura aequali animi affectu aestimare possumus. Vide Schol. Prop. 44; et Schol. Prop. 60. p. 3.

CAP. XXXI. At supersitio id contra videtur statuere bonum esse, quod Tristitiam et id contra malum, quod Laetitiam affert. Sed, ut jam diximus, (vide Schol. Prop. 45. p. 4.) nemo, nis invidus, men impotentia et incommodo delectatur. Nam quo majori Laetitia afficimur, eo ad majorem persectionem transimus, et consequenter eo magis de natura divina participamus; nec Laetitia unquam mala [232] esse potest, quam nostrae utilitatis vera ratio moderatur. At qui contra Metu ducitur et bonum, ut malum vitet, agit, is ratione ducitur.

CAP. XXXII. Sed humana potentia admodum limitata est et a potentia causarum externarum infinite superatur; atque adeo potestatem absolutam non habemus, res, quae extra nos sunt, ad nostrum usum aptandi. Attamen ea, quae nobis eveniunt contra

id,

id, quod nostrae utilitatis ratio postulat, aeque animo feremus, si conscii simus nos functos nostro ossicio fuisse et potentiam, quam habemus, non potuisse se usque extendere, ut eadem vitare possemus, nosque partem totius naturae esse, cujus ordinem sequimur. Quod si clare et distincte intelligamus, pars illa nostri, quae intelligentia definitur, hoc est, pars melior nostri in eo plane acquiescet et in ea acquiescentia perseverare conabitur. Nam, quatenus intelligimus, nihil appetere, nisi id, quod necessarium est, nec absolute, nisi in veris acquiescere possumus; adeoque quatenus haec recte intelligimus, eatenus conatus melioris partis nostri cum ordine totius naturae convenit,

## ETHICES

## PARS QVINTA, DE POTENTIA INTELLECTVS, SEV DE LIBERTATE HVMANA.

## PRAEFATIO.

Trànseo tandem ad alteram Ethices partem, quae [233] est de modo, sive via, quae ad Libertatem ducit. In hac ergo de potentia rationis agam, ostendens, quid ipsa ratio in affectus possit, et deinde, quid Mentis Libertas seu beatitudo sit, ex quibus videbimus, quantum sapiens potior sit ignaro. Quomodo autem et qua via debeat intellectus perfici et qua deinde arte Corpus sit curandum, ut possit suo officio recte sungi, huc non pertinet; hoc enim ad Medicinam, illud autem ad Logicam spectat. Hic igitur, ut dixi, de sola Mentis seu rationis potentia agam et ante omnia, quantum et quale imperium in affectus habeat, ad eosdem coërcendum et moderandum, ostendam. Nam nos in ipsos imperium absolutum non habere, jam [upra demon[travimus. Stoici tamen putarunt, eosdem a nostra voluntate absolute pendere, nosque iis absolute imperare posse. Attamen ab experientia reclamante, non vero ex suis principiis coacti sunt fateri, usun et studium non parvum requiri ad eofdem coërcendum et moderandum; quod quidam exemplo duorum canum (si recte memini) unius scilicet domestici, alterius venatici, conatus est osten- [234] dere; nempe quia usu efficere tandem potuit, ut domesticus venari, venaticus contra a leporibus sectandis abstinere assuesceret. Huic opinioni non parum favet Cartesius. Nam statuit Animam seu Mentem unitam praecipue effe cuidam parti cerebri, glandulae scilicet pineali dictae, cuius ope Mens motus omnes, qui in corpore excitantur et obiecta externa fentit, quamque Mens eo solo, quod vult, varie movere potest. Hanc glandulam in medio cerebri ita suspensam esse statuit, ut minimo spirituum animalium motu possit moveri. Deinde statuit, quod haes glans tot variis modis in medio cerebro suspendatur, quot variis modis spiritus animales in eandem impingunt et quod praeterea tot varia vestigia in eadem imprimantur, quot varia obiecta externa infos fpiritus animales versus eandem propellunt, unde sit, ut si glans postea ab Animae voluntate, illam diverfunode movente, hoc aut illo modo suspendatur, quo semel fuit suspensa a spiritibus, hoc aut illo medo agitatis, tum ipsa glans ipsos spiritus ammales eodem modo propellet et determinabit, ac antea a simili glandulae suspensione repulsi fuerant. Prae terea statuit, unamquamque Mentis voluntatem natura esse unitam certo cuidam glandis motui. gr. Si quis voluntatem habet obiectum remotum intuendi, haec voluntas eshciet, ut pupilla dilatetur; sed si de sola dilatanda pupilla cogitet, nihil proderit eius rei habere voluntatem, quia natura non iunxit motum glandis, qui inservit impellendis spiriti bus versus nervum Opticum modo conveniente dilatandae, vel contrahendae pupillae cum voluntate eandem dilatandi, vel contrahendi; sed demum cum voluntate intuendi obiecta remota, vel proxima. que statuit, quod, etsi unusquisque moti shuius glan dulae videatur connexus effe per naturam sungulis ex nostris cogitationibus ab initio nostrae vitae, [235] aliis

aliis tamen per habitum possunt iungi, quod probare' conatur art. 50. p. 1. de Paff. Animae. Ex his concludit, nullam effe tam imbecillem Animam, quaes non possit, cum bene dirigitur, acquirere potestatem' absolutam in suas Passiones. Nam hae, ut ab eo: definiuntur, sunt perceptiones, aut sensus, aut commotiones animae, quae ad eam speciatim referuntur, quaeque producuntur, conservantur et corroborantur, per aliquem motum spirituum (vide art. 27. p. 1. Paff. Anim.). At quandoquidem cuilibet voluntati possumus jungere motum quemcunque! glandis et consequenter spirituum, et determinatiovoluntatis a sola nostra potestate pendet; si igitur. nostram voluntatem certis et sirmis judiciis, secundum quae nostrae vitae actiones dirigere volumus, determinemus et motus paffionum, quas habere volumus, hisce indiciis inngamus, imperium acquiremus. absolutum in nostras Passiones. Haec est clarissimi huius Viri sententia, (quantum ex ipsius verbis coniicio) quam ego vix credidissem a tanto Viro prolatam esse, si minus acuta fuisset. Profecto mirari fatis non possum, quod vir Philosophus, qui firmiter statuerat, nihil deducere, nist ex principiis per se notis et nihil affirmare, nist quod clare et distincte perciperet et qui toties Scholasticos reprehenderat, quod per occultas qualitates res obscuras voluerint explicare, Hypothesin sumat omni occulta qualitate: occultiorem. Quid, quaefo, per Mentis et Corporis' unionem intelligit? quem, inquam, clarum et distinctum conceptum habet cogitationis arctissime unitae cuidam quantitatis portiuncula? vellem fane, ut hanc unionem per proximam fuam caufam explicuisset. Sed ille Mentem a Corpore adeo distinctam concepe- : . [236] rat, ut nec huius unionis, nec ipfius Mentis ul. lam singularem causam assignare potuerit; sed necesse ipsi fuerit, ad causam totius Universi, hoc est, ad Deum recurrere. Deinde pervelim scire, quot.

matus gradus potest glandulae isti pineali Mens tribuere et quanta cum vi eandem suspensant tenere potest. Nam nescio an haec glans tardius, vel celerius. a Mente circumagatur: .quam: a spiritibus animali-. bus et an motus Passionum, quos firmis iudiciis arcte iunximus, non possint ab iisdem iterum a causis corporeis distungi, ex quo sequeretur, ut, quamvis Mens firmiter proposuerit contra pericula ire, atque huic decreta matus audaciae iunxerit, viso. tamen, periculo, glans ita suspendatur, ut Mens non, nisi de fuga, possit cogitare; et sane, cum nulla detur ratio voluntatis ad motum, nulla etiam datur comparatio inter Mentis et Corporis potentiam, seu vires; et consequenter huius vires nequaquam viribus illius determinari possunt. His adde, quod nec haec glans ita in medio cerebro sita reperiatur, ut tain facile, totque modis circumagi possit et quod non omnes nervi ad cavitates usque cerebri protendantur. que omnia, quae de voluntate, eiusque libertate asserit, omitto, quandoquidem haec falsa esse; sans superque ostenderim. Igitur quia Mentis potentia, ut funa oftendi; fola intelligentia definitur, affectuum remedia, quae ommes experiri quidem, sed non accurave abservare, nec distincte videre credo, sola Mentis cognitioue determinabinus et ex eadem illa omnia, quae ad ipsius beatitudinem spectant, deducemus.

Axiom. I. Si in eodem subjecto duae con- [237] trariae actiones excitentur, debebit necessario vel in utraque, vel in una sola mutatio sieri, donec desinant contrariae esse.

II. Effectus potentia definitur potentia ipfius causae, quatenus ejus essentia per ipsius causae essentiam explicatur, vel definitur.

Patet hoe Axioma ex Prop. 7. Part. 3.

Phopos. I. Prout cogitationes, rerumque ideas ordinantur et concatenantur in Mente, ita corporis affectiones, seu rerum imagines ad amussim ordinantur et concatenantur in Corpore.

DEMONSTR. Ordo et connexio idearum idem est, (per Prop. 7. p. 2.) ac ordo et connexio rerum et vice versa, ordo et connexio rerum idem est, (per Coroll. Prop. 6. el 7. p. 2.) ac ordo et connexio idearum. Quare sicuti ordo et connexio idearum in Mente sit secundum ordinem et concatenationem assectionum Corporis, (per Prop. 18. p. 2.) sic vice versa (per Prop. 2. p. 3.) ordo et connexio assectionum Corporis sit, prout cogitationes rerumque ideae ordinantur et concatenantur in Mente. Q. E. D.

PROPOS. II. Si animi commotionem, seu affectum a causae externae cogitatione amoveamus et aliis jungamus cogitationibus, tum Amor, seu Odium erga causam externam, ut et animi sluctuationes, quae ex his affectibus oriuntur, destruentur.

DEMONSTR. Id enim, quod formam Amoris, [238] vel Odii confiituit, est Laetitia, vel Tristitia, concomitante idea causae externae; (per Defin. 6. es 7. Affect.) hac igitur sublata, Amoris, vel Odii forma simul tollitur; adeoque hi affectus et qui ex his oriuntur, destruuntur. Q. E. D.

PROPOS. III. Affectus, qui passo est, desinit esse passo, simulatque ejus claram et distinctam formamus ideam.

Demonstr. Affectus, qui palho est, idea est consusa (per gener. Affect. Desin.). Si itaque ipsius affectus claram et distinctam sormemus ideam, hacc idea ab ipso affectu, quatenus ad solam Mentem refertur, non nisi ratione distinguetur; (per Prop. 22. p. 2. cum ejusdem Schol.) adeoque (per Prop. 5. p. 3.) affectus desinet esse palio. Q. E. D.

Conoll. Affectus igitur eo magis in nofiga potestate est Mens ab eo minus patitur, quò nobis ast notion.

Propos. IV. Nulla est Corporis affectio, eujus pliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum.

DEMONSTR. Quae omnibus communia sunt, non possunt concipi nisi adaequate; (per Prop. 38. p. 2.) adeoque (per Prop. 12. et Lemma 2. quod habetur post Schol. Prop. 13. p. 2.) nulla est Corporis affectio, cujus aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum. Q. E. D.

COROLL, Hinc sequitur, nullum esse affectum, culus non possumus aliquem clarum et distinctum formare conceptum. Est namque affectus Corporis affectionis idea, (per gen. Affect, Defin.) quae [239] propterea (per Prop. praec.) aliquem clarum et distinctum involvere debet conceptum.

Schol. Quandoquidem nihil datur, ex quo aliquis effectus non sequatur, (per Prop. 36. p. 3.) et quicquid ex idea, quae in nobis est adaequata. sequitur, id omne clare et distincte intelligimus; (per Prop. 40. p. 2.) hinc sequitur, unumquemque potestatem habere, le suosque affectus, si non absolute, ex parte saltem clare et distincte intelligendi et consequenter efficiendi, ut ab iildem minus patiatur. Huic igitur rei praecipue danda est opera, ut unumquemque affectum, quantum fieri potest, clare et diftincte cognoscamus, ut sic Mens ex affectu ad illa cogitandum determinetur, quae clare et distincte percipit et in quibus plane acquiescit; asque adeo, ut iple affectus a cogitatione caulae externae leparetur et veris jungatur cogitationibus; ex quo fiet, ut non tantum Amor, Odium etc. destruantur; (per Prop. 2. hujus) sed ut etiam appetitus, seu Cupiditates, quae ex tali alfectu oriri folent, excessum habeto nequenet

(per Prop. 62. p. 4.). Nam apprime notandum eft. unum eundemque elle appetitum, per quem homo tam agere, quam pati dicitur. Ex gr. cum naturam 'humanam ita comparatam esse ostendimus, ut unusquisque appetat, ut reliqui ex ipsius ingenio vivant; (vide Schol Prop. 31. p. 3) qui quidem appetitus in homine, qui ratione non ducitur, passio est, quas Ambitio vocatur, nec multum a Superbia discrepat; et contra in homine, qui ex rationis dictamine vivit, actio, seu virtus est, quae Pietas appellatur (vide Schol. 1. Prop. 37 p 4. et 2. Demonstrat. ejusdens Et hoc modo omnes appetitus, seu Cupiditates catenus tantum passiones sunt, quatenus ex iders inadaequatis oriuntur; atque eaedem virtuti accensentur, quando ab ideis adaequatis excitantur, vel generantur. Nam omnes Cupiditates, quibus ad aliquid agendum determinamur, tam oriri posfunt ab adaequatis, quam ab inadaequatis ideis (vide Prop. 59. p. 4.). Atque hoc (ut eo, unde digressus fum, revertar) affectuum remedio, quod scilicet in corum vera cognitione confistit, nullum praestantius aliud, quod a nostra potestate pendeat, excogitari [240] potest, quandoquidem nulla alia Mentis potentia datur, quam cogitandi et adaequatas ideas formandi, ut supra (per Prop. 3. p. 3.) ostendimus,

Propos. V. Affectus erga rem, quam simpliciter et non ut necessariam, neque ut possibilem, neque ut contingentem imaginamur, caeteris paribus, omnium est maximus.

Demonstr. Affectus erga rem, quam liberam esse imaginamur, major est, quam erga necessariam, (per Prop. 40. p. 3.) et consequenter adhuc major, quam erga illam, quam ut possibilem, vel contingentem imaginamur (per Prop. 11. p. 4.). At rem eliquam ut meram imaginari mali aliud esse potest, quam quod rem simpliciter imaginamur, dum causas,

a quibus ipsa ad agendum determinata suit, ignoramus; (per illa, quae in Schol. Prop 35. p. 2. ostendimus) ergo affectus erga rem, quam simpliciter imaginamur, caeteris paribus, major est, quam erga netessariam, possibilem, vel contingentem, et consequenter maximus. Q. E. D.

PROPOS. VI Quatenus Mens res omnes, ut necessarias intelligit, eatenus majorem in affectus potentiam habet, seu minus ab iisdem patitur.

Demonstr. Mens res omnes necessarias esse intelligit, (per Prop. 29. p. 1.) et infinito causarum nexu determinari ad existendum et operandum; (per Prop. 28. p. 1.) adeoque (per Prop. praec.) eatenus essicit, ut ab affectibus, qui ex iis oriuntur, minus patiatur et (per Prop. 48. p 3.) minus erga ipsa afficiarur. Q. E. D.

Quo haec cognitio, quod scilicet res necessariae fint, magis circa res singulares, quas distinctius et magis vivide imaginamur, versatur, [241] eo haec Mentis in affectus potentia major est, quod ipla etiam experientia teliatur. Videmus enim Tristiriam boni alicujus, quod periit, mitigari, simulac homo, qui id perdidit, confiderat bonum illud fervari nulla ratione potuisse. Sic etiam videmus, quod nemo miseretur infantis, propterea quod nescit loqui, ambulare, ratiocinari et quod denique tot annos quafi sui inscius vivat. At si plerique adulti et unus aut alter infans nalcerentur, tum unumquemque milereret infantum; quia tum iplam infantiam, non ut rem naturalem et necessariam, sed ut naturat vitium, seu peccatum consideraret; et ad hune modum plura alia notare possemus.

Paopos. VII. Affectus, qui ex ratione oriuntur, vel excitantur, si ratio temporis habeatur, potentiores sunt iis, qui ad res singulares referuntur, quas ut absentes contemplamur.

Rem aliquam ablentem non contemplamur ex affectu, quo candem imaginamur; sed ex eo, quod Corpus alio afficitur affectu, qui ejusdem rei existentiam secludit (per Prop. 17. p. 2.). Quare affectus, qui ad rem, quam ut ablentem contemplamur, refertur, ejus naturae non est, ut reliquas hominis actiones et potentiam superet; (de quibus vide Prop. 6. p.4.) sed contra ejus naturae est, ut ab iis affectionibus, quae existentiam externae ejus causae secludunt, coërceri aliquo modo possit (per Prop. g. p. 4.). At affectus, qui ex ratione oritur. refertur necessario ad communes rerum proprietates. (vide rationis ()efin. in 2 Schol. Prop. 40. p. 2.) quas sempet ut praesentes contemplamur, (nam nihil dari potest, quod earum praesentem existentiam secludat) et quas semper eodem modo imaginamur (per Prop. Quare talis affectus idem semper manet. 38. p. 2.). et consequenter (per dx. 1. hujus) affectus, qui eidem funt contrarii, quique a suis causis externis non foventur, eidem magis magisque sese accommodare 'debebunt, donec non amplius fint contrarii et eate-[242] nus affectus, qui ex ratione oritur, est poten-' tior. Q. E. D. .

PROPOSITIO VIII. Quo affectus aliquis a pluribus causis simul concurrentibus excitatur, eo major est.

DEMONSTR. Plures causae simul plus possunt, quam si pauciores essent (per Prop 7. p. 3.): adeoque (per Prop 5. p. 4.) quo affectus aliquis a pluribus causis simul excitatur, eo fortior est. Q. E. D.

Schol. Hace Propositio patet etiam ex Axiomate 2. hujus Partis.

Propos. IX. Affectus, qui ad plures et diversas causas resertur, quas Mens cum ipso affectu simul contemplatur, minus noxius est et minus per ipsum pati-

patimur et erga unamquamque causam minus afficitur, quam alius aeque magnus affectus, qui ad unam solam, vel pauciores causas refertur.

Demonstr. Affectus eatenus fantum malus, seu noxius est, quaterus Mens ab eo impeditur, quo minus possit cogitare (per Prop 26 et 27. p. 4.); adecque ille affectus, a quo Mens ad plura fimul objecta contemplandum determinatur, minus noxius est; quam alius aeque magnus affectus, qui Meutem vi sola unius; aut pauciorum objectorum contemplatione ita detinet, ut de aliis cogitare nequeat, quod erat primum. Deinde, quia Mentis essentia, hoe est, (per Prop. 7. p 3) potentia in sola cogitatione confiftit; (per Prop. 11. p 3) ergo Mens per affect ctum, a quo ad plura fimul contemplandum determinatur, minus patitur, quam per aeque magnum affectum, qui Mentem in sola unius, aut pauciorum bbjectorum contemplatione occupatam tenet; 'quod erat lecundum. Denique hic affectus, (per Prop. 48 p. 3.) quatenus ad plures caulas externas refer- [241] tur, est etiam erga unamquamque minor.

PROPOS. X: Quamdiu affectibus, qui noftrae naturae funt, non conflictamur, temdiu potesticucus habemus ordinandi et concatenandi Corpozis affectionnes secundum ordinem ad intellectum.

DEMONSTE. Affectus, qui noftrae naturae sunt contrarii, hoc est, sper Prop. 30 p. 4) qui mali sunt, estenus mali sunt, quatenus impediunt, quo minus Mens intelligat (per Prop. 37. p. 4). Quamou gitur affectibus, qui nostrae naturae contrarii sunt, non conslictamur, tamdiu Mentis potentia, qua res intelligere conatur, (per Prop. 26. p. 4.) non impeditur, atque adeo tambiu potestatem babet claras et distipctas ideas formandi et alias ex. aliis deducendi; (vide 2. Schol. Prop. 40. et Schol. Prop. 47. p. 2.) et consequenter, (per Prop. 1. hujus) tamdiu potestatem babenus

bemus ordinandi et concatenandi affectiones Corporis secundum ordinem ad intellectum, Q. E. D.

SCHOL Han potestate rects ordinandi et concatenandi Corporis affectiones efficere possumus, pon facile malis affectibus afficiamur. Nam (e er Prop. 7. hujus) major vis requiritor ad Affectus, secundum ordinem ad intellectum ordinatos et concatenatos coërcendum, quam incertos et vagos. Optimum. igitur, quod efficere possumus, quamdiu nostrorum affectuum perfectam cognitionem non habenius, est rectam vivendi rationem, seu certa vitae dogmata concipere, eaque memoriae mandare et rebus particularibus, in vita frequenter obviis, continuo applicare, ut sic nostra imaginatio late iisdem afficiatur et nobis in promptu fint semper. Ex. gr. inter vitae dogmata posuimus, (vide I rop. 46. p.4. cum ejusdem Schal) Odium Amore, seu Generositate vincendum, non autem reciproco Odio compeniandum. tem hoc, rationis, praescriptum semper in promptu [244] habeamus, ubi ulus erit, cogitandae et laepo meditandae funt communes hominum injuriae et quomodo et qua. via Generolitate: optime propulsentur; So enim imaginem injuriae imaginationi hujus dogmaris jungemus, et nobis (per Prop. 18. p. 2.) in promptu semper erit, uhi nobia injuria afferetur. Quod si etiam in promptu habuerimus rationem no-Thi veri utilis ac etlam boni, quod ex mutua amicitia et communi societate sequitur et praeterea quod 'ex recta vivendi ratione summa' animi acquielcentia or stur, (ver Prop. 52. p. 4.) et quod homines, ut reliqua, ex naturae necessitate agant's tum injuria, live Odium, quod ex cadem oriri folet, minimam imaginationis partem occupabit et facile superabitur; vel si kra, quae ex maximis injuriis oriri solet, non adeo facile superetur, superabitur-tamen, quamvis no: fine animi fluctuatione, longe minore temporis spatio, quam si hace non ita praemeditata habuisse-

mus, ut patet ex Propositione 6, 7, et 2, hujus Par-De Animolitate ad Metum deponendum codem modo cogitandum est; enumeranda scilicet sunt et farpe imaginanda communia vitae pericula et quomodo animi praesentia et fortitudine optime vitari et Superari possunt. Sed notandum, quod nobis in ordinandis nostris cogitationibus et imaginibus semper attendendum est, (per Coroll. Prop. 63. p 4. et Prop. 59. p. 3 ad illa, quae in unaquaque re bona funt, ut sic semper ex Lactitiae affectu ad agendum determinemur. Ex. gr. si quis videt, se nimis gloriam sectari, de ejus recto ulu cogitet et in quem finem sectanda fit et quibus mediis acquiri possit; sed non de iplius abufu et vanitate et hominum inconstantia. vel aliis hujusmodi, de quibus nemo, nisi ex animi aegritudine. cogitat; talibus enim cogitationi--bus ambition le maxime afflictant, quando de assequendo honore, quem ambiunt, desperant; et, dum Iram evomunt, sapientes videri, volunt. Quare certum est, cos gloriae maxime esse cupidos, qui de iplius abulu et mundi vanitate maxime clamant. Nec hoc ambitions proprium, sed omnibus commune est, quibus fortuna est adversa et animo impotentes funt. Nam pauper etiam avarus de abulu pecui ias et divitum vitiis pon cellat loqui; quo nihil al ud efficit, quam le afflictare et aliis oftendere, le non tantum paupertatem suam, sed etiam aliorum divitias iniquo animo ferre. Sic cham, qui male [245] :ab amafia excepti funt, mihil cogitant, quam de mulierum inconstantia et fallaci animo et reliquis carundem decantatis vitiis, quae omnia statim oblivioni tradunt, limulac ab amalia iterum recipjuntur. Qui itaque suos affectus et appetitus ex solo Libertatatis amore moderari studet, is, quantum potest, nistetur, virtutes, carumque caulas noscere et animum gaudio, quod ex earum vera cognitione oritur, implere; at minime hominum vitia contemplati, hominesque obtrectare et falsa libertatis specie gaudere.

Atque hace qui diligenter observavit, (neque enim difficilia sunt) et exercebit, nae ille brevi temporis spatio actiones suas ex rationis imperio plerumque dirigere poterit.

PAOPOS. XI. Quo imago aliqua ad plures res refertur, eo frequentior est, seu saepius viget et Mentem magis occupat.

DEMONSTR. Quo enim imago, seu affectus ad plures res resertur, eo plures dantur causae, a quibus excitari et soveri potest, quas omnes Mens (per Hypothesin) ex ipso affectu simul contemplatur; atque adeo affectus eo frequentior est, seu saepius viget et (per Prop. 8, huius) Mentem magis occupat. Q. E. D.

PROPOS. XII. Rerum imagines facilius imaginibus, quae ad res referuntur, quas clare et distincte intelligimus, junguntur, quam aliis.

Demonstri, Res, quas clare et diffincte intelligimus, vel rerum communes proprietates sunt,
vel quae ex iis deducuntur, (vide rationis Defin. in
2. S hol. Prop. 40. p. 2.) et consequenter saepius,
(per Prop. praec.) in nobis excitantur; adeoque facilina si-ri potest, ut res alias simul cum his, quam
clim aliis contemplemur et consequenter (per Prop.
[246] 18, p. 2.) ut facilius cum his, quam cum aliis,
jungantur, Q. E. D.

Pnoros. XIII. Quo imago aliqua pluribus alis juncta est, saepius viget,

DEMONSTR. Nam, quo imago aliqua pluribus allis juncia est, eo (per Prop. 18. p. 2.) plures causa dantur, a quibus excitari potest. Q. E. D.

PROPOS. XIV. Mens efficere potest, ut ornes Corporis affectiones, seu rerum unagines ad Dei ideam referantur.

DEMONSTR. Nulla est Corporis affectio, cujus aliquod clarum et distinctum non possit Mens formare conceptum; (per Prop 4. huius adeoque essice potest, (per Prop 15. p. 1.) ut omnes ad Dei ideam referantur, Q. E. D.

Propos. XV. Qui se, suosque affectus clare et distincte intelligit, Deum amat et eo magis, quo se, suosque affectus magis intelligit.

DEMONSTR. Qui se, suosque affectus clare et distincte intelligit, laetatur, (per Prop 53. p 3.) id- 3. p. sq. que concomitante idea Dei; (per Prop. praeced.) de se atque adeo (per 6. Affect. Defin.) Deum amat et ner eandem rationem) eo magis, quo se, suosque affectus magis intelligit. Q. E. D.

PROPOS. XVI. Hic erga Deum Amor Mentem maxime occupare debet.

DEMONSTR. Est enim hic Amor junctus omnibus Corporis affectionibus, (per Prop. 14. hujus) quibus omnibus fovetur; (per Prop. 15. huius) atque adeo (per Prop. 11. huius) Mentens maxi [247] me occupare debet. Q. E. D.

PROPOS XVII. Deus expers est passionum, nec ullo Lactitiqe, aut Tristitiqe affectu afficitur.

DEMONSTR. Ideas omnes, quaternas ad Deum referentur, verae funt, (per Prop 32. p. 2.) hoc est, (per Defin. 4. p. 2.) adaequatae; atque adeo (per Affect. gen. Defin.) Deus expers est passonum. Deinde Deus neque ad majorem, neque ad minorem perfectionem transire potest; (c. r. 2 Coroll. Prop. 20. p. 1.) adeoque (per 2 et 3. Affect. Defin.) nullo Lastitiae, neque Tristitiae affectu afficitur. Q. E. D.

Conoll Deus proprie loquendo neminem amat, neque odio habet. Nam Deus (per Prop. praec.) nullo Lactitiae, neque Tristitae affectu afficitur et consequenter (per 6. et 7. Affect. Defin.) neminem etiam amat, neque odio habet.

Pro-

hominis affectus ad invicem comparamus, sundemque uno affectu magis, quam alio affici, five moveri comperimus. Nant (per Prop. 5. p. 4.) via cujuscunque affectus definitur potenția caulae externae cum mostra comparata. At Mentis potentia sola cognitione definitur; impotentia autem, seu passo a sola cognitionis privatione, hoc est, ab eo, per quod ideae dicuntur inadacquetae, aestimatur; ex quo fequitur, Mentem illam maxime pati, quius maximam partem idese inadaequatae conflituunt, ita ut magis per id, quod patitur, quam per id, quod agit, dignoscatur, et illam contra maxime agere, cujus maximam partem ideae adaequatee conflituunt, ita nt, quamvis buic tot inadaequatae ideae, quam illi infint, magis tamen per illas, quae humanae virtuti tribuuntur, quam per has, quae humanam impotentiam arguunt, dignoscatur, Deinde notandum, animi aegritudines et infortunia posissimum [250] originem trahere ex nimio Amore erga rem, quae multis variationibus est obnoxia et cuius nunquam compotes elle pollumus. Nam nemo de re ulla, nisi quam amat. sollicitus anxiusye est, neque injuriae, suspiciones, inimicitiae etc. oriuntur, mili ex Amore erga res, quarum nemo potett revera elle compos. Ex his itaque facile concipionis, quid where et:diffincts cognitio et praecipue tertium illud cognitionis genus, (de quo vide Schol, Prop. 47. p. 2.) oujus fundamentum est ipla Dei cognitio, in affectus potest, quos nempe, quatenus jedliones lunt, di non absolute tollit, (nide Prop. 3. cum Schol. Prop. 4. huius) soltem essicit, ut minimam Mentis partem confirment (vide Prop. 14. hujus). Deinde Amorem gignit erga rem immutabilem et aeternam. (vide Prop. 15. hujus) et cujus revera sumus compotes, (vide P. on. 45. p. 2.) et propterea nullis vitiis, quae in communi Amore infunt, inquinari; sed qui semper major, ac major elle potest, (per Prop. 15. huius) et Mentis maximam pautem occupare, (per Prop.

16. huius) lateque afficere. Atque his omnia, quae praelentem hanc vitam spectant, absolvi. Nam quod in hujus Scholii principio dixi, me his paucis omnia affectuum remedia amplexum esse, facile poterit unusquisque videre, qui ad hacc, quae in hoo Scholio diximus et simul ad Mentis, ejusque affectuum definitiones et denique ad Propositiones 1. et 3. Partis 3. attenderit. Tempus igitur jam est, ut ad illa transeam, quae ad Mentis durationem sine relatione ad Corpus pertinent.

PROPOS. XXI. Mens nihil imaginari potest, neque verum praeteritarum recordari, nisi durante Corpore.

DEMONSTR. Mens actualem sui Corporis existentiam non exprimit, neque etiam Corporis affectiones, ut actuales, concipit, nisi durante Corpore, (per Coroll. Prop. 8. p. 2.) et consequenter (per Prop. 26. p. 2.) nullum corpus, ut actu existens, concipit, nisi durante suo Corpore, ac proinde nihil imaginari, (vide Imaginat. Defin. in Schol. Prop. 17. p. 2.) neque rerum praeteritarum recordari pot- [251] ett, nisi durante Corpore (Vide Defin. Memoriae in Schol. Prop. 18. p. 2.). Q. E. D.

PROPOS. XXII. In Deo tamen datur necessario idea, quae hujus et illius Corporis humani essentiam sub aeternitatis specie exprimit.

Demonstra. Deus non tantum est causa hujus et illius Corporis humani existentiae, sed etiam essentiae, (per Prop. 25. p. 1.) quae propterea per ipsam Dei essentiam necessario debet concipi, (per Axiom. 4. p. 1.) idque aeterna quadam necessario, (per Prop. 16. p. 1.) qui quidem conceptus necessario in Deo dari debet (per Prop. 3. p. 2.). Q. E. D.

Propos. XXIII. Mens humana non potest cum Corpore absolute destrui; sed ejus aliquid remanet, quod aeternum est.

In Deo datur necessario conce-DEMONSTR. ptus, seu idea, quae Corporis humani essentiam exprimit, (per Prop. praec) quae propterea aliquid necessario est, quod ad essentiam Mentis humanae pertinet (per Prop. 13. p. 2.). Sed Menti humanao nullam durationem, quae tempore definiri potest, tribuimus, nisi quatenus Corporis actualem existentiam, quae per durationem explicatur et tempore definiri potest, exprimit, hoc est, ger Coroll. Prop. 8. p. 2) ipsi durationem non tribuimus, nisi durante Corpore. Cum tamen aliquid nihilominus sit id, quod aeterna quadam necessitate per ipsam Dei essentiam concipitur, (per Prop. praec.) erit necessario h c aliquid, quod ad Mentis essentiam pertinet, acternum. Q. E. D.

Schol Est, uti diximus, haec idea, quae Corporis essentiam sub specie aeternitatis exprimit, cercus cogitandi modus, qui ad Mentis essentiam pertinet, quique necessario aeternus est. Nec tamen fi ri potest, ut recordemur nos ante Corpus exstitisse, [252] quandoquidem nec in corpore ulla ejus vestigia dari, nec aeternitas tempore definiri, nec ullam ad tempus relationem habere potest. At nihilominus sentimus, experimurque, nos aeternos esse. Nam Mens non minus res illas sentit, quas intelligendo concipit, quam quas in memoria habet. Mentis enim oculi, quibus res videt, observatque, sunt iplae Quamvis itaque non recordemur demonstrationes. nos ante Corpus extittisse, sentimus tamen Mentem nostram, quatenus Corporis essentiam sub aeternitatis specie involvit, aeternam esse et hanc ejus existentiam tempore definiri, sive per durationem explicari non posse. Mens igitur nostra eatenus tantum potest dici durare, ejulque existentia certo tempore definire potelt, quatenus actualem Corpons existentiam involvit et catenus tantum potentiam habet habet rerum existentiam tempore determinandi, eafque sub duratione concipiendi.

PROPOS. XXIV. Quo magis res singulares intelligimus, eo magis Deum intelligimus.

DEMONSTR. Patet ex Coroll. Prop. 25 p. 1.

PROPOS. XXV. Summus Mentis conatus, fummaque virtus est res intelligere tertio cognitionis genere.

Demonstra. Tertium cognitionis genus procedit ab adaequata idea quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae rerum; (vide huius Defin. in 2. Schol. Prop. 40. p. 2.) et quo magis hoc modo res intelligimus, eo magis (per Prop. praec.) Deum intelligimus, ac proinde (per Prop. 28. p. 4.) summa Mentis virtus, hoc est, (per Defin. 8. p. 4.) Mentis potentia, seu natura, sive (per Prop. 7. p. 3.) summus conatus est res intelligere tertio cognitionis genera. Q. E. D.

PROPOS. XXVI. Quo Mens aptior est ad restertio cognitionis genere intelligendum, eo ma- [253] giscupit, res eodem hoc cognitionis genere intelligere.

DEMONSTR. Patet. Nam quatenus concipimus Mentem aptam esse ad res hoc cognitionis genere intelligendum, eatenus candem determinatam concipimus ad res codem cognitionis genere intelligendum et consequenter, (per 1. Affect. Defin.) quo Mens ad hoc aptior est, co magis hoc cupit. Q. E. D.

PROPOS. XXVII. Ex hoc tertio cognitionis genere summa, quae dari potest, Mentis acquiescentia oritur.

Demonstra. Summa Mentis virtus est Deum cognoscere, (per Prop. 28. p. 4.) sive res tertio cognitionis genere intelligere; (per Prop. 25. hujus) quae quidem virtus eo major est, quo Mens hoc cognitionis genere magis res cognoscit; (per Prop. 24. hujus)

hujus) adeoque qui res hoc cognitionis genere cognoscit, is ad summam humanam perfectionem transit, et consequenter, (per 2. Affect. Defin.) summa Laetitia afficitur, idque 'ver Prop. 43. p. 2.) concomitante idea sui, suaeque virtutis, ac proinde (per 25. Affect. Defin.) ex hoc cognitionis genere summa, quae dari potest, oritur acquiescentia. Q. E. D.

Propos. XXVIII. Conatus, seu Cupiditas con gnoscendi res tertro cognitionis genere, oriri non potest ex primo; at quidem ex secundo cognitionis genere.

Demonstra. Haec Propositio per se patet. Nam quicquid clare et distincte intelligimus, id vel per [254] se, vel per aliud, quod per se concipitur, intelligimus, hoc est, ideae, quae in nobis clarae et distinctae sunt, sive quae ad tertium cognitionis genus referuntur, (vide 2. Schol. Prop. 40. p. 2.) non possunt sequi ex ideis mutilatis et confuss, quae (per idem Schol.) ad primum cognitionis genus referuntur; sed ex ideis adaequatis, sive (per idem Schol.) ex secundo et tertio cognitionis genere; ac proinde (per 1. Affect. Defin.) Cupiditas cognoscendires tertio cognitionis genere non potest oriri ex primo; at quidem ex secundo. Q. E. D.

PROPOS. XXIX. Quicquid Mens sub specie acternitatis intelligit, id ex eo non intelligit, quoa Corporis praesentem actualem existentiam concipit; sed ex eo, quod Corporis essentiam concipit sub specie acternitatis.

DEMONSTR. Quaterus Mens praesentem sui Corporis existentiam concipit, eatenus durationem concipit, quae tempore determinari potest et eatenus tantum potentiam habet concipiendi res cum relatione ad tempus (per Prop. 21. hujus et Prop. 26. p. 2.). At aeternitas per durationem explicari nequit (per Defin. 8. p. 1. et ipsius explication.), Ergo Mens eaternisme.

nus potestatem non habet concipiendi res sub specie aeternitatis; sed quia de natura rationis est, res sub specie aeternitatis concipere, (per 2. Coroll. Prop. 44. p 2.) et ad Mentis naturam etiam pertinet, Corporis essentiam sub specie aeternitatis concipere, (per Prop. 23. huius) et praeter haec duo nihil aliud ad Mentis essentiam pertinet (per Prop 13. p 2). Ergo haec potentia concipiendi res sub specie aeternitatis ad Mentem non pertinet, nisi quatenus Corporis essentiam sub specie aeternitatis concipit. Q. E. D.

SCHOL. Res duobus modis a nobis ut actuales concipiuntur, vel quatenus easdem cum relatione ad certum tempus et locum existere, vel quatenus ipsas in Deo contineri et ex naturae divinae necessitate consequi concipimus. Quae autem hoc secundo [253] modo ut verae seu reales concipiuntur, cas sub aeternitaris specie concipimus et earum ideae aeternam et infinitam Dei essentiam involvunt, ut Propositione 46. Partis 2. ostendimus, cujus etiam Scholium vide.

PROPOS. XXX. Mens nostra, quatenus se et Corpus sub aeternitatis specie cognoscit, eatenus Dei cognitionem necessario habet, scitque se in leo esse et per Deum concipi.

Demonstr. Acternitas est ipsa Dei essentia, quatenus hacc necessariam involvit existentiam (per Defin. 8. p. 1.). Res igitur sub specie acternitatis concipere, est res concipere, quatenus per Dei essentiam, ut entia realia, concipiuntur, sive quatenus per Dei essentiam involvunt existentiam; adeoque Mens nostra, quatenus se et Corpus sub specie acternitatis concipit, eatenus Dei cognitionem necessario habet, scitque etc. Q. E. D.

PROPOS. XXXI. Tertium cognitionis genus pendet a Mente, tanquam a sormali causa, quatenus Mens iysa aeterna est.

DEMONSTR. Mens nihil sub acternitatis specie concipit, nisi quatenus sui Corporis essentiam sub acternitatis specie concipit, (per Prop 29. huius) hoc est, (per Prop 21. et 23. huius) nisi quatenus acterna est; adeoque (per Prop. praec.) quatenus acterna est, Dei habet cognitionem, quae quidem cognitio est necessario adaequata, (per Prop 46. p.2.) ac proinde Mens, quatenus acterna est, ad ilsa omnia cognoscendum est apta, quae ex data hac Dei cognitione consequi possunt, (per Prop. 40. p. 2) hoc est, ad res tertio cognitionis genere cognoscendum, (vide hujus Desin. in 2. Schol. Prop. 40. p. 2) cujus propterea Mens, (per Desin. 1. p. 3) quatenus acterna est, causa est adaequata, seu formalis. Q. E. D.

Schot. Quo igitur unusquisque hoc cognitio[250] nis genere plus pollet, eo melius sui et Dei conscius est, hoc est, eo est perfectior et beatior, quod
adhuc clarius ex seqq. patebit. Sed hic notandum,
quod, tametsi jam certi sumus, Mentem aeternam
Esse, quatenus res sub aeternitatis specie concipit,
nos tamen, ut ea, quae ostendere volumus, facilius
explicentur et melius intelligantur, ipsam, tanquam
jam inciperet Esse et res sub aeternitatis specie intelligere jam inciperet, considerabimus, ut huc usque
secimus; quod nobis absque ullo erroris periculo
facere licet, modo nobis cautio sit nihil concludere,
nisi ex perspicuis praemiss.

Propos. XXXII. Quicquid intelligimus tertio cognitionis genere, eo delectamur et quidem concomitante idea Dei, tanquam cau/a.

DEMONSTR. Ex hoc cognitionis genere summa, quae dari potest, Mentis acquiescentia, hoc est, sper 25 Affect. Defin.) Lactitia oritur, eaque concomitante idea sui, (per Prop. 27. huius) et consequen-

sequenter (per Prop. 30. huius) concomitante etiam idea Dei, tanquam causa. Q. E. D.

COROLL. Ex tertio cognitionis genere oritur necessario Amor Dei intellectualis. Nam ex hoc cognitionis genere oritur (per Prop. praec.) Laetitia concomitante idea Dei, tanquam causa, hoc est, (per 6. Affect. Defin.) Amor Dei, non quatenus ipsum ut praesentem imaginamur; (per Prop. 29. huius) sed quatenus Deum aeternum Esse intelligimus et hoc est, quod amorem Dei intellectualem voco.

PROPOS. XXXIII. Amor Dei intellectualis, qui ex tertio cognitionis genere oritur, est aeternus.

DEMONSTR. Tertium enim cognitionis genus, (per Prop. 31. huius et Axiom. 3. p. 1.) est aeter- [257] num; adeoque (per idem Axiom. p. 1.) Amor, qui ex eodem oritur, est etiam necessario aeternus. Q. E. D.

SCHOL. Quamvis hic erga Deum Amor principium non habuerit, (per Prop. praec.) habet tamen omnes Amoris perfectiones, perinde ac si ortus suiffet, sicut in Coroll. Prop. praec. sinximus. Nec ulla hic est differentia, nisi quod Metus easdem has perfectiones, quas eidem jam accedere sinximus, acternas habuerit, idque concomitante idea Dei tanquam causa acterna. Quod si Lactitia in transitione ad majorem perfectionem consistit, beatitudo sanc in eo consistere debet, quod Mens ipsa perfectione sit praedita.

Propos. XXXIV. Mens non nisi durante corpore obnoxia est affectibus, qui ad passiones referentur.

DEMONSTR. Imaginatio est idea, qua Mens rem aliquam ut praesentem contemplatur, (vide eius T 2 Defin. Defin. in Schol. Prop. 17. p. 2.) quae tamen magis Corporis humani praesentem constitutionem, quam rei externae naturam indicat (per 2 Goroll. Prop. 16. p. 2.). Est igitur affectus (per gen. Affect. Defin) imaginatio, quatenus Corporis praesentem constitutionem indicat; asque adeo (per Prop. 21. huius) Mens non nisi durante corpore obnoxia est affectibus, qui ad passiones referentur. Q. E. D.

COROLL. Hinc fequitur nullum Amorem praeter Amorem intellectualem esse aeternum.

Schor. Si ad hominum communem opinionem attendamus, videbimus, eos fuae Mentis acternitatis esse quidem conscios, sed ipsos eandem cum duratio[258] ne confundere, eamque imaginationi, seu memoriae tribuere, quam post mortem remanere credunt.

PROPOS XXXV. Deus se ipsum Amore intellectuali infinito amat.

Demonstr. Deus est absolute infinitus, (per Defin. 6. p. 1. hoc est, (per Defin. 6. p. 2.) Dei natura gaudet infinita perfectione, idque (per Prop. 3. p 2. concomitante idea sui, hoc est, (per Prop. 11. et Axiom. 1. p. 1.) idea suae causae et hoc est, quod in Coroll. Prop. 32. hujus Amorem intellectualem esse diximus.

PROPOS. XXXVI. Mentis Amor intellectualis erga Deum est ipse Dei Amor, quo Deus se ipsum amat, non quatenus infinitus est; sed quatenus per essentiam humanae Mentis, sub specie aeternitatis consideratam, explicari potest, hoc est, Mentis erga Deum Amor intellectualis pars est infiniti amoris, quo Deus se ipsum amat.

DEMONSTR. Hic Mentis Amor ad Mentis actiones referri debet, (per Coroll. Prop. 32. huius et per Prop. 3. p. 3.) qui proinde actio est, qua Mens se ipsam contemplatur, concomitante idea Dei tanquam causa, (per Prop. 32. huius et eius Coroll.) hoc est, (per Coroll. Prop. 25. p. 1. et Coroll. Prop. 11. p. 2.) actio, qua Deus, quatenus per Mentem humanam explicari potest, seipsum contemplatur, concomitante idea sui; atque adeo (per Prop. praec.) hic Mentis Amor pars est infiniti amoris, quo Deus seipsum amat. Q. E. D.

COROLL. Hinc fequitur, quod Deus, quatenus feipfum amat, homines amat et confequenter quod amor Dei erga homines et Mentis erga Deum Amor intellectualis unum et idem sit.

Schol. Ex his clare intelligimus, qua in [259] re salus nostra seu beatitudo, seu Libertas consistit, nempe in confianti et aeterno erga Deum Amore, five in Amore Dei erga homines. Atque hic Amor, seu beatitudo in Sacris codicibus Gloria appellatur, nec immerito. Nam five hic Amor ad Deum referatur, sive ad Mentem, recte animi acquiescentia, quae revera a Gloria, (per 25. et 30. Aff. Defin.) non distinguitur, appellari potest. Nam quatenus ad Deum refertur, est (per Prop. 35. hujus) Laetitia (liceat hoc adhuc vocabulo uti) concomitante idea sui, ut et quatenus ad Mentem refertur (per Prop. 27. hujus). Deinde quia nostrae Mentis essentia in sola cognitione consistit, cujus principium et fundamentum Deus est (per Prop. 15. p. 1. et Schol Prop. 47. p. 2.): hinc perspicuum nobis sit, quomodo et qua ratione Mens nostra secundum essentiam et existentiam ex natura divina sequatur et continuo a Deo pendeat; quod hie notare operae pretium duxi, ut hoe exemplo ostenderem, quantum rerum fingularium cognitio, quam intultivam, five tertii generis appellavi, (vide 2. Schol Prop. 40. p 2.) polleat, poriorque fit cognitione universali, quam secundi generis esse dixi. Nam quamvis in prima Parte generaliter ostenderim, omnia et consequenter Mentem etiam humanam) a Deo secundum essentiam et existentiam pendere; illa tamen demonstratio, tametsi legitima sit et extra dubitationis aleam posita, non ita tamen Mentem nostram afficit, quam quando id ipsum ex ipsa essentia rei cujuscunque singularis, quam a Deo pendere dicimus, concluditur.

PROPOS. XXXVII. Nihil in natura datur, quod huic Amori intellectuali fit contrarium, five quod ipfum possit tollere.

DEMONSTR. Hic intellectualis Amor ex Mentis natura necessario sequitur, quatenus ipsa, ut aeterna veritas, per Dei naturam consideratur (per Prop. 33. et 29. hujus). Si quid ergo daretur, quod huic Amori esset contrarium, id contrarium esset vero et consequenter id, quod hunc Amorem posset [200] tollere, essiceret, ut id, quod verum est, falsum esset, quod (ut per se notum) est absurdum. Expo nihil in natura datur etc. Q. E. D.

Schor. Partis Quartae Axioma res singulares respicit, quatenus cum relatione ad certum tempus et locum considerantur, de quo neminem dubitare credo.

PROPOS. XXXVIII. Quo plures res secundo et tertio cognitionis genere Mens intelligit, eo minus ipsa ab assectibus, qui mali sunt, patitur et mortem minus timet.

DEMONSTR. Mentis essentia in cognitione conlistit; (per Prop. 11. p. 2.) que initus Mens plures res cognoscit secundo et tertio cognitionis genere, eo major ejus pars remanet, (per Prop. 29. et 23. hujus) et consequenter (per Prop. praec.) eo major ejus pars non tangitur ab affectibus, qui nostrae naturae sunt contrarii, hoc est, (per Prop. 30. p 4.) qui mali sunt Quo itaque Mens plures res secundo et tertio cognitionis genere intelligit, eo major ejus pars illaesa manet et consequenter minus ab affectibus patitur etc. Q. E. D.

Schol. Hinc intelligimus id, quod in Schol. Prop 39 p 4 attigi et quod in hac Parte explicare promisi; nempe, quod mors eq minus est noxia, quo Mentis clara et distincta cognitio major est et consequenter, quo Mens magis Deum amat. Deinde, quia (per Prop. 27. huius) ex tertio cognitionis genere summa, quae dari potest, oritur acquiescentia, hinc sequitur Mentem humanam posse ejus naturae esse, ut id, quod ejus cum corpore perire ostendimus, (vide Prop. 21. huius) in respectu ad id, quod ipsius remanet, nullius sit momenti. Sed de his mox prolixius,

PROPOS. XXXIX. Qui Corpus ad plurima aptum habet, is Mentem habet, quius maxima pars est acterna.

DEMONSTR. Qui Corpus ad phorima agene [201] dum aptum habet, is minime affectibus, qui mall funt, conflictatur, (per Prop. 38: p. 42) hoc est, aper Prop. 30. p. 4) affectibus, qui naturae nostrae sunt contrarii, atque adeo (per Prop. 10. huius) potestatem habet ordinandi et concatenandi Corporis affectiones secundum ordinem ad intellectum, et consequenter essiciendi, (per Prop. 14. huius) ut omnes Corporis affectiones ad Dei ideam reserantum, ex quo fire sier Prop. 15. huius) ut erga Deum afficiatur Amore, qui (per

pare, five conflicture debet, as proinde (per Prop. 33. huius) Mentem habet, cujus maxima pars est acterna. Q. E. D.

SCHOL. Quia Corpora humana ad plurima apta funt, non dubium est, quin ejus naturae possint esse, ut ad Mentes referantur, quae magnam sui et Dei habeant cognitionem et quarum maxima, seu praecipua pars est aeterna, atque adeo ut mortem vix timeant. Sed ut haec clarius intelligantur, animadvertendum hic est, quod nos in continua vivimus variatione et prout in melius, five in pejus mutamur, eo felices, aut infelices dicimur. Qui enim ex infante, vel puero in cadaver transiit, infelix dicitur et contra id felicitari tribuitur, quod totum vitae spatium Mente sana in Corpore sano percurrere potuerimus. Et revera qui Corpus habet, ut infans, vel puer, ad paucissima aptum et mexime pendens a auss externis, Mentem habet, quae in se sola considerata nihil fere sui, nec Dei, nec rerum sit conscia; et contra, qui Corpus habet ad plurima aptum. Mentem habet, quae in se sola considerata multum sui et Dei et rerum sit conscia. In hac vita igit» rapprime conamur, ut Corpus infantiae in aliud, quantum ejus natura patitur, eique conducit, mutetur, quod ad plurima aptum sit, quodque ad Mentem referatur, quae sui et Dei ét rerum plurimum fit conscia; asque ita ut id omne, quod ad ipfius memoriam, vel imaginationem refertur, in respectu ad intellectum vix alicujus fit momenti, ut in Schol, Prop. Praeced. jam dixi.

Propos. XL. Quo unaquaeque res plus perfe-[26:7] ctionis habet, eo magis agut et minus patitur et contra, quo magis agut, eo perfectior est. cct

۲.

<u>.</u>:

্ৰ

D•

.10

1

•

DEMONSTR. Quo unaquaeque res perfectior est, eo plus habet realitatis, (per Axiom. 6. p. 2.) et consequenter (per Prov. 3. p. 3. cum eius Schol.) eo magis agit et minus patitur; quae quidem Demonstratio inverso ordine codem modo procedit, ex quo sequitur, ut res contra co sit perfectior, quo magis agit. O. E. D.

remanet, quantacunque ea sit, perfectiorem esse reliqua. Nam para Mentis aeterna, (per Prop. 23, et 29.
huius) est intellectus, per quem solum nos avere dicimur; (per Prop 3. p. 3.) illa autem, quam perire
ostendimus, est ipsa imaginatio, (per Prop. 21. hujus) per quam solam dicimur pati; (per Prop. 3. p 3.
et gen. Affect. Defin) atque adeo (per Prop. praec.)
illa, quantacunque ea sit, hac est perfectior. Q. E. D.

Schol. Haec funt, quae de Mente, quatenus fine relatione ad Corporis existentiam consideratur, ostendere constitueram: ex quibus et simul ex Prop. 21. p. 1. et aliis apparet, quod Mens nostra, quatenus intelligit, aeternus cogitandi modus sit, qui alio aeterno cogitandi modo determinatur et hic iterum ab alio et sic in infinitum; ita ut omnes simul Dei aeternum et infinitum intellectum constituant.

PROPOS. XLI. Quanvis nesciremus, Mentem nostram aeternam esse, Pietatem tamen et Religionem et absolute omnia, quae ad Animostatem et Generostatem referri ostendimus in quarta parte, prima haberemus.

Demonstr. Primum et unicum virtutis, seu recte vivendi rationis sundamentum, ser Coroll. Prop. 22. et per Prop. 24. p. 4.) est suum utile quaerere.

rere. Ad illa autem determinandum, quae ratio utilia esse dictat, nullam rationem habuimus Mentis aeternitatis, quam demum in hac Quinta Parte [203] novimus. Qamvis igitur tum temporis ignoraverimus, Mentem esse aeternam, illa tamen, quae ad Animositatem et Generositatem referri ostendimus, prima habuimus; atque adeo, quamvis etiam nunc hoc ipsum ignoraremus, eadem tamen rationis praeseripta prima haberemus. Q. E. D.

Schol. Communis vulgi persuasio alia videtur esse. Nam plerique videntur credere, se eatenus liberos esse, quatenus libidini parere licet et eatenus de suo jure cedere, quatenus ex legis divinae praescripto vivere tenentur. Pietas igitur et Religio et absolute omnia, quae ad animi Fortitudinem refezuntur, onera elle credunt, quae post mortem deponere et pretium servitutis, nempe Pietatis et Religionis a cipere sperant, nec hac spe fola; sed etiam et praecipue metu, ne diris scilicet suppliciis post mortem puniantur, inducuntur, ut ex legis divinas praescripto, quantum corum fert tenuitas et impotens animus, vivant; et nis haec Spes et Metus hominibus inellent, et contra li crederent, mentes cum corpore interire, nec restare miseria. Pietatis onere sonfectis, vivere longius, ad ingenium redirent et ex libidine omnia moderari et fortunae potius, quam sibi parere, vellent. Quae mihi non minus absurda videntus, quam fi quis propterea, quod non credit, se posse bonis alimentis ncorpus in acternum nutrire, venenis potius et lethiferis se exlaturere vellet; vel quia videt Mentem non esse acternam, seu immortalem, ideo amens mavult esse et fine ratione vivere: quae adeo absurda sunt, ut vix recenteri mercantur.

Propos. XLII. Beatitudo non est virtutis praemium, sed i sa virtus; nec eadem gaudemus, quia libidines coërcemus, sed contra quia eadem gaudemus, ideo libidines coërcere possumus.

DEMONSTR. Beatitudo in Amore erga Deum consistit, (per Prop. 36. huius et eius Schol.) qui quidem Amor ex tertio cognitionis genere oritur; per Coroll. Prop 32 huius) atque adeo hic Amor (per [264] Prop. 59 et 3. p. 3) ad Mentem, quatenus agit, referri debet; ac proinde (per Defin. 8. p. 4.) ipsa virtus eft, quod erat primum. Deinde quo Mens hoc Amore divino, seu beatitudine magis gaudet, eo plus intelligit, (per Prop. 32. huius) hoc est, (per Coroll. p. 3. huius) eo majorem in affectus habet potentiam et (ver Prop. 38. huius) eo minus, ab affectibus, qui mali sunt, patitur; atque adeo ex eo, quod Mens hoc Amore divino, Teu beatitudine gaudet, potestatem habet libidines coërcendi; et quia humana potentia ad coërcendos affectus in solo intellectu confiftit; ergo nemo beatitudine gaudet, quia affectus coërcuit, sed contra potestas libidines coërcendi ex ipsa beatitudine oritur, Q. E. D.

Schol. His omnia, quae de Mentis in affectus potentia, quaeque de Mentis Libertate oftende re volueram, absolvi. Ex quibus apparet, quantum Sapiens polleat, potiorque sit ignaro, qui sola libidine agitur. Ignarus enim, praeterquam a caus sis externis, multis modis agitatur, nec unquam vera animi acquiescentia potitur, vivit praeterea sui et Dei et rerum quasi inscius et simulac pati desinit, simul etiam esse desinit. Cum contra sapiens, quatenus ut talis consideratur, vix animo movetur; sed sui et Dei et rerum aeterna quadam necessirate conscius, nunquam esse desinit; sed semper vera animi acquiescentia potitur. Si jam via, quam ad haec ducere

500 Ethices Pars V. De libertate humana.

ducere oftendi, perardua videatur, inveniri tamen potest. Et sane arduum debet esse, quod adeo raro reperitur. Qui enim posset sieri, si salus in promptu esset et sine magno labore reperiri posset, ut ab omnibus sere negligeretur? Sed omnia praeclara tam difficilia, quam rara sunt.

Finis Ethices.

1317

# TRACTATVS

# POLITICVS

IN QVO DEMONSTRATVR, QVOMODO SOCIE-TAS, VBI IMPERIVM MONARCHICVM LOCVM HABET, SICVT ET EA, VBI OPTIMI IMPE-RANT, DEBET INSTITVI, NE IN TYRANNIDEM LABATVR ET VT PAX, LIBERTASQVE CI-VIVM INVIOLATA MANEAT.

#### AVCTORIS EPISTOLA AD AMICVM, QVAE PRAEFATIONIS LOCO HVIC TRACTATVI POLITICO APTE PRAEFIGI ET INSERVIRE POTERIT.

Amice dilecte, Grata tua mihi heri tradita est. Gratias pro cura tam diligenti, quam pro me geris, ex animo ago. Hanc occasionem etc. non praetermitterem, nisi in quadam re effem occupatus, quam utiliorem judico, quaeque tibi, ut credo, magis arridebit, nempe in Tractatu Politico concinnando, quem ante aliquod tempus, te auctore, inchoavi. Hujus Tractatus Capita fex jam funt absoluta. Primum ad ipsum opus Introductionem quasi continet. Secundum tractat de Jure naturali. Tertium de Jure Summarum Potesiatum. Quartum quaenam Negotia Politica a Summarum Potestatum gubernatione pendeant. Quintum quidnam sit illud extremum et summum, quo l Societas potest considerare; et sextum qua ratione Imperium Monarchicum debeat institui, ne in Tyrannidem . Labatur. Impraesentiarum caput septimum tracto, in quo omnia praecedentis sexti capitis membra, ordinem bene ordinatae Monarchiae concernentia, methodice demonstro. Postea ad Aristocraticum et Populare Imperium, denique ad Leges, aliasque particulares Quaestiones, Politicam spectantes, transibo. Hisce vale etc.

Patet hinc Auctoris Scopus; fed morbo impeditus et morte abreptus hoc opus non ulterius, quam ad finem Aristocratiae, perducere valuit, quemadmodum Lector ipse experietur.

#### CAPYT L

- 5. I. Affectus, quibus conflictamur, concipiunt Philosophi veluti vitia, in quae homines sua [267] culpa labuntur; quos propterea ridere, flere, carpere, vel (qui sanctiores videri volunt) detestari solent. Sic ergo se rem divinam facere et sapientiae culmen attingere credunt, quando humanam naturam, quae nullibi est, multis modis laudare et eam, quae revera est, dictis lacessere norunt. namque, non ut funt, sed ut cosdem esse vellent, concipiunt: unde factum est, ut plerumque pro Ethica Satyram scripserint, et ut nunquam Politicam conceperint, quae possit ad usum revocari; sed quae pro Chimaera haberetur, vel quae in Utopia, vel in illo Poëtarum aureo seculo, ubi scilicet minime necesse erat, institui potuisset. Cum igitur omnium scientiarum, quae usum habent, tum maxime Politices Theoria ab ipsius Praxi discrepare creditur, et regendae Reipublicae nulli minus idonei aestimantur, quam Theoretici, seu Philosophi.
- §. II. At Politici contra hominibus magis infidiari, quam consulere creduntur et potius callidi, quam sapientes aestimantur. Docuit nimirum eosdem experientia, vitia fore, donec homines. Humanam igitur malitiam praevenire dum student, idque [208] iis artibus, quas experientia longo usu docuit et quas homines, magis metu, quam ratione ducti, exercere solent, Religioni adversari videntur, Theolo-

gis praecipue, qui credunt summas potestates debere negotia publica tractare secundum easdem Pietatis regulas, quibus vir privatus tenetur. Ipsos tamen Politicos multo felicius de rebus Politicis scripsisse, quam Philosophos, dubitari non potest Nam quoniam experientiam magistram habuerunt, nihil docuerunt, quod ab usu remotum esset.

- S. III. Et sane mihi plane persuadeo, experientiam omnia Civitatum genera, quae concipi posfunt, ut homines concorditer vivant, et simul media. quibus multitudo dirigi, seu quibus intra certas limites contineri debeat, oftendisse: ita ut non credam, nos posse aliquid, quod ab experientia sive praxi non abhorreat, cogitatione de hac re assequi. quod nondum expertum compertumque sit, homines ita comparati funt, ut extra commune aliquod jus vivere nequeant; jura autem communia et negotia publica a viris acutissimis, sive astutis, sive callidis, infiituta et tractata funt; adeoque vix credibile est, nos aliquid, quod communi Societati ex usu esse queat, posse concipere, quod occasio, seu casus non obtulerit, quodque homines, communibus negotiis intenti suaeque securitati consulentes, non viderint.
- S. IV. Cum igitur animum ad Politicam applicuerim, nihil quod novum, vel inauditum est, sed tantum ea, quae cum praxi optime conveniunt, certa et indubitata ratione demonstrare, aut ex ipsa humanae naturae conditione deducere, intendi; et ut ea, quae ad hanc scientiam spectant, eadem animi libertate, qua res Mathematicas solemus, inquirerem, sedulo curavi, humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere: atque adeo humanos affectus, ut sunt amor, odium, ira, invidia, gloria, misericordia, et reliquae animi commotiones, non ut humanae naturae vitia; sed ut

proprietates contemplatus sum, quae ad ipsam ita pertinent, ut ad naturam aëris aestus, frigus, tempestas, tonitru et alia, hujusmodi, quae, tametsi incommoda sunt, necessaria tamen sunt, certasque habent causas, per quas eorum naturam intelligere conamur et Mens eorum vera contemplatione aeque gaudet, ac earum rerum cognitione, quae sen- [209] sibus gratae sunt.

S. V. Est enim hoc certum et in nostra Ethica yerum esse demonstravimus, homines necessario affectibus esse obnoxios et ita constitutos esse, ut corum, quibus male est, misereantur et quibus bene est, invideant et ut ad vindictam magis, quam ad misericordiam fint proni et praeterea unumquemque appetere, ut reliqui ex ipsius ingenio vivant, et ut probent, quod ipfe probat et quod ipfe repudiat, repudient; unde fit, ut cum omnes pariter appetant primi esse, in contentiones veniant et, quantum possunt, nitantur se invicem opprimere et, qui victor evadit, magis glorietur, quod alteri obfuit, quam quod sibi profuit. Et quamvis omnes persuasi sint. Religionem contra docere, ut unusquisque proximum, tanquam se ipsum amet, hoc est, ut jus alterius perinde, ac fuum, defendat, hanc tamen perfuasionem in affectus parum posse ostendimus. Valet quidem in articulo mortis, quando scilicet morbus ipsos affectus vicit et homo segnis jacet, vel in templis, ubi homines nullum exercent commercium; at minimo in foro, vel in aula, ubi maxime necesse esset. Ostendimus praeterea, rationem multum quidem posse affectus coërcere et moderari; sed simul vidimus viam. quam ipla ratio docet, perarduam elle, ita ut, qui sibi persuadent posse multitudinem, vel qui publicis negotiis distrahuntur, induci, ut ex solo rationis praescripto vivant, seculum Poëtarum aureum, seu fabulam fomnient.

- §. VI. Imperium igitur, cujus salus ab alicujus side pendet et cujus negotia non possunt recte curari, nisirii, qui eadem tractant, side velint agere, minime stabile erit, sed, ut permanere possit, res ejus publicae ita ordinandae sunt, ut qui easdem administrant, sive ratione ducantur, sive affectu, induci nequeant, ut male sidi sint, seu prave agant. Nec ad imperii securitatem refert, quo animo homines inducantur, ad res recte administrandum, modo res recte administrentur; animi enim libertas seu fortitudo privata virtus est; at imperii virtus securitas.
- S. VII. Denique quia omnes homines sive Barbari, sive culti sint, consuetudines ubique jungunt [270] et statum aliquem civilem formant, ideo imperii causas et fundamenta naturalia non ex rationis documentis petenda, sed ex hominum communi natura, seu conditione leducenda sunt, quod in sequenti capite facere constitui.

#### CAPVT II.

- 5. I. In nostro Tractatu Theologico politico de Jure Naturali et Civili egimus et in nostra Ethica explicuimus, quid peccatum, quid meritum, quid justitia, quid injustitia et quid denique humana libertas sit. Sed ne ii, qui hunc tractatum legunt, opus habeant ea, quae ad hunc ipsum tractatum maxime spectant, in aliis quaerere, ea hic iterum explicare et apodictice demonstrare consitui.
- 5. II. Res quaecunque naturalis potest adaequate concipi, sive existat, sive non existat; ut igitur rerum naturalium existendi principium, sic earum in existendo perseverantia ex earum definitione non potest concludi. Nam earum essentia idealis eadem est, postquam existere inceperunt, quam antequam existerent. Ut ergo earum existendi princi-

in existendo perseverantia: sed eadem potentia, qua indigent, ut existere incipiant, indigent, ut existere pergant. Ex quo sequitur, rerum naturalium potentiam, qua existunt et consequenter qua operantur, nullam aliam esse posse, quam ipsam Dei aeternam potentiam. Nam si quae alia creata esset, non posset seipsam et consequenter neque res naturales conservare; sed ipsa etiam eadem potentia, qua indigeret, ut crearetur, indigeret, ut in existendo perseveraret.

- §. III. Hinc igitur, quod scilicet rerum naturalium potentia, qua existunt et operantur, ipsissima Dei sit potentia, facile intelligimus, quid sus naturae sit. Nam quoniam Deus jus ad omnia habet et jus Dei nihil aliud est, quam ipsa Dei potentia, quatenus haec absolute libera consideratur, hinc sequitur, unamquamque rem raturalem tantum juris ex natura habere, quantum potentiae habet ad existendum et operandum: quandoquidem uniuscujusque rei naturalis potentia, qua existit et operatur, [271] nulla alia est, quam ipsa Dei potentia, quae absolute libera est.
- §. IV. Per Jus itaque naturae intelligo iplas naturae leges, seu regulas, secundum quas omnia siunt, hoc est, iplam naturae potentiam; atque adeo totius naturae et consequenter uniuscujusque invidui naturale Jus eo usque se extendit, quo ejus potentia; et consequenter quicquid unusquisque homo ex legibus suae naturae agit, id summo naturae jure agit, tantumque in naturam habet juris, quantum potentia valet.
- §. V. Si igitur cum humana natura ita comparatum esset, ut homines ex solo rationis praescripto viverent, nec aliud conarentur; tum naturae Jus, quatenus humani generis proprium esse consideratur, sola rationis potentia determinaretur. Sed homines

magis, caeca cupiditate, quam ratione ducuntur, ac proinde hominum naturalis potentia, five Jus non ratione, sed quocunque appetitu, quo ad agendum determinantur, quoque se conservare conantur. definiri debet. Equidem fateor, cupiditates illas, quae ex ratione non oriuntur, non tam actiones, quam passiones esse humanas. Verum quia hic de naturae universali potentia seu Jure agimus, nullam hic agnoscere possumus differentiam inter cupiditates, quae ex ratione et inter illas, quae ex aliis causis in nobis ingenerantur: quandoquidem tam hae, quam illae effectus naturae funt, vimque naturalem explicant, qua homo in suo Esse perseverare conatur. Est enim homo, five sapiens, five ignarus sit, naturae pars et id omne, ex quo unusquisque ad agendum determinatur, ad naturae potentiam referri debet, nempe quatenus haec per naturam hujus aut illius hominis definiri potest. Nihil namque homo, seu ratione, seu sola cupiditate ductus, agit, nifi secundum leges et regulas naturae, hoc est, (per Art. 4. hujus Cap.) ex naturae jure.

6. VI. At plerique, ignaros naturae ordinem magis perturbare, quam sequi, credunt et homines in natura veluti imperium in imperio concipiunt. Nam Mentem humanam a nullis causis naturalibus statuunt produci, sed a Deo immediate creari, a reliquis rebus adeo independentem, ut absolutam habeat potestatem sele determinandi et ratione recte [272] utendi. Sed experientia satis superque docet, quod in nostra potestate non magis sit, Mentem sanam, quam Corpus sanum habere. Deinde quandoquidem unaquaeque res, quantum in se est, suum Esse conservare conatur, dubitare nequaquam possumus, quin, si aeque in nostra potestate esset, tam ex rationis praescripto vivere, quam caeca cupiditate duci, omnes ratione ducerentur et vitam sapienter instituerent, quod minime fit. Nam trahit sua quemque voluptas. Nec Theologi hanc difficultatem tollunt, qui scilicet statuunt hujus impotentiae causam humanae naturae vitium seu peccatum esse, quod originem a primi parentis lapfu traxerit. etiam in primi hominis potestate fuit tam stare, quam labi et mentis compos erat et natura integra, qui fieri potuit, ut sciens prudensque lapsus fuerit? At dicunt, eum a Diabolo deceptum fuisse. quis ille fuit, qui ipsum Diabolum decepit? quis, inquam, ipsum, omnium creaturarum intelligentium praestantissimum, adeo amentem reddidit, ut Deo major esse voluerit? Nonne enim se ipsum, qui Mentem sanam habebat, sunmque Esse, quantum in se erat, conservare conabatur? Deinde qui sieri potuit, ut ipse primus homo, qui mentis compos erat et suae voluntatis dominus, seduceretur et mente pateretur capi? Nam, si potestatem habuit, ratione recte utendi, decipi non potuit: nam, quantum in se fuit, conatus est necessario suum Esse, Mentemque suam Atqui supponitur, eum hoc in sanam conservare. potestate habuisse: ergo Mentém suam sanam neces-Sario conservavit, nec decipi potuit. Quod ex ipsius historia falsum esse constat; ac proinde fatendum est, quod in primi hominis potestate non fuerit, ratione recte uti; sed quod, sicuti nos, affectibus fuerit obnoxius.

6. VII. Quod autem homo, ut reliqua individua, suum Este, quantum in se est, conservare conetur, negare nemo potest. Nam si hic aliqua concipi posset differentia, inde oriri deberet, quod homo voluntatem haberet liberam. Sed quo homo a nobis magis liber conciperetur, eo magis cogeremur statuere, ipsum sese necessario debere conservare et mentis compotem esse, quod facile unusquisque, qui libertatem cum contingentia non confundit, mihi concedet. Est namque libertas virtus, seu per- [273] fectio: quicquid igitur hominem impotentiae arguit,

id ad ipsius libertatem referri nequit. Quare homo minime potest dici liber, propterea quod potest non existere, vel quod potest non uti ratione; sed tantum quatenus potestatem habet existendi et operandi secundum humanae naturae leges. Quo igitur hominem magis liberum esse consideramus, eo minus dicere possumus, quod posst ratione non uti et mala prae bonis eligere; et itleo Deus, qui absolute liber existit, intelligit et operatur necessario etiam, nempe ex suae naturae necessitate existit, intelligit et operatur. Nam non dubium est, quin Deus eadem, qua existit, libertate operetur: ut igitur ex ipsius naturae necessitate existit, ex ipsius etiam naturae necessitate agit, hoc est, libere absolute agit.

S. VIII. Concludimus itaque, in potestate uniuscujulque hominis non elle ratione lemper uti et in summo humanae libertatis fastigio esse; et tamen unumquemque semper, quantum in se est, conari suum Esse conservare et (quia unusquisque tantum juris habet, quantum potentia valet) quicquid unusquisque, sive sapiens, sive ignarus conatur et agir, id lummo naturae jure conari et agere. Ex quibus sequitur Jus et institutum naturae, sub quo omnes mascuntur homines et maxima ex parte vivunt, nihil, nisi quod nemo cupit et quod nemo potest, prohibere, non contentiones, non odia, non iram, non dolos, nec absolute aliquid, quod appetitus suadet, aversari. Nec mirum. Nam natura non legibus humanae rationis, quae non nisi hominum verum utile et conservationem intendunt, continetur; sed infinitis aliis, quae totius naturae, cujus homo particula est, aeternum ordinem respiciunt, ex cujus sola necessitate omnia individua certo modo determinantur ad existendum et operandum. Quicquid ergo nobis in natura ridiculum, -absurdum, aut malum videtur, id inde est, quod res tantum ex parte novimus, totiusque naturae ordinem et cohaerentiam maxima

maxima ex parte ignoramus et quod, omnia ex praeferipto nostrae rationis ut dirigerentur, volumus; cum tamen id, quod ratio malum elle dictat, non malum sit respectu ordinis et legum universae naturae, sed tantum solius nostrae naturae legum respectu.

- 5. IX. Praeterea sequitur, unumquemque [274] tamdiu alterius esse juris, quamdiu sub alterius potestate est et eatenus sui juris, quatenus vim omnem repellere, damnumque sibi illatum ex sui animi sententia vindicare et absolute, quatenus ex suo ingenio vivere potest.
- S. X. Is alterum sub potestate habet, quem signatum tenet, vel cui arma et media sese desendondi aut evadendi ademit, vel cui metum injecit, vel quem sibi benesicio ita devinxit, ut ei potius, quam sibi morem gerere et potius ex ipsius, quam ex sui animi sententia vivere velit, Qui primo, vel secundo modo alterum in potestate habet, ejus tantum Corpus, non Mentem tenet; tertio autem, vel quarto, tam ipsius Mentem, quam Corpus sui juris secit; sed non nisi durante metu, vel spe; hac vero, aut illo adempto manet alter sui juris.
- 5. XI. Judicandi facultas eatenus etiam alterius juris elle potest, quatenus Mens potest ab altero decipi. Ex quo sequitur, Mentem eatenus sui juris omnino elle, quatenus recte uti potest ratione. Imo quia humana potentia non tam ex Gorporis robore, quam ex Mentis fortitudine aestimanda est; hinc sequitur, illos maxime sui juris esse, qui maxime ratione pollent, quique maxime eadem ducuntur; atque adeo hominem eatenus liberum omnino voco, quatenus ratione ducitur; quia eatenus ex causis, quae per solam ejus naturam possunt adaequate intelligi, ad agendum determinatur, tametsi ex iis necessario ad agendum determinetur. Nam libertas

(ut Art. 7. hujus Cap. oftendimus) agendi, necessitatem non tollit, sed ponit.

- S. XII. Fides alicui data, qua aliquis solis verbis pollicitus est, se hoc, aut illud facturum, quod pro suo jure omittere poterat, vel contra, tamdiu rata manet, quamdiu ejus, qui sidem dedit, non mutatur voluntas. Nam qui potestatem habet solvendi sidem, is revera suo jure non cessit; sed verba tantum dedit. Si igitur ipse, qui naturae Jure sui judex est, judicaverit, seu recte, seu prave (nam errare humanum est) ex side data plus damni, quam utilitatis sequi, ex suae mentis sententia sidem solvendam esse censet et naturae Jure (per Art. 9. hujus Cap.) eandem solvet.
- § XIII. Si duo fimul conveniant et vires jun[275] gant, plus fimul possunt et consequenter plus
  juris in naturam fimul habent, quam uterque solus
  et quo plures necessitudines sic junxerint suas, eo
  omnes fimul plus juris habebunt.
- MIV. Quatenus homines ira, invidia, aut aliquo odii affectu conflictantur, eatenus diverse trahuntur et invicem contrarii sunt et propterea eo plus timendi, quo plus possunt, magisque callidi et astuti sunt, quam reliqua animalia; et quia homines ut plurimum, (ut in Art. 5. praec. Cap. dixinus) his affectibus natura sunt obnoxii; sunt ergo homines ex natura hostes. Nam is mihi maximus hostis, qui mihi maxime timendus et a quo mihi maxime cavendum est.
- in statu naturali tamdiu unusquisque sui juris sit, quamdiu sibi cavere potest, ne ab alio opprimatur et unus solus frustra ab omnibus sibi cavere conetur; hinc sequitur, quamdiu jus humanum naturale unius-cujusque potentia determinatur et uniuscujusque est, tamdiu

tamdiu nullum esle; sed magis opinione, quam re conftare, quandoquidem nulla ejus obtinendi est securitas, Et certum est, unumquemque tanto minus posse et consequenter tanto minus juris habere, quanto majorem timendi caulam habet. His accedit. quod homines vix absque mutuo auxilio vitami sufientare et mentem colere possint; atque adeo concludimus Jus naturae, quod humani generis proprium est, vix posse concipi, nisi ubi homines jura habent communia, qui simul terras, quas habitare et colere possunt, sibi vindicare, seseque munire, vimque omnem repellere et ex communi omnium sententia vivere possunt. Nam (per Art. 13. hujus Cap.) quo plures in unum sic conveniunt. eo omnes simul plus juris habent; et si Scholastici hac de causa, quod scilicet homines in statu naturali vix sui juris esse possunt, velint hominem animal fociale dicere, nihil habeo, quod ipsis contradicam.

- §. XVI. Ubi homines jura communia habent, omnesque una veluti mente ducuntur, certum est (per Art. 13. hujus Cap.) eorum unumquemque tanto minus habere juris, quanto reliqui simul ipso potentiores sunt, hoc est, illum revera jus nullum in naturam habere praeter id, quod ipsi commune concedit jus. Caeterum quicquid ex communi [276] consensu ipsi imperatur, teneri exequi, vel (per Art. 4. hujus Cap.) jure ad id cogi.
- 6. XVII. Hoc jus, quod multitudinis potentia definitur, Imperium appellari solet. Atque hoc is absolute tenet, qui curam Reipublicae ex communi consensu habet, nempe jura statuendi, interpretandi et abolendi, urbes muniendi, de bello et pace decernendi etc. Quod si haec cura ad Concilium pertineat, quod ex communi multitudine componitur, tum Imperium Democratia appellatur; si autem ex quibusdam tantum selectis, Aristocratia et si deni-

que Reipublicae cura et consequenter imperium penes unum sit, tum Monarchia appelletur.

- S. XVIII. Ex his, quae in hoc Capite oftendimus, perspicuum nobis sit, in statu naturali non dari peccatum, vel si quis peccat, is sibi, non alteri peccat: quandoquidem nemo Jure naturae alteri, nifi velit, morem gerere tenetur, nec aliquid bonum, aut malum habere, nisi quod ipse ex suo ingenio bonum, aut malum esse, decernit; et nihil absolute naturae Jure prohibetur, nisi quod nemo potest (vid. Art. 5. et 8. hujus Cap.). At peccatum actio est, quae jure fieri nequit. Quod si homines ex naturae instituto tenerentur ratione duci, tum omnes necessario ratione ducerentur. Nam naturae instituta Dei instituta sunt, (per Art. 2. et 3. hujus Cap.) quae Deus eadem, qua existit, libertate instituit, quaeque adeo ex naturae divinae necessitate consequuntur, (vide Art. 7. hujus Cap.) et consequenter aeterna fant, nec violari possunt. Sed homines maxime appetitu sine ratione ducuntur, nec tamen naturae ordinem perturbant, sed necessario sequuntur; ac proinde ignarus et animo impotens non magis ex naturae Jure tenetur, vitam fapienter instituere, quam aeger tenetur sano Corpore esse.
- S. XIX. Peccatum itaque non nisi in Imperio concipi potest, ubi scilicet quid bonum et quid malum sit ex communi totius imperii jure decernitur et ubi nemo per Art. 6. hujus Cap.) jure quicquam agit, nisi quod ex communi decreto, vel consensu agit. Id enim (ut in praec. Art. diximus) peccatum est, quod jure sieri nequit, sive quod jure prohibetur; obsequium autem est constans voluntas, id exequen[277] di, quod jure bonum est et ex communi decreto sieri debet.
- §. XX. Solemus tamen id etiam peccatum appellare, quod contra sanae rationis dictamen sit et

obsequium constantem voluntatem moderandi appetitus ex rationis praescripto; quod omnino probatem, si humana libertas in appetitus licentia et servitus in rationis imperio consisteret. Sed quia humana libertas eo major est, quo homo magis ratione duci et appetitus moderari potest, non possumus, nisi admodum improprie, vitam rationalem vocare obsequium et peccatum id, quod revera Mentis impetentia; non autem contra se ipsam licentia est et per quod homo Tervus potius, quam liber potest dici. Vide Art. 7. et 11. hujus Cap.

- 6. XXI. Verum enim vero, quia ratio pietatem exercere et animo tranquillo et bono esse docet, quod non nisi in imperio sieri potest et praeterea quia fieri nequit, ut multitudo una veluti mente ducatur, ficut in imperio requiritur, nisi jura habeat, quale ex rationis praescripto instituta sint; non ergo adeo improprie homines, qui in imperio vivere consueverunt, id peccatum vocant, quod contra rationis dictamen fit, quandoquidem optimi imperii jura, (vide Art. 18. hujus Cap.) ex rationis dictamine institui debent. Cur autem dixerim, (Art. 13. hujus Cap.) hominem in statu naturali sibi peccare, si quid peccat, de hoc vide Cap. 4. Art. 4. et 5. ubi ostenditur, quo sensu dicere possumus, eum, qui imperium tenet et jure naturae potitur, legibus adstrictum esse et peccare posse.
- §. XXII. Ad Religionem quod attinet, certum etiam est, hominem éo magis esse libérum et sibi maxime obsequentem, quo Deum magis amat et animo magis integro colit. Verum quatenus non ad naturae ordinem, quem ignoramus, sed ad sola rationis dictamina, quae Religionem concernunt, attendimus et simul consideramus, eadem nobis a Deo, quasi in nobis ipsis loquente, revelari, vel etiam haec eadem Prophetis veluti jura suisse revelata,

estenus; more humano loquendo, dicimus hominem Deo oblequi, qui ipsum integro animo amat et contra peccare, qui caeca cupiditate ducitur; sed interim memores esse debemus, quod in Dei potestate sumus, [278] sicut lutum in potestate siguli, qui ex eadem malsa alia vasa ad decus, alia ad dedecus facit, atque adeo quod home contra haec Dei decreta quidem, quatenus in nostra, vel in Prophetarum Mente tanquam jura inscripta fuerunt; at non contra aeternum Dei decretum, quod in universa natura inscriptum est, quodque totius naturae ordinem respicit, quidquam agere potest.

- S. XXIII. Ut itaque peccatum et obsequium stricte sumptum, sic etiam justitia et injustitia non niss in imperio possunt concipi. Nam nisil in natura datur, quod jure posset dici hujus esse et non alterius; sed omnia omnium sunt, qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi. At in imperio ubi communi Jure decernitur, quid hujus, quidque illius sit, ille justus vocatur, cui constans est voluntas tribuendi unicuique suum; injusius autem, qui contra, conatur id, quod alterius est suum facere.
- §. XXIV. Caeterum laudem et vituperium affectus esse lactitiae et tristitiae, quos comitatur idea virtutis, aut impotentiae humanae tanquam causa, explicuimus in nostra Ethica.

### CAPVT III.

6. I. Imperii cujuscunque status dicitur Civilis; imperii autem integrum corpus Civitas appellatur, et communia imperii negotia, quae ab ejus, qui imperium tenet, directione pendent, Respublica. Deinde homines, quatenus ex jure civili omnibus Civitatis commodis gaudent, cives appellamus et subditos, quatenus civitatis institutis, seu legibus parere tenentur. Denique status Civilis tria dari genera, nempe

nemps Democraticum, Aristocraticum et Monarchicum, in Art. 17. Cap. praeced. diximus. Jam antequam de nnoquoque seorsim agere incipiam, illa prius demonstrabo, quae ad statum civilem in genere pertinent; quorum ante omnia considerandum venit summum Civitatis, seu summarum potestatum jus.

- §. II. Ex Art. 15. praeced. Cap. patet imperii, feu summarum potestatum Jus nibil esse praeter ipsum naturae Jus, quod potentia, non quidem uniuscujusque; sed multitudinis, quae una veluti mente ducitur, determinatur, hoc est, quod unus-[279] quisque in statu naturali, sic etiam totius imperii corpus et mens tantum juris habet, quantum potentia valet; atque adeo unusquisque civis, seu subditus tanto minus juris habet, quanto ipsa Civitas ipso potentior est, (vid. Art. 16. praeced. Cap.) et consequenter unusquisque civis nibil jure agit, nec habet praeter id, quod communi Civitatis decreto defendere potest.
- 6. III. Si Civitas alicui concedat Jus et confequenter potestatem (nam alias per Art. 12. praeced. Cap. verba tantum dedit) vivendi ex suo ingenio, eo iplo luo jure cedit et in eum transfert, cui talem potestatem dedit. Si autem duobus, aut pluribus hanc potestatem dedit, ut scilicet unusquisque ex suo ingenio vivat, eo ipso imperium divisit et si denique unicuique civium hanc eandem potestatem dedit, eo ipso sese destruxit, nec manet amplius Civitas; sed redeunt omnia ad statum naturalem, quae omnia ex praecedentibus manifestissima fiunt; atque adeo sequitur, nulla ratione posse concipi, quod unicuique civi ex Civitatis instituto liceat ex suo ingenio vivere et consequenter hoc Jus naturale, quod scilicet unusquisque sui judex est, in statu civili necessario cessat. Dico expresse ex Civitatis instituto; nam

Jas naturae uninscujusque să recte rem perpendemus) in statu civili non cessat. Homo namque tam in statu naturali, quam civili ex legibus snae naturae agit, suaeque utilitati consulit. Homo, inquam; in utroque statu spe, aut metu ducitur ad lioc, aut illud agendum; vel omittendum; sed praecipua inter utrumque statum differentia est, quod in statu civili omnes eadem metuant et omnibus una, eademque securitatis sit, causa et vivendi ratio, quod sane judicandi facultatem uniuscujusque non tollit. Qui enim omnibus Civitatis mandatis obtemperare constituit, sive ejus potentiam metuit, vel quia tranquillitatem amat, is profecto suae securitati, suaeque utilitati ex suo ingenio consulit.

- §. IV. Praeterea concipere etiam non possumus, quod unicuique civi liceat Civitatis decreta, seu jura interpretari. Nam si hoc unicuique liceret, eo ipso sui judex esset; quandoquidem unusquisque facta sua specie juris nullo negotio excusare, seu adornare [280] posset et consequenter ex suo ingenio vitam institueret, quod (per Art. praesed.) est absurdum.
- S. V. Videmus itaque, unumquemque civem non sui; sed Civitatis juris esse, cujus omnia mandata tenetur exequi, nec ullum habere jus decernendi, quid acquum, quid iniquum, quid pium, quidve impium sit; sed contra, quia imperii corpus una veluti mente duci debet et consequenter Civitatis voluntas pro omnium voluntate habenda est, id quod Civitas justum et bonum esse decernit, tanquam ab unoquoque decretum esse, censendum est; atque adeo, quamvis subditus Civitatis decreta iniqua esse censeat, tenetur nihilominus eadem exequi.
- S. VI. At objici potest, an non contra rationis dictamen est, se alterius judicio omnino subjicere et consequenter, an status civilis rationi non repugnat; ex quo sequeretur statum civilem irrationalem

nalem esse, nec posse creati nist ab hominibus ratione destitutis; at minime ab iis, qui ratione ducuntur. Sed quoniam ratio nihil contra naturam decet. non potest ergo sana ratio dictare, ut unusquisque fui juris maneat, quamdiu homines affectibus sunt obnoxii, (per Art. 15. praeced. Cap.) hoc est, (per Art. 5. Cap, 1.) ratio hoc posse fieri negat. Adde, quod ratio omnino docet pacem quaerere, quae quidem obtineri nequit, nisi communia Civitatis jura inviolata serventur, atque adeo quo homo ratione magis ducitur, hoc est, (per Art. 11. praeced. Cap.) quo magis liber est, eo constantius Civitatis jura lervabit et summae potestatis, cujus subditus est, mandata exequetur. Ad quod accedit, quod fiatus civilis naturaliter inflituitur ad metum communem adimendum et communes miserias propellendum, ac proinde id maxime intendit, quod unusquisque, qui ratione ducitur, in statu naturali conaretur; sed frustra: (per Art. 15. praeced. Cap.) quapropter si homini, qui ratione ducitur, id aliquando ex civitatis mandato faciendum est, quod rationi repugnare novit, id damnum longe compensatur bono, quod , ex iplo statu civili haurit: nam rationis etiam lex est, ut ex duobus malis minus eligatur, ac proinde concludere possumus, neminem quicquam contra Suae rationis praescriptum agere, quatenus id agit, quod jure Civitatis faciendum est: quod nobis facilius unusquisque concedet, postquam expli- [281] cuerimus, quo usque Civitatis potentia et consequenter Jus se extendit.

§. VII. Nam considerandum primum venit, quod sicuti in statu naturali (per Art. 11. praeced. Cap.) ille homo maxime potens, maximeque sui juris est, qui ratione ducitur; sic etiam illa Civitas maxime erit potens et maxime sui juris, quae ratione fundatur et dirigitur. Nam Civitatis Jus potentia multitudinis, quae una veluti mente ducitur, determina-

minatur. Adhaec animorum unio concipi nulla ratione posset, nis Civitas id ipsum maxime intendat, quod sana ratio omnibus hominibus utile esse docet.

. 6. VIII. Secundo venit etiam considerandum. quod subditi eatenus non sui; sed Civitas juris sint, quatenus ejus potentiam, seu minas metuunt, vel quatenus statum civilem amant (per Art. 10. praeced. · Cap.). Ex quo sequitur, quod ea omnia, ad quae agenda nemo praemiis, aut minis induci potest, ad iura Civitatis non pertineant. Ex. gr. judicandi facultate nemo cedere potest: quibus enim praemiis, aut minis induci potest homo, ut credat, totum non esse sua parte majus, aut quod Deus non existat, aut quod corpus, quod videt finitum. Ens infinitum esse credat et absolute ut aliquid contra id, quod sentit. vel cogitat, credat? Sic etiam quibus praemiis, aut minis induci potest homo, ut amet, quem odit, vel ut odio habeat, quem amat? Atque huc etiam illa referenda sunt, a quibus humana natura ita abhorret, ut ipsa omni malo pejora habeat, ut quod homo testem contra se agat, ut se cruciet, ut parentes interficiat suos, ut mortem vitare non conetur et similia, ad quae nemo praemiis, nec minis induci Quod si tamen dicere velimus, Civitatem jus, sive potestatem habere talia imperandi, id nullo alio sensu poterimus concipere, nisi quo quis diceret, hominem jure posse insanire et delirare; quid enim aliud nisi delirium jus illud esset, cui nemo adstrictus esse potest? Atque hic de iis expresse loquor, quae Juris Civitatis esse nequeunt et a quibus natura humana plerumque abhorret. Nam quod stultus, aut vesanus nullis praemiis, neque minis induci posit ad exequenda mandata et quod unus, aut alter ex eo, quod huic, aut illi Religioni addictus sit, im-[282] perii jura omni malo pejora judicat; jura tamen Civitatis irrita non sunt, quandoquidem iisdem plerique cives continentur; ac proinde, quia ii, qui nihil

nihil timent, neque sperant, eatenus sui juris sunt; (per Art. 10. praeced. Cap.) sunt ergo (per Art. 14. praeced. Cap.) imperii holtes, quos jure cohibere licet.

- S. IX. Tertio denique considerandum venit, ad Civitatis Jus ea minus pertinere, quae plurimi indignantur. Nam certum est, homines naturae ductu in unum conspirare, vel propter communem metum, vel desiderio damnum aliquod commune ulciscendi; et, quia Jus Civitatis communi multitudinis potentia definitur, certum est, potentiam Civitatis et Jus eatenus minui, quatenus ipla caulas. praebet, ut plures in unum conspirent. Habet certe Civitas quaedam sibi metuenda et sicut unusquisque civis, live homo in statu naturali, sic Civitas eo minus sui juris est, quo majorem timendi causam Atque haec de Jure summarum potestatum in subditos; jam antequam de earundem in alios jure agam, solvenda videtur quaestio, quae de Religione moveri solet.
- §. X. Nam objici nobis potest, an Status civilis et subditorum obedientia, qualis in statu civili requiri oftendimus, non tollat Religionem, qua Deum colere tenemur. Sed si rem ipsam perpendamus, nihil reperiemus, quod possit scrupulum inji-Mens enim, quatenus ratione utitur, non summarum potestatum, sed sui juris est (per Art. 11. Cap. praeced.). Atque adeo vera Dei cognitio et amor nullius imperio subjici potest, ut nec erga proximum charitas; (per Art. 8. hujus Cap.) et si praeterea consideremus summum charitatis exercitium esse illud, quod ad pacem tuendam et concordiam conciliandam fit, non dubitabimus, illum revera fuo officio functum esse, qui unicuique tantum auxilii fert, quantum jura Civitatis, hoc est, concordia et tranquillitas concedunt. Ad externos cultus quod attinet.

attinet, certum est, illos ad veram Dei cognitionem et amorem, qui ex ea necessario seguitur, nihil prorsuvare, nec nocere posse; atque adeo non tanti faciendi sunt, ut propter ipsos pax et tranquillitas publica perturbari merentur. Caeterum certum est, [293] me Jure naturae, hoc est, (per Art. 3. praec. Cap.) ex divino decreto, non esse religionis vindicem; nam nulla mihi est, ut olim Christi Discipulis potestas fuit, ejiciendi spiritus immundos et faciendi miracula, quae sane potestas adeo necessaria est ad propagandam Religionem in locis, ubi interdicta est, ut fine ipsa non tantum oleum et opera, ut ajunt, perdatur, sed plurimae insuper creentur molestiae; cujus rei funestissima exempla omnia viderunt saecula. Unusquisque igitur, ubicunque sit, Deum potest vera Religione colere, sibique prospicere, quod viri privati officium est. Caeterum cura Religionis propagandae Deo, vel summis potestatibus, quibus solis incumbit Reipublicae habere curam. committenda est. Sed ad propositum revertor.

- S. XI. Jure summarum potestatum in cives et subditorum ossicio explicato, superest, ut earum Jus in reliqua consideremus, quod jam ex dictis facile cognoscitur. Nam, quandoquidem (per Art. 2. hujus Cap.) Jus summae potestatis nihil est praeter ipsum naturae Jus, sequitur duo imperia ad invicem sese habere, ut duo homines in statu naturali, excepto hoc, qnod Civitas sibi cavere potest, ne ab alia opprimatur, quod homo in siatu naturali non potest, nimirum qui quotidie somno, saepe morbo, aut animi aegritudine et tandem senectute gravatur et praeter haec aliis incommodis est obnoxius, a quibus Civitas securam se reddere potest.
- §. XII. Civitas igitur eatenus sui juris est, quatenus sibi consulere et cavere potest, ne ab alia opprimatur, (per Art. 9. et 15. praec. Cap.) et (per Art.

Art. 10. et 15. praec. Cap.) eatenus alterius juris; quatenus alterius Civitatis potentiam timet, vel quatenus ab ea impeditur, quo minus id, quod vult; exequatur, vel denique quatenus ipfius auxilio ad fui confervationem, vel incrementum indiget; nam dubitare nequaquam possumus, quin, si duae Civitates invicem mutuum auxilium praestare volunt, ambae simul plus possint et consequenter plus juris simul habeant, quam alterutra sola. Vid. Art. 13. Cap. praec.

- 5. XIII. Haec autem clarius intelligi possunt, si consideremus, quod duae Civitates natura hostes sunt. Homines enim (per Art. 14. praec. Cap.) in statu naturali hostes sunt. Qui igitur Jus naturae extra Civitatem retinent, hostes manent. Si itaque altera Civitas alteri bellum inferre et extrema adhibere media velit, quo eam sui juris faciat, id ei jure tentare licet, quandoquidem, ut bellum geratur, ei sufficit ejus rei habere voluntatem. At de pace nihil statuere potest, nisi connivente alterius Civitatis voluntate. Ex quo sequitur Jura belli uniuscujusque Civitatis esse; pacis autem non unius, sed duarum ad minimum Civitatum esse Jura, quae propterea consoederatae dicuntur.
- 6. XIV. Hoc foedus tamdiu fixum manet, quamdiu causa foederis pangendi, nempe metus damni seu lucri spes in medio est; hac autem, aut illo Civitatum alterutri adempto, manet ipsa sui juris, (per Art. 20. praec. Cap.) et vinculum, quo Civitates invicem adstrictae erant, sponte solvitur, ac proinde unicuique Civitati jus integrum est solvendi foedus, quandocunque vult, nec dici potest, quod dolo, vel persidia agat, propterea quod sidem solvit, simulatque metus vel spei causa sublata est, quia haec conditio unicuique contrahentium aequalis suit, ut scilicet quae prima extra metum esse poset.

set, sui juris esset, eoque ex sui animi sententia uteretur et praeterea quia nemo in futurum contrahit, nisi positis praecedentibus circumstantiis: his autem mutatis totius status etiam mutatur ratio et hac de causa unaquaeque confoederatarum Civitatum jus retinet sibi consulendi et unaquaeque propterea, quantum potest, conatur extra metum et consequenter sui juris esse et impedire, quo minus altera potentior evadat. Si quae ergo Civitas, se deceptam esse, quaeritur, ea sane non confoederatae Civitatis sidem, sed suam tantummodo stultitiam damnare potest, quod scilicet salutem suam alteri, qui sui juris et cui sui imperii salus summa lex est, crediderit.

- 5. XV. Civitatibus, quae una pacem contraxerunt, jus competit dirimendi quaestiones, quae moveri possunt de pacis conditionibus seu legibus, quibus sibi invicem sidem adstrinxerunt, quandoquidem pacis jura non unius Civitatis, sed contrahentium simul sunt; (per Art. 13. hujus Cap.) quod si de iis convenire inter ipsas non potest, eo ipso ad belli statum redeunt.
- § XVI. Quo plures Civitates simul pacem con[285] trahunt, eo unaquaeque reliquis minus timenda, sive unicuique minor est potestas bellum inferendi; sed eo magis pacis tenetur conditiones servare, hoc est, (per Art. 13. hujus Cap.) eo minus
  sui juris est, sed eo magis communi foederatorum
  voluntati sese accommodare tenetur.
- 5. XVII. Caeterum fides, quam sana ratio et Religio servandam docet, hic minime tollitur: nam nec ratio, nec Scriptura omnem datam fidem servare docet. Cui enim pollicitus sum, argentum ex. gr. quod mihi secreto servandum dedit, custodire, fidem praestare non teneor, simulac noverim, aut scire credidérim, surtum esse, quod mihi servandum dedit; sed rectius agam, si dem operam, ut suis restituatur.

thatur. Sic etiam si summa potestas aliquid alteri se facturam promisit, quod postes tempus seu ratio docuit, aut docere videbatur, communi subditorum saluti obesse, sidem sane solvere tenetur. Cum itaque Scriptura non nisi in genere docest sidem servare et casus singulares, qui excipiendi sunt, uniuscu-jusque judicio relinquat, nihil ergo docet, quod iis,

quae modo ostendimus, repugnat.

S. XVIII. Sed ne toties opus fit fermonis filum interrumpere et similes posthac objectiones solvere, monere volo, me haec omnia ex naturae humanae quomodocunque consideratae necessitate demonstraffe, nempe ex universali omnium hominum conatus sessiones, sive ignari, sivi sapientes sint, ac proinde quomodocunque homines, sive affectu, sive ratione duci considerentur, res eadem erit, quia demonstratio, ut diximus, universalis est.

## CAPVT IV.

5. I.. Jus summarum potestatum, quod earum potentia determinatur, in praec. Cap. ostendimus, idque in hoc potissimum consistere vidimus, nempe quod imperii veluti mens sit, qua omnes duci debent; adeoque solas jus habere decernendi, quid bonum, quid malum, quid aequum, quid iniquum, hoc est, quid singulis, vel omnibus simul agendum, vel omittendum sit, ac proinde vidimus iis solis sus competere leges condendi, easque, quando de iis quaestio est, in quocunque singulari casu interpretandi et decernendi, an datus casus contra, vel soundum jus factus sit; (vide Art 3, 4, 5. praec. Cap.) deinde bellum inferendi, vel pacis conditiones statuendi et osserendi, vel oblatas acceptandi. Fide Art. 12. et 13. praec. Cap.

5. II. Cum haco omnia, ac etiam media, quae ad eadem exequenda requiruntur, omnia negotia fint.

fint, quae ad integrum imperii corpus, hoc est, quae ad Rempublicam spectant, hinc sequitur, Rempublicam ab ejus solummodo directione pendere, qui summum habet imperium; ac proinde sequitur solius summae potestatis Jus esse de factis uniuscujusque judicandi, de factis cujuscunque rationem exigendi, delinquentes poena mulctandi et quaestiones inter cives de jure dirimendi, vel legum latarum peritos statuendi, qui haec ejus loco administrent; deinde omnia ad bellum et pacem media adhibendi et ordinandi, nempe urbes condendi et muniendi, milites ducendi, officia militaria distribuendi et quid factum velit imperandi et pacis causa legatos mittendi et audiendi et denique sumptus ad haec omnia exigendi.

jaj, III. Quoniam itaque solius summae potestatis Ius sit negotia publica tractandi, vel ministros ad eadem eligendi, sequitur, subditum imperium affectare, qui suo solo arbitrio, supremo Concilio inscio, negotium aliquod publicum aggressus est, tametsi id, quod intenderat agere, Civitati optimum

fore crediderit.

S. IV. Sed quaeri solet, an summa potestas legibus addiricta lit et consequenter an peccare posit? Verum quoniam legis et peccati nomina non tantum Civitatis Jura, sed etiam omnium rerum naturalium et apprime rationis communes regulas respicere solent, non possumus absolute dicere. Civitatem nullis adstrictam esse legibus, seu peccare non posse. Nam fi Civitas nullis legibus, seu regulis, sine quihus Civitas non esset Civitas, adstricta esset, tum Civitas non ut res naturalis, sed ut chimaera esset contemplanda. Peccat ergo Civitas, quando ea agit, wel fieri patitur, quae caula elle pollunt iplius ruinae, atque tum candem co sensu peccare dicimus, quo [287] Philosophi, vel Medici naturam peccare dicunt et hoc fensu dicere possumus, Civitatem peccare, quando contra rationis dictarien aliquid agit, Fft

enim Civitas tum maxime sui juris, quando ex dictamine rationis agit; (per Art. 7. praeced. Cap.) quatenus igitur contra rationem agit. eatenus fibi deficit, seu peccat. Atque haec clarius intelligi poterunt, si consideremus, quod, cum dicimus unumquemque posse de re, quae sui juris est, statuere. quicquid velit, haec potestas non sola agentis potentia, sed etiam ipsius patientis aptitudine definiri de-Si enim ex. gr. dico, me jure posse de hac mensa, quicquid velim, facere, non hercle intelligo, quod jus habeam efficiendi, ut haec mensa herbam comedat; sic etiam, tametsi dicimus homines non sui, sed Civitatis juris esse, non intelligimus, quod homines naturam humanam amiltant et aliam induant; atque adeo quod Civitas jus habeat efficiendi. ut homines volent, vel quod acque impossibile est, ut homines cum honore adspicient ea, quae risum movent, vel nauseam; sed quod quaedam circumstantiae occurrant, quibus positis ponitur subditorum erga Civitatem reverentia et metus, et quibus sublatis metus et reverentia et cum his Civitas una tollitur. Civitas itaque, ut sui juris sit, metus et reverentiae causas servare tenetur; alias Civitas esse desinit. Nam iis, vel ei, qui imperium tenet, aeque impossibile est, ebrium, aut nudum cum scortis per plateas currere, histrionem agere, leges ab ipso latas aperte violare, seu contemnere et cum his majestatem servare, ac impossibile est, simul esse et non esse; subditos deinde trucidare, spoliare, virgines rapere et similia, metum in indignationem et consequenter statum civilem in statum hostilitatis vertunt

S. V. Videmus itaque, quo sensu dicere possumus, Civitatem legibus teneri et peccare posse. Verum si per legem intelligamus Jus civile, quod ipso Jure civili vindicari potest et peccatum id, quod Jure civili sieri prohibetur, hoc est, si haec nomina genuino

nuino sepsu sumantur, nulla ratione dicere possumus, Civitatem legibus adstrictam esse, aut posse peccare. Nam regulae et causae metus et reverentiae, quas Civitas sui causa servare tenetur; non ad Jura civilia, fed ad Jus naturale spectant; quando-[288] quidem (per Art. praeced.) non Jure civili, fed Jure belli vipdicari possunt et Civitas nulla alia ratione iildem'tenetur, quam homo in statu naturali, ut sui juris esse possit, sive ne sibi hostis sit, cavere tenetur, ne se ipsum interficiat, quae sane cautio non obsequium, sed humanae naturae libertas est: at Jura civilia pendent a solo Civitatis decreto, atque haec nemini, nisi sibi, ut scilicet libera maneat, morem gerere tenetur, nec aliud bonum, aut malum habere, nisi quod ipsa sibi bonum, aut malum esse decernit; ac proinde non tantum jus habet sele vindicandi, leges condendi et interpretandi; sed etiam easdem abrogandi et reum quemcunque ex plenitudine potentiae condonandi.

§. VI. Contractus, seu leges, quibus multitudo jus suum in unum Concilium, vel hominem transferunt, non dubium est, quin violari debeant, quando communis salutis interest easdem violare. dicium de hac re, an scilicet communis salutis intersit, easdem violare, an secus, nemo privatus, sed is tantum, qui imperium tenet, jure ferre potest; (per Art. 3. huius Cap.) ergo Jure civili is solus, qui imperium tenet, earum legum interpres manet. Ad quod accedit; quod nullus privatus easdem jure vindicare posit, atque adeo eum, qui imperium tenet, revera non obligant. Quod fi tamen ejus naturae fint, ut violari nequeant, nisi simul Civitatis robur debilitetur, boc est, nisi simul plerorumque civinm communis metus in indignationem vertatur, eo ipfo Civitas dissolvitur et contractus cessat, qui propterea non Jure civili, sed Jure belli vindicatur. que adeo is, qui imperium tenet, nulla etiam alia

decausa hujus contractus conditiones servare tenetur, quam homo in statu naturali, ne sibi hostis sit, tenetur cavere, ne se ipsum intersiciat, ut in praeced. Art. diximus,

## CAP.VT V.

- §. I. In Art. 11. Cap. 2. ostendimus hominem tum maxime sui juris esse, quando maxime ratione ducitur et consequenter (vid. Art. 7. Cap. 3.) Civitatem illam, maxime potentem, maximeque sui [289]. juris esse, quae ratione fundatur et dirigitur. autem optima vivendi ratio ad sese, quantum fieri potest, conservandum ea sit, quae ex praescripto rationis instituitur; sequitur ergo id omne optimum esse, quod homo vel Civitas agit, quatenus maxime sui juris est. Nam non id omne, quod jure sieri dicimus, optime fieri assirmamus: aliud namque est agrum jure colere, aliud agrum optime colere; aliud, inquam, est sese jure defendere, conservare, judicium ferre etc. aliud sese optime defendere, conservare, atque optimum judicium ferre; et consequenter aliud est jure imperare et Reipublicae curam habere, aliud optime imperare et Rempublicam optime gubernare. Postquam itaque de jure cujuscunque Civitatis in genere egimus, tempus est, ut de optimo cujuscunque imperii statu agamus.
- S. II. Qualis autem cujuscunque imperii sit status, facile ex sine status civilis cognoscitur: qui scilicet nullus alius est, quam pax, vitaeque securitas. Ac proinde illud imperium optimum est, ubi homines concorditer vitam transigunt et cujus jura inviolata servantur. Nam certum est, quod seditiones, bella, legumque contemptio sive violatio non tam subditerum malitiae, quam pravo imperii statui imputanda sunt. Homines enim civiles non nascuntur, sed siunt. Hominum praeterea naturales asse-

dum magis adducor, quia pro libertate fuisse constat, ad quam etiam tuendam saluberrima confilia dedit.

## CAPVT VI.

- §. I. Quia homines, uti diximus, magis affectu, quam ratione ducuntur, sequitur multitudinem non ex rationis ductu, sed ex communi aliquo affectu naturaliter convenire et una veluti mente duci velle, nempe (ut Art. 9. Cap. 3. diximus) vel ex communi spe, vel metu, vel desiderio commune aliquod damnum ulciscendi. Cum autem solitudinis metus omnibus hominibus insit, quia nemo in solitudine vires habet, ut sese defendere et quae ad vitam necessaria sunt, comparare possit, sequitur statum civilem homines natura appetere, nec sieri posse, ut homines eundem unquam penitus dissolvant.
  - §. II. Ex discordiis igitur et seditionibus, quae in Civitate saepe concitantur, nunquam sit, ut cives Civitatem dissolvant, (ut in reliquis societatibus saepe evenit) sed ut ejusdem formam in aliam mutent; si nimirum contentiones sedari nequeunt servata Civitatis sacie. Quare media, quae ad imperium conservandum requiri dixi, ea intelligo, quae ad imperii formam absque ulla ejus notabili mutatione conservandam necessaria sunt.
  - 5. III. Quod si cum humana natura ita comparatum esset, ut homines id, quod maxime utile est, maxime cuperent, nulla esset opus arte ad concordiam et sidem; sed quia longe aliter cum natura humana constitutum esse constat, imperium necessario ita instituendum est, ut omnes, tam qui regunt, [202] quam qui reguntur, velint nolint, id tamen agant, quod communis salutis interest, hoc est, ut omnes sponte, vel vi, vel necessitate coacti sint ex rationis praescripto vivere; quod sit, si imperii res

ita ordinentur, ut nihil, quod ad communem salutem spectat, ullius sidei absolute committatur. Nemo enim tam vigilans est, qui aliquando non dormitet et nemo tam potenti tamque integro animo fuit, qui aliquando, et praesertim quando maxime animi fortitudine opus est, non frangeretur, ac pateretur vinci. Et sane stultitia est ab alio id exigere, quod nemo a se ipso impetrare potest, nempe, ut alteri potius, quam sibi vigilet, ut avarus non sit, neque invidus, neque ambitiosus etc. praesertim is, qui omnium affectuum incitamenta maxima quotidie habet.

- IV. At experientia contra docere videtur, pacis et concordiae interesse, ut omnis potestas ad unum conferatur. Nam nullum imperium tamdiu absque ulla notabili mutatione sietit, quam Turcarum et contra nulla minus diuturna, quam popularia, seu Democratica fuerunt, nec ulla, ubi tot seditiones moverentur. Sed si servicium, barbaries et folitudo pax appellanda sit, nihil hominibus pace miserius. Plures sane et acerbiores contentiones inter parentes et liberos, quam inter dominos et ser- 🕟 vos moveri solent, nec tamen Oeconomiae intereft. Jus paternum in dominium mutare et liberos perinde. ac fervos habere. Servitutis igitur, non pacis, ir terest, omnem potestatem ad unum transferre: nam pax, ut jam diximus, non in belli privatione, sed in animorum unione sive concordia conlilitit.
  - §. V. Et sane, qui credunt posse fieri, ut unus solus summum Civitatis Jus obtineat, longe errant. Jus enim sola potentia determinatur, ut Capite 2. ostendimus: at unius hominis potentia longe imparest tentae moli sustinendae. Unde sit, ut, quem multitudo Regem elegit, is sibi Imperatores quaerat, seu Consiliarios, seu amicos, quibus suam et omnium

falu-

tem committit, ita ut imperium, quod absolute Monarchicum esse creditur, sit revera in praxi Aristocraticum; non quidem manifestum, sed latens, et propterea pessimum. Ad quod accedit, quod Rex, puer, aeger, aut senectute gravatus, precario rex sit; [293] sed ii revera summam potestatem habéant, qui summa imperii negotia administrant, vel qui Regi sunt proximi; ut jam taceam, quod Rex, libidini obnoxius, omnia saepe moderetur ex libidine unius aut alterius pellicis, aut cinaedi. Audieram, inquit Orsines, in Asia olim regnasse faeminas: hoc vero novum est, regnare castratum. Curtius lib. X. Cap. 1.

- S. VI. Est praeterea hoc certum, quod Civitas semper magis propter cives, quam propter hostes periclitetur: rari quippe boni. Ex quo sequitur, quod is, in quem totum imperii Jus delatum est, magis cives, quam hostes semper timebit et consequenter sibi cavere et subditis non consulere, sed insidiari conabitur, iis praecipue, qui sapientia clari, vel divitiis potentiores sunt.
- §. VII. Accedit praeterea, quod Reges filios etiam plus timent, quam amant, et eo magis, quo pacis bellique artes magis callent et subditis ob virtutes dilectiores sunt. Unde sit, ut eos ita educare studeant, ut causa timendi absit. Qua in re officiarii promptissime Regi obsequentur et studium adhibebunt summum, ut Regem successorem rudem habeant, quem arte tractare possint.
- §. VIII. Ex quibus omnibus sequitur, Regem eo minus sui Juris, et subditorum conditionem eo miseriorem esse, quo magis absolute Civitatis Jus in eundem transfertur: atque adeo necesse est, ad imperium Monarchicum rite stabiliendum, fundamenta jacere sirma, quibus superstruatur; ex quibus Monarchae securitas et multitudini pax sequatur, ac proinde, ut Monarcha tum maxime sui juris sit, cum maxima.

maxime multitudinis saluti consulit. Quaenam autem haec Imperii Monarchici fundamenta sint, primum breviter proponam et deinde ordine ea ostendam.

- §. IX. Urbs una, aut plures condendae et muniendae sunt, quarum omnes cives, sive ii intra moenia, sive extra propter agriculturam habitent, eodem Civitatis jure gaudeant; ea tamen conditione, ut unaquaeque certum civium numerum ad sui et communem defensionem habeat; quae autem sid praestare nequit, aliis conditionibus in ditione habenda.
- S. X. Militia ex solis civibus, nullo excepto, formanda est et ex nullis aliis; atque adeo omnes arma habere teneantur et nullus in civium numerum recipiatur, nisi postquam exercitium militare [294] didicerit, illudque signatis anni temporibus exercere pollicitus fuerit. Deinde, uniuscujusque familiae militia in cohortes et legiones divisa, nullius cohortis dux eligendus, nisi qui Architecturam militarem noverit. Porro cohortium et legionum duces ad vitam quidem, sed qui familiae unius integrae militiae imperet, in bello tantummodo eligendus, qui annum ad summum imperium habeat, nec continuari in imperio, nec postea eligi possit. Atque hi eligendi sunt ex Regis Consiliariis, (de quibus Art. 15. et seqq. dizendum) vel qui ossicio Consiliarii functi sunt.
- §. XI. Omnium urbium incolae et agricolae, hoc est, omnes Cives in familias dividendi sunt, quae nomine et insigni aliquo distinguantur et omnes ex aliqua harum familiarum geniti in civium numerum recipiantur, eorumque nomina in catalogum eorum familiae redigantur, simulac eo aetatis pervenerint, ut arma ferre et officium suum noscere possint; iis tamen exceptis, qui ob scelus aliquod infames, vel

qui muti, veleni et famuli sunt, qui servili aliquo officio vitam sustentant.

- S. XII. Agri et omne solum et, si sieri potest, domus etiam publici juris sint, nempe ejus, qui Jus Civitatis habet, a quo annuo pretio civibus, sive urbanis et agricolis locentur; et praeterea omnes ab omni exactione tempore pacis liberi sive immunes sint. Atque hujus pretii alia pars ad Civitatis munimenta, alia ad usum domesticum Regis referenda est. Nam tempore pacis urbes tanquam ad bellum munire et praeterea naves et reliqua instrumenta bellica parata necesse est habere.
- 5. XIII. Electo Rege ex aliqua familia, nulli Nobiles censendi, nisi a Rege oriundi, qui propterea infignibus Regiis a sua et a reliquis familiis distinguantur.
- S. XIV. Regis confanguinei nobiles masculi, qui ei, qui regnat, gradu consanguinitatis tertio, aut quarto propinqui sunt, uxorem ducere prohibeantur et si quos liberos procreaverint, illegitimi habeantur et omni dignitate indigni, nec parentum haeredes agnoscantur; sed eorum bona ad Regem redeant.
  - §. XV. Regis praeterea Consiliarii, qui ei proximi, vel dignitate secundi sunt, plures esse debent [255] et non, nisi ex civibus, eligendi; nempe, ex unaquaque familia tres, aut quatuor, aut quinque, (si familiae non plures, quam sexcentae, fuerint) qui simul'unum hujus Concilii membrum constituent, non ad vitam; sed in tres, aut quatuor, aut quinque annos, ita ut singulis annis eorum tertia, quarta, aut quinta pars nova eligatur; in qua electione temen apprime observandum, ut ex unaquaque familia unus ad minimum juris peritus Consiliarius eligatur.

- & XVL Haec electio ab iplo Rege fierd debet, cui constituto anni tempore, quo scilicet novi Confiliarii eligendi funt, unaquaeque familia omnium suorum civium nomina, qui ad annum quinquagesimum aetatis pervenerunt et qui hujus officii candidati rite promoti fuerunt, Regi tradere debet, ex quibus, quem velit, Rex eliget; at eo anno, quo alicujus familiae juris peritus alteri succedere debet, juris peritorum tantum nomina sunt Regi tradenda. Qui statuto tempore officio hoc Confiliarii functi sunt, in eodem continuari nequeant, nec ad catalogum eligendorum quinquennio, autamplius referri. Cau-· sa autem, cur necesse sit singulis annis ex unaquaque familia unum eligere, est, ne Concilium jam ex inexpertis Novitiis, jam ex Veteranis et rerum expertis componeretur, quod necessario fiet, si omnes simul recederent et novi succederent. Sed fi fingulis annis ex unaquaque familia unus eligatur, tum non nisi quinta, quarta, aut ad summum tertia Concilii pars ex Novitiis erit. Praeterea si Rex aliis negotiis impeditus, aut alia de causa huic electioni vacare aliquandiu non possit, tum ipsi Consiliarii alios pro tempore eligant, donec ipse Rex vel allos eligat, vel, quos Concilium elegit, probet.
  - §. XVII. Hujus Concilii primarium officium fit, imperii fundamentalia jura defendere, confilia de rebus agendis dare, ut Rex, quid in bonum publicum decernendum fit, sciat, atque adeo, ut Regi nihil de aliqua re statuere liceat, nisi intellecta prius hujus Concilii sententia. Sed si Concilio, ut plerumque fiet, non una mens suerit, sed diversas habuerit sententias, etiam postquam bis aut ter quaesionem de eadem re habuerint, res in longitus trahenda non est, sed discrepantes sententiae ad Regem [290] deferendae, ut Art. 25. bujus Capitis docebimus.
- S. XVIII. Hujus praeterea Concilii officium etiam fit, Regis infiituta seu decreta promulgare et, Y quid

quid in Rempublicam decretum est, curare, totiusque administrationis imperii curam habere, tanquam Regis vicarii.

- §. XIX. Civibus nulli ad Regem aditus pateant, nisi per hoc Concilium, cui omnes posiulationes, seu libelli supplices tradendi sunt, ut Regi offerantur. Legatis etiam aliarum Civitatum non, nisi intercedente hoc Concilio, veniam Regem alloquendi impetrare liceat; Epistolae praeterea, quae ex aliis locis Regi mittuntur, ei ab hoc Concilio tradi debent et absolute Rex censendus est veluti Civitatis mens; hoc autem Concilium mentis sensus externi, eu Civitatis corpus, per quod mens Civitatis statum concipit et per quod mens id agit, quod shi optimum esse decernit.
- §. XX. Cura filios Regis educandi huic etiam Concilio incumbat et etiam tutela, si Rex, successore infante seu puero relicto, obiit. Sed ne tamen Concilium interea temporis sine Rege sit, ex Nobilibus Civitatis Senior eligendus, qui Regis locum suppleat, donec legitimus successor eo aetatis pervenerit, quo imperii onus susinere possit.
- §. XXI. Hujus Concilii Candidati ii fint, qui regimen, fundamenta et statum, seu conditionem Civitatis, cujus subditi sunt, norint; at qui jurisperiti locum occupare vult, is praeter regimen et conditionem Civitatis, cujus subditus est, aliarum etiam, cum quibus commercium aliquod intercedit, scire debet; sed nulli, nisi qui ad quinquagesimum aetatis annum, nullo convicti crimine, pervenerint, in catalogum eligendorum referendi sunt.
- §. XXII. In hoc Concilio nihil de rebus imperii concludendum, nili praesentibus omnibus membris: quod fi aliquis morbi, aut alia de causa adesse nequeat, aliquem ex cadem familia, qui codem officio functus,

functus, vel qui in catalogum aligendorum relatus est, in ipsius locum mittere debet. Quod si neo hoc secerit, sed quod Concilium propter ejus absentiam rem aliquam consulendam in diem differre coactus suerit, summa aliqua pecuniae sensibili mulctetur. Sed hoc intelligendum, quando quaestio est de [297] re, quae integrum imperium spectat, videlicet de bello et pace, de jure aliquo abrogando, vel instituendo, de commercio etc. Sed si quaestio sit de re, quae unam, aut alteram urbem spectet, de libellis supplicibus etc. satis erit, si major Concilii pars adsit

- §. XXIII. Ut inter familias aequalitas in omnibus et ordo sedendi, proponendi et dicendi habeatur, vices servandae sunt, ut singulae singulis sessionibus praesideant, et quae has sessione prima, sequenti ultima sit. Sed eorum, qui ejusdem familiae sunt, is primus sit, qui prior electus suerit.
- 5. XXIV. Hoc Concilium quater ad minimum. in anno convocetur, ut rationem administrationis imperii a ministris exigant, ut rerum statum noscant et si quid praeterea statuendum sit, videant. Nam adeo magnum civium numerum negotiis publicis continuo vacare impossibile videtur; sed, quia negotia publica interim exerceri nihilominus debent, ideo ex hoc Concilio quinquaginta, aut plures eligendi sunt, qui soluto Concilio, ejus vicem suppleant, quique quotidie congregari debeant in cubiculo, quod Regio fit proximum, atque adeo quotidie curam habeant aerarii, urbium, munimentorum, educationis filii Regis et absolute eorum omnium magni Concilii officiorum, quee modo enumeravimus, praeterquam illud, quod de rebus novis, de quibus nihil decretum est, consulere non possint.
- §. XXV. Congregato Concilio, antequam aliquid in eo proponatur, quinque, aut sex, aut plu-Y 2 res

res Jurisperiti ex familiis, quae illa felhone ordine loci priores funt, Regem adeant, ut libellos supplices vel epistolas, si quas habent, tradant, ut rerum statum indicent et denique ut ex ipso intelligant, quid in suo Concilio preponere jubeat; quo accepto Concilium repetant et, qui ordine loci prior est, rem consulendam aperiat. Nec de re suffragia statim colligenda, quae aliquitas videtur alicujus esse momenti, sed in id tempus differenda, quod rei necessitas concedit. Concilio igitur ad id statutum tempus soluto, poterunt interea uniuscujusque familiae Confiliarii de ipsa seorsum quaestionem habere et, si res iis magni momenti videbitur, alios, qui eodem officio functi, vel qui ejusdem Concilii Can-[298] didati sunt, consulere et, si intra constitutum tempus inter iplos convenire non poterit, illa familia extra suffragium erit; (nam unaquaeque familia unum tantum ferre suffragium poterit) alias ejus familiae Jurisperitus instructus sententiam, quam optimam judicaverint elle, in iplo Concilio ferat et lic reliqui; et si majori parti visum fuerit post auditas cujulque sententiae rationes, rem iterum perpendere, Concilium iterum in tempus folvatur, ad quod unaquaeque familia, quaenam ultima ejus sit sententia, pronunciabit et tum demum praesente integro Concilio suffragiis collectis ea irrita habeatur, quae centum ad minimum suffragia non habuerit, reliquae autem ad Regem deferantur a Jurisperitis omnibus, qui Concilio interfuerunt, ut ex iis, postquam uniuscujusque partis rationes intellexerit, quam velit, eligat, atque inde digressi ad Concilium revertantur, ubi omnes Regem ad constitutum ab iplo tempus exspectent, ut, quam sententiam ex latis eligendam cenlet, omnes audiant et quid faciendum, ipse decernat.

S. XXVI. Ad justitiam administrandam Concilium aliud ex solis Jurisperitis est formandum, quorum of, in lites dirimere et poenas ex delinquentibus

tibus sumere; sed ita ut omnes sententiae, quas tulerint, ab iis, qui Concilii magni vicem supplent, probari debeant, num scilicet, servato rite in judicando ordine, proletae fuerint et absque partium studio. Quod si quae pars, quae causa cecidit, ostendere poterit, sliquem ex judicibus munere aliquo corruptum fuisse ab adversario, vel aliam communem causam amicitiae erga eundem, vel odii erga ipsum habere, vel denique quod communis judicandi ordo non fuerit servatus, en in integrum restituatur. Sed haec forlan observari non possent ab iis, qui, quando quaestio de crimine est, non tam argumentis, quam tormentis reum convincere solent. Verum nec ego hic alium in judicando ordinem concipio praeter eum, qui cum optimo Civitatis regimine convenit.

- §. XXVII. Hi judices magno etiam et impari numero esse debent; nempe sexaginta et unus, aut quinquaginta et unus ad minimum et ex una familia non nisi unus eligendus, nec tamen ad vitam; sed ut quotannis etiam aliqua ejus pars cedat et [299] alii totidem eligantur, qui ex aliis sint familiis, quique ad quadragesimum aetatis annum pervenerint.
- §. XXVIII. In hoc Concilio nulla sententia pronuncianda, nisi praesentibus omnibus judicibus. Quod si aliquis morbi, aut alterius rei causa diu Concilio interesse non poterit, alius ad id tempus eligendus, qui ipsius locum suppleat. In suffragiis autem ferendis debebit unusquisque sententiam suam non palam dicere, sed calculis indicare.
  - 5. XXIX. Hujus et praecedentis Concilii vicariorum emolumenta sint primo eorum, qui mortis
    damnati sunt ab ipsis et etiam corum, qui summa
    quadam argenti plectuntur. Deinde ex unaquaque
    sententia, quam de rebus civilibus tulerint, ab eo,
    qui causa cecidit, pro ratione totius summae partem
    aliquo-

aliquotam accipiant, qua utrumque, Concilium gaudeat.

- 5. XXX. His Conciliis alia subordinentur in unaquaque urbe, quorum etiam membra ad vitameligi non debent; sed etiam quotannis pars aliqua eligenda ex solis familiis, quae in eadem habitant: sed opus non est haec latius persequi.
- §. XXXI. Militiae stipendia nulla solvenda tempore pacis, tempore autem belli iis tantummodo quotidiana stipendia danda, qui quotidiano opere vitam sustentant. At duces et reliqui officiarii co-hortium nulla alia emolumenta ex bello exspectanda habeant praeter hostium praedam.
- §. XXXII. Si quis peregrinus alicujus civis filiam in uxorem duxerit, ejus liberi sunt cives censendi et in catalogo familiae matris inscribendi. Qui autem ex peregrinis parentibus in ipfo imperio nati et educati sunt, iis constituto aliquo pretio Jus civis ex Chiliarchis alicujus familiae emere liceat et in catalogum ejuldem familiae referantur: nec imperio, tametti Chiliarchae lucri causa aliquem peregrinum infra constitutum pretium in numerum suorum civium receperint, aliquod inde detrimentum oriri potest; sed contra media excogitanda, quibus facilius civium augeri possit numerus et magna hominum detur confluentia. At, qui in catalogum civium non referuntur, acquum est, ut tempore sal-[300] tem belli otium saum labore aut exactione eliqua compensent.
- § XXXIII. Legati, qui tempore pacis ad alias Civitates pacis contrahendae, vel confervandae caufa mitti debent, ex solis Nobilibus eligendi sunt et ex Civitatis aeracio sumptus iisdem suppeditandi, non autem ex Regis domestico aeracio.

- 5. XXXIV. Qui aulam frequentant et Regis domestici sunt, quibusque ex suo aerario domestico stipendia solvit, ab omni Civitatis ministerio seu officio secludendi sunt. Dico expresse, quibus sex ex aerario suo domestico stipendia solvit, ut corporis custodes ab iisdem secludam. Nam corporis custodes nulli praeter cives ejustem urbis in aula, servatis vicibus, vigilare pro Rege ante sores debent.
- 6. XXXV. Bellum non nisi pacis causa inferendum, ut eo finito arma cessent. Urbibus igitur Jure belli captis et hoste subacto pacis conditiones instituendae sunt, ut captae urbes nullo praesidio servari debeant; sed vel ut hosti, pacis soedere accepto, potestas concedatur easdem pretio redimendi, vel (se a ratione timor semper a tergo maneat formidine loci) prorsus delendae sunt et incolae alio locorum ducendi.
- §. XXXVI. Regi nullam extraneam matrimonio fibi jungere, fed tantum ex confanguineis, vel civibus aliquam in uxorem ducere liceat, ea tamen conditione, fi fcilicet civem aliquam duxerit, ut qui uxori fanguine fint proximi, nullum Civitatis officium administrare possint.
- S. XXXVII. Imperium indivisibile esse debet. Si igitur Rex plures liberos procreaverit, illorum major natu jure succedat, minime autem concedendum, ut imperium inter ipsos dividatur, nec ut indivisum omnibus, vel aliquibus tradatur et multo minus, ut partem imperii dotem filiae dare liceat. Nam, filias in haereditatem imperii venire, nulla ratione concedendum.
- §. XXXVIII Si Rex liberis masculis orbus obierit, ille, qui ipsi sanguine proximus, haeres imperii habendus, nisi forte uxorem extraneam duxerit, quam repudiare nolit.

6. XXXIX.

- S. XXXIX. Ad Cives quod attinet, patet ex Art. 5 'Cap. 3. eorum unumquemque ad omnia Re[301] gis mandata, five edicta a Concilio magno promulgata, (vide de hac conditione Art. 18. et 19 hujus Capitis) obtemperare debere, tameth eadem abfurdishma credat, vel jure ad id cogi. Atque haec
  Imperii Monarchici fundamenta funt, quibus superstrui debet, ut stabile sit, quemadmodum in seq.
  Cap. demonstrabimus.
- S. XL. Ad Religionem quod attinet, nulla plane templa urbium sumptibus aedisicanda, neo jura de opinionibus statuenda, nisi seditiosae sint et Civitatis sundamenta evertant. Ii igitur, quibus Religionem publice exercere conceditur, templum si volint, suis sumptibus aedisicent. At Rex ad Religionem, cui addictus est, exercendam templum in aula sibi proprium habeat.

## CAPVT VII.

S. L. Imperii Monarchici fundamentis explicatis, eadem hic ordine demonstrare suscepi; ad quod apprime notandum est, praxi nullo modo repugnare, quod jura adeo firma constituantur, quae nec ab ipso Rege aboleri queant. Persae enim Reges suos inter Deos colere solebant et tamen ipsi Reges potestatem non habebant jura semel instituta revocandi, ut ex Dan. Cap. 5. patet; et nullibi, quod sciam, Monarcha absolute eligitur, nullis expressis conditionibus. Imo nec rationi, nec obedientiae absolutae, quae Regi debetur, repugnat; nam fundamenta imperii veluti Regis aeterna decreta habenda sunt, adeo ut ejus ministri ei omnino obediant, si, quando aliquid imperat, quod imperii fundamentis repugnat, mandata exequi velle negent. Quod exemplo Ulissis clare explicare possumus. Socii enim Ulishs ipsius mandatum exequebantur, quando navis malo alligatum et cantu Syrenum mente captum, religare noluerunt; tametsi id modis multis minitando imperabat et prudentiae ejuldem imputatur, quod postea sociis gratias egerit, quod ex prima ipfius mente ipfi obtemperaverint. Et ad hoc Uliss exemplum solent etiam Reges judices instruere, ut scilicet justitiam exerceant, nec quenquam respiciant, nec ipsum Regem, si quid singulari aliquo casu imperaverit, quod contra institutum, jus esse noverint. Reges enim non Dii, sed homi [302] nes funt, qui Syrenum capiuntur saepe cantu. Si igitur omnia ab inconstanti unius voluntate penderent, nihil fixum esset. Atque adeo imperium Monarchicum, ut stabile sit, instituendum est, ut omnia quidem ex solo Regis decreto fiant, hoc est, ut omne jus sit Regis explicata voluntas; at non ut omnis Regis voluntas jus sit, de quo vide Art. 3. 5. et 6. praec. Cap.

6. II. Deinde notandum, quod in jaciendis fundamentis maxime humanos affectus observare necesse est, nec ostendisse sufficit, quid oporteat fieri; sed apprime, qui fieri possit, ut homines, sive affectu, five ratione ducantur, jura tamen rata, fixaque habeant Nam si imperii jura, sive libertas publica folo invalido legum auxilio nitatur, non tantum nulla ejus obtinendae erit civibus securitas, ut Art. 3. Cap. praec. oftendimus, fed etiam exitio erit. Nam hoc certum est, nullam Civitatis conditionem miseriorem esse, quam optimae, quae labascere incipit, nisi uno actu et ictu cadat et in servitutem ruat, (quod sane impossibile videtur esse) ac proinde Subditis multo satius esset suum jus absolute in un'um transferre, quam incertas et vanas, sive irritas libertatis conditiones stipulari, atque ita posteris iter ad servitutem crudelissimam parare. At si imperii Monarchici fundamenta, quae in praec. Cap. retuli, firma esse ostendero, nec divelli posse, nisi cum indignatione maximae partis armatae multitudinis et ex iis Regi et multitudini pacem et securitatem sequi, atque hace ex communi natura deduxero, dubitare nemo poterit eadem optima esse et vera, ut patet ex Art. 9. Cap. 3 et Art. 3. et 8. praec. Cap. Quod autem hujus illa naturae sint, quam paucis potero, ostendam.

- stil. Quod officium ejus, qui imperium tenet, sit Imperii statum et conditionem semper noscere et communi omnium saluti vigilare et id omne, quod majori subditorum parti utile est, essicere, apud omnes in consesso est. Cum autem unus solus omnia persustrare nequeat, nec semper animum praesentem habere et ad cogitandum instituere et saepe morbo, aut senectute, aut aliis de causis rebus vacare publicis prohibeatur; necesse ergo est, ut Monarcha Consiliarios habeat, qui rerum statum noscant et Regem consilio juvent et ipsus locum saepe suppleant; [303] atque adeo siat, ut imperium, seu Civitas una semper eademque mente consiet.
- 6. IV. Sed quia cum humana natura ita comparatum eft, ut unusquisque suum privatum utile fummo cum affectu quaerat et illa jura aequissima esse judicet, quae rei suae conservandae et augendae. necessaria esse et alterius causam eatenus defendat. quatenus rem suam eo ipso stabilire credit, hinc sequitur Considerios necessario debere eligi, quorum privatae res et utilitas a communi omnium salute et pace pendeant; atque adeo paret, quod, fi ex unoquoque civium genere, sive classe aliquot eligantur, id majori subditorum parti utile erit, quod in hoe Concilio plurima habuerit suffragia. Et quamvis hoc Concilium, quad ex adeo magno civium numero componitur, frequentari necellario debeat a multis rudi admodum ingenio; hoc tamen certum est, unumquem-

quemque in negotiis, quae diu magno cum affectu exercuit, satis callidum atque astutum esse. Quapropter si nulli alii eligantur, nisi ii, qui ad quinquagesimum aetatis annum usque negotia sua sine ignominia exercuerunt, satis apti erunt, ut consilia res suas concernentia dare possint, praesertim si in rebus majoris ponderis tempus ad meditandum concedatur. Adde quod longe abest, ut Concilium, quod paucis constat, a similibus non frequentetur. Nam contra maxima ejus pars ex hominibus ejusmodi constat, quandoquidem unusquisque ibi maxime conatur socios habere bardos, qui ab ipsius ore pendeant, quod in magnis Conciliis locum non habet.

(). V. Praeterea certum est, unumquemque malle regere, quam regi. Nemo enim volens imperium alteri concedit, ut habet Salustius in prima ad Caefarem oratione. Ac proinde patet, quod multitudo integra nunquam jus suum in paucos, aut unum transferet, si inter ipsam convenire possit, nec ex controversiis, quae plerumque in magnis Conciliis excitantur, in seditiones ire; atque adeo multitudo id libere tantummodo in Regem transfert, quod absolute in potestate ipsa habere nequit, hoc est, controversiarum diremptionem et in decernendo expeditionem: Nam quod saepe etiam fit, ut Rex belli causa eligatur, quia scilicet bellum a Regibus [304] multo felicius geritur, inscitia sane est, nimirum quod, ut bellum felicius gerant, in pace servire velint; si quidem pax eo in imperio potest concipi, cujus summa potestas sola belli causa in unum translata est, qui propterea virtutem suam et quid omnes in ipfo uno habeant, maxime in bello, oftendere potest; cum contra imperium Democraticum hoc praecipuum habeat, quod ejus virtus multo magis in pace, quam in bello valet. Sed quacunque de causa Rex eligatur, ipse solus, ut jsm diximus, quid imperio utile fit, scire nequit; sed ad hoc, ut in praec.

praec. Art. oftendimus necesse left, ut plures cives Confiliarios habeat et quia concipere nequaquam possumus, quod aliquid de re consulenda potest consipi, quod tam magnum bominum numerum effugerit, sequitur quod praeter omnes hujus Concilii sententins, quae ad Regem deferentur, nulla poterit concipi ad populi salutem idonea. Atque adeo, quis populi salus suprema lex seu Regis summum ins est, seguitur, jus Regis esse, unam ex latis Concilii sententiis eligere, non autem contra totius Concilii mentem quicquam decernere, vel sententiam ferre (vide Art. 25, praeced, Cap.). Sed ii omnes lententiae in Concilio latae ad Regem deserendae essent, fieri posset, ut Rex parvis urbibus, quae pauciora habent suffragia, semper faveret. Nam quamvis ex lege Concilii ftatutum fit, ut sententiae non indicatis earum authoribus deferantur, nunquam tamen tam bene cavere poterunt, ut non aliqua effluat, ac proinde necessario statuendum est, ut illa sententia, quae centum ad minimum suffragia non habuerit, irrita habeatur, quod quidem jus majores urbes fumma vi defendere debebunt.

- §. VI. Atque hic, nisi brevitati studerem, magnas hujus Concilii utilitates alias ostenderem; unam tamen, quae maximi videtur esse momenti, adducam. Nempe, quod nullum majus ad virtutem incitamentum dari potest, hac communi spe summum hunc honorem adipiscendi: nam gloria maxime ducimur omnes, ut in nostra Ethica suse ostendimus.
- §. VII. Quin majori hajus Concilii parti nunquam animus gerendi bellum, sed magnum pacis studium et amor semper surus sit, dubitari non [305] potest. Nam. praeterquam quod ex bello ipsis timor semper erit bona sua cum libertate amittendi, accedit, quod ad bellum novi sumptus requirantur, quos suppeditare debent, ac etiam quod ipsorum liberi

beri et affines curis domesticis intenti, studium ad arma in bello applicare et militatum ire cogentur; unde domum nihil praeter gratuitas cicatrices referre poterunt. Nam, uti Art. 30. praeced. Cap. diximus, militiae Ripendia nulla solvenda et Art. 11. ejusdem Cap. ipsa ex solis civibus et ex nullis aliis formanda.

- §. VIII. Ad pacem et concordiam aliud praeterea, quod etiam magni est momenti, accedit; nempe quod nullus civis bona fixa habeat (vide Art. 12. praeced. Cap.). Unde omnibus ex bello par propemodum periculum est: nam omnes lucri causa mercaturam exercere, vel argentum fuum invicem credere, si, ut olim ab Atheniensibus, lex lata sit, qua prohibeatur unicuique, argentum suum foenore aliis, quam incolis dare; atque adeo negotia tractare debebunt, quae vel invicem intricata sunt, vel quae eadem media, ut promoveantur, requirunt; atque adeo hujus Concilii maximae parti circa res communes et pacis artes una plerumque eademque erit mens; nam, ut Art. 4. hujus Cap. diximus, unusquisque alterius causam eatenus defendit, quatenus eo ipso rem suam stabilire credit.
- Quod nemo unquam in animum indu cet hoc Concilium muneribus corrumpere, dubitari non potest. Si enim aliquis ex tanı magno hominum numero unum, aut alterum ad se trahat, sane nihil promovebit: nam, uti diximus, sententia, quae ad fummum centum ad minimum fuffragia non habuerit, irrita est.
- S. X. Quod praeterea hujus Concilii semel stabiliti membra ad minorem numerum redigi non poterunt, facile videbimus, si hominum communes affectus consideremus. Omnes enim gloria maxime ducuntur et nullus est, qui sano corpore vivit, qui pon speret in longam senectutem vitam trahere. itaque calculum ineamus eorum, qui revera annum

quin-

quinquagefimum, aut sexagefimum actatis attigerunt et rationem praeterea habeamus magni istius Concilii numeri, 'qui quotannis eligitur, videbimus vix [300] aliquem eorum, qui arma ferunt, dari posse, qui non magna spe teneatur, huc dignitatis ascendere; atque adeo omnes hoc Concilii jus, quantum poterunt, defendent. Nam notandum, quod corruptio, nisi paulatim irrepat, facile praevenitur; at quia facilius concipi potest et minori invidia fieri. ut ex unaquaque familia, quam ut ex paucis minor numerus eligatur, aut ut una, aut alia secludatur; ergo (per Art. 14. praeced. Cap.) Confiliariorum numerus non potest ad alium minorem redigi, nisi fimul ab eo una tertia, quarta, aut quinta pars auferatur, quae sane mutatio admodum magna est et consequenter a communi praxi omnino abhorrens. Nec mora praeterea, sive in eligendo negligentia timenda est, quia haec ab ipso Concilio suppletur. Vid. Art. 16. praeced. Cap.

- §. XI. Rex igitur, five multitudinis metu duetus, vel ut fibi armatae multitudinis majorem partem devinciat, five animi generofitate ductus, ut scilicet utilitati publicae consulat, illam semper sententiam, quae plurima suffragia habuerit, hoc est, (per Art. 5. hujus Cap.) quae imperii majori parti est utilior, sirmabit et discrepantes sententias, quae ad ipsum delatae sunt, si sieri potest, conciliare studebit, ut omnes ad se trahat, qua in re nervos intendet suos, et ut tam in pace, quam in bello experiantur, quid in ipso uno habeant; atque adeo tum maxime sui juris erit et imperium maxime habebit, quando maxime communi multitudinis saluti consulit.
- §. XII. Nam Rex folus omnes metu continere nequit; sed ipsius potentia, ut diximus, nititur militum numero et praecipue corundem virtute et side, quae semper inter homines tamdiu constans erit, quam-

quamdiu indigentia, five hace bonesta five turpis sit, copulantur; unde sit, ut Reges incitare saepius milites, quam coërcere et magis corum vitia, quam virtutes dissimulare soleant et plerumque, ut optimos premant, inertes et luxu perditos inquirere, agnoscere, pecunia aut gratia juvare, prehensare manus, jacere oscula et omnia servilia pro dominatione agere. Ut itaque cives a Rege prae omnibus agnoscantur, et quantum status civilis sive aequitas concedit, sui juris maneant, necesse est, ut militia ex solis civibus componatur et ut ipsi a Consi [327] liis sint; et contra eos omnino subactos esse et aeterni belli fundamenta jacere, simulatque milites auxiliares duci patiuntur, quorum mercatura bellum est et quibus in discordiis et seditionibus plurima vis.

5. XIII. Quod Regis Confiliarii ad vitam eligi non debeant, sed in tres, quatuor, vel quinque ad summum annos, patet tam ex Art. 10. hujus Capitis, quam ex iis, quae in Art. 9. hujus etiam Capitis diximus. Nam, fi ad vitam eligerentur, praeterquam quod maxima civium pars vix ullam spem posset concipere eum honorem adipiscendi; atque adeo magna inde inter cives inaequalitas, unde invidia et continui rumores et tandem seditiones orirentur, quae sane Regibus dominandi avidis non ingratae essent; magnam praeterea ad omnia licentiam (sublato scilicet succedentium metu) sument, Rege minime adversante. Nam, quo civibus magis invisi, eo magis Regi adhaerebunt, eique ad adulandum magis proni erunt. Imo quinque annorum intervallum nimium adhuc videtur, quia eo temporis spatio non adeo impossibile factu videtur, ut magna admodum Concilii (quam etiam magnum lit) pars muneribus, aut gratia corrumpatur; atque adeo longe securius res sese habebit, si quotannis ex unaquaque familia duo cedant et totidem iisdem succedant, (fi nimirum ex unaquaque familia quinque

confiliarii habendi funt) praeterquam eo anno, quo juris prudens alicujus familiae cedit et novus ejus lo-co eligitur.

- §. XIV. Rex praeterea nullus majorem fibi &curitatem polliceri potest, quam qui in hujusmodi Civitate regnat. Nam, praeterquam quod cito perit, quem sui milites salvum esse nolunt, certum est Regibus summum semper periculum esse ab iis. qui eis proximi sunt. Quo'igitur Consiliarii numero pauciores et consequenter potentiores sunt, eo Regi majus ab ipsis periculum est, ne imperium in alium transferant, Nihil sane Davidem magis terruit, quam quod ipfius Confiliarius Achitophel partes Absolomi elegerat. Huc accedit, si omnis potestas in unum absolute translata fuerit, quae tum longe facilius ex uno in alium transferri potest. Suscepere enim duo Manipulares imperium Romanum transforre et transtulerunt (Tacit Hist. lib. 1.). Omitto [308] artes et astus callidos Consiliariorum, quibus libi cavere debent, ne invidiae immolentur, quia nimis noti sunt; et nemo, qui Historias legit, ignorare potest, Consiliariis sidem plerumque exitio fuisse; atque adeo, ut sibi caveant, eosdem callidos, non fidos esse oportet. Sed si Consiliarii plures numero, quam ut in eodem scelere convenire possint et omnes inter le aequales sint, nec ultra quadriennium eo officio fungantur, Regi nequaquam formidolosi esse queunt, nisi libertatem iis adimere tentet, quo omnes cives pariter offendet. Nam, (ut Ant. .Perezius optime notat) imperio absoluto uti Principi admodum periculolum, subditis admodum odiosum et institutis tam divinis, quam humanis adver-, sum, ut innumera ostendunt exempla.
  - §. XV. Praeter haec, alia fundamenta in praec. Cap. jecimus, ex quibus Regi magna imperii et civibus libertatis ac pacis obtinendae securitas oritur, quae-

quae suis accis oftendemus. Nam quae ad supremum Concilium spectant, quaeque maximi ponderis sunt, ante omnia demonstrare volui; jam reliqua eo, quo ipsa proposui, ordine persequar.

- S XVI. Quod cives eo potentiores, et confequenter magis sui juris sint, quo majores urbes et magis munitas habent, dubio caret: quo enim locus, in quo sunt, tutior est, eo sibertatem suam melius tueri, sive hostem externum, vel internum minus timere possant, et certum est, homines naturaster securitati suae eo magis consulere, quo divitiis potentiores sunt. Quae autem urbes alterius potentia, ut conserventur, indigent, aequale jus cum eo non habent; sed eatenus alterius sunt suris, quatenus alterius potentia indigent. Jus enim sola potentia definiri in 2. Cap. ostendimus.
- 6. XVII. Hac eadem etiam de causa, ut cives scilicet sui juris maneant, et libertatem tueantur, militia ex solis civibus nullo excepto constare debet. Etenim homo armatus magis, quam inermis sui juris, (vide Art. 12. hujus Cap.) et ii cives suum jus in alterum absolute transferunt, ejusdemque sidei omnino committunt, cui arma dederunt, et urbium munimenta crediderunt. Huc accedit humana avaritia, qua plerique maxime ducuntur: fiera enim non potest, ut auxiliarius miles fine magnis [309] fumptibus conducatur, et cives vix pati pollunt exactiones, quae sustentandae otiosae militiae re-Quod autem nullus, qui integrae militiae, vel magnae ejus parti imperet, nifi, cogente necessitate, in annum ad summum eligendus sit, norunt omnes, qui historias, tam sacras, quam profanas legerunt. Ratio autem nihil hoc clarius docet. Nam sane imperii robur ei omnino creditur, cui satis temporis conceditur, ut militarem gloriam occupet, ipfiusque nomen supra Regis

attollatur, vel fidum libi exercitum faciat obsequio, liberalitate, et reliquis artibus, ducibus assuetis, quibus alienum servitium, et sibi dominationem quaerunt. Denique ad majorem totius imperii securitatem addidi, quod hi militiae imperatores eligendi sint ex Regis Consiliariis, vel qui eodem ossicio functi sunt, hoc est, viris, qui eo aetatis pervenerunt, qua homines plerumque vetera et tuta, quam nova et periculosa malint.

- 6. XVIII. Cives inter se families distinguendos esse dixi, et ex unaquaque aequalem Consilianorum numerum eligendum, ut majores urbes plures haberent pro numero civium Consiliarios, et plura, ut aequum est, adferre possent suffragia. Nam imperii potentia et consequenter jus ex civium numero aestimanda est; nec credo, quod ad hanc inter cives aequalitatem servandam aliud medium aptius excogitari potest, qui omnes natura ita comparati sunt, ut unusquisque generi suo adscribi velit, et stirpe a reliquis internosci.
- S. XIX. Praeterea in statunaturali unusquisque nihil minus sibi vendicare, et sui juris facere potest, quam solum, et quicquid solo ita adhaeret, ut id nusquam abscondere, nec portare, quo velit, potest. Solum igitur, et quicquid ei ea, qua diximus, conditione adhaeret, apprime communis Civitatis juris est, nempe eorum omnium, qui junctis viribus, vel ejus, cui omnes potestatem dederunt, qua id sibi vendicare possit, et consequenter solum, et quicquid ei adhaeret, tanti valere apud cives debet, quantum necesse est, ut pedem eo in loco sigere, et commune jus, seu libertatem tueri possint. Caeterum utilitates, quas Civitas hine necesse est, ut capiat, ostendimus Art. 8, hujus Capitis.

S. XX. Ut oives, quantum fieri potest, aequa-[310] les fint, quod in Civitate apprime necessarium est, nulli, nisi a Rege oriundi, Nobiles censendi sunt, At fi omnibus ex Rege oriundis uxorem ducere, seu liberos procreare liceret, successu temporis in magnum admodum numerum crescerent, et Regi, et omnibus non tantum oneri, sed formidolosishmi insuper essent. Homines enim, qui otio abundant, scelera plerumque meditantur; unde fit, ut Reges maxime Nobilium causa inducantur, bellum gerere, quia Regibus, Nobilibus stipatis, major ex bello, quam ex pace securitas et quies. haec, utpote satis nota, relinquo, ut et quae ex Art. 15. usque ad 27. in praec. Capite dixi. Nam praecipua in hoc Cap. demonstrata, et reliqua per le manifelta funt.

S. XXI. Quod Judices plures numero esse ... debeant, quam ut a viro privato magna ejus pars possit muneribus corrumpi, ut et quod suffragia non palam, sed clam ferre debeant, et quod vacationis praemium mereantur, omnibus etiam notum. Sed solent ubique annuum habere stipendium; unde fit, ut non admodum festinent lites dirimere, et saepe, ut quaestionibus nullus sit finis. Deinde ubi bonorum publicatio Regum emolumenta funt, ibi saepe, non jus, aut verum in cognitionibus, sed magnitudo opum spectatur; passim delati. ones, et locupletigimus quisque in praedam correpti; quae gravia et intoleranda, sed necessitate armorum excusata, etiam in pace manent. At Judicum avaritia, qui scilicet in duos, aut tres annos ad fummum conflituuntur, metu succedentium temperatur; ut jam taceam, quod Judices bona fixa nulla habere possunt, sed quod argentum suum lucri causa concivibus credere debeant: atque adeo iis magis consulere, quam insidiari coguntur, praesertim si ipsi judices magno, uti diximus, numero sunt.

- 6. XXII. At militiae nullum decernendum esse ftipendium diximus: nam summum militiae praemium libertas est. In statu enim naturali nititur unusquisque, sola libertatis causa sele, quantum potest. defendere, nec aliud bellicae virtutis praemium exspectat, quam ut suus sit; in statu autem civili omnes fimul cives confiderandi perinde, ac homo in statu naturali, qui propterea, dum omnes pro eo statu militant, sibi cavent, sibique vacant. [311] Confiliarii, Judices, Praetores, etc. plus aliis, quam fibi vacant, quare iis vacationis praemium decerni aequum est. Accedit, quod in bello nullum honestius, nec majus victoriae incitamentum esse potest, quam libertatis imago; sed si contra civium aliqua pars militiae designetur, qua de causa necesse etiam erit iisdem certum stipendium decernere! Rex necessario coldem prae reliquis agnoscet, (ut Art. 12. hujus Cap. oftendimus) homines scilicet, qui belli artes tantummodo norunt, et in pace propter nimium otium luxu corrumpuntur, et tandem propter inopiam rei familiaris nihil praeter rapinas, discordias civiles, et bella meditantur; atque adeo affirmare possumus, imperium Monarchicum hujusmodi revera statum belli esse, et solam militiam libertate gaudere, reliquos autem fervire.
  - S. XXIII. Quae de peregrinis in civium numerum recipiendis Art. 32. praeced. Cap. diximus, per se nota esse credo. Praeterea neminem dubitare existimo, quod ii, qui Regi sanguine propinqui sunt, procul ab eo esse debeant, et non belli, sed pacis negotiis distrahi, ex quibus ipsis decus, et imperio quies sequatur. Quamvis nec hoc quidem Turcarum Tyrannis satis tutum visum fuerit, quibus propterea religio est, fratres omnes necare. Nec mirum; nam quo magis absolute imperii jus in unum translatum est, eo facilius ipsum (ut Art.

14. hujus Cap. exemplo oftendimus) ex uno in alium transferri potest. At imperium Monarchicum, quale hic concipimus, in quo scilicet mercenarius miles nullus est, satis hoc, quo diximus, modo. Regis saluti cautum fore, extra dubium est.

S. XXIV. De iis etiam, quae Art. 34. et 35. praeced. Cap. diximus, ambigere nemo potest. Ouod autem Rex extraneam in uxorem ducere nonfacile demonstratur. Nam praeterquam quod duae Civitates, quanquam foedere inter se fociatae, in statu tamen hostilitatis sunt (per Art. '14. Cap. 3.); apprime cavendum est, ne bellum propter Regis res domesticas concitetur, et quia controversiae et dissensiones ex societate praecipue, quae ex matrimonio fit, oriuntur, et quae inter duas Civitates quaestiones sunt, jure helli plerumque dirimuntur; hinc sequitur, imperio exitiale esse [3 2 ] arctam societatem oum alio inire. Hujus rei fatale exemplum in Scriptura legimus: mortuo enim Salomone, qui filiam Regis Aegypti sibi matrimonio junxerat, filius ejus Rehabeam bellum cum Sulano Aegyptiorum Rege infelicissime gessit, a quo omnino subactus est. Matrimonium praeterea Ludovici 14. Regis Galliarum cum filia Philippi quarti novi belli semen fuit, et praeter haec plurima exempla in historiis leguntur.

ŧ

Ľ

٠,

٠.

٠.

S. XXV. Imperii facies una eademque servari, et consequenter Rex unus et ejusdem sexus, et imperium indivisibile esse debet. Quod autem dixerim, ut filius Regis natu major patri jure succedat, vel (si nulli sint liberi) qui Regi sanguine proximus est, patet tam ex Artic. 13. praeced. Cap. quam quia Regis electio, quae a multitudine sit, aeterna, si sieri potest, esse debet; alias necessario siet, ut summa imperii potestas saepe ad multitudinem transeat, quae mutatio summa est, et

consequenter periculosissima. Qui autem statuunt, Regem ex eo, quod imperii Dominus est, idque jure absoluto tenet, posse, cui vellet, idem tradere, et successorem, quem velit, eligere, atque adeo Regis filium imperii haeredem jure esse, falluntur Nam Regis voluntas tam diu vim juris habet, quamdiu Civitatis gladium tenet; imperii namque jus sola potentia definitur. Rex igitur regno cedere quidem potest, sed non imperium alteri tradere, nisi connivente multitudine, vel parte ejus validiore. Quod ut clarius intelligatur, venit notandum, quod liberi non jure naturali, sed civili parentum haeredes funt: nam sola Civitatis potentia fit, ut unusquisque quorundan bonorum fit dominus; quare eadem potentia, five jure, quo sit, ut voluntas alicujus, qua de suis bonis statuit, rata fit, eodem fit, ut eadem voluntas etiam post ipsius mortem rata maneat, quamdiu Civitas permanet; et hac ratione unusquisque in statu civili idem jus, quod dum in vivis est, etiam post mortem obtinet, quia, uti diximus, non tam fua, quam Civitatis potentia, quae aeterna est, de suis bonis quicquam statuere potest. At Regis alia prorsus est ratio: nam Regis voluntas ipsum jus Civile est, et rex ipsa Civitas: mortuo igitur Rege obiit que dammodo Civitas, et status Civilis ad naturalem, et consequenter summa potestas ad mul-[323] titudinem naturaliter redit, quae propterea jure potest leges novas condere, et veteres abrogare. At-- que adeo apparet, neminem Regi jure succedere; nisi quem multitudo successorem vult, vel in Theocratia, qualis Hebraeorum Civitas olim fuit, quem Deus per Prophetam elegerit. Possemus praeterea haec inde deducere, quod Regis gladius five jus, fit revera ipfius multitudinis, five validioris ejus partis voluntas, vel etiam ex eo, quod homines ratione praediti nunquam suo jure ita cedunt; ut homines esse delinant, et perinde ac pecudes habeantur; Sed haec'ulterius persequi non est opus.

Caeterum Religionis five Deum colendijus nemo in alium transferre potest. Sed de hoc in duobus ultimis capitibus Tractatus Theologico Politici prolixe egimus, quae hic repetere superfluum est. Atque his me optimi imperii Monarchici fundamenta fatis clare; quamvis breviter, demonstrasse autumo. Eorum autem cohaerentiam, live imperii analogiam, facile unus quisque observabit, qui eadem fimul aliqua cum' attentione contemplari, veht. : Superest tantum monere, me hic imperium Monarchicum concipere. quod a libera multitudine instituitur, cui solummo do hace ex ulu elle pollunt; nam multitudo, quae alii imperii formae assuevit, non poterit sine magno eversionis periculo totius imperii recepta fundamenta evellere . et totius imperii fabricatir rii i mutare.

والمرافعة المراجع المراجع

6. XXVII. Atque haec, quae scripsimus, visti forsan excipientur ab iis, qui vitia, quae omnibus mortalibus insunt, ad solam plebeni restringunt; nempe quod in vulgo nihil modicum; terrere, ni paveant; et quodiplebs aut humiliter servit, aut fuperbe dominatur; nec ei veritas, aut judicium At natura una, et communis omnium est? Sed potentia et cultu decipimur, unde est, ût dus cum idem faciunt, saepe dicamus, hoc licet impune facere huic, illi non licet; non quod distimilis res fit, fed qui facit. Dominantibus propria est superbia. Superbiunt homines annua defignatione: quid nobiles, qui honores in acternum agitant. eorum arrogantia, fastu, luxu, prodigalitate, certoque vitiorum concentu, et docta quadam insipientia et turpitudinis elegantia adornatur, ita ut[314] vitia, quorum fingula seorsim spectata, quia tum exemplo moniti Regem adeo obfirmato animo petere voluerint; sed si sententiam mutare nollent, fuasit, ne Regem eligerent, nisi institutis prins ritibus satis aequis et ingenio gentis consentaneis. et apprime ut supremum aliquod Concilium crearent, quod regibus, ut Lacedaemoniorum Ephori, opponeretur, et jus absolutum haberet lites dirimendi, quas inter Regem et cives orirentur. Hoc igitur confilium fequuti, jura, quae ipfis omnium acquissima visa funt, instituerunt, quorum summus interpres, et consequenter supremus judex non Rex, fed Concilium effet, quod septendecim vocant, et cujus praeses Justitia appellatur. Hic igitur Justitia et hi septendecim nullis suffragiis, sed sorte ad vitam electi, jus absolutum habent omnes sententias in civem quemounque ab aliis Conciliis tam Politicis, quam Ecclesiafticis, vel ab ipso Rege latas revocandi et damnandi, ita ut quilibet [326] civis jus haberet ipsum etiam Regem coram hoc judicio vocandi. Praeterea olim jus etiam habuerunt Regem eligendi, et potestate privandi; sed multis post elapsis annis Rex Don Pedro, qui dicitur Pugio, ambiendo, largiendo, pollicitando, omniumque officiorum genere tandem effecit, ut hoc jus rescinderetur, (quod simulae obtinuit, manum pugione coram omnibus amputavit, vel, quod facilius crediderim, laelit, addens, non fine sanguinis Regii impendio licere subditis Regem eligere) ea tamen conditione: ut potuerint et posfint arma.capere contra vim quameunque, qua aliquis imperium ingredi in ipforum damnum velit, imo contra ipsum Regem et principem suturum haeredem # si hoc modo (imperium) ingrediatur. sane conditione praecedens illud jus non tam aboleverunt, quam correxerunt. Nam ut Art. 5. et 6. Cap. 4. oftendimus. Rex non jure civili sed jure belli dominandi potentia privari potest, vel ipsius vim vi solummodo repellere subditis licet. Praeter

hanc alias flipulati funt conditiones, quae ad nostrum scopum non faciunt. His ritibus ex omnium sententia instructi incredibili temporis spatio inviolati manserunt, pari semper side Regum erga'subditos, ac subditorum erga Regem. Sed postquam regnum Cafiellae Ferdinando, qui omnium primus Catholicus nuncupatus fuit, haereditate cessit; incepit haec Arragonesium libertas Castellanis esse invifa, qui propterea ipfum Ferdinandum fuadere non cessabant, ut jura illa rescinderet. At ille, nondum imperio absoluto assuetus, nihil tentare ausus, Consiliariis haec respondit: praeterquam quod Arragonenfium Regnum iis, quas noverant. conditionibus acceperit, quodque eafdem fervare fanctissime juraverit, et praeterquam quod inhumanum sit sidem datam solvere, se in animum induxisse, suum Regnum stabile fore, quamdiu securivatis ratio non major Regi, quam subditis effet, ita ut nec Rex subditis, nee contra subditi Regi praeponderarent; nam si alterutra pars potentior evadat, pars debilior non tantum priftinam aequalitatem recuperare, fed dolore accepti damni in alteram contra referre conabitur, unde vel alterutrius, vel Quae sane sapientia utriusque ruina sequeretur. verba non satis mirari possem, si prolata suissent a Rege, qui servis, non liberis hominibus imperare confuevisset. Retinuerunt igitur Arragonenses post [317] Ferdinandum libertatem, non jam jure, sed Regum potentiorum gratia usque ad Philippum secundum; qui eosdem feliciori quidem fato, sed non minori saevitia, quam Confoederatorum Provincias oppressit. Et quamvis Philippus tertius omnia in integrum restituisse videatur; Arragonenfes tamen, quorum plerique cupidine potentioribus assentandi, (nam inscitia est contra stimulos calces mittere) et reliqui metu territi, nihil praeter libertatis speciosa vocabula et inanes ritus recinuerunt.

S. XXXI. Concludimus itaque multitudinem satis amplam libertatem sub Rege servare posse, modo essiciat, ut Regis potentia sola ipsius multitudinis potentia determinetur, et ipsius multitudinis praesidio servetur. Atque haec unica fuit Regula, quam in jaciendis imperii Monarchici fundamentis sequutus sum.

## CAPVT VIII.

Quod imperium Aristocraticum magno Patriciorum numero constare debet; de ejus praestantia; et quod ad absolutum magis, quam Monarchicum accedat, et hac de causa Libertati conservandae aptius sit.

§ I. Huc usque de Imperio Monarchico. Qua autem ratione Aristocraticum instituendum fit, ut permanere possit, hic jam dicemus. Aristocraticum imperium illud esse diximus, quod non unus, sed quidam ex multitudine selecti tenent. quos inposterum Patricios appellabimus. expresse, quod quidam selecti tenent. Nam haec praecipua est differentia inter hoc et Democraticum imperium, quod scilicet in Imperio Aristocratico gubernandi jus a fola electione pendeat. Democratico autem maxime a jure quodam innato, vel fortuna adepto; (ut suo loco dicemus) atque adeo, tametsi imperii alicujus integra multitudo in numerum Patriciorum recipiatur, modo illud jus haereditarium non sit, nec lege aliqua communi ad alios descendat, imperium tamen Aristocraticum omnino erit, quandoquidem nulli, nisi expresse electi, in numerum Patriciorum recipiuntur. [3x8] At si hi duo tantummodo fuerint, alter altero potioresse conabitur, et imperium facile, ob nimiam uniuscujusque potentiam, in duas partes dividetur et in tres, aut quatuor, aut quinque, si tres, aut quatuor, aut quinque id tenuerint. Sed partes eo debiliores erunt, quo in plures ipsum imperium delatum fuerit: ex quo sequitur, in imperio Aristocratico, ut stabile sit, ad minimum Patriciorum numerum determinandum, necessario habendam, esse rationem magnitudinis ipsus imperii.

§. II. Ponatur itaque pro mediocris imperii magnitudine satis esse, ut centum optimi viri dentur, in quos summa imperii potestas delata sit, et quibus consequenter jus competat, Collegas Patricios eligendi, quando eorum aliquis vita excessit. Hi sane omni modo conabuntur, ut eorum liberi, vel qui iis sanguine proximi sunt, sibi succedant: unde summa imperii potestas semper penes eos erit. quos fortuna Patriciis liberos aut consanguineos dedit. Et quia ex centum hominibus. qui fortunae causa ad honores ascendunt, vix tres reperiuntur, qui arte et Consilio pollent vigentque, fiet ergo, ut imperii potestas non penes centum. sed penes duos tantummodo, aut tres sit, qui animi virtute pollent, quique facile omnia ad se trahent, et unusquisque more humanae cupidinis viam ad Monarchiam sternere poterit: atque adeo. si recte calculum ineamus, necesse est, ut summa potestas imperii, cujus magnitudinis ratio centum optimatum ad minimum exigit, in quinquies mille ad minimum Patricios deferatur. Hac enim ratione nunquam deerit, quin centum reperiantur animi virtute excellentes, posito scilicet quinquaginta, qui honores ambiunt, eosque adipiscuntur, unus semper reperiatur optimis non inferior, praeter alios, qui optimorum virtutes aemulantur, quique propterea digni etiam funt, qui regant.

Solent frequentius Patricii cives effe unius urbis, quae caput totius imperii est, ita ut Civitas sive Respublica ex eadem habeat vocabulum, ut olim Romana, hodie Veneta, Genuen-At Hollandorum Respublica nomen ex integra Provincia habet, ex quo oritur, ut hujus imperii subditi majori libertate gaudeant. Jam [319] antequam fundamenta, quibus hoc imperium Arilfocraticum niti debet, determinare possimus, notanda est differentia inter imperium, quod in unum, et in id, quod in satis magnum Concilium transfertur, quae sane permagna est. Nam primo unius hominis potentia integro imperio sustinendo (ut Art. 5. Cap. 6. diximus) longe impar est, quod line manifesto aliquo absurdo de Concilio satis magno enunciare nemo potest: qui enim Concilium satis magnum esse affirmat, simul negat idem imperio sustinendo esse impar. Rex igitur Consiliariis omnino indiget, Concilium autem hujulmodi minime. Deinde Reges mortales sunt, Concilia contra aeterna: atque adeo imperii potentia, semel in Concilium satis magnum translata est, nunquam ad multitudinem redit, quod in imperio Monarchico locum non habet, ut Art. 25. Cap. praeced. oftendimus. Tertio Regis imperium vel ob ejus pueritiam, aegritudinem, senectutem, vel aliis de causis saepe precarium est; hujusmodi autem Concilii potentia econtra una, eademque semper manet. Quarto unius hominis voluntas varia admodum, et inconstans est: et hac de causa imperii Monarchici omne quidem jus est Regis explicata voluntas: (ut in Art. 1. Cap. praeced. diximus) at non omnis Regis voluntas jus esse debet, quod de voluntate Concilii satis magni dici nequit. quandoquidem ipsum Concilium (ut modo ostendimus) nullis Confiliariis indiget, debet necessario omnis ejus explicata voluntas jus esse. Ac proinde concludimus, imperium, quod in Concilium satis

magnum transfertur, absolutum esse, vel ad absolutum maxime accedere. Nam si quod imperium absolutum datur, illud revera est, quod integra multitudo tenet.

- flocraticum nunquam (ut modo ostensum) ad multitudinem redit, nec ulla in eo multitudini consultatio; sed absolute omnis ejusdem Concilii voluntas jus est. Debet omnino ut absolutum considerari, et consequenter ejus fundamenta sola ejusdem Concilii voluntate et judicio niti debent; non autem multitudinis vigilantia, quandoquidem ipsa tam a consiliis, quam suffragiis ferendis arcetur. Causa igitur, cur in praxi imperium absolutum non sit, nulla alia esse potest, quam [320] quia multitudo imperantibus formidolosa est, quae propterea aliquam sibi libertatem obtinet, quam, si non expressa lege, tacite tamen sibi vendicat, obtinetque.
- S. V. Apparet itaque hujus imperii conditionem optimam fore, si ita institutum fuerit, ut ad absolutum maxime accedat, hoc est, ut multitudo, quantum sieri potest, minus timenda sit, nullamque libertatem obtineat, nisi quae ex ipsius imperii constitutione ipsi necessario tribui debet, quaeque adeo non tam multitudinis, quam totius imperii jus sit, quod soli Optimates ut suum vendicant, conservantque; hoc enim modo praxis cum theoria maxime conveniet, ut ex Art. praeced. patet, et per se etiam manifestum est: nam dubitare non possumus, imperium eo minus penes Patricios esse, quo plura sibi plebs jura vindicat, qualia solent in inferiori Germania opisicum Collegia, Gilden vulgo dicta, habere.
- VI. Neque hinc, 'quod scilicet imperium in Concilium absolute delatum est, ullum ab codem infen-

infensi-servitii periculum plebi metuendum. Nam Concilii adeo magni voluntas, non tam a libidine, quam a ratione determinari potest; quippe homines ex malo affectu diversi trahuntur, nec una veluti mente duci possunt, nisi quatenus honesta appetunt, vel saltem quae speciem honesti habent.

- 6. VII. In determinandis igitur imperii Aristocratici fundamentis apprime observandum est, ut eadem sola voluntate et potentia supremi ejusdem Concilii nitantur, ita ut ipsum Concilium, quantum sieri potest, sui juris sit, nullumque a multitudine periculum habeat. fundamenta, quae scilicet sola supremi Concilii voluntate et potentia nitantur, determinandum, fundamenta pacis, quae imperii Monarchici pro-'pria, et ab hoc imperio aliena sunt, videamus. Nam si his alia aequipollentia fundamenta imperio Aristocratico idonea substituerimus, et reliqua, ut jam jacta sunt, reliquerimus, omnes absque dubio seditionum causae sublatae erunt, vel saltem hoc imperium non minus securum, quam Monarchicum; sed contra eo magis securum, et ipsius conditio eo melior erit, quo magis quam Monarchicum absque pacis et libertatis detrimento (vid. Art. 3. et 6. hujus Cap.) ad absolutum accedit; nam quo jus summae potestatis majus est, eo imperii forma cum rationis dictamine magis convenit, (per. Art. 5. Cap. 3.) et consequenter paci, et libertati conservandae aptior est. Perourramus igitur, quae Cap. 6. Art. 9. diximus, ut illa, quae ab hoc aliena funt, rejiciamus, et quae ei congrua funt, videamus,
- S. VIII. Quod primo necesse sit, urbem unam, aut plures condere et munire, nemo dubitare rotest. Sed illa praecipue municada est, quae totius

totsus imperii est caput, et praeteres islae, quae in limitibus imperii sunt. Illa enim, quae totius imperii caput est; jusque summum habet, omnibus potentior esse debet. Caeterum in hoc imperio superstuum omnino est, ut incolae omnes in familias dividantur.

S. IX. Ad milftiam quodattinet; quonfamin hoc imperio non inter omnes; fed tantum inter Patricios aequalitas quaerenda est, et praecipue Patriciorum potentia major est, quam plebis; certum est, ad leges, seu jura fundamentalia hujus imperii non pertinere, ut militia ex ullis allis. quam ex subditis, formetur. Sed hoc apprime necesse est, ut nullus in Patriciorum numerumi recipiatur, nili qui artem militarem recte noverit. Subditos autem extra militiam esse, ut quidam volunt, inscitia sane est. 'Nam praeterquam quod' militiae stipendium, quod subditis solvitur, in ipsoregno manet, cum contra id, quod militi extraneo solvitur, omne pereat; accedit, quod maximum imperii robur debilitaretur. Nam certum eft, iklos singulari animi virtute certare, qui pro aris et focis certant. Unde etiam apparet, illos etiam non minus errare, qui belli duces, tribunos, centuriones etc. ex solis Patriciis eligendos statuunt. Nam qua vittute ii milites certabunt, quibus omnis gloriae, et honores adipiscendi spes adimitur. Verum contra legem stabilire, ne Patriciis militem extraneum liceat conducere, quando res postulat, vel ad sul' defensionem et seditiones coercendas, vel ob alias quascunque causas, praeterquam quod'inconsaltum est, repugnaret etiam summo Patriciorumi juri, de quo vide Art. 3. 4. et 5. huj. Cap. Caeterum unius exercitus vel totius militiae dux in bello tantummodo, et ex solis Patriciis eligendus, qui annum ad fummum imperium habeat, nec continuari in imperio, nec postea eligi possit; [322] A a

quod jus cum in Monarchico, tum maxime in hoc imperio necellarium est. Nam, quamvis multo facilius, ut supra jam diximus, imperium ex uno in alium, quam ex libero Concilio in unum hominem transferri possit; sit tamen saepe, ut Patricii a suis Ducibus opprimantur, idque multo majori Reipublicae damno; quippe quando Monarcha e medio tollitur, non imperii, sed tantummodo Tyranni mutatio fit. At in imperio Aristocratico fieri id nequit absque eversione imperii et maximorum virorum clade. Cujus rei funestissima exempla Roma dedit. Caeterum ratio, cur in imperio Monarchico diximus, quod Militia sine stipendio servire debeat, locum in hujusmodi imperio non habet. Nam, quandoquidem subditi tam a Confiliis, quam suffragiis ferendis arcentur, perinde ac peregrini censendi sunt, qui propterea non iniquiore conditione, ac peregrini, ad militandum conducendi funt. Neque hic periculum est, ut a Concilio prae reliquis agnoscantur. Quinimo ne unusquisque suorum factorum iniquus, ut fit, aestimator sit, consultius est, ut Patricii certum praemium militibus pro servitio decernant.

§. X. Praeterea hac etiam de causa, quod omnes praeter Patricios peregrini sunt, sieri non potest absque totius imperii periculo, ut agri, et domus, et omne solum publici juris maneant, et ut incolis annuo pretio locentur. Nam subditi, qui nullam in imperio partem habent, facile omnes in adversis urbes deserrent, si bona, quae possident, portare quo vellent, liceret. Quare agri, et fundi hujus imperii subditis non locandi, sed vendendi sunt, ea tamen conditione, ut etiam ex annuo proventu partem aliquotam singulis annis numerent, etc, ut in Hollandia sit.

- §. XI. His confideratis, ad fundamenta, quibus supremum Concilium niti et firmari debet, pergo. Hujus Concilii membra in mediocri imperio quinque circiter millia esse debere ostendimus Art. 2. hujus Cap. atque adeo ratio quaerenda est, qua fiat, ne paulatim ad pauciores deveniat imperium; sed contra, ut pro ratione incrementi ipsius imperii eorum augeatur numerus; deinde ut inter [323] Patricios aequalitas, quantum fieri potest, servetur; ut praeterea in Conciliis celeris detur expedino; ut communi bono consulatur; et denique ut Patriciorum seu Concilii major sit, quam multitudinis, potentia; sed ita, ut nihil inde multitudo detrimenti patiatur.
- 6. XII. Ad primum autem obtinendum maxima oritur difficultas ex invidia. Sunt enim homines, ut diximus, natura hostes, ita ut, quamvis legibus copulentur adftringanturque, retineant tamen naturam. Atque hinc fieri existimo, ut imperia Democratica in Aristocratica, et haec tandem in Monarchica mutentur. Nam plane mihi persuadeo, pleraque Aristocratica imperia, Democratica prius fuisse, quod scilicet quaedam multitudo novas sedes quaerens, iis inventis et cultis, imperandi aequale jus integra retinuit, quia nemo imperium alteri dat volens. Sed, quamvis eorum unusquisque aequum esse censeat, ut idem jus, quod alteri in ipsum est, ipsi etiam in alterum fit, iniquum tamen esse putat, ut peregrinis, qui ad ipsos confluent, aequale cum ipsis jus sit in imperio, quod fibi labore quaefierant, et sui fanguinis impendio occupaverant. Quod nec ipfi peregrini renuunt, qui nimirum non ad imperandum, sed ad res suas privatas curandum eo migrant, et satis sibi concedi putant, si modo ipsis libertas concedatur res suas cum securitate agendi. interim multitudo ex peregrinorum confluentia au-

getur, qui paulatim illius gentis mores induunt. donec demum nulla alia diversitate dignoscuntur. quam hoc folo, quod adipiscendorum honorum jure careant; et dum horum numerus quotidie crescit, civium contre multis de causis minuitur. Ouippe saepe familiae extinguuntur; alii ob scelere exclusi, et plerique ob rei domesticae angustiam Rempublicam negligunt, dum interea potentiores mihil studeant, quam soli regnare; et sic paulatim imperium ad paucos, et tandem ob factionem ad num redigitur. Atque his alias causas, quae hujusmødi imperia destruunt, adjungere possemus; sed, quia satis nota sunt, iisdem supersedeo, et leges, quibus hoc imperium, de quo agimus, con-· fervari debet, ordine jam oftendam.

- 6. XIII. Primaria hujus imperii Lex elle debet. qua determinatur rațio numeri Patriciorum [824] ad multitudinem. Ratio enim (per Art. 1. hajus Cap.) inter hanc, et illos habenda est, ita ut pro incremento multitudinis Patriciorum numerus augeatur. Atque haeo (per illa quae Art. 2. hujus Cap. diximus) debet esse circiter ut 1. ad 50. hoc est, ut inaequalitas numeri Patriciorum, ad multitudinem nunquam major sit. Nam (per Art. 1. hujus Cap.) servata imperii forma, numerus, Patriciorum multo major esse potest numero multitudinis. Sed in sola eorum paucitate periculum Qua autem ratione cavendum fit, ut haec lex inviolata fervetur, fuo loco mox oftendam.
- S. XIV. Patricii ex quibuldam tantummodo familiis aliquibus in locis eliguntur. Sed hoc expresso jure statuere perniciosum est. Nam, praeterquam quod familiae saepe extinguuntur, et quod nunquam reliquae absque ignominia excluduntur, accedit, quod hujus imperii formae repugnat, ut tricia dignitas haereditaria sit (per Art. 1. hujus Cap.)

- Gap.). Sed imperium hac ratione Democraticum potius videtur, quale in Art. 12. hujus Cap. de-Coriplimus, quod scilicet paucissimi tenent cives. Attamen contra cavere, ne Patricii filios suos et confanguineos eligant, et consequenter ne imperandi jus in quibusdam familiis maneat, impossibile est, imo absurdum, ut Art. 39. hujus Cap. osteni Verum, modo id nullo expresso jure obtineant, nec reliqui (qui scilicet in imperio natifunt. et patrio sermone utuntur, nec uxorem peregrinam habent, nec infames funt, nec serviunt, nee denique servili aliquo officio vitam sustentant; inter quos etiam Oenopolae et Cerevisiarii numerandi funt) excludantur, retinebitur nihilominus imperii forma, et ratio inter Patricios et multitudinem servari semper poterit.
- S. XV. Quod si praeterea lege statuatur, ut nulli juniores eligantur, nunquam siet, ut paucae familiae jus imperandi retineant; atque adeo lege statuendum, ut nullus, nisi qui ad annum aetatis trigesimum pervenit, in catalogum eligendorum referri posit.
- S. XVI. Tertio deinde statuendum est, ut Patricii omnes in quodam urbis loco statutis certis temporibus congregari debeant, et qui, nisi morbo, aut publico aliquo negotio impeditus, Concilio non interfuerit, sensibili aliqua pecuniae [325] poena mulctetur. Nam ni hoc sieret, plusimi ob rei domesticae curam publicam negligerent.
- S. XVII. Hujus Concilii officium sit leges condere et abrogare, Collegas Patricios, et omnes imperii ministros eligere. Non enim sieri potest, ut is, qui supremum jus habet, ut hoc Concilium habere statuinus, alicui potestatem det leges condendi et abrogandi, quin simul jure suo cedat

cedat, et in illum id transferat, cui illam potestatem dedit; quippe, qui vel uno solo die potestatem habet leges condendi et abrogandi, ille totam imperii formam mutare potest. At quotidiana imperii negotia aliis ad tempus secundum constituta jura administranda tradere, retento supremo suo jure, potest. Praeterea, si imperii ministri ab alio, quam ab hoc Concilio eligerentur, tum hujus Concilii membra pupilli potius, quam Patricii, appellandi essent.

- §. XVIII. Hinc concilio solent quidam Rectorem seu Principem creare, vel ad vitam, ut Veneti, vel ad tempus, ut Genuenses; sed tanta cum cautione, ut satis appareat, id non sine magno imperii periculo sieri. Et sane dubitare non possumus, quin imperium hac ratione ad Monarchicum accedat, et quantum ex eorum historiis conjicere possumus, nulla alia de causa id factum est, quam quia ante constituta haec Concilia sub Rectore vel Duce, veluti sub Rege, fuerant; atque adeo Rectoris creatio Gentis quidem, sed non imperii Aristocratici absolute considerati, requisitum necessarium est.
- S. XIX. Attamen, quia fumma hujus imperii potestas penes universum hoc Concilium, non autem penes unumquodque ejusdem membrum est; (nam alias coetus esset inordinatae multitudinis) necesse ergo est, ut Patricii omnes Legibus ita adstringantur, ut unum veluti corpus, quod una regitur mente, componant. At leges per se solae invalidae sunt et facile franguntur, ubi earum vindices ii ipsi sunt, qui peccare possunt, quique soli exemplum ex supplicio capere debent et collegas ea de causa punire, ut suum appetitum ejuslemas supplicii metu franent, quod magnum est. Surdum; atque adeo medium quaerendum est,

quo supremi hujus Concilii ordo, et imperii jura inviolata serventur, ita tamén, ut inter Patricios aequalitas, quanta dari potest, sit.

- S. XX. Cum autem ex uno Rectore [326] vel Principe, qui etiam in Conciliis suffragium ferre potest, magna necessario oriri debeat inaequalitas, praesertim ob potentiam, quae ipsi necessario concedi debet, ut suo officio securius fungi, posit; nihil ergo, si omnia recte perpendamus, communi saluti utilius institui potest, quam quod' huic supremo Concilio aliud subordinetur ex quibusdam Patriciis, quorum officium folummodo sit observare, ut imperii jura, quae Concilia et imperii Ministros concernunt, inviolata serventur, qui propterea potestatem habeant delinquentem quemcunque imperii Ministrum, qui scilicet contra jura, quae ipsius ministerium concernunt, peccavit. coram suo judicio vocandii et secundum! constituta jura damnandi; atque hos imposterum Syndicos appellabimus.
- S. XXI. Atque hi ad vitam eligendi sunt. Nam si ad tempus eligerentur, ita ut postea ad alia imperii ossicia vocari possint, in absurdum, quod Art. 19. hujus Cap. modo ostendimus, incideremus. Sed, ne longa admodum dominatione nimirum superbiant, nulli ad hoc ministerium eligendi sunt, nisi qui ad annum aetatis sexagesimum, aut ultra pervenerunt, et Senatorio ossicio (de quo infra) suncti sunt.
- §. XXII. Horum praeteres numerum facile determinabimus, fi confideremus hos Syndicos ad Patricios' sese habere, ut omnes simul Patricii ad multitudinem, quam regere nequeunt, fi justo numero pauciores sunt; ac proinde Syndicorum numerus ad Patriciorum numerum de-

bet effe, ut horum numerus ad numerum multitudinis, hoc est, (per Art. 13. hujus Cap.) ut 1. ad 50.

- for officio fungi possit, militiae para aliqua eidem decernenda est, cui imperare, quid velit, possit.
- XXIV. Syndicis, vel cuicunque status ministro stipendium nullum, sed emolumenta decernenda sunt talia, ut non possint, sine magno suo damno sempublicam prave administrare. Nam, quod hujus imperii ministris aequum sit, vocationis praemium decerni, dubitare non possumus, quia major hujus imperii pars plebs est, cuius securitati Patricii invigilant, dumipsa, nullam rei publicae, sed tantum privatae curam habet. Verum quia contra nemo (ut Art. 4. Cap. 7. diximus) alterius causiabilire credit, res necessario ita ordinandae sunt, ut ministri, qui Reipublicae curam habent, tum maxime sibi consulant, cum maxime communi bono invigilant.
- \$. XXV. Syndicis igitur, quorum officium, uti diximus, est observare, ut imperii jura inviolata serventur, haec emplumenta decernenda sunt, videlicet ut unusquisque Paterfamilias, qui in aliquo imperii loco habitat, quotannis nummum parvi valoris, nempe argenti unciae quartam partem solvere teneatur Syndicis, ut inde numerum inhabitantium cognoscere possint, atque adeo observare, quotam ejus partem Patricii essiciant. Deinde ut unu quisque Patricius tyro, ut electus est, Syndicis numerare debeat summam aliquam magnam, ex. gr. viginti, aut viginti quinque argenti libras. Praeterea pecunia illa, qua abientes Patricii (qui scilicet convocato Concilio non intersuerunt) condem-

demnantur, Syndicis etiam decernenda eli, et in-Super ut pars bonorum delinquentium Ministrorum. qui corum judicio stare tenentur, et qui certa pecuniae summa mulctantur, vel quorum bona proscribuntur, iisdem dedicetur, non quidem omnibus, sed iis tantummodo, qui quotidie ledent, et quorum officium est Syndicorum Concilium convocare, de quibus vide Art, 28, hujus Cap. autem Syndioorum Concilium luo lemper numero constet, ante omnia in supremo Concilio, solito. tempore convocato, de eo quaestio habenda est. Quod'li a Syndicis neglectum fuerit, ut tum ei, qui Senatui (de quo mox erit nobis dicendi locus) praeeft, supremum Concilium ea de re monere-insumbat, et a Syndicorum praeside silentii habiti caufam exigere, et, quid de es supremi Concilii sententia sit, inquirere, Quod si is etiem tacuerit, ut caula ab eo, qui supremo judicio pracest, veleo etiam tacente ab alio quocunque Patricio susci-. piatur, qui tam a Syndicorum, quam Senatus, etc Judicum praeside silenții rationem exigat. Denique ut lex illa, qua juniores secludantur, firicte, etiam observetur, statuendum est, ut omnes, qui, ad annum aetatis trigelimum pervenerunt, quique exprello jure a Regimine non feeluduntur, fuum nomen in catalogo coram Syndicis inferibi curent. et accepti honoris signum quaddam, statuto [328] aliquo pretio, ab iildem accipere, ut iplius liceat, certum ornatum, ils tantummodo concessum. induere, quo dignofcantur et in honore a reliquis habeantur; et interim jure constitutum sit, ut in electionibus nulli Patricio quenquam nominare liceat, nifi cujus nomen in communi catalogo inscriptum est, idque sub gravi poena. praeterea ne cuiquam liceat officium five munus, ad quod subeundum eligitur, recusare, Denique, ut omnia absolute fundamentalia imperii jura aeterna lint, statuendum est, si quis in Supremo Concilio

cilio quaestionem de jure aliquo fundamentali moverit, utpote de prolonganda alicujus Ducis exercitus dominatione, vel de numero Patriciorum minuendo, et similibus, ut reus Majestatis sit, et non tantum mortis damnetur, ejusque bona proscribantur, sed ut supplicii aliquod signum in aeternam rei memoriam in publico emineat. Ad reliqua vero communia imperii jura stabiliendum sufficit, si modo statuatur, ut Lex nulla abrogari, nec nova condi possit, nisi prius Syndicorum Concilium, et deinde supremi Concilii tres quartae, aut quatuor quintae partes in eo convenerint.

- S. XXVI. Jus praeterea, supremum Concilium convocandi resque decernendas in eodem proponendi penes Syndicos sit, quibus etiam primus locus in Concilio concedatur; sed sine jure suffragii. Verum, antequam sedeant, jurare debent per salutem supremi illius Concilii perque libertatem publicam, se summo studio conaturos, ut jura patria inviolata serventur et communi bono consulatur; quo facto res proponendas ordine aperiant per ministrum, qui ipsis a Secretis est.
  - §. XXVII. Ut autem in decernendo, et in eligendis imperii' ministris omnibus Patriciis aequa sit potestas, et celeris expeditio in omnibus detur, omnino probandus est ordo, quem Veneti observent, qui scilicet ad nominandos imperii ministros aliquot e Concilio sorte eligunt, et ab his ordine ministris eligendis nominatis, unusquisque Patricius sententiam suam, qua propositum ministrum eligendum probat, vel reprobat, indicat calculis, ita ut postea ignoretur, quisnam hujus, aut illius sententiae sueritauctor: quo sitnon tantum, utomi
    [320] nium Patriciorum in decernendo auctoritas aequalis sit, et ut negotia cito expediantur; sed etiam ut unusquisque absolutam libertatem, quod

in conciliis apprime necessarium est, habeat, suam sententiam absque ullo invidiae periculo proferendi.

- S. XXVIII. In Syndicorum etiam, et reliquis Conciliis idem ordo observandus est, ut scilicet fuffragia calculis ferantur. Jus autem Syndicorum: Concilium convocandi resque in eodem decernendas proponendi penes corundem practidem elle oportet, qui cum aliis decem aut pluribus Syndicis quotidie sedeat, ad plebis de ministris querelas et fecretas accusationes audiendum, et accusatores. fi res postulat, asservandos, et Concilium convocandum, etiam ante constitutum tempus, quo congregari solet, si in mora periculum esse eorum. At hic praeses, et qui cum aliquis judicaverit. iplo quotidie congregantur, a supremo Concilio eligi, et quidem ex Syndicorum numero debent. non quidem ad vitam, sed in sex menses, neccontinuari, nisi post tres, aut quatuor annos. Atque his, ut supra diximus, proscripta bona, et pecuniarum mulctae, vel eorum pars aliqua decernenda est. Reliqua quae Syndicos spectant suis in locis dicemus.
- S. XXIX. Secundum Concilium, quod supremo subordinandum est, Senatum appellabimus, cujus officium sit publica negotia agere, ex. gr. imperii jura promulgare, urbium munimenta secundum jura ordinare, diplomata militiae dare, tributa subditis imponere, eaque collocare, externis legatis respondere, et, quo legati mittendi sunt, decernere; sed ipsos legatos eligere supremi Concilii officium sit. Nam id apprime observandum est, ne Patricius ad aliquod imperii ministerium. vocari posit, nisi ab ipso supremo Concilio, ne ipsi Patricii Senatus gratiam aucupari studeant. Deinde illa omnia ad supremum Concilium deferenda

funt, quae praesentem rerum statum alique rations mutant, uti sunt belli et pacis decreta; quare Senatus decreta de bello et pace ut rata sint, supremi Concilii auctoritate sirmanda sunt: et hac de causa judicarem, ad solum supremum Concilium, non ad Senatum pertinere, nova tributa imponere.

S. XXX. Ad Senatorum numerum determinandum haec confideranda veniunt: primo ut omni-[33°] bus Patriciis spes aeque magna sit, ordinem Senatorium recipiendi; deinde ut nihilominus iidem Senatores, quorum tempus, in quod electi fuerant, elaplum eft, non magno post intervallo continuari possint, ut sic imperium a viris peritis et expertis semper regatur, et denique ut inter Senatores plures reperiantur sapientia et virtute clari. autem omnes conditiones obtinendas, nihil aliud excegitari potest, quam quod lege institutum st. ut nullus, nih qui ad annum aetatis quinquagehmum pervenit, in ordinem Senatorium recipiatur. et ut quadringenti, hoc est, ut Patriciorum una circiter: duodecima pars in annum eligatur, que elapso post biennium iidem continuari iterum posfint; hoc namque modo semper Patriciorum una circiter duodecima pars, brevibus tantummodo interpolitis intervallis, munus Senatorium subibit; qui sane numerus una cum illo, quem Syndici conficient, non multum superabitur a numero Patriciorum, qui annum aetatis quinquagelimum attigerunt, atque adeo omnibus Patriciis magna semper erit spes, Senatorum aut Syndicorum ordinem adipiscendi; et nihilominus iidem Patricii, interpolitis tantummodo, uti diximus, brevibus intervallis, Senatorium ordinem semper tenebunt. et (per illa quae Art. 2. hujus Cap. diximus) nunquam in Senatu deerunt viri praestantissmi, qui milio et arte pollent. Et, quia hacc lex fran-

gi

men potest absque magna multorum Patriciorum invidia, nulla alia cautione, ut valida semper sit, opus est, quam ut unusquisque Patricius, qui eo, quo diximus, aetatis pervenit, Syndicis ejus rei testimonium ostendat, qui ipsius nomen in catalogum eorum, qui Senatoriis muneribns adipiscendis destinantur, reponent et in supremo Concilio legent, ut locum in hoc supremo Concilio similibus dicatum, et qui Senatorum loco proximus sit cum reliquis ejusdem ordinis occupet.

6. XXXI. Senetorum emolumenta talia esse debent, ut iis major utilitas ex pace, quam ex bello fit; atque adeo ex mercibus, quae ex imperio in alies regiones, vel quae ex aliis regionibus in imperium portantur, una centefima, aut quinquagefima pars iphs decernatur. Nam dubitare non possumus, quin hac ratione pacem, quantum po- [33x] terunt, tuebuntur, et bellum nunquam protrahere studebunt. Nec ab hoc vectigali solvendo ipsi Senatores, li corum aliqui mercatores fuerint, immunes esse debent: nam talis immunitas non sine magna commercii jactura concedi potest, quod neminem ignorare credo. Porro contra statuendum lege est, ut'Senator, vel qui Senatoris officio functus est, nullo militiae munere fungi posht, et praeterea ut aullum ducem, vel praetorem, quos tempore belli tantummodo exercitui praebendos diximus Art. 9. hujus Capitis, renunciare liceat ex iis, quorum Pater vel avus Senator est, vel Senatoriam dignitatem intra biennium habuit. Nec dubitare possumus, quin Patricii, qui extra Senatum sunt, haec jura summa vi defendant; atque adeo fiet, ut Senatoribus majus semper emolumentum ex pace, quam ex bello sit, qui propterea bellum nunquam, nisi fumma imperii necessitate cogente, suadebunt. objici nobis potest, quode hac ratione, si scilicet Syndiois, et Senatoribus adeo magna emolumenta

decernenda sunt, imperium Aristocraticum non minus onerosum subditis erit, quam quodcunque , Monarchigum. Sed, praeterquam quod Regiae aulae majores sumptus requirent, quae tamen ad pacem tutandam non praebentur, et quod pax nunquam nimis caro pretio emi possit; accedit primo. quod id omne, quod in Monarchico imperio in unum, aut paucos, in hoc in plurimos confertur. Deinde Reges corumque ministri onera imperii cum subditis non ferunt, quod in hoc contra accidit; nam Patricii, qui semper ex ditioribus eliguntur, maximam partem Reip, conferunt. imperii Monarchici onera non tam ex Regiis sumptibus, quam ex ejusdem arcanis oriuntur. Onera enim imperii, quae pacis et libertatis tutandae causa, civibus imponuntur, quamvis magna sint. suftinentur tamen, et pacis utilitate feruntur. Quae gens unquam tot, tamque gravia vectigalia pendere debuit, ut Hollandica? atque haec non tantum non exhausta, quin contra opibus adeo potens fuit, ut ejus fortunam omnes inviderent. Si itaque imperii Monarchici onera pacis causa imponerentur, cives non premerent; sed, uti dixi, ex hujusmodi imperii arcanis fit, ut subditi oneri succumbant. Nempe quia Regum virtus magis in bello, quam in pace [332] valet, et quod ii, qui soli regnare volunt, fummopere congri debent, ut subditos inopes habeant; ut jam alia taceam, quae prudentissimus Belga V. H. olim notavit, quia ad meum institutum, quod solummodo est imperii cujuscunque optimum statum describere, non spectant.

5. XXXII. In Senatu aliqui ex Syndicis, a fupremo Concilio electis, federe debent; fed fine infragii jure:, nempe ut observent, num jura, quae lud Concilium spectant, recté serventur, et ut suremum Concilium convocari curent, quando ex enatu ad ipsum supremum Concilium aliquid deferen-

ferendum est. Nam jus supremum hoc concilium convocandi resque in eo decernendas proponendi penes Syndicos, ut jam diximus, est. Sed, antequam de similibus suffragia colligantur, qui Senatui tum praesidet, rerum statum, et quaenam de reproposita ipsius Senatus sit sententia, et quibus de causis, docebit, quo facto, suffragia solito ordine colligenda erunt.

- S. XXXIII. Integer Senatus non quotidie, sed, ut omnia magna Concilia, statuto quodam tempore congregari debet. Sed quia interim imperii negotia exercenda sunt, opus est ergo, ut Senatorum aliqua pars eligatur, quae dimisso Senatu ejus vicem suppleat, cujus officium sit, ipsum Senatum, quando eo opus est, convocare, ejusque decreta de Republica exsequi, Epistolas Senatui supremoque Concilio scriptas legere, et denique de rebus in Senatu proponendis consulere. Sed, ut haec omnia, et universi hujus Concilii ordo facilius concipiatur, rem totam accuratius describam.
- S. XXXIV. Senatores in annum, ut jam diximus, eligendi, in quatuor, aut sex ordines dividendi funt, quorum primus primis tribus, vel duobus mensibus in Senatu sedeat, quibus elapsis fecundus ordo locum primi occupet, et sic porro, servatis vicibus, unusquisque ordo eodem temporis intervallo primum locum in Senatu teneat, ita ut, qui primis mensibus primus, is secundis ultimus Praeterea quot ordines, totidem Praesides, totidemque eorundem Vicarii, qui ipsorum vicem, quando opus es, suppleant, eligendi sunt, hocest, ex quocunque ordine duo eligendi funt, quorum alter Praeses, alter Vicarius ejusdem ordinis sit, et qui primi ordinis Praeses est, primis etiam mensibus Senátui praesideat, vel si absit, ejus Vicarius [333] iplius vicem gerat, et lic porro reliqui, servato ut **Supra**

supra ordine. Deinde ex primo ordine aliqui sorte. vel suffragio eligendi sunt, qui cum Praeside et Vicario, ejuldem ordinis Senatus vicem, poltquam dimissus est, suppleant; idque eodem temporis intervallo, quo idem eorum ordo primum locum in Senatu tenet: quippe eo elaplo ex secundo ordine totidem iterum forte, vel suffragio eligendi sunt, qui cum suo Praeside et Vicario primi ordinis locum occupent, vicemque Senatus suppleant; et sic porro reliqui, nec opus est, ut horum electio. quos scilicet sorte, vel suffragio singulis tribus. vel duobus menlibus eligendos dixi, et quos imposterum Consules appellabimus, a supremo Concilio fiat. Nam ratio, quam in Art. 29, hujus Cap. dedimus, locum hic non habet, et multo minus illa Art. 17. Sufficiet igitur, si a Senatu et Syndicis. qui praesentes adfunt, eligantur.

S. XXXV. Horum autem numerum determinare non ita accurate possum. At tamen hoc certum est, plures esse debere, quam ut facile corrumpi possint: nam, tametsi de Rep. nihil soli decernant, possunt tamen Senatum protrahere, vel quod pessimum esset, ipsum deludere proponendo illa. quae nullius, et illa reticendo, quae majoris momenti essent: ut jam taceam, quod si nimis pauci' essent, sola unius autalterius absentia moram publicis negotiis adferre posset. Sed, quoniam contra' Hi Consules ideo creantur, quia magna Concilia publicis negotiis quotidie vacare nequennt, medium necessario hic quaerendum est; et defectus numeri temporis brevitate supplendus. Atque adeo, If modo triginta, aut circiter, in duos, aut tres menfes eligantur, plures erunt, quam ut'hoc brevitempore corrumpi possint, et hac de causa etiam monui, ut ii, qui in eorum locum succedunt, nullo modo eligendi sint, nisi eo tempore, quo ipsi succedunt, et alii discedunt.

6. XXXVI. Horum praeteres officium effe diximus, Senatum, quando eorum aliqui, licet pauci fint, opus esse judicaverint, convocare, resque in codem decernendas propotere, Senatum dimistere, ejusque de negotiis publicis decreta exequi. Quo autem id fieri ordine debeat, ne res inutilibus quaestionibus diu protrahantur, paucis jam di- [334]. cam. Nempe Consules de re in Senatu proponenda. et, quid factu opus sit, consulant, et, si de eo omnibus una fuerit mens, tum convocato Senatu, et quaestione ordine exposita, quaenam corum sit sententia, doceant, necalterius sententia exspectata suffragia ordine colligant. Sed fi Confules plures, quare unans sententiam foverint, tum in Senatu illa de quaestione proposite sententia prior dicenda erit, quae a majori Consulum numero defendebatur, et si cadem a majorit Senatus et Consulum parte non fuerit probata, sed quod numerus dubitantium, et negantium simul major fuerit, quod ex calculis, ut jam monuimus, constare debet, tum alteram sententiam, quae pauciora. quam prior, habuerit inter Consules suffragia, doceant, et sic porro reliquas; quod si nulla a majori totius Senatus patte probata fuerit, Senatus in sequentem diem, aut in tempus breve dimittendus, ut Consules interim videant, num alia media, quae magis possint placere, queant invenire; quod fi nulla alia invenerint, vel li, quae invenerint, Senatus major pars non probaverit, tum Senatoris cujusque sententia audienda est, in quam si etiam major Senatus pars non iverit, tum de unaquaque sententia iterum suffragia ferenda, et non tantum affigmantium, ut huc usque factum, sed dubitantium etiam, et negantium calculi numerandi sunt, si plures reperientur assirmantes, quam dubitantes, aut negantes, ut tum sententia rata maneat, et contra irrita, si plures invenientur negantes, quam dubitantes, aut affirmantes; sed si de omnibus sententiis major dubitantium quam negantium, aut affir-Вb

affirmantium fuerit numerus, ut tum Syndicorum Concilium Senatui adjungatur, qui simul cum Senatoribus suffragia ferant, calculis solummodo affirmantibus, aut negantibus, omissis iis, qui animum ambiguum indicant. Circa res, quae ad supremom Concilium a Senatu deferuntur, idem ordo tenendus est. Haec de Senatu.

- S. XXXVII. Ad forum quod attinet, five tribunal, non potest iisdem fundamentis niti, quibus illud, quod sub Monarcha est, ut illud in Cap. 6. Art. 26. et seq. descripsimus. Nam (per Art. 14. hujus Cap.) cum fundamentis hujus imperii non convenit, ut ulla ratio stirpium sive familiarum Deinde quia Judices ex solis Patrihabeatur. {335] ciis electi, metu quidem succedentium Patriciorum contineri possent, ne in corum aliquem iniquam aliquam sententiam pronuncient, et forte nt neque eos secundum merita punire sustineant; sed contra in plebeios omnia auderent, et locupletes quotidie in praedam raperent. Scio hac de causa Genuensium consilium a multis probari, quod scilicet non ex Patriciis, sed ex Peregrinis Judices eligant; sed hoc mihi rem abstracte consideranti abfurde inftitutum videtur, ut Peregrini, et non Patricii, ad Leges interpretandas vocentur. Nam quid aliud Judices sunt, nisi Legum interpretes; quare mihi persuadeo, Genuenses in hoc etiam negotio magis suae gentis ingenium, quam ipsam hujus imperii naturam respexisse. Nobis igitur rem abstracte confiderantibus media excogitanda sunt, quae cum hujus regiminis forma optime conveniunt.
  - §. XXXVIII. Sed ad Judicum numerum quod attinet, nullum fingularem hujus status ratio exigit; sed, ut in imperio Monarchico, ita etiam in hoc apprime observari debet, ut plures sint, quam ut a viro privato corrumpi possint. Nam corum offi-

officium solummodo est providere, ne quisquam privatus alteri injuriam faciat; atque adeo quaestiones inter privatos, tam Patricios, quam plebeios dirimere, et poenas delinquentibus, etiam ex Patriciis, Syndicis, et Senatoribus, quatenus contra jura, quibus omnes tenentur, deliquerunt, sumere. Caeterum quaestiones, quae inter urbes, quae sub imperio sunt, moveri possunt, in supremo Concilio dirimendae sunt.

S. XXXIX. Temporis praeteres, in quod eligendi funt, ratio est eadem in quocunque imperio, et etiam ut quotannis aliqua corum pars cedat, et denique, quamvis non opus sit, ut unusquilque ex diversa sit familia, necesse tamen est, ne duo sanguine propingui fimul in subselliis locum occupent; quod in reliquis Conciliis observandum est, praeterquam in supremo, in quo sussicit, si modo in electionibus lege cautum lit, ne cuiquam propinquum nominare, nec de eo, si ab alio nominatus fit, suffragium ferre liceat, et praeterea ne ad imperii ministrum quemcunque nominandum duo propinqui sortem ex urna tollant. Hoc, inquam sufficit [336] in Concilio, quod ex tam magno hominum numero componitur, et cui nulla singulavia emolumenta Atque adeo imperio inde nihil erit decernuntur. detrimenti, ut absurdum sit, legem ferre, qua omnium Patriciorum propinqui a supremo Concilio fecludantur, ut Art. 14. hujus Cap, diximus, autem id absurdum sit, patet. Nam jus illud ab ipsis Patriciis institui non posset, quin eo ipso omnes absolute suo jure catenus cederent, ac proinde ejusdem juris vindices non ipsi Patricii, sed plebs effet; quod iis directe repugnat, quae in Art. s. et 6. hujus Cap. oftendimus. Lex autem illa imperil. qua statuitur, ut una eademque tatio inter numerum Patriciorum et multitudinis servetur, id maxime respicit, ut Patriciorum jus et potentia con Bb 4

fervetur, ne scilicet pauciores fint, quam ut multitudinem possint regere.

- S. XL. Caeterum Judices a supremo Concilio ex ipsis Patriciis, hoc est, (per Art. 17. hujus Cap.) ex ipsis legum conditoribus eligendi sunt, et sententiae, quas tulerunt tam de rebus civilibus, quam criminalibus, ratae erunt, si servato ordine, et absque partium studio prolatae fuerint, de qua re Syndicis lege permissum erit cognoscere, judicare et statuere.
- S. XLI. Judicum emolumenta eadem esse debent, quae Art, 29. Cap. 6. diximus; nempe ut ex unaquaque sententia, quam de rebus civilibus tulerint, ab eo, qui causa cecidit, pro ratione totius summae partém aliquotam accipiant. sententias de rebus criminalibus haec sola hic differentia sit, ut bona ab ipsis proscripta, et quaecunque summa, qua minora crimina mulctantur, iplis folis defignetur, ea tamen conditione, ut nunquam iis liceat quenquam tormentis cogere quidpiam confiteri, et hoc modo satis cautum erit, ne iniqui in plebeios fint, et ne metus causa nimium Patriciis favears. Nam, praeterquam quod hic metus sola avaritia, eaque specioso justitiae nomine adumbrata, temperetur, accedit, quod plures fint numero, et quod suffragia non palam, sed calculis ferantur, ita ut fi quis ob damnatam suam causam stomachetur, nihil tamen habeat, quod uni imputare posit. Porro ne iniquam, aut saltem ne absurdam aliquam sententiam pronuncient, et ne corum quispiam dolo quicquam faciat. Syndicorum reve-[337] rentia prohibebit, praeterquam quod in tam magno Judicum numero unus semper aut alter, reperietur, quem iniqui formident. Ad plebeios denique quod attinet, satis iis etiam cavebitur, fi ad Syndicos iildem appellare liceat, quibus, uti dixi.

dixi, jure permissum sit de Judicum rebus cognoscore, judicare, et statuere. Nam certum est, quod Syndici multorum Patriciorum odium vitare non poterunt, et plebi contra gratissimi semper erunt, cujus applaulum, quantum ipli etiam poterunt, captare studebunt. Ouem in finem data occasione non ommittent sententias contra leges fori prolatas revocare, et quemeunque judicem examinare, et poenas ex iniquis sumere; mihil enim hoc magis multitudinis animos movet. Necobitat, quod simihia exempla raro contingere possint; sed contra maxime prodeft. Nam, praeterquam quod illa Civitas prave constituta sit, ubi quotidie exempla in delinquentes eduntur, (ut Cap. 5. Art. 2, ostendimus) illa profecto rarissma esse debent, fama quae maxime celebrantur.

§. XLII. Qui in urbes vel provincias Proconsules mittuntur, ex ordine Senatorio eligendi essent, quia Senatorum officium est de urbium munimentis, aerario, militia, etc. curam habere. qui in regiones aliquantulum remotas mitterentur, Senatum frequentare non possent, et hac de causa ii tantummodo ex iplo Senatu vocandi lunt, qui urbibus in patrio solo conditis destinantur; at quos ad magis remota loca mittere volunt, ex iis eligendi sunt, quòrum aetas a Senatorio gradu non abest. Sed neque hac ratione paci totius imperii satis cautum fore existimo, si nimirum urbes circumvicinae jure suffragii omnino prohibeantur, nisi adeo impotentes omnes fint, ut palam contemni possint, quod sane concipi nequit. Atque adeo necesse est, ut urbes circumvicinae jure Civitatis donentur, et ex unaquaque viginti, triginta, aut quadraginta (nam numerus pro magnitudine urbis major, aut minor elle debet) cives electi in numerum Patriciorum adscribantur, ex quibus tres, quatuer, aut quinque quotannis eligi debent, qui ex Senatu fint, et unus

ad vitam Syndicus. Atque hi, qui ex Senatu funt, Proconsules in urbem, ex qua electi sunt, mittantur una cum Syndico.

- , §. XLIII. Caeterum Judices, in unaquaque [838] urbe constituendi, ex Patriciis ejusdem urbis eligendi sunt. Sed de his non necesse judico prolixius agere, quia ad singularis hujus imperii fundamenta non pertinent.
- S. 'XLIV. Qui in quocunque Concilio a Secretis funt, et alii ejulmodi miniliri, quia suffragii jus non habent, eligendi funt ex plebe. Sed, quia hi diuturna negotiorum tractatione maximam rerum agendarum notitiam habent, fit saepe, ut eorum confilio plus, quam par est, deferatur, et ut status totius imperii ab corum directione maxime pendeat; quae res Hollandis exitio fuit. Nam id sine magna multorum optimorum invidia fieri nequit. Et fane dubitare non possumus, quin Senatus, cujus prudentia non a Senatorum, sed ab administrorum confilio derivatur, maxime ab inertibus frequentetur, et hujus imperii conditio non multo melior erit, quam imperii Monarchici, quod pauci Regis Consiliarii regunt, de quo vide Cap. 6. Art. 5. 6. et 7. Verumenimvero imperium, prout recte, vel prave institutum fuerit, eo minus, sut magis erit huic malo obnoxium. Nam imperii libertas, quae non satis firma habet fundamenta, nunquam sine periculo defenditur; quod Patricii ne subeant. ministros gloriae cupidos ex plebe eligunt, qui postea vertentibus rebus", veluti hostiae, caeduntur ad placandam eorum iram, qui libertati infidiantur. At ubi libertatis fundamenta satis sirma sunt. Patricii ipli ejuldem tutandae gloriam libi expetunt, · studentque, ut rerum agendarum prudentia ab corum tantummodo confilio derivetur; quae duo in jaciendis hujus imperii fundamentis apprime

observavimus, nempe ut plebs tam a consiliis, quam a suffragiis ferendis avceretur: (vid. Art. 3. et 4. hujus Cap.) Atque adeo ut suprema imperii potestas penes omnes Patricios; auctoritas autem penes Syndicos et Senatum, et jus denique Senatum convocandi, resque, ad communem falutem pertinentes, penes Consules, ex ipso Senatu electos, Quod si practerea statuatur, ut qui a Secretis in Senatu, vel in aliis Conciliis est, in quatuor, aut quinque ad fummum annos eligatur, ei secundus, qui a Secretis in idem tempus designathe fit, adjungatur, qui interim laboris partem ferat; vel fi in Senatu non unus, sed plures a Secretis fint, quorum alius his, alius aliis [389] negotiis detinetur, nunquam fiet, ut administrorum potentia alicujus fit momenti,

- §. XLV. Aerarii Tribuui ox plebe etiam eligendi sunt, qui ejus rationem non tantum Senatui, sed etiam Syndicis reddere tencantur.
- 5. XLVI. Ad Religionem quae spectant, satis prolixe oftendimus in Tract. Theologico-Politico. Quaedam tamen tum omisimus, de quibus ibi non erat agendi locus. Nempe quod omnes Patricii ejusdem Religionis, simplioissimae scilicet, et maxime Catholicae, qualem in eodem Tractatu descriplimus, este debeant. Nam apprime cavendum est. ne ipsi Patricii in sectas dividantur, et ne alii his, alii aliis plus faveant, et deinde, 'ne inpersitione capti libertatem subditis dicendi ea, quae sentiunt, adimere studeant. Deinde quamvis unicuique libertas dicendi ea, quae fentit, danda est, magni tamen conventus prohibendi funt. Atque adeo iis, qui alii Religioni addicti sunt, concedendum quidem est, tot, quot velint, templa aedificare; sed parva, et certae cujusdam mensurae, et in locis aliquantulum ab invicem dissitis. At templa, quae patrice Relig ioni

figioni dicantur, multum refert, ut magna et fumptuosa sint, et ut praecipuo ipsius cultui solis Patriciis vel Senatoribus manus admovere liceat, atque adeo ut solis Patriciis liceat baptizare, matrimonium consecrare, manus imponere, et absolute ut templorum veluti Sacerdotes, patriaeque Religionis vindices et interpretes agnoscantur. Ad concionandum autem, et ecclesiae aerario, ejusque quotidianis negotiis administrandis aliqui ex plebe ab ipso Senatu eligendi sunt, qui Senatus quasi vicarii sint, cui propterea rationem omnium reddere teneantur.

- 5. XLVII. Atque haec illa funt, quae hujus imperii fundamenta spectant; quibus pauca alia minus quidem principalia, sed magni tamen momenti addam; nempe ut Patricii veste quadam seu habitu fingulari, quo dignoscantur, incedant, et ut lingulari quodam titulo salutentur, et unusquisque ex plebe iis loco ccdat, et si aliquis Patricius bona sua aliquo infortunio, quod vitari nequit, amiserit, idque liquido docere poterit, ut in integrum ex publicis bonis restituatur. Sed si contra [340] confiet, eundem largitate, fastu, ludo, scortis, etc. eadem consumplisse, vel quod absolute plus debet, quam est solvendo, ut dignitate cedat, et omni honore officioque indignus habeatur. enim seipsum resque suas privatas regere nequit, multo minus publicis consulere poterit,
  - 5. XLVIII. Quos lex jurare cogit, a perjurio multo magis cavebunt, si per salutem patriae et libertatem, perque supremum Concilium, quam si per Deum jurare jubeantur. Nam, qui per Deum jurat, privatum bonum interponit; cujus ille aestimator est: at qui jurejurando libertatem patriaeque lutem interponit, is per commune omnium bonum, cuius

cujus ille asstimator non est, jurat, et, si pojenat, et ipse se patriae hostem declarat.

5. XLIX, Academiae, quae sumptibus Reip, fundantur, non tam ad ingenia colenda, quam ad eadem coërcenda instituuntur. Sed in libera Rep, tum scientiae et artes optime excolentur, si unicarique veniam petenti concedatur publice docere, idque suis sumptibus, suaeque famae periculo. Sed haec, et similia ad alium locum refervo. Nam hic de iis solummodo agere constitueram, quae ad solum imperium Aristocraticum pertinent,

## CAPVT IX.

- S. 1. Huc usque hoc imperium consideravimus, quatenus ab una sola urbe, quae totius imperii caput est, nomen habet. Tempus jam est, ut de eo agamus, quod plures urbes tenent, quodque ego praecedenti praeserendum existimo. Sed nt utriusque differentiam et praestantiam noscamus, singula praecedentis imperii fundamenta perlustrabimus, et, quae ab hoc aliena sunt, rejiciemus, et alia, quibus niti debeat, corum loco jaciemus.
- 5. Il. Urbes itaque, quae Civitatis jure gaudent, ita conditae et munitae esse debent, ut unaquaeque sola sine reliquis subsistere quidem non possit; sed contra etiam, ut a reliquis desicere nequeat absque magno totius imperii detrimento; hoc enim modo semper unitae manebunt. At quae ita constitutae sunt, ut nec se conservare, nec reliquis [341] formidini esse queant, eas sane non sui, sed reliquarum juris absolute sunt.
- 5. Ill. Quae autem Art. 9. et 10, praec. Cap. ostendimus, ex communi imperii Aristocratici r

tura deducuntur, ut et ratio numeri Patriciorum ad numerum multitudinis, et qualis eorum aetas, et conditio esse debeat, qui Patricii sunt creandi, ita ut nulla circa haec oriri possit differentia, sive imperium una, sive plures urbes teneant. At supremi Concilii alia hic debet esse ratio. Nam, si quae imperii Urbs supremo huic Concilio congregando destinaretur, illa revera ipsius imperii caput esset; atque adeo vel vices servandae essent, vel talis locus huic Concilio esset designandus, qui Civitatis jus non habeat, quique ad omnes aeque pertineat. Sed tam hoc, quam illud, ut dictu facile, ita factu dissicile est, ut scilicet tot hominum millia extra urbes saepe ire, vel ut jam hoc, jam aliq in loce convenire debeant.

S. IV. Verum ut recte, quid in hac re fieri oporteat, et qua ratione hujus imperii Concilia instituenda sint, ex ipsius natura et conditione concludere possimus, haec consideranda sunt, nempe quod unaquaequa Urbs tanto plus juris, quam vir privatus habeat, quanto viro privato potentior est (per Art. 4. Cap. 2.); et consequenter unaquaeque hujus imperii Urbs, (vide Art. 2. hujus Cap.) tantum juris intra moenia, seu suae jurisdictionis limites habeat, quantum potest. Deinde quod omnes urbes non ut confoederatae. sed ut unum imperium constituentes invicem sociatae et unitae sint; sed ita, ut unaquaeque urbs tanto plus juris in imperium, quam reliquae obtineat, quanto reliquis est potentior; nam qui inter inaequales aequalitatem quaerit, absurdum quid quaerit. Cives quidem sequales merito aestimantur, quia uniuscujusque potentia cum potentia totius imperii comparata nullius est considerationis. At urbis cujuscunque potentia magnam partem potentiae ipsius imperii constituit, et co majorem, quo ipsa urbs major est; ac proinde omnes urbes acquaies haberi nequeunt. Sed

Sed ut uniuscujusque potentia, ita etiam ejusdem jus ex ipsius magnitudine aesiimari debet. Vincula vero, quibus adstringi debent, ut unum imperium componant, apprime sunt (per Art. 1. Cap. 4.)[342] Senatus, et forum. Quomodo autem eae omnes his vinculis ita copulandae sint, ut earum tamen unaquaeque sui juris, quantum sieri potest, maneat, breviter hic ostendam.

- S. V. Nempe uniuscujusque urbis Patricios. qui pro magnitudine urbis (per Art. 3. hujus Cap.) plures, aut pauciores elle debent, summum in suam urbem jushabere concipio, cosque in Concilio, quod illius urbis supremum est, summam habere potesta. tem urbem muniendi, ejusque moenia dilatandi, vectigalia imponendi, leges condendi et abrogandi, et omnia absolute agendi, quae ad suae urbis confervationem et incrementum necessaria esse judicant. Ad communia autem imperii negotia tractanda Senatus creandus est, iis omnino conditionibus. quas in praeced. Cap. diximus; ita ut inter hunc Senatum, et illum nulla alia sit differenția, quam and hic authoritatem etiam habeat dirimendiquaestiones, quae inter urbes ariri possunt. in hoc imperio, cujus nulla urbs caput est, non potest, ut in illo, a supremo Concilio fieri (vide Art. 38. praec. Cap.).
  - S. VI. Caeterum in hoc imperio supremum Concilium convocandum non est, nisi opus sit ipsum imperium reformare, vel in arduo aliquo negotio, ad quod peragendum Senatores se impares este credent, atque adeo raro admodum set, ut omnes Patricii in Concilium vocentur. Nam praecipuum supremi Concilii ossicium esse diximus (Art. 17. praec. Cap.) leges condere et abrogare, et deinde imperii ministros eligere. At leges, sive communia totius imperii jura, simulatque instituta sunt, immutari

non debent. Quod fi tamen tempus et occasio ferat, ut novum aliquod jus inslituendum sit, aut jam flatutum mutandum, potest prius de codem quaestio in Senatu haberi, et postquam Senatus in eo convenerit, tum deinde legati ad urbes ab ipfo Senatu mittantur, qui uniuscujusque urbis Patricios Senatus fententiam doceant, et si denique mafor urbium pars in sententiam Senatus iverit, at tum ipsa rata moneat, alias irrita. Atque hic idem ordo in eligendis ducibus exercitus et legatis in alia regna mittendis, ut circa decreta de bello inferendo, et pacis conditionibus acceptandis, tene-[3.3] ri porest. Sed in reliquis imperii ministris eligendis, quia (ut in Art. 4, hujus Cap. oftendimus) unaquaeque urbs, quantum fieri potelt, sui juris manere debet, et in imperio tanto plus juris obtinere, quanto reliquis est potentior, hic fordo necessario servandus elt. Nempe, Senatores a Patri-His uniuscujulque urbis eligendi funt; videlicet unius urbis Patricii in suo Concilio certum Senatorum numerum ex suis Civibus collegis eligent, qui ad numerum Patriciorum ejusdem urbis se habeat, (vide Art. 30. praeced. Cap.) ut 1 ad 12. pfimi, secundi, tertii, etc. ordinis esse volui, defignabunt; et sic religuarum urbium Patricii pro magnitudine sui numeri plures paucioresve Senatores eligent, et in ordines distribuent, in quot Senatum dividendum esse diximus (vid. Art. 34. praeced Cap.): quo fiet, ut in unoquoque Senatorum ordine pro magnitudine cujuscunque urbis plures paucioresye ejuldem Senatores reperientur. ordinum praefides, corumque Vicarii, quorum numerus minor est urbium numero, a Senatu ex Confulibus electis forte eligendi sunt. In Judicibus praeterea supremis imperii eligendis idem ordo retinendus eft, scilicet ut uniuscujusque urbis Patritii ex suis collegis pro magnitudine sui numeri plurey aut paucières Judices eligant. Atque adeo fiet.

ut unaquaeque urbs in eligendis ministris sui juris quantum seri potest, sit, et ut unaquaeque quo potentior est, eo etiam plus juris tam in Senatu, quam in soro obtineat; posito scilicet, quod Senatus et sori ordo in decernendis imperii rebus, et quaestionibus dirimendis talis omnino sit, qualem Art. 33. et 34. praec. Cap. descripsimus.

- S. VII. Cohortium deinde Duces, et militiae Tribuni e Patriciis etiam eligendi sunt. Nam quia aequum est, ut unaquaeque urbs pro rasione suae magnitudinis certum militum numerum ad communem totius imperii securitatem conducere teneatur, aequum etiam est, ut e Patriciis uniuscujusque urbis pro numero legionum, quas alere tementur, tot tribunos, duces, signiferos etc. eligere liceat, quot ad illam militiae partem, quam imperio suppeditant, ordinandam requiruntur.
- 5. VIII. Vectigalia nulla etiam a Senatu subditis imponenda; sed ad sumptus, qui ad ne-[3\*\*] gotia publica peragenda ex Senatus decreto requiruntur, non subditi, sed urbes ipsae ab ipso Senatu ad censum vocandae sunt, ita ut unaquaeque urbs pro ratione suae magnitudinis sumptuum partem majorem, vel minorem ferre debeat; quam quidem partem ejusdem urbis Patricii a suis Urbanis ea, qua velint, via exigent, eos scilicet vel ad censum trahendo, vel, quod multo aequius est, iisdem vectigalia imponendo.
- S. IX. Porro quamvis omnes hujus imperii. urbes maritimae non fint, nec Senatores ex folis urbibus maritimis vocentur, possunt tamen iisdem eadem emolumenta decerni, quae Art. 31. praec. Cap. diximus; quem in finem pro imperii constitutione media excogitari poterunt, quibus urbes invicem arctius copulentur. Caeterum reiiqua a

## TRACTAT. POLIT. CAP. IX.

Senatum, et forum, et absolute ad universum imperium speciantia, quae in praec. Cap. tradidi, huic etiam imperio applicanda sunt. Atque adeo videmus, quod in imperio, quod plures urbes tenent, non necesse sit, supremo Concilio convocando certum tempus aut locum designare. At Senatui et foro locus dicandus est in pago, vel in urbe, quae suffragii jus non habet. Sed ad illa, quae ad singulas turbes spectant, revertor.

- S. X. Ordo supremi Concilii unius urbis in eligendis urbis et imperii ministris, et in rebus decernendis idem ille, quem Art. 27. et 36 praec. Cap, tradidi, esse debet. Nam eadem hic, quam illic, est ratio. Deinde Syndicorum Concilium huic subordinandum est, quod ad urbis Concilium so habeat, ut illud Syndicorum praeced, Cap, ad Concilium totius imperii, et cujus officium intra limites jurisdictionis urbis idem etiam sit, iisdemque emolumentis gaudeat. Quod fi urbs, et consequenter Patriciorum numerus adco exiguus fuerit, ut non nisi unum, aut duos Syndicos creare possit. qui duo Concilium facere nequeunt, tum Syndicis in cognitionibus pro re nata Judices a supremo urbis Concilio defignandi funt, vel quaeftio ad fupremum Syndicorum Concilium deferenda. Nam ex unaquaque urbe aliqui etiam ex Syndicis in locum. ubi Senatus residet, mittendi sunt, qui prospiciant, ut jura universi imperii inviolata serventur, quique in Senatu ablque jure fuffragii ledeant.
- S. XI. Urbium Confules a Patriciis etiam ejuldem urbis eligendi funt, qui veluti Senatum [345] illius urbis conftituant. Horum autem numerum determinare non pollum, nec etiam necesse estitimo, quandoquidem ejusdem urbis negotia, quae megni ponderis sunt, a supremo ejusdem Concilio, ct, quae ad universum imperium spectant, a

magno Senatu peraguntur. Caeterum si pauci suerint, necesse erit, ut in suo Concilio palam suffragia ferant, non autem calculis, ut in magnis Conciliis. In parvis enim Conciliis, ubi suffragia clam indicantur, qui aliquanto callidier est, facile cujusque suffragii auctorem noscere, et minus attentiores multis modis eludere potest.

- 5. XII. In unaquaque praeterea urbe Judices a supremo ejuschem Concilio constituendi sunt, a quorum tamen sententia supremum imperii judicium appellare liceat, praeterquam reo palam convicto, et consitenti debitori. Sed haec ulterius persequi non est opus.
- 6. XIII. Superest igitur, ut de urbibus, quae sui juris non sunt, loquamur. Hae si in ipsa imperii provincia vel regione conditae, et earum incolae ejusdem nationis et linguae sint, debent necellario, ficuti pagi, veluti urbium vicinarum partes censeri, ita ut earum unaquaeque sub regimino hujus aut illius urbis, quae sui juris est, esse debeat. Cujus rei ratio est, quod Patricii non a supremo hujus imperii, sed a supremo uniuscujusque urbis Concilio eligantur, qui in unaquaque urbe pro numero incolarum intra limites jurisdictionis eiusdem urbis plures paucioresve sunt (per Art. 5. hujus Cap.). Atque adeo necesse est, ut multitudo urbis, quae sui juris non est, ad censum multitudinis alterius, quae sui juris sit, referatur, et ab ejus directione pendeat. At urbes jute belli captae, et quae imperio accesserunt, veluti imperii Sociae habendae, et beneficio victae obligandac, vel Coloniae, quae jure Civitatis gaudeant, eo mittendae, et gens alio ducenda, vel omnino delenda elt.
  - 5. XIV. Atque hace funt, quas ad hujus imperii fundamenta spectant. Quod autem ejus conditio

ditio melior sit, quam illius, quod nomen ab una urbe sola habet, hinc concludo, quod scilicet uniuscuiusque urbis Patricii, more humanae cupidinis frum jus tam in urbe, quam in Senatu retinere, et. A fieri poteft, augere studebunt; atque adeo, quantum poterunt, conabuntur multitudinem ad se trahere, et consequenter imperium beneficiis magis, quam metu agitare, fuumque numerum augere. [340] Quippe quo plures numero fuerint, eo plures (per Art. 16. hujus Cap.) ex suo Concilio Senatores eligent. et consequenter (per Art. eundem) plus juris in imperio obtinebunt. Nec obstat, quod, dum unaquaeque urbs fibi confulit, reliquisque invidet, faepius inter se discordent, et tempus disputando con-Nam, si, dum Romani deliberant, perit Sagunthus; contra dum pauci ex solo suo affectu omnia decernunt, perit libertas communeque bonum; funt namque humana ingenia hebetiora, quam ut omnia statim penetrare possint; sed consulendo. audiendo, et disputando acuuntur, et, dum omnia tentant media, ea, quae volunt, tandem inveniunt, ques omnes probant, et de quibus nemo antea cogitaffet. Quod si quis regerat, Hollandorum imperium non diu absque Comite, vel Vicario, qui vicem Comitis suppleret, stetisse; hoe sibi responfum habeat, quod Hollandi ad obtinendam libertatem satis sibi putaverunt Comitem deserére, et imperii corpus capite obtruncare, nec de eodem reformando cogitarunt; sed omnia ejus membra, uti antea constituta fuerant, reliquerunt, ita ut Hollandiae comitatus fine Comite, veluti corpus fine capite, iplumque imperium fine nomine manserit. Atque adeo minime mirum, quod subditi plerique ignoraverint, penes quos fumma effet imperii pote-Et quamvis hoc non esset, ii tamen, qui imperium revera tenebant, longe pauciores erant, quam ut multitudinem regere, et potentes adveropprimere possent. Unde factum, ut hi saepe

impune iis insidiari, et tandem evertere potuerint. Subita itaque, ejusdem Reipublicae eversio non ex eo orta est, quod tempus in deliberationibus inutiliter consumeretur, sed ex deformi ejusdem imperii statu, et paucitate regentium.

S. XV. Est praeterea hoc Aristocraticum imperium, quod plures urbes tenent, alteri praeserendum, quia non opus est, ut in praecedenti, cavere, ne universum supremum ejus Concilium subito impetu opprimatur, quandoquidem (per Art. 9. hujus Cap.) eidem convocando nullum tempus, nec locus designatur. Sunt praeterea potentes cives in hoc imperio minus timendi. Nam, ubi plures urbes libertate gaudent, non sussicit ei, qui viam ad imperium affectat, urbem unam occupare, ut imperium in reliquas obtineat. Et denique in hoc imperio [347] libertas pluribus communis. Nam ubi una sola urbs regnat, eatenus reliquarum bono consulitur, quatenus regnanti huic urbi expedit.

## CAPUT X.

\$. I. Imperii utriusque Aristocratici fundamentis explicatis et ostensis, superest ut inquiramus, an aliqua causa culpabili possint dissolvi, aut in aliam formam mutari. Primaria causa, unde hujusmodi imperia dissolvuntur, illa est, quam acutissimus Florentinus Disc. 1. lib. 3. in Tit. Livium observat, videlicet quod imperio, sicuti humano corpori, quotidie aggregatur aliquid, quod quandoque indiget curatione; atque adeo necesse este, ait, ut aliquando aliquid accidat, quo imperium ad suum principium, quo stabiliri incepit, redigatur. Quod si intra debitum tempus non acciderit, vitia eo usque crescent, ut tolli nequeant, nisi cum ipso imperio. Atque hoc, inquit, vel casu contingere potest,

potest, vel consilio, et prudentia legum, aut viri eximiae virtutis. Nec dubitare possumus, quin haec res maximi sit ponderis, et quod, ubi huic incommodo provisum non sit, non poterit'imperium fua virtute, sed sola fortuna permanere, et contra, ubi huic malo remedium idoneum adhibitum fuerit, non poterit ipsum suo vitio, sed folummodo inevitabili aliquo fato cadere, ut mox clarius doce-Primum quod huic malo remedium occurbimus. rebat, hoc fuit, ut scilicet singulis lustris supremus aliquis Dictator in mensem unum, aut duos creetur. cui jus esset de Senatorum et cujuscunque ministri factis cognoscendi, judicandi, et statuendi, et consequenter imperium ad suum principium restituendi. Sed qui imperii incommoda vitare studet, remedia adhibere debet, quae cum imperii natura conveniant, et quae ex ipsius fundamentis deduci queant, alias in Scyllam incidet, cupiens vitare Charybdin. Est quidem hoc verum, quod omnes, tam qui regunt, quam qui reguntur, metu supplicii aut damni contineri debeant, ne impune, vel cum lucro peccare liceat; sed contra certum etiam est, quod si hic metus bonis et malis hominibus communis fuerit, versetur necessario imperium in summo periculo. Cum igitur Dictatoria potestas absoluta fit, non potest non esse omnibus formidaf\*48] bilis, praesertim si statuto tempore, ut requiritur, Dictator crearetur, quia tum unusquisque gloriae cupidus eum honorem summo studio ambiret; et certum est, quod in pace non tam virtus quam opulentia spectatur, ita ut quo quisque superbior, eo facilius honores adipiscatur. Et forte hac de causa Romani nullo constituto tempore, sed fortuita quadam necessitate coacti Dictatorem facere At nihilominus tumor Dictatoris, confueverant. ut Ciceronis verba referam. bonis injucundus fuit. Et sane, quandoquidem haec Dictatoria potestas ria absolute est, potest non absque magno Reip. periculo

perionlo imperium aliquando in Monarchicum mutari, tametsi in tempus, quantumvis breve, id siat. Adde quod, si ad creandum Dictatorem nullum certum tempus designatum sit, ratio tum nulla temporis intercedentis ab uno ad alium, quam maxime servandam esse diximus, haberetur, et quod res etiam vaga admodum esset, ut facile negligeretur. Nisi itaque haec Dictatoria potessa aeterna sit et stabilis, quae servata imperii forma in unum deserri nequit, erit ea ipsa, et consequenter seip. salus et conservatio admodum incerta.

S. II. At contra dubitare nequaquam possurmus, (per Art. z. Cap. 6.) quod si possit servata imperii forma Dictatoris gladius perpetuus, et malis tantummodo formidini esse, nunquam eousque vitia invalescere poterunt, ut tolli aut emendari nequeant. Ut igitur has omnes conditiones obtines mus, Syndicorum Concilium Concilio supreme subordinandum diximus, ut scilicet dictatorius ille gladius perpetuus ellet, non penes perfonam aliquam naturalem, sed civilem, cujus membra plura siat, quam ut imperium inter se possint dividere, (per Art. 1. et 2. praec. Cap.) vel in scelere aliquo convenire: ad quod accedit, quod a reliquis imperii muneribus subeundis prohibeantur, quod militias Ripendia non solvant, et quod denique ejus actatis fint, ut praesentia ac tuta, quam nova et periculofa malint. Quare imperio nullum ab iis periculum, et consequenter non bonis, sed malis tantummodo formidini esse queunt, et revera erunt. Nam, ut ad scelera peragenda debiliores, ita ad malitiam coercendam potentiores funt. Nam praeterquam quod principiis obstare possunt; (quia Concilium aeternum est) funt praeterea numero satis [349] magno, ut fine invidiae timore potentem unum aut alterum accusare et damnare audeant; praeser-Cc2

excogitari possunt, et in eo apprime vigilari, ut subditi magis sponte, quam lege coacti, suum officium faciant.

- . . §. VIII. Nam imperiume quod nihil aliud prospicit, quam ut homines metu ducantur, magis Ane vitus erit, quam cum virtute. Sed homines ita ducendi sunt, ut non duci, sed ex suo ingenio et libero suo decreto vivere sibi videantur; atque adeo ut solo libertatis amore, rei augendae studio, speque imperii honores adipiscendi retineantur. Caeterum imagines, triumphi, et alia virtutis incitamenta magis servitutis, quam libertatis sunt Servis enim, non liberis virtutis praemia decernuntur. Fateor quidem homines his fimulis maxime incitari; sed ut haec in initio viris magnis, ita postea crescente invidia ignavis et opum magnitudine tumidis decernuntur, magna omnium bonorum indignatione. Deinde qui parentum triumphos et imagines oftentant, injuriam sibi fieri credunt, ni reliquis praeferantur. Denique, ut alia [351] taceam, hoc certum est, quod aequalitas, qua semel exuta communis libertas necessario perit, conservari nullo modo possit, simulatque alicui Viro virtute claro singulares honores jure publico decernuntur.
- S. IX. His politis, videamus jam, an hujusmodi imperia culpabili aliqua causa possint destrui.
  Verum, si quod imperium aeternum esse potest,
  illud necessario erit, cujus semel recte instituta jura inviolata manent. Anima enim imperii jura
  sunt. His igitur servatis servatur necessario imperium. At jura invicta esse nequeunt, nisi et rasione et communi hominum affectu desendantur,
  alias si scilicet solo rationis auxilio nituntur, invalidae sane sunt, facileque vincuntur. um itaque
  utriusque imperii Aristocratici jura sundamentalia
  cum ratione, et communi hominum affectu convee ostenderimus; possumus ergo affirmare, si

quae ulla imperia, hace necessario aeterna fore, vel nulla culpabili causa, sed fato tantummodo alique

inevitabili posse destrui.

S. X. At objici nobis adhuc potest, quod, quamvis imperii jura in praeced. ostensa ratione, et communi hominum affectu defendantur, posint nihilominus aliquando vinci. Nam nullus affectus est, qui aliquando a fortiori et contrario affectu non vincatur; timorem namque mortis a cupidine rei alienae laepe vinci videmus. Qui hostem metu territi fugiunt, nullo alterius rei metu detineri posfunt; sed sese in flumina praecipitant, vel in ignem ruunt, ut hostium ferrum fugiant. Quantum vis igitur civitas recte ordinata, et jura optime instituta fint, in maximis tamen imperii angustiis, quando omnes, ut fit, terrore quodam panico capiuntur, tum omnes id solum, quod praesens metus suadet, nulla futuri, neque legum habita ratione, probant, omnium ora in Virum victoriis clarum vertuntur, eundemque legibus solvunt, atque ipsi imperium (pelfimo exemplo) continuant, totamque Rempublicam ipsius sidei committunt; quae res sane Romani imperii exitii fuit causa. Sed ut huic Objectioni respondeam, dico primo, quod in recte constituta Republica similis terror non oritur, nisi ex justa causa; atque adeo is terror et confusio ex eo orta nulli causae, quae prudentia humana vitari poterat. adscribi potest. Deinde notandum, quod in Repub. qualem in p. ed. descripsimus, fieri non [352] potest, (per A.c. 9. et 25. Cap. 8.) ut unus, aut alter virtutis fama ita excellat, ut omnium ora in se vertat. Sed necesse est, ut plures habeat aemulos, quibus plures alii faveant. Quamvis itaque ex terrore confusio aliqua in Republica oriatur, leges tamen fraudare atque aliquem contra jus ad imperium militare renunciare nemo poterit, quin statim contentio aliorum petentium oriatur, quae ut dirimatur, necesse tandem erit ad semel statuta, et ab omi:

omnibus probata jura recurrere, atque res imperii fecundum leges latas ordinare. Possum igitur abfolute affirmare, cum imperium, quod una sola Urbs, tum praecipue illud, quod plures Urbes tenent, aeternum esse, sive nulla interna causa posse dissolvi, aut in aliam formam mutari.

### CAPUT XI.

- S. I. Transeo tandem ad tertium, et omnino absolutum imperium, quod Democraticum appellamus. Hujus ab Aristocratico differentiam in hoc potissimum consistere diximus, quod in co a sola supremi Concilii voluntate, et libera Electione pendeat. ut hic, aut ille Patricius creëtur, ita ut nemo jus suffragii, et munera imperii subeundi haereditarium habeat, nemoque id jus sibi poscere jure posfit, ut in hoc, de quo jam agimus, imperio fit. Nam omnes, qui ex parentibus civibus, vel qui in patrio illo solo nati, vel qui de Republica bene meriti sunt, vel ob alias causas, ob quas Lex alicui jus civis dare jubet, ii, inquam, omnes jus suffragii in supremo Concilio, muneraque imperii subeunda jure fibi poscunt; nec denegare iis licet, nifi ob crimen, aut infamiam.
- §. II. Si igitur jure infitutum fit, ut Seniores tantummodo, qui ad certum aetatis annum pervenerunt; vel ut soli primogeniti, simulatque per aetatem licet, vel qui certam pecuniae summam Reipublicae contribuunt, jus suffragii in supremo Concilio et imperii negotia tractandi habeant, quamvis hac ratione fieri posset, ut supremum Concilium ex paucioribus civibus componeretur, quam illud imperii Aristocratici, de quo supra egimus, erunt nihilominus hujusmodi imperia Democratica appellanda, quoniam eorum cives, qui ad regendam sempublicam destinantur, non a supremo Con
  [313] cilio, ut optimi, eliguntur, sed lege ad id destinantur. Et, quamvis hac ratione hujusmodi imperia.

peria, ubi seilicet non qui optimi, sed qui forte fortuna divites, vel qui primi nati funt, ad regis men destinantur, imperio Aristocratico cedere videantur, tamen fi praxin, seu communem hominum conditionem spectemus, res eodem redibit. Patriciis ii semper optimi videbuntur, qui divites, vel ipsis sanguine proximi, vel amicitia conjuncti Et sane, si cum Patriciis ita comparatum esset, ut liberi ab omni affectu, et solo studio publicae falutis ducti, collegas Patricios eligerent, nullum effet imperium cum Aristocratico comparandum. Sed rem contra omnino sese habere, satis superque ipsa experientia docuit, praesertim in Oligarchiis, ubi Patriciorum voluntas ob defectum aemulantium maxime lege feluta eft. Ibi enim studio optimos a Concilio arcent Patricii, et cos sibi focios in Concilio quaerunt, qui ab corum ore pendent, ita ut in simili imperio multo infelicius rea ejus sese habeant, propterea quod Patriciorum Electio ab absoluta quorundam, libera sive omni lege foluta voluntate pendeat. Sed ad inceptum redect.

6. III. Ex dictis in praeced. Art. patet, nos posse imperii Democratici diversa genera concipere. Sed meum inflitutum non est de unoquoque, sed de eo folummodo agere, in que empes absolute. qui solia legibus patriis tenentur, et praeterea sui juris sunt, honesteque vivunt, jus suffragii in supremo Concilio habent, muneraque imperii subeun-Dico expresse, qui folis legibus patris tenentur, ut peregrinos secludam, qui sub alterius imperio esse cenfentur. Addidi praeterea, quod, praetere quam quod legibus imperit teneantur, in reliquis fui juris fint, ut mulieres, et servos seoluderem, qui in potestate virorum, et dominorum, ac etiam liberos et pupillos quamdiu sub potestate parentum et tutorum funt. Dixi denique, honesteque vivunt, nt ii apprime secluderentur, qui ob crimen, aut aliquod turpe vitae genus infames funt.

### 410 TRACTAT. POLIT. CAP. IX. DE DEMOCRAT.

S. IV. Sed forlan rogabit aliquis, num foeminas ex natura, an ex instituto sub potestate virorum fint? Nam., si ex solo instituto id factum est. nulla ergo ratio nos coëgit foeminas a regimine secludere. Sed si ipsam experientiam consulamus. id ex earum imbecillitate oriri videbimus. Nam nul-[354] libi factumest, ut viri et foeminae simul regnarent, sed ubicunque terrarum viri, et foeminae reperiuntur, ibi viros regnare, et foeminas regi videmus, et hac ratione utrumque sexum concorditer vivere. Sed contra Amazonae, quas olim reznasse fama proditum est, viros in patrio solo morari non patiebantur, sed foeminas tantummodo alebant, mares autem, quos pepererant, necabant. Onod fi ex natura foeminae viris aequales essent. et animi fortitudine, et ingenio, in quo maxime humana potentia, et consequenter jus consistit, acque pollerent, sane inter tot tamque diversas nationes quaedam reperirentur, ubi uterque sexus pariter regeret, et aliae, ubi a foeminis viri regerentur atque ita educarentur, ut ingenio minus possent: quod cum nullibi factum sit, assirmare omnino licet, foeminas ex natura non acquale cum viris habere jus; sed eas viris necessario cedere. atque adeo heri non posse, ut uterque sexus pariter regat, et multo minus, ut viri a foeminis regantur. Quod si praeterea humanos affectus consideremus. quod scilicet viri plerumque ex solo libidinis affectu foemings ament, et earum ingenium et sapientiam tanti acstiment, quantum ipsae pulchritudine pol-' lent, et praeterea quod viri aegerrime ferant, ut forminae, quas ament, aliis aliquo modo faveant. et id genus alia, levi negotio videbimus, non posse ablque magno pacis detrimento fieri, ut viri et foemimae pariter regant. Sed de his satis,

Reliqua desiderantur.

## $\mathbf{T} \quad \mathbf{R} \quad \mathbf{A} \quad \mathbf{C} \quad \mathbf{T} \quad \mathbf{A} \quad \mathbf{T} \quad \mathbf{U} \quad \mathbf{S}$

DE

# INTELLECTUS

EMENDATIONE,

et de via, qua optime in veram rerum Cognitionem dirigitur.

#### ADMONITIO

AD

### LECTOREM.

Tractatus, quem de Intellectus Emendatione, etc. imperfectum hic tibi damus, Benevole Lector, jam multos ante annos ab Auctore fuit conscriptus. In animo semper habuit eum perficere. At, alüs negotiis praepeditus, et tandem morte abreptus, ad optatum sinem perducere non potuit. Cum vero multa praeclara atque utilia contineat, quae Veritatis sincero indagatori non parum e re sutura esse, haudquaquam dubitamus, te iis privare noluimus; et, ut etiam multa obscura, rudia adhuc et impolita, quae in eo hinc inde occurrunt, condonare non graveris, horum ne inscius esse, admonitum te quoque esse voluimus. Vale.

Postquam me Experientia docuit, omnia, quae [837] in communi vita frequenter occurrunt, vana et futilia elle; cum viderem omnia, a quibus, et quae timebam, nihil neque boni, neque mali in se habere, nisi quatenus ab iis animus movebatur; conftitui tandem inquirere, an aliquid daretur, quod verum bonum, et sui communicabile esset, et a quo folo, rejectis caeteris omnibus, animus afficeretura imo an aliquid daretur, quo invento et acquisito, continua ac fumma in acternum fruerer lactitia. Dico, me tandem constituisse: primo enim intuitu inconsultum videbatur, propter rem tunc incertam Videbam nimirum commoda. certa amittere velle. quae ex honore, ac divitiis acquiruntur, et quod ab iis quaerendis cogebar abstinere, si seriam rei alii et novae operam dare vellem: et si forte summa felicitas in ils esset sita, perspiciebam, me ea debere carere; si vero in iis non esset sita, eisque tantum darem operam, tum etiam summa carerem felicitate. Volvebam igitur animo, an forte ellet pollibile ad novum institutum, aut saltem ad ipsius certitudinem pervenire, licet ordo et commune vitae meae institutum non mutaretur, quod saepe frustra tentavi. Nami.

Nam quae plerumque in vita occurrunt, et apud homines, ut ex eorum operibus colligere licet, tanquam summum bonum aestimantur, ad haec tria rediguntur; divitias scilicet, honorem, atque libi-[358] dinem. His tribus adeo distrahitur mens, ut minime possit de alio aliquo bono cogitare. quod ad libidinem attinet, ea adeo suspenditur animus, ac si in aliquo bono quiesceret; quo maxime impeditur, ne de alio cogitet; sed post illius fruitionem summa sequitur tristitia, quae, si non suspendit mentem, tamen perturbat et hebetat. Honores, ac divitias prosequendo non parum etiam distrahitur mens, praesertim, ubi \*) hae non nisi propter se quaeruntur, quia tum supponuntur fummum esse bonum. Honore vero multo adhue magis mens diftrahitur: supponitur enim semper bonum esse per se, et tanquam finis ultimus, ad quem omnia diriguntur. Deinde in his non datur. ficut in libidine, poenitentia; sed quo plus utriusque possidetur, eo magis augetur lactitia; et consequenter magis ac magis incitamur ad utrumque augendum: fi autem spe in aliquo causa frustremur. tum summa oritur tristitia. Est denique honor magno impedimento, eo quod, ut ipfum affequamur. vius necessario ad captum hominum est dirigenda. fugiendo scilicet, quod vulgo fugiunt; et quaerendo, quod vulgo quaerunt homines.

Cum itaque viderem, haec omnia adeo obstare, quo minus operam novo alicui instituto darem; imo adeo esse opposita, ut ab uno, aut altero neces-

<sup>\*)</sup> Potuissent hace latius, et distinctius explicari, distinguende scilicet divitius, quae quaeruntur vel propter se, vel propter honorem, vel propter libidinem, vel propter valetudinem, et augmentum scientiarum et artium; sed hoc ad suum locum reservatur, quia hujus loci non est, hace adeo accurate inquirere.

cessario esset abstirendum, cogebar inquirere, quid mihi estet utilius; nempe, ut dixi, videbar bonum certum pro incerto amittere velle. Sed postquam aliquantulum huic rei incubueram, inveni primo, fi. hisce omiss, ad novum institutum accingerer, me bonum sua natura incertum, ut clare ex dictis possimus colligere, omissurum pro incerto, non quidem sua natura, (fixum enim bonum quaerebam) fed, tantum quoad iplius confecutionem. Ashdua autem meditatione eo perveni, ut viderem, quod tum, modo possim penitus deliberare, mala certa pro bono certo omitterem. Videbam enim me in fummo versari periculo, et me cogi, remedium, [359] quamvis incertum, summis viribus quaerere; veluti neger lethali morbo laborans, qui ubi mortem certam praevidet, ni adhibeatur remedium, illudipfum. quamvis incertum, summis viribus cogitur quaerere, nempe in eo tota ejus spes est sita; illa autem omnia, quae vulgus sequitur, non tantum nullum conferent remedium ad noftrum Elle confervandum: sed etiam id impediunt, et frequenter sunt causa interitus eorum, (qui ea possident, \*) et semper causa interitus corum, qui ab iis possidentur.

Permulta enim exempla eorum, qui persecutionem ad necem usque passi sunt propter ipsorum
divitias, et etiam eorum, qui, ut opes compararent, tot periculis sese exposuerunt, ut tandem
vita poenam luerent suae stultitiae. Neque eorum
pauciora sunt exempla, qui, ut honorem assequerentur, aut defenderent, miserrime passi sunt. Innumeranda denique extant exempla eorum, qui
prae nimia libidine mortem sibi acceleraverunt.
Videbantur porro ex eo haec orta esse mala, quod
tota felicitas, aut infelicitas, in hoc solo sita est;
videli-

<sup>\*)</sup> Hast accuratius funt demonstrunda.

hunc finem affequendum, concinnanda est integra Medicina; et quia arte, multa, quae dissicilia sunt, facilia redduntur, multumque temporis et commoditatis in vita ea lucrari possumus, ideo Mechanica nullo modo est contemnenda. Sed ante omnia excogitandus est modus medendi intellectus, ipsumque, quantum initio licet, expurgandi, ut feliciter res absque errore, et quam optime intelli-Unde quisque jam poterit videre, me omnes scientias ad unum finem\*) et scopum velle dirigere. scilicet, ut ad summam humanam, quam diximus, perfectionem perveniatur; et sic omne illud, quod in scientiis nihil ad finem nostrum nos promovet, tanquam inutile erit rejiciendum, hoc est, ut uno verbo dicam, omnes nostrae operationes. Imul et cogitationes ad hunc funt dirigendae finem. quia, dum curamus eum consequi, et operam damus, ut intellectum in rectam viam redigamus, necesso est vivere; propterea ante omnia cogimur qualdam vivendi regulas, tanquam bonas, supponere. has scilicet:

- I. Ad captum vulgi loqui, et illa omnia operari, quae nihil impedimenti adferunt, quo minus nostrum scopum attingamus. Nam non parum emolumenti ab eo possumus acquirere, modo ipsius captui, quantum sieri potest, concedamus; adde, quod tali modo amicas praebebunt aures ad veritatem audiendam.
- II. Deliciis in tantum frui, in quantum ad tuendam valetudinem sussicit.
- III. Denique tantum nummorum, aut cujuscunque alterius rei quaerere, quantum sufficit ad vitam,

<sup>\*)</sup> Finis în scientiis est unicus, ad quem omnes sunt dirigendae.

vitam et valetudinem sustentandam, et ad mores civitatis, qui nostrum scopum non oppugnant, imitandos.

Hisce sic positis, ad primum, quod ante omnia faciendum est, me accingam, ad emendandum scilicet intellectum, eunque aptum reddendum [302] ad res tali modo intelligendas, quo opus est, ut nostrum sinem assequamur. Quod ut siat, exigit ordo, quem naturaliter habemus, ut hic resumam omnes modos percipiendi, quos huc usque habui ad aliquid indubie assermandum, vel negandum, quo omnium optimum eligam, et simul meas vices, et naturam, quam persicere cupio, noscere incipiam.

Si accurate attendo, possunt omnes ad quatuor petissimum reduci.

- I. Est Perceptio, quam ex auditu, aut ex aliquo signo, quod vocant ad placitum, habemus,
- II. Est Perceptio, quam habemus ab experientia vaga, hoc est, ab experientia, quae non determinatur ab intellectu, sed tantum ita dicitur, quia casu sic occurrit, et nullum aliud habemus experimentum, quod hoc oppugnat, et ideo tanquam inconcussum apud nos manet.
- . III. Est perceptio, ubi essentia rei ex alia re concluditur, sed non adaequate; quod sit, \*) cum

  Dd 2 vel

<sup>\*)</sup> Hoc cum sit, nihil de causa intelligimus propter id, quod in effectu consideramus: quod satis apparet ex co, quod tum causa non nist generalissimis terminis explicatur, nempe his, Ergo datur aliquid, Ergo datur aliquid potentia etc. Vol etiam ex co, quod ipsam negative expriment, Ergo non est hoc, vel illud etc. In secundo casu aliquid causae tribuitur proptor assection, quod clare concipitur, at in exemplo ostendemus; verum nihil praeter propria; non vero rei essentia particularis.

vel ab aliquo effectu causam colligimus, vel cum concluditur ab aliquo universali, quod semper allqua proprietas concomitatur.

IV. Denique Perceptio est, ubi res percipitar per solam suam essentiam, vel per cognitionem suae proximae causae.

Quae omnia exemplis illustrabo. Ex auditu tantum scio meum natalem diem, et quod tales parentes habui, et similia; de quibus nunquam dubitavi. Per experientiam vagam scio, me moriturum: hoc enim ideo affirmo, quia vidi alios mei similes obiisse mortem, quamvis neque omnes per idem temporis spatium vixerint, neque ex codem morbo obierint. Deinde per experientiam vagam etiam scio, quod oleum fit aptum alimentum ad nutriendam flammam, quodque aqua ad eam extin-[363] guendam apta sit; scio etiam, quod canis sit animal latrans, et homo animal rationale, et sic fere omnia novi, quae ad usum vitae faciunt. vero re hoc modo concludimus: postquam clare percipimus, nos tale corpus sentire, et nullum aliud; inde, inquam, clare concludimus animam unitam \*) esse corpori, quae unio est causa talis sensationis; sed \*\*) quaenam sit illa sensatio, et unio, non

1289

P) Ex hoc exemplo clare videre id est, quod modo notavi. Nam per illum unionem nihil intelligimus praeter sensationem i psam, effectus scilicet, ex quo causam, de qua nihil intelligimus, concludebamus.

Talis conclusio, quamvis certa sit, non tamen fatis tuta est, nisi maxime carentibus. Nam nisi optime careant sibi, in errores statim incident: uhi enim res ita abstracte concipiunt, non autem per veram essentiam, statim ab imaginatione confunduntur. Nam id. quod in se unum est, multiplex esse imaginantur homines. Nam iis, quae abstracte, seorsim, et consus concipiunt, nomina imponent, quae ab ipsis ad alia magis samiliaria signisticandum usurpantur; quo sit, ut hacc imaginentur codem modo, ac eus res imaginari solent, quibas primum hacc nomina imposuerunt.

non absolute inde possumus intelligere. Vel postquam novi naturam visus, et simul, eum habere talem proprietatem, ut unam eandemque rem ad magnam distantiam minorem videamus, quam si cam cominus intucamur; inde concludimus Solem majorem esse, quam apparet, et alia his similia. Per solam denique rei essentiam res percipitur; quando ex eo, quod aliquid novi, scio, quid hoc sit aliquid nosse, vel ex eo, quod novi essentiam animae, scio eam corpori esse unitam. Eadem cognitione novimus duo et tria esse quinque, et, si dentur duae lineae uni tertiae parallelae, eas etiam inter sese parallelas, etc. Ea tanien, quae hucusque tali cognitione potui intelligere, perpauca fuerunt.

Ut autem haec omnia melius intelligantur, unico tantum utar exemplo, hoc scilicet. Dantur tres numeri: quaerit quis quartum, qui sit ad tertium, ut secundus ad primum. Dicunt hic passim mercatores, se soire, quid sit agendum, ut quartus inveniatur, quia nempe cam operationem nondum oblivioni tradiderunt, quam nudam fine demonstratione a fuis magistris audiverunt; alii vero ab [364] experientia simplicium faciunt axioma universale. scilicet ubi quartus numerus per se patet, ut in his 2, 4, 3, 6. ubi experiuntur, quod ducto fecundo in tertium, et producto deinde per primum diviso hat quotiens 6; et cum vident eundem numerum produci, quem fine hac operatione noverant elle proportionalem, inde concludunt operationem elle bonam ad quartum numerum proportionalem femper inveniendum. Sed Mathematici vi demonstrationis Prop. 19. lib. 7. Euclidis sciunt, quales numeri inter se sint proportionales, scilicet ex natura proportionis, ejusque proprietate, quod nempe numerus, qui sit ex primo et quarto, aequalis sit numero, qui sit ex secundo et tertio; attamen adaequatam proportionalitatem datorum numerorum

1.89

non vident, et si videant, non vident cam vi illius Propositionis; sed intuitive, nullam operationem facientes. Ut autem ex his optimus eligatur modus percipiendi, requiritur, ut breviter enumeremus, quae sint necessaria media, utnostrum sinem assequamur, hace scilicet:

- I. Nostram naturam, quam cupimus perficere, exacte nosse, et simul tantum de rerum natura, quantum sit necesse.
- II, Ut inde rerum differentias, convenientias, et oppugnantias recte colligamus.
- III. Ut recte concipiatur, quid [possint pati, quid non.
- 1V. Ut hoc conferatur cum natura et potentia hominis. Et ex istis facile apparebit samma, ad quam homo potest pervenire, persectio.

His sic consideratis videamus, quis modus percipiendi nobis sit esigendus.

Quod ad primum attinet. Fer se patet, quod ex auditu, praterquam quod sit res admodum incerta, nullam percipiamus essentiam rei, sicuti ex nostro exemplo apparet; et cum singularis existentia alicujus rei non nuscatur, nisi cognita essentia uti postea videbitur; hinc clare concludimus omnem certitudinem, quam ex auditu habemus, a scientiis esse secondendam. Nam a simplici auditu, ubi non praecessit proprius intellectus, nunquam quis pote tit assici.

\*) Quoad secundum. Nullus etiam diceddus [305] est, quod habest ideam illius proportionis, quamquaerit. Praeterquam quod sit res admodum incerta, et sine sine; nihil tames unquam tali modo quie in rebus naturalibus percipiet praeter accidentia, quae nunquam clare intelliguntur, niss praecomitis essentiis. Unde etiam et ille secludendus est.

De tertio autem aliquo modo dicendum, quod habeamus ideam rei, deinde quod etiam absque periculo erroris concludamus; sed tamen per se non erit medium, ut nostram perfectionem acquiramus.

Solus quartus modus comprehendit essentiam rei adaequatam, et absqueerroris periculo; ideoque maxime erit ulurpandus. Quomodo ergo lit adhibendus, ut res incognitae tali cognitione a nobis intelligantur, simulque, ut hoc quam compendiose fiat, curabimus explicare. Postquam novimus: quaenam Cognitio nobis sit necessaria, tradenda est Via et Methodus, qua res, quae sunt cognoscendae, tali cognitione cognoscamus. Quod ut fat, venit prius considerandum, quod hic non dabitur inquisitio in infinitum; scilicet, ut inveniatur optima' Methodus verum investigandi, non opus est alia Methodo, ut Methodus veri investigandi investiger tier; et, ut secunda Methodus investigetur, non. opus oft alia tertia, et sic in infinitum: tali enim modo nunquam ad veri cognitionem, imo ad nullam cognitionem perveniretur. Hoc vero eodem modo se habet, ac se habent instrumenta corporea, ubi eodem modo liceret argumentari. ferrum cudatur, malleo opus est, et ut malleus habeatur.

<sup>•)</sup> Hie aliquanto prolimius agam de experientia; et Empiricorum et recentium Philosophorum procedendi Methodum examinaho.

beatur, sum fieri necessum ofi; ad quod alio malleo. aliisque instrumentis opus est, quae etiam ut habeantur, aliis opus erit instrumentis, et sic in infinitum; et hoc modo frustra aliquis probare conaretur, homines nullam habere potestatem ferrum cudendi. Sed quemadmodum homines initio innatis instrumentis quaedam facillima, quamvis laboriose et imperfecte, facere quiverunt, iisque confectis alia disficiliora minori labore et perfectius confecerunt, [306] et sic gradatim ab operibus simplicissimis ad instrumenta, et ab instrumentis ad alia opera, et instrumenta pergendo, eo pervenerunt, ut tot, et sam dissicilia parvo labore perficiant; sic etiam intellectus \*) vi sua nativa facit sibi instrumenta intellectualia, quibus alias vires acquirit ad alia opera \*\*) intellectualia, et ex iis operibus alia infirumente, seu potestatem ulterius investigandi; et sic gradatim pergit, donec sapientiae culmen attingat. Quod autem intellectus ita sese habeat, facile erit videre, modo intelligatur, quid sit Methodus verum investigandi, et quaenam fint illa innata instrumenta, quibus tantum eget ad alia ex iis instrumenta conficienda, ut ulterius procedat. Ad quod osiendendum sic procedo.

Idea \*\*\*) vera (habemus enim ideam veram) est diversum quid a suo ideato. Nam aliud est circulus, aliud idea circuli. Idea enim circuli non est aliquid, habens peripheriam et centrum, uti circu-

<sup>\*)</sup> Per vim nativam intelligo illud; quod in nobis a cause externis [non] causatur, quodque postea in mea Philosophia explicablinus.

<sup>\*\*)</sup> Hic rocantur opera: in mea I hiloscophia, quid fint, explicabitur,

<sup>• • •)</sup> Note, Quod his non tantum carabinus oficulore id, and mode dixi, fed etiam nos has ufque reste processific. et final alia feitu valde necessaria.

lus, novidea corporis est ipsum corpus: et cum sit -quid diversum a suo ideato, erit etiam per se aliquid intelligibile; hoc est, idea, quoad súam essentiam formalem, potest esse objectum alterius essentias objectivae, et rursus hoec altera essentia objectiva erit etiam in se spectate quid reale et intelligibile, et sic indefinite. Petrus ex. gr. est quid reale; vera autem idea Petri est essentia Petri objectiva, et in se quid reale, et omnino diversum ab ipso Petro. Cum itaque idea Petri sit quid reale, habens suam essentiam peculiarem, erit etiam quid intelligibile, id est, objectum alterius ideae, quae idea habebit in se objective omne id, quod idea Petri habet formaliter, et rurfus idea, quae est ideae Petri, habet iterum suam estentiam, quae etiam potest esse objectum alterius ideae, et sic indefinite. Ouod quifque potest experiri, dum videt se scire, quid fit Petrus, et etiam scire se scire, et rursus scit se scire, quod scit, etc. Unde constat, quod, ut intelligatur esentia Petri, non fit necesse, ipsam ideam [301] Petri intelligere, et multo minus ideam ideae Petris qued idem est, ac si dicerem, non esse opus; ut sciam, quod sciam me scire, et multo minus esse opus scire, quod sciam me scire; non magis, quam ad intelligendam essentiam trianguli, opus sit essentiam circuli \*; intelligere. Sed contrarium daturin his ideis. Nam ut sciam me scire, necessario debea prius, scine. Hinc patet, quod certitudo nihil sit praeter ipsam essentiam objectivam; id est, modus, quo sentimus essentiam formalem, ek ipsa certitudo. Unde iterum patet, quod ad certitudinem veritatis nullo alio figno fit opus, quam veram habere ideam t DADL

Nata, quod hic non inquirimus, quamodo prima effentia objectiva nobis innata fit. Nam id pertinet ad investigationem paturae, ubi haco suffus explicantur, et simul ostenditur, quod praeter ideam nulla datur affirmatio, neque negatio, neque negatio.

nam, uti oftendimus, non opus est, ut sciem, quod sciam me scire. Ex quibus rursum patet, nominem polle scire, quid sit summa certitude, nis qui habet adaequatam ideam, aut effentiam objectivam alicujus rei; nimirum, quia idem est cer-Cum itaque veritas titudo, et essentia objectiva. nullo egeat signo; sed sufficiat habere essentias rerum objectivas, aut, quod idem ell, ideas, ut omne tollatur dubium; hino sequitur, quod vera non est Methodus signum veritatis quaerere post acquisitionem idearum; sed quod vera Methodus est via. ut ipla veritas, aut essentiae, objectivae rerum, aut ideae (omnia illa idem fignificant) debito ordine\*) quaerantur. Rursus Methodus necessario debet loqui de Katiocinatione, aut de intellectione; id est. Methodus non est ipsum ratiocinari ad intelligendum causas rerum, et multo minus est 7ò intellizere caufas rerum; sed est in elligere, quid sit yera idea. sam a caeteris perceptionibus distinguendo, ejusque naturam investigando, ut inde nostram intelligendi potentiam noscamus, et mentem ita cohibeamus. ut ad illam normam omnia intelligat, quae funt intelligenda; tradendo, tanquam auxilia, certas regulas, et etiam faciendo, ne mens inutilibus defatigetur. Unde colligitur. Methodum nihil aliud esse, nis cognitionem reflexivam, aut ideam ideae; [366] et quis non datur ides ideae, nisi prius detur idea; ergo Methodus pon dabitur, nili prius detur idea. Unde illa bona erit Methodus, quae oftendit, quomodo mens dirigenda fit ad datae verae ideae normam. Porro cum ratio, quae est inter duas ideas. fit eadem cum ratione, quae est inter ellentias formales idearum illarum; inde sequitur. quod cognitio reflexiva, quae est ideae Entis perfectilimi, praestantior erit cognitione reserva caeterarum idearum; hoc est, perfectissima ea erit Metho-

<sup>\*)</sup> Quid quaerere in suima fit, explicatur in mes Philofe-

Ans, quae ad datae ideae Entis perfectifimi normam oltendit, quomodo mens sit dirigenda. Ex his facile intelligitur, quomodo mens, plura intelligendo, alia simul acquirat inftrumenta, quibus facilius pergat intelligere. Nam, ut ex dictis licet colligere. debet ante omnia in nobis exiltere vera idea, tanquam innatum instrumentum, qua intellecta intelligatur simul differentia, quae est inter talem perceptionem, et caeteras omnes. Qua in re consilist una Methodi pars. Et cum per se clarum fit. mentem eo melius se intelligere, quo plura de natura:intelligit; inde constat, hanc Methodi partem eo perfectiorem fore, quo mens plura intelligit, et tum fore perfectishmam, cum mens ad cognitionem Entis perfectissimi attendit, sive reflectit. Deinde, quo plura mens novit, eo melius et suas vires. et ordinem Naturae intelligit: quo autem melius fuas vires intelligit, eo facilius potest seipsam dirigere, et regulas sibi proponere; et quo melius ordinem Naturae intelligit, eo facilius potest se ab inutilibus cohibere; in quibus tota consistit Methodus, uti diximus. Adde quod idea eodem mode fe habet objective, ac ipsius ideatum se habet realiter. Si ergo daretur aliquid in Natura, nihil commercii habens cum aliis rebus, ejus etiam si datur essentia objectiva, quae convenire omnino deberet cum formali, nihil etiam \*) commercii haberet cum aliis ideis; id est, nihil de ipsa poterimus concludere: et contra, quae habent commercium cum alija rebus, uti sunt omnia, quee in natura existunt, in--telligentur, et ipsorum etiam essentiae objectivae idem habebunt commercium, id est, aliae ideae ex eis deducentur, quae iterum habebunt commercium [\*\*\*] cum aliis, et sic instrumenta, ad procedendum ulterius, crescent. Quod conabamur demonfrare. Porro

<sup>\*)</sup> Commercium habere cum aliis rebus est produci ab aliis, aut alia producere.

Porro ex hoc ultimo, quod diximus, scilicet quod idea omnino cum sua essentia formali debeat convenire, patet iterum, ex eo quod, út mens nostra omnino referat naturae exemplar, debeat omnes suas ideas producere ab ea, que refert originem, et sontem totius naturae, ut ipsa etiam sit sons caeterarum idearum.

Hic force aliquis mirabitur, quod nos, ubi diximus, bonam Methodum eam elle, quae oftendit, quomodo mens sit dirigenda ad datae verae ideae normam, hoc ratiocinando probemus: id quod oftendere videtur, hoc per se non esse notum. Atque adeo quaeri poteli, utrum nos bene ratiocineasur? Si bene ratiocinamur, debemus incipere a data idea, et cum incipere a data idea egeat demonstratione, deberemus iterum nostrum ratiocinium probare, et tum sterum illud alterum, et sic in infinitum. Sed ad hoc respondeo: quod si quis fato quodam sic processisset, naturam investigando, scilicet ad datas veras ideas normam alias acquirendo ideas debito ordine, nunquam de sua ventate \*) dubitasset, eo quod veritas, uti ostendimus, se ipsam patefacit, et etiam sponte omnia ipsi assuxissent. Sed quia hoc nunquam, aut raro contingit, ideo -coactus fui illa sic ponere, ut illud, quod non possumus fato, praemeditato tamen consilio acquiramus, et simul, ut appareret, ad probandam veritatem, et honum ratiocinium, nullis nos egere instrumentis, nisi ipsa veritate, et bonò ratiocinio, . Nam bonum ratiocinium beneratiocinando comprobavi, et adhuc probare conor. Adde, quod etiam hoc modo homines affuehant meditationibus fuis internis. Ratio autem. cur in Naturae inquisitione raro contingat, ut debito ordine ea investigatur. est propter praejudicia, quorum causas postea in noftra

<sup>4)</sup> Simt stiam hic non dubitames de nostra veritate.

mostra Philosophia explicabimus. Deinde quia opus est magna et accurata distinctione, siont postea ostendemus; id quod valde est laboriosum. Denique propter statum rerum humanarum, qui, ut jam ostensum est, prorsus est mutabilis. Sund adhue aliae rationes, quas non inquirimus.

Si quis forte quaerat, cur [non] ipse statim anto [370] omnia veritates naturae isto ordine ostenderim: (nam veritas se ipsam patefacit)? Ei respondeo, simulquo moneo, ne propter Paradoxa, quae forte passim occurrent, ea velit tanquam fassa rejicere; sed prints dignetur ordinem considerare, quo ea probemus, et tum certus evadet, nos verum assequitos suisse, et haec fuit causa, cur haec praemiserim.

Si postea forte quis Scepticus et de ipsa prima veritate, et de omnibus, quas ad normam primas deducemus, dubius adhuc maneret, ille profecte aut contra conscientiam loquetur, aut nos fatebimur, dati homines penitus etiam animo occaecatos a nativitate, aut a praejudiciorum causa, id est. aliquo externo casu. Nam neque seipsos sentiunt: fi aliquid affirmant, vel dubitant, nesciunt se dubitare, aut assirmare: dicunt se nihil scire; et hoe ipsum, quod nihil sciunt, dicunt se ignorare; neque hoc absolute dicunt: nam metuunt fateri, se existere, quamdiu nibil sciunt; adeo ut tandem debeant obmutescere, ne forte aliquid supponant, quod veritatem redoleat. Denique cum ipsis non est loquendum de scientiis: nam quod ad vitae. et societatis usum attinet, necessitas eos coëgit, ut supponerent, se else, et ut suum utile quaererent, et jurejurando multa affirmarent, et negarent. Nam. fi aliquid ipfis probetur, nesciunt, an probet, aut deficiat argumentatio. Si negant, concedunt, aut opponunt; nelciunt le negare, concedere, aut oppone

ponere; adeoque habendi funt tanquam automata, quae mente omnino carent.

Refumamus jam nostrum propositum. mus hucusque primo finem, ad quem omnes nostras cogitationes dirigere studentes. Cognovimus secundo, quaenam sit optima perceptio, cujus ope ad nostram perfectionem pervenire poslimus. Cognovimus tertio, quaenam sit prima via, cui mens infistere debeat, ut bene incipiat; quae est, ut ad normam datae cujuscunque verae ideae pergat, certis legibus inquirere. Quod ut recte fiat. haec debet Methodus praestare: Primo veram ideam a caeteris omnibus perceptionibus distinguere, et mentem a caeteris perceptionibus cohibere. Secundo tradere regulas, ut res incognitae ad talem normam percipiantur. Tertio ordinem constituere, ne inu-[372] tilibus defatigemur. Postquem hanc Methodum novimus, vidimus quarto hanc Methodum perfectillimam futuram, ubi habuerimus ideam Entis. perfectissimi. Unde initio illud erit maxime observandum, ut quanto ocius ad cognitionem talis Entis perveniamus.

Incipiamus itaque a prima parte Methodi, quas est, uti diximus, distinguere, et separare ideam veram a caeteris perceptionibus, et cohibere mentem, ne fallas, sictas, et dubias cum veris confundat: quod utcunque sus hic explicare animus est, ut Lectores detineam in cogitatione rei adeo necessariae, et etiam, quia multi sunt, qui vel de veris thubitant ex eo, quod non attenderunt ad distinctionem, quae est inter veram perceptionem, et, alias omnes. Adeo ut sint veluti homines, qui, cum vigilarent, non dubitabant se vigilare; sed postquam semel in somniis, ut saepe sit, putarunt se certo vigilare, quod postea salsum esse reperiebant, etiam de suis vigiliis dubitarunt: sid quod contingit, quia nunquam

Affinxerunt inter somnum, et vigiliam. Interim moneo, me hic essentiam uniuscujusque perceptionis, eamque per proximam suam causam, non expliturum; quia hoc ad Philosophiam pertinet; sed tantum traditurum id, quod Methodus postulat, id est circa quae perceptio sicta, falsa, et dubie versetur, et quomodo ab unaquaque liberabimur. Sit Itaque prima inquisitio circa ideam sictam.

Cum omnis perceptio sit vel rei, tamquam existentis consideratae, vel solius essentiae. et frequentiores fictiones contingant circa res, tanquam existentes, consideratas ideo prius de hac loquer; scilicet ubi sola existentia fingitur, et res, quae in tali actu fingitur, intelligitur, five supponitur intelligi. Ex. gr. Fingo Petrum, quem novi, ire domum, eum me invifere, et \*) similia. Hie quaero, circa quae talis idea versetur? Video eam tantum versari circa possibilia; non vero circa necessaria, neque circa impossibilia. Rem impossibilem voco, cujus natura implicat contradictionem, ut ea existat: necessariam, cujus natura implicat contradictionem, ut ea non existat: possibilem, [372] cujus quidem existentia, ipsa sua natura, non im-Plicat contradictionem, ut existat, aut non existat; sed cujus existentiae necessitas, aut impossibilitas pendet a cautis nobis ignotis, quamdiu ipfius existentiam fingimus; ideoque si iplius necessitas, aut impossibilitas, quae a causis externis pendet, nobis esset nota, nihil etiam de ea potuissemus fingere. Unde sequitur, si detur aliquis Deus, aut omniscium quid, nihil prorsus nos posse singere. Nam, quod ad nos attinet, poliquam \*\*) novi me existere, non postum

<sup>\*)</sup> Vide ulterius id, quod de hyphothesibus notabimus, quae a nobis clare intelliguntur; set in eo est sictio, quod dicamus, eas tales in corporibus caelestibus existere.

Onia res, modo ca intelligatur. se ipsam manisestat, ideo tantum egemus exemplo sine alia demonstratione. Idemque

possum fingere me existere, aut non existere; nes etiam possum fingere elephantem, qui transeat per acus foramen; nec possum, possquein\*) naturam Dei novi, fingere eum existentem, aut non existentem: idem intelligendum est de Chimaera, cujus natura existere implicat. Ex quibus patet id, quod dixi, scilicet quod fictio, de qua hic loquimur, non contingit circa acternas \*\*) veritates. Sed antequam ulterius pergam, hic obiter notandum eft, quod illa differentia, quae est inter essentiam unius rei. et essentiam alterius, ea ipla fit inter actualitatem aut existentiam ejusdem rei, et inter actualitatem. aut existentiam alterius rei. Adeo ut si existentiam ex. gr. Adami tantum per generalem existentiam concipere velimus, idem futurum sit, ac si, ad concipiendam ipfius essentiam, ad naturam entis attendamus, ut tandem definiamus, Adamum effe ens. Itaque quo existentia generalius concipitur, eo etiam confusius concipitur, faciliusque uniquique rei potest assingi: econtra, ubi particularius concipitur, [873] clarius tum intelligitur, et difficilius alicui. nisi rei ipsi, ubi non attendimus ad naturae ordinem. assingitur. Quod notatu dignum est.

Veniunt jam hic ea consideranda, quae vulgo dicuntur singi, quamvis clare intelligamus, rem

arit hujus contradictoria, quue ut apparent effe falfa, tantum opus est recenseri, uti statim apparebit, quum de sictione circa essentiam loquemur.

<sup>\*)</sup> Nota, Quamvis multi dicant se dubitare, an Dens exi at, illos tamen nihil praeter nomen habere, vel aliquid singere, quod Deum vocant: id quod cum Dei natura non concentt, ut postea suo loco ostendam.

ita sese non habere, uti eam fingimus. Ex. gr. quamvis sciam terram est roundam, nihil tamen vetat, quominus alicui dicam terram medium globum esse, et tanquam medium pomum auriacum in scutella, aut solem circum terram moveri, et similia. Ad haec si attendamus, nihil videbimus, quod non cohaereat cum jam dictis, modo prius advertamus, nos aliquando potuisse errare, et jam errorum nostrorum esse conscios; deinde quod posfumus fingere, aut ad minimum putare, alios homines in eodem esse errore, aut in eum, ut nos antehac, posse incidere. Hoc, inquam, fingere possumus, quamdiu nullam videmus impossibilitatem. Quando itaque alicui dico, terram non esse rotundam, etc. nihil aliud ago, quam in memoriam revoco errorem, quem forte habui, aut in quem labi potui, et postes fingo, aut puto eum, cui hoc dico, adhuc esse, aut posse labi in eundem errorem. Quod, ut dixi, fingo, quamdiu nullam video impossibilitatem, nullamque necessitatem: hanc vero fi intellexissem, nihil prorsus singere potuissem, et tantum dicendum fuillet, me aliquid operatum effe.

Superest jam, ut ea etiam notemus, quae in-Quaestionibus supponuntur; id quod passim etiam contingit circa impossibilia. Ex. gr. Quum dicimus: supponamus hanc candelam ardentem jam non ardere, aut supponamus eam ardere in aliquo spatio imaginario, sive ubi nulla dantur corpora. Quorum similia passim supponuntur, quamvis hoc ultimum clare intelligatur impossibile esse. Sed quando hoc sit, nil prorsus fingitur. Nam primo nihil aliud egi, quam quod\*) in memoriam revocavi, aliam [374]

<sup>\*)</sup> Postea cum de fictione, quae versatur circa essentias, loquemur, clure apparebit, quod sictio nunquam aliquid novi facit, aut menti prachet; sed quod tantum ea, quae sunt in cerebro, aut in imaginatione, revocantur ad memoriam, et quod E. e

candelam non ardentem, (aut hanc eandem concepi fine flamma) et, quod cogito de ea candela, id ipfum de hac intelligo, quamdiu ad flammam non attendo. In fecundo nihil aliud fit, quam abstrahere cogitationes a corporibus circumjacentibus, ut mens fe convertat ad solam candelae, in se sola spectatae, contemplationem; ut postea concludat, candelam nullam habere causam ad sui ipsius destructionem, adeo ut si nulla essent corpora circumjacentia, candela haec, ac etiam slamma manerent immutabiles, aut similia. Nulla igitur datur hic sictio; sed\*) verae, ac merae assertiones.

Transeamus jam ad fictiones, quae versantur circa essentias solas, vel cum aliqua actualitate, sive existentia simul. Circa quas, hoc maxime venit considerandum: quod, quo mens minus intelligit, et tamen plura percipit, eo majorem habeat potentiam singendi, et quo plura intelligit, eo magis illa potentia diminuatur. Eodem ex. gr. modo, quo supra vidimus, nos non posse singere, quamdiu cogitamus, nos cogitare et non cogitare; sicetiam, postquam novimus naturam corporis, non possumus singere muscam infinitam; sive postquam novimus naturam \*\*) animae, non possumus singere eam esse quadra-

eonfuse ad omnie simul mens attendit. Revocantur ex. gr. in mentoriam loquela, et arbor: et cum mens confuse attendit sine distinctione, putat arborem loqui. Idem de existentie intelligitur, praesertim, uti dissimus, cum adeo generaliter, as ens, concipitur: quia tum facile applicatur omnibus, quae simul in memoria occurrunt. Quod notatu valde dignum est.

<sup>•)</sup> Idem etiam de hypothesibm intelligendum, quae siunt ad certos motus explicandum, qui conveniunt cum caelorum phaenomenis, nist quod ex iis, si motibus caelestibus applicentur, naturum caelorum concludant, quae tamen alia potest esse, praesertim cum ad explicandum tales motus multae aliae causae possint eoncipi.

<sup>\*)</sup> Saspe contingit, hominem hanc vocem anima ad fuam memorium revocare, et fimul aliquam corpoream imaginem formare. Cum vero hase duo fimul reprasfentantur, facile putat fs imaginari.

quadratam; quamvis omnia verbis possimus esfari. Sed, uti diximus, quo minus homines norunt naturam, eo facilius multa possunt singere; veluti, arbores loqui, homines in momento mutari in lapides, in fontes, apparere in speculis spectra, nihil fieri aliquid, etiam Deos in bestias et homines mutari, ac infinita ejus generis alia.

Aliquis forte putabit, quod fictio fictionem [375] terminat; sed non intellectio; hoc est, postquam finxi aliquid, et quadam libertate volui assentiri, id sic in rerum natura existere, hoc essicit, ut postea non possimus id alio modo cogitare. Ex. gr. postquam finxi (ut cum iis loquar) naturam corporis talem, mihique ex mea libertate persuadere volui, eam sic realiter existere, non amplius licet muscam v. g. infinitam fingere, et postquam finxi essentiam animae, eam quadrare non possum, etc. Sed hoc examinandum. Primo: vel negant, vel concedunt nos aliquid posse intelligere. Si concedunt, necessario id ipsum, quod de fictione dicunt, etiam deintellectione dicendum erit. Si vero hoc negant, videamus nos, qui scimus, nos aliquid scire, quid dicant. Hoc scilicet dicunt, animam posse sentire, et multis modis percipere non se ipsam, neque res, quae existunt; sed tantum ea, quae nec in se, nec ullibi funt, hoc est, animam posse sola sua vi creare fensationes, aut ideas, quae non sunt rerum; adeo ut ex parte eam, tanquam Deum, considerent. Porro dicunt, nos, aut animam nostram talem habere libertatem, ut nosmet, aut se, imo suam ipsam libertatem cogat. Nam postquam ea aliquid finxit.

ginari, et fingere animam corpoream: quid nomen à re ipfic non distinguit. His postulo, ut lectores non sint praecipites ad hos resutandum, quod, ut spero, non facient; modo al exempla quam accurate attendant, et simul ad ea, quae sequantur.

et assensum ei praebuit, non potest id alio modo cogitare, aut fingere, et etiam ea fictione cogitur. ut etiam tali modo cogitentur, ut prima fictio non oppugnetur; ficut hic etiam cogunturablurda, quae hic recenseo, admittere propter suam fictionem; ad quae explodenda non defatigabimur ullis \*) demonstrationibus. Sed eos in suis deliriis linguendo, curabimus, ut ex verbis, quae cum ipsis fecimus, aliquid veri ad nostram rem hauriamus, nempe hoc: Mens, cum ad rem fictam, et sua natura falsam attendit, ut eam pensitet, et intelligat, bonoque ordine ex es deducat, quae sunt deducenda, facile fallitatem patefaciet; et si res ficta fua natura fit vera, oum mens ad cam attendit, [376] ut earn intelligat, et ex ea bono ordine incipit deducere. quae inde sequentur, feliciter perget fine ulla interruptione, sicut vidimus, quod ex falsa fictione, modo allata, statim ad ostendendam ejus abfurditatem, et alias inde deductas, praebuit se intellectus.

Nullo ergo modo timendum erit, nos aliquid fingere, si modo clare et distincte rem percipiamus: nam si forte dicamus homines in momento mutari in bestias, id valde generaliter dicitur; adeo ut nullus detur conceptus, id est, idea, sive cohaerentia subjecti et praedicati in mente: si enim daretur, simul videret medium, et causas, quo, et cur tale quid factum sit. Deinde nec ad naturam subjecti et praedicati attenditur. Porro, modo prima idea non

\*) Quamvis hoc experientia videar concludere, et quis dicat id nil esse, quia desicit demonstratio; eam, si quis desiderat, sic habeat. Cum in natura nihil possit dari, quod ejus leges eppugnet; sed cum omnia secundum certas ejus leges siant, ut certos, certis legibus, suos producant essetus irrestragabili concatenatione, hinc sequitur, quod anima, ubi rem vere concipit, perget objective cossem essetus formare. Vide insra, ubi de idea salsa salsa loquor.

non lit ficta, et ex ea caeterse omnes ideae deducantur, paulatim praecipitantia fingendi evanescet; demde cum idea ficta non possit esse clara, et distincta; sed solummodo confusa, et omnis confusio inde procedat, quod mens rem integram, aut ex multis compositam, tantum ex parte noscat, et notum ab ignoto non diftinguat: praeterea quod ad multa, quae continentur in unaquaque re, simul attendat fine ulla distinctione, inde sequitur primo. quod, fi idea sit alicujus rei simplicissimae, ca non nisi clara et distincta poterit esse. Nam res illa non ex parte; sed tota, aut nihil ejus innotescere debebit. Sequitur secundo, quod si res, quae componitur ex multis, in partes omnes simplicissimas cogitatione dividatur, et ad unamquamque seorsim attendatur, omnis tum confusio evanescet. Sequitur tertio, anod fictio non possit esse simplex; sed quod fiat ex compositione diversarum idearum confusarum, quae sunt diversarum rerum atque actionum, in natura existentium; vel melius ex · attentione \*) simul fine affensu ad tales diversas Nam si esset simplex, esset clara et distin-Si ex compositioné cta, et per consequens vera. idearum distinctarum, esset etiam earum com- [377] politio clara, et distincta, ac proinde vera, Ex. gr. postquam novimus naturam circuli, ac etiam naturam quadrati, jam non possum ea duo componere, et circulum facere quadratum, aut animam quadratam, et fimilia. Concludamus iterum breviter, et videamus, quomodo fictio nullo modo fit timenda. ut ea cum veris ideis confundatur. Nam quoad primam, de qua prius locuti sumus, ubi scilicet res clare

<sup>\*)</sup> NB. Quod fictio in fo spectata non multum differet a somnios nisi quod in somniis non offerantur causae, quae vigilantibus opel sensuum offeruntur: ex quibus colligunt illa repraesentamina illo tempore non representaria rebus extra se constitutis. Error autem su su statim apparebit, est vigilando somniare et si sia admodum manifestus, describum vocatur.

clare concipitur, vidimus, quod si ca res, quae clare concipitur, et etiam iphus existentia sit per se aeterna veritas, nihil circa talem rem poterimus fingere; sed si existentia rei conceptae non sit aeterna veritas, tantum est curandum, ut existentia rei cum ejus essentia conferatur, et simul ad ordinem naturae attendatur. Ougad fecundam fictionem. quam diximus elle fimul attentionem fine allenfu ad diversas ideas confusas, quae sunt diversarum rerum atque actionum, in natura existentium; etiam rem simplicissimam non posse fingi, sed intelligi, et sic etiam rem compositam, modo ad partes simplicissimas, ex quibus componitur, attendamus; imo nec exciplis ullas actiones, quae verae non funt, nos posse fingere. Nam fimul cogemur contemplari, quomodo, et cur tale quid fiat.

His sic intellectis, transcamus jamad inquisitionem ideae falsae, ut videamus, circa quae versetur, et quomodo nobis possimus cavere, ne in falsas perceptiones incidemus. Quod utrumque non · erit nobis jam difficile post inquisitionem ideae sictae. Nam inter ipsas nulla alia datur differentia, nisi quod haec supponat assensum, hoc est, (uti jam notavimus) quod nullae offeruntur causae, dum repraesentamina ipsi offeruntur, quibus, sicut singens, possit colligere, ea non oriri a rebus extra se, et quod fere nihil aliud fit, quam oculis apertis, five dum vigilamus, somniare. Versatur itaque idea falla, vel (ut melius loquar) refertur ad existentiam rei, cujus essentia cognoscitur, sive circa essentiam, codem modo ac idea ficta. Quae ad existentiam refertur, emendatur eodem modo, ac idea ficta. Quae ad essentiam refertur, emendatur eodem modo, ac fictio: nam si natura rei notae supponat riftentiam necessariam, impossibile est, ut circa tentiam illius rei fallamur; sed si existentia rei sit acterna veritas, uti est e,us essentia, sed

quod necessitas, aut impossibilitas existendi pendeat a causis externis, tum cape omnia eodem modo, [378] quo diximus, cum de fictione sermo esset: nam modo emendatur. Quod attinet alteram, quae ad essentias refertur, vel etiam ad actiones, tales perceptiones necessario semper sunt confusae, compositae ex diversis confusis perceptionibus rerum in natura existentium, ut cum hominibus persuadetur, in silvis, in imaginibus, brutis, et caeteris adelle numina; dari corpora, ex quorum fola compositione fiat intellectus; cadavera ratiocinari, ambulare, loqui; Deum decipi, et Sed ideae, quae sunt clarae et distinctae. nunquam possunt esse falsae: Namideae rerum, quae clare et distincte concipiuntur, sunt vel simplicisfimae, vel compositae ex ideis simplicissimis, id est. a simplicissimis ideis deductae. Quod vero idea simplicissima non queat esse falsa, poterit unusquisque videre, modo sciat, quid sit verum, sive intel l'ectus, et fimul quid falsum.

Nam, quod id spectat, quod formam veri constituit, certum est, cogitationem veram a falsa non tantum per denominationem extrinsecam, sed maxime per intrinsecam distingui. Nam si quis faber ordine concepit fabricam aliquam, quamvis talis fabrica nunquam exstiterit, necetiam unquam exstitura fit, ejus nihilominus cogitatio vera est, et cogitatio eadem est, sive fabrica existat, sive minus; et contra si aliquis dicit, Petrum ex. gr. existere, nec tamen scit, Petrum existere, illa cogitatio respectu illius falsa est, vel, si mavis, non est vera; quamvis Petrus revera existat. Nec haec enunciatio, Petrus existit, vera est, nisi respectu illius, qui certo scit, Petrum existere. Unde sequitur in ideis dari aliquid reale, per quod verae a falsis distinguuntur; quod quidem jam investigandum erit, ut optimam veritatis normam habeamus, (ex data enim

enim verae ideae norma nos nostras cogitationes debere determinare diximus, methodumque cognitionem esse reslexivam.) et proprietates intellectus noscamus; nec dicendum hanc differentiam ex eo oriri, quod cogitatio vera est res cognoscere per primas suas causas, in quo quidem a falsa valde differret, prout eandem supra explicui. Cogitatio epim vera etiam dicitur, quae essentiam alicujus principii objective involvit, quod causam non habet, et per se, et in se cognoscitur. Quare forma verae cogitationis in eadem apla cogitatione fine [376] relatione ad alias debet esse sita; necobjectum tanquam causam agnoscit, sed ab ipsa intellectus potentia, et natura pendere debet. Nam si supponamus, intellectum ens aliquod novum percepisse. quod nunquam exstitit, sicut aliqui Dei intellectum concipiunt, antequam res crearet, (quae fane perceptio a nullo objecto oriri potuit) et ex tali perceptione alias legitime deduceret, omnes illae cogitationes verae essent, et a nullo objecto externo determinatae; sed a sola intellectus potentia, et natura dependerent. Quare id, quod formam verae cogitationis constituit, in ipsa eadem cogitatione est quaerendum, et ab intellectus natura deducendum. Hoc igitur ut investigetur, ideam aliquam veram ob oculos ponamus, cujus objectum maxime certo scimus a vi nostra cogitandi pendere, nec objectum aliquod in natura habere: in tali enim idea. ut ex jam dictis patet, facilius id, quod volumus. investigare poterimus. Ex. gr. ad formandum conceptum globi fingo ad libitum caufam, nempe semicirculum circa centrum rotari, et ex rotatione globum quasi oriri. Haec sane idea vera est, et quamvis sciamus nullum in natura globum sic unquam ortum fuille, est haec tamen vera perceptio, et facillimus modus formandi globi conceptum. I'm notandum, hanc perceptionem affirmare semicirum rotari, quae assirmatio falsa esset, si non esset

juncta conceptui globi, vel causae talem motura determinantis, five absolute, si haec assirmatio nuda esset. Nam tum mens tantum tenderet ad affirmandum folum semicirculi motum, qui nec in semicirculi conceptu continetur, nec ex conceptu causas motum determinantis oritur. Quare fallitas in hoc folo confistit, quod aliquid de aliqua re assirmetur, quod in iplius, quem formavimus conceptu, non continetur, ut motus, vel quies de semicirculo. Unde sequitur simplices cogitationes non posse non esse veras, ut simplex semicirculi, motus, quantitatis, etc. idea. Quicquid hae affirmationis continent, earum adaequat conceptum, nec ultra se extendit; quare nobis lices ad libitum fine ullo erroris scrupulo ideas simplices Superelt igitur tantum quaerere, que formare, potentia mens nostra cas formare posit, et quousque ea potentia se extendat: hoc enim invento facile videbimus summam, ad quam possumus pervenire, cognitionem. Certum enim est, hancejus [300] potentiam se non extendere in infinitum. cum aliquid de aliqua re affirmamus, quod in conceptu, quem de ea formamus, non continetur, id defectum nostrae perceptionis indicat, sive quod mutilatas quali et truncatas habemus cogitationes. five ideas. Motum enim semicirculi falsum esse vidimus, ubi nudus in mente est, eum ipsum autem verum, si conceptui globi jungatur, vel conceptui alicujus causae talem motum determinantis. fi de natura entis cogitantis sit, uti-prima fronte videtur, cogitationes veras live adaequatas formare, certum est, ideas inadaequatas ex eo tantum in nobis oriri, quod pars fumus alicujus entis co- spage, gitantis, cujus quaedam cogitationes ex toto, quaedam ex parte tantum nostram mentem constituent.

Sed quod adhuc venit considerandum, et quod eirca fictionem non fuit operas pretium notare, e

ubi maxima datur deceptio, est, quando contingit. nt quaedam, quae in imaginatione offeruntur, fint . etiam in intellectu, hoc est, quod clare et distincte concipiantur, quod tum, quamdiu distinctum a confuso non distinguitur, certitudo, hoc est, idea vera cum non diffinctis commiscetur. quidam Stoicorum forte audiverunt nomen animae, et etiam quod sit immortalis, quae tantum confuse imaginabantur; imaginabantur etiam, et simul intelligebant corpora subtilissima caetera omnia penetrare, et a nullis penetrari. Cum haec omnia fimul imaginabantur, concomitante certitudine hujus axiomatis, statim certi reddebantur, mentem esse subtilissima illa corpora, et subtilissima illa corpora non dividi, etc. Sed ab hoc etiam liberamuri, dum conamur ad normam datae verse ideae omnes noftras perceptiones examinare. Cavendum, utilinitio diximus, ab iis, quas ex auditu, aut ab experientia vaga habemus. Adde quod talis deceptio ex eo oritur, quod res nimis abstracte concipiunt: nam per se fatis clarum est, me illud, quod in suo vero objecto concipio, alteri non posse applicare, Oritur denique etiam ex eo, quod prima elementa totius naturae non intelligunt; unde sine ordine procedendo, et naturam cum abstractis, quamvis sint vera axiomata, confundendo, se ipsos confundunt, ordinemque naturae pervertunt. Nobis autem, si quam [30x] minime abstracte procedamus, et a primis elementis, hoc est, a fonte, et origine naturae, quam primum fieri potest, incipiamus, nullo modo talis deceptio erit mettienda. Quod autem attinet ad avancognitionem originis naturae, minime est timendum, ne cam cum abstractis confundamus; nam cum aliquid abstracte concipitur, uti sunt omnia universalia, semper latius comprehenduntur in intellectu, quam reveral in natura existere possunt m particularia. Deinde cum in natura dentur i, quorum differentia adeo est exigua, ut fere

intellectum effugiat, tum facile (si abstracte concipiantur) potest contingere, ut confundantur; atcum origo naturae, ut postea videbimus, nec abstracte, sive universaliter concipi possit, nec latius possit extendi in intellectu, quam revera est, necullam habeat similitudinem cum mutabilibus, nullateirea ejus ideam metuenda est confusio, modo normam veritatis (quam jam ostendimus) habeamus. Est nimirum hoc ens, unicum, \*) infinitum; hocest, est omne \*\*) esse, et praeter quod nullum datur esse.

Hucusque de idea falla, superest, ut de idea dubia inquiramus, hoc est, ut inquiramus, quaenam fint ea, quae nos possunt in dubium pertrahere, et simul quomodo dubitatio tollatur. Loquor de vera dubitatione in mente, et non de ea, quam passim videmus contingere, ubi scilicet verbis; quamvis animus non dubitet, dicit quis se dubitare: non est enim Methodi hoc emendare, fed potius pertinet ad inquisitionem pertinaciae, et ejus emendationem. Dubitatio itaque in anima nulla datur per rem ipsam, de qua dubitatur, hoc est. st tantum unica sit idea in anima, sive ea sit vera. five falsa, nulla dabitur dubitatio, neque etiam certitudo: sed tantum talis sensatio. Est enim in se nihil aliud nisi talis sensatio; sed dabitur per aliam ideam, quae non adeo clara ac distincta est, un possimus ex ea aliquid certi circa rem, de qua dui bitatur, concludere; hocest, idea, quae nos in [382] dubium conjicit, non est clara et distincta. fiquis nunquam cogitaverit de sensuum fallacia, sive expe-

<sup>\*)</sup> Hase non funt attributa Dei, quae ostendunt ipfius essentians, ut in Philosophia ostendam.

<sup>\*\*)</sup> Hoe supra jam demonstratum est. Si enim tale ens non exister ret, nunquam posset produci; adeoque mens plus posset intelligere, quam natura pracstare, quod supra salsum esse constitute.

experientia, five quomodocunque sit, nunquam dubitabit, an fol major, aut minor fit, quam apparet, Inde Rustici passim mirantur, cum audiunt solem multo majorem esse, quam globum terrae. fed \*) cogitando de fallacia sensuum oritur dubitatio, et si quis post dubitationem acquisiverit veram cognitionem sensuum, et quomodo per eorum instrumenta res ad distantiam repraesententur, tum dubitatio iterum tollitur. Unde sequitur, nos non posse veras ideas in dubium vocare ex eo. forte aliquis Deus deceptor existat, qui vel in maxime certis nos fallit, msi quamdiu nullam habemus olaram et distinctam ideam, hoc est, si attendamus ad cognitionem, quam de origine omnium rerum habemus!, et nihil inveniamus, quod nos doceat, eum non esse deceptorem eadem illa cognitione. qua, cum attendimus ad naturam trianguli, invenimus ejus tres angulos aequales esse duobus rectis; sed fi talem cognitionem Dei habemus, qualem hebemus trianguli, tum omnis dubitatio tollitur. Et codem modo, quo possumus pervenire ad talem cognitionem trianguli, quamvis non certo sciamus, an aliquis summus deceptor nos fallat, eodem etiam modo possumus pervenire ad talem Dei cognitionem. quamvis non certo sciamus, an detur quis summus deceptor, et, modo eam habeamus, sufficiet ad tollendam, uti dixi; omnem dubitationem, quam de ideis claris et distinctis habere possumus. Porro si quis recte procedat investigando, quae prius funt investiganda, nulla interrupta concatenatione rerum, et sciat, quomodo quaestiones sint determinandae, antequam ad earum cognitionem accingamur, nunquam nifi certissimas ideas, id est, claras et distinctas habebit. Nam dubitatio nihil aliud eft. quam suspensio animi circa aliquam assirmationem,

<sup>\*)</sup> Id est, seit sensus aliquando se decepisse; sed hos tantum
ansuse scit: nam nescit quomodo sensus sallant.

nem, aut negationem, quam affirmaret, aut negaret, nifi occurreret aliquid, quo ignoto cognitio
ejus rei debet esse imperfecta. Unde colligitur,
quod dubitatio semper oritur ex eo, quod res absque
ordine investigentur.

Heec funt, quae promisi tradere in hac prima Sed ut nihil omittam [388] parte Methodi. corum, quae ad cognitionem intellectus, et ejus vires possunt conducere, tradam etiam pauca de memoria, et oblivione; ubi hoc maxime venit confiderandum, quod memoria corroboretur ope intellectus, et etiam absque ope intellectus. quoad primum, quo res magis est intelligibilis, eo facilius retinetur, et contra, minus, co facilius cam obliviscimur. Ex. gr. fi tradam alicui copiam verborum solutorum. ca multo difficilius retinebit, quam si cadem verba in forma narrationis tradam. Corroboratur etiam absque ope intellectus, scilicet a vi, qua imaginatio, aut lenfus, quem vocant communem, afficitur ab aliqua re singulari corporea. Dico singularem: imaginatio enim tantum a fingularibus afficitur. Nam si quis legerit ex. gr. unam tantum Fabulam amatoriam, eam optime retinebit, quamdiu nom legerit plures alias ejus generis, quia tum fola viget in imaginatione; fed fi plures fint ejusdem generis, fimul omnes imaginamur, et facile confunduntur. Dico etiam corpoream: nam a solis corporibus assicitur imaginatio. Cum itaque memoria ab intellectu coroboretur, et etiam fine intellectu, inde concluditur, eam quid diversum esse ab intellectu, et circa intellectum in se spectatum nullam dari memoriam, neque oblivionem. Quid ergo erit memoria? Nihil aliud, quam sensatio impressionum cerebri, fimul cum cogitatione ad determinatam durationem\*) sensationis; quod etiam ostendit reminiscentia. Nam ibi anima cogitat de illa sensatione; sed non sub continua duratione; et sic idea istius sensationis non est ipsa duratio sensationis, id est, ipsa memoria. An vero ideae ipsae aliquam patiantur corruptionem, videbimus in Philosophia. Et si hoc alicui valde absurdum videatur, sufficiet ad nostrum propositum, ut cogitet, quod, quo res est singularior, eo facilius retineatur, sicut ex exemplo Comoediae modo allato patet. Porro quo res intellisis simularem, et tantummodo intelligibilem non poterimus non retinere.

Sic itaque distinximus inter ideam veram. et caeteras perceptiones, ostendimusque, quod ideae fictae, falsae, et caeterae habeant suam originem ab imaginatione, hoc est, a quibusdam sensationibus fortuitis, (ut sic loquar) atque solutis, quae non oriùntur ab ipsa mentis potentia; sed a causis externis, prout corpus, five fomniando, five vigilando varios accipit motus. Vel si placet, hic per imaginationem, quicquid velis, cape, modo sit quid diversum ab intellectu, et unde anima habeat rationem patientis; perinde enim est quicquid capias, postquam novimus candem quid vagum esse, et a quo anima patitur, et simul etiam novimus, quomodo ope intellectus ab eadem liberamur. etiam nemo miretur, me hic nondum probare, dari corpus et alia necessaria, et tamen loqui de imaginations, de corpore, et ejus constitutione.

<sup>\*)</sup> Si vero duratio sit indeterminata, memoria ejus rei est împerfecta, quod quisque etiam videtur a natura didicisse. Saepe
enim, ut alicui melius credamus in eo, quod dicit, rogamus,
quando, et ubi id contigerit. Quamvis etiam ideae ipsae suam
habant durationem in mente, tamen cum assueti simus durationem determinare ope alicujus mensurae motus, quod etiam
ope imaginationis sit, ideo nullam adhue memoriam observamus, quae sit purae mentis.

ut dixi, est perinde quid capiam, postquam novis esse quid vagum, etc.

At ideam veram simplicem elle oftendimus. aut ex simplicibus compositam, et quae ostendit, quomodo, et cur aliquid fit, aut factum fit, et quod ipsius effectus objectivi in anima procedunt ad rationem formalitatis iplius objecti; id, quod idem est, ac veteres dixerunt, nempe veram scientiam procedere a causa ad effectus; nisi quod nunquam, quod Iciam, conceperunt, uti nos hic, animam fecundum certas leges agentem, et quafi aliquod automatum spirituale. Unde, quantum in initio licuit, acquisivimus notitiam nostri intellectus, et talem normam verae ideae, ut jam non vereamur, ne vera cum falsis, aut sictis confundamus; nec etiam miras bimur, cur quacdam intelligamus, quae nullo modo sub imaginationem cadunt, et alia sint in imaginatione, quae prorfus oppugnant intellectum: alia denique cum intellectu conveniant. quidem novimus operationes illas, a quibus imaginationes producuntur, fieri secundum alias leges. prorsus diversas a legibus intellectus, et animam circa imaginationem tantum habere rationem pati-Ex quo etiam constat, quam facile ii in magnos errores possunt delabi, qui non accurate [385] distinxerunt interimaginationem, et intellectionem. In his ex. gr. quod extensio debeat esse in loco, debeat esse finita, cujus partes ab invicem distinguuntur realiter, quod sit primum et unicum'fundamen. tum omnium rerum, et uno tempore majus spatium occupet, quam alio, multaque ejusmodi alia, quae omnia prorfus oppugnant veritatem, ut suo loco oftendemus.

Deinde cum verba sint pars imaginationis, hoc est, quod, prout vage ex aliqua dispositione corporis componenter in memoria, multos conceptus

Angemus, ideo non dubitandum, quip etiam verba acque, ac imaginatio, possint esse causa multorum magnorumque errorum, nisi magnopere ab ipsis caveamus. Adde quod fint conftituta ad libitum. et ad captum vulgi; adeo ut non fint nisi signa rezum, prout funt in imaginatione, non autem prout funt in intellectu; quod clare patet ex eo, quod omnibus iis, quae tantum sunt in intellectu, et non in imaginatione, nomina imposuerunt saepe negativa, uti lunt, incorporeum, infinitum, etc. et etiam multa, quae funt revera affirmativa, negative exprimunt, et contra, uti funt increatum. independens, infinitum, immortale, etc. quia nimirum horum contraria multo facilius imaginamur ! ideoque prius primis hominibus occurrerunt, et nomina politiva ulurparunt. Multa affirmamus et negamus, quia natura verborum id affirmare, et negare patitur, non vero rerum natura; adeoque hac ignorata facile aliquid falfum pro vero fumeremus.

Vitemus praeterea aliam magnam causam confusionis, et quae facit, quo minus intellectus ad fe resectat: nempe; cum non distinguimus inter imaginationem, et intellectionem, putamus ea, quae facilius imaginamur, nobis esse clariora, et id, quod imaginamur, putamus intelligere. Unde, quae sunt postponenda, anteponimus, et sic verus ordo progrediendi pervertitur, nec aliquid legitime concluditur.

<sup>\*)</sup> Porro, ut tandem ad secundam partem hujus Methodi perveniamus, proponam primo nontrum sco-

<sup>\*)</sup> Praecipua hujus partis Regula est, ut ex prima parte sequiture resensere omnes ideas, quas ex puro intellectu in nobis invenimus, at eae ab iis, quas imaginamur, distinguantur; quod ex proprietatibus uniuscujusque, inempe imaginationis et intellectionis, erit eliciendum,

scopum in hac Methodo, ac deinde media, ut [386] eum attingamus. Scopus itaque est olaras et distinctas habere ideas, tales videlicet, quae ex pura mente, et non ex fortuitis motibus corporis factae sint. Deinde, omnes ideae ad unam ut redigantur, conabimur eas tali modo concatenare, et ordinare, ut mens nostra, quoad ejus sieri potest, referat objective formalitatem naturae, quoad totam, et quoad ejus partes.

Quoad primum, ut jam tradidimus, requiritur ad nostrum ultimum sinem, ut res concipiatur vel per solam suam essentiam, vel per proximam suam causam. Scilicet si res sit in se, sive ut vulgo dicitur, causa sui, tum per solam suam essentiam debebit intelligi; si vero res non sit in se. sed requirat causam, ut existat, jum per proximam suam causam debet intelligi: nam revera \*) cognitio effectus nihil aliud est, quam perfectiorem causae cognitionem acquirere. Unde nunquam nobis licebit, quamdin de Inquisitione rerum agimus, ex abstractis aliquid concludere, et magnopere cavebimus, ne misceamus ea, quae tantum sunt in intellectu, cum iis, quae sunt in re. Sed optima conclusio erit depromenda ab essentia aliqua particulari assirmativar live a vera et legitima definitione. Namabaxiomatis solis universalibus non potest intellectus ad singularia descendere, quandoquidem axiomata ad infinita se extendunt, nec intellectum magis ad unum, quam ad aliud singulare contemplandum, determinant. Quare recta inveniendi via est ex data aliqua definitione cogitationes formare: quod eo felicius et facilius procedet, quo rem aliquam melius

<sup>\*)</sup> Nota, quod hinc.appareat, nihil nos de Natara posse intelligere, quin simul cognitionem primae causae, sive Dei ampliorem reddamus,

melius definiverimus. Quare cardo totius hujus secundae Methodi partis in hoc solo versatur, nempe in conditionibus bonae definicionis cognoscendis, et deinde in modo eas inveniendi. Primo itaque de conditionibus definitionis agam.

Definitio ut dicatur perfecta, debebit intimam essentiam rei explicare, et cavere, ne ejus loco propria quaedam usurpemus; ad quod explicandum. ut alia exempla omittam, ne videar aliorum errores velle detegere, adferam tantum exemplum alicujus rei abstractae, quae perinde est, quomodocunque definiatur, circuli scilicet: quod si definia-[387] tur, esse figuram aliquam, cujus lineae, a centro ad circumferentiam ductae, sunt aequales, nemo non videt talem definitionem minime explicare essentiam circuli; sed tantum ejus aliquam proprietatem. Et quamvis, ut dixi, circa figuras, et caetera entia rationis hoc parum referat; multum tamen refert circa entia Physica, et realia: nimirum, quia proprietates rerum non intelliguntur, quamdiu carum essentiae ignorantur; si autem has praetermittimus, necessario concatenationem intellectus, quae naturae concatenationem referre debet, pervertemus, et a nostro scopo prorsus aberrabimus. Ut itaque hoc vitio liberemur, erunt haec observanda in Definitione.

- I. Si res sit creats, definitio debebit, uti diximus, comprehendere causam proximam. Ex. gr. Circulus secundum hanc legem sic esset definiendus: eum esse figuram, quae describitur a linea quacunque, cujus alia extremitas est sixa, alia mobilis, quae definitio clare comprehendit causam proximam.
  - II. Talis requiritur conceptus rei, sive definitio, ut omnes proprietates rei, dum sola, non autem

autem cum aliis conjuncta, spectatur, ex ea concludi possint, uti in hac definitione circuli videre est. Nam ex ea clare concluditur omnes lineas a centro ad circumferentiam ductas aequales esse; quodque hoc sit necessarium requisitum definitionis, adeo per se est attendenti manifestum, ut non videatur operae pretium in ipsius demonstratione morari, nec etiam ostendere ex hoc secundo requisito omnem definitionem debere esse assirmativam. Loquor de assirmatione intellectiva, parum curando verbalem, quae propter verborum penuriam poterit fortasse aliquando negative exprimi, quamvis assirmative intelligatur.

Definitionis vero rei increatae haec sunt requisita.

- I. Ut omnem causam secludat, hoc est, objectum nullo alio praeter suum Esse egeat ad sui explicationem.
- II. Ut data ejus rei definitione nullus maneat locus Quaestioni, An sit?
- III. Ut nulla, quoad mentem, habeat substantiva, quae possint adjectivari, hoc est, ne per aliqua abstracta explicetur.
- IV. Et ultimo (quamvis hoc notare non sit valde necessarium) requiritur, ut ab ejus defini- [388] tione omnes ejus proprietates concludantur. Quae etiam omnia attendenti accurate siunt manifesta.

Dixi etiam, quod optima conclusio erit depromenda ab essentia aliqua particulari affirmativa. Quo enim specialior est idea, eo distinctior, ac proinde clarior est. Unde cognitio particularium quam maxime nobis quaerenda est.

Quoad ordinem vero, et ut omnes nostrae perceptiones ordinentur, et uniantur, requiritur, uti, quamprimum fieri potelt, et ratio postulat, inquiramus, an detur quoddam ens, et simul quale, quod sit omnium rerum causa, ut ejus essentia objectiva sit etiam causa omnium nostrarum idearum, et tum mens nostra, uti diximus, quam maxime referet Naturam. Nam et iphus essentiam, et ordinem, et unionem habebit objective. Unde possumus videre, apprime nobis esse necessarium, semper a rebus physicis, sive ab entibus realibus omnes noltras ideas deducamus, progrediendo, quoad ejus sieri potest, secundum seriem causarum ab uno ente reali ad aliud ens reale, et ita quidem, ut ad abliracta, et universalia non transeamus, sive ut ab iis aliquid reale non concludamus, five ut ea ab aliquo reali non concludantur. Utrumque enim verum progressum intellectus interrumpit. Sed notandum, me hic per seriem causarum, et realium entium non intelligere seriem rerum fingularium mutabilium; sed tantummodo seriem rerum fixarum aeternarumque. Seriem enim rerum fingularium mutabilium impossibile foret humanae imbecillitati assequi, cum propter earum omnem numerum superantem multitudinem, tum propter infinitas circumftantias in una et eadem re, quarum unaquaeque potest esse causa, ut res existat, aut non Quandoquidem earum existentia nullam habet connexionem cum earundem essentia, (ut jam diximus) non est aeterna veritas. nimvero neque etiam opus est, ut earum seriem intelligamus: siquidem rerum singularium mutabilium essentiae non sunt depromendae ab earum serie, sive ordine existendi; cum hic nihil aliud nopraebeat praeter denominationes ecas, relationes, aut ad summum circumstantias; juae omnia longe absunt ab intima essentia rerum. Hacc vero tantum est petenda a fixis, atque aeternis rebus, et simul a legibus in iis rebus, tanquam [389] in suis veris codicibus, inscriptis, secundum quas omnia singularia et siunt, et ordinantur; imo haec mutabilia singularia adeo intime, atque essentialiter (ut sic dicam) ab iis fixis pendent, ut sine iis nec esse, nec concipi possint. Unde haec fixa, et aeterna, quamvis sint singularia, tamen ob eorum ubique praesentiam ac latissimam potentiam erunt nobis, tanquam universalia, sive genera definitionum rerum singularium mutabilium, et causae proximae omnium rerum.

Sed, cum hoc ita sit, non parum difficultatis videtur subesse, ut ad horum singularium cognitionem pervenire possimus: nam omnia simul concipere res est longe supra humani intellectus vires. Ordo autem, ut unum ante aliud intelligatur, uti diximus, non est petendus ab corum existendi serie, neque etiam a rebus aeternis. Ibi enim omnia haec funt fimul natura. Unde alia auxilia necessario funt quaerenda praeter illa, quibus utimur ad res. aeternas, earumque leges intelligendum; attamen non est hujus loci ea tradere, neque etiam opus est, nisi postquam rerum aeternarum, earumque fufficientem acquisiverimus infallibilium legum cognitionem, sensuumque nostrorum natura nobis innotuerit.

ż

ø

ŗ.

ή,

1

2

1,

Antequam ad rerum singularium cognitionem accingamur, tempus erit, ut ea auxilia tradamus, quae omnia eo tendent, ut nostris sensibus sciamus uti, et experimenta certis legibus, et ordine facere, quae sufficient ad rem, quae inquiritur, determinandam, ut tandem ex iis concludamus, secundum quasnam rerum aeternarum leges facta sit, et intima ejus natura nobis innotescat, ut suo loco ostendam. Hic, ut ad propositum revertar, tantum enitar, tradere, quae videntur neces-

**Saria** 

faria, ut ad cognitionem rerum aeternarum pervenire possimus, earumque definitiones formemus conditionibus supra traditis.

Quod ut fiat, revocandum in memoriam id. quod supra diximus, nempe quod, ubi mens ad aliquam cogitationem attendit, ut ipsam perpendat, bonoque ordine ex ea deducat, quae legitime sunt deducenda, si ea falsa fuerit, falsitatem deteget; si autem vera, tum feliciter perget fine ulla intermptione res veras inde deducere; hoc, inquam, ad [390] nostram rem requiritur. Nam ex nullo fundamento cogitationes nostrae terminari queunt. Si igitur rem omnium primam investigare velimus. necesse est dari aliquod fundamentum, quod nostras cogitationes co dirigat. Deinde quia methodus est ipi cognitio reflexiva, hoc fundamentum, quod nostras cogitationes dirigere debet, nullum aliud potest esse, quam cognitio ejus, quod formam veritatis constituit, et cognitio intellectus, ejusque proprietatum, et virium: hac enim acquisita funde mentum habebimus, a quo nostras cogitationes deducemus, et viam, qua intellectus, prout ejufert capacitas, pervenire poterit ad rerum aetern rum cognitionem, habita nimirum ratione virium intellectus.

Quod si vero ad naturam cogitationis pertine veras formare ideas, ut in prima parte ostensur hic jam inquirendum, quid per vires et potentimintellectus intelligamus. Quoniam vero praecipinostrae Methodi pars est, vires intellectus ejusquaturam optime intelligere, cogimur necessario (pea, quae in hac secunda parte Methodi tradidi) hideducere ex ipsa cogitationis et intellectus desistione. Sed huc usque nullas regulas inveniere definitiones habuimus, et quia eas tradere non pusumus, nisi cognita natura, sive definitione intellectus, ejusque potentia, hinc sequitur, quod definitio intellectus per se debet esse clara, vel ni

intelligere possumus. Illa tamen per se absolute clara non est; attamen quia ejus proprietates. ut omnia, quae ex intellectu habemus, clare et distincte percipi nequeunt, nisi cognita earum natura: ergo definitio intellectus per se innotescet, si ad ojns proprietates, quas clare et distincte intelligimus Intellectus igitur proprietates bic attendamus. enumeremus, easque perpendamus, deque nostris innatis \*) infirumentis agere incipiamus.

Intellectus proprietates, quas praecipue notavi.

et clare intelligo, hae funt.

ť.

×.

ŭ.

0.10

1 3

.....i

11.43

.15. ·

T. ( ......

1000

m. ?

177

1010

j, 6 12 :

qui.

0.711.17

3. KA

I, Quod certitudinem involvat, hoc est, quod sciat res ita esse formaliter, ut in ipso objective continentur.

II. Quod quaedam percipiat, sive quasdam formet ideas absolute, quasdam ex aliis. quantitatis ideam format absolute, nec ad alias attendit cogitationes; motus vero ideas non, nisi attendendo ad ideam quantitatis.

Quas absolute format, infinitatem exprimunt; at determinatas ex aliis format. enim quantitatis, si cam per causam percipit, tum quantitatem determinat, ut cum ex motu alicujus plani corpus, ex motu lineae vero planum, ex motu denique puncti lineam oriri percipit; quae quidem perceptiones non inferviunt ad intelligendam, sed tantum ad determinandam quantitatem. Quod inde apparet, quia eas quali ex motu oriri concipimus, cum tamen motus non percipiatur, nisi percepta quantitate, et motum etiam ad formandam lineam in inno finitum co Itinuare pollumus, quod minime pollemas facere, finon haberemus ideam infinitae quantitatis.

IV. Ideas politivas prius format, quam negativas.

V. Res non tam sub duratione, quam sub quadam specie aeternitatis percipit, et numero infinito; vel potius ad res percipiendas, nec ad numerum, nec ad durationem attendit: cum autem res imaginatur, eas sub certo numero, determinata duratione, et quantitate percipit.

VI. Ideae, quas claras et distinctas formamus, ita ex sola necessitate nostrae naturae sequi videntur, ut absolute a sola nostra potentia pendere videantur; confusae autem contra. Nobis eniminvitis saepe formantur.

VII. Ideas rerum, quas intellectus ex aliis format, multis modis mens determinare potest: ut ad determinandum ex. gr. planum ellipseos, fingit stylum chordae adhaerentem circa duo centra moveri, vel concipit infinita puncta eandem semper, et certam rationem ad datam aliquam rectam lineam habentia, vel conum plano aliquo obliquo sectum, ita ut angulus inclinationis major sit angulo verticis coni, vel aliis infinitis modis.

VIII. Ideae, quo plus perfectionis alicujus objecti exprimunt, co perfectiores sunt. Nam fabrum, qui fanum aliquod excogitavit, non ita sadmiramur, ac illum, qui templum aliquod insigne excogitavit.

[392] Relique, quae ad cogitationem referentur, cut amor, laetitia, etc. nihil moror: nam nec ad noftrum infiitutum praesens faciunt, nec etiam possunt concipi, nisi percepto intellectu. Nam perceptione omnino sublata ea omnia tolluntur.

(ut abunde oftendimus) per quod falsae, aut sictae dicuntur; sed ex solo desectu cognitionis, ut tales, considerantur. Ideae ergo falsae, et sictae, quatenus tales, nihil nos de essentia cogitationis docere possunt; sed haec petenda ex modo recensitis proprietatibus positivis, hoc est, jam aliquid commune statuendum est, ex quo hae proprietates necessario sequantur, sive quo dato hae necessario datur, et quo sublato haec omnia tollantur.

Reliqua desiderantur.

## COMPENDIUM

# GRAMMATICES

LINGUAE HEBRAEAE.

figura, et ordo apud antiquissimos scriptores receptus hic est, אבגרהו וחטי etc.

- Nulla alterius linguae Europaeae litera potest explicari. Significat, uti diximus, apertionem gutturis. Ejus nomen est Ales.
- b nomine Bet.
- g Gimel, si sine puncto sit, lenis est.
- in d Dalet, fine puncto lenis.
  - n Appellatur He. Significat principium foni esse in profundiore parte gutturis.
  - y Vau et etiam U. Et credo ab antiquis nunquam aliter pronuntiatum fuisse; nec tamen vocalis est, sed litera indicans soni principium in labiis audiri.
  - , z Zain.
  - n gh Ghet.
  - v t Tet.
  - Jot. Significat principium soni audiri in medio linguae et palati, et sicut vu, ita vi absque sono valet.
  - habet ch, five Graecorum x.
  - 5 / Lamed.
- m Mem.
- on Nun.
- b s Samech.
- y hg Hgain.
- p Pe, si punctum in medio habeat, alias vim habet, ut ph.
- y ts Tsade.
- D kh Khof.
- 7 r Resch, lene in medio, asperum in initio dictionis.
- w fch Schin, si punctum sit supra crus dextrum; si supra sinistrum sit, idem est, ac Samech. In the Lene, cum puncto autem vim habet, ut t.
  - [3] Ex his quinque notandae funt literae, quae

quae aliter in principio, vel medio, aliter in fine dictionis exarantur, nempe κομο. Kaf enim, si in fine dictionis occurrat, ejus crus inferius sic producitur. Mem autem inferius clauditur, ut p; reliquae tres, ut s sic producuntur γ η ι. Denique solent etiam Hebraei brevitatis causa κ et h in unam componere: atque hic ille character est Syriacus, quem Hgezras prae antiquis Hebraeis literis elegit, et quem Pharisaei superstitiose in suis sacris imitantur. Verum auctores alio charactere frequentius utuntur, vide Buxtors. Thesaur.

Porro literae a Grammaticis non fine magno usu in quinque classes dividuntur, nempe in Gutturales, Labiales, Dentales, et in literas Linguae, et Palati. ארווי ahachahg Gutturales vocantur, בומף bumaph Labiales, גיכן gicaqh palati sunt literae, מולרו datlenath linguae, שמנים ממונים datlenath linguae, ביילים מונים ממונים אונים מונים אונים מונים אונים או

Unaquaeque litera in medio dictionis vocalem vel longam, vel brevem, vel brevissimami habere debet, exceptis his quatuor אהרי chevi, quae propterea mutae, vel quie/centes appellantur.

Hinc fit, ut, quando confonans inter duas vocales debet duplicari, non expresse duplicatur; sed duplicanda puncto tantum, quod רגש dagesch appellatur, notetur, ut פָּקר loco פָּקר pikked.

Gutturales inter duas vocales duplicari nequeunt, quia certam aperturam gutturis, et modum spirandi indicant; adeoque, ut apud Latinos litera H, ita apud Hebraeos gutturales duplicari inter duas vocales non possunt. Litera autem 7 r, quia in medio dictionis semper lenis est, non solet etiam inter duas vocales duplicari, et propterea hae quinque literae אהחצר punctum dagesch in medio nunquam habent. Deinde notandum, quod

tametsi omnis litera inter duas vocales duplicanda puncto dagesch notari debeat, non tamen vice versa omne dagesoh indicat literam duplicandam Puncta enim etiam inferviunt ad literas begadkephat ex lenibus in asperas mutan-בגדכפת dum, ut suis locis notavimus. Inscribitur denique punctum aliquando literae n in fine dictionis [4] occurrenti ob rationem suo loco dicendam, at tum non dagesch, sed מפיק mappikh appellatur.

Literae בגרכפת initio dictionis asperae sunt, lroc est, dageschantur; nisi ultima praecedentis dictionis fit una ex quiescentibus. Nam tum plerumque lenes sunt, nisi quiescens sit a cum mappik, vel praecedens dictio, in quiescentem desinens, magnum habeat accentum. Denique litera ejusdem organi saepe in scriptura una pro alia assurpatur, et x pro y, o pro i, z pro y, v pro n etc. Quod puto inde evenisse, quod scriptura ab hominibus diversae dialecti fuit scripta, et quod jam dialecti non dignoscantur, cujus scilicet tribus haec, vel illa dialectus fuerit. Quod autem haec lingua hoc commune cum reliquis habuerit, constat ex ipsa scriptura. Nam Ephraitae o Sameth pro w ubique usurpabant, quae sane literae ejusdem organi funt. Quare quamvis in Sacris Literis literam alicujus pro alia ejusdem organi saepe sumi constet, non tamen id imitari jam licet. Nam quid hoc aliud esset, quam dialectos confundere.

#### CAPVT III.

· De Vocalibus, de earum scilicet figura, nomine, potestatibus, et proprietatibus.

Vocales, uti diximus, apud Hebraeos literae

non funt; sed veluti literarum animae. Eae igitur vel subintelliguntur, vel punctis literis adjectis exprimuntur hoc modo.

Si linea sub litera ducatur, id fignificat post literam sonum a audiri, qui vocatur nno pathagh. Si autem linea cum puncto, significat sonum compositum ex a et o, et yocatur yop kamets. Si tria fint puncta, sonus e, vel qui magis accedit ad Graecorum # fignificatur, qui vocatur buo segol. tum duo juxta invicem polita, significatur fonus ex a et i compositus, qui vocatur 175 tfere. Si autem supra invicem, sonus significatur brevior e, et vocatur siw scheva. Deinde, si unicum tantum punctum literae ٠٦ subscribatur, significatur sonum exaudiri [3] ut i post literam, qui vocatur מירק ghirekh. At, fi supra superiorem literae apicem superscribatur, sonus significatur ut o. Si tria fuerint sub litera puncta, tanquam in linea ad angulos obliquos cum litera ducta, et versus dextram inclinante, sonum significant ut upfilon v, et vocatur קבוץ kibbyts. Denique, si literae addatur vau punctum habens in medio, fignificatur fonus ex o et u compofitus, five & Graecorum, et vocatur שורה schurekh.

Diphthongus ai notatur per patagh, et post ipsum jot, ut דְבֵרִי debarai, nisi accentus magnus fuerit, de quo in sequenti Capite. Diphthongus au notatur per kamets, quem jot et vau sequitur, ut חבריי debarau, et etiam cum patagh, ut אַ khau linea. Judaei tamen Lusitani pronuntiare solent debarau; eu denique exprimitur cum vau post tsere, ut שׁלֵּי su denique exprimitur cum vau post tsere, ut שׁלֵי schaleu. Num praeter has alias habuerint, non postum certo dicere, quia modum pronunciandi antiquorum magna ex parte ignoramus.

Omnis

Omnis vocalis, five fonus femper post literam auditur, nisi in fine dictionis una ex tribus guturalibus ynn occurrat post tsere, ghirek, vel gholem, vel schurekh. Nam tunc punctantur-patagh, quod ante literam auditur, quodque propterea a Grammaticis furtivum appellari solet, ut ynw schomenis mui gaboah, ning pathuagh, etc.

Exigit saepe usus, ut litera aliqua interduas vocales ob certas causas duplicari debeat; atque hoc diximus notariinscribendo literae duplicandar, punctum dagesch, et saepe sit, ut litera, quam usus linguae exigit, ut duplicetur, sit una ex cutturalibus, quae duplicari nequeunt, ut Capite !! monuimus. Quando ergo hoc contingit, tum vo calis antecedens mutatur hoc modo. vocalis literae gutturali duplicandae antecedis fit - patagh, tum punctum dagesch, quod litere gutturali inscribi deberet, sub-patagh ponitur. fit kamets, ut העובר hahgober loco העובר hahgober in nominibus autem ante n et y mutantur et la la pathagh in ut הַצְּבָן hehganan loco הַצָּבָן hahg # Si ghirek fuerit, additur ei punctum, et fit the ut מהם mehem loco מהם mihhem. Si denique אויי buts vocalis literae litterali duplicandae antecche rit, vel in scholem, vel in schurek mutati Sed hoc non tam universaliter, quint etiam ... quando immutata reperiatur; imo literam n kibbuts duplicari patiatur. Atque ex his pati cur vocales kamets, there, fegol, s gholem a schurekh nunquam occurrant ante literam int duas vocales duplicandam, hoc est, ante punctul dagesch, quod literae duplicandae inservit.

Syllabae commode dividuntur in longas. breves; nempe - patagh est a breve , kamets tem syllaba est longa, et brevis. Potestatem est habet, vel ut a longum, yel ut a micron, ut

pake ah, ubi utrumque a longum est, ut vin gorni ubi-kamets sub gimel, ut o micron, pronunciatur. Est segol brevis, tsere autem longa, et scheva brevissima syllaba; at ghirek, si jot quiescens post se habet, s longum est, alias breve; gholem o longum est, et plerumque post se habet vuiu quiescens, et aliquando a, vel x. Est kibbuts brevis, et i schurek denique longa. Scio hanc divisionem cuidam R. Abrahamo de Balmes displicere; verum absque ulla ratione; eandem autem usum magnum habere ex sequentibus constabit; et primum, quod hic notandum venit, est, quod litera, quae puncto vir compensari solet, suppleri etiam possit, mutando syllabam praecedentem ex brevi in longam; tametsi litera duplicanda alia sit, quam gr sturalis , nt החל hethel pro hitthel vel hiththel.

33

īe.

Syllaba schevata, quia brevissima est, aliquando corripitur, praecedentique syllabae adhaeret, aliquando pronunciatur; et ideo a Grammaticis Hebraeis illud na nagh quiesens, et hoc ya nahg mobile appellatur.

Pronunciatur, scheva, quando in initio dictionis, vel in medio post syllabam longam [7] occurrit ut בראשיה berefinith, ubi fub pronunciatur, quia in initio dictionis occurrit, ut etiam haec sequentia, quia post syllabas longas in medio alictionis occurrunt, nempe מַקַרָה pakedoh. בַּרָבוּ שנקדים, pokedim, ייראי hubeu. בוקדים pokedim, אשלים hubeu. deinde duo scheva in medio dictionis se invicem fequantur, fecundum pronunciatur, ut אפלהר ווייים tiplikedu. ubi primum scheva corripitur, et secundum pronunciatur. Atque hinc fit, ut scheya sub litera puncto dagesch notata etiam pronuncietur, ut p. p. kedu Nam punctum in p denotat .... duplicandum, et primum corripiendum esse. Et hac etiam , Gg

etiam de causa pronunciatur scheva, quando una litera in medio dictionis, sed non inter duas vocales duplicatur, ut nineni, ubi scheva sub primo pronunciandum est. Nam si corripiendum esset, deberet etiam et a corripi, et antecedenti syllabae ghirek adhaerere, et loco nineni scribendum esset ninni.

Caeterum reliqua schevata semper corripiuntur, et apprime notandum, nos expresse monuisse omne scheva pronunciandum, vel initio, vel in medio dictionis occurrere. Nam in fine nunquam pronunciatur. Quod ut melius intelligatur, notandum hic est, quod scheva omne est absoluta syllaba, quae sola audiri possit, sed semper vel antecedenti, vel sequenti adhaerere debet; atque hinc fit, ut nullum monofyllabum schevate punctetur. Unde apparet scheva correptum nihil esse. quam e brevissimum praecedenti syllabae adhaerens; pronunciandum autem nihil aliud est, quam brevissimum sequenti syllabae adhaerens; quod quia ante syllabam sentitur, ideo ipsius pronunciatio expressior est. Unde sequitur, in initio dictionis impossibile esse, ut praecedenti syllabae adhaereat; in fine autem contra impossibile esse, ut sequenti adhaereat, adeoque in fine dictionis, sive post syllabam longam, sive post brevem, sive sub litera dageschata, sive leni, sive denique unum, five duo occurrant, semper tamen corripitur. Cum autem in medio dictionis post longam occurrit, [8] modus pronunciandi poliulat, ut sequenti adhaereat, et, si duo occurrant, ut primum antesedenti, secundum sequenti adhaereat. hinc etiam patet, cur in initio dictionis nunquam duo schevata, ut nec etiam in medio dictionis post fyllabam longam occurrant. Nam duo schevata sequenti syllabae adhaerere nequeunt.

Gutturales scheva pronunciandum habere nequeunt, et raro scheva corripiendum habent; sed ejus loco tres syllabas habent medias inter brevem, et brevissimam, quae sic notantur et vocantur prong ghatephim. Prima denotat syllabam breviorem, quam ratagh; secunda syllabam breviorem, quam kamets breve, sive o micron; tertia denique mediam inter scheva e breve, et scheva e brevissimum; atque hoc a schevate distinctum habent, quod ante scheva simplex nunquam occurrant, et quod non tantumin initio, sed etiam nec in medio, nec in fine dictionis duo unquam invicem sequantur; in reliquis autem cum schevate omnino conveniunt, ut etiam in hoc, quod solae non occurrant, nec accentum sub se habeant.

Atque hae sunt regulae circa vocales apprime observandae, et praesertim, quae modo de schevate diximus, quod scilicet nunquam duo schevata in initio dictionis occurrant, et quod gutturales nunquam scheva pronunciandum, et raro corripiendum sub se habeant. Nam harum usus infignis est.

#### CAPVE IV.

#### De Accentibus.

Quae de accentibus solent tradi Regulae, linguae Hebraeae studiosos plus lassant, quam docent; atque ipsae tolerabiles essent, si ad linguae cognitionem, vel eloquentiam viam facerent; sed se ejus peritissimos consulas, omnes uno ore fatebuntur, se tam magni accentuum numeri causam ignorare. Equidem credo hoc non sine aliqua causa factum susse, imo aliquando animo vol-[\*] vebam, num eorum inventor eosdem introduxerit,

non tantum ad tollendam, vel deprimendam syllabam, et ad orationes distinguendas; sed etiam ad animi affectus exprimendum, quos inter loquendum vel voce, vel valtu indicare solemus. Nam alium sonum edimus cum ironice, cum simpliciter loquimur; alium deinde sonum, quando aliquem laudamus, alium quando admiramur, alium quando vituperamus, alium denique quando contemnimus, et sic pro ratione cujusque affectus vocem et vultum mutamus; quod quia literarum inventores signis indicare neglexerunt, inde factum est, ut mentem nostram multo melius viva voce, quam scripto exprimere possimus. spicatus igitur sum, num Hebraeorum accentuum inventor huic communi defectui subvenire voluerit. Sed postea eosdem examinando nilil minus invenire potui; sed contra eosdem non tantum hos animi affectus, sed ipsas orationes confunde-Iisdem enim tonis utitur, quando Scriptura ironice, quam quando simpliciter loquitur; deindé idem accentus proprietatem puncti, et etiam epicoli, et duorum punctorum habet, ita ut accentuum penuria inter tantam abundantiam laborare videatur. Quare credo introductos eos fuisse, poliquam Biblia in publica concione fingulis Sabbathis legere consueverunt Pharisaei, ne nimium festinanter (ut fieri solet in saepe repetitis devotionibus) legerentur. Et hac de causa eorum minutias Pharifaeis et otiofis Masorethis relinquo, et id tantum, quod usum aliquem habere videtur, notabo.

Accentus ad distinguendam, vel jungendam orationem, et simul ad syllabam attollendam, vel deprimendam inservit. Versum, sive periodum blausam esse nullo accentu significatur; solent tamen hoc duobus punctis indicare, ut: עָּיָרָ, ubi quidem signum() סֵלֵּיכָן Sılukh appellatur, et plerum-

que, non semper, ut jam monuimus, orationem absolutam esse ostendit. At unius versus, seu periodi partes accentibus distinguuntur; atque hic per partes versus, non tantum verba intelligo; Îed etiam nominum cafus; nempe accentus, [10] qui passim proprietatem habet commatis, usurpatur etiam ad distinguendum nominativum, et verbum a suo accusativo, et a reliquis casibus: intellige quando acculativus nominativum lequitur; quod si verbo et nominativo interponatur, verbum, acculativus, et nominativus unam versus tantum partem constituunt, ut et duo verba, quae conjunctione et copulantur, et nullum habent nomen alio praeter nominativum casu inter-Si itaque versus non nisi unam habeat partem distinguendam, eadem distinguitur accentu, qui vocatur kṛṇṇ, targha, quique infra dictionem fic notatur 1. Quod fi duas partes distinguendas habeat, tum prima notatur per angu targha, secunda vero accentu, qui vocatur nan athnagh, quique infra dictionem sic notatur אָלהּוָם, elahim atque hic accentus omnium, qui ad partes versus distinguendum inserviunt, praecipuus est, ut ex modo dicendis patebit. Unus versus non nisi unum habet athnagh, exceptis tantum paucishmis, qui duos habent. Quod si tamen versus tres partes distinguendas habeat, tum prima notatur ארוא targha, fecunda mona athnagh, et tertia iterum anno Si autem quatuor habeat, prima plerumque notatur supra dictionem duobus punctis, ut אנין, desche qui accentus וְלַרְקִשׁין, zakheph khaton appellari solet, secunda xmn, tertia mmx et quarta iteram טרווא. Si porro in medio versu quinque partes distinguendae sunt, tum prima plerumque puncto supra dictionem, quod rabiahg appellatur, notari folet, ut אלהים, fecunda autem ואלהים, fecunda tertia deinde אחרש, quarta אתנרו, et quinta denique ארזיש; vel etiam prima וכף קשרן, lecunda איריש, tertia

אראים, quarta iterum קקף קשרן, et quinta denique ארזיש. Si denique lex fuerint, tum prima רביץ, lecunda אקר כשון, tertiaארוא, quarta אהרה, quinta iterum ארנים, fexta denique ארזש; et ad hunc modum, quando plures adhuc partes distinguendae occurrent, plures alii adferri solent figura quidem distincti; sed proprietate pop age et rea plane similes, et qui propterea saepe etiam pro his usurpantur. Sed eisdem supersedeo, ut et iis, qui tantum inserviunt ad indicandum accentum, qui partem periodi, in qua funt, a sequenti distinguent, quique hac de causa a Grammaticis ferviles nuncupantur, sed notandum. quod arrae non tam ad diltinguendas partes orationie, quam ad indicandum prop, et mine infervit. Nam post ring nullus accentus distinguens sequi potest, quam nunk, wel privo, et contra nullus מילוק nec pro, oui non praecedat מילוק, cujus rei causam mox dicemus. Dictio, quae neque infra, neque supra ullum habet accentum, jungi solet cum sequenti ducendo lineolam, quam Grammatici appellant מרישוב makhaf, ut ביישוב Ki-thob.

Inserviunt deinde accentus, ut diximus, ad attollendam, vel deprimendam syllabam. ipli, ut iplis exemplis jam oliendimus, vel supra, vel infra dictionis literam, cujus syllaba vel attollenda, vel deprimenda est, poni debent. יה השרן לשא fupra ד est, quia pronunciari debet desche, non vero desche. Contra רביע אלהים supra n habet, quia pronunciatur elehim, non autem violint; atque omnis dictio, cujus accentus infra, vel supra ultimam ejus syllabam est, vocatur פלרצ milleragh, quod fignificat de infra, fi autem supra, vel infra penultimam lit, vocatur millehgel מלציל quod significat de super. At quoniam silukh nec infra, nec supra; sed post dictionem notatur, ut etiam makhaf, ideo dictiones ante silukh et makhaph lineola infra notantur, non infra syllabam. fin qua debet fieri accentus, ut קאָרָץ haaretz, ubi ante filukh infra א lineola est, indicans accentum debere esse sub ejus vocali kamets. Sic etiam אשר אפין hgoseh peri lineolam ante אשר שו fub y habet, indicantem gholem debere attolli, atque haec linea vocari solet, איין gahgja; negligitur ta- ["] men, si dictio ante makhaf unam tantum vocalem habeat, ut ברשונו

Solent dein polyfyllaba duos habere accentus, unum scilicet in ultima, vel penultima, quo, ut modo ostendimus, indicatur, num dictio sit miletale, an millerale; alterum in antepenultima, vel ejus antecedenti, qui indicat, syllabam attollendam esse, ut polyfyllabam est gaheja; imo fere semper ante scheva compositum. Observabis praeterea, non raro polyfyllaba tres habere accentus, ut

Ut autem noscatur, quaenam syllabae attolli, vel produci debeant, five quaenam dictionis duplici, vel triplici accentu notandae sint; hae Regulae funt apprime observandae, nempe: Omnis vocalis ante scheva pronunciandum, de quo cap. praec. eginus, notatur yyu gahgia, hoc est, aliquantulum producitur, ut melius noscatur sequens Icheva fequenti syllabae adhaerere. Unde fequitur, omnem vocalem ante scheva compositum, five ca brevis fit, five longa, hoc accentu debere notari, ut ינצאור Nam scheva compositum nunquam corripitur, hoc est, nunquam praecedenti, sod sequenti fyllabae adhaeret. Sequitur 'deinde vocalem longam ante scheva simplex debere attolli, sive eodem hoc accentu notari, ut clarius percipiatur scheva ab eadem non corripi, sed fequenti fyllabae etiam adhaerere; hinc הובאו שמדים הוני notantur, ut et בוכר בקדה, tametli eth brevis eft, tamen propter sequens scheva pronunciandum etiam producitur. At quamvis Icheva sub litera dageschata pronunciari etiam debeat, ejus tamen vocalis antecedens non notatur gahgia, nisi litera duplicanda fuerit una ex iis. quae punctum dagesch non admittunt, sive quae duplicari non patiuntur, de quibus vide cap. 2. et hoc puto ideo fieri, quia dagesch indicat literam sub. stelligendam praecedenti vocali adhaerere, ejusque scheva ab eadem corripi; atque adeo [14] vocalis ante scheva propter dagesch pronunciandum confiderari debet, ut vocalis, quam duo schevata sequuntur, quorum primum, ut supra diximus, corripitur, et seçundum pronunciatur, sive quorum primum praecedenti, et secundum sequenti fyllabae adhaeret.

Deinde si vocalis post quodcunque scheva produci debeat, tum vocalis ante idem scheva producenda etiam erit; atque haec Regula universalis est, sive scheva expressum, sive subintelligendum lit; ex. gr. הְּכָנֵינִין quoniam patagh poli lcheva simplex produci, propter sequens compositum, debet, ideo patagh etiam ante idem scheva simplex producendum est, sic etiam אחתולי בישתחו etc. propter hanc eandem causam duplex habent gaheja. Atque idem dico fore, quando scheva Indintelligendum est, ut name ubi sub utroque o est gahgja, quia legi debet nangon, kamets igitur scheva revera ante se habet, quod per punctum compensatur, et quia propter sequens compofitum produci debet, producitur etiam vocalis ante hoc scheva per punctum vir compensatum. Sic במהוה במישה וונרבה התנה et alia perplurima hujusmodi duplici gahgja notantur.

Duae vocales longae fine accentu, vel gahgja in eadem dictione non dantur. Si igitur fyllaba penulpenultima et antepenultima longa fuerit, vel accentus debebit esse in antepenultima, vel si in ultima fuerit, antepenultima habebit gahgja, ut יבֹי, cujus kamets producitur, quando accentus est in ultima; alias quando scilicet in penultima est, omittitur, ut יבֹי, sic בּיִנְיִנִים נְעָאָּיְרֶבּיִם בְּעָאָרְיִבְיִם בְּעָאָרְבְּיִם בְּעָאָרְבְּיִם בְּעָאָרְבְּיִם נְעָאָרְבְּיִם נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּיִם נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּיִם נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּעִים נְעָאָרְבְּעִּים נְעָאָרְבְּעִים נִעְאָרְבְּעִים נִעְאָרְבְּעִים נִעְאָרְבִּעִים נְעָאָרְבְּעִים נִעְאָרְבְּעִים נִעְיִים נִעְיִיְּבְּעִים נְעָבְּיִעְם נְעָבְּיִבְּיִם נְעָבְּיִבְּיִם נְעָבְּיִבְּיִם נְעָבְּיִבְּיִם נְעִיּבְּעִים נִיבְּיִבְּיִם נְעִיּבְּעִים נִיבְּיִּים נִיעְיִּבְּיִם נְעִיּבְיּעִים נִיעִייְּבְיּעִם נְעִיבְּיִים נְעִיּבְיּעִים נְעִיבְיּעִייִּיְם נְעִייִּיְם נְעִיבְּיִים נְעִיבְּיִים נְעִיּבְיּעִים נְעִיבְיּעִים נְעִיבּיִים נְעִיבְּיִים נְעִיבְיִים נְעִיבְיִים נְעִיבְיִים נְעִיבְּיִים נְעִיבְּיִים נְעִיבְּיִים נְעִיבְיּעִים נְעִיבְיּים נְיִיבְיִים נְיִיבְיִים נְיִיבְּיִים נְיִיבְיִים נְיִיבְיּים נְיִיבְיִים נְיִיבְיּים נְיִיבְיִים נְיִיבְּיִים נְיִיבְיִים נְיִיבְּיִים נְיִיבְּיִים נְיִיבְיִים נְיִיבְּיִים נְיִים נְעִיבְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִיבְּיִים נְיִיבְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִיבְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְי

Atque hic notandum, khibuts aliquando [14] loco schurekh usurpari, tumque ut longam considerari, ut משבעת, ubí, quia schurekh nominis in khibuts mutatur, producitur khibuts, ut longa, alias semper brevis est.

Deinde notandum, brevem, cui scheva adhaeret, pro longa haberi, ut angue include etc. ubi longa ante brevem, cui scheva adhaeret, producitur, ut longa ante longam, quae non habet accentum; sic etiam duae priores in appel longae sunt, quia utrique scheva adhaeret, priori scilicet expressum, posteriori autem per dagesch in v compensatum. Excipiuntur breves, quae loco scheva simplicis saepe usurpantur, ne duo schevata initio dictionis occurrant, ut jam cap. 3. monuinus, ex. gr. prima in appen brevis est, quia loco scheva usurpatur. Contingit dein, ut brevis ante brevem producatur, quod secunda brevis, loco scheva compositi, cui semper, ut jam diximus, antecedit gangia, usurpatur, ut jam diximus, antecedit gangia.

Denique י vau ante ind cum pathagh promiscue, et cum, et sine gabgia notatur, ut אַיָרַבּר et יאָרַבּר.

Atque hae praecipuae Regulae hujus accentus funt, quantum ex folis vocalibus cognosci potest; superest adhuc alia ex Praepositionibus dignoscenda, quam suo loco explicabimus.

Caeterum quod Judaci propter accentum muficum , quem zarkha vocant, nunc gahgja in antecedentem ejus fyllabam traducunt, nihil moror, quia non est imitandum iis, qui Hebraice loqui, non vero cantillare desiderant.

Hoc tamen notandum, pro gahgja alium saepe usurpari accentum; imo dictiones aliquot duos habere accentus, unamque earum fyllabam produci, quae alias ex praecedentibus regulis non esse producenda.

Atque hoc, inquam, propterea fit, quia'duo accentus distinguentes, quibus accentus ferviles solent praecedere, invicem non nisi raro immediate sequuntur, ex. gr. post athnagh non sequitur fr. או וְכַף הָשׁון et vice verla וְכֵּף הָשׁון et vice verla post filush non nisi rarissime sequitur immediate Takheph khaton, neque athnagh; quod fi tamen dictio, quae unum ex hisce accentibus sequitur, unum etiam ex hisce habere debeat, tum illa duplici accentu notari, unaque ejus syllaba produci Tolet, tameth alias non fuillet producenda, ut שני מצר ים ול רנו לה ubi יארי מצר ים ול רנו לה ubi יארי מצר ים יול הנו לה pter sakheph khaton alium supra y habet accentum, ejus etiam fyllaba contra communem regulam producitur, propter praecedentem atlınagh. am Num. 28. v. 20. et 28. בתוחות, quia sequitur immediate post silukh, duos habet accentus, et Iyllaba infra z contra communem Regulam producitur, ut etiam Deut. cap. 12, v. 1. לושתח בל הושלים et hac de causa etiam Deut. 13. v. 11. ללישראל contra communem Regulam lineolae makhaf supra

דואַלָּכִיּ

pra teperitur accensus, et ad hunc modum plura reperiuntur exempla, et multo plura eorum, quorum gahgia in accentum ob hanc, eandemque causam mutatur.

Denique notandum inter accentus distinguentes unum esse, qui vocatur אַרְיָהַ אַרְּאָה , quique semper post dictionem desuper hoc modo notatut מַּיִּאָרִי, et per hoc tantum distinguitur ab ailo servisi, qui vocatur אַרָּאָרִי azla, quique semper supra syllabam, in qua accentus debet fieri, notatur. Si igitur dictio accentu hoc אַרָּיִה notanda fuerit millekgel, cadem alio indiget accentu, quo indicatur accentum debere fieri in penultima, ut בּיִיִּי si hoc accentu notari debeat, etiam debebit supra dalet accentus אַלָּיִּאַ notari, ut noscatur dictionem esse sign.

Praeter has aliam adhuc causam reperio, cur dictio duplici notetur accentu; nempe quando dictio millerahg ob causas mox dicendas redditur [16] millehgel, manentibus ut ante syllabis, accentus ultimae manet, et penultima, ubi tunc accentus fieri debet, alio notatur. Sed hace regula plane inutilis, quandoquidem secundus accentus nullius tum usus est.

Atque jam tempus esset, ut ostenderem, quaenam dictiones accentum in ultima, et quaenam
in antepenultima habere, hoc est, quaenam מַלְנֵילָּה,
et quaenam מַלְנֵילָּה esse deberent; sed quoniam hoc
ex solis vocalibus, et literis dignosci non potest,
rem differo, donec de verbis egero. Hoc hic tantum addam, nempe quod athnagh, et silukh saepe
dictiones, quae sunt millerahg, reddant millehgel.
Videlicet quando ejus syllabae, ultima et antepenultima, longae sunt, ut si אָרָנָיִל, accentu athnagh,
vel silukh sit notandum, reddi debet

אַנֹכֵּר quod fi penultima faerit scheva; quae, ut jam diximus, accentum nunquam habet, tum verba mutant scheva in khamets, et nomina in , ut si notandum fit accentu athnagh, scheva fub ה mutatur in kamets et fit פָּהָרֵי fic loco שָׁמָר fi accentum habeat athnagh, fit ngu. In participiis autem foeminini generis tam in legol, quam in khamets mutatur atque haec locum etiam habent. quando accentus debet elle קטין. Deinde notandum, accentus athnagh, et filukh praecedentis accentus distinguentis: proprietates tollere, et eundem quasi rapere. Unde sit, ut accentus distinguens, qui horum utrumvis praecedit, semper sit targha, qui propterea semper indicat athnagh, vel filukh fecuturum, et qui etiam propterea distinguentis proprietates non habet: nam dictiones non reddit מַלְצֵיל, et potest saepe immediate sequi zakheph khaton, vel alium accentum distinguentem, et post ipsum potest immediate segui athnagh, vel filukh. Quare, cum supra diximus duos accentus distinguentes se immediate non sequi. de omnibus praeter אין est intelligendum, qui, uti diximus, propterea athnagh et filukh distinguentis proprietates amittit. 

#### CAPPT V

#### De Nomine.

Dividitur apud Latinos oratio in octo partes, [17] sed an apud Hebraeos in tot partes sit dividenda, ambigi potest. Nam omnes Hebraeae voces, exceptis tantum Interjectionibus, et Conjunctionibus, et una aut altera particula, vim et proprietates Nominis habent; quod quia Grammatici non animadverterunt, multa crediderunt esse irregularia, quae ex usu linguae maxime regularia sunt.

funt. et plura ad linguae cognitionem, ejusque eloquentiam necessaria ignoraverunt. Hebraei tot, quot Latini, five pauciores orationis partes esse statuerint, nos tamen omnes, exceptis tantum Interjectionibus, uti diximus, et Conjunctionibus et una, aut altera particula, ad Nomen referemus, cujus rei causa, et quanta hinc in hac lingua facilitas oriatur, ex sequentibus constabit. Quid autem per Nomen intelligam, jam explicabo. Per nomen intelligo vocem, qua aliquid, quod sub intellectum cadit, significamus; vel indicamus. Cum autem quae sub intellectum cadunt, fint vel res, rerumque attributa, modi, et relationes, vel actiones, actionumque modi, et relationes, hinc Nominum genera facile colligimus. Nam www ex. gr. Nomen viri est, pan doetus, ברול magnus, etc. attributa funt viri, הילף ambulans, אַרָּת fciens modi funt, בין inter, החת fub, על fuper, etc. nomina funt, quae oftendunt, quam relationem vir ad alias res habeat. Şic מלות משלים ambu. lare Nomen est actionis; quae nullam ad tempus relationem habet. Nam hoc apprime notandum. quod Modus, quem Infinitivum Latini vocant. apud Hebracos purum putum Nomen sit, qui propterea Infinitivus nec praesens, nec praeteritum, nec absolute ullum tempus agnoscit. מהרה cito. modus ambulandi est; ביה hodie eras, etc. relationes funt temporis, quae etiam [13] aliis modis exprimuntur, de quibus alio capite.

Nominis igitur genera sunt sex. I. Nomen substantivum, quod in proprium, et appellativum dividitur, ut notum. II. Adjectivum. III. Relativum sive Praepositivum. IV. Participium. V. Infinitivum. VI. Adverbium: quibus accedit Pronomen, quod vicem Nominis substantivi gerit, ut ille, etc. sed de hoc alio Cap. agam: de reliquis autem hic notandam venit.

Sic penultimum kamets ex. gr. 1777 memoris, et יורימים, et fit יורימים, et בלייניש. At si ultima fuerit kamets, vel Nomen monofyllabum, tum plerumque immutatum manet, vel in aliquando in patagh mutatur; ut מיבה fella כיברם fiellae, שר princeps שירים princepes, פי mare שיש maria, שיש דים דים מים אין שיש דים הישים אושרים Atque huc referendae etiam sunt, quae in n desinunt, quia in plurali, ut jam diximus, ultimam fyllabam fimul cum a amittunt, adeoque ut monofyllaba, vel ut ea, quorum ultima syllaba elt kamets, secti debent. Ex. gr. שְׁרֶה ager, הַנֶּה calamus. etc. quia in plurali segol , cum n amittunt, regulam monosyllaborum sequuntur, et in plurali ren-חent, nempe שרות ngri, et ממינה calami; fic ממינה regnum, quià in plurali ultimum cum n amittit, penultimum in plurali retinet, ut ea, quorum ultima est , slectiturque notice regna. Hac de causa etiam, quae in n desinunt, penultimum, in plurali retinent, ut חילעים vermus מילעים vermu; imo, quamvis ultimam syllabam non amittant,. kamets tamen retinent, ut nil angulus nil anguti, אמיתים focius מיתים focii, בלות captivitas, חילות eaptivitates.

Penultimum tsere etiam in scheva mutatur; sed ante gholem, et schurek retinetur, ut אַנָבִים מעם מעם. uvar, nfutat tsere in scheva; at אַלִּינִים עימים. uvar, nfutat tsere in scheva; at אַלִּינִים Porro Nomina, quorum ultima syllaba tsere est, mutant id in scheva, quando vocalis antecedens ex iis est, quae semper in plurali retinentur, vel quae in non mutantur, ut אַבְּיִים baculus אַנְרִים baculus אַנְרִים vistantes אַנְרִים vistantes, אַנְיִים vistantes, עבּרִים עוֹבְּיִים vistantes, אַנְיִים vistantes, עבּרִים אַנְרִים vistantes, אַנְיִים vistantes, אַנְיִים vistantes, עבּרִים אַנְרִים vistantes, אַנְיִים vistantes, ut אַנִיים vistantes, וֹצְיִיִּיִים vistantes, ut וֹצְּרִים vistantes, וֹצִּרִים vistantes, ut וֹצִּרִים vistantes, ut וֹצִּרִים vistantes, ut וֹצִרִים vistantes, ut lupis etc.

Monofyllaba, ut et disfyllaba, quae in n delinunt,

Dantur praeterea quaedam monofyllaba, quorum tiere in ghirek mutatur; fed haec cum, reliquis particularibus exceptionibus ad catalogum, in fine libri promissum, reservamus.

Penultimum fegol in scheva, ultimum autem in kamets mutatur, quod fit, quia omnia Nomina in plurali funt milleragh, et illa omnia millengel, quorum penultima est: si itaque secundum segol in plurali retineretur, habere deberet pluralis accentum in penultima, contra communem .ulum pluralium: fit igitur hac de caula ex מלך rex מלכים reges, אבן lapides, אבן justitie בחמה facrificia, ובחים facrifician ובח facrificia, ברתה consolatio בְּחַמּאִרם consolutiones, אִטְחַ peccatum בַּאָטָאָרם peccata, בקרים mane בקרים pluralis. Atque haec mutatio ultimi segol in kamets, et penultimi in scheva analoga plane est. Ostendimus enim polyfyllaba, quae in a definunt, mutare saepe a in a et syllabas in geminum .. segol, ut אַטָּרָה in אַטָּרָה. et פֿהָרָת in חַלַהָבה. Deinde hic etiam ut in praecedentibus notandum est, quod Nominum, quae in n, vel n desinunt, quoniam in plurali ultimam fyllabam cum n, vel namittunt, penultimum legol rationem ultimi obtinet, et in mutatur, exceptis illis, quorum penultimum fegol loco scheva usurpatur, ut sunt omnia Participia, et quae ex iis formantur. Ex. gr. מקרת propter accentum athnagh, vel filukh, loco פּקרה, et תילֶנֶת loco תילֶנֶת usurpantur; sed in plurali scheva iterum recipiunt, ut תולרות. Denique segol penultimum, cui scheva adhaeret, non potest in scheva mutari, ne duo in initio dictionis occurrant; ideoque in plurali vel retinetur, vel in patagh mutatur, ut ישׁנֵּכ

#### CAPVT VIL

### De Genere Masculino, et Foeminino.

.: Nomina, quibus mares fignificantur, vel res, quae ad mares pertinent, masculina sunt. Haec autem, quibus foeminae, vel res, quae ad foeminas pertinent, foeminina; quae autem aliis rebus exprimendis inferviunt, communia funt, et quamvis horum plurima in Bibliis semper reperiantur [24] vel masculina, vel foeminina, id casu contingit. Reperiuntur enim quaedam uno tantum in loco foeminina, quae alias semper masculina re--periuntur, et contra quaedam uno tantum in loco foeminina, ex. gr. n.z ala ubique foeminini generis elt, praeterquam bis, lib. c. Paralip. cap. 3. ideoque ab auctoribus communis generis habetur; fed si hoc libro Paralip. caruissemus, non dubita--rent idem inter foeminina statuere, et, si plures haberemus, forsan omnes regulas mutare, et quae jam inter exceptiones numerant, pro communi -regula, et contra plures regulas pro exceptionibus Nam, ut uno verbo dicam, plures -haberent. -funt, qui Scripturae, at nullus, qui linguae Heibraeae Grammaticam scripsit. Sed ad propositum. Deinde videmus Scripturam in eadem oratione junum nomen ad utrumque genus promiscue refer-ינשר אל המחנה אם יבוא .verl. 8. אינה אל המחנה אל המחנה אם יבוא האחת והבה Si veniet Hgesau ad aciem unam, d ceciderit eum; adeque hac in re cum R. Schelomo Jarghi plane convenio, qui statuit יָרֶר שָׁאֵין כו רוּיָן ית ובכהו נובהו בל omneni rem, cui non eft fpiritus vitae, exprime tam masculino, quam foeminino genere. Vide ejus Commentaria in locum allatum.

Adjectiva ex malculino in foemininum genus mutantur addendo iis n, vel n cum , kamets, et 'yllabas, secundum praecedentes Regulas, mutando. מוס, ex. gr. הָכְּס הְ fapiens חַבְּמָה foemininum, בְּרוּל magnus הְלֹּיְלָה magna, בְרוּך benedictus בְרוּבָה benedictus בְרוּבָה benedictus פּקְרָה יוֹט אִישׁ benedictus לַבְּרָת et טִוּלְוֹנוֹט פּקְרָה vifitans foemina, אִישׁי virago, נְבִירָה dominus נְבִירָה domina.

Excipiuntur ea, quae geminum habent fegol, quae utrumque in mutare deberent; fed ne duo initio dictionis occurrerent, primum in patagh mutatur, ut מַלְכָה rex מַלְכָה regina, quod ex praecedentibus regulis deberet esse מַלְכָה.

Quae vero in masculino in n desinunt, mutant ultimam syllabam in , ut יְפָה pulcer קָּה pulcer, pulcer, in foeminino ראָה, etc.

Porro, quae in definunt, mutantur in foe-[3] mininum vel ut praecedentia, vel simpliciter addendo א ענית fecundus שניה vel שנית fecunda, שניית fecundi שניים fecundae: atque hoc locum praecipue habet in iis adjectivis, quibus indicatur cujus gentis, vel regionis aliquis fit, ut אַברי Hebraeus עברית et עברית Hebraea. Nam notandum, haec omnia adjectiva formari in masculino genere a Nominibus propriis natalium solorum, vel parentum, addendo cum praecedenti ghirek, et fyllabas secundum Regulas, in seq. Capite de regimine Nominis dicendas, mutandó: ut ex ישראל fit ישַרָאּלָי, ex ישַרָאּלָי, ex ישָרָא, et ex חַבְרָי, et ex כוש Aethiopia fit ירושלם, et ex ירושלמי fit ירושלמי Hierosolymitanus. At his masculinis additur in plurali. tantummodo מ, על ימים Hebraei, בישים Aethiopes. Quod si Nomina, unde haec formantur, pluralem terminationem habuerint, illam amittere debent. Nam ex myn Aegyptus fit myn Aegyptiacus. Atque haec, ut dixi, addendo tantum n, vel n cum praécedenti kamets in foeminina mutantur. Sed in plurali flectuntur semper, ut foeminina, quae in a definant, at אַבְרַיּוֹת מָצְרָיוֹת מָנוֹיִים, etc.

Cum

Cum itaque n singularium terminatio cum praecedenti vel n et pluralium ni foeminorum adjectivorum sit propria, hinc factum suisse videtur, ut Hebraei substantiva etiam, quae in singulari n, vel n, et pluralia, quae in plurali in m terminantur, ad foemininum genus referre plerumque consueverint, nisi forte praeterea factum sit, quod ab hujus generis adjectivis suam duxerint originem. Sed de his satis,

#### CAPVT' VIII.

## De Regimine Nominis.

Res vel absolute significantur, vel ad alias relatae, ut clarius, et expressius indicentur; ex. gr. mundus est magnus, Mundus in statu absoluto [16] significatur; at mundus Dei est magnus, tum mundus est in statu relativo, quo essicacius exprimitur, vel clarius indicatur, atque hic Status Regiminis vocatur. Quomodo autem soleat exprimi, ordine jam dicam, et primo quomodo in singulari numero.

Nomina, quae in m praecedente vel gholem desinunt, mutant m in m, et in patagh. Nam המלח habet in statu regiminis המלים, et significat precationem alicujus. Sic איר ז'י ז'י מוֹניים facere habet in statu regiminis, השני ז'י alicujus facere, ut איריים מוֹניים dies ז'י facere Domini Dei.

etc. mutant penultimum in scheva; sic etiam nata justitia, nata benedictio, ultimum kamets in patagh, et penultimum in scheva, et n, ut jam diximus, in n, siuntque nata, nata; quod autem primum scheva in ghirek mutetur, sit tantum, quia duo in initio dictionis occurrere nequeunt, quod semper, ne hoc saepius repetere cogamur, de omni ghirek et patagh ante scheva affirmandum est.

Tere penultimum aliquando in scheva, et ultimum aliquando in patagh mutatur, ut nyw ex יקן capillitium, et פאַר ex מַאָה angulus, יַקן ex יַקן ex מַאַר fenex, אָם ex מַבְּל bacillum. Sed plerumque tam ultimum, quam penultimum immutatum manet. Verum haec, et plura hujusmodi admodum incerta sunt. Nam unum idemque Nomen jam tsere, mutare, jam retinere, reperies, quod ostendit in S. Scriptura dialectos confundi. : Quare unusquisque tam tsere, quam ultimum kamets ubique ad libitum vel mutare, vel retinere potest, excepto tamen tsere ante, quod ex communi analogia linguae retinere debet, ut היבל templum e. g. [זֹין templum e. g. et אשמורה habet ubique in Scriptura pro statu Regiminis אַשמוּרָת et תַלאוּבָה et תַּלאוּבָה habent תלאינת, et תאינת: ideoque dico unicuique licere pro אַשמינת feribere אַשמינת, et pro הַלאיבָת feribere הלאורה; tametsi neutrum in Scriptura reperiatur. Et, quod hic de tsere et kamets dico, de omnibus etiam dicendum, quae certam Regulam non servant. Sed de his alio loco uberius agam; aliquid tamen hic adhuc addam, quod ad hoc, quod modo dixi, et ad intentum hujus capitis, et ad universalem hujus linguae cognitionem non parum facere existimo.

In superiori capite diximus, quod terminationes foemininae n, et n, pluralis ni proprie sunt Adje-

Adjectivorum, et Participiorum, nimirum quia anum idemque Nomen adjectivum attributum eft, quod jam ad marem, jam ad ioeminam refertur, ideoque ununquodane duabus terminationibus indiget, quod in substantivis locum non habet, et propterea non nisi usu sactum cli, nt substantiva, quae neque marcs, neque foeminas exprimunt, ad genus foemininum femper referantur, quando in a, vel a definunt, vel forte (uti diximus) quia ab adjectivis foemininis fuam duxerunt originem. Sed alind est, quod hic volo, nempe quod eodem modo, ac hae fubliantivorum terminationes originem duxerunt ab Adjectivis, Participiis, ita variationes, quas in statu Regiminis Nomina patiuntur, originem ducunt a mutationibus Infinitivorum, et Participiorum. omnia Nomina Hebraica (ut omnibus hujus linguae peritis notum) ex Verborum formulis formantur. Adde quod primus, et praecipuus Nomimis substantivi usus sit res absolute, non autem relative indicare: hoc enim Nominibus propriis repugnat, quaeque adeo nunquam in statu Regiminis reperiunter; at actiones vix absque relatione agentis, vel patientis explicantur et ideo rarius in statu absoluto reperiuntur. Quicquid sit, ex modis, quibus Nomina Infinitiva et Participia variant, variationes substantivi facile discuntur, ita [2] ut dubitandum non sit, quin hae ex illis originem duxerint. Eorum igitur formulas, et modos variandi in Regimine tanquam normam variationum omnium Nominum hic ponam, quia facile memoriae mandari pollunt.

# Infinitivorum Formulae.

| Status Absolutus                            | S                          | tatus Regiminis<br>kam ghat                                |
|---------------------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------|
| *) Visitare                                 |                            | י reg. פָּלָד et פָּלָד                                    |
|                                             |                            | tiam napp ex k. g.                                         |
| Vi fitari                                   |                            | 지원<br>mper abfolute.                                       |
| • .j                                        | et et                      | mper antoruce.                                             |
|                                             | רַפּקר 🕽                   | ָּהַפָּמֵר :                                               |
| Frequenter visitare                         | פקר e                      | •                                                          |
| Frequenter visitari                         | פקר                        | פָּקוֹר                                                    |
| Facere, vel constituere aliquem visitantem, | ַר <sub>ו</sub> ּפְׁכֵּדִר | ָרַפְּקי <b>יר</b>                                         |
| Constitui visitans                          | דופור                      | רַוּפְּכֵּוְד                                              |
| Se constituere visitantem                   | נינׄינּ<br>בינינּ          | ָ נִילְוֹפַּׁמַר ,<br>יייייייייייייייייייייייייייייייייייי |
| Appropinguare                               | בַגוש                      | אַנגָּ                                                     |
| _                                           | בַּלֹה }                   | גלות .                                                     |
| Detegere                                    | בַלות                      | גלות ב                                                     |
| Circuire                                    | סוב                        | בוס et בין shatuf cum makhaf                               |
| Invenire                                    | หเรมั                      | מצוא et מצאת loco                                          |
| Aperire                                     | <b>इत्य</b>                | פֿפֿע<br>פֿפֿע v. lup. פּֿפֿע<br>Hac                       |

## 490 DE CONSTRUCTIONE GENITIVI.

[29] Hae praecipuae Infinitorum formulae et mutationes sunt. Pergo itaque ad Participia.

# Participiorum Formulae.

|                                   | Parkapi               | orum rofi                             | nwae.                              |
|-----------------------------------|-----------------------|---------------------------------------|------------------------------------|
| •                                 | Regimen.              | Absoluta.                             |                                    |
| فخفؤاد                            | פֹקד                  | פֿקּד                                 | visitans masc. ling.               |
|                                   | et פֿלַר              | •                                     |                                    |
| מפקרים                            | פיקוי.                | פּקורים                               | plur, masc.                        |
| ן מְבְּקּוֹנְה                    | •                     | ן פּנְדָרה                            |                                    |
|                                   | ,<br>                 | et }                                  | ling. foem.                        |
| et<br>למולבלע                     | ۅ۫ڎٛڎٮڎ               | ן פֹּלֶנֶת                            |                                    |
|                                   |                       | •                                     |                                    |
| מֻפִּנְקּרוּת<br>מְפּוּקּרֶת      | man'n                 | Minn's                                | plur. foem.                        |
|                                   | פ'קרות מכנד           | פֿקרות                                | vijitatus s. m. verbi adje-        |
| מקקיר                             | פָּקוּד               | בְּקוּר                               | ctivum.                            |
| מַבְּקִירָים נַמִּבְּיִים         | בֿלוני                | בלורים<br>לבלורים                     | p. m.                              |
| מְפְּקִינָת                       | פָּקוּדַת             | פְקינָה                               | p. f.                              |
| מפּצונת                           | בְּקוּדוֹת <b>,</b>   | פְּקוּתות                             | p. f.                              |
| מַנְּקִיתוֹת                      |                       |                                       |                                    |
| מְנְּלֵר                          | נבפר.                 | نذكك                                  | vistaens , Pert. f. ma'            |
| מפקרים                            | _                     | ן נְּבְּּלְנָיה                       | <b>c</b> c                         |
| מְנְּקְנָה יוּ                    |                       | et }                                  | f. f.                              |
| کھڈوڑٹر                           | נּבְּעָבָת            | ן נֹפֹינוֹנוֹנוּ                      | -1 £                               |
| מפקדות                            | ַנְבְּקרוֹ <b>רגּ</b> | נֹבְּלְרוּר <b>ו</b>                  | pl. f. frequencer vifitant fice.   |
| מיופפר                            | מבּפּר.               | מַפַקּקּ                              | melc.                              |
| מָרְנְּכְּּלְּרִיב                | מפענת                 | מַפַּנְּרִים                          |                                    |
| מְתְפֵּקּדָרְּ<br>מִּתְפֵּקּדָרָּ |                       | ן מפּהָדה                             |                                    |
|                                   | 'mmmm                 | et >                                  | f. f.                              |
| מינופפנים<br>מינופפנים            | מַפַּפָּרָת           | למבצבת                                | -1 £                               |
| מָרְנְּנְקּקּ                     | מָפָ קּרות            | מפפרות                                | pl. f<br>frequenter vifteens adje- |
|                                   | . १३                  | * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | ctivum f. m.                       |
|                                   | פֿפֿביי               | פֿלבים                                |                                    |
| •                                 |                       | [ בּלנת                               | ;                                  |
| •                                 | <b>.</b>              | et }                                  | L f:                               |
| •                                 | בפלנת                 | ל פּפּנֶת                             |                                    |
|                                   | פקרורב                | פקרות                                 |                                    |

Pashuum

# Passivum.

ר בּפָּרָ פּ. Pall.

ינְפְּקְרִים נְפְּקְרִים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְּיִּים נְיִּים נְיִים נְּיִים נְיִים נְיִּים נְיִּים נְיִּים נְיִּים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְּיִים נְיִים נְיִים נְּיִים נְיִים נְּיִים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְּיִּים נְיִים נְּיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְּיִים נְיִים נְּיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִּים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְיִים נְייִים נְּיים נְייִים נ

פוני ביים (ימפּוּקוּר f. m. frequenter vi-פּנ אָפָקּר מְּפָּקּרִים מְכָּפָּקּרִים מְפָּקּרִים מְכָּפָּקּרִים מְכָּפְּקּרִים p. m.

et | געפּקרות מְנִפּקרות מְנִפּקרות pl. f.

קלקרות pl. f.

Pl. f.

Population adjective

פר פּלוּגע פּלינית פּלינית פּלינית

בּלובת

Pasfeuum. frequenter visitatus adjectivum. f. m. فطذيه Activum. Reg. Act. · vifitans m. gen. · pl. m, ſ. f. · et יולַרְתָ עם פֿקַרתי vel פֿקַרתי על על מול על 10.20 frequenter visitans 1. m. pl. m. :f. f.

In Scriptura non reperitur hujas Participii Regimen, nec videtur sensu, quo hic, et sere semper accipitur, posse relative exprimi; sed quia hacc formula aliquando etism usurpatur endem significatione, ac prima, aihil impedit, quo minus Regimen habere potuerit.

Activum.

CAP. VIII. Activum. Reg. Act. בְּקְכִיר Confliracus aliquem Aiffeantem m. C. מַנּקיד , מפקודים מַנְּלָוְיְדֵי מפקורת מפְּרֵבָהַת . . . . . מַלְּקָדֶת Ex quo et formatur -שביההים בביההים CONTRACT. קתפקד Se visitans, vel ferens seus visitans Lim. מתפקר מִתַפַּקּרִים.. p. m. מתפקרי בייי ( מתפפרה 1272 L. for فناواوائر יייי לי מתפקדת : Crescent of Crescent to the נרלים p. m. ורלה f. f. י גרלות p. f. Veniens. 'f. m. KZ. p. m. באים ſ. f. בָאַה

בַּאות p. f. באות בּלָה Detegens f. m. . גלים p. m. גלה ſ. f.

p. f. גלות Sic et Qui facit detegere, s. m. מַגַלָּה מַגֵּלֵה מגלי מגלים

f. f. מַגְלָה etc.

Reg.

#### DE CONSTRUCTIONE GENITIVE

|                     | 1                              |            |
|---------------------|--------------------------------|------------|
| Reg.                | Act.                           |            |
| · সমার্য ·          | אַמַעּע <b>e</b> t<br>אַמינע } | audiens,   |
| 45およれ               | שומינים                        | p. m.      |
| মন্ <u>নীয়ন্ত্</u> | שומָצָת<br>et<br>שומָצָת       | ſ. f.      |
| שומגווז             | Sic Sic                        | p. f.      |
| מלג                 | žŽŔ                            | Saturatus. |
| אַבַצֵּר            | מוב ליים                       | p. m.      |
| שׁבְצַת             | שבעה                           | ſ. f.      |
| שבעות               | שבעות                          | p. f.      |

Praeter has aliae Participiorum formulae dantur; sed has impraesentiarum sufficere arbitror, ut unusquisque facillimo negotio discat Nomina ex statu absoluto in regimen mutare, modo hoc observet, quod illae vocales in statu Regiminis retinentur, quae hic immutatae reperiuntur. licet monosyllaba, ad quae etiam referenda sunt disfyllaba, quorum prima est scheva, ut כחב foriptum, אַנ lupur, etc. geminum fegol, pathagh, ghirekh, et scheva, gholem plerumque etiam retineri; ante מכף tamen in o breve mutari videmus. Deinde ratissime schurekh, vel potius nunquam mutatur; et quod aliquando khibuts ejus loco usurpatur, id non fit propter regimen, sed quia unum pro alio sumere licet: nam schurekh [34] syllaba composita est ex gholem et khibuts, et ideo loco schurekh, vel gholem, vel khibuts saçpe fumi videmus. Quod autem מֶנֶת אַנֵּן צְנֵל, et relique hujusmodi habeant in regimine אַנֵיז צֵילַ nn etc. ex communi linguae usu fit. Supra enim diximus kamets ante segol pro segol usurpari in fine; vel in media periodo, ut una ejus pars ab alia distinguatur, ut אַנְאָרָת loco אָנָאָרָ, et היֶהָ, et בּיָרָהָי, et בּיָרָהָי, loco

# Infinitivorum Formulae.

| Status Absolutus                            | Si                        | tatus Regiminis<br>kam ghat                |
|---------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------|
| *) Visitare                                 |                           | ו reg. פָּהָר et פְּהָר                    |
| • •                                         | e                         | tiam nışış ex k. g.                        |
| Asset.                                      |                           | . 후5.T                                     |
| Vi fitar <b>i</b>                           | ל פניר א le               | mper absolute.                             |
|                                             | יהפְּמֵר }                | יַבוּפָּעָר :                              |
| Frequenter visitare                         | פַקּר, e                  | בַּקר בַּקּר                               |
| Frequenter visitari                         | פָּקוֹר                   | פָּקוֹר                                    |
| Facere, vel constituere aliquem visitantem, | נינְּכֵר                  | רַפְּלָיד                                  |
| Constitui visitans                          | בופור                     | נוֹפְׁלֵּב                                 |
| Se constituere visitantem                   | ָּ <b>נִי</b> נִׁפַּׁצּׁר | <b>ָר</b> ְתְפַּקּר                        |
| Appropinguare                               | <b>ซ</b> ่น <u>ว</u>      | ราชุรู                                     |
| • • •                                       | בַּלֹה }                  | גלות [                                     |
| Detegere                                    | בַלות                     | ב גלות                                     |
| Circuire                                    | סוב                       | and et any sharuf cum makhaf               |
| Invenire                                    | • หเสมั                   | סעוא et מעארן loco                         |
| Aperire                                     | פָּקּת                    | פְּקּרֶתְ .qul .v מְצֵאָת<br>פְּקַח<br>Hac |

") Conveniunt seepe Infinitiva in Statu Absoluto cum praeteritis: nam בול זיי ווישל פות הווישל היישל הווישל ביישל היישל היישל ביישל היישל היישל היישל פות הווישל פות היישל היישל היישל היישל היישל ביישל היישל ביישל היישל ביישל היישל ביישל בי

### 296 DE CONSTR. GENITIVE CAP. VIII.

אַלהים אל creare Dei 1. Infinit.
יום ברא אלוים dies s creare Dei inf. quod fimul regit
et regitur.

ים לום היים הום maturantes דצ furgere, hoc est, qui solent cito surgere.

ב בבקר בבקר maturantes או furgere in mone. Praep. in genit. et Particip. in Regim.

לבני יחוה Ante Dei. Praep. in Regini. ex לְּבָנִי יחוֹה antea, sic ex חוֹה intus sit

עלי עו usque די usque h. e. tempus indefinit hic ergo Praep. regit et regitur. hic ergo Praep. regit et regitur. קברו בְלְתִי הָרָה, plaga די non definentis, h. e. plaga, quae non definit Adverb. non regitur.

אין דיבְיָּיה Non sapientiae; hic contra non regit.

Est enim in statu absoluto אַיּה, quod in statu regiminis, ut אַיּה, mutat, ut jam diximus, patagh, et ghirekh in tsere. Caeterum hic iterum atque iterum vos monere volo, ut ea, quae cap. 5. dicta sunt de Nomine, animo perpendatis. Nam nemo magno cum fructu hanc linguam colere poterit, nisi id, quod

ibi diximus, recte percipiat, quod

[ie] fcilicet tam Verba, quam Paricipia, quam Praepolitiones, quamque denique Adverbia pura puta

apud Hebraeos sint Nomina.

#### CAPVT IX.

## De duplici Nominis usu, deque ejus Declinatione.

Nomine appellativo vel individuum unum, el plura vaga, vel unum, aut plura certa et nofignificare volumus; quod apud Latinos absque ulla

ulla differentia, sed apud Hebraeos, et alios magna fit; nempe איש vel שישיט *urum* quemcunque. vel viros quoscunque significat; sed si quis non nisi virum, vel viros, de quibus jam locutus est, vel quos supponit notos esse, significare vult, debet Nomini praeponere - cum pathagh, et primam Nominis literam duplicare, hoc est, dageschare; et si prima litera una ex iis fuerit, quae duplicari non patiuntur, tum n loco pathagh kamets debet habere, ut נְרָאָישׁ נַבְרִיאֵל t vir ille Gubriel. Sed notandum, tam רגש, quam kamets posse compensari per gaghja, ut הַּוֹיִג , רָּמֵלָה, etc. Atque hoc n vocari solet nymn, hoc eft, n notitiae, quia rem notam indicat, adeoque idem Indicativum appellebo.

Verum enim vero hic ulus istius a tantum locum habere potest in Appellativis, Adjectivis, et Participiis; at non in Propriis, neque in Infinitivis, neque denique in Adverbiis, quia his nunquam niss rem singularem, non autem plura ejusdem generis significamus; et quod ad relativa attinet, ea nunquam absolute, sed solo regimine indicantur. Nam et hoc apprime de hoc a notandum est, quod nunquam Nomini, quando Genitivum regit, praesigatur, cujus rei causa infra in hoc cap. ostendam.

Porro quia Nomina comnia apud Hebracos frideclinabilia sunt, exprimuntur casus plerumque sola Praepositionum quarundam significatione. [37] Dico significatione. Nam praepositiones, ut jam diximus, Genitivum (Nomina conim sunt) revera regunt; sed sicut apud Gracos Praepositiones Ablativi Genitivum regunt, et sola earlish significatione Genitivus locum obtinet Ablativi, sic apud Hebracos omnes Genitivum regunt, et sola earlish signifignificatione Genitivus locum reliquorum cafuum obtinet.

Porro 's cum scheva, et 's Dativum fignificant, 2 p, pet vy Ablativum; Accusativus autem Praepositionem non habet; sed ejus loco particula na usurpari solet, quae adeo nunquam Genitivum, sed semper Accusativum regit. Reliqui deinde casus Praepositiones non habent. Quare cum supra diximus, Genitivum locum reliquorum casuum obtinere, intelligendum tantum est, locum Dativi, et Ablativi, quia hi soli Praepositionibus exprimuntur. Sed haec omnia clarius ex sequentibus exemplis intelligentur.

## Exemplum Nominis Appellativi vagi.

Sing.

Nom. 727 verbum.

Gen. יְבֵר Cognoscitur ex regimine praecedentis
Nominis cujuscunque generis.

Acc. קבר Cognoscitur ex Verbo Activo.

דָרָר Voc. דָרָר

Abl. מבָּבְר Intellige hic, ut supra in Dativo.

```
Plural.
      Nom.
               דָבָרים
      Gen.
               דַבַרִים
      Dat.
              לִדְנְיִים
       Acc.
      Voc.
               דָבְרִים
      Abl.
              ברברים
                        vel n
  Exemplum Nominis cum n indicativo.
                Sing.
      Nom.
      Gen. (
      Dat.
                לְרָבֶר pro לַרָּבֶר :
      Acc.
                אַדריַהַנָּבָר
     . Voc. .
                בונינר
      Abl.
                בַנוֹנְבר pro בַּנְבָר
               Plur.
      Nom.
      Gen.
      Dat.
                לְהַרְּבָרִים pro לַרְבָרִים
      Acc.
               את הרברים
      Voc.
               הַוּבְרִים
      Abl.
               בְּרַבְּרִים pro בַּרְבָּרִים
Exemplum substantivi, et adjectivi Mosculini,
      Nom. } אֵל גָּרוֹל Deus magnus.
      Gen.
              לְאֵל נְרוּל
      Dat.
           etc.
      Cum n indicativo.
      Nom.
               ראל הגרול
      Gen.
              לאל בוגרול
      Dat.
      Acc.
               אָת הָאֵל הַגָּרוּל
```

#### DE FORMIS DECEMATIONIS.

# Exemplum foeminine Genera.

Nom. } מטרה יפה Candelabrum pulceum.

Dat. למטרה יפה למטרה etc.

Cum n indicativo.

[9] Exemplum Nominis Relativi.

Nom. } חור inter.
Gen. } חור inter.
Dat. אל תוף , אל תוף ad to inter.
Acc. אור הוף
Abl. בתוף , בתוף etc. in et de të inter.

Nota an elle in statu Regiminis, et formari Sumpfi tamen exema אַלָּה, ut ab אַנֵל fraus אול. plum Regiminis, quia, atidixi, Praepolitiones vix in statu absoluto concipi possunt, et ideo cum a indicativo nunquam declinantur. Nam n plerumque rem jam explicatam et notam supponit: regimen autem rem per Genitivum explicandam, et determinandam, hoc est, rem nondum notam. Atque haec, inquam, a et regimen plerumque, sed non dixi semper supponere: nam saepe etiam fumma cum elegantia n indicativum pro regimine, et regimen contra pro a indicativo usurpare licet, ele- בל־הַנְבִיאֵי omnes prophetai ; loca בל־הַנְבִיאֵי eleganter dicitur. Nam הַּנְּטָאִים fignificar prophetas jam notos et נביאי in regimine, et sabintellecto Genitivo, significat prophetas rei jam cognitae, qui bibant in pateris vinum loco במוְרָקִים elegantius

dicitur.

dicitiv. Sed de his fusus in Syntani. Hic tentum in genere hos notare sufficit; regimen idem, ac n indicativum valere, quando Cenitivus, ut res nota, subintelligi potast, quod in Praepositionibus locum habere nequit.

Aliud exemplum Nominis Relativi.

Nom. } bid ante.

Dat. bid cr.

Acc. bid
Abl. bibbb

Dlur.

אולה לפרמי השולם ante.

Gen.

Dat. ברמי ארבי האולם ante.

Acc. ברמי Abl. מקרמי ab omni ante.

Prov. 8. אבי הוצחו מקרמי ארץ abonificat. ab omnibus terrae.

Aliud Nominis Relativi.

YIN foras.

YIND pars, quae foras respicit.

Declinatur ut nomen, hoc mado.

Nom. {
Gen. {
Yinn de vũ foras.

Dat. Yinn de vũ de vũ foras etc.

Acc. Yinn et sic de reliquis.

Aliud Adverbiorum exemplum.

Nom. } מָתִי Quando.

Dat.

1

se habent, adeoque hoc cum Nomine proprio commune habere, quod careant Plurali. Sed esto: non dentur unius speciei plures relationes, Praepositiones tamen ex Singulari in Pluralem numerum slectuntur. Quomodo autem id sieri possit, paucis hic explicare constitui.

Quamvis Praepolitiones plures relationes limul indicare non possint, quaedam tamen ex Singulari in Pluralem flectuntur, idque tam in ftatu absoluto, quam in statu Regiminis: at Praepositiones in fatu absoluto nihil sunt, quam ipsae relationes abstracte conceptae five expressae; sed tum non tam relationem, quam locum, vel tempus cum relatione, ad aliquam rem exprimunt. Ex. gr. ex pr. inter fit in Plurali prop, quod quidem non relationem unius individui ad aliud, sed loca aliis intermedia fignificat, (qua de re vide Ezech, cap. 10. 2.) vel, ut dixi, est ipsa Praepositio, seu relatio abstracte concepta, ut, ex wee ארוים posteriora, vel invito Latino vocabulo, pe sterioritates: ad cujus modum plures tam Praepositiones, quam Adverbia formari possunt, quamvis in Scriptura nunquam sic formata reperiantur.

Porro iplae etiam Praepolitiones in statu Regiminis, hoc est, quatenus relationes indicant, tam in Singulari, quam in Plurali declinantur, quod sit, quia vel relatio multoties concipi, vel quia intensius exprimi debet. Ex. gr. The post habet in Plurali and, quod significat multum post, quemadmodum Rabbini optime notarunt. Sie ha ad habet in Plurali and multum ad, hoc est, quantum sieri potest, ad illam partem ivit: sie ex hy surra sit any, et ex hy unque ny. Hinc my im aeternum significat, hoc est, omnia, quae concipi possunt, usque to usque; sie yes significat [4] ab omni ante urrae, et ad hunc modum omnes

fere Praepolitiones tam in Singulari, quam in Plurali numero declinari poliunt.

At לפני ante, quae Praepolitio Singularemnon habet, ex his excipienda est. Nam haec nulla alia de causa in plurali declinatur, quam quia formatur a Substantivo ביים facies, sive anteriora, quod Singulari caret.

Denique Adverbia Nomina etiam esse diximus, quibus actio quaecunque determinatur, ratione modi, temporis, loci, agentis, ordinis, etc. Ex. gr. bene, male, festinanter, cras, heri, intus, foras. fimul, primo, secundo, etc. atque haec plurali numero carere ratio indicat. Nec possunt, sicut Praepolitiones abstracte concipi, ut per se notum est; et quamvis Latini etiam Adverbia saepe intendant, ut perbesigne, multo mane, etc. adeoque hac de causa etiam deberent apud Hebraeos in Plurali numero, ut Praepolitiones solent, exprimi, hoc tamen Hebraeis absurdum videretur. Nam Praepolitiones, quia relationes indicant, pollunt, ut Nomina Substantiva, attributa habere, sive intensius exprimi; at Adverbia, quia actionis modi sunt, Adjectiva quali Verborum funt; eadem igitur intendere nihil aliud esset, quam attributorum attributa excogitare, five Adjectivis Adjectiva addere. Deinde Adverbia, quia, ut dixi, Verborum quafi Adjectiva funt, debent numero cum suo Substantivo, hoc est, cum suo Verbo, quod non nisi Singularem habet, convenire. Ad haec ergo significanda, multo mane perhenigne, etc. Hebraei multo convenientius Verba ipsa intendunt, vel loco unius Adverbii Verbum, aut Nomen usurpant. Ex. gr. multo mane surrexit, exprimitur Hebraice, matutinavit admodum ad surgendum, et perbenigne egit, benignus admodum egit, ut in Syntaxi suo loco explicabimus.

Sed notandum, quod Adverbia, ficut Subftantivorum Adjectiva, aliquando substantivantur.
Verum neque haec in Pluralem flecti, sed tantum
[14] repeti solent, ut אַלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה וּ hoc
est, ad summum usque gradum, contra הַּשְׁה הַטְּיִם הַּמְּנִי הַּוֹּהְיִּם (מִּרְהַ הַּעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה הַּעְלָּה מִעְלָּה הַּעְלָּה מִעְלָּה מִּעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָה מִעְלָּה מִעְּעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִעְלָּה מִּעְלָּה מִעְלְּבְּיּת מִּעְּיִּם מִּעְּיִּם מִּעְּיִּים מִּעְּיִּם מִּעְּיִּם מִּעְּיִּים מִּעְּיִּים מִּעְּיִּם מִּעְּיִּים מִּיּם מִּעְּיִים מִּעְּיִים מִּעְּיִים מִּעְּיִּים מִּעְּיִּים מִּיּים מִּעְּיִּים מִּעְּיִּים מִּעְּיִּים מִּיּים מִּעְּיִים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִיּים מִּיּים מִּיְיִים מִּיּים מִּיּים מִּים מִּיּים מִיּים מִּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִיּים מִיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִיּים מִּיְים מִּים מִיּים מִּיּים מִיּים מִּיְיִים מִּיְיִים מִיּים מִּיְיִים מִיּים מִּיְים מִּיְים מִּיְיִים מִּיְים מִּיְיִים מִּיְיִים מִּיּים מִּיְים מִּיְים מִּיּים מִּיּים מִּיְיִים מִּיּים מִּיּים מִּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּים מִּיְיִים מִּיְיִים מִּיְיִים מִּיְיִים מִּיּים מִיּים מִּים מִּים מִּיּים מִיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּים

#### CAPVT XI

#### De Pronomine.

Antequam ad Conjugationes transeam, necesse est, ut de Pronomine agam. Nam absque his illae vix tradi possunt. Quid Pronomen sit, et in quot genera distinguatur, notum omnibus est; quomodo autem ex Singulari in Pluralem numerum slectantur, et masculina a foemininis distinguantur, et declinentur, ordine hic tradam.

#### Pronomina Primitiva,

| Sing.                    |                                               | Plural.                                                                                                               |
|--------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ego {                    | אָנִי<br>אַנוּכָּן                            | אַכָּכני Communis est generis, ur ubique prima persons, qui aloquens ipse se faris indicet, num mass vel foemine fit. |
| tu<br>tu<br>ille<br>illa | אָקּה malc. ger<br>אַק foem. ge<br>הוא<br>היא | ח. מקום vos. malc.                                                                                                    |

Harum itaque Pluralis terminatio a communi multum differt. Nam masculina non desinunt in p, nec soeminina in ni Foemininorum deinde terminatio in his alia etiam est, quam Adjectivorum.

rum. Denique foeminimum אַתּי videtur etiam fuisse et אַתּי fuisse הוא a masculino aliis vocalibus distinctum. Nam in Bibliis saepius sic soripta reperiuntur, quae Masorethae ubique corrigunt, sine dubio, quia obsoleta erant.

# Indicativa, vel Demonstrativa. hic או that his, hat his, hat his, hat his, hat his by carent fingulari.

Pro Relativo tam Singulari, quam Plurali infervit n Indicativum, vel ejus loco e fervato in fequenti dagesch; sed frequentius in Bibliis repezitur neg:

Possessive separata non dantur; sed Regimini Nominis affiguntur, hoc modo.

Exemplum Nominis Substantivi רבר Verbura, ex cujus Regimine בר fit

Sed notandum, quod Adverbia, ficut Subftantivorum Adjectiva, aliquando substantivantur.
Verum neque haec in Pluralem flecti, sed tantum
[14] repetisolent, ut אָלָה מָעְלָה מָעְלָה furfum/urfum; hoc
est, ad fummum usque gradum, contra מְּעָה הַּמְיִה infra
infra, significat ad infimum usque gradum. Sic אֹמָה fignificat admodum, et אור מאר מאר fummo gradu, admodum, et nimis; sic מַאַרְ parum, מַאַרְ מַאַרְ parum, פּגָיִם parum, פּגָיִם parum, פּגָים מַּאַרְ parum, פּגָים מַּאַרְ parum, פּגָים מַּאַרְ מַאַרְ מָאַרָּ מָּאַרְ מָּאַרָּ מָּאַרְ מָּאַרְ מָּאַרְ מָּאַרְ מָּאַרָּ מָּאַרְ מַאַרְ מַּאַרְ מַאַרְ מַאַרְ מַאַרְ מָּאַרְ מָּאַרְ מָּאָרָ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מַאָּרְ מָּאָרָ מָּאָרְ מָּאָרָ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרָ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מַאָּרְ מָּאָרְ מַאָּרְ מַאָּרְ מַּאָרְ מַּאָרְ מַּאָּרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּארָ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאָרְ מָּאַרְ מָּארָ מָּאָרְ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּיִי מָּיִי מָּיְיּיִי מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּארָ מָּיִי מָּיִי מָּיִי מָּיְיּי מָּיְיּי מָּיְיּ מָּיְיּי מָּיִי מָּיְיּי מָּיְיִי מָּיִי מָּיְיּי מָּיִי מָּיִי מְיִי מְיִי מְיִי מְיִי מָּיְיְיּי מָּיְיִי מָּיְיּי מָּיִי מָּיִי מָּיִי מָּיְיּי מָּיִי מָּיִי מָּיְיְיּי מָּיִי מָּיְיִי מָּיִי מָּיִי מָּיְיִי מָּיִי מָּיִי מְיִי מְיִי מִיּי מָּיִי מְיִי מְיִי מְיִי מְיִי מְיִי מִּיְייִי מְיִי מִיּי מִיי

#### CAPVT XI

#### De Pronomine.

Antequam ad Conjugationes transeam, necesse est, ut de Pronomine agam. Nam absque his illae vix tradi possunt. Quid Pronomen sit, et in quot genera distinguatur, notum omnibus est; quomodo autem ex Singulari in Pluralem numerum sectantur, et masculina a foemininis distinguantur, et declinentur, ordine hic tradam.

## Pronomina Primitiva.

| Sing.                                                           | Plural.                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| אַנילן אַ פּפּי<br>אַנְיָ                                       | אַכָּכניּ Communis eft generis, ut ubique prima perfons, quia loquens iple le faris indicat, num mas vel foemine fit.                                               |
| tu אָתָה malc. ger<br>tu אָתְ foem. ger<br>ille הוא<br>illa היא | n. מנה vos. masc.<br>n. אָרָע vos. masc.<br>ח. אָרָע vosf. et cum ה parag. הַטָּה<br>הַנְינוֹ illi m. et cum ה parag. הַנָּה<br>ווי illae f. et cum ה parag. הַנָּה |

Harum itaque Pluralis terminatio a communi multum differt. Nam masculina non definunt in p, nec foeminina in n Foemininorum deinde rminatio in his alia etiam est, quam Adjectivo-

rum.

rum. Denique foemininum אַשְּׁ videtur etiam fuisse etiam fuisse etiam fuisse a masculino aliis vocalibus distinctum. Nam in Bibliis saepius sic scripta reperiuntur, quae Masorethae ubique corrigunt, sine dubio, quia obsoleta erant.

| Tadications. | 21.01 | Demonstrativa. |
|--------------|-------|----------------|
| Imunuanus,   | UCS   | Demonstration. |

[45]

| hic {  | 195<br>16<br>16   | carent plurali.   |
|--------|-------------------|-------------------|
| haec { | ורי<br>וארנ<br>וא |                   |
| hair < | אָלָה             | ) carent fingular |

Pro Relativo tam Singulari, quam Plurali infervit n Indicativum, vel ejus loco w fervato in fequenti dagefch; fed frequentius in Bibliis repezitur num:

1:

ţ,

Ļ

Ļ

13º

Ľ

Possessiva separata non dantur; sed Regimini Nominis affiguntur, hoc modo.

Exemplum Nominis Substantivi רבר Verbum, ex cujus Regimine רבר

tam Nominis quam affixi Sing. יְבָרֵי Verbum mei et meum. tui m. g.

Et si accentus fuerit האות vel סילוק

יבְבֵוֹף et קבוֹף יבְבֵוֹף et קבַוֹף יבְבְוֹף cjus m. g. יבְרָהּ f. g.

Plu-

#### Pluralis affini.

| งวริรัฐ | Verbum | nostri.   | ٠. |
|---------|--------|-----------|----|
| רברכם   | : :    | vestri m. | g. |
| ובובו   | -      | f.        |    |
| וַבְרָם |        | eorum m.  | g. |
| דברו    |        | f.        | g. |

#### Ex Regim. Plur. לברי fit

| דָבָני (* | Verba | mei et | mea. |       |
|-----------|-------|--------|------|-------|
| أرائ ثرمك | !     | tui.   | :    | m. g. |
| נלבינ     | . 1   | • •    | }    | f. g. |
| וְבָרֵיוּ | ' I   | ejus.  | 1    | m. g. |
| דברינו    | ,     |        |      | f. g. |

") NB. \_ fub n non dari, nifi quando accentus est אַרְנֵים, alias loco \_ punctatar cum pathagh.

# Plurales Nominis et affixi pl

| רב ביינו        | Verba nostri et | noftra. |
|-----------------|-----------------|---------|
| רבריכם          | vestri.         | m. g.   |
| יבריצו<br>דריצו | _               | f. g.   |
| בינות <u>ים</u> | eorum.          | m. g.   |
| דבריהג          | · .             | £., Æ.  |

NB. Secunda et tertia persona, quando nomen est Plurale, semper Regimini Pluralis adduntur.

Sic ex Regimine ראשה oratio alicujus fit הפלחי הפלחי etc. et in Plurali הפלחי, etc. Sic ex בית, etc. Sic ex הפלחים, etc. Sic ex ביתי domus fit ביתי domus mea, et ex Regimine Plurali בְּתִיך fit בְתִיך domus tuae, etc.

[47]

## Exempla Participii fingularis tam Nóminis, quam Affixi.

Exemplum Masculini במקר פלקר של שלקר פל פיקרי א פיקרי א פיקרי א פיקרי של m. g.

דר f. g. קור יפיקרי gint. m. g. f. g. f. g.

Exempl. pl. m. יאני פקני Vifitantes mei.

יאני פיקניור mi. g.
ידוי f. g.
eig.
etc. ut in substant.

Exempl pl. f. קרותי לקרות Vifitantes mei.

ב קרותיד tui. m. g. f. g. etc. ut in fubftant.

Exempl. Regiminis Infinit. ארף פּקוּדי Vifitare mei - meum. ארף פּקוּדי tui. m. g. ארף בּקוּדי היים בּקוּדים בּייבים בּקוּדים בּייבים בּייבי

k. gh.

## DE PRONOMINE.

## Exemplum Adverbii.

ומים ficut. ימים קומים ימים ימים etc.

עליה whi? et איך ubi tu?

אַיִּךּ f. g. זאַ *ille.* 

> אַיְכֶּם **vos.** נס f.

ış f. Bir f.

Ex nin ecce fit

לים גופר גולני גולני

etc.

# Ex Regimine deinde Adverbii אַן non, quod diximus effe אַן fit

אַרְנְגָּר non mei i. e. ego.

אינְלְּ *tui* m. אַינַרְּ f.

אינֶנּה et אַינְנּה ejws. m. אַינָה et אַינָנּה f.

איננג **non nostri** i. e. **nos.** אינבט m.

£

#### Ex 717 adhuc fit

art a are **(群** 25) a 1 (1 <del>落</del> )

| لاأزر                              | pdhuc          | ego.    | •   |
|------------------------------------|----------------|---------|-----|
| מורָרָ                             | , m.           | tu.     |     |
| צורה                               | £              | 1.      | •   |
| עורו פו עוקנו                      | , <b>200</b> , | . ille. |     |
| ( עורָה                            | •              |         |     |
| et >                               | £.             | •       |     |
| ָּרָ צוּהָ <b>פּרז</b> יִייִּיּיִ: |                |         |     |
| עודני                              | 1              | not.    | ۲.  |
| עוּרָכָם                           |                | vqs.,   | ,   |
| . 33                               | f.             |         |     |
| צורָם                              | <b></b>        | illi.   | , , |

Et ad hunc modum reliqua. Quod autem vocales Regiminis non retineantur, sed variis modis mutentur, id sit, quia Nomina syllaba ad [7] minimum una, eaque longa augentur, quae accentum ad se trahit; quae unica est causa, cur vocales, ob additam Pluralis Numeri cum accentu aliam longam, in brevissimas mutentur: nam alias, si nimirum proper haberet in Plurali proper, et sic reliqua, deberent necessario duplici accentu (ut constat ex iis, quae Cap. 4. ostendimus) notatari, et prior syllaba produci, quod tam frequenter non posset sine magna molestia fieri.

Hac igitur de causa mutationum, quae suffixa vocalibus adserunt, regulas, tam mutationes Pluralium, quam Regiminis sequuntur. Fateor quidem, ob additum suffixum cum accentu potuissent ubique vocales secundum regulas Pluralis Regiminis mutari; nec facile causam dixero, cur id non suerit factum. Nam sicut ex פּלָי (Regimen, Pluralis Nominis אָלָי פּלִי אָל (מֵלֵה Regimen Pluralis Nominis בְּבֵי Regimen Pluralis Nominis בְּבִי עבינים עבינים מבריים עבינים מבריים בערים בערי

Kk

יברר; quandoquidem Nomen cum affixo habet revera Regiminis significationem. Scio quidem hac ratione non raro vitari amphiboliam, quae saepe oriretur, si ubique regulas Regiminis sequerentw. Nam si ex יברי verbum mei, et יכרי (Regimen Pluralis mas) fieret יכו confunderentur haec Nomina cum יבר pellis, et יבר memoria, ita ut יבר videretur יבר videretur fis mei. et יכרי memoria mei, et ad hunc modum plura alia Nomina confunderentur, si Nomina, ob additum suffixum, Regiminis Pluralis regulas sequerentur. Et quamvis haec ratio pondus habere videatur, non tamen certo affirmare audeo, Hebracos hanc confusionem effugere voluisse. Nam Hebraei de nulla re minus solliciti videntur fuille, quam de vitanda amphibolia, quod plurimis exemplis hie oftenderem, nih hoc superfluum exilimarem. Quare facilius crederem, fuffixa Regimini Nominis tam Singulari, quam Plurali addi, et לברי barba med , etc. formari ex et יהן Regimine scilicet Singulari ex בר, פ in et tamen kamets status absoluti retinen, quia penultima ante ghirekh et gholem debet elle kamets, nisi Nomen sit מלציל, ut יות oliva, יות oliva, מלציל domus, vel quod litera, 'ghirekh vel' gholem punctanda, punctum way habeat, ut rec fapphiru, בתיק catena. 'Sic etiam ex Regimine בתיק atrium fit ntrium ejus retento scilicet tsere status absolut าหา; quia, ut diximus, penultima ante gholem et ghirekh non potest esse pathagh: et ad hunc modum omnia, quorum ultima Regiminis est pathagh, et penultima scheva, status absoluti ulumam in suffixis retinent. Quod si penultima Regiminis non fuerit scheva, sed una ex iis, quae in Plurali retinentur, nempe pathagh, gholem absque accentu, ghirekh, etc. tum suffixa secundum regulas Regiminis Pluralis Nominibus adduntus, עו פּקרי Regimen Pluralis Participii פּקרי fit פּקרי fit visitans meus et ex מְּלְהַיִּתְ Regimen Pluralis Substantivi בְּלְי shi לְּבְּיָ bacillum meum, etc.

Porro monofyllaba etiam ob additum suffixum Regiminis Pluralis regulas sequuntur. Nam ex אַרָּי, יְזְצַי, פָּנָר, יְעָבָי, etc. quae sunt Regimina Pluralis Nominum שׁ princeps, אָרֵי sagitta, אַרָּי etc. sit אַרָּי, יִצְּיִן, יִצְיִי, etc.

Z

Ľ.

Ľ

1

Ċ

8

İ٠

Nominibus praeterea, quae in a definunt, [13] et quae iphum in , et praecedentes duas syllabas in fegol mutare folent, nulla, nifi in hanc fecundam formam mutatis, affixa adjunguntur, mutando utrumque segol eodem modo,: ao praecedentia. Ex. gr. pro תַּפְאַרָה gloria, צַשְּרָה corona, בּירָה domina, etc. ulurpatur laepe eleganter אַנְרֶת , אָנָרֶת , וֹנְרֶת , נְנָרֶת , וֹנָרֶת , וֹנָרֶת , וֹנְרֶת , וֹנְרֶת , quae propterea suffixa non nisi in hac secunda forma habent, mutato scilicet utroque segol codem modo, ac Nomina, quae geminum habent fegol, in Regimine Pluralis solent, quod scilicet primum in pathagh, vel ghirekh; secundum in schevamutant; fit ergo ex תְּפָאַרְתִי תְפָּאָרָת, gloria mea, et ex גברתי , צמרתי surona mea, ex גברתי, אברתי domina mea. Sic quoniam pro קשורת lumitur קשורת luffixa itt hac forma habet, ut. Nomina, quorum penultima est gholem, quod ipsum in ghateph khamets mu-Kka tant,

tant, fitque קמרמי fuffunigium meum: atque hinc fit, ut Participia in forma מַּקְדָּה. suffixa non habeant, sed tantummodo in מַּלְּקָרָה, ut jam in exemplo Participii ostendimus.

At reliqua, quae in a definant, nec ut praccedentia mutari folent, mutant affixum a tantummodo in n, ut in Regimine folent, praeterquam quod ultimum, khamets, ob jam dictam caufam, retinetur, nec in ' pathagh, ut in Regimine, mutatur. Sic ex nivan, cujus regimen aff nivan, fat nivan oratio mea, et ex nuga, cujus regimen eff nuga, fit nivaa petitio mea, et ad hunc madum reliqua Regimini Singularis adduntur.

Quae deinde in a definant, quod in Regimine retinetar, omittunt plerumque ipfum in fuffixis, ut app oger, app ager tras, app opus, very opus meum, et sic reliqua, quorum Regimen non mutat a in a. Dixi quidem a plerumque, non autem absolute omitti, quia in tertia persona retineri solet, ut app ager ejus, appen ejus, etc. [3] Haec de modo, quo suffixa Nominibus Singulari significatione acceptis adduntur, quomodo iisdem Plurali significatione acceptis addantur, paucis jam dicam.

Nominibus Pluralibus, quae in m definunt, absque ulla Regiminis mutatione suffixa tam Singularia, quam Pluralia, tamque primae, quam secundae, et tertiae personae adduntur, ex. gr. מברבות benedictio habet in Plurali רברבות, ברבותיה, ברבותיה, atque hinc fit יפוגעה, etc. Sic אַרְרוּרִים benedictiones meae, tuae, illius, etc. Sic אַרְרוּרִים habet in Plurali אַרְרוּוּרִים, ejusque Regimen est אַרְרוּוּרִים, atque hinc אַרְרוּוּרִים, viae meae, tuae, etc. atque ad hunc modum reliqua, quae in religuant.

Abl.

At quae in m definant, quaeque Regimen Singularis sequuntur, idem etiam in Plurali retinent, quando suffixum Singulare est, vel primae personae Plurale; sed suffixa secundae, ac tertiae personae Pluralia Regimini Plurali absque ulla ejusdem mutatione adduntur, ut in primo exemplo Nominis Substantivi 37 ostendimus.

Denique quae in Singulari Regimen Pluralis fequuntur, ut מָלָהְי, וְבָּה, מְּלֶהְי, etc. iis in Plurali fuffixa adduntnr, ut quae geminum habent kamets. Nam אָלְהָים habet in Plurali בּיְלְּהָים, מִלְּבִים, מִלְּבִים, אַלְבִים, בּרָבִים, בּרָבִים, אַלְבִים, אַלְבִים, אַלְבִים, פֿלְבִים, אַלְבִים, אַלְבִים, פֿלְבִים, אַלְבִים, אַלְבִים, פֿלְבִים, אַלְבִים, אַלְבִים, פֿלְבִים, בּרַבּים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרַבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרָבים, בּרִבים, בּרִים, בּרִבים, בּרִבים, בּרִּבים, בּרִבים, בּרִּבים, בּרִבים, בּרִבים, בּרִים, בּרִים, בּרִבים, בּרִים, בּר

Superest ut de Declinatione Pronominum pauca etiam addam, ex quibus, praeter Indicativa, et Relativum we, qui, quae, quod, et qui, quae, quae, ut et vi, nulla declinantur: compensantur tamen hoc modo.

|                   | [14]                     |                   |  |
|-------------------|--------------------------|-------------------|--|
| ਮਮਸ<br>ille •     | nnk<br>tu                | ego<br>Ří         |  |
|                   | *Dat                     | •                 |  |
| t                 | ئرك                      | باد               |  |
| illi              | tibi                     | mihi.             |  |
| Accufativ<br>cula | rus suppleti<br>ng hoc m | ır parti-<br>odo. |  |
| 8 in              | - אָרָוּך                | אוֹתָני           |  |
| illam             | te                       | <b>W</b> E        |  |

rum eodem hoc modo ad causam referuntur, quae efficit, ut dixi, ut res suo officio fungatur. Sic ex פאר pluvia fit, sive [56] pluat, et ex אָנוּ auris fit הַאַּיִּה facere, ut pluvia fit, sive officio fungatur, hoc est ausculture, et ex בּיִּשְלִים fatuere pacem sive stabilire, et ad hunc modum plura.

Species igitur Infinitivorum quatenus ad agentem folum, vel ad patientem referuntur funt fex. Videlicet Prima אַסְּסְ, etc. viſitare. Secunda אָסְסְּסְ, etc. viʃitari. Tertis פַּקָר, etc. frequenter viſitare. Quarta אַסְּסְּ frequenter viſitari. Quinta הַפְּקִר etc. rffuere. ut aliquis viſitet, sive constituere at quem viſitantem. Sexta denique הַסְּסְּ, constitui viſitanu. Atque hae, ut diximus, species actionem, vel ad solum agentem, vel ad solum patientem relatam exprimunt.

Sed quia saepe evenit, ut agens et patiens una eademque persona sit, necesse fuit Hebraeis novam et septimam Infinitivorum speciem formare, qua actionem exprimerent ad agentem et patientem simul relatam, hoc est, quae formam activi et passivi simul haberet. Ex. gr. visitare me ipsum non potest Hebraice ullo Pronominum genere exprimi: nam פָּקוֹ איִתי lignificat דּס vifiture alterius me. hoc est, quod aliquis me visitat, et יקרי vel The To vifitare mei alterum. hoc est, quod ego alterum vifito. Ideoque necesse fuit aliam Infinitivorum speciem excogitare, quae actionem exprimeret ad agentem, live caulam immanentem relatam, atque hanc exprimere solent praeponendo Tertiae illi dageschatae syllabam na ut agena quod, ut diximus, fignificat se ipsum visitare, vel constituere se v sitantem, vel denique praebere se visitantem, ut fulius in Syntaxi explicabimus.

#### CAPYT XIII

# De Conjugatione,

Hus usque Nominis Infinitivi, quatenus fine tilla ad tempus relatione exprimitur, mutationes oftendimus: quas habet vel propter Regimen, [77] vel ob additam Praepolitionem, vel propter suffixa, vel denique propter variam fignificationem, qua usurpari solet. Superest, ut reliquas ejus mutationum causas, et quae huic Nominum Generi singulares sunt, explicemus. Quod Nomina Infinitiva ratione temporis, ad quod referuntur, et modi, quo exprimuntur, diversis modis varient, omnibus linguis commune est, et quia iis tantum, qui in aliis linguis versati sunt, scribo, mitto hic explicare, quid tempus, et quid modus sit; sed id tantum, quod Hebraei hac in re singulare habent, docebo.

Actiones ad nulla alia tempora referre solent Hebraei, quam ad Praeteritum, et Futurum. Cujus rei ratio videtur esse, quod temporis non nist duas has partes agnoverint, et quod tempus prae-Iens, veluti punctum, hoc est, veluti praeteriti finem et futuri initium confideraverint; tempus, inquam, cum linea comparalle videntur, cujus nimirum puncta tanquam extremum unius, et principium alterius partis confiderantur. Atque haec tempora lignis praecipue personarum distinguuntur, eadem scilicet personarum signa postponendo, vel praeponendo certis Infinitivi formulis. praecipue. Nam tertia persona praeteriti ex hoc fola dignofcitur, quod fignum personae nulluu habet. Ex. gr. פָּקָר פָּקר פָּקר formulae Infinitivorum primi generis sunt, et vim Nominis Sub-Rantivi habent; sed in oratione solent saepe, ut Adjectiva, usurpari, quae cum suo Nominativo.

in genere, numero, et cafu, conveniunt, et tum actionem fignificant ad tempus praeteritum relatam. Nam הוא הַפַּץ נוֹהָוּא נְכול וּ הוא בְּקַר lignificant. ille vifitavit, ille potuit, ille voluit; sed הרא בהרה. דיא הפאה, היא יכלה lignificant, illq vifitavit, illn potuit, illa voluit, Unde patet, Infinitivorum formulas elle veluti Adjectiva substantivata; sed guando tempore, et persona determinantur, veluti Adiectiva esse, quac cum suo Nominativo,, tanquam cum Substantivo, convenire debent, ut dixinus, [3] genere, numero, et calu. Haec igitur tertia persona Praeteriti Masculini generis per hoc tantum cognoscitur, quod characteristica personae sola careat; reliquae autem, scilicet prima et secunda singulares habent characteristicas, quae his formulis postponuntur, ut מַבְּרָתָ, postponuntur, ut מָבְיּתָ tu vir vistavisti, הַרְתָּ tu foemm i visitavisti, et in in ego vistavi, etc. ut in fequentibus videbitur,

Porro formulae Regiminis Infinitivi funt אָפָּק, et אָפָּא, atque his characterificis, perfonarum praepolitis, et ut Adjectivis, ut in praeterito ulurpatis, futurum indicant, ut אָפָּקר, vel אָפָּקָר ego vifitabo, אַפָּקר tu vifitabis, etc. ut etiam in fequentihus videbitur. Haec de Infinitivis, quatenus ad certum tempus referuntur.

Videamus, jam, quasnam mutationes haec Nomina patiantur, quatenus hoc aut illo modo exprimuntur. Sed neque de his multopere follicitifuerunt Hebraei. Nam ficut Cafus, folis Praepolitionibus, vel orationis confiructione, fic etiam Modi plerumque ex folis Adverbiis quibusdam dignofcuntur. Et fane Nomina ob cafuum differentiam mutare, omnes fere nationes, ut rem omprino fuperfluam, neglexerunt: diffinctiones etiam Modorum omnino fuperfluae videntur. Nam nulla natio, quod fciam, Modum interrogativum ab indi-

indicativo Modo distinuit, nec tamen videmus ullam inde oriri confusionem, ut nec apud Hebraeos, dum ipsorum lingua storuit, ulla inde confusio oriri potuit, quod omnes, praeter imperativum, Modi cum indicativo convenerint.

His igitur causas omnes ostendimus, propter quas Nomina Infinitiva diversis modis mutantur, atque has mutationes cum reliquis Conjugationes vocabimus, et Nomina Infinitiva quatenus sic conjugantur Verba appellahimus; de quarum Conjugationum numero pauca dicemus. Nam'non ompia Infinitiva (quod vitium omnibus linguis commune est) eodem modo conjugantur.

Solent communiter Grammatici Conjugationea in septem dividere, quia unius ejusdemque actionis tot Infinitivorum genera reperiuntur, ut cap. praeced. ostendimus. Verum si haec divisio bona esset, tum Latini non nisi duas, activi scilicet unam et passivi alteram, at Graeci tres haberent Conjugationes, nempe activi, passivi, et medii, et hac ratione Verba Anomala cum Regularibus

confunderentur, ut revera, vulgares Grammatici hunc ordinem sequendo, faciunt.

Quod fi dicant, septem illa Infinitivorum genera saepe eandem vim habere, adeoque non natura, sed modo tantum conjugandi disserre: Latini ergo propter Verba Deponentia, quae solo etiam modo conjugandi ab Activia disserunt, duae tantum haberent conjugationes.

Ut igitur eas faciliore ordine tradamus, ipfas in octo dividemus, quarum prima apud nos erit Verborum, quorum Infinitivus nulla litera gutturali, neque quiescenti constat; secunda Verborum, quorum Infinitivus in « desinit; tertia, quorum Infinitivus desinit in n; quarta, quorum Infinitivus desinit in n vel y vel n; quinta, quorum Infinitivus primam habet n; sexta, quorum Infinitivus mediam habet quiescentem n, vel n; septima, quorum Infinitivus primam habet n, n, n, vel y; octavo, quorum Infinitivus mediam habet [50] gutturalem n, vel y, vel non quiescens n, vel n. Atque haec de Tempore, Modo, et Conjugatione in genere dicta sufficere arbitror.

Sed multis forsan, qui aliis linguis assuefacti sunt, absurdum videbitur, quod ego Verba ad praeteritum, et suturum relata, vel in imperativo Modo Adjectiva esse dixerim, et quod Infinitiva nihil mihi aliud sint, quam Adjectiva substantivata. Atque hoc, inquam, absurdum videbitur, quod scilicet Nomina Accusativum regunt. Verum hoc naturae Nominis non repugnare Hebraea lingua testatur, ubi etiam Nomina, quae actionem in abstracto exprimunt, Accusativum vel casum Verbi regunt. Ex. gr. Amor Dei erga sisios Israeiis sic in Scriptura exprimitur accusativum vel casum Verbi regunt. Ex. gr. Amor Dei erga sisios Israeiis sic in Scriptura exprimitur accusativum vel casum verbi sicios Israeiis. Regit ergo Nomen amor accusativum

tivum, ut ejus Verbum and amare, et ad hunc modum plura alia reperiuntur, de quibus in Syntaxi.

Sed hio nequaquam praetereundum est, quod hac de causa, haec ipsa, Nomina pro Infinitivis fumere liceat, יהוָה אַת יהוָה amori Deum, pro ad amandum Deum, הוָה אַת יְהוָה timori Deum, pro ad timendum Doum, my my debito in ea, et ad hunc modum plura.

#### CAPVT XIV.

# De prima Verborum Conjugatione.

## Paradigma .

## Verbi Activi fimplicis.

Ejus Infinitiyi formulae in flatu absoluzo, ut iam saepe diximus, sunt פָּקָר, פָּקָד, פָּקָד; in Regimine autem פָּקר et פָּקר. Ex abloluto formatur praetetitum hoc modo.

| foem.                                                    | mafc.    | ,                           | foem.    | malc.        |  |
|----------------------------------------------------------|----------|-----------------------------|----------|--------------|--|
| いない                                                      | פַקר     | ilk vifitavit.              | פַּקדָה  | פָקד         |  |
| בהרת                                                     | פַבַרָת  | tu vijitavijti.             | בּקרָת   | <b>ב</b> קרת |  |
|                                                          | בפרנה    | ego visitavi, com. gen.     | • • •    | ברול תני     |  |
|                                                          | בְּקורוּ | illi visituverunt, com. ger |          | मन्य         |  |
| ינה ניהו<br>ינוניו                                       | בלונים   | vos vifit <b>afiis.</b>     | أجوازانا | פַּקרָתָם    |  |
|                                                          | בּקונה   | nos vifitavimus.            |          | ברורני       |  |
| פָקָר et קּקְר fequuntur in reliquis pr. formul. פָּקָר. |          |                             |          |              |  |

Imperations ex formulis Regiminis formatur hot modo.

יאָרָשָּ, יוֹרָשָּ עפל און שוֹנְינה וש. 

## Ex Imperativo formatur Futurum hoc modo.

| foem. mafc.                                                                           | foem.         | malc.           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-----------------|
| אָפְּקִד ego vifitabo, vel<br>תְּפְּקְדִי tu vifitabis.<br>תְּפְקְדִי ille vifitabit. | •             | TREE S          |
| תפקדי tu vifitabis.                                                                   | תפַּקרי       | וולכלו          |
| יפקר תפקר ille vifitabit.                                                             | זובלונ        | , 15th          |
| נפקר נפקר נפקר.                                                                       |               | וֹבְּקַר        |
| יסט עונפקרו vos vifitabitis.                                                          | יולכונע.<br>ז | فالمنا والمال   |
| יפקרו לי יפקרו לי יפקרו לי תקבר illi pifitabunt.                                      | ** 1124       | نذناله          |
| · et                                                                                  |               |                 |
| יְפְּקְיְׁ נָת ut מַּלְּכִיוּת יַצְמִיְרָנָה Dan. 8. ו                                | 22. et 1 San  | <b>L</b> 6. 12. |

פרות וישרנה etc. בישרנה

## Annotationes ad Infinitivani.

Quod Infinitiva, ut reliqua Nomina declinentur, suo loco ostendimus; hic tantum addo eorum casus non tantum Inseparabilibus Praepositionibus א, ב, ב, ה indicari; fed etiam qnibuscum [60] -que aliis, ut אָרָי אָרָאָר יְאַרָּאָן ante בּשַּׁ perden Dei Sodomam, hoc est, antequam perderet, יין אבןר usque va perire, pro dones perierint, etc.

Quod praeterea uniuscujusque Verbi tot Infinitivi formulae fuerint, inde patet, quod unum idemque Verbum jam hac, jam illa formula usurpatur, ut by Num. 6. 5, et byg, 2 Sam. 5. 10. et בר et בבר loqui, et ad hunc modum alia, adeoque, quamvis (reperitur Jes. 47. 14, Dans) in Scriptura nullibi reperiatur Infinitivus cum gemino khamets, non tamen dubito, quin Hebraei hanc, et omnes, quas dixi, Infinitivi formulas habuerint. Nam, uti dixi, Verba apud Hebraeos Adjectiva funt, quae cum fuo Nominativo in Genere, Numero, et Casu conveniunt; atque hae Adjectiva absolute absque Nominativo, velut Substantiva, sed quae nullius sunt generis, usurvata Infinitivum indicant. Quamcunque itaque tam Solent practices Infinitivem litera paragogica in sugeri, quae in Regimine mutatur in in Nam exiling Religio apprepinguare, coius Regimen est nais, cui Regimini suffixa hoc modo iadduntur in ili, cui Regimini suffixa hoc modo iadduntur in ili, anno appropinguare mei, tui, ilius, etc. ili si si si possi possi suffixi nipi, bet in in Regimine in ilius 
dere', tujus exemplum habetus in libro Eith. cap. 19 verf. 5. ubi loco an habetus jan pesise.

Porro regimen του ablato accentu mutat:gliolem in khamets ghatuph, ut τές αξη απές τε τεχπικές τεχτικών

Denique illud Hgezrae cap. 10, ubi habetur [4] ברריש pro לדריש ad inquirendum, et quod Grammatici, ut fingulare notant, mihi monstro simile videtur, pac quicquam de sea statuere audeo.

## Annotationes ad Praeteritum.

Foemi-

e 4. ..

החקם habet ה pro characterifica fecundae perfonae, fumptam ex Pronomine האונה, cujus Pronominis ה chiam ulurpatur, ut התובה; fed plerumque omitti folet.

Verha in redefinentia idem hic, et im prime persona amittunt, et per dagesch in sequenti a compensatur, ut 1773 sciedere, 1773, 1773, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877, 1877

אַרְרְתִּי terminationem habet ex Pronomine אַני ego. Communis est generis, ut ubique prima perlona.

bilis differentia elle potuit, ut et quia cum literis paragogicis confundi poterant, has quiescentes neglexisse videntur.

Caeterum quando accentus est ייליה, vel ייליה, vel ייליה, vel ייליה, vel penultimum scheva, ut in Singulari Numero tertiae Foeminini Generis in , , , vel gholem mutatur, fitque pro קקרו, אָקָרוּ, עבורוּ עבורוּ עבורוּ אָבָרוּ.

Denique פָּקרְתֶּם, פְּקרְתֶּם et פָּקרְתָּם terminationem fumunt ex Pronominibus הַאָּג, זְהָאָ Vos, et אַנַקּאַ Nos.

## Annotationes ad Imperativum.

Imperativum futuro praepolui; quia hoc ab eo formatur, et quia pro Imperativo saepissime Futurum usurpatur, ita'ut affirmare liceat, Hebraeorum futurum tam indicativo, quam imperativo Modo competere.

Ejus autem formulas diximus esse לְּבָּקְר, et קְּבְּקְר, et הַּבְּקְר, et הַּבְּקְר, et si placetetiam פְּבְּר quibus non raro ה paragogicum additur, et ex פְּבְּרָה fit הַבְּקְרָה pokdah et ex בְּבָּרְה visita tu vir, hinc Infinitivi formula פּבְּרָה et cum accentu athnagh, vel silukh fit פְּבְרָה ; sublato autem accentu mutatur, ut in Infinitivo, gholem in khamets ghatuph; ut בְּבְּרָלְה dola tibi.

#### Annotationes ad Futurum.

אְפְּקְרָ et אָפְּקְרָ accedente ה paragogico mutant ו et in fitque אָפְקְרָה ego vifitabo. In accentibus autom מילוק vel מילוק gholem manet, et in , transit, fitque אָפְּקָרָה

רבְּקְרֵי cum j paragogico fit בְּבְּרֵין tu foemina

vifitabis, et ex forma תְּנְיִרָק fit תְּנְיִרָק mutando leilicet propter fequens ghirek in

accedente ה paragogico mutat etiam gholem in fitque נפקדה; fed cum accentu איתנה, et 550, ut in prima fingulari gholem retinetur, et jin transit.

et cum ן paragogico תַּבְּהַרוּן et cum פַּהָרוּן et ולפקוון. Si vero accentum habeat distinguentem fingularis numeri formulae retinentur, fitque siren et יופקדו vos viri vifitabitis. Porro ante monofyllabum, quia accentus debet esse in penultima, schurekh loco gholem ulurpare licet, ut ישפוטוהם judicabunt ipsi. Denique illud Levit. 21. 5. לא יַהְרְחָה הָרָחָה vitium describentis esse credo, qui festinanter bis הרהה fcriplerit.

תְּבְּקְרְנָה et הְבְּקְרְנָה, ה omitti potelt, ut תַּבְּקְרְנָה tilboschna, vestient, ut et ex singulari foeminino תְּכָּהֹ fieri potest tertia pluralis יְתַּכְּרָהְי, ita ut tam in singulari, quam plurali tertia persona foeminini generis cum secunda masculini conveniat, ut Jerem. 49.11. וְאַלְמְנוֹתִיךְ צַלֵּי תִבְמָחוּ et viduae tuae mihi confident , pro הבטחנה; ubi w habet loco, fit propter בילוק quod ubique fieri diximus.

#### CAPVT XV.

## De Verbo Passivo.

Passivi characteristica est 1 Verbo praefixa. quod saepe per dagesch compensari debet, quis nunquam Verbo duae characteristicae prae-Hujus ergo Infinitivi formulae funt נפהיר , הפקור , הפקור , הפקור , הפקור , הפקור , הפור propter alteram characteristicam n per dagesch compenfatur, pensatur. Ex binis itaque prioribus formulis formatur hoc modo:

#### Praeteritum.

#### Imperativus.

f. m. הַּפְּקֵר הְפְּקְרִי הַבְּּקְרִיּ הַפְּּקְרָיָּ

## Imperativi alia formula.

f. m. נְפְּקִר נְפְּקְרָי נְפְּקְרָי נְפְּקְרָי נְפָּקְרָי נְפְּקְרָי נְפָּקְרָי נְפִּקְרָיָ

#### Futurum.

ישָּלֵרוּ לישָּלֵרוּ לישָּלֵרוּ לישָּלֵרוּ לישָּלֵרוּ לישְּלֵרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵי לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּי לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּרוּ לישְלֵּי לישְלֵּרוּ לישְלְּיוּ לישְלְּיוּ לְישְלֵּיוּ לְישְלֵּרוּ לישְלְיוּ לְשְלֵּבוּ לישְלְיוּ לְּיוּ לְשְלֵּרוּ לישְלְּיוּ לְישְלְרִי לְישְלְּיוּ לְישְלְיוּ ם לְישְלְיוּים לְישְלְיוּים לְישִילִים לְישְלְיוּים לְישְלְיוּים לְישִילִים לְישְלְיוּים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְּשְלְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישְלְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישִילוּים לישְלְיים לְישִילְיים לְישִילְיים לְישְּיבְּילוּים לישִילים לישִילים לישִילים לישְיליים לישְילים לישִילים לישְילים לְישִילְיים ל

#### Annotationes.

Quamvis in Scriptura nullibi reperiatur Infinitivus נפהר, constat tamen ex supradictis, om: ו um Modorum formulas Infinitivum exprimera quando absolute veluti Substantiva, quae nulli s funt generis, usurpantur; et profecto nihil cau!.: est, cur haec praeteriti formula minus possit Ith [<sup>67</sup>] nitivum exprimere, quam altera יְבְּבֶּה, pr fertim cum in praeterito tam hanc, quam illan usurpare liceat, ut מַחָתִם et opn obsignatum eft.

Caeterum Verba, quae in r definunt, id in primis et secundis personis omittunt, idem per punctum dagesch compensando, quod in sequentibus observandum erit, tam ubicunque n quam alia litera duplicanda occurrat, quarum prima scheva quiescens habere debeat, ut myon pro no na Nam si hoc non fieret, (per ea quae cap. 3. dicu sunt) deberet , pronunciari, quod alias semper corripitur. Deinde etiam observandum est, quoi, quando Verbum accentum habet איר. vel - יכ, ultima syllaba, fi sit longa, manet, nec in scheva, ut alias solet, mutatur. Dico si sit longa: nem si pathagh fuerit, mutabitur in khamets, ex. gr. ex futuro אַפְהֵר ob additum ¬ paragogicum fit אַרָּהָה ob vintabor. Sed fi accentum distinguentem habuerit tlere retinebitur, fietque אפָקרָה At אַנְּקרָה At אַנְּקרָה אַנּ fitata est in tali accentu pathagh masculini non retinet, sed mutatur in . fitque הַּיָּבֶּרָה gholem contra masculini נפהר, quae longa est, retinetur, fitque נפקדה, quae regula, ubicunque Verba in penultima habuerint scheva mobile, observanda erit. Nec opus habeo haec deinceps monere.

Imperativus הְּלְּכֵּהְ, quia frequens in Scriptun occurrit, regularis habetur: at נְפָּקָרָר, יִנְּכָּן etc. quia non nisi semel in Bibliis occurrit (scilicet Joel cap. 3. vers 11.) vel pro irregulari habetur, vel prorsus negligitur. Nescio, an crediderint, sinem Scripturae esse linguam, non res docere.

Denique hujus Conjugationis futurum ה paragogico, ut in Verbo activo, eleganter augetur, ut
אָבָר pro אָבָר honorabor, nec ineleganter ejusdem pluralibus post nun additur, ut יַבְּרְתוּן pro
exsimdentur; quod in sequentibus etiam Conjugationibus usum habet.

## CAPVT XVI.

## De Verbo Dageschato, sve Intensivo, et quidem de ejus Activo.

Supra hujus Verbi fignificationem breviter attigimus, quia tantum ejus originem ostendere volebamus; sed, quoniam varios habetusus, necesse est, ut ipsum, quia jam de ipsius usu agendum est, accuratius explicemus. Praecipuus et communis hujus Verbi usus est Verbum simplex intendere: quod variis modis fit, nempe vel ipsum ex Neutro Activum reddendo, vel ipsum in latiori significatione sumendo, vel cum affectu exprimendo, etc. ex. gr. שַיַע fignificat, laetum e/le, ראַטעי reddit Verbum ex Neutro Activum, significatque aliquem Institia officere; atque huc referenda sunt etiam Nominalia Verba, ut יבר verba facere five loqui, quod fit ex יַבר verbum. שלַש autem fignificat aliquem aliquo mittere, שלה vero aliquem dimittere, nempe concionem. fervum, etc. Porro שבר fignificat simpliciter frangere, (Belgis ichilen) מעבר autem vi frangere, five confringere.

Habet praeterea hoc Verbum contrariam fignificationem

## 536 DE VERBO DAGESCHATO. CAP. XVI.

Sed de his suo loco. Quod autem Grammaticos decepit, nihil aliud puto fuisse, quam quod non crediderint, dari Verbum simplex Neutrum. Value ratiom agene; adeoque ejus Participium value duod habetur Esal. 40. 24. praeteritum Verbi intensivi Conjugationis esse putaverunt, et cum Passivo waw Verbi intensivi waw consuderunt. Ad quod non parum juvit duplex hujus Verbi significacio, una alteri (si quidem Punctistis Bibliorum sides habenda est) plane contraria. Jobi enim cap. 31. 8. significat endicari et Jerem. 12. 2. endicari Verum de hoc Jeremiae loco dubito, annon Punc istae loco www punctaverint www. Sed de his satis.

Porro פַּקּר ablato accentu transit in , ut

Denique Verborum, quorum-secunda et tertia radicalis eadem est litera, intensiva solent primam duplicare, eandem secundae et tertiae interponendo, ut בְּלֵבֶ ex בְּלֵבֶל ter/um esse בְלַבֶּל obtegere ex בְּלֵבֶל tegere: בְּלָבֵל revolvere ex בְלָבֵּל volvere et sic alia.

#### Annotationes ad Praeteritum.

Praeteritum mutat saepe tsere in pathagh, ut মুখ et মুখ confregit, vel in segol, ut মুম societies ef.

#### Annotationes ad Imperativum.

Imperativus mutat etiam tsere in pathagh, et ante makhaf in segol, sitque ex פַּקריב vel אָבָּ vel בְּקַריִב vel בְּקַריִב et בְּקַריִב loco בְּקַריִב . Caeterum cum Infinitivo in omnibus convenit.

#### Annotationes ad Futurum.

et אַפַּפְּרָת addito n paragogico fit אַפַּפְּרָת, et

cum accentu athnach , vel filukh אָפַ קּרָה; Ex יְפַּקּרוּ, autem addito בּ paragogico fit יִפּקּרוּ, Igi- [<sup>71</sup>]

בּפְרִין autem addito ב paragogico fit יְפַּקְרין. Igi- [<sup>71</sup>] tur n paragogicum penultimam ex longa brevem, autem contra ex brevi longam amiliam reddit. Denique loco הַבְּקְרָהְ fit saepa, ut in Imperativo, הַבְּקְרָהָ.

#### CAPVT XVIL

#### De Verbo Intensivo passivo.

| Infinitivus. | Praeteritum.                  | Imp. | caret |
|--------------|-------------------------------|------|-------|
| f.           | m.                            | •    |       |
| كأفالك       | א, אָ פָּרָקּד, קּרָ <b>ד</b> | ng,  |       |
| בקרת         | פ פורק.                       | •    |       |
| ,            | .ו פקרתי                      | _    |       |
| •            | אַ בָּקּוֹר פּ                | 1,   |       |
| <b>W</b>     | ס צְׁפַקְרָתָּם.              |      |       |
| ,            | פֿקונו 1.                     |      | •     |

#### Futurum.

| f.                     |   | m.                      |    |                               |
|------------------------|---|-------------------------|----|-------------------------------|
|                        | ٠ | אַכָּ קּד               | 1. | fing,                         |
| لائة قار.<br>نائة قار، |   | ַתְבָּ בָּוֹר           |    |                               |
| 1551                   |   | יִפָּקוּי               | 3, |                               |
|                        | _ | נפקר                    | 1. | $\mathbf{P}^{\mathbf{L}_{t}}$ |
| ּתֹׁבֻ פַּרְנָת        | Į | ָתֻבְּלְּוֹרֵ <i>וּ</i> | ٥. |                               |
|                        | ţ | יָפְּקּרָנּ             | 3. |                               |

Hujus Verbi usus rarior est, nec in Scriptura alia ejusdem Infinitivi formula reperitur; imo non nisi semel in Scriptura vidisse memini; nec tamen dubito, quin suturum pega ab alia ejusdem formula pe sormetur, et consequenter, quod Hebraei praeter per Insinitivum petiam habuerint. Nam praeterquam, quod Futurum ab Infinitivo ubique formari

## 538 DE VERSO PASS. INTENS. CAP. XVIII

formari ostendimus, in reliquis, ut videbimus, Conjugationibus hujus Infinitivi ultimam habeni pathagh, quae tamen in reliquis cum hac Conjugatione convenit. Deinde non dubita etiam, quin tertiam habuerint non cum khamets ghatuph, quia et in aliis Conjugationibus observatur, et et ghatuph ejusdem potestatis esse videbitis infra cap. 19.

Porro cum media est 7, quae dageschari nequit, mutatur in gholem, ut 1710 dilaniari.

Denique quia hoc Passivum vocalibus satis ab [72] Activo diltinguitur, ideo litera : characteristica scilicet Passivi in hac Conjugatione saepissime Solet tamen etiam adjici, et loco negligitur. יפקר regulariter scribi פָּקר , ut פָּקר יִדִיכָם נְגאֵלוּ בָרָם manus vestrae perpollutae sunt sanguine, cujus a punctatur cum הלה propter sequens א, quod dageschari nequit: quod, quia in Scriptura non nisi raro occurrit, pro irregulari et tanquam composito ex Verbis Passivis simplici et intensivo notant Gramma-Nimirum Grammaticam, uti diximus, Scripturae, non linguae scripserunt. Credo tamen in futuro semper negligi, quia propter characteristicam personarum per dagesch deberet suppleri; atque adeo litera 5, et 7 essent duplicandae, quod vix pronunciari posset,

#### CAPUT XVIII.

## De Verbo Derivato significatione activa.

Ostendimus supra cap. 12. hoc Verbum derivari, seu formari ex rerum, vel actionum nominibus, hoc est, tam ex Nomine substantivo, quam ex Verbo simplici: quando autem ex Verbo simplici

plici formatur, acculativum habere agentis, personae scilicet visitantis, et nominativum causae remotae, personae scilicet personam visitantem constituentis: at quando ex Nomine formatur, vim habere Verbi fimplicis, cujus rei causa ex ibi dictis facile percipitur. Diximus enim hoc Verbo exprimi, quod aliquis efficit, ut res aliqua suo officio fungatur, hoc est, ut usum suum actu Quando igitur hoc Verbum ex Verbo simhabeat. plici formatur, tum significat, quod aliquis efficit, ut causa efficiens, five id, quod per Verbi tam Activi, quam Neutrius Nominatiyum intelligimus, usum suum actu habeat; sed quando ex Nomine formatur, tum nihil aliud fignificat, quam quod aliquis re simpliciter utitur. Atque hinc fit, ut non semper hoc Verbum. Accusativum habeat agentem, sed ut Verba primae formae tam Activa fint, quam Neutra, ut supra multis exemplis [73] oltendimus. Hujus autem Infinitivi formulae funt ַ בּפַקיר, הפָקיר, בּפַקיר, et בּפַקיר, etc.

## Ex quibus formantur tempora hot mode.

#### Praeteritum.

| f.     |   | , <b>m</b> ,    |            |                 |
|--------|---|-----------------|------------|-----------------|
| הפקידה |   | רַבְּקיד        | <u></u>    | fing            |
| הפקרה  |   | הפקרת           | ٥.         |                 |
| • •    |   | הפקרתי          | 1.         |                 |
|        |   | רַבְּקירוּ      | <b>5</b> - | $\mathbf{pl}$ . |
| דפברתו | • | הנכותם          | 2.         |                 |
|        |   | ָהְבְּבֶּרְנֵרּ | 1.         |                 |

#### Imperativus.

| f.           | m,              |
|--------------|-----------------|
| הפהירי       | ון פּ דַיפְבַר. |
| הַפְּקַרְנָה | ב הַפְּקירוּ p. |

#### Futurum.

| f.                      | • | m.                   | ı  |       |
|-------------------------|---|----------------------|----|-------|
|                         | • | אַקְּקוּד            | 1. | fing. |
| ַת <b>ְּכְ</b> ּקִינָיי |   | ַתַּבְּ,קי <b>יר</b> |    |       |
| ַתַּפְקִיר              |   | יַפָּ'קי <b>ד</b>    | 3. |       |
| <u>-</u> ' '            |   | ַבַ <b>פְּקִיד</b> ּ | 1. | pļ.   |
|                         | J | תַּקְקירוּ           |    |       |
| עֿנּכּוֹרָנָת           | 1 | יַּפְּקַירוּ         |    | •     |
|                         |   |                      |    |       |

#### Vel

יז פּלָר 20 יתפַלָר 30 הַוּפַּלָן. 1.

#### Annotationes.

Characteristica hujus est a. nec unquam in n mutatur, ut plerique Grammatici putant textu illo Hosghae cap. 11. v. 3. decepti. Nam ידיגלתי at Moles Khimghius \*) recte sentit, Nomen est, et Nominativus sequentis Verbi en: Jod autem si-[74] nale paragogicum est, quodque saepe Nomimibus eleganter additur. Nam ficut ex ההבת fit אהבתר etiam fit אונבת הל הר הבל הל etiam fit et fignificat foeminam; quae pueros docet, ut assurfant ambulare, loqui, etc. Qui aliud sentiunt, textum plane ignorant. Credunt praeterea Grammatici hujus Verbi characteristicam mutari etiam in x, nempe Esaiae cap. 63. 3. Sed puto hujus rei nullum in Scriptura dari exemplum; nec tamen id licere nego. Nam Verbum cujus characteriltica est no solet o in a, et ghirekh in mutare, qua de re vide cap. 20.

Cap.

אחר: "די הום זכר תרגלתי נהבה על דרך תפלצתך השיא אותך: "Hoc eft, Vox קחם masculini et חרגלית foeminini generis eft, codem mede, uti habetur Jer. cap. 49: 16, אוֹרָה אוֹען אַ אוֹרָה בּיַעוּיאָ אוֹרָה בּיַעוּיאָ אוֹרָה בּיַעוּיאָ

### DE VEREO DERIV. PASSIV. CAP. XIX. 641.

### CAPVT XIX.

## De Verbo Derivato Paffivo.

Hujus Infinitivi formulae פּבְּקֵר et בַּבְּקֵר et credo, quod etiam fuerit רְבָּקָר. Per khibuts enim, et khamets ghatuph hujus Passivum ab Activo diftinguitur: unde

#### Praeteritum.

| f.                  | m.                     |             |
|---------------------|------------------------|-------------|
| הָפְּקְנֶרָה        | הפקר<br>et             | 3. ling.    |
|                     | ָר <b>ָרְבְּ</b> רָהְר |             |
| ָרָפַקַרָת <b>ִ</b> | ر تندونن               | •           |
| •••                 | et                     | 2:          |
| ٠٠٠٠٠٦              | רַ הָנְפַקּרָתָ        |             |
| etc.                | רובקר ותי              | 1.          |
| •                   | ָרָפְּהָרָוּ           | 3. pl.      |
| <b>1</b> D          | הַנְּקַרְתָּם          | Ω.          |
|                     | רַנָּבְּ לַנְרַנּ      | <b>1.</b> / |

## Imperativus.

| £.                             | m,                     |  |
|--------------------------------|------------------------|--|
| ָהְפְּהַיְּרָת<br>הַפְּקּרְרִי | בֿוּבּלבנּ<br>בֿיבּׁקב |  |

#### · Futurum.

| f.             | m.                             |
|----------------|--------------------------------|
|                | ז , ג אָנְּקֵר et אָנְּקַר . ג |
| וְנְפָהָדִיּ   | אַנפַיַר פּ.                   |
| רופבר          | יַנְפַקַר 3-                   |
|                | יבפקד 1. pl.                   |
| ל מפרנני       | יש עַנְפְּלְרוּ                |
| אָנְבּבְרגִי ( | 1775 3.                        |

Hujus Verbi Imperativus rarissimus est, reperitur tamen Ezech. cap. 32. v. 19. cum a paragogico, et Jobi cap. 21. v. 2. Et videtur significare, siat, ut visiteris, ut illud Ezech. ברה והשיבות descende, et fiat, ut debeas jacere cum incircumciss. Caeterum ejus significatio in praeterito, et suturo facile cognoscitur ex significatione activa, quam satis prolixe explicui. Quod autemplerique ajunt, haec Verba Imperativo carere, quia scilicet nemo alicui imperare potest, quod ab alterius actione pendet, propulsatur facile: nam Imperativus modus tam significat jubere, quam velle; cum Deus Moysi ait, Morere in hoc monte, non ei sane imperat, ut moriatur; sed tantum suum deceretum et sententiam de vita Moysis exprimit.

### CAPVT XX.

## De Verbo Reciproco Activo.

Vocavimus hoc Verbum Reciprocum, quia, ut jam diximus, eodem, exprimimus, quod agens a se ipso patitur, vel potius, quia casus post Verbum non est rei diversae ab ejus Nominativo, ut quod homo se visitat, recreat, quod sibi precatur, quod sibi cavet, etc. Vel quod homo se constituit visitantem alterum, quod se applicat ad ambutandum, ad intelligendum, etc.

Est itaque hujus Verbi duplex significatio, quarum una Verbum, אַבָּק et altera Verbum הַּבְּקָּרוּ respicit. Nam quoniam בְּבָּק significat, quod aliquis alterum visitat, alio opus suit Verbo, quo significari posset, quod aliquis se ipsum visitat; et quoniam significat, quod aliquis atterum visitantem confituit, opus similiter suit Verbo, quo significari posset, quod aliquis se ipsum constituit visitantem.

Cogno-

Cognoscitur hoc Verbum ex syllaba הַחְ formulis פַּקּר, et פַּקּר praeposita, ut פַּקּר וּ visitare, vel
se visitantem constituere, בַּקּר fe sistere (Hispanice
pararse) בּתְרֵבֶּלָה se ambulationi dare (Hispanice tasserse, andarse.) Potest tamen haec syllaba propter characteristicas temporum tolli et per dagesch compensari, ut mox oliend m.

Deinde si prima sit una dentium, videl. vel w, tum n transponitur; si autem i vel y, non tantum transponitur, sed insuper propter i in א, et propter y in w mutatur. Nam ex אַטָּעָ custodire sit מבּיִישְׁיִשְׁיִּ se custodire, vel se custodientem constituere, et ex אַטְיַּ justum esse אַטִּיִּ se justum desendere, Belgice sid) onischuldigen, et denique ex אָבִיּ rem aliquam tempessive parare sit אַטְיִּה se ipsum tempessive parare.

Denique ה in א, et consequenter ghirekh in segol mutare licet, ut ישתחבר jungit se pro התחבר.

Sunt itaque hujus Infinitivi formulae הַּדְּפַּקּר הְתְּבַּקּר הְתִּבְּקּר הְתִּבְּקּר הְתִּבְּקּר הְתִּבְּקּר הְתִּבְּקּר הְתִּבְּקּר הִתְּבַּקּר הַתְּבַּקּר הַתְּבַּקּר הַרְבַּקּר Nam hujus Verbi praeteritum in ghirekh etiam definere conftat, vide Lev. cap. . . . et Ezech. 38. v. :ult. Adde, quod, quandoquidem ejus prima fignificatio Verbum בְּבָּר vel בְּבָּר הְרַבְּיִר respicit; secunda autem Verbum הַבְּיִר non minus in ghirekh, quam pathagh, vel tsere terminari debuit.

#### Practeritum.

| f.                           | m.                                             |                    |
|------------------------------|------------------------------------------------|--------------------|
| ָה <b>ְתַפַּ</b> ְּקְרָה     | יִּתְפַּקִּר ( יִּתְפַּקִּר ( יִּתְפַּקִּר (   | fing.              |
| <b>ָבּוֹרְבּ</b> ַפּׁרְּוֹרָ | ַ הַעַפּפּוֹנע,<br>הַעַפָּפּוֹנָע<br>הַבּפּפּר | ی.<br>1.           |
| ា <b>រ</b>                   | • • • •                                        | 3. pl.<br>o.<br>1. |

#### 244 DE VERBO RECIPROC. ACTIV. CAP. XX.

#### Imperativus.

| f.              |   | m.           |       |
|-----------------|---|--------------|-------|
| רַתַּפַּקּרִי - | • | רָתַפַּ ַקּר | ling. |
| העל לונע        | • | ירע פורני    | pl.   |

#### Futurum.

| f.                        | m.                    |    |       |
|---------------------------|-----------------------|----|-------|
| -                         | אָר <u>ָנפַ</u> ַּקּר | 1. | ling. |
| ַת <b>ּוֹ</b> עפַּקּוּני  | ענע <i>פֿ</i> יַפֿע   | ġ. |       |
| ַתְּתְבַּ <i>ב</i> ַּלֵּר | יִתפַּ ֶקּד           | 3. |       |
| -                         | ַנִר <u>ַפַּ</u> ַּקר | 1. | pl.   |
| מתפבקינה                  | עוֹדַפּּפּׁנוּ        |    |       |
| 4.4 NS-41.08              | יָתַפַּקּרוּ,         | 3. |       |

#### Annotationes.

Quod ultimum there in pathagh transleat, id habet hoc Verbum cum simplici, et intensivo commune; at ghirekh retinetur, nec ut המביר in pathagh, secundis scilicet et primis personis, mutatur. Ezech. enim 38. v. ult. habetur התנרכות magnum me constitui, התקרשת me constitui fanctum et Levit. cap. 11. v. 44. et cap. 20. v. 7. בהתקרשת et constituite vos fanctos.

Pathagh etiam ubique tam in Praeterito, quam in Imperativo et Futuro retinetur, praeterquam quando accentum habet athnagh, vel filukh. Nam tum in mutatur.

Verba deinde, quorum prima est ה, vel ש, vel ק characteristicam ה amittunt, quae per dagesch compensatur, ut, אָבָה parificavit /e pro אָבָהְהּן.

In futuro autem propter personarum characteristicas, negligitur omnino n; at n per dagesch com-

compensare licet, ut תַּבֵּא loco חַבָּבּא constitues te Prophetam, quod in praeterito etiam fit, ut הָּבָּאָתִי pro הְתְנַבָּאִתִי me Prophetam constitui, vel ad prophetixandum applicui.

Casterum quod scheva mobile propter atkinagh, vel silukh in mutatur, quodque numeris pluralibus in terminatis; et Infinitivis, ut et omnibus, quae ut Infinitiva terminantur, eleganter n additur, et denique quod suturi tertia persona pluralis foeminini generis coincidit cum secunda pluralis masculini generis, ut in singulari sit, in his Verbis notare neglexi, quia haec cum Verbo simplici, ubi haec omnia notantur, communia habent.

#### CAPYT XXI.

- 10 1 · 1

## De Verbo Reciproso Paffivo.

Omnibus, quos novi, Grammaticis hoc Verbum ignotum videtur, et ideo de eo tacere malui. donec de codem expresse esset agendum. [78] Ouamvis significatio Verbi Reciproci Activi, jam Verbum: קבר, jam המקיר respiciat, Passivi tamen nunquam נפקד; sed semper הפקד respicit. Nunquam enim fignificat visitari a se; sed praebere se vihtandum, vel facere, ut ipse visitetur. Hujus rei ratio est, (ut in Syntaxi ostendam) quod Verba Pasfive apud Hebraeos nunquam ablativum agentis post se habent. Nam Hebraei non utuntur Passivis, nisi compendii causa, cum scilicet non opus habent agentem; sed tantum patientem indicare, nt יפער בעמע mea audita eft; fed quando necesse habent utrumque indicare, ut vox mea audita est a Deo, tum Verbum significatione activa usurpant, nempe יהוה שמע קולי Deus audivit vocem meam. Nam a communi loquendi ulu abhorre-Mm

ret. Verbum igitur הַּמְּמָהְ, 'quatenus fignificat fe ripsum visitare, Passivam habere nequit; at quatenus fignificat, quod aliquis se visitantem constituit, Passivum habet הַמְחַבְּה, quod, uti diximus, significat praebere se visitandum, vel efficere, ut visitetur, ut -Num. 2. v. penult. אַרְהַפְּקְרּוּ אַ דִּיְרֵילִייִל זְּאַ הַּחְפַּקְרּ וּ numerandos inter filios Israes. Et Deut. 24. v. 4. הַאָּמֶבְּהְ הַשְּׁמִי אַרְרָּ בְּחַנִּי אַ שְּרַרְ בְּחַנְּשִׁ אַ מְּרָרְ בְּחַנְּשִׁ אַ מְּרָרְ בְּחַנְּשִׁ אַ מְּרָרְ בְּחַנְּשִׁ אַ מְרָרְ בְּחַנְּשִׁ אַ מְרָרְ בְּחַנְּשִׁ בּרִּ בְּחַנִּי שִּׁ מְּרָּבְּרִ בְּחַנְּשִׁ בּרִּ בְּחַנְּשִׁ בּרִי בְּחַבְּיִי שִּׁ בְּחַבְּיִי שִּׁ מִיּי בְּחַבְּיִי שִּׁ בְּחַבְּיִי בְּיִּי בְּחַבְּיִי בּרָנִי בְּחַבְּיִי בּרְיִי בְּחַבְּיִי בּרְיִי בְּחַבְּיִי בְּיִי בְּיִבְּיִי בְּיִי בְיִי בְּיִי בְייִי בְּיִי בְּייִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיי בְּיי בְּיִי בְּייִי בְּיי בְּיִי בְּייִי בְּיי בְּיי בְּיִי בְּיי בְּיִי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיי בְּיִי בְּייִי בְּיי בְּיִי בְּיי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיי בְּיי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּיִי בְּייִי בְּייִי בְּייִי בְּיבְייִי בְּייִי בְּיבְּייִי בְּיבְּיי בְּיבְיי בְּיבְייִי בְּי

Porro hoc Verbum a suo Activo eodem modo differt, ac Passivum Verbi derivativi ab הְּבְּקִרּ, Nam ut ex הְבְּקִרּ fit Passivum הְבָּקַר הַ , sic ex הְבָּקַר fit הְתְבָּקָר et הְתְבָּקָר, ut modo exemplis oftendimus.

Deinde hujus etiam n, ut in Activo, per dagesch supplere licet; ut אָנָהָ הַאָּנָס הָאָה שְּׁהָאַ postquam fecit ut plaga ipsius levaretur. Nota, quod plaga est in accusativo casu, qua de re in Syntaxi.

5 7 6 7 3

Denique loco n usurpare licet : (characteristi[79] cam seilicet Passivi tam Verbi simplicis, quam
intensivi) et n per dagesch compensare, ut Deut.
אַג ע. אַ. בּיִּדְיּ לְּיֵהֶטׁ לְּיִהְטֹּי et sanguis dabit se ipst
expiandum loco בּיִּדְיּטְ עִּיְיִי עִּיְיִי et sanguis dabit se ipst
expiandum loco בּיִּדְיּטְ עִיי עַנְיּי לַיִּהְיּטְּיִ פּיִּטְּיִּ characteristicam;
fed in omnibus, praeterquam in Passivo Verbi simplicis, plerumque negligi, ob rationem cap. 17.
allatam. Sunt itaque hujus Infinitivi formulae
בּיִּבְּיַבְּיִר, בְּיַבְּיִבְּיִי vel בְּיַבְיַבְּיִר, נַבְּיַבְּיִר, בַּיַבְּיַבְּיִּר, בַּיַבְּיַבְּיִר, בַּיַבְּיַבְּיִר, בַּיַבְּיַבְּיִּר, בַּיַבְּיִּר vel בַּיַבְיִר, עַבְּיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִּר, בַּיַבְיַבְיִר, בַּיִבְיַבְיִּר vel בַּיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִּר, בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַבְיַר, בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַבְיַבְיִי vel בַּיַבְיַבְיִי vel בַּיבְייי vel בַיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבִיי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבְיי vel בַּיבְייי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בְיבִיי vel בַּיבְייי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבְייי vel בַּיבִיי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבְייי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבִיי vel בַּיבְיי vel בַּיבִיי vel בַּיב

Caeterum ejus praeteritum, imperativus, et futurum in reliquis cum Activo conveniunt.

### VERBA SECUNDAE CONJUG. CAP. XXII.

#### CAPUT XXII.

## De Verbis secundae Conjugationis.

Ea secundae Conjugationis diximus esse Verba, quae in a definient, in literam scilicet gutturalem, et quiescentem. In quibus autem a Verbis primae different, ex paradigmate conftabit.

## 20 113 G. Paradigma Verbi simplicis Activis.

Ejus Infinitivi formulae funt nyp, nyp, nyp, איזאָם, אַנְאָא, vel cum אָ paragogica הּאָאָם at מצאת 1900 מצאת ું કહેલાં જ્યા ∫ Late Blanch (Of the

#### 1. Praeteritum.

1 2313

m. מְצְאָה vel מָצְאָה . 1 мұр 3. ling. אלט פי "י וֹ מַצְאַתֵר. אגי ק אר pl. דּאַמָאָמָ פּ.

#### Aliter.

אאט 3. JAKK 5. 5. 1. מצאתי אני מצאר. פ מצאתם.

Mm g

z. Aliter.

## 548 DE VERBA SECUREAE CONIUGATIONIS.

3. Aliter.
f. m.
האָמְ מָצְאָתְ מַּצְאָתְ מַ. ,
אַמָּצְאָתָ זְ.
אַמָּצְאָתָ זְ.
אַמָּצְאָתָ זְ.
אַמָּצְאָתָ זְ.
אַמָצְאָתָ זְ.
אַמָּצְאָתָ זְ.
אַמָּצְאָנָ זַ.

Forma אָלָהְי in his non datur, et ideo secundum, et tsere in reliquis personis retinetur, nec in pathagh transit, ut in Verbis primae Conjugationis. Forma praeterea איני, in praeterito non extat, [8] nec in usu fuisse credo. Denique in secunda, et tertia formula negligitur saepe א, ut מֵלְתִּי plenus sum.

#### Imperativus,

ל מצְא מְנֶאּיִה אַנְאָיִר m. vel געניא pl. מצָאָר pl.

#### Futurum.

Imperativus cum n paragogico non mutat, ficut in Verbis primae Conjugationis, scheva in ghirekh; sed manet una cum khamets, sitque pro nxp nxxp inveni tu. Atque hoc, et quae circa praeteritum teritum notavimus, hujus Verbi peculiaria funt; in reliquis autem cum Verbis primae Conjugationis convenit. Transeo itaque ad Paradigma verbi Passivi hujus Conjugationis.

## Paradigma Paffivi Verbi fimplicis.

### Infinitious.

1. 2. 3, кұр; еt кұр; Рraeteritum.

1,

# f. m.

Asj bi biribi er sai 2. br sai 1. biribi ir biribi ir biribi ir ir

etc. למֹּגֹעֹנּ בּנֹמֹגַעֹּנִ נְמֹּגַעֹּנִ

#### CAPVT XXIII.

## De Verbis tertique Conjugationis.

Haec Conjugatio, nempe Verborum in n definentium, a praecedenti non multum differt; imo cum praecedenti saepe convenit, idque propterea, quod n pro n usarpari, vel vicem n supplere, et contra n pro n usurpari, ejus vicem supplere potest. In hoc tamen potissimum different, quod Verba in n desinentia idem plerumque retineant, et raro in ghirekh mutare in secundis et primis personis soleant, et contra, quae in a desinunt, raro idem retinere, et plerumque, in ghirekh longum, et raro in breve mutare soleant. Deinde in hoc etiam differunt, quod ה punctum מַפַּיק inscribi possit, et Verbum non gemino fed, et, ut Verba primae Conjugationis punctetur, cujus generis quatuor observantur, nempe הָגָה, בְּמֵה, הָנָה, תמה, quae etiam ut Verba primae Conjugationis conjugantur, quaeque propterea ad eandem refero. Quaedam praeterea haec Verba, in n desinentia, peculiaria habent, quae suis in locis post eorum paradigma notabimus, hic tantum in genere addo, omnia inde oriri, primo quia a post ghirekh, et tsere, et schurekh in , et post in in mutari folent; secundo quod n finale vel ob additam [82] fyllabam, vel propter regimen, etc. in'n mutetur, et denique quod literarum quiescentium, et gutturalium unam pro alia sumere, vel eas etiam negligere liceat; imo post scheva a plerumque omitti jam supra oftendimus, atque haec in Verbis eodem modo, ac in Nominibus observari ex sequenti paradigmate constabit.

### Paradigma Verbi simplicis tertiae Conjugationis.

Infinitivus formulas habet sequentes.

ילה, גלות , גלו, גלו, גלו, גלות, פנ אלות, על , גלותי paragogico יקלותי

#### Praeteritum.

#### Imperativus,

f. , m. גלה גלי גלינה גלינה pl. et גליו

#### Futurum.

ה. אַנְלֶה ז. אָנְלֶה 2. תְגָלֶה 3. נְגָלֶה 1. pl, נִגְלֶה 2. תְגָלָה 3. נְגָלָה יוְגָלָה לָנִינָר

#### Annotationes.

Notavimus jam loco ה fumi posse א, vel prorsus in primis et secundis personis praeteriti, et in futuro omnino negligi, nec jod ejus loco substitui, sed prorsus, ut אַגָּאָ, conjugari. Verum hic apprime notandum, quod futuri a ablato, ejus accentus ad primam ejusdem syllabam transit, et scheva mutatur in segol, sitque ווי אָגָאָ, בּי אָגָאָ, פּי נִבְּלָּה. Sed, si media thematis una fuerit ex litteris mutis, vel quiescentibus, manet etiam scheva, ut שְּבָּה captivum capere, et שְּבָּה sibere; at si ה in jod mutatur, tum syllabae trans
[33] ponuntur, sitque ו יִגְלָה, הָאָנְלָה captivum; אָגְלָה, הַאָּגָלָה.

Solet deinde in Verbis ה propter aliud ה addendum non in ה, fed in jod mutari. Sic הָּכָּה pro foeminino הְּמָרָה habet הָּמָרָה. Sic אָנֶל ob addi-

additum n paragogicum non habet אַנְלְיָה fed

Denique secundae, et tertiae personae suturi in et יְּגְלוּ non solet addi paragogicum; at omnino secundae earum formulae יְּגְלוּי etc.

Paradigma Verbi Passivi tertiae Conjugationis.

Infinitivi formulae.

זְּנְלַה .6 הַנְּלֵה .4 נְנְלוֹת .5 נְנְלֹה .ב נְנְלָה .

#### Praeteritum.

ל. m.
בּגְלָה בּגְלָה פּגְלָה ל.
בּגְלִית בְּגְלָתה etc.
בּגְלִית בְּגְלָתה vel בּגְלָתה etc.
בּגָלִית בְּגְלָתה vel בּגְלָתה

הַגַּלִי

## Imperativus.

הגלו הגליגת ינגלת נגלי נגלה נגלינה נגלו גגלינה

#### Futurum.

f. m. תְּבֶּלָה תְּבֶּלָה תְּבָּלָה תְּבָּלָה תְּבְּלָה יִבְּלָה יִבְּלָה Hoc Verbum nihil singulare, quod in praecedenti non notavimus, habet, nisi quod, sublato [84] a futuri, nec accentus propterea, nec syllabae mutentur. Nam sublato a conjugatur 1. 3 sec. Caeterum num secunda, et tertia persona Pluralis numeri a semper omittant, vel an etiam, ut in activo, idem in mutent, dubito. Credo tamen ad hoc Verbum reliqua omnia pertinere, quae ad praecedens notavimus.

## Paradigma Verbi intensivi tertiae Conjugationis.

Infinitivi formulae funt.

1. בלות י vel גלה ב גלה 4. בלות et cum י paragogico גלותי.

#### Praeteritum.

Futurum.
f. m. אַגּלָה וּאָ 1. ling,
יאָנָה תְנַלָּה תְנַלָּי זְנַלֶּה תְנַלָּה תְנַלָּה מָנַלָּת 3.

## Paradigma Possivi Verbi intensivi tertiae Conjugationis.

Infinitious 1. בְּלִה עם נְלָה vel גָּלָה.

#### Futurum.

Cap. 17. notavimus pro usurpari posse kametz ghatuph, cujus rei exempla praeter alia hujus Conjugationis Verba suppeditant, ut Proverb. cap. 24. v. 31. יבי מפר ביי apertae sunt facies ejus, et Psalmo 72. v. ult. הַלְּלֵּהְ הָבְּלֵּהְ finitae omnino sunt orationes Davidis.

Caeterum quod in gholem mutetur, quando media thematis non patitur dageschari, id cum Verbis primae Conjugationis commune habet, neo

#### 556 VERBA TERT. CONJUGATIONIS. CAP. XXIII.

in his Conjugationibus allud notare suscepi; nifi id, in quo a Verbis primae different.

## Paradigma Verbi Derivati Activi tertiae Conjugationis.

#### Hujus Infinitivi formulae funt

זי הְלָח פּ הַנְּלִות 4. הַנְלָה פּ הַנְלָה 14. הַנְלָה בּ

#### Praeteritum.

| f.        | m.                 |       |
|-----------|--------------------|-------|
| הגלתה     | -3 הְגָלָה         | fing. |
| et        | et '               |       |
| הָגַלָת   | ַ <b>דַו</b> גָלָה |       |
| הגלית     | ב הגלית            |       |
| etc       | -                  |       |
| ve]       |                    |       |
| הְגְלָתָה | . הגלה 3.          | ,     |
| הגלית     | 2. הגלית           |       |
| 040       |                    |       |

### Imperations.

| . <b>f.</b> | m.              |
|-------------|-----------------|
| בוגלי       | ו הַגְלֵה fing. |
| הגלינה      | יְנְלוּ pl.     |

#### Futurum.

| £.      | m.     |    |       |
|---------|--------|----|-------|
|         | אַגלָה | 1. | ling, |
| תַגְלִי | תגלָה  | ₽. |       |
| etc.    |        |    |       |

 ישְּקְ pro ישְׁהָּן bibere fesit, hoc est, bibendum dedit, pro יְרָאָר videre fesit, sive oftendit, etc.

בתולח hujus Passivum החלה, הגלה, עבל העלה, הולה, עבלה עבלה, החלה עבלה, החלה עבלה עבלה בינולים, בינולים עבלה בינולים, בינולים בינולים, בינ

# Life in the second of the seco

## De Verbie quartae. Conjugationite and

Quichtid haec Verba lingulare habent, indes oritur, quod net y nunquam lyllabae longae adhaereant, ut etiam quod post longam, vel ante aliud scheva corripiendum nunquam, et raro post brevem habeant. Unde sit, quando in sine dictionis post tiere, ghirekh, gholem, vel schurekh occurrunt, ut pathagh habeat furtivum, de quo cap. ac diximus l'deinde quod secunda persona foeminini generia, quae duplex scheva in sine habeat solet gioco primi habeat pathagh. A drov a most

Hujus itaque Gonjugationis Verba limpliciai Activa Infinitivi formulas habent is group all your vel your et cum ni paragogico tinous et noous Gum gemino, et noous home datur, quia, uti diximus, no vel nifyllabae long gae non adhaeret

bet, sed tantum contractum you ille audivit, nyous tu audivit, nyous tu audivit, nyous tu audivit, nyous tu faemina audivisi pro nyous illa audivit, nyous tu faemina audivisi pro nyous. Nam, uti dixa, ya, cet n ante scheva corripiendum non.

admittunt aliud scheva, qua de re vide cap. 3. circa finem.

קר [8] Caeterum Praeteritum קבי deberet hic effe אמלי, פל אויס אויס ופלי, ולפל fed folent haec, uti dikinnah, contrahi in אמעי, ut et Imperativus איסעי, in אמעי, et Futurum אַמעי, in אַמעי, et Futurum אַמעי, in אַמעי, et Futurum אַמעי, in אַמעי,

Atque hae Regulae in sequentibus etiam Verbis observandae sunt, nec opus est prolixius haec explicare. Hoc tantum addo, quod Esaiae cap. 19. v. 6. habetur האוניה pro האונית vel העודה fiet, ur retro abjiciantur, quae forma Passivi Verbi derivati num hujus Conjugationis sit propria, an omnibus communis, et pro האוניה לעמיר tumpa, ut pro האוניה השמיר די האוניה על dubite.

CAPVT XXV.

TIPE TO A STATE

They born and

## De Verbis quintae Conjugationis.

· Verba, quae primam literam quiescentem has bental wandem faepe negligemt, vel miramptant Nempe Verba simplicia activa pro infinitivis : w. ישב vel ישב, vel ישב faepe habent שר, et שוב, et, שב, et, imo, addito n, vel n paragogico, lemper megligitur, fitque pro שנה ישנה ישנה ישנה ושנה ושנה ושנה In Praeterito autem · semper retinetur, in Imperativo negligitur plerumque, et denique in Futuro vel quiescit, vel negligitur. Ex, gr. ex formulis zv., et שב formatur Imperativus שב, et ש. Quare in hoc etiam a Verbis primae Conjugationis different, quod horum Imperativus non formetur ex Infinitivo יעיכ, quod forte propterea factum eft, ne confunderentur cum Verbis, quorum media radicalis est 1, de quibus suo loco dicemus. Haec Verba igitur in Imperativo conjugantur hoc mode. Impe-

| t 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Imperations.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | - [88]                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| f. f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | · · · · ·                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | שב<br>vel .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · · /                                   |
| າ <b>ວຢູ</b> ່.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | vel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | :.<br>•                                 |
| Pl.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Futurum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |
| The state of the s | t. m. ii m. ii ne. ii | n Palikera<br>oko 1700<br>obani bizegor |
| المُهُدِّنِ إِذَا إِنْ الْمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | פּוּ מַשְׁרַבְּ בְּיִשְׁרַבְּי בְּיִשְׁרַבְּי בְּיִשְׁרַבְּי בְּיִשְׁרַבְּי בְּיִשְׁרָבְּי בּיִּשְׁרָבְּיי בּי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                         |
| t in to real cum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
| ַ <b>תְשְׁבְי</b> ָּ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | פוכי<br>פוכי ליה<br>פוכי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 1 1 3 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |

Accentus athnagh, et filukh mutant Aujus Imperativi in , fitque tum loco אַבּר שָׁבָּר, פּנ שָׁבָּר, פּנ אַבָּר, פּנ אַבָּר, פּנ אַבָּר, פּעָבָר, פּנ אַבָּר.

" Verba deinde Palling > in aumisentunkabentque in Infinitivo bepapre affin etc. vi fallera pro aug, פֿעיב, ex quo Praeteritaim 3. פֿעיב, פּג קייַטּב, etc. ut ex Infinitivo יוֹשָׁב, Imperat. formatur.

foem. malc. יבְשְׁבִי בְּישְׁבִי בּי fing. הַנְשְׁבִּי בִּי plur. et Futurum 1. אַנְשֵׁבּי, 2. בּישְׁבָּי, etc.

Lo prima autem www. formatur Praeteritum

f. f. in.
הושיב הושיבה 3.
הושיבה הושיבה ב.
etc.

Ubi vel quiescit, vel in mutatur.

Ex fecunda suga et suga formatur Imperatious.

f. m. הושב השיב הושיבי et הישיבי הושיבי הושבי הושבנה

Futuri denique terminatio in his, ut in Verbis primae Conjugationis tam ghirek, quam tiere est;

efi; • autem, ut in Imperativo, vel quiescit, vel in Tzere mutatur, unde formulas habet tequentes בעירי בי ביידי foem. איני פונייני etc.

#### Futurum.

| 1      | ,            | g. 1977.                              | ۲.        |
|--------|--------------|---------------------------------------|-----------|
| f.     | <b>111.</b>  | La france in the co                   | - ⊹;.•्   |
|        | ו אלשב.      | ं प्राथम                              | r. Tt     |
| דוישבי | วฐทา ธ∙.     | אושיב תושיבי                          | <b>g.</b> |
| רושב.  | วพุท ธ.      | .: • etc :                            | •         |
| eto    | ) <b>.</b> ' |                                       | ·         |
| · •    |              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |           |
|        | _            |                                       | •         |

Atque hic apprime notandum, quod in his non necesse sit, Verbi characteristicam properi characteristicam temporis excludere; sed ad libil tum eandem in prima et seounda formula vel retinere, vel omittere, et in tertia, et quarta pro ea v sumere licet. Nempe loco avist, avist

Deinde derivatum ex ny exire similiter etiam N n videtur, widetur, quod retinuerit, quandoquidem Scribae Gen. cap. 8. v. 17. Imperativum utrumque κτη et κιτη admiferint. Quod an his duobus tantum singulare fuerit, dubito. Haec de Verbo derivato activo.

Passivum י in i vel mutat, vel ipsum negligit. Ejus enim Infinitivi formulae sunt ישנה et בעל vel השָּבָה. Praeteritum 1. m. מישנה ה הישנה ב הישנה בי בינית. Imperativus m. בשנה f. בישנה etc. vel יושני בי הישנה בינית. ביניתר etc. Futarum 1. אישנה ביניתר הישנה etc. Futarum 1. אישנה הישנה הישנה ביניתר בי

Reciproca praeterea hujus Conjugationis Verba activa vel retinent, et cum Verbis primae plane conveniunt, vel ipfum in mutant. Nam Infinitivum habent activa et activa nec praeter hoc aliud habent, in quo a Verbis primae differant.

Passiva denique, quae characteristicam habent, et n per dagesch compensare solent, (quam formam reciproca Passiva praeter alias habere ostendimus cap. 11.) in mutant, ut in et dabut se ad disciplinandum Ezech. 23.48. Reliquarum vero formularum, nempe auro, array etc. nullae, quod sciam, exstant, nec tamen ideo reprobandae.

Caeterum hic notandum venit, quaedam esse Verba, quorum prima tam est i quam i, ut uzimplicare laqueo, cujus prima loco saepe est i, habetque pro vzi, vzi. Cum autem Verba, quorum prima est i, plerumque (ut infra ostendam) desectiva sint, hinc sit, ut Verba hujus Conjugationis desectiva Verba aliquando imitari videantur. Alia deinde hujus rei causa, et quae hic apprime notanda est, quod scilicet literae [91] unius thematis non raro transponantur, ut nin et nin sodere, auz et uzz aguas. Atque haec

transpositio in Verbis hujus Conjugationis saepius observatur, ut any et any sassumis saepius observatur, ut any et any sassumis saepius observatur, ut any et any sassumis saepius sassumis sas

#### CAPVT / XXVI.

De Verbis compositis ex hac quinta et tribus prascedentibus Conjugationibus.

Verba composita, de quibus hic pauca monere volui, illa sunt, quorum prima est , et tertia a: vel n aut y. Sed quoniam eorum conjugandi modus ex praecedentibus facile cognoscitur, de iis ex professo agere, et Conjugationum numerum augere superssum omnino judicavi, pauca tamen de eisdem monere operae pretium duxi.

Quae in w definant, duo tantum movimus, nempe wy raire, et wy timere, quae propter quiescentem w ultimam longam, ut Verba secundae Conjugationis, semper habent, in reliquis autem wy cum Verbis quintae convenit, nisi qued Infinitivum loco ray habeat ray. Verbum praeteres in Activo simplici retinet semper, nec in futuro quiescit; nam Infinitivus, et Imp

vus habet אין פּנ אין פּנ־cum ה paragogico יִּנְאָה. At Futurum אַיְנָא 2. אִינָא 3. אִיָרָא.

#### CAPVT XXVII

# De Verbis fextue Conjugationis.

Quae mediam quiescentem habent x, vel ; eandem plerumque abjiciunt. Intellige quando revera quiescunt, ut pap surgere, av reverts, bu lacturi, alias retinentur semper, ut but petere, niv depravari, av immucari, etc. Deinde, quo-piam

niam ea, quae mediam quiescentem » habent, illam ut plurimum in mutent, et praeter tria aut quatuor nulla reperiantur, de quibus constet mediam » habuisse, ideo Grammatici mediam quiescentem habentium duo genera agnoscunt, unum scilicet corum, quae mediam , et alterum [\*] corum quae mediam habent.

- Caeterum קאם furrexit, et באם altum effe, quia non nifi semel in Scriptura occurrunt, ut et אַריש triturai t, cujus x (quod saepe fieri ostendimus) transpositum eft, ut anomala notant. Verum enimvero, tam quae x, quam quae · mediam habent, folent eandem in 1 mutare. Nam ficut loco קאם usurpatur קאם furgert, fic, loco שיש gaudere, שיש et loco לין noctare, וף etc. saepe usurpatur; et hinc factum, ut haec tria quiescentium genera ad unum referre non dubitaverim; praesertim quia eorum conjugandi ratio eadem est. Nempe Verbum Activum simplex Infinitivi formulas ut plurimum habet קוֹם, et פּקים, vel neglecto י, סס, et פס. Cum א enim rarissime reperitur, et quae · habent ut לין, שיש etc. idem in · saepe mutari ostendimus. In praeterito autem abjicitur ut plurimum quiescens; ejus enim communis forma eft:

> f. m. קמה 3. ling. בּקמְת הַמְּמְתְ בּ הָמְתִר הַמְּמְתְ בּ הָמִתִר 1. הַמְתִר vel קמר vel קמר

Potest etiam praeteritum cum, et gholem loco punctari, ut is sprevit, no luxit, we incluit, no obiut. Nam quoniam media thematis deficit, punctatur prima iisdem syllabis, quibus tertia thematis adhaerere solet. Atque adeo haec Verba tot praeteriti formulas habent, ac Verba primae Conjuga-

jugationis, quarum secunda syllaba, cui tertia litera thematis adhaeret (ut cap. 14. ostendirnus) est vel, vel, vel,

Deinde ficut primae, fic etiam hujus Conjugationis Verba mutant in secundis, et primis personis et in , et gholem retinent. Hoc tantum haec singulare habent, quod in tertia singulari [7] foeminini generis, et in tertia plurali non mutant, ut Verba primae, gholem, nec , nec in scheva; tametsi accentus non sit runa, neque proc. Nam, si in scheva mutaretur, prima thematis in praeterito esset brevissima contra communem praeteriti simplicis usum.

Solent praeterea, quae mediam habent, eandem in praeterito etiam retinere, exempli gratia ניב litigare praeteritum habet 3. בְּבָּח בּרָבָּח לַבְּרָּבָּח בּרָבִּוּת tc. vel בּרָבָּח לַבְּרָּח בּרַבּוּת f. רְיבוּתוּ etc. Sed alii credunt, nec absque ratione, hanc formam Verbi intensivi esse loco רְיבֵּרִבּה; (de quo statim) alii autem reciproci esse, et n, nescio, qua de causa, omitti.

## Imperativus Infinitivi omnes habet formulas, nempe:

ל. m. f. m. f. m. f. m. f. m. קם המי pl. קם המי ל. vel קומי און קומי פוני vel קם המי vel קומי פוני. etc. etc. etc.

Atque hinc futuri formulae אָקוּם vel אָקּוּם et בּאָקּ, et אָקּוּם et בּאָק.

Et his omnibus Imperativi et Futuri formulis n paragogicum eleganter additur, ut מְּנְהָ furge, יענה revertere, אָקוּגָה furgam, etc.

Pal'vum Activi formam בּבַּקר fervat, et pro הַבַּקר habet קרום, et pro נְפְרוֹד habuille credo; unde

Prac-

### Praeteritum.

ל. ג הימית בהימית בהימית בהימית בהימית בהימית ב. בהימית

## Imperativus,

f. m. ז הקום הקומי pl. הקומי הקומני

## Fututum.

f. m. 1. f. אפּים תפּוֹם. 2. יפּים תפּוֹם. 1. אָפִים 1. pl. יפּים 1. pl. אָפָים

Hujus autem Pallivum folo pathagh ab Activo distinguitur. Fit scilicet ex Activo της Passivum της ετίρι. Unde Praeteriti 3. m. της f. της γ. α. της φτης et Faturi 1. της με 2. της γ. Ατque his

hic communis fuit apud priscos modus hujus Conjugationis Verba intensiva conjugandi. At posteri ex an debere vel debitum intensivum secerunt and softente ne confunderetur cum and diligere) et ex profecerunt our sirmavit, stabilivit, praestitit; et ad hunc modum alia.

Solet dein non raro prima thematis duplicari, ut כְּלְכֵּל ex כּוֹל Sed de his vide cap. 31.

Praeter has aliam hujus Conjugationis formulam intensivis quidam tribuunt, nempe 3. קימו, ב קים 1. קימותו etc. nec a vero aberrare videntur.

Verba praeterea derivata quiescentem mediam negligunt, habentque Infinitivum הַּקִּים, הַּקִּים et בַּקִּים; in praeterito autem terminationem Activi simplicis, vel (quod frequentius in Bibliis observatur) Passivi imitantur. Est enim

## Practeritum.

| f.                | m,           |    | • • •  | f.                | m.                  |    |
|-------------------|--------------|----|--------|-------------------|---------------------|----|
| הֹקימָה ling.     | רורים י      |    | √ .vel | ָהָרִי <b>מָח</b> | הַקִּים             | 3. |
| הַקימות           | הַקיסוֹנָג'  | 9. |        | חַהַּמָת          | ריכו <b>כוו</b> ו   | ٥. |
| · · · · · · · · · | בוקוימורני . |    | · .*•  | etc.              | בֿ <u>יַב</u> למנוג | 1. |
| pl.               | רו בויכור    |    |        | . •               |                     |    |
| 373               | ההימיתם      |    | •      |                   | • • •               |    |
| • •               | הַקּימונוּ   |    |        |                   | •                   |    |
|                   | · · · · 7    |    |        | •                 |                     |    |

Imperativus.

יים אינים אינים הקים אינים ערן אינים איני

#### Et hinc Futurum. 1.

| f.      |      | m.    |    |       |
|---------|------|-------|----|-------|
|         | •    | אַקים | 1. | fing. |
| תַהִימי | ,    | תַקים | 2. |       |
| תקים    |      | יָקים | 3. |       |
|         | etc. |       |    |       |

## Et secundum.

| £.    |      | m.     |          |
|-------|------|--------|----------|
| . "   |      | אָקַם  | 1. fing. |
| תקימי | •    | תקם.   | Q. ,     |
| רובם  |      | יַנַקם |          |
|       | etc. | נָלֵם  | pl.      |
|       |      | הקקסני |          |
| •     |      | etc.   | , .      |

At translato accentù ad primam mutatur ֵ inַ , nempe רָקָם, etc.

Passivum neglecta etiam quiescente Infinitivum habet מיה et מיה vel מיה et מיה et Praeteritum ביה ב. m. הַהְתָּם f. הוּהְמָה vel ב. הַהָּק ב. m. הְבָּהְ et sic porro; cum quo etiam Futurum convenit. Est enim vel ב. אוּהָם ב. m. הַהָּת f. מיִּהְם etc. vel בּהָתְ ב. הַהָּתְ ב.

### 670 VERBUM SEXTAE CONTUG. CAP. XXVII.

Caeterum Verba composita ex hac, et tertia Conjugatione nulla dantur. Nam quae mediam י vel v, et tertiam ה habent, eorum media quiescit, nt איף nere, לְּהָה mutuo accipere, בְּהָה צָּלָּה, etc.

Quae ultimam habent א, funt tantum איז venire, et איז displicentiam habere, quorum Activum simplex in Praeterito semper propter quiescens א [97] retinet, sicuti אָבָא, et Imperativus gholem, nempe m. s. אַבָּא בּיִאי פּנִיאי m. p. אָב באַרָה בּאַרָה בּאַרָה בּאַרָה. Futurum praeter ז. בְאֵינָה f. בָאִינָה f. בָאִינָה f. בָאִינָה f. בָאִינָה f. בָאִינָה f. בָאַינָה f. בָאַרָה f. בָאַרָה f. בָאַרָה f. בָאַרָה f. בְאַרָה f. בְּאַרָה f. בְאַרָה fivo simplici et intensivo Activo et Passivo saret utrumque.

Reciprocum terminatur plerumque ut אַזָּסָ, nempe praeteritum Activi 3. m. חַבְּיאָת בּ. הַבְּיאָת בּ. הַבְּיאַת בּ. הַבְּיאַת בּ. הַבְּיאַת בּ. רְבָּיאַת בּיבּיאַת בּ. רְבָּיאַת בּיבּיאַת בּיבּיאַר בּיבּיאַת בּיבּיאַר בּיבּיאַת בּיבּיאַת בּיבּיאַת בּיבּיאַר בּיבּיאָר בּיבּיאַר בּיבּיאָר בּיבּיי בּיבּיאָר בּיבּיי בּיבּיי בּיבּיאָר בּיבּיי בּיבּיי בּיבּייי בּיבּיי בּיבּיי בּיבּייי בּיבּיי  בּיבּיי  בּיבּיי בּיבּי

### CAPVT XXVIII.

## De Verbis septimae Conjugationis.

Diximus supra cap. 2. et 3. gutturales nunquam duplicari; sed ejus loco praecedentem syllabam ex brevi in longam mutari. Deinde easdem raro scheva corripiendum, et nunquam pronunciandum habere; sed ejus loco unum ex tribus compositis usurpari. Atque haec circa hujus et sequentis Conjugationis Verba potissimum observanda sunt, et praeterea, quod post scheva composi-

tum nunquam scheva simplex sequatur; nam tum ambo essent pronuncianda, quod per ea, quae cap. 3. dicta sunt, fieri nequit.

Esto horum paradigma אור cingero. Cujus Infinitivi formulae funt: ז. אַוּר גּ אָוּר פּנּ נּעָר פּנּ נּעָר פּנּג נּעָר אַ פּנּג נּעָר פּנּג נּעָר גּיַר פּנָּג ניין אַנּר גּעָר פּנָּג ניין פּנָּג ניין פּנָּג ניין פּנָּג ניין פּנָג ניין פּנְג ניין פּנְג ניין פּנָג ניין פּנָג ניין פּנָג ניין פּנָג ניין פּנָג ניין פּנְג ניין פּין פּנְג ניין פּין פּיין אוֹצ.

#### Praeteritum.

m. אור 3. ג אַוֹּלָת

## Imperativus.

אור נ. אורו pl.

#### Futurum:

אַאצָרָה et paragog. תאצרי vel · vel תאַצרי etc. באצר תאַצרָּג pl. נאַצרָּגרוּ etc.

Solet tamen non raro in futuro a quiescere. et in prima persona negligi; sed tum in \_terminatur, ut אמרי dicam, חאתה dices, f. אמרי etc.

Deinde n in futuro corripiendum habers po-. test, ut young voles. Atque his ad evitandum. ne duo schevata in initio dictionis occurrant, non mutatur

## Verbum Septimae Coniugat.

mutatur primum, ut alias folet, in ghirek; fed in candem vocalem, ex qua componitur.

Passivum simplex Infinitivi formulas habet אָאָר, הַאָּאֵר, הָאָוּר, הַאָּוּר , הַאָּוּר

#### Praeteritum.

## Imperativus.

f. .m. הַאָּוֵרִי הַאָּוְרָי ling. etc.

#### Futurum.

f. m. אָנִר זּאָנֵר וּ ling. מַאָנֵר תַאָּוָרָ 2,

Ex נאָוְרָה, quando accentus est athnagh, vel slukh, sit א vel א cum א quiescente, et ad hunc modum pro נאָורָר it נאָורָר.

Intensivum tam Activum, quam Passivum nihil singulare habet notandum. Derivatum vero activum Insmitivi formulas habet הַאַוּר et הַאַוּר et הַאַוּר et הַאַוּר et הַאַוּר.

## Praeteritum.

f. m. מַרָּאָשִׁר fing. הַאָּשִׁרְ אָ פּיּבּ הַאָּשִּׁרְת fing. הָאָשׁר פּיּבּ הַאָּשַׁרְתָּ רִתְּיִ

## Imperativus.

ז. m. בְּאֲוִרְיִּ פt בְאֲוִירִי בְּאֲוִירִי בְּאֲוִירִי בְּאֲוִירִי בְּאֲוִירִי בְאַוִירִי בְאַוִירָנִת

#### Futurum.

נ. <u>ווו.</u> אויר 1.

ראַויר תאַויר. פר תאַויר פר

אָאָוֵר. אַאָּוָר etc. אָאָוַר.

Quiescit hic etiam in suturo saepe א, sitque a, איר vel אָוּר vel אָוּר etc.

## Passiyum Infinitivum habet יהאור Unde

# Practeritum.

ל. m. האורה האורה ל. האורה האורה ברה.

## Imperatious.

f. m. קאורי באורי באורי האורי באורניה האורי באורניה

## 574 VERBUM OCTAVAE CONTUE. CAP. XXIX.

### Futurum.

f. m. אָאָיָר 1. אָאָיָר בּי מָאָיָרָי פּי מָאָיָרָי פּי מָאָיָרָי פּיי פּיי

Reciprocum, tam Activum, quam Passivum nihil singulare notandum habet. Denique modus Verba composita (ex hac scilicet et praecedentibus) conjugandi, facile unusquisque ex jam traditis noscere potest.

#### CAPVY XXIX.

## De Verbis octavae Conjugationis,

Circa hace ea praecipue notanda sunt, quae sap. praecedenti notavimus, nec opus est eadem exemplis illustrare; in hoc tamen potissimum diftinguuntur, quod eorum Intensiva puncto dagesch omnino careant, hoc est, loco puncti dagesch, quod admittere nequeunt, non solent vocalem praecedentem brevem in longam mutare. Solent [100] alias Verba intensiva mediam, ut diximus, thematis duplicare, vel quando id fieri nequit, 'antecedentem brevem in longain mutare, ut נַרָר pro אַבַרָּהָ et אַבַרָּה pro אַבַרָּה. Sed hujus (inquam) Conjugationis Verba nec mediam duplicare posfunt, nec praecedentem fyllabam mutare propterea folent. Nam שהק ludere intensivum habet שהק il-נעתר, et בער ardere habet בער incendere, et בער mundare, ing administrare, vel officium sacerdotis exercere, אָן irritare. Pleraque tamen, quae א habent, fyllabam mutant in longam, ut באר explicare, מאַן nolle, מאָן aversari, et lic alia. Quae denique circa Verba, ex hoc et praecedentibus Conjugationibus nibus composita, notanda sunt, ex praecedentibus facile colliguntur.

## CAPVT XXX.

## 1 1. 33.1 1.11 3 De Verbis: Defectivis.

Per Verba Defectiva illa intelligo, quibus una thematis deficere folet, ut funt Verba secundae, et tertiae Conjugationis, ... vel illa quorum prima est, vel, vel quorum media est x, vel, vel vel denique quorum secunda, et tertia eadem est litera. De Verbis primae, et secundae Conjugationis, deque iis, quorum prima, vel quorum media 4, vel eft, egimus cap. 22. 23. 25. 26. et 27. Superest ut de reliquis duobus Defectivorum generibus agam, et primo de iis, quorum prima est : Horum, inquam, plurima, non omnia : quibusdam in locis vel omittunt, vel retinent; sed, quando fieri potest, puncto dagesch compenfatur, hoc est, ratione scripturae tantum, non autem vocis Defectiva sunt. Non, inquam, propterea, tametsi una syllaba, aliquando deficiat. Nam Verba monosyllaba, modo nulla thematis litera deficiat, non solent defectiva, ut nec etiam polysyllaba, ut yr, redundantia appellari.

Horum Paradigma sit Verbum primae Conjugationis עני appromquare, cujus Infinitivi simplicis forma etiam est vu, et cum n paragogico העני, cujus regimen est nuz.

Praeteritum analogum semper eft.

## Imperativus.

f. m. time time. אין אור בישור pl. pl. pl. pl. pl.

1

#### Futurum.

 $\mathbf{m}$ 

אַנּשׁ 1.

יצ תנש תישי.

Et cum ה paragogico העואה, et cum accentu athnagh, vel filukh אַנְשָׁה.

Verbum יְיִתְ dare, concedere, pro רְיָתְ habet בָּתְ et Imperativum יְתְ da; tunde futurum אָנָתְ אָנָתְ etc.

Secundae Conjugationis sen ferre, tollere, Verbum way imitatur.

Quae tertiae sunt Conjugationis, Activum simplex praeter suturum analogum habent, ut nez, vel neze etc. tendere, inclinare, cujus Imperativus est neze at suturum mor etc. et sublato a sit ex, un, or etc.

Verba deinde quartae imitantur paradigma primae, ut non fuffiare no et cum n paragogico nno et cum n nno.

At sextae analoga semper sunt, ut et Verba octavae Conjugationis, excepto Chaldaico no de secondere, de quo tamen dubito.

Passivum simplex analogum est, nisi quod in praeterito propter : characteristicum : thematis omittatur, ipsum per dagesch compensando, ut wan pro win Sed hoc analogum esse ex iis, quae cap. 15. diximus, patet.

Verbum deinde Intensivum tam Activum, quam Passivum analogum semper est; at derivatum pro בְּנָשׁ הַ הְנָשׁ habet בְּנָשׁ habet בְּנָשׁ הַ tum pro בְּנָשׁ בִּישׁ הַ habet בְּנָשׁ בִּישׁ. Unde

Prat-

#### Praeteritum.

| f.    | m.                 |
|-------|--------------------|
| הגישה | אַנישׁי אַר פּישׁי |
| שׁרָנ | אַנְאַלָּת פּי     |
| etc.  | יז הַגַּשְׁרָני ז. |

## Imperativus.

| 4.            | m.                    |
|---------------|-----------------------|
| ַדוּגישׁי     | שְׁגִּישׁ et תַּגָּשׁ |
| רַגּשנָת      | יוגישו pl.            |
|               | Futurum.              |
| <b>f</b> . (  | m.                    |
| ं ध्रश्नम् et | ٧ <u>. אַג</u> ָּע 1. |
| ترذبهم        | <b>ב</b> וֹזַעַ כּ.   |
| ๛ฬฎ           | vii 3.                |
| at A          |                       |

Sic Verbum tertiae Conjugationis ney derivatum habet nen, nen et nen, unde praeteritum nen f. nen et nen, et Imperativus nen, et futurum nen e. nen f. nen etc. vel sublato n fit en, etc. Sic etiam quartae Conjugationis vol cafra movere reciprocum habet yen, unde futurum yen, yen etc.

Caeterum notandum, Verbum derivatum multo frequentius carere, quam fimplex, exceptis Verbis sextae et octavae Conjugationis, quae, ut diximus, analoga semper sunt. Derivatum Passivum suum suum Activum habet, vel Infinitivum war, vel war, Unde

## Praeteritum.

| £.         | m.        |
|------------|-----------|
| רְגָּשָׁתּ | นัดรับ ชา |
| etc,       | ตรีบ์ 3•  |

## DEFECTIVA ALTERIOS GENERIS.

## Imperations.

f. m. אָרְנָשׁׁ etc.

#### Faturane.

vizn vizn 1. Vizn vizn ete.

Reciprocum tam Activum, quam Pallivum analogum est.

Denique Verbum אַלְּ accipate huc referendum est, quod solum hoc paradigma imitatus. Reliqua enim omnia, quorum prima thematia est >, analoga sunt.

#### CAPVY XXXI.

## De altere Defectiverum genere.

[\*\*es] Quae fecundam et tertiam eandem habent literam, folent non rare unam amittere. Ex. gr. 22c circuire Infinitivum frequentius habet 20, vel ablate accentu 25 cum ghatuf; habet praeteres non rare 20 et 20, us 774 cum cantunt final. Hinc Fraetesium lose 220 frequenter habet

#### Practicion.

| f.         | m.            |
|------------|---------------|
| האָס ling. | 20 <b>3</b> . |
| מַנוּת     | រដ្ឋភូច ទ     |
| • -        | יותוֹבֶבַ ז.  |
| pl.        | 130 3-        |
| ir.        | ರಬಿಡಿತ ಕ      |
| -          | 13 JE 14      |

## Impérations pro 220

#### Futurum.

f. m.

fing. 2/0½ 1.

2/0½ 2.

plur. 2/0½ 1.

plur. 2/0½ 1.

2/0½ 3.

Ė

Tertia persona praeteriti tam singularis, quam pluralis potest loco habere gholem, ut io pl. 10; deinde i non raro ubique negligitur, sitque 1120, 10, 100 pro 1120; 100 et 1100. Futurum praeterea convenit saepe cum suturo Verborum, quosum prima est i, sempe pro 1100, 1101, 1101 etc. hai bet saepe 1108, 1101, 1101 etc. compensando scriber syllabam longam per dagesch. Ex Impérativi sor ma denique 110 formatur etiam suturum 1100, 1101, 1101 etc.

Pallivum minitivi formulas habet হতুহ, এই এখন, কে হতুন, vel হতুন,

## Practeritien.

plur.

|     | plur. 🕚 🔫   | <b>j</b> 3.   |
|-----|-------------|---------------|
| 117 | מפיתם       | <u>)</u> : 2. |
| ٠ . |             | ą 1.          |
|     | Imperations |               |

## Imperativus.

## .: Infinitivus.

| <b>f.</b> | m.        |
|-----------|-----------|
| ·         | ג אָפַּל. |
| نتقاجر    | . מַכַב   |
| etc.      | יַסַב 3.  |
| vel       |           |
|           | ו אַפוֹב. |

Praeteritum convenit etiam cum iis, quorum prima est a, sitque pro aci, maci, aci, maci; tertia deinde persona tam singularis, quam pluralis habet etiam vel gholem loco, nempe aci vel aci pro aci et aci, vel aci pro aci et aci.

בוסות ב.

Verbum Intensivum analogum saepe est, ע מחח ביתול ביתוח בית

tam Activum, quam Passivum cum Intensivis sextae Conjugationis convenire videntur. Nam, ut ex פא הוף sit Activum באוף, et Passivum באף, sic ex באף sit Intensivum באים, et ejus Passivum באף.

Derivatum vix analogum observatur; Infinitivum habet ut plurimum 207, vel 207, et 207. Hins

## Praeteritum בַּהַ vel

| f.       | m                      |
|----------|------------------------|
| בֿסַבָּה | 3. ג הסב               |
| הסבות    | י ביסבולי              |
| -        | າກຸຊ່ຽງ 1.             |
|          | אם אם קר פרי 3. pl.    |
| ניו      | יים בוֹטְבּוֹעָם פּי י |
|          | יַבְסבּוְנוּ 1.        |
|          |                        |

## Imperativus.

Ľ,

世紀

河がいは河河

10

þ.

#### Futurum.

| <b>f.</b>         | m.          |
|-------------------|-------------|
| fing.             | בַּעָּלָ ז. |
| נימַלּינ          | שַׁסַבַ פּ. |
| <b>ว</b> ด์ນ      | שבי 3.      |
| · pl.             | י בַּטָב ז. |
| •                 | ಸಾದಿಬಿ ತ•:  |
| ָר <b>ו</b> סגינה | 170; 3·     |
|                   |             |

Futuri hic etiam, ut in simplici, compensari solet, sumiturque pro אָפָּג. deinde accentu ad primam translato mutatur in , ut יְבִּיבֶּר obtegat ts. Hujus Passivum Infinitivum habet מייִבּיבּר.

שנים,

## 589 Defectiva Alterius Generis.

्रमान, को अप्रज्ञ, et chur a paragogico त्रकृत् , आप्रकाalo , in ghatuf.

## Prasteritum.

f. m. ביים ביים או ביים היסביתי פנ. היסב היסב היסב ביים et.

Imperativus.

הומב הוסבי הוסבי et הסב הסבי

אַנְסָבְּינְה אַנְסָבְּינְה pl.

#### Futurum.

f. mi. איסָב תוּסָב, איסָב מוּסָבּי. etc.

vel

אַפֿג זי

e ngc ngs

Reciprocum paradigma fextae Conjugationis imitatur plerumque, quae autem fecundae, tertiae et quartae Conjugationis funt, plerumque de fuo Intensivo formantur, ut אַשְּאָחְשָהְ delectare fe, אַטְאָחָהְ fatigare fe, הַשְּאַחָהְ fe diu detinere. At הֹחְשָׁ opprimi, et אַקְהַ נְּוֹמִשׁם, obtundi paradigma fextae untur.

Asque ex his apparet, Verba hate Defectiva facile posse confundi, ita ut saepe hujuamodi Defectiva occurrant, de quibus dubites, num corum thema sit secundae, vel tertine, vel quintae, vel sextae Compugationis: cupus rei causam hie pautis ostendam. Nam ea cognita hace vobis longe clariora sore credo.

Omne defectivorum genus literam deficientem compensare solet, literam secundam, vel tertiam thematis geminando. Ex. gr. all secundae Conjugationis est, et significat praedari; sed saepius n omittitur, ejusque loco duplicatur media, fitque na vel na. Sic etiam Verbum secundae Conjugationis no fignificat purum effe; sed faepius loco n duplicatur media, fitque 131; unde fit, ut hoc Verbum jam tertiam Conjugationem, jam geminantia imitetur, ut סָלָה et סָלָה, הָרָה et חַרָּדֶר et . ut Verba geminantia Infinitivum tertiae etiam imitentur, ut minu de/olare, pro שמות vel אום, אום tentur, ut minu de/olare, pro colifieri pro mon vel min et lic alia. Sic etiam Verbum quintae tie fignificat cogitare, deliberare; fed fublato compensatur per ppi, ut et ppn, vel phr pro pin califiere, et pin pro pin spiere, etc. Unde fit, ut Verba haec geminantia quintam etiam Conjugationem imitentur. Sic Verba sextae tertiam thematis geminando pro me fit nin tegere, et pro on liquifiers fit one vel one, et as ligavit fit are Et hinc fit, ut sextam etiam Conjugationem imitentur, (qua de re vide etiam, quae cap. 25. in fine notavimus) et vice versa illa hacc geminantia, eorum praesertim Intensiva, quae etiam non raro primam thematis, at hace geminantia folent, du-Nam et ore et nam habent et et ore. Atque huc referenda etiam funt Defectiva primae א. Nam pro נאר ex/ecrari fit אַרָר maledicere, 'nt ex יקב p onuncare fit בכב, et ex צלל fit צלל; unde fur tinnient,

timaient, et si pro pui sit unu dessare, et ad hune modum alia; unde sit, ut haec geminantia, et [107] omnia Defectiva jam hanc, jam aliam Conjugationem imitentur; quod hic hujus linguae studiosos monere operae pretium duxi. Nam his notatis poterunt certa methodo, et absque haesitatione omnia desectivorum Verborum themata investigare.

#### CAPVT XXXII.

De Virbis Deponentibus, et de Verbis Quadratis, es obiter de compositione Verborum, Modorum et Temporum.

Deponentia duo, vel tria tantum dantur fimplicia, nempe נשבוע jurare, בלחם pugnare, et forto etiam ישנו fultum effe. Dico expresse simplicia; nam intensiva, vel derivata, vel reciproca nulla dantur, quae formam Passivi et Activi significationem habeant. Et ideo ישנו jurare, derivatum habet השבוע jurare facere, cujus tam significatio, quam forma est Activa.

Verba praeterea, quae pluribus, quam tribus, constant literis; plura numerantur, quam ego probare auderem, ut sunt ושוש pro שוש expandens (vide Jobi 33. v. 9.) et יבוסקגה pro inctus indutus (vide Paral. cap. 15. v. antepenult.) Nam hoc ultimum formatum videtur ex nomine Chaldaeo אינוס ביבוסקגה, quod significat pallium, vel pileum colore rubeum, vel galli gallinacei cristam. Priora autem vitia exemplarium esse, mihi facile persuaderem. Nam non nisi semel occurrunt, nee ultum primitivum novimus, ex quo deriventur, et

Verbum, quod communiter ea fignificatione usurpatur, videntur referre.

Sed his conjecturis omissis hoc in genere notemus, nonnulla observari Verba, quae praeter characteristicas Verbi, Temporis, vel Personae plures, quam tres literas habeant, nisi intensiva. quae ex Nomine aliquo substantivo, vel ad- [108] jectivo formantur. (Diximus enim supra cap. 16. haec Verba tam ex Verbo simplici, quam ex Nomine formari) ex. gr. ex מציר tuba fit הצצר tuba clangere, ut ex המרמר diminutivum ex חמר fit חמר שו diminutiyum ex יפיפית pulchra, fit יפיפית pulchrior factus es. Quae ex monosyllabis formantur, intentiva geminantium, vel sextae Conjugationis imitantur, קרבר parietem demoliri, quod formatur ex קיר paries, ficut שרש eradicare ex שרש radix. Qua de re vide cap. 16. Sed de his satis.

Superest, ut, quae ad Verborum Conjugationem spectant, absolvam, pauca de Compositis addam. Verba composita a Grammaticis vocantur illa, quae ex duobus Verbis diversae Conjugationis, vel ex duobus ejusdem thematis, vel quae ex Nomine, Participio, et Verbo componuntur; quibus praeterea addere solent alia, quae simul duos modos, vel duo tempora exprimunt. ex. gr. quintae et sextae Conjugationis duo composita reperiuntur, nempe יישב , quod componitur ex ישבותי, federe, et שוב redire, alias deberet esse vel ישב ex ישנ, vel quod compo- היטיבותי alterum eft היטיבותי nitur ex מוני, et שונ bene effe, quod alias deberet esse vel טוב ex מוב vel מוב ex. Primum. Primum. duos sensus simul exprimit, et ambos indicare Propheta voluisse videtur; at secundum quoquo modo lumatur idem exprimit; ideoque non dubito, quin nobis alia quintae et lextes Conjugationis Verba ad hunc modum componere liceat.

Sed praeter haec alia Grammatici notant partim ex ignorantia, partim exemplarium mendis decepti, ut (Jer. 22. v. 24.) אַמְקָּבֶּה quod putant compositum esse ex pri evellere et pri adaptare, cum tamen ; ante affixum in futuro non raro abundet. At (Jer. 15. v. 10.) מהללבי pro מהללבי fane vitiam [199] festinantis calami videtur. Et ad hunc modum, sed maxime ex ignorantia plura notant compolita ex duobus ejusdem thematis Verbis, ex. gr. 1933 dabit se expiandum, 1703 dubunt se distir timandum, et נשחנה arqualis facta ell, compolita elle credunt ex Passivo simplici, et reciproco, quia reciproci Passivum plane ignoraverunt, ut jam cap. 21. oftendimus, fic יושבת , בשית , יולדת et מקנת et composita ex Participio, et Praeterito absque ullo fundamento putant. Nam quisnam iplos docuit Participium non posse, ut Praeteritum, terminari, et pro משתחויתם non polle dici יושבת, at משתחויתם pro ninnub (Ezech. cap. 8. v. 16.) vitium sane festinantis calami videtur. Compositum denique ex Praeterito, et Futuro notant תואה pro אנא, nec vident, quod hujus Futurum n paragogicum ob additam syllabam in mutet, ut jam cap. 27. monuimus. Sed nolo studiosos similibus delassare; sed contra monere, ne de his multum fint solliciti.

## CARUT XXXIIL

## De Nomine Participio.

Participia Adjectiva sunt, quae actionem, vel omne quod Verbo significari solet, tanquam rei assectionem, vel modum cum relatione ad tempus quot Verborum dentur genera, nempe simplicia; intensiva, derivata, et reciproca, eaque tam Activa, quam Passiva.

Formantur autem ex suis Verbis hoc modo. Nempe simplex 123 formulam etiam 123 habere, et Participsum eam sibi vindicare diximus. Est staque Participsi simplicis masculinum 1318 et cum paragogico 1318 foemininum 1318, 1318 vel 1318, et cum paragogico 1318. Ex Passivo deinde 1329 sit masculinum 1329 et cum pa-[110] ragogico 1329; foemininum 1329; vel 1329;

Ex Intersive ray sit masculinum rapp, some minimum rapp vel rappy et ex siusdem Passive ray sit masculinum rapp etc. vel rap, soeminimum rapp vel rapp etc.

Bic ex derivata rest fit masculinum gent formininum area, et ex ejusdem Passivo per vel formininum rest vel area etc.

Et denique ex reciproco τευπ fit masculinum τη της etc. Reciproci passivi nullum exstat Participium praeter γάνης, vel (compensato η per dagelch) γάνης, cujus characteristica ης formam Activi, et Verbum γάν formam Passivi habet contra communem hujus Verbl usum; (de quo vide cap. 21.) et ideo de co nihil statuere audeo.

Participia praeterea simplicia, quae ex Verbia neutris formantur, Infinitivi formulam neu usur pare solent, ut jui dormiens, p.z. adhacrens, etc.

Participia deinde Passiva simplicia saepius ex suo Activo cormantur, sitque ex 17.5 (mutando pholem

lem in ) יוֹלְיני visitatus. . Sed haec saepius in Adjectiva degenerant.

Atque haec voco Participia, quatenus modum significant, quo res aliqua in praesenti allecta consideratur. Verum haec ipsa non raro in pura Adjectiva rerum attributa fignificantia degenorant, ex. gr. אינה Participium eft, quod fignifcat hominem numerantem hoc est, qui jam in numeran do oft occupatus; sed plerumque ut attributum absque ulla ad tempus relatione usurpatur, fignificatque hominem, qui officium habet numerandi, nempe feribam. Sie wow fignificat hominem, qui in judicar do est occupatus, at plerumque attributum est hominis, qui officium habet judicandi, hoc est, idem valet, quod apud Latinos ludex Sic Participium Passivum נבחר (electus, hoc est, homo vel [111] res, qua jam actu eligitur) saepius attributum est rei praestantis, videlicet rei omnibus eligendae, et ad hunc modum Participia intensiva, et reliqua saepe in attributa, hoc est, in Adjectiva, quae nullam ad tempus habent relationem, degenerant

Ex numero deinde Participiorum secludenda etiam credo simplicia, quibus praepositum est n, ut sunt un propositum, quibus praepositum est n, ut sunt un propositus section, quibus section, nisse potius set reliqua characteristicam ne habuerint, et quod posteri idem in simplici neglexerint; vel forte Participia intensiva sunt ex simplici formata, idque quia sorum themata intensivo carent Verbo. Haec de Participiis in genere, deque iis, quae ex Verbis primae formantur.

Ex Verbis secundae formantur masculina, ut aecedentia; at foeminina geminum segol non habent;

habent; fed א ut plurimum quiefcit, et lcco אַאָּמָה רְּעָצָהְיִ etc. fit רְּאָצָה, רְאָצָהְיָ etc. At fimplex eff etiam האָנָהְ.

Solent praeterea hujus Conjugationis Participia n negligere, et absolute ea omnia patiuntur, quae eorum Verba pati diximus.

Participia tertiae faepius pro habent fegol, ut גְּלָה, foeminium vel ה negligit, ut אָלָה pro מַּלְה, vel idem in , et in ghirek mutat, ut פּרָהָה fructificans.

Adjectiva hujus, et secundae Conjugationis, quae formam מְּלִיּה imitantur, mutant א vel ה in א, ut אַנְּאָר בּ בּבּיּוּ ven'us ex מָצִּא בּ בּבּיּוּ manifesus ex מְצָּא. Nec opus habeo omnia uniuscujusque Conjugationis Adjectiva hic sigillatim notare, quandoquidem Verborum, ex quibus formantur, regulas sequuntur.

Quae ex Verbis, quorum prima est, formantur, formam Verbi imitantur, hoc est, si praeteritum: thematis careat, eodem etiam Participium carebit, et contra si Praeteritum analogum
fuerit, erit etiam Participium analogum. Ex. gr.
Activum simplex way Praeteritum habet way, et
Participium way Praeteritum habet way, et Participium way Praeteritum habet way, et Participium way, utrumque scilicet desectivum. Quae
vero ex desectivis geminantium sommantur, Activum simplex regulare habent and at reliqua Praeteritum imitantur Verbit Nempe ex Passivo simpliciant sit masculinum and, soemininum man, et
ex Intensivi and sit anno, et ex anno sit anno, et

## 590 Nomen Participium. Gep. XXXIII.

fic ex derivati Praeterito aga fit aga, et en sei fit agas, et denique ex reciproco autom fit agarca. Caeterum flexio Participii ex fingulari in pluralem communes Nominis lequitur regulas, de quibus vide cap. 6.

Reliqua desiderantur.

#### COLLECTANEA

# DE VITA B. DE SPINOZA.

## Complectuntur

- I. Textum biographiae a Colero gallice scriptae.
- II. Additamenta textui huic inserta in libello: Refutation des erreurs de B. de Spinosa par... Mr. le Comte Boullainvilliers, cum omnibus, quae inter hunc et Colerianum textum intercedunt, discrepantiis.
- III. Additamenta nonnulla alia ex Ms. quodam Lucae, Medici.
- IV. Observationes quasdam Editoris textui subjectas.
- V. Narrata Sebast. Kortholti et Godofr. Leibnitii. De quibus omnibus plura in Praesatione.

. . ,` -; . • . ł •

Opinosa ce Philosophe, dont le nom fait tant de bruit dans le monde, étoit Juif d'origine. Ses parens, peu de tems après sa naissance, le nommèrent Baruch. Mais ayant dans la suite abandonne le Judaïsme, il changea lui-même son nom, et se donna celui de Benoît dans ses Ecrits et dans les lettres qu'il signa. Il naquit à Amsterdam \*) le 24 Novembre en \*\*) l'année 1632. Ce qu'on dit ordinairement, et qu'on a même écrit, †) qu'il étoit pauvre et de basse extraction, n'est pas véritable: ses parens Juifs Portugais, honnètes gens, et à leur aise. étoient Marchands à Amsterdam, où ils demeuroient sur le Burgwal dans une assez belle maison, près de la vieille Synagogue Portugaise. manières d'ailleurs civiles et honnêtes, ses proches et \*\*\*) alliés, gens accommodés, et les biens laissés par ses Père et Mère, font foi que sa race \*\*\*\*) aussi bien que son éducation étoient au-dessus du commun. Samuel Carceris Juif Portugais épousa la plus jeune de ses deux soeurs. L'ainée s'appelloit

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 1. addit: "la ville la plus belle et la plus singulière de l'Europe."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 1. "de l'année."

<sup>+)</sup> Ms. Lucae ponit: B. de Sp. étoit.. d'une naissance fort médiocre.' Son père qui étoit Juif de Religion et Portugais de nation n'ayant pas les moyens de le pousser dans le commerce, resolut de lui faire apprendre les lettres hebraiques... Ad Rabbinatum itaque ab initio educabatur Sp. P.

<sup>••••)</sup> Boullainv. p. 2. "et ses alliés."

gue" - Boullainv. p. 2. "font voir que sa naissance aussi bier que" -

loit Rebecca, et la cadette Miriam de Spinosa, dont le fils Daniel Carceris, neveu de Benoît de Spinosa, se porta pour l'un de ses héritiers après sa mort. Ce qui paroît par un Acte passé devant le Notair. Libertus Loef, le 30 Mars 1677, en forme de Procuration adressée à Henri van der Spyck, chez qui Spinosa logeoit lors de son decès \*).

## Ses premières Etudes.

Spinosa \*\*) fit voir dès son enfance, et enœre mieux ensuite dans sa jeunesse, que la Nature ne lui avoit pas été ingrate. On reconnut aisément qu'il avoit l'imagination vive, et l'esprit extremement prompt et pénétrant.

Comme

Boullainv. p. 2. "chez qui Spinosa étoit logé lorsqu'il mount

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 3. "Spinosa fit voir des son enfance, et encir mieux dans sa jeunesse, combien il avoit été favorisé de la reture. On reconnut aisément qu'il avoit l'imagination vive. E l'esprit extrémement pénétrant. On resolut de lui faire appredre les lettres Hebraïques. Cette sorte d'étude qui est toute a science des Juifs n'étoit pas capable de remplir un esprit aux brillant que le sien. Il n'avoit pas quinze ans qu'il form-des difficultés que les plus habiles d'entre les Juifs avoient à la peine à resoudre; et quoiqu'une jeunesse si grande ne se guères l'âge de discernement, il en avoit assez pour s'apprevoir que ses doutes embarrassoient le maître; mais de peur d'l'irriter, il foignait d'être fort satisfait de ses reponsés, se carattent de les écrire pour s'en servir en tems et lieu.

Comme il ne lisoit que la Bible, il se rendit bientôt espal' de n'avoir plus besoin d'interprête; il faisoit des reflexions savantes, que les Rabins n'y répondoient qu'à la manière et ignorans, qui se voyent à bout, imposent à ceux qui les present, d'avvir des sentimens peu conformes à la Religion. I' procedé si bizarre lui fit comprendre qu'il étoit inutile de su former de la vérité, le peuple parmi léquel il vivoit ne la comoissant pass. D'alileurs en croire aveuglément les Livres a Nation, c'est, disoit-il, trop aimer les vieilles erreurs as Nation, c'est, disoit-il, trop aimer les vieilles erreurs n'épargner aucun soin pour en faire la découverte. Il faire avoir l'esprit vaste et d'une force extraordinaire pour form au-dessons de vingt-ans, un projet de cette importance. Effet il fit bientôt voir jusqu' oft son esprit et ses réflexions povoient aller: car commençant tout de nouveau à lire l'Ecritai il se fit jour au travers des nuages, derrière lesquels on lui av dit que la verité étoit cachée.

frendre la Langue Latine, on lui donna d'abord Pp 2 pour

Après l'examen de la Bible, il lut et relut le Talmud au ; la même exactitude; et comme il étoit verse dans l'intelligence de l'Hebreu, il n'y trouvoit rien de difficile, ni rien aussi, qui le satisfit: mais il étoit si judicieux, qu'il laissa reposer ses premières pensées, avant que de les approuver. Cependant Morteira, †) homme celèbre entre les Juifs, et le moins ignorant de tous les Rabins de son temps, admiroit la conduite et le génie de son Disciple; il ne pouvoit comprendre qu'un jeune homme fût si modeste avec tant de pénétration. Pour le connoître à fond, il l'éprouva en toute manière, et avous depuis qu'il ne trouvoit rien à redire tant en ses moeurs, qu'en la beauté de son esprit.

L'approbation de Morteira augmentant la bonne opinion que l'on avoit de son Disciple, ne lui donnoit point de vanité; tout jeune qu'il étoit, par une prudence avancee, il faisoit peu de fond sur l'amitié et sur les louanges des hommes.

Dailleurs il paroissoit que l'amour de la vérité étoit si fort sa passion dominante, qu'il ne voyoit presque personne; mais quelque précaution qu'il prit, il se trouva une de ces rencontres où l'on ne peut hométement se refuser aux hommes Entre les plus ardens à lier commerce avec lui, deux jeunes hommes qui se disoient ses amis particuliers, le échjurèrent de leur dire ses véritables sentimens. Ils lui représentèrent que, quels qu'ils fûssent, il n'avoit rien à craindre de leur part, leur curiosité n'ayant pour but que de s'éclaireir de leurs adoutes. Le jeune Disciple étonné d'un discours si peu attendu, fut quelque temps sans leur répondre; mais se voyant pressé, il leur dit en riant qu'ils avoient Moïse et les Prophètes, qui étoient vrait Israelites, et qu'ils avoient décidé de tout, qu'ils les suivissent sans scrupule, s'ils étoient véritablement Israelites. A les en croire, répartit un de ces jeunes hommes, je ne vois point qu'il y ait d'Emes immatériels, Dieu n'a pas de corps, ni l'ame n'est point immortelle, ni les Anges ne sont pas des substances réelles. Que vous en semble, continua - t - il, en s'addressant à Spinosa. Dieu a - t - il un corps? Ya-t - il des Anges? L'ame est - elle immortelle?

ל, Praeceptor Spinozae in L. hebr. fuit Rabbi Mofes Morteira, cuius hymni in initiationem Academiae few Scholae cuiusdam Venetae, quam ירו המרוש (Domam Scholae) vocant, cum aliorum carminibus exfant in Jom Tov Valosson, Rabbini Veneti, ארבע אירי (Arbaa Vrim) guatuor Luminaribus, Venetiis, 1672: paginarum 24 in tol. impress. Quatuor haec Luminaria sunt Scholem siitis Isaac mehallevijim, Mosche Mortera, Abraham Monjon et Simcha Luzari. Vid. Wolfii Biblieth. hebr. Vol. 11 pag. 367, 368." Haec Doctiss. de Murr in Annot, Sp. p. 3 indicat, P.

coup de succès et de réputation; de sorte que les plus riches Marchands de la Ville lui confièrent l'instruction de leurs enfans, avant qu'on eût reconnu

Le Disciple, sans s'ctouner, lui répartit hardiment qu'il connoissoit le poids de ses menaces, et qu'en revanche de la peine qu'il avoit prise à lui apprendre la langue Hébrasque, il vouloit bien lui enseigner la manière d'excommunier.

A ces paroles, le Rabin en colère vomit tout son fiel contre Spinosa, et sprès quelques froids reproches il rompt l'assemblée, sort de la Synagogue, et jure de n'y revenir que la foudre à la main; mais quelque serment qu'il en fit, il ne croyoit pas que son Disciple cût le courage de l'attendre. Il se trompa dans ses conjectures, car la suite sit voir que, s'il étoit bien informé de la beauté de son esprit, il ne l'étoit point de la force, ou plutôt de son obstination.

Le tempe eu'on prit depuis pour lui représenter en quel abime il s'alloit jetter, s'étant passé inutilement, on choisit un jour pour l'excommunier. Aussité qu'il le sçût, il se disposa à la tetraite, et bien loin de s'en esfrayer, à la bonne heure, dit-ilà à celui qui en apporta la nouvelle, on ne me force à rien que je n'eusse fait de moi-même, si je n'avois craint le seandale; il continua par un blasphême. Mais puisqu'on le vent de la sorte, poursuivit ce jeune téméraire, j'entre avec joie dans le ehemin qui m'est ouvert, avec cette consolation que ma sortie sera plus innocente que ne sut celle des premiers Hébreex hors de l'Egypte, quoique ma subsistance ne soit pas mieux sondée que la leur. Je n'emporte rien à personne, et je me puis me vanter, quelque injustice qu'on me sasse, qu'on m'a rien à me reprocher,

Le peu d'habitude qu'il avoit depuis quelque temps avec les Juits, l'obligeant de connoître quelques chrétiens, il avoit lié amitié avec des perfonnes d'esprit, qui lui ditoient que c'étoit donnage qu'il ne sçût ni Greo ni Latin. Quelque versé qu'il sit dans l'Hébreu, dans l'Italien et dans l'Espagnol, sans parler de l'Allemand, du Flamand et du Portugais, qui étoient ses langues naturelles, it comprenoit asse de lui-même de quelle importance il lui étoit d'en trouver le moyen. Un maître Allemand lui donne les premiers principes de la langue l'atine; mais il n'avoit point de bien, ni d'amis asses puissants pour se perfectionner. Comme il y pensoit incessamment, et qu'il en parleit en toute rencontre, Van den Ende qui enseignoit avec succès le Greo et le Latin, lui offrit ses soins et sa maison, sans/exiger d'autre reconnoissance que de lui aider quelque tamps à instruire ses écoliers quand il en seroit devenu capable,

Cet homme, outre la Médecine qu'il professoit, enseignoits encere aves beausoup de succès et de reputation; de sorte que etc."

François Van den Ende qui la montroit alors à Amsterdam, et y exerçoit en même temps la profesfion de Médecin. Cet homme enseignoit avec beaucoup

qu'ils virent le temps propre à le pousser plus vivement, ils firent leur rapport aux Juges de la Synagogue, qu'ils animèrent assez pour les porter à le condamner sans l'avoir entendu. Quoique les sacrés Ministres du Temple ne soient pas exampts de colère, ils suspendirent cependant leur premier feu, et firent sommer Spinoss de comparoître devant eux. Lui qui croyoit que sa conscience ne lui reprochoit rieu, alla griement à la Synagogue, où ses Juges lui dirent d'un visage abbattu, et en hommes rongés du zèle de la maison de Dien, qu'après les bonnes espérances qu'ils avoient conques de se pieté, ils n'apprencient qu' avec peine le mauvais bruit qui couroit de lui; qu'ils l'appeloient pour en sçavoir la vérité, et que c'étoit dans l'amertume de leur coeur qu'ils le citoient pour rendre raisen de sa soi, qu'il étoit accusé du plus énorme de tous les crimes, qui est le mépris de la loi, qu'ils souhaitoient ardemment qu'il s'en pût laver; mais que s'il étoit convaincu, il n'y avoit point de supplice assex rude pour le punir. Ensuite l'ayant conjuré de leur dire s'il étoit coupable, comme ils virent qu'il le nioit, ses faux amis qui étoient présents déposèrent effrontément l'avoir oui se moquer des Juiss, comme de gens supersitieux, més et élevés dans l'ignorance, qui ne sçavent ce que c'est que Dieu, et que néanuoine ils ont l'audace de se dire son peuple, au mépris des autres nations: que pour la loi, elle avoit été instinée par un homme plus adroit qu'eux à la vérité en matière de politique, mais qui n'étoit guères plus éclairé dans la Physique, ni même dans la Théologie. Cela joint par les délateura à ce qu'il avoit dit de Dieu, des Anges et de l'ame, ébranla les esprits, et lui sit criex anathême, avant même que l'accusé eût le temps de se pussissier.

Les Juges poussés d'un saint rèle à venger leur autorité méprifée et leur loi profanée, interrogent, pressent, intimident. A quoi l'accusé répondit que ces grimaces lui sassoient pitié, qu'ils avoueroit ce qu'ils disoient sur la déposition de si bons témoins, l'al ne falloit, pour le soutenir, que des raisons incontastables.

Cependant Morteira étant averti du péril où étoit son disciple, court à la Synagogue, où avant pris place auprès de Juges, il lui demanda s'il se souvenott du bon exemple qu'il lui avoit donné; si sa révolte étoit le prix du soin qu'il avoit pris de son éducation, et s'il ne craignoit point de tomber entre les maine du Dieu vivant: que le scandale étoit dejà grand, mais qu'il étoit encore temps de se repeatir,

Après que Morteira se sut épuisé en paroles. sans pouvoir ébranter la sermete de son Disciple, il prit un ton plus redoutable, et en ches de la Synagogue, il le pressa de se déterminer à le repentance, out a la peine, et protesta de l'excummunier, me donnoit à l'instant des marques de resipiecence.

fit avec fuccès; quoique le présent qu'il avoit in auparavant à cette fille d'un colier de perles ce valeur de deux ou trois cens pistoles contribuàt les doute à gagner \*) ses bonnes graces. Elle les la accorda donc, et lui promit de l'épouser; ce qu'el exécuta fidellement après que le Sieur Kerkers eût abjuré la Religion Luthérienne dont il faile profession, et embrassé \*\*) la Catholique. On per consulter sur ce sujet le Dictionnaire de Mr. Bass Tome 3. Edit. 2. à l'article de Spinosa à la page 2. Aussi bien que le Traité du Docteur Kortholt de bus impostoribus, Edit, 2. dans la Présace.

A l'égard de Van den Ende comme il étoit tre ronnu en Hollande, pour y trouver de l'empi il se vit obligé d'en aller chercher ailleurs. Il pair en France, où il fit une fin très-malheureuse, après y avoir sublisté pendant \*\*\*) quelques années de " ma'il gagnoit à sa \*\*\*\*) Profession de Médecin. Halma dans sa traduction Flamande de l'Att. Spinosa, p. 5. rapporte, que Van den Ende ave été convaincu d'avoir attenté à la vie de Mr. le Dau phin, fut condamné à être pendu, et exécuté. (t pendant quelques autres qui l'ont connu très-parsulièrement en France avouent à la vérité cette (1 cution; mais ils en rapportent autrement la cause Ils disent que Van den Ende avois taché de fa soulever les Peuples d'une des Provinces de France qui par ce moyen espéroient rentrer dans la jon sance de leurs anciens Priviléges; en quoi il at

<sup>9)</sup> Boullainv. p. 19. "à lui gagner."

<sup>🍑)</sup> Boullainv, p. 20. "et eut embrassé,"

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 20. omittit "pendant."

Boullainv, p. 20. "dans la prof."

Boullainv, p. 21. "une autre cause."

les vîtes de fon côté, qu'il songeoit à delivrer les Provinces-Unies de l'oppression où elles étoient alors, en donnant assez d'occupation au Roi de France en son propre Païs, pour être obligé d'y employer une grande partie de ses forces. Que c'étoit pour faciliter l'éxécution de dessein qu'on avoit fait équiper quelques Vaisseaux, qui cependant arrivèrent trop tard. Quoi qu'il en soit, Van den Ende sut éxécuté; mais s'il eût attenté à la vie du Dauphin, il eût apparemment expié son crime d'une autre manière et par un supplice plus rigoureux †).

Spi-

†) Lucis aliquid affundere huic narrationi possumms ex libelle ingenioso: Mémoires et Reslexiens sur les principaux événemens du règne de Louis XIV. par Mr. L(e) M(arquis) D(e) L(a) F(are). Rotterd. 1716. 12. ubi p. 147. sq. hac memoriae prodita invenimus: "Le Chevalier de Rolian, perdu de dettes, mal à la cour, ne fachant où donner de la tête, et susceptibles d'idées vastes, vaines, et fausse, trouva un homme comme lui, hors qu'il avoit plus d'esprit et plus de courage pour affronter la mort. C'étoit la Truaumont, ancien Ossicier, qui espéra, se servant du Chevalier de Rohan comme d'un fantôme, faire une grande sortune en introdussant les Hollandois en Normandie, d'où il étoit, et où il avoit beaucoup d'habitudes. Le mécontentement des peuples, et la Guyenne et la Bretagne prêtes à se sevirent d'un Maitre d'Ecole Hollandois, et leur traité sut effectivement fait et ratisé. Les Hollandois embarquèrent des troupes sur leur flotte, et ne s'éloignèrent pas beaucoup pendant cette campagne des côtes de Normandie, où on les devoit recevoir. Les Etats de Hollande étoient convenus entre autres choses, que quand tous leurs préparatifs seroient faits, ils seroient mettre certaines nouvelles dans leur gazette, et elles y surent mises. La Truaumont partit pour aller assembler ses amis en Normandie, mais sous fait la trahis n. Un de se neveux, nommé le Chevalier de Présult, avoit aussi des neveux, nommé le Chevalier de Présult, avoit aussi des terres en ce pais-lè; et Monfieur le Chevalier de Rohan étoit ensin sur le point de partir lui même, quand il sut avrêté et mens à la Bastille. Le Roi en même temps envoya Brissa, Major de ses Gardes, à Rouen pour prendre la Truaumont Celui-ci, sans s'émouvoir, dit à Brissa sous de la Chambre, qui an lieu seutement de l'en Bossa cour de l'en ment pour quelque nécessité entret dans mon cabine Bossa che de la chambre, qui an lieu seutement de l'en Bossa chement de la Chambre, qui an lieu seutement de le d

Spinofa s'attache à l'étude de la Théologie, qu'il quitte pour étudier à fond \*) la Physique.

Après avoir bien appris la Langue Latine, Spinosa se proposa l'étude de la Théologie, et s'y attacha pendant quelques années. Cependant, quoi qu'il eût déjà beaucoup d'esprit et de jugement, l'un et l'autre se fortificient encore de jour à autre \*\*). De sorte que se trouvant plus de disposition à la recherche des productions et des causes naturelles \*\*\*), il abandonna la Théologie pour s'attacher entièrement à la Physique. Il délibéra long-temps sur le choix qu'il devoit faire d'un Maître, dont les écrits lui pûssent servir de guide dans le dessein où il étoit. Mais enfin, les Oeuvres de Descartes étant tombées entre ses mains ils les lut avec avidité; et dans la suite il a souvent déclaré, que c'étoit de là qu'il avoit puisé ce qu'il avoit de connoissance en Philosophie. Il étoit charmé de cette maxime de Descartes, qui établit qu'on ne doit jamais rien recevoir pour véritable, qui n'aît été auparavant prouvé par de bonnes et solides raisons. Il en tira cette conséquence, que la Doctrine et les Principes ridicules des Rabins Juifs, ne pouvoient être admis par un homme de bon sens; puisque ces principes sont établis uniquement sur l'autorité des Rabins mêmes, sans que ce

mer et de le prendre en vie, le tirèrent et blesserent d'un coup dont il mourut le lendemain, avant que le premier Président eut pu lui faire donner la question, et par conséquent saus riem avouer. Cet incident auroit pu dans la suite sauver la vie au Chevalier de Rohan, si après avoir tout nié à ses autres juges, il n'avoit pas sottement tout avoué à Besons, qui lui arracha son secret. en lui promettant sa grace, action indigne d'un juge. Le Maitre d'Ecole sut pendu, et le Chevalier de Rohan eut la tête coupée avec le Chevalier de Préault et Madame de Villiere.

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 22. omittit "à fond."

<sup>\*\*)</sup> Boullainy. p, 28 "se fortificient de jour en jour."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 22. "des chofes naturelles."

uils enseignent vienne de Dieu, comme ils le prémdent à la vérité \*), mais sans fondement, et sans maindre apparence de raison.

Il fut dès lors fort réservé avec les Docteurs uifs, dont il évita le commerce autant qu'il lui fut ossible; on le vit rarement dans leurs Synagogues, ù il ne se trouvoit que par manière d'acquit, ce qui es irrita extrémement contre lui; car ils ne douoient point qu'il ne dût bien-tôt les abandonner, t se faire Chrètien. Cependant, à dire la vérité, il l'a jamais embrassé le Christianisme, ni reçû le Saint satème; et quoi qu'il ait eu de fréquentes converations depuis sa desertion du Judaïsme avec quelques sçavans Mennonites, aussi-bien qu'avec les ersonnes les plus éclairées des autres Sectes Chrètiennes, il ne a'est pourtant jamais déclaré pour aucune, et n'en a jamais fait profession.

Le Sieur François Halena, dans la Vie de Spi-10 a \*\*) qu'il a traduite en Flamand rapporte page 6. 7. 8., que les Juifs lui offrirent une Pension peu de .emps avant la defertion pour l'engager à refter parmi zux, sans discontinuer de se faire voir de temps en temps dans leurs Synagogues. Cest aush ce que Spinosa lui-même a souvent affirmé au Sieur Van der Spyck fon Hôte, ausli-bien qu'à d'autres, ajoûtant que les Rabins avoient fixé la Pension qu'ils lui destinoient à 1000 florins; mais il protestoit ensuite que quand ils lui cussent offert dix fois autant, il n'eût pas accepté leurs offres, ni fréquenté leurs Assemblées par un semblable motif; parce qu'il n' étoit pas hypocrite, et qu'il ne recherchoit que la Vcrité. Monsieur Bayle rapporte en outre \*\*\*), qu'il lui

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 23. omittit ") la vérité."

<sup>\*\*)</sup> Ex Bayliano Dictionario excerpta eft. P.

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 25. "rapporte encora.«

lui arriva un jour d'être attaqué par un Juif au sortir de la Comédie, qu'il en reçût un coup de couteau au visage, et quoique la playe ne fût pas dangereuse, Spinosa voyoit pourtant que le dessein du Juif avoit été de le tuer. Mais l'Hôte de Spinosa aussi bien que sa femme, qui tous deux vivent encore, m'ont rapporté ce fait tout autrement. le tiennent de la bouche de Spinosa mème, leur a souvent raconté qu'un soir \*) sortant de la vieille Synagogue Portugaise, il vit quelqu'un auprès de lui le poignard à la main, ce qui l'ayant obligé à se tenir sur ses gardes et à s'écarter, il évita le coup qui porta seulement dans ses habits. gardoit encore alors le justaucorps percé du coup, en mémoire de cet événement. Cependant, ne se croyant plus assez en sûrete à Amsterdam, il ne songeoit qu'à se retirer en quelqu'autre lieu à la première occasion. Car il vouloit d'ailleurs poursuivre ses études et ses méditations Physiques, dans quelque retraite paisible et éloignée du bruit.

## Les Juifs l'excommunient.

Il l'étoit à peine séparé des Juiss et de leur Communion, qu'ils le poursuivirent iuridiquement selon leurs Loix Ecclésiastiques, et l'excommunièrent. Il a avoué plusieurs fois que la chose s'étoit ainsi passée, et déclaré, que depuis il avoit rompu toute liaison et tout commerce avec eux. C'est aussi ce dont Mr. Bayle convient aussi-bien que le Docteur Musaeus. Des Juiss d'Amsterdam qui ont très bien connu Spinosa, m'ont pareillement confirmé la vérité de ce fait, ajoûtant que c'étoit le vieux -Chacham Abuabh, Rabin alors de grande réputation parmi eux, qui avoit prononcé publique-

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 25. "qu'un jour".

quement la Sentence d'excommunication \*). J'ai sollicité inutilement les fils de ce vieux Rabin de me communiquer cette Sentence; ils s'en sont excusés sur ce qu'ils ne l'avoient pas trouvée parmi les papiers de leur père; quoi qu'il me fût aisé de voir qu'ils n'avoient pas envie de s'en dessaisir, ni de la communiquer à personne.

Il m'est arrivé ici à la Haye de demander un jour à un sçavant Juif, quel étoit le Formulaire dont on se servoit pour interdire ou excommunier un Apostat J'en eus pour réponse, qu'on le pouvoit lire dans les écrits de Maimonides, au Traité Hilcoth Thalmud Thorah chap. 7. v. 2. et

\*) Boullainv. p. 27 [qq. addit: "D'autres néanmoins prétendent qu'elle fut prononcée par Morteira même. On assure que ce dernier irrité du mépris que son Disciple faisoit de lui et de la l.oi, changea son amitié en haine, et gouta en le foudroyant le plaifir que les devots irrités trouvent dans la vengeanec.

L'Excommunication des Juiss n'a rien de fort particulier; cependant pour ne point omettre ce qui pourroit instruire le Lecteur: j'en toucherai cic les principales circonstances. Le peuple étant assemblé dans la Synagogue, cette cérémonie qu'ils appellent Herim ou Cherem se commence par allumer quantité de bougies noires, et par ouvrir le tabernacle, oh sont gardés les Livres de la Loi. Après cela, le Chantre qui est dans un lieu élevé, étonne d'une voix lugubre les paroles d'exécration, pendant qu'un autre Chantre embouche un cor, et qu'on renverse les bougies pour les faire tomber goutte à goutte dans une cuve pleine de lang, à quoi le peuple animé d'une sainte horreur à la vue de ce noir spectacle, répond Amen, d'un ton surieux, et qui témoigne le bon osse qu'ils feroient rendre à Dieu, s'ils déchivoient l'excommunic; ce qu'ils feroient sans doute, s'ils le rencontroient en ce tems-là, ou en sortent de la Synagogue. Sur quoi il est à remarquer que le bruit du cor, les bougies renversées, et la cuve pleine de sang sont des circonstances qui ne s'observent qu'en cas de blasphême. Hors de là on se contente de sulminer l'excommunication, comme il se pratiqua à l'égard de 3pinosa, qui n'étoit point convaincu d'avoir blasphémé, mais d'avoir manqué de respect pour Movse et pour la Loi. L'excommunication est d'un tel poids parmi les Juis, que le meilleur ami de l'excommunic n'oseroit lui rendre service, ni même lui parter, sans tomber dans la même peine. Aussi ceux qui redoutent la douceur de la solutude, aiment mieux essuyer toute autre peinque l'anathème.

au coupable de se trouver aux Assemblées même pour s'instruire et pour écouter. Cependant, on lui donnoit encore un nouveau désai d'un mois, qui s'étendoit ensuite jusqu'à deux et trois, dans l'espérance qu'il pourroit rentrer en lui même, et demander pardon de ses fautes; mais lors qu'il n'en vouloit rien faire, on sulminoit ensin la troisième et dernière Excommunication.

C'est cette troisième sorte d'excommunication qu'ils appelloient Schammatha. C'étoit une interdiction ou banissement de leurs Assemblées ou Synagogues, sans espérance d'y pouvoir jamais rentrer. C'étoit aush ce qu'ils appelloient d'un nom particulier leur Grand Anathême, ou Banissement. les Rabins le publicient dans l'Assemblée, ils avoient dans les premiers temps accoûtumé de sonner du cor-. net ") pour répandre ainsi une plus grande terreur dans l'esprit des assistans. Par cette Excommunication le criminel étoit privé de toute side et ssissance de la part des hommes, aussi bien que des secours de la grace et de la misericorde de Dieu; abandonné à ses jugemens les plus sevères, et livré pour jamais à une ruine et uné condamnation inévitable. Plusieurs' estiment que cette Excommunication est la mêms que celle dont il est fait mention en la première Epître aux Cor. chap. 16. v. 22., où l'Apôtre la nomme Maranatha. Voici le passage: s'il y a quelqu'un qui n'aime pas le seigneur Jésus, qu' il soit Anathême Maharam Motha, ou Maranatha, c'est à dire, qu'il soit anathême, ou excommunié à jamais, ou, suivant l'explication de quelques autres, le Seigneur vient, à sçavoir pour juger cet excommunie et pour \*\*) le punir. Les Juiss avancent que le bien-heureux Enoch est l'Auteur de cette excommuni-

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 55. "du coi".

<sup>••)</sup> Boullainv. p. 35. omittit "pour."

d'Ac

munication, et que c'est de lui qu'ils la tiennent, et qu'elle a passé jusqu'à eux par une Tradition certaine et incontestable.

A l'égard des raisons pour lesquelles quelqu'un pouvoit être excommunié, les Docteurs Juiss en rapportent deux principales, suivant le témoignage de Lightfoot au lieu même que nous avons cité; à favoir \*) pour dettes, ou à cause d'une vie libertine et Epicurienne.

On étoit excommunié pour dettes. lorsque le Débiteur condamné par le Juge à payer, refusoit cependant de satisfaire à ses Créanciers. On l'étoit pareillement pour mener une vie licentieuse et Epicurienne, quand on étoit convaincu d'être blasphémateur, idolatre, violateur du Sabath, ou deserteur de la Religion et du Service de Dieu. Car au Traité du Talmud Sanhedrin Fol. 99., un Epicurien est défini un homme qui n'a que du mépris pour la Parole de Dieu, et pour les enseignemens des Sages, qui les tourne en ridicule, et qui ne se sert de langue, que pour proférer des choses mauvaisés contre la Majesté Divine.

Ils n'accordoient aucun délai à un tel homme. Il encouroit l'Excommunication qu'on fulminoît ausi-tôt contre lui. D'abord il étoit nommé et cité le premier jour de la semaine, par le Portier de la Synagogue. Et comme il resusoit ordinairement de comparoître, celui qui l'avoit cité en faisoit publi quement son rapport en ces termes: j'ai, par ordr du Directeur de l'Ecole, cité N. N. qui n'a pas ré pondu à la citation, ni voulu comparoître. On pro cédoit alors par écrit à la Sentence d'Excommunica tion, qui étoit après signifiée au Criminel, et serve

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 36. omittit "å."

d'Acte d'interdiction ou banissement, dont chacun pouvoit tirer copie en payant. Mais s'il arrivoit qu'il comparût, et qu'il persévérat néanmoins dans ses sentimens avec opiniâtreté, son Excommunication lui étoit seulement prononcée de bouche, à quoi les assistans joignoient encore l'affront de le basouer et de le montrer au doigt.

Outre ces deux causes d'Excommunication, le sçavant Lightfoot, au lieu ci-devant cité \*), en rapporte vingt-quatre autres, tirées des écrits des anciens Juiss; mais ce qu'il dit sur ce sujet nous méneroit trop loin, et est d'une trop grande étendue pour être inséré ici.

Enfin, à l'égard du Formulaire dont ils usoient dans les sentences d'excommunication publiées de bouche, ou exprimées par écrit; voici ce qu'en dit le Docteur Seldenus, au lieu déjà cité pag. 69., et qu'il a tiré des écrits de Maimonides. On énonçoit \*\*) premièrement le crime de l'Accusé, ou ce qui avoit donné lieu à la poursuite qu'on faisoit contre lui, à quoi on joignoit ensuite ces Malédictions conçûes en peu de paroles. Cet homme N. N. soit excommunié de l'Excommunication Niddui, Cherem, ou Schammatha; qu'il soit séparée, bani \*\*\*), ou entièrement exstirpé du milieu de nous.

J'ai \*\*\*\*) longtemps cherché quelqu'un des Formulaires dont les Juifs usoient dans ces sortes d'Excom-

Doullainv. p. 38. omittit "an lieu ci-devant cité," et pofi "en rapporte" addit: "encore."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 39. "On anonçoit."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 59. omittit "banis"

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Verbà: "Pai longtemps — de jure naturae et gentium" una cum formula excludendi ipía, quam post illa a Colero nimis fuse ansertam et nos omittere censuimus, a Boullainvilliers absunt. P.

communications; mais ç'a été inutilement; il n'y a point eu de Juif qui ait pû ou voulu m'en communiquer aucun. Mais enfin, le sçavant Mr. Surenhusus Professeur des Langues Orientales, dans l'Ecole Illustre d'Amsterdam, et qui a une parfaite connoissance des coûtumes et des écrits des Juiss m'a mis en main le Formulaire de l'Excommunication ordinaire et générale dont ils se servent pour retrancher de leur Corps tous ceux qui vivent mal et desobéissent à la Loi. Il est tiré du Cérémonial des Juiss nommé Colbo, et il me l'a donné traduit en Latin. On peut cependant le lire dans Seldenus page 524. liv. 4, chap. 7. de son Traité de jure naturae et gentium.

Spinosa s'étant séparé ouvertement des Juifs. lont il avoit auparavant irrité les Docteurs en \*) les ontredisant, et découvrant leurs fourberies ridicues, on ne doit pas s'étonner s'ils le firent passer pour ın blasphêmateur, un ennemi de la Loi de Dieu. t un Apostat, qui ne s'étoit retiré du milieu d'eux. que pour se jetter entre les bras des infidèles \*\*); et I ne faut pas douter qu'ils n'ayent fulminé contre ui la plus terrible des Excommunications. ussi ce qui m'a été confirmé par un sçavant Juif, jui m'a assuré qu'au cas que Spinosa ait été excomnunie, c'étoit certainement l'Anathême Schammatha. ju'on avoit prononcé contre lui. Mais Spinofa l'étant pas présent à cette cérémonie, on mit par crit sa Sentence d'excommunication, dont copie lui ut signifiée. Il protesta contre cet acte d'Excomnunication, et y fit une réponse en Espagnol qui ut adressée aux Rabins, et qu'ils reçurent comme 10us le marquerons dans la fuite.

Qq 2 Spinofa

Boullainv. p. 39. "en découvrant leur ignorance et leurs fourberies ridicules."

<sup>••)</sup> Boullainv. p. 39. "qui s'étoit retiré du milieu d'eux pour se jetter entre les Infidelles."

Spinosa apprend un Métier, ou Art méchanique.

La Loi et les anciens Docteurs Juifs, marquent expressément qu'il ne sussit pas d'être sçavant; mais qu'on doit en outre \*) s'exercer dans quelque Art méchanique ou profession, pour s'en pouvoir aider à tout événement, et y gagner de quoi sublister. C'est ce que dit positivement Raban Gamaliel dans le Traité du Talmud Pirke Aboth chap. 2., où il enseigne que l'étude de la Loi est quelque chose de bien desirable, lorsqu'on y joint une profession, ou quelque Art méchanique; Car. dit-il, l'application continuelle à ces deux éxercices, fait qu'on n'en a point pour faire le mal, et qu'on l'oublie; Et tout Scavant qui ne s'est pas soucié d'apprendre quelque Profession, devient à la fin un homme distipé et déréglé en ses moeurs. Et le Rabin Jéhuda ajoûte. que tout homme qui ne fait pas apprendre un métier à ses enfans, fait la même chose que s'il les instruifoit à devenir voleurs de grand chemin.

Spinosa sçavant dans la Loi et dans les coûtumes des Anciens, n'ignoroit pas ces maximes, et ne les oublia pas, tout séparé des Juiss et excommunié qu'il étoit \*\*). Comme elles sont fort sages et raisonnables, il en fit son profit, et apprit un Art méchanique, avant d'embrasser une vie tranquille et retirée, comme il y étoit résolu. Il apprit donc à saire des verres pour des Lunettes d'approche et pour d'autres usages, et il y réussit si parsaitement, qu'on s'adressoit de tous côtés à lui pour en acheter; ce qui lui fournit suffisamment de quoi vivre et s'entretenir. On en trouva dans son cabinet après sa mort encore un bon nombre qu'il avoit polis; et ils

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 40. "de plus."

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 442. "tout excommunie qu'il étoit par les Juifs.
-Comme eiles font lages etc.

ils furent vendus affez cher, comme on le peut justifier par le registre du Crieur public, qui assista à son inventaire et à la vente de ses meubles.

Après s'être perfectionné dans cet Art, il s'attacha au Dessein, qu'il apprit de lui-même; et il reusfit bien à tracer un portrait \*) avec de l'encre ou du charbon. J'ai entre les mains un livre entier de semblables portraits où l'on en trouve de plufieurs Personnes distinguées qui lui étoient connues, ou qui avoient eu occasion de lui faire visite. ces portraits je trouve à la 4. feuille un Pêcheur desfiné en chemise, avec un filet sur l'épaule droite, tout à fait semblable pour l'attitude au fameux Chef des rebelles de Naples Massaniello, comme il est représenté dans l'Histoire et en Taille-douce. casion de ce dessein je ne dois pas omettre, que le Sr. Van der Spyck chez qui Spinosa logeoit lorsqu'il est mort, m'a assuré que ce crayon, ou portrait, ressembloit parfaitement bien à Spinosa, et que c'étoit assurément d'apres lui-même qu'il l'avoit tiré. Il n'est pas nécessaire de faire mention des Personnes distinguées dont les portraits crayonnés se trouvent pareillement dans ce livre par ses autres desseins.

De cette manière il pouvoit fournir à ses nécessités du travail de ses mains, et s'attacher à l'étude comme il avoit résolu \*\*). Ainsi rien ne l'arrêtant plus

Doullainv. p. 42. "et il réussissoit bien à faire un portrait etce

<sup>8°)</sup> Boullainv. p. 44. sqq. pergit: Spinosa qui avoit trouvé un azile chez Van den Ende, ch il se croyoit à couvert des insultes des Juiss, ne pensoit plus qu'à s'avancer dans les sciences humaines, où avec un génie excellent il sit en sort peu de temps un progrès très - considérable. Cependant les Juiss troublés d'avoiremanqué leur conp. et que celui qu'ils vouloient perdre, suit hors de leur puissance, lui imposerent le crime d'impiété, dont ils n'avoient pû le convaincre personellement, Quand je cite les Juiss en général, je parle de Morteira et de ses Collégues; tant il est vrai que ceux qui vivent de l'antel ne pardonnent jamais. S'être soustrait à leur jurisdic son et substitut seus

plus à Amsterdam, il en partit et s'alla loger †) chez un homme de sa connoissance qui demeuroit sur la route qui mène d'Amsterdam à Auwerkerke. Il y passa le temps à étudier, et à travailler à ses verres; lors

leur secours, c'étoient deux crimes qui leur sembloient irrémisibles. Morteira surtout ne pouvoit souffrir que son Disciple et lui demeurassent dans une même Ville, après l'affront qu'il eroyoit avoir requ de lui. Mais comment l'en chasser? Il n'étoit pas Ches de la Ville, comme il l'étoit de la Synagogue. Cependant sa malice devint si active et si puissante à l'ombre d'un saux zèle, que ce vieillard en vint à bout, et voici comment il s'y prit. Il se sait escorter par un Rabin de même caractère, et va trouver les Magistrats d'Amsterdam auxquels il réprésente que, si l'on avoit excommunié Spinosa, ce n'étoit pas pour des raissons communes, mais pour des blasphêmes exécrables contre Moyse et contre Dieu. Il exagéra le crime par toutes les raisons qu'une sainte haine suggère à une ame dévote qui ne veut aucune réconciliation, et demanda pour conclusion que l'accusé fut banni d'Amsterdam. A considérer le zèle extraordinaire du Rabin, et avec quel empressement il déclamoit contre son Disciple, il étoit aisé de juger que c'étoit moins un xèle religieux qu'une secrète rage qui le poussoit à se venger. Aussi les Juges de cette illustre Ville qui s'en apperquent, cherchèrent à éluder leurs plaintes et les renvoyèrent aux Ministres Résormés. Ceux-ci les ayant examinés, s'y trouvèrent embarasses. De la façon que l'accusé se défendoit, ils n'y remarquoient rien d'impie. D'autre côté, l'accusateur étoit Rabin, et le rang qu'il teuoit les faisoit souvenir du leur. Tout bien considéré, ils ne pouvoient absoudre un homme que leurs semblables vouloient perdre, sans outrager le minissère. Et cette raison leur sit donner leur conclusion en faveur du Rabin, de sorte que les Magistrats qui n'osoient pas les dédire, pour maintenir l'ordre et la subordination à l'autorité superieure, condamnèrent l'accusé à un exil de quelques mois. Par ce moyen le Rabinisme sut vengé. C'étoit moins cependant par l'intention directe des suges, que pour se délivirer des importunités plus s'accusé.

Cet Arrêt seconda l'envie qu'avoit Spinosa de quitter Amsterdam. Ayant appris des sciences humaines ce qu'un philosophe en doit sçavoir, il pensoit à se dégager de la soule d'une grande Ville, lorsqu'on le vint inquieter. Ainsi ce ne sur pas la persécution qui l'en chassa, mais l'amour de la solitude, dans le silence de laquelle il croyoit trouver la vérité.

Cette forte passion qui lui donnoit peu de relâche lui sit quitter avec joye la patrie pour se retirer chez un homme de sa connoissance qui demeuroit sur la route d'Amsterdam à Auverherke. Il y passa le temps à étudier et à travailler ses verres. Lersqu'ils étoient etc."

<sup>4)</sup> a. .660.

lors qu'ils étoient polis, ses Amis avoient soin de les envoyer prendre chez lui, de les vendre, et de lui en faire tenir l'argent,

- Il \*) va demeurer à Rynsburg, ensuite à Voorburg, et enfin à la Haye.
- En \*\*) l'an 1664. †) Spinofa partit de ce lieu et se retira à Rynsburg proche de Leyde où il passa l'hyver
  - \*) Boullainv. p. 48. "Spinesa va etc."
  - Partit de ce lieu pour se retirer à Rhynsbourg proche (à une lieue Ms. Luc.) de Leyde. Là, éloigné de tous les obfiacles, qu'il ne pouvoir vaincre que par la suite il s'adonna entièrement à la philosophie. Comme il y avoit peu d'Anteurs qui sussent de son goût, il eut recours à ses propres méditations, étant resolu d'éprouver jusqu'où elles pourroient s'étendre: en quoi il a donné une si haute idée de la grandeur de son génie qu'il y a peu de personnes qui ayent pénétré si avant que lui dans les matières qu'il a traitées. Il sut +) peu dans cette retraite, parce que, malgré les préçautions qu'il prénoit pour éviter tout commerce avec ses amis, on ne laissoit pas de l'y aller voir de temps en temps, et jamais on ne le quittoit qu'avec peine.

La plûpart de ces amis qui étoient Cartésiens lui proposient des dissicultés qu'ils prétendoient ne se pouvoir resoudre que par les principes de leur maître. Spinosa les desabusa d'une erreur où ils s'étoient alors, et les satissit par des raisons tout opposées. Mais jusqu'où ne va point la force des préjugés! Ces amis retournés chez eux manquèrent à se faire assommer, en publiant que M. Descartes n'étoit pas le seul philosophe qui mérita d'être suivi. La plûpart des Ministres Résormés préoccupés alors de la doctrine de ce grand homme, et jaloux du droit que croyent avoir ces sortes de gens de se prétendre infaillibles dans leur choix, crient contre un bruit qui les offense, et n'oublient rien de ce qu'ils sçavent pour l'éteindre dans la source. Mais quoiqu'ils sissent, le mal croissoit de sorte qu'on étoit sur le point de voir une guerre civile dans l'empire des Lettres, lors qu'il sut arrêté qu'on prieroit notre Philosophe de s'expliquer ouvertement à l'égard de M. Descartes. Spinosa qui ne demandoit que la paix donna volontiers à ce travail quelques heures de son loisir, et sit imprimer

+) Ms. Lucae: Il fut deux ans dans cette retraite. Excidiffe aliquid videtur in viroque libro. Integer textus annon hie fuerat: Il fut deux ans, mais il fit peu dans cette retraite etc. P. l'hyver; mais aussitôt après il en partit et alla de meurer à Voorburg à une lieuë de la Haye, commi il lé témoigne lui-même dans sa trentième lette écrite à Pierre Balling. Il y passa, comme jen dété informé, trois ou quatre ans; pendant quoi il sit un grand nombre d'Amis à la-Haye, tous gai distingués par leur condition, ou par les Emples qu'ils éxerçoient dans le Gouvernement, ou à la mée. Ils se trouvoient volontiers en sa compagne

primer l'An 1664. [potius: 1663.] son Abrégé des Médiutis de M. Descartes.

Dans cet Ouvrage il prouve Géométriquement les dent principes parties des principes de M. Descartes, dont il traison dans la Présace par la plume d'un de ses amis. Mu quoiqu'il ait pu dire à l'avantage de ce célèbre Auter, le partisans de ce grand homme (Cartesius) étant accusés d'alceme, ont sait depuis tout ce-qu'ils ont pu pour fais tout la tempête sur notre Philosophe; (Ms. Lucae: "alunt dans cette occasion la politique de disciples de St. Augasin, cu pour se laver du reproche, qu'on lui faisoit de panchet rei l'hérésie, a écrit contre les sectes les livres les plus violens Cette persécution (Ms. Luc. que les Cartesiens excitèrent certifiches) dura autant que la Vie de Spinosa, et bien loin l'ébranler, elle le sortissa dans l'étude et dans le travair ca avoit embrassé.

Il imputoit la plupart des vices des hommes aux en de l'entendement, et de peur d'y tomber, il s'enfonça il avant dans la folitude. Il quitta donc le lieu où il étou? l'aller à Woorburgt à une lieue de la Haye, où il crut. plus en repos: ce fut l'An 1665, †)

Les vrais Scavans qui le trouvoient à redire fitôt qu'il le voyoient plus, ne mirent guères à le deterrer et à l'acci de leurs visites dans ce dernier Village, comme ils au fait dans le premier. Lui, qui n'étoit pas insensible à l'ié des gens de bien, ceda à l'infiance qu'ils lui firent si trois ou quatre ans de séjour, de quitter la campagne p quelque ville où ils pussent le voir avec moins de difficult s'habitua donc à la Haye, qu'il préséra à Amsterdam cause que l'air y est plus sain, et il y demeura le reservie. Pendant sa demeure à Rhymbourg, il s'étoit sui grand nombre d'amis à la Haye tous gens distingués par condition, ou par les emplois qu'ils avoient dans le guernement, ou à l'Armée. Ils se trouvoient etc."

<sup>4)</sup> Potius: m. Jun? 1664.

<sup>)</sup> Potius; 1661. vide Epistolam I. ad Spinozam.

et prenoient beaucoup de plaisir à l'entendre discourir. Ce fut à leur prière, qu'il s'établit enfin et se fixa +) à la Haye, où il demeura d'abord en pension. fur le Veerkaay, chez la veuve Van Velden, dans la même maison où je suis logé pour le présent \*). La chambre où j'étudie, à l'extrémité de la maison sur le derrière, au second etage, est la même où il conchoît, et où il s'occupoit à l'étude et à son travail. Il s'y faisoit souvent apporter à manger, et y passoit les \*\*) deux et trois jours sans voir personne. Mais s'étant apperçû qu'il dépensoit un peu trop dans sa pension, il loua ++) sur le Pavilio - engragt derrière ma maison, une chambre chez le Sieur Henri Van der Spyck dont nous avons souvent fait mention \*\*\*), où il prit soin lui-même de se fournir ce qui lui étoit nécessaire pour le boire et pour le manger, et où il vécut à sa fantaisse d'une manière fort retirée \*\*\*\*).

11

:

1

<sup>+)</sup> a. 1669.

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 53. "à présent."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 53. omittit artie. "les."

<sup>++) 1671.</sup> 

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 53. "dont nous avons souvent parlé" et paulo infra: "et il y vécut etc."

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Boullainv, p. 53. [qq. addit: "D'abord il n'y fut visité que d'un petit nombre d'amis qui en usoient modérément; mais cet aimable lieu n'étant jamais sans voyageurs, qui cherchent à voir se qui mérite d'être vû, les plus intelligens d'entre eux, de quelque qualité qu'ils fussent, auroient cru perdre leur voyage, s'ils ne lui avoient rendu visite. Et comme les effets répondoient à la renommée, il n'y a point eu de sçavant qui ne lui ait écrit ponr être éclairci de ses doutes, témoin ce grand nombre de lettres qui font partie du livre qu'on a imprimé après sa mort.

Mais tant de visites qu'il recevoit, tant de réponses qu'il avoit à faire aux sqavans qui lui écrivoient de toutes parts, et ses Ouvrages singuliers qui font aujourd'hui notre étonnement, n'occupoient pas sussiamment son esprit. Il employates les jours quelques heures de son temps à préparer des

noissoit aisément pour être descendu de Juiss Portugais. Pour ce qui est de ses habits, il en prenoit
fort peu de soin, et ils n'étoient pas meilleurs que
ceux du plus simple Bourgeois. Un Conseiller d'Etat
des plus considérables l'étant allé voir, le trouva en
robe de chambre fort mal propre; ce qui donna
occasion au Conseiller de lui faire quelques reproches
et de lui en offrir une autre; Spinosa lui répondit
qu'un homme n'en valoit pas mieux, pour avoir
une plus belle robe. Il est contre le bon sens,
ajoûta-t-il, de mettre une enveloppe précieuse à des
choses de néant, ou de peu de valeur \*).

Ses manières, sa conversation, et son désintéressement.

Au reste, si sa manière de vivre étoit fort réglée. sa conversation n'étoit pas moins douce et paisible, il sçavoit admirablement bien être le maître de ses passions. On ne l'a jamais vû ni fort triste, ni fort joyeux. Il sçavoit se posséder dans sa colère, et dans les déplaisirs qui lui survenoient, il n'en paroissoit rien au dehors; au moins s'il lui arrivoit de témoigner son chagrin par quelque geste, ou par quelques paroles, il ne manquoit pas de se retirer aussi-

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 50. addit: "Mais n'en déplaise à ce fameux Philosophe, c'étoit là un de ses sophismes; car quelque précieux que soit un habit, il est toujours pour la valeur fort au desseus du corps auquel il sert de couverture. Ce n'est point à dire pour cela qu'il faille avoir toujours des habits de grand prix; il faut suivre son âge et se condition: mais dans l'un et dans l'autre il saut observer une propreté sage et bien entendue.

La réponse de Spinosa étoit même en cette occasion contraire à la pratique ordinaire. Voici ce qu'un de ses amis marque dans une vie particulière qu'il a fait de ce Philosophe: Il étoit, dit-il, entremement propre, et ne sortoit jamais qu'il ne parât en ses habits ce qui distingue d'ordinaire l'honnète homme du pédant. Ce n'est pas, disoit lui même spinosa, cet air mal propre et negligé qui nous rend sçavans; au contraire, pour-luivoit-il, cette négligence affectes est la marque d'une ame basse, où la sagesse ne réside point, et où les sciences ne peur pent trouver qu'imparété et corraption.

aussitôt, pour ne rien faire qui fût contre la bien-Séance. Il étoit d'ailleurs fort affable et d'un commerce ailé †), parloit souvent à son Hôtesse, particulièrement dans le temps de ses couches, et à ceux du logis lors qu'il leur survenoit quelqu' affliction, ou maladie \*: il ne manquoit point alors de les consoler et de les exhorter à \*\*) souffrir avec patience des maux qui étoient comme un partage que Dieu leur avoit assigné. Il avertissoit les enfans d'assister souvent à l'église au Service Divin, et leur enseignoit combien ils devoient être obeissans et soûmis à leurs parens. Lors que les gens du logis revenoient du Sermon, il leur demandoit souvent quel profit ils y avoient fait, et ce qu'ils en avoient retenu pour leur édification. Il avoit une grande estime pour mon Prédécesseur le Docteur Cordes, qui étoit un homme sçavant, d'un bon naturel, et d'une vie éxemplaire; ce qui donnoit occasion à Spino/a d'en faire souvent l'éloge. Il alloit même quelquesois l'entendre prêcher, et faisoit état sur-tout de la manière scavante dont il expliquoit l'Ecriture, et des applications solides qu'il en faisoit. Il avertissoit en même temps son Hôte et ceux de la mailon, de ne manquer jamais aucune Prédication d'un si habile homme.

il arriva que son Hôtesse lui demanda un joursi c'étoit son sentiment qu'elle pût être sauvée dans la Religion dont elle faisoit profession; à quoi il répondit: Votre Religion est bonne, vous n'en devez pas chercher d'autre, ni douter que vous n'y fassiez

<sup>†)</sup> Ms. Lucre: "A l'égard de l'esprit il l'avoit grand et pénétrant et il étoit d'une humeur tout à fait complaisante. Il savois fi bien asaissoner la raillerie, que les plus délicats et les plus sevères y trouvoient des charmes particulières.

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 61. "quelque affliction, ou quelque maladie."

<sup>\*\*)</sup> Boullainy, p. 61, "de souffrir,"

votre falut, pourvûqu'en vous attachant à la piété, vous meniez en même temps une vie paisible et tranquille.

Pendant qu'il restoit au logis, il n'étoit incommode à personne; il y passoit la meilleure partie de son temps tranquillement dans sa chambre. qu'il lui arrivoit de se trouver fatigué pour s'être trop attaché à ses méditations Philosophiques, il descendoit pour se délasser, et parloit à ceux du logis de tout ce qui pouvoit servir de matière à un entretien ordinaire, même de bagatelles. vertissoit aush quelquefois à fumer une pipe de tabac; ou bien, lors qu'il vouloit se relâcher l'esprit un peu plus long temps, il cherchoit des araignées qu'il faifoit battre ensemble, ou des mouches qu'il jettoit dans la toile d'araignée, et regardoit ensuite cette bataille avec tant de plaisir, qu'il éclatoit \*) quelquefois de rire. Il observoit aussi avec le Microscope les différentes parties des plus petits insectes, d'où il tiroit après les conséquences qui lui sembloient le mieux convenir à les découvertes.

Au reste il n'aimoit nullement l'argent, comme nous l'avons dit, et il étoit fort content d'avoir, au jour la journée, ce qui lui étoit nécessaire pour sa nourriture et pour son entretien. Simon de Vries d'Amsterdam, qui marque beaucoup d'attachement pout lui dans la 26 Lettre, et qui l'appelle en même temps son très-sidèle Ams (Amice integerrime) lui sit un jour présent d'une somme de deux mille florins, pour le mettre en état de vivre un peu plus à son aise; mais Spinosa, en présence de son Hôte, s'excusa civilement de recevoir cet argent, sous prétexte qu'il n'avoit besoin de rien, et que tant d'argent,

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 64. "qu'il en éclatoit etc."

gent, s'il le recevoit, le détourneroit infailliblement de ses études et de ses occupations.

Le même Simon de Vries approchant de sa fin, et se voyant sans femme et sans enfans, vouloit faire son Testament et l'instituer hérétier de tous ses biens; mais Spinosa n'y voulut jamais consentir, et remontra à son Ami, qu'il ne devoit pas songer à laisser ses biens à d'autres qu'à son frère qui demeuroit à Schiedam, puis qu'il étoit le plus proche de ses parens, et devoit être naturellement son héritier.

Ceci fut exécuté comme il l'avoit propolé; cependant, ce fut à condition que le frère et héritier \*) de Simon de Vries feroit à Spinosa upe pension viagère qui suffiroit pour sa subsistance; et cette clause fut aussi fidélement éxécutée. Mais ce qu'il y a de particulier, c'est qu'en conséquence on offrit à Spinosa une Pension de 500. slorins, qu'il n'accepta pas, parce qu'il la trouvoit trop considérable. de sorte qu'il la réduisit à 300. †) Cette pension lui fut payée régulièrement pendant sa vie; et après sa mort, le même de Vries de Schiedam eut soin de faire encore payer au Sieur Van der Spyck ce qui pouvoit lui être dû par Spinosa, comme il paroît par la lettre de Jean Rieuwertz Imprimeur de la ville d'Amsterdam employé dans cette Commission: elle est datée du 6. Mars 1678., et adressée à Van der Spyck même.

On

<sup>5)</sup> Boullainv. p. 65. omittit "et héritier.4

<sup>†)</sup> Non negligenda videtur narratiuncula e Ms. Lucze ad hos fere tempus pertinens: Il étoit liberal. Dans une extrême nécossité il prêta de ce peu, qu'il avoit de largesses à ses amis, avec autant de générosité, que s'il eu été dans l'opulence. Ayant adpris, qu'un homme, qui lui devoit 200 florins, avoit fait banqueroute, bien loin d'en être emû, il faut, dit-il en souriant, retrancher de mon ordinaire pour reparer cette perte. C'est à ce prix, ajonta-t-il, que s'achète la sermeté.

On peut encore juger du désintéressement de Spinosa, par ce qui se passa après la mort de sen Père. Il s'agissoit de partager sa succession entre ses Soeurs et lui, à quoi il les avoit fait condamner par Justice, quoi qu'elles eussent mis teut en pratique pour l'en exclure. Cependant, quand il sut question de faire le partage, il leur abandonna tout, et ne réserva pour son usage qu'un seul lit, qui étoit à la vérité fort bon, et le tour de lit qui en dépendoit \*).

## Il est connu de plusieurs Personnes de grande considération.

Spinosa n'eut pas plûtôt publié quelques-uns de ses Ouvrages, qu' il se fit un grand nom dans le monde, parmi les Personnes les plus distinguées, qui le regardoient comme un beau génie et un grand Philosophe \*\*). Monsieur Stoupe Lieutenant-Colonel d'un Régiment Suisse au service du Roi de France, commandoit dans Utrecht \*\*\*) en 1673. Il avoit été auparavant Ministre de la Savoye à Londres, dans les

Boullainv. p. 67. omissis verbis "et le tour de lit qui en dépendoit" pergit: "La Conduite qu'il tint après la mort stale de M. de Witt est une nouvelle preuve de son désintéressement. Cet illustre Ministre lui avoit assuré une pension de deux cens florins; il montra le seing de son Mécène aux héritiers de Mr. de Witt, qui faisoient dissiculté de la lui continuer. Spinosa le leur remit entre les mains avec autant de tranquilité, que s'il avoit en d'ailleurs des fonds considérables. Cette manière desintéresse les sit entrer en eux mêmes, et lui accordèrent avec joye ce qu'ils venoient de lui resuser. Addit Ms. Lucae: Et c'est sur quoi étoit fondé le meilleur de sa subsistance, n'ayant hérité de son pére, que quesques affaires embrouillées pour de Juiss, ou plutôt celles de Juiss, avec lesquels ce bon homme avoit sait commerce. Elles l'embrassoient de telle manière, qu'il aima mieux leur abandonner tout, que de sacrisser son repos à une espérance incertaine.

<sup>36)</sup> Boullainv. p. 68. "comme un esprit supérieur et comme un grand Philosophe."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 68. "étoit à Utrecht."

le troubles d'Angleterre au temps de Cromwell; il devint dans la suite Brigadier, et ce fut en faisant les fonctions de cette charge, qu'il fut tué à la Bataille de Steenkerke. Pendant qu'il étoit à Utrecht il fit un Livre qu'il intitula, la Religion des Hollandois, où il reproche entr' autres choses aux Théologiens Réformés, qu'ils avoient vû imprimer squ's leurs yeux en 1670. le livre qui porte pour tître, Tractatus Theologico - Politicus, dont Spinosa se déclare l'Auteur en sa dix-neuvième Lettre, sans cependant \*) s'être mis en peine de le réfuter, ou d'y répondre. C'est ce que Mr. Stoupe avançoit. Mais le célèbre Braunius Professeur dans l'Université de Groningue a fait voir le contraire dans un Livre qu'il fit imprimer pour réfuter celui de Mr. Strupet et en effet, tant d'écrits publiés contre ce Traité abominable, montrent évidemment que Mr., Stoupe s'étoit trompé. Ce fut en ce temps-là même qu'il écrivit plusieurs Lettres à Spinofa, dont il reçut aussi plusieurs Réponses; et qu'il le pria enfin de vouloir bien se rendre à Utrecht dans un certain temps qu'il lui marqua. Mr. Stoupe avoit d'autant plus d'envie de l'y attirer, que le Prince de Condé qui prenoit alors possession du Gouvernement d'Utrecht, souhaitoit fort de s'entretenir avec Spino/a; et c'étoit dans cette vûe qu'on assuroit, que son Altesse étoit si bien disposée à \*\*) le servir auprès du Roi, qu'elle espéroit d'en obtenir aisément une Pension pour Spinosa, pourvû seulement qu'il pût se résoudte à dédier quelqu'un \*\*\*) de ses Ouvrages à Sa Majesté. Il reçut cette Dépèche, accompagnée d'un Palleport, et partit peu de temps après l'avoir reçue. Le Sieur Halme, dans la Vie de notre Philosophe, qu'il a traduite et extraîte

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 68. "néanmoins."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 69. "de le servir."

<sup>546)</sup> Boullainv. p. 70. "quelques - une:4

du Dictionnaire de Mr. Bayla, rapporté à la page 11., qu'il est certain qu'il rendit visite au Prince de Condé, avec qui il eut divers entretions pendant plusieurs jours, aus bien qu' avec plusieurs autres. Personnes de distinction, particulièrement avec le Lieute nant-Colonel Scoupe. Mais Van der Spyck et sa femme chez qui il étoit logé, et qui vivent encore à présent, m'assurent qu'à son retour, il leur dit positivement, qu'il n'avoit pû voir le Prince de Condé. qui étoit parti d'Utrecht quelques jours avant qu'il y arrivât. Mais que dans les entretiens qu'il avoit eus avec Mr. Stoupe, cet Officier l'avoit assuré qu'il s'employeroit pour lui volontiers, et qu'il ne devoit pas douter d'obtenir à la recommandation, une Perf sion \*) de la libéralité du Roi. Mais que pour lui Spino/a, comme il n'avoit pas dessein de rien dédier au Roi de France, il avoit refusé l'offre qu'on lui faifoit, avec toute la civilité dont il étoit capable \*\*). Apres

Gette foule de Coutilaus n'étoans pas notre Philosophe. Il avoit une politesse plus approchante de la Cour que d'une ville de commerce à qui il devoit la naissance, et dont on peut dire cu'il n'avoit ni les vices, ni les défauts. Quoique ce genre de vie sût entièrement opposé à ses maximes et à son goût, il s'y assujettié avec autant de complaisance que les Courtissis même. Mobileur le Prince qui le vouloit voir mandoit souvent qu'il l'attendit.

Les curieux, qui l'aimoient et qui trouvoient toujours en lui quelque nouveau sujet de l'estimer, étoient ravis que son Altesse l'obligeat de l'attendre: mais après quelques semaines, Monsieur le Prince ayant mandé qu'il ne pouvoit retourner à Utrecht, tous les curieux d'entre les François en eurent du thagrin, car notre Philosophe prit en même tems congé d'eux malgré les offres obligeantes que lui sit Mra de Luxembourg.

<sup>\*)</sup> Le Roi de France donnôit alors des Pensions à tous les 6çavans, particulièrement aux Etrangers, qui lui presentoient ou dédicient quelque Ouvrage. Colerus.

es) Boullainv, p. 7s. sq. addit: "Mais Spinosa ne quittant jamais la solitude que pour y rentrer bientot après, un voyage de quelques semaines le tenoit en suspens. Ensin, dit un de se amis (Lucae Ms.) après quelques remises, on le détermina à se mettre en chemin, pendant quoi un ordre du Roi ayant appellé Monsieur le Prince ailleure, Ms. de Laxembourg qui le reçut en son absence, lui sit mille caresses, et l'assura de la bienvisillance de Monsseur le Prince.

Après son retour, la populace de la Haye s'émût extraordinairement à son occasion; il en étoit regardé comme un Espion, et ils se disoient déjà à l'oreille, qu'il falloit se défaire d'un homme si danmereux, qui traitoit sans doute d'affaires d'Etat, dans un Commerce si public qu'il entretenoit avec l'Ennemi. L'Hôte de Spinosa en fut allarmé, et craignit avec raison, que la canaille ne l'arrachât de sa maison, après l'avoir forcée, et peut-être pillée; mais Spinosa le rassura et le consola le mieux qu'il fut possible. Ne craignez rien, lui dit-il, à mon égard, il m'est aisé de me justifier: assez de gens et des Principaux du Pays scavent bien ce qui m'a engagé à faire ce voyage. Mais, quoi qu'il en soit, austi-tôt que la Populace fera le moindre bruit à votre porte, je sortirai et irai droit à eux, quand ils devroient me faire le même traitement qu'ils ont fait aux pauvres Messeurs de Witt. suis bon Républicain, et n'ai jamais eu en vue que la gloire et l'avantage de l'Etat.

Ce fut en cette même année, que l'Electeur Palatin Charles Louis, de glorieuse mémoire, informé de la capacité de ce grand Philosophe, voulut l'attirer à Heydelberg pour y enseigner la Philosophie, n'ayant lans doute +) aucune connoissance du venin qu'il tenoit encore caché dans son sein, et qui dans la suite se manifesta plus ouvertement. Son Altesse Electorale donna ordre au célèbre Docteur Fabricius Professeur en Théologie, bon Philosophe et l'un de ses Conseillers, d'en faire la proposition à Spinosa. Il lui offroit, au nom de son Prince, avec la Chaire de Philosophie, une liberté très-étendue de raisonner suivant ses principes comme il jugeroit le plus à propos, cum amplissima philosophandi libertate. Rr 4

<sup>4)</sup> Cf. Praefationem priotis Tom. p. XXIII.

Mais à cet offre on avoit joint une condition, qui n'accommodoit nullement Spinofa. Car queliu étenduë que fût la liberté qu'on lui accordoit, il ne devoit aucunement s'en servir au préjudice de la Religion établie par les Loix. Et c'est ce qui paroit par la Lettre du Docteur Fabricius datée de Heydelberg du 16. Février; Voyez Spinosae oper. Posit. Epist. 53. pag. 561. On trouve dans cette Lettre qu'il y est régalé du tître de Philosophe très celèbre et de génie transcendant. Philosophe acutissue ac celeberrime.

C'étoit là une mine qu'il éventa aisément, s'il m'est permis d'user de cette expression; il vit la diffculté, ou plûtôt l'impossibilité où il étoit de raisonner suivant ses principes, et de ne rien avancer en même temps qui fût contraire à la Religion établie. Il fit réponse à Mr. Fabricius le 30. Mars 1673. et refusa civilement la Chaire de Philosophie qu'il lui offroit. Il lui manda que l'instruction de la jeunest seroit un obstacle à ses propres études, et que jamais il n'avoit eu la pensée d'embrasser une semblable profession. Mais ceci n'est qu'un prétexte, et il découvre assez ce qu'il a dans l'ame, par les paroles sui vantes. De plus, je fais réflexion, dit-il au Docteur, que vous ne me marquez point dans quelles bornes doit être renfermée cette liberté d'expliquer mes sentimens, pour ne pas choquer la Religion. Cogito de inde me nescire quibus limitibus libertas illa philoso phandi intercludi debeat, ne videar publice stabilitam Religionem perturbare velle. Voyez ses Oeuvices Posthumes pag. 563. Epist. 64. \*)

e) Boullainy. p. 77. sqq. ex Vita Ms. Lucae aliam sectionem interserierit sub hoc titulo: "Caractère d'esprit et de coest de Spinosa n'ayant point eu de santé parsaise pendant tout le cours de sa vie, il avoit appris à souffrir dès sa tendre jeunesse: aussi jamais homme n'entendit-il mieux cette sence si rare, mais cependant si nécessaire. Il ae cherchoit de

## Ses Ecrits et ses sentimens.

A l'égard de ses Ouvrages, il y en a qu'on lui attribue et dont il n'est pas sûr qu'il soit l'Auteur; quel-

consolation que dans lui-même, et s'il étoit sensible à quelque douleur, c'étoit à la douleur d'autruir Croire le mal moins rude, quand il nous est commun avec plusieurs autres personnes, c'est, disoit-il, une grande marque d'ignorance, et c'est avoir bien peu de bon sens que de mettre les peines communes au nombre des confelations. C'est dans cet esprit qu'il versa des larmes lors qu'il vit ses concitoyens déchirer, dans le célèbre Mr. de Witt, leur père commun; Et quoiqu'il sçût mieux qu'homme du monde de quoi les hommes sent capables, il ne laisse pas de frémir à ce cruel spectacle. D'un côté, il voyoit commettre un parricide sans exemple, et une ingratitude extrême; d'un autre il se voyoit privé d'un illustre Mécène et du seul appui qui lni restoit. C'en étoit trop pour terrasser une ame commune; mais un coeur comme le sien, accoutumé à vaincre les troubles intérieurs n'avoit garde de succember. Comme il se possédoit toujours, il se vit bientôt au-dessus de ce redoutable accident; un de ses amis qui s'en étonnoit ne put s'empêcher de le lui témoigner. Que nous serviroit la sagesse, répartit notre Philosophe, si en tombant dans les passions du preuple, nous n'avions pas la force de nous relever da nous même.

Comme il n'épousoit aucun parti', il ne donnoit le prix à pas un. Il laissoit à chacun la liberté de ses préjugés; mais il soutenoit que la plûpart étoient un obliacle à la vérité; que la raison étoit inutile, si on négligeoit d'en user, et qu'on en désendit l'usage où il s'agissoit de choisir. Voilà, disoit-il, les deux plus grands et plus ordinaires defauts des hemmes, la paresse et la présomption. Les uns croupissent lâchement dans une profende ignorance qui les met audessous des brutes; les autres s'élèvent en tirans sur l'esprit des simples, en leur donnant pour eracles un monde de faufes pensées: c'est la source de toutes les erreurs; ce qui les divise les uns des autres, et s'oppose directement au but de la nature, qui est de les rendre uniformes, comune ensans d'une même mère. C'est pourquoi il disoit qu'il n'y avoit que ceux qui s'étoient degagés des maximes de leur ensance qui pussent connoître la vérité; qu'il faut se faire d'étranges efforte pour surmonter les impressions de la couteme, et apour les fausses idées dont l'esprit des hommes se remplie avant qu'ils soient capables de juger des choses par eux memes. Sortir de cet soime étoit, à son avis, un auss grand mira de débrouiller le cahos.

Il ne faut done pas s'étonner s'il a fait fi fouvà la superfittion. Outre qu'il y étoit porté par s turelle, les enseignemens de son père qui étoit h sens y avoient beaucoup contribué. Le bon hom quelquesuns sont perdus, ou au moins ne se trouvent point, les autres sont imprimés et exposes aux yeux d'un chacun.

 $M_{I}$ 

appris à ne la pas confondre avec la solide piété, et voular éprouver son fils qui n'avoir encore que dix ans, lui donz ordre d'aller recevoir quelque argent, que lui devoit une cetaine vieille semme d'Amserdam. Entrant chez alle, et la trouvant qui lisoit la Bible, elle lui fit la signe d'attendre quelle est achevé sa prière, laquelle étant finie, l'ensfant lui sa sagent: voilà, dit-elle, en le lui montrant sur la table, et que je dois à votre père: Puissez-vous être un jour auditonnête homme que lui! Il ne s'est jamais écarté de la Loi de Moise, et le Ciel ne vous bênira qu'autant que vous l'imitere. Achevant ces paroles, elle prit l'argent pour le mettre dans le fau de l'ensant; mais lui qui se ressourant que cette semme avoit toutes les marques de la véritable hipocrisse et de le fausse elle, malgré toute sa résissable hipocrisse et de la fausse elle, malgré toute sa résissable, voulut le compter après elle, malgré toute sa résissable, de la table, il sut confirmé dans que la pieuse veuve avoit fait tomber dans un airoir par une seute faite exprès au-desse de cette avanture, et que son père lui eût applaudi, il observoit ces sortes de gens avec plus de soin qu'anparavant, et en faisoit des raille-ries si sines, que tout le monde-en étoit surpria.

Dans toutes ses actions la vertu étoit son objet; mais comme il ne s'en faisoit pas une peinture affrense, à l'imitation des Stouques, il n'étoit pas ennemi des plaisirs honnêtes. Il est vrai que ceux de l'esprit faisoient sa principale étude, et que ceux du corps le touchoient peu; mais quend il se trouvoir a ces sortes de divertissemens aont on ne peut honnêtement se dispenser, il les prenoit comme une chose indifférente sans troubler la tranquilité de son ame, qu'il préséroit à toutes ces choses imaginables. Mais ce que j'estime le plus en lui, cet qu'étent né et élevé au milieu d'un peuple grosser, qui ci la source de la superstition, il n'en ait point sucé l'amertume, et qu'il se soit purgé l'esprit de beaucoup de ces fausses.

Il étoit tout-à-fait guéri de ces opinions fades et ridicules que les Iuis modernes ont de Dien. Un homme qui sçavoit le fin de la faine Philosophie, et qui du consentement de plus habiles de notre siècle la mettoit le mieux en pratique, un tel homme, dis-je, n'avoit garde de s'imaginer de Dieu et que le peuple incredule s'en imagine. Il croyoit que plus nous connoissons Dieu, plus nous sommes maîtres de nes passions, que c'est dans cette connoissance qu'en trouve le parfait acquiescement de l'esprit et le véritable amour de Dieu, en quoi consiste notre salut, qui est la béatitude et la liberte.

Spinofa avoit d'ailleurs dans les entretiens un air fi engresant et des comparations si justes, qu'il failoit tomber infeatablement tout le monde dans son opinion. Il étoit persuant

Mr. Bayle a avancé, que Spinosa composa en Bepagnol une Apologie de sa somie de la Synagogue, et que cependant cet écrit n'euroit \*) jamais été imprimé. Il ajoûte que Spinosa y avoit inséré plusieurs choses, qu'on a depuis trouvées dans le Livre qu'il publia sons le tître de Tractetus Theologico-Politicus, mais il ne m'a pas été possible d'apprendre que cune mouvelle de cette Apologie, quoi que dans les recher-

quoiqu'il n'affectat de parler ni posiment, ni élégamment. A se rendoit si intelligible, et son discours étoit si rempli de bon sans, que sul ne l'entendoit qu'il n'en dementat satisfait. Ces beaux talens attiroient chez lui toutes les personnes raisonnables, et en qualque temps que ce sût, on le trouvoit d'une humeur égale et agréable.

De tous cenx qui le fréquentoient il n'y en avoit pas un qui ne lei témoignat une amitié particulière; mais comme il n'est rien de si caché que le coeur de l'homme, on a vu par la suite que la planant de ces amitiés étoient seintes, seus qui les étoient les plus redevables, l'ayant traité, sans aucum sujet ni apparent, na véritable, de la plus ingrate manière qui se puisse imagines.

Ces saux amis qui l'adoroient en apparence le déchiroient seus main, soit pour s'acquérir de la réputation, sois pour saire leur cour aux Puillances qui n'aiment que les valets, et qui redoutent des conseillers ou des amis sages, et les goits d'esprit. Un jour syant appris qu'un da ses plus grande admitateurs tâchoit de soulever le peuple et le Magistrat, il répondit sans émotion: Ce n'est pas d'airourd hui que la seque et coute cher; ce na sera pas la médisance qui me la seque abandonner. Quoi qu'il n'y ait point de blessure plus dans gerense que celle de la médisance, ni moins facile à supposer, on ne l'a jamais oui témoigner ancun ressentiment contra ceux qui le déchiroient. [Addit Ma, Lucae: Son malheur étoit d'être trop bon et trop éclairé. Il a découvert à tout le monde ce qu'on vouloit cacher; il a trouvé la Clef du Sauctuaine. Voilà pourquoi, tout homme, de bien qu'il étoit, il n'a pu vivre en sureté.]

Outre qu'il n'étoit pas d'une complexion fort robuste, sa grande application aidoit encore à l'affoiblir; et comme il n'y a rien qui dessethe tant que les veilles, les siennes étoient devenu presque continuelles par ses ardentes méditations, si bien qu'après avoir langui les dernières années de sa vie, il la finit au milieu de sa course. "Addit Ms. Lucae: N'ayant point de santé parfaite pendant tout le cours de sa vie, il avoit appris à souffir depuis sa plus tendre jeunesse; aussi jamais homme n'entendoit mieux, que lui, cette sciance.

<sup>\*)</sup> Boullainv, p. 86, "n'avoit jamais."

recherches que j'ai faites, j'en aye demandé à le gens qui vivoient familièrement avec lui, et qua sont encore pleins de vie.

L'année 1664. il mit sous la presse, les Principes de Philosophie de Mr. Descartes \*) démontés geométriquement, première et seconde Partie. Ra nati Descartes Principiorum Philosophiae, parsprima et secunda more Geometrico demonstratae, qui furent bien-tôt suivis de ses Méditations Métaphrsiques, Cogitata Metaphysica; Et s'il en sût de meuré là, ce malheureux homme \*\*) auroit encore présent la réputation qu'il eût méritée de Philosophe sage et éclairé,

L'année 1665. †) il parut un petit Livre in 18. qui avoit pour tître, Lucii Antistii Constantis de just Ecclesiasticorum, Alethopoli apud Cajum Valenum Pennatum. Du Droit des Ecclésiastiques, par Lucius Antistius Constans, imprime à Alethopole, che Caïus Valerius Pennatus. L'Auteur s'efforce de pronver dans cet Ouvrage, que le Droit Spirituel et Politique que le Clergé s'attribue, et qui lui est attribue par d'autres, ne lui appartient aucunement; que le gens d'Eglise en abusent d'une manière profane, & que toute leur autorité dépend entièrement de celle des Magiltrats, ou Souverains qui tiennent la place de Dieu dans les Villes et Républiques, où le Clerge s'est établi: qu'ainsi ce n'est point leur propre Religion, que les Pasteurs doivent s'ingérer d'enseignes mais celle que le Magistrat lui ordonne de preches Tout ceci au reste n'est établi que sur les principes mêmes dont Hobbes s'est servi dans son Leviathan Mr.

Boullainv. p. 87. "Les principes de Mr Descartes,"
Boullainv. p. 87. "cet homme."
1663.

Mr. Bayle \*) nous apprend, que le style, les principes, et le dessein du Livre d'Antistius étoient semblable à celui de Spinosa qui a pour tître, Tractetus Theologico - Politicus, mais ce n'est rien dire de positif: Que ce Traité ait paru justement dans le même temps †) où Spinosa commença d'écrire le sien; et que le Tractatus Theologico - Politicus ait suivi pen de temps après cet autre Traité, n'est pas une preuve non plus que l'un ait été l'avant - coureur de l'autre. Il est très possible que deux personnes entreprennent d'écrire et d'avancer les mêmes impiétés; et parceque leurs écrits viendzoient à peu près en même tempa, il n'y auroit pas lieu pour cela d'en inférer qu'ils seroient d'un seul et même Auteur. Spinosa lui meme ††) interrogé par une Personne de

<sup>\*)</sup> Tom. 3 du Diet. Hift, et Crit. pag. 2773.

<sup>+)</sup> Prodiit 1665. 8. P.

Ms. Lucae de Libro Antistii hace post vitam Spinozae tradit:
Ms. de Spinosa a assuré ses meilleurs amis, qu'il n'étoit point auteur de ce livre. On l'a attribué à Mr. Louis Meyer Medecit d'Amsterdam, qui a signalé son zéle dans les provinces unies contre le Stadthouderat, Toutes les apparenees sont, que e'est le dernier, qui en est l'auteur es qu'il l'a écrit pour se vengar des Ministres d'Hollando, qui étoient grands partisans de la maison d'Orange et qui déclamoient continuellement en chaire contre le pensionaire de Witt." Sie Spinoza, sie amici Spinozae Wittiani videbantur h. e. a partibus reipublicae per magistratus a civibus electos administrandae stabant. Unde patet, quibus peresidiis Sp. a rabie Theologistarum desensus, quibus vero sortunae mutationibus postes plebia serociae expositus suerit Addo notulam Doctist. de Murr. "Falso Spinozae tribuitur Lucii Antistii Constantis de Iure Ecclesiasticorum, Liber Singularis. Alethopoli (Amstel.) 1665. S. 162 paginar. Verus auctor est Dom. de la Court, siue van den Hoos. Vid. Leibnitis Théodicée, §, 375. Id quod ignorauit I. A. Ortloss im Handobuch der Litteratur der Philosophie etc. I. Abtheil. pag. 213. Caroll et Hicks eumdem commiserunt errorem, in tr. Spinoza Reviv' d: or a Treatise, proving the book, entitled, Tha Rights of the Christian Church, etc. (by Tindal) in the most notorious Parts of it, to be the same with Spinoza's Rights of the Christian Clergy, etc. And that both of them are grounded upon downright Atheism. To which is added A presiminary Discourse relating to the said Books, By the Reverend Dr. George Hicks. London, 1709. 8 mai. paginar. 170.—Haee Doct, de Murr, in Annot. Spinoz.

de grande considération, s'il étoit l'Auteur du premier Traité, le nia positivement; ce que je tiens de Personnes dignes de foi. La Latinité des deux Livres, le stile et les manières de parler ne sont pas non plus si semblables comme on prétend \*). Le premier s'exprime avec un prosond respect en parlant de Dieu \*\*). Il le nomme souvent Dieu très bon et très grand, Deum ter optimum maximum. Mais je ne trouve de pareilles expressions \*\*\*) en aucun endroit des écrits de Spinosa.

Plusieurs Personnes soavantes m'ent assuré que le Livre impie qui a pour tître, L'Ecriture Sainte expliquée par la Philosophie \*\*\*\*), Philosophia Sacrae Scripturas interpres, et le Traité dont nous avons fait mention venoient l'un et l'autre d'un même Auteur, à scavoir L... M... Et quoi que la chose me semble †) fort vrai semblable, je la laisse pourtant au jugement de ceux qui peuvent en avoir une connoissance plus particulière.

Ce fut en l'an 1670. que Spinosa publia son Tractatus Theologico - Politicus. Celui qui l'a traduit en Flamand a jugé à propos de l'intituler, De Regtzinnige Theologant, of Godgeleerde Staatkunde. Le Théologien Judicieux et Politique. Spinosa dit nettement qu'il en est l'Auteur dans sa dix-neuvième Lettre adressée à Mr. Oldenbourg, il le prie dans cette Lettre même de lui proposer les objections que

<sup>\*)</sup> Boullainy, p. 90, "ne sont pas si semblables qu'on le prétend."

<sup>. \*\*)</sup> Boullainv. p. 90. "de la Divinité: Il l'appelle etc."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv, p. 90, "je ne trouve point d'expressons semblables etc."

<sup>\*\*\*\*)</sup> Imprimé in 4. en 1666. Col.

<sup>†)</sup> Boullainv. p. 90. "quoique la chofe paroiffe-fors vraifemblable."

les Personnes sçavantes formoient contre son Livre, car il avoit alors dessein de le faire reimprimer, et d'y ajoûter des Remarques. Au bas du tître du Livre on a trouvé bon de marquer que l'impression en avoit été faite à Hambourg chez Henri Conrad. Gependant il est certain, que ni le Magistrat, ni les vénérables Ministres de Hambourg, n'ont jamais soussert que tant d'impiétès cussent été imprimées et debitées \*) publiquement dans leur Ville.

Il n'y a point de doute que ce Livre fut \*\*) imprimé à Amsterdam chez Christophle Conrad Imprimeur sur le Canal de l'Eglantir. En 1679. étant appellé en cette Ville là pour quelques affaires. Conrad même m'apporta quelques Exemplaires de ce Traité et m'en sit présent, ne sçachant pas combien c'étoit un Ouvrage pernicieux.

Le Traducteur Hollandois a pareillement jugé à propos d'honorer la ville de Brême d'une si digna production; comme si sa Traduction y sût sortie de dessons la presse de Hans Jurgen Van der Weyl en l'année 1694. Mais ce qui est dit de ces impressions de Brême et de Hambourg, est également faux, et l'on n'eût pas manqué de trouver les mêmes difficultés dans l'une et dans l'autre de ces deux Villes, si on eût entrepris d'y imprimer et publier de pareils Ouvrages. Philopater dont nous avons déjà fait mention, dit ouvertement dans la suite de sa Vie, page 231., que le vieux Jean Hendrikzen Glasemaker, que j'ai fort bien \*\*\*) connu, a été le Traducteur de cet Ouvrage; et il nous assure en même temps qu'il avoit aussi traduit en Hollandois les Oeuvres

<sup>\*)</sup> Boullainv, p. gt. "n'auroient jemais souffert que tant d'impiétés s'imprimassent publiquement dans leur Ville,

<sup>4\*)</sup> Boullainv. p. 92, "soit imprimé "

Doullainy, p. 93, omittit "fort bien,"

Posthumes de Spinosa, publices en 1677. †) Il fait au reste un si grand cas de ce Traite de Spinosa, et l'élève si haut, qu'il semble que le monde n'ait jamais vû son paçeil \*). L'Auteur ou du moins l'Imprimeur de la suite de la Vie de Philopater, Aard Wolsgryck ci-devant Libraire à Amsterdam sur le coin du Rosmaryn - fleeg, fut puni de cette insolence, comme il le méritoit, et confiné dans la Maison de Correction où il fut condamné pour quelques années. Je souhaite de tout mon coeur qu'il ait plû à Dieu de lui toucher le coeur pendant le séjour qu'il a fait en ce lieu, et qu'il en soit sorti avec de \*\*) meilleurs sentimens. C'est la disposition où j'espère qu'il étoit lors que je le vis ici à la Haye l'été dernier, où il vint pour demander aux Libraires le payement de quelques Livres qu'il avoit ci-devant imprimés \*\*\*), et qu'il leur avoit livrés.

Pour revenir à Spinosa et à son Tractatus Theologico-Politicus, je dirai ce que j'en pense, après
avoir auparavant rapporté le jugement qu'en ont sait
deux célèbres Auteurs, dont l'un est de la Consession d'Augsbourg, et l'autre Résormé. Le premier
est Spitzelius qui parle ainsi dans son Traité qui a
pour tître, Infelix Literator, page 363. Cet Auteur
impie (Spinosa) par une présonption prodigieuse qui
l'aveugloit, a poussé l'impudence et l'impiété jusqu'à
soûtenir que les Propheties ne sont sondées que sur
l'ima-

t) Ms. Lucae: "Toutes les oeuvres de Spinofa auffi bien que celles, qui lui font attribuées (Antiftii de jure Ecclefiaft. et Philosophia S. scripturae interpres) ont été traduites en Hollamdois par Mr. Jean Henry Glasmacker, le Perrot d'Ablancourt d'Hellande.

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 93. "n'ait jamais rien vu de pareil,"

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 94. "des."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv, p. 94. omistit. "qu'il avoit ci-devant imprimés,

imagination des Prophètes, qu'ils étoient sujets à illuion austi-bien que les Apôtres; et que les uns et les utres avoient écrit naturellement suivant leurs prores lumières, sans aucune révélation, ni ordre de Dieu; Qu'ils avoient au reste accommodé la Religion, sutant qu'ils avoient pû, au génie des hommes qui vivoient alors, et l'avoient établie sur des principes connus en ces temps là, et reçûs favorablement d'un Irreligiosissimus Autor stupenda sui sidentia rlane fascinatus, eo progressus impudentiae et impieatis fuit, ut Prophetiam dependisse dixerit a fallaci maginatione Prophetarum, eosque pariter ac Apostolos non ex Revelatione et Divino mandato scripsisse, sed tantum ex ipsorummet naturali judicio; accommodavisse insuper Religionem, quond fieri potuerit. hominum sui temporis ingenio, illamque fundamentis tum :temporis maxime notis et acceptis superaedificasse. C'est \*) cette même méthode que Spinosa. dans son Tractatus Theologico - Politicus, prétend qu'on peut et qu'on doit même suivre encore à présent dans l'explication de l'Ecriture Sainte; car il soutient entr' autres choses, que comme on s'est conformé aux sentimens établis, et à la portée du Peuple, lorsqu'on a premièrement produit l'Ecriture: de même il est à la liberté d'un chacun \*\*) de l'expliquer selon ses lumières, et de l'ajuster à ses propres [entimens.

Si c'étoit \*\*\*) véritable, bon Dieu, où en férions - nous? Comment pouvoir maintenir que l'Ecriture est divinement inspirée? Que c'est une Prophetie ferme et stable; que ces saints Personnages

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 96. "Et c'est la ...

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 96. "il est libre à un chacun de l'expliquer et de l'accommoder à ses" — —

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 96. "Si ceci étoit"

nages qui en sont les Auteurs n'ont parlé et éal que par ordre de Dieu, et par l'inspiration d Saint Esprit; Que cette même Ecriture est très a tainement vraye, et qu'elle rend à nos conscience un témoignage assuré de sa vérité; qu'elle est a fin \*) un Juge dont les décisions doivent être règle ferme et incbranlable de nos sentimens, nos pensées, de notre foi, et de notre vie? alors qu'on pourroit bien dire que la Sainte Bui n'est qu'un nez de cire qu'on tourne et sous comme on veut \*\*); une lunette ou un verred travers de qui un chacun peut voir justement" ce qui plaît à son imagination; un vrai bonnet de fou, qu'on sjuste et tourne à sa fantaille en cert manières diffarentes, après s'en étre coeffé Le Seigneur te confonde Satan, et te ferme la bouthe \*\*\*\*).

Spitzelius ne se contente pas de dire ce qu'il pense de ce Livre pernicieux, il joint au jugement qu'il en fait celui de Mr. de Manseveld ci-devant Profession à Utrecht, qui dans un Livre qu'il sit imprimer à Amsterdam en 1674, en parle en ces termes: Nou est ténèbres du plus profond oubli+). Tractatum huis ad aeternas damnandum tenebras, etc. Ce qui bien ++) judicieux; puis que ce malheureux Traitenverse de fond en comble la Religion Chrétiense

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 97. omittit "enfin."

es, Boullainv. p. 97. "que la Sainte Bible est un morcess se cire qu'on forme comme on veut."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 97. du quel chacun peut voir précisément."

de si horribles blasphèmes."

<sup>&#</sup>x27;oullainv. p. 98. ud'un éternel onbli.46

Baillainv. p. 98. "très judicieux."

en Grant toute autorité aux Livres Sacrés sur qui elle est uniquement fondée et établie.

Le second témoignage que je veux produire est celui du Sieur Guillaume van Blyenburg de Dordrecht qui a entretenu un long commerce de lettres avec Spinosa, et qui dans sa trente-unième insérée dans les Oeuvres Posshumes de Spinosa page 476. dit. en parlant de lui-même, qu'il n'a embrassé aucun parti ou vocation, et qu'il subsiste par un négoce honnête qu'il exerce. Liber sum nulli adstrictus professioni, honestis mercaturis me alo. Ce Marchand homme scavant, dans la Préface d'un Ouvrage qui porte pour tître: La Vérité de la Religion Chrêtienne. imprimé à Leide en 1674, exprime ainsi le jugement qu'il fait du Traité de Spinosa. C'est un Livre, ditil, rempli de Découvertes curieuses, mais abominables, dont la science et les recherches ne peuvent avoir été puisées qu'en Enfer. Il n'y a point de Chrêtien, ni même d'homme de bon sens qui ne doive avoir un tel Livre en horreur; l'Auteur tâche d'y ruiner la Religion Chrêtienne, et toutes nos espérances qui en dépendent; au lieu de quoi il introduit l'Athéisme, ou tout au plus une Religion naturelle, forgée selon le caprice ou l'intérêt des Souverains. Le mal y est uniquement réprimé par la crainte du chatiment; mais quand on ne craint ni Bourreau, ni Justice, un homme sans conscience peut tout attenter pour se satisfaire, etc.

Je dois ajoûter que j'ai lû avec application ce Livre de Spinosa depuis le commencement jusqu'à la fin; mais je puis en même temps protester devant Dieu, de n'y avoir rien trouve de solide, ni qui fût capable de m'inquiéter le moins du monde dans la profession que je fais de croire aux Vérités Evange liques \*). Au lieu de preuves solides, on y trouv

<sup>\*)</sup> Roullainv. p. 100. "Et je fuis perfusde que tout homn fenfs penfera de même."

des suppositions, et ce qu'on appelle dans les Ecola Petitiones principii. Les choses meme \*) qu'on avance y passent pour preuves, lesquelles étan niées et rejettées, il ne reste plus à cet Autèur que des mensonges et des blasphèmes. Sans etre obigé de donner ni raison, ni preuve de ce qu'il avançon vouloit-il de son côté obliger le monde à le com aveuglement sur sa parole? \*\*)

Enfin, divers écrits que Spinofa laissa per sa mort, furent imprimés en 1677, qui fut au l'année \*\*\*) qu'il mourut. C'est ce qu'on appelle so Oeuvres Posthumes, Opera Posthuma †). Les tros Lettres

b) Boullainv. p. 100. "Les choles même les plus heaviles qu'on avance y passent pour des épreuves; Et si ce les ici avoit niées comme on ne fauroit se dispenser de le fair, il me reste etc."

Boullainv. p. 100./, voulois-il sur sa seule autonit obliga le monde à le croire aveuglement?" De hoc ipso tracum ils quaedam adjungit his verbis: "Mais l'anuée 1678, vit paront en François ce même Tractatus Theologico - Politicat. On prétend que le Traducteur étoit ami de Spinosa; et il paroit la fin du Volume quelques remarques singulières et alic carro les sur l'Ecriture Sainte, qui ne sont pas dans l'original. Ce remarques qui paroissent e venir de Spinosa même sont pricer avec raison la version Françoise au Latin. Il est ben cepu dant d'avertir ici les Savans d'une superchierie que l'an a lui dans l'impression de cette Traduction. Elle a été imprint sous trois, titres disférens savoir sous celui de Clef du Santimire par un savant homme de notre siècle: L'acure son celui de Céramonies superstitieuses des Jusse; enfin sons celui de Resections Curieuses d'un esprit désintéresse s'un sauter les plus importantes au salut. Ce n'est cependant sons et trois Titres que la même édition, qui ne laisse pas d'être un en France et en Hollande on elle a été imprimée."

Boullainv. p. 102. "furent imprimés l'année 1677. qui fui austi celle qu'il mourut."

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 102. pergit: "Comme il avoit un grand parchant à ne rien faire pour être regardé et admiré du peupli il recommanda en mourant de ne point mettre son nom il morale, témoignant que ces affectations étoient indignes d'un Philosophe. C'est en quoi on a suivi ell'entiellement se intentions, et l'on n'a mis à la tête de ses Qeuvres Possumes que cos trois Lettres Capitales B. D. S. qu'on sçait bien étroit lignifier Benoît de Spinosa. Cet Ouvrage contient sinq un tés."

ettres Capitales B. D. S. se trouvent à la tête du zivre qui contient cinq Traités. Le premier est in Traité de Morale démontrée Géométriquement Ethica more Geometrico demonstrata). Le second est in Ouvrage de Politique. Le troisième traire de l'Enendement et des moyens de le rectifier (De emen-Le quatrième volume elt un lutione intellectus). lecueil de Lettres et de réponses, (Epistolne et remonsiones). Le cinquième un Abregé de Grammaire Hebraïque, (Compendium Grammatices Linguae Hebraeae). Il n'est fait mention ni du nom de l'Imprimeur, ni du lieu où cet Ouvrage a été imprimé; se qui montre assez que celui qui en a procuré l'impression n'avoit pas dessein de se faire connoître. Cependant, l'Hôte de Spinosa, le Sieur Henri van der Spyck, qui est encore plein de vie, m'a témoigné que Spino/a avoit ordonné, qu'immédiatement après la mort on eût à envoyer à Amsterdam à Jean Rieuwertzen Imprimeur de la Ville, son Pupitre où ses Lettres et papiers étoient enfermés: ce que Van der Spyck ne manqua pas d'éxécuter selon la volonté de Spinosa. Et Jean Rieuwertzen par sa Réponse au Sieur Van der Spyck datée d'Amsterdam du 25. Mars 1677. reconnoît avoir reçû le Pupitre en question. ajoûte sur la fin de sa lettre, que les parens de Spinosa voudroient bien sçavoir à qui il avoit été adressé. parce qu'ils s'imaginoient qu'il étoit plein d'argent, et qu'ils ne manqueroient pas de s'en informer aux Bateliers à qui il avoit été confié; mais, dit-il, si l'on ne tient pas à la Haye Registre des paquets qu'on envoye ici par le bateau, je ne vois pas comment ils pourront être éclaircis, et il vaut mieux en effet qu'ils n'en sçachent rien, etc., et c'est par ces mots qu'il finit sa lettre, par laquelle on voit clairement à qui on a l'obligation d'une production si abominable \*).

t) Boullainv. p. 104. adjungit: "Et depuis quelques années c mêmes Ouvrages Posshumes ont été réimprimés à la Hay

Des personnes scavantes ont dejà suffisamment découveft les impiétés contenues dans ces Oeuvres Posithumes, et \*) avertis en même temps tout le monde de s'en donner garde. Je n'ajouterai que peu de chose à ce qu'ils en ont écrit. Le Traité de Mörale commence par des définitions ou descriptions de la Divinité. Qui ne croiroit d'abord, à un si beau début, que c'est un Philosophe Chrêtien qui parle? Toutes ces définitions sont belles, particulièrement la sixième, où Spinosa dit, que Dieu est un Etre infini; c'est à dire une substance qui renferme en soimême une infinité d'attributs, dont chacun représente et exprime une Essence éternelle et infinie. quand on examine de plus près ses sentimens, on trouve que le Dieu de Spinosa n'est qu'un phantôme, un Dieu imaginaire, qui n'est rien moins que Dieu. Ainsi c'est à ce Philosophe qu'on peut bien appliquer ce que l'Apôtre dit des impies Tit. 1. 16. Ils font profession de reconnoître un Dieu par leurs discours; mais il ne renient \*\*) par leurs oeuvres. Ce que David dit des impies Pseaume 14. 1. lui convient bien encore, l'insensé dit en son coeur qu'il n'y a point de Dieu. Quoi qu'en ait dit Spinofa, c'est là véritablement ce qu'il pense. Il se donne la liberté d'employer le nom de Dieu, et de le prendre dans un sens inconnu à tout ce qu'il y a jamais eu de Chrê-. tiens. C'est ce qu'il avoue lui-même dans sa gr Lettre à Monfieur Oldenbourg, je reconnois, dit-il, que j'ai de Dieu et de la Nature une idée bien différente de ce que les Chrêtiens Modernes veulent en étab-

fur la datte de l'Edition de 1677. On ne reconçoit cette nouvelle Edition qu'en ce qu'elle est d'un papier un peu plus grand que l'Edition de 1677, et que le caractère en paroit un peu plus nourri, quoique de la même grosseur. C'est le Sr. Gosse Libraire de la Haye qui a donné cette dernière édition.

<sup>\*)</sup> Beullainv. p. 105. ,,et out avertis" et paulo infrá: ,,de s'en donner de garde."

<sup>\*\*)</sup> Boullainy. p. 106. "ils le nient."

établir. J'estime que Dieu est le principe et la cause de toutes choses, immanente et non pas passagère. (Deum rerum omnium causam immanentem, non vero transeuntem statuo). Et pour appuyer son sentiment il se sert de ces paroles de Saint Paul, qu'il décourne en son sens. C'est en Dieu que nous avons la vie, le mouvement et l'être. Act. 17, 28.

Pour comprendre sa pensée, il faut considérer qu' une cause passagère est celle dont les productions sont extérieures ou hors d'elle-même, comme quelqu'un qui jette une pierre en l'air, ou un charpentier qui bâtit une maison, au lieu qu'une cause immanente agit intérieurement et s'arrête en ellemême, sans en sortir aucunement. Ainsi quand notre âme pense ou desire quelque chose, elle est, et s'arrête dans cette pensée ou desir \*) sans en sortir, et elle en est la cause immanente. C'est de cette manière que le Dieu de Spinosa est la cause de cet Univers où il est, et n'est point au delà. Mais comme l'Univers a des bornes, il s'ensuivroit que Dieu est un Etre borné et fini. Et quoiqu'il dise de Dieu qu'il est infini, et qu'il renferme une infinité de propriétés; il faut bien qu'il se joue des termes d'Eternel et de l'Infini \*\*), puis que par ces mots il ne peut entendre un Etre, qui a subsisté par soi-. même avant tous les temps, et avant qu'aucun autre Etre eût été créé, mais il appelle infini ce à quoi l'entendement humain ne peut trouver de fin ni de bornes: car les productions de Dieu, selon lui, sont en si grand nombre, que l'homme avec toute la force de son esprit, n'y en sçauroit concevoir. Elles sont d'ailleurs si bien affermies, si solides, et si bien liées l'une à l'autre, qu'elles dureront éternellement.

Ss 4

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 108. "ou ce destr."

<sup>&</sup>quot;") Boullainv. p. 10% "et d'Infini."

Il assure pourtant, dans sa 21 Lettre, d ceux-là avoient tort qui lui imputoient \*) de di que Dieu et la matière où Dieu agit, ne sont qu' ne seule et même chose. Mais enfin, il ne pe s'empêcher d'avouer que la matière est quelque chi d'essentiel à la Divinité, qui n'est et n'agit q dans la matière, c'est à dire dans l'Univers. Dieu de Spinosa n'est donc autre chose que la 1 ture, infinie à la vérité, mais pourtant corpore et matérielle, prise en général et avec toutes ! Car il suppose qu'il y a en Die modifications. deux propriétés éternelles, cogitatio et exter/ la pensée et l'étendue: par la première de ces pri priétés, Dieu est contenu dans l'Univers; par ! seconde il est l'Univers lui-même; les deux join tes ensemble font ce qu'il appelle Dieu,

Autant que j'ai pû comprendre les senimens de Spinosa, voici sur quoi roule la dispute quil's a entre nous qui sommes Chrétiens et lui: scaroit si le Dieu véritable, est une substance éternife différente et distincte de l'Univers, et de toute. nature; et si par un acte de volonté entièremer libre il a tiré du néant le monde et toutes les a tures; ou si l'Univers et tous les Etres qu'il rent? · me appartiennent essentiellement à la nature d Dieu, considéré comme une substance dont la Fe C'est cette dern. sée et l'étendue sont infinies. proposition que Spinosa soûtient. On peut con... ter l'Antispinosa de L. Vittichius, p. 18. et suise Ainsi il avone bien que Dieu est la cause ? néralement de toutes choses; mais il prétend 9 Dieu les a produites nécessairement, sans libert. sans choix, et sans consulter son bon plaifir. Pa reillement tout ce qui arrive au monde, bien e mal, vertu ou crime, péché ou bons oeuvres, par

e) Boullainv. p. 109. "qu'on avoit tort de lui imputer."

le lui nécessairement; et par conséquent il ne doit y avoir ni jugement, ni punition, ni résurrection, ni salut, ni damnation. Car autrement ce Dieu maginaire puniroit et récompenseroit son propre Duvrage, comme un enfant fait sa poupée. N'est-ce pas là le plus pernicieux Athéisme qui ait jamais paru au monde. C'est aussi ce qui donne occasion à Mr. Burmannus, Ministre des Résormés à Enkhuise, de nommer à juste tître Spinosa le plus impie Athée qui ait jamais vû le jour.

Ce n'a pas été mon dessein d'examiner ici toutes les impiétés et les absurdités de Spinosa; j'en, ai rapporté quelques - unes, et me suis attaché à ce qu'il y a de plus capital, seulement dans la vûe d'inspirer au Lecteur Chrètien l'aversion et l'horreur qu'il doit avoir d'une \*) doctrine si pernicieuse. Je ne dois cependant pas oublier de dire qu'il est visible, que dans la seconde partie de son Traité de Morale, il ne fait qu'une seule et même être de l'âme et du corps, dont les propriétés font, comme il les exprime, celle de penser, et celle d'ètre étendue, car c'est ainsi qu'il s'explique à la page 40. "Quand je parle de corps, je n'entens "autre chose qu'une modalité qui exprime l'essence "de Dieu d'une manière certaine et précise, entant qu'il est considéré comme une chose étendue. (Per corpus intelligo modum, qui Dei essentiam, quatenus ut res extensa consideratur, certo et determinato modo exprimit). Mais à l'égard de l'àme qui est, et qui agit dans les corps, ce n'est qu'un autre mode ou manière d'Etre, que la nature produit, ou qui se manifeste soi-même par la pensée; ce n'est point un esprit ou une substance particulière non plus que le corps, mais une modalité qui exprime l'essence de Dieu, entant

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 112. "pour une etc."

défense de la Religion Chrêtienne divers Champin qui les ont combattus avec tout le succès quils devoient espérer. Le Docteur Theoph. Spitze dans son Livre qui a pour titre Infelix Litterate en nomme deux, à sçavoir François Kuyper de l'terdam, dont le Livre imprimé à Rotterdam en 16 est intitulé. Arcana Atheismi revelata, etc., Mystères profonds de l'Athéisme découverts. I second est Regnier de Mansveld Professeur à Une qui dès l'année 1674, sit imprimer dans la mui ville un Ecrit sur le même sujet.

L'année suivante à sçavoir 1675., on vit si tir \*) de dessous la presse d'Isaac Naeranus les le tître d'Enervatio Tractatus Theologico Pala une réfutation de ce Traité de Spinosa composiçue Jean Bredenbourg, dont le Père avoit été Auct de l'Eglise Luthérienne à Rotterdam. Le Sieur be ? Matthias Konig dans sa Bibliothéque d'Auteurs 10 ciens et Modernes, a trouvé à propos de nomes celui ci pag 770. un certain Tisserand de Rotterdia Textorem quendam Rotterodamensem. Sil a exc un Art si mechanique, je puis assurer avec verite jamais homme de la profession n'a travaille si bil dement, ni produit un pareil Ouvrage; car il dem. tre géométriquement, en cet écrit, d'une mani claire et qui ne souffre point de replique, que la :1 ture n'est et ne sçauroit ètre Dieu même, comi l'enseigne Spinosa. Comme il ne possédoit pas faitement la Langue Latine, il fut obligé de com ser son Traité en Flamand, et de se servir de la plud'un autre pour le traduire en Latin. comme il le déclare lui même dans la Preface de! Livre, afin de ne laisser ni excuse, ni presexte Spinofa qui vivoit encore, au cas qu'il lui arriche de ne rien repliquer.

<sup>\*)</sup> Bouilainv. p. 117. on vit paroitre les Livres d'Is. N. etc.

Cependant, je ne trouve pas que tous les raionnemens de ce sçavant homme portent coup. Il
emble d'ailleurs que dans le corps de son Ouvrage
l panche beaucoup vers le Socinianisme en quelques endroits. C'est au moins le jugement que j'en
ais; et je ne crois pas qu'en cela il dissère de celui
les personnes éclairées, à qui j'en laisse la décision.
Il est toujours certain que François Kuyper et Brelenbourg firent imprimer divers écrits l'un contre
l'autre, à l'occasion de ce Traité\*), et que Kuyper
lans les accusations qu'il formoit contre son aversaire, ne prétendoit pas moins que de le convaincre
lui-même d'Athéisme.

L'année 1676. vit paroître le Traité de Morale de Lambert Veldhuis d'Utrecht, de la Pudeur naturelle, et de la Dignité de l'homme. (Lamberti Velthusi Ultrajectensis, Tractatus Moralis de naturali pudore et dignitate hominis). Il renverse en ce Traité de fond en comble les principes sur lesquels Spinosa a prétendu établir que ce que l'homme fait de bien et de mal est produit par une opération supérieure et nécessaire de Dieu ou de la Nature. J'ai fait mention ci-dessus de Guillaume van Blevenbourg Marchand de Dort, qui dès l'an 1674. se mit sur les rangs et réfuta le Livre impie de Spinosa qui a pour tître, Tractatus Theologico - Politicus; je ne puis ici m' empècher de le comparer à ce Marchand dont le Sauveur parle en Saint Matthieu chap. 13. v. 45. et 46. puis que ce ne sont point des richesses temporelles et périssables qu'il nous présente en donnant son Livre au Public, mais un trésor d'un prix inestimable et qui ne périra jamais, et il seroit fort à souhaiter qu'il se trouvât beaucoup de semblables Marchanda fur les Bourses d'Amsterdam et de Rotterdam,

Nos

<sup>\*)</sup> Voyez Bayle Diction, Crit. pag. 2774. Col.

Nos Theologiens de la Confession d'Augsbourg se sont aussi distingués parmi ceux qui ont réfuté les impiétés de Spinosa. A prine son Tractatus Theologico - Politicus vit le jour, qu'ils prirent la plume et écrivirent \*) contre lui. On peut meitre à leur tête le Docteur Musaeus Professeur en Théologie à Jene, homme de grand génie, qui dans lon temps n'eût peut-ètre pas son semblable. la vie de Spinofa, à sçavoir en l'année 1674, il publia une Dissertation de douze feuilles. dont le tire étoit, Tractatus Theologico-Politicus ad vertatus dumen examinatus. Le Traité de Théologie et de Politique \*\*), éxaminé par les lumières du bon sens et de la vérité Il déclare en la pag. 2. et 3. l'aversion et l'horreur qu'il a d'une production si impig et l'exprime en ces termes: Jure merito quis dubitet, num ex illis, quos iple Daemon ad humana divinaque jura pervertenda magno numero conduxit, repertus fuerit, qui in ils depravandis operosor fuerit quam hic Impostor, magno Ecclesiae malo et Reip. detrimento natus. "Le Diable séduit un "grand nombre d'hommes, qui semblent tous être "à ses gages et s'attachent uniquement à renverser "ce qu'il y a de plus sacré au monde. Cependant "il y a lieu de douter, si parmi eux aucun a travail-"lé à ruiner tout droit humain et divin avec plus "d'efficace que cet Imposteur, qui n'a eu autre chose "en vûe que la perte de l'Etat et de la Religion." A la page 5, 6. 7, et 8, il expose fort nettement les expressions Philosophiques de Spinosa, explique celles qui peuvent souffrir un double sens, et montre clairement dans quel sens Spinofa s'en est servi, afin de comprendre d'autant mieux sa pensée. la

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 130, omittit "et écrivirent,"

<sup>\*\*)</sup> Boullainy. p. 121. "Le Vraité de Théologie Politique."

a page 16. §. 32. il montre qu'en publiant un tel Duvrage les vûes de Spinosa ont été d'établir que chacun \*) homme a le droit et la liberté de fixer sa créance en matière de Religion, et de la restraindre uniquement aux choses qui sont à sa portée et qu'il peut comprendre. Il avoit déjà auparavant à la 14. page §. 28. parsaitement bien exposé l'état de la question, et marqué en quoi Spinosa s'écarte du sentiment des Chrêtiens. Et c'est de cette manière qu'il continue d'éxaminer le Traité de Spinosa, où il ne laisse rien passer, pas la moindre chose \*\*), sans le résuter par de bonnes et solides raisons. Il ne faut point douter que Spinosa lui-même n'ait lû cet écrit du Doct. Musaeus, puis qu'il s'est trouvé parmi ses papiers après sa mort.

Quoi qu'on ait beaucoup écrit contre le Traité de Politique et de Théologie, comme je l'ai deja marqué, il n'v a point eu d'Auteur cependant, felon mon sentiment, qui l'ait réfuté plus solidement que ce savant Professeur; et ce jugement que j'en fais est d'ailleurs confirmé par plusieurs autres. L'Auteur qui, sous le nom de Theodorus Securus, a compose un petit Traite qui porte pour tître, l'Origine de l'Athéisme, (Origo Atheismi), dit dans un autre petit Livre intitule, Prudentie, Theologica, dont il est aush l'Auteur: Je suis fort surpris que la Dissertation du Doct. Musaeus contre "Spinosa est si rare et si peu connue ici en Hollan-"de. On devroit y rendre plus de justice à ce sa-"vant Théologien qui a écrit sur un sujet si impor-"tant, car il a certainement mieux réussi qu'aucun Mr. Fullerus in continuatione Bibliothecas Universalis, etc. s'exprime ainsi en parlant du Doct. Mu.

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 122. "ohaque homme."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 123. omittit "pas la moindre chofe."

Musaeus: "L'illustre Théologien de Jene a solide-"ment résuté le Livre pernicieux de Spinosa avec "l'habileté et le succès qui lui sont ordinaires." (Celeberrimus ille Jenensium Theologus Joh. Musaeus Spinosae pesiilentissimum foetum acutissimis, queis solet, telis confodit).

Le même Auteur fait aussi mention de Frédéric Rappoltus Professeur en Théologie à Leipsic, qui dans une Oraison qu'il prononça lors qu'il prit possession de sa Chaire de Professeur, réfuta pareillement les sentimens de Spinosa. Quoi qu'après avoir lû sa Harangue, je trouve qu'il ne l'a réfuté qu'indirectement, et sans le nommer: elle a pour tître, Oratio contra naturalistas, habita ipsis Kalendis Junii ann. 1670., et on la peut lire dans les Oeuvres Théologiques de Rappoltus tom L pag, 1386. et suiv. publiées par le Docteur Jean Benoît Carpzovius et imprimées à Leiplic en 1692. Le Docteur J. Conrad Durrius Professeur à Altorf a suivi le même plan dans une Harangue que je n'ai pas lûe à la vérité, mais dont on m'a parlé avec éloge comme d'une très bonne pièce,

Le Sieur Aubert de Versé publia en 1681. un Livre qui avoit pour tître, l'Impie convaincu, ou Dissertation contre Spinosa, dans laquelle on résute les sondemens de son Athéisme. En 1687. Pierre Yvon, parent et disciple de Labadie, et Ministre de ceux de sa Secte à Wiewerden en Frise, écrivit un Traité contre Spinosa qu'il publia sous ce titre, L'impiété vaincue, etc. Dans le Supplément au Dictionaire de Moréri, à l'article de Spinosa, il est sait mention d'un Traité de la conformité de la raison avec la soi, (de concordia rationis et sidei), dont Monsieur Huet est l'Auteur; ce Livre su reimprimé à Leipsic en 1692, et les Journalistes de cette Ville

n ont donné un bon extrait \*), où les sentimens le Spinola sont exposés fort nettement, et réfutés vec beaucoup de force et d'habileté. Le savant Mr. Simon, et Mr. de la Motte, Ministre de la Savoye à Londres, ont travaillé l'un et l'autre sur e même sujet; j'ai bien vû les Ouvrages de ces leux Auteurs; mais je ne sçais pas assez le Francois pour en pouvoir juger. Le Sieur Pierre Poiret qui demeure à présent à Reinsbourg près de Leide, dans la seconde impression de son Livre De Deo. anima, et malo, y a joint un Traité contre Spinosa. dont le titre est, Fundamenta Atheismi eversa, sive specimen absurditatis Spinofianae. (Les Principes de l'Athéisme renversés, etc.) C'est un Ouvrage qui mérire bien qu'on se donne la peine de le lire avec attention \*\*).

Le dernier Ouvrage dont je ferai mention est celui de Mr. Wittichius Professeur à Leide, qui sut imprimé en 1690. après la mort de l'Auteur, sous ce titre, Christophori Wittichii Professoris Leidensis Anti-Spinosa, sive Examen Ethices B. de Spinosa. Il parut encore quelque temps après traduit en Flamand, et imprimé à Amsterdam chez les Wasbergen. Il n'est pas étrange que dans un Livre tel que celui qui a pour tître, Suite de la Vie de Philopater, on ait tâché de dissamer ce sçavant homme, et de siètrir sa réputation après sa mort. On debite dans cet écrit pernicieux, que Mr. Wittichus étoit un excellent Philosophe, grand ami de Spinosa, avec qui il étoit dans un commerce étroit,

<sup>\*)</sup> Vide act. Erud. Lipf. an. 1695. p. 395. Col.

en) Boullainv. p. 127. addit: "Le P. Lamy Benedictin refuta en 1697. les abfurdités impies de ce Philosophe et l'on peut assurer que c'est un de ceux qui a le mieux entendu le système de ce fanatique; sar il est peu de personnes qui l'ayent bien compris,"

stroit, qu'ils cultivoient l'un et l'autre par lettres, et par des entretiens particuliers qu'ils avoient souvent ensemble; qu'ils étoient en un mot tous deux dans les mêmes sentimens. Que cependant, pour ne passer pas dans le monde pour Spinosiste. Mr. Wittichius avoit écrit contre le Traité de Morale de Spinofa, et qu'on n'avoit fait imprimer sa réfutation après sa mort, que dans la vûe de lui conserver son honneur, et la réputation de Chrêtien Orthodoxe. Voilà les calomnies que cet insolent a avancées, je ne sçais d'où il les a puisées, ni sur quelle apparence de vérité il appuye tant de mensonges. L'où a t-il appris que ces deux Philosophes avoient un commerce si particulier ensemble, qu'ils se voyoient et s'écrivoient si souvent l'un à l'autre? On ne trouve aucune lettre de Spinosa écrite à Mr. Wittichius, ni de Mr. Wittichius écrite à Spinosa, parmi les lettres de cet Auteur qu'on a pris soin de faire imprimer; et il n'y en a aucune non plus parmi celles qui sont restées sans être imprimées; de sorte qu'il y a tout lieu de croire, que cette lisison étroite et les lettres qu'ils s'écrivoient l'un à l'autre, sont du crû \*) et de l'invention de ce calomniateur. Je n'ai a la vérité jamais eu occasion de parler à Mr. Wittichius; mais je connois assez particulièrement Mr. Zimmermann son neveu, Ministre pour le présent de l'Eglise Anglicane, et qui a demeure avec Ion Oncle, pendant les dernières années. Il ne m'a rien communiqué sur ce sujet qui ne fût fort opposé à ce que debite l'Auteur de la Vie de Philopater; jusqu'à me faire voir un écrit que son Oncle lui avoit dicté, où les sentimens de Spinosa étoient également bien expliqués et refutes. Pour le justifier entièrement, faut-il autre chose que ce dernier Ouvrage qu'il a compo-

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 130. omittit "du crû et."

se'? C'est là où l'on voit qu'elle est sa créance, et où il fait en quelque manière une profession de foi peu de temps avant sa mort. Quel homme touché de quelque sentiment de Religion osera penser et moins encore écrire, que tout ceci n'a été qu'hypocrisse, fait uniquement en vûe de pouvoir aller à l'Eglise, sauver les apparences, et n'avoir pas la réputation d'Impie et de Libertin.

Si l'on pouvoit inférer de pareilles choses, de ce qu'on prétendroit qu'il y auroit eu quelque correspondance entre deux personnes, je ne me trouverois pas fort en sûreté, et il n'y a guère de Pasteurs qui n'eussent tout à craindre, austi bien que moi, de la part des calomniateurs; puis qu'il nous est quelquesois impossible d'éviter tout commerce avec des personnes dont la tréance n'est pas toûjours des plus orthodoxes.

Je me souviens ici volontiers de Guillaume Deurhof d'Amsierdam, et le nomme avec toute la distinction qu'il mérite. C'est un Prosesseur qui dans ses Ouvrages, et particulièrement dans ses Leçons Théologiques, a toûjours vivement attaqué les sentimens de Spinosa. Le Sieur François Halma lui rend justice dans ses remarques sur la vie et sur les opinions de Spinosa page 85, lors qu'il dit qu'il a résuté les sentimens de ce Philosophe d'une manière si solide, qu'aucun de ses Partisans n'a jamais osé jusqu'à présent le prendre à partie et se mesurer avec lui. Il ajoùte que ce subtil écrivain est encore en état de repousser comme il faut l'Auteur de la Vie de l'insopater, sur les calomnies qu'il a debitées à la page 193, et de lui fermer la bouche.

Je ne dirai qu'un mot de deux Auteurs célèbres, et les joindrai ensemble, quoiqu'un peu opposés l'un à l'autre pour le présent. Le premier est Mr. Bayle trop trop connu dans la République des Lettres pour de voir en faire ici l'Eloge. Le second est Mr. Jaquelot, ci-devant Ministre de l'Eglise Françoise à la Have, et à présent Prédicateur ordinaire de Sa Majesté le Roi de Prusse. Ils ont fait l'un et l'autre de sçavantes et solides Remarques sur la vie, les écrits et les sentimens de Spinosa. Ge qu'ils ont publié sur cette matière, avec l'approbation de tout le monde, a ce traduit en Flamand par François Halma Libraire. Amsterdam, et Homme de Lettres. Il a joint à la Traduction une Présace, et quelques Remarques ju dicieuses sur la suite de la Vie de Philopater. Ce qui est de lui vaut aussi son prix et mérite d'être lui

Il n'est pas nécessaire de parler ici de pluseurs Ecrivains qui ont attaqué les sentimens de Spinosa tout récemment, à l'occasion d'un livre intiulé, Hémel op Aarden, "Le Paradis sur la Terre," composé par Mr. van Leenhoff Ministre Réformé à Zwol; où l'on prétend que ce Ministre bâtit sur les sondemens de Spinosa †). Ces choses sont trop récentes et trop connues du Public pour s'y arrêter, cest pourquoi je passe outre \*) pour parler de la mort de ce célèbre Athée.

 $D_{\ell}$ 

Boullainv. p. 134. "je passe plus avant pour etc."

ty) Ms. Lucae etiam haec memorat: "Abraham Cuffeler a fair une Logique suivant les principes de son maitre Spinosa]. Elle est intitulée: Specimen artis ratiocinandi ad pantosophiae principia manu ducens. 1684. 8. Accuratius haec indicat Doct. de Murr, p. 31. ad Annot. Sp. subnotans: "Abrahamus Iacobus Cuffeler, I. V. D. Spinosae discipulus, Logicam edidit sub tit. Specimen artis ratiocinandi naturalis et ertificialis ad Panfophiae principia manu ducens. Hamburgi, (Amstel.) Apud Honricum Kuaraht, (Christoph. Conrad) 1684. 8. P. I. pagnar. 258. P. II. pag. 229. P. III. pag. 140. Cum 12 tabulis aen. Desendit etiam Philosophum contra Blyenbergium, P. I. pag. 119., 125, 222, 230. Vid. Iac. Staalkopf de Spinosismo post Spinozam, pag. 8."

De la dernière maladie de Spinosa, et de sa mort.

On a fait tant de différens rapports, et si peu véritables, touchant la mort de Spinosa, qu'il est surprenant que des gens éclairés se soient mis en fraix d'en informer le Public sur des oui dire, sans auparavant s'être mieux instruit eux-mêmes de ce qu'ils debitoient. On trouve un échantillon des faussetés qu'ils avancent sur ce sujet dans le Ménagiana imprimé à Amsterdam en 1695., où l'Auteur s'exprime ainsi:

"J'ai oui dire que Spinosa étoit mort de la "peur qu'il avoit eue d'être mis à la Bastille. II "étoit venu en France attiré par deux Personnes de "qualité qui avoient envie de le voir. "Pomponne en fut averti; et comme c'est un Mi-, nistre fort zélé pour la Religion, il ne jugea pas "à propos de souffrir Spinosa en France, où il "étoit capable de faire bien du désordre, et pour "l'en empêcher, il résolut de le faire mettre à la Spinosa qui en eut avis, se sauva en "habit de Cordelier; mais je ne garantis pas cette "dernière circonstance. Ce qui est certain, est que "bien des personnes qui l'ont vû, m'ont assuré "qu'il étoit petit, jaunâtre, qu'il avoit quelque "chose de noir dans la physionomie, et qu'il por-"toit sur son visage un caractère de réprobation."

Tout seci n'est qu'un tissu de fables et de mensonges; car il est certain que Spinosa n'a été de sa vie en France; et quoique des Personnes de distinction ayent tâché de l'y attirer, comme il l'a avoué à ses Hôtes, il les a cependant bien assurés en même temps, qu'il n'espéroit pas d'avoir jamais assez peu de jugement, pour faire une telle folie. On jugera aisément aussi par ce que je dirai ci-après, qu'il n'est nullement véritable qu'il soit mort de peur. Pour cet effet je rapporterai les circonfin de sa mort sans partialité, et n'avancerai rien sa preuve; ce que je suis en état d'éxécuter d'aux plus aisément, que c'est ici à la Haye qu'il est me et enterré.

Spinosa étoit d'une constitution très foible, m sain, maigre et attaqué de Phthisie depuis plus vingt ans; ce qui l'obligaoit à vivre de régime, à être extrêmement sobre en son boire et en la manger. Cependant, ni son Hôte, ni ceux du logu ne croyoient pas que sa fin fût si proche, même pet de temps avant que la Mort le surprit, et n'es avoient pas la moindre pensée. Car le 22 Férrier') qui fut alors le samedi devant les jours gras, on Hôte et sa Femme furent entendre la predication qu'on fait dans notre Eglise pour disposer un chicun à recevoir la Communion qui s'administre le lendo main felon une coûtume établie parmi nous. L'Hôte étant retourné au logis après le sermon à quatre heures ou environ, Spinosa descendit de sa chambre en bas, et eut avec lui un assez long entretien qui roula particulièrement sur ce que le Ministre avoit préché, et après avoir fumé une pipe de tabac, l'is retira à sa chambre qui étoit sur le devant et sals coucher de bonne heure. Le Dimanche au maul avant qu'il fût temps d'aller à l'Eglise, il descendit encore de fa chambre et parla avec l'Hôte et la Femme. Il avoit fait venir d'Amsterdam un certain Médecin, que je ne puis désigner \*\*) que par (d deux Lettres L. M.; celui ci chargea les gens de logis d'acheter un vieux coq, et de le faire bouille ausli-tôt, afin que sur le midi Spinosa pût en prendre le bouillon, ce qu'il fit aussi et en mangea encort de bon appetit, après que l'Hôte et sa Femme fu-

<sup>4)</sup> Boullainv. p. 137. "le 20. Février."

Boullainv. p. 138. adjungit "autrement."

ent revenus de l'Egliso. L'après-midi le Médecin M. resta seul auprès de Spinosa: ceux du logis tant retournés ensemble à leurs dévotions. Mais u sortir du sermon, ils apprirent avec surprise que ir les trois heures Spinosa étoit expiré en la préence de ce Médecin, qui le soir même s'en retourna. Amsierdam par le bateau de nuit, sans prendre le noindre soin du désunt. Il se dispensa de ce devoir l'autant plûtôt, qu'après la mort de Spinosa il s'étoit aiti d'un ducaton et de quelque peu d'argent que le lésunt avoit laissé sur sa table, aussi-bien que d'un puteau à manche d'argent, et s'étoit retiré avec ce qu'il avoit butiné.

On a rapporté fort diversement les particulariés de sa maladie et de sa mort; et cela même a ourni matière à plusieurs contestations. On debit 1. que dans le temps de sa maladie, il avoit pris le. précautions nécessaires pour n'être pas surpris, par es visites de gens dont la vûe ne pouvoit que l'im-2. Que ces propres paroles lui étoient sorties de la bouche une et même plusieurs fois, O Dieu, aye pitié de moi misérable pécheur. 3. Qu'on l'avoit oui souvent soûpirer en prononçant le nom le Dieu. Ce qui ayant donné occasion à ceux qui étoient présens de lui demander, s'il croyoit donc à présent l'éxistence d'un Dieu, dont il avoit tout sujet de craindre les jugemens après sa mort? Il avoit répondu, que le mot lui étoit échappé, et n'étoit forti de fa bouche que par coûtume et par habitude. On dit encore 4. qu'il tenoit auprès de soi du suc de Mandragore tout prêt, dont il usa quand il sentit approcher la mort; qu'ayant ensuite tiré les rideaux de son lit, il perdit toute connoissance étant tombé dans un profond sommeil, et que ce fut sinsi qu'il passa de cette vie à l'Eternité. avoit défendu expressément de laisser entrer qui que ce soit dans sa chambre lors qu'il approcheroit de

Comme aush, que se voyant à l'extrémi il avoit fait appeller son Hôtesse, et l'avoit pre d'empêcher qu'aucun Ministre ne le vint voir, pard qu'il vouloit, disoit-il, mourir paisiblement et san

dispute, etc.

J'ai recherché soigneusement la vérité de tou ces faits, et demandé plusieurs fois à son Hôte à son Hôtesse qui vivent encore à présent, ce qu'à en scavoient; mais ils m'ont répondu constammes! l'un et l'autre, qu'ils n'en avoient pas la mointe connoissance, et qu'ils étoient persuadés que tous ces particularités étoient autant de mensonges. Cs jamais il ne leur a défendu d'admettre qui que a fût qui souhaitât de le voir. D'ailleurs, lorsque la fin approcha, il n'y avoit dans sa chambre que le seul Médecin d'Amsterdam que j'ai désigné. Personne n'a oui les paroles qu'on prétend qu'il a proférées: O Dieu, ave pitié de moi misérable pecheur, et il n'y a pas d'apparence non plus qu'elles soient sorties de sa bouche, puis qu'il ne croyoit pas etre si près de sa fin; et ceux du logis n'en avoient pas la moindre pensée. Et il ne gardoit point le lit pendant sa maladie; car le matin même du jour qu'il expira, il étoit encore descendu de sa chambre en bas, comme nous l'avons remarqué: sa chambre étoit celle de devant, où il couchoit dans un lit construit à la mode du Païs, et qu'on appelle Bedstede. Qu'il ait chargé son Hôtesse de renvoyer les Ministres qui pourroient se présenter, ou qu'il ait invoqué le nom de Dieu pendant sa maladie, c'est ce que ni elle, ni ceux du logis n'ont point oui, e dont ils n'ont nulle connoissance. Ce qui leur persuade le contraire, c'est que depuis qu'il étoit tombe en langueur, il avoit toûjours marqué, dans les maux qu'il souffroit, une fermete vrayement stoique, 'squ'à réprimander les autres lui-même, lors qu'il ir arrivoit de se plaindre et de témoigner dans us maladies peu de courage ou trop de l'enfibilité.

Rafin

Enfin, à l'égard du suc de Mandragore, dont on dit qu'il usa étant à l'extrémité, ce qui lui sit perdre toute connoissance; c'est encore une particularité entièrement inconnue à ceux du logis. Et cependant c'étoit eux qui lui préparoient tout ce dont il avoit besoin pour son boire et manger \*), aussibien que les remèdes qu'il prenoit de temps en temps. Il n'est pas non plus fait mention de cette drogue dans le mémoire de l'Apothicaire, qui pourtant sut le même, chez qui le Médecin \*\*) d'Amsterdam envoya prendre les remèdes dont Spinosa eut besoin les derniers jours de sa vie.

Après la mort de Spinosa, son Hôte prit soin de le faire enterrer. Jean Rieuwertsz Imprimeur de la Ville à \*\*\*) Amsterdam l'en avoit prié, et lui avoit promis en même temps de le faire rembourser de toute la dépense, dont il vouloit bien être caution. La Lettre qu'il lui écrivoit fort au long à ce sujet, est datée d'Amsterdam du 6. Mars 1678. \*\*\*\*) Il n'oublie pas d'y faire mention de cet Ami de Schiedam dont nous avons parlé ci dessus, qui pour montrer combien la mémoire de Spinosa lui étoit chère et précieuse, payoit éxactement tout ce que Van der Spyck pouvoit encore prétendre de son défunt Hôte. La somme à quoi ses prétentions pouvoient monter. lui en étoit en même temps remise, comme Rieuwertsz lui-même l'avoit touchée par l'ordre de son Ami.

Comme on fe disposoit à mettre le corps de Spinosa en terre, un Apothicaire nommé Schroder

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 143. "pour la nourriture,"

<sup>88)</sup> Boullainv. p. 143. "le Médecin de la ville d'Amsterdam.«

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 145. "de la ville d'Amft."

<sup>\*\*\*)</sup> Boullainv. p. 145. "1677.\*\*

der y mit opposition, et prétendit auparavant et payé de quelques médicamens qu'il avoit fournau défunt pendant sa maladie. Son mémoire a montoit à seize florins et deux sous, je tresse qu'on y porte en compte de la Teinture de safra du Baume, des Poudres, etc.; mais on n'y fait a cune mention ni d'Opium, ni de Mandrago L'opposition sut levée aussi-tôt et le compte paypar le Sieur Van der Spyck\*).

Le corps fut porté en terre le 25 Février a compagné de plusieurs Personnes illustres, et suit de

Boullainv. p. 145. addit: "Je ne puis diffirmuler cepen irt
"qu'un des amis de Spinosa parle de cette mort d'une met re
"équivoque et embarrassée lors qu'il dit dans sa vie maneseure:
"Notre Philosophe est dorc bien heureux non soulement pu la
"gloire de sa vertu, mais encore par les circon rances de sacri"qu'il a regardé d'un oeil intrepidé, ainsi que nous l'apons avri"sacrisser pour ses ennemis, afin que leur mémoire me tut por
"souillée de son parricide." Ne concluroit on pas de ces par le
que sa mort n'a pas été tout à fait naturelle? Ces prese d'a
Héros cherchent à s'étourdir eux-mêmes dans ce moment m
doutable à tous les hommes mais plus encore à l'impie qu'i
l'homme vertueux."

Verba, quae h. l. ex uno amicorum Spinosae depromunte extant in Ms. Lucae, sed parum accurate sem exprimunt fount in eo, quod moribundo plures adfuerint. Radem sua gligentia ansam praebuerunt dubitationi vanae: annoa Sp. duntaria morte inimicorum minas anteverterit. Sed verma persuae rhetoricationis sensua hic est: sortunatam Spinos mortem suisse etiam hoc nomine, quod inimicis viri examo tum temporis Wittio amici occasionem praeripuerit crimicaedis in honestissimo cive committendi, quod, vt eranta exortus suisse, a serocia plebis, si forte tumultus alicule exortus suisse, non plane alienum videri poterat. Clari hace siunt, si, quae Ms. Lucae ante obscuriora illa verba to dit, prius legantur: Quoiqu'il n'ait pas été affez heureux poir la fin des dernières guerres, chi Mvs les Etats genutus voir la fin des dernières guerres, chi Mvs les Etats genutus par le sort d'armes, soit par celui d'un malheureux choix si vilhelmi III. Oraniensis) ce n'a pas été un petit bonimpar le sort d'armes, soit par celui d'un malheureux choix si Wilhelmi III. Oraniensis) ce n'a pas été un petit bonimpar lui d'être échappé (per mortem praematuram) à la tem, que les ennemis lui préparoient. Ils l'avoient rendu outau peuple, qu'il avoit donné les moyens de distinguer l'herrite d'avec la véritable pieté et d'éteindre la supersitition. Pur hace immediate sequentur illa: Notre l'hiosophe etc. P.

e fix caroffes. Au retour de l'Enterrement qui se t dans la nouvelle Eglise sur le Spuy, les Amis articuliers ou Voifins, furent régalés de quelques outeilles de vin selon la coûtume du Païs dans la nauson de l'Hôte du défant.

Je remarquerai en passant que le Barbier de Spinosa donna après sa mort un mémoire conçût en ces termes: Mr. Spinosa, de bien-heureuse mémoire, doit à Abraham Kervel Chirurgien, pour l'avoir razé pendant le dernier quartier, la somme d'un florin dix huit sous. La Prieur d'Enterrement, et deux Taillandiers firent au défunt un pareil compliment dans leurs mémoires, aussi bien que le Mercier qui fournit des gands pour le Deuil de l'Enterrement.

Si ces bons gens avoient sçû quels étoient les principes de Spinofa en fait de Religion, il y a apparence qu'ils ne se suffeut pas ainsi joués du terme de bien-heureux qu'ils employoient: ou est-ce \*) qu'ils s'en sont servis selon le train ordinaire, qui souffre quelquesois l'abus qu'on fait de semblables expressions, à l'égard même de personnes mortes dans le desespoir, ou dans l'impénitence finale?

Spinosa étant enterré, son Hôte sit saire l'Inventaire des biens \*\*) meubles qu'il avoit laissés. Le Notaire qu'il employa donna un compte de ses vacations en cette forme: Guillaume van den Hove Notaire, pour avoir travaillé à l'inventaire des meubles et effects du seu seu Bénoît de Spinosa:

<sup>---</sup>

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 147. "ou bien ils s'en sont servis."

<sup>\*\*)</sup> Boullainv. p. 147. "des meubles."

me) Boullainv. p. 147. omittit "feu."

ses salaires se montent à la somme de dix-sept se rins et huit sous; plus bas il reconnoît avoir es payé de cette somme le 14. Novembre 1677.

Rebecca de Spinosa soeur du défunt se pori pour son héritière, et en passa sa déclaration. a ... maison où il étoit mort. Cependant, comme els refusoit de payer préalablement les fraix de l'Es terrement, et quelques dettes dont la succession étoit chargée; le Sieur Van der Spyck lui en : parler à Amsterdam, et la sit sommer d'y satisfaue par Robert Schmeding porteur de sa Procuration Libertus Loef fut le Notaire, qui dressa cet Acte et le signa le 30. Mars 1677. Mais avant de rien payer elle vouloit voir clair et sçavoir. si les dettes et charges payées, il lui reviendroit quelque chose de la succession de son frère. Pendant qu'elle délibéroit, Van der Spyck se fit autoriser par Justice à faire vendre publiquement les biens et meubles en question, ce qui fut aush éxécuté, et les deniers provenans de la vendue \*) étant confignes au lieu ordinaire, la soeur de Spinosa sit arret dessus; mais voyant qu'après le payement des fraix et charges, il ne restoit que peu de chose ou rien du tout, elle se désista de son opposition et de toutes ses prétensions. Le Procureur Jean Lukkais qui servit Van der Spyck en cette affaire, lui porta en compte la somme de trente-trois florins seize sous, dont il donna sa quittance datée du 1. Juin 1678. La vendue \*) des dits meubles avoit été faite ici à la Haye dès le 4. Novembre 1677, par Rykus van Stralen Crieur juré, comme il paroit par le compte qu'il en rendit daté du même jour.

Il

Boullainv. p. 148. ,,de la vente;" et sie legit in omnibus lesis, vbi occurrit ,,la vendue,"

Il ne faut que jetter les yeux sur ce compte, pour juger aussitôt que c'étoit l'inventaire d'un vrai Philosophe; on n'y trouve que quelques Livrets, quelques Taille-douces ou Estampes, quelques morceaux de verre polis, des instrumens pour les polir, etc.

Par les hardes qui ont servi à fon usage. on voit encore combien il a été oeconome et bon ménager. Un Manteau de camelot, avec une Culote, furent vendus vingt-un florins quatorze sous, un autre Manteau gris douze florins quatorze fous, quatre linceuls fix florins et huit fous, sept chemises neuf florins et six sols: un Lit et un Traversin quinze storins, dix-neuf Colets un florin onze sous, cinq Mouchoirs douze sous \*). deux Rideaux rouges, une Courte - pointe et une petite Couverture de lit six florins, son Orfèvrerie confistoit en deux Boucles d'argent qui furent vendues deux florins. Tout l'inventaire ou vendue des meubles ne se montoit qu'à quatre cens florins et treize sous; les fraix de la vendue et charges déduites, il restoit trois cens nonante slorins quatorze fous.

Voilà ce que j'ai pû apprendre de plus particulier touchant la Vie et la Mort de Spinosa. Il étoit âgé de quarante-quatre ans deux mois et vingt-sept jours. Il est mort le vingt-unième Février 1677. et a été enterré le 25. du même mois.

## Ad Vitam B. de Spinoza Notitiae in Belgio collecta.

Ex Sebastiani Kortholti praefatione ad libellum Patris inscriptum: De Tribus Impostoribus magnis

<sup>\*)</sup> Boullainv. p. 150. omittit "cinq Mouchoirs douze fous,"

magnis Liber cura editus Christiani Kortholti \*)
Theol. D. et Prof. Primar. (Hamburgi. Imprima bat Joach: Reumann a. 1700. 4. 120. pp.).

... Nihil addam, nisi quae ipse ante aliquannos, cum Hagae Comitum agerem, coram acce a viris eruditis et integerrimis, Spinosae inprias domesticis, atque hospite H van der S... viris fide dignissimo, et pictore perquam artificioso, si vultum etiam Athei expresserat.

His testibus Benedictus Spinosa Patre mercator Judaeo natus Amstelodami et Baruch appellatis, a puero magnum in fe odium patris concitatit, quod, destinatus mercaturae, totum se literis dedu. Latinum sermonem ductu et auspiciis virginis doctae arripuit, una cum D. Kerck... \*\*). discipulo postea Magistra nupsit. Mortuo patre patriam haereditatemque omnem (fi lectum unicum excipias) cognatis reliquit. Neque tamen Belgium unquam deseruit, sed primum Renoburgum, deinde Voorburgum et demum Hagam Comitum le recepit, ubi de convictu et habitatione dictus II. van der S. illi accommodavit, et vitam egit maxime solitariam. Verissimum utique est, quod ab operum Athei posthumorum editore relatum legimus, integros sliquot menses domi eum sedise. Nimis enim diligens de multa etiam nocte studis operam

Kerkering. v. ibid.

<sup>&</sup>quot;) Cum hie illie in Bibliothecis latere diceretur Liber "de tribu Impostoribus" in Moysen, Christum et Mohammedem comumeliosus, antithetico titulo Christianus hie Kortholtus Edus dum Bar. Herbertum de Cherbury, Thomam Hobbessum et B. Spinosam convellere consultum duxit. Adjectus est inde a p 121—168. "Appendix, qua Hieron. Cardani et Ed. Herberti de "Animalitate Hominis opiniones perspicue proponuntur ac phrolosphice examinantur."

Spyk. v. Colerus.

peram dedit, et tenebricosa scripta sua ab hora ecima vespertina usque ad tertiam, potissimam parern elucubravit, et de die hominum se consuetudini plerumque subtraxit... Firmant eius rei sidem, quae Sereniss. Cimbriae Ducis Consil. Dn. Christ. Nic. a Greissenrantz, qui Hagae anno huius \*) seculi septuagesimo secundo cum Spinosa versatus est, in suis ad Patrem meum literis IIX. Id. Apr. A. MDCLXXXI. Holmia Suecorum miss de eodem: "sibi, inquit, soli vivere videbatur, semper solitarius, et quasi in museo suo sepultus." De Spinosa itaque Seneca dixisse, quod de Servilio Vatia in villa sua tanquam in sepulchro semper latente praeteriens scite ajebat: Vatia hic situs est.

Nonnunquam tamen vitris poliendis mentem recreavit, qualia visu non indigna cum picturis quibusdam ab eadem manu profectis eius hospes coram monstrabat. Vacavitque interdum doctis et principibus viris, quos non tam convenit, quam admist, cum iisque de rebus civilibus sermones instituit. Politici enim nomen affectabat, et sutura mente ac cogitatione sagaciter prospiciebat, qualia hospitibus suis haud raro praedixit. Judaeis etiam domestico usu non semper interdixit; et temporis aliquid discipulis concessit, quos opinionum pravitate gratis inficiebat. Nam gratis malus suit Atheus. Se tamen professus \*\*) est Christianum, et vel Reformatorum vel Lutheranorum coetibus non modo ipse

<sup>\*)</sup> Scripfit K. anno MDCIC.

<sup>\*\*)</sup> Nunquam se Christianum professus est Sp. Sed in ipso libello de tribus Impostoribus jam Pater, Christ. Kortholtus p. 75. seripserat: "Benedictus de Spinosa, quem rectius Maledictum "dixeria, quod spinosa divina ex maledictione (Genes. 3, 17. 18.) "terra maledictum magis hominem et cujus monumenta te "spinis obsita sint, vix unquam tulerit, vir initio Judaeus supostea.. αποσυναγωγος atque sic tandem, nescio quibus au "bus et fraudibus inter Christianos nomen professus" "Nescitt" artes et fraudes "Maledicti," sed assingit tamen mi dici sancta simplicitas. Ed.

ipse adsuit, sed et aliis auctor saepenumero et hortator extitit, ut templa frequentarent, domesticis que verbi quosdam divini praecones maximopere commendavit. Nec unquam iusjurandum aut peulans de Deo dictum ex ore Spinosae exiit; nec largiore usus est vino, et satis duriter vixit. Ideoque hospiti quavis anni parte LXXX. aureos Belgicos tantummodo persolvit, et summum CCCC. quotanis impendit. Auro plane non inhiabat, alioqui delata sibi Professoris munera aliquoties \*) non respuisset homo gloriae avidior et nimis ambitiosus, qui vel cum Wittiis amicis suis crudeliter dilacerari sublatius optavit, modo vita brevi gloriae cursus foret sempiternus.—

per sexennium apud memoratum pictorem degiset, laboribus nocturnis enervatus Philosophus aegrotare coepit. De vita semper tamen cogitabat, mortis immemor imminentis, et ad hospitem die 21. Februar. A. MDCLXXVII. ad audiendum oratorem sacrum horis pomeridianis tendentem, finita, inquit, concione, DEO volente, ad sermones redibis. Cum vero domum hospites nondum revertissent. praesente solo Doctore Medicinae Amstelaedamense extremum hasitum placide essant. Qualis obitus an Atheo competere posit, in disceptationem ab eruditis non ita pridem vocatum est.

Vita functo Spinosa plures docti, in iisque Cl. Bontekoë, librorum eius haereditatem adire summopere expetiverunt. At ingentem eorum supellectilem, perinde atque Hobbius, magni non secerat, et vix XL. reliquerat, quos maximo sibi pretio eruditi

<sup>&</sup>quot;) Non conflat, nisi de una vocatione Heidelbergens. Seb. K. subaudita quaedam, ut sit in itinere, non satis accurate memorat. In reliquis cavet, ut ne aliquam, virtutem sine inusta nota relinqueret scilicet in Atheo!

liti comparaverunt. Hos inter non offendebatur le Iride Tractatus multa Spinosae opera conscriotus, quem fortassis etiam nunc uspiam delitescere putat editor operum eius posthumorum. At vero pro certo habeo auctorem, anno fibi emortuali, non luct sed flammis librum consecravisse eodem die, quo omnes ferme viarum Hagensium tractus festivis ignibus elucebant; quocirca se jocularia illa fulgura imitari, et domi suae plausus et solennes excitare flammas jocabatur addens: diu multumque his excogitandis et describendis studium navavi, quae nunc certe nemo homo perleget. Libros sua manu exaratos, hospitis de mortalitate ipsum admonentis curae, pridie quam excessit e vita, commist, ut cum Jo. Riversenio librario Amstelaedamensi communicarentur. Quo facto eodem anno Opera posthuma in manus hominum delapsa varias eorum censuras subierunt. dum ea extra modum absona et impia esse judicaverunt cordati omnes...

Locum virulentum, ad quem Colerus quoque alludit, e libello maximam partem iniurio cuiusdam Stoupe, sub tit. La Religion des Hollandois, représentée en plusieurs lettres écrites par un Officier de l'armée du Roy, à un Pasteur et Professeur en Théologie de Berne. à Cologne, chez Pierre Marteau 1673. 12. non negligendum putavi. Granae a Ludovico XIV. captandae causa contra Hollandos ita scripserat homo levis, ut eos amore ecclesiarum reformatarum, quae in Galliis pressae seclesiarum reformatarum, quae in Galliis pressae set numerosae erant, indignos ostenderet ipsoque privaret. Hoc incensus consilio Hollandis etiam Statibus, quod Spinozam non persecuti sint, exprobrat et vicissim ipsos Atheismi, quem singit, Spinozistici arguere vult, p. 65, sqq, hunc in modum:

"Je ne croirois pas vous avoir parle de toute les religions de ce païs, fi je ne vous avois dit u: mot d'un homme illustre et savant, qui à ce que l'a m'a asseuré, a un grand nombre de Sectateurs, qui sont entièrement attachés à ses sentimens. C'est u homme qui est né Juif, qui s'appelle Spinosa, qui n'a point abjuré la religion des Juifs, ni embralle la religion Chrétienne; aussi il est très-méchant Jui et n'est pas meilleur Chrétien. Il a fait depuis que ques années un livre en latin, dont le titre est Iractatus Theologico - Politicus, dans lequel il semble d'avoir pour but principal de détruire toutes les religions, et particulièrement la Judaïque et la Chre tienne, et d'introduire l'Athéisme, le Libertinage, et la liberté de toutes les religions. Il soutient qu'elles ont toutes été inventées pour l'utilité, que le Public en reçoit, afin que tous les citoyens vivent honnetement, et obeissent à leur Magistrat, et qu'ils s'addonnent à la vertu, non pour l'espérance d'aucune recompense après la mort, mais pour l'excellence de la vertu en elle mème, et pour les avantages, que ceux, qui la suivent, en recoivent dès cette vie-Il ne dit pas ouvertement dans ce livre l'opinion, qu'il a de la Divinité, mais il ne laisse pas de l'insinuer et de la decouvrir; au lieu que dans ses dis cours il dit hautement, que Dieu n'est pas un Ette doué d'intelligence, infiniment parfait et heureux comme nous nous l'imaginons; mais que ce n'el autre chose, que cette vertu de la nature, qui ell repandue dans toutes les créatures."

"Ce Spinosa vit dans ce païs. Il a demeuré que que temps à la Haye, où il étoit visité par tous les Esprits Curieux; et même par des filles de qualité qui se picquent, d'avoir de l'esprit au dessus de leur sexe. Ses Sectateurs n'osent pas se découvrir, par ceque son livre renverse absolument les fondemens de toutes les religions, et qu'il a été condamné par

in decret public des Etats, et qu'on ne laisse pas le le vendre publiquement. Entre tous les Théologiens qui sont dans ce païs, il ne s'en est trouvé aucun, qui ait olé écrire contre les opinions, que cet Auteur avance dans son traité. J'en suis d'autant plus surpris, que l'Auteur faisant paroitre une grande connoissance de la langue Hébraique, de toures, les cérémonies de la religion Judaïque, de toutes les coutumes des Juiss et de la Philosophie. les Théologiens ne lauroient dire, que ce livre ne mérite point qu'ils prennent la peine de le réfuter; s'ils continuent dans le silence, on ne pourra s'empêcher de dire, ou qu'ils n'ont point de charité, en laissant sans réponse un livre à pernici-ux, ou qu'ils approuvent les sentimens de cet Auteur, ou qu'ils n'ont pas le courage et la force de les combattre."

"Voilà, Monsieur, quelles sont les différentes sectes des Chrétiens qui se trouvent en ce païs, et qui ont presque toutes la liberté d'exercer la réligion qu'elles professent. Vous ferez là-dessus reslexions qu'il vous plaira. Il ne me sera pas difficile de tirer de cette grande diversité de Sectes des raisons convainquantes, pour prouver ce que j'ai avancé ci - dessus, que les Etats Généraux ne sont point de notre religion."

## P. 108. idem pergit ibidem:

"Cet Auteur a dessein de prouver dans son traité, que le baptisme, le Sacrement de l'Eucharistie, les Sectes, les prières et toutes les fonctions extérieures du service de Dieu, qui sont, et qui ont toujours été ordonnées par Jesus Christ ou par ses Apôcres, dequoi il dit qu'il n'est pas asseuré, n'ont été ordonnées, à ce qu'il soûtient, que comme de signes extérieures de l'Eglise universelle, et ne

pas comme des choses, qui fassent rien du tout à la béatitude, ou qui ayent aucune sainteté en elles mêmes; et que ceux qui vivent dans la solitude n'y font point obligés; et que ceux qui vivent dans les Etats, où la religion Chrétienne est défendue, sont obligés de s'abstenir de ces cérémonies, et ne laissent pas de vivre heureux. Pour prouver la proposition qu'il avance, il allegue l'exemple de ce que font les Hollandois dans le Jappon, où il dit, que l religion Chrétienne y étant défendue, les Holladois sont obligés par le Commandement des Dire cteurs de la Compagnie des Indes orientales, de n' en faire aucun exercice. Il faut que cette action des Hollandois dans le Jappon, faite et soûtenuë par une autorité publique, soit bien impie et détestable puis que cet Auteur qui fait ouverte profession d'Atheisme, s'en sert comme d'une raison invincible, pour prouver que tous les services extérieurs de la religion des Chrétiens, ne servent de rien à la sanctification, et qu'on peut s'en passer, et ne laisser pas d'être heureux.

Etiam Leibnitium audiamus, nunc judicare volentem de nonnullis Spinozae ideis, nunc de ipso amicisque aliquibus narrantem.

In "Otio Hannoverano" (ed. ll. 1737. 8.) legitur p. 82.

Lettre de Mr. Leibnitz à Mr. Nicaise. 1697.

Quoique je veuille bien croire, que l'Abbé
Fay dit a été sincère dans la profession de sa religion, néantmoins les principes qu'il a posés renferment des conséquences étranges, auxquelles on ne
prend pas assez garde. Après avoir détourné les
Philosophes de la recherche de causes finales, ou ce

la même chose, de la considération de la sa-

zelle divine dans l'ordre des choles, qui à mon avis doit être le plus grand but de la Philosophie, il en fait entrevoir la raison dans un endreit de ses principes, où voulant s'excuser de ce qu'il semble avoir attribué arbitrairement à la matière certaines figures et certains mouvemens, il dit, qu'il a eu droit de le faire, parceque la matière prend successivement toutes les formes possibles, et qu'ainsi il a fallu, qu'elle soit enfin venu à celles, qu'il a supposées. Mais se ce qu'il dit est vrai, si tout possible doit arriver, et s'il n'y a point de fiction, quelque absurde et indigne qu'elle soit, qui n'arrive en quelque temps, ou en quelque lieu de l'univers; il s'ensuit qu'il n'y a ni choix ni providence: que ce qui n'arrive point, est impossible, et que ce qui arrive, est nécessaire. Justement comme Hobbes et Spinosa le disent en ter-Aush peut-on dire, que Spinosa mes plus clairs. n'a fait que cultiver certaines semences de la Philosophie de Mr. Des-Cartes, de sorte que je crois qu'il importe effectivement pour la religion, et pour la pieté, que cette Philosophie soit châtiée par le retrenchement des erreurs, qui sont mêlées avec la vérité.

[Cartefius Meditatione 4. ait: Totum illud cauffarum genus, quod a fine peti solet in rebus physicis, nullum usum habere existimo, non enim absque temeritate me puto posse investigare sines Dei.]

Ibidem p. 177. scheda aliqua Leibnitiana exhibetur de Gloria post mortem, ubi haec:

"Omnes homines, etiam qui animam post hanc vitam, rerum, quae in mundo tunc geruntur, ignaram arbitrantur, nihilominus gloriae immortalis studio ducuntur..... Tot causses concurrentibus satis natura cavit, ne homines facile agant quasi interituri. Itaque video, et Vaninum quaesivisse numinis immortalitatem, et Spinosam scripta sud in

pet fecta combussisse, ne scilicet reperts post ejus obitum gloriam, quam scribendo quaerebat, imminuerent."

Sic Leibnitius. Ecquis vero ob gloriae cupiditatem Spinozam minus perfectas schedes post se noluisse reliaquere ostendet? Utinam alii pauciora scriptitassent, ut exactiora relinquerent. Minus perfecta ut aliis impedimento sint, noluit Benedicus. Bene enim sensise videtur, quanto sit in veritate investiganda plerisque obstaculo, in errore magna quadam auctoritate ornato haerere.

De externo Spinozae habitu p. 221. ibidem hace narrat: "Le fameux Juif Spinoza avoit un teint olivâtre et quelque chose d'Espagnol dans son visage. Aussi êtoit-il originaire de ce pays. Il étoit philosophe de profession et menoit une vie tranquille et privée, passant ses jours à polir des verres, à faire des lunettes d'aproche et des Microscopes. Je lui écrivis une fois une lettre touchant l'optique, que l'on a inserée dans ses oeuvres."

Ut ne multa cum illo "Judaeo," imo Atheo, communicasse videatur, satis sibi cavendum judicavit-vir Illustris. Pluribus autem de Spinoza agit in libro de Conformitate Fidei cum ratione §. 871. sqq. (Operum Leibn. Omn. T. I. p. 281-385.)

"Hobbefius quidem omnia materialia statuebat, eaque solis legibus mathematicis subiiciebat; Spinosa vero insuper intelligentiam electionemque Deo adimebat, relicta ei potentia caeca, a qua cuncta necessario emanent.

Apud Ebrasos Cabbalistas, Malcuth, sive Regnum, ultima Sephirarum \*) significabat, cuncta irresisti-

<sup>)</sup> Qui de ratione decem Sephiroth, sive Ordinum in scala Cabbalistica, scripferunt, eos recenset Fabric, in Bibliogr, Ant, C. VIII.

fistibiliter, sed suaviter, ac sine violentia, a Deo administrari, ita ut homo, dum divinam exsequitur, suam se voluntatem exsequi putet. Adami peccatum fuisse truncationem Malcuth a caeteris plantis, hoc est, ab Adamo resectam fuisse Sephirarum ultimam, faciendo sibi imperium in imperio Dei, sibique tribuendo libertatem, a Deo independentem; sid eum lapsu suo edoctum fuisse, quod ipse vi sua subsistere non possit, quodque hómines ad erectionem Messia indigeant. Doctrina ista senfum commodum accipere potest, at Spino/a, qui in, auctorum gentis suae Cabbala versatus erat, foede exorbitavit, dicens, (Tract. Polit. cap. 2, n. 6.) homines, dum libertatem ufitato more concipiunt, imperium in imperio Dei statuere. Imperium Dei apud Spinosam nil aliud est, quam imperium necesfitatis, et quidem necessitatis caecae, (uti apud Stratonem) qua cuncta e natura divina ita emanant, ut penes Deum nulla sit electio, nec homin's electio a necessitate sit immunis. Addit, homines, ut imperium in imperio statuant, animam humanam facere immediatam Dei productionem, quae a caussis naturalibus produci nequiverit, et quae absolutam sese determinandi potestatem habeat, quod experien-Merito Spinosa absolutam, id est, tiae repugnet. fine ratione ulla, se determinandi facultatem respuit, quae ne in Deum quidem cadit; sed immerito arbitratur, animam, aut substantiam simplicem, posse naturae viribus produci. Vel hinc satis apparet, animam Spinosae non, nisi modificationem transitoriam, fuisse, dumque eam durabilem, imo perpetuam, se facere simulat, ideam ei corporis substituit, quae mera notio est, non reale aliquid et actuale.

Uu 2

Cu-

p. 244. Ultimum ex his decem, Malcuth feu Regnum, ex plerorumque sententia Ecclesiam denotat. Caeterum, quae hi V. I. adserit, Spinosam ex Philosophia Cabhalistica multum p fecisse, ea in I. G. Wachtero in Spinosamo Indaismi luculei ostenduntur. Scriptum illius A. 1699. 8, Amst. prodiit.

famam eins ferre iniquius dicebantur; fed paull: post, cum Equitis Rohanii conspirationi sele implicuisset, pessum ivit \*).

\*\*Mr. de Maizeaux in notis ad Epp. Baelianas, et quidem F. XIII. p. 64. not. 6. "Le Chevalier de Rohan, la Marquile at "Villars, et le Chevalier de Prosux furent exécutés à Pavis e "27 de Novembre 1674, pour crime d'Etat Ils avoient forme "le dessein chimérique de faire soulever la Normandie; etc-Baelius in Ep. ipsa, ad Mr. Minutoli d. 15. Dec. 1674. exprata, p. 65. "Pour le Bourreau, il fut si glorieux d'avoir su "voler la tête d'un Prince, qu'il ne daigna pas pr. faner se "mains à pendre le Maître d'École, complice de la Conjurative. "Mais, après avoir fait trois décollations, il dit à ses Vales "fort sérement, Vous autres pendez cela; en leur montrant le "miserable Van den Ende, qui est Belge; et pourtant il si premonoé et par les Hollandois, et par les Flamans.

• . 

.

•

.

.

.