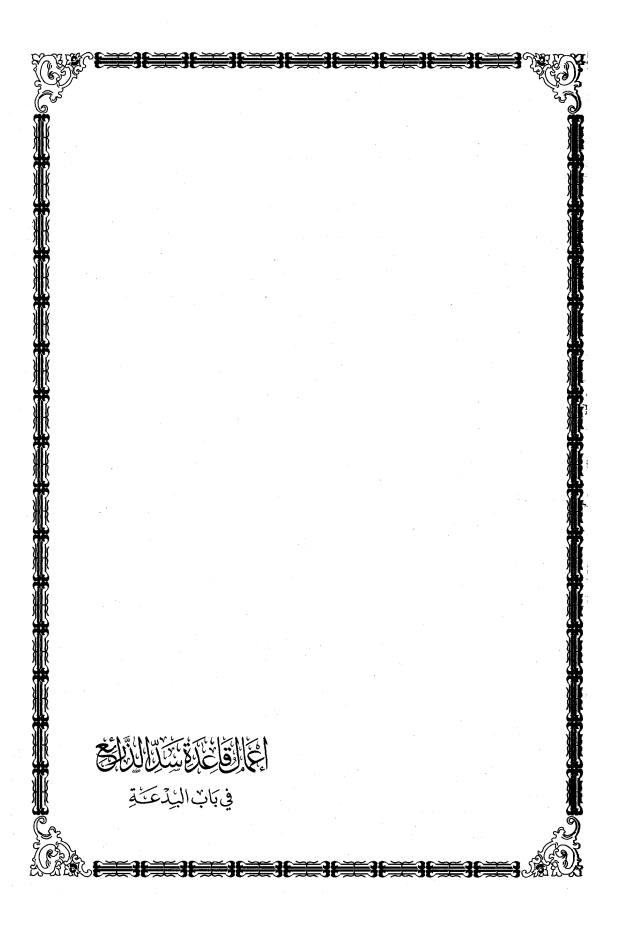
٢٤٠) ٢٤٠) رفع يحبر (الرحم (النجدي (أمكنه (التي (الفرووس

إِنَّا إِنْ الْمِنْ ا

ناين د. مجَدَّبَرُخُنْكَ يُنِّ الْجُنْبِرَانِيّ

المنافقة الم



#### مكتبة دار المنهاج للنشر والتوزيع، ١٤٢٨هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الجيزاني، محمد حسين

إعمال قاعدة سد الذرائع في باب البدعة / محمد حسين الجيزاني. - الرياض، ١٤٢٨ه

۱۱ آص؛ ۱۷×۲۲سم.- (سلسلة منشورات مكتبة دار المنهاج؛ ٤٤) ردمك: ۸ ـ ۰ ـ ۹۹۷۳ ـ ۹۹۲۰ ـ ۹۷۸

۱ ـ أصول فقه ۲ ـ سد الذرائع (أصول فقه) أ ـ العنوان ب ـ السلسلة ديوي ٢٥١,١٩٠١

# جميع جِقُوق الطبع محفوظت الرار النهاج مالرتاين الطبعة الأولى

ذوالقِعُدُهُ ١٤٢٨ه

مكتب تروالمنها المنها المنافق المتابع المنافق المتابع المنافع المتابع المتابع

المركز المرقب يدي - صَلَمْ فِي الْمُسَاكُ فَهُ لَدُ - شَكَاكَ لَجُوازَاتَ الْمُحُوازَاتِ مَانَتُ الْمُحُوازَاتِ مَانَتُ الْمُونِ 1000 الرياض 1000 الرياض 1000 الرياض 1000 الرياض الفرق عن طاهِق خالدتِ المولدِّد (المُحَالِقُ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مِن اللَّهُ اللَّهُ مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ اللَّ

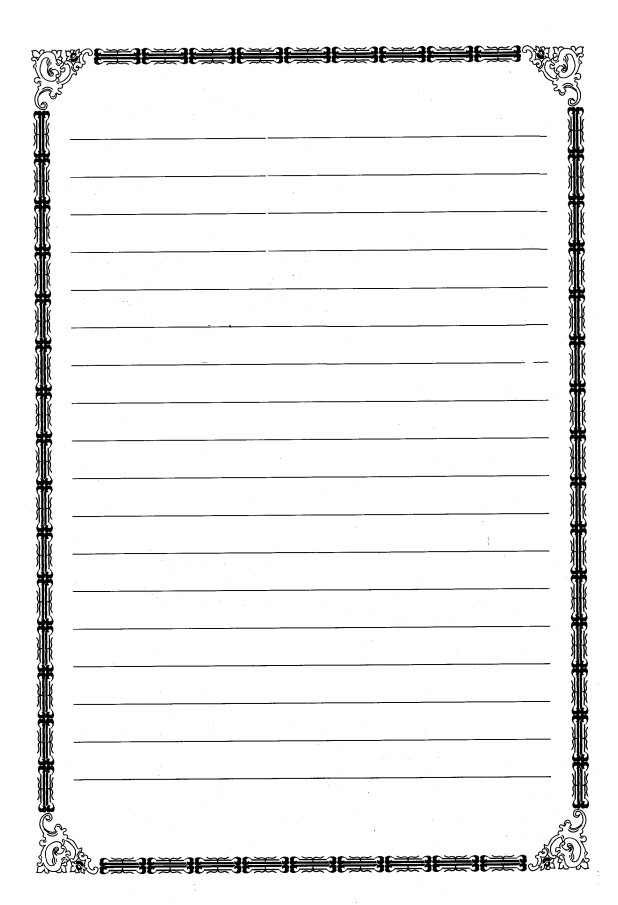
كَيْ لِينَا لَهُمَ نَشُونُوا يَتِ كَذَبَرَ لَا لِلنَّهِ إِلَّهِ اللَّهِ فَالْحَالَةِ فَا لَكُونُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّ

# المَالِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِي الْمِيْلِ الْمِيْلِي الْمِيْلِ الْمِيْلِيلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِيِلِي الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِي الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِي الْمِيلِي الْمِيلِي الْمِيْلِي الْمِيلِي الْمِيْلِي الْمِيلِي الْمِيْلِي الْمِيلِي الْمِيلِي الْمِيْلِي الْمِيلِي الْمِيلِي الْمِيلِي ا

تألین د. محد بزنجسکین انجیزانی

والمنافقة المنافقة ال

للنشر والتوذيشع بالركاض



رفع حبر (الرحم (النجدي السكنه (اللّي (الغرووس

# نِيْمُ اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

#### مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين.

أما بعد، فإن قاعدة الذرائع من قواعد الشرع العظيمة، وكلياته المحكمة المتينة.

وقد كان لأهل العلم عناية جليَّة بتقرير هذه القاعدة وتثبيت أصلها، وبيان أثرها وتأثيرها، وقد وقع كلامهم عليها في جانبين:

الجانب الأول: تأصيل هذه القاعدة وتجلية حقيقتها وأحوالها.

ومن أبرز من استوفى هذا الجانب: شهاب الدين القرافي في كتابيه: الفروق، وشرح تنقيح الفصول؛ إذ تميَّز بحثه لسد الذرائع ـ مع كونه مختصر اللفظ ـ بالكشف عن حقيقة الذريعة وأقسامها وحكمها بكلام محكم متين.

**الجانب الثاني**: العناية بالتفريع على هذه القاعدة وبيان التطبيقات المندرجة تحتها.

ومن أبرز من عني بهذا الجانب: شمس الدين ابن القيم في كتابه إعلام الموقعين؛ إذ حشد لسد الذرائع عدداً هائلاً من الأمثلة والتطبيقات؛ حيث أوصلها إلى تسعة وتسعين مثالاً من المنهيات الواردة في الكتاب والسنة.

ولم يقتصر كَالله على التمثيل فحسب، بل إنه ذهب في هذا الكتاب وفي كتابه الآخر: إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان إلى بيان أمر مهم يتعلق بالجانب التأصيلي لأصل سد الذرائع؛ حيث كشف عن جريان هذا الأصل على سَنَن مقاصد الشريعة وأحكامها السامية.

#### ويحسن في هذا المقام التنويه بجهد إمامين عظيمين:

أولهما: تقي الدين أحمد ابن تيمية؛ حيث أوضح كَالله عند كلامه على أصل سد الذرائع العلاقة الأكيدة بين أصل سد الذرائع وأصل تحريم الحيل في تحقيق مقصود الشارع.

وثانيهما: الإمام الشاطبي؛ إذ تعرض في مواضع متفرقة من كتابه الاعتصام إلى بيان الذرائع التي تفضي إلى الابتداع في الدين.

وبعد فهذه جملة نافعة من جهود الأئمة المتقدمين في الكلام على هذه القاعدة الجليلة، والمتأمل لما دوّنه هؤلاء وغيرهم يظهر له أن تطبيقات قاعدة سد الذرائع شاملة لأبواب الدين كافة، ولا تقتصر على باب دون آخر؛ فمنها ما يتعلق بحماية أصل الدين من الشرك والانحراف، ومنها ما يتصل بمسائل شتى من أبواب العبادات والمعاملات والجنايات والحدود والآداب وغير ذلك.

وحيث إن الكلام في سد الذرائع واسع لا يكاد ينضبط (١)، فقد آثرت في هذا البحث أن أقتصر على قضية يندر التعرض لها في كتب المتقدمين والمتأخرين، ألا وهي: إعمال قاعدة سد الذرائع وتطبيقاتها المندرجة تحتها في باب البدعة على وجه الخصوص.

وقد اقتضى المقام تقسيم هذا البحث إلى سبعة مطالب:

- ١ \_ معنى قاعدة سد الذرائع.
- ٢ ـ تعريف البدعة وبيان خصائصها.
- ٣ ـ حكم الذرائع المفضية إلى البدعة.

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى لابن تيمية: ٦/ ١٨٢.

- ٤ ـ شروط اعتبار الفعل ذريعة إلى البدعة.
- ٥ ـ أمثلة على تطبيق قاعدة سد الذرائع في باب
   البدعة لدى السلف.
- ٦ ذكر بعض المفاسد المترتبة على إهمال العمل بقاعدة سد الذرائع في باب البدعة.
- ٧ ـ الفروع المندرجة تحت قاعدة سد الذرائع في باب البدعة.

أسأل الله أن يجعل هذا البحث خالصاً له وحده، وأن يرزقنا العلم النافع والعمل الصالح، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

#### المطلب الأول: معنى قاعدة سد الذرائع

الذرائع: جمع ذريعة، والذريعة في اللغة: الوسيلة إلى الشيء (١).

وتأتي الذريعة في اصطلاح الأصوليين بمعنيين:

معنى عام، وهو المعنى اللغوي، فتشمل الذريعة كل ما كان وسيلة وطريقاً إلى الشيء، مصلحة كان أو مفسدة (٢).

ومعنى خاص، وهو: فِعْلٌ ظاهره الإباحة؛ يفضي إلى محرم (٣).

وقد غلب على الفقهاء والأصوليين استعمال الذرائع بهذا المعنى (٤).

<sup>(</sup>١) انظر: مختار الصحاح: ٢٢١، والمصباح المنير: ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح تنقيح الفصول: ٤٤٨، ٤٤٩، والفروق: ٣/ ٣٢، ٣٣، و) وإعلام الموقعين: ٣/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) انظر: شرح الكوكب المنير: ٤٣٤/٤.

<sup>(</sup>٤) انظر: الفتاوي الكبرى: ٦/١٧٢.

فالذرائع بالمعنى الخاص تطلق على ما كان مفضياً إلى مفسدة.

ومما مضى في التعريف اللغوي والاصطلاحي للذرائع يمكننا الخلوص إلى معنى قاعدة سد الذرائع، وهو:

أن الفعل المباح إذا كان ذريعة إلى محرم فالشارع يحرم هذه الذريعة وإن لم يُقصد بها المحرم؛ لكونها في الغالب مفضية إليه (١).

مثال ذلك: النهي عن سب آلهة الكفار مع أن ذلك من مقتضيات الإيمان بألوهيته سبحانه، وذلك لكون هذا السب ذريعة إلى أن يسبوا الله على عدواً وكفراً على وجه المقابلة (٢).

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلَّمٍ ﴾ (٣).

قال ابن تيمية: «والذريعة ما كان وسيلة وطريقاً إلى الشيء، لكن صارت في عرف الفقهاء عبارة عما أفضت إلى

<sup>(</sup>۱) انظر: إغاثة اللهفان: ١/٣٦١ ـ ٣٧٠، وإعلام الموقعين: ٣/ ١٣٥ ـ ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر: إغاثة اللهفان: ١/٣٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام: ١٠٨.

فعل محرم ـ ولو تجردت عن ذلك الإفضاء لم يكن فيها مفسدة ـ ولهذا قيل: الذريعة: الفعل الذي ظاهره أنه مباح وهو وسيلة إلى فعل المحرم»(١).

وقاعدة سد الذرائع يقابلها \_ على وجه الدقة \_ قاعدة فتح الذرائع، وهي: طلب تحصيل الذرائع المؤدية إلى المصالح.

والمطلوب شرعاً في الذرائع المفضية إلى المفاسد سدها ومنعها سعياً لمنع المفاسد وإبطالها، وهذا ما اصطلح على تسميته بسد الذرائع.

كما أن المطلوب شرعاً في الذرائع المفضية إلى المصالح فتحها سعياً لتحصيل المصالح وتكثيرها.

قال القرافي: «اعلم أن الذريعة كما يجب سدها يجب فتحها وتكره وتندب وتباح؛ فإن الذريعة هي الوسيلة، فكما أن وسيلة المحرم محرمة فوسيلة الواجب واجبة؛ كالسعي للجمعة والحج»(٢).

وقد ذكر القرافي أن الذرائع تنقسم إلى ثلاثة أقسام (٣):

<sup>(</sup>۱) الفتاوي الكبرى: ١٧٢/٦.

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول: ٤٤٩، والفروق: ٣٣/٢.

<sup>(</sup>٣) أنظر: المصدرين السابقين.

القسم الأول: ما أجمعت الأمة على سده ومنعه وحسمه؛ كحفر الآبار في طرق المسلمين؛ فإنه وسيلة إلى إهلاكهم فيها، وكذلك إلقاء السم في أطعمتهم، وسب الأصنام عند من يعلم من حاله أنه يسب الله تعالى عند سبها(۱).

القسم الثاني: ما أجمعت الأمة على عدم منعه، وأنه ذريعة لا تسد، ووسيلة لا تحسم؛ كالمنع من زراعة العنب خشية الخمر؛ فإنه لم يقل به أحد، وكالمنع من المجاورة في البيوت خشية الزنى.

القسم الثالث: ما اختلف فيه العلماء: هل يسد أم لا؟ كبيوع الآجال.

<sup>(</sup>۱) نوزع القرافي في هذا القسم؛ حيث ذهب بعض الشافعية إلى أن هذه الصور مجمع على منعها، وأنها غير داخلة تحت سد الذرائع، بل هي من تحريم الوسائل.

وهؤلاء فرَّقوا بين الذريعة والوسيلة؛ إذ قصروا معنى الوسيلة على الوسيلة المقطوع بإفضائها إلى المقصد، أما الذريعة فإنها ـ عندهم ـ تحتمل الإفضاء إلى المقصد بخلاف الوسيلة فهي تستلزم المتوسل إليه؛ كمن حبس شخصاً ومنعه من الطعام والشراب فهو قاتل له، فهذا ـ عندهم ـ من تحريم الوسائل، وليس من الذرائع في شيء. انظر: الأشباه والنظائر لابن السبكي: ١/١٢٠، وحاشية العطار على شرح المحلي لجمع الجوامع: ٢/٩٩٠.

#### المطلب الثاني: تعريف البدعة وبيان خصائصها

تأتي مادة (بدع) في اللغة (١) بمعنى: الشيء المخترع على غير مثال سابق، ومنه قوله تعالى: ﴿قُلُ مَا كُنْتُ بِدْعَا مِّنَ الرُّسُلِ﴾ (٢).

والبدعة في الشرع هي: ما أُحدث في الدين من غير دليل.

وقد وردت في السنة المطهرة أحاديث نبوية فيها إشارة إلى هذا المعنى، فمن ذلك:

ا ـ حديث العرباض بن سارية ﴿ فَيْهُ ، وفيه قوله ﷺ: (وإياكم ومحدثات الأمور؛ فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة) (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: النهاية في غريب الحديث والأثر: ۱۰۲/۱، ۱۰۷، ومختار الصحاح: ٤٣، ٤٤، والمصباح المنير: ٣٨، والاعتصام: ٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف: ٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه، واللفظ له: ٢٠١/٤ برقم ٤٦٠٧، وابن =

وإليك فيما يأتي ما يقرر هذا المعنى من كلام أهل العلم:

قال ابن رجب: «فكل من أحدث شيئاً ونسبه إلى الدين، ولم يكن له أصل من الدين يرجع إليه؛ فهو ضلالة، والدين منه بريء»(٢).

وقال أيضاً: «والمراد بالبدعة: ما أحدث مما لا أصل له في الشريعة يدل عليه، فأما ما كان له أصل من الشرع يدل عليه فليس ببدعة شرعاً، وإن كان بدعة لغة»(٣).

وقال ابن حجر: «والمراد بقوله: (كل بدعة ضلالة) ما أحدث ولا دليل له من الشرع بطريق خاص ولا عام»(٤).

<sup>=</sup> ماجه: ١٥/١ برقم ٤٢، والترمذي: ٥/٤٤ برقم ٢٦٧٦ وقال: هذا حديث حسن صحيح، والحديث صححه الألباني في ظلال الجنة في تخريج السنة لابن أبي عاصم: ١٧ برقم ٢٧.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري: ٣٠١/٥ برقم ٢٦٩٧، ومسلم: ١٦/١٢ واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم: ١٢٨/٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢/ ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ١٣/٢٥٤.

وقال أيضاً: "وهذا الحديث [يعني حديث: (من أصول أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد)] معدود من أصول الإسلام وقاعدة من قواعده؛ فإن من اخترع في الدين ما لا يشهد له أصل من أصوله فلا يلتفت إليه»(١).

وقال حافظ الحكمي: «ومعنى البدعة هو شرع ما لم يأذن الله به، ولم يكن عليه أمر النبي عليه ولا أصحابه»(٢).

وعرّف ابن عثيمين البدعة بقوله: «ما أُحدث في الدين على خلاف ما كان عليه النبي عليه وأصحابه من عقيدة أو عمل»(٣).

#### والبدعة بمعناها الشرعي تختص بالخصائص الآتية:

الأولى: أنه لا يوجد في النهي عن البدعة \_ غالباً \_ دليل خاص (٤)، وإنما يستدل على النهي عنها والمنع منها بالدليل الكلى العام.

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ٣٠٢/٥.

<sup>(</sup>٢) معارج القبول: ٢/٢٦٨.

<sup>(</sup>٣) شرح لمعة الاعتقاد: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) يستثنى من ذلك البدع التي نُهي عنها بأعيانها، وهي قليلة جداً؛ كبدعة صيام الدهر كله وترك النكاح والنوم. انظر: اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/٥٨٦ ـ ٥٨٧.

الثانية: أن البدعة لا تكون إلا مناقضة لمقاصد الشريعة، هادمة لها، وهذا هو الدليل الكلي على ذمها وبطلانها، ولأجل ذلك وُصفت في الحديث بأنها ضلالة.

الثالثة: أن البدعة \_ في الغالب \_ إنما تكون بفعل أمور لم تعرف في عهده ﷺ ولا في عهد صحابته ﷺ.

قال ابن الجوزي: «البدعة: عبارة عن فعلٍ لم يكن؛ فأبتُدع»(١).

ولذا سميت البدعة: بدعة؛ فإن البدعة في اللغة: الشيء الذي أحدث على غير مثال، سواء كان محموداً أو مذموماً.

الرابعة: أن البدعة مشابهة \_ ولا بد \_ للأمور الشرعية، ملتبسة بها.

بيان ذلك: أن البدعة تحاكي المشروع وتضاهيه من جهتين:

ا \_ من جهة مستندها؛ إذ البدعة لا تخلو من شبهة أو دليل موهوم، فهي تستند إلى دليل يُظن أنه دليل صحيح،

<sup>(</sup>١) تلبيس إبليس: ١٦.

كما أن العبادة المشروعة تستند \_ ولا بد \_ إلى دليل صحيح.

٢ ـ من جهة هيئة العبادة المشروعة وصفتها؛ من حيث الكم أو الكيف أو الزمان أو المكان، أو من حيث الإلزام بها، وجعلها كالشرع المحتمم.

#### المطلب الثالث: حكم الذرائع المفضية إلى البدعة

يقع الابتداع من جهة الذرائع في كل عمل مشروع من حيث أصله، إلا أنه يفضي في المآل إلى الابتداع.

ومن هنا أمكن أن نؤصل في هذا المقام أصلاً كلياً، وهو:

أن الذرائع المفضية إلى البدعة يجب سدها ومنعها.

ومعنى هذا الأصل: أن كل عمل ـ ولو كان مشروعاً ـ يُفضي إلى الإحداث في دين الله من غير دليل فهو ـ إن لم يكن بدعة ـ ملحق بالبدعة.

والمقصود بهذا الأصل حماية جناب الشريعة من البدع، وذلك بمنع الطرق والوسائل التي تؤدي إلى الابتداع.

قال ابن الجوزي: «فإن ابتُدع شيء لا يخالف الشريعة، ولا يوجب التعاطي عليها؛ فقد كان جمهور السلف يكرهونه، وكانوا ينفرون من كل مبتدّع وإن كان

جائزاً حفظاً للأصل، وهو الاتباع»(١).

وبذلك يعلم أن ما أدى إلى الممنوع كان ممنوعاً؛ إذ للوسائل حكم المقاصد<sup>(٢)</sup>، ولهذا فإن ما أفضى إلى البدعة وأدى إليها فهو ملحق بها، حكمه حكمها.

وإلحاق ذرائع البدعة بالبدعة وتسميتها باسمها إنما يصح من جهة تنزيل الشيء منزلة ما يُفضي إليه.

وهذا الإلحاق يتفاوت بحسب مرتبة الذريعة وقوة إفضائها؛ فإن كانت البدعة كبيرة، وكان الإفضاء إليها قوياً كانت الذريعة من قبيل الكبائر، وإن كانت البدعة دون ذلك فكذلك الذريعة المفضية إليها (٣).

وبذلك يعلم أن إطلاق البدعة على الذريعة فيه تساهل وتجوُّز، وإنما صير إليه ضرورة المحافظة على أحكام الشريعة من الإحداث (٤).

إلا أنه لا بد من التبين في إطلاق الحكم على عمل

<sup>(</sup>۱) تلبيس إبليس: ١٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: شرح تنقيح الفصول: ٤٤٩، والفروق: ٣٣/٢، وإعلام الموقعين: ٣/ ١٣٥، والقواعد والأصول الجامعة: ١٠.

<sup>(</sup>٣) انظر المصادر السابقة.

<sup>(</sup>٤) انظر: الاعتصام: ١/٣٠٦، ٣٠٣، ٣٢٣، ٢/٢١، ٢٢، ٣٥٠.

من الأعمال بأنه بدعة لمجرد إفضائه إلى الابتداع؛ فإن هنالك شروطاً لا بد من مراعاتها في الحكم على فعل ما بأنه ذريعة إلى البدعة، وهذا ما سيأتي بيانه في المطلب الآتي.

#### المطلب الرابع: شروط اعتبار الفعل ذريعة إلى البدعة

يشترط في أي فعل حتى يصير ذريعة مفضية إلى البدعة؛ فيلحق هذا الفعل بالبدعة؛ شروط ثلاثة:

الشرط الأول: أن يكون هذا الفعل مفضياً إلى البدعة.

الشرط الثاني: أن يكون إفضاء هذا الفعل إلى البدعة مقطوعاً به أو غالباً.

الشرط الثالث: ألا يترتب على اعتبار هذه الذريعة المفضية إلى البدعة بسدها والمنع منها مفسدة أخرى أعظم من مفسدة البدعة.

وإليك فيما يأتي بيان هذه الشروط:

الشرط الأول: أن يكون هذا الفعل مفضياً إلى البدعة.

والعمل يفضي إلى البدعة ويصير ذريعة إليها بواحد من أمور ثلاثة(١):

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام: ٢/ ٢٨، ٣١. وللاستزادة ينظر منه: ٢٢ / ٢٣ ـ ٣٣٠

- ١ إظهار هذا العمل ولا سيما ممن يُقتدى به وإشهاره
   في مجامع الناس؛ كإقامة النافلة جماعة في المساجد.
- ٢ ـ المداومة على هذا العمل والالتزام به؛ كالتزام قراءة
   سورة السجدة في صلاة الفجر من يوم الجمعة.
- ٣ ـ اعتقاد فضيلة هذا التخصيص، وتحري فعله عن قصد وعمد.

وقد سئل الإمام أحمد: تكره أن يجتمع القوم، يدعون الله ويرفعون أيديهم؟ قال: (ما أكرهه للإخوان؛ إذا لم يجتمعوا على عمد، إلا أن يكثروا)(١).

قال الشاطبي: «وبالجملة: فكل عمل أصله ثابت شرعاً، إلا أن في إظهار العمل به والمداومة عليه ما يُخاف أن يعتقد أنه سنة؛ فتركه مطلوب في الجملة من باب سد الذرائع»(٢).

الشرط الثاني: أن يكون إفضاء هذا الفعل إلى البدعة مقطوعاً به أو غالباً.

أما إن كان إفضاء هذا الفعل إلى البدعة \_ حسب العادة \_ نادراً أو قليلاً؛ فإنه لا عبرة بالقليل النادر؛ إذ

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/ ٦٣٠، والأمر بالاتباع: ١٨٠.

<sup>(</sup>۲) الاعتصام: ۳۱/۲.

الأحكام الشرعية إنما تبنى على الكثير الغالب(١).

مثال ذلك: استلام الحجر الأسود وتقبيله مع كونه مشروعاً فإنه قد يفضي \_ عند البعض \_ إلى الابتداع، وذلك باعتقاد النفع والضر في هذا الحجر، ودعائه من دون الله، لكن لما كان هذا الإفضاء نادراً لم يلتفت إليه.

وكذلك تحري الصلاة عند الأسطوانة التي في مسجد النبي عَلَيْهُ فإن هذا سنة؛ لما ثبت في الصحيح أن النبي عَلَيْهُ كان يتحرى الصلاة عندها(٢).

والمقصود أن الذرائع التي تفضي إلى البدعة لا تمنع بكل حال، وإنما يمنع من هذه الذرائع ما كان إفضاؤه إلى البدعة غالباً معتاداً.

الشرط الثالث: ألا يترتب على اعتبار هذه الذريعة المفضية إلى البدعة بسدها والمنع منها مفسدة أخرى أعظم من مفسدة البدعة.

أما إن ترتب على سد الذريعة المفضية إلى البدعة الوقوعُ في مفسدة أعظم فالواجب هاهنا ارتكاب أدنى

<sup>(</sup>١) انظر: إعلام الموقعين: ٣/ ٢٧٩.

<sup>(</sup>۲) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم: ۷٤٦/۱، ۷٤۸، والحديث أخرجه البخاري: ۷۷۱۱ برقم ۵۰۲، ومسلم: ۲۲۲/۶.

المفسدتين دفعاً لأعلاهما، ويكون ذلك بارتكاب مفسدة البدعة؛ إذ هي أدنى المفسدتين (١).

مثال ذلك: أن الإمام أحمد قيل له عن بعض الأمراء: إنه أنفق على مصحف ألف دينار فقال: دعهم، فهذا أفضل ما أنفقوا فيه الذهب.

قال ابن تيمية تعليقاً على ذلك: «مع أن مذهبه [أي الإمام أحمد] أن زخرفة المصاحف مكروهة.

وقد تأول بعض الأصحاب أنه ينفقها في تجويد الورق والخط.

وليس مقصود أحمد هذا، إنما قصده أن هذا العمل فيه مصلحة، وفيه أيضاً مفسدة كُره لأجلها.

فهؤلاء إن لم يفعلوا هذا وإلا اعتاضوا بفساد لا صلاح فيه؛ مثل أن ينفقها في كتاب من كتب الفجور، من كتب الأسمار أو الأشعار، أو حكمة فارس والروم»(٢).

هذه هي الشروط اللازم توفرها في أي فعل من الأفعال حتى يحكم عليه بأنه ذريعة إلى البدعة.

<sup>(</sup>۱) انظر: مجموع الفتاوى: ۲۲/۲۲، ۲۷۲، ۲۷۳، وإعلام الموقعين: ۳/۶ وما بعدها، ۲۷۹.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/ ٦١٧ \_ ٦١٨.

ثم إنه لا يشترط في المنع من الذرائع أن يوجد من فاعلها القصد إلى البدعة.

ذلك أن الذرائع لا يعتبر في سدها القصد والنية، بل المعتبر في سدها ومنعها إنما هو إفضاء الذريعة عادة إلى المفسدة فحسب، ولا يلتفت حينئذ إلى كون المتذرع قاصداً للمفسدة أو غير قاصد لها، عالماً بها أو غير عالم.

## المطلب الخامس: أمثلة على تطبيق السلف لقاعدة سد الذرائع في باب البدعة (١)

المثال الأول: امتناع عثمان وهو عن قصر الصلاة وهو مسافر بمنى، فيقال له: أليس قصرت مع النبي والهي فيقول: «بلى، ولكني إمام الناس، فينظر إليَّ الأعراب وأهل البادية أصلي ركعتين فيقولون: هكذا فرضت»(٢).

المثال الثاني: ترك بعض الصحابة والأضحية خشية أن يظن أنها واجبة، نُقل ذلك عن أبي بكر وعمر وابن عباس المثاني.

وقال أبو مسعود البدري رضي الني الأترك أضحيتي وإني لمن أيسركم؛ مخافة أن يظن الجيران أنها واجبة (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: الحوادث والبدع: ٤٢ ـ ٤٤، والباعث: ٥٣ ـ ٥٥، والاعتصام: ٣١/٢ ـ ٣٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود: ۲/۱۹۹، ۲۰۰ برقم ۱۹۲۱، ۱۹۶۶. وانظر: الحوادث والبدع: ۲۲، والباعث: ۵۷، والاعتصام: ۳۱/۳، ۳۲، ۱۰۶.

<sup>(</sup>٣) أخرج جميع ذلك البيهقي في السنن الكبرى: ٩/٢٦٥. وقد صحح =

المثال الثالث: ما نُقل عن الإمام مالك رحمه الله تعالىٰ.

قال ابن وضاح: "وقد كان مالك يكره كل بدعة وإن كانت في خير، ولقد كان مالك يكره المجيء إلى بيت المقدس خيفة أن يتخذ ذلك سنة، وكان يكره مجيء قبور الشهداء، ويكره مجيء قباء خوفاً من ذلك، وقد جاءت الآثار عن النبي عليه بالرغبة في ذلك، ولكن لما خاف العلماء عاقبة ذلك تركوه"(١).

<sup>=</sup> الحافظ ابن حجر أثر أبي مسعود كما في التلخيص الحبير: ١٤٥/٤. وانظر: الحوادث والبدع: ٤٣، والباعث: ٥٧، والاعتصام: ٢/ ١٠٧.

<sup>(</sup>١) البدع والنهي عنها: ٥٢. وانظر: الاعتصام: ١/٣٤٧.

# المطلب السادس: ذكر بعض المفاسد المترتبة على إهمال العمل بقاعدة سد الذرائع في باب البدعة<sup>(١)</sup>

المفسدة الأولى: اعتقاد العوام ومن لا علم عنده ما ليس بفريضة فريضة، أو ما ليس بسنة سنة، أو ما ليس بمشروع أنه مشروع، وهذا فساد عظيم، لأن اعتقاد الأمر على خلاف ما هو عليه، والعمل به على هذا الحد نحو من تبديل الشريعة، والخروج على أحكامها.

ومما يحسن التنبيه عليه: أن ظهور البدع وانتشارها يعد ضرباً من تبديل الشريعة بسبب طول الزمان واندراس الحق.

#### ويعرف هذا في أصناف ثلاثة:

١ ـ الصغار حينما ينشأون على البدعة ويكبرون عليها.

<sup>(</sup>۱) انظر: الحوادث والبدع: ٦٦ ـ ٧٠، والباعث: ٣٨، والاعتصام: ١/ ٣٤٦، ٣٤٦.

٢ \_ الكفار إذا أسلموا عليها.

٣ \_ الأعراب وأهل البادية إذا تعلموها وحملوها معهم.

المفسدة الثانية: سهولة رواج البدع والضلالات لدى الجهال والعوام، وذلك بسبب اختلاط البدعة بالسنة، وغير المشروع بالمشروع.

المفسدة الثالثة: مخالفة عمل السلف الصالح؛ فقد كانوا \_ كما نُقل ذلك عنهم \_ يتركون أموراً جائزة أو مندوباً إليها، ويكرهون فعلها خوفاً من البدعة.

والحد الضابط في معرفة هذه المفاسد أن يعد ً في ظن العامة \_ الآخذ بالسُّنَة، الممتثل لها عاملاً بالبدعة؛ فينكر عليه ويؤخذ على يديه.

وفي المقابل يعتبر - في ظن العامة - الآخذ بالبدعة موافقاً للسُّنة جارياً على الأصل؛ فلا ينكر عليه، وإنما ينكر على من أنكر عليه.

وقد ورد عن سفيان أنه قال:

«اسلكوا سبيل الحق ولا تستوحشوا من قلة أهله»(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عبد البر في التمهيد: ۲۹/۱۷، وانظر الاعتصام: ۳٤/۱

وروي أن عمر بن عبد العزيز خطب الناس فكان من جملة كلامه في خطبته: «والله إني لولا أن أنعش سُنة قد أُميت، أو أن أميت بدعة قد أُحييت لكرهت أن أعيش فيكم فواقاً»(١).

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام: ٣٤/١.

## المطلب السابع: الفروع المندرجة تحت قاعدة سد الذرائع في باب البدعة

الفرع الأول: أن يُوهم فِعْلُ النافلة المطلقة أنها سنة راتبة، وذلك مثل إقامة النافلة جماعة في المساجد(١).

الفرع الثاني: أن يُوهم فِعْلُ السنة أنها فريضة، وذلك كالتزام قراءة سورتي السجدة والدهر في صلاة فجر كل يوم جمعة (٢).

الفرع الثالث: أن يُوهم فِعْلُ العبادة الموسعة أنها مخصصة بزمان أو مكان أو صفة أو كيفية معينة.

قال أبو شامة: «ولا ينبغي تخصيص العبادات بأوقات لم يخصصها بها الشرع، بل يكون جميع أفعال البِرِّ مرسلة في جميع الأزمان، ليس لبعضها على بعض فضل إلا ما فضّله الشرع وخصه بنوع من العبادة، فإن كان ذلك؛ اختص

<sup>(</sup>١) انظر: الحوادث والبدع: ٦٦، والاعتصام: ٣٤٥، ٣٤٦.

<sup>(</sup>٢) انظر: الباعث: ٥٤.

بتلك الفضيلة تلك العبادة دون غيرها، كصوم يوم عرفة، وعاشوراء، والصلاة في جوف الليل، والعمرة في رمضان»(١).

وقد عبَّر ابن تيمية عن ذلك بقوله: «شرَّع الله ورسوله ﷺ للعمل بوصف العموم والإطلاق لا يقتضي أن يكون مشروعاً بوصف الخصوص والتقييد»(٢).

ومن الأمثلة على ذلك: «تخصيص الأيام الفاضلة بأنواع من العبادات التي لم تشرع لها تخصيصاً؛ كتخصيص اليوم الفلاني بكذا وكذا من الركعات، أو بصدقة كذا وكذا، أو الليلة الفلانية بقيام كذا وكذا ركعة، أو بختم القرآن فيها، أو ما أشبه ذلك»(٣).

الفرع الرابع: أن يلتصق بالعمل المشروع عمل زائد حتى يصير وصفاً لهذا العمل أو كالوصف له بحيث يوهم انضمامه إليه.

مثال ذلك: قول الرجل عند الذبح أو العتق: (اللهم هذا منك وإليك)، وكقراءة القرآن في الطواف.

<sup>(</sup>١) الباعث: ٥١.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى: ۲۰/۱۹۲.

<sup>(</sup>٣) الاعتصام: ١٢/٢.

ويكون ذلك بأن يُفهم من الإتيان مع العمل المشروع بفعل من الأفعال العادية أو بعبادة أخرى مشروعة؛ انضمامُ ذلك إلى العمل المشروع.

أما إن فَعَلَ المكلف العبادة المشروعة وأتى بغيرها معها من غير قصد الانضمام، ولا جَعَله ذريعة للانضمام فصارت كل عبادة منفردة عن صاحبتها، فلا حرج عليه حينئذ، كالدعاء بهيئة الاجتماع لقحط أو خوف فهو جائز إذا لم يقع على وجه يُخاف منه مشروعية الانضمام، ولا كونه سنة تقام في الجماعات ويعلن به في المساجد(١).

قال أبو شامة: «فكل من فَعَل أمراً موهماً أنه مشروع، وليس كذلك، فهو غال في دينه، مبتدع فيه. قائل على الله غير الحق بلسان مقاله أو لسان حاله»(٢).

الفرع الخامس: كل اجتماع راتب، يتكرر بتكرر الأسابيع أو الشهور أو الأعوام غير الاجتماعات المشروعة (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: الاعتصام: ٢٢/٢ ـ ٣١.

<sup>(</sup>٢) الباعث: ٢٠، ٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/ ٦٣٠، والأمر بالاتباع: ١٨٠.

قال ابن تيمية: «فإن ذلك يضاهي الاجتماع للصلوات الخمس، وللجمعة، وللعيدين، وللحج، وذلك هو المبتدع المحدث»(١).

مثال ذلك: «السفر إلى بيت المقدس للتعريف فيه، فإن هذا أيضاً ضلال بيِّن؛ فإن زيارة بيت المقدس مستحبة، مشروعة للصلاة فيها والاعتكاف، وهو أحد المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال، لكن قصد إتيانه أيام الحج هو المكروه؛ فإن ذلك تخصيص وقت معين بزيارة بيت المقدس، ولا خصوص لزيارته في هذا الوقت على غيره»(٢).

ومن ذلك: تتبع آثار الأنبياء والصالحين التي أقاموا فيها أو عبدوا الله فيها لكنهم لم يتخذوها مساجد، فالصواب أنه لا يجوز قصد هذه المواضع بالعبادة إلا أن يكون النبي على قصدها للعبادة، كما قصد الصلاة في مقام إبراهيم عليه الصلاة والسلام، وكما كان على يتحرى الصلاة عند الأسطوانة، وكما تقصد المساجد للصلاة ويقصد الصف

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/ ٦٣٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢/ ٦٣٧. وانظر: الحوادث والبدع: ١٢٨، والباعث: ٣٢، ٣٣.

الأول ونحو ذلك(١).

ذلك أن إتيان هذه المواضع وقصدها للعبادة وتحري الصلاة فيها يشبه الصلاة عند المقابر؛ إذ هو ذريعة إلى اتخاذها أعياداً (٢)، وفيه تشبه بأهل الكتاب، ثم إن هذا ليس من سنة الخلفاء الراشدين.

قال ابن تيمية: «.. ولأن ما فعله ابن عمر لم يوافقه عليه أحد من الصحابة، فلم ينقل عن الخلفاء الراشدين ولا غيرهم من المهاجرين والأنصار أنه كان يتحرى قصد الأمكنة التي نزلها النبي عليه.

والصواب مع جمهور الصحابة لأن متابعة النبي التكون بطاعة أمره وتكون في فعله بأن يفعل مثل ما فعل، على الوجه الذي فعله: فإذا قصد العبادة في مكان كان قصد العبادة فيه متابعة له؛ كقصد المشاعر والمساجد، وأما إذا نزل في مكان بحكم الاتفاق لكونه صادف وقت النزول أو غير ذلك مما يعلم أنه لم يتحر ذلك المكان، فإذا تحرينا

<sup>(</sup>١) انظر: اقتضاء الصراط المستقيم: ٧٤٢/٢.

<sup>(</sup>٢) الأعياد: زمانية ومكانية، فالاجتماعات الراتبة كل أسبوع أو شهر أو سنة من الأعياد الزمانية، واتخاذ بعض المواضع مكاناً يقصد للعبادة من الأعياد المكانية.

ذلك المكان لم نكن متبعين له فإن الأعمال بالنيات»(١).

ومن ذلك أيضاً: قصد شيء من القبور للدعاء عنده.

قال ابن تيمية: «وما أحفظ ـ لا عن صاحب، ولا عن تابع، ولا عن إمام معروف ـ أنه استحب قصد شيء من القبور للدعاء عنده، ولا روى أحد في ذلك شيئاً، لا عن النبي على ولا عن الصحابة ولا عن أحد من الأئمة المعروفين.

وقد صنف الناس في الدعاء وأوقاته وأمكنته، وذكروا فيه الآثار، فما ذكر أحد منهم فضل الدعاء عند شيء من القبور حرفاً واحداً فيما أعلم، فكيف يجوز ـ والحالة هذه ـ أن يكون الدعاء عندها أجوب وأفضل، والسلف تنكره ولا تعرفه، وتنهى عنه ولا تأمر به.

نعم صار من نحو المائة الثالثة يوجد متفرقاً في كلام بعض الناس: فلان ترجى الإجابة عند قبره، وفلان يدعى عند قبره، ونحوه ذلك.

والإنكار على من يقول ويأمر به، كائناً من كان، فإن

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم: ٧٤٥/٢.

أحسن أحواله أن يكون مجتهداً في هذه المسألة أو مقلداً فيعفو الله عنه (١٠).

الفرع السادس: إذا فُعل ما هو جائز شرعاً على وجه يُعتقد فيه أنه مطلوب شرعاً (٢).

ومن الأمثلة على ذلك: زخرفة المساجد ما لم تبلغ درجة التحريم، إذ كثير من الناس يعتقد أنها من قبيل ترفيع بيوت الله، وكذلك تعليق الثريات الخطيرة الأثمان، حتى يعد الإنفاق في ذلك إنفاقاً في سبيل الله (٣).

ومن الأمثلة على ذلك: أن الناس كانوا إذا صلوا في الصحن من جامع البصرة ورفعوا من السجود مسحوا جباههم من التراب، فأمر بعض الولاة بإلقاء الحصى في صحن المسجد، وقال: لست آمن من أن يطول الزمان فيظن الصغير إذا نشأ أن مسح الجبهة من أثر السجود سنة في الصلاة (٤).

والقدر الجامع لهذه الفروع والأصل الضابط لها:

أن لكل حكم شرعي خاصية، والواجب ألا يسوَّى بين

<sup>(</sup>١) اقتضاء الصراط المستقيم: ٢/ ٧٢١.

<sup>(</sup>٢) انظر: الاعتصام: ٣٤٦/١ ـ ٣٤٧، ١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق: ٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>٤) انظر: المصدر السابق: ١٠٨/٢.

هذه الأحكام الشرعية، لا في القول ولا في الفعل ولا في الاعتقاد.

فينبغي ألا يسوَّى بين الواجبات الموسعة وبين الواجبات المكررة المعتادة.

وألا يسوَّى في الفعل بين المندوبات والواجبات، ولا بين المندوبات وبين بعض المباحات في الترك المطلق من غير بيان.

وألا يسوَّى أيضاً بين المباحات وبين المندوبات أو المكروهات.

قال الشاطبي: «لا ينبغي لمن التزم عبادة من العبادات البدنية الندبية أن يواظب عليها مواظبة يفهم الجاهل منها الوجوب إذا كان منظوراً إليه مرموقاً، أو مظنة لذلك؛ بل الذي ينبغي له أن يدعها بعض الأوقات حتى يُعلم أنها غير واجبة.

لأن خاصية الواجب المكرر الالتزام والدوام عليه في أوقات، بحيث لا يتخلف عنه.

كما أن خاصية المندوب عدم الالتزام، فإذا التزمه فَهِمَ الناظرُ منه نفس الخاصية التي للواجب؛ فَحَمَلَه على الوجوب، ثم استمرَّ على ذلك فضلَّ.

وكذلك إذا كانت العبادة تتأتى على كيفيات يُفهم من بعضها في تلك العبادة ما لا يُفهم منها على الكيفية الأخرى.

أو ضُمَّت عبادة أو غير عبادة إلى العبادة قد يفهم بسبب الاقتران ما لا يُفهم دونه.

أو كان المباح يتأتى فعله على وجوه، فيثابر فيه على وجه واحد تحرياً له، ويترك ما سواه.

أو يترك بعض المباحات جملة من غير سبب ظاهر، بحيث يُفهم عنه مشروعية ترك ذلك المباح.

ولذلك لما قرأ عمر بن الخطاب السجدة على المنبر ثم سجد وسجد معه الناس قرأها في كرة أخرى فلما قرب من موضعها تهيأ الناس للسجود فلم يسجدها، وقال: إن الله لم يكتبها علينا إلا أن نشاء»(١).

### ثم ذكر كلله الأصل الجامع لذلك فقال:

«وهذا كله إنما هو فيما فُعل بحضرة الناس، وحيث

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ٣/ ٣٣٢ \_ ٣٣٣. والأثر أخرجه البخاري في صحيحه: ٢/ ٥٥٧ برقم ١٠٧٧.

يمكن الاقتداء بالفاعل، وأما من فَعَلَه في نفسه وحيث لا يطلع عليه مع اعتقاده على ما هو به فلا بأس»(١).

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٣/٣٣٣.

## 

في نهاية هذا الكتاب أحمد الله على ما وفق إليه وأنعم به، فله الحمد سبحانه في الآخرة والأولى، ثم هذه خلاصة لأبرز ما ورد في الكتاب:

أولاً: معنى قاعدة سد الذرائع: أن الفعل المباح إذا كان ذريعة إلى محرم فالشارع يحرم هذه الذريعة وإن لم يُقصد بها المحرم؛ لكونها في الغالب مفضية إليه.

ثانياً: البدعة في الشرع هي: «ما أُحدث في الدين من غير دليل».

ثالثاً: من الأصول الكلية المقررة في هذه الشريعة: أن الذرائع المفضية إلى البدعة يجب سدها ومنعها.

ومعنى هذا الأصل: أن كل عمل ـ ولو كان مشروعاً ـ يُفضي إلى الإحداث في دين الله من غير دليل فهو ـ إن لم يكن بدعة ـ ملحق بالبدعة.

والمقصود بهذا الأصل حماية جناب الشريعة من البدع، وذلك بمنع الطرق والوسائل التي تؤدي إلى الابتداع.

رابعاً: يشترط في أي فعل حتى يصير ذريعة مفضية إلى البدعة؛ فيلحق هذا الفعل بالبدعة شروط ثلاثة:

- ١ \_ أن يكون هذا الفعل مفضياً إلى البدعة.
- ٢ ـ أن يكون إفضاء هذا الفعل إلى البدعة مقطوعاً به أو غالباً.
- ٣ ـ ألا يترتب على اعتبار هذه الذريعة المفضية إلى البدعة
   بسدها والمنع منها مفسدة أخرى أعظم من مفسدة
   البدعة.

خامساً: من الأمثلة على تطبيق السلف لقاعدة سد الذرائع في باب البدعة:

ترك بعض الصحابة ولله الأضحية خشية أن يظن أنها واجبة؛ حيث نُقل ذلك عن أبي بكر وعمر وابن عباس والها.

سادساً: يندرج تحت قاعدة سد ذرائع الابتداع الفروع الآتية:

- ١ ـ أن يُوهم فعلُ النافلة المطلقة أنها سنة راتبة، وذلك مثل
   إقامة النافلة جماعة في المساجد.
- ٢ ـ أن يُوهم فعلُ السنة أنها فريضة، وذلك كالتزام قراءة
   سورتي السجدة والدهر في صلاة فجر كل يوم جمعة.
- ٣ \_ أن يُوهم فعلُ العبادة الموسعة أنها مخصصة بزمان أو

مكان أو صفة أو كيفية معينة؛ كتخصيص اليوم الفلاني بكذا وكذا من الركعات، أو بصدقة كذا وكذا.

أن يلتصق بالعمل المشروع عمل زائد حتى يصير وصفاً لهذا العمل أو كالوصف له بحيث يوهم انضمامه إليه، وذلك كقول الرجل عند الذبح أو العتق: «اللهم هذا منك وإليك» إذا كان يُفهم من هذا القول انضمامُ ذلك إلى العمل المشروع.

أما إن فَعَل المكلف العبادة المشروعة وأتى بغيرها معها من غير قصد الانضمام، ولا جَعَله ذريعة للانضمام فلا حرج عليه حينئذٍ.

- ۵ ـ كل اجتماع راتب، يتكرر بتكرر الأسابيع أو الشهور أو الأعوام غير الاجتماعات المشروعة، وذلك كتخصيص السفر إلى بيت المقدس بيوم عرفة.
- آدا فُعل ما هو جائز شرعاً على وجه يُعتقد فيه أنه مطلوب شرعاً؛ كزخرفة المساجد التي لا تبلغ حد التحريم.

#### والقدر الجامع لهذه الفروع والأصل الضابط لها:

إن لكل حكم شرعي خاصية، والواجب ألا يسوَّى بين هذه الأحكام الشرعية، لا في القول ولا الفعل ولا في الاعتقاد.

# الملاحق

- ١ ـ حكم تتبع آثار الأنبياء والصالحين لابن تيمية عَلَيْهِ.
  - ٢ ـ كلام الشاطبي كلله في مسألة تتبع الآثار.
- ٣ التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك في المسجد الحرام والمسجد النبوي بدعة لسماحة الشيخ ابن باز كالله.

# ١ ـ حكم تتبع آثار الأنبياء والصالحين

لابن تيمية كِلْللهُ

### الملخص

- ١ أن قصد الصلاة في تلك البقاع التي صلى فيها النبي ﷺ
   اتفاقاً لم ينقل عن أحد من الصحابة ﷺ
- ومعلوم أن هذا التحري للصلاة لو كان عندهم مستحباً لكانوا إليه أسبق؛ فإنهم أعلم بسنته وأتبع لها من غيرهم.
- ٢ أن قصد الصلاة في تلك البقاع وتحريها نُقل عن ابن عمر رفي ، وقول الصحابي إذا خالفه نظيره ليس بحجة، فكيف إذا انفرد به عن جماهير الصحابة.
- " أن تحري الصلاة فيها ذريعة إلى اتخاذها مساجد، ثم يفضي ذلك إلى ما أفضت إليه مفاسد القبور؛ فيقال: هذا مقام نبي، بخبر لا يعرف قائله فيجتمع في ذلك كونه شركاً مبنياً على إفك؛ إذ الشرك وسائر البدع مبناها على الكذب والافتراء.
- ٤ أن المأمور به شرعاً عمارة المساجد لا المشاهد، وإنما يعمر المشاهد من فيه نوع من الشرك.
- أن في تتبع مقامات الأنبياء والصالحين والمشاهد المنسوبة إليهم تشبهاً بأهل الكتاب، وقد نُهينا عن التشبه بهم.
- آثار الإمام أحمد قد فصّل في تتبع آثار النبي ﷺ وتحري الصلاة فيها؛ حيث رخّص منها فيما جاء به الأثر إلا إذا اتخذت عيداً، مثل أن تُنتاب ويُجتمع عندها في وقت معلوم، كما يُرخص في صلاة النساء في المساجد جماعات، وإن كانت بيوتهن خيراً لهن إلا إذا تبرجن. فجمع الإمام أحمد بذلك بين الآثار، واحتج بحديث ابن فجمع الإمام أحمد بذلك بين الآثار، واحتج بحديث ابن

فجمع الإمام أحمد بذلك بين الاثار، واحتج بحديث ابن أم مكتوم رضي الله النبي رضي أن يأتيه فيصلي في بيته حتى يتخذه مسجداً.

# حكم تتبع آثار الأنبياء والصالحين لابن تيمية رَخْلُسُهُ (١)

#### \* فصل

فأما مقامات الأنبياء والصالحين، وهي الأمكنة التي قاموا فيها، أو أقاموا، أو عبدوا الله سبحانه، لكنهم لم يتخذوها مساجد، فالذي بلغني في ذلك قولان عن العلماء المشهورين:

أحدهما: النهي عن ذلك وكراهته، وأنه لا يستحب قصد بقعة للعبادات إلا أن يكون قصدها للعبادة مما جاء به الشرع، مثل أن يكون النبي عليه قصدها للعبادة كما قصد الصلاة في مقام إبراهيم، وكما كان يتحرى الصلاة عند الاصطوانة، وكما يقصد المساجد للصلاة، ويقصد الصف الأول، ونحو ذلك.

والقول الثاني: أنه لا بأس باليسير من ذلك، كما نقل عن ابن عمر: أنه كان يتحرى قصد المواضع التي سلكها النبي ﷺ، وإن كان النبي قد سلكها اتفاقاً لا قصداً.

<sup>(</sup>۱) اقتضاء الصراط المستقيم: ۷۲۲/۲ ـ ۷۵۳. وجميع التعليقات المثبتة إنما هي لمحقق الكتاب د. ناصر العقل.

قال سندي الخواتيمي: «سألنا أبا عبد الله عن الرجل يأتي هذه المشاهد، ويذهب إليها، ترى ذلك؟ قال: أما على حديث ابن أم مكتوم: أنه سأل النبي عليه أن يصلي في بيته حتى يتخذ ذلك مصلى، وعلى ما كان يفعله ابن عمر يتبع مواضع النبي عليه وأثره، فليس بذلك بأس، أن يأتي الرجل المشاهد، إلا أن الناس قد أفرطوا في هذا جداً، وأكثروا فيه».

وكذلك نقل عنه أحمد بن القاسم: أنه سئل عن الرجل يأتي هذه المشاهد التي بالمدينة وغيرها، يذهب إليها؟ فقال: «أما على حديث ابن أم مكتوم: أنه سأل النبي على أن يأتيه فيصلي في بيته حتى يتخذه مسجداً، وعلى ما كان يفعل ابن عمر على ذكان يتبع مواضع سير النبي على، حتى رؤي أنه يصب في موضع ماء، فيسئل عن ذلك، فقال: «رأيت يصب في موضع ماء» قال: أما على هذا فلا بأس. قال: ورخص فيه، ثم قال: ولكن قد أفرط الناس جداً، وأكثروا في هذا المعنى، فذكر قبر الحسين وما يفعل الناس عنده. رواهما الخلال في كتاب الأدب.

فقد فصل أبو عبد الله كَثَلَثُهُ المشاهد، وهي الأمكنة التي فيها آثار الأنبياء والصالحين، من غير أن تكون مساجد لهم، كمواضع بالمدينة بين القليل الذي لا يتخذونه عيداً، والكثير الذي يتخذونه عيداً، كما تقدم، وهذا التفصيل جمع

فيه بين الآثار وأقوال الصحابة، فإنه قد روى البخاري في صحيحه عن موسى بن عقبة قال: «رأيت سالم بن عبد الله يتحرى أماكن من الطريق، ويصلي فيها، ويحدث أن أباه كان يصلي فيها، وأنه رأى النبي علي يصلي في تلك الأمكنة «قال موسى: وحدثني نافع أن ابن عمر كان يصلي في تلك الأمكنة»(۱)، فهذا ما رخص فيه أحمد من المحمد المنها الم

وأما ما كرهه فروى سعيد بن منصور في سننه: حدثنا أبو معاوية، حدثنا الأعمش، عن معرور بن سويد، عن عمر ولا قال: خرجنا معه في حجة حجها فقرأ بنا في الفيجر بران ألَدْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَّكُ الْفِيلِ (١٤) (٢) و لإيلافِ قُريشٍ (١٤) في الثانية، فلما رجع من حجته رأى الناس ابتدروا المسجد فقال: ما هذا؟ قالوا: مسجد صلى فيه رسول الله على فقال: هكذا هلك أهل الكتاب قبلكم: اتخذوا آثار أنبيائهم بيعاً، من عرضت له منكم فيه الصلاة فليمض (١٤) فقد المسجد فقل المسجد فقل أهل الكتاب قبلكم: اتخذوا آثار أنبيائهم بيعاً، من عرضت له منكم فيه الصلاة فليمض (١٤). فقد

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب المساجد التي على طرق المدينة والمواضع التي صلى فيها النبي على الحديث رقم ٤٨٣ ١/ ٥٦٧ فتح الباري.

<sup>(</sup>٢) سورة الفيل: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة قريش: ١.

<sup>(</sup>٤) لم أجده في القسم المطبوع من سنن سعيد بن منصور، وقد أشار ابن حجر في فتح الباري ١/٥٦٩: أن ذلك ثابت عن عمر، وذكر القصة. =

كره عمر والله اتخاذ مصلى النبي الله عله عيداً، وبيّن أن أهل الكتاب إنما هلكوا بمثل هذا.

وفي رواية عنه: «أنه رأى الناس يذهبون مذاهب فقال: أين يذهب هؤلاء؟ فقيل: يا أمير المؤمنين، مسجد صلى فيه النبي على فهم يصلون فيه، فقال: إنما هلك من كان قبلكم بمثل هذا، كانوا يتبعون آثار أنبيائهم ويتخذونها كنائس وبيعاً، فمن أدركته الصلاة منكم في هذه المساجد فليصل، ومن لا فليمض ولا يتعمدها»(١).

وروى محمد بن وضاح وغيره: «أن عمر بن الخطاب أمر بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي على لأن الناس كانوا يذهبون تحتها، فخاف عمر الفتنة عليهم»(٢).

<sup>=</sup> كما أخرجه عبد الرزاق في المصنف، باب ما يقرأ في الصبح في السفر، عن معمر عن الأعمش عن المعرور بن سويد، ثم ذكر الأثر بتمامه مع اختلاف يسير في الألفاظ، ١١٨/١، ١١٩ رقم ٢٧٣٤.

<sup>(</sup>۱) انظر: كنز العمال ۱۷/۱۷، والتوسل والوسيلة للمؤلف ص١٠٢، وقال الشيخ: «صحيح الإسناد».

<sup>(</sup>Y) أخرجه ابن سعد في الطبقات بسنده: «أخبرنا عبد الوهاب بن عطاء، وأخبرنا عبد الله بن عون، عن نافع قال: كان الناس يأتون الشجرة التي يقال لها: شجرة الرضوان، فيصلون عندها، قال: فبلغ ذلك عمر بن الخطاب فأوعدهم فيها وأمر بها فقطعت» الطبقات الكبرى Y/ عمر بن وذكره ابن حجر في الفتح وقال: «ثم وجدت عند ابن سعد بإسناد صحيح عن نافع أن عمر»، ثم ذكره في فتح الباري ٤٤٨/٧.

وقد اختلف العلماء رفي إنيان المشاهد:

فقال محمد بن وضاح: كان مالك وغيره من علماء المدينة يكرهون إتيان تلك المساجد وتلك الآثار التي بالمدينة، ما عدا قباء وأُحداً. ودخل سفيان الثوري بيت المقدس وصلى فيه ولم يتبع تلك الآثار، ولا الصلاة فيها.

فهؤلاء كرهوها مطلقاً، لحديث عمر في هذا، ولأن ذلك يشبه الصلاة عند المقابر؛ إذ هو ذريعة إلى اتخاذها أعياداً، وإلى التشبه بأهل الكتاب، ولأن ما فعله ابن عمر لم يوافقه عليه أحد من الصحابة، فلم ينقل عن الخلفاء الراشدين ولا غيرهم من المهاجرين والأنصار، أنه كان يتحرى قصد الأمكنة التي نزلها النبي على .

والصواب مع جمهور الصحابة؛ لأن متابعة النبي على تكون بطاعة أمره، وتكون في فعله، بأن يفعل مثل ما فعل على الوجه الذي فعله، فإذا قصد العبادة في مكان كان قصد العبادة فيه متابعة له، كقصد المشاعر والمساجد. وأما إذا نزل في مكان بحكم الاتفاق لكونه صادف وقت النزول، أو غير ذلك مما يعلم أنه لم يتحر ذلك المكان، فإذا تحرينا ذلك المكان لم نكن متبعين له، فإن الأعمال بالنيات.

واستحب آخرون من العلماء المتأخرين إتيانها، وذكر طائفة من المصنفين من أصحابنا وغيرهم في المناسك استحباب زيارة هذه المساجد وعدوا منها مواضع وسموها. وأما أحمد فرخص منها فيما جاء به الأثر من ذلك إلا إذا اتخذت عيداً، مثل أن تنتاب لذلك، ويجتمع عندها في وقت معلوم كما يرخص في صلاة النساء في المساجد جماعات، وإن كانت بيوتهن خيراً لهن، إلا إذا تبرجن. وجمع بذلك بين الآثار، واحتج بحديث ابن أم مكتوم.

ومثله: ما خرجاه في الصحيحين، عن عتبان بن مالك قال: كنت أصلي لقومي بني سالم، فأتيت النبي وبين فقلت: إني أنكرت بصري، وإن السيول تحول بيني وبين مسجد قومي، فلوددت أنك جئت فصليت في بيتي مكاناً حتى أتخذه مسجداً. فقال: «أفعل إن شاء الله»، فغدا علي رسولُ الله وأبو بكر معه، بعدما اشتد النهار، فاستأذن النبي فأذنت له، فلم يجلس حتى قال: (أين تحب أن أصلي من بيتكم) فأشرت له إلى المكان الذي أحب أن يصلي فيه، فقام رسول الله وكلي فكبر، وصففنا وراءه، فصلى يصلي فيه، فقام رسول الله وسلمنا حين سلم»(۱).

ففي هذا الحديث دلالة على أن من قصد أن يبني مسجده في موضع صلاة رسول الله عليه فلا بأس به،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه، كتاب الصلاة، باب المساجد والبيوت، ۱۹/۱ الحديث رقم ٤٢٥، ومسلم، كتاب المساجد، باب الرخصة في التخلف عن الجماعة بعذر، ١/٥٥١ الحديث رقم ٣٣.

وكذلك قصد الصلاة في موضع صلاته، لكن هذا كان أصل قصده بناء مسجد، فأحب أن يكون موضعاً يصلي له فيه النبي عليه اتفاقاً فاتخذ مسجداً لا لحاجة إلى المسجد، لكن لأجل صلاته فيه.

فأما الأمكنة التي كان النبي على يقصد الصلاة أو الدعاء عندها، فقصد الصلاة فيها أو الدعاء سنة، اقتداء برسول الله على واتباعاً له، كما إذا تحرى الصلاة أو الدعاء في وقت من الأوقات، فإن قصد الصلاة أو الدعاء في ذلك الوقت سنة كسائر عباداته، وسائر الأفعال التي فعلها على وجه التقرب.

ومثل هذا: ما خرجاه في الصحيحين عن يزيد بن أبي عبيد قال: «كان سلمة بن الأكوع يتحرى الصلاة عند الاصطوانة التي عند المصحف. فقلت له: يا أبا مسلم، أراك تتحرى الصلاة عند هذه الاصطوانة، قال: رأيت النبي على يتحرى الصلاة عندها(۱)، وفي رواية لمسلم عن سلمة بن الأكوع: «أنه كان يتحرى الصلاة موضع

<sup>(</sup>۱) انظر: صحيح البخاري، كتاب الصلاة، باب الصلاة إلى الاصطوانة، ۱/ ٥٧٧ الحديث رقم ٥٠٢ من فتح الباري، وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، باب دنو المصلي من السترة، ١/ ٣٦٤، ٣٦٥ الحديث رقم ٥٠٩.

المصحف، يسبح فيه، وذكر أن رسول الله عليه كان يتحرى ذلك المكان، وكان بين المنبر والقبلة قدر ممر الشاة»(١).

وقد ظن بعض المصنفين أن هذا مما اختلف فيه وجعله والقسم الأول سواء، وليس بجيد؛ فإنه هنا أخبر أن النبي ﷺ كان يتحرى البقعة. . فكيف لا يكون هذا القصد مستحباً؟

نعم: إيطان بقعة في المسجد لا يصلي إلا فيها منهي عنه كما جاءت به السنة، والإيطان ليس هو التحري من غير إيطان. فيجب الفرق بين اتباع النبي عليه والاستنان به فيما فعله، وبين ابتداع بدعة لم يسنها لأجل تعلقها به.

وقد تنازع العلماء فيما إذا فعل فعلاً من المباحات لسبب، وفعلناه نحن تشبهاً به، مع انتفاء ذلك السبب، فمنهم من يستحب ذلك وفيهم من لا يستحبه. وعلى هذا يُخرَّج فعل ابن عمر على بأن النبي على كان يصلي في تلك البقاع التي في طريقه، لأنها كانت منزله، لم يتحر الصلاة فيها لمعنى في البقعة.

فنظير هذا: أن يصلي المسافر في منزله، وهذا سنة. فأما قصد الصلاة في تلك البقاع التي صلى فيها اتفاقاً،

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم، الكتاب والباب والحديث السابق ۱/٣٦٤ طريق أخرى للحديث.

فهذا لم ينقل عن غير ابن عمر من الصحابة، بل كان أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، وسائر السابقين الأولين، من المهاجرين والأنصار، يذهبون من المدينة إلى مكة حجاجاً وعماراً ومسافرين، ولم ينقل عن أحد منهم أنه تحرى الصلاة في مصليات النبي على ومعلوم أن هذا لو كان عندهم مستحباً لكانوا إليه أسبق، فإنهم أعلم بسنته وأتبع لها من غيرهم. وقد قال على (عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة)(١).

وتحري هذا ليس من سنة الخلفاء الراشدين، بل هو مما ابتدع، وقول الصحابي إذا خالفه نظيره ليس بحجة، فكيف إذا انفرد به عن جماهير الصحابة؟

أيضاً: فإن تحري الصلاة فيها ذريعة إلى اتخاذها مساجد والتشبه بأهل الكتاب مما نهينا عن التشبه بهم فيه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب السنة، باب في لزوم السنة، ١٥ ـ ١٥ ـ الحديث رقم ٤٦٠٧، والترمذي، كتاب العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدع، ٥/٤٤، ٥٥ الحديث رقم ٢٦٧٦، وقال: «هذا حديث حسن صحيح». وابن ماجه في المقدمة، باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين ١/٥١ الحديث رقم ٤٢، وأحمد في السنة ٤/ الخلفاء الراشدين ١/٥١ المقدمة ١/٤٤، ٥٥ باب اتباع السنة.

وذلك ذريعة إلى الشرك بالله، والشارع قد حسم هذه المادة بالنهي عن الصلاة عند طلوع الشمس، وعند غروبها، وبالنهي عن اتخاذ القبور مساجد، فإذا كان قد نهى عن الصلاة المشروعة في هذا المكان وهذا الزمان سداً للذريعة فكيف يستحب قصد الصلاة والدعاء في مكان اتفق قيامهم فيه، أو صلاتهم فيه، من غير أن يكونوا قصدوه للصلاة فيه والدعاء فيه؟ ولو ساغ هذا لاستحب قصد جبل حراء والصلاة فيه، وقصد جبل ثور والصلاة فيه، وقصد الأماكن التي يقال: إن الأنبياء قاموا فيها، كالمقامين الذين بطريق جبل قاسيون بدمشق، اللذين يقال: إنهما مقام إبراهيم وعيسى، والمقام الذي يقال: إنه مغارة دم قابيل، وأمثال ذلك من البقاع التي بالحجاز والشام وغيرهما.

ثم ذلك يفضي إلى ما أفضت إليه مفاسد القبور؛ فإنه يقال: إن هذا مقام نبي، أو قبر نبي، أو ولي، بخبر لا يعرف قائله، أو بمنام لا تعرف حقيقته.

ثم يترتب على ذلك اتخاذه مسجداً، فيصير وثناً يعبد من دون الله تعالى: شرك مبني على إفك، والله سبحانه يقرن في كتابه بين الشرك والكذب، كما يقرن بين الصدق والإخلاص.

ولهذا قال النبي على في الحديث الصحيح: «عدلت شهادة الزور الإشراك بالله» ثلاثاً، ثم قرأ قوله تعالى: ﴿ فَا حَتَنِبُوا الرِّحْسَ مِنَ الْأَوْتُنِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴿ فَا حَتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴿ فَا حَتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴿ فَا حَتَنِبُوا قَوْلَ الزَّورِ ﴿ فَا حَتَنِبُوا قَوْلَ الزَّورِ ﴿ فَا حَتَنِبُوا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

حُنَفَاءً لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ اللَّهِ عَنْرَ اللَّهِ عَنْرَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَ اللَّهِ عَنْدَالِهِ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَ اللَّهِ عَنْدَاللَّهِ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَالِكُوا عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَالِي عَلَيْدَ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَ عَلَيْدَ عَلَيْدَ عَلَّهِ عَلَيْدَ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَ اللَّهِ عَلَيْدَالِكُوا عَلَيْدَالِكُوا عَلَالْعِلْمِ عَلَيْدَالِكُولِي مَا عَلَالْمِ عَلَيْدَالِكُوا عَلَالْعِلْمُ عَلَيْدَالِكُوا عَلَالْعِلْمُ عَلَيْدَالِمُ عَلَيْدَالِكُوا عَلَالْعَلَالِمُ عَلَيْدَالِكُوا عَلَّهِ عَلَالْعَلِي عَلَيْدَالِكَالِمُ عَلَيْدَالِكِ عَلَيْدَالِكِ عَلَيْ عَلَّهِ عَلَيْدَالِكِ عَلَيْدَالِكَالِكَ عَلَّا عَلَيْدَ عَلَيْعِي عَلِي عَلَّهِ عَلَيْدُوا عَلَّهِ عَلَيْكَالِمِ عَلَيْكَالِمِي

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ فَيَقُولُ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ كُنتُمْ وَقَالَ أَيْنَ شُرَكَآءِى ٱلَّذِينَ كُمْ كُنتُمْ تَرْعُمُونَ ﴿ وَنَزَعْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا فَقُلْنَا هَاقُوا بُرُهَانَكُمْ فَعَلِمُوا أَنَّ ٱلْحَقَّ لِلَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴿ فَا اللَّهِ اللَّهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (٣).

وقال تعالى عن الخليل: ﴿إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ ا

وقال تعالى: ﴿ تَنْزِيلُ ٱلْكِئْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَكِيمِ ﴾ إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِئْبِ بِٱللَّهَ مُخْلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ﴾ آلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الشهادات، باب شهادة الزور، ٤/ ٥٤٧ الحديث رقم ٢٢٩٩ ورقم ٢٣٠٠ وقال: هذا عندي صحيح ـ يعني الحديث رقم ٢٣٠٠ عن خزيم بن فاتك، والأول عن أيمن بن خزيم، وأخرجه أبو داود، كتاب الأقضية، باب شهادة الزور ٢٣٢، ٢٤ رقم ٣٥٩٩، وابن ماجه في الأحكام رقم ٢٣٧٢، وأحمد ٢٢١، ٣٢١، وغيرهما.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: ٣٠، ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: ٧٤، ٧٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الصافات: ٨٥، ٨٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام: ٩٤.

لِلّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُّ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَالِصُ وَٱلَّذِينَ ٱلْخَبُدُهُمَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

وقال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَعْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشَرَكُوا مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُركاً وُكُمْ مَا كَثَنُمُ إِيَّانَا مَكَانَكُمْ أَنتُمْ وَشُركاً وُكُمْ مَا كَثَنُمُ إِيَّانَا وَيَيْنَكُمْ إِن كُناً عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَعْنَا وَيَيْنَكُمْ إِن كُناً عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَعَنْ غِبَادَتِكُمْ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ لَعَنْ فَلِينَ فَيْ اللّهِ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ أَن فَلْ اللّهِ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ لَعَنْ عَنْ عَبَادَتِكُمْ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ مَا كَانُوا يَقْتَرُونَ فَي اللّهِ لَعَنْ عَبَادَتِكُمْ مَا كَانُوا يَقْتَرُونَ فَي اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: ١ ـ ٣.

<sup>(</sup>۲) سورة يونس: ۲۸ ـ ۳۰.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس: ٦٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن جرير في تفسيره للآية ٤٨/٩، ٤٩ بإسناده عن أبي قلابة من طريقين: وقال: (كل مفتر) بدل (مبتدع).

وهو كما قال؛ فإن أهل الكذب والفرية عليهم من الغضب والذلة ما أوعدهم الله به.

والشرك وسائر البدع مبناها على الكذب والافتراء، ولهذا: كل من كان عن التوحيد والسنة أبعد، كان إلى الشرك والابتداع والافتراء أقرب؛ كالرافضة الذين هم أكذب طوائف أهل الأهواء، وأعظمهم شركاً، فلا يوجد في أهل الأهواء أكذب منهم، ولا أبعد عن التوحيد منهم، حتى إنهم يخربون مساجد الله التي يذكر فيها اسمه فيعطلونها عن الجماعات والجمعات، ويعمرون المشاهد التي على القبور، التي نهى الله ورسوله عن اتخاذها. والله سبحانه في كتابه إنما أمر بعمارة المساجد لا المشاهد، فقال تعالى: ﴿وَمَنَ أَظُلُمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَجِدَ اللهِ أَن يُذَكّرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهاً أَسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي

وقال تعالى: ﴿قُلُ أَمَرَ رَبِّي بِٱلْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ صَالِ مَسْجِدٍ ﴾ (٢) ولم يقل: عند كل مشهد.

وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَن يَعْمُرُوا مَسَجِدَ اللَّهِ شَهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ شَهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِم بِٱلْكُفْرِ ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَجِدَ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: ١٧.

الله مَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوْةَ وَءَاقَ الزَّكُوةَ وَلَا يَخُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴿ (١) وَلَدُ يَخْشَ إِلَّا اللهُ فَعَسَى أُولَتِكَ أَن يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ ﴿ (١) ولم يقل: مشاهد الله. بل المشاهد إنما يعمرها من يخشى غير الله ويرجو غير الله، ولا يعمرها إلا من فيه نوع من الشرك. وقال الله تعالى: ﴿ وَمَسَجِدُ يُذْكَرُ فِهَا اللهُ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَسَجِدُ يُذْكَرُ فِهَا اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَسَجِدُ يُذْكَرُ فِهَا اللهُ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَسَجِدُ يُذْكَرُ فِهَا اللهُ اللهِ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدَّعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا لِللَّهِ فَلَا تَدَّعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا لَلْهِ (٤) ولم يقل: وأن المشاهد لله.

وكذلك سنة رسول الله ﷺ الثابتة كقوله في الحديث الصحيح: (من بنى لله مسجداً بنى الله له بيتاً في الجنة)(٥)، ولم يقل: مشهداً.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: ١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النور: ٣٦ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الجن: ١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في صحيحه في كتاب الصلاة، باب من بنى مسجداً، ١/٥٤٤ الحديث رقم ٤٥٠ فتح الباري عن عثمان بن عفان =

وقال أيضاً في الحديث: (صلاة الرجل في المسجد تفضل عن صلاته في بيته وسوقه بخمس وعشرين صلاة)(١).

وقال في الحديث الصحيح: (من تطهّر في بيته فأحسن الطهور، ثم خرج إلى المسجد لا تنهزه إلا الصلاة، كانت خطواته إحداهما ترفع درجة والأخرى تحط خطيئة. فإذا جلس ينتظر الصلاة فالعبد في صلاة ما دام ينتظر الصلاة، والملائكة تصلي على أحدكم ما دام في مصلاه الذي صلى فيه: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه، ما لم يحدث)(٢).

ولفظه: "وإني سمعت النبي على الله يقول: (من بنى مسجداً ـ قال بكير: حسبت أنه قال: \_ يبتغي به وجه الله، بنى الله له مثله في الجنة)" ومسلم في كتاب المساجد، باب فضل بناء المسجد، الحديث رقم ٥٣٣ بلفظ البخاري، ولفظ آخر: (من بنى مسجداً لله بنى الله له في الجنة مثله) ١/٣٧٨، وأخرجه البغوي في شرح السنة بهذا اللفظ الذي ذكره المؤلف، في كتاب الطهارة، باب ثواب من بنى مسجداً، الذي ذكره المؤلف، في كتاب الطهارة، باب ثواب من بنى مسجداً، المحديث رقم ٤٦١.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم بألفاظ متقاربة في كتاب المساجد، باب فضل صلاة الجماعة ١/٤٤، ١٥٠ الحديث رقم ١٤٩، وكذلك في صحيح البخاري، كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة، ١٣١/٢ الحديث رقم ١٤٧ من فتح الباري، وفي ألفاظهما اختلاف يسير عن اللفظ الذي أورده المؤلف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأذان، باب فضل صلاة الجماعة ٢/ ١٣١ الحديث رقم ٦٤٧، وفي ألفاظه اختلاف يسير عن اللفظ الذي أورده المؤلف. وأخرجه مسلم، بلفظ هو أقرب إلى لفظ المؤلف، كتاب المساجد، باب فضل صلاة الجماعة وانتظار الصلاة ١/ ٤٥٩ الحديث رقم ٦٤٩.

وهذا مما علم بالتواتر والضرورة من دين الرسول ﷺ، فإنه أمر بعمارة المساجد والصلاة فيها، ولم يأمر ببناء مشهد لا على قبر نبي، ولا على مقام نبي.

ولم يكن على عهد الصحابة والتابعين وتابعيهم في بلاد الإسلام، لا الحجاز ولا الشام ولا اليمن ولا العراق ولا خراسان ولا مصر ولا المغرب مسجد مبني على قبر، ولا مشهد يقصد للزيارة أصلاً، ولم يكن أحد من السلف يأتي إلى قبر نبي أو غير نبي، لأجل الدعاء عنده، ولا كان الصحابة يقصدون الدعاء عند قبر النبي على، ولا عند قبر غيره من الأنبياء، وإنما كانوا يصلون ويسلمون على النبي على النبي على وعلى صاحبيه.

واتفق الأئمة على أنه إذا دعا بمسجد النبي على الله لا يستقبل قبره، وتنازعوا عند السلام عليه: فقال مالك وأحمد وغيرهما: يستقبل قبره ويسلم عليه، وهو الذي ذكره أصحاب الشافعي، وأظنه منصوصاً عنه.

وقال أبو حنيفة: بل يستقبل القبلة ويسلم عليه. وهكذا في كتب أصحابه.

وقال مالك فيما ذكره إسماعيل بن إسحاق في المبسوط، والقاضي عياض وغيرهما: لا أرى أن يقف عند قبر النبي عليه ويدعو، ولكن يسلم ويمضى.

وقال أيضاً في المبسوط: لا بأس لمن قدم من سفر أو خرج، أن يقف على قبر النبي عليه فيصلي عليه، ويدعو لأبي بكر وعمر وله فقيل له: فإن ناساً من أهل المدينة لا يقدمون من سفر ولا يريدونه يفعلون ذلك في اليوم مرة أو أكثر عند القبر، فيسلمون ويدعون ساعة، فقال: لم يبلغني هذا عن أحد من أهل الفقه ببلدنا، ولا يصلح آخر هذه الأمة إلا ما أصلح أولها، ولم يبلغني عن أول هذه الأمة وصدرها أنهم كانوا يفعلون ذلك. ويكره إلا لمن جاء من سفر أو أراده.

وقد تقدم في ذلك من الآثار عن السلف والأئمة، ما يوافق هذا ويؤيده من أنهم كانوا إنما يستحبون عند قبره ما هو من جنس الدعاء له والتحية: كالصلاة والسلام، ويكرهون قصده للدعاء، والوقوف عنده للدعاء، ومن يرخص منهم في شيء من ذلك فإنه إنما يرخص فيما إذا سلم عليه ثم أراد الدعاء، أن يدعو مستقبلاً القبلة: إما مستدبر القبر وإما منحرفاً عنه، وهو أن يستقبل القبلة ويدعو، ولا يدعو مستقبل القبر، وهكذا المنقول عن سائر الأئمة.

ليس في أئمة المسلمين من استحب للمرء أن يستقبل قبر النبي عَلَيْكُ، ويدعو عنده.

# ۲ ـ کلام الشاطبی کیش فی مسألة تتبع الآثار

#### الملخص

فِعْل الأمور الجائزة أو المندوب إليها يكون بدعة إذا كان هذا الفعل موقعاً في البدعة.

وذلك بأن يعتقد العوام فيها أنها سنة، وأن يعدّ مشروعاً ما ليس بمشروع.

ومن ذلك: تتبع آثار النبي على فقد نُقل عن عمر ولله قوله: «إنما هلك من كان قبلكم بهذا: يتبعون آثار أنبيائهم فاتخذوها كنائس وبِيَعاً؛ من أدركته الصلاة في شيء من هذه المساجد التي صلّى فيها رسول الله على فليصل فيها، وإلا فلا يتعمّدها».

### كلام الشاطبي رَخْلَتْهُ في مسألة تتبع الآثار(١)

كل ما واظب عليه رسول الله عليه من النوافل وأظهره في الجماعات فهو سنة، فالعمل بالنافلة التي ليست بسنة على طريق العمل بالسنة إخراج للنافلة عن مكانها المخصوص بها شرعاً.

ثم يلزم من ذلك اعتقاد العوام فيها ومن لا علم عنده أنها سنة.

وهذا فساد عظيم؛ لأن اعتقاد ما ليس بسنة والعمل بها على حدّ العمل بالسنة نحوٌ من تبديل الشريعة، كما لو اعتقد في الفرض أنه ليس بفرض، أو فيما ليس بفرض أنه فرض، ثم عمل على وفق اعتقاده فإنه فاسد، فهب العمل في الأصل صحيحاً فإخراجه عن بابه اعتقاداً وعملاً من باب إفساد الأحكام الشرعية.

ومن هنا ظهر عذر السلف الصالح في تركهم سنناً قصداً لئلا يعتقد الجاهل أنها من الفرائض؛ كالأُضحية وغيرها، كما تقدم ذلك.

<sup>(</sup>١) الاعتصام: ١/٣٤٦ ـ ٣٤٨.

ولأجله أيضاً نهى أكثرهم عن اتباع الآثار، كما خرج الطحاوي وابن وضاح وغيرهما عن معرور بن سويد الأسدي قال: وافيت الموسم مع أمير المؤمنين عمر بن الخطاب على، فلما انصرفنا إلى المدينة انصرفت معه فلما صلى لنا صلاة الغداة فقرأ فيها: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصُّعَبِ الْفِيلِ صلاة الغداة فقرأ فيها: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصُّعَبِ الْفِيلِ مَلاة الغداة فقرأ فيها: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصُّعَبِ الْفِيلِ مَلاة الغيلِ مَنْ الله عَلَيْفِ فَكُورَا وَ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ (١) ثم رأى ناساً يذهبون مذهباً، فقال: أين يذهب هؤلاء؟ قالوا: يأتون مسجداً هاهنا صلى فيه رسول الله على فيه أن فقال: إنما هلك من كان قبلكم بهذا، يتبعون آثار أنبيائهم فاتخذوها كنائس وبِيَعاً، من أدركته الصلاة في شيء من هذه المساجد التي صلى فيها الله على فيها وإلا فلا يتعمدها.

وقال ابن وضاح: سمعت عيسى بن يونس مفتي أهل طرسوس يقول: أمر عمر بن الخطاب والشيئة بقطع الشجرة التي بويع تحتها النبي الشيئة، فقطعها لأن الناس كانوا يذهبون فيصلون تحتها فخاف عليهم الفتنة.

قال ابن وضاح: وكان مالك بن أنس وغيره من علماء المدينة يكرهون إتيان تلك المساجد وتلك الآثار للنبي علية

<sup>(</sup>١) سورة الفيل: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة قريش: ١.

ما عدا قباء وحده. وقال: وسمعتهم يذكرون أن سفيان دخل مسجد بيت المقدس فصلى فيه ولم يتبع تلك الآثار ولا الصلاة فيها، وكذلك فعل غيره أيضاً ممن يقتدى به، وقدم وكيع أيضاً مسجد بيت المقدس فلم يعدُ فعل سفيان.

قال ابن وضاح: فعليكم بالاتباع لأئمة الهدى المعروفين، فقد قال بعض من مضى: كم من أمر هو اليوم معروف عند كثير من الناس كان منكراً عند من مضى؟

وقد كان مالك يكره كل بدعة وإن كانت في خير.

وجميع هذا ذريعة لئلا يتخذ سنة ما ليس بسنة، أو يعد مشروعاً ما ليس معروفاً.

وقد كان مالك يكره المجيء إلى بيت المقدس خيفة أن يتخذ ذلك سنة، وكان يكره مجيء قبور الشهداء، ويكره مجيءَ قبور الشهداء، ويكره مجيءَ قباءَ خوفاً من ذلك، مع ما جاءَ في الآثار من الترغيب فيه.

ولكن لما خاف العلماء عاقبة ذلك تركوه.

وقال ابن كنانة وأشهب: سمعنا مالكاً يقول: لما أتاها سعد بن أبي وقاص قال: وددت أن رجلي تكسرت وأني لم أفعل.

وسئل ابن كنانة عن الآثار التي تركوا بالمدينة فقال:

أثبت ما عندنا في ذلك: قباء، إلا أن مالكاً كان يكره مجيئها خوفاً من أن يتخذ سنة.

وقال سعيد بن حسان: كنت أقرأ على ابن نافع، فلما مررت بحديث التوسعة ليلة عاشوراء قال لي: حوّق عليه. قلت: ولم ذلك يا أبا محمد؟ قال: خوفاً من أن يتخذ سنة.

فهذه أمور جائزة أو مندوب إليها، ولكنهم كرهوا فعلها خوفاً من البدعة لأن اتخاذها سنة إنما هو بأن يواظب الناس عليها مظهرين لها، وهذا شأن السنة، وإذا جرت مجرى السنن صارت من البدع بلا شك.

التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك في المسجد الحرام والمسجد النبوي بدعة. والمسحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله ابن باز عَيْلُهُ

### الملخص

- ١ ـ دعاء الأنبياء والأولياء والاستغاثة بهم ونحو ذلك من الشرك الأكبر، وهو الذي كان يفعله كفار قريش مع أصنامهم وأوثانهم؛ يقصدون بذلك أنها تشفع لهم عند الله وتقربهم إليه زلفي.
- ولم يعتقدوا أنها هي التي تقضي حاجاتهم وتشفي مرضاهم.
- ٢ ـ التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك ونحوها في المسجد الحرام والمسجد النبوي بدعة لا أصل لها؛ لأن العبادات توقيفية.
- والواجب على المسلمين التقيد في ذلك بما شرعه الله: كاستلام الحجر الأسود وتقبيله، واستلام الركن اليماني. وبذلك يعلم أن استلام بقية أركان الكعبة وبقية الجدران والأعمدة غير مشروع؛ لأن النبي لله لله لله لله ولم يضعله، ولم يرشد إليه، ولم يفعله أصحابه لله الشرك.
- ٣ ـ يجوز التبرك بما مس جسده ﷺ من وضوء أو عرق أو شعر ونحو ذلك، حيث أقر النبي ﷺ أصحابه على ذلك.

## 

من عبد العزيز بن عبد الله بن باز إلى حضرة المكرم الشيخ محمد واعظ زادة الخراساني منحني الله وإياه الفقه في الدين، وأعاذنا جميعاً من طريق المغضوب عليهم والضالين آمين.

سلامٌ عليكم ورحمة الله وبركاته، أما بعد:

فقد وصلني كتابكم وصلكم الله بحبل الهدى والتوفيق، وجميع ما شرحتم كان معلوماً.

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الرسالة وما عليها من تعليقات في: مجلة البحوث الإسلامية العدد: ٤٨.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم في: «كتاب الإيمان» برقم ۸۲.

أجر فاعله)(١). وغيرهما من الأحاديث الكثيرة في هذا الباب.

فأقول: ذكرتم في كتابكم ما نصه: (ومع احترامي وتقديري لجهودكم في هذا السبيل خطر ببالي بعض الملاحظات، أحببت أن أبديها لكم راجياً أن يكون فيها خير الإسلام والمسلمين، والاعتصام بحبل الله المتين في سبيل تقارب المسلمين، ووحدة صفوفهم في مجال العقيدة والشريعة.

أولاً: لاحظتكم تعبرون دائماً عن بعض ما شاع بين المسلمين من التبرك بآثار النبي على وبعض الأولياء كمسح الجدران والأبواب في الحرم النبوي الشريف وغيره شركا وعبادة لغير الله، وكذلك طلب الحاجات منه ومنهم، ودعاؤهم وما إلى ذلك، إني أقول: هناك فرق بين ذلك،

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في: «كتاب الإمارة» برقم ٣٥٠٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: ١٢٥.

فطلب الحاجات من النبي ومن الأولياء، باعتبارهم يقضون الحاجات من دون الله أو مع الله، فهذا شرك جلي لا شك فيه، لكن الأعمال الشائعة بين المسلمين، والتي لا ينهاهم عنها العلماء في شتى أنحاء العالم الإسلامي، من غير فرق بين مذهب وآخر، ليست هي في جوهرها طلباً للحاجات من النبي والأولياء، ولا اتخاذهم أرباباً من دون الله، بل مرد ذلك كله ـ لو استثنينا عمل بعض الجهّال من العوام ـ إلى أحد أمرين: التبرك والتوسل بالنبي وآثاره، أو بغيره من المقربين إلى الله هن.

أما التبرك بآثار النبي من غير طلب الحاجة منه، ولا دعائه، فمنشأه الحب والشوق الأكيد، رجاء أن يعطيهم الله الخير بالتقرب إلى نبيه، وإظهار المحبة له، وكذلك بآثار غيره من المقربين عند الله.

وإني لا أجد مسلماً يعتقد أن الباب والجدار يقضيان الحاجات، ولا أن النبي أو الولي يقضيها، بل لا يرجو بذلك إلا الله؛ إكراماً لنبيه، أو لأحد من أوليائه؛ أن يفيض الله عليه من بركاته.

والتبرك بآثار النبي كما تعلمون ويعلمه كل من اطلع على سيرة النبي على كان معمولاً به في عهد النبي؛ فكانوا يتبركون بماء وضوئه، وثوبه وطعامه وشرابه وشعره، وكل

شيء منه، ولم ينههم النبي عنه، ولعلكم تقولون: أجل كان هذا، وهو معمول به الآن بالنسبة إلى الأحياء من الأولياء والأتقياء لكنه خاص بالأحياء، دون الأموات لعدم وجود دليل على جوازه إلا في حال الحياة بالذات فأقول: هناك بعض الآثار تدل على أن الصحابة قد تبركوا بآثار النبي بعد مماته، فعن عبد الله بن عمر رفيها أنه كان يمسح منبر النبي تبركاً به.

وهناك شواهد على أنهم كانوا يحتفظون بشَعْر النبي، كما كان الخلفاء العباسيون ومن بعدهم العثمانيون، يحتفظون بثوب النبي تبركاً به، ولا سيما في الحروب، ولم يمنعهم أحد من العلماء الكبار والفقهاء المعترف بفقههم ودينهم انتهى المقصود من كلامكم.

#### والجواب: أن يقال: ما ذكرتم فيه تفصيل:

فأما التبرك بما مس جسده عليه الصلاة والسلام - من وضوء أو عرق أو شعر ونحو ذلك - فهذا أمر معروف وجائز عند الصحابة وأتباعهم بإحسان؛ لما في ذلك من الخير والبركة، وهذا أقرهم النبي عليه.

فأما التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك ونحوها في المسجد الحرام أو المسجد النبوي فبدعة لا أصل لها، والواجب تركها لأن العبادات توقيفية، لا يجوز منها إلّا ما أقره الشرع؛ لقول النبي ﷺ: (من أحدث في أمرنا هذا ما

ليس منه فهو رد)<sup>(۱)</sup> متفق على صحته، وفي رواية لمسلم وعلقها البخاري كَلَّهُ في صحيحه جازماً بها: (من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد)<sup>(۲)</sup>.

وفي صحيح مسلم عن جابر ضيطة قال كان النبي عليه يقول في خطبته يوم الجمعة: (أما بعد فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد عليه، وشر الأمور محدثاتها، وكل بدعة ضلالة) (٣) والأحاديث في ذلك كثيرة.

فالواجب على المسلمين التقيد في ذلك بما شرعه الله؛ كاستلام الحجر الأسود وتقبيله، واستلام الركن اليماني.

ولهذا صح عن عمر بن الخطاب ضطاب أنه قال لما قبَّل المحجر الأسود: (إني أعلم أنك حجر لا تضر ولا تنفع، ولولا أني رأيت النبي على الله يقلي الله على الله على النبي الله على الله ع

وبذلك يُعلم أن استلام بقية أركان الكعبة وبقية

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في: «كتاب الصلح» برقم ٢٤٩٩، ومسلم في: «كتاب الأقضية» برقم ٣٢٤٢. واللفظ متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في: «البيوع» باب: «النجش»، ومسلم في: «كتاب الأقضية» برقم ٣٢٤٣. واللفظ له.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في: «كتاب الجمعة» برقم ١٤٣٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في: «كتاب الحج» برقم ١٤٩٤ واللفظ له، ورواه مسلم في: «كتاب الحج» برقم ٢٢٣٠.

الجدران والأعمدة غير مشروع لأن النبي ﷺ لم يفعله، ولم يرشد إليه، ولأن ذلك من وسائل الشرك.

وهكذا الجدران والأعمدة والشبابيك وجدران الحجرة النبوية من باب أولى؛ لأن النبي عليه لله لم يشرع ذلك، ولم يرشد إليه، ولم يفعله أصحابه عليه.

وأما ما نُقِلَ عن ابن عمر وللها؛ لم يوافقه عليه أبوه ولا غيره من أصحاب النبي للها وهم أعلم منه بهذا الأمر، وعلمهم موافق لما دلت عليه الأحاديث الصحيحة، وقد قطع عمر ولها الشجرة التي بويع تحتها النبي للها في الحديبية لما بلغه أن بعض الناس يذهبون إليها ويصلون عندها؛ خوفاً من الفتنة بها، وسدًا للذريعة.

وأما دعاء الأنبياء والأولياء والاستغاثة بهم والنذر لهم ونحو ذلك فهو الشرك الأكبر، وهو الذي كان يفعله كفار قريش مع أصنامهم وأوثانهم، وهكذا بقية المشركين يقصدون بذلك أنها تشفع لهم عند الله، وتقربهم إليه زلفى، ولم يعتقدوا أنها هي التي تقضي حاجاتهم وتشفي مرضاهم وتنصرهم على عدوهم، كما بيّن الله سبحانه ذلك عنهم في قوله سبحانه: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَضُرُهُمُ وَلَا قَوله سبحانه في يَنفَعُهُم وَيَعُونُنَا عِندَ الله عنهم في ينفعُهُم وَيَعُونُنَا عِندَ الله عنهم في منحانه

<sup>(</sup>۱) سورة يونس: ۱۸.

بقـولـه: ﴿ قُلُ أَتُنَبِّنُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي الْأَرْضِ صُبْحَننَهُ وَتَعَلَيْ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ (١).

فالواجب على مثلكم تدبر هذا المقام وإعطاؤه ما يستحق من العناية.

ويدل على كفرهم - أيضاً - بهذا الاعتقاد قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَاهًا الْحَلَوْرُونَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ \* إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَندَ رَبِّهِ \* إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ اللهُ اللهُو

<sup>(</sup>۱) سورة يونس: ۱۸.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: ٢، ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: ١١٧.

هذه الآية كفاراً وحكم عليهم بذلك لمجرد الدعاء لغير الله من الأنبياء والملائكة والجن وغيرهم.

ويدل على ذلك أيضاً قوله سبحانه في سورة فاطر: ﴿ وَيَلِكُمُ لَكُ اللّٰمُلَكُ وَالَّذِيكَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَو يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ ﴾ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرَكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكُ سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرَكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكُ مِثْلُ خَبِيرٍ ﴿ (١) فحكم سبحانه بهذه الآية على أن دعاء مثلُ خَبِيرٍ ﴿ (١) فحكم سبحانه بهذه الآية على أن دعاء المشركين لغير الله، من الأنبياء والأولياء، أو الملائكة أو المشركين لغير الله، من الأنبياء والأولياء، أو الملائكة أو الجن، أو الأصنام أو غير ذلك بأنه شرك، والآيات في هذا المعنى لمن تدبر كتاب الله كثيرة.

وننقل لك هنا من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية كله في الفتاوى ١٥٧/١ ما نصه: (والمشركون الذين وصفهم الله ورسوله بالشرك أصلهم صنفان: قوم نوح، وقوم إبراهيم. فقوم نوح كان أصل شركهم العكوف على قبور الصالحين ثم صوروا تماثيلهم، ثم عبدوهم، وقوم إبراهيم كان أصل شركهم عبادة الكواكب والشمس والقمر وكل من هؤلاء يعبدون الجن، فإن الشياطين قد تخاطبهم، وتعينهم على أشياء، وقد يعتقدون أنهم يعبدون الملائكة، وإن كانوا في

<sup>(</sup>١) سورة فاطر: ١٣، ١٤.

الحقيقة إنما يعبدون الجن، فإن الجن هم الذين يعينونهم، ويرضون بشركهم قال الله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِيَمْكَيِكَةِ أَهَنَوُلَآءِ إِيَّاكُمُ كَانُوا يَعْبُدُونَ ﴿ وَيَوْمَ عَالُوا سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا فِي اللهَ عَبْدُونَ الْحِنَّ أَكَ اللهُ عَبْدُونَ الْحِنَّ أَكَ أَكُوا سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيُّنَا مِن دُونِهِم بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكَ أَكَ ثَرُهُم بِهِم مُتَوْمِنُونَ ﴿ (١).

والملائكة لا تعينهم على الشر، لا في المحيا ولا في الممات، ولا يرضون بذلك، ولكن الشياطين قد تعينهم وتتصور لهم في صور الآدميين، فيرونهم بأعينهم ويقول أحدهم: أنا إبراهيم، أنا المسيح، أنا محمد، أنا الخضر، أنا أبو بكر، أنا عمر، أنا عثمان، أنا على، أنا الشيخ فلان، وقد يقول بعضهم عن بعض: هذا هو النبي فلان، أو هذا هو الخضر، ويكون أولئك كلهم جناً، يشهد بعضهم لبعض، والجن كالإنس: فمنهم الكافر، ومنهم الفاسق، ومنهم العابد الجاهل، فمنهم من يحب شيخاً فيتزَيَّ في صورته ويقول: أنا فلان، ويكون ذلك في برية ومكان قفر، فيطعم ذلك الشخص طعاماً ويسقيه شراباً أو يدله على الطريق أو يخبره ببعض الأمور الواقعة الغائبة، فيظن ذلك الرجل أن نفس الشيخ الميت أو الحي فعل ذلك، وقد يقول: هذا سر الشيخ وهذه رقيقته، وهذه حقيقته، أو هذا

<sup>(</sup>١) سورة سبأ: ٤٠، ٤١.

ملك جاء على صورته، وإنما يكون ذلك جنياً، فإن الملائكة لا تعين على الشرك والإفك والإثم والعدوان.

قال طائفة من السلف: كان أقوام يدعون الملائكة والأنبياء؛ كالعزير والمسيح، فبيَّن الله تعالى أن الملائكة والأنبياء عباد الله، كما أن الذين يعبدونهم عباد الله، وبيَّن أنهم يرجون رحمته ويخافون عذابه، ويتقربون إليه كما يفعل سائر عباده الصالحين.

والمشركون من هؤلاء قد يقولون: إنا نستشفع بهم، أي نطلب من الملائكة والأنبياء أن يشفعوا، فإذا أتينا قبر أحدهم طلبنا منه أن يشفع لنا فإذا صورنا تمثاله ـ والتماثيل إما مجسدة وإما تماثيل مصورة كما يصورها النصارى في كنائسهم قالوا: فمقصودنا بهذه التماثيل تذكر أصحابها، وسيرهم ونحن نخاطب هذه التماثيل ومقصودنا خطاب أصحابها ليشفعوا لنا إلى الله فيقول أحدهم: يا سيدي فلان، أو يا سيدي جرجس

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ٥٦، ٥٧.

أو بطرس، أو يا ستي الحنونة مريم، أو يا سيدي الخليل، أو موسى بن عمران، أو غير ذلك: اشفع لي إلى ربك.

وقد يخاطبون الميت عند قبره: سل لي ربك، أو يخاطبون الحي وهو غائب كما يخاطبونه لو كان حاضراً حياً، وينشدون قصائد يقول أحدهم فيها: يا سيدي فلان أنا في حبك أنا في جوارك اشفع لي إلى الله، سل الله لنا أن ينصرنا على عدونا، سل الله أن يكشف عنا هذه الشدة، أو أشكو إليك كذا وكذا فسل الله أن يكشف هذه الكربة، أو يقول أحدهم: سل الله أن يغفر لي.

ومنهم من يتأول قوله تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَهُمْ إِذَ ظُلَمُوا اللهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله وَقَابًا رَّحِيمًا ﴿() ويقولون: إذا طلبنا منه الاستغفار بعد موته كنا بمنزلة الذين طلبوا الاستغفار من الصحابة، ويخالفون بذلك الإجماع من الصحابة والتابعين لهم بإحسان، وسائر المسلمين؛ فإن أحداً منهم لم يطلب من النبي على بعد موته أن يشفع له، ولا سأله شيئاً، ولا ذكر ذلك أحد من أئمة المسلمين في كتبهم، وإنما ذكر ذلك من ذكره من متأخري الفقهاء، وحكوا حكاية مكذوبة على مالك وسيأتي الفقهاء، وحكوا حكاية مكذوبة على مالك والله، وسيأتي ذكرها، وبسط الكلام عليها إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٦٤.

فهذه الأنواع من خطاب الملائكة والأنبياء والصالحين بعد موتهم عند قبورهم وفي مغيبهم، وخطاب تماثيلهم، هو من أعظم أنواع الشرك الموجود في المشركين، من غير أهل الكتاب، وفي مبتدعة أهل الكتاب والمسلمين الذين أحدثوا من الشرك والعبادات ما لم يأذن به الله تعالى، قال تعالى: ﴿أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَا لَمَ يَأَذَنَ بِهِ الله الله الله المين الجليلة في رسالته الجليلة المسماة: «القاعدة الجليلة في التوسل والوسيلة» قد أوضح فيها أنواع الشرك فراجعها إن شئت.

وقال أيضاً كله في رسالته إلى أتباع الشيخ عدى بن مسافر ص٣١ ما نصه: (فصل: وكذلك الغلو في بعض المشايخ إما في الشيخ عدي، ويونس القني، أو الحلاج وغيرهم، بل الغلو في علي بن أبي طالب ولله ونحوهم، بل الغلو في المسيح الله ونحوه، فكل من غلا في حي أو في رجل صالح كمثل علي ونحوه، أو عدي أو نحوه، أو في من يعتقد فيه الصلاح كالحلاج أو الحاكم الذي كان بمصر أو يونس القني ونحوهم، وجعل فيه نوعاً من الألوهية مثل أن يقول: كل رزق لا يرزقنيه الشيخ فلان ما أريده، أو

<sup>(</sup>۱) سورة الشورى: ۲۱.

يقول إذا ذبح شاة: باسم سيدي، أو يعبده بالسجود له، أو لغيره أو يدعوه من دون الله تعالى مثل أن يقول: يا سيدي فلان اغفر لي أو ارحمني أو انصرني أو ارزقني أو أغثني أو أجرني أو توكلت عليك أو أنت حسبي أو أنا في حسبك أو نحو هذه الأقوال والأفعال التي هي من خصائص الربوبية التي لا تصلح إلا لله تعالى، فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه فإن تاب وإلا قُتل، فإن الله إنما أرسل الرسل وأنزل الكتب لنعبد الله وحده لا شريك له ولا نجعل مع الله إلها آخر.

والذين كانوا يدعون مع الله آلهة أخرى مثل الشمس والقمر والكواكب والعزير والمسيح والملائكة واللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى ويغوث ويعوق ونسرا، وغير ذلك لم يكونوا يعتقدون أنها تخلق الخلائق أو أنها تُنزل المطر أو أنها تُنبت النبات وإنما كانوا يعبدون الأنبياء والملائكة والكواكب والجن والتماثيل المصورة لهؤلاء، أو يعبدون قبورهم، ويقولون إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى، ويقولون هم شفعاؤنا عند الله، فأرسل الله رسله تنهى أن يُدعى أحد من دونه لا دعاء عبادة ولا دعاء استغاثة. قال تعالى: ﴿ قُلِ اللهُ وَلَهُ اللهِ اللهُ رَعَمَتُم مِن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُون كَشَفَ النَّهُ رَا عَنكُمْ وَلَا تَعَويلًا فَلَيْكَ اللَّذِينَ يَدْعُون يَبْغُون إلى الله الله الله الله الله تنهى أن تعالى الله وقل الله الله وقل الله الله تنهى أن يُعَونك يَبْغُون الله الله وقل الله وقل الله الله وقل الله الله وقل الله وقل الله الله وقل الله الله الله وقل الله الله وقل الله الله وقل الها الله وقل الله وقل الله الله وقل الله وقل الله وقل الله وقل الها وقل الله الله وقل اله وقل الله وقل الل

رَيِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ مَا اللهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ إِنَّ عَذَابَ وَيَعِلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

قال طائفة من السلف: كان أقوام يدعون المسيح وعزيراً والملائكة فقال الله لهم: هؤلاء الذين تدعونهم يتقربون إليّ، كما تتقربون، ويرجون رحمتي كما ترجون رحمتي، ويخافون عذابي كما تخافون عذابي.

وقال تعالى: ﴿ قُلِ الدَّعُوا اللَّذِينَ زَعَمَّمُ مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَعَلَّمُ مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَعَلَّمُ مِن مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمُ فِيهِمَا مِن شِرُكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَن أَذِنَ لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ﴿ وَلَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ عِندَهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَلَّهُ ﴿ (٢) فَأَخبر سبحانه أن ما يدعى من دون الله ليس له مثقال ذرة في الملك ولا شريك في الملك وأنه ليس له في الخلق عون يستعين به وأنه لا تنفع الشفاعة عنده إلا بإذنه).

إلى أن قال كَلْله: (وعبادة الله وحده هي أصل الدين، وهو التوحيد الذي بعث الله به الرسل وأنزل به الكتب، فقال تعالى: ﴿وَمَثَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً أَجَعَلْنَا مِن

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ٥٦، ٥٧.

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ: ٢٢، ٣٣.

دُونِ ٱلرَّمَانِ ءَالِهَةً يُعْبَدُونَ ﴿ () ، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ ٱلْمَةِ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱجْتَنِبُوا ٱلطَّاعُوتَ ﴿ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَاَ يَعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَّهُ لَاَ إِلَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (٣) .

وكان النبي على يعلى التوحيد ويعلمه أمته حتى قال له رجل: ما شاء الله وشئت. فقال: أجعلتني لله نداً بل ما شاء الله وحده) وقال: (لا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاء محمد) ونهى عن الحلف بغير الله تعالى فقال على: (من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت) وقال على وقال على الله فقد الله فقد الله فقد الله أو ليصمت الله فقد الله ف

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في: «مسند بني هاشم» برقم ١٧٤٢، بلفظ: «أجعلتني والله عدلاً». وله بلفظ آخر: «جعلتني لله عدلاً» برقم ٢٤٣٠.

ولفظه في «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد»: «أجعلتني لله نداً».

<sup>(</sup>٥) رواه الدارمي في: «الاستئذان» برقم ٢٥٨٣ واللفظ له، ورواه ابن ماجه في: «كتاب الكفارات» برقم ٢١٠٩، وأحمد في: «مسند البصريين» برقم ١٩٧٧٣.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري في: «الشهادات» برقم ٢٤٨٢، وفي: «الأيمان والنذور» برقم ٦١٥٥.

ورواه مسلم في: «الأيمان» برقم ٢٤٨٢ واللفظ متفق عليه.

أشرك)(۱) وقال على: (لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم وإنما أنا عبد الله فقولوا عبد الله ورسوله)(۲).

ولهذا اتفق العلماء على أنه ليس لأحد أن يحلف بمخلوق كالكعبة ونحوها، ونهى النبي على عن السجود له، ولما سجد بعض أصحابه له نهى عن ذلك وقال: (لا يصلح السجود إلا لله) (٣)، وقال: (لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها) (٤) وقال لمعاذ بن جبل على المرأة أن تسجد ليو مررت بقبري أكنت ساجداً له) قال: (لا، فلا تسجد لي) ونهى النبي على عن اتخاذ لا، قال: (لا، فلا تسجد لي) ونهى النبي على عن اتخاذ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في: «الأيمان والنذور» برقم ٢٨٢٩ واللفظ له، ورواه الترمذي في: «النذور والأيمان» برقم ١٤٥٥ بلفظ: «فقد كفر أو أشرك».

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري في: «كتاب الأنبياء» برقم ٣١٨٩.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في: «باقي مسند المكثرين» برقم ١٢١٥٣، بلفظ: «لا يصح لبشر أن يسجد لبشر». وفي لفظ آخر له برقم ٤١٦٨: «إنا لا نسجد إلا لله».

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي في: «الرضاع» برقم ١٠٧٩ عن أبي هريرة، ورواه ابن ماجه في: «النكاح» برقم ١٨٤٢، وأحمد في «مسند الكوفيين» برقم ١٨٥٩١.

<sup>(</sup>٥) رواه أبو داود في: «النكاح» برقم ١٨٢٨.

القبور مساجد وقال في مرض موته: (لعن الله اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد)(١).

إلى أن قال كَلَّهُ: (ولهذا اتفق أئمة الإسلام على أنه لا يشرع بناء المسجد على القبور، ولا تُشرع الصلاة عند القبور، بل كثير من العلماء يقول: الصلاة عندها باطلة).

إلى أن قال ـ رحمه الله تعالى ـ: (وذلك أن من أكبر أسباب عبادة الأوثان كانت تعظيم القبور بالعبادة ونحوها، قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَا ءَالِهَ اَكُمُ وَلَا نَذَرُنا وَدًا وَلَا نَذَرُنا وَدًا وَلَا نَذَرُنا وَدًا وَلَا سَوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَشَرًا ﴿ (٢) قال طائفة من السلف: كانت هذه الأسماء لقوم صالحين فلما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم وعبدوها.

ولهذا اتفق العلماء على أن من سلَّم على النبي ﷺ عند قبره أنه لا يتمسح بحجرته ولا يقبلها) انتهى المقصود من كلامه ﷺ.

وقال العلامة ابن القيم كَثَلَثُهُ في الجواب الكافي ص١٥٦ ما نصه: (فصل: ويتبع هذا الشركَ الشركُ به سبحانه في الأفعال والأقوال والإرادات والنيات.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في: «الجنائز» برقم ۱۳۰۱، ومسلم في: «المساجد ومواضع الصلاة» برقم ۸۲۵، واللفظ متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة نوح: ٢٣.

فالشرك في الأفعال كالسجود لغيره، والطواف بغير بيته، وحلق الرأس عبودية وخضوعاً لغيره، وتقبيل الأحجار غير الحجر الأسود الذي هو يمين الله في الأرض، وتقبيل القبور واستلامها والسجود لها.

وقد لعن النبي على من اتخذ قبور الأنبياء والصالحين مساجد يصلى لله فيها؛ فكيف بمن اتخذ القبور أوثاناً يعبدها من دون الله، ففي الصحيحين عنه على أنه قال: (لعن الله اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد)(۱)، وفي الصحيح عنه على: (إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء، ومن يتخذ القبور مساجد)(٢) وفي الصحيح أيضاً عنه على: (إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك)(٣).

وفي مسند الإمام أحمد وظينه وصحيح ابن حبان عنه على قال: (لعن الله زوَّرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج)(٤). وقال: (اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في: «مسند المكثرين من الصحابة» برقم ٣٦٥١.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في: «المساجد ومواضع الصلاة» برقم ٨٢٧.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن حبان ٧/٣١٧٩، ٣١٨٠.

أنبيائهم مساجد) (۱). وقال: (إن من كان قبلكم كانوا إذا مات فيهم الرجل الصالح بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور، أولئك شرار الخلق عند الله يوم القيامة) (۲) فهذا حال من سجد لله في مسجد على قبر فكيف حال من سجد للقبر نفسه، وقد قال النبي علي (اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد) (اللهم لا تجعل قبري وثناً يُعبد) (۱) انتهى كلامه كالله.

وبما ذكرنا في صدر هذا الجواب، وبما نقلناه عن شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّلُهُ وتلميذه العلامة ابن القيم كَلَّلُهُ يتضح لكم ولغيركم من القراء:

أن ما يفعله الجهال من الشيعة وغيرهم، عند القبور من دعاء أهلها والاستغاثة بهم والنذر لهم والسجود لهم وتقبيل القبور طلباً لشفاعتهم أو نفعهم لمن قبّلها؛ كل ذلك من الشرك الأكبر؛ لكونه عبادة لهم، والعبادة حق لله وحده كما قال الله سبحانه: ﴿وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهُ اللهُ اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَنْ اللّهِ عَبْدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ في: «كتاب النداء للصلاة» برقم ٣٧٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في: «الصلاة» برقم ٤٠٩ و٤١٦، ومسلم في: «المساجد ومواضع الصلاة» برقم ٨٢٢.

<sup>(</sup>٣) رواه مالك في الموطأ في: «كتاب النداء للصلاة» برقم ٣٧٦.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة البينة: ٥.

وقال عَلى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِلِنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ (١) إلى غير ذلك من الآيات التي سبق بعضها.

أما تقبيل الجدران أو الشبابيك أو غيرها، واعتقاد أن ذلك عبادة لله، لا من أجل التقرب بذلك إلى المخلوق؛ فإن ذلك يسمى بدعة؛ لكونه تقرباً لم يشرعه الله، فدخل في عموم قول النبي عليه: (من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردّ)(٢) وفي قوله عليه: (إياكم ومُحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة)(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في: «الصلح» برقم ٢٤٩٩، ومسلم في: «الأقضية» برقم ٣٢٤٢ واللفظ متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في: «السنة» برقم ٣٩٩١، وأحمد في: «مسند الشاميين» برقم ١٦٥٢٢.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في: «السنن الكبرى» ٥/ ١٢٥، وابن عبد البر في: «التمهيد» ٢/ ٢٥، ٩٥، ٩٠، ٣٣٣، ٥/ ١١٧، ٧/ ٢٧٢، وأخرجه الهيثمي في «مجمع الزوائد» ٣/ ٢٦٩، وابن حجر في: «فتح الباري» ١/ ٤٩٩.

حَسَنَةً ﴾ (١) الآية.

وأما التبرك بشعره على وعرقه ووضوئه فلا حرج في ذلك \_ كما تقدم \_ لأنه عليه الصلاة والسلام أقر الصحابة عليه، ولما جعل الله فيه من البركة، وهي من الله سبحانه، وهكذا ما جعل الله في ماء زمزم من البركة حيث قال على عن زمزم: (إنها مباركة وإنها طعام طعم وشفاء سقم)(٢).

والواجب على المسلمين الاتباع والتقيد بالشرع، والحذر من البدع القولية والعملية.

ولهذا لم يتبرك الصحابة ولله بشعر الصديق والهذا أو علي أو عرقه أو وضوئه، ولا بشعر عمر أو عثمان أو علي أو عرقهم أو وضوئه، ولا بعرق غيرهم من الصحابة وشعره ووضوئه؛ لعلمهم بأن هذا أمر خاص بالنبي ولا يُقاس عليه غيره في ذلك، وقد قال الله ولا والسنبيقون الأولون مِن المُهجرِين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسن رضي الله عنهم ورضوأ عنه ورضوا الله عنهم ورضوا المنه المنهنجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسن رضي الله عنهم ورضوا المنه المنهند والمنهم والمنهم والمنهم ورضوا المنه والمنهم والمنهم والمنهم والمنهم والمنهم والمنهم المنهم المنهم المنهم المنهم والمنهم وال

وقال كثير من الصحابة ﴿ اللَّهِ النَّبَعُوا وَلَا تَبْتَدَعُوا فَقَدَ كَفَيْتُم .

 <sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٢١.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم في: «كتاب فضائل القرآن» برقم ٤٥٢٠، وأحمد في: «مسند الأنصار» برقم ٢٠٥٤٦ بلفظ: «إنها مباركة إنها طعام طعم».

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة: ١٠٠٠.

وأما توسل عمر ضطائه والصحابة بدعاء العباس في الاستسقاء، وهكذا توسل معاوية ضطائه في الاستسقاء بدعاء يزيد بن الأسود فذلك لا بأس به؛ لأنه توسل بدعائهما وشفاعتهما، ولا حرج في ذلك.

ولهذا يجوز للمسلم أن يقول لأخيه: ادع الله لي، وذلك دليل من عمل عمر والصحابة ومعاوية ومعاوية والهنه على أنه لا يتوسل بالنبي والهن في الاستسقاء ولا غيره بعد وفاته والهن ولو كان ذلك جائزاً لما عدل عمر الفاروق والصحابة والمناه التوسل به والمناه التوسل به والمناه المناه والمناه والمناهد وهذا شيء واضح بحمد الله.

وإنما يكون التوسل بالإيمان به على ومحبته، والسير على منهاجه، وتحكيم شريعته، وطاعة أوامره، وترك نواهيه. هذا هو التوسل الشرعي به على بإجماع أهل السنة والجماعة، وهو المراد بقول الله سبحانه: ﴿ لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (١).

وبما ذكرنا يُعلَم أن التوسل بجاهه ﷺ أو بذاته من البدع التي أحدثها الناس، ولو كان ذلك خيراً لسبقنا إليه

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: ٢١٠.

أصحاب النبي على الله النهم أعلم الناس بدينه وبحقه على الله عنهم.

وأما توسل الأعمى به ﷺ إلى الله سبحانه في رد بصره إليه فذلك توسل بدعائه وشفاعته حال حياته ﷺ، ولهذا شفع له النبي ﷺ ودعا له.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة: ٥٠.

#### قائمة بأسماء المصادر والمراجع

- الأشباه والنظائر: لتاج الدين السبكي، تحقيق عادل عبد الموجود وعلى معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، سنة ١٤١١ه.
  - \_ الاعتصام: للشاطبي، دار المعرفة، بيروت، ١٤٠٥هـ.
- إعلام الموقعين: لابن القيم، تعليق طه سعد، دار الجيل، بيروت، ١٩٧٣م.
- إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان: لابن قيم الجوزية، تحقيق وتصحيح محمد حامد الفقي، دار المعرفة، بيروت.
- اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم: لابن تيمية، تحقيق د. ناصر العقل، ط١، ١٤٠٤هـ.
- الأمر بالاتباع والنهي عن الابتداع: للسيوطي، تحقيق مشهور حسن سلمان، ط١، دار ابن القيم الدمام، ١٤١٠ه.
- الباعث على إنكار البدع والحوادث: لأبي شامة المقدسي، تعليق عثمان عنبر، ط١، دار الهدى القاهرة، ١٣٩٨هـ.
- البدع والنهي عنها: لابن وضاح القرطبي، ط١، دار الصفا، القاهرة، ١٤١١ه.
- تلبيس إبليس: لابن الجوزي، ط٢، المنيرية، ١٣٦٨هـ، الناشر دار الكتب العلمية.
- التلخيص الحبير في تخريج أحاديث الرافعي الكبير: لابن حجر العسقلاني، تعليق عبد الله هاشم اليماني، دار المعرفة، بيروت، ١٣٨٤هـ.

- جامع العلوم والحكم في شرح خمسين حديثاً من جوامع الكلم: لابن رجب الحنبلي، تحقيق شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس، ط۲، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٢ه.
- حاشية العطار على شرح المحلي على جمع الجوامع، دار الكتب العلمية، بيروت.
- الحوادث والبدع: للطرطوشي، ضبط علي حسن، ط١، دار ابن الجوزي، الدمام، ١٤١١ه.
- سنن الترمذي: تحقيق الشيخ أحمد شاكر ومن معه، دار إحياء التراث العربي.
- سنن أبي داود: تعليق محمد محيي الدين عبد الحميد، دار الكتب العلمية.
- السنن الكبرى: للبيهقي، وفي ذيله: الجوهر النقي، ط١، مصورة عن طبعة حيدر آباد بالهند، ١٣٤٧ه.
  - سنن ابن ماجه: تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي.
- شرح تنقيح الفصول: للقرافي، حققه طه سعد، ط۱، مكتبة الكليات الأزهرية بالقاهرة، ١٣٩٣هـ.
- شرح الكوكب المنير: للفتوحي، تحقيق د. محمد الزحيلي ونزيه حماد، مركز البحث العلمي بجامعة أم القرى بمكة المكرمة.
- شرح لمعة الاعتقاد: للشيخ محمد العثيمين، ط٣، مكتبة المعارف، الرياض، ١٤٠٥ه.
- صحيح البخاري المطبوع مع فتح الباري بترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، دار المعرفة، بيروت.
- صحيح مسلم المطبوع مع شرح النووي، ط٢، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٩٢ه.
- ظلال الجنة في تخريج السنة، للألباني المطبوع مع السنة: لابن أبي عاصم، ط٣، المكتب الإسلامي، ١٤١٣ه.

- الفتاوى الكبرى: لابن تيمية، تحقيق وتعليق محمد ومصطفى عطا، ط۱، دار الريان ـ القاهرة، ودار الكتب العلمية ـ بيروت، 1٤٠٨هـ.
- فتح الباري شرح صحيح البخاري: لابن حجر، دار المعرفة، بيروت.
  - ـ الفروق: للقرافي، دار المعرفة، بيروت.
- القواعد والأصول الجامعة والفروق والتقاسيم البديعة النافعة: لابن سعدى، مكتبة المعارف بالرياض، ١٤٠٦هـ.
- مجموع الفتاوى: لابن تيمية، جمع ابن قاسم، مكتبة النهضة بمكة المكرمة، ١٤٠٤هـ.
- مختار الصحاح: للرازي، تحقيق محمود خاطر وحمزة فتح الله، دار البصائر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ.
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير: للفيومي، المكتبة العلمية، بيروت.
- معارج القبول بشرح سلم الوصول: للشيخ حافظ الحكمي، ط٣، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٤٠٤ه.
- الموافقات: للشاطبي، تعليق عبد الله دراز، ط۲، المكتبة التجارية الكبرى، مصر، ۱۳۹٥هـ.
- النهاية في غريب الحديث والأثر: لابن الأثير، تحقيق محمود الطناحي وطاهر الزواوي، أنصار السنة المحمدية، باكستان.

# فهرس الموضوعات

| الصفحة |                                                              |
|--------|--------------------------------------------------------------|
|        | ■ مقدمة:                                                     |
| ٥      | <ul> <li>جهود أهل العلم في تقرير قاعدة سد الذرائع</li> </ul> |
| ٧.     | ٥ خطة البحث٥                                                 |
|        | <ul> <li>المطلب الأول: معنى قاعدة سد الذرائع:</li> </ul>     |
| ٩      | ٥ معنى الذريعة في اللغة٥                                     |
| ٩      | <ul> <li>المعنى الخاص للذريعة في اصطلاح الأصوليين</li> </ul> |
| ٩      | <ul> <li>المعنى العام للذريعة في اصطلاح الأصوليين</li> </ul> |
| ١.     | <ul> <li>معنى قاعدة سد الذرائع</li> </ul>                    |
| 11     | <ul><li>قاعدة فتح الذرائع</li></ul>                          |
| ١٢     | ٥ أقسام الذريعة٥                                             |
|        | ■ المطلب الثاني: تعريف البدعة وبيان خصائصها:                 |
| ۱۳     | <ul> <li>معنى البدعة في اللغة</li> </ul>                     |
| ۱۳     | <ul> <li>معنى البدعة في الشرع</li> </ul>                     |
| 10     | ٥ خصائص البدعة٥                                              |
|        | ■ المطلب الثالث: حكم الذرائع المفضية إلى البدعة:             |
| ۱۸     | •                                                            |

| ىفحة | الموضوع الص                                                            |
|------|------------------------------------------------------------------------|
| 19   | <ul> <li>و إلحاق ذرائع البدعة بالبدعة يتفاوت</li> </ul>                |
|      | <ul> <li>المطلب الرابع: شروط اعتبار الفعل ذريعة إلى البدعة:</li> </ul> |
| ۲۱   | الشرط الأول: أن يكون هذا الفعل مفضياً إلى البدعة                       |
| ۲۱   | ٥ العمل يصير ذريعة إلى البدعة بواحد من أمور ثلاثة                      |
| 27   | الشرط الثاني: أن يكون الإفضاء مقطوعاً به أو غالباً                     |
| 22   | الشرط الثالث: ألا يترتب على ذلك مفسدة أعظم                             |
|      | ٥ لا يشترط في المنع من الذرائع أن يوجد من فاعلها                       |
| 70   | القصد والنية                                                           |
|      | ■ المطلب الخامس: أمثلة على تطبيق السلف لقاعدة سد                       |
|      | الذرائع في باب البدعة:                                                 |
| 77   | المثال الأول: امتناع عثمان رَفِيْجُهُمْ                                |
| 77   | المثال الثاني: ترك بعض الصحابة على الأضحية                             |
| 27   | المثال الثالث: ما نُقل عن الإمام مالك                                  |
|      | ■ المطلب السادس: ذكر بعض المفاسد المترتبة على إهمال                    |
|      | العمل بقاعدة سد الذرائع في باب البدعة:                                 |
| ۲۸   | ١ ـ اعتقاد العوام الأمر على خلاف ما هو عليه                            |
| 44   | ٢ ـ سهولة رواج البدع والضلالات لدى الجهال والعوام                      |
| 44   | ٣ _ مخالفة عمل السلف الصالح                                            |
| 79   | ٥ الحد الضابط في معرفة هذه المفاسد٥                                    |
|      | ■ المطلب السابع: الفروع المندرجة تحت قاعدة سد الذرائع                  |
|      | في باب البدعة:                                                         |
| ۲۱   | ١ ـ أن يُوهم فعلُ النافلة المطلقة أنها سنة راتبة                       |

| وضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | المو |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ٢ ـ أن يُوهم فعلُ السنة أنها فريضة٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| ٣ _ أن يُوهم فعلُ العبادة الموسعة أنها مخصصة بزمان أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| مكان أو صفة أو كيفية معينة٣١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| ٤ ـ أن يلتصق بالعمل المشروع عمل زائد حتى يصير وصفاً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |
| لهذا العمللهذا العمل الع |      |
| ٥ _ كل اجتماع راتب، يتكرر بتكرر الأسابيع أو الشهور أو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |      |
| الأعوام غير الاجتماعات المشروعة ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| <ul> <li>تتبع آثار الأنبياء والصالحين</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| ٦ ـ إذا فُعل ما هو جائز شرعاً على وجه يُعتقد فيه أنه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |      |
| مطلوب شرعاً ۳۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | , .  |
| ٥ القدر الجامع لهذه الفروع والأصل الضابط لها ٣٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| الملاحق ٤٧ ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| ا _ حكم تتبع آثار الأنبياء والصالحين لابن تيمية كِثَلَثُهُ ٥١ _ ٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| ٥ الملخص٥ الملخص ٥٠ الملخص و ٥٠ الملخص و ٥٠ و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و ١ و                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •    |
| ٢ _ كلام الشاطبي كِظَلَمُهُ في مسألة تتبع الآثار ٧١ _ ٧٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| ٥ الملخص٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |
| ٣ ـ التمسح بالأبواب والجدران والشبابيك في المسجد الحرام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| والمسجد النبوي بدعة لسماحة الشيخ ابن باز كَثَلَتُهُ ٧٧ ـ ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| ٥ الملخص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| قائمة بأسماء المصادر والمراجع١٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |      |
| فهرس الموضوعات١٠٧٠.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |      |