

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

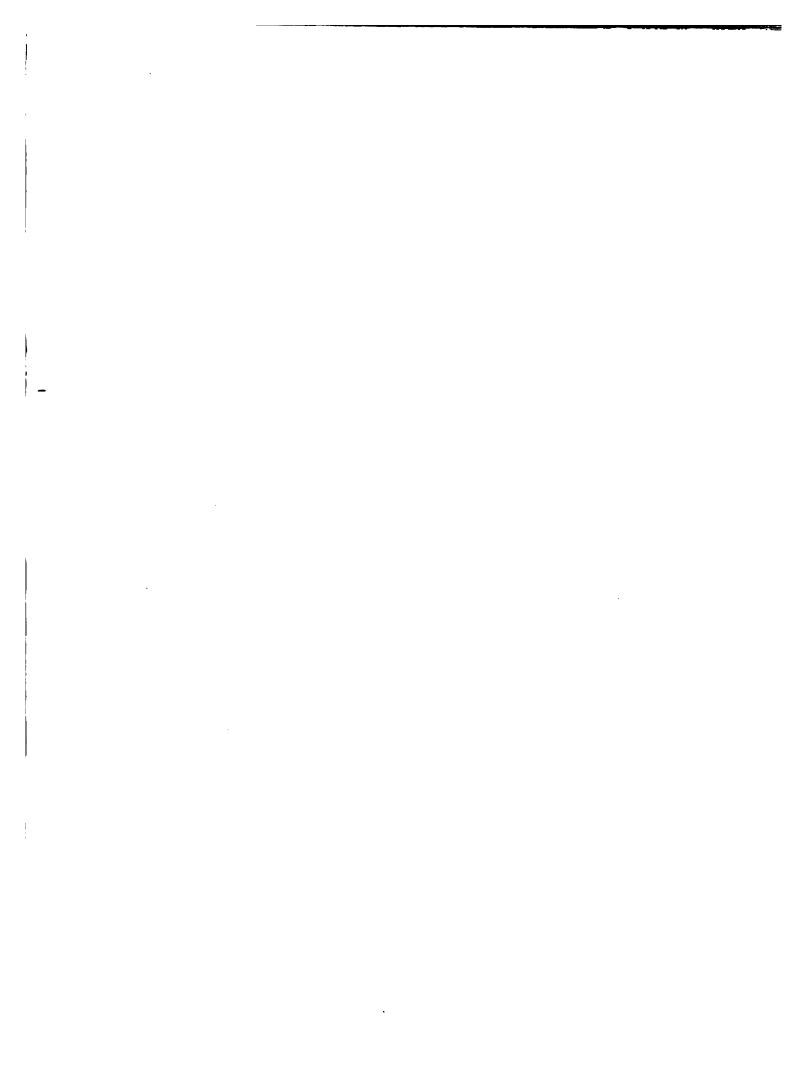
ALDERMAN LIPRARY UNIVERSITY OF VIRGINIA CHARLOITESVILLE, VIRGINIA

| • |   | , |  |  |  |
|---|---|---|--|--|--|
|   |   |   |  |  |  |
| • |   |   |  |  |  |
| ٠ |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   | · |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
| • |   |   |  |  |  |
| • |   |   |  |  |  |
| • |   |   |  |  |  |
| , |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |
|   |   |   |  |  |  |

|   | , |  |   |
|---|---|--|---|
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  | • |
|   |   |  | ` |
|   |   |  |   |
|   |   |  | 1 |
| , |   |  | ( |
|   |   |  |   |
| · |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |

This is an authorized facsimile of the original book, and was produced in 1975 by microfilm-xerography by Xerox University Microfilms, Ann Arbor, Michigan, U.S.A.

|  |  |  | ! |
|--|--|--|---|
|  |  |  |   |
|  |  |  |   |



|  |  | · |  | 1 |
|--|--|---|--|---|
|  |  |   |  |   |
|  |  |   |  | 1 |
|  |  |   |  | ! |
|  |  |   |  |   |
|  |  |   |  |   |
|  |  |   |  |   |

## **BOUDDHISME**

### ÉTUDES ET MATÉRIAUX

# ĀDIKARMAPRADĪPA BODHICARYĀVATĀRAŢĪKĀ

PAR

#### LOUIS DE LA VALLÉE POUSSIN

PROFESSEUR A L'UNIVERSITÉ DE GAND MEMBRE DE LA SOCIÉTÉ ASIATIQUE

#### LONDON

LUZAC & Co.

PUBLISHERS TO THE INDIA OFFICE

46, GREAT RUSSELL STREET

1898

BQ 4005 . L25

|   | ·· <del>·</del> | <del></del> |  |
|---|-----------------|-------------|--|
|   |                 |             |  |
| • |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |
|   |                 |             |  |

(Extrait du tome LV des Mémoires couronnés et Mémoires des savants étrangers, publies par l'Académie royale des sciences, des lettres et des beaux-arts de Belgique. — 1898.)

Bruxelles. - HAYEZ, imprimeur, rue de Louvain, 112,

•  0P60001 X725329

## **BOUDDHISME**

ÉTUDES ET MATÉRIAUX



#### AVANT-PROPOS

Bien qu'elles embrassent la plus grande partie de l'histoire du Boud-dhisme, ces études ne constituent pas un résumé systématique de cette histoire : un grand nombre de questions importantes sont passées sous silence; certains traits sont à peiné esquissés; certains détails sont mis au premier plan, dont on me blâmera peut-être d'avoir exagéré l'importance. Je n'ai cherché ni à équilibrer, fût-ce d'une manière approximative, les chapitres qui traitent des diverses églises ou sectes bouddhiques, ni à tracer les lignes symétriques et proportionnelles d'un tableau d'ensemble. Mon but, plus modeste, est de présenter quelques observations relatives aux doctrines du grand Véhicule et aux religions tantriques; soucieux de coordonner ces observations, j'ai consacré les premières pages de ce mémoire à l'étude des origines et des schismes : je dois à ce sujet deux mots d'explication au lecteur.

Minayeff a démontre que toutes les hypothèses par lesquelles on prétend expliquer les origines du Bouddhisme sont nécessairement partielles et subjectives; nous ne pouvons pas décliner le problème : la seule attitude prudente est de fournir une solution très peu précisée, assez complexe pour que tous les faits connus reçoivent une explication provisoire, assez vague pour qu'aucun préjugé ne vienne entraver l'examen des documents tardifs ou relativement modernes. Tâche malaisée : quand on aborde, armé de prudence, la critique des systèmes positifs, on risque d'exagérer la

négation; — c'est un danger que je me suis efforcé d'éviter, encore que j'aie contesté, avec trop peu de respect peut-être, la valeur de la tradition singhalaise —; quand on essaie de grouper dans une synthèse dogmatique les faits qui paraissent acquis à l'histoire, — la très ancienne constitution des Écritures hīnayānistes, l'influence prépondérante des idées visnuites et çāktas, l'antiquité du Mahāyāna et du Tantrisme —, on aboutit à des contradictions apparentes : c'est avec des thèses abstraites que se construisent les théories; le détail, infiniment divers et bigarré, nous échappe.

On me reprochera peut-être d'avoir fait un usage très fréquent des termes sanscrits : cette méthode est, croyons-nous, à la fois la plus commode et la plus sûre; dans un grand nombre de cas, surtout quand en ce qui regarde le Tantrisme, les équivalents européens font défaut.

Mes meilleurs remerciements sont dus à M. Barth qui a eu l'extrême bonté d'examiner ma copie de l'Adikarmapradīpa, à M. Sylvain Lévi qui a encouragé ce travail, à MM. Bendall et Garbe qui m'ont communiqué des remarques utiles à l'intelligence du commentaire du Bodhicaryāvatāra, à M. Speyer qui a lu les épreuves d'une partie de ce dernier texte.

Wetteren, octobre 1897.

#### ${f BOUDDHISME}$

#### ÉTUDES ET MATÉRIAUX

## PREMIÈRE PARTIE DE L'HISTOIRE DU BOUDDHISME

#### INTRODUCTION

Méthodes. — La théorie des palisans. — Les travaux de M. Sénart et de Minayeff.

Les travaux de ces dernières années, notamment ceux de M. Sénart et de Minayeff <sup>1</sup>, remettent en question les hypothèses qu'un respect trop prompt pour la tradition singhalaise faisait considérer comme définitivement acquises. Il n'est plus permis de s'arrêter au système provisoire que les palisans ont formulé. Dans l'étude du Bouddhisme ancien, on ne peut écarter comme indignes de foi, comme tardifs et sans importance, des témoignages qui méritent considération.

4 Mixaveff, Pratimokşasutra, texte et traduction, 1869; Buddhistische Fragmente, 1871; Mel. As., VI; Recherches sur le Bouddhisme, 1887; traduction française par M. Assier de Pompignan, 1894. — Senart, Légende du Bouddha, 2º édition, 1882; Un roi de l'Inde, Açoka et le Bouddhisme, dans la Revue des Deux Mondes, 1em mars 1889; Inscriptions de Piyadasi. — Barth, Recension du Bouddha d'Oldenberg, etc., dans les Bulletins des relicions de L'Inde, sources inappréciables d'idées fécondes et de jugements mûris.

Préoccupés d'établir l'histoire du Bouddhisme en fixant d'abord ses origines, les orientalistes abandonnent la voie si intelligemment frayée par Burnouf; ils renoncent à examiner les sources du nord ou à en tenir compte; ils s'attachent passionnément à l'exégèse des Écritures méridionales, qui sont en apparence plus archaïques et mieux documentées. Les résultats que nous donnent ces travaux sont de la plus haute importance, tant pour l'histoire des religions en général que pour celle des idées bouddhiques et indiennes. Le livre de M. Oldenberg en est l'exposé parfait : on ne peut pas mieux décrire le Bouddhisme pali, en démonter plus artistement les ressorts intellectuels et moraux, faire connaître avec plus de précision l'idée qu'un docteur singhalais se fait de la religion et de sa destinée <sup>1</sup>. L'erreur de M. Oldenberg est d'intituler son livre : Bouddha, sa vie, sa doctrine et sa communauté. Il devrait ajouter : « d'après les sources palies et les principes de l'Église singhalaise ».

Or, à commenter les traditions singhalaises sans fixer exactement la date de ces traditions et leur caractère, on risque de fausser l'histoire du Bouddhisme dans son esprit général et sa signification même. Les palisans (Oldenberg, préface du Mahāvagga, Bouddha, sa vie, sa doctrine et sa communaute; Max Müller, Buddhism and Buddhist pilgrims [1852], préface du Dhammapada [1881]; Rhys Davids, Buddhism et préfaces des Suttas dans S. B.) n'y ont pas pris garde. Sans doute leur interprétation des sources palies prétend être raisonnable, faire la part du vrai et du faux. Elle n'en est pas moins arbitraire et, en somme, consirme, sinon dans les détails, du moins dans les grandes lignes, la conception orthodoxe des Mahāvihāravāsins. Etudié dans les sources palies, identifié avec l'Église singhalaise, le Bouddhisme apparait en effet comme une religion close, cohérente, régulièrement organisée, susceptible d'être définie. N'a-t-elle pas un fondateur, cette pieuse famille des fils de Cākya? La biographie de ce fondateur n'est-elle pas historique dans un grand nombre de ses détails? Le Bouddhisme possède des Écritures sacrées; comme l'histoire chrétienne. son histoire enregistre des hérésies et des schismes, mais les conciles sont

<sup>1</sup> Cf. Rapport annuel fait à la Société asiatique par M. Chavannes (juillet 1895, pp. 77-78).

la preuve manifeste de la fidélité traditionnelle et de la vigneur de l'orthodoxie.

Trop facilement persuadés qu'ils connaissent le Bouddhisme initial, les exégètes européens regardent les différents canons des Églises du nord comme des compositions presque modernes où les doctrines hérétiques, adventices et hétérogènes se seraient précisées au cours des siècles 1. Détachées de l'Église orthodoxe, dont un rameau survit miraculeusement dans le Bouddhisme de langue palie (soi-disant dialecte originaire 2), les écoles schismatiques ont subi l'influence du milieu hindou : à quelques principes conservés des anciens temps elles associent des pratiques, des croyances, des habitudes d'esprit étrangères à l'enseignement traditionnel de Cākyamuni.

L'illusion cesse dès qu'on examine les sources du nord, rédigées en sanscrit, en tibétain et en chinois, quand on laisse parler les inscriptions anciennes, quand on replace le Bouddhisme dans le milieu qui l'a engendré, où il a vécu.

Loin de nous donner la clef des origines du Bouddhisme et l'intelligence de son évolution historique, l'examen du canon et des chroniques palies nous renseigne seulement sur une des sectes de l'Église méridionale; encore ces renseignements n'ont une valeur absolue que pour une époque relativement tardive de l'histoire de cette Église. Décrire les destinées de la communauté, la constitution du Sangha, la formation des Écritures et la vie du Maître d'après des documents qui datent du le ou du IVe siècle de notre ère, c'est une entreprise illusoire. Consacré par la foi et la piété des écoles,

interprété de la tradition du midi; on s'est fait ainsi du Bouddhisme et de sa genèse une idée que je crois peu correcte. On a ramené une religion aux simples proportions d'une école philosophique: la direction unique, réfléchie du fondateur, les créations individuelles de son génie auraient exercé une action sans contrepoids et sans limites. Exagérant la valeur positive de la tradition, on s'est cru, avec la biographie prétendue de Cakyamuni, en possession d'un tableau suffisant et complet des origines de son établissement, on a réduit sans mesure la part de la collaboration populaire, et l'on a considéré, a priori, comme devant appartenir à une époque très basse, l'infusion des éléments mythologiques et légendaires. » (Sénart, Légende du Bouddha, 2e édition, p. 447.)

<sup>2</sup> Childens, Dictionnaire, préface; comp. Oldenberg, Mahavagga, p. 1.v.

savamment élaboré, fier d'une régularité suspecte encore qu'elle soit exagérée par certains auteurs, le canon pali se vante d'une authenticité peu vraisemblable. Comme les moines bouddhistes de piété naïve, de sens critique imparfait, les savants européens n'ont pas hésité à reconnaître cette authenticité. Les livres n'ont été fixés par écrit qu'à une époque récente, mais l'Inde ne nous offre-t-elle pas dans la conservation minutieuse des Védas un merveilleux exemple de mémoire et de fidélité ! P Cette pieuse hypothèse ne tient pas contre les faits.

Le témoignage des livres palis eux-mêmes prouve que le Bouddhisme a produit sur le sol de l'Inde une série d'écoles, différentes d'inspiration, intimement apparentées. La communauté n'a pas été dotée miraculeusement de ses Vinayas et de ses Sūtras, elle les a forgés elle-même à la longue. Les sculptures de Bharhut, les inscriptions du roi Piyadasi contredisent les conclusions de M. Oldenberg. Très peu systématisé, tant au point de vue des doctrines qu'à celui des pratiques, ne possédant pas ou presque pas d'Écritures sacrées, le Bouddhisme indien de l'époque d'Açoka comportait déjà ces éléments étrangers aux écoles réformées du sud qu'on nous donne pour adventices. Au même titre que les spéculations rationalistes, les données légendaires, religieuses et symboliques sont partie intégrante de toute civilisation indienne.

Mise en éveil par ces diverses indications, la curiosité de Minayeff se porta sur l'histoire des vieilles Églises du Hīnayāna, enfouies sous la forte végétation des Églises rivales ou plus modernes. Il examina les traditions palies, chinoises et sanscrites relatives aux conciles, aux schismes, à la constitution des canons. Il compara les récits orthodoxes, trop dogmatiquement interprétés, aux légendes officielles et non officielles (notamment à la légende d'Ānanda), et fit parler les documents qui attestent le développement progressif du dogme et la contradiction des docteurs. Ces mots « Église singhalaise », « Bouddhisme du sud » ne représentent qu'une abstraction. Les sectes de Ceylan ne peuvent être ramenées à l'unité que d'une manière artificielle, en supprimant des témoignages positifs <sup>2</sup>. Pourquoi

<sup>1</sup> Max Müller, India, what can it teach us, pp. 210 et suiv.

<sup>2</sup> MINAYEFF, Recherches, p. 64.

substituer une construction toute de conjecture aux monuments fragmentés, qu'il faut, au moins provisoirement, prendre tels qu'ils sont? L'ingénieux échafaudage des palisans s'écroule de lui-même et sa chute fait apparaître avec une grande netteté « les lacunes redoutables qui traversent et désorganisent notre connaissance actuelle du Bouddhisme 1 ». En présence de documents dont quelques-uns seulement sont étudiés, dont beaucoup n'existent qu'en manuscrit ou dans des traductions tibétaines et chinoises, imparfaitement renseignés sur les richesses archéologiques et épigraphiques que recèle le sol de l'Inde, inhabiles à comprendre les spécimens découverts, nous ne possédons sur la chronologie et la géographie des écoles que des données trop incomplètes; nous connaissons à peine le nom de ces écoles, loin de pouvoir préciser leur doctrine et fixer leur individualité, leur filiation, leurs influences réciproques. Or nous sommes désormais privés du fil conducteur qui avait guidé les historiens; nous ne croyons plus au tableau qu'ils ont peint du Bouddhisme primitif. Le Hinayana se subdivise en sectes nombreuses, presque aussi vieilles que la religion. Il est permis de supposer l'existence ancienne du Mahāyāna et du Tantrayāna : en tout cas, il est hasardeux de placer les écoles hindoues et tantriques à l'arrière-plan de nos recherches, dans l'ombre, comme des groupements parasitaires sans importance historique ou doctrinale. Le programme des recherches s'élargit en même temps que le cadre officiel de l'histoire bouddhique est brisé.

Réduite à l'histoire d'une secte singhalaise immobilisée vers le premier siècle de notre ère, l'histoire de Bouddha, de sa doctrine et de son Église, si toutefois elle est possible, est singulièrement mutilée; cette conception étroite, d'autant plus commode qu'elle est plus partielle, dispense l'historien de recherches pénibles; mais elle enlève à l'étude du Bouddhisme son principal intérêt. Connaître un des facteurs les plus importants de la civilisation indienne; grouper et apprécier des documents inestimables au point de vue linguistique et littéraire, religieux, moral et philosophique, tel est le but qu'il se faut proposer.

L'indianiste doit étudier avec un égal intérêt et le II înayana (véhicule

<sup>1</sup> Suivant une remarquable expression de M. Senari, Présace de la traduction des Recherches de Minayest.

des moines rationalistes dont le canon pali, encore que composite, ne nous fait connaître qu'en partie l'histoire et les sectes) et les diverses Églises du Mahāyāna, qui couvrirent l'Inde et tout l'Orient de la luxuriante profusion de leurs théologies et de leurs rites. On regarde d'habitude le Tantrisme idolâtrique et superstitieux comme « n'étant plus du Bouddhisme »; on oublie que le Bouddhisme n'est pas séparable des bouddhistes, et que les Hindous bouddhistes étaient volontiers idolâtres, superstitieux ou métaphysiciens. Si les croyances et les rites des populations bouddhiques, groupes sans cohésion, mal rapprochés, jamais assimilés complètement, n'intéressent pas directement l'histoire des communautés relativement conservatrices, ce qui est contestable, ces rites à coup sûr et ces croyances ont constitué la religion indienne durant de longs siècles, et ce sont des écoles bouddhiques qui donnèrent au mysticisme amorphe une littérature décente, une liturgie régulière.

D'autre part, s'il est impossible, comme l'a démontré M. Oldenberg, de séparer l'histoire du petit véhicule de celle des Upanisads, il est difficile, comme le prouve M. Sénart, de séparer l'étude de la légende de Bouddha de celle des mythes védiques et des traditions visquites. Quels rapports devons-nous établir entre les systèmes philosophiques du Bouddhisme et les doctrines du Brahmanisme, entre les Yogins du Rājayoga et les Yogācāras, entre les Tantras bouddhiques et les Tantras çivaïtes ou sans qualification religieuse?

En attendant qu'il soit possible d'écrire l'histoire du Bouddhisme, il faut examiner les documents, amener à pied d'œuvre les matériaux de l'édifice. Il faut, en un mot, continuer l'Introduction, s'attachant surtout à débrouiller la littérature tantrique, relativement négligée par Burnouf. C'est dans cet esprit que l'Académic a formulé la question mise au concours : « Histoire du Bouddhisme du nord et spécialement du Bouddhisme népalais ».

Le Bouddhisme népalais est une branche du Bouddhisme tantrique indien; il est impossible de déterminer les caractères particuliers qui le distinguent. Nous étudierons les antécédents et les origines du Tantrisme dans le vieux Bouddhisme dévot, dans les doctrines des écoles régulières; nous en verrons le plein développement en analysant les rites d'Anuttarayoga et de maithuna, les pratiques du Bodhisattva.

## Bouddhisme, Brahmanisme, Hindouisme. — Caractéristique des religions bouddhiques.

Le Bouddhisme est une des formes de l'Ilindouisme, en tout point comparable aux religions populaires ou savantes organisées sous l'égide des Brahmanes, sous le patronage de Véda <sup>1</sup>.

Le Bouddhisme et le Brahmanisme ont produit des théories de la vie intellectuelle et pratique absolument analogues 3. L'un et l'autre s'accordent sur les points qui sont la base de toute religion indienne, notamment la croyance à la transmigration, au fruit de l'œuvre, à la délivrance, au moyen, quel qu'il soit, d'obtenir cette délivrance; la crovance à l'efficacité mystique de la pénitence, de la méditation et du rite. Le même esprit de charité, la même tendance à l'adoration superstitieuse, la même préoccupation d'austérité avec les mêmes crises d'érotisme mystique les marquent d'un cachet commun. Ils admettent toutes les doctrines métaphysiques, depuis la thèse du Dieu Un non existant jusqu'au monothéisme religieux : ils s'accommodent à toutes les conceptions de la morale. Brahmanes et bouddhistes préconisent tantôt la vie de famille, tantôt la vie solitaire, tantôt la vie cénobitique; les uns et les autres se groupent en associations religieuses. Dans le Bouddhisme, il s'est formé de bonne heure diverses communautés, apparentées entre elles, élevées au rang d'Eglises et qui contribuent pour une large part à donner à l'ensemble des idées et des pratiques l'aspect illusoire d'une religion définie. Mais ces communautés ne sont pas, tant s'en faut, tout le Bouddhisme; d'ailleurs, nous ne pouvons reconnaître à leurs dogmes, ni même dans un certain sens à leurs Vinayas, un caractère œcuménique 5. Les écoles brahmaniques se diversissent de la

t « M. Sénart aboutit ainsi à la même conclusion déjà signalée plus haut comme étant celle de MM. Kern et Bhandarkar : le Bouddhisme, en dernière analyse, est une des faces de l'Hindouisme. » (Barth, Revue des religions, XIX, 277.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Monier Williams, On Buddhism in its relations to Brahmanism. J. R. A. S., 1886, p. 127, et Buddhism, cf. Barth. (Bulletin, 1889 et 1894.)

<sup>3</sup> La diversité des règles de vie intérieure et extérieure trahit peut-être une diversité d'origine.

même manière. Dès les plus vieilles Upanisads se manifestent les tendances qui s'expriment dans les Darçanas; les Védantins, les Pātanjalas constituèrent, si l'on veut employer ce terme, de véritables congrégations où le respect pour le maître engendre les sentiments de Bhakti essentiels à une religion <sup>1</sup>. En ce qui regarde la régularité des groupements, le fractionnement des sectes, la constitution des orthodoxies, l'Hindouisme brahmanique ou sectaire n'a rien à envier au Bouddhisme.

Les noms marquent la différence essentielle qui distingue les deux grandes civilisations indiennes. Le Brahmanisme est la religion des Brahmanes, c'est-à-dire la religion du Véda; quiconque honore la caste sainte, vénère le Véda, se rattache à l'organisation dite orthodoxe, est un brahmaniste, qu'il soit Aupanisada ou Mānava, Viṣṇuīte, Çivaïte de la main droite ou de la main gauche, quels que soient, en somme, son « iṣṭadevatā », sa conception du salut, son culte, sa règle de vie.

Le Bouddhisme est la religion des « Bauddhas », la religion de ceux qui se réclament de Bouddha. Le Vivekavilāsa (cité dans Sarvadarçanasaingraha, p. 23) s'exprime très nettement : « Bauddhānāin sugato devo. » Cette définition résume l'impression que le Bouddhisme laissait à l'Inde. Si l'on appartient à l'organisme brahmanique à la seule condition d'être affilié à une caste, de vénérer le Véda, de pratiquer le Svadharma, on est bouddhiste dès qu'on se dit bouddhiste. Est bouddhiste celui qui, laïque, reconnaît Bouddha ou une divinité bouddhique quelconque pour sa « devatā »; qui, religieux, pratique les rites, suit les observances révélées par Bouddha, par un dieu ou par un maître bouddhique, rites et observances consignés dans un livre qui commence canoniquement : « Namo Buddhāya! » « Namo Vajrasattvāya ».

Les Brahmanes furent de tout temps nombreux dans la communauté, sans manquer aux devoirs de leur caste, sans être apostats ou hérétiques <sup>2</sup>. Ils remplissaient d'une manière déterminée, sous l'autorité d'un maître

<sup>1</sup> Cf. l'ordre des Daçanamins fondé par Çanikara.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'histoire de Bhartrihari est significative. Il appartint à la secte des Vidyamatravadins, secte évidemment tolérante.

précis, les obligations de « Vanacarin » (āraṇyaka) ou de « Bhikṣu ». Sans doute, la thèse de l'impermanence, « viçvain kṣaṇabhaṅguram », contredit virtuellement les dogmes exposés dans l'Upaniṣad; l'esprit bouddhique est hostile aux préjugés de caste. Mais il ne faut pas y regarder de si près : on sait que le Sanigha ouvrait largement ses portes aux adeptes des sectes étrangères quand elles admettaient le « Karmaphala »; on sait que la communauté se préoccupait beaucoup de respecter les opinions établies, « ce qui est bien vu dans le monde 1 ».

La définition proposée s'applique non seulement au bouddhiste chinois, souvent taoïste convaincu, au bouddhiste indien du moyen âge, qui était civaïte à moitié, elle s'applique nu même titre au bouddhiste des temps les plus reculés, avant et après Çākyamuni, qui croyait aux dieux de l'orage et peut-être aux Avatāras.

Examinons le sens du mot « Bouddha », auquel se rattache si étroitement la conception du bouddhiste.

Bouddha est un type; étymologiquement, c'est l'illuminé, le délivré, l'homme qui parvient à la vérité, au salut, et qui travaille au salut des êtres : « Illuminé, illumine, ... délivré, délivre! » « Les Bouddhas ont pour unique mission de sauver le monde. » Comme les Juis attendaient le Messie, sils éternel du Dieu vivant, comme la Perse musulmane attend des Babs, portes de salut, l'Inde d'une espérance séculaire attend des saints, des Jinas, des Bouddhas, hommes qui connaissent les détours de l'odyssée des existences pour les avoir parcourus en faisant le bien, qui se déclarent les conducteurs de la caravane des créatures. Est bouddhiste quiconque admet la réalité de ce type, quiconque croit au Bouddha a passé, présent ou sutur ». Bien avant l'époque que la science occidentale assigne à Samaņa Gautama, le dernier Bouddha <sup>2</sup>, nombreux étaient apparus les saints, les sages, les illuminés, apôtres de science et d'austérité; l'Inde ancienne épiait

<sup>•</sup> KKRN, Nanual, pp. 71, 72, 78. — « Karmaphalasambandhe bauddhanam avivadah. » (B. C. A., IX, 11ka.)

<sup>\*</sup> Le fameux chiffre 256 des inscriptions de Pyadasi, qui confirmait de très ingénieuses hypothèses, n'est en définitive que la notation officielle du nombre des aksaras contenus dans l'édit. (S. LEVI, Journ. Asiat., juin 1896.)

et saluait leur avenement. L'étoile miraculeuse de la nativité brillait toujours au ciel et les solitaires des montagnes, comme Asita, écoutaient les voix de l'espace : « Celui qui vient de naître sera un Bouddha souverain. » — Les récits du Lalita et du Mahāvastu ont une valeur historique.

Les noms de ces sages, nous les rencontrons épars dans les Brāhmaṇas et dans les Upaniṣads, peut-être même dans les Sanhitas, — et rappelons en passant un des travaux qui firent le plus d'honneur à la science belge, le livre de Nève sur les Ribhus, — dans les traditions bouddhiques, car il n'est pas de bonne raison pour contester l'historicité des Bouddhas antérieurs au nôtre 1, et les chess d'école contemporains de Gautama prétendaient comme lui à la mission souveraine de sauveur; dans les livres jainistes ensin, dont la véracité n'est plus mise en doute. Le culte et la vénération des Bouddhas, des hommes illuminés, déisés par la possession intégrale de la science, sondateurs de sectes, est aussi endémique dans l'Inde que le culte des Avatars, incarnations temporaires de Dieu, tels Rāma et Kṛṣṇa et bien d'autres, tel Bouddha pour certaines écoles 2, moines et guerriers, prédicateurs, apôtres d'amour et de carnage.

Les bouddhistes croient à l'homme devenu dieu, béatifié, élevé bien au-dessus des personnalités mesquines d'un panthéon contemporain; ils vénèrent les reliques, les paroles, les préceptes du saint. Les orthodoxes croient aux Avatars. Cette opposition n'a pas l'importance qu'on voudrait lui donner: les deux idées se fiancent et aboutissent au type de l'homme divinisé depuis les nombreux Kalpas et momentanément apparu, type bien connu et prédominant dans la littérature du nord et dans une certaine mesure généralement adopté <sup>3</sup>. La thèse du « Mukta », du « Bouddha » est plus ancienne dans le Bouddhisme que la thèse du dieu incarné (lokottara);

Déjà reconnue au temps d'Açoka; cf. le Stupa de Konagamana récemment découvert au Népal. — Comp. Kern, Manual, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Kern, Manual, p. 68. — Ksemendra's Buddhavatara, Kavyamala. — Comp. Foucher, Journ. Asiat., juillet 1892. — Nilamatapurana. (Bühler, Journ. Asiat., Branch of Bombay, XII, extra number, p. 41.) Fête de la naissance de Bouddha comme incarnation de Visnu.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. la doctrine de Vetulyakas, apud Minayeff, p. 24, note.

mais l'histoire des sectes montre que les deux doctrines pouvaient aisément s'harmoniser.

L'Inde croyait aux Bouddhas, hommes ou dieux sauveurs. En tant que doctrine de salut, — point essentiel, côté pratique de toute religion, — le Bouddhisme n'est pas une création individuelle, c'est la foi séculaire et nationale. Vers le temps où parut Çākyamuni, une foule d'ascètes parcouraient les provinces sacrées de l'Inde arienne, appelant les foules: « Je suis Bouddha! je suis Bouddha!! », et nous savons (par la comparaison de la tradition jaina) que ce détail, dans sa précision même, est d'une parfaite authenticité. L'Inde attendait un Bouddha; sans doute, elle avait déjà déterminé le type du Mahāpuruṣa, du Cakravartin, et humanisé, dans des biographies successives, les détails de la vie météorologique et astrale du Soleil²; elle vénérait la roue, les pieds, le triçūla, les caityas³: elle était déjà bouddhiste. Déjà les fidèles, laïcs et moines, s'étaient groupés autour des maîtres, la vie ascétique était intense 4. C'est alors qu'apparut le grand ascète.

Avant d'examiner les questions relatives à l'historicité du fondateur du Bouddhisme, on doit se demander quelle est la véritable portée de ce problème qu'on regarde parfois comme capital.

Il est en somme sans grande importance, dans l'étude du cycle littéraire de Roland, que Roland ait ou non existé. Nous savons qu'un soldat obscur de Charlemagne portait ce nom désormais sublime, et que l'événement tragique, noyau d'où rayonne le poème, est un événement arrivé. Mais événement et personnage sont de telle manière travestis et si démesurément amplifiés, que le fait militaire historique, parmi les éléments qui concourent à la formation du cycle, est peut-être de tous le moins actif. Isolées, non enrichies et documentées dans l'imagination nationale par tous

Commentaire du Dighanikaya cité par D'ALWIS, Buddhism, p. 12, apud SEXART, Légende, p. 418.

<sup>2</sup> Bantu, Retue de l'Aisteure des religions, V, 421.

<sup>3</sup> Sexant, Legerale, p. 448. - Kens, Manual, p. 99.

<sup>4</sup> Weber, Ivi. I.u. Gesei., p. 323, note; Bunler, J. R. A. S., 1895, p. 525; Oldenberg, Bondaia, p. 61; etc.

les faits contemporains, la bravoure et la geste de Roland n'eussent jamais produit la chanson.

De même, non idéalisée par la conception aprioristique du Bouddha attendu, non parée de toutes les richesses latentes accumulées dans la conscience religieuse, la personnalité historique de Bouddha n'cût pas créé le Bouddhisme. Mais une fortune singulière l'a transfigurée : héritière de la défroque mythologique des temps anciens, elle est en même temps apparue comme l'incarnation suprême du Bouddha théorique. En elle, l'Inde extériorise et personnise toute sa foi et toute sa science; l'enseignement qu'on attribue au Maître concentrera les énergies créatrices de la pensée indienne, tour à tour hīnayāniste, mahāyāniste, tantrique. Cependant le rôle personnel d'un fondateur dans la formation de la doctrine demeure aussi hypothétique que le rôle de Manou dans la genèse des idées et des codes Mānavas. Manou n'a peut-être jamais existé, Çākyamuni jamais enseigné : des écoles se sont groupées autour de leur nom ou autour de leur personne.

Dogmatiquement, le Bouddhisme existe indépendamment de Çākyamuni, révélateur de la bonne loi; et le dogme me paraît être le restet de l'histoire.

Sans doute, la royauté morale et religieuse de Gautama, d'abord locale, s'annexa bientôt l'Inde bouddhique presque tout entière. Le souvenir du grand ascète grandit avec la fortune des communautés Hīnayānistes et conquit, momentanément du moins, parmi les figures de l'Hindouisme bouddhique, une hégémonie incontestée. Les anciens Tathāgatas ne sont pas oubliés, mais dans la légende comme dans le culte ils pâlissent devant Çākyamuni. C'est l'histoire du dernier Bouddha que racontent les Jātakas remaniés; les contemporains de Gautama, qui furent ses maîtres ou ses rivaux, lui sont entièrement subordonnés dans la légende; ses disciples, dont quelques-uns eurent une individualité marquée, ne sont que des Arhats ou Pratyckabuddhas, qui gravitent autour du Bouddha, empruntent de lui toute leur valeur. La divinité, le Buddhatva de Gautama furent reconnus de son vivant; telle est l'hypothèse la plus vraisemblable.

Néanmoins, malgré l'effort prolongé et prépondérant des Églises traditionalistes, le nom et la biographie du fondateur tiennent peu de place dans le Bouddhisme considéré dans son ensemble. Les éléments anthropomorphiques n'existent pas dans les représentations de Bharhut et de Sanchi. Est-ce le Soleil ou Çākyamuni qu'honorent les adorateurs du disque et des pieds divins? Ailleurs, le Dieu à figure humaine s'offre à l'adoration du fidèle; mais bientôt triomphe le type idéal du Mahāpuruṣa. Cependant les Églises du nord et les fidèles vénèrent des Bouddhas nouveaux apparus au cours des siècles : Mañjuçrī, Avalokiteçvara, Nāgārjuna (Buddha alakṣaṇa) et beaucoup d'autres personnages, probablement historiques et dont l'œuvre est aussi mystérieuse que celle du lion des Çākyas. Au Bouddha humain se substitue le Bhagavat mystérieux, et le nom du fondateur, comme le remarque Burnouf, disparaît avec le souvenir de sa légende.

Le Milindapañho s'attache longuement à justifier l'utilité de la commémoration et du culte de Bouddha; les arguments qu'il emploie démontrent l'inutilité de ce culte en tant que rapporté à un Bouddha déterminé. La spéculation du nord s'exprime encore avec plus de netteté.

La personnalité qui domine tout le Bouddhisme, ce n'est pas Çākyamuni, c'est Bouddha, représentation plus ou moins anthropomorphique, plus ou moins symbolique de l'idée de la Bodhi et de celle de la Divinité. Ce mot couvre toutes les formes imaginables de l'idée religieuse; pour les uns, Bouddha est le docteur, il a conquis la délivrance par la science et la vie austère; pour d'autres, il fut dans sa vie historique l'incarnation d'un dieu descendu du ciel et terminant sa carrière dans l'existence. D'après les écoles tantriques, il n'a jamais quitté, éternel, tel Brahma son lotus, le « bhaga » (padma) mystérieux de la déesse où il repose, et le culte bouddhique semble être un culte phallique. Il est le « Bodhisattva » miséricordieux, le « Kartar hartar » des Çivaïtes. Remarquons que ces diverses conceptions, loin de s'exclure l'une l'autre, se concilient aisément dans la pensée d'une même époque, dans celle d'un même bouddhiste.

Les religions polythéistes, les religions hindoues notamment, n'ont jamais pris dans leur ensemble une forme décente, universelle, scientifique. Nous voulons que la religion soit d'accord avec la conscience apurée par les efforts des grands esprits, riche de toutes les trouvailles des saints et des apôtres; qu'elle soit d'accord avec la science laborieusement conquise par les philosophes et les savants. Or les religions hindoues n'ont jamais systématisé d'une manière logique le vaste répertoire des mots et des symboles mis à leur disposition par les penseurs mystiques et les légendes. Elles

vivent de l'exploitation confuse, peu méthodique, de quelques concepts fondamentaux au hasard étiquetés, insoucieuses des contradictions, jamais éprises de clarté, puériles dans leurs démonstrations, hardies dans leurs hypothèses jusqu'à l'invraisemblance. Il y règne, dès l'origine, ce que Taine appelle la folie raisonnante <sup>1</sup>.

Distinguons deux couches de stratifications religieuses. Aux sectes savantes, cohérentes, appartiennent les documents officiels qui survivent seuls, étant mieux coordonnés, étant soutenus par une tradition régulière. Ces documents ne nous donnent qu'une idée imparfaite et nécessairement fausse des religions populaires. Celles-ci, pour employer une comparaison commode, demeurent à l'état de patois, bizarrement entrecroisées, contaminées, tantôt archaïsantes, tantôt précipitées dans des évolutions rapides. Les écoles émergent de cet océan troublé comme les dialectes littéraires sortent des parlers locaux.

Il n'est pas malaisé de comprendre le rôle des congrégations ou, pour parler d'une manière plus générale, de l'aristocratie intellectuelle. Plusieurs indianistes enseignent que la communauté, créée de toutes pièces par Gautama, fut l'âme et le noyau du Bouddhisme, qu'elle marqua, dès son apparition, une crise nouvelle et caractéristique de l'histoire de l'Inde. Autour de ce groupe, dont les transformations inévitables laissent inaltérés les principes essentiels, des végétations parasites ont grandi, sectes hérétiques dangereusement innovatrices, mais régulières; beaucoup plus tard, la religion franchit les bornes du cloître et le Néo-Bouddhisme triomphe dans les Mahāyānasūtras et dans les Tantras : théories et rites étrangers à ce qui séculairement fut le seul Bouddhisme, vague reflet des institutions et des doctrines authentiques.

Cette hypothèse, nous l'avons remarqué plus haut, a l'avantage d'avoir été découverte, proclamée comme dogme par une des écoles les plus archaïques et qui semble s'abreuver directement aux Upanisads, sources primitives de la pensée brahmanique. Elle fournit une explication plausible d'un certain nombre de faits; elle appelle toutefois certaines réserves.

BARTH, Religions de l'Inde, Hindouisme. — Sir Alfred Lyall, Études sur les mœurs religieuses et sociales de l'Extrême-Orient, chap. 1, V et passim.

Les écoles schismatiques nous apparaissent comme des groupements contemporains des sectes les plus anciennes : jamais n'a régné parmi les communautés monastiques, dont Gautama Bouddha était le héros éponyme et le patron, cette uniformité de Vinayas, de rituel et d'idées, œuvre prétendue des conciles. Les diverses Églises, sans excepter celle de Ceylan, se rattachent au fondateur supposé d'une manière exclusivement théorique. D'autre part, les communautés n'ont pas joué le rôle prépondérant et créateur qu'on leur prête : elles bénéficient devant l'histoire de la supériorité que les livres écrits ont sur les littératures non rédigées, de la supériorité que les corps organisés ont sur les foules.

Nous reconnaîtrons comme bouddhistes toutes les écoles qui tiennent Bouddha pour leur maître, pour leur Iṣṭadevatā, qui harmonisent leurs dogmes et leurs rites avec le dogme central de la Bodhi ou du Bouddha, conçu sous une forme quelconque. Le Bouddhisme se compose de l'ensemble de ces religions bouddhiques; si quelques-unes reposent sur des traditions plus anciennes et se font gloire de documents mieux coordonnés, on ne peut démontrer qu'aucune soit primitive, on ne peut démontrer qu'aucune soit non ancienne.

D'ailleurs elles eurent des relations très cordiales, tant entre elles qu'avec les autres sectes hindoues. Les querelles des docteurs bouddhistes et brahmanistes semblent avoir un caractère de pur dilettantisme, et la légende les a souvent transformées. Bouddha, sauf peut-être dans l'intérieur de quelque couvent rigoriste, n'est pas un dieu jaloux et son culte n'est pas exclusif. Imposant ses doctrines et sa divinité aux consciences hindoues, il n'a pas expulsé la série des dieux inférieurs qui y régnaient.

Le fidèle, comme les livres et l'histoire le prouvent, conserve intactes en devenant bouddhiste les croyances indigènes et nationales; il croit à tout ce Védisme populaire qui, dans le Mahābhārata, est dominé par la grande figure de Çiva et de Kṛṣṇa, dans les récits bouddhiques, par les dogmes des Bauddhas. Plus tard ou dans d'autres milieux, les divinités féminines, çivaïtes ou bouddhiques (Prajñāpāramitā), partagent avec Bouddha le trône que tout dévot réserve à son Iṣṭadevatā.

Les monuments sigurés, les légendes du nord consirment l'impression que cause la lecture des légendes palies; le Bouddhisme çivaïsant nous présente l'exacte contre-partie du Bouddhisme védisant. L'Hindou a toujours pratiqué le « Kathénothéisme » : chaque district, chaque village connaîtra un Bouddhisme spécial, où la biographie du Maître s'enrichit de miracles nouveaux, où les Nāgas de la rivière voisine, les dākinīs et les Rākṣasas forment le cortège du Maître et partagent avec lui les offrandes. De même, le Bouddhisme en Chine se fera taoïste.

Les Bouddhistes religieux observent les lois immémorialement définies de la vie religieuse; les laïques restent enveloppés dans le réseau étroit des observances journalières 1; c'est par la pratique du bien qu'on rend à Bouddha le culte le plus parfait : « Hitāçanisanamātreņa Buddhapūjā viçisyate 2. »

Les religions bouddhiques ne vivent pas en marge de la vie nationale et brahmanique. Les diverses théologies se partagent en sœurs des intelligences qui aiment à identifier tous les dieux; les rites les mieux caractérisés, les cultes les plus distincts sont simultanément pratiqués: chacun sait qu'ils ont pour but le même objet. Les rois se concilient la faveur des Jainas, des Bauddhas et des Bhaktas de Çiva. Le pénitent, qu'il porte l'habit jaune ou qu'il marque son front au fer rouge, est un homme redoutable, même aux immortels; presque toutes les sectes anciennes reconnaissent aux Tīrthikas la possession des Abhijñās 3.

<sup>1</sup> Cf. adikarmapradipa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. C. A., 1, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. Wassilier. Les cinq Abhijñas sont: les pouvoirs magiques (iddhibala), la vue divine, l'ouie divine, la connaissance de la pensée des autres, la connaissance des existences antérieures. On y ajoute parfois (Mahavyut.) une sixième faculté surnaturelle, la connaissance qui produit la destruction des asravas. (Burnouf, Intr., 295; Lotus, 291, 820. — Childers, s. voc. — Dharmasanigraha XX.)

Tirthika signifie « celui qui fait le pèlerinage des étangs sacrés » (Виккоиг, Intr., 158); d'où l'explication : « Ein brahmanischer Asket (der die heiligen Badeplätze besucht). » (P. W.) Cette traduction est trop étroite, sinon inexacte : le Tirthika est celui qui conduit les créatures à travers le flot des existences (tirthakara, épithète de Visiu), c'est le chef d'une secte (tirthankara); cf. Sarvadarçana (trad. p. 22): « The founder of institutes »; comp. Виккоиг, Intr., p. 280: Buddhopasaka opposé à Tirthikopasaka; le vocabulaire jaina; Вонтыкок, d'après Karandavynha, 75, 9: « Ein Asket, Sectirer, das Haupt einer Secte. »

#### CHAPITRE PREMIER

#### BOUDDHA ET LE BOUDDHISME DES PREMIERS TEMPS.

§ 1. — Biographie de Bouddha. — Inutilité des efforts tentés pour écrire une biographie scientifique du fondateur. — Méthode.

Toutes les histoires du Bouddhisme, l'Introduction exceptée, contiennent une première partie consacrée à la biographie de Bouddha <sup>1</sup>.

Il est clair que si nous pouvions établir scientifiquement quelle fut la vie du Maître, nous trancherions du premier coup les plus importants des problèmes qui se rattachent à l'histoire des croyances bouddhiques. Cette perspective était séduisante, la tentation forte; beaucoup y ont succombé <sup>2</sup>.

Ces efforts sont nécessairement stériles à l'heure actuelle : on peut dire que leur but en soi-même est illusoire. Quelque période de l'histoire bouddhique que l'on examine, ce n'est pas la vie de Bouddha, c'est le dogme de la Bodhisication seul qui intéresse la conscience et ce dogme s'est constitué indépendamment de tout souvenir historique. La vie de Gautama, l'histoire des temps apostoliques, la doctrine même pieusement conservée par les

<sup>4</sup> Bibliographie: Kern, Manual, p. 12, note.

Il en va de même avec le Véda: l'expliquer, c'est expliquer toute l'Inde. On sait les efforts tentés par les esprits les plus fermes et les plus hardis pour interpréter ce grand fait littéraire, religieux et social qui est le Véda. Ces efforts ont été vains. De toutes les périodes de l'histoire de l'Inde, la période dite védique est la moins documentée, la moins historique. Au lieu de suivre une méthode inverse, d'observer minutieusement les époques mieux connues, d'étudier l'ensemble des effets pour découvrir les causes par induction, les orientalistes ont eu souvent la faiblesse d'aborder immédiatement l'examen des origines; mais les documents qui se rapportent aux périodes de formation sont trop rares, trop vagues ou trop obscurs pour que leur exégese immédiate ne laisse pas place à l'imagination et aux idées préconçues. Faut-il s'étonner que les essais prématurés des historiens du Brahmanisme et du Bouddhisme aboutissent ou à des contradictions, ou à des aveux d'impuissance?

disciples i n'ont qu'un intérêt accessoire. En principe, pour les bouddhistes eux-mêmes, elles servent seulement à apporter la confirmation, l'apologie de la théologie et de la morale. Le cas échéant, elles fournissent des matériaux à la piété des fidèles; elles consacrent ou flattent les prétentions d'un monastère ou d'une secte.

Mais les textes sacrés, mantras ou préceptes, contiennent en eux-mêmes toute leur vertu : le rsi qui a chanté les mantras éternels du Véda, qu'im-portent son nom et son histoire? Les Sūtras sont éternels : avant Çākyamuni les anciens Tathāgatas les ont prêchés.

La reconstitution de la vie de Bouddha paraît au moins inutile; ajoutons qu'elle est impossible : à défaut de renseignements historiques utilisables, elle n'exprime qu'une théorie. Cette théorie porte non seulement sur l'historicité de tel ou tel détail, mais encore sur celle de Bouddha comme fondateur, sur le rôle qu'il a joué, sur les destinées et la naissance de la religion; son plus ou moins de vraisemblance résultera du nombre des observations faites sur le Bouddhisme postérieur et de l'ingéniosité plus ou moins heureuse des explications, car les documents relatifs à Bouddha sont des biographies tendancieuses, mise en œuvre des divers systèmes sur le Bouddha, systèmes aussi nombreux que les écoles, tous au même titre orthodoxes. Ces biographies, notamment la version singhalaise, peuvent en ce qu'elles ont d'accessoire, c'est-à-dire dans les noms et dans les détails, être de tout point exactes, sans que notre connaissance du Bouddhisme primitif prenne un tour plus précis, sans que nous saisissions mieux la portée du rôle joué par le Maître.

Qu'il s'agisse du canon pali ou des traditions septentrionales, les récits nous sont également suspects : ils nous renseignent sur l'état d'esprit de ceux qui les ont composés. Au nord, personne ne peut se tromper dans l'appréciation des sources. Les légendes du Lalita ne fournissent pas matière à la critique historique : seul le mythologue peut les débrouiller <sup>2</sup>. Au sud,

<sup>4</sup> Cf. Wassilieff, Buddhismus, p. 18, et Bodhicaryavatara IX, Commentaire ad 43.

Elles établissent l'intime parenté des sectes bouddhiques et vispuites, mais que nous disent-elles sur Çakya Gautama?

la « vita » du Bouddha est écrite avec un sentiment relativement plus net de la vraisemblance; mais si les Singhalais l'acceptent comme authentique, nous ne saurions partager leur foi.

Cette vie n'est qu'une traduction du dogme : à côte de détails chronologiques et d'épisodes vraiment arrivés, des données soi-disant historiques que M. Oldenberg n'admettra pas sans réserves !. Telle les Bouddhistes palis se représentaient la vie intellectuelle et religieuse du Bouddha, telle M. Oldenberg l'a étudiée. De cette représentation, il retient tout ce qui ne choque pas le bon sens; il remet les choses à leur point, émonde et corrige; au lieu de dire : « Sous l'arbre de Bodhi, Çākyamuni obtint l'illumination parfaite », il dirait avec un scepticisme justifié : « Alors, Çākyamuni crut conquérir la vérité. » Puis, par une erreur bien excusable, il prête une réalité historique à une image doublement subjective. La vie du Bouddha ainsi restituée fournit une explication judicieuse et le point de départ historique des doctrines, des pratiques et des traditions singhalaises; mais cette restitution apparaît provisoire, si l'on cherche à préciser les conditions dans lesquelles Çākyamuni a vécu et l'impression qu'il paraît avoir laissée aux différents groupes de ses sectateurs.

Nous ne possédons, à proprement parler, aucun document relatif à la constitution primitive des religions bouddhiques. Raisonnons par induction, en pesant certaines données dont M. Oldenberg a contesté la valeur <sup>2</sup>. Renan, dans une heure de dogmatisme, assirme qu'une explication vaut un document; thèse discutable et dangereuse. Mais il faut nous résigner à l'histoire hypothétique : en tissant le canevas de cette histoire, nous rencontrerons quelques saits démontrables qu'il peut être utile de placer dans un tableau d'ensemble, les principes de l'arrangement sussent-ils saux.

Nous croyons à l'historicité du Bouddha Çākyamuni; un homme s'est rencontré, de la famille Çākya, qui fut un ascète et se proclama Bouddha.

Mais le problème n'est pas résolu. Tous ceux qui se proclament dieux

<sup>1</sup> Cf. Kenn, Buddhismus, II, 493; Manual, p. 123.

<sup>2</sup> Comp. aussi Weben, Critique de la legende du Bouddha par Senart. (Litteratur Zentau, 1876, Artikel 212.)

ne sont pas adorés; on a vu, même dans l'Inde, des prophètes sans clientèle, des chess d'école sans adeptes et des révélateurs incompris. D'habitude, les hommes divinisés ne deviennent dieux que pour un clan, un district, une caste; et leur divinité, restreinte dans l'espace, est bientôt étouffée par les divinités fraichement découvertes, aussi éphémères que les précédentes 1.

Comment le nouveau Bouddha se fit-il reconnaître et définitivement adopter? Comment monta-t-il sur le trône séculairement prêt dans toutes les consciences pour le héros de sainteté, de sagesse et de pouvoir magique? Sa personnalité humaine et historique fut identifiée avec le type et dans certains milieux, sous l'influence agrandie des fils de Çākya, il resta pour toujours démontré que le grand disparu (Sugata) était le gardien de la caravane, la porte de salut, le sauveur rêvé. Comment cette apothéose fut-elle accomplie? D'autres saints, à l'époque de Bouddha et avant lui, ne jouissaient-ils pas des mêmes honneurs? N'y eut-il pas une série de Bouddhismes successivement conquis ou qui s'effacèrent devant la fortune des Églises patronnées par le souvenir de Gautama? Peut-être Gautama l'ascète fut, comme le veut Minayeff, le grand initiateur d'une grande chose; peut-être il fut sacré dieu et révélateur par la légende et le hasard.

D'après M. Oldenberg, Çākyamuni réalisa d'une manière complète le type du vainqueur, du conquérant des intelligences et des âmes; ce type même fut, à vrai dire, dessiné sur son auguste visage. Grande demeura l'impression produite par cet homme extraordinaire. L'Inde oublieuse s'est souvenue de son histoire : nous savons sa naissance, ses pérégrinations, sa mort; nous connaissons sa psychologie et ses états d'âme successifs; c'est en lui qu'il faut saluer l'organisateur du Saingha, l'intelligence hors ligne qui réduisit en formules les préoccupations de son siècle et dont la pensée alimenta pendant deux millénaires les générations des docteurs. On peut croire que Çākyamuni réagit contre les préoccupations maladives des moines affolés de pénitence; qu'il montra dans la moralité, dans la contemplation du néant des choses humaines, la pratique meilleure du Yoga, le chemin de la vérité par l'ascétisme intellectuel et moral. « Buddha

<sup>1</sup> Sir Alfred Lyall, Études sur les maurs religieuses et sociales de l'Extrême-Orient.

weder Sūtras hinterliess noch Ideen lehrte ausser der Nothwendigkeit allem irdischen zu entsagen 1. » Autre hypothèse : Çākyamuni fut un grand illuminé, artiste en mantras, faiseur de miracles 2; il apparut comme un dieu et la foule qui suivait ses pas adora ses reliques.

Si Çākyamuni fut le grand inaugurateur d'une grande chose, nous demandons quelle fut son originalité, pourquoi les ascètes et les foules prirent refuge en lui.

I. On a vu dans Bouddha l'apôtre et l'agent d'une révolution sociale et religieuse; il aurait condamné les lois brahmaniques et notamment les sacrifices, protesté, sinon contre la théorie des castes, du moins contre les privilèges des Brahmanes. Mal soutenue par les documents, cette hypothèse est abandonnée; M. Oldenberg en fait définitivement justice (Foucher, p. 156). La très grande majorité des groupes indiens ignorait la liturgie des Vedas et les bouddhistes n'innovaient pas en prétendant réaliser le salut sans l'intervention du Brahmane. Trouve-t-on dans le Bouddhisme l'expression d'une tendance sceptique et rationaliste, la négation des religions védiques populaires, un effort original vers une conception nouvelle de la vie? C'est au moins douteux.

II. Gautama ne fut pas l'organisateur de la vie ascétique: l'Inde, bien avant lui, connaissait les anachorètes. Fut-il le fondateur d'un ordre de frères mendiants, le rédacteur des traités de discipline? Les prescriptions des Vinayas sont empruntées aux règles générales de la vie pieuse; les sectes à l'époque où elles sont connues ont des Vinayas distincts; diverses légendes, quelques indications d'ordre historique (concile de Vaiçali) montrent que Bouddha fut l'ennemi des austérités, ouvrit très larges les portes du salut sans distinguer les grhapatis (laïques) et les cramanas (ascètes). La célébration de l'Uposatha est une pratique empruntée à des sectes rivales; de même le Vārṣika (Vassavāsa) 3. La communauté manque d'unité dès l'origine, car on y distingue les cénobites et les hermites. Les

<sup>1</sup> WASSILIEFF, Buddhismus, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Minayeff, Thaumaturges indiens, p. 115. — Burnouf, Lotus, p. 297, définition de l'arhat.

<sup>3</sup> Kern, Manual, pp. 84, 97.

bouddhistes s'accommodent aux préjugés mondains, c'est-à-dire qu'ils admettent les dérogations les plus graves aux règles de l'ascétisme 1.

parler de la doctrine bouddhique comme l'ont fait Barthélemy Saint-Hilaire et Nève. M. Oldenberg établit avec une netteté parfaite ses antécédents <sup>2</sup>. Les rapports de la communauté naissante avec les sœurs qu'elle devait éclipser, montrent à quoi se réduit l'originalité philosophique de la secte : les jațilas sont admis dans l'ordre sans noviciat, parce qu'ils croient au fruit de l'œuvre; les ājīvikas sont excommuniés parce qu'ils nient l'acte et ses conséquences. Les récentes recherches sur les rapports du Bouddhisme et du Sāinkhya, sur le dogme des douze Nidānas, sur les quatre vérités <sup>3</sup> rendent très invraisemblable l'ancienne explication du succès merveilleux de la bonne loi.

conque, disparait sous l'amoncellement des théories scolastiques qui firent la vitalité de l'Église. Parmi les paroles qu'on lui prête, il n'en est pas une seule qu'on puisse avec sécurité considérer comme authentique: cependant les anciennes sectes se réclament de l'autorité du Sarvajña; elles commentent ses bonnes paroles (sūkta, subhāṣita); elles le représentent comme le Saṭṭhā, docteur infaillible, même quand elles affirment qu'il fut muet sur toutes les questions théoriques.

IV. Je crois que la popularité de Çākyamuni comme saint, thaumaturge et dieu fit sa fortune auprès des moines comme docteur, comme fondateur de la sainte congrégation. Encore et beaucoup plus qu'un sophiste, il fut un saint, conquérant des cœurs, dompteur des hommes. Le Bouddha émacié, dont l'abstinence est surhumaine, est intimement associé au Bouddha savant et prédicateur. Par la méditation, il conquiert la vérité; par la pénitence, il

<sup>4</sup> Kern, Manual, pp. 71, 84. - MINAYEFF, Recherches, chap. II et III.

<sup>2</sup> Bouddha, sa vie, etc., p. 213. — Die Religion des Vedas und des Buddhismus. (Deutsche Rundschau, Nov. 1895.)

<sup>3</sup> JACOBI, Der Ursprung des Buddhismus aus dem Sainkhya-Yoga. (K. Ges. d. Wiss. zu Göttingen, 1896.) — Sénart, A propos de la théorie bouddhique des douze Nidanas. (Mélanges Harlez, 281.) — Comp. Légende, p. 447, et note : « L'originalité spéculative du Bouddhisme fut certainement très médiocre. »

devient un Siddha, un Maître magique : les foules l'adorent. Les Hīnayānistes reconnurent dans le dieu des Çākyas, divinité locale, le Sarvajña, successeur des Tathāgatas.

Un écrivain qui, sans être profès en littérature bouddhique, possède le sentiment intense de la vie hindoue contemporaine, Sir Alfred Lyall, a mis en lumière ce trait caractéristique du bienheureux. Rajeunissant les théories évhéméristes injustement dédaignées, il voit dans Çākyamuni un thaumaturge, un illuminé <sup>1</sup>.

Le fait capital de la mission évangélique de Bouddha, le fait que doit retenir et commenter l'histoire religieuse, c'est que Çākyamuni fut canonisé, adoré, sinon par les disciples participant de son enseignement sublime, du moins par les foules qui suivirent la trace de ses pas et vénérèrent, superstitieuses, ses reliques. Telle fut l'imagination, la certitude, la foi des Bauddhas: Çākyamuni est un homme surnaturel ou un dieu descendu du ciel. Chercherons-nous à trouver dans la vie de Çākyamuni les événements, les réalités objectives qui provoquèrent cet état d'esprit? Fut-ce une auto-suggestion, une manifestation nécessaire et non sans parallèle du tempérament mystique et passionné des Hindous? Quoi qu'il en soit, l'Église bouddhique se constitua rapidement; nous allons voir dans quelles conditions et sous quelles formes.

1 Sir Alfred Lyall, Études sur les mours religieuses et sociales de l'Extrême-Orient. Paris, 1885, p. 373. A propos des castes sectaires — et parlant des « outcasts » — : « La meilleure ressource pour une épave religieuse de ce genre ... est d'organiser une religion à lui et d'obtenir que d'autres s'y joignent. S'il est d'un tour d'esprit mystique, il peut avoir une mission et tourner le flanc de l'orthodoxie par l'ouverture de communications directes avec une divinité; il peut faire luire une nouvelle lumière qui, dans le crépuscule assombri de la religion indienne, attirera les âmes agitées comme une lanterne appelle les phalènes dans l'obscurité d'une nuit d'été. Si, comme la chose arrive souvent, c'est plutôt un cerveau fêlé doublé d'un fanatique, il peut faire ce que fit précisément, il y a cinquante ans, le fou Thom dans les bois de Kent, en vue de la cathédrale de Cantorbery, -- se proclamer une incarnation divine, s'engager à la tête d'une bande de rustres sauvages dans quelque échauffourée et s'y faire tuer. Il devient alors un saint local, possédant un petit groupe d'adorateurs distincts. Mais il faut être un grand enthousiaste ou un grand illuminé pour fonder une caste; un très grand même pour arriver presque à fonder une nationalité, comme on peut le voir par l'exemple des Sikhs, et le plus grand de tous ces spiritualistes indiens, Sakya Gautama, a changé la religion de l'Asie orientale. »

## § 2. — Constitution des groupes Hinayanistes. — Rédaction des Écritures. — Sectes et conciles.

Wassilieff ne croit pas à la haute antiquité des civilisations brahmaniques. Pour lui, à l'époque de Cakyamuni, les philosophies indiennes en étaient à leurs premiers bégaiements; l'originalité de Bouddha fut de jeter les semences fécondes d'une nouvelle religion au cours des temps mûrie. Suivant toute apparence, au Ve siècle avant J.-C., les sectes védiques avaient formulé les doctrines les plus raffinées, les linguistes préparaient le chefd'œuvre de Pāṇini, la vie intellectuelle était intense dans les milieux brahmaniques, la théorie de la Mukti par le Yoga était fixée. Il n'est pas admissible que les premières spéculations des sectes bouddhiques aient été rudimentaires et les hommes qui fondent le Bouddhisme savant sont, dans toute la force du terme, des docteurs 1; mais leur science à l'origine est très peu systématisée. La philosophie singhalaise, qui résume les systèmes les plus archaïques, paraît puiser directement à la source des traditions aupanisadas; elle marque le point d'aboutissement d'un travail ancien. A la mort du Maitre ou dans les temps qui suivirent immédiatement, le Bouddhisme n'était pas, comme le veut Wassilieff, une « table rase », une page vierge où les générations successives devaient lentement écrire leurs dogmes et leurs rèves métaphysiques, et condenser, sous une forme bientôt stéréotypée, les trouvailles ingénieuses des experts en ascétisme. Bien au contraire, la communauté naissante patronnait et reconnaissait pour siennes les opinions propres à chacun des groupes qui l'avaient constituée. Peut-être la primitive école des Bauddhas avait-elle fixé le credo essentiel de toutes les sectes d'ascètes dans une de ces formules heureuses qui font le succès d'une discipline : duhkham, samudayah, nirodhah, mārgah. Elle avait

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. Barti, Revue des religions, XIX, 277: « Il scrait téméraire de soutenir que le Bouddhisme n'a pas commencé par agiter des problèmes d'ordre spéculatif et que tout ce qui s'y trouve de dogmatique, de compliqué, de savant, doit être reporté bien loin de ses origines. »

montré, des l'origine, une libéralité intellectuelle qui reste la caractéristique du Bouddhisme durant toute son histoire 1: le chemin du salut est ouvert à « toutes les bonnes volontés ». La doctrine officielle de ces premières confréries se réduisait à quelques principes synthétiquement énoncés, larges d'interprétation , qui s'appliquent à la médecine du corps comme à celle de l'ame. Cet enseignement, du reste banal, qu'il soit homologué ou non par un conclave, prend une valeur extraordinaire, mystique, sacramentelle, car un prestige divin s'attache au nom de Bouddha; sinon par les paroles, du moins par le fait même de sa vie, le sublime, le parfait, le bienheureux suggérait ou rajeunissait les questions relatives au dogme de Bouddha, à l'idée de la délivrance, questions que les sectes s'épuiseront à discuter. Le Maltre n'avait condamné aucune doctrine savante, aucune croyance populaire : toutes les foules qui prenaient le triple refuge étaient de plein droit bouddhigues. Est sainte toute doctrine qui se réclame de Bouddha : les Cunyatāvādins fraternisent avec les Pudgalavādins; seuls sont exclus ceux qui nient l'acte et sa récompense.

La communauté faisait appel à tous les ascètes. S'il faut en croire les Singhalais, Bouddha avait renoncé aux pénitences; mais son Église ne les a jamais strictement défendues; il préchait la pratique d'une moralité parfaite, l'observation rigoureuse de commandements qui rappellent le Décalogue et sont aussi vieux que l'humanité; ses disciples recommandaient la vie mendiante et d'abnégation sous les vêtements d'un moine, la méditation savante

t Kenn, Manual, pp. 61, 72. Le Bouddhisme est une religion et non pas une philosophie. Des hommes encadrés dans des congrégations distinctes, partisans de doctrines opposées, se rencontrent dans le culte du même nom et des mêmes symboles. Ainsi peuvent être conciliés les deux faits que nous constatons : d'une part, l'ancienneté des spéculations philosophiques; d'autre part, l'absence non seulement d'une orthodoxie proprement dite, mais encore d'unité dans les tendances intellectuelles. Toute doctrine qui conduit à la délivrance est une bonne doctrine et j'admettrais volontiers que l'originalité de Bouddha fut de les admettre toutes, se refusant à en patronner aucune, puisque toutes sont fausses « paramarthasatyatah », puisque toutes peuvent être efficaces. Les légendes très ingénieusement expliquées par M. Oldenberg (pp. 207, 276) confirment le dogme des divers enseignements : deçana lokanathanam sattvaçayavaçanugali, (S. d. s., p. 23.)

<sup>\*</sup> Voir Senart et Minarere, au sujet des Patimokkhas et des reliefs de Bharhut.

sur la douleur, mais ne fixaient pas le terme où devait aboutir cette méditation. Par le Yoga, le Bhiksu parvient à la délivrance !.

Les foules prennent refuge en Bouddha. Tous ne sont pas appelés, dans cette vie actuelle, à quitter leur maison, à chercher le bonheur calme des forêts; mais tous doivent, par la stricte observance des lois, par la pratique du Svadharma, par la générosité, par la vénération rendue au Bouddha et le respect professé pour les moines, éviter les destinées mauvaises, mériter d'obtenir dans une vie prochaine les dispositions sublimes qui les rendront dignes de faire le premier pas dans le chemin (sotāpatti). Pour les gens du monde, l'existence d'aujourd'hui est l'immédiate préparation d'une vie nouvelle parfumée du mérite des bonnes œuvres. Les bonnes racines porteront et muriront les fruits d'immortalité. Bouddha vient en aide à ses fidèles et reçoit leur culte; il dit les paroles qui émeuvent et convertissent; tous les états de conscience ont été prévus par lui. Le peuple se fait raconter des histoires merveilleuses sur la mort et la naissance du Maitre; il concentre sur son nom toutes les légendes des Jātakas <sup>2</sup>; il vénère les Stūpas et les reliques et, de la sorte, s'associe intimement aux membres de la confrérie.

De bonne heure, les Bauddhas se multiplient par l'agrégation et l'assimilation des groupes préexistants, laïques et cléricaux, fortement apparentés les uns aux autres quoique isolés, et qu'une doctrine plus large, un culte commun ou la série des causes qui s'appellent le hasard rangent autour de l'illuminé. Parmi les éléments constitutifs du Bouddhisme naissant et qui lui donnent conscience de son unité, le plus important est sans aucun doute le sentiment de respect et d'adoration que tous avaient pour le Maître <sup>3</sup>, sentiment qui se traduit dans les formules et dans le rituel singhalais et qui s'exalte dans les légendes du nord.

Le Sanigha s'élargit, devient le Sanigha des quatre directions cardinales, comprenant dans son sein, à côté des masses populaires adoratrices du Bouddha, tout un peuple de moines qui le reconnaissent comme le

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ni le Yoga dans sa conception générale, ni les Karmasthanas n'appartiennent en propre aux bouddhistes.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Kern, Manual, pp. 2, 72.

<sup>3</sup> Minayeff, Recherches, p. 5.

docteur infaillible et comme leur chef. Ces derniers se forgent une dogmatique et une théologie: conservant les « sūktas » traditionnels, dits peutêtre par Bouddha lui-même, ils les commentent, les interprètent. Par une
auto-suggestion facile à comprendre, quand ce n'est pas par calcul, la communauté fait honneur au Maître des spéculations qu'elle a créées; elle
justifie les innovations par un appel au passé. Cette littérature, nécessairement anonyme, est fixée dans un moule invariable, très ancien sans doute,
et mise in extenso dans la bouche de Çākyamuni. Les traditions et les
légendes des monastères constituent bientôt des « vitas » du fondateur,
mises en rapport avec les épisodes artificiels de son enseignement.

Alors naquirent des préoccupations d'orthodoxie : on discuta d'abord les règles de discipline. Les Vinayas sont la première partie du canon qui trouva des diascévastes. L'histoire du concile de Vaiçālī montre à l'œuvre les théologiens bouddhiques. Minayess ', avec une remarquable puissance d'analyse, dégage les causes nécessaires des conslits et les procédés normaux des réconciliations provisoires. Une sois les pratiques mises par écrit et codisiées, les dissérentes sectes sont constituées désinitivement; ces sectes portent le nom d'un monastère ou celui d'un Maitre : l'obéissance et la soi au Guru immédiat sont un point de doctrine universellement accepté.

Les préoccupations d'orthodoxie devinrent plus exigeantes. Ce qu'on avait fait pour les prescriptions de discipline, on entreprend de le faire pour les théories doctrinales; on veut les rédiger et les classer. Chaque confrérie, chaque groupe de confréries possédait des Sūtras, où étaient promulguées, mises sur les lèvres de Bouddha et enveloppées d'un appareil historique, les traditions, les doctrines propres à cette partie de la communauté. D'autres groupes possédaient des légendes et des biographies où la vie du Maître et celle des premiers disciples étaient associées à la glorification de personnalités locales; les mythes venus de partout s'y coudoyaient, concentrés autour de dogmes longuement et diversement élaborés. Dans certains milieux dominaient les spéculations d'ordre moral; dans d'autres, on avait rédigé des livres d'Abhidharma, exposés méthodiques de la vérité.

MINAYEFF, Recherches, p. 43.

Cette littérature, déjà très ancienne, était anonyme et volumineuse. Toutes ses parties avaient le même droit à passer pour sacrées. D'après quel principe les écoles puisèrent-elles, dans ce vaste répertoire d'idées et de livres bouddhiques, les éléments de leur canon? Toutes employèrent le même critérium et le plus subjectif qui soit : « Bouddha n'a pas approuvé des pratiques mauvaises, ni prèché des doctrines insuffisantes ou inutiles. Tout ce qui est bien dit est parole de Bouddha. » Chaque secte écarte comme hérétiques les Vinayas en contradiction avec ses propres règles, les Sūtras ou les Abhidharmas altérés; et en sens inverse : « Nous avons le droit d'interpréter la doctrine du Maître, de reconstituer l'enseignement qu'il a certainement prêché 1. »

La plupart des sectes avaient des longtemps perdu leur originalité primitive. Compilations plus ou moins régulières, riches d'emprunts faits aux littératures populaires, aux Écritures des sectes rivales et aux darçanas, les canons des dix-huit écoles hīnayānistes se constituent comme se constitueront plus tard les canons des Sautrāntikas et des Vaibhāṣikas.

Autant par prudence que par tempérament intellectuel, certains docteurs évitaient de trancher les problèmes dont la solution nette eût provoqué des déchirements inguérissables. Nous trouvons parfois chez les bouddhistes une résignation absolue à l'ignorance des pourquoi et des comment. « Vous ai-je promis, dit Bouddha, de vous révéler les secrets et les mystères? Je vous ai promis de vous faire connaître la douleur, la cause de la douleur et le chemin. » L'auteur de la belle parabole des feuilles du Çiniçapā exprime avec beaucoup d'énergie l'humilité et la foi du fidèle <sup>2</sup>. A côté de ces aveux d'impuissance, les entreprises les plus hardies de l'orgueil intellectuel. L'investigation rationaliste accompagna et provoqua le souci

<sup>4</sup> Minaveff, Recherches, pp. 79, 85 (édit de Babhra), 226, 227. A l'affirmation α etad Buddhavacanam », la réponse est formelle : α naitad Buddhavacanam. » On discute l'interprétation des textes, on nie leur authenticité, on souligne les variantes; et le critérium de l'authenticité d'un livre est la valeur philosophique de la doctrine qu'il enseigne. La discussion entre Mahayanistes et Hinayanistes ne se place pas sur un terrain différent. Comp. Minaveff, Recherches, p. 22, et Bodhicaryavatara, chap. IX, ad 42 et suiv.

<sup>2</sup> OLDENBERG, Bouddha, p. 207.

de la reconstruction historique des paroles du Maitre. Les Écritures furent fixées et l'orthodoxie proclamée 1.

La fixation des Écritures eut pour conséquence nécessaire la définition de l'histoire ecclésiastique. Nous possédons dans les livres de Buddhaghoṣa et dans les chroniques singhalaises (Dīpa° et Mahāvaṁso) l'histoire de l'Église, d'après l'école des Mahāvihāravāsins. Après la mort de Bouddha, ses disciples, professant pour la doctrine (dharma) le respect qu'ils avaient eu pour le Maître, se réunirent dans une assemblée solennelle, le concile de Rājagṛha: de la bouche des élèves les plus chéris de Bouddha, ils recueillent l'inappréciable trésor de son enseignement, ils en fixent les termes, ils en conservent dans leur mémoire exercée jusqu'aux détails insignifiants. Et comme il était impossible de nier l'existence des écoles divergentes, les bouddhistes orthodoxes rattachent l'origine de celles-ci à des dissentiments postérieurs, à l'influence des infidèles, à l'intervention de Māra, le tentateur de Bouddha et l'éternel ennemi de sa doctrine <sup>2</sup>.

Pour présenter sous un aspect plus complet et plus rationnel l'histoire de la communauté, les docteurs bouddhiques mirent en œuvre un autre principe, très vieux dans la pensée hindoue, celui des vérités superposables, conciliables quoique contradictoires; il y a plusieurs vérités : les unes provisoires, accessibles aux intelligences imparfaites, l'autre définitive et que, seuls, les sages peuvent comprendre. L'enseignement de Bouddha, et c'est une des vertus sublimes de sa divine parole, peut s'accommoder aux diffé-

<sup>4</sup> La mémoire n'était plus vivante de la doctrine personnelle du Maître, si toutesois le Maître eut une doctrine. Les légendes sur l'agnosticisme et la tolérance de Bouddha tendent évidemment à justifier l'attitude réservée des docteurs modernes. Je crois volontiers qu'elles ont une valeur historique.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Or, les sectes ont manifesté leurs divergences dès l'origine. A Rajagrha, où étaient réunis les fils orphelins du sage de la tribu des Çakyas, après que les saints personnages eurent chanté la loi et le Vinaya, parut Purana avec une foule de disciples. Les anciens lui dirent: « Les lois et le Vinaya ont été chantés par les anciens, accepte cette loi et ce Vinaya. » Et Purana répondit: « Les anciens ont fort bien chanté la loi et le Vinaya, mais ce que j'ai entendu des lèvres du Maître, ce que j'ai reçu de sa bouche, c'est à cela que je me tiendrai. » Minaveff, Recherches, p. 40 (d'après Cullavagga, p. 290; comp. Tar., p. 44, sur le rôle de Purna); comp. Recherches, pp. 50, 207, 290 (acinnakappo).

rents besoins intellectuels de ses adeptes <sup>1</sup>. A côté des sectes réprouvées, celles qui possèdent des canons apocryphes, il y a place immédiatement en dessous de l'Église sacrée pour des écoles moins parfaites, attardées à des doctrines illusoires, quoique vraies et salutaires. Ainsi s'harmonisent dans un vaste ensemble les différentes communautés, ennemies ou fraternelles. Le dogme de l'infaillibilité de Bouddha, celui, non moins nécessaire, qui affirme la fidélité de la tradition, sont placés au-dessus de toute controverse.

Peut-on déterminer le moment où cette œuvre scolastique fut définitivement accomplie, le moment où les livres des diverses sectes rédigés et consacrés fixèrent l'évolution des doctrines et des rites au sein des communautés régulières ?

Le canon pali fut écrit, nous dit-on, sous le règne de Vattagamani, aux environs du commencement de notre ère. Les écoles du nord fixent à l'époque de Kanişka <sup>2</sup> la réunion du troisième concile. Mais à cette date,

- 1 Comp. dans le Vedanta la doctrine des deux points de vuc. Dans le Bouddhisme, il faut distinguer la théorie des multiples véhicules, celle du sens direct et détourné de l'enseignement de Bouddha, celle des diverses périodes et des deux vérités. (Cf. chapitres suivants.)
- <sup>2</sup> Concile de Kaniska: Taranatha, pp. 65, 76; Hiuen-tsang, I, 177. Wassilieff, Buddhismus, p. 66. Kern, Buddhismus, II, 449; Manual, pp. 121, 122. Date de Kaniska: Minaveff, Recherches, pp. 229, 230. (Bibliographie, notamment Fergusson, Oldenberg et M. Müller, India, p. 291.) Cette date, comme quelques autres qui sont devenues des articles de foi, était fixée de la manière la plus fantaisiste. Pourquoi identifier l'ère Caka avec l'ère du sacre de Kaniska? M. S. Levi aborde ce problème si important pour la chronologie religieuse et littéraire dans une étude en cours de publication dans le Journal Asiatique (Notes sur les Indo-Scythes); il veut bien me communiquer, sous une forme rapide, son avis sur la question:

On a longtemps confondu à tort les Çakas et les Kouchans. La dynastie des Kouchans, que les Chinois appellent les rois des Yue-tchi, porte dans l'Inde le nom de Tukharas, et les Puranas séparent expressément les Tukharas et les Çakas. Kaniska est un Kouchan, donc un Yue-tchi ou un Tukhara. Le témoignage des historiens chinois, mal entendu ou mal interprété jusqu'ici, fixe l'avènement de la dynastie kouchane un peu avant le milieu du premier siècle avant l'ère chrétienne; une série d'indices également fournis par les textes chinois tendent à placer le règne de Kaniska dans le cours des dernières années qui précédèrent la naissance du Christ. La légende apocryphe de saint Thomas paraît confirmer ces inductions, puisqu'elle porte le règne de Bazdeo-Vasudeva, le second successeur de Kaniska, un peu après le milieu du premier siècle.

les sectes avaient dès longtemps affirmé leur individualité et précisé leurs tendances. Le canon des Mahāvihāravāsins, la plus importante des écoles de Ceylan, semble résulter de contaminations successives. Nous devons attribuer une antiquité plus haute aux écoles exclusivistes et ce raisonnement, appuyé sur la tradition, nous ramène vers le premier siècle avant notre ère, un siècle après le règne d'Açoka Piyadasi.

Or, par une circonstance très heureuse, nous rencontrons ici des documents d'une autre nature, les édits du roi Piyadasi Açoka et les sculptures de Bharhut, qui prêtent un point d'appui solide aux déductions que fournit l'exégèse historique des textes et des traditions.

Les inscriptions d'Açoka nous renseignent sur l'état de la communauté; elles nous donnent une idée exacte, encore que partielle, du Bouddhisme contemporain; elles démontrent l'existence de centres bouddhiques qui constituaient déjà la série des écoles hīnayānistes telles que nous les connaissons par les documents palis.

Le Bouddhisme d'Açoka, dit M. Sénart, est déjà le Bouddhisme complet, achevé dans ses idées maîtresses et dans son organisation. Il est en possession de son symbole résumé : l'acte de foi triple au Bouddha, à sa loi, à l'assemblée du clergé. Les fidèles se partagent en laïques des deux sexes que le roi désigne d'ordinaire par le nom « d'unis dans la loi », et en communautés monastiques d'hommes et de femmes. Le dogme de Bouddha, homme privilégié, qui, à force de bonnes actions capitalisées pendant d'innombrables existences, mérite d'atteindre à la sagesse absolue et de montrer aux hommes la voie de la perfection, est dûment établi. Cet enseignement du Bouddha se résume en une morale élevée . . . Il a une sanction, c'est le bonheur en cette vie; c'est, après la mort, les joies du ciel. Le culte est réglé et les fêtes hebdomadaires, mensuelles et trimestrielles sont celles que consacre la pratique la plus moderne. Sur quoi se fonde cet édifice religieux? Sur la parole de Bouddha : elle passe pour incorporée dans des morceaux qu'avait conservés la tradition ! . »

<sup>1</sup> Un roi de l'Inde. (Revue des Deux Mondes, 1er mars 1889, p. 85.) — Comp. Barth, dans les Bulletins des religions de l'Inde.

La triple croyance en Bouddha, en sa loi et en son Église suppose le sentiment très net de l'unité du Bouddhisme. Les Bauddhas sont les membres d'une communauté religieuse, consciente d'elle-même, animée de l'esprit de propagande, unie dans la profession d'un même symbole. Ils croient en Bouddha, quels que soient les dogmes divers que ce nom recouvre; en sa parole, que les sectes s'enorgueillissent de préciser; en son Église, que la rivalité des communautés diverses concentre et groupe fortement autour des reliques et des souvenirs d'un merveilleux fondateur.

On a cru trouver, dans des titres d'ouvrages sacrés, cités par un édit et recommandés à l'attention des sidèles, la preuve de l'existence à cette époque reculée, des Écritures canoniques singhalaises <sup>1</sup>. M. Sénart déclare cette conclusion inadmissible, et, sans nul doute, avec raison. Mais il serait aussi imprudent de nier la portée de ce renseignement que d'en exagérer la signification: les indications d'Açoka ne se rapportent à aucun canon déterminé qui soit connu; mais si l'insussisance des détails, la langue des inscriptions et d'autres raisons d'ordre technique désendent sévèrement une conclusion positive, ce sait demeure incontestable que les bouddhistes du IIIe siècle avant notre ère possédaient des livres, écrits ou sus par cœur <sup>2</sup>, entourés d'une vénération particulière et qu'on tenait pour révélés. Ces textes, probablement courts, peut-être apparentés aux Sūtras (au sens brahmanique du mot), versés peut-être dans le moule classique de nos Suttas palis, résumaient le travail des philosophes et des prédicateurs : ils contenaient

¹ Inscription de Bairat; Corpus de Cunningham, p. 131; Sénart, II, p. 197. — Minayeff, Recherches, pp. 83-92. — Lévi, Notes sur les inscriptions de Piyadasi, II. Le Laghulovada de l'édit de Bhabra (Journ. Asiat., mai-juin 1896): « On peut affirmer que Piyadasi ne désignait pas plus au clergé bouddhique une rédaction sanscrite qu'une rédaction palie de cette œuvre. » Les inscriptions ne prouvent pas l'antiquité du canon de langue palie, mais elles démontrent l'ancienneté des Écritures (Sutras et Vinayas): « L'étroite parenté du texte septentrional avec la rédaction palie garantit la réelle ancienneté du Sutra original, et la leçon qui se dégage de ce sermon répond si bien à l'indication de l'édit qu'il est difficile de séparer le Rahula-Sūtra du Laghulovada. » — Kern, Manual, pp. 2, 113. (Références à Bühler et à Barth.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Les termes dont se sert le roi visent une tradition orale : il s'agit d'entendre, de confier à la mémoire. Les textes qu'il cite, très simples par le sujet, sont très médiocres d'importance et d'étendue. » (Sénart, Un roi de l'Inde, p. 86, note.)

en germe les Écritures depuis canoniques <sup>1</sup>. Le Bouddhisme, tel qu'Açoka le préche à ses administrés, est essentiellement pratique; pourquoi ne pas admettre l'existence si probable d'un Bouddhisme savant et soucieux des théories?

Les inscriptions d'Açoka ne nous révèlent pas le tout du Bouddhisme, deux cent cinquante ans avant notre ère. Le but précis de ses exhortations pieuses, le point de vue laïque et gouvernemental auquel il se place, dispensent Açoka de nous renseigner sur les questions dogmatiques ou sur les superstitions populaires.

M. Sénart considère que le Bouddhisme n'eût pas conquis le monde indien, « s'il eût été à ses débuts empêché de la dialectique nihilistique et creuse de sa tradition septentrionale, des raffinements du midi sur le Nirvāṇa, sur la personnalité humaine, sur la théorie du Karman »; mais si le Bouddhisme est la religion d'une foule, il est aussi la religion d'un clergé rapidement constitué et très nombreux dès l'origine. Je crains que nous soyons portés, pour expliquer le succès du Bouddhisme, à nous le représenter beaucoup trop simple et pas assez raffiné. Les écoles bouddhiques religieuses et simplistes, comme les sectes de la Terre pure et des Sukhāvatīvyūhas, paraissent avoir été précédées, même dans les milieux populaires, par des Églises animées d'un tout autre esprit : dans l'Inde, la métaphysique est dès longtemps chose vulgaire et nationale; on peut donc admettre que le Bouddhisme a été de bonne heure une religion savante, la religion d'un clergé scindé en factions métaphysiques, une doctrine de salut et d'ascétisme fabriquée par les sophistes à l'usage des Aupanisadas.

t Les sculptures de Bharhut ne sont pas la mise en œuvre des Jatakas palis. (Cf. Minayeff, op. cit.) Elles démontrent que la mythologie n'était pas fixée catholiquement au li siècle; mais il faut tenir compte des différences dans l'espace comme des différences dans le temps.

§ 3. — Bouddhisme populaire ancien. — Légendes du Lalita. — Le Bouddha, les dieux, le ciel, la psychologie du Bouddhisme populaire.

La constitution des écoles du petit Véhicule sut rapide; dans ce sens, on peut dire que le Bouddhisme, dès une époque très ancienne, appartint à la communauté. Mais nous connaissons un autre Bouddhisme, populaire, enthousiaste, religion à divinités légendaires et personnelles, fortement impréguée d'idées mystiques. Les communautés hinayanistes, à la différence des groupes jainas, ne se crurent jamais charge d'àmes; incapable d'élever l'esprit public à la hauteur d'une dogmatique relativement tempérée, l'Église ne parvint pas à substituer l'espoir du Nirvana à l'attente passionnée des joies célestes, l'idée du Bouddha mort, type du Mukta, modèle des perfections ascétiques, à l'idée du dieu vivant que tout cœur humain réclame; elle ne fut pas assez prévoyante ou assez forte pour endiguer dans les couloirs rétrécis de sa métaphysique et de sa théologie les énergies débordantes du polythéisme bouddhique, pour établir de sûres palissades contre la sorcellerie et les rites superstitieux. L'influence de la doctrine et de la tradition s'exerça dans un domaine relativement restreint et parmi le clergé lui-même survivent et le souvenir des croyances anciennes et l'amour des spéculations neuves. Les sectes du Hinayana ne forment qu'un épisode de l'histoire du Bouddhisme : elles ne résument pas toute la religion primitive.

Sans doute elles nous conservent, pour l'étude de la période qui les vit naître, des documents estimables; mais on peut ne pas tenir compte du témoignage suspect et non constant de leurs traditions. C'est avec des idées formellement tendancieuses que les livres sacrés furent rédigés et choisis, que les pratiques et les légendes furent adoptées ou proscrites; l'esprit de système se trahit dans la composition des chroniques. Loin d'être d'accord entre elles sur tous les points de doctrine et d'exégèse, les écoles ne se sont même pas entendues sur le point capital de la fixation des Écritures; mais toutes, bien qu'à des degrés différents, ont été animées d'un esprit

clérical et rationaliste, et, par le fait, nous renseignent mal sur la vie luxuriante et somptueuse des croyances et des émotions populaires.

Le Bouddhisme pali présente une forme assagie, décente, aristocratique de la religion, amoindrie du côté de la légende et du rite, monstrueusement développée du côté de la philosophie, cette servante du dogme qui l'asservit très souvent. L'édifice ingénieux des Singhalais repose en dernière analyse sur une série de conceptions d'un caractère scolastique, lesquelles supposent d'autres idées plus simples; l'examen de ces conceptions entraîne une conclusion importante : l'antiquité des idées mahāyānistes, conclusion qui sera confirmée par l'étude des sources du nord.

Il est un fait sur lequel on doit d'abord insister : les sectes du IIînayāna se réclament de Gautama; tandis que leurs spéculations philosophiques et morales sont impersonnelles et, sinon d'origine, du moins de caractère anonyme, de date incertaine, un des articles de leur foi offre un aspect spécial, historique : c'est la croyance en Gautama Çākyamuni, révélateur de la doctrine (Dharma), fondateur de l'Église (Sanigha). Sans doute, le dogme de Bouddha est le point d'aboutissement du travail séculaire et national, car il symbolise la doctrine de l'illumination, de la délivrance, du salut; mais, qu'on y prenne garde, ce dogme est intimement lié à une personnalité, sinon historique, du moins reconnue pour telle par les adeptes du petit Véhicule; il suppose la croyance en un Délivré, en un Illuminé. La thèse de la Mukti, de la Bodhi est incarnée dans une personne parfaitement précisée.

Si le Samana Gotama Bouddha des Singhalais ne s'enveloppe pas du prestige fantasmagorique familier au Lalita Vistara, il n'en demeure pas moins un être merveilleux et surhumain. L'enthousiasme des Sthaviras le regarde comme ayant réalisé parfaitement un type irréalisable, très différent de la conception du Mahāpuruṣa, du Cakravartin, je le veux bien, mais tout aussi théorique.

Ce type, qui est celui du Samyaksambuddha, est très anciennement élaboré; mais il est inséparable de l'ascète merveilleux en faveur duquel il fut renouvelé. Les détails du culte, les embellissements des vitas, la forme stéréotypée des sūtras nous en sont de surs garants. Minayest s'exprime

ayec autant de prudence que de sagacité : « Au sein de cette communauté, qui sut la dépositaire de la tradition primitive sur le Maître, se sait jour avec évidence une disposition spéciale, bien indienne, par rapport à celui-ci : les disciples, non seulement honoraient sa mémoire, mais encore priaient leur Maître... Il devint bientôt l'objet d'un culte religieux... La communauté tendait à la déification de Gautama, voulait croire en lui et le prier 1. » Cette tendance, qu'attestent et les récits relatifs à la famille de Bouddha<sup>2</sup>, et le nom primitif des fidèles (cramanālı Çākvaputrāh), peut seule expliquer la constitution des Écritures et l'histoire du Hīnayāna. La doctrine de l'arhat impeccable et « omniscient » s'est concentrée sur la personne de Çakyamuni, d'où l'importance attachée à sa parole, le souci d'établir l'authenticité des sûtras et le souvenir minutieux qu'on a gardé de sa vie apostolique. Le Maitre a dit : « Je suis Bouddha. » La foule dés ascètes a cru son verbe divin; elle a eu foi dans ses vertus, dans ses miracles, dans son enseignement; elle a vénéré le successeur de ces prébistoriques Tathagatas qu'elle connaissait avant de leur donner des noms; elle a défini le dogme de la Bodhi.

Quand les sectes, prenant conscience d'elles-mêmes, se constituérent une philosophie, elles furent portées à exclure de leurs traditions, sinon de leurs rites, ce qui s'accordait mal avec les dogmes mieux systématisés. Le Bouddha des Sarvāstivādins, le Bouddha des Églises singhalaises est un docteur, montreur du bon chemin; il a obtenu le nirvāṇa longtemps désiré; par la force de la contemplation et de la vertu, possesseur du chanda, du vīrya, de la smṛti, du samādhi et de la Prajñā, il a triomphé des kleças et déraciné le Karman. Désassociant les dharmas, il a vécu quelques années dans l'état de jīvanmukti; maintenant il est éteint, détruit, évanoui, a parinirvṛta ».

Les écoles monastiques enrôlées par Bouddha dans l'adoration du triple refuge ont construit une religion très particulière, naturellement issue de leurs dispositions intellectuelles; la formule du refuge en Bouddha est détournée de sa signification primitive. Le Dharma est progressivement rédigé, inter-

<sup>1</sup> Recherches, p. 5.

<sup>2</sup> Disposition spéciale des Vinayas en faveur des Cakyas. Kern, Manual, p. 78.

prété par les philosophes. Le Saingha détermine lui-même ses lois et ses pratiques. A ce Bouddhisme aristocratique et philosophant dont M. Oldenberg a démontré, a priori et a posteriori, l'existence ancienne, l'historien doit opposer un Bouddhisme non clérical, dont l'existence, pour être attestée par des documents moins circonstanciés, n'est pas moins certaine : la foi dans les milieux différents prend des formes diverses. L'homme extraordinaire en qui les rationalistes virent un Bouddha, fut adoré par les peuples; il trouva des fidèles (Bhaktas 1) dans les milieux non absorbés par la méditation savante et la pratique des observances, parmi les laïcs, non déshabitués, comme étaient les Aupanisadas, de la prière et de l'adoration, adeptes fervents d'un Kathénothéisme accommodant et superstitieux : j'appelle Bouddhisme populaire l'ensemble des croyances bouddhiques nées en dehors du Saingha et longtemps soustraites à son influence.

Nous sommes renseignés sur le Bouddhisme populaire ancien par les légendes du Lalita Vistara, par les traditions relatives aux reliques et par les monuments connexes <sup>2</sup>.

M. Sénart a démontré que nous avons le droit d'utiliser, pour l'histoire du Bouddhisme ancien, les indications des sources du nord, parmi lesquelles en première ligne le Lalita Vistara <sup>5</sup>. Les silences et les aveux des ouvrages palis confirment les données du Lalita et mettent hors de doute l'antiquité de la légende du Bouddha. La tradition méridionale, « sous sa forme définitive, plus spécialement théologique et monastique », est d'ailleurs contredite par le témoignage du Mahāvastu, livre qui possède une autorité plus grande que celle du Lalita Vistara, étant un texte canonique de l'école des Lokottaravādins, secte de l'Église Mahāsānighika. Cette école appartient au groupe le plus ancien; elle fait partie du petit Véhicule. Les sources palies

<sup>1</sup> Buddhopasaka.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Les relations du Bouddhisme avec le Çivaïsme furent étroites; rien ne prouve qu'il n'y eut pas, dès l'origine, un Bouddhisme à théologie civaïte et à rituel cakta; et nous admettons volontiers cette hypothèse, encore qu'il soit difficile de la démontrer ou d'en préciser les termes. Cf. chap. V.

<sup>3</sup> Essai sur la légende du Buddha; comp. la critique de Weber mentionnée plus haut.

— Kern, Manual, p. 12.

la connaissent et attestent son existence dès l'époque du concile de Vaiçālī; il est vrai qu'on la regarde comme hérétique.

Malgré l'avis répété de M. Sénart, la critique s'est trop préoccupée de l'explication qu'il a fournie de la légende et pas assez de la légende ellemême, si supérieurement mise en lumière par l'indianiste français. Vainement on discutera l'origine des mythes dits solaires ou de l'orage, l'origine des symboles, du disque, des pieds, du parasol et de l'arbre, l'appréciation étant affaire de tempérament intellectuel plutôt que de déduction logique. (Voyez Sir Alfred Lyall, Études religieuses, et sa remarquable parabole de l'échelle de Jacob 1.) Mais en tout cas, quoi qu'en pense M. Weber, un fait important paraît acquis à la science : Bouddha, dans les temps les plus anciens, fut divinisé par des populations à croyances visquites. Il a les pieds palmés comme les hommes blancs du Mahābhārata; comme Apollon, il naît merveilleusement sous un arbre céleste; comme les dieux solaires, il met en fuite les démons; sa mère survit à peine quelques jours à sa naissance, telle l'aurore, ou comme l'indique pieusement le Mahāvastu, pour que la virginité de la sainte soit respectée 2; « les sculptures de Bharhut et Sanchi, loin d'attribuer à la personne de Buddha un caractère exclusivement réaliste et historique, répugnent à le représenter directement ; elles ne le figurent jamais que par un emblème, et cet emblème n'est autre que les pieds visnuites et solaires ».

L'idée qu'on se fait d'un dieu nouvellement né ou récemment importé est toujours dans une relation très étroite avec la croyance antérieure. Les partisans de l'Évhémérisme le plus radical peuvent tomber d'accord avec M. Sénart : le Çākya Gautama deviut dieu par l'élection populaire. Il entre dans la divinité avec toute son histoire, désormais stéréotypée et

2 Mahayastu, 11, 2, 3; cf. Kers, Manual, p. 13, note 4.

<sup>1</sup> RHYS DAVIDS, Mahasudassanasutta, Intr. (S. B., XI): The legend (of Mahasudassana) is nothing more nor less than a spiritualist's sun myth... The very mention of the word sun-myth is apt to call forth a smile of incredulity, and the indubitable truth which is the basis of the theory has not sufficed to protect it from the shafts of ridicule... It would have been most strange, perhaps impossible, for the author to refrain from using the language of the only poets he knew, who had used their boldly figurative language in an attempt to describe the appearance of the sun. — Cf. chap. V in fine.

légendaire. Il prend la forme et la physionomie classiques des dieux incarnés; c'est dans le milieu littéraire et folkloristique ambiant qu'il trouve les attributs extrinsèques de sa divinité, les rayons presque solaires de son auréole. D'autre part, l'enseignement qu'on lui attribuera profite de cette transfiguration; les hinayānistes proclament Gautama arhat et sarvajña: c'est l'apothéose de l'ascétisme et de la sagesse.

S'il fût apparu, comme d'autres saints canonisés depuis, à l'époque des Avatāras et de la doctrine védantique, les savants l'eussent fait reconnaître comme l'incarnation de quelque dieu supérieur. Telle est, plus tard, sa destinée dans certains milieux, car on le nomme comme un des avatars de Vișnu, en attendant qu'il soit défini comme une des manifestations essentielles et périodiques d'Adibuddha Svayanibhū (Brahmā, cf. Svayanibhūpurāṇa). Mais il a vécu, il est mort à une époque de condensation religieuse et philosophique moins avancée; les métaphores du Rig Veda et les aventures du Soleil constituaient pour une bonne part l'aliment de l'Hindouisme, et Çākyamuni devait hériter des légendes et du symbolisme védiques. En même temps, les Aupanişadas précisaient à son profit, non le dogme du Brahma immanent, mais le dogme de la Mukti personnelle par la science et le yoga.

Quelle que soit l'interprétation des légendes et des traits surhumains (lokottara) qui remplissent l'histoire de Bouddha et constituent sa merveilleuse physionomie, ces légendes et ces traits, élaborés et orthodoxes dès l'origine, sont une preuve très claire des sentiments professés par les disciples et par les foules.

Les récits relatifs à la mort et aux reliques de Bouddha confirment cette manière de voir.

D'après la légende conservée dans le commentaire du Mahāvagga, c'est à la prière de deux laïcs que le culte des reliques sut institué par Bouddha; le texte sacré relatif au même épisode en supprime la partie essentielle et signale sculement l'offrande de riz et de miel saite au Maître par les deux marchands Tapussa et Bhallika. Le Mahāvastu, Hiuen-Tsang et les tradi-

<sup>1</sup> Comp. Bunnour, Introduction, pp. 338 et 339. - Lassen, IV, 586. - Cf. p. 10, note 2.

tions birmanes sont unanimes à confirmer le récit de l'Atthakathā singhalaise. Le Seigneur donne aux marchands les trois refuges : « Allez, leur dit-il, sous la protection de Bouddha, sous la protection de la loi, sous la protection de la communauté de ceux qui écoutent le Seigneur. » Ils reçurent alors la protection de Bouddha, de sa loi et de la communauté, et ils dirent : « Seigneur, nous sommes des marchands, nous allons par divers pays et divers royaumes. Il serait hon, Seigneur, que nous eussions quelque chose de visible, afin de pouvoir l'honorer. » Alors le Seigneur, ayant arraché avec sa main des cheveux de sa tête, les donna aux marchands, leur disant : « Construisez un Stūpa sur ces cheveux; des pierres se présenteront, disposez-les 1. »

A la mort du Maître, les fidèles se disputent ses reliques; ils édifient des Stūpas, monuments de prière et de piété. M. Kern a savamment étudié la légende des sunérailles, la signification et l'origine des Stūpas <sup>2</sup>. Signalons un détail qui n'est pas sans importance : la récente découverte au Népal d'un Stūpa contemporain d'Açoka. L'inscription, très fragmentaire, nous apprend que le monument est consacré à Koṇāgamana, Tathāgata préhistorique; ceci démontre clairement, sinon l'existence de ce personnage sabuleux, du moins la très haute antiquité de sa légende et de son culte <sup>3</sup>.

A l'époque des inscriptions et des sculptures de Bharhut, la vénération des reliques constitue, avec le culte des symboles, l'arbre, le disque, les pieds, un des caractères saillants et la note spéciale du Bouddhisme populaire. Ce qui distingue le Bouddha laïc, l'Upāsaka, ce n'est pas l'obéissance aux lois morales prêchées par le Maître, car ces lois, vieilles comme l'humanité, sont fixées dans tous les Dharmaçāstras 4; ce n'est pas le respect

<sup>1</sup> Minayeff, Recherches, p. 159. - Kern, Manual, p. 88.

<sup>2</sup> Comp. Sénart, p. 406. — Minayeff, p. 179. — Kern, Buddhism, II, 139, 173; Manual, p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kanakamuni, cf. S. Lévi, *Journ. Asiat.*, 1897, I, p. 15. — Comp. Sénart, p. 452: Multiplication ancienne des Bouddhas.

<sup>4</sup> Gautama VII, 8 et sqq.; XXII, 18 et sqq.; apud Minayeff, p. 164. — Comp. Kern, Manual, pp. 70, 71; Childers, The wohle duty of the Buddhist Layman. (Cont. Review, March, 1876.) — Grinblot, Sept Suttas palis (Sigalovádasutta). — Oldenberg, p. 379. — Wassilieff, p. 248, Les laïcs d'après les Sarvástivádins.

religieux du Sanigha, la générosité pratiquée à l'égard des moines, car ce respect, cette générosité sont de règle vis-à-vis de toute confrérie, de tout ascète <sup>1</sup>. Serait-ce la vénération platonique des trois joyaux, l'acceptation implicite du vague credo professé par le Sanigha? Je ne le pense pas, car tout ce qui est divin est généralement respecté dans l'Inde.

Ce qui distingue le Bauddha, c'est la bhakti de Bouddha, prié comme listadevată; c'est la prise de refuge en Bouddha, Tāraka suprême et bienfaiteur absolu. Le Refuge ainsi compris est le premier article du dogme, la prescription élémentaire et primitive de la loi 5. « On ne saurait douter, dit Minayeff, qu'il faille considérer Bouddha comme le centre autour duquel gravite tout le culte représenté dans les sculptures de Bharhut. Nulle part, il est vrai, son image ne s'y trouve représentée comme objet du culte; mais on prie ses restes cachés sous la coupole des Stūpas, on vénère les symboles visibles de son omniscience et de sa loi. Les dieux dans le ciel, aussi bien que les hommes sur la terre, adorent les mêmes objets 4. »

Ce Bouddha, « qui est le centre du culte de Bharhut », qui est le héros de tous les Jātakas, n'est pas le dieu mort de la théorie palie, c'est le dieu vivant des mahāyānistes (Lalita, Bodhicaryāvatāra, Stotras, etc.).

Dans les livres canoniques du sud, Bouddha est dieu; mais, suivant l'heureuse expression de M. Kern 5, c'est un dieu mort, un dieu éteint (parinirvṛta). Les écoles arrivent de bonne heure à nier l'existence actuelle de Bouddha; elles proclament l'anéantissement sublime de leur dieu et prêchent cet anéantissement comme le but suprême et très calme. A Bouddha, au point de vue pratique, est substitué le Dharma. La communauté

<sup>1</sup> Gaulama, V, 18; Apastambha, I, 1, 3, 26, apud MINAYEFF, pp. 162 et 163.

<sup>2</sup> Bauddhanam sugato devah.

<sup>3</sup> Caranagamanair vina na syad upasaka iti. A. K. v. 184 verso (apud Minaveff, p. 165).

— Celui qui donne au Samgha, celui-là honore le Bouddha. (Milindapanho, p. 240; cf. Minaveff, p. 173).

<sup>4</sup> Minayeff, Ancien culte bouddhique d'après les bas-reliefs de Bharhut, chap. VII des Recherches, p. 180. Sur la valeur des symboles, comp. Sénart, Légende du Buddha, pp. 416 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Kenn, Préface du Lotus, S. B.

professe avec une virtualité remarquable une sorte d'athéisme pieux 1.

Si nous demandons à ces bouddhistes athées quel fruit peut porter

le culte rendu à un être privé de pensée, — acittake kṛtā pūjā kathani phalavatī bhavet 2, — leur réponse très savante trahit le caractère scolastique de la doctrine 3.

Je me refuse à croire que cette forme de l'idée bouddhique soit primitive; l'idée de Bouddha • dieu mort • est le produit artificiel de la spéculation : elle se gresse sur l'idée populaire de Bouddha dieu, cakravartin, mahāpuruṣa, daçabala 4.

Les sages admettent la conception populaire comme le poète de la Bhaga-vadgītā admet la divinité de Kṛṣṇa: au point de vue de la vérité inférieure. Théoriquement ils la subordonnent à la thèse de la Bodhi et du Nirvāṇa; mais cette conception est antérieure aux remaniements qui compromettent, dans l'intérieur du Sanigha, son importance religieuse.

Le Bouddha du Lalita Vistara et du Mahāvastu, le Bouddha des livres hīnayānistes est un dieu: il connaît le présent, le passé et l'avenir, réalise les miracles, éclaire d'une lumière divine les régions éloignées de l'espace par un rayon de son œil divin, illumine les intelligences par une seule parole. Il cherche et prévient les créatures qui doivent être converties; il multiplie ses renaissances ou prolonge sa vie terrestre. Descendu des hauteurs du Tuṣitasvarga, né mystérieusement d'une vierge, il continue la tâche de charité spirituelle dont les existences passées l'ont rendu digne;

<sup>1</sup> Le mot est de M. Rhys Davids. Comp. Sir Alfr. LYALL, op. cit., pp. v et xvi, et M. Sénart, article cité de la Revue des Deux Mondes: « Oui, dans notre logique, le Bouddhisme aboutit à une doctrine athée; il ne faudrait pourtant pas croire qu'un bouddhiste ressemble de si près à un athée de notre temps...; l'Hindou est fort rebelle à l'athéisme. »

Comp. OLDENBERG, Bouddha. pp. 368, 375. « Le Bouddhisme est une religion sans prière... Leur maître à eux est entré dans le Nirvana; ses fidèles crieraient vers lui qu'il ne pourrait les entendre. Le soin des reliques de Bouddha et l'organisation de fêtes en leur honneur incombent exclusivement à la piété des fidèles laïcs. » (Citation d'un passage très important du Mahaparinibbana, VI 24.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. C. A., IX, 39.

<sup>3</sup> Comp. Milindapañho, chap. IV, 1, 10 et suiv., et Bodhicaryavatara, chap. IX et commentaire; cf. plus loin, chap. IV.

<sup>4</sup> L'hypothèse contraire renverse la relation naturelle des termes qu'elle rapproche.

son corps est beau, sa voix charmante '; sa loi est bonne, sa volonté miséricordieuse. Les dieux l'adorent dès le berceau; on l'appelle le dieu des dieux (devātideva '); Indra obéit au moindre de ses disciples. Les Yakṣas sculptés dans le granit de Bharhut vénèrent prosternés ses reliques. Les Upāsakas et les Bhikṣus répètent son nom, adorent sa parole, lui offrent des fleurs, construisent des Stūpas; ce culte n'est pas un acte de Vandana ou d'Anusmṛti (commémoration), mais un acte de Pūjā et de Bhakti.

Avant de formuler le dogme du Nirvāṇa, tel que le connaissent les Sarvāstivādins par exemple, la communauté a pratiquement admis la divinité vivante de Bouddha. Çākyamuni est une créature ordinaire (sattva, alpasattva) devenue Lokottarā (mahāsattva, bodhisattva). Loin d'être l'anéantissement, l'acquisition de la Bodhi (Nirvāṇa) marque le triomphe définitif du Yogin sur Māra, dieu de la mort : c'est l'entrée dans l'amata, dans le Nirvāṇasukha, dans l'immortalité sereine et miséricordieuse par la sagesse et la force.

Au sein même de l'Église la plus orthodoxe, le dogme du Nirvāņa est interprété de plusieurs manières, et la discussion passionnée qui divise les savants européens n'est qu'un reflet affaibli de la discussion des croyants singhalais <sup>3</sup>. La doctrine nihilistique a certainement prévalu, mais qui peut émettre une opinion documentée sur les nombreuses sectes du petit Véhicule et fixer dans le temps et dans l'espace les phases successives d'une évolution peut-être séculaire? La littérature folkloristique (Jātakas) et les œuvres d'inspiration personnelle (Therigāthās, etc.) sont loin de s'harmoniser toujours au dogme du Bouddha pariniryrta.

La thèse que nous combattons, à savoir l'antériorité du Bouddhisme athée et philosophique, paraissait évidente il y a quelque vingt ans. Elle était pour ainsi dire démontrée a priori, étant donnée l'opinion qu'on s'était faite de l'Inde contemporaine de Bouddha. Les orientalistes n'avaient pas

<sup>1</sup> Comp. Dhammapada, comment. Histoire de Rapananda.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir Burnour, Introduction, reproduit et discuté dans Kern. (S. B., préface du « Saddharmapundarika ».)

<sup>3</sup> Kern, Manual, p. 54, présente des remarques nouvelles et très curieuses. — Comp. Oldenberg, pp. 268 et suiv. — Burnouf, Intr., p. 516 et suiv.; cf. plus loin, chap. III.

suffisamment distingué la civilisation brahmanique et la civilisation indienne; or le Brahmanisme orthodoxe n'est qu'une des expressions, et non pas la plus sincère, de l'àme hindoue : « Il a de tout temps existé dans l'Inde, audessous du niveau brahmanique, une couche profonde d'idées, de croyances et de traditions... qui, au prix de bien des retouches, ont conquis finalement leur place dans le cadre officiel de la constitution religieuse !. » Les Védas, les Brāhmanas et les Sūtras paraissaient résumer toute la pensée indienne d'avant notre ère, et la notion de « bhakti » semblait à M. Weber en contradiction si complète avec les habitudes religieuses immémoriales, qu'il v voyait un article d'importation chrétienne 2. N'était-il pas légitime de croire au développement antérieur de la philosophie bouddhique, à l'apparition tardive des légendes et du culte? Le dieu vivant des Églises du nord, le Maitre adoré par Trapusa et Bhallika, c'est le docteur infaillible du canon pali, ressuscité et déifié après coup par les sectes hindoues. Mais si l'on tient pour vraisemblable la haute antiquité des sectes religieuses, on admettra difficilement que les disciples de Bouddha aient pu faire accepter par l'Inde déjà religieuse et dévote, un dieu non existant, désormais sans amour et sans verlu.

Non seulement sur Bouddha, mais aussi sur tous les problèmes qui intéressent la vie religieuse, les écoles philosophiques du petit Véhicule ont élaboré des doctrines très raffinées et, par le fait même, certainement en désaccord avec la croyance populaire.

Examinons quelques-uns des points les plus importants.

1. L'homme et le karman. — Pour les Singhalais 3, toute créature est « un composé, une résultante des skandhas ou des agrégats. Ces agrégats épuisent tous les éléments, propriétés et attributs matériels, intellectuels et moraux de l'individu. En dehors d'eux, il n'y a rien, ni principe sixe, ni

<sup>1</sup> SENART, Un roi de l'Inde (REVUE DES DEUX MONDES, mars 1889), et Légende du Buddha, pp. 460 et 461.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ind. Streisen, II, 398; Sur le huitième jour de la naissance de Krsna. (Academie de Berlin, 1867.) Contra A. Barth, Histoire des religions de l'Inde, p. 132, et Senart, Légende du Buddha, pp. 106, 336 et suiv.

<sup>3</sup> Écoles qui nient le moi, mais qui admettent l'existence des dharmas.

**Ame**, ni substance simple et permanente d'aucunc sorte. Ils se forment pour constituer chaque être, se modifient sans cesse avec lui et se défont à sa mort : l'individu étant de part en part un composé de composés, périt tout entier. Seule l'influence de son karman, de ses actes lui survit, et par elle s'opère aussitôt la formation d'un nouveau groupe de skandhas; un nouvel individu surgit à l'existence... et continue, en quelque sorte le premier...; c'est pour éviter... à l'héritier de son karman les douleurs de l'existence que le bouddhiste aspire au Nirvāṇa !. »

Pratiquement, comme le démontrent tous nos textes, comme le supposent presque toutes les doctrines, les bouddhistes se font du moi la même idée que les Sānikhyas les plus orthodoxes. La morale repose sur la loi du karman, admise sans restriction, et par une contradiction où tombent aussi les Brahmanes, bien que l'acte soit nécessité par l'acte antérieur, il est libre : « Kartā svatantraḥ karmāpi tvayoktani vyavahārataḥ » (Tu as proclamé l'acte et la liberté de l'agent 2).

II. Nirvāna, Svargas. — Quel est le but poursuivi par le sidèle? Le hīnayāniste, qui nie la réalité du pudgala, espère atteindre le Nirvāṇa (cittavṛttinirodha) par la suppression du désir et du karman. Le Bauddha, qui garde, sans la discuter, l'idée traditionnelle et populaire de la personnalité humaine, du bien et du mal, espère atteindre les svargas ou le Nirvāṇa conçu comme un svarga éternel, par la pratique du bien (çuklāni karmāṇi), par la grâce du Maître (Buddhādhiṣṭhānena). « Le Nirvāṇa, l'extinction sinale slotte comme un idéal lointain devant les nouveaux convertis. C'est une notion traditionnelle acceptée de tout temps; mais ils n'ont nul souci

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> A. Barth, Religions de l'Inde, p. 68. — Ces questions sont longuement discutées dans le B. C. A., chap. IX. — Kern, Manual, pp. 71, 72, 78. — Wassilieff, Les sectes et le Pudgalavada, p. 256. — Minaterf, Recherches, pp. 250, 252. — Comment concilier la mémoire (sous sa double forme : vie ancienne, vie actuelle) avec la thèse de la non-existence du moi? L'objection est ingénieusement réfutée (B. C. A., IX, 24); mais qui doutera que l'ensemble des littératures populaires et scolastiques (Jatakas, Dhammapada, etc.) trahisse un état d'esprit parfaitement d'accord avec le bon sens? Seuls des alchimistes en psychologie ont prétendu analyser l'homme sans y trouver l'âme et décomposer l'idée de responsabilité sans dégager la notion du moi et de la liberté.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. C. A., IX ad 73; réellement « na kartasti na bhoktasti »; Bouddha est à la fois Kiriyavadin et Akiriyavadin. (Kenn, Manual, p. 71.)

d'en analyser la signification précise. C'est le ciel qu'Açoka fait envisager aux fidèles, avec ses avantages tangibles et ses plaisirs médiocrement quintessenciés 1. »

III. Les dieux. — Le Bouddhisme est une doctrine de salut dont les principes n'ont rien d'exclusif ou d'intolérant. Le moine, professionnel du salut suivant la loi des Tathāgatas, s'absorbe dans la méditation du dogme, dans la pratique des observances. A l'intérieur des cloitres, la spéculation substitue « une doctrine nouvelle et un Maître humain aux notions anciennes et au Maître divin » (Sénart <sup>2</sup>).

Mais l'Upasaka, par le fait de son adhésion au Bouddhisme, n'abdique pas le droit d'invoquer les dieux qui inspirent la crainte ou sollicitent la dévotion : il acquiert seulement celui d'honorer le dieu nouveau, il apprend à connaître les prières utiles, à vénérer les symboles mystiques associés à une interprétation récente.

Nous connaissons peu les divinités anciennes, d'origine naturaliste <sup>3</sup>, mais ne pouvons douter que leur physionomie soit altérée dans les Védas et les Brāhmaṇas. Ces divinités survivent au triomphe des doctrines religieuses

<sup>1</sup> SENART. Un roi de l'Inde. (Revue des Deux Mondes, 1er mars 1889.)

Il est trop facile de documenter la remarque si précise et si lumineuse de M. Sénart. Les Écritures palies témoignent à toutes les pages de la croyance générale dans les svargas, et attestent sans discussion possible le rôle prépondérant qu'elle joue dans la vie religieuse. Les bouddhistes sont trop bons psychologues et logiciens trop attentifs pour avoir méconnu l'utilité pratique de la religion vulgaire. La doctrine de la souffrance et de la destruction de l'attachement au péché et au monde (bhinnakleçata) et suppose: A) la crainte des enfers (Commentaire du Dhammapada, vers 137 et suivants, Mahavastu, I [xx11], Bhavacakrabhavana, etc.); B) l'espoir du Nirvaṇa, poursuivi comme la réalisation intégrale du bonheur absolu (Dhammapada [Max Müller, S. B., X.]; Therigathas [Miss Mabel Bode, Congrès de Londres]; Oldenberg, p. 224). — Noms du Nirvaṇa: la terre des Sugatas, Sukhavati (sans Amitabha), Kalyaṇanandasindhu (Blonay, Déesse Tara, Sragdharastotra, st. 36). — Le Nirvaṇa est un Samādhi bienheureux et définitif. — Milindapañho, IV, 1, 37 et 72.

<sup>2</sup> Comp. ce passage, d'ailleurs très obscur, d'un édit d'Açoka : « Jadis dans le Jambudyina on adorait les faux dieux », et la discussion de M. Sénart, Édits de Piyadasi.

<sup>3</sup> Avant d'être réduits à un minimum de personnalité, que soulignent des équivalences arbitraires, avant d'être les ustensiles d'un rituel, « figurants artificiels d'un symbolisme raffiné » (BERGAIGNE), ces dieux ont eu dans la conscience du fidèle une vie autrement intense que celle que nous leur connaissons par le Rgveda.

athéistiques et trouvent place dans le cadre régulier des philosophies brahmaniques et bouddhiques : dans le Mahābhārata, Indra obtient sa force divine per l'action du karman brahmanique (sacrifice, pénitence); dans les Brāhmaṇas, par la vertu du Mahābhiṣeka. Pour les théologiens bouddhiques, l'explication est en principe la même, et cette explication vaut non seulement pour les dieux célestes, mais aussi pour les dieux de la terre, pour les Rṣis et les Yogins, Bauddhas et Tirthikas, pour le Vajrasattva, pour Bouddha lui-même, type définitif de la créature divinisée.

L'ancien panthéon bouddhique est formé des dieux populaires de l'époque ancienne. Dans la légende comme dans les monuments figurés, Indra, les Maruts, les Yakşas et les Nāgas font cortège au Maitre et partagent avec lui l'hommage du fidèle! A ces théories préhistoriques des dieux naturalistes s'adjoint la série des dieux d'origine bouddhique, saints, Bodhisattvas et Tathāgatas, et plus tard la cohorte composite des dieux féminins, tantriques et locaux.

<sup>4</sup> Sexant, Legende (Bharfiut, p. 451, et Minavert.

## CHAPITRE II.

ÉVOLUTION DU BOUDDHISME. — PETIT VÉHICULE. GRAND VÉHICULE. — TANTRISME.

§ 1. — Spēculations hīnayānistes. — Les dix-huit sectes. — Le canon pali. Sautrāntikas et Vaibhāṣikas. — Mahāṣāṁghikas.

Les travaux d'exégèse et d'interprétation historique dont le canon pali a été l'objet l' permettent de se faire une idée suffisamment nette de la vie d'une école hinayāniste. Nous avons marqué les étapes probables de l'évolution qui transforma les groupes mal cohérents des époques primitives en communautés régulières. On prit, dans le trésor immense des « dits de Bouddha 2 », les matériaux de la littérature sacrée, en même temps qu'on pillait l'arsenal philosophique des systèmes orthodoxes (Sānikhya-Yoga).

Par un travail anonyme et quasi spontané, autour des formules, des rites et des souvenirs anciens, les écoles concentrèrent une série de textes, d'interprétations casuistiques ou d'exégèses légendaires qui devaient à la longue se cristalliser dans les livres de discipline, dans les Évangiles (Sūtras), dans les traités de métaphysique (Abhidharmas). Les diverses sectes se partagèrent la besogne <sup>3</sup> et concoururent à l'accroissement du commun patrimoine. Par un effort de systématisation plus consciencieuse, un grand nombre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Max Müller; Rhys Davids; Oldenberg; Kern, Histoire du Bouddhisme dans l'Inde; Minayeff, Recherches.

<sup>\*\*</sup> Minaverf, Nature de la première tradition bouddhique, pp. 44, 225 et suiv. : « Dans ces formules (relatives aux nouveautés de Vaiçali) et dans d'autres semblables que l'on rencontre par exemple dans la Mahavyutpatti, s'est peut-être conservée la forme littéraire la plus ancienne des règles du Vinaya. A une époque très reculée, voisine peut-être même de la naissance du Bouddhisme, il y avait en usage, au sein de la communauté des fidèles, des sentences ou Sutras, des versets ou gathas... Ces productions sacrées étaient appelées soit « agamas », c'est-à-dire traditions, soit « pravacana », c'est-à-dire prédication du fondateur. »

<sup>3</sup> Comp. B. C. A., 1X, 42, 43, 44.

d'écoles distribuèrent les « sūktas » dans trois corbeilles (tripițaka); on y rattachait en manière de țippaņīs (aṭṭhakathā) les légendes et les écrits d'une canonicité douteuse. En même temps que les moines donnent au corps des livres sacrés une forme orthodoxe, ils collectionnent les récits relatifs au Maitre et à ses disciples, ils mettent tous les documents historiques ou fabuleux au service d'une conception non sans grandeur et qui, dramatisée dans la Vita de Gautama, devint bientôt l'une des plus fortes preuves de la vérité de la doctrine : Bouddha est le préhistorique Tathāgata, héros des Jātakas, le créateur du Sanigha, le révélateur immédiat de la Loi (dharma, cāsana). L'Église altère la tradition à son profit.

A la différence des sectes Jainas, les écoles du petit Véhicule ne se préoccupent pas du laïc. Elles élaborent, à l'usage des moines, une religion dont les Vinayas forment le centre 1, où l'examen des différents stades de la carrière religieuse (arhattva) occupe une place importante. Leur fondateur, Çākyamuní, fut un chef d'ascètes et de « professionnels »; sa vie d'Arhat impeccable et de Sarvajña tendit vers un seul but : déterminer, par les discours et par les actes, la loi morale et matérielle de l'existence monastique. De ces discours, de ces actes, l'école conserve le souvenir, pieusement fixé par les saints de Rājagṛha. Les laïcs doivent honorer et nourrir les moines; en prenant le triple refuge d'une manière tout exotérique, ils sont unis à l'Église (Sanighayuta), mais ils n'en font pas partie (Sanighapāpita). L'histoire du Hīnayāna se résume dans l'histoire des communautés hīnayānistes.

Nous connaissons les articles de foi, les théories des Singhalais; nous pouvons déterminer avec vraisemblance les problèmes discutés par les sectes. Sur des questions qui paraissent essentielles, les hérétiques professent des opinions contradictoires. On se querelle sur tel ou tel point de discipline <sup>2</sup>;

<sup>4 «</sup> Çasanaın bhikşutamulam »; mais ce n'est pas le vêtement qui fait le bhikşu (cf. B. C. A., 1X, 45; Dhammapada, XIX).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> « Les sectes, d'après le récit du Dipavanso, se distinguaient extérieurement; elles adoptaient des noms spéciaux, se revêtaient de robes particulières, différant par la couleur et la coupe; les accessoires qu'employaient les moines n'étaient pas les mêmes, pas plus que leurs rapports avec le monde. » Minaveff, p. 203, qui renvoie à Wassilieff, p. 267, et à Stan. Julien. — Comp. Kern, Manual, pp. 62, 75-84; I-tsing, cité plus loin, chap. II, § 2.

le fondateur a permis de ne pas observer les règles petites et très petites : que faut-il au juste entendre par règles petites et très petites? Les femmes, les laïcs entrent-ils dans le chemin? Les Tīrthikas peuvent-ils posséder les Abhijñās? Bouddha est-il capable, à son gré, de prolonger sa vie ou de hâter le Nirvāṇa? Quelle est la nature de Bouddha? Quelle est la source de la bonne doctrine? Qu'est-ce que le Nirvāṇa? Est-il permis de discuter le problème de la fin dernière? L'âme existe-t-elle après la mort? Existe-t-il un pudgala!? Faut-il croire au néant du pudgala ou au néant des dharmas? Qu'est-ce que l'Arhat? Peut-il pécher et « retourner en arrière »? Quel culte faut-il rendre au Bouddha? Les uns sont agnostiques et, confinés dans la morale, répudient les discussions oiscuses; les autres aspirent à la science. Sur un seul point, les sectes paraissent être d'accord, le Karmaphalasambandha, la correspondance nécessaire de l'acte et du fruit.

En ce qui regarde la tradition, les vues sont non moins divergentes : on s'accuse mutuellement d'altérer les textes, d'en fausser l'interprétation <sup>2</sup>, d'introduire dans le canon des livres apocryphes <sup>3</sup>.

Les mahāyānistes connaissent cette longue histoire des schismes et des hérésies du petit Véhicule; Çāntideva répond victorieusement à son adversaire: « Āgamam tyaja | tīrthikaiḥ savivādatvāt svaiḥ parair āgamāntaram 4»; et le commentateur explique: « Si vous refusez d'admettre le Mahāyāna comme la parole de Bouddha, parce que son authenticité est contestée, rejetez vos propres Écritures. Non seulement les Mīmāmsakas et autres infidèles en nient l'autorité, mais vous-mêmes, hīnayānistes, n'êtes pas d'accord

<sup>1</sup> Bodhicaryavatara, IX, 58-60; Minayeff, p. 225. — A cette question est connexe celle de l'antararabhavasattva (maranajanmanor antarale sthitali prani, Pischel, Ved., Stud., I, 78); cf. Oldenberg, Z. D. M. G., 1895; J. R. A. S., April, 1897. (Buddhist wheel of life from a new source.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez, par exemple, la stance 160 du Dhammapada, retouche probable d'une Gatha discutée dans B. C. A., IX, 73, et Abhidharmakoça, fol. 38. (MINAYEFF, p. 250.)

<sup>3</sup> Minaverf, Recherches, pp. 24, 32, 35, 79, et chap. IX: Les doctrines hérétiques; Samayabhedoparacanacakra, apud Wassilieff, Abhidharmakoça, Çikşasamuccaya, Bodhicaryavataraţika (chap. IX, 44 et suivants), Kathavatthu.

<sup>4</sup> B. C. A., IX, 44.

entre vous, bien que vous fassiez partie d'un même troupeau (yūtha). La religion (çāsana) de Bhagavat est divisée en quatre corps (nikāya) et en dix-huit sectes (bheda ¹): les membres d'un même nikāya sont en contradiction entre eux, loin de s'entendre avec les autres groupes; les traditions s'opposent aux traditions et se détruisent les unes les autres. Chaque secte se scinde en trois fractions, adeptes des Vinayas, des Sūtras et des Abhidharmas. Les Sautrāntikas et les Ābhidharmikas ne sont pas d'accord, même quand ils font partie d'une même secte; les Sautrāntikas d'une secte sont contredits par les Sautrāntikas d'une secte rivale. Rejetez donc et les Vinayas, et les Sūtras, et les Abhidharmas; la tradition (saiipradāya) ne s'est pas maintenue intacte (avismṛta), comme vous le prétendez, car la parole de Bhagavat est exempte de contradictions.»

Par malheur, s'il est facile de constater ces dissentiments, il est impossible d'en raconter la chronique, même approximative; il est impossible d'en fixer l'origine, la date, d'en apprécier le contre-coup dans la vie des moines et dans leurs relations avec le Mahāyānisme. Il est impossible d'en apprécier l'importance au point de vue du groupement des communautés, de la rédaction des Écritures et de l'homologation des corbeilles <sup>2</sup>.

De nombreux facteurs contribuèrent à individualiser les groupes géographiquement, intellectuellement distincts; les questions de Vinaya, dans les temps anciens comme à l'époque moderne, eurent sans doute une importance capitale. Pour savoir dans quelle mesure interviennent les causes que nous soupçonnons, il faudrait connaître les influences agissant du dehors et replacer les congrégations dans le milieu où elles ont prospéré.

La tradition veut qu'il y ait eu dix-huit sectes principales 3; nos sources, toutes à bon droit suspectes, en établissent différemment l'énumération, la

<sup>4</sup> Burnour, Intr., p. 445.

<sup>2</sup> Minaverr, Différents canons chez les diverses sectes, p. 202; Les Vainayikas, Sautrantikas et Ābhidharmikas forment trois groupes à l'intérieur de chaque secte (B. C. A., IX, 44); Causes de schisme, chap. VIII; Division géographique des écoles, 66, 200, 206, 215. — Comp. Wassilieff, p. 14.

<sup>3</sup> Minatery, Sectes postérieures, p. 203, note.

généalogie urs affirmations contradictoires et stériles autorisent à peine la conjectue.

Abordons cepandant trois problèmes qui paraissent susceptibles, non d'être résolus, mais du moins d'être examinés, à savoir : le caractère de la secte à canon pali, la constitution des groupes Sautrantikas et Vaibhasikas, et l'histoire des communautés hé étiques (Mahasanighikas).

Si nous adoptons le point de vue des chroniques singhalaises <sup>2</sup> (Vibhajyavādins du Mahāvihāra) nous admettrons deux groupes initiaux : les
Mahāsāmghikas et les Sthaviras. Ces derniers donnent naissance à trois
groupes : 1° Le premier reste fidèle à l'ancienne tradition et conserve, intégral, sans le modifier ni l'accroître, le canon primitif; ce sont les Vibhajyavādins de langue palie Pour confirmer leur thèse, ils considèrent le pali
comme identique à !- l ngue du Magadha, ils soutiennent l'authenticité du
Parivāra, ils justifient, par les légendes relatives à Tissa Moggaliputta, les
droits du Kathāvatthu et des Abhidharmas en général <sup>3</sup>; 2° Les Mahīçāsakas,
d'où dérivent les Sarvāstivādins et les Dharmaguptikas, forment un deuxième
groupe; 3° Les Vajjiputtakas (pères des Dharmottarikas, des Bhadrayānikas,
des Sannagarikas, des Sammitīyas) constituent le troisième.

Le système exposé dans le Samayabhedoparacanacakra (analysé et commenté d'après les documents tibétains, Wassilieff, pp. 224-226, 230), système qui peut s'appuyer sur le témoignage des Sarvāstivādins indiens (Tār.,

<sup>1</sup> TARANATHA, chap. XLII, 270-274. — Burnouf, Intr., pp. 445 et suiv.; Lotus, p. 356. — Julien, Liste des noms des dix-huit écoles (Journ. Asiat., 1859, pp. 327-361. — Wassilieff, passim, pp. 222 et suiv., d'après Vasumitra, cf. Minayeff, p. 199. — Rhys Davids, The sects of the Buddhists (J. R. A. S., 1891 et 1892). — Rockhill, Life of Buddha, chap. VI. — Beal, The eighteen schools of Buddhism (Ind. Ant., IX, 299). — Minayeff, Recherches: le schisme, les doctrines hérétiques. — Takakusu, préface d'I-tsing, XXII, XXIII, pp. 6, 7, 20, 66, 67, 215. — Kern (auquel je fais de larges emprunts), Buddhismus, II, pp. 493, 551; Manual, pp. 1-6, 109-111.

<sup>2</sup> Dipav., V, 39 et suiv.; Bodhiv., 96; Kathavatthu P. A., pp. 2-5.

<sup>3</sup> Kern, Manual, pp. 110, 111; comp. Wassilieff, pp. 81, 82; Childers, pp. 193, 507; Minateff, pp. 73, 75, 81, note p. 6.

p. 272 ¹), semble modifier heureusement le schéma des chroniques singhalaises. D'après le Samayabheda, les Sthaviras se divisent en deux groupes: 1° les Sthaviras purs, qui portent le nom d'Haimavatas; 2° les Sthaviras transformés, qui portent le nom de Sarvāstivādins, qui sont Hetuvādas ou Vibhajyavādins. Les Vibhajyavādins du Mahāvihāra (comme les moines d'Abhayagiri et de Jetavana) sont donc Sthaviras (Tār., p. 272); mais ils sont moins anciens, moins archaïques qu'une série d'autres écoles (Mahāsarvāstivādins, Mahīçāsakas, Dharmaguptikas).

Les Vibhajyavādins sont Sthaviras. Comme preuves de cette thèse: la ressemblance ou l'identité des Vinayas Mahīçāsaka (Beal), Mahāsarvāstivādin (sources tibétaines) et pali, la légende des deux premiers conciles conservée dans ces diverses traditions; la division des Suttas en cinq Nikāyas plus ou moins superposable à celle des Sūtras chinois, confirmée peut-être par le « pamcanekāyika » de Bharhut (les 4 āgamas, Wassilieff, p. 115; Kṣudrāgama, Tān., p. 42)?

Mais les Vibhajyavādins singhalais affirment gratuitement leur orthodoxie absolue 3. Le pali n'est pas la langue du Magadha; les récits sur le troisième concile et sur Tissamoggallāna sont tendancieux (cf. l'Upatisapasine); les Dharmarucikas d'Abhayagiri rejettent avec raison l'authenticité du Parivāra 4; quant aux Abhidharmas, on peut faire valoir contre leur antiquité prétendue les objections les plus graves.

Le témoignage des Mahāsānighikas (Tār., p. 271; Minayeff, chap. VIII, IX), non intéressés dans cette discussion, contredit les prétentions des Mahāvihāravāsins. On distinguera trois groupes initiaux : les Mahāsānighikas, les Sthaviras et les Vibhajyavādins; les Sthaviras donnent naissance aux Sarvāstivādins et aux Vatsīputrīyas (Vajjiputtakas des chroniques palies). De ceci il résulte que, dans l'Inde, les Vibhajyavādins ne sont pas Sthaviras. Qu'en

<sup>1</sup> Comp. Burnour, Introduction, p. 445; Lotus, 357. Wassilierr, p. 267. Les écoles singhalaises constituent pour les bouddhistes continentaux un groupe spécial.

<sup>2</sup> Cf. Barth, Bulletin, 1893-1894. — Sur le Dhammapada, voir Kenn, Manual, p. 71, note 4, et l'aryasthaviriyakanikaya de la Ját. mála, p. 98.

<sup>3</sup> Comp. Minaveff, Recherches, pp. 32, 65, 66.

<sup>4</sup> Comp Max Muller, préface du Dhammapada, XIII, note; Kern, Manual, p. 111, n. 7.

conclure en ce qui concerne les Mahāvihāravāsins? La tradition palie nous fournit une indication précieuse : la communauté singhalaise se donne généralement comme appartenant à la secte des Vibhajyavādins, mais d'après un récit moins connu « le canon de cette même communauté est une production de la secte des Mahīçāsakas <sup>1</sup> ».

Sí nous accordons à l'appréciation des Mahāsāmghikas la créance qu'elle paraît mériter, nous aboutissons à une conclusion que les documents énumérés plus haut confirment dans une certaine mesure. Les Mahāvihāravāsins sont Sthaviras; leur canon (Vinaya, Suttas?) est primitivement celui des Mahīçāsakas, mais leurs Écritures sont diversement contaminées; ils se séparent des Sthaviras purs (Haimavatas <sup>2</sup> du Samayabheda). Ils patronnent des Abhidharmas d'une authenticité douteuse, malgré le luxe des récits soi-disant historiques; mais ces Abhidharmas sont anciens, comme l'indique la concordance probable des livres chinois (Wassilleff, p. 107; Burnouf, p. 447; Tār., p. 296)<sup>3</sup>.

L'histoire des anciennes Églises ne devient pas beaucoup plus claire, mais se présente sous un jour différent quand on examine la division des écoles dans le Bouddhisme postérieur.

Avec Asanga et Vasubandhu s'ouvre, à la fin du Ve et au commencement du VIe siècle, la période historique du Bouddhisme. Les renseignements de Taranatha, plus précis, méritent plus de créance; les témoignages des pèlerins chinois confirment souvent l'auteur tibétain, le complètent ou le rendent intelligible; la tradition brahmanique fournit quelques détails; les

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Minayerr, Recherches; Maharagga, XLII, XLIII; Jataka, vol. I, p. 1. — Je croirais volontiers que seules remontent aux temps anciens du Bouddhisme les écoles qui possèdent un Vinaya propre à l'époque historique. Ce sont les écoles des Sthaviras, parmi lesquelles il faut ranger les hérétiques de Vaiçali, c'est-à-dire les adeptes de la grande assemblée.

Lesquels Haimavatas sont Mahasanghikas d'après les Mahasanghikas! (Tin., p. 271.)

<sup>3</sup> Parmi les points obscurs de cette discussion, il faut signaler les contradictions relatives aux Vatsiputriyas, dont le nom présente une parenté incontestable avec les Vrjiputras du concile de Vaiçali, et le rapport mal établi des Sarvastivadins (Hetuvadas, Vibhajyavadins, Wassilieff, p. 230) avec les Vibhajyavadins de la liste Mahasanighika.

<sup>4</sup> Date de Vasubandhu. — S. Levi, Journ. Asiat., 1890, p. 552. — M. Müller, India, pp. 302 et suiv. — Minayeff, p. 200.

sources explorées par Csoma et par Wassilieff, si elles sont moins claires, sont relativement riches.

Les sectes anciennes n'ont pas disparu; la possession de Vinayas particuliers constitue leur originalité. Elles gardent le souvenir des saints qui les ont illustrées; elles se distinguent par quelques signes extérieurs <sup>1</sup>. Toutes n'ont pas renoncé aux vues traditionnelles sur la dogmatique et, de la sorte, prolongent l'existence d'un état d'esprit très ancien; mais la plupart, quoique fidèles à des conventions locales et archaïques de discipline, ont uniformisé les dogmes ou, plus exactement, ont pris parti dans la querelle philosophique; les unes se rangent dans les deux grandes écoles qui se partageront le Hīnayāna <sup>2</sup>, elles sont Sautrāntikas ou Vaibhāṣikas; les autres deviennent mahāyānistes.

Les Sautrāntikas nient l'autorité des sept Abhidharmas et de la Vibhāṣā; ils descendent de sectes anciennes dont le canon se composait exclusivement de Vinayas et de Sūtras 3 et se rattachent au rameau le plus authentique de l'école des Sthaviras; leur histoire ecclésiastique ignorait sans doute les légendes relatives aux troisièmes conciles (Pāṭaliputra, Kaniṣka). Ils ne contestent pas la division des Écritures en trois corbeilles et reconnaissent que Bhagavat a prêché l'Abhidharma: « Abhidharmo pi Bhagavatoktaḥ »; mais « l'Abhidharma a été enseigné au milieu d'autres matières; il y a des Sūtras, l'Arthaviniçcaya, par exemple, qui portent le nom d'Abhidharma 4 ».

Les Sūtras, par définition, contiennent le verbe authentique du Maître; mais les livres que conservent les Sautrantikas, malgré leur antiquité

<sup>4</sup> Finale des noms de religion, cf. Daçanamins (Barth, Mélanges Harlez, p. 13). — Sur la manière de se loger, d'accepter l'aumône, de se vêtir, I-tsing (Takakusu), XXIII, 6, 7, 20, 66, 67, 215. — Les anciennes divisions tendent à disparaître, n'ayant plus d'importance. Des dix-huît sectes, il n'en reste que sept à l'époque des Palas (Tār., 274; cf. Kern, II, 462).

<sup>\*</sup> Cette manière de voir n'est qu'approximative : un Madhyamika peut être hinayaniste; un Sautrantika peut entrer dans le grand Véhicule. Comp. I-tsing (Takakusu), pp. 14, 15.

<sup>3 «</sup> Während wir das System der Vaibhaşikas als eine Forsetzung desjenigen der alten Vibhajyavadins betrachten, halten wir die Lehre der Sautrantikas für eine systematische Ausarbeitung derjenigen der Sutravadins und einiger mit ihnen sehr nahe verwandten Secten. » Kean, II, 496, note, 497. — Filiation des Suttavadas d'après Buddhaghoşa: Theravadas — Mahinçasakas — Sabbatthivadas — Kassapikas — Sankantikas — Suttavadas.

<sup>4</sup> Cf. Abhidh. Koça apud Burnour, Introd., p. 447. — Voy. Minayeff, p. 13; une note de C. Taylor (Dhamma et Abhidhamma) dans J. A. S. R., 1894; Kern, II, 454.

prétendue, sont des œuvres composites et trahissent des remaniements successifs. (Comp. Wassilieff.) Les Sūtras, d'ailleurs, servent de base à des spéculations métaphysiques très compliquées : le même esprit anime toute la communauté <sup>1</sup>. Il faut découvrir le sens secret des paroles de Bhagavat et accommoder la doctrine à la mode du jour <sup>2</sup>.

Les Vaibhāşikas croient à une deuxième « cruti » et s'attachent à l'exégèse d'une littérature d'Abhidharma. Les Sautrāntikas objectent : « Les livres que vous prenez pour autorité, au lieu de vous en référer aux Sūtras, ont été rédigés par des auteurs bien connus 3. »

A coup sûr, toutes les écoles anciennes possédaient des Sūtras et les commentaient : les unes sont restées fidèles à la tradition; les autres, sans renoncer aux Sūtras, construisent ou accueillent des livres nouveaux, exclusivement consacrés à l'Abhidharma. Ce sont les Hetuvādas de Vasumitra (Wassilieff, p. 230), les Sabbatthivādins de Buddhaghosa, les Vibhajyavādins de Tāranātha; au même groupe appartiennent les docteurs de l'Église singhalaise 4.

- 4 D'après la tradition tibétaine, l'école s'est scindée en deux sections : les partisans de la lettre et les partisans du sens, ces derniers bien voisins des Vaibliasikas.
- \* Doctrines des Vaibhaşikas: Sarvadarçanasamgraha. Wassilieff, pp. 266-274. Kenn, II, p. 494, et Manual, p. 126. Leur nom: Burnouf, Introd., p. 448; Wassilieff, p. 267. Les dix-huit écoles sont appelées « Vaibhaşikas » (Wassilieff, p. 267; Burnouf, Introd., p. 445, d'après Csona), évidemment à tort (Kenn, II, p. 495). Le Vinaya des Vaibhaşikas n'était pas écrit à l'époque de Fa-hien (399-414). (I-tsing [Takakusu], pp. xxi, xxii.)

Doctrines des Sautrantikas: Wassilieff, pp. 266-286; Sarvadarçana; B. C. A. tiku; Kern, II, p. 494. — Leur opinion sur Bouddha (Kenn, Manual, p. 126) pourrait servir de base à des hypothèses vraisemblables.

- 3 Burnour, loc. cit. Kern, II, p. 454.
- Les patrons de la littérature métaphysique sont: au sud, Tissa Moggallana; au nord, Cariputra et Vasumitra. Les Singhalais ont forgé après coup leur théorie du concile de Pataliputra, utilisant le souvenir encore vivant d'un docteur très ancien, qu'il est peut-être permis de rattacher au cycle d'Açoka. Le rôle que les Abhidharmistes du nord assignent à Cariputra paraît moins hypothétique, et la tradition sanscrite, plus raisonnable que le roman singhalais, est curieusement confirmée par un document chinois presque contemporain. (Cf. S. Lévi, Jour. Asiat., 1897, p. 17.) Somme toute, à part les embellissements légendaires et les retouches systématiques qui sont de règle, ne pourrait-on admettre dans leur ensemble les récits conservés par les Vaibhasikas sur les origines de leur canon? (Comp. Kern, Manual, pp. 110-112; Minayeff, chap. IV et p. 197.) A l'historique Cariputra (Sariputto, Seriyut, Cha-liu) est assimilé le légendaire Upatisso (Dhamma-senàpati).

Les Évangiles sont subordonnés à la Gnose : le Bouddha des Vaibhāṣikas n'est plus l'être lokottara des Écritures, c'est un homme ordinaire dans lequel il n'y a de divin que sa science; — d'ailleurs, la distinction des deux Vérités et des périodes de l'enseignement permet d'établir une gradation savante entre les deux pitakas 1.

L'apparition des systèmes du Mahāyāna transporte la discussion sur le terrain de la théorie philosophique <sup>2</sup>. On accorde un plus grand prix aux thèses mieux précisées; les Vaibhāṣikas contestent nettement l'authenticité des Sūtras sous la forme et avec l'interprétation que ces livres ont reçues dans l'école rivale des Sautrāntikas.

La plupart des anciennes écoles se concentrent dans un des deux groupes, suivant qu'elles possèdent ou ne possèdent pas d'Abhidiarmas, suivant qu'elles adoptent telle ou telle doctrine sur la connaissance et sur la nature de Bouddha; enfermées dans un cadre relativement solide, leurs doctrines seront néanmoins entamées peu à peu par les spéculations du grand Véhicule <sup>5</sup>. Mais, parmi les sectes archaïques, plusieurs n'entrêrent jamais dans les Églises du Hīnayāna postérieur, car elles avaient codifié leurs doctrines sous l'inspiration des idées mahāyānistes.

Secte très ancienne, peut-être primitive, la secte « de la grande assemblée » (mahāsānighika) fait partie du petit Véhicule; en même temps, il semble qu'elle ait été la devancière, l'organisatrice du Mahāyāna. Exposons les données du problème.

L'origine de la secte est diversement décrite 4. Le Dipavansa nous fait connaître la tradition du midi; Hiuen-Tsang raconte sans doute ce qu'en savaient les Mahāsāmghikas eux-mêmes.

D'après la chronique singhalaise (p. 46), les Vrjiputras (Vatsīputrīyas)

<sup>1</sup> Les deux Vérités dans le Hinayana, Wassilieff, p. 204; Kern, II, p. 493.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kern, Buddhismus, II, p. 498: « Die Secten, aus denen die Vaibhaşikas und Sautrantikas hervorgegangen sind, bestanden also schon lange vor Kanişka, aber die systematische Entwicklung ihrer Grundsätze, die aus verschiedenen Teilen des alten Canons geschöpft sind, datirt aus der Zeit, in der beide Schulen sich der neuerer Richtung, welche durch Madhyamikas und Yogacaras repräsentirt wird, feindlich entgegen stellen. »

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Wassilieff, p. 264, note.

<sup>4</sup> Kenn, Buddhismus, II, p. 324.

condamnés par le concile de Vaiçāli au sujet des dix infractions 1, se réunirent dans un synode d'opposition (Mahāsanigīti). Falsificateurs des Écritures saintes, ils suppriment certaines parties du canon, y substituent de nouveaux textes; dans leur fureur hérétique, ils vont jusqu'à modifier les expressions primitives, le genre des mots, les formes de style et les figures de rhétorique 2.

Hiuen-Tsang veut que la grande assemblée ait eu lieu lors du premier concile, à Rājagṛha <sup>3</sup>. Une foule de moines et de laïcs s'étaient réunis. Kāçyapa refuse de les admettre parmi les Arhats. Les dissidents forment un concile opposé à celui des Sthaviras : ils rédigent des livres classés en cinq collections (Sūtra, Abhidharma, Vinaya, Saṃyukta et Dhāraṇīpiṭaka <sup>4</sup>).

Les deux traditions se confirment dans une certaine mesure et se complétent l'une l'autre. Elles s'accordent à faire aux Mahāsāmghikas une place à part dans l'Église: non seulement leur Vinaya est empreint d'idées inconciliables avec celles de leurs rivaux, mais ils possèdent des livres à eux, écrits dans une langue différente du pali, collectionnés d'après des principes

<sup>1</sup> MINAYEFF, pp. 43 et suiv. : « Les Mahiçasakas affirmaient que parmi les nouveautés, il en était une d'après laquelle on pouvait continuer à s'occuper de ce qu'on avait l'habitude de faire auparavant... Le concile décida que certaines occupations peuvent être permises, d'autres non. » C'est admettre le laïc dans le Saingha.

<sup>2</sup> Cf. Minayeff, p. 202.

<sup>3 «</sup> C'est là que l'école de la grande assemblée (Mahasanghanikaya forma la collection de la loi. Les hommes d'étude ou affranchis de l'étude, au nombre de plusieurs centaines de mille, qui n'avaient point pris part à la collection (des trois recueils) sous la direction du grand Kacyapa, arrivèrent tous en cet endroit. Ils se dirent alors entre eux : « Lorsque » le Tathagata vivait dans le monde, tous étudiaient sous un seul et même maître, » mais depuis que le roi de la loi est entré dans le Nirvana, on nous a triés et séparés des » autres; si nous voulons remercier le Bouddha de ses bienfaits, il faut que nous formions » aussi la collection de la loi. »

<sup>»</sup> Là-dessus, les hommes vulgaires et les saints se réunirent, les simples et les sages se rassemblèrent en foule : ils formèrent à leur tour le recueil des sou-ta-lan (sûtra piţaka), du pi-naī-ye (vinaya), de l'o-pi-ta-mo (abhidharma), des mélanges (samyukta) et des formules magiques (dharanis). De cette manière, ils rédigèrent à part cinq recueils et les réunirent tous dans cet endroit. Comme les hommes vulgaires et les saints s'étaient associés ensemble, cette école fut appelée Ta-tchong-pou ou l'école de la grande assemblée. » (Stan. Julier, III, 37.)

<sup>4</sup> Voir J. R. A. S., 1895, II, p. 433.

distincts. Ils admettent, pour la rédaction des Écritures, la collaboration des laïcs.

D'après les docteurs singhalais, ils sont les fauteurs de l'hérésie; euxmêmes confirment cette indication, divisant les dix-huit écoles en trois groupes dont ils forment le deuxième. Les Sthaviras du continent n'admettent que deux groupes primitifs: Sthaviras et Mahāsānighikas. (Tār., p. 270.)

Les tendances dont les schismatiques de Vaiçālī ou de Rājagṛha se sont faits les patrons dominent dans un grand nombre de monastères. Il se constitue une sorte d'Église progressiste, partiellement représentée par les Mahāsāmghikas. Ceux-ci forment un groupe compact, composé de sous-groupes nettement définis; l'énumération de Buddhaghoṣa concorde, en somme, avec celles de Tāranātha et de Vasumitra 1. Aux Mahāsāmghikas se rattachent notamment les Lokottaravādins et les monastères du pays d'Andhra.

Les hérétiques possédaient, à l'époque historique, un Vinaya régulier, adopté plus tard par la majorité des Mahāyānistes; mais parmi les livres des Lokottaravādins figure le Mahāvastu 2, section du Vinayapiṭaka « d'après la recension des Lokottaravādins mahāsāmghikas du Madhyadeça ». A en juger par le contenu de cet ouvrage, le mot Vinaya a perdu son sens précis.

Toutes les sectes de la grande assemblée admettent la coexistence d'innombrables Bouddhas dans les différentes parties du monde. L'hommage du fidèle s'adresse au grand Bouddha et à tous les Bouddhas passés, présents et futurs.

Elles enseignent que l'Arhat n'est pas « délivré des liens du péché; en lui il peut y avoir de l'ignorance et du doute », opinion nettement hétérodoxe au point de vue des Singhalais.

Elles croient aussi que Bouddha avait le pouvoir de prolonger sa vie, doctrine que suppose la légende d'Ananda et qui fut adoptée par le Mahāyāna.

<sup>4</sup> Généalogie des sectes. Kern, II, pp. 530 et suiv. — Minayers, p. 201. — Monastères mahasamghikas, Kern, II, p. 535. — Inscription de Karli (Arch. Surv. W. Ind., IV, 113). — TAKARUSU, préf. I-tsing, pp. xx, xxiii, xxiv, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kern, II, pp. 299, 492; Manual, p. 4.

Nous savons d'ailleurs que les partisans du grand Véhicule se réclament de la tradition de la grande assemblée '; ils comparent aux Mahāyānasūtras les livres des Lokottaravādins; ils en dégagent des légendes et des théories analogues à celles du Lalita Vistara et de la Prajñā. Les Pūrva° et Aparaçailas (sectes andhakas) conservent leurs sūtras dans un dialecte prācrit <sup>2</sup>.

Mais faut-il assigner un rôle spécial aux communautés mahāsānighikas dans l'élaboration des nouveaux sūtras, dans la constitution des Églises nouvelles? Imitons la réserve de Wassiliess; les antécédents du M. Y. dans le H. Y. sont trop nombreux, nous sommes trop peu renseignés sur l'individualité des sectes pour formuler une opinion documentée.

Les monastères mahāsānighikas d'Āmrāvatī et de Dhanakaṭaka se convertirent au grand Véhicule <sup>5</sup>, et M. Rhys Davids formule une opinion très vraisemblable: « The Lokottaravādin-school seems in Hiuen-Thsang's time to have passed over bodily to the Mahāyānists <sup>4</sup> »; d'autre part, les mahāyānistes de Pāṭaliputra affirment à Fa-Hian que le Vinaya des M. S. est le plus complet parmi les dix-huit recensions de ce texte <sup>3</sup>.

Mais nous savons, par le même pèlerin, que les mahāyānistes étudiaient les Vinayas des diverses écoles, notamment celui des Sarvāstivādins <sup>6</sup>. Les sages de l'école du Lotus ont traduit les livres de discipline de cette dernière secte, à laquelle une tradition chinoise attribue une rédaction du Lalita Vistara <sup>7</sup>.

Les plus orthodoxes admettent que « la possession du chemin peut être obtenue non seulement à l'aide de l'enseignement, mais encore par la médi-

<sup>1</sup> Kern, II, p. 493.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Minayeff, pp. 66, 214. — Wassilieff, p. 264.

<sup>3</sup> Kern, II, p. 553.

<sup>\*</sup> D'après HIUEN-TSANG, les moines d'Abhayagiri étudient les deux Véhicules; mais voyez Rhys Davids, loc. cit.; Fa-hian, p. 77; HIUEN-TSANG, I, 460, 487, sur des communautés de Sthaviras mahayanistes, et surtout I-lsing, cité plus loin.

<sup>5</sup> Chap. XXVI, XXX. — KERN, II, p. 506; Manual, p. 128. — MINAYEFF, p. 30.

<sup>6</sup> Kenn, Manual, p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> DE GROOT, Code du Mahayana en Chine, p. 7. Il y aura deux ordinations, la première d'après le Pratimokşa en deux cent cinquante articles; la seconde d'ordre tantrique et qui a pour but de transformer le néophyte en Bodhisattva.

tation droite \* \*; la doctrine de l'Acinnakappo (importance excessive de l'exemple du Maître immédiat) n'est pas expressément condamnée \*. Aussi toutes les sectes ont-elles évolué, et plusieurs d'entre elles, rattachées cependant au tronc des Sthaviras, sont non moins hérétiques que l'Église mahāsāmghika.

Les Sammitiyas et les Sarvāstivādins croient au perfectionnement de l'Arhat; fait plus caractéristique, ces deux communautés enseignent qu'en suivant un chemin sans péché, un laïque peut acquérir le titre de Sakṛdā-gamiu et d'Anāgamin<sup>5</sup>. Certaines écoles enseignent le vide; d'autres affirment l'existence de l'Ātman et se disent cependant bouddhistes 4. Les Sautrāntikas reconnaissent à Bouddha le triple corps des nouveaux Véhicules.

§ 2. — Mahāyāna et Tantrayāna. — Caractères communs des Églises du grand Véhicule; leurs tendances diverses. — Les Écritures. — Évolution du Bouddhisme; relations des sectes régulières entre elles et avec le Tantrisme. — Décadence et disparition du Bouddhisme.

Plus consuse encore et plus variée que le Bouddhisme hīnayāniste nous apparaît la religion bouddhique populaire, la religion des soules croyantes qui gravitent autour de la communauté, qui s'inspirent de ses dogmes et de son culte, qui sinalement imposent et sont partager leurs aspirations aux sectes progressistes, ou — si l'on présère cette hypothèse — qui constituent, à côté des écoles monastiques, une série de traditions et d'Églises laïques, ouvertes à toutes les influences de l'Hindouisme. Il est impossible de déterminer ses croyances et ses lois, qui varièrent à l'insini; nous ne saurons jamais quelle sut sa carrière initiale, vaguement décrite à coups d'hypothèses dans un chapitre précédent; nous ne connaissons pas exactement les dernières phases de son évolution.

<sup>4</sup> Wassilieff, p. 225. — Minayeff, p. 207.

<sup>2</sup> MINAYEFF, pp. 50, 207.

<sup>3</sup> Minayeff, p. 220.

<sup>4</sup> B. C. A., IX, 60, ţika: Ke cit tu saugatamanya apy atmanam pracakșate. — Voyez d'ailleurs les textes canoniques cités par KERS, Manual, p. 54, note 2.

Les Bauddhas adorent le Maitre; aux symboles de Bharhut et de Sānchi se substituent les sculptures du Gandhara et d'Amravati; au culte des Stupas s'associe le culte des reliques et des idoles. Un nouveau panthéon se forme sous l'influence de la spéculation et conformément aux règles qui caractérisent la vie des religions indiennes '; il se peuple de Tathagatas historiques ou fabuleux, de Bodhisattvas, de Dhyānibuddhas et de Tārās, de divinités locales et civaïtes; il diffère nettement du panthéon presque védique immobilisé dans le canon pali. Les philosophies, de progrès en progrès, s'acheminent vers les systèmes plus parfaits des grandes écoles. Aux méthodes que les sectes anciennes (Hīnayāna) continuent de pratiquer, au culte très simple qu'elles ont retenu du Bouddhisme primitif et qui survit encore aujourd'hui dans les cérémonies de Ceylan, sont superposés des rites apparentés aux vieilles traditions dont l'Atharva fait soupçonner l'existence, des pratiques de Yoga, de sorcellerie, d'idolàtrie, en rapport étroit avec la métaphysique, avec la mythologie et les personnalités d'origine diverse qui s'y groupent autour de Bouddha <sup>3</sup>.

Les livres où ces doctrines, ces légendes et ces rites sont exposés portent le nom de Sūtras du Mahāyāna et celui de Tantras. Les écoles qui les mettent en œuvre sont les écoles mahāyānistes et tantriques.

La nature de l'Église semble radicalement modifiée: tous les bouddhistes, moines et laïcs, font partie du Sanigha élargi; au même titre, tous sont appelés à réaliser dès cette vie leur salut; car le grand Véhicule n'est pas, comme la religion singhalaise, la religion d'un clergé ou d'un ordre monastique: c'est, du moins en principe, un véhicule pour tous, dont le Bhikṣuyāna

<sup>1</sup> Comp. Lyall, op. laud., pp. 70 et suiv. Les vues évhéméristes de cet auteur, parfaitement justifiées, mais qui réclament un contrepoids (cf. la parabole de l'échelle de Jacob, p. 76), sont amendées dans Natural religion in India (Тие велое Lecture, Cambridge, 1891.) (Cf. Barth, Bulletin, 1894.) — Adoration du maître immédiat, cf. Waddell, p. 292.

<sup>2</sup> Cf. Sénart, Légende, pp. 388, 389.

<sup>3</sup> Le fidèle adore la Tara de tel temple, l'Avalokita de tel monastère; — pèlerinages, — dévotions locales. — La figure des dieux se modifie; les divinités polycéphales sont très anciennes. (Comp. Waddell, J. R. A. S., 1894, April.) — Avalokiteçvara (Samantamukha) n'a qu'une face à l'époque des pèlerins chinois. Mañjuçri n'a que deux mains en Caka 1265 Java. Cf. Kers, Manual, p. 99. — On adore la Paduka de Mañjuçri comme celle de Bouddha.

n'est plus qu'une section, une religion catholique aux portes ouvertes, qui proclame les droits de la pensée libre et prêche une conception de la vie acceptable par tous les hommes. L'idéal du Brahmanisme orthodoxe n'est pas l'ascète, le sannyāsin, c'est le père de famille qui remplit les devoirs vis-à-vis des morts, des vivants et des dieux, qui s'adonne durant la vicillesse à l'exclusive préoccupation du salut. Le type du Bodhisattva se rapproche visiblement de cet idéal (Saputrabrāhmaṇa 1).

Considéré dans une vue d'ensemble, le Bouddhisme du nord est représenté par trois groupes d'Églises théoriquement séparables, ou, plus exactement, il présente trois caractères principaux, plus ou moins développés dans les diverses communautés.

Le Mahāyāna n'est pas exclusivement une doctrine rationaliste faite d'observances et de spéculations techniques appliquées. Bouddha est dieu (devātideva), on doit l'adorer et l'aimer; ne voyez plus en lui l'homme déifié par la possession de la science, mais le Daçabala, le Merveilleux, le Siddha, maître de la vie et de la mort, le dieu au disque, le conducteur miséricordieux. Sa personne humaine s'évanouit derrière le dogme de sa divinité, de son éternité; le nom même de Çākyamuni s'efface à mesure, car tout en lui est « lokottara », merveilleux, idéal, surnaturel. Bientôt il apparaîtra comme la divinité impersonnelle, absolue; qu'on l'appelle Içvara, Ādibuddha, Buddha Svayambhū ou Amitābha, il est éternel, infini, objet d'un culte monothéistique <sup>2</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Bodhisattva doit se marier; cf. Manieudavadana, J. R. A. S., 1895. — Sur les laïcs, voir p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le Bouddhisme monothéiste et religieux revêt différentes formes, suivant que les écoles subissent l'influence visquite, civaîte ou brahmanique, ou qu'elles perfectionnent librement leur théologie propre. Voyez notamment: Doctrines hérétiques des sectes sur la nature de Bouddha (Minayerr, pp. 34 et suiv.; Kern, Manual, p. 64); Bouddha dans le Mahayastu (Lokottaravadins, et le Lalita Vistara (Senart, Légende du Buddha); théories du Mahayana sur les trois corps; Bouddha dans le Lotus (préf. trad. S. B.); Avalokita (Karaṇ-davyūha); Amitabha (diverses recensions du Sukhayativyūha, Burnott et préf. de Max Müller; sectes de la Terre pure); Ādibuddha Burnott, Intr., pp. 117, 120, 230, 442, 581, 617; Kern, Buddhismus, I, pp. 350, 365); théories tantrikas sur le Vajrasattva et les quatre corps de Bouddha (cf. chap. V, § 3) et le culte de Svayambhū au Népal (Brahma); les Aiçvarikas réfutés par Çāntīdeva (B. C. A., IX) sont-ils bouddhistes? — La bhakti est volontiers superstitieuse. (Cf. Tantras et Dhāraṇīs.)

On peut considérer la religion d'Amitābha ou d'Adibuddha comme le terme logique du développement des dogmes et des tendances religieuses; mais cette religion occupe une place accessoire parmi les doctrines bouddhiques indiennes. La plus grande partie, la totalité des énergies vives du Bouddhisme a été absorbée par les doctrines savantes, par l'Hindouisme superstitieux; d'où le Mahāyāna proprement dit (Prajñā°) et le Tantrayāna. Dans ces deux branches plus authentiques du Bouddhisme, l'objectif principal du fidèle est l'acquisition de la Bodhi et non pas le « Sālokya » d'un dieu quelconque dans une Sukhāvatī fantastique. Elles portent d'ailleurs la marque de leur origine : d'après I-tsing, l'adoration d'un Bodhisattva est la caractéristique du mahāyāniste !.

La religion bouddhique populaire, inconsciente élaboratrice des transformations futures, ne pouvait demeurer ce qu'elle fut peut-être dans les temps anciens, une religion de pure Bhakti. Dévote, elle le demeura toujours ; mais elle sut en même temps autre chose. Les soules, dans l'Inde, sont singulièrement éprises de symbolisme et de philosophie. Les dogmes encore grossiers, les légendes à peine écrites, les rituels incohérents des Bauddhas se cristallisèrent quand la religion non cléricale fit la conquête des communautés et devint, par le fait même, savante à son tour et scolastique. Les théories et les traditions furent écrites, c'est-à-dire traduites et transformées. L'école puisa largement dans les livres canoniques des anciennes sectes; elle s'épuisait à commenter la doctrine du Bodhisattva, celle des Bhūmis et des Pāramitas; elle trouvait aux rites confus des significations précises, les harmonisant dans une synthèse théologique (dīkṣā, stūpakarana, etc.). En même temps que la religion, élaborée sous l'action parallèle de ces deux forces concurrentes, la foule et le clergé, prenaît possession de dogmes propres et compacts, d'une mythologie originale, de pratiques tantriques fortement bouddhisées, elle s'associait intimement une philosophie nihilistique, la philosophie que résume la Prajña paramita. De même que les sectes du petit Véhicule avaient construit de nombreuses théories spéculatives et amoindri

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> L'adoration du Livre sacré est endémique dans l'Inde. Fa-Hian, cité par Kern, Manual, p. 99. Sur la Bhakti dans le Mahayana, voir chap. IV.

la valeur religieuse de l'idée primitive de Bouddha, de même les écoles nouvelles combinèrent avec les croyances contemporaines un système qui en était • sanivṛtisatyatas » la négation. L'abus de ce système transforma la Bhakti en méditation philosophique (Yoga) et finalement ramena la pensée bouddhique au pur Védantisme.

Bien qu'elles semblent postérieures aux sectes du Hīnayāna, les écoles mahāyānistes se sont constituées de bonne heure '; leur apparition laisse subsister le Bouddhisme populaire, définitivement versé dans la forme tantrique et dont les documents connus appartiennent à une date plus tardive, quel que soit, du reste, le moment où les idées tantriques se fixèrent dans des rituels.

Les livres des écoles du nord, Sūtras et Tantras, ne constituèrent jamais dans leur ensemble un canon proprement dit. Entrainé par les aspirations communes et formant partie intégrante d'un tout, chaque groupe, chaque sous-groupe conserve ses préférences. Plus tard, un syncrétisme accommodant opère un nivellement tout de surface. L'histoire du Bouddhisme népalais nous fournit un exemple et une preuve : on connaît le préjugé qui attache un prix particulier aux neuf Dharmas. Le Lalita, la Prajūā, le Lotus, le

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> « Not a few elements of the mahayanist Scriptures are taken bodily from the Tripitaka, with such omissions and additions as deemed necessary. » Kenx, Manual, p. 123.) Comp. préf. traduction du Lotus, les rapports du Lalita avec le Mahayagga, du Lotus avec le Catapathab. et la Bhagayadgita.

<sup>«</sup> The historical relation between the Himayana and the Mahayana schools of Buddhism is to me as great a puzzle as ever... Even in our Sukhavativyuha the teacher is Cakyamuni... We begin with a dialogue between this Buddha and his famous disciple Ananda. » (M. Müller, S. B., XLIX, p. ix.) — « C'est aux conquérants du nord, c'est à un mélange de légendes çakas avec les doctrines bouddhiques que nous devons cette forme du Bouddhisme appelée Mahayana (et plus particulièrement le culte d'Amitabha) qui fut finalement déterminée au concile de Kaniska. » (India, p. 87.) — Le rôle des conquérants du nord fut certainement très considérable (comp. S. Lévi, Deux peuples méconnus; Mélanges Harlez; Minayeff, p. 233); mais la conclusion de M. Max Müller me paraît dépasser quelque peu les prémisses. D'après Fergusson et Cunniquam, « les Indiens ont appris des Grecs le culte des images » ..., « la pratique d'adorer des effigies du Bouddha a été inaugurée par la population semi-grecque du Penjab ». — L'histoire des Kouchans prouve la parenté du Çivaïsme et du Bouddhisme. — Cf. Bibliographie ap. Kern, Manual, p. 119, note 5.

Lankāvatāra, le Tathāgataguhyaka sont placés sur la même ligne. La bibliothèque bouddhique du nord n'est pas l'œuvre d'une communauté ou d'une école de moines réunis en conclave; elle est faite du groupement d'une série de bibliothèques, compilées à diverses époques ¹, propriétés de sectes multiples, et qui se rattachent à des traditions indépendantes les unes des autres, traditions mystiques, idéalistes, philosophantes ou superstitieuses. Chaque livre, à vrai dire, représente une secte; à côté de l'école du Lotus, l'école du Karaṇḍavyūha (Avalokiteçvara); le fervent de la Prajñā ² à côté du Vijñānavādin. Toute secte a d'ailleurs besoin d'un vinaya : on prend un vinaya orthodoxe 5 ou tautrique. Or les rites tantriques sont infiniment nombreux; encore que l'Hindou pratique volontiers le kathénothéisme des Mantras 4, c'est là un nouveau principe de division.

Avant même que le nom de Mahāyāna fût inventé, les livres du nord <sup>5</sup> avaient une individualité, une histoire et se réclamaient d'autorités séculaires. Ils n'ont pas pris place dans le cadre consacré des trois corbeilles <sup>6</sup>; le rôle assigné à Bouddha dispense l'école d'inventer un appareil historique; Bouddha et ses frères divins, Mañjuçrī, Avalokiteçvara, révèlent la vérité à des auditeurs merveilleux, dans des assemblées éternelles <sup>7</sup>. En adoptant les

- 1 Comp. Rockhill, Studies on the Mahayana. (Proc. Or. Am. Soc., May, 1881.)
- <sup>2</sup> Secte Vidyamatra étudiée par Bhartrihari concurremment avec le Hetuvada? (Max Müller, lettre à M. Takakusu, *I-l'sing*, XIV, XXVI, 179, 186, 210.) Non, car vidya vijāana; cf. Lévi et Chavannes (contra Schlegel), *Inscriptions chinoises de Bodh-Gaya* (Revi e des Religions, 1896 et 1897.)
- <sup>3</sup> Comp. DE GROOT, loc. cit. Il y a dans l'Inde cinq écoles où l'on enseigne les règles de la discipline.
  - 4 Roussel, Pancaratra. (Mélanges Harlez, p. 251.)
- <sup>5</sup> Quelques-uns du moins. Les sculptures du Gandhara sont mahayanistes. On pourrait établir une chronologie relative en prenant pour point de départ la date des traductions chinoises et l'histoire des sectes (Vijñanavadins, etc.). Il paraît probable que certains sutras sont des œuvres tendancieuses, rédigées volontairement sous une forme archaïque. Pour ce qui regarde la langue dite des Gathas, voir Bibliographie dans Wackernagel, Altindische Grammatik.
  - 6 Comp. d'ailleurs p. 55.
- 7 Mañjuçri est à coup sûr un personnage historique. On pourrait préciser assez nettement le sens dans lequel son activité s'est exercée; ne pas confondre d'ailleurs le ou les Mañjuçris mythiques avec le prêtre indien du même nom; cf. Burnour, Lotus, p. 502; Kern, Manual, p. 98; I-Ising [Takakusu], p. 169; Waddell, p. 356; etc.

livres du grand Véhicule, les sectes régulières eurent conscience que la tradition défendait d'y voir le verbe humain de Bouddha. C'est à l'intervention de Nāgārjuna, Bouddha sans marques caractéristiques, que sont attribués le Saddharmapuṇḍarīka, la Prajñā, etc.; de la bouche des serpents¹, le docteur cinq fois centenaire aurait recueilli l'enseignement sublime du Maître, enseignement que les hommes n'avaient pu comprendre ou conserver. Telle est, sur l'origine du Mahāyāna, l'opinion des mahāyānistes². Les Mahāsānighikas, attachés aux anciennes traditions, partisans des nouveaux livres, prennent le change. Plus savante, leur attitude est moins scientifique, moins loyale. Ils possédaient, assurent-ils, dès le concile de Rājagṛha, un recueil d'œuvres tantriques (Dhāraṇīpiṭaka).

Nous connaissons, par divers documents, les relations des sectes hinayānistes avec les Églises nouvelles déjà constituées. Ces documents permettent de se faire une idée vraisemblable de l'état antérieur du Bouddhisme.

Les sectes hinayānistes, esclaves des textes sacrés, sont, vis-à-vis des traditions populaires (telles les légendes du Lalita), vis-à-vis des spéculations laïques et des rites superstitieux (Prajūā, Dhāraṇīs et Tantras), en un mot vis-à-vis du flot montant des opinions non orthodoxes, dans la situation où se trouvèrent les écoles vedāntistes lors du triomphe littéraire et religieux

WASSILIEFF, p. 233. Sur le rôle des Nagas, cf. Sénart, Légende, p. 389 : « Chez les Brahmanes, ce sont les Védas que des Nagas ou des Asuras ravissent dans le Patala... »

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nagarjuna, élève de Rahulabhadra, rédigea sans doute les sutras madhyamikas qu'on lui attribue; il fonda une des écoles philosophiques du grand Véhicule. Il apparait dans la tradition comme l'auteur éponyme et collectif du nouveau canon: « Nagarjuna is simply a comprehensive name of the activity of Mahayanism in the first phase of its onward course. » (Kers, Manual, p. 123, cf. p. 6, et Buddhismus, II, 499; Wassilieff, p. 210; Sa date, qui est subordonnée à celle de Kanişka, doit être notablement reculée (cf. p. 30); voyez Rājat., I, 173 et suiv.; Wassilieff, p. 210; Beal, Ind. Ant., XV, p. 353, etc. Taranatha nous apprend la manière dont se constituent les Écritures: Un nombre infini d'amis de vertu apparurent soudain dans différentes régions. « Alle diese hatten die Lehre einzeln gehört bei Aryavalokiteçvara, Guhyapati, Mañjuçri, Maitreya... (p. 63. Ferner erlangten viele Schüler der ersten fünfhundert acaryas viele zuvor unbekannte Sutras und Tantras (chap. XIII).

des dieux à biographie. Elles sont progressivement entamées ou submergées, elles disparaissent ou admettent des livres et des idées non canoniques.

Les adeptes du petit Véhicule restés fidèles aux « bonnes » doctrines font des aveux qui doivent être retenus, car ils nous disent la primitive histoire de la littérature du nord : « Les livres du Mahāyāna ont-été connus et vénérés par quelques sectes anciennes, mais on leur refuse toute autorité, car ils n'ont été approuvés ni par le premier concile ni par les suivants ¹. » C'est donc à bon droit que les docteurs du grand Véhicule soulignent les ressemblances de la doctrine lokottara avec leur système (la publication du Mahāvastu nous met à même d'en juger); nous les croyons quand ils affirment « que les Pürva° et Aparaçailavāsins (mahāsānighikas) possédaient des sūtras du Mahāyāna, **rédigés e**n prācrit, et notamment les sūtras de la Prajñāpāramitā <sup>2</sup> ». Doctrines et habitudes de pensée mahāyānistes sont anciennes dans la communauté 3. Les « bodhisattvas » concluent : « Rejetez le Véhicule médiocre; lisez, cultivez le Mahayana; nous sommes aussi bons bouddhistes que les Crāvakas, car nous regardons Bouddha comme le Maitre, nous suivons son enseignement. Les Crāvakas ne reconnaissent-ils pas une vérité sub**jective et** une vérité absolue? La théorie des Auditeurs sur la série des causes et des effets n'est vraie que de la vérité subjective; elle doit être complétée. »

Les mahāyānistes sont aussi bons bouddhistes que les Anciens; c'est thèse facile à démontrer 4: comme eux, ils ont reçu l'ordination dans une

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wassilieff, p. 262; Kenn, Buddhismus, II, p. 490. Nous savons la valeur de cette objection et comment il y fut répondu par l'invention d'un Dharampitaka.

<sup>2</sup> Comp. Kathavatthu, secte Vetulyaka. (MINAVEFF, p. 63.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> En ce qui regarde les trois corps de Bouddha, voir Wassilieff, pp. 127, 262; Kern, Buddhismus, II, pp. 411, 490, Manual, p. 123; Beal, Cat., 134; Minaveff, p. 29 (Suvarnaprabhasa et Vetulyakas).

Sur les relations tantôt hostiles, tantôt amicales des deux Véhicules, voir 1-tsing, Hiuen-Tsang. Wassilieff, Buddhismus, loc. laud.; Kern, Manual, p. 122; Rockhill, pp. 196-200; Fujishima, 54, 55; Minayeff, Recherches, pp. 22, 23, d'après le Çikşasamuccaya (niyataniyatavataramudrasútra), fol. 4, 40. B. C. A., V; Abhidhanottarottara (Dev. 99), 7 a, 1. 7: na viharai sthitain kuryat gravakaih paribhogitaih | abhavyam gravaka loke ajfianamanasavytaih | tiṣṭhanti bodhisattveṣu daridrapuruṣa iva (?). Cf. Hevajraḍakini.

La discussion entre les deux partis porte : 1º Sur la question d'authenticité des Écritures

des dix-huit écoles '; comme eux, ils se réclament de Bouddha, — d'un Bouddha différent du Çākyamuni traditionnel, — mais qui jugera entre Gautama l'ascète, le Buddha Cakravartin et le Buddha de la Prajūā? Sans doute, ils nient l'autorité des Abhidharmas vaibhāṣikas, ou ne leur reconnaissent qu'une valeur méthodique : ils suivent en ceci l'exemple des Sūtravādins; s'ils trouvent insuffisants les Sūtras des Sautrāntikas, la pratique des sectes d'Abhidharma leur donne raison <sup>2</sup>.

D'ailleurs, comme le disait Açoka en parlant des écoles de son temps, Jainas et Bauddhas, « toutes les sectes ont de belles traditions ». Il semble que les bouddhistes, même les plus orthodoxes, instruits par l'histoire, aient eu conscience du caractère perfectible et, si j'ose dire, provisoire de la doctrine. Pour grande que fût la foi du fidèle dans la tradition de son Église, il ne révoque pas en doute les thèses historiques ou religieuses des sectes rivales. La vérité présente des aspects multiples. Il y a, pour les hommes simples, un véhicule de salut; il en est un autre pour les savants : Bouddha a prêché le second comme le premier, soit d'une manière explicite, soit en semant les germes féconds des futures restaurations de la doctrine intégrale.

L'histoire du Bouddhisme, reflet constant de l'histoire indienne, nous montre, répétés à l'infini, des épisodes toujours les mêmes. Les Vaibhāṣikas (Vibhajyavādins) admettent seulement les livres d'Abhidharma, livres qui sont la propriété personnelle, l'œuvre de leur école; les Sautrāntikas ne commentent que leurs Sūtras; les Mahāsānighikas, à en croire nos sources, avaient, dès une époque très ancienne, inauguré des Écritures en opposition avec le canon des Sthaviras. Sous l'action de tendances analogues et pour

(agamatvasadhana), question dominée par le problème philosophique (comp. Minayers, p. 85, note 4 : yat kim cin maitreya subhasitam tad buddhavacanam); 2º Sur la valeur philosophique et morale des doctrines (Bodhicaryavataratika, chap. IX, ad 43 et suivants; Minayers, p. 40, Cullavagga, p. 290. — Le double enseignement de Bhagavat; les deux vérités). La Madhyamakavitti démontre la supériorité du Mah. sur le Hin.; voir chap. XXIV, Caturaryasatyapariksa (Mélanges Harles, Leyde, 1896).

<sup>1</sup> Tar., p. 64; Hinen-Tsang, 11, 82, 92, 154, 165.

<sup>2</sup> Comp. B. C. A., IN, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Minayeff, pp. 70 et 85. — Les deux vérités chez les Mahasanighikas, les Sarvastivadins, les Vatsiputriyas, Wassilieff, pp. 211, 252, 254.

répondre à des besoins identiques, les Dharmapālas, Mahāvihāravāsins, etc., ont rédigé ou catalogué des littératures volumineuses. De même, à l'époque historique, les communautés mahāyānistes élèvent des systèmes contradictoires; commentaires, commentaires de commentaires, œuvres signées et apocryphes constituent bientôt le patrimoine composite des Mādhyamikas, des Yogācāras. Tour à tour les diverses sectes apparaissent au premier plan; ces incessantes superpositions d'écoles et de livres résultent du perpétuel emploi d'un même procédé. La théorie des deux vérités, celle des périodes de l'enseignement permettent de sauvegarder la tradition 1.

Wassiliest et Minayest sont nettement apercevoir le comment et le pourquoi des variations normales de la pensée bouddhique. La secte est la sorme nécessaire, le mode d'exister du Bouddhisme. Une école philosophique vivante peut-elle ne pas évoluer? Tels les constits monastiques de notre moyen âge, tels les constits des communautés indiennes. La lutte des nominalistes et des réalistes ne pouvait mettre en cause les principes essentiels de la vie catholique; mais, servante de la théologie, la recherche libre sit naître de véritables Églises (darçanas) dont le domaine sur heureusement circonscrit, dont la doctrine ne se traduisit pas dans la pratique.

Il en va autrement dans le Bouddhisme, où la tradition est plus soue, où la science passe avant la piété: pas de questions interdites, pas de problèmes résolus d'avance. Toute parole bien dite, révélation du raisonnement ou de l'extase, a été dite par Bouddha, fait partie du trésor immémorial et jamais épuisé des anciens Tathāgatas: c'est une seuille de l'arbre çiniçapā (comp. OLDENBERG, p. 279). Le point de vue qui rend licite l'inauguration de tous les progrès se sormule dans un axiome capital, longuement documenté dans les Sūtras: « Yat kini cin Maitreya subhāṣitain tad buddhavacanam 2. » Les écoles cherchent un chemin rapide et sûr de la Bodhi, du Nirvāṇa, de la bhinnakleçatā. Le seul procédé de science, c'est l'exégèse souvent audacieuse ou sophistique des sormules anciennes, le libre examen, l'investigation philo-

t Cf. I-tsing, fragments cités (p. 74), et p. 13 : « The parable of a torn garment and a gold stick. »

<sup>2</sup> Madhyaçayasanicodanasutre. Comp. Minaveff, p. 85; B. C. A., IX, 43.

sophique <sup>1</sup>. Mais dans ce domaine de la raison pure, où les docteurs entrent dégagés d'entraves, ils ont été devancés par les Tirthikas, par les Brahmanes. La seule autorité sera l'autorité du plus habile, mieux instruit que ses rivaux dans la dialectique des orthodoxes ou dans la magie des Yogins <sup>2</sup>.

On comprend aisément le succès des théories successives, le groupement toujours fragile des Écritures et des sectes. Servis par des circonstances favorables, les Mahāvihāravāsins ont centralisé le Bouddhisme de Ceylan; les Sūtravādins et les Vibhajyavādins, élargissant leurs cadres, se sont partagé la faveur dans les monastères du nord; les mahāyānistes à leur tour prennent la première place, et dans le sein du Mahāyāna les écoles surgissent, rivales parfois, souvent réconciliées C'est en vertu de cette loi que les sectes bouddhiques feront place aux sectes dites orthodoxes, c'est en vertu de cette loi qu'elles étaient d'abord issues des écoles aupanisadas ou sānkhyas. En dehors de l'Inde, en Chine, au Japon, l'histoire du Bouddhisme se déroule conformément aux mêmes principes.

Tāranātha nous parle de joutes philosophiques dont le récit légendaire évoque le souvenir des Upanişads et qui furent sans doute d'un usage traditionnel chez les bouddhistes 5. On y tranchait des questions d'ordre doctrinal et sans contre-coup immédiat sur la vie des religieux quand les Hīnayānistes se querellaient sur une thèse d'Abhidharma, quand les Prasangas disputaient

<sup>1</sup> Voyez les hypothèses de Minaverr sur la nature de la première tradition bouddhique (Pratimoksas et Vinayas); Jacobi, Der Ursprung des Buddhismus aus dem Samkhya-Yoga; Sénart, Un roi de l'Inde (Revue des Deux Mondes), et surtout A propos de la théorie des Nidanas (Mélanges Harlez).

<sup>2</sup> C'est par l'étude des littératures signées (Abhidharmakoça, Madhyamakavṛtti, etc.) qu'on pourra débrouiller ce chaos. Pour ce qui regarde le problème si complexe des influences étrangères, on trouvera des renseignements précieux dans le B. C. A. (Réfutation des Sainkhyas, des Aupaniṣadas, etc.) Si Cantideva polémise avec tant d'ardeur contre ces hérétiques, n'est-ce pas parce que leurs doctrines s'infiltraient dans l'Église? (Comp. Buddhacarita, IN, 44, la discussion du punarbhava, du svabhava, de l'Içvara, des trois dettes.) — D'autre part (pour rappeler une ingénieuse hypothèse de M. Barth), les Madhyamikas ne se recrutent-ils pas parmi les idéalistes dégoûtés du Brahma? — Voyez sur le Lankavatara, Max Muller, India, pp. 298, 360. — Les bouddhistes contestent l'autorité des Vedas, opposant les diverses écoles. (J. B. T. S., 1895, 111, p. 21.)

<sup>3</sup> Cfr. Minayeff, Recherches, pp. 18, 19 (conciles et pañcayats); Mahavastu, 1, 71. — Kern, Manual, p. 123, note 3.

aux Vijñānavādins la prédominance; mais nul n'était exclu de ces tournois. Les Brahmanes, les Tīrthikas étaient de redoutables adversaires pour des hommes qui avaient été jusqu'au bout de leurs propres théories et dont la discussion stérile avait épuisé toute la sève de la doctrine ancienne. Or Brahmanes et Tīrthikas combattaient le Bouddhisme plus nettement que les Mahāyānistes avaient fait le Véhicule inférieur.

Les philosophies du grand Véhicule, longuement consignées dans les sūtras et dans les commentaires signés des différentes sectes, sont organiquement issues d'une investigation doctrinale séculaire 1; mais si l'Église nouvelle, dans ses branches philosophantes, nous apparaît comme l'héritière des dix-huit écoles préhistoriques, comme la continuatrice émancipée des méthodes orthodoxes, si ses œuvres accusent un degré de développement plus complet, mais normal, du dogme, on doit reconnaître que les Mahāyānistes ont accueilli des idées et des pratiques étrangères aux Çrāvakas : ce sont les idées et les pratiques tantriques. Les Tantras, avec leurs divinités spéciales, leurs « vinayas » plus différents des Prātimokṣas anciens que des dīkṣās et cérémonies védiques, existaient déjà lors de la rédaction des livres du Mahāyāna, sinon par écrit et sous leur forme actuelle, du moins de fait et sous une forme embryonnaire.

Quoique désertant les théologies traditionnelles, certaines communautés restent observatrices des traités de discipline; elles demeurent étrangères à l'influence tantrique, mais elles modifient la formule du refuge : « Buddhain çaranam gacchāmi yāvad ā bodhimaṇḍataḥ », « Bodhisattvagaṇam gacchāmi çaraṇam », et développent, par des perfectionnements successifs, une nouvelle pratique du salut ouverte à tous : le Bodhicaryāvatāra peut passer pour un spécimen de la littérature de ces écoles. D'autres sectes accueillent les superstitions populaires et leur font, en les transformant, une large part dans la vie religieuse de l'ascète : non seulement il faut prendre le refuge des Bodhisattvas et l'ordination, mais il faut encore être initié par un Guru; il faut pratiquer les commandements, mais il faut honorer Bouddha, le Guru, les dieux et construire des stūpas, des idoles, des maṇḍalas; il faut méditer,

<sup>4</sup> Kenn. Buddhismus, II. 514.

mais la méditation réclame l'emploi de moyens auxiliaires, et parmi ceux-ci le maithuna. Certains groupes admettent la récitation des dhāraṇīs, les bains aux tīrthas, la contemplation des maṇḍalas ¹, le devatāyoga, les abhiṣekas mystiques, mais proscrivent les cérémonies où la femme joue un rôle ². Dans d'autres, au contraire, les Tantras, les pratiques de la main gauche constituent l'âme de la religion ³. Le Bouddhisme n'était qu'une doctrine de salut, le Tantrisme est en même temps autre chose. Il promet à ses adeptes la réalisation immédiate des désirs mondains; incantations, contre-incantations, sortilèges de toute nature, remèdes miraculeux sont à la disposition de l'initié.

<sup>1</sup> Comp. WASSILIEFF, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. I-Ising, loc. cit.; Carat Cardra Dás, Indian Pandits in Tibet (J. Buddh. Text. S., 1893, I): Dans la première moitié du VIII<sup>e</sup> siècle, Cantiraksita de Nalanda (parfois confondu avec Cantideva, comp. Barth, Bulletin) se rend au Tibet chargé « of the moral regulation and disciplin of the Church ». — Padmasambhava (de l'Udyana): « Ifis eminent coadjutor took charge of the Tantrika part of the Buddhist liturgy. » Comp. Hinen-Tsany, sur le royaume d'Udyana; Tār., 205; Minayeff, p. 49: « Dans le temple, outre les rites réglementaires, les novateurs (de Vaiçali) en accomplissaient encore d'autres (Dharmaguptas). »

<sup>3</sup> Il y a Tantras et Tantras. Parmi les soixante-quatre Tantras énumérés par le commentateur de l'Anandalahari, les uns constituent le Kulamargatantra; « quinque mysteria. Cubhagama appellata, a via Vedis praescripta non discedunt ideoque Samayacara appellantur. » (AUFRECHT, p. 109. Comp. Kern, II, 528.) — Une distinction analogue, plus savante, existe chez les bouddhistes; cf. Tar., p. 67: « Seit dieser Zeit (Rahula's) stammen alle drei Gattungen von Tantras, nämlich Kriyan, Caryan und Yogatantras und allerhand Werke aus dem Anuttarayoga, nämlich Guhyasamaja, Buddhasamayoga, Mayajala, u. s. w. » - Sur l'Anuttarayoga, cf. pp. 101, 223, 278. - Le Kriya" et le Carya" constituent le Tantra inférieur; le Yogaº et l'Anuttarayogaº, le Tantra supérieur. (Kern, II, 525; J. B. T. S., 1, 3, p. 26; Jäschke s. voc. rgyud; Pañcakrama IV, et Comm.) L'Anuttarayogatantra, dont les mantras sont dits secrets (geheim = guhya, p. 223), qui d'abord était ignoré des gens respectables (würdig) (p. 104), est très certainement la contre-partie du Kulamarga (Kalacakra) des Puranas : Le maithuna est l'acte essentiel de la liturgie, de la diksa, dont le but immédiat est d'assimiler le corps, la parole, la pensée, au corps, à la parole, à la pensée d'une divinité. (Wassilieff, p. 185; Waddell, p. 152; cf. chap. V, § 3) — Nous sommes renseignés sur les Yogatantras par le Pañcakrama (I, 3 et suiv.): Vikalpavasanadosan ... yogatantrena codhayet; | sukhena dharayed bodhini yogatantranusaratah | teneha samvarastho'yam ... Kayavakcittavajrasya sadhanan tu samarabhet; et 11, 1 : Vajrajapakraman vakşye yogatantranusaratah. — Le Kriyatantra traite des vidhis et actes dévots (cf.  $\bar{A}dik$ . pradipa); le Caryatantra est le vinaya des Tantrikas (?). (Voir plus loin, chap. V, § 3, n. 1.:

Parmi les communautés, les unes patronnent cette magie vulgaire, les autres la condamnent sévèrement.

Dans cette diversité d'attitudes vis-à-vis des laïcs, vis-à-vis des idécs tantriques, nous voyons une des différences essentielles qui distinguent le Çrāvaka du mahāyāniste, le mahāyāniste du Tantrika <sup>1</sup>. Les questions de discipline et de vie religieuse ont une tout autre portée que les questions de théologie ou d'ontologie technique. Peu importe au bouddhiste laïc, soutien matériel et moral du Sanigha, que la secte adopte la doctrine des Abhidharmas, celle des Sūtras ou de la Prajnā; il lui importe beaucoup que les rites en honneur dans le monastère correspondent à ses aspirations intellectuelles, flattent ses espérances superstitieuses. Distinguons aussi sévè-

1 Je n'ai pas pu utiliser pour la rédaction de ce chapitre les renseignements précieux que I-tsing (673-695) nous a conservés et que M. Takakusu vient de nous rendre accessibles. (Sur I-tsing, Max MULLER, Academy, 25 sept., 2 oct. 1880; Ind. Ant., déc. 1880; India, pp. 210, 213, 343-349. — S. Beal, Ind. Ant., 1881, p. 197, sept. 1883, ct Vie de Hiuentsuny, pp. xxxii-xxxvi. — Fulishima, J. As., nov. et déc. 1888. — Wassilieff, Mém. Saint-Pétersbourg, 24 oct. 1888. — Chavannes, Les Religieux éminents ..., 1894.) Il est facile de concilier son appréciation des rapports des deux Yanas avec les données fournies par les autres sources; il reste impossible de préciser les nuances que réclame la définition des divers groupes : à coup sûr, les étiquettes d'après lesquelles on doit, faute de mieux, établir la géographie morale du Bouddhisme, ne révèlent pas la véritable disposition des esprits. I-tsing s'exprime dans les termes suivants: a Which of the four schools (Sautr., Vaibh., Madb., Yogac. should be grouped with the Maha or with the Hinayana is not determined. Both adopt one and the same discipline and they have in common the prohibition of the tive Skandhas (groups of offence) and also the practice of the four noble Truths. — These who worship the Bodhisattvas and read the Mahayanasútras, are called Mahayanist ... these two systems (les deux yanas, ou les systèmes madhyamika et yogacara?) are perfectly in accordance with the noble doctrine. Can we then say which of the two is right? Both equally conform to truth and lead us to Nirvana ... both aim at the destruction of passion (Kleça) and the salvation of all beings ... For if we act conformably with any of these doctrines, we are enabled to attain the other shore; and if we turn away from them, we remain drowned, as it were, in the ocean of transmigration. The two systems are in like manner taught in India, for in essential points they do not differ from each other » (pp. 15 et 16). — Les moines du Mahabodhivihara, à Gaya, appartiennent au groupe Sthavira, mais ils sont partisans du Mahayana (p. xxxII, note 2): c'est qu'ils adorent un Bodhisattva et lisent un Mahayanasútra. M. Takakusu semble résumer exactement son auteur: « One and the same school adheres to the Hina in one place, and to the Mahayana in another; a school does not exclusively belong to the one or the other. » (P. xxII.)

La confusion résulte de ce que les principes de classement sont multiples ; il faut tenir

rement la religion où le laïc a pour seul devoir d'honorer et de nourrir les moines (à ce prix l'Inde entière a été bouddhique), et la religion du large Véhicule où le laïc est l'égal du moine.

C'est la discipline qui donne à la communauté son cachet distinctif; supprimez le Vinaya, substituez-y des cérémonies et des initiations banales, les bhiksus ne seront plus que des ascètes perdus dans la foule des yogins ou que des Vajrācāryas, des prêtres mariés 1. Les Mahāsānighikas peuvent patronner des doctrines très « inorthodoxes », ils appartiennent au petit Véhicule, car ils sont des bhiksus d'observance régulière. En adoptant les rites inspirés par les idées tantriques, les moines mahāyānistes se mettent

compte et du Vinaya, et de la doctrine philosophique, et des aspirations religieuses de chaque communauté. Un Vaibhasika peut être adorateur d'Avalokiteçvara : il est par le fait mahayaniste bien qu'il repousse la Cunyata; de même un Sthavira traditionaliste peut adopter dans toute leur intransigeance les doctrines de la Prajña : il est monté dans le char du Mahayana.

Pour Cantideva (B. C. A., IX), la caractéristique suprême est l'attitude philosophique : d'une part, les partisans des quatre vérités (mal comprises), les Vaibhasikas, etc. ("adayalı", de l'autre les Madhyamikas, partisans de la Cunyata, et les Vijñanavadins (svayuthyalı).

Mais à cette opposition de doctrine sont liées les conséquences les plus graves. Le cunyatavada mène à l'abandon des pratiques orthodoxes, à l'adoption des cérémonies tantriques (de même qu'il se peut concilier avec l'aryamarga; comp. B. C. A., par exemple, I-tsing fait de curieuses observations, qui marquent avec une singulière netteté les causes de la décadence monastique et du progrès du Tantrisme: « Some observing one single precept on adultery (c'est-à-dire sur la chasteté?) say that they are free from sin and do not at all care for the study of the Vinaya rules. They do not mind how they swallow, eat, dress, and undress. (Comp. Çiksasamuccaya, fol. 20, apud Minayerr, p. 22.) Simply directing their attention to the doctrine of Çunyata is regarded by them as the will of Buddha. Do such men think that all the precepts are not the Buddha's will? ... the followers imitate one another, and never look at those books of precepts; they copy only two volumes of the Doctrine of Nothingness (Prajñaparamita?) and say that the principle contained in it embraces all the three deposits of scripture. »

« We can reasonably practice both the Mah. and the Hin. doctrines in obedience to the instructions of the Mercyful Honoured One, preventing small offences and meditating upon the great doctrine of Nothingness ...; of course, the law of Nothingness is not a false doctrine, but the canon of the Vinaya must never be neglected ...; one should always teach and encourage the followers to worship Buddha three times every day, the true wisdom, the worldly Path. » (P. 15.) Le même libéralisme est clairement exprimé dans l'Ākāça-garbhasūtra (Minaveff, p. 173).

<sup>1</sup> Hodgson, Ess., 41, 52, 63, 69; Kenn, II, 525.

hors la loi ancienne et hors la communauté; quant aux bodhisattvas laïques, non bhikṣus, adeptes des cultes féminins, ils ne font pas, ne peuvent pas faire partie du Samgha.

A côté des anciens procédés de salut, à côté du Véhicule des Sthaviras et des Mahāsānighikas, les mahāyānistes tantrikas placent un Véhicule nouveau, le Tantrayāna (Mantrayāna). Aussi les hīnayānistes accusent leurs adversaires « d'enseigner un chemin de sainteté auparavant inconnu, de recommander la récitation des dhāraṇīs, le bain dans le Gange comme un moyen de pureté 1 ». Que le Tantrayāna soit une innovation dans le Bouddhisme, c'est au moins douteux; mais à coup sûr le Tantrisme, pénétrant dans le cloitre, préparait la décadence des communautés, en même temps que le Bouddhisme non clérical se démarquait sous son influence 2.

Un peu plus tard, le Bouddhisme fut supérieurement attaqué par les docteurs vedāntistes; les anciennes sectes subsistaient avec un prosélytisme alangui, une virtuosité métaphysique diminuée <sup>5</sup>; leur esprit ne correspondait plus aux aspirations contemporaines de l'Hindouisme.

Quant à l'Eglise du grand Véhicule, pleine de vie en apparence, riche de monastères, de savants et de fidèles, elle dissolvait elle-même ses principes constitutifs. La religion ne comportait plus qu'un minimum de Bouddhisme : les spéculations des Mādhyamikas aboutissent à la doctrine du vide; de cette doctrine, l'école déduira les conséquences logiques et morales en préchant l'indifférentisme et l'équivalence absolue de toutes les idées.

- <sup>4</sup> Wassilieff, p. 262; Kern, II, 490, Manual, p. 123. Les Tirthas ont une grande importance dans le Bouddhisme népalais (cf. Svayanibhūpuraņa).
- 2 « Die Blütezeit der Tantra's kann nicht gut vor 700 n. Chr. gesetzt werden; denn wenn diese Schriften in Indien in Ehre gestanden hätten, als die Chinesischen Pilgrer das Heilige Land besuchten, dann würden dieselben sicher nach ihren Vaterlande mitgenommen haben. » Кенк, II, 525. Cette date me parait trop modeste; je croirais volontiers Танакатна, р. 104. « ... Obwohl die Beschäftigung mit der Kriya und der Carya der Mantra-Tantras seit des Verbreitung des Mahayana begann, und obwohl eine grosse Menge sich damit abgab, diese Beschäftigung aber sehr geheim betrieben wurde, wusste niemand, ausser demjenigen, der sich mit diesen Geheimspruchen abgab, wer sich mit denselben beschäftigte. » Comp.: Antah çakta bahih çaiva sabhayan vaiṣṇava matah | nanārūpadharāḥ kaulā vicaranti mahītale. (Wilson, Sketch, p. 163.) Voyez d'ailleurs les traductions de l'époque des Ts'ien-liang (Bunyiu Nanjio).
  - 3 Sectes mentionnées par Hiuen-Tsang, cf. Kens, Manual, p. 130, note 8.

La thèse des Yogins « inférieurs » entraîne la négation de la personnalité; elle est toutefois conciliable avec la croyance en Bouddha, avec l'emploi
des procédés classiques du salut. L'homme qui vit dans le monde de la
samvṛti (aparā vidyā) doit se conduire d'après les règles de la vérité vulgaire;
mort, il obtiendra le nirvāṇa. Mais les adeptes de l'Anuttarayoga, qui se
recrutent parmi les çūnyatāvādins, les ālaya° ou vijnānavādins, considèrent comme possible l'acquisition contemporaine du paramārthasatya
(parā vidyā) ¹; ils veulent que le Yogin pratique dès aujourd'hui, non pas
la bodhisattva (ou ādikarmikabodhisattva°) caryā, mais la conduite d'un
vajrasattva; le sage pense : « çūnyatāsvabhāvātmako'ham, çūnyatāsvabhāvāḥ sarvadharmāḥ »; il écarte systématiquement toute idée de son esprit;
il ne voit plus que le Dharmakāya. — L'Ādiyoga n'est qu'un procédé préliminaire et indifférent ².

Toute conception positive de la morale ou de la théologie est nécessairement abolie, tous les fondements historiques et humains de la religion sont ébranlés.

Non contente de nier son rôle d'enseigneur et de sauveur, la spéculation proclame la non-existence de Bouddha. Elle proclame l'identité de la nirvṛti (nirvāṇa) et du saṃsāra <sup>5</sup>; plus absolue qu'aucune doctrine connue, elle nie non seulement le pudgala, mais aussi les dharmas, non seulement le Brahma, mais aussi la Māyā <sup>4</sup>; pour les Mādhyamikas, Bouddha, les Bodhisattvas ne sont que des noms, des formes vides, qu'on remplacera

¹ Doctrine qui d'ailleurs n'est pas hérétique : Uttamadharmasya praptir arhattvam nirvaṇasya va praptih (Abhid. koça, apud Mixayerr, p. 217). Cf. chap. V, § 3. — Les Yogins « inférieurs » se placent au point de vue du « yogisamyttisatya »; cf. chap. IV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ainsi se comprennent les remarques de Bunnour: « Il n'y a pas fusion complète du Civaïsme et du Bouddhisme, mais seulement une pratique de diverses cérémonies et une adoration de diverses divinités civaïtes par des Buddhistes qui paraissent peu s'inquiéter de la discordance qui existe entre leur foi ancienne et leurs superstitions nouvelles. Cela est si vrai, que la philosophie la plus abstraite reste entière au milieu des formules magiques, des diagrammes et des gesticulations des Tantras. » Cette philosophie est la négation de la foi ancienne des Saugatas.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Paramarthena. Cf. B. C. A., IX, 13, 150, etc.

<sup>4</sup> Cette manière de dire force peut-être la pensée; en tout cas, ce point de vue nihilistique est plutôt celui de certains Vijnanavadins que celui des Madhyamikas.

sans inconvénient par « vajra » et « vajrasattvas », ou par le Brahman des vedantistes 1. Les créatures sont les vagues de l'océan de l'être ou des « ainças » du corps de Dharma, elles sont le produit des pratyavas ou de la māvā (bhrānti chez les Vijnānavādins). La religion ne sera plus qu'une théorie de Yoga réglée par une philosophie nihilistique, dépouillée de thèses définissables, outillée par les trouvailles superstitieuses; elle demeure abandonnée à tous les hasards des discussions philosophiques et de la terminologie, à tous les caprices de la multitude. Si le bouddhiste mādhyamika trouve dans les Upanisads ou dans les Cāstras brahmaniques des termes, des arguments qui le séduisent, il passera sans secousse du nihilisme bouddhique au panthéisme brahmanique; le Védantisme, c'est le nihilisme bouddhique déguisé, « buddhist nihilism in disguise 2». Ainsi peut être expliqué le succès des doctrines préchées par Camkara; l'absorption définitive de la pensée bouddhique dans la philosophie traditionnelle est un événement logique, inévitable. D'autre part, peu importe que les mythologies, les légendes, les rites, fantasmagories à l'usage des simples, soient bouddhiques ou civaïtes.

La morale du Mahāyāna est faite de deux tendances contradictoires. La première correspond à la vérité vraie, à la Prajñā; elle aboutit « à un » quiétisme si exagéré que pour l'ascète le bien et le mal, sa mère ou une » prostituée sont identiques ³ », étant également vides de toute existence réelle. La seconde, c'est l'aspiration au dévouement, à la charité; nous verrons comment la Dānapāramitā se subordonne à la Prajñā et s'absorbe en elle. Reconnaissons toutefois que la morale du grand Véhicule perfectionne et complète les préceptes négatifs de l'école des Crāvakas : à l'arhat insensible, vainqueur des passions, elle substitue le bodhisattya

<sup>1</sup> Par une juste revanche du bons sens, cunyata — vajra — brahman, l'être absolu. — Le pratityasamutpada correspond au développement de la Maya, du pradhana; le parallé-lisme des deux doctrines est frappant dans divers passages de la B. C. A. țika. Admettre « sanvṛtisatyatas » le pratityasamutpada, en faisant du Paramartha une abstraction, c'est en somme du Védantisme. — Cf. le culte de l'atman dans les Tantras.

<sup>3</sup> Mayavadam asac chastrain pracchannain bauddham eva ca.

<sup>3</sup> Burnoup, Intr., 558.

miséricordieux. Bouddha a été le premier en date parmi les dieux non brahmaniques et populaires; sa religion est la plus ancienne parmi les religions de bhakti; les idées pieuses n'ont pas disparu et les diverses doctrines s'harmonisent « dans la conscience ardente mais confuse du fidèle ! ». Le Bouddhisme de Çāntideva, qui a écrit le IX° chapitre du Bodhicaryāvatāra, est plein de ferveur et de dévotion.

A l'époque qui nous intéresse, les règles traditionnelles (ācāraçikṣās) du Hīnayāna, restaurées par les Yogācāras non tantrikas, sont graduellement supplantées par les cérémonies (vidhis, kriyās) tantriques. Celles-ci ouvrent au fidèle un chemin plus aisé du salut et permettent de pratiquer à peu de frais les vertus parfaites <sup>2</sup>. En même temps, ce n'est plus à Bouddha que s'adresse la bhakti du Yogin; depuis longtemps il est remplacé par les Bodhisattvas. Ceux-ci, à leur tour, disparaîtront devant les concepts divins, devant la cohorte des couples mi-çivaïtes, mi-bouddhiques <sup>5</sup>.

Les bouddhistes de l'époque des Pâlas, d'après l'historien tibétain, sont exclusivement préoccupés de magie et de yogisme. L'abhiseka, initiation mystérieuse, remplace l'ordination canonique; même quand la règle exige qu'elle soit précédée de cette ordination, elle apparaît comme l'acte essentiel de la « Sotāpatti »; le rituel tantrique, dont la vertu est sacramentelle, remplace la méditation savante, la moralité libre et le culte de bhakti 4. Or si parmi les cérémonies tantriques il en est d'inspiration purement bouddhique, le « stūpakaraṇa », le « Buddhamaṇḍalakaraṇa », celles qui sont en relation avec la Doctrine et par lesquelles ou obtient la possession des bhūmis intermédiaires 5, celles qui supposent l'étude e la moralité, il en est d'autres plus nombreuses, plus utiles, qui appartiennent

<sup>1</sup> Cf. Barth, Bulletin, 1885, à propos des Doctrines religieuses de la Bhagavadgita par Ph. Colinet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rites de maithuna, de stúpakaraṇa, voir chap. V, et  $\overline{A}dik.$  pr. — Pour ce qui regarde la tendance générale de cette mystique, comp. Rasegvaradareana dans S. D. S.

<sup>3</sup> Cf. Burnouf, Intr.; Sur le Bouddhisme du Népal, de l'Indo-Chine, de Java, voir notamment Barth, Revue des Religions, XI, 170; XXVIII, 267. (Kern, Over de vermenging van Çivaisme en Buddhisme op Java, Versl. K. Ac. Wet. Letterk., 3, V, 1888.)

<sup>4</sup> Réduit à la répétition des Dharaus.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. Hathayogapradipika, IV, 3, 4.

à la magic banale <sup>1</sup>. On voit dans les Tantras un grand nombre de divinités bouddhiques males et semelles; une importance extrême s'attache aux recettes infaillibles dont elles sont les prétendues révélatrices et que le Guru communique au disciple dûment initié (çiksita, abhisikta ²). Mais ces divinités, ornementation symbolique, ne sont là qu'en parade; elles peuvent céder leur rôle à n'importe quel dieu sectaire ou local; les cérémonies qu'elles président n'ont aucun rapport avec la doctrine dite de Bouddha, car l'idée de Bodhi, curieusement déformée, peut à peine se distinguer de l'idée classique d'anéantissement en Dieu ou du concept civaïte d'union charnelle avec la voginī (= Tārā = Cakti). Le nom seul des figurants permet de séparer les Tantras bouddhiques des Tantras sectaires 3: dans les uns et dans les autres, c'est le même appareil mythologique, le même raffinement des symboles, la même ferveur de piété, le même souci des initiations et des formules; — et qu'est-ce qu'un nom dépouillé de légende et sans lien intime avec le rituel? Rien ne le fixe dans la mémoire, car rien ne le fixe dans la conscience 4. Viennent à changer les préférences de la foule, la mode décidera souverainement du destin de ces fragiles personnalités ; avec elles disparaitront les derniers vestiges apparents du Bouddhisme.

La communauté dont les efforts compacts avaient assuré la permanence de la tradition s'était progressivement désagrégée, mettant à l'arrière-plan les règles de conduite orthodoxe; or si les moines s'assimilent complètement aux Yogins et aux docteurs brahmaniques, ils cessent d'être les fils de

¹ Comme l'indique le nom des Mahayoginis et des Vajramataris (!) : « patani, marani, akarşani », à côté desquelles on trouve, non sans surprise, Lankeçvari, cakravartini; suivent les hayakarnas, surabhakṣis, etc. (Abhidhanottarottara, 3 b).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les rites d'initiation variés à l'infini, bien que rentrant dans des cadres communs, prouvent l'existence d'une multitude de sectes plus ou moins apparentées.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Souvent les noms se confondent (Tara, Acala). Comp. les *Cut*. Rajendralala Mitra, Bendall, *India office* et Oxford. — Le fidèle doit d'ailleurs possèder le bahyaçastraparijūana, étudier le deçacara.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L'important dans le rituel, c'est la Dharam; la vertu de la Dharam réside dans les syllabes. L'étymologie fantaisiste justifie la naturalisation des dieux étrangers; soit par exemple Heruka: « he iti hetvapagatah sarvadharmah hetopagato'ham (sic) | rû rûpagatah sarvadharmah rûpagato'ham | ka iti na kva cit sthitah sarvadharmah ... (Abhidhanott. 6 a).

Çākyamuni, les réfugiés du triple refuge, les aspirants à la Bodhi; ils cessent d'être des Bauddhas. Si la communauté se désagrège, les laïques, « aban- » donnés sans direction, seront entraînés par les éléments d'Hindouisme que » le Bouddhisme originel avait conservés » et auxquels les écoles tāntrikas avaient donné pendant plusieurs siècles une orientation, une signification bouddhique; « ils rejoignent les sectes nouvelles en voie de se » fortifier sous l'autorité des brahmanes 1. »

Dans tous les pays où il demeure, le Bouddhisme s'est trouvé dans des conditions différentes. Au Népal, au Tibet, en Chine <sup>2</sup>, les pratiques tautriques et les rites d'adoration lui constituent une individualité précise; dans l'Hindoustan, ces pratiques ne sont pas son exclusive propriété: Pancaratras et Çaivas les emploient.

<sup>1</sup> Sylvaix Levi, article Inde, dans Grande Excyclopedie, XX, 698.

<sup>2</sup> Sur la décadence du Bouddhisme en Chine au Me siècle, voir Ed. Chavannes, Les inscriptions chinoises de Bodh-Gaya (circa 950, 1022 et 1033), dans la Revue des Religions, 1896 (pp. 37, 38 du tiré à part), étude d'une importance capitale pour l'histoire du Bouddhisme indien : « On a peut-être trop méconnu jusqu'ici le rôle considérable que jouèrent les Hindous dans la propagation de leur foi. L'intérêt qu'ont excité les pèlerins chinois a rejeté dans l'ombre les travaux accomplis par leurs coreligionnaires de l'Inde. En réalité, la traduction en chinois des textes du Tripitaka est autant l'œuvre des uns que des autres. Ce n'est pas seulement à l'époque des Tang qu'on peut constater la venue de ces étrangers; au Xº et au XIº siècle, le Bouddhisme est encore assez florissant dans son pays d'origine pour envoyer au dehors des missionnaires ... » « On connaissait bien le grand mouvement de propagande bouddhique dont le complet épanouissement se produisit au VII siècle avec Hiuen-Tsang et I-tsing; on n'avait guère fait attention jusqu'ici au réveil de la foi qui eut lieu trois cents ans plus tard 'p. 39). » — Les inscriptions d'Açokaballa sont de 1157, 1175 et 1180; celles d'un Vidyadhara, fils d'un conseiller de Gopala, roi de Gadhipura (Kanyákubja), de 1176. — « Les conquêtes de Mahmoud le Ghaznévide (1001-1030) coïncident avec l'époque où les religieux errants furent le plus nombreux entre l'Inde et la Chine. »

## CHAPITRE III.

## LE YOGA BOUDDHIQUE.

Religion ou philosophie? — Le Nirvāṇa. — Çravakaº et Bodhisattvanirodha. — Procédés techniques de Yoya. — Le Yoga, œuvre de salut et de magie.

On peut distinguer une forme rationaliste du Bouddhisme, le Bouddhisme du Hīnayāna, et une forme religieuse, diversement caractérisée, dont les multiples manifestations de la pensée mahāyāniste donnent une idée, sinon complète, du moins suffisamment documentée. Cette distinction ne doit pas faire oublier la réelle nature des choses: le dieu vivant du Mahāyāna, père des Bodhisattvas, époux des Tārās miséricordieuses, l'homme divin du Lalita Vistara, le Dieu du Lotus, arrive, sous l'action dissolvante de la recherche ontologique, à n'être plus qu'une abstraction insaisissable, le symbole du « sarvaçūnya »; d'autre part, c'est une grave erreur de considérer les sectes du Hīnayāna comme de simples écoles spéculatives, sans signification, sans activité religieuse: longtemps, et avec quelque vraisemblance, les historiens ont considéré le Bouddhisme comme une philosophie issue d'un système rationaliste déterminé (Sāmkya) ¹; à considérer les choses de plus près, on constate que la question est mal posée.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Les malentendus de la première heure sont dissipés, et le problème, mieux circonscrit, a été repris dans des conditions nouvelles; cf. A. Barth, Religions de l'Inde, p. 70; Kern, I, 427; M. Müller, Chips from a German workshop, I, 226; Sénart, Légende, 441; Schroeder, Pythagoras, 68 et sqq.; Oldenberg, Bouddha, 94 (Bibliographie); Garbe, préface de la traduction de la Sankhyatattvakaumudi; Jacobi, Der Ursprung des Buddhismus aus dem Sankhya-Yoga; le dernier mot a été dit par M. Sénart, A propos de la théorie des Nidanas: « On ne peut guère douter que le Sankhya-Yoga ait eu sa part d'action sur le Bouddhisme; il reste à en déterminer les conditions et le caractère. … Le Bouddhisme est une religion, non un système philosophique. La spéculation pure a joué dans ses débuts un rôle effacé …; ses emprunts ont quelque chose d'extérieur, de matériel. »

La philosophie bouddhique, comme toutes les disciplines indiennes, est une véritable religion; dans l'Inde, la philosophie n'est jamais amusement de dilettante, fantaisie de la curiosité scientifique. Les Darçanas, « les Upanisads sont encore plus pratiques que spéculatifs ¹ ». Réaliser le bonheur (nirvāṇa), obtenir par le Yoga la délivrance, tel est le but : « sarvadharmo mokṣadharme ². » Il n'est pas de doctrine religieuse qui ne s'embarrasse d'un appareil technique plus ou moins complet : la religion est scientifique. Nourris dans les idées chrétiennes et grecques, nous pouvons à peinc comprendre l'état d'esprit d'un peuple qui croit à l'immanence de l'infini, au néant de tout phénomène contingent. Le puruṣa (pudgala) est un fragment (aniça) de l'être infini ou l'être infini lui-même trompé par la Māyā; c'est la science qui le fait rentrer dans l'unité : la science est l'expression suprême de l'effort religieux; en remplissant le Jnānasanibhāra, on réalise le salut ³.

C'est faire un étrange abus des mots que de définir le Bouddhisme, même le Bouddhisme singhalais, comme une religion athée, comme la religion de l'anéantissement. L'Inde a toujours été sollicitée, intellectuellement, par l'attrait invincible d'un au delà, par la hantise d'une substance qui soit vraiment substance; pratiquement, par la soif d'un bonheur le plus souvent mal déterminé, mais conçu comme définitif. L'Hindou semble avoir compris que le non-être mystérieux, identique à l'être parfait, n'est pas susceptible d'une description précise , car il échappe au langage comme à l'esprit. La théologie s'efforce d'analyser le concept antinomique de la substance 5; elle met au service des visions mystiques les incomparables ressources d'une

<sup>1</sup> Cf. Barth, Religions, p. 49; Revue, XIX, p. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Formule ancienne répétée dans Svayanibhupurana, dev. 78. Comp. Oldenberg, Bouddha, p. 271.

<sup>3</sup> La science d'ailleurs suppose la moralité, la dévotion, etc. (punyasambhara). Cf. l'introduction de Ramatirtha à la Maitri Upanisad et celle de Çamkara à la Kauşıtaki : « Karmibhir api karmanam antahkaranaçuddhihetutvam angikṛtam. »

<sup>4</sup> Cf. l'entretien de Khema et de Pasenadi dans Saniyuttanikaya, traduit par Oldenberg, pp. 281 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sur les quatre alternatives et le raisonnement dit « prasanga », cf. Samaññaphala-sutta (Lotus, p. 459; Dharmasangraha, CXXXVII; WASSILIEFF, pp. 319, 326.

subtile terminologie. Dans quelque direction que la fantaisie l'entraîne, elle aboutit à des combinaisons très complexes à première vue, en réalité très transparentes, car elles reposent sur un axiome indiscuté : les contradictoires sont identiques; le Brahman alakṣaṇa est être — pensée — joie; le Bouddha « vide de nature propre » est éternité, amour et miséricorde. La science (prajñā) contredit la raison (buddhi) et impose à l'esprit une tâche à laquelle les Hindous sont familiers : le Yoga, c'est-à-dire l'abstraction intellectuelle, l'affranchissement physique et moral, moyen unique de communion avec l'Innommable.

L'esprit humain se répètera éternellement les vieilles questions des Upanisads; dans l'Inde, la réponse, bien qu'exprimée en des termes divers, ne varie jamais : quels que soient le terme d'arrivée et la maison d'hospitalité (sattra, dānagṛha) préparée par le dieu pour ses blaktas 1 ou construite par le Yogin lui-même, que la créature doive réaliser l'identification avec Dieu, goûter le bonheur dans la participation au bonheur collectif et intégral de l'être 2, ou s'abstraire dans le nirvāṇa de l'Arhat insensible, la même idée domine et règle le processus de la spéculation libre ou orthodoxe. Cette idée est négativement définie par la doctrine des quatre vérités, par la théorie du vyavadāna ou du vide; elle est figurativement exprimée dans le double symbole de la suṣupti et du mahāsukha (surati) 3.

La quadruple vérité, la théorie des nidanas ou de la Prajña, n'ont pas, comme c'est l'apparence, une valeur doctrinale nihilistique, une action morale dissolvante de toute vertu. La mukti est autre chose que la suppression du samsara, car les bouddhistes aspirent au Nirvana sans admettre la thèse de la « destruction » (uccheda) 4. Témoins des douleurs de la vie, con-

<sup>1</sup> B. C. A., 1, 32, 33.

<sup>2</sup> Cf. la théorie tántrika du Vajrasattva; vajra - cunyatá.

<sup>3</sup> Cf. Brhadaranyaka Upanişad, II, 1, 15; IV, 3, 12, et 20, 21 : « Et puis, là où étant endormi, il ne désire aucun désir, il ne voit aucun rêve, telle est pour lui la forme où l'atman est son désir, où il est sans désir. Comme un homme dans les bras d'une semme aimée ne sait rien du dehors ni du dedans, de même cet atman intellectuel ne sait plus rien du dehors ni du dedans. » (Trad. de F. Herold, Paris, 1894.)

<sup>4</sup> Cf. les belles pages de Max Müller, dans la préface de la traduction du Dhammapada (C. Rogers, Buddhaghosaparables). Les Ucchedavadas, les Sassatavadas, les Ekaccasassatikas sont hérétiques (cf. Childers; Rhys Davids; Milinda, II, xxIII et suiv.).

vaincus de la non-réalité des choses, les Yogins ont construit une doctrine aussi hardie que consciencieuse; ce sut une doctrine de joie et d'espérance. On a lu les pages émouvantes où s'expriment l'espoir du salut, l'humilité, la consiance, la charité; on connaît l'épopée du Bodhisattva, sa carrière miraculeuse, un des plus beaux poèmes de courage et de soi que l'humanité ait révés.

Les hommes épris de l'au delà prennent aisément l'habitude d'envisager l'existence comme une accumulation éternelle de frayeurs et de peines; le sentiment de la responsabilité, si ancien dans l'Inde, ajoute à l'horreur physique de la mort les angoisses d'un avenir inconnu; à tout prix, par espérance et par crainte, il faut traverser l'océan, il faut aborder à la rive d'immortalité. Le dégoût du sainsāra ne s'exprime pas dans une doctrine de suicide <sup>1</sup>, mais se concilie avec l'affirmation énergique d'un état meilleur, d'un état définitif de repos et de joie, dégagé de toute apparence intellectuelle ou sensible <sup>2</sup>. La vie, fût-ce la vie mille fois séculaire des dieux, apparaît méprisable à qui rêve le bonheur complet : la méditation pessimiste n'est

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sur le suicide chez les jainas et chez les bouddhistes, Bartii, Bulletin, 1894, p. 51; Minayeff, p. 223.

Sarvadharmaçünyatabhayabhitalı kâtaro varanı sanısara evavasthanam iti (B. C. A., IX, 53). L'idée de l'abhava et de la cunyata est aussi fausse que l'idée du bhava. — Sur le pessimisme, voyez le Sarradarçana commentant la formule « duhkham! duhkham! » : sarvasya saniisarasya dulikhatmakatyanii sarvatirthakarasaniimatam anyatha tanniiviyrtsünänii teşain tannivçtiyupaye pravçtiyanupapatteli (p. 23); — B. C. A., IX, ţika : d'après les écoles qui nient la cunyata, Bouddha n'a enseigné le kṣaṇikatva que pour inspirer la haine du désir; cf. S. d. s., p. 22 : báhyeşu ... satsv api ... tatranastham utpadayitum sarvam cunyam iti. (Gough traduit anastha = unbelief, mais comp. B. C. A., IX, 43); — OLDENBERG, pp. 215, 221 : « Ce pessimisme n'est pas mélancolique ou résigné, il est altruiste, plein d'allégresse »; — Kenn (Manual, p. 12) s'exprime dans une comparaison très heureuse : « Just as the Indians have no objection to the most tragic situations in their dramas, provided the final be a happy one, so they admit of all sorts of dreariness in human life, but ... they believe that it is possible ... to get rid of the nuisance called existence and rebirth: they have only to follow some one of the infaillible teachers of the path to salvation, of whom there was no lack in India. » — Cf. le ton général des légendes bouddhiques : « Il est beau, il est varié le Jambudvipa ... » (Burnour, Intr., p. 73); et la délicieuse description de la « nuit des Lotus » : « En vérité, cette nuit de lune est belle, en vérité, cette nuit de lunc est superbe ... » (OLDENBERG, p. 149.) Comp. Therigathas, passim, Dhammapada, XV et XXIII (331-333), etc.

qu'un moyen d'édification, un encouragement à poursuivre l'état suprême de la Bodhi.

A cette béatitude indéfinissable, le sativa est naturellement (svabhāvataḥ) destiné; en théorie, rien n'est plus simple que d'y parvenir : la seule chose qui existe, c'est le moi, et le moi ne réside que dans la pensée mobile. Le moi n'est que la série des états d'âme soudés les uns aux autres, engendrés les uns par les autres <sup>1</sup>. Pour « être pur et voir ce qui est pur <sup>2</sup> », l'immortalité, le Nirvāṇa, l'homme doit produire un état d'esprit pur, c'est-à-dire vide (çuddha = çūnya) <sup>3</sup>, dégagé de tout ce que nous appelons mal, de tout ce que nous appelons être; ce stade sublime de la pensée, lot des Bouddhas, il est donné aux hommes d'y parvenir, soit momentanément et par crises, soit d'une manière stable et définitive.

L'extase, dans l'ascétisme hindou et bouddhique, n'est pas regardé comme un accident, défaillance imprévue du corps et de l'esprit : c'est le but spécial et direct de tous les efforts d'anhours 4. En principe issue d'une concentration de l'esprit, elle doit être favorisée par des exercices physiques et mentaux 5, accomplis pendant cette vie ou pendant une existence antérieure. L'opiniâtre activité des Hindous, qui ne font jamais rien à demi, s'est passionnément appliquée à la solution du problème capital : réaliser le Samādhi; pour y parvenir, ils ont épuisé toutes les ressources de la méditation et de la magie. Des méthodes existent, des recettes efficaces qui produisent l'abstraction mentale et fixent solidement la pensée au poteau du Dharma; les uns prêchent l'abstinence et le recueillement;

<sup>1</sup> samvrtitah, vyavaharatah.

<sup>2</sup> Cf. Phédon.

<sup>3</sup> C'est le vyavadana, thèse des Vijūanavadins. Dans ce qu'elle a de plus général, la doctrine que nous résumons ici (cittamatrata) est admise par toutes les écoles. Cf. Dhammapada 1; P. K. « cittavitapitatvain sarvadharmaṇam »; B. C. A., chap. V (traduit dans Muséon, 1896). — Cf. Plotin, 1, 2, 4: το κεκαθάρθαι ἀγαίρεσις άλλοτρίου παντός.

<sup>4</sup> Comp. Taine, De l'intelligence, p. xx. - B. C. A., IX, 49.

<sup>5</sup> Yogasütras, I, 35: vişayavatı va pravṛttir utpanna sthitinibandhini (nasagre cittam dharayatah ...); 39: yathabhimatadhyanad va (yathabhimate vastuni bahye candradav abhyantare nadicakradau va bhavyamane cetah sthiribhavati); comp. Childers, s. roc. arammana, kasina, kammaṭṭhana; et Kers, Buddhismus, I, 167.

d'autres le rite, l'ivresse, l'amour. Chacun de ces procédés eut de très bonne heure des adeptes et bientôt des théoriciens. Si haut que nous remontions dans l'histoire de l'Inde, l'extase est la récompense suprème, raison ultime des doctrines métaphysiques qui étudient sa véritable cause et son caractère, de la moralité qui calme les énergies passionnelles, des actes religieux, des pratiques superstitieuses et des exercices physiques qui la provoquent. L'homme plongé dans le sommeil sans rêve suggère à une psychologie enfantine et ambitieuse la théorie de l'Atman et du Brahman.

Loin de nier la béatitude finale, dogme essentiel de toute religion, le bouddhiste croit à la possession possible de cieux transitoires, féconds en jouissances, encore qu'ils soient inférieurs. Avant de s'asseoir sur le trône d'illumination, l'ascète traverse la rivière sans désirs, il se repose sur des « paryankas » successifs ¹; graduellement magnifié, il se ravit dans des hallucinations, dont la plus sublime, qui est aussi la plus simple, doit se prolonger au delà des temps, en dehors du temps. Tel est, en raccourci, le chemin que parcourent les Yogins ².

Quelque importance que le caturaryasatya ait prise dans l'ancienne communauté, la méditation de l'impureté et des souffrances n'est qu'un moyen accessoire et préliminaire; elle n'est pas capable de réaliser la Bhiksutā, c'est-à-dire la bhinnakleçatā <sup>3</sup>.

Le Yoga, d'après les Yogasūtras, est la cessation, la suppression de l'activité de la pensée : « Yogaç cittavṛttinirodhaḥ 4. » Soustraire les sens et l'ame au désir des objets sensibles, déraciner les kleças, l'orgueil et la convoitise, abolir toute tendance et attachement à l'œuvre (karmābhiniveça, karmāçaya), c'est parvenir au çrāvakanirodha, forme inférieure,

t Comp. au récit bouddhique de l'illumination, la description du monde de Brahma dans la Chandogya Upanișad et dans la Kaușitaki. Cf. Sexart, Légende, p. 204.

<sup>2</sup> Cf. Lalita Vistara, p. 448 : « utpanno vaidyarājah pramocakah sarvaduļkhebhyah pratisthāpako nirvāņasukhe ... pravistah sarvajāatānagaram ... » Le vœu des Bodhisattvas est de communiquer aux créatures le « Samādhisukha ».

<sup>3</sup> Cf. Lotus, App. 11; В. С. А., IX, 41, 79 (discussion du satyadarçana); cf. l'asavak-khayakarañaṇa et l'étymologie du mot asava apud Sénart, Mélanges Harlez.

<sup>4</sup> Y. S., I, 2, 32; cf. Sarvadarçana, p. 160; Maitri I panisad, VI, 25; Weber, Ind. Lit. Gesch. 2, p. 255; Garbe, Sankhya-Yoga.

précaire, antinomique du Yoga, car la passion peut renaître tant que la pensée fonctionne <sup>1</sup>; on pratique difficilement le karmaviveka quand on distingue le moi du non-moi. Heureux ceux qui sont de parfaits Yogins, ceux qui arrêtent la roue de l'existence (bhavacakraka) en « reposant la pensée sur l'espace <sup>2</sup> » : ils obtiennent le bodhisattvanirodha, l'abstraction qui ferme l'âme (ālaya), réceptacle où se combinent les dharmas, à toute sensation, à toute notion intellectuelle <sup>3</sup>.

Le çrāvakanirodha a pour point de départ psychologique l'idée de la souffrance, pour objet d'éteindre la tṛṣṇā, pour mode de réalisation l'apramāda (smṛtikhaḍga), l'açubhabhāvanā, la méditation des vérités, la vie d'āraṇyaka ou de moine, le saiinyāsa, en un mot la pratique scrupuleuse de l'abstine des stoïciens. Le bodhisattvanirodha suppose la suppression du sainkalpa, la possession virtuelle du paramārthasatya. Quand il prend conscience de l'identité, du vide 4, le Yogin arrête la production des nidānas, il stérilise les causes qui engendrent l'ahainkāra, le mamakaraṇa; il ne s'attarde pas à combattre la tṛṣṇā, fruit inévitable de la vedanā, par des moyens accessoires et frivoles : la Māyā, éternelle séductrice des dieux et des hommes, n'a plus de prise sur lui; il connaît le roi de la mort, constructeur de la maison; il ne le redoute plus 5.

- <sup>4</sup> Cf. B. C A., IX; Man. dh. c., II, 2, 3; Kamatmata na praçasta na caivehasty akamata ... samkalpamulah kamo vai yajñah samkalpasambhavah; comp. Madhyamakavṛtti, atmaparikṣā; karmakleçakṣayan mokṣah karmakleça vikalpatah (Mélanges Harlez, p. 317).
- <sup>2</sup> Te akaçasthitena cetasa kalam kurvanti ... nirupadhiçeşe nirvanadhatau parinirvanti (Vajramandadharam, Madh. Vṛtti, 14°; cf. Intr., p. 543); cf. Bṛhadar. Upaniṣad, IV, 1, 3: « Le souffle est son séjour, l'espace est son point d'appui ... », et 15: « Le manas est son séjour, l'espace est son point d'appui, qu'on l'adore en l'appelant béatitude. Quelle est la qualité de béatitude? C'est le manas même. Par le manas, on va par amour vers une femme, en elle on engendre un fils conforme : c'est la béatitude. »
- 3 Thèse des Vijnanavadins. Pour les Madhyamikas, le vijnana n'existe pas; il est « parikalpita » comme le pradhana des Sankhyas; seuls existent (paratantratah) les pratyayas. Le marga de la délivrance reste le même; la maya cesse quand la pratyayasamagri ne se renouvelle plus (cf. B. C. A., IX, 10).
- <sup>4</sup> Rôle de l'idée de la cunyata, B. C. A., IX, 33, 49; cf. Madh. Vṛṭṭi, caturāryasatya-parīkṣā (Mélanges Harlez, pp. 317, 318).
- <sup>5</sup> Dhammapada, v. 154; Sur Mara, voir Oldenberg, p. 309; Sénart, Légende; Windisch, Mara und Buddha.

Le moyen suprême du Yoga est la science (prajūā, vipaçvanā, vicaksanā, vidyā); on obtient la science par l'attention méditative, par la contemplation du Brahman, du Dharmakāya, du Vajra; ces termes, en somme, sont synonymes, bien qu'ils résument des spéculations issues de principes dissérents et, à leur origine, opposées. Qu'on parte du concept de l'être en soi, de la thèse de la momentanéité ou de l'idée symbolique de l'extase, on arrive par une analyse rigoureuse à la philosophie qui s'exprime dans le « ahaii brahma » et le « tat tvam asi » des Upanisads, dans la « tathatā » et le « tathāgatagarbha » des Mahāyānistes 1. La possession de la vipaçyanā (bodhisattvanirodha) implique la possession du camatha, la suppression du désir (crāvakanirodha); mais le camatha, qui ne peut être pleinement réalisé que par la science, est un moyen de science : la samvagdrsti complète le samyagacara, sur lequel pratiquement elle repose. De même qu'il faut à l'oiseau deux ailes pour s'envoler, de même, pour être sauvé, pour être un Yogin, il faut posséder deux armes de salut : l'intelligence et la moralité, la foi et les œuvres 2.

Le Yoga comporte des éléments d'une autre nature qui jouent un rôle capital dans la vie religieuse de l'Inde, dans les pratiques et les théories de toutes les sectes.

A la contemplation du Brahman et aux règles de vie méditative s'associe dans la discipline des Aupanisadas tout un système d'announce: « On avait cru qu'il suffisait d'avoir la notion parsaite, la certitude entière et permanente de l'identité. Bientôt on exigea davantage; on prétendit que l'âme en

Le Hathayoga — dont les origines paraissent se rattacher historiquement au Boud-dhisme (voir plus loin, p. 99, n. 5). — présente une forme curieuse de Yoga-Vedanta à vocabulaire madhyamika; cf. notamment l'emploi du terme çûnya (— hṛdakaça, IV, 70), IV, 12: suşumnavahini praņe çunye viçati manase | tada sarvaņi karmaņi nirmulayati yogavit: « Quand le praņa se meut dans la susumna, quand l'esprit entre dans le çûnya, le yogin déracine le karman »; Comm.: « manase' ntaḥkaraṇe çunye deçakalavastuparicchedahine brahmaṇi viçati sati tada yogavic cittavṛttinirodhajūaḥ ... » — Sur le Haṭhayoga, voyez II. Y. Pradipika of Swatmaram Swami, transl. (and edited) by Shaisivas Ivangān, Bombay Phil. Fund, çaka 1815; la traduction de H. Walten (Inaug. Diss. München, 1893, d'après des manuscrits indépendants, précèdée d'une étude très consciencieuse, très documentée et très claire. — Cf. aussi Garbe, Sumkhya-Yoga; N. C. Paul, Treutise on Yoga Philosophy, Bombay, 1888.

<sup>2</sup> Cf. B. C. A., IN, 1.

éprouvat la sensation immédiate, qu'elle se sentit en union avec l'absolu 1. » Épris d'un but semblable, les bouddhistes tantrikas oublieront les préceptes vulgaires de chasteté, de pénitence et de méditation; ils découvriront des recettes d'une action plus immédiate et plus sûre; la route leur a été montrée par les écoles védiques. « Il y a dans les Upanisads ... une théorie complète de l'extase et des moyens de la provoquer : immobilité prolongée du corps, fixité hébétante du regard 2, répétition mentale de formules bizarres, méditations sur les mystères insondables contenus dans quelques monosyllabes tels que le fameux « om », qui est le brahman même 3, suppression du souffle, toute une série d'exercices hypnotiques par lesquels on s'imaginait faire rentrer les esprits vitaux dans la pensée, la pensée dans l'âme, recueillir celle-ci tout entière dans le cerveau, puis la ramener dans le cœur où siège l'âtman suprême 4. »

Les théories anciennes de Yoga s'accommodaient aisément à la théologie métaphysique du Bouddhisme. Dans toutes les directions, les disciples du grand Yogin que fut Çakyamuni ont fait fructifier l'héritage préhistorique reçu des Brahmanes; ils ont développé les tendances parfois indécises qui se laissent apercevoir dans le Jiānae et le Karmakāṇḍa du Véda : nous aurons à signaler, d'une part, les méditations et les méthodes purement intellectuelles, systématisées par les Singhalais et les Yogācāras; d'autre part, les maṇḍalas, les dhāraṇīs, les rites divers employés par les écoles plus spécialement tāntrikas, comme des facteurs thaumaturgiques du salut.

Le but poursuivi diffère peu, qu'on lise les Yogasūtras, les Upanisads ou les livres bouddhiques: l'ascète triomphe de l'ignorance et détruit ce préjugé fondamental qui consiste à prendre conscience de soi comme auteur d'actes volontaires, comme agent réceptif des manifestations du non-moi (ātmagrāha, pudgalagrāha 5); l'œuvre (karman) et le désir (rāga) n'ont

<sup>4</sup> BARTH, Religions, p. 53.

<sup>2</sup> Comp. bhrudhyana (Hathayoga).

<sup>3</sup> Maitri Up., VI, 21; comp. Paūcakrama, II, 42: Akāroddeçakani jūānani buddhasya hṛdayani bhavet (Comm.: anutpannatvāt sarvadharmāṇām idani tat pāramārthikani buddhasya hṛdayam); onikāraḥ sanisrjet sattvān ... — Cf. chap. V.

<sup>4</sup> Barth, loc. cit.; Cf. Jabala Up. (Ind. Stud., II, 73-75), les spéculations relatives à l'avimukta.

<sup>5</sup> Maitri Up., III, 2: Ahain so mamedam ity evani manyamano nibadhnaty atmanat-manain jaleneva khacarah.

plus rien de commun avec l'âme purifiée, fixée par la « samāpatti » dans la possession de la vipaçyanā, désormais indifférente à ce qui de sa nature n'existe pas ¹. Le Yogin conquiert le repos définitif, la Jīvanmukti, le nirvāṇa ²; concentré dans la pensée unique de l'être sans caractère, il devient, dès cette vie, semblable ou identique à Bouddha en son corps subtil et bienheureux.

La méditation, œuvre essentielle du salut, peut aussi servir à des entreprises moins sublimes et possède des applications multiples <sup>3</sup>. On sait que les sacrifices et les austérités donnent au sacrificateur, au pénitent, un pouvoir surnaturel : de là toute une thaumaturgie, toute une sorcellerie séculairement pratiquée. Or la méditation résume tout acte, toute parole, tout rite; elle s'associe des pratiques qui la favorisent, soit en affinant l'intelligence <sup>4</sup>, soit en lui fournissant un point d'appui matériel.

L'zzzzzz du corps, par l'habitude de poses déterminées (āsanas), l'emploi des gesticulations symboliques (mudrās) et des empreintes (nyāsas); de la voix, par la réglementation du souffle et les dhāraṇīs; de la pensée, par le dhyāna et la vue des maṇḍalas mystiques, a pour effet immédiat d'assurer à celui qui s'y adonne la pleine maîtrise de soi-même, et du même coup, car l'objet pensé n'existe que dans la pensée, la parfaite domination sur ce que nous appelons la nature extérieure, la possession des siddhis. Bouddha est le « Daçabala », le yogin aux dix forces; la terre, l'eau, le feu lui obéissent; il crée à son gré les « paropahāras <sup>5</sup> »; il suggestionne et magnétise les âmes : le bouddhiste peut de la même manière conquérir les riddhis et devenir un maître magique, « vajrācārya ».

L'ascétisme et la magic mettent à la disposition de leurs adeptes une série de recettes utiles dans ce monde, procédés d'abhicara, d'akarṣaṇa, etc. Les sectes hinayanistes connaissent la vertu de ces pratiques : elles en pro-

t Pracamaikaraso hi dharmamargali. Comp. Ruys Davids, Milindu, I, 36, 41, 78, 106.

<sup>2 -</sup> arhattva, cf. Oldenberg, p. 268, Rhys Davids et Minayeff, cités plus loin.

<sup>3</sup> S. P., dev. 78, ch. III: Yogasya panthanau dvividhau devacoditau pravartakanivartakakhyau | kamasankalpapurvakani sanisare pravartanat pravartakani | sarvakamavivarjitani jūanayogabhyani nivartanan nivartakam.

<sup>+</sup> patutva. Comp. B. C. A., V, 15.

<sup>5</sup> Comp. Mahavastu, I, 177, 519.

scrivent l'emploi, comme sont les brahmanes orthodoxes; il saut attendre le triomphe des Tantrikas pour les voir habiller d'oripeaux bouddhiques.

Cependant le bhiksu peut puiser sans scrupule dans l'arsenal des armes superstitieuses, les cuirasses (samnāha, kavaca), les épées (khadga), les pieux (sūci, kīla), qui réduisent les démons à l'impuissance; possédant le calme extérieur, l'ascète pratique aisément le dhyāna. Les rites défensifs sont très anciens dans l'Église <sup>1</sup>.

Harmonisés au but poursuivi, les exercices de Yoga contribuent au perfectionnement moral qui constitue l'arhattva 2. Le Hīnayāna ne dédaigne pas les méthodes physiques et intellectuelles d'žālous; (prāṇāyāma 3, āsanas, kasiṇamaṇḍalas, etc.); le Mantrayāna leur accorde une place prépondérante au point d'encombrer le noble chemin 4: ici, le Yoga prend un caractère spécial; auxiliaire de la méditation, il devient facteur sacramentel du fait de Bodhi. La notion du buddhatva s'est d'ailleurs modifiée; ce n'est pas impunément que la religion s'est annexé la sorcellerie grossière des païens. Elle a dù adopter leurs dieux, ḍākas et yakṣas; elle en arrive à traiter ses Bodhisattvas comme les idolâtres traitaient leurs fétiches, et notamment à faire de la dīkṣā une cérémonie extraordinaire où la Bodhi est concentrée dans l'eau du vase d'Abhiṣeka. La vieille thèse du sādhana

- 1 Cf. Childers, s. voc. paritta, parittam; Grinblot et Feer, J. As., 6, XVIII, p. 225; S. Hardy, East. Mon., p. 240; Waddell, p. 46. Comp. chap. V (Dharanis) et Adikarma-pradipa.
- <sup>2</sup> On lira avec beaucoup d'intérêt les remarques de Garbe sur le Yoga chez les Jainas (résumé de Buandara, Report on the search for Ssk. Mss. Bombay, 1887, pp. 110-112, et de Bühler, Denkschristen Wiener Akademie, XXXVIII, 251-252): Le pindasthadhyana (cf. pindakrama dans P. K.) comporte einq dharanas (parthivi, agneyi, etc.; comp. Kasinas); le padasthadhyana n'est que la méditation des dharanas; le rupasthadhyana, méditation du Jina, forme l'exact pendant de la Buddhanusmṛti; le rupatitadhyana est l'équivalent de la çunyatabhavana.
- 3 Sur le Pranayama, ses relations avec la doctrine de l'Atman-Brahman, avec les théories physiologiques, avec la théologie bouddhique, voyez Вакти, Religions, pp. 46, 53; Gough, Phil. of the Upanisads, pp. 85, 219; Yoyasatras, I, 34, II, 49-53; Hathayogapr., I, 67, II, 1 et suiv. et la préface du traducteur; Çaradatilaka, chap. XXV; Tantrasara, passim; Hardy, East. Mon., p. 267; Kern, I, 514, et Manual, p. 55 (références: Majjhimanikaya, I, 425; Suttavibhanga, I, 70; M. Vyut., § 53); Сипьбер, s. voc. anapanasatik.; Wassilierr, p. 139; Pañcakrama, chap. II; Svayambhapurana (dev. 78), chap. III.
- 4 Comparez le Rajaº et le Hathayoga, qui s'assignent la même fin, mais suivent des routes médiocrement parallèles.

(évocation) et de l'identification « Change-moi en toi <sup>1</sup>! » est empruntée par les bauddhas aux traditions populaires et l'on apprend à transformer le corps en corps de Bouddha.

Toutes les pratiques de thaumaturgie sont profondément imprégnées d'idées panthéistes; qu'il s'agisse d'un sacrifice védique ou d'un rite ordonné par les Tantras, quel que soit le samadhi mis en œuvre, qu'on veuille faire tomber la pluie (meghavidhi), écraser un ennemi (māraņa, aridamana), rendre une femme amoureuse, empaler sur un poteau de diamant les Vetālas (vināyakas), obtenir une vertu magique, ēcarter un sort, gagner au jeu, faire un heureux voyage, rendre une vache stérile 3 ou conquérir l'adhisthana d'un dieu 3, l'illumination suprème des Bouddhas, le drame védique, bouddhique ou tantrique est exclusivement subjectif, idéal, personnel à l'officiant ou à l'ascète 4. Il faut voir certaines vérités, posséder les mantras, les osadhis, fixer l'esprit dans une condition déterminée : « Celui qui réalise l'état de Yoga, le yogin est un être souverain sur qui rien de périssable n'a plus de prise, pour qui les lois de la nature n'existent plus, qui dès cette vie est affranchi... Il possède le don d'ubiquité, le pouvoir de voler dans les airs, etc. 5. » La siddhi n'existe pas d'une manière objective : « Tout ce que nous sommes est le résultat de ce que nous avons pensé, repose sur la pensée, est sait de la pensée. » Peu importent d'ailleurs les perfectionnements (siddhis) transitoires : les données sensibles et intellectuelles sont des phénoménalités enchaînées par la loi du karman; seul l'ākāça 6 (asamskṛta), le Brahman, le Vajrakāya ont une existence réelle, une existence de diamant absolument insaisissable à l'esprit, mais que les bouddhistes et les brahmanes s'accordent à considérer comme le mode suprême de l'être.

<sup>1</sup> TARANATHA, p. 245.

<sup>2</sup> Kaucikasutras, passim.

<sup>3</sup> Voir 2º partie.

<sup>4</sup> Cf. Pañcakrama, IV, 29, 30 : çantikanı pauştikanı capi tatha vaçyabhicarakanı | akarsanadi yat sarvanı kuryad indrayudhopamam.

<sup>5</sup> BARTH, Religions, p. 51.

<sup>6</sup> Cf. Madh. Vrtti, 37 - 40 (Dhatupariksa).

## APPENDICES AU CHAPITRE III.

# PROCÉDÉS DE YOGA DANS LE PETIT VÉHICULE.

#### Appendice A.

## Les Kasinamandalas.

Le Yoga singhalais est systématisé dans la théorie des kammatthānas, théorie bien connue par les explications de Hardy, de Childers et surtout par les études que M. Kern lui a consacrées <sup>1</sup>.

Parmi les kammatihānas, dont la pratique élémentaire est indiquée dans un grand nombre de légendes <sup>2</sup>, il faut accorder une place spéciale aux kasiņas (kasiņamaņḍala, °āyatana). La méditation des kasiņas constitue • un procédé par lequel on obtient la méditation mystique, ... ce rite porte ce nom parce que, en l'accomplissant, l'esprit s'absorbe entièrement (kṛtsna) dans l'idée sur laquelle il se fixe <sup>3</sup> ». Les dix cercles sont le nīla°, le pīta°, le lohita°, l'odāta°, le pathavī°, l'āpo°, le tejo°, le vāyo°, l'ākāsa° et le viññāṇakasiṇa <sup>4</sup>.

- 1 HARDY, East. Mon., pp. 252 et suiv.; Childers, s. voc. kammatthana, kasina, nimitta, arammana; Kern, 1, 502-505, Manual, p. 55 (cf. les dharmalokamukhas, 1, 517 et suiv.); Alabaster, Wheel of the Law, p. 200. Comm. du Dhammapada; Visuddhimagga. Sur les Kṛtsnayatanas, cf. Mahavyutp., § 72; l'apkṛtsnasamadhi (Lotus, p. 254); les quatre amṛtamaṇḍalas (Tār.); Kern, I, 505, et Manual, loc. cit. Cf. pṛthivi, vayu, akaçavajra (Abhidhan., 2). Rites tibétains analogues, Schlaghtweit, p. 247; Waddell, p. 145.
  - 2 Dhammapada, pp. 195, 210, apud Childers, p. 55.
  - 3 CHILDERS, s. voc. kasina.
- 4 D'après l'ordre adopté dans le Manual (Saingitisutta et Mahavyut.); l'énumération diffère dans les autres sources palies : 9° aloka : « a circle of light thrown upon a wall »; 10° parichinnakasa : « a portion of sky seen through a hole in the roof ».

• L'ascète fixe la pensée sur un des éléments et le considère dans toutes ses conditions et métamorphoses 1; afin de faciliter cette tache, on emploie des formules (le mot prière est impropre) dans lesquelles sont énumérés les noms de chaque élément 2 »; « pour méditer le pathavikasina, on moule un disque de terre de quelques pouces de diamètre : assis à distance, le prêtre fixe les yeux sur ce disque, concentre son esprit sur l'idée de l'élément « terre », répète intérieurement les vocables qui désignent la terre, se pénétrant de la conviction que les atomes de son corps sont composés de cette substance. L'exercice est poursuivi jusqu'à ce que l'esprit tombe dans une sorte de « mesmeric trance »; alors le signe (nimitta) se manifeste; on voit le disque aussi nettement les yeux fermés que les yeux ouverts 3 ». Le disque de la « terre » doit avoir la teinte rose de l'aurore ou la couleur du sable du Gange. Nous savons que les diverses couleurs sont mises en relation avec les divers éléments, avec les Bouddhas, Bodhisattvas et Tārās, avec les rayons qui s'échappent de l'âme (prana) et qui sont identiques aux Tathagatas 4. L'identification du corps avec les dhâtus, du microcosme avec le macrocosme, est le prélude du Kaivalya suprême : « Que le Brahmane voie l'identité de l'éther avec les cavités du corps, du vent avec les organes du mouvement et du toucher, de la lumière suprême avec les organes de la digestion et de la vue, de l'eau avec les parties fluides et de la terre avec les parties solides de son corps 5. » L'expression traduite par les mots « voir l'identité », « meditate on the ether as identical with... », appartient au lexique tantrique : « khain samniveçayet kheşu »; l'ascète fait entrer la terre, l'eau, l'ākāça dans le corps. Cette métaphore est la traduction d'un rite précis : le corps constitue un mandala divisé en circonscriptions déterminées (cakra); dans ce mandala on dessine d'autres mandalas, riches de significations symboliques, où sont inscrites les dhāraņīs, substituts des

<sup>1</sup> Cf. Dhàtuparikṣā dans Madh. Vrtti. La conclusion est que le Dhātu est çūnyasvabhāva.

<sup>2</sup> Alabaster, p. 204.

<sup>3</sup> Childers.

<sup>4</sup> Cf. la théorie du vâyutattva dans Pañcakrama, II, 18 et suiv.; Maitri Up., VI, 30; Chandogya Up., VIII, 6.

<sup>5</sup> Man. dh. c., XII, 120. Cf. Bühler et Strehly.

Bouddhas et des samādhis. Ces perfectionnements sont inconnus au Māna-vadharmaçāstra et, suivant toute apparence, aux théoriciens du sud; mais, il faut le remarquer, la pratique des kasiņas produit les mêmes résultats que l'emploi des rites tantriques, et cela dans des conditions strictement analogues.

Les kasiṇamaṇḍalas sont d'une construction aisée: de l'eau dans un vase rond, un morceau d'étoffe verte ou rouge, le jour aperçu par le trou de la serrure, le feu contemplé à travers un orifice quelconque. Mais il est inutile d'avoir recours à une représentation réelle du cercle; pour peu que la pensée soit entraînée par un apprentissage contemporain ou par l'exercice des vies précédentes, tout accessoire matériel est superflu; la bhāvanā supplée à l'insuffisance du • vidhi ¹ ». Les expressions tantriques, bhāvayati, utsarjati, cintayati, karoti, pratiṣṭhāpayati (maṇḍalam, devatām) sont synonymes.

Les mantras que répète l'ascète, les noms multiples des divers éléments, sont de véritables dhāraṇīs. Ces formules et les instructions relatives à leur emploi sont mystérieusement enseignées au néophyte par l'Ācariya, qui prend le nom « d'ami spirituel qui donne le kammaṭṭhāna (kammaṭṭhāna-dāyaka) \* ». On peut varier de quatorze manières l'ordre dans lequel on médite les kasiṇas ³, ce qui suppose un « upadeça » circonstancié, d'autant plus que chacun des cercles est susceptible d'interprétations variées. Voilà bien tous les éléments d'un rituel d'ordre tantrique, le maṇḍala, le samādhi, les formules, le guru et l'initiation, la cérémonie technique mise en rapport avec l'Abhidharma.

La pratique des kasinas, comme celle du Yoga en général, se propose un double but:

I. Elle donne à l'ascète des pouvoirs magiques : « Durch die erste (pathavikasina-übung) erlangt er das Vermögen sich selbst zu vervielfältigen, durch die Lust zu schweben oder auf dem Wasser zu wandeln, einen

<sup>1</sup> Cf. la distinction de l'adiyoga et du yoga supérieur.

<sup>2</sup> Dhammapada, pp. 195, 210, 328. — Cf. OLDENBERG, pp. 314 et suiv. (accessoires de la méditation, chambres pour moines, etc.).

<sup>3</sup> Kenn, 1, 505.

Boden hervorzurusen, auf dem er wandeln, stehen, sitzen oder liegen kann. Durch die zweite (āpomaṇḍala) kann er Regen, Ströme und Oceane schaffen, die Erde und die Berge in ihren Grundsesten erzittern lassen und die Wohnungen der Menschen erschüttern... Die zehn Künste sind die zehn Kräste (daçabala) des Buddha und zwar in ihrer ältesten, noch nicht vergeistigten Form... Alle diese mystischen Praktiken... ihrem Ursprunge nach in eine graue Vergangenheit zurückreichen, als die Congregation von Heiligen auf Erden noch unbekannt war 1. »

II. Au même titre que les āsanas ² ou le prāṇāyāma, elle constitue « une méthode rationnelle d'extase » (cittaikībhāva): « par l'abstraction graduelle et régulière, l'esprit se dégage peu à peu du sein de la pluralité du monde sensible ³ ». Elle possède en outre, comme le prāṇāyāma, une énergie spécifique, immédiate et nettement caractérisée. Dans cette pensée, dont l'expression constitue la partie élémentaire du rituel, « that the particles of the body (of the ātman) are composed of this element », nous trouvons, sous une forme vraiment moderne d'aspect, la mise en œuvre du vieux principe des Upaniṣads ⁴. Quand l'objet médité est l'espace vide ou le vijñāna, ālaya sans contenu, la méditation est un procédé de Vajracitta-bhāvanā, et le cercle rappelle d'une manière curieuse les sūrya° et paramārthamaṇḍalas du Pañcakrama; les mantras qui y correspondent sont exactement parallèles aux « Dharmadhātvātmako'ham! Vijñānaskandha-dhātvātmako'ham! ⁵ » des traités mādhyamikas.

<sup>4</sup> Kern, I, 504. Comp. Taranatha, passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Hathayoga; Mahayosinyasutta (Majj. nikaya, nº 32): « Un moine ... s'asseoit les jambes croisées, le corps droit, la tête environnée d'une pensée vigilante, avec la résolution de ne point se relever de cette place avant que son âme ... se soit affranchie de toute impureté. » (Oldenberg, p. 90.) — Cf. J. R. A. S., 1891, p. 812.

<sup>3</sup> OLDENBERG, p. 314.

<sup>4</sup> H. Walter, Hathayoga, p. xxi.

<sup>5</sup> Cf. le suññatakammatthana (Dhammapada, p. 316), l'akiñcaññayatana, etc.

#### APPENDICE B.

## Le Bhavacakra.

La méditation du Bhavacakra 1, pratiquée par les écoles hīnayānistes du nord, me paraît résumer dans une heureuse synthèse plusieurs des exercices pieux catalogués par les Singhalais, notamment l'asubha 2 et le suñnatākammaṭṭhāna. Elle comporte à la fois la méditation des vérités (sāṁsāri-kaṁ duḥkham) et celle des nidānas.

Voici en quelle circonstance et dans quels termes Bouddha institua cette importante pratique.

Maudgalyāyana avait, comme on le sait, la spécialité de visiter les enfers et le ciel 3; il encourageait les hommes au bien par le récit des tourments et des joies, fruits du karman : « Il n'y aura pas toujours, o Ānanda, un bhikṣu Maudgalyāyana ou un bhikṣu semblable à Maudgalyāyana. Aussi, dans le vestibule 4, faut-il construire une roue à cinq rayons. » Les bhikṣus ne comprenaient pas; Bouddha reprit : « Il faut représenter les cinq destinées, êtres infernaux, animaux, pretas, dieux et hommes. En bas, les trois premières catégories, en haut les deux dernières; et il faut représenter les quatre dvīpas 5... Au milieu on placera l'amour, la haine et l'erreur sous la forme d'un pigeon, d'un serpent et d'un porc. Il faut faire des images de Bouddha qui font comprendre (que) ce (maṇḍala est un) maṇḍala du nirvāṇa 6. Et il faut représenter des êtres apparition-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Divyavadana, pp. 180, 281, 300, 547. — Waddell, J. R. A. S., april 1894 (cf. J. As. Br. of Calcutta, 1893), et ibidem, Miss C. Foley, Lamaism, p. 105. — Senart, Mélanges Harlez, p. 281.

<sup>2</sup> Conf. Çiksasamuccaya dans B. C. A. ţika, IX, 59-60.

<sup>3</sup> Dhammapada, comm. 137-140; Mahavastu, I, pp. xxii et suiv.

<sup>4</sup> Un religieux est spécialement chargé d'expliquer le symbole aux visiteurs; — Histoire plaisante d'un moine ignorant choisi par erreur.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Comp. le gurumandalavidhi (Adikarmapradipa).

<sup>6 «</sup> Buddhapratimaç caitan nirvanamanıdalam upadarçayanti kartavyalı »; les éditeurs proposent « upadarçayantyalı »; ce n'est pas la seule difficulté de ce passage; ex conj., samsaramanıdalam?

nels 1 tombant et naissant au moyen des instruments d'un puits. Tout autour, il faut représenter le pratityasamutpāda composé de douze membres. Le dessin tout entier est saisi par l'Anityatā 2. Et l'on écrira les deux stances : « Mettez-vous à l'œuvre ... Celui qui marchera sans distraction dans les règles de conduite du Dharma, abandonnant le samsāra des naissances, réalisera la fin de la souffrance. » (Div. Av., p. 300 3.)

Ce dessin composite résulte de la contamination de deux originaux distincts. Le premier est le sainsāramaṇḍala, dont il est parlé dans le Svāgatāvadāna 4, c'est-à-dire la représentation du cercle des vies qui remplacera les récits effrayants de Maudgalyāyana. Les yogins du Haṭhayoga connaissent le sainsāramaṇḍala qu'ils ont peut-être emprunté aux bouddhistes 5.

Quant au « dvādaçānga pratītyasamutpāda », c'est le dharmacakra, la roue de la loi qui présente douze aspects (dvādaçākāra, Pr. Pār., p. 474);

- <sup>1</sup> Aupapaduka, pali: opapatika. Cf. Burnour, Lolus, 394; Childers, s. voc.; Mahavastu, I, xxxv.
  - <sup>2</sup> Cf. les dessins reproduits par WADDELL, loc. cit.
- <sup>3</sup> La première de ces strophes est le distique célèbre mis dans la bouche d'Abhibhu (*Theragatha*, *Samyuttanikaya*), dans celle de Bouddha (*Milinda*). Cf. la belle traduction et la note de Rhys Davids, *Milinda*, II, p. 60.
  - 4 Div. Ar., p. 180, 22, et aussi 281, 29. Comp. Burnouf, Intr., p. 266, note.
- Cf. Nandikeçvarapurăna, cité par le commentateur de la Hathayogapradipikă, I, 13: « mathalaksanam uktam | ... kuryad yogagrham dhiman suramyam cubhavartmana | dṛstva citragatásise chantan munsu yati manah camam | siddhan dṛṣṭvā citragatan matir abhyudyame bhavet | madhye yogagrhasya likhet sainsaramandalam | çmaçanam ca mahaghoram narakaniç ca likhet kva cit | tan dṛṣṭya bhṛṣaṇakaran sanisare saravarjite | anavasado bhavati yogi siddhyabhilaşukalı | paçyanıç ca vyadhitan jantun natan mattanıç caladyranan. » Nous savons que la communauté bouddhique ne dédaignait pas les çastras hétérodoxes [« bahyayogeçvarananı ca acaranı lakşayed budhah | ... yogatantranıç ca vistarat », Abhidhanottarottara, dev. 99, fol. 8°; comp. Wassilieff, p. 15], et les indices sont nombreux qui prouvent la parenté des diverses écoles mystiques. La question d'emprunt est toujours difficile à trancher; cependant je crois bien que le sanisaramandala est une invention bouddhique. — Matsyendra, un des patrons de l'école du Hathayoga, est très certainement d'origine népalaise; sur les Kanphatayogins, Matsyendra, Gorakhnath, voir Ванти, pp. 79, 127 (Ind. Ant., VII, 47, 298; Wilson, Sketch, 135, 136; Waudell, 292; Hathayogapradipika (utilisée par Wilson, analysée dans Aufrecht, Cat., pp. 233-235). Les théories physiologiques du Svayambhupurana, dev. 78, chap. III, rappellent la doctrine de ce livre. — Cf. plus haut, p. 80, n. 1. - Sur les rapports des Tantras sectaires avec le Hathayoga, voir RAJENDR. MILKA. Yoga Aphorisms (Bibl. Ind., 1883), p. 117; Gaube, Samkhya-Yoga, p. 38.

c'est le « Bhagavato dhammacakam » de Bharhut. Lorsque Bhagavat donne son portrait au roi Bimbisāra, il projette son ombre sur un écran et prononce ces paroles : « Remplissez le dessin de couleurs, écrivez au-dessous les formules du refuge, écrivez de haut en has et de bas en haut les douze membres du pratītyasamutpāda; écrivez aussi les deux stances 1 ... » Nous savons que Bouddha est identique au Dharma, et que le Dharma se résume dans le pratītyasamutpāda 2.

La roue (cakra) est appelée dans la Nāmasaingītiṭīkā: « pratītyasamutpādārthasūcaka »; au Népal, « elle est un accessoire indispensable dans la célébration de divers rites <sup>3</sup> ».

Le Divyāvadāna fait allusion à une double pratique : tantôt il faut écrire la formule du pratītyasamutpāda, tantôt il faut le représenter (kārayitavya). M. Waddell nous a fait connaître les symboles qui figurent les nidānas dans les fresques d'Ajanta et dans les peintures tibétaines.

Les deux cercles que nous venons de décrire correspondent à deux points d'une importance capitale dans la doctrine bouddhique. Wassiliess enseigne que les Çrāvakas s'appliquent à la méditation de la douleur, les Pratyekabuddhas à celle des causes 4. Les premiers, peu soucieux du problème ontologique, s'arrêtent au côté moral de la doctrine et ne dépassent pas l'açubhabhāvanā. Les sectateurs du Véhicule moyen se forgent une théorie philosophique.

<sup>1</sup> Div. Av., p. 547.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ye pratityasamutpadam paçyanti te dharmam paçyanti ye dharmam paçyanti te buddham paçyanti. (B. C. A., IX, ţika; cf. Minayeff.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mixaveff, Recherches, p. 178. Sur le pratityasamutpada dans la littérature tantrique, voyez J. R. A. S., July 1897, et Pratityasamutpadahṛdayadhāraṇi, Rgyud, XIII, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Le Cravaka<sup>e</sup> et le Pratyekabuddhayana forment les deux branches du Véhicule inférieur. Le problème est connexe à celui de l'histoire des sectes et mériterait un sérieux examen. Comp. Kenx, I, p. 497; *Manual*, p. 62, note 1, et p. 76; Wassilieff, pp. 13, 65, 105, 276 (relations des Pratyek. avec les Sautrantikas); 262 (relations avec les Yogacaras, — confirmées par B. C. A., IX, ad 76).

#### CHAPITRE IV.

#### THÉORIES DU GRAND VÉHICULE.

Le salut, œuvre personnelle. — La Bhakti dans le Mahāyāna. — Le système mādhyamika et la vérité inférieure (Bhakti et Dāna). — La carrière du Bodhisattva.

Sans être absolument étranger aux idées de bhakti, le Hīnayāniste considère le salut comme une œuvre toute personnelle: « Vainqueur, le bouddhiste n'a aucun dieu à remercier, de même que dans le combat il n'en a appelé aucun à son aide ¹. » « Semblable au Bouddha, dit Burnouf, le Yogin ne doit rien qu'à lui-même...; c'est uniquement par la pratique d'un ascétisme individuel qu'il s'élève au-dessus du monde ². » Comment Çākyamuni parvient-il au stade suprême du Yoga (anuttarayogakkhema) ³? Il pratique les austérités et la vertu; il se livre à l'extase et voit la vérité: ainsi doivent faire ses disciples. L'homme veut traverser la rivière débordée du samsāra, car il souhaite se reposer délicieusement sur la rive bénie du nibbāna. Peut-il, enchainé par les désirs et les sensations, se contenter d'invoquer la rive bienheureuse? « Viens ici! viens de ce côté! » — Il doit briser les chaînes, suivre le chemin tracé par le Maître, répondre à son généreux appel : « ārabhadhvan niṣkrāmata yujyadhvan buddhaçāsane! 4 »

Fausböll a excellemment décrit la carrière du futur arhat : « Buddha is an ascetic, a muni, one that forsakes the world and wanders from the house to the houseless state because from house-life arises defilement <sup>5</sup>..., an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> OLDENBERG, p. 314. Cf. Dhammapada, V, 276, « tumbehi kiccam atappam akkhataro tathagata » : you yourself must make an effort; the Tathagatas are only preachers; V, 380, « atta hy attano natha o.

<sup>2</sup> Cf. Intr., p. 554.

<sup>3</sup> Cf. Dhammapada, 23; Divyavad.; Cetokhilasutta, 29, « the supreme felicity ».

<sup>4</sup> Tevijjasutta, 24-32, S. B., vol. XI.

<sup>5</sup> Cf. ekākita, B. C. A., VIII, 37; l'épithète du Pratyekabuddha : ekavişaņavat.

ascetic who has shaken of every philosophical view...; he is not pleased nor displeased with anything; he is indifferent to learning, free from marks; he his equable, he has reached peace 1. »

Mais la moralité (samnyāsa), coefficient indispensable dans les deux Bouddhismes de l'illumination intellectuelle, n'est pas la source directe de la Bodhi. Avant tout, Bouddha est un visionnaire. Il est le Jina, c'est-à-dire le triomphateur de Māra qui personnific les kleças et les āsravas; mais de son vrai nom il se nomme le Buddha, le Samyaksambuddha, le parfaitement et complètement illuminé; il a vu le Dharma; il est le cakṣumat, le samantacakṣu; il possède l'āsravakṣayakarajñāna.

Le samyama, lutte persévérante contre les ennemis spirituels 3, délivre l'ascète des liens (samyojana, bandhana) qui font obstacle au dhyāna. Quand il est « samvarastha » et pratique les vœux sans défaillance (abhedas... sadā vratī 4), l'ascète s'adonne à la contemplation et met en œuvre ce « system of self culture » (Bodhicaryā) qui est le sāra de la bonne doctrine. Le salut, d'après les Suttas, consiste essentiellement dans une modification subjective. Le buddhatva (Buddhahood) ou arhattva (Arhatship) peut être réalisé des cette vie; c'est un état d'esprit (state of mind 5) que provoque une intuition suprarationnelle préparée et continuée par le dhyāna. L'union (yoga) ou abstraction suprême (viveka, samāpatti) est obtenue par le jeu naturel des facultés de l'esprit, car la pensée, architecte des illusions et de l'existence, peut défaire son œuvre 6 : quand une poule a pondu six, huit ou dix œuss et qu'elle les couve convenablement, les poussins à l'heure voulue brisent la coquille de l'œuf et apparaissent vivants à la lumière; ainsi le moine qui forme vœu de Bodhi (chandasamādhi), qui poursuit énergiquement le but (viriyasamādhi), qui perfec-

<sup>1</sup> Intr. au Suttanipula, p. xv, S. B., vol. X.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> OLDENBERG, p. 56.

<sup>3</sup> B. C. A., IV, 28.

<sup>4</sup> P. K., 1, 5...

<sup>5</sup> Voir surtout RHYS DAVIDS; cf. les formules : janato, vipassato buddhassa.

<sup>6</sup> P. K., IV, 16; mana eva manuşyanam karanam bandhamokşayon. — Les Bodhisattvas sont les océans qui produisent la bonne pensée destructrice de la pensée (cittot-padasamudran, B. C. A., III, 3).

tionne sa pensée (cittasamādhi), arrivera nécessairement à la lumière, obtiendra la sagesse suprême, sera confirmé dans l'abstraction définitive!. Parallèle en somme de la doctrine des Pāramitās.

M. Sénart constate que tout culte d'adoration est antipathique aux dogmes les plus élémentaires du Bouddhisme : « ils n'autorisent qu'un culte de commémoration <sup>2</sup> attaché surtout aux restes des saints de la secte et aux symboles de leur mission <sup>3</sup>. » C'est en se plaçant à ce point de vue, peut-être artificiel et réactionnaire, que les Hīnayānistes approuvent la construction des Stūpas et la vénération des cheveux par les laïques. Dans leur système, la vandanā du Bouddha éteint prend un caractère spécial nettement défini par l'auteur du Milindapañho <sup>4</sup> et par les théoriciens qui ont rédigé la théorie des kammaṭṭhānas. Les équivalences « Buddha — dharma — pratītyasamutpāda » doivent être prises à la lettre; Bouddha n'est pas un dieuprovidence, il est seulement le révélateur de la loi; à ce titre, agent immédiat du salut, bien que « parinirvṛta », il reste le conducteur suprème de la caravane.

Les sectes philosophiques du nord partagent cette manière de voir <sup>5</sup>. Nous la trouvons très élégamment exprimée dans le Bodhicaryāvatāra <sup>6</sup>: « Quand l'être et le non-être cessent de se tenir devant la pensée (purifiée par la Prajñā), alors la pensée s'apaise, ne trouvant aucune autre voie, n'ayant

¹ Cf. Cetokhilasutta, 26-29; Rhys Davids, S. B., XI, p. 232; Childers, s. voc. iddhipado. — Rhys Davids traduit: road to saintship [here Iddhi must be (spiritual) welfare] »; Childers: « constituent or basis of magic power »; Burnour (Intr., 75, 625; Lotus, 310): « principe de la puissance surnaturelle ». En même temps qu'il réalise le perfectionnement spirituel, l'ascète devient un « iddhiman » (comp. Ākankheyya Sutta). — Les divergences de vues se sont accusées de bonne heure, comme en témoigne la Kathavatthup: Iddhipadabhavananisanisassa attham ayoniso gahetva iddhibalena samannagato kappam tittheyya'ti yesam laddhi seyyatha pi mahasanghikanam ... (cité par Minaveff, p. 35, note).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buddhanusmṛti (Bibl. ap. *Dharmasamgraha*). Cf. les smṛtyupasthanas expliqués dans B. C. A., IX.

<sup>3</sup> Légende, p. 345; cf. ibidem, p. 450: « A Bharhut, l'uṣṇiṣa est représenté isolément à l'état de relique »; dans les Tantras, l'uṣṇiṣa est personnifié (cf. P. K., I, 35: uṣṇiṣacakravartin).

<sup>4 1, 144-154 (</sup>S. B., XXXV).

<sup>5</sup> Cf. Puspakūtadharani (B. C. A., IX, 40).

<sup>6</sup> IX, 33-38. — Cf. l'obélisque élevé par le garudika Çanku (Tar., p. 100).

plus de point d'appui. » Par la science, le Yogin parvient au nirvāṇa: quel est donc le rôle du Bouddha? « L'image du Jina est une pierre merveilleuse, un arbre à souhaits; tel un charmeur de serpents construit un poteau (de guérison): longtemps après sa mort, le poteau guérit les morsures venimeuses. » En déterminant la pratique de la Bodhi, le Jina a construit un poteau qui réalise, bien que le Bodhisattva soit éteint, tout ce que le Bodhisattva pourrait saire:

Cintamanih kalpatarur yathecchaparipurakah vineyapranidhanabhyani jinabimbam tatheksyate yatha garudikah stambham sadhayitva vinacyati sa tasmime ciranaste 'pi visadin upacamayet bodhicaryanurupyena jinastambho 'pi sadhitah karoti sarvakaryani bodhisattve 'pi nirvete.

Telle est la conception que les bouddhistes en général se font du salut. Certaines écoles du nord ont dissimulé l'enseignement primitif du Maître « sous les subtilités de la spéculation philosophique et religieuse (theological); elles ont oublié le noble chemin; leur but n'est plus de réaliser sur cette terre le changement de cœur qui constitue l'arhattva, mais d'obtenir une vie bienheureuse dans le paradis d'Amitābha par une transfiguration extérieure <sup>1</sup> ». En s'exprimant ainsi, M. Rhys Davids ne peut avoir en vue que les sectes dites de la Terre pure, nées dans l'Inde et qui ont prospéré dans l'Extrême-Orient, sectes qui portent encore aujourd'hui la marque évidente de leur origine <sup>2</sup>. Autre est le Bouddhisme du Lotus de la Bonne

¹ Préf. du Sudassanasutta, S. B., XI, p. 245. — Rappelons les ciels bien connus du Bouddhisme pali, les apsaras, le rôle que joue l'espoir des récompenses dans les récits d'édification. Le Cetokhilasutta (cf. not. 12) défend formellement le désir d'un bonheur passager dans un ciel transitoire. — L'union avec Dieu est le but poursuivi par tous les Bhaktas: « Bhaktavatsalah paramakarunikah purusottamah svayathatmyanubhavanugu-paniravadhikanantarupam punaravettirahitam svapadam prayacchati » (Sarvadurçana, p. 56; Cowell, p. 79). Sur la Sukhavati (première traduction chinoise entre 147 et 186), voir Burnouf, Intr., 101, 222; Lotus, 267; M. Müller, S. B., XLIX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ce qui distingue essentiellement les écoles mahayanistes proprement dites des écoles pieuses et monothéistes, c'est la solution qu'elles donnent au problème philosophique. Bouddha, au point de vue de la sainvrti, peut être conçu comme créateur et providence; le Pañcakrama parle de Vajrasvayanibhu et de l'atman; peu importe, au point de vue de la vérité vraie : çunyatasvabhayah sarvadharmah. — Cf. les deux vérités dans la secte Shin-shu, Fujishima, Bouddhisme japonais, p. 141.

Loi, magistralement analysé par M. Kern dans la trop courte préface de sa traduction 1; autre le Bouddhisme des communautés mādhyamikas. Sans doute, le chemin des Yogins du nord est plus capricieux que le noble chemin des Singhalais; le drame de la sanctification comporte de nouveaux épisodes; les procédés qui font éclore le fruit merveilleux de science et de bonheur accusent la multiplicité des vues dogmatiques; mais le caractère du drame reste le même, malgré l'intervention propice des Tathāgatas.

L'accord parfait du Milinda et du Bodhicaryāvatāra est un fait digne de remarque; la pensée philosophique s'est affinée et l'analyse plus savante superpose les diverses périodes de l'enseignement du Maitre, les différents stades de la sainte carrière : c'est ainsi que les préceptes de bhakti et de dana se concilient avec les thèses de la Prajñā.

La foi en Bouddha éternel et en ses fils bienheureux, le dogme de la survivance et de la providence de tous les ascètes parvenus au perfectionnement complet caractérisent la religion du grand Véhicule et la distinguent du vieil ascétisme athéologique des Aupanisadas et des Hīnayānistes 3.

D'après les écoles du nord, la créature doit réclamer la protection des Nāthas, des Mahākāruṇikas, c'est-à-dire des Bouddhas et des Bodhisattvas qui indiquent la bonne route et dont la bénédiction (adhiṣṭhāna) régénère l'alpasattva, rend efficace l'effort individuel : « Adyaiva çaraṇain yāmi jagannāthān mahābalān | jagadrakṣārtham udyuktān sarvatrāsaharān jinān | taiç cāpy adhigatain dharmain sainsārabhayanāçanam | çaraṇain yāmi bhāvena bodhisattvagaṇain tathā. » La foi ne distingue pas les Bouddhas soi-disant éteints et les Bodhisattvas; les premiers comme les seconds portent le nom de Tāyin : « Bodhisattvatvabuddhatvam anumode ca tāyinām 3 »; c'est à

<sup>1</sup> Comp. Fujishina, secte Nithi-ren.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Suvarnaprabhasa, chap. XVII, ap. Burnour, Intr., 534: « Or en ce temps-là il y avait dans le Jambudupa deux opinions dominantes: l'une qui ajoutait foi au Mahayana, l'autre qui le repoussait. Jalavahana, qui suivait la première, entre dans l'eau jusqu'aux genoux et prononce la formule d'adoration en l'honneur du Buddha Ratnaçikhin ... » (Cf. I-tsing, cité p. 74, note.)

<sup>3</sup> B. C. A., II, 48, 49, III, 2.

tous les Tathāgatas, à tous les sauveurs, que le néophyte demande l'abhiseka, l'adhisthāna suprême 1.

A ces dieux bouddhiques, les uns conçus comme des saints devenus tout-puissants, les autres comme des participants éternels de la Bodhi, s'associent les personnages célestes les plus divers, symboles divinisés, distributeurs d'amulettes et de rakṣās, révélateurs ou incarnations des samādhis et des kriyās. Parmi les Kāruṇikas, il faut compter aussi, et en première ligne, le guru (vajrācārya), supérieur à toute divinité, semblable à Vajrasvayambhū lui-même, car c'est de lui que le sādhaka (çiṣya) reçoit l'upadeça, instruction du salut <sup>2</sup>.

Il existe deux méthodes par lesquelles on obtient l'assistance intellectuelle ou thaumaturgique du dieu : la méthode tantrique (sādhana <sup>5</sup>), la méthode d'adoration. On emploie souvent l'une et l'autre concurremment.

Les sentiments de bhakti, qui ont inspiré des œuvres personnelles (stotra) d'une haute émotion, s'expriment volontiers dans des formules toutes faites, notamment dans les litanies (cf. dhāraṇīs) et les hymnes en cent huit articles, genre de composition commun à l'Hindouisme comme au Bouddhisme.

On lit dans le Bodhicaryāvatāra <sup>4</sup> une série de prières qui portent des noms techniques, dont le fond comme la forme parait essentiellement propre aux bouddhistes et qui constituent une « méthode de repentance », un rituel d'adoration (pūjā), dès longtemps employés dans les cérémonies d'ordination, indispensables à la vie pieuse du Bodhisattva <sup>5</sup>. L'énu-

<sup>1</sup> Acaryakriyasamuccaya, 721.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. K., chap. V; A. k. p., fol. 6'. — Sur la valeur du mot upadeça, Burnour, Intr., 625.

<sup>3</sup> Cf. Jaschke, Tib. Eng. Dict., p. 121.

<sup>4</sup> Édité par Minayeff, Zapiski, vol. XV, pp. 156-225; réimprimé dans le Journal of Buddhist Text Society.

<sup>5</sup> Nos sources sont : 1º le Bodhicaryavatara; 2º l'Adikarmapradipa; 3º le Dharmasaingraha, § XIV : « saptavidhanuttarapuja | tadyatha vandana pujana papadeçananumodana-dhyeşana bodhicittotpadah parinamana ceti. » L'énumération diffère dans les manuscrits; celle que nous reproduisons est confirmée par la version chinoise; le manuscrit de Cambridge n'indique que cinq termes, il cite le B. C. A. : « bodhicaryavataradigranthe likhitam »; 4º les dictionnaires Kiao tch'eng fa chou et Fo kiao tse tien, très instructifs, cités et commentés par Ed. Chavannes dans La première inscription chinoise de Bodh-Gaya,

mération de ces actes de foi et de charité se rencontre dans des livres très divers, ce qui met hors de doute l'usage régulier qu'en faisaient les fidèles, laïes et moines, pour développer le Bodhipranidhicitta ou résolution d'acquérir la Bodhi, et le Bodhiprasthānacitta, c'est-à-dire l'état d'esprit que caractérise l'acquisition commencée de la Bodhi.

Ce sont : 1° La Vandanā ¹ : « Autant il y a de ksetras, autant de fois je me prosterne devant les Bouddhas des trois chemins, devant le dharma et la congrégation excellente... »

- 2º La Pāpadeçanā 2: « Le péché accumulé par ma sottise et mon erreur ..., ce péché je le confesse en me plaçant en présence des protecteurs; ò mes conducteurs! pardonnez-moi ce péché puisqu'il est avoué; ce péché, je ne le commettrai plus désormais. »
- 3" La Punyanumodana 3: « Le bien fait par tous les êtres et qui calme les douleurs de l'enfer, je m'en réjouis en pleine joie!... pour les créatures, je me réjouis de leur délivrance des peines du samsara; pour les sauveurs, je me réjouis de leur qualité de Bouddha et de Bodhisattva...»
- 4º L'Adhyeṣaṇā ': « Je supplie (prārth), faisant l'anjali, les parfaits Bouddhas de toutes les régions; qu'ils allument la lampe de la Loi pour les insensés qui tombent dans le précipice de souffrance. »
  - 8º La Yacana 4: « Je supplie (yac), faisant l'anjali, les jinas qui dési-
- réponse à M. Schlegel, Revue des Religions, XXXVI, 1; 5° le Svayambhûpurana, dev. 93 (texte très différent de celui publié dans la Bibliotheca Indica); les formules du B. C. A. y sont reproduites (43° 44°) avec de curieuses variantes motivées par le culte d'Adibuddha : na bhadrakam idadi natha na kartavyam punar maya ... (au lieu de natha) ...; ... à bodhau caranam yami svayambhum jagadicvaram ...; ... jinan criçambhumatham ca yacayami kṛtañjalih (au lieu de : nirvatukamam ca jinan yacayami ...). Cf. A. k. p., fol. 9°.
  - 1 B. C. A., 11, 24. Ce mot, de même qu'anumodana, est féminin dans nos textes.
- \* 11, 64-66 (cf. Kriyasamuccaya, dev. 96, 35°, 73°); tout le deuxième chapitre est une méditation sur ce point. Cf. Chavannes, p. 10 du tiré à part. « Bien agir à l'avenir, changer le passé » (Kşuma).
- 3 III, 1-3. Chavannes, p. 11 : « Se réjouir en compagnie, faire que les autres accomplissent et pratiquent des principes excellents, se réjouir de ce que les autres ont pu réaliser le fruit excellent. »
- III, I, S. -- CHAVANNES, p. 11. Les deux formules sont désignées par un mot qui signifie « exhorter et demander en priant ». Cette expression a deux sens : « par le premier, on entend que, dans les mondes des dix régions, s'il y a un Bouddha qui doive entrer dans le Nirvaque, on l'exhorte et on l'invite à présider au monde . . Par le second

rent le nirvana; puissent-ils demeurer encore pendant des millénaires infinis, de peur que le monde soit aveuglé. »

6° La Parinamana 1 : « Par la vertu des bonnes œuvres que je viens de faire, puissé-je obtenir d'être pour toute créature l'apaiseur de toutes les souffrances... »

Ce rituel comporte naturellement la prise du refuge (triçaraṇagamana ²) et la manifestation de la pensée de Bodhi (bodhicittotpāda): « Aujourd'hui ma naissance est véritablement féconde...»; il est intimement associé aux cérémonies d'offrande: « Toutes les fleurs, tous les fruits, les montagnes riches en joyaux..., les lianes..., les odeurs..., toutes les choses qui sont hors de ma portée, je les prends dans ma pensée et les offre aux excellents Munis et à leurs fils ³. » Les écoles tantriques l'ont partiellement adopté, le complétant par un acte pieux qui résume tous les autres et qui se trouve formulé dans Bodhicaryāvatārā, bien qu'il n'y soit pas désigné par une expression toute faite (ātmaniryātanā ¹): « Je suis sans sainteté; je suis un grand pauvre; je n'ai rien au monde pour exprimer mon adoration. Mais pensant à moi dans leur charité, puissent les protecteurs prendre eux-mêmes mes offrandes. Je me donne moi-même aux Jinas, de tout mon cœur et tout entier, ainsi qu'à leurs fils. Prenez possession de moi, êtres sublimes, je vous adore et je veux être votre esclave ⁵! »

sens, on entend que, dans les mondes des dix régions, s'il y a un Buddha qui vienne d'atteindre à la sagesse parfaite, on l'exhorte et on l'invite à tourner la roue de la Loi et à sauver la foule des êtres divers. »

III, 6 et chap. X (parinamanapariccheda), où la pensée est plus nettement marquée; Punyaparinamana, dans A. k. p. C'est (pour employer la traduction élégante et précise de M. Chavannes) « l'effet en retour »: « toutes les bonnes actions diverses qu'on a accomplies dans les trois façons d'agir corps, voix, pensée), et même toutes les sortes de mérite tels que ceux de se repentir, exhorter et demander, se réjouir en compagnie, on en fait revenir le bienfait sur toute la foule des êtres du Dharmadhatu pour que, tous ensemble, ils aient l'intuition de la Bodhi. »

<sup>2</sup> II, 26 et suiv.

<sup>3</sup> II, 2 et suiv.

<sup>4</sup> Ou ātmabhāvaniryātana (A. k. p., fol. 4\*). Cf. Vajracchedika, 13, et la remarque de M. Müller (S. B., XLIX, p. 125) sur le terme « ātmabhāva ». — Niryātanā est féminin dans nos textes.

<sup>5</sup> II. 7, 8

Le bauddha est un résugié en Bouddha (caraṇagata): pécheur, malade, ignorant, plongé dans la série des morts successives, l'homme s'adresse à celui qui guérit, à celui qui console et qui sauve. Comment pourrait-il être sauvé sans la miséricorde divine? Est-il possible de saisir dans les slots du grand océan le cou d'une tortue!? M. Barth a pu sans témérité comparer le Bodhicaryāvatāra à l'Imitation « dont il respire l'humble dévouement et l'ardente charité? ». L'ancien Yoga, en contact avec la bhakti du Bouddhisme populaire, accepte pleinement le dogme de la providence set tous ses corollaires religieux; le Mahāyāna nous apparait comme une des saces de l'Hindouisme dévot: trois sois par jour doivent être répétés par le sidèle les « satyavacanāni » d'espoir, de vœu et d'offrande, expression suprême d'amour et de soumission: « parigraham me kurutāgrasattvāḥ yuṣmāsu dāsatvam upaimi bhaktyā! »

Les Mādhyamikas ne croient pas à l'existence de l'acte ou de l'agent : « kartā svatantraḥ karmāpi tvayoktanī vyavahārataḥ ¹ »; si l'on admet, au point de vue de la vérité relative, l'existence des dharmas (pratyayas) et de l'action, la philosophie du monde et du salut se résume dans la doctrine incontestée du karmaphalasanībandha; comme les Vibhajyavādins de Ceylan, ils nient la renaissance d'un pudgala imaginaire : « C'est un autre qui meurt..., c'est un autre qui nait ³ »; et dans l'ordre d'idées que nous exposons ici, leurs vues sont parfaitement orthodoxes. La notion de la grâce, de la providence, de la récompense accordée par un dieu ou du secours fourni par un sauveur, est catégoriquement écartée : « sukhasya

<sup>4</sup> B. C. A., IV, 20; cf. Lotus, chap. XXV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bulletin de 1894. — Comp. Kers, Manual, p. 11; aux prières publiées par Minayerr, ajoutez celles qu'a traduites G. de Blonay (La déesse buddhique Tara).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Arhantah santo 'rhatah kurudhyan sanisarikebhyo duhkhebhyo numocayadhyam { uddharanad rte karaniyam anyan nasti bauddhanam jagaduddharanartham abhisanibuddho 'smi. (Svayambhupurana, dev. 78, 4%.

<sup>•</sup> B. C. A., IX ad 73. Bhagavat a craint d'ébranler dans les intelligences vulgaires la notion de responsabilité, si intimement liée à celle de liberté; le kartar, le pudgala sont « parikalpita ». Les Hinayanistes répondent du tac au tac : Si Bhagavat a prêché la cunyata. c'est « lokavyavaharatah », pour venir en aide aux néophytes (vineyarthata decanayah) : « lokarthe bahyesu satsv api ... (cf. S. d. s., p. 22, cité plus haut, p. 81).

Anya eva mrto ... anya eva prajayate, B. C. A., VIII, 98.

duḥkhasya no ko'pi dātā paro dadāti kubuddhir eṣā ¹ », et ailleurs : « tas-mād draṣṭavyam svacittaprabhavam parānugraham antareṇāpi punyam tathābhyatīte'pi guṇavati tadbhaktikṛtam svacittād bhavet puṇyam na niru-dhyate ². • Le mérite de la bhakti est indépendant du dieu qui en est l'obiet.

Comment concilier avec cette théorie les sentiments pieux qui rendent si émouvante la lecture du B. C. A., et notamment celle de certains passages où la science est subordonnée à la moralité, où la moralité est subordonnée à l'adoration 3? La réponse nous est donnée par Çāntideva lui-même: « kāryamoho na vāryate 4 », formule qui vise dans le passage cité les actes de charité 5, mais qui s'applique au même titre aux prières et aux cérémonies pieuses. Le kārya n'existe pas: « naiva kasya cit paramārthataḥ kāryam asvāmikatvāt sarvadharmāṇām »; mais il faut distinguer deux « moha », deux erreurs: l'Ātmamoha, la croyance au moi, mère de l'égoïsme, de la passion et de la vie; le Kāryamoha 6, c'est-à-dire l'illusion qui décide le Miséricordieux à se faire manger par la tigresse, l'heureuse erreur de Bhagavat quand il prêche la Loi, folie sublime qui a pour but le salut du monde et qui trouve dans la passion de la charité, trait distinctif du Bodhisattva, son expression immédiate.

La folie qui préside aux actes de bhakti est éminemment bienfaisante et salutaire : elle favorise l'humilité et détruit le sentiment du moi.

Le Samvrtisatya présente deux aspects : il faut distinguer la vérité commune, qui n'est que mensonge, et la vérité inférieure des Yogins 7. Soit

<sup>1</sup> B. C. A., 1X ad 115.

<sup>2</sup> B. C. A., IX ad 39; cf. Milindapaùho (RHYS DAVIDS, I, pp. 144-154): « If the Buddha has really quite passed away, what is the good of paying honour to his relics? »: et Oldenberg: « La méditation est pour le Bouddhisme ce qu'est la prière pour d'autres religions, une dévotion véritable. »

<sup>3</sup> Sectes de la Terre pure; cf. Çandilya bh. s., 111, 23, 24.

<sup>4</sup> B. C. A., IX, 77.

<sup>\*</sup> Cf. Vajracchedika et Milinda, I, p. 226: « It is a mere commonly received opinion (sammuti) that: « this is I » or « this is mine »; it is not a transcendental truth (paramattho) ... The Tathagata is free from the delusion that « this is mine »; he lives only to be a help to others ... because of his having abandoned all self-regard (attanudithy) pahinatta: »

<sup>6</sup> duhkhavyupaçamartham.

<sup>7</sup> Cf. B. C. 4., IX, 3: P. K., IV, 13 et Comm. : lokasamyrtisatyam yogisamyrtisatyam ca

un exemple: l'impureté n'existe pas « lokavyavahārataḥ » dans le corps de la femme aimée; pour le Yogin, la femme n'est qu'un squelette; du point de vue « paramārtha », la femme, le corps, l'impureté ne sont que des illusions; — l'ascète doit se placer dans les conditions de layogisaniviti et pratiquer l'açubhabhāvanā ¹. De même, dans l'intérêt des créatures et dans le sien propre, il doit méditer sur la bonté, la grâce, la providence des Bouddhas; encore que Bouddha n'ait aucune « nature propre », cette méditation porte en elle-même son fruit ². Il est très vrai que Bouddha est bon, propice, miséricordieux; il est vrai que Tārā est une mère secourable; il est juste de confesser ses péchés au Sauveur et de lui offrir, offrandes illusoires, des fleurs bientôt fanées, des bains imaginaires de lapis-lazuli ou l'hommage d'une pensée qui ne croit ni à sa propre existence ni à celle du dieu ³.

C'est pendant les heures d'abstraction profonde que l'esprit aborde en tremblant le « paramartha », l'absolu, la çunyată; il faut être revêtu d'une

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. B. C. A., IX, 8. La différence est tout entière dans les résultats de l'erreur (cf. p. 116, n. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sur le même principe reposent et la distinction du bien et du mal, et toutes les données « paratantrikas » (yogisamyrtisatya). — Malgré des divergences de vues traduites dans les traités scolastiques, les Madhyamikas et les Yogacaras sont d'accord : les pensées forment une série continue; elles s'engendrent les unes les autres d'après, la loi immuable du karman, et tout karman est de l'esprit. L'école nie l'uccheda au point de vue du samyrtisatya; mais la pensée n'existe pas « paramarthatah » : la preuve en est fournie par vingt raisonnements, et surtout par le fait constatable de l'asaminisamapatti. Ce qui doit un jour cesser d'exister n'existe pas, car l'être ne peut pas être détruit.

<sup>3</sup> C'est ainsi que la pensée défait son œuvre; cf. P. K., IV, 16. — D'après certaines écoles, la méditation doit être « vide »; mais on admet généralement que la pensée doit prendre un point d'appui dans la sativiti pour parvenir à la Tathata. Comp. Madh. Vṛtti, chap. III (fol. 35°): « uktain hi bhagavata | na cakṣuḥ prekṣate rupain mano dharman na vetti ca | etat tu paramain satyani yatra loko na gahate | samagrya darçanam yatra prakaçayati nayakaḥ | prahopacarabhumini tain paramarthasya buddhiman »; P. K., IV, 13, 14 et Comm. (svadhiṣṭhana = hetu; prabhasvara = phala); B. C. A., IX, 4. — Le pradhana; l'içvara, le svabhava (lokasanivṛtisatya) sont « parikalpita », c'est-à-dire, faux, même au point de vue relatif. Les dharmas n'existent que « paratantrataḥ » (samagribalato; cf. pratityasamutpada et samagri, B. C. A., IX); il semble que reconnaître la vérité relative du pratityasamutpada, ce soit admettre le yogisanivṛtisatya. Toutefois les Madhyamikas sont divisés; les uns affirment : « na svato napi parato na dvabhyani napy ahetutaḥ | utpanna jatu vidyante bhavaḥ kva cana ke cana » (Mudh. Vṛtti, 1, 4); leurs coreligionnaires (svayūthya) protestent : « yat tu khalv idam ucyate napi parata iti tad ayuktam », et reconnaissent le paramartha-

triple cuirasse pour contempler le vide ': « Sa ced evam bhāṣyamāṇe ... bodhisattvasya cittam nāvalīyate na samlīyate na viṣīdati na viṣādam āpadyate nāsya vipṛṣṭhībhavati mānasam na bhagnapṛṣṭhībhavati nottrasyati na samtrāsam āpadyate eṣa eva bodhisattvo mahāsattvaḥ prajūāpāramitāyām anuçāsanīyaḥ. » L'homme vulgaire s'écrie : « Plutòt le samsāra ² »; mais les penseurs indiens ignorent le vertige; ils établissent des bhūmis superposées, au delà du stade où l'idée et la sensation disparaissent ³; ils ferment soigneusement toutes les issues qui pourraient mener à une interprétation intelligible; « coupeurs de cheveux en quatre », comme s'exprime Tāranātha, ils croient discuter la notion de la connaissance et de l'ètre, et ne jouent plus qu'avec des formules 4.

Ces crises de délire philosophique sont nécessairement provisoires et quelque peu artificielles. Les écoles du grand Véhicule se sont développées dans un milieu fervent et religieux : les prières que Çantideva répète samvṛtisatyataḥ », étaient vivantes au cœur des fidèles; Çantideva est d'aussi bonne foi que le poète de la Bhagavadgītā qui adore en Kṛṣṇa

satya du paratantra : « catváral) pratyayá hetug calambanam anantaram | tathaivádhipateyam pratyayo násti pañcamal). »

Je craindrais d'aborder d'une manière précise le problème capital de la division des écoles du Mahayana; on sait tout ce qu'il présente d'obscurité, même en ce qui regarde les questions fondamentales (les deux vérités). L'inextricable confusion de Wassilieff (cf. le résumé de Schlaghtweit) semble avoir découragé les interprètes. Voir Kern; Fujishina; l'édition malheureusement mutilée des sûtras de Nagarjuna en cours de publication dans le Journ. of the Buddhist Text Society; Tāranātha; la Mahavyutpatti; les Vedantasūtras et le S. d. s. (d'autres documents brahmaniques, énumérés dans le J. B. T. S., paraissent dignes de remarque). Je ne crois pas que le Lankavatura soit très instructif; mais on ne saurait trop apprécier la richesse des documents mis en œuvre dans la Madh. Vṛtti et dans le Çikṣasamuccaya, volumineux recueil où Minayeff a beaucoup puisé et que l'édition de M. Bendall va nous rendre accessible.

- <sup>1</sup> Sur l'hésitation de Bhagavat avant de prêcher la loi, cf. Mélanges Harlez, pp. 315, 318; OLDENBERG, p. 125.
- <sup>2</sup> varam samsara evavasthanam (B. C. A., IX ad 53); cf. l'introduction de Çamkara à la Kaus. Up. : « çuddham apy antahkaranam nirgune brahmany abhaye 'pi prathamato brahmasvabhavam ajanad bhayam prapnuyat i tato 'sya bhayamrasartham uttaramargartham etallokastharajadivad brahmalokastham sagunam brahma prathamata uktavati. » Cf. Deussen, System des Vedanta, p. 493.
  - 3 Cf. not. Mahaparinibbanasulta, VI, 12 et suiv.
  - + Bhinna çunyata 'dvayalakşana (S. d. s., p. 23).

le dieu unique et multiforme des védantins. Le Mādhyamika est un croyant : l'écho vibre encore dans sa conscience des paroles sublimes de Bouddha; les légendes et les mythes peuplent son imagination; monuments somptueux, reliques vénérées, stances admirables où la pensée est frappée comme en une médaille, tout affirme à la fois et l'existence du monde extérieur, et l'existence de la Loi séculaire. Est-il possible que la doctrine, née de la contemplation de la souffrance, en vienne à nier la souffrance? C'est le reproche que les Hīnayānistes adressent à tort aux Bodhisattvas, apôtres jaloux d'imiter leur inimitable modèle et de sauver les créatures. Eux-mêmes, les docteurs du néant s'infligent le plus formel démenti : ils prient les Sauveurs miséricordieux. Vivant dans un monde illusoire, mais dont l'homme ne peut s'évader, ne doivent-ils pas, comme les plus ignorants, chercher le conducteur de la caravane, l'invoquer dans l'humilité de leur âme fatiguée d'une escalade impossible?

L'esprit ne peut atteindre le paramārtha, le « tattva », la « chose en soi »; car l'intelligence (buddhi) s'agite dans le domaine du relatif. La vérité absolue n'est conçue ou exprimée que d'une manière imparfaite, au moyen des données insuffisantes de la raison <sup>1</sup>.

Il semble qu'on doive aboutir au « cittavrttinirodha » des Yogins <sup>2</sup>; mais, en réalité, c'est dans une « madhyamā pratipad », dans un chemin milieu, que se poursuit la carrière du bodhisattva : la théorie du salut, malgré sa hardiesse ou plutôt par sa hardiesse même, reste d'accord avec le bon sens.

Le salut, en effet, n'est pas réalisable sans une accumulation incommensurable de mérites. La Prajña apparaît comme un moyen (upaya) de

¹ Cf. B. C. A., IX, 2 et ţikā : samvrtipadair ākhyatā ... prajūā | ... anakṣarasya dharmasya çrutiḥ kā deçanā ca kā? ... etc. — Cf. aussi ce sūtra qui met hors de doute le caractère méthodique de la çūnyatābhāvanā : « sarvasamkalpanāçāya çūnyatāmṛta-deçanā | yasya tasyām api grāhas tayāsāv avasāditaḥ. » (Madh. Vṛtti, XXIV, 9.)

<sup>2</sup> Il reste une autre alternative qui ramène le bouddhiste aux traditions des Upanişads; c'est le culte de l'àtman, formellement ordonné par les Tantras : « àtmapūjayà ... sarvabuddha nityain pūjita bhavanti. » Pourquoi? « àtmà ... sarvasauritvain sarvabuddhatvam ... | sarvabuddhamayain siddhain svam àtmànain sa paçyati. » (P. K., IV, 27, 28, 37 et Comm.) A l'adoration de l'àtman se joint le culte de la çakti. (Cf. chap. V, §§ 2 et 3.)

perfectionnement moral: en la prenant pour guide, les Pāramitās sont vraiment les vertus parfaites, fécondes en fruits réels (pāramārthika phala ¹), et c'est à la pratique des vertus parfaites, à l'accomplissement du « puṇya-sanbhāra » que le futur arhat ou vajrasattva doit s'adonner, doué d'attention, de patience et de force. C'est à la conquête des bhūmis intermédiaires, celles-ci concevables et définies, qu'il applique tous les efforts de sa pensée; et parmi ces stades inférieurs, nous rangerons, à strictement parler, à la condition de Bouddha, la Buddhabhūmi elle-même.

C'est le mérite des philosophies du Mahāyāna d'avoir dégagé les conclusions du dogme de la Bodhi, d'avoir substitué à l'idéal négatif des Çrāvakas (arhattva) l'espérance audacieuse de la déification. En dissimulant le concept abstrait du « nirvṛta » derrière les traits vivants du Bodhisattva divin, en reculant le terme d'arrivée, en appelant les hommes, non plus à la destinée lugubre et déconcertante de l'Anāgamin, mais à la carrière glorieuse et séculaire de grand Miséricordieux, les Églises du grand Véhicule, sans rien sacrifier du dogme intangible, créent une doctrine vraiment catholique, souple et populaire, qui promet aux croyants, non pas seulement le ciel (sālokya), mais toutes les joies de la divinité, qui garde la moelle, la saveur de l'idée de la délivrance. Les Mahāyānistes pourraient dire aux Sthaviras : « Votre Brahman n'a qu'un pied <sup>2</sup>. »

Les Anciens, en effet, n'ont pas une idée très nette du but que le fidèle doit atteindre. Bouddha, d'après les livres palis, ne s'est pas expliqué sur la nature du salut. « A la question de savoir si le moi existe, si le saint vit ou ne vit pas après la mort, l'Église avait cette réponse prête : Le sublime Bouddha n'a rien enseigné à ce sujet 3. » Suivant la secte qui rédigea le Majjhimanikāya, le bouddhiste doit poursuivre et espérer le nibbāna

<sup>4</sup> B. C. A., IX, 1, 39. — Cf. Adik. pr.

<sup>2</sup> Brhadar. Up., IV, 1, 15.

<sup>3</sup> OLDENBERG, p. 218; cf. Dharmasangraha, CXXXVII et Barth (Bulletin, 1882): 

« Comme Burnouf, M. Ol' berg pense que logiquement la fin du bouddhiste ne peut guère être que le néant. Comme d'autres, il a constaté dans les textes une aversion visible d'en convenir, le désir de jouer sur les mots et de présenter des équivalents illusoires. Mais le premier il a su ... obtenir des textes la réponse vraie. Celle-ci est que le Buddha n'a rien enseigné à cet égard, que c'est là une de ces questions qu'il a expressément déclinées et réservées. »

comme l'amoureux dont se moque le Tevijjasutta « aime et cherche une semme qu'il n'a jamais vue, sans savoir quel est son nom, si elle est fille de brahmane ou de çūdra 1 ».

Cette dogmatique incomplète sera remplacée par des théories positives. Les bouddhistes dévots aspirent au ciel et adorent Amitābha; les sectes savantes du petit Véhicule dirigent leurs spéculations dans les sentiers battus du Yoga athéologique; les Tāntrikas, sous l'influence çivaïte (?), aboutissent au Védantisme. Les Mahāyānistes concilient les thèses opposées dans un système plus parfait. Ils invitent les bauddhas à conquérir la sainbodhi, lot des innombrables et éternels Tathāgatas: Bouddha et ses prédécesseurs illustres ne sont pas, en leur « syabhāva », distincts des créatures actuellement amoindries et particularisées (alpasattvas): « Buddhānām sattvadhātoç ca... abhinnatyam ². » C'est ce qui rend possible la délivrance: tous doivent prétendre au māhātmya suprème et recouvrer leur nature essentielle et immuable.

Dans la terminologie, dans la doctrine et dans la morale, cette théorie inconsciemment védantique entraîne des modifications profondes. Le disciple de Bouddha n'est plus appelé auditeur, mendiant; de son vrai nom, fils de Bouddha, il est un « Bodhisattva 3 ». Il forme, à son entrée dans la communauté, le vœu, qu'il répètera tous les jours plusieurs fois, de respecter les lois et de pratiquer les rites « jusqu'à la possession du trône d'illumination », « yāvad ā bodhimaṇḍataḥ 4 »; il ne cherche pas à s'abstraire dans une méditation personnelle, dans une inactivité égoiste; il ne travaille plus à devenir un Bouddha pour lui-même, un « pratycka-

<sup>1</sup> Chap. I, 19 (S. B., XI, p. 174).

<sup>2</sup> B. C. A., IX ad 151; cf. FUJSHIMA, p. xxv : « Si nous n'étions identiques à Bouddha, le salut serait impossible. »

<sup>3</sup> Bodhisattva s'oppose à Çravaka (hinayaniste); — Cf. Minayeff, Zapiski, vol. XIV; B. C. A., IX ad 38; Mahavastu, II, p. 369: Bodhisattva (hitaişi guņasanipanno yo bodhim abhiprasthito) — buddhaputra (na çakyanı buddhaputrasya guṇaparyanta bhaşitum).

<sup>4</sup> Cette formule se trouve notamment dans Adikarma pradipa, B. C. A., Svayambhapuraya. — Cf. Çükşasamuccaya, ap. Minayeff, p. 108: « ... puşpanı dadan tathagataçılapratilabhaya ... | sarvasattvan nirvanapuranı praviçayeyanı ... bodhimande nişadayeyam » (sur le çıla du Tathagata, M. Vastu, II, 357). — Bodhimanda — mahimanda (Legende, p. 200) — vajrasana (Feen, p. 393).

Dans l'Abhidhanot, (fol. 10°), l'expression est différente : « yavad a bodhimandalam. »

buddha », car il assume la tâche de Bouddha très miséricordieux et sachant toute chose. Ainsi se complète une formule où je vois le résumé du Bouddhisme, le symbole de ses spéculations métaphysiques et de ses sentiments moraux : « Çūnyatākaruṇayor abhinnam bodhicittam ¹ », la pensée de Bodhi est inséparable de la charité, inséparable de l'idée du vide. Ainsi comprise, la bonne pensée est le tout du Çāsana, la base du dogme et de la caryā : saluons en elle et le véhicule unique du salut, et le « syabhāva » de la divinité.

Le bodhicitta se résout en deux vertus essentielles, identiques en principe <sup>2</sup> et dont l'acquisition constitue le double devoir du bodhisattva; ces vertus sont la Prajñāpāramitā, science transcendante, et la Dānapāramitā, perfection de la charité. Elles correspondent à la double tache de connaissance et de mérite; les autres pāramitās découlent de ces deux qualités comme de leur source <sup>3</sup>.

- 4 Hevajradakinijalasamvaratantra (Burn. 117, fol. 26'); comp. Abhidhanot., 109' : çûnyatakarunakulah.
- <sup>2</sup> Prajūaparamita en huit mille articles; P. K., VI, 7: « prajūakaruņayor aikyam jūatva »; B. C. A., IX, 1 et ţıka, mais V, 83; Vajracchedika.
- 3 Wassilieff, p. 169, parlant du Suryagarbhanamamahavaipulyasutra: « Il est certain que la théorie de la compassion est une des thèses principales du mysticisme qui s'est efforcé de réchauffer, de vivifier la mortelle et anéantissante doctrine de la Prajūaparamita. » (Comp. Kern, Manual, p. 124.) Les Yogacaras contestent la théorie de la cunyata, mais peut-on les regarder comme les champions de la Danap, par opposition aux Madhyamikas? Il semble au contraire (B. C. A., IX, 72), que les Alayavadins condamnaient toute activité, toute karuna, et se rattachaient ainsi à la tradition du Pratyekabuddhatva. Ce sont les partisans du chemin milieu qui défendent, à force de sophismes, la folie du devoir, la charité, l'apostolat (cf. p. 160, n. 4.

La discussion entre les deux grandes écoles du Mahayana semble porter sur deux points principaux (auxquels se rattache le problème de la carya). Les Vijūanavadins affirment l'existence d'un vijūana conscient de lui-même, ou plutôt l'existence d'un réceptacle, vide de sa nature propre et où les pensées sont conscientes d'être pensées (svasaiivedana); ils nient la réalité du monde extérieur. Les Madhyamikas, plus voisins de la doctrine de Çamkara (cf. Gough, Ph. of the Upanisads, p. 197), admettent « that the things ... are as real as the minds that perceive them ». Mais, autant il est utile de croire à l'existence des choses et de pratiquer la charité, l'adoration, autant il est désastreux de croire au pudgala apparent. Autre chose est la vyavahariki satta, autre chose la pratibhasiki satta. Le monde (loka) tient pour paramarthika le pratibhasika; les Yogac. considèrent le monde extérieur et le pratityasamutpada en général comme purement illusoire; pour les partisans du chemin milieu, le pudgala est pratibhasika, le pratityasamutpada possède la vyavahariki satta. Il est vrai que le dernier mot du développement des pratyayas est « cunvata ».

Ce serait une erreur d'oublier les récits qui remplissent les recueils singhalais, les Çibi et Vessantarajātakas, toutes ces histoires, « homélies » de charité, qui sont, au sud comme au nord, une des caractéristiques de la religion ¹. Remarquons toutefois que la Dānapāramitā, comme l'entendent les « Bodhisattvayānistes », dissère nettement des règles d'ahinisā du Brahmanisme orthodoxe et du commandement ancien qui désend l'adattādāna. L'arhat est un yogin; le bodhisattva est un « dātar », c'est-à-dire un miséricordieux ², un bhakta, un croyant et un dévot. Les obligations immédiates du sidèle, culte, charité, pariṇāmanā ³, rendent stériles et inossensives les tendances nihilistiques du dogme; les écoles singhalaises, moins formelles dans leurs théories du non-être, ont été moins heureuses dans leur conception pratique de la vie religieuse.

- ¹ Cf. Speyer, trad. de la Jat. Mala, p. xxiv. Sur la charité, cf. not. Childers, s. voc. kammatthana, brahmavihara; Tevijjasutta, S. B., XI, pp. 161, 261; Kern, Manual, p. 61 (réf. au Lotus), et B. C. A., IX ad 73-76 (nombreuses et caractéristiques citations de l'Écriture).
- <sup>2</sup> Bodhisattvo 'si datasi (Manicadavad. dans S. P.); cf. Jat. Mala, formules initiales, pp. 19, 41, 51, etc.
- \* La charité est surtout mentale : quand on ne possède pas l'offrande (avidyamane vastuni), le signe, le nom en tient lieu (cf. les « paper-horses », ap. Waddell). Le don de soi-même à Bouddha, l'offrande de l'univers au Guru, l'application du mérite, sont par excellence les œuvres de dana. La charité trouve son expression la plus normale dans les pratiques orthodoxes (ahimsa, pretajaladana, etc. et prend, dans les cérémonies tantrikas, des aspects variés (stupavidhi, puspadana, maithuna). Signalons les remarques de Çantideva (B. C. A., V. 9-10, 86-87) : « Si la perfection de charité chassait la pauvreté du monde, le monde est pauvre encore aujourd'hui, comment l'imputer aux sauveurs du passé? Par la perfection de charité, on entend la pensée de se défaire, en faveur de tous les êtres, et de son bien et de son revenu; donc elle ne consiste qu'en pensée. ... L'ascète ne fait pas souffrir dans l'intérêt d'autrui son corps qui pratique la bonne loi : car c'est par ce corps qu'il peut réaliser l'espérance des créatures; de même, il n'abandonne pas la vie dans une disposition impure de pitié : la vie doit être abandonnée dans une disposition d'indifférence pour que toute dégradation soit évitée. » (Cf. Spever, loc. laud., p. xxviii.

#### CHAPITRE V.

## THÉORIES ET RITES TANTRIQUES.

[Nous commençons à mieux connaître cet ensemble de rites et de croyances que Garrez appelait le Çūdrisme et qui fut la base immuable des liturgies et des dogmes officiels. MM. Barth et Sénart ont, les premiers, fait sentir tout l'intérêt des problèmes délicats que soulève l'étude de l'Hindouisme. — Je crois utile de compléter les notes qui suivent, spéciales et fragmentaires, par l'indication des ouvrages d'une portée plus générale (cf. Hillebrand). Je joins une série de références non utilisées :

BARTH, Religions, Ilindouisme (p. 120, influence des Tantras civaïtes sur le Bouddhisme tantrique du Népal). Bulletins des religions de l'Inde.

HILLEBRANDT, Ritual-Litteratur. Vedische Opfer und Zauber (pp. 168-186, sources, bibliographie, exposé théorique de la magie védique). — Oldenberg, Religion des Veda, pp. 476 et suiv. (comp. Ueber eine neue Darstellung der Vedischen Religion, Congrès de Genève). — Critique de A. Barth (Journal des savants, mars-août 1896, pp. 41 et suiv. du tiré à part.) — Hardy, Vedisch-brahmanische Periode, pp. 189 et suiv. — Ludwig, Der Rigveda VI, s. roc. Aberglaube, Beschwörung, Opfer, Zauber. — L. von Schröder, Indien's Litteratur u. Cultur (p. 117: Ueber die schamanatische Verwendung von Sprüchen u. Handlungen). — Kern, II, pp. 527, 528 (la magie et les Brahmanes, références au Kathasaritsagara, 83, 37, et à l'Āryavidyasudhakara d'Yajñeçvara). — Weber, Ramatapanīya-l'p.; Omina und Portenta.

BUBLER, Tour in search of Sanskrit Mss. (J. As., Bombay, Br., XII), p. 24, Civaisme kasmirien: « There exists a regular order for which a special initiation by a mantra » and a diksa consisting of complicated ceremonies, is required. The mantra is » frequently given first, and the diksa years afterwards. The rites are tantric imitations » of the vedic rites » (sectes abhicarikas: 1° diksavidhis; 2° nitya, naimittika, kamyakriyas; 3° tantrika anusthanas). — Haraprasād Cāstri, Notices of Sanskrit Mss. Bengal, (XI, p. 15): « The brahmans in Eastern India ... invested the mystic formulae of » the Tantriks with the importance of vedic mantras, gave them Rishis, chandah » and Devata, and at last procured or manufactured texts to invest the Tantras with » the authority of the Vedas. »

Samavidhanabrahmana: Burnell. edidit (Londres, 1873); Weber, Ind. Streifen, III, 270; Barth, Revue critique, XIV, 281-290, Mélusine, I, 105; Stex Konow, Das S. V. B. eingeleitet u. übersetzt, Halle, 1893. — Revidhanasütra: R. Meyer (Berlin, 1877) (Agnipurana, pp. 258 et suiv.). — Atharvaveda: Remarques de Kern sur les Angiras (— vidyadhara, comp. Vidyadharapitaka) et l'Atharvahrdaya (caractère du mot hrdaya); Fay, The Paricistas of the Ath. Veda; ritualistic and vitcherast practices (Proc. Amer. Or. Soc., 1893); les travaux de Weber (Ind. Stud.), Henry et Bloomfield (Kaucikasutras).

- Tantrisme à mantras védiques: très vaste bibliothèque où je remarque notamment les Suryahrdayastotra (dev. 20°), Gayatrirahasya, °hrdaya (India Office). Tantrisme des Pañcaratras: A. Roussel, Étude du Pañcaratra (Mélanges Harlez). Tantrisme non sectaire (théories et rituels), Tantrasara, Çaradatilaka (édités à Bénarès, Cat. d'Aurrecht). Ānandalahari de Çańikara et son commentaire (Aurrecht); Çańikaradigvijaya d'Ānandagiri (comp. Wilson, Sketch, p. 160).
- Abhicura, Hillebrandt, pp. 174-177 (mécanisme de l'opération, détails de certains rites, d'après Kauçikasútras, Tait. Brahm., Tait. Saith., Çat. Brahm.); Goldstücker, Dict. s. voc. (sacrifices védiques réalisant l'abhicara, d'après Ṣadviniçabrahm.; buts précis d'incantation, d'après Tantrasara; détails du rite, d'après Skandhapurana; discussion de cette magie noire au point de vue de l'orthodoxie brahmanique, d'après Manu et les commentaires; renseignements de Surruta sur l'abhicarajvara). Ces études, qu'on pourra compléter par l'analyse des livres bouddhiques, de l'Abhicaraprayaçcitta (Prayaçcittaviveka), du Phetkarini, de la Kapilasanhita (Cat. Autrecht), sont malheureusement isolées. Elles fournissent le cadre et montrent la méthode des recherches définitives.
- Dikşa, HILLEBRANDT, pp. 125-126, et bibliogr., p. 134; LINDNER, Die Diksa oder Weihe für das Somaopfer; Oldenberg, Rel. d. Veda; Agnipurana (apud Wilson, Sketch, p. 159, édit. 1846); Çaradatilaka, chap. IV, p. 16 (caturvidha: kriyavati, varnamayı, kalavatı, vedhamayı); Tantrasara, pp. 93 et suiv. La durée du noviciat diffère d'après la caste du néophyte, Çaradat., II, 153, 154 (p. 11).
- Les rites lingaîtes sont apparentés aux rites tantriques (vajra = linga dans les Tantras bouddhiques comme dans la II. V. P.), Burnour, p. 538; F. Kittel, apud Barth, Religions, p. 125; Macdonell, Vedic Mythology, p. 155, n. 21 (cicnadevas, R. V., 7, 215; 10, 993); etc.]

# § 1. — Dhāranis.

Noms, emplois, caractères de la Dhāraṇi. — Sources. — Dhāraṇipiṭaka.

Dhāraṇis, Mahāyūnasūtras et Tantras.

D'après le dictionnaire de Wilson et l'étymologie de Burnouf, dhāraṇī signifie « celle qui renferme ou possède une grande efficacité ».

On connaît à ce mot plusieurs synonymes: kavaca, manu, et notamment mantra <sup>1</sup> et rakṣā. L'expression « mantra » (formule) est très vieille dans la

4 Différence entre mantra et dharani, Bunnour, Intr., p. 540. — Le nom de dharani est donné à des ouvrages qui contiennent une formule sainte, en décrivent la vertu, en racontent l'histoire. Voyez par exemple la Puspakuṭadharani (B. C. A., IX, 40), traité sur le mérite de la puja; la Vajramanḍadharani (citée dans Abhidh. kora et Madh. vṛtti, traduite

langue: les vers du Rigveda sont appelés mantras. La haute valeur religieuse de la formule ne réside pas dans la pensée qu'elle traduit, dans la grâce du dieu mis en cause; l'énergie sacramentelle des syllabes dépend surtout du choix stéréotypé des mots, de la manière de les prononcer, des qualités (adhikāra) de celui qui les récite. — La dhāraṇī s'appelle aussi rakṣā (ou kavaca), c'est-à-dire « protection » (cuirasse); et ceci nous fait entrevoir une de ses destinations, peut-être sa destination primitive: la rakṣā est un talisman, une amulette; elle préserve celui qui la possède, la sait par cœur ou la fait tourner dans un moulin, contre les esprits mauvais, contre la maladie, contre les incantations !.

Si la formule vaut par elle-même, énergie autonome, on doit supposer un état antérieur de la doctrine où elle était conçue comme méditation <sup>2</sup> ou comme prière, comme louange adressée à la divinité. C'est ce dernier aspect qu'elle présente dans les sectes de bhakti <sup>3</sup>. Le Paūcarātra (v, 2)

par Burnouf, Intr., p. 543), et le texte traduit par M. Chavannes, Mélanges Harlez, p. 61, qui sous le nom de Dharanisutra est un véritable jataka.

- Cf. Burnouf, Intr., 121, 141, 538-545; variantes des manuscrits, Lotus, 418, 433; Lotus, chap. XXI et XXVI. (Rôle de Dharapidhara et des Yoginis.) Wassilieff, Buddhismus, 142-144, 168, 177-183, 197. Kern, Buddhismus, I, 508-512, II, 490, 513; Manual, p. 6; Saddharmapundarika, préf., xxi. Waddell, J. R. A. S., 1894, p. 51 (Indian cult of Avalokita and Tara), p. 265 (Lamaist graces before meat); Lamaism, 141, 142. De Groot, Le code du Mahayana, pp. 158, 160, 191, 247, etc. Dharmasamgraha, LII, catasro dharapyah j atma°, grantha°, dharma°, mantradharapi (termes difficiles a expliquer). Tāranātha, passim, not. l'histoire du son phut et des serpents, curieuse a plus d'un titre. Bouddhisme singhalais: Hardy, Eastern Mon. « Ascetic rules »; Cullaragga, V, 6; Milinda, Rays Davids, I, p. 213; Parittus (Feer et Grimblot, J. Asiat.)
- ¹ Mahākaruṇāpuṇḍarika, ap. FEER, Textes du Kandjour, p. 167. Toutes les syllabes d'un texte sacré sont des rakṣās; comp. Raj. Mitra, Buddh. Lit., p. 167; le nom spécifique de la Prajña Par. en cent mille vers est Rakṣā Bhagavatī.
  - 2 Cf. Kern, Buddhismus, 1, 471, 487: pranidhana arpana samadhi.
- 3 Le nom du dieu constitue une dharani; comp. les églises de la Terre pure; Pañcaratra, 1, 2, 69-77, et Suvarnaprabhasa (ap. Burnour, Intr., 354): les deux passages sont curieusement parallèles. Dans la liturgie védique, l'efficacité du mantra (c'est-à-dire du texte employé comme dharani et fractionné en bijakṣaras) est indépendante de l'intervention des dieux. La formule est génératrice, car les syllabes s'y accouplent pour produire les vaches, la pluie ou le Brahman (cf. Ait. Brahm. 10, 3, 1; 13, 11, 7; 28, 1, 4). Le japa (tūṣṇim cainsa) est la semence émise par l'officiant pour la naissance spirituelle, pour le développement du Yajamana, embryon du sacrifice (cf. Ait. Brahm. 10, 6, 4; 7, 2).

assimile les invocations (parmi lesquelles la syllabe Phat!) « à des flèches qu'on lance vers le ciel afin d'atteindre le cœur du dieu, et, s'il m'est permis de parler ainsi, de le blesser d'amour pour ses fidèles. Ce sont proprement ce que nous appelons des oraisons jaculatoires <sup>1</sup> ». La dhāraṇī affecte souvent les allures d'un stotra, litanie bénédictive et propice, longue énumération, parfois alphabétique <sup>2</sup>, des noms d'une déesse ou d'un dieu, répétés au vocatif ou sous une forme quelconque <sup>3</sup>.

Aux mots compréhensibles, aux expressions transparentes ou tout au moins justifiables, les prières associent des phonèmes bizarres, incohérents, hrīm, hrām, hrūm, phat , le vieux son om , souvent écrit avec l'anunāsika, la svāhā des Vedas et des Upaniṣads. Ces sons inintelligibles constituent l'élément important du mantra : dans beaucoup de cas, c'est en eux que réside le « bīja », le germe, le noyau de la formule et sa force thaumaturgique. Ils incarnent la divinité; celui qui possède le bīja, le hṛdaya, le nom mystérieux , possède le dieu . Sur ce principe, vieux comme le Veda et les cérémonies d'abhicāra, repose la liturgie tantrique (pūjā, offrande, sādhana, etc.). Prenant possession du mantra de Heruka (he he ru ru ka ka), le sādhaka se transfigure en Heruka ; lors de l'initia-

Roussel, Étude du Pañcaratra, Mélanges Harlez, p. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. le Rudrayamalatantra. Le Çatarudriya est la plus ancienne litanie que nous possédions; cf. Barth, Religions, p. 97.

<sup>3</sup> Burnour dit par erreur : « au locatif »; cf. Kern, 1, 509, note. Mais Çand. bh. s., 76, Comm. in fine : « atra kirtanasyoccaranatvamatram iha pratitam | na tu prathamantapadenetyadiniyama iti ».

<sup>4</sup> Cf. Phetkrinitantra (Aufrecht, Cat.).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> La prière « anonikṛta » est inefficace. — Chacun de ces phonèmes a un sexe; cf. *Phetk. t.* (Асгассит, p. 97); *Caradatilaka*, chap. II; *S. d. s.* : « pummantra humphadantaḥ | viṭhantaḥ striyo ... napumsaka namo 'ntaḥ syuḥ » (p. 258 de la traduction).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cf. Hillenrandt, p. 46. Il faut cacher son nom secret pour être à l'abri des incantations; le sadhaka ne peut évoquer le dieu que s'il connaît la dharam.

<sup>7</sup> Cf. les discussions relatives au « Sphota » et au genre (jâti), S. d. s., Cowell, p. 214.
P. K., I, 21 : « hūrīkāragarbho lokal) ».

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Bien qu'on n'y rencontre pas de bijakṣara; cf. Weber, Ind. Stud., IX, 59, 115 (voir Hillebrandt, loc. cit.).

<sup>9</sup> Abhidhanot., 106'-110'.

tion, le guru fait sortir de son cœur les divinités (viniçcarya) et les introduit dans la pensée du çisya <sup>1</sup>.

La dhāraṇī est quelquesois une sormule très courte : elle se compose du nom d'un Bodhisattva ou d'une déesse, précédé ou suivi de syllabes secrètes (guhyatara); mais elle est plus souvent un agglomérat, un compact de mantras divers qui condensent des doctrines philosophiques et où sigurent des concepts abstraits. Le mantra est « l'axiome de la dhāraṇī <sup>2</sup> » et s'exprime volontiers dans un épiphonème aussi clair que concis. Quelques mots artistement choisis et groupés contiennent toute la saveur (rasa), toute l'essence (sāra) de traités volumineux <sup>3</sup>. Ils résument un çāstra ou une vidhi. Les apprendre par cœur, les répéter, les méditer, les écrire, contempler et analyser les lettres, c'est un exercice de « bhāvanā » intellectuelle qui complète l'étude de la doctrine et emporte l'assentiment de l'esprit.

Il arrive que dans la pratique ces méthodes rapides tienment lieu du long et pénible apprentissage des philosophies. Posséder et savoir les mots, n'est-ce pas comprendre, fixer 4, s'assimiler les idées ? Retenir les formules et les signes conventionnels, les prononcer rituellement ou s'en servir pour les nyāsas mystiques, devient la besogne capitale. L'emploi d'un mantra est souvent très compliqué 5; mais le travail, si délicat qu'il puisse être, en vaut la peine : comme les divinités, les stades de la samāpatti, la

<sup>4</sup> Kriyasamgraha; P. K., I, 171.

Burnour, Intr., p. 554; Madh. Vrtti, 15°: « tatha narakamukha mañjuçrih sarvadharma idam dharanipadam » (cf. l'expression dhammapada). — La Maharyut. contient un grand nombre d'axiomes ou de sutras de ce genre.

<sup>3</sup> Ceci est vrai à la lettre : toute la Prajña en huit mille articles n'est qu'un insupportable rabachage de quelques formules madhyamikas. Cf. Kern, « Dharanis : die praktische Ergänzung der theoretischen Kenntniss der Prajñaparamita ».

<sup>4 «</sup> Drylhikaranahetutvan mantram etad udaharet » (P. K., I, 44, 50; III, 14; cf. B. C. A., IX, 35); en prononçant la formule « om çunyatajñanavajrasvabhavatmako'ham », on rend inébranlable l'état d'esprit réalisé par le rite.

<sup>5</sup> Les lettres doivent être consacrées. Cf. les « mantranain daça sainskaralı » (Sarvadarçana, Cowell, p. 258, qui reproduit Tantrasara, p. 16, 5; même texte dans Pheţkarintantra, chap. XX (Ангесит) et dans Çaradatilaka, avec variantes, chap. II, v. 112 et suiv.); cf. Ā. k. p., notes.

Bodhi elle-même ont leur bija: « sambodher bijam arcayet <sup>1</sup> ». A défaut de méditation et de moralité, cet arcana constitue un mode d'acquisition du buddhatva.

L'interprétation des dhāraṇīs et des exercices de prāṇāyāma, qui jouent un grand rôle dans cette mystique <sup>2</sup>, présente de grandes diflicultés. Les livres tāntrikas sont de parti pris incomplets : ce qu'ils ne disent pas, le disciple doit l'apprendre de la bouche du Maître, « guruvaktrataḥ ». Faute de cette tradition orale et ne connaissant les sources écrites que d'une manière trop superficielle, on se trouve en présence de rébus indéchiffrables. Les phonèmes magiques et les nyāsas (mudrās) sont pour nous ce que seraient les formules de Pāṇini dépouillées de commentaires, non expliquées par un Mahābhāṣya.

Il est hors de doute que les mantras sont construits d'après des théories précises de la valeur conventionnelle des sons et des signes <sup>5</sup>. Les recueils modernes comme le Çāradātilaka, le Bījavyākaraṇamahātantra <sup>4</sup>, consacrent de longs chapitres à ces spéculations qui se rattachent à des traditions anciennes (car les mots khaṭ, phaṭ <sup>5</sup>, jahi <sup>6</sup> sont cités dans les brāhmaṇas), renouvelées en des sens multiples et en vue d'opérations diverses par les Ābhicārikas, par les théoriciens mādhyamikas et tāntrikas <sup>7</sup>. Il faudra

<sup>1</sup> Sugatavadana, dev. 84, f. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. P. K., II, 4. — Le citta est vayusvabhava et, sans le vayuyoga, ne peut pas recouvrer son svabhava (niḥsvabhavata) (P. K., IV, 18; II, ṭikā ad 4).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vertu magique des sons et des caractères (cf. les hypothèses de Wassillerr sur l'origine de la dharaṇi), Weber, Cat., Yuddhajayopaya (Chambers, 764) et manuscrits suivants, civalingaparikṣa, Ramasvarasūtra (Vidyadhareṇa likhita). Les termes employés dans les cérémonies d'abhicara, etc., sont relativement intelligibles, mais comment interpréter le mantra suivant : « hūm hūm hūm hūm om m m m m m m aum ah i iti vetalyaḥ sarvakarmikamantraḥ » (Niṣpannayogambaratantra, fol. 11); cf. le mantra qui termine la Namasangīti.

<sup>4</sup> Cf. AUFRECHT, Cat.

<sup>5</sup> Apastamba, 12, 11, 10.

<sup>6</sup> Tait. Ār., 4, 27, 37, Khat, phat, jahi, chindi, bhindhi, handhi, kat, khan, mrasi [damçanadhvaner anukaranarupau] (apud Hillebrandt, pp. 170, 171).

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. l'emploi des sons om, ah (tibétain ah), hum, dans le kayavakcittavajrasadhana; le mantra A, expression de la non-existence des dharmas, est le co-ur, le mystère de Bouddha; cf. p. 90, n. 3.

d'abord fixer, à l'aide des transcriptions tibétaines, le texte flottant des formules; déterminer leur emploi dans le rite et dans la méditation; faire la part des étymologies populaires et savantes '; distinguer, si cette distinction est possible, les mantras liturgiques et les mantras doctrinaux, les mantras établis selon la théorie et ceux dont elle s'est inspirée, après les avoir interprétés à sa guise; mais ce qui surtout est nécessaire, c'est de dégager les renseignements conservés par la tradition sur les écoles et les cérémonies : il a existé de bonne heure des Vyākhyātantras, qui figurent nombreux dans les Écritures tibétaines <sup>2</sup>.

Les dhāraņīs sont conservées dans des ouvrages de nature diverse; tantôt elles forment, isolées, des traités spéciaux consacrés à un seul mantra; tantôt elles sont groupées dans des recueils ad hoc. De nombreuses dhāraṇīs sont insérées dans les Mahāyānasūtras, mises en rapport avec le livre dont elles protègeront le lecteur, avec les données qu'il développe; enfin, les rites qu'exposent les Tantras exigent la récitation des formules.

Ce riche matériel nous est connu par les sources tibétaines, chinoises et sanscrites. Dans le Mdo figurent les Mahāyānasūtras accompagnés de leurs formules et des traités philosophiques 3, comme la Vajramaṇḍadhāraṇī, où

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. les diverses interprétations de om (Weber, Ramat. Up., 312, 315, et Cowell ad Maitri Up., IV, 4, VI, 21); l'étymologie de Heruka citée p. 30, n. 4; celle de am (sabinduh prathamasvarah); le bindu, qui joue un si grand rôle dans cette phonétique, a une valeur nettement caractérisée; le groupe H. S., d'après le Kularnava, ap. Wilson, Sketch, p. 164; etc.

² Voir Tār., passim. Ces ouvrages, qui souvent auraient besoin d'une tippani, existent encore en sanscrit sous une forme altérée: les Népalais s'en sont servis pour écrire leurs encyclopédies; instruments commodes d'étude, les V. T. ont, au point de vue de la secte, l'importance d'une autorité liturgique. Le mulatantra s'exprime dans une langue mystérieuse (saindhaya bhaṣa, cf. P. K., et M. Müller, Vajracched., p. 23) et contient des aphorismes obscurs sur le vayu°, le mantra°, le vajrasattva, etc.: α etat tattvam sthitam tantre ... vyakhyatantranusarena boddhavyam guruvaktrataḥ » (P. K., II, 9). — Ces tantras exégétiques (dont le P. K., attribué à Nagarjuna, n'est qu'un résumé!) n'ont pas l'allure des tikas ordinaires: on peut en juger par les extraits connus de la Caturdevipariprecha, du Samajottara, de la Vajramala: ce ne sont pas des Kalpasutras, pas même des Brahmaṇas; les auteurs ne sont que les porte parole de Bhagavat. — Cf. la Buddhakapalaṭika d'Abhayakara (Haraprasād Çāstri, Notices Ssk. Mss. Bengal, XI, p. 7), les Comm. du même texte attribués à Saraha (Tār., pp. 105, 273, 331). — Les livres du « Crâne de Bouddha » appartiennent à l'Anuttarayoga.

<sup>3</sup> Vol. X, FEER, p. 250.

les mantras ne jouent qu'un rôle accessoire; quant aux Tantras tibétains, scrupuleuses traductions des originaux sanscrits, ils reproduisent fidèlement les dhāraṇīs qui conservent toute leur valeur religieuse et magique; le Rgyud contient aussi un grand nombre de dhāraṇīs isolées '.

Le Tripitaka chinois accorde une part moins large à la littérature mystique, mais il ne faut pas exagérer cette réserve; les traductions de dhāraṇīs sont nombreuses dès l'époque des Ts'ien-liang (302-376 A. D.); le rituel des sectes de l'école du Lotus repose tout entier sur l'emploi des formules, et plusieurs indices témoignent que la Chine a été très hospitalière aux livres et aux idées tantriques 3.

La bibliothèque népalaise a été dépouillée par MM. Bendall et Rājendra-lāla Mitra. Signalons les Dhāraṇīsangrahas de Cambridge 5; la Société asiatique de Paris possède une compilation du même genre, écrite en sanscrit on en quasi-sanscrit, que Burnouf analyse dans l'Introduction (p. 541) et dont M. de Blonay a donné le catalogue 4. La Bibliothèque nationale en conserve une autre (Dhāraṇīsanigraha, Burn. 108); ce livre n'est pas l'œuvre d'un diascévaste quelconque et paraît appartenir à une école déterminée. Le choix des textes qui le constituent (Prajñā abrégée, Nāmasanigīti, etc.) est dicté par un souci d'ordre pratique, car l'Ādikarmapradīpa, manuel d'une secte probablement népalaise, recommande la lecture de ces mêmes textes. Si cette observation est exacte, il faut voir dans les sanigrahas, non seulement des répertoires de formules, des compositions réfléchies, de véritables sanihitās en relation avec la caryā journalière du fidèle.

On sait que la tradition rapportée par Hiuen-tsang attribue aux Mahā-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Feen (Musée Guimet, t. II, p. 408), vocabulaire de l'analyse du Kandjour, s. voc. Nombreux spécimens dans Textes extraits du Kandjour, Musée Guinet, t. V.

<sup>2</sup> BUNITU NANIO, p. 397; DE GROOT, Code du Mahayana; CHAVANNES et LÉVI, Inscriptions de Kin-yong koan; etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cat. of Buddhist Mss. Cambridge, pp. 33, 44, 66, 98, 105, 117, 125, 128, 169; Dharanisamgrahas, pp. 49, 60, 80; Stotras, pp. 57, 79, 127.

<sup>1</sup> Journ. Asiatique, sept. 1893, p. 362.

sāmgītikas de Rājagṛha la rédaction d'un Dhāraṇīpiṭaka ¹. Les moines de la grande Assemblée possédaient au VII° siècle une corbeille de dhāraṇīs et la considéraient comme primitive. Était-ce une collection analogue à celles que contiennent le canon tibétain et la bibliothèque du Népal ? On peut le croire, car ainsi constituée cette corbeille eut présenté l'avantage de résumer d'une manière théorique tous les dogmes et toutes les inspirations du Mantrayāna; les explications pratiques, souvent répugnantes, que comportent les rituels plus détaillés, sont laissées dans l'ombre.

Quel rapport faut-il établir entre les dhāraṇīs isolées (ou groupées dans les recueils) et celles qui sont insérées dans les Sūtras, enchâssées dans les Tantras? Devons-nous, comme l'enseigne Wassilieff, croire à l'existence indépendante des mantras, à leur introduction fortuite ou voulue dans les Mahāyānasūtras déjà rédigés, à leur antériorité vis-à-vis des rituels? Il y a là deux questions distinctes, quoique connexes, et le problème n'est pas de ceux qu'on peut résoudre dans l'état actuel des recherches.

La tradition bouddhique, certainement ancienne, reconnaît dans les formules isolées des extraits de Sūtras et de Tantras préexistants <sup>2</sup>. Wassilieff condamne cette manière de voir, qui peut être admise, encore qu'on en doive discuter l'interprétation.

Les dhāraṇīs ne sont pas étrangères aux rites du Bouddhisme le plus archaïque; nous avons signalé les curieuses litanies récitées par le yogin pendant la contemplation des Kasiṇamaṇḍalas. Rapprochons les indices certains qui garantissent l'usage séculaire des prières et incantations stéréotypées; ne nous étonnons pas de trouver dans le Çārdūlakarṇāvadāna, sūtra « simple » ou « primitif », la mention d'une dhāraṇī et de la plus célèbre de toutes : « Çākyamuni révèle à Ānanda le mantra des six

¹ Cf. p. 58; Kern, Manual, pp. 4, 6. — L'expression Vidyadharap., d'une compréhension plus large, peut désigner les rituels aussi bien que les formules. — La Namasanglti (soi-disant extrait du Mahayogatantra [— anuttarayogaº] Mayajala) est considérée comme une dharaṇi; de même la P. P. en sept cents articles. — Parmi les autres textes du manuscrit Burn. 108, je remarque (fol. 164) deux chapitres (vatamaṇḍala, varṣagamana) du Mahamegha, Mahayanasutra en cent mille articles.

<sup>2</sup> Subahupariprecha, analysé par Wassilieff, p. 197.

lettres '. » A coup sûr, les pratiques tantrikas ou thaumaturgiques n'ont qu'une importance médiocre dans la discipline hinayaniste : ceci s'explique par l'opposition consciente des sectes régulières contre les rites féminins, la magie superstitieuse, l'ascétisme extravagant des pénitents nus <sup>2</sup>; mais la communauté bouddhique hindoue ne renonce pas à des habitudes qui sont la base de ses meilleures espérances; elle impose à l'orthodoxie des innovations successives.

Dans les Sūtras du grand Véhicule, on lit de nombreuses « formules magiques, faites pour assurer des avantages incalculables à ceux qui lisent les livres où on les trouve ». Burnouf se demande si « les dhāraṇīs y sont contemporaines de la rédaction du texte », ou si « elles ont été introduites après coup » : « il est bien difficile de décider entre ces deux hypothèses ». Toutefois l'Introduction conclut en faveur de la première; les mantras n'ont pas été annexés tardivement aux Mahāyanasūtras; « l'usage de ces formules devait être général à l'époque où ont été rédigés ces livres : autrement on n'aurait pas senti le besoin de les y admettre 3 ». En ce qui regarde le Lotus, les dhāranīs des chapitres XXI et XXVI sont évidemment, d'après M. Kern, des interpolations 4. Les deux dernières divisions du Lankavatara (dhāranyadhyaya, gāthāsanigraha) ne figurent pas dans la première traduction chinoise (443 A. D.); peut-être ne faisaient-elles pas partie du texte original<sup>5</sup>. Quoi qu'il en soit, la remarque de Burnouf garde tout son poids : les formules ont eu droit de cité dans la littérature canonique dès l'aurore du Mahāyāna; certains Sūtras, le Suvarņaprabhāsa par exemple, ne sont autre chose que le mahatmya des dharanis.

Celles-ci, en dernière analyse, — quand elles ne sont pas le compte rendu algébrique d'une théorie, — ont leur origine dans un culte tantrique, dans un rituel de pūjā ou de magie. Autre, en apparence, est l'avis

<sup>4</sup> Burnouf, Intr., pp. 121, 431; Kern, I, 510; Waddell, p. 148; manuscrit Burn. 108. fol. 42\*; etc.

<sup>2</sup> Kenn, 1, 538. Burnour, Lotus, 469 (Samannaphalasutta); Tevijjasutta, chap. 11; etc.

<sup>3</sup> Burnouf, Intr., p. 541.

<sup>4</sup> Manual, p. 6; Lotus, p. xxi.

<sup>5</sup> Cf. M. Müller, India, p. 299.

de Wassiliess. «L'ascète se persuade bien vite que les mantras sont incapables de réaliser les grands miracles qui leur sont attribués; il appelle à son aide la moralité, la contemplation, la métaphysique; n'est-il pas absolument. nécessaire que celui qui aspire aux siddhis soit d'une pureté reconnue; qu'il soit un vase digne de recevoir les mystères? Il saut que, nraître du çamatha et de la vipaçyanā, il possède des notions exactes sur l'essence des choses, objet de sa méditation savante... L'homme se compose de trois parties: le corps, la parole et la pensée; tandis que la pensée s'absorbe dans l'examen de quelque Bouddha, le corps en exprime les attributs au moyen des mudrās ou gesticulations mystiques, la langue répète les dhāraṇīs. Par l'emploi simultané de ces procédés, l'ascète se régénère en Bouddha, il obtient la siddhi suprême, il s'assimile d'abord et s'identifie ensuite à la divinité!. »

Convaincu de l'origine non bouddhique et relativement moderne des idées et du matériel tantrikas, Wassiliess n'a peut-être pas senti combien sont intimement unics, surtout dans le système de l'anuttarayoga, les doctrines et les pratiques du Tantrisme. Admettre et superposer deux périodes, la période des formules et celle des cérémonies, c'est poursuivre, dans une analyse périlleuse, un but parallèle à celui que M. Max Müller s'était proposé au sujet du Véda. On ne peut pas séparer du rituel le mantra qui en est « svabhāvataḥ », inséparable : Bergaigne et ses continuateurs ont démontré le caractère liturgique des hymnes; le caractère tantrique des mantras paraît, s'il se peut, encore plus maniseste.

Les formules de pure sorcellerie, qui n'ont aucune portée doctrinale et servent aux opérations d'abhicara, de marana, d'aridamana, sont le bien commun de toutes les sectes, des tirthikas comme des bauddhas. Dans l'Inde comme partout ailleurs, elles supposent un sorcier (mantracarya), une initiation, une liturgie; les mots n'ont de valeur que par l'effet de l'envoûtement; l'arme magique est d'ailleurs funeste à qui l'emploie sans étude préliminaire. Dès longtemps est fixé le rituel de ces cultes étranges : dans un cadre préhistorique prendront place des extraits du Véda ou les

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Buddhismus, p. 144.

fragments d'une élucubration moderne. Le Bouddhisme prend possession de cette magie vulgaire sans essayer toujours de la démarquer.

Quant aux dhāraṇīs proprement bouddhiques, prières réduites à une forme abstraite, représentations phonétiques ou mimées d'un dieu, résumés d'une thèse religieuse, instruments de progrès spirituel, facteurs précis d'une cérémonie déterminée, leur alliance étroite avec la pratique et la théorie des samādhis n'est pas contestable. Comme les maṇḍalas, elles présentent, sous une forme assimilable, l'objet idéal où la pensée doit s'abstraire pour s'identifier avec lui. Le mantra est partie intégrante de la discipline de Yoga, au même titre que la méditation qui en est l'essence, au même titre que les mudrās, les nyāsas, les diagrammes qui en sont les éléments accessoires et les modes pratiques.

Il arrive un moment où la formule élaborée par l'école n'est plus qu'un vulgaire talisman, une raksā, amulette bonne à tourner dans un moulin à prières ou à protéger les marchands sur la grand'route. Disassociées du rituel magique ou bouddhique, les formules de mārana et de Bodhi concentrent toutes les énergies de la prière, du culte ou de l'incantation : les décadences, en nous montrant les idées et les pratiques savantes, mises par une série de dégradations à la portée des foules, donnent des indices non négligeables sur ce qu'ont pu être les problématiques antécédents des systèmes parfaits. Comme les littératures, les religions ont leur point d'appui dans un état général de la pensée populaire; mais les littératures sont l'œuvre des artistes, aèdes et écrivains; les religions, l'œuvre des aristocraties pieuses ou mystiques, prêtres, philosophes et sorciers. Lorsque, longuement mùries par l'effort des méditatifs, les doctrines ont imprégné les foules de leurs dogmes et vulgarisé leurs pratiques, apparaissent de nouveaux modes de religion, chaotiques, indisciplinés, analogues à ceux qui précédaient l'épanouissement des systèmes. Une ère s'ouvre de superstition triviale, prākrite, sans théories, sans dogmes et sans au delà.

Immobile de sa nature, surtout quand elle n'est qu'un son magique, la dhāraṇī se prête à des exégèses, à des emplois variés. En ce sens, il est raisonnable de la croire plus vieille que les Tantras, qui s'adaptent aux besoins du moment, qui sont l'expression plus explicite et nécessairement

mobile de la pensée religieuse : « In keinem Falle sind (die dhāraṇī's) eine Ersindung oder ausschliessliches Eigentum der nördlichen Buddhisten, und kann man annehmen das sie, in älterer Form, die Ansänge sind, aus denen sich die ganze Tantra-Literatur oder indische Mysterienpoesie entwickelt hat 1. »

### § 2. — Théories et rites de maithuna.

L'ascétisme indien et les pratiques de la main gauche. — Organisation de l'Hindouisme par les écoles savantes. — Le Tantrisme boud-dhique, ses caractères, ses origines. — Les rites de maithuna et l'initiation. — Çākyamuni d'après les Tantras.

L'ascétisme indien, dont la figure bipartite de Çiva <sup>2</sup> présente l'expression complète, oscille entre deux tendances opposées.

Les théosophes et les sages ont prêché, tantôt l'amour et les faciles extases de l'ivresse, tantôt des rigueurs invraisemblables de pénitence, le jeune prolongé, les mutilations, l'énervement physique qui dégage du corps la pensée immatérielle et lui restitue les vertus oblitérées par la vie sensible. Les uns recommandent le pañcakāmopabhoga 3, les autres le sainnyāsa complet; à l'exemple de leur dieu, les sectaires çivaïtes pratiquent à la fois et les rites érotiques de la main gauche et les abstinences traditionnelles des vieux Rsis. De très anciennes légendes documentent les deux doctrines. Les religions non brahmaniques obéissent à cette loi et s'orientent en deux directions contraires : aux ascètes nus, aux Jainas, nous pouvons opposer les adeptes des théories tāntrikas.

Tant au point de vue des systèmes qu'à celui des observances, il est difficile d'établir une démarcation nette entre les çaivas tantristes et les

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kern, Buddh., 1, 509. Sur les bijas, les mantras, leur signification et leur emploi, cf. Monier Williams, Hinduism, pp. 128-133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. Foucher, Miniatures d'un manuscrit népalais daté 1074 A. D. Journ. Asiat., mars-avril 1896). — Barth, Religions, p. 98.

<sup>3</sup> P. K., 1, 202, V, 5; etc.

bauddhas; un même idéal s'impose à l'imagination des enthousiastes !. Identiques en leur forme, les catéchismes des deux Églises prescrivent les mêmes rites, rites où les spéculations symbolisées de la métaphysique coudoient les rêves de l'alchimie ², les recettes de médecine populaire et les préceptes des Kāmasūtras. Ces catéchismes enseignent des pratiques en contradiction radicale avec les règles bouddhiques et brahmaniques de pureté, de chasteté, d'abstinence; et qu'on y prenne garde, ces pratiques sont regardées par les théoriciens de la Bodhi comme des éléments indispensables du salut.

Le but poursuivi, c'est l'identification provisoire avec le dieu, prélude du Yoga, du Kaivalya <sup>5</sup> final. « L'usage de la viande et celui des boissons spiritueuses poussé jusqu'à l'ivresse sont de règle dans ces étranges cérémonies, où la Çakti est adorée en la personne d'une femme nue <sup>4</sup>, et qui se terminent par l'accouplement charnel des initiés, chaque groupe représentant Bhairava et Bhairavī <sup>5</sup> (Çiva et Devī) et devenant ainsi momentanément identique avec eux; c'est là le Çrīcakra, le saint cercle ou le Pūrṇābhiṣcka, la pleine consécration, l'acte essentiel ou plutôt l'anticipation du salut, le rite suprème de ce mysticisme en délire <sup>6</sup>. »

- <sup>1</sup> En outre, le panthéon tantrique est commun aux deux groupes. Cf. Intr., p. 537. Dundubhiçvara (dundubhisvara) est une des formes de Çiva, cf. Çatarudriya et sources diverses citées par Bartu, Religions, p. 97. Les divinités çivaïtes sont nombreuses dans le Lotus.
  - 2 Cf. les élixirs de longue vie, la rasayanasiddhi et le Raseçvaradarçana.
  - 3 « Die absolute Einheit, die vollkommene Erlösung. » (Dict. de Saint-Pétersbourg.)
- Toute feinme nue est la Prakții; comp. Wilson, Sketch (Calcutta, 1846, p. 156), analysant le Prakțikhanda du Brahmavaivartapurana, œuvre composite où le Sanikhya, le Kṛṣṇaīsme, le Ramaīsme se melent. La mulaprakțti (comp. Prajūa, etc.) devient aniçarupiņi, kalarupiņi, kalaniçarupiņi : « The kalaniças ... are all womankind, who are distinguised as good, midling, or bad ... they are entitled to respect, and even to veneration ... » Monier Williams, Hinduism, p. 124. Lyall, op. cit., p. 78 : « ... l'Indien adore tout être créé, mais par-dessus tout l'homme et la femme. »
- Les Vajrabhairavasadhanas, quoique considérés comme particulièrement sublimes, sont dans le Bouddhisme tantrique une innovation récente; cf. Tan., p. 189.
- 6 Barth, Religions, p. 122. Cf. Wilson, Sketch, p. 165, d'après le Rudrayamala; Burnour, Intr., p. 538, résumé du Samuarodayatantra (Om! adoration au serviteur de Mahakala qui habite dans les cimetières!); l'école du Kalacakra (Csona, Hodgson, Wilson, Burnour, Waddell, etc.).

On se demande comment les sectes qui se réclament, et à juste titre, de la tradition bouddhique, adoptent et régularisent des cérémonies de ce genre, arrivent à les employer systématiquement comme les procédés normaux de l'acquisition de la Bodhi; d'après les Tantras, il n'est pas d'illumination intellectuelle, d'hyperstase possible en dehors de l'Adio et du Vairayoga, lesquels supposent la pratique des cakras ou mandalas, une série d'initiations 1 (pūrnaº, vajraº, guhyābhiseka), c'est-à-dire, en dernière ligne, la possession rituelle d'une femme dûment initiée : le « bhage lingapratisthāpana » est la condition première de la pratique des vertus parfaites 3. La yogini est une jeune fille (kanyā) de douze à seize ans 3, choisie quelquefois parmi les castes les plus viles, instruite dans l'art des mudras (suçiksitā) et dont le corps est consacré (adhisthita) par des nyāsas, des envoutements et des empreintes. Combien dissérent, s'il faut en croire les traditions singhalaises, le Bouddhisme primitif! On se rappelle les paroles sévères de Bouddha sur les femmes 4, les préceptes rigoureux des Vinayas unanimes, l'histoire d'Ananda blamé pour avoir permis à une veuve désolée et respectueuse de toucher le corps du Maître 5, les discussions relatives aux religieuses longtemps proscrites par les orthodoxes.

Condamnés, ignorés par la littérature canonique, les rites tantrikas ne sont pas mentionnés dans le Bodhicaryavatara, ouvrage écrit pour les bodhisattvas laïcs et religieux, et qui représente la pensée d'un docteur illustre du VIIe siècle : sans aucun doute, ils étaient généralement tenus en

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. p. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Candamaharoşanatantra, XIII. — Même théorie dans le Samajatantra (Dev. 112, 16°): « katham buddhanusmṛtibhavana: bhage lingam pratiṣṭhapya buddhabimbam (?) vibhavayet | romakūpāgravivare buddhameghā[n] sphured buddhaḥ (?) — katham dharmanusmṛtibhāvana, vajrānusmṛti°, kulānusmṛti°, krodhanusmṛti° — katham samayanusmṛtibhāvanā: svavajram padmasamyuktam dvayendriyaprayogatah | svaretobindubhir buddhan vajrasattvame ca pūjayet.»

Plus général, sinon aussi explicite, cet autre précepte : « dvendriyasamapattya sarvayogan samarabhet » (fol. 49°).

<sup>3</sup> P. K., I, 94; IV, 1: « sodaçabdika kanya ... rajakasya mahatmanah »; Abhidhanot. : « dvadaçabdika »; C. M. R. T., XIII: « daçabdordhvavayahstham grhya ... »

<sup>4</sup> C. M. R. T., X: « sarvasútrabhidharmena krtva nindam tu yoşitam ... »

<sup>5</sup> Minayeff, p. 34.

médiocre estime <sup>1</sup>. L'historien doit néanmoins les étudier sans parti pris; si les cérémonies des Vāmācāras ne sont pas issues de la spéculation bouddhique, elles ont pris droit de cité dans le Bouddhisme. A l'époque où nos Tantras furent rédigés, leur naturalisation est complète. Elles se rattachent organiquement à un concept raisonné de la nature de Bouddha <sup>2</sup>; combinées avec le dogme, elles constituent dans leur ensemble une méthode savante de l'acquisition de la Bodhi.

L'étroite parenté du Tantrisme bouddhique et du Çivaïsme ne peut s'expliquer par une contamination hystérogène et une sorte de placage artificiel. Les faits sont plus complexes, et pour les apprécier il faudrait connaître d'une manière quelque peu précise l'histoire de l'Hindouisme et de ses rapports avec le Bouddhisme.

Pendant de longs siècles, les écoles savantes se sont épuisées à organiser le polythéisme confus et les rituels incohérents; les exemples abondent de ces efforts qui résument les destinées religieuses de l'Inde : on sait comment les religions de Kṛṣṇa, d'Arjuna, de Rāma, sont entrées dans les cadres du Védantisme officiel à la faveur du dogme des Avatāras, sans parler des superstitions païennes, d'Hanuman, le singe mythique <sup>3</sup>, du porc adoré par les Minas et identifié Viṣṇu-sanglier <sup>4</sup>.

Le mysticisme qui forme le fond des croyances et des cérémonies çāktas, a été organisé parallèlement par les bouddhistes et les brahmanes; il se prétait à une adaptation dualistique, car il repose en définitive sur les idées que les mythologues discernent dans le culte préhistorique du couple suprême, générateur et matrice des formes. Reprenant la thèse des Upanisads dualistes qui mettent surtout en œuvre des abstractions, les brahmanes ont constitué la théologie du Civaïsme, théologie dominée par le dogme du retour final à l'unité, par le concept de la prakṛti, mère et épouse de Civa; ils ont identifié les diverses manifestations du dien et de la déesse.

¹ Comp. ap. Wilson, Sketch, p. 161, le Daksinacaratantraraja, manuel moderne et réactionnaire: « vamagamo madukto 'yani sarvah çudraparah priye »; — cf. p. 76, n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. la théorie sankhya et le Brahmavairarta, cité plus haut. — « Le plus pur mysticisme est interprété par d'effroyables orgies. » (Lyall, ep. cit., p. 100.)

<sup>3</sup> Cf. Lyall, p. 28.

<sup>4</sup> Cf. LYALL, p. 79.

Les écoles bouddhiques, sans parti pris et d'une manière peut-être inconsciente, — en définitive avec un succès moins éclatant, — ont exercé ta même influence civilisatrice. A défaut de la théorie panthéiste des brahmanes, elles possédaient le principe fécond de la distinction des deux vérités : bien que nihilistes intransigeants, les Tantrikas construisent un système exactement superposable à celui des docteurs brahmaniques.

De même que Çiva organiquement uni à son épouse, Bouddha (vajra-sattva ¹) repose dans le bhaga mystérieux des Bhagavatīs ²; cet embras-sement sublime (ālingana), essentiel au corps de diamant, réalise le mahā-sukha et dans le mahāsukha la Sambodhi parfaite. Bouddha est inséparable de Tārā : par l'extase dont elle est le principe et par la puissance créatrice (çakti) dont elle est l'organe, le dieu se trouve en possession du buddhatva. C'est par l'amour et en vue de l'amour que le monde se dédouble, c'est

Le mot vajra (cf. Burnour, Intr., 526) a dans les Tantras une valeur spéciale, vajra = linga, padma (abja) — bhaga. Cette interprétation est confirmée par le tibétain, où « rdo-rje » est passé dans la langue dans le sens de « p'o-rtágs » (central Tibet, Үйкинке, s. voc.) et par la Hathayoga pr. (cf. le lexique d'Hermann Walter, s. voc. vajrakandara, vajroli). Les Tantras jouent sur les composés Vajradhara, Vajrasattva, peut-être même sur le mot Bhagavati. — Comp. Senart, Légende, p. 424, citant Wilson (Lingapurana): « the primitive lings is a pillar of radiance in which Mahocvara is present »; l'identification du Vajra-linga avec Bouddha peut se réclamer de la mythologie, des cultes érotiques et de la spéculation madhyamika. — J'ai pris pour base des présentes recherches une série de textes qui se rattachent à la tradition du Samaja (Pañcakrama, Abhidhanottarottara, etc.) et le Candamaharosanatantra, qui paraît puiser aux mêmes sources. Ce dernier ouvrage est, d'après Csoma (cf. FEER, p. 285), « un excellent Tantra » et bien certainement un de ceux que j'ai trouvé les plus clairs. J'avais annexé à ce chapitre de copieux extraits du texte sanscrit (manuscrits de Paris, Londres, Cambridge); mais je me borne à citer quelques passages, croyant utile d'examiner la traduction tibétaine (Rgyud, vol. V), précieuse pour les mantras et les termes techniques. Le C. M. R. T. paraîtra prochainement dans le Recueil de travaux publiés par la Faculté de philosophie et lettres de Gand, faisant suite au Pancakrama.

<sup>2</sup> Comp. la formule initiale d'un grand nombre de Tantras: « Ekasmin samaye bhagavan vajrasattvah sarvatathagatakayavakcittahṛdayavajradhatviçvaribhage vijahara ... (С. М. В. Т.); ... yoṣidbhageṣu vijahara ... »; comp. le « tathagatagarbhe tathagatamahadharmarajasane niṣannah » des Mahayanasutras. (Lal. Vist., p. 448: Cf. Sénant, Légende, p. 200, note.) — D'ailleurs le Vajrasattva est identique au Bouddha du Lotus, éternel, impassible. L'espoir du Yogin est de s'identifier à Vajrasattva ou de jouir du salokya béatifique, uni d'amour à sa compagne terrestre devenue une vajra», une mahayogini.

dans l'amour qu'il retrouve son unité première et sa non-différentiation éternelle. Chacun des Dhyānibuddhas posséde une Tārā qui est sa contrepartie nécessaire. Les concepts les plus abstraits, bhūmis et samādhis symbolisés pour les besoins du rite, prirent un sexe et comme les Tathāgatas mystiques sont adorés sous une forme mâle et femelle.

A cette théorie du svabhāva de Bouddha correspond la pratique du futur Bouddha. L'ascète <sup>2</sup> doit, dans des conditions strictement déterminées, jouir par le maithuna <sup>3</sup> de la surati (mahāsukha), décalque, symbole du bonheur idéal de Bouddha. Par l'amour, il conquiert la Bodhi que les autres procédés, non harmonisés à la nature du Vajrasattva, sont impuissants à manifester. Préparé à l'accomplissement du rite par la méditation et les cérémonies qui le rendent possible et fructueux, il considère la yogini, sa compagne et son amante, sous le nom d'une Bhagavati quelconque, comme le substitut et l'essence même de Tārā, source unique de joie et de repos. L'amante synthétise toute la nature féminine, elle est la mère, la sœur, l'épouse, la fille; dans sa voix qui réclame l'amour, l'officiant reconnait la voix des Bhagavatīs qui supplient le Vajradhara, le Vajrasattva <sup>4</sup>. Tel est pour les écoles tāntrikas, çaivas et bauddhas, le chemin du salut, de la Bodhi.

L'école associe à la pratique du maithuna l'emploi souvent exagéré des autres « makāras », mānisa, madya, matsya; ce sont des usages séculairement en honneur parmi les outcasts, parmi les « outsiders » de l'ascétisme <sup>5</sup>. Et comme les Hindous vont volontiers jusqu'à l'absurde, la

<sup>1</sup> Cf. C. M. R. T., XI: « madiyain dreyate cittam anyat kim cin na vidyate | yena yenaiva rupena sattva yanti vineyatam | tena tenaiva rupena sthito 'ham lokahetave. » — L'idée védantique s'affirme encore plus nettement dans le Bouddhisme népalais; comp. Hodoson, Illustrations, p. 139: Le guru dit au néophyte: « May you be happy as he who dwells in the hearts of all, who is the universal atman, the Lord of all, the Buddha called Ratnasanibhava. » — Cf. Vasantatilaka (Mss. Burn. 39, dev. 133), initio. — Voir plus loin, § 3 in fine.

<sup>2</sup> sádhaka: « sádhayet ... bodhim. » (P. K., I, 3.)

<sup>3</sup> bhage lingam pratisthapya (passim, Samajatantra, Hevajradakinijalasamvaratantra, etc.).

<sup>4</sup> Cf. P. K., I, 205 et suiv.; comp. le paragraphe suivant.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tout acte est acte de l'esprit, d'où l'indifférence absolue de l'acte en soi : « yena yenaiva papena sattva gacchanty adhogatim | tena tenaiva papena yogi çighrain prasidhyati » (C. M. R. T., XIII). — Cf. P. K., IV, 17.

recherche maladive de l'excitation physique s'exprime dans des prescriptions particulièrement répugnantes : « Not satisfied with the order given to make offerings of excrementitious matter on the homa-fire, the author of the Guhyasamāja goes to the length of recommending such substance as human food, enjoining that no food or drink should be taken by a worshipper which has not been mixed with ordure or urine or flesh-meat of some kind 1. » Ces règles sont de style dans les Tantras et comportent souvent, par exemple dans les maithunavidhis du Caṇḍamahāroṣaṇatantra, des détails extraordinaires; elles se rattachent au culte de la femme et aux idées phalliques.

A ce culte, à ces idées, les religions védiques furent hospitalières <sup>2</sup>: dans le Mahāvrata, un brahmacarin et une puinçcalī pratiquent le maithuna dans l'intérieur de la Vedī (Tait. S. 7, 5, 9, 4; Kāṭh. 34, 5); mais Çāṅkhāyana Çr. S. 17, 6, 1. 2: « tad etat purāṇam utsannain na kāryam »; c'est la protestation des dakṣiṇācāras contre les cérémonies de la main gauche <sup>3</sup>. Les rites prescrits par la Bṛhadāraṇyaka (VI, 4) rappellent ceux du C. M. R. T.; le but poursuivi par le fidèle est différent, mais si la thèse du « Vajrayoga <sup>4</sup> » n'y est pas formulée d'une manière explicite, elle se laisse néanmoins soupçonner dans les passages suivants: « On doit adorer la femme, car elle est Çrī ... Je suis le Sāman, tu es la Ric; je suis le ciel, tu es la terre ... Celui qui, connaissant ainsi, pratique l'amour, celui-là enlève pour lui les bonnes actions des femmes; mais celui qui, sans connaître ceci, pratique l'amour, de celui-là les femmes enlèvent les bonnes actions. »

Renouvelé des vieilles doctrines naturalistes, le Çivaïsme est naturelle-

¹ RAJEKORALĀLA MITRA, Buddh. Nep. Lit., p. 264; comp. Abhidhanot., 17º et suiv.: a utthanakālasamaye viņmūtrahāratīi bhakṣayet bhayed vidyādharah »; en ce qui regarde lī viande, Samajatantra, chap. VI: a matīsāharakṛtyarthatīi mahāmātīsatīi prakalpayet | sidhyate kāyavākcittarahasyatīi sarvasiddhiṣu | hastimātīsatīi çvanamātīsam ... na cānnatītu vibhaksayet ... ».

<sup>2</sup> Cf. p. 120, n. 3, in fine.

<sup>3</sup> Cf. Weber, Ind. Stud., X, 125. Ce détail curieux et suggestif m'est signalé par M. S. Levi. — Comp. les rites de l'acvamedha, le rôle de la mahisi (== aditi) dans les ratnahavinisi (?). — Sur les scrupules d'orthodoxie brahmanique, cf. Goldstücker, s. voc. abhicara.

<sup>4</sup> Cf. plus loin, § 3. — Le diksita prend possession d'un corps divin.

ment tantrique; mais s'il n'est pas malaisé de comprendre par quels artifices les Brahmanes ont élevé les cultes phalliques à la hauteur d'une religion symbolique et décente ', comment tout au moins ils ont pu greffer sur le vieux tronc hindou des branches qui n'absorbent pas toute la sève, mais dont le feuillage se détache sur le feuillage des branches non cultivées, — c'est un problème infiniment plus délicat qu'on soulève en examinant les origines du Tantrisme bouddhique.

Toute tentative d'explication est de sa nature conjecturale; les faits sont trop complexes et multiples, et je ne crois qu'à la probabilité relative de l'hypothèse que je préfère; j'en aperçois plusieurs autres, vraies dans une certaine mesure, et en première ligne celle qu'a formulée Burnouf : « Il n'y a pas fusion complète du Civaïsme et du Buddhisme, mais seulement une pratique de diverses cérémonies et une adoration de diverses divinités civaïtes par des Buddhistes qui paraissent peu s'inquiéter de la discordance qui existe entre leur foi ancienne et leurs superstitions nouvelles 2. » Je crois au contraire que cette fusion est complète; mais il est très vrai, comme le remarque Burnouf, « que la philosophie la plus abstraite reste entière au milieu des formules magiques, des diagrammes et des gesticulations des Tantras » : cette philosophie, qui oppose les deux vérités, rend légitimes tous les compromis dans la pratique et dans les croyances; nous avons déjà rencontré ce dogme capital du Bouddhisme et signalé quelquesuns de ses corollaires. Nous aurons l'occasion d'en parler plus loin au sujet de la question qui nous occupe.

L'union intime des deux dogmatiques, çākta et bauddha, s'explique historiquement d'une manière très simple. De bonne heure, dès que Bouddha trouva des adeptes parmi les adorateurs des divinités féminines, divinités anciennes et populaires, une fraction de la communauté bouddhique tendit à associer aux pratiques et aux systèmes orthodoxes les rites de maithuna,

<sup>1</sup> Comp. BARTH, Religions, p. 156.

<sup>2</sup> Intr., p. 549. Cf. plus haut, p. 77. — C'est l'impression que laisse l'examen du Lotus et des M. Y. S. en général; il faudra distinguer les diverses périodes de l'évolution du Tantrisme bouddhique.

la mythologie dualistique, la métaphysique inconsciente qui inspire ces rites et anime cette mythologie <sup>1</sup>.

Les rituels çāktas sont l'œuvre des sorciers anonymes, l'expression des réveries informes et superstiticuses; ce sont les divinités inférieures, yakṣas, dākas, nāgas, qui en forment le centre, intimement associées à leurs doublets féminius. En épousant dans un cimetière ou dans la forêt la femme qui représente la yakṣiṇī, en pratiquant les envoûtements qui la séduisent et la rendent obéissante (ākarṣaṇa), en s'enivrant, en s'unissant d'amour avec elle, l'homme conquiert la faveur de la déesse elle-même; ceci est pure sorcellerie, observance sans portée, spontanément créée par le libre jeu de la fantaisie érotique et superstitieuse.

Mais les yaksas et les dakas sont groupés autour de Bouddha, dieu souverain; d'autre part, si les yogins sont des êtres surnaturels, les yogins leurs compagnes participeront à leur puissance et à leur gloire. Bouddha, le grand yogin, a des épouses : on adorera les épouses et les servantes du dieu, Mahāyoginis béatifiées, « mères de Vajra », auxquelles se subordonne une longue théorie de figures horrifiques ou propices. Tārā, qui est la personnalité la plus haute et la plus populaire du panthéon féminin, prend dès le début un caractère nettement bouddhique, en dépit de ses origines naturalistes; son triomphe marque l'influence de la doctrine du salut et la première phase de l'évolution des idées çāktas.

Les cérémonies tantriques ont précédé les spéculations dont le voisinage

t De même le sanigha s'assimila les groupes d'ascètes « qui fréquentent les cimetières » (cf. Çivaïsme); d'où les principes du sosanikanga (cmaçanika), « living in or near a cemetery, in the constant contemplation of death » (Childers, s. voc.). Les vieilles traditions tantriques (on sait que les pratiques de maithuna doivent être accomplies dans le cmaçana) sont modifiées par l'école hinayaniste : « Cet article n'ordonne au religieux que des visites temporaires aux lieux où on dépose les morts » (Burnouf, Intr., p. 309); cf. East. Mon., p. 135.

Les Yakşas et leurs compagnes furent dès l'origine adoptés par la religion; les Yakhas de Bharhut font supposer des Yakhinis. — Les idées tantriques ont pénétré dans le Jainisme. Cf. Waddell, J. R. A. S., 1894, p. 65, Jaina yakṣiṇis, d'après Burgess, List from the Ratnasara (Bhag. 2, p. 706), dans Ind. Ant.; Guṇakara, commentateur de la Yogaratnamala de Nagarjuna, est un evetambarabhikṣu (Aufrecht, Cal., 122; Weber, Cal.. 1746; etc.

des sectes çivaïtes a pu hâter l'éclosion, mais qui devaient nécessairement être déduites quelque jour des éléments que l'idée bouddhique avait groupés autour d'elle; ces spéculations furent bientôt fécondes et réagirent dans une large mesure sur toutes les croyances et sur tous les rites.

Une fois la théorie arrêtée, produit des facteurs énumérés plus haut, — idée du salut, thèse dualiste du couple suprême, philosophie et onomastique bauddhas, — tous les couples du panthéon hindou, yaksas et yaksiņīs, dākas et dākinīs, entrent dans les cadres du rituel et de la dogmatique avec une physionomie nouvelle; les conceptions idéales, kāyayajra, bodhisattvas et tārās, leur empruntent le caractère vivant et réaliste des créations de la pensée populaire (cittadaka, etc.); la liturgie retrouve ou conserve le caractère des cérémonies préhistoriques, dans lesquelles l'impureté, le péché, la sainteté, le pouvoir miraculeux sont conçus comme des fluides magiques, personnifiés et sensibles : la Bodhi, en somme, n'est qu'un fluide du même genre dont une aspersion déterminée peut imprégner le fidèle 1. Sur les couches inférieures du folk-lore et de la théosophie hindous, une discipline régulière, doctrinale s'est formée, qui est l'âme du Tantrisme bouddhique. Quand le rituel a pour point d'appui, non pas une femme qui représente une divinité quelconque, mais la femme qui est devenue, par l'effet d'opérations compliquées et d'une intense concentration d'esprit, le symbole vivant de Tārā, l'épouse d'un Dhyānibuddha, le substitut sensible de la Prajña, de la bhagavati cittavajra, la cérémonie de maithuna n'est plus une pratique « d'une bestialité révoltante »; elle fait partie d'un système mystique et religieux entièrement subordonné à la méditation la plus abstraite qui soit 2.

Ce système, qui ne manque pas de grandeur et d'envolée religieuse,

<sup>1</sup> Cf. Oldenberg, Religion des Veda; Hillebrandt, Ritual-Literatur; cf. .1. k. p. (abhișeka).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comment le vajra° (Abhidhanot.) ou anuttarayoga est-il possible? « Puman eva bhaved buddhaḥ catuṣkāyasvabhavataḥ | prajūāpāramītā strī ca sarvadikṣu vyavasthītā. » (C. M. R. T., chap. IX.) Les quatre corps sont le dharma°, le sainbhoga°, le nirmaṇa° et le mahāsukhakāya : « mṛtyur evocyate dharmaḥ sainbhogas tv antarabhavaḥ | nirmaṇa[h] ṣaḍgate rūpanī kāmabhogo mahāsukhaḥ. » (Cf. P. K., II, 1. Voyez ibidem, III, 55-56 et tip. une définition des trois corps.) L'homme et la femme, dont le svabhāva est quadruple (catuṣkāyasvabhāva), sont tridhātukas, sauf pendant le maithuna qui réalise, par le

fournit un aliment inépuisable aux sentiments de bhakti, aux tendances superstitieuses ou érotiques; par ce caractère, comme par ses origines, il est hindou; çivaïte ou plutôt dualiste par son dogme essentiel, à savoir l'identification du mahāsukha et de la Bodhi, il est en même temps bouddhique, non seulement par la nature du matériel (dieux, samādhis, etc.) qu'il met en œuvre, mais aussi par la philosophie nihilistique qui le domine, par la valeur provisoire que lui assigne la spéculation transcendantale de l'école.

Fausse et antipathique aux principes du Bouddhisme, en tant qu'elle affirme l'existence des sexes 1, la doctrine tantrique peut néanmoins être admise au point de vue de la vérité relative. Elle nie l'existence du particulier; la définition qu'elle fournit du fait de Bodhi présente une image relativement parfaite de l'indéfinissable : dans la Bṛhadāraṇyaka, l'amour, comme la suṣupti, est donné comme le type de l'hyperstase qui détache l'atman des contingences illusoires. C'est par l'amour que le fidèle obtient la samāpatti; l'illusion qui s'appelle « femme » est la première et la plus féconde de toutes en fruits d'extase : « Sarvāsām eva māyānām strīmāyaiva viçisyate 2. »

Les rites tāntrikas ne sont pas pratiquement inséparables de la doctrine çākta qui leur est connexe: éprise d'un but sublime, la pensée mādhyamika ne s'embarrasse pas de cette doctrine et adopte la méthode; qu'importent à l'idéalisme intransigeant les règles des Vinayas orthodoxes? On cherche à provoquer l'extase pour connaître l'être en soi, le « tattva »; on emploie les cinq makāras, destructeurs efficaces de l'ātmamoha 3.

mahāsukha, le buddhatva: « na sukhodayamatrena labhyate bodhir uttamā | sukhaviçeṣo-dayad eva prāpyate sā ca nanyathā ... kāraṇain ca striyo yogo na cānyo hi kadā cana ... tāsmād eva striyaḥ sarvaḥ sukhain buddhatvapraptikāh ... tyajen naiva striyain kvāpi crutvedain buddhabhāṣitain | nataḥ parā vañcanāsti ... » (C. M. R. T., X, cf. p. 144, n. 2.)

Le buddhatva n'est pas distinct du « caṇḍamahāroṣaṇapada », et la dévotion à Caṇḍaroṣaṇa (Acala, Ekavira, Heruka, Bhairava) est le meilleur procédé de salut : « bhavet kṣiprantaram buddhaḥ caṇḍaroṣaṇatatparaḥ. »

- 4 Comp. Prajñaparamita, citée dans B. C. A., IX.
- 2 P. K., III, 36-37; et C. M. R. T., X, 3, avec la variante « praçasyate ».
- <sup>3</sup> Les madhyamikas dont parle I-tsing (cf. p. 75) rejettent les Vinayas, mais observent le précepte « sur l'adultère ».

Je crois d'ailleurs qu'on a exagéré le caractère d'immoralité des actes liturgiques de maithuna, faute d'avoir fixé les diverses conditions dans lesquelles ils doivent être pratiqués !.

La yoginī, compagne et auxiliaire du sādhaka, n'est pas la pramadā vulgaire des Vāmācāras, la puniçcalī choisie au hasard, instrument du rite. La mudrā, épouse du yogin, élue conformément à des règles fixes, offerte et consacrée par le guru, doit être jeune, belle et savante; avec elle, le disciple pratiquera la cérémonie, scrupuleux observateur des çikṣās: car s'il n'est pas de salut possible sans l'amour (strīvyatirekeṇa), l'union charnelle ne suffit pas à réaliser le salut. La pratique des Pāramitās, but de la kriyā, n'en doit pas être séparée: que la sādhaka aime la mudrā suivant les rites: « nātikāmayet striyam ². » Il en va de même pour les préceptes relatifs à l'usage des boissons et des viandes.

Rājendralāla Mitra attache un sens inexact aux indications qu'il extrait du Tathāgataguhyaka 3: « mātṛbhāginīputrīc ca kāmayed yas tu sādhakaḥ sa siddhini vipulāni gacchen mahāyānāgradharmeṣu. » L'emploi facultatif d'une femme quelconque, mère, sœur, fille, est une conséquence logique de la thèse de l'identité ou du néant; les Hindous sont trop spéculatifs pour n'avoir pas formulé des Çāstras jamais appliqués. Mais cette thèse comporte un autre corollaire plus important: les dharmas ne sont que des noms, toute différenciation entre le jñeya, le jñāna et le jñātar est pleinement illusoire. Aussi les ascètes d'un ordre supérieur peuvent-ils recevoir la dīkṣā, réaliser le mahāsukha d'une manière tout intellectuelle ou figurative; de même, il leur est permis de pratiquer la surati en dehors des règles fixées. Mais celui qui doit accomplir réellement la cérémonie, l'ādikarmika 4 en faveur duquel le rite est constitué, n'est pas encore parvenu à la possession de la vérité; il se soumet aux lois qui déterminent les vidhis

<sup>1</sup> Comp. Wilson, Sketch (ed. 1816), pp. 166 et suiv.

<sup>2</sup> C. M. R. T., chap. VI, et fragments cités, p. 139, n. 3 et p. 144, n. 2; comp. Hevajradakinijalatantra; Ācaryakriyasamuccaya. — Cf. Brhadar. Up., citée p. 136.

<sup>3</sup> Autre nom du Guhyasamaja; cf. Nep. Buddh. Lit., p. 262; C. M. R. T., XIII.

<sup>4</sup> Cf. deuxième partie, introduction, § 2.

et les kriyās sacramentels. Pour autant qu'on puisse trancher un problème aussi délicat, les textes tantriques n'ont pas en vue la prostituée qui s'unit dans une ivresse orgiaque à tous les sidèles de la déesse, mais la semme du sādhaka, celle dont il a dirigé l'éducation rituelle et morale, celle qui doit pratiquer avec lui la Bodhisattvacaryā et avec lui s'illuminer désinitivement l. Le rite est précédé de prières; il comporte, comme nous l'avons remarqué, la pratique complète des Pāramitās et des Anusmṛtis; il synthétise tous les moyens de Yoga physique et moral. Certaines cérémonies d'abhiseka sont en réalité des cérémonies de mariage non déguisé. Le guru donne au bodhisattva la mudrā: « rūpayauvanamanditām rekhayogakṛtā-bhyāsām samayajūām dṛḍhavratām ... vitṛṣṇām vidyāvratām ...; ... tayā sārdham ācaren mantravit sadā 2. •

Pour les religieux, le maithuna est un acte essentiel de l'initiation (sampradāya). Sur l'ordre du guru, ils désobéissent aux lois de chasteté qu'ils devront observer désormais. Telle est, ce me semble, la doctrine du Pañca-krama (III, 40): « yasya vajrābjasamyogali samvṛtyā tu na vidyate | sidhyate yogasāmarthyāt sakṛd apy anubhūtavān. » Celui qui ne pratique pas réellement le maithuna, s'il l'a pratiqué une fois dans sa vie, au moment de l'initiation, obtient par la vertu du Yoga la samāpatti suprême. L'expression « vajrābjasamyogah » s'explique par les équivalences signalées plus haut : vajra — linga, abja — bhaga; le commentaire glose les derniers mots du çloka : « yasmād ekavāram sampradāyakāle gurūpadeçavaçād ālokopalabdhisamjānakam mahāçūnyajūānam anubhūtavān sa yogī »; or la sensation du « grand vide » s'obtient « dvīndriyasya samāpattyā, vajrapadmasamāgamāt » (III, 37).

Le maithuna n'est pas pratiqué réellement (sainvṛtyā — lokavyavahārataḥ): on y supplée par des exercices d'ordre inférieur 3, par des actes dans

¹ Cf. toutefois P. K., V, 4, 5, 37 : « sa (çişyo) bhavato mudram nivedyasmai (gurave) suçikşitam ... tuşto mahayogi pancakamopabhogatalı ... ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Abhidhunottarat, dev. 99, 7<sup>2</sup>. — Le maithuna doit être accompli « vijaneșu deceșu cmaçaneșu viceșatali ».

<sup>3</sup> jñánamudrálaksanasvábhaprajñádevatáyogasámarthyát. — Cf. C. M. R. T., XII.

lesquels la mudra (yogini 1) est une forme intellectuelle, une gesticulation symbolique, une empreinte ou une opération bizarre de physiologie 2.

La théologie des Tāntrikas et des Mahāyānistes laisse peu de place aux souvenirs historiques. Les Sūtras mettent en scène le Bouddha humain et ses disciples; le lieu où les bhikṣus discourent avec le Maitre est minutieusement fixé: « tasmin samaye bhagavān chrāvastyām anāthapiṇḍadasyārāme viharati sma. » Les acteurs du Mahāyāna sont avec Bhagavat idéalisé, les Bodhisattvas historiques et légendaires, souvent Çāriputra, parfois Ānanda. Dans les Tantras, le dieu parle avec ses épouses, Vajradhātvīçvara avec Vajradhātvīçvarī, et les rédacteurs ont un médiocre souci de nous apprendre le comment des révélations 3.

Cependant, parmi les sectes tantrikas, quelques-unes gardent la mémoire du fondateur Çakyamuni 4, le héros de la rivière Nairañjana et de l'arbre de la Bodhi. Comme elles se font une idée particulière et très nette du buddhatva, la biographie de Çakyamuni est curieusement influencée par les

Le mot mudra ne signifie pas seulement « Fingerstellung »; il désigne la yogini qui prend les diverses attitudes et s'assimile à la Tathagati voulue. Comp. P. K., IV, 1: « sodaçabdikam mudram mahavajragurave dattva »; le vers V, 4 s'explique par I, 94: « prapyam kanyam ... suçikṣitam samadaya sadhake bhaktivatsalam. » — Il est impossible de séparer les mudras et les « Tantra-Gottheit » énumérées dans M. Vyutp., 197 (cf. P. K., IV, 41: « sarvamudra iti samayamahadharmakarmamudrah | athava sarva divyanaryo mahasukhahetukah »; voir note sur l'Ādiyoga, 2° partie, Intr., § 2). Les mots Sarvatathagatasuratasukha, °anuragan, °sanitoṣan, désignent la yogini préparée au maithuna liturgique par les mudras dénommées sarvatathagataprajñajñanamudra, °açaparipuranajñanamudra, etc. — Mudra (stempel, zeichen, ein auf den Körper aufgetragenes Zeichen eines göttlichen Attributs) est presque synonyme de nyasa. — Dans l'énumération des cinq makaras, mudra — « parched grain » : « This grain is eaten like dry biscuit with the wine and spirituous liquor. » (Monier Williams, Ilinduism, p. 127.)

<sup>2</sup> Sur les mudras du Hațhayoga et leur rôle physiologique, voyez H. Walter, p. xxvII. Il faut que le prana remonte par la susumna vers le cœur, séjour de l'atman ou du vide (voir plus haut, p. 89, n. 1): « das geschieht durch Schlagen der Hinterbacken mit den Fersen, durch Druck auf das perinaeum oder auf die Nabelgegend und durch Zusammendrucken des anus. »

<sup>3</sup> Cf. p. 124, n. 4 et deuxième partie, introduction, § 1er.

<sup>4</sup> Cf. dans Dharantsaingraha (Burn. 108, fol. 108), le Çakyamuntnain viçeşadharantsatra.

préoccupations dogmatiques : d'après l'école du Candamahāroṣaṇa, si le fils de Māyādevī a vaincu Māra, s'il est devenu possesseur des forces magiques et de l'omniscience, c'est parce qu'il a pratiqué avec les « bergères », femmes du harem royal, ou plus exactement avec Gopā, son épouse ¹, les rites tantriques de maithuna ². Je ne donne pas cette interprétation du fait

1 Comp. Séxart, Légende, pp. 303-308.

<sup>2</sup> Cf. le passage suivant, extrait de la Stripraçainsa, C. M. R. T., X: « Bhagavan alia | natah para vancanasti na ca moho 'py atah parah | manusyan yauvanam labdhya 📳 strisukham nopabhogitam | nisphalam vapi dreyante vyayam krtva mahattaram | sevanti kaminini nityani kamamatraparayanah | candurosapadam dṛṣiya yosidyonisamuçritam | tyaktva yanti kathan nidram bhojanam hasyam eva ca | lokakaukṛtyanaçartham mayadevisutah sudhih | caturaçıtisahasrani tyaktva cantahpurani punah | gatva nairañjanatırani buddhasiddhiprakacakah | yato maran nirakrtva na caivan (?) paramarthatah | yasmad antahpure buddhali siddho gopanvitali sukhi | vajrapadmasamayogat satsukhaii labhiyate yatah | sukhena prapyate bodhih sukhan na striviyogatah | viyogah kriyate yas tu lokakaukṛṭyahanaye | yena yenaiva te loka yanti buddhavineyatam | tena tenaiva rupeṇa mayavi nrtyate jinali | sarvasutrabhidharmena krtva nindani tu yositam | nanaçiksapadani bhaset tattvagopanabhasaya | nirvanam darçayec capi pancaskandhavinaçatah | atha bhagavati prajňapáramita aha | ko bhagavan máyadevisutalı | ka ca gopa | bhagavan aha | mayadevisutaç caham candaroşanatam gatah | tvam eva bhagavatı gopa prajñaparamitatmika | yavantas tu striyah sarvah tvadrupenaiva ta matah | madrupenaiva punisas tu sarva eva prakirtitah | dvidha bhayagatam caitat prajñopayatmakam jagat | atha bhagayati aha | kathain bhagayan crayakadayo hi striyain dusayanti | bhagayan aha | kamadhatusthitah sarve khyata ye gravakadayah | moksamargani na jananti striyani pagyanti sarvada | samnidhane bhaved yatra durlabham kunkumadikam | na tatrargham samapnoti duram tasya maharghata | anadyajnanayogena graddhahinas tv ami janah | cittaii na kurvate tattve mayapy etat pragopitam | tathapy atra kalau kale kotimadhye tha kaç cit (kutra cit?) | ekaikasainkhyatah sattyah craddhayatnaparayanah | tasyarthain bhasitain sarvani cighrabodhiprasiddhaye. »

Ce texte confirme le principe qui, d'après le P. K., doit régler la vie des religieux (cf. III, 40; et plus haut, p. 112). — Bhagavat prend possession, par le maithuna, du Candarosapada; puis il abandonne le harem, pratique l'abstinence, prèche une doctrinc sévère; c'est qu'il doit, et par son enseignement et par son exemple, préserver les créatures d'une erreur pernicieuse (lokakaukṛtyahanaye): ceux-là se damnent qui ne cherchent dans l'amour que le plaisir (kamamatraparayaṇaḥ); celui qui est « evanivid », seul est sauvé. — La vraie doctrine (tattva) a été celée par Bhagavat. Était-il bien difficile de la découvrir, puisque les créatures vivent dans le cercle de l'amour (Kamadhatu)? Aujourd'hui, le Dieu révèle dans un langage explicite ce que Bouddha a révélé sous l'apparence des symboles (tattvagopanabhaṣaya).

Cf. le récit de l'illumination de Bouddha, d'après le P. K., III, 56. (Voir deuxième partie, introduction, § 2.)

de Bodhi comme la plus authentique de toutes, — les Tantras, quoique prétendant à l'orthodoxie au sens strict du mot, reconnaissent que les écritures des Çrāvakas, Sūtras et Abhidharmas, prêchent la chasteté absolue —; mais à établir un parallèle entre la vie de Gautama (ou la légende du Buddha) et le cycle kṛṣṇaïte, on constate que les deux traditions sont apparentées; on réunit un grand nombre de faits, non pas isolés, mais connexes, constituant le schéma d'un thème mythique ou religieux, faits qui paraissent confirmer, au point de vue de l'histoire du Bouddhisme indien, la thèse dogmatique des Tāntrikas. Nous ne pouvons la considérer comme moderne !

Divinisé par l'amour des femmes humaines, Çākya jouit aujourd'hui de l'amour mystique des femmes célestes: je n'entends pas parler des Apsaras, bonnes tout au plus pour les dieux inférieurs (kāmāvacaras) et les ascètes médiocrement sanctifiés; il s'agit de divinités aussi abstraites et immatérielles que le Dharmakāya même de Bouddha. Elles ne sont, à vrai dire, qu'un « bhaga » idéal dans lequel repose le Bienheureux <sup>2</sup>, ou, plus exactement, elles ne sont que des Samādhis personnifiés, symboles de l'abstraction multiple à la fois et immuable.

<sup>1</sup> Si M. Sénart n'a pas donné l'explication définitive des épisodes caractéristiques de la Légende, il a magistralement exposé la nature du problème, méconnue ou insoupconnée avant lui. L'éducation du Bouddha, ses jeux avec les quatre-vingt mille jeunes filles, son mariage, tous ces traits moitié mythologiques, moitié érotiques, — c'est un peu la même chose, — cadrent mai avec le récit de ses austérités, avec sa tâche sublime de moteur de la roue, avec son rôle de Sarvajña. C'est un des mérites de l'Essai sur la légende du Buddha, d'avoir montré les rapports intimes de ces diverses données entre elles, et la relation du cycle tout entier avec les cycles analogues. On ne peut pas écarter l'hypothèse de M. Sénart : si les épisodes essentiels de la biographie divine sont irréductibles et primitivement distincts, leur association est l'œuvre des théologiens et des légendaires, et c'est par une contamination postérieure, résultant d'un syncrétisme accidentel, que les éléments visnuites et caktas ont eu une action réflexe sur l'histoire authentique et lui ont substitué la légende du Cakravartin, légende établie dans ses traits principaux « dès le début du III siècle avant J.-C. ». Cette conclusion paraît inadmissible; il faut donc concilier les vues évéhméristes et la thèse mythologique, comme M. Sénart le fait lui-même (Légende, p. 452) et comme le fait M. Barth (Bulletins, not. Revue, XIX, p. 263).

<sup>\* «</sup> Bhagaván sarvatathágatakáyavákcittahrdayavajrayoşidbhageşu vijahára. » Сf. Вляти, Religions, р. 157.

### § 3. — Anuttarayoga. — Kāyavākcittavajrasādhana.

Raconter l'histoire du Yoga supérieur dans le Bouddhisme, ce serait passer en revue presque toutes les théories et toutes les cérémonies tantriques, les rattacher aux spéculations des vieilles écoles, marquer les phases diverses de leur évolution. Nos intentions sont plus modestes : nous voulons seulement dans cette simple note, dont toute recherche historique sera écartée, résumer les traits caractéristiques d'un drame à la fois mystique et orgiaque, qui apparaît comme le rite capital du Bouddhisme tāntrika, à savoir « l'acquisition du diamant du corps, de la voix et de la pensée ». Le fidèle qui l'accomplit avec succès s'identifie aux Tathāgatas, dans son corps, dans sa voix et dans sa pensée ¹.

Cette note est écrite d'après le Pañcakrama, manuel qui se présente comme un extrait ou résumé du Guhyasamajatantra (cf. P. K., 1, 2 et 230, III, 73); la comparaison de ce dernier livre, dans la rédaction qui m'a été accessible (Ms. dev. 112), avec notre texte, non seulement appuie l'affirmation de l'auteur, mais encore laisse apercevoir la méthode qu'il a employée. — Cf. Hodson, Ess. Lit. Nep., p. 17; Wassilieff, p. 162 (p. 185, définition du « Yoga supérieur »); Rāj. Mitra, Buddh. Nep. Lit., p. 261, et Lalita, pp. xi-xvi; Bendall, pp. 70, 140; Feer, p. 299. — Sur la littérature tantrique, aux renseignements exposés pp. 73 et 124, ajoutez ceux-ci: On distingue trois divisions du Kriyayoga (Tār., 221-224) et « cinq espèces de tantras bouddhiques » (pp. 97 et 221): Guhyasamāja, Mayajāla, Buddhasamayoga, Candraguhyatilaka, Mañjucrikrodha [il y a six « Zornesgottheiten », p. 220], c'est-à-dire qu'il existe cinq tantras de caractère essentiellement bouddhique, par opposition à ceux qui sont des adaptations de tantras hindous (cf. p. 117).

Ces cinq livres traitent de l'Anuttarayoga, comme le prouve une énumération (cf. p. 73, note) où sont indiqués, outre le G. S., le Buddhasumayoga (cf. P. K., III, 72) et le [Vairocana] muyujula [ce dernier en relation étroite avec Maitreya (Ajita), cf. Tār., p. 108]; d'autres ouvrages, « Anuttarayogatantras voll tiefer Belehrung », sont cités par l'historien tibétain (p. 275) et attribués à des auteurs légendaires ou historiques. Il ne s'agit du reste que de la « manifestation », de l'édition du livre, car le Mantrayana est éternel. Dans son ensemble, la littérature tantrique a été publiée en même temps que les M. Y. S. — C'est toujours un dieu (Mañjuçri, etc.) qui révèle le texte sacré : les hommes mêmes qui peuvent comprendre aisément le Tripitaka et les M. Y. S. en général, sont incapables, sans l'assistance divine, d'interpréter la Prajña (cf. pp. 108 et 217).

Les textes n'étant pas toujours explicites ou intelligibles, il se constitue des « branches », des commentaires variés, œuvres d'écoles concentrées autour d'un même livre (cf. Wassileff, p. 186); chaque école a ses dieux, son initiation, son mandala, ses formules et son

L'expression « anuttarayoga » est bien connue des Singhalais et des Hīnayānistes en général. Quand le moine, habitué au dhyāna prolongé, disposé à la vipaçyanā, réussit à interrompre l'action du karman, il parvient au repos, à l'arhattva ¹, au nirvāṇa, au stade de Yoga suprême (anuttarayogakṣema ²). Le Bodhisattva se prépare à devenir Bouddha : il marche dans l'anuttarajñānamārga ³. Aperçue sous l'angle de la vérité illusoire, encadrée dans les modalités de la buddhi (raison), la Prajñā illumine et vivifie ce travail préliminaire. Quant à la réalisation intégrale du jñānasambhāra, à la possession de la Buddhabodhi, c'est un mystère devant lequel les mots et l'esprit s'arrêtent : ce n'est qu'à une Bodhi exotérique,

matériel d'évocation (Tar., p. 223), ses siddhis particulières. Souvent, pour entrer dans une compagnie de « frères de Vajra », il faut avoir passé par plusieurs autres. On évoque successivement les divinités pour recevoir les différents « adhisthanas ».

Le G. S. parait avoir une importance capitale (pp. 67, 97, 155, 221, 236); sa popularité est attestée par ce fait significatif qu'il constitue, sous le titre de Tathagataguhyaka (cf. plus loin, p. 152, n. 4}, préféré par la tradition locale, un des neuf Dharmas du canon népalais; il a été commenté par des docteurs célèbres (not. Anandagarbha, p. 226); à cette littérature exégétique se rattachent les diverses recensions du livre (Samajat., Mahasamajat., etc.), l'Abhidhanot., le Hevajratantra (p. 275), le P. K., la Vajramala (cf. P. K., 1, 230), et sans doute d'autres manuels où s'affirme nettement la thèse du Vajrasattvasadhana (Vajrodaya, Paramarthabodhicittabhavanakrama, p. 225). — Développé à la manière de certains Puràpas, le G. S. passe pour avoir été divisé en mille chapitres ou parties : il n'en restait que neuf à l'époque de Taranatha (cf. Tan., 98, et ibidem, p. 315, la note de Wassilieff). — Le panthéon du G. S. compte dix-neuf divinités principales (p. 220), notamment Heruka -Adhideva — Daka — K'rag-ot'un (buveur de sang) — Vajrasattva (cf. p. 177, note) — Candarosana (cf. plus haut, p. 139, n. 3, in fine). [A l'histoire de son culte se rattache un épisode curieux : des Çravakas originaires de Ceylan brisent une statue du dieu, « œuvre de Mara », et détruisent les livres.] La consécration d'après le G. S. est d'un emploi fréquent; la dakini y joue un rôle important, de même Vajravetala dans les initiations au Yamarimandala (p. 189). — Le caractère horrifique de lleruka montre la parenté des Vajrabhairavasadhanas, etc. (p. 189), avec le G. S.

On prétend à tort, dit Taranatha (p. 223), qu'Anandagarbha, contemporain de Mahipala, a commenté cent huit Yogatantras, car à cette époque il n'existait que vingt livres de cette classe; l'acarya expliqua chacun d'eux dans un double commentaire, sous une forme abrégée et en détail. — [Sur les auteurs des Tantras, voir deuxième partie, Introduction.]

- 1 Cf. Milinda, I, pp. 52 et 25.
- 2 Cf. Divyarad. et Childens, sub voc.
- 3 Cf. Niyataniyatavalaramudrasūtra, ap. Minayeff, p. 23, note.

inférieure (bāhyasambodhi 1), que l'intelligence peut parvenir avant son exaltation surnaturelle.

En résumé, pour les Hinayānistes, le Yogin par excellence est l'Anāgāmin, l'Arhat insensible; pour les Mahāyānistes, le Bodhisattva généreux qui pratique les Pāramitās.

Les écoles tantrikas donnent au Yoga une orientation différente. Elles adoptent les concepts mādhyamikas de la Prajñā et de Bouddha, mais les modifient « samvrtisatyatal, », faisant place dans leur large synthèse à la t**héologi**e civaïte, au panthéisme du Vedānta : quoique transcendant ct sublime, quoique « çūnyasvabhāva », l'absolu n'est plus une abstraction insaisissable aux méditatifs, la tathatā, la bhūtakoṭi ; réalité perceptible à l'extasié, on peut l'étreindre et s'en rendre maître, dans ce but employer les pratiques inférieures de la magie qui réalisent l'identification provisoire du fidèle avec une divinité quelconque. Le Bouddha alaksana, l'Etre de diamant, l'Innommable a reçu un nom; l'absolu, le « sarvatathāgatagarbha », s'appelle Heruka: accomplir le Herukasadhana , c'est parfaire le Jñanasambhāraprapūrana, le Vajrasattvasādhana; c'est parvenir au dernier terme du « paramārthabodhicittabhāvanākrama 2 ». Plus modestes, les docteurs du grand Véhicule se meuvent dans le domaine de l'intelligible : « samvṛtibodhicittabhāvanākrama ³ », domaine où s'achèvent le svādhisṭhāna ⁴ et la conquête des premières bhūmis.

Les Tāntrikas — est-il besoin de le dire? — ne restent pas fidèles à leurs principes; tantôt ils s'expriment en nihilistes orthodoxes, adeptes de la Prajñā, et se préoccupent médiocrement de leurs dieux et de leurs déesses; tantôt, sans réserve aucune, ils parlent le langage de l'aparā vidyā, comme feraient les bhaktas d'une divinité anthropomorphique. Ils prennent

<sup>1</sup> Cf. P. K., V, 18; voir deuxième partie, Introduction, § 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Le sens du mot sadhana est fixé par la traduction tibétaine et par l'emploi qu'en fait Taranatha (cf. Jäschke, s. voc. lha-sgrub-pa, p. 121) On évoque Cittavajra, etc., et on obtient de lui l'adhisthanapada d'un cittavajrin. — Cf. p. 139, n. 2, l'identification du buddhatva avec le candamaharosanapada, avec l'ekallavirapada.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Titres de deux ouvrages d'Açvaghoşa, madhyamika contemporain de Mahipala et du mahasanghika-nyayamadhyamika-tantrika Ānandagarbha (Tār., p. 225.)

<sup>4</sup> Cf. P. K., chap. IV, not. 10-14, et comment., 1. 9.

aussi une troisième attitude : comme nous le verrons plus loin, la théoric de l'Atman-Brahman se superpose à tous les dogmes illusoires du maithuna béatifique et des Bouddhas essentiels. Cette théorie est l'aspect le plus sublime que puisse présenter la vérité inférieure. Inversement, « lokasamvitisatyatal », les Bouddhas sont des dieux à l'usage du vulgaire : les docteurs du Yoga suprême tirent parti de toutes ces données au profit sans doute de la bhakti et de l'extase, mais peut-ètre au détriment de la logique, de la clarté, de l'orthodoxie. On est exposé à confondre et le paramārtha et les divers degrés du samvitisatya : les contemporains ne pouvaient pas manquer de s'y tromper, et l'affaiblissement des écoles, réduites d'ailleurs à se répéter ou à se contredire, rendait toute réaction impossible.

Dans les Tantras bouddhiques, presque tous rédigés par des Mādhyamikas, nous trouvons une doctrine régulière et irréprochable sur le « Vajracitta » ou « pensée de diamant » et le moyen d'en prendre possession ¹. Dégager la pensée mobile du sensible et de l'intelligible, la dompter et la concentrer, la rendre ferme et inaltérable (dṛḍhīkaraṇa); doter l'intelligence de tous les caractères qui appartiennent à l'intelligence pure (çuddha, parinirvṛta), substituant aux catégories logiques de la vérité inférieure les modes de pensée et les catégories de la vérité vraie, c'est devenir un « Illuminé », c'est renouveler le miracle dont la pensée de Cākyamuni fut l'actrice et le théâtre ².

La pensée de Bouddha est une pensée non pensée, vide (viçuddha), abstraite (vivikta) de tout concept (samkalpa) et de toute sensation (vedanā, vāsanā).

L'ascète (sadhaka) doit contempler le vide (sarvaçunya, nirvana), le

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Fuishina, Bouddhisme japonais, p. 97 : « Pour parvenir à l'état de Bouddha dans cette vie présente, il y a trois façons d'entendre les moyens, à savoir : Ri-gou, Ka-ji, Ken-toku. »

La première méthode, commune en principe à tous les Mahayanistes, est le cunyatadhyana. Voyez la gatha célèbre, dont la méditation précède tout Yoga, P. K., I, 16-18, III, 73; Samajat., fol. 7, BENDALL, 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. P. K., III, 57, et Lalita, p. 324.

corps de Dharma (pratītyasamutpāda 1), le maṇḍala de la vérité vraic (paramārthamaṇḍala 2). Il prend conscience de la purification graduelle (vyavadāna) qui s'opère en lui, et s'enorgueillit en remarquant le signe (nimitta) de ses progrès : « On çūnyatājñānavajrasvabhāvātmako 'ham 3! »

L'être n'est que pensée; si la pensée s'absorbe dans la contemplation de Dieu, le sujet jouira de la béatitude divine, mais cette jouissance est précaire: par un processus inévitable, les pensées se dérouleront conformément à leur nature, et le cauchemar des « gatis » douloureuses succédera au rève béatifié; si la pensée s'absorbe dans la méditation du vide, méditation stérile de sa nature (nirbīja) et négative, l'illusion cesse. Il n'y aura plus de jñātar puisqu'il n'y a plus de jñeya.

Parvenue à la conscience de l'identité des apparents contradictoires, sachant que le monde extérieur n'est qu'un reflet faussement objectivé des phantasmes internes et que les phénomènes intellectuels sont vides de nature propre, l'intelligence de l'ascète ne s'attache plus aux matériaux de la connaissance, elle renonce aux idées qui en constituent les conditions essentielles : elle n'oppose plus le sanisāra au nirvāṇa, la souillure (sanikleça) à la pureté (vyavadāna 4), l'objet de la connaissance (grāhya) au sujet (grāhaka), l'anéantissement (uccheda) à la survivance du moi (çāçvata 5), la science (prajñā) à la charité (karuṇā), le bhāva à l'abhāva, le sanivṛtio au paramārthasatya 6. Elle ne nie pas, n'affirme pas, elle ne connait plus.

L'esprit ne sait plus rien des seus ni de soi-même 7.

Dans cette opération progressive d'affranchissement (viçuddhi), tout acte

t = cunvata; cf. B. C. A., IX, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> P. K., I, 37; les expressions équivalentes sont nombreuses : vajramṛtamahamaṇḍala (Vajramṛtatantra, Sarvubuddhasamayoyat., Tār., p. 227), mahadharmadhatumaṇḍala, etc.; Schiefner traduit tantôt : der ..., tantôt : das ... "maṇḍala.

<sup>3</sup> P. K., I, 44, et passim dans les Anuttarayoyatantras (Samajatantra).

<sup>4</sup> Cf. Akşayamatisütra, ap. B. C. A., IX, 106: « yatsvabhavaç ca kleças tatsvabhava bodhir ity evanı smrtim upasthapayatı. »

<sup>5</sup> Cf. P. K., IV, 44 et comm. citant un passage remarquable de la Madh. Vrtti (fol. 81.

<sup>6</sup> P. K., VI, 2-7; cf. Wassilieff, p. 298.

<sup>7</sup> LECONTE DE LISLE, Poèmes antiques.

de conscience (mamakaraṇa) ne saurait être aboli. L'ascète, quoi qu'il fasse, séjourne dans un stade inférieur (samprajñātasamādhi), sans pouvoir s'élever, sinon par crises, à l'état parfait d'abstraction inconsciente (asamjñiṣamāpatti ') qu'il faudrait rendre définitif.

Çāntideva propose la méditation du vide, destructrice de l'ātmamoha; mais il prêche le kāryamoha, la Karuṇā: pour parvenir au Yoga suprême, le fidèle doit parcourir l'interminable carrière des Bouddhas. C'est, comme nous l'avons dit, réserver la solution du problème. Les écoles tantriques recommencent, sur des bases nouvelles, la tentative ambitieuse des candidats à l'arhattva; elles prennent point d'appui, non pas sur le précepte de charité, sur la morale qui correspond au sanvitisatya et à l'enseignement du Maître, mais sur une conception purement empirique de la nature de Bouddha, sur les rites populaires d'identification.

Le « cittavajrasadhana » est pratiquement subordonné à l'acquisition du « diamant du corps et de la voix 2 ».

La distinction des actes du corps, de la voix et de la pensée est primitive dans le Bouddhisme, et le Yoga harmonise nécessairement ses pratiques à la triple nature des dharmas qui constituent l'individualité humaine. La théologie est influencée par le rituel: on prête à Bhagavat un corps et une voix parce que les Yogins emploient des gesticulations symboliques et des mantras mystérieux, utiles à l'acquisition des siddhis vulgaires; ou, pour aller peut-être plus au fond des choses en écartant le problème des origines, Bhagavat étant identique à chacun de nous, nous manifesterons cette identité en perfectionnant le corps, la voix et la pensée 5.

<sup>1 -</sup> Yuganaddhakrama (P. K., chap. VI). - Cf. B. C. A., IX, 49.

<sup>2</sup> Cf. P. K., III, 80 et suiv. : « prakṛtyābhasabhedajñāç caturtham tattvam (sarvaçūnyam) açritāh | tridhā nabhyasyate yas tu na çighram apnuyat phalam. »

<sup>3</sup> Ceci est la seconde méthode.

Cf. l'école Shin-gon-shû, ap. Fuishima, Bouddhisme japonais, pp. 96 et suiv. — Waddell, p. 145; je ne puis admettre entièrement le point de vue de cet auteur; la question d'emprunt ou d'influence étrangère me paraît très accessoire. — Écoles tibétaines Kar-ma-pa et Ñin-ma, Waddell, p. 440.

La pensée seule existe et constitue l'atmabhava, mais elle se connaît comme pensée, voix et corps : c'est la triple manifestation du Dharmadhatu. Le yoga qui a pour objet

Le corps de Bhagavat est un corps mystique dégagé de tout « nimitta », épandu dans l'espace infini ¹, corps de diamant et d'ākāça, un et abstrait (nirvikalpaikamūrti), mais en même temps multiple et concevable, puisqu'il est essentiel aux cinq Bouddhas; puisqu'il s'identifie avec le Tāthāgata vyūha ², agrégat merveilleux des cinq skandhas, des cinq éléments, des cinq sens, des cinq connaissances; puisqu'il s'extériorise et prend conscience de soi-même dans le mahāsukha, union du linga et du bhaga, dans la joie dont la Çakti (Tathāgatī) est l'organe. Ces Éons concentriques, si j'ose ainsi parler, rayonnent de l'être innommable, le Vajrasattva. L'ascète est le Tāthāgata vyūha quand il fait entrer (praveçayati ³) les Bouddhas dans le cakra de son corps; il est le Vajrasattva lui-même, quand il se plonge dans l'asamjñisamāpatti, quand au moyen du paramārthacakra il sublimise dans la Tathatā son corps identique à celui des Bouddhas ⁴.

La méditation peut accomplir cette réintégration de l'être en sa forme essentielle; mais, d'après les Tantras, l'adiyoga est nécessaire, par lequel on obtient l'adhisthana grâce à l'énergie du rite et de l'envoûtement. On réalise le viveka de la pensée par le jñanakrama; le viveka de la voix par les pratiques du vajrajapa 5, par le praṇayama, le jihvaçodhana, la fixation du regard; le viveka du corps 6 par les nyasas appropriés, la construction des maṇḍalas idéaux où prennent place les Bouddhas pour être ensuite transportés dans le maṇḍala du corps (utpannayoga, saṃpuṭayoga).

la seule pensée correspond à la discipline aupanisada-védantique; les rites qui ont pour but la surnaturalisation du corps, de la voix, etc., sont la contre-partie des cérémonies des Brahmanas (dikṣa), qui donnent au yajamana un corps divin conformément à l'antique promesse que les dieux firent à la Mort : « Aucun homme ne deviendra immortel dans son corps mortel; celui qui par la connaissance ou le sacrifice obtiendra l'immortalité, doit d'abord t'abandonner sa dépouille humaine. » (Catapathabr.)

- 1 Cf. Vasantatilaka, Burn. 89, init.; P. K., 1, 1.
- 2 P. K., I, 38; Samujat., fol. 17. Cf. Fujishina, p. 96, sur le Dharmadhatu.
- <sup>3</sup> Cf. Manu, XII, 120, « samniveçayati ».
- P. K., I, 38 et suiv.; cf. Samaja, chap. VI: « Sarvatathagatakayavakcittarahasyad guhyaçrisamaje kayavakcittadhişthanapatalah şaşthah. »
  - Le Vajrajāpakrama est exposé dans les Yogatantras; cf. P.K., II.
- <sup>6</sup> Le possesseur du trivajra n'est pas sans analogie avec le tridandin (Manu, XII, 10). Cf. Trisambara ou "sanivara.

Telles sont les deux premières méthodes, l'une purement intellectuelle, l'autre complexe et qui tient compte du triple caractère de l'atmabhava. Il en existe une troisième, appelée Mahayoga, et qu'on peut résumer en un mot : l'homme est mort à l'existence humaine '; il pénètre comme embryon (Tathagatagarbha) dans le Garbhadhatu, et, véritable dvija (deux fois né), prend naissance à la vie surnaturelle. Voici le détail de cette méditation.

Le mantra of est fixé (mūrdhni) dans un candramandala: du bija sort la déesse Locanā; l'ascète s'imagine que le Kāyavajra est placé en face d'elle, orné des trente-deux signes et des quatre-vingts signes secondaires; il prononce deux stances:

Buddhakayadharah çrimanıs trivajrabhedyabhavitah adhişthanapadam me 'dya karotu kayavajrinah daçadiksanıştlıita buddhas trivajrabhedyabhavitah adhişthanapadam me 'dya kurvantu kayavajrinah.

L'ascète se représente le couple divin (Çāçvata [ākāça] et Locanā). Le dieu est armé du vajra (linga), la déesse porte le lotus (yoni); le soleil est un réservoir de çukra, la lune de çonita. L'ascète qui, parvenu à l'état intermédiaire (antarābhava), cherche une matrice où descendre, témoin du maithuna des divinités, amoureux de la Tārā, s'incarne dans son sein et prend possession de l'essence de son père <sup>2</sup>; il s'écrie : « Oit sarvatathāgatakāyavajrasvabhāvātmako 'ham! »

Le mantra āḥ est place au milieu du lotus de la langue. La Tārā Paṇḍarā s'en échappe et remplit le ciel (vyoman) où elle s'unit avec

<sup>4</sup> Cf. p. 139, n. 2.

<sup>2</sup> J'interprète le P. K., I, 70-90, avec l'aide du C. M. R. T., chap. XV, vicuddhipaṭala: 

Bhavanacuddhir ucyate | prathamani puja puṇyasanibharo viciṣṭani karma cunyata jñanasanibharo maraṇani viciṣṭam | svacchadeho 'ntarabhavadehaḥ | kuṭagaraparyantani buddhabhuvanam | padmam yonih | candrasuryau cukracoṇite | ... akṣobhyaḥ pita mamaki mata | anayor anyonyanuragaṇani dṛṣṭva pitari dveṣani kṛtva matary anuragani ca | mohena sattvacittavat sanikramet | padman nirgataḥ potaḥ pitṛmaraṇani tatpada-praptaye matṛgrahaṇani janmantaravatsalyad viciṣṭasukhaya | so 'pi putrani janayati duhitṛmc ceti | cvetacaladayaḥ | mohavajryadayac ca | putranic ca ... marayet | duhitṛmc ca kamayet ... » — Les préceptes d'inceste dont nous parlions page 141, trouvent ici leur explication théorique. — Cf. le chap. XVI du même Tantra (J. R. A. S., 1897, July).

Vāgvajra. L'ascète répète une formule parallèle à celle qui précède et obtient le vāgadhiṣṭhāna en fixant dans sa langue le couple divin : « Om sarvatathāgatavāgvajrasvabhāvātmako 'ham! »

Le mantra hūm ' est fixé dans le mandala de la lune inscrit (vinyasta) sur le cœur; de ce mantra, l'ascète extrait (viniçcarayati) la Tara Mamaki. Suit une hallucination où Cittavajra joue le rôle précédemment tenu par Kāya et Vāgvajra, et dont la conclusion s'énonce comme suit : « Om sarvatathāgatacittavajrasvabhāvātmako 'ham! »

Le rite se continue par l'accomplissement du Mahāsādhana, qui comporte le nyāsa de la yoginī et le maithuna, désigné dans la langue technique par l'expression « vajrapadmasaniskāra 2 ». Par l'amour et le culte de la femme s'assirme l'identification du sidèle : « Om sarvatathāgatānurāgaņavajrasvabhāvātmako 'ham! Om sarvatathāgatapūjāsvabhāvātmako 'ham 3! »

Vient ensuite l'utsarjana d'un mandala de trente-deux divinités, rite qui semble connexe à celui du maithuna; puis le sūkṣmayoga, qui parait la consécration définitive du yogin parvenu à la « Rāgapāramitā ». L'ascète a réalisé la « Bodhisication ». Les quatre Tārās 4 sollicitent son amour (bodhayanti mahāsukham); les Tathāgatas le louent, reconnaissant en lui Vajrasattva et les cinq Bouddhas essentiels; il les salue, se proclamant lui-

<sup>1</sup> Cf. les formules de refuge de la secte Kar-ma-pa (WADDELL, p. 440): « O! Lama! Bless us as you have been blessed ... We beg you to bless us with OM, which is the (secret) body. We beg you to purify our sins and pollutions of the body ...; we beg you to give us the real undying gift of bodily life. — We beg you to bless us with AH, which is the (secret of the) speech ... — We beg you to bless us with HUM which is the (secret) thought ... — We pray you to give us the gifts of the true body, speech and mind. OM! AH! HUM! »

² vajra (linga) humkuraja pancasucika; padma astadala ahkarena ... — La méditation (bhavana) est terminée : identifié ou plutôt substitué au Bouddha, l'ascète possède la Bhagavatt. (svastriyam devirupena dhyatva sadhayet | siddha sati buddhatvam api dadati. — C. M. R. T., XII.)

<sup>3</sup> Abhidhanot., 5°, 6°, etc.; P. K., I, 77, 83, 89, 90, 104, 106; G. S., chap. VI, où sont énumérés, dans le même ordre, les cinq « adhisthanamantras » prononcés sur le fidèle par Akşobhya et les quatre autres Bouddhas. — Chaque divinité est le patron d'une siddhi ou bhumi déterminée; il la confère, soit complète, soit partielle (Tār., p. 155), par la bénédiction et par l'upadeça, définition du mandala et du rite.

<sup>4</sup> caturdevyas; cf. Dharmasaingraha, IV; C. M. R. T., « codayanti ».

même Bouddha 1, c'est-à-dire, pour adopter le vocabulaire de Canikara, se proclamant et s'adorant comme le Brahman indivisible.

Nous nous sommes servis d'une expression commode, mais qui ne doit pas faire perdre de vue un des points essentiels de la théorie : à proprement parler, le Bodhisattva ne devient pas Bouddha; le jīvātman ne s'identifie pas au Brahman, étant déjà le Brahman même <sup>2</sup>. L'effort religieux ou philosophique <sup>3</sup> a pour but de manifester la forme immuable du Dharmadhātu, c'est-à-dire l'identité de l'être, quelques voiles dont il s'enveloppe, avec le Bouddha <sup>4</sup>. A la formule des Upaniṣads, « aham brahma », nous pouvons comparer les dhāraṇīs des textes d'Anuttarayoga : l'unique condition du salut est de prendre conscience de sa nature propre.

Quand le fidèle adore Vajrasattva: « Hommage à toi! Hommage! » à qui est adressée la louange et qui peut l'adresser? C'est l'atman qui se loue lui-même: « ātmanaivātmānam stauti <sup>5</sup> », car l'ātman est le Vajrasattva, comme le jīvātman est le Brahman. A cette doctrine s'arrête l'effort de Çatikara, autour de cette doctrine gravitent les cérémonies et les dogmes des Tāntrikas <sup>6</sup>. Mais si elle apparait comme l'expression de la parā vidyā

<sup>1</sup> Cf. Namasamgiti, dharani in fine.

Cf. P. K., IV, 2-7, la louange « véridique » adressée par le cisya au Vajraguru : c'est la description du vajrasattva, du jivanmukta (cf. Srayambhūpurana, dev. 78, chap. III : « jivanmukto bhavati | alpamutrapuriṣadikam bhavet ... », etc.; et Tār., sur l'acquisition du Vidyadharakaya).

<sup>2</sup> Cf. P. K., III, 83: « adiçuddhih svabhavika ... tathata na vikalpaja. »

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> sadhana, cf. Deussen, p. 511; abhyasa dans P. K.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. p. 115, n. 2. — Les bouddhistes n'ont jamais admis que l'être pût changer de nature. Cf. Madh. Vṛtti, XXIV, 16 et suiv. (Mélanges Harlez, p. 319.)

<sup>5</sup> Cf. P. K., III, 1-2 et comm. : « evain stute namas te 'stu iti krameņa stute tvayi bhagavan sati kaḥ stota stotavyaç ca ka iti na paçyami | stotastotavyadisarvadharmaņam paramarthato 'nutpannatvat | sainvrtyapy atmanaivatmanam stauti. »

<sup>6</sup> Le cisya doit adorer le guru: « sarvapujam parityajya gurupujam samarabhet | tena tustena tallabhyam sarvajñajñanam uttamam » (P. K., IV, 45). Cf. A. k. p. — Le vajrasattva, qui est « buddhasvabhava », doit adorer l'atman: « vajrasattvah svayam tasmat svasya pujam pravartayet | ... tasmat sarvaprayatnena atmanam pujayet sada » (P. K., IV, 27, 28); cf. plus haut, pp. 113, n. 2, 139, n. 2, et Abhidhanot., 142°: atmabhavapujapaṭala. Au culte de l'atman se joint le culte de la femme: « strinam ca puman devo devata strinarasya hi | anyonyam bhavet puja vajrapadmaprayogatah ... » (C. M. R. T., X; cf. VIII.) Le culte des devatas, comme le culte du guru, appartient au Yoga inférieur (P. K., III., tip. 1. 77, V, tip. 1. 39), c'est-à-dire à un degré inférieur du samvṛtisatya.

quand on l'oppose au culte du Sagunabrahman, quand on lui subordonne (comme le fait le Pañcakrama) le culte des devatās et la pratique des samādhis, cette doctrine néanmoins est inférieure : l'ātman, comme le Bouddha, n'est qu'un nom.

Quelle est, en esset, cette nature propre, primitivement et éternellement pure, dont le Vajrasattva prend conscience? Quel est le « svabhāva », le « tattva » qui doit être manisesté? Tout ce qui est désinissable en est exclu, car on ne se peut méprendre sur la valeur des spéculations mythologiques et dévotes du grand Véhicule et du Mantrayāna, échasaudages provisoires qui rendent possible la destruction de l'édisice construit par Māyā, l'ignorance. On est ramené invinciblement à la conception de l'ātman, dernier terme auquel l'esprit puisse s'arrêter, et l'ātman ne peut être que la pensée vide, l'ālaya sans contenu des Vijñānavādins.

Sans essayer d'en tirer aucune conclusion au sujet des relations historiques du Vedānta et du Bouddhisme, constatons ce fait important que les Mādhyamikas — et les Tāntrikas en général — en sont venus à considérer le dogme des « orthodoxes » comme l'expression la moins imparfaite du paramārthasatya. L'adoration « du réceptacle où se perd la pensée comme l'eau se perd dans l'eau, comme le heurre se mêle au beurre fondu », n'est-ce pas l'adoration du Brahman?

#### CONCLUSION.

## COMMUNAUTÉS RÉGULIÈRES. — TANTRISME BOUDDHIQUE. — TANTRISME SANS QUALIFICATION DOCTRINALE.

Dans leur ensemble, les Tantras révèlent un état intellectuel et religieux dont le point d'aboutissement naturel est marqué par la disparition des dernières communautés et le retour des groupes bouddhiques à l'Hindouisme pur et simple. Certains documents se rapportent à une période intermédiaire. Le sentiment de l'individualité bouddhique survivait encore, soutenu par des écoles florissantes; mais la prépondérance du Tantrisme sans qualification doctrinale allait s'accusant de plus en plus.

Les sectes du Hīnayāna, sières de leurs traditions respectives, armées d'une histoire ecclésiastique régulière, gardiennes jalouses des autorités canoniques, s'éteignaient graduellement ou du moins perdaient toute influence. Les écoles du grand Véhicule avaient, dès longtemps, abandonné la sévère ordonnance des idées et des rites et, par un essort heureux d'assimilation, associaient la spéculation indépendante à la tradition cléricale. Sans souci des conservateurs archaïsants, elles patronnaient un panthéon plus large, une métaphysique rajeunie, un culte et une thaumaturgie très peu bouddhiques. Peu à peu, quand le triomphe des Vajrācāryas s'accentua, les règles sixes des anciens temps surent abolies au sein même du Samgha.

Or, comme le remarque Minayest, dans la communauté résident, sinon les seules sorces de la religion, du moins tous ses éléments de résistance, toutes ses espérances de durée; et d'après cet auteur, il saut chercher, dans la constitution même de l'organisme bouddhique, l'explication de la chute du Bouddhisme. Sans doute, on ne saurait exagérer l'instuence dogmatique et morale qu'exerça l'Église par l'action séculaire d'un clergé savant et organisé, par l'épanouissement merveilleux de la littérature populaire; mais, il saut le reconnaître, elle ne sut pas ensermer dans un symbole et

un culte définitifs, la dévotion superstitieuse, les tendances idolàtriques, la pensée spéculative; « ses institutions, destinées aux seuls religieux, furent développées dans un sens trop étroit <sup>1</sup> »; l'orthodoxie fut en somme restreinte au domaine du Vinaya. Dans la secte la plus jalouse d'unité, les questions les plus graves de la philosophie restèrent sans solution authentique.

La communauté ne réussit qu'imparfaitement à faire l'éducation religieuse et intellectuelle des Upāsakas, soit qu'elle ait échoué dans cette tâche, soit plutôt qu'elle ne l'ait pas entreprise, n'appelant qu'une minorité à jouir dès cette vie du triple refuge. Elle exigeait seulement de ses fidèles l'aumône et le respect; trop pénétrée d'idées pieuses et mystiques pour combattre la théosophie et la superstition, pratiquement elle les encourageait en proposant comme des dieux nouveaux son divin fondateur et ses Bodhisattvas, en élaborant un système d'ascèse intellectuelle fatalement dangereux pour l'orthodoxie, car ses limites exactes ne pouvaient pas être déterminées. D'ailleurs, en théologie de propagande, l'Église n'était pas plus explicite ou plus intolérante que le roi Piyadasi.

L'influence des membres laïques, imparfaitement unis dans la foi, était un danger constant pour la tradition. Longtemps cette influence, s'exerçant sur un organisme vigoureux, est une source de vie et de rajeunissement : « l'Église demeure le centre autour duquel gravite ou rayonne l'active imagination du fidèle; elle scande les mouvements de la pensée populaire; elle oppose aux forces dispersées de la multitude active une force d'énergie collective, puissante par sa cohésion <sup>2</sup> ». Mais le moment arrive où les communautés sont incapables de transformer les données étrangères, de défendre l'orthodoxie; « les œuvres d'inspiration populaire forcent l'entrée de la littérature sacrée et s'y placent au premier rang »; les pratiques, non officiellement reconnues, longtemps proscrites par la tradition des Anciens, s'imposent, violent l'intégrité des rituels ou leur disputent la

<sup>1</sup> MINAYEFF, Recherches, p. 271.

<sup>3</sup> S. Levi, La science des religions et les religions de l'Inde, pp. 1 et 2, dans le Bulletin de l'École des hautes études, 1892.

faveur des sidèles. Impuissante à conquérir l'Hindouisme, la communauté sut conquise par l'Hindouisme : les étapes successives de cette longue évolution sont marquées par des conflits et des oppositions d'école.

Ces schismes n'eurent jamais le caractère d'une réforme et encore moins d'une apostasie 1. Les religieux, même dans les sectes les plus progressistes, ne répudièrent pas les Vinayas et les règles monastiques. C'eût été proclamer la déchéance de la communauté et supprimer sa raison d'être. Mais, sans renoncer à l'héritage du passé, l'école fit dans ses doctrines une large part à des théories qu'elle savait provisoires et inexactes; elle admit des systématisations artificielles qui diminuaient son originalité en amoindrissant sa tradition; au lieu de s'en tenir à la parole du Maître, perdue ou jugée insuffisante, elle s'inclinait devant l'autorité des visionnaires et des savants; elle entrait en lice avec les docteurs infidèles. Chose plus grave, dans la pratique elle ne fut pas moins hospitalière ou novatrice : le Sanigha des premiers temps avait admis des dérogations à la vie cénobitique et distingué les āraññakas des bhikkhus ordinaires; elle reconnut comme légitime le mariage des ascètes; elle accueillit les divinités étrangères, façonnées en dehors d'elle par l'imagination et la piété des sectes rivales ou des bouddhiques dissidents; elle divinisa les anciennes données et jusqu'aux termes de sa métaphysique, éprise d'un symbolisme raffiné dont la clef fut bientôt perdue et qui tomba rapidement dans l'idolatrie; elle patronna les rites et les recettes tantrikas, dangereusement superposés aux formules classiques de salut; d'ailleurs, elle frayait avec les thaumaturges et les faiseurs de mantras, qui se recrutaient nombreux dans son sein. L'Église continuait à vivre d'une vie très intense, très contemporaine, préoccupée de recherche philosophique et de science occulte, ne dédaignant pas de fixer les règles de la sorcellerie vulgaire 2, inconsciente des innovations qui la dénaturaient progressivement.

La plus dangereuse, car elle touchait à l'organisation du Sanigha et renouvelait la doctrine, ce fut l'admission des laïques, non plus seulement

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Tar., p. 253, et plus loin, p. 161, n. 1, in fine.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez, par exemple, le Herajradukinijalasumvaratantra.

à titre de protecteurs et de bienfaiteurs des moines, d'adorateurs de Bouddha ou de candidats à la qualité de religieux dans une vie à venir, mais sur un pied parfait d'égalité avec les « pravrajitas », à titre de bodhisattvas, prenant part à toutes les espérances qu'autorisent les Mahāyānasūtras, ayant le droit de pratiquer les rites, les samādhis qui réalisent le Nirvāṇa.

Dès lors, à quoi bon les austérités de la vie monacale et le code inflexible qui la régit? La bhikṣutā réside essentiellement dans la bhinnakleçatā : ce n'est pas la robe de moine, l'observation de la règle qui fait l'arhat, mais la délivrance, le « viveka » de la pensée.

Les écoles des nouveaux Yānas constituèrent une religion catholique, préchant à tous le même véhicule; mais cette forme moderne du Çāsana compromet l'existence de la communauté ¹, et par là même ne présente aucun caractère de stabilité. Le dogme s'altère, et s'il s'affirme encore dans la nature spéciale des dhāraṇīs, dans les samādhis, dans certaines opérations magiques comme le Kāyavākcittavajrasādhana, il est complètement perdu de vue dans une foule de cérémonies. En même temps, la supériorité morale du religieux est contestée : d'après les sectes népalaises, le bodhisattva laïque doit, comme le fidèle des premiers temps, prendre le triple refuge, mais la formule du triçaraṇagamana est transformée et constitue seulement la préface de la dīkṣā; le candidat doit rituellement faire vœu de Bodhi, être liturgiquement initié à la pūjā des divinités, à la pratique nécessaire des maṇḍalas ², des mudrās, des nyāsas.

On peut prévoir le moment où l'esprit bouddhique n'animera plus ces cérémonies, qui sont les observances journalières et encadrent l'ācāra, la règle de conduite de tous les bouddhistes; en même temps, les obligations

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Toute affirmation appelle d'indispensables réserves. C'est parmi les foules adoratrices de Bouddha que le Bhikṣuyana a recruté ses adeptes. Cf. Kern, Manual, p. 69: α... The generous, self-sacrificing, active Bodhisattva is the ideal of the Mahayanists, and this attractive side of the creed has, more perhaps than anything else, contributed to their wide conquest, whereas S. Buddhism was not been able to make converts except where the soil had been prepared by Hinduism and Mahayanism (cf. Taw Sein Ko in Ind. Ant., XXII, 165; Tar., 262).

<sup>2</sup> Cf. le principe : « adṛṣṭamaṇḍalo mantri yogitvam yaḥ samihate | hanyate muṣṭina-kaçam pibate mṛgatṛṣṇikam ».

de bhikṣu tiennent de moins en moins de place dans la vie des religieux. Le Vihāra n'est plus qu'un Yogimatha 1.

4 A côté des observances régulières (nitya, naimittika), les écoles hindoues de Yoga recommandent les pratiques de dévotion volontaire : les premières sont fixées par la tradition védique, les secondes par la tradition tantrique. [Cf. Kullūka ad Man. dk. c., II, 1 : « crutic ca dvividha vaidiki tantriki ca », et S. d. s., p. 169 (Cowell, p. 258) : « tantreșu kamikakaraņaprapañcadyagameșu ye ye varņitas te tantrikāḥ (mantraḥ). »]

L'objet même de la méditation est en soi chose indifférente (Yoyasütras, I, 35-39); à plus forte raison, les moyens auxiliaires peuvent être variés à l'infini. Les bauddhas puisent aux mêmes sources que les sectes visquites ou çivaites. Le pranayama, la nasagre cittadharana, la méditation de om peuvent être, suivant les termes de l'école, « sagarbha » ou « nirgarbha » (Caradutilaka). Dans le premier cas, l'esprit du yogin s'attache à une idée doctrinalement définie (çûnya, buddha, ıçvara); dans le second, la méditation n'est plus qu'une forme vide, qu'un exercice mécanique. Les pratiques ordonnées dans P. K., chap. II, appartiennent à la première catégorie.

Peu à peu les différences spécifiques disparaissent, le nom de la secte n'a même plus la valeur d'une étiquette; s'il faut regarder les Kanphâtas comme d'origine bouddhique, l'unique souvenir qu'a gardé la tradition est la filiation de leur fondateur Goraknâth, fils ou disciple de Matsyendra. Cf. pp. 89, n. 1, 99, n. 5, et Tān., pp. 106 (Lújipa = Matsyendra), 174 (Gorakṣa; note de Wassilier, p. 523, 255 (conversion des Yogins disciples de Gorakṣa au culte d'Içvara; persévérance de la petite école de Națeçvara). — Voyez Horkiss, Religions of India, p. 486 (et sources citées, J. R. A. S., 1839, p. 269, Dabhistan, 11, 6 sur le caractère bouddhique des « yogins déistes, disciples de Goraknâth ».

# DEUXIÈNE PARTIE ĀDIKARMAPRADĪPA

#### INTRODUCTION

§ 1. — Les littératures tantriques. — Hypothèses et méthodes.

La littérature tantrique en relation intime avec le dogme bouddhique, la littérature tantrayānika, paraît avoir été rédigée avant la dernière période de l'histoire esquissée dans les chapitres précédents <sup>1</sup>. Burnouf a distingué définitivement les Tantras proprement dits et les Sūtras du grand Véhicule; il ne dissimule pas l'étroite parenté qui existe entre les uns et les autres, et nous ne devons pas attacher à cette distinction une valeur chronologique trop précise : il est bien difficile de séparer les Mahāyānistes des Tāntrikas <sup>2</sup>.

- <sup>4</sup> Sur le Bouddhisme tantrique, voir Tăbanatha; Burnouf, Intr., 522-574 et not. 545 et suiv.; Wassilieff, Buddhismus, 144, 184 et suiv.; Kern, II, 524-528. Sur la date des Tantras non bouddhiques et les compilations modernes: Barth, Religions, p. 112; Wilson, Sketch (ed. 1846), pp. 159 et suiv.; Haraphasād Çāstri, Notices Ssk. Mss. Bengal, XI, 9 et suiv. Les Tantras originaux, « said to be sixty four in number », sont apparemment les soixante-quatre livres auxquels Çainkara fait allusion dans l'Ānandalahari et qui sont énumérés par un commentateur (cf. Aufbecht, Cat., 108, 109).
- <sup>2</sup> Sans perdre de vue le noble chemin, les sectes se passionnent pour des buts accessoires: acquisition des Siddhis, identification avec les dieux inférieurs, etc.; elles créent une série de cérémonies sacramentelles intimement liées aux théories orthodoxes. Ce syncrétisme, tantôt spontané, tantôt voulu, rend très dangereux le départ des éléments hétérogènes. La pratique du Yoga dans le Bouddhisme dit ancien et chez les Brahmanes n'est permise qu'aux profès de la morale et de la philosophie; les cérémonies tantriques seront expliquées à ceux qui ont maîtrisé les sens et purifié l'esprit : Wassilieff réserve trop exclusivement le véhicule de moralité et de science aux sectes archaïsantes. Le

Malgré l'origine populaire des idées et des dieux qu'elle met en œuvre, la littérature tantrique est une littérature savante. Composée surtout d'œuvres raffinées, elle fait de la sorcellerie banale un département de la théologie; elle nous présente les résultats de la spéculation scolastique attachée pendant des siècles à l'adaptation des rites bouddhiques et hindous. Il est donc possible et instructif de l'étudier. Mais en raison de la nature même des Tantras, en raison du caractère des textes sanscrits qui nous sont connus, cette étude doit se faire dans des conditions défavorables.

Nous ne saurions que peu de chose des écoles tantriques si nous ne possédions le livre de Tāranātha. Sans aucun doute, le dépouillement plus complet des documents tibétains nous permettra d'utiliser des ouvrages du même genre, ceux dont Tāranātha s'est servi et auxquels il fait constamment allusion. Mais, dès à présent, il est certain que l'examen de ces sources confirmera les données qui se dégagent de l'Histoire du Bouddhisme dans l'Inde, données que précisera quelque jour la lecture des textes sacrés dans leur rédaction la plus authentique.

Tantrayana englobe tout le Bouddhisme; il suppose l'acquisition préalable du cila et du dhyana.

Le Herajradakinjalasahvaratantra (deuxième partie, chap. VIII, in fine) contient les lignes suivantes, qui n'ont pas besoin de commentaire : « posadhain diyate prathamain tadanu cikṣapadain daçam (?) | vaibhaṣyain tatra decyate sutrantain punas tatha || yogacarain tatah paccat tadanu madhyamakain dicet | sarvamantranayain jūātva tadanu hevajram arabhet || grḥṇṇyat sadarain ciṣyaḥ sidhyate natra saincayaḥ. » Cette énumération formelle démontre que les docteurs concilient dans un éclectisme bienveillant les systèmes très divergents des deux Véhicules. Elle établit encore, et avec une grande autorité, un fait qu'on perd facilement de vue en étudiant les Tantras : les cérémonies sont dans un rapport intime avec les vinayas réguliers; cf. A. k. p., cérémonies et vœux d'initiation.

Voyez: Тапалатна (docteurs en vinaya de l'époque tantrique, sous les Palas; la biographie du mahasanghika Çılakırti, p. 235); Hodgson (permanence des ordres monastiques au Népal); Svayambhupurana, dev. 78 (exposé du bhaikṣuka dharma); Abhidhan., fol. 8, doctrine du caturbrahmavihara. — Les quatre vérités, comp. Bendall, Cat., p. 202; Abhidhan., 112°. Signification symbolique des diverses parties d'un kuṭagara (P. K., 1, 24; C. M. R. T., viçuddhipaṭala: « caturaçran caturbrahmaviharin; caturdvaran catuh satyam; aṣṭau stambha aryaṣṭaṅgamargah »). — Dans le pravrajyāgrahaṇa, le Bodhisattva doit être « vyakṛta » (Kriyasaṃgraha, 74°: « om eṣo 'haṁ tvaṁ vyakaromi »). — Je remarque des idées et des souvenirs védiques, rares dans les traités bouddhiques, Abhidhan., 109°: « gayatrı sarvakarınakarı sada » (comp. Bartu, Religions, p. 151).

On ne peut rien construire de solide sur les indices dont nous avons parlé plus haut, la vague mention d'un Dhāraṇīpiṭaka, le souvenir de Nāgārjuna et les légendes qui l'encadrent: Wassilieff et Tāranātha lui-même ont mis en pleine lumière le caractère méthodique de ces affirmations mal établies. Chaque Tantra appartient à un dieu, lequel maintes fois au cours des âges l'a révélé à ses fidèles, donnant lui-même au Yogin sa bénédiction, l'introduisant dans son maṇḍala, l'aspergeant avec sa dhāraṇī, jouant en un mot le rôle qui dans la vie ordinaire des hommes sera dévolu à l'ācārya, à l'ami spirituel. La manifestation du livre a lieu, soit par la grâce du Bouddha qui intervient en personne, soit par le sādhana, l'évocation du saint, actuellement disparu, qui le premier en fut dépositaire 1.

Il ne faut pas croire à de pieuses supercheries, au désir de prêter aux « upadeças », nouveaux ou renouvelés, l'appui d'une orthodoxie factice. Pour écarter cette hypothèse et comprendre le prestige des auteurs tântrikas, il suffit de rappeler la théorie du Vajrasattvatva.

Prenons à la lettre ce que dit Tāranātha: les œuvres tantriques ont un caractère nettement individuel. Moitié visionnaires, moitié savants, diascévastes inspirés, les Vajrācāryas se firent dans les temps historiques les interprêtes des superstitions locales, les champions et les organisateurs du mysticisme <sup>2</sup>. Un des plus remarquables, personnage caractéristique dont la biographie peut servir de type, c'est l'ācārya Lalitavajra, contemporain de Dharmakīrti, qui obtint d'Adhideva le Kṛṣṇayamāritantra, une série de dhāraṇīs, et construisit le rituel (kalpakrama) nécessaire à l'emploi des textes révélés <sup>3</sup>. Tous ces maîtres sont les continuateurs légitimes des saints

Wassilieff, note ad Tar., p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voyez dans Tar. (chap. XLIII, Kurze Erörterung der Quellen der Entstehung des Mantra-Fana) la discussion relative à la secte de la Sahajasiddhi, et ces conclusions remarquables que la critique doit adopter: « ... die Erzählung von dem Ursprung des Mantrayana muss mann kennen lernen aus den Quellen über die Ueberlieferung der verschiedenen Werke ... Wer wäre auch überhaupt im Stande sämmtliche Erzählungen von den in Äryadeça gewesenen Zauberern zu überliefern! »

Sur les écoles, leurs « upadeças », leurs Ecritures canoniques et signées, cf. plus haut, pp. 73 et 146. La tradition tibétaine a le sentiment très net de l'apparition tardive de l'Anuttarayoga.

<sup>3</sup> Tar., pp. 189-190.

préhistoriques qui rédigèrent les œuvres capitales de la littérature tantrique et unirent dans une synthèse raisonnée le dogme ancien et la liturgie çākta; ils mettent à contribution et les ouvrages de leurs devanciers et les trouvailles de leurs rivaux les Tirthyayogins : à ce sujet, l'historien tibétain raconte une légende curieuse, qui présente toute garantie d'authenticité et que je regrette de ne pouvoir exposer dans son ensemble. Elle démontre qu'à une époque relativement tardive (sous le règne de Gopāla du Bengal), le culte des Vetālas passait pour hétérodoxe, mais que les bouddhistes croyaient permis d'y participer 1.

Autour de chaque Tantra se groupe une école qui multiplie et accumule les vyākhyās ou commentaires de tout genre <sup>2</sup>; il se constitue, non pas une Église mystique, mais une série de traditions jumelles, propriétés plus ou moins exclusives de sectes nombreuses et bientôt jalouses de vulgariser leurs secrets <sup>3</sup>. Ces traditions furent médiocrement codifiées par les maîtres de Vajra. Quelques œuvres ont servi de type et de patron : les lieux communs ont été fixés, les rituels uniformisés. Dans les recueils, comme l'Abhidhānottarottara, le Kriyāsamuccaya, les Dhāraṇīsaṅigrahas, les notes distinctives sont effacées : la superstition maladroite donnait mille éditions parallèles d'un même Tantra; de moins en moins on discernait ce qui est bouddhique de ce qui est çivaïte <sup>1</sup>.

Les documents anciens, hors d'usage, sont détruits ou perdus; sans admettre les chiffres exagérés de Tāranātha, nous sommes porté à croire que son appréciation est exacte <sup>5</sup>. Les textes originaux, largement repré-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tar., p. 206. Cf. p. 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. plus haut, p. 124, n. 2.

<sup>3</sup> Cf. Hevajradakinit., cité p. 162, n. 2.

<sup>•</sup> Cf. Burnour, Intr., p. 546: « En effet, non contents d'honorer d'un culte idolâtre les çaktis ou énergies femelles qu'ils imaginent être les épouses des six Buddhas divins et du suprême Adibuddha, les sectateurs des Tantras ont adopté en masse toutes les çaktis que possédaient les Tantras civaîtes, depuis celle de Brahma jusqu'à celle de Çiva, la plus fréquemment invoquée, tant à cause de son caractère effrayant et sanguinaire, que par suite de la multitude des noms qu'elle porte, offrant ainsi à ces superstitions misérables d'inépuisables sujets d'adoration. »

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tar., p. 98, et Wassilleff, ibidem, note, p. 315.

sentés dans le canon tibétain, n'existent plus en sanscrit; et le canon tibétain lui-même est fort incomplet.

La Bibliothèque népalaise nous conserve probablement la littérature de l'époque des Pālas du Bengal, encore qu'il faille tenir compte des ouvrages disparus et faire la part du travail accompli par les écoles indigènes <sup>1</sup>. Telle quelle, c'est une mine inépuisable, mais où dominent les compositions tardives, de troisième et de quatrième main, sans nom d'auteur, sans nom de secte; compilations incohérentes, dont la langue, remplie de clichés et d'expressions toutes faites, prétend au mystère et qu'il faut expliquer par elle-même. Cette langue était peu intelligible à la plupart des auteurs dont les livres nous sont parvenus; ils s'en servent avec un mépris de la grammaire et du bon sens qui décourage le traducteur.

C'est dans ces sources composites, de date douteuse, d'inspiration bigarrée, que l'indianiste doit chercher la solution d'énigmes multiples, qu'il doit découvrir les éléments d'une histoire manifestement très confuse, très longue et qui s'est déroulée au milieu de populations mal assimilées, sous l'influence de facteurs actuellement inconnus. Les renseignements extérieurs sont insuffisants : nous sommes peu ou mal documentés en ce qui regarde le Bouddhisme populaire ancien, l'Hindouisme du moyen âge, les écoles tantriques. Ces écoles, mal rythmées, ont toutefois laissé, sinon une histoire ecclé-

L'influence çivaîte s'est très fortement fait sentir au Népal. Une légende racontée dans la Vameurali a peut-être le caractère d'un symbole : Virupaksa brise les lingas, emblèmes de Çiva. Paçupati prie Bouddha de le sauver; il échappe en effet à son redoutable adversaire, « through His blessing and being provided with a head-dress of Buddha ». [Note des traducteurs : « in commemoration of this, on the 8th of karttikeyi, the image of Paçupati is decorated with a head-dress like that of the images of Buddha and worshipped. » Comp. la fête de la naissance de Bouddha comme incarnation de Visnu, Nilamatapurana, apud Bühler, cf. plus haut, p. 10.] — Dans l'Hindoustan, les monuments bouddhiques ont été adorés comme lingas; cf. Barth, Religions, p. 158, n. 1.

Le Mahacinakramacara, longuement analysé dans le catalogue de l'India office (pp. 870-874), est un document d'un haut intérêt : il nous fait connaître une des formes du Bouddhisme tantrique, çivaïsant et visquisant. (Sur l'influence tibétaine, cf. Burnour, Lotus, appendice sur Mañjuçri; Svayambhupurana, etc.)

Intéressante la remarque de Burnour, Intr., p. 543 : « Adoration au bienheureux Mahakala, qui a les noms de Nandikeçvara, d'Adhimuktika, et qui habite dans les cimetières du Kaçmıra. »

siastique régulière, du moins un corps de traditions détaillées, conservées dans un état fragmentaire par les Tibétains. Il est regrettable que les recherches amorcées par Csoma, par Wassiliess et par Schiesner n'aient pas été poursuivies.

Voyons cependant ce que peut donner l'exégèse immédiate des textes sanscrits : la première impression est celle du découragement.

Comment en esset, avec des données aussi stériles, désinir l'esprit du Tantrisme, comprendre ses origines, en classer le matériel divin et thaumaturgique? Comment mettre la moindre perspective dans ce panorama gigantesque et grouillant? Qu'on examine les recueils de kriyās ou les traités systématiquement théoriques, tout reste sur le même plan, rien ne se détache comme plus archaïque ou plus important; c'est un « kathénothéisme » d'un nouveau genre. Partout d'ailleurs les mêmes mots, les mêmes procédés de style et les mêmes semblants d'idées.

Les formules, incantations ou prières, sont des phrases sans portée et sans vertu; qu'elles soient construites avec des monosyllabes incohérents ou avec des mots intelligibles, ce sont des cadres uniformes où viennent prendre place toutes les personnalités divines, Bouddhas, concepts cosmogoniques. Rien n'indique quelle fut leur genèse, quand et par qui elles furent créées, adoptées, triomphantes. Nous sommes à peine renseignés sur leur emploi, assez cependant pour soupçonner les relations étroites qui les rattachent aux rituels, et apercevoir dans le « mantrapitaka » des couches superposées et hétérogènes. Il est certain que les formules eurent un sens, une explication, une histoire. Les folk-loristes doivent étudier celles qui ne sont pas bouddhiques d'inspiration; l'étude des métaphysiques est encore trop mal outillée pour interpréter les autres.

Les divinités des Tantras, ensevelies sous les descriptions multicolores et les concepts hizarres, out à un moment donné vécu dans l'adoration des foules ou dans la spéculation des penseurs : aujourd'hui, leur nom subdivisé, analysé, sert de prétexte à des réveries mystiques, à des expériences

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nous devons beaucoup attendre des recherches tibétaines, et les bonnes volontés qui se groupent autour de la « Buddhist Text Society » sont d'heureux augure.

de thaumaturgie. Très semblables à ces divinités sont les dieux des Brāhmaṇas, dieux parmi lesquels il faut placer au premier rang le sacrifice luimème, le feu, l'eau, les ustensiles et la parole sainte <sup>1</sup>.

Quel fut le destin de nos « devatās »? Les unes, étrangères, protectrices attitrées et reines des sectes rivales, ont été adoptées par les bouddhistes, sans pouvoir être complètement naturalisées <sup>2</sup>; le symbolisme qui caractérise leur culte est-il d'origine bouddhique ou faut-il croire que les dieux hindous sont entrés dans le panthéon de l'Église avec les rites et la valeur doctrinale que les Tantras leur attribuent? Comment étendre cette dernière hypothèse, vraisemblable par certains côtés, aux autres divinités, figures nettement bouddhiques, élaborées par le Mahāyāna, aux Bouddhas de méditation et à leurs épouses, à Vajrasattva? L'analyse de ces types nouveaux démontre cependant à l'évidence qu'un élément étranger intervint dans leur formation <sup>3</sup>.

Nous admettrons que le Bouddhisme devait nécessairement devenir tantrique le jour où la communauté, neutre et hospitalière, vit se développer dans son sein des écoles nettement progressistes. Ces écoles inaugurent deux mouvements parallèles qui peuvent aboutir à des conceptions très divergentes et se systématisent, au Japon par exemple, sous la forme d'Églises rivales : à côté des sectes symbolistes prospèrent des sectes de a bhakti », apparentées à certaines branches du Visnuisme et où la tendance

<sup>1</sup> Si l'on veut instituer une comparaison qui d'ailleurs n'est pas sans danger, on sera frappé des ressemblances inaperçues qui permettent de rapprocher ces deux manifestations si différentes de la pensée hindoue, le Védisme et le Tantrisme. La littérature orthodoxe — avec la diversité de ses branches, la multitude des sujets qu'elle embrasse, l'uniformité de ton qui y règne, la hardiesse et la confusion de sa philosophie, les procédés qu'elle prescrit pour la récitation des hymnes, les dharanis dont elle reconnaît la vertu, les détails bizarres de la diksa, du mahavrata et de l'açvamedha — rappelle, par plus d'un côté, la littérature tantrique avec ses traités philosophiques d'allure indépendante, ses gathas et ses stotras, ses recueils de çiksas et de vidhis, la forme stéréotypée de sa langue. Aussi bien ne s'agit-il pas d'analogies extérieures, la ressemblance tient au fond des choses. — Le Tantrisme bouddhique, en relation intime avec l'Hindouisme dévot, garde toujours un caractère de bhakti totalement étranger au ritualisme brahmanique.

<sup>2</sup> Les Vetalas par exemple et leurs doublets féminins.

<sup>3</sup> Cf. chap. V, § 2 et not. p. 139, n. 2, in fine.

savante, la préoccupation technique sont beaucoup moins accusées. Dans les Tantras, ces deux mouvements sont connexes; les cérémonies et les formules peuvent se réclamer de la religion ou de la science thaumaturgique, de la bhakti ou de la vidya. La dévotion et la mystique sont des éléments essentiels de toute discipline bauddha, et le Tantrisme nous apparaît comme une phase naturelle de l'évolution d'un organisme puissant; mais à écarter ainsi le problème des emprunts directs aux systèmes hindous organisés, on violente manifestement l'histoire : il faut donc déterminer la part qui doit être faite aux superstitions amorphes de l'Hindouisme, aux dogmes des çāktas, aux spéculations et aux cérémonies issues du grand Véhicule, au panthéon civaïte, aux œuvres sans qualification doctrinale qui appartiennent vaguement à un Bouddhisme exotérique. Sur tous ces points, d'importance capitale, nous ne pouvons établir que des conjectures, plausibles peut-être, mais d'une valeur provisoire et méthodique : dans ces sortes de recherches, le détail seul est vrai, le détail seul est intéressant. Néanmoins, j'aime à croire que l'obscurité, pour être profonde, n'est pas sans remède, et qu'à faire les dénombrements complets dont parle Descartes, — passant en revue les livres, les dieux, les rites, les théories, — on arrivera, sinon à constituer une histoire datée des sectes, du moins à décrire la physionomie véritable du Tantrisme et à fixer les crises principales de son évolution. Le proverbe indien dit qu'en suivant les murs, on arrive à trouver la porte, à s'évader de la prison 1. Qui sait si les fouilles, poursuivies simultanément dans des directions diverses, ne feront pas apparaître la trace des anciennes caravanes, les routes qu'ont suivies les « Mantrayānikas »? La tâche deviendra tous les jours plus aisée à mesure que l'histoire du moyen âge indien se documentera davantage et que l'archéologie fera de nouvelles découvertes.

Dans bien des cas, l'étude des monuments figurés supplée puissamment à l'insuffisance des textes. Sans parler des indications chronologiques qu'elles comportent souvent, la statuaire et l'iconographie bouddhiques, mieux connues, nous mettront à même de substituer aux conceptions un

<sup>1</sup> Lokoktamukturali, publié dans la Kāvyanālā, janvier 1895.

peu floues qui se dégagent des sources littéraires, les idées nettes et décidément authentiques 1. Voyez le chapitre de Minayess sur le stūpa de Bharhut, le catalogue de M. Grünwedel 2 et surtout l'étude pénétrante que M. A. Foucher a écrite sur l'Art bouddhique dans l'Inde 3. Telle représentation, familière au lexique des Tantras, s'explique par les sculptures du Gandhāra. Voici, taillés dans la pierre, des groupes de divinités, des motifs de décoration, qui traduisent les doctrines du Mahāyāna, peut-être du Tantrayana, — car comment, de bonne foi, séparer les deux choses? On soupconne l'origine de cette statuaire, soudainement substituée aux emblèmes de Bharhut. D'elles-mêmes, des hypothèses se formulent et laissent pressentir l'influence qu'exerça probablement cet art nouveau, sans doute étranger, sur les aspirations superstitieuses et symboliques de la foule. C'en est assez pour que l'interprétation du matériel de la littérature tantrique (personnel théologique, mandalas, kūtāgāras, kalaça, vajra, pāça, etc.) devienne plus accentuée, plus certaine, pour que la genèse du rituel tout entier et son évolution historique reçoivent une explication provisoire qui oriente les investigations nouvelles 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Kern, Manual, p. 94. — Waddell, J. R. A. S., 1894 et 1895, et Lamaism [notes sur le bhavacakra, sur Avalokita et Tara; documents relatifs aux mandalas (not. pp. 143, 145, 399), aux symboles et attributs des dieux (p. 340), aux mudras (pp. 335, 350), à la hiérarchie des Bouddhas (the surmounting Jinas in buddhist images, p. 338; cf. P. K., 1, passim)]. — Cf. Pander, Pantheon des Tschangtscha Hutuktu.

Dans le même ordre d'idées sont d'un grand intérêt les remarques de Burnour, Intr., p. 553; les études de S. d'Oldenbourg sur les Julakas (résumées dans J. R. A. S., 1896, p. 623); les nombreux travaux de l'École hollandaise (énumérés par Barth, Bulletin de 1894, p. 28), qui nous révèlent « un Bouddhisme profondément hindou, tout pénétré d'éléments vishnouites et civaîtes au point d'en être parfois méconnaissable, dans un état d'amalgame en quelque sorte, que la littérature permettait bien de deviner, mais qui n'avait pas été constaté jusqu'ici à un pareil degré sur des monuments figurés, pas même au Népal ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buddhistische Kunst in Indien, 1893, dans la collection des Handbücher der König-Lichen Museen zu Berlin.

<sup>3</sup> Revue de l'histoire des religions, 1895. — Comp. la note du même, J. Asiat. (marsavril 1896) et Les scènes figurées de la Légende de Bouddha, dans Bibl. de l'École des hautes études, Sciences religieuses, VII, 1896.

<sup>4</sup> Cf. p. 65, note.

Les recherches qui nous renseignent sur les théories, les divinités et les formules dans leur état prétantrique, concourent utilement à l'intelligence de nos textes; connaissant les éléments que les écoles ont combinés, nous dégagerons leurs procédés et leurs tendances. On n'a pas beaucoup travaillé jusqu'ici dans cette voie féconde, et nous n'avons guère à mentionner que la monographie de la déesse Tārā, par M. G. de Blonay; il paraît utile d'en signaler tout l'intérêt '.

L'origine de cette divinité et ses antécédents brahmaniques, cosmogoniques peut-être; comment elle entra dans le panthéon de l'Église et s'y
vit assurer une place prépondérante; comment elle devint la Çakti
bouddhique par excellence <sup>2</sup>, triomphe que son nom d'étymologie claire et
consolante lui a probablement valu <sup>3</sup>; ses relations avec les Dhyānibuddhas
et avec Mañjuçrī; sa popularité dans le Kaṣmir et au Tibet, sa popularité
dans l'Inde attestée par des monuments littéraires d'une haute émotion
religieuse et par les légendes biographiques; son nom même de « Porteuse
de couronne », dont les fouilles archéologiques préciseront sans doute
l'origine et qui a déterminé le rythme du Sragdharāstotra, qui ne voit
combien tous ces problèmes, discutés, éclaircis autant qu'il est possible, —
et les données de nature historique facilitent cette tâche, — nous documentent pour l'histoire de la Tārā tantrique, nous éclairent sur les rapports
des écoles tantriques avec les religions populaires et dévotes?

A côté des hymnes d'inspiration pieuse et spontance, nous placerons les prières en forme de litanie, dont la phrase affecte les allures d'une dhāraṇi; au culte propitiatoire que révèlent les stotras, nous opposerons les procédés du culte thaumaturgique, mantras, mandalas, aspersions, bains dans les

Matériaux pour servir à l'histoire de la déesse buddhique Tara, BIBL. DE L'ÉCOLE DES HAUTES ÉTUDES, 1895. Comp. WADDELL, The indian cult of Avalokita and his consort Tara, the Saviouress, J. R. A. S., 1896, p. 51; Lamaism, p. 435 et passim.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> L'épouse de Vajrasattva s'appelle Vajrasattvatmika Tara, cf. plus haut, pp. 135, 138.

<sup>3</sup> Tara — la Sauveuse. Une déesse qui porte ce nom ne peut être que la contre-partie féminine de Bouddha, suprême Tirthakara. Cette étymologie est peut-être la seule que les bouddhistes aient aperçue, à en croire du moins la traduction tibétaine. Un Tantra donne la variante Tarani et identifie chacune des Taras avec une des syllabes de la formule initiale des Sutras : e — Locana, vain — Mamaki, ma — Pandura, ya — Tarani.

tīrthas 1, pratiques superstitieuses des mudrās, si semblables aux cérémonies civaîtes de la main gauche. Après avoir contemplé dans sa vie très personnelle la divinité secourable, nous examinerons les concepts rassinés que son nom symbolise dans les traités de Yoga, l'importance de ces concepts dans la méditation scientifique, le rôle que jouent les quatre Tārās dans les rites de maithuna 2 et les exercices de prāṇāyāma 3, en un mot cet étonnant échafaudage d'idées mystiques et religieuses dont chaque personnalité féminine du panthéon devient tour à tour le support fragile. De la sorte, nous aurons un sentiment plus exact de la vérité des situations; témoins des transformations accomplies, il nous sera possible de dégager les rapports vraisemblables des diverses données, de préciser les conclusions que comporte leur étude parallèle. La Tara tantrique a trouvé des fidèles, non seulement parmi les bouddhistes, mais encore parmi les Hindous; le problème se complique et semble résumer toutes les questions que soulève l'étude de l'Inde religieuse; mais il demeure circonscrit et par là même susceptible d'être résolu 4.

Ce qu'on aura fait pour les personnalités divines, qui sont devenues les instruments, les chargés de pouvoir de la méditation mystique et lui ont donné dans la conscience du fidèle un point d'appui nécessaire, il faudra l'entreprendre pour les philosophies qui déterminent la nature de cette méditation, pour les rites qui lui prêtent une énergie sacramentelle. On découvrira la genèse des théories dans les métaphysiques du petit et du grand Véhicule, notamment dans la doctrine des kṛṣtnamaṇḍalas, des

<sup>4</sup> Svayambhapurana, apud Blonay, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. P. K., I, 205 et plus haut, pp. 153 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. P. K., chap. II; voir not. comm., l. 95 et suiv.; cf. Cowell, S. d. s., pp. 264 et 265, Aufrecht, Cat., p. 96.

A noter aussi les relations des Taras avec Rupa<sup>o</sup>, Çabda<sup>o</sup>, Gandha<sup>o</sup> et Rasavajra (P. K., I, 146-153), et avec les quatre éléments; cf. le Tathagata vyuha, voir plus haut, p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Les éléments brahmaniques et civaîtes sont très visibles dans la litanie des cent huit noms (Βιοκαγ, p. 54). — l'armi les rituels hindous (cf. Βιοκαγ, p. x), signalons le Mantramahodadhi, chap. IV et V (Αυτρέκητ, p. 99'); le Turabhaktisudharṇava (Cat. India Office, p. 897), dont la date est déterminée dans la préface du Kavyapradipa (édité dans Kavyamala); la Turarahasyavṛtti (ibid., p. 903), dont une des autorités est l'Ekaviratantra, texte bouddhique.

dhyānas et des bhūmis, dans les Upanisads sectaires et la théologie çivaïte. On étudiera les rites en tenant compte des pratiques ordonnées par les systèmes réguliers (kalpasūtras, yogaçāstras), en explorant les traditions religieuses des sectes hindoues. Nées sur un fond commun, alimentées aux mêmes sources, les écoles se sont fait de mutuels emprunts.

Ici encore, c'est par des investigations circonscrites qu'on obtiendra les résultats satisfaisants. La thèse des trois secrets du corps, de la voix et de la pensée, domine le Samajatantra et ses diverses recensions ; elle fournit un cadre commode de rituel et permet d'utiliser toutes les trouvailles du mysticisme; on ne peut ni mettre en doute son origine partiellement scolastique, ni contester ses rapports étroits tant avec la magie vulgaire qu'avec la métaphysique et la morale de l'Église. Cette thèse a joué un rôle prépondérant dans l'organisation du Bouddhisme tantrique et parait être le principe fondamental de l'Anuttarayoga; elle est la clef de voûte des dogmes du Mahāvairocanābhisambodhisūtra? et des autres livres de l'école Shin-gon-shù 3. La tradition sino-japonaise conserve le nom de Vairocana, le Bouddha révélateur , de Vajrasattva, patriarche conservateur de la doctrine, de Nāgārjuna qui la promulgua, de Vajrahodhi, d'Amoghavajra, de Cubhakarasiniha qui la codifièrent et la traduisirent en chinois. Les indications sont nombreuses, se présentent avec un remarquable caractère de sécurité, promettent d'être fécondes. Il n'est pas difficile de déterminer les livres qui ont subi l'influence de cette théorie très précise à la fois et très souple; ce sera le point de départ de la statistique qui fournira la base de la classification des Tantras.

Le dogme du vide règle le drame du Yoga supérieur et inspire un grand nombre de dhāraṇīs. Les mantras philosophiques, annexés d'une manière extérieure à des rites préexistants, ont été mis en relation avec un matériel susceptible de toutes les transformations et qui se caractérisa sous leur

<sup>1</sup> Cf. pp. 134 et 151.

<sup>2</sup> Bunite Namio, Cat., nº 530.

<sup>3</sup> Cf. Fuishina, pp. 81 et suiv.

<sup>4</sup> Au même dieu est attribuée la révélation du Mayajala (cf. le colophon de la Namasanigiti), Tantra dont la terminologie est adoptée par le P. K.

influence: au prix de quelques retouches, on obtint un schéma d'un symbolisme irréprochable. L'épanouissement du Vajrayoga est sans doute le contre-coup de la renaissance (?) mādhyamika qui suivit la période d'Asanga: les partisans du çūnyatāvāda sont dans un certain sens moins nihilistes que les adeptes du vyavadāna, car ils posent l'absolu, le paramārtha, d'une manière positive. Le vocabulaire, dont l'exégèse d'ailleurs est périlleuse, permet de constater cette évolution de la pensée bouddhique: l'emploi des termes tattva et vajra comme synonymes de çūnya et de sarvaçūnya, est à coup sûr significatif ¹. Le nom de Yogācāras donné aux Vijnānavādins est un indice trop faible pour qu'on puisse en tirer aucune conclusion; toutefois les théories relatives au prāṇāyāma, exposées dans les Yogatantras, paraissent porter la marque de leur école.

Le plus grand nombre des Tantras est consacré à l'exaltation de l'amour (maithuna) et à la rédaction de catéchismes ad hoc; le dogme du salut par l'atiyoga (ou mahāsādhana ²) est en contradiction manifeste avec la morale du Maitre et rapproche dangereusement le Bouddhisme sectaire de l'Hindouisme. Qu'on le déguise sous une terminologie spécieuse, l'esprit bien disposé prendra facilement le change sans que la théosophie perde ses droits : si le buddhatva des Tathāgatas unis aux Çaktis paraît trop peu abstrait, on résout la difficulté en laissant soupçonner la possibilité d'un concept moins déterminé.

La théorie des Pāramitās et des lakṣaṇas, le culte des Bouddhas et du guru sont éléments essentiels du rite. En résumé, bien que nos sources ne soient pas riches en exposés dogmatiques, bien que la louange des siddhis, la description des maṇḍalas, la rédaction d'ordonnances pharmaceutiques préoccupent surtout les écrivains, certains principes apparaissent au premier plan, dont l'exégèse n'est pas impossible.

Un point me semble hors de doute : la vertu des cérémonies n'est pas, à proprement parler, thaumaturgique ; elle réside tout entière dans l'état

Cf. Mahavyutp., § 94; B. C. A., IX, 2; P. K., III, 53, 85. Mais cf. P. K., III, comm.
 73 et suiv. — Sur le Védantisme bouddhique, cf. plus haut, pp. 113, n. 2, et 155.
 2 Cf. p. 154.

d'esprit que le sidèle réalise (utpādayati) sous l'influence du dogme médité ou par l'excitation extérieure du rite. La mystique de nos Tantras se ramène aisément aux principes sondamentaux des Cittamātravādins et des Mādhyamikas. L'axe de la pensée religieuse n'est pas déplacé: le Tantrisme s'est sait bouddhique; le Bouddhisme, sans renier son dogme essentiel, s'est annexé une nouvelle province. Nous comprendrons quelque jour le secret de la longue élaboration qui sit disparaître l'antagonisme originel des sacteurs multiples du Tantrayāna. Les théologiens, utilisant toutes les trouvailles de la pensée doctrinale, ont constitué la théorie savante des religions populaires; ils ont su extérioriser cette théorie et la faire pleine de vie par les miracles d'un symbolisme audacieux, peuplant l'espace de visions déisiées et hallucinantes.

Le Tantrisme bouddhique, qui résume tant de réveries inconscientes et de spéculations voulues, réclame un intérêt qu'on lui a dédaigneusement refusé: les régulières constructions des Brahmanes et des Hīnayānistes ne nous laissent apercevoir qu'une architecture superficielle; nous ne saurons jamais rien de leurs préhistoriques soubassements. L'exégèse des Tantras permet au contraire d'examiner à loisir la pensée hindoue en ébullition, imparfaitement coulée dans le moule savant des écoles. Le spectacle est instructif et vaut la peine d'être longuement médité!.

Toutefois, à l'heure actuelle, il faut être moins soucieux d'expliquer les documents que de les cataloguer : ce qui nous manque, c'est le répertoire, le dictionnaire des données tantriques. La conception de l'ensemble surgira harmoniquement de l'accumulation des détails; on en pourra saisir la signification historique et doctrinale. La moisson est abondante; il importe de la récolter avant de l'engranger, avant de battre le blé <sup>2</sup>.

<sup>4</sup> Voyez Senart, Notice sur Garrez (J. As.): « La méthode était moins de descendre la série douteuse ou décevante des documents littéraires que de remonter le cours de l'histoire. ... Le rôle des couches profondes de la population, ce qu'il était accoutumé d'appeler d'un mot expressif le cudrisme, lui semblait plus essentiel à démêler que les prétentions souvent théoriques et artificielles du Brahmanisme orthodoxe. »

Le seul livre qui ait fait l'objet d'un travail méthodique est la Ramatapantya Up.; Weber a étudié la langue, les formules, les détails du rituel, avec la conscience minutieuse et l'ingéniosité rare qui caractérisent toutes ses recherches. (Académie de Berlin, 1864.)

Ma pensée a été de choisir un texte tantrique relatif au rituel, qui fût autant que possible clair, instructif, autorisé. L'Adikarmapradipa, sur lequel Minayest attire notre attention dans son Mémoire sur la communauté.1, m'a paru répondre à ce programme. Mon travail serait complet si j'avais su déterminer la valeur et le caractère de ce livre, l'analyser au point de vue des mots et des idées, concentrer autour du « Mūlasūtra » que j'ai choisi les indications d'une tippani documentée. Cette méthode constitue un des procédés les plus sûrs qu'on puisse adopter pour le dépouillement régulier des sources : elle laisse peu de place à la fantaisie, dangereuse conseillère des voyages de découverte; elle donne au lecteur des Tantras l'appui toujours indispensable que fournit une tradition, quelle qu'elle soit. A rapprocher les passages parallèles, à comparer aux cérémonies décrites par notre auteur les cérémonies analogues, aux mantras qu'il recommande les formules éparses dans la littérature, on ne peut manquer de parcourir avec profit une partie des œuvres tantriques, dût-on se laisser entraîner à des rapprochements contestables.

L'analyse et le commentaire que je joins au texte de l'Adikarmapradīpa, paraîtront insuffisants ou du moins fort incomplets; cette étude n'est en vérité qu'une esquisse. Mais en lui-même, notre texte est un ouvrage intéressant et vaut la peine d'être lu. Je crois qu'il peut servir de canevas à l'exposé systématique d'un rituel important et qu'il renferme des indications immédiatement utilisables.

<sup>1</sup> P. 296 de la traduction française des Recherches.

## § 2. — L'Ādikarmikabodhisattva.

On peut ranger l'Adikarmapradīpa dans la classe des livres qui traitent des rites (kriyā, vidhi) et des règles de conduite (çikṣā, caryā, ācāra); il nous fournit, sinon un type de Kriyā° ou de Caryātantra, par opposition aux Tantras qui enseignent les procédés de yoga inférieur ou supérieur, du moins des renseignements multiples et coordonnés sur la vie des bouddhistes tāntrikas.

Il existe toute une littérature, par malheur difficilement abordable, qui constitue la classe des livres appelée Tā-shan-lüh dans le canon chinois, c'est-à-dire le Vinaya du Mahāyāna. Ces livres, dont les titres sont significatifs (Bodhisattvaprātimokṣa, Bodhisattvapiṭaka ¹ sūtra), se trouvent dans une relation étroite, tant avec l'école des Yogācāras ² qu'avec les récits légendaires sur l'épopée spirituelle du Bouddha ³.

Notre auteur, utilisant ces sources diverses, s'est tracé un plan très net : l'A. k. p. est un exposé méthodique, parfois succinct, mais relativement complet, des actions religieuses que le sidèle doit pratiquer tous les jours, programme qui n'a rien d'original; c'est celui des āhnikacandrikās, des āhnikadīpakas et des karmapradīpas de la littérature brahmano-védique. Je crois que la ressemblance n'est pas seulement extérieure : l'influence brahmanique a été puissante sur cette forme de la discipline bouddhique que révèle notre manuel 4.

<sup>1 =</sup> Mahayanapitaka (voir Bunytt Nanto, pp. 240 et suivantes).

<sup>2</sup> Bodhisattvacaryanirdeça, nº 1086; cf. nº 1170.

<sup>3</sup> Cf. Cariyapitaka, Kenn, II, p. 427.

<sup>\*</sup> Cf., par exemple, la Chandogahnikapaddhati (Cat. Ind. Office, p. 94), α a treatise on common daily observances, by tripathin Καμακηςνά », et comp. aux vidhis de l'A. k. p. les chapitres suivants : acamanavidhi, dantadhavanavidhi, saindhyopasana, angulinyasa, şaḍanganyasa, praṇavanyasa, gayatrıvarınanyasa, devapuja, nityaçraddha, bhikṣadana, bhojanavidhi, puraṇadiçravaṇa, sayanisanidhyopasana, sayanishhojana, çayanavidhi (stryabhiganana).

Comp. Julius Jolly, Recht und Sitte, p. 154, et Barth, Religions, pp. 159, 160 : a Comme

Comme l'indique son titre, l'A. k. p. « illumine » la règle de conduite rituelle, le « mārga » des ādikarmikabodhisattvas : nous y apprendrons comment on entre dans le chemin, comment on y persévère <sup>1</sup>.

Quel est le sens du mot bodhisattva dans la langue du Mahāyāna? Minayest l'a nettement expliqué 2: le bodhisattva est un aspirant à la Bodhi, un adepte du grand Véhicule. Peu importe qu'il soit laïque ou religieux : religieux, il vivra comme doivent vivre les bhikṣus; laïque, il est soumis à toutes les obligations du « svadharma ». D'où la superposition, la consusion des pratiques bouddhiques et orthodoxes. L'expression « ādikarmikabodhisattva » est moins claire et susceptible de plusieurs interprétations que nous mettrons en lumière en énumérant les sources.

- 1. 1. L'A. k. p. emploie indifféremment les termes bodhisattva, ādikarmikabodhisattva, ādikarmikasattva.
- 2. Le Çikşāsamuccaya désigne par les mots « ādikarmika bodhi-sattva », l'adepte du grand Véhicule. Parmi les novateurs, il en est qui tiennent pour complètement inutiles la discipline exposée dans le Pratimokṣa, l'observation rigoureuse de la morale : « punar aparam ādikarmiko bodhisattvaḥ kasya cid evain vakṣyati kini bhoḥ pratimokṣavinayena çīlena surakṣitena çīghrain tvam anuttarāyāin samyaksambodhau cittam utpādayasva mahāyānam paṭha 3 ».
  - 3. Le bodhisattva peut être laïc ou religieux, témoin cette prédiction de

dans l'ancienne religion, il y a (dans les religions sectaires) des prières pour les principaux actes de la journée et pour les occurrences variées de la vie; prières d'ordinaire simples et courtes, parfois des formules de quelques syllabes à peine, mais que savent rendre compliquées ceux qui raffinent dans leurs dévotions. Une bonne partie du rituel des Tantras a pour objet les diverses manières de les répéter, de les combiner, d'en modifier l'effet en les accompagnant de gesticulations variées, de déterminer le sens mystique des lettres qui les composent, de les disposer suivant certains diagrammes, d'y faire entrer pour ainsi dire, par un effort d'imagination, des significations d'une portée nouvelle. »

- 1 Comp. le titre tibétain de l'ouvrage de Çantideva : Bodhisattvacaryavatara (tradition commune : Bodhicarya\*); cette variante paraît justifiée par le vers I, 1. Les kriyas sont inséparables de l'acara (carya).
- 2 Recherches sur le Bouddhisme, et notice annexée au B. C. A. dans Zupisky; cf. Wassilieff et Kern.
  - 3 Apud Minayeff, p. 22. Cf. plus haut, p. 68, n. 1.

Bhagavat : « punar aparam kulaputra bhavişyanty anāgate 'dhvani gṛhasthapravrajitā ādikarmikabodhisattyāḥ 1. »

- 4. L'interlocuteur de Bhagavat dans le Caityapungala porte le titre d'ādikarmika: « bhagavān āha | daçākuçalabhūtāni çṛṇu | kāyikam trividham pāpam ... | bho ādikarmika ... atha ādikarmiko bhagavantam etad avocat | bhagavan kṛtam caityabimbasya çaucādipūjanakarma katham ... » La nature du livre montre qu'il s'agit d'un adepte des cérémonies tantriques. Mais on rencontre aussi l'expression ādikarmikabhikṣu, qui désigne le bhikṣu initié suivant la formule mahāyāniste, lequel s'oblige par des vœux plus complets ², pratique le « bhaikṣuka dharma », suit, en même temps que les Vinayas, les règles fixées dans les Kriyātantras ³.
- 5. On lit dans le Divyāvadāna 4 la formule : « anāpattir ādikarmi-kasya », et d'après les éditeurs il faut entendre : « beginning a wrong action without finishing it. » Tel paraît être le sens du passage en question, d'ailleurs assez confus et peu explicite.
- II. Dans les textes que nous venons de passer en revue, ādikarmika, synonyme de bodhisattva, désigne le mahāyānika, candidat à la Bodhi ou plus exactement au bodhisattvatva; par sa valeur étymologique, ce terme oppose aux Bodhisattvas célestes, conducteurs de la caravane, les « srotaāpannas », les commençants admis au véhicule du salut <sup>5</sup>.

Dans le Pañcakrama est indiquée une distinction analogue : le vajrayogin a réalisé le nispannayoga, le yoga suprême et définitif; le commençant, semblable à celui qui est parti, mais n'est pas encore arrivé, pratique l'adikarmayoga.

Mais si nous sommes semblables à Bouddha, si le monde et la pensée sont illusoires, à quoi peut servir le yoga et comment est-il possible? Tout être est vajrasattva: la pureté initiale, de sa nature même, persiste inal-

<sup>1 (</sup>liksasamuccaya, apud Minayeff, p. 220).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Minayers, pp. 301 et suiv.

<sup>3</sup> Ms. dev. 84, fol. 15', 18', 12'.

<sup>4</sup> P. 544, 20; cf. Mahavyutp., § 280, 41 : « adikarmikalı », précédé immédiatement de « anapattili ».

<sup>3</sup> Cf. Mahavyutp., § 22, 10, et § 19, 36.

térée; elle est nécessairement réalisée; la tathata ne peut être produite par le jeu de la pensée <sup>1</sup>. Il n'existe pas d'adikarmika, de jñanakrama, de carya : toute créature réside dans la tathata, dans la bhūtakoṭi d'où il ne saurait y avoir décadence <sup>2</sup>.

Le Pañcakrama expose et condamne l'hérésie que nous venons de résumer <sup>3</sup>; il établit fortement la notion d'un état supérieur (prabhāsvara, caturtha tattva, sarvaçūnya) auquel on parvient en franchissant trois degrés (çūnya, atiçūnya, mahāçūnya) qui constituent l'utpattikrama : tant que le yogin séjourne dans ces stades inférieurs, il est « ādikarmika ».

Cette superposition des kramas ne peut évidemment pas être séparée de la distinction des deux vérités; le sarvaçunya est identique au paramartha, au prabhasvara 4. Le yogin prend possession du vajrakaya, du vajrayoga:

susamahitayogena sarvam buddhamayam vahet sarvatra sarvatah sarvam sarvatha sarvada svayam sarvabuddhamayam siddham svam atmanam sa pagyati.

Le çūnya 5, l'atiçūnya 6, le mahāçūnya 7 appartiennent au domaine de la vérité relative. Comment les caractériser? Je désespère d'en donner une idée exacte; la seule chose qui paraît certaine, c'est que la mahāçūnyabhāvanā est réalisée par le maithuna liturgique (candravajrādisaṃyogāt, prajňopāyasamāyogāt), et que l'ascète, en la pratiquant, obtient la « deva-

P. K., III, 83, cité p. 155, n. 2. — Cf. p. 183, n. 2 et P. K., IV comm. I. 12: a samvṛtisatyasya hetuh prabhasvaram | samvṛtisatyam prabhasvarasya hetuh. » — Voir chap. V, § 3.

<sup>2</sup> vyutthana.

<sup>3</sup> P. K., III, 86: « yathagnir darugarbhastho nottisthen mathanad vina | tathabhyasad vina bodhir jayate neha janmani. »

<sup>+</sup> P. K., IV, 36-37; cf. III, 52-55, 61, 80, 82. — Voyez le Bodhicittapatala dans le Crisamaja (P. K., III, 17); Lalitavistara, p. 439.

<sup>5</sup> Ibidem, III, 7°.

<sup>6</sup> Ibidem, III, 15.

<sup>7</sup> Ibidem, III, 23.

tākṛti », la huitième bhūmi ¹, la Dharmodayābhisanibodhi : mais tant qu'il reste en lui pensée ou méditation, il pratique l'utpattikramayoga ².

adikarmikayogena caşţamını bhumim apnuyat ... 3 dharmodayabhisanıbodhil) krıdaragadivistaraib 4.

Cette abhisambodhi d'ordre inférieur (hāhyasambodhi) est celle qu'on goûte dans les bras de la bien-aimée : « anena bāhyānganayā saha saprapan-cacaryā darçitā <sup>8</sup>. » Il arrive qu'on la confonde avec l'Anuttarābhisambodhi; c'est, comme nous l'avons vu, l'erreur des Tāntrikas vulgaires. Çākyamuni lui-même prit le change :

abhisanibodhikamo 'yani çakyasınıhas tathagatalı mahaçünyena buddhatvanı prapsyamıty abhimanatalı nairafijananadıtıre nişpadyasphanakanı gatalı tilabimbıva sanıpurnah khamadhyastha jinas tada ekasvarena tanı prahur acchatena jinaurassım aviçuddham idanı dhyananı na ca tad iştakavaham prabhasvaranı tu alambyam akaçatalavat paranı prabhasvaranade prapte sveccharupas tu jayase sarvaiçvaryanı tatha prapya vajrakaye pramodase ".

Celui qui a pratiqué le triple abhyasa obtient la dixième bhūmi. Le mahasukha, faussement identifié avec le paramartha, n'est qu'une illusion aussi vaine que toutes les autres : « çringaradyupabhogani ca ... kuryad

<sup>1</sup> Cf. Maharastu, I, AXM et note. — WASSILIEFF, p. 239. — Cf. P. K., IV, 45 et țip. : aavatantradi jagat sarvam (asvatantram iti pṛthagjanabhūmim arabhyaṣṭamabhūmiprapta-bodhisattvaparyantam jagat sarvam).

<sup>\*</sup> P. K., III, 52: « yavat syad bhavanayogas tavat syad adikarmikali ... »

<sup>3</sup> Ibidem, III, 79; comm.: « adikarmikayogeneti devatayogena », cf. p. 155, n. 6.

<sup>1</sup> Ibidem, III, 81.

<sup>5</sup> Ibidem, III, comm. 1. 77.

<sup>\*</sup> Ibidem, III, 87 et suivants. Ce passage est extrait du « Mahayanasutra Lalitavistara »; mais comparez le récit très différent du I.alita, pp. 324, 439; Maharastu, II, p. 207. — Lises pout-être ; « prabhasvarani tvam alambya ... »

udakacandravat 1. » La caryā du yogin, dépouillée de tout élément relatif (atyantaniḥprapañca), s'accomplit « çūnyatayā, adhyātmaprajñayā 2 ».

L'adikarmika se distingue du yogin plus parfait à différents points de vue. Il est tenu de pratiquer la carya des bodhisattvas telle qu'elle est décrite dans les premiers chapitres du B. C. A., et les multiples çikṣās qui précisent les principes généraux. L'ascète complet, au contraire, est dégagé de la moralité au sens vulgaire du mot <sup>5</sup>. D'autre part, l'adikarmika s'astreint à une forme de yoga qui suppose l'emploi des maṇḍalas, etc., et qui reçoit le nom de yoga initial, par opposition à l'abhisambodhiyoga <sup>4</sup>; il doit accomplir les vidhis : c'est à lui que Bhagavat s'adresse dans le Caityapungala, et pour lui que notre auteur a composé son manuel.

Les quatre mudras sont la mahamudra, la samayamudra, la dharma ou jñanamudra, la karmamudra; cf. I, 92, comm. : « tato bahyanganaya rajakakulatmikaya jñanamudraya va skandhadikam sameodhya vajrapadmasamskaram ca kṛtva ... » et V, 40. — Description des quatre mudras dans Ācaryakriyas., fol. 42°, l. 9. — Les yogims ne sont pas des femmes (cf. Abhidhan., 7°: « varjayen manuşim kanyam asamayajñam », mais des « divyanaris » : l'ascète est, comme nous l'avons vu, « devatakṛti ». La mudra, pour l'ascète « arrivé », n'est plus posée comme extérieure (bahya), puisque tout est l'atman.

La relation de ces cérémonies avec celles du Pindikrama (P. K., chap. 1) est étroite : Abhidhanot. et le P. K. appartiennent à l'école du Samajatantra; de même le Sarvadur-

<sup>1</sup> P. K., IV, 31.

<sup>2</sup> L'auteur paraît enseigner, III, 50 et suiv., que le mahaçunya n'est pas distinct du sarvaçunya : « caturmudrabhir yukto yogi daçabhimuçraro jayate. » La contradiction n'est qu'apparente : le point de contact entre l'utpattikrama et le prabhasvara n'est pas facile à saisir, puisque le prabhasvara est exempt de tout lakṣaṇa, puisque sa manifestation, provoquée infailliblement par l'abhyasa, n'est pas une manifestation. Il importe d'ailleurs d'être fixé sur la valeur de cette expression « caturmudrabhir yuktal) ».

<sup>3</sup> Cf. P. K., chap. Vl.

Le treizième chapitre de l'Abhidhanot. (Ms. dev. 99, fol. 56-57) traite de l'adikarmayo-gabhavana. La méditation comporte l'emploi de différents cakras (kaya, vak, citta, jñana, dharmacakra) et l'évocation des divinités, bhairava et kalaratri, varahı, herukavajra, dakinıs, yamadadhi, etc.; la yoginı, « digvasası muktakeça », y joue un grand rôle; l'ascète est représenté dans les maṇḍalas par le bija de son nom secret (svanamabija), qui figure dans une guirlande de mantras (mantramala) avec le praṇava (om) et les sons hum et phat; quatre fois par jour, le sadhaka pratique le samayayoga, opération qui suppose l'emploi des divinités (heruka, vajravarahı, vajravairocanı), évoquées par des dharanıs mystérieuses (devya hṛdayopalıṇdaya: le mystère du mystère de la déesse).

ment casana et sasana, upaçaka et upasaka, suci et cauca, mani et mani; quelquefois la nasale dentale suit immédiatement la lettre r (sutrena); s est plus fréquent que c. Cette variété de graphies n'est pas un fait sans importance : peut-être en pourra-t-on tirer quelque jour des renseignements utiles à l'histoire de la langue et de l'orthographe. Tout en restaurant un texte lisible, j'ai voulu donner du manuscrit une idée exacte, indiquant en note (sauf, en général; pour l'anusvara) toutes les corrections que je croyais devoir adopter.

Très souvent, le visarga reinplace en finale la nasale m ou l'anusvara; ou bien il est ajouté, sans motif apparent, à une voyelle finale (yathavidhih = "vidhi; vibhavyah = "vya; sambharah = "ram), étant, soit un signe qui marque la fin du mot, soit une déformation de l'anusvara.

J'ai noté quelques formes grammaticales curieuses (bhuñjit, vyadhat), quelques particularités de métrique et de saindhi (padas catalectiques, vers faux à la manière des tantras, — ratnebhyopari, manopurvanigamah).

Le colophon nous apprend que notre livre a pour auteur l'acarya Anupamavajra, et que le manuscrit fut copié le huitième jour de la quinzaine obscure d'açvina, par le vajracarya Çriçakyabhikşu , moine du Çriyaçodharavarmamahavihara, monastère dont le fondateur s'appelait Çrividyadharavarmam. Aucun de ces noms ne nous est connu.

Une stance précède, très obscure, en l'honneur d'Anupama[vajra]. La première ligne contient probablement un nom de roi, que je n'ai pas su restituer.

M. Barth a eu l'extrême bonté de relire ma copie : le plus grand nombre des conjectures lui appartient <sup>2</sup>; je lui suis très reconnaissant de cette utile et indispensable assistance. M. Speyer ne s'est pas montré moins généreux. Il consent à revoir les épreuves des textes sanscrits et met à mon service une attention jamais défaillante, amusitasmrtita.]

- 1 On peut se demander si ces mots ne significat pas « moine bouddhique ».
- 2 Le signe [] indique les syllabes ou fragments restitués. Les mots sanscrits dans les notes, sauf indication contraire, reproduisent le manuscrit.

## ADIKARMAPRADĪPA 1.

Om namo buddhaya.

Pranamya crigurun bhaktya jinan [ca] sasutan atha 1 adikarmapradip[o 'y]am tadarthibhyo vidhiyate [ 1 çişyanam açubodharthanı (?) likhyate spardhaya na tu | atah çantaduhkhah (?) sarve kşantum arhanti manı prati | 2 tatrādau decitā ye tu mantralı pujadikarmasu [ akrsyaikatra sampinde likhyante te tu nanyatha [ 3 mukhacaucadikani krtva prata[r]dhyanani japani tatha | namasamgitipatham ca kuryat pranidhim eva ca [ 4 bhadracaryadina paçcan namaskarani prakṛtya vai [ cuci nispranakanı toyanı jambhalaya yathavidhi [] 5 dadyād aşţau çatāny eva pretebhyaç culukānis tathā | paçcan mrccaityakarmadi buddhadınanı ca püjananı [ 6 guro[r] mandalakani krtva svestadevasya mandalam | prajñaparamitadinam patham kuryad yathepsitam [ 7 krtva pradakşinam tebhyo pranidhim ca viçeşatalı | bodhisatvabalim datva çasanasya cirasthitim | 8 açamsayet prahrştena cetasa susamahitalı vandanāpūrvakani paçcad gurubuddhān visarjayet | 9

- 1 A. peut-être gurum malgré la graphie nbh.
- 2 A, peut-être açubodhyartham: « pour qu'ils obtiennent rapidement la bodhi ».
- 3 A, le Cat. de la R. A. S. lit darçita; C, sainpinda, comp. les mots pindikarana, pindikaromi.
  - 4 A, \*sauca\*; D, pranidhikovaca, comp. p. 191, l. 7.
- 5 D, jambhalado, corrigeant vya effacé, comp. p. 191, l. 11; yathavidhih, de même 11 D, mais voyez plus loin.
  - 6 B, pretyebhyaç; C, mṛtacaitya; D, pūjanaḥ.
  - 7 D, yathepasitalı.
  - 9 A, āsansayena.
- 4 On lit, au revers de la feuille 1 : adikarmapustakam | daçakuçalapustakam | namo lokanathaya.

Parmi les œuvres de Dipańkara Çrijñāna (appelé aussi Atişa), je remarque un « Bodhi-sattvakarmádimargavatāra » et un « Daçākuçalakarmopadeça ». [J. Buddh. Text Soc., 1893.]

punar bhojanakále ca bhaktavyañjanakádibhih | sarvabhautikamantrena balim dadyad vidhanatah | 10 naivedyam trişu ratneşu há[2 a]rityai ghaţikatrayam | agrasanam ceşṭadevasya paccad bhuñjid yathavidhi | 11 ucchiṣṭaharapiṇḍam ca datva 'camanam acaret | danagathadikam paccat paṭhitva vihare[d] budhaḥ | 12 bodhisatvakriya[h] sarvac caturthya[m] hṛṣṭacetasa | punah pradoṣavelayam saddharmadhyayanadikam | 13 kṛtva praṇamya bhavena pañcaṅgair akhilan jinan devatayogayuktena supyatam simhacayyaya | 14 utthane ca punah kāryā vandanādividhikriyā | adikarmikasatvanam mārgas tāvad ayam matah | 15

iha hi sugataçāsanābhiprasannena kulaputreņa vā kuladuhitrā vā prathamam ratnatrayam çaraņagāminā bhāvyam | tadanuçamsā ca Sūkarikā-vadāne 1 vistareņa pratipāditā 2 bhagavatā | tathā hi

ye buddhanı çarananı yanti na te gacchanti durgatim 3 | prahaya manuşan kayan 4 divya[n] kaya[n] labhanti te | evam buddhanı dharmanı samghanı çaranam yanti ...

ityādi | Triçaranūnuçamsāsūtre 5 ca

ekacittakṣaṇe puṇyam aprameyani çaraṇodbhavam 6 |

- 11 B, le signe gha est de forme anormale; C, pada faux; D, bhuñjid; corrigez bhuñjyad, bhuñjed; comp. la forme vyadhat, p. 197, l. 7.
  - 12 B, acavanam; D, vihare.
- 14 D, svapetam, graphie nonchalante pour svapeta svapita, toutefois supyatam probable à cause de devatayogayuktena; "sayyaya.
- 1 çûkarikavadane; voir Cowell et Nell, Divyavadana, p. 195, variante « kāyān upāsate ».
  - pratipadita.
  - 3 durgatih.
  - 4 kayah.
  - 5 \*anusainsa\*.
  - 6 pada faux; caranodbhavah.

atiricyante [bhicasta ahnapi] 1 yadi sambhavet [
tasmad buddham ca [2 b] dharmam ca samgham ca gananam varam 2 |
prayayac charanam samyag yadicched unadhiksayam [

iti vacanāt | tatrāyam vidhiḥ | çubhadivase <sup>3</sup> çrāddhena kulaputreņa kuladuhitrā vā çucinā çucivastraprāvṛtena viviktapradeçe buddhapratimām pancopahāraiḥ sampūjya <sup>4</sup> | tadagre triratnebhyo gurave ca maṇḍalakāni kṛtvā dakṣiṇāpūrvakam tīvraprasādena triratnebhyo gurucaraṇayoç ca praṇipatya | purato jānumaṇḍalena | utkuṭukena <sup>5</sup> vā sthitvā trir evam adhyeṣitavyam | prayaccha me kalyāṇamitra trīṇi çaraṇagamanāni | upāsa-kaçikṣāsamvaram <sup>6</sup> ca | tataḥ samyagadhyāçayapravṛttam <sup>7</sup> çiṣyam avalokya guruṇā <sup>8</sup> vaktavyam | yathāçaktitaḥ <sup>9</sup> prayacchāmīti vada tvam āyuṣman | samanvāharācārya aham amukanāmā imām velām upādāya yāvad ā bodhimaṇḍaniṣadanāt | buddham bhagavantam sarvajūam sarvadarçinam | sarvavairabhayātītam mahāpuruṣam | abhedyakāyam anuttarakāyam | çaraṇam gacchāmi dvipadānām agram | evam dharmam çaraṇam <sup>10</sup> gacchāmi gaṇānām pravaram | evam dvir api trir api | triçaraṇagatam <sup>12</sup> mām ācāryādhārayatv iti.

triçaraņasya daçaçikṣāpadāni dātavyāni  $\parallel$  tad yathā  $\mid$  samanvāharācārya aham amukanāmā imāni [3 a] velām upādāya  $\mid$  yāvad ā bodhimaṇḍaniṣa-

- 🕯 gananambaram gananani varam, qui donne un pada faux.
- 3 subhadivase.
- sampujyah; de même, plus bas, adhyeşitavyah, puruşah, anuttarakayah, etc.
- <sup>8</sup> utkuṭṭaka qui peut se lire utkuṭuka; Bunnouf, Int., p. 324; Divya, p. 339; Dhammapada, p. 141.
  - sarana, upaçaka.
  - 7 adhyaçaya•.
  - 8 gurună.
  - 9 saktitah.
  - 10 saranam.
  - 11 viraganam.
  - 13 gatasmam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ex conj.: bhasastahnapi, ou <sup>2</sup>drapi; passage corrompu et presque désespéré. Peutêtre <sup>2</sup>kṣaṇapuṇyam: « Le mérite qui résulte de la pensée du refuge conçue pendant un instant ... (cf. l'expression kṣaṇasaṃpad dans le B. C. A.).

danāt | prāṇātipātād viramāmi | evam adattādānam | kāmamithyācāram | mṛṣāvādam | paicunyam | pāruṣyam | sambhinnapralāpam | abhidhyām vyāpādam | mithyādṛṣṭim prahāya mithyādṛṣṭer viramāmi || evam dvir api trir api.

gṛhītadaçaçikṣāpadena copāsakasamvariņā bhāvyam | tatreyam samvarajnaptih | samanvāharācārya yathā te āryārhanto | yāvajjīvam prāṇātipātam vihāya prāṇātipātād viratāh | evam evāham imām velām upādāya | yāvajjīvam prāṇātipātam vihāya prāṇātipātād viramāmi | anena cāham prathamenāngena teṣām āryāṇām arhatām çikṣāyām anuçikṣiṣye 'nuvidhīye 'nukaromi | punar aparam yathā te āryārhanto yāvajjīvam adattādāṇam | kāmamithyācāram | mṛṣāvādam | surāmaireyamadyapramādasthānād viratāh | evam evāham | evamnāmā imām velām upādāya yāvajjīvam adattādānam | kāmamithyācāram | mṛṣāvādam | surāmaireyamadyapramādasthānāt [3 b] prativiramāmi | anena cāham pancamenāngena teṣām āryāṇām arhatām çikṣāyām anuçikṣiṣye 'nuvidhīye 'nukaromi | | evam dvir api trir api.

aupayikam <sup>6</sup> sādhv iti | tadanu *Daçākuçaluparityāga-Şadgatikārikā-Satvārādhana-Gurvārādhana-*ādibhih <sup>7</sup> samskṛtya sasekair <sup>8</sup> anugraham kuryāt.

evam labdhopāsakanāmadheyena \* kṛtasambodhisādhanapraṇidhinā | çrīgurucaraṇaçaraṇagatena | çrāddhena | satvahitaiṣiṇā pratyaham yat kartavyam tadāha || na tv etat sarvam çaraṇagamanādikam mūlasūtre-

<sup>4</sup> evammadatta.

<sup>2</sup> sambhanna. — Le samdhi, d'ailleurs flottant dans les formules, est rompu par la multitude des lignes d'interponction.

<sup>3</sup> sambara; lecture fréquente.

<sup>4</sup> aryarhanto et plus loin aryanam arhatam.

<sup>5 •</sup>jivammadatta•, ahammevani.

<sup>6</sup> aupayika — upāya (voir Gaṇapaṭha, Vinayādi, 5, 4, 34) — ucita, sādhu. Deux interprétations sont possibles : 1, sādhu glose le mot aupayika; 2, le maître dit : La cérémonie préliminaire est bien accomplie.

<sup>7</sup> Les différents termes du composé daçakuçala sont séparés dans le manuscrit par des 1 ; même graphie plus loin.

<sup>8</sup> sah sekair; sa sekair ou saçeşair, samsekair, sasekair?

<sup>9 °</sup>upáçaka°.

noktam <sup>1</sup> tathā mahāsyopanyāsaḥ <sup>2</sup> | atrāha | yadi nāma granthavistarabhayād ādau noktam asmābhis tatbāpy etat sarvani vijūair uktam <sup>3</sup> yasmāt sarvam idani dhyānādikam pariçuddhopāsakenaiva <sup>4</sup> kartavyam nānyena | atas tasya çikṣāsamvarādikam vaktum sūcitam eveti sarva[m] sustham.

mukhaçaucādikam ityādi | rātrau tṛtīyapraharopari yathopadeçataḥ | çayaniyād utthāya | kṛtānjalinā kṣititalanamitaçirasā | evam vaktavyam om sarvatathāgatapādavaudanām karomi | sarvatathāgatakāyavākcittaprayogeṇa | om sarvatathāgatapūjopasthānāyātmānam niryātayāmi | sakaladharmadhātusvakāyavākcittavajraspharaṇatayā | sarvatathāgatavajrasatva [4 a] adhitiṣṭhasva imām | om sarvatathāga[ta]pūjābhiṣekāyātmānam niryātayāmi | sarvatathāgatavajraratnābhiṣinca mām | om sarvatathāgatapūjāpravartanāyātmānam niryātayāmi | sarvatathāgatavajradbarma pravartaya mām | om sarvatathāgatapūjākarmaṇe ātmānam | niryātayāmi | sarvatathāgatavajrakarma kuru mām | sarvatathāgatavajracittam utpādayāmi | sarvatathāgatajnānavajrasamatācittotpādena | kuçalamūlasamatā prapancadharmatāsvabhāvasiddhyārāgaṇatāyai acusambhāropacayārtham in bodhisatvena vidhir eṣaḥ kartavya iti Vajracikhara-āditantreṣūktatvād iti.

tataḥ pañcāṅgena praṇamya | kāyādipāṭavārthaṁ ¹¹ dantakāṣṭhaṅi kṛtvā | oṁ viçuddhadharma sarvapāpāni me çodhaya sarvavikalpān apanaya būṁ | anenābhimantritajalaculukena kalayanaṁ ¹² kuryāt | tataḥ | oṁ

```
4 *sútrena.
```

² mahasyapanyaçah?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> uktah, lecture douteuse.

<sup>4 °</sup>cuddhaupacakena.

<sup>5 \*</sup>sauca\*.

<sup>6 °</sup>cittamvajra°.

<sup>7 •</sup>satvamadhi•; ma = a.

<sup>8 •</sup>karmane atmanaii, sic.

<sup>9 ...</sup> kuru mam; la formule est peut-être incomplète : le sens paraît être celui-ci : « sarvatathagatavajrakarma sarvatathagatavajrakarmakarminan kuru mam ».

to asu.

<sup>11 •</sup> páttava ou pátuva.

<sup>12</sup> kalayanam = ksalanam, au besoin ksalayanam.

padma padma | 9 ākṣipadmaçubhaga hūm 3 1 | saptābhimantritajalena mukham prakṣālayet 2 sarvajanapriyo bhavati | cakṣūrogo na bhavati | Siddhaikavīratantre mahānuçamsokto 'yam mantrarājaḥ 3.

paçcāt komalatarāsanopari dhyānālaye svestadevatān yathāsukham vibhāvya mantram japet | dhyānāt khinno mantram japed iti vacanāt || || tadanu sakalamunīndratatyasamgrāhakam Nāmasamgīti 4 bīpātham kuryāt.

pranidhim eva ceti parena sambandhah 5.

bhadracaryādipraṇidhānapūrvakani sarvagurubuddhabodhisatvebhyo 6 namaskārani kuryād ity arthah,

sūryodayānantarani yat kartavyani tad āha | çuci ni[s]prāṇakani toyani ityādi | anantaroktavidhayā \* jambalāya jalani dadyāt | kinibhūtani çuci | pavitram | nisprāṇakam iti | yathoktavidhinā pratyavekṣitam | tathā cāha

hastaparņapuṭakumbhe purņe guhyādisambhave <sup>9</sup> | pratyavekṣyopabhoktavyam <sup>10</sup> rasadravyam dayāvatā | urdhvam adhas tiryaggāmi sthirasamkocacakrakṛt | gomūtrikodbhūtaggāmi <sup>11</sup> praninām aṣṭadhā gatiḥ |

iti samyaŭ 12 nirudhya | yathāvidhir iti | yaṭhāvidher ayam arthaḥ | purato raktayam̃kārajāṣṭadalakamalopari çuklākārajam candramaṇḍalam prajño-

- <sup>1</sup> Lisez akṣipadma subhaga<sup>a</sup>; hūḥ. Le chiffre que je transcris par 9 n'est pas nettement écrit.
  - 3 sapta, lecture douteuse, peut-être samyjagjabhi; manuscrit prakhalayet.
  - 3 canusanisauktam ayani mantrarajali. La syntaxe de la correction reste douteuse.
  - i japet miti.
  - 5 sambanyah.
  - " sarsva".
- 7 nispranakastokam toyam; stokam pourrait bien être une première écriture, non effacée ensuite, pour le toyam suivant. Comp. cl. 5.
  - 8 •vidhaya; la graphie jambala n'est pas isolée.
- 9 °puțța°; guhya°: on peut lire çukty°; °ădidyasambhave, la variante ădya est passée dans le texte.
  - 10 pratyavekşāyabh°.
  - 11 goműtrikotbhűtaggámi?
  - 12 sainmyag.

pāyātmakam işadraktam | tadupari pītajaiikārajavasudhārayā ¹ saha samāpannam | suvarņavarņaratnasambhavamukuţinam ² | sarvābharaṇabhūṣitam pralambodaram | vāmanākāram | nīlotpalamālādharam samyag vibhāvya | svadakṣiṇahaste maṇibandhe oii | hastamadhye hūii | sarvāngulyagre blūm | sarvāngulīmūle saḥ samyag vibhāvya | oii jambhalajalendrāya svāheti hastam abhimantrya pañcāmṛtam tadabhāve akṣobhyamātram ³ apy udakamiçram culukena pītvā oii hūii blūii saḥ [5 a] ity uccārya | aṣṭottaraçatajalaculukāni ⁴ deyāni | sthiracitta[s] tīvreṇa prasādena yo dadāti | so acirād eva jambhalasadṛço bhavatīti bhagavato vacanāt | sanbhāraparipūriç ca | jambhalajaladānavidhiḥ ⁵.

pretebhya iti | pretebhyah çucipradeçe om jalam idam sarvapretebhyah <sup>6</sup> svāheti mantram uccārya | jalaculukāny astottaraçatāni deyāni | iti preta-jaladānavidhih.

paçcān mṛccaityādikarmādītyādi <sup>7</sup> | paçcād <sup>8</sup> iti jaladānānantaram mṛccaityādikam kuryād ity arthaḥ <sup>9</sup> | ādiçabdāt sarvakatāḍanopādānam <sup>1</sup> tatrāyam caityakaraṇavidhiḥ.

om namo bhagavate vairocanaprabharājāya tathāgatāyārhate samyak-sambuddhāya | tadyathā | om sūkṣme 'samasame praçānte 'o dānte['] samārodhe 'nālambe | tarasva yaçovati '' mahābhaje nirākule nirvāņe | sarvabuddhādhiṣṭhānādhiṣṭhite svāhā || anayā dhāraṇyā mṛtpiṇḍam vālu-kāpiṇḍam vā | ekavimçativārān parijapya caityam kuryāt | yāvantas tas-

- i jamkaraja.
- 2 suvarņavarņam rakta"; makuļinaļi.
- 3 akşobhyamatram; il s'agit, ce semble, d'un seul ingrédient du pancamṛtam; faut-il lire aikṣava\*?
  - 4 •jalamculukāni, remarquez le genre du mot.
  - 5 •vidhi.
  - •pretyaibhyaḥ.
  - 7 mûtcaitya.
  - 8 paçcăt iti.
- <sup>9</sup> ity; le mot que je transcris sarvaka dans la formule sarvakatadana, revient plusieurs fois dans notre texte; on peut lire sajyaka, saccaka; sarvaka, qui n'est pas improbable paléographiquement est confirmé par le Caityapungava (voir plus loin).
  - 10 Ex conj. : orh çûkşme 2 same samayaçante; pa = pra.
  - 11 yasovati; mahateje? Le mot tarasva a la valeur d'un causatif?

min ' paramāṇavas ' tāvatys[ḥ] kot[y]a[ç] caityāni kṛtāni bhavantīti | tadanu (5 6)

ye dharma hetuprabhava hetuih teşam tathagato hy avadat teşam ca yo 3 nirodha evamvadı mahaçramanah

nnayā gāthayā pratiṣṭhāya | oifi namo bhagavate puṣpaketurājāya tathāgatāyārhate samyaksanibuddhāya || tadyathā | oifi puṣpa 2 mahāpuṣpa ասրսṣpa -- puṣpodbhava — puṣpasanibhava — puṣpavikrānta — puṣpāvakirņa ⁴ avāhā || anayā dhāraṇyā 'bhimantritapuṣpani dadyāt | yāvanti puṣpāṇi tāvatyaḥ koṭyaḥ puṣpāṇi dattāni bhavantīti ⁵ |

tatah | offi namo bhagavate ratnaketurājāya tathāgatāyārhate samyak-mahbuddhāya | tadyathā | offi ratna 2 mahāratna ratnavijaya svāhā | anayā cultyavandanāni kuryāt | ekacaityavandanayā koţicaityavandanāḥ kṛtā bha-vanttti cultyakaraṇavidhiḥ.

mrvakatādanavidhir ucyate | om vasudhe svāhā | mṛttikāgrahaṇamantraḥ | om vajrodbhavāya svāhā | bimbabalanamantraḥ | om araja viraja avāhā | tailamrakṣaṇamantraḥ | om vajradhātugarbha svāhā | bimbakṣe-paṇamantraḥ | om dharmadhātugarbha svāhā | mudrākṣepaṇamantraḥ | om vajramudgara ākoṭaṇati i hūm phaṭ ṣvāhā | ākoṭaṇamantraḥ | om dharmarata svāhā | niḥsāraṇamantraḥ | om supratiṣṭhitavajra svāhā | sthapanamantraḥ | om sarvatathāgatamaṇiçatadīptajvala 2 dharmadhātugarbha svāhā | to a pratiṣṭhāpanamantraḥ \* om svabhāvaviçuddha āhara

I withati; yavantas masmin.

<sup>\*</sup> paramanava ; kojyag ex conj. ; kaujja, comp. p. 188, n. 5.

A 14H.

I monore, je transcris par un trat d'union un signe qui paraît être le virana; il sert pout due unequement à separer les termes de la litanie comp. p. 193, l. 19, peut-être set d'equivalent au chaffre 2 qui suit le puspa. — Il est difficile de distinguer les tinales eu c'ha finales eu c.

<sup>\*</sup> Remarques l'acqualarete de la construction de même, l. 1, au lieu de « ... puspapen dattenen ... », en mens » ... datte blavante ».

<sup>#</sup> Knywaa.

l'akceptati, prot citte akcepteti, mais computer les formules : a our ... akceptati agranation (1) a missione de akcepteti, mais computer les formules : a our ... akceptati

a part experience describer in

2 āgaccha 3 dharmadhātugarbha svāhā | visarjanamantralı | om ākāçadhātugarbha svāhā | kṣamāpaṇamantralı | tatas tac caityādikam anupahatapradeçe niveçayet | iti sarvakatāḍanavidhilu.

buddhādīnām ca pūjanam iti | ādiçabdād āryamaitreya — manjuçrī — avalokiteçvara — prajūāpāramitā — tārā — mārīcīprabhṛtīnām grahaṇam ² | tatrāyam kramaḥ | vicitrapratimādikam mayūrapicchakādinā 'vamārjayet snānārtham ³ | vakṣ[y]amāṇamantreṇa snānam kuryāt | tatra 4 om āḥ sarvatathāgatābhiṣekasamya[k]çriye (?) būm 2 | snānamantraḥ | om āḥ vajrasamva[ra] ⁵ hūm svāhā | om āḥ vajrasamālambana hūm svāhā | om āḥ vajrasamālambana hūm svāhā | om āḥ vajra-dhūpa hūm svāhā | om āḥ vajradīpa hūm svāhā | om āḥ vajranaivedya hūm svāhā | om āḥ vajranaivedya hūm svāhā | om āḥ vajranaivedya

guro[r] maṇḍalakam ityādi | ādau tāvad guror maṇḍalakaṅi 7 kuryāt | paçcād anyat || || kasmād ādāv eva gurumaṇḍalakopanyāsalı |

sarvabuddhasamo hy asau ¡

iti 8 vacanāt |

guru[r] buddho bhaved dharmah samghaç capi sa eva hi [

iti pravacanāc cāpi | naivam | yad 10 etat sarvam uktam bhagavatā tad guro[r] [6 b] mohātmātiçayam 11 upadarçanāyān na punar atra vācakena mandalakakaraṇam pratipāditam | bhagavatā vistareṇa *Çrīparamādibud*-

- 1 Voir la note 8 de la page précédente.
- 2 grahanah.
- <sup>3</sup> snanarham; je déplace le signe de ponctuation qui, dans le manuscrit, suit avamarjayet.
  - 4 tatrah; on attendrait tadyatha.
  - 5 samva[ra]; peut-être sambara ou cambara.
- 6 abhitaina; abhihitena [vidhina]. En supprimant le mot tritatvavid, on restitue deux padas d'anuştubh.
  - 7 mandalamkam.
  - 8 miti.
  - 9 hiti.
  - 10 naivah yad.
  - 11 tadgură; bhangura"? tad guror, ex conj.

dhakālacakratantra — ādau | satyam | sa tu saddharmaçravaņakāle satkrtya dharmaḥ crotavya ity abhiprāyeṇopadiṣṭam | naivam 1 | anyadāpi triṣkālam paramayā bhaktyā ityādinābhihitam Gurvārādhane coktam

nityam ca gurave deyam nityam pujyas 2 tathagatah |

asyāyam arthaḥ | vidyamāne vastuni çrīmadgurubhaṭṭārakapādānāin svamanobhilaṣitam vastu hṛṣṭacetasā dadyāt |

yad yad işţa[ta]ram kim cid viçişţa[ta]ram eva va | tat tad dhi gurave deyam ...

ityādinā <sup>3</sup> prabandhenoktam |

avidyamane [tu] punar masye 4 sa ca prakalpayet |

itivacanāt | maṇḍalake caturdvīpān nānāratnamayān sampūjya gurave niryātayet <sup>8</sup> | etena

tajjáta[h] 6 punyasambharah sambha[ra]d bodhir uttama |

tad apy asamgatam 7 bhavati | nanu sambhāradvayasambhṛtasya muktir bhavati | katham ekenaiva puṇyasambhāreṇa yukto bhavati jūānasambhāreṇa vinā |

yasmad anyonyapekşaka[h] kşitau çakunipakşavat 8 |

<sup>1</sup> naivam anyadapi.

² jya.

<sup>3</sup> mity.

<sup>4</sup> On lit P. K., I, 158: mașya; — la correction çașpa, sasya, semble difficile tant à cause de punar, qu'à raison du sens; peut-être masya, instr. de masi (\*si).

<sup>5</sup> Traces de rythme.

<sup>6</sup> tajjata, lecture incertaine; taddhata? Le sens parait celui-ci : « gurupujajatah ... ».

<sup>7</sup> tad api sanigatam. — Faut-il changer la leçon du manuscrit? L'auteur est occupé à exposer les raisons qui justifient le gurumandalakarana (depuis l. 2, p. 193), après avoir rejeté les explications inexactes (p. 194, l. 3 et suivantes): telle est l'interprétation que me suggère M. Speyer, assurément plausible bien qu'elle présente certaines difficultés. — Les mots: « tad apy asamgatam » sont mis dans la bouche du contradicteur qui poursuit: « nanu sambhara. ... ». (Cf. le commentaire.)

<sup>8</sup> Ex conj. anyanapaksaka; sakkuni.

atrāha | anayoḥ puṇyajñānasambhārayoḥ paripūraṇam ṣaṭpāramitāparipūraṇād eva bhavati | tā ¹ gurumaṇḍalakakaraṇāt paripūryante | hemaprabhatāmratādiguṇā ² labhyante [7 a] | tathā hi

danam gomayam ambuna ca sahitam çılam ca sanmarjanam kşantih kşudrapipilikapanayanam 3 vıryam kriyotthapanam | dhyanam tatkşanam ekacittakaranam prajna surekho[j]jvala etah paramita[h] şad eva labhate kıtva muner mandalam |

bhavati kanakavarṇa[ḥ] sarvarogai[r] vimuktaḥ suramanujaviçiṣṭaç candravad diptakantiḥ | dhanakanakasamṛddhe jāyate rajavaṁçe <sup>4</sup> sugatavaragṛhe 'smin kāyakarmāṇi kṛtvā ||

maṇḍalaṁ p[r]akaromi | kṛtvā muner maṇḍalam iti upalakṣaṇadharam etat | guror maṇḍalakam api kṛtvā ete 5 guṇā labhyante | kasmān

nānātvanī naiva kurvīta guro[r] vajradharasya ca |

iti vacanāt 6 | anyatrāpi

dánaçilakşamávıryadhyanadın sevayet sada | acirenaiva kalena prapyate bodhir uttama |

iti <sup>7</sup> sarvam sustham.

tatrāyam gurumaṇḍalakavidhiḥ | om āḥ hūm iti sthānātmayogakṛta-rakṣaḥ | om hrīm svāheti vihitahastaprakṣālanācamanaḥ \* | om hūm ity adhiṣṭhitāsanaḥ | om āḥ vajrabhūme hūm iti krtabhūmiparigrahaḥ | om

i targuru.

<sup>2</sup> Ex conj. •prabhatamrayapiguna.

<sup>3</sup> pipilokopanayanam. — Lisez sans doute: « sarinmarjanam ».

<sup>4</sup> vamse.

<sup>5</sup> Le samdhi est négligé.

<sup>6</sup> ceti vacanat.

<sup>7</sup> uttameti.

<sup>8</sup> hrimh; on peut lire \*haste.

vajrasatva sarvavighnān utsā[7 b]raya hūm phat ity abhimantritagomayādinā toucipradece maṇḍalakam vidhāya om āḥ vajrarekhe hūm iti tam adhitiṣṭḥya to abhimantritapuṣpam gṛhītvā om vajragurupravara satkārārghya[m] pratīccha svāheti madhye puṣpam datvā hastam prakṣālayet tato madhye caturacram aṣṭacṛṅgopacobhitam pūrvadakṣṇṇapaccimottarapārcveṣu rūpyavaidūryasphaṭikasuvarṇaparighaṭitatvena catūratnamayam sumerum vyādhāt totamadhye nāmāratnakhacitasimhāsanopari vikacāṣṭadalakamalakamalagarbhacrīmadgurubhaṭṭārakam vicitrābharaṇabhūṣitam vajrasatvalībayā sthitam dṛṣṭvā tataḥ sumeroḥ pūrvato radhacandrākāram cuklam pūrvavideha[m] dakṣiṇe tryacram suvarṇavarṇam jambudvīpam paccime parimaṇḍalam raktam aparagodānīyam uttare caturacram cyāmam uttarakurum vibhāvya sarvam etat pratyekam padmarāgendranīlavaidūryamaraktavajramuktāprabālaparipūrṇam vyādhāt

tadanu pūrvadattani puṣpam apanīya | om hūni ma[8 a]dhyagurave <sup>11</sup> nama iti madhye puṣpani <sup>12</sup> dadyāt | om vajragurave nama iti tadupari | om yam pūrvavidehāya namaḥ | om ram jambudvīpāya namaḥ | om lam aparagodā[nī]yāya namaḥ | om vam uttarakurave namaḥ | pūrvādidikṣu | om <sup>13</sup> yā dehavidehāya dvīpāya nama | om rā ambarāya dvīpāya namaḥ | om lā kurukauravāya dvīpāya namah | om vā çākhā <sup>14</sup> uttara-

- 1 phat iti 'bhimantrita"; traces de rythme.
- 2 adhitisthya, gérondif irrégulier pour adhisthaya (ou adhitisthet, moins probable).
- . 3 paccimauttara".
  - 4 vyadhat, forme irrégulière pour vidadhyat (ou vyadadhyat, moins probable).
- <sup>5</sup> purito qu'il faut remplacer certainement par purato ou purvato. dṛṣṭvà est en somme équivalent de krtva.
  - 6 \*asram, de même plus haut.
  - <sup>7</sup> dvipah.
  - 8 °asram syamam.
  - 9 vibhavyah.
- 10 vyadhat, voir même page, note 1. Le manuscrit donne clairement une lecture marakta; faut-il corriger marakata?
- 11 Ex conj.: « om ham madhye gurave. » La correction, qui m'est fournie par M. Speyer, paraît très heureuse.
  - 19 puspai.
  - 13 •dikşuh om; •videhadaya.
  - 14 cakha?

manjaryāya dvīpāya namaḥ | āgneyādividikṣu ¹ | om ya gajar[atn]āya namaḥ | om ra puruṣaratnāya namaḥ | om la acvaratnāya namaḥ | om va strīratnāya namaḥ iti sumerudvīpayor madhye pūrvādidikṣu ¹ | om yāḥ khadgara[tnā]ya namaḥ | om rā[ḥ] maṇiratnāya ² namaḥ | om lāḥ cakraratnāya namaḥ | om vāḥ sarvanidhānebhyo namaḥ | iti vidikṣu | om aḥ candrāya namaḥ | om āḥ sūryāya namaḥ | sumeroḥ paccime pūrve ca puṣpam dadyāt | amī ca sarve svasvabījaniṣpannā ³ gurave niryātanīyāḥ | tataḥ | gṛhītapuṣpānjalinā [nā]nāratnaparipūrṇān vibhāvya ⁴ |

namas te 'stu namas te 'stu namas te 'stu [8 B] namo namalı | bhaktyaham tvam namasyami gurunatha prasida 5 me |

iti pathitvā | om sarvatathāgatapādavandanām karomīty 6 anena vandanām kuryād iti gurumaņdalakaraņavidhib.

sveṣṭadevasya pūjanam iti | om āḥ vajrabhūme hūm ity 7 ārabhya | om surekhe sarvatathāgatā \* adhi[ti]ṣṭhantu svāhā | iti paṭhitvā maṇḍalake puṣpam datvā hastam ca prakṣālya | om maṇidhari 9 vajriṇi mahāpratisare rakṣa 2 mām hūm phaṭ svāheti mantreṇa svaçirodeçe puṣpam kṣipann ātmarakṣām kuryāt | tadanu sumerudvīpān tathaiva vibhāvya | tadupari sveṣṭadevatām yathopadeçataḥ pūjayet | panca tathāgatān kāyatrayam 10 ca tathāgatānām pakṣe | hūm om trām hrīḥ khamkārapariṇatāḥ | nīla-çukla-pīta-rakta-haritāh | sacīvaroṣṇīṣāḥ 11 | bhūsparça-bodhyagrī-varada-dhyāna-

- 1 Voir la note 13 de la page précédente.
- maniratnaya.
- 3 nispannah guruve..
- \*paripūrņāmvibhāvyah; \*paripūrņān [dvipān].
- <sup>5</sup> pracida.
- 6 karomity.
- 7 mity.
- 8 tathagatan.
- 9 prakhyalyah; manidhari.
- 10 katatrayam; la lecture kaya est arbitraire; peut-être : va tatra pañca.
- 14 lci et ailleurs je transcris par un trait d'union un signe analogue au virama, qui sépare les différents termes d'un composé et empêche le samdhi. Saccivaroṣṇiṣāḥ (satcivaroṣṇiṣāḥ ?) ou sajjivaroṣṇiṣāḥ; comp. plus haut le mot sajjaka<sup>o</sup>, saccakatāḍana (ou sarvaka<sup>o</sup>).

abhayamudrakāḥ ¹ | vairocanan vihāya sarve sūryāsanasthāḥ | sūryaprabhāḥ | vairocanas tu candrāsanaç candraprabhaḥ ² | koneṣu | lan van ram yam kārajebhyaḥ pīta-çukla-rakta-dhūmravarṇebhyaç ³ caturaçra-vartula-tryaçra- [9 a]ardhacandrākārebhyaç caturmahābhūtamaṇḍalebhyopari ⁴ āgneyādiṣu candrasthā yoginyo bahubhūṣaṇāḥ ⁵ | çvetendra-nīlasan-kāça-rakta-çyāmala-viṣahā[ḥ] ⁶ | lan mān yān bhān samutpannāḥ ʔ | bhūtoyāgnicalātmikāḥ | cakradambholiraktāmbhasanbhavotpaladhārikāh ఠ | iti samyag vibhāvya | bho cen mantradevatayor abhedāt ゥ ! bījākṣaran vā yathāsthānan pūjayet | tataḥ pañcakāmaguṇān upaḍhaukayet |

pañcakamaguṇair buddhan pujayed vi[dhi]vat sada | pañcopacarapujabhir 10 laghu buddhatvam apnuyat ||

iti Çrisamājavacanāt | tad eteşām akṣobhyādīnām yathāsamkhyam mūrtyā 11 viņādiçabdam dīpādirūpam candanādigandha[m] dugdhādirasam vastrādisparçanīyam dadyāt | tato 'sati vastum bhāvanayā sarvam niṣpādyam iti vacanāt | any[atr]āpi mānasī mahatī 12 pūjā kartavyā 13 | nanu manasā sarvam anuṣṭheyam iti cet | katham avidyamāne vastum pūjā kṛtā buddhatvāya sampadyate | āha sampadyate | katham | manopūrvamgamatvād

- 1 bodhyagrı; cf. le commentaire.
- \* prabhah.
- 3 •varuebhyah caturasra°, •tryasra°.
- mandalebhyopari ..., samdhi irrégulier.
- bhuşana.
- 6 °cyama-lavişaha. Il faut diviser : cveta-indranila. Nous aurions un anuştubh régulier si on lisait vışahah. De même, dans les lignes qui suivent, remarquez des traces de rythme.
  - i bham I samutpannah bhu. Le sens est évidemment : "bhamkarasamutpannah.
  - \* -raktambhasanibhava", sanidhi irrégulier.
  - 9 Il semble que cette remarque serait mieux placée après la plirase suivante.
  - 10 naticulina.
- mutaya; ex conj. : mûrtya en nature. J'avais pensé à rtaya (vidhaya), mais, comme me le fait remarquer M. Speyer, la vraisemblance n'est pas grande de trouver cette expression dans un texte de ce genre.
  - te mahatiin.
  - 13 půjaní kartavyani.

**dharmāṇām ' | ta**thā hi | cittamātram  $^2$  bho jinaputrā  $[9 \ b]$  yad uta trai-**dhātukam** iti | anyatrāpi

cittena labhyate bodhi[c] cittena gatipañcakam <sup>3</sup> | na hi cittad rte kim cit laksanam sukhaduhkhavoh [

iti gatam etat

paçcāt | om sarvatathāgatapūjāmeghaprasarasamūhaļ pharahi sainga-ganakam hūm | iti pūjām adhitisthet.

tatah | namah sarvabuddhabodhisatvebhyo daçadiglokadhātuvyavasthitebhyo niravaçeşasatvadhātuparitrāņakarebhyah 5 | samanvāharantu māni sarvabuddhabodhisatvāh saparivārāh | aham amukanāmā sarvabuddhabodhisatvebhyah saparivārebhyo ātmānam niryātayāmi sarvathā sarvakālam parigrhnantu 6 mām mahākāruņikāh | adhitiṣṭhantu mām açeṣalokadhātuparitrāyakā nāthā 7 anuttarasiddhivaradāyakāç ca me bhavantu rakṣām ca kurvantv ity ātmabhāvaniryātanā.

sarvapāpān rāgadveṣamohajā[n] sārvakālikān aceṣān yaic cittotpādai[r] buddhabodhisatvair decitam 8 taic cittotpādai[r] decayāmi | yathā te bu[d]dhā bhagavanto 'bhyanujānantīti pāpadecanā 9.

tryadhvagatānām sarvabuddhābodhisatvānām sarvaçrā[10 a]vakapratyekabuddhā[nā]m sarvasatvānām ca ye puṇyajñānasambhārāḥ | satvadhātuparitrāyakāḥ | laukikalokottarās tān sarvān

<sup>1</sup> mamapurvame; toutefois, malgré l'irrégularité du saindhi, il semble que la leçon du manuscrit soit manoe; le groupe ma est mal formé; comp. Dhammapada 1.

<sup>2</sup> citra.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ganipañcakam.

<sup>4</sup> pharahi; \*samuhati spharaya ..., ex conj. — Les impératifs kamahi = kamaya ne sont pas rares dans la langue des Tantras. (Cf. plus haut, p. 190, 1. 10, et P. K., I, 206.)

<sup>5 \*</sup>satvådhatu\*.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> parigrhnantu, orthographe constante.

<sup>7</sup> natha | anuttara•.

<sup>8</sup> papa du masculin; decitam au singulier.

<sup>9</sup> jananti tripapa°; il s'agit peut-être des trois espèces de péché, mais la finale du paragraphe suivant est en faveur de notre lecture.

anumode | anuttarayā anumodanayā | yathā te buddhā bodhisatvāç ca jānantīty anumodanā.

tato yathābhimata[iii] stuti[iii] praņidhānain ca kṛtvā puṇyapariṇā-manām ² kuryāt | yathā te tathāgatārhantaḥ ³ samyaksainbuddhā buddhajñānena ⁴ buddhacakṣuṣā jānanti pacyanti tat kuçalamūlain ³ yajjātikain yannikāya[iii] ⁶ yādṛçain yatsvabhāvain yallakṣaṇain yayā dharmatayā sainvidyate tathānumode tat kuçalamūlain | yathā ca tathāgatārhantaḥ samyaksainbuddhā anujānanti pariṇāmyamānain tat kuçalamūlain anutta-rāyām samyaksainbodhau tathā pariṇāmayāmīti.

tadanu puṣpāñjalin kṛtvā | om sarvatathāgatasulalitanamitair namāmi bhagavantam amukanātham jāḥ hūm vam hūḥ pratīcchemam puṣpāñjalin nātha hāḥ iti 7 paṭhitvā vandanām kuryāt.

prajñāpāramitādīnām ityādi sugamanam.

bodhisatvabalini datveti | tatrāyani vidhili \* [10 b] | namo ratnatrayāya | namo bhagavate surūpāya tathāgatāyārhate samyaksanibuddhāya | tad yathā | om sura 3 prasuru 3 tara 3 tara 3 sambhara 3 smara 3 santarpaya 3 sarvapretānā[m] svāhā \* | anayā dhāranyā udakasahitani bhakta[m] sapta vārān parijapyācchaṭātrayam datvā sarvapretebhyo viviktapradeçe dātavyam | evam ca vaktavyam | apasaranty avatāraprekṣiṇo dadāmy aham sarvalokadhātunivāsinām pretānām āhāram iti | evam sarvapretānām tanḍuladroṇabhaktam pratyekam dattam bhavati | evam kṣudhan na kadā cid durbalo bhavati na [ca] daridro 'pi tu jātau mahābalali prāsādiko

<sup>1</sup> Je respecte la ponctuation et le samdhi du manuscrit, qui doivent avoir leur raison d'être.

<sup>? •</sup>namanam.

<sup>3</sup> tathagata, voir plus haut, p. 189, n. 4.

<sup>4</sup> jñanaina.

<sup>5</sup> tat akuçala.

<sup>6</sup> yannikaya[m] ex conj.; le manuscrit est difficile à lire : nikaya-ga.

<sup>7</sup> hariti ou horiti, restitution douteuse.

<sup>8</sup> vividhih.

<sup>9</sup> Le texte des dhàranis est nécessairement problématique, quand une transcription tibétaine ou chinoise ne vient pas le confirmer; tara — bhara — bhare; le chiffre transcrit par 3 est douteux.

darçanīya āḍhyo mahābhogo bhavati dīrghāyur arogī ¹ kṣipram cānuttarām samyaksambodhim abhisambhotsyate | cyutaç ca sukhāvatyām lokadhātāv upapadyata iti bodhisatvabalividhib.

çāsanasya <sup>2</sup> cirastbitim iti | kuçalābhivṛddhyartham prahṛṣṭacetasā çāsanasya cirastbitim ūçamsayet <sup>3</sup> | tathā cāha

> yena yena prakarena ciram tişthatu çasanam | ityaçamsavatah pumso 5. . .

> > sadá saukhyam áyur árogyasanipadah [

ityädidänagäthä ävartaniyä | ädiçabdät piṇḍapātrapariçodhanī[iii] 5 nāma dhāraṇim ävartayet || namaḥ samantaprabharājāya tathāgatāyārhate samyaksambuddhāya | namo mañjuçriye kumārabhūtāya bodhisatvāya mahāsatvāya mahākāruṇikāya 6 || tad yathā | oiii nirālamba 7 nirābhūṣa jayalabdha mahāmate dakṣa dakṣiṇāii pariçodhaya svāhā || ya imāii dhāraṇīii sakṛd uccārayiṣyati | sumerumātrapiṇḍapātraii pariçodhayiṣyatīti |

bodhisatvakriyāḥ sarvat[r]a yathāçaktitaḥ <sup>8</sup> çrīmadgurubhaṭṭārakapāda . . . . . . dānapriyavacane <sup>9</sup> || arthacaryāsamānārthatayā

- 4 dirghāyu na ca rogi.
- <sup>2</sup> sāsanasya.
- 3 āsarinsayet.
- 4 asamsavatah; la feuille 11 du manuscrit est perdue : nous y aurions lu le commentaire des çl. 9, 10 et 11 du Mulasutra.
  - 🦫 piṇḍapātapariçodhanınınama.
  - 6 karunikaya.
  - 7 labba; peut-être nirabhasa.
  - 8 yathasaktitah.
- 9 \*pādapreryuyānti dāna\*; ryu ou cyu; anti ou asti. Comp. la division des sanigralia-vastūni, Dharmasangraha, XIX.

satvasaingrahaḥ | tathā dhyānādhyayanamantrajāpasaddharmaçravaṇavyā-khyānamahāpuruṣālāya (?) ¹.

any[atr]āpi *Çikṣūsamuccaya*-ādyuktam <sup>2</sup> | yo bodhisatvakriyayā dinam abhivāhayet ... <sup>3</sup>.

hṛṣṭacetaseti | na mandacittena 4 sarvadā muditacittena nāpy anyacittena [ tathā cokta[m] Vidyādharapitake

japas tapanisi sarvani dirgha $[12\ b]$ kalakṛtany api  $^5$  | anyacittena mandena sarvani bhavati nisphalam  $\|$  iti.

punah pradosavelāyām 6 ityādi saddharmasvādhyāyādinā pūrvarātram jāgarikā kartavyā | tato namah sarvabuddhabodhisatvebhya ityādinā pūrvoktagāthayā sarvabuddhabodhisatvebhyah pañcāngena praņamya svestadevatāyogayuktah | namo bhagavatyai prajñāpāramitāyai bhaktivatsalāyai | sarvatathāgatasarvapāramitāparipūritāyai 7 | tad yathā om siddha 2 buddha 2 bodhaya 2 cala 2 tiṣṭha 2 hrīḥ kampa 2 rāva 2 gaccha 2 āgaccha 2 bhagavati mā vilamba alam svāhā | anayā dhāraṇyā dakṣiṇabāhum 8 ckavimçativārān parijapya tasyopari çiram 9 datvā simhasajyā 10 svapet.

utthāne ca punaḥ kāryetyādi | apararāṭrau yat kartavya[iii] tādar-th[y]a[m] [e]voktam 11 | rātrau tṛtīyapraharoparītyādinā.

ādikarmikabodhisatvānām mārgas tāvad ayam 12 matah sammatah

- 1 Peut-être \*mantrajapaḥ sad\*; çravana; \*puruṣālayaḥ? Le dernier terme du dvandva signifierait « le fait de demeurer chez un grand homme ».
  - ² sikşa.
  - 3 abhivahayet; peut-être ati.
  - 4 °cetisa; mandra°,
  - 5 dirghya•
  - 6 pradayavelayam.
  - 7 parisuritayai.
  - 8 yahvam ekavimsati. Faut-il lire: ekavimçati[m] varan.
  - 9 ciro.
- 10 peut-être °çayyà[yam]; comp. le çloka 14 du Malasatra et B. C. A., V, 96. On connaît mieux les expressions simhasana, simhanada.
  - 11 Ex conj.: tadarthavoktam.
  - 12 ayum.

sarvabodhisatvānām | evam kurvatām kulaputrāņām kuladuhit $\bar{r}$ ņā[m] vā acireņaiva bodhir āsannā bhavatīti  $[13 \ b]$ .

vihārendapadevapālaracitaçrīvikramākṣasthitaḥ ¹
çrīmatsaugataçāsanaikatilakaḥ ² khyato [']dvitiyaḥ kṛti ]
çilāḍhyaç cirabrahmacaryacarito ³ dharmākaraḥ çāntadhiḥ (?) ⁴
tasyādeçakaro babhūva 'nupamas ⁵ tenādikarmoddhṛtam [

adikarmapradipo ya[ni] pradipa iva tişṭhatu | karotu çasanalokanı yavad akaçasanıtati[h] 6 ||

adikarmapradipa[h] samapta[h] | kṛtir acaryanupamavajrasya.

**çreyo 'stu | samvat 200 10 8** āçvinakṛṣṇe aṣṭamyām <sup>7</sup> çrīvidyādharavar-masomakāritaçrīyaçodharavarmamahāvihāryaḥ <sup>8</sup> | vajrācāryaḥ çrīçākya-bhikṣuḥ <sup>9</sup>.

- 4 La lecture vihara est relativement fréquente dans les manuscrits népalais; peut-être sindupas.
  - 2 °sāsana°.
  - 3 bra ne fait pas position.
  - 4 Ex conj.; manuscrit santatih qui ne donne pas de sens.
  - bhrabhuva; babhuva 'nupamah, nécessaire à la mesure.
  - 6 akasa•.
  - 7 acvinio; sastamyah.
- 8 karita | criyaso. Le premier terme du composé donne le nom du fondateur, le second le nom du vihara; le premier terme retombant sur vihara impliqué dans le dérivé peu correct viharya, « habitant du vihara ».
  - 9 Suivent les mots inintelligibles : ddh(dv)iparujj(cc)ihavamkasya pustako 'yam.

II.

Notre livre comprend deux parties : un Mūlasūtra et un commentaire perpétuel.

Le mulasutra débute par trois strophes d'introduction : « Vénérant avec dévotion les divins gurus, les jinas et leurs fils, je compose (ou publie) l'A. k. p. pour ceux qui en ont besoin; je l'écris, non par un sentiment de rivalité, mais afin que les disciples parviennent rapidement à la Bodhi. Puissent tous les êtres dont les souffrances sont apaisées se montrer pour moi favorables! Les mantras qui dès l'origine (?) ont été enseignés pour les cérémonies d'adoration et les autres rites, je les réunis ici dans un ensemble et les reproduis exactement 1. » — Suit l'énumération des devoirs journaliers du fidèle : « pratyaham yat kartavyam tad āha » (çl. 4-14). — Stance finale : « Et [le lendemain], en se levant, il doit recommencer les cérémonies prescrites, et en premier lieu l'hommage : tel est le chemin des ādikarmika [bodhi] sattvas. »

Tout d'abord, comme un préambule nécessaire, le commentateur expose les lois de l'initiation : « Si l'auteur du Mūlasūtra n'en parle pas, c'est qu'il a cherché avant tout la brièveté; d'ailleurs tout le monde admet ce principe que le dhyāna et les autres rites ne peuvent être pratiqués que par un upāsaka parfaitement purifié. » L'A. k. p. expose ce que doit faire tous les jours le sidèle qui a reçu un nom d'upāsaka, qui a formé le vœu de réaliser la Bodhi, qui a pris resuge dans les pieds du guru, qui est plein de foi, qui désire le bien des êtres <sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Cf. les premières lignes de l'Acaryakriyasamuccaya (Ms. Burn. 107).

Il faut donc expliquer d'abord comment on prend possession de l'adikarmikabodhisattvabhumi, stade qui correspond à la bhikşue ou upasakabhumi du petit Véhicule.

#### A. — Initiation.

L'auteur proclame l'excellence du triple refuge et cite des fragments du Sukarikāvadāna 1 et du Triçaraṇānuçainsāsūtra. Puis il décrit le « vidhi » (krama) de la cérémonie, laquelle comporte plusieurs épisodes 2:

Buddhapratimāpūjā. — En un jour favorable, plein de foi, le fils (ou la fille) de famille, purifié, revêtu d'un vêtement purifié, dans un lieu écarté, adore (sampūj.) avec cinq offrandes l'image de Bouddha <sup>5</sup>.

Triratna [Guruº] maṇḍalakakaraṇa. — Devant cette image, il trace des cercles pour les trois perles et pour le guru. Il les vénère, présente une offrande, se prosterne avec une dévotion ardente aux pieds du guru 4.

Adhyeşanā 5. — Un genou en terre ou assis sur les talons, il dit trois

- 1 Cf. Divyavadana, p. 195.
- <sup>2</sup> Cf. Mixayeff, La communauté bouddhique, dans les Recherches, pp. 286-287; je reproduis parsois littéralement sa traduction. Il semble commode de subdiviser les « vidhis » en un certain nombre de vidhis élémentaires qui constituent des unités vivantes dans le rituel et dans la langue. Quand ces subdivisions ne sont pas nettement indiquées dans nos textes, je restitue le nom du rite d'après les termes du mantra employé.
- 3 Cf. le Buddhapratimalakṣaṇa, ap. Bendall, p. 200 : « Bhagavata vina çraddhaiḥ kula-putraiḥ kathain pratipattavyam | mayi gate parinirvṛte va ... pūjāsatkārārthain pratima kārayitavyā. »

Du vivant de Bouddha, la renonciation au monde se faisait en sa présence; Bouddha doit être présent, soit sous la forme d'un emblème et d'une image, soit sous celle du guru, soit sous celle des dharanis inscrites dans le mandala. (Cf. les sculptures de Bharhut, les statues du Gandhara, les textes qui décrivent les laksanas et sont, sinon des indications pour l'artiste, du moins des guides utiles aux méditatifs.) — Sur les pratimas de bois et de pierre, leur consécration, etc., cf. C. M. R. T., XII.

D'après le Kriyasamuccaya, le fidèle, avant de faire le gurumandala et de prendre le refuge, doit vénérer un caitya (= buddhabimba).

4 Dakşinapürvakam — dakşinain dattva — dakşinain krtva (?..

Voyez dans Kriyas, fol. 1024, le sanighamandala [« samanvaharantu mam aryasamghah ». — Construction au moins étrange]; cf. P. K., V, 4: le candidat à l'aspersion mystérieuse se tient « ganamandalamadhye » [gana vajrabhratadayah].

Cf. p. 194, le gurumandalavidhi.

5 Sur l'adhyeşana et sa valeur rituelle (cf. samcodana, vijñapana, yacana), voyez les méthodes de repentance; P. K., IV, 6, V, 13; la formule « adhyeşanavaçat ». — Kriyas., 7°, bhūmiyacanamantra.

Aux formalités relatives au refuge, comparez celles qu'expose le Kriyas. [construction

fois la prière : • Donne-moi, ò mon ami spirituel, le triple refuge, les upāsakaçikṣās et l'upāsakasamvara. »

Triçaraṇagamana. — Voyant le disciple plein d'une bonne disposition ¹, le maître s'exprime ainsi : • Je te donne (yacchāmi) autant qu'il est en mon pouvoir; dis : ô vénérable, reçois-moi ², ô précepteur! moi, un tel, depuis ce moment, jusqu'au moment où je m'assoirai dans le Bodhimaṇḍa ³, dans Bouddha, le Bhagavat, l'Onniscient, le Voyeur de toutes choses, le Sans-inimitié et le Sans-péril ⁴, le Mahāpuruṣa au corps invulnérable ⁵, au corps sublime (anuttara), je prends refuge dans le premier parmi les hommes; de même, dans Dharma je prends refuge, le meilleur des Virāgas ⁶; dans le Sanigha je prends refuge, l'excellente parmi les congrégations. » — Le fidèle dit ces paroles trois fois, et quand il a pris le triple refuge (triçaraṇa, triçaraṇagata), il ajoute : • Que le précepteur m'accepte (ādhāraya). »

Daçaçikṣāpadadāna [ºgrahaṇa]. — « Accepte-moi, o précepteur! moi un tel, à partir de ce moment jusqu'au siège du Bodhimaṇḍa, je renonce au meurtre, au vol ... » Ces paroles sont répétées trois fois.

d'un vihāra]: « ... sevādibhūçodhanabhuparigrahaḥ | ... parīkṣā guruciṣṣaṇāii guror adhyeṣaṇā tataḥ | ... cubhadivasanakṣatrādau grhaiii gatva purato maṇḍalakaiii kṛtva yathācakti dakṣiṇāni dattva saiipuṭāñjaliiii ca kṛtva adhyeṣaṇaii ca kuryāt | samanvahara ācarya aham amukanāmā upāsāko vihāradikaiii kartum icchami | tadarthaiii vijūapayāmy aham | adhigatasakalasugatavacanaii tvām ... | tridhā kuryad yajamānaḥ .»

- samyagadhyaçaya; cf. Bendall, p. 195: çuddhadhyaçayabhumi. Cf. la çişyaparıkşa, dans Kriyas., P. K., etc.
  - 2 samanyahara. Dans Diryavadana, Maharastu, samanyahar. concevoir, réfléchir.
- 3 yavad a bodhimandanişadanat : « Jusqu'à ce que je devienne Bouddha » (Minayeff, p. 297), cf. plus haut, p. 115, n. 4; Svayambhupurana, dev. 93, fol. 44°: « ... buddhabodhau dadhe manah | a bodhau çaranam yami svayambhumi jagadiçvaram »; le colophon de la Mudh. Vṛtti : « çastram ... çravakapratyekabuddhanuttarasamyaksambodhimandasanadayakam » (Bendall, p. 116).
- <sup>5</sup> « Que n'effraie la crainte d'aucun ennemi » (Minaveff). Le çişya réclame du guru l'ăçvăsadăna [Kriyas. 75°]; cf. Bendall, p. 206.
  - 5 abhedyakáya vajraº (?).
- 6 virăgănăni creștham : « auprès de la loi la meilleure qui apaise les passions » (Minaveff); cf. Dhammapada, v. 273 : « virago sețtho dhammanăm ». Virăga vitarăga (cf. Burnouf, Lotus, p. 500). La notion du Dharma est très souvent personnifiée : Dharma est le meilleur des saints, des Bodhisattvas.

Samvarajnapti <sup>1</sup>. — Le fidèle a pris possession des dix commandements; il développe la résolution d'observer l'upāsakasamvara: « Accepte-moi, ò précepteur! comme ces nobles Arhats, toute leur vie, ayant renoncé au meurtre, s'abstiennent du meurtre; ainsi moi, depuis ce moment, tant que je vivrai, ayant renoncé au meurtre, je m'abstiens du meurtre, et dans ce premier point, je prends pour règle, pour loi de conduite, pour action, la règle de ces nobles Arhats <sup>2</sup>. » Dans les mêmes termes, l'upāsaka renonce au vol, à l'amour défendu, au mensonge, aux alcools et aux maisons d'ivrogneric. Ces formules sont répétées trois fois.

Le maître continue l'éducation (sainskāra) du disciple en lui enseignant diverses disciplines résumées dans des manuels connus : le Daçākuçalaparityāga 3, la Ṣadgatikārikā 4, le Sattvārādhana, le Gurvārādhana 5.

Abhiseka. — Enfin, au moyen des aspersions rituelles, il achève l'initiation du novice (sasekair anugrahain kuryāt). — Notre auteur est extrêmement bref sur ce point important; il est plus facile d'expliquer son silence que d'y suppléer avec précision. Les Tantras énumèrent un grand nombre de cérémonies d'abhiseka, et nous ne pouvons déterminer à quelle tradition se rattache l'A. k. p.; toutefois les mots qui suivent immédiatement dans notre texte, « evam labdhopāsakanāmadheyena ... », prouvent que le fidèle doit recevoir le nāmābhiseka. — Minayeff complète son Mémoire sur la communauté au Népal par une analyse du Pāparimocana, qui traite de l'ordination proprement dite (tonsure, cīvara, etc.), et par un extrait du Kriyāsamgraha. On remarquera la proche parenté de ce texte et de l'A. k. p. La différence capitale est qu'il y est question, non plus de laïques, mais de bhikṣus. J'ai bien peur toutefois que cette distinction ait perdu beaucoup de son importance dans le Bouddhisme que nous appelons

<sup>1</sup> Peut-être « samvaravijnapti ». Cf. Kriyas., 73, samvaragrahana.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. les formules de la Papadeçana dans le S. P. (dev. 93): « Bodhisattvair yad agamyanı karanıyanı mayanı tat | mahasattvaiç ca sarvajnair yat krtanı tat karomy aham. »

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> L'A. k. p. porte sur la couverture, le titre daçakuçalapustaka, désignation manifestement trop étroite.

<sup>4</sup> Où sont sans doute exposées les règles du pretabali; cf. p. 191, l. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Texte dont un fragment est cité, p. 195, l. 3, et qui expose une technique très importante: l'art de se concilier le guru.

népalais, faute d'une désignation meilleure et à cause de la provenance de nos livres.

Le Candamahārosaņatantra 1 donne les indications suivantes : « Quand le postulant a pris le triple refuge et accepté les dix commandements, le guru procède à l'accomplissement des cinq aspersions 2 : udakābhiṣeka, on asperge d'eau le postulant; mukuṭābhiṣeka, on lui donne une couronne; khaḍgābhiṣeka, on lui met dans les mains un glaive; pāçābhiṣeka, on lui donne une corde 3; nāmābhiṣeka, on lui donne un nom 4. » — Tout permet de croire que nous trouvons ici la glose de la formule laconique de notre texte.

L'abhiseka, outre les actes préliminaires tels que le mandalaçisyapraveça 5,

- <sup>4</sup> Chap. III, cité par Minaveff, p. 299, n. 1. L'ascète prononce les stances du refuge, des cinq cikşas et du poşadha (aşṭaṅga); il fait vœu de bodhi et reçoit les cinq abhişekas. Pour les femmes, on supprime le mukuṭabhiṣeka. Cf. Ācaryakriyas., ms. Burn. 107, udakābhiṣeka (96°), malā (108°), mukuṭa (110°).
- <sup>2</sup> Comp. dans Hongson, *Illustrations*, p. 139, la description du pañcâbhişeka. Le guru est assisté de quatre Nayakas (supérieurs de monastères), d'où le nom de ce baptême.

L'abhișeka, cérémonie indispensable : « nabhișikto hi yo yogi yogitvam abhivanchati [ hanyate ... ». (Kriyasamuccaya, fol. 75%). — Cf. p. 160, n. 2.

- 3 Le khadga et le paça sont des armes magiques destinées à combattre les vighnas, vinàyakas, etc. Cf. la sthanae et l'atmaraksa.
- 4 Cf. Minaveff, d'après le Papaparimocana: « ... 3° on change son nom de laïque », et le Kriyasamgraha: « on lui donne, selon la coutume de la secte, un nouveau nom religieux (upasakanamadheya) à la place de son nom de laïque ». Cf. Wassilieff et Kenn. Nous connaissons l'importance du nom au point de vue des opérations tantriques (svanamabija ...); cf. le guhyam ou rahasyam nama, apud Hillebrandt, p. 46.
- 5 Cf. Abhişekavidhi, ap. Bendall, p. 179. Les fragments cités, très courts, sont intéressants : « om namah çrivajrasattvaya | tatra çişyam ekani dvau bahûn va kıtamandalan pṛthivyani aropitajanun sapuṣpañjalin | neha loka abhyudayarthani napi paralokabhyudayaya | kini tu tathagatakaya Ms. kama)trayasamyakpraptaye mandalapraveçah karyas ... » L'acaryapraveça et le çişyapraveça précèdent les aspersions : malabhişeka, udaka, mukuţa, etc. Cf. Kriyasamuccaya [mandaladhivasanavidhi (et non vasana), mandalapraveçavidhi] : « tatah pratyūṣe çubhaçubhani svapnani prechet | açubhasvapne sati svapnopamāh sarvadharmāh ... | tato guror pādau praṇamya ... yācayet | icchāmy ahani mahanātha sanibodhi[vi]nayani dṛḍham | dehi me samayatattvani bodhicittani ca dehi me | tato maṇḍalagṛhani praviçya | pratibimbasamā dharmāh svacchāh çuddhā anāvilāh | agrāhyā anabhilapya hetukarmasamudbhavāh | tathatātattvanirjātā iti satyena maṇḍalam ... ity adhiṣṭhānani kṛtvā ... » Suit le çişyapraveçavidhi.

comporte les diverses formes de la vandană du guru ¹ et l'adhyeşaṇā; on peut citer comme type de cette prière liturgique la formule du Kriyāsam-uccaya ²: « Om sarvatathāgatapūjopasthānāyātmānam niryātayāmi | om sarvatathāgatavajrasattva adhitiṣṭhasva mām ... | om sarvatathāgatavajrasattva abhisiñca mām. »

D'après la source que nous venons de citer, immédiatement après les mantras d'adhyeṣaṇā (abhiṣekārtham), le sidèle doit dire la consession des péchés (pāpadeçanā) et réciter les sentences de bon propos (samvaragrahaṇa 3). C'est alors qu'a lieu l'aspersion qui apparaît comme l'acte essentiel de l'initiation, comme le centre des formalités religieuses qui en précisent la portée.

Mais l'abhiseka n'est pas seulement une cérémonie purificatrice et d'ordination; il dispose le bodhisattva à la pratique d'un acte pieux (pūjābhiseka), ou d'un samādhi; il lui fait acquérir la science et ses fruits (prajñājñānābhiseka); il élève le bodhisattva ordinaire à la dignité de maître (ācāryābhiseka).

· Ce caractère sacramentel est nettement marqué dans un grand nombre de rites.

D'après le Kriyāsamuccaya 4, l'udakābhiṣeka confère l'ādarçanajñāna, le mukuṭa est en relation avec le samatājñāna, le vajra avec le pratyavekṣaṇājñāna, le ghaṇṭā avec le kṛtyānuṣṭhānajñāna, le nāma avec le suviçuddhadharmadhātujñāna. — Ces spéculations, mi-psychologiques, mi-cosmogoniques, rayonnent autour de la thèse du cittavajrasādhana: elles appartiennent probablement à la secte du Guhyasamāja 3.

Le Pañcakrama <sup>8</sup> décrit sommairement une opération dans laquelle l'aspersion infuse mécaniquement au fidèle endormi la Bonne Pensée

<sup>1</sup> vajrānjali, puspanjali, stotra, cf. P. K., V.

<sup>2</sup> Ms. Burn. 96, fol. 72'. — Cf. pp. 108, 200, 214 et 230 l'atmabhavaniryatana.

<sup>. 3</sup> Burn. 96, fol. 73 ".".

<sup>4</sup> Burn. 96, fol. 73 et 74. — adarçana — adarça.

<sup>3</sup> Cf. le Cittamaṇḍala, voir p. 152. — Comp. M. Vyutp., catvari jñānani; Dharmasam-graha, XCIV; P. K., d'après la Vajramala, I, 39 et suiv., 55 et 61; C. M. R. T., X; Namasamgiti, ed. Minayeff, pp. 143 et suiv. Fuishima, pp. 94 et suiv.

<sup>6</sup> Chap. V, 3-7.

(Bodhicitta) fixée dans le vase et identifiée avec la liqueur : « tat[vajrācārya]samārādhanam kṛtvā varṣam māsam athāpi vā | tasmai tuṣṭāya gurave pūjām kuryāt tu çaktitaḥ | yathā sa bhavato mudrām nivedyāsmai suçikṣitām | gaṇamaṇḍalamadhya[sthaḥ] ¹ kuryāt pūjām yathāvidhi | tatas tuṣṭo mahāyogī pañcakāmopabhogataḥ | ālokasyodayam kuryāt samāpattividhānnataḥ | kalaçādau susamsthāpya bodhicittam prayatnataḥ | ardharātre cābhisincet suçiṣyam kṛpayā guruḥ | abhiṣekam tu samprāpya pratyūṣasamaye punaḥ | sampūjyārādhayet stotraiḥ ... » Le kalaça est l'attribut naturel des Bodhisattvas auxquels on demande l'abhiṣeka ²; considéré parfois comme le huitième ratna ³, il est l'objet d'une vénération particulière ainsi que l'eau mystérieuse dont il est rempli et qu'il faut boire comme une ambroisie de science ⁴; c'est par des nyāsas qu'on lui communique l'énergie sacramentelle. Chaque espèce d'abhiṣeka comporte peut-être un kalaça déterminé; il existe cependant une ampoule, un vase d'aspersion propre à l'accomplissement de tous les rites : sarvakārmikakalaça ⁵.

Le Vajra° ou Guhyābhiṣeka 6 est constitué par un ensemble de vidhis réglés sur le même patron; il communique au baptisé le Bodhicitta sous son expression la plus haute, à savoir le Vajrajñāna, et consacre le sādhaka ou yogin en qualité de Vajrasattva : c'est ce qu'on appelle le Vajravratadāna 7. Parmi les vidhis subordonnés au rite essentiel 8, il en est un qui se

Voir p. 206, n. 4; cf. Такалатна, p. 260 : « Als Kamalarakṣita einmal auf dem Todtenacker von Vikramaçila ein Gaṇacakra zu veranstalten wünschte, nahm er auch eine Anzahl von Mantraschülern mit sich ... »

<sup>2</sup> Cf. cependant Foucher, Art bouddhique dans l'Inde, pp. 34 et suiv.

<sup>3</sup> Cf. WADDELL, p. 391.

<sup>4</sup> Sugatavadana (dev. 84, 34°) [Kalaçodakasevana]: « kurvanti ye kalaçarcanan sada ... » Çrisamaja (dev. 112, 20°): « nyastan kalaçan (P. W., °çin) jüanamptaprapuritam | ... hrdayajüanasamayan sarvakamarthasadhakam | kayavakcittavinyasasphuradbuddhaugham uttamam | samayan palayen nityan pibej jüanamptodakam. » — Comp. les cérémonies décrites par Waddell, pp. 446 et suivantes.

<sup>5</sup> Kriyās., fol. 13.

<sup>6</sup> P. K., IV, comm.: « utpattikramanı guhyabhişekaparyantam | tena praptabhişekah. » — Cf. C. M. R. T., III: « tasanı (strinam) prajnabhişekasthana upayabhişeko deyah. »

<sup>7</sup> Kriyas., fol. 74'.

<sup>8</sup> P. K., IV, 1: « mala-udaka-sambuddha-vajra-vajraghanṭā-darpaṇa-nama ... guhyabhiṣekam labdhva. » — Le passage est altéré : « namacaryanujña ityabhiḥ saha guhya• » (sans doute : « ity ebhiḥ »). [Comm. : « sambuddhabhiṣeko mukuṭābhiṣekaḥ. »]

trouve expliqué dans le Kriyāsamuccaya 1: « hi hi hi ity uccārya çiṣyám vajraghaṇṭām grāhayet | iyam sā sarvabuddhānām prajāā ghaṇṭānugā smṛṭā | tvayāpi hi sadā dhāryā bodhir agrā jinair matā || svabhāvaçuddho hi bhavaḥ svabhāve nirbhavīkṛṭaḥ. » — On se fera sans doute une idée exacte de l'emploi du darpaṇa, en songeant à la formule : « pratibinibasamā dharmāḥ »; ces exemples paraissent indiquer le caractère allégorique des représentations et le substrat matériel qu'elles offrent au samādhi 2.

L'école tantrique, en faisant la Karmamīmāmsā, la science d'adaptation pratique, des thèses de Prajñāpāramitā, cherche seulement à déterminer chez le sujet un état de pensée (çūnyatājñāna), un jeu de l'esprit (cittotpāda) dont l'abhyāsa, l'ekacittakaraņa font souvent tous les frais 3. Les rites, quels qu'ils soient, ont la vertu que la pensée leur prête. — La pratique immémoriale des sectes assurait aux cérémonies d'abhiseka une place prépondérante dans les formalités d'initiation. Autour de ces cérémonies se groupent les nombreuses théories relatives à la nature du kṣatra 4, à la

- 4 Kriyas., fol. 74.
- <sup>2</sup> Le son n'existe pas, et, s'il existe, ne peut être perçu (cf. B. C. A., IX, 98). Cf. les spéculations du Hathayoga sur les sons mystiques.
  - 3 Cf. le gurumandalakarana et la pratique des Paramitas.
- Comparez l'abhiseka royal et les cérénionies symboliques qui s'y rattachent (Sénart, Légende, pp. 51 et suiv.); la conquête des ratnas par les ratnahavinisi [mahisi = striratna]; l'abhisecaniya somayaga [les caux donnent la royauté « rastradaḥ »; avec elles « les dieux oignirent Mitra et Varuna », par elles « ils donnèrent à Indra l'avantage sur ses ennemis »]; les vases mystiques; les vêtements du prince [le tarpya est « l'ulba enveloppe interne de l'embryon, amnion) de la souveraineté (ksatra) »; le pandva en est « le jarayu, enveloppe externe de l'embryon, chorion »; le manteau « la matrice », le turban « le nombril »; l'arc est a l'arme d'Indra pour tuer Vrtra »]. Un morceau de plomb représente la tête de Namuci; le prêtre fait avancer le prince sur la peau de tigre, en répétant la formule : « Tu es le pas de Visnu »; la cérémonie du char (rathena vijaya) trahit la même intention mystique. Le mahábhiseka (aindrabhiseka) est l'abhiseka qui crée l'Indratva et a pour conséquence immédiate le digvijaya. — M. Sénart a merveilleusement élucidé le symbolisme de ce « sadhana » védique, par lequel le prince est mis en possession du Ksatra, ou plutôt, pour employer un terme tantrique, du « cakravartipada »; — les détails relatifs à l'embryon sont particulièrement curieux (cf. p. 153); l'ordonnance de la cérémonie tout entière est d'une précision peu commune dans les rituels hindous. Les théologiens du Tantrisme n'ont pas été inférieurs à leurs préhistoriques devanciers : le futur Bouddha est mis en possession du Vajra et devient Vajrasattva par des cérémonies précises, nées de la dogmatique bouddhique; de même les rites de l'abhiseka royal traduisent fidèlement la dogmatique solaire et suivent pas à pas la légende.

nature du péché, etc.; mises en rapport avec les méditations bouddhiques et avec les divinités, elles apparaissent comme des facteurs actifs du salut.

Un point qu'il convient aussi de remarquer, c'est le caractère du rôle assigné au guru dans les rites d'aspersion : le maître qui donne l'upadeça et l'abhiseka est le substitut des Tathāgatas ou de Vajrasattva. L'idée de la grâce domine cette liturgie; l'aspersion n'est qu'un procédé d'adhisthāna ', c'est-à-dire de bénédiction, et de tous celui où l'action du Dieu se manifeste la plus efficace : par la grâce des Bouddhas, le fidèle reçoit le baptême et pratique la méditation. Dans un livre qui paraît totalement étranger aux idées tantriques, dans le Lainkāvatāra, nous trouvons ce point de vue exposé avec une grande netteté; il ne faut pas oublier d'ailleurs que le Mahāyāna considère Bouddha comme le type du Cakravartin, lequel « svabhāvatas » doit être consacré <sup>2</sup>.

## B. — PRATIQUES DU BODHISATTVA.

Les pratiques du bodhisattva constituent un cycle susceptible de variantes, mais arrêté en ses traits essentiels, reproduction des cérémonies qui encadrent l'initiation proprement dite et marquent l'entrée dans le chemin : adoration des Bouddhas, offrande de soi-même et vœu, méditation, réalisation des Pāramitās et spécialement de la charité.

¹ Cf. Prajūdparamita, passim, not. p. 4 (« svakena prajūapratibhanabaladhisthanena, •adhanena », opposé à « buddhanubhavena »); Introduction, p. 465; Lotus, p. 363 (— bénédiction); Çikşasamuccaya, ap. Minayeff, p. 35; P. K., I, 74, 81, 87 (cf. p. 152, n. 4). — Voyez plus loin l'expression pūjadhisthana.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ms. dev. 92, fol. 30° et suiv. : « katamenadhişthanadvayenadhişthitah [bodhisattvah] j yad uta samadhisamapattyadhişthanena sarvakayamukhapanyabhişekadhişthanena | ... prathamayam bhūmau buddhadhişthanenadhişthita mahayanaprabhasanam bodhisattvasamadhim samapadyante | ... daçadiglokadhatvagata jinakaras tasya bodhisattvasya mahapadmavimanasanasya murdhany abhisiñcanti vaçavarticakravartındrarajavat | sarvakayamukhapanyabhişekena ca ... adhişthanadvayenadhişthita bodhisattvah sarvabuddhamukhany ullokayanti ... ». Le premier adhişthana correspond à la méthode intellectuelle d'acquisition de la Bodhi, le deuxième au kaya ... vajrasadhana; cf. pp. 149-151.

Le fidèle doit chaque jour parcourir trois fois ce cycle sacré <sup>1</sup>, la nuit trois heures avant le lever du soleil, le matin et le soir <sup>2</sup>.

## 1. — Rites de la nuit.

Pūjū et Ātmaniryātanā 3. — Quand la troisième veille de la nuit est écoulée (3 heures du matin), conformément à l'instruction, le fidèle fait l'añjali, se prosterne et prononce une série d'invocations : « Om, je salue les pieds de tous les Tathāgatas, en union avec la pensée, la voix, le corps de tous les Tathāgatas! Om, je m'offre pour [recevoir] l'adhiṣṭhāna d'adoration de tous les Tathāgatas 4, pour la manifestation du vajra de la pensée, de la voix et du corps, essentiel à tous les dharmas : toi qui es l'être de vajra de tous les Tathāgatas! bénis-moi! Om, je m'offre pour

1 B. C. A., V, 98, 99: « acaro bodhisattvanam aprameya udahṛtah | cittaçodhanam acarain niyatan tavad acaret | ratrini divan ca triskandham triskalam ca pravartayet | cesapatticamas tena bodhicittajinaçrayat. » — Çikşasamuccaya (apud Minayeff, p. 86): « ... bodhisattvas teşam buddhanam ... namadheyadharanaparikirtanena ratrini divam triskandhakadharmaparyayapravartanenapattikaukṛtyan niḥsarati ... » (Sur le mot dharmaparyaya, cf. Minayeff, p. 86.) — I-tsinc, cité p. 75, note in fine. — La valeur exacte du terme triskandha est fixée par le C. S.

Le Triskandhaka est connu par les Cat. de Csoma et de Bunyiu Nanio (nº 1090, 1103, 1106); c'est « l'explication des trois agrégats, moralité, méditation et habileté ou sagesse » (Feer, p. 274). Cette traduction dit l'essentiel : la « thèse religieuse » ou « doctrine qui fait autorité » qu'on doit mettre en œuvre est celle du triple élément de la loi; les trois skandhas sont le çila, le dhyana et la prajña. — Le Triskandhaka est sans doute une rédaction déterminée du dharmaparyaya qui traite des éléments de l'acara, et les identifications proposées par Burnour, Lotus, p. 715, paraissent dangereuscs : le Dharmaskandha est un ouvrage d'Abhidharma, et le Triskandhaka appartient au Vinaya des bodhisattvas?

- Cf. Chandogya Up.: « trayo dharmaskandha yajno 'dhyayanani danam ».
- <sup>2</sup> Les rites du repas paraissent avoir une moindre importance et sont brièvement exposés.
- 3 Je restitue le terme atmaniryatana d'après les mantras et Kriyas., fol. 36°. Cf. le svestadevasya pujana et cérémonies connexes, p. 206.
- 4 Il faut distinguer le půjádhisthana, le půjabhiseka, le půjapravartana, le půjákarman. L'auteur indique plus loin (voir p. 206) un půjádhisthanamantra; comparez les formules du P. K., I : « adhisthanapadam me 'dya karotu kayavajrinah. »

l'abhiseka d'adoration de tous les Tathāgatas: toi qui es la perle de vajra de tous les Tathāgatas, asperge-moi !! Om, je m'offre pour mettre en mouvement l'adoration de tous les Tathāgatas: toi qui es l'essence de diamant de tous les Tathāgatas, mets-moi en mouvement! Om, je m'offre pour l'œuvre d'adoration de tous les Tathāgatas: toi qui es l'œuvre de vajra de tous les Tathāgatas, fais-moi (faire l'œuvre d'adoration) !! Je produis la pensée de vajra de la connaissance universelle par la production de la pensée d'indifférence qui est le vajra de la science de tous les Tathāgatas, pour réaliser la conquête de la siddhi, qui a pour racines les bonnes œuvres, qui est indifférence et essence immaculée. » Tel est le vidhi que doit accomplir le bodhisattva; en peu de temps il aura rempli sa tâche. Ceci est déclaré dans les Tantras et notamment dans le Vajraçikhara .

Ablutions. — Pour rendre son corps prompt et agile 4, le fidèle se nettoie les dents 5, se lave la figure. On consacre l'eau contenue dans la main en disant : « Om! toi dont les dharmas sont purs, purifie tous mes péchés, écarte toute erreur »; on prononce sept fois une formule extraite du Siddhaikavīratuntra 6 : « Om, Padma! Padma! ... (neuf fois de suite), toi qui es beau par les lotus de tes yeux, hūm, hūm, hūm! » Le fidèle prévient toute maladie d'yeux et s'assure la sympathie des hommes 7.

Dhyana, Japa. — Dans la chambre de méditation 8, assis sur un siège moelleux, il médite sa divinité protectrice 9; fatigué de la contemplation, il se repose en murmurant des formules : c'est une des règles pratiques

<sup>1</sup> Cf. Kriyasamuccaya, cité p. 210, l. 3. — L'atmaniryatana est un renouvellement des vœux et des rites d'initiation.

<sup>2</sup> Rappelons les remarques du P. K. (voir p. 155, n. 5): « atmanaivatmanam stauti. »

<sup>3</sup> Vajraçikharamahaguhyayogatantra, Rgyud VIII (Feer, p. 304). — Ce livre est une des principales autorités de la secte Shin-gon-shu (cf. Funshima, pp. 81-99).

<sup>4</sup> kayapatava, cf. B. C. A., V, 15.

<sup>5</sup> Cf. Abhişekavidhi, apud Bexdall, p. 179.

<sup>6</sup> Ekallaviratanira ou Ekaravira (Londres et Cambridge) = C. M. R. T.

<sup>7</sup> De même Bouddha est « sarvajanapriya ».

<sup>8</sup> dhyanalaya. Cf. Speter, Jat. mala, p. 49, note : dhyanagara - pannasala.

<sup>9</sup> svestadevavibhávaná, cf. p. 198.

de l'ascétisme; il fait ensuite une lecture dans la Nāmasaingīti <sup>1</sup>, livre qui contient l'enseignement de tous les rois des munis.

Renouvellement des *Pranidhis*, ou vœux formulés le jour de l'entrée dans le chemin, à commencer par la résolution de bhadracaryā <sup>3</sup>. Hommage à tous les gurus, Bouddhas et Bodhisattvas.

#### 2. - Rites du matin.

Jambhaladānavidhi, Pretajaladānavidhi. — Ces rites, accomplis aussitôt après le lever du soleil, comportent d'abord la purification de l'eau, « çuci niṣprāṇakam toyam <sup>3</sup> »; la purification des mains, « comme dans les rites qui précèdent le repas »; la méditation des différentes gatis où errent éternellement les créatures.

- A. Offrande d'eau à Jambhala 4. 1° Vibhāvanā. Sur un lotus à huit feuilles, qui a pour germe le signe yam de couleur rouge, se développe le maṇḍala de la lune, légèrement rosé, et dont la valeur mystique est précise : « prajñopāyātmaka 5 ». Sur ce maṇḍala, l'ascète se représente le protecteur Jambhala, né du bīja jam de couleur verte; il porte sur la tête Ratnasambhava couleur d'or 6; il est orné de tous les ornements, notam-
- 4 Cf. Namasangīti, ed. Minaveff, p. 154: « Kaç cit kulaputro vā ... mantramukhacaryācārī imām bhagavato manjuçrijnānasattvasya sarvatathagatajnānasya jnānamurter advayaparamartham namasanigitim namacuḍamanim ... ebbir eva padavyanjanaih pratyaham akhanḍam trikālam dhārayiṣyati ... » Cf. Dharanīsamgraha, ms. Burn. 108.
  - 2 Cf. le Bhadracaripranidhunaraja, ap. BENDALL.
- <sup>3</sup> Cf. le kşudrapipilikāpanayana, p. 196, l. 5. La pureté de l'eau est chose essentielle; voyez, par exemple, E. Senart, Les castes dans l'Inde, p. 49.
- 4 Jambhala (ou Jambala) semble être une sorte de dieu des eaux et des morts (Varuņa Yama). Cf. Waddell, pp. 151 et 368 [Jambhala est un substitut de Kuvera]; Bunyıu Nakiio, nº 1045, Jambhalajalendrayathalabdhakalpasātra; Schiefner, Tar., p. 166, Ucchuşmajambhalasādhana d'Abhayākaragupta; Abhidhanot., fol. 141°. Jambhala est le nom d'un Jina, Jambhalā celui d'une Rākṣasī (Pet. Wort.)
- 5 Cf. P. K., III, 47, 49. La prajña est le bhaga, le padma; l'upaya est le linga, le vajra. Cf. Kern, Manual, p. 127, n. 3.

Vasudhara est la çakti de Jambhala.

6 Représentation familière aux Tantras; cf. P. K., I, passim; WADDELL, p. 338.

ment d'une guirlande de lotus bleus; son ventre est proéminent; sa taille est celle d'un nain.

- 2º Hastābhimantraņa. L'ascète consacre sa main droite par la vibhāvanā ou le nyāsa des bījas: om sur le poignet, hūm au milieu de la main, blūm à l'extrémité de chacun des doigts, saḥ à la naissance des doigts. Il prononce ensuite la formule: « Om, à Jambhala, Indra des eaux, svāhā !! »
- 3º Jaladāna. L'ascète boit avec la main du pañcāmṛta; à défaut de cette liqueur, un mélange d'aikṣava (?) et d'eau. Il répète les bījas, om, hūm, blūm, saḥ, et offre cent huit culukas d'eau à Jambhala, en récitant à l'aide d'un chapelet le mantra qui précède.
- « Celui qui accomplit ce rite avec une pensée fixe et une dévotion ardente, remplit sa tache et s'identifie bientôt à Jambhala <sup>2</sup> : Bhagavat l'a déclaré. »
- B. Offrande aux morts. Dans un lieu pur, on consacre cent huit culukas d'eau : « Om ! cette eau à tous les pretas, svāhā 3! »

Caityakaranavidhi, Sarvakatādanavidhi. — Ces rites doivent être accomplis immédiatement après l'offrande d'eau (jaladāna). Le sarvakatādana est indiqué par le texte du mūlasūtra: « mṛccaityādikam kuryāt. »

A. Construction (karaņa) et érection (pratisthāpana) du caitya 4. — Le fidèle consacre une motte de terre ou de sable (mṛd-vālukā-piṇḍa) en récitant vingt et une fois la dhāraṇī suivante: « Om! hommage au bienheureux Vairocanaprabharāja, tathāgata, arhat, Bouddha parfaitement accompli! Om! (déesse) subtile, semblable et non semblable, apaisée, domptée, inabordable, sans point d'appui, fais-moi passer, toi glorieuse (yaçovati), bienheureuse, dans l'introublé Nirvāṇa, que bénit la bénédiction de tous les

<sup>1</sup> Mantra transcrit par WADDELL, p. 151 : « Om! Jam-bha-la dsalendra ye svāhā. »

<sup>2</sup> C'est-à-dire, il est Bouddha.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. le Bodhisattvabalividhi, p. 26. — Sur les Pretas, cf. Minayeff, p. 171; Wassilieff, d'après l'Abhisekasūtra, p. 190; de Groot, Code du Mahayana, chap. VI.

<sup>4</sup> Comp. Rgyud XIII, 35. FEER, p. 321; — cf. Jäschke, s. voc. mchod-rten: « originally sepulchres, ... afterwards erected as cenotaphs ... but in more recent times, they are looked upon as holy symbols of the Buddhist doctrine. »

Bouddhas !! » Il donne ensuite au pinda la forme d'un caitya : « autant il y a d'atomes dans la motte de terre ainsi consacrée (parijapita), autant de caityas sont construits <sup>2</sup> » ; puis il érige le caitya en prononçant la stance bien connue et qui résume la loi : « ye dharmā hetuprabhavā ... »

Puṣpadāna et Vandanā 5. — La fleur est bénie (abhimantrita) par l'emploi d'une dhāraṇī: « Oiii! hommage au bienheureux Puṣpaketurāja... »; suit une énumération de mots apparemment au vocatif: puṣpa, supuṣpa, puspodbhava ... Autant on offre de fleurs, autant on offre de millions de fleurs. Récitation d'une formule d'hommage (à Ratnaketurāja), analogue à la précédente et dans laquelle figure le mot ratna; vénérer un seul caitya, c'est vénérer un million de caityas.

B. Sarvaka (Sajjaka?) tāḍanavidhi. — Le mot tāḍana désigne plusieurs opérations religieuses: 1° celle qui consiste à asperger d'eau de santal les lettres d'un mantra; voyez, par exemple, le Çāradātilaku, cité dans le Sarvadarçana, au sujet des dix sacrements (sanskāras, « consecrating ceremonies ») des formules: « Having written the letters of the mantra, let him smite cach with sandal-water, uttering at each the mystic « seed » of air (jain): this is called the smiting (tāḍana) 4 »; 2° une cérémonie nécessaire à la consécration du feu et dans laquelle on emploie des herbes sacrées 8.

<sup>4</sup> Ces épithètes sont au locatif (nirvane) ou au vocatif féminin; elles s'appliquent aussi bien au nirvana qu'à la Prajña. Peut-être doit-on préférer la première hypothèse.

<sup>2</sup> Cf. la lakşacaityasthapananuçamsa (Caityapungala, ms. dev. 100).

<sup>3</sup> La caityavandana est indiquée comme la caractéristique de la Çukyasmṛti (Ангиссит, p. 264° 11°); voyez dans Нішевкалот, p. 86, des détails très curieux sur les « messagers » des caityas.

Mahavastu, II, xxxiv: « nouveaux éloges et nouvelles promesses à ceux qui rendent les plus simples honneurs aux caityas ... » — La caityaseva, obligation journalière du Bodhisattva; cf. le chapitre X de l'Açokavadanamala : ahoratravratacaityasevanuçanisavadana (Bendall); et la caityarcananuçanisa dans le Caityapungala.

<sup>4</sup> α mantravarņān samālikhya tadayec candanāmbasā | pratyekain vāyubijena (var. vāyunā mantrī) tādanam tad udāhrtam » (Cowell, p. 259); comp. plus haut, p. 122, n. 5.

<sup>5</sup> Cf. Çaraddtilaka, chap. V, fol. 20°: « tato 'gnijanananın vakşye ... aşṭādaça syuḥ samskārāḥ kuṇḍānām tantracoditāḥ | vīkṣaṇam mulamantreṇa çareṇa prokṣaṇam matam | tenaiva tāḍanam darbhaiḥ ... »

A en juger par l'introduction et le contenu du Caityapungava , le sarvakatādana est inséparable du caityavidhi; ce livre est défini comme un exposé du « sarvakatādana <sup>2</sup> » et, ainsi que l'indique son titre, traite exclusivement de cérémonies connexes au culte du caitya et qui doivent être rapprochées de celles trop sommairement désignées dans l'A. k. p. La comparaison des diverses données permet de dégager une idée, sinon précise, du moins suffisamment claire.

D'après notre texte, le rite comporte l'accomplissement des vidhis suivants, caractérisés par des mantras parfois explicites: le mṛttikāgrahaṇa est suffisamment documenté par ce que nous savons du piṇḍaparijapana, et par le mantra indiqué <sup>3</sup>; le bimbabalana correspond sans doute à la formule « caityain kuryāt »; le tailamrakṣaṇa: « the figure, being anointed with oil ... »; le bimbakṣepaṇa et les deux vidhis qui suivent (ākoṭana, niḥsāraṇa), sont obscurs: il semble que l'interprétation soit fournie par Rājendralāla Mitra: « the figure is to be cut across ... » L'invocation à Vajramudgara et le terme ākoṭana seraient justifiés; le niḥsāraṇa consiste à

- <sup>1</sup> Ms. 11 de la R. A. S. (Journal, n. s., VIII) et ms. B. 43 de la Société As. du Bengale (cf. Buddh. Nep. Lit., p. 280); texte très différent du Caityapungala de Cambridge et de Paris.
- a The caitya is to be made of pure clay mixed with the five products of the cow, the five nectars (pancampta), the five jewels and the five aromatics. The mixture is to be kneaded seven times while repeating the samantaprabhamantra. The shape is to be a rounded one with a tapering top. The figure, being then anointed with oil, is to be placed in the centre of an altar, duly worshipped, and then cut across in a slanting direction. From the womb of the bisected figure, the light of caitya (caityabimba, what this is I know not) is to be extracted, and placed on a jewelled throne, and there worshipped ... The six Paramitas are to be duly observed during the time the worship is made. » (Cf. le gurumandalavidhi.)
  - 🕽 « ... vakşyamy ahanı sarvakatadanakhyam. »
- 3 Comp. (IND. OFFICE, Cat., p. 585) la Parthiva[linga] paja [« a manual for making lingas of carth »], dont les rites présentent une grande analogie avec ceux que nous exposons : « sarvadhara dharadeva tvadrupain mṛttikam imām | lingarthain tu pragṛṇṇāmi prasanno bhava me prabho | iti mantreṇa mṛttika grahyā || mṛttikapramaṇam | yāvat syad atmanaḥ çaktir mṛdain tavat samuddharet | tadardhain vātha tasyārdhārdhain tadardhain vā tadardhakam | evain paladvayān nyūnan na tu kuryāt kadācana || çaktyanusāreṇa mṛdam anīya tadupary ardratarthain jalain datīva ... » Comp. un fragment « on the dimensions of caityas and of images » (Bendall, p. 201) malheureusement très obscur.

« extraire » du caitya le caityabimba, c'est-à-dire à transformer le caitya en un vajra, qu'on doit ériger (sthāpana) et consacrer (pratisthāpana) rituel-lement '; le visarjana et le kṣamāpana marquent la fin de la cérémonie : l'officiant prend congé de la divinité et s'excuse des erreurs commises.

En résumé, nous trouvons ici l'énumération d'une série de rites indispensables, non seulement au caityakaraṇa, mais encore au linga, au pratima-karaṇa; c'est avec les débris du caitya, qui est la représentation symbolique de Bouddha (buddhabimba — caitya 2), qu'on doit construire les autres symboles.

Buddhādipūjana 5. — L'adoration est due à tous les êtres et objets sacrés, parmi lesquels notamment Āryamaitreya, Mañjuçrī, Avalokiteçvara 4, la Prajnāpāramitā, Tārā et Marīcī 5.

Voici le « krama », la méthode du pūjana : 1° avamārjana, on caresse les différentes idoles et les représentations symboliques <sup>6</sup>; 2° snāna <sup>7</sup>, on fait le bain de la divinité (snānam kuryāt, snāpayet) en récitant une formule (snānamantra) d'une facture peu intelligible, mais où semble exprimée l'idée que le snāna constitue un sarvatathāgatābhiṣeka; 3° offrandes diverses, vêtements, fleurs, parfums, lampes, etc.; formules d'un type uniforme et curieux : « om āḥ vajravastra hūm svāhā <sup>8</sup> », précédées d'une invocation qui caractérise le samādhi nécessaire au pūjana.

- 4 Cf. le mantra: Om supratisthitavajra svaha.
- <sup>2</sup> Henacandra, 2, 358.
- 3 « Tel est le mérite du Tathagata que tout hommage qui lui est rendu produit un mérite infini qui aboutit nécessairement au nirvana par l'un des trois véhicules. » (Mahavastu, II, 362, I. 15.) Mérites du culte rendu au Bouddha, Minayerr, pp. 167 et suiv.
  - 4 Sur le rôle et la hiérarchie des Bodhisattvas au Tibet, cf. WADDELL, p. 354.
  - 5 Vajravarāhi, cf. Waddell, p. 361.
- 6 Monuments qui figurent des concepts abstraits (la quadruple vérité, cf. Bendall, p. 202), ou inscriptions sacrées (« ye dharma hetuprabhava ... »; cf. Lotus, p. 522).
- <sup>7</sup> Cf. passim la littérature des Stotras et not. B. C. A., II, 10 et 11 : « snanam karomy eşa tathagatanam tadatmajanam ca sagitavadyam »; le rituel comporte probablement la construction idéale d'un snanagrha. Comp. les cérémonies journalières du Ge-lug-pa Lama : « 8º offering of bathing water to the Gods and Jinas » (WADDELL, p. 434).
- 8 Ce sont les trois bijas du Vajrasattva, cf. p. 154, n. 1. Les mêmes formules dans le Hevajradakint., II, 1, avec une légère variante : « Oin vajrapușpa âh huin svăhă. »

Gurumandalakaranavidhi. — Avant de décrire cette cérémonie, l'auteur insiste sur son importance : elle est capitale en esset, car elle doit précéder l'initiation 1, elle en est la condition indispensable : « ādau tāvad guror maṇḍalakani kuryāt | paçcād anyat. » Deux points sont discutés :

I. Pourquoi faut-il faire d'abord le gurumandalopanyāsa ?? Parce que Bhagavat a proclamé l'excellence du guru : « le guru est semblable à tous les Bouddhas; le guru, c'est le Bouddha, la loi, la communauté. » — Objection: En parlant ainsi, Bhagavat a caractérisé l'excès d'orgueil des maîtres; il n'a pas ordonné le rite du gurumandala. — Bhagavat l'a ordonné, et en termes circonstanciés, notamment dans Criparamudibuddhakulacakratantra 3. — Sans doute, mais il faut entendre ces passages dans ce seus qu'on doit honorer (le maître) pendant qu'il enseigne la Bonne Loi. — Non, car le commandement est indiqué ailleurs, notamment dans le passage qui commence par les mots: « Trois sois avec une extrême dévotion ... », et dans celui où, à propos de la propitiation (aradhana) du guru, nous lisons que « toujours il faut donner au guru, toujours il faut vénérer les Tathāgatas 4 »: quand on la possède, il faut dans une pensée joyeuse offrir aux pieds du vénérable guru bhattāraka 5 la chose qu'il désire. « Ce qui existe de plus désirable, de plus distingué, on doit le donner au guru. » Faute d'offrande réelle, le disciple sait hommage au maître d'une offrande imaginaire (parikalpita). Dans le diagramme mystique, il représentera les

<sup>1</sup> Cf. plus haut, p. 206.

<sup>2</sup> Cf. Hongson, Illustrations, p. 139.

<sup>3</sup> Cf. Bendall, p. 69; « ... iti çrımadadibuddhoddhite çrıkalacakre abhişekapatalah. » Sur le kalacakra, cf. Bunnouf, Intr., p. 539; Waddell, p. 131.

<sup>4</sup> Cf. P. K., V, 3, 4, 36-38: « tatsamaradhanani kṛtva varṣani masam athapi va | tasmai tuṣṭāya gurave pūjāni kuryāt tu çaktītaḥ [... gurave dadyad dakṣṇṇāni tv anurūpataḥ | ratnani gṛhani va hastyacvani gramani va çayanasanam [] dasani dasun priyani bhāryani putrini capy atīvarṇabham | atmanani capi yad dadyat kim anyad avacṣṣyate. » — Cf. le Maṇḍalaridhipaṭala de l'Abhidhanot. (fol. 108°): « pradakṣṇani punaḥ kṛtva pratyarambheṇa vamataḥ | maṇḍalani gurave dadyat praṇipatya yathavidhi | tatas tu gurave dadyat tathāgatoktadakṣṇām | suvarṇacatasahasram ... karṇabharaṇakaṭakam ... yajñopavītasauvarṇasvabharyaduhitany api (!) | dasadasinyo va atmanam ... sarvabhavena praṇipatya nivedayet | adyaprabḥṛti daso 'hani samarpitani maya tava (!). »

<sup>5</sup> Sur ce mot et le féminin bhattarika, cf. oz Bloxar, Déesse buddhique Tara, p. 63.

quatre continents, saits de pierres précieuses, il les offrira au maître en l'adorant : par là, (on accomplit) le punyasambhāra et par le sambhāra, (on obtient) la Bodhi.

II. Objection: Cette dernière assertion est inexacte <sup>2</sup>. Il faut accomplir les deux tâches pour devenir Bouddha; sans le jñānasambhāra, la moralité (puṇya) est stérile; ne faut-il pas deux ailes à un oiseau pour s'envoler? — Réponse: En réalisant les six Pāramitās, on accomplit les deux sambhāras (puṇyaº et jñānaº); or, par le gurumaṇḍalakaraṇa, les six Pāramitās sont réalisées.

Ce rite résume en effet et synthétise la pratique des vertus excellentes; l'auteur cite une stance relative au munimandala (muni = buddha = vajradhara) qui documente et justifie cette affirmation : l'offrande de gomaya et d'eau correspond au Dāna; le sammārjana au Çīla; le kṣudrapipīlakāpanayana à la Kṣānti; le kriyotthāpana au Vīrya; le tatkṣaṇam ekacittakaraṇa au Dhyāna; le surekhākaraṇa à la Prajñā, car il suppose l'intelligence des diagrammes et des mantras. — Celui qui fait le « muner maṇḍala » prend possession des Pāramitās; il obtient un corps merveilleux (divya ou vajrakāya), décrit dans une deuxième stance : kanakavarṇa, candravat, etc.; il renaitra dans une famille royale, dans l'excellente maison des Sugatas, celui qui fait les « kāyakarmāṇi \* ».

Le pūrvapakṣavādin présente encore une objection, déjà réfutée : Il n'est question, dans ces textes, que du munimaṇḍala? — Réponse : On obtient les mêmes mérites en construisant le gurumaṇḍala, car il est dit : « Ne faites pas de différence entre le guru et vajradhara », et ailleurs : « Qu'il honore et pratique toujours les Pāramitās, il obtiendra rapidement la Bodhi suprême! »

Ces deux points étant éclaircis (sarvain sustham), l'auteur expose le gurumandalavidhi.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. ap. Waddell, pp. 217, 431, les cérémonies journalières prescrites dans la « haute église » : 18° magic circle-offering of the universe.

<sup>2</sup> Cf. toutefois p. 195, n. 7.

<sup>3</sup> La mudra doit être « surekhajña ». — Cf. B. C. A., V, 46 (?).

<sup>4</sup> Cf. P. K., I, 72-77.

- A. Opérations préliminaires et consécration du diagramme. Sthānarakṣā ¹, cérémonie qui précède ou accompagne nécessairement la méditation et le rite. Le vajra, le pāça (donnés à l'ascète dans un abhiṣeka spécial), les divinités secourables ² (objets d'un sādhana préalable) concourent au kīlana, à l'ākoṭana ³ des esprits mauvais (duṣṭas, vināyakas, etc.), substituts ou successeurs du Māra des vieilles légendes. Ātma-yoga-rakṣā ⁴ (sthānātmayogakṛtarakṣaḥ). En récitant les syllabes : oth, āḥ, ḥūth ⁵, on garantit le lieu où l'on se trouve et sa propre personne de toute influence maligne, on garantit la pensée de tout vikṣepa. Hastaprakṣālana, ācamana; formules : oth, hrīth, svāhā. Āsanādhiṣṭhāna ⁶, par le nyāsa des bījas oth et hūth. Bhūmiparigraha : oth āḥ vajrabhūme hūth! Sarvavighnotsāraṇa : oth vajrasattva sarvavighnān utsāraya. Pradeçaçucikaraṇa ², au moyen de gomaya et d'autres substances consacrées
- ¹ Cf. une description de ce rite dans le P. K., I, 7-16, où sont indiqués le samādhi (dveṣavajrasamadhi), le (devatanam) utsarjana, la mūdra de l'officiant, le maṇḍala, le vajra-kīla (arme magique) et les mantras: « dveṣavajrasamadhisthah sthanarakṣāṁ vicintayet ... »

   Le Kriyūsamuccaya nous a conservé des renseignements copieux sur ce genre de cérémonies; cf. le « vighnakīlanavidhi » (15'-17') et l'exposé de deux « kramas » ou méthodes. De nombreux mantras y sont cités, tous fixés dans le même moule; seuls varient les noms de la divinité invoquée et des « vighnas » : « om vajracala mahākrodha kīlaya sarvavighnan ājñāpayati vajradharah sarva-içānānām kāyavākcittam kīlaya hūm hūm phaṭ | iti coccārayaṇapūrvakam içānasya mastakam kīlayantam acalākārakīlakam cintayet | tathā om vajramudgara vajrakīlākoṭaya iti paṭhann ākoṭayet ... | evam kīlanākoṭanābhyāṁ vighnavṛndam ... kalaçe saṃsthāpya ... vighnan palāyamānan saṃcintya sarvathā nirvighnam bhūbhāgam adhimuñced ity ekakramah. » Le mot vajradhara désigne l'officiant; vajracala acala heruka.
- <sup>2</sup> D'où le caractère terrible de ces divinités (vajrakrodhas) (acala = vajrasattva = caṇḍaroṣaṇa), destructrices des démons et des sacrilèges.

Voyez dans C. M. R. T., XIII, une explication curieuse de l'origine des dieux méchants.

- 3 akotana, Mahavyut. 280.
- 4 Cf. le cittarakṣāvrata, lieu commun de dissertation religieuse et les çikṣās indiquées dans le B. C. A., chap. V.
  - 5 Cf. les mantras du « kāya ... vajrasādhana ».
- 6 Cf. Hodgson, ap. Waddell, p. 179: « ... the aspirant is seated in the svastikasana and made to perform worship to the Gurumandala, and the Caitya, and the Triratna and the Prajñacastra. »
- 7 Cf. la bhumiparikșă et le kșudrapipilikapanayana; comp. la Vatthuvijja (apud Childers); Hillebrandt, p. 80; et les rites relatifs à la construction d'un Vihara.

(abhimantr.) par la dhāraṇī : hūm phaṭ. — Maṇḍalakavidhāna, maṇḍalakādhiṣṭhāna : om āḥ vajrarekhe hūm! — Puṣpābhimantraṇa, madhye (maṇḍalake) puṣpadāna : om! le meilleur des vajragurus! accepte mon offrande et mon hommage. — Hastaprakṣālana.

- B. Dans le maṇḍala ainsi constitué (vihita), consacré (adhiṣṭhita), l'ascète construit (vidadhāti) par vibhāvanā 1:
- 1º Au milieu du mandala, un sumeru rectangulaire, à huit pointes, formé dans sa partie orientale d'argent, au sud de corindon nacré, à l'ouest de cristal, et d'or au septentrion; au milieu de ce sumeru, sur un trône orné de perles et placé dans le cœur d'un lotus à huit feuilles, le Guru (çrīmad guru bhaṭṭāraka), orné d'ornements divers et dans l'attitude de la « vajrasattvalīlā ».
- 2º Autour de la montagne, les dvīpas, savoir : à l'est, le Pūrvavideha, blanc et de la forme d'une demi-lune; au sud, le Jambudvīpa, couleur d'or et triangulaire; à l'ouest, l'Avaragodānīya, rouge et circulaire; au nord, l'Uttarakuru bleu et rectangulaire.
- C. Pūrvadattapuṣpāpanayana puṣpadāna, avec formule d'hommage au vajraguru placé sur le trône cosmique.

Formules d'hommage, avec dhāraṇīs: 1° aux dvīpas ci-dessus énumérés et dans l'ordre (yani, rani, lani, vani); 2° aux dvīpas intermédiaires ², dont la vibhāvanā se fait au moment mème par la récitation du mantra, savoir, yā pour le Dehavideha (S.-E.), rā pour l'Ambara (S.-O.), lā pour le Kurukaurava, vā pour le Çākhā uttaramanjarya (?); 3° aux ratnas placés aux quatre directions cardinales dans le sumerudvīpa, gajaratna (ya), puruṣaratna (ra), açvaratna (la), strīratna (va); 4° aux ratnas placés aux directions intermédiaires, khaḍgaratna (yāḥ), maṇiratna (rāḥ), cakraratna (lāḥ); on ajoute, pour compléter la série des huit joyaux, l'hemmage « sarvanidhānebhyaḥ » (vāḥ) ³; 5° à la lune et au soleil : qu'il donne la fleur précédemment consacrée (abhimantrita), offerte aux divi-

<sup>4</sup> parikalpană, bhavana, darçana, etc. — Comp. dans Waddell, p. 399, la description du mandala de l'univers et le diagramme annexé; cf. Kern, Manual, p. 92.

<sup>⇒</sup> Sur les noms des dvipas, voyez les Addenda.

<sup>3</sup> Les huit joyaux correspondent aux huit pointes (criga) de la montagne.

nités, et reprise (apanita) par l'officiant, à l'occident et à l'orient du sumeru.

D. Toutes ces divinités (ratna) et tous ces continents <sup>1</sup>, développés par le mot magique (bija) <sup>2</sup> récité ou inscrit dans le mandala, l'ascète les offre au guru, faisant le puspānjali, récitant une stance : « Hommage à toi! Hommage à toi! Hommage! Hommage <sup>3</sup>! Avec dévotion, je te rendrai hommage, Guru protecteur, sois-moi favorable! » et s'inclinant devant les Bouddhas : « Oiii, je fais la vandanā des pieds de tous les Tathāgatas. »

Sveştudevasya pūjana. — Opérations préliminaires : constitution du maņdala (bhūmigrahaņavidhi), puspadāna, hastapraksālana, ātmaraksā (svaçirodeçe puspani ksipan), sumeru, dvīpānām vibhāvanā.

Le sidèle se représente l'istadevatā, comme il s'est précédemment représenté le guru, placée sur un lotus qui repose sur un trône, le tout installé dans le mystique sumeru : à ses côtés, sur la lune (à l'orient) Vairocana, sur le soleil (à l'occident), les quatre autres Bouddhas 4; tous portent le civara et sont ornés de l'uṣṇiṣa; ils sont soutenus, produits (pariṇata) par des dhūraṇis (hūni, etc.) et diversement colorés; ils prennent des attitudes rituelles (bhūsparça, bodhyagri 5, varada, dhyāna, abhayamudrakāḥ); — aux quatre coins, sur des lunes installées dans les maṇḍalas 6 des quatre éléments, les quatre Yoginīs 7.

<sup>\*</sup> Cf. Abhidhanot., 107°: α dvipanain tu çatam dadyad yadicchet siddhim uttamam. »

<sup>\*</sup> svasvabijanispannah.

<sup>3</sup> Cf. P. K., III, 1.

Une autre interprétation est possible : « sur des soleils les quatre autres Bouddhas. »

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Tous ces termes sont énumérés (Kriyasamucraya, 42°-43°) dans une description de la Mahamudra (cf. P. K., VI, 28; Hevajradakinij., II, 8), laquelle comporte quatre mudras subdivisées en cinq, seize, huit et seize attitudes. — Voir plus haut, p. 113, n. 1, et p. 182, n. 2.

<sup>&</sup>quot;Maṇḍalas placés au S.-E., au S.-O., au N.-O. et au N.-E.; nés des bijas lam, vam, ram et yam; pita, çukla, rakta, dumra; de la forme d'un rectangle, d'un cercle, d'un triangle et d'une demi-lune; ornés d'étendards portant un trisuka ?, un vajra, un ghaṭa, un repha.

Touleurs: evetendrantla-rakta-cyamala-vişahah (2); bijas: lani, mam, yam, bham; elles correspondent à la terre, à l'eau, au feu, au vent, et portent un cakra, un dambholi, un lotus rouge et un utpala (cf. P. K., chap. I.

Il fait alors la pūjā des divinités, ou plutôt des mantras qui les incarnent; qu'on ne s'en étonne pas : le mantra et la divinité sont inséparables. — Cette pūjā comporte l'offrande de tout l'univers sensible (pañcakāmaguṇaiḥ¹), c'est-à-dire que le dieu reçoit les sons représentés par un luth, les odeurs symbolisées par le santal, les saveurs sous la forme du lait, les rūpas et les sparçanīyas que figurent une lampe et un vêtement. Si l'officiant ne peut se procurer les objets dont il a besoin pour ce rite (avidyamāne vastuni), peu importe : mais la pūjā doit toujours être faite de cœur et d'esprit (mānasī); rien n'existe que le citta <sup>2</sup>.

L'offrande terminée, commence la pūjā proprement dite, rituellement inaugurée par la récitation d'un « pūjādhiṣṭhānamantra ³ », auquel font suite les actes solennels de consécration, de confession, de réjouissance et d'effet en retour 4. Nous avons signalé plus haut 5 l'importance de ces actes au point de vue religieux, la précision et la ferveur du sentiment qui les inspire. Insistons sur le caractère canonial des formules d'un style archaïque et précis, et qui sont visiblement la contre-partie mahāyāniste des vœux ordonnés par les Prātimokṣas: « moi, un tel ... »

L'expression du B. C. A. « parigrahain me kuruta ... », — qui résume la bonne pensée de consécration, d'abandon de soi-même à tous les Bouddhas, et dont M. Kern fait remarquer l'aspect très hindou <sup>6</sup>, — est la

<sup>4</sup> pañcakamapujabhih (comp. P. K.). — A signaler une citation du *Crisamaja*. Les fragments rythmés qui précèdent, fondus dans le texte, montrent la relation intime de de l'A. k. p. avec les Tantras.

<sup>2 «</sup> manopurvanigamatvát sarvadharmánám. » — Autorités à l'appui de cette thèse.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. p. 214, n. 4.

<sup>4</sup> Ce dernier précédé d'une stuti et d'un pranidhana dont l'expression est laissée au choix du fidèle.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Pages 106-108. Il paraît superflu de traduire les formules qui sont d'interprétation très aisée.

Nous avons oublié de signaler la mention des « actes de repentance » dans le C. M. R. T., IV, 5 et suiv. : « tadagre (caṇḍaroṣaṇagre) deçayet pāpam sarvapuṇyam pramodayet | praṇidhānam tataḥ kṛtvā bodhau cittam tu nāmayet | namaskāram tataḥ kuryāt ... | japitvā mantram etad dhi cūnyatadhyānam avahet | om cūnyatajñanavajrasvabhāvātmako 'ham. » (Cf. p. 150, n. 3.) Ces actes et la méditation de la maitrī, de la karuṇā, de la mudita, de l'upekṣā, font partie de la caṇḍaroṣaṇabhāvanā. Cf. p. 162, n. 2.

<sup>6</sup> Manual, p. 11, n. 1.

libre traduction du texte sacré, « parigṛḥṇantu māṇi]mahākāruṇikāḥ ». Le fidèle adresse aux Bouddhas la prière qu'il a dite au guru au moment de son entrée dans le chemin : « samanvāharantu māṇi sarvabuddhāh. »

Le rite se termine par la vandanā de la divinité protectrice : « Om! avec des saluts pour les actions parfaites de tous les Tathāgatas, je m'incline devant un tel, mon protecteur, le Bienheureux! jāḥ hūm vam hāḥ, accepte cet anjali fleuri, o mon protecteur! »

Lecture de la *Prajūūpūramitā* (ou d'autres textes sacrés), lecture précédée de la pradakṣiṇā du livre et du praṇidhi (résolution d'atteindre la Bodhi par le jūānasambhārapūraṇa), et qu'on peut prolonger à son gré (yathepsitam): tout ceci est très simple (sugamanam) et l'auteur n'ajoute aucun commentaire.

Bodhisattvabalividhi, c'est-à-dire offrande aux morts comme doit le faire le bodhisattva (?). — Consécration (parijapana); on répète sept fois, sur l'eau et sur la nourriture, une dhāraṇī qui débute par une formule d'hommage et se termine par les mots : « sarvapretānām svāhā »; puis on bat des mains trois fois. — Offrande : dans un lieu écarté, on présente cette nourriture aux morts. L'auteur dit les avantages que la cérémonie procure aux pretas et à l'officiant : dès cette existence, il devient puissant, beau, plein de grâce, riche ..., rapidement il atteint l'illumination de la suprême Sambodhi; après la mort (cyuta), il renait dans la Sukhāvatī, svarga définitif des fidèles d'Amitābha.

Le bodhisattva prononce une prière pour la longue prospérité de la loi (Çāsanasthirasthiti); puis, après les avoir honorés une dernière fois d'une vandanā, il prend rituellement congé (visarjana 1) du guru et des Bouddhas (gurubuddhān : les Bouddhas qui sont des gurus ?).

lci se termine l'exposé des rites et des prières que l'on accomplit et prononce le matin, à partir de six heures.

i visarjana s'oppose à utsarjana; cf. P. K., 1.

## 3. — Rites du repas et de la journée.

A l'heure du repas 1, le bodhisattva présente une offrande (bali; bhakta-vyanjanakādibhih) à tous les êtres vivants et récite, comme c'est la règle, le sarvabhautikamantra; il offre un naivedya aux trois perles et à la déesse Hārītī 2; il installe sur un trône (agrāsana) sa divinité protectrice.

Ces cérémonies précèdent le repas; il faut y consacrer trois ghațikās, c'est-à-dire trois fois vingt-quatre minutes. Après avoir mangé, yathāvidhi, le fidèle donne (aux pretas) les restes de la nourriture <sup>3</sup> et pratique l'āca-mana ou purification de la bouche.

Il est difficile de comprendre les deux lignes qui suivent dans le Mūlasūtra; le commentaire, au début, ne soutient pas l'interprétation; plus loin, il est incomplet ou peu intelligible. Voici le passage en question :

dānagāthādikani paccāt paṭhitvā vihare[d] budhaḥ bodhisattvakriya[h] sarvāç caturthyā[ni] hṛṣṭacetasa.

La țippaņi nous présente un type de dānagāthā (nous possédons la fin du morceau); elle ordonne ensuite que le fidèle mette en mouvement la dhāraṇī appelée « Purificatrice du piṇḍapātra \* » : « Hommage au roi Samantaprabha, le tathāgata, l'arhat, le parfait Bouddha! hommage à Mañjuçrī, le prince, le bodhisattva, le grand sattva, le grand miséricordieux! » et ensuite : « Om, toi qui n'as pas de support, pas d'éclat, qui as la victoire prise, grande intelligence et habileté! Purific ma dakṣiṇā, svāhā! » — Celui qui prononcera une scule fois cette dhāraṇī, purifiera un piṇḍapātra de la dimension du sumeru.

- La tippant fait défaut, et notre seule autorité est le mulasutra.
- <sup>2</sup> Cf. Waddell, p. 216; Lolus, chap. XXI; Lalita, p. 347; divinité connue des pèlerins chinois et dont un stupa, voisin de Pușkalavati, vient d'être identifié. (Ac. des inser. et belles-lettres, 26 février 1897.)
  - 3 Cf. le nityaçraddha des çastras brahmaniques.
- 4 Mais vihare vihare dans la métrique des Tantras. Cf. le nityadanavidhi de la Chandogahnikapaddhati.
  - <sup>5</sup> Ce passage concerne évidenment l'adikarmikabhiksu.

Ici le texte nous échappe : « Les bodhisattvakriyās partout autant que possible [doivent être pratiquées?] ... [la vénération des ?] [promulguées par les ?] pieds du saint guru ...; par le don, la bonne parole, la pratique du bien, la sympathic, [doit être réalisée] la conquête de la bienveillance des créatures ¹. Et [doivent être pratiquées] aussi la méditation, la lecture, la récitation des mantras, l'audition et l'explication de la Bonne Loi, ... Mahāpuruṣa ... » Et ailleurs aussi, il est dit, notamment dans le Cikṣū-samuccaya : « celui qui passera la journée dans la pratique des bodhisattvakriyās ... »

Avec une pensée joyeuse, dit le Mūlasūtra, c'est-à-dire avec une pensée non paresseuse, toujours satisfaite (mudita, comp. anumodanā), non distraite de son objet; et il est dit dans le Vidyādharapiṭaka <sup>2</sup>: « Les prières, les austérités, nombreuses, longtemps prolongées, mais accomplies avec une pensée distraite, paresseuse, sont sans aucune utilité. »

Le mot « caturthyām », qui se lit très clairement dans le mūlasūtra, est embarrassant. L'expression « ghaṭikātrayam », que nous avons vue plus haut, paraît suggérer l'interprétation suivante : « pendant une quatrième période de vingt-quatre minutes. » Mais ceci cadre assez mal avec le contexte 5.

Quoi qu'il en soit, le sens du passage n'est pas douteux. Toute la journée, dans une pensée joyeuse et attentive, pratiquant l'anumodană (cette forme de la parināmanā) et l'ātmarakṣā, le sidèle remplit la double tâche d'un bodhisattva : observer les çikṣās particulières à sa situation 4, accomplir les rites. Sa tâche de vertu se résume dans l'acquisition de la bienveillance des créatures (vivants et pretas, dāna, kṣānti, etc.); sa tâche de science est détaillée dans notre texte : méditation, prière, lecture de la Bonne Loi.

<sup>1</sup> Voir Lotus, p. 405, et Mahavastu, I, 370. — Je corrige le texte du manuscrit, cf. note in loco.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. J. R. A. S., march 1895: « Note on the Vidyadharapitaka. »

<sup>3</sup> La tippani reprend habituellement tous les termes du mulasutra. Le mot « caturthyam » ne s'y trouve pas, mais nous rencontrons un groupe de lettres d'ailleurs inintelligible : crimadgurubhattarakapadapreryuyanti ou \*pracyuyasti, qui rend pour moi douteuse la lecture du mulasutra. Je crois le texte corrompu dans les deux passages, et n'aperçois pas de remède.

<sup>4</sup> Comp. B. C. A., V, 99 et 100.

## 4. - Rites du soir.

Le bodhisattva consacre la première veille de la nuit à l'étude de la Bonne Loi, à la méditation et à la prière 1; il se prosterne contre le sol (pancangena) et dit la formule d'hommage aux Bouddhas et Bodhisattvas connue sous le nom d'atmabhavaniryatana; il est en union avec sa divinité tutélaire; il invoque la Prajnaparamita: « Hommage à la bienheureuse Prajnaparamita, propice à l'adoration, en qui sont parfaitement accomplis toutes les Paramitas et tous les Tathagatas 2 ... »

Ensuite, au moyen d'une dhāraṇī inintelligible, qui paraît adressée à l'iṣṭadevatā (Bhagavati!), et qu'il répète vingt et une fois, il consacre son bras (?) droit, y repose la tête et s'endort, « comme sur une couche de lion <sup>5</sup> ».

Le commentaire répète le dernier vers du mulasutra : « Tel est le chemin des adikarmikabodhisattvas, approuvé, déclaré bon par tous les Bouddhas et Bodhisattvas : les fils et les filles de famille qui se conduisent d'après ces règles obtiendront bientôt la Bodhi. »

Nous lisons dans le Bodhicaryāvatāra la description du bodhisattva, modèle parfait de calme et de vigilance intellectuels, d'énergie et de sérénité, d'obéissance à toutes les lois du svadharma, à toutes les règles du savoir-vivre 4. Cette description s'harmonise avec la série des préceptes qui fixent les kriyās journalières du fidèle. Elle permet d'apprécier l'influence éducatrice de cette discipline qui n'entre jamais en contradiction avec les principes de la morale et de la religion vulgaire 5, qui ne sépare pas la

<sup>1</sup> dhyanat khinno mantrain japet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comp. l'hymne d'introduction de la P. P. en huit mille articles, et Kenn, Manual, p. 96.

<sup>3</sup> L'interprétation de ces derniers mots, assez obscurs, est assurée par la comparaison du B. C. A., V, 96 : « nathanirvaṇaçayyavac chayıtepsitaya diça. »

<sup>4</sup> Comp. Dhammapada, Mahavastu, II, 157; Kers, Manual, 85. — Cf. la démarche de l'ascète: α tailapátradhara iva. »

<sup>5 «</sup> Loko maya sardhan vivadati nahan lokena sardhan vivadami. » (Agama, cité dans Madh. Vṛtti, fol. 111°.) Cf. Kern, Manual, 71.

Dānapāramitā de la Prajāā ¹, qui concilie heureusement les devoirs imposés au bodhisattva dans la bhūmi inférieure où il se trouve, avec les exercices et les habitudes de pensée qui doivent le faire parvenir au but sublime.

Appliqué à sa double tâche, l'ādikarmika, bhikṣu ou laīc, parcourt une carrière analogue à celle que le Mahāvastu appelle l'« anulomacaryā », carrière qui suit celle « où s'accumulent les mérites nécessaires pour faire naître le premier vœu de perfection », et pendant laquelle « ce vœu se reproduit, conformément à la conduite qui a précédé ² ». La doctrine de notre livre se distingue aisément de la doctrine du Mahāvastu, texte sacré d'une des écoles du petit Véhicule : la théorie du Bodhisattva et de ses caryās (bhūmis) successives est, si je puis ainsi parler, descendue du ciel sur la terre; Bouddha n'est plus le Çākyamuni légendaire, mais le type proposé à l'imitation immédiate du fidèle; l'A. k. p. est écrit « çiṣyāṇām āçubodhyartham ³ »; le guru toujours présent remplace les Bouddhas échelonnés le long des kalpas infinis; les dieux ont été multipliés et facilitent le salut; l'initiation tient lieu des longs efforts de la « praṇidhānacaryā ». Les rites de charité (pretajaladāna), de bhakti (caityakaraṇa, etc.), la lecture des livres, constituent une pratique élémentaire, mais efficace, des vertus parfaites.

Tel est l'adikarmika, le fidèle en route pour la Bodhi. Le B. C. A. exalte son mérite et l'oppose au débutant 4:

Bodhipranidhicittasya sanisare 'pi phalani mahat na tv avicchinnapunyatvani yatha prasthanacetasah yatah prabhṛty aparyantasattvadhatupramocane samadadati tac cittam anivartyena cetasa tatah prabhṛti suptasya pramattasyapy anekaçah avicchinnah punyadharah pravartante nabhahsamah 5.

- <sup>4</sup> B. C. A., V, 83. « Uttarottarataḥ çreṣṭhā danapāramitādayaḥ | netarārthaih tyajec chresṭhām anyatrācārasetutaḥ. » Cf. IX, comm. 1.
  - 2 Mahavastu, I, xxi.
- <sup>3</sup> Comp. Bendall, p. 116: « samaptanı cedanı madhyamakaçastranı ... çravakapratyekabuddhanuttarasamyaksanı bodhimandasanadayakam. »
- 4 B. C. A., I, 15: « bodhicittani dvividham ... bodhipranidhicittani ca bodhiprasthānam eva ca | gantukāmasya gantuç ca yathā bhedaļ, pravartate | tathā bhedo 'nayor jñeyo ... » Cf. dans le Mahavastu l'anivartanacaryā, et II, 369: « mérites infinis de celui qui se met en route pour la Bodhi. »
  - 5 I, 17-19.

Néanmoins le bodhisattva peut retourner en arrière : malheur à celui qui le scandalise! — Mais Bouddha parvient à sauver les hommes, même quand ils abandonnent la pensée de Bodhi.

Bodhisattvasya tenaivain sarvapattir gariyasi yasmad apadyamano 'sau sarvasattvarthahanikṛt yo 'py anyah kṣaṇam apy asya puṇyavighnain kariṣyati tasya durgatiparyanto nasti sattvarthaghatinaḥ. evam apattibalato bodhicittabalena ca dolayamanah sainsare bhūmipraptau cirayate 1.

Vetti sarvajña evaitam acintyam karmano gatim yad bodhicittatyage 'pi mocayaty eva tan naran 2.

L'étude de l'anuttarayoga et des théories de maithuna nous a fait connaître des conceptions très différentes que je veux résumer rapidement pour marquer le contraste des deux tendances qui se partagent le Mahā° et le Tantrayāna (Dāna° et Prajūāpāramitā; Caryā° et Yogatantras). Dans le Vajrayogin (ou bodhisattva arrivé), les Vajrācāryas et les Vidyāmātravādins font revivre le type classique de l'arhat, « celui qui ne peut retourner en arrière ³ ». Élevé aux stades supérieurs du samādhi, l'ascète dépouille toute « prapaūcadharmatā ⁴ » : d'où les principes que Burnouf a stigmatisés cruellement : « Quelle morale que celle de l'indifférence et d'un quiétisme si exagéré que la distinction du juste et de l'injuste, du bien et du mal, n'existe plus pour celui qui y est parvenu ... Pour l'ascète (dit le P. K.), un ennemi ou lui-même, sa femme ou sa fille, sa mère ou une prostituée, tout cela est la même chose 5! »

<sup>1</sup> IV, 8, 9, 11. Théorie très nette de la responsabilité que nous avons des fautes d'autrui.

<sup>2</sup> IV, 7. Le dogme de la grâce est rarement exprimé aussi clairement.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sur le problème de l'impeccabilité de l'arhat, voyez les recherches si pénétrantes de Minayerr, pp. 214 et suivantes. — La marche en arrière du bodhisattva, Mahavastu, I, Introduction.

<sup>4</sup> Le « yoga » est double « cittadvareņātmeçvarasanībandho yogah | sa ca dvividhaḥ kriyālakṣaṇaḥ kriyoparamalakṣaṇaḥ | tatra japyadhyānādirūpaḥ kriyālakṣaṇaḥ | kriyoparamalakṣaṇas tu sanīvidgatyādisanījūitaḥ. » (Sarvadarçana, p. 77. Cowell, p. 107.)

Burnouf, Intr., p. 558.

# TROISIÈME PARTIE

- [1. La Société asiatique de Calcutta a fait récemment l'acquisition de deux manuscrits, contenant, le premier, le commentaire des neuf premiers chapitres du Bodhicaryavatara, le second, la glose du neuvième chapitre, qui est de tous le plus important. Ces deux manuscrits sont sommairement décrits dans un rapport de M. Haraprasad Çastri, et je ne puis malheureusement rien ajouter aux indications qu'il fournit : « Le premier manuscrit, en caractères népalais, a été écrit en 1078, A. D.; le second, en caractères maithili, appartient au XIV siècle. Le commentaire a pour auteur Prajūakara Çrijūana, et l'ancien copiste semble avoir été un de ses disciples (Prajūakaratatapādanam ...). Prajūakara était contemporain et très probablement élève de Dipanikara Çrijūana, appelé aussi Atişa, qui semble avoir introduit le Mahayanisme au Tibet en l'année 1066 1. »
- 2. Je n'ai eu à ma disposition, pour établir le texte de la țikă, que des documents parcimonieusement fournis malgré des instances multipliées: 1º une copie du manuscrit népalais, lequel présente d'assez longues lacunes; 2º une copie fragmentaire du second manuscrit destinée à combler ces lacunes et permettant de lire le texte d'un bout à l'autre. Les deux manuscrits sont indépendants, ce qui rend plus regrettable l'impossibilité où je suis de les collationner. Je ne crois pas néanmoins devoir retarder cette publication, car la lecture est en général facile et sûre.
- 3. Le Bodhicaryavatara a été publié par Minayest 2, qui le premier avait remarqué la saveur et le prix de cet ouvrage unique par l'émosion religieuse et la puissance de la dialectique. La Buddhist Text Society a réimprimé cette édition princeps : c'est faire, sinon œuvre de science, du moins d'utile propagande. M. Barth dans les Bulletins et M. Kern dans son Manuel ont signalé le B. C. A., qui demeure sans conteste avec le Buddhacarita et la Jatakamala l'un des documents littéraires les plus intéressants du Bouddhisme du Nord 3.
- 4. Le commentaire du IX<sup>e</sup> chapitre ne sera pas, je l'espère, sans utilité. L'auteur explique avec une clarté relative quelques points obscurs de la philosophie; ce qui a peut-être plus de prix pour nous, il fait connaître les questions débattues par les diverses écoles, et partage les sentiments ardents de Çantideva contre les hérétiques, hinayanistes ou Samkhyas. De nombreuses citations soutiennent son style qui est de la bonne école.
- 5. Je dois de très chauds remerciements à M. Haraprasad Castri, qui m'a communiqué la copie du texte original, et à M. Speyer qui veut bien me continuer son assistance, correcteur fécond en utiles suggestions.]

<sup>1</sup> Notices of Sanskrit manuscripts, published under orders of the Government of Bengal, vol. XI, p. 7. — Sur Atica, voyez les travaux de Barí Carat Chandra Das, et les remarques de Barth, Bulletins, 1894, p. 25.

<sup>🛂</sup> Zapiski, vol. XV, pp. 156-225.

<sup>3</sup> Cf. la traduction du Ve chapitre et la notice, dans Muséon, 1896.

## BODHICARYĀVATĀRE PRAJÑĀPĀRAMITĀPARICCHEDAH

Om lokapālāya namalı | om lokeçāya namalı

Yā nirlepatayā niruttarapadam sarvaprapancocchritā
prajnāpāramitādisamvṛtipadair ākhyāyate 'nāsravā ¹ |
yām samyak pratipadya nirmaladhiyo yānty uttamām nirvṛtim
tām natvā vidhivat karomi vivṛtim tasyāḥ prasannaiḥ padaiḥ || 1
yatrācāryo guṇanidhir asau çāntidevaprakāço
vaktum çaktaḥ pravacanamahāmbhodhipāram prayātaḥ |
kim tasyārtham hatamatir aham vaktum īças tathāpi
prajnābhyāsāt svakṛtam asamam yat tat tato 'smi pravṛttaḥ || 2
na nāma kā cid guṇaleçavāsanā
matir mamāsti pratibhāguṇorjitā |
tathāpi sanmitraniṣevanāphalam
yad eva me tādṛçi vāk prasarpati || 3

Atha yo nāma kaç cid gotraviçeṣāt paryupāsitakalyāṇamitratayā trijagatparyāpannasamastajanaduḥkhaduḥkhī sarvaprāṇabhṛtām niḥçeṣaduḥkhasamuddharaṇāçayaḥ svasukhanirapekṣaḥ tatpraçamopāyabhūtam buddhatvam
eva manyamānas tatprāptivānchayā samupoditabodhicitto mahātmā saugatapadasādhanopāyabhūtasambhāradvayaparipūraṇārtham ² krameṇa dānādiṣu
pravartate | tasya tathā pravartamānasya samyak pratividṛ[..]çamathasyāpi ³
dānādayaḥ prajūāvikalatayā jagadaghanidānam buddhatvam nāvahantīty
abhisamidhāyāvaçyam samsāraduḥkhanirmokṣārthinā prajūotpādanāya yatitavyam | yathoktam | çamathena vipaçyanāsuyukta ityā[dinā] | [çamathot]pādanam ⁴ kṛtam idānīm tadanantaraprāptām vipaçyanām prajūāparanāmadheyām pratipādayann āha | imam parikaram ityādi |

<sup>1 •</sup>tenácrava.

<sup>2</sup> sambhava.

<sup>3</sup> prativihitaçamathāsyāpi?

<sup>4</sup> vipaçyanasvayukta utya ...; suit une lacune de cinq akşaras. — Cf. chap. VIII, 4.

imam parikaram sarvam prajnārtham hi munir jagau | tasmād utpādayet prajnām duhkhanivrttikāmksayā 1 | 1

imam iti | samanantaram iha çāstre laksanatah pratipāditam dānādikam idam āpratyaksatayā parāmreati | parikaram iti | parivārani pariechedam sambharam iti yavat | sarvam iti | uktaprakaram 2 anyam ca | prajnartham kim ca nirjagāv iti sainbandhaḥ | prajītā yathāvasthitani 5 pratītyasamutpannavastutattvapravicayasvabhāvāyāh prajñāyāh pradhānatvāt | tathā hi dānam sambuddhabodhiprāptave prathamam kāranam punyasambhārāntarhatatvāt | tac ca çīlālainkrtam eva sadgatiparaniparaduhkhato 4 gopakaranasampadam ävahad anuttarajñänapratilambhahetuh | ksäntir tadvipakşabhūtapratighapratipakşatayā dānaçīlasukrtamayani sambhāram anupālayantī sugatatvādhigataye sampravartate | etac ca cubham dānāditritayasanibhūtam punyasanibhārākhyam dhyānādisamupajanitam ca jūānasambhārākhyani vīryam antarena na bhavatīti | tad apy ubhayasanibhārakāraņatayā sarvāvaraņaprakāçāya samupajāyate | samāhitacittasya ca yathābhūtaparijnānam utpadyata iti | dhyānapāramitāpy anuttarajnānapratilambhahetur \* utpadyate | evam ete danadayah satkṛtya sambhṛtā api 6 prajnām antareņa na saugatapadādhigamahetavo bhavanti | nāpi pāramitāvyapadeçam labhante | prajnākṛtapariçuddhibhājah punar avyāhatodārapravṛttitayā tadanukṛtam anuvartamānās taddhetubhāvam 7 adhigacchanti | pāramitānāmadhevain labhante | tathā hi dātrdeyapratigrāhakādidvitayānupalambhayogena prajnāparicodhitāh sādaranirantaradirghakālam abhyasyamānāh prakarsaparvantam upagacchante 8 avidyāpravartitasakalavikalpajñānamalarahitam kleçajñānamalarahitam kleçajñeyāvaranavinirmuktam ubhayanairātmyādhigamasvabhāvani 9 sarva-

<sup>1</sup> MINAYEFF : onirvrtio.

<sup>2</sup> uktam ukta°.

<sup>3</sup> avastitam?

<sup>4</sup> svargatio.

<sup>5</sup> anuttaramgana.

<sup>6</sup> svapi.

<sup>7</sup> Ex conj. : tadvaita.

<sup>8</sup> svavidya.

<sup>9 •</sup>avigama•

svaparahitasampadādhārabhūtam paramārthatattvātmakam tathāgatadharmakāyam abhiniryartayantīti | prajītāpradhānā dānādayo gunā ucyante | na caitad yaktayyani ¹ yadi prajna pradhanani danadinani saiya kevala sambodhisādhanam astu kim aparair dānādibhir iti | tadanyeṣām upayogasya varnitatyāt kevalam netravikalā uc[yante] 3 dānādayah prajūānetrakā eva yathābhimatāni saugatīni bhūmim abhisarantīti prajñopanāyakā ucyante | na tu prajñaiva kevalā samyaksambodhisādhanam | tasmād dānādiparikarah prajnārtha iti siddham | sarvakalpanāvirahāt samāropāparadāntadvayamaunāt | [anyais] <sup>3</sup> tu kāyavānmanahkarmalaksanamaunatravayogād vā munir buddho bha[ga]vān triduhkhatāduhkhitasarvajagatparitrānādhyāçayo jagau jagāda | uktavān ity arthaḥ | āryaprajīnāpāramitādisūtrāntesu prajnārtham uktavān kramena dānādiparikarani | yathoktam aryaçatasahasryam prajhaparamitayam ! tadyathapi nama subhūte sūrvamandalam candramandalam ca catursu dvīpesu karma karoti! yad bhuvo dvīpān anugacchati | anuparivartate | evam eva subhūte prajnāpāramitā pancasu pāramitāsu karma karoti | pancapāramitāsv anugacchati | anuparivartate | prajñāpāramitāvirahitatvāt pañca pāramitāh pāramitānāmadheyam [na] labhante | tadyathāpi nāma subhūte rājā cakravartī virahitah saptabhī ratnaic 4 cakravartināmadhevam [na] labhate evam eva subhūte panca pāramitāli projnāpāramitāvirahitatvān na pāramitānāmadheyam labhante | tadyathāpi nāma subhūte yāh kāc cana kunadyah sarvās tā yena gaingā mahānadī tenānugacchanti tā gaingayā mahānadyā sārdhain mahāsamudram anugacchanti | evam eva subhūte pañca pāramitāh prajnāpāramitāparigrhītā yena sarvākārajnatā tenānugacchantīti vistarah | punac coktam | iyam kaucika prajnāpāramitā bodhisattvānām mahāsattvānām dānapāramitām abhibhavati vīryapāramitām abhibhavati dhyānapāramitām abhibhavati | tadyathāpi nāma kaucika jātyandhānām çatam vā sahasram vātmapariņāyakānām <sup>5</sup> abhavyam

<sup>1</sup> vyaktavyam.

<sup>2</sup> Aucune lacune n'est indiquée.

<sup>3</sup> svargaistu?

<sup>4</sup> saptabhir anyaiç.

<sup>🍍</sup> **va a**pari'.

mārgāvataranāva i kutah punar nagarānupraveçāya i evam eva kauçika acaksuskāh 2 pañca pāramitā jātyandhabhūtā bhavanti vinā prajñāpāramitayātmaparināyikā (vinā prajūāpāramitayā) abhayyā bodhimārgāvataranāya <sup>3</sup> kuta eva sarvākārajñatānagarānupravecava | vadā punah kaucika pañca pāramitāli prajūāpāramitāparigrhītā bhavanti I tadaitāli pañca pāramitāh sacaksuskā bhavanti | prajnāpāramitāparigrhītāc caitāh panca pāramitānāmadheyam labhanta iti vistarah evam anyatrāpi vathāsūtram avagantavyam | uktain ca | sarvapāramitābhis tvam nirmalābhir anindite | candralekheva tārābhir anuyātāsi sarvadā 4 1 iti | atha vemam iti | samanantaraprakrāntarūpam çamathātmakam 5 prabandham parikaram iti | prajñāsamutthāpakatayā tatkāranasanidohani pīthikābandhani ca prajñārtham | prajnaiva pūrvokto 'rthah prayojanam | sādhyatayā pacyatām camathapariçodhitacittacaittasamtane 6 prajnayah pradurbhavat | suprasadhitaksetreçasya 7 nispattivat | yathoktam çikşüsamuccaye | kim punar asya çamathasya māhātmyani yathābhūtajñānajananacaktih | [yaḥ sa]māhito \* yathābhūtam jānātīty uktavān munir iti | etad api dharmasamgītāv uktam | samāhitacetaso yathābhūtadarcanam bhavati | vathābhūtadarcino bodhisattvasya sattveşu mahākaruņā pravartate | idam mayā samādhisukham sarvasattvānām nispādavitavyam | sa tayā mahākarunayā samcodyamāno 'dhiçīlam adhicittam adhiprajītam 9 ca çiksām paripūryānuttarām samyaksambodhim abhisambudhyata iti vistarah | hir iti yasmat prajnartham dānādiparikaram çamathātmakaparikaram vā munir jagau tasmād utpādayet prajñām iti yojanīyam | utpādayed iti nispādayet sāksātkuryād bhāvayeta sevayeta bahulīkuryād vā | sā ca prajītā dvividhā hetubhūtā phalabhūtā ca | hetubhūtāpi dvividhā | adhimukticaritasya bhūmipravistasya ca |

f narddhae.

<sup>2</sup> sucaksuskah.

<sup>3</sup> bodhisaddhae.

<sup>4</sup> Comp. les stances d'introduction de la P. P. en huit mille articles (stance 8).

<sup>5</sup> çamathatmakamathapro.

<sup>6 °</sup>cittavitta°.

<sup>7</sup> sva\*.

<sup>8</sup> tasyatmahito, ce qui ne donne rien; cf. p. 235, l. 15.

<sup>9</sup> sic; cf. M. Vyut, § 36.

phalabhūtā tu sarvākāravattvopetā sarvadharmaçūnyatādhigamasvabhāvānimittayogena 🤚 tatra prathamato hetubhūtā crutacintābhāyanāmayī 🤔 krameņābhyāsād bhūmipravistaprajāām pirvartayati | sā cāparāparabhūmipratilambhayogena prakarşam abhiyardhayanti yavad ubhayacaranayigamat sakalakalpanājāānavigatabuddhatvasvabhāvaprajāā[ni] nispādayati evāha duḥkhanivṛttikānkṣayeti | duḥkhasya pañcagatisanigṛhītasattvarāçigatasya svātmagatasya [sām]sārikasya <sup>3</sup> jātijarāvyādhimaranasvabhāvasya priyaviyogāpriyasaniprayogaparyeşyamānalābhavighātalaksanasya saniksepatah pañcopādānaskandhātmakasya ca nivrttir nivāranam 4 | upaçamah punaranutpattidharmakatayātyantikasamuccheda ity arthali | tasyāli kāik- . sayābhilāsena chandeneti yāvat | tathā hi viparyāsasangino <sup>8</sup> 'satsamāropābhiniveçad 6 atmatmī yagrahapravrttenā yoniçomanasikā raprasūto 7 ragadikleçaganah samupajāyate tasmāt karma tato janma tataç ca vyādhijarāmaranaçokaparidevanaduhkhadaurmanasyopāyāsāç 8 ca prajāyante | evam asya kevalasya mahato duhkhaskandhasya samudayo bhavati | tad evam anulomākāram pratītyasamutpādam samyak prajnayā vyavalokayatah <sup>9</sup> punas tam eva nirātmakam asvāmikam māyāmarīcigandharvanagarasvapnapratibimbādisamānākāratavā paramārthato nihsvabhāvam 10 pacyato yathābhūtaparijñānāt tadvivaksātmatavā mohasvabhāvam avidyābhavāṅgaṁ nivartate 11 avidyānirodhāt tatpratyayāh 12 samskārā nibadhyante | evam asya kevalasya mahato duhkhaskandhasya nirodho bhavati | tatrāvidyā trsnopādānam ca klegavartmano vyavacchedaļ 13 | pūrvāparāntanirodho

```
s cunyatavigama... ayogena; le texte paraît altéré ou incomplet.
```

<sup>2</sup> Cf. M. Vyut., § 75.

<sup>3</sup> Lacune de deux akṣaras; svatmagatasya se comprend mal; peut-être : sarvatma\*.

<sup>4</sup> Cf. M. Vyut., § 112.

<sup>5</sup> Peut-être : samjñino.

<sup>6</sup> asatta\*

<sup>7 \*</sup>pravrttena yoniço\*.

<sup>8</sup> Généralement: °parideva°; cf. M. Vyut., § 113.

<sup>9 •</sup>lokavantah.

<sup>10</sup> nisvabhavam.

<sup>11</sup> nivattate.

<sup>12</sup> tatpratyayat.

<sup>13</sup> Ce passage paraît incomplet : l'avidyanirodha correspond au sambhavavartmano nirodha; le tṛṣṇopadananirodha au kleçavartmano vyavaccheda.

nirodhavartmano vyavacchedah | evam eva trivartma nirātmakam ātmīyarahitam ¹ sambhavati | asambhavayogena vibhavaniradhibhavanayogena svabhāvo nalakalāpasadīça ² iti || etac cottaratra vistareņa yuktyāgamābhyām pratipādayiṣyate | tad evam prajūayā svapnamāyādisvabhāvam samskṛtam pratyavekṣamāṇaṣya sarvadharmāṇām niḥsvabhāvatayā pratipatteh paramārthādhigamāt savāsanāmiḥçeṣadoṣarāçivinivṛttir bhavatīti | sarvaduḥkhopaçamahetuḥ prajūopapadyata iti | tathā ca yuktyāgamābhyām vicārayato 'viparītavastutattvapravicayaḥ samupajāyate | tad upadarçayitum satyadvayavyavasthām āha samvṛtir ityādi ||

sainvṛtiḥ paramārthaç ca satyadvayam idain matam <sup>3</sup> | buddher agocaras tattvain buddhiḥ sainvṛtir ucyate [ 2

samvriyata ävriyate yathābhūtaparijnānam svabhāvāvaraņād āvrtaprakūçanūc cānayeti | samvrtir avidyā moho viparyāsa iti paryāyāḥ 4 | avidyūdyutpūdārtham svarūpāropikā svabhāvadarçamāvaraņātmikā ca satī samvrtir upapadyate | yad uktam āryaçālistambasūtre 5 | punar aparam tattve pratipattir 6 mithyāpratipattir ajnānam avidyeti | abhūtam khyāpayaty artham bhūtam āvrtya vartate | avidyā jnāyamānaiva kāminītam kavrttivad 7 || iti | tadupadarçitam ca pratītyasamutpannam vasturūpam samvrtir ucyate tad eva loke samvrtisatyam ity abhidhīyate | lokasyaiva samvrtyā tat satyam iti kṛtvā yad uktam | mohasvabhāvāvaraṇād dhi samvrtih \* satyam tayākhyāti | yad eva kṛtrimam jagāda 9 tat samvrtisatyam ity asau munih padārtham kṛtakam ca samvrtir iti | sā ca samvṛtir dvividhā | lokata eva tathyasamvṛtir mithyāsamvṛtiç ceti | tathā hi kim cit pratītyajātam nīlādikam vasturūpam adosavadindriyair upalabdham

```
t atmıyanı rahitam.
```

<sup>2 •</sup>kalagha. — Passage altéré : va satiibhava• ... vibhavatir adhibhavana•.

<sup>3</sup> Cité avec la variante : smrtam, 107, comm.

deregrage 4

<sup>\*</sup> Cf. plus loin, 73, comm. (\*stambapuñje). — M. Vyut. § 65 (39, 77).

<sup>6</sup> Ex. conj.: tattvapratipattir. Même passage cité 73, comm., où on lit : tattvapratipattir.

<sup>7</sup> kamanas

<sup>\*</sup> visamyrtih; peut être : tathakhyati.

<sup>\*</sup> kṛtisani.

lokata eva satvam māyāmarīcipratibimbādisu pratītyasamupajātam api doşayadindriyopalabdhan yatlı svanı tirthikasiddhantaparikalpitam ca lokata eva mithyā | tad uktam | vinopaghātena yad indriyānām sannām api grāhyam avaiti lokalı | satyam hi tal lokata eva çesam vikalpitam lokata eva mithyā | iti | etad ubhayam api samyagdṛçām āryāṇām mṛṣā paramārthadaçāyām samvrlisatyasyālīkatvāt | etat samanantaram evopapattyā pratipādayisyāmah | tasmād avidvāvatāni vastusvabhāvo na pratibhāsata iti | parama uttamo 'rthah paramārthah | akrtrimavasturūpam 2 yadadhigamāt sarvāvrtivāsanāsu sarvakleçaprahānam bhavati | sarvadharmaniḥsvabhāvatā çūnyatā tathatā 3 bhūtakotir dharmadhātur ityādiparyāyāḥ | sarvasya hi pratītyasamutpannasva padārthasya nityasvabhāvatā 4 pāramārthikam rupam yathapratibhasam samvrtasyanupapannatvat | tatha hi na tāvad yathāparidrçyamānarūpena satsvabhāvābhāvāt tasyottarakālam 5 anavasthānāt svabhāvasya ca sarvadā 'nāgantukatayā 'vicalitarūpatvāt | yo hi yasya svabhāvah sa katham kadā cid api nivarteta | anyathā svabhāvatāhāniprasaigān nihsvabhāvataiva syāt | nāpi sa utpadyamānah satsvarūpena kutaç cid agacchati nirudhyamano va kva cit samnicayam gacchati | api tu hetupratyayasāmagrīm pratītva sā yāvad utpadyate tadvaikalyato nirudhyate ca | hetupratyayasāmagrīm pratītya jātasya ca parāvattātmalābhasya pratibimbasyeva kutalı satsvabhāvatā | na kasya cit padārthasya paramārthato hetupratyayasāmagrītah samutpattih sambhavati | tasyā apy aparasāmagrijanitātmatayā parāyattātmalābhāyā nihsvabhāvatvāt / evam asyāh pūrvapūrvāyāh svasvasāmagrījanyatayā nihsvabhāvatā drastavyā | ittham kāraņasvarūpam kāryam icchatā katham niķsvabhāvāt sasvabhāvasyotpattir abhyupetavyā | yad vaksyati | māyayā nirmitam yac ca hetubhir yac ca nirmitam | āyāti tat kutah kutra yāti ceti nirūpyatām | yad anyasamnidhānena dṛṣṭain na tat svabhāvatah | pratibimbasame tasmin kṛtrime satyatā katham 6 | iti | uktam ca | yah pratyavair jāyate 7 sa hy ajāto na

<sup>4</sup> Cf. texte cité, p. 243, in fine.

<sup>2</sup> prakṛtima°.

<sup>3</sup> Orthographe constante dans les manuscrits du B. C. A., du P. K., etc. Cf. M. Vyut.

<sup>4</sup> nihsvabhavata; cf. p. 242. 5 te 'syot.

<sup>6</sup> Cf. 144, 145, avec la variante : « dṛṣṭaṁ na tad abhāvataḥ.

<sup>7</sup> jayate.

tasyotpādasvabhāvatāsti | yah pratyayādhīnah sa çūnya ukto yah cūnyatām jānāti so 'pramatta iti ! | iti çūnyebhya eva çūnyā dharmāh prabhavanti dharmebhya iti 2 | na ca svaparobhayarupahetunibandhanam ahetunibandhanam vā bhāvasya janmātipeçalam upapadyate | tathā hy ātmasvarūpam bhāvānām svajanmanimittam bhaven nispannam anispannam vā bhavet | na tāvan nispannasya satah svātmani kāraņatā tasya sarvātmanā svayam nispannatvāt kva punar asya vyāpāro 'stu | utpādyasya punar asyānispannasyānyasya svabhāvasyābhāvāt | ekasya cāsya niramçatvāt | na ca paçcad utpadyamanasyaparasya tatsvabhavata yukta | tannispattav anispannasya tatsvabhāvatvābhāvāt | iti na svātmano nispannāt kasya cid utpattir asti | na cāpi svata utpattipakse prān nispannam svarūpam itaretarācrayadosaprasangāt kasya cit sambhavati | nāpi tad anispannasvabhāvam ākāçakuçeçayasamkāçam açesasāmarthyaçūnyam svanispattau hetubhāvam upagantum arhati | anyathā kharavisāņasyāpi svasvabhāvajanakatvaprasangāt | nāpi parata iti pakṣaḥ | ādityād apy andhakārasya sarvasmād vā sarvasyotpattiprasangāt | janakājanakābhimatayor vivaksitakāryāpeksayā paratyāviçeşāt | janyajanakaikatyaikasamtatiniyamo 'py anutpanne kārye kālpanikatayā vastuto na sanigacchate | na cānāgatāvasthitadharmāpekṣayā kāryādivyavahāro vāstavah | sukhasvabhāvasadbhāvasya nirūpayisyamānatvāt <sup>3</sup> | nāpi bījāvastham avidyamānānkurāpeksayā bījasva paratvam akālpanikatvam asti 4 kāraņe kāryāstitvasya nisetsyamānatvāt | yatra paridreyamānam eva rūpain vicārayato nāvatisthate tatrānāgatādisu sambhāvitasya kā cintā | nāpy ubhayata iti pakṣaḥ | pratyekapakṣoktasamuditadosaprasangāt | kāryānutpattau cobhavarūpasya hetoh paramārthato bhāvāt | utpattau vā na kim cij janayitavyam astīti kutrobhayarūpasya hetor vyāpārah syāt | nāpy ahetuta iti vikalpah | yato nāyam prasahya pratisedhātmatayāhetuta iti yujyate | ahetukatve hi bhāvānām deçakālaniyamābhāvaprasangāt | nityam sattvāsattvaprasango vā | upeyārthinām prati-

<sup>4</sup> Anavalaptahradapasamkramanasütre, cité dans Madh. Vriti, manuscrit de Paris, fol. 71°, avec des lectures plus correctes: jayati, tasya ut°, •adhinu.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 108, comm.

<sup>3</sup> Cf. 89 et suiv.

<sup>4</sup> Ce passage est altéré. Peut-être : napi bijavasthayam ... akalpanikam.

niyatopāyānusthānam ca na syāt | pradhāneçvarādīnām ca kāraņatve 'sya pratisedhasyesyamanatvat | tan naheftulto bhavah svabhavan pratilabhante | tasmān na svaparobhayarūpahetvahetubhya utpadyante sasvabhāvā bhāvāḥ | tad uktam | na svato nāpi parato na dvābhyāni nāpy ahetutaḥ | utpannā jātu vidyante bhāvāh kva cana ke cana | iti | ekānekasvabhāvavicāraņayāpi sarvabhāvānām svabhāvavikalatvān na satsvabhāvatvam 2 tasmāt svapnamāvāpratibimbādivad idam pratyayatāmātram evāvicāramanoharam astu kim iha sarvaduḥkhahetunā bhāvābhisamveçena prayojanam | ata idam arthasya tattvam | nihsv[abh]āvā amī bhāvās tattvatah svaparoditāh | ekānekasvabhāveņa viyogāt pratibimbavat | iti 3 | evam niḥsvabhāvataiva sarvabhāvānām nijam pāramārthikam rūpam eya tisthate | tad eya pradhānapurusārthatayā paramārthatattvesu prayojanam abhidhīyate atrāpi nābhinivestavyam | anyathā bhāvābhiniveço vā çūnyatābhiniveço veti na kaç cid viçeşah | ubhayor api kalpanātmakatayā sāmvṛtatvāt | na cābhāvasya kalpitasvabhāvatayā kim cit svarūpam asti | na ca bhāvanivṛttirūpo 'bhāvo nivṛtter 4 niḥsvabhāvatvāt | yadi ca bhāvasyaiva kaç cit svabhāvah syāt tadā tatpratisedhātmā 'bbāvo 'pi syāt | bbāvasya tu svabhāvo nāstīti pratipāditam eva | ato na bhāvanivṛttirūpo nāma kaç cit | na ca bhāvābhāvayor uktakrameņāsattve pratipādite tadubhayasainkīrņatātmatā sambhavaty ubhayapratişedhasvabhāvatā vā | bhāvavikalpasyaiva sakalavikalpanibandhanatvāt tasmin nirākṛte sarva evāmī ekaprakāreņa nirastā bhayantīti | tasmān na san nāsan na sadasan na cāpy anubhayātmakam kim cid abhiniveçavişayatayā mantavyam | tad uktam aryaprajāāpāramitāyām | subhūtir āha | ihāyusman çāradvatīputra bodhisattvayānikah kulaputro vā kuladuhitā vā anupāyakuçalo rūpam çūnyam iti samjānāti sa jihah <sup>5</sup> evam caksuh crotram ghrānam jihvā kāyo manah | yāvat sarvadharmaçunyatam çunyam iti samjanati sa jna iti vistarah | uktam ca | sarvasamkalpanāçāya çūnyatāmrtadeçanā | yasya tasyām api grāhas

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Malamadhyamake, I, 2 (Madh. Vrtti, fol. 4°). — Cf. 116.

<sup>2</sup> Le manuscrit hésite, comme on l'a vu, entre les formes sasvabhàva et satsvabhàva.

<sup>3</sup> Citation empruntée sans doute à la même source que le sûtra qui précède.

<sup>4</sup> nivrtte.

<sup>5</sup> sangah

tayāsāy avasāditah | iti 1 | na san nāsan na sadasan na cāpy anubhayātmakam | catuskotivinirmuktam tattvam mādhyamikā viduh | iti | evam catuskotivinirmuktam adicantam anutpannaniruddhanucchedaçaçvatadisvabhāvatayā <sup>2</sup> nisprapancatvād ākāçavad āsangānām anāspadam viçvam utpacyāma iti | satyadvayam 3 idam matam iti kim tatah samvrtih paramārthac ceti paccād yojanīyam | srtam iyam brāhmanī āvapanam iyam vastriketi yathā 4 | samvṛtir ekam satyam aviparītam paramārthaç cāparam satyam iti cakārah satyatāmātrena tulyabalatām samuccinoti | tatra samvrtisatyam avitatham rūpam lokasya paramārthasatyam ca satyam avisamvādakam tattvam āryānām iti vicesah | ittham vicesopadarcanārtho 'pi yuktaç cakāraḥ | etad *uktai*i bhavati | sarvatraivāmī <sup>5</sup> ādhyātmikā vā bāhyā [vā] bhāvāḥ svabhāvadvayam ā[çr]itāḥ samupajāyante | yad uta sāmvrtam pāramārthikam ceti | tatraikam avidyātimirāvrtabuddhilocanānām abhūtārthadarçināni pṛthagjanānām mṛṣādarçanaviṣayatayāsamādarçitātmasattākam anyat pravicayānjanaçalākodghāţitāvidyāpaṭalākulasamyagjinānanayanānām tattvavidām āryānām samyagdarçanavisayatayā samādarçitātmasattākam anyat pravicayāya sthitarūpam | tad etat svabhāvadvayam sarve padārthā dhārayanti | anayoç ca svabhāvayor mrsādrçām bāliçānāni yo visayas tat sanivṛtisatyam | yac ca samyagdṛcām adhigatatattvānām visayas tat paramārthasatyam iti vyavasthā cāstravidām | yad āha | samyanmṛṣādarçanalabdhabhāvam rūpadvayam bibhrati sarvabhāvāh | samyagdreām yo visayah sa tattvam mrsādreām samvrtisatyam uktam | iti | iti dvayoh samudāyayor dvayam iti yujyate | matam iti sanimatam abhimatam | kesāin prahīnāvaranadhiyāin buddhānāin bhagavatāin sanmārgānuyāyinām <sup>6</sup> āryaçrāvakapratyekabuddhabodhisattvānām ca | idam eva satyadvayam nānyat satyam astīty avadhāraņārtho 'pi yujyate cakārah | tad uktam | dve satye samupāçritya buddhānām dharmadeçanā | lokasamvṛtisatyam ca satyam ca paramārthatah | iti 7 | nanu catvāry āryasatyāni

<sup>1</sup> Le même sutra est cité avec variantes dans le comm. du vers 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> •anividva•. <sup>3</sup> satyam dvayam. <sup>4</sup> Exemples d'un prédicat neutre construit avec un sujet non neutre; la signification de s<sub>1</sub>tam (peut-être c<sub>1</sub>tam, mets cuit, désignation moqueuse de la ménagère) et de avapanam est douteuse. [J. S. Speyer.]

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> sarvatra vàmi. <sup>6</sup> unmarga.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Mulamadhyamake, XXIV, 8 (Madh. Vrtti, fol. 154).

duḥkhasamudayanirodhamārgalakṣaṇāny ¹ abhidharme ² kathitāni bhagavatā | tat katham dve satye iti | satyam | kim tarhi vineyajanāçayānuçayavaçad ete dve eva catvari krtva kathitani | amişam dvayor evantarbhāvāt | tathā hi duhkhasamudayamārgasatyāni samvrtisvabhāvatayā samyrtisatye 'ntarbhayanti nirodhasatyam tu paramārthasatya <sup>3</sup> iti na kaç cid virodhah | syād etat samvrtir avidyopadarçitātmatayā 'bhūtasamāropasvarūpatvād vicārād bhutaço 4 viçīryamāṇāpi kathani satyam iti | etad api satyam kim tu lokādhyavasāyatah samvṛtisatyam ity ucyate | lokā eva hi samvṛtisatyam iba pratipannāḥ | tadanuvṛttyā bhagavadbhir api tathaivānapeksitatattvārthibbih samvrtisatyam ucyate | ata <sup>5</sup> eva lokasamvrtisatyam ceti çāstre 'pi viçesam uktam āryācāryapādaih | vastutas tu paramārtham evaikam satyam ato na kā cit kṣatir iti | yathoktain bhagavatā | ekam eva bhiksayah paramam satyam yadyat pramosadharmani bijam sarvasamskārāç ca mrsā mosadharmāna iti | satyadvayam idam uktam tatrāvidyopaplutacetasāin tatsvabhāvatayā samvṛtisətyam iti pratītam | paramārthasatyam tu na jūāyate kidrk kinisvabhāvam kimlaksanam iti | ato vaktavyam tatsvarūpam iti ata āha buddher agocaras tattvam iti | tattvam paramārthasatyam | buddheh sarvajnānānām samatikrāntasarvajñānavişayavişayatvād agocarah | avişayah 6 | kena cit prakāreņa tat sarva[jnāna]visayīkartuni 7 na çakyata iti yāvat | iti kathani tatsvarūpam pratipādayitum çakyam | tathā hi sarvaprapancavinirmuktasvabhāvam paramārthatattvam | ataļ 8 sarvopādhiçūnyatvāt katham kayā cit kalpanayā paçyeta | kalpanāsamatikrāntasvarūpam ca çabdānām avisayah | vikalpajanmano hi çabdan vikalpadhiyam avisaye pravartitum utsahate 9 | tasmat sakalavikalpābhilāpavikalatvād anāropitam asāmvṛtam anabhilāpyam para-

<sup>1</sup> sangalakşanany.

<sup>3</sup> atidharme.

<sup>3</sup> satyam.

<sup>4</sup> Pour le sens : lavaçah, kaṇaçah, çataçah; — le manuscrit ne permet aucune conjecture précise.

<sup>5</sup> svata.

<sup>6</sup> svavişayah kena.

<sup>1</sup> Lacune de deux aksaras.

<sup>8</sup> svatah.

<sup>9</sup> On attendrait « kah » ou « na kaç cit ... ».

mārthatattvani katham iva pratipādavitum çakvate | tathāpi bhājanacrotrjanänugrahärtham tadbhävanäsamvrtyä nidarçanopadarçanena kim cid abhidhiyate | yathā timirasyabhāyāt taimirikah saryam ākāçadeçam kecondukamanditam ¹ itas tato mukhain viksipann api pagyati tathā kurvantam avetyātaimirikah kim ayam karotīti tatsamīpam upasrtva tadupalabdhakecapranihitalocano 'pi na keçakrtim upalabhate | napi tatkeçadhikarayan 🙎 bhāvābhāvādivicesān parikalpayati | yathā punar asau taimiriko 'taimirikāya svābhiprāyam prakāçayati | keçān iha paçyāmīti | tadā tadvikalpāpasāranāya tasmai yathābhūtam asau bravīti nātra keçāh ke cit santīti taimirikopalabdhänurodhena pratisedhaparam eva vacanam ayam āha | na ca tena tathā pratipādayatāpi kasya cit pratisedhah krto bhavati vidhānam vā | tac ca keçānām tattvam yad ataimirikah pagyati tan na taimirikah | evam avidyātimiropaghātād atattvadrço bālā 3 yad etat skandhadhātvāyatanādisvarūpam upalabhante tad cṣām sāmvṛtam rūpam | tān eva skandhādīn yena svabhāvena nirastasamastāvidyāvāsanā buddhā bhagavantah paçyanty ataimirikopalabdhakeçadarçananyayena tad esain paramarthasatyam iti | yad āha çāstravit | vikalpitam yat timirasvabhāvāt keçādirūpam vitatham tad eva | yenātmanā 4 paçyati çuddhadṛṣṭis [tat] tattvam ity evam ihāpy avaihi | iti | iti paramārthato 'vācyam api paramārthatattvam dṛṣṭāntadvārena saṃvrtim upādāya katham cit kathitam | na tu tad açeṣasāmvṛtavyavahāravirahitasvabhāvam 5 vastuto vaktum çakyata iti | yad uktam | anaksarasya dharmasya crutih kā decanā 6 ca kā | crūyate deçyate cārthah samāropād anakṣarah | iti | tasmād vyavahārasatya eva sthitvā paramārtho deçyate <sup>7</sup> | paramārthadeçanā[dhi]gamāc ca paramārthādhigamo bhavati | tasyās tadupāyatvāt | yad uktam çāstre 8 | vyavahāram

<sup>1</sup> keconaka.

<sup>2</sup> tatkeçavikaranan.

<sup>3</sup> balah.

<sup>4</sup> Le manuscrit ponctue après vitatham et répète les mots tad eva yenatmana. — Cf. p. 240, n. 1.

<sup>5 •</sup>viracita•.

<sup>6</sup> deçani.

<sup>7</sup> drcyate.

<sup>8</sup> Le terme castra désigne le recueil des sutras madhyamikas; cf. p. 244, l. 11.

- anācritya paramārtho na decyate ! | paramārtham anāgamya nirvāņam nādhigamyate liti | anyathā tasya deçavitum açakyatvāt | nanu ca tathāvidham api tathāvidhabuddhivisayah paramārthatah kim na bhavatīty āha buddhih samvrtir ucvata iti | sarvā hi buddhir ālambanatayā vikalpasvabhāvā vikalpaç ca sarva evāvidyāsvabhāvalı | avastugrāhitvāt | yadā vikalpah svayam evāyam avidyārūpatām gata iti | avidyā ca samvrtir iti naiva kā cid buddhih pāramārthikarūpagrāhinī paramārthato yujyate anyathā sāmvrtabuddhigrāhyatayā paramārtharūpataiva tasya hīyate paramārthasya vastutaļi sāmvrtajnānāvisayatvāt | tatra cedam uktam bhagavatā āryasatyadvayāvatāre ? | yadi hi devaputra paramārthatah paramārthasatyam kāyavāmmanasām visayatām upagaccheta na tat paramārthasatyam itisanikhyāni gaccheta | samvrtisatyam eva tad bhaveta 3 api tu devaputra paramārthasatyam sarvavyavahārasamatikrāntam nirvicesam asamutpannam aniruddham abhidheyabhidhanajñeyajñanavigatam yāvat sarvākāravattvopetasarvajnajnānavisayabhāvasamatikrāntam 4 paramārthasatyam iti vistarah | ata 5 eva tad avisayah sarvakalpanānāni yad bhāvābhāvāparabhāvasatyāsatyaçāçvatocchedanityānityasukhaduḥkhaçucyaçucyātmanāmaçūnyāçūnyalaksanaikatvānyatvotpādanirodhādayo viçesās tasya 6 na sambhavanti | amīsām sāmvrtadharmatvāt | etad uktam bhagavatā pitāputrasamāgame 7 | etāvataiva jūeyam yad uta samvrtitali paramārthatac ca | tac ca bhagavatā cūnyatah sudrstam suviditam 8 susāksātkrtam | tena sarvajāa ity ucyate ! tatra samvrti[r] 9 lokācāras tathāgate na drstā | yah punah paramārthah so 'nabhilāpyo 'nājñeyo 'parijñeyo 'vijñeyo 'deçito 'prakāçitalı | yāvad akriyo 'karanalı | yāvan na läbho

<sup>4</sup> dicyate.

<sup>3</sup> khāgavatā cārya•.

<sup>3</sup> gaccheta, bhaveta.

<sup>4</sup> Cf. p. 244, l. 19, sarvaj nanavisaya.

s svata

<sup>6</sup> tat tasya. — Lisez peut-être : ºatmanatmaº.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> pitraputrasamagame. — Le même passage est cité dans le comm. du vers 155, avec variantes.

<sup>8</sup> svavaditi.

<sup>9</sup> samvrtiloka.

nālābho na sukham na duḥkham na yaço nāyaço na rūpam nārūpam ityādi | iti pratyastamitasamastasāmvṛtavastuviçeşam açeşopādhiviviktam uktam anantavastuvistaravyāpijnānālokāvabhāsitāntarātmanā ¹ bhagavatā paramārthasatyam iti | tad etad āryāṇām eva suviditasvabhāvatayā pratyātmavedyam atas ta evātra pramāṇam | samvṛtisatyam tu lokavyavahāram āçritya prakāçitam | tad evam yathāvad vibhāgataḥ satyadvayaparijnānād aviparīto dharmapravicayaḥ samupajāyate | evam samvṛtiparamārthabhedena dvividham satyam vyavasthāpya tadadhikṛtaç ca loko dvividha evety upadarçayann āha tatra loka ityādi |

tatra loko dvidhā dṛṣṭo yogī prākṛtakas tathā | tatra prākṛtako loko yogilokena bādhyate | 3

tatra tayoh samvrtiparamarthasatyayor adhikrto vyavasthitas tatsatyapratipanna iti yāvat | loko janaḥ | dvidhā dviprakāraḥ | sanīvṛtiparamārthasatyavedī loka iti samudāyavacanah | tena rācidvayam ity arthah | dṛṣṭa iti pratipannah 2 | yukter āgamāc ca | katham krtvā dvidhety āha yogī prākrtakas tatheti į yogalį samādhili sarvadharmānupalambhaçūnyatālaksanah | so 'syāstīti yogī loka ity ekah prakāro rācis tathā 3 | prakrtih samsārapravītteh kāraņam avidyā tīsnā tasyā jāta iti prākītah 4 | prākīta eva prākṛtako lokalı iti dvitīyalı | tatra yogī pradhānatattvam aviparītanı paçyati | prākrtakaç ca viparyastavastutattvam adhyavasyati bhrāntatvāt | syād etat | ubhayor api yathāsvatattvadarçitvāt 5 katarah punar anayor bhrāntimān astu ya evānyatarena bādhyate kah punar anayoh kena bādhyata ity āha tatretyādi | tatreti saptamyā samudāyanirdeçah | nirdhārane ca saptamī | tatra tayor yogiprākṛtayo[r] lokayor madhye prākṛtako lokah prākṛtakatvajātyā samudāyān nirdhāryate | bādhyate bādhena vidhīyate | kenety apekṣām āha yogilokeneti | yogy eva loko yogilokas tena bādhyata iti | viparyastamatir vyavasthāpyate | katham dhīviçeşeneti yojanīyam | na tu yogī prākrtakena bādhyate|idam ihābhimatam |

<sup>1</sup> uktam anantarastu vistara.

<sup>2</sup> Ponctuation restituée.

<sup>3</sup> Le manuscrit ponetue après ekalı.

<sup>4</sup> Ponctuation restituée.

<sup>5</sup> yatha svam.

yathā vibhramāhitasadbhāvam timiropahatacakṣuṣo 'sadbhūtakeçoṇḍukādidarçino ' jñānam yathāvasthitavastutattvagrāhiņo ' 'taimirikajñānena taimirikajñānam bādhyate na tathā taimirikajñānenātaimirikajñānam bādhyate | evam avidyāmalatimiradūṣitabuddhicakṣuṣo viparītavastusvarūpagrāhiṇaḥ prākṛtakasya jñāna[m] prajñāsalilakṣālitavigatamalāsravajñānacakṣuṣo bhāvanijatattvavedino yogilokasya jñānena bādhyate | na punar itarajñānena yogijñānam iti | tathā coktum ' na bādhate jñānam ataimirāṇām yathopalabdhis timirekṣaṇānām | tathā malajñānatiraskṛtānām dhiyaḥ ' sthitā bāladhiyo malāya | iti | tasmāt prākṛtajñānam eva bhrāntam iti bādhyate | atha kim prākṛt[ak]ā eva bādhyante | yogibhir uta yogino 'pīty āha bādhyanta ityādi |

bādhyante dhīviçeşeņa yogino 'py uttarottaraiḥ | dṛṣtāntenobhayeṣṭena kāryārtham avicārataḥ | 4

yogino 'pi yogibhir aparāparair bādhyante | na kevalam prākṛtakā ity apiçabdasyārthaḥ | kimbhūtair uttarottaraih | uttare cottare cottarottarās taiḥ | tāratamyabhedāvasthitaguņaviçeṣapratilambhotkarṣaprāptair 5 adhikārikair ity arthaḥ | tadapekṣayāpacitaguṇā adharādhare bādhyante | jñānamāhātmyādibhir abhibhūyante | katham dhīviçeṣeṇeti | dhiyo jñānasya prajñāyā viçeṣas tattadāvaraṇavigamāt prakarṣaḥ | tenopalakṣaṇam caitat | dhyānasamādhisamāpattyādiviçeṣeṇāpi | tathā hi pramuditākhyaprathamabhūmilābhino bodhisattvasya jñānadiguṇāpekṣayā taduttaravimalābhidhānadvitīyabhūmilābhino bodhisattvasya jñānaprabhāvādayo guṇā viçiṣyante | evam anyeṣām apy uttarabhūmilābhinām veditavyam | tathā prathamadhyānādilābhinām apy uttarottarair bādhanam yojanīyam | yāvat sāsravāṇām anāsravair iti | syād etat | saty api yoginām dhiyo 6 viçeṣe prākṛtajñānam bhrāntam iti katham avagamayitum çakyata ity āha dṛṣṭāntenobhayeṣṭeneti | ubhayeṣām yogiprākṛtikānām 7 iṣṭo 'bhimatas tena dṛṣṭāntena nidar-

<sup>4 \*</sup>keçonuka\*.

<sup>2</sup> grahini.

<sup>3</sup> Cf. texte cité p. 243, l. 17 et 8, comm.

<sup>4</sup> dhiyo. On peut lire: ... baladhiyo 'malaya.

<sup>5</sup> bhāratasya. — Plus correctement : ādhikārika.

<sup>6</sup> vayo.

<sup>7</sup> Seule forme mentionnée dans le Pet. Lex., mais isolée dans le manuscrit.

canena | ya esa sūtre ¹ bhagavatā māyāmarīcigandharvanagarapratibimbādir ukto drstantalı sa cobhayeşam api nilşəyabhayataya prasiddhalı | tatsadharmyena 🧚 sarvadharmānām nihsvabhāvatvapratipādanāt | tathā hi ye tāvat sarvajanapratipannasvarūpā rūpādayas te yoginām eva paramārthasatyādhigamān nihsvabhāvatayā siddhāh | ye punar ime svapnamāyādisūpalabdhās te prākṛtakānām api | atas tatrobhayor api vipratipatter abhāvād dṛṣṭāntadharmatā na vihanyate | yeṣām tu sāmsārikādīnām deçakālānyathātmakatin 3 vāstavatit tat tathā pratibhāsata iti matarin te 'nyatra nirākrtā iti na tanmatam iha nirasyate | ye tu svayūthyāç cittam eva vastu tat 4 svapnādisu tathā pratibhāsata iti manyante te'pi yathāvasaram agratah svasamvedananirākaranān nirākarisyante <sup>5</sup> | yuktisiddham apy ubhayasiddham eva atas tena distantena viparītavastusvarūpagrāhitayā prākṛta[ka]sya jñānan bhrāntam iti vyavasthāpyate | evan yoginām api yathāsambhavam vaktavyam | nanu yadi nihsvabhāvā bhāvā iti vastutattvam katham tarhi sarvasattvasamuddharanāçaye dānādisu sambhāraparipūranārtham <sup>6</sup> tattvavedinām api bodhisattvānām pratipattis tesām api nihsvabhāvatvād iti | ata āha kāryārtham avicārata iti 7 kāryam sādhyam upādeyam phalam ucyate | tadarthain tannimittam | avicārato 'vicārena taddhetau pravartanāt | tathābhūteşv api tatredam pratyayatāniyamasya vidyamānatvān na hetuphalabhāvasya nirodhah | etad uktani bhavati | yady api māyādisvabhāvatayā niḥsvabhāvā dānādayas tathāpi trikotiparicuddhyā sādarādiyogenābhyasyamānās 8 tathābhūtā api paramārthādhigamāya hetubhāvam āpadyante teşām tadupāyatvāt | pratītyasamutpādasya cācintyatvād etādrçād eva hetor etādrçaphalam adhigamyate tasya tatpratyayatvāt į tad *uktam* <sup>9</sup> | upāyabhūtaii vyavahārasatyam upeyabhūtaii paramārthasatyam

```
1 Prajñaparamitayam.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> sadharmena.

<sup>3</sup> Peut-être: deçakâlaniyatâtmakam??

<sup>4</sup> sat.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. 15 et suiv.

<sup>6</sup> sambhaya.

<sup>7</sup> Cf. 77, comm.

<sup>8</sup> sadava•?

<sup>9</sup> Cf. le texte cité, p. 240, l. 3; p. 243, l. 21; p. 248, l. 7.

iti | avaçyam caitad eveşṭavyam | anyathā mārgābhyāsataḥ ¹ samalāvasthāyā nirmalāvasthā savikalpāvasthāyā nirvikalpāvasthā katham utpadyate | tasyāḥ paramārthatas tatsvabhāvatvāt | anyatrāpi samānam etat sarvadharmāṇāni paramārthato niḥsvabhāvatvāt | hetvanurūpani ca sarvatra phalam iṣyate | ataḥ sānivṛtād ² api niḥsvabhāvād dhetor niḥsvabhāvatādhigama eva phalam | katham anyathā saniskṛtād api mārgād ³ asaniskṛtani nirvāṇam avāpyate | iti dānādayo vastuto niḥsvabhāvā api paramārthatattvādhigamāya sarvasattveṣu karuṇāyamānair bodhisattvair upādīyante | anyathā paramārthādhigamāyogāt | tato dānādiṣu pravṛttir anivāritā | evam iṣṭāniṣṭaphalaprāptiparihārārthināni kuçalākuçalayoḥ pravṛttinivṛttī vaktavye | etat punaḥ paçcād vyaktīkariṣyate ⁴ | syād etat | yad etan māyādisamānasvabhāvani vasturūpani yoginaḥ pratipadyante tad eva yadi prākṛtako 'pi pratipadyate kva tarhi vipratipattir astīty āha ||

lokena <sup>5</sup> bhāvā dṛcyante kalpyante cāpi tattvatalı | na tu <sup>6</sup> māyāvad ity atra vivādo yogilokayoh | 5

lokena prākṛtajanena | hetupratyayam pratītya bhavanti svarūpam labhanta iti bhāvāḥ | na punaḥ pāramārthikam rūpam nijam eṣām astīti bhāva-çabdena niḥsvabhāvatābbidhānam pratīyate | satsvarūpeṇa na kevalam dṛcyante kalpyante cāpi tattvataḥ | yathāpratītasvabhāvenaiva paramārthato 'dhyavasīyante | abhiniviçyanta iti yāvat | yad etad asmatpratītigo-caro '' vasturūpam tad vāstavam evety abhimananāt | na tu māyāvat | na tu punar yathā yoginām māyeva tathā lokena pratīyante | ity atrāsmin vivādo vipratīpattir yogilokayoḥ | yoginā saha lokasyety arthaḥ | tatpratīpannavastutattve '' lokasyāpratīpatteḥ | lokena saha vā yoginaḥ | tatpratīpannavastutattve '' lokasyāpratīpatteḥ | lokena saha vā yoginaḥ | tatpratīpatteḥ | lokena saḥa lokasyetya tatha lokena patā yoginaḥ | tatpratīpatteḥ | lokena saḥa lokasyetya tatha lokena patā yoginā yoginā

```
4 sangadya 'satalı.
```

<sup>2</sup> samvṛtād.

<sup>3</sup> sangad.

<sup>+</sup> Cf. 77.

<sup>5</sup> Minayeff: loke na ...

<sup>6</sup> MINAYEFF: nanu ... Dev. 85: natra ...

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. plus haut l'emploi parallèle du mot vişaya, p. 241, l. 19; — abhimanana, cf. Goldstücker.

<sup>8 \*</sup>tattva; — tattvasya lokenāprati\*.

panne 1 yoginā yathārthatāpratisedhāt i ayam abhiprāyah i sarvabhāvānām 2 sāmvṛtam pāramārthikam ceti rūpadvayam asti i tatra yat sāmvṛtam tad eva lokena pratīyate yat tu pāramārthikam tad yoginety uktam i yathā māyākāramirmitam harmyādirūpam 3 eva mantrādisāmarthyavibhramitalo-cano janah paçyati māyākāras tu tatsvabhāvavedi 4 nijam tatsvarūpam i evam yogilokayor api yathāyogam pratīpattavyam i athāpi syād yad etat samastajanasādhāraṇam arthakriyākṣamam pratyakṣapramāṇapratītam vasturūpam 5 tat katham apalmotum çakyata iti parasya hṛdayam āçamkyāha pratyakṣam apītyādi [

pratyakṣam api rūpādi prasiddhyā na pramāṇataḥ ¦ açucyādiṣu çucyādiprasiddhir iva sā mṛṣā ¦ 6

yad api ca pratyaksam abhidhiyate rūpādi į ādicabdena cabdādivedanādi grhyate | tatrāpi prasiddhyā rucyā lokapravādena na pramānatah | na pramānenādhigatain sat pratvaksain rūpādītisanibandhah | sāinvyavahārikapramāņatvāt pratyakṣādīnām tadadhigatam sāmvrtam eva rūpādi | na ca laukikani pramānani samadhigamva tāttvikani rūpani sarvajanānāni tattvaveditvaprasaigāt | yad āha | indriyair upalabdhani vat tat tattvena bhaved yadi | jātās tattvavido bālās tattvajñānena kim tadā | iti | tasmāt pratyaksam api na pramānādhigatam į rūpāditattvani pratvaksam api vadi na pramānādhigatain kathain tatprasiddhih ! prasiddhic cet kathain mrsety atrāhācucvādisv itvādi | vathā paramārthato 'cucini strīkalevarādau tadāsaktiviparyastacetasām cucibuddhir upajāvate | ādicabdād anitvādau nityādibuddhir grhyate | sā ca tasmin tadgrahān mṛṣā vitathagrāhinīty arthah | tadyad iyanı rüpadav apity avicesab | vadi na pratvaksapramanat tatsiddhir **āgamāt tarhi bhavisyati | tathā hi skandhadhātvāvatanādisvabhāvatavā** bhagayatā bhāvāh sūtre decitāh 6 ksanikādisvabhāvatavā ca | tatredam uktum bhuguvatā | sattvain sattvam iti brāhmana yāvad eva panca skandhā dyādacāyatanāny astādaca dhātava iti | tathā | kṣaṇikāh sarvasamskārā asthirāṇām kutaḥ kriyā | bhūtir yeṣām kriyā saiva kārakam saiva cocyate

<sup>1 -</sup> pannasya.

<sup>2</sup> sarvasarva. - D'après M. Speyer, l'amredita est justifié.

<sup>3</sup> Cf. p. 256, l. 9 et alias: hastyadi. 

Ex conj.; Ms.: tatsvabhavadi.

<sup>5</sup> Cf. la théorie du « kurvadrupa », Sarvadarçanas. (éd. 1858), p. 11, in fine.

<sup>6</sup> darçitah.

급: 네

<u>!.ī</u>

3!

iti | na ca sā yadi svabhāvānām ¹ (kṣaṇikā)kṣaṇikādidharmatāpratipādanam ucitam | niḥsvabhāvānām kasya cit svabhāvasyābhāvāt | tat katham amī na paramārthasanta ity atrāha lokāvatāraṇetyādi ||

lokāvatāraņārtham ca bhāvā nāthena deçitālı | tattvatah kṣaṇikā naite samvṛtyā ced virudhyate | 7

lokānām bhāvābhiniveçinām skandhādideçanāvineyānām sattvānām āpātataḥ çūnyatādeçanānadhikṛtānām çūnyatāyām avatāraṇārtham uktam āropakramena pravartanāya | co hetau | yasmād bhāvāh skandhāyatanādilakṣaṇā vastuto niḥsvabhāvatve 'pi sarvadharmāṇāṁ nāthena narakādiduḥkhāt sattyān paritrāyamāņenābhyudayaniḥçreyasasukham prāpayatā sattvāçayādivedinā buddhena bhagavatā decitāh prakācitāh | na tu paramārthataḥ | tasmān na sūtravirodhaḥ | tad uktam | mamety aham iti proktam yathā kāryavaçāj jinaih | tathā kāryavaçāt proktāh skandhāyatanadhātavaḥ | iti | yadi paramārthato na deçitāḥ ² kathani tarhi te kṣaṇikā iti | āha tattvatah ksanikā naita iti | tattvatah paramārthato nihsvabhāvatvāt kṣaṇikā api na bhavanti | eta ime bhāvāḥ | kṣaṇikādideçanā vineyānām tatsvabhāvatayāprakāçanāt | yadi na tattvatah kṣaṇikāh katham tarhi decanāyām api kathitā iti manasi nidhāyāha parah samvrtyā cet | yadi samvrtyā ksanikā abhidhīyanta ucyanta ity uttaram āçankya dūşayati | tadā virudhyate | samvrtvā ksanikā na paramārthata iti virudhyate | na samgacchate | akşanikatayā pratīteh 3 pratītivirodhah | sāmvyavahāribhir akşanikatvapratīter na ksanikatvani sāinvrtain rūpam iti yāvat etat siddhāntavādī pariharati na doso yogisamvrtyeti |

na doso yogisamvṛtyā lokāt te 4 tattvadarçinah | anyathā lokabādhā syād açucistrīnirūpaṇe | 8

nāyam pratītivirodhalakṣaṇo doṣaḥ | kuto yoginām pudgalanairātmyasamādhilābhinām yā samvṛtir vyavahāras tayā kṣaṇikatāyāḥ pratīteḥ | ayam abhiprāyaḥ | yadi nāmārvāgdarçanaiḥ kṣaṇikatvam na pratīyate tathāpi yogivyavahāragocaraḥ | yogivyavahāro 'pi samvṛtirūpatām na jahāti

i Texte corrompu; on attend: na ca niḥsvabhāvānām ...; ou bien: yadi na svabhāvatā bhāvānām na kṣanika.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> darçitah.

<sup>3 =</sup> akşanikatâyâh pratiteh.

<sup>4</sup> Minayeff: lokante; Dev. 85: lokas te; manuscrit M. lokat te.

panne ¹ yoginā yathārthatāpratiṣedhāt | ayam abhiprāyaḥ | sarvabhāvānām ² sāmvṛtam pāramārthikam ceti rūpadvayam asti | tatra yat sāmvṛtam tad eva lokena pratīyate yat tu pāramārthikam tad yoginety uktam | yathā māyākāranirmitam harmyādirūpam ³ eva mantrādisāmarthyavibhramitalocano janaḥ paçyati māyākāras tu tatsvabhāvavedī ⁴ nijam tatsvarūpam | evam yogilokayor api yathāyogam pratipattavyam | athāpi syād yad etat samastajanasādhāraṇam arthakriyākṣamam pratyakṣapramāṇapratītam vasturūpam ⁵ tat katham apahnotum çakyata iti parasya hṛdayam āçamkyāha pratyakṣam apītyādi ||

pratyakṣam api rūpādi prasiddhyā na pramāṇataḥ | açucyādisu cucyādiprasiddhir iva sā mrsā | 6

yad api ca pratyaksam abhidhīvate rūpādi | ādiçabdena çabdādivedanādi grhyate | tatrāpi prasiddhyā rucyā lokapravādena na pramānatah | na pramānenādhigatam sat pratvaksam rūpādītisambandhah | sāmyyavahārikapramānatvāt pratyaksādīnātii tadadhigatani sānivrtam eva rūpādi | na ca laukikan pramānan samadhigamya tāttvikan rūpan sarvajanānān tattvaveditvaprasangāt | yad āha | indriyair upalabdham yat tat tattvena bhaved yadi | jātās tattvavido bālās tattvajnānena kim tadā | iti | tasmāt pratyaksam api na pramānādhigatam | rūpāditattvam pratvaksam api vadi na pramānādhigatam katham tatprasiddhih | prasiddhic cet katham mṛṣety atrāhāçucyādisv ityādi | yathā paramārthato 'çucini strīkalevarādau tadāsaktiviparyastacetasām çucibuddhir upajāyate | ādiçabdād anityādau nityādibuddhir grhyate | sā ca tasmin tadgrahān mṛṣā vitathagrāhinīty arthah | tadvad iyam rūpādāv apīty avicesah | yadi na pratyaksapramāņāt tatsiddhir āgamāt tarhi bhavişyati | tathā hi skandhadhātvāyatanādisvabhāvatayā bhagavatā bhāvāh sūtre decitāh 6 kṣaṇikādisvabhāvatayā ca | tatredam uktam bhagavatā | sattvam sattvam iti brāhmaņa yāvad eva panca skandhā dyādacāyatanāny astādaça dhātaya iti | tathā | ksanikāh sarvasamskārā asthirāṇām kutalı kriyā | bhūtir yeṣām kriyā saiva kārakam saiva cocyate |

<sup>1 == °</sup>pannasya.

<sup>2</sup> sarvasarva. - D'après M. Speyer, l'amredita est justifié.

<sup>3</sup> Cf. p. 256, l. 9 et alias: hastyadi. 

Ex conj.; Ms.: tatsvabhavadi.

<sup>5</sup> Cf. la théorie du « kurvadrupa », Sarvadarçanas. (éd. 1858), p. 11, in fine.

<sup>6</sup> darcitah.

iti | na ca sā yadi svabhāvānām t (kṣaṇikā)kṣaṇikādidharmatāpratipādanam ucitam | niḥsvabhāvānām kasya cit svabhāvasyābhāvāt | tat katham amī na paramārthasanta ity atrāha lokāvatāraṇetyādi ||

lokāvatāraņārthani ca bhāvā nāthena deçitāh | tattvatah kṣanikā naite sanivrtyā ced virudhyate | 7

lokānām bhāvābhinivecinām skandhādidecanāvinevānām sattvānām āpātatah cünyatadeçananadhikrtanam çunyatayam avataranartham uktam aropakramena prayartanāya co hetau vasmād bhāvāh skandhāyatanādilakşanā vastuto niḥsvabhāvatve 'pi sarvadharmānām nāthena narakādiduhkhāt sattyān paritrāyamānenābhyudayanihçreyasasukham prāpayatā sattvāçayādivedinā buddhena bhagavatā deçitāh prakāçitāh | na tu paramārthatah | tasmān na sūtravirodhah | tad uktam | mamety aham iti proktam yathā kāryavaçāj jinaih | tathā kāryavaçāt proktāh skandhāyatanadhātavah | iti | yadi paramārthato na deçitāh 2 katham tarhi te ksanikā iti | āha tattvatah kṣaṇikā naita iti | tattvatah paramārthato niḥsvabhāvatvāt ksanikā api na bhavanti eta ime bhāvāh ksanikādideçanā vinevānām tatsvabhāvatayāprakāçanāt | yadi na tattvatah kṣaṇikāh katham tarbi decanāyām api kathitā iti manasi nidhāyāha parah samvṛtyā cet | yadi samvṛtyā kṣaṇikā abhidhīyanta ucyanta ity uttaram āçankya dūṣayati | tadā virudhyate | samvrtyā ksanikā na paramārthata iti virudhyate | na samgacchate | akşanikatayā pratīteh <sup>3</sup> pratītivirodhah | sāmvyavahāribhir akṣanikatvapratīter na ksanikatvam sāmvrtam rūpam iti yāvat etat siddhāntavādī pariharati na doso yogisamvṛtyeti 🛚

na doso yogisamvrtyā lokāt te 4 tattvadarçinalı | anyathā lokabādhā syād açucistrīnirūpaņe | 8

nāyam pratītivirodhalakṣaṇo doṣaḥ | kuto yoginām pudgalanairātmyasa-mādhilābhinām yā samvṛtir vyavahāras tayā kṣaṇikatāyāḥ pratīteḥ | ayam abhiprāyaḥ | yadi nāmārvāgdarçanaiḥ kṣaṇikatvam na pratīyate tathāpi yogivyavahāragocaraḥ | yogivyavahāro 'pi samvṛtirūpatām na jahāti

¹ Texte corrompu; on attend: na ca niḥsvabhāvānām ...; ou bien: yadi na svabhāvatā bhāvānām na kṣanika.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> darçitah.

<sup>3 -</sup> akşanikatayah pratiteh.

<sup>4</sup> Minayeff: lokante; Dev. 85: lokas te; manuscrit M. lokat te.

buddhih samvrtir ucyata iti vacanāt ! | na ca pratītibādhitam bādhitam eva tathāvidhāvāh pratīter apramānatvāt | kutah punar etad | sāmvrtam \* api kşanikatvādi yogina eva paçyanti nārvāgdarçina ity āha lokāt te tattvadarcina iti | lokād arvācīnadarcanāt sakācāt te voginas tattvadarcino 'tīndriyadarçinah | hetupadam etat | vasmāt tattvadarçinas te tasmāt ksanikanairātmyādi <sup>3</sup> lokāpratītam api pratipadvante | ata eva na tesām lokapratītibādhā | avaçvam caitad angīkartavvam itv āhānyathetyādi | anyathā yadi caivam na svīkrivate tadā bhavadabhvupagate 'pi lokabādhā syāt | kutra | acucistrīnirūpana iti | acucibhāvanāsamaye [']cucīti strivāh kāminyā nirūpane vibhāvanāyām lokabādhā svāl lokapratītena virodho bhavel lokena çucisvabhāvatayā strīçarīrasyādhyavasānāt | tasmān na lokapratītena yogidarçanabādheti | atra yathopalabdhis 4 timireksanānām ityādinopacayahetutvena 5 yojanīyam | iti nāgamād api bhāvānām paramārthatah siddhir asti | tasmān māvāsvapnādisvabhāvāh sarvadharmā iti niçcitam etat | syād etad yadi sarvavyāpinī māvopamasvabhāvatā buddho **'pi tarh**i māyopamah svapnopamah svāt ļ *uktum* ca tad *bhuguvatū* | evam ukte bhagayān <sup>6</sup> tān devaputrān etad avocat | māyopamās te devaputrāh sattvā iti hi māyā ca sattvāç cādvayam etad advaidhīkāram | sarvadharmā api devaputrā māyopamāh svapnopamāh | srotaāpanno 'pi māyopamah svapnopamah | srotaāpattiphalam api māyopamam svapnopamam | evam sakṛdāgāmy api sakṛdāgāmiphalam api ļ anāgāmy apy anāgāmiphalam api | arhann apy arhattyam api māyopamam svapnopamam | pratyekabuddho 'pi mayopamah svapnopamah | pratyekabuddhatyam api mayopamain svapnopamam | samyaksambuddho'pi māyopamah svapnopamah | samyaksainbuddhatvam api māyopamain svapnopamain | yāvan nirvāņam api māyopamani svapnopamam į sa cen nirvānād api kac cid dharmo vicistatarah syat tam apy ahani mayopamani syapnopamani yadami 🛙 eyani

<sup>1</sup> Cf. 2.

<sup>2</sup> samvrtam.

<sup>3</sup> Peut-être kşanika[tva] ...

<sup>4 •</sup>labdhah, cf. p. 248, l. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le manuscrit ponctue après adi.

<sup>6</sup> Le manuscrit insère ici le mot subhûtis.

kathani tatra satkārāpakārayon punyapāpasamudbhava iti parasyābhiprāyam āçankayann āha māyopamād ityādi |

māyopamāj jināt puņyam sadbhāve 'pi katham yathā | yadi māyopamah sattvah kim punar jāyate mṛtah | 9

māyopamād ityādi | yadi bhagavān api māyopamasvabhāvas tadā māyopamān niḥsvabhāvāj jinād bhagavataḥ puṇyaṁ sukṛtaṁ pūjāsatkārapādavandanādibhiḥ katham yathā katham iveti manyase | upalakṣaṇam caitat | pāpam api tadapakāre katham iveti drastavyam | na hi māyākāranirmitapurusasatkārāpakārayoh punyapāpaprasrtir yukteti parasyābbiprāyah / atra prāg uktam evantaram tathatra param eva pariprechati | sadbhave 'pi kathani yatheti | sadbhave 'pi paramarthasatyatve 'pi bhagavatah katham iva punyam | katham yathety ubhayatrāpi yojanīyam | ayam abhiprāyah | yathā kasya cit paramārthasato jināt paramārthasat puņyam upajāyate tathānyasya māyopamā[n] māyopamam evety āvayor na kac cid vicesah | idam pratyayatāmātrasyobhayasādhāraņatvāt | iti yad evottaram bhavatām tad evāsmākam api nātiricyate kim cit | na ca yuktisiddham paramārthasad vasturūpam kim cid astīti pratipāditam | bhavatu nāma māyopamād api iināt punyam idanī tu kathanī samādhīyata ity āha yadi māyopama ityādi | athavānyathāvatāryate yadi jino 'pi māyopamah kā vārttā tarhi sāmsārikesu sattyesu te 'pi tatheti brūmah | māyopamās te devaputrāh sattyā iti yacanāt 1 | evam sati mahān dosah prasajyata ity āha yadītyādi | yadi māyopamo māyāsvabhāvasamānadharmah sattvah prāņī tadā kini punar jāyate mrtah | kim iti pragne 'kṣamāyām vā | kim punar jāyata utpadyate mrto nikāvasabhāgatāvāc cyutah | kāranam atra vaktavvain naitad yuktam iti vā | na hi māyāpuruso vinastah punar utpadyate tasmāt paramārthasanto bhāvā ity upagantavyam | naitad upagantavyam ity āha vāvad itvādi |

yāvat pratyayasāmagrī tāvan māyāpi vartate | dīrghasaintānamātreņa kathain sattvo 'sti satyataḥ ² | 10 yāvatkālain pratyayānāin kāraṇānāin mantrauṣadhādīnāin ³ sāmagrī samu-

<sup>4</sup> Cf. le texte cité p. 253, l. 17.

<sup>2</sup> Dev. 85: sattvatah.

<sup>3</sup> Comp. p. 256, l. 7 et 168 comm.

dāyaḥ samagrāṇi kāraṇāni tāvatkālain māyāpi vartate nārvān nivartate nāpi tataḥ parain pravartate | evain yāvad avidyākarmatṛṣṇāsvabhāvā sāmagrī tāvat sarvasaintānamāyāpi vartate | idain pratyayatāyattavṛttitvāt | yadi na paramārthataḥ sattvo 'sti katham āsainsārain sattvasaintānaḥ pravartate na tu māyāvad aciram eva nivartate | uktam atra yāvat pratyayasāmagrī tāvat pravartate | yasya tu tathā nāsti sa nānuvartata iti | api ca na cirakālāvasthitiḥ samyaktvavyavasthānibandhanam ity āha dīrghasaintāna ityādi | dīrghaç cirakālāvasthitiḥ saintānaḥ pravāhaḥ sa eva kevalas tanmātram | tena katham iti pṛcchati kena prakāreṇa sattvo 'sti vidyate satyataḥ paramārthataḥ | etāvānis tu viçeṣaḥ | yasya hi dīrghakālāvasthitihetupratyayaviçeṣo 'sti sa dīrghakālam anuvartate yasya tu tathā nāsti sa nānuvartata iti | na tu tāvatā samyainnithyātvain ' tasmān māyāsvabhāvatve 'pi na punarjanmābhāvaḥ | evain tarhi yathā māyāpuruṣavadhādau na prāṇātipātas ² tathāparapuruṣavadhādāv api na syād abhinnasvabhāvatvād ity āha māyāpuruṣa ityādi |

māyāpuruṣaghātādau cittābhāvān na pāpakam <sup>3</sup> | cittamāyāsamete tu pāpapuṇyasamudbhavaḥ <sup>4</sup> | 11

māyāpuruṣasya ghātādau māraṇādau | ādiçabdena tasyādattādi gṛhṇataḥ | samāne 'pi niḥsvabhāvatve cittasya vijñānasya māyāpuruṣasaintāne 'bhāvād asattvān na pāpakain nākuçalam butpadyate | prāṇātipātādi pāpakam eva pāpakasvārthe ... kavidhānāt | tatrāpi māraṇābhiprāyeṇa prahārain dadato bhavaty evāçubhain na tu prāṇātipātaḥ | māyāpuruṣād anyatra kathain prāṇātipāta iti ced āha cittamāyetyādi | cittam eva māyā cittamāyātayā samete yukte māyāsvabhāvena cittena sainbaddha ity arthaḥ | tuçabdaḥ pūrvasmād viçeṣārthaḥ | puṇyain ca pāpain ca puṇyapāpe tayoḥ sukrtaduhkrtayoh samudbhavaḥ samutpattiḥ | upakārāpakārayoḥ | iti

<sup>4</sup> samyaktvam (dirghakālāvasthiteļi); mithyātvam (aparasya).

<sup>2</sup> abhipatas.

<sup>3</sup> Sic Minayeff; manuscrit: patakam.

<sup>4</sup> Cf. Kern, Manual, p. 127, note 4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> na kuçalam.

<sup>6 •</sup>patakam.

<sup>7</sup> papakam svarthe naka. — [papa]kavidhanat [J. S. Speyer].

sāmagrīviçeṣāt kāryaviçeṣaḥ | yathā saty api gomayetarajammanor vartikayor ākārasāmye kāraṇabhedāt svabhāvabhedas tathehāpi noktadoṣaprasaṅgaḥ |

mantradīnam asamarthyan ne mayacittasambhavalı | sapi nanavidha maya nanapratyayasambhava | 12

yad uktanı cittamāyeti tat paro vighaţayann āha mantrādīnām iti | ādiçabdād auṣadhādīnām | cittotpādanı praty asāmarthyād avyāpārāt ¹ | na māyācittasanıbhavo na māyāsvabhāvanı cittanı sanıbhavatı | yathā paravyāmohanibandhanānām māyākāraprayuktānānı mantrādīnānı prabhāvena hastyādyākārani[r]vṛttir na tathā cittasyeti parasya bhāvaḥ | etat pariharann āha sāpi nānāvidhetyādi | apiçabdo 'vadhāranārtho bhinnakramaç ca | sā māyā nānāvidhaiva nānāprakāraiva | ata eva nānāpratyayasanıbhavā nānāpratyayād anekaprakārakāranāt sanıbhava utpādo yasyāḥ sā tathoktā | ayam abhiprāyo yadi māyā māyetiçabdasāmyam asti tathāpi na tatkāranasyāpy abhedo māyāsvabhāvatve 'pi kāryasya nānāsvabhāvatvāt | na hy ekasmin kārya ² [ekani] kini cit kārananı dṛṣṭam iti kāryaçabdasāmyāt sarvatra tad eva prakalpayitum yujyate | api tu kva cid eva kasya cit sāmarthyam çabdasāmye 'pi svabhāvabhedāt | etad evopadarçayann āha naikasyeti |

naikasya sarvasāmarthyam pratyayasyāsti kutra cit | nirvṛtaḥ paramārthena samyṛtyā yadi samsaret | 13

naikasya kvacidupalabdhasāmarthyasya pratyayasya kāraņasya hetoḥ sarvasāmarthyani çaktir asti sanibhavati | kva cid dṛṣṭam iti kṛtvā kutra cid iti kasminiç cit samaye deçe kāle vā dṛṣṭam iṣṭani vā | tataç ca kā cin māyā mantrādisāmarthyapratilabdhasvabhāvā kā cit punar anādisanisārapravṛttamāhātmyā vidyādiprabhāvapravartitā | tasmān na sarvāsu mantrādisāmarthyam asti | etat sarvani lokavyavahārānugatani kalpanānirmitani sānivṛtani vastutattvam upādāya samutthitani na tu paramārthataḥ | paramārthadaçāyām jananamaranotpādanirodhahetuphalabhāvābhāvādikalpanāyā abhāvāt prakṛtinirvṛtatvāt sarvadharmāṇām iti | etad asahamānaḥ paraḥ punar anyathā prasañjayann āha nirvṛta iti | nirvṛtaḥ svabhāvaçūnyatvād

<sup>1</sup> auşadhādīnām cittotpādam | kārāya pratyayasāmarthyād avyāpārāt.

<sup>2</sup> karye kim cit; [J. S. Speyer].

<sup>3</sup> mattadio.

panne ¹ yoginā yathārthatāpratiṣedhāt | ayam abhiprāyaḥ | sarvabhāvānāṁ ² sāṁvṛtaṁ pāramārthikaṁ ceti rūpadvayam asti | tatra yat sāṁvṛtaṁ tad eva lokena pratīyate yat tu pāramārthikaṁ tad yoginety uktam | yathā māyākāranirmitaṁ harmyādirūpam ³ eva mantrādisāmarthyavibhramitalocano janaḥ paçyati māyākāras tu tatsvabhāvavedī ⁴ nijaṁ tatsvarūpam | evaṁ yogilokayor api yathāyogaṁ pratipattavyam | athāpi syād yad etat samastajanasādhāraṇam arthakriyākṣamaṁ pratyakṣapramāṇapratītaṁ vasturūpaṁ ⁵ tat katham apahnotuṁ çakyata iti parasya hṛdayam āçaṅkyāha pratyakṣam apītyādi ||

pratyakṣam api rūpādi prasiddhyā na pramāṇataḥ | açucyādiṣu çucyādiprasiddhir iva sā mṛṣā | 6

yad api ca pratyakṣam abhidhīyate rūpādi | ādiçabdena çabdādivedanādi grhyate | tatrāpi prasiddhyā rucyā lokapravādena na pramāņatah | na pramāņenādhigatam sat pratyakṣam rūpādītisambandhaḥ | sāmvyavahārikapramānatvāt pratyaksādīnām tadadhigatam sāmvrtam eva rūpādi | na ca laukikam pramānam samadhigamya tāttvikam rūpam sarvajanānām tattvaveditvaprasaigāt | yad āha | indriyair upalabdhani yat tat tattvena bhaved vadi | jātās tattvavido bālās tattvajnānena kim tadā | iti | tasmāt pratyaksam api na pramāṇādhigatam | rūpāditattvam pratyakṣam api yadi na pramānādhigatam katham tatprasiddhih | prasiddhic cet katham mrsety atrāhāçucyādisy ityādi | yathā paramārthato 'çucini strīkalevarādau tadāsaktiviparyastacetasām çucibuddhir upajāyate | ādiçabdād anityādau nityādibuddhir grhyate | sā ca tasmin tadgrahān mṛṣā vitathagrāhinīty arthah | tadvad iyam rūpādāv apīty avicesah | yadi na pratyaksapramāņāt tatsiddhir āgamāt tarhi bhavisyati | tathā hi skandhadhātvāyatanādisvabhāvatayā bhagavatā bhāvāḥ sūtre deçitāḥ <sup>6</sup> kṣaṇikādisvabhāvatayā ca | tatredam uktam bhagavatā | sattvam sattvam iti brāhmana yāvad eva panca skandhā dyādacāyatanāny astādaça dhātava iti | tathā | kṣaṇikāḥ sarvasanskārā asthirāṇām kutaḥ kriyā | bhūtir yeṣām kriyā saiva kārakam saiva cocyate |

<sup>4 - •</sup>pannasya.

<sup>2</sup> sarvasarva. - D'après M. Speyer, l'amredita est justifié.

<sup>3</sup> Cf. p. 256, l. 9 et alias: hastyadi. 4 Ex conj.; Ms.: tatsvabhavadi.

<sup>5</sup> Cf. la théorie du « kurvadrupa », Sarvadarçanas. (éd. 1858), p. 11, in fine.

<sup>6</sup> darçitah.

iti | na ca sā yadi svabhāvānām ¹ (kṣaṇikā)kṣaṇikādidharmatāpratipādanam ucitam | niḥsvabhāvānām kasya cit svabhāvasyābhāvāt | tat katham amī na paramārthasanta ity atrāha lokāvatāraṇetyādi ||

lokāvatāraņārtham ca bhāvā nāthena deçitāḥ | tattvatah kṣaṇikā naite samvrtyā ced virudhyate | 7

lokānām bhāvābhinivecinām skandhādidecanāvineyānām sattvānām āpātatah çünyatadeçananadlikrtanan çünyatayam avataranartham uktam aropakramena pravartanāya | co hetau | yasmād bhāvāh skandhāyatanādilaksanā vastuto nihsvabhāvatve 'pi sarvadharmānām nāthena narakādiduhkhāt sattyān paritrāyamānenābhvudayanihçrevasasukham prāpayatā sattvācayādivedinā buddhena bhagavatā decitāh prakācitāh | na tu paramārthatah | tasmān na sūtravirodhah | tad uktam | mamety aham iti proktam yathā kāryavacāj jinaih | tathā kāryavacāt proktāh skandhāyatanadhātavaḥ | iti | yadi paramārthato na deçitāḥ 2 katham tarhi te kṣaṇikā iti | āha tattvatah ksanikā naita iti | tattvatah paramārthato nihsvabhāvatvāt kṣaṇikā api na bhavanti eta ime bhāvāḥ kṣaṇikādideçanā vineyānām tatsvabhāvatayāprakāçanāt | yadi na tattvatah kṣaṇikāh katham tarhi decanāyām api kathitā iti manasi nidhāyāha paraḥ samvṛtyā cet | yadi samvṛtyā kṣaṇikā abhidhīyanta ucyanta ity uttaram āçankya dūṣayati | tadā virudhyate | samvrtyā kṣaṇikā na paramārthata iti virudhyate | na samgacchate | akṣaṇikatayā pratīteḥ 3 pratītivirodhaḥ | sāmvyavahāribhir akṣaṇikatvapratīter na ksanikatvani sāmvrtam rūpam iti yāvat etat siddhāntavādī pariharati na doso yogisamvrtyeti |

na doso yogisamvrtyā lokāt te 4 tattvadarçinalı | anyathā lokabādhā syād açucistrīnirūpaņe | 8

nāyam pratītivirodhalakṣaṇo doṣaḥ | kuto yoginām pudgalanairātmyasa-mādhilābhinām yā samvṛtir vyavahāras tayā kṣaṇikatāyāḥ pratīteḥ | ayam abhiprāyaḥ | yadi nāmārvāgdarçanaiḥ kṣaṇikatvam na pratīyate tathāpi yogivyavahāragocaraḥ | yogivyavahāro 'pi samvṛtirūpatām na jahāti

¹ Texte corrompu; on attend: na ca niḥsvabhāvānām ...; ou bien: yadi na svabhāvatā bhāvānām na kṣanikaº.

<sup>2</sup> darcitah.

<sup>3 —</sup> akṣanikatayaḥ pratiteḥ.

<sup>4</sup> MINAYEFF: lokante; Dev. 85: lokas te; manuscrit M. lokat te.

buddhih samvrtir ucyata iti vacanāt ' | na ca pratītibādhitam bādhitam eva tathāvidhāyāh pratīter apramānatvāt | kutah punar etad | sāmvrtam \* api kşanikatvādi yogina eva paçyanti nārvāgdarçina ity āha lokāt te tattvadarçina iti | lokād arvācīnadarçanāt sakācāt te yoginas tattvadarçino 'tīndriyadarçinalı | hetupadam etat | yasınat tattvadarçinas te tasmat ksanikanairātmyādi <sup>3</sup> lokāpratītam api pratipadyante | ata eva na tesām lokapratītibādhā | avaçvam caitad angīkartavvam itv āhānyathetvādi | anyathā yadi caivam na svīkrivate tadā bhavadabhvupagate 'pi lokabādhā syāt | kutra | açucistrinirupana iti | açucibhavanasamaye [']cuciti strivah kaminyā nirūpaņe vibhāvanāyām lokabādhā svāl lokapratītena virodho bhavel lokena çucisvabhāvatayā strīcarīrasyādhyavasānāt ( tasmān na lokapratītena yogidarçanabādheti | atra yathopalabdhis 4 timirekṣaṇānām ityādinopacayahetutvena 5 yojanīyam | iti nāgamād api bhāvānām paramārthatah siddhir asti | tasmān māyāsvapnādisvabhāvāh sarvadharmā iti niçcitam etat | syād etad yadi sarvayyāpinī māyopamasvabhāvatā buddho 'pi tarhi māyopamah svapnopamah syāt | uktain ca tad bhuguvatā | evam ukte bhagavan 6 tan devaputran etad avocat | mayopamas te devaputrah sattvā iti hi māyā ca sattvāc cādvavam etad advaidhīkāram [ sarvadharmā api devaputrā māyopamāh svapnopamāh | srotaāpanno 'pi māyopamaḥ svapnopamah | srotaāpattiphalam api māvopamam svapnopamam | evam sakrdāgāmy api sakrdāgāmiphalam api I anāgāmy apy anāgāmiphalam api | arhann apy arhattyam api māyopamam svapnopamam | pratyekabuddho 'pi māyopamah svapnopamah | pratyekabuddhatvam api māyopamam svapnopamam | samyaksambuddho 'pi māyopamah svapnopamah | samyaksainbuddhatvam api māyopamain svapnopamain | yāvan nirvāņam api māyopamam svapnopamam | sa cen nirvāṇād api kaç cid dharmo viçistataralı syat tam apy ahanı mayopamanı svapnopamanı vadami 🛙 evanı

<sup>1</sup> Cf. 2.

<sup>2</sup> sannyrtam.

<sup>3</sup> Peut-être kşanika[tva] ...

<sup>4 •</sup>labdhah, cf. p. 248, l. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le manuscrit ponctue après adi.

<sup>6</sup> Le manuscrit insère ici le mot subhûtis.

kathani tatra satkārāpakārayon punyapāpasamudbhava iti parasyābhiprāyam āçankayann āha māyopamād ityādi [

māyopamāj jināt puņyam sadbhāve 'pi katham yathā | yadi māyopamah sattvah kim punar jāyate mrtah | 9

māyopamād ityādi | yadi bhagavān api māyopamasvabhāvas tadā māvopamān nihsvabhāvāj jinād bhagavatalı punyanı sukrtanı pūjāsatkārapādavandanādibhih katham yathā katham iveti manyase | upalakṣaṇam caitat | pāpam api tadapakāre katham iveti drastavyam | na hi māyākāranirmitapurusasatkārāpakārayoh punyapāpaprasrtir yukteti parasvābbiprāvah / atra prāg uktam evāntaram tathātra param eva pariprechati | sadbhāve 'pi kathani yatheti | sadbhave 'pi paramarthasatyatve 'pi bhagayatah katham iva punyam | katham yathety ubhayatrāpi yojanīvam | ayam abhiprāyah | vathā kasya cit paramārthasato jināt paramārthasat punyam upajāvate tathānyasya māyopamā[n] māyopamam evety āvayor na kac cid vicesah | idani pratyayatāmātrasyobhayasādhāranatvāt | iti yad evottarani bhayatāni tad evāsmākam api nātiricyate kim cit | na ca yuktisiddham paramārthasad vasturūpam kim cid astīti pratipāditam | bhavatu nāma māyopamād api iināt punyam idam tu katham samādhīyata ity āha yadi māyopama ityādi | athavānyathāvatāryate yadi jino 'pi māyopamah kā vārttā tarbi sāmsārikesu sattyesu te 'pi tatheti brūmah | māyopamās te devaputrāh sattyā iti yacanāt 1 | evam sati mahān dosah prasajyata ity āha yadītyādi | yadi māyopamo mäyäsvabhävasamänadharmah sattvah präni tada kim punar jäyate mrtah | kim iti praçue 'kṣamāyām vā | kim punar jāyata utpadyate mrto nikāvasabhāgatāvāc cyutah | kāraņam atra vaktavyam naitad yuktam iti vā | na hi māyāpuruso vinastah punar utpadyate tasmāt paramārthasanto bhāvā ity upagantavyam | naitad upagantavyam ity āha vāvad ityādi |

yāvat pratyayasāmagrī tāvan māyāpi vartate | dīrghasamtānamātreņa katham sattvo 'sti satyataḥ ² | 10 yāvatkālam pratyayānām kāraṇānām mantrauṣadhādīnām ³ sāmagrī samu-

<sup>1</sup> Cf. le texte cité p. 253, l. 17.

<sup>2</sup> Dev. 85: sattvatah.

<sup>3</sup> Comp. p. 256, l. 7 et 168 comm.

dāyaḥ samagrāṇi kāraṇāni tāvatkālain māyāpi vartate nārvāň nivartate nāpi tataḥ parain pravartate | evain yāvad avidyākarmatṛṣṇāsvabhāvā sāmagrī tāvat sarvasaintānamāyāpi vartate | idain pratyayatāyattavṛttitvāt | yadi na paramārthataḥ sattvo 'sti katham āsainsārain sattvasaintānaḥ pravartate na tu māyāvad aciram eva nivartate | uktam atra yāvat pratyayasāmagrī tāvat pravartate | yasya tu tathā nāsti sa nānuvartata iti | api ca na cirakālāvasthitiḥ samyaktvavyavasthānibandhanam ity āha dīrghasaintāna ityādi | dīrghaç cirakālāvasthitiḥ saintānaḥ pravāhaḥ sa eva kevalas tanmātram | tena katham iti pṛcchati kena prakāreṇa sattvo 'sti vidyate satyataḥ paramārthataḥ | etāvānis tu viçeṣaḥ | yasya hi dīrghakālāvasthitihetupratyayaviçeṣo 'sti sa dīrghakālam anuvartate yasya tu tathā nāsti sa nānuvartata iti | na tu tāvatā samyaimithyātvain ' tasmān māyāsvabhāvatve 'pi na punarjanmābhāvaḥ | evain tarhi yathā māyāpuruṣavadhādau na prāṇātipātas ² tathāparapuruṣavadhādāv api na syād abhinnasvabhāvatvād ity āha māyāpuruṣa ityādi |

mäyäpurusaghätädau cittäbhävän na päpakam 3 | cittamäyäsamete tu päpapunyasamudbhavah 4 | 1 1

māyāpuruşasya ghātādau māraņādau | ādiçabdena tasyādattādi grbņataḥ | samāne 'pi niḥsvabhāvatve cittasya vijhānasya māyāpuruṣasantāne 'bhāvād asattvān na pāpakam nākuçalam butpadyate | prāṇātipātādi pāpakam ceva pāpakasvārthe ... kavidhānāt butrāpi māraṇābhiprāyeṇa prahāram dadato bhavaty evāçubham na tu prāṇātipātaḥ | māyāpuruṣād anyatra katham prāṇātipāta iti ced āha cittamāyetyādi | cittam eva māyā cittamāyātayā samete yukte māyāsvabhāvena cittena sambaddha ity arthaḥ | tuçabdaḥ pūrvasmād viçeṣārthaḥ | puṇyam ca pāpam ca puṇyapāpe tayoḥ sukṛtaduḥkṛtayoḥ samudbhavaḥ samutpattiḥ | upakārāpakārayoḥ | iti

<sup>4</sup> samyaktvam (dirghakalavasthiteli); mithyatvam (aparasya).

<sup>2</sup> abhipatas.

<sup>3</sup> Sic Mixayeff; manuscrit: patakam.

<sup>4</sup> Cf. Kern, Manual, p. 127, note 4.

s na kuçalam.

f patakam.

<sup>7</sup> papakam svarthe naka". — [papa]kavidhanat [J. S. Speten].

sāmagrīviçeşāt kāryaviçeşah | yathā saty api gomayetarajanmanor vartikayor ākārasāmye kāraņabhedāt svabhāvabhedas tathehāpi noktadoṣaprasaṅgaḥ |

mantradīnam asamarthyan ne mayacittasanibhavalı | sapi nanavidha maya nanapratyayasanibhava | 12

yad uktanı cittamayeti tat paro vighatayann aha mantradınam iti | adiçabdad auşadhadınam | cittotpadanı praty asamarthyad avyaparat ' | na mayacittasanıbhavo na mayasvabhavanı cittanı sanıbhavatı | yatha paravyamohanıbandhanananı mayakaraprayuktananı mantradınanı prabhavena hastyadyakarani[r]vrttir na tatha cittasyeti parasya bhavanı | etat pariharann aha sapı nanavidhetyadı | apiçabdo 'vadharanartho bhinnakramaç ca | sa maya nanavidhaiva nanaprakaraiva | ata eva nanapratyayasanıbhava nanapratyayad anekaprakaranat sanıbhava utpado yasyanı sa tathokta | ayan abhiprayo yadı maya mayetiçabdasamyam astı tathapı na tatkaranasyapy abhedo mayasvabhavatve 'pi karyasya nanasvabhavatvat | na hy ekasmın karya 2 [ekanı] kinı cit karananı dıştam iti karyaçabdasamyat sarvatra tad eva prakalpayıtunı yujyate | api tu kva cid eva kasya cit samarthyanı çabdasamye 'pi svabhavabhedat | etad evopadarçayanı aha naikasyeti |

naikasya sarvasāmarthyam pratyayasyāsti kutra cit | nirvṛtaḥ paramārthena samvṛtyā yadi samsaret | 13

naikasya kvacidupalabdhasāmarthyasya pratyayasya kāraņasya hetoh sarvasāmarthyam çaktir asti sambhavati | kva cid dṛṣṭam iti kṛtvā kutra cid iti kasmimç cit samaye deçe kāle vā dṛṣṭam iṣṭam vā | tataç ca kā cin māyā mantrādisāmarthyapratilabdhasvabhāvā 5 kā cit punar anādisam-sārapravṛttamāhātmyā 'vidyādiprabhāvapravartitā | tasmān na sarvāsu mantrādisāmarthyam asti | etat sarvam lokavyavahārānugatam kalpanānirmitam sāmvṛtam vastutattvam upādāya samutthitam na tu paramārthatah | paramārthadaçāyām jananamaranotpādanirodhahetuphalabhāvābhāvādikalpanāyā abhāvāt prakṛtinirvṛtatvāt sarvadharmāṇām iti | etad asahamānah paraḥ punar anyathā prasañjayann āha nirvṛta iti | nirvṛtaḥ svabhāvaçūnyatvād

<sup>4</sup> auşadhādīnām cittotpādam | kārāya pratyayasāmarthyād avyāpārāt.

<sup>2</sup> karye kim cit; [J. S. Speyer].

<sup>3</sup> mattadio.

utpādanirodhādirahitaļi paramārthena paramārthasatyataļi prakṛtinirvāṇatayā 'diçāntatvād yadi samvṛtyā samvṛtisatyena kālpanikatvena samsarej jātijarāmaraṇādiyogī bhavet tadāyani mahān virodhaļi syād ity āha buddho 'pi samsared evam iti |

buddho 'pi samsared evam tatah kim bodhicaryayā | pratyayānām anucchede māyāpy ucchidyate na hi | 14

evam abhyupagamyamāne buddho 'pi sarvāvaraņaprahāņato nirvṛto 'pi samsarej ' janmādibhāg bhavet | yata evam tatas tasmāt kāraṇād dhi bodhicaryayā bodhaye buddhatvāya caryā karacaraṇaçiraḥpradānādyane-kaduṣkaraçatalakṣaṇā tayā kim na kim cit prayojanam uktakrameṇa vai-phalyāt | sā hi sarvasāmsārikadharmanivṛttaye sarvaguṇasamuccayāsṛta-buddhatvaprāptaye ² ca samāçrīyate | tathāpi na sāmsārikadharmanivṛttiç cet kim tatsamāçrayeṇa samsādhitam iti bhāvaḥ | tat pratyuktam eva yāvat pratyayasāmagrīty ³ anena punar api spaṣṭayann āha pratyayānām ityādi | pratyayānām kāraṇānām anucchede 'vināçe | hi yasmāt | māyāpi na kevalam samsāra iti samuccaye 'piçabdaḥ | naivocchidyate na nivartate |

pratyayanam tu vicchedat samvṛtyāpi na sambhavah | yadā na bhrāntir apy asti māyā kenopalabhyate | 15

pratyayānām kāraņānām tu punar vicchedān nivītteh samvītyāpi kālpani-kavyavahāreņāpi [na] sambhavo na samsaraņam | pratyayānām samucchedah punas tattvābhyāsād avidyānirodhādikrameņa veditavyah | tadvathoktam āryaçālistambasūtre | evam maitreyo bodhisattvo mahāsattva āyusmantam çāriputram evam avocat | yad uktam bhagavatā sarvasvāminā sarvajāena | ye bhikṣavah pratītyasamutpādam paçyanti te dharmam paçyanti | yo dharmam paçyati sa buddham paçyati 4 | tatra katamah pratītyasamutpādo nāma yad idam avidyāpratyayāh samskārāh samskārapratyayam vijāānam vijāānapratyayam nāmarūpam nāmarūpapratyayam

<sup>1</sup> samsare.

<sup>2</sup> asrta — açrita (cf. Lalita Vistara, p. 210. l. 2; Mahavastu, 1, p. 456.)

<sup>3</sup> Cf. 10. — pratyukta — réfuté.

<sup>4</sup> Cf. Abhidh. Koça, fol. 146, apud Minayeff, p. 218, note; Madh. Vrtti, fol. 2.

sadāvatanam sadāvatanapratvavah sparçah sparçapratvavā vedanā vedanāpratyavā trsnā trsnāpratyavam upādānam upādānapratyavo bhavo bhavapratyavā jātir jātipratyavā jarāmaranacokaparidevaduhkhadaurmanasvopāvāsā[h] | ... tāc ca nirudhyante | evam asya kevalasya mahato duļikhaskandhasya nirodho bhayati | ayam ucyate pratityasamutpādah | 2 ya imam pratītyasamutpādam satatasamitam nirjīvam yathāvad aviparītam [abījam] ajātam abhūtam akrtam asaniskrtam apratigham 3 anālambanani civam abhayam ahāryam [avyayam] avyupaçamasyabhāvam 4 paçyati sa dharmam pacyati yas tv evain satatasamitain yavad ayyupacamasyabhayain dharmain pacyati so 'nuttaradharmagarīram 5 buddham paçyati | peyālam | tatrāvidyā katamā | eteşām eva şannām dhātūnām aikyasamjñā 6 nityasamjñā dhruvasamijnā çāçvatasamijnā sukhasamijnātmasamijnā sattvasamijnā jīvasamijnā jantusamijnā manujasamijnā mānavasamijnāhamkāramamakārasamijnā | evamādivividham ajāānam ivam ucvate 'vidvā | evam avidyāvām satvām visayeşu ragadveşamohalı pravartante | tatra ye ragadveşamoha visayesv amī avidvāpratvavāh samskārā itv ucvante | vastu prati vijnaptir vijnānam | catvāri mahābhūtāni copādānāni 7 | rūpam eva ... rūpam 8 vijnānasahajāç catvāro 'rūpiņa upādānaskandhā nāma | tan nāmarūpam | nāmarūpasammieritanindriyani şadayatanam | trayanam dharmanam sammipatah sparçah | sparçanubhavo vedana | vedanadhvavasanam trsna | trsnavaipulyam upādānam | upādānanirjātam punarbhayajanakam karma bhayah ! bhavahetukah skandhaprādurbhāvo jātib / jātvabhinirvrttānām 9 skandhānām paripāko jarā | skandhavināço maraņani | mriyamānasya sanimūdhasva svābhisvangasyāntardāhah çokah | çokārthalapanam parideyah | pancavj-

<sup>4 •</sup>upāyāsātāçca.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. le même fragment cité, 142, comm.

<sup>3</sup> apratighanam.

<sup>4</sup> avyūpasama°.

<sup>5</sup> anuttaram dho.

<sup>6</sup> vaika.

<sup>7</sup> Le texte paraît altéré.

<sup>8</sup> evadhyarupam; — Cf. Candamaharoşanatantra, chap. XIV (J. R. A. S., 1897, July): nama catvaro vedanadayah rupam rupam eva.

<sup>9</sup> onivṛttanam.

jñānasamprayuktam asātānubhavanam ¹ duḥkham ² | manasikārasamprayuktam manasam duhkham daurmanasyam | ye canya evamadaya upaklecā ima upāyāsā ity ucyante | tatra mahāndhakārārthenāyidvā | abhisamskārārthena samskārāh | vijnānārthena vijnānam | mananārthena nāmarūpam | āpaddvārārthena sadāyatanam | sparcanārthena sparcah | anubhayanārthena vedanā | paritarsanārthena trsnā | upādānārthenopādānam | punarbhavajananārthena bhavaḥ | skandhaprādurbhāvārthena jātiḥ | skandhaparipākārthena jarā i vināçārthena maraņam | çocanārthena çokah j paridevanārthena paridevalī | kāyasampīdanārthena dulīkham | cittasampīdanārthena daurmanasyam | upaklecanārthenopāyāsā iti vistarah | evam upadarcitapratyayānām anucchede samsāro <sup>5</sup> 'vikalaḥ pravartate | ... dvādaçāngapratītyasamutpādasyaiva samsāratvāt | yad āhur *ācār ya*pādāḥ | yathāksepain kramād vrddhah saintānah klecakarmabhih | paralokain punar yātīty anādi bhavacakrakam | sa pratītyasamutpādo dvādaçāngas trikānda 4 iti | pratyayānām punar ucchede sarvathaiva samsaranam na syāt kāraņavaikalyāt 5 | tataç ca buddho 'pi samsared evam ity etan na 6 prasajyata iti evam tavat sautrantikadicodyam udasya yogacaravipratipattinirākaranāya 7 tanmatena dūsaņam udbhāvayann āha yadā na bhrāntir apītyādi | yadā sarvain jagan māyātmakatayā svabhāvacūnyam upagatam madhyamakādibhih 8 | māyāsvabhāvasamvṛtigrāhiŋī buddhir api bhavatām nāsti bāhyavat | tadā māyā kenopalabhyate kena pratīyate tadgrāhakavastusainjinānam antareņa naiva kena cid ity arthali | yasya punah svacittam eva paramārthasad bahīrūpatayā bhrāntam tathā pratibhāsate na tasvāvam dosa iti bhāvah | etan nirākartum āha yadā māyaivetyādi |

```
1 sata - cata - sukha (Pet. Lex.).
```

<sup>2</sup> duhkham duhkhamanamanasi.

<sup>3</sup> samskaro, samskaratvat. M. Spever, qui m'indique cette correction, suggère la lecture : pravartate [nityam] dvade, qui comble heureusement une lacune de deux aksaras.

<sup>4</sup> traikanda.

<sup>5</sup> vaiphalyāt.

<sup>6</sup> etena pra°.

<sup>7</sup> jyogapara°.

<sup>8 —</sup> mādhyamika•; cf. p. 263, l. 29.

yadā māyaiva te nāsti 1 tadā kim upalabhyate | cittasyaiva sa ākāro yady apy anyo 'sti tattvataḥ 2 | 16

yadā māyaiva grāhyatayā hastyādyākārapravṛttyā te tava vijñānavādino nāsti cittamātram jagad abhyupagacchato bahirarthābhāvāt | tadā kim upalabhyate tadā kim iha pratibhāsate | bahirarthābhāvād deçādivicchedena pratibhāso na yukta ityarthaḥ | atra parasyābhiprāyam āçankayannāha cittasyaiva sa ityādi | uktam atra svacittam eva hi rūpam eva bhrāntam hastyādyākāram pratibhāsata iti uktam eva kim tu yady api cittasyaiva jīnānasyaiva sa iti deçādivicchedena grāhyatayā pratibhāsamānaākāro nirbhāsaḥ | anya ity apara atrafad grāhakāc cittākārāt | astividyate tattvato vastutaḥ | yady apīty abhyupagamyoktam tathāpi naitat samāgacchata ity āha cittam eva |

cittam eva yadā māyā tadā kim kena dṛçyate | uktam ca lokanāthena cittam cittam na paçyati | 17

cittam eva vijnānam eva vedakatayā svīkṛtam | yadā māyā nānyā na hi vedakacittavyatiriktā kā cid anyā māyā nāma tadātmatayā tasyās tathā-pratibhāsopagamāt | tadā kim kena dṛṣyate kim kena pratīyate | darṣanam eva hi kevalam asti na dṛṣyam | dṛṣyam antareṇa darṣanam api na syād dṛṣyāpekṣatvāt tasya | ato na kena cit kim cid dṛṣyate | ity anya[tva]m sarēṣasya jagataḥ prāptam iti bhāvaḥ | na tu syād evaitad yadi jīānasyātma-samvedanam syāt | yāvatā svasamvedanatayā svarūpam samvedayams tadabhinnam māyādipratibhāsam api vedayate | tathā ca sati na kā cit kṣatiḥ | iti vijīānavādino 'bhiprāyam āṣankyāha | uktam cetyādi | svabhāvaçūnyam eva sarvam jagad yadā yuktitaḥ pratipāditam | tadā kaḥ kasya svabhāvo vastuta iti kasya kena vedanam syāt | uktam ca bhagavatā sarvadharmāḥ çūnyāḥ | çūnyatālakṣaṇam cittam | sarvadharmā viviktā vivikta-

<sup>4</sup> MINAYEFF: tenasti.

<sup>2</sup> Minateff: yady anyo 'sty eva.

<sup>3</sup> veçadi.

<sup>4</sup> apare |.

<sup>5 —</sup> cittād anyatvam.

<sup>6</sup> Le manuscrit insère la négation : na syat.

tālakṣaṇam cittam iti | kim ca | uktam ca kathitam ca lokanāthena | lokānām sarvasattvānām nāthena çaraṇyena buddhena bhagavatā kim uktam | cittam cittam na paçyatīti | cittam svātmānam na paçyati | saty api vastutve svātmani kāritravirodhāt 1 | katham iva ||

na cchinatti yathatmanam asidhara tatha manah | atmabhavam yatha dipah samprakaçayatiti cet | 18

na cchinatti yathātmānam asidhārā yathā tīkṣṇāpy 🤋 asidhārā khaḍgadhārā tadanyavad ātmānam svakāvam na cchinatti na vighātayati svātmani kriyāvirodhāt tathā mano 'sidhārāvac cittam api nātmānam paçyatīti vojyam | tathā hi na tad evaikam jūānam vedvavedakavedanātmasvabhāvatrayani yuktam | ekasya niramçasya trisyabhāvatāyogāt | tatredam uktam āryaratnakūļasutre 3 | svacittam parigavesamāņo nādhyātmam cittam paçyati na bahir vā cittam samanupaçyati nāyataneşu cittam samanupaçyati sa cittam asamanupaçyanıç cittadhārānı paryeşate kutaç cit tasyotpattir iti | ālambane sati cittam utpadvate | tat kim anvac cittam anyad ālambanam | atha yad evālambanam tad eva cittam | yadi tāvad anyad ālambanam anyac cittain tad dvicittatā 4 bhavişyati | atha yad evālambanam tad eva cittam | tat katham cittam cittam paçyati na hi cittam cittam samanupaçyati tad yatha na tayaivasidharaya saivasidhara çakyate chettum | na tenaivāngulvagrenāngulvagram sprastum cakvate | evam eva tenaiva cittena tad eva cittam drastum iti vistarah 🏿 atra cittamātratāvādinah svātmani [kriyā]virodham vighatavitum svapaksaprasādhanāva drstāntam udbhāvayann āha | ātmabhāvam ityādi | ātmabhāvam 'svasvarūpam yathā dīpah samprakāçayati dyotayati | yathā hi kilāndhakārāvytaghatādivastupratipattaye pradīpa upādīyate na tathā pradīpaprakāçanāya pradīpāntaram api tu ghatādi prakāçayann evātmānam api prakāçayati tathā prakṛte 'pi svasamvedane veditavyam | na cāpi kva cid virodho dṛṣṭa iti sarvatra

<sup>1</sup> karitra — ceştita. (P. IV.), cf. M. Vyut., 245, 844.

<sup>2</sup> satijñápy.

<sup>3</sup> aryaratnabhūtasūtre. — Cf. le même passage, extrait de la Ratnacūdaparipṛccha, cité dans Abhidh. Koça, fol. 18º (traduit par Burnour, Intr., p. 561) et dans Madh. Vṛtti, fol. 17º, qui fournit un texte meilleur: ... °aṅgulyagreņa tadevāṅgulyagram ... na tenaiva cittena tad eva cittaṁ çakyaṁ draṣṭum.

<sup>4</sup> tad dhi cittata.

yojanīyam | tasmāt pradīpavad avirodha iti ced yady evam manyase tadā naivam vaktavyam | kuta ity āha naivetyādi ||

naiva prakāçyate dīpo yasmān na tamasāvṛtaḥ |
na hi sphaṭikavan nīlam nīlatve 'nyam ' apekṣate | 19
tathā kim cit parāpekṣam anapekṣam ca dṛṣyate |
anīlatve na tan nīlam nīlahetur yathekṣyate 2 | 20
nīlam eva hi ko [']nīlam kuryād ātmānam ātmanā |
anīlatve na tan nīlam kuryād ātmānam ātmanā | 21 3

naiva prakāçyate ghatādiyan naiva vidyotyate dīpo yasmān na tamasāvrto nāndhakāre pihitalı | vidyamānasyāvaraņasyāpanayanam prakāçanam tato yuktain ghatādīnām prakācanam tesām prāgvidyamānatvāt | naiva pradīpasya tasya pragavidyamanatvat | na cavidyamanasya prakaçanam yuktam asamatvāt | tasmān naiva prakāçyate dīpa iti visadrçatvān na pradīpadṛṣṭāntāt sādhyasiddhih | syād etat | ātmabhāvam ityādinā naitad abhidhiyate yad ātmānam ghatavat tamasāvṛtam prakāçayati dīpaḥ | api tu tatsvabhāvam prati paranirapeksatāmātram asyābhidhīvate ctad evopadarçayann āha na hītyādi | hir iti yasmāt | yathā sphatikopalah svayam anīlah san nīlatve nīlagunotpattinimittam anvam upādhim nīlapattrādisamnidhim apeksate tathā svavam eva yad vastu nīlam tad api na nīlatve 'nyam upādhim apekṣate | tathā tena prakāreņa kim cid ghaṭādikam parāpeksam pradīpādyapeksam prakāçam dreyate kim cit punah pradīpādikam anapekṣam ca svayam prakāçātmakam dreyata upalabhyate etāvanmātram eva vivaksitam | evam vijnānavādinopadarcite viçese 4 siddhāntavādī nīlam eva tāvan nīlatve paranirapeksam drstāntatvenopadarçitam pratise[dha]vann āha | anīlatva ityādi | ayam api na sadrço drstāntah | yato nīlam api nīlatve sphatikavan na <sup>8</sup> nirapeksam tadbhāvam prati svahe-

. . . .

<sup>4</sup> anyad; Minayerr: anyam.

<sup>2</sup> yathekşate. Minayeff: anilatvena

<sup>3 20</sup> C et D, 21 A et B, sont négligés par le comm. et supprimés dans le manuscrit Burn. 90. Le dev. 85 lit 20 D — 21 B. Je crois qu'il faut supprimer les deux lignes en question.

<sup>4</sup> viçeşa.

<sup>5</sup> nilatve na sphatikavan nir.

tupratvayāpeksatvāt | kadā punar idam anapeksain svāt | vadi tad anīlam eva svahetor utpadyate punas tadbhāve paranirapeksani svavam eva nīlam ātmānam kuryāt | na caitad asti | vato 'nīlatve nīlagunarahitatve sati | neti nisedhayati | tad iti nīlābhimatani vastu nīlani nīlaguņamuktam ātmasvarūpam ātmanā svavam eva na kuryāt | na kartum çaknoti pūrvavat svasmin kriyāvirodhāt | tasmān nilasyāpi parānapeksatā ¹ nilatvam prati sphatikavat | tathā hi sphatikopalo hi vastuto 'vasthitarūpa evopādhisamnidhau na nīloparāgam anubhavati | api tu sarva-vopādānaksanān <sup>2</sup> nīlopādhivicesasahakāriņaç ca pūrvasvarasanirodhād anya eva mīlaguņoparaktah sphatikopala utpadyata iti siddhāntah | ta-māt sādhāranam anayos tad gunam prati hetupratyayādhīnatvam iti prakṛte pi sādhye na kaç cid viçeşaḥ [ nanu priyam idam anuşthitam priyena | yaşmāj jadasyabhāyayyāyrttātmatayā svahetupratyayād utpattir eva jāānasya prakāçāntaranirapeksasyātmaprakāçatā svasamvedanam ucyate | etad eva tvayāpi nīlasvarūpaparāmarçena samarthitam | etāvanmātreņa pradīpo pi drstāntīkrtah | na punar asmābhih karmakartṛkriyābhedena jñānasyātmaprakāçanam isyate ekasya satah karmādisvabhāvatravasvāvogāt | tan na krivādibhedena dūsane 'pi kim cid dūşitam asmākam syāt | svahetujanitasyātmaprakāçasyānupaghātād iti nätmasamvedane pratipäditadosaprasangah | tad *uktam* | vijnänam jadarūpebbyo vyāvrttam upajāvate | ivam evātmasamvittir asya vājadarūpatā | kriyākārakabhedena na svasanivittir asya tu | ekasyānaniçarūpasya trairūpvānupapattitah 🎚 iti | atrocyate | krivākārakabhedena vyavahāraprasiddham çabdartham adhigamya düşanam uktam | svasamvedanaçabdasya tadarthābhidhāyakatvāt , yadi punar dosatayā lokaprasiddho 'pi çabdārthah parityajvate tadā lokata eva bādhā bhavato bhavisvati ittham api na paramārthatah svasanivedanasiddhih | tathā hi hetupratyayopajanitasya pratibimbasyeva nihsvabhāvatvam uktani tathā ca sutarāni na svasanivedanam jūānasya tattvato nijasvabhāvābhāvāt | na ca svabhāvābhāve gaganotpalasyātmasanivedanam ucitam [ na cāpi jadasvabhāvatā madhyamakavādinam prati paramārthatah kasya cit siddhā yena jadavyāvrttam ajadam

<sup>1</sup> Ironiquement; peut-être: parapekșata.

<sup>2</sup> sarvasyopád°; = "kṣayān. - [nava] [anya]rasotpadanakṣamān nīlaº [J. S. Speyer].

<sup>3</sup> bhavato.

svasamvedanam syāt | tasmād anyān eva vastuvādinah prati yuktam eva tad vaktum tato nihsvabhāvatayā na katham cid api svasamvedanasiddhih | etat punah paçcāt smṛtyupasthānaprastāve vistareņopadarçayiṣyāmah 1 | sāmpratam pradīpasya svayamprakāçatām 2 abhyupagamya buddheh svasamvedanam ayuktam iti pratipādayann āha dīpa ityādi ||

dīpaḥ prakāçata iti jūātvā jūānena kathyate | buddhih prakāçata iti jūātvedam kena kathyate 3 | 22

bhavatu pradīpasya prakāçātmatā tathāpi na buddhisamvedanasādhanam prati sadrço dṛṣtānta iti samudāyārthaḥ | dīpaḥ prakāçata iti | ābhāsate prakāçāntaranirapekṣaḥ svayam eva | iti jñātvā pratītya jñānena buddhyā kathyate pratīpādyate pradīpasya jñānaviṣayatvāt | buddhir jñānam prakāçata iti yad ucyate tat punaḥ kena jñānena jñātvā kathyata iti param prechati | na cātra kim cid buddhipratipattinibandhanam astīty asambhāvanām prakāçayati | na tāvat pūrvajñānena tatpratipattis tatkālam anutpattes tasyāsattvāt | nāpi paçcātkālabhāvinā tadānīm kṣaṇikatayā grāhyasyātītatvāt | na ca tatsamānakālabhāvinā tena tasyānupakārāt | na cānupakārakasya viṣayabhāvaḥ | nākāraṇam viṣaya [iti]vacanāt | nāpi svayam | tatraiva vipratipatteḥ | tat katham \* tatpratītir iti [na] vidmaḥ | ittham sarvathā buddher apratipattau tatsamvedanam atīvāyuktam ity āha prakāçā vetyādi |

prakāçā vāprakāçā vā yadā dṛṣṭā na kena cit | vandhyāduhitrlīleva kathyamānāpi sā mudhā || 23 \*

prakāçā vā prakāçātmikā dīpavat | aprakāçā vāprakāçātmikā ghaṭādivat | parasparasamuccaye vāçabdadvayam | buddhir yadā dṛṣṭā <sup>6</sup> na kena cit | na pratipannā kena cit pratipattrā svayamrūpeṇa vā | yadetipadam tadetyākarṣati | tadā vandhyāyā aprasavadharmiṇyāḥ striyāḥ duhitā putrī tasyā

<sup>1</sup> Cf. 24.

<sup>2 •</sup>prakaçatam.

<sup>3</sup> MINAYEFF: jñatva kena cid ucyate; Dev. 83: kena tad ucyate.

<sup>4</sup> Le manuscrit insère ici la négation : tat katham na tatpratitir ...

<sup>5</sup> Les commentaires de 23 et de 24 (jusque l. 14, p. 266) manquent dans le manuscrit népalais (ataḥ paraṁ pattram ekaṁ nāsti).

<sup>6</sup> na drsta.

buddhih mudheti nişphalā | vandhyāduhitur avidyamānapi sā mudhā | seti buddhih mudheti nişphalā | vandhyāduhitur avidyamānatayāpratipannatvāt tallīlā sutarām apratipannety abhiprāyah | atha vānutpannāniruddhasvabhāvatayā vandhyāduhitṛsthānīyā buddhih | apratītatatsvabhāvatayā tallīlāvat svasamvittih | tadapratītes tasyā apy apratītir iti kathyamānāpi yuktirahitena vacanamātreņa sā svasamvittir mudhā | anupādeyatvān niṣprayojanā | syād etan [na]nu yuktiçūnyam vacanamātram etat | yata ubhayatra yuktir astīty āha yadi nāstītyādi |

yadi nästi svasamvittir vijnänam smaryate katham | anyānubhūte sambandhāt smṛtir ākhuviṣam yathā | 24

yadi nāsti svasamvedanam vijnānasya | nāsti na vidyate | tadā vijnānam smaryate katham | vijñānasya svasanivedanābhāvād uttarakālasmaranani na syāt | na hy ananubhūtasya smaranam yuktam atiprasangāt | tasmād anubhayaphalasya smaranasyottarakālam darçanāj jūānasamyedanam <sup>1</sup> astīty anumīyata iti | naitad api sādhanam sādhīyah | yato yadi svasamvedanakāryatayā smaraņam niccitam bhaved bhaved vahner iva dhūmah svasaniveda[na]sya kāryani i smrtih | na cāsiddhe svasanivedane pramānatah smaranasya tatkaryatagrahanam asti | sarvat[r]obhayapratipattinantarīyakatvāt kāryakāraņabhāvapratipatteh | na ca caksurāder iva vijnānam adarçane 'pi smarananı tatkaryanı setsyati | cakşuşo hi vyatireke niladijnanam na <sup>3</sup> bhavatu tatkāryam anumīyate | smṛtis tu jñānasamvedanam antarenāpi bhavatīti pratipādayisyāmah | iti svasamvedanakāryatāniccayam antarena smaranasya tadvinābhāvān na svasativedanasiddhir | atah smaranam api jñānatvāt katham siddham iti vaktavyam | na ca svayam asiddham lingam jñāpakam anyasya | na ca smaranam svasamvedanasya pratyaksatayā grāhakani tasya tasmād anyatvāt | na ca jāānasya jāānāntaravisayah | bahir atha vā sambandhāsiddhyādidosaprasangāt | anyatvāviçesāt samtānāntarabhāvināpi smaraņena tasya grahaņam syāt | atha tena pūrvam [an]anubhūtatvān na smaryata iti cet | ekasamtatipatitenāpi na pūrvam anu-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Meme lecture, pp. 266, 17; 267, 3; 268, 2.

<sup>2</sup> karanam.

<sup>3</sup> jñanamabhavatu. — Peut-être: na bhavet.

bhūtam ¹ iti samānah prasangah | kāryakāranabhāvo 'pi na tasya niyāmako yujyate kāryakāraņabhāvasyaiva paramārthato 'bhāvāt | saty api tasmin sarvajñānānāin svapratipattinisthatayā tadgrahanasyāçakyatvāt! yathāvyavahāram abhyupagame kālpanikatvam | kālpanikatve ca sarvavyavahārānām kalpanānirmitatvāt sāmvrtatvam iti sādhitam nah sādhyam | evam na smṛteh svasanivedanasiddhih | bhavato 'pi kathani tarhi svasanivedanābhave smrtir ity aha | anyanubhuta ityadi | jaanad anyasmin grahye vastuni visaye 'nubhūte sati jūāne smṛtih smaranam upajāyate | na cānyasminn anubhūte 'nyatrasmarane 'tiprasangah svād ity āha sambandhād iti | vişaye 'nubhūte tadvijnānasmaranam sambandhād bhavati | vijnānam hi tadgrāhakatayā tatsambandham ato vijnānam smaryate | nānyat | saty api sambandhe 'nyasminn anubhūte 'nyasya smarane viplutani smaranani svād iti cet | na pūrvam anubhūto visaya uttarakālam anusmaryamāņah sa evānubhavavicisto 'nusmaryate tadvicistasya tasya grahanāt | jñānam eva ca visayānubhavo nānya iti visavānubhavasmaranāt tatsambandhatavā jñāne smaranam abhidhiyate | na tu vişayarahitanı jñanam api kevalam anusmaryata ity adoşalı | nanu katham iva jñānasamvedanāhitasmṛtivāsanābījam antareņa smṛtir uttarakālam syād ity āha | ākhuviṣam yatheti | ākhuvisain mūsikavisain yathā sainbandhāt kālāntarena jāyate tathā smrtir apīty arthah | yathā 2 mūṣikavisam ekasmin çarīrakṣane 3 samkrāntam punah kālāntarena meghastanitam adhigamya vināpi svasamvedanāhitasmrtivāsanābijam idam pratyayatāmātrāyattavrttitvād anyasmin ksane vikrtim upayāti tathā prakṛte 'pi na duṣyatīti bhāvaḥ | punar api vijñānavādī jñānasamvedanasiddhaye prakārāntaram upadarçayitum āha | pratyayāntarety ādi 🏻

pratyayāntarayuktasya darçanāt svam prakāçate | siddhāñjanavidher 4 drsto ghato naivāñjanam 5 bhavet | 25

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> pūrvānanubhūtam. — Cf. l. 13.

<sup>2</sup> tathā.

<sup>3</sup> Passage obscur; on attend : ekasmin ksane.

<sup>4</sup> MINAYEFF: Avidhe; manuscrit M et dev. 85 : vidhir, L2 : vidhim, Burn. 90 : vidher.

<sup>-</sup> Cette dernière leçon paraît la seule admissible.

<sup>5</sup> añjano.

pratyayantaram karanantaram iksanadividya paracittadijianabhijiata ca tābhyām yuktasya tatsāmagrīsambaddhasya cittasya darçanāt pratibhāsanād vijñānasya svam prakāçate svarūpam pratibhāsate samvedanam astīti yāvat | yadi hi tat sarvadā paroksarūpani kathani kadā cit sāmagrīvicesād upalabyate tato yathā sāmagrīvicesāt paracittam upalabhyate tathā samanantarālambanādipratyayāt svacittam upalabhyata iti bhāvaḥ | etad api na jñānasamvedanasādhakam ity āha siddhāñjanetyādi | siddham ca tad anjanani ca siddhasya vanjanani tasya vidhir vidhanani prayogali | tasmad drstah pratīto ghato nidhānādi vā naivānjanam bhavati na ca ghatādir anjanam eva syāt | na yad yasmāt pratīyate tad eva tad bhavati | evam īksanikā[di]vidyāsahakārinā paracittam ghatādivad dīstam iti | naitāvatā tatsamvedanam siddham syat | tasman naitad api sadhyopayogi sadhanam | nanu yadi jñānam aviditasvarūpam syād arthasyāpi pratītir na syāt | avyaktavyaktikatvāj jūānasya na hy arthasya vyaktis tadapratītau katham arthasya pratītih | tathā hi svasanivedanasya pratisedhād anyenānyasya grahanāyogāc ca | grahanābhvupagame cottarottarasyāpratītasya pratītaye jñānāntarānusaraņenānavasthāprasangāc ca na katham cid apy arthapratītir iti | tena yad uktam anyānubhūta ityādi t tad asanigatam arthasyānubhavābhāvāt | sarvaç cāyani drstādiyyayahāro loke na syād ity āha yathā drstam ityādi |

yathā dṛṣṭam çrutam jñātam naiveha pratisidhyate 2 | satyatah kalpanā tv atra 3 duḥkhahetur nivāryate | 26

yad ucyate dṛṣṭādivyavahāro na syād iti sa kim paramārthato na syāt samvṛtyā vā | tatra yadi paramārthato na syād ity ucyate tadā priyam idam asmākam | na hi sāmvṛtasya paramārthacintāyām avatāro 'sti | atha loka-prasiddhitas tadā | yathā dṛṣtam iti cakṣurādijnānena pratyakṣeṇa prati-pannam | çrutam iti parapudgalād āgamāc ca | jnātam iti trirūpalingajād anumānān niçcitam | tad etad iha sarvam vyavahāram āçritya naiva prati-sidhyate na vāryate | yad yathā lokataḥ pratīyate tat tathaivāvicāritasva-

<sup>4</sup> Cf. 24.

<sup>2</sup> pratisidhyati.

<sup>3</sup> kalpanāt tatra.

rūpam abhyupagamyate lokaprasiddhito na tu paramārthatah | tena jīrānasamvedanābhāvād arthānadhigamādayo 'pi dosāḥ paramārthapaksavādina iha nāvataranti | yadi tat tathaivābhyupagamyate kim nāma tarhi pratisidhyata ity aha satyata iti | satyatah paramarthatah kalpanaropah | tugabdah punararthe | sā punar atra vicāre siddhānte vā nivāryate pratisidhyate | kuto duhkhahetur iti hetupadam etat | duhkhasya hetuh karanam yasmāt tasmād ity arthali upādānaskandhānām sadasadādikalpanāhita-[bija]pravṛttihetuta eva ca sainsāraḥ sainsāraḍ ca duḥkhasvabhāvaḥ | duḥkham samudayo loko dṛṣṭiḥ sthānam bhava[.]ta ¹ iti vacanāt | iti satyatah kalpanā duhkhahetur bhavati tasmād asatsamāropakalpanābhinivecapratisedhamātram atrābhipretam | na tu vāstavam kim cit pratisidhyata iti | tad evam svasamvedanam jñānasya na katham cid api yujyate | tad uktain | na bodhyabodhakākāram cittam dīstam tathāgataih | yatra boddhā ca bodhyam ca tatra bodhir na vidyate | iti | yat tu kva cid bhagavatā cittamātratāstitvam uktani tat skandhāyatanādivan neyārthatayeti kathayisyate 2 | idānīm prāsangikam parisamāpya prakrte yojayann āha cittād anyetyādi 🛭

cittād anyā na māyā cen nāpy ananyesi kalpyate | vastu cet sā kathan nānyānanyā cen 3 nāsti vastutaļ | 27

tarhi cittād anyā māyā syād ananyā vā syād ubhayasvabhāvā vānubhayasvabhā[vā] veti catvāro vikalpāḥ | tatra na tāvat prathamapakṣaḥ | cittād anyābhyupagame 'pi cittamātram jagad icchataḥ siddhāntavirodhaḥ syāt | dvitīyavikalpe tu yadā māyaiva te nāstītyādinā 4 pratipādita eva doṣaḥ | tṛtīyas tu prakāro na samgacchate parasparaviruddhayor ekatrābhāvāt | atha caturīyakalpanā sāpi na samghaṭate | tām upādāyocyate | cittād anyā na māyety anyatvapratiṣedhaḥ 5 | ananyā tarhi | nāpy ananyeti tattvasyāpi pratiṣedhaḥ | ity ubhayapakṣapātaç ced yadi kalpyate vyavasthāpyate so 'py ayuktah 6 | anyonyaparihāravator ekapratisedhasyāparavidhināntarīyakatvāt

<sup>1</sup> Lacune d'un aksara; — bhavatraye.

<sup>2</sup> Cf. 73, in fine.

<sup>3</sup> nànyà 'nyà cen ...

<sup>+</sup> Cf. 16.

<sup>5</sup> anyatve pratio.

<sup>6</sup> so'pi yuktah | vator.

tayor ekatrābhāvāc caturthī kalpanā sāpi na sanīghatate | api ca vastu ce[d i]ti | yadi sā māyā vastu satī kathan nānyā cittād vyatīriktā na bhavati | athānanyā ced yadi cittam eva māyā tadā nāsti vastuto na vidyate paramārthataḥ | tasmāt tatsvabhāvatvāc cittam eva kevalam etat tad evāyātam yad uktan yadā māyaiva te nāsti tadā kim upalabhyata iti ! | adhunā prakrtam prasādhyopasanharann āhāsaty apītyādi ||

asaty api yathā māyā dreyā drastr 2 tathā manah | vastvāçrayaç cet samsārah so 'nyathākāçavad bhavet | 28

asaty upalabhyamānā māyā hastyādivad vastuto 'satsvabhāvā | tādrey api dreyā darcanavisayā yathā māyā drastr tathā manah | saivāsatī māyā dreyā drstantah | tatha manah paramarthato 'satsvabhavam api darganasamartham bhavişyati | tena yadā na bhrāntir apy astityādi 3 yad uktain pareņa tat prasādhyopasamhārena darçitam | punar api prakārāntarena paramārthasadvijñānasamādhānāya paropakramam abhisaindhāyāha vastvāçrayaç ced ityādi | tathā hi samkleço vyavadānam ca heyopādeyatayā dvavam idam yathāvat pratipattavyam ! tatra rāgādimalāvrtam cittam samklistam ity ucyate | te cabhūtasamāropabalotpannatvad agantukāc cittācritāh pravartante | tatprabhūtakarmajanmaparaniparopanibandhah sanisārah prajāyate | tad eva cittain paramärthatah prakrtiprabhäsvaram anägantukam abhūtaparikalpasamutthagrāhyagrāhakādidvavasamāropābhiniveçavāsanāçūnyam advayasvabhavam agatadoşavinirmuktanı açrayaparavitter vyavadanam ity ucyate | tad eva samkleçavyavadanayor vastusadbhūtacittam 4 antarena vyavasthāpanam na ghatata iti manyante | samsāranirvānayoc cittadharmatyāc cittam eva samklicyate cittam eva vyavadāyata iti vacanāt | tad etat paramatam nirūpayati | vastv eva vastusadbhūtam 4 cittam evāçrayo 'syeti vastvāçrayaç ced yadi samsāro vyavasthāpyate tadā samsāro 'nyathā bhavec cittād anyah syāt | vastuno 'nyatve 'vastu syāt | 5 cittasyaiva ca vastutvāt katham iva | ākāçavad gagaņam iva | ya eşa cittāçrayah sanisāro 'bhi-

<sup>4</sup> Cf. 16.

² drasta.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. 15.

<sup>4 \*</sup>sambhūta\*.

<sup>5</sup> Cette phrase serait mieux placée après gaganam iva |.

dhīyate sa kim vastv avastu vā | vastv api cittam tadanyad vā | tatra yadi cittam ' eva tadā na cittād anyaḥ samsāras tadāçrayaḥ | cittam eva saḥ | cittam ca prakṛtiprabhāsvaratayā vyavadānasvabhāvatvān na praheyam | atha cittād anyas tadā cittavyatiriktasyānyasyābhyupagamāt siddhānta-kṣatiḥ | athāvastu tadā samsāro nāma na kim cid asti kha[ra]viṣāṇavat | ata evāhākāçavad iti | yathākāçam prajñaptisanmātram asan na kva cid arthakriyāyām samartham tathā samsāro bhavataḥ syāt | atha vākāçavad iti niḥsvabhāvatvād asmatsiddhāntānupraveçaḥ | syād etad yadi nāmāvastu tathāpi vastusadbhūtacittasamāçritatvāt tasyārthakriyāsāmarthyam bhaviṣyatīty āha vastvāçrayeṇetyādi |

vastvāçrayenābhāvasya kriyāvattvam kathan bhavet | asatsahāyam 2 ekam hi cittam āpadyate tava | 29

nāsadrūpasya kaç cid āçrayo bhavitum arhaty āçrayāçrayibhāvasya kārya-kāraṇarūpatvāt 3 | na cābhāvaḥ kasya cit kāryam ani[r]vartyaviçeṣatvāt | bhavatu nāma | tathāpi vastvāçrayeṇa vastusadbhūtacittasamāçrayeṇābhāvatā syāt | çaktir hi bhāvalakṣaṇam sarvaçaktiviraho 'bhāvalakṣaṇam iti vacanāt | kim idānīm iti vicāryamāṇa 4 upasthitam bhavata ity ābāsatsahāyam | hir avadhāraṇe | ekam evādvitīyam eva cittam āpadyate tava cittaikaparamārthavādinaḥ | nanūktam eva grāhyagrāhakādyākāravinirmuktam advayalakṣaṇam cittam iti 5 cet tarhy ekatāpratipādane na kim cid aniṣṭam asmākam | tad ayuktam samkleçasyāpi praheyatayā vastutvam uktam | tat katham cit tad evaikam vastu | astu nāma tathāpi na vā tanmuktir 6 ity āha grāhyamuktam ityādi |

grāhyamuktam yadā cittam tadā <sup>7</sup> sarve tathāgatāḥ | evam ca ko guṇo labdhaç cittamātre 'pi kalpite | 30

<sup>1</sup> yadi vastu cittam ...

<sup>2</sup> samharam.

<sup>3</sup> On attend : karanakarya.

<sup>4 •</sup>manam.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. p. 269, 1. 20.

<sup>6</sup> Ce passage paraît altéré : astu nama (cittasya samkleçasya caikyam) tathapi [na samkleçasamtatih syan] na va tanmuktih.

<sup>7</sup> MINAYEFF : tathà.

grāhyam ity upalakṣaṇam grāhakādikamuktam api veditavyam | atha vā grāhyādhīnam grāhakatvam iti tadabhāvād grāhakābhāvaḥ | grāhakābhāve ca tadupakalpitasyābhilāpyasyābhāvād abhilāpasyābhāva ity upadarçayitum grāhyamuktam ity uktam | grāhyādyākāraviviktam advayasvabhāvam yadā sarvasya jagataç cittam tadā tasya cittasya sarvasattvasamtānāntargatatvāt sarvasamsāriṇaḥ sattvās tathāgatā buddhā bhagavantaḥ prāpnuvanti | na kaç cit pṛthagjanaḥ syāt | tataç ca samkleçaprahāṇāyāryamārgabhāvanāvaiyarthyaprasamgaḥ | na caivam | tasmāt saty api grāhyagrāhakādivaidhurye bhāvābhiniveçasya tadavasthatvān na sarvathā samkleçaprahāṇam ity abhisamdhāyāha | evam cetyādi | evam ceti nipātasamudāyaḥ | evam satīty asminn arthe | apyarthe cakāraḥ | evam api svīkṛte ko guṇo labdho naiva kaç cic cittamātre 'pi vijnaptimātratāyām api kalpitāyām kalpanayā samāropite ' | advayatattvaparijnānādvaye 'pi sarvasattvasamtāne rāgādīnām ² paryavasthānāt | nanv etat samānam niḥsvabhāvavādino bhavato 'pīti samānadūṣaṇatām āpādayann āha māyopamatve 'pītyādi ||

māyopamatve 'pi jīrāte <sup>3</sup> katham kleço nivartate | yadā māyāstriyām rāgas tatkartur api jāyate | 31 <sup>4</sup>

māyopamatve māyāsvabhāvatve 'pi jagato jūāte kathaii kleço nivartate | kathaii rāgādikleçagaņaḥ prahīyata iti prechati | kim atra prahāṇānupapattikāraṇaii yat prechasīty āha yadā māyetyādi | idam atra prahāṇānupapattibījaii dṛçyate | yadā māyāyāii striyāii mā[yā]kāravinirmitāyām abalāyāii rāgaḥ saiiraktacittatā jāyata utpadyate | kasya jāyate tatkartur api | na kevalaii yadvyāmohanāya sā vinirmitā 's teṣām eva jāyate kiii tu tasyā māyāyāḥ striyaḥ kartur nirmātur api jāyata ity apiçabdārthaḥ | yadā hi paracittavibhramasaiipādanārthaii mantrauṣadhisāmarthyavinirmitāii sarvāigapratyaigāvayavalakṣaṇaparipūrṇām abhinavayauvanasaiipatsamāpannām prasannamanoharavarṇāni lāvaṇyātiçayaçālinīm atīva tadākāranirmāṇapravīṇaḥ kaç cin māyākāro janapadakalyāṇīni striyam upardarçayati

<sup>4</sup> L'ordre des mots est insolite; on attend d'ailleurs la glose du mot kalpite.

<sup>2</sup> ragadinam.

<sup>3</sup> Dev. 85 : etve vijñate; Minayeff : katham jñate.

<sup>4</sup> Depuis le çloka 30, le manuscrit ne donne plus le texte commenté.

<sup>5</sup> vinirmukta.

tadā na tāvat tadanye tām abhisamīkṣya manmathaçaraprahārāntaravyathitacetaso i jāyante 'pi tu yo 'pi sa tasyāḥ kamanīyakāntisanipadaḥ kāmakalākauçalotkaṇṭhitamūrter abhinirmātā mayā i svayam eva caiṣā viraciteti
tatsvabhāvavicakṣaṇaḥ | so 'pi kāmakalayā paramadaçām i āsādayan na
katham cid api cetaḥ sanisādhayitum alam | tat katham māyopamatve 'pi
niçcite sanisārasanitaticchedaḥ syāt | etat parijihīrṣann āhāprahīṇā hi
tadityādi |

aprahīņā hi tatkartur jūeyasanikleçavāsanā | taddrstikāle tasyāto durbalā cūnyavāsanā | 32

hir yasmādarthe | naitad dūṣaṇam asmākam āsajjate | yasmād aprahīṇā 'nivṛttā tatkartur māyāstrīnirmātuḥ | kim aprahīṇā jñeyasaṅkleçavāsanā | jñeyasaṅkleçaḥ sa[t]svabhāvatāsamāropād āsaṅgādir vastutāsamāropo 4 vā jñeyāvaraṇam iti yāvat | tasya vāsanā 'nādisaṁsārajanmaparaṁparābhyastamithyāvikalpajanitatadbījabhūtacittasaṅtatisaṅskārādhānam | tasyā aprahīṇatvāt | nanv etat samānaṅ vijñānavādino 'pi pratividhānam | tasyāpy advayasya tattve 5 'py āgantukasaṅkleçavāsanāyā aprahīṇatvān na sarve tathāgatā bhavanti | naitat samānaṅ yasmād abhāvād [vāsanā]malāḥ 6 kāryakalāvikalā nāvaraṇaṅ bhavitum arhantīty 7 uktam eva | asmākaṅ tu niḥsvabhāvam eva janyaṅ janakaṅ ceti na samānam | sā 8 yasmād aprahīṇā | ato 'smāt kāraṇāt | taddṛṣṭikāle tasyā jñeyasvabhāvatayā dṛṣṭir upalabdhis tasyāḥ kāle tasyā vāmāyāḥ striyā dṛṣṭikāla upalambhakāle | tasyety aprahīṇasaṅkleçavāsanasya draṣṭur durbalā çūnyavāsaneti | çūnyasya bhāvatattvasya çūnyatāyā veti 9 vigrahaḥ | [chando]nurodhād bhāvapratyasya lopaṅ kṛtvā çūnyatēti nirdeçaḥ | vāsanā saṅskārādhānam | sā

```
1 °prahana•.
```

nirmitā māyā.

<sup>3</sup> Lisez paradaçam ou pramada.

<sup>4</sup> vastuto.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> sattve; cf. p. 271, l. 13.

<sup>6</sup> abhavat sano malah. — Cf. p. 269, l. 16.

<sup>7</sup> arhati\*.

<sup>8 32.</sup> 

<sup>9</sup> ceti.

durbalā sāmarthyavikalāropitarūpasya darçanāt | atas tadā bhāvavāsanā balavatī katham tarhi sā nivartata ityāha çūnyatetyādi |

cūnyatāvāsanādhānād ¹ dbīyate bhāvavāsanā | kim cin nāstīti cābhyāsāt sāpi paçcāt prahīyate | 33

çünyatāyā māyāsvabhāvanihsvabhāvatāyā vāsanā | tasyā ādhānam āvedho 'bhyāsena drdhīkaraṇam iti yāvat | tasmād viruddhapratyayā hīyate nivartate vahnisamnidhanac chitasparçavat | kim bhavavasana 'navaragrasamsāravāsanābhyastavastusaingrahādhyavasānavāsanā 2 | tasyābhūtārthatvād vastunijasvabhāvatyāc cetarasyālīkatyād āgantukatyāc ca | na bhūtāntarābhiniveço veti nābhiniveçam prati kim cid viçeşah | tasyāpi kalpanāsvabhāvānatikramāt | yad āha | çūnyatā sarvadṛṣṭīnān proktā niḥsaraṇam jinaih | yesain tu çünyatadırstis tan asadhyan babhasire <sup>3</sup> | iti | etat parihartum āha kim cin nāstītvādi | kim cid iti bhāvo vā cūnyatā va nāsti na vidyate | caçabdah pürväpeksavä samuccave | ity evain cäbhyäsäd bhāvavāsanāprahānasva paccāt sāpi cūnyatāvāsanāpi prahīyate nivartate ayam abhiprāyah | çūnyatāvedho hi bhāvābhiniveçasya pratipakṣatvāt prahānopāyabhūto 4 'dhigate copeye paccāt kālopa[..]matvād upāyasyāpi prahānam anusthīyate | etad evāha | sarvasanikalpahānāya çūnyatāmṛtadecanā | yac ca tasyām api grāhas tvayāsāv avasāditah | iti 3 | syād etad yadi nāma kini cin nāstītimanasikārābhyāsād bhavati çūnyatāvāsanāyāh prahāṇam | tathāpi tadabhyāsāt punar ābhāsakalpanā 6 pravartamānā nivartayitum açakyā | tataç ca gadupraveçe kṣitārānirgamo jāta iti | tadavastham 7 tava dauhsthyam ity atrāha yadā na labhyata ityādi 🛭

yadā na labhyate bhāvo yo nāstīti prakalpyate | tadā nirāçrayo 'bhāvaḥ \* katham tiṣṭhen mateḥ puraḥ | 34

```
4 Minayeff : *bhavad.
```

<sup>2 \*</sup>samgraha\*; — Cf. 77, comm. et P. W., s. voc. adhyavasaya.

<sup>3</sup> vabhavira.

⁴ •bhūte.

<sup>5</sup> Cf. p. 242, l. 27, où le texte paraît plus satisfaisant.

<sup>6</sup> On attend: abhāva.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> •avasthyam.

<sup>8</sup> Minayerr: niracrayo bhavah.

iyam api vicāreņa nāvatisthata iti | yo bhāvo nāstīti prakalpyate | vasya bhāvasya pratisedhah kriyate sa yadā vicāryamāņo niḥsvabhāvatayā na labhyate na prāpyate taimirikopalabdhakeçastabakavat tadā nirāçraya iti | yasyāsau parikalpito [']bhāvas tasya sambandhino 'bhāvān nirālambo 'bhāvah ¹ kalpanāvidarçitamūrtih katham tisthen mateh purah | katham asau vicārena buddher agratalı pratibhāseta | svayam eva bhāvanihsvabhāvatāyām nivartate | atha vānyathāvatāryate | bhavatu nāma çūnyatābalādhānād 2 bhāvavāsanāvinivṛttiḥ | tatpratiṣedhād abhāvābhiniveças 3 tu kena vāryata ity āha yadā na labhyata ityādi | anyat sarvaṁ pūrvavat ∥ avam atra samudāyārthalı ( sarvadharmaçünyatā hi bhāvābhiniveçaprahāṇāyopādīyate | sāpi çūnyatā çūnyatābhimukhīkaraņāt paçcāt prahīyate | yāpi ca kathanı cid [a]bhāvakalpanā jāyate sāpi samanantaravicārena nivartate | ata evaitatsamastakalpanājālanivartanāya bhugavatyam prajūūpūramitāyām vistareņādhyātmaçūnyatādayo 'stādaça çūnyatāh proktāh | na ca çūnyatā bhāvād vyatiriktā bhāvasyaiva tatsvabhāvatvāt | anyathā çūnyatāyā dharmād vyatireke 4 dharmāṇāṁ niḥsvabhāvatā na syāt | niḥsvabhāvatā tatsvabhāva iti prasādhitam prāk | etad api *prajūāpāramitāyām* uktam | punar aparam subhūte bodhisattvo mahāsattvah prajñāpāramitāyām caran sarvākārajnatāpratisaniyuktair manasikāraili evani pratyaveksate na rūpaçünyataya rüpam çünyan rüpam eva çünyata ş çünyataiya rüpam na vedanāçūnyatayā vedanā çūnyā vedanaiva çūnyatā çūnyataiva vedanā | na samijnācūnyatayā samijnā cūnyā samijnaiva cūnyatā cūnyataiva samijnā | na samskāraçūnyatayā samskārāh çūnyāh samskārā eva çūnyatā çūnyataiva saniskārāh | na vijnānacūnyatayā vijnānam cūnyan vijnānam eva cūnyatā çünyataiya vijnanam iti vistaralı | uktam ca | yalı pratityasamutpadalı cūnvatā saiva te matā | bhāvah svatantro nāstīti siddhanādas 6 tavātula iti | iti na çünyatā dharmād vyatiriktā | tasmāç chūnyatāyām api nābhini-

<sup>1 ...</sup> nirālambhah abhāvah ...

<sup>2 =</sup> çûnyatavásanaº.

<sup>3</sup> abhavad abhinio.

<sup>4</sup> vyatireka.

<sup>5</sup> çûnyam.

<sup>6</sup> Peut-être : sinihanāda.

veçah kartavya iti | cvam sarvavikalpapratyastasamastāvaraņanirmuktir upajāyata ity upadarçayann āha yadā na bhāva ityādi ||

yadā na bhāvo nābhāvo mateḥ samtiṣṭhate puraḥ | tadānyagatyabhāvena nirālambā 1 praçāmyati | 35

yadā na bhāvah paramārthasatsvabhāvo mater buddheh saintisthate puro 'gratah | nābhāvo nāpi bhāvarahitalakṣaṇo ² 'bhāvah | tadānyagatyabhāvena vidhipratiṣedhābhyām gatyantarābhāvād | ubhayānubhayapakṣayor etad-dvayavidhipratiṣedhātmakatvād ³ ābhyām avyatiriktatayānayoh saingrahe tāv api saingrhītāv iti | nirāçrayā sadasator ālambanayor ayogād buddhih praçāmyaty upaçāmyati sarvavikalpopaçamān ni[r]bandhanavahnivan ⁴ nivṛttim upayātīty arthaḥ | katham tarhi sakalakalpanāvirahād anekakalpāsanikhyeyābhilaṣitam parārthasampadupāyabhūtam buddhatvam adhigamya parārtham abhisampādayati bhagavān ity atrāha cintāmaṇir iti ||

cintāmaņih kalpatarur yathecchāparipūraņah |

vineyapraņidhānābhyām jinabimbam tathekṣyate <sup>5</sup> | 36 cintāmaņir iti cintitaphaladātā ratnaviçeṣaḥ | kalpatarur iti kalpitaphaladātā vṛkṣaviçeṣaḥ | sa yathā vikalpam antareṇāpi lokānām yathābhavyam icchāyāḥ paripūraṇo 'bhilāṣasya sampādako jinabimbam tathekṣyata <sup>6</sup> iti sambandhaḥ | caturmārajayāj <sup>7</sup> jino bhagavān pāpakadharmajayād vā | jinasya buddhasya bhagavato bimbam dvātrimçatā mahāpuruṣalakṣaṇair virājitam çarīram | tathā tena prakāreṇekṣyate <sup>6</sup> | sarvakalpanābhāve 'pi parahitasukhasampādanasamarthaḥ pratīyate | katham punar etad iṣṭamātreṇa bhaviṣyatīty āha vineyapraṇidhānābhyām | vineyavaçād ye buddhasya bhagavato vineyās tadupādhiphalaviçeṣapratilambhahetukuçalakarmaparipākāt tadvaçāt praṇidhānavaçāc ca yat pūrvam bodhisattvāvasthāyām anckaprakāram bhagavatā sattvārthasampādanam praṇihitam tasyākṣepava-

```
4 sic Minayerr; variante du commentateur : niraçraya.
```

<sup>2 —</sup> bhavalakşanarahita.

<sup>3</sup> etad dvayanı.

<sup>4 -</sup> nirindhana•

<sup>5</sup> MINAYEFF: tathaiksyate.

<sup>6 •</sup>ikṣate.

<sup>7</sup> catar. — Cf. Dharmasamgraha, LXXX.

cāt kulālacakrabhramaṇākṣepanyāyenānābhogena pravartanāt sarvasattva-hitasukhasampādanam upapadyate | yad uktam 1 | yasyām rātrau tathāgato bhisambuddho yasyām ca parinirvṛto 'trāntare tathāgatenaikam apy akṣaram nodāhṛtam | tat kasya hetor nitya[m] samāhito bhagavān | ye cākṣarasvararutavaineyāḥ sattvās te tathāgatamukhād ūrṇākoṣād 2 uṣṇiṣād ghṛṇim niçcarantam çṛṇvantītyādi | uktam ca | tasmin dhyānasamāpanne cintāratnavad āsthite | niccaranti yathākāmam kuḍyādibhyo 3 'pi deçanāḥ | tābhir jijñāsitān arthān sarvān jānanti mānavāḥ | hitāni ca yathābhavyam kṣipram āsādayanti te | iti | catustave 4 'py uktam | nodāhṛtam tvayā kim cid ekam apy akṣaram vibho | kṛtajñaç 5 ca vaineyajano dharmavarṣeṇa tarpitaḥ | iti | evam asādhāraṇam ākhyāya punar anyathā hetvavasthāyā[m] eva sa tādṛcaḥ 6 | prabhāvāticayaviceṣopādānā[d anā]bhogena parārthasampādanasamarthaphalam 7 upadarçayann āha yathetyādi |

yathā gārudikah stambham sādhayitvā vinacyati | sa tasmimc ciranaşte 'pi viṣādīn upaçāmayet | 37

yathā gārudiko <sup>8</sup> viṣatattvavidyāvil labdhamantrasāmarthyah stambham kāṣṭhamayam vā pāṣāṇamayam vānyad vā sādhayitvā mantreṇābhisam-skṛtya mamābhāvād ayam eva sarvaviṣāpahārādicaturo bhaviṣyatīti vina-çyati | svayam uparatavyāpāro bhaviṣyatī | sa tu stambhas tenābhimantritas <sup>9</sup> tasmin gārudike <sup>8</sup> ciranaṣṭe 'pi prabhūtakālam uparate 'pi viṣādīn upaçāmayet <sup>10</sup> | ādiçabdād grahādhikāram apaharet | chāndasasamayam

<sup>4</sup> Cf. l'aryatathagataguhyasatra, cité Madh. Vṛtti, fol. 109°: yan ca cantimate ratrim tathagato 'nuttarasamyaksan bodhim abhisambuddho yan ca ratrim parinirvasyati | asminn antare tathagatenaikakṣaram api nodahṛtam na pravyahṛtam napi pravyahariṣyati.

² urņā°.

<sup>3 =</sup> kuty\*.

<sup>4</sup> Sic; — même texte cité, 76, 107, comm.

<sup>5</sup> krtadhnac. — Le troisième pada est incorrect.

<sup>6</sup> Le texte paraît incomplet. L'objection (visée p. 277, l. 17) peut se formuler ainsi : a tadrço bhagavan hetvavasthayan na punah phalavasthapraptau »; donc l'exemple ne prouve rien (asadharanatvat).

<sup>7</sup> On attend: \*samarthya\*.

<sup>8</sup> garudika.

<sup>9</sup> saptastambhenabhimantritah?

<sup>10</sup> upaçamayet.

paripālayatābhito 'py upadhāyāpi cidrūpo na kṛtaḥ samjīnāpūrvakasya vidher anityatvād vā | evam dṛṣṭāntam upapādya dārṣṭāntike yojayann āha bodhicaryetyādi ||

bodhicaryānurūpeņa ' jinastambho 'pi sādhitaḥ | karoti sarvakāryāṇi bodhisattve 'pi nirvṛte | 38

yathāçabdas tathety ākarşayati | tathā bodhau bodhinimittam buddhatvārtham carya ... 2 | bodhisattve 'pi nirvṛta iti | bodhir buddhatvam ekānekasvabhāvaviviktam anutpannam aniruddham anucchedam acācvatam sarvaprapancavinirmuktam ākācapratisamani dharmakāyākhyani paramārtha[s] tattvam ucyate | etad eva ca prajñāpāramitācūnyatātathatābhūtakotidharmadhātvādiçabdena samvrtim upādāyābhidhīyate | idam eva cābhisamdhāya uktam | dharmato buddhā drastavyā dharmakāyā hi nāyakāḥ | dharmatā cāpy avijneyā na sā çakyā vijānitum | iti 3 | uktam ca | alaksanam anutpādam asamskrtam avāmmayam | ākāçam bodhicittam ca bodhic cādvayalakṣaṇā | iti | tatra sattvam abhiprāyo 'syeti bodhisattvah | tasmin nirvrte 'pi | apicabdo bhinnakramah | apratisthitanirvānatvena paramām çantim gate 'pi hetvavasthanivṛttau 4 phalavasthapraptau cety arthah | ity ubhayathāpi sarvathā kalpanāvirahe 'pi sattvārthasampādanam avikalam upadarçitam bhayati | syād etat | yadi bhagayān uparatasakalayikalp[o 'n]ālambanatayā nivṛttasarvacittacaittavyāpārah 5 katham tarhi tathāgate pūjā mahāphalā varņitety āçankayann āhācittaka ityādi 🏻

acittake kṛtā pūjā katham phalavatī bhavet |
tulyaiva paṭḥyate yasmāt tiṣṭḥato nirvṛtasya ca 6 || 39
samvṛticittavivikte bhagavati kṛtopakṛtā pūjā [sat]kāraviçeṣaḥ 7 katham
phalavatī bhavet saphalā syāt tatrāsaty upabhoktari dāyakadānapatīnām

<sup>1</sup> Minayeff: anurupyena. L2, M, dev. 85, Burn. 90: anurupena.

<sup>2</sup> Le manuscrit ne présente pas de lacune; mais le texte est incomplet.

<sup>3</sup> Cf. Vajracchedika, § 26, p. 43: dharmato buddho drastavyo ... dharmata ca na vijñeya ... (Variante de deux manuscrits: casya = capy a°.)

<sup>4</sup> nirvṛtau.

<sup>5 °</sup>caitva°.

<sup>6</sup> MINAYEFF : va.

<sup>7</sup> karaviceşah.

katham punyam bhavet | atrottaram āha tulyaivetyādi | tulyaiva samaiva paṭhyata āgame pratipādyate yasmāt tiṣṭhato nirvṛtasya ca tasmāt phalavatī bhaved iti yojanīyam | tiṣṭhato 'parinirvṛtasya nirvṛtasya nirupadhinirvāṇam gatasya pūjāyā nāsti viçeṣaḥ | ayam abhiprāyo dvividham hi punyam tyāgānvayam ca tyāgād ¹ eva yad utpadyate paribhogānvayam ca deyadharmaparibhogād yad utpadyate | tatra yadi nāma nirvṛte bhagavati pratigrahītur abhāvāt paribhogānvayam na bhaviṣyati punyam parityāgānvayam ca kena nivāryate | apratigṛhyeti ² kasmimç cit katham parityāgānvayam api punyam | kim punaḥ kāraṇam sati pratigrahītari bhavitavyam punyena nāsatīti | kasya cid apy anubhāvād iti ced idam akāraṇam eva | yadi hi punyam parānugrahād eva ṣyān maitryādyapramādasamyagdṛṣṭibhāvanāyām ¹ na syāt | tasmād draṣṭavyam svacittaprabhavam parānugraham antareṇāpi puṇyam tathābhyatīte 'pi guṇavati tadbhaktikṛtam svacittād bhavet puṇyam na nirudhyata iti | api ca sarva[thā] puṇyapāpasadbhāve sarveṣām āgamaḥ sākṣīty ā āhāgamāc cetyādi |

āgamāc ca phalain tatra samvṛtyā tattvato 'pi vā | satyabuddhe kṛtā pūjā saphaleti katham yathā | 40

kim atropapattyantareņāgamād bhagavatpravacanāt phalam bhagavatpūjā-kṛtam mahābhogatādilakṣaṇam avagamyate | tatreti nirvṛtānirvṛte bhagavati pūjāyām etāvāms tu viçeṣaḥ | kasya cit tatphalam sāmvṛtam kasya cit punaḥ pāramārthikam abhimatam | evam anantaravicāram anādṛtya viçeṣeṇocyate samvṛtyā tattvato 'pi vā | puṇyapāpakriyāyāḥ phalam bhagavadāgamāt pratīyate | tatra cāvayor avivāda eva | tatredam uktam bhagavatā puṣpakūṭadhāraṇyām 6 | ye ke cit simhavikrīdita tathāgatasya pūjām kariṣyanti tiṣṭhato vā parinirvṛtasya vā sarve te triyānād ekatareṇa yānena parinirvāsyanti | yaç ca khalu simhavikrīdita tathāgatam arbantam samyagbuddham dṛṣṭvā cittam prasādayet prasannacittaḥ satkuryān mānayet

<sup>1</sup> tyagad.

<sup>2</sup> sic; — on comprendrait plus aisément : apratigrahitari.

<sup>3</sup> tyaganvayam.

<sup>4 •</sup>apramana.

<sup>5</sup> saksity.

<sup>6</sup> varinyam, comp. Bun. Nanjio, 857; Feer, p. 325.

pūjayed upacarel lābhena i cīvarapindapātacavanāsanasnānapratva[ya]bhais**ajyapari**skāraih sarvasukhopadhānair upatisthed **vaç c**a parinirv**rta**sya tathāgatasya çarmaphalamātre 2 dhātau çarīre pūjāni kuryāt | samo vipākah pratikānksitavyo yathā pūjāyai nāsti viceso nānākaranam ceti | uktam ca | tisthantam pūjayed vas tu yac cāpi pariniryrtam | samacittaprasādena nāsti punyaviçeşatā 🛘 iti | punar idam uktam | yaç ca khalu punah simhavikrīdita tathāgatam varsacatam vā varsasahasram vā sarvasukhopadhānenopatisthed yaç ca parinirvrtasya tathagatasya caitye bodhicittasanigrhitaikapuspam āropayet tathāgatapūjāyai jalānijalini copanāmayej jalena copasinced īsikāpadani vā dadyān nirmālyani vāpanayed utpalapradānani vā dipapradānam vā kuryād āttamanā ekakramapadavyatihāram vātikramya vācani bhāsen namas tasmai buddhāya bhagavata iti | mā te 'tra sinhavikrīdita kānkṣā parimitir vā vicikitsā vā yad asau kalpan vā kalpaçatam vā kalpasahasram vā durgativinipātam gacchet | nedam sthānam vidvata iti | etad avaçyan abhyupeyam iti | satyabuddha ityādi | satyabuddhe paramārthasati bhagavati krtā pūjā saphaleti phalavatīty etad api kathani yatheti | katham ivety udaharanam upadarçayati | nanyad atrodaharanam āgamād iti bhāvah | tasmāt sarvathā bhagavatpūjāyām phalasadbhāva āgamād avagamyate | çūnyatāvāsanādhānād 3 itvādi yad uktam | tatra vaibhāṣikādayaḥ sarvadharmaçūnyatāyāḥ sarvāvaraṇaprahāṇam asaha mānāc caturāryasatyadarcanabhāvanām ca tadupāvam icchantah prāhuh satyadarçana[ta] ityādi |

satyadarçanato muktih çünyatādarçanena kim |
na vinānena mārgeņa bodhir ity āgamo yatah | 41
caturņām āryasatyānām duḥkhasamudayanirodhamārgalakṣaṇānām darçanata upalabdhitah sākṣātkaraṇād ity arthah | darçanata ity upalakṣaṇam bhāvanāto 'pīti draṣṭavyam | tad uktam | kleçaprahāṇam ākhyātam satyadarçanabhāvanād iti | tatra vrttasthasya çrutacittavato 4 bhāvanāyām pra-

t cinara\*

<sup>2</sup> Sic.

<sup>3</sup> Cf. 33.

<sup>4</sup> Peut-être: \*cinta\*, cf. M. Vyut., § 75.

vṛttasyācubhānāpānasmṛti ¹ smṛtyupasthānabhāvanānispattikrameṇānityato duhkhatah çünyato 'nātmataç cety etaih sodaçabhir ākārair duhkhādisatyam paçyata uşmagatādicaturnirvedhabhāgiyadvārena duḥkhe <sup>2</sup> dharmajñānaksāntyādipañcadaçaksanalaksanasya darçanamārgasya tatah param bhāvanāmārgasyādhigamād darcanabhāvanāheyatraidhātukakleçopakleçarāçiprahāṇāt kṣayānutpādajñānotpattir 5 ity āryasatyeṣu 4 samkṣepato 'bhisamayakramalı ittham aryasatyadarçanato muktir ucyate i tasmad ata eva muktir astu cunyatadarcanena kim | cunyatayah sarvadharmanihsvabhavatāyā darçanenādhigamena sākṣātkaraneneti yāvat kim | na kim cit prayojanam tadaparasya mukter upāvasya vidyamānatvāt | atrāha na vinetyādi | nopāyāntaram asti | tasmād ity arthaḥ | idam mahārthasya 5 tattvam | tathā hi sarva eva hi bhāvā āropitam anāropitam ceti rūpadvayam udvahanti | tatra yad 6 avidyāpravāhitam āropitam rūpam tat sarvajanasādhāraņam iti | na tadupalabdheḥ samkleçaprahāṇam upapadyate | anyathā sarve bālajanās tathāgatāh syur iti prācīnaprasangah | ity anāropitam eva tattvam anu[pa]lambhayoge 'dhigamyamanam ajñanasravakṣayaya 7 sāmarthyavad upalabhyate | tac ca prajnaptyā vivecyamānam sarvadharmānupalambhalakṣaṇam avasitam iti sarvadharmaçūnyataiva sarvāvaranavibhramaprahānāva patīvasītv avagamvata itv uktavān | yad uktam prajnāpāramitāyām | bhagavān āha | iha subhūte bodhisattvo mahāsattvah prajñāpāramitāyām caran rūpam bhāva iti na bhāvayati samjñām bhāva iti na bhāvayati samskārān bhāva iti na bhāvavati yāvan mārgākārajnatām bhāva iti na bhāvayati yāvat sarvākārajnatām bhāva iti na bhāvayati | yāvat (sarvākārajnatām bhāva iti na bhāvayati) sarvavāsanānusamdhikleçaprahāṇam bhāva iti na bhāvayati | tat kasya hetoh | nāsti bhāvasamjīninah prajñāpāramitābhāvanā | yāvan nāsti [bhāva]samjñino dānapāramitābhā-

```
4 •ālāpāna•; cf. M. Vyut., § 53.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> duḥkhidharmajñanam na•, cf. M. Vyut., §§ 55, 56. — •pañcadaça• — şoḍaça.

<sup>3</sup> Cf. M. Vyut., § 57.

<sup>4</sup> acarya.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sic; — le texte paraît incomplet.

<sup>6</sup> yat tad avidy.

<sup>7 \*</sup>açrava\*.

vanā | nāsti bhāvasamijnino 'py ātmaçunyatābhāvanā | yāvan nasti bhāvasamjõino [']bhāvasvabhāvaçūnyatābhāvanā | nāsti bhāvasamjñinah sadabhijñābhāvanā | yāvan nāsti sarvasamādhisarvadhāranīmukhatathāgatabalavaiçāradvapratisamvinmahāmaitrīmahākarunāvenikabuddhadharmānām bhāvanā | yāvan nāsti sarvavāsanā[nu]saindhiklegaprahānabhāvanā | tat kasya hetoh | tathā hi sarvabhāva ¹ eso 'ham iti dvayor antayoh ² saktah | dāne çīle <sup>3</sup> kṣāntau vīrye dhyāne prajñāyām eso 'ham iti dvayor antayoh saktah | adhyātmaçūnyatāyām 4 yāvad abhāvasvabhāvaçūnyatāyām şaţsv abhijñāsu yāvat sarvavāsanānusanidhikleçaprahāna eşo 'ham iti dvayor antayoh saktah | yaç ca dvayor antayoh saktas tasya nāsti moksah | tat kasya hetoh | nästi subhūte bhāvasanijāino dānam | yāvan nāsti prajāta nāsti mārgo nāsti jūānam nāsti prāptir nāsty abhisamayo 5 nāsty anulomikī k[s]āntir 6 nāsti rūpasya parijā nāsti vedanāyāh parijā yāvan nāsti pratītyasamutpādasya parijāā | 7 nāsty ātmasattvajīvajantuposapuruşapudgalamanıjamānavakārakavedakajanakapaçyakasamijnāyāļi parijnā 📗 yāvan nāsti sarvavāsanānusanidhiklecaprahānasya parijātā kutah punar asya mokso bhavisyatīti | ata eva punas tatraivoktam | bhagavān āha | evam etat kauçika evam etat | ve 'pi te 'bhūvann atīte '[d]h[v]ani tathāgatā arhantah samyaksambuddhās te 'pīmām eva prajnāpāramitām āgamyānuttarām samyaksambodhim abhisambuddhāh | ye 'pi te bhavisyanty anagate '[d]h[v]ani tathagata arhantah samyaksambuddhas te 'pimam eva prajñāpāramitām āgamyānuttarām samyaksambodhim abhisambhotsyante | ye 'pi ta etarhi daçadiglokadhatuşv aprameyasanıkhyeyeşu tathagatā arhantah samyaksambuddhās tisthanti dhriyante yāpayanti dharmam deçayanti te 'pimām eva prajñāpāramitām āgamyānuttarām samyaksam-

sarvabhave eşo.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> antarayoḥ; même lecture, l. 9, 11. — saktaḥ; plus loin, çaktaḥ. — Cf. saṅga, dans P. P., pp. 190 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> çarire.

<sup>4 \*</sup>tulyatáyám; — cf. M. Vyut., § 37.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. M. Vyut., § 95.

<sup>6</sup> anulomaki. — Cf. Dharmasaingraha, CVII.

<sup>7</sup> nästi satma\*.

bodhim abhisanibuddhāḥ | ye 'pi te 'bhūvann atītānām tathāgatānām arhatām samyaksanibuddhānām çrāvakāḥ | ye 'pi te bhaviṣyanty anāgatānām [tathāgatānām] arhatām samyaksanibuddhānām çrāvakāḥ | ye 'pi ta etarhi pratyutpannāmām tathāgatānām arhatām samyaksanibuddhānām çrāvakāḥ | te 'pīmām eva prajītāpāramitām āgamya srotaāpattiphalam 'prāptāḥ prāpsyanti prāpnuvanti ca | ye 'pi te 'bhūvann atīte '[d]h[v]ani pratyekabuddhā yāvat te 'pīmām eva prajītāpāramitām āgamya pratyekabuddhā yāvat te 'pīmām eva prajītāpāramitām āgamya pratyekabodhim prāptāḥ prāpsyanti prāpnuvanti ca | tat kasya hetos tathābhūtaprajītāpāramitāyām sarvāṇi trīṇi yānāmi vistareṇopadiṣṭāni | tāni punar animittayogenānutpādayogenānupalambhayogenānirodhayogenāsamkleçayogenāvyavadānayogena ² yāvat tat punar lokavyavahāreṇa paramārthayogeneti vistaraḥ | uktam ca | buddhaiḥ pratyekabuddhaiç ca çrāvakaiç ca niṣevitā | mārgas tvam ekā mokṣasya nāsty anya iti niçcayaḥ || iti 'a | etan mahājano 'a 'sahamāna āha | nanv asiddham ityādi ||

nanv asiddhan mahāyānan kathan siddhas tvadāgamaļ | yasmād ubhayasiddho 'sau na siddho 'sau tavādital | 42

nanu bho çünyatāvādinaḥ mahāyānam āgamatvena mamāsiddham asammatam | tad asyopanyāso na sādhanatayā sādhuḥ | atra parasya samānaparihāradūṣaṇam āha katham ityādinā | yadi mahāyānam asiddham katham kena prakāreṇa tvadīyāgamo bhagavadvacanam iti siddhaḥ | tatra na kim cid āgamatvaprasādhakam pramāṇam utpaçyāmaḥ | paraḥ parihāram āha yasmād iti | yasmāt kāraṇād ubhayasya tava mama ca siddha āgamatvena niçcito sau mamāgamaḥ | na hi madāgame bhavato pi mahāyānānuyāyino buddhavacanatvena vipratipattir asti tasmāt siddho sau | na tu mahāyāne na mama sampratipattir yenedam evottaram bha-

<sup>1</sup> crotav.

ځ ... anirodhayogena samkleça ... lokavyavaharenaparamarthayogena ...

<sup>3</sup> Astasahasrikayam prajñaparamitayam, stances d'introduction (p. 3).

<sup>4</sup> mahajanam.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> samasiddham.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> siddham tatra.

<sup>7</sup> siddham.

Peut-être: mahayane [buddhavacanatve]na ...

vato 'pi syat | siddhāntavādy āha na siddho 'sau tavāditaḥ | yady apy ubhayasiddhatvani tvadāgamasyāgamatvasiddhau hetus tadāpi naitad vaktavyam asiddhatvāt | yasmāt tavaiva tāvad asau tvadāgamo na siddhaḥ | kadā | āditaḥ | ādau svīkārāt pūrvam | na hy upagamāt prāk tava kathani cid apy asau siddha ity ubhayasiddhatvam asiddhatvād asādhanam | yady apy ubhayasiddhatvam asiddham idani tarhi sādhanam astu | yad guruçi-syaparaniparayāmnāyāyātani buddhavacanatvena yac ' ca sūtre 'vatarati vinaye sanidīçyate dharmatāni ca na vilomayati tad buddhavacanani nānyad ity atrāha yatpratyayetyādi ||

yatpratyayā ca tatrāsthā 2 mahāyāne 'pi tām kuru | anyobhayestasatyatve vedāder api satyatā | 43

yah pratyayo nibandhanam asyā āsthāyāh sā tathoktā yatpratyayā yannibandhanā i āsthādeyatādarah | tatreti svāgame yatpratyayām āsthām iha mahāyāne 'pi kuru vidhehi | mahāyāne 'py uktasyāsthākāraņasya 's vidyamānatvāt | idam punah sarvapravacanasādhāraṇam avyabhicāri lakṣaṇam yad uktam adhyūçayasamcodanasūtre 'a | api tu maitreya caturbhih kāraṇaih pratibhānam sarvabuddhabhāṣitam veditavyam | katamaiç caturbhih | iha maitreya pratibhānam arthopasamhitam bhavati nānarthopasamhitam bhavati nādharmopasamhitam kleçaprahāyakam 's bhavati na kleçanibandhanam 'a nirvāṇaguṇānuçamsadarçakam 's bhavati na samsāraguṇānuçamsadarçakam etaiç caturbhih | peyālam | yasya kasya cin maitreya etaiç caturbhih 'p pratibhāti pratibhāsyati vā tatra çrāddhaih kulaputraih kuladuhitṛbhir vā buddhasamijnotpādayitavyā | çāstṛsamijnām kṛtvā sa dharmah çrotavyah | tat kasya hetoh | yat kim cin maitreya

<sup>1</sup> lac.

<sup>2</sup> sic Dev. 85, Burn. 90; MINAVEFF; tatrastha.

³•karaņasya.

<sup>4</sup> madhyaçaya<sup>\*</sup>; — cf. le même fragment cité dans le *Çikṣasamuccaya*, p. 15, l. 13, avec des variantes dont la plus remarquable est celle-ci : satyopasamhita au lieu de artha<sup>\*</sup>.

<sup>5</sup> nanartha.

<sup>6</sup> C. s.: kleçahayakam.

<sup>7</sup> kleçanini. — Le Ç. s. donne une lecture satisfaisante : kleçavivardhaka.

<sup>8</sup> C. s.: samdarçaka.

<sup>9</sup> Lire comme dans le C. s. : ... ebhic caturbhih karanaih pratibhanaih pratic.

subhāsitam tad buddhabhāsitam i | tatra maitreya ya etāni pratibhānāni i pratiksipen naitāni buddhabhāsitānīti teşu cāgauravam utpādayet | pudgalavidvesena tena sarvam buddhabhāsitan pratibhānam pratiksiptam bhavati | dharmam pratiksipya dharmayyasanasamvartaniyena karmanapayagāmī bhavati | tad atra dharmatāyā avilomanam eva samyaglakṣaṇam uktam | uktam ca | yad atra yad dharmapadopasamhitam | tridhatusamkleçanibarhanam vacah | bhavec ca yac chantyanuçanisadarçakam | tad uktam ārşam viparītam anyathā 🛘 iti | ctan mahāyāne sarvam astīti katham upādevam na syāt | yad uktam na siddho 'sau tavādita iti tatra paro vicesam abhipatte na bravīmi 3 | yad āvayor dvayoh siddham ubhayasiddham iti | kim tarhy āvābhyām anyeṣām ubhayeṣām yad āgamaḥ siddha ity upādeyah | na mahāyānam etadviparītatvāt | tena nopādeyam ity āhānyobhayestetyādi | yady āvayor vivādārūpatvād 4 āvābhyām anye ve ke cid apratipannā ubhaye[ṣāniː] teṣām iṣṭam abhimatam sanimatam iti yāyat | tasya satyatve yatharthatve 'bhvupagamyamane sati vedader api satyata vedavākyasya codanālaksaņasya | ādiçabdāt kaņādādivacanasyāpi satvatāmṛṣārthatā syāt | tatrāpi vādiprativādibhyām <sup>5</sup> anyobhayasammatih sambhayyata iti tad upadeyam bhayatah syat tasman nayam api vicesah | athāpi syān madāgame buddhavacanatve 'vivādo 6 na tu mahāyāne tena sa upādeyo netarad itv āçankavann āha savivādani mahāvānam ityādi |

savivādam mahāyānam iti ced āgamam tyaja |

tīrthikaiḥ savivādatvāt svaiḥ paraiç cāgamāntaram | 44
savivādam savipratipattikam mahāyānam ke cid buddhavacanatayā pravṛttyaṅgam icchanti ke cit tadviparītasamāropān necchanti | iti hetoç ced
yadi na grāhyam tadā 'gamam tyaja | āgamam api vijahīhi ' so 'pi na
pravṛttyaṅgam 's syāt | kasmāt tīrthikair mīmāmsakādibhiḥ savivādatvād

```
1 C. s.: ... sarvam tad ...; — passage commenté par Minayeff, p. 83.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ailleurs pratibhana.

<sup>3</sup> Le texte est altéré.

<sup>4 —</sup> yady avayor vivadad arūpatvam ... (cf. P. W., s. voc. arūpatva).

<sup>5 •</sup>pratipadio.

<sup>6</sup> Cf. 282, l. 24; ... vacanatve[na] 'vi\*?

<sup>7</sup> vijahiti.

<sup>8</sup> pravrttyasam.

vipratipattisambhavāt paritvāgam arhati | na kevalam tīrthikair api tu svayūthvair ity āha svair iti | caturnikāyam astādaçabhedabhinnam bhagavatah çāsanam tatraikasyaiva nikāvasyānekabhedasambhavāt svayūthyair api parasparavivādah sambhavati | svair iti svanikāyāntargatabhedāntarāvasthitaih parair ity anyanikāyavyavasthitaih | cakārah pūrvāpekṣayā samuccayārthah | savivādatvād āgamāntaram tvajeti sambandhah | t[v]adabhyupagatād āgamād anva āgama āgamāntaram tad api savivādatvān na svīkāram arhati | tvadāgamasyāpy aparāpeksayā savivādatvam samānam iti parityāge tulya eva nyāyah | atha vā svair ity ekabhedavyavasthitaih sautrāntikābhidhārmikavainayikaih <sup>1</sup> parasparam savivādatvāt sūtrābhidharmavinayāh paritvāgam arhanti | asti hv ekabhedāvasthitānām sautrāntikādīnām anyonyam vivādah | parair ity ekanikāyācritabhedāntaragataih | etena yad uktani gurupūrvakrameņāmnāyā[yātani] buddhavacanam ityādi 🕏 tad anenaiva pratyākhyātam drastavyam na hy avismṛtasampradāyānām anyonyasya vivādo yuktah | na ca sarvajñavacanesu parasparāhatir <sup>3</sup> asti | na ca sūtrābhidharmavinayānām parasparam ekavākyatā bhavataḥ sambhavati | tat katham süträdisamsyandanam buddhavacanatve hetur uktanı tasmad yat kini cit 4 evanı samanapariharaduşanatanı 5 abhisanıdhāya punar viçeşena parasyābhyupagame dūşanam udbhāvayann āha | çāsanam ityādinopakramate | 6

> çāsanam bhikṣutāmūlam bhikṣutaiva ca duḥsthitā | sāvalambanacittānām nirvāṇam api duḥsthitam | 45

çāsanam bhagavato hitāhitasvīkāraparihāradeçanālakṣaṇam | tac ca bhi-kṣutāmūlam | atha vāgamavipratipattim ānuṣaṅgikīm parisamāpya yad uktam satyadarçanato muktiḥ çūnyatādarçanena kim 7 iti nirācikīrṣann āha

<sup>1 °</sup>dhatmika°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 42.

<sup>3</sup> parampara.

<sup>4</sup> Cf. p. 283, 1. 24.

<sup>5 °</sup>pariharata°, cf. p. 282, l. 19.

<sup>6</sup> Le manuscrit Burn. 90 intercale ici le çloka suivant qui ne se trouve dans aucun autre manuscrit: parasparavirodhatvac ced vinayan (dvin) api tyaja | viruddhasattvatuşţyartham vākya(tva)m ekam kim icchasi ||

<sup>7</sup> Cf. 41.

çāsanam ityādi | çāsanam idam kartavvam idam na kartavvam ity ājnāpranayanam | tad bhiksutāmūlam | bhiksubhāvo bhiksutā saiva mūlam kando yasyeti tat tathoktam tatpratisthatyāt | vathā kila dṛḍhamūlo vṛkṣaç ciram avasthitim anubhayan kantaçakhapraçakhapuspapa[t]tracchayadanasamtapādvapaharanasamartho 1 bhavati | tathā bhagavato 'pi çāsanakalpapādapo bhiksutākandam āsādva smrtvupasthānasamvakprahānarddhipādendrivabalabodhvangadhvänärüpvasamädhisamäpattibodhipäksikäryästängamärgaçrāmanyaphalasampanna 3 rddhiprātihārvādibhih kleçosmasamtāpādvapaharanapatur bhavati iti bhiksutāvā mūlasādharmvam <sup>3</sup> tatra samjāābhiksuh pratijnābhiksur bhiksanacīlo bhiksur jñāpticaturthakarmādvupasampanno 4 bhiksur bhinnakleço bhiksur iti pañcaprakāro bhiksuh | tatra caturthapañcamadyayam agryam itaresām samānābhidhānamātrābhidhevatvāt 1 tad ubhayam api çasanavasthananidanam aviruddham tatrapi bhinnakleço bhiksuh pradhānani | tasvaiveha grahanani tadbhāvo bhiksutā | sā cāryasatyadarcanato na samgacchata ity āha bhiksutaiva cetyādi | bhiksutā bhinnakleçatā kleçaprahānam iti vāvat | co vaktavyāntaram samuccinvan hetau vartate | vasmāt sā bhiksutaiva duhsthitā çūnyatādarçanam antareņāsamanjasā kevalasatvadarçanato na vujyate tasmāt satvadarçanato muktir <sup>8</sup> iti na vaktavvam itv abhiprāvah | kesām sā duhsthitā sāvalambanacittānām iti | sāvalambanena vastvabhinivegena vartata iti sāvalambanam tat tādrcam cittam yeşām yoginām te tathoktās teşām iti | yatas te duhkhādisatyam klecavisam vogam ca vastutvenāvalambanta iti matam bhavatām atas tesām upalambhadīstīnām 6 duhsthitā na nirālambanacittānām / yat punar uktam satyadarçanato muktir iti tad vikalpaniyam dvidhā hi satyadarçanam sambhavyate paramarthatah samvetito va | tad yady adyo vikalpas tadā nāsmākam vipratipattih | asmatpaksasya pradhānatvāt sarvadharmāṇām asmābhih paramārthato darçanābhyupagamāt | atha dvitīyam

Peut-être : kanda". - "upaharana"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> °grāmanya°.

<sup>3 °</sup>sådharmmam.

<sup>4</sup> jñapti". — Comp. Maharyut., § 266.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> na muktir.

<sup>6</sup> upālambha.

tan na sahāmahe yuktivirodhāt | na hi samvṛtisatyadarçanān muktir utpadvate sarvasattvānām muktiprasangāt | tathā hi vuktvāgamābhvām tattvātattvavivecanāt paramārthasatyam evātra kleçaprahānāya niccīvate na samvrtisatvam | tac ca sarvadharmānupalambhalaksanam | na hi tadanantarena samkleganivettir vujvate | vävad bhäväbhinivegas tävat kalpanä na nivartate yavac ca kalpana tavad akhanditamahimanah samkleçaç cittasamtānamadhvā vasanti | vāvac ca samkleçās tāvat karmanirmitajanmaparamparāprasarah samsāro 'pi sutarām avyāhataprasarah pravartate | tasmāt sarvadharmaçünyataivävidväpratipaksatvät samsärasamtativicchittihetur avasīyate na kevalam satvadarçanam idam evācāryapādair uktam i muktis tu çünyatadışteh sadarthaçeşabhavana[t] | iti | yatharyasatyani satvadyaye 'ntarbhavanti tathopadarçitam eva prāk 1 | ity alam atiprasangena | api ca sā[va]lambanacittānāni nirvāņam api duḥsthitam iti | na kevalain bhiksutā kim tarhi nirvānam apītv aper arthah | nirvānam kleçavisamvogān nirupadhiçeşam duhsthitam durghatam | tatra bhikşutāyās tāvad asanigatim āha klecaprahānād ity ādi

kleçaprahāṇān muktic cet tadanantaram astu sā |

dṛṣṭaṁ ca teṣu sāmarthyaṁ niḥkleçasyāpi ² karmaṇaḥ | 46 yāvad āryasatyadarçanataḥ kleçāḥ prahīyante tato vimuktir upajāyate | tadā tadanantaraṁ kleçaprahāṇāt samanantaraṁ evāstu sā muktir bhavatu | bhavatv evaṁ ko vai nāmānyathā ³ brūte | naitad asti | kuta ity āha dṛṣṭaṁ cetyādi | co hetau | dṛṣṭaṁ pratipannam āgamato yasmāt teṣv aprahīṇakleçeṣv ⁴ āryamaudgalyāyanāryāṅgulimālaprabḥṛtiṣu sāmarthyaṁ phaladānaṁ prati çaktis tasmān na tadanantaraṁ eva muktir asti | kasya sāmarthyaṁ dṛṣṭaṁ | karmaṇaḥ çubhāçubhalakṣaṇasya | kiṁ pūrvaṁ anāryāvasthāyāṁ kleçasahitasya | nety āha | akleçasyāpi kleçasahakāra[ra]hitasyāpi karmaṇaḥ | nanu ca satyadarçanād avidyā prahīyate tatprahāṇāt saṁskārādiprahāṇakrameṇa tṛṣṇāpi prahīyate | tṛṣṇāviparyāsamatī ca ⁵

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. p. 244, l. 3.

<sup>2</sup> Sic Minayeff; d'après la ţikā : akleçasya.

<sup>3</sup> vainām anyathā.

<sup>4</sup> On attend : prahina.

<sup>5 •</sup>mativa.

punarbhavotpattinimitte <sup>1</sup> | tataç ca tayor abhāvāt tuşarahitabījasyeva <sup>2</sup> karmaņah sadbhāve 'pi na kim cid vyāhanyata iti | tad uktam | mithyājnānatadudbhūtatadartha(sam)cetanāvaçāt | hīnasthānagate janma tena caitan na jāyate <sup>3</sup> | iti | atha vā tṛṣṇaiva kevalā punarbhavakāraṇam samudayākāratvāt <sup>4</sup> | uktam hi bhagavatā | tatra katamat samudayāryasatyam <sup>4</sup> | yeyam tṛṣṇā <sup>5</sup> paunarbhāvikī nandīrāgasahagatā <sup>6</sup> tatra tatrābhinandinī | yad uta kāmatṛṣṇā bhavatṛṣṇā vibhavatṛṣṇā ceti | tad evam yasya tṛṣṇā nāsti tasya prahīṇasamudayasya kāraṇābhāvān na punarjanmasambhava iti parābhiprāyam udbhāvayann āha tṛṣṇā tāvad ityādi ||

tṛṣṇā tāvad upādānam nāsti cet sampradhāryate | kim akliṣṭāpi tṛṣṇaiṣām nāsti sammohavat satī | 47

avidyāprahāņāt tṛṣṇā punarbhavopādānakāraṇam 7 tāvan nāsti na vidyate ced yadi sampradhāryate niçcīyate tadā naitad vaktavyam | yata upalambhadṛṣṭīnām avidyāprahāṇam evānupapannam tadbhāvāt tṛṣṇāprahāṇasyāpy abhāvaḥ 8 | bhavatu vā tathāpy abhidhīyata ity āha kim akliṣṭetyādi | akliṣṭāpi satī kleçāprayuktāpi tṛṣṇā kim eṣāni bhavadyoginām nāsti na vidyate | katham iva sammohavad akliṣṭājñānavat | ittham api tṛṣṇā niṣeddhum açakyety āha vedanetyādi ||

vedanāpratyayā tṛṣṇā vedanaiṣāni ca vidyate | sālambanena cittena sthātavyam yatra tatra vā | 48

sparçapratyayā vedanā vedanāpratyayā ca tṛṣṇā | sā vedanā tṛṣṇākāraṇam eṣām asti | tṛṣṇā tu tatkāryam avikale 'pi kāraṇe na samastīti katham abhidhātuni çakyate | niravedyasya vedanāyām api tṛṣṇā na bhavatīti cen na | bhāvābhiniveçinām niravedyatvam evāsiddham ity uktam | tato yady akliṣṭājñānavan nābhyupagamyate tṛṣṇā tathāpi çūnyatādarçanam antareṇa nyāyabalād āpatati | ayam atra samudāyārthah | yadā muktasamtāne 'pi

<sup>1 °</sup>bhava".

² túşa•.

<sup>3 \*</sup>sthänagatani?

<sup>4</sup> samudāya•.

<sup>5</sup> dṛṣṭā.

<sup>6</sup> Plus correctement : nandio.

punarbhávopádánani kár\*.

<sup>8</sup> abhávat.

karmaņah phaladānasāmarthyam upalabhyate tṛṣṇā ca vedanāsadbhāve sambhāvyamānā tadā [na] kleçaprahāṇam api samdihyamānam katham iva vimuktau niçcayam kuryāt | tasmān na çūnyatām antareṇa bhikṣutā susthitā pratibhāsata iti | yad uktam sāvalambanacittānām nirvāṇam api duḥsthitam ¹ tad upapādayann āha sālamba[ne]netyādi | sālamba[ne]na sopalambhena cittena sthātavyam āsaktavyam yatra tatra vā | yatra tatrā-sangasthāneṣv āryasatyādiṣu tadbhāvanāphalcṣu vā | āsangasambhāvanāyām na punarjanmanivṛttir iti katham punarjanmasambhāvanāyām nirvāṇam api samdigdham syāt | tasmād ukta[m] çūnyataiva nirvāṇakāraṇam ity āha ² vinetyādi [

vinā çūnyatayā cittam baddham utpadyate punah | yathāsaminisamāpattau bhāvayet tena çūnyatām | 49

vinā çūnyatayā çūnyatām antareņa cittam vijnānam sālambanam baddham samyatam ālambanāsangapācenotpadvate punah samādhibalāt kiyatkālam nivrttam api punar utpattimad bhavati | kva punar idam drstam ity āha yathā 'saminisamāpattāv iti | yathā 'saminisamāpattini samāpadyamānāni tāvatkālam cittacaittanirodhe 'pi 3 punas tadutpattih syāt tathānyathāpīty arthah | upalaksanam caitat | yatha nirodhasamapattav 4 ity api drastavyam atha vā yathāsanijnisamāpattini samāpadyāsanijnisu devesūpapadyamānām anekakalpaçatani yāvan niruddhānām api tatsamāpattivipākaphalaparisamāptau cittacaittānām 5 punar utpattis tathā | yatah çūnyatām antarena na bhiksutā na nirvānam upapadyate tata ubhayārthināni çūnyataiva bhavaniyety aha bhavayed ityadi | yena karanena vina çunyataya cittain baddham utpadyate punas tena kāraņena nirvāņādyarthī çūnyatām eva bhavayet | tadbhavana hi kleçaprahanain nirvanain cadhigamayati | na kevalaiva satyādibhāvaneti yāvat sālambanatvāt | yad uktam āryavajracchedikāyām prajūāpāramitāyām 5 | tat kim manyase subhūte api nu srotaāpannasyaivam bhavati mayā srotaāpattiphalam prāptam iti | subhūtir

<sup>1</sup> Cf. 40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> kāranam uktety.

<sup>3 °</sup>caitya°.

<sup>4</sup> Dharmasamgraha, LXXXII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> § IX; comp. Anecd. Oxoniensia, I, 1, p. 25, 1. 9.

āha | no hīdam bhagavan | tat kasya hetoḥ | na hi sa bhagavan kim cid āpannas ¹ tenocyate srotaāpanna iti | na rūpam āpanno na çabdam na gandham na rasam na spraṣṭavyāni na dharmān ³ āpannas tenocyate srotaāpanna iti | saced bhagavan srotaāpannasyaivam bhaven mayā srotaāpattiphalam prāptam iti sa eva tasyātmagrābo bhavet sattvagrāho jīvagrāhaḥ pudgalagrāho bhavet | peyālam | ³ tat kim manyase subhūte [a]pi nv arhata evam bhavati mayārhattvam prāptam iti | subhūtir āha | no hīdam bhagavan ... na kaç cid dharmo yo 'rhan nāma ... saced bhagavann arhata evam bhaven mayārhattvam prāptam iti sa eva tadātmagrāho ⁴ bhavet | peyālam | bhagavān āha ⁵ | tasmāt tarhi subhūte bodhisattvena mahāsattvenaivam apratiṣṭhitam cittam utpādayitavyam | na rūpapratiṣṭhitam cittam utpādayitavyam na cabdagandharasapratiṣṭhitam ² cittam utpādayitavyam iti | tasmāc chūnyataiva bodhimārga iti sthitam |

yat sütre 'vatared ityādi \* | anuştuptrayam kena cit pratikṣiptam iva laksyate 'pakramanivecitatvāt | āgamavipratipattir asya vicārasya prastāvaḥ | çāsanam bhikṣutetyādiṣv āgamavivādāt \* prakramāntaratvāt pūrvam eva vaktum ucitam | anenāntaritasya vivādasya punar upakramo granthakā-

yat sütre 'vatared väkyam 9 tac ced buddhoktam işyate |
mahayanam bhavet sütraih prayas tulyam na kim matam | 50
ekenagamyamanena sakalam yadi doşavat |
ekena sütratulyena kim na sarvam jinoditam | 51
mahakaçyapamukhyaiç ca yad väkyam navagahyate 10 |
tattvayanavabuddhatvad 41 agrahyam kah karişyati | 52

```
    Ibid.: ... kam cid dharmam apannah.
    ... na çabdan ... na spraṣṭavyan dharman ...
    P. 26, l. 5.
    ... tasyatma*.
    § X, p. 27, l. 4.
    ... utpādayitavyam yan na kva cit ...
    *rasa[spraṣṭavyadharma]prati*.
    Variante: *virodhāt. — Cf. 45.
    Cf. 42, in fine.
    Sic Minayeff; L<sup>2</sup>: na vigrahyate, Dev. 85: avagrāhate.
    Minayeff: *yanava*.
```

rasya prastāvākauçalam syāt | yatpratyayetyādina ¹ ca prāktanavṛttadvayār-thasyābhihitatvān mahākāçyapamukhyair ityādivacanasyāçlīlatvād grantha-kārāprayuktam iti niçcitam | tasmāt prakṣepa evāyam iti ||

syād etad | yathā sālambacittasyāsangasambhavān na muktih syāt tathā çūnyatāyām api bhayam upajāyate | tad varam ubhayaparihāreņa samsāra eva sthiti[r] yuktety āha saktitrāsād ityādi ||

saktitrāsāt 2 tv anirmuktyā samsāre sidhyati sthitih | mohena duḥkhinām arthe çūnyatāyā idam phalam | 53

saktir <sup>3</sup> āsangah | trāso bhayam | çūnyatāçabdaçrayanāt tadarthāparijnānāt saktitrāsam <sup>3</sup> iti samāhārah | tasmād ubhayapakṣaparihāreṇa <sup>4</sup> sainsāre traidhātukasvabhāve sidhyati sthitir a[va]sthānam upajāyate | tuçabdah punar doşaparihārārthah | idam tu çūnyatānabhyupagame 5 dūşanam syāt sādhāraņadūsaņam iti yāvat | kutaḥ | anirmuktyā hetau trtīyā | mukter abhāvād ity arthah | katameṣām duḥkhinām pancagatisamṣāre jātyādiduhkhapīditānām satām katham arthe 'rthavişaye | mohenāvidyālambenāsangeneti yavat | atah çünyataya idam phalam yat punar api [vi]nivrl[t]ya samsāre 'vasthānam | ayam atrābhiprāyah | yathā çūnyatāvyatirekenopalambhadrster na muktih syāt tathā visayāsangasukhacetāh sarvadharmaçūnyatābhayabhīta[h] kātaro varam samsāra evāvasthānam iti manyamāno bālah praçamasukhavimukho vinivr[t]tya jātyādiduhkham anubhavan punas tatraivāvasthita iti kim anayā prasādhitam iti | anye tu saktitrāsāntanirmuktyeti patham manyamana evam vyacaksate | sakter 3 hetutvat | saktir 3 āsangasthānam | trāsahetutvāt | trāso bhayasthānam | tāv evāntau saktitrāsāntau çāçvatocchedāntāv ity arthah | tathā hi çāçvatadṛṣṭer arthe saktir ucchedadrstec ca trāso jāvate tayor nirmuktyā parityāgena pūrvavat trtīyā | yat paramārthavicārena çāçvatāntavivarjanam samvrtisatyābhyupagamena cocchedantaparityaga iti samaropapavadantapariharan madhyama

<sup>1</sup> Cf. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Minayeff: çakti; L': sakti. — Variante, Burn. 90: saktitrāsāntanirmuktyā (cf. plus bas, l. 21).

<sup>3</sup> çakti.

<sup>4 •</sup>paksá•.

<sup>5</sup> On attend: cunyatabhyupagame.

pratipattir iyam upadarçitā bhavati | tathā ca kim sampadyata ity āha samsāre sidhyati sthitih | prajnayā samsāradoṣāliptasya karunāparatantratvāt samsāre sidhyati niṣpadyate sthitir avasthānam | kimartham duḥkhinām arthe paraduḥkhinām | samsārinām arthe tadduḥkhasamuddharanābhilāṣāt | nanu samsārino nāma paramārthato na santy eva tat katham tadavasthānam | ity atrāha mohena viparyāsena samvṛtyā sattvasyopalambhāt | etac ca duḥkhavyupaçamārtham tu kāryamoho na vārya[ta] ity atra paçcād vyaktīkariṣyati | tasmāc chūnyatāyā idam phalam yat karunayā samsāre vatiṣṭhamāno 'pi çūnyatādarçanāt samsāradoṣair na lipyate | idam apratiṣṭhitanirvāṇatā çūnyatāyāḥ phalam çūnyatām antareṇāsyābhāvāt | tasmādāsamsāram sattvārtham avasthānam icchadbhiḥ çūnyataiva bhāvayitavyā | etadbhāvam upasamhāreṇopadarçavann āha tad evam ity ādi ||

tad evam çünyatāpakṣe dūṣaṇam nopapadyate | tasmān nirvicikitsena bhāvanīyaiva çūnyatā | 54

tad etad evam uktakrameņa çūnyatāpakṣe dūṣaṇam uktani çūnyatāyām trāsāt samsārāvasthānalakṣaṇam nopapadyate na samgacchate vakṣyamāṇasamādhānāt | iti prathamapakṣayojanā | yata evam tasmān nirvici[ki]tsena bhāvanīyaiva çūnyatā | nirgato vicikitsāyā iti nirvicikitso niḥsamdehaḥ | tena satā bhāvanīyaivābhyasanīyaiva çūnyatā sarvadharmaniḥsvabhāvatā | anupalambhayogena | etena yad uktam na vinānena mārgeṇa tad upasamhṛtam bhavati | yat punar uktam çūnyatādarçanena kim tatra çūnyatāyā viçeṣam āha kleçajneyetyādi |

kleçajñeyāvṛtitamaḥpratipakṣo hi çūnyatā |
çīghram sarvajñatākāmo na bhāvayati tām katham || 55
kleçā rāgādayaḥ | jñeyam pañcavidham | āvṛtiçabdas tūbhayatrāpi sam-

badhyate | kleçā evāvṛtir jñeyam cāvṛtir āvaraṇam iti vibhajya yojanīyam | jñeyam eva samāropitarūpatvād āvṛtiḥ | saiva tama iva tamovastutattvāvaraṇatvāt | tasya pratipakṣaḥ prahāṇahetuḥ | hi yasmāc chūnyatā | tasmāc chīghram tvaritam | sarvajñatāyām buddhatve kāmo 'bhilāṣo yasyāsau

<sup>4</sup> duhkhinam duhkhinam.

<sup>2</sup> tada[rtham samsare ']vasthanam ...

<sup>3</sup> Cf. 77.

<sup>4</sup> Cf. 41.

tathoktah sarvajnatākāmah | na bhāvayati tām katham iti tām çūnyatām katham na bhāvayati nābhyasyati | api tu mahatā yatnena bhāvayed eva | yad apy uktam trāsāc chūnyatāyām pravṛttir na syāt tad api na yuktam ity āha yad duḥkhetyādi ||

yad duḥkhajananam vastu trāsas tasmāt prajāyatām | çūnyatā duḥkhaçamanī tataḥ kim jāyate bhayam | 56

dvitīyapakṣe ¹ punar ittham avatāraṇīyam | asty eva çūnyatāyām eṣo ʾnuçaṁsaḥ kevalaṁ prathamata eva tatra saṃtrāsāt pravṛttir na syād iti | āha yad duḥkhetyādi | yad vastu duḥkhajananaṁ pīḍākaraṁ tasmād vastunaḥ sakāçāt trāso bhayaṁ jāyatām utpadyatāṁ nāma | çūnyatā punaḥ pratyuta duḥkhaçamanī sarvasāṁsārikaduḥkhahantrī | tatas tasyāḥ çūnyatāyāḥ kiṁ kim utābhayasthānc ² kātarasya janasya bhayaṁ jāyate | sarvaguṇanidānatvāt premaiva tasyām ucitam iti bhāvaḥ | ātmagrāhajanitāhaṁkāraprasūtaṁ hi bhayam atattvavidām utpadyate | sa cātmā kalpanāsamāropitamūrtir ity ahaṅkāro ʾpi tadabhāvād anāspada ity upadarçayann āha yatas tato vetyādi |

yatas tato vāstu bhayam yady aham nāma kim cana

aham eva na kiin cic ced bhayani kasya bhavişyati | 57
yatas tato [vā] bhayābhayasthānād astu bhavatu bhayam | kadā yady aham
nāma kim cana | aham ity ahampratyayasya viṣayaḥ kathitaḥ | aham
nāmāhampratyayavedyam yat kim cana kim cid vastu syāt | avyaktamirdeçān napumsakatā | tadā yuktam eva bhayam | yadā punar aham eva na
kim cin na vastu sad vicāryamāṇam aham kim cic 5 chabdavikalpamātrād
anyat tadā bhayam kasyāham ity asyābhāvād 4 bhaviṣyaty utpatsyate |
ito 'pi vicārāt trāso nivartata iti bhāvaḥ | tad uktam | nāsmy aham na
bhaviṣyāmi na me 'sti na bhaviṣyati | iti bālasya samtrāsaḥ paṇḍitasya
bhayakṣayaḥ | iti | yathā cāhampratyayasya kalpanāmātropadarcitatvād
asattvam tathā pratipādayann āha dantakeçetyādi ||

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. p. 291, l. 21 et p. 292, l. 17.

<sup>2</sup> kim utyubhaya°.

<sup>3</sup> Il faut, ce semble, supprimer les mots « aham kim cic », ou répéter « yada » avant « na vastu sad ... ».

<sup>4</sup> Peut-être: ahampratyayabhavad.

dantakeçanakhā nāham nāsthi nāpy asmi çoņitam |
na çinghāṇam ¹ na ca çleṣmā na pūyam lasikāpi vā || 58
nāham vasā na ca svedo na medo 'ntrāṇi nāpy aham |
na cāham antranirguṇḍī ² gūthamūtram aham na ca || 59
nāham māmsam na ca snāyur noṣmā vāyur aham na ca |
na ca cchidrāny aham nāpi ṣaḍvijnānāni sarvathā ³ || 60

dantakeçanakhā nāhan pratyekam amī ahanpratyavavisavā na bhavanti | nāsthi nāpy asmi coņitam | asthi hardam + coņitam rudhiram etad dvayam api nāsmi nāham | na çinghānam nāsikāvivaraniryātah kledah | çlesmā mukhavivaravinirgatah | pūyam vrane pakvarudhiram | etāny api nāham bhavanti | lasikāpi 5 vā lasikā vranakledah sā 'pi nāham | nāhani vasā na ca svedo na meda iti | vasā çarīrasnehah svedah prasvedo medaç caturtho dhātur imāny api nāham | antrāni nāpy aham iti | antrāni prasiddhāni tāny api nāham | na cāham antranirgundī | antranirgundī sūksmātmikā sāpi naivāham | gūthamūtram aham na ca | gūtham visthā | etad api dvayam nāham bhavati | nāham māmsam na ca snāyur nosmā | snāyuh cirā | uşmā çarīratejodhātuh | ime 'pi nāham | vāyur ahan na ca | vāyur āçvāsapraçvāsādilakṣaṇaḥ so 'pi naivāham | na ca cchidrāṇy aham | chidrāṇi cakşurādīni tāny api nāham | nāpi şadvijāānāni sarvathā | şat caksuhcrotraghrānajihvākāyamanovijāānāni tāny api nāham bhavanti | sarvathā sarvaprakāreņa pratyekam samuditāni vā | tathā hi dantādisamudāyātmakam eva vicāryamāņam çarīram upalabhyate tac ca pratyekam ahampratyaya. vedvam na bhavati pratyekam ahanipratyayasya tesy abhavat | na hi paresām apy ekaikaçah keçādayo 'hampratyayavedyā bhavanti | samuditā api ta eva kevalāh pūrvavat | na ca samuditesu tesu kac cid ekah sambhavati tasya pratisetsyamanatvat | napy aneke samudita apy ekapratyaya-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Minayeff: simhaṇa; M.: simghaṇa. Ma copie hésite entre les leçons çirghaṇa[ka] et singhaṇaka; cf. P. W., s. voc. et M. Vyut., § 189, 114.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic Minayeff; comm.: nirgunvi.

<sup>3</sup> Sic Dev. 85, Burn. 90 et comm.; Minayeff: sarvada.

<sup>4</sup> P. W. : hadda.

P. W.: lasikā.

visavā ¹ bhayitum arbanti | na cānekesy ekapratyayo 'bhrānto yuktab | na ca bhrantes tattvavyavasthā | tasmāt kalpanāmātram etat | aham itv aham ity arthaçunyatam abhatīti niçcitam | uktani caitad açubhabhavanaprastave 3 ciksūsamuccaye | santy asmin kāye keçā romā 3 nakhā dantā rajo malam 4 tvań māmsāsthi snāvuh cirā bukkahrdayani plihakah klomakah Lantrāny 6 antragunāh i āmācayah pakkācayah 7 i audanīyakam 8 yakrt purīsam açru svedah khetah çinghanakanı vasa lasika majja medah pittam çlesmapūyaçonitam mastakalungam prasrāvah | eşu ca vastuşu bodhisattva upaparīksanajātīyo bhavati | etat punah paçcāt kāyasmṛtyupasthānaparyante nirdekşyāmah 9 | evam nirvişaya evāhampratyayah syāt | etad yadi nāma kecādayo 'hanipratyayayedyā na bhayanti tathāpi nāyani nirvisayah sidhyati yato 'ntarvyāpārapurusagocara evāhampratyayo 'smābhir isyata iti naivāyikādayah | naitad api yuktam | yasmād aham gaurah krço dīrgho gacchāmītyādyākāraparāmarçātmaka 10 evāhampratyayah pratibhāsate | na cātmana etat pūyam isyate parailį | na cānyākāreņa jūānenānyasya grahanam yuktam atiprasangāt | tathā hi | tadvā 11 | idam idani tasya laksanam upavarņayanti pare | tatra naiyāyikās tāvan nityam sarvagatam prānibhinnam acetanam cetanāyogāt tu cetanam sukhādinavagunādhāram 12 cubhāçubhakarmakartāram tatphalopabhoktāram paralokinam cātmānam icchanti | naiyāyikavad vaicesikā api | yad uktam | anve punar ihātmānam icchādīnām samāçrayam | svato 'cidrūpam icchanti nityam sarvagatam tathā | çubhāçubhānām kartāram karmanām tatphalasya ca | bhoktāram cetanāyogāc cetanam na svarūpātah | iti | jaiminīyās tu | vyāvrttvanuga-

```
1 aneka*.
2 açubha*. — Cf. Çikşas., I, pp. 69, 70.
3 Sic.
4 Cf. M. Vyut., § 189, 117 dantamalam, 125 karnamalam, 132 malam.
5 Cf. ibid., 93 plihah.
6 Cf. ibid., 97 antram.
7 = pakvaçayah.
8 Cf. ibid., 400: audariyakam.
9 Cf. 79 et suiv.
10 *paramarşa*. — C'est l'opinion des Carvakas; cf. S. d. s., Cowell, p. 5.
11 tadvan.
12 *adirava*. — paralokin = paraloka[gami]n.
```

mātmakam buddhirūpena parināminam caitanyarūpam ātmānam icchanti | tac ca caitanyam buddhisvabhāvam | na ca tasya pravrttinivrttī bhavatas tasyobhayatrānugatarūpatvāt | tad yathā sarpasya kundalāvasthānivrttāv rjutvāvasthāpravrttau sarpatvasyobhayatrāpy anuvrttih | [yad uktum] | vyāvṛttyanugamātmakam ¹ ātmānam apare punaḥ | caitanyarūpam icchanti caitanyam buddhilaksanam | yathaheh kundalavastha vyapaiti tadanantaram | sambhavaty ārjavāvasthā sarpatvam na nivartate | tathaiva nityacaitanyasvabhāvasyātmano 'pi na | niçlesarūpavirāmah sarvasyānugamo <sup>2</sup> 'pi ca | iti | iti viçeşo 'nyat sarvam pūrvavat | jainās tu jaiminīyavac caitanyam ātmānam icchanti dravyaparyāyarūpeņa 3 yathāyogam anugamavyāvṛttyātmakam | tathā coktam | jaiminīyā iva prāhur jaināç cillakṣaṇāntaram | dravyaparyāyarūpena vyāvrttyanugamātmakam | iti | kāpilās tu nityam vyāpakam nirguņam svayam eva caitanyātmakam ātmānam icchanti | na tu buddhisambandhad buddheh svayam acitsvabhavatvāt | caitanyam purusasya svarūpam iti vacanāt | nāpi sa kasya cit kāryasya kartā svayam tatphalopabhoktā vā niskriyatvāt | prakrtir eva tatkartrī tasva tatphalopanetrī 4 ca | viparvāsavaçād asau svātmani tat samāropayati | tathā hi yadā purusasya çabdādivisayopabhogākāram 5 autsukyam upajāyate tadā prakṛtiḥ parijnātapuruṣautsukyā(t) puruṣeṇa yujyate | tatah çabdadisargam karoti | çabdadişu çrotradiyettibhir manasadhişthitabhih parigrhīteşu vişayeşu buddhir adhyavasāyam karoti | tato buddhyadhyavasitam artham purusaç cetayata iti | evam caitanyasvarūpatvān nirguņatvam avyāpitvan 6 niskriyatvam iti samkhyapurusasya vicesah uktain ca | caitanyam anye manyante bhinnain buddhisvarūpatah | ātmanaç ca nijam rūpam caitanyam kalpayanti te | pradhānenopanītam ca phalam bhunkte sa kevalam | kartıtvam tasya naivāsti prakṛter eva tan matam | pravartamānān prakṛter imān guṇān | tamovṛtatvād viparītace-

<sup>1</sup> anugamannianam.

<sup>2 \*</sup>anuramo. — Ex conj.: viçleşa\* (= vyavrtti\*).

<sup>3</sup> Cf. Sarvadarçanas., Cowell, p. 53.

<sup>4</sup> tatkálopanetri.

<sup>5</sup> Variante: "upabhogya".

<sup>6</sup> Mot non signalé dans le P. W.: on lit plus haut, l. 13: vyapaka.

tanah | aham karomity abudho hi manyate i trnasya kubjikarane 'py anīçvaraḥ | iti | upaniṣadvādinas tu samastaprāņisanītānāntargatam ekam eva vyāpi nityam ca jūānam icchanti | tadvivartarūpatayā sakalam idam ksitijalapavanahutāçanādikam jagad avabhāsate ¦ tatsvabhāva evātmā | na bāhyam kim apy avayavi paramāṇyādikam grāhyam pramāṇasiddham asti | *āha* ca | nityo jñānavivarto 'yam kṣititejobalādikaḥ | ātmā tadātmakaç ceti samgirante 'pare punah | grāhyalakṣaṇasamyuktam na kim cid iba vidyate | vijnānapariņāmo 'yain tasmāt sarvain samīksyate 1 | iti | pudgalavādinas tu punar antaçcaratirthikāh 2 skandhebhyas tattvānyatvābhyām avācyam pudgalanāmānam ātmānam icchanti | anyathā tīrthikasiddhāntābhiniveçadarçanam <sup>2</sup> syāt | āha cātra | ke cit tu saugatamanyā apy ātmānam pracakşate | iti | katham ātmano 'hampratyayavişayatā syāt | svasvarūpeņa tatrāpratibhāsanāt tat katham ātmāhampratyayavisayatayā pratibhāsata ity ucyate | tasmād vikalpamātram etan nirvişayam utpadyata iti sthitam | samprati citsvabhavatmavadinah samkhyadayah sadvijaanama atmanisedham <sup>3</sup> asahişnavalı prāhulı | çabdādijñānanı cidātmakam ātmaivāsmābhir abhidhīyate | tat katham asyātmatāpratisedha 4 ucyata iti parābhiprāyam ākalayya siddhāntavādī prasaigam āsañjayann āha çabdajñānam ityādi 🛭

çabdajñānam yadi tadā çabdo grhyeta <sup>5</sup> sarvadā | jñeyam vinā tu kim vetti yena jñānam nirucyate | 61

nanu yadi çabdajñānātmaka ātmā tasya ca nityatvāc chabdajñānam nityam syāt tadā çabdo 'pi sa[rva]dā nityam eva tadbhāvābhāvakālayor grahītavyaḥ syāt | çabdagrahaṇasvabhāvasya tasya tatsadasattākāle sarvadānuvartanād anyathā nityatvam eva tasya hīyate | bhavaty evam eveti ced āha jñeyam vinetyādi | jñānam eva nityam upasthitam çabdasya tu kādācitkatvān na sarvadā sattābhivyaktiḥ | tataç cāsattākāle <sup>6</sup> jñeyam vinā viṣayam antareṇa kim vetti kim jānāti taj jñānam | tuçabdo 'sattākāle praçnaviçeṣe vartate |

<sup>4</sup> samikşate.

<sup>2</sup> dirghikāh; dirghikāsido.

<sup>3</sup> atma[tā]niṣedha.

<sup>4</sup> asyatmata.

<sup>5</sup> Minayeff: grhyate; L. M: grhyeta.

<sup>6</sup> tataç ca sadasattakale.

yena jõeyena çünyam api jõanan nirucyate 'bhidhīyate | jõeyam janatīti jõanam akhyayate tadabhāvat katham jõanam ity açayah | etad evahajana-nam ityadi |

. ajānānam ¹ yadi jīnānam kāṣṭham jīnānam prasajyate ² | tenāsamnihitajūeyam jīnānam nāstīti niccayalı || 62

yad api vişayam na janati tad api yadi jinanam ucyate tada kaştham ajnanasvabhāvam jīrānam prasajjate | na hi tena kim cid aparāddham <sup>5</sup> yena na vijnānam syāt | na caivam | tasmād visayaparijnānābhāvād yathā kāstham jñānam na bhavati tathānyad api na syād ity āha tenetyādi | yena na nirvişayam jñānam tena kāraņena | asamnihitajneyam 4 asamnihitam ayogyadeçastham jñeyam grāhyo visayo vasva tat tathoktam jñānam nāsti na vidyata iti niçcaya[h] | 5 ekānta esa sāpeksatvāt | syād etat | çabdasya sadā vidyamānatvān nāsamnihitavisayam çabdajnānam agrahaņam tu kadā cit kādācitkābhivyaktitvād iti noktadosaprasangah | naitad asti yato yad asya jñānasya paricchedyani rūpani vyaktam ity ucyate tasya sadāsaninihitavisayatayāgrāhakam ajñānam abhidhīyate | çabdasya tu sadā sattvam asattvain va na vivaksitain jäänain tu kada cid ihagrahakam 6 ity etavataiva sadhyasiddheh 7 | tasmad asamnifhi]tajneyam ity anena jnanasyaivāgrāhatvain sādhyate | yena rūpeņa jñānasya grāhyo visayas tasya na sadā samnidhānam astīti kṛtvā 8 katham noktadosaprasangalı | çabdasya yathā sarvadā sattvam nāsti tad vistarabhayān nocyate | api ca yadi çabdajñānam evātmā tadā tadgrahaņātmakatvāt tasya rūpagrahaņam na syāt | naitad asti yatas tad eva rūpagrāhakam iti ced atrāha tad evetyādi |

tad eva rūpam jānāti tadā kim na çṛṇoty api |
çabdasyāsammidhānāc cet tatas tajjnanam apy asat | 63
tad eva çabdajnānam eva yadi rūpam jānātīti matam tadā kim na çṛṇoty

<sup>4</sup> Minayeff: onanam.

<sup>2</sup> Sie Minayeff.

<sup>3 •</sup>rādhyam.

<sup>4</sup> samni.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ponctuation restituée.

<sup>6</sup> iha grahakam ...

<sup>7</sup> sadhu siddheh.

<sup>8</sup> krtvā iti katham ...

api | tadā rūpagrahaņakāle kim iti na crņoty api cabdam api kini na grhņāti | cabdajñānatvād atha grhņāty eva yadi satinihitati syāt kevalam asamnidhānān na dosa iti parasyottaram āçankyāha cabdasyetyādi | cabdasya viṣayatām āpannasyāsamnidhānād ayogyadecād grahaṇam [na] syād yady evam abhidhīyate tatas tajjñānam apy asat tasmāt tarhi cabdasyāsamnidhānāt tajjñānam api cabdajñānam asad avidyamānam | cabdajñānam eva tarhi tan na bhavatīty arthaḥ | kini ca yadi cabdajñānam tadā rūpagrahaṇātmakam tan na yujyata ity āha cabdagrahaṇetyādi |

çabdagrahanarüpani yat tad rüpagrahanani katham | ekah pitā ca putraç ca kalpyate na tu 2 tattvatah | 64

çabdasya grahaṇasvabhāvam çabdagrāhakam iti yā[va]t | yaj jñānam tad rūpagrahaṇātmakam katham | na kim cid api syāt | ekasya niramçasya rūpadvayāyogāt | 5 nanu yathā kaç cid eka eva kasya cid apekṣayā pitā kasya cid apekṣayā ca sa eva putraḥ syāt tathā prakṛte 'pi rūpadvayam ekasya bhaviṣyatīty āha [ekaḥ] pitetyādi | cka eva pitā janakaḥ putraç ca janyaḥ sa eveti kalpyate (sa tu) tadapekṣayā kalpanayā vyavasthāpyate na tu tattvataḥ | na punaḥ paramārthata eka eva svabhāva ubhayātmakaḥ | kalpanāsamāropitavyapadeçāt punar eka eva tathā [nā]nābhidhānenaivābhidhīyate | ubhayavāstavarūpadvayam ekasya ghaṭanīyam tac ca katham cid api na samgacchate rūpadvayāvyatibhinnatayā vastuno 'pi dvitvaprasangāt | tasmād yathāvāstavam ekasya dvirūpatvam tan na dṛṣṭāntadharmiṇy asti yac cāsti kālpanikam tat prakṛtānupayogīti yat kim cid etat | ito 'pi na pāramārthiko 'yam vyapadeça ity āha sattvam raja ityādi |

sattvam rajas tamo vāpi na putro na pitā yataļ | çabdagrahaņayuktas tu svabhāvas tasya nekṣyate | 65 etac cāvaçyam tvayāpi svīkartavyam | sāmkhyamate hi triguņam ekam jagat tataḥ sattva[m] rajas tamo vāpīti samudāyaḥ samuccayārthaḥ | yato yasmād ete guṇāḥ svasvabhāvāvasthitāḥ pratyekam samuditā vā tasmān na

<sup>1</sup> na tasmāt ...

<sup>2</sup> Minayeff: nanu; L. M. dev. 85: na tu.

<sup>3</sup>  $\alpha$  This portion (p. 299, l. 13, p. 300, l. 9) is also missing in the Nepal manuscript; but the ancient copyist has simply dropped it. The Maithil manuscript contains this portion and from that manuscript I now give it. » (Haraprasad Çastri.)

pitā na putraḥ paramārthataḥ sarvadā guṇā eva kevalāḥ santi | svayam atha putrāvasthāyām ye sattvarajastamolakṣaṇā guṇās ta eva prāptajana-kabhāvā api tena ¹ pūrvāparakālayor āviṣṭasvabhāvā eva te | tatas tad apekṣya pitā putraç cābhidhīyante na tu tatra kaç cid viçeṣaḥ | tataḥ kālpanika evāyam vyavahāraḥ | yadi ca rūpagrahaṇakāle 'pi çabdagrahaṇātma-kam eva taj jñānam tadā tatsvabhāvam upalabhyeta na copalabhyate tato na tadgrāhaṇātmakam ity āha çabdagrahaṇetyādi | çabdagrahaṇena yuktaḥ sambaddhaḥ | tuçabdo viçeṣābhidhāne | svabhāvas tasya rūpagrāhakasya jñānasya nekṣyate na pratīyate | atas tadā tasya çabdagrahaṇātmatā nāstīti niçcīyate | syād etat | yadi nāma na pratīyate tathāpi tad eva tat katham tarhi ² rūpagrahaṇam ity āha tad evetyādi |

tad evānyena rūpeņa natavat so 'py 3 açāçvataḥ | sa evānyasvabhāvaç ced apūrveyam tadekatā | 66

tad eva çabdajñānam anyena rūpeņa svabhāvena rūpagrahaņātmakena rūpam gṛḥṇātīti çeṣaḥ | katham iva tasyānurūpatā | naṭavat | yathā nāṭyasamaye raṅgabhūmigato 4 naṭa eka eva nānārūpeṇāvatarati tathā prakṛte 'pīti na doṣaḥ | atrāha so 'py açāçvata iti | anityaḥ pūrvasvabhāvaparityāgena rūpāntaram āviçati | na ca pūrvāparakālayor ekasvabhāva eva naṭo nānārūpasambandhāt | anyathā tasyāpi rūpadvayam ekadā pratibhāseta | iti sādhyavikalo dṛṣṭāntaḥ | athāpi syād bhāvaḥ sa eva svabhāvaḥ punar asyāparāpara utpadyate nirudhyate ca tato 'yam adoṣa iti | atrāha sa evānyety ādi | sa evātmā naṭo vānyasvabhāvo 'parasvabhāvaç ced yady utpadyate tadāpūrveyam tadekatā | apūrveyam īdṛṣī 5 tadekatā tasya bhāvasyāparasvabhāvotpattāv apy ekatābhinnātmatā | tathā hi sa eveti tattvam ākhyāyate punar anyasvabhāva iti tasyaivānyatvam | na caitat parasparaviruddham dharmadvayam ekasya yuktam | na hi bhāvo nāmānya eva svabhāvād yena tasyotpādanirodhayor api [sva]bhāvasya tadavasthā yuktā

<sup>1 °</sup>bhāvasyāpi ta na pūrva°. — Le texte est peut-être incomplet.

<sup>2</sup> On attend: katham api rūpa.

<sup>3</sup> Minayeff: naclavatinço.

<sup>4 °</sup>tato.

B idrçi.

'bhedābhāvaprasaṅgāt ¹ | bhede vā saṁbandhāsiddhir iti bhāvaḥ | syād etad bhavatv evaiṣa prasaṅgo yadi rūpadvayam asyātmanaḥ satyaṁ syāt | kiṁ tarhi nijam asya rūpam apahāyāparaṁ rūpam atāttvikam | tena noktadoṣaprasaṅga ity āçayam āçaṅkayann āhānyad rūpam ityādi ||

anyad rūpam asatyam cen nijam tadrūpam ucyatām |

jñānatā cet tataḥ sarvapumsām ² aikyam prasajyate | 67
anyad rūpam viṣayopādhikam sphatikopalasyevāsatyam asvābhāvikam ³ iti
ced yadi tarhi nijam tadrūpam ucyatām | nijam svābhāvikam tasyātmano
rūpam tattvam ucyatām | asty evānyad rūpam tasya kim tat | jñānatā cej
jñānātmataiva tasya pūrvāparakālānugāminī nijam rūpam kim anyad
vaktavyam | ... āpadyate ⁴ | vastuto bhede 'pi viceṣābhāvāt | ittham ca
punar idam atipra[ ] samgacchata ⁵ ity āha cetanetyādi |

cetanācetane caikyam tayor yenāstitā samā |

viçeşaç ca yadā mithyā kaḥ sādrçyāçrayas tadā | 68

yadi cāvāntaram bhedanibandhanam viçeşam apāsya kim cid ākārakam <sup>6</sup> āçrityaikatvam ucyate tadā cetanā puruṣadharmo 'cetanā prakṛtyādidharmaḥ | cakāro doṣāntarasamuccaye | te 'py ekam abhinnam vastu syātām | katham tayoç cetanācetanayor yena kāraṇenāstitā sattā sāpi bhāvānām nijam rūpam samā dvayor api tulyā | nanu cātrāpi sādṛçyanibandhanam iṣyate caivaikatvam vastubhede 'pi tato 'yam iṣṭaprasādhanād adoṣa iti | āha viçeṣaç cetyādi | dūṣaṇāntaradyotane cakāraḥ | viçeṣo bhedaḥ sarvabhāvānām aniyamena yadā mithyā 'satyam nijam eva rūpam satyam tadā kaḥ sādṛçyāçrayaḥ syāt kim āçritya sādṛçyam vyavasthāpyate | viçeṣasadbhāve hi kimcinmātrasādharmyeṇa sādṛçyam syād viçeṣābhāve ca tad eva tat syān [na] sadṛçam | na hi gogavayayo[r] viçeṣam <sup>7</sup> ananubhavan (na)

<sup>1</sup> yuktāmabheda•.

<sup>2</sup> MINAYEFF: sarvam pumsam.

<sup>3 •</sup>upalasya vasatyasvabhavadikam.

<sup>4</sup> Le manuscrit ne signale pas de lacune et ponctue : ... vaktavyam apadyate |. Ce dernier mot glose l'expression prasajyate.

Lacune non signalée; pour le sens, - atīvayuktain samgacchate.

<sup>6</sup> akarakam; cf. p. 302, l. 2.

<sup>7</sup> govicesam. — vicesam ananubhavanna (?) — vicesabhave.

gavayo gosadrço bhaved iti ' gaur eva syāt | ato viçeşa eva sādrçyāçrayaḥ | sa ca yadā pāramārthiko na bhavati tadā kaḥ sādrçyasya samānākārakatāyāḥ pumsām anyasya vāçrayo nibandhanam vā syān naiva kaç cid ity arthaḥ | ato vastuta evaikatvam āpatitam bhavato na sādrçya[m] kṛtam tat katham siddhasādhanād adoşa ity ucyate | evam kāpilajaiminīyaparikalpitasya citsvabhāvasyātmanaḥ sattvam asiddham | upaniṣadvādikalpite 'pi yathasambhavadūṣaṇam yad idam abhidheyam iti | sāmpratam acetanasya naiyāyikādiparikalpitasyātmanaḥ sadvyavahārapratiṣedhāyāhācetanaç cetyādi |

acetanaç ca naivāham ācaitanyāt <sup>2</sup> paṭādivat | atha jñaç cetanāyogād ajño naṣṭaḥ prasajyate | 69

cetanas tāvad uktakramenātmā na yujvate | acetano 'pi naivāham ātmā yukta iti cakārārthaḥ | kuta ācaitanyāc caitanyābhāvāt | na vidyate cetanāsyety acetanas tasya bhāva ācaitanyam | ubhayapadavṛddhili pāralaukikādivat | tasmād acetanatvād ity arthaḥ | katham iva paṭādivat | yathā patavrkşaparvatādayaç caitanyavirahād ātmā na bhavanti tathābhimato 'pi karmakartṛtvāder asyābhyupagamāt | anyathā na kim cit prayojanam tena | na cācetanasya tad yuktam yathā patādeh | yadi nāma svayam asāv acctanas tathāpi buddhiç cetanām cetavate tenāyam adosa iti parābhiprāyam sambhavayann ahatha jiia ityadi | atheti prechayam | athatma 3 cetanāyogād buddhisamavāyāt svayam acetano 'pi jño bhavati jānātīti | jña iti kapratyayāntasya rūpam 4 | evam upagamyamāne 'jño nastah prasajyate | yadā tarhi madamūrchādyavasthāyām cetanānivṛttāv ayam ātmā 'jño na kim cid api jānāti tadā nastah prāktanacaitanyasambaddhasvabhāvaparityāgād vinastah prasajyate | caitanyasanibandhāsanibandhakālayor ekasvabhāvatvān nāyam dosa iti par [āçay]am āçankayann āhāthāvikṛta ity ādi 🛛

athāvikṛta evātmā caitanyenāsya kim kṛtam | ajñasya niṣkriyasyaivam ākāçasyātmatā kṛtā | 70

<sup>4</sup> bhavedami.

<sup>2</sup> Minayerf: acaitanyat.

<sup>3</sup> athaha satma ...

<sup>4</sup> Pan., 3, 1, 135.

atha caitanyotpādanirodhayor avikṛta evānutpannāniruddhasvabhāva ¹ evātmā | yady evain tarhi caitanyenāsya kim kṛtam | acetanasya sarvakā-lam avikṛtasya sato 'syātmanaç caitanyena buddhisamavāyena kim kṛtam kim atiçayādhānam ucitam | na kim cit | buddhisamavāye 'pi tathaiva pratyuta ² prācyasvabhāvasyāvasthānād acetana evātmā | tathā ca sati kim anuṣṭhitam bhavadbhir ity āhājñasyetyādi | ajñasya kim cid api hitāhitam jñātum açaktasya | niṣkriyasya nirgato kriyāyā iti niṣkriyaḥ | tasya sarvapratīkārarahitasyānādheyātiçayatayā 'samskartavyasya | atha vā sarvakarmani çaktivikalasya gamanādikriyāçūnyasya vākāçasya prakṛtānupayogitvād ākāçakalpasya | evam saty ātmatātmasvatā vyavasthāpitā | etac ca svamatenodāharaṇam yathā niḥsvabhāvatayā sarvakriyāçūnyam prajñaptisanmātram ākāçam tathātmāpīty arthaḥ | paramatenāpi vā yathā ca na karmakartrādirūpam ākāçam acetanatvād akriyatvāc ca tathātmāpīti bhāvaḥ | idānīm punar anyathātmapratiṣedhabādhakam paramatenotthāpa[ya]nn āha na karmetyādi |

na karmaphalasambandho yuktaç ced ātmanā vinā | karma kṛtvā vinaṣṭe hi phalam kasya bhaviṣyati | 71

yadi na kaç cid ekah paralok[agām]ī syāt tadā tenātmanā paralokagāminā vinā 'ntareņa karmaphalasambandho 'yuktaḥ | karma çubhāçubham phalam ca tasyaiveṣṭāmiṣṭalakṣaṇam tayoḥ sambandhaḥ | karmaṇaḥ kṛtasya phalena vā sambandho yenaiva kṛtam karma tasyaiva tatphalapratilambho nānyasyeti | na yukto na ghaṭata iṣyate ca paraloke karmaphalasambandhaḥ | atra ca saugatānām apy avivādaḥ | tathā ca sūtram | anenaiva kṛtam karma ko 'nyaḥ pratyanubhaviṣyati 3 | na hi bhikṣavaḥ kṛtopacitāmi karmāṇi pṛthvīdhātau 4 viparīyante 3 nā[b]dhātau na tejodhātau na vāyudhātāv upātteṣv 6 eva skandhadhātvāyataneṣv iti vistaraḥ | uktam ca | na pranacyanti karmāṇi kalpakoṭiçatair api | sāmagrīm prāpya kālam ca

<sup>4 \*</sup>aviruddha\*.

<sup>2</sup> tathaivapratyuta.

<sup>3</sup> Le texte est peut-être altéré; cf. cependant p. 305, l. 10.

<sup>4</sup> prsthie.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> viparyyante.

<sup>6</sup> upantesu.

phalanti khalu dehinām iti | tataḥ karmaphalasambandho 'nivārito bhavatām api | tasmād angīkartavya ātmā | anyathā sarvam etad asanigatam syat | katham asaty ātmani karmaphalasambandho ghaṭata ity āha karma kṛtvetyādi | hi yasmāt | karma kṛtvā karmotpādya çubhāçubhalakṣaṇam vinaṣṭe niruddhe sati karmakartari phalam kasya bhaviṣyati | ātmano 'sattve paralokagāminaḥ kasya cid abhāvāt | yena cittakṣaṇena kṛtam karma tasya kṣaṇikatayā tatkarmakriyākāla eva nivṛttatvāt kṛtasya karmaṇaḥ phalam sugatau durgatau vā sukhaduḥkhātmakam kasya bhaviṣyaty utpatsyate naiva kasya cit syāt | paraloke ca kṛtakarmaṇa eva phalayogino 'nyasya kasya cid utpādād iti kṛtavipraṇāço ' [']kṛtābhyāgamaç ca syāt | upalakṣaṇam caitat | smṛtipratyabhijnānasamṇayamirṇayasvayaminihitapratyanumārgeṇa dṛṣṭārthakutūhalaviramaṇakāryakāraṇabhāvatadadhigatapramāṇabandhamokṣādayo 'pi na syuç ced yadi matam tan na yuktam ity aha dvayor ityādi |

dvayor apy avayoh siddhe 2 bhinnadhare kriyaphale | nirvyaparaç ca tatratmety atra vado vṛtha nanu | 72

dvayor apy āvayor ātmavādi(bhāvi)no bhavato mama ca nairātmyavādinah siddhe niçcite | ke siddhe ity āha bhinnādhāre kriyāphale | karma kriyāsmin bhave tasyāḥ phalam paraloke te bhinnādhāre nānādhikaraņe siddhe | tathā hi na yenaiva çarīreņa tasmin janmani karma karoti tenaiva pretya phalam upabhuhkte | tato 'nyad eva karmakartr tadanyac ca phalopabhoktr | tato bhinnādhāre kriyāphale bhavataḥ | atra cāvipratipattir āvayoḥ | syād etad ātmavyāpāram antareņa te eva kartrtvopabhoktrtve na syātām ity atrāha nirvyāpāro vyāpārarahitas tatra tayoḥ karmakriyāphalopabhogayor ātmā niṣkriyatvād acetanatvān nityatvān na kva cid api kriyāyām samarthaḥ | yad apy uktam | jñānamātrādisambandhaḥ kartrtvam tasya bhaṇyate | sukhaduḥkhādisamvittisamavāyas tu bhoktṛtā | iti | tad api pūrvāparakālayor avicalitasvabhāvasyoktakrameṇa na sam-

<sup>4 •</sup>naço.

<sup>2</sup> MINAYEFF: siddher.

<sup>3</sup> ātmā•.

<sup>4</sup> atma•.

gacchate | iti hetor atrātmani nirvyāpāre vādo vivādo vṛthā niṣphalo yadartham asāv aṅgīkṛtas tatra tasyānupayuktatvāt | nanv iti parasaṁbodhane | nanu yady ātmā na bhavet kathain tarhi kṛtavipraṇāçādidoṣo na syāt | tato vṛthā tadvāda ity āha hetumān ityādi | ||

hetumān phalayogīti dreyate naisa sambhavaḥ | samtānasyaikyam <sup>2</sup> āçritya kartā bhokteti decitam | 73

yo hetuman karmana yuktah sa eva phalayogi phalasambaddha ity evam eşa sambhavo na drçyate nopalabhyate | yasmād anya eva mrto loke jāyate anya eva hi 3 | tato hetumatah phalayogo na drevate | evam tarhi kathain nīvate yad uktam anenaiya krtam karma ko 'nyah pratyanubhavisyati 4 | atrāha saintānasyeti | saintānasyottarottarakṣaṇaparainparālakṣanasya kārvakāranabhāvena pravartamānasvaikvam āçrityānekesv ekatvam lokādhyavasāyavaçād āropitam eva nimittīkṛtya kartā bhokteti deçitam ya eva karmanah karta sa eva tatphalasyopabhokta ca | ity etad decitatve 'pi nayābhiprāvavaçād bhagavatā prakāçitam anvathā karmaphalacchedath manyeta janaḥ | na\_tu\_tāvatobhayalokānugāminaḥ sattvam ākhyātam | ata eva ca tatraivoktam upättesv eva skandhadhātvāvatanesu viparīvanta iti 🎖 🛭 tathā cetanā karma cetayitvā karmetivacanāc ca | tad uktam | karmajam lokavaicitryam cetanātatkrtam ca tat | cetanā mānasam karma tajje vākkāvakarmanī | iti | anvatrāpy *uktam* | sattvalokam atha bhājanalokain cittam eva racayaty aticitram | karmajam hi jagad uktam açeşam karma cittam avadhūya na cāsti 🛘 iti | tasmān na cittavinirmuktam anyat karmāsti | tac ca kuçalākuçalam cittam utpādya nirudhyamānam svopādeyacittaksane 6 kuçalakuçaladisanıskaraviçesavasanam adadhati | tad api tada-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le texte paraît altéré (tato [na] vṛthā ...) : la phrase précédente est mise dans la bouche du pūrvapakṣavādin.

<sup>2</sup> Minateff: \*syaikam.

<sup>3</sup> Le mêtre n'est constitué qu'aux dépens du saindhi. L'auteur cite probablement le vers 98 du chap. VIII : « anya eva mrto yasmad anya eva prajayate ».

<sup>4</sup> Cf. p. 303, 1. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> viparyyanta. — Cf. p. 303, l. 26.

<sup>6</sup> Cf. p. 306, l. 3.

bitavāsanām uttarottaratadabhisamskrtaksanaparamparāvicchedatah 1 samtānapravartamānam parinativicesam upagacchat 2 karmavicesānurūpam tathāvidham sukhādisvabhāvam cittātmakam eva phalam abhinirvartavati paraloke | tad yathā ksitibijādayah paramparopasarpanapratyavavicesāt 3 samadhigatāticayatayā prathamaksanopanipātinah svopādevabhūtadvitīvakṣaṇakalāpe kāryotpādānuguṇaviçeṣotpādanadvāreṇa taduttarottaratāratamyam upajanayantah samtatiparināmaviçesād antyaksanalaksanam prakarşaparyantam āsādayanto bijānurūpaçālikodravānkuram utpādayanti | yathā ca lāksārasaparibhāvitam mātulungādibījam uptam tatsamskāraparamparāpravrttes 4 tatprthagutpādisu raktatām utpādayati 5 | na ca tatra kac cit pūrvāparakālayor ekānugāmi samasti | tac ca kuçalākuçalasamtānasyāpi 6 kalpanopasthāpitatvān nopanvāso yuktah | tad uktam | vasminn eva hi saintāna āhitā kurmuvāsanā | phalain tatraiva badhnāti karpāse raktatā yathā 🛘 iti | tasmād yathā bījādisv ātmānam antarenāpi pratinivamena kāryam tadutpattiç ca krameņa bhavati tathā paralokagāminam ekam vināpi kāryakāranabhāvasya pratiniyāmakatvāt pratiniyatam eva phalam | klecakarmābhisaniskrtasya sanitānasyāvicchedena pravartanāt paraloke phalapratilambho 'bhidhīyata iti nākṛtābhyāgamo ' na kṛtavipraṇāço bādhakam | tato nätmänam antarena karmaphalasambandho na yujyate | yathā ca saty evātmani sa na ghatate tathā sapratyayam 8 ucyamānam ativistaram syād iti neha pratanyate | ūha ca | nātmāsti skandhamātram tu kleçakarmābhisaniskṛtam | antarābhavasanitatyā kukṣim eti pradīpavat | pudgala-

¹ •tadābhi•. — •paramparāyā avicchedena (?), cf. plus bas, l. 17. — Comment expliquer l'accusatif : « tadāhitavāsanām »? cf. l. 6 : « taduttarottaratāratamyam upajanayantaḥ », passage qui suggère l'interprétation suivante : tad api (dvitiyakṣaṇacittam) tad(nirudhyamānacitta)āhitavāsanām uttarottaratadabhisamskṛtakṣaṇaparampara[m upajanayad a]vicchedataḥ ...

<sup>2</sup> upagacchet.

<sup>3</sup> paraspara.

<sup>4</sup> prayrttah.

<sup>5 °</sup>padayanti.

<sup>6 •</sup>akuçalam samanasyapi. — tac ca = tatha. — [ekanugamino] nopa•.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. p. 305, l. 3.

<sup>8</sup> sapracayam; — pratyaya — paccaya.

tadvādibhis 1 tattvānyatvapratisedhapaksābhyupagamāt svayam eva vastutvam pratisiddham vastuno hi tattvanyatvaprakaranatikramat parasparaparihārayator ekapratisedhasyāparavidhināntarīyakatvāt | bhārahārādisūtram 2 api samarthitam atrarthe | tasmad abhiprayikim bhagavato deçanam ajanadbhih parikalpito 'sau na vastu san | vastutvābhyupagamenānyatvam ity ātmano nirākaraņenaiva nirastam iti na punar viçesena pratisedhitah <sup>5</sup> | uktam caitad bhagavatā | iti hi bhiksavo 'sti karmāsti phalam kārakas tu nopalabhyate ya imān skandhān vijahāty anyāniç ca skandhān upādatte anyatra dharmasamketat 4 | atrayam dharmasamketo yad asmin satidam bhavaty asyotpādād idam utpadyata iti. Letena bhagavataivedampratyayatāmātralakṣaṇaḥ kāryakāraṇabhāvo 'pi darçita eva | ayam api ca samtānasyety <sup>8</sup> anena yathāvyavahāram anirūpitasvarūpah sūcita eva | samtānavacanenedampratyayatāmātrasyābhyupagamād anyathā samtāna eva na syāt | tena vāstavakāryakāraņabhāvabhāvino 6 doṣā nāvalīyante | idam evācāryapādair uktam | açaktasarvam iti ced bijāder ankurādişu | dṛṣṭā çaktir matā sā cet samvṛtyāstu yathā tathā∥ iti | kāryakāraṇabhāvapratiniyamād 8 eva smrtyabhāvo 'pi nirastah | ekasvānugamātmano 'bhāvān na smartā kaç cid iha vidyate kim tarhi smaraņam eva kevalam āropavaçāt smaryamānavastuvisavam | na cātra smartur abhāve 'pi kac cid vyāghātah | anubhūte hi vastuni vijnānasamtāne smrtibījādhānāt kālāntarena samtatiparipākahetoh smaraņam nāma kāryam utpadyate | evam pratyabhijnānādayo 'pi drastavyāḥ | ativistarabhayāt pratyekam iha na pratividhīyanta iti tatsamarthanam anyatraiva vistareṇāvadhāryam iti | sarvam etat samvrtisatyam upādāya samarthitam | paramārthe tu 9 sarvadharmānām

<sup>1</sup> pudgale tade; cf. p. 297, l. 8.

<sup>2</sup> bhava°; — Cf. les textes discutés dans l'A. k. v., relatifs au pudgala (bharaharah pudgala ity abhiprayah), cités par Minayeff, p. 225, n. 2.

<sup>3 [</sup>pudgalaḥ] — On attend : [tattvaṁ] vastutva•.

<sup>4</sup> samkatat. — Cf. p. 309, 16 et 108 C. — La phrase suivante est citée, Madh. Vṛtti, fol. 15°.

<sup>5</sup> On attend: samtana ity ...

<sup>6 •</sup>bhavino - •vadino.

<sup>7</sup> asakta°.

<sup>8</sup> Cf. p. 306, l. 15.

<sup>9</sup> paramarthahetue.

nihsvabhāvatvāt sarvavikalpoparamāc ca na kim cid utpadvate nirudhyate vā sātmakam anātmakam vā nāpi vicāryamāņam karma tatphalam vā nāpīhaloko na paraloko vā kac ¹ cid asti kalpanāvighatitatvāt | tasmāt sarvam etat pratibimbasamnibham nihsvabhāvam utpadyate nirudhvate kāryakāraņam ca sātmakam nirātmakam ca nityam anityam cābhidhīyate | syapnayat karmakartrtyan tatphalopabhoga ihalokah paralokah sugatidurgatigamanam ca kalpanānām aprahānāt | iti sarvam sustham | yad vaksyati <sup>3</sup> | evanı ca na nirodho 'sti na ca bhāvo 'sti tattvatah | ajātam aniruddham 4 ca tasmāt sarvam idam jagat 🛭 svapnopamās tu gatayo vicāre kadalīsamā ityādi | uktain ca | kartā svatantrah karmāpi tvavoktam vyavahārataḥ | parasparāpekṣikī tu siddhis te 'bhimatānayoḥ | na kartāsti na bhoktāsti puņyāpuņyam pratītyajam | yat pratītyam <sup>5</sup> na taj jātam proktam vācaspate tvayā 🛛 iti 📗 yathā nirātmānaç ca sarvadharmāḥ karmaphalasambandhādinirodhaç ca nibsvabhāvatā ca vathā drstasarvadharmanirodhaç ca tathā pitāputrasamāgame decitam 6 | tad uktam | bhagavān āha | evam eva mahārāja bālo 'çrutavān pṛthagjanaç cakṣuṣā rūpāṇi drstvā saumanasvasthānīyānv abhinivicate so 'bhinivistah samanunīyate samanunītah <sup>7</sup> samrajyate samrakto rāgajam karmābhisamskaroti trividham kāyena caturvidham vācā [...] tac ca karmābhisamskṛtam ādita eva kṣīṇam niruddham vigatam viparinatam na pūrvām diçam nihsrtya tisthati na dakṣiṇām na paccimām nottarām nordhyam nādho nātra [na] vidiçam neha na tiryan nobhayam antarā | tat punah kālāntarena maranakālasamaye pratvupatisthate | jīvitendrivanirodha āvusah pariksayāt tatsabhāgasya karmanah ksinatvāc caramavijnānasva nirudhvamānasva manasa ālambanībhavati 8 | tad yathāpi nāma çayitavibuddhasya janapadakalyāņī | iti

```
1 và na kaç cid ...
```

<sup>2</sup> tatkālopa.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. 150.

<sup>4</sup> aviruddhain.

<sup>5</sup> Sic. — (yat pratityajam na jatam ...)

<sup>6</sup> decitan; cf. le texte cité dans Madh. Vrtti, fol. 40°, in fine. M. Vyut., § 91.

<sup>7</sup> onitisame.

<sup>8</sup> arambani\*.

hi mahārāja caramavijnānenādhipatinā ¹ tena ca karmālambanena ² copapattyamçikam 3 dvayapratyayam prathamam vijnanam utpadyate yadi nārakeşu yadi vā tirvagyonau yadi vā yamaloke yadi vāsura[ni]kāye \* yadi vā manuşyeşu yadi vā devesu | tasya ca prathamavijānasyopapattyamçikasya samanantaraniruddhasyānantaram sabhāgā cittasamtatih pravartate yatra vipākasya pratisamvidā <sup>5</sup> prajāyate | tatra yaç caramavijūānasya nirodhas tatra cyutir iti samkhyā bhavati | yaḥ prathamavijñānasya prādurbhāvas tatropapattir iti | iti mahārāja na kaç cid dharmo 'smāl lokāt paralokam gacchati | cyutyupapatti prajayete 6 | tac ca maharaja caramaviiñānam utpadyamānam na kutaç cid āgacchati nirudhyamānam na kva cid gacchati | karmāpy utpadyamānaii na kutaç cid āgacchati nirudhyamānam na kva cid gacchati | tat kasva hetoh svabhāvarahitatvāt | caramavijnānam caramavijnānena çūnyam karma karmanā çūnvam prathamavijñānam prathamavijñānena çūnyam cyutiç cyutiçūnyā upapattir upapattyā cūnyā karmaṇām cābādhyatā prajāyate vipākasya ca pratisamvedanā | na tatra kaç cit kartā na bhoktā | anyatra nāma samketād i iti vistaraḥ | evam dvesamohābhyām api karmābhisamskaranam vathāyogam vācyam iti | çālistambapunje 'py uktam 8 | punar aparam tattve 'pratipattir 9 mithyapratipattir ajījānam avidyā evam avidyāyām satyām trividhāh samskārā abhini[r]vartante | punyopagā apunyopagā ānandopagāç ca | ime ucyante 10 avidyāpratyayāh samskārā iti | puņyopagānām samskārānām puņyopagam eva vijnānam bhavati | apunyopagānām samskārānām apunyopagam eva vijnānam bhavati | anandopaganam 11 samskāraņam anandopagam 11 eva

```
4 Cf. M. Vyut., § 115.
```

<sup>2 ·</sup>arambhanena.

<sup>3</sup> Cf. p. 311, n. 6. — amçika, cf. Goldstücker, s. voc. amçin.

<sup>4</sup> asure kaye. Cf. Dharmasamgraha, LVII.

<sup>5</sup> On attend: pratisamvedana; cf. plus loin, l. 15.

<sup>6</sup> prajňayeti.

 $<sup>7 = \</sup>text{dharma} \cdot . - \text{Cf. p. } 307, 1.9.$ 

<sup>8</sup> Cf. p. 239, l. 15 et 142 comm.

<sup>9</sup> tattvapre.

<sup>10</sup> Dans les fragments empruntés aux Sutras, le samdhi est moins correct que dans les autres parties du commentaire.

<sup>41</sup> anepa\*, anepagam.

vijnānam bhavati | idam ucyate samskārapratyayam vijnānam iti | [...] tad eva vijnānapratyayam nāmarūpam | nāmarūpavivrddhyā sadbhir āyatanadvāraih krtyakrivāh pravartante | tan nāmarūpapratvayam sadāyatanam ucyate | şadbhya āyatanebhyah şat sparçakāyāh pravartante | ayam sadāvatanapratvavah sparça ity ucyate | yajjātīvah sparço bhavati tajjātīvā vedanā pravartate | iyam sparçapratyayā vedanety ucyate | yas 1 tām vedayati viçeşenāsvādayaty abhinandayaty adhyavasyaty adhitisthati sā vedanāpratvayā trsnety ucvate | āsvādanābhinandanādhvavasāyasthāna(m) 2 ātmapriyaçātarūpair vivogo mā bhavatv ity aparityāgo bhūvo bhūvac ca prārthanā | idam tṛṣṇāpratyayam upādānam ity ucyate | evam prārthayamānah punarbhavajanakani kāryam utthāpayati kāyena manasā vācā | sa upādānapratyayo bhava ity ucyate | tatkarmanirjātānām skandhānām abhini[r]vrttir yā sā bhavapratyayā jātir ity ucyate | yo jātyabhinirvrttānām skandhānām upaparipākād vināço bhavati tad idam jātipratvayam jarāmaranam itv ucyate | peyālam | tatra vijnānam bījasvabhāv[atv]ena hetuh karma ksetrasvabhāvatvena | karmakleçā vijītānabījam samjanavanti | tatra karma vijnānabījasya ksetrakāryam karoti | trsnā vijnānabījam snehavati | avidyā vijnānabījam avakirati | satām eṣām pratyayānām vijnānabījasyābhinirvṛttir bhavati | tatra karmano naivam bhavaty aham vijnāna[sva] ksetrakāryam <sup>3</sup> karomi | trsnāvā api naivam bhavaty aham vijnānabījam snehayāmi | avi|dyāyā a]pi naivam bhavaty aham vijnānabījam avakirāmīti | vijnānabījasyāpi naivam bhavaty aham ebhih pratyavair janitam iti | api tu vijnanabijani karmaksetrapratisthitani trsnasnehabhisyanditam avidyāvakīrnam virohati | nāmarūpānkurasvābhini[r]vrttir bhavati | sa ca nāmarūpānkuro na svayanikrto na parakrto nobhayakrto neçvaranirmito na kalaparinamito na caikakaranadhino napy alietusamutpannah | atha ca mātāpitrsamvogād rtusamavāyād āsvādānuprabaddham vijnānabījam tatra tatropapattyā mātuh kukṣau nāmarūpānkuram abhinirvartayati 4 asvāmikeşu dharmeşv amameşv aparigraheşv apratyarthikesv

<sup>4</sup> Sic.

<sup>2</sup> On attend \*avasāy[ādhişthāna]sthāna ...

<sup>3 •</sup>kşetram karyam.

<sup>4</sup> Cf. Candamaharosanatantra, chap. XVI (J. R. A. S., July, 1897).

ākāçamāyālakṣaṇasvabhāveṣu ¹ hetupratyayānām avaikalyāt ² peyālam | na tatra kaç cid dharmo 'smāl lokāt paralokanı samkrāmati | asti ca karmaphalam asti ca vijnaptir hetupratyayanam avaikalyat 2 | yathagnir upadanāvaikalyāc 3 ca įvalaty evam eva karmaklegajanitam vijnānabījam tatra tatropapattyāyatanapratisanidhau mātuh kuksau nāmarūpānkuram abhinirvartayati | asvāmikeşu dharmeşv amameşv aparigraheşv apratyarthikeşu māyālaksanasvabhāvesu hetupratvayānām avaikalyāt 2 evam ādhyātmikasya pratityasamutpādasya pratyayopanibandho drastavyah | tatrādhyātmikah pratityasamutpadah pancabhih karanair drastavyah | katamaih pañcabhih | na çaçvatato nocchedato na samkrantitah parittahetuto 4 vipulaphalābhini[r]vrttitas tatsadrçānuprabandhataç ceti | kathani na çāçvatatah | yasmad anye maranantikah skandha anya upapattyamcikah skandhāḥ prādurbhavanti | na tu ya eva maraṇāntikāḥ 5 skandhās ta eva copapattyainçikāh skandhāh prādurbhavanti | ato na çāçvatatah | kathain nocchedatah | na ca pūrvaniruddhesu maranāntikesu skandhesu <sup>3</sup> copapattyamçikāh skandhāh prādurbhavanti nāpy ani[ru]ddhesu | api tu maranāntikāh 5 skandhā nirudhyante tasminn eva ca samaye 6 copapattyamçikalı skandhalı pradurbhavanti (napy aniruddheşu | api tu maranāntikāh <sup>5</sup> skandhā nirudhyante) tulādandonnāmāvanāmavat <sup>7</sup> nocchedatah | katham na samkrāntitah | visadrçāt sattvanikāyād visabhāgāh skandhā jātyantare 'bhinirvartante | ato na samkrāntitah | katham parīttahetuto vipulaphalābhinirvṛttitaḥ | parīttanı karma kriyate vipulaphalavipāko 'nubhūyate | atah parīttahetuto 8 vipulaphalābhinirvrttitah | katham tatsadrçanuprabandhatalı | yathavedaniyanı karma kriyate tathavedaniyo vipāko 'nubhūyate | atas tatsadrçānu[pra]bandhataç ceti | evam ādhyātmikalı pratītyasamutpādalı pañcabhir 9 drastavya iti vistarah | tad evam

```
4 akaçeşu maya•; cf. plus bas, l. 7.
```

<sup>2 •</sup>vaiphalyāt.

<sup>3</sup> upādāvavaiphalyát.

<sup>4</sup> paretuhetuto.

<sup>5</sup> marana.

<sup>6</sup> On attend: skandheşûpa°, samaya upa°.

<sup>7 •</sup>avamanavat.

<sup>8</sup> paritue.

<sup>9 [</sup>karanaih]. Cf. 142.

ātmādivirahe 'pi karmaphalasambandho 'vikalah sūtreşu bhagavatā svayam upadarçitam bhavati | iti naikasyobhayanuyayino [']bhave 'pi kim cid virudhyata iti | yadi katham cid api nasty evatma katham tarhi | atma 1 hi ātmano nāthah ko nu nāthah paro bhavet | ātmanā hi sudāntena svargam yāti supanditah | iti gāthāyām uktam 2 | cittam evāhamkāraniçrayatayāsyām ātmaçabdenoktam ! anyatra sūtre cittasya damanani sādhu cittam dāntam sukhāvaham iti cittasva damanavacanāt | tad api cātmadrstvabhiniviştanam 4 anyatratmagrahaparikalpavicchedartham neyarthataya samvrtyā cittam ātmeti prakācitam na tu paramārthatah | etena yad uktam *āryalankāvatāre* | pudgalah <sup>5</sup> samnatih skandhāh pratyayā anavas tathā | pradhānam īçvaraļ kartā cittamātram vadāmy aham | iti 6 | tad api vyākhyātam bhavati yatas tad api cānvatra pudgalādvabhiniveçabādhanāya vacanani na tu tavata cittasya paramarthasattvam uktam | evam anyatrapi skandhādişv ātmadeçanā 7 nevārthā 'taç cittam api vastuto nāhampratyavasya visayalı bhavatu va cittain paramarthasat tathapi na vastutas tad ahamkāra[viṣaya] ity upadarcavann āhātītetyādi |

atītānāgatam cittam nāham tad dhi na vidyate |

athotpannam 8 ahain cittani naște 'smin nasty ahain punați | 74 tridha hi cittani sanibhavati parikalpam upadaya | atītam anagatani praty-

- <sup>2</sup> Cf. Dhammapada, v. 160: atta hi attano natho ko hi natho paro siya | attana hi sudantena natham labhati dullabham | Abhidh. Koça, fol. 38 cité par Minayeff, p. 226]: atmana hi sudantena svargam prapnoti paṇḍita ityuktam gathayam. Madh. Vṛṭṭi, fol. 105°, où est reproduite la même gatha avec la variante: prapnoti paṇḍitaḥ.
- 3 Cf. Dhammapada, v. 35 : cittassa damatho sådhu cittam dåntam sukhavaham. Abhidh. Koça, loc. cit. : cittam cähamkärasamniçraya iti | ... katham punar gamyate | cittam atmaçabdenocyata iti | tata äha | cittasya canyatra damanam uktam bhagavateti | anyatra gathäyäm uktam | cittasya damanam ... Les hérétiques démontrent en rapprochant ces deux gathäs que citta atman (ahamkärasamniçrayatväc cittam atmety upacaryate ...).
  - 4 •drstabhi•.
  - pudgalam.
- <sup>6</sup> La formule qui termine cette strophe se lit fréquemment dans le Laikavatara, not. dev. 92, fol. 46 et suiv.
  - 7 Cf. 76.
  - 8 MINAYEFF: tathotpannam.

<sup>4</sup> apratyahi atmano.

utpannam ca | tatrātītānāgatam naṣṭājātam ¹ cittam nāham nāham darçanaviṣayaḥ | kutaḥ | hi yasmāt tad atītānāgatam cittam na vidyate na sampraty asti naṣṭājātatvāt ¹ | yad atītam tat kṣīṇam niruddham vigatam vipariṇāmitam yad anāgatam tad apy asamprāptam iti pratyutpannam tarhi cittam aham bhaviṣyatīti | ata āhāthotpannam ityādi | athotpannam ² vartamānam cittam aham astu tad api na yuktam yato naṣṭe 'smin nā[sty a]ham punaḥ | asmin pratyutpanne citte naṣṭe dvitīye kṣaṇe 'tīte sati nāsty aham punaḥ paçcād ahampratyayasya viṣayo na dṛṣṭaḥ syāt | pratyutpannasya sthitir nopalabhyate tat kutaç cittam ālambyatām yenālambanam syāt | ato na cittālambano 'pīti nirālambana evāhampratyaya utpadyate | evam ātmano 'sattvān nātmā . . . vartinaç cittasya ca tadviṣayatvāt | nāpi cittam ahamkārasya viṣayaḥ | iti prasādhyopasamharann āha yathaivetyādi |

yathaiva kadalīstambho na kaç cid bhāgaçah kṛtah | tathāham apy asadbhūto mṛgyamāṇo vicāratah | 75

yadi sattvo na vidyeta kasyopari kṛpeti cet |

kāryārtham abhyupetena 4 yo mohena prakalpitaḥ | 76
yadi sarvathaiva sattva ātmā pudgalo vā vicāryamāņo na vidyeta 5 na
syāt tadā kasyopari karuņā bodhisattvānām bhavet | sattvam antareņa kim
ālambya pravartate | karuņā ca samyaksambodhisādhanam tatpūrvakam
eva sambhāranidāneṣu dānādiṣu pravartanāt | ataḥ karuṇāpuraḥsarāḥ
sarve buddhadharmāḥ pravartante | tathā coktam āryadharmasamgītau |

ı naştājjāta.

<sup>2</sup> yathotpannam.

<sup>3</sup> asambhútáh.

<sup>4</sup> MINAYEFF: karyartham apyo; comm., dev. 85: abhyo.

<sup>5</sup> vidyate.

atha khaly aryavalokiteçvaro bodhisattyo mahasattyo bhagayantam etad avocat | na bhagavan bodhisattvenātibahuşu dharmeşu çikşitavvam | eka eva hi dharmo bodhisattvena ārādhitah kartavvah supratibaddhah | tasya karatalagatāh sarve buddhadharmā bhavanti | tad yathā yena rājñac cakravartinaç cakraratnam gacchati tena sarvo balakāvo gacchati l evam eva bhagavan yena bodhisattvasya mahākaruņā gacchati tena sarve buddhadharmā gacchanti | tad yathā bhagavan jīvitendriye saty anyesām indriyānām i pravrttir bhavati evam eva bhagavan mahākarunāvām satvām bodhikārakāṇām dharmāṇām ¹ pravṛttir bhavatīti | āryagayāçīrṣe coktam | kimārambhā manjugrīr bodhisattvānām carvā kimadhisthānā | manjugrīr āha | mahākaruņārambhā devaputrā bodhisattvānāni caryā sattvādhisthāneti vistarah | tasmād avacyam prathamatah sattvālambanā karunābhyupagantavyā | duḥkhitasattvādhiṣṭhānena samutpatteh sattvābhāve ca sā na syāt | iti ced evam manyase yadi tadā naitad vaktavyam ity āha kāryārtham ityādi | kāryam abhimata[m] sādhyam purusārtha ity ucyate | tadartham abhyupetena svikṛtena mohena samvṛtyā yaḥ prakalpitaḥ samāropitaḥ sattvas tasvoparītv arthah | tathā hi sakalakalpanājālarahitani sarvāvaranavinirmuktani paramapuruṣārthatayā buddhatvam iha sādhyam | tac ca sarvadharmānupalambham antareņa nādhigamyate | sa ca prajñāprakarsagamanāt sampadyate | tac ca sādaranirantaradīrghakālābhyāsād upajāvate | tadārambhag ca karuņāvagād utpadyate | sā ca prathamato duḥkhitasattvesu pravartamānā sambhārārambhanidānam utpadyata iti kāryārtham mohasya? samvrtisatyarūpasyābhyupagamaļ | tataļ prathamataļ sattvāvalambanaiva karunā tatah param dharmāvalambanā 'nālambanā ca | ayam abhiprāyo na sarvathā sattvasyābhāvah skandhādayo hi samvṛtyātmaçabdenocyante yathoktam bhagavatā ye ke cid bhiksavah çramanā vā brāhmanā vātmeti samanupaçyantah samanupaçyantiman ete pañcopadanaskandhan iti lato yadi nāma prajnayā nirūpayatah paramārthatah sattvānupalambhas tathāpi samvrtyā na nisidhyata iti | tad uktam | yatah prajñā tattvam bhajati karunā samvṛtim atas I tavābhūn niḥsattvam jagad iti yathārtham vimṛça-

<sup>1</sup> indriyanam, dharmanam.

<sup>\*</sup> karyarthah | mohasya.

taḥ ¹ | yadā cāviṣṭo 'bhūr ² daçabalajananyā karuṇayā | tadā te 'bhūd ārte suta iva pituḥ prema jagati || iti | catustave 'py uktam | sattvasanijñā ca te nātha sarvathā na pravartate | duḥkhārteṣu ca sattveṣu tvam atīva kṛpātmakaḥ || iti | tasmād amī rūpādaya eva sanivṛtyā [sattva]çabdenocyanta ³ iti na karuṇā nirviṣayā | nanu paramārthataḥ sattvābhāve kasya ⁴ tat kāryam iti kathani tatsādhanāya kasya cit pravṛttir ity abhisamdhāyāha kāryam ityādi ||

kāryanī kasya na cet sattvah satyam īhā tu mohatah | duhkhavyupaçamārtham tu kārvamoho na <sup>5</sup> vāryate | 77 na cet sattva iti | yadi sattvo nasti tadaikasyanuyayino 'bhavad rupadinam cotpannavinācitvāt kāryain kasya | na kasya cit syād itv arthah | satvam ity abhyupagama iti | evam evaitan matam evāsmākain naiva kasya cit paramārthatah kāryam asvāmikatvāt sarvadbarmāņām | yady evain katham tarhi tatsadhanaya prathamatah prayettir iti ced iha tu mohatah | iha cesta punas tatkāryārthitayā vyāpāramohān mamaivaitat kāryain bhavişyatīty ekatvādhyavasāyena sattvābhāve 'pi samvrtyā māyāsvabhāvatayā vastuto nirīhatvāt sarvadharmāņām atra pratītyasamutpādāt | tad uktum | nirīhā vasikāh cūnyā māyā ca pratyayodbhavāh | sarvadharmās tyayā nātha nihsvabhāvāh prakācitāh | iti | tasmāt samvyter eva kārvārthavyāpārah | nanu ca moho nāmāvidyāsvabhāvatayā sarvathaivānupādeyas tat katham punas tasyaiva svīkāra ity ata āha duhkheti | dvividho hi mohah samsāraprayrttihetus tatpraçamahetuc ca | tatra yah samsaranidanam sa prahatavya evānyas tu yah paramparayā duhkhavyupaçamārtham sarvasattyajātyādivyasananivṛttinimittam kāryamohah kāryasya paramārthasatyalakṣaṇasyādhigamāva mohah sa punar na vāryate na pratisidhyata upādīyata eva paramārthopavogitvāt | idam īhākṛtam tad api kāryam nātmasukhābhilāsena mahadbhir upādīyate 'pi tu sarvasattyānām ātyantikasarvaduļkhavyavacchedartham | tatra copayabhutah paramarthadhigama eva | tasyapy

<sup>1</sup> vimrşatah. — Mètre çikharini.

<sup>2 &#</sup>x27;bhúd.

<sup>3</sup> Le manuscrit n'indique pas de lacune.

<sup>4</sup> On attend : ... sattvåbhåve [na] kasya [cit] kåryam ...

<sup>5</sup> Sic L<sup>2</sup>, dev. 85. — MINAYEFF: mohena varyate.

upāyabhūtaḥ...¹ samvṛtim antareṇa paramārthānadhigamād iti duḥkha-praçamārthatā kāryamohasya | etat kāryārtham avicārata ity ² asmin prastāve pratipāditam eva pūrvam punar vipancayitum uktam | syād etat | yathā duḥkhopaçamahetutvāt kāryamoho 'vidyāsvabhāvo 'py abhy-upagamyate tathaivātmamoho 'pi taddhetutvād astu | tat kim ātmā ³ yatnena niṣidhyate | tatsvabhāve 'py ātmabhāvanayāhamkārakṣayād bhaviṣyati samsāranivṛttiḥ | tataḥ kim nairātmyabhāvanayeti | atrāha duḥkhahetur ityādi |

duhkhahetur ahamkāra ātmamohāt tu yardhate |

tato 'pi na nivartyac ced varam nairātmvabhāvanā | 78 yathā kāryamoho duhkhopaçamahetur na tathā dvitīva ātmamohah | tasmin saty ahainkāraksayābhāvāt pratyutātmamohāt tv anātmany ātmaviparvāsadarçanāt punar ahamkāro vardhate vrddhim upalabhate 4 | kimbhūto duhkhahetuh | duhkhasya sāmsārikasya tu duhkhatālaksanasya 5 hetuh kāraņam | ahanikāraksayāc ca duhkhopaçama isvate sati cātmadarcane katham asau nivarteta | kārane 'vikalasāmarthye 6 kāryasya nivrttyayogāt | tato duhkham api na nivartate | tathā hy ātmānam paçyatah samskrtesu skandhadhātvāyatanesv aham iti drdhataram utpadyate snehas tatas tadduhkhapratikārecchayā sukhābhilāsī dosān pracchādya tadarthitayānugunādhyāropāt tatsādhaneşu pravartate | svopakāriņi vayam iti buddhir upajāyate | aham mameti ca darcanāt paripanthini vidvesah 7 | tatah samastaduhkhanidānam sarva eva klecopakleçālambaprasarāh pravartanta ity ātmamohe pravartite duhkhahetur ahainkāro bhayati | tad uktam ācūryapūdaih | yalı paçyatv ātmānam tasyātrāham iti cācvatah snehah | snehāt sukheşu tṛṣṇādoṣāms tiraskurute | gunadosam paritṛṣya 8 mameti

<sup>1</sup> Lacune (4 akṣaras?) indiquée dans le manuscrit. Ex conj. : [samvṛtyadhigamah].

<sup>2</sup> Cf. 4.

<sup>3</sup> atma.

<sup>4</sup> upajāyate.

<sup>[</sup>samsárasya]

<sup>6</sup> aviphala.

<sup>7</sup> Cf. Samkhyasūtravrtti, V, 79.

<sup>8 —</sup> gunadoşaparitrşito ...

tatsādhanāny upādatte | tenātmābhiniveço yāvat tāvat tu samsārah | ātmani sati parasamijā atu paribhogāt 1 parigrahadvesau | anavoh sampratibaddhāḥ sarve doṣāḥ prajāyante | iti | ittham ātmasnehān nivartayitum açakto 2 'hamkārah | tato 'pi na nivartyaç cet | tato 'py ātmadarçanād api na nivartyo nivartayitum açakyo 'hamkāro yadā tadā varam nairātmyabhāvanā <sup>3</sup> | nairātmyasva pudgalādivirahasya bhāvanābhyāsah | varam ucyate 4 | ātmadarçanapravrttāhanikārahetutvāt 5 | tāvatkālam astu paçcāt punar iyam api prahāsvata upalambhadrstitvād iti bhāvah 6 | tathā hi tadbhāvanāprakarşaparyantagamanāt sākṣān nairātmyadarçanād virodhinah satkāyadarçanam nivartate | tannivrttau caikasyānugāmino darçanābhāvāt pūrvāpararūpavikalasya ksaņamātrasya darcanam | tatah pūrvāparasamāropābhāvān nānāgatasukhasādhanam kim cin ātmanah paçvati | tato na tasya kva cid vişaye rago jayate napi tatprativirodhini dveşah | asangabhāvād eva nāpy apakārinam praty apakārasthānam pagyati | vena yasmin kṛto 'pakāras tayor dvayor api dvitīyakṣaṇābhāvāt | na cānyena kṛte 'pakāre prekṣāvato 'nyatra vairiniryātanam ucitam nāpi yasya krtas tenāpi 7 | evam rāgādinivṛttāv anye 'pi tatprabhavāḥ kleçopakleçā notpadyante | nāpi vastutalı kasya cit kaç cid apakārakārī | idam pratītyedam utpadyata iti pratītyasamutpādavyavalokanād vā | evain hi pudgalaçūnyatāyāni satkāyadarçananiyrttau chinnamūlatvāt klecā na samudācaranti yathoktam *āryatathūgataguhyasūtre* 8 | tad yathāpi nāma çāntamate vrksasya mūlacchinnasya sarvapattrapalāçam çuşyati | evam eva çāntamate satkāyadrstipracamāt sarvaklecā upacāmyantīti | tasmād varani nairātmya-

<sup>1</sup> paribhāgāt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = açakyo ...

<sup>3</sup> açakyah | ahamkara tada tada vac ca nairatmya.

<sup>4</sup> ucyase.

<sup>5 —</sup> ātmadarçanasya pra°.

<sup>6</sup> Cf. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> C'est-à-dire: na ca yasya kṛto 'pakāras tenaiva vairiniryātanam kartum çakyate (atītatvāt).

<sup>8 °</sup>grhyasütre. — Même fragment cité dans Mudh. Vrtti, fol. 107 (Ms. Camb. : tathagataguhyake) avec variantes : ... vrkşamule chinne sarvaçākhāpatrapalaçāni çuşyanti ... upaçāmyante.

bhāvanā | gatam idam ānuṣaṅgikam | saṁprati punar ahaṅikāraviṣayaṁ nirūpayitum upakramate | syād etad yadi nāmātmā vicāreṇa kharaviṣāṇa-sadṛçatvān nāhaṁkāraviṣayaḥ | tathāpi kāyo 'vayavī ' tadviṣayībhaviṣyatīti | atrāha kāyo netyādi ||

kāyo na pādau na janghā norū kāyah katir na ca !
nodaram nāpy ayam pṛṣṭham noro ² bāhū na cāpi sah | 79
na hastau nāpy ayam pārçvau na kakṣau nāmsalakṣaṇah ³ |
na grīvā na çirah kāyah kāyo 'tra katarah punah 4 | 80

kāyo 'pi vicāreņaiko naiva kaç cid astīty upadarçayati | tathā hi karacaranādayo bhāgā <sup>8</sup> eva param dreyante na tv ekah kāyo nāma pratibhāsate na ca teşv anyatamalı kayo yujyate yatalı kayo na padau na caranau | na janghā janghā ca kāyo na bhavati | norū janghaikadeçaviçeşo na kāyaḥ | katir na ca gronir api naiva kāyah | nodaram jatharam api kāyo na bhavati | napy ayani pṛṣṭham 6 | ayani kayah pṛṣṭham api naiva | noro na vakso 'pi kāyah | bāhū na cāpi sah | sa kāvo bhujāv api na bhavati | na hastau karāv api na kāyah | nāpy ayani pārçvau | ayani kāyah pārçvāv api naiva bhayati | na kakṣau bhujamūle 'pi na kāyaḥ | nāmsalakṣaṇo nāpi skandhasvabhāvah kāyah | na grīvā na kamdharā kāyah | na çiraḥ kāyaḥ | mastako 'pi kāyo na bhavati | caraṇādīnāin vakṣyamāṇavicāreṇa paramānuço 'py anavasthānāt karacaranādīnām anvatamacchede kāyavināçena maranaprasangāt parābhyupagamābhāvāc ca naisu pratyekam kāyātmatā | evam yadā na pratyekam ete kāyasvabhāvā etatsamudāyamātram ca çarīram tat kāyo 'tra kataraḥ punaḥ | ata eşu pādādibhāgeṣu purovartiṣu çarīrakalpanānimittesu katarah kāyo bhayatu | naiya kaç cid eko 'pi nirūpyamāṇaḥ kāyātmaka upalabhyata iti yāvat | athāpi syān naivam abhidhiyate pratyekanı karadayah kayah kim tarhi sarvayayayayyapakatyad avayavinah sarvāvayavesu vartata iti | atrāha yadītyādi |

```
1 kāyāvayavi; — même lecture, p. 319, ll. 4, 12, 18.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Minayeff: norū.

<sup>3</sup> Minayeff : nanga.

<sup>4</sup> Dev. 85: parah.

<sup>5</sup> bhaga.

<sup>6</sup> prstho 'yam.

yadi sarveşu kāyo 'yam ekadeçena vartate | amçā amçeşu 1 vartante sa tu 2 kutra svayam sthitah | 81

sarvāvayaveşu vartamāno 'yam ekadeçena vartate yugapat sarvātmanā vā | tatra yadi sarveşu karacaraņādişv avayaveşu kāyo 'vayavy ekadeçena vartate kena cid bhāgena kani cid avayavani vyāpnoti sarvātmanā sarvam ity arthaḥ | tad etan na vaktavyam | yato yair ekadeçe 'vayaveşu vartate teṣv api kim ekadeçeṣv aparair ekadeçena vartate 5 | sarvātmanā vetivikalpo 4 na nivartate | tatrāpi punar ekadeçena vrttikalpanāyām anavasthānavrttiç ca syāt | api ca tasyāvakāçābhāvād evāvayaveṣu na vrttir ity āha aniçā iti | aniçā bhāgā aniçeṣu svasvabhāgeṣu vartante vyavatiṣṭhante svasvabhā[ga]vyavasthitatvāt sarvabhāvānām | sa ca kutra svayani sthitaḥ | svayani punar asau kāyo 'vayavī kva nu nāma vyavasthita iti na vidmaḥ | atha dvitīyo vikalpaḥ | tatrāha sarvātmanetyādi ||

sarvātmanā cet sarvatra sthitah kāyah karādişu | kāyās tāvanta eva syur yāvantas te karādayah | 82

sarvātmanāpi vṛttisainbhāvanāyām avayaveṣv anavakāçāt sa ca kutra svayam sthita iti prasaigo nādyāpi nivartate | tathāpi punar aparam ucyate | sarvātmanā sarvabhāvena naikadeçena | sarvatra sarveṣu karādiṣv avayaveṣu | ādiçabdāc caraṇādiṣu | sthitaḥ samavetaḥ kāyo 'vayavī ced yadi tadā punar ayam doṣaḥ syād ity āha kāyā ityādi | kāyā [a]vayavinas tāvanta eva syus tatsamkhyāparicchinnā eva prāpnuyuḥ | kiyantaḥ yāvantas te karādayaḥ | te karacaraṇādayo 'vayavā yāvantas tatsamkhyāparicchinnās tatsamavetā avayavino 'pi tāvanta eva bhaveyuḥ | tasya niramçatayā sarvātmanā teṣu parisamāptatvāt tadanekasambandhād anekatvān nānyathaikavṛttiḥ syāt | ayam ca prasango naikatraikadeçena

<sup>1</sup> Sic L2, M. — Dev. 85: anga angeşu. — Mixayeff: angadeçeşu.

<sup>2</sup> Sic Minayeff. D'après le comm. : ca.

<sup>3</sup> On peut traduire en employant les expressions du comm. : « yata ekadeçena vṛttikal-panāyam yair bhāgair ekadeçavayavan vyapnoti tan api kim ekadeçan aparair vyapnoti ». L'explication proposée (et qui constitue la première hypothèse : « kena cid bhagena ... ») du rapport de l'avayavin et des avayavas est applicable à chacun des avayavas : la première hypothèse se ramène donc à la seconde et il y a « anavasthana ».

<sup>4</sup> ceti.

vṛttipakṣe 'pi yojayitavyaḥ | ¹ yathā raktāraktapihitāpihitakampākampā-dayo 'pi yathāyogani vaktavyā iti | evani pratyakṣādipramāṇasamadhigamyaḥ kāyo nāsti bādhakani punar asyānantaram uktam astīti prasādhitam ity upadarçayann āha naivāntar ityādi || ²

naivāntar na bahili kāyali katham kāyali karādisu | karādibhyali prthag nāsti katham nu 3 khalu vidvate | 83

pūrvam antarvyāpārapuruṣapratiṣedhān māmsaconitādīnām vicāritatvān naivāntar madhye kāyaḥ 4 | adhunā punar avay[av]inaḥ pratiṣedhān na bahir na bāhya[ḥ] pratyakṣādigocaraḥ kāya iti kāyaḥ karādiṣu katham vyavasthāpyate | atha karādivyatirikto bhaviṣyatīty āha karādibhya iti | karādibhyo 'vayavebhyaḥ pṛthag bhinna upalabdhilakṣaṇaprāptiḥ 5 kāyo nāsti na pratibhāsate karādaya eva hi kevalāḥ pratibhāsante | evam yo na karādisvabhāvo nāpi tadādheyaḥ samaveto 6 nāpy antargato na cāpi tadvyatiriktaḥ sa kāyaḥ katham nu khalu vidyate | katham nv iti 7 | katham cid api kāyam anupalabhamānas tatsattvam abhibhāvayet 8 | pṛcchati katham nu kena prakāreṇa vidyate tatsattā vyavasthāpyate | yadā caivam vicāreṇa kāyo vyavasthāpayitum açakyas tadāsann iva vyavahartavya ity upasamharann āha tan nāstītyādi |

tan nāsti kāyo mohāt tu kāyabuddhiḥ karādişu | samniveçaviçeşeṇa sthāṇau puruṣabuddhivat | 84

```
1 [tad] yatha ... — Cf. Samkhyasutravrtti, 1, 42.

2 Dans le manuscrit dev. 85, on lit après le çl. 82 les deux stances suivantes :

karadyantargatah kayah pihito dreyate katham |

athasau bahirantastho na dreyeran karadayah ||

karadyavasthito * dretah karadinath na bhagatah ** |

nihpradeçapradeçanath pradeço yujyate katham ||

3 Minaveff : tu.

4 Cf. 58 et suiv. — Sur la valeur du mot kaya dans l'expression : « satkayadreti »,

cf. Sénart, Mélanges Harlez, p. 292.

5 Cf. p. 321, l. 2.

6 [tat]samaveta — tadadheya.

7 kathantviti.

8 Sic.

Ms. : *sthite. — Cf. 85 Comm. l. 18, 87 l. 6.
```

" Ms. : vágatah. — bhágatah = ekadeçena.

tan nāsti kāya iti yasmād uktavicāreņa nopalabhyate tasmād upalabdhilakṣaṇaprāpto 'nupalabhyamāno nāsti kāyaḥ | yadi nāsti kathan tarhi karādiṣu kāyabuddhir ity āha mohāt tv ityādi | mohād avidyāvaçāt punaḥ kāyabuddhiḥ karādiṣu | na tu punaḥ ¹ paramārthataḥ | avadhāraṇe vā tuçabdaḥ | tathā hy ² anavarāgrasamsārapravṛttijanmaparamparāparicitamithyābhyāsavāsanāvaçād yathāvasthitavastutattvapratipattāv api tadviparītasamāropakalpanopajāyate ³ tadupanibaddho 'yam kāyādivyavahāro loke vartate na tu pāramārthika iti | katham anyatra sā na bhavatīty atrāha samniveçeti | karacaraṇādisamniveçaḥ samsthānam tad eva viçeṣas tena ⁴ | citram ahetu nārakagatiṣv ⁵ eva na sarvatra sā bhavati | pratiniyataviṣayā hi bhrāntaya iṣyante | katham iva | sthāṇau puruṣasvabhāvarahite 'pi puruṣasādhāraṇoddhṛtādisamniveçaviçeṣam upalabdhavato dūrād [a]vivecitāparaviçeṣaya ⁶ cidvibhramāt puruṣabuddhir upajāyate tathā prakṛte 'pīty arthaḥ | syād etad | katham punar etad avasitam mohād eva kāyabuddhir na tu punar vastuta ity atrāha yāvad ityādi |

yāvat pratyayasāmagrī tāvat kāyah pumān iva 7 | evam karādau sā yāvat tāvat kāyo 'tra dṛçyate | 85

yāvad yatkālāvadhiparicchinnā pratyayānām kāraņānām pṛthivyādiṣaḍdhātuṣaṭsparçāyatanāṣṭādaçamana - upavicārātmakānām karaṇāmayattavṛttīnām sāmagrī samavadhānam tāvatkālāvadhir eva kāyaḥ pumān iva yathā puruṣasvabhāvavirahito 'pi paramārthataḥ parikalpitarūpatayā puruṣa iva pratibhāsate vyavahriyate ca | upalakṣaṇam caitat | strī vety api draṣṭavyam | na pūrvam kalalādyavasthāyām na paçcād vikalitatvād bhasmādyava-

```
1 te punas tu paro.
```

<sup>2</sup> hy unavara.

<sup>3</sup> tadvip. — Peut-être: esamarop[at] ...

<sup>4</sup> Ponctuation restituée.

Sic. — Peut-être: citramahitanarakaº (?) — mahita, cf. P. IV., s. voc. 2º; Childers, s. voc.

<sup>6</sup> vivecitah | para.

<sup>7</sup> Sic Minayeff; dev. 85, Burn. 90 : « ... tavat kaştham puman iva », variante discutée **D. 322**, 1. 16.

<sup>8 •</sup>manoparivāra•, cf. 88, comm. — Lisez : y[āv]ātkāla•.

<sup>9</sup> Cf. P. W. s. voc. kal \* 9 (kalita - bhedita).

sthāyām nijasvabhāvābhāvāt | idam atrāpi sārgalam ity upadarçayann āhaivam ityādi | yathā pratyayasāmagrīsadbhāvah 1 kāyah pumān iva pratibhāsate sadbhāvena pratibhāsata evain tathā karādau yāvat sā pratyayasāmagrī tāvat kāyo 'tra karādau dreyate kalpanāvaçāt pratibhāsate | na tu paramārthatah | tasmāt sāmagrīsākalye bhavati tadabhāve ca na bhavati kāyabuddhiḥ | ato mohād eva karādişu kāyabuddhir iti niçcitam | ayam atra samudāyārthah | tattatpratyayasāmagrīsadbhāve tattadvastusvabhāvam antarenāpy <sup>2</sup> abhūtam tattvam ādarçayantī bhrāntiyacād asau kalpanopajāyate | tadvaçāt samniveçaviçesesu strīpurusakāyādivyavahārah pravartate ata eva bhāsmādyavasthāyām sāmagrīvaikalyān nivartate 3 ato nāyam kāyādivyavahāro vāstava iti vaksyati | tad uktam | kāyasvabhāvo vaktavyo yo 'vasthārahita[h] sthitah | kāyaç cet pratimākārah \* peçībhasmasu nāsti saḥ | sūksmabhāvena cet tatra sthaulyam tyaktvā vyavasthitaḥ | anirdeçyah svatah prāptah kāya ity ucyate katham | iti 5 | uktain ca | hetutah sambhavo yasya sthitir na pratyayair vinā | vigamah pratyayābhāvāt so 'stīty avagatah katham | iti | kva cit pāthah | yāvat pratyayasāmagrī tāvat kāstham pumān iva | tatredam vyākhyeyam | yāvad viparyāsapratyayasāmagrī <sup>6</sup> [tāvat] sthāņau purusapratītis tāvat kāstham kāndasvabhāvani 7 pumān iva purusa iva pratīvate na tadabhāve evani karādau vāvat sā pratyayasāmagrī tāvat kāyo 'tra karādau dṛçyate pratibhāsate na paçcāt | ato mohād eva kāyabuddhir iti niccayah | nanu yadi nāma kāyo nāsti karacaraņādayah punar avayayāh pratyaksopalabdhatvā[t] pratiseddhum açakyā ity āçankya karādayo 'pi parikalpitasvabhāvā evety upadarcayitum āhaivam aiigulīti 🏾

evam angulipunjatvat pado 'pi kataro bhavet | so 'pi parvasamuhatvat parvo 'pi 8 svamçabhedatah | 86

```
    Lisez: *sadbhave. — Peut-être: yatha [yavat] ... [tavat] kayaḥ ...
    antareṇapy.
    nivartante.
    Peut-être: pramitakaraḥ.
    Cf. 320, n. 2; 323, l. 19.
    *pratyayās*.
    kāṇḍaih kāṣṭhasvabhāvam.
    D'après le comm.; Minaveff: parvāpi; P. W.: parvan.
```

yathaiva vicāryamāṇaḥ kāyo nāsty evan karacaraṇādayo 'pi na santi | yata aṅgulīnām puñjaḥ samudāyaḥ | aṅgulīnām ity upalakṣaṇam | pārṣṇipra-bhṛtīnām api draṣṭavyaḥ | tasya bhāvas tattvan tasmāt tatsvabhāvād ity arthaḥ | pādo 'pi caraṇo 'pi kataro bhavet | tatsamudāyam antareṇa vicāryamāṇo naiva kac cid iti bhāvaḥ | aṅgulipuñjo 'pi naikasvabhāva ity āha so 'pītyādi | so 'py aṅgulipuñjo 'pi vicārato na vastu san | kutaḥ parva-samūhatvāt parvāṇām aṅgulibhāgānām | samūhatvāt saṅghātatvāt | kataro bhaved iti prakṛtena saṅbandhaḥ | parvāṇām api pratyekam avastutvam ity ata āha parvo 'pi na vastu | kasmāt svāṅṇcabhedataḥ svasṣātmano 'm̄çānām avayavānām bhedato vibhāgāt | aṅiçā api tattvato na santīty ata āhāmçā apy aṇubhedencti |

amçā \* apy anubhedena so 'py anur digvibhāgataḥ | digvibhāgo niramçatvād ākāçam tena nāsty anuḥ | 87

aniçāḥ par[v]abhāgā apy aņubhedena paramāņuço vibhāgena bhidyamānatvāt kalpitā eva | aņavo 'pi na pratyekani paramārthasanta ity āha so ['py a]ņur iti | diçām pūrvāparadakṣiņottarādharordhvasvabhāvānām sambandhena vibhāgato nānātvāt tadvibhāgabhedād bhidyamānasya paramāņoḥ saḍamçatā syāt | dikṣu vā vibhāgā nānādigavasthitā nānārūpāmiçāḥ paramāņos tato bhedena tasya svabhāvo 'vatiṣṭhate 'a | digbhāgabhedo yasyāsti tasyaikatvam na yujyate | iti nyāyāt | tathā hi pūrvāparadigavasthitaparamāṇvabhimukham yat tat paramāņor madhyavartino rūpam tat kim ekam evāparam vā | yady ekam eveti pakṣas tadā sarvaparamāṇūnām paricaryāvasthitānām 'a ekadeçatāprasangaḥ | yataḥ pūrvādidigavasthitaparamāṇusamānadeçatām antareṇāparadigādyavasthitaparamāṇunā 'a na prāgdeçāvasthitaparamāṇvabhimukham syāt | anyathā rūpabhedaprasangāt | tatsamānadeçatā ca na tatsvarūpānta[r]bhāvam antareṇa tasyāpi pūrvadigavasthitasya paramāṇor apara[para]māṇunā sarvātmanā sambandhena | tatsvarūpāntarbhāvāt paramāṇumātram dravyam syāt | tathā ca sati pracayarūpā

```
4 •bhaganam.
```

<sup>2</sup> Mikaveff: amçan apy.

<sup>3</sup> Cf. p. 322, n. 5.

<sup>4</sup> Peut-être: paricayaº; cf. plus bas, l. 28, pracayarupa (= dravya.

<sup>5</sup> On attend: \*paramanyabhimukhani ...

bhūdharādayo na syuh ato bhāndādīnām 1 pracayam icchatā dvitīya eva pakṣaḥ samabhyupeyaḥ | tadā ca ṣaḍbhir aparāpararūpeṇa yugapat sambandhāt sadbhāgo madhyaparamānuh svāt tattatdeçāvasthitāparāparaparamānusanibandhena tatparamānurūpasya bhedād iti paramānur api naikasvabhāvo yuktah | yad uktam ācāryapādaih | satkena yugapad yogāt paramāņoh sadamcatā | sannām samānadecatvā[t] piņdah syād anumātrakah <sup>2</sup> | iti <sup>3</sup> | te 'pi punar anīvāmso bhāgās tathaiva nirūpvamānā nirātmatayā nabhaḥsvabhāvatām pratipadyanta ity āha digvibhāgo 'pītyādi | digvibhago 'pi digbhedena paramanor vibhago 'pi pūrvavat sadamcatayā bhidvamānah kataro bhavet | na kim cid vastu svāt | etat sarvatra pūrvesu vojanīyam | kuto 'namçatvāt | ato 'bhinikṛṣyamāṇo 4 niḥṣyabhāyatayākācam cūnyam eva | tena kāranena nāsty anur na vidyate paramānur iti | eyam karādayo 'pi vicārato nihsvabhāvā drastavyā iti tatah kāyo 'pi na paramārthatah kac cid asty ekānekasyabhāvayiyogasya pratipādanāt | ittham na keçādayo na cātmā nāpi cittam na ca kāyo hamkārasya visayo vastutah | tasmād avidyāsamutthāpitātmatayātmādisattvam antareņāpi pravartamāno 'yam <sup>5</sup> aham iti pratyayo nirvisaya eya samutpadyate | tena yad uktam aham eva na kim cic ced bhayam kasya bhavisyatīti tat samarthitam 6 | sarvena caitena käyasmṛtyupasthānam upadarçitam bhayati | yad uktam dharmasangītisūtre i punar aparam kulaputra bodhisattva evam kāyasmrtim upasthāpayati | ayam kāvah pādapādāngulijanghorutrikodaranābhīprsthavamçahrdayaparçyaparşukahastakalaniyyabhyangagriyahanulalataçırahkapālamātrasamūhaļ 7 karmabhavakārakopacito nānākleçopakleçasamkalpaçatasahasrānām āvāso | bahūni cātra dravyāni samavahitāni yad uta keçaroma-

<sup>1</sup> bhavanadinam ...; peut-être : pracaya[tva]m.

<sup>2</sup> bhandamatrakah.

<sup>3</sup> Cf. Sarvadarçanas. p. 16, l. 5 (ed. 1858) : şaţkena yugapad yogat paramanon şadam-cata | teşam apy ekadeçatve pindan syad anumatrakan | — Cf. Garbe, Samkhya-Ph., p. 238, note.

<sup>4</sup> ati.

<sup>5</sup> pravartamaņo syamaham ...

<sup>6</sup> Cf. 57.

<sup>7</sup> M. Vyut., § 189, 75 (trika), 77 (parçvika, cf. P. W. parçuka, parçuka). — ... kalani-vyabhyanga ...? (karanga-pratyanga?).

nakhadantāsthicarmapiçitavapulisnāyumedovasālasikāyakınmūtrapurīsāmāçayapakvāçayarudhirakhetapittapūyaçinighānakamastiskamastakalungāni 🐪 evam bahudravyasamūhas tat ko'tra kāyah | tasya pratyaveksamānasyaivam bhavaty ākāçasamo 'yam kāyah | sa ākāçe smrtim upasthāpayati | sarvam etad ākāçam iti paçyati | tasya kāyaparijñānahetor na bhūyah kva cit smrtih prasarati na visarati na pratisaratiti | punar uktum | ayam kāyo na pūrvāntād āgato nāparānte samkrānto na pūrvāntāparāntāvasthito 'nyatrāsadviparyāsasambhūtah i kārakavedakarahito nādyantamadhye pratisthitamūlah asvāmiko 'mamo 'parigraha 3 āgantukair vyavahārair vyavahriyate kāya iti deba iti bhoga ity āçraya iti çarīram iti kuņapa ity āyatanam iti | asārako 'yam kāyo mātāpitrcukraconitasambhūto 'cucipūtidurgandhisvabhāvo rāgadveṣamohaviṣādataskarākulo 4 nityam çatanapatanabhedanavikiraņavidhvanisanadharmo nānāvyādhicatasahasranīda iti evanī yadā vicāryamāņo vastutaļi çūnyasvabhāvatayākāçasanikāçaļi sarvathā kāyas tadā mithyaiva vastutattvam āropya rāgādikam utpādayantaļ sanisāram upasambrmhayanti bālā ity āhaiyam ityādi

evam svapnopame rūpe ko rajyeta vicārakalı 5

kāyaç caivain yadā nāsti tadā kā strī pumānie ca kaḥ | 88 evam ity uktaprakāreņa svapnopame svapnopalabdha iva rūpe saumanasyasthānīye ko rajyeta 6 ka āsajjet[a] | asya copalakṣaṇatvāt ko dviṣyāt ko muhyed ity api veditavyam | tadā saumanasyasthānīyāni cakṣuṣā rūpāṇi dṛṣṭvā rāgo jāyate | daurmanasyasthānīyāni cakṣuṣā rūpāṇi dṛṣṭvā dveṣo jāyate | upekṣāsthānīyāni cakṣuṣā rūpāṇi dṛṣṭvā moho jāyata iti 7 | yad etan mano 'nukūleṣu 8 rūpeṣv anunītain carati tenāsya rāga utpadyate | pratikūleṣu rūpeṣu pratihatain 9 carati tenāsya dveṣa utpadyate | naivā-

```
1 mastiskamastakalusani.
```

<sup>2</sup> On attend: 'nyatra vasado, ou nanyatrasado.

<sup>3</sup> amamaparigraha.

<sup>4</sup> odosao. — Cf. Divyaradana (P. W., s. voc. catana).

<sup>5</sup> Minayeff: vicakṣaṇaḥ; — Burn. 90, Dev. 85: vicarakaḥ.

<sup>6</sup> rajjet.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. M. Vyut., §§ 102, 108.

<sup>8</sup> mano 'pratikuleşu.

<sup>9</sup> Le manuscrit répète le mot pratihatam.

nukūlesu na pratikūlesu sammūdham 1 carati tenāsya moha utpadyate evam çabdadisu trividham alambanam anubhavati pürvavat | tatra yah panditajātīya iti | atyantatavā <sup>2</sup> caksurāyatanam çūnyam caksurāyatanasvabhavena tat pūrvantato 'pi nopalabhvate | aparantato 'pi nopalabhvate | madhyato nopalabhyate svabhāvarahitatvāt | evam anyesu crotrādisu vaktavyam | evam atyantatavā rūpāyatanam cūnyam rūpāyatanasvabbāvenetyādi pūrvavat evam cabdādisu vācyam iti hi māyopamānindriyāni svapnopamān visayān pacyanti | tasya katham rāgādikam utpadyate | ata evāha vicāraka iti | vicārako vicakṣaṇaḥ | evam etad yathābhūtanī samvakprajňayā <sup>3</sup> pacyan ko rajyate <sup>4</sup> dvesti muhyati | atra svapnopalabdhajanapadakalyāṇīprabhṛti bhagavato nidarçanam upadarçayitavyam <sup>5</sup> | kāyābhāve ca str[y]ādikalpanayāpi rāgo na yukta ity āha kāyaç cetyādi | hetusamuccaye cakāraḥ | tasmāt stryādikalpanayā rāgo bhayati | kāyo yadaiyam uditanayena nästi nihsvabhävas tadā 6 käyābhävāt kā strī kāminī yasyāh kamanīyatayā puruse rāgo bhavet į kaç ca pumān kāmuko yasya rañjanīvatayā strivām rāgo bhavet | strī svātmani 7 strīti samkalpya bahirdhā 8 puruse purusa iti ragam janayati | evam puruso 'pi svatmani purusa iti samkalpva bahirdhā striyām strīti rāgam janayati | kāyābhāve tu strivām strīti na samvidyate | puruso na samvidyate | yac ca svabhāvena na samvidyate na tat strī na purusa iti | tasmād asati kāye stryādikalpanākrto 'pi na yujyate ragah | tat kasya hetoh | manyanopagata <sup>9</sup> hi saryadharma iti | yathāpradhānam ayam nirdeçah 10 | evam eva srakcandanādayo 'pi svabhāvarahitā veditavyā yathā dvesamohavisavā apīti | uktam caitad bhagavatā pitāputrasamāgame | saddhātur ayam mahārāja purusah sat-

```
t sammudhaç.
```

<sup>2 •</sup>jatiyah iti krtyantataya.

³ •pūjaya.

<sup>4</sup> rajyeta.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. p. 308, l. 25.

<sup>6</sup> kada.

<sup>7</sup> stribhic catmani.

<sup>8</sup> bahir va; même graphie plus bas. — Cf. l'expression bahirdha cunyata.

<sup>9</sup> manyunapagata; — cf. p. 328, l. 17.

<sup>10 -</sup> pradhaniko 'yam ...

sparçāyatano 'stādaçamana-upavicāra iti | khalu punar etad yuktain kiin caitat pratītyakam 2 | sad ime mahārāja dhātavah | katame sat | tad yathā prthvidhatur abdhatus tejodhatur vayudhatur akaçadhatur vijnanadhatuc ca ime mahārāja sad dhātavah vāvat sad imāni mahārāja sparçāyatanāni 3 | katamāni sat | caksuḥsparçāyatanani rūpānāni darçanāya vāyan manahsparçāyatanam dharmānām vijnānāya 4 imāni mahārāja satsparcāyatanāni | peyālam | astādaçeme mahārāja [mana]upavicārāh | katame 'stādaca | iha purusac caksusā rūpāni drstvā saumanasvadaurmanasvasthānīyāni <sup>5</sup> rūpāny upavicarati | evam crotrādisu vācvam <sup>6</sup> | tena pratyekam indriyaşatkanı saumanasyäditrayabhedäd aştādaça mana-upavicārā bhavanti | peyālam | katamaç <sup>7</sup> ca mahārājādhvātmikah prthyīdhātuh | vat kim cid asmin kāye 'dhyātmam khakkhatatvam 8 kharagatam upāttam | tat punah katamat tad yathā kecā romāni nakhā dantā itvādi | katamaç ca mahārāja bāhyaḥ pṛthvīdhātuḥ 9 | tatra mahārājādhyātmikaḥ pṛthvīdhātur utpadyamāno na kutaç cid āgacchati nirudhyamāno na kva cit samnicayam gacchati | bhavati mahārāja samayo 'yam ... 10 adhyātmam strīti kalpavati | sadhvatmam aham strīti kalpavitva bahirdha puruse 11 purusa iti kalpayati | sā bahirdhā puruse 11 purusa iti kalpayityā sainraktā satī bahirdhā puruseņa sārdham samyogam ākānksate | puruso 'dhyātmam puruso 'smīti kalpayatīti pūrvavat | tavoh samyogam ākānksāvām samvogo

<sup>1</sup> mṛdusparçayatanalı astadaçamanoparicaralı.

<sup>2</sup> Sic.

<sup>3</sup> Les α sparçayatanas », organes des six vijñanas, sont les ayatanas d'ordre impair dans la liste de la M. Vyut., § 106. — Cf. Dharmasaingraha, XXIV.

<sup>4</sup> vijñananam.

<sup>5</sup> On attend un troisième terme, cf. p. 325, l. 21.

<sup>6</sup> varyyam.

<sup>7</sup> kāmac.

<sup>8</sup> Le copiste écrit successivement : khakanaṭatvam, khanakaṭa°, khankhaṭa°, khan-khaṭa°. — Cf. P. K., 1 61, où 1e kharatva est mis en relation avec le pṛthividhatu. — M. Vyut., § 101, 6.

<sup>9</sup> A cette question, l'auteur répond par la théorie de l'adhyatmika pṛthividhatu; on attend : katham ... adhyatmikaḥ pṛthividhatur draṣṭavyaḥ (cf. p. 328, l. 12).

<sup>10</sup> Cf. p. 328, l. 8; — samayo 'yam [yat stry] adhyo — ou: samayo yat [stry].

<sup>11</sup> purusain.

bhavati | samyogapratyayāt kalalam jāyate | tatra mahārāja yac 1 ca samkalp[y]ate yaç ca samkalpayitā i ubhayam etan na samvidyate striyām na strī samvidyate puruse puruso na samvidyata iti hy asann asadbhūtah ? samkalpo jäyate so 'pi samkalpah svabhävena na samvidvate | yathä samkalpas tathā samyogo 'pi kalalam api svabhāvena na samvidyate | yac ca svabhāvato na samvidyate tat [katham] khakkhatatvam janayisyati | iti hi mahārāja samkalpam jāātvā khakkhatatvam veditavvam yathā khakkhatatvam utpadyamānam na kutaç cid āgacchatīti | bhavati mahārāja samayo yad ayam kayah çmaçanaparyayasano bhayati | tasya tat khakkhatatyam samklidyamānam samnirudhyamānam na pūrvām diçam gacchati na daksinām na paçcimām nottarām nordhvam nādho nānuvidiçam gacchati 5 | evam mahārājādhyātmikah prihvidhātur drastavyah | pevālam | tatra mahārāja pṛthivīdhātor utpādo 'pi çūnyo vyayo 'pi [çūnyaḥ] | utpannaḥ f pṛthivīdhātuh svabhāvaçūnyah | iti hi mabārāja prthivīdhātuh prthivīdhātutvena nopalabhyate | anyatra vyavahārāt | so 'pi vyavahāro [... | ...] s na strī na puruşah evam mahārāja yathābhūtam samyakprajñayā drastavyam iti tena kā manyanā 6 | manyanā māragocarah | tat kasya hetor manyanopagatā hi sarvadharmā iti | evam kāyasmṛtyupasthānam pratipādva vedanāsmrtvupasthānam upadarçayitum vedanām vicārayann āha yady asti duhkham iti |

yady asti duḥkham tattvena prahṛṣṭān kim na bādhate |
çokādyārtāya mṛṣṭādi sukham cet kim na rocate | 89
trividhā hi vedanā sukhā vedanā duḥkhā vedanāduḥkhāsukhā ceti 7 | tatra
rūpavad vedanāpi paramārthato nāsti | katham iti cet | yady asti duḥkham
asātaveditam 8 tattvena paramārthena tadā prahṛṣṭān kim na bādhate sam-

<sup>1</sup> yaç.

<sup>2</sup> asambhūta.

<sup>3</sup> Cf. p. 308, l. 28, où il faut corriger : ... nanuvidiçam ...

<sup>•</sup> utpanno, — Il faut, ce semble, restituer: utpado 'py [utpadena] cunyah | vyayo 'pi [vyayena cunyah] | [an]utpanno ['niruddhah] pṛthivio.

<sup>5</sup> vyavaháro na stri.

<sup>6</sup> Sic. — Cf. p. 326, I. 21.

<sup>7</sup> Cf. M. Vyut., § 102. — (\*sukhā c[a vedan]eti).

<sup>8</sup> asatam veditam. — \*sata = çata = sukha (P. W.). Le copiste écrit veditavyam, mais corrige : veditam (= \*vedaniyam).

toṣayuktān kim na duḥkhayati | sukham api yady asti tattvena | tadā çokādyārtāya | ādiçabdāt kāmabhayonmādārtāya | mṛṣṭādi sukham cet | mṛṣṭādi surasam āhārapānādi | ādiçabdāt srakcandanādi | sukham sukhahetutvāt | sukham ced yadi kim na rocate | na hi vastu sat svabhāvam kadā cid api nivartitum utsahate | tasmāt kalpanopasthāpitam eva sukhaduḥkhavedanīyam i iti | yad uktam prahṛṣṭān kim na bādhata iti tatra parasya samādhānam āha balīyasetyādi ||

balīyasābhibhūtatvād yadi tan nānubhūyate | vedanātvam katham tasya yasya nānubhavātmatā | 90

na hi prahṛṣṭāvasthāyām sarvathaiva duḥkham asat | kim tarhi samudbhūtavṛttinā sukhena tiraskṛtatvād vidyamānam api nānubhūyate | balīyasātibalavatā sukhenābhibhūtatvād upahatatvāt sad api yadi ² tad duḥkham nānubhūyate na vedyata ity ucyate tadā na yuktam etad ity āha vedanātvam vedanāsvabhāvatvam katham kena prakāreņa tasyāvyaktasya duḥkhasya ³ yasya nānubhavātmatā yasya nānubhūyamānasvabhāvatā | vedyata ⁴ iti hi vedanocyate vedanānubhava iti vacanāt | yadi cāvedyamānāpi ³ vedanā syād ity atiprasangaḥ | athāpi syān na sarvathā nānubhūyate kim tu sūkṣmatayānubhūtam apy a[na]nubhūtakalpam ity atrāhāstītyādi ||

asti sūksmatayā doļkham sthaulyam asya hṛtam nanu | tuṣṭimātrāparā cet syāt tasmāt sāpy asya sūksmatā  $^6\parallel 91$ 

asti vidyate sükşmatayānupalakṣyamāṇatayā duḥkhain tarhi balīyasā sukhena kim kṛtam asya sthaulyam asya hṛtam nanu | prahṛṣṭāvasthāyām pravṛttena balavatā sukhena sthaulyam prābalyam asya duḥkhasya hṛtam abhibhūtam nanu | nanv iti parasya sambodhane | iti ... <sup>7</sup> | na hi sūkṣmatā nāma duḥkhasya sātānubhavakāle kā cid upalabhyate | tat keyam sūkṣmatā tasyeti vaktavyam | atha tuṣṭimātrāparā <sup>8</sup> cet syāt tasmād

- 1 °duhkham ved°.
- Le mot yadi doit ce semble être placé plus loin : ... iti yady ucyate.
- 3 sukhasya.
- ◆ Peut-être: anubhūyata iti ...
- B Peut-être: •vedyaman[asy]apı ...
- 6 Dev. 85: •mātrāpaçrestha cet tasmān nasty ...
- 7 ... sambodhane iti yatah? tava | na hi ...
- 8 etavyam atha tuştimātrāha parā ...

anubhūtavṛtteḥ sukhād aparā tuṣṭimātrā dvitīyā sukhamātrālpīyasī sukhakaṇikā syāt | duḥkhasya sūkṣmatā syād yady abhipretam | na ca sāpy asya sūkṣmatā sāpi tuṣṭimātrā(parā)sya sukhasyaiva sūkṣmatā na tu duḥkhasya tuṣṭeḥ sukhajātitvāt | iti duḥkhasya svabhāvo 'vedyasvabhāvaḥ 'sukhānubhavakāle nāsty eveti likhitam | syād etan na duḥkham kālpanikatayā kādācitka(tva)m ² kim tarbi kāraṇavaikalyāt kadā cin nopalabhyata ity atrāha viruddhetyādi |

viruddhapratyayotpattau duḥkhasyānudayo yadi | kalpanābhiniveço hi vedanety āgatam nanu | 92

duḥkhena viruddhasya sukhasya yaḥ pratyayo hetuḥ sparças tasyotpattāv ābhimukhye sati | atha vā viruddhasya pratyayasya sukhahetor utpattau janmani | viruddhaḥ pratyayo 'syeti vā | duḥkhenety apekṣāyām api gamakatvād ³ bhavati samāsaḥ | tasyotpattau satyām prahṛṣṭāvasthāyām hetuvaikalyād duḥkhasyānutpattir yujyate | ⁴ tadā kalpanābhiniveço hi vedanety āgatam [nanu] | nanu yāvad ⁵ evāsmābhir abhihitam tad eva sāmpratam āgatam āyātam | kim tat | kalpanayā kṛto yo 'bhiniveçaḥ | hir avadhāraṇe | sa eva vedanā sukhā duḥkhā taditarā vā | nānyad vāstavam sukhādihetur vāstīti | tathā hi nijasvabhāvarahitam api yat sukha(m)sādhanatvena parikalpitam tadabhiniveçāt sukham veditum ⁶ utpadyate | itarasmād itarat | katham anyathā yad evānyasya duḥkhasādhanam tad evāparasya kasya cit sukhasādhanam syāt | tasyaivaikasya yasya çabdaçravaṇād api bhayam ² āsīt punaḥ kālāntareṇa tasya darçanāt prītisukham ⁶ jāyate | tasmāt kālpanikam eva sukhādikam tatsādhanam vā na vāstavam | āha ca | ahir mayūrasya sukhāya jāyate | visam visābhyāsavato ९ rasāva-

```
    svabhava avedyasvabhava ... — Ligne 2, na ca — naivam.
    Moins probable : duḥkhasya ... kadacitkatvam ... (cf. M. Vyut., § 245, 459 et P. W.)
    P. W., s. voc. gamaka : « zur überzeugung führend » (= sugamanatvat.)
    [iti ced ucyate] tada ...
    yavat — yat (= yavanmātram). —
    sukhaveditam — vedanīyam; cf. p. 328, n. 8; 329, l. 6.
    duḥkham.
    prītiduḥkham.
    dvisa.
```

nam ¹ | bhavanti cānandaviçeṣahetavo ² | mukhan tudantaḥ ³ karabhasya kaṇṭakāḥ | iti vedanābhiniveçasvabhāvatvād eva ⁴ vicāreṇa nivartayitum çakyata ity āhāta evetyādi ||

ata eva vicāro 'yani pratipakso 'sya bhāvyate <sup>5</sup> | vikalpaksetrasambhūtadhyānāhārā hi yoginah | 93

a(ta evā)bhiniveçasvabhāvā vedanā | ata eva vicāro 'yam vimarço 'yam 6 pratipakṣo virodhī nirākṛtikāraṇatvād asyābhiniveçasya sukhādirūpasya bhāvyate vicintyate | tatsādhanākāre 7 tadabhiniveçāsambhavāt | api cettham apy abhiniveço vedancti | āha | (vikalpotpāda ata eveti vartate) | vikalpa eva kṣetram janmabhūmitvāt tasmin sambhūtam jātam dhyānam viviktam kāmair viviktam pāpakair akuçalair dharmaiḥ savitarkam savicāram samādhijam prītisukham 8 ity evamādidhyānādibhāvanāsamādhisamāpatter vikalpa[sam]bhavatvāt | tad evāhāraḥ 9 çarīra[sam]dhāraṇahetutvād yeṣām te tathoktāḥ | ke te | yoginaḥ | hi yasmāt kalpanābhiniveço vedaneti sukhāhārasamdhāritaçarīrā 10 yoginas tasmāt kalpanābhiniveço vedaneti siddham | evam hetum abhyupagamyābhiniveço vedaneti pratipāditam | sāmpratam hetvanabhisambhavād eva 11 na vedanā vastu satī yuktety āha sāntarāv ityādi |

sāntarāv indriyārthau cet sainsargaļi kuta etayoļi | nirantaratve 'py ekatvani kasya kenāstu saingatiļi | 94 ayam atra samudāyārthaļi | sparçapratyayā vedanā | viṣayendriyavijīnānā-

```
f rasådhanam.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vānanda<sup>0</sup>.

<sup>3</sup> sukhantudattah.

<sup>4</sup> eva ca.

<sup>5</sup> Dev. 85 : ... vicaro hi pratyakșo 'sya bhavana.

<sup>6</sup> vimarşo.

<sup>7</sup> Peut-être: tatsådhanåbhäve tadabhiniveçasambhavat.

<sup>8</sup> savitrakam savivadam. — Cf. Dharmasamgraha, LXXII (au lieu de samādhijam, vivekajam); Lalita Vistara, p. 439 : avicaram samādhijam prītisukham dvitīyam ...; p. 147 : savitarkena savicarena vivekajam prītisukham prathamam dhyānam upasampadya ...

<sup>9</sup> Cf. Dharmasaingraha, LXX. — M. Vyut., § 118. — Kern, 1, 373.

<sup>10</sup> onirmittam pritio, osamvaritao. -- Cf. 142.

<sup>11 \*</sup>sambhavavade ca. — Cf. p. 333, l. 23 : a(nabhi)same?

nām trayāṇām samnipātaç ca sparçaḥ | sparçāḥ ṣaṭ ¹ | samnipātaja iti vacanāt ² | sa ca trikasamnipātajaḥ sparça eva na ghaṭate kutas tatpratyayā vedanā bhaviṣyatīti | tathā hīndriyārthayoḥ sāntarayor vā syān nirantarayor vā | tatrendriyārthāv akṣaviṣayau ³ sāntarau savyavadhānau yadi tadā samsargaḥ samnipāto mīlanam kutaḥ kasmād etayor indriyārthayoḥ | naiva yujyate sparço hi samparka ucyate vyavadhāne sati sa katham bhaved iti bhāvaḥ | atha dvitīyaḥ prakāraḥ so 'pi na yujyata ity āha nirantara[tva] ityādi | nirantaratve 'pi vyavadhānābhāve 'pi saty ekatvam tādātmyam indriyārthayoḥ | evam hi tayoḥ sarvātmanā nairantaryam bhaved yady aṇīyasāpi nāmçena vyavadhānam syāt sadharmitā ca tatrāntarbhāve tattvam eva | evam ca kasya kenāstu samgatiḥ | ekatve sati bhedābhāvāt kim kena samgatam syāt | na hy ⁴ ātmanaivātmanaḥ samgatir yuktā | syād etat | niramçānām eva paramāṇūnām samsargo vastutaḥ | na ca tatrāmçāmçivyavahāro yuktaḥ sthūlarūpāṇām tatsambhavāt | tatra ca samsargadūṣaṇe na kim cid dhūyata ⁵ ity āha nānor ityādi |

nāṇor aṇau praveço 'sti nirākāçaḥ samaç ca saḥ | apraveçe na micratvam amicratve na samgatiḥ | 95

paramāṇūnām api naiva samparko yuktalı | yata ekasyāpy anor anyasminn anau na praveço 'sti | nāntarbhāvo 'sti | kutalı | co yasmāt | nirākāçalı sa nīrandhralı paramāṇu[li] | samalı sa tulyalı | nimnonnatābhāvāt | iti katham niramçasya samgatir astu 6 | athāpi syān mābhūd anor anau praveçalı samgatimātram kevalam astu tāvatā siddham nalı sādhyam ity āhāpraveca ityādi | sarvātmanā bi samparkalı samgatir anolı | anyathā sāmparkalı samgatir anolı | anyathā sāmparkalı samgatilı | tathā ca tatsvarūpami s[ar]vātmanā vyāpnuvata eva tena samgatilı | evam tatsvarūpamiçratvābhāve samgatir na syāt | tac ca miçravam tatra praveçam antarena na bhavet | ittham apraveçe praveçābhāve

<sup>4</sup> Cf. ler ix sparçayatanas, p. 327, l. 5, et p. 258, l. 19.

<sup>2</sup> samnipātaja[h sparça] iti ...

<sup>3 °</sup>arthāt pakṣaviṣayau.

bahvātmanā°.

<sup>5</sup> bhúyate.

<sup>6</sup> On attend: ... praveço 'stu (cf. la phrase suivante).

sati na miçratvam nāmçābhinnarūpatvam lamiçratve miçratvābhāve ca na samgatir nāsangah lamiçasya sarvathaiva samsargo na yujyata ity āha niramçasya cetyādi

niramçasya ca samsargah katham nāmopapadyate |
samsarge ca niramçatvam yadi dṛṣṭam nidarçaya | 96
niramçasya cāmçaçunyasya ca padārthasya | co dūṣaṇāntarasamuccaye |
samsargo mīlanam katham nāmopapadyate | nāmeti sambhāvanāyām |
katham samsargah sambhāvyate | sarv[asy]ālpasyāpy avaçyam ekenāmçena
bhavitavyam | yasya punar amça eva nāsti tasyāmūrtasyāmçābhāve [...]
'sattvam eva prāptam iti bhāvaḥ ² | na caitad bhavato ³ 'pi pramāṇapratītam kva cid astīty āha vijnānasya tv ityādi ||

vijnānasya tv amūrtasya samsargo naiva yujyate | samūhasyāpy avastutvād yathā pūrvam vicāritam | 97

tur atiçayābhidhāne | vijñānasya viṣayavijñapteḥ punaḥ sainsargo naiva yujyate na samgacchate | kutaḥ | amūrtasyeti hetupadam etat | mūrtiçūnyasya vijñānasyāmūrtatvād ity arthaḥ | parasparasainparko hi samsargaḥ | sa ca mūrtimatām eva vidyate | yasya tu mūrtir eva nāsti tasya katham samsargaḥ syāt | iti trayāṇām api samsargam avadhūya samprati samūha eva vastu san nāstīti pratipādayann āha samūhasyāpītyādi | api dūṣaṇasamuccaye | samūhasyāpī samghātasyāpy avastutvād vastutvarahitatvād açvaviṣāṇavat samsargo naiva yujyata iti prakṛtena sambandhaḥ | samūhasyaivābhāvāt | katham punar avastukatvam | yathā pūrvam vicāritam yathā prām nirūpitam evam angulipunjatvād ityādinā 4 | hetvasambhavam evopasamharann āha tad evam ityādi |

tad evam sparçanābhāve vedanāsainbhavaḥ kutaḥ | kimartham ayam āyāso bādhā kasya kuto bhavet | 98 tasmād evam pratipāditakramena sparçanābhāve trikasainparkābhāve veda-

<sup>1</sup> na(mça)bhinnarupatvam?

<sup>2</sup> Le texte est certainement incomplet. Le passage oublié par le copiste se place, ce semble, entre « °amçabhave » et « 'sattvam »; la non-existence du « niramça » est exposée p. 324, l. 11.

<sup>3</sup> bhagavato.

<sup>4</sup> Cf. 86.

nāsambhavaḥ kutaḥ | vedanāyāḥ sukhādirūpāyāḥ sambhava utpādaḥ kuto naiva yujyate | kāraṇābhāve kāryasya sambhavāyogāt | iti paramārthato vedanābhāve hitāhitaviṣayasyāsambhavāt kimartham ayam āyāsaḥ | sukhaduḥkhasādhanaprāptiparihārāya yo 'yam āyāsaḥ kriyate sa kimartham | ākāçacarvaṇārtham iva naivocita iti bhāvaḥ | mābhūt sukhasādhanāya duḥkhasyābhiṣoḍhum ¹ açakyatvāt tatparihārāya bhavatu ced āha bādhā kasya kuto bhavet | vedanāyā vicāreṇa niḥsvabhāvatvād bādhāvicārataḥ ² | ātmādeḥ pūrvanirastatvād vedakābhāvaḥ | upaghātahetor api vikalpakalpitatvān na paramārthataḥ sattvam | ity evam bādhā pīḍā vedanābhāvāt kasya vedakābhāvād bhavet | kuta upaghātahetor abhāvāc ca bhavet | naiva paramārthataḥ kasya cit kutaç cit syāt | tasmād ... ³ vedanā na yuktā | samprati vedanābhāvāt 4 tatpratyayā tṛṣṇāpi kāraṇavirahāt paramārthato notpādam arhatīty upadarçayitum āha yadā netyādi ||

yadā na vedakah kaç cid vedanā ca na vidyate | tadavasthām 5 imām dṛṣṭvā tṛṣṇe kim na vidīryase | 99

yo vedanām vedayate sa vedako yadā kaç cid ātmādir nāsti tadabhāvāt samanantaranirūpaņāc ca vedanā na vidyate | tadavasthām imām evamvidhām svajanmavikalām dṛṣṭvopalabhya tṛṣṇe kim na vidīryase | tadduḥkhaduḥkhitāpi satī niṣṭhuratayā kim na vicīryase yad adyāpi tadviyogavidhurā tvam ātmānam na muncasi | syād etad yadi vedako na syād vedanā ca nāsti kenāyam tarhi sukhasādhanatvādinā bhāveṣu dṛṣṭādivyavahāraḥ pravartata ity atrāha dṛṣyata ityādi |

drçyate sprçyate cāpi 6 svapnamāyopamātmanā 7 | cittena sahajātatvād vedanā tena neksyate | 100 | drçyate cakşurindriyaj[āt]ena sprçyate ca kāyendriyajātena cittena jñā-

<sup>1</sup> atişodhum.

<sup>2</sup> Il semble difficile d'expliquer la leçon du manuscrit. — (badhavicaratah — avicaratah kevalam badha pratibhasate.) On attend: (vicarato) badhabhavah.

<sup>3</sup> tasmād vaidebhrabhavato 'pi vedana ...?

<sup>4</sup> vedanānām abhāvāt.

B Minayeff et Mss. : tada.

<sup>6</sup> MINAYEFF: vapi; La capi.

<sup>7</sup> Sic dev. 85. - MIFAYEFF: \*māyo 'yam atmana.

nena ¹ | evam tarhi cittam eva vedakam vastu s[ad] astīti ced āha svapnamāyopamātmanā svapnopamasvabhāvena māyopamasvabhāvena ca pratītyasamutpannena cittena | na tu paramārthasatā ² na [...] katham cittā(va)d atiriktam cittena dṛṣyate | sahajātatvāt | cittena saha janm[a ya]sya ³ tasya darçanam ekasāmagrīpratiba[ddha]tvāt pratītyasamutpādasyācintyatvāc ca | na tu paramārthato darçanam asti | yenaivam dṛṣṭādivyayahāraḥ | vedanā tena nekṣyate | yena dṛṣṭasukhasādhanādivyavahāro ⁴ 'py anyata ⁵ eva tena kāraṇena vedanā nekṣyate na dṛṣyate vastutaḥ | athāpi syāt | na sahajam dṛṣyate | api tu jñānam viṣayākāratayā tata utpadyamānam uttarakālam tasya grāhakam ucyata ity etad apahārayitum āha pūrvam ityādi ||

pūrvam paçcāc ca jātena smaryate nānubhūyate | svātmānam nānubhavati na cānyenānubhūyate 6 | 101

avaçyam sahajātasya vedanam | anyathā pūrvam prāgbhāvi[nā] paçcād uttarakālam jātenotpannena jñānena [citte]na smaryate nānubhūyate smṛtirūpeṇa viṣayīkriyate na sākṣād vidyate | tajjñānakāle tasyātītatvāt | na cātītasya svarūpeṇa vedanam ucitam avidyamānatvāt | svarūpavedanam cānubhavaḥ | tasmāt smaraṇamātram etat tatra yuktam na svarūpavedanam 7 | vedanāyāḥ svabhāvavyavasthāpakam lakṣaṇam evāyuktam iti || āha svātmānam ityādi | svātmānam svasvarūpam nānubhavati na vedayate svasamvedanasya pūrvam nirastatvāt | anyena tarhi sā jñānenānubhūyate vedanā | āha na cānyenānubhūyate | na ca naivānyena tatsamānakālabhāvinā jñānenānubhūyate vedyate jñānasya jñānāntareṇāvedanāt ||

nirātmake kalāpe 'sınin ka evam bādhyate 'nayā | 102 na cāsti vedakah kaç cit | na ca naivāsti vedakah kaç cid yo vedanām <sup>8</sup> vedayate cittam anyad vā | ato 'smāt kāraņād vedanānubhava iti vedanā-

na casti vedakah kaç cid vedanato na tattvatah |

```
t cittena (na) jñanena.
```

<sup>2</sup> esato.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> janmāsya.

<sup>4</sup> Cf. p. 334, l. 21 : sukhasādhanatvādidṛṣṭādio.

<sup>5</sup> anyatah - na ved anatah.

<sup>6</sup> Minayeff: na ványenánubhúyate; L. : na ca.

<sup>7</sup> svarupam ved.

<sup>8</sup> vedanām vedanām.

lakṣaṇaçūnyatvān ¹ na tattvato na paramārthato 'nyatrābhiniveçāt tatsvarupapratipādakasya kasya cid abhāvāt | etad uktam āryūksayamatisūtre | api tu khalu punar abhiniyeço yedanā | parigraho yedanā | upādānam vedanā | upalambho 3 vedanā | viparvāso vedanā | vikalpo vedanetyādi | dharmasamgītisūtre 'py uktam | vedanānubhavalı proktā kenāsāv anubhūyate | vedako vedanā vedyah pṛthagbhūto na vidyate 3 | eva[in] smṛtir upastheyā vedanāyām vicakṣaṇaiḥ | yathā bodhis tathā hy eṣā çāntā çuddhā svabhāvatah | tasmād vedakavedanāsvabhāvaçūnyam māyāprapañcavad upalambhagocaratām upāgatam idam kalevaram avabhāsata iti na kasya cit sukham vā duḥkham vā svakīyam bhavatīti | āha nirātmaka ityādi | nirātmake kasya cid ātmāder vedakasyābhāvād asvāmike kalāpa ekasyānuyāyino 'bhāvāt pratītyasamutpannamātre 'smin māyāsvabhāvavad upalambhagocaratām 2 upagate | evam indrajālavat paçyan sainjātavismayo brūte ka evam bādhyate 'nayā | evam uktakramena kasya cid vedayitur abhāvād vedanāyāç ca kah paramārthato 'nayā vedanayā bādhyate pidyate | vicārato naiva kaç cit tasmān mithyāvikalpa evāvain sukhādisādhanādhyavasāyah | tad etad vedanāsınrtyupasthānam darçitam | sāmpratam cittasmṛtyupasthānam upadarçayitum āha nendriyeşv ityādi |

nendriyeşu na rüpādau nāntarāle manah sthitam | nāpy antar na bahiç cittam anyatrāpi na labhyate | 103

tatra şaştham tāvan manovijnānam nirūpayati | tathā hi kva punar idam manovijnānam svayam upasthitam | tatra na tāvad indriyeşu cakṣurādiṣu manaḥ sthitam sthitim upāgatam | na rūpādau viṣaye manaḥ sthitam | nāntarāle nāpindriyaviṣayayor antarāle madhye manaḥ sthitam | ekatrāpy aniçcitasvarūpatvāt | nāpy antar [na] bahiç cittam | nāpy antar na madhye kāyasya cittam nāpi bahir na bāhyeṣu çarīrāvayaveṣu cittam labhyate | anyatrāpi na labhyate | uktebhyaḥ sthānebhyo 'nyatrāpi kva cid deçāntare yatra [kva] vā na labhyate na prāpyate vicārataḥ | tathā katham cit kva cid bhavati tataḥ katham tasya niṣedha ity atrāha yan na kāya ityādi |

<sup>1 °</sup>ivād vedanā na ...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> upālambha.

<sup>3</sup> Peut-être: vedako vedanavedyapṛthago.

yan na kāye na cānyatra na micram na pṛthak kva cit | tan na kim cid atah sattvāh prakṛtyā parinirvṛtāh 1 | 104

yac cittam na kāye na ² bāhyābhyantare çarīre na cānyatra kāyād anyatra bāhye vastuni naiva | na miçram kriyāviçeşaṇam etat | dvayor ādhyātmi-kabāhyayor miçram api na sthitam | yac cittam na pṛthak kāyān nāpi pṛthak svātantryeṇa ca kva cid avasthitam yac cittam tat paramārthato na kim cin na vastu sat | kalpanopadarçitam etat | [...] āsamsāram cārakāva-rodhaniṣiddhasvātantryavṛttayo 'parimuktā ity ucyante | na tu paramārthataḥ | iti mano vicāryāpi cakṣurādivijnānāni vicārayann āha jneyād ityādi |

jñeyāt purvam yadi jñānam kim ālambyāsya sambhavah | jñeyena saha cej jñānam kim ālambyāsya sambhavah | 105

tathā hi [na] kva cit sadasadrūpam avasthitain jūānain kini tu cakṣurādisāmagrīni pratītyotpadyamānain 3 rūpādijūeyagrāhakam ity ucyata iti parasyāçayam āçankya vikalpayati | tat punar jūeyāt pūrvani vā jūeyasamānakālani vā jūeyasya paçcād veti | tatra yadi prācīno vikalpas tatrāha jūeyād grāhyaviṣayāt pūrvani prāg evānutpanna eva jūeye yadi jūānam utpannam abhidhīyate tadā kim ālambyāsya sanibhavah | pūrvani jūeyād 4 ālambanam antareņa kim ālambya kim āçrityāsya sanibhava utpādah | dvitīyapakṣam āçrityāha jūeyena grāhyaviṣayeṇa saha samānakālani ced yadi jūānani tadā kim ālambyāsya sanibhavah | samānakālasya jūeyasyākāraṇatayānālambanatvāt | nākāraṇani viṣaya iti vacanāt | atha tṛtīyaḥ prakāraḥ svīkriyata atheti |

atha jñeyād bhavet paçcāt tadā jñānain kuto bhavet |
evam ca sarvadharmāṇām utpattir nāvasīyate \* | 106
atheti pṛcchāyām | jñeyād i[ti] 6 | pūrvain jñeyain paçcāt tadanantarain

<sup>1</sup> Cf. M. Vyut., § 37, 12, prakrtiçunyata.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> na và vàhyàbh<sup>2</sup>. — L'expression « bàhyàbhyantara » correspond à la distinction établie plus haut : na madhye kayasya ... na bàhyeşu çarīravayaveşu (cf. 83).

<sup>3 •</sup>mānaih (na) rūpa".

<sup>4</sup> On attend: jñeyat půrvam ...

<sup>5</sup> Sic Burn. 90; dev. 85: n[av]asiyate. — Minayeff: navaçiryate.

<sup>6</sup> jñevadipůrvam ... - Peut-être : jñanat půrvam jňevam | paccat tad.

nivṛtte jñeye bhaved utpadyeta jñānam | tadā jñānam kuto bhavet | jñānakāle jneyasya nivrttatvāt kuta ālambanāj jnānam bhavet kim ācrityotpadyeta | tasmād visayādisāmagrīto 'pi paramārthato na sidhyati jñānam | idam cittasmṛtyupasthānam aryaratnakūtūdisv abhihitam 1 | sa eva cittam gaveşate | katarat tac cittam rajyati vā dusyati 2 vā muhyati vā kim atītam anāgatam pratyutpannam veti | tatra yad atītam tat ksīņam yad anāgatam tad asamprāptam pratyutpannasva sthitir nāsti | cittam hi kācyapa nādhyātmani na bahirdhā 3 nobhayam antarenopalabhyate | cittani hi kāçyapārūpy anidarçanam apratigham 4 avijnaptikam apratistham aniketam | cittam hi kacyapa sarvabuddhair na drstam i na pacyanti na draksyanti i kidrgas tasya pracāro drastavyah | anyatra vitathapatitayā samijnaya dharmah pravartante | cittam hi kacyapa mayasadrçam abhūtakalpanatayā vividhām upapattim parigrhnāti | peyālam | cittam hi kāçvapa nadīsrotahsadrgam anavasthitam utpannabhagnavilīnam | cittam hi kāçvapa dīpārciḥsadrçam betupratyavatavā pravartate | cittam bi kāçyapa vidyutsadıçanı kşanabhangy anavasthitam | cittam hi käçyapākāçasadıçanı [n]āgantukaiḥ kleçopakleçair upalipyate <sup>5</sup> | peyālam | yāvac cittam bi kāçyapa parigaves[y]amāṇain na labhyate | yan na labhyate tan naivātītain nānatītam 6 na pratyutpannam yat tryadhvasamatikrāntam tan naivāsti na nāsti evain cittasmṛtyupasthānam pratipādya dharmasmṛtyupasthānam pratipādayitum uktam | evain kramam yojayann āhaiyam cetvādi | cakāra evakārārthah | evam eva yathoditanyāvena sarvadharmāṇām sarvabhāvānām utpattir utpādo nāvasīyate na pratīvate | tesām api svahetutah pūrvam samānakālam paçcād votpattāv idam eva dūsanam vathāsambhavam vācyam | utpādābhāvān nirodho 'pi na yujvate | anutpannasya nirodhāyogāt | ata eva canutpannaniruddhasvabhavataya nisprapancatyat sarvadharma vimokṣābhimukhā dharmadhātuniryātā [ā]kāçadhātuparyavasānā aprajña-

<sup>1</sup> Cf. 18.

<sup>2</sup> duşyati = dveşti (doşa = dveşa).

<sup>3</sup> bahir va.

<sup>4</sup> Cf. M. Vyut., § 101, 53, 55. — Ligne 11, anyatra ..., voir note in fine.

<sup>5</sup> Il faut une négation : « dharmáh prakṛtinirmalah ».

<sup>6</sup> nānātītam ... tat ...

ptikā avyavahārā anabhilāpvā anabhilapanīvā ity ucyante evani dharmasmrtyupasthānenāvirahitaii sarvadharmesv anāsangajñānam utpadvate dharmasmrtyupasthānabhāvanā cāryāksayamatisūtre darcitā | vad uktam | dharme dharmanupaçvî i viharan bodhisattvo na kam i cid dharmam samanupaçyati yato na buddhadharmā yato na bodhir yato na mārgo yato na nihsaranam <sup>5</sup> [ ] sarvadharmān nihsaranam iti viditvānāvaranamahākarunāsamādhini pratilabhate | sa sarvadharmesu sarvaklecesu krtrimasamjñām pratilabhate | niḥkleçā etc naite samkleçāḥ | tathā hy etc ... samavasaranti 4 | nāsti klecānām samnicayo rācībhāvah | na rāgabhāvo na dvesabhāvo na mohabhāvah | eṣām evānurodhād bodhih | vatsvabhāvāc ca kleçās tatsvabhāvā bodhir ity evam smrtim upasthāpavatīti | uktain ca | utpattir naiva yasyāsti tasya kā nirvrtir bhavet | māyāgajaprakācatvād ādicāntan tv ayatnatah | vah pratītyasamutpādah cūnyatā saiva te matā | tathāvidhaç ca saddharmas tatsamaç ca tathāgatah | tat tattvain paramārtho 'pi tathatā dravyam isvate | bhūtain tad avisainvādi tadbodhād buddha ucvate 📗 iti 🕴 eyam dharmasmrtyupasthānam upadarcayatā sarvadharmā anutpannāniruddhāh prakācitāh | tathā sati samyrtisatyam 6 ayuktam ity uktain syāt | tatah satyadvayavyavasthāpanani na ghatata iti parihartum 7 padyam utthāpayann āha yady evam ityādi 🖡

yady evam samvṛtir nāsti tataḥ satyadvayam kutaḥ | atha sāpy anyasamvṛtyā syāt sattvo nirvṛtaḥ kutaḥ | 107 yadi paramārthataḥ sarvadharmā anutpannāniruddhasvabhāvā evam sati samvṛtir nāsti vyavahāro na syāt | paramārthasatyam evaikam syāt | tataḥ samvṛter abhāvāt satyadvayam samvṛtisatyam \* paramārthasatyam

¹ Cf. Vipaçyin (Vipassı) et páli anupassi, dhammanupassana; — Cf. Dh. s., XLIV (Ms. 1: kaye kâyânudarçı).

<sup>2</sup> kim.

<sup>3</sup> nissaranam. — Cf. Senart, Maharastu, I, p. 433.

<sup>4</sup> tatha hy ete na? tarthe 'rthain samavasaranti. — Cf. P. W., s. voc. samavasarana 3.

<sup>5 =</sup> nivrttir, qui donne un vers faux.

<sup>6</sup> sattvam.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> •harttam.

<sup>8</sup> samvrtidvayam.

ceti | yad uktam samvrtih paramārthac 1 ca satyadvayam idam smrtam iti 2 | tad etat satyadvayani kuto naiva syāt | tadabhāvāt paralokagamanakriyāphalasambandhasvabhāvopārjanādi na syāt sarvavyavahārābhāvāt | athāpi syāt | yadi nāma nāsti tathā marīcikāsu jalakalpanam eva samvrtisvabhāvayā kalpanayā buddhyā vyavasthāpyate tatali satyadvayam utpadyata ity āçankayann āhātha setyādi | atheti praçne | sāpīti samvṛtir na kevalam paramārthasatyam ity aper arthalı anyaya samvṛtya kalpanābuddhirūpayā <sup>3</sup> vyavasthāpyate | atha vāpir avadhāraņe bhinnakramaç ca 4 | anyayaiva samvrtyeti yojaniyam | evam ekam sat trimçato 'nyavyavahārata <sup>5</sup> ity upardarçayann āha | syāt sattvo nirvṛtaḥ kutaḥ | yadi paramārthatas tat svabhāvaçūnyam api kalpanābuddhivisavīkaraņāt sāmvytam ucyate yo'pi tarhi sarvadharmanihsvabhāvatālaksanam paramārthasatyam adhigamyāuupalambhayogena sarvaprapañcavirahāt parinirvṛtim upagataḥ so 'pi sattvah pariniryrto vinirmuktah kuto bhavet | naiva syāt tasyāpi buddhyā vişayīkaraṇāt | buddhiç ca sarvaiva samvṛtih kalpanāsvabhāvatvād buddhih sanivṛtir ucyata iti vacanāt 6 | nirvṛtir api sanivṛtih syāt | atra parihāram āha paracittetyādi ||

paracittavikalpo 'sau svasamvṛtyā tu ' nāsti saḥ | sa paçcān niyataḥ so 'sti na cen nāsty eva samvṛtiḥ \* 108 parasya nirvṛtasattvād anyasya sattvasya cittam tasyāsau vikalpaḥ | yo 'yam nirvṛtasyāpi buddhyā viṣayīkaraṇam | na hi paracittavikalpenānyasya samvṛtir yuktā | tato 'nyabuddhyā viṣayīkriyamāṇo 'pi nirvṛta evāsau | kuto yataḥ svasamvṛtyā tu nāsti sa[ḥ] | tu pūrvasmād viçeṣam abhidhatte | svasamvṛtyā nijasamvṛtyā svakalpanayā sa iti parinirvṛto nāsti na vidyate | parinirvṛta eva sa iti svayam asya sarvavikalpoparamāt || anya-

trāpi tarhi katham anyasamvṛtih syād ity atrāha sa paçcād ityādi | asmin

<sup>1</sup> paramarthañ ca.

<sup>2</sup> Cf. 2, où on lit: ... idam matam.

<sup>3</sup> Cf. 1. 11.

<sup>4</sup> bhinnakrame ca.

<sup>5</sup> Sic.

<sup>6</sup> Cf. 2.

<sup>7</sup> Dev. 85: \*samvrtyātra.

<sup>8</sup> Sic Minayeff et Mss.

satīdam bhavaty asvotpādād idam upalabhyata ¹ iti | idampratyavatāmātram 2 eva samvrtir iti | dharmebhyo dharma utpadyamanah paccadbhavi bhavet | tatah sa paccan niyato dharmah so 'sti yadi tadasty eva sainvṛtiḥ 3 | gagaṇendīvarādisampratyayatāyā 4 abhāvāt | etad uktam bhavati | yadi nāma parinirvrto buddhyā visavīkrto naiva tāvatā paracittavikalpamātreņa tasyāparinirvṛtili svayam asya sarvavikalpaprapañcopaçamāt | na raktacittenālambitali svayam prahīņasarvakleçāvaraņo vītarāgo 'py avītarāgo bhavet tasmāt sarvakalpanāvirahād anyasamvrtyālambito 'pi svayam parinirvrta evāsau paramārthatah | ata eva sarvadharmāh svayam sarvakalpanāçūnyatvād anutpannāniruddhasvabhāvatvāc ca prakrtiparinirvṛtā ādiçāntā 3 ity ucyante | tathāpi tathāvidhebhya eva tathāvidhā anye dharmā utpadyante nirudhyante ca māyāsvabhāvavat tena ca rūpeņa parikalpavaçāt punar ālambyamānāh sāmvrtā vāstavarūpābhāvāc cānutpannāniruddhā ity ucyante kharavisānavat | yad uktam | çūnyebhya eva çūnyā dharmāh prabhavanti dharmebhya iti 6 | *ūryaladitavistare* 'py uktam <sup>7</sup> | samskāra pradīpaarcivat | ksipram utpattinirodhadharmakāh <sup>8</sup> | anavasthitamārutopamāļ i phenapindeva asāra durbalāļ <sup>9</sup> 🛙 saniskāra nirīha çūnyakāḥ | kadali[kā]skandhasamā 10 nirīksyare 11 | māyopama pratītya balbajam 15 į rajju vyāyāmabalena vartitā | ghatiyantra sacakra

```
1 Cf. le même fragment cité p. 307, l. 9. — Il faut lire : utpadyate.
```

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 307, l. 13 et note ad p. 249, 14.

<sup>3</sup> Voyez les notes et corrections.

<sup>4</sup> Sic. — Peut-être : \*sapr\*.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> adisanta. — Cf. 104. 6 Cf. p. 241, 1. 2.

Chap. XIII; cf. R.J. MITRA, pp. 209 (l. 6-9, 12), 210 (l. 1-3, 8-9), 211 (l. 3-8).
 Mètre Vaitaliya. — Je dois beaucoup aux suggestions de M. Kern pour la transcription de ce passage très défiguré dans les manuscrits.

<sup>8</sup> Ms.: sainskarah pradiparcirvat ...; R. M.: ksipra.

<sup>9</sup> Ms.: pindevāsara. 10 Ms.: kadamisko; R. M.: kadalio.

<sup>11</sup> Ms.: niriksyante; R. M.: niriksata. — •re = •nte.

<sup>12</sup> R. M.: ulkamuşţivat; mais cf. Foucault, Musée Guimet, XIX, p. 138, et M. Vyut., § 139, 20.

<sup>13</sup> Ms.: yathā.

14 Ms.: muñjain; moñja — mauñja.

<sup>48</sup> Ms.: vallajam; R. M.: valkajo; Foucault, loc. cit.: valvajo.

vartate | tesa | ekaikaça nāsti vartanā | 1 tatha | 5 sarvabhavāngavartanā | 4 | anyamanyappacayena 5 niçritā 6 | ekaikaça teşa 1 vartanā | pūrvam aparāntam 7 nopalabhyate | mudrāt pratimudra dreyate | mudrasamkrānti 8 na copalabhyate | na ca tatra na caiva sānyato 9 | evam 10 saniskāra uchedaçaçvatah !! | arani[ni] yatha cottararani 12 | hastavyayamatae 'bhisamgatā 13 | iti pratyayato 'gni jāyate | jātu krtukārva 14 laghum 15 nirudhvate atha pandita kaç ci 16 mārgate | kuta yo 17 āgatu kutra vāti vā | vidiço diça sarva mārgatā ¹8 | nāgati nāsva gatic ca labhyate | skandhāyatanāni ¹9 dhātavas | trsna avidya 'ti 20 karmapratyavāh | sāmagri tu sattvasūcanā 21 | sā paramārthatu 22 nopalabhyate | iti | catustave 'py uktam | niruddhād vāniruddhād vā bījād ankurasambhavah | māyotpādavad utpādah sarva eva tvayocyate | atas tvayā jagad idam parikalpasamudbhavam | parijnātam asadbhūtam anutpannam na paçyati 23 nitvasya samsṛtir nāsti naivānityasya samsrtih | svapnavat samsrtih proktā tvayā tattvavidām vara | iti | tasmāt paramārthata utpādanirodhābhāve 'pi na sanivrtisatyavirodha iti sarvam samanjasam | nanu yadi paramarthato 'nutpamaniruddhah sarvadharmās tadā na jūānam na ca jūevam vastutah sanibhavati | tat kim

```
1 Ms., R. M.: teşu; teşa — teşam — tayoh.
```

<sup>2</sup> Ms.: vartini; R. M. hésite entre vartana et vartini; vartana — vartanam, mouvement roulant. — R. M.: eşa ekaika sa nasti ...

 <sup>3</sup> Ms.: tathā.
 4 R. M.: sarvabhavāgavartini.
 5 Ms., R. M.: anyamanyopacayena; ppacaya = pratyaya.

<sup>6</sup> D. M. a siberta of Consumer Land. 7 D. M. and a second

<sup>6</sup> R. M.: niḥṣṛtā; cf. Foucault, loc. cit. 7 R. M.: pūrvaparantam.

<sup>8</sup> Ms.: mudrāsamkrantir.

<sup>9</sup> R. M.: na caiva çaçvata.

10 L'anusvara ne fait pas position.

<sup>11</sup> Ms., R. M.: samskaranucchedaçaçvatah. 12 Ms.: cottarottarani.

<sup>13</sup> Ms.: •vyayamatraye 'bhisamgatih; R. M.: •trayebhi samgatih. — vyaya• — Prak. vaya•, et ne fait pas position; •tae — •taya.

<sup>14 -</sup> jatah krtakaryo. - Ms. krttu.

<sup>15</sup> Ms.: laghur; R. M.: laghu. — Ms.: virudhyate. 16 Ms.: cin.

<sup>17</sup> Ms.: kuto 'yam; R. M. hésite entre kutayam et kuto 'yam (p. 212, l. 4). — yaḥ = vayuḥ, cf. P. W., s. voc. ya².

<sup>18</sup> Ms.: vidiço diçi sarva margato; R. M.: vidiço diçi sarve margato, et (p. 212, l. 5 sarvi margatah. — — vidiço diçah sarva ...

<sup>19</sup> R. M.: skandhadhatvayate. 20 Ms., R. M.: avidya iti. 21 Ms.: klecasudana.

<sup>22</sup> Ms., R. M.: sá ca ...; Ms.: \*thato, R. M.: \*tha tu.

<sup>23 -</sup> ca dreyate; ou plutôt : ... ca pacyasi.

iha kena vicāryata iti vicāro 'pi na syāt | atas tūṣṇīm eva sthātavyam ity ata āha kalpaneti |

kalpanā kalpitam <sup>1</sup> ceti dvayam anyonyaniçritam | yathā prasiddham <sup>2</sup> āçritya vicārah sarva ucyate | 109

kalpanāropikā buddhiḥ | kalpitam tayā samāropitam | cety ukta[m] samuccaye | ity evam dvayam ubhayam anyonyasya niçritam <sup>3</sup> parasparasamāçritam | kalpanāpekṣayā kalpitam kalpitāpekṣayā kalpaneti | yathā prasiddham lokavyavahārato niçcitam <sup>4</sup> āçritya gṛhītvā vicāro vimarçaḥ <sup>5</sup> sarva ucyate 'bhidhīyate | sarva iti na kaç cid eva vicāro 'pi samvṛtim [an]āçritya pratanyate <sup>6</sup> | na tu paramārthasatyam tasya sarvavyavahārātikrāntatvād ity arthaḥ | vicāro 'pi bahirvicāravat kālpanikasvabhāvatvād vicārayitavya iti ced vicārasyāçakyavicāratvād ity abhisamdhāyāha vicārite[ne]tyādi |

vicāritena tu yadā vicāreņa vicāryate tadānavasthā tasyāpi vicārasya vicāraņāt | 110

vicāritena parīksitena punar yadā <sup>7</sup> vicāreņa vicāryate nirūpyate tadānavasthā 'pratisthānam syāt | kutas tasyāpi vicārasya vicāraņāt | <sup>8</sup> yo 'sau vicārasya vicāraņāt | <sup>8</sup> yo 'sau vicārasya vicāraņāt | vicāra upādiyate tasyāpi vicārasya vicāraņād dhetoḥ | vicārye tarhi vicāryamāņe katham iyam anavasthā na syād <sup>9</sup> ity atrāha vicārita ityādi |

vicārite vicārye tu vicārasyāsti nāçrayaḥ | nirāçrayatvān nodeti ¹⁰ tac ca nirvāṇam ucyate | 111 vicārye parīkṣye punar vastuni vicārite nirṇīte sati vicārasya nirṇayasya punar uttarakālam kartavyasyāçrayo nāsti yam āçritya punar vicārānusa-

```
1 Minayers: kalpanak.
```

<sup>2</sup> Dev. 85: prasiddhim.

<sup>3</sup> nisrtam (cf. p. 257, n. 2). — anyonyasya, cf. Goldstücker, 1484, 20.

<sup>4</sup> niccittam.

<sup>5</sup> vimarşab.

<sup>6</sup> Le sens est clair, mais on peut hésiter sur la manière dont il faut corriger.

<sup>7</sup> vadā.

<sup>8</sup> yo 'sau vicarasya vicaranat | yo 'sau ...

<sup>9</sup> On attend: vicarye tarhi vicarite katham iyam anavastha syad ...

<sup>10</sup> Dev. 85: nastiti.

raņenā[na]vasthānam syāt | vicāryasya ¹ vicāraņe caritārthatayā punar ākānkṣābhāvāt | ata eva nirāçrayatvān nodeti | āçrayābhāvān na punar vicāraḥ pravartate sarvasamāropaniṣedham vidhāya vastutattvaparijnānāt kṛtakṛtyatvāt | pravṛttinivṛttyabhāvān na kva cid rajyate ² nāpi virajyate | tac ca nirvāṇam ucyate | sarvavyavahāranivṛtteḥ sarvatra nirvyāpāratayā praçāntatvāt tad eva nirvāṇam abhidhīyate | kalpitaviṣaye 'vaçyam eva sarvatra vicāraḥ satyo na tu paramārthata ity āha yasya tv ityādi |

yasya tv etad dvayam satyam sa evätyantaduhsthitah | yadi jñānavaçād artho jñānāstitve tu kā gatih | 112

yasya punah paramārthasadbhāvina 3 etad dvayam vicāro vicāryam cety etad ubhayam api satyam paramārthasan na tu sāmvṛtam | sa eva bhāvasvabhāvavādy atyantaduḥsthitaḥ 4 | atyantam atiçayena duḥkhena sthito duṣkarakaraṇīyatvāt | etad evopadarçayann āha yadītyādi | yadi jñānavaçāj jñānasya pramāṇasya vaçāt sāmarthyād arthaḥ prameyam vyavasthāpyate | tadā bhavatu nāma pramāṇāt prameyavyavasthā ko nāma nivārayati | kevalam idam nirūpaṇīyam jñānāstitve tu kā gatiḥ | jñānasya pramāṇasya punar astitvam kuto niçcitam iti vaktavyam | svasamvedanasyābhāvāt pramāṇāntarānveṣaṇe 'navasthānam syād iti kā gatir āçrayaṇīyā | syād etat syād evānavasthānam yadi jñānāstitve pramāṇāntaram mṛgyate | yāvatā prameyād eva pramāṇavyavasthā tat kuto 'navasthānam syād ity ācaṅkayann āhātheti ||

atha jñeyavaçāj jñānam jñeyāstitve tu <sup>5</sup> kā gatiḥ | athānyonyavaçāt sattvam abhāvaḥ syād dvayor api | 113 .atheti parābhiprāyaprakāçane | atha prameyasya jñeyasya vaçāj jñānam vyavasthāpyate | tarhi jñeyāstitve tu kā gatiḥ | yadi jñeyavaçāj jñānam vyavasthāpyate tadā svayam eva jñeyam jñānāstitvavyavasthānam <sup>6</sup> syāt |

```
1 Peut-être: vicaritasya.
```

<sup>2</sup> cakvate.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Peut-être: •bhavavadina; cf. P. W., s. voc.: bhavin, 1'? (voir pp. 304, l. 17, 307, n. 6).

<sup>4 •</sup>duhkhitah.

<sup>5</sup> MINAYEFF : "tve 'pi.

<sup>6 -</sup> sthapakam. - Peut-être : jñeyaj ...

tac ca kutaḥ pramāṇāt siddham iti pṛcchati jñeyāstitve punaḥ kā gatir iti | prameyasiddhaye jñānāntarānusaraṇe tad api jñānāntaram kutaḥ siddham iti vaktavyam | tasmād eva jñeyād iti cej jñeyam kutaḥ siddham | tatsiddhau ² jñānāntarānusaraṇe tanavasthānam aparyavasthānam 3 ca syāt | syād etad yadi jñānasya jñeyasya vā siddhaye jñānāntarāpekṣā syād api tu parasparam itaretarasiddhir ato noktadoṣaprasaṅga iti parasyāçayam āvirbhāvayann 4 āhāthānyonya ityādi | atha punar evam abhidhīyate | anyonyasya jñānasya jñeyasya parasparasya vaçāt sāmarthyāj jñāna-jñeyayor api sattvam astitvam niçcīyate | jñānavaçāj jñeyasya jñeyavaçāc ca jñānasyeti yāvat | tad evam saty abhāvaḥ syād dvayor api jñānajñeyayor abhāvaḥ syāt | ekasyāpi na sattvasiddhir bhavet | itaretarāçrayatvād ekasyāsiddhau dvitīyasyāpy asiddhiḥ | atra prakṛtānurūpadṛṣṭāntam āha pitā ced iti |

pitā cen na vinā putrāt  $^5$  kutaḥ putrasya sambhavaḥ | putrābhāve pitā nāsti tathāsattvam tayor dvayoḥ  $^6$  || 114

pitā janako yadi putram vinā putram antarcņa na syāt putrajananasāpekṣatvād asya vyapadeçasya | tarhi kutaḥ putrasya sambhavaḥ | kutaḥ kasmāt 'kāraṇāt pitur abhāvāt putrasya janyasya sambhavo janmāstu | putrābhāve pitā nāsti | hetupadam etat | yataḥ putrasyābhāve [']sattve pitā nāsti pitā na bhavati | pitrā hi putro janayitavyaḥ | sa ca putram na yāvaj janayati tāvat pitaiva na bhavati | yāvac ca pitā na bhavati tāvat putrasya tasmāt sambhavo nāsti | ata itaretarāçrayaṇād ekābhāvād anyatarābhāvaḥ syād iti dvayor apy anayor abhāva iti samudāyārthaḥ | amum artham dāṛṣṭāntike yojayann āha tatheti | yathātra \* pitāputrodāharaṇe \* tathā 'sattvam tathai-vābhāvas tayor dvayor jūānajūeyayoh | tathā hi jūeyajananāj jūānam

```
1 Peut-être: *anveşane? cf. p. 267, l. 17 et p. 344, l. 18.
```

<sup>2</sup> On attend: tatsiddhaye.

<sup>3</sup> Peut-être: aparyavasanam. (Cf. P. W., s. voc.: paryavasthana.)

<sup>4</sup> avir.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sic Minayers; L' = putrain.

<sup>6</sup> Sic L', M, dev. 85, Burn. 90. — MINAYEFF: dvayor api.

<sup>7</sup> kasmát kasmát.

<sup>8</sup> tathātra.

<sup>9 •</sup>raṇam.

ucyate jñānaparicchedyatayā ca jñeyam iti yāvaj jñānam na sidhyati tāvat parijñānam na sidhyati | itītaretarāçrayaṇād ubhayābhāvaḥ syād iti bhāvaḥ | syād etan na brūmo 'nyonyavaçāt siddhir anayor api tu jñeya-kāryam jñānam tato jñānād aŭkurād ² bījam iva jñeyam setsyatīti parā-cayam ³ udbhāvayann āhānkura ityādi |

ankuro jāyate bījād bījam tenaiva sūcyate |

jñeyāj jñānena jātena tatsattā kim na gamyate | 115

ankuro i jāyata utpadyate bījāt khalabilāntargatāt | bījam tenaiva bījāj jātenānkureņa sūcyate gamyate yathā tathātra jneyāt prameyāj jnānena jātenotpannena tatsattā tasya jneyasya sattā sadbhāvaḥ kim na gamyate kim na pratipadyate | atrāpi (bījānkurāt ) kāryakāraņabhāvasya vidyamānatvān nāyam sadrço dṛṣṭānta ity āhānkurād ityādi |

ankurād anyato jnānād bijam astīti gamyate |

jñānāstitvam kuto jñānam jñeyam yat tena gamyate | 116
ankurāt kāryād bījam astīti yad gamyate tan nāyam asyaiva kevalasya
prabhāvaḥ 6 | kim tarhi | anyato jñānād ankuravyatiriktāt tad astīti
gamyate | tathā hi na yogyatāmātreņa kāryam kāraņasya gamakam bījasyaivānkurajananam apratipannasyāpi gamaka(tva)m syāt 7 | nāpi svarūpapratītimātreņāpratipannakāryakāraņabhāvasyāpi tatpratipattiprasangāt |
api tv avinābhāvitvena niecitam | ataḥ prākpratipannakāryakāraṇabhāvasya punaḥ paecāt kva cid bījāvinābhāvinam ankuram upalabdhavato
'nkurād 8 adhyavasāyātmakam anumānam upapadyate tato bījam astīty
avasīyate | 9 na hi svayam aniecitam lingam sādhyasya gamakam upapa-

<sup>4</sup> Le texte est, ce semble, altéré : yavaj jñanan na sidhyati tavad api jñeyam ...; yavaj jñeyam ... távad api jñanan ...

iñanadadankurad.

<sup>3 •</sup>açrayam.

<sup>4</sup> ankuraj.

<sup>5 ...</sup> bijankurayoh ...?

<sup>6</sup> Le sens n'est pas douteux : ... tan nankurasyaiva ... prabhavato gamvate.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. Sarvadarçanasangraha, pp. 7 et 8. (Cf. kalpanikatva, p. 241, l. 21; kādacitkatva, p. 330, l. 6.)

<sup>8 •</sup>vato bijad adhyo.

<sup>9</sup> Le manuscrit ne signale pas de lacune. — aniccitam lingam — jñanam (jñanastitvam kutah).

dyate | jñāpakahetutvād asya jñeyagamakatvam ... 1 | tasmād vāstavapakṣe jñānajñeyāsiddhau vicāraḥ kartum açakyaḥ | kālpanikapakṣe tu yathāprasiddhavyavahāram āçritya çakyata iti niçcitam | sāmpratam na svato nāpi parato na dvābhyām nāpy ahetutaḥ | utpannā jātu vidyante bhāvāḥ kva cana ke cana 2 | ity asyārthasya samarthanārtham nāpy ahetuta iti turīyakotiprasādhanāya tāvat svabhāvavādimatam 3 apākartum āha loka ityādi |

lokalı pratyakşatas tāvat sarvam hetum udikşate | padmanālādibhedo hi hetubhedena jāyate | 117

tathā hi te svaparasvabhāvasarvahetunirapeksam ¹ eva bhāvagrāmavaicitrvam upapadyata <sup>5</sup> eveti varņayanti | vato na pankajādīnām nālapa[t]tradalakeçaradikam 6 anekaprakarabhedabhinnavaicitryam acetana jalapankadayo nirvartayitum alam | na ca cetano 'pi kaç cid anyah karma tādrh nirmāņapravīņa 7 upalabhyate nāpi cādriyate tatkarmaņo 'paryavasānād yugapad aparyantaviçeşeşu vyāpārāyogāc ca | tasmāt kim cit kāranam antarenaiya sarvam idam jagad vicitram utpadyata iti tesam matam tad uktam | sarvahetunirāçanisani \* bhāvānāni janma varnyate | svabhāvavādibhis te ca nāhuh svam api kāraņam | rājivakeçarādīnām 6 vaicitryam kah karisyati | mayūracandrikādir vā vicitraļ kena nirmitaļ 🤊 📗 yathaiya kantakādīnām taikṣṇyādikam ahetukam | kādācitkatayā tadvad duḥkhādīnām ahetutā | iti | tad evam vādino lokapratītād eva hetusāmarthyād bādhā syād ity upadarcayati loka iti | sarvo janah pratvaksata indriyācritāj jñānāt | pratyakṣata ity upalakṣaṇam anumānato 'pi tatpratītibhāvāt <sup>10</sup> pratyaksānumānābhyām iti yāvat | sarvam anekaprakāram hetum jagadvaicitryakāranam udīksate 11 tadanvayavyatirekānuvidhāyi kāryam upajanayan-

```
1 Voir note in fine.
```

<sup>2</sup> Malamadh. I, 2; cf. p. 242, 1. 4, et 142, comm.

<sup>3</sup> Sarvadarçanasangraha, p. 5, 1. 18.

<sup>4</sup> Peut-être: svaparobhayasva\*. — Cf. pp. 241, 242, 1. 3.

<sup>5</sup> Sans doute: utpadyate.

<sup>6</sup> P. W.: kesara.

<sup>7</sup> tadrgbhih mana.

<sup>8 -</sup> nirapeksam.

<sup>9</sup> Peut-être: •adınam vaicitryam ... nirmitam.

<sup>10</sup> Cf. Sainkhya-Ph., p. 133. - sambhavat.

<sup>11</sup> udikşyate. — Cf. Goldstücker, s. voc. anvayavyatireka.

tam paçyati | yat kāryam yasya sadbhāve bhavati tadabhāve ca na bhavatīti pratīyate sa tasya hetur iti niçcīyate | iti loke pratītād eva hetuvyāpārād ... ahetukatvapratijītā ¹ bādhyate | tad evopadarçayann āha padmanālādītyādi | padmasya rājīvasya nāla ādir yeṣām pattradalakeçarādīnām ² te tathoktāḥ | teṣām bhedo nānātvam hi yasmād dhetubhedena kāraṇabhedena jāyata utpadyate | nānyatbā | aniyamena sarvatra sadbhāvaprasangāt | ato yad yasyānvayavyatirekānuvidhānam kurvat ³ pratīyate tat tasyaiva kāryam nānyasyety upagamanīyam | tasmāt pratiniyatakāraṇād eva pratiniyataviçeṣotpattis tadbhedena bhedād iti nāhetumatī | nanu bhaved eṣa viçeṣo yadi hetor eva svayam ⁴ asau viçeṣaḥ siddhaḥ syāt kim tu tasyaiva kutaḥ sa bhavatīti vaktavyam | na ca nirviçeṣād ⁵ viçeṣotpattir ahetutvaprasangāt | ity āçankām pariharann āha kim krta ityādi ||

kim kṛto hetubhedaç cet pūrvahetuprabhedataḥ | kasmāc cet phalado hetuḥ pūrvahetuprabhāvataḥ | 118

kim kṛtaḥ kena kṛtaḥ kuto yātaḥ | hetubhedaç ced dhetor bhedo viçeṣaç ced ucyate pūrvahetuprabhedataḥ | pūrvasya prāktanasya tajjanakasya hetoḥ prabhedato viçeṣāt | tasyāpi tatpūrvasya hetoḥ kuto viçeṣa iti cet punas tatrāpi pūrvahetuviçeṣād iti vaktavyam ity uttarottarasya viçeṣākāṅ-kṣāyām pūrvapūrvasya viçeṣād ity uttaram vācyam | na caivam anavasthā-nam aniṣṭam kim cid āpādayati 6 | anavarāgrasya samsārasya pūrvakoṭir na prajñāyata ity abhyupagamāt | ata eva phalaviparyayo 'pi na svato bhava-tīty āha kasmāc ce[d i]tyādi | kasmāt kāraṇāt phalado viçiṣṭaphaladāne samartho hetuç cet | pūrvahetuprabhāvataḥ pūrvasya tajjanakasya hetoḥ sāmarthyāt | svahetunaiva sa tādṛças tasya svabhāvo 'jani yena sahakāri-viçeṣopahitakāryotpadānuguṇaviçeṣaparamparāpariṇatim adhigacchan[n] '

<sup>1 °</sup>parad upasyahetu°.

<sup>2</sup> yatra dala<sup>a</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. p. 353, l. 5.

<sup>4</sup> dvayam.

<sup>5</sup> nirvimçodvia.

<sup>6</sup> Cf. Garbe, Samkhya-Ph., p. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cf. p. 306, l. 5.

asati pratibandhavaikalyayoḥ sambhave tathāvidham eva phalam utpādayati | ato 'viparītaphaladānam api svahetusāmarthyopajanitam eva | tenābhyudayaniḥçreyasasādhanahetor yathāsamkhyam abhyudayaniḥçreyasam ' eva phalam jāyate tadviparītād viparītam iti na katham cid api viparyayaḥ | etac cāvaçyam svabhāvavādinā (svahetukatvam) akāmenāpi svīkartavyam | katham anyathā hetum antareṇa pratijnātam ahetukatvam bhāvānām setsyati | pratijnāmātreṇa tasya kena cid ² agrahaṇāt | hetuvyāpāreṇa tat prasādhayataḥ svayam eva punaḥ sahetukatvābhyupagamād vandhyā[putra]m eva te bruvata iva pratijnāyāḥ ⁴ svavacanena bādhanam syāt | ity ubhayataḥ pāçai rajjubhir iti samkaṭaprāyo batāyam tapasvī | tad uktam | na hetur astīti vadan sahetukam | nanu pratijnām svayam eva çātayet | athāpi hetupraṇayālaso bhavet | pratijnāyā kevalayāsya kim bhavet | iti | tasmāt kudṛṣṭivijṛmbhitam evaitat pramāṇabādhitatvāt | evam svabhāvavādinam nirākṛtya caturthaprakāraprasādhanārtham eveçvarakāraṇatām jagataḥ pratyākhyātum tadupakṣepam kurvann āheçvara ityādi |

īçvaro jagato hetur vada kas tāvad īçvaraļ |

bhūtāni ced bhavaty evam nāmamātre 'pi kim cramaḥ | 119 içvarakāraņavādino bhi svabhāvavādimataniṣedham ākarņya viçeṣam abhidhātum ardham avasitam bhāvasyeti manyamānāḥ prāhuḥ | sāhāyyam evam anuṣṭhitam bhavadbhiḥ | na hi kāraṇam antareṇaiva jagadvaicitryam utpadyate decādyaniyamaprasaṅgāt | kevalam acetanāḥ punar amī jalapaṅkādayo vaicitryāsāmarthyā iti yuktam anenoktam | tatrāsti sa bhagavān viçvavaicitryanirmāṇapravīṇo jagadekasūtradhāraḥ sakalajagadādibhūto nityātmatayā sarvadānupahataçaktiprabhāvaḥ sarvabhāvānām kāryakāraṇabhāvāditattvavedī samastārvācīnadarçanāgocaramāhātmya īçvara ityādi | tena hetunā sahetukam sakalam idam sacarācaram jagad iti | kaḥ sacetano

<sup>4</sup> Cf. GOLDSTÜCKER, Dict. s. voc.

<sup>2</sup> On attend: kasya cit kena cid ... — Cf. Sarvadarçanasamgraha, p. 8: ekakini pratijña hi pratijñatam na sádhayet.

<sup>3</sup> svahetukatva.

<sup>4</sup> pratijñayam.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. p. 352, l. 26, et 127, comm.

<sup>6</sup> decady.

<sup>7</sup> Sans doute : ... yuktam [yad] ...; peut-être : ... vaicitry[anirman]as.

'nyathā vaktum utsahata iti naiyāyikādiveçmakathām abhidhāya pratyācaște | içvaro jagato hetuh | içvara iti çamkarasyākhyā | sa eva jagato viçvasya hetuh sṛṣṭisthitipralayakāraṇam | tasmād evaitad viçvam açeṣam utpadyate | anyathā punar acetanopādānatvāt katham amī girisaridavanisāgarādaya ¹ utpattibhājo bhaveyuh | cetanāvadadhisthānāt punar ime samutpattum utsahante tadvyāpāreņaiva pravartanāt | tad uktam | sarvotpattimatām īçam anye hetum pracaksate | nācetanah svakāryāni kila prārabhate svayam | na syān merur ayam na ceyam avanī naivāyam ambhonidhih i sūryācandramasau niveçasubhagau naitau jagaccaksusī ī**cāno na kulālavad** vadi bhaved vievasya nirmānakrt į sattvādīcvarakartṛka[ni] jagad idam vaktīti kaç cit kila 3 | tasmāj jagad evam acetanaviçvasvabhāvam <sup>3</sup> içvarakāraņatām ātmano brūte | atrocyate | kim anayā svagrhītopakalpitayā prameyaracanayā vacanaprapañcamālavā | naitad ucyamānam api svasamayābhiniveçinām jadadhiyām prītikaram pramāņaçünyam viduşām samtoşam utpādayati | tathā hi yady asau kārunikah 4 kimartham punar iman narakadiduhkhapiditan praninah karoti | tatha ca sati kāruņikatvam tasya craddhā amadhigamyam eva syāt | ... kṛtāsatkarmaphalabhogena <sup>5</sup> tatkṣayāya na yasya pravṛtteli katham akāruṇiko nāmeti cet | na ca 6 tat karma kārunikah kim iti kārayati yenānistani phalam upabhujyate 7 tatrāpi tasya vyāpārāt sarvotpattimatām nimittakāraņatvāt | api ca kim tasminn avyāpriyamāņe tatkarmaphalam upabhujyate na vā yadi prathamah paksas tadā katham etajjno jantur anīço 'yam ātmanah sukhaduhkhayoh | īçvaraprerito gacchet svargam vāsvargam eva veti 8 sarvakā[r]vesv eva tadvyāpārābhyupagamasyānenaivānaikāntikatāprasan-

<sup>1</sup> girisaridavarnio.

<sup>2</sup> Cf. Sarvadarçanas., p. 119 : sagaradikam sakartıkam karyatvat kumbhavat.

<sup>3</sup> acetanam vio.

<sup>4</sup> Cf. Sarvadarçanas., pp. 120, 121 (Cowell, pp. 175, 176). — Garbe, Samkhya-Ph., pp. 76, 191. — S. s. v., V, 2.

<sup>5</sup> sakṛta• (— samskṛta•?); — tatkṣepāya.

<sup>6</sup> na ca = naivam.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> upabhujjate.

<sup>8 ...</sup> duḥkhayor içvo ... gacchet | svargam va svabhram eva ceti. — Le texte est sans doute altéré. Peut-être : ... etat ı ajño ...

gāt | atha dvitīyas tadā kṛpālur asau tatropekṣām kim iti nādhivāsayati ' vadv avatnena sāhāvyam eva tatropakalpayati | atha kṛtasya karmano Nvipranāçād avaçvam tena tat phalam anubhavitavyam iti tadupabhogāva vyāprivata iti cet | katham punar etasmin (na) vyāprivate 'vaçvam tenānubhavitavyam [ | ] sāmagrīvaikalyāt 2 | kaļī punar evam [kṛta]vipraṇāçe 'pi dosah | pravatnata eva tato nivartitum <sup>3</sup> ucitan kārunikasya | evam bi tadicchāyattavṛttitayā tasyāparipākāt 4 tena svam aiçvaryam upadarçitam tatra bhavet | atha sattvananı tatkarmasanıcodito 'sau davalur api sthātum açaktah <sup>5</sup> | mahatānena svam aiçvaryam itthani dyotitam anyatra syāt | tat[ra] parakarmaņāpi samākṛṣṭo 6 nāma nātmani vacitvam adhigacchati | īçvare [s]to[ka]karmaņa i eva mahat sāmarthyam evam prakāçitam syāt | tad varam karmaiya paryupāsyam yatsāmarthyena samākṛṣyamāno maheçvaro 'pi sthātum asamarthalı | tasınād idam avyāhatam eva | namas tatkarmabhyo vidhir api na yebhyah prabhayatīti Jatha na kārunikas tadāsau vītarāgah sarāgo vā | yady ādyo vikalpas tadā vadi nāma dayāvirahāt sukham nopanayati duhkham tu janasya kasmād utpādayatīti vaktavvam ļ duhkham bi rāgādiyaçena kasya cid upanīyate te cāsya na santīti katham akāranam eva janam duļkhayati | krīdārtham duhkhayatīti cet krīdārtham [na] vitarāgasya pravittir iti niçcitam asau vitarāgah | rāgādimatām api tāvaj jitendriyāṇāṁ na krīdārthaṁ drevate pravrttih | kiṁ punar vītarāgānām tathā bhavişyati | na rakşahkrūrapiçācādikam antarenānyasya paraduḥkhena krīdābhāsate 8 | athāvītarāga iti pakṣas tadā katham ayam itarajanasādhāraņaļi sann īçvaro bhavitum arhati | rāgādikleçapāçāyattavrtter jagadaiçvaryāyogāt | anyathā tadanyasya <sup>9</sup> tathāvidhasya tatprasangāt | nāpi sanisāracārakaruddhasvātantryasya 10 vievavaieitrvaracanācā-

```
1 Cf. CHILDERS, s. voc. adhivaseti.
```

<sup>2</sup> Ce dernier mot est placé dans la bouche du prativadin.

<sup>3</sup> nirvartitum.

<sup>4</sup> tasyah pari". — (tasya = karmanah.)

<sup>5</sup> açakyah.

<sup>6 •</sup>krşnau.

<sup>7</sup> içvarato k.

<sup>8</sup> kridamabhasate.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> tadannasya.

<sup>10 °</sup>carako. — Cf. p. 337, l. 7: °caraka[va]ruddha°.

ıti 1 .3110 , a\a tenāana. er ain padarur api auvalra dhizx. Lac lam A Affially namas s ladisa vāvirabāl lavvaou ili kathan et kridar. gādimalā punar viatenamasia tham ayan lecapāçāt**a**k asya talpm rvaracallăti

turyain tadanyasyeva yujyate | tadevamastitvam eva bhavantain vipralambhayati yad evamvidhasyāpi yāvad aiçvaryam abhyupagamyate | bhavatu tathāvidhasyāpi kartrtvam | tathāpi kim asau svasthātmā 1 | yadi svasthātmā tadā kim iti 2 janam akāṇḍam eva duḥkhayati | na hi svasthātmā niraparādham janam pidayan destah | atha vimārgagāminam eva ketāparādham pīdayatīti cet | vimārgagāminam apy ayam eva kāravati tathābhūtam api kārayitvā punah pidayatīti sa laukikeçvarāņām <sup>3</sup> api jaghanyatayā vṛttim atiçete | te hi svayamkṛtāparādham eva parādhīnam 4 anuçāsati | avam punar ātmanaiva kārayitveti mahān asya viçeşah | athāsvasthātmā tadā sādhu tadārādhane svargāpavargārthināni prekṣāvatāni pravrttih | na hy unmattasyārādhanam unmattād anyah kartum utsahate | tathā hi svargādiphalalipsayā tadārādhanāya pravartante preksāvantah | tac cāpariniccitasvabhāvatayā tato na sambhāvyate viparyayo 'pi vā tadārādhanaphalasya sainbhāvyate | tadārādhanapravṛttās tu gādhataraçraddhāvaçena tam unmattam ācakṣāṇā ātmānam evonmattakam ācakṣīran | katham anyathā tadārādhane pravartante | tadaparonmattakai[r] vā kim aparāddham yatas te na paryupāsyante | teṣām prabhāvātiça[va]vikalatvād iti cen na vai prakrte 'pi kim cit prabhāvāticayam utpacyāmah | unmattakah sakalajagadatiçaktir iti ko 'nya unmattakād vaktum arhati | tad ayam abhivicāryamāno 5 na kva cid avasthānam labhata ity alam durmativisyandişv ādareņeti | tasmāt sūktam etad yad uktam | sukhasya duḥkhasya na ko 'pi dātā i paro dadātīti kubuddhir eşā | svakarmasūtragrathito [hi] lokaļ i kartāham 6 asmīti vṛthābhimānaḥ | iti | tasmād akartṛkam evedam jagad açeşam iti | na paridrştakāranād asya svatantraç cetano bālasya 7 kartā kaç cid asti | idam eva vistareņa pratipādayitum siddhāntavādī prāha | vada kas tāvad içvarah | içvarakāraņavādinam prechati | vada brūhi ko 'yam īçvaro bhavato 'bhimatalı | tāvacchabdenedam abhidhatte | yeşāin

<sup>1</sup> svasthátmá[svasthátmá vá].

<sup>2</sup> kim iti kim iti. — P. W. : akande.

<sup>3 •</sup>ecvarāņutām ...

<sup>4</sup> Peut-être : aparadhinam.

<sup>5</sup> ativicare.

<sup>6</sup> karta, contre le mètre et cadre mal, ce semble, avec le contexte.

<sup>7</sup> cetanaº. — bala = acetana. — Peut-être : paridṛṣṭakāraṇād a[nyo ']sya ...

gāt | atha dvitīyas tadā kṛpālur asau tatropekṣām kim iti nādhivāsayati ' yady ayatnena sāhāyyam eva tatropakalpayati | atha kṛtasya karmano [']vipranāçād avaçyam tena tat phalam anubhavitavyam iti tadupabhogāya vyāpriyata iti cet | katham punar etasmin (na) vyāpriyate 'vaçyam tenānubhavitavyam [ | ] sāmagrīvaikalyāt 2 | kaļ punar evam [kṛta]vipraṇāçe 'pi dosah | prayatnata eva tato nivartitum 3 ucitam karunikasya | evam hi tadicchāyattavrttitayā tasyāparipākāt 4 tena svam aiçvaryam upadarçitam tatra bhavet | atha sattyanam tatkarmasamcodito 'sau dayalur api sthātum acaktah <sup>5</sup> | mahatānena svam aiçvarvam itthanı dyotitam anyatra syāt | tat[ra] parakarmaņāpi samākṛṣṭo 6 nāma nātmani vaçitvam adhigacchati | īçvare [s]to[ka]karmaņa 7 eva mahat sāmarthyam evani prakāçitam syāt | tad varam karmaiya paryupāsyam yatsāmarthyena samākrsyamāno maheçvaro 'pi sthātum asamarthah | tasmād idam avyāhatam eva | namas tatkarmabhyo vidhir api na yebhyah prabhayatiti 🏿 atha na kārunikas tadāsau vītarāgah sarāgo vā | yady ādyo vikalpas tadā yadi nāma dayāvirahāt sukham nopanayati duḥkham tu janasya kasmād utpādayatīti vaktavyam | duhkham hi rāgādivaçena kasya cid upanīyate te cāsya na santīti katham akāraņam eva janam duļkhayati | krīdārtham duļkhayatīti cet krīdārtham [na] vītarāgasva pravittir iti niccitam asau vītarāgah | rāgādimatām api tāvaj jitendriyāṇām na krīdārtham dreyate pravrttih | kim punar vītarāgānām tathā bhavişyati | na rakşahkrūrapiçācādikam antarenānyasya paraduḥkhena krīḍābhāsate 8 | athāvītarāga iti pakṣas tadā katham ayam itarajanasādhāraņah sann īçvaro bhavitum arhati | rāgādikleçapāçāyattavrtter jagadaiçvaryāyogāt | anyathā tadanyasya <sup>9</sup> tathāvidhasya tatprasangāt | nāpi sanisāracārakaruddhasvātantryasya 10 vievavaieitryaracanācā-

```
1 Cf. CHILDERS, s. voc. adhivaseti.
```

<sup>2</sup> Ce dernier mot est placé dans la bouche du prativadin.

<sup>3</sup> nirvartitum.

<sup>4</sup> tasyah pari". — (tasya = karmanah.)

z açakyah.

<sup>6 •</sup>kṛṣṇau.

<sup>7</sup> icvarato k.

<sup>8</sup> kridamabhasate.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> tadannasya.

<sup>10 •</sup>cárako. — Cf. p. 337, l. 7: •cáraká[va]ruddha•.

turyam tadanyasyeva yujyate | tadevamastitvam eva bhayantam vipralambhayati yad evamvidhasyāpi yāvad aiçvaryam abhyupagamyate | bhavatu tathāvidhasyāpi kartṛtvam | tathāpi kim asau svasthātmā ¹ | yadi svasthātmā tadā kim iti <sup>2</sup> janam akāṇḍam eva duḥkhayati | na hi svasthātmā niraparādham janam pidayan dṛṣṭaḥ | atha vimārgagāminam eva kṛtāparādham pīdayatīti cet | vimārgagāminam apy ayam eva kārayati tathābhūtam api kārayitvā punah pidayatīti sa laukikeçvarāņām <sup>3</sup> api jaghanyatayā vṛttim atiçete | te hi svayamkrtāparādham eva parādhīnam 4 anuçāsati | ayam punar ātmanaiya kārayitveti mahān asya viçeşah | athāsyasthātmā tadā sādhu tadārādhane svargāpavargārthināni preksāvatām pravrttih | na hy unmattasyārādhanam unmattād anyah kartum utsahate | tathā hi svargādiphalalipsayā tadārādhanāya pravartante preksāvantah | tac cāpariniccitasvabhāvatayā tato na sambhāvyate viparyayo 'pi vā tadārādhanaphalasya sambhavyate | tadaradhanapravrttas tu gadhataracraddhavacena tam unmattam ācakṣāṇā ātmānam evonmattakam ācakṣīran | katham anyathā tadārādhane pravartante | tadaparonmattakai[r] vā kim aparāddham yatas te na paryupāsyante | tesām prabhāvātica[ya]vikalatvād iti cen na vai prakrte 'pi kim cit prabhāvāticayam utpacyāmah | unmattakah sakalajagadatiçaktir iti ko 'nya unmattakād vaktum arhati | tad ayam abhivicāryamāno 5 na kva cid avasthānam labhata ity alam durmativisyandişv ādareņeti | tasmāt sūktam etad yad uktam | sukhasya duḥkhasya na ko 'pi dātā i paro dadātīti kubuddhir esā | svakarmasūtragrathito [hi] lokah i kartāham 6 asmīti vṛthābhimānah | iti | tasmād akartṛkam evedam jagad açesam iti | na paridṛṣṭakāraṇād asya svatantraç cetano bālasya 7 kartā kaç cid asti | idam eva vistareņa pratipādayitum siddhāntavādī prāha | vada kas tāvad īçvaraļ | īçvarakāraņavādinam prechati | vada brūhi ko 'yam īçvaro bhavato 'bhimataḥ | tāvacchabdenedam abhidhatte | yeṣām

```
4 svasthatma[svasthatma va].
```

<sup>2</sup> kim iti kim iti. — P. W. : akande.

<sup>3 °</sup>ecvarănutăm ...

<sup>4</sup> Peut-être : aparadhinam.

<sup>5</sup> ativicar.

<sup>6</sup> karta, contre le mètre et cadre mal, ce semble, avec le contexte.

<sup>7</sup> cetană. — băla = acetana. — Peut-être : paridṛṣṭakaraṇād a[nyo ']sya ...

sangāt | anyatrāpi na tasya sṛṣṭivyāpāra upalakṣyata ity āha kṣmādītyādi | ādiçabdenāptejovāyvākāçakāladinmanānsi gṛhyante | teṣām svabhāvo dhruvaḥ so 'pi na tena kriyate | pṛthivyādīnām paramāṇūnām nityatvābhyupagamāt | sthūlarūpe ca tadvyāpārasya niṣetsyamānatvād ākāçādīnām api nityatvād guṇādīnām api vicāryamāṇatvāt | içaç ceti | içvaro 'pi dhruva ity ātmānam asau na karoti | jñānam jñeyād anādi ceti | jñānam api jñeyād utpadyamānam anādi ca | āsanisāram jñeyam ālambya pravartanāt tad api na tena kriyate | (tat)karmaṇaḥ sukhaduḥkhe ca | karmaṇaḥ cubhāçubhād yathāsanibhavam sukhaduḥkhe ca bhavata iṣṭāniṣṭavipākaje | tatrāpi na tasya vyāpāraḥ ' | evam sati vada kim tena nirmitam | brūhi kim idānīm teneçvareṇa nirmitam racitam | iti na kva cit tasya sāmarthyam upalabhyate | tat katham asya jagatkartṛtvam ucyate | adhunā sarvatra sādhāraṇam dūṣaṇam āha hetor ityādi |

tathā hy asau nityo vā jagato hetuh syād anityo vā | nitya eva tadvādibhir asau parikalpitah | tatra nityatve sati hetoh kāraņasyādir nāsti yadi tadā phalasyādih kuto bhavet | phalasya tajjanyasya kāryasya sadā tatkṛtatvād ² ādih kuto bhavet | naiva syād ity arthah | nityam upasthite ³ samarthasvabhāve hetau kāryam api tajjanyam ajasram eva jāyata iti tatsāmarthyapratibaddham kāryam sadā prāpnoti | kasmāt sadā na kurute na sarvam kāryam janayatīti katham kasya eit kāryasya kadā eit kriyāvirāmah | atha vānyathāvatāryate | yadi ca neçvaro jagatkartā syāt katham idam pralayānantaram āditah sargabhāg bhaved iti | atrāha | anavarāgro ⁴ hi jātisamsārah | tataç ca hetoh kleçakarmādilakṣaṇasyādih pūrvakoṭir na ced asti phalasya sattvabhājanalokavivartādilakṣaṇasyādih prathamārambhah kuto bhavet | naiva vidyata ity arthah | anādau samsāre hi sattvānām karmādhipatyena sthitisamvartavivartānām pravartanāt | etac coktam eva karmanah sukhaduḥkhe cety anena | atha vātrāpīçvaram evābhisamdhāyoktam

<sup>1</sup> Cf. Samkhyasutras, V, 2 (necvaradhisthite phalasampattih karmana tatsiddheh).

<sup>2</sup> prakṛtatvad, cf. p. 356, l. 2.

<sup>3</sup> upasthita.

<sup>♣ \*</sup>gra.

hetor iti | hetor içvarasyādir na ced asti pralayakāle 'pi tasyānupahatatayā māhātmyasyābhyupagamāt phalasya tatkṛtasya sargādilakṣaṇasyādiḥ kuto bhavet | nityatayā tatkāraṇasya sadā samarthatvāt sargādikam ¹ api nityam eva syāt | ato nityasamarthe tasmin sargāder ¹ ādir eva na syāt | tataḥ katham sargādāv ¹ api tasya vyāpāro bhavet | api ca yady asau kartā syāt tadā nityatvāt kasmāt sadā na kurute ||

kasmāt sadā na kurute na hi so' nyam apekṣate | tenākṛto 'nyo nāsty eva tenāsau kim apekṣatām | 124

sargādikam ¹ na kuruta iti çeşaḥ | tathā hi yadi kadā cit sargam ¹ karoti tadā tatkāraņasvabhāvatayā sadā tam eva kuryāt | evanī sthitisamhārayor api vaktavyam | yugapad vā sargādikriyā tasya syāt | ata eva hetor uparamābhāvān na tatphalasyāpi virāmah | anyat pūrvavat | athāpi syād yadi nāmāsau sadā samarthasvabhāvas tathāpi kadā cit sahakārivaikalyān <sup>2</sup> na karotīti | āha | na hi so 'nyam apekṣata iti | samarthasvabhāvo hetur īçvaro hi yasmān nānyam sahakārinam apeksate nityasva samarthasvabhāvasya satas tadapekṣāyogāt | na hi nityatayānādheyātiçayasya kā cid apekṣā nāma <sup>3</sup> | viçeṣotpattau vā tadavyatiriktasvabhāvasya tasyāpy utpattiprasangāt | vyatireke vā viçesād eva kāryotpattis tasyākārakatvam syāt | tasyāsau viçesa iti sanībandhacintāvām anavasthānanī sanībandhāsiddhiç ca syāt | tad *uktam* | apeksveta param kārvam yadi vidyeta kim cana | yad akimcitkaram vastu kim kena cid apeksyate | iti | bhava[n]tu vā tasya sahakāriņas tathāpi te nityā vā syur anityā vā | ye tāvan nityāḥ paramāņvādayas teşām na sadbhāvavaikalyam? sambhavati nāpi tadāyattasamnidhīnām samnidhānavaikalyam | anityānām api tadāyattodayasamnidhīnām kuto vaikalyam nāma yena sahakārivaikalyān na karotīty ucyate | tato nāyam atra parihārah | ata evāha tenākrta ityādi | teneçvareņākrto ya utpattimāms tenākṛtaḥ | sa nāsty eva na vidyate | nānyo 'paro jagati | tena kāraņena tadāyattavṛttīnām sahakāriṇām sadā samnihitatvād asau

<sup>4</sup> svarga.

<sup>2 °</sup>vaiphalya°.

<sup>3</sup> Cf. Sarvadarçanas. (pp. 9-11; Gouch, pp. 16 et suiv.) la discussion de l'arthakriyakaritva du « sthayin »; — S. s. v., I, 34.

nityaḥ kartā kim apekṣatām ¹ | kim apekṣamāṇaḥ kadā cit kāryaṅi na kuryāt | itthaṁ na kadā cid api tasyāpekṣāstīti sadā kāryaṅi kurvīta | athāpi syāt samavāyi kāraṇam asamavāyi kāraṇaṁ nimittakāraṇaṁ ceti kāraṇatritayāt kāryam utpadyate ² | tad asya nimittakāraṇatvā[t] sāmagrīm apekṣya kāryaṁ kurvato noktadoṣaprasaṅgaḥ | iti parāçayam āçaṅkyāhāpekṣata ityādi ||

apekșate cet sămagrini hetur na punar îçvarah |

nākartum īçah sāmagryām 3 na kartum tadabhāvatah | 125 yadi nämäsau sadā sarvakāryāni kartum samarthas tathāpy apeksate sāmagrīm | [sāmagrīm] 4 antarena saty api samarthe kartari [na] kā[r]yam utpadyate yathā kila patotpādanasamarthe 'pi kva cid dhetau turītantuvemādikam antareņa na pata utpadyate tathā prakṛte 'pīti ced yadi | āha hetur na punar īçvarah | yadi sāmagrīsadbhāve karoti tadabhāve ca na karotīty abhyupagamyate tadā punar īçvaro hetur na syāt sāmagryā eva kāryotpattes tataç cānupapatteh | tasyā bhāvābhāvayoḥ kāryasya bhāvābhāvadarçanān na tu punar īçvarabhāvābhāvavor iti | na sāmagrīkāle 'pi pararūpeņa <sup>5</sup> kartā svarūpam cāsya prāg api samartham tad eveti katham kadā cit kriyāvirāmah | yad apy uktam kuvindādivat kadā cit karotīti tad api na yuktam | yatah kuvindādavah prāg.asamarthā eva punah paçcāt turyādisāmagrīpratilambhād [a]pūrvasāmarthyādhigamāt patādikāryam kurvanti | anyathā teṣām api pūrvam tatsāmarthyasadbhāve tatkrīyāprasango na nivartata iti sadhyavikalo drstantah | kim ca samagrijanane 'pi sa eva kāraņam sa ca sarvadā sammihitasvabhāva iti katham kadā cit sāmagrīvaikalyam apy asya | ata evopadarçayann āha | nākartum īçaḥ sāmagryām iti | nākartum īço nākriyāyām samarthah sāmagryām sāmagrīvisaye sarvakāryakriyāyām samarthatvāt sāmagrījanmany api nodāsitum çaknoti | janayatu tarhi samagrim iti ced aha / na kartum api samagrim 6 içah kutas

```
4 apekşyatam.
```

<sup>2</sup> Cf. GARBE, Samkhya-Ph., p. 229, n. 1.

<sup>3</sup> Minayeff: samagryan na; — Burn. 90, M, L2: samagryam na.

<sup>4</sup> Lacune non indiquée.

<sup>5 •</sup>kâle 'pi svapara•.

<sup>6 ...</sup> samagryam ...

tadabhāvataḥ | tasyāḥ sāmagryā abhāvato 'vidyamānatvāt | na cāvidyamānasvabhāve 'vandhyāsuta iva kim cit kartum çakyate | nīrūpatvāt | yad vakṣyati nābhāvasya vikāro 'sti kalpakoṭiçatair apīti | bhavatu nāma sāmagrīsadbhāve saty eva kartā tathāpi kim sāmagrībalākṛṣṭaḥ svayam anicchann eva karoty āho svid icchann iti vikalpaḥ | tatrādyam vikalpam āçankayann āha karotītyādi |

karoty anicchann īçaç cet parāyattah prasajjate | icchann apīcchāyattah syāt kurvatah kuta īçatā | 126

karoti kāryam abhini[r]vartayaty anicchann anabhilasann īça īçvara [iti] cen matain parayattah prasajjate paratantra asajjate | samagrivaçenanicchato 'pi kurvatas tadvaçavarti| tva prasangāt | na ca pāratantryam anubhavata īçvaratvam [y]uktam atiprasangāt | dvitīyam vikalpam adhikrtyāha | icchann apīcchāyattah syāt | athecchan karotīti pakṣaḥ syīkriyate tadāpīcchāyattah syāt | icchāsadbhāve kāryavyāpārāt tadabhāve cāvyāpārāt | tadapekṣāsadbhāv[e kurv]ataḥ ³ kuta īçatā | evam kurvataḥ kāryam abhini[r]vartavatah satas tasva kuta īcatā kuta aicvarvam | etena yad uktani kena cid buddhimattyād īçvarasya naişa dosah | buddhiçūnyo hi svasattāmātrajanyam akrameņaiva kāryam kuryāt | buddhimāms tu kartum īçāno 'py anicchan na karotīti kas tasyopālambha iti tad api nirastam | tathā hi tā apīcchāh svasattāmātranibandhanāh kim na karotīti sa eva tasyopālambhah | api ca yadi tā na sahakārinyah kim tāsām viyoge 'pi na karoti | asahakārivaikalye 'pi kāryākaraņe sarvadā tadāyatteh 4 | sahakārinyaç cet tathāpi tadbhāve 'pi sarvakāryam kim na karoti | sahakārinām sākalyaçaktitvāt kevalasyāçaktasya na kārakatvam iti cet tat kim ayam pararūpeņa kārakaḥ | tathā ced akāraka eva | na hi svarūpeṇākārakaḥ kārako nāma | svarūpam apy asya nijaçakti 5 vācyam | karvopayogīti ced alam idānīm āgantukaçaktisv apeksayā | samartho 'py esa prakṛtyā sahakārinām asamnidhau naiva kāraka iti cen mātāpi satī prakrtyā vandhyety

<sup>1</sup> Peut-être: esvabhavam.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 147.

<sup>3 \*</sup>sadbhāvadatah.

<sup>4</sup> Le texte est sans doute altéré : "vaikalye 'pi [na] karyakaranam [dṛṣṭam] | sarvada ... cet.

<sup>5</sup> okti[r và] vàcyam.

etad api tarhi devānām priyena vaktavyam ity āstām tāvat | anityas tu tadvādinām nābhimatah | tathā ca saty anyasādhāranasvabhāvasya katham īçatvam iti neçvarakāryam jagadvaicitryam iti siddham | yadi na buddhimatkartṛkam jagan nityaparamāṇupuñjamayam to dvyaṇukādikrameṇettham kṣititaruparvatādikam bhavatv ity āha ye 'pītyādi ||

ye 'pi nityan anun ahus te 'pi purvam nivaritah |

sāmkhyāḥ pradhānam icchanti nityam lokasya kāraṇam | 127
ye 'pi mīmāmsakādivādino nityān aṇūn paramāṇūn āhur jagadvaicitryakāranatvena bruvate | te 'pi vādinaḥ pūrvam amçā [apy] aṇubhedenetyādinā ²
paramāṇuvicārasamaye tatpratiṣedhān nivāritā nirākṛtāḥ | ato nityaparamāṇumayam api nedam jagat | evam īçvarakāraṇatām çlokārdhenāntarāla eva nityaparamāṇusvabhāvatām jagato nirasya tasyaiva turyaprakārasya samarthanāya pradhānapariṇāmarūpatām nirākartum sāmkhyamatam udbhāvayann āha sāmkhyā ityādi | sāmkhyāḥ kāpilāḥ pradhānam prakṛtir ity aparanāmadheyam icchanti manyante nityam lokasya kāraṇam | tac ca nityam avinaçvarabhāvam lokasya sarvasya carācarasya jagataḥ kāraṇam pariṇāmarūpeṇa hetum icchanti | kim idam pradhānam nāmeti ced āha sattvam ityādi |

sattvam rajas tamaç ceti gunā avişamasthitāh | pradhānam iti kathyante vişamair jagad ucyate | 128

sattvam rajas tamaç ceti | ete trayo guņā aviṣamasthitāḥ sāmyāvasthām prāptāḥ pradhānam iti kathyante pradhānam ity ucyante | eṣām tāvat prakṛtyavasthā 

| viṣamair jagad ucyate viṣamāvasthām prāptaiḥ punar ebhir eva guṇair jagad ucyate viṣvavaicitryapariṇāmaḥ kathyate | tathā hi teṣām prakriyā | yadā puruṣasya viṣayopabhogākāram autsukyam upajāyate tadā prakṛtiḥ parijnātapuruṣautsukyā 

| puruṣeṇa yujyate | tadā punaḥ çabdādisargarūpeṇa pariṇatim upajanayati | tadāyam kramaḥ | prakṛter mahāms tato 

| hamkāras tasmād gaṇaç ca ṣoḍaçakaḥ | tasmād api

<sup>4</sup> Cf. GARBE, Samkhya-Ph., p. 238.

<sup>2</sup> Cf. 87.

<sup>3</sup> Ponctuation restituée.

<sup>4 °</sup>puruşotsukya.

şodaçakāt pañcabhyah pañca bhūtāni 1 | asyāyam arthah | prakṛter mahān pradhānān mahān | mahān iti buddher ākhyā | tato mahato 'hamkārah | aham iti pratyayalı | tasmād ahamkārād ganaç ca sodaçakalı | sodaçaka ity ekādaça cendriyāni panīca tanmātrāni 2 | tatra panīca karmendriyāni bāhyāni [vāk]pāda[pāṇi]pāyūpasthalakṣaṇāni | pañca buddhindriyāṇi crotra[m] tvak caksū 5 rasanam ghrānam ceti | ubhayātmakam tu mana ity ekādaca bhayanti | pañca tanmātrāni yathā cabdasparcarūparasagandhāh | pañcabhvah pañca bhūtāni | pañcabhyah çabdādibhvah pañca bhūtāny ākācavāvutejojalaprthivvākhyāni | ādvaprakrtis 4 tu kāranam eva na kāryam | mahad ahamkārah cabdādayac ca pañca kāryam kāranam ca | ekādaçendriyāny ākāçādavaç ca pañca kāryam eva na kāranam | puruşah punar ubhayasyabhāvavarjita iti | yad āha | mūlaprakṛtir avikṛtir mahadādyāh prakṛtivikṛtayah sapta | sodaçakas tu vikāro na prakṛtir na vikṛtih purusah | iti 5 | tac ca pradhānam acesakārvacaktimayam eva trigunātmakam eva kāryam abhini[r]vartayati | katham anyathā tatrāvidyamānam kāryam vaigvarūpyam utpadyate | tathā coktam | agesagaktipracitāt pradhānād eva kevalāt | kāryabhedāh pravartante tadrūpā eva tattvatah | yadi tv asad bhavet kāryam kāraņātmani çaktitah | [vi]kartum tan naiva çakyam nairūpyād viyad[ādi]vat | iti | evam kila pradhānāt kāryarūpeņa 6 jagadvivartah pravartata iti kāpilāļ | tad evain tat sarvam ākāçe viracitacitram iva pratibhāsata iti manyamānah siddhāntavādī dūsavitum 7 āhaikasyeti |

ekasya trisvabhāvatvam ayuktam tena nāsti tat |
evam guņā na vidyante pratyekam te 'pi hi tridhā | 129
ekasya satah pradhānasya trisvabhāvatvam sattvarajastamoguņabhedena
tryātmakatvam ayuktam asamgatam | tena kārane[na] nāsti tat | na vidyate

```
Sańkhyakarika, § 22. — (Ms. : ... tatac ca ganah ...)
Lisez : ekadacend* ... *matrani ca. — Ms. : bahyani.
cakşu.
prakrtes. — adya* — mūla*.
Sańkhyakarika, § 3. — (Ms. : sodacakac ca ...)
karyam karyarūpena.
```

7 düşayitam.

tat triguņātmakam pradhānam | ekam anekasvabhāvam iti parasparāhatam etat | atas tasminn apahastite sarvam tatkāryam apākṛtam bhavet | mā bhūn nāma tad ekasvabhāvam triguņātmakam guṇās tāvat svarūpataḥ santīty āhaivam ityādi | evam eva pradhānavad guṇāḥ sattvarajastamorūpā na vidyante | te 'pi hi tridhā | hi yasmāt | te 'pi guṇāḥ pratyekam ekaikaças tridhā triprakārāḥ | tathā hi sarvam triguṇātmakam iti bruvatām pratyekam guṇā api svarūpeṇa triguṇātmakāḥ prāpnuvanti tathā tadguṇā api triguṇātmakatayā naikasvabhāvā vidyante | yadā caivam vicārato guṇā na santi tadā tadvivartarūpāḥ çabdādayo 'pi na yujyanta ity āha guṇābhāva ityādi |

guṇābhāve ca çabdāder astitvam atidūratali |

acetane ca vastrādau sukhāder apy asanibhavalı | 130

guṇānām sattvādīnām abhāve 'sattve ca | dūṣaṇāntarasamuccaye cakāraḥ | çabdāder ādigrahaṇāt sparçādiparigrahaḥ | astitvam sadbhāvo 'tidūrataḥ sarvathaiva na yujyate | kāraṇābhāve kāryasya ' sattāyogāt | yad apy uktam | sukhādyanvitam etad dhi vyaktam vyaktam samīkṣ[y]ate | prasādatāpadainyādi rūpasyaikopalabdhitaḥ || iti | tad api na yuktam ity āhācetana ityādi | acetane jaḍarūpe ca | pūrvavac cakāraḥ | vastrādāv acitsvabhāve paṭādau sukhāder api cidātmakasya tādātmyenāsambhavo [']bhāvaḥ | yataḥ sattvarajastamāmisy eva sukhaduḥkhamohā ucyante te ca guṇā na hi santi taṭ katham tatra sukhādayo bhaveyuḥ | athāpi syān na sukhādyātmakatayā paṭādayaḥ sukhādisvabhāvā ucyante 2 | api tu sukhādes tadutpatter ity āçaṅkayann āha taddhetv ityādi ||

taddheturūpā bhāvāç ³ cen nanu bhāvā vicāritāḥ | sukhādy eva ca te hetur na ca tasmāt paṭādayaḥ | 134

tasya sukhāde[r] heturūpāḥ kāraņasvabhāvā bhāvā grāhyāḥ paṭādayaç cen matam | nanu bhāvā vicāritāḥ | nāmī paṭādayo 'vayavirūpā uāpi paramāṇusvabhāvā nāpi triguṇātmakāḥ | evain bhāvā vicāritā nirūpitā yuktitaḥ | pratibhāsamānāni māyāvan niḥsvabhāvatvāc ca | tat ka ime bhāvāḥ sukhādiheturūpā bhaviṣyanti | api ca vyaktasya sukhādisvabhāvatve

<sup>4</sup> karanasya.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Garbe, Samkhya-Ph., p. 215.

<sup>3</sup> Minayeff: \*rupábháváç.

paṭādaya eva sukhādijanyāḥ syur ity āha sukhādy evetyādy | paṭasyāpi sukhādy eva ca te tava sāṁkhyasya hetuḥ syād vyaktasya sukhādyātma-katvāt | tathāpi na ca tasmāt paṭādayaḥ | ādiçabdāc candanamālādayaḥ | viparyayaṁ ' punar ihopalabhyata ity āha paṭādes tv [ityādi] ||

paṭādes tu sukhādi syāt tadabhāvāt sukhādy asat | sukhādīnām ca nityatvam kādā cin nopalabhyate | 132

paṭādes tu | ādiçabdān mālādeḥ punaḥ | sukhādi syāt | ādiçabdād duḥ-khādi bhavet | tadabhāvāt teṣām paṭādīnām abhāvāt sukhādy asat paṭādi-kāryatvāt sukhādy api na syād iti | tadanvayavyatirekānuvidhānāt sukhādes tatkāryatvam | sattvādiguṇātmakatayā yad api sukhādīnām nityatvam iṣṭam tad api na syād ity āha sukhādīnām cetyādi | sukhaduḥkhamohānām ca | cakāro 'dhikadoṣavivakṣāyām | nityatvam dhruvasvabhāvatvam kadā cin nopalabhyate na dṛṣyate | guṇānām evāsattvāt teṣām nityatvādyayogāt | yadi ca sukhādīnām nityatvam syāt tadā nityam upalabhyerann ity āha satyām ityādi |

satyāni eva sukhavyaktau sainvittih kini na grhyate |

tad eva sūkṣmatāni yāti sthūlani sūkṣmani ca tat katham | 133 yadi satyam avasthitarūpāḥ sukhādayas tathā sarvadeti sadā tatsanivedanani syāt tatsvabhāvāparityā[gā]d iti samudāyārthaḥ | satyām eva sukhavyaktāv ekadā bhūtāyāni sukhavyaktau sukhasya nityatve sati sanivittiḥ kini na gṛhyate sukhasya sanivedanani sarvadā kini na syāt | na ca sarvadā sanivedanam asti | tasmāt kadā cid anupalabhyamānani tat tadā nāstīti niçcitam iti kathani nityatvam | syād etat sarvadā vyaktirūp[at]āyāni syād eṣa doṣaḥ | yadā punas tad eva çaktirūpatayā layagatani bhavati tadā na doṣa ityāha tad evetyādi | tad eva vyaktāv avasthitini kṛtvā bhāvasamāçrayāt paçcād anupalambhakāle sūkṣmatāni yāti divā nakṣatrāṇīvānu[pa]labhyamānasvabhāvatāni 4 çrayate | tad etad asanigatam | kutaḥ | yad yasmāt sthūlani vyaktasvabhāvani sat sūkṣmani tat katham avyaktasvabhāvani tat

<sup>1</sup> P.W.: viparyayah.

<sup>2 -</sup> tada.

<sup>3</sup> Cf. S. s. v., 1, 121 : kim abhivyaktih satı ı asatı va | satı cen nityatiı karyopalabdhih syat ...

<sup>4 •</sup>lambhamana•.

sukhādi katham | nityatayā nānāsvabhāvataikasya na yukteti bhāvaḥ | athāpi syād ekadā parasparaviruddhayor ekasmin na yogaḥ | pūrvadharmanivṛttau tu dharmāntarāpatter na doṣa ity āha sthaulyam ityādi |

sthaulyam tyaktvā bhavet sūksmam anitye sthaulyasūksmate [ ]

sarvasya vastunas tadvat kim nānityatvam isvate | 134 sthaulyam āvirbhāvarūpatām tyaktvā parityajya bhavet sūksmam tirohitarūpam syāt | evam abhyupagame saty anitye sthaulyasūksmate 1 | utpādavināçalīdhatvād <sup>2</sup> adhruve sthaulyasūksmate syātām | bhavatām nāmānitye kā ksatir ity āha sarvasyetyādi | sarvasya vastunah pañcavinicatitattvalaksanasya tadvat sthaulyasüksmatävat kiin nänityatvam isyate | kim iti niranvaya eva vināço na svīkriyate | ayam abhiprāyah | sthaulyasūksmatayor api niranyayavināçā[sa]dutpādam <sup>3</sup> antareņa nāvirbhāvatirobhāvau yuktau | anyathā katham cit kena cid rūpeņāvasthānāt pūrvavat punar upalabdheh prasangah | tadvat sukhādīnām api | tasmād avaçyani tayor niranvayavināçāsadutpādau svīkartavyau | yathā ca tayor etau bhavatas tathānyesām api vicesābhāvāt syātām iti | kim ca yadi sthaulyasūksmatayor vinācotpattī isyete tadā sukhādīnām anityatāprasaigah syāt | tathā hi tatsthaulyam sukhād bhinnam abhinnam vā syāt | tatra yadi bhinnam tadā tasmin nivrtte 'pi pūrvavat sukhasamvedanam svāt | na hi pate nivrtte 'pi ghatasyānupalabdhir yuktā | tasya tad iti sambandhakalpanāyām anavasthānaprasangād | na ca saty eva sambandhe [']kāranasya nivṛttāv anyasya nivṛttir yujyate | gonivṛttāv iva tatsvāminaḥ | nāpi sukhasya tat kāraṇam patāder eva sukhotpatteh | nāpi tad api kāranam sukhādisamānakālatvāt tasya | athābhinnam iti pakṣaḥ | atrocyate na sthaulyam cet sukhād anyad fity ādi]

na sthaulyam cet sukhād anyat sukhasyānityatā sphutā 4 | nāsad utpadyate kim cid asattvād iti cen matam | 135 yadi sthaulyam sukhād anyad bhinnam na bhavati tadā syāt sukham eva tat | tadā sukhasyānityatā sphutā | tatsvabhāvatayā sthaulyasya nivṛttau

t sthulas.

<sup>2</sup> lidha - vernichtet (P. W.).

<sup>3 = °</sup>pádáv.

<sup>4</sup> Minayeff: sphutam.

sukhasya vinivṛtteḥ sukhasyānityatā vinaçvaratā sphuṭā niçcitā | syād etad yadi sarvathā vināçaḥ syāt tadā sukhasya punar utpattir na syāt | atyantāsato gagaṇotpalavad utpādāyogāt | iti paramatam upadarçayann āha nāsad ityādi | yat sarvathā kāraṇātmany avidyamānam tan notpadyate yathā gagaṇāmbhoruham | tathā cānyad api yadi syāt tadā notpadyate | ato nāsad utpadyate kim cit | nātyantāsa(t)svabhāvam utpadyate kim cit | kuto 'sattvād abhāvāt | iti cen matam | evam yadi sammatam tadā naitad vaktavyam ity āha vyaktasyetyādi |

vyaktasyāsata utpattir akāmasyāpi te sthitā |

annādo 'medyabhakṣaḥ syāt phalam hetau yadi sthitam | 136
vyaktasyāsataḥ | prāk çaktyavasthāyām avidyamānasya vyaktasya paçcād
utpattir utpādaḥ | anabhilāṣiṇo 'pi te tava sadutpattivādinaḥ sthitāpannā |
anyathā prāg api tasya sadbhāve paçcādvat pūrvam api tadupalabdhiprasaṅgaḥ | yathā vyaktasyāsata utpattis tathā yady anyasyāpi syāt tadā na
virudhyate kim cit | api ca satkāryavādinaḥ kāraṇāvasthāyām kāryasadbhāvād idam api dūṣaṇam aparam āçaṅkyata ity āhānnāda ityādi | annam
attīty annādo 'nnabhakṣakaḥ | amedhyabhakṣaḥ syād açucibhoktā bhavet |
katham phalam hetau yadi sthitam kāryam yadi kāraṇe sa(t)svabhāvam |
tathā hi kāryam amedhyam annasya tac cānnāvasthāyām eva satkāryavādino vidyata ity annabhakṣaṇāt tadbhakṣaṇam āçaṅk[y]ate bhavataḥ | kim
cedam api satkā[r]yavādinaḥ prasaṅgāntaram āçaṅkayann āha paṭārgheṇetyādi | |

patārgheņaiva kārpāsabījam 2 krītvā nivasyatām 3 | mohāc cen nekṣate lokas tattvajnāsyāpi sā sthitih 4 | 137 | phalam hetau yadi sthitam iti sambandhah | kārpāsabīje kāraņe bhavi-syatah paṭasya kāryasya sadbhāvāt paṭasyārgheṇa 1 mūlyena kārpāsabijam krītvā gṛhītvā nivasyatām 3 paridhīyatām 5 | athāpi syād yadi nāma

<sup>1</sup> arghyena.

<sup>2</sup> Minayeff: karpasa.

<sup>3</sup> MINAYEFF: nivacyatam ... (= nivasyatam; cf. Whitney, Roots, p. 156.)

<sup>4</sup> Sic dev. 85, L'; MINAYEFF: samsthitih.

<sup>5</sup> Sarvadarganas., p. 150, l. 15 (Cowell, p. 225): ... pajas tantubhyo na bhidyate ... | tarhi pratyekan ta eva pravaranakaryan kuryur iti cet ...

halalocanali kārune kāryam astv athāpi i nāvam samvrīvavidyāliminga.

Sārās sam hārika lokali pagvatīty āgankayann āha mohād. ilyādi | mohād | sāmvyavahāriko lokah paçvatny ayamayam ana mohād nokladosaprasan ajnānāt sad api vastulatīvain neksate na paçvati lokah lalo ana vadi | nanu latīvajnasyāpi sā sthitih | vadi nāma Saniva karyam asiy amaya mayama sankayani aha mohad nokladosaprasa igainit sad api vastutativam neksato na prasvata roman | lalo |
na loko 'pacy'arine | lalo |
pacy'arine | lalo na loko 'paçyarisalı / ced yadı / nanıı tatıvajınayapı ən ətinini / yaunlana caivari valaş tata vyavahārani karoli lallvajhasya tu yüjyale | na astili naramārihavodina valas Caivam yalas lathā vyavanaram natuu tatevajuasya tu yujyate | na ainkhuatu astevajuasya tu yujya Sāmkhyasya sā sthitih saiva sarvasāmyyavahārikajanasādhāraņī vyavashi. lih | le 'pi dryyanta sarvasany avanamajanasamarany vyavasans.

Ling | he 'pi dryyanta 'nnabhaksaṇādisu prayarlamānāh kārpāsahijani pajār. thinah pariharantah / nāpy ayam atra parihāro yujyata ity āha lokasye. lyādi | lokasyāpi ca taj jūānam asti kasmān na pacyati /

lokāpramānatāyām ced 2 Vyaktadarçanam apy asat | 138 lokasya sāmyyavahārikajanasyāpi laj jhānam asli yena kāryam kāraņe Sili pralipadyale na lallyajñasyaiya | lalhā hi kāryain dṛṣiyā kāraṇe lad lokali kasmād dhelor na pacyali / latra lokasyādareane kāranan ili vakta-Vyam | lokasya darganam apramānam ili cel | alrāha lokelyādi | lokasya Sāmvyavahārikalokasyāpramāņalāvām lajjnānasvāprāmāņye vyakladarça nam apy asal / vyaklasyāvirhhūlasvarūpasya saindarçanam lad apy asad apramāņam syān na lasmād vaslulatīvavyavasthā prāpnoti i / elac Cāsmābhir isvala eva sarvasāmvyavahārikapramāņānām paramārthato 5 []pramāṇalvāl / lathā ca bhavalo py asmalpakṣanikṣepaļ / evain ca pari-L spramanavat | tama va pnavato py asmanpaksamksepan | evam va parisadino pi sādhāraņadūsaņam āsanjayann 6 āha pramāņam ityādi || pramāṇam apramāṇam cen nanu tatpramitam mṛṣā /

lattvalah çünyatā tasmād bhāvānām nopapadyate | 139 yadi pramāņam api paramārthataḥ pramāņam na bhavatām

<sup>4 •</sup> yavastham; — cf. pp. 335, l. 20, 361, l. 7, 366, l. 2. 6 Asajjayan. Cf. P. II., s. voc. sajjay :

pakṣaḥ | nanu tatpramitam mṛṣā pramāṇasyāprāmāṇye tatpramitam tena pramāṇena paricchinnam mṛṣālīkam prāpnoti | kim ataḥ syāt | tattvataḥ çūnyatā tasmād bhāvānām ¹ nopapadyate | yadi pramāṇasyāprāmāṇye ² tatpramitam mṛṣā tadā yeyam bhāvānām ¹ dharmāṇām tattvataḥ paramār-thataḥ çūnyatā sarvadharmaniḥsvabhāvatā tasmāt pramāṇān niccitā sāpi nopapadyate na samgacchate | sarvapramāṇopadarcitasya mṛṣārthatvāt (sāpi sarvadharmaniḥsvabhāvatā) tadvicāraṇopadarcite ³ samāno nyāyaḥ | atra parihāram āha kalpitam ityādi ||

kalpitam bhāvam aspṛṣṭvā tadabhāvo na gṛḥyate !

tasmād bhāvo mṛṣā yo hi tasyābhāvaḥ \* sphuṭaṁ mṛṣā | 140 kalpanākalpitaṁ samāropitaṁ bhāvaṁ dharmam aspṛṣṭyā kalpanābuddhyā 'gṛhītvā tadabhāvo na gṛhyate nālambyate | tathā hi ghaṭam āropitarūpeṇa parikalpya tatsaṁbandhitayā ghaṭābhāvaṁ pratipadyate lokaḥ | ghaṭasya vicāreṇa lokaprasiddhenaiva yadā na kiṁ cit svarūpam avatiṣṭhate tadā tadabhāvas tadviparyayarūpaṁ \* sutarāṁ na kiṁ cit | tad evopadarçayann āha tasmād ityādi | yasmāt kalpitabhāvavivekenābhāvo gṛhyate tasmād bhāvo mṛṣā 'satsvabhāvo yas tasyābhāvaḥ sphuṭaṁ niçcitaṁ mṛṣā tasya niḥsvabhāvasya bhāvasyābhāvo virahaḥ sphuṭaṁ mṛṣā 'satyaḥ | tasyāpi parikalpitarūpatvāt | evaṁ ca bhāvābhāvayoḥ parikalpitarūpatve sarvadharmaniḥsvabhāvataivāvatiṣṭhate 6 | punar idam evopasaṁhāravyājena vispaṣṭayann āha tasmāt svapna ityādi |

tasmāt svapne sute naste sa nāstīti vikalpanā

tadbhāvakalpanotpādam vibadhnāti mṛṣā ca sā [ 144 yasmād bhāvābhāvau kalpanopasthāpitatvān mṛṣārthau tasmāt svapnasid-dhākrāntacittāvasthāyām 7 utpannavinaṣṭe sute putre sati sa putro nāstīti [vi]kalpanā tadabhāvavikalpaḥ kim karoti tadbhāvakalpanotpādam viba-

<sup>1</sup> bhavanam.

<sup>2 •</sup>pramanyam.

<sup>3 •</sup>vicaraka•. — Ex conj.: ... sarvadharmaniḥsvabhavatayam tadvicaranopadarçitayam ...

<sup>4</sup> Dev. 85: tadabhavah ...

<sup>5 °</sup>rùpah |

<sup>6</sup> Cf. 31, 35. — Samkhyasntravrtti, 1, 47: ... bhavabhavavyatiriktam çunyam.

<sup>7</sup> Peut-être : svapne svapnakranta.

etad api tarhi devanam priyena vaktavyam ity astam tavat | anityas tu tadvadinam nabhimatah | tatha ca saty anyasadharanasvabhavasya katham içatvam iti neçvarakaryam jagadvaicitryam iti siddham | yadi na buddhimatkartṛkam jagan nityaparamanupunjamayam dvyanukadikramenettham kṣititaruparvatadikam bhavatv ity aha ye 'pītyadi ||

ye 'pi nityān aṇūn ābus te 'pi pūrvam nivāritāḥ |

sāmkhyāḥ pradhānam icchanti nityam lokasya kāraṇam | 127
ye 'pi mīmāmsakādivādino nityān aṇūn paramāṇūn āhur jagadvaicitryakāranatvena bruvate | te 'pi vādinaḥ pūrvam amçā [apy] aṇubhedenetyādinā ²
paramāṇuvicārasamaye tatpratiṣedhān nivāritā nirākṛtāḥ | ato nityaparamāṇumayam api nedam jagat | evam īçvarakāraṇatām clokārdhenāntarāla eva nityaparamāṇusvabhāvatām jagato nirasya tasyaiva turyaprakārasya samarthanāya pradhānapariṇāmarūpatām nirākartum sāmkhyamatam udbhāvayann āha sāmkhyā ityādi | sāmkhyāḥ kāpilāḥ pradhānam prakṛtir ity aparanāmadheyam icchanti manyante nityam lokasya kāraṇam | tac ca nityam avinaçvarabhāvam lokasya sarvasya carācarasya jagataḥ kāraṇam pariṇāmarūpeṇa hetum icchanti | kim idam pradhānam nāmeti ced āha sattvam ityādi |

sattvam rajas tamaç ceti guņā avişamasthitāḥ | pradhānam iti kathyante vişamair jagad ucyate | 128

sattvani rajas tamaç ceti | ete trayo guņā avisamasthitāh sāmyāvasthāni prāptāh pradhānam iti kathyante pradhānam ity ucyante | eṣām tāvat prakṛtyavasthā 5 | viṣamair jagad ucyate viṣamāvasthāni prāptaih punar ebhir eva guṇair jagad ucyate viçvavaicitryapariṇāmah kathyate | tathā hi teṣām prakriyā | yadā puruṣasya viṣayopabhogākāram autsukyam upa-jāyate tadā prakṛtih parijnātapuruṣautsukyā 4 puruṣeṇa yujyate | tadā punah çabdādisargarūpeṇa pariṇatim upajanayati | tadāyam kramah | pra-kṛter mahāms tato 'hamkāras tasmād ganac ca sodaçakah | tasmād api

<sup>4</sup> Cf. GARBE, Samkhya-Ph., p. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. 87.

<sup>3</sup> Ponctuation restituée.

<sup>•</sup> puruşotsukya.

sodaçakāt pañcabhyah pañca bhūtāni 1 | asyāyam arthah | prakṛter mahān pradhānān mahān | mahān iti buddher ākhyā | tato mahato 'hamkārah | aham iti pratvayah | tasmād ahanikārād gaņaç ca sodaçakah | sodaçaka ity ekādaça cendriyāņi palīca tanmātrāņi 2 | tatra palīca karmendriyāņi bāhyāni [vāk]pāda[pāni]pāyūpasthalakṣaṇāni | pañca buddhīndriyāṇi crotra[m] tvak cakṣū 5 rasanam ghrāṇam ceti | ubhayātmakam tu mana ity ekādaça bhavanti | pañca tanmātrāņi yathā çabdasparçarūparasagandhāḥ | pañcabhyaḥ pañca bhūtāni | pañcabhyaḥ çabdādibhyaḥ pañca bhūtāny ākāçavāyutejojalapṛthivyākhyāni | ādyaprakṛtis 4 tu kāraṇam eva na kāryam | mahad ahanikārah çabdādayaç ca pañca kāryani kāranani ca | ekādaçendriyāny ākāçādayaç ca pañca kāryam eva na kāraņam | puruşah punar ubhayasvabhāvavarjita iti | yad āha | mūlaprakṛtir avikṛtir mahadādyāh prakṛtivikṛtayah sapta | sodaçakas tu vikāro na prakṛtir na vikṛtiḥ puruṣaḥ | iti 5 | tac ca pradhānam açeṣakāryaçaktimayam eva trigunātmakam eva kāryam abhini[r]vartayati | katham anyathā tatrāvidyamānam kāryam vaiçvarūpyam utpadyate | tathā coktam | açeşaçaktipracitāt pradhānād eva kevalāt | kāryabhedāḥ pravartante tadrūpā eva tattvatah | yadi tv asad bhavet kāryam kāranātmani çaktitah | [vi]kartum tan naiva çakyam nairūpyād viyad[ādi]vat | iti | evam kila pradhānāt kāryarūpeņa 6 jagadvivartah pravartata iti kāpilāh | tad evain tat sarvam ākāçe viracitacitram iva pratibhāsata iti manyamānah siddhāntavādī dūşayitum <sup>7</sup> āhaikasyeti 🏻

ekasya trisvabhāvatvam ayuktam tena nāsti tat |
evam guṇā na vidyante pratyekam te 'pi hi tridhā | 129
ekasya sataḥ pradhānasya trisvabhāvatvam sattvarajastamoguṇabhedena
tryātmakatvam ayuktam asamgatam | tena kāraṇe[na] nāsti tat | na vidyate

```
Sańkhyakarika, § 22. — (Ms.: ... tatac ca ganah ...)
Lisez: ekadacend* ... *matrani ca. — Ms.: bahyani.
cakşu.
prakrtes. — adya* — mūla*.
Sańkhyakarika, § 3. — (Ms.: sodacakac ca ...)
karyam karyarūpena.
dūsayitam.
```

tat triguņātmakam pradhānam | ekam anekasvabhāvam iti parasparāhatam etat | atas tasminn apahastite sarvam tatkāryam apākṛtam bhavet | mā bhūn nāma tad ekasvabhāvam triguņātmakam guņās tāvat svarūpataḥ santīty āhaivam ityādi | evam eva pradhānavad guṇāḥ sattvarajastamorūpā na vidyante | te 'pi hi tridhā | hi yasmāt | te 'pi guṇāḥ pratyekam ekaikaças tridhā triprakārāḥ | tathā hi sarvam triguṇātmakam iti bruvatām pratyekam guṇā api svarūpeṇa triguṇātmakāḥ prāpnuvanti tathā tadguṇā api triguṇātmakatayā naikasvabhāvā vidyante | yadā caivam vicārato guṇā na santi tadā tadvivartarūpāḥ çabdādayo 'pi na yujyanta ity āha guṇābhāva ityādi |

guṇābhāve ca çabdāder astitvam atidūratali |

acetane ca vastrādau sukhāder apy asambhavalı | 130

guṇānām sattvādīnām abhāve 'sattve ca | dūṣaṇāntarasamuccaye cakāraḥ | çabdāder ādigrahaṇāt sparçādiparigrahaḥ | astitvam sadbhāvo 'tidūrataḥ sarvathaiva na yujyate | kāraṇābhāve kāryasya ' sattāyogāt | yad apy uktam | sukhādyanvitam etad dhi vyaktam vyaktam samīkṣ[y]ate | prasādatāpadainyādi rūpasyaikopalabdhitaḥ || iti | tad api na yuktam ity āhācetana ityādi | acetane jaḍarūpe ca | pūrvavac cakāraḥ | vastrādāv acitsvabhāve paṭādau sukhāder api cidātmakasya tādātmyenāsambhavo [']bhāvaḥ | yataḥ sattvarajastamāmsy eva sukhaduḥkhamohā ucyante te ca guṇā na hi santi tat katham tatra sukhādayo bhaveyuḥ | athāpi syān na sukhādyātmakatayā paṭādayaḥ sukhādisvabhāvā ucyante 2 | api tu sukhādes tadutpatter ity āçaṅkayann āha taddhetv ityādi ||

taddheturūpā bhāvāç 3 cen nanu bhāvā vicāritāḥ | sukhādy eva ca te hetur na ca tasmāt paṭādayah | 131

tasya sukhāde[r] heturūpāḥ kāraņasvabhāvā bhāvā grāhyāḥ paṭādayaç cen matam | nanu bhāvā vicāritāḥ | nāmī paṭādayo 'vayavirūpā nāpi paramāṇusvabhāvā nāpi triguṇātmakāḥ | evani bhāvā vicāritā nirūpitā yuktitaḥ | pratibhāsamānāni māyāvan niḥsvabhāvatvāc ca | tat ka ime bhāvāḥ sukhādiheturūpā bhaviṣyanti | api ca vyaktasya sukhādisvabhāvatve

<sup>4</sup> kāranasya.

<sup>2</sup> Cf. Garbe, Sumkhya-Ph., p. 215.

<sup>3</sup> Minayeff: "rūpābhavaç.

paṭādaya eva sukhādijanyāḥ syur ity āha sukhādy evetyādy | paṭasyāpi sukhādy eva ca te tava sāmkhyasya hetuḥ syād vyaktasya sukhādyātma-katvāt | tathāpi na ca tasmāt paṭādayaḥ | ādiçabdāc candanamālādayaḥ | viparyayam ¹ punar ihopalabhyata ity āha paṭādes tv [ityādi] ||

paţādes tu sukhādi syāt tadabhāvāt sukhādy asat | sukhādīnām ca nityatvam kādā cin nopalabhyate | 132

paṭādes tu | ādiçabdān mālādeḥ punaḥ | sukhādi syāt | ādiçabdād duḥ-khādi bhavet | tadabhāvāt teṣām paṭādīnām abhāvāt sukhādy asat paṭādi-kāryatvāt sukhādy api na syād iti | tadanvayavyatīrekānuvidhānāt sukhādes tatkāryatvam | sattvādīguņātmakatayā yad api sukhādīnām nityatvam iṣṭam tad api na syād ity āha sukhādīnām cetyādi | sukhaduḥkhamohānām ca | cakāro 'dhikadoṣavivakṣāyām | nityatvam dhruvasvabhāvatvam kadā cin nopalabhyate na dṛçyate | guṇānām evāsattvāt teṣām nityatvādyayogāt | yadi ca sukhādīnām nityatvam syāt tadā nityam upalabhyerann ity āha satyām ityādi |

satyām eva sukhavyaktau samvittih kim na grhyate |

tad eva sūkṣmatāni yāti sthūlam sūkṣmani ca tat katham | 133 yadi satyam avasthitarūpāḥ sukhādayas tathā sarvadeti sadā tatsamvedanam syāt tatsvabhāvāparityā[gā]d iti samudāyārthaḥ | satyām eva sukhavyaktāv ekadā bhūtāyām sukhavyaktau sukhasya nityatve sati samvittiḥ kim na gṛhyate sukhasya samvedanam sarvadā kim na syāt | na ca sarvadā samvedanam asti | tasmāt kadā cid anupalabhyamānam tat tadā nāstīti niccitam iti katham nityatvam | syād etat sarvadā vyaktirūp[at]āyām syād eṣa doṣaḥ | yadā punas tad eva çaktirūpatayā layagatam bhavati tadā na doṣa ityāha tad evetyādi | tad eva vyaktāv avasthitim kṛtvā bhāvasamāçrayāt paçcād anupalambhakāle sūkṣmatām yāti divā nakṣatrāṃīvānu[pa]labhyamānasvabhāvatām 4 çrayate | tad etad asamgatam | kutaḥ | yad yasmāt sthūlam vyaktasvabhāvam sat sūkṣmam tat katham avyaktasvabhāvam tat

<sup>1</sup> P.W.: viparyayah.

<sup>2 -</sup> tada.

<sup>3</sup> Cf. S. s. v., 1, 121 : kim abhivyaktih satı ı asatı va | satı cen nityanı karyopalabdhih syat ...

<sup>4 •</sup>lambhamana•.

sukhādi katham | nityatayā nānāsvabhāvataikasya na yukteti bhāvaḥ | athāpi syād ekadā parasparaviruddhayor ekasmin na yogaḥ | pūrvadharmanivṛttau tu dharmāntarāpatter na doṣa ity āha sthaulyam ityādi ||

sthaulyam tyaktvā bhavet sūksmam anitye sthaulyasūksmate | ...

sarvasya vastunas tadvat kini nänityatvam isvate | 134 sthaulyam avirbhavarupatani tyaktva parityajya bhavet suksmani tirohitarūpam syāt | evam abhyupagame saty anitye sthaulyasūksmate 1 | utpādavināçalīdhatvād <sup>2</sup> adhruve sthaulyasūksmate syātām | bhavatām nāmānitye kā kṣatir ity āba sarvasyetyādi | sarvasya yastunah pañcavimeatitattvalaksanasya tadvat sthaulyasüksmatävat kini nänitvatvam isyate | kim iti niranvaya eva vināço na svīkriyate | ayam abhiprāyah | sthaulyasūksmatayor api niranvayavināçā[sa]dutpādam <sup>3</sup> antareņa nāvirbhāvatirobhāvau yuktau | anyathā katham cit kena cid rūpeņāvasthānāt pūrvavat punar upalabdheh prasangah | tadvat sukhādīnām api | tasmād avaçyani tayor niranyayavināçāsadutpādau svīkartavyau | yathā ca tayor etau bhavatas tathānyesām api vicesābhāvāt syātām iti | kim ca yadi sthaulyasūksmatayor vinācotpattī isyete tadā sukhādīnām anityatāprasangah syāt | tathā hi tatsthaulyam sukhād bhinnam abhinnam vā syāt | tatra yadi bhinnam tadā tasmin nivrtte 'pi pūrvavat sukhasamvedanam svāt | na hi pate nivrtte 'pi ghatasyānupalabdhir yuktā | tasya tad iti sambandhakalpanāyām anavasthānaprasangād | na ca saty eva sambandhe [']kāranasya nivṛttāv anyasya nivṛttir yujyate | gonivṛttāv iva tatsvāminah | nāpi sukhasya tat kāraṇam patāder eva sukhotpatteļ | nāpi tad api kāraņam sukhādisamānakālatvāt tasya | athābhinnam iti pakṣaḥ | atrocyate na sthaulyam cet sukhād anyad [ity ādi]

na sthaulyani cet sukhād anyat sukhasyānityatā sphuṭā 4 | nāsad utpadyate kini cid asattvād iti cen matam | 135 yadi sthaulyani sukhād anyad bhinnani na bhavati tadā syāt sukham eva tat | tadā sukhasyānityatā sphuṭā | tatsvabhāvatayā sthaulyasya nivṛttau

<sup>1</sup> sthúlas.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> lidha - vernichtet (P. W.).

<sup>3 = \*</sup>pádáv.

<sup>4</sup> MINAYEFF: sphutam.

sukhasya vinivṛtteḥ sukhasyānityatā vinaçvaratā sphuṭā niccitā | syād etad yadi sarvathā vinācaḥ syāt tadā sukhasya punar utpattir na syāt | atyantāsato gagaṇotpalavad utpādāyogāt | iti paramatam upadarçayann āha nāsad ityādi | yat sarvathā kāraṇātmany avidyamānam tan notpadyate yathā gagaṇāmbhoruham | tathā cānyad api yadi syāt tadā notpadyate | ato nāsad utpadyate kim cit | nātyantāsa(t)svabhāvam utpadyate kim cit | kuto 'sattvād abhāvāt | iti cen matam | evam yadi sammatam tadā naitad vaktavyam ity āha vyaktasyetyādi |

vyaktasyāsata utpattir akāmasyāpi te sthitā |

annādo 'medyabhakṣaḥ syāt phalam hetau yadi sthitam | 136
vyaktasyāsataḥ | prāk çaktyavasthāyām avidyamānasya vyaktasya paçcād
utpattir utpādaḥ | anabhilāṣiṇo 'pi te tava sadutpattivādinaḥ sthitāpannā |
anyathā prāg api tasya sadbhāve paçcādvat pūrvam api tadupalabdhiprasaṅgaḥ | yathā vyaktasyāsata utpattis tathā yady anyasyāpi syāt tadā na
virudhyate kim cit | api ca satkāryavādinaḥ kāraṇāvasthāyām kāryasadbhāvād idam api dūṣaṇam aparam āçaṅkyata ity āhānnāda ityādi | annam
attīty annādo 'nnabhakṣakaḥ | amedhyabhakṣaḥ syād açucibhoktā bhavet |
katham phalam hetau yadi sthitam kāryam yadi kāraṇe sa(t)svabhāvam |
tathā hi kāryam amedhyam annasya tac cānnāvasthāyām eva satkāryavādino vidyata ity annabhakṣaṇāt tadbhakṣaṇam āçaṅkayann āha paṭārghcṇetyādi ¹ |

paṭārgheṇaiva kārpāsabījam 2 krītvā nivasyatām 3 | mohāc cen nekṣate lokas tattvajñasyāpi sā sthitiḥ 4 | 137 | phalam hetau yadi sthitam iti sambandhaḥ | kārpāsabīje kāraṇe bhaviṣyataḥ paṭasya kāryasya sadbhāvāt paṭasyārgheṇa 1 mūlyena kārpāsabijam krītvā gṛhītvā nivasyatām 3 paridhīyatām 5 | athāpi syād yadi nāma

<sup>1</sup> arghyena.

<sup>2</sup> Minayeff: karpasan.

<sup>3</sup> MINAYEFF: nivacyatam ... (= nivasyatam; cf. Whitney, Roots, p. 156.)

<sup>4</sup> Sic dev. 85, L'; Minayeff: samsthitih.

<sup>\*</sup> Sarvadarçanas., p. 150, l. 15 (Cowell, p. 225): ... paţas tantubhyo na bhidyate ... | tarhi pratyekanı ta eva pravaranakaryanı kuryur iti cet ...

paramārthataļi kāraņe kāryam asty athāpi ¹ nāyam samvṛtyavidyātimiropahatalocanaļi sāmvyavahāriko lokaļi paçyatīty āçamkayann āha mohād ityādi | mohād ajñānāt sad api vastutattvam nekṣate na paçyati lokaļi | tato noktadoṣaprasamgaļi | ced yadi | nanu tattvajnasyāpi sā sthitiļi | yadi nāma na loko 'paçyams tathā vyavahāram karoti tattvajnasya tu yujyate | na caivam yatas tattvajnasyāpi kāraņe kāryam astīti paramārthavedino 'pi sāmkhyasya sā sthitiļi saiva sarvasāmvyavahārikajanasādhāraņī vyavasthitiļi | te 'pi dṛçyante 'nnabhakṣaṇādiṣu pravartamānāli kārpāsabījam paṭārthinaļi pariharantaļi | nāpy ayam atra parihāro yujyata ity āha lokasyetyādi |

lokasyāpi ca taj jñānam asti kasmān na paçyati |
lokāpramāņatāyām ced ² vyaktadarçanam apy asat | 138
lokasya sāmvyavahārikajanasyāpi taj jñānam asti yena kāryam kāraņe 'stīti pratipadyate na tattvajñasyaiva | tathā hi kāryam dṛṣṭvā kāraņe tad astīti niçcaya ubhayor api tattvajñānasya ³ lokasya [ca] sādhāraṇaḥ | ato lokaḥ kasmād dhetor na paçyati | tatra lokasyādarçane kāraṇam iti vaktavyam | lokasya darçanam apramāṇam iti cet | atrāha loketyādi | lokasya sāmvyavahārikalokasyāpramāṇatāyām tajjñānasyāprāmāṇye vyaktadarçanam apy asat | vyaktasyāvirbhūtasvarūpasya samdarçanam tad apy asad apramāṇam syān na tasmād vastutattvavyavasthā prāpnoti ¹ | etac cāsmābhir iṣyata eva sarvasāmvyavahārikapramāṇāmām paramārthato ⁵ [']pramāṇatvāt | tathā ca bhavato 'py asmatpakṣanikṣepaḥ | evam ca pariniṣṭhitaḥ kāpilaḥ siddhāntavādino 'pi sādhāraṇadūṣaṇam āsañjayann ⁶ āha pramānam ityādi ||

pramāṇam apramāṇam cen nanu tatpramitan mṛṣā | tattvataḥ çūnyatā tasmād bhāvānān nopapadyate | 139 yadi pramāṇam api paramārthataḥ pramāṇam na bhavatīti bhavatām

```
    ... asti tathapi ...
    MINAYEFF: ca.
    Plus haut: tattvajñasya.
    •vyavastham; — cf. pp. 355, 1. 20, 361, 1. 7, 366, 1. 2.
    paramarthatah.
```

6 asajjayan. Cf. P. W., s. voc. sajjay 1.

pakṣaḥ | nanu tatpramitam mṛṣā pramāṇasyāprāmāṇye tatpramitam tena pramāṇena paricchinnam mṛṣālīkam prāpnoti | kim ataḥ syāt | tattvataḥ çūnyatā tasmād bhāvānām ¹ nopapadyate | yadi pramāṇasyāprāmāṇye ² tatpramitam mṛṣā tadā yeyam bhāvānām ¹ dharmāṇām tattvataḥ paramārthataḥ çūnyatā sarvadharmaniḥsvabhāvatā tasmāt pramāṇān niçcitā sāpi nopapadyate na samacchate | sarvapramāṇopadarçitasya mṛṣārthatvāt (sāpi sarvadharmaniḥsvabhāvatā) tadvicāraṇopadarçite ³ samāno nyāyaḥ | atra parihāram āha kalpitam ityādi ||

kalpitam bhāvam aspṛṣṭvā tadabhāvo na gṛḥyate!

tasmād bhāvo mṛṣā yo hi tasyābhāvaḥ \* sphuṭain mṛṣā | 140 kalpanākalpitain samāropitain bhāvain dharmam aspṛṣṭvā kalpanābuddhyā 'gṛhītvā tadabhāvo na gṛhyate nālambyate | tathā hi ghaṭam āropitarūpeṇa parikalpya tatsainbandhitayā ghaṭābhāvain pratipadyate lokaḥ | ghaṭasya vicāreṇa lokaprasiddhenaiva yadā na kim cit svarūpam avatiṣṭhate tadā tadabhāvas tadviparyayarūpain \* sutarām na kim cit | tad evopadarçayann āha tasmād ityādi | yasmāt kalpitabhāvavivekenābhāvo gṛhyate tasmād bhāvo mṛṣā 'satsvabhāvo yas tasyābhāvaḥ sphuṭam niṣcitam mṛṣā tasya niḥsvabhāvasya bhāvasyābhāvo virahaḥ sphuṭam mṛṣā 'satyaḥ | tasyāpi parikalpitarūpatvāt | evam ca bhāvābhāvayoḥ parikalpitarūpatve sarvadharmaniḥsvabhāvataivāvatiṣṭhate \* | punar idam evopasamhāravyājena vispaṣṭayann āha tasmāt svapna ityādi |

tasmāt svapne sute naṣṭe sa nāstīti vikalpanā |

tadbhāvakalpanotpādam vibadhnāti mṛṣā ca sā | 141

yasmād bhāvābhāvau kalpanopasthāpitatvān mṛṣārthau tasmāt svapnasid-dhākrāntacittāvasthāyām utpannavinaste sute putre sati sa putro nāstīti [vi]kalpanā tadabhāvavikalpah kim karoti tadbhāvakalpanotpādam viba-

```
bhavanam.
```

<sup>2 °</sup>pramanyam.

<sup>3 •</sup>vicaraka•. — Ex conj.: ... sarvadharmaniḥsvabhavatayam tadvicaranopadarçitayam ...

<sup>4</sup> Dev. 85: tadabhayah ...

<sup>5 •</sup>rūpah |

<sup>6</sup> Cf. 34, 35. - Samkhyasūtravrtti, I, 47: ... bhavabhavavyatiriktam çunyam.

<sup>7</sup> Peut-être: svapne svapnákránta.

dhnāti | tasya sutasya bhāvas tasyāstitvani tasya kalpanā sattvasamāropas tasyotpāda unmajjanam tam i vibadhnāti nisedhayati | tathaiya tarhi seti cen na <sup>2</sup> mrsā ca sā kalpanā tadbhāvakalpanām <sup>3</sup> vibadhnāty api mrsā | alīkasutasya 4 svapne 'nutpannāniruddhatvāt | atha vā satvābhimata 3 eva sute svapne naste sarvam etad yojayitavyam | evain sarvadharmānām utpādanirodhau kalpanopadarcitau drastavyau | etad uktain bhavati | yathā svapnopalabdhasva vastuno 'nutpannāniruddhasyāpi kalpanopadarçitau bhāvābhāvau na paramārthasantau I atha ca kalpanayā vyavahāragocaram upagatau pratibhātah i na ca sā kalpanā 'satvārthavisavatavā pramānam tadvisayasva paramārthato nihsvabhāvatvāt | tathaiva jāgraddaçāvām upalabdhayor api bhavabhavayor vyavaharapatham upagatayoh kalpanapratipāditayor vvavastheti tasyāprāmānye 'pi na sarvadharmanihsvabhāvatā vighatate | yad aha | utpannac ca sthito nasta ukto loko 'rthatas tvayā 6 | kalpanāmātram itv asmāt sarvadharmāh prakāçitāh | kalpanāpy asatī proktā vayā cūnyam vikalp[y]ate | iti sarvam samanjasam | evam ahetubhūtasvabhāveçvarapradhānakṛtatvam 7 jagato nirākṛtya nāpy ahetuta ity 8 asvārtham prasādhyopasamharann āha tasmād evam ityādi |

tasmād evain vicāreņa nāsti kiņi cid ahetutaļi |

na ca vyastasamasteşu pratyayeşu vyavasthitam | 142 yatah svabhāvādisambhūtam na kim cid kāryam upapadyate tasmād evam vicāreņa samanantaranirūpaņena nāsti kim cid ahetutah | svasvabhāvāder ahetuto 'kāraņād eva jātam kim cit kāryam nāsti na vidyate | upalakṣaṇam caitat | purusakārādikrtatvam 9 api nāsti tesām apy ahetutvāt | ato nāpv

ahetuta iti siddham | nanu yadi nama svabhavecvarapradhanader ahetuto

<sup>1</sup> Lisez: lad ..., ou : tasya ut".

<sup>2</sup> namṛṣā. — Le texte n'est rien moins que sûr. — Faut-il comprendre : tathā — na mṛṣā? Faut-il restituer : tathaiv[amṛṣa] tarhi ...?

<sup>3 •</sup>kalpanam.

<sup>4</sup> alikāsu\*.

<sup>5</sup> sattvaº.

<sup>6</sup> Ex conj.: utpannaç ca sthitá nasta ukta lokarthatas ...

<sup>7</sup> asahetu°.

<sup>8</sup> Cf. p. 347, l. 5.

<sup>9 •</sup>kālādi•.

na kiin cid asti tathāpi paridṛṣṭakāraṇād eva paramārthata utpatsyate 1 tat katham sarvadharmānām nihsvabhāvatā setsvatīti parācayam ācankya na svato nāpi parato na dvābhyām <sup>2</sup> iti kotitrayam samarthayann āha na ca vyastetyādi | na ca naiva vyastasamastesv iti vyastesu samastesu ca | tatra na ca vyastesv ekaikaçah svatah paratac ceti I nāpi samastesu dvābhyām svaparābhyām i pratyayeşu kāraneşu vyavasthitam utpādarūpatayā pratisthitam kim cit | 3 tatra na tāvat svatah svabhāvā[d] utpadyanta 4 utpādāt pūrvam tasya svabhāvasyāvidyamānatvāt kuta utpadyantām | utpanne ca tasmin saty svarūpe tasyāpi nispannatvāt kim utpadya[n]tām | api ca svata eva janmani jātasvaiva punar janma syān na ca tad vuktam krtasya karanāyogāt | jātasya punar janmani bijūdinām evāsamsāram prayrtter nänkurädayah kadā cid utpattum ayasaram labheran | na caitad abhyupagacchato 'pi lokata eva vācām anubhavain siddhipatham upayāti bijāder ankurādvutpattidarcanād | na ca bijānkuravor aikyam ubhayor api bhinnarūparasavīrvavipākatvāt | svabbāvajanyatve 5 ca kasya cid utpattir eva na syāt | itaretarāgrayatvāt | tathā hi yāvat svabhāvo na bhavati tāvad utpattir na syād vāvac cotpattir na bhavati tāvat svabhāvo na svād itītaretarāçrayatvam | tasmān na svatah kim cid utpadyate | nāpi paratah 6 | parato hi janmanī[sva]māne 7 çālibījād api kodravānkurasvotpattiprasangah | çālikodravayor api ca [ko]dravānkurāpeksayā paratvam aviçistam | sarvasya vā janma sarvato bhavet | sarvesām parasparam paratvāvicesāt | atha yadi nāma paratvam avicistam tathāpi [kārya]kāraņayor anyonyajanyajanakabhavasya niyamakatvan na sarvasmat sarvasyotpattir iti cen na | anutpanne hi kā[r]ye kasya punar asya caktir iti yaktayyam | utpanne ca kā[r]ye kāryakāraṇasyābhāvāt kasya punaḥ çaktir iti vaktavyam | na ca kāryakāraņayor asamānakālatayā janyajanakabhāvapratiniyamo 'pi kaç

<sup>1</sup> Cf. plus bas, 1. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. le sutra cité p. 242, l. 4, p. 347, l. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. p. 241, 11. 4-10.

<sup>4</sup> utpadyante [bhavah].

<sup>5</sup> svatve bliava. - Peut-être: svasva.

<sup>6</sup> Cf. p. 241, l. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> janmani vye mane ...

cit | ata evaikaikaçaktipratiniyamo 'pi na yuktah | kāryakāranam antarena samtater abhavat tasya i caikaksananavasthanat kevain samtatir nama j pūrvāparakṣaṇapravāhasya ca kalpanāsamāropitatyān nāsti sanitatir vāstavī | etena sadreyam api nivamakam iha nirastam | iti na kim cit kena cid ekasaintatipatitain sadrçain va janyajanakabhāvasyaivātrācintyatvāt <sup>2</sup> katham tenaiva parihārah | tasmāt parato 'pi na kasva cit sambhavah | iti svaparopajanitam ahetujanitani va tattvato na kiin cid asti tasmat paramarthato 'nutpannāniruddhasvabhāvani māvāmarīcipratibimbasamani pratītvasamutpannam svabhāvaçūnvam eva sarvam viçvam ābhāsate | na tu punar idampratyayatāmātram sāmytam iha nisidhyate | yad uktam atra bhagavatā *çālistambasūtre* | tatra katham pratītvasamutpādam pagyati | ihoktam bhagavatā | 3 ya imam pratītyasamutpādam satatasamitam 4 nirjīvam yathāvad aviparītam abījam ajātam abhūtam akrtam asaniskrtam apratigham anālambanam çivam abhayam ahāryam avyayam avyupaçamasvabhāvam pacyali sa dharmain pacyali | yas ty eyain satatasamitain ni[r]jīvam ityādi pūrvavad yāvad avyupagamasvabhāvam [dharmam] pagvati so 'nuttaradharmaçarīrani buddham paçvati [pevālam] | āryadharmābhisamaye <sup>5</sup> samyagjñānād upanayenaiva pratītyasamutpāda iti kasmād ucyate | sahetukaḥ sapratyayo nähetuko näpratyaya ity ucyate | peyälam || 6 atha ca punar ayam <sup>7</sup> pratītyasamutpādo dvābhyām kāraņābhyām utpadyate hetūpanibandhatah pratyayopanibandhataç ca | so 'pi dvividho drastavyah | bāhyaç cādhyātmikaç ca | tatra bāhyasya pratītyasamutpādasya hetūpanibandhah katamah | yadidam bijād ankurah | ankurāt pattram | pattrāt kāndam | kāndān nālam i nālād gandah i gandād garbham 8 i garbhāc chūkah i cūkāt <sup>9</sup> puspam | puspāt phalam iti | asati bīje 'inkuro na bhayati | yāyad

```
1 ... abhāvā[t sa]tt[v]asya?
```

<sup>2 °</sup>tra cintyatvāt ...

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. 258, 1. 5.

<sup>4</sup> Cf. Mahavastu, I, p. 422.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. Childers, s. voc. dhammabhisamayo.

<sup>6</sup> Cf. pp. 310-311, et S. d. s., p. 21, 19.

<sup>7</sup> ivam.

<sup>8</sup> gaṇḍa ??; — garbham, sic.

<sup>9</sup> chukah, çukat.

asati puspe phalam na bhavati | sati tu bije 'nkurasyābhinirvrttir bhavati | evain yavat sati puspe phalasyabhini[r]vrttir bhavati | tatra bijasya naivain bhavati | aham ankuram abbinirvartayā: | ankurasyāpi naivam bhavati | aham bijenābhinirvartita i iti | evam vat puspasya naivam bhavati | aham phalam nirvartayāmīti | phalasyā naivam bhavati | aham puspenābhinirvartitam iti | atha punar bije saty aŭkurasyābhinifr]vrttir bhavati prādurbhāvaḥ | evam yāvat puspe sati phalasyābhini[r]vṛttir bhavati prādurbhavalı evain bāhyasya pratītyasamutpādasya hetūpanibandho drastavyah | kathan bahyasya pratityasamutpadasya pratyayopanibandho drastavyah | sannām dhātūnām samavāyāt | katameşām sannām dhātūnām samavāyāt į yadidam prthivyaptejovāyvākāça[rtu]dhātusamavāyād 2 bāhyasya pratityasamutpādasya [pratyayopa]nibandho drastavyah | tatra pṛthividhātur bījasya samdhāraņakrtyam karoti | abdhātur bījam snehayati | tejodhātur bījam paripācayati | vāyudhatur bījam abhinirharati 5 | ākāçadhātur bijasyānāvaraņakrtyam karoti i rtur api bijasya pariņāmanākrtyam 3 karoti | asameşu pratyayeşu bijād ankurasya nirvṛttir na bhavati | yathā bāhvah pythivīdhātur 5 avikalo bhavaty evam aptejovāyvākāçartudhātavaç cāvikalā bhavanti | tatah sarveṣām samavāyād bije nirudhyamāne 'nkurasvābhinirvrttir bhavati | tatra prthividhātor naivain bhavati | ahain bijasya [sani]dhāraņakṛtyani 6 karomīti | evam yāvad ṛtor api naivani bhavati | aham bijasya parinamanakrtyam karomiti | ankurasyapi naiyam bhayati | aham chhih pratvayair janita iti | atha punah satsv etesu bije nirudhyamane 'nkurasyābhini[r]vṛttir bhavati | sa cāyam ankuro na svayamkrto nobhayakrto necvara(krto na kāla)nirmito na kālaparināmito 7 na prakrtisambhūto na caikakāranādhīno nāpy ahetusamutpannah | prthivvaptejovāyvākācartusa-

<sup>1</sup> abhinirvartyata.

<sup>2</sup> L'rtudhatu n'est signalé, que je sache, ni dans Childers, ni dans la M. Vyul., ni dans le Dharmasamyraha (LVIII). — Cf. p. 327, l. 3, et S. d. s., p. 21, 7.

<sup>3</sup> Cf. Childers, s. voc. abhiniharati; Lotus, p. 865.

<sup>\*</sup> P. W. (Jatakamala): parinamanam; — cf. p. 108, n. 1. — Peut-être: rtu[dhātu]r api ...; de même 1. 20.

<sup>5</sup> bahyasya prthivi. — Cf. p. 327, Il. 11 et suiv.

<sup>6</sup> Cf. p. 331, l. 15.

<sup>7</sup> Cf. p. 310, l. 25.

mavāyād bije nirudhyamāne 'aikurasyābhini[r]vṛttir bhavati | evam bāhyasya pratityasamutpadasya pratyayopanibandhah drastavyah | [tatra bahyah pratītyasamutpādaļ pancabhiļ kāraņair drastavyaļ] katamaiļ pancabhiļ na çaçvatato nocchedato na samkrantitalı parittahetuto 1 vipulaphalabhinirvṛttitas tatsadṛçānu[pra]bandhataç ceti | katham na çāçvatata iti | yasmād anyo 'nkuro 'nyad bijam | na ca yad eya bijam sa eyankurah | atha ya punar bijam nirudhyate 'nkuraç cotpadyate | ato na çāçyatatah | [katham] nocchedataly | na ca pūrvaniruddhād 2 bijād ankuro nispadyate nāpy aniruddhād bījāt | api tu bījam 5 nirudhvate tasminn eva [ca] samaye 'nkura utpadyate tulādaņdonnāmāvanāmavat | ato nocchedataḥ | katham na sanikrāntitah | visadreo bījād ankura iti | ato na sanikrāntitah | katham parīttahetuto vipulaphalābhiniryrttitah | parīttabījam upyate vipulaphalam abhinirvartayatīti 4 | ataly parīttahetuto vipulaphalābhinirvṛttitaly | katham tatsadrçānuprabandhatalı | yadrçain bijam upyate tadrçain phalam abhinirvartayatīti | atas tatsadrçānuprabandhataç ceti | evain bāhya[h] pratītyasamutpādah pañcabhih kāranair drastavvah | ādhvātmikas tu pratītyasamutpādah pūrvam eva vistareņa pratipāditah 5 | ihāpi yojayitavyah | evam paramārthavicāre sāmvṛtam apra[ti]ṣiddham 6 eva || nanu bhāvānutpattā[...] sambhayi[...] bhayanti 7 | api tu hetupratyayabalād anāgatād adhyano 8 vartamānam adhvānam āgacchanti | vartamānāt punar anityatābalād atītam adhvānam gacchantīti evam utpādasthitivināgavyapadegah pratītyasamutpādo 'pi yathāvad evam samgacchate | iti traikālyavādimatam āçankyāhānyata ityādi [

anyato nāpi cāyātani na tiṣṭhati na gacchati | māyātaḥ ko viçeṣo 'sya yan mūḍhaiḥ satyataḥ kṛtam || 143 anyato deçakālān nāyātani nāgatani kini cit | nāpy āgatani sad vartamānād

<sup>1 °</sup>to hetuphala°.

<sup>2</sup> purvavirud.

<sup>3</sup> api ca bijam ca nirudhyate ...

<sup>4</sup> vipulaphalabhi°.

<sup>5</sup> Cf. pp. 310, 311.

<sup>6</sup> aprasiddham; cf. p. 369, 1. 10.

<sup>7 •</sup>utapatta. — Voir note in fine.

<sup>8</sup> adhamo.

adhyanah kva cid gacchati | nāpi tenaikasvabhāvena kva cit tisthati | tathā hi yady anagatad adhvano vartamanam agacched vartamanad vatitam tada samskṛtam api nityam syāt | sarvadā vidyamānatvān nānityam nāmāsti | sa dharmo i na ca nitya iti katham etat setsyati | atha pūrvāparakālayoh kāritraçūnyatayā <sup>2</sup> dharmasyādhvasu viçesah | tathā hi yadāsamprāptakāritra[h kṛtya]m na karoti tadānāgato 'bhidhīyate | yadā karoti tadā pratyutpannah | yadā tu kṛtyān nivṛttas tadātīta iti viçeşah | etad api na kim cit | tenaivātmanā tasyaiva tadāpi sadbhāvāt kāritram api katham na syād iti vaktavyam | pratyayāntarāpekṣāpi nityam avasthitarūpasya na sambhavati | kāritraçūnyasya ca vastutve 'çvavişāṇādīnām tattvaprasangalı 3 kāritram vā katham atītam anāgatam pratyutpannam cocyate kim tadaparakāritrasadbhāvāt | svayam eva vā pūrvatrānavasthānam 4 | pāçcātye vä dharmasyäpi svayam atītatvādivyavasthāvāin na kim cid dhūvate | yadi ca yathā vartamānam dravyato 'sti tathātītam anāgatam cāsti tadā naivam , svabhāvena sato dharmasva katham anutpannavinastasvabhāvatā | kim asya pūrvam nāsīd yasya bhāvāj 5 jāta ity ucyate kim ca paçcān nāsti yasyābhāvād vinasta iti | tenaiva cātmanā pūrvāparakālayor avasthāne na samgacchate katham cid apy . . . . . 7 yayogah | tattvābhyupaga[ma]to nātītādisadbhāvah | tad ayam atra saingrahaçlokah | svabhāvah sarvadā cāsti bhāvo nityaç ca nesyate | na ca svabhāvād bhāvo 'nyo vyaktam īçvaracestitam | iti | yad apy ucyate | asty atītanī karmāsty anāgatam phalam iti *sūtre* vacanād asty atītādibhāvaļ | tad api hetuphalāpavādataddṛṣṭipratiṣedhārtham uktam bhagavatā | asty atītam asty anāgatam

<sup>1</sup> sa[mskrta]dharmo ...?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> karitra, cf. M. Vyut., 245, 295 = arthakriyakaritva).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. le texte cité p. 270, l. 16 et S. s. v., l, 34.

<sup>4</sup> Ex conj. : [dharmasya] svayam eva vá půrvatránavasthánád.

<sup>yasyabhavaj. — Peut-être: ... pūrvam asid yasyabho; cf. la théorie de l'abhava (prago)
p. 375, et S. s. v., 1, 45.</sup> 

<sup>6</sup> abhúvatvád abhávanadharmato ... Le « samudayartha » parait étre le suivant : tasmád anutpannavinastadharmatá na sanigacchate.

<sup>7</sup> Lacune de quatre akṣaras. — (... ekasya svabhavatrayayogat tattva•.)

iti | atītam tu yad abhūtapūrvam utpadya vinaṣṭam anāgatam yat sati hetau bhaviṣyati | evam hetvādy astīty ucyate | astiçabdasya nipātatvāt kālatrayavṛttitvam | ittham caitad evam yat paramārthaçūnyatāyām uktam bhagavatā | cakṣur bhikṣava utpadyamānam na kutaç cid āgacchati nirudhyamānam na kva cit samnicayam gacchati | iti hi bhikṣavaç cakṣur abhūtvā bhavati bhūtvā ca prativigacchatīti | yadi cānāgatam cakṣuḥ syān noktam syād abhūtatvād bhavatīti | tasmān nādhvasamkrāntir asti | yadi (naiva) | na kutaç cid āgamanam gamanam vā prajnāyate pratibhāsyamānasya pratyutpannasya na rūpam kim cid vicāreņāvatiṣṭhate tadā māyātaḥ ko viçeṣo 'sya | māyāta aindrajālikanirmitahastyādirūpāyā api niḥsvabhāvatayā viçeṣo naiva kaç cid asya hetupratyayopajanitasya vasturūpasya paridṛçyamānasya | [...] katham na viçeṣaḥ | punar idam eva vyaktīkurvann āha māyayetyādi ||

māyayā nirmitani yac ca hetubhir yac ca nirmitam | āyāti tat kutah kutra yāti ceti nirūpyatām | 144 6

māyāçabdena māyānirmāṇahetuvijītānavicesa ucyate kāraṇakāryāropād 7 dhetor api māyāsvabhāvatāpratipādanārtham | tayā nirmitam yac ca vasturūpam māyāhetunā māyāsvabhāvena yad viracitam 8 iti yāvat | yac cānyad vasturūpam hetubhir lokaprasiddhaih kāraṇair nirmitam janitam | parasparasamuccayārtham cakāradvayam | āyāty āgacchati tan 9 māyānirmitam hetunirmitam vā vasturūpam kutah kasmāt | kutra yāti ca vinaṣṭam sat kva punar etad gacchati | ity evam nirūpyatām sūkṣmekṣikayā 10 vicāryatām yadi tasya kutaç cid āgacchati kva cid gacchati copalabhyate | nanu ca

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cf. p. 240, l. 17, p. 327, 15.

<sup>2</sup> pra(ti,vi\*?

<sup>3</sup> Cf. ligne précédente : abhutva.

<sup>4</sup> Peut-être : naivam yadi na ...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Le texte est incomplet: on attend l'explication du quatrième pada. — Le « prativadin » répond : kathani na viçesali.

<sup>6</sup> Cité p. 240, l. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> karane; — (karyakaranabhavaropad).

<sup>8</sup> virahitam.

<sup>9</sup> agacchati | tasman maya.

<sup>10</sup> Cf. Raj. tar., 6, 67. Le P. W. propose la correction : suksmeksità.

yadi hetupratyayasāmarthyopajanitam vasturūpam tadā katham ivālīkam syāt | ata evālīkam ity āha yad anyetyādi ||

yad anyasamınidhanena dıştanı na tadabhavatalı | pratibimbasame tasmin kıtrime satyata katham | 145 |

yad vasturūpam anyasya hetupratyayasya sainnidhānena dṛṣṭam upalabdham na tadabhāvataḥ | tasyānyasyābhāvato na dṛṣṭam parādhīnavṛttitvāt | pratibimbasame pratibimbenādarçamaṇḍalapratibhāsinā mukhādisādṛçyena tulye | yathā mukhādibimbād ādarçamaṇḍalasamnidhāne pratibimbam pratibhāsate tadabhāve na pratibhāsate tathā vasturūpam api hetupratyayasamnidhānāsamnidhānayor iti | evambhūte vasturūpe kṛtrime parāyattavṛttitayā 'svābhāvike satyatā 'mṛṣārthatā kuto naiva yujyate | na hi paropanidhisvabhāvānām akṛtrimatā yuktā | tad uktam | hetutaḥ sambhavo yeṣām tadabhāvān na [sambhavaḥ] | katham nāma na te spaṣṭam pratibimbasamā matāḥ | iti ² | tasmān na hetupratyayopajanitam kim cit paramārthasad asti | na ca hetupratyayasāmarthyam kva cid api paramārthataḥ sambhavati | tathā hi svaparobhayātmakair hetubhir vidyamāno vā bhāvaḥ kriyetāvidyamāno vobhayasvabhāvo vā | tatra na vidyamānaḥ kriyata ity āha vidyamānasyetyādi ||

vidyamānasya bhāvasya hetunā kim prayojanam | athāpy avidyamāno 'sau hetunā kim prayojanam | 146

vidyamānasya kāraņavyāpārāt prāg eva sa(t)svabhāvasya hetunā kāraņena kim prayojanam | kāryasya niṣpannātmatayā ni[r]vartyasvabhāvābhāvād dhetuvyāpārasyānupayogāt | dvitīyam vikalpam adhikṛtyāhāthāpītyādi | prakārāntaradyotane '[thāpiçabdaḥ | a]vidyamāno 'sau svabhāvaḥ | tarhi hetunā kim prayojanam | tadāpi hetunā na kim api prayojanam asti | tatrāpy asa(t)svabhāvatvād dhetuvyāpārābhāvāt | syād etad yadi nāma vi[dya]mānasya niṣpannatvāt kartavyābhāvān na hetunā kim api prayojanam avidyamānasya tu kim na bhavatīty āha nābhāvasyetyādi |

nābhāvasya vikāro 'sti hetukotiçatair api | tadavasthaḥ katham bhāvaḥ ko vānyo bhāvatām gataḥ | 147

<sup>1</sup> Cité p. 240, 1. 27 avec la lecture incorrecte : ... na tat svabhavatah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. le sutra cité p. 322, l. 14.

nābhāvasyāvidyamānasvabhāvasya vikāro 'sti | anyathātvani bhāvasvabhāvatāti | nīrūpatayā tasyāpi kartavyābhāvāt | hetukotiçatair api | āstāni tāvad dhetuçatair hetusahasrair hetukotiçatair api | tasya niḥsvabhāvatayā kena cid api vikārayitum açakyatvāt | mā bhavatu vikāro bhāvasvabhāvatā kevalam asyāstu ced ¹ atrāha tadavastha iti | tadavastho 'parityaktābhāvasvabhāvo ² naiva bhāvaḥ syāt | nābhāva eva bhāvo bhavati | kevalam abhāvasvabhāvatānivṛttau bhāvasvabhāvo bhavati | atrāha ko vānyo bhāvatāni gataḥ | yadi na prāgabhāvo bhāvasvabhāvo bhavati ko vā tarhy abhāvād anyo 'paro bhāvatām abhāvasvabhāvatām parityajya bhāvarūpatām gataḥ | nānyaḥ kaç cit pratīyate kāraṇasya kāryasvarūpatāyāḥ ³ pūrvam eva pratiṣiddhatvāt | syād etan nānyaḥ kaç cid bhāvo bhavati kim tarhi prāgabhāvasya bhāvavirodhinaḥ sadbhāvāt tadā bhāvo ⁴ na bhavati paçcāt punas tasminn apagate ³ bhavaty evety āha nābhāvetyādi |

nābhāvakāle bhāvaç cet kadā bhāvo bhavişyati | nājātena hi bhāvena so 'bhāvo 'pagamişyati | 148

abhāvakāle 6 'bhāvasattāsamaye na bhāvaç ced yadi bhāvo na bhavati kadā bhāvo bhaviṣyati | abhāvakāle 6 bhāvasyānutpattiç cen [na] kadā cid bhāvasyonmajjanam syāt | abhāvena virodhinā sadā krodīkṛtatvāt | tenaivotpadyamānena bhāvenābhāvasya vināço bhaviṣyatīti ced āha nājātenetyādi | yāvad asau bhāvo na jāyate tāvad abhāvasya vināço nāsty eva hi yasmāt tasmān nājātenānutpannena bhāvena so 'bhāvaḥ prāgabhāvarūpo 'pagamiṣyati nivartiṣyate | athāpi syāt | mā gacchatu nāmābhāvas tasminn [an]apagata eva bhāva utpadyate | utpanne ca bhāve bhāvābhāvayoḥ parasparavirodhāt 7 paçcād abhāvaḥ svayam evāpagamiṣyatīti | āha na cetyādi |

t ... asyūstv [iti] ced ...

<sup>2 \*</sup>sva[bhavaḥ kathaiii] bhavo naiva ...

<sup>3</sup> Plutôt : karyasya karana.

<sup>4</sup> tadabhavo.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> upagate.

<sup>6</sup> nábhávakále.

<sup>7</sup> parasparavihárát.

na cānapagate 'bhāve bhāvāvasarasambhavaḥ | bhāvaç cābhāvatām naiti dvisvabhāvaprasangataḥ | 149

bhavatv i eşa kramo yadi pürva[m] bhāva eva bhavet | na caitad asti | 'vakācas tasya sanibhavah | bhāvotpattivirodhino 'bhāvasvaiva [sad]bhāvāt 3 | kāraņenaiva tadabhāvo nivartavisyate cen na 4 | kāraņasya kāryotpattāv eva vyāpārāt kāryam utpādayad eva tadabhāvam api nivartayatīti ced utpādayaty 5 eva kāryam yadi tadvirodhino 'bhā[vasyābhā]vād utpādayitum labheta na ca tasminn apratihatasāmarthye tat kāryam utpādavitum 6 ksamate | na ca kāranena tadabhāvasva virodhaḥ | kāraṇakāle 'pi tatprāgabhāvasva bhāvāt sa[dā]vasthānāt 7 | tasmād bhāvātmany abhāvātmani vā kārye na kāraņasya vyāpāro yujyate | ubhayānubhayapakṣe ca pratyekapaksanisedhād eva kāranavyāpārasva nisedhah krto bhavatīti drastavyam | nāpi tayoh sambhavo 'sti virodhinor ekatraikadā vidhipratisedhayor bhavayogat | tad uktam | na sann utpadyate bhavo napy asat sadasan na ca | na svato nāpi parato na dvābhyām jāyate katham 🛛 iti | evam tāvad bhāvasvotpattih paramārthato na katham cid api samgacchate nāpi katham cid utpannasya sa(t)svabhāvasya nivṛttir yujyata ity āha bhāvaç cetyādi | pūrvāpekṣac cakāraḥ | yathābhāvo bhāvatām naiti tathā bhāvac cābhāvatām naiti [na] gacchati | kutah | dvisvabhāvaprasangatah | bhāvasya sato yadābhāvasvabhāvatā <sup>8</sup> bhavati tadā caikasyaiva vastuno dvayoḥ svabhāvayoh prasangah syād ekasyaiva bhāvābhāvarūpatvāt | na ca bhāvatām parityajyābhāvarūpatām <sup>9</sup> yātīti vaktum ucitam | tadā ca bhāvasyaiva [sad]bhāvāt 10 ko 'bhāvarūpatām yātīti na vidmah | na ca sa(t)svabhāvasya

```
4 bhavaty.
```

<sup>2 |</sup> copa | pa? ya syat |

<sup>3 &#</sup>x27;bhavasyaivabhavat; — cf. p. 375, l. 12.

<sup>4</sup> Ponctuation modifiée.

<sup>5</sup> utpådavaty.

<sup>6</sup> utpādayantaiii.

<sup>7</sup> kāraņe kāle ...; lacune d'un akşara.

<sup>8</sup> yathā.

<sup>9</sup> parityajya bhava.

<sup>10</sup> bhávasyaivábhávát. — Cf. p. 375, l. 12; p. 376, l. 5.

pāramārthikatve nivṛttir yuktā pāramārthikasyābhāvaprasaṅgāt | itthaṅ bhāvasyotpādavināçayoḥ paramārthato 'bhāvaṅ prasādhyopasaṅharann āhaivam ityādi ||

evam ca na i nirodho 'sti na ca bhavo 'sti sarvada | ajātam aniruddhani ca tasmāt sarvam idani jagat | 150 evam uktakramenotpādavinācāyogāt | co hetau | yasmān na nirodho 'sti na vināço 'sti na [ca bhāvo 'sti na] vastusattvam asti | cah samuccaye | sarvadā sarvasmin kāle | utpādād vā tathāgatānām anutpādād vā (tathāgatānā[iii]) sthitaivaisā[iii] dharmānāti dharmatā 2 | dharmasamatā | dharma--sthititā | dharmaniyāmatā | dharmadhātuh | tath[at]ā | avitathatā | ityādivacanāt | vata evam ajātam aniruddham ca tasmāt sarvam idam jagat | ajātam anutpannam aniruddham cāvinastam paramārthatas tasmād utpādavinācābhāvāt <sup>3</sup> pūrvoktād idam nihsvabhāvatāsamānādhikaranam jagad viçvam sattvabhājanalokasamjñitam sacarācaram māyotpādanirodhavat vyavahāravaçāt punar utpādanirodhāv ubhau <sup>5</sup> | etena samvrtisatyasvāpratisedha 6 uktah | dharmasamqitau caitad uktam | tathatā tathateti kulaputra çünyatāyā etad adhivacanam | sā ca çūnyatā notpadyate na nirudhyate | āha | yady eva sarvadharmāh çūnyā uktā bhagavatā tat sarvadharmā notpatsyante na nirotsyante | nirālambo bodhisattvaḥ | āha ¡ evam etat kulaputra yathābhisambudhyase | sarvadharmā notpadyante na nirudhyante | āha | yad etad uktam bhagavatā sambhṛtā dharmā utpadyante nirudhyante cety asya tathāgatabhāsitasya 7 ko 'bhiprāyaḥ | āha ; utpādanisedhābhinivistah kulaputra lokasamniveças tatra tathāgato mahākāruņiko lokasya trāsapadaparihārārtham vyavahāravaçād uktavān utpadyante nirudhyante ca | na cătra kasva cid dharmasyotpādo na nirodha

<sup>1</sup> MINAYEFF et Mss. : evain na ca ...

<sup>2</sup> nāsti caivaº ... dharmatām. — Je corrige d'après le S. d. s., p. 22, 11. — Cf. Madh. Vṛṭti, fol. 10º, l. 2 (p. 10, 12): utpādād va tathāgatānām anutpādād va tathāgatānam sthitaivaiṣā dharmaṇāṇ dharmatā | eko dharmaḥ ...

<sup>3</sup> vināçabhāvāt.

<sup>4 •</sup>jñinam.

<sup>5</sup> Peut-être : uktau.

<sup>6 -</sup>satva.

<sup>7</sup> Mathitasya.

iti | tasmāt sarvadharmā anutpannāniruddhasvabhāvatayādiçāntāḥ prakṛtiparinirvṛtā iti jagato niḥsvabhāvatāyām tadantargatānām narakādigatīnām niḥsvabhāvataivety upadarçayann āha svapnetyādi |

svapnopamās tu gatayo vicāre kadalisamāļ | nirvṛtānirvṛtānām ¹ ca viceso nāsti vastutaļ | 151

svapnopamā iti | svapnenopamā tulvam vāsām tās tathoktāh | tur avadhārane svapnopalabdhasvabhāvagatayo narakapretatiryanmanusyadevānām sabhāgatāvicesāh | yathā svapne decantarādigamanāgamanam sukhaduḥkhādyanubhavanam ca tathānadhigataparamārthatattvasya narakādisu veditavyam | na tu tattvatah | katham | vicāre kadalīsamāh | hetupadam etat | sarvadharmāṇām niḥsvabhāvatayā vicāre vimarçe 2 sati yasmāt kadalīsamāh kadalīvan nihsārā gatayas tasmād itv arthah | etena yathoktam prān māvaivāyam 5 uto vimunca hṛdaya trāsam ityādi | tad api prasādhyopadarçitam bhavati | nirvṛtā ye sarvadharmāvaraṇaprahāṇād vinirmuktasarvabandhanāh i anirvṛtā ye rāgādikleçapāçāyattacittasamtatayah 4 samsāracārakāntargatāh | tesām ubhayesām api viceso bhedo nāsti na sambhavati | kutah | vastutah paramarthatah sarvadharmanam nihsvabhāvatayā prakṛtiparinirvṛtatvāt | samvṛtyā punar asty eva viçeşa ity anekadhā pratipāditam | ata evāha | buddhānām sattvadhātog ca yenābhinnatyam arthatah | ātmanac ca paresāin ca samatā tena te matā | iti | iti paramārthatattvāparijñānān mithyābhiniveçād āropitajagajjālam upakalpyātmanaivātmānam ākulayati bālajana ity upadarçayann āhaivam ityādi |

evam çünyeşu bhāveşu kim labdham kim hṛtam bhavet | satkṛtaḥ paribhūto vā kena kaḥ sambhaviṣyati | 152 kutaḥ sukham vā duḥkham vā kim priyam vā kim apriyam | kā tṛṣṇā kutra sā tṛṣṇā mṛgyamāṇā svabhāvataḥ | 153 vicāre jīvalokaḥ kaḥ 6 ko nāmātra mariṣyati | ko bhaviṣyati ko bhūtah ko bandhuh kasva kah suhrt | 154

```
1 MINAYEFF : nivrta*.
```

<sup>2</sup> vimarșe.

<sup>3</sup> Cf. note ad p. 288, 3.

<sup>4 •</sup>natayah.

<sup>5</sup> vrddhanam.

<sup>6</sup> Sic dev. 85, Burn. 90, M. - Minayeff: \*lokasya.

evam pratipāditanyāyena çūnyeşu nihsvabhāvesu 1 kim labdham 2 kutac cit prāptam yallābhesu prahrsyanti kim hrtam kim apahrtam kena cit kasya cid bhavet vallābhāpahāre prakupyanti | satkrtah pūjitah paribhūto 'pakrto vā kena kah sambhavisvati | vastusvabhāvābhāve na kaç cit kena cid itv arthah ∥ kutah sukhan vā sukhahetor abhāvāt kuto duhkhan vā duhkhahetor abhāvāt | anyonyasamuccayārtha ubhayatra vāçabdah | yatprāptiparihārārtham āyāsah kriyate kim priyam vā kim vallabham vā priyarūpatāyāh kalpitarūpatyāt i kim apriyam kim anabhilaşanīyam i apriyam api na paramārthatah kim cid vidyata iti kimartham priyāpriyasamyogaviyogārtham prahānam <sup>3</sup> kriyate | kā tīsnā yavā lābhādvartham tīsyati janah | kutra sā tṛṣṇā kva punar iyam āsangasthāne vastuni tṛṣṇā mṛgyamāṇā 4 svabhāvato 'nvisvamānā 4 svarūpatah | tadvisayasyābhāvān nirvisayatayā tasyā [a]py abhāvo yadvaçāt tat tat karma samucciyate | vicāre paramārthasvarūpanirūpaņe sati 5 jīvalokah sattvalokah ko naiva kaç çit tadabhāvāt ko nāmātra marisyati | jīvalokasya vicāreņāsa(t)svabhāvatvāt ko nāmātra jīvaloke marisyaty uparatajivitendriyo bhavisyati | ko bhavisyati ka utpatsyate ko bhūtah pūrvam utpanna ity atītādivyavahārah kālpanika eva | ko bandhuh kah svajanah kasya kah suhrt kim mitram kasya | atreti sarvatra yojanīyam | vadabhisvaigenākuçalam api na ganyate | evain svabhāvaçūnyatvāt kalpanāsamāropitam eva tattvam ity āha sarvam ityādi 🖁

sarvam ākāçasanikāçani parigrhņantu madvidhāḥ | prakupyanti prahrsyanti kalahotsavahetubhiḥ | 155

sarvam etad uktam anyac cākāçasamkāçam samāropitatattvaçūnyatvād ākāçakalpam 6 parigrhņantu | avidyamānam eva tu svarūpam āropya madvidhā iti granthakāra 7 ātmānam eva nidarçanam karoti | mādrçā aparijnātaparamārthatattvā bālajanā asadvitarkākulitacetasah prakupyanti (

¹ [bhave;u].

<sup>2 [</sup>kim].

<sup>3</sup> Cf. CHILDERS, S. voc. padhana.

<sup>•</sup>mana.

<sup>5</sup> mirupanan mati.

<sup>6 \*</sup>kalpalı.

<sup>7 •</sup>karam.

mithyābhiniveçāt kopam yānti | prahṛṣyanti | alīkalābhayogāt pramuditā bhavanti | kaih kalahotsavahetubhir yathāyogam | tasmād anadhigataparamārthatattvāh sāmvrtam eva vasturūpam satya[m] tathābhinivistā iva ˈsarvam etan manyante na tu paramārthavedinaḥ | iti | tad *uktam ¹ |* etāvac caiva jneyam yad uta samvṛti[ta]h paramārtha[ta]c ca | tac ca bhagavatā cūnvatah sudrstam suviditam susāksātkrtam tena sarvajna ity ucvate tatra <sup>2</sup> sanvyti[r] lokapracāratas <sup>3</sup> tathāgatena dystā <sup>4</sup> | yaḥ punaḥ paramārthah so [']nabhilāpyah 5 | anājneyo 'vijneyah | adecito 'prakāçitah yāvad akriyo 'karaṇaḥ + yāvan na lābho nālābho na duḥkham na sukham na yaço nāyaço na rūpam nārūpam ityādi∥tatra jinena jagasya kṛtena | samvrti decita lokahitāya | yena jagat 6 sugatasya sa(m)kāço 7 | samjanayīha prasādasukhāya 8 | samvṛti prajñapayī 8 narasimha | sadgatayo runisattvagatānām 9 | narakagatīç ca [.....] 10 tathaiva ca pretān 1 āsurakāya narā[m]ç ca marūme 11 ca | nīcakulāme ca] tathoccakulāme ca i ādhyakulāme ca daridrakulāme ca | ityādi | idam api tattvānadhigamasya phalam ity äha çokäyäsair ityädi 🛭

çokāyāsair viṣādaiç ca mithaç chedanabhedanaiḥ |
yāpayanti sukṛcchreṇa pāpair ātmasukhecchavaḥ | 156
putrakalatrādiviprayogakṛtāḥ çokāḥ sukhaduḥkhaprāptiparihāranimittapariçramā āyāsāḥ | taiç çokāyāsair madvidhā yāpayanti sukṛcchreṇeti saṁbandhaḥ | viṣādaiç ca lābhasahakārādivigame viṣādair daurmanasyaiç
ca | mithaç chedanabhedanaiḥ | mithaḥ parasparam | chedanaṁ karacaraṇaçironāsikākarṇaprabhṛtīnām | bhedanaṁ bāhujaṅghoruvakṣaḥpārçvodarādīnām | cakāro 'nuvartate | taiç chedanabhedanaiç ca yāpayanti |

```
l Pitaputrasamagame; cf. p. 246, l. 20.

tac ca.

caratal | ...; — p. 246, l. 23 : lokacaras...

dṛṣṭaḥ.

nabhilapyah; — même lecture "lapya, pp. 246, l. 23, 271, l. 3, 339, l. 1.

Peut-être : jage, locatif (cf. jagasya).

sugatasyas.

pro ne fait pas position.

ruṇio??

Peut-être : narakagatic ca to.

maruç.
```

kālakrameņāyuḥsamskārān kṣapayanti | sukṛcchreṇa mahatā kaṣṭena katham cil labdhāçanavasanāḥ | kimbhūtāḥ santaḥ pāpair ātmasukhecchavaḥ | pāpair akuçalaiḥ karmabhir ātmano nijasya sukhecchavaḥ sukhābhilāṣiṇaḥ | tathāvidhaiç ca samācāraviçeṣaiḥ ||

mṛtāḥ patanty apāyeṣu dīrghatīvravyatheṣu ca | agatyāgatya sugatim bhūtvā bhūtvā sukhocitāḥ | 157

mṛtāḥ ¹ patanty apāyeṣu | mṛtā jīvitendriyavimuktāḥ patanty apāyeṣu narakapretatiryakṣu | kimbhūteṣu dīrghatīvravyatheṣu ca | dīrghā cirakā-labhāvinī tīvrātiduḥṣahā vedanā paripākatvād vyathā yeṣv apāyeṣu te tathoktāḥ | teṣu ca | cakāra ukta[ḥ] samuccaye bhimakramaç ² ca | kena prakāreṇety āhāgatyāgatyeti | bhūtvā bhūtvā sukhocitāḥ sukhasamvardhitāḥ | bhūtvā bhūtvā katham | āgatyāgatya sugatim çobhanām devamanuṣyagatim prāpya prāpya | punar api tathābhūtānām duḥkhaparamparāsāgaranimajjanonmajjanam ādareayann āha bhava ityādi |

bhave bahuprapātaç ca tatra vā tattvam īdṛçam |

tatrānyonyavirodhaç ca na bhavet tattvam īdṛçam | 158
bhave samsāre kāmarūpārūpyasvabhāve 5 bahuprapātaç ca bahutara upaghātaç ca | tatra vā tattvam īdṛçam vyāmohavijṛmbhitam etādṛçam
sarvajanasādhāraṇam yathāvidham pratipāditam paridṛçyamānam vā |
tatrānyonyavirodhaç ca | tatraivamvidhe tattve 4 saty anyonyavirodhaḥ
parasparavipratipattiḥ kena kāraṇena na bhavet tattvam īdṛçam iti na
syād vasturūpam etādṛçam anekākārasamāropāt ||

tatra cānupamās tīvrā anantā duḥkhasāgarāḥ |
tatraivam alpabalatā tatrāpy alpatvam āyuṣaḥ | 159
tatrāpi jīvitārogyavyāpāraiḥ kṣutklamaçramaiḥ |
nidrayopadravair bālasamsargair niṣphalais tathā | 160
vṛthaivāyur vahaty āçu vivekas tu sudurlabhaḥ |

tatra caivam apy anupamāḥ i tadaparasadṛçaduḥkhābhāvād upamātum açakyāḥ i tīvrā atyugravedanā anantā [a]navadhikālavighātakatayāparyantā

smrtah.

<sup>2 •</sup>krame.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cf. M. Vyut., § 155.

<sup>4</sup> tatraiva vimve atattve.

vā duhkhānām ativipulatayā mahāvānam anadhigamyā nistarītum açakyatvāt sāgarāḥ | tathāpi katham cid api mahatā vīryenākuçalapaksopacayo 1 bhūyasā kālena sugatim prāpya ksapavitum çakvata evety ata āha tatraivam iti | tatra tathārūpatve 'pi samāveça eva[ni] paridṛçyamānarūpa alpabalatā 5 hinavīryateti yāvat | tatrāpy alpatvam āvusah | tatrāpy evambhūte saty apy alpatvam stokatvam äyuşa äyuhsamskārānām 🏿 tatrāpi jīvitārogyayyāpāraih | jīvitasya cirakālayāpanāya yyāpāraih snānābhyañjanaprabhrtibhih | ārogyāya vā rogopaçamāya vyāpārair viceseņa katutiktabhaişajyakaşāyapānādibhih kuçalopārjanam antareņa vṛth(ā c)aivāyur vahaty āçv iti 4 vakşyamānena sambandhab | tathā kşutklamaçramaib | kşud bubhuksā klamo glānih çramo mārgakhedādis taih | nidrayopadravaih | nidrayā svapnena | upadrayair hāsyotprāsayihethanādikrtaih sarīsrpayyādamrgadamçamaçakādikrtair vadhabandhanatādanādilakṣaṇaiḥ | bālasamsargair nisphalais tathā | bālānām pṛthagjanānām samsargaih samparkaih kimbhūtair nisphalaih | ātmotkarsādisambhinnapralāpādibahulaih | tatheti na kevalam pūrvoktakrameņa | ittham api vrthaivāyur vahaty açu | vrthaiva nisphalam eva kuçalapaksopacayarahitatyād āvur vahati yāty āçu çīghram asadvyāpāraprasaigāt tvaritam eva pariksayāt | evam api vartamānānām vivekas tu sudurlabha[h] | vivekas tu hevopādeyajñānam vyāsangaparityāgo vā sudurlabhah | katham apv atikrechrenāpi na labhyate | bhavatu nāmaivam tathāpi yadi katham cit samādhānam jāyate tadā kalyāņam syāt tad api nästity äha taträpityädi 🎚

tatrāpy abhyastavikṣepanivāraṇagatiḥ kutaḥ | 161
tatrāpi māro yatate mahāpāyaprapātane |
tatrāsanmārgabāhulyam vicikitsā ca durjayā | 162
punaç ca kṣaṇadaurlabhyam buddhotpādo 'tidurlabhaḥ |
kleçaugho durnivāraç cety aho duḥkhaparamparā | 163

tatrāpy evamavasthām gate 'py abhyasto vikṣepaḥ pariçīlitam auddhatyam į tasya nivāraṇam nivartanam į tasya gatir anupraveçaḥ kuto

<sup>1</sup> viryena ko.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> çakyante.

<sup>3 •</sup>rúpă alpa•.

<sup>4</sup> vahatyam iti.

naivāsti | tatropy evam anarthaparamparāyām sthitānām katham cit kuçalapaksanı samikşya märo yatate mahāpāvaprapātane klecamāro devaputramāro vā yatata udgacchate mahāpāyaprapātane prapātananimittam avīcyādinarakapraksepaņārtham iti yāvat | evam api kadā cit satvaratnādisv abhisanipratyayavaçāt kathani cit sugatipratilambhe 'pi 2 punaç ca ksanadaurlabhvam | astāksanavinirmuktasva 🧸 ksanasva daurlabhvain paramadurlabhatyam | mahārnayay ugacchidrakūrmagrīvārpanopamam 4 | katham cid itarakṣaṇasambhave 'pi buddhotpādo 'tidurlabhah 5 | samastajagadālokakārinātir sarvaduļikhanidānabhūtaklecacalvāpahārinām utpādah prādurbhāvo 'tidurlabhah katham cit karhi cid udumbarapuspaprāvah samsārasāgarottaranopāyabhūtah | katham cid buddhotpādasadbhāve 'pi kleçau[ghah] . . . . . . avicchinnapravāhah | sa durnivāro duhkhenāpi nivāravitum acakvaļi | ity aho duļkhaparaniparā | ity evam | aho khede duhkhasya kastasya paraniparā | ekasmād duhkhād vinirgate 'py aparasmin duhkhe patanāt | sāinpratam evain sattvān duhkhitān samīksva karunāmreditahrdayah 6 paraduhkhaduhkhi çastrakarah sattyanan duhkhan çocavann ahabo bateti ¦

aho batātiçocyatvam eşārii dulikhaughavartinām |

ye nekşante svadaulisthityam evam apy atidulisthitāli [] 164 nipātasamudāyali 7 khede | atiçocyatvam atiçayena çocanīyatvam | eşāni hitāhitaparijnānavikalānāni sattvānāni dulikhasāgarakallolaparaniparānimajjanonmajjanākulacetasām | ke punar amī sattvāli çocanīyā ity āha ya ityādi | ye sattvā avidyāndbīkṛtajñānalocanā nekṣante na paçyanti svasyātmano dulikhāvasthitatvam evam apy atidulisthitā atiçayena dulikhāvasthitā dulikhaparyāpannā iti yāvat | etad anurūpadṛṣṭāntena spaṣṭayannā aha snātvetvādi []

```
1 catate.
```

<sup>2 162</sup> C et D non commentés.

<sup>3</sup> astaks. — Cf. M. Vyul., § 120; M. Vastu, I, 405; C. s., p. 2, 4.

<sup>4</sup> Cf. B. C. A., IV, 20; BURNOUF, Lotus, p. 431, KERN, in loco.

<sup>5</sup> Cf. Burnouf, Lotus, pp. 352-353.

<sup>6</sup> Cf. P. W., s. voc. mred (unmade, Dhatup., .

<sup>7</sup> dayr.

snātvā snātvā yathā kaç cid viçed vahnim muhur muhuh | svasausthityam ca manyanta evam apy atiduḥsthitāḥ | 165 snātvā snātvā jalāvagāhanam kṛtvā kṛtvā yathā kaç cid upahatabuddhiḥ çītārtaḥ sukhābhilāṣī viçet praviçed vahnim agnim muhur muhuḥ prati-kṣaṇam punaḥ punar vā | tathaite 'pi sattvāḥ | svasausthityam ātmasukha-sampattim ca manyante 'vabudhyante | evam apy atiduḥsthitā evam anena pratipāditakrameṇātiduḥsthitā duḥkhāgnijvālākavalīkṛtāḥ | aho batātibahu-latarājñānāndhakārākramaṇam amīṣām yad ātmagatam api pramādam na paçyantīty āhājaretyādi |

äjarāmaralīlānām evam viharatām satām |

ayāsyanty āpado ghorāḥ kṛtvā maraṇam agrataḥ | 166
na vidyate jarā jīrṇatā yeṣām te 'jarāḥ | na mriyante ye te 'marāḥ | teṣām ajarāṇām amarāṇām iva līlā viceṣṭitam yeṣām te tathoktās | teṣām evam anayā līlayā viharatām niccintam vicaratām satām āyāsyanti ḍhaukiṣyanty 'āpado nirantaram | sarve te duḥkhahetavo jarāvyādhivipattayaḥ | ghorā atīva bhayamkarāḥ | katham āyāsyanti kṛtvā maraṇam agrataḥ | maraṇam apratīkāraparīhāram mṛtyum agrataḥ purataḥ kṛtvā | etac coktam bhagavatā rājāvavādakasūtre e | tad yathā mahārāja cataṣṛbhyo digbhyac catvāraḥ parvatā āgaccheyur dṛḍhāḥ sāravanto 'khaṇḍā [acchidrā] asuṣirāḥ 's susamvṛttā 'ekaghanā 's nabhaḥ spṛṇantaḥ pṛthivīm collikhantaḥ sarvam 'tṛṇakāṣṭhaçākhāparṇapalāṇādi sarvasattvaprāṇabhūtām 'ni[r]mathnantaḥ | tebhyo na sukaram javena vā palāyitum balena vā dravyamantrauṣadhair 's nivartayitum | . . . . . . . . . . . . . . . . | katamāni catvāri jarā vyādhir maraṇam

<sup>1</sup> Cf. WHITNEY, Roots (\*syante).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> vāsāvavādasutre. — Cf. Çākṣasamuccaya, fol. 95<sup>4</sup> ad fin. (chap. XII); Minayeff, Recherches, p. 88.

<sup>3 ·</sup>suçirāh.

<sup>4</sup> C. s. : \*vrta.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ekayana.

<sup>6</sup> C. s. : sarva.

<sup>7</sup> C. s.: \*pranibhutani.

<sup>8</sup> C. s. •dhibhir. — Cf. p. 254, n. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> La lacune n'est pas indiquée dans le manuscrit; Ç. s. : evam eva maharaja catvarimani mahabhayany agacchanti yeşani na sukarani javena va palayitum balena dravyamantrauşadhair va nivartanam kartum [

vipattic ca | jarā mahārāja āgacchati yauvana[mi] pramathamānā 1 | vyādhir mahārāja āgacchaty ārogyam pramathnan 2 | maranam mahārāja **āgacchati** jīvitam pramathamānam 1 | vipattir mahārāja āgacchati sarvāļa sampattīḥ [pramathamānā] | ta[t ka]smād 3 dhetoḥ | tad yathā mahārāja simho mṛgarājo rūpasampanno javasampanno jātanakhadamṣṭ[r]ākarālo mṛgagaṇam anupraviçya mṛgam gṛhītvā yathākāma[m] karanīyam 4 karoti | sa ca mṛgarājo 'tibalain vyāḍamukham āsādya vivaço bhavati | evam eva mahārāja viddhasya mrtyuçalvenopagatamadasyātrānasyāpratiçaranasyāparāyanasya marmasu cchidyamānesu 5 māmsaçonite pariçusyamāne paritrsita[sya] 6 vihvalavadanasya karacaranaviksepābhiyuktasyākarmanyasyāsamarthasya lālāçiṅghānakapūyamūtrapurīsapariliptasvesajjīvitāvacesasya 7 karmabhavāt punarbhavam ālambamānasya ca yamapurusabhayabhitasya 8 kālarātrivacagatasya caramāçyāsapraçyāsesūparudhyamāneşv 9 ekākino 'dvitīyasyāsahāyasya 1 imani lokani jahatah paralokam äkramato mahāpatham pravrajato mahākāntāram praviçato mahāgahanam samavagāhamānasya mahākāntāram prapadyamānasya mahārņavenohyamānasya 10 karmavāyunā 11 nīvamānasya 12 nimittīkṛtāin diçam vrajato nanyat tranam nanyac charanam nanyat parayanam rte dharmāt | dharmo hi mahārāja tasmin samaye trāṇani layanani çaraṇani bhavati tad yathā çītārtasyāgnipratāpo 'gnimadhyagatasyāpi nirvāpaṇam usņārtasya vā çaityam adhvānam pratipannasya suçītalacchāyopavanam pipāsitasya suçītalam salilam 13 bubhuksitasya vā praņītam annam vyādhi-

```
pramathyamana, *nam.
pramathnat. C. s.: *thamanah.
C. s.: kasya.
niyah.
C. s.: [mucyamaneşu samdhişu].
C. s.: paritapta*.
cighghanaka*, *purişa*.
madhyama*.
cvaseşu purvaru*.
C. s.: *venorjya*; cf. ibidem, p. 75, 15.
C. s.: hriya*.
C. s.: citalajalam.
```

tasya vā vaidyauṣadhiparicārakā bhayabhītasya balavantaḥ sahāyāḥ sādhavaḥ pratiçaraṇā bhavantīti vistaraḥ lasmād etadbhayaparīhārārtham kuçalapakṣeṣv eva prajītāpariçodhiteṣu yatnaḥ karaṇīyaḥ ladānīm jātyādiduḥkhakhinnānām duḥkhāpaharaṇāya svāçayam āçankayann āhaivam ityādi l

evam duḥkhāgnitaptānām çāntim kuryām aham kadā | puṇyameghasamudbhūtaiḥ sukhopakaraṇaiḥ svakaiḥ | 167

evam anantaroktayā rītyā duḥkhāgnitaptānām | duḥkhāny evāgnayaḥ | taiḥ samtāpitānām sattvānām çāntim jātyādiduḥkhānalatāpapraçamanam kuryām aham kadā | kasmin kāle kuryām vidadhyām | katham sukhopakaraṇaiḥ svakaiḥ | sukhasyopakaraṇām sukhasādhanām vastrābharaṇāmulepanaçayanāsanaprabhṛtīmi | kim tadupārjitair eva nety āha | svakaiḥ ² svātmīyaiḥ svayam upārjitair ity arthaḥ | kim nirmāṇādipradarçitair nety āha puṇyameghasamudbhūtaiḥ | puṇyāny eva meghāḥ sarvaduḥkhasamtāpārtiçamanasukhopakaraṇaçītalavṛṣṭipradānamidānatvāt tebhyaḥ samudbhūtāny utpannāmi taiḥ | evam abhyudayasampadi pareṣām ceto vidhāya niḥçreya[sa]sampadam ³ pradarçayann āha kadetyādi ||

kadopalambhadṛṣṭibhyo deçayiṣyāmi çūnyatām | samvṛṭyānupalambhena puṇyasambhāram ādarāt | 168

kadā kasmin kāla upalambhadṛṣṭibhyo bhāvagrāhābhiniṣṭhebhyo deçayi-ṣyāmi prakāçayiṣyāmi çūnyatām sarvadbarma[niḥsvabhāvatām sam-vṛtyā ...]vyavahāreṇa hanyathāvikalpaviṣayatayā paramārthaçūnyasya çūnyatāyā deçayitum açakyatvāt evam niḥṣreyasahetujñānasambhāranimittam upadarṣitam tatkāraṇam puṇyasambhāranidānam upadarṣayannāha puṇyetyādi puṇyasya dānādeḥ sambhāram [upalambha]dṛṣṭibhyo deçayiṣyāmīti sambandhaḥ ādarād iti mahatā gauraveṇa satkṛtya na yadṛṣchayā kena prakāreṇa anupalambhena deyadāyakapratigrāhakādi-

<sup>4</sup> Cf. C. s., fol. 96, 97.

<sup>2</sup> netyādi | na svakaili. — svāo = āo.

<sup>3</sup> sampadi. — Cf. Goldstücker, s. voc. abhyudaya; M. Vyut., § 95, 5.

<sup>4</sup> Sans doute: abhinifyi|stebhyo ...

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Lacune d'une ligne, soit de 22 aksaras.

<sup>6</sup> sambharo ... dṛṣṭiº.

hetut[r]ayānupalambhayogena trikoṭipariçuddhe[ne]ti yāvat | evam upacitaḥ puṇyasambhāro buddhatvādhigamāya jāyate | tad evam anena sarveṇāçeṣasamkleçahetusarvasamāropavikalpapratipakṣatayā sarvāyaraṇa-prahāṇopāyatvāt samastatathāgatādhigamahetutvāc ' ca sarvaduḥkhopaça-mopāyā 2 prajñopajāyata ity upadarçitam bhayatīti |

ye gambhiranayāvagāhanapatuprajitāmirastabhramāh samkleçavyavadānapakṣavimalajñānocchritāh sūrayah | te santo gunadosayor api ca taih sārāvimiçrād <sup>3</sup> ato grāhyam sarvam akalmaşam vişam iva tyājyam duruktam yadi 🛚 1 🍕 na yuktam uktam kim apiha yan maya param prayantam <sup>5</sup> skhalitam tad eva me nanu grahīsyanti mamātra sādhavo matim mamānena krtena sāmpratam | 2 yah samvrtyā vrajati manaso gocaratvam katham cit tādrey arthe skhalati na matih kasya vai mādreasya | tat süktänupravicayavatäin madhyamänitibhäjäin drstvā kam 6 cid gunalavam iva syād upādeyabuddhiļ 3 7 prajňāyā 8 vivṛtim vidhāya viṣamayyākhyāpadaih samvṛtām samyagjñānavipakvadrstinibidavyāmohacāntyai mayā | yat punyam samupārjitam hitaphalam tenācu sarvo jano manjuçrir iva sadgunaikavasatih prajnakaro jayatam | 4

iti bodhicaryāvatāre prajūāpāramitāparicchedaļīkā samāptā | kṛtir iyam paṇḍitabhikṣuprajūākarapādānām

```
1 Peut-être : *gata[dharm]adhi*.
```

<sup>2</sup> upava pra.

<sup>3</sup> saravimiçrad, qui brise le mètre; — avimiçrasara.

Çardulavikridita.

<sup>5</sup> Peut-être: prayatuh.

<sup>6</sup> kim.

<sup>7</sup> Mandakranta.

<sup>8</sup> prajñaya.

tīkeyam paramā ¹ supaņḍitapadām çraddhāmanohlādinī samsārārņavapāragāmini jane nauyānayātropamā | āçu prāptikarī jinasya padavīm sādya[m] likhitvā mayā prāptam yat kuçalam susampadi padam tenāçu buddho janaḥ ||

aṣṭānavatisamyukte çate sarati vatsare |
kṛṣṇe çrāvaṇapañcamyān ² vāsare kujasāhvaye |
çrīmacchankaradevasya ³ rājye vijayaçālinaḥ |
bodhicaryāvatārākhyaṭīkam likham ⁴ idam çrutam |
çrīlalitapure ⁵ ramye çrīmāneçvarasamjñake ⁶ |
yaḥ çrīrāghavanāmnasya vihāre sugatālaye |
dhanyaḥ sthavirabhikṣo ʔ 'sya buddhacandrasya ² pustakam |
tatpuṇyād bodhisattvatvam labhate paramam padam || iti |

visrjantu salilain ghanā yathestain bhavatu mahī bahuçasyasainprayuktā <sup>9</sup> | avatu narapatih prajā vinamrā bhavatu narapateh <sup>10</sup> sukhātivṛddhih | iti |

| kāyasthabhuvanākaraçarmaņā likhitam iti |

```
1 paramām.
2 crīraņa.
3 Cf. Bendall, Journey in Nepal, Table I; Cat, p. XII.
4 — alikham.
5 crīlanīla. — Lalitapura — Patan.
6 °māni. — Māneçvara — °rī; cf. Bendall, Journey in Nepal, Insc. Plate XIV, l. 4, et Cat., p. IX.
7 — bhikṣur.
8 Propriétaire de l'ancien manuscrit. Crīrāghava, fondateur du monastère?
9 °çasya. — °sasya.
10 rayana.
```

## NOTES ET CORRECTIONS

- 7, n. 2, Barth, Bulletin, 1889, pp. 19, 20 du tiré à part.
- 8, 17, lisez: devah.
  - n. 2, corrigez d'après n. 2, p. 66.
- 9, n. 2, lisez: Piyadasi.
- 16, n. 3, sur le sens du mot tirthika, cf. Mahavastu, I, 460. Voyez M. Vrtti, 47°, 3.
- 22, 8, cf. SENART, Légende, p. 416, note.
- 30, n. 2, cf. Rhys Davids, Buddhism, p. 239. Voyez E. Specht, Les Indo-Scythes et l'époque du règne de Kanichka; A. M. Boyen, Nahapana et l'ère Çaka (J. As., Juillet 1897).
- 31, 6, effacez le mot Piyadasi. 8, effacez le mot Açoka.
- 32, n. 1, cf. K. E. Neumann, Piyadasi's Edikte und das Suttapiţakam (Journ. or., Vienne, XI. 2).
- 38, n. 2, voir aussi Mahavastu, I, 199.
- 40, 23, lisez : bauddha.
- 43, 11, lisez: lokottara.
- 45, n. 3, cf. Jat. Mala, XXIII, 56; svatantra who feels himself acting by his free will (Speyer).
- 50, n. 1, lisez: antarabhava, prani, et: J. R. A. S., July, 1897. Voyez l'Index, s. voc. ubhayalokagamin, ahampratyayavişaya, etc.
- 51, 7 et n. 2, lisez: abhidharmikas.
- 52, n. 1, cf. Nanjio, no 1284, 5, 6.
- 56, n. 4 in fine, au lieu de : « assimilé », lisez : « identifié ». Cf. Specit, op. cit.
- 59, n. 2, cf. Mahavastu, I, 469 : « L'école des Mahasanighikas Lokottaravadins est une de celles des Vaibhaşikas. »
- 60, n. 4, cf. Tar., p. 274.
- 62, 3, in fine. La contradiction n'est qu'apparente.
- 63, 3, lisez: ... acceptable à tous les hommes.
  - n. 2, 1. 9, lisez: tantrika; de même pp. 73, 74, 76, 79.
- 65, n. 1, l. 5, lisez: Hinayana. Sur le culte des images et l'influence étrangère (?), cf. plus loin, p. 170. Voyez Goblet d'Alviella, Ce que l'Inde doit à la Grèce, p. 152. Foucher, L'Art bouddhique dans l'Inde, p. 8. Fergusson, Indian and Western Architecture, p. 183.

- 66, n. 3, cf. Taranatha, p. 274.
- 67, n. 2, sur Nagarjuna, voyez Nanjio, nº 1461 et p. 370; Wassilieff, p. 232; Eitel, p. 79; Евкім, р. 77; J. A. S. B., 1882, pp. 115 et suiv.
- 38, n. 1, cf. P. P., p. 203 in fine. L'enseignement de la P. P.: dvitiyam dharmacakra-pravartanam.
- 70, n. 2, lisez: Adhyaçayaº.
- 71, n. 2, l. 8, au lieu de: Brahma, lisez: Brahman. Complétez la référence: Max Müller, India, pp. 359-362 (cf. Nanjio, nº 1259, 1260: çastra by the Bodhisattva Deva on the refutation of four heretical Hinayanaschools [1 Sainkhyas, 2 Vaiçeşikas, 3 Nirgranthaputras, 4 Jñatiputras] mentioned in the Lanka[avatara]sūtra, A. D. 508-535); cf. la légende de Vindhyavasaka, Garbe, S. ph., p. 37. A n'en pas douter, la philosophie savante du Mahayana a pris point d'appui dans les systèmes orthodoxes et s'est développée en contact avec le Sainkhya (cf. B. C. A. 1, IX, sur le pratityasamutpada, sur les doctrines sainkhyas). Voyez notes pp. 78, 82, 112, 133.
- 75, note, 1. 16, lisez : Cikṣāo; 1. 27, lisez : p. xv.
- 78, n. 2. Voyez Aufrecht, Cat., p. 14, note, l. 6 (bauddham ucyate). Garbe, Samkhya-Ph., p. 75, note; cf. M. Vyut, § 271, 4: tirthikavakrantaka; B. C. A. 1, lX, 58: saugatamanya; Haraprasad Castri, Not. Ssk. Ms. B., XI, p. 10, sur la lutte des Vaiçeşikas et des bouddhistes au Népal. Cf. p. 161, note.
- 82, 13, lisez: Sainkhya. n. 1. Cf. Barth, Religions, p. 70, Bulletin, 1893, pp. 272, 273; Garbe, Intr. Sainkhyasutravriti et Sainkhya-Philosophie. L'antagonisme irréductible des deux systèmes se manifeste clairement, S. s. v., I, 36, V, 79.
- 84, 4, cf. Samkhyasútravrtti, 1, 47. Voyez dans le beau livre de M. Garre (Samkhya-Ph.) le paragraphe consacré à la délivrance, pp. 323 et suiv. Je ne vois pas la différence qu'il y a, au point de vue pratique, entre l'anéantissement (p. 324, l. 25) et l'état d'absolue inconscience (p. 325, l. 21).
- 90, 16, *lisez* : Çákyamuni.
  - n. 3. Le son a est le « sarvabhautikabalimantra » (sarvadharmanam adyanutpannatvat). Cf. Hevajradakinij., 1, 2.
- 91, n. 2, = samadhisukha, cf. B. C. A., IX, 1 (p. 237, 18); Jat. Mala, VIII, 53.
  - n. 3. La pratique des bonnes œuvres est une des formes du yoga. Sur la « saccakiriya », cf. Speyer, Jat. Mala, p. 16.
- 92, 16, cf. le culte des Nagas (Tar., passim, Svayambhapurana, etc.)
  - n. 3, cf. C. M. R. T., XXII, Vayuyogapatala; cf. p. 95, n. 4; p. 123, n. 2.
- 94, n. 1, cf. JÄSCHKE, s. voc. rten, zi-ba (zi-lhag).
- 95, n. 5, voir l'opération inverse, Ait. Brahmana, 10, 8.
- 100, n. 1, Div. Av., p. 547, 19 (300, 18): anulomapratilomadvádaçángah; cf. Maharastu, ll, 416, 20; 417, 5.
- 103, n. 2, effacez la seconde partie de la note.

- 105, 26. Sur le mot tayin, voyez Mahāvastu II, p. 543. Le sens de sauveur, protecteur, doit être écarté.
- 106, n. 5, cf. une sixième source, p. 226, n. 5.
- 107, n. 3, cf. dharmanumodana, Senart, Mahavastu, I, p. 594. Voyez Childers, p. 613, s. voc. abbhanumodanani (°na).
- 111, n. 3, l. 10, lisez: Reconnaître la vérité relative du P. s., c'est confesser la doctrine parfaite des Madhyamikas.
- 112, note, l. 1, lisez: ... tathaiva cădhipateyam ... (cf. M. Vyut., § 115). Effacez depuis la ligne 9. Cf. S. d. s., p. 117 (Cowell, 168), la réfutation des Vijñanavadins par les Naiyayikas; S. s. v., I, 27 et suiv.; Garbe, S. ph., pp. 16, 110, 201, 203; Nyâyasūtras, 37-40. Sur la littérature de l'école Prasanga, voir la note de Wassilter, dans Tār., p. 302. Dans le Lankavatara, voyez not. Ms. dev. 92, fol. 22°, 45°, la théorie du double enseignement, la vérité absolue et les sutras; 36°, le mahâyoga; 67°, la bhranti; 68°, la définition des termes parikalpita, etc.; 69°, les deux nairatmyas 1.
- 115, n. 2, cf. Madh. Vṛtti, fol. 138, l. 5: tathāgato yatsvabhāvas tatsvabhāvam idam jagat.

   C'est pour cette raison qu'il est facile de posséder la buddhabhūmi :

  « svabhisambhava 'nuttara sambodhir na durabhisambhava » (P. P., p. 314).
  - n. 3, 1. 13, lisez: « svasanivedana ».
- 117, n. 1. Therefore the Tathagata declares that he will lead all beings to final nirvaṇa, adding: a all beings are my children » (Kern, Manual, p. 61. Cf. Lotus, p. 89). Cf. P. p., p. 321, in fine: ... sarvasattveṣu mātṛsanijāām upasthāpya pitṛsanijāām putrasanijāām duhitṛsanijāam copasthāpya pare alambitavyāḥ.
  - n. 3, cf. Jat. Mala, XXV, 26-29; XXVI, 44; VIII, 36. Voyez B. C. A., s. voc. karuņā, bodhisattva; cf. la pariņāmanā, l'atmabhāvaniryātanā.
- 118, Mentionnons parmi les travaux les plus utiles pour la connaissance du tantrisme visquite et du tantrisme en général, le beau mémoire de Weber sur la Ramatapaniya Up. (Acad. de Berlin, 1864). Sur les noms d'Açoka et de Siddhartha cités dans le Ramayana, cf. p. 305, l. 16; l'origine des Dharanis, p. 272, n. 1. Voyez aussi Aufrecht, Cat., p. 99, 106, 107.
- 121, n. 2, lisez: Rudrayamala.
- 125, n. 2, cf. Nanjio, nº 1475, 167 [A. D. 317-420], 303 [A. D. 265-316], 296 (manjuçridhā-raṇipiṭaka, A. D. 703).
- 126, n. 1, cf. Jäschke, s. voc. rig (rig-odzin) « vidyadhara denotes a kind of spirits to whom a high degree of wisdom is attributed, like the Dakinis ».
- 127, 14, lisez : Mahayana.
  - 19. lisez: Dharanyadhyaya.

<sup>4</sup> Au moment où je corrige les épreuves de cette seuille, je reçois de Çarat Chandra Das une édition complète de la Madhyamika Vṛṭṭi, publiée par lui en collaboration avec Çarat Chandra Çastri pour la Buddhist Text Society (1894-1897) et le premier fascicule du Samudhirāju.

- 131, n. 1, Sur les divinités féminines des Çaivas, cf. Monier Williams, Hinduism, p. 125.

   Sur l'influence civaîte au Népal, cf. plus bas, p. 166, note.
- 132, n. 3, cf. C. M. R. T., XXV, 2: ... sodaçabdavapuşmatim ...
- 133, 19, lisez : identifié à...
  - n. 2, lises: « la théorie du Paurāṇika-Sārīkhya » et voyez Garbe, S. ph., pp. 54, 55 et sources citées: « Les Çāktas, quand ils se servent d'une femme nue pour représenter la Çakti, paraissent se souvenir encore que leur culte est issu de la doctrine sārīkhya de la matière génératrice. »
- 134, n. 1, l. 12, lisez: Feer, p. 298. Cf. Jäschke, s. voc. thig-le (semen virile, contemplation), et Aufrecht, Cat., s. voc. svädhisthänacakra.
- 136, 9, ... elles se rattachent au culte de la femme ...; cf. C. M. R. T., chap. III, in fine:
  kim tvam utsahase vatsa madiyaçucibhakşanam | vinmutram ca raktam ca
  bhagasyantahpracuṣanam. Le sādhaka répond : kim caham notsahe ... |
  karya bhaktir maya strinam yavad abodhimandapam.
- 139, 22, lisez : Cittavajrā.
  - n. 2, cf. p. 153, n. 1; sur les quatre corps, leurs cakras, etc., cf. Hevajradakinij.
- 140, n. 1, cf. P. P., chap. XVIII, p. 343; Madh. Vṛtti, fol. 12 [Dṛḍhadhyaçayaparipṛccha-sūtra (?)]; B. C. A., IX, 88.
- 141, n. 2. Le manuscrit de Cambridge fournit une lecture plus satisfaisante : « nâtikrâmayet striyam ... », qui enlève toute portée à cette citation.
- 142, 19, lisez: \*samyoga.
  - n. 1, cf. p. 221, n. 4.
- 143, n. 1, cf. p. 182, n. 2; Hevajradakinīj., I, 5.
- 151, n. 3. Cette méthode est exposée dans le pindikrama (P. K., chap. 1); cf. Ms. 35 de la R. A. S. et acaryakriyas., Burn. 107, fol. 41°, 52°, 56°. Sur les trois mandalas, voir ibid., fol. 89°, 90.
- 152, 13. La lecture « tathata » est garantie par les manuscrits du P. K., du Lankavatara (dev. 92, fol. 67<sup>4</sup>, etc.), de la B. C. A. ţ., de la P. P. (p. 342 et al.), etc.
- 153, n. 2, voyez la note intitulée : « Une pratique des Tantras », à paraître dans les travaux du XI Congrès des Orientalistes.
- 160, n. 2, hanyate = hanti (!).
- 161, note, in fine, cf. HARAPRASAD, Discovery of living Buddhism in Bengal, Calcutta, 1897.
- 178, 14, cf. Çikşasamuccaya, p. 61, l. 10.
- 179, 1, cf. ibid., p. 62, l. 12. Le quatrième chapitre du Ç. s. traite des huit mulapattis de l'adikarmika; je regrette de n'avoir pu mettre en œuvre les renseignements très curieux qu'il contient (cf. d'ailleurs, Minayeff, loc. cit.). Voyez aussi dans Prajñaparamita, ch. XV, p. 292, d'intéressantes remarques sur les relations de l'adikarmika et de ses amis spirituels. Cf. M. Vastu, I, 457.
- 185, 21. M. Barth m'a notamment suggéré les corrections et remarques auxquelles sont relatives les notes suivantes, p. 187, 11 B, 14 D; p. 183, n. 8; p. 190, n. 2 et 12; p. 191, n. 7; p. 192, n. 3; p. 195, n. 6 et 8; p. 197, n. 2; p. 200, n. 9; p. 201, n. 6; p. 204, n. 4, 7 et 8.

hetut[r]ayānupalambhayogena trikoṭipariçuddhe[ne]ti yāvat | evam upacitaḥ puṇyasambhāro buddhatvādhigamāya jāyate | tad evam anena sarveṇāçeṣasamkleçahetusarvasamāropavikalpapratipakṣatayā sarvāyaraṇa-prahāṇopāyatvāt samastatathāgatādhigamahetutvāc ca sarvaduḥkhopaça-mopāyā prajñopajāyata ity upadarçitam bhavatīti |

ye gambhīranayāvagāhanapatuprajnāmirastabhramāh samkleçavyavadānapakṣavimalajñānocchritāh sūravah te santo gunadosayor api ca taih sārāvimiçrād <sup>3</sup> ato grāhyam sarvam akalmaşam vişam iya tyājyam duruktam yadi | 1 4 na yuktam uktam kim apiha yan mava param prayantam <sup>5</sup> skhalitam tad eva me nanu grahīsyanti mamātra sādhavo matim mamānena krtena sāmpratam | 2 yah samvrtyā vrajati manaso gocaratvam katham cit tādrey arthe skhalati na matih kasya vai mādreasva | tat süktänupravicayavatäin madhyamänitibhäjäin drstvā kam 6 cid guņalavam iva syād upādeyabuddhih | 3 7 prajňāyā 8 vivrtim vidhāya vişamayyākhyāpadaih samvrtām samyagjñānavipakvadṛṣṭinibidavyāmohaçāntyai mayā | yat punyam samupārjitam hitaphalam tenāçu sarvo jano manjuçrir iva sadgunaikavasatih prajnākaro jāyatām | 4

iti bodhicaryāvatāre prajñāpāramitāparicchedaṭīkā samāptā | kṛtir iyam paṇḍitabhikṣuprajñākarapādānām

```
1 Peut-être : *gata[dharm]adhi*.
```

<sup>3</sup> upaya pra•.

<sup>3</sup> saravimiçrad, qui brise le mètre; — avimiçrasara.

<sup>4</sup> Cardulavikridita.

<sup>5</sup> Peut-être : prayatuh.

<sup>6</sup> kim.

<sup>7</sup> Mandakranta.

<sup>8</sup> prajñaya.

tīkeyam paramā ¹ supaņdītapadām çraddhāmanohlādinī samsārārņavapāragāmini jane nauyānayātropamā | āçu prāptikarī jinasya padavīm sādya[m] likhitvā mayā prāptam yat kuçalam susampadi padam tenāçu buddho janaḥ |

aṣṭānavatisamyukte çate sarati vatsare |
kṛṣṇe çrāvaṇapañcamyāin ² vāsare kujasāhvaye |
çrīmacchankaradevasya ³ rājye vijayaçālinaḥ |
bodhicaryāvatārākhyaṭīkam likham ⁴ idam çrutam |
çrīlalitapure ⁵ ramye çrīmāneçvarasamjñake ⁶ |
yaḥ çrīrāghavanāmnasya vihāre sugatālaye |
dhanyaḥ sthavirabhikṣo ² 'sya buddhacandrasya ⁵ pustakam |
tatpuṇyād bodhisattvatvam labhate paramam padam || iti |

visrjantu salilam ghanā yathestam bhavatu mahī bahuçasyasamprayuktā <sup>9</sup> | avatu narapatih prajā vinamrā bhavatu narapateh <sup>10</sup> sukhātivṛddhih || iti |

| kāyasthabhuvanākaracarmaņā likhitam iti |

```
1 paramāth.
2 criraņa.
3 Cf. Bendall, Journey in Nepal, Table I; Cat, p. XII.
4 — alikham.
5 crilanīla. — Lalitapura — Patan.
6 •mani. — Maneçvara — •rī; cf. Bendall, Journey in Nepal, Insc. Plate XIV, l. 4, et Cat., p. IX.
7 — bhikṣur.
8 Propriétaire de l'ancien manuscrit. Çrirāghava, fondateur du monastère?
9 •çasya. — •sasya.
10 rayana.
```

- 244, 7, lisez: bhutaçah réellement; (bhutam [n. adv.] est employé dans le même sens dans Çikşas. C. Bendall). Effacez la note 4.
  - 9. Peut-être: loka eva hi tat satyam ...
  - 41. viçeşa[dyotanartha]m?
  - 12. Sans doute: paramartha eva; ou: paramartha[satya]m.
  - 13, corrigez, d'après M. Vṛtti, fol. 10, 6 (p. 10, 19) : etad dhi bhikṣavaḥ paramam satyam yad utamoṣadharma nirvaṇam sarvasaniskaraç ca mṛṣa moṣadharmaṇa iti.
  - 19, lisez: •jñanaviṣayatvad ... | svavisayaḥ kena ... tatsarva.
  - 23, paçyeta drçyeta.
- 245, 3, keçonduka, cf. M. Vyut., § 139, 25; Lankavatara, cité Madh. Vṛtti, fol. 79.
  - 14, cf. Madh. Vṛtti, fol. 78°: « samvṛtam rūpam abhidharme vyavasthitam ... ».
  - 16. Peut-être: ataimirika[nu]pa.
  - 22. Ce cloka est cité Madh. Vrtti, fol. 78, 5 (p. 94, 22).
- 246, 5, yada ...; manquent les deux premiers padas de la stance.
  - 12. lisez: ... iti samkhyam ...
  - 17. Sans doute: bhavabhavapara. 22, lisez: ... tathagatena dṛṣṭā.
  - 23, anabhilapya, cf. 271, 3, 339, 1, 380, 8. Lisez: alapya; cf. Prajūāp., 348, 8; S. d. s., 15, 1.
- 247, 25. Peut-être: prakṛtaka(tva)játya.
- 248. 2. L'ordre des mots paraît altéré. 27, lisez : dṛṣṭantena.
- 249, 9, lisez: vastu sat.
  - 19, lisez: idampratyayata<sup>a</sup>; de même, pp. 242, 7; 251, 15; 255, 3; 266, 22; 307, 13; 341, 13; 369, 10. Cf. Сицьев, s. voc. idappaccaya; M. Vastu, III, 314, 4; Madh. Vrtti, fol. 47°, 2 (р. 50, 7).
  - 21, sadara; cf. p. 314, 20. 1. 24: etadrça[in] pho.
  - n. 3. La conjecture proposée n'est pas recommandable, même au point de vue du sens. Faut-il comprendre: les Samsarikas (Carvaka?) tiennent pour réel tout ce qui n'est pas idée abstraite (temps, espace ...)? Cf. Garbe, Samkhya-Ph., p. 187.
- 251, 14, lisez : rupaditi so.
- 252, 17. Peut-être: tatsvabhava[sya] tayaprn; mais cf. plus bas, l. 26.
  - n. 3. lisez: aksanika.
- 253, 16, corrigez d'après Madh. Vrtti, fol. 139°: uktam bhagavatyam prajñaparamitayam | ... evam ukte ayuşman subhutis tan devaputran ... Notre auteur cite très librement le sutra.
  - 26. Madh. Vṛtti, ibid. : sa cen nirvaṇad avyayaḥ kaç cid ...; cf. fol. 85°: ... nirvaṇad apy adhikataro 'nyo dharmo 'bhaviṣyat tam aham ...
- 254,15, Cf. note ad 249, 19.

- 255, 3, lisez: sarva[sattva]samtana°; ... idamp°.
  - 22, lisez: cittamāyā tayā ...
- 256, 21, lisez: naikasya kva cid ...
- 257, 26, cf. l'exposé de l' « adhyatmikasya pratityasamutpadasya hetùpanibandha », Madh. Vṛṭṭi, fol. 176 (p. 209, 18). Voir plus bas, pp. 309, 17; 369, 20 et S. d. s., p. 21.
  - 27, cf. Childers, s. voc. yadidam.
  - n. 2, cf. aussi M. Vastu, 1, 433.
- 258, 4, cf., par exemple, M. Vastu, III, 448, 12.
  - 10, peyyalam ...; manque l'exposé du pratyayopanibandha, cf. M. Vṛtti, 177, 7 (p. 209, 25). Voir plus bas, p. 370, 9.
  - 11, aikyasamjña [pindasamjña]. 14, lisez: vividhasamjñanam.
  - 16, vastu prati ...; cf. Madh. Vṛtli, fol. 76, 6: vijñanasya vişayam prati vijñaptih svabhavah.
  - 17, ... rūpam catvāri mahābhūtani copadāya rūpam ... (M. Vrtti). Voyez l'étymologie de nāma, ibid., fol. 172°, 6, et plus bas, ad 310, 1. Cf. Childers, s. voc. nāmarūpa; Senart, Mélanges Harlez, p. 286, note.
  - 24, sabhisve, çokottham alapanam, d'après les manuscrits de la M. Vrtti.
- 259, 1, vijñāna kāya saino.
- 260, 5, bahirarthabhavad ...; cf. Samkhya s. v., I, 41.
  - 24, supprimes la ponctuation.
- 261, 8, cf. S. s. r., I, 43; GARBE, S. ph., pp. 249, n. 3, 286, n. 4.
  - 13, lisez : bahirdha.
  - n. 1, voyez p. 372, n. 2.
  - n. 3, cf. aussi Madh. Vrtti, fol. 33, 34.
- 263, 2. Sans doute: utpadyeta.
  - 4. Sans doute: vastu nilaguņamuktam nilam ...
- 265. 12. lisez: ... uttarakāla m smº.
  - 26. Peut-être: jñanantara[in] vo; cf. 295, 15; 335, 22.
- 266, 15, lises: jñanasmaranam (cf. 307, 16-20).
  - 22. Peut-être: idampratyayatayatta, cf. 255, 3.
  - n. 3, ekasmin kşane çarıras (J. S. Speyer).
- 267, 1, paracittajñánádyabhijñá; cf. Dh. s., XX, XCIII,
  - 2. Peut-être : [para]cittasya : il y a manifestation, connaissance de la pensée d'autrui quand elle est en relation avec un groupe de facteurs ...; cf. 335, 5.
  - 5, lisez: upalabhyate. 26, lisez: drstam.
- 268, 9. Peut-être : duḥkhasamudayo lokadṛṣṭisthanam bha[ga]vata iti vacanat.
  - 28, ekapratio; cf. pp. 307, 3; 265, 18; 275, 6 (vidhi = vidhana, cf. 245, 11; cf. Garbe, index de la S. s. r., s. voc. vidhimukhata).
- 269, 27, lisez : syát 3 |

- 270, 16, cf. S. s. v., I, 34; S. d. s., 25, 21.
  - n. 3, effacez la note.
  - n. 6, cf. S. d. s., p. 117 (Cowell, p. 168); GARBE, p. 324.
- 271, 12, cittamatre pi kalpite vijnapti... samaropitayam.
  - 13, advayatattve parijnate 'pi sati.
  - 21, lisea: māya(yām)striyam.
- 272, 3. La correction proposée n'écarte pas toutes les difficultés. "utkanthita"? Peut-être : svayam evaisá ...; ou : svayam nanv esa (J. S. Speyer).
  - 12, lisez: sasva\*; cf. note ad 240, 20. Peut-être: asangadivastutasamaropad ...
  - n. 3, lisez pramadao; paradaça: la situation où se trouvent les autres (?).
  - n. 6, [vijn]anamalah?
- 273, 7, anavarāgra; cf. Childers, s. voc. anamatagga, pp. 31, 621; Jacobi, Maharaṣṭrī Erzh., s. voc. aṇavayagga; M. Vastu, 1, 34, 7; 111, 273, 3; Madh. Vṛtti., fol. 65': naivāgrani navaran yasya tasya madhyan kuto bhavet.
  - 8, lisez: tasyā bhū (cf. 243, 14).
  - 9, na bhūtantara. Le texte est, ce semble, altéré; le « samudāyartha » ne présente pas de difficulté: le prativadin, qui ne comprend pas la réelle nature de la cūnyata (cf. Madh. Vṛtti, chap. XXIV, Mēlanges Harlez, p. 317; S. s. v., I, 45, 47), objecte: na cūnyatābhiniveçaḥ sadhiyān ... Cf. p. 212, 13: bhāvabhiniveço va cūnyatābhiniveço veti na kaç cid viçeşah.
  - 10, lisez : tasya api.
  - 11. Dernier sutra du chap. XIII de la M. Vrtti, en relation étroite avec un passage du Ratnakūtasūtra.
  - 17. Peut-être: paçcatkala upamatvad ... [cf. P. W., s. voc. upamanata].
- 274, 1, iyam = çünyatavasana.
  - 8. Peut-être: tatpratisedhabhavad abhava.
- 276, 10. Peut-être: kṛtsnaç ca vaineyaº (ajnaç ca ...?).
  - n. 1, même fragment, Madh. Vrtti, 171°, p. 201.
- 277, 1. Peut-être = paripalayişyati ... upadhyaya ceti manyamanena cidrupo ... (?)
  - n. 3. Cette stance est citée dans M. Vrtti, fol. 138', p. 162.
- 278, 5, paribhoganvaya; cf. Madh. Vṛtti, chap. XVI: paribhogan parityaktasya vastunan samghadibhir upabhogan ... tatkartṛṇam samtane paribhoganvayam puṇyam upajayate.
- 279, 3, carma°; peut-être : sarşapaphala\* (BENDALL).
  - 4, lisez: pūjaya.
  - 20, lisez: asahamanac.
- 280, 11, Manque la glose des deux derniers padas.
  - n. 2, pañcadaça est justifié, cf. M. Vrtti, fol. 150, p. 176.

- 281, 1. lisez: samjñino 'dhyatma'. n. 5, cf. Childers, s. voc.
- 282, 18, lisez: nasadhanataya.

24, cf. Ciksas., p. 61, 14 et suiv.

- 283, 10, astha, cf. M. Vyut., § 110, 30.
- 284, 8, cf. Childers, s. voc. isi.
  - 9. Peut-être tatra paro viçeşapratipatter aha na bravimi yad ... siddha ubhaya-siddha iti. Peut-être (cf. 1. 14) ... viçeşam apratipatter udbhayayann ... (?).
  - 18, nayam api viçeşah [sadhyasadhane sadhuh].
- 285, 18, yat kim cid [ityadi].
- 286, 7, arupyasamadhi; cf. Dh. s., LXXXII.

10, cf. M. Vyut., § 270, 37-41.

- 287, 24, phaladanam ...; cf. 289, 1; 349, 2.
  - 25, lisez: ·lakşanasya kim ...
  - 26, nety āha [prativādī].
- 288, 3. La lecture \*saincetana\* (cf. M. Vyut., § 118, et Childers, s. voc.) rompt la mesure.
  - 5, cf. M. Vastu., III, 332, 5 (tatra katamo duhkhasaniudayo aryasatyam | yayam tṛṣṇā paunarbhavika ...); Abhidh. Koça, fol. 33°, ap. Minayeff, p. 225; Burnouf, Intr., 508, 11. nandiraga, cf. M. Vyut., § 110, 27.
- 289, 2, sambhavyamana [pravartate].
  - 7, Ms.: asangasadbho.

11-12, cf. Garbe, S. ph., p. 326; S. s. r., V, 116.

- 290, 17, prakramantar[it]atvat; prakrama == \* gelegenheit (P. W.)
- 291, 14, pañcagatio; cf. Dh. s., LVII.
  - 21. Sur les deux « antas », les avyákrtavastúni, cf. Madh. Vrtti, fol. 78, 109.
- 292, 4, para[ma]duḥkhinain?
- 293, 21, yat, lisez: yada.
- 294, 12, caturtho dhatur ...; cf. B. R., s. voc. dhatu.
  - 16, Le P. IV. préfère la lecture : ûşman, sirà.
  - 22, tac ca (pratyekam).
- 295. 3, = °çûnyatâ pratibhâti (??).
  - 4, cf. Ciksas., fol. 97°, extrait du Ratnamegha.
  - 5, lisez: vrkka hrdayam; cf. Jäschke, s. voc. mkhal-ma, et Buddh. Triglotte, fol. 32 (communiqué par M. Bendall).
  - 15, na canyakarena ..., cf. 265, 26; 335, 22.
  - n. 8. La leçon de la M. Vyut. est seule admissible; cf. B. R., s. voc. udara, et Triglotte, ibid.: audari (sic) (lgrñ-pa).

súluita.; -

pad ...

Maharage i., fol.65

ne présente ature de la S. s. r., l,

:3 : ppars-

bassage qu

... ا انا ...

a vastunah in punyam

- 296, 19, « puruşautsukya evidently means nothing else but the common expression of the Samkhya-texte puruşartha (bhoga, apavarga) » (communiqué par M. Garbe); cf. p. 359, 26; Samkhya-ph., p. 329.
  - 23, lisez: vyápitván (note de M. Garbe).
  - 27. Cette strophe se lit, Sārikhyakramadīpikā, 43 (cité dans S. ph., p. 308; cf. ibid., p. 69). Corrigez: ... abudho 'bhimanyate. M. Garbe remarque: « I have never considered the S. kr. d. so old that it could be quoted by an author of that antiquity. Perhaps both, the quotation in your text, and the corresponding passage in S. kr. d. Nr. 43, are taken from an original source which we dont know yet ».
- 297, 9, cf. Madh. Vrtti, fol. 127°: yat tattványatvena na çakyate vaktum tat samvrtyapi nasti.
- 298, 14 et suiv. C'est-à-dire : yaj jñànasyabhivyaktarûpābhimatain tad agrāhakasvabhāvam asmābhir ajñānam abhidhiyate na jñānam.
  - 17. Peut-être faut-il maintenir la leçon du manuscrit « iha grahakanı », et lire, 1. 19 : jñanasyaiva graha[ka]tvanı.
  - 20. Peut-être: na sadā [viṣaya]saiir.
- 299, 17, eka eva [eka]svabhava ...
  - 20, lise: "dvayavyati"; cf. P. W., s. voc. bhid et vyatibheda.
- 300, 3, tena, inadmissible; lisez: na ca. avistasvabhava ..., cf. 1. 18.
- 301, 15. Plutôt: kimcida.
  - 25. Peut-être: na hi gogavayo[h sadṛçyam] | goviçeṣananubhav[a]n na ... bhaved api [tu] ...
- 302, 7, lisez : yathaso.
  - 28, cf. B. C. A., VI, 29.
- 303. 9. lisez : °cunyasya | a°.
  - 26, upatteșu, cf. 305, 17:
  - 27. Ce cloka est cité et discuté, Madh. Vrtti, fol. 95°, 2 (nihsvabhavam karına).
  - n. 3, cf. Madh. Vṛtti, fol. 99 (Ratnakūṭasūtra; manuscrit de Cambridge: °cūḍas°): ... svayam kṛtasya karmaṇaḥ svayam eva vipākaḥ pratyanubhavitavya iti (cf. S. s. v., 1, 104).
- 304, 10, kṛtavipraṇaço ...; cf. S. d. s., p. 54, 8.
  - 11, = ... svayamnihitapra[vrt]ty anumargenad.
- 305, 18, cf. Madh. Vṛtti, fol. 91°, 3 (p. 102, 5): ... cetanā cetayitvā ca karmoktam paramarsiņā | ... cetanā karma cetayitvā ca karmety uktam sūtre.
- 306, 11, lisez: eko 'nugamı, et n. 6: ekasyanugamino ... (cf. 317, 10).
  - 13, Stance citée S. d. s., 25, 13, avec la lecture karpase.
  - 14. Peut-être : ... [karyakaraṇabhava]pratiniyamen[ankuradyjutpattih krameṇa ...
- 307, 9, asmin sati ...; cf. Madh. Vrtti, fol. 47°, 3.

- 308, 21, lisez: nadho nanuvidiçam (cf. 328, 11).
  - n. 6, Madh. Vṛṭti, fol. 40°, 5 : yathoktam bhagavatā | bālo bhikṣavo 'çrutavān ... | ... abhiniviçate | so 'bhiniviṣṭaḥ san ragam utpadayati | raktaḥ san ragajam ... karmabhisaniskaroti kayena ... Corrigez sans doute, l. 17 et suiv. : •viṣṭaḥ sann anu• ... anunītaḥ san rajyate ..., etc.
- 309, 1, cf. Madh. Vrtti, fol. 22°, 5 (catvarah pratyayah).
  - 2, lisez: ... prathamavijñanam.
  - 6, pratisamvidā; cf. Childers, s. voc. paţisambhidā; M. Vastu, III, 67, 3: pratisamvidāni.
  - 15, abadhyata = avipranaca. P. W.: pratisamvedanam (na est incorrect).
  - 18. Ces extraits du Calistamba sont cités dans M. Vṛtti, fol. 178 (p. 210, 20). Voyez aussi C. s., chap. XII, fol. 102.
  - 20 et 23, ananda; corrigez: aneñjya, cf. Childers, s. voc. anejja (anañjaº, p. 618) et sankharo; Mss. de la M. Vṛṭṭṭ : aneinhya; Burnour, Lotus, 306; M. Vastu, I, 399.
- 310, 1. Les Mss. de la M. Vṛṭṭṭi sont altérés : idam ucyate vijñānapratyayain nāmarūpam iti | vedanādayo 'rūpiņaç catvāraḥ sainskārās tatra tatra bhave nāmayantīti nāma | saha rūpaskandhena ca nāmarūpam ceti nāmarūpam ucyate ...
  - 4, cf. Childers, s. voc. phasso.
  - 6, lisez: yas tārii vedanārii vio.
  - 7. M. Vrtti: adhyavasaye tişthati ...
  - 8, effacez la note 2; lisez: esthanam ...
  - 9, M. Vrtti: ... mā bhūn nityam aparityāgo bhavet | yaivam prarthana idam ...
  - 16. Le texte présente une lacune : avidyă tṛṣṇā ca kleçasvabhāvatvena hetuḥ. (catvāry angāni sanighātakriyāyai hetutvena pravartante).
  - 23. Le texte de la M. Vrtti s'écarte du nôtre.
  - 27, ·samavāyād ...; cf. 370, 10. M. Vṛtti: āsvādānuviddham.
  - 29. asvāmikesu ..., cf. Cikṣats., fol. 94 (Ratnaraçisūtra).
- 311, 3, upādāna pratyaye sati įvalati | upadāna vaikalyan na ...; cf. M. Vastu, II, 546.
  - 5, cf. Childers, s. voc. pațisaindhi et p. 578; M. Vastu, III, 447, 19; Madh. Vrtti, fol. 95, 1.
  - 12 et suiv., M. Vrtti: aupapattyaniçikāh ...
  - 26, pañcabhih [karanair] d.
- 312, 10, samnati, inadmissible; sans doute: samtati.
  - n. 2. M. Vṛtti (p. 126): ātmā hi ātmano nathah ... Jātmā hi ātmanah sākṣī kṛtasya-pakṛtasya ca.
- 314, 19, prajñaprakarṣa[paryanta]go; cf. 317, 9; 235, 23; 238, 4; 306, 1.

- 316, 22. Sans doute: prasarah pravartate.
  - 25, cf. S. s. v., IV, 28 (doşadarçana). Peut-être : tṛṣṇādoṣān paricchadya ...?
  - n. 7. Sans doute : "thini dveṣaḥ. Le commentaire d'Aniruddha expose très nettement l'objection des Madhyamikas.
- 317, 7, °pravrttáharnkára° °aharnkárapravrtti°.
  - 16. Peut-être : vaira (vairi[ta]).
- 318, 12, jangha, au singulier; pada, uru, au duel; uru ... •viçeşo.
  - 21. par[alokagaman]abhy•?
  - 27, \*tvát [káyo ']vayavī sarva"?
- 319, 23. Les mots « távanta eva » doivent, ce semble, être placés l. 22, avant yavantas ...
- 320, 11, upalabdhilakşanapraptih yasya lakşanani pratyakşena samadhigamyani (cf. 1. 2).
  - 13, lisez: tadadheyo [napi tat]samaveto ... (Ces deux termes résument les deux hypothèses relatives aux rapports des avayavas et de l'avayavin.)
- 321, 12, uddhrta, le fait d'être debout (?).
  - 20, lisez : ... tavat [tat]kala.
  - 23, bhasmady°; cf. S. s. v., III, 12.
  - n. 5. La conjecture proposée est inadmissible.
- 322, 26. On attend: sapi parvaº (angulir api).
  - n. 4, effacez la note; cf. 374; 4.
- 323, 19, avatisthate = disparait, s'évanouit (cf. B. R., s. voc. stha (ava', apa') : sich entfernen; réf. védiques).
  - 22, apara aneka.
- 324, 11, lisez: kuto niramçatvat.
  - 12. Sans doute: çûnya eva.
  - 17. Peut-être: aham ity aham iti (cf. 293, 2).
  - 20, lisez: evam kaye smrtim ...
- 325, n. 7, lisez : § 102.
- 326, 4, poncluez après "svabhavena.
  - 10, lisez: rajyeta, dvişyat, muhyet.
  - 19, [purușe] purușo ...
  - 21, lisez: mānyanā°; cf. M. Vastu, I, 532, Lotus, p. 40.
  - n. 8, cf. M. Vyut., § 71.
- 327, 12, cf. Madh. Vṛtti, fol. 75°; 6: pṛthivyah kathinyam svabhavah.
  - n. 3, cf. M. Vastu, III, 66, 3 (adhyatmikam ... bahiram ayatanam).
- 328. 1, yac, correction inutile; peut-être: ya.
  - 17, lisez: manyana; cf. note ad 326, 21.

- 329, 46, cf. Madh. Vṛtti, fol. 794: vedanaya vişayanubhavah svabhavah.
- 330, G, Ms. : kadacitka (cf. M. Vyut.)
  - 18, Ms. : sukham sadhanato na pari.
- 331, n. 8, cf. M. Vastu, 1, 552.
- 332, 4, akṣa\*; cf. Garbe, S. ph., p. 357, note.
- 335, 1. Peut-être: vedako (cf. 336, 6).
  - 3. Il n'y a aucune raison de modifier le texte : 'satà | na katham cit tavad ...
  - 7. Ce passage devient clair si on remarque que, 1. 5, salajátatva = ekasámagripratibaddhatva, et que, 1. 9, sahaja (sahajata, 1. 13 = samánakálabhávin.
- 336, 2, lisez : rupaº.
  - 28, tathá tathápi.
- 338, 4. Peut-être: smṛtyupasthana ...
  - 9, lisez: arupy[am]; cf. Madh. Vrtti, fol. 80, 3.
  - 11. Peut-être: "racitaya samjñaya [na] dh" (cf. anyatra construit avec l'instrumental, M. Vastu, III, 50, 17; 104, 10.
- 339, 1, lisez: anabhilapya. Cf. note ud 246, 23.
  - 8. Peut-être: naite sakleçalı.
- 340, 3. Peut-être : ... "svabhav[akuçal]opárjo.
  - 9, triinçato 'nya?; triinçakam anyaº?
  - 10, lisez : upado.
  - 26. Peut-être : katham (anya)samvṛtiḥ ...
- 341, 16. Ces stances sont citées dans un ordre différent, d'après les M. Y. S., M. Vytti, fol. 174° (p. 205). Remarquez la variante : evam anuccheda açaçvatadharmată (cf. fol. 132°, p. 155, 9).
  - 20, pratitya páli: paticca.
  - n. 3. Le texte est peut-être incomplet. La formule de Cantideva distingue les deux catégories bien connues, le parikalpita (gaganendivaradi) et le sănivrta (hetupratyayopajanita (cf. 114), paçcadbhāvin); cf. S. s. r., I, 38-41 (pūrvāparakālabhāvitā); Fujishima, pp. 38, 41 (parikalpitalakṣaṇa, paratantra). En lisant (340, 19): na paçcan niyataḥ ..., on obtient un texte d'interprétation plus commode.
- 343, 11, ... bahirvicat[y]avat ... (?) Peut-être (cf. 331, 4) : [yuṣmad]vicaro 'pi ...
  - 12. Peut-être : ... iti cen [na] viº.
- 343, 25. Il n'y a connaissance que quand il y a objet connu et réciproquement.
- 346, 17 et suiv. Ce passage est, ce semble, altéré. La correction proposée [gamaka/tva/m] ne donne pas un sens satisfaisant; on attend d'ailleurs (l. 19): ... gamakatvam niccitam. Je comprends: na yogyatamatrena karyam ankurajananan) karanasya (bijasyaiva) gamakam | apratipanna[bija]syapi gamakatvan syat | ...

- 347, 1. Il y a « anyonyaçrayatva ». jñanam abhidhiyate yaj jñanena jñeyan gamyate | jñanam jneyagamakatvat | jñeyagamakatvan kuto 'sya jñanatvat.
  - 9, bhavagrama ? On lit dans Madh. Vṛtti, (chap. XV) : bhavajranta (- bhavajata).
  - 23. ... napi cadriyate ...? cesyate?
- 348, 12. Peut-être: ahetu[ka]tva.
  - 21. Cf. Madh. Vrtti, fol. 65 et suiv. : sarvesam api bhavanam purva kotir na vidyate ».
     Cf. note ad 273, 7.
- 349. 5. lisez: vadina sahetukatvam ...
- 350. 9. Peut-être : viçeşasubhagau (?)
  - 23, lisez: svargani va çvabhram eva ...
- 351, 14. Avec une lecture prakritisante : \*karmebhyo, on obtient un pada régulier de cikharini.
  - 22. Peut-être : krida[rtha]m abhasate [pravrttih].
  - n. 2. Mais pourquoi s'en occupe-t-il [puisque] l'anubhava est inévitable? Parce qu'il y aurait « samagrivaikalya » [s'il s'abstenait] [Mais alors que devient l'objection : atha kṛtasya ...?].
- 352, 1, tadevamastitvam: tadevambhūtatvam... « Il faut vraiment qu'il existe et qu'il vous trouble l'esprit... » tad evam astiti vadams tvam ... vipralambhayasi ...?
  - 12, tac ca ... aradhanain ca ...
  - 13, 'pi và ...; peut-être : pi ca ..
  - 22, kartaham ...; peut-être : kṛto 'ham, avec le sens du causal; cf. l. 9.
- 353, 11. Le « samudáyartha » n'est pas douteux : « Puisque nous sommes d'accord à reconnaître les éléments (bhuta: comme causes ... ». Ex conj. : kṣityadyanvaya[vyatirekanu]vidha[naii kurva]taḥ karyasya ... ?
  - n. 2, lisez: s. voc. anuçayin.
- 357, 16. La lecture « svapara\* » est inadmissible. On attend : na [== naivaiii] samagrikāle 'pi svarūpeņa ... Cf. p. 358, l. 23 et suiv. Peut-être : [naivaiii] na samagri\* ... tad eveti [cet] katham ...
- 358, 7. Minateff: prasajyate.
  - n. 4 : sarvadā kāryakaraņasya tadayatteh (= icchāyatteh) sahakārinyaç cet tathāpi na dosah | samagribhave tarhi nimittakāraņam içvarah.
- 359, 9, lisez: \*kāraņatvena.
- 360, 16. On attend: utpadyeta. açeşaçakti ... « The lost Rajavárttika has been a Saińkhya work in çlokas. Should these verses have been taken from it? » (Communiqué par M. Garbe).
  - 19, nairupya, non signale dans le P. W.

- 361, 19. Ms.: ... ucyante | tena guṇā ...; leçon qui peut s'expliquer : tena guṇāḥ | na hi santi | « Therefore only they are considered as guṇās For they do not exist in reality » (communiqué par M. Garbe).
- 363, n. 2, •lidha •grasta.
- 364, l. 6 et 18, sa(t)svabhava, cf. note ad p. 240, 20.
- 365, 25, cf. la réponse des Vedantins à une objection analogue, S. s. v., V, 54.
- 368, 24, ... kasya karanasya tatkaryotpadasamarthyam abhut?
  n. 2. Cf. Madh. Vṛṭṭi, chap. VII, not. fol. 46°, 1.5.
- 369, 17, aryadharmabhisamaya, titre d'un texte non mentionné dans les catalogues.
  - 18. Peut-être: •jñanabhyupayena; cf. M. Vytti, p. 3, 11: aryajñanapekṣaya ...
  - 28. Le a pattra » doit suivre le a nala »; cf. M. Vrtti, fol. 92, 3; p. 111, 45.
- 370, 23, sa câyam ...; fragment cité d'après un Sutra, M. Vytti, fol. 7.
- 371, 18. Peut-être: nanu bhava anutpanna na sambhavanti na vibhavanti ... (?).
- 373, 3, lisez: paramarthaçunyatayam uktam.
- 377, n. 2, cf. M. Vyut., § 94.
- 387, 19. Peut-être: •vipakşa•.

## INDEX

Les chiffres italiques renvoient aux paragraphes de la B. C. A. t. - Les citations sont précédés d'un astérisque.

akrtábhyágama, 306, 18. .Inaralaptahradapasankramanasatra, 240, 24. akrtrimata, 145. — Cf. 240, x. aklista (trsna), 47. akşanikata, 252, 21. anasangajñana, 339, 2. Akşayamatisülra (\*nirdeça). 336, 2; 339, 5. anitya, 143. Cf. C. s., p. 11, n. 6; BENDALL, Cat., pp. 107, anirvita, 151. 116; NANJIO, 74 (A. D. 265-316); A. M. G., anugamatman, 307, 17. p. **2**18. ankura, 73, 115, 112. acintyatvarii pratityasamutpadasya, 249, 25; anutpannaniruddhasvabhavatva, 341, 10. 335, 4; janyajanakabhavasva, 369, 5. acetana [atman], 69, 70. 282, 10; 168. ajadarupata, 263, 20. anu, 87, 93, 127. — Cf. Wassilieff, p. 308. atattvavid, 293, is. 101. atiyoga, 174, 15. atitádibháva, \*vyavasthá, \*vyavahára, 113, anuyayin, 315, 10; 336, 12; cf. S. d. s., p. 25, 2. 154. anurúpatá, 300, 15. anuvidhayitva, 353, 1. atyantata, 326, 5. advayalaksanarii cittam, 269, 20; 270, 20. adhipateya, 112, n., cf. C. s., 28, 18. VII, 31. adhisthana, 314, 13; kaya\*, vag\*, citta\*, 150 et suiv.; 153; 154, n. 3; 213, «; 214, n. 4. 132, n. 2. — sva<sup>o</sup>, 148, 20; n. ad 213, 1. adhyavasana, 253, 11; 273, 8; °saya, 315, 16. adhyatmaçûnyata, 274, 11; 281, 1, 8. Adhyacayasamcodanastitra, 283, 16. — Cf. antarabhava, 50, n. 1; 139, 2; 153, 18; \*sain-C. s., p. 15; Nanjio, 25 (adyaçaya°; A. D. tati, 306, 22. 618-907); A. M. G., p. 216. adhyeşana, 107, 206, 10. adhvasaiikranti, 143. apariniryrti, 341, 6. \*anakşarasya dharmasya ... 245, 22. \*apekşyeta paranı ... 356, 20.

analambana karuna, 314, 24. anavaranakṛtya, 370, is. anugamin, 301, 10; 305, 16: ubhayaloka\*); 77. anuttarayoga, 139, n.; 146; \*tantra, 146. anupapannatva, 240, 12. anupalambhayoga, 235, 22; 292, 20; 340, 14; anubhava, 259, 6; 21, 25, 26, 98 et suiv., anumana (trirupalingaja), 266, 24. anuçariisa, 283, 20; 293, s. — Cf. B. C. A., anusmrtibhavana, buddhar, dharmar, etc., \*anenaiva kṛtarii karma ..., 305, 25. anta (çāçvata, āsanga, samaropa), 281, 7, 10; 41, 53. — Cf. Dh. s., LXVIII. antarvyaparapurusa, 295, 12; 320, 7. antaccaratirthika, 297, 9.

apratisthita, \*nirvanata, \*tva, 277, 16; 292, 10; açubhabhavana (açuci\*), 8, 280, 1; 295, x. citta, 250, 11. (M. Vyul., § 152, Wass., 138.) apratyarthika, 310, 29. "açeşaçaktipracitát ..., 360, 16. apramāņatva, 253, 2; "ta, 138, 139. astami bhūmi, 181, s. abadhyata karmanain, 309, is. asamklecavoga, 382, 10. abhava, 2, 29, 33, 34, 35, 140, 144, 147 et asaingati, 287, 15. suiv. (\*abhiniveça, \*kalpana, 274, 12. asanijñisamapatti, 79. abhavata, 149. asadutpáda, 363, 12. abhāvasvabhāvaçūnyatā, •bhávanā, 281, 2. asadbhūta, 313, is. abhijña, 16, n.; 281, s, s; cf. 267, 1. asidhara, 18. abhidharma, 244, 1; 285, 10. astitá, 301, 18. abhinirharati, 370, 14. asvāmikatva, 315, is. abhiniveça, 250, 269, 269, 273, 16; 286, 20; ahaiikara, 56, 78. 308, 47; 92; 336, 1; 454 (mithya\*). ahaiipratyayavisaya, 53, 58, 73-75, 87. abhibhūtatva, 90. \*ahir mayurasya ..., 330, 24. ahetukatva, (sa\*), 117, 118. abhimanana, 250, 21. abhivyakti, 61, 62, 133-136. ahetutalı (utpada), 241, 26; 117 et suiv. abhiseka, 208 et suiv. akaca, 28, 70, 87, 127, 155; evat, 243, 4. Abhisekasūtra, 217, n. 3. akotana, 223. abhisamskrta, 306, 1, 22. akhuvisa, 21. abhisamaya, 281, 12; %rama, 280, 7; cf. acaryabhiseka, 210, 16. M. Vrtti, fol. 150, p. 176. agantuka, (anº), 260, 19; 272, 16; 273, 9. agama, 247, 15; 251, 25; 278, 2, 16; 12-15; abhisampratyaya, 162. abhyása, 15, 55, 78, 81, 133; cf. 161; 290, 16. tattva\*, 257, 22. agamatva, 282, 17. abhyudaya, 252, 10; 349, 5; 167. agamana, 145, 144. amṛsarthata, 374, 11. ācaitanya, 69. atmagraha, \*abhiniveça, \*dṛṣṭi, \*darçana, arthakriyasamarthya, 251, 7; 270, 1. arthasva pratitih, vyaktih, 25, 26. °bhávaná, 49, 52, 56, 312, 7; 77, 78; \*alakṣaṇam anutpadam ..., 277, 15. "labha, 240, 19, 22. avayava, avayavin, 79, 81, 82, 85. — Cf. atmata, 297, 17; 303, 9. S. d. s., 16. 2. átmadeçaná, /citte, skandheşu), 312, 4, 11; 76. avalambanacitta, (sa"), 15, 386, 20. átman, 155; — 56, 58-60, 62-73, 122. avastukatva, 333, 22; "grahin, 246, s. atmaprakaçana, 263, 16. avikrta (atman), 70. atmabhava, 151, n. 3; 18, 19; •niryatana, avijnaptika, 338, 27. 214, s; ºpujá, 155. avitatha, 243, 9. atmamoha, 77, 78. avidya, 238; 239, 16; 246, 6; 238, 11; 287, 1, átmavada, 58-60; °vádin, 304, 17. - Cf. 27. M. Vrtti, XVIII. avinabhavitva, 316, 20. atmasamvitti, 263, 20. aviparitavastutattvaparicaya, 239, s. \*atma hi atmano ..., 312, s. avilomana, 281, 5. adikarmayoga, 182, n. 4; cf. 152, 10. avisamvádaka, 243, 10; °vadin, 339, 18. adikarmika bodhisattva, 177 et suiv., 230. avyavadánavoga, 382, 11. adicanta, 243, 3; 339, 13; 379, 21; "tva, 257, 2.

adeyata, 283, 13. adhana, 33. ådhipatya, (karma\*), 355, 26. adhyatmika (pratityasamutpada, prthividhatu). anapanasmṛti, 280, 1. antariyakatva, 265, 18; 268, 28; 307. 3. abhidharmika, 285, 10. abhipraviki decana, 307, 4; — cf. 305, is. ayatana, 258, 19; 311, 5 (cf. Kathavatthu, XIV, 3); 327. aradhana (içvarasya), 352, 12. **aryadhar**mabhisamaya, 369, 17. arvasatva, 244, 1; 10-16 (287, 11; 286, 13); darçanain dvidha, 286, 26; bhavana, 289, arşa, 284, s (cf. M. Vrtti, 91°, z). alambana, 261, 15; 48; 289, 5, 26; 314, 12. avarane dve (Dh. s. CXV), 235, 25; 32, 55. asanga, 289, 7; 291, 9. āsthā, 283, 10. iccha, 126. idampratyayata ("matra, "niyama, "ayattavṛttitva), cf. note ad 249, 19. indriya, 251, 17; 94. \*indriyair upalabdhain yat ..., 251, 17. ıçvaraváda, 119-126. uccheda, 243, 3; 291, 25. (na) ucchedataly, 311, 14; 371, \*. \*utpattir naiva yasyasti ..., 339, 12. utpattikrama, 211, n. 6. utpannayoga, 152, 21. utpannavinacitva, 315, 11. \*utpannaç ca sthito naşta ... (?), 367, 13. utpada, 240-243; 106, 108, 142, 149; enirodha, 246, 18; 367, 6; "vināga", 130; "sthitivinaça, 371, 21. udakabhiseka, 209, 5. upaghatahetu, 98. upanişadvâdin, 302, 6; 311, 3. upapatti, 309, s; 311, s, 12 (aupapattyamçika). upalambhadṛṣti, 286, 25; 291, 17; 317, 8; 168. upadana, 47; 310, 10; 311, 3. upaya, upeya, 216, n. 5; 1; 4; 273, 17; 168. karyakaranabhaya, 265, 19; 270, 15; 307, 11,

\*upāyabhūtain vyavahārasatyani ..., 249, 🖘. rtudhatu, 370. ekasamtatipatita, 265, 28; 369, s. ekasámagripratibaddhatva, 335, s. autsukya (purusa), 296, 12; 359, #. audariyaka, 295, 4. auddhatva, 161. Kanada, 284, 16. kadalistambha, 75, sama, 151. karuņa danaparamitā), 235; 292, •; 76 (314, 30); 77; 350, 19 (1cvarasva). \*kartā svatantraļ..., 308, w; cf. 357, 17, 358, kartṛtva, 304, 27. karmakartṛkriyabheda, 263, 16; cf. 261, 4, s. karmakleçajanita, 311, 4. \*karmajani lokavaicitryani ..., 303, is. karman, 305, 18; 308, 10; 310, 16; 331, 14; 123. karmaphalasambandha, 9, 22, 71-73 (M. Vrtti. chap. XVII:. karmavasana, 306, 15. karş (abhi-ni-), 324, n. kalala, 328, 1, 5; "avastha, 321, 23. kalaça, 211, s; 223, note. kalpana, 5, 21, 33, 81, 86, 89, 92, 151. kanphata, 161, note. kapila, 296, 13. kapilajaiminiya citsvabhayatmayadini, 60-68. kamatṛṣṇa, 288, 7. kaminītankavrttivat, 239, 17. kāya (satkāyadṛṣṭi), 58-60, 79-85, 104 (cf. S. s. v., III, 11-13, V, 102). kāya, tri°, catuş°, 139, n. 2. kayamandala, 152, 21. kayavakcittavajrasadhana, 146 et suiv.; 173. káyasmrtyupasthana, 295, 9; 79-88. \*käyasvabhävo vaktavyo ..., 322, 11. kāraka, 251, 29; 307, 7; 325, 8, 126; evedakarahita, 325, s. karana, 2, 11, 13, 21, 357, 3 (nimitta"), 374, 21 ("vyápára); 376, 6. karitra, 261, 4: 372, 5, 10.

14 (vāstava • vādin), 16 (•pratiniyama); 346, omandala, 206, 211, 221; ocişyaparatı-11, 19. — Cf. S. d. s., 25, s. para, 283, 7. Gurvāradhana, 189, 18: 195, 3. karyamoha, 53, 76, 77. kāryārtha, 249, 17; 315, 24, 316, 2; °vaçāt, Guhyasamaja, 146. 252, 13. guhyabhişeka, 132, 211, 16. kāla, 310, 26; 370, 24. Gopa, 144. Kalacakratantra (criparamadibuddha•), 195, 1. grāha, 212, 28. - Cf. A. M. G., 292; Burnouf, I, 539; II, grahaka, grahya, 28-30. Cf. S. d. s., 16, 7. ghantabhiseka, 210, 211. kālpanikatva, 257, 2; 266, 4. cakravartin, 236, 18; 314, 4. cakşus, 242, 26; 373, 4; \*adindriyajata, 334, kāştha, 62. kulalacakrabhramana, 276, i. Candamaharoşanatantra, pp. 134 et suiv. kuçalapaksa, 161, 166. krtavipraņāça, 305, s; 306, 18; 351, s. — Cf. \*catuskotivinirmuktain tattvam ..., 243, 2. Catustava (?), 276, 9; 315, 2; 342, 9. S. d. s., 26, 11. citta, 11; 12; 45; 49; 305, 21; 74; 335, 1; krtrima, 239, 21; 240, 8; 145 (cf. N. Vyut., § 245, 519). •dharmatva, 269, 23. cittaksana, 305, 24. krtsnāvatana, 94 et suiv. keçonduka, 245, 5; — cf. M. Vyut., § 139, 25. cittacaittanirodha, 289, 17. cittaprasada, 279, 5. kodravańkura, 306, x; 368, 19. cittamatravada. 15-50, 312, 13; \*tastitva, kriya, 251, 29. kleça, 235, 25; 31, 16, 17, 55, 339; prahana, 268, 15. cittasmrtyupasthana, 103-106, 279, 27. \*cittasya damanam ..., 312, 6. kleçakarmabhisaninskṛta, 307, 🖦. kleçopakleçaprasara, 316, 22. cittalambana ahainpratyayavişaya, 313, 10. kṣaṇa, 280, 4; cf. M. Vṛtti, fol. 150, p. 176; cittagrayah sanisarah, 269, 28. - •daurlabhya, 163 (akṣaṇa); •parampara, cittaikaparamárthavádin, 270, 19, citsvabhava (atman), 60-68. 306, 1 (cf. cittakṣaṇa), ematra, 317, 11. kşanikatva, eta, 252, 27; 253, 3. cintamani, eratna, 36. \*kṣaṇikāḥ sarvasańiskārā ..., 251, 28. cetana, 303, 18. kşayajñana, 280, 6. — Cf. M. Vyut., 54, 21; cetayitva ..., 305, 18. caitanya, 69, 70. 56. 9. kşanti, \*paramita, 235, 10; 281, 13, anulomiki. caityakaranavidhi, 217, 16; •vandana, 218, s. khakkhatatva, 327, 12; 328, 6. cyuti, 309, 7. khadgabhiseka, 209. janapadakalyani, 271, 28; 308, 25; 326, 11. ganga, 236, 22. janyajanakabhava, 368, 26; 369, s. ganamandala, 211, 4. japa, 215, so. gati, 236, 6; 291, 14; 378, 2. Jambhala, 216, 6. gamana, 143, 144. jaladāna, 217. Gayaçirsa, 314, v. — Cf. Nanjio, 238-241, jātyandha, 236, 28. 1191 (A. D., 384-417); A. M. G., p. 238. jina, 275, 19; 38. garudika, 37. jivitaloka, 134. jivitendriya, 308, 23; 314, 7; 154. gunah, 64, 65, 128-130. gurupūjā, 155, n. 6; •pūrvakrama, 285, 15; jaina, 296, s.

traikalyavadin, 142, 143.

jaiminīya, 295, 25; *60-68*. jūana, 210, 19 (adarçana<sup>e</sup>, cf. Dk. s., xciv), **263**, 15; **6**1; **6**2; 105; 106; 112-116; 122 (rapports avec le jñeya; cf. S. d. s., 18, 12; 26, 13). j**ňanasamvedana, 265, 14; 266,** 17. jűánasambhára, 168. jūeya, cf. jūana; samklegavasana, 32; savṛtitamah, 55; \*avarana, 235, ss. tattva, 242, 2; 244, 18; 245, 12; 251, 17; 20panabhasa, 144, n.; jñana, 251, 18; darçin, **253, 6; 42**h, 151; 4id, 251, 18, 342, 13. tattvátattvavivecana, 287, s. tattvábbyása, 257, 21. tattvena, 251, 17. tatsadrcanuprabandhatah, 311, 25; 371, 13; cf. 369. i. tathata, 240, 10; 277, 10; 339, 15; 377, 10, 16; M. Vynt., 94, tathātā. Tathagataguhyasūtra, 317, 21 (M. Vrtti, 107), s, p. 129; cf. 276, 2 et M. Vrtti, 171, p. 201. tathágatabhásita, 283, 12; 377, 22. tathyasamvrti, 239, z. Tantras, 73, 75, 76, 118, 119, 146, note, 162 dharma, 207, 10; \*pravicaya, 247, 7. et sniv. tantra-devatās, 168. tamas, cf. guṇāḥ; "āvṛti", 55. \*tasmin dhyanasamapanne ..., 276, «. tattvika, 241, 16. tāthāgata vyūha, 152. **Tara, 135, 154, 171.** °tisthantam pujayed yas ..., 279, s. tirthika, 16, note; 286, x; 285, 1. tuladandonnamavanamavat, 311, 19; 370, 10. trsna, 46-48, 99, 152, 153. taimirika, 245, •jñána, 248 (M. Vrtti, p. 133). tyágánvaya (punya), 278, s. trikānda (pratityasamutpāda), 259, 13. trikoțiparicuddhi, 249, 21; 168; cf. 235, 22. trivana, 278, z; 282, s. triratnamandala, 266, 7. trivartman, 239, 1. tricaranagamana, 207, 3. Tricarananucainsasulra, 187, 19.

trvadhva(samatikranta), 338, 19; 143. darçanamarga, 280, 4; — cf. M. Vyut., 64, 2; M. Vrtti, fol. 150, p. 176. Daçakuçalaparityaga, 189, 17. daçaçikşapadadana, 207, 13. danagatha, 228, 12. danaparamita, 116; 235, e; 249, 15; 281, se; 76, 168. digvibhaga, 87. dipa, 18, 19, 22. duhkha, 89 et suiv., 98, 102; praçamarthata. 316, 1; \*vyupaçama, 56, 77; \*satya, 280, 2; •hetu, 268, w; 78. duhkhasamudayamargasatyani, 244, 4. dribikarana, 122, 4; 149, 16; 273, 6. dṛṣṭādivyavahāra, 267, 19, 25; 334, 21; 335, 7. deçakalaniyama, 241, sz. decitatva, 73. dravva, 339, 15. dvipa, 224. \*dve satye samupāçritya ..., 243, #. Dhammapada (?), 312, s. dbarmakāya, 139, 2; 277, 8, 12; carira, 369, 13. dharmata, 283, s; 284, s; 277, 9, 12; 377, 9. \*dharmato buddha drastavya ..., 277, 12. dharmadeçana, 243, 27; 246, 1; 252, 17; 7, dharmadhatu, 277, 10; 377, 10; cf. M. Fyut., dharmaniyamata, 377, 10; cf. M. Vyut., 94, s. dharmapada, 281, 6. dharmasaniketa, 307, 9; 309, 16. Dharmasamgiti, 237, 16; 313, 28; 324, 20; 336, 5; 377, 16. — Cf. BENDALL, Cat., p. 107; Namio, 426 (A. D. 515); A. M. G., dharmasamata, "sthitita, 377, 9; cf. M. Vyut., dharmasmṛtyupasthana, 338, so. dharmāvalambanā karuņā, 214, ±. dhatu, 326, 24; 370. 10. dhi, \$. 53

dhyanaparamita, 235, 16. dhyanahara, 93. \*na kartāsti .... 308, 11. \*na pranaçyanti karmani ..., 303, 26. \*na bodhyabodhakakaram .... 268, 13. \*na san nasan ..., 242, 22. \*na svato napi parato ..., 242, 4; 347, s; 368, s. \*na betur astiti ..., 349, 11. natavat, 66. nayabhiprayavaçat, 305, 15. \*nātmāsti skandhamātrani ..., 356, 21. namarūpa, cf. note ad 258, 11; 310, 1. namarūpankura, 310, 24, 28. \*nāsmy aham na bhavişyami ..., 293, 25. nikāya, 285, s. nijasvabhavabhava, 263, 28. nitya, 342, 12; 354, 28. niranvayavināça, 363, 12. niravedyatva, 288, 24. nirālamba, 35, 377, 19; \*alambanacitta, 286, 23; °açraya, 275, 9. niraçamsam, 347, 16. \*niruddhad vaniruddhad va ..., 342, 10. \*nirīhā vasikāh çūnyā ..., 315, 17. nirodha(satya), 244, s; 7; 308, s; 450; ·abhava, 342, 15 (cf. 106, 107). nirodhasamapatti, 49. nirvana, 43; 253, 25; 277, 16 (apratisthita -etva); 45; 289, 25; 111. nirvrta, 107, 151; \*pujā, 39. nirvyápára (átman), 72. nisprapañcatva, 243, 4. nihsarana, 339, 6; M. Vyut., 54, 12. \*nihsvabhava ami bhavas ..., 242, ... nihsvabhavata, 240, 11, 25; 242, 10; 274, 16; 340, 12; 368, 2; 377, 13. nila, etva, 19-21. neyārthatā, 7 (lokāvatāraņārtham); 268, 15; 312, s. — Cf. M. Vyut., 74, 4. \*nodahrtani tvaya ..., 276, s. naivāyika, 295, 17; 302, 1; 69; 70. nairātmya, 235, 25 (ubhayaº); 352, 26 (pudgala\*); 78.

nairūpya, 360, 19. Pañcakrama, 132, 146. padma (- bhaga), 134, 142. paracitta, 25. paratah (utpāda), 241, 15-23; 368, 14-369, 6. paratvávicesa, 241, 17; 368, 20. paramartha, 2; 240, s; 107; passim; \*adhigama, 315, sa; cinta, 267, ss; tattva, 244, 245, 18; 378; etal, 268, 1; 286, 25; •dacă, 240, 6; 256, 22; •deçană, 245, 24; 252, 14; \*pakṣavādin, 268, 2; \*yoga, 282, 11; \*vicara, 291, 26; 371, 17; \*vedin, 380, 4; °cūnya, 386, 21; °satya, 243, 21; 244, 8; 246, 1; 339, 23; \*satyatva, 254, 11; \*sant, 252, 3; 254, 47; 269, 43; 270, 45. Paramarthaçūnyata (?), 373, s. paralokagāmin, 303, 19. paranugraha, 278, 11. parikalpitarūpatā, 321, 21. parigraha, 226, 18. \*paricchedyatā, 346, 1. parijila, 281. parinamana, 108; 370, 15. paritarşana, 259, c. pariniryrta, 341, 10. paripākatva, 157; \*pācavati .... 370. 14. paribhoganvayam punyam, 278. s. parimiti, 279, 13. parittahetutah ..., 311, 22; 371, 12. parva, 86. paçcādbhāva, 341, 2. papa, 135, n. 5; 9; 11; 278, 22; \*deçana, 107. paramarthika, 240, 11; 243, 13; 251, 2 (rupa); 299, 23 (vyapadeca). paramită, 142, 222, 7; 235 et suiv.; 280, 20-25. pácábhiseka, 209. pindapatra, 228, 16; °parijapana, 219. pindasamiña, n. ad 258, u. Pitaputrasamagama, 246, 20; 308, 15; 326, 24; 380, 4. — Cf. Wassilieff, p. 299; Nanjio. 23, 16 (A. D. 550-577); A. M. G., p. 215; C. s., fol. 108; Bendall, Cat., pp. 58, 91, 108; M. Vyul.. § 65, s. punya, 9, 11, 39, 40; sambhara.

punyanumodana, 107. pudgala, 313, 24; graha, 290, 6; nairatmyasamādhilābhin, 252, 26; vadin, 297, s; 307, 1; \*cŭnyata, 317, 19. \*pudgalah samtatih ..., 312, 10. punarjanma, 9; 259, 1; 268, 1, 12; 289, 1; purusa, 359, 25; odharma, 301, 16; okara, 367, 23; paramaº-ºarthatā, 314, 18. Puspakuladharani, 278, 24. — Cf. Nanjio, 337-339, 857, (A. D. 222-280); A. M. G., p. 325. pūja, 214, s(\*abhiseka, \*adhisthana); 9, 39, 40. pūrvāparakşaņapravāha, 369, s. prthividhatu, 303, 25; 327, 15; 370, 17. prakarşaparyantagamana, 317, 9; 235, 25; 238, 4; 307, 7; 314, 19. prakaçatınika buddhili 18-23, (261, 23). — Cf. S. d. s., 16, 7. prakrti, 131, n. 4; 247, 17; 359, 14; 360, 12. prakrtinirmala, 28; •nirvaņata, •nirvrta(tva), 256, so; 257, 1; 104; 341, 10; 150; 151; •prabhāsvara(tā), 269, 19; 270, s. prajñaptisanmatra, 270, 6. prajñaparamita, 139, n. 3; 1; 274, 18; 281, 21; 314, 29. Prajñaparamita, 236, 13 (çatasahasri); 242, 23; 253, 16; 274, 13; 280, 20. prajňajňanábhiseka, 210, 15. prajñapariçodhita, 235, 22; 166. — Cf. 237, 13. pranidhanavaçat, 275, 25. pratibimba, 263, 27; 145. pratibhana, 283, 18; 284, 1. prativirodhin, 317, 13. pratisamvida, 309, 6. pratisamvedana, note ad 309, 15. pratisamdhi, 311, s. pratiti, loka°, yogi°, 7, 8. pratityasamutpāda (cf. Burnouf, Intr., 487, 623; JÄSCHKE, S. voc. rten; Madh. Vrtti, 1, xxvi), 1; 274, 25; 41; 100; 102; 339, 13; •vyavalokana, 317, 18; •acintyatva; adhyatmika, 73; bahya, 142. - Cf. pratyayopanibandha, hetu., 73, 142, 15, 88.

pratyaksa, 6; 265, 25; 320, 2. pratyaya, 240, 28; 12-15; 142; \*adhina, 241, 1; \*upanibandha, 311, 1; 370, 9 (cf. S. d. s., p. 21); \*samagri, 10; 11; 85. pratyatmavedya, 247, 4. — Cf. M. Vyut., 63, 10; M. Vrtti, p. 133, 4. pradhana, 127 et suiv. pramana, 251, 7, 10; 138, 139. pramudita bhūmi, 248, 20. pravrttinivrttyabhava, 344, 4. praveça, 94, 95. prasiddhi, 6. prahana (= padhana), 379, 10. prákrtaka, 2, 3. pragabháva, 147, 148. pranayama, 91, 172. pretajaladanavidhi, 216, 6. phalabhūtā prajñā, 237, 21. phalavasthaprapti, 277, 17. bādhaka, 303, 14. badha, 89, 98, 102 (= duḥkha); loka, 8 (253, 10); cf. 5, 4. bāhya pratityasamutpāda, prthividhātu. bahyasambodhi, 148, 181, s. bimbaksepana, \*balana (?), 219. bija, ankura, 115; 306, 4; 353, 4; phala, 369, 22-370, 15; vijñāna, 310, 15-23; smrti. 307, 20. bija, mantraº, 121. buddha, 253, 24; 254, 5; 257, 5; 277, 12; 339, 16; 378; etva, 275, 12; 292, 20; 314, 18; •dharmah, 313, 28; 314, 4; 339, s; •pūja, 220, 10; 39, 40; pratima, 206, 4; vacanatva, 228, 25; 285, 17 (cf. 28); \*samiña, 283, 23. \*buddhānām sattvadhātoc ca ..., 378, 19. buddhi, 2, 253, 1; 259, 20; 274, 6; 275, 5; 302, 19; 107-109; kāya\*, 84; \*sanivedana, 264, 7, 8. buddhimattva (içvarasya), 258, 17. bodhi, 268, 14; 277, 7; 41, 339, 5, 10; ckaraka dharma, 314, 9. bodhicarya, 11, 38. bodhicitta, 211; 231, 16; 277, 16; 279, s.

bodhimanda, 115, 207. madhyamakavadin, 263, 20. bodhisattva, 115; 250, s; 277, s, 1s; 314, 2; Madhyamakavṛtti, n'est pas citée par Prajña-377. 19; avastha, 275, 25. kara qui paraît cependant l'avoir fréquembodhisattvakriyā, 229, 1; \*caryā, 106; 178; ment consultée. 314, 10. madhyama pratipatti, 291, 27. bodhisattvabali, 227, 13. manana, 259, 4. manas, 269, 11; 103; •upavicāra, 321, 19; bodhisattvayanika, 242, 24. bhakti, 105; strie, note ad 136, s. 327, 1; vijnana, 336, 21. bhagavadvacana, 282, 20; etva, 283, 7. mantra, 12; 13; 276, 16; 'yana, 164 (cf. bhaya (cũnyatā\*), 53, 57. Jaschke, s. voc. theg-pa); \*samskara, 218, bhavakāraka, 324, 23. bhavacakra, 98; °ka, 259, 14. \*mamety aham iti ..., 252, 12. mahakaruna, 237, 18; 281, 4; 314; samadhi, bhavatrsnā, 288, 7. 339, c. - Cf. M. Vastu, 1, 533. bhasmavastha, 321, 23. mahayana, 42-44. bhajanaloka, 303, 20; 377, 14. — Cf. Dh. s., LXXXIX. mahayoga, 153. bhava, 5; 7; 270, 16; 34; 35; 280, 21 et suiv.; mahavrata, 136, note. abhiniveça, 287, 5; abhava, 141; kalpamahasadhana, 154, s. nā, "vāsanā; "lā, 375, s; "samjūin, 280, s; mahasukha, 134, et suiv., 152; •kaya, 139, \*svabhavata, 375, 4; sad\*, 9. n. 2. bhavana, 317, 6 (- abhyasa); atmar, nairatmátapitrsaniyoga, 310, 27; cf. 327, 25. mya., 306, 6, 7; phala, 289, 27; marga, mádhyamika, 243, 2; 259, 20. 280, 4 (M. Vyut., 64, 7; M. Vrtti, fol. 150, manyana, 326, 21; 328, 17. - Cf. M. Vastu, p. 176); •yoga, 181, n. 2; çûnyata•, 289, 25; 1, 532. satya, 279, 28; 289, 26. māyā, 3, 5, 8, 9, 12-17, 27, 28, 144; •kāra. bhāvanāguddhi, 153, n. 2. mayapuruşa, 254, 25; •ghata, 11. bhavavasana, 33. \*māyāvādam asac chāstram ..., 78, n. 2. bhāvasaminin, 280, 26; 281, 2. māvāstri, 31. bhāvābhiniveça, 287, s; 288, 24. máyáhetu, 144. bbikşutā, 45. mara, 102, 162. bhinnakleço bhikşuh, 286, 11. margakarajñata, 280, 22; cf. bhavana. bhūtakoti, 210, 10; 277, 10. mithvabhiniveça, 378, 19; abhyasavasana. bhútacah, note ad 214, 7. 321, 6; \*pratipatti, 239, 16; \*samvrti, 239, bhūtāni, 119, 120. bhūtartha, ao-odarçin, 243, 14; otva, 33. \*mithyājñānatadudbhūtaº ..., 288, 2. bhumipravistaprajña, 237, 25. micrata, 96; etva, 95. bheda, 285, s. mimamsaka, 284, 26; 359, s. bhoktr, 73. mukutabhişeka, 209. bbranti, 15; 295, 2; 321, 11; 322, s. — Cf. mukti, 41; 287, 1, 10; 46. S. d. s., 20. mudra, 143; 182, n. 2; 225, is. — mudra, makára, 135, 21. 342. 3. mandala, guru", 206, 7; muni", 236, 10; muni, 236, 10; mandala, 222, 11. °çişyapraveça, 209, 11; sürya°, 236, 14. mūrti, 199, n. 11; 97. mati, 34, 35. Mulamadhyamaka (cf. Minayeff, p. 226, n. 1)

242, 4 (347, 4; 368, 5.— Cf. M. Vrtti, fol. 4°, Rajavarttika, cf. note ad 360, 16. (fol. 155°, 7; p. 181); 273, 11 (fol. 73°, 8; p. 88). mūşikavişa, 24. mrttikāgrahaņa, 219. mṛtyu, 139, n. 2. mrsådrç, 243, 18. maithunavidhi, 130 et suiv., 142. moşadharman, 244, 13. moha, 53; 322, 6; 325, 25; âtma°, kārya°, 77, 78. mred, 383, 16. ya (- váyu), 342, s. \*yataḥ prajñà tattvaṁ ..., 314, 29. yathapratibhasam, 240, 12. yathabhutam, 328, e; ejñana, edarçana, edarcin, 237, 15, 17. 'yad atra yad dharmapada' ..., 284, 6. \*yasminn eva hi samtane ..., 306, 12. \*yah pratyayair jayati ..., 240, 28. \*yah pratityasamutpadah ..., 274, 25 (cf. 339, 13). yacana, 107. \*yeşu satsu bhavaty ..., 353, c. yoga, 247, 16; °tantra, 147, n.; 174. yogacara, 259, 17; 45°-31. yogin, 3; 4; 5; 286, 21; 93; samvrti, vyavahāra, 3; 252, 24, 29. yogini, 225. Ratnakūtasūtra, 338, 4; cf. M. Vrtti, fol. 114, p. 11, 16; Burnouf, Intr., p. 562; Nanio, 51, 251 (A. D., 25-220). Même texte cité, M. Vrtti, 46° (p. 48); fol. 74° (p. 88; 99°, s (p. 119, 24). Le manuscrit de Cambridge lit: •cuda. — Cf. Ratnakutacastra, Nanjo, 1234 (A. D. 508-535); M. Vyut., 65, 59. Ratnacudapariprecha (sic. M. Vrtti, Abhidh. Koça), 261, 12; cf. Burnour, Intr., p. 561; M. Vrtti, fol. 175, p. 16; M. Vyut., 65, 38; Nanjio, 23, 47 (A. D. 265-316); A. M. G., Ratnamegha, 295, 4 (cité d'après (L. s., fol. 97°). raga, 31, 88.

p. 4, 11); 243, 27 (fol. 154°, p. 180); 245, 25 Rajavavadakasntra, 166; cf. C. s., fol. 95°; M. Vyut., 65, 105; Nanjio, 248-250 (A. D. **420-4**79); A. M. G., p. 263. rupa, 242, 25; 64, 66, •jñana, 63-66. rupadvaya, 243, 21; 280, 12; 299, 14, 19 (aropita, anaropita ...). Lankavatara, 312, 10; voyez Wass., p. 307 (NANJIO, 175-177 — A. D. 443). Lalitavistara, 341, 15. — Nanjio, 159, 160 A. D. 308). laksarasa, 306, s. loka, °adhyavasayavaçat, 305, 15; °apramanata, 138; \*avataraņārtham, 7; \*pratitibādhā, 253, 6; °praváda, 251, 13; °vyavahára; \*samvrtisatya, 2 (244, 10); 3; 5; 282, 11; 137, 138 (cf. Div. Avad., 547, 26); \*samniveçah, 377, 23. vajra, 132, n. 2; 134, n.; 142; kaya•, 153; °kāya, 181, 18. vajracittasadhana, 149-151. Vajracchedika, 277, 11 (cf. M. Vrtti, p. 162), 289, 27. vajrajapa, 152, n. 5. vajrapadmasamskāra, 154, 11; °samyoga, 134, 144: vajrabhratr, 206, n. 4. vajrayoga, 139, n.; 179. vajravastra, 220. vajravratadana, 211, 19. Vajraçikharatantra, 190, 18; A. M. G., 304. vajrasattva, 155; etva, 134; elilá, 224, 12; •sådhana, 158, 1×. vajrācārya, 164, 165. vajrábhiseka, 211, 16. vandana, 107. vastu-tattva, 249, 14; 256, 27; etva, 269, 27; rtah, 241, 11; rupa, 250, 12, 21; 143-145; vadin, 264, 1; \*sattva, 377, 7; \*sadbhūta, 269, 22, 25; 270, 9, 13; °svabhava, 240, 7. vásaná, 240, 9; 272, 24; 33; çûnyatá, bháva, 321, 6. vastava, 200, 21; 268, 11; 307, 14; \*paksa, 347, 1; "rūpābhāva, 341, 13.

```
vikalitatva (!), 321, 25.
 vikāra, 147.
 vikşepa, 161.
 vicara, 4, 93, 151, 154; vicarya, 109-111.
 vijñaptimatrata, 271, 12; cf. 270, 6.
 vicikitea, 54, 162.
 vijfiana, 260, 15; 263, 19; 24; 297, 15; mano.
   103; *samtana, 307, so; *bija, 310, 15-25;
   prathama*, carama*, 308, 24; 309, 1; *va-
   din, 260, 25; cf. yogacara.
*vijnanam jadarupebhyo .... 263, 19.
vitathagrahin, 245, 18; 252, 23.
vidhi, cf. note ad 208, 28.
vineya, 275, 23-24, 276, s; 4a, 135, n. 1.
*vinopaghatena vad ..., 240, s.
viparyaya, 302, 4.
viparyasa, 239, 10; odarçana, 316, 12; catva-
   ras, M. Vrtti, fol. 143°, p. 167.
vipaçyană, 234, 22.
vibhavatrşna, 288, 7.
vimala bhumi, 248, 21.
vimoksabhimukha, 338, 27.
viraga, 207, 10.
vilomayati, 283, s.
viveka (kaya°, vag°, citta°), 152.
vicesa, 68; samvrtavastuo, 246, 18; 247, 2.
vişayabhava, 264, 17; asamnidhana, 62-63.
visadrca, 311, 20; 371, 11.
vitarāga, 341, 7; 351, 45.
viryapāramitā, 235, 14.
vrkka, note ad 295, s.
vrksa, 286, s; 317, 22.
vetala, 165, s.
veda, 43.
vedaka, 260, 16; 325, 8; 335, 1.
vedana, etva, 48, 90; esmrtyupasthana, 89-
  102.
*vedananubhavah prokta ..., 336, s.
vainayika, 285, 10.
vaibhasikadayah, 379, 20.
vaicesika, 295, 20.
vyakta, 133-138; tasya asata utpattih, 136.
vyavadána, 269, 15, 21; °svabhavatva, 270, 5.
vyavahara (cf. loka*, yogi*), 245, 25; egocara, sainvaragrahana, 210, 2; evijñapti, 208, 1.
```

```
367, s; *patha, 367, 11; *vaçat, 377, 15;
    kayadi., 321, 1; kalpanika., 257, 21; drsta-
    die, 267, 19; 334, 21 (cf. S. d. s., 15, 4); sade,
    302. s.
 *vyavaharam anaçritya ..., 245, 25.
 vvakarana, 163, n.
 çakti, 165, 4; — 270, 16 (cf. S. d. s., 25, 21);
    305, 9; 368, 24; °rūpata, 362, 24.
 çabdajñana, 61, 62, 66; cf. Kathavatthu,
   XIV. 3.
 camatha, 234, 22; 237.
 carira, bahyabhyantara, 337, s.
 çalibija ... kodravankura, 306, s; 368, 19.
 Calistambasatra (*punja), 239, 15; 257, 23;
   309, 17 (C. s., fol. 102°, chap. XII); 369, 11
   (M. Vrtti, fol. 176° et suiv., pp. 209; 213, 5;
   222, 7). — Cf. M. Vyut., 65, 78; JASCHKE,
   p. 183 (s. voc. ljan-bu); Nanjio, 280, 281,
   867 (A. D. 222-280); A. M. G., p. 201.
 çaçvata, 246, 17; 291, 94; 342, 5.
(na) cacvatatah ..., 311, 11; 371, s.
 casana, 285, s; cirasthiti, 227, 24.
 Castra, 244, 11; 245, 25 (Malamadhyamaka).
 Cikşasamuccaya, 203, s; 237, 14 (fol. 61*)
   295, 4 (fol. 97°).
cilaparamita, 235, s.
cuci, 6, 8.
cunya, 142, 149, 180 (atio, mahao, sarvao);
   241, 12; 32; 33; 367, 15; cf. S. s. v., I, 47;
   etah, 246, 21.
cunyata, 273, s; 377, 17; 31; 41; 49; 54-56;
   339, 1s; 139-141; *abhiniveça, 242, 13; 33;
   •jñānavajra, 150, 1; •darçana, 41; 286, 17;
   288, 25; drsti, 287, 11; 373, 12; *deçana,
  252, 1; 168; *amrtadeçana, 242, 28; 373,
  18; •bhaya, 53, 56; •bhavana, 51, 78;
  •lakṣaṇa, 260, 26; •vasana, 32, 33.
*çûnyatā sarvadṛṣṭīnaṁ ..., 273, 11.
'çünyebhya eva çünya ..., 241, 2; 341, 16.
cramanya, 286, s.
sadabhijñábhávana, 286, s.
Sadgatikarika, 189, 17.
sadvijňanani, 297, is.
```

samvrti, 2, 408, 410, 142, 149, 450; \*satya, saddharma. 339. 4. 239, 12, 25 (tathya\*, mithya\*); 244, 2 et suiv., 7: 8: 43; 45; 277, 11; 314, 25; 342, 14; 107; 108, passim; "rupata, 252, 29. Cf. yogi", loka. vyavahāra, dve satye, vineyavaçat. sarhvedana, 267, s; jūāna°, 265, 14; 267, 7; sukhae, 362, is; cf. svae. samsarga, 96, 97. samsara, 256, si; 257, is; 268, s; 269, is; 287, 8; 348, 21. samsrti, 342, 13. samskara, 251, 26; 272, 14; 303, 24 (vasanā); 309, 21. (mantranam) samskarah, 122, n. 5. samskrta, 239, 5; 250, 6; 372, 3; cf. abhio. samsvandana, 285, 17. samkalpa, 273, is. — Cf. kalpana. (na) samkrantitah, 311, 20; 371, 11 (M. Vṛtti, p. 212, 33). — Cf. adhva. samklista, 269, 16. samkleca-nivrtti, 287, s; °prahana, 280, 14; •vyavadáne, 269, ±; 29; 30. sarhcetana, 288, s; cf. M. Vyut., 118, s. sarhjūa, kṛtrima, 339, 7; dhruva, nitya, pinda, 258, 11; buddha, 258, 10; bhava, 280, s; castro, 283, 25; sattvao, 315, 2. satkáyadrsti, 317, 23. — Cf. káyasmrtyupasthāna, çarira. satkaryavadin, 364, 15; cf. 240, 24; 365, 6. sattva, 251, 27; 9; 10; \*arthasanipadana, 36-38; •alambana karuna, 314, 23; •açayadivedin, 252, 11; \*dhatu, 378, 19; \*sucana, 342, 9. \*sattvalokam atha bhajanalokam ..., 303, 20 (cf. 377, 14). \*sattvasarijūa ca te natha ..., 315, 2. **Salt**varadhana, 189, 18. satyadarçanaın dvidha, 286, 25. satyatab, 26, 143; \*ta, 145. Satyadvayavatara, 246, 10 (M. Vrtti, fol. 1124, p. 133). (dve) satye, 104, n. 2; 244, 1 et suiv.; 249, **287**, 11; 107 (138). — Cf. rūpadvaya. sadharmita, 332, 10.

sarhtati, etana, 255, s; 239, 13; 305, 7; 307, 12; 312, 10; 369, 2; rantarabhavin, 365, 27; karma"; kuçalakuçala", 306, 11; citta", 309, s; cittacaitta, 237, 1s; eka ... patita, 265, 29; 369, 5; vijñana°, 307, 20; sarvasattva°, 253, 4; 271, 5; samsára\*, 272, 6. — Cf. S. d. s., 25, 26; M. Vṛtti, xvii. samdharanakrtya, 370, 13. samnicaya, 240, 17; 327, 15; 373, 5. samnidhana, 145. samniveça, 84. sapratyaya, 369, 19; cf. 341, 4. sabhaga, 311, w; 4a, 378, s. samanvahar., 183, n.; 207, s et note. samala avastha — nirmala ..., 250, 1. samavadhāna, 321, 20 (= sāmagri). samavaya, dhatue, 370, s; rtue, 310, 27. Samaja (Criº), 132, n. 2; 199, 12. samadhi, 247, 16; cf. 237, 17; \*bala, 289, 14; •sukha, 237, 18. samānākārakatā, 302, 2. samudayasatya, 288, s. samuha, 97. samparka. 95. 98. samputayoga, 152, a. sampradaya, 285, 14. sambodhisadhana, 236, 7; cf. 76. sambhara, 114; 222, 4; 234, 17; 235, 15; 249, 15; 313, 27; 314, 22; 168. samyagdre, 243, 19. samyanmrşadarçana, 243, 21. sarvakatadanavidhi (?), 217. 16. sarvajñata, 55. sarvadharmaçûnyatā, 274, 10; 279, 20; 280, 18; 287. s: •nihsvabhāvatā. 280. s: 292. is: anupalambha, 314, 19. \*sarvapāramitābhis tvam ..., 237, s. sarvavasananusamdhikleçaprahana, 280, 24; 281. 3. 16. \*sarvasaṁkalpahānāya ..., 242, 27; 273, 18. \*sarvahetuniraçanisam ..., 347, 16. sarvākarajāatā, •nagara, 237, 6; 274, 19; 280, 23. sasvabháva(tá), cf. note ad 240, so.

sahakarin, 124, 125. sabajasiddhi, 164, 2. sahajatatva, 100. sahetukatva, 118. samvrta, 341, s; 344, 11; 369, 10; 371, 18; \*dharmatva, 246, 19; rupa, 243, 15; 251, 2; stambha, 37. rūpādi, 251, 15; vastutatīva, 256, 27; vastuviçeşa, 247, 2 (cf. 245, 7; 246, 18); hetu, 250, s; Ava, 266, s. samvyavaharin, 252, 21; harikapramanatva, 251, 14. samsarikadayah, 249, 7. sarhkhya, 82; 297, 15; 60-68; 127-138. Samkhyakarika, 359, 27; 360, 12. Samkhyakramadīpika, 296, 27 et note. sata, 259, 1; 310, 14; 329, 25. — Cf. M. Vastu, I, 451. sadaranirantaradirghakálábhyása, 235, 22; 314, 20. sadrçya, 68; 369, 4. sadhana, 148, n. 2. samagri, 303, 27; 321, 20; 335, 5 (eka°); 342, e; 425; 358, 10. - Cf. M. Vrtti, chap. xx. - Cf. pratyayaº. sarvabhautikamantra, 228, s. sālambana (citta), 48. savalambanacitta, 45; 289, 4. siddhipatha, 368, 13. Siddhaikavīratuntra, 172, n. 4; 191, s; cf. 148, n. 2. sukha, 89 et suiv., 92, 131-135. \*sukhasya duḥkhasya na ko'pi data ..., 352, 21. 'sukhadyanvitam ..., 361, 15. subhāşita, 284, .. sumeru. 224. Sūkarikāvadana, 187, 14. sůksma, etá, 85, 90, 133; eikşiká, 373, 22. sūtrābhidharmavinayāh, 285, 16. suryamandala, 236, 14. saugata, 303, 25; emanya, 297, 16; bhúmi, heruka, 148. 236, 6,

sautrantikabhidharmikavainavikah. 285. 10. — Cf. 259, 17. skandha, 251, 27; 297, 9; emātra, 306, 21; \*ayatanadhatavah, 252, s, 13; 303, 26; 314, 25; duhkha°, 258, 5. stri, 88; •půja, 155, n. 6; máya•. sthánaraksá, 223. sthanu, 84, 85. sthaulya, 322, 13; 433-135. snanavidhi, 220, 14. snehayati, 370, 14. sparça, 94-98; °āyatana, 327, 15; °kāya, 310, 4. sphatikopala, 262, 17; 301, 7. smarana, 24; 307, 20; 401; cf. smrtibija. smrtyupasthana, cf. kayao, etc.; Childers, s. voc. satipatthana; Dh. s., XLIV; KERN, Manual, 248, 255; Jäschke, p. 1894. svata utpāda (svabhāvād utº), 241, 6; 368, 7. svapna, 249, 5; 141. svabhava (= svarupa), cf. not. 300, 20; 143-148; eta, 240, is; evadin, 347, 6 (117, 118); sao, sato, note ad 240, 20. svayūthya, 249, 9. svarupam labhati, 250, 16. svasamvitti, 24; cf. svasamvedana. svasamvrti, 108. svasamvedana, 249, 11; 15'-26; 335, 30. svābhāvika, (aº), 314, 11. svestadeva\*, 225. hathayoga, 143. hastābhimantraņa, 217; •prakṣālana, 223. hetu, 4, 13, 117, 123, 142; °pratyaya/sāmagri), 240, 18, 21; 255, 11; 263, 13; 374, 5; •avasthanivrtti, 277, 17; •upanibandha, 15; 88, 369, 17; cf. S. d. s., 21; obhūtá prajňá, 237, 24; °bheda, 118; °man, 73. \*hetutah sainbhayo yasya .... 322, 14. \*hetutah sambhavo yeşam ..., 374, 12.

## INDEX.

adeyata, 283, 13. adhana, 33. adhipatya, (karına°), 355, 26. adhyatmika (pratityasamutpada, pṛthividhaanapanasmṛti, 280, 1. antariyakatva, 265, 18; 268, 28; 307. 3. abhidharmika, 285, 10. abhiprayiki deçana, 307, 4; — cf. 305, 15. ayatana, 258, 19; 311, 5 of. Kathavatthu, XIV, 3); 327. aradhana (içvarasya), 352, 12. aryadharmabhisamaya, 369, 17. aryasatya, 244, 1; 40-46 (287, 11; 286, 15); kartitva, 304, 27. \*darçanain dvidha, 286, 26; "bhavana, 289, arşa, 284, s (cf. M. Vrtti, 91°, z). alambana, 261, 15; 48; 289, 5, 26; 314, 12. avarane dve (Dh. s. CXV), 235, 25; 32, 53. asanga, 289, 7; 291, 9. astha, 283, 10. iccha, 126. idampratyayata (\*matra, \*niyama, \*ayattavṛttitva), cf. note ad 249, 19. indriya, 251, 17; 94. indriyair upalabdhan yat ..., 251, 17. icvaraváda, 119-126. uccheda, 243, 3; 291, 25. (na) ucchedatalı, 311, 14; 371, 8. \*utpattir naiva yasyasti ..., 339, 12. utpattikrama, 211, n. 6. utpannayoga, 152, 21. utpannavinacitva, 315, 11. \*utpannaç ca sthito naşta ... (?), 367, 15. utpada, 240-243; 106, 108, 142, 149; onirodha, 246, 18; 367, 6; "vināça", 150; "sthitivinaça, 371, 21. udakābhiseka, 209, s. upaghatahetu, 98. upanisadvādin, 302, 6; 311, 3. upapatti, 309, \*; 311, s, 12 (aupapattyaingika). upalambhadṛṣti, 286, 25; 291, 17; 317, 8; 168. upādāna, 47; 310, 10; 311, 3. upaya, upeya, 216, n. 5; 1; 4; 273, 17; 168.

\*upayabhūtain vyavaharasatyani ..., 249, 3. rtudhātu, 370. ekasamtatipatita, 265, 28; 369, s. ekasāmagripratibaddhatva, 335, s. autsukya (purusa\*), 296, 12; 359, 21. audarīvaka, 295, 6. auddhatya, 161. Kanada, 281, 16. kadalistambha, 75, esama, 151. karuņā (danapāramitā), 235 ; 292, 🤊 ; 76 (314, 30); 77; 350, 19 (Icvarasya). \*kartá svatantrali ..., 308, 10; cf. 357, 17, 358, 2;;. karmakartrkrivabheda, 263, 16; cf. 261, 4, s. karmakleçajanita, 311, 4. \*karmajani lokavaicitryani ..., 303, is. karman, 305, 18; 308, 10; 310, 16; 331, 14; 123. karmaphalasambandha, 9, 22, 71-73 (M. Vrtti, chap. XVII. karmavásaná, 306, 15. karş (abhi-ni-), 324, 11. kalala, 328, 1, 5; "avasthá, 321, 23. kalaça, 211, s; 223, note. kalpana, 5, 21, 33, 81, 86, 89, 92, 151. kánphata, 161, note. kapila, 296, 13. kāpilajaiminīva citsvabhāvātmavādinī, 60-68. kamatṛṣṇā, 288, 7. kaminitankavrttivat, 239, 17. kāya (satkāyadṛṣṭi), 58-60, 79-85, 104 (cf. S. s. r., 111, 11-13, V, 102). kāya, tri•, catuş•, 139, n. 2. kayamandala, 152, 21. kayavakcittavajrasadhana, 146 et suiv.; 173. kāyasmṛtyupasthana, 295, 9; 79-88. \*káyasvabhávo vaktavyo ..., 322, 11. kāraka, 251, 29; 307, 7; 325, 8, 126; evedakarahita, 325, s. karana, 2, 11, 13, 24, 357, 3 (nimitta"), 374, 21 ("vyapara); 376, 6. karitra, 261, 4; 372, 5, 10. karyakaranabhava, 265, 19; 270, 13; 307, 11,

```
14 (vāstava• •vādin), 16 (•pratiniyama); 346,
                                                   •mandala, 206, 211, 221; •cisyaparani-
   11, 19. — Cf. S. d. s., 25, s.
                                                   para, 283, 7.
 karyamoha, 53, 76, 77.
                                                Gurvāradhana, 189, 18; 195, 3.
 karyartha, 249, 17; 315, 21, 316, 2; vaçat, Guhyasamaja, 146.
   252. 13.
                                                guhyabhiseka, 132, 211, is.
 kāla, 310, 26; 370, 24.
                                                Gopa, 144.
 Kalacakratantra (griparamadibuddha•), 195, 1.
                                                grāha, 212, 28.
    - Cf. A. M. G., 292; Burnouf, I, 539; II,
                                                grāhaka, grāhya, 28-30. Cf. S. d. s., 16, 7.
   503.
                                                ghantabhiseka, 210, 211.
kālpanikatva, 257, 2; 266, 4.
                                                cakravartin, 236, 18; 314, 4.
kāstha, 62.
                                                cakşus, 242, 26; 373, 4; fadindriyajata, 334,
kulalacakrabhramana, 276, i.
                                                  23.
                                                Candamahuroşanalantra, pp. 134 et suiv.
kuçalapakşa, 161, 166.
krtavipranaca, 305, s; 306, is; 351, s. — Cf. *catuskotivinirmuktain tattvam ..., 243, z.
                                                Catustava (?), 276, 9; 315, 2; 342, 9.
   S. d. s., 26, 11.
                                                citta, 11; 12; 45; 49; 305, 21; 74; 335, 1;
krtrima, 239, 21; 240, 8; 145 (cf. N. Vyut.,
                                                  •dharmatva, 269, 23.
   § 245, 519).
                                                cittakṣaṇa, 305, 24.
krtsnāyatana, 94 et suiv.
keconduka, 245, s; — cf. M. Vyut., § 139, 25.
                                                cittacaittanirodha, 289, 17.
kodravaňkura, 306, x; 368, 19.
                                                cittaprasada, 279, s.
kriya, 251, 29.
                                                cittamatravada, 15-30, 312, 13; *tastitva,
kleça, 235, 25; 31, 16, 17, 55, 339; *praháṇa,
                                                  268, 15.
   279, 27.
                                                cittasmṛtyupasthana, 103-106,
klecakarmabhisaniskrta, 307, 20.
                                                *cittasya damanam ..., 312, 6.
kleçopakleçaprasara, 316, 22.
                                                cittalambana ahanipratyayavişaya, 313, 10.
kṣaṇa, 280, 4; cf. M. Vṛtti, fol. 150, p. 176;
                                                cittagrayah samsarah, 269, 28.
    – •daurlabhya, 165 (akṣaṇa); •parampara,
                                                cittaikaparamarthavadin, 270, 19,
  306, 1 (cf. cittakşana), *matra, 317, 11.
                                                citsvabhava (atman), 60-68.
kşanikatva. °ta. 252, 27; 253, 3.
                                                cintămani, eratna, 36.
*kşanikah sarvasaniskara .... 251, 28.
                                                cetană, 305, 18.
kşayajñána, 280, 6. — Cf. M. Vyut., 54, 21;
                                               cetayitvà ..., 305, 18.
  56, 9.
                                                caitanya, 69, 70.
kṣānti, •pāramitā, 235, 10; 281, 13, anulomiki.
                                               caityakaranavidhi, 217, 16; •vandana, 218, s.
khakkhatatva, 327, 12; 328, 6.
                                                cyuti, 309, 7.
khadgabhiseka, 209.
                                                janapadakalyani, 271, 28; 308, 25; 326, 11.
ganga, 236, 22.
                                               janyajanakabhava, 368, 26; 369, s.
ganamandala, 211, 4.
                                               japa, 215, 20.
gati, 236, 6; 291, 14; 378, 2.
                                               Jambhala, 216, 6.
gamana, 143, 144.
                                               jaladána, 217.
Gayaçirsa, 314, 9. — Cf. Nanjio, 238-241,
                                               jatyandha, 236, 28.
  1191 (A. D., 384-417); A. M. G., p. 238.
                                               jina, 275, 19; 38.
garudika, 37.
                                               jivitaloka, 134.
guṇaḥ, 64, 65, 128-130.
                                               jivitendriya, 308, 23; 314, 7; 154.
gurupuja, 155, n. 6; °purvakrama, 285, 13; jaina, 296, 9.
```

|  |  | I |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

| - |  |   |  |
|---|--|---|--|
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  | , |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |
|   |  |   |  |

DATE DUE

|                  | <br> |                   |
|------------------|------|-------------------|
| 1-5.88<br>4.8 90 |      |                   |
| 4.890            |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  | <br> |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
|                  |      |                   |
| GAYLORD          |      | PRINTED IN U.S.A. |
|                  |      |                   |

## CX 000 597 370